



# ح ندى صالح عبدالرحمن الكريديس - ١٤٣٠ هـ

فهرسة مكتبة الملك فهد الوطنية أثناء النشر

الكريديس ، ندى صالح عبدالرحمن

قطاف الأفانين / ندى صالح عبدالرحمن الكريديس-

الرياض - ١٤٣٠ هـ

۱۱٦ ص - ۱۶ × ۲۱ سم

ردمك : ٤ - ٣٣٤٥ - ١٠ - ٦٠٣ - ٩٧٨

١-القرآن -تفسير ٢-الوعظ والإرشاد

ديوي ۲۲۷.٦ مه٥٠ / ۱٤۲۹۳۰

رقم الإيداع: ٥٩٠٠ / ١٤٣٠

ردمك : ٤ - ٣٣٤٥ - ١٠ - ٦٠٣ - ٩٧٨



# شکرٌ وتقدیر

ما كان هذا القطاف أن يُنتقى بعد توفيق الله جل في علاه يانعاً ، لولا حصاد أياد بيضاء ، وجهود بَذلت فشُكرت ، تخلِّد أولى صفحاته ثناءً عاطراً ، نتوج به أولاً : من اقتطع من وقته الثمين ليعطي بلا ثمن ، ويزاحم كتابُنا مشاغلَه لينزل له القدر والاهتهام ، فأفاض برأيه السديد وتقديمه الكريم ، فشكر الله لشيخنا الفاضل : د.عصام بن صالح العويد ، وأحسن إليه ، ورفع درجته في عليين.

ونثني بتتويجنا: فاضلةً بالخير سابقة ، امتدت كفها لنا مصافحة ، نظمت بكلماتها ما كان له الأثر في تقديم ومراجعة هذه المادة ، وما شكرنا لك أستاذتنا: نورة بنت محمد الهدب ، إلا قطرة من فيض عطائك ، ألا فليجزيك الله أجر ما سعيتِ به في جنات النعيم حيث التوفية بلا حساب والفضل من ربّ وهاب .

وثمَّة شكرٌ بلا ضفاف : للقلوب التي نبضت بالعون والتأييد بم تستطيع ، لإضفاء المزيد من دُرَرٍ وفوائد ، وإخراجٍ لهذه الصفحات ، فبارك الله في جهودها ، وأعلى في الجنة درجاتها.



# مقدمة د. عصام بن صالح العويّد



الموضوع: تقدُمة لكتاب الرقم: ١٥٢٠ / ٣٠ / ع التاريخ: ١٤٣٠/٦/٢٧ هـ



جامعة الإمام محمد بن سعود الإسلامية كلية أصول الدين — قسم السنّة وعلومها

الحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله . . أما بعد :

فقد طالعت هذا السفر البديع الجموعَ من كل بحر لؤلؤة ، والمكلِّلَ بالأزهار النضرة ، فشدُّ ناظري إليه قُرب فاندته ورونق ترتيبه وسهولة ماخذه ، فلا يبدأ به قارنه إلا وقد بلغ خاتمته ، وما تُلتذُّ منها بِفائدة إلا وجارتها تنادي : هلمٌ فالقِّ إليّ نضرة .

فلله درُّ القانمين عليه العاصرين لشذاه ما أزكى هَمَّهم وأذرى هِمَّتهم ، فَهُمُهم ـ والله حسيبهم \_ القرآن ، وهِمتهم في خدمة أهل القرآن ، وحقيق في مثل هذا أن تُبذل الأعمار وبها \_ وربي \_ يتحقق الإعمار ، فأسأل الله ﷺ أن يزيد ويزين هِمتهم ، وأن يكفيهم ما أهمّهم ، وأن يجعلهم هامةً شاهقةً في الخير بين مجتمعاتهم ، وأن يتقبل منا ومنهم .

وصلى الله على نبينا محمد وعلى آله وصحبه وسلم ،،،

عصام بن صالح العويد

كلية أصول الدين بالرياض



المملكة العربية السعودية - العرباض - هاتف: ٢٥٨٢٦٧٠ - ٢٥٨٢٨٥ - ٢٥٠٥٤٧٣٥٢٠ -فاكس: ٣٢٥٥٦٥ - البريد الإلكتروني: ٥٥٧٥١d2@gmail.com



الحمد لله رب العالمين والصلاة والسلام على أشرف الأنبياء والمرسلين، نبينا محمد وعلى آله وصحبه أجمعين . أما بعد :

فقد اطلعت على الكتاب الموسوم بـ ( قطاف الأفانين ) الـذي قامـت عـلى انتقاء مفرداته وجمعها الأخت: ندى بنت صالح الكريديس، وقد قدمت فيه الأخت مجموعة منتقاة من الفوائد وأقوال المفسرين وأهل العلم، متتبّعة بذلك سور القرآن بحسب ترتيبها في المصحف ، باذلة في ذلك مجهوداً، وكانت هذه الفوائد من أنفس ما قرأت وأجوده ، أسأل الله أن ينفع بجهدها ، وأن يجعله في موازين حسناتها ، إنه سميع مجيب.

بقلم: أ. نورة بنت محمد الهدب.

\* ماجستير في التفسير وعلوم القرآن



# مقدمة الكتاب

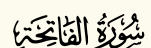
الحمد لله الذي نزل الفرقان على عبده ليكون للعالمين نذيراً ، والصلاة والسلام على من رفع لواء الهدى وعلى آله وأصحابه ومن تبعهم بإحسان إلى يوم الدين ، أما بعد:

فها نحن نضع بين يديك ثمرة جهد قضيناه بين كتب التفسير وعقول المفسرين لنصطفي لك من أجود الفوائد واللطائف التفسيرية ، وبعضاً من الصور البلاغية ، من كتاب عزيز لا يأتيه الباطل من بين يديه ولا من خلفه ، تنزيل من حكيم حميد . راجين أن يكون هذا النتاج عوناً لمعلم القرآن ، وحافظه ، وقارئه ، للوصول إلى ما يرضي ربه من تدبر كلامه ، ومقرباً لبعض الدرر التي تزخر بها كتب العلماء لنفعه ونفع من هم تحت يديه .

وقد حرصنا في هذا الجمع والاختيار على توثيق جميع الفوائد واللطائف ، واختصرنا بعضها وأشرنا إلى ذلك ، ورتبناها حسب ترتيب سور القرآن الكريم ، وحسب ترتيب الآيات لتسهيل الوصول إليها.

سائلين الله القبول ، والنفع بها ، فتنالنا منكم دعوة صالحة تنفعنا في عرصات القيامة ، والله الموفق لما يحبه ويرضاه ، وله الحمد على كل نعمة ، وصلى الله على نبينا محمد وآله وصحبه .

كاتبته: ندى بنت صالح الكريديس.



من فضائلها: في الحديث الصحيح: « لم ينزل في التوراة ولا الإنجيل ولا الزبور ولا القرآن مثلها ، وهي السبع المثاني والقرآن العظيم الذي أوتيته ».

وقد جاء مأثوراً عن الحسن البصري أن الله أنزل مائة كتاب وأربعة كتب ، جمع علمها في الأربعة ، وجمع علم الأربعة في القرآن ، وجمع علم القرآن في المفصل ، وجمع علم المفصل في أم القرآن ، وجمع علم أم القرآن في هاتين الكلمتين الجامعتين : ﴿ إِيَّاكَ نَعْبُدُ وَإِيَّاكَ نَسْتَعِيثُ ۞ ﴾ مجموع الفتاوي

وهذه السورة وضعت في أول السور لأنها تنزل منها منزل ديباجة الخطبة أو الكتاب ، مع ما تضمنته من أصول مقاصد القرآن ، وذلك شأن الديباجة من براعة الاستهلال.

التحرير والتنوير



﴿ ٱلْحَمْدُ لِلَّهِ ﴾

قال ابن جرير: ﴿ ٱلْكَمْدُ بِيِّهِ ﴾ ثناء أثني به على نفسه، وفي ضمنه أمر عباده أن يثنوا عليه، فكأنه قال: قولوا: ﴿ ٱلْحَمْدُ بِلَّهِ ﴾.

قال: وقد قيل: إن قول القائل: ﴿ ٱلْحَـٰمَدُ بِيَّهِ ﴾ ثناء عليه بأسمائه وصفاته الحسني ، وقوله: (الشكر لله) ثناء عليه بنعمه وأياديه.

ابن کثیر



### ﴿ ٱلْحَمْدُ لِلَّهِ رَبِّ ٱلْعَسَلَمِينَ أَنْ ٱلرَّحْمَنِ ٱلرَّحِيدِ اللَّهِ ﴾

الأسماء المذكورة في هذه السورة هي أصول الأسماء الحسني ، وهي اسم ( الله ) و( **الـرب** ) و (الرحمن) فاسم (الله) متضمن لصفات الألوهية ، واسم (الرب) متضمن لصفات الربوبية ، واسم (الرحمن) متضمن لصفات الإحسان والجود والبر، ومعاني أسمائه تدور على هذا.

بدائع التفسير



### ﴿ ٱلرَّحْمَٰنِ ٱلرَّحِيدِ ۞ ﴾

قال القرطبي: إنها وصف نفسه بـ ﴿ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ ﴾ بعد قوله: ﴿ رَبِّ الْعَـٰكَمِينَ ﴾، ليكون من باب قرن الترغيب بعد الترهيب.

المصباح المنير في تهذيب تفسير ابن كثير



### ﴿ إِيَاكَ نَعْبُدُ وَإِيَّاكَ نَسْتَعِيثُ ۞ ﴾

كثيرا ما كنت أسمع شيخ الإسلام ابن تيمية - قدّس الله روحه - يقول: ﴿ إِيَّاكَ نَعْبُدُ ﴾ تدفع الرياء ، ﴿ وَإِنَّاكَ نَسْتَعِيثُ ﴾ تدفع الكبرياء .

بدائع التفسير



### ﴿ آهْدِنَا ٱلصِّرَاطَ ٱلْمُسْتَقِيمَ ۞ ﴾

أسباب الخروج عن الصراط المستقيم: إما الجهل أو العناد، والذين سبب خروجهم العنادهم المغضوب عليهم- وعلى رأسهم اليهود - ؛ والآخرون الذين سبب خروجهم الجهل كل من لا يعلم الحق- وعلى رأسهم النصاري - ، أما بعد البعثة فقد علموا الحق وخالفوه ؛ فصاروا هم واليهود سواء ، كلهم مغضوب عليهم .

تفسير القرآن الكريم \_ ابن عثيمين

ومن هاهنا يعلم اضطرار العبد إلى سؤال هذه الدعوة فوق كل ضرورة ، وبطلان قول من يقول : إذا كنا مهتدين ، فكيف نسأل الهداية ، فإن المجهول لنا من الحق أضعاف المعلوم وما لا نريد فعله تهاوناً وكسلاً مثل ما نريده أو أكثر منه أو دونه ، وما لا نقدر عليه مما نريده كذلك ، وما نعرف جملته ولا نهتدي لتفاصيله ، فأمر يفوته الحصر ونحن محتاجون إلى الهداية التامة ، فمن كملت له هذه الأمور ، كان سؤال التثبيت والدوام.

بدائع التفسير



# شُولَا النَّفَالِ

« إن لكل شيء سناماً و سنام القرآن سورة البقرة ، و إن الشيطان إذا سمع سورة البقرة تقرأ ، خرج من البيت الذي يقرأ فيه سورة البقرة » .

السلسلة الصحيحة للألباني



### ﴿ ٱلَّذِينَ يُوْمِنُونَ بِٱلْغَيْبِ وَيُقِيمُونَ ٱلصَّالَوْةَ وَمِمَّا رَزَفَنَهُمْ يُنفِقُونَ ۞ ﴾

النفقة من المال ، والنفقة من العلم . وقال معاذ في العلم : تعلمه لمن لا يعلم ه صدقة . وقال أبو الدرداء : ما تصدق رجل بصدقة أفضل من موعظة يعظ بها جماعة ، فيتفرقون وقد نفعه الله بها أو كها قال .

مجموع الفتاوي



# ﴿ أُولَتِكَ عَلَىٰ هُدًى مِن رَبِهِم ۗ وَأُولَتِكَ هُمُ ٱلْمُفْلِحُونَ ٥ ﴾

أتى بـ ﴿ عَلَىٰ ﴾ في هذا الموضع ، الدالة على الاستعلاء ، وفي الضلالة يأتي ب﴿ فِ ﴾ كما في قوله :

﴿ وَإِنَّا أَوْ إِنَّا كُمْ لَعَلَىٰ هُدًى أَوْ فِي ضَلَالِ مُبِينٍ ﴾ لأن صاحب الهدى مستعل بالهدى ، مرتفع به ، وصاحب الضلال منغمس فيه محتقر .

تيسير الكريم الرحمن



# ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ سَوَآءُ عَلَيْهِمْ ءَأَنذَرْتَهُمْ أَمْ لَمْ نُنذِرْهُمْ لَا يُؤْمِنُونَ اللَّ ﴾

إن الإنسان إذا كان لا يشعر بالخوف عند الموعظة ، ولا بالإقبال على الله تعالى فإن فيه شبهاً من الكفار الذين لا يتعظون بالمواعظ ، ولا يؤمنون عند الدعوة إلى الله .

تفسير القرآن الكريم ـ ابن عثيمين



# ﴿ أَلاَّ إِنَّهُمْ هُمُ ٱلْمُفْسِدُونَ وَلَكِن لَّا يَشْعُرُونَ اللَّهِ ﴾

﴿ وَإِذَا قِيلَ لَهُمْ ءَامِنُواْ كُمَا ءَامَنَ ٱلنَّاسُ قَالُوٓاْ أَنْؤُمِنُ كُمَا ءَامَنَ ٱلسُّفَهَاءُ أَلآ إِنَّهُمْ هُمُ ٱلسُّفَهَاءُ وَلَكِن لَّا يَعْلَمُونَ اللهُ ﴾

الفرق بين قوله تعالى في آية (١٣) ﴿ وَلَكِن لَّا يَعْلَمُونَ ﴾ وبين قوله تعالى في آية (١٢) ﴿ وَلَكِن لَّا يَشْعُهُونَ ﴾

أن الإفساد في الأرض أمر حسى يدركه الإنسان بإحساسه ، وشعوره ، وأما السفه فأمر معنوى يدرك بآثاره ، ولا يحسُّ به نفسه .

تفسير القرآن الكريم ـ ابن عثيمين



### ﴿ صُمْ أَكُمْ عُمَّى فَهُمْ لَا يَرْجِعُونَ ١

فهذا حال من أبصر ثم عمي ، وعرف ثم أنكر ، ودخل في الإسلام ثم فارقه بقلبه فهو لا يرجع إليه ، ولهذا قال : ﴿ فَهُمْ لَا يَرْجِعُونَ ﴾ .

بدائع التفسير

قال الحسن رحمه الله: هو المنافق أبصر ثم عمي ، وعرف ثم أنكر . ولهذا قال: ﴿ فَهُمْ لَا يَرْجِعُونَ ﴾ أي لا يرجعون إلى النور الذي فارقوه . وقال تعالى في حق الكفار ﴿ صُمُّ أَبُّكُمُ عُمْيُ فَهُمْ لَا يَعْقِلُونَ ﴾ فسلب العقل عن الكفار إذ لم يكونوا من أهل البصيرة والإيهان وسلبُّ الرجوع عن المنافقين - لأنهم آمنوا ثم كفروا - فلم يرجعوا إلى الإيمان .

محاسن التأويل



﴿ يَكَادُ ٱلْبَرْقُ يَخْطَفُ أَبْصَنَرُهُمُّ كُلِّمَا أَضَاءَ لَهُم مَّشَوًّا فِيهِ وَإِذَا أَظْلَمَ عَلَيْهِمْ قَامُوا وَلَوْ شَآءَ ٱللَّهُ لَذَهَبَ بِسَمْعِهِمْ وَأَبْصَلُ رِهِمْ إِنَ ٱللَّهُ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ نَ ﴿ اللَّهُ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ البرق الشديد يخطف البصر ، ولهذا يُنهى الإنسان أن ينظر إلى البرق حال كون السماء تبرق ،

لئلا يُخطف بصره.

تفسير القرآن الكريم ـ ابن عثيمين



﴿ يَنَا أَيُّهَا النَّاسُ اعْبُدُواْ رَبُّكُمُ الَّذِي خَلَقَكُمْ وَالَّذِينَ مِن قَبْلِكُمْ لَعَلَّكُمْ تَتَّقُونَ اللهَ ا ليس في القرآن غيره: لأن العبادة في الآية: التوحيد، والتوحيد أول ما يلزم العبد من المعارف، فكان هذا أول خطاب خاطب الله به الناس في القرآن، فخاطبهم بما لزمهم أولاً، ثم ذكر سائر المعارف وبني عليها العبادات فيها بعدها من السور والآيات.

البرهان في متشابه القرآن



﴿ وَبَثِيرِ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَكِمِلُواْ ٱلصَّدَلِحَاتِ أَنَّ لَهُمْ جَنَّتٍ تَجْرِى مِن تَعْتِهَا ٱلْأَنْهَارُ الْحَكَلِحَاتِ أَنَّ لَهُمْ جَنَّتٍ تَجْرِى مِن تَعْتِهَا ٱلْأَنْهَارُ الْحَكَلَمَا رُزِقُواْ مِنْهَا مِن تَمَرَةٍ رِّزْقًا ۚ قَالُوا هَذَا الَّذِي رُزِقْنَا مِن قَبْلُ ۖ وَأَتُوا بِهِ مُتَشَابِهَا ۖ وَلَهُمْ فِيهَآ أَزْوَجُ مُطَهَرَةً ۗ وَهُمْ فِيهَا خَالِدُونَ ١٠٠٠ اللهُ

فيه استحباب بشارة المؤمنين وتنشيطهم على الأعمال بذكر جزائها وثمراتها، فإنها بذلك تخف وتسهل ، وأعظم بشرى حاصلة للإنسان توفيقه للإيمان والعمل الصالح ، فذلك أول البشارة وأصلها ، ومن بعدها البشرى عند الموت ، ومن بعده الوصول إلى هذا النعيم المقيم .

تيسير الكريم الرحمن



﴿ ﴿ أَتَأْمُرُونَ ٱلنَّاسَ بِٱلْهِرِّ وَتَنسَوْنَ أَنفُسَكُمْ وَأَنتُمْ نَتْلُونَ ٱلْكِئبَ أَفَلَا تَعْقِلُونَ اللَّ وليس في الآية أن الإنسان إذا لم يقم بها أمر به أنه يترك الأمر بالمعروف، والنهي عن المنكر، فمن المعلوم أن على الإنسان واجبين : أمر غيره ونهيه ، وأمر نفسه ونهيها ، فترك أحدهما لا يكون رخصة في ترك الآخر.

تيسير الكريم الرحمن ـ باختصار



﴿ وَٱسْتَعِينُواْ بِٱلصَّبْرِ وَٱلصَّلَوٰةِ وَإِنَّهَا لَكَبِيرَةٌ إِلَّا عَلَى ٱلْخَشِعِينَ (0) ﴾

الاستعانة بالصبر على أمور الدنيا والآخرة لا إشكال فيه ، وأما نتيجة الاستعانة بالصلاة فقـ د أشار لها تعالى في آيات من كتابه فذكر أن من نتائج الاستعانة بها : النهي عم الا يليق ﴿ إِنَّ ٱلصَّكَافِةَ تَنْهَىٰ عَنِ ٱلْفَحْسَآءِ وَٱلْمُنكُرِ ﴾ و أنها تجلب الرزق وذلك في قوله: ﴿ وَأَمْرَ أَهَلَك بِٱلصَّلَوةِ وَٱصۡطَبِرۡ عَلَيْهَا لَا نَسۡعُلُكَ رِزْقًا تَعُن نَرُزُقُكُ وَٱلۡعَنقِبَةُ لِلنَّقُوى ﴿

أضواء البيان



﴿ يَبَنِيٓ إِسۡرَءِيلَ ٱذۡكُرُواْ نِعۡمِتِيٓ ٱلَّتِيٓ أَنَعۡمٰتُ عَلَيْكُمْ وَأَنِّي فَضَلْتُكُمْ عَلَىٱلْعَالَمِينَ ﴿ اللَّهِ اللَّهُ الْعَالَمِينَ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْعَالَمِينَ ﴿ اللَّهُ اللَّالَّا اللَّا اللّلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللل

فالحاصل أن بني إسرائيل لاشك أفضل العالمين حينها كانوا عباد الله الصالحين ، أما حين ضربت عليهم الذلة واللعنة والصغار فإنهم ليسوا أفضل العالمين ، بل منهم القردة والخنازير ، وهم أذل عباد الله .

تفسير القرآن الكريم ـ ابن عثيمين



### 

### ﴿ وَلَقَدْ عَلِمْتُمُ ٱلَّذِينَ ٱعْتَدَوْا مِنكُمْ فِي ٱلسَّبْتِ فَقُلْنَا لَهُمْ كُونُوا قِرَدَةً خَلِيئِينَ اللهِ السَّابِ وَلَقَدْ عَلِمْتُمُ ٱلَّذِينَ ٱعْتَدَوْا مِنكُمْ فِي ٱلسَّبْتِ فَقُلْنَا لَهُمْ كُونُوا قِرَدَةً خَلِيئِينَ اللَّهُ السَّابِ

بيان حكمة الله في مناسبة العقوبة للذنب ، لأن عقوبة هولاء المتحيّلين أنهم مسخوا قردة خاسئين والذنب الذي فعلوه أنهم فعلوا شيئاً صورته صورة المباح ، ولكن حقيقته غير المباح ، فصورة القرد شبيهة بالآدمي ، ولكنه ليس بآدمي ، وهذا لأن الجزاء من جنس العمل ، ويدلل لذلك أيضاً قوله تعالى : ﴿ فَكُلًا أَخَذْنَا بِذَنْبِهِ مِ العنكبوت : ٤٠)

تفسير القرآن الكريم \_ ابن عثيمين



﴿ وَإِذْ قَالَ مُوسَىٰ لِقَوْمِهِ ۚ إِنَّ ٱللَّهَ يَأْمُرُكُمْ أَن تَذْ بَحُواْ بَقَرَةً ۚ قَالُوۤاْ أَنَنَّخِذُنَا هُزُوۤا ۗ قَالَ أَعُوذُ بِٱللَّهِ أَنْ أَكُونَ مِنَ ٱلْجَهِلِينَ ﴿ ﴾ ﴿ وَإِذْ قَالَ أَعُوذُ بِٱللَّهِ أَنْ الْكُونَ مِنَ ٱلْجَهِلِينَ ﴾

بني إسرائيل فتنوا بالبقرة مرتين من بين سائر الدواب ، ففتنوا بعبادة العجل ، وفتنوا بالأمر بذبح البقرة ، والبقر من أبلد الحيوان ، حتى ليضرب به المثل .

بدائع التفسير



فإن الجاهل هو الذي يتكلم بالكلام الذي لا فائدة فيه ، وهو الذي يستهزئ بالناس ، وأما العاقل ، فيرى أن من أكبر العيوب المزرية بالدين والعقل استهزاءه بمن هو آدمي مثله ، وإن كان قد فضل عليه ، فتفضيله يقتضى منه الشكر لربه ، والرحمة لعباده .

تيسير الكريم الرحمن



﴿ وَمِنْهُمْ أُمِّيتُونَ لَا يَعْلَمُونَ ٱلْكِئْبَ إِلَّا أَمَانِيَّ وَإِنْ هُمُ إِلَّا يَظُنُّونَ اللَّ وذم الذين لا يعلمون الكتاب إلا أماني ، وهو متناول لمن ترك تدبر القرآن ولم يعلم إلا مجرد تلاوة حروفه.

تيسير الكريم الرحمن

﴿ وَإِذَا قِيلَ لَهُمْ ءَامِنُواْ بِمَآ أَنزَلَ ٱللَّهُ قَالُواْ نُؤْمِنُ بِمَآ أُنزِلَ عَلَيْنَا وَيَكْفُرُونَ بِمَا وَرَآءَهُ. وَهُوَ ٱلْحَقُّ مُصَدِّقًا لِّمَا مَعَهُمُ ۚ قُلُ فَلِمَ تَقَّنُلُونَ أَنْبِيآءَ ٱللَّهِ مِن قَبْلُ إِن كُنتُم مُّؤْمِنِينَ ۞ ﴿ وَلَقَدْ جَآءَ كُم مُّوسَىٰ بِٱلْبَيِّنَاتِ ثُمَّ ٱتَّخَذَتُمُ ٱلْعِجْلَ مِنْ بَعْدِهِ، وَأَنتُمْ ظَالِمُونَ اللهُ اللهُ مناسبة الآية ﴿ ﴿ وَلَقَدْ جَآءَكُم مُوسَىٰ بِٱلْبَيِّنَاتِ .. ﴾ بها قبلها:

كأنه توقع منهم الجواب بأنا لم نقتل من ثبتت نبوته ، ولم نكذب به ، فأجيبوا على التقدير هذا الجواب الباطل منهم: بأن موسى قد جاءكم بالبيّنات ثم عبدتم العجل بعد غيبته عنكم .. بدائع التفسير ـ باختصار

﴿ وَلَنَجِدَ نَّهُمْ أَحْرَكَ ٱلنَّاسِ عَلَىٰ حَيَوْةٍ وَمِنَ ٱلَّذِينَ أَشْرَكُوا ۚ يُوَدُّ أَحَدُهُمْ لَوْ يُعَمَّرُ أَلْفَ سَنَةٍ وَمَا هُوَ بِمُزَعْزِجِهِ عِنَ ٱلْعَذَابِ أَن يُعَمَّرُ وَاللَّهُ بَصِيرُ بِمَا يَعْمَلُوكَ (١٠) ﴿

﴿ حَيَوْةٍ ﴾ منكرة هنا ، لبيان أنهم يتشبثون بأي حياة كانت ، سواء محمودة أو مذمومة ، حياة فقر أو حياة غنى ، حياة عز أو حياة ذل ، المهم أن يبقوا وليس هذا صنيع من يرجو شيئاً في الدار الآخرة.

وهذا يدل على ضعف يقينهم بها يزعمون ، وعلى بطلان برهانهم ..

فالمرء كلم ابتعد عن التشبث بالحياة الدنيا بعد عن صفات اليهود.

الشيخ: صالح المغامسي ـ باختصار



﴿ مَا نَنسَخْ مِنْ ءَايَةٍ أَوْ نُنسِهَا نَأْتِ بِخَيْرٍ مِّنْهَا آَوْ مِثْلِهَا ۚ أَلَمْ تَعْلَمْ أَنَّ اللّهَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرُ ﴿ كَا لَهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرُ ﴿ كَا لَهُ عَلَى كُلِّ مَنه وأسهل وأولى، وهذا من الطفه، كقوله تعالى: ﴿ وَلَا تَنَمَنَوا مَا فَضَّلَ اللّهُ بِهِ عَضَكُمْ عَلَى بَعْضِ لِلرِّجَالِ نَصِيبُ مِّمَا اللهُ عَلَى بَعْضِ لِلرِّجَالِ نَصِيبُ مِّمَا اللهُ عَلَى بَعْضَ لَهُ اللهُ عَن فَضَالِهِ اللهِ عَلَى اللهُ عَلَا اللهُ عَلَى اللهُ عَا

القواعد الحسان



﴿ وَإِذْ يَرْفَعُ إِبْرَهِعُمُ ٱلْقَوَاعِدَمِنَ ٱلْبَيْتِ وَإِسْمَعِيلُ رَبَّنَا نَقَبَّلُ مِنَّا ۖ إِنَّكَ أَنتَ ٱلسَّمِيعُ ٱلْعَلِيمُ اللهُ ﴾ لمَّ أَلاَنَ إبراهيم - خليل الله - لله قلبه ألاكنَ الله الصخر تحت قدميه.

الشيخ: صالح المغامسي



## ﴿ فَأَذَكُرُونِي آذَكُرُكُمْ وَٱشْكُرُواْ لِى وَلَا تَكُفُرُونِ ﴿ اللَّهُ ﴾

قال النووي رحمه الله تعالى: اعلم أن فضيلة الذكر غير منحصرة في التسبيح والتهليل والتحميد والتكبير ونحوهما. بل كل عامل لله بطاعة ، فهو ذاكر لله تعالى ، كذا قاله سعيد بن جبير رضى الله عنه ، وغيره من العلماء.

محاسن التأويل



﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا۟ ٱسۡتَعِينُواْ بِٱلصَّبْرِ وَٱلصَّلَوٰةَ إِنَّ ٱللَّهَ مَعَ ٱلصَّنبِرِينَ ﴿ اللَّهُ ﴾ فضلاً وشرفاً . فلو لم يكن للصابرين فضيلة إلا أنهم فازوا بهذه المعية من الله ، لكفي بها فضلاً وشرفاً .

تيسير الكريم الرحمن



﴿ وَمَنْ أَظْلَمُ مِمِّن مَّنَعَ مَسَاجِدَ ٱللَّهِ أَن يُذْكُرَ فِيهَا ٱسْمُهُ وَسَعَىٰ فِي خَرَابِهَأَ أُوْلَتِهِكَ مَاكَانَ لَهُمْ أَن يَدُخُلُوهَا إِلَّا خَآبِفِينَ لَهُمْ فِي ٱلدُّنيَا خِزَى وَلَهُمْ فِي ٱلْآخِرَةِ عَذَابٌ عَظِيمٌ اللهُ اللهُ فلم أخافوا عباد الله ، أخافهم الله . إذا كان لا أظلم ممن منع مساجد الله أن يذكر فيها اسمه ، فلا أعظم إيماناً ممن سعى في عمارة المساجد بالعمارة الحسية والمعنوية .

تيسير الكريم الرحمن

﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا كُلُواْ مِن طَيِّبَاتِ مَارَزَقَنَكُمْ وَٱشْكُرُواْ لِلَّهِ إِن كُنتُمْ إِيَّاهُ تَعْبُدُونَ ﴿ ﴿ اللَّهِ إِن كُنتُمْ إِيَّاهُ تَعْبُدُونَ ﴿ ﴿ اللَّهِ إِن كُنتُمْ وَاللَّهِ إِن كُنتُواْ مِن طَيِّبَاتِ مَا رَزَقَنَكُمْ وَالشَّهُ إِنَّ اللَّهِ إِن كُنتُمْ وَاللَّهِ إِن كُنتُمْ وَاللَّهُ إِن كُنتُمْ وَاللَّهِ إِن كُنتُمْ وَاللَّهُ إِن كُنتُمْ وَاللَّهُ إِن اللَّهِ إِن اللَّهِ إِن اللَّهُ إِن اللَّهُ إِنْ اللَّهِ إِنْ اللَّهُ اللَّهُ إِنْ اللَّهُ إِن اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ إِنْ اللَّهُ إِنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ إِنْ اللَّهُ إِنْ اللَّهُ إِنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ إِنْ اللَّهُ اللَّ في الحديث الصحيح: « الطاعم الشاكر بمنزلة الصائم الصابر» أخرجه البخاري، وقال تعالى: ﴿ ثُمَّ لَتُسْتَكُنَّ يَوْمَهِ ذِعَنِ ٱلنَّعِيمِ ﴾.

محاسن التأويل



﴿ وَإِذَا سَأَلُكَ عِبَادِي عَنِي فَإِنِّي قَرِيبٌ أُجِيبُ دَعْوَةَ ٱلدَّاعِ إِذَا دَعَانَّ فَلْيَسْتَجِيبُواْ لِي وَلْيُؤْمِنُواْ بِي لَعَلَّهُمْ يَرْشُدُونَ (١٨١) ﴾

قيل في إجابة الدعاء: أنه تارة يكون لصحة الاعتقاد، وهو مطابقة الخبر، وتارة لكمال الطاعة، وهو موافقة الأمر.

مجموع الفتاوي



﴿ ٱلْحَجُّ أَشْهُرٌ مَّعْلُومَكُ ۚ فَمَن فَرْضَ فِيهِ كَ ٱلْحَجَّ فَلا رَفْثَ وَلا فُسُوقَ وَلا جِدَالَ فِي ٱلْحَجُّ وَمَا تَفْعَلُواْ

تيسير الكريم الرحمن – باختصار



﴿ وَمِنْهُ مَن يَقُولُ رَبَّنَا ءَانِنَا فِي ٱلدُّنيَا حَسَنَةً وَفِي ٱلْآخِرَةِ حَسَنَةً وَقِنَا عَذَابَ ٱلنَّارِ ﴿ وَمِنْهُ مَن يَقُولُ رَبَّنَا ءَانِي اللَّهُ مَن يَقُولُ رَبَّنَا ءَانِي اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللْلِي عَلَى الْعَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الْعَلَى اللَّهُ عَلَى الللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللْعَلَى الْعَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللْعُلِمُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللْعُلِيْمُ عَلَى اللْعَا

صحيح مسلم

قال القاسم بن عبدالرحمن : من أعطي قلباً شاكراً، ولساناً ذاكراً، وجسداً صابراً، فقد أوتي في الدنيا حسنة وفي الآخرة حسنة ووقى من عذاب النار.

تفسير ابن كثير



تفسير القرآن الكريم \_ ابن عثيمين



﴿ كُتِبَ عَلَيْكُمُ ٱلْقِتَالُ وَهُو كُرُهُ لَكُمْ وَعَسَىٰ أَن تَكْرَهُواْ شَيْعًا وَهُوَ خَيْرٌ لَكُمْ وَعَسَىٰ أَن تُحِبُّوا

# شَيْعًا وَهُوَ شُرٌّ لَكُمٌّ وَأَللَّهُ يَعُلُمُ وَأَنتُمْ لَا تَعْلَمُونَ (١١١) ﴿

الغالب على العبد المؤمن أنه إذا أحب أمراً من الأمور، فقيض الله له من الأسباب ما يصرفه عنه أنه خير له ، فا لأوفق له في ذلك أن يشكر الله ، ويجعل الخير في الواقع ، لأنه يعلم أن الله تعالى أرحم بالعبد من نفسه.

تيسير الكريم الرحمن

﴿ وَإِن طَلَقْتُمُوهُنَّ مِن قَبْلِ أَن تَمَشُوهُنَّ وَقَدْ فَرَضْتُمْ لَمُنَّ فَرِيضَةً فَنِصْفُ مَا فَرَضْتُم إِلَّا أَن يَعْفُونَ أَوْيَعْفُواْ ٱلَّذِي بِيَدِهِ - عُقَدَةُ ٱلنِّكَاجُ وَأَن تَعْفُوٓ أَ أَقْرَبُ لِلتَّقُوكَ وَلَا تَنسَوُا ٱلْفَضْلَ بَيْنكُمُ أَنَّ ٱللَّهَ بِمَا تَعْمَلُونَ بَصِيرُ ﴿ ﴿ اللَّهُ اللَّهَ اللَّهَ مَا تَعْمَلُونَ بَصِيرُ ﴿ ﴿ ﴾

- ١. فائدة : أن تعيين المهر إلى الزوج لا إلى الزوجة لقوله تعالى : ﴿ وَقَدْ فَرَضْتُمْ ﴾.
- ٢. ينبغى للإنسان ألا ينسى الفضل مع إخوانه وقد جاء في الحديث: « رحم الله عبداً سمحاً إذا باع سمحاً إذا اشترى سمحاً إذا اقتضى » أخرجه البخاري.

تفسير القرآن الكريم ـ ابن عثيمين

### 

# ﴿ حَنفِظُواْ عَلَى ٱلصَّكَوَاتِ وَٱلصَّكَوْةِ ٱلْوُسْطَىٰ وَقُومُواْ لِلَّهِ قَانِتِينَ السَّ ﴾

مناسبة الآية بها قبلها: (إن هذه النقلة تصور لنا ما يجب أن يكون عليه المؤمن إذا سمع نداء الواجب الروحي وهو منهمك في معركة الحياة، فكأننا بهذا الأسلوب الحكيم ينادينا إنه ليس شأن المؤمن أن يحتاج إلى كبير معالجة للتسامي بروحه فوق مشاعر الأهل والولد، وإنها شأنه أن ينتشل نفسه من غمرتها انتشالاً فورياً ليسرع إلى تلبية ذلك النداء الأقدس ، قائلاً للدنيا كلها: ( دعيني أتعبد لربي! ) النبأ العظيم



﴿ فَإِنْ خِفْتُمْ فَرِجَالًا أَوْ رُكَبَانًا فَإِذَا آمِنتُمْ فَاذَكُرُواْ اللّهَ كَمَا عَلَمَكُم مَّا لَمْ تَكُونُواْ تَعْلَمُونَ ﴿ فَإِنْ خِفْتُمْ فَالَمْ تَكُونُواْ تَعْلَمُونَ ﴿ فَالْمَرُوطُ وَقَيْهُا ، ولو مع الإخلال بكثير من الأركان والشروط فصلاتها على تلك الصورة أحسن وأفضل بل أوجب من صلاتها مطمئنة خارج الوقت .

تيسير الكريم الرحمن

والجندي في الحرب تشغله على الأقل مخافتان: مخافة على نفسه وعلى المجاهدين معه من أخطار الموت أو الهزيمة ، ومخافة على أهله من الضياع والعيلة لو قتل ، لذلك انساق البيان الكريم يطرد عن قلبه كلتا المخافتين: أما أهله فقد أوصى الله للزوجة إذا مات زوجها بأن تمتع حولاً كاملاً في بيته ، وكذا مطلقته سيتقرر لها حق في المتعة ، فليقر عيناً من هذه الناحية ، وأما خوف الموت فليعلم أن الذي يطلب الموت قد توهب له الحياة: ﴿ مُ أَلَمْ تَرَإِلَى الّذِينَ خَرَجُوا مِن دِيكِهِمْ وَهُمْ أُلُوفُ حَذَر الْمَوْتِ ﴾ وأما خوف الهزيمة فإن النصر بيد الله: ﴿ كُم مِّن فِئكةٍ قَلِيكةٍ عَلَيتُ فِئةً كَبَتُ فِئةً كَثِيرَةً أَبِإِذْ نِ اللهِ ﴾ .

قال سبحانه ﴿ ٱلَّذِي كَفَرَ ۗ ﴾ و لم يقل ( الكافر ) ليبين أن خذلانه في الإجابة كان بسبب كفره ولو قال : ( الكافر ) يصبح مجرد نعت عام للرجل .

الشيخ: صالح المغامسي



﴿ يُؤْتِي ٱلْحِكْمَةَ مَن يَشَآءُ وَمَن يُؤْتَ ٱلْحِكْمَةَ فَقَدْ أُوتِي خَيْرًا كَثِيرًا ۗ وَمَا يَذَكُّ إِلّا أُوْلُواْ ٱلْأَلْبَبِ إِلَى اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ

والإظهار في مقام الإضمار لإظهار الاعتناء بشأنها .

وفي إيلاء هذه الآية لما قبلها إشعار بأن الذي لا يغتر بوعد الشيطان ويوقن بوعد الله هـ و مـن آتاه الله الحكمة.

محاسن التأويل



﴿ إِن تُبُدُواْ ٱلصَّدَقَاتِ فَنِعِمَّا هِيٍّ وَإِن تُخْفُوهَا وَتُؤْتُوهَا ٱلْفُـقَرَّآءَ فَهُوَ خَيْرٌ لَكُمَّ وَيُكَلِّفُرُ عَنكُم مِّن سَيِّعَاتِكُمُّ وَاللَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ خِيرٌ (١١) ﴾

فيه دلالة على أن إسرار الصدقة أفضل من إظهارها؛ لأنه أبعد عن الرياء، إلا أن يترتب على الإظهار مصلحة راجحة، من اقتداء الناس به، فيكون أفضل من هذه الحيثية، وقال رسول الله عَلَيْهِ: «الجاهر بالقرآن كالجاهر بالصدقة والمُسِر بالقرآن كالمُسِر بالصدقة» .

تفسير ابن كثير



﴿ ٱلَّذِينَ يَأْكُلُونَ ٱلرَّبُواْ لَا يَقُومُونَ إِلَّا كَمَا يَقُومُ ٱلَّذِي يَتَخَبَّطُهُ ٱلشَّيْطَنُ مِنَ ٱلْمَيِّنَ ذَلِكَ بِأَنَّهُمْ قَالُوا ۚ إِنَّمَا ٱلْبَيْعُ مِثْلُ ٱلرِّبَوٰ أَ وَأَحَلَ ٱللَّهُ ٱلْبَيْعَ وَحَرَّمَ ٱلرِّبَوٰ أَ فَمَن جَآءَهُ، مَوْعِظَةٌ مِّن رَّبِّهِ عَ فَانغَهَىٰ فَلَهُ، مَا سَلَفَ وَأَمْرُهُ وَإِلَى ٱللَّهِ وَمَنْ عَادَ فَأُولَتِهِكَ أَصْحَابُ ٱلنَّارِ هُمْ فِيهَا خَلِدُوتَ (١٠٠٠)

الجزاء من جنس العمل فكما تقلبت عقولهم ( وقالوا إنها البيع مثل الربا ) جازاهم الله من جنس أحوالهم فصارت أحوالهم أحوال المجانين : (كالذي يتخبطه الشيطان من المس).

تيسير الكريم الرحمن ـ بتصرف يسير



الجزاء من جنس العمل : فإن المرابي قد ظلم الناس فجوزي بذهاب ماله ، والمحسن إليهم ربه أكرم منه سبحانه وتعالى .

تيسير الكريم الرحمن

﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ ٱتَّقُواْ ٱللَّهَ وَذَرُواْ مَا بَقِى مِنَ ٱلرِّبَوَاْ إِن كُنتُم مُؤْمِنِينَ ﴿ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّهُ عَلَى اللَّهُوا عَلَا عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى

### \* COCO - SOCIETY - 4-

تيسير الكريم الرحمن



## ﴿ وَأَعْفُ عَنَّا وَأَغْفِرْ لَنَا وَأُرْحَمْنَا }

العفو: عن التفريط في الطاعات . الاستغفار: عن فعل المحرمات . الرحمة: فيها يستقبله المرء من زمنه .

تفسير القرآن الكريم ـ ابن عثيمين



# شُورَةُ أَلْعُنْمَ إِنَّ

﴿ رَبَّنَا لَا تُرِغْ قُلُوبَنَا بَعْدَ إِذْ هَدَيْتَنَا وَهَبْ لَنَا مِن لَدُنكَ رَحْمَةً إِنَّكَ أَنتَ ٱلْوَهَابُ ﴿ ﴾ ومن أسباب الثبات على الهدى والحق سؤال الله التثبيت فإن الله هو الذي يثبتك ويهديك، فألحوا على الله - تعالى - بالسؤال أن يربط على قلوبكم ويثبتكم على دينكم، فالقلوب ضعيفة والشبهات خطافة والشيطان قاعد لك بالمرصاد، ولك فيمن تقدمك من المؤمنين أسوة حسنة فإن من دعائهم : ﴿ رَبُّنَا لَا تُرْغَ قُلُوبَنَا بَعْدَ إِذْ هَدَيْتَنَا وَهَبْ لَنَا مِن لَّدُنكَ رَحْمَةً إِنَّكَ أَنتَ ٱلْوَهَابُ ﴿ ﴾ ، وقد كان أكثر دعاء النبي على دينك ).

موسوعة فقه الابتلاء



﴿ رَبُّنَا إِنَّكَ جَامِعُ ٱلنَّاسِ لِيَوْمِ لَا رَبِّ فِيهُ إِنَّ ٱللَّهَ لَا يُخْلِفُ ٱلْمِيعَادَ اللهَ الله استحضروا عند طلب الرحمة أحوج ما يكونون إليها، وهـو يـوم تكـون الرحمـة سـبباً للفـوز الأبدي، فأعقبوا بذكر هذا اليوم دعاءهم على سبيل الإيجاز، كأنهم قالوا: هب لنا من لدنك رحمة، وخاصة يوم تجمع الناس.

التحرير والتنوير



﴿ زُيِّنَ لِلنَّاسِ حُبُّ الشَّهَوَتِ مِنَ النِّسَاءِ وَٱلْبَنِينَ وَٱلْقَنَطِيرِ ٱلْمُقَنطَرَةِ مِنَ ٱلذَّهب وَٱلْفِضَةِ وَٱلْخَيْلِ ٱلْمُسَوَّمَةِ وَٱلْأَنْفَكِمِ وَٱلْحَرْثِّ ذَلِكَ مَتَكُعُ ٱلْحَيَوْةِ ٱلدُّنْيَ ۖ وَٱللَّهُ عِندَهُ. حُسْنُ ٱلْمَابِ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَندَهُ. حُسْنُ ٱلْمَاب ﴿ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلِيكُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عِلَا عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْكُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْكُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عِلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْكُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَل الخيل : سميت خيلاً لأن صاحبها غالباً يبتلي بالخيلاء ؛ لأنها أفخر المراكب ، أو لأنها تختال في مشيتها . تفسير القرآن الكريم-بن عثيمين



# ﴿ ذَالِكَ مَتَكُعُ ٱلْحَيَوةِ ٱلدُّنِيَّ ﴾

الدنيا حياة بسيطة ليست بشيء ، قال النبي على الله النبي الموضع سوط أحدكم في الجنة خير من الدنيا وما فيها» ، وموضع السوط حوالي متر ، و (خير من الدنيا وما فيها) : الدنيا منذ خلقت إلى يوم القيامة بكل ما فيها من نعيم ، وذلك لأن نعيم الدنيا في الحقيقة كأحلامنا ، واعتبر الأمر بها مضى من عمرك .

تفسير القرآن الكريم-ابن عثيمين



﴿ شَهِدَ اللّهُ أَنَهُ لَآ إِللهَ إِلّا هُو وَالْمَلَيْكَةُ وَأُولُوا الْعِلْمِ قَايِمًا بِالْقِسْطِ لَآ إِللهَ إِلّا هُو الْعَبِيرُ الْمَكِيمُ ﴿ شَهِدَ اللهِ على أن أشرف الأمور علم التوحيد لأن الله شهد به بنفسه ، وأشهد عليه خواص خلقه ، والشهادة لا تكون إلا عن علم ويقين ، بمنزلة المشاهدة للمبصر ، ففيه دليل على أن من لم يصل في علم التوحيد إلى هذه الحالة فليس من أولى العلم .

تيسير الكريم الرحمن

من أعظم ما تنافس فيه الناس وبلغوا فيه أعظم الغايات الوصول إلى أرفع الدرجات في العلم الأن الله جل وعلا جعل العلماء شهوداً على أعظم مشهود .

الشيخ: صالح المغامسي



لماذا نص الله على الخير هنا دون الشر؟

هذا من تعليم الله جل وعلا لعباده كيف يرزقون الأدب في خطابهم مع ربهم تبارك وتعالى ، ومعلوم أن الأدب مع الرب تبارك وتعالى هو الدين كله . والنبي على يقول : « والخير كله بيديك والشر ليس إليك » .

الشيخ:صالح المغامسي- باختصار

مناسبة هذه الآية لما قبلها: أن الذين أوتوا نصيباً من الكتاب إذا دعوا إلى كتاب الله ليحكم بينهم تولوا، يريدون أن تكون السيادة لهم، لا لغيرهم، فأمر الله نبيه أن يبتهل إلى الله بهذا الدعاء المتضمن قدرة الله على نقل النبوة التي يتبعها الملك من بني إسرائيل إلى العرب.

تفسير القرآن الكريم - ابن عثيمين

﴿ فَلَمَّا وَضَعَتْهَا قَالَتْ رَبِّ إِنِّي وَضَعْتُهَا أَنْثَى وَاللَّهُ أَعْلَمُ بِمَا وَضَعَتْ وَلَيْسَ ٱلذَّكَرُ كَٱلْأُنثَى وَإِنِّي سَمَّيْتُهَا مَرْيَمَ وَإِنِّي اللَّهُ عَلَيْ الرَّجِيمِ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْ الرَّجِيمِ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ الرَّجِيمِ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ الرَّجِيمِ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّا اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُو

فلما فاتها ما كانت عقدت النية عليه وهو أن يكون المولود ذكراً وهو أمر ليس بيدها لم يفتها رحمها الله أن تسمي المولودة باسم يغلب الظن أن فيه شيء من القربي إلى الله ولهذا قالت ﴿ وَإِنِّي سَمَّيْتُهَا مَرْيَمَ ﴾ ومريم في لغتهم – أي العبرية – بمعنى (خادمة الرب).

الشيخ:صالح المغامسي باختصار

﴿ هُنَالِكَ دَعَا ذَكَرِبَّا رَبَّهُ وَ قَالَ رَبِّ هَبْ لِي مِن لَّدُنكَ ذُرِّيَّةً طَيِّبَةً إِنَّكَ سَمِيعُ الدُّعَاءِ ﴿ اللهِ هُنَالِكَ دَعَا ذَكَرِبّاً وَقَالَ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى عَمْد إلى عمد إلى الدعاء بطلب الولد في غير إبانه، وقد كان في حسرة من عدم الولد كها حكى الله عنه في سورة مريم. التحرير والتنوير

### ~ CECO DE SE CO

﴿ يَكُمْرِيكُمُ ٱقْنُدِي لِرَبِّكِ وَٱسْجُدِي وَٱرْكَعِي مَعَ ٱلرَّكِعِينَ اللَّهِ ﴾

فذكر الأعم، ثم ما هو أخص منه، ثم ما هو أخص من الأخص، فذكر القنوت أولاً وهو الطاعة الدائمة، ثم السجود الذي يشرع وحده كسجود التلاوة وسجود الشكر ويشرع في



الصلاة ، ثم ذكر الركوع الذي لا يشرع إلا في الصلاة .

### ﴿ وَيُكَلِّمُ ٱلنَّاسَ فِي ٱلْمَهْدِ وَكَهْلًا وَمِنَ ٱلصَّلِحِينَ ﴿ اللَّهِ ﴾

قد يبدو لك بادئ الرأي أنه يكلم الناس وهو كهل ، فها السر في إيراد كلمة ﴿ وَكَهَلَا ﴾ ؟ والجواب عن هذا : قال الله ذلك للصديقة مريم حتى لا يقع في نفسها أن قول الله جل وعلا لها بالبشارة ﴿ وَيُكَلِّمُ النَّاسَ فِي الْمَهَدِ ﴾ أن هذا الغلام سيكون معجزة لا يلبث أن يموت سريعاً ، فطمأنها الله .

الشيخ: صالح المغامسي باختصار



﴿ وَأَمَّا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَكِمِلُواْ ٱلصَّلِحَاتِ فَيُوفِيهِمْ أُجُورَهُمٌ وَٱللَّهُ لَا يُحِبُّ ٱلظّلِمِينَ ﴿ وَأَمَّا ٱللَّهِ اللَّهِ عَلَى اللهِ عَلَى أَنه يحصل لهم في الدنيا ثواب لأعمالهم من الإكرام والإعزاز والنصر والحياة الطيبة ، وإنها توفية الأجوريوم القيامة يجدون ما قدموه من الخيرات محضراً موفراً فيعطى منهم كل عامل أجر عمله ويزيدهم من فضله وكرمه .

تيسير الكريم الرحمن



﴿ وَإِذْ أَخَذَ ٱللّهُ مِيثَقَ ٱلنَّبِيِّ لَمَا ءَاتَيْتُ كُم مِّن كِتَبِ وَحِكْمَةٍ ثُمَّ جَاءَ كُمْ رَسُولُ مُصَدِّقُ لِمَا مَعَكُمْ لَتُؤْمِنُنَ وَإِذْ أَخَذَ ٱللّهُ مِيثَ النَّهِدِينَ ﴿ اللّهُ لِهِ عَلَى ذَالِكُمُ إِصْرِي قَالُوا أَقْرَرُنا قَالَ فَاشْهَدُوا وَأَنَا مَعَكُم مِّن ٱلشَّهِدِينَ ﴿ اللّهُ لِهِ عَلَى النّبِينِ . ويتفرع على هذا أن من ورث الكتاب والحكمة فقد أخذ بحظ وافر مما أنعم الله به على النبيين . تفسير القرآن الكريم - بن عثيمين



﴿ اللَّهُ كَيْفَ يَهْدِى اللَّهُ قَوْمًا كَفَرُواْ بَعْدَ إِيمَنِهِمْ وَشَهِدُوٓاْ أَنَّ الرَّسُولَ حَقُّ وَجَآءَهُمُ الْبَيِّنَاتُ ۖ وَاللَّهُ لَا

يَهُدِى ٱلْقَوْمَ ٱلظَّلِمِينَ ١١٠ أُولَيَهِكَ جَزَآؤُهُمْ أَنَّ عَلَيْهِمْ لَعُنكَةَ ٱللَّهِ وَٱلْمَلَيْحَةِ وَٱلنَّاسِ أَجْمَعِينَ ١١٠ ﴾ أن الجزاء من جنس العمل ، فإن هؤلاء لما ارتكبوا ثلاث جرائم أو ثلاثة أمور في كفرهم كان عليهم لعنة الله والملائكة والناس ، ثلاث بثلاث .

تفسير القرآن الكريم - بن عثيمين



﴿ لَن نَنَالُواْ ٱلْبِرَّحَتَّى تُنفِقُواْ مِمَّا يَحُبُّونِ ۚ وَمَا نُنفِقُواْ مِن شَيْءٍ فَإِنَّ ٱللَّهَ بِهِ عَلِيمُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللّهُ اللهُ مناسبة موقع هذه الآية تلو سابقتها: أن الآية السابقة لما بينت أن الذين كفروا لن يقبل من أحدهم أعظم ما ينفقه، بينت هذه الآية ما ينفع أهل الإيمان من بذل المال، وأنه يبلغ بصاحبه مرتبة البر، فبين الطرفين مراتب كثيرة قد علمها الفطناء من هذه المقابلة.

التحرير والتنوير



﴿ وَكَيْفَ تَكُفُرُونَ وَأَنتُمْ ثُتَلَىٰ عَلَيْكُمْ ءَايَتُ ٱللَّهِ وَفِيكُمْ رَسُولُهُۥ وَمَن يَعْنَصِم بِٱللَّهِ فَقَدْ هُدِى إِلَىٰ صِرَاطٍ مُسْنَقِيمِ اللهُ ﴾

وفي الآية دلالة على عظم قدر الصحابة وأن لهم وازعين عن مواقعة الضلال: سماع القرآن، ومشاهدة أنوار الرسول عليه السلام، فإن وجوده عصمة من ضلالهم. قال قتادة: أما الرسول فقد مضى إلى رحمة الله، وأما الكتاب فباق على وجه الدهر.

التحرير والتنوير



﴿ ﴿ وَسَارِعُوۤا إِلَىٰ مَغْفِرَةٍ مِّن رَّبِّكُمْ وَجَنَّةٍ عَرْضُهَا ٱلسَّمَوَاتُ وَٱلْأَرْضُ أُعِدَّتْ لِلْمُتَّقِينَ السَّ ﴾ أمرهم تعالى بالمسارعة إلى مغفرته ، وإدراك جنَّتِه التي عرضها السموات والأرض فكيف بطولها . تيسير الكريم الرحمن



﴿ النِّينَ يُنفِقُونَ فِي السَّرَّآءِ وَالضَّرَآءِ وَالْكَظِمِينَ الْغَيْظُ وَالْعَافِينَ عَنِ النَّاسِّ وَاللّهُ يُحِبُ الْمُحْسِنِينَ ﴿ اللّهِ عَلَى الْبَعِيدَ عَنْكَ ، بِل هُ وَعَام يَسْمَلُ حَتَى الْإِنفَاقُ عَلَى البَعِيدُ عَنْكُ ، بِل هُ وَعَام يَسْمَلُ حَتَى الْإِنفَاقُ عَلَى ابنكُ وبنتكُ وأمكُ وأبيكُ وزوجتك بِل ونفسك ، قال النبي عليه الصلاة والسلام لسعد بن أبي وقاص رضي الله عنه كلمة جامعة نافعة مانعة قال: « واعلم أنك لن تنفق نفقة تبتغي بها وجه الله إلا أجرت عليها حتى ما تجعله في فم امرأتك ».

تفسير القرآن الكريم – ابن عثيمين –باختصار



﴿ ٱلَّذِينَ يُنفِقُونَ فِي ٱلسَّرَّآءِ وَٱلضَّرَّآءِ ﴾ أي في العسر واليسر صدقوا في المحبة والولاء، وصبروا على نزول البلاء،، ينفقون في السراء والضراء بذلوا المال ومالوا إلى السخاء ، وتأهبوا للحضور يوم اللقاء ، وقدموا الأموال ثقة بالجزاء ، فإن ابتلوا صبروا ، وإن أعطوا شكروا، فالأمر على السواء.

التبصرة -باختصار



﴿ وَعَصَائِتُم مِنْ بَعَدِ مَا أَرَسَكُم مَّا تُحِبُّونَ . . . . ١٠٠٠ ١

المعصية بعد النعمة أشد من المعصية قبل النعمة ، لقوله : ﴿ وَعَصَيْتُم مِّنَ بَعَدِ مَا أَرَكُمُ مَّا تُحِبُّونَ ﴾. تفسير القرآن الكريم – ابن عثيمين



إثبات أن للشيطان تأثيراً على العبد حتى في عمله الصالح وحتى في الجهاد، لقوله: ﴿ إِنَّمَا السَّمَ الشَّيْطَانُ ؟ ولكن بهاذا تحصل العصمة من هذا الشيطان؟ تحصل العصمة بها ذكره الله عز وجل في قوله: ﴿ وَإِمَّا يَنزَغَنَّكَ مِنَ الشَّيطَانِ نَزْعُ فَالسَّعِذْ بِأُللَّهِ ﴾ .. كلها أحسست بشيء

في داخلك ينهاك عن معروف ويأمرك بمنكر فقل: أعوذ بالله من الشيطان الرجيم. تفسير القرآن الكريم-ابن عثيمين

إن المعاصي سبب لخذلان الله للعبد أحوج ما يكون إليه ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ تَوَلَّوْا مِنكُمْ يَوْمَ ٱلْتَقَى ٱلْجَمَّعَانِ إِنَّمَا ٱللهَ يُطَنُ بِبَعْضِ مَا كَسَبُوا ۗ ﴾ آل عمران: ١٥٥. وقد عاقبهم الله ببعض ما كسَبُوا ﴾ أل عمران: ١٥٥. وقد عاقبهم الله ببعض ما كسبوا ؛ فكيف لو عاقبهم به كله؟

﴿ أَوَلَمَّا آَصَنَبَتَكُم مُّصِيبَةُ قَدُ أَصَبَتُم مِّقْلَيْهَا قُلْئُمْ أَنَّ هَنَا أَقُلْ هُوَ مِنْ عِندِ أَنفُسِكُمْ ۚ إِنَّ ٱللَّهَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيلٌ اللهَ عَلَىٰ كُلِّ اللهَ عَلَىٰ كُلِ اللهَ عَلَىٰ كُلِّ اللهَ عَلَىٰ كُلِّ اللهَ عَلَىٰ كُلِّ اللهَ عَلَىٰ كُلِّ اللهَ عَلَىٰ كُلُولُ اللهَ عَلَيْ كُلُولُ اللهَ عَلَىٰ كُلُولُ اللهَ عَلَيْ كُلُولُ اللهُ عَلَيْ كُلُولُ اللهُ عَلَيْ كُلُولُ اللّهُ عَلَيْ كُلُولُ اللّهُ عَلَيْ كُلُولُ مُلْ إِلَّا لَهُ عَلَيْ كُلُولُ اللّهُ عَلَيْ كُلّ إِلَاللهُ عَلَيْ كُلّ إِلَىٰ اللّهُ عَلَيْ كُلُولُ اللّهُ عَلَيْ كُلّ اللّهُ عَلَيْ كُلُولُ اللّهُ عَلَيْ كُلّ إِلَّهُ اللّهُ عَلَيْ كُلّ إِلَا عَلَيْ كُلُولُ اللّهُ عَلَيْ كُلّ إِلَىٰ اللّهُ عَلَىٰ كُلّ اللهَ عَلَىٰ كُلّ اللّهُ عَلَيْ كُلّ إِلَا عَلَيْ كُلُولُ اللّهُ عَلَىٰ كُلّ اللّهُ عَلَيْ كُلّ اللّهُ عَلَيْ كُلّ إِلْمُ اللّهُ عَلَيْ كُلُولُ اللّهُ عَلَيْ كُلّ اللّهُ عَلَىٰ كُلّ اللّهُ عَلَيْ كُلّ كُلَّ اللّهُ عَلَيْ كُلّ كُلّ كُلَّ اللّهُ عَلَىٰ كُلّ كُلَّ اللّهُ عَلَىٰ كُلّ كُلّ اللّهُ عَلَىٰ كُلّ لَا عَلْمُ عَلَىٰ كُلّ اللّهُ عَلَيْ كُلّ كُلّ كُلّ لَا عَلَيْ كُلّ كُلّ كُلّ لَا عَلَيْ كُلّ لَا عَلَيْ كُلّ كُلّ كُلّ لَا عَلَيْ كُلّ لَا عَلَيْ كُلّ كُلّ كُلّ كُلّ كُلّ لَا عَلْمُ لَا عَلَيْ كُلّهُ عَلْمُ لَا عَلَيْ كُلّ لَا عَلْمُ لَا عَلْمُ لَا عَلَى كُلْمُ لَا عَلَاللّهُ عَلْمُ لَا عَلَيْ كُلُولُ لَا لَا عَلْمُ كُلُولُ اللّهُ عَلَيْ كُلّ لَا عَلْمُ لَا عَلْمُ لَلّهُ عَلْمُ لَا عَلْ

إِن الطاعة سبب لتثبيت الله لعبده في المواقف الدنيوية والأخروية ﴿ يُثَبِّتُ اللّهُ الّذِينَ ءَامَنُواْ بِاللَّقَوْلِ الشّائِ اللهُ اللَّهُ الطّاعة سبب لتثبيت الله لعبده في المواقف الدنيوية والأخروية ﴿ يُثَبِّتُ اللّهُ مَا يَشَاءُ اللّهُ الطّيرة الثّانِ اللّهُ مَا يَشَاءُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الطّيرة التميمي - مجلة البيان عبد العزيز التميمي - مجلة البيان



﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ ٱصَّبِرُواْ وَصَابِرُواْ وَرَابِطُواْ وَاتَّقُواْ ٱللَّهَ لَعَلَكُمُ تُفُلِحُونَ ۞ الصبر: حال الصابر نفسه ، والمصابرة : مقاومة الخصم فهي مفاعلة تستدعي وقوعها بين اثنين . والمرابطة : الثبات واللزوم والإقامة على الصبر والمصابرة ، وكها أن المرابطة لزوم الثغر الذي يخاف هجوم العدو ، فهي لزوم ثغر القلب لئلا يدخل منه الهوى والشيطان .

وقد يصبر العبد ولا يصابر ، وقد يصابر ولا يرابط ، وقد يصبر ويصابر ويرابط من غير تعبد بالتقوى، ولهذا أمر به في هذا الموضع.

بدائع التفسير- باختصار وتصرف يسير.



﴿ وَإِذَا حَضَرَ ٱلْقِسْمَةَ أُولُوا ٱلْقُرْبَى وَٱلْمُنْكَى وَٱلْمُسَاكِينُ فَارْزُقُوهُم مِّنَهُ وَقُولُواْ لَهُمْ قَوْلًا مَّعْرُوفَا ﴿ ﴾ ويؤخذ من المعنى أن كل من له تطلع وتشوف إلى ما حضر بين يدي الإنسان ينبغي له أن يعطيه منه ما تيسر .

وكان الصحابة رضي الله عنهم - إذا بدأت باكورة أشجارهم - أتوا بها رسول الله على ، فبرك عليها ، ونظر إلى أصغر وليد عنده ، فأعطاه ذلك علما منه بشدة تشوفه لذلك .

تيسير الكريم الرحمن-باختصار



﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ يَأْكُلُونَ أَمُولَ ٱلْمَتَهَىٰ ظُلْمًا إِنَّمَا يَأْ كُلُونَ فِي بُطُونِهِمَ نَارًا وَسَيَصْلَوْنَ سَعِيرًا ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ يَأْكُلُونَ فِي بُطُونِهِمَ نَارًا وَسَيَصْلَوْنَ سَعِيرًا ﴿ إِنَّ ٱللَّذِينَ يَأْكُلُونَ فِي الذنوب ، يدل على شناعة أكل أموال اليتامي وقبحها ، وأنها موجبة لدخول النار ، فدل ذلك أنها من أكبر الكبائر ، نسأل الله العافية .

تيسير الكريم الرحمن



﴿ وَلَيْسَتِ ٱلتَّوْبَةُ لِلَّذِينَ يَعْمَلُونَ ٱلسَّكِيَّاتِ حَتَّى إِذَا حَضَرَ أَحَدَهُمُ ٱلْمَوْتُ قَالَ إِنِي تُبْتُ ٱلْكَنَ وَلَا ٱلَذِينَ يَمُوتُونَ وَهُمَّ كُفَّارُّ أُوْلَكِيكَ أَعْتَدُنَا لَهُمْ عَذَابًا ٱلِيمًا ﴿ ﴾ فسوى بين الفسق والكفر، تنفيراً من الفسق لصعوبة النزع منه بعد مواقعته.

نظم الدرر



﴿ وَالَّذِي تَخَافُونَ نُشُوزَهُنَ فَعِظُوهُنَ وَاهْجُرُوهُنَّ فِي ٱلْمَضَاجِعِ وَٱضْرِبُوهُنَّ ﴾ أي ذكروهن بحالهن وما ينبغي أن تكون عليه المرأة مع زوجها ، يقول عليه : ( لو كنت آمراً لأحد أن

يسجد لأحد لأمرت الزوجة أن تسجد لزوجها) والوعظ: ما خُتم بترغيب وترهيب.

الشيخ: صالح المغامسي -باختصار



﴿ يَتَأَيُّهَا الَّذِينَ أُوتُوا الْكِنْبَ ءَامِنُوا بِمَا نَزَّلْنَا مُصَدِّقًا لِّمَا مَعَكُم مِّن قَبْل أَن نَظْمِسَ وُجُوهَا فَنَرُدَّهَا عَلَيْ أَدْبَارِهِا ٓ أَوْ نَلْعَنَهُمْ كُمَا لَعَنَّا أَصْحَبَ ٱلسَّبْتِ ۚ وَكَانَ أَمْرُ ٱللَّهِ مَفْعُولًا ﴿ اللَّهُ ﴾ كان أبو مسلم الجليلي معلم كعب ، وكان يلومه في إبطائه عن رسول الله ﷺ قال : فبعثه إليه ينظر أهو هو؟ قال كعب: فركبت حتى أتيت المدينة ، فإذا تالٍ يقرأ القرآن ، يقول : ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ أُوتُوا ٱلْكِنْبَ ءَامِنُواْ بِمَا نَزَّلْنَا مُصَدِّقًا لِّمَا مَعَكُم مِّن قَبْل أَن نَّطْمِسَ وُجُوهًا فَنَرُدَّهَا عَلَيٓ أَدْبَارِهَا ﴾ فبادرت الماء فاغتسلت وإني لأمسح وجهي مخافة أن أطمس، ثم أسلمت.

تفسير ابن كثير



﴿ إِنَّ ٱللَّهَ لَا يَغْفِرُ أَن يُشْرَكَ بِهِ - وَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذَلِكَ لِمَن يَشَآءٌ وَمَن يُشْرِكُ بِٱللَّهِ فَقَدِ ٱفْتَرَى ٓ إِثْمًا عَظِيمًا ﴿ ﴾ ﴿ فالذنوب التي دون الشرك قد جعل الله لمغفرتها أسباباً كثيرة ، كالحسنات الماحية والمصائب المكفرة في الدنيا ، والبرزخ ، ويوم القيامة ، وكدعاء المؤمنين بعضهم لبعض ، وشفاعة الشافعين ، ومن فوق ذلك كله رحمته التي أحق بها أهل الإيمان والتوحيد .

تيسير الكريم الرحمن



﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ بِءَايَتِنَا سَوْفَ نُصِّلِهِمْ نَارًا كُلَّمَا نَضِجَتْ جُلُودُهُم بَدَّلْنَهُمْ جُلُودًا غَيْرَهَا لِيَذُوقُواْ ٱلْعَذَابُّ إِنَّ ٱللَّهَ كَانَ عَزِيزًا حَكِيمًا (اللهُ كَانَ عَزِيزًا حَكِيمًا

قال الأعمش عن ابن عمر: إذا أحرقت جلودهم بدلوا جلوداً غيرها بيضاء أمثال القراطيس. وروى ابن أبي حاتم عن الحسن قوله :﴿ كُلُّمَا نَضِجَتُ جُلُودُهُم ﴾ الآية ، قال تنضجهم في اليوم سىعىن ألف مرة .

المصباح المنير في تهذيب تفسير ابن كثير



وتأمل قوله: ﴿ أَطِيعُوا اللهَ وَأَطِيعُوا الرَّسُولَ ﴾ كيف أعاد الفعل وهو طاعة الرسول ليدل أنه يطاع استقلالاً ، وإن أمر بها ليس في القرآن الأمر به ، ونهى عما ليس في القرآن النهي عنه ، فإنه أوتى الكتاب ومثله معه، ولم يعد الفعل في طاعة أولي الأمر بل جعلها ضمناً وتبعاً لطاعة الرسول إذا أمروا بها أمر به ، ونهوا عما نهى عنه ، ولا تجب طاعتهم في كل ما يأمرون به وينهون عنه . بدائع التفسير

### <del>> 3 € 3 € 3 € 4 €</del>

﴿ وَإِذَا جَآءَهُمْ أَمْرُ مِنَ الْأَمْنِ أَوِ الْخَوْفِ أَذَاعُواْ بِهِ - وَلَوْرَدُّوهُ إِلَى الرَّسُولِ وَإِلَىٓ أُولِي الْأَمْرِ مِنْهُمْ لَا لَكُو مِنْهُمْ وَلَوْ لَافَضْلُ اللّهِ عَلَيْكُمْ وَرَحْمَتُهُ لِا تَبَعْتُمُ الشَّيْطَانَ إِلَا قَلِيلًا الله عَلَيكُمْ وَرَحْمَتُهُ لِا تَبَعْتُمُ الشَّيْطُانَ إِلَا قَلِيلًا الله عَلَيكُمْ وَرَحْمَتُهُ لِا تَبَعْتُمُ الشَّيْطُونَةِ مِنْهُمْ وَلَوْ لَافَضْلُ اللّهِ عَلَيْكُمْ وَرَحْمَتُهُ لِا تَبَعْتُمُ الشَّيْطُونَةِ مِنْهُمْ وَلَوْ لَا فَضْلُ اللّهِ عَلَيْكُمْ وَرَحْمَتُهُ لِا تَبَعْدُ بِكُل ما يسمع ». مسلم عن أبي هريرة عن رسول الله على أنه قال: « كفى بالمرء كذباً أن يحدث بكل ما يسمع ». محاسن التأويل

### ~ CO SO «-

﴿ وَإِذَا حُيِّينُم بِنَحِيَّةٍ فَحَيُّواْ بِأَحْسَنَ مِنْهَآ أَوْ رُدُّوهَا ۚ إِنَّ ٱللَّهَ كَانَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ حَسِيبًا ﴿ ﴾ نكتة نظمها مع آيات الجهاد هو التمهيد لمنع المؤمنين من قتل من ألقى إليهم السلام في الحرب الآتي قريباً.

محاسن التأويل



﴿ وَإِذَا ضَرَبْنُمُ فِي ٱلْأَرْضِ فَلَيْسَ عَلَيْكُمْ جُنَاحُ أَن نَقْصُرُواْ مِنَ ٱلصَّلَوْةِ إِنْ خِفْنُمُ أَن يَفْذِنَكُمُ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ إِنَّ

# ٱلْكَفرينَ كَانُوا لَكُمْ عَدُوًّا مُّبِينًا ١٠٠٠

وقد أشكل هذا على أمير المؤمنين عمر بن الخطاب رضى الله عنه ، حتى سأل عنه النبي على ، فقال : يا رسول الله !مالنا نقصر الصلاة وقد أمنا ؟ أي والله يقول : ﴿ إِنْ خِفْئُمُ أَنَ يَفْنِنَكُمُ ٱلَّذِينَ كَفَرُواً ﴾ فقال رسول الله ﷺ: « صدقة تصدق الله بها عليكم ، فاقبلوا صدقته » ، أو كما قال . تيسير الكريم الرحمن

﴿ وَمَن يَعْمَلُ سُوَّءًا أَوْ يَظْلِمْ نَفْسَهُ وَثُمَّ يَسْتَغُفر ٱللَّهَ يَجِدِ ٱللَّهَ غَفُورًا رَّحِيمًا الله الله عَلَيْ الله عَن الله عَنْ الله عَن الله عَنْ الله عَن الله عَنْ الل وسمّي ظلم النفس (ظلماً) لأن نفس العبد ليست ملكاً له ، يتصرف فيها بها يشاء ، وإنها هي ملك لله تعالى ، قد جعلها أمانة عند العبد .

تيسير الكريم الرحمن

﴿ ﴿ لَا خَيْرَ فِي كَثِيرِ مِن نَجُولِهُمْ إِلَّا مَنْ أَمَرَ بِصَدَقَةٍ أَوْ مَعْرُوفٍ أَوْ إِصْلَيج بَيْنَ ٱلنَّاسِ أَ وَمَن يَفْعَلُ ذَلِكَ ٱبْتِغَآءَ مَرْضَاتِ ٱللَّهِ فَسَوْفَ نُوَّنِيهِ أَجُّرًا عَظِيمًا الله ﴾ وعن أبي الدرداء رضى الله عنه قال:قال رسول الله على « ألا أخبركم بأفضل من درجة الصيام والصلاة ؟ قالوا: بلى . قال: إصلاح ذات البين، فإن فساد ذات البين هي الحالقة » .

صحيح الترغيب والترهيب



- ﴿ وَمَن يُشْرِكَ بِاللَّهِ فَقَدِ الْفَتْرَى إِثْمًا عَظِيمًا ١٠٠٠ ﴾
  - ﴿ وَمَن يُشْرِكْ بِأَللَّهِ فَقَدْ ضَلَّ ضَلَالًا بَعِيدًا اللَّهُ ﴾

الأولى: في شأن أهل الكتاب وهم عندهم علم بصحة نبوته ومع ذلك فقد كابروا وافتروا على الله تعالى. الثانية : في شأن قوم مشركين ليس لهم كتاب ولا عندهم علم فناسب وصفهم بالضلال .

محاسن التأويل



﴿ وَلَأُضِلَنَّهُمْ وَلَأُمُرِنَّهُمْ وَلَا مُرَنَّهُمْ فَلَيْبَتِكُنَّ ءَاذَاكَ ٱلْأَنْعَامِ وَلَا مُرَبَّهُمْ فَلَيُعَيِّرُكَ خَلْقَ ٱللَّهِ وَمَن يَتَّخِذِ ٱلشَّيْطَانَ وَلِيَّامِّن دُونِ ٱللَّهِ فَقَدْ خَسِرَ خُسْرَانَا مُّبِينًا الله ﴾ ومن يتَّخِذِ ٱلشَّيْطَانَ وَلِيَّامِن دُونِ ٱللَّهِ فَقَدْ خَسِرَ خُسْرَانَا مُّبِينًا الله ﴾ وهذا يُشعر بأنه لا حيلة له في الإضلال أقوى من إلقاء الأماني في قلوب الخلق ، وطلب ما يورث شيئين : الحرص والأمل ، قال عليه : « يهرم ابن آدم ويشب معه اثنتان : الحرص والأمل » أخرجه مسلم شيئين : الحرص والأمل ، قال عليه المنتان : الحرص والأمل » أخرجه مسلم معاسن التأويل باختصار

﴿ وَلِلَّهِ مَا فِي ٱلسَّمَوَتِ وَمَا فِي ٱلْأَرْضِ وَلَقَد وَصَّيْنَا ٱلَّذِينَ أُوتُواْ ٱلْكِنْبَ مِن قَبْلِكُمْ وَإِيَّاكُمْ أَنِ اتَّقُواْ ٱللَّهَ وَإِن تَكُفُرُواْ فَإِنَّ لِلَّهِ مَا فِي ٱللَّرَضِ وَمَا فِي ٱلْأَرْضِ وَكَانَ ٱللَّهُ غَنِيًّا حَمِيدًا ﴿ اللَّهِ مَا فِي ٱلسَّمَوَتِ وَمَا فِي ٱلْأَرْضِ وَكَانَ ٱللَّهُ غَنِيًّا حَمِيدًا ﴿ اللَّهِ مَا فِي ٱلسَّمَوَتِ وَمَا فِي ٱلْرَرْضِ وَكَانَ ٱللَّهُ غَنِيًّا حَمِيدًا ﴿ اللَّهِ مَا فِي السَّمَوَ تِ وَمَا فِي اللَّهُ وَلَا فَيه أَمْر بشيء نافع جامع لخير كثير، والتقوى على الله والمر واجتناب النواهي .

التحرير والتنوير -باختصار



﴿ إِنَّ ٱلْمُنَافِقِينَ يُحَادِعُونَ ٱللَّهَ وَهُوَ خَادِعُهُمْ وَإِذَا قَامُوٓاْ إِلَى ٱلصَّلَوْةِ قَامُواْ كُسَالَى يُرَآءُونَ ٱلنَّاسَ وَلَا يَذْكُرُونَ ٱللَّهَ إِلَّا قَلِيلًا ﴿ اللَّهَ اللَّهَ إِلَّا قَلِيلًا ﴿ اللَّهَ اللَّهَ اللَّهَ اللَّهَ اللَّهُ إِلَّا قَلِيلًا ﴿ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ إِلَّا اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّالَةُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّالَةُ اللَّا اللَّلَّا اللَّهُ

عن ابن عباس - رضي الله عنه - قال: ( يكره أن يقوم الرجل إلى الصلاة وهو كسلان، ولكن يقوم إليها طلق الوجه عظيم الرغبة شديد الفرح، فإنه يناجي الله، وإن الله تجاهه، يغفر له ويجيب إذا دعاه، ثم يتلو هذه الآية: ﴿ وَإِذَا قَامُواْ إِلَى ٱلصَّلَوْةِ قَامُواْ كُسَالَى ﴾).

محاسن التأويل



﴿ ﴿ لَّا يُحِبُّ اللَّهُ ٱلْجَهْرَ بِٱلسُّوءِ مِنَ ٱلْقَوْلِ إِلَّا مَن ظُلِمْ وَكَانَ ٱللَّهُ سَمِيعًا عَلِيمًا ﴿ إِن نُبَدُواْ خَيْرًا أَوَ

# تُخْفُوهُ أَوْ تَعَفُواْ عَن سُوٓءٍ فَإِنَّ ٱللَّهَ كَانَ عَفُوًّا قَدِيرًا ﴿ اللَّهُ كَانَ عَفُوًّا قَدِيرًا

موقع هذه الآية عقب الآية التي قبلها: أن الله لما شوّه حال المنافقين ، وشهّر بفضائحهم تشهيراً طويلاً ، فحذر الله المسلمين من أن يغيظهم ذلك على من يتوسمون فيه النفاق ، فيجاهروهم بقول السوء ، ورخص لمن ظلم من المسلمين أن يجهر لظالمه بالسوء ، لأن ذلك دفاع عن نفسه .

### التحرير والتنوير- باختصار

قال الرازي : اعلم أن معاقد الخير على كثرتها محصورة في أمرين : صدق مع الحق وخلق مع الخلق ، والذي يتعلق مع الخلق محصور في قسمين : إيصال نفع إليهم ، ودفع ضرر عنهم . فقوله : ﴿ إِن نُبَدُواْ خَيْرًا أَوْ تُحَفُّوهُ ﴾ إشارة إلى إيصال النفع إليهم وقوله : ﴿ أَوْ تَعَفُواْ ﴾ إشارة إلى دفع الضرر عنهم . فدخل في هاتين الكلمتين جميع أنواع الخير وأعمال البر.

محاسن التأويل



﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوٓا أَوْفُواْ بِٱلْمُقُودُ أُحِلَّتَ لَكُم بَهِيمَةُ ٱلْأَنْعَكِمِ إِلَّا مَا يُتَلَى عَلَيْكُمْ عَيْرَ مُحِلِّي ٱلصَّيْدِ وَأَنتُمْ حُرُمُ ۚ إِنَّ اللَّهَ يَعَكُمُ مَا يُرِيدُ ۞ ﴾

وهذا شامل للعقود التي بين العبد وربه ، والتي بينه وبين الرسول بطاعته واتباعه ، والتي بينه وبين الوالدين والأقارب ، والتي بينه وبين أصحابه ، والتي بينه وبين الخلق ، بل والقيام بحقوق المسلمين التي عقدها الله بينهم في قوله : ﴿ إِنَّمَا ٱلْمُؤْمِنُونَ إِخْوَةً ﴾.

تيسير الكريم الرحمن-باختصار



﴿ ٱلْمُوْمَ أَكُمُلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ وَأَتَمَتُ عَلَيْكُمْ نِعْمَتِي وَرَضِيتُ لَكُمُ ٱلْإِسْلَامَ دِيناً . . . . ( ) و تأمل حسن اقتران الكهال بالدين، وإضافة الدين إليهم إذ هم القائمون به المقيمون له ، وأضاف النعمة إليه إذ هو وليها ومسديها، والمنعم بها عليهم فهي نعمته حقا وهم قابلوها.

مفتاح دار السعادة



﴿ يَسْعَلُونَكَ مَاذَآ أُحِلَّ لَهُمُ ۚ قُلَ أُحِلَ لَكُمُ ٱلطَّيِّبِكُ وَمَا عَلَمْتُ مِّنَ ٱلْجَوَارِجِ مُكَلِّيِنَ تُعَلِّمُونَهُنَ مِّمَا عَلَمَكُمُ اللَّهِ عَلَيْهِ وَانْقُواْ اللَّهُ ۚ إِنَّ اللَّهَ سَرِيعُ ٱلْحِسَابِ ٤ ﴾ اللَّهُ فَكُلُواْ مِمَّا أَمْسَكُنَ عَلَيْكُم وَاذَكُرُواْ اسْمَ اللَّهِ عَلَيْهِ وَانْقُواْ اللَّهَ ۚ إِنَّ اللَّهَ سَرِيعُ ٱلْحِسَابِ ٤ ﴾ دلت هذه الآية على فضيلة العلم ، وأن الجارح المعلم - بسبب العلم - يباح صيده ، والجاهل بالتعليم لا يباح صيده ..

تيسير الكريم الرحمن



﴿ فَيِمَا نَقْضِهِم مِّيثَنَقَهُمْ لَعَنَاهُمْ وَجَعَلْنَا قُلُوبَهُمْ فَسِيةً يُحَرِّفُونَ ٱلْكَلِمَ عَن مَوَاضِعِةِ - وَنَسُواْ حَظَّامِمَ الْأَكْوَبُهُمْ إِلَا قَلِيلاً مِّنَهُمْ إِلَا قَلِيلاً مِّنْهُمْ فَأَعْفُ عَنْهُمْ وَٱصْفَحُ إِنَّ ٱللَّهَ يُحِبُ ٱلْمُحْسِنِينَ اللَّ

فكل من لم يقم بها أمر الله به ، وأخذ به عليه الالتزام ، كان له نصيب من اللعنة وقسوة القلب ، والابتلاء بتحريف الكلم ، وأنه لا يوفق للصواب ، ونسيان حظ مما ذكر به . وأنه لابد أن يبتلي بالخيانة.. نسأل الله العافية

تيسير الكريم الرحمن



﴿ قَالَ فَإِنَّهَا مُحَرَّمَةُ عَلَيْهِمْ أَرْبَعِينَ سَنَةُ يَتِيهُونَ فِي ٱلْأَرْضِ فَلَا تَأْسَ عَلَى ٱلْفَوْمِ ٱلْفَسِقِينَ ۚ ﴿ قَالَ الْحَاكَم : دَلَ قُولُه تَعَالَى ﴿ فَلَا تَأْسَ عَلَى ٱلْقَوْمِ ٱلْفَسِقِينَ ۚ ۞ ﴾ على أن من لحقه عذاب الله لا يجوز أن يجزن عليه لأن ذلك حكمه ، بل يحمد الله إذا أهلك عدواً من أعدائه .

محاسن التأويل



﴿ ﴿ وَأَتَلُ عَلَيْهِمْ نَبَأَ ٱبْنَى ءَادَمَ بِٱلْحَقِّ إِذْ قَرَّبَا قُرْبَانَا فَنُقُبِّلَ مِنْ أَحَدِهِمَا وَلَمْ يُنَقَبَّلُ مِنَ ٱلْآخَرِ قَالَ لَأَغَنُكَ قَالَ إِنَّمَا يَتَقَبَّلُ ٱللَّهُ مِنَ ٱلْمُنَّقِينَ ﴿ ﴾ لَا قَنْلُنَكَ قَالَ إِنَّمَا يَتَقَبَّلُ ٱللَّهُ مِنَ ٱلْمُنَّقِينَ ﴿ ﴾

وقد ذكر عن عامر بن عبد الله العنبري، أنه حين حضرته الوفاة بكي، فقيل له: ما يبكيك؟ فقد كنتَ وكنتَ! فقال : يبكيني أنّي أسمع الله يقول : ﴿ إِنَّمَا يَتَقَبَّلُ ٱللَّهُ مِنَ ٱلْمُنَّقِينَ ﴿ ﴾

تفسير الطبري



﴿ فَبَعَثَ ٱللَّهُ غُرَابًا يَبْحَثُ فِي ٱلْأَرْضِ لِيُرِيهُ, كَيْفَ يُؤرِي سَوْءَةَ أَخِيةً قَالَ يَنُويْلَتَى أَعَجَزْتُ أَنْ

أَكُونَ مِثْلَ هَلَذَا ٱلْغُرَابِ فَأُورِي سَوْءَةَ أَخِي فَأَصَبَحَ مِنَ ٱلنَّلدِمِينَ اللهِ اللهِ عَلَى النَّ انظر كيف أهان الله قابيل ، لم يبعث الله أياً من الدواب غير الغراب ليُري قابيل كيف يصنع بجثة أخيه ، والغراب أحد الفواسق المنبوذة في الأمم كلها .

الشيخ: صالح المغامسي-باختصار

﴿ سَمَّنَعُونَ لِلْكَذِبِ سَمَّعُونَ لِقَوْمٍ ءَاخَرِينَ لَمْ يَأْتُوكً يُحَرِّفُونَ ٱلْكَلِمَ مِنْ بَعَدِ مَوَاضِعِةِ وَالْكَامِ مِنْ بَعَدِ مَوَاضِعِةً وَالْكَامِ مِنْ بَعَدِ مَوَاضِعِةً وَاللَّهِ اللَّهِ مَوَاضِعِةً وَاللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّاللّالِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا

مما يدل على أن العبد إذا اعتاد سماع الباطل وقبوله ، أكسبه ذلك تحريفاً للحق عن مواضعه فإنه إذا قبل الباطل أحبه ورضيه ، فإذا جاء الحق بخلافه رده وكذبه إن قدر على ذلك وإلا حرفه . بدائع التفسير

﴿ ﴿ يَنَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ لَا نَتَخِذُواْ ٱلْيَهُودَ وَٱلنَّصَارَىٰٓ أَوْلِيَآءُ بَعْضُهُمْ أَوْلِيَآءُ بَعْضُهُمْ أَوْلِيَآءُ بَعْضُ وَمَن يَتَوَلَّمُ مِنكُمْ فَإِنَّهُ مِنهُمُّ إِنَّ اللهُ لَا يَهْدِى ٱلْقَوْمَ ٱلظَّالِمِينَ ﴿ ﴾ اللهُ لَا يَهْدِى ٱلْقَوْمَ ٱلظَّالِمِينَ ﴿ ﴾

عن محمد بن سِيرِين قال: قال عبد الله بن عتبة: ليتق أحدكم أن يكون يهوديًا أو نصر انيًا، وهو لا يشعر. قال: فظنناه يريد هذه الآية: ﴿ ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا لَا نَتَخِذُوا ٱلْيَهُودَ وَٱلنَّصَارَى ٓ ٱوْلِيَآءُ بَعْضُهُمْ أَوْلِيَآءُ بَعْضٍ وَمَن يَتَوَلَّمُ مِنكُمْ فَإِنَّهُ مِنْهُمْ ﴾

تفسير ابن كثير



﴿ فَتَرَى ٱلَّذِينَ فِى قُلُوبِهِم مَّرَضُ يُسَرِعُونَ فِيهِمْ يَقُولُونَ نَخَشَى آن تُصِيبَنَا دَآبِرَةٌ فَعَسَى ٱللَّهُ أَن يَأْتِى بِٱلْفَتْحِ

أَوْ أَمْرِ مِّنْ عِندِهِ فَيُصَّبِحُواْ عَلَىٰ مَا أَسَرُّواْ فِى آنفُسِهِمْ نَدِمِينَ ﴿ ثَنْ ﴾

إن الله تعالى قد أتى في الآية التي بين أيدينا ﴿ إِٱلْفَتْحِ ﴾ معرّفاً، وب ﴿ أَمْرٍ ﴾ منكّراً، وقدم

الفتح على ذلك الأمر، وهذا الأسلوب الرائع سببه-والله أعلم- أن أول ما يتبادر إلى أذهان المؤمنين من كسر لشوكة أعدائهم يكون بالفتح المعهود لديهم،فبدأ به،ثم ثنَّي بقوله: ﴿ أَوْ أَمْرٍ مِّنْ عِندِهِ على البال، وما لا يخطر فيه. مِنْ عِندِهِ على البال، وما لا يخطر فيه.

ثم إن الله تعالى وصف كلمة : ﴿ أَمْرِ ﴾ بقوله: ﴿ مِّنْ عِندِهِ ﴾ ، وهذا في غاية الروعة والبيان، فالفتح يكون من الله تعالى لكنّه بأيدي المؤمنين، أما الآخر فمن عنـد الله وحـده خالصـاً، كإرسـال الريح على الكفار، والخسف بهم، وإهلاكهم بالطوفان والزلازل والأمراض وغيرها.

نظرات لغوية في القرآن الكريم

﴿ إِنَّهَا وَلِيُّكُمُ ٱللَّهُ وَرَسُولُهُ وَٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ ٱلَّذِينَ يُقِيمُونَ ٱلصَّلَوٰةَ وَيُؤْتُونَ ٱلزَّكُوٰةَ وَهُمُ رَكِعُونَ ١٠٠٠ ﴾ إنها أفرد (الولي) ولم يجمع مع أنه متعدد للإيذان بأن الولاية لله أصل ، ولغيره تبع لولايته عز وجل، فالتقدير: وكذلك رسوله والذين آمنوا.

محاسن التأويل



﴿ لُعِنَ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ مِنْ بَنِي إِسْرَهِ مِلَ عَلَىٰ لِسَانِ دَاوُرِدَ وَعِيسَى ٱبْنِ مَرْيَعَ ذَلِكَ بِمَا عَصُواْ وَّكَانُواْ يَعْتَدُونَ ﴿ ﴿ ﴾ }

قال ابن حزم : ولو لم ينه عن الشر\_ إلا من ليس فيه شيء منه ، ولا أمر بالمعروف إلا من 

التوبة وظيفة العمر



﴿ ﴿ لَتَجِدَنَّ أَشَدَّ ٱلنَّاسِ عَدَاوَةً لِلَّذِينَ ءَامَنُواْ ٱلْمِيهُودَ وَٱلَّذِينَ ٱشْرَكُواْ ۖ وَلَتَجِدَ كَ أَقْرَبَهُم مَّوَدَّةً لِّلَّذِينَ ءَامَنُواْ الَّذِينَ قَالُواْ إِنَّا نَصَكَرَىٰ ذَلِكَ بِأَنَّ مِنْهُمْ قِسِيسِينَ وَرُهْبَانًا وَأَنَّهُمْ لَا

### يستَكبِرُونَ ١٩٨١ ﴾

وما ذاك إلا لما في قلوبهم ، إذ كانوا على دين المسيح من الرقة والرأفة ، كما قال تعالى ﴿ وَجَعَلْنَا فِي قَلُوبِ ٱلْذَينَ ٱللَّهِ وَالرَّفَةُ وَرَحْمَةً ﴾ الحديد: ٢٧.

تفسير ابن كثير



﴿ يَنَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُواْ لَا تُحَرِّمُواْ طَيِّبَتِ مَا أَحَلَ اللَّهُ لَكُمْ وَلَا تَعْتَدُواً إِنَّ اللَّهَ لَا يُحِبُّ الْمُعْتَدِينَ اللَّهُ كُمُّمْ وَلَا تَعْتَدُواً إِنَّ اللَّهَ لَا يُحِبُّ الْمُعْتَدِينَ اللَّهُ ﴾ كأنه لما تضمن ما سلف مدح النصارى على الترهب، والحث على كسر النفس، ورفض الشهوات عقبه النهى عن الإفراط في ذلك بتحريم اللذائذ من المباحات الشرعية.

محاسن التأويل



﴿ وَكُلُواْ مِمَا رَزَقَكُمُ اللهُ حَلَاكَ طَيِّبَا وَاتَّقُواْ اللهَ الَّذِيّ أَنتُم بِهِ مُؤَمِنُونَ ﴿ اللهَ اللهُ اللهُ اللّهَ اللّهِ عَلَى الله الرازي: لم يقل تعالى: كلوا ما رزقكم ، ولكن قال: ﴿ مِمَّا رَزَقَكُمُ اللهُ ﴾ وكلمة (من) للتبعيض ، فكأنه قال: اقتصروا في الأكل على البعض ، واصرفوا البقية إلى الصدقات والخيرات . محاسن التأويل



﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ لَيَبَلُونَكُمُ ٱللَّهُ بِشَيْءٍ مِّنَ ٱلصَّيْدِ تَنَالُهُ وَأَيْدِيكُمُ وَرِمَا كُمُّمْ لِيَعْلَمَ ٱللَّهُ مَن يَخَافُهُ وَبِٱلْغَيْبِ فَمَنِ ٱعْتَدَىٰ بَعْدَ ذَلِكَ فَلَهُ وَعَذَابُ ٱلِيمُ ﴿ اللَّهُ اللَّ

محاسن التأويل





قال الإمام ابن القيم: وكذلك لا ينبغي للعبد أن يسأل ربه أن يبدي له من أحواله وعاقبته ما طواه عنه وستره فلعله يسوءه إن أبدي له ، فالسؤال عن جميع ذلك تعرض لما يكرهه الله ، فإنه سبحانه يكره إبداءها ولذلك سكت عنها.

إعلام الموقعين



﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ عَلَيْكُمُ أَنفُسَكُمُ لَا يَضُرُّكُم مَّن ضَلَّ إِذَا ٱهْتَدَيْتُمُ إِلَى ٱللَّهِ مَرْجِعُكُمْ جَمِيعًا فَيُنَيِّكُمُ مِ

قد يتوهم الجاهل من ظاهر هذه الآية الكريمة عدم وجوب الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر ، وذلك في ولكن نفس الآية فيها الإشارة إلى أن ذلك فيها إذا بلغ جهده فلم يقبل منه المأمور ، وذلك في قوله تعالى : ﴿ إِذَا اُهُ تَدَيَّتُمُ ۚ ﴾ لأن من ترك الأمر بالمعروف لم يهتد .

أضواء البيان



قال العلماء: هذه السورة أصل في محاجة المشركين وغيرهم من المبتدعين ومن كذب بالبعث والنشور.

الجامع لأحكام القرآن

قال أبو إسحاق الإسفراييني: ( في سورة الأنعام كل قواعد التوحيد ) .

التحرير والتنوير



### ﴿ ﴿ وَلَهُ مَا سَكَنَ فِي ٱلَّيْلِ وَٱلنَّهَارِّ وَهُوَ ٱلسَّمِيعُ ٱلْعَلِيمُ اللَّهُ ﴾

سكن : من السكون ، مقابل الحركة ، أي ماسكن فيهما وما تحرك ، فاكتفى بأحد الضدين عن الآخر كما في قوله: ( سرابيل تقيكم الحر ) ، لأن ذلك يعرف بالقرينة .

واكتفى بالسكون عن ضده دون العكس: لأن السكون أكثر وجوداً ، والنعمة فيه أكثر.

محاسن التأويل ـ باختصار

قال الأصفهاني: ذكر تعالى في الآية الأولى السماوات والأرض، إذ لا مكان سواهما. وفي هذه الآية ذكر الليل والنهار، إذ لازمان سواهما.

قال الرازي: بدأ بالمكان لأن التعليم الكامل هو الذي يبدأ بالأظهر فالأظهر ( ما كان أقرب إلى العقول والأفكار ) مترقياً إلى الأخفى فالأخفى .

محاسن التأويل



### ﴿ كُنَّبُ عَلَىٰ نَفْسِهِ ٱلرَّحْمَةُ ﴾

قال رسول الله علي الله الخلق الله الخلق كتب في كتابه فهو عنده فوق العرش إن رحمتي غلبت غضبي<sup>»</sup>.

صحيح البخاري



﴿ وَمَامِن دَآبَةٍ فِي ٱلْأَرْضِ وَلا طَآيِرِ يَطِيرُ بِجَنَاحَيْهِ إِلَّا أَمَمُ أَمْثَالُكُمْ مَّا فَرَّطْنَا فِي ٱلْكِتَبِ مِن شَيَّءٍ ثُمَّ إِلَى رَبُّهُمْ يُحْشَرُونَ (٣٨)

لما عجب منهم في قولهم الذي يقتضي أنهم لم يـروا آيـة قـط ﴿ وَقَالُواْ لَوْلَا نُزِّلَ عَلَيْهِ ءَايَةُ مِّن رَّبِّهِ ۗ .... ﴾ ذكرهم بآية غير آية القرآن تشتمل على عدة آيات مستكثرة كافية لصلاحهم.

نظم الدرر ـ بتصرف يسير



﴿ وَكَذَالِكَ فَتَنَّا بَعْضَهُم بِبَعْضِ لِيَقُولُواْ أَهَا وُلاَّءٍ مَنَّ ٱللَّهُ عَلَيْهِم مِّنْ بَيْنِنَأٌ أَلَيْسَ ٱللَّهُ بِأَعْلَمَ بِالشَّنكِرِينَ اللهُ وَإِذَا جَآءَكَ ٱلَّذِينَ يُؤْمِنُونَ بِعَايَتِنَا فَقُلْ سَلَامٌ عَلَيْكُمٌ كَتَبَرَبُّكُمْ عَلَى نَفْسِهِ ٱلرَّحْمَةُ أَنَّهُ مَنْ عَمِلَ مِنكُمْ سُوءَ البِحَهَلَةِ ثُمَّ تَابَ مِن بَعَدِهِ وَأَصْلَحَ فَأَنَّهُ غَفُورٌ رَّحِيمُ (اللهُ اللهُ لما نهى الله رسوله عن طرد المؤمنين القانتين أمر بمقابلتهم بالإكرام والإعظام والتبجيل والاحترام، فقال: ﴿ وَلِذَا جَآءَكَ ٱلَّذِينَ يُؤْمِنُونَ بِعَايَنْتِنَا فَقُلُ سَلَامٌ عَلَيْكُمْ ﴾

تيسير الكريم الرحمن



﴿ ﴿ وَعِندَهُ مَفَاتِحُ ٱلْغَيْبِ لَا يَعْلَمُهَا إِلَّا هُوَّ وَيَعْلَمُ مَا فِ ٱلْبَرِّ وَٱلْبَحْرِ وَمَا تَسْقُطُ مِن وَرَقَةٍ

### إِلَّا يَعْلَمُهَا وَلَاحَبَّةِ فِي ظُلْمَتِ ٱلْأَرْضِ وَلَا رَطْبٍ وَلَا يَابِسٍ إِلَّا فِي كِنْبٍ مُبِينٍ ١٠٠

﴿ وَعِندَهُ مَفَاتِحُ ٱلْغَيْبِ ﴾ أسلوب حصر ، فمن أساليب الحصر في اللغة تقديم ما حقه التأخير ، وأصلها ( مفاتح الغيب عنده ) فقدم سبحانه وتعالى الخبر على المبتدأ فأصبح المعنى أن مفاتح الغيب ليست عند أحد غيره ، لكن لو قال ( ومفاتح الغيب عنده ) يحتمل المعنى أنها عنده وعند غيره .

﴿ لَا يَعْلَمُهَا إِلَّا هُوَّ ﴾ النفي مع الاستثناء أيضاً من أساليب الحصر ..

مفاتح الغيب أمر لا يعلمه إلا الله ، لا يُعطي لأحد ، أما الغيب الباقي فيمكن أن يطلع عليه جل وعلا بعض عباده على بعض ..

الشيخ. صالح المغامسي ـ بتصرف يسير

#### ~ 3 CO DO 4

﴿ قُلَ مَن يُنَجِّيكُم مِن ظُلُمُتِ ٱلْبَرِّ وَٱلْبَحْرِ تَدَعُونَهُ تَضَرُّعاً وَخُفَيَةً لَبِنَ أَنجَننا مِن هَذِهِ عَلَى مُن الشَّكِرِينَ الله وليس المقصود هنا عين الظلمة ، وإنها المقصود ما في البر والبحر من مشاق ومن مفاوز ، فإذا أصابهم الأمر وتيقنوا الهلاك وعظم عليهم الأمر واشتد عليهم الكرب علموا أن لا ملجأ من الله إلا إليه فلجأوا إليه مخلصين فإذا نجاهم نسوا والعياذ بالله كل هذا .

الشيخ. صالح المغامسي ـ بتصرف يسير



﴿ قُلَ هُوَ ٱلْقَادِرُ عَلَىٓ أَن يَبْعَثَ عَلَيْكُمْ عَذَابًا مِّن فَوْقِكُمْ أَوْ مِن تَحَّتِ أَرْجُلِكُمْ أَوْ يَلْسِكُمْ شِيعًا وَيُذِينَ بَعْضَكُم اللهِ عَضْ أَنْظُرُ كَيْفَ نُصُرِّفُ ٱلْأَيْنَتِ لَعَلَّهُمْ يَفْقَهُونَ ﴿ اللَّهِ مَا لَا لَهُمْ يَفْقَهُونَ ﴿ اللَّهُ مَا يَفْقَهُونَ اللَّهُمْ مَنْفَقَهُونَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَا يَفْقَهُونَ ﴾

استئناف ابتدائي عقب به ذكر النعمة التي في قوله ﴿ قُلْ مَن يُنَجِّيكُم ﴾ بذكر القدرة على الانتقام. تفسير التحرير والتنوير



﴿ فَ وَإِذْ قَالَ إِبْرَهِيمُ لِأَبِيهِ ءَازَرَ أَتَتَّخِذُ أَصَنَامًا ءَالِهَةً إِنِّ أَرَبْكَ وَقَوْمَكَ فِي ضَلَالِ مُّبِينِ ﴿ ﴾ لما كانت السورة تتكلم عن عقيدة التوحيد التي بعث الله الرسل، ومن أجلها أنزل الكتب ذكر الله جل وعلا في هذه السورة إمام الموحدين خليل الله إبراهيم عليه السلام فهو أبو الأنبياء وشيخ الحنفاء ونسب الله جل وعلا الملة إليه في كتابه ﴿ مِّلَّةَ أَبِيكُمُ إِبْرَهِيمَ ﴾.

#### .

﴿ إِنِّي وَجَّهَتُ وَجْهِى لِلَّذِى فَطَرَ السَّمَوَتِ وَالْأَرْضَ حَنِيفًا وَمَا أَنَا مِنَ الْمُشْرِكِينَ ﴿ الْمَا الْحَنفاء وشيخ الأنبياء وإليه تنسب الملة ، وكان شيخ الحنفاء لأربعة أمور: جعل ماله للضيفان ، وجعل بدنه للنيران ، وجعل ولده للقربان ، وجعل قلبه للرحمن ...

الشيخ. صالح المغامسي

#### <del>~ 33 50 00 4-</del>

﴿ أُولَتِكَ ٱلَّذِينَ هَدَى ٱللَّهُ فَبِهُ دَنهُمُ ٱقْتَدِةً قُل لَآ أَسْتَلُكُمْ عَلَيْهِ أَجْرًا إِنْ هُوَ إِلَّا ذِكْرَىٰ لِأَ أُولَتِكَ ٱلَّذِينَ هَدَى ٱللَّهُ فَبِهُ دَنهُمُ ٱقْتَدِةً قُل لَآ أَسْتَلُكُمْ عَلَيْهِ أَجْرًا إِنْ هُوَ إِلَّا ذِكْرَىٰ لِلْمُعْلَمِينَ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّاللَّالَا اللَّالَا اللَّالَةُ اللَّا اللَّا اللَّالَةُ الللَّهُ اللَّاللَّا اللَّهُ اللَّا

يوجب الاقتداء بأهل الخير ممن يحيط العلم أنهم مقيمون على الحق ولا يكون ذلك إلا للأنبياء ، فأما من دونهم وإن كانوا لا يعرون من الحق ولا يظن بهم سواه ، فالإقتداء بهم غير واجب .. نكت القرآن

#### **→ (30 %) ~** «-

﴿ وَكَذَالِكَ جَعَلْنَا لِكُلِّ نَبِيِّ عَدُوَّا شَيَطِينَ ٱلْإِنِ وَٱلْجِنِّ يُوحِى بَعْضُهُمْ إِلَى بَعْضِ زُخْرُفَ ٱلْقَوْلِ عُرُورًاً وَلَوْ شَآءَ رَبُكَ مَا فَعَلُومٌ فَذَرْهُمْ وَمَا يَفْتَرُونَ إِنَّ ﴾

فتأمل هذه الآيات وما تحتها من هذا المعنى العظيم القدر ، فإذا تأملت مقالات أهل الباطل رأيتهم قد كسوها من العبارات وتخيروا لها من الألفاظ الرائقة ما يسرع إلى قبوله كل من ليس لـ ه بصيرة نافذة ، حتى إن الفجار يسمون أعظم أنواع الفجور بأسهاء لا ينبو عنها السمع ، كما يحاولون صرف قلوب العباد عن القرآن إلى الغناء وتسميته (غذاء الروح) ، والتبرج والأفلام الفاجرة (الإبداع الفني) ، حتى سموا الخمر التي هي أم الخبائث بالمشروبات الروحية وهلم جرا ..

بدائع التفسير \_ بتصرف من تعليق (الشامي)

#### **→ (30 0%) \***

﴿ أَوْمَنَ كَانَ مَيْ تَا فَأَحْيَيْنَكُ وَجَعَلْنَا لَهُ وَوُرًا يَمْشِى بِهِ وَفِ ٱلنَّاسِ كَمَن مَّ ثَلُهُ فِي ٱلظُّلُمَتِ لَيْسَ بِخَارِجٍ مِّنْهَا كَذَلِكَ زُيِّنَ لِلْكَنفِرِينَ مَا كَانُواْ يَعْمَلُونَ ﴿ اللَّهُ وَمُعَلِّنَا لَهُ وَنُورًا يَمْشِى بِهِ وَفِ ٱلنَّاسِ ﴾ يتضمن أموراً:

أحدها: أنه يمشي به في الناس بالنور وهم في الظلمة .

وثانيها: أنه يمشي فيهم بنوره فهم يقتبسون منه لحاجتهم إلى النور.

وثالثها: أنه يمشي بنوره يوم القيامة على الصراط إذا بقي أهل الشرك والنفاق في ظلمات شركهم ونفاقهم ..

بدائع التفسير ـ باختصار

#### ~ GCO-0500

﴿ وَيَوْمَ يَحُشُرُهُمْ جَمِيعًا يَامَعْشَرَ ٱلِجِنِ قَدِ ٱسْتَكَثَرَتُم مِّنَ ٱلْإِنسِ وَقَالَ أَوْلِيَ آؤُهُم مِّنَ ٱلْإِنسِ رَبَّنَا السَّمَّتَعَ بَعْضُنَا بِبَعْضِ وَبَلَغْنَا ٱلْجَلْنَا ٱلَّذِي أَجَلْتَ لَنَا قَالَ ٱلنَّارُ مَثُونَكُمْ خَلِدِينَ فِيها إِلَّا مَا شَاءَ ٱللَّهُ إِنَّ السَّامَةُ اللَّهُ إِنَّا مَا شَاءَ ٱللَّهُ إِنَّا مَرْبَكَ حَرِيمُ عَلِيمُ اللهِ اللهِ مَا شَاءَ ٱللهُ إِنَّا مَرْبَكَ حَرِيمُ عَلِيمُ اللهِ اللهِ مَا شَاءَ ٱللهُ إِنَّا مَا شَاءَ اللهُ إِنَّالَ اللهُ عَلَيمُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ ا

قال الحسن : ما كان استمتاع بعضهم ببعض إلا أن الجن أمرت ، وعملت الإنس . أي : فالجن نالت التعظيم منهم فعبدت ، والإنس بوسوستهم تمتعوا بإيثار الشهوات الحاضرة على اللذات الغائبة .

محاسن التأويل



# ﴿ وَٱلزَّيْتُونَ وَٱلرُّمَّانَ مُتَشَيِهًا وَغَيْرَ مُتَشَيِهِ ﴾ آية (١٤١)، أما في الآية (٩٩) ﴿ وَٱلزَّيْتُونَ وَٱلرُّمَّانَ مُشْتَبِهًا وَغَيْرَ مُتَشَيِهًا ﴾ فها سر ذلك ؟

بالنظر في سياق كل من الآيتين يتضح الفرق بين التعبيرين.

إن سياق الآية الأولى في بيان قدرة الله وآياته الباهرة في خلقه.

وأما سياق الآية الأخرى ففي بيان الأطعمة وما يحلله ويحرمه أهل الكفر افتراءً على الله وبيان عقائدهم الباطلة .

و (اشتبه) أكثر ما يفيد الالتباس والإشكال كقولهم: (اشتبهت عليه القبلة).

و (تشابه ) أكثر ما يفيد المشاركة في معنىً من المعاني سواءً أدى الالتباس أم لم يؤد.

ومعلوم أن الذي يستطيع أن يشبه الأمور حتى تلتبس على الناظر أو المتأمل فلا يميز بينها أقدر من الذي يقدر على أن يجعل مجرد تشابه بين شيئين ، فوضع (مشتبهاً) في السياق الدال على قدرته وآياته ..

بلاغة الكلمة في التعبير القرآني ـ باختصار



﴿ وَهَلَذَا كِنَابُ أَنزَلْنَهُ مُبَارَكُ فَأَتَبِعُوهُ وَٱتَقُواْ لَعَلَكُمْ تُرْحَمُونَ ﴿ اللهِ اللهِ اللهِ الباع هذا الكتاب علماً وعملاً.

تيسير الكريم الرحمن



﴿ قُلْ أَغَيْرَ ٱللّهِ أَنغِى رَبًّا وَهُو رَبُّ كُلِّ شَيْءٍ وَلَا تَكْسِبُ كُلُّ نَفْسٍ إِلَّا عَلَيْهَا ۚ وَلَا نَزِرُ وَازِرَةً ۗ وِزَرَ أُخْرَىٰ ثُمُّ إِلَى رَبِّكُو مَرْجِعُكُم فَيُنَبِّ عُكُم بِمَا كُنتُم فِيهِ تَخْلِفُونَ الله ﴾ للله رَبِّكُو مَرْجِعُكُم فَيُنبِ عُكُم بِمَا كُنتُم فِيهِ تَخْلِفُونَ الله للهِ الله وَبَعَلُ الظُّلُمَاتِ لَقَد افتتحت السورة بقوله تعالى : ﴿ ٱلْحَمَدُ لِلّهِ ٱلّذِى خَلَقَ ٱلسَّمَوَاتِ وَٱلْأَرْضَ وَجَعَلَ الظُّلُمَاتِ وَالنُّورَ أَثُمَ ٱللّذِينَ كَفُرُوا بَرَبّهم يَعْدِلُونَ اللهِ وَاللّهُ وَلّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلّا لَا لَهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَوْلَ اللّهُ وَاللّهُ وَلَا لَهُ وَاللّهُ وَلّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلّهُ وَلَا لَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَا لَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَا لَاللّهُ وَاللّهُ وَلَا لَاللّهُ وَاللّهُ وَلَا لَا لَا اللّهُ وَلَا الللّهُ وَاللّهُ وَلَا الللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ ول

وقال في خاتمة السورة: ﴿ قُلْ أَغَيْرَ ٱللَّهِ أَبْغِي رَبًّا وَهُوَ رَبُّ كُلِّ شَيْءٍ ﴾

فناسب بين البدء والختام ، فقد ذكر أن الذين كفروا بربهم يعدلون ، أما هو فلا يعدل بربه شيئاً ، فانظر هذه المناسبة والملاءمة في التعبير حتى كأن التعبيرين في البدء والختام آية واحدة .

التعبير القرآني



# شُولَاً إلا عُلَاثِنا

#### \* من فضائلها:

أن مروان بن الحكم قال: قال لي زيد بن ثابت: ما لك تقرأ في المغرب بقصار المفصل، وقد رأيت رسول الله على يقرأ في المغرب بِطُولى الطوليين؟! ، قال: قلت: ما طُولى الطوليين؟ قال: (الأعراف) والأخرى (الأنعام).

قال : وسأَّلت أنا ابن أبي مليكة؟ فقال لي من قبل نفسه : (المائدة) و (الأعراف)!

(قلت : إسناده صحيح على شرط البخاري. وقد أخرجه في صحيحه مختصراً).

صحيح أبي داوود ـ الألباني

#### \* مقارنة بين قصة آدم في سورتي البقرة والأعراف:

\* وردت أولويات قصة آدم عند أول ذكر لها في سورة البقرة ، كما أنها أول قصة افتتح فيها القصص القرآني ( من حين أن أبلغ الرب ملائكته بقراره في أن يجعل في الأرض خليفة وذلك قبل خلق آدم ) في حين ذكرت القصة في سورة الأعراف من مرحلة الخلق والتصوير فهي تبدأ بقوله تعالى ﴿ وَلَقَدُ خَلَقَنَكُمُ مُ مُ وَرَئِكُمُ ﴾

\* جاءت قصة آدم في سورة البقرة مبنية على هذين الركنين: تكريم آدم وتكريم العلم، في حين أن القصة في الأعراف ليست مبنية على هذا الأمر بل لها غرض آخر، وقد وقع فيها التكريم ثانوياً، وترى الفرق واضحاً من حيث التكريم بين قوله:

﴿ خَلَقَ لَكُم مَّا فِي ٱلْأَرْضِ جَمِيعًا ﴾ (البقرة) وقول ه ﴿ وَلَقَدُ مَكَّنَاكُمْ فِي ٱلْأَرْضِ وَجَعَلْنَا لَكُمْ وَاللَّمْ مَّا فِي ٱلْأَرْضِ وَجَعَلْنَا لَكُمْ فِي اللَّهِ بقوله ﴿ وَلَقَدُ مَكَّنَاكُمُ وَنَ ﴾ فهي في مقام فيها مَعَيْشَ ﴾ (الأعراف) ، ثم انظر كيف ختم الآية بقوله ﴿ قَلِيلًا مَّا تَشْكُرُونَ ﴾ فهي في مقام

العتاب على بني آدم وقبلها قال ﴿ قَلِيلًا مَّا تَذَكَّرُونَ ﴾.

ومن حيث السياق فإن القصة وقعت في الأعراف في سياق العقوبات وإهلاك الأمم الظالمة ، ولذلك بنيت كل قصة على ما جاء في سياقها وإليك إيضاح ذلك :

١/ ذكر في معصية إبليس في البقرة بقول ه ﴿ أَبَىٰ وَاسْتَكْبَرُ وَكَانَ مِنَ ٱلْكَفِرِينَ ﴿ إِلَا لَهُ للالله على شناعة معصيته بحق آدم الذي أكرمه الله وعلمه ، وأما في الأعراف فقد قال ﴿ إِلَّا إِبلِيسَ لَمْ يَكُن مِّنَ ٱلسَّاحِدِينَ ﴾ .

أ. في البقرة: ﴿ وَقُلْنَا يَكَادَمُ السَّكُنُ أَنتَ وَزَوْجُكَ الْجَنَّةَ وَكُلا مِنْهَا رَغَدًا حَيْثُ شِئْتُمَا ﴾ ، وفي الأعراف: ﴿ وَيَكَادَمُ السَّكُنَ أَنتَ وَزَوْجُكَ الْجَنَّةَ فَكُلا مِنْ حَيْثُ شِئْتُمَا ﴾ فقد أسند القول في البقرة إلى نفسه: ﴿ وَقُلْنَا يَكَادَمُ ﴾ ، وهذا يقوله القرآن في مقام التكريم والتعظيم ، أما في الأعراف فقد جمع بين طرد إبليس وإسكان آدم بقول واحد وهو لفظ (قال) بإسناد القول إلى الغائب .

ب. وناسب التكريم والتعظيم أن يذكر ﴿ رَغَدًا ﴾ في البقرة دون الأعراف.

ج.. وقال في البقرة ﴿ وَكُلا ﴾ وفي الأعراف ﴿ فكلا ﴾ فالواو صالحة لجميع الأزمان أما الفاء فتفيد التعقيب.

د .أعاد ضمير الجنة في البقرة مع الأكل فقال ﴿ مِنْهَا ﴾ ولم يعده في الأعراف .

٣/ في البقرة : ﴿ فَأَزَلَهُمَا ٱلشَّيْطُنُ عَنْهَا ﴾ وفي الأعراف ﴿ فَدَلَنَهُمَا بِغُرُورِ ﴾ والإزلال غير التدلية فإن الزلة قد تكون في الموضع نفسه وأما التدلية فلا تكون إلا إلى الأسفل، فخفف المعصية في البقرة وسهاها زلة مراعاة لمقام التكريم بخلاف الأعراف.

٤/ لم يذكر في البقرة معاتبة الرب أو توبيخه لآدم وزوجه على معصيتها مراعاة لمقام التكريم بخلاف الأعراف: ﴿ وَنَادَعُهُمَا رَبُّهُمَا أَلَمُ أَنَهُكُما الشَّجَرَةِ وَأَقُل لَكُما ٓ إِنَّ الشَّيَطِنَ لَكُما عَدُوُ مُبِينٌ ﴿ اللَّعُما اللَّهُ عَرَاف اللَّهُ عَلَى اللَّعُما اللَّهُ عَلَى اللَّعُراف )
 ٥/ طوى في البقرة تصريح آدم عن نفسه بالمعصية ولم يذكرها إكراماً في حين ذكرها في الأعراف

فقال: ﴿ قَالَا رَبَّنَا ظَلَمْنَا أَنفُسَنَا وَإِن لَّمْ تَغْفِرُ لَنَا وَتَرْحَمَّنَا لَنَكُونَنَّ مِنَ ٱلْخَسِرِينَ ﴿ ۖ ﴾ .

٦/ ذكر في البقرة أن آدم تلقى من ربه كلمات فتاب عليه ولم يذكر ذلك في الأعراف ، وإنها ذكر أن طلب من ربه المغفرة والرحمة ولم يذكر أنه تاب عليه ..

التعبير القرآني ـ باختصار



﴿ قَالَ فَأَهْبِطُ مِنْهَا فَمَا يَكُونُ لَكَ أَن تَتَكَبَّرَ فِيهَا فَأَخْرُجُ إِنَّكَ مِنَ ٱلصَّنغِينَ الله

قال الشنقيطي رحمه الله: إن الله تعالى عامل إبليس اللعين بنقيض قصده حيث كان قصده التعاظم والتكبر فأخرجه الله صاغراً حقيراً ذليلاً متصفاً بنقيض ما كان يحاوله من العلو والعظمة ، وذلك في قوله ﴿ إِنَّكَ مِنَ ٱلصَّنغِرِينَ ﴾ والصغار أشد الذل والهــوان ، وقولــه ﴿ قَالَ آخُرُجْ مِنْهَا مَذْءُومًا مَّدْحُورًا ۖ لَّمَن تَبِعَكَ مِنْهُمْ لَأَمَلاَّنَّ جَهَنَّمَ مِنكُمْ أَجْمَعِينَ اللَّهِ اللَّهِ الْعراف (١٨) ، ونحو ذلك من الآيات ، ويفهم من الآية أن المتكبر لا ينال من العظمة والرفعة ، وإنها يحصل لـه نقـيض ذلـك وصرح تعـالي بهـذا المعنى في قولهم ﴿ إِن فِي صُدُورِهِمْ إِلَّا كِبْرُ مَّاهُم بِبَلِغِيبً ﴾ سورة غافر (٥٦).

أضواء البيان



﴿ ثُمَّ لَا تِينَهُم مِّن بَيْنِ أَيْدِيهِمْ وَمِنْ خَلْفِهِمْ وَعَنْ أَيْمَنِهِمْ وَعَن شَمَآبِلِهِمٌّ وَلَا تَجِدُ أَكْثَرَهُمْ شَكِرِينَ اللهِ عَلَيْ اللهُ الل قال قتادة : أتاك الشيطان يابن آدم من كل وجه ، غير أنه لم يأتك من فوقك ، لم يستطع أن يحول بينك وبين رحمة الله ..

بدائع التفسير



﴿ فَلَمَّا ذَاقَا ٱلشَّجَرَةَ بَدَتْ لَهُمَا سَوْءَ ثُهُمَا وَطَفِقَا يَخْصِفَانِ عَلَيْهِمَا مِن وَرَقِ ٱلْجَنَّةِ وَنَادَنَهُمَا رَبُّهُمَا ٱلْرَأَةُ أَنْهَكُمَا

### عَن تِلْكُمَا ٱلشَّجَرَةِ وَأَقُل لَّكُمَّا إِنَّ ٱلشَّيْطِنَ لَكُمَاعَدُوٌّ مُّبِينٌ اللَّهِ

ظهور السوءات وبدوّ العورات إنها هو عقوبة من عقوبات الذنوب والمعاصي ، وليس علامة على المدنية والتحضر وإنها هو ارتكاس وبعد عن الفطرة ، وقد تمنن الله عز وجل على بني آدم باللباس الذي يواري السوءات والرياش التي يتجمل بها ..

تيسير المنان في قصص القرآن

#### ~ CC 5% C

### ﴿ لَهُمْ مِّن جَهَنَّمَ مِهَادُّ وَمِن فَوْقِهِمْ غَوَاشِ ۚ وَكَذَالِكَ نَجْزِى ٱلظَّالِمِينَ اللَّهُ ﴾

فأنت ترى أن الشيطان نزع عن أبوينا اللباس في الجنة ، وهـو في هـذه الـدار حريص عـلى أن يفتننا لنتعرى من اللباس الظاهر والباطن ، ولا يرضى في الآخرة إلا بأن نتسربل مـن سرابيـل جهنم أعاذنا الله منها وأن يكون لنا منها مهاد وغواش نسأل الله العافية .

التعبير القرآني



﴿ وَنَزَعْنَا مَا فِي صُدُورِهِم مِّنْ غِلِّ تَجْرِي مِن تَحْنِهِمُ ٱلْأَنْهَنُرُ ﴾ يقول بعض العلماء: أنهار الجنة تجرى في غير أخدود.

ويذكرون أن المؤمن في غرفته العالية قد يشير إلى النهر تحته فيصعد إليه حتى يقضي منه حاجته. كما في تفسير قوله:

﴿ عَيْنَا يَشْرَبُ بِهَا عِبَادُ اللَّهِ يُفَجِّرُونَهَا تَفَجِيرًا ۞ ﴾ (الإنسان ٦)، ولا غرابة في ارتفاع الماء إلى ولي الله في غرفته من الأرض لأنه يشاهد في الدنيا ما هو أعظم من هذا وأغرب.

العذب النمير



## ﴿ ٱدْعُواْرَبَّكُمْ تَضَرُّعًا وَخُفْيَةً إِنَّهُ لَا يُحِبُّ ٱلْمُعْتَدِينَ ۗ ﴿ ﴾

قال الحسن: بين دعوة السر ودعوة العلانية سبعون ضعفاً ، ولقد كان المسلمون يجتهدون في الدعاء وما يسمع لهم من صوت ، إن كان إلا همساً بينهم وبين ربهم ، وذلك أن الله تعالى يقول: ﴿ اَدْعُواْ رَبَّكُمْ تَضَرُّعًا وَخُفْيَةً إِنَّهُ وَلاَ يُحِبُّ ٱلْمُعْتَدِينَ ﴿ وَأَن الله ذكر عبداً صالحاً ورضِيَ بفعله ، وقال: ﴿ إِذْ نَادَى رَبَّهُ زِندَآءً خَفِيتًا ﴿ )

بدائع التفسير



### ﴿ إِنَّهُ، لَا يُحِبُّ ٱلْمُعْتَدِينَ ١٠٠٠ ﴿

ومن العدوان: أن يدعوه دعاء غير متضرع بل دعاء مُدِلٌ ، كالمستغني بها عنده المدل على ربه به ، وهذا من أعظم الاعتداء المنافي لدعاء الضارع الـذليل الفقير المسكين من كل جهة في مجموع حالاته ، فمن لم يسأل مسألة مسكين متضرع خائف فهو معتد .

بدائع التفسير



#### ﴿ فَأَخَذَتْهُمُ ٱلرَّجْفَةُ فَأَصْبَحُواْ فِي دَارِهِمْ جَاشِمِينَ ﴿ اللَّهُ ﴾

قال ابن كثير: أخبر تعالى هنا أنهم أخذتهم الرجفة كما أرجفوا شعيباً وأصحابه وتوعدوهم بالجلاء، وأخبر عنهم في سورة هود فقال: ﴿ وَلَمَّا جَاءَا مَرْنَا نَجَيّنَا شُعَيْبًا وَاللّذِينَ ءَامَنُواْ مَعَهُ. بِرَحْمَةِ مِنّا وَأَخَذَتِ وَأَخْبَر عنهم في سورة هود فقال: ﴿ وَلَمَّا جَاءَا أَمْرُنَا نَجَيّنَا شُعَيْبًا وَاللّذِينَ ءَامَنُواْ مَعَهُ. بِرَحْمَةٍ مِنّا وَأَخَذَتُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَا اللّهُ عَذَابُ يَوْمِ اللّهُ عَلَا اللّهُ عَلَا اللّهُ عَلَا اللّهُ عَلَا اللّهُ عَلَا اللّهُ عَلَا اللّهُ وَقَالَ اللّهُ عَلَا اللّهُ عَلَا اللّهُ عَلَا اللّهُ عَلَا اللّهُ عَلَى السّعراء: ﴿ فَكُذَا اللّهُ مَا اللّهُ عَلَا اللّهُ عَلَا اللّهُ اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْ عَلَى اللّهُ عَلَيْ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الللّهُ عَلْمُ اللّهُ اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الللّهُ عَلْمُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللللّهُ الللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللّهُ اللللّهُ اللللّهُ اللللّهُ ال



### ﴿ وَمَاۤ أَرْسَلُنَا فِي قَرْيَةٍ مِّن نَّبِي إِلَّآ أَخَذُنَآ أَهْلَهَا بِٱلْبَأْسَآءِ وَٱلضَّرَّآءِ لَعَلَّهُمْ يَضَّرَّعُونَ اللَّهُ ﴾

و فِي الأنعام ﴿ وَلَقَدْ أَرْسَلُنَا إِلَىٰ أُمَدٍ مِّن قَبْلِكَ فَأَخَذْنَهُم بِٱلْبَأْسَاءِ وَٱلضَّرَّاءِ لَعَلَّهُم بَضَرَّعُونَ الله ﴿

فقال في آية الأنعام ﴿ بَضَرَّعُونَ ﴾ وقال في الأعراف ﴿ يَضَّرَّعُونَ ﴾ وذلك أنه قال في آية الأنعام ﴿ وَلَقَدْ أَرْسَلْنَا فِي قَرْبَيَةٍ ﴾ والأمم أكثر من القرية وهذا يعني تطاول الإرسال على مدار التاريخ. فلما طال الحدث واستمر جاء بما هو أطول بناءً فقال: ﴿ بَضَرَّعُونَ ﴾ ولما كان الإرسال في الأعراف إلى قرية قال:

﴿ يَضَّرَّعُونَ ﴾ فجاء بما هو أقصر في البناء .

بلاغة الكلمة في التعبير القرآني

﴿ أَفَأَمِنُواْ مَكْرَ اللَّهِ فَلَا يَأْمَنُ مَكْرَ اللَّهِ إِلَّا ٱلْقَوْمُ ٱلْخَسِرُونَ ١٠٠ ﴾

قال الزمخشري : فعلى العاقل أن يكون في خوف من مكر الله ، كالمحارب الذي الذي يخاف من عدوه الكمين والبيات والغيلة ..

وعن الربيع بن خثيم أن ابنته قالت : مالي أرى الناس ينامون ولا أراك تنام ، فقال : يابنتاه ! إن أباك يخاف البيات ، أراد قوله : ﴿ أَن يَأْتِيَهُم بَأْشُنَا بَيْكَتًا ﴾ انتهى .

محاسن التأويل

#### ~ 3 CO DO 4

والوعيد، ويذهب التهديد، ويتلاشى الوعيد ويمضي الإيمان في طريقه لا يلتفت ولا يتردد ولا يحيد. تيسير المنان في قصص القرآن باختصار من " في ظلال القرآن "

#### **→ (30 0%) ~**

﴿ وَأُوْرَثَنَا ٱلْقَوْمَ ٱلَّذِينَ كَانُواْ يُسْتَضَعَفُونَ مَشَوِقَ ٱلْأَرْضِ وَمَغَكِرِبَهَا ٱلَّتِي بَنَرَكُنَا فِيهَا ۗ وَتَمَّتُ كَلِمَتُ رَبِّكَ ٱلْحُسْنَىٰ عَلَى بَنِيٓ إِسْرَةِ يلَ بِمَا صَبَرُوا ۗ وَدَمَّرَنَا مَا كَانَ يَصَّنَعُ فِرْعَوْثُ وَقَوْمُهُ، وَمَا كَلِمَتُ رَبِّكَ ٱلْحُسْنَىٰ عَلَى بَنِيٓ إِسْرَةٍ يلَ بِمَا صَبَرُوا ۗ وَدَمَّرَنَا مَا كَانَ يَصَّنَعُ فِرْعَوْثُ وَقَوْمُهُ، وَمَا كَانَ يَصَّنَعُ فِرْعَوْثُ وَقَوْمُهُ، وَمَا كَانَ يَصَّنَعُ فِرْعَوْثُ وَقَوْمُهُ، وَمَا كَانَ يَصَنْعُ فِرْعَوْثُ وَقَوْمُهُ، وَمَا كَانَ يَصَنْعُ فِرْعَوْثُ وَقَوْمُهُ، وَمَا كَانُواْ يَعْرِشُونَ اللَّهُ إِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ فَي اللَّهُ مِنْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ وَلَهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ وَقَوْمُهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ وَاللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْنَا عَلَى اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَمْ عَلَهُ عَلَهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّ

قال الزمخشري: وهذا آخر ما اقتص الله من نبأ فرعون والقبط وتكذيبهم بآيات الله وظلمهم ومعاصيهم، ثم أتبعه اقتصاص نبأ بني إسرائيل وما أحدثوه بعد إنقاذهم من مُلكة فرعون واستعباده ومعاينتهم الآيات العظام ومجاوزتهم البحر، من عبادة البقر وطلب رؤية الله جهرة، وغير ذلك من أنواع الكفر والمعاصي، ليعلم حال الإنسان وأنه كها وصفه (لظلوم كفار)، جهول كنود إلا من عصمه الله (وقليل من عبادي الشكور)، وليسلي رسول الله على مما أري من بني إسرائيل بالمدينة.

﴿ قَالَ رَبِّ اُغْفِرُ لِي وَلِأَخِى وَأَدْخِلْنَا فِ رَحْمَتِكُ وَأَنتَ أَرْحَمُ الرَّحِمِينَ ﴿ اللهِ عَن كعب، قال: « رب قائم مشكور له ، ورب نائم مغفور له ، وذلك أن الرجلين يتحابان في الله فقام أحدهما يصلي فرد الله صلاته ، ودعاه فلم يرد عليه من دعائه شيئاً، فذكر أخاه في دعائه من الليل ، فقال: يا رب أخى فلان اغفر له ، فغفر له وهو نائم ».

الجامع لابن وهب



﴿ وَلَمَّا سَكَتَ عَن مُّوسَى ٱلْفَضَبُ أَخَذَ ٱلْأَلُواحُ وَفِي نُشَخَتِهَا هُدًى وَرَحْمَةٌ لِلَّذِينَ هُمْ لِرَبِّهِمْ يَرَهَبُونَ ﴿ وَلَمَّا سَكَتَ عَن مُّوسَى ٱلْفَضَبُ ﴾ من البلاغة

والمبالغة بتنزيل الغضب، الحامل له على ما صدر عنه من الفعل والقول منزلة الآمر بذلك، المغري عليه، بالتحكم والتشديد، والتعبير عن سكونه بالسكوت مالا يخفي.

تفسير أبي السعود



﴿ وَلَوْ شِتْنَا لَرَفَعْنَهُ بِهَا وَلَكِنَهُ وَأَخَلَدَ إِلَى ٱلْأَرْضِ وَٱتَّبَعَ هَوَنَهُ فَمُثَلُهُ وَكَمْثَلِ ٱلْكَلْبِ إِن تَحْمِلُ عَلَيْهِ وَلَوْ شِتْنَا لَرَفَعْنَهُ بِهَا وَلَكِنَهُ وَأَخْلَدَ إِلَى مَثَلُ ٱلْقَوْمِ ٱلَّذِينَ كَذَبُوا بِاَيْنِنَا فَاقْصُصِ ٱلْقَصَصَ عَلَيْهِ يَلْهَثُ أَوْ تَتَرُكُ هُ يَلْهَثُ ذَلِكَ مَثَلُ ٱلْقَوْمِ ٱلَّذِينَ كَذَبُوا بِاَيْنِنَا فَاقْصُصِ ٱلْقَصَصَ لَعَلَهُمْ يَتَفَكَّرُونَ اللهُ ال

أخبر سبحانه أنه هو الذي يرفع عبده إذا شاء بها آتاه من العلم ، وإن لم يرفعه الله فهو موضوع ، لا يرفع أحد به رأساً ، فإن الرب الخافض الرافع سبحانه خفضه ولم يرفعه .

بدائع التفسير



﴿ سَآءَ مَثَلًا الْقَوْمُ اللَّهِ عِنَ كَذَّبُواْ بِالكِلْنَا وَأَنفُسَهُمَ كَانُواْ يَظْلِمُونَ ﴿ اللَّهِ الْقَصَانَ ( استواء إيتاء الآيات والتكليف بها حيث شبهوا بالكلاب إما في استواء الحالتين في النقصان ( استواء إيتاء الآيات والتكليف بها وعدم ذلك ) وأنهم ضالون وعظوا أم لم يوعظوا ، وإما في الحسة فإن الكلاب لا همة لها إلا في تحصيل أكلة أو شهوة ..

محاسن التأويل

\* اتصال الآية بم قبلها: قيل لما نهى عن تقليد الآباء في الدين ، بين في هذه الآية حال علماء السوء نهياً عن تقليدهم واتباعهم ، كما نهى عن تقليد الآباء .

وقيل: لما تقدم ذكر أخذ الميثاق، بين حال من آتاه الله الآيات فانسلخ منها ولم يتبعها.

محاسن التأويل ـ باختصار



﴿ وَلِلَّهِ ٱلْأَسْمَاءُ ٱلْحُسَنَىٰ فَادْعُوهُ بِهَا وَذَرُواْ ٱلَّذِينَ يُلْحِدُونَ فِي آسَمَنَ بِهِ مَسَيْجُزُوْنَ مَا كَانُواْ يَعْمَلُونَ ﴿ فَهُ وَهُو سَبَحَانَهُ يَعِبَ مُلُونَ عَمَلُونَ ﴿ وَهُو سَبَحَانَهُ يَعِبَ مُوجِبِ أَسْمَاتُهُ وصَفَاتُه ، فَهُو عَلَيْم يُحِبُ كُلْ عَلَيْم ، جواد يجب كل جواد ، وقد يجب الوتر ، جميل يجب الجهال ، عفو يجب العفو وأهله ، حيي يجب الحياء وأهله ، بريجب الأبرار ، شكور يجب الشاكرين ، صبور يجب الصابرين ، حليم يحب أهل الحلم ، فلمحبته سبحانه للتوبة والمغفرة و العفو والصفح : خلق من يغفر له ويتوب عليه ويعفو عنه .

بدائع التفسير



﴿ خُذِ ٱلْعَفُو وَأَمْمُ بِٱلْعُرُفِ وَأَعْرِضٌ عَنِ ٱلْجَهِلِينَ ﴿ أَنَا يَنزَغَنَّكَ مِنَ ٱلشَّيْطَانِ نَزَغُ فَأَسْتَعِذُ اللَّهِ إِنَّهُ سَمِيعٌ عَلِيمٌ ﴿ أَنَهُ سَمِيعٌ عَلِيمٌ ﴿ أَنَهُ اللَّهِ إِلَيْهُ إِنَّهُ اللَّهِ عَلِيمٌ ﴿ أَنَّ اللَّهُ عَلِيمٌ ﴿ أَنَّ اللَّهُ عَلِيمٌ ﴿ أَنَّ اللَّهُ عَلِيمٌ اللَّهُ عَلِيمٌ اللَّهُ اللَّهُ عَلِيمٌ اللَّهُ اللَّلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللَّ

في هذه الآية والآيتان الأخريان بيان ما يتلقى الإنسان به العدو من جنسه والعدو من الشياطين، ليكتفي شرهما ويكسر أصل هذه العداوة المضرة الشنيعة التي لا يسلم منها أحد، وذلك أن عدوك من بني جنسك أنك تقابل إساءته بالإحسان، ومنكره بالمعروف، وإساءته بالحلم والصفح، فإن ذلك الإحسان وذلك الحلم والصفح يقضي على إساءته ويذهبها حتى يُضطر إلى أن يصير في آخر الأمر من أصدق الأصدقاء، وأما إذا كان العدو من الشياطين فإن الملاينة لا تفيد فيه، وأنت لا تراه ولا لك فيه حيلة إلا الاستغاثة بخالق السهاوات والأرض والاستعاذة به منه.

العذب النمير



﴿ يَسْتَلُونَكَ عَنِ ٱلْأَنْفَالِ قُلِ ٱلْأَنْفَالُ لِلَّهِ وَٱلرَّسُولِ فَٱتَّقُواْ ٱللَّهَ وَأَصْلِحُواْ ذَاتَ بَيْنِكُمْ ۖ وَأَطِيعُواْ ٱللَّهَ وَرَسُولُهُۥ إِن كُنتُم مُّؤْمِنِينَ ۞ ﴾

في هذه الآيات صرف الله عز وجل إجابتهم عن ما يريدونه إلى ما يحتاجونه ..

فالأصل فيكم يا أهل الإسلام أن تكونوا متآلفي القلوب، فليس الآن وقت إجابة عن هذه الغنائم وإنها الشأن كل الشأن أن تتآلف قلوبكم وأن تجتمع كلمتكم وأن تتقوا الله ربكم، ثم بعد أربعين آية جاء قول الله جل وعلا يجيب عن هذا السؤال..

الشيخ: صالح المغامسي-بتصرف يسير



﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ ٱسْتَجِيبُواْ بِلَّهِ وَلِلرَّسُولِ إِذَا دَعَاكُمْ لِمَا يُحْيِيكُمُّ وَاعْلَمُواْ أَنَّ ٱللَّهَ يَحُولُ بَيْنَ ٱلْمَرْءِ وَقَلْبِهِ وَأَنَّهُ وَإِلَيْهِ تَحْشَرُونَ ﴾

كما أن الإنسان لا حياة له حتى ينفخ فيه الملك الذي هو رسول الله من روحه ، فيصير حياً بذلك النفخ ، وكان قبل ذلك من جملة الأموات ، فكذلك لا حياة لروحه وقلبه حتى ينفخ فيه الرسول على من الروح الذي ألقي إليه .

بدائع التفسير

وفي الكشاف، وابن عطية قيل: إن المراد الحث على المبادرة بالامتثال وعدم إرجاء ذلك إلى وقت آخر، خشية أن تعترض المرء موانع من تنفيذ عزمه على الطاعة.

التحرير والتنوير



﴿ وَمَا كَانَ ٱللَّهُ لِيُعَذِّبَهُمُ وَأَنتَ فِيهِمُّ وَمَاكَانَ ٱللَّهُ مُعَذِّبَهُمُ وَهُمْ يَسْتَغُفِرُونَ الله لا يعذبه فأشارت هذه الآية إلى أن محبة الرسول وحقيقة ما جاء به إذا كان في القلب فإن الله لا يعذبه لا في الدنيا ولا في الآخرة .

وإذا كان وجود الرسول في القلب مانعاً من تعذيبه ، فكيف بوجود الرب تعالى في القلب ؟! بدائع التفسير

#### <del>~ 460 000 «</del>

﴿ ذَالِكَ بِأَنَّ ٱللَّهَ لَمْ يَكُ مُغَيِّرًا نِعْمَةً أَغَمَهَا عَلَى قَوْمٍ حَتَى يُغَيِّرُواْ مَا بِأَنفُسِمٍ مِّ وَأَنَ ٱللَّهَ سَمِيعُ عَلِيمٌ ﴿ وَأَنَ ٱللَّهَ سَمِيعُ عَلِيمٌ ﴿ وَأَنَ ٱللَّهَ سَمِيعُ عَلِيمٌ ﴿ وَإِشَارِتِهَا أَنه إِذَا عَاقَب قوماً وابتلاهم لم يغير ما بهم من العقوبة والبلاء حتى يغيروا ما بأنفسهم من المعصية إلى الطاعة ، كما قال ابن عباس عم رسول الله ﷺ : ( ما نزل بلاء إلا بذنب ولا رفع إلا بتوبة ) ومنه قول النبي ﷺ : « لا تدخل الملائكة بيتاً فيه كلب ولا صورة » فإذا منع الكلب والصورة دخول الملك إلى البيت ، فكيف تدخل معرفة الرب ومحبته في قلب ممتلئ بكلاب الشهوات وصورها .

بدائع التفسير



﴿ وَأَعِدُواْ لَهُم مَّا اَسْتَطَعْتُم مِّن قُوَّةٍ وَمِن رِّبَاطِ ٱلْخَيْلِ تُرْهِبُونَ بِهِ عَدُوَّ اللّهِ وَعَدُوَّ كُمْ وَءَاخُرِينَ مِن دُونِهِمْ لَا نَعْلَمُونَهُمُ ٱللّهُ يَعْلَمُهُمُّ وَمَا تُنفِقُواْ مِن شَيْءٍ فِي سَبِيلِ ٱللّهِ يُوفَ إِلَيْكُمْ وَأَنتُمْ لَا نُظْلَمُونَ ۚ ﴾ دُونِهِمْ لَا نَعْلَمُهُمُ ٱللّهُ يَعْلَمُهُمُ وَمَا تُنفِقُواْ مِن شَيْءٍ فِي سَبِيلِ ٱللّهِ يُوفَ إِلَيْكُمْ وَأَنتُمْ لَا نُظْلَمُونَ ﴾ أمر سبحانه وتعالى بإعداد القوة للأعداء ، فإن الله تعالى لو شاء لهزمهم بالكلام وبحفنة من تراب كما فعل عليه ، ولكنه أراد أن يبلي بعض الناس ببعض ، فأمر بإعداد القوى والآلة في فنون الحرب التي تكون لنا عدة ، وعليهم قوة ، ووعد على الصبر والتقوى بإمداد الملائكة العليا. .

أحكام القرآن لابن العربي



﴿ وَأَلَفَ بَيْنَ قُلُوبِهِمْ لَوَ أَنفَقَتَ مَا فِي ٱلْأَرْضِ جَمِيعًا مَّاۤ أَلَفْتَ بَيْنَ قُلُوبِهِمْ وَكَكِنَّ ٱللَّهَ أَلَفَ بَيْنَ قُلُوبِهِمْ وَكَكِنَّ ٱللَّهَ أَلَفَ بَيْنَهُمْ ۚ إِنَّهُ وَكِيمٌ اللَّهَ أَلْفَ بَيْنَهُمْ ۚ إِنَّكُ وَكِيمٌ اللَّهَ اللَّهَ اللَّهَ اللَّهَ اللَّهَ اللَّهَ اللَّهَ اللَّهُ اللَّلْكُونُ اللَّهُ اللَّا اللَّلْحُلَّالَا اللّهُ اللَّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّه

روى الحاكم أن ابن عباس كان يقول: (إن الرحم لتقطع، وإن النعمة لتكفر، وإن الله إذا قارب بين القلوب لم يزحزحها شيء، شم يقرأ: ﴿ وَأَلَفَ بَيْنَ قُلُوبِهِمْ لَوْ أَنفَقَتَ مَا فِي ٱلْأَرْضِ جَمِيعًا مَّا أَلَفَتَ بَيْنَ فُلُوبِهِمْ وَلَكِنَ ٱللهَ أَلَفَ بَيْنَهُمْ إِنَّهُ عَزِيزٌ حَكِيمٌ ﴿ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ ال

محاسن التأويل



قال سفيان بن عيينة: هذه السورة نزلت في المنافقين.

زاد المسير



﴿ وَإِنْ أَحَدُّ مِّنَ ٱلْمُشْرِكِينَ ٱسْتَجَارَكَ فَأَجِرُهُ حَتَّى يَسْمَعَ كَلَامَ ٱللَّهِ ثُمَّ أَبْلِغُهُ مَأْمَنَهُۥ ذَالِكَ بِأَنَّهُمْ قَوْمٌ لَا يَعْلَمُونَ اللَّهِ ثُمَّ أَبْلِغُهُ مَأْمَنَهُۥ ذَالِكَ بِأَنَّهُمْ قَوْمٌ لَا يَعْلَمُونَ اللَّهِ اللَّهِ عَلَيْهُ مَا أَمَنَهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُمْ اللَّهِ عُلَيْمُ اللَّهِ ثُمَّ أَبْلِغُهُ مَأْمَنَهُۥ ذَالِكَ بِأَنَّهُمْ قَوْمٌ لَا يَعْلَمُونَ اللَّهُ اللِيلِولُولُولُولُولُولُولُولُولُولَا اللللْمُولُولُولُولُلِمُ اللَ

لم لا تكون الدعوة بالقرآن؟ لو تأملنا في حوار النبي على مع المدعوين وماذا كان يقول لهم ، لوجدنا أنه في كثير من المواقف يكتفي بتلاوة آيات من القرآن الكريم ويحدث هذا أثراً عظيها في النفوس لقد كانت قراءة النبي لآية من القرآن تشد الكافر والمنافق والمشرك و تبين له الحق ، ولا يقل أحد إن هذا خاص بالنبي بل هو ممكن لكل من سلك سبيله واقتدى به ، وهو بهذا مستجيب لربه سبحانه وتعالى الذي أمره بذلك إذ يقول : ﴿ فَذَكِّرٌ بِالْقُرْءَانِ مَن يَخَافُ وَعِيدِ ﴿ اللهِ سورة ق ، وبقوله سبحانه : ﴿ وَإِنْ أَحَدُ مِن المُشْرِكِين السّتَجَارِكَ فَأَحِرُهُ حَتّى يَسْمَع كُلْمَ اللهِ ﴾ سورة التوبة ، وبوله ببحانه : ﴿ وَإِنْ أَحَدُ مِن المُشْرِكِين السّتَجَارِكَ فَأَحِرُهُ حَتّى يَسْمَع كُلُم اللهِ ﴾ سورة التوبة ، سورة النمل، فمتى استشعر الداعية عظمة القرآن وكان معايشاً له متعمقاً فيه فإن أثر قراءته لبضع المن لا يقارن بأثر قصة أو طرفة أو مشهد من هنا وهناك وجرب تجد .

مفاتح تدبر القرآن



### ﴿ وَيَتُوبُ ٱللَّهُ عَلَىٰ مَن يَشَآءُ وَٱللَّهُ عَلِيمٌ حَكِيمُ ﴿ اللَّهُ عَلِيمٌ حَكِيمُ ﴿ اللَّهُ ﴾

﴿ ثُمَّ يَتُوبُ ٱللَّهُ مِنْ بَعَـدِ ذَلِكَ عَلَى مَن يَشَاءً وَٱللَّهُ غَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴿ اللَّهُ عَالَمُ اللَّهُ عَلَيْ مَن يَشَاءً وَاللَّهُ عَنُورٌ رَّحِيمُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْ مَن يَشَاءً وَاللَّهُ عَنُورٌ رَّحِيمُ اللَّهُ عَلَيْ مَن يَشَاءً إِنَّ اللَّهُ عَلَى مَا يَشَاعُ اللَّهُ عَنْ أَلَّهُ عَنْ أَنْ أَلَّهُ عَلَيْ مَن يَشَاءً إِنَّهُ إِنَّ اللَّهُ عَنْ مُن يَشَاءً إِنَّ اللَّهُ عَنْ أَوْرُ رَّحِيمُ اللَّهُ عَلَى مَا يَسْمَا عَلَيْ مَا يَشْرُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْ مَا يَسْمَعُ اللَّهُ عَلَيْ مَا يَعْمَلُ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ مَا يَسْمَعُ اللَّهُ عَلَيْ مَا يَعْمَلُوا اللَّهُ عَلَيْ مَا يَعْمَلُ اللَّهُ عَلَيْ مَا يَعْمَلُوا اللَّهُ عَلَيْ مَا يَعْمَلُوا اللَّهُ عَلَيْ مَا عَلَيْ مَا يَعْمَلُوا اللَّهُ عَلَيْ مَا يَعْمَلُوا اللَّهُ عَلَيْ مَا يَعْمَلُوا اللَّهُ عَلَيْ مَا يُعْمِلُوا اللَّهُ عَلَيْ مَنْ يَعْمَلُوا اللّهُ عَلَيْ مَا يُعْمَلُوا اللَّهُ عَلَيْ مِن اللَّهُ عَلَيْ مَا يَعْمَلُوا اللَّهُ عَلَيْ مَا يُعْمَلُوا اللَّهُ عَلَيْ مَا يُعْمِلُوا اللَّهُ عَلَيْ مَا يُعْمِلُوا اللَّهُ عَلَيْ مَا يُعْمِلُوا اللَّهُ عَلَيْ مَا يُعْمِلُوا اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ عَلَيْكُمْ مِن اللَّهُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ اللَّالِيلُهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ عَلَيْكُمْ عَلَيْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ اللَّهُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عِلَا عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَاكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُولِكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلِيكُمْ عَلِيلًا عَلِيمُ عَلِيكُمْ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُولُ مُعْلِقُولُ مِنْ عَلَيْكُو

في الأولى ﴿ عَلِيمٌ حَكِيمُ ﴾ والثانية ﴿ غَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴾

ووجه ذلك - والله أعلم - أن الآية الأولى أعقب بها ما تقدمها متصلاً بهـا مـن الآي في كفـار مكة وفعلهم مع رسول الله ﷺ في التضييق والإخراج ، فأمر تعالى بقتالهم ثم قال : ﴿ وَيَتُوبُ ٱللَّهُ عَلَى مَن يَشَآهُ ﴾ أي : من أسلم منهم بعد ما صدر من اجتهاده في الأذاية والصد عن سبيل الله ثم قال : ﴿ وَاللَّهُ عَلِيمٌ حَكِيمٌ ﴾ أي : بما في القتال .

وأما الثانية فسببه - والله أعلم - ما جرى يوم حنين من تولي الناس مدبرين حين ابتلوا بإعجابهم بكثرتهم فلم تغن عنهم شيئاً ، فختمت هذه الآية بقوله : ﴿ وَٱللَّهُ غَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴾ تأنيساً لمن فر من المسلمين في ذلك اليوم، وبشارة لهم بتوبة الله عليهم ..

التعبير القرآني

﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوٓا إِنَّمَا ٱلْمُشْرِكُونَ نَجَسُّ فَلا يَقْرَبُوا ٱلْمَسْجِدَ ٱلْحَرَامَ بَعْدَ عَامِهِمْ هَذَا وَإِنْ خِفْتُمْ عَيْلَةٌ فَسَوْفَ يُغْنِيكُمُ ٱللَّهُ مِن فَضَلِهِ إِن شَاءً إِنَ ٱللَّهَ عَلِيمٌ حَكِيمٌ اللهُ الله قوله ﴿ إِن شَآءَ ﴾ تعليق للإغناء بالمشيئة ، لأن الغني في الدنيا ليس من لـوازم الإيـمان ، ولا يدل على محبة الله ، فلهذا علقه الله بالمشيئة ، فإن الله يعطى الدنيا من يحب ومـن لا يحـب ، ولا يعطى الإيمان والدين إلا من يحب.

تيسير الكريم الرحمن



﴿ إِلَّا نَصُرُوهُ فَقَدْ نَصَرَهُ ٱللَّهُ إِذْ أَخْرَجَهُ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ ثَانِي ٱثْنَيْنِ إِذْ هُمَا فِي

ٱلْفَارِ إِذْ يَـقُولُ لِصَلِحِهِ عِلَا تَحْـزَنْ إِنَّ ٱللَّهَ مَعَنَا ۚ فَأَنـزَلَ ٱللَّهُ سَكِينَتَهُ، عَلَيْهِ وَأَيْكَدُهُ، بِجُنُودٍ لَّمْ تَرَوْهَا وَجَعَلَ كَلِمَةَ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ ٱلسُّفَالَيُّ وَكَلِمَةُ ٱللَّهِ هِي ٱلْعُلْيَا وَٱللَّهُ عَزِيزُ حَكِيمٌ ﴿ اللَّهُ عَزِيزُ حَكِيمٌ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

فمن أصح الإشارات إشارة هذه الآية ، وهي أن من صحب الرسول علي وما جاء به بقلبه وعمله وإن لم يصحبه ببدنه فإن الله معه.

بدائع التفسير

وفيها أن الحزن قد يعرض لخواص عباد الله الصديقين ، مع أن الأولى - إذا نزل بالعبد - أن يسعى في ذهابه عنه ، فإنه مضعف للقلب ، موهن للعزيمة .

تيسير الكريم الرحمن



﴿ عَفَا ٱللَّهُ عَنكَ لِمَ أَذِنتَ لَهُمْ حَتَّى يَتَبَيَّنَ لَكَ ٱلَّذِينَ صَدَقُواْ وَتَعْلَمُ ٱلْكَندِبِينَ اللَّ قال سفيان بن عيينة : انظروا إلى هذا اللطف : بدأ بالعفو قبل ذكر المعفوّ .

محاسن التأويل



﴿ ﴿ وَلَوْ أَرَادُوا ٱلْخُرُوجَ لَأَعَدُواْ لَهُ عُدَّةً وَلَكِن كَرِهَ ٱللَّهُ ٱلْبِعَاثَهُمْ فَثَبَّطَهُمْ وَقِيلَ اَقْعُدُواْ مَعَ ٱلْقَدِينَ اللهُ ﴾

الإعداد للعمل علامة التوفيق وأمارة الصدق في القصد، قال تعالى: ﴿ وَلَوْ أَرَادُواْ ٱلْخُــرُوجَ لَأَعَدُّواْ لَهُۥ عُدَّةً ﴾، والطاعة لابد أن يُمهَّد لها بو ظائف شرعية كثيرة حتى تؤتى أكلها ويُجتبى جناها. القواعد الحسان في أسرار الطاعة



﴿ لَوْ خَرَجُواْ فِيكُمْ مَّا زَادُوكُمْ إِلَّا خَبَالًا وَلأَوْضَعُواْ خِلَلَكُمْ يَبْغُونَكُمْ ٱلْفِئْنَةَ وَفِيكُرْ سَمَّعُونَ

### لَهُمُّ وَٱللَّهُ عَلِيمٌ إِٱلظَّالِمِينَ ﴿ ﴾ }

أي قابلون مستجيبون لهم ، فإذا كان جيل القرآن كان بينهم منافقون ، وفيهم سماعون لهم ، فما الظن بمن بعدهم ، فلا يزال المنافقون في الأرض ، ولا يزال في المؤمنين سماعون لهم ، لجهلهم بحقيقة أمرهم وعدم معرفتهم بغور كلامهم .

بدائع التفسير

﴿ قُل لَّن يُصِيبَ نَآ إِلَّا مَا كَتَبَ ٱللَّهُ لَنَا هُوَ مَوْلَىٰنَاۚ وَعَلَى ٱللَّهِ فَلَيْتَوَكَّلِ ٱلْمُؤْمِنُونَ ٥٠٠ ﴿ قال الوزير ابن هبيرة: إنها لم يقل: ما كتب علينا ، لأنه أمر يتعلق بالمؤمن ، ولا يصيب المؤمن شيء إلا وهو له ، إن كان خيراً فهو له في العاجل وإن كان شراً فهو ثواب له في الآجل . ذيل طبقات الحنابلة

﴿ وَمَا مَنَعَهُمْ أَن تُقْبَلَ مِنْهُمْ نَفَقَتُهُمْ إِلَّا أَنَّهُمْ كَانُونُ وَإِلَّا إِلَّهَ وَبِرَسُولِهِ، وَلَا يَأْتُونَ ٱلصَّلَوَةَ إِلَّا وَهُمْ كُسَالَكَ وَلَا يُنْفِقُونَ إِلَّا وَهُمْ كَارِهُونَ ١٠٠٠ ﴾ ففي هذا غاية الذم لمن فعل مثل فعلهم ، وأنه ينبغي للعبد أن لا يأتي الصلاة إلا وهو نشيط البدن والقلب إليها ، ولا ينفق إلا وهو منشرح الصدر ، ثابت القلب ، يرجو ذخرها وثوابها من الله وحده ، ولا يتشبه بالمنافقين .

تيسير الكريم الرحمن

﴿ ﴿ إِنَّمَا ٱلصَّدَقَتُ لِلْفُ قَرَآءِ وَٱلْمَسَكِينِ وَٱلْعَنِمِلِينَ عَلَيْهَا وَٱلْمُؤَلِّفَةِ فُلُوجُهُمْ وَفِي ٱلرِّقَابِ وَٱلْفَكِرِمِينَ وَفِي سَبِيلِ ٱللَّهِ وَٱبْنِ ٱلسَّبِيلِّ فَرِيضَةً مِّنَ ٱللَّهِ وَٱللَّهُ عَلِيمٌ حَكِيمٌ اللهِ وَٱللَّهُ عَلِيمٌ حَكِيمٌ اللهِ وَٱللَّهُ عَلِيمٌ حَكِيمٌ اللهِ اللهِ اللهِ عَلِيمٌ حَكِيمٌ اللهِ اللهِ عَلِيمٌ حَكِيمٌ اللهِ اللهِ اللهِ عَلِيمٌ حَكِيمٌ اللهِ اللهِ اللهِ عَلِيمٌ اللهِ اللهِ اللهِ عَلَيمٌ اللهِ اللهِ عَلَيمٌ اللهِ اللهِ اللهِ عَلَيمٌ اللهِ اللهِ اللهِ عَلَيمٌ اللهِ اللهِ اللهِ عَلَيمٌ اللهِ اللّهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِي في سورة الأنفال تولى الله سبحانه قسمة الغنائم ، وجعل خمسها خمسة أخماس ، وفي براءة تـولى

قسمة الصدقات ، وجعلها لثانية أصناف . . وهذا من التناسب بين السورتين .

أسرار ترتيب سور القرآن\_ بتصرف يسير



﴿ يَحَذَرُ ٱلْمُنَافِقُونَ أَن تُنَزَّلَ عَلَيْهِمْ سُورَةٌ نُنبِّئُهُم بِمَا فِي قُلُوبِهِمْ قُلِ ٱسْتَهْزِءُوَا إِنَ ٱللَّهَ مُخْرِجٌ مَّا عَدَرُونَ اللَّهَ مُخْرِجٌ مَّا يَعَدُرُونَ اللَّهَ اللَّهَ مُخْرِجٌ مَّا

فيا زال الله يقول: ومنهم ومنهم ، ويذكر أوصافهم ، إلا أنه لم يعين أشخاصهم لفائدتين: إحداهما: أن الله ستير ، يحب الستر على عباده .

والثانية : أن الذم على من اتصف بذلك الوصف من المنافقين ، الذين توجه إليهم الخطاب ، وغيرهم إلى يوم القيامة ، فكان ذكر الوصف أعم وأنسب حتى خافوا غاية الخوف .

تيسير الكريم الرحمن



﴿ وَالْمُؤْمِنُونَ وَالْمُؤْمِنَاتُ بَعْضُهُمْ أَوْلِيَاءُ بَعْضٍ يَأْمُرُونَ بِالْمَعْرُوفِ وَيَنْهَوْنَ عَنِ الْمُنكُرِ وَيُقِيمُونَ السَّكُوةَ وَيُؤْمِنُونَ وَالْمُؤْمِنَاتُ بَعْضُهُمْ أَوْلِيَاءُ بَعْضِ يَأْمُرُونَ بِالْمَعْرُوفِ وَيَنْهَوْنَ عَنِ الْمُنكُرِ وَيُقِيمُونَ السَّكُوةَ وَيُطِيعُونَ اللَّهَ وَرَسُولَهُ أَوْلَئِيكَ سَيَرْحَمُهُمُ اللَّهُ أَإِنَّ اللَّهَ عَزِينٌ حَكِيمُ اللَّهُ السَّكُوةَ وَيُطِيعُونَ اللَّهُ وَيَعْمِونَ اللَّهُ وَالزَّاهُ وَمَا فَانظُر كَيْفُ بِدأ فِي هذه الآية بذكر الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر قبل الصلاة والزكاة وما ذلك إلا لعظم شأنه وعموم نفعه وتأثيره في المجتمع.

وتدل الآية أيضاً على أن الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر من أخص أخلاق المؤمنين والمؤمنات وصفاتهم الواجبة التي لا يجوز لهم التخلي عنها والتساهل بها .

الشيخ ابن باز - رحمه الله -



﴿ وَعَدَ ٱللَّهُ ٱلْمُؤْمِنِينَ وَٱلْمُؤْمِنَاتِ جَنَّاتٍ تَجْرِى مِن تَحْنِهَاٱلْأَنْهَارُ خَلِدِينَ فِيهَا وَمَسَاكِنَ

### طَيّبَةً فِي جَنَّتِ عَدْنَّ وَرِضُوانٌ مِّن ٱللَّهِ أَكْبَرُّ ذَلِكَ هُوَ ٱلْفَوْزُ ٱلْعَظِيمُ ﴿ اللَّهِ السّ

تأمل كيف جاء بالرضوان مبتدأ منكراً مخبراً بأنه أكبر من كل ما وعدوا بـ ، فأيسر شيء من رضوانه أكبر من الجنات ، وما فيها من المساكن الطيبة وما حوته ، ولهذا لما يتجلى لأوليائه في جنات عدن ويمنِّيهم أي شيء يريدون ؟ فيقولون : ربنا أي شيء نريد أفضل مما أعطيتنا ؟ فيقول تبارك وتعالى : « إن لكم عندي أفضل من ذلك ، أُحِلُّ عليكم رضواني فـلا أسخط عليكم بعده أبداً ».

بدائع التفسير



﴿ يَحْلِفُونَ لَكُمْ لِتَرْضَواْ عَنْهُمَّ فَإِن تَرْضَواْ عَنْهُمْ فَإِنَ ٱللَّهَ لَا يَرْضَىٰ عَنِ ٱلْقَوْمِ ٱلْفَسِقِينَ ﴿ ﴾ وتأمل كيف قال: ﴿ فَإِنَّ ٱللَّهَ لَا يَرْضَىٰ عَنِ ٱلْقَوْمِ ٱلْفَاسِقِينَ ﴾ ولم يقل: ( فإن الله لا يرضي عنهم ) ، ليدل ذلك على أن باب التوبة مفتوح ، وأنهم مهم تابوا هم أو غيرهم ، فإن الله يتوب عليهم ويرضى عنهم .

وأما ما داموا فاسقين ، فإن الله لا يرضي عليهم ، لوجود المانع من رضاه .

تيسير الكريم الرحمن



﴿ وَٱلسَّبِقُونَ ٱلْأَوَّلُونَ مِنَ ٱلْمُهَجِرِينَ وَٱلْأَنصارِ وَٱلَّذِينَ ٱتَّبَعُوهُم بِإِحْسَنِ رَّضِي ٱللَّهُ عَنْهُمْ وَرَضُواْ عَنْهُ وَأَعَدَّ لَمُمْ جَنَّتٍ تَجْرِي تَحْتَهَا ٱلْأَنَّهِارُ خَلِدِينَ فِيهَآ أَبَدَّأَ ذَلِكَ ٱلْفَوْرُ ٱلْعَظِيمُ اللَّهُ عَلَيْهِ فَعَالَمُ اللَّهُ عَلَيْهِ فَعَالَمُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلِيهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَّهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَّهُ عَلَيْهُ عَلِيهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَيْهُ عَل هذه الآية تفتح لكل مسلم باب الترغيب في العمل الصالح لأن الله جل وعلا ذكر فيها ثـلاث أصـناف (المهاجرين ، والأنصار ، والذين اتبعوهم بإحسان وهذا يدخل فيه كل مؤمن إلى يوم القيامة ) . 

الشيخ:صالح المغامسي



﴿ وَءَاخُرُونَ ٱعْتَرَفُواْ بِذُنُوبِهِمْ خَلَطُواْ عَمَلًا صَلِحًا وَءَاخُرَ سَيِئًا عَسَى ٱللَّهُ أَنْ يَتُوبَ عَلَيْهِمْ إِنَّ ٱللَّهَ عَفُورٌ رَحِيمُ اللهُ ﴾ هذه الآية دلت على أن المخلط المعترف النادم ، الذي لم يتب توبة نصوحاً ، أنه تحت الخوف والرجاء ، وهو إلى السلامة أقرب .

وأما المخلط الذي لم يعترف ويندم على ما مضى منه ، بل لا يـزال مصرـاً عـلى الـذنوب ، فإنـه يخاف عليه أشد الخوف .

تيسير الكريم الرحمن

﴿ خُذَمِنَ أَمُولِهِمْ صَدَقَةً تُطَهِّرُهُمْ وَتُرَكِّهِم بِهَا وَصَلِّ عَلَيْهِم إِنَّ صَلَوْتَكَ سَكَنَّ لَمُمُ وَاللَّهُ سَمِيعُ عَلِيمُ ﴿ خُذَمِنَ أَمُولِهِمْ صَدَقَةً تُطَهِّرُهُمْ وَتُرَكِّهِم بِهَا وَصَلِّ عَلَيْهِم إِنَّا صَلَوْتَكَ سَكَنَّ لَمُنَّ وَالْدَعَاء لَه ، ونحو يؤخذ من المعنى ، أنه ينبغي إدخال السرور على المؤمن بالكلام اللين ، والدعاء له ، ونحو ذلك مما يكون فيه طمأنينة ، وسكون لقلبه .

وأنه ينبغي تنشيط من أنفق نفقة، وعمل عملاً صالحاً بالدعاء والثناء، ونحو ذلك.

تيسير الكريم الرحمن

﴿ وَالَّذِينَ اتَّخَذُواْ مَسْجِدًا ضِرَارًا وَكُفْرًا وَتَفْرِبِقَا بَيْنَ الْمُؤْمِنِينَ وَإِرْصَادًا لِمَنْ حَارَبَ اللَّهَ وَرَسُولُهُ، مِن قَبْلُ وَلَيُحْلِفُنَ إِنْ أَرَدُنَا إِلَّا الْحُسْنَى وَاللَّهُ يَشْهَدُ إِنَّهُمْ لَكَنذِبُونَ ﴿ ﴾

كل عمل يراد به تفريق الناس أمر محرم شرعاً يؤدي إلى الكفر ولو كان في مسجد ، فلا يوجد مصلحة في الدين أعظم من اجتماع كلمة الناس ، وكل من حمل لواءً يريد به أن يفرق بين المسلمين يجب نبذه وتركه، ولو تستر بألف ستار .

الشيخ صالح المغامسي



# ﴿ أَفَكَ مَنْ أَسَسَ بُلْكِنَهُ عَلَى تَقُوى مِنَ ٱللَّهِ وَرِضُونٍ خَيْرٌ أَمْ مَّنْ أَسَسَ بُلْكِنَهُ عَلَى شَفَاجُرُفٍ هَالِ أَفَا مُرُفِي عَلَى شَفَاجُرُفٍ هَادٍ فَأَنَّهَ الرَّبِهِ عِنَادٍ جَهَنَّمُ وَٱللَّهُ لَا يَهْدِى ٱلْقَوْمَ ٱلظَّالِمِينَ ﴿ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ لَا يَهْدِى ٱلْقَوْمَ ٱلظَّالِمِينَ ﴿ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ اللّ

فالأعمال والدرجات بنيان ، وأساسها الإيمان ، ومتى كان الأساس وثيقاً حمل البنيان واعتلى عليه ، وإذا تهدم شيئاً من البنيان سهل تداركه ، وإذا كان الأساس غير وثيق لم يرتفع البنيان ولم يثبت ، وإذا تهدم شيء من الأساس سقط البنيان، أو كاد .

بدائع التفسير



﴿ وَعَلَى ٱلثَّاكَثَةِ ٱلَّذِينَ خُلِفُواْ حَتَى إِذَا ضَاقَتْ عَلَيْهِمُ ٱلْأَرْضُ بِمَا رَحُبَتْ وَضَاقَتْ عَلَيْهِمُ ٱنفُسُهُمْ وَطَنُّواْ أَن لَا مَلْجَاً مِنَ ٱللَّهِ إِلَّا إِلَيْهِ ثُمَّ تَابَ عَلَيْهِمْ لِيَتُوبُونًا إِنَّ ٱللَّهَ هُو ٱلنَّوَّابُ ٱلرَّحِيمُ الله وَظَنُّواْ أَن لَا مَلْجَا مِن ٱللَّهِ إِلَا إِلَيْهِ ثُمَ تَابَ عَلَيْهِمْ لِيَتُوبُونًا إِنَّ ٱللَّهَ هُو ٱلنَّوَّابُ ٱلرَّحِيمُ الله عَلَى عبده بحسب ندمه وأسفه الشديد، ومن لا يبالي بالذنب، ولا يحرج إذا فعله، فإن توبته مدخولة، وإن زعم أنها مقبولة.

تيسير الكريم الرحمن



### ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ ٱتَّقُواْ ٱللَّهَ وَكُونُواْ مَعَ ٱلصَّدِقِينَ ﴿ ﴿ إِنَّا لَهُ ا

كل عمل صالح ظاهر أو باطن فمنشؤه الصدق ، وكل عمل فاسد ظاهر أو باطن فمنشؤه الكذب ، والله تعالى يعاقب الكذاب بأن يقعده ويثبطه عن مصالحه ومنافعه ، ويثيب الصادق بأن يوفقه للقيام بمصالح دنياه وآخرته ، فها استجلبت مصالح الدنيا والآخرة بمثل الصدق ، ولا مفاسدهما ولا مضارهما بمثل الكذب كها قال تعالى ﴿ وَجَاءَ ٱلْمُعَذِّرُونَ مِنَ ٱلْأَعْرَابِ لِيُؤذَنَ لَمُمْ وَقَعَدَ ٱلذِينَ كَذَبُوا ٱللَّهَ وَرَسُولَهُمْ ﴾

الفوائد



#### ~ (CO DX) ~ «

ذكر ريح الرحمة الطيبة بلفظ الإفراد لأن تمام الرحمة هناك إنها تحصل بوحدة الريح لا باختلافها ، فإن السفينة لا تسير إلا بريح واحدة من وجه واحد سيرها ، فإذا اختلفت عليها الرياح وتصادمت وتقابلت فهو سبب الهلاك ، فالمطلوب هناك هو ريح واحدة لا رياح ، وأكد هذا المعنى بوصفها بالطيب دفعاً لتوهم أن تكون ريحاً عاصفة .

بدائع الفوائد



﴿ فَلَمَّا أَنْجَلَهُمْ إِذَا هُمْ يَبْغُونَ فِي ٱلْأَرْضِ بِغَيْرِ ٱلْحَقِّ يَكَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ إِنَّمَا بَغْيُكُمْ عَلَىٓ أَنفُسِكُم مَّ مَّتَعَ ٱلْحَيَوْةِ ٱلدُّنْيَا ثُمُ إِلِيْنَا مَرْجِعْكُمُ فَنُنَيِّكُم بِمَا كُنتُمْ تَعْمَلُونَ ﴾

أعجل الناس عقوبة الباغي الظالم فلسرعة العقوبة بالباغي على بغيه فكأنما بغي على نفسه.

خواطر إيمانية



﴿ ﴿ لِلَّذِينَ أَحْسَنُواْ ٱلْحُسُنَى وَزِيَادَةً ۗ وَلَا يَرْهَقُ وُجُوهَهُمْ قَتَرٌ وَلَا ذِلَّةً أُؤْلَتِكَ أَصْحَبُ ٱلْجُنَاةً ۖ هُمْ فِيهَا خَالِدُونَ ١٠٠٠ ﴾ مناسبتها لما قبلها: ( لما دعا إلى دار السلام كأن النفوس تشوقت إلى الأعمال الموجبة لها الموصلة إليها ، فأخبر عنها بقوله : ﴿ لِّلَّذِينَ أَحْسَنُوا ٱلْحَسُنَى وَزِيادَةً ١٠ ﴾).

تيسير الكريم الرحمن



﴿ وَمِنْهُم مَّن يَسْتَمِعُونَ إِلَيْكَ أَفَأَنتَ تُسْمِعُ ٱلصُّمَّ وَلَوْ كَانُواْ لَا يَعْقِلُونَ ١٠٠٠ ﴾ لماذا في الأولى ﴿ يَسْتَمِعُونَ ﴾ وفي الثانية ﴿ يَنظُرُ ﴾ وليس ( ينظرون ) ؟ يقول د: صالح العايد: ( الآيات المرئية بالعين التي أيد بها رسولنا على لم تكن بكثرة آيات القرآن الكريم التي سمعها المشركون ، ولذا عاد الضمير مفرداً على ﴿ مَّن ﴾ مع النظر ، ومجموعاً مع الاستماع . وتأمل الآيتين تدرك دلالتهما على تفضيل السمع على البصر حين جعل مع الصمم فقدان العقل ، ولم يجعل مع العمى إلا فقدان النظر ) .

نظرات لغوية - باختصار



﴿ وَلِكُلِّ أُمَّةِ رَّسُولٌ فَإِذَا جَاءَ رَسُولُهُمْ قُضِيَ بَيْنَهُم بِٱلْقِسْطِ وَهُمْ لَا يُظْلَمُونَ اللَّ ﴾ أول من يقضى له يوم القيامة أمة محمد عليه الصلاة والسلام ، ونالت ذلك لشرف رسولها عليه الصلاة والسلام ، بالرغم من أنها آخر الأمم ، وذلك فضل الله يؤتيه من يشاء .

ابن كثير -باختصار



﴿ قُل لَّا أَمْلِكُ لِنَفْسِي ضَرًّا وَلَا نَفْعًا إِلَّا مَا شَاءَ ٱللَّهُ لِكُلِّ أُمَّةٍ أَجَلُّ إِذَا جَآءَ أَجَلُهُمْ فَلا يَسْتَغْخِرُونَ سَاعَةً ﴿

### وَلَا يَسْتَقُدِمُونَ الْأَنَّ ﴾

قدم في سورة يونس الضرعلى النفع ، وعكس ذلك في الأعراف : ﴿ قُل لا آَمْلِكُ لِنَفْسِي ضَرَّا وَلا نَفْع نَقْدَيم النفع نَفْعًا إِلَّا مَا شَآءَ اللَّهُ ﴾ والسرفي ذلك - والله أعلم - أن ما في سورة الأعراف من تقديم النفع على الضرجاء في سياق الكلام عن قيام الساعة ، وهذا الموقف يرجو فيه كل إنسان النفع ، ويخشى الضر، ويتمنى فيه تعجيل الثواب والسلامة من العقاب ، لذلك قدم النفع .

أما في سورة يونس فإنه جاء في سياق الردعلى استعجال الكفار عذاب الله تعالى وما يتوعدهم به الرسول على من الضر، فتقديم الضرعلى النفع لأنه هو المطلوب لمجازاة الكفار، وهو ما يحقق رغبتهم المبنية على الاستهزاء والسخرية.

نظرات لغوية -باختصار

#### \* CICCO DXXX

#### ﴿ قُلْ بِفَضِّلِ ٱللَّهِ وَبِرَحْمَتِهِ عَ فَبِذَلِكَ فَلْيَفْرَحُواْ هُوَ خَيْرٌ مِّمَّا يَجْمَعُونَ ﴿ ٥٠ ﴾

فالفرح بالله ورسوله وبالإيهان والسنة ، وبالعلم والقرآن من أعلى المقامات ، قال تعالى: ﴿ وَإِذَا مَا أُنزِلَتَ سُورَةً فَمِنْهُم مَّن يَقُولُ أَيُّكُم زَادَتَهُ هَلَاهِ عِإِيمَناً فَأَمَّا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ فَزَادَتُهُمْ إِيمَنا وَهُو مَا أُنزِلَ إِلَيْكَ ﴾ وقال : ﴿ ءَاتَيُنَاهُمُ ٱلْكِتَبَ يَفْرَحُونَ بِمَا أُنزِلَ إِلَيْكَ ﴾ فالفرح بالعلم والإيهان والسنة دليل على تعظيمه عند صاحبه ومحبته له ، وإيثاره له على غيره ، فإن فرح العبد بالشيء عند حصوله على قدر محبته له ورغبته فيه ، فمن ليس له رغبة في الشيء لا يفرحه حصوله ، ولا يجزنه فواته ، فالفرح تابع للمحبة والرغبة .

بدائع التفسير



﴿ قُلْ أَرَءَ يَتُم مَّا أَسْرَلَ ٱللَّهُ لَكُمْ مِّن رِّزْقٍ فَجَعَلْتُم مِّنْهُ حَرَامًا وَحَلَالًا قُلْ ءَاللَّهُ أَذِنَ لَكُمُّ أَمْ عَلَى اللَّهُ الذِن لَكُمُّ أَمْ عَلَى اللَّهِ تَقْتَرُونَ ﴿ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّالَةُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّاللَّلَّا اللَّهُ اللَّلْمُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّاللَّا الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللَّا ال

مناسبتها لما قبلها: (بين تعالى أن من فضله على الناس تبين الحرام من الحلال على ألسنة

الرسل ، لئلا يفتروا عليه الكذب بتحريم ما أحل أو عكسه ، كما فعل المشركون ).

محاسن التأويل



﴿ أَلَا إِنَ أَوْلِيَآءَ ٱللَّهِ لَا خَوْفُ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَحْزَنُونَ اللَّهِ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَكَانُواْ يَتَّقُونَ اللَّهُ ﴾ وإذا كان أولياء الله هم المؤمنون المتقون ، فبحسب إيهان العبد وتقواه تكون ولايته لله تعالى ، فمن كان أكمل إيهاناً وتقوى ، كان أكمل ولاية لله ، فالناس متفاضلون في ولاية الله عزوجل بحسب تفاضلهم في الإيمان والتقوى ، وكذلك يتفاضلون في عداوة الله ، بحسب تفاضلهم في الكفر والنفاق.

مجموع الفتاوي



﴿ فَمَآ ءَامَنَ لِمُوسَى إِلَّا ذُرِّيَّةٌ مِن قَوْمِهِ عَلَى خَوْفٍ مِن فِرْعَوْنَ وَمَلِا يُهِمَّ أَن يَفْنِنَهُمَّ وَإِنَّ فِرْعَوْنَ لَعَالِ فِي ٱلْأَرْضِ وَإِنَّهُ, لَمِنَ ٱلْمُسْرِفِينَ ﴿ مُ ﴾

والحكمة - والله أعلم - بكون ما آمن لموسى إلا ذرية من قومه ، أن الذرية والشباب أقبل للحق ، وأسرع له انقياداً ، بخلاف الشيوخ ونحوهم ، ممن تربي على الكفر فإنهم - بسبب ما مكث في قلوبهم من العقائد الفاسدة - أبعد من الحق من غيرهم .

تيسير الكريم الرحمن



### ﴿ وَأَنْ أَقِمْ وَجْهَكَ لِللِّينِ حَنِيفًا وَلَا تَكُونَنَّ مِنَ ٱلْمُشْرِكِينَ اللَّهِ

إقامة الوجه للدين كناية عن توجيه النفس بالكلية إلى عبادته تعالى ، والإعراض عما سواه ، فإن من أراد أن ينظر إلى شيء نظر استقصاء ، يقيم وجهه في مقابلته ، بحيث لا يلتفت يميناً ولا شمالاً ، إذ لو التفت بطلت المقابلة ، فلذا كني عن صرف العمل بالكلية إلى الدين ، فالمراد بالوجه الذات . أى اصر ف ذاتك وكليتك للدين ، فاللام للصلة .



# شُورَةٌ هُوكِمْ

عن ابن عباس قال :قال أبو بكر رضي الله عنه: يا رسول الله قد شبت! قال على الله قد شبت الله قد شبتني هود، والواقعة، والمرسلات، وعم يتساءلون، وإذا الشمس كورت ».

صحيح الترمذي-الألباني

وورد مختصراً بلفظ: « شيبتني هود وأخواتها » . وسنده جيد

السلسلة الصحيحة للألباني

والجامع بين هذه السور: هو كونها تتحدث عن اليوم الآخر وأهواله، والله عز وجل ذكر ذكر ذكر صراحة في كتابه العظيم ﴿ يَوْمًا يَجْعَلُ ٱلْوِلْدَانَ شِيبًا ﴿ اللَّهِ المزمل

و لا يعني هذا أن النبي على كان كثير الشيب ، وإنها مرد ذلك إلى العرف ، فقد مات و لا يحصى من الشيب فيه أكثر من عشرين شعرة .

الشيخ:صالح المغامسي-باختصار



﴿ ﴿ وَمَا مِن دَاَبَةٍ فِي ٱلْأَرْضِ إِلَّا عَلَى ٱللَّهِ رِزْقُهَا وَيَعْلَمُ مُسْنَقَرَهَا وَمُسْتَوْدَعَهَا كُلُّ فِى كِتَنِ مُّبِينٍ ﴿ ﴾ وَمَا مِن دَابَتَةٍ فِي ٱلْأَرْضِ إِلَّا عَلَى ٱللَّهِ رِزْقُهَا وَيَعْلَمُ مُسْنَقَرَها وَمُسْتَوْدَعَهَا كُلُّ فِي كِتَنِ مُّبِينٍ ﴾ ﴿ عَلَى ٱللَّهِ ﴾ فضلاً لا وجوباً. قيل لأبي أسيد: من أين تأكل؟ فقال: سبحان الله والله أكبر! إن الله يرزق أبا أسيد!

الجامع لأحكام القرآن



﴿ أَمْ يَقُولُونَ ٱفْتَرَكَةً قُلْ فَأْتُواْ بِعَشْرِ سُورٍ مِّشْلِهِ عَمُفْتَرَيْتٍ وَآدْعُواْ مَنِ ٱسْتَطَعْتُم مِّن دُونِ ٱللَّهِ إِن كُنْتُمْ صَدِوِينَ ﴿ اللَّهِ إِنَّا مُؤْفَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ وَأَن لَآ إِللَهُ إِلَّا هُوَ فَهَلُ أَنتُم مُّسْلِمُونَ صَدِوِينَ ﴿ اللَّهِ عَلَى اللّهِ وَأَن لَآ إِللّهَ إِلَا هُوَ فَهَلُ أَنتُم مُّسْلِمُونَ

اللهُ مَن كَانَ يُرِيدُ ٱلْحَيَوةَ ٱلدُّنيَا وَزِينَهَا نُوَقِ إِلَيْهِمْ أَعْمَلَهُمْ فِيهَا وَهُمْ فِهَا لَا يُبْخَسُونَ اللهِ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ ال ولما كان الذي يمنع الإنسان من اتباع الرسول ﷺ شيئان : إما الجهل وإما فساد القصد ، ذكر ما يزيل الجهل ( وهو الآيات الدالة على صدقه ) ﴿ أَمْ يَقُولُونَ ٱفْتَرَنَّهُ ﴾ ، ثم ذكر أهل فساد القصد بقوله ﴿ مَن كَانَ يُرِيدُ ٱلْحَيَوْةَ ٱلدُّنْيَا وَزِينَهَا ﴾

مجموع الفتاوي



﴿ وَقِيلَ يَا أَرْضُ ٱبْلَعِي مَآءَكِ وَيَكْسَمَآهُ أَقَلِعِي وَغِيضَ ٱلْمَآهُ وَقُضِيَ ٱلْأَمْرُ وَٱسْتَوَتْ عَلَى ٱلْجُوُدِيِّ وَقِيلَ بُعُدًا لِّلْقُوْمِ ٱلظَّالِمِينَ ﴿ اللَّالِمِينَ اللَّاكَ }

عن مجاهد ﴿ ٱلْجُودِيُّ ﴾: جبل بالجزيرة تشامخت الجبال يـوم الغـرق ، وتواضع هـو لله فلـم يغرق وأرسيت عليه سفينة نوح.

الروايات التفسيرية في فتح الباري



﴿ وَنَادَىٰ نُوحٌ رَّبُّهُ، فَقَالَ رَبِّ إِنَّ ٱبْنِي مِنْ أَهْلِي وَإِنَّ وَعُدَكَ ٱلْحَقُّ وَأَنتَ أَحَكُمُ ٱلْحَكِمِينَ ﴿ ﴿ وَنَادَىٰ نُوحُ إِنَّ وَعُدَكَ الْحَقُّ وَأَنتَ أَحَكُمُ ٱلْحَكِمِينَ ﴿ ﴿ وَنَادَىٰ الْأَخْتُ اللَّهُ الْعَلَمُ الْعَكِمُ الْعَكِمُ الْعَكِمِينَ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّلَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ا إعلام بأن نوحاً حملته شفقة الأبوة على طلب نجاته ، وقد راعي مع ذلك أدب الحضرة وحسن السؤال فقال : ﴿ وَإِنَّ وَعُدَكَ ٱلْحَقُّ ﴾ ولم يقل : لا تخلف وعدك بإنجاء أهلي ، وإنها قال ذلك لفهمه من الأهل ذوي القرابة الصورية - الرّحم النسبيّة - وغفل لفرط التأسف على ابنه عن استثنائه تعالى بقوله: ﴿ إِلَّا مَن سَبَقَ عَلَيْهِ ٱلْقُوَّلُ ﴾.

محاسن التأويل- باختصار



﴿ وَيَنَقُومِ ٱسْتَغْفِرُواْ رَبَّكُمْ ثُمَّ ثُوبُواْ إِلَيْهِ يُرْسِلِ ٱلسَّمَآءَ عَلَيْكُم مِّدْرَارًا وَيَزِدْكُمْ قُوَّةً إِلَى

## قُوَّتِكُمْ وَلَا نَنُوَلُواْ مُجُرِمِينَ (10) }

وقال تعالى في آية الأنفال: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوٓا أَطِيعُواْ ٱللَّهَ وَرَسُولُهُۥ وَلَا تَوَلَّواْ عَنْهُ وَأَنتُمْ

ففي آية الأنفال: ﴿ وَلَا تَوَلَوْ اللَّهِ بَحَدَف إحدى التاءين ، وقال في آية هود: ﴿ وَلَا نَنُولُوا ﴾ من دون حذف ، ذلك أن آية الأنفال خطاب للمؤمنين ، وأن آية هود خطاب للكافرين ، وهم قوم هود. ومن المعلوم أن تولي المؤمنين أقل من تولي الكافرين ، فلم كان تولي المؤمنين أقل حذف من الحدَث للدلالة على قلة توليهم ، بخلاف تولي الكافرين ، فإنه عام شامل ، فزاد في الفعل للدلالة على زيادة توليهم ، هذا من ناحية .

ومن ناحية أخرى: فإنه نهى المؤمنين عن التولي مهم كان قليلاً.

بلاغة الكلمة في التعبير القرآني



## ﴿ وَاَسْتَغْفِرُواْ رَبَّكُمْ ثُمَّ تُوبُوّاً إِلَيْهِ إِنَّ رَبِّ رَحِيمٌ وَدُودُ ١٠٠٠ ﴾

التائب من الذنب كما يُسمح له عن ذنبه، ويعفى عنه، فإن الله تعالى يحبه ويودُّه ، ولا عبرة بقول من يقول : ( إن التائب إذا تاب فحسبه أن يغفر له ويعود عليه العفو، وأما عود الود والحب فإنه لا يعود) فإن الله تعالى قال: ﴿ وَٱسۡتَغۡفِرُواْ رَبَّكُمْ ثُمَّ تُوبُوٓاْ إِلَيۡهِ إِنَّ رَبِّ رَحِيمُ وَدُودُ ۖ ﴾. تيسير الكريم الرحمن

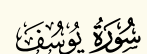
﴿ إِنَّ فِي ذَالِكَ لَآكِيَةً لِّمَنْ خَافَ عَذَابَ ٱلْكَخِرَةَّ ذَلِكَ يَوْمٌ مَّجْمُوعٌ لَّهُ ٱلنَّاسُ وَذَلِكَ يَوْمٌ مَّشُهُودٌ اللَّهَ الْأَلْفَ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّاسُ وَذَلِكَ يَوْمٌ مَّشُهُودٌ اللَّهُ اللَّلَّا اللَّا اللَّهُ اللَّا اللَّالَالَ اللَّالِي اللَّالِمُ اللَّهُ اللَّا اللَّالِي اللَّهُ أخبر الله تعالى أن عقوباته للمكذبين عبرة لمن خاف عذاب الآخرة ، وأما من لا يؤمن بها ولا يخاف عذابها فلا يكون ذلك عبرة وآية في حقه ، فإنه إذا سمع ذلك قال : ( لم يـزل في الـدهر الخير والشر والنعيم و البؤس والسعادة و الشقاوة! ) ، و ربما أحال ذلك على أسباب فلكية وقوى نفسانية.

الفوائد

﴿ وَلَا تَرْكَنُوٓا إِلَى ٱلَّذِينَ ظَلَمُواْ فَتَمَسَّكُمُ ٱلنَّارُ وَمَا لَكُم مِن دُونِ ٱللَّهِ مِنْ أَوْلِيآ اَ ثُمَّ لَا نُصَرُونَ اللَّهِ مِنْ أَوْلِيآ اَ ثُمَّ لَا نُصَرُونَ اللَّهِ مِنْ أَوْلِيآ اَ ثُمَّ لَا نُصَرُونَ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ مِنْ أَوْلِيآ اَ ثُمَّ لَا نُصَرُونَ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ مِنْ أَوْلِيآ اَ ثُمَّ لَا نُصَرُونَ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ مِنْ أَوْلِيآ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ مِنْ أَوْلِيآ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ مِنْ أَوْلِيآ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ أَوْلِياً اللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ أَوْلِيلَا مُنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّلْمُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الل وإذا كان الوعيد في الركون إلى الظلمة فكيف حال الظلمة بأنفسهم ؟!! نسأل الله العافية من الظلم. تيسير الكريم الرحمن

﴿ وَلِلَّهِ غَيْبُ ٱلسَّمَوَاتِ وَٱلْأَرْضِ وَإِلَيْهِ يُرْجَعُ ٱلْأَمْرُ كُلُّهُۥ فَأَعْبُدُهُ وَتَوكَّلُ عَلَيْهِ وَمَا رَبُّكَ بِغَفِلٍ عَمَّا تَعْمَلُونَ ﴾

السورة بدأت بالدعوة إلى التوحيد ﴿ أَلَّا تَعْبُدُواْ إِلَّا ٱللَّهَ مَن ١٠٠٠ . . . . . . . وانتهت به الشيخ. صالح المغامسي



# ﴿ نَعَنُ نَقُصُّ عَلَيْكَ أَحْسَنَ ٱلْقَصَصِ بِمَا أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ هَنذَا ٱلْقُرْءَانَ وَإِن كُنتَ مِن قَبْـلِهِ عَلَمَنَ ٱلْقَصَصِ بِمَا أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ هَنذَا ٱلْقُرْءَانَ وَإِن كُنتَ مِن قَبْـلِهِ عَلَمِنَ ٱلْفَنْفِلِينَ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّالِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّا اللَّهُ اللَّهُ ا

واعلم أن الله ذكر أنه يقص على رسوله أحسن القصص ، فعلم بذلك أنها قصة تامة كاملة حسنة ، فمن أراد أن يكملها أو يحسنها بها يذكر في الإسرائيليات التي لا يعرف لها سند ولا ناقل، وأغلبها كذب ، فهو مستدرك على الله ، ومكمل لشيء يزعم أنه ناقص وحسبك بأمر ينتهى إلى هذا الحد قبحاً.

تيسير الكريم الرحمن ـ باختصار



﴿ إِذْ قَالَ يُوسُفُ لِأَبِيهِ يَكَأَبَتِ إِنِّى رَأَيْتُ أَحَدَ عَشَرَ كُونِكِا وَالشَّمْسَ وَالْقَمَرَ رَأَيْنُهُمْ لِي سَجِدِينَ الْ الله في هذه الآيات أسلوب رائع من أساليب التعامل بين الأب و ابنه، فيعقوب عليه السلام يربي أبنائه على الرجوع إليه كلما حدث لهم ما يثير انتباههم، حتى يوجههم التوجيه المناسب، فأنت ترى ابنه يوسف عليه السلام يرى الرؤيا فيبادر بقصها على أبيه و لا يتردد، وهذا يشير إلى طبيعة العلاقة الحميمة بينها.

آيات للسائلين



﴿ قَالَ يَنبُنَى لَا نَقَصُصْ رُءً يَاكَ عَلَى إِخُوتِكَ فَيكِيدُواْ لَكَ كَيْدُّا إِنَّ ٱلشَّيْطَنَ لِلْإِنسَنِ عَدُوُّ مُبِينُ ۞ ﴾ لما قصَّ عليه ابنه الصغير رؤياه أو لاها الأب النبي - وحسبك بالنبوة شغلاً - ما تستحقه من الاهتمام ، فلا هو أهملها كما يفعل الكثيرون ، ولا هو بالغ في الاهتمام بها و التحذير من عواقبها، وكثير من الناس يظن أن رؤيا الأطفال لا أهمية لها ولا يُعبأ بها و لا يضيع الوقت بالالتفات إليها ، والواقع أنها قد تكون أصدق من رؤى الكبار، لأنهم ما زالوا على الفطرة ولم

يتعودوا الكذب وفي الحديث الصحيح: « أصدقكم رؤيا أصدقكم حديثاً ».

وهنا تلحظ أمرين : أن النهي جاء معللاً وأن التعليل تعليل حكيم ، مع أنه يخاطب غلاماً صغيراً فلم يكتف يعقوب عليه السلام بأسلوب الزجر العسكري الذي يسلكه كثير من الآباء، ولم يعلل له الزجر بتعليلات سمجة كما يفعله من يستخف ببعض الأبناء.

آيات للسائلين ـ باختصار

تيسير الكريم الرحمن



﴿ فَيَكِيدُواْ لَكَ كَيْدًا ۗ ﴾

يجوز ذكر الإنسان بها يكره على وجه النصيحة لغيره لقوله: ﴿ فَيَكِيدُواْ لَكَ كَيْدًا ۗ ﴾

﴿ وَكَذَٰلِكَ يَجْنَبِيكَ رَبُّكَ وَيُعَلِّمُكَ مِن تَأْوِيلِ ٱلْأَحَادِيثِ وَيُتِدُّ نِعْمَتَهُ، عَلَيْكَ وَعَلَىٓ ءَالِ يَعْقُوبَكُمَآ أَتَمَّهَا عَلَىٰٓ أَبُولِكُ مِن قَبْلُ إِبْرُهِيمَ وَإِسْحَقَّ إِنَّ رَبُّكَ عَلِيمٌ حَكِيمٌ ١٠٠ ١

أن نعمة الله على العبد، نعمة على من يتعلق به من أهل بيته وأقارب وأصحابه، وأنه ربها شملتهم، وحصل لهم ما حصل له بسببه، كما قال يعقوب في تفسيره لرؤيا يوسف ﴿ وَكَنَالِكَ يَجْنَبِيكَ رَبُّكَ وَنُعَلِّمُكَ مِن تَأْوِيلِ ٱلْأَحَادِيثِ وَنُتِدُّ نِعْمَتُهُ, عَلَيْكَ وَعَلَى ءَالِ يَعْقُوبَ ﴾ ولما تمت النعمة على يوسف، حصل لآل يعقوب من العز والتمكين في الأرض والسرور والغبطة ما حصل بسبب يوسف.

تيسير الكريم الرحمن



﴿ قَالَ إِنِّي لَيَحْزُنُنِيٓ أَن تَذْهَبُواْ بِهِ وَأَخَافُ أَن يَأْكُلُهُ ٱلذِّمُّبُ وَأَنتُمْ عَنْهُ غَنفِلُونَ اللَّهُ ﴾ إن الإنسان إذا ظن سوءاً بإنسان، فلا يصلح أن يلقنه حجة لأنه يستخدمها عليه ، ولـذلك يعقوب لما قال ﴿ وَأَخَافُ أَن يَأْكُلُهُ ٱلذِّمُّ ﴾ هو لقن أبناءه حجه استعملوها بعد ذلك.

الشيخ . محمد المنجد



### <del>~ 330.0</del>

## ﴿ وَجَآءُو ٓ أَبَاهُمْ عِشَآءً يَبُكُونَ اللَّهُ ﴾

قال علماؤنا: هذه الآية دليل على أن بكاء المرء لا يدل على صدق مقاله، لاحتمال أن يكون تصنعا؛ فمن الخلق من يقدر على ذلك، ومنهم من لا يقدر.

الجامع لأحكام القرآن

## <del>~ 466 550 «</del>

﴿ وَقَالَ ٱلَّذِى ٱشۡتَرَىٰهُ مِن مِّصۡرَ لِأَمۡرَأَتِهِ ۚ ٱكۡرِمِى مَثُونَهُ عَسَىٰۤ أَن يَنفَعَنَاۤ أَوۡ نَنَّخِذَهُۥ وَلَدُأُ وَكَذَٰلِكَ مَكُنّا لِيُوسُفَ فِي الْأَرْضِ وَلِنُعَلِّمَهُۥ مِن تَأْوِيلِ ٱلْأَحَادِيثُ وَٱللّهُ عَالِبٌ عَلَىٰٓ أَمْرِهِ وَلَكِنَّ أَكْثَرُ ٱلنّاسِ لاَيعَلَمُونَ ۚ اللهُ فِي الْأَرْضِ وَلِنُعَلِّمَهُۥ مِن تَأْوِيلِ ٱلْأَحُوة ، قَلْفُ الله ولا يزال لطف الله بعبده ، فبعد أن حجب الشيطان في قلوب إخوته معاني الأخوة ، قُذف الله في قلب عزيز مصر معانى الأبوة .

آيات للسائلين ـ باختصار



## ﴿ وَٱللَّهُ غَالِبٌ عَلَىٰ أَمْرِهِ وَلَكِنَّ أَكْثَرُ ٱلنَّاسِ لَا يَعْلَمُونَ ١١ ﴾

والله غالب على أمره حيث أراد يعقوب أن لا يكيده إخوته فكادوه، ثم أراد إخوة يوسف قتله، فلم يقدّر لهم، ثم أرادوا أن يلتقطه بعض السيّارة، فيندرس أمره، فعلا أمره، ثم باعوه ليكون مملوكاً، فغلب أمره حتى ملك، وأرادوا أن يعطفوا أباهم فأباهم، ثم أرادوا أن يغروا يعقوب بالبكاء والدم الذي ألقوه على القميص فلم يخفَ عليه، ثم أرادوا أن يكونوا من بعده قوماً صالحين، فنسوا ذنبهم إلى أن أقروا به بعد سنين فقالوا: (إنا كنا خاطئين)، ثم أرادوا أن يمحوا محبته من قلب أبيه، فازدادت، ثم أرادت امرأة العزيز أن تلقي عليه التهمة بقولها: (ما جزاء من أراد بأهلك سوءاً)، فغلب أمره، حتى شهد شاهد من أهلها، وأراد يوسف أن يتخلص من السجن بذكر الساقى، فنسى الساقى حتى لبث في السجن بضع سنين.

زاد المسير ـ بتصرف يسير



### · CONTRACTOR OF CONTRACTOR OF

﴿ وَرَوَدَتُهُ ٱلَّتِي هُوَ فِ بَيْتِهَا عَن نَفْسِهِ وَعَلَقَتِ ٱلْأَبُورَ وَقَالَتْ هَيْتَ لَكَ قَالَ مَعَاذَ ٱللَّهِ إِنَّهُ, رَبِّ ٱخْسَنَ مَثُواَي إِنَّهُ, لَا يُفْلِحُ ٱلظَّلِمُونَ ﴿ ﴾

مع أن هذا المقطع يتعلق بقصة حب أعمى وشهوة جامحة إلا أنك تجد العفة أثناء التصوير الدقيق، والأسلوب البديع الذي لم يحترق بتأجج النزوات وإثارة الشهوات من أجل الحبكة والإثارة الأدبية. فها بال أقوام ينتسبون إلى الأدب لا يجدون سبيلاً لإظهار البراعة إلا بقلة الأدب. فتجد أحدهم يفحش كل الفحش ثم يقال: ما أحذقه! فيا لَسَفه من فرح من الأدباء بقول الناس له: هنيئاً مريئاً أنت بالفحش أَحْذق!!

آيات للسائلين ـ باختصار

﴿ وَلَقَدْ هَمَّتْ بِهِ ۚ وَهَمَّ بِهَا لَوَلَآ أَن رَّءَا بُرْهَانَ رَبِّهِ ۚ كَذَٰلِكَ لِنَصْرِفَ عَنْهُ ٱلسُّوٓ وَٱلْفَحْشَآءُ ۚ إِنَّهُ مِنْ عِبَادِنَا ٱلْمُخْلَصِينَ ﴿ اللَّهُ ﴾ إِنَّهُ مِنْ عِبَادِنَا ٱلْمُخْلَصِينَ ﴿ اللَّهُ ﴾

قال الفخر الرازي في تفسير هذه الآية ما نصه: وعند هذا نقول: هؤلاء الجهال الذين نسبوا إلى يوسف عليه السلام هذه الفضيحة، إن كانوا من أتباع دين الله تعالى فليقبلوا شهادة الله تعالى على طهارته وإن كانوا من أتباع إبليس وجنوده فليقبلوا شهادة إبليس على طهارته عنى قوله تعالى على طهارته وإن كانوا من أتباع إبليس وجنوده فليقبلوا شهادة إبليس على طهارته عنى قوله تعالى على لسان إبليس : ﴿ قَالَ فَبِعِزَّ نِكَ لَأُغُوبِنَهُمُ أَجُمُعِينَ اللهُ اللهِ عِبَادَكَ مِنْهُمُ ٱلمُخَلَصِينَ اللهُ ﴾. ص: ٨٢ - ٨٣ لسان إبليس : ﴿ قَالَ فَبِعِزَّ نِكَ لَأُغُوبِنَهُمُ أَجُمُعِينَ اللهُ اللهُ عَلَى القرآن

﴿ ﴿ وَقَالَ نِسُوَةٌ فِي ٱلْمَدِينَةِ ٱمْرَأَتُ ٱلْعَزِيزِ تُرَوِدُ فَنَهَا عَن نَفْسِهِ ۚ قَدْ شَعَفَهَا حُبًّا ۚ إِنَّا لَنَرَبَهَا فِي ضَكَٰلِ مُبِينٍ ﴿ ﴾ وَقَالَ نِسُوةٌ فِي الْمَدِينَةِ ٱمْرَأَتُ ٱلْعَزِيزِ تُرَوِدُ فَنَهَا عَن نَفْسِهِ ۚ قَدْ شَعَفَهَا حُبًّا ۗ إِنَّا لَنَرَبَهَا فِي ضَكَٰلِ مُبِينٍ ﴾

والتظاهر بالنصح واستنكار المنكر من أجل إظهار الفضل على الآخرين ، أو الشاتة بهم ، أو التنقص

لهم ونشر أخبارهم ، أمر شائع في زماننا هذا بين الرجال و النساء على حد سواء ، وهو من الغيبة المحرمة التي تدل على ضعف التقوى، وقد سهاه الله تعالى في هذه الآيات مكراً ﴿ فَلَمَّا سَمِعَتْ بِمَكْرِهِنَ ﴾.

آيات للسائلين ـ باختصار

## ~ (3 (3) (3) «-

﴿ قَالَتْ فَذَالِكُنَّ ٱلَّذِى لُمْتُنَّنِي فِيهِ وَلَقَدْ رَوَدنَّهُ، عَن نَفْسِهِ عَ فَٱسْتَعْصَمُ وَلَيِن لَمْ يَفْعَلْ مَا ءَامُرُهُ، لَيُسْجَنَنَّ وَلَيَكُونَا مِّنَ ٱلصَّنِعِينَ اللهِ ﴾

يلحظ كها ذكر بعض المفسرين - يرحمهم الله - أنها بالغت في التوكيد عندما هددته بالسجن لأنها تملك أن تسجنه ، فأكدت السجن بالنون الثقيلة ﴿ لَيُستَجنَنَ ﴾ قيل: وذلك لتحققه، وما بعده بالنون الخفيفة ﴿ وَلَيَكُونًا ﴾ لأنه غير متحقق. والمتصفح لسير العظهاء على مر الزمان يلحظ بوضوح أن السجن لم يزدهم إلا رفعة ، فالذلة والصغار إنها تلحق من تلطخت سيرتهم بالمعاصي والظلم ولو لم يلحقهم العقاب لأن مجرد انقيادهم للشيطان غاية في الذل والصغار ولهذا قال الحسن البصري : ( إنهم وإن هملجت بهم البراذين ، وطقطقت بهم البغال ، ووطئت أعقابهم الرجال، فإن ذل المعصية لا يفارق رقابهم أبى الله إلا أن يذل من عصاه) .

آيات للسائلين ـ باختصار



﴿ يُوسُفُ أَيُّهَا ٱلصِّدِيقُ أَفِّنَا فِي سَبْعِ بَقَرَتِ سِمَانِ يَأْكُلُهُنَّ سَبْعُ عِجَافُ وَسَبْعِ سُلْبُكَتِ خُضِّرٍ وَلُحُنَّ سَبْعُ عَجَافُ وَسَبْعِ سُلْبُكَتٍ خُضِّرٍ وَأُخَرَ يَابِسَتِ لَعَلِّيَ أَرْجِعُ إِلَى ٱلنَّاسِ لَعَلَّهُمُ يَعْلَمُونَ ﴿ اللَّهِ ﴾

أنه ينبغي ويتأكد على المعلم استعمال الإخلاص التام في تعليمه وأن لا يجعل تعليمه وسيلة لمعاوضة أحد في مال أو جاه أو نفع، وأن لا يمتنع من التعليم، أو لا ينصح فيه، إذا لم يفعل السائل ما كلفه به المعلم، فإن يوسف عليه السلام قد قال، ووصى أحد الفتيين أن يذكره عند ربه، فلم يذكره ونسي، فلم بدت حاجتهم إلى سؤال يوسف أرسلوا ذلك الفتى، وجاءه سائلا مستفتيا عن تلك الرؤيا، فلم يعنفه يوسف، ولا وبخه، لتركه ذكره بل أجابه عن سؤاله جوابا تاما من كل وجه.



## ﴿ قَالَ ٱجْعَلْنِي عَلَىٰ خَزَآبِنِ ٱلْأَرْضِ ۚ إِنِّي حَفِيظٌ عَلِيمٌ ١٠٠٠ ﴾

لا يلزم أن يكون كل من ذكر حقاً عن نفسه .وإن كان فيه مدح لها -مزكياً لها- فقد يذكر هذا الحق عن النفس لمصلحة الآخرين فيكون من جملة قول الحق السائغ وإن انطوى على تزكية غير مرادة ، فهنا توسل بها إلى إحقاق حق مطلوب، وهذا كثير في السنة ، ومن ذلك قول النبي على الثبات . « أنا النبى لا كذب ، أنا ابن عبدالمطلب» أراد بذلك الخبر الحاض على الثبات .

آيات للسائلين ـ باختصار



## ﴿ فَإِن لَّمْ تَأْتُونِي بِهِ عَلَاكَيْلَ لَكُمْ عِندِى وَلَا نَقْرَبُونِ 📆 ﴾

فيه مشروعية المقاطعة الاقتصادية لتحصيل غرض مشروع طالما أن المصلحة الشرعية اقتضتها ، فيوسف عليه السلام بيّن لإخوته أنه ليس بينهم أي تعاون اقتصادي ما لم ينفذوا ما أمر به .

آيات للسائلين



﴿ قَالَ مَعَاذَ ٱللَّهِ أَن نَّأَخُذَ إِلَّا مَن وَجَدْنَا مَتَنعَنَا عِندَهُۥ إِنَّا إِذًا لَّظَالِمُونَ ٧٠٠ وتأمل قول يوسف ﴿ قَالَ مَعَاذَ ٱللَّهِ أَن نَّأَخُذَ إِلَّا مَن وَجَدْنَا مَتَعَنَا عِندَهُ ۚ ﴾ ولم يقل : إلا من سرق - وهو أخصر قولا- تحرياً للصدق، فإن الأخ لم يكن سارقاً بوجه، وكان المتاع عنده حقًا، فالكلام من أحسن المعاريض وأصدقها .

بدائع التفسير



﴿ فَهَدَأَ بِأَوْعِيَتِهِمْ قَبْلَ وِعَآءِ أَخِيهِ ثُمَّ ٱسْتَخْرَجَهَا مِن وِعَآءِ أَخِيهِ كَذَلِكَ كِدُنَا لِيُوسُفَ مَا كَانَ لِيَأْخُذَ

أَخَاهُ فِي دِينِ ٱلْمَلِكِ إِلَّا أَن يَشَاءَ ٱللَّهُ نَرْفَعُ دَرَجَنتِ مَّن نَشَاءً وَفَوْقَ كُلِّ ذِى عِلْمٍ عَلِيمٌ الله فكاد الله له أحسن كيد وألطفه وأعدله ،بأن جمع بينه وبين أخيه، وأخرجه من أيدي إخوته بغير اختيارهم ،كما أخرجوا يوسف من يد أبيه بغير اختياره ،وكاد له عوض كيد المرأة بأن أخرجه من ضيق السجن إلى فضاء الملك، ومكنه في الأرض يتبوأ منها حيث شاء، وكاد له في تصديق النسوة اللاتي كذبنه وراودنه حتى شهدن ببراءته وعفته، وكاد له تكذيب امرأة العزيز لنفسها واعترافها بأنها هي التي راودته وأنه من الصادقين، فهذه عاقبة من صبر على كيد الكائد بغياً وعدواناً.

بدائع التفسير



## ﴿ نَرْفَعُ دَرَجَتِ مَّن نَّشَآةُ وَفَوْقَ كُلِّ ذِى عِلْمٍ عَلِيمٌ اللهُ ﴾

في هذه الآية بيان فضيلة العلم ،علم الأحكام والشرع ، وعلم تعبير الرؤيا ، وعلم التدبير والتربية ، وأنه أفضل من الصورة الظاهرة ،ولو بلغت في الحسن جمال يوسف ، فإن يوسف بسبب جماله – حصلت له تلك المحنة والسجن، وبسبب علمه حصل له العز والرفعة والتمكين في الأرض ،فإن كل خير في الدنيا والآخرة من آثار العلم وموجباته.

تيسير الكريم الرحمن



﴿ يَكَنِينَ ٱذْهَبُواْ فَتَحَسَّسُواْ مِن يُوسُفَ وَأَخِيهِ وَلَا تَأْيُّسُواْ مِن زَوْجِ ٱللَّهِ ۚ إِنَّهُ, لَا يَأْيُّكُم مِن رَّوْجِ ٱللَّهِ إِلَّا ٱلْقَوْمُ ٱلْكَنِفِرُونَ ﴿ ﴾ ﴾

إن سم التشاؤم الذي يحاول المنافقون دسه للمنتمين لهذا الدين له ترياق جدير بإبطاله إلا وهو تقوية اليقين بمعية الله تعالى وتوفيقه للمتوكلين الصادقين في صفوف المسلمين، فلنشق بأن الذي يخرج اللبن من بين الفرث والدم قادر على إخراج النصر من رحم البأساء والضراء.

آيات للسائلين ـ باختصار



## ﴿ قَالَ هَلْ عَلِمْتُم مَّا فَعَلْتُم بِيُوسُفَ وَأَخِيدِ إِذْ أَنتُمْ جَلِهِلُونَ ١٩٠٠ ﴾

قيل :من تلطفه بهم قوله: ﴿ إِذْ أَنتُمْ جَهِلُونَ ﴾ كالاعتذار عنهم ، لأن فعل القبيح على جهل بمقدار قبحه ، أسهل من فعله على علم. وهم ولو ضربوا في طرق الاعتذار لم يُلفوا عذراً كهذا . محاسن التأويل



## ﴿ قَالُواْيَتَأَبَانَا ٱسۡتَغۡفِرۡ لَنَا ذُنُوبَنَاۤ إِنَّا كُنَّا خَطِينَ ﴿ ۚ قَالَ سَوۡفَ ٱسۡتَغۡفِرُ لَكُمۡ رَبِّئٓ ۚ إِنَّهُۥ هُوَ ٱلْعَفُورُ ٱلرَّحِيمُ ﴿ اللَّهُ ﴾

قال المهايمي ّ: صرّ حوا بالذنوب دون الله ،لمزيد اهتهامهم بهـا، وكـأنهم غلـب علـيهم النظـر إلى قهـره . وصّرح يعقوب بذكر الرب دون الذنوب، إذ لا مقدار لها بالنظر إلى رحمته التي ربّى بها الكل .انتهى . وهذا من دقائق لطائف التنزيل ومحاسنها فيه.

محاسن التأويل

﴿ وَكَأَيِّن مِّنْ ءَايَةٍ فِي ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ يَمُرُّونَ عَلَيْهَا وَهُمْ عَنْهَا مُعْرِضُونَ ١٠٠٠ ﴾ كم للإنسان من آيات وعبر في السهاوات والأرض فيعرض عنها! خلقت لنا الأبصار والأسهاع والعقول لننظر ماذا في السموات والأرض مما ذرأ المبدع في الكون ،فأعرض العقلاء فضلاً عن العامة! فها للعامة لا يتعلمون؟ وما لذوي البصائر لا ينصحون ولا يبينون ؟ وما للناس لا يكادون يفقهون؟ محاسن التأويل ـ باختصار



## ﴿ وَمَا يُؤْمِنُ أَكْثَرُهُم بِأَللَّهِ إِلَّا وَهُم مُّشْرِكُونَ نَنْ ﴾

تحذير من الشرك الخفي الذي يدب إلى قلب الإنسان، أخفى من دبيب النمل ، إن الآية تتحدث عن المؤمنين، لكنها لا تبرئهم من وقوع الشرك منهم.

﴿ لَقَدْ كَانَ فِي قَصَصِهِمْ عِبْرَةٌ لِأَوْلِي ٱلْأَلْبَبِ مَا كَانَ حَدِيثًا يُفْتَرَكَ وَلَكِن تَصْدِيقَ ٱلَّذِي بَيْنَ يَكَذَيْهِ وَتَقْصِيلَ كُلِّ شَيْءٍ وَهُدًى وَرَحْمَةً لِقَوْمِ يُؤْمِنُونَ ﴿ اللهِ }

والعبرة من الاعتبار والاتعاظ والتذكر. وإذا تأملت الآية السابعة ﴿ فَ لَقَدُكَانَ فِي يُوسُفَ وَإِخْوَتِهِ عَايَثُ لِلسَّآبِلِينَ ﴿ وَالآية الأخيرة : ﴿ لَقَدُكَانَ فِي قَصَصِهِمْ عِبْرَةٌ لِلْأُولِي ٱلْأَلْبَ ﴾ والآية الأخيرة : ﴿ لَقَدُكَانَ فِي قَصَصِهِمْ عِبْرَةٌ لِلْأُولِي ٱلْأَلْبَ الذي وما بينها و ما قبلها من آيات وجدت بعضها يصدق بعضاً، ووجدت في ما بينها الإكسير الذي يمكن أن يكون له عظيم الأثر في حياة الأمة إذا أخذت به كها أخذ به محمد عليه ، وإذا تأثرت به كها تأثر السلف .

### آيات للسائلين

فتأمل كيف كانت هذه السورة يقرؤها القارئون، ويسمعها الجاهلون، وهم عن آياتها معرضون! فإذا سمعوا صوتاً حسناً ظنوا أن هذا هو جمال القرآن ، فقالوا للقارئ: سبحان من أعطاك! وفرحوا بها عندهم من العلم بظواهر ورونق القراءة أو مجرد التفسير ومعرفة القصة، ولم ينظروا إلى الحكم المودعة فيها! فقبح الجهل! يترك الرجل أعمى وإن لبس الحلل وارتدى ثياب الفخار الكاذب والسراب الخادع.



# سِنُونَةُ السِّعَانِ السَّعَانِ السَّعَانِ السَّعَانِ السَّعَانِ السَّعَانِ السَّعَانِ السَّعَانِ السَّعَانِ ا

سورة الرعد من السور المكية موضوعها التوحيد ، ومسرح آياتها السموات والأرض ، وما فيها من بدائع الخلق ودلائل القدرة .

من لطائف التفسير

(الله أكبر) إذا طرقت سمعك فتذكر هذه المعاني التي في قوله جل وعلا: ﴿ النَّهِ مَكَ مَ السَّمَوَ تِبِغَيْرِ عَمَدِ مَرَوْنَهَا أَثُمُ السَّمَوَى عَلَى الْعَرْشُ وَسَخَرَ الشَّمْسَ وَالْقَمَرُ كُلُّ يَجْرِى لِأَجَلِ مُّسَمَّى يُكَبِّرُ الْأَمْرَ يُفَصِّلُ الْآيَكِتِ لَعَلَكُم مَوْقِنَوْنَ فَى عَلَى الْعَرْشُ وَسَخَرَ الشّه أكبر)، بلقاً وَيَعْدُ وَقِنُونَ فَى ﴿ الرعد: ٢ ، تذكر هذه العظمة، وتذكر هذه الصفات عند قولك: (الله أكبر)، فإن الله سبحانه وتعالى قد ملأ كتابه الحكيم بصفاته العظيمة وأفعاله الجليلة وأسمائه الحسنى؛ ليحيا تعظيمه جل وعلا في قلوب عباده، وليقفوا على شيء مما يتصف به ربهم سبحانه وبحمده، فيزدادوا له محبة وتعظيماً، وبذلك يتحقق لهم كمال العبودية، فالعبودية لله جل وعلا تقوم على هذين القطبين: على قطب المحبة لله جل وعلا، وعلى قطب التعظيم.

الشيخ. خالد المصلح



﴿ وَهُوَ ٱلَّذِى مَدَّ ٱلْأَرْضَ وَجَعَلَ فِيهَا رَوَسِيَ وَأَنْهَٰزًا ۗ وَمِن كُلِّ ٱلثَّمَرَاتِ جَعَلَ فِيهَا زَوْجَيْنِ ٱثْنَيْنِ ۖ يُغْشِى ٱلنَّهَارَ ۚ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآيَئتِ لِقَوْمِ يَتَفَكَّرُونَ ۞ ﴾

من دلائل قدرة الله في الأرض أنه مدها ليستقر عليها البشر ، وجعل لها جبالاً وأنهاراً، والفرق بين الجبال و الأنهار في حفظ توازن الأرض: أن الجبال توازِنها وهي ثابتة، والأنهار تحدث توازُنها وهي جارية ، وكل ذلك يحتاج إلى تفكير عميق لإدراك عظيم القدرة ، والوصول من أثنائها إلى الوحدانية .

من لطائف التفسير ـ باختصار



﴿ وَيَسْتَعْجِلُونَكَ بِالسَّيِتَةِ قَبْلَ الْحَسَنَةِ وَقَدْ خَلَتْ مِن قَبْلِهِمُ ٱلْمَثْلَثُ وَإِنَّ رَبَّكَ لَذُو مَغْفِرَةٍ لِلنَّاسِ عَلَى ظُلْمِهِمُ وَإِنَّ رَبَّكَ لَشُويدُ ٱلْحِقَابِ ۞ ﴾

وقد أكد ربك مقطع المغفرة بثلاث مؤكدات وهي : إنّ ، واللام، و إطناب المبالغة - ﴿ عَلَىٰ ظُلُمِهِم ۗ كَالَهُ مقطع العقوبة ظُلُم هِم أَن الله ما الله الله على أنه إلى المغفرة أقرب، خصوصاً وقد قدم المغفرة على العقوبة ، ولا غرو فهو جل جلاله أهل التقوى و أهل المغفرة.

من لطائف التفسير



﴿ لَهُ مُعَقِّبُتُ مِّنَ بَيْنِ يَدَيْهِ وَمِنْ خَلْفِهِ عَكَفَظُونَهُ مِنْ أَمْرِ ٱللَّهِ إِنَّ ٱللَّهَ لَا يُغَيِّرُ مَا بِقَوْمٍ حَتَّى يُغَيِّرُواْ مَا بِأَنفُسِمٍ مُّ وَإِذَا أَرَادَ ٱللَّهُ بِقَوْمٍ سُوّءًا فَلَا مَرَدَّ لَهُ وَمَا لَهُ مَ مِّن دُونِهِ مِن وَالٍ اللهِ اللهِ عَنْ اللهُ عَمْدَ اللهُ عَمْدُ وَلَهُ عَلَيه بعضهم بعضاً ، كلما ذهب بدل جاء بدل آخر يثبتونه ويأمرونه بالخير ويحضونه عليه ، يعقب بعضهم بعضاً ، كلما ذهب بدل جاء بدل آخر يثبتونه ويأمرونه بالخير ويحضونه عليه ، ويعدونه بكرامة الله ويصبرونه ، ويقولون : إنها هو صبر ساعة وقد استرحت راحة الأبد .

بدائع التفسير



﴿ جَنَّتُ عَدْنِ يَدُّخُلُونَهَا وَمَن صَلَحَ مِنْ ءَابَآمِهِمْ وَأَزْوَجِهِمْ وَذُرِيَّتِهِمْ وَٱلْمَلَتِهِكَةُ يَدُّخُلُونَ عَلَيْهِم مِّن كُلِّ بَابِ ۞ قال أبو السعود: وفي التقييد بالصلاح قطع للأطهاع الفارغة لمن يتمسك بمجرد حبل الأنساب. محاسن التأويل



﴿ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَتَطْمَعِنُ قُلُوبُهُم بِذِكْرِ ٱللَّهِ ٱلَّا بِذِكْرِ ٱللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ الله عَلَى وذكره البتة، وأما ما عداه فالطمأنينة إليه غرور والثقة بــه هذا لا يتأتى بشيء سوى الله تعالى وذكره البتة، وأما ما عداه فالطمأنينة إليه غـرور والثقــة بــه

عجز، قضى الله سبحانه وتعالى قضاء لا مرد له أن من اطمأن إلى شيء سواه أتاه القلق والانزعاج والاضطراب من جهته كائناً من كان ، ليعلم عباده وأولياؤه أن المتعلق بغيره مقطوع ، والمطمئن إلى سواه عن مصالحه ومقاصده مصدود وممنوع.

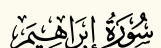
الروح \_ باختصار



﴿ وَكَذَٰلِكَ أَنزَلْنَهُ حُكُمًا عَرَبِيّاً وَلَهِنِ ٱتَّبَعْتَ أَهُوٓآءَهُم بَعْدَمَا جَآءَكَ مِنَ ٱلْعِلْمِ مَا لَكَ مِن ٱللَّهِ مِن وَلِيّ وَلَا وَاقِ اللهُ ﴾

وهذا وعيد لأهل العلم أن يتبعوا سبل أهل الضلالة بعد ما صاروا إليه من سلوك السنة النبوية والمحجة المحمدية، على من جاء بها أفضل الصلاة والسلام.

تفسير ابن كثير



إن سورة إبراهيم من السور المكية ذات الوحدة الموضوعية البارزة حيث يدور رحاها حول ترسيخ رسالة التوحيد باعتبارها دعوة الرسل أجمعين، ولقد كانت الوحدة الموضوعية لهذه السورة من مظاهر الإعجاز القرآني لغةً وموضوعًا وأسلوبًا ومنهجًا جليةً واضحةً لمن تدبر فيها. أساليب التربية والدعوة والتوجيه من خلال سورة إبراهيم

### 

﴿ الْرَّ كِتَبُّ أَنزَلْنَهُ إِلَيْكَ لِنُخْرِجَ ٱلنَّاسَ مِنَ ٱلظُّلُمَاتِ إِلَى ٱلنُّورِ بِإِذْنِ رَبِّهِمْ إِلَى صِرَطِ الْمَاتِ إِلَى ٱلنُّورِ بِإِذْنِ رَبِّهِمْ إِلَى صِرَطِ الْمَاتِيزِ ٱلْحَمِيدِ اللهُ ﴾

في ذكر ﴿ ٱلْعَزِيزِ ٱلْحَمِيدِ ﴾ بعد ذكر الصراط الموصل إليه، إشارة إلى أن من سلكه فهو عزيز بعز الله ،قوى، ولو لم يكن له أنصار إلا الله، محمود في أموره ،حسن العاقبة .

تيسير الكريم الرحمن



﴿ وَمَاۤ أَرْسَلْنَا مِن رَّسُولٍ إِلَّا بِلِسَانِ قَوْمِهِ - لِيُسَبِّنَ لَمُنَّ فَيُضِلُّ ٱللَّهُ مَن يَشَآءُ وَيَهْدِى مَن يَشَآءُ وَهُو ٱلْمَزِيزُ ٱلْحَكِيمُ اللَّهُ ﴾

ونزول القرآن بلسان عربي إيذان بأن الله جل جلاله سيحرس اللغة العربية إلى يوم القيامة ،ويرد عن حماها كيد كل متآمر حقود على القرآن والإسلام، وهذا ما أثبتته الأحداث عبر القرون المتتابعة ،فقد انقرضت لغات رغم حرص أهلها عليها، وبقيت اللغة العربية رغم تفريط أهلها .

من لطائف التفسير



﴿ وَوَيْكُ لِلْكَنْفِرِينَ مِنْ عَذَابِ شَدِيدٍ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ مَنْ عَذَابِ شَدِيدٍ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ مَا الْأَخِرَةِ وَيَعَمُدُ وَاللَّهُ مَا عَلَى الْآخِرَةِ وَيَعَمُدُ وَاللَّهِ وَيَبْغُونَهَا عِوَجًا أَوْلَئِكَ فِي ضَلَالٍ بَعِيدٍ ﴿ اللَّهُ مَا عَلَى الْآخِورَةِ وَيَبْغُونَهَا عِوَجًا أَوْلَئِكَ فِي ضَلَالٍ بَعِيدٍ ﴿ اللَّهُ مَا عَلَى الْآخِورَةِ وَيَبْغُونَهَا عِوجًا أَوْلَئِكَ فِي ضَلَالٍ بَعِيدٍ ﴿ اللَّهُ مَا عَلَى اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَى اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّلَّاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّاللَّهُ اللللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللللَّهُ الللَّهُ الللَّالَاللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّالَةُ الللَّهُ الللَّهُ

وهذا المعوِّق - حب الدنيا على الآخرة - يمكن اعتباره في الحقيقة الداء الأصيل لكل من وضع أمام الدعوة عائقًا أو اعترض طريقها بعقبة أو نحوها، فالذي يعمل للدنيا يتخبط في كل أوديتها ويسير وراء كل هوى، فكلها عارض الشرعُ ودعوةُ الحق هواه أخذ يضع من العوائق والعقبات ما يحجب دعوة الحق عنه لتخليَّ بينه وبين هواه.

أساليب التربية والدعوة والتوجيه من خلال سورة إبراهيم



﴿ يَتَجَرَّعُهُ وَلَا يَكَادُ يُسِيغُهُ وَيَأْتِيهِ ٱلْمَوْتُ مِن كُلِّ مَكَانِ وَمَا هُوَ بِمَيِّتٍ وَمِن وَرَآبِهِ عَذَابُ غَلِيظُ اللهُ ﴿ اللهِ عَذَابُ غَلِيظُ اللهِ ﴾

يتغصصه ويتكرهه أي يشربه قهراً و قسر الايضعه في فمه حتى يضربه الملك بمطراق من حديد، كما قال تعالى: ﴿ وَلَهُمُ مَّقَامِعُ مِنْ حَدِيدٍ اللهِ .

تفسير ابن كثير



﴿ مَّثَلُ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ بِرَبِهِمْ أَعْمَالُهُمْ كَرَمَادٍ ٱشْتَدَّتْ بِهِ ٱلرِّيحُ فِي يَوْمٍ عَاصِفٍ لَا يَقْدِرُونَ مِمَّا كَسَبُواْ عَلَى شَيْءٍ ذَالِكَ هُو ٱلضَّلَالُ ٱلْبَعِيدُ ﴿ اللَّهُ لَا اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّ

في تشبيهها بالرماد سر بديع، وذلك للتشابه الذي بين أعمالهم ،وبين الرماد في إحراق النار وإذهابها لأصل هذا وهذا ، فكانت الأعمال التي لغير الله، وعلى غير مراده طعمة للنار ، وبها تسعر النار على أصحابها، وينشئ الله سبحانه لهم من أعمالهم الباطنة ناراً وعذاباً. فهم وأعمالهم وما يعبدون من دون الله وقود النار.

بدائع التفسير ـ باختصار



﴿ وَبَرَزُواْ بِلّهِ جَمِيعًا فَقَالَ الضَّعَفَتُواْ لِلّذِينَ اسْتَكُبُرُواْ إِنّا كُمّ بَعًا فَهَلْ أَنتُم مُّغَنُونَ عَنّا مِنْ عَذَابِ اللّهِ مِن شَيْءً قِالُواْ لَوْ هَدَىنَا اللّهُ لَمَدَيْنَكُم مُّ سَوَآءً عَلَيْنَا أَجَزِعْنَا أَمْ صَبَرْنَا مَالْنَامِن مَّحِيصِ اللّه مِن اللطائف البلاغية في الآيات: تنوع الأساليب فيها على حسب أصحابها، فالضعفاء في أسلوبهم انكسار كها كان حالهم من المذلة في الدنيا، والجملة التي يقولونها تعكس ذلك الانكسار: ﴿ إِنّا كُمْ بَعًا فَهَلْ أَنتُه مُّغْنُونَ عَنّا مِنْ عَذَابِ اللّهِ مِن شَيْءٍ ﴾ ، أما الذين استكبروا ففي أسلوبهم ضيق وسآمة كها كان فيهم أيام الحياة ضيق وسآمة ، واستمع إلى الجملة التي يقولونها طافحة بذلك الضيق: ﴿ لَوْ هَدَىنَا اللّهُ لَمُدَيْنَا اللّهُ لَمُدَيْنَا اللّهُ لَمُذَيْنَا اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ

من لطائف التفسير

### **→ (16/2/2) (-**

﴿ وَإِذْ قَالَ إِبْرَهِيمُ رَبِّ اجْعَلُ هَاذَا ٱلْبَلَدَ ءَامِنَا وَاجْنُبْنِي وَبَنِيَ أَن نَعْبُدَ ٱلْأَصْنَامَ ﴿ ﴾ كان إبراهيم التميمي يقول: ﴿ وَاجْنُبْنِي وَبَنِيَ أَن نَعْبُدَ ٱلْأَصْنَامَ ﴿ وَاجْنُبْنِي وَبَنِيَ أَن نَعْبُدَ ٱلْأَصْنَامَ ﴿ وَاجْنُبْنِي وَبَنِيَ أَن نَعْبُدَ ٱلْأَصْنَامَ ﴿ ﴾.

أيسر التفاسير



## ﴿ وَإِذْ قَالَ إِبْرَهِيمُ رَبِّ ٱجْعَلْ هَٰذَا ٱلْبَلَدَ ءَامِنًا ﴾

المربي الناجح هو الذي يتخير لناشئته البيئة الصالحة التي تعزز فيهم التزام أمر الله وتعين عليه، وتنفرهم من مخالفة أمره ولا تروج لباطل أهل الزيغ، تأمل معي الإشارة إلى هذا في قوله تعالى: ﴿ وَإِذْ قَالَ إِبْرَهِيمُ رَبِّ الجَعَلُ هَاذَا ٱلْبَلَدَ عَامِنًا ﴾، قلت: وأي أمنٍ أعظم من أن يعلو صوت التوحيد فلا يسمع صوت سواه، ولا يضر بعد ذلك أن يكون المكان: ﴿ غَيرُ ذِي زَرْع ﴾ طالما أن كلمة التوحيد ظاهرة وبيئة التربية صافية نقية لا صولة للشيطان فيها ولا جولة.

أساليب التربية والدعوة والتوجيه من خلال سورة إبراهيم



# سُورَةُ الْخِيْرَ

## ﴿ إِنَّا نَحْنُ نَزَّلْنَا ٱلدِّكْرَ وَإِنَّا لَهُ لَحَيْظُونَ ١٠٠ ﴾

يستعمل الحق جل جلاله أساليب التوكيد المتلاحقة ، فهنا كلمات فيها خمسة أساليب من أساليب التوكيد ف ﴿ إِنَّا ﴾ تفيد التوكيد و ﴿ نَحُنُ ﴾ يعرب توكيداً لفظياً ، و ﴿ نَزَّلْنَا ﴾ أسلوب توكيد ، وكلمة ﴿ إِنَّا ﴾ الثانية توكيد ، لأن وزن فعّل يفيد التوكيد، وفي تقديم كلمة ﴿ لَهُ ﴾ توكيد، واللام في ﴿ لَحَفِظُونَ ﴾ مؤكدة .

وقد حقق الله جل جلاله وعده بحفظ القرآن رغم المؤامرات عبر التاريخ.

من لطائف التفسير

### **→ (30 0%) ~**

## ﴿ وَنَرَعْنَا مَا فِي صُدُورِهِم مِّنْ غِلِّ إِخْوَنَّا عَلَىٰ شُرُرٍ مُّنَقَدِ إِلَيْنَ اللَّهُ ﴾

أخبرت عن تلاقي قلوبهم وتلاقي وجوههم ، وفي الصحيحين : « أخلاقهم على خَلْق رجل واحد ، على صورة أبيهم آدم عليه السلام ، ستون ذراعاً في السماء » رواه البخاري .

بدائع التفسير



﴿ ﴿ فَ نَيِّ عَبَادِي أَنِّهَ أَنَا ٱلْغَفُورُ ٱلرَّحِيمُ ﴿ إِنَّ وَأَنَّ عَذَابِي هُوَ ٱلْعَذَابُ ٱلْأَلِيمُ ﴿ ﴾ وقال : ﴿ أَعْ لَمُوا أَنَ اللَّهَ شَدِيدُ ٱلْعِقَابِ وَأَنَّ ٱللَّهَ عَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴾ فلم أمر أن ينبئ بدأ بالمغفرة ولما أخبر عن نفسه بدأ بالعقوبة ، لأن المقام مقام سلطان وعلو .

تفسير القرآن الكريم - ابن عثيمين



﴿ لَعَمْرُكَ إِنَّهُمْ لَفِي سَكْرَيْهِمْ يَعْمَهُونَ ﴿ اللَّ ﴾

بدائع التفسير

﴿ وَمَا خَلَقَنَا ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُمَاۤ إِلَّا بِٱلْحَقِّ وَإِنَّ ٱلسَّاعَةَ لَآنِيةٌ فَاصَفَح ٱلصَّفَح ٱلصَّفَح ٱلصَّفَح الصَّفَح الصَّفَح الصَّفَح الْخَمِيلُ ﴿ اللَّهُ إِنَّ رَبَّكَ هُو ٱلْخَلَتُ ٱلْعَلِيمُ ﴿ وَلَقَدْ ءَانَيْنَكَ سَبْعًا مِنَ ٱلْمَثَانِي وَٱلْقُرْءَاتَ ٱلْعَظِيمَ ﴿ اللَّهُ عَلِيلًا فَا الرَازِي : إنه تعالى لما صبّره أذى قومه وأمره بأن يصفح الصفح الجميل ،أتبع ذلك بذكر النعم العظيمة التي خصه بها ، لأن الإنسان إذا تذكر نعم الله عليه ، سهل عليه الصفح والتجاوز .

### ~ CC 550 «-

﴿ لَا تَمُدَّنَّ عَيْنَكَ إِلَى مَا مَتَعَنَا بِهِ الْوَرْجَا مِنْهُمْ وَلَا تَحْزَنُ عَلَيْهِمْ وَالْخَفِضْ جَنَاحَكَ لِلْمُؤْمِنِينَ ﴿ اللهِ قَالَ بعض العلماء كلاماً يكتب بهاء العينين ، قال : من أعطاه الله جل وعلا فهم القرآن ثم ظن مع ذلك أن أحداً من أهل الدنيا أعطي أفضل مما أعطي فقد عظم صغيراً وصغر عظيماً لأن الله قال : ﴿ وَلَقَدْ ءَائِينَكَ سَبْعًا مِنَ ٱلْمَثَانِي وَٱلْقُرْءَانَ ٱلْمَثَانِي وَٱلْقُرْءَانَ ٱلْمَثَانِي وَٱلْقُرْءَانَ ٱلْمَثَانِي وَٱلْقُرْءَانَ ٱلْمَثَانِي وَاللَّهُ مَا يَعْمَدُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْهُمْ اللهُ عَلَيْهُمْ اللهُ عَلَيْهُمْ اللهُ عَلَيْهُمْ اللهُ عَلَيْهِ وَاللَّهُ مَا يَعْمَلُونَ وَاللَّهُ عَلَيْهُمْ اللهُ عَلَيْهُمْ اللهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُمْ اللهُ عَلَيْهُمْ اللهُ عَلَيْهُمْ اللهُ عَلَيْهُمْ اللهُ عَلَيْهُمْ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُمْ اللهُ عَلْهُمْ اللهُ عَلَيْهُمْ اللهُ عَلَيْهُمْ اللهُ اللهُ عَلَيْهُمْ اللهُ عَلَيْهُمْ اللهُ عَلَيْهُمْ اللهُ عَلَيْهُمْ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُمْ اللهُ عَلَيْهُمْ اللهُ عَلَيْهُمْ اللهُ عَلَيْهُمْ اللهُ عَلَيْهُمْ اللهُ عَلَيْهُمْ اللَّهُ عَلَيْهُمْ اللَّهُمُ اللَّهُ عَلَيْهُمْ اللَّهُ عَلَيْهُمْ اللَّهُ عَلَيْهُمْ اللَّهُمْ اللَّهُمُ اللَّهُ عَلَيْهُمْ اللَّهُ عَلَيْهُمْ اللَّهُ عَلَيْهُمْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُمْ اللَّهُ عَلَيْهُمْ اللَّهُ عَلَيْهُمْ اللَّهُ عَلَيْهُمْ اللَّهُ عَلَيْهُمْ اللَّهُمُ اللَّهُ عَلَقُونُ اللَّهُ عَلَيْهُمْ اللَّهُ عَلَيْهُمْ اللَّهُ عَلَيْهُمْ اللَّهُ عَلَيْهُمْ اللَّهُ عَلَيْهُمْ اللَّهُمْ اللّهُ عَلَيْهُمْ اللَّهُ عَلَيْهُمْ اللَّهُ عَلَيْهُمْ اللَّهُ عَلَيْهُمْ اللَّهُ عَلَيْهُمْ اللَّهُمُ اللَّهُمْ اللَّهُمْ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمْ اللَّهُمْ اللَّهُمُ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّهُمُ اللَّهُ عَلَيْهُمْ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ الللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ اللللل

الشيخ: صالح المغامسي

﴿ إِنَّا كَفَيْنَكَ ٱلْمُسْتَهْزِءِينَ ١٠٠٠ ﴾

وقد فعل تعالى ، فإنه ما تظاهر أحد بالاستهزاء برسول الله علي وبها جاء به، إلا أهلكه الله ، وقتله شر قتلة .



# سُورَةُ النِّحَانَ

ذكر الله في هذه السورة إنعامه على عباده ، وتسمى (سورة النعم) ، فذكر في أولها أصول النعم التي لا بد منها ولا تقوم الحياة إلا بها ، وذكر في أثنائها تمام النعم .

مجموع الفتاوي



﴿ وَعَلَى ٱللَّهِ قَصْدُ ٱلسَّبِيلِ وَمِنْهَا جَاَبِرٌّ وَلَوْ شَاءً لَمُدَنِكُمْ أَجْمَعِينَ ١٠٠ ﴾

لما ذكر تعالى من الحيوانات ما يسار عليه في السبل الحسّية ، نبّه على الطرق المعنوية الدينية ، وكثيراً ما يقع في القرآن العبور من الأمور الحسية إلى الأمور المعنوية النافعة الدينية . كما قال تعالى: ﴿ وَتَكَزَّوْدُواْ فَإِنَ خَيْرَ الزَّادِ النَّقُوكَ ﴾ البقرة: ١٩٧.

ابن کثیر



﴿ وَإِن تَعُدُّواْ نِعْمَةَ ٱللَّهِ لَا تُحْصُوهَا أَإِنَ ٱللَّهَ لَغَفُورٌ رَّحِيمٌ ١١٠ ﴾

﴿ وَإِن تَعُدُّواْ نِعْمَتَ ٱللَّهِ لَا يَحْصُوهَا ۗ إِنَ ٱلْإِنسَانَ لَظَلُومٌ كَفَارٌ عَالَ ﴾ إبراهيم ٣٤ في سورة إبراهيم جاءت الآية في سياق وعيد وتهديد عقب قوله تعالى : ﴿ ﴿ أَلَمْ تَرَ إِلَى ٱلَّذِينَ بَدَّ لُواْ نِعْمَتَ ٱللَّهِ كُفُرًا وَأَحَلُّواْ قَوْمَهُمْ دَارَ ٱلْبَوَارِ ۞ ﴾ فكان المناسب لها تسجيل ظلمهم وكفرهم بنعمة الله . وأما آية النحل: جاءت خطاباً للفريقين ، كما كانت النعم المعدودة عليهم منتفعاً بها كلاهما . ثم كان من اللطائف أن قوبل الوصفان اللذان في آية سورة إبراهيم ﴿ لَظَ لُومٌ كَفَّارُ ﴾ بوصفين هنا ﴿ لَغَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴾ إشارة إلى أن تلك النعم سبب لظلم الإنسان وكفره ، وهي سبب لغفران الله ورحمته ، والأمر في ذلك منوط بعمل الإنسان .





## ﴿ وَإِن تَعُدُّواْ نِعْمَةَ ٱللَّهِ لَا يُحْصُوهَا ۗ ﴾

فالعباد عاجزون عن عد نعم الله عز وجل فضلاً عن القيام بواجب شكرها ، وكان الحسن البصري رحمه الله يقول: (من لم ير لله عليه نعمة في غير مطعم أو مشرب فقد قبل علمه وحضر عذابه) فأين نعمة الطعام والشراب من نعمة الهداية للإسلام ، وأين نعمة الطعام والشراب من نعمة المداية للإسلام ، وأين نعمة الطعام والشراب من التوفيق لمناجاة شرح الصدر لقيام الليل وصيام النهار، ثم أين نعمة الطعام والشراب من التوفيق لمناجاة رب الأرض والسهاوات والرضا به رباً وبالإسلام ديناً وبمحمد على نبياً ، وأين هذه النعمة من استشعار الأنس بالله ومحبته واللهج بذكره والشوق إلى لقائه .

خواطر إيمانية \_ باختصار



﴿ ثُمَّ يَوْمَ ٱلْقِيَامَةِ يُخْزِيهِمْ وَيَقُولُ أَيْنَ شُرَكَآءِي ٱلَذِينَ كُنتُمْ تُشَقُّوكَ فِيهِمْ قَالَ ٱلَّذِينَ أُوتُوا ٱلْمِامَ إِنَّ ٱلْمِذْيَ ٱلْمُومَ وَٱلسُّوَءَ عَلَى ٱلْكَنْفِرِينَ اللهِ

وفي هذا فضيلة أهل العلم ، وأنهم الناطقون بالحق في هذه الدنيا ، ويوم يقوم الأشهاد ، وأن لقولهم اعتباراً عند الله وعند خلقه .

تيسير الكريم الرحمن



﴿ ﴿ وَقِيلَ لِلَّذِينَ ٱتَّقَوَّا مَاذَآ أَنزَلَ رَبُّكُمْ قَالُواْ خَيْراً لِلَّذِينَ ٱخۡسَنُواْ فِي هَاذِهِ ٱلدُّنْيَا حَسَنَةٌ وَلَدَارُ الْكَافِرَةِ وَلَدُارُ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ اللَّهُ وَلَدَارُ الْكَافِرَةِ عَنْرُ وَلَا اللَّهِ عَنْ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ وَلَدَارُ اللَّهُ عَنْ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ الللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّل

تكرر هذا المعنى في هذه السورة دون غيرها في أربعة مواضع لسر بديع ، فإنها سورة النعم التي عدد الله سبحانه فيها أصول النعم وفروعها ، فعرف عباده أن لهم عنده في الآخرة من النعم أضعاف هذه بها لا يدرك تفاوته ، وإن هذه من بعض نعمه العاجلة عليهم ، وأنهم إن أطاعوه زادهم إلى هذه النعم نعماً أخرى ، ثم في الآخرة يوفيهم أجور أعمالهم تمام التوفية .

بدائع التفسير



## ﴿ ٱلَّذِينَ صَبَرُواْ وَعَلَىٰ رَبِّهِمْ يَتُوكَّلُونَ ١٤ ﴾

الصبر والتوكل ملاك الأمور كلها ، فها فات أحداً شيء من الخير إلا لعدم صبره ، وبذل جهده فيها أريد منه ، أو لعدم توكله واعتماده على الله .

تيسير الكريم الرحمن

## ﴿ وَلَهُ مَا فِي ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ وَلَهُ ٱلدِّينُ وَاصِبًا أَفَعَيْرَ ٱللَّهِ نَنْقُونَ (٥٠) ﴾

له جل وعلا الطاعة والذل والخضوع دائماً ، لأنه لا يضعف سلطانه ، ولا يعزل عن سلطانه ، ولا يموت ، ولا يغلب ، ولا يتغير له حال بخلاف ملوك الدنيا ، فإن الواحد منهم يكون مطاعاً ، ثم بعد برهة من الزمن يعزل أو يموت .

أضواء البيان \_ باختصار



﴿ وَلَوْ يُوَاخِذُ ٱللَّهُ ٱلنَّاسَ بِظُلْمِهِم مَّا تَرَكَ عَلَيْهَا مِن دَآبَةٍ وَلَكِن يُؤَخِّرُهُمْ إِلَىٓ أَجَلِ مُسَمَّى فَإِذَا جَآءَ أَجَلُهُمْ لَا يَسْتَغُخِرُونَ سَاعَةً وَلَا يَسْتَقْدِمُونَ اللهِ

ذكر جل وعلا في هذه الآية الكريمة أنه لو عاجل الخلق بالعقوبة لأهلك جميع من في الأرض . ولكنه حليم لا يعجل بالعقوبة ، لأن العجلة من شأن من يخاف فوات الفرصة ، ورب السهاوات والأرض لا يفوته شيء أراده.

أضواء البيان



﴿ وَٱللَّهُ أَنزَلَ مِنَ ٱلسَّمَآءِ مَآءَ فَأَحْيَا بِهِ ٱلْأَرْضَ بَعْدَ مَوْتِهَأً إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآيَةٌ لِقَوْمِ يَسْمَعُونَ ۞ . . . ثُمَّ كُلِي مِن كُلِّ ٱلثَّمَرَتِ فَٱسۡلُكِي سُبُلَ رَبِّكِ ذُلُلاَّ يَخْرُجُ مِنْ بُطُونِهَا شَرَابٌ مُخْنَلِفُ ٱلْوَنُهُ. فِيهِ شِفَآهُ لِلنَّاسِ ۚ إِنَّ

## فِي ذَلِكَ لَآيَةً لِّقَوْمِ يَنْفَكَّرُونَ اللهُ ﴾

كل هذه الأشربة يتجلى فيها إعجاز الصنعة ، لأنها تخرج من أماكن لا يتصور خروجها منها كنزول الماء من السهاء بعد برق شديد الحرارة ، وخروج اللبن عذباً سائغاً من بين فرث ودم ، وخروج العصير حلواً من تراب الأرض ، وخروج العسل شافياً شهداً من حشرة ، مع أن معظم الحشرات ضارة .

### ﴿ فِيهِ شِفَآءُ لِّلنَّاسِ ﴾

روي أن عوف بن مالك الأشجعي مرض فقيل له: ألا نعالجك؟ فقال: ائتوني بالماء ، فإن الله تعالى يقول: ﴿ وَنَزَّلْنَا مِنَ ٱلسَّمَآءِ مَآءً مُّبَكِرًا ﴾ (ق: ٩) ثم قال: ائتوني بعسل ، فإن الله تعالى يقول: ﴿ مِن شَجَرَةٍ مُّبَكِرَكَةِ ﴾ يقول: ﴿ فِيهِ شِفَآءٌ لِلنَّاسِ ﴾ وائتوني بزيت ، فإن الله تعالى يقول: ﴿ مِن شَجَرَةٍ مُّبَكِرَكَةٍ ﴾ (النور: ٣٥) فجاءوه بذلك كله فخلطه جميعاً ثم شربه فبرئ .

### الجامع لأحكام القرآن

من لطائف التفسير

﴿ وَاللَّهُ خَلَقَكُمُ ثُوَّ يَنُوفَ نَكُمُ وَمِنكُمْ مَن يُردُّ إِلَى أَرْذَكِ الْعُمُرِ لِكَىٰ لَا يَعْلَمَ بَعْدَ عِلْمِ شَيْعًا إِنَّ اللّهَ عَلِيمٌ قَدِيرٌ ﴿ ﴾ عن ابن عباس - رضي الله عنها - قال: ( من قرأ القرآن لم يرد إلى أرذل العمر ، وذلك قوله: ﴿ ثُمَّ عَن ابن عباس - رضي الله عنها - قال: إلا الذين قرأوا القرآن ) . رواه الحاكم وقال: صحيح الإسناد. ودُدْنَهُ أَسْفَلَ سَفِلِينَ ﴿ ﴾ إِلّا الذّينَ ءَامَنُوا ﴾ ، قال: إلا الذين قرأوا القرآن ) . رواه الحاكم وقال: صحيح الإسناد. صحيح الترغيب والترهيب للألباني

### **→ (300%)> «**

﴿ وَاللَّهُ أَخْرَجَكُم مِّنْ بُطُونِ أُمَّهَا تِكُمْ لَا تَعَلَمُونَ شَيْتًا وَجَعَلَ لَكُمُ السَّمْعَ وَالْأَبْصَارَ وَالْأَفْدِدَةُ لَا لَعَلَّمُ مَا لَا تَعَلَمُونَ شَيْتًا وَجَعَلَ لَكُمُ السَّمْعَ وَالْأَبْصَارَ وَالْأَفْدِدَةُ لَا تَعْلَمُونَ اللَّهُ اللَّهُ السَّمْعَ وَالْأَبْصَارَ وَالْأَفْدِدَةُ لَا تَعْلَمُونَ اللَّهُ اللَّاللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّاللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الل

قدم السمع على البصر ، لأن أكثر ما ينسب الناس أقوالهم إلى السمع ، ولأن إدراك السمع أعظم وأشمل من إدراك البصر ، وذلك أن البصر إنها يدرك به ما كان في مواجهته خاصة ، أما السمع

فيدرك به جميع المسموعات التي تطرقه من جميع الجهات ، وأيضاً فإن البصر لا يدرك به إلا الأجسام والأجرام ، بخلاف السمع ، فإن العبد يدرك به الأمور الحاضرة والغائبة مما أُخبر عنه . الشيخ : خالد السبت

﴿ ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ يَأْمُرُ بِٱلْعَدُلِ وَٱلْإِحْسَانِ وَإِيتَآيِ ذِى ٱلْقُرْفَ وَيَنْهَىٰ عَنِ ٱلْفَحْشَآءِ وَٱلْمُنكَرِ وَٱلْبَغْيُ يَعِظُكُمُ لَعَلَّكُمُ لَعَلَّكُمُ تَذَكَّرُونَ ﴿ ﴿ ﴾ وَٱلْبَغْيُ يَعِظُكُمُ لَعَلَّكُمُ لَعَلَّكُمُ تَذَكَّرُونَ ﴿ ﴾

قال ابن مسعود رضي الله عنه : إن أجمع آية في القرآن لخير أو لشر، آية في سورة النحل ﴿ ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ يَأْمُرُ بِٱلْعَدُلِ وَٱلْإِحْسَانِين .... (١٠) ...

تفسير الطبري

﴿ ثُمَّ إِنَّ رَبَّكَ لِلَّذِينَ هَاجَرُواْ مِنْ بَعَدِ مَا فَتِنُواْ ثُمَّ جَلَهَدُواْ وَصَبَرُوٓاْ إِنَ رَبَّكَ مِنْ بَعَدِهَا لَعَنْ فُورٌ رَّحِيمُ اللهُ ﴾ ومِنْ بَعَدِهَا لَعَنْ فُورٌ رَّحِيمُ اللهُ ﴾

يدخل في معناها كل من فتنه الشيطان عن دينه ، أو أوقعه في معصيته ، ثم هجر السيئات، وجاهد نفسه وغيرها من العدو ، وجاهد المنافقين بالأمر بالمعروف والنهي عن المنكر ، وغير ذلك وصبر على ما أصابه من قول أو فعل .

مجموع الفتاوي



﴿ وَلَا تَقُولُوا لِمَا تَصِفُ ٱلْسِنَنُكُمُ ٱلْكَذِبَ هَنذَا حَلَالٌ وَهَنذَا حَرَامٌ لِنَفْتَرُواْ عَلَى ٱللَّهِ ٱلْكَذِبَّ إِنَّ اللَّهِ ٱلْكَذِبُّ لِآلَةِ ٱلْكَذِبُ لَا يُقُلِحُونَ اللهِ اللَّهِ اللَّهِ الْكَذِبُ لَا يُقُلِحُونَ اللهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ الللللَّا اللللَّالَةُ اللَّالَا اللَّا الللَّاللَّا الللَّا الللَّهُ اللَّا ال

التجرؤ على الفتوى تجرؤ على الله عز وجل ، والتورع عن الفتوى بغير علم دليل على التقوى والورع . وقد كان السلف يكرهون التجرؤ على الفتيا والحرص عليها .

عن البراء قال : أدركت عشرين ومائة من الأنصار من أصحاب رسول الله يسأل أحـدهم المسألة ما منهم من رجل إلا ود أن أخاه قد كفاه .

وفي رواية: فيردها هذا إلى هذا وهذا إلى هذا حتى يرجع إلى الأول.

وقال عمر بن عبدالعزيز : أعلم الناس بالفتاوي أسكتهم ، وأجهلهم بها أنطقهم .

خواطر إيمانية \_ باختصار

### ~ (\$\frac{10}{10} \times \times \cdots

## ﴿ ثُمَّ أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ أَنِ ٱتَّبِعْ مِلَّةَ إِبْرَهِيمَ حَنِيفًا وَمَاكَانَ مِنَ ٱلْمُشْرِكِينَ اللهُ ﴾

قال الزمخشري: في ﴿ ثُمَّ ﴾ هذه ما فيها من تعظيم منزلة رسول الله على ، وإجلال محله ، والإيذان بأن أشرف ما أوتي خليل الله إبراهيم عليه السلام من الكرامة ، وأجل ما أولي من النعمة ، اتباع رسول الله على ملته ، من قِبَل أنها دلت على تباعد هذا النعت في المرتبة ، من بين سائر النعوت التي أثنى الله عليه بها .

محاسن التأويل

### ~ (\$\frac{1}{2}\tau\_0 \tau\_0 \

﴿ وَأَصْبِرْ وَمَاصَبْرُكَ إِلَّا بِٱللَّهِ وَلَا تَحَرَّنُ عَلَيْهِمْ وَلَا تَكُ فِي ضَيْقٍ مِّمَّا يَمُكُرُونَ ﴿ اللَّهُ وَلَا تَكُ فِي ضَيْقٍ مِّمَّا يَمُكُرُونَ ﴿ اللَّهُ عَلَيْهِمْ وَلَا تَكُ فِي ضَيْقٍ مِّمَّا يَمُكُرُونَ ﴿ اللَّهُ عَلَيْهِمْ وَلَا تَكُ فِي ضَيْقٍ مِّمَّا يَمُكُرُونَ ﴿ اللَّهُ عَلَيْهِمْ وَلَا تَكُ فِي ضَيْقٍ مِّمَّا يَمُكُرُونَ ﴿ اللَّهُ عَلَيْهِمْ وَلَا تَكُ فِي ضَيْقٍ مِّمَّا يَمُكُرُونَ ﴿ اللَّهُ عَلَيْهِمْ وَلَا تَكُ فِي ضَيْقٍ مِّمَّا يَمُكُرُونَ ﴿ اللَّهُ عَلَيْهِمْ وَلَا تَكُ فِي ضَيْقٍ مِّمَّا يَمُكُرُونَ ﴿ اللَّهُ عَلَيْهِمْ وَلَا تَكُ فِي ضَيْقٍ مِّمَا يَمُعُونَ اللَّهُ عَلَيْهِمْ وَلَا تَكُ فِي ضَيْقٍ مِمَّا يَمُعُمْ وَلَا تَكُ فَي عَلَيْهِمْ وَلَا تَكُ فَي ضَيْقٍ مِّمَا يَمُعُلِّكُمُ وَلَا تَكُ عَلَيْهِمْ وَلَا تَكُ فِي ضَيْقٍ مِّمَّا يَمُعَلَّا لَهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهِمْ وَلَا تَكُ فَي ضَيْقٍ مِنْ المَالُ ، فلا مال لي . وأوصيكم بخواتيم سورة النحل .

محاسن التأويل



# سُورَةُ الاستراغ

﴿ سُبْحَن ٱلَّذِي أَسْرَىٰ بِعَبْدِهِ - لَيُلًا مِّن ٱلْمَسْجِدِ ٱلْحَرَامِ إِلَى ٱلْمَسْجِدِ ٱلْأَقْصَا ٱلَّذِي بَنرَكْنَا حَوْلَهُ لِنُرِيَهُ مِنْ ءَايَنِنَأَ إِنَّهُ هُوَ ٱلسَّمِيعُ ٱلْبَصِيرُ (١) ﴾

بدأها الله تعالى بالتسبيح لأن هناك إشعار أن الحديث بعدها سيكون عن أمر عظيم لا يقدر عليه إلا الله ، والعلماء يعدون التسبيح الله أحد طريقين أثنى الله تعالى بهما على نفسه: إما التسبيح أو الحمد.

الشيخ:صالح المغامسي



### ﴿ لَيْلًا ﴾:

قيل سر قوله ﴿ لَيْلًا ﴾ إفادة تقليل الوقت الذي كان الإسراء والرجوع فيه . أي أنه كان في بعض الليل أخذاً من تنكيره.

وفي تخصيص الليل إعلام بفضله لأنه وقت السر والنجوى والتجلي الأسمى ، ولـذلك كـان أكثر عبادته علية بالليل.

محاسن التأويل - باختصار



﴿ وَكُلَّ إِنسَانِ ٱلَّذِمَناهُ طَهَرِهُ، فِي عُنْقِهِ ۗ وَنُغُرِجُ لَهُ، يَوْمَ ٱلْقِيامَةِ كِتَبَّا يَلْقَنهُ مَنشُورًا اللهُ ﴾ إنها خص العنق ، لأن عمله لا يخلو إما أن يكون خيراً أو شراً ، وذلك مما يزين أو يشين كالحلى والغل، فأضيف إلى الأعناق.

بدائع التفسير



## ﴿ ٱقْرَأْ كِنْبَكَ كَفَى بِنَفْسِكَ ٱلْيُوْمَ عَلَيْكَ حَسِيبًا اللهِ ﴾

قال بعض السلف: والله لقد أنصفك من جعلك حسيبًا على نفسك.

شرح رياض الصالحين

### ~ (1 C) (1 C

﴿ وَإِذَا آَرَدُنَا آَن نُهُمِلِكَ قَرْيَةً أَمَرُنَا مُتَرَفِهَا فَفَسَقُواْ فِهَا فَحَقَّ عَلَيْهَا الْقَوْلُ فَدَمَّرْنَاهَا تَدْمِيرًا ﴿ الْقَرِيةَ ) على أهلها زيادة تهويل وتفظيع ، إشارة إلى التنكيل بهم بهدم صروحهم ودورهم ، وطمس أثرهم ، وهو أوجع للقلب وأنكى للعدو . ولذلك أتى إثره بالمصدر المؤكد فقال : ﴿ تَدْمِيرًا ﴾ أي كلياً بحيث لم يبق لهم زرع أو ضرع .

محاسن التأويل

### 

﴿ وَمَنْ أَرَادَ ٱلْآخِرَةَ وَسَعَىٰ لَهَا سَعْيَهَا وَهُو مُؤْمِنُ فَأُوْلَئِكَ كَانَ سَعْيُهُم مَّشَكُورًا ﴿ اللَّهِ وَمَنْ أَرُادَ ٱلْآخِرة للسَّعِي : المشي دون العدو ، فسعي الآخرة هو الأعمال الصالحة لأنها سبب الحصول على نعيم الآخرة ، فالعامل للصالحات كأنه يسير سيراً سريعاً إلى الآخرة ليصل إلى مرغوبه منها .

التحرير والتنوير



﴿ كُلَّا نُمِدُ هَمَوُّلَآءِ وَهَمَوُّلَآءِ مِنْ عَطَآءِ رَبِّكَ وَمَاكَانَ عَطَآءُ رَبِّكَ مَعْظُورًا ﴿ كُلَّ نُمِدُ هَمَوُلَآءِ وَهَمَوْلَا مَنْ الله تعالى لم يترك خلقه من أثر رحمته حتى الكفرة منهم الذين لا يؤمنون بلقائه فقد أعطاهم من نعمة الدنيا على حسب ما قدر لهم وأعطى المؤمنين خيري الدنيا والآخرة. وذلك مصداق قوله: ﴿ وَرَحْمَتِي وَسِعَتَ كُلَّ شَيْءً ﴾ وقوله فيها رواه عنه نبيه على : ( إن

ودىك مطبعة لى قولى . ﴿ وَرَحْصَانِي وَمِنْكَ مِنْ مَنِي إِنَّ ۗ وَتُولِدُ لَيْهِ رُواهُ عَنْكَ بَيْكَ وَمِنْ ال



## ﴿ وَبِالْوَالِدَيْنِ إِحْسَنَا ﴾

هو: البر والإكرام قال ابن عباس: (لا تنفض ثوبك أمامهما فيصيبهما الغبار).

بر الوالدين-ابن الجوزي



## ﴿ وَٱخْفِضْ لَهُمَا جَنَاحَ ٱلذُّلِّي مِنَ ٱلرَّحْمَةِ وَقُل رَّبِّ ٱرْحَمْهُمَا كَمَّا رَبِّيَانِي صَغِيرًا ١٠٠٠ ﴾

ثم ارتقى في الوصاية بالوالدين إلى أمر الولد بالتواضع لهم اتواضعاً يبلغ حد الـذل لهم الإزالـة وحشة نفوسهما إن صارا في حاجة إلى معونة الولد ، لأن الأبوين يبغيان أن يكونا هما النافعين لولدهما . والقصد من ذلك التخلق بشكره على إنعامهما السابقة عليه .

وصيغ التعبير عن التواضع بتصويره على هيئة تذلل الطائر عندما يعتريه خوف من طائر أشد منه إذ يخفض جناحه متذللاً.

التحرير والتنوير

وعن هشام بن عروة، عن أبيه، في قوله تعالى: ﴿ وَٱخْفِضْ لَهُ مَاجَنَاحَ ٱلذُّلِّ مِنَ ٱلرَّحْمَةِ ﴾. قال: لا تمتنع من شيء أحباه.

وعن عبد الله بن عون، قال: (النظر إلى الوالدين عبادة).

بر الوالدين- ابن الجوزي



## ﴿ وَإِمَّا تُعْرِضَنَّ عَنْهُمُ ٱبْتِعَآءَ رَحْمَةٍ مِّن رَّبِّكَ تَرْجُوهَا فَقُل لَّهُمْ قَوْلًا مَّيْسُورًا

وهذا من لطف الله تعالى بالعباد ، أمرهم بانتظار الرحمة والرزق منه ، لأن انتظار ذلك عبادة ، وكذلك وَعْدُهُم بالصدقة والمعروف عند التيسر. ، عبادة حاضرة ، لأن الهم بفعل الحسنة حسنة ، ولهذا ينبغي للإنسان أن يفعل ما يقدر عليه من الخير ، وينوي فعل ما لم يقدر عليه ، ليثاب على ذلك ، ولعل الله ييسر له بسبب رجائه .

تيسير الكريم الرحمن



﴿ وَلَا نَقَفُ مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ عِلَمُ ۚ إِنَّ ٱلسَّمْعَ وَٱلْبَصَرَ وَٱلْفُؤَادَ كُلُّ أُوْلَيَهِكَ كَانَ عَنْهُ مَسَّعُولًا اللهِ فَي ذكر الفؤاد هنا مع السمع والبصر دليل على المؤاخذة على الأمور القلبية ، كما أن الإنسان يؤاخذ على ما يسمع ويبصر .

ففيها يتعلق بالقلب فإن الإنسان يؤاخذ على المعتقدات التي يعتقدها فيثاب على التوحيد ، ويعاقب على الشرك كما يؤاخذ على الأعمال القلبية الأخرى ، فيشاب على اليقين والرضا والتوكل ، ويعاقب على الأدواء التي تصيبه كالحسد والغل ونحو ذلك من سوء الظن ، وهكذا العزم المصمم على المعصية .

الشيخ: خالد السبت



﴿ وَقُل لِّعِبَادِى يَقُولُوا اللَّي هِيَ أَحْسَنُ إِنَّ الشَّيْطَانَ يَنزَغُ بَيْنَهُمُ إِنَّ الشَّيْطانَ كَاك لِلإِنسَنِ عَدُوًّا مُّبِينًا ﴿ وَقُل لِعِبَادِى يَقُولُوا اللَّهِ مِي الْحَمَى اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّا عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّ



﴿ قَالَ أَرَءَيْنَكَ هَذَا ٱلَّذِى كَرَّمْتَ عَلَى لَمِنْ أَخَّرْتَنِ إِلَى يَوْمِ ٱلْقِينَمَةِ لَأَحْتَنِكَنَ ذُرِّيَّتَهُ إِلَّا قَايِلًا اللهِ وَالاحتناكُ وضع الراكب اللجام في حنك الفرس ليركبه ويسيره ، فهو هنا تمثيل لجلب ذرية آدم إلى مراده من الإفساد والإغواء بتسيير الفرس على حسب ما يريد راكبه .

التحرير والتنوير



## ﴿ وَلَوْلَا أَن ثَبَّنْنَكَ لَقَدُ كِدتَ تَرْكَنُ إِلَيْهِمْ شَيْئًا قَلِيلًا اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ

فيها دليل على شدة افتقار العبد إلى تثبيت الله إياه ، وأنه ينبغي له أن لا يـزال متملقاً لربـه أن يثبته على الإيمان ، ساعياً في كل سبب موصل إلى ذلك ، لأن النبي علي وهو أكمل الخلق ، قال الله له : ﴿ وَلُوْلَا أَن ثَبَّنْكَ لَقَدُ كِدتُّ تَرْكَنُ إِلَيْهِمْ شَيْئًا قَلِيلًا الله له عَيره ؟!

تيسير الكريم الرحمن

### 

﴿ وَنُنَزِّلُ مِنَ ٱلْقُرْءَانِ مَا هُوَ شِفَآءٌ وَرَحْمَةٌ لِلْمُؤْمِنِينَ ۖ وَلَا يَزِيدُ ٱلظَّالِمِينَ إِلَّا خَسَارًا ١٠٠٠ ﴾ ولم يقل الله عز وجل ( وننزل من القرآن ما هو دواء ) فإن الدواء قد يصيب المحل ويحصل أثره ، وقد يتخلف لفقد شرط أو وجود مانع ، وأما القرآن فقد ذكر الله فيه النتيجة مباشرة : ﴿ وَنُنَزِّلُ مِنَ ٱلْقُرْءَانِ مَا هُوَشِفَآءٌ وَرَحْمَةٌ لِلْمُؤْمِنِينَ ﴾.

الشيخ خالد السبت

### **→ (30 %):> «**-

## ﴿ وَيَغِرُونَ لِلْأَذَقَانِ يَبْكُونَ وَيَزِيدُهُمْ خُشُوعًا ١٠٠٠ ﴾

في مسند الدارمي أبي محمد عن التيمي قال : من أوتيَ من العلم ما لم يبكه لخليق أ لا يكون قـ د أوتي علماً ، لأن الله تعالى نعت العلماء ، ثم تلا هذه الآية .ذكره الطبري أيضاً .

الجامع لأحكام القرآن



قال النبي على : « من قرأ سورة الكهف كما أنزلت كانت له نوراً يوم القيامة من مقامه إلى مكة ومن قرأ عشر آيات من آخرها ثم خرج الدجال لم يضره ، ومن توضأ فقال : سبحانك اللهم وبحمدك أشهد أن لا إله إلا أنت استغفرك وأتوب إليك كتب في رق ثم جعل في طابع فلم يكسر إلى يوم القيامة ».

السلسلة الصحيحة-الألباني

عن أبي سعيد الخدري رضي الله عنه أن النبي عليه قال: « من قرأ سورة الكهف في يوم الجمعة أضاء له من النور ما بين الجمعتين».

صحيح الترغيب والترهيب-الألباني



﴿ وَتَعْسَبُهُمْ أَيْقَ اظاً وَهُمْ رُقُودٌ وَنُقَالِبُهُمْ ذَاتَ ٱلْمِمِينِ وَذَاتَ ٱلشِّمَالِ وَكَلْبُهُم بَسِطٌ ذِرَاعَيْهِ وَالْوَصِيدِ لَوِ ٱطَّلَعْتَ عَلَيْهِمْ لَوَلَيْتَ مِنْهُمْ فِرَارًا وَلَمُلِثْتَ مِنْهُمْ رُعْبًا ﴿ ﴾

إذا كان بعض الكلاب قد نال هذه الدرجة العليا بصحبته ومخالطته الصلحاء والأولياء حتى أخبر الله تعالى بذلك في كتابه جل وعلا في ظنك بالمؤمنين الموحدين المخالطين المحبين للأولياء والصالحين! بل في هذا تسلية وأنس للمؤمنين المقصرين عن درجات الكمال ، المحبين للنبى على وآله خير آل .

الجامع لأحكام القرآن



﴿ وَٱصْبِرْ نَفْسَكَ مَعَ ٱلَّذِينَ يَدْعُونَ رَبَّهُم بِٱلْفَدُوةِ وَٱلْعَشِيِّ يُرِيدُونَ وَجْهَةً وَلَا تَعْدُ عَيْنَاكَ عَنْهُمْ

تُرِيدُ زِينَةَ ٱلْحَيَوةِ ٱلدُّنَيْ ۗ وَلَا نُطِعْ مَنْ أَغْفَلْنَا قَلْبَهُ، عَن ذِكْرِنَا وَٱتَّبَعَ هَوَنهُ وَكَانَ أَمْرُهُ، فُرُطًا ١٠٠٠ ﴿ يَعْدَ في هذه الآية إشارة إلى أهمية حضور القلب عند ذكر الله ، وأن الإنسان الذي يذكر الله بلسانه لا بقلبه تنزع البركة من أعماله وأوقاته حتى يكون أمره فرطاً عليه .

تفسير القرآن الكريم - لابن عثيمين



﴿ ﴿ وَأُضْرِبْ لَمُم مَّثَلًا رَّجُلَيْنِ جَعَلْنَا لِأُحَدِهِمَا جَنَّنَيْنِ مِنْ أَعْنَابِ وَحَفَفْنَاهُمَا بِنَحْلِ وَجَعَلْنَا بَيْنَهُمَا زَرْعًا اللَّهُ ﴾ من اللطائف أن هذه القصة جاءت بعد أمر الله تعالى لنبيـه أن يصـبر نفسـه مـع ضـعفاء المـؤمنين ، خلافـاً لكبراء قريش ، الذين تكبروا عن الجلوس معهم ، فكان عاقبتهم الخسار كما كان عاقبة صاحب الجنتين . تفسير ابن كثير



﴿ وَلَوْلَا إِذْ دَخَلْتَ جَنَّنَكَ قُلْتَ مَا شَآءَ ٱللَّهُ لَا قُوَّةَ إِلَّا بِٱللَّهِ إِن تَرَنِ أَنَا أَقَلَ مِنكَ مَالًا وَوَلَدًا ١٠٠ ﴾ في الحديث : « ما أنعم الله عز وجل على عبد نعمة في أهل ومال وولد ، فيقول : ما شاء الله ، لا قوة إلا بالله ، فيرى فيها آفة دون الموت ، وقرأ : ﴿ وَلَوْلَآ إِذْ دَخَلْتَ جَنَّنَكَ قُلْتَ مَا شَآءَ ٱللَّهُ لَا قُوَّةَ إِلَّا بِٱللَّهِ ﴾ الخرجه أبو يعلى والبيهقي والطبراني وغيرهم.

تفسير القرآن الكريم - لابن عثيمين



﴿ وَاضْرِبْ هُمُ مَّثَلُ ٱلْحَيَوْةِ ٱلدُّنْيَا كُمَآءٍ أَنزَلْنَهُ مِنَ ٱلسَّمَآءِ فَأَخْلَطَ بِهِ عَبَاتُ ٱلْأَرْضِ فَأَصْبَحَ هَشِيمًا نَذُرُوهُ ٱلرِّيكُمُّ وَكَانَ ٱللَّهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ مُقَندِرًا ﴿ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ مُقَندِرًا

شبه الله سبحانه وتعالى الدنيا بالماء لا يستقر في موضع ، كذلك الدنيا لا تبقى على واحد ، ولأن الماء لا يستقيم على حالة واحدة كذلك الدنيا ، ولأن الماء لا يبقى ويذهب كذلك الدنيا تفنى ، ولأن الماء لا يقدر أحد أن يدخل ولا يبتل كذلك الدنيا لا يسلم أحد دخلها من فتنتها و آفتها ، ولأن الماء إذا كان بقدر كان نافعاً منبتاً ، وإذا جاوز المقدار كان ضاراً مهلكاً ، وكذلك الدنيا الكفاف منها ينفع وفضولها يضر .

الجامع لأحكام القرآن

﴿ وَيَوْمَ نُسَيِّرُ ٱلْجِبَالَ وَتَرَى ٱلْأَرْضَ بَارِزَةً وَحَشَرْنَهُمْ فَلَمْ نُعَادِرْ مِنْهُمْ أَحَدًا اللهُ ﴾

إنها قال ﴿ وَحَشَرْنَهُمْ ﴾ ماضياً بعد ﴿ نُسَيِّرُ ﴾ ﴿ وَتَرَى ﴾ وهما مستقبلان ، للدلالة على أن حشرهم قبل التسيير والبروز ليعاينوا تلك الأهوال كأنه قال: وحشرناهم قبل ذلك .

بدائع التفسير

﴿ وَمَا نُرْسِلُ ٱلْمُرْسَلِينَ إِلَّا مُبَشِّرِينَ وَمُنذِرِينَ وَيُجُدِلُ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ بِٱلْبَطِلِ لِيُدْحِضُواْ بِهِ ٱلْحَقَّ وَيُجُدِلُ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ بِٱلْبَطِلِ لِيُدْحِضُواْ بِهِ ٱلْحَقَّ وَالْحَالَةُ وَالْمَالَةُ وَاللَّهِ اللَّهَ وَاللَّهِ اللَّهَ وَمَا أَنذِرُواْ هُزُوا ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهَ وَمَا أَنْذِرُواْ هُزُوا ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّالِمُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ

ومن حكمة الله ورحمته: أن تقييضه المبطلين المجادلين الحق بالباطل، من أعظم الأسباب إلى وضوح الحق وتبين شواهده وأدلته، وتبين الباطل وفساده، فبضدها تتبين الأشياء.

تيسير الكريم الرحمن



﴿ فَلَمَّا جَاوَزًا قَالَ لِفَتَ لَهُ ءَالِنَا غَدَاءَنَا لَقَد لَقِينَا مِن سَفَرِنَا هَذَا نَصَبًا الله عَلَم فَا لَهُ عَد مس الجوع فإنه سفر إلى مخلوق ، ولما واعده ربه بثلاثين ليلة وأتمها بعشر فلم يأكل فيها لم يجد مس الجوع ولا النصب فإنه سفر إلى ربه تعالى ، وهكذا سفر القلب وسيره إلى ربه لا يجد فيه من الشقاء والنصب ما يجده في سفره إلى بعض المخلوقين .



﴿ فَٱنطَلَقَا حَتَى إِذَا رَكِبَا فِي ٱلسَّفِينَةِ خَرَقَهَا قَالَ أَخَرَقُنَهَ النُّغْرِقَ أَهْلَهَا لَقَدْ جِئْتَ شَيْتًا إِمْرًا ﴿ ﴾ ﴿ فَٱنطَلَقَا حَتَّى إِذَا رَكِبَا فِي ٱلسَّفِينَةِ خَرَقَهَا قَالَ أَخَرَقُنَهَ النَّغُرِقَ أَهْلَهَا لَقَدْ جِئْتَ شَيْتًا إِمْرًا ﴿ ﴾ ذكر الناصر في الانتصاف:

قال موسى عليه السلام حين خرق السفينة: ﴿ أَخَرَقُنُهَ الِنُغْرِقَ أَهْلَهَا ﴾ ولم يقل: (لتغرقنا) فنسي نفسي ) لا يلوي على مال فنسي نفسي ) لا يلوي على مال ولا ولد وتلك حالة الغرق، فسبحان من جبل أنبياءه وأصفياءه على نصح الخلق والشفقة عليهم والرأفة بهم.

تيسير المنان في قصص القرآن

﴿ أَمَّا ٱلسَّفِينَةُ فَكَانَتْ لِمَسَكِكِينَ يَعْمَلُونَ فِي ٱلْبَحْرِ فَأَرَدتُ أَنْ أَعِيبَهَا وَكَانَ وَرَآءَهُم مَّلِكُ يَأْخُذُ كُلَّ سَفِينَةٍ عَصَّبًا السَّا ﴾ ﴿ عَصْبًا اللَّهُ ﴾

إِن قال قائل: كيف أضاف الخضر قصة استخراج كنز الغلامين لله تعالى: ﴿ فَأَرَادَ رَبُّكَ أَن يَبْلُغَا آشُدَهُمَا وَيَسْتَخْرِجًا كَنزَهُمَا ﴾ ، وقال في خرق السفينة ﴿ فَأَرَدتُ أَنْ أَعِيبَهَا ﴾ فأضاف العيب إلى نفسه ؟ لما كان استخراج الكنز خيراً كله أضافه إلى الله تعالى ، وأضاف عيب السفينة إلى نفسه رعاية للأدب ، لأنها لفظة عيب ، فتأدب بأنه لم يسند الإرادة فيها إلا إلى نفسه .

الجامع لأحكام القرآن



## ﴿ وَّكَانَ أَبُوهُمَا صَلِحًا ١٨٠ ﴾

وفيها: أن خدمة الصالحين ، أو من يتعلق بهم ، أفضل من غيرهما ، لأنه على استخراج كنزهما ، وإقامة جدارهما ، بأن أباهما صالح .



### ~ (\$\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1

### ﴿ قَالَ أَمَّا مَن ظَلَمَ فَسَوْفَ نُعَذِّبُهُ وَثُمَّ يُرَدُّ إِلَى رَبِّهِ عَيْعَذِّبُهُ وعَذَابًا نُكُرًا ١٠٠٠ ﴾

من قدر على أعدائه وتمكن منهم ، فلا ينبغي له أن تسكره لذة السلطة بسوقهم بعصا الإذلال ، وتجريعهم غصص الاستعباد والنكال ، بل يعامل المحسن بإحسانه ، والمسيء بقدر إساءته .

### **→ (30 %) ~**

﴿ قَالَ أَمَّا مَن ظَلَمَ فَسَوْفَ نُعَذِّبُهُ أَثُمَّ يُرَدُّ إِلَى رَبِّهِ عَنْعَذِّبُهُ عَذَابًا نُكُرًا ١٠٠ وَأَمَّا مَنْ ءَامَنَ وَعَمِلَ صَالِحًا فَلَهُ وَ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّاللَّهُ اللَّهُ اللَّ

انظر لعدله وعلمه بالله ، قال : أما الظالمين نعذبهم لكن عذابنا ليس بشيء ، أما العذاب النكر يوم يلقون ربهم ، وأما من آمن واتبع الصالحات ، فلا نملك له إلا القول الطيب ، ثم ينال يوم القيامة من عطاء الرحمن ، وفيض المنان ما الله به عليم .

الشيخ:صالح المغامسي

### 

﴿ قُلْ إِنَّمَا أَنَا بَشَرٌ مِّثُلُكُمْ مُوحَى إِلَى أَنَّمَا إِلَهُ كُمْ إِلَهُ وَحِدٌّ فَهَنكَانَ يَرْجُواْ لِقَآءَ رَبِّهِ عَلَيْعَمَلُ عَمَلًا صَلِحًا وَلَا يُشْرِكُ بِعِبَادَةِ رَبِّهِ عَلَيْعَمَلُ عَمَلًا صَلِحًا وَلَا يُشْرِكُ بِعِبَادَةِ رَبِّهِ عَلَيْهَ مُلَ اللهُ عَمَلًا صَلِحًا وَلَا

العمل الصالح هو الخالي من الرياء المقيد بالسنة ، وكان من دعاء عمر بن الخطاب رضي الله عنه : ( اللهم اجعل عملي كله صالحاً ، واجعله لوجهك خالصاً ، ولا تجعل لأحد فيه شيئاً ) أخرجه الإمام أحمد

بدائع التفسير



# سُورُلُا مُرَثُنَّ مُرَا

وقد تكرر في هذه السورة صفة الرحمن ست عشرة مرة ، وذكر اسم الرحمة أربع مرات ، فأنبأ بأن من مقاصدها تحقيق وصف الله - تعالى - بصفة الرحمن ، والرد على المشركين الـذين تقعروا بإنكار هذا الوصف كما حكى الله تعالى عنهم في قوله في سورة الفرقان ﴿ وَإِذَا قِيلَ لَهُمُ ٱسۡجُدُوا لِلرَّمَّينِ قَالُواْ وَمَا ٱلرَّمْكَنُ ١٠٠٠

التحرير والتنوير

### **→ (30,0%)→ «-**

## ﴿ يَنِيَحْيَىٰ خُذِ ٱلْكِتَابَ بِقُوَّةٍ وَءَاتَيْنَاهُ ٱلْحُكُمُ صَبِيًّا اللهُ ﴾

قال عبد الله بن المبارك قال معمر: قال الصبيان ليحيى بن زكريا: اذهب بنا نلعب، فقال: ما للَّعب خلقنا! فلهذا أنزل الله: ﴿ وَءَاتَيْنَاهُ ٱلْحُكُمُ صَبِيًّا ﴾.

أضواء البيان

### **→ (30 %):> «**-

### ﴿ وَهُزَى إِلَيْكِ بِعِذْعِ ٱلنَّخْلَةِ تُسَاقِطَ عَلَيْكِ رُطَبًا جَنِيًّا ١٠٠٠ ﴾

والله جل وعلا قادر على أن يسقط لها الرطب من غير هز الجـذع ، ولكـن أمرهـا بالتسبب في إسقاطه بهز الجذع. وقد قال بعضهم في ذلك:

وهزي إليك الجذع يساقط الرطب

ألم تـر أن الله قال لمـــريـــم

جنته ولكن كــل شيء لـــه سبب

ولو شاء أن تجنيه من غير هزة

أضواء البيان

قال الربيع بن خيثم: ما للنفساء عندي خير من الرطب لهذه الآية، ولو علم الله شيئاً هو خيرً من الرطب للنفساء لأطعمه مريم .

الجامع لأحكام القرآن



# ﴿ وَجَعَلَنِي مُبَارَكًا أَيْنَ مَا كُنتُ وَأَوْصَنِي بِٱلصَّلَوْةِ وَٱلزَّكَوْةِ مَا دُمْتُ حَيًّا ﴿ ﴾

قال سفيان بن عيينة : جعلني مباركاً أينها كنت ، قال : معلماً للخير .

وهذا يدل على تعليم الرجل الخير هو البركة التي جعلها الله فيه ، فإن البركة حصول الخير ونهاؤه ودوامه ، وهذا في الحقيقة ليس إلا في العلم الموروث عن الأنبياء وتعليمه ، ولهذا سمى سبحانه كتابه مباركاً ، ووصف رسوله بأنه مبارك .

بدائع التفسير - باختصار



## ﴿ وَبَرَّا بِوَلِدَتِي وَلَمْ يَجْعَلْنِي جَبَّارًا شَقِيًّا ﴿ اللَّهِ ﴾

الطبري



#### ﴿ وَأَنذِ رَهُمْ يَوْمَ ٱلْحَسْرَةِ إِذْ قُضِي ٱلْأَمْرُ وَهُمْ فِي غَفْلَةِ وَهُمْ لَا يُؤْمِنُونَ السَّ ﴾

يوم الحسرة: يوم حسرتهم وندمهم ، على ما فرطوا في جنب الله ، وأورثت مساكنهم من الجنة أهل الإيهان بالله من النار ، وأيقن الفريقان بالله إلى النار ، وأيقن الفريقان بالخلود الدائم ، والحياة التي لا موت بعدها ، فيا لها من حسرة وندامة .



#### » CHOMOS SON

﴿ إِذْ قَالَ لِأَبِهِ يَنَأَبَتِ لِمَ تَعَبُدُ مَا لَا يَسْمَعُ وَلَا يُبْصِرُ وَلَا يُغْنِى عَنكَ شَيْعًا اللَّ يَتَأْبَتِ إِنِي قَدْ جَآءَنِي مِن الْعِلْمِ مَا لَمْ يَأْتِكَ فَاتَبِعْنِي آهَدِكَ صِرَطًا سَوِيًا اللَّهِ يَتَأْبَتِ لَا تَعْبُدِ الشَّيْطَنَ إِنِي الشَّيْطَنَ كَانَ لِلرِّحْمَنِ عَصِيًا اللَّهُ يَطَنِ إِنِي آخَافُ أَن يَمسَكَ عَذَابٌ مِن الرَّحْمَنِ فَتَكُونَ لِلشَّيْطِنِ وَلِيًا الله للله الله الله الله على توقيره ، ولم يسمه باسمه ، ثم أخرج الكلام معه مخرج السؤال ، ولم يقل : لا تعبد ، ثم قال ﴿ يَتَأْبَتِ إِنِي قَدْ جَآءَنِي مِن الْعِلْمِ مَا لَمْ يَأْتِكَ ﴾ معه مخرج السؤال ، ولم يقل : لا تعبد ، ثم قال ﴿ يَتَأْبَتِ إِنِي قَدْ جَآءَنِي مِن الْعِلْمِ مَا لَمْ يَأْتِكَ ﴾ ولم يقل : أنت جاهل ، ونسب الخوف إلى نفسه دون أبيه كما يفعل الشفيق الخائف على من يشفق عليه ، وقال ﴿ يَمَسَكَ ﴾ فذكر لفظ المسّ الذي هو ألطف من غيره ، ثم نكر العذاب ، ثم ذكر الرحمن ، ولم يقل : الجبار ولا القهار ، فأي خطاب ألطف وألين من هذا ؟!

بدائع التفسير -باختصار



﴿ فَلَمَّا اَعْتَزَهُمُ مَ وَمَا يَعَبُدُونَ مِن دُونِ اللَّهِ وَهَبْنَا لَهُ وَإِسْحَقَ وَيَعْقُوبَ وَكُلَّا جَعَلْنَا نَبِيتًا ﴿ اللَّهُ اللهِ عَلَى اللهِ وَهَبْنَا لَهُ وَاللهِ وَاللهُ وَاللهِ وَاللّهِ وَاللّ

قواعد وفوائد لفقه كتاب الله





﴿ فَغَلَفَ مِنْ بَعْدِهِمْ خَلْفُ أَضَاعُواْ الصَّلَوةَ وَاتَّبَعُواْ الشَّهُوتِ فَسَوْفَ يَلْقَوْنَ غَيَّا ﴿ وَ اللَّهُ مَاعُواْ الصَّلَوةَ وَاتَّبَعُواْ الشَّهُوتِ فَسَوْفَ يَلْقَوْنَ غَيَّا ﴿ وَ اللَّهُ مَا عَنِ وَقَتُهَا وَأَركانَهَا ، وأيضاً فإن مؤخرها عن وقتها عمداً متعد لحدود الله ، كمقدمها عن وقتها .

بدائع التفسير

#### 

# ﴿ ثُمَّ لَنَازِعَتَ مِن كُلِّ شِيعَةٍ أَيُّهُمْ أَشَدُّ عَلَى ٱلرَّحْمَٰنِ عِنِيًّا ﴿ ﴾

قال ابن القيم - رحمه الله تعالى - عن لفظ الشيعة: (وغالب ما يستعمل في الذم، ولعله لم يرد إلا كلذلك، كهذه الآية، وقوله: ﴿ إِنَّ الَّذِينَ فَرَقُواْ دِينَهُمْ وَكَانُواْ شِيعًا لَسْتَ مِنْهُمْ فِي شَيَّةٍ ... ﴿ إِنَّ الَّذِينَ فَرَقُواْ دِينَهُمْ وَكَانُواْ شِيعًا لَسْتَ مِنْهُمْ فِي شَيَّةٍ ... ﴿ إِنَّ الَّذِينَ فَرَقُواْ دِينَهُمْ وَكَانُواْ شِيعًا لَسْتَ مِنْهُمْ فِي شَيَّةٍ ... ﴿ وَحِيلَ بَيْنَهُمْ وَيَيْنَ مَا يَشْتَهُونَ كُمَا فُعِلَ بِأَشْيَاعِهِم مِن قَبِلُ ... ﴿ وَحِيلَ بَيْنَهُمْ وَيَيْنَ مَا يَشْتَهُونَ كُمَا فُعِلَ بِأَشْيَاعِهِم مِن قَبِلُ ... ﴿ وَالله أعلم - لما في لفظ الشيعة من الشياع والإشاعة التي هي ضد الائتلاف والإجتهاع، ولهذا لا يطلق لفظ الشّيع إلا على فرق الضلال، لتفرقهم واختلافهم) أ.هـ وأقول: إن لفظ الشيعة ليس مخصوصاً بالذم، بل هو غالب فيه، لقوله تعالى : ﴿ ﴿ وَإِنَّ مِن وَاقُولُ : إِنْ لفظ الشيعة ليس مخصوصاً بالذم، بل هو غالب فيه، لقوله تعالى : ﴿ ﴿ وَإِنْ مِن السّاعَة اللهُ عَلَى اللهُ أَعْلَم . وَهُولُولُ : إِنْ لفظ الشيعة ليس مخصوصاً بالذم، بل هو غالب فيه، لقوله تعالى : ﴿ ﴿ وَإِنْ مِن الشّاعِةُ للهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ أَعْلَم .

نظرات لغوية في القرآن الكريم



# سُورَةُ خُلْنَا

قال شيخ الإسلام – رحمه الله –: سورة طه مضمونها تخفيف أمر القرآن، وما أنـزل الله تعـالى من كتبه، فهي سورة كتبه كما أن مريم سورة عباده ورسله.

مجموع الفتاوي

﴿ إِنَّ ٱلسَّاعَةَ ءَالِيَةً أَكَادُ أُخْفِيهَا لِتُجْزَى كُلُّ نَفْسٍ بِمَا تَسْعَىٰ ١٠٠ فَلَا يَصُدَّنَّكَ عَنْهَا مَن لَّا يُؤْمِنُ بِهَا وَأُتَّبَعَ هَوَكُ فَتَرْدَىٰ ﴿ اللَّهُ لَهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ الله

وفي هذا تنبيه وإشارة إلى التحذير من كل داع إلى باطل يصد عن الإيان الواجب، أو عن كماله ، أو يوقع الشبهة في القلب ، وعن النظر في الكتب المشتملة على ذلك .

تيسير الكريم الرحمن

# ﴿ فَقُولًا لَهُ، قَوْلًا لِّينًا لَّعَلَّهُ، يَنَذَكَّرُ أَوْ يَخْشَىٰ ١٠٠٠ ﴾

قرأ رجل عند يحيى بن معاذ هذه الآية : ﴿ فَقُولًا لَهُۥ قَوْلًا لَّيِّنًا ﴾ فبكي يحيى وقال : إلهي هذا رفقك بمن يقول أنا الإله! فكيف بمن يقول أنت الإله ؟!

تفسير البغوي



#### ﴿ قَالَا رَبُّنَا إِنَّنَا نَخَافُ أَن يَقْرُطُ عَلَيْنَا أَوْ أَن يَطْغَى ( الله عَلَيْنَا أَوْ أَن يَطْغَى

دلالة على أن الخوف من شر البشر لا يضير الإيمان ، وليس دليلاً على نقصه ، لأن هذا الخوف يتبعه الاستعداد للأمر والحذر والحيطة.

من لطائف التفسير



# ﴿ قَالُواْ لَن نُّؤْثِرَكَ عَلَى مَاجَآءَنَا مِنَ ٱلْبَيِنَاتِ وَالَّذِى فَطَرَنَا ۖ فَٱقْضِ مَاۤ أَنَتَ قَاضٍ ۖ إِنَّمَا نَقْضِى هَاذِهِ ٱلْحَيَوْةَ ٱلدُّنْيَا ٓ ۚ ۚ ۚ ۚ ﴾

فيها أن السجود من أعظم ما ينال به العبد عظيم اليقين، فألقى في قلوب السحرة الإيهان واليقين ووجدوا حلاوته رغم أنهم ليس لهم أيام ولا شهور ولا أعوام في الطاعة والإيهان والعمل الصالح، لكن تلك الحضوة الإلهية نالوها ببركة سجودهم، حتى يعلم أثر العمل الصالح على قلب العبد.

الشيخ: صالح المغامسي

#### ﴿ وَأَضَلَّ فِرْعَوْنُ قَوْمَهُ، وَمَا هَدَىٰ ﴿ ١٠ ﴾

ولم يقل: (وما هداهم) وذلك أنه أخرج الفعل مخرج العموم، أي: إن فرعون لم يتصف بصفة الهداية البتة. ولو قال: (وما هداهم) لكان عدم الهداية مقيداً بقومه إذ يحتمل أنه هدى غيرهم لكنه قال: ﴿ وَمَا هَدَىٰ ﴾ أي: ما هدى أحداً.

التعبير القرآني



﴿ وَلَقَدْ قَالَ لَهُمْ هَارُونُ مِن قَبْلُ يَنَقُومِ إِنَّمَا فَيَنتُم بِهِ } وَإِنَّ رَبَّكُمُ ٱلرَّمْنُ فَٱلْبِعُونِ وَٱطِيعُواْ ٱمْرِى ۞ ﴾ اعلم أن هارون عليه السلام ، سلك في هذا الوعظ أحسن الوجوه ، لأنه زجرهم عن الباطل أولاً بقوله : ﴿ وَإِنَّ رَبَّكُمُ ٱلرَّمْنُ ﴾ ، ثم بقوله : ﴿ وَإِنَّ رَبَّكُمُ ٱلرَّمْنُ ﴾ ، ثم دعاهم ثالثاً إلى معرفة النبوة بقوله : ﴿ فَٱلْبِعُونِ ﴾ ، ثم دعاهم إلى الشرائع رابعاً بقوله : ﴿ وَأَطِيعُواْ اللهُ عَلَى اللهُ عَن الطريق ، وهو إزالة أمّرِي ﴾ ، وهذا هو الترتيب الجيد . لأنه لا بد قبل كل شيء من إماطة الأذى عن الطريق ، وهو إزالة

الشبهات. ثم معرفة الله تعالى ، فإنها هي الأصل ، ثم النبوة ، ثم الشريعة. فثبت أن هذا الترتيب على أحسن الوجوه. أفاده الرازي.

محاسن التأويل



تيسير الكريم الرحمن



## ﴿ وَقُل رَّبِّ زِدْنِي عِلْمًا الله ﴾

قال الحافظ ابن حجر في الفتح : ( وقول ه عز وجل ﴿ رَّبِّ زِدْنِي عِلْمًا ﴾ واضح الدلالة في فضل العلم ، لأن الله تعالى لم يأمر نبيه بطلب الازدياد من شيء إلا من العلم ) .

من كنوز القرآن الكريم

\* وفيه تلطف مع النبي على ، إذ أتبع نهيه عن التعجل الذي يرغبه بالإذن له بسؤال الزيادة من العلم ، فإن ذلك مجمع كل زيادة سواء كانت بإنزال القرآن أم بغيره من الوحي والإلهام إلى الاجتهاد تشريعاً وفهاً ، إيهاءً إلى أن رغبته في التعجل رغبة صالحة .

التحرير والتنوير



﴿ وَلَقَدْعَهِدُنَّا إِلَىٰٓ ءَادَمَ مِن قَبْلُ فَنْسِيَ وَلَمْ نَجِدْ لَهُ، عَنْمًا ١٠٠٠ ﴾

تأمل أول نقص دخل على أبي البشر وسرى إلى أولاده ، كيف كان من عدم العلم والعزم.

بدائع التفسير



#### \* CICCO DX D &-

### ﴿ إِنَّ لَكَ أَلَّا تَجُوعَ فِيهَا وَلَا تَعْرَىٰ ﴿ إِنَّ لَكَ لَا تَظْمَؤُا فِيهَا وَلَا تَضُحَىٰ ﴿ اللَّهُ ﴾

فقابل بين الجوع والعري دون الجوع والظمأ ، وبين الظمأ والضحى دون الظمأ والجوع ، فإن الجوع عري الباطن وذله ، والعري جوع الظاهر وذله . فقابل بين نفي ذل باطنه وظاهره وجوع باطنه وظاهره ، والظمأ حر الباطن ، والضحى حر الظاهر فقابل بينهما .

بدائع التفسير

#### <del>~ 466 550 «</del>

﴿ قَالَ ٱهْبِطَا مِنْهَا جَمِيعًا لَبَعْضُ كُمُ لِبَعْضٍ عَدُقٌ فَإِمَّا يَأْنِينَكُم مِّنِّي هُدَى فَمَنِ ٱتَّبَعَ هُدَاى فَلَا يَضِلُ وَلَا يَشْقَى اللهَ اللهِ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ

قال ابن عباس : من قرأ القرآن واتبع ما فيه ، هداه الله من الضلالة ، ووقاه سوء الحساب ، ولقد ضمن الله لمن اتبع القرآن أن لا يضل في الدنيا ولا يشقى في الآخرة ، ثم قرأ هذه الآية . ولقد ضمن الله لمن اتبع القرآن أن لا يضل في الدنيا ولا يشقى في الآخرة ، ثم قرأ هذه الآية .

#### **→ (100 %)** + -

﴿ وَمَنْ أَعْرَضَ عَن ذِكْرِى فَإِنَّ لَهُ مَعِيشَةً ضَنكًا وَنَحْشُرُه وَ يُوْمَرُ ٱلْقِيكَمَةِ أَعْمَىٰ الله المعيشة الضنك ، في مقابلة التوسيع على النفس والبدن ، بالشهوات واللذات والراحة ، فإن النفس كلما وسعت عليها ضيقت على القلب حتى تصير معيشة ضنكاً ، وكلما ضيقت عليها وسعت على القلب حتى ينشرح وينفسح .

بدائع التفسير



﴿ فَأُصْبِرَ عَلَى مَا يَقُولُونَ وَسَبِّحْ بِحَمْدِ رَبِّكَ قَبَلَ طُلُوعِ ٱلشَّمْسِ وَقَبْلَ غُرُومِ ۖ وَمِنْ ءَانَآيِ ٱلَّيْلِ فَسَبِّحْ وَأَطْرَافَ ٱلنَّهَارِ لَعَلَكَ تَرْضَىٰ ﴿ اللَّهِ ﴾ وَأَطْرَافَ ٱلنَّهَارِ لَعَلَكَ تَرْضَىٰ ﴿ اللَّهُ ﴾

ومعنى الآية : اصبر على ما تقوله قريش كما صبر موسى من قبل على إيذاء قومه ، وفي الآية :

أمران كريهان: أمر بالصبر، وأمر بعبادة الله وطاعته، وهذان الأمران هما أعظم علاج للشكلات الحياة، ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا ٱسۡتَعِينُوا بِٱلصَّبْرِ وَٱلصَّلَوٰةِ إِنَّ ٱللَّهَ مَعَ ٱلصَّبْرِينَ ﴿ وَالسَّلَوْةِ إِنَّ ٱللَّهَ مَعَ ٱلصَّبْرِينَ ﴿ وَالسَّلَوْةِ إِنَّ ٱللَّهَ مَعَ ٱلصَّبْرِينَ ﴿ وَالسَّلَوْ اللَّهُ مَعَ ٱلصَّبْرِينَ ﴿ وَالسَّلَوْ اللَّهُ مَعَ ٱلصَّبْرِينَ ﴿ وَالسَّلَاتِ الحَياة، ﴿ وَالسَّلِو اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللللَّهُ اللللَّالِي الللَّهُ اللَّهُ اللَّالِي الللَّهُ اللَّالِي الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّاللَّاللَّالِ الللَّهُ

#### \* CH CHO ON 10 4-

﴿ وَلاتَمُدّنَ عَيْنَيُّكَ إِلَى مَامَتَعْنَا بِهِ ۚ أَزْوَجًا مِنْهُمْ زَهْرَةَ ٱلْحَيَوْةِ ٱلدُّنْيَا لِنَقْتِنَهُمْ فِيدٍ وَرِزْقُ رَبِّكَ خَيْرٌ وَأَبْقَىٰ الله الله الله الله ولكن رزق الكافرين لما خالطه وحفّ به حال أصحابه من غضب الله عليهم ، ولما فيه من التبعة على أصحابه في الدنيا والآخرة لكفرانهم النعمة ، جعل كالمنكور انتسابه إلى الله ، وجعل رزق الله هو السالم من ملابسة الكفران ومن تبعات ذلك .

التحرير والتنوير



﴿ وَأَمُرُ أَهَلِكَ بِالصَّلَوةِ وَاصَّطَهِرَ عَلَيْهَا لَا نَسْتَلُكَ رِزْقًا تَعَنُ نَرُزُقُكُ وَالْعَقِبَةُ لِلنَّقُوى الله ﴾ أي: لا نكلفك رزقاً لنفسك ولا لخلقنا ، إنها نأمرك بالعبادة ورزقك علينا . وكان بكر بن عبدالله المزني إذا أصاب أهله خصاصة قال : قوموا فصلوا ، شم يقول : بهذا أمر الله تعالى ورسوله ، ويتلو هذه الآية .

زاد المسير



سورة الأنبياء سورة الذكر، وسورة الأنبياء الذين عليهم نزل الذكر، افتتحها بقوله: ﴿ مَا يَأْنِيهِم مِّن فِي مِّن رَبِّهِم مُحِّدَثٍ ﴾ الآية الأنبياء: ٢، وقوله : ﴿ فَسَّنُلُواْ أَهْلَ ٱلذِّحْرِ إِن كُنتُم لَا تَعَلَمُون وَ فَلْ النَّياء: ٧، وقوله : ﴿ فَلَا ذِكُرُ مَن اللَّهُ اللِّهُ اللَّهُ اللَّ

مجموع الفتاوي



﴿ ٱقْتَرَبَ لِلنَّاسِ حِسَابُهُمْ وَهُمْ فِي غَفْلَةٍ مُّعْرِضُونَ ١٠٠ ﴾

كان مطلع سورة الأنبياء مؤثراً حقاً في النفوس المؤمنة ، ومما يزيدها تأثيراً أن نصفها إنذار للناس ، والنصف الثاني توبيخ لهم على غفلاتهم .

من لطائف التفسير



﴿ وَإِذَا رَءَاكَ ٱلَّذِينَ كَفَرُوٓاْ إِن يَنَّخِذُونَكَ إِلَّا هُزُوًا أَهَٰذَا ٱلَّذِى يَذْكُرُ ءَالِهَ تَكُمْ وَهُم بِذِكْرِ ٱلرَّمْنِ هُمْ كَفِرُونَ ۞ ﴾

وفي ذكر اسمه ﴿ ٱلرَّمَيْنِ ﴾ هنا ، بيان لقباحة حالهم ، وأنهم كيف قابلوا الرحمن - مسدي النعم كلها ودافع النقم ، الذي ما بالعباد من نعمة إلا منه ، ولا يدفع السوء إلا هو - بالكفر والشرك.

تيسير الكريم الرحمن



#### <del>> (30 %) ~</del>

## ﴿ خُلِقَ ٱلْإِنسَانُ مِنْ عَجَلِّ سَأُوْرِيكُمْ ءَايَتِي فَلَا تَسْتَعْجِلُونِ ﴿ اللَّهُ ﴾

مناسبة موقع الجملتين: أن ذكر استهزاء المشركين بالنبي على يهيج حنق المسلمين عليهم، فيودوا أن ينزل بالمكذبين الوعيد عاجلاً فخوطبوا بالتريث وأن لا يستعجلوا رجم لأنه أعلم بمقتضى الحكمة في توقيت حلول الوعيد، وما في تأخير نزوله من المصالح للدين وأهمها مصلحة إمهال القوم حتى يدخل منهم كثير في الإسلام.

التحرير والتنوير

#### **→ 460-660-4**

### ﴿ وَلَهِن مَّسَّتَهُمْ نَفْحَةٌ مِّنْ عَذَابِ رَبِّكَ لَيَقُولُنَّ يَنُونِلَنَّا إِنَّا كُنَّا ظَلِمِينَ اللَّ

تأمَّل هذا التهديد والوعيد بأسلوب بديع : ( المسّ ) هو الإصابة الخفيفة ، و( النفحة ) القليل من الشيء ، و ( من ) دالة على التبعيض ، و ( العذاب ) أخف من النكال ، و( ربك ) هذا يدل على الشفقة .

إن من سيكون هذا واقعه عند أول نفحة تمسه من بعض عذاب رب رحيم ، كيف سيصبر على أنكال لدى الجبار ؟! إنه لحرى أن يبادر بالنجاة منه .

نظرات لغوية في القرآن الكريم \_ باختصار

#### ~ CO SO «-

## ﴿ إِذْ قَالَ لِأَبِيهِ وَقَوْمِهِ، مَا هَاذِهِ ٱلتَّمَاثِيلُ ٱلَّتِي أَنتُمْ لَمَا عَكِفُونَ ١٠٠٠ ﴾

وليس العكوف على التهاثيل على الصور الممثلة فقط ، بل تعلق القلب بغير الله وانشغاله به والركون إليه ، عكوف منه على التهاثيل التي قامت بقلبه ، وهو نظير العكوف على تماثيل الأصنام ، ولهذا سهاه النبي على عبداً لها، ودعا عليه بالتعس والنكس ، فقال : « تعس عبد اللابنار ، تعس عبد الدرهم ، تعس وانتكس وإذا شيك فلا انتقش » .

بدائع التفسير ، بتصرف يسير



# ﴿ فَجَعَلَهُمْ جُذَاذًا إِلَّا كَبِيرًا لَّهُمْ لَعَلَّهُمْ إِلَيْهِ يَرْجِعُونَ (١٠٠٠) ﴾

وتأمل هذا الاحتراز العجيب ، فإن كل ممقوت عند الله لا يطلق عليه ألفاظ التعظيم إلا على وجه إضافته لأصحابه ، كما كان النبي على إذا كتب إلى ملوك الأرض المشركين يقول: « إلى عظيم الموم » ونحو ذلك ، ولم يقل: « إلى العظيم ».

تيسير الكريم الرحمن

﴿ فَفَهَّمَنَهُ اللَّيْمَانَ وَكُلًّا ءَانَيْنَا حُكُمًا وَعِلْمًا وَسَخَّرْنَامَعَ دَاوُدُ الْجِبَالَ يُسَبِّحْنَ وَالطَّيْرَ وَكُنَّا فَعِلِينَ الله وهذه الآية أصل في اختلاف الاجتهاد، وفي العمل بالراجح، وفي مراتب الترجيح، وفي عذر المجتهد إذا أخطأ الاجتهاد أو لم يهتد إلى المعارض لقوله تعالى: ﴿ وَكُلًّا ءَانَيْنَا حُكُمًا وَعِلْمًا لَهُ فِي معرض الثناء عليهما.

التحرير والتنوير



﴿ وَذَا ٱلنُّونِ إِذ ذَّهَبَ مُعَنْضِبًا فَظَنَّ أَن لَّن نَقْدِرَ عَلَيْهِ فَنَادَىٰ فِي ٱلظُّلُمَٰتِ أَن لَّآ إِلَهَ إِلَّآ أَنتَ سُبْحَنكَ إِنِّ كُنتُ مِنَ ٱلظَّلِمِينَ ﴿ فَأَلْسَتَجَبْنَا لَهُ, وَنَجَيَّنَكُ مِنَ ٱلْغَيِّ وَكَذَلِكَ نُحْجِى الْمُؤْمِنينَ ﴿ فَأَلْسَتَجَبْنَا لَهُ, وَنَجَيَّنَكُ مِنَ ٱلْغَيِّ وَكَذَلِكَ نُحْجِى الْمُؤْمِنِينَ ﴿ فَاللَّهُ مِن الظَّلِمِينَ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّاللَّلْ اللَّهُ اللَّالَةُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللللَّا الللللللَّا

قال رسول الله على : « دعوة ذي النون إذ دعا وهو في بطن الحوت: لا إله إلا أنت سبحانك إني كنت من الظالمين، فإنه لم يدع بها رجل مسلم في شيء قطّ إلا استجاب الله له».

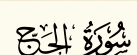
صحيح الترمذي- للألباني



# ﴿ فَأَسْتَجَبْنَا لَهُ وَنَجَيَّنَاهُ مِنَ ٱلْغَيِّمْ وَكَلَالِكَ نُكْجِى ٱلْمُؤْمِنِينَ ۞ ﴾

وهذا وعدو بشارة لكل مؤمن وقع في شدة وغم ، أن الله تعالى سينجيه منها ، ويكشف عنه ويخفف ، لإيهانه كما فعل بـ ( يونس ) عليه السلام .

تيسير الكريم الرحمن



#### قال شيخ الإسلام:

(سورة الحج تضمنت منازل المسير إلى الله بحيث لا يكون منزلة ولا قاطع يقطع عنها). قيل: وهذا ظاهر من اسمها، فالحج لغة: هو القصد إلى معظم، ومن أعظم من الله؟!

مجموع الفتاوى-بتصرف

#### \* CEC DE SE

﴿ وَأَذِن فِي ٱلنَّاسِ بِٱلْحَجِّ يَأْتُوكَ رِجَالًا وَعَلَىٰ كُلِّ ضَامِرِ يَأْنِينَ مِن كُلِّ فَيِّ عَمِيقِ ۞ ﴾ وأما تقديم الرجال على الركبان ففيه فائدة جليلة ، لقطع توهم من يظن أنه لا يجب إلا على راكب ، وقدم الرجال اهتهاماً بهذا المعنى وتأكيداً .

ومن الناس من يقول قدمهم جبراً لهم ، لأن نفوس الركبان تزدريهم وتوبخهم فبدأ بهم جبراً لهم ورحمة .

بدائع التفسير-باختصار



# ﴿ أُذِنَ لِلَّذِينَ يُقُلَتَلُونَ بِأَنَّهُمْ ظُلِمُوا فَإِنَّ ٱللَّهَ عَلَى نَصْرِهِمْ لَقَدِيرٌ ﴿ اللَّهِ ال

عن ابن عباس قال: لما خرج النبي على من مكة قال أبو بكر: أخرجوا نبيهم ليهلكن، فنزلت ﴿ أُذِنَ لِلَّذِينَ يُقُلَتَلُونَ ﴾ الآية. قال ابن عباس: (فهي أول آية نزلت في القتال) صححه الألباني وأحمد شاكر.

الروايات التفسيرية



﴿ ذَالِكَ وَمَنْ عَاقَبَ بِمِثْلِ مَا عُوقِبَ بِهِ عَثُمَّ بُغِي عَلَيْ هِ لَيَ نَصُرَنَّ مُ اللَّهُ إِنَ اللَّهَ لَعَ فُورٌ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ إِنَ اللَّهَ لَعَ فُورٌ ﴾ تعريض بالحث على العفو والمغفرة . فإنه تعالى مع كمال قدرته ، لما كان يعفو ويغفر ، فغيره أولى بذلك ، وتنبيه على قدرته على النصر . إذ لا يوصف بالعفو إلا القادر على ضده. فظهر سر مطابقة ( العفو الغفور ) لهذا الموضع .

محاسن التأويل



﴿ فَالِكَ وَمَنْ عَاقَبَ بِمِثْلِ مَا عُوقِبَ بِهِ عَثُمَّ بُغِي عَلَيْ هِ لَيَ نَصُرَنَهُ اللَّهُ إِنَّ اللَّهَ لَعَ غُورُ ﴿ اللَّهَ اللَّهَ اللَّهَ اللَّهَ اللَّهَ اللَّهَ اللَّهَ عَلَيْ عَلَيْ وَاللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ الللِلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللِلْمُ اللَّهُ الللِّلْمُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّه

التحرير والتنوير باختصار



﴿ أَلَمْ تَرَأَكُ اللّهَ أَنزَلَ مِنَ السّكَمَآءِ مَآءً فَتُصْبِحُ الْأَرْضُ مُخْضَرَّةً إِنَّ اللّهَ لَطِيفُ خَبِيرُ ﴿ اللّهُ الله يعلم مواقع القطر من الأرض ، وبذور الأرض في باطنها ، فيسوق ذلك الماء إلى ذلك البذر الذي خفي علم الخلائق فينبت منه أنواع النبات.

تيسير الكريم الرحمن



﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ ٱرْكَعُواْ وَٱسْجُدُواْ وَاعْبُدُواْ رَبَّكُمْ وَٱفْعَلُواْ ٱلْخَيْرَ لَعَلَّكُمْ

تُقْلِحُونَ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ

فيها ذكر الواجبات والمستحبات كلها توحيداً وصلاة وزكاة وحجاً وصياماً، قد تضمن ذلك كله قوله تعالى ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ ٱرْكَعُواْ وَٱسْجُدُواْ وَاعْبُدُواْ رَبَّكُمْ وَٱفْعَالُواْ ٱلْخَيْرَ كله قوله تعالى ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ ٱرْكَعُواْ وَٱسْجُدُواْ وَاعْبُدُواْ رَبَّكُمْ وَٱفْعَالُواْ ٱلْخَيْرَ ﴾ كل واجب ومستحب . لَعَلَّكُمْ تَقُلِحُونَ الله ﴿ وَٱفْعَالُواْ ٱلْخَيْرَ ﴾ كل واجب ومستحب . مجموع الفتاوى

#### ~ (\$\frac{1}{2}\tau\_0 \tau\_0 \

﴿ وَجَهِدُواْ فِي اللّهِ حَقَّ جِهَادِهِ قَهُوَ اجْتَبَكُمُ وَمَاجَعَلَ عَلَيْكُمُ فِي الدِّينِ مِنْ حَرَجٌ مِيلَةَ أَبِيكُمْ إِبْرَهِيمَ هُوَ سَمَّنكُمُ الْمُسْلِمِينَ مِن قَبْلُ وَفِي هَذَا لِيكُونَ الرَّسُولُ شَهِيدًا عَلَيْكُمْ وَتَكُونُواْ شُهَدَاءً عَلَى إِبْرَهِيمَ هُوَ سَمَّنكُمُ الْمُسْلِوقَ وَءَاتُواْ الزَّكُوةَ وَاعْتَصِمُواْ بِاللّهِ هُو مَوْلَئكُمُّ فَنِعُمَ الْمُوْلِى وَنِعْمَ النّصِيرُ الله النّالِمَةُ فَا السّمَالُوةَ وَءَاتُواْ الزَّكُوةَ وَاعْتَصِمُواْ بِاللّهِ هُو مَوْلَئكُمُّ فَنِعْمَ الْمُولِى وَنِعْمَ النّصِيرُ الله عليه قال العلامة عبد الرحمن بن ناصر السعدي رحمه الله: ليعلم أن جميع ما قصّه الله علينا من سيرة إبراهيم الخليل عَلَيْ فإننا مأمورون به أمراً خاصاً قال تعالى: ﴿ مِلّهَ أَبِيكُمْ إِبْرَهِيمَ ﴾ أي الزموها ﴿ ثُمّ أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ أَنِ اتَبِعْ مِلّةَ إِبْرَهِيمَ حَنِيفًا ﴾ (النحل: ١٢٣)



# سُورُلُو المؤمنوب

\* روى أبو داود: عن عبد الله بن السائب قال: « صلى بنا رسول الله على الصبح بمكة فاستفتح سورة المؤمنين حتى إذا جاء ذكر موسى وهارون أو ذكر موسى وعيسى أخذت النبي سعلة فحذف فركع ». صحيح وأخرجه البخاري ومسلم معلقاً.

صحيح أبي داود - الألباني



## ﴿ قَدْ أَفْلَحَ ٱلْمُؤْمِنُونَ ١٠ ﴾

\* افتتاح بديع لأنه من جوامع الكلم ، فإن الفلاح غاية كل ساع إلى عمله ، فالإخبار بفلاح المؤمنين دون ذكر متعلق بفعل الفلاح يقتضي في المقام الخطابي تعميم ما به الفلاح المطلوب ، فكأنه قيل : قد أفلح المؤمنون في كل ما رغبوا فيه .

#### التحرير والتنوير

\* خلق الله تبارك وتعالى الجنّة لبنة من ذهب ، ولبنة من فضة ، وملاطها المسك ، فقال لها: تكلمي ، فقالت : ﴿ قَدْ أَفْلَحَ ٱلْمُؤْمِنُونَ ﴿ فَالتَ الملائكة : طوبى لك ، منزل الملوك . السلسلة الصحيحة للألباني



#### ﴿ وَلَقَدْ خَلَقْنَا ٱلْإِنسَكَنَ مِن سُلَالَةٍ مِّن طِينٍ ١١١ ﴾

سلّت ، وأخذت من جميع الأرض ، ولذلك جاء بنو آدم على قدر الأرض : منهم الطيب والخبيث وبين ذلك ، والسهل والحزن ، وبين ذلك .

تيسير الكريم الرحمن



﴿ ثُرَّ خَلَقْنَا ٱلنَّطْفَةَ عَلَقَةً فَخَلَقْنَا ٱلْعَلَقَةَ مُضْغَكَةً فَخَلَقْنَا ٱلْمُضْغَةَ عِظَمًا فَكَسُونَا ٱلْعِظَمَ لَحُمَّا ثُرُّ أَنشأَننهُ خَلُقًاءَاخَرُ فَتَبَارِكَ ٱللَّهُ أَحْسَنُ ٱلْخَلِقِينَ ﴿ اللَّهُ أَخْسَنُ الْخَلِقِينَ ﴿ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ أَخْسَنُ الْخَلِقِينَ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ أَخْسَنُ ٱلْخَلِقِينَ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ أَخْسَنُ الْخَلِقِينَ اللَّهُ اللَّالَةَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

جاءت كلمة ﴿ خَلُقًا ﴾ نكرة لتدل على أن لكل إنسان في هذه الدنيا خلقاً خاصاً فها من إنسان في الدنيا يشبه إنساناً آخر شبهاً تاماً في شكل أذنيه أو عينيه أو بشرته ، أو غرائزه أو أفكاره أو انفعالاته ، لأن لكل إنسان خلقاً آخر ، ولأن بين كل إنسان وإنسان فروقاً خَلْقية وخُلُقية لا يمكن أن تتوحد توحداً تاماً بين أي إنسانين بالدنيا .

من لطائف التفسير



﴿ وَعَلَيْهَا وَعَلَى ٱلْفُلْكِ تَحْمَلُونَ ١١٠ ﴾

وعطف ﴿ وَعَلَى ٱلْفُلُكِ ﴾ إدماج وتهيئة للتخلص إلى قصة نوح .

التحرير والتنوير



﴿ وَٱلَّذِينَ يُؤْتُونَ مَآءَاتُواْ وَّقُلُوبُهُمْ وَجِلَّةٌ أَنَّهُمْ إِلَى رَبِّهِمْ رَجِعُونَ ۞ ﴾

والله سبحانه وصف أهل السعادة بالإحسان مع الخوف ، ووصف الأشقياء بالإساءة مع الأمن . ومن تأمل أحوال الصحابة رضي الله عنهم وجدهم في غاية العمل مع غاية الخوف ، ونحن جمعنا بين التقصير بل التفريط والأمن .

بدائع التفسير



## ﴿ أُوْلَكِيكَ يُسْنَرِعُونَ فِي ٱلْخَيْرَتِ وَهُمْ لَمَا سَنِيقُونَ ﴿ اللَّ ﴾

هذا دليل على أن المبادرة إلى الأعمال الصالحة ، من صلاة في أول الوقت \_ وغير ذلك من العبادات - هو الأفضل ، ومدح الباري أدل الدليل على صفة الفضل في الممدوح على غيره . العبادات العربي



# ﴿ وَقُل رَّبِّ أَعُوذُ بِكَ مِنْ هَمَزَتِ ٱلشَّيَطِينِ ١٠٠٠ ﴾

ومادام الشيطان هو الذي يهمز الإنسان كما يهمز الراكب الدابة لتسرع ، فليحذر المسلم من الأمور التي يرى نفسه مندفعاً إليها بقوة شديدة خشية أن تكون من همز الشيطان .

من لطائف التفسير



## ﴿ تُلْفَحُ وُجُوهَهُمُ ٱلنَّارُ وَهُمْ فِيهَا كَلِلْحُونَ ﴿ اللَّهُ ﴾

الكالح: هو الذي تقلصت شفتاه حتى بدت أسنانه، والنار والعياذ بالله تحرق شفاههم حتى تتقلص عن أسنانهم، كما يشاهد مثله في رأس الشاة المشوي في نار شديدة الحر.

أضواء البيان



# ﴿ وَمَن يَدْعُ مَعُ ٱللَّهِ إِلَا هَاءَاخَرَ لَا بُرْهَانَ لَهُ بِهِ عَاإِنَّمَا حِسَابُهُ عِندَرَيِّهِ ۚ إِنَّهُ وَلَا يُفْلِحُ ٱلْكَنفِرُونَ ١٠٠٠ ﴾

فيه ضرب من رد العجز على الصدر ، إذ افتتحت السورة بـ ﴿ قَدْ أَفْلَحَ ٱلْمُؤْمِنُونَ ١٠٠ ﴾ وختمت بـ ﴿ إِنَّـهُ لَا يُفْلِحُ ٱلْكَنِفِرُونَ ١١٠ ﴾

التحرير والتنوير



## ﴿ وَقُل رَّبِّ ٱغْفِر وَٱرْحَمْ وَأَنتَ خَيْرُ ٱلرَّحِينَ ﴿ اللَّهِ ﴾

هذه الآية فيها حذف لكي تفيد العموم، فقد حذف المفعول به لكلمة ﴿ ٱغَفِرُ ﴾ والمفعول به لكلمة ﴿ وَأَرْحَمُ ﴾ والمفعول به لكلمة ﴿ وَأَرْحَمُ ﴾ فلم يقل: رب اغفر الذنوب للعباد، وارحم الناس، بل أطلقها إطلاقاً ليكون طلب المغفرة عاماً لجميع الذنوب وليكون الدعاء عاماً لجميع الخلائق.

من لطائف التفسير

\* فيه دليل على أن ذلك الفريق الذي كانوا يقولون: ربنا آمنا فاغفر لنا وارحمنا وأنت خير الراحمين، موفقون في دعائهم ذلك، ولذلك أثنى الله عليهم به، وأمر به نبيه عليه لتقتدي به أمته في ذلك.

أضواء البيان



نُقل عن أمير المؤمنين عمر بن الخطّاب - رضي الله عنه - أنه قال : (علموا نسائكم سورة النور)، ونقل عين هذا القول أو قريب منه عن أم المؤمنين عائشة - رضي الله عنها و أرضاها -.

الشيخ . صالح المغامسي



﴿ الزَّانِيةُ وَٱلزَّانِي فَأَخِلِدُوا كُلَّ وَحِدِ مِّنْهُمَا مِأْنَةَ جَلَدَةٍ وَلَا تَأْخُذَكُم بِهِمَا رَأْفَةٌ فِ دِينِ ٱللَّهِ إِن كُنتُمُ تُوَمْنُونَ بِٱللَّهِ وَٱلْيَوْمِ اللَّهِ عَلَيْقُ مِن اللَّهُ وَمُنْوَنَ بِٱللَّهِ وَٱلْيَوْمِ اللَّهِ عَذَابَهُمَا طَآبِهَةٌ مِن ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴿ ﴾ ﴿ اللَّاحِدِيِّ وَلَيْشَهَدْ عَذَابَهُمَا طَآبِهَةٌ مِن ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴿ ﴾ ﴿

انعطاف القلوب على أهل الفواحش والرأفة بهم ، يدخل كثير من الناس في الدياثة وقلة الغيرة ، وقد يظن أن هذا من رحمة الخلق ، ولين الجانب بهم ، ومكارم الأخلاق ، وإنها ذلك مهانة ، وعدم دين وضعف إيهان . وتدخل النفس به في الدياثة ، كها دخلت عجوز السوء مع قومها في استحسان ما كانوا يتعاطونه من إتيان الذكران والمعاونة لهم على ذلك .

مجموع الفتاوي



﴿ إِذْ تَلَقُوْنَهُ, بِٱلسِنتِكُرُ وَتَقُولُونَ بِأَفَواهِكُم مَّالِيسَ لَكُم بِهِ عِلْمُ وَتَعْسَبُونَهُ, هَيِّنَا وَهُو عِندَ ٱللَّهِ عَظِيمٌ ﴿ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى الللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى ال



عطف على جملة ﴿ لاَ تَنَيِعُواْ خُطُورَتِ ٱلشَّيْطَانِ ﴾ عطف خاص على عام للاهتهام به لأنه قد يخفى أنه من خطوات الشيطان، فإن من كيد الشيطان أن يأتي بوسوسة في صورة خواطر الخير إذا علم أن الموسوس إليه من الذين يتوخون البر والطاعة ، وأنه ممن يتعذر عليه ترويج وسوسته إذا كانت مكشوفة .

التحرير والتنوير

لا تكن سبباً في منع أرزاق الناس ، إذا أردت أن تؤدب أحداً أدّبه بـأي طريقـة كانـت إلا أن تمنعه رزقه ، لأنه لو كان منع الرزق سائغاً لساغ في حق مسطح لكن الله جـل وعـلا عاتـب الصدِّيق فيه .

الشيخ . صالح المغامسي



﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ لَا تَدْخُلُواْ بِيُوتِا غَيْرَ بِيُوتِكُمْ حَتَّى تَسْتَأْنِسُواْ وَتُسَلِّمُواْ عَلَىٓ أَهْلِهَا ۚ ذَلِكُمْ خَتَى تَسْتَأْنِسُواْ وَتُسَلِّمُواْ عَلَىٓ أَهْلِهَا ۚ ذَلِكُمْ خَيْرٌ لَكُمْ لَعَلَّكُمْ تَذَكَّرُونَ اللهَ

وفي ذلك من الآداب أن المرء لا ينبغي أن يكون كلاً على غيره ، ولا ينبغي له أن يعرض نفسه إلى الكراهية والاستثقال ، وأنه ينبغي أن يكون الزائر والمزور متوافقين متآنسين وذلك عون على الأخوة الإسلامية .

التحرير والتنوير



﴿ فَإِن لِّمْ تَجِدُواْ فِيهَآ أَحَدًا فَلَا نَدْخُلُوهَا حَتَّى يُؤْذَكَ لَكُمْ ۖ وَإِن قِيلَ لَكُمُ ٱرْجِعُواْ فَٱرْجِعُواً هُوَ أَزْكَى

لَكُمْ وَاللَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ عَلِيمٌ اللهُ

قال قتادة : قال بعض المهاجرين : لقد طلبت عمري كله هذه الآية ، فها أدركتها أن أستأذن على بعض إخواني فيقول لي : ارجع ، فأرجع وأنا مغتبط لقوله : ﴿ وَإِن قِيلَ لَكُمُ ٱرْجِعُواْ فَٱرْجِعُواْ فَأَرْجِعُواْ فَأَرْجِعُواْ فَأَرْجِعُواْ فَأَرْجِعُواْ فَأَرْجِعُواْ فَأَرْجِعُواْ فَأَرْجِعُواْ فَارْجَعُواْ فَارْجُعُواْ فَارْجُعُواْ فَارْجُعُواْ فَارْجُعُواْ فَارْجُعُواْ فَارْجُعُواْ فَارْجُعُواْ فَارْجُعُواْ فَارْبُوا لَمُ فَارْبُوا لَا لَعُمْ لَا لَهُ اللَّهُ فَارْجُعُواْ فَارْجُعُواْ فَارْجُواْ فَارْبُواْ فَارْجُواْ فَارْبُواْ فَارْبُواْ فَارْبُواْ فَارْبُواْ فَعُمُواْ فَارْجُواْ فَارْجُواْ فَارْجُواْ فَارْبُواْ فَارْبُواْ فَارْجُواْ فَارْبُواْ فَارْبُواْ فَارْبُواْ فَارْبُواْ فَارْبُواْ فَارْبُواْ فَالْرَافِا لَالْمُواْلُوا لَا لَالْمُواْلُولُوا لَا لَالْمُواْلُولُوا لَالْمُواْلُولُوا لَا لَالْمُواْلُولُوا لَالْمُوالْمُوالْمُوالْمُوالْمُوالْمُوالْمُوالْمُوالْمُوالْمُوالْمُوالْمُوالْمُوالْمُوالْمُوالْمُوالْمُوالْمُوالْمُوالْمُوالْمُوالْمُوالْمُوالْمُوالْمُوالْمُوالْمُوالْمُوالْمُوالْمُوالْمُوالْمُوالْمُوالْمُوالْمُوالْمُوالْمُوالْمُوالْمُوالْمُوالْمُوالْمُوالْمُوالْمُوالْمُوالْمُوالْمُوالْمُوالْمُوالْمُوالْمُوالْمُوالْمُوالْمُوالْمُوالْمُوالْمُوالْمُوالْمُوالْمُوالْمُوالْمُوالْمُوالْمُوالْمُوالْمُوالْمُوالْمُوالْمُوالْمُوالْمُوالْمُوالْمُوالْمُوالْمُوالْمُوالْمُوالْمُولُولُوالْمُوالْمُوالْمُوالْمُوالْمُوالْمُولُولُوالْمُوالْمُولُولُوالْمُوالْمُولُولُوالْمُوالْمُولُولُوالْمُوالْمُوالْمُولُولُولُوالْمُوالْمُولُولُوالْمُولُولُولُوالْمُوالْمُولُولُ

المصباح المنير في تهذيب تفسير ابن كثير



﴿ قُل لِلْمُؤْمِنِينَ يَغُضُّوا مِنْ أَبْصَكَرِهِمْ وَيَحَفَظُواْ فُرُوجَهُمْ ذَلِكَ أَزَكَى لَمُمُ إِنَّ اللّهَ خَبِيرًا بِمَا يَصَّنعُونَ ﴿ ثَلَ اللّهُ عَضِ البصر عن المحارم يوجب ثلاث فوائد عظيمة الخطر، جليلة القدر: إحداها: حلاوة الإيهان ولذته، التي هي أحلى وأطيب وألذ مما صَرَفَ بصره عنه وتركه لله تعالى. والثانية: نور القلب وصحة الفراسة، والثالثة: قوه القلب وثباته وشجاعته.

بدائع التفسير ـ باختصار



# ﴿ وَتُوبُواْ إِلَى ٱللَّهِ جَمِيعًا أَيُّهَ ٱلْمُؤْمِنُونَ لَعَلَّكُمْ تُفْلِحُونَ اللَّهِ ﴾

التوبة وظيفة العمر ، ولهذا قال الله : ﴿ جَمِيعًا ﴾ ولم يستثن أحداً ، ولما ذكر الله تبارك وتعالى هذه الأحكام علم جل وعلا أن عباده وإن حرصوا على الامتثال بها ، إلا أنه لن يخلو أن يقع منهم شيء، فدلهم جل وعلا على ما يجبر ذلك الكسر وهو التوبة إلى الله سبحانه وتعالى .

الشيخ . صالح المغامسي



﴿ وَٱللَّهُ خَلَقَ كُلَّ دَاّبَةٍ مِن مَّا أَعِ فَمِنْهُم مَّن يَمْشِي عَلَى بَطْنِهِ وَمِنْهُم مَّن يَمْشِي عَلَى رِجْلَيْنِ وَمِنْهُم مَّن يَمْشِي عَلَى وَمُنْهُم مَّن يَمْشِي عَلَى وَمُنْهُم مَّن يَمْشِي عَلَى وَمُنْهُم مَّن يَمْشِي عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴿ اللَّهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴿ اللَّهُ عَلَى حَلَّم القَدرة ، لأن الماشي على ترتيب قوة دلالتها على عظم القدرة ، لأن الماشي بلا

آلة مشي متمكنة ، أعجب من الماشي على رجلين ، وهذا المشي زحفاً .

التحرير والتنوير



# ﴿ وَمَن يُطِعِ ٱللَّهَ وَرَسُولُهُ. وَيَغْشَ ٱللَّهَ وَيَتَّقَدِ فَأُولَتِكَ هُمُ ٱلْفَآبِرُونَ (٥٠) ﴾

جاء رجل من دهاقين الروم مسلماً عند عمر بن الخطاب- رضي الله عنه - قال: ألهذا سبب؟ قال: نعم! إني قرأت التوراة والزبور والإنجيل وكثيراً عمن كتب الأنبياء، فسمعت أسيراً يقرأ آية من القرآن جمع فيها كل ما في الكتب المتقدمة، فعلمت أنه من عند الله فأسلمت. قال: ما هذه الآية؟ قال: قوله تعالى ﴿ وَمَن يُطِع اللهَ ﴾ في الفرائض ﴿ وَرَسُولُهُ ﴿ فِي السنن ﴿ وَيَعَشُ اللهَ ﴾ فيما مضى- من عمره ﴿ وَيَتَقَدِ ﴾ فيما بقى من عمره ﴿ فَأُولَئِكَ هُمُ الْفَايْرُونَ ﴾ ، والفائز من نجا من النار وأدخل الجنة ، فقال عمر: قال النبي على الوتيت جوامع الكلم ».

الحامع لأحكام القرآن



﴿ قُلْ أَطِيعُواْ اللَّهَ وَأَطِيعُواْ ٱلرَّسُولَ فَإِن تَوَلَّوْاْ فَإِنَّمَا عَلَيْهِ مَا حُمِّلَ وَعَلَيْكُمْ مَّا حُمِّلَتُمْ وَإِن تُطِيعُوهُ تَهْ تَدُواً وَمَا عَلَى الرَّسُولِ إِلَّا ٱلْبَلَغُ ٱلْمُبِيثُ ۞ ﴾

قال أبو عثمان النيسابوري: من أمّر السنة على نفسه قولاً وفعلاً ، نطق بالحكمة ، ومن أمّر الهوى على نفسه ، نطق بالبدعة .

شرح العقيدة الطحاوية



﴿ أَوْ صَدِيقِكُمْ ﴾

قال الزمخشري : يحكى عن الحسن أنه دخل دراه ، وإذا حلقة من أصدقائه وقد استلوا سلالاً من

تحت سريره ، فيها الخبيص وأطايب الأطعمة . وهم مكبّون عليها يأكلون فتهللت أسارير وجهه سروراً ، وضحك وقال : هكذا وجدناهم ، هكذا وجدناهم .. يريد كبراء الصحابة ومن لقيهم من البدريين - رضي الله عنهم - ، وكان الرجل منهم يدخل دار صديقه وهو غائب ، فيسأل جاريته كيسه ، فيأخذ منه ما شاء . فإذا حضر مولاها فأخبرته ، أعتقها سروراً بذلك .

محاسن التأويل



﴿ إِنَّمَا ٱلْمُؤْمِنُونَ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ بِٱللّهِ وَرَسُولِهِ وَإِذَا كَانُواْ مَعَهُ, عَلَىٰ آمْرٍ جَامِعِ لَمْ يَذْهَبُواْ حَتَىٰ يَسْتَغَذِنُونَ اللّهِ عَلَىٰ اللّهِ عَرَسُولِهِ وَإِذَا ٱسْتَغَذَنُوكَ لِبَعْضِ شَأْنِهِمْ فَأَذَن إِنَّ ٱلّذِينَ يُؤْمِنُونَ بِٱللّهِ وَرَسُولِهِ فَإِذَا ٱسْتَغَذَنُوكَ لِبَعْضِ شَأْنِهِمْ فَأَذُن لِمَن شِئْتَ مِنْهُمْ وَٱسْتَغْفِرْ هَمُ ٱللّهُ إِن ٱللّهَ عَفُورٌ رَّحِيثُ الله فَا الله عَلَى الله عِلَى الله عِلْ الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله عِلْ الله عَلَى الله عَل

بدائع التفسير



# شُولَةُ الْفُرْقِ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ فَالْنَا

تكلم سبحانه في هذه السورة عن التوحيد ، لأنه أقدم وأهم، ثم في النبوة لأنها الواسطة ، ثم في المعاد لأنه الخاتمة.

فتح القدير

#### 

﴿ قُلْ أَنزَلَهُ ٱلَّذِى يَعْلَمُ ٱلسِّرَ فِي ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ إِنَّهُ كَانَعَفُورًا رَّحِيمًا الله والسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ إِنَّهُ كَانَعَفُورًا رَّحِيمًا الله والله والله والله وإنه أساطير الأولين ، بأنه أنزله الله على رسوله .

وجملة الصلة كناية عن مراقبته الله فيما يبلغه عنه . وفي ذلك إيقاظ لهم بأن يتدبروا في هذا الذي زعموه إفكاً أو أساطير الأولين ليظهر لهم اشتماله على الحقائق الناصعة التي لا يحيط بها إلا الله الذي يعلم السر .

التحرير والتنوير ـ باختصار



﴿ وَمَا أَرْسَلْنَا قَبْلَكَ مِنَ ٱلْمُرْسَكِينَ إِلَا إِنَّهُمْ لِيَا كُلُونَ ٱلطَّعَامَ وَيَمْشُونَ فِي ٱلْأَسْوَاقِ الْمُوَسَكِينَ إِلَا إِنَّهُمْ لِيَا كُلُونَ ٱلطَّعَامَ وَيَمْشُونَ فِي ٱلْأَسْوَاقِ وَجَعَلْنَا بَعْضَكُمْ لِبَعْضِ فِتْنَةً أَتَصْبِرُونَ وَكَانَ رَبُّكَ بَصِيرًا ١٠٠٠ ﴾

فليس لمن قد فتن بفتنة دواء مثل الصبر، فإن صبر كانت الفتنة ممحصة له ومخلصة من الذنوب كما يخلص الكير خبث الذهب والفضة ، فالفتنة كير القلوب ، ومحمك الإيمان ، وبهما يتبين الصادق من الكاذب ، قال تعالى : ﴿ وَلَقَدْ فَتَنَّا ٱلَّذِينَ مِن قَبْلِهِم ۖ فَلَيَعْلَمَنَّ ٱللَّهُ ٱلَّذِينَ صَدَقُواْ وَلَيَعْلَمَنَّ ٱللَّهُ ٱلَّذِينَ صَدَقُواْ وَلَيَعْلَمَنَّ ٱللَّهُ ٱلَّذِينَ مَن الكاذب ، قال تعالى : ﴿ وَلَقَدْ فَتَنَّا ٱلَّذِينَ مِن قَبْلِهِم ۖ فَلَيَعْلَمَنَّ ٱللَّهُ ٱلَّذِينَ صَدَقُواْ وَلَيَعْلَمَنَّ ٱللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّذِينَ اللَّهُ اللَّذِينَ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّذِينَ اللَّهُ اللَّذِينَ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ اللَّذِينَ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّذِينَ عَلَى اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللل





#### ﴿ وَقَالَ ٱلرَّسُولُ يَكربِّ إِنَّ قَوْمِي ٱتَّخَذُواْ هَلذَا ٱلْقُرْءَانَ مَهُجُورًا اللَّهُ ﴾

قال أبو السعود: فيه تلويح بأن من حق المؤمن أن يكون كثير التعاهد للقرآن ، كيلا يندرج تحت ظاهر النظم الكريم . ثم قال: وفيه من التحذير ما لا يخفى . فإن الأنبياء عليهم الصلاة والسلام ، إذا شكوا إلى الله تعالى قومهم ، عجل لهم العذاب ولم يُنظروا .

محاسن التأويل



## ﴿ وَلَقَدْ ءَاتَيْنَا مُوسَى ٱلْكِتَبَ وَجَعَلْنَا مَعَهُ وَأَخَاهُ هَارُونَ وَزِيرًا اللهِ ﴾

مناسبتها لما قبلها: لما جرى الوعيد والتسلية بذكر حال المكذبين للرسول - عليه الصلاة والسلام - عطف على ذلك تثيلهم بالأمم المكذبين رسلهم ليحصل من ذلك موعظة هؤلاء وزيادة تسلية الرسول والتعريض بوعده بالانتصار له.

التحرير والتنوير



﴿ وَإِذَا رَأَوْكَ إِن يَنْجِذُونَكَ إِلَّا هُـزُوًا أَهَاذَا ٱلَّذِى بَعَتَ ٱللَّهُ رَسُولًا ﴿ اللَّهِ إِن كَادَلَيُضِلُنَا عَنْ عَالِمَةً وَسَوْفَ يَعْلَمُونَ حِينَ يَرَوْنَ ٱلْعَذَابَ مَنْ أَضَلُّ سَبِيلًا ﴿ اللَّهُ عَلَمُونَ حِينَ يَرَوْنَ ٱلْعَذَابَ مَنْ أَضَلُّ سَبِيلًا ﴿ اللَّهُ عَلَمُونَ حِينَ يَرَوْنَ ٱلْعَذَابَ مَنْ أَضَلُّ سَبِيلًا ﴿ اللَّهُ عَلَمُونَ حِينَ يَرَوْنَ ٱلْعَذَابَ مَنْ أَضَلُّ سَبِيلًا ﴿ اللَّهُ عَلَمُ عَلَى المَّوْمِ اللَّهُ عَلَمُ عَلَى المَّوْمِنِ اللَّهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ وَاللَّهُ عَلَى اللَّهُ مَا اللَّهُ وَاللَّهُ عَلَى اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ وَاللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللّهُ ال

من لطائف التفسير



﴿ وَهُوَ ٱلَّذِي جَعَلَ لَكُمُ ٱلَّيْلَ لِبَاسًا وَٱلنَّوْمَ سُبَاتًا وَجَعَلَ ٱلنَّهَارَ نُشُورًا ﴿ ﴾ ﴿ وَهُو ٱللَّذِي جَعَلَ لَكُمُ اللَّهِ جَل جَلاله هي الليل الساتر، و النوم المريح، والنهار الباعث، ترى

كيف يكون حال البشرية لولم يكن ليل؟! هل تستطيع قوة على وجه الأرض أن تفرض الصمت على هذا العالم الصاخب؟!

من لطائف التفسير



#### ﴿ وَلَقَدْ صَرَّفَنَهُ بَيْنَهُمْ لِيَذَكَّرُواْ فَأَبَى ٓ أَكُثَّرُ ٱلنَّاسِ إِلَّا كُفُورًا ١٠٠٠ ﴾

يؤخذ من الآية أن الماء المنزل من السماء لا يختلف مقداره ، وإنما تختلف مقادير توزيعه على مواقع القطر، فعن ابن عباس: ما عام أقل مطراً من عام ولكن الله قسم ذلك بين عباده على ما شاء . وتلا هذه الآية .

التحرير والتنوير



﴿ وَعِبَادُ ٱلرَّمْكِنِ ٱلَّذِينَ يَمْشُونَ عَلَى ٱلْأَرْضِ هَوْنَا وَإِذَا خَاطَبَهُمُ ٱلْجَدِهِلُونَ قَالُواْ سَلَمًا اللهُ ﴾ أضاف عبودية أنبيائه و أوليائه إلى اسمه ﴿ ٱلرَّمْكِنِ ﴾ إشارة إلى أنهم إنها وصلوا إلى هذه الحال بسبب رحمته.

تيسير الكريم الرحمن

وتأمل كيف جمعت الآية وصفهم في حركتي الأرجل و الألسن بأحسنها و ألطفها و أحكمها و أوقرها.

بدائع التفسير



﴿ وَٱلَّذِينَ إِذَآ أَنفَقُواْ لَمْ يُسْرِفُواْ وَلَمْ يَقْتُرُواْ وَكَانَ بَيْنَ ذَلِكَ قَوَامًا ﴿ اللَّهُ ﴾ وقد جعل الله سبحانه هذه الأمة وسطاً، وهي الخيار العدل ، لتوسطها بين الطرفين المذمومين ، والعدل هو الوسط بين طرفي الجود والتفريط ، والآفات إنها تتطرق إلى الأطراف ، و الأوساط محمية بأطرافها ، فخيار الأمور أوساطها.

بدائع التفسير

وعن الحسن : (ليس في النفقة في سبيل الله سرف) ، وسمع رجل رجلاً يقول : لا خير في الإسراف ، فقال : لا إسراف في الخير.

محاسن التأويل



﴿ وَٱلَّذِينَ لَا يَشْهَدُونَ ٱلزُّورَ وَإِذَا مَرُّواْ بِٱللَّغِو مَرُّواْ كِرَامًا الله ﴾

وتأمل كيف قال سبحانه: ﴿ لَا يَشْهَدُونَ ٱلزُّورَ ﴾ ولم يقل: بالزور، لأن ﴿ يَشْهَدُونَ ﴾ بمعنى: يحضرون، فمدحهم على ترك حضور مجالس الزور فكيف بالتكلم به، وفعله ؟! بدائع التفسير

#### 

﴿ وَٱلَّذِينَ يَقُولُونَ رَبَّنَاهَا لِمَا الْمَنْ أَزْوَلِمِنَا وَذُرِّيَّكِنَا قُرَّةَ أَعْيُنِ وَالْمَعَالِلَمُنَّقِينَ إِمَامًا ﴿ وَٱلَّذِينَ يَقُولُونَ رَبَّنَاهَا مِنْ أَزْوَلِمِنَا قُرَةً وَاللَّهُ مَا القرة، أَفِي الدنيا أَم فِي الآخرة؟ قال: سأل رجل الحسن عن قوله: ﴿ هَبْ لَنَا مِنْ أَزْوَلِمِنَا ﴾ ما القرة، أفي الدنيا أم في الآخرة؟ قال: بل في الدنيا ، هي والله أن يرى العبد من ولده طاعة الله ، وما شيء أقر لعين المؤمن أن يرى هيمه في طاعة الله .

الروايات التفسيرية في فتح الباري



# سُولُولُ السَّنِّ الْمَانِيَ الْمَانِيَ الْمَانِيَ الْمَانِيَ الْمَانِيَ الْمِنْ الْمِلْمِلْ الْمِنْ الْمِنْ الْمِنْ ا

سورة الشعراء مقدمتها حول القرآن الكريم، وخاتمتها حول القرآن الكريم، وبين المقدمة والخاتمة قصص سبع من الأمم بعث فيها الأنبياء فكذّبت أنبيائها فهلكت.

من لطائف التفسير \_ بتصرف يسير



## ﴿ وَٱجْعَل لِّي لِسَانَ صِدْقِ فِي ٱلْأَخِرِينَ ١٠٠٠ ﴾

وقد فعل الله ذلك إذ ليس أحد يصلي على النبي على إلا وهو يصلي على إبراهيم وخاصة في الصلوات، وعلى المنابر التي هي أفضل الحالات وأفضل الدرجات.

الجامع لأحكام القرآن



# ﴿ فَأَكْبُ كِبُواْ فِيهَا هُمْ وَالْغَاوُرِنَ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ

لم يقل ( فكُبّوا) ، وإنها كرر الكلمة دليلاً على التكرير في المعنى ، كأن الواحد منهم إذا أُلقي في جهنم ينكب مرة بعد أُخرى حتى يستقر في قعرها .

نظرات لغوية في القرآن الكريم نقلاً عن الكشاف



# ﴿ فَمَا لَنَا مِن شَنفِعِينَ ١٠٠٠ وَلَا صَدِيقٍ حَمِيمٍ ١١٠٠ ﴾

وإنها جمع الشافع لكثرة الشافعين ، ووحد الصديق لقلته.

وقال الحسن ما اجتمع ملاً على ذكر الله، فيهم عبدٌ من أهل الجنة إلا شفعه الله فيهم ، وإن أهل الإيمان ليشفع بعضهم في بعض وهم عند الله شافعون مشفّعون.

الجامع لأحكام القرآن





#### ﴿ وَإِنَّهُ وَلَنَانِيلُ رَبِّ ٱلْعَالَمِينَ اللَّهُ ﴾

وتأمل كيف اجتمعت هذه الفضائل الفاخرة في هذا الكتاب الكريم ، فإنه أفضل الكتب، نزل به أفضل الملائكة ،على أفضل الخلق ،على أفضل بضعة فيه وهي قلبه ،على أفضل أمة أخرجت للناس، بأفضل الألسنة وأفصحها و أوسعها ، وهو اللسان العربي المبين .

تيسير الكريم الرحمن



# ﴿ وَأَنذِرْ عَشِيرَتَكَ ٱلْأَقْرَبِينَ اللَّهُ الْأَقْرَبِينَ

إشارة إلى أن يبدأ الإنسان في كل دعوة خير بأهل بيته وأقاربه ، لعل الله أن يهديهم فيشتد بهم أزره ويقوى أمره .

من لطائف التفسير



## ﴿ وَٱلشُّعَرَآءُ يَتَّبِعُهُمُ ٱلْعَاوُرِنَ اللَّهُ اللَّهِ الْعَاوُرِنَ اللَّهُ ﴾

روى مسلم عن أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله على : «لأن يمتلئ جوف أحدكم قيحاً حتى يَر يَه خر من أن يمتلئ شعراً ».

الجامع لأحكام القرآن



# ﴿ وَأَنَّهُمْ يَقُولُونَ مَا لَا يَفْعَلُونَ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ

هذا الذي ذكره هنا عن الشعراء من أنهم يقولون مالا يفعلون ، بين في آية أخرى أنه من أسباب المقت عنده جل وعلا ، وذلك في قوله تعالى ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ لِمَ تَقُولُونَ مَا لَا تَفْعَلُونَ اللَّهِ كَبُرَ مَقْتًا عِندَاللَّهِ أَن تَقُولُواْ مَا لَا تَفْعَلُوكَ اللَّهُ الصف:٢-٣.

أضواء البيان

﴿ إِلَّا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ ٱلصَّالِحَاتِ وَذَكَرُواْ ٱللَّهَ كَثِيرًا وَٱنكَصَارُواْ مِنْ بَعْدِ مَاظُلِمُوا ۗ وَسَيَعْلَمُ ٱلَّذِينَ ظَلَمُواْ أَيُّ مُنقَلَبِ يَنقَلِبُونَ ﴿ اللَّهُ } ﴿

ذكر ابن إسحاق: أنه لما نزلت: ﴿ وَٱلشُّعَرَآءُ يَتَّبِعُهُمُ ٱلْغَاوُنَ ١٠٠٠ ﴾ جاء حسان بن ثابت وعبدالله بن رواحة وكعب بن مالك إلى رسول الله ﷺ يبكون ، قالوا : قد علم الله حين أنـزل هذه الآية أنا شعراء. فتلا النبي علي : ﴿ إِلَّا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ ٱلصَّالِحَاتِ ﴾، قال: « أنتم ». محاسن التأويل

تهديد شديد ووعيد أكيد لما في ﴿ وَسَيَعْلَمُ ﴾ من تهويـل متعلقـه. وفي ﴿ ٱلَّذِينَ ظَلَمُوٓا ﴾ من إطلاقه وتعميمه . وفي ﴿ أَيُّ مُنقَلَبٍ يَنقَلِبُونَ ﴾ من إيهامه وتهويله . كأنه لا يمكن معرفته ، وقد رأوا ما لحق بهم في الدنيا ولعذاب الآخرة أشد وأبقى.

محاسن التأويل



﴿ حَتَىٰٓ إِذَاۤ أَتَواْ عَلَىٰ وَادِ ٱلنَّمْلِ قَالَتْ نَمْلَةُ يَتَأَيُّهَا ٱلنَّمْلُ ٱدْخُلُواْ مَسَاكِنَكُمْ لَا يَحْطِمَنَّكُمْ سُلَيْمَانُ وَجُنُودُهُ. وَهُمْ لَا يَشْعُرُونَ ﴿ اللَّهُ اللَّاللَّلْمُ اللَّاللَّاللَّ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّاللّ

قل بعض العلماء: هذه الآية من عجائب القرآن ، لأنها بلفظة ﴿ يَا ﴾ نادت ، ﴿ أَيَّهَا ﴾ نبهت ، ﴿ النَّمَلُ ﴾ عينت ، ﴿ الدَّخُلُوا ﴾ أمرت ، ﴿ مَسَاكِنَكُمْ ﴾ نصّت ، ﴿ لَا يَعَطِمَنَّكُمْ ﴾ حَدّرت ، ﴿ مَسَاكِنَكُمْ ﴾ عذرت .

زاد المسير



#### ﴿ وَهُمْ لَا يَشْعُرُونَ ﴾

وهُذا تنويه برأفته وعدله الشامل بكل مخلوق لا فساد منه ، أجراه الله على نملة ليعلم شرف العدل ولا يحتقر مواضعه، وأن ولي الأمر إذا عدل سرى عدله في سائر الأشياء وظهرت آثاره فيها، ويضرب الله الأمثال للناس، فضرب هذا المثل لنبيه سليان بالوحي من دلالة نملة، وذلك سر بينه وبين ربه جعله تنبيها له وداعية لشكر ربه فقال: ﴿ رَبِّ أَوْزِعْنِي آَنَ أَشَكُر نِعْمَتَك ﴾ تفسير التحرير والتنوير - باختصار



#### ﴿ فَنَبَسَّمَ ضَاحِكًا مِّن قَوْلِهَا . . . ١٠ ١

أكد التبسم بقوله: ﴿ ضَاحِكًا ﴾ إذ قد يكون التبسم من غير ضحك ولا رضا ، ألا تراهم يقولون: تبسَّم تبسُّم الغضبان ، وتبسَّم تبسُّم المستهزئين . وتبسم الضحك إنها هو عن سرور ، ولا يسرّ نبى بأمر دنيا ، وإنها سُرّ بها كان من أمر الآخرة والدين .

الجامع لأحكام القرآن

وهذا حال الأنبياء عليهم الصلاة والسلام ، الأدب الكامل، والتعجب في موضعه، وأن لا يبلغ بهم الضحك إلا إلى التبسم. كما كان الرسول على جُلُّ ضحكه التبسم ، فإن القهقهة تدل على خفة العقل وسوء الأدب، وعدم التبسم والعجب مما يتعجب منه يدل على شراسة الخلق والجبروت. والرسل منزهون عن ذلك.

تيسير الكريم الرحمن



﴿ وَنَفَقَدَ ٱلطَّيْرَ فَقَالَ مَالِكَ لَا آرَى ٱلْهُدَهُدَ أَمَّ كَانَ مِنَ ٱلْعَكَآبِينِ ﴿ وَنَفَقَدَ اللهِ عَمْرِ فَإِنَّهُ كَانَ عَلَى فَي هذه الآية دليل على تفقد الإمام أحوال رعيته ، والمحافظة عليهم . ويرحم الله عمر فإنه كان على سيرة سليمان عليه السلام ، قال : لو أن سخلة على شاطئ الفرات أخذها الذئب ليُسألُ عنها عمر . المجامع لأحكام القرآن



﴿ فَمَكَثَ غَيْرَ بَعِيدٍ فَقَالَ أَحَطَتُ بِمَا لَمْ تَجُطُ بِهِ وَجِئْتُكَ مِن سَبَإٍ بِنَبَإٍ يَقِينِ ﴿ الله فَهُ الله عَلَى أَن الصغير يقول للكبير، و المتعلم للعالم: عندي ما ليس عندك إذا تحقق ذلك و تيقنه . هذا عمر بن الخطاب مع جلالته رضي الله عنه وعلمه لم يكن عنده علم بالاستئذان . الجامع لأحكام القرآن



﴿ قَالَتَ إِنَّ ٱلْمُلُوكَ إِذَا دَخَالُواْ قَرْبِيَةً أَفْسَدُوهَا وَجَعَلُواْ أَعِنَّةَ أَهْلِهَا آَذِلَةً وكَذَلِكَ يَفْعَلُونَ الله عَنه: ( من جاءك بالحق فاقبل منه وإن كان بعيداً بغيضاً ، ومن جاءك بالحق فاقبل منه وإن كان بعيداً بغيضاً ، ومن جاءك بالباطل فاردد عليه ، وإن كان حبيباً قريباً ، فصدّق الله عز وجل كلمة بلقيس بقوله: ﴿ وَكَذَلِكَ يَفْعَلُونَ ﴾ مع أنها كافرة ) .

خواطر إيمانية



#### ﴿ قُلِ ٱلْحَمَٰدُ لِلَّهِ وَسَلَمْ عَلَى عِبَادِهِ ٱلَّذِينَ ٱصْطَفَى ۚ ءَاللَّهُ خَيْرٌ أَمَّا يُشْرِكُونَ ١٩٠٠ ﴾

قال الزمخشري: أمر رسوله على أن يتلو هذه الآيات الناطقة بالبراهين على وحدانيته وقدرته على كل شيء وحكمته، وأن يستفتح بتحميده، والسلام على أنبيائه والمصطفين من عباده. وفيه تعليم حسن، وتوقيف على أدب جميل، وبعث على التيمن بالذكرين، والتبرك بها، والاستظهار بمكانها، على قبول ما يلقى إلى السامعين وإصغائهم إليه. ولقد توارث العلاء والخطباء والوعاظ كابراً عن كابر هذا الأدب.

محاسن التأويل ـ باختصار



﴿ ﴿ وَإِذَا وَقَعَ ٱلْقَوْلُ عَلَيْهِمَ ٱخۡرَجَنَا لَهُمْ دَابَّةً مِّنَ ٱلْأَرْضِ تُكَلِّمُهُمْ أَنَّ ٱلنَّاسَ كَانُوا بِعَايَتِنَا لَا يُوقِنُونَ ﴿ اللَّهِ وَ اللَّهِ عَلَيْهِمْ أَخْرَجَنَا لَا يُوقِنُونَ ﴿ اللَّهِ وَاللَّهِ عَلَيْهِمْ أَنَّ النَّاسِ بكلام يسمعونه ويفهمونه هو أنه جاء ذكرها في سورة النمل ، وهذه السورة فيها مشاهد وأحاديث بين طائفة من الحشرات والطير والجن وسليان عليه السلام - فجاء ذكر الدابة وتكليمها الناس متناسقاً مع مشاهد السورة وجوّها العام .

أشراط الساعة

قال ابن عمر، وأبو سعيد الخدري : إذا لم يأمروا بمعروف ، ولم ينهَوا عن منكر .

زاد المسير



﴿ مَن جَآءَ بِٱلْحَسَنَةِ فَلَهُ, خَيْرٌ مِنْهَا وَهُم مِن فَزَع يَوْمَ إِذِ ءَامِنُونَ ﴿ وَمَن جَآءَ بِٱلسَّيِئَةِ فَكُبَّتَ وُجُوهُهُمْ فِي النَّارِ هَلُ يَجُزَوْنَ ﴾ النَّارِ هَلُ يَجُزَوْنَ إِلَا مَا كُنتُمْ تَعُمَلُونَ ﴿ ﴾

أهل الحسنات لهم الحسنى وزيادة ، حتى إن التمرة يربها ربنا بإخلاص صاحبها حتى تكون مثل أحد ، أما أهل الآثام والظلم والفواحش ، فتُهان كرامتهم كها أهانوا أنفسهم بالمعاصي ، ولهذا يبدأ في العقوبة بوجوههم التى هي أشرف الجسد .

من لطائف التفسير



# شُولَةُ الْقِصَاضِ الْمُ

﴿ إِنَّ فِرْعَوْنَ عَلَا فِي ٱلْأَرْضِ وَجَعَلَ أَهْلَهَا شِيَعًا يَسْتَضْعِفُ طَآبِفَةً مِّنْهُمْ يُذَبِّحُ أَبْنَآءَ هُمْ وَيَسْتَخْيِهِ فِي الْأَرْضِ وَجَعَلَ أَهْلَهَا شِيعًا يَسْتَضْعِفُ طَآبِفَةً مِّنْهُمْ يُذَبِّحُ أَبْنَآءَ هُمْ وَيَسْتَخْيِهِ فِي اللهُ اللهِ اللهُ ال

الظلم إذا عمّ وطمّ فإنه يؤذن بزواله وهلاك الظالم ودولته ، وقد قال شيخ الإسلام: (إن الله يقيم الدولة الطلم وإن كانت مسلمة).

فمع أن فرعون قد جمع الموبقات ، وادعى الألوهية وأنكر رب البريّة إلا أن الله عز وجل علل زوال ملكه ونصر المستضعفين بقوله: ﴿ إِنَّ فِرْعَوْنَ عَلا . . . . ﴿ إِنَّ فَرْعَوْنَ عَلا يَعْمُ اللّهِ عَلَى اللّهُ عَلْمُ اللّهُ عَلَى اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّه

تيسير المنان في قصص القرآن

#### ~ (\$\frac{10}{10} \times \times \cdots

﴿ فَٱلْنَقَطَهُ وَ عَالَ فِرْعَوْ كَ لِيكُونَ لَهُمْ عَدُوًّا وَحَزَنًا إِنَّ فِرْعَوْنَ وَهَنَمَنَ وَجُنُودَهُمَا كَاثُواْ خَلَطِعِينَ ﴾

إن إصابة قوم فرعون بغتة من قِبَل من أمّلوا منه النفع أشد عبرة للمعتبر و أوقع حسرة على المستبصر ، وأدل على أن انتقام الله يكون أعظم من انتقام العدو كما قال ﴿ فَٱلْنَقَطَ مُو ءَالُ اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى أَن يَنفَعَنَا آوً نَتَّخِذَهُ, وَلَدًا ﴾.

تفسير التحرير والتنوير

﴿ وَقَالَتِ ٱمْرَأَتُ فِرْعَوْنَ قُرَّتُ عَيْنِ لِي وَلَكَ لَا نَقَتُلُوهُ عَسَىٰٓ أَن يَنفَعَنَاۤ أَوْ نَتَخِذَهُۥ وَلَدَاوَهُمُ لَا يَشْعُرُونَ ۚ ﴾ في قول آسية امرأة فرعون : ﴿ قُرَّتُ عَيْنِ لِي وَلَكَ ﴾ فضل الفأل الحسن ، وقد نالها ما رجت من النفع : أما في الدنيا فهداها الله به وجعل لها أحسن ثناء في الآخرين بقوله تعالى : ﴿ وَضَرَبُ ٱللَّهُ مَثَالًا لِلَّذِينَ

ءَامَنُواْ ٱمۡرَأَتَ فِرْعَوۡنَ إِذْ قَالَتْ رَبِّ ٱبْنِ لِي عِندَكَ بَيْتًا فِي ٱلْجَنَّةِ وَنِجَّنِي مِن فِرْعَوْنَ وَعَمَلِهِۦوَنِجَّنِي مِن ٱلْقَوْمِ ٱلظَّلْلِمِينَ ﴿ اللَّهِ ﴾ التحريم:١١. فاستعملها الله سبحانه وتعالى بطاعته وصيّرها إلى فسيح جنته .

تيسير المنان في قصص القرآن

(قرة العين) كناية عن السرور ، وهي كناية ناشئة عن ضدها وهو سخنة العين التي هي أثر البكاء اللازم للأسف والحزن ، فلما كُنّي عن الحزن بسخنة العين أتبعوا ذلك بأن كنّوا عن السرور بضد هذه الكناية فقالوا: قرة عين .

تفسير التحرير والتنوير ـ باختصار



﴿ وَأَصْبَحَ فُوَادُ أُمِّرُ مُوسَى فَرِغًا إِن كَادَتْ لَنُبْدِى بِهِ عَلَوْلاَ أَن رَّبَطْنَا عَلَى قَلْبِهَا لِتَكُونَ مِنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴿ ﴾ إِن العبد إذا أصابته مصيبة فصبر وثبت ، از داد بذلك إيهانه ، و دل ذلك على أن استمر ار الجزع مع العبد دليل على ضعف إيهانه .

تيسير الكريم الرحمن



﴿ فَسَقَىٰ لَهُمَا ثُمَّ تَوَلَّى إِلَى الظِّلِ فَقَالَ رَبِ إِنِي لِمَا أَنْزَلْتَ إِلَى مِنْ خَيْرٍ فَقِيرُ ﴿ وَهَذَا سَوَالُهُ ، والسؤالُ بالحالُ أبلغ من السؤالُ بلسان المقالُ. وفيها استحباب الدعاء بتبيين الحالُ وشرحها ، ولو كان عالماً بها ، لأنه تعالى يجب تضرع عبده وإظهار ذله ومسكنته.

تيسير الكريم الرحمن



﴿ فَإَا اللَّهُ اللَّهُ مَا تَمْشِي عَلَى ٱسْتِحْيَآ إِنَّ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللّل

قال عمرو بن ميمون : ( ولم تكن سَلْفَعاً من النساء ، خرّاجة ولاّجة ).

الجامع لأحكام القرآن



#### <del>> (30 %) ~</del>

﴿ قَالَتَ إِحْدَنَهُمَا يَكَأَبَتِ ٱسۡتَغۡجِرُهُ ۚ إِكَ خَيْرَ مَنِ ٱسۡتَغۡجَرۡتَ ٱلۡقَوِیُ ٱلۡأَمِینُ ۞ ﴾ قال الزمخشري: كلام حكيم جامع لا يزاد عليه. لأنه إذا اجتمعت هاتان الخصلتان، أعني الكفاية والأمانة في القائم بأمرك، فقد فرغ بالك وتم مرادك.

محاسن التأويل

#### ~ (30.0%) ~ «-

﴿ وَمَا أُوتِيتُ مِ مِّن شَيْءٍ فَمَتَنَعُ ٱلْحَيَوْةِ ٱلدُّنْيَا وَزِينَتُهَا وَمَا عِن دَ اللّهِ خَيْرٌ وَأَبْقَى ۚ أَفَلا تَعْقِلُونَ ﴿ اللّهِ عَلْهِ . دَل ذَلك أَنه بحسب عقل العبد يؤثر الأخرى على الدنيا ، وأنه ما آثر أحد الدنيا إلا لنقص في عقله . تيسير الكريم الرحمن تيسير الكريم الرحمن

﴿ تِلْكَ ٱلدَّارُ ٱلْآخِرَةُ بَعَعَلُهَ اللَّذِينَ لَا يُرِيدُونَ عُلُوًا فِي ٱلْأَرْضِ وَلَا فَسَاذًا وَٱلْعَنِقِبَةُ لِلْمُنَّقِينَ اللَّهُ الللْمُواللَّهُ اللْمُلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللل

المصباح المنير ـ باختصار

قال الزمخشري: لم يعلق الموعد بترك العلو والفساد. ولكن بترك إرادتها، وميل القلوب إليها . كما قال: ﴿ وَلَا تَرْكَنُواْ إِلَى ٱلَّذِينَ ظَلَمُواْ ﴾.

محاسن التأويل



ذكر سبحانه في هذه السورة أنه لابد أن يمتحن خلقه ويفتنهم ليتبين الصادق من الكاذب والمؤمن من الكافر، ومن يشكره ويعبده ممن يكفره ويعرض عنه ويعبد غيره.

وذكر أحوال الممتحنين في العاجل والآجل . وذكر أئمة الممتحنين في الدنيا، وهم الرسل وأتباعهم، وعاقبة أمرهم ،وما صاروا إليه.

بدائع التفسير



## ﴿ أَمْ حَسِبَ ٱلَّذِينَ يَعْمَلُونَ ٱلسَّيِّئَاتِ أَن يَسْبِقُونا سَاءَ مَا يَعْكُمُونَ ١٠٠٠ ﴾

وهذه الآية وإن كانت واردة في شأن المشركين المؤذين للمؤمنين، فهي تشير إلى تحذير المسلمين من مشابهتهم في اقتراف السيئات استخفافاً بوعيد الله عليها، لأنهم في ذلك يأخذون بشيء من مشابهة حسبان الانفلات، وإن كان المؤمن لا يظن ذلك ولكنه ينزل منزلة من يظنه لإعراضه عن الوعيد حين يقترف السيئة.

تفسير التحرير والتنوير



﴿ وَالَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ الصَّلِحَتِ لَنُكَكِفِّرَنَّ عَنْهُمْ سَيِّعَاتِهِمْ وَلَنَجْزِينَهُمْ أَحْسَنَ اللَّذِي كَانُواْ يَعْمَلُونَ ﴿ وَالَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ الصَّلِحَتِ لَنَكُكِفِّرَنَّ عَنْهُمْ سَيَّعَاتِهِمْ وَلَنَجْزِينَهُمْ أَحْسَنَ اللَّهِ عَن طريق الصبر مناسبتها لما قبلها: يقول ابن القيم رحمه الله: لما كان الممتحن لا بدأن ينحرف عن طريق الصبر والمجاهدة لدواعي طبيعته وهواه وضعفه عن مقاومة ما ابتلي به ، وعده سبحانه أن يتجاوز له عن ذلك ويكفره عنه ، لأنه لما آمن به والتزم طاعته اقتضت رحمته أن كفر عنه سيئاته وجازاه بأحسن أعماله.

بدائع التفسير



﴿ وَوَصَّيْنَا ٱلْإِنسَنَ بِوَلِدَيْهِ حُسْنًا ۗ وَإِن جَهَدَاكَ لِتُشْرِكَ بِي مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ عِلْمٌ فَلَا تُطِعْهُمَا ۗ إِلَى مَرْجِعُكُمُ فَأَنْ يَكُو بِمَا كُنتُهُ تَعُمَلُونَ ﴿ ﴾ فَا لَيْسَ لَكَ بِهِ عِلْمٌ فَلَا تُطِعْهُما ۗ إِلَى مَرْجِعُكُمُ فَأَنْ يَكُو بِمَا كُنتُهُ تَعُملُونَ ﴿ ﴾

الله عز وجل إذا أمر بالبر والدعاء ، يستعمل الوالدين وليس الأبوين مشل: ﴿ وَبِالْوَالِدَيْنِ إِلَّهِ الله عز وجل إذا أمر بالبر والدعاء ، يستعمل الوالد من الولادة ، والتي تلد هي الأم ، وهذا فيه إشارة إلى أنها أولى بالبر والصحبة .

د. فاضل السامرائي ـ باختصار



## ﴿ وَٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ ٱلصَّلِحَاتِ لَنَدُخِلَنَّهُمْ فِي ٱلصَّلِحِينَ ١٠٠٠ ﴾

ومن لطيف مناسبة هذا الظرف في هذا المقام أن المؤمن لما أمر بعصيان والديه إذا أمراه بالشرك، كان ذلك مما يثير بينه وبين أبويه جفاء وتفرقة، فجعل الله جزاء عن وحشته تلك التفرقة أنساً يجعله في عداد الصالحين يأنس بهم .

تفسير التحرير والتنوير



بدائع التفسير ـ باختصار



## ﴿ وَتِلْكَ ٱلْأَمْثُ لُ نَضْرِبُهَ اللَّاسِ وَمَا يَعْقِلُهَ ۚ إِلَّا ٱلْعَالِمُونَ اللَّهِ ﴾

كان بعض السلف إذا مر بمثل لا يفهمه بكي ، ويقول لست من العالمين .

بدائع التفسير

وهذا مدح لمن يعقلها وأنه عنوان على أنه من أهل العلم.

تيسير الكريم الرحمن ـ باختصار



أي تكون سبباً للانتهاء عن ذلك . فإن قلت : كم من مصل يرتكب ولا تنهاه صلاته! قلت : الصلاة التي هي الصلاة عند الله ، المستحق بها الثواب ، أن يدخل فيها مقدماً للتوبة النصوح متقياً ، لقوله تعالى: ﴿ إِنَّمَا يَتَقَبَّلُ اللهُ مِنَ ٱلْمُنَّقِينَ ﴿ ﴾ ويصليها خاشعاً بالقلب والجوارح ثم يحوطها بعد أن يصليها ، فلا يجبطها ، فهي الصلاة التي تنهي عن الفحشاء والمنكر.

محاسن التأويل



﴿ إِنَ ٱلصَّكَوْةَ تَنْهَىٰ عَنِ ٱلْفَحْشَآءِ وَٱلْمُنكُرُّ وَلَذِكْرُ ٱللَّهِ أَكُبُرُ ﴾

قال شيخ الإسلام: فإن الصلاة فيها دفع مكروه وهو الفحشاء والمنكر وفيها تحصيل محبوب وهو ذكر الله.

العبودية



﴿ بَلَ هُوَ ءَايَكَ أَبِيِنَتُ فِي صُدُورِ ٱلَّذِينَ أُوتُوا ٱلْعِلْمَ وَمَا يَجْحَدُ بِوَايَكِنِنَا إِلَّا ٱلظَّلِمُونَ اللَّهِ فَا الْحَسن: أنه القرآن ، والذين أوتوا العلم: المؤمنون الذين حملوا القرآن على عهد الرسول على وحملوه بعده. وإنها أعطي الحفظ هذه الأمة ، وكان مَن قبلهم لا يقرؤون كتابهم إلا نظراً ، فإذا أطبقوه لم يحفظوا ما فيه سوى الأنبياء.

زاد المسير

### 

﴿ أُولَمْ يَكُفِهِمْ أَنَّا أَنْزَلْنَا عَلَيْكَ ٱلْكِتَبَ يُتَّلَىٰ عَلَيْهِمْ ۚ إِنَّ فِي ذَٰلِكَ لَرَحْكَةً وَذِكْرَىٰ لِيَعُومِ يُؤْمِنُونَ ﴿ أَنَّ أَنْزَلْنَا عَلَيْكَ ٱلْكِتَبَ يُتَّلَىٰ عَلَيْهِمْ ۚ إِنَّ فِي ذَٰلِكَ لَرَحْكَةً وَذِكْرَىٰ لِي اللَّهِمْ وَاللَّهُ اللَّهِمْ وَاللَّهُ اللَّهِمْ وَاللَّهُ اللَّهِمْ اللَّهُ اللَّاللَّهُ اللَّهُ اللَّ

قال ابن القيم: فمَن لم يَشْفِه القرآنُ، فلا شفاه الله، ومَن لم يَكفِه، فلا كفاه الله.

زاد المعاد



﴿ كُلُّ نَفْسِ ذَآبِقَةُ ٱلْمَوْتِ ثُمَّ إِلَيْنَا تُرْجَعُونَ ﴿ اللَّهُ اللّلْمُ اللَّهُ اللَّا اللَّالِمُ اللَّهُ اللَّالِي اللَّهُ اللَّالِمُ اللَّاللَّا الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

مناسبتها لما قبلها: كل نفس من النفوس واجدة مرارة الموت لا محالة ، فلا يصعب عليكم ترك الأوطان ، ومفارقة الإخوان والخلّان ، ثم إلى الله المرجع بالموت والبعث ، لا إلى غيره. فتح القدير

## 

﴿ وَٱلَّذِينَ جَهَدُواْ فِينَا لَنَهْدِينَهُمْ سُبُلَنَا وَإِنَّ ٱللَّهَ لَمَعَ ٱلْمُحْسِنِينَ ﴿ وَٱلَّذِينَ جَهَدُواْ فِينَا لَنَهْدِينَهُمْ سُبُلَنَا وَغِيرهما : (إذا اختلف الناس في شيء فانظروا عالى الإمامان عبدالله بن المبارك وأحمد بن حنبل وغيرهما : ﴿ وَٱلَّذِينَ جَهَدُواْ فِينَا لَنَهْدِينَهُمْ سُبُلَنَا ﴾. ماذا عليه أهل الثغر، فإن الحق معهم، لأن الله يقول : ﴿ وَٱلَّذِينَ جَهَدُواْ فِينَا لَنَهْدِينَهُمْ سُبُلَنَا ﴾. مجموع فتاوى ابن تيمية

علق سبحانه الهداية بالجهاد ، فأكمل الناس هداية أعظمهم جهاداً، وأفرض الجهاد جهاد النفس، وجهاد الهوى، وجهاد الشيطان، وجهاد الدنيا، فمن جاهد هذه الأربعة في الله هـداه الله سبل رضاه الموصلة إلى جنته، ومن ترك الجهاد فاته من الهدى بحسب ما عطل من الجهاد. بدائع التفسير



## المُوكِلُو السُّوْمِرِع

ختمت سورة العنكبوت بقوله: ﴿ وَاللَّذِينَ جَهَدُواْ فِينَا لَنَهُدِينَهُمْ سُبُلَناً ﴾ ، فافتتحت الروم بوعد من غلب من أهل الكتاب بالغلبة والنصر، وفرح المؤمنين بذلك.

أسرار ترتيب سور القرآن



## ﴿ وَعْدَ اللَّهِ لَا يُخْلِفُ اللَّهُ وَعْدَهُ, وَلَكِكِنَّ أَكْثَرَ ٱلنَّاسِ لَا يَعْلَمُونَ ١٠٠٠ ﴿

اعلم أنه يجب على كل مسلم في هذه الزمان أن يتدبر آية الروم هذه تدبراً كثيراً، ويبين ما دلت عليه لكل من استطاع بيانه له من الناس. وإيضاح ذلك أن من أعظم فتن آخر الزمان التي ابتلي الله بها ضعاف العقول من المسلمين شدة إتقان الإفرنج لأعمال الدنيا فظنوا أن من قدر على تلك الأعمال أنه على الحق، وهذا جهل فاحش. ويكفيك من تحقير العلم الدنيوي الدنيء الهدف أن أجود أوجه الإعراب في قوله في عَلَمُونَ ظَنِهِرًا ﴾ أنه بدل من قوله قبله ﴿ لَا يَعَلَمُونَ كَا فَهذا العلم كلا علم ، لحقارته.

أضواء البيان ـ بتصرف يسير



## ﴿ يَعْلَمُونَ ظَاهِرًا مِّنَ ٱلْحَيَوةِ ٱلدُّنْيَا وَهُمْ عَنِ ٱلْأَخِرَةِ هُرْغَافِلُونَ ٧ ١

قال الحسن: يعلمون متى زرعهم ومتى حصادهم، ولقد بلغ والله من علم أحدهم بالدنيا أنه ينقر الدرهم بظفره فيخبرك بوزنه ولا يُحسن يصلى.

زاد المسير



وخص الله إقامة الوجه، لأن إقبال الوجه تبع لإقبال القلب، ويترتب على الأمرين سعي البدن.

تيسير الكريم الرحمن



﴿ فَكَاتِ ذَا ٱلْقُرِيْ حَقَّهُ, وَٱلْمِسْكِينَ وَٱبْنَ ٱلسَّبِيلِ ذَلِكَ خَيْرٌ لِلَّذِينَ يُرِيدُونَ وَجَهَ ٱللَّهِ وَأُولَئِكَ هُمُ ٱلْمُفْلِحُونَ ﴿ ﴾ أَمر بإيتاء ذي القربي لقرب رَحِمه ، وخير الصدقة ما كان على القريب ، وفيها صلة الرحم . وقد فضّل رسول الله على الصدقة على الأقارب على عتق الرقاب، فقال لميمونة وقد أعتقت وليدة : « أما إنك لو أعطيْتِها أخوالك كان أعظم لأجرك ».

الجامع لأحكام القرآن



﴿ ظَهَرَ ٱلْفَسَادُ فِي ٱلْبَرِّ وَٱلْبَحْرِبِمَا كَسَبَتْ أَيْدِى ٱلنَّاسِ لِيُذِيقَهُم بَعْضَ ٱلَّذِى عَمِلُوا لَعَلَّهُمْ يَرْجِعُونَ ﴿ الله عَنهما - فِي قوله ﴿ ظَهَرَ ٱلْفَسَادُ فِ أَخرج ابن المنذر وابن أبي حاتم عن ابن عباس - رضي الله عنهما - في قوله ﴿ ظَهَرَ ٱلْفَسَادُ فِ ٱلْبَرِّ وَٱلْبَحْرِ ﴾ قال: نقصان البركة بأعمال العباد كي يتوبوا.

الدر المنثور



ولقد كانت الحبوب من الحنطة وغيرها أكبر مما هي عليه اليوم ، كما كانت البركة فيها أعظم، وقد روى الإمام أحمد بإسناده: (أنه وجد في خزائن بعض بني أمية صرة فيها حنطة أمثال نوى التمر مكتوب عليها: هذا كان ينبت أيام العدل).

بدائع التفسير



﴿ فَأُصْبِرْ إِنَّ وَعُدَاللَّهِ حَقُّ وَلَا يَسْتَخِفَّنَّكَ ٱلَّذِينَ لَا يُوقِنُونَ اللَّهِ عَقُّ وَلَا يَسْتَخِفَّنَّكَ ٱلَّذِينَ لَا يُوقِنُونَ اللَّهِ

وهذا مما يدل على أن كل مؤمن موقن ، رزين العقل ، يسهل عليه الصبر ، وكل ضعيف اليقين ، ضعيف العقل خفيفه ، يصعب عليه الصبر .

تيسير الكريم الرحمن ـ بتصرف يسير



## سُورَةُ لَقِبُ إِنْ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّالَّاللَّالِي اللللَّا الللّلْمُلْمُ اللللَّالِيلْمُلْمُ اللَّالِيلَّا الللَّهُ اللَّهُ اللّل

## ﴿ وَلَقَدْ ءَانَيْنَا لُقَمَنَ ٱلْحِكُمَةَ أَنِ ٱشْكُرْ لِلَّهِ وَمَن يَشْكُرْ فَإِنَّمَا يَشْكُرُ لِنَفْسِهِ 5 وَمَن كَفَرَ فَإِنَّ ٱللَّهَ غَنَّى حَمِيدٌ ﴿ اللهُ ال

وكان أول ما لقنه لقمان من الحكمة هو الحكمة في نفسـه، بـأن أمـره الله بشـكره عـلى مـا هـو محفوف به من نعم الله التي منها نعمة الاصطفاء لإعطائه الحكمة. وهذا رأس الحكمة لتضمنه النظر في دلائل نفسه وحقيقته قبل النظر في حقائق الأشياء وقبل التصدي لإرشاد غيره .

تفسير التحرير والتنوير ـ باختصار



﴿ وَلِذْ قَالَ لُقَمَنُ لِابْنِهِ وَهُو يَعِظُهُ يَبْنَىَّ لَا تُشْرِكَ بِاللَّهِ ۚ إِنَّ الشِّرْكَ لَظُلْمٌ عَظِيمٌ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللّ ﴿ يَبُّنَى ﴾ فيها تحبب ورفق وتلطف،وهذا توجيه للدعاة وللآباء أن يبدأوا بكلمة رفيقة فيها حنان وشفقة ورأفة، لأن الكلام اللين يفتح القلوب.

د. فاضل السامرائي ـ باختصار



﴿ وَوَصَّيْنَا ٱلْإِنسَانَ بِوَالِدَيْهِ حَمَلَتْهُ أُمُّهُ، وَهْنًا عَلَىٰ وَهْنِ وَفِصَالُهُ، فِي عَامَيْنِ أَنِ ٱشْكُرْ لِي وَلِوَالِدَيْك إِلَى ٱلْمَصِيرُ اللهُ ﴾

قال سفيان بن عيينة : من صلَّى الصلوات الخمس فقد شكر الله ومن دعا لوالديـه في أدبـار الصلوات فقد شكرهما.

الجامع لأحكام القرآن



﴿ وَإِن جَاهَدَاكَ عَلَىٓ أَن تُشْرِكَ بِي مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ عِلْمٌ فَلَا تُطِعْهُمَا وَصَاحِبْهُمَا فِي ٱلدُّنْيَا مَعْرُوفَاً ۗ وَاتَّبِعْ سَبِيلَ مَنْ أَنَابَ إِلَى ۖ ثُمْرَ إِلَى مَرْجِعُكُمْ فَأُنْبِئُكُم بِمَا كُنْتُمْ تَعْمَلُونَ ۗ ﴿ وَاللَّهُ مَا لَكُنْتُمْ تَعْمَلُونَ ۗ ﴿ وَاللَّهُ مَا لَكُنْتُمْ تَعْمَلُونَ ۖ ﴿ وَاللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَا لَكُنْتُمْ تَعْمَلُونَ ۗ ﴿ وَاللَّهُ مَا لَكُنْتُمْ فَاللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى مَرْجِعُكُمْ فَأُنْبِئُكُمْ مِا كُنْتُمْ تَعْمَلُونَ ﴿ اللَّهُ مَا لَكُنْ عَلَى اللَّهُ مِنْ إِلَى اللَّهُ مَلْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَنْ أَنْكُمْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّا اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّالِمُ

التعبير بهذه اللفظة: ﴿ وَصَاحِبَهُمَا ﴾ من ألطف ما يكون في الحث على بر الوالدين ، ذلك أن الصحبة في هذه الآية تقتضي الملازمة ، ومن شأن الملازمة الدوام على تقلب الأحوال ، فالصحبة الطويلة يعتريها الملل ، والفتور ، فإذا استحضر الولد هذا الإرشاد الإلهي علم أن لوالديه حقاً عظيماً ، فيلزم صحبتهما بالمعروف .

خواطر ـ د. محمد الحمد

﴿ وَلَا تُصَعِّرَ خَدَكَ لِلنَّاسِ وَلَا تَمْشِ فِي ٱلْأَرْضِ مَرَمًا ۚ إِنَّ ٱللَّهَ لَا يُحِبُّ كُلَّ مُخْنَالِ فَخُورِ ﴿ ﴾ قال الزجّاج: معناه: لا تعرض عن الناس تكبراً ، يقال: أصاب البعير صَعَرُّ: إذا أصابه داء يلوي من عنقه . وقال ابن عباس: هو الذي إذا سُلِّم عليه لوى عُنُقه كالمستكبر.

زاد المسير



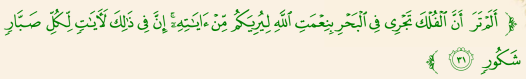
﴿ وَٱقْصِدْ فِي مَشْيِكَ وَٱغْضُصْ مِن صَوْتِكَ ۚ إِنَّ أَنكُرَ ٱلْأَصْوَتِ لَصَوْتُ ٱلْحَمِيرِ اللَّ ﴾ قال ابن زيد: لو كان رفع الصوت خيرا ما جعله لله للحمير.

زاد المسير

وفي هذه الآية أدب من الله تعالى بترك الصياح في وجوه الناس تهاوناً بهم ، وكانت العرب تفخر بجهارة الصوت الجهير وغير ذلك ، فمن كان منهم أشد صوتا كان أعز ومن كان أخفض كان أذل فنهى الله سبحانه وتعالى عن هذه الخُلق الجاهلي .

الجامع لأحكام القرآن





ووجه إيثار خلقي الصبر والشكر هنا ، أنها أنسب بمقام السير في البحر إذ راكب البحر بين خطر وسلامة ، وهما مظهر الصبر والشكر .

تفسير التحرير والتنوير ـ باختصار



﴿ إِنَّ ٱللَّهَ عِندَهُ, عِلْمُ ٱلسَّاعَةِ وَيُنَزِّكُ ٱلْغَيْثَ وَيَعَلَمُ مَا فِي ٱلْأَرْحَامِ وَمَا تَدْرِى نَفْسُ مَّاذَا تَكْسِبُ غَدًا وَمَا تَدْرِى نَفْسُ مِّاذَا تَكْسِبُ غَدًا وَمَا تَدْرِى نَفْسُ بِأَيِّ ٱرْضِ تَمُوتُ إِنَّ ٱللَّهَ عَلِيمٌ خَبِيرُ ﴿ اللَّهُ عَلِيمٌ خَبِيرُ ﴿ اللَّهُ عَلِيمٌ خَبِيرُ اللهِ عَلَى اللهُ عَلِيمٌ عَلَى اللهُ عَلِيمٌ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُولِي اللهُ عَلَى الللهُ عَلَى اللهُ ع

زاد المسير

ومعنى حصر مفاتح الغيب في هذه الخمسة ، أنها هي الأمور المغيبة المتعلقة بأحوال الناس في هذا العالم ، وأن التعبير عنها بالمفاتح أنها تكون مجهولة للناس ، فإذا وقعت فكأن وقوعها فتح لما كان مغلقاً .

تفسير التحرير والتنوير



روى البخاري في كتاب الجمعة ، عن أبي هريرة قال : « كان النبي على يقرأ في الفجريوم الجمعة : ﴿ الْمَرَ اللهِ تَمْزِيلُ ﴾ السجدة ، و: ﴿ هَلُ أَنَّ عَلَى ٱلْإِنسَنِ ﴾ » ورواه مسلم أيضاً.

﴿ ٱلَّذِي ٓ أَخْسَنَ كُلُّ شَيءٍ خَلَقَةً وَبَدَأَ خَلْقَ ٱلْإِنسَنِ مِن طِينٍ ٧٠٠ ﴾

فإنك إذا تأملت الأشياء رأيتها مصنوعة على ما ينبغي ، فصلابة الأرض مثلاً للسير عليها ، ورقة الهواء ليسهل انتشاقه للتنفس، وتوجه لهيب النار إلى فوق لأنها لو كانت مثل الماء تلتهب يميناً وشهالاً لكثرت الحرائق فأما الهواء فلا يقبل الاحتراق .

تفسير التحرير والتنوير



﴿ وَلَوْ تَرَىٰ إِذِ ٱلْمُجْرِمُونِ نَاكِسُواْ رُءُوسِهِمْ عِندَ رَبِّهِمْ رَبَّنَا أَبْصَرْنَا وَسَمِعْنَا فَأَرْجِعْنَا نَعْمَلُ صَلِحًا إِنَّا مُوقِنُونَ اللهِ ﴾

وجئ في تصوير حالهم بطريقة حذف جواب (لو) حذفاً يرادفه أن تذهب نفس السامع كل مذهب من تصوير فظاعة حالهم وهول موقفهم بين يدي رجم .

تفسير التحرير والتنوير



﴿ إِنَّمَا يُؤُمِنُ بِاَيَنِينَا ٱلَّذِينَ إِذَا ذُكِّرُواْ بِهَا خَرُّواْ شُجَّدًا وَسَبَّحُواْ بِحَمْدِرَبِهِمْ وَهُمْ لَا يَسْتَكُبِرُونَ اللهِ اللهُ هذه الآية الكريمة تضع مقياساً صادقاً دقيقاً للإيهان ، هو مقدار الأثر الذي تتركه آيات القرآن في النفوس ، وقد جاء في الآية أسلوب بلاغي هو أسلوب الحصر-في قوله تعالى ﴿ إِنَّمَا يُؤْمِنُ بِايكِتِنَا ٱلَّذِينَ إِذَا

ذُكِّرُواْ بِهَا خَرُّواْ سُجَدًا ﴾ وكلمة ﴿ إِنَّمَا ﴾ من أدوات القصر وكأن المؤمنين بالله هم هذا الصنف فقط، وهذا أمر مخيف حقاً، لأنه يعني أن غير هؤلاء ممن لا تلين قلوبهم للقرآن يخشى على إيهانهم.

وأوثرت صيغة المضارع في ﴿ إِنَّمَا يُؤُمِنُ ﴾ لما تشعر به من أنهم يتجددون في الإيهان ويزدادون يقيناً وقتاً فوقتاً . تفسير التحرير والتنوير

﴿ نَتَجَافَى جُنُوبُهُمْ عَنِ ٱلْمَضَاجِعِ يَدْعُونَ رَبَّهُمْ خَوْفَا وَطَمَعًا وَمِمَّا رَزَقَنَهُمْ يُنفِقُونَ اللهِ وَكَيف وَتَأْمِل كيف قابل ما أخفوه من قيام الليل بالجزاء الذي أخفاه لهم مما لا تعلمه نفس ، وكيف قابل قلقهم واضطرابهم على مضاجعهم ، حين يقومون إلى صلاة الليل بقرة الأعين في الجنة . بدائع التفسير

## \* CHONON CONTROL OF CO

﴿ وَمَنَ أَظَلَمُ مِمَّن ذُكِرَ بِاَيَتِ رَبِّهِ مُّهُ أَعَرَضَ عَنْهَا ۚ إِنَّا مِنَ ٱلْمُجْرِمِينَ مُننَقِمُونَ الله وأعوز أشد قال قتادة: إياكم والإعراض عن ذكر الله ، فإن من أعرض عن ذكره فقد اغتر أكبر الغرّة ، وأعوز أشد العَوَز، وعظم من أعظم الذنوب. ولهذا قال تعالى متهدداً لمن فعل ذلك: ﴿ إِنَّا مِنَ ٱلْمُجْرِمِينَ مُننَقِمُونَ ﴾. العَوَز، وعظم من أعظم الذنوب. ولهذا قال تعالى متهدداً لمن فعل ذلك: ﴿ إِنَّا مِنَ ٱلْمُجْرِمِينَ مُنلَقِمُونَ ﴾. عمدة التفسير عن الحافظ ابن كثير

### <del>~ 466 56 «</del>

﴿ وَجَعَلَنَا مِنْهُمْ أَيِمَّةً يَهْدُونَ بِأَمْرِنَا لَمَّا صَبَرُواً وَكَانُواْ بِعَايَنتِنَا يُوقِنُونَ ﴿ ﴿ وَجَعَلَنَا مِنْهُمْ أَيِمَّةً يَهْدُونَ بِاللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ الللللَّا الللَّلْمُ اللَّهُ اللَّالَا اللَّلْمُ اللَّا اللَّا ال

وقال بعض العلماء: بالصبر واليقين تنال الإمامة في الدين.



## ١٠٠٠ الأجناب

### وجه اتصالها بسورة السجدة:

تشابه مطلع هذه ، ومقطع تلك ، فإن تلك ختمت بأمر النبي على بالإعراض عن الكافرين وانتظار عذابهم ﴿ فَأَعْرِضُ عَنْهُمْ وَٱنكَوْرُ إِنَّهُم مُّنتَظِرُونَ ﴿ وَمَطلع هذه الأمر بتقوى الله ، وعدم طاعة الكافرين والمنافقين ، فصارت كالتتمة لما ختمت به تلك ، حتى كأنها سورة واحدة .

## \* 4 6 9 9 % \*\*

## ﴿ وَٱتَّبِعْ مَا يُوحَى إِلَيْكَ مِن رَّبِّكَ إِنَّ ٱللَّهَ كَانَ بِمَا تَعْمَلُونَ خَبِيرًا ١٠ ﴾

هذا تمهيد لما يرد من الوحي في شأن أحكام التبني وما يتصل بها ، وفيه إيذان بأن ما سيُوحي إليه قريباً هو ما يشق عليه وعلى المسلمين من إبطال حكم التبني ، لأنهم ألفوه واستقر في نفوسهم .

ولذلك ذيلت جملة: ﴿ وَٱتَّبِعْ مَا يُوحَى إِلَيْكَ مِن رَّبِكَ ﴾ بجملة: ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ كَانَ بِمَا تَعْمَلُونَ خَبِيرًا ﴾ تعليلاً للأمر وتأنيساً به .

التحرير والتنوير باختصار



## ﴿ مَّا جَعَلَ ٱللَّهُ لِرَجُلٍ مِّن قَلْبَيْنِ فِي جَوْفِهِ } ﴿ مَّا جَعَلَ ٱللَّهُ لِرَجُلٍ مِّن قَلْبَيْنِ فِي

فأنت تجد تحت هذا اللفظ: أن القلب ليس له إلا وجهة واحدة ، إذا مال بها إلى جهة لم يمل إلى غيرها ، وليس للعبد قلبان ، يطيع الله ويتبع أمره ويتوكل عليه بأحدهما ، والآخر لغيره ، بل ليس له إلا قلب واحد . فإن لم يفرد بالتوكل والمحبة والتقوى ربه ، وإلا انصرف ذلك إلى غيره . بدائع التفسير



## ﴿ ٱلنَّبِيُّ أَوْلَى بِٱلْمُؤْمِنِينَ مِنْ أَنفُسِهِمٌّ ۞ ﴾

الحق أن النبي على هو أولى بكل مؤمن من نفسه ، لأن النفس قد تجر الإنسان إلى المهالك في دروب الشهوات ، أما رسول الله على فلا يدل إلا على خير . وعندي أن هذه الآية بشرى من بشائر القرآن الكريم ، لأن كل مؤمن حسب منطوق الآية الكريمة وليه رسول الله في وفي هذا الكلام ما فيه من أنوار الرجاء بأن يكون الرسول في ولياً لعصاة المؤمنين في الآخرة ، والكريم لا يفرط فيمن هم تحت ولايته .

من لطائف التفسير



# ﴿ قُلْ مَن ذَا ٱلَّذِى يَعْصِمُكُم مِّن ٱللَّهِ إِنْ أَرَادَ بِكُمْ شُوٓءًا أَوْ أَرَادَ بِكُوْ رَحْمَةً وَلَا يَجِدُونَ لَهُمْ مِّن دُونِ ٱللَّهِ وَلِيَّا وَلَا نَضِيرًا اللهِ

قال أبو حازم: لما يلقى الذي لا يتقي الله من معالجة الخلق أعظم مما يلقى الذي يتقي الله من معالجة الخلق أعظم مما يلقى الذي يتقي الله من معالجة التقوى. واعتبر ذلك بحال إبليس فإنه امتنع من السنجود لآدم فراراً أن يخضع له ويذل، وطلب إعزاز نفسه فصيره الله أذل الأذلين، وجعله خادماً لأهل الفسوق والفجور من ذريته، فلم يرض بالسجود له ورضى أن يخدم هو وبنوه فسّاق ذريته.

قال بعض السلف: من امتنع أن يمشي مع أخيه خطوات في حاجته. أمشاه الله تعالى أكثر منها في غير طاعته.

بدائع التفسير ـ باختصار



﴿ يَنِسَآءَ ٱلنَّبِيِّ مَن يَأْتِ مِنكُنَّ بِفَنحِشَةٍ مُّبَيِّنَةٍ يُضَعَفَ لَهَا ٱلْعَذَابُ ضِعْفَيْنِ وَكَاك ذَلِك عَلَى

## ٱللَّهِ يَسِيرًا اللَّهُ ﴾

إن العبد كلما كملت نعمة الله عليه ينبغي لـه أن تكـون طاعتـه لـه أكمـل، وشـكره لـه أتـم، ومعصيته له أقبح .

و شدة العقوبة تابعة لقبح المعصية ، ولهذا كان أشد الناس عذاباً يوم القيامة عالماً لم ينفعه الله بعلمه . بدائع التفسير ـ باختصار

## \* CEC ON 10 4-

## ﴿ وَقَرْنَ فِي بُيُوتِكُنَّ وَلَا تَبُرَّجْنَ تَبَرُّجَ ٱلْجَهِلِيَّةِ ٱلْأُولَى ﴿ وَقَرْنَ فِي بُيُوتِكُنَّ وَلَا تَبُرَّجْنَ تَبَرُّجَ ٱلْجَهِلِيَّةِ ٱلْأُولَى ﴿ اللَّهِ اللَّهُ اللَّاللَّا الللَّا الللَّهُ اللّلْمُلْمُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّاللَّ اللللّ

ذكر الثعلبي وغيره: أن عائشة \_ رضي الله عنها \_ كانت إذا قرأت هذه الآية تبكي حتى تَبُلّ خمارها. وذكر أن سَوْدة قيل لها: لم لا تحجّين ولا تَعْتمرين كما يفعل أخواتك ؟ فقالت: قد حججت واعتمرت، وأمرني الله أن أقرّ في بيتى.

الجامع لأحكام القرآن

التحرير والتنوير ـ باختصار



﴿ يَكَأَيُّهُا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا ٱذَكُرُوا ٱللَّهَ ذِكْرًا كَثِيرًا ﴿ اللَّهِ وَسَيِّحُوهُ أَبُكُرُهُ وَأَصِيلًا ﴿ اللَّهِ هُوَ ٱلَّذِي يُصَلِّي

## عَلَيْكُمْ وَمَلَامٍ كُنْهُ. لِيُخْرِجَكُمْ مِّنَ ٱلظُّلْمَاتِ إِلَى ٱلنُّورِ وَكَانَ بِٱلْمُؤْمِنِينَ رَحِيمًا ﴿ اللهُ عَلَيْكُمْ وَمَلَامٍ كَا اللهُ النَّوْرِ وَكَانَ بِٱلْمُؤْمِنِينَ رَحِيمًا ﴿ اللهِ اللهُ الللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ الل

إن الذكر يوجب صلاة الله عز وجل وملائكته على الذاكر ، ومن صلى الله تعالى عليه وملائكته فقد أفلح كل الفلاح ، وفاز كل الفوز .

وإذا حصلت لهم الصلاة من الله تبارك وتعالى وملائكته وأخرجوهم من الظلمات إلى النور، فأي خير لم يحصل لهم، وأي شرلم يندفع عنهم ؟! فيا حسرة الغافلين عن ربهم ماذا حرموا من خبره و فضله!

### بدائع التفسير باختصار

قال مجاهد: لا يكون العبد ذاكراً لله تعالى كثيراً حتى يذكره قائماً وجالساً ومضطجعاً ، وقال أبو سعيد الخدري: من أيقظ أهله بالليل وصليا أربع ركعات كانا من الذاكرين الله كثيراً والذاكرات .

أيسر التفاسير



## ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا ٱذْكُرُوا ٱللَّهَ ذِكْرًا كَثِيرًا ﴿ اللَّهُ اللَّلَّةُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا لَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ا

أمر الله تعالى عباده بأن يذكروه ويشكروه ، ويكثروا من ذلك على ما أنعم به عليهم . وجعل تعالى ذلك دون حد لسهولته على العبد ، ولعظم الأجر فيه . قال ابن عباس : لم يعذر أحد في ترك ذكر الله إلا من غُلب على عقله .

الجامع لأحكام القرآن



﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ لَا نَدْخُلُواْ بِيُوتَ ٱلنَّبِيِّ إِلَّا أَن يُؤْذَن لَكُمْ إِلَى طَعَامِ عَيْرَ نَظِرِينَ إِنَاهُ ﴿ ﴾ في هذه الآية دليل على أن طعام الوليمة وطعام الضيافة ملك للمتضيِّف وليس ملكاً للمدعوين ولا للأضياف لأنهم إنها أذن لهم في الأكل منه خاصة ولم يملكوه فلذلك لا يجوز لأحد رفع شيء من ذلك الطعام معه.



﴿ لَا يَحِلُ لَكَ ٱلنِّسَآءُ مِنْ بَعْدُ وَلَآ أَن تَبَدَّلَ بِهِنَّ مِنْ أَزْوَجٍ وَلَوْ أَعْجَبَكَ حُسِّنُهُنَّ إِلَّا مَا مَلَكَتْ يَمِينُكُّ وَكَانَ ٱللَّهُ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ رَّقِيبًا (0) ﴾

ففي آية الأحزاب: ﴿ تَبَدَّلَ ﴾ بحذف إحدى التاءين ، وقال في آية النساء: ﴿ وَءَاثُوا ٱلْيَنَكَيَ أَمُواكُمُمُّ وَلَا تَتَبَدَّلُوا ﴾ من دون حذف التاء ، ذلك أن آية الأحزاب حكمها مقصور على الرسول على الرسول على الرسول على الرسول على الرسول على الرسول الله فهو منهى عن أن يتبدل بأزواجه أزواجاً .

أما الآية الثانية ، فهي حكم عام للمسلمين على مر العصور ، فجاء بالصيغة القصيرة للحدث القصر ، وبالصيغة الطويلة للحدث الطويل الممتد .

بلاغة الكلمة في التعبير القرآني باختصار



﴿ إِنَّ اللهَ وَمَلَكِ حَكَدُهُ يُصَلُّونَ عَلَى النَّبِيِّ يَتَأَيُّما اللَّذِينَ ءَامَنُواْ صَلُّواْ عَلَيْهِ وَسَلِّمُواْ تَسْلِيما ﴿ إِنَّ اللهَ وَمَلَكِ مَا اللهِ عَلَى النبي عَلَيْهِ ، ثم يسأل الله حاجة فليبدأ بالصلاة على النبي على ، ثم يسأل الله حاجته ، ثم يختم بالصلاة على النبي على ، فإن الله تعالى يقبل الصلاتين ، وهو أكرم من أن يرد ما بينها .

الجامع لأحكام القرآن



﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ يُؤَذُونَ ٱللَّهَ وَرَسُولَهُ, لَعَنَهُمُ ٱللَّهُ فِي ٱلدُّنْيَا وَٱلْآخِرَةِ وَأَعَدَّ لَهُمُ عَذَابًا مُنْهِ مِنَا ﴿ ﴾ وأطلق إيذاء الله ورسوله لا يكون إلا وأطلق إيذاء الله ورسوله لا يكون إلا بغير حق أبداً. وأما إيذاء المؤمنين والمؤمنات فمنه ومنه.

الجامع لأحكام القرآن



﴿ يَكَأَيُّهُا ٱلنَّبِيُّ قُلُ لِأَزُّوْجِكَ وَبَنَانِكَ وَنِسَآءِ ٱلْمُؤْمِنِينَ يُدُنِينَ عَلَيْهِنَّ مِن جَلَنِيدِهِنَّ ذَلِكَ أَدْنَى أَن يُعْرَفَنَ فَلَا يُؤْذَيْنُ وَكِاكَ ٱللَّهُ عَفُورًا رَّحِيمًا (أنَّ ﴾ فَلَا يُؤْذَيْنُ وَكَاكَ ٱللَّهُ عَفُورًا رَّحِيمًا (أنَّ )

﴿ وَكَاكَ ٱللَّهُ عَنْوُرًا رَّحِيمًا ﴾ فتح لباب الرجاء والأمل لكل المتبرجات وذوات الألبسة الضيقة والقصيرة، بأنها مجرد أن تعود عن عاداتها الخطرة وتتشبه بالمؤمنات المتعففات، فإن الله جل جلاله يقبلها في ظلال مغفرته ورحمته ويعفو عنها ما سلف من الغفلات والتقصير.

من لطائف التفسير



﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ ٱتَّقُواْ ٱللَّهَ وَقُولُواْ قَوْلَا سَدِيلًا ﴿ يُصَلِحْ لَكُمْ أَعْمَلَكُمْ وَيَغْفِرْ لَكُمْ ذُنُوبَكُمُ ۗ وَمَن يُطِعِ ٱللَّهَ وَرَسُولَهُ فَقَدْ فَازَ فَوْزًا عَظِيمًا ﴿ ﴾

وعد جل وعز بأنه يجازي على القول السداد بإصلاح الأعمال وغفران الذنوب ، وحسبك بذلك درجة ورفعة ومنزلة .

الجامع لأحكام القرآن



بمد (الرسول) و (السبيل)، وهو لم يمد (السبيل) في أول السورة وإنها قال: ﴿ وَاللَّهُ يَقُولُ الْحَقَّ وَهُو يَهُا وَهُو يَهُدِى السّبِيلَ ﴿ ﴾ والفرق بينهما: أن آيتي المدهما من قول أهل النار، وهم يصطرخون فيها ويمدون أصواتهم بالبكاء، كما أخبر عنهم ربنا بقوله: ﴿ وَهُمْ يَصَّطَرِخُونَ فِيهَا ﴿ ﴾ (فاطر: ٣٧)، فالمقام هنا مقام صراخ ومد صوت فناسب المد. في حين أن الآية الأخرى ليست كذلك، وإنها هي قول الله مقرراً حقيقة عقلية معلومة.

بلاغة الكلمة في التعبير القرآني ـ باختصار



## سُولاً سُبُبًا

وجه اتصالها بها قبلها: لما ختمت سورة الأحزاب بقوله: ﴿ لِيُعُذِّبَ ٱللَّهُ ٱلْمُنَفِقِينَ وَٱلْمُنَفِقَاتِ وَالْمُنَفِقِينَ وَٱلْمُنَفِقِينَ وَٱلْمُنَفِقِينَ وَٱلْمُنَفِقِينَ وَٱلْمُنَفِقِينَ وَٱلْمُؤَمِنِينَ وَٱلْمُؤمِنِينَ وَٱلْمُؤمِنِينَ وَٱلْمُؤمِنِينَ وَالْمُؤمِنِينَ وَالْمُؤمِنِينَ وَالْمُؤمِنِينَ وَالْمُؤمِنِينَ وَالْمُؤمِنِينَ وَالْمُؤمِنِينَ وَالْمُؤمِنِينَ وَاللّهِ وَاللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهُ اللّهُ العام ، والقدرة التامة ، يقتضيان ذلك .

وخاتمة سورة الأحزاب: ﴿ وَكَانَ اللَّهُ عَفُورًا رَّحِيمًا ﴾، وفاصلة الآية الثانية من مطلع سبأ: ﴿ وَهُوَ الرَّحِيمُ الْغَفُورُ ﴾).



﴿ وَيَرَى ٱلَّذِينَ أُوتُوا ٱلْعِلْمَ ٱلَّذِى آَنْزِلَ إِلَيْكَ مِن رَّبِكَ هُو ٱلْحَقَّ وَيَهْدِى إِلَى صِرَطِ ٱلْعَزِيزِ ٱلْحَمِيدِ اللهِ وَيَكُمُ وَيَهْدِى إِلَى صِرَطِ ٱلْعَزِيزِ ٱلْحَمِيدِ اللهِ وَهذا دليل ظاهر أن الذي نراه معارضاً للعقل ، ويقدم العقل عليه ليس من الذين أوتوا العلم في قبيل ولا دبير ولا قليل ولا كثير .

بدائع التفسير



﴿ ﴿ وَلَقَدْ ءَانَيْنَا دَاوُرِدَ مِنَّا فَضَلّا يَنجِبَالُ أَوِّي مَعَهُ وَٱلطَّيْرَ وَٱلنَّا لَهُ ٱلْخَدِيدَ ﴿ ﴾ وَلَقَدْ ءَانَيْنَا دَاوُرِدَ مِنَّا فَضَلّ فِي هذه الآية: حسن الصوت، وقال: ( والأصوات الحسنة

نعمة من الله تعالى ، وزيادة في الخَلْقِ ومنّة .

وأحق ما لُبِّست هذه الحلة النفيسة والموهبة الكريمة كتاب الله ، فَنِعم الله إذا صرفت في الطاعة فقد قضى بها حق النعمة ) .

أحكام القرآن لابن العربي



﴿ يَعْمَلُونَ لَهُ، مَا يَشَآءُ مِن مَحَرِيبَ وَتَمَثِيلَ وَجِفَانِ كَالْجُوَابِ وَقُدُورِ رَّاسِيَنَ أَعْمَلُوٓا ءَالَ دَاوُردَ شُكُرًا وَقِيلٌ مِّنْ عِبَادِي ٱلشَّكُورُ ﴿ اللهِ ﴾ فَكُرًا وَقَلِيلٌ مِّنْ عِبَادِي ٱلشَّكُورُ ﴿ اللهِ ﴾

فيه وجوب الشكر وأنه يكون بالعمل ولا يختص باللسان ، لأن حقيقة الشكر صرف العبد جميع ما أنعم الله به عليه إلى ما خلق لأجله .

محاسن التأويل



## ﴿ ٱلشَّكُورُ ﴿ اللَّهُ كُورُ اللَّهُ ﴾

المتوفِّر على أداء الشكر بقلبه ولسانه وجوارحه أكثر أوقاته ومع ذلك لا يـوفي حقـه لأن التوفيـق للشكر نعمة تستدعي شكرا آخر لا إلى نهاية ولذلك قيل: الشكور من يرى عجزه عن الشكر تفسير أبو السعود



﴿ وَلِسُكِيْمَنَ ٱلرِّيحَ غُدُوُهَا شَهُرُّ وَرَوَاحُهَا شَهُرُّ وَأَسَلْنَا لَهُ, عَيْنَ ٱلْقِطْرِ وَمِنَ ٱلْجِنِّ مَن يَعْمَلُ بَيْنَ يَدَيْهِ عِلْمُ أَوْمَن ٱلرِّيحَ غُدُوهُمَا شَهُرُّ وَرَوَاحُهَا شَهْرُ وَأَسَلْنَا لَهُ, عَيْنَ ٱلْقِطْرِ وَمِن ٱلْجِنِ مَن يَعْمَلُ بَيْنَ يَدَيْهِ بِإِذْنِ رَبِّهِ وَمَن يَزِغُ مِنْهُمُ عَنَ أَمْرِنَا نُذِقُهُ مِنْ عَذَابِ ٱلسَّعِيرِ الله على الله عَنْ أَمْرِنَا نُذِقُهُ مِنْ عَذَابِ ٱلسَّعِيرِ الله عنها وأسرع قال الحسن: لما شغلت نبي الله سليهانَ الخيلُ عن الصلاة ، فعقرها أبدله الله خيراً منها وأسرع وهي الريح .

زاد المسير

قال الزركشي : ( الحمد لله الذي ما قال : (الشاكر) ، لأن الشاكر هو المثنِي بالقليل والكثير ، أما ﴿ ٱلشَّكُورُ ﴾ فصيغة مبالغة بمعنى : الموقى نعم الله حقها من الشكر ، ولذلك وصف الشكورين بالقلة ).

نظرات لغوية في القرآن الكريم



﴿ قُلِ ٱدْعُواْ ٱلَّذِينَ زَعَمْتُم مِّن دُونِ ٱللَّهِ لَا يَمْلِكُونَ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ فِ ٱلسَّمَوَتِ وَلَا فِي ٱلْأَرْضِ وَمَا لَمُهُ مِنْ طَهِيرِ اللَّهِ ﴾

والعجب أن المشرك استكبر عن الإخلاص للملك الرحمن الديان ، ورضي بعبادة من ضرُّه أقرب من نفعه ، طاعة لأعدى عدوله وهو الشيطان .

تيسير الكريم الرحمن ـ باختصار



﴿ وَمَا أَرْسَلْنَا فِي قَرِّيَةٍ مِّن نَّذِيرٍ إِلَّا قَالَ مُتَرَفُوهَا إِنَّا بِمَا أُرْسِلْتُم بِهِ عَلَى الْحقيقة الملموسة المشاهدة ، إن هذه الآية الكريمة تقرر أن المال كثيراً ما يعمي صاحبه على الحقيقة الملموسة المشاهدة ، فيوهمه أن الحياة الدنيا هي الباقية ، وهو يرى في كل حين كيف تتساقط الأجيال، فلا يبقى إلا وجه ربك ذو الجلال والإكرام .

من لطائف التفسير ـ باختصار



﴿ قُلْ إِنَّ رَبِّ يَبْسُطُ ٱلرِّزْقَ لِمَن يَشَاءُ مِنْ عِبَادِهِ وَيَقْدِرُ لَهُۥ وَمَا أَنفَقْتُم مِّن شَيْءٍ فَهُو يُخُلِفُ أَۥ وَهُوَ خَلْرُ ٱلرَّزِقِينَ مَّن شَيْءٍ فَهُو يُخُلِفُ أَۥ وَهُوَ خَلْرُ ٱلرَّزِقِينَ مَّن اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ وَاللَّهُ الرَّزِقِينَ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّا اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّلْمُ اللَّهُ اللَّا اللّلْمُ الللَّا اللَّا الللَّا الللَّا الللَّا اللللَّا الللَّلْمُ ا

بحسب ما له في ذلك من الحكمة ، يبسط على هذا من المال كثيراً ، ويضيق على هذا، ويقتر على هذا رزقه جداً ، وله في ذلك من الحكمة ما لا يدركها غيره ، كما قال تعالى : ﴿ اَنْظُرْ كَيْفَ فَضَّلْنَا بَعْضَهُمْ عَلَى بَعْضٌ وَلَلْأَخِرَةُ أَكْبَرُ دَرَجَاتٍ وَأَكْبَرُ تَفْضِيلًا ﴿ الله الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله على الله الله على الله على

تفسير ابن كثير



## ﴿ وَمَاۤ أَنفَقَتُم مِّن شَيْءٍ فَهُوَ يُخُلِفُ أَمَّ

هذه إشارة إلى الخلف في الدنيا بمثل المنفق فيها إذا كانت النفقة في طاعة الله . وقد لا يكون الخلف في الدنيا فيكون كالدعاء سواء في الإجابة أو التكفير أو الادخار .

الجامع لأحكام القرآن



﴿ ﴿ قُلَ إِنَّمَاۤ أَعِظُكُم بِوَحِدَةً أَن تَقُومُواْ بِلَّهِ مَثْنَى وَفُرَدَىٰ ثُمَّ نَنَفَكَ رُواًْ مَا بِصَاحِبِكُم مِّن جَنَةً إِنْ هُوَ إِلَّا نَذِيرٌ لَكُم بَيْنَ يَدَىٰ عَذَابِ شَدِيدِ (١٠) ﴾

إنها قال : ﴿ مَثْنَىٰ وَفُرَدَىٰ ﴾ ، لأن الذهن حجة الله على العباد وهو العقل ، فأوفرهم عقلاً أوفرهم حقالاً أوفرهم حظاً من الله ، فإذا كانوا فرادى كانت فكرة واحدة ، وإذا كانوا مثنى تقابل الذهنان فتراءى من العلم لهما ما أضعف على الإنفراد ، والله أعلم .

الجامع لأحكام القرآن



﴿ وَحِيلَ بَيْنَهُمْ وَبَيْنَ مَا يَشْتَهُونَ كُمَا فَعِلَ بِأَشْ يَاعِهِم مِّن قَبْلُ ۚ إِنَّهُمْ كَانُواْ فِ شَكِ مُّرِسِم ﴿ وَحِيلَ بَيْنَهُمْ وَبَيْنَ مَا يَشْتَهُونَ كُمَا فَعِلَ بِأَشْ يَاعِهِم مِّن قَبْلُ ۚ إِنَّهُمْ كَانُواْ فِ شَكِ عُرِسِم ﴿ وَالْ الله بن عمر ماءً بارداً فبكى فاشتد بكاؤه ، فقيل له : ما يبكيك ؟! قال : ذكرت آية في كتاب الله ﴿ وَحِيلَ بَيْنَهُمْ وَبَيْنَ مَا يَشْتَهُونَ ﴾ فعرفت أن أهل النار لا يشتهون إلا الماء البارد ، وقد قال الله عز وجل ﴿ أَنَ أَفِيضُواْ عَلَيْنَا مِنَ ٱلْمَآءِ أَوْ مِمَّا رَزَقَكُمُ ٱللهُ ﴿ وَحِل ﴿ أَنَ أَفِيضُواْ عَلَيْنَامِنَ ٱلْمَآءِ أَوْ مِمَّا رَزَقَكُمُ ٱللهُ ﴿ وَحِل ﴿ إِنَّ أَفِيضُواْ عَلَيْنَا مِنَ ٱلْمَآءِ أَوْ مِمَّا رَزَقَكُمُ ٱلللهُ وَاللهُ الله عز وجل ﴿ إِنَّ أَفِيضُواْ عَلَيْنَا مِنَ ٱلْمَآءِ أَوْ مِمَّا رَزَقَكُمُ أَللهُ ﴿ وَاللَّهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَى إِلَّا اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْكُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْكُونَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهِ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللهُ اللهُ عَلَيْكُونُ اللهُ اللهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللهُ اللهُ اللهُ عَلَا اللهُ اللهُ عَلَيْدُ اللّهُ عَلَيْكُونُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُونُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُونُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَلَهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْكُونُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللّهُ عَلَيْكُونُ اللّهُ اللّهُ عَلَوْلُونُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْكُونُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْكُونُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ الللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللّهُ الللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّه

الدر المنثور



## ﴿ إِنَّهُمْ كَانُواْ فِي شَكِّي مُّرِيبٍ

عن قتادة : ( إياكم والشك والريبة فإن من مات على شك بعث عليه ، ومن مات على يقين بعث عليه).



## شُولَةٌ فَطِيرًا

مناسبة وضعها بعد سورة سبأ: تآخيها في الافتتاح بالحمد، مع تناسبهما في المقدار.

وقال بعضهم: افتتاح سورة فاطر بالحمد مناسب لختام ما قبلها ، من قوله: ﴿ وَحِيلَ بَيْنَهُمْ وَبَيْنَ مَا يَشْتُهُونَ كَمَا فُعِلَ بِأَشْمَاعِهِم مِّن قَبْلُ ﴾ كما قال: ﴿ فَقُطِعَ دَابِرُ ٱلْقَوْمِ ٱلَّذِينَ ظَلَمُوا وَٱلْحَمَّدُ لِلَّهِ رَبِّ ٱلْعَالَمِينَ

🐿 ﴾ (الأنعام: ٤٥) فهو نظير اتصال أول الأنعام بفصل القضاء والمختتم به المائدة .

أسرار ترتيب سور القرآن



﴿ وَمَا يَسْتَوِى ٱلْبَحْرَانِ هَنَذَا عَذَبُ فُرَاتُ سَآيِغُ شَرَابُهُ, وَهَنَذَا مِلْحُ أُجَابُ فَمِن كُلِّ تَأْكُونَ لَحْمًا طَرِيًا وَتَمَا مَرْ فَضَلِهِ عَلَيْهُ وَلَعَلَكُمْ تَشَكُرُونَ الله وَتَعَلَيْهُ وَلَعَلَكُمْ تَشَكُرُونَ الله وَتَعَلَيْهُ وَلَعَلَكُمْ تَشَكُرُونَ الله وَتَعَلَيْهُ وَلَعَلَكُمْ تَشَكُرُونَ الله وَتَعَلَيْهُ وَلَعَلَمُ الله وَعَلَيْهُ وَلَا الله وَعَلَيْهُ وَالله الله وَعَلَيْهُ وَالله الله وحكمته ، ورحمته أنه جعل البحرين لمصالح العالم الأرضي كلهم ، وأنه لم يسوّ بينها ، لأن المصلحة تقتضي أن تكون الأنهار عذبة فراتاً ، سائغاً شرابها ، لينتفع بها الشاربون والغارسون والزارعون ، وأن يكون البحر ملحاً أجاجاً ، لئلا يفسد الهواء المحيط بالأرض ، بروائح ما يموت في البحر ، من الحيوانات ، ولأنه ساكن لا يجري ، فملوحته تمنعه من التغير ، ولتكون حيواناته أحسن وألذ .

تيسير الكريم الرحمن



﴿ وَمِنَ النَّاسِ وَالدَّوَآتِ وَالْأَنْعَامِ مُغْتَلِفُ أَلْوَنَهُ, كَذَلِكُ إِنَّمَا يَغْشَى اللَّهَ مِنْ عِبَادِهِ الْعُلَمَةُ أَنَّ إِنَّمَا يَغْشَى اللَّهَ مِنْ عِبَادِهِ الْعُلَمَةُ أَنَّ إِنَّمَا يَغْشَى اللَّهَ مِنْ عِبَادِهِ الْعُلَمَةُ أَنَّ إِنَّا اللَّهُ عَزِيزُ عَفُورُ ﴿ ﴾ إِنَّ اللَّهُ عَزِيزُ عَفُورُ ﴾

عن ابن مسعود: (كفي بخشية الله تعالى علماً وبالاغترار جهلاً).

وعن على رضي الله عنه قال: إن الفقيه حق الفقيه من لم يُقنط الناس من رحمة الله ، ولم يرخص لهم في معاصي الله تعالى ، ولم يؤمنهم من عذاب الله ، ولم يدع القرآن رغبة عنه إلى غيره ، إنه لا خير في عبادة لا علم فيها ، ولا علم لا فقه فيه ، ولا قراءة لا تدبر فيها .

الجامع لأحكام القرآن



إذا انتفى العلم انتفت الخشية ، وإذا انتفت الخشية دلت على انتفاء العلم . لكن وقع الغلط في مسمى العلم اللازم للخشية ، حيث يظن أنه يحصل بدونها ، وهذا ممتنع ، فإنه ليس في الطبيعة أن لا يخشى النار والأسد والعدو من هو عالم بها مواجه لها ، فأمنه في هذه المواطن دليل عدم علمه . وأحسن أحواله أن يكون معه ظن لا يصل إلى رتبة العلم اليقيني .

بدائع التفسير ـ باختصار



﴿ ثُمَّ أَوْرَثَنَا ٱلْكِنَابِ ٱلَّذِينَ ٱصْطَفَيْنَا مِنْ عِبَادِنَا فَمِنْهُمْ ظَالِمٌ لِنَفْسِهِ، وَمِنْهُم مُّقْتَصِدُ وَمِنْهُمْ سَابِقُ بِالْخَيْرَتِ بِإِذْنِ ٱللَّهِ ذَلِكَ هُو ٱلْفَضَّلُ ٱلْكَبِيرُ اللَّهِ عَلَيْكُ لِلَّكَ هُو ٱلْفَضَّلُ ٱلْكَبِيرُ اللَّهِ عَلَيْكُ لِلَّالَّهُ فَاللَّهُ الْمُعَالِّدُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ الْمُعَلِّدُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُعَلِّدُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ اللْمُلِي اللَّهُ اللْمُلْلِي اللَّهُ اللَّهُ اللْمُلْلِي اللَّهُ اللَّهُ اللَّلْمُ اللَّهُ الللْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُلْمُ اللَّلُولُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُلْمُ اللِّهُ اللَّهُ

قيل: قدم الظالم لكثرة الفاسقين منهم وغلبتهم، وأن المقتصدين قليل بالإضافة إليهم، والسابقين أقل من القليل.

وقيل: قدم الظالم لئلا ييئس من رحمة الله ، وأخّر السابق لئلا يعجب بعمله .

الجامع لأحكام القرآن



﴿ جَنَّاتُ عَدْنِ يَدْخُلُونَهَا يَحُلُونَ فِيهَا مِنْ أَسَاوِرَ مِن ذَهَبٍ وَلُؤُلُوّا وَلِبَاسُهُمْ فِيهَا حَرِيرٌ ﴿ آ ﴾ قيل: أن من أرجى آيات القرآن العظيم هذه الآيات، فالواو في ﴿ يَدْخُلُونَهَا ﴾ شاملة: للظالم، والمقتصد، والسابق، على التحقيق، ولذا قال بعض أهل العلم: حق لهذه الواو أن تكتب بهاء العينين. أضواء البيان ـ باختصار

## ﴿ وَقَالُواْ ٱلْحَمْدُ لِلَّهِ ٱلَّذِي أَذْهَبَ عَنَّا ٱلْحَزَنَّ إِنَ رَبَّنَا لَعَفُورٌ شَكُورٌ اللهَ ﴾

عن إبراهيم التيمي قال: ينبغي لمن لم يحزن أن يخاف أن يكون من أهل النار، لأن أهل الجنة قالوا: ﴿ وَقَالُوا ٱلْحَمَٰدُ لِللَّهِ ٱلَّذِي أَذَهَبَ عَنَّا ٱلْحَرَنَ ﴾ وينبغي لمن لم يشفق أن يخاف أن لا يكون من أهل الجنة لأنهم قالوا: ﴿ إِنَّا كُنَّا قَبْلُ فِي آهِلِنَا مُشْفِقِينَ ۞ ﴾.

التهذيب الموضوعي لحلية الأولياء



## ﴿ أُوَلَمْ نُعُمِّرُكُم مَّا يَتَذَكَّرُ فِيهِ مَن تَذَكَّرُ وَجَاءَكُمُ ٱلنَّذِيرُ ﴿ اللَّهُ ﴾

فمن لم يورثه التعمير وطول البقاء إصلاح معائبه ، فيعمل على حياة قلبه ، وحصول النعيم المقيم ، وإلا فلا خير له في حياته .

فالطالب الصادق في طلبه ، كلما خرب شيء من ذاته ، جعله عمارة لقلبه وروحه ، وكلما نقص شيء من دنياه ، جعله زيادة في آخرته ، وكلما منع شيئاً من لذات دنياه ، جعله زيادة في لذات آخرته.

بدائع التفسير ـ باختصار



﴿ ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ يُمْسِكُ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضَ أَن تَرُولًا وَلَهِن زَالْتَاۤ إِنْ أَمْسَكُهُمَا مِنْ أَحَدِ مِّنْ بَعْدِهِ ۚ إِنَّهُ, كَانَ خَلِيمًا غَفُورًا اللهِ ﴾ خليمًا غَفُورًا اللهِ ﴾

في الآية إشعار بأن السماوات والأرض تهم وتستأذن بالزوال لعظم ما يأتي به العباد، فيمسكها بحلمه ومغفرته، وذلك حبس عقوبته عنهم، وهو حقيقة صبره تعالى.

بدائع التفسير



## سُورَةُ يبري

## ﴿ لَقَدْ حَقَّ ٱلْقَوْلُ عَلَيْ أَكْثَرِهِمْ فَهُمْ لَا يُؤْمِنُونَ ٧٠٠ ﴾

من فوائد الآية الكريمة: الإشارة إلى أنه يجب على الإنسان اللجوء إلى الله عز وجل ، لأنه هو الذي بيده ملكوت السهاوات والأرض ، فلا تعتمد على ما في قلبك من رسوخ الإيهان مثلاً ، وتعتقد أنه لن يتسلط عليك الشيطان ، ولن يتسرب إليك هوى النفس الأمارة بالسوء ، بل كن دائماً لاجئاً إلى الله تعلى سائلاً الثبات لقوله: ﴿ لَقَدْ حَقَّ ٱلْقَوْلُ عَلَيْ أَكْثِرِهُمْ ﴾ فالأمر كله بيد الله .

تفسير القرآن الكريم \_ ابن عثيمين

﴿ إِنَّمَا نُنذِرُ مَنِ ٱتَّبَعَ ٱلذِّكَر وَخَشِى ٱلرَّحْنَنَ بِٱلْغَيْبِ فَبَشِّرَهُ بِمَغْفِرَةِ وَأَجْرِكريم الله مَعْفرة الذنوب، والأجر الكريم، من فوائد الآية الكريمة: أن خشية الرحمن بالغيب واتباع الذكر يحصل به مغفرة الذنوب، والأجر الكريم، فإن ﴿ بِمَغْفِرَةِ ﴾ في مقابل الثواب على الأعمال الصالحة. فإن ﴿ بِمَغْفِرَةِ ﴾ في مقابل الثواب على الأعمال الصالحة. تفسير القرآن الكريم - ابن عثيمين

### <del>~ 46 00 00 «</del>

تيسير الكريم الرحمن

﴿ قِيلَ ٱدَّخُلِ ٱلجُنَّةَ قَالَ يَلَيْتَ قَوْمِي يَعْلَمُونَ ﴿ يَمْا غَفَرَ لِي رَبِي وَجَعَلَنِي مِنَ ٱلْمُكْرَمِينَ ﴿ يَ اللهِ قَالَ يَلَيْتَ قَوْمِي اللهِ قَالَ يَلَيْتَ قَوْمِي اللهِ قَالَ يَلَيْتَ قَوْمِي قَالَ قَادة : لا تلقى المؤمن إلا ناصحاً ، لا تلقاه غاشاً ، لمّا عاين ما عاين من كرامة الله . يَعْلَمُونَ ﴿ يَهُ وَجَعَلَنِي مِنَ ٱلْمُكْرَمِينَ ﴿ يَهُ عَنى على الله أَن يعلم قومه ما عاين من كرامة الله . عمدة التفسير عن الحافظ ابن كثير

وفي هذه الآية تنبيه عظيم ودلالة على وجوب كظم الغيظ ، والحلم عن أهل الجهل ، والترؤف على من أدخل نفسه في غمار الأشرار وأهل البغي ، والتشمر في تخليصه ، والتلطف في افتدائه ، والاشتغال بذلك عن الشماتة به والدعاء عليه . ألا ترى كيف تمنى الخير لقتلته ، والباغين له الغوائل وهم كفرة عبدة أصنام ؟!

كان جزاء الإيمان أن كان الموت خطوة يخلص بها المؤمن من ضيق الأرض إلى سعة الجنة ، ومن تطاول الباطل إلى طمأنينة الحق ، وأما الطغيان فكان أهون على الله من أن يرسل عليه الملائكة لتدمره ، فهو ضعيف ضعيف ...

ولا يطيل هنا في وصف مصرع القوم ، تهويناً لشأنهم وتصغيراً لقدرهم ، فها كانت إلا صيحة واحدة أخمدت أنفاسهم .

موسوعة فقه الابتلاء ـ باختصار

﴿ لَا ٱلشَّمْسُ يَنْبَغِي لَهَا آَن تُدُرِكَ ٱلْقَمَرَ وَلَا ٱلَيْلُ سَابِقُ ٱلنَّهَارِّ وَكُلُّ فِي فَلَكِ يَسَبَحُونَ ۗ ﴾ جيء بضمير ﴿ يَسَبَحُونَ ﴾ ضمير جمع مع أن المتقدم ذكره شيئان هما الشمس والقمر لأن المراد إفادة تعميم هذا الحكم للشمس والقمر وجميع الكواكب وهي حقيقة علمية سبق بها القرآن.

التحرير والتنوير



## ﴿ مَا يَنْظُرُونَ إِلَّا صَيْحَةً وَحِدَةً تَأْخُذُهُمْ وَهُمْ يَخِصِّمُونَ اللَّهُ ﴾

من فوائد هذه الآية الكريمة بيان حال هؤلاء الذين تقوم عليهم القيامة ، وتأخذهم الصيحة ، وهي الخصومة والتنازع ، مما يدل على سوء أحوالهم ، وسوء أخلاقهم ، وأنه لا هم لهم إلا هذه المخاصمة والمنازعة ، شحاً وطمعاً في الدنيا ، وغفلة عن الآخرة ، ولهذا جاء في الحديث الصحيح : « أن الساعة لا تقوم إلا على شرار الخلق » .

تفسير القرآن الكريم \_ للشيخ ابن عثيمين



## سُونُ لَا السَّاقَانِيَ

## ﴿ عَلَىٰ شُرُدِ مُنَقَبِلِينَ ﴿ اللَّهُ اللَّالِي اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللّلْمُولِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ا

وُهذا أتم للأنس ، لأن فيه أنس الاجتماع وأنس نظر بعضهم إلى بعض فإن رؤية الحبيب والصديق تؤنس النفس.

التحرير والتنوير

﴿ إِنَّهُمْ ٱلْفَوْاْ ءَابَآءَهُمْ ضَآلِينَ ﴿ أَنَّ فَهُمْ عَلَىٰٓ ءَاثَنَوْمِ مُ يُرْعُونَ ﴿ ٧٠ ﴾

الإهراع: الإسراع الشديد كأنهم يزعجون على الإسراع على آثارهم.

وفيه إشعار بأنهم بادروا إلى ذلك من غير نظر وبحث ، بل مجرد تقليد وترك اتباع دليل.

قال الرازي : ولو لم يوجد في القرآن آية غير هذه الآية في ذم التقليد ، لكفي .

محاسن التأويل



## ﴿ وَنَجَّيْنَكُ وَأَهْلُهُ مِنَ ٱلْكُرْبِ ٱلْعَظِيمِ ﴿ اللَّهِ وَجَعَلْنَا ذُرِّيَّتُهُ وَهُو ٱلْبَاقِينَ ﴿ ٧٧

و إنجاء الله إياه نعمة عليه ، و إنجاء أهله نعمة أخرى ، وهلاك ظالميه نعمة كبرى ، وجعل عمران الأرض بذريته نعمة دائمة لأنهم يدعون له ، ويذكر بينهم مصالح أعماله وذلك مما رحمه الله لأجله.

التحرير والتنوير



## ﴿ فَبَشَّرْنَاهُ بِغُلَامٍ حَلِيمٍ ١٠٠٠ ﴾

يقُول الشيخ ابن عثيمين رحمه الله: من فوائدها: تبشير المرء بما وُلِد له من وَلَد والسيما إذا كان ذكراً ، لأن الله عبر عن إخباره إبراهيم بأنه سيولد له بالبشارة .

تفسير القرآن الكريم – ابن عثيمين



﴿ فَلَمَّا بَلَغَ مَعَهُ اَلسَّعْىَ قَـَالَ يَبُنَىَ إِنِّيَ أَرَىٰ فِي ٱلْمَنَامِ أَنِّيَ أَذْبَحُكَ فَأَنظُرْ مَاذَا تَرَىٰ قَالَ يَتَأْبَتِ ٱفْعَلُ مَا تُؤْمَرُ سَتَجِدُنِهَ إِن شَآءَ ٱللَّهُ مِنَ ٱلصَّابِرِينَ ﴿ ۚ ﴾

ينبغي لَن أرَّاد أَن يَنفذ شيئاً مُكروهاً لَشخص أَن يأتي بأسلوب يدل على أنه لا يريد الإضرار به ، وإنها هو أمر لا بد منه لقوله .

﴿ يَبُنَى ﴾ فإن إتيانه على صيغة التلطف من أجل أن يبعد عنه تهمة أنه لا يحبّه . تفسير القرآن الكريم-ابن عثيمين

## ~ (30-0%) ~ «-

## ﴿ أَفْعَلُ مَا تُؤْمَرُ ۗ ﴾

وعدل عن أن يقال: اذبحني ، إلى ﴿ اَفَعَلُ مَا تُؤَمَّرُ ﴾ للجمع بين الإذن وتعليله ، أي أذنت لك أن تذبحني لأن الله أمرك بذلك ، ففيه تصديق أبيه وامتثال أمر الله فيه .

التحرير والتنوير

﴿ فَلُوْلَاۤ أَنَّهُۥ كَانَ مِنَ ٱلْمُسَبِّحِينَ ﴿ لَكِنَ لِلَبِثَ فِي بَطْنِهِ ۚ إِلَى يَوْمِ يُبْعَثُونَ ﴿ اللهِ فِي الرخاء عَن ميمون بن مهران قال: سمعت الضحاك بن قيس يقول على منبره: اذكروا الله في الرخاء يذكركم في الشدة ، إن يونس كان عبداً لله ذاكراً ، فلما أصابته الشدة دعا الله ، فقال الله ﴿ فَلُوْلاَ أَنَّهُۥ كَانَ مِنَ ٱلْمُسَبِّحِينَ ﴿ لَكِنَ لِبَنِ فِي بَطْنِهِ ۚ إِلَى يَوْمِ يُبْعَثُونَ ﴿ اللهِ فَا ذَكره الله بِ كان منه ، وكان فرعون طاغياً باغياً ﴿ فَ وَجُوزُنَا بِبَنِي إِسْرَهِ يلَ ٱلْبَحْرَ فَأَنْبَعَهُمْ فِرْعَوْنُ وَجُنُودُهُۥ بَغَيًا وَعَدَّواً حَتَى إِنْ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ

تفسير الطبري



### ﴿ وَأَنْكُتُنَا عَلَيْهِ شَجَرَةً مِّن يَقْطِينِ ﴿ اللَّهُ ﴾

وذكر بعضهم في القرع فوائد ، منها : سرعة نباته ، وتظليل ورقه لكبره ، ونعومته ، وأنه لا يقربها الذباب ، وجودة أغذية ثمره ، وأنه يؤكل نيئاً ومطبوخاً بلبه وقشره أيضاً . وقد ثبت أن رسول الله صلى الله عليه وسلم كان يجب الدباء ، ويتتبعه من حواشي الصَّحْفة .

تفسير ابن كثير



## شُورُلُوْ ضِنْ الله

تأمل ما اشتملت عليه سورة ص من الخصومات المتعددة: فأولها: خصومة الكفار مع النبي عليه وقولهم: ﴿ أَجَعَلَ الْأُولِهَ قَ إِلَهَا وَحِدًا ﴾ إلى آخر كلامهم، ثم اختصام الخصمين عند داود، ثم تخاصم أهل النار، ثم اختصم الملأ الأعلى في العلم، ثم مخاصمة إبليس.

بدائع التفسير باختصار



## ﴿ جُندُ مَّا هُنَالِكَ مَهْزُومٌ مِّنَ ٱلْأَحْزَابِ اللهُ ﴾

آية رهيبة ، وهي آية تعد نبوءة عظيمة ، فقد رأت قريش فيها بعد أمراً ما ، وشيئاً ما ، وخبراً ما ، وجنداً ما . من لطائف التفسير



## ﴿ أَصْبِرْ عَلَى مَا يَقُولُونَ وَأَذَكُرُ عَبْدَنَا دَاوُرِدَ ذَا ٱلْأَيْدِ إِنَّهُ وَأَوَّابُ ٧٧ ﴾

إن العبد إذا رزقه الله نعمة فاستعملها في طاعة الله بارك الله له فيها وزاده من خيرها ، فداود عليه السلام لما استعمل قوته في إعزاز الدين وكثرة العبادة والطاعة ألان الله عز وجل له الحديد .

تيسير المنان في قصص القرآن



المنصوح ولو كان كبير القدر كثير العلم عليه أن لا يغضب ولا يشمئز ، بل يبادر بقبول النصيحة ، والشكر لمن نصحه ، ويحمد الله إذ قيض له النصيحة على يد الناصح ، فإن داود لم يشمئز من قول الخصمين ﴿ فَأَحَكُم بَيْنَنَا بِٱلْحَقِّ وَلاَ تُشْطِطُ وَٱهْدِنَاۤ إِلَى سَوَآءِ ٱلصِّرَطِ اللهِ ﴾.

تيسير اللطيف المنان



﴿ نِعْمَ ٱلْعَبْدُ إِنَّهُ الْوَابُ النَّا ﴾

سئل سفيان عن عبدين ابتلي أحدهما فصبر ، وأنعم على الآخر فشكر ، فقال : كلاهما سواء ، لأن الله تعالى أثنى على عبدين ، أحدهما صابر والآخر شاكر ثناءً واحداً ، فقال في وصف أيوب : ﴿ نِعْمَ ٱلْعَبَدُ إِنَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَصِفَ سَلَّيَانَ : ﴿ نِعْمَ ٱلْعَبَدُ إِنَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَصِفَ سَلَّيَانَ : ﴿ نِعْمَ ٱلْعَبَدُ إِنَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَصِفَ سَلَّيَانَ : ﴿ نِعْمَ ٱلْعَبَدُ إِنَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللّلَّا اللَّهُ وَاللَّالَّالَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالِمُ وَاللَّالِمُولِقُولُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّاللَّاللّ

### **→ (3) (3) (3) (4)**

## ﴿ إِنَّا وَجَدْنَهُ صَابِرًا ﴿ إِنَّا وَجَدْنَهُ صَابِرًا ﴿ إِنَّا ﴾

أن الله تعالى يمن على العبد بأكثر مما فقد إذا صبر واحتسب ، لأن أيوب عليه الصلاة والسلام وهب الله له أهله ومثلهم معهم ، فأنت اصبر ، تظفر .

تفسير القرآن الكريم \_ للشيخ ابن عثيمين

### ~ (30.0%) ~ «-

قال الله تعالى على لسان إبليس: ﴿ قَالَ أَنَا خَيْرٌ مِنْهُ خَلَقَنْنِى مِن نَّارٍ وَخَلَقَنْهُ, مِن طِينٍ ﴿ ﴾ بل الطين خير من النار ، لأن طبيعتها الخفة والطيش والإفساد والتفريق ، وطبيعة الطين الرزانة والإصلاح فتودعه الحبة فيعطيكها سنبلة والنواة فيعطيكها نخلة .

وإذا أردت أن تعرف قدر الطين فانظر إلى الرياض الناضرة ، وما فيها من الثهار اللذيذة ، والأزهار الجميلة ، والروائح الطيبة . تعلم أن الطين خير من النار .

أضواء البيان



## ﴿ إِنْ هُوَ إِلَّا ذِكْرٌ لِّلْعَالَمِينَ ﴿ ﴾ ﴾

أقسم في بدء السورة بالقرآن ذي الذكر ﴿ صَ ۚ وَٱلْقُرُءَانِ ذِي ٱلذِّكْرِ ﴾ وختمها بالكلام عن القرآن أيضاً ، وقال : إنه ذكر للعاملين . فبيّن ما أجمله في الافتتاح .

فالتناسب بين مفتتح السورة وخاتمتها ليس شيئاً عارضاً ولا موافقة عابرة ، وإنها هو سمة بارزة من سهات هذا الكتاب الكريم وأمر مقصود في هذا الكلام الرفيع .

التعبير القرآني



## سُولُةِ النَّانِ الْمُنْكِرُ

عن عائشة رضي الله عنها قالت: «كان رسول الله على يسوم حتى نقول ما يريد أن يفطر ، ويفطر حتى نقول ما يريد أن يصوم ، وكان يقرأ كل ليلة ببني إسرائيل والزمر » (تحقيق الألباني: صحيح الإسناد). الأحاديث والآثار الواردة في فضائل سور القرآن الكريم

### <del>> 3€€€€€</del>

قال ابن القيم : لا يجتمع الإخلاص في القلب ، ومحبة المدح والثناء والطمع فيها عند الناس ، إلا كها يجتمع الماء والنار ، والضب والحوت .

خواطر إيمانية



﴿ أَمَّنَ هُوَ قَانِتُ ءَانَآءَ ٱلَّيْلِ سَاجِدًا وَقَآبِمَا يَحْذَرُ ٱلْآخِرَةَ وَيَرْجُواْ رَحْمَةَ رَبِّهِۦ قُلْ هَلْ يَسْتَوِى ٱلَّذِينَ يَعْلَمُونَ وَاللَّذِينَ لَا يَعْلَمُونَ ۖ إِنَّمَا يَتَذَكَّرُ أُوْلُواْ ٱلْأَلْبَبِ ۞ ﴾

في الآية إشعار بأن الذين يعلمون هم العاملون بعلمهم ، إذ عبر عنهم أولا ً بــ ( القانت ) ثم نفي المساواة بينه وبين غيره ، ليكون تأكيداً له ، وتصريحاً بأن غير العامل كأن ليس بعالم .

محاسن التأويل



﴿ قُلْ يَعِبَادِ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ ٱنَّقُواْ رَبَّكُمْ لِلَّذِينَ ٱحۡسَنُواْ فِي هَنذِهِ ٱلدُّنْيَا حَسَنَةٌ وَأَرْضُ ٱللَّهِ وَسِعَةٌ إِنَّمَا يُوفَى ٱلصَّابِرُونَ ٱجْرَهُم بِغَيْرِحِسَابِ (١٠) ﴾

عن محمد بن عمر و قال : سمعت عمر بن عبد العزيز يخطب ، قال : ما أنعم الله على عبد نعمة ، ثم انتزعها منه ، فعاضه مما انتزع منه الصبر ، إلا كان ما عاضه خيراً مما انتزع منه . ثم قرأ هذه الآية .

التهديب الموضوعي لحلية الأولياء



﴿ اللّهُ نَزَّلَ أَحْسَنَ الْحَدِيثِ كِنْبَا مُّتَشَدِهًا مَّتَانِى نَقْشَعِرُ مِنْهُ جُلُودُ الّذِينَ يَخْشَوْنَ رَبَّهُمْ أُمَّ تَلِينُ جُلُودُهُمْ وَقُلُوبُهُمْ إِلَى ذِكْرِ اللّهِ ذَلِكَ هُدَى اللّهِ يَهْدِى بِهِ عَن يَشَاةً وَمَن يُصَلِلُ اللّهُ فَا لَهُ, مِنْ هَادٍ ﴿ آَتُهُ وَمُن يُصَلّ لِللّهُ فَا لَهُ, مِنْ هَادٍ ﴿ آَتُهُ وَصَفَاتَ أَهِلَ الخِيرِ ، وصَفَاتَ أَهِلَ الخَيرِ ، وصَفَات أَهِلَ الشر ، وتثنى فيه القصص والأحكام ، والوعد والوعيد ، وصفات أهل الخير ، وصفات أهل الشر ، وتثنى فيه أسهاء الله وصفاته ، وهذا من جلالته وحسنه ، وهذه المعاني للقلوب بمنزلة الماء لسقي الأشجار ، فكما أن الأشجار كلما بَعُد عهدها بسقي الماء نقصت ، بل ربها تلفت ، وكلما تكرر سقيها حسنت ، فكذلك القلب يحتاج دائماً إلى تكرر معاني كلام الله تعالى عليه. وهكذا ينبغي للقارئ للقرآن المتدبر لمعانيه ، أن لا يدع التدبر في جميع المواضع منه . فإنه يحصل له بسبب ذلك خير كثير ونفع غزير .

تيسير الكريم الرحمن ـ باختصار



﴿ أَلِيْسَ ٱللَّهُ بِكَافٍ عَبْدَهُۥ وَيُحَوِّفُونَكَ بِأَلَذِينَ مِن دُونِدٍ وَمَن يُضْلِلِ ٱللَّهُ فَمَالَهُ مِنْ هَادٍ اللهَ قَالَ ابن القيم رحمه الله: ( الكفاية على حسب العبودية ) . فكلها از دادت طاعتك لله از دادت كفاية الله لك .

موقف المؤمن من الفتنة



﴿ وَلَوْ أَنَّ لِلَّذِينَ ظَلَمُواْ مَا فِي ٱلْأَرْضِ جَمِيعًا وَمِثْلَهُ, مَعَهُ، لَأَفْنُدُواْ بِهِ عِن سُوَءِ ٱلْعَذَابِ يَوْمُ ٱلْقِيكَمَةِ وَبَدَا لَهُم مِّنَ اللَّهِ مِا لَمُ يَكُونُواْ يَعْتَسِبُونَ ۞ ﴾

قال مجاهد: (عملوا أعمالاً توهموا أنها حسنات، فإذا هي سيئات).

وقال سفيان الثوري : (ويل لأهل الرياء ، ويل لأهل الرياء ، ويل لأهل الرياء هذه آيتهم ، وقصتهم) . فتح القدير



﴿ بَلِ ٱللَّهَ فَأَعْبُدُ وَكُن مِّنَ ٱلشَّكَرِينَ ﴿ ۚ ﴾ وَلَمْ اللَّهُ عَلَى مَرْ الشَّهُ وَلَمْ يقل ( بل اعبد الله ) لأنه إذا تقدم وجب اختصاص العبادة له دون غيره .

المثل السائر



## ﴿ وَكُن مِّنَ ٱلشَّنكِرِينَ ﴾

فكما أنه تعالى يُشكر على النعم الدنيوية ، كصحة الجسم وعافيته ، وحصول الرزق وغير ذلك ، كذلك يُشكر ويُشكر ويُشكر على النعم الدينية ، كالتوفيق للإخلاص ، والتقوى ، بل نعم الدين ، هي النعم على الحقيقة ، وفي تدبر أنها من الله تعالى والشكر لله عليها ، سلامة من آفة العجب التي تعرض لكثير من العاملين بسبب جهلهم ، وإلا فلو عرف العبد حقيقة الحال ، لم يعجب بنعمة تستحق عليه زيادة الشكر .

تيسير الكريم الرحمن



﴿ وَسِيقَ ٱلَّذِينَ ٱتَّقَوْا رَبُّهُمْ إِلَى ٱلْجَنَّةِ زُمَرًا ۚ حَتَىٰۤ إِذَا جَآءُوهَا وَفُتِحَتْ ٱبُوَبُهَا وَقَالَ لَهُمْ خَزَنَنُهَا سَلَمُ عَلَيْحَتُمُ طِبْتُمْ فَٱدۡخُلُوهَا خَلِدِينَ ﴿ ﴿ ﴾ ﴿ سَلَمُ عَلَيْحَتُمُ طِبْتُمْ فَٱدۡخُلُوهَا خَلِدِينَ ﴿ ﴾

وتأمل في سوق الفريقين إلى الدارين زمراً من فرحة هؤلاء بإخوانهم وسيرهم معهم كل زمرة على حدة، كل مشتركين في عمل متصاحبين فيه على زمرتهم وجماعتهم مستبشرين أقوياء القلوب كما كانوا في الدنيا وقت اجتماعهم على الخير، كذلك يؤنس بعضهم بعضاً ويفرح بعضهم ببعض وكذلك أصحاب الدار الأخرى يساقون إليها زمراً يلعن بعضهم بعضاً ويتأذى بعضهم ببعض، وذلك أبلغ في الخزي والفضيحة والهتيكة من أن يساقوا واحداً واحداً، فلا تهمل تدبر قوله: زمراً.

﴿ وَتَرَى ٱلْمَلَكَ عَلَهُ مَا فَيْنَ مِنْ حَوْلِ ٱلْعَرْشِ يُسَبِّحُونَ بِحَمْدِ رَبِّهِمٌ وَقُضِى بَيْنَهُم بِٱلْخَقِّ وَقِيلَ ٱلْحَمْدُ لِلَّهِ رَبِّهُمْ وَقُضِى بَيْنَهُم بِٱلْخَقِ وَقِيلَ ٱلْحَمْدُ لِلَّهِ رَبِّ ٱلْعَالَمِينَ اللهِ ﴾

﴿ وَقِيلَ ٱلْحَمَّدُ لِلَّهِ رَبِّ ٱلْعَكَمِينَ ﴾ حذف فاعل القول ، لأنه غير معين ، بل كل أحد يحمده على ذلك الحكم الذي حكم فيه ، فيحمده أهل السهاوات وأهل الأرض والأبرار والفجار والإنس والجن حتى أهل النار ، قال الحسن أو غيره : (لقد دخلوا النار وإن حمده لفي قلوبهم ما وجدوا عليه سبيلاً).

بدائع التفسير



## سُورُلُا بُحَافِيٰ إِ

﴿ حَمْ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ الْعَزِيزِ الْعَلِيمِ اللهِ الْعَزِيزِ الْعَلِيمِ اللهِ اللهُ اللهِ المُلْمُ اللهِ اللهِ المُلْمُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ المُلْمُ

عن أبي إسحاق قال: (جاء رجل إلى عمر فقال: إني قتلت فهل لي من توبة؟ قال: نعم، اعمل لا تيأس. ثم قرأ: ﴿ حَمَ اللَّهِ اَلْكِنْكِ مِنَ اللَّهِ الْعَزِيزِ الْعَلِيمِ الْهَ عَافِرِ الذَّنْكِ وَقَابِلِ التَّوْبِ اللَّهِ الْعَزِيزِ الْعَلِيمِ الْعَرَانُ وَاللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ الْعَزِيزِ الْعَلِيمِ الْعَرَانُ وَقَابِلِ التَّوْبِ اللَّهِ اللَّهِ الْعَزِيزِ الْعَلِيمِ الْعَرَانُ وَقَابِلِ التَّوْبِ اللَّهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ ا



﴿ اللَّذِينَ يَحْمِلُونَ الْعَرْشُ وَمَنْ حَوْلَهُ لِيُسَبِّحُونَ بِحَمْدِ رَبِّهِمْ وَيُؤْمِنُونَ بِهِ وَيَسْتَغْفِرُونَ لِلَّذِينَ ءَامَنُواْ رَبَّنَا وَسِعْتَ حَكُلَّ شَيْءٍ رَّحْمَةً وَعِلْمًا فَأَغْفِرُ لِلَّذِينَ تَابُواْ وَاتَبَعُواْ سَبِيلَكَ وَقِهِمْ عَذَابَ الْجُحْيِمِ ﴿ ﴾ وَسِعْتَ حَكُلَّ شَيْءٍ رَحْمَةً وَعِلْمًا فَأَغْفِرُ لِلَّذِينَ تَابُواْ وَاتَبَعُواْ سَبِيلَكَ وَقِهِمْ عَذَابَ الْجُحْيمِ ﴿ ﴾ وفي نظم استغفارهم لهم في سلك وظائفهم المفروضة عليهم من تسبيحهم وتحميدهم وإيهانهم ، إيذان بكهال اعتنائهم به ، وإشعار بوقوعه عند الله تعالى في موقع القبول .

محاسن التأويل

والحاصل أن الرابطة الحقيقة التي تجمع المفترق وتؤلف المختلف هي رابطة لا إله إلا الله ، ألا ترى أن هذه الرابطة التي تجمع المجتمع الإسلامي كله كأنه جسد واحد، وتجعله كالبنيان يشد بعضه بعضاً ، عطف قلوب حملة العرش ومن حوله من الملائكة على بني آدم في الأرض مع ما بينهم من الاختلاف ؟! أضواء البيان



﴿ فَسَتَذَكُرُونَ مَا أَقُولُ لَكُمْ وَأُفَوضُ أَمْرِي إِلَى ٱللَّهَ إِنَّ ٱللَّهَ بَصِيرٌ بِٱلْعِبَادِ اللَّهُ فَوَقَلُهُ

## ٱللَّهُ سَيِّعَاتِ مَا مَكَرُواً وَحَاقَ بِعَالِ فِرْعَوْنَ سُوَّءُ ٱلْعَذَابِ ( اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ

دليل واضح على أن التوكل الصادق على الله ، وتفويض الأمور إليه ، سبب للحفظ والوقاية من كل سوء . وقد تقرر في الأصول أن الفاء من حروف التعليل .

وما تضمنته الآية الكريمة ، من كون التوكل على الله سبباً للحفظ ، والوقاية من السوء ، جاء مبنياً في آيات أخر ، كقوله تعالى : ﴿ وَمَن يَتَوَكَّلُ عَلَى ٱللَّهِ فَهُوَ حَسَّبُهُ ۚ ﴾ .

أضواء البيان ـ باختصار

﴿ وَقَالَ رَبُّكُمُ ٱدْعُونِيٓ أَسْتَجِبُ لَكُو إِنَّ ٱلَّذِينَ يَسْتَكُمْرُونَ عَنْ عِبَادَقِ سَيَدْخُلُونَ جَهَنَّمَ وَوَقَالَ رَبُّكُمُ ٱدْعُونِيٓ أَسْتَجِبُ لَكُو إِنَّ ٱلَّذِينَ يَسْتَكُمْرُونَ عَنْ عِبَادَقِ سَيَدْخُلُونَ جَهَنَّمَ وَالْحِرِينِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ ا

عن النعمان بن البشير رضي الله عنه: أن رسول الله على قال: « الدعاء هو العبادة » ، ثم قرأ: ﴿ وَقَالَ رَبُّكُمُ الدَّعُونِ آَسَتَجِبُ لَكُو إِنَّ اللَّذِينَ يَسَتَكُمِرُونَ عَنْ عِبَادَقِ سَيَدْخُلُونَ جَهَنَّمَ وَالْخِرِينَ فَنْ عِبَادَقِ سَيَدْخُلُونَ جَهَنَّمَ وَالْخِرِينَ فَيْ اللهِ اللهِ عَلَيْهِ اللهُ اللهِ عَلَيْ اللهُ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ ا

و تدل الآية على أن ترك العبد دعاء ربه يعد من الاستكبار ، وتجنب ذلك لا شك في وجوبه . فقه الأدعية والأذكار

### 

﴿ هُو ٱلْحَتُ لَآ إِلَكَ إِلَا هُو فَ اَدْعُوهُ مُغَلِصِينَ لَهُ ٱلدِّينَ ٱلْحَمَّدُ لِلَّهِ رَبِّ ٱلْعَلَمِينَ الله ﴾ قال ابن جرير: وكان جماعة من أهل العلم يأمرون من قال ( لا إله إلا الله ) أن يتبع ذلك (الحمد لله رب العالمين) تأولاً منهم هذه الآية ، بأنها أمر من الله بِقِيلِ ذلك . ثم أسنده عن ابن عباس وابن جبير.

محاسن التأويل



# ﴿ قُلَ إِنَّمَا أَنَا بَشَرٌ مِثْلُكُو يُوحَى إِلَى أَنَمَا إِلَهُكُو إِلَهُ وَحِدٌ فَأَسْتَقِيمُوا إِلَيْهِ وَاسْتَغْفِرُوهُ وَوَيْلُ اللَّهُ عَلَى إِلَهُ كُو اللَّهُ اللَّاللَّهُ اللَّهُ اللَّلْمُ الللَّهُ اللَّلَّا اللَّهُ اللَّلَّا ال

في قوله: ﴿ إِلَيْهِ ﴾ تنبيه على الإخلاص ،وأن العامل ينبغي له أن يجعل مقصوده وغايته التي يعمل لأجلها، الوصول إلى الله،وإلى دار كرامته ، فبذلك يكون عمله خالصاً صالحاً نافعاً، وبفواته يكون عمله باطلاً.

تيسير الكريم الرحمن

### ~ 3 6 9 5 4 · «

# ﴿ وَذَالِكُو ظَنُّكُو الَّذِي ظَنَنتُم بِرَيِّكُم أَرْدَىكُم فَأَصَّبَحْتُم مِّنَ ٱلْحَسِرِينَ اللهُ

ومن تأمل هذا الموضع حق التأمل علم أن حسن الظن بالله هو حسن العمل نفسه ، فإن العبد إنها يحمله على حسن العمل حسن ظنه بربه أن يجازيه على أعهاله ويثيبه عليها ويتقبلها منه ، فالذي يحمله على العمل حسن الظن .

بدائع التفسير



عن معمر قال: تلا الحسن: ﴿ وَذَلِكُمْ ظَنُّكُمُ الَّذِي ظَنَنتُم بِرَيِّكُمْ أَرْدَىكُمْ فَأَصَّبَحْتُم مِّنَ ٱلْخَسِرِينَ

(س) ﴾ فقال: إنها عمل الناس على قدر ظنونهم بربهم، فأما المؤمن فأحسن بالله الظن، فأحسن العمل.

توفيق الرحمن في دروس القرآن



# ﴿ وَقَالَ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ لَا تَسْمَعُواْ لِهَنَا ٱلْقُرْءَانِ وَٱلْغَوَّافِيهِ لَعَلَّكُمْ تَغَلِبُونَ ال

وهذا من شأن دعاة الضلال والباطل أن يكمُّوا أفواه الناطقين بالحق ، بها يستطيعون من تخويف وتسويل ، وترهيب وترغيب ، ولا يدعوا الناس يتجادلون بالحجة لأنهم يوقنون أن حجة خصومهم أنهض ، فإذا أعيتهم الحيل ورأوا بوارق الحق تخفق خشوا أن يعمَّ نورها الناس عدلوا إلى لغو الكلام ونفخوا في أبواق اللغو لعلهم يغلبون بذلك على حجج الحق ويغمرون الكلام الصالح باللغو .

تفسير التحرير والتنوير ـ باختصار



# ﴿ إِنَّ الَّذِينَ قَالُواْ رَبُّنَا اللَّهُ ثُمَّ اسْتَقَامُواْ تَتَنَزَّلُ عَلَيْهِمُ الْمَلَيْ كَ أَلَا تَخَافُواْ وَلَا تَحَنَوُاْ وَلَا تَحَنَوُا وَلَا تَحَدُونَ وَأَبْشِرُواْ بِالْجَنَةِ الَّذِي كُنتُمُ تُوعَدُونَ ﴿ ﴾

فالمَلك يتولى من يناسبه بالنصح له والإرشاد والتثبيت والتعليم وإلقاء الصواب على لسانه ودفع عدوه عنه والاستغفار له إذا زل، وتذكيره إذا نسي، وتسليته إذا حزن، وإلقاء السكينة في قلبه إذا خاف، وإيقاظه للصلاة إذا نام عنها، وتحذيره من الركون إلى الدنيا وتقصير أمله وترغيبه فيها عند الله فهو أنيسه في الوحدة ووليه ومعلمه ومثبته ومسكن جأشه ومرغبه في الخير ومحذره من الشر، سيستغفر له إن أساء ويدعو له بالثبات إن أحسن، وإن بات طاهراً يذكر الله بات معه قي شعاره، فإن قصده عدو له بسوء وهو نائم دفعه عنه.

بدائع التفسير ـ باختصار



﴿ وَمَنْ أَحْسَنُ قَوْلًا مِّمَّن دَعَا إِلَى ٱللَّهِ وَعَمِلَ صَلِحًا وَقَالَ إِنَّنِي مِنَ ٱلْمُسْلِمِينَ ﴿ تبليغ سنته إلى الأمة أفضل من تبليغ السهام إلى نحور العدو ، ولأن ذلك التبليغ يفعله كثير من الناس ، وأما تبليغ السنن فلا تقوم به إلا ورثة الأنبياء وخلفاؤهم في أتمهم .

بدائع التفسير





# ﴿ وَقَالَ إِنَّنِي مِنَ ٱلْمُسْلِمِينَ ﴾

والاعتزاز بالدين عمل صالح ولكنه خص بالذكر لأنه أريد به غيظ الكافرين . ومثال هذا ما وقع يوم أحد حين صاح أبو سفيان : اعل هبل ، فقال النبي على قولوا : «الله أعلى وأجل » ، فقال أبو سفيان : لنا العزّى ولا عزى لكم ، فقال النبي على : « قولوا : الله مولانا ولا مولى لكم » .

تفسير التحرير والتنوير



عن معمر قال: تلا الحسن ﴿ وَمَنْ أَحْسَنُ قَوْلًا مِّمَّن دَعَا إِلَى ٱللهِ وَعَمِلَ صَلِحًا وَقَالَ إِنَّنِي مِنَ أَحْسَنُ أَوْلًا مِّمَّن دَعَا إِلَى ٱللهِ وَعَمِلَ صَلِحًا وَقَالَ إِنَّنِي مِنَ ٱللهُ هذا حبيب الله هذا وليّ الله هذا صفوة الله هذا خيرة الله هذا أحبّ الخلق إلى الله عا أجاب الله فيه من دعوته، وعمل صالحاً في إجابته وقال: إنني من المسلمين، فهذا خليفة الله.

توفيق الرحمن في دروس القرآن



# ٩

# ﴿ تَكَادُ ٱلسَّمَوَتُ يَتَفَطَّرِكَ مِن فَوْقِهِنَّ ٥٠ ﴾

قال مطرّف : وجدنا أنصح عباد الله لعباد الله الملائكة، ووجدنا أغش عباد الله لعباد الله الشياطين.

قال بعض العلماء: هيّب وعَظّم جل وعزّ في الابتداء: ﴿ تَكَادُ ٱلسَّمَوَتُ يَتَفَطَّرُكَ مِن فَوْقِهِنَّ ﴾،

وألطف وبشّر في الانتهاء: ﴿ أَلَآ إِنَّ ٱللَّهَ هُوَ ٱلْغَفُورُ ٱلرَّحِيمُ ۞ ﴾

الجامع لأحكام القرآن

# ﴿ اللَّهُ يَجْتَبِي إِلَيْهِ مَن يَشَآءُ وَيَهْدِئ إِلَيْهِ مَن يُنيبُ اللَّهُ ﴾

هذا السبب الذي من العبد ، يتوصل به إلى هداية الله تعالى ، وهو إنابته لريه ، وانجذاب دواعي قلبه إليه ، وكونه قاصداً وجهه ، فحسن مقصد العبد مع اجتهاده في طلب الهداية ، من أسباب

التيسير لها ، كما قال تعالى : ﴿ يَهْدِى بِهِ ٱللَّهُ مَنِ ٱتَّبَعَ رِضُوَنَهُ وسُبُلَ ٱلسَّكَمِ الْ ﴾ تيسير الكريم الرحمن

### \* CICO DX D 4-

﴿ فَلِذَالِكَ فَأَدْعُ وَاسْتَقِمْ كَمَا أُمِرْتُ وَلَا نَنْبِعُ أَهُواءَهُمْ وَقُلْ ءَامَنتُ بِمَا أَنزَلَ اللّهُ مِن كِتَبِ وَأُمِرْتُ وَلَا نَنْبِعُ أَهُواءَهُمْ وَقُلْ ءَامَنتُ بِمَا أَنزَلَ اللّهُ مِن كِتَبِ وَأُمِرْتُ لِأَعْدِلَ بَيْنَكُمُ اللّهُ وَرُبُكُمُ لَنَا أَعْمَلُنَا وَلَكُمْ أَعْمَلُكُمْ أَلَنّهُ وَلَيْنَا وَبَيْنَكُمُ اللّهُ يَجْمَعُ بَيْنَنَا وَإِيْدِهِ الْمُصِيرُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ

اشتملت هذه الآية الكريمة على عشر كلمات مستقلات ، كل منها منفصلة عن التي قبلها حكم برأسها ، قالوا: ولا نظير لها سوى آية الكرسي ، فإنها أيضاً عشرة فصول كهذه .

المصباح المنير



﴿ وَهُوَ ٱلَّذِى يَقَبَلُ ٱلنَّوْبَةَ عَنْ عِبَادِهِ وَيَعَفُواْ عَنِ ٱلسَّيِّ الصَّيِّ وَيَعْلَمُ مَا نَفْعَ لُوكَ ۗ ﴾ إن هذه الآية الكريمة تفتح باب الرجاء دواماً أمام العبد، وتدعوه لينسى ماضي الغفلات، ويشتري نفسه بالطاعات مهما اقترف العبد من ذنوب، فإن باب التوبة لا يوصد في وجهه، ومهما عظم الذنب فعفو الله أعظم.

وما يكاد يعلق العبد توبته حتى يرى ربه وقد عفا كل ما كسب من الآثام ، بل إن عفوه ليبلغ القمة حتى لا يكتفى بمحو الآثام ، وإنها يبدلها حسنات .

من لطائف التفسير

﴿ وَمَاۤ أَصَابَكُم مِّن مُّصِيبَةٍ فَهِما كَسَبَتَ أَيْدِيكُمْ وَيَعْفُواْ عَن كَثِيرٍ ﴿ اللهِ الْمَعْمَةِ مَ فَكَانَت تَصدّع فتضع يدها كانت أسهاء - رضي الله عنها - تخشى شؤم الذنب ووبال المعصية ، فكانت تصدّع فتضع يدها على رأسها وتقول: ( بذنبي وما يغفر الله أكثر ) .

لقد تلقت هذا الأدب من قوله تعالى: ﴿ وَمَا أَصَابَكُم مِّن مُّصِيبَةٍ فَبِمَا كَسَبَتَ أَيْدِيكُورُ وَيَعْفُواْ عَن كَثِيرٍ اللهِ ﴾ وَيَعْفُواْ عَن كَثِيرٍ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ ا

د. محمد الدويش

قيل لأبي سليمان الداراني: ( ما بال العقلاء أزالوا اللوم عمن أساء إليهم؟ قال: إنهم علموا أن الله تعالى إنها ابتلاهم بذنوبهم، وقرأ هذه الآية ).

زاد المسير

قال على رضي الله عنه : ( هذه الآية أرجى آية في كتاب الله عن وجل . وإذا كنان يكفر عني بالمصائب ويعفو عن كثير فها يبقى بعد كفارته وعفوه! ) .

الجامع لأحكام القرآن



﴿ فَمَا أُوتِيتُم مِن شَيْءٍ فَنَنَعُ ٱلْحَيَوَةِ ٱلدُّنِّيَأَ وَمَا عِندَ ٱللَّهِ خَيْرٌ وَأَبْقَى لِلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَلَى رَبِّهِمْ يَتَوَكَّلُونَ اللَّهِ

# وَالَّذِينَ يَجْنَنِبُونَ كَبَّتِهِرَ ٱلْإِثْمِ وَٱلْفَوَحِشَ وَإِذَا مَا غَضِبُواْ هُمَّ يَغْفِرُونَ 🖤 ﴾

فأخبر أن ما عنده خير لمن آمن به وتوكل عليه ، وهذا هو التوحيد ، ثـم قـال : ﴿ وَٱلَّذِينَ يَجُنَّنِبُونَ كُبُثَهِرَ وَٱلْفَوَحِشَ ﴾ فهذا اجتناب داعي القوة الشهوانية ، ثم قال : ﴿ وَإِذَا مَا غَضِبُواْ هُمَّ يَغْفِرُونَ ﴾ فهذا مخالفة القوة الغضبية ، فجمع بين التوحيد والعفة والعدل التي هي جماع الخير كله .

بدائع التفسير



﴿ وَٱلَّذِينَ ٱسۡتَجَابُوا لِرَبِّهُم وَأَقَامُوا ٱلصَّلَوة وَأَمْرُهُمْ شُورَى بَيْنَهُمْ وَمِمَّا رَزَقْنَهُمْ يُفِقُونَ ١٩٥٠ ﴾ قال ابن العربي: الشورى ألفة للجهاعة ومسبار للعقول وسبب إلى الصواب ، وما تشاور قوم قط إلا هُدُوا. الجامع لأحكام القرآن

قال بعض السلف في هذه الآية : ( كانوا يكرهون أن يستذلوا فإذا قـدروا عفـوا ) ، فمـدحهم على عفو بعد قدرة ، لا عفو ذل وعجز ومهانة ، وهذا هو الكمال الذي مدح سبحانه بـ ففسـه فِي قوله : ﴿ فَإِنَّ ٱللَّهَ كَانَ عَفُوًّا قَدِيرًا ﴿ إِنَّ ﴾ (النساء: ١٤٩).

وما زاد الله بعفو إلا عزاً ، ولا انتقم أحد لنفسه إلا ذل ولو لم يكن إلا بفوات عز العفو ، ولهذا ما انتقم رسول الله ﷺ قط.

بدائع التفسير -باختصار

وتأمل كيف نكّر سبحانه الإناث، وعرّف الذكور،فجبر نقص الأنوثة بالتقديم، وجبر نقص التأخير للذكور بالتعريف.فإن التعريف تنزيه.

بدائع التفسير



﴿ وَكَذَالِكَ أَوْحَيْنَا ٓ إِلَيْكَ رُوحًا مِنْ أَمْرِنا مَاكُنتَ تَدْرِى مَا ٱلْكِئْبُ وَلَا ٱلْإِيمَنْ وَلَكِن جَعَلْنَهُ نُورًا نَهْدِي بِهِ-

مَن نَّشَآهُ مِنْ عِبَادِنَا وَإِنَّكَ لَمَهُدِيٓ إِلَى صِرَطٍ مُسْتَقِيمِ (١٠) ﴿

وصف الله - جلّ جلاله - للقرآن بأنه روح ، وهذا يعني أن القرآن الكريم هـو روح الأمـة الإسلامية وحياتها وسر بقائها ، وكأنها إذا تخلت عن القرآن الكريم فكأنها تتخلى عن روحها ، نعم إن الأمة دون قرآنها هي جسم لا روح فيه .

من لطائف التفسير

التعبير القرآني



﴿ صِرَطِ اللهِ اللهِ اللهِ عَلَى اللهُ مَا فِي السَّمَوَتِ وَمَا فِي الْأَرْضُّ أَلاَ إِلَى اللهِ تَصِيرُ الْأُمُورُ ﴿ ﴾ ما لفت النظر في ختام السورة: المقطع الختامي الرائع الذي هو بمثابة حكم إلهي على كل أنواع العاملين، وكل أنواع الأعمال، ألا وهو قوله تعالى: ﴿ أَلاَ إِلَى اللهِ تَصِيرُ الْأُمُورُ ﴾ هذا المقطع هو الشعار الذي يلتزمه العقلاء في تصرفاتهم، لأنه يذكر كل مسؤول بها يؤول إليه عمله ومسؤوليته، وأن كل صغير وكبير من أموره يصير إلى الله ويعرض على الله، ومن ثم

فلا بد أن يجعل مقياس تعامله إرضاء الله جل شأنه .

من لطائف التفسير – باختصار



# سُورَةُ الزَّخْرُفِيٰ

﴿ وَالَّذِي خَلَقَ الْأَزْوَجَ كُلُّهَا وَجَعَلَ لَكُم مِّنَ الْفُلِّكِ وَالْأَنْعَامِ مَا تَرَكَبُونَ اللَّهُ ﴾ قدم الفلك على الأنعام لأن إظهار القدرة يتضح في الفلك أكثر، فالفلك تجري على الماء، والجريان على الماء أعظم إظهاراً لقدرة الله من مشى الأنعام على أرض مستقرة.

الشيخ:صالح المغامسي



﴿ لِتَسْتَوُواْ عَلَى ظُهُورِهِ عُمَّ تَذَكُّرُواْ نِعْمَةَ رَبِّكُمْ إِذَا ٱسْتَوَيْتُمْ عَلَيْهِ وَتَقُولُواْ سُبْحَنَ ٱلَّذِي سَخَّرَ لَنَا هَاذًا وَمَا كُنَّا لَهُ مُقْرِنِينَ ١٠ وَإِنَّا إِلَى رَبِّنَا لَمُنقَلِبُونَ ١١ ﴾

فلم كان الركوب مباشرة أمر محظور واتصالاً بأسباب من أسباب التلف أمر ألّا ينسى عند اتصاله به يومه ، وأنه هالك لا محالة فمنقلب إلى الله عز وجل غير منفلت من قضائه ، ولا يدع ذكر ذلك بقلبه ولسانه حتى يكون مستبعداً للقاء الله بإصلاحه من نفسه .

الجامع لأحكام القرآن



﴿ وَلَوَلَا آنَ يَكُونَ ٱلنَّاسُ أُمَّةً وَحِدَةً لَجَعَلْنَا لِمَن يَكُفُرُ بِٱلرَّمْيَنِ لِبُيُوتِهِمْ سُقُفًا مِن فِضَّةٍ وَمَعَارِجَ عَلَيْهَا يَظْهَرُونَ ٣٣٠ ﴾ في الآيات درس جليل بأن الغني ليس مقياساً لكرامة المرء عند ربه ، فرب طاغوت يبعثر الذهب، ورب نبي لم يكن يجد الكفاف، ورب عاص يتمرغ في النعيم، وتقى لا يجد ما يسد رمقه ، ومن هنا فقد جاءت خاتمة الآية رائعة جداً ، إنها تعليق على زخرف الحياة الدنيا وبهجتها : ﴿ وَإِن كُلُّ ذَلِكَ لَمَّا مَتَنعُ ٱلْحَيَوْةِ ٱلدُّنْيَا ۚ وَٱلْآخِرَةُ عِندَ رَبِّكَ لِلْمُتَّقِينَ ۞ ﴾ .

من لطائف التفسير

قال الحسن : والله لقد مالت الدنيا بأكثر أهلها وما فعل ذلك! فكيف لو فعل؟! الجامع لأحكام القرآن



### \* CICCO DXXX

# ﴿ حَتَّى إِذَا جَآءَنَا قَالَ يَكَيْتَ بَيْنِي وَبَيْنَكَ بُعْدَ ٱلْمَشْرِقَيْنِ فَبِئُسَ ٱلْقَرِينُ ﴿ اللَّهُ الْمُشْرِقَيْنِ فَبِئُسَ ٱلْقَرِينُ ﴿ اللَّهُ اللَّ

قال :﴿ بَيْنِي وَبَيْنَكَ ﴾ ولم يقل: بيننا، لأنه أراد قمة البراءة، فيسعى حثيثاً للتخلص منه، ففصل حتى الألفاظ.

المغامسي- بتصرف يسير

### **→ (3) (3) (3) (4)**

# ﴿ وَلَن يَنفَعَكُمُ ٱلْيُوْمَ إِذ ظَّلَمْتُمْ أَنَّكُمْ فِي ٱلْعَذَابِ مُشْتَرِكُونَ اللَّهُ ﴾

لما كان المصاب إذا شاركه غيره في مصيبته ، حصل له بالتأسي نوع تخفيف وتسلية ، أخبر الله سبحانه أن هذا غير موجود وغير حاصل في حق المشتركين في العذاب ، وأن القرين لا يجدراحة ولا أدنى فرح بعذاب قرينه معه ، وإن كانت المصائب في الدنيا إذا عمّت صارت مسلاة .

بدائع التفسير



# ﴿ أَفَأَنَتَ تُسْمِعُ ٱلصُّدَّ أَوْ تَهْدِى ٱلْمُمْنَ وَمَن كَاكَ فِي ضَلَالٍ مُّبِينٍ ﴿ ﴾

التحرير والتنوير- باختصار



﴿ وَلَا يَمْلِكُ ٱلَّذِينَ يَدَّعُونَ مِن دُونِهِ ٱلشَّفَعَةَ إِلَّا مَن شَهِدَ بِٱلْحَقِّ وَهُمْ يَعْلَمُونَ ﴿ ﴾ قال المفسرون: إلا من شهد بـ لا إله إلا الله، (وهم يعلمون): أي معنى ما شهدوا به في قلوبهم وألسنتهم. فقه الأدعية والأذكار



# شُورَةُ النَّجَازِيْ

# ﴿ إِنَّا أَنْزَلْنَهُ فِي لَيْلَةٍ مُّبُدِّكَةً إِنَّا كُنَّا مُنذِرِينَ ٣

عن سعيد بن جبير : ( يؤذن للحجاج في ليلة القدر ، فيكتبون بأسمائهم ، وأسماء آبائهم ، فلا يغادر منهم أحد ، ولا يزاد منهم ولا ينقص منهم ) .

وعنه أيضاً في هذه الآية : ( إنك لترى الرجل يمشى في الأسواق وقد وقع اسمه في الموتى ) .

بدائع التفسير

# → C(X0±0X)> «-

# ﴿ فَمَا بَكَتَ عَلَيْهِمُ ٱلسَّمَآءُ وَٱلْأَرْضُ وَمَا كَانُوا مُنظرِينَ ١٠٠٠ ﴾

قال علي وابن عباس رضي الله عنهما: ( إنّه يبكي عليه مصلاه من الأرض - يعني المؤمن -ومصعد عمله من السماء).

الجامع لأحكام القرآن



# ﴿ يَلْبَسُونَ مِن سُندُسٍ وَإِسْتَبْرَقِ مُتَقَلِيلِينَ ﴿ وَالسَّتَبْرَقِ مُتَقَلِيلِينَ ﴿ وَاللَّهُ اللَّهِ ا

وصف نعيم نفوسهم بعضهم مع بعض في مجالسهم ومحادثاتهم بقول ه ﴿ مُّتَقَبِلِينَ ﴾ لأن الحديث مع الأصحاب والأحبة نعيم للنفس، فأغنى قوله ﴿ مُتَقَيلِينَ ﴾ عن ذكر اجتماعهم وتحابهم وحديث بعضهم مع بعض، وأن ذلك شأنهم أجمعين، بأن ذكر ما يستلزم ذلك وهو صيغة متقابلين. التحرير والتنوير



# ﴿ فَإِنَّمَا يَسَّرْنَكُ بِلِسَانِكَ لَعَلَّهُمْ يَتَذَكَّرُونَ ١٠٠٠ فَأَرْتَقِبُ إِنَّهُم مُّرْتَقِبُونَ ١٠٠٠ ﴾

وفي هذه الخاتمة رد العجز على الصدر، إذ كان صدر السورة فيه ذكر إنزال الكتاب المبين، وأنه رحمة من الله بواسطة رسالة محمد على ، وكان في صدرها الإنذار بارتقاب يـوم تأتي السماء بدخان مبين وذكر البطشة الكبرى.

فكانت خاتمة السورة خاتمة عزيزة المنال اشتملت على حسن براعة المقطع وبديع الإيجاز . التحرير والتنوير



# سُورُونُ المِنَاثِينِ

﴿ أَمْ حَسِبَ ٱلَّذِينَ ٱجۡتَرَحُواْ ٱلسَّيِّعَاتِ أَن بَعَعَلَهُمْ كَٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ ٱلصَّلِحَتِ سَوَآءَ تَعْيَاهُمْ وَمَمَاتُهُمْ سَاءَ مَا يَعَكُمُونَ اللهِ ﴾

قال بشير : بِتُ عند الربيع بن خيثم ذات ليلة فقام يصلي فمر جده الآية فمكث ليلة حتى أصبح، لم يَعْدُها ، ببكاء شديد.

وقال إبراهيم بن الأشعث: كثيراً ما رأيت الفضيل بن عياض يردد من أول الليل إلى آخره هذه الآية ونظيرها، ثم يقول: ليت شعري من أي الفريقين أنت ؟! فكانت هذه الآية تسمى ( مبكاة العابدين ) .

الجامع لأحكام القرآن

﴿ وَخَلَقَ اللّهُ السّمَورَتِ وَالْأَرْضَ بِالْحَقِ وَلِتُجْرَىٰ كُلُّ نَفْسٍ بِمَا كَسَبَتُ وَهُمْ لَا يُظْلَمُونَ الله مناسبتها لما قبلها: (أن خلق السهاوات والأرض تبين كونه في تمام الإتقان والنظام بحيث إن دلائل إرادة العدل في تصاريفها قائمة ، وما أو دعه الخالق في المخلوقات من القوى مناسب لتحصيل ذلك النظام الذي فيه صلاحهم فإذا استعملوها في الإفساد والإساءة كان من إتمام إقامة النظام أن يعاقبوا على تلك الإساءة والمشاهد أن المسيء كثير ما عكف على إساءته حتى المهات، فلو لم يكن الجزاء بعد الموت حصل اختلال في نظام خلق المخلوقات وخلق القوى الصادر عنها الإحسان والإساءة).

التحرير والتنوير



﴿ أَفَرَءَيْتَ مَنِ ٱتَّخَذَ إِلَهَهُ وَهُونُهُ وَأَضَلَّهُ ٱللَّهُ عَلَى عِلْمِ وَخَتَمَ عَلَى سَمْعِهِ وَقَلْبِهِ وَجَعَلَ عَلَى بَصَرِهِ عِشْوَةً فَمَن عَلَى سَمْعِهِ وَقَلْبِهِ وَجَعَلَ عَلَى بَصَرِهِ عِشْوَةً فَمَن يَمْدِيهِ مِنْ بَعْدِ ٱللَّهِ أَفَلَا تَذَكَّرُونَ ﴿ ٢٠ ﴾ ﴿

قال ابن عباس : ما ذكر الله هوئ في القرآن إلا ذمه .

وسمي الهوى بذلك لأنه يهوي بصاحبه في الدنيا إلى كل داهية،وفي الآخرة إلى الهاوية. المفردات في غريب القرآن



### ﴿ وَجَعَلَ عَلَىٰ بَصَرِهِ عِضَوَةً ﴾

الغشاوة : هي غطاء العين ، وهذا الغطاء سرى إليها من غطاء القلب ، فإن ما في القلب يظهر على العين من الخير والشر ، فالعين مرآة القلب تظهر ما فيه .

بدائع التفسير



﴿ فَلِلَّهِ ٱلْحَمَدُ رَبِّ ٱلسَّمَوَٰتِ وَرَبِّ ٱلْأَرْضِ رَبِّ ٱلْعَالَمِينَ ﴿ وَلَهُ ٱلْكِبْرِيآ الْمَوَاتِ وَٱلْأَرْضِ وَلِهُ الْعَالَمِينَ ﴿ وَلَهُ ٱلْكِبْرِيآ اللَّهَ مَوَاتِ وَٱلْأَرْضِ وَهُوَ الْعَالَمِينَ اللَّهُ الْكِبْرِيآ اللَّهُ وَلَهُ السَّمَوَاتِ وَٱلْأَرْضِ وَهُو اللَّهُ الْعَالَمِينَ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّاللَّهُ اللَّهُ الللللَّا الللَّهُ اللَّا اللللّلَا اللَّهُ اللللللَّلْمُ اللَّاللَّهُ الللللَّاللَّا اللللَّا ال

الآيتان أجمل تعليق لما بدأت به السورة من الآيات والنعم ، فالآيات تنطق بكبرياء الله وعزته وحكمته ، والنعم تتطلب شكر هذا الرب المنعم .

من لطائف التفسير



# سُولُولُا الْحُقِطِا

بدأت سورة الأحقاف بذكر ما يلقاه الرسل من عناد الكافرين وإعراضهم ، وختمت بحث لرسول الله على أن يصبر كما صبر أولوا العزم من الرسل .

من لطائف التفسير



# ﴿ وَوَصَّيْنَا ٱلْإِنسَانَ بِوَالِدَيْهِ إِحْسَنَّا ١٠٠

لما ذكر تعالى في الآية الأولى التوحيد له وإخلاص العبادة والاستقامة إليه،عطف بالوصية بالوالدين كما هو مقرون في غير ما آية من القرآن كقول عز وجل: ﴿ وَقَضَىٰ رَبُّكَ أَلَّا تَعَبُدُوا اللهِ الدين كما هو مقرون في غير ما آية من القرآن كقول عز وجل : ﴿ وَقَضَىٰ رَبُّكَ أَلَّا تَعَبُدُوا اللهِ الدين كما هو مقرون في غير ما آية من القرآن كقول عن وجل : ﴿ وَقَضَىٰ رَبُّكَ أَلَّا تَعَبُدُوا اللهِ اللهُ اللهِ ال

تفسير ابن كثير



# ﴿ حَتَّىٰ إِذَا بَلَغَ أَشُدُّهُ وَبَلَغَ أَرْبَعِينَ سَنَةً ﴾

وإنها حصل زمان بلوغه الأشد لأنه زمن يكثر فيه الكلف بالسعي للرزق إذ يكون له فيه زوجة وأبناء ، وتكثر تكاليف المرأة فيكون لها زوج وبيت وأبناء ، فيكونان مظنة أن تشغلها التكاليف من تعهد والديها والإحسان إليها ، فنبها بأن لا يفترا عن الإحسان إلى الوالدين .

التحرير والتنوير



﴿ قَالَ رَبِّ أَوْزِعْنِيٓ أَنْ أَشْكُرَ نِعْمَتَكَ ٱلَّتِيٓ أَنْعَمْتَ عَلَىَّ وَعَلَىٰ وَالِدَىَّ وَأَنْ أَعْمَلَ صَالِحًا تَرْضَالُهُ وَأَصْلِحُ

لِي فِي ذُرِّيَّتِيٌّ إِنِّي تُبْتُ إِلَيْكَ وَإِنِّي مِنَ ٱلْمُسْلِمِينَ ﴾

وفي إدماج تلقين الدعاء بإصلاح ذريته مع أن سياق الكلام في الإحسان إلى الوالدين ،إياء إلى أن المرء يلقى من إحسان إليها ، ولأن دعوة الأب لابنه مرجوة الإجابة.

﴿ إِنِّي تُبْتُ إِلَيْكَ وَإِنِّي مِنَ ٱلْمُسْلِمِينَ ۗ ﴾

وهذا فيه إرشاد لمن بلغ الأربعين أن يجدد التوبة والإنابة إلى الله عز وجل ويعزم عليها.

المصباح المنير في تهذيب تفسير ابن كثير

\* CICA DE SE

﴿ أُوْلَئِكَ ٱلَّذِينَ نَنَقَبَّلُ عَنْهُمْ أَحْسَنَ مَا عَمِلُواْ وَنَنَجَاوَزُ عَن سَيِّءَاتِهِمْ فِىٓ أَصْحَبِ ٱلْجَنَّةِ وَعَدَ ٱلصِّدْقِ ٱلَّذِى كَانُواْ يُوعَدُونَ اللَّهِ ﴾ كَانُواْ يُوعَدُونَ اللَّهِ ﴾

في هذا إيهاء إلى أن هذا الدعاء مرجو الإجابة ، لأن الله تولى تلقينه مثل الدعاء الذي في سورة الفاتحة ودعاء آخر سورة البقرة .

التحرير والتنوير

التحرير والتنوير



﴿ وَيَوْمَ يُعْرَضُ الَّذِينَ كَفَرُوا عَلَى النَّارِ اَذَهَبْتُمْ طَيِّبَنِيَكُمْ فِي حَيَاتِكُمُ الدُّنْيَا وَاسْتَمْنَعْتُم بِهَا فَالْيَوْمَ تَجْزَوْنَ عَذَابَ الْهُونِ بِمَا كُنتُمْ تَسَتَمْنَعْتُم بَهَا فَالْيَوْمَ تَجْزَوْنَ عَذَابَ الْهُونِ بِمَا كُنتُمْ تَسَتَكْبِرُونَ فِي اللَّهْرُونَ فِي اللَّهْرُونَ فِي اللَّهْرُونَ فِي اللَّهْرُونَ فِي اللَّهُ عَلَى اللَّالِمُ عَلَى الللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَ

يؤمن بالآخرة فهو حريص على تناول حظوظه كلها في الدنيا .

بدائع التفسير

ذكر أن عمر بن الخطاب كان يقول: ( لو شئت كنت أطيبكم طعاماً ، وألينكم لباساً ، ولكني أستبقى طيبات ) .

### تفسير الطبري

وليس في الآية ما يقتضي منع المسلم من تناول الطيبات في الدنيا، إذا توخى حلالها وعمل بواجبه الديني فيها عدا ذلك ، وإن كان الزهد في الاعتناء بذلك أرفع درجة وهي درجة رسول الله على وخاصة من أصحابه .

التحرير والتنوير

### 

﴿ يَقَوْمَنَا آلِحِبُواْ دَاعِى ٱللَّهِ وَءَامِنُواْ بِهِ يَغْفِرْ لَكُمُ مِّن ذُنُوبِكُمْ وَيُجِرَّكُمْ مِّنْ عَذَابٍ آلِيمِ ﴿ يَقَوْمَنَا آلِحِبُواْ دَاعِى ٱللَّهِ وَالمِنْ اللَّهِ عَلَيْسَ لَهُ مِن دُونِهِ اللَّهِ الْوَلِيَاءُ أُولَيَهِ فَي صَلَالٍ مُّبِينٍ ﴾ يُجِبْ دَاعِى ٱللهِ فَلَيْسَ بِمُعْجِزِ فِي ٱلْأَرْضِ وَلَيْسَ لَهُ مِن دُونِهِ الْوَلِيَاءُ أُولَيَاءً أُولَيَهِ فَي صَلَالٍ مُّبِينٍ ﴾ دعوا قومهم بالترغيب والترهيب، ولهذا نجع في كثير منهم، وجاءوا إلى رسول الله عليه وفوداً وفوداً.

تفسير ابن كثير



﴿ فَأُصْبِرَ كُمَا صَبَرَ أُوْلُواْ ٱلْعَزْهِ مِنَ ٱلرُّسُلِ وَلَا تَسْتَعَجِل لَهُمُّ كَأَنَّهُمْ يَوْمَ يَرَوْنَ مَا يُوعَدُونَ لَمَ يَلْبَثُواْ إِلَّا سَاعَةً مِّن نَّهَارٍ بَلَغُ فَهَلْ يُهَلَكُ إِلَّا ٱلْقَوْمُ ٱلْفَلْسِقُونَ ﴿ اللَّهِ مَا يَعْ مَا مُؤْمَ اللَّهُ آية أَقوى من هذه الآية.

توفيق الرحمن في دروس القرآن



# شُولاً مُحْنَبُنانًا

# ﴿ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ وَصَدُّواْ عَن سَبِيلِ ٱللَّهِ أَضَكَلَّ أَعْمَالُهُمْ اللَّهِ اللَّهِ أَضَكَلَّ أَعْمَالُهُمْ اللَّهِ ﴿

لا يخفى وجه ارتباط أولها بقوله في آخر الأحقاف: ﴿ فَهَلْ يُهَلَكُ إِلَّا ٱلْقَوْمُ ٱلْفَسِقُونَ ﴿ ﴾ ، واتصاله وتلاحمه ، بحيث أنه لو أسقطت البسملة منه ، لكان متصلاً اتصالاً لا تنافر فيه ، كالآية الواحدة ، آخذاً بعضه بعنق بعض.

أسرار ترتيب سور القرآن



# ﴿ وَيُدْخِلُهُمُ ٱلْجَنَّةَ عَرَّفَهَا لَمُمْ آلَ

قال مجاهد: يهتدي أهل الجنة إلى بيوتهم ومساكنهم ، لا يخطئون كأنهم ساكنوها منذ خلقوا ، لا يستدلون عليها أحداً .

وقال ابن عباس في رواية أبي صالح: هم أعرف بمنازلهم من أهل الجمعة إذا انصر فوا إلى منازلهم . بدائع التفسير



﴿ فَأَعْلَمُ أَنَّهُ لَآ إِلَهُ إِلَا اللهُ وَاسْتَغْفِر لِذَنْبِكَ وَلِلْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنِينَ وَاللهُ يَعْلَمُ مُتَقَلِّبَكُمْ وَمَثُونِكُو اللهُ ﴿ فَأَعْلَمُ مُتَقَلِّبَكُمْ وَمَثُونِكُو اللهُ ﴾ من اللطائف القرآنية أن أمر هنا بالعلم قبل الأمر بالعمل في قوله ﴿ وَاسْتَغْفِر لِذَنْبِكَ ﴾ قال ابن عيينة لما سئل عن فضل العلم: ألم تسمع قوله حين بدأ به ﴿ فَأَعْلَمُ أَنَّهُ وَلاَ إِلَّا اللهُ إِلَّا اللهُ وَاسْتَغْفِر لِذَنْبِكَ ﴾ .

التحرير والتنوير



# ﴿ فَأَعْلَمُ أَنَّهُ لَآ إِلَهُ إِلَّا ٱللَّهُ وَٱسْتَغْفِرْ لِذَنْبِكَ ﴾

فالتوحيد يذهب أصل الشرك والاستغفار يمحو فروعه فأبلغ الثناء قول: لا إله إلا الله وأبلغ الدعاء قول: أستغفر الله.

مجموع الفتاوي -ابن تيمية

﴿ وَلَوْ نَشَاءُ لَأَرْبَنَكُهُمْ فَلَعَرَفْنَهُم بِسِيمَهُمَّ وَلَتَعْرَفَنَّهُمْ فِي لَحْنِ ٱلْقَوْلِ وَاللّهُ يَعْلَمُ أَعْمَلَكُور اللّهُ يَعْلَمُ أَعْمَلَكُور اللّهُ يَعْلَمُ الْعَرْفَا فَي اللّهُ اللّهُ يَعْلَمُ الْعَرْفَا لَهُ اللّهُ يَعْلَمُ الْعَرَفْنَهُمْ وَلَتَعْرَفَنَّهُمْ فِي اللّهُ يَعْلَمُ الْعَرْفَا اللّهُ يَعْلَمُ الْعَرْفَا لَهُ اللّهُ يَعْلَمُ اللّهُ يَعْلَمُ اللّهُ يَعْلَمُ اللّهُ اللّهُ يَعْلَمُ اللّهُ اللّهُ يَعْلَمُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ ظهور ما في قلب الإنسان على لسانه أعظم من ظهوره على وجهه ، لكنه يبدو في الوجــه بــدوًّا خفياً يراه الله ، ثم يقوى حتى يصير صفة في الوجه يراها أصحاب الفراسة ، ثم يقوى حتى يظهر لجمهور الناس ثم يقوى حتى يمسخ الوجه على طبيعة الحيوان الذي هو على خلقه من قرد أو خنزير ، كما جرى على كثير من الأمم قبلنا ويجري على بعض هذه الأمة ، كما وعد بــه الصادق الذي لا ينطق عن الهوى.

بدائع التفسير



# ﴿ فَهَلْ عَسَيْتُمْ إِن تَوَلَّيْتُمْ أَن تُفْسِدُواْ فِي ٱلْأَرْضِ وَتُقَطِّعُواْ أَرْحَامَكُمْ ١٠٠

قال النبي على الله على الله على الله على الله على الله عليه إلا أخرج له قال النبي على الله عليه الله إلى الخرج له يوم القيامة من جهنم حية يقال لها: شجاع ، يتلمظ · · · ، فيطوق به » .

السلسة الصحيحة ـ للألباني

() وفي القاموس : ( لمظ ) : تتبع بلسانه .



عن أنس قال: لما نزلت: ﴿ إِنَّا فَتَحَنَا لَكَ فَتُحَامُبِينَا الله ﴾ إلى قوله: ﴿ فَوَزًّا عَظِيمًا الله الفتح: ١-٥ مرجعه من الحديبية وهم يخالطهم الحزن والكآبة وقد نحر الهدي بالحديبية قال رسول الله على آية هي أحب إلى من الدنيا جميعاً ».

صحيح مسلم

### ~ (1 C) (1 C

دليل على أن الله جل جلاله قد يثيب المؤمن رزقاً في الدنيا على العمل الصالح ، ولا يحط ذلك من درجة فضله ، ويجعل ذلك من أطيب وجوهه ، ألا ترى أن الغنائم أطيب وجوه الكسب، و أمطر الله على نبيه أيوب حين عافاه من بلائه جراداً من ذهب لم تبتذله الأيدي – كما ورد في البخاري – .

نكت القرآن

# ﴿ فَعَلِمَ مَا فِي قُلُوبِهِمْ فَأَنزَلَ ٱلسَّكِينَةَ عَلَيْهِمْ ﴾

فرتب على علمه بها في القلوب: وهو الإخلاص والصدق، وصدق العزيمة والإرادة، وصحة القصد، علم ذلك؛ فرتب على هذا العلم قال: ﴿ فَعَلِمَ مَا فِي قُلُوبِهِمْ فَأَنزَلَ ٱلسَّكِينَةَ عَلَيْهِمْ ﴾ ومعلوم أن الحكم المرتب على وصف يزيد بزيادته وينقص بنقصانه، فكلها زاد إخلاص العبد؛ كلها ازدادت هذه الأمور التي تتنزل عليه من نصر الله عز وجل، وطمأنينة القلب وسكينة

النفس، وكل ذلك يكون بحسب قصده وإخلاصه.

الشيخ:خالد السبت

﴿ هُمُ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ وَصَدُّوكُمْ عَنِ ٱلْمَسْجِدِ ٱلْحَرَامِ وَٱلْهَدَى مَعَكُوفًا أَن يَبَلُغَ مِحَلَهُ وَلُولًا رِجَالُ مُعْوَمِنُونَ وَنِسَآءٌ مُّوَمِنَتُ لَمَّ تَعْلَمُوهُمْ أَن تَطَعُوهُمْ فَتُصِيبَكُم مِّنَهُم مَّعَرَّةٌ بِعَيْرِ عِلْمِ ﴿ اللَّهِ عَلَمِ عَلَمِ اللَّهِ عَلَمُ عَلَيْ اللَّهِ عَلَمُ عَلَيْ اللَّهِ عَلَمُ اللَّهُ عَن اللَّهِ عَن اللَّعصية والعصمة عن في الآية تفضيل للصحابة ، وإخبار عن صفتهم الكريمة من العفة عن المعصية والعصمة عن التعدي ، حتى لو أنهم أصابوا من ذلك أحداً لكان عن غير قصد . وهذا كما وصفت النملة عن التعدي ، حتى لو أنهم أصابوا من ذلك أحداً لكان عن غير قصد . وهذا كما وصفت النملة عن جند سليهان عليه السلام في قولها ﴿ لَا يَعْطِمَنّكُمُ سُلَيْمَانُ وَجُنُودُهُ وَهُوۤ لَا يَشْعُرُونَ ﴾ (النمل: ١٨)

﴿ تُحَمَّدُ رَسُولُ اللّهِ وَالَّذِينَ مَعَهُ وَ أَشِدَاءُ عَلَى الْكُفَّارِ رُحَمَاءُ بَيْنَهُمْ تَرَبُهُمْ رُكَعًا سُجَّدًا يَبْتَغُونَ فَضَلًا مِّنَ اللّهِ وَرِضَونَا اللّهِ وَاللّهِ مَاللّهُمْ فِي التَّوْرِينَةِ وَمَثَلُهُمْ فِي الْإِنجِيلِ كَزَرْعٍ أَخْرَجَ وَرِضَونَا أَسِيمَا هُمْ فِي الْإِنجِيلِ كَزَرْعٍ أَخْرَجَ شَطْعُهُ وَفَازَرَهُ وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهِ اللّهُ وَعَمِلُوا الصَّلِحَتِ مِنْهُم مَعْفِرَةً وَأَجْرًا عَظِيمًا اللّهُ ﴾

قال مالك : من أصبح من الناس في قلبه غيظ على أحد من أصحاب رسول الله على فقد أصابته هذه الآية .

الجامع لأحكام القرآن



# ﴿ أَشِدَّاهُ عَلَى ٱلْكُفَّارِ رُحَمَّاهُ بَيْنَهُمْ ﴾

في الجمع لهم بين هاتين الخلتين المتضادتين ، الشدة والرحمة إيهاء إلى أصالة أرائهم وحكمة عقولهم ، وأنهم يتصرفون في أخلاقهم و أعمالهم تصرف الحكمة والرشد فلا تغلب على نفوسهم محمدة دون أخرى ولا يندفعون إلى العمل بالجبلة وعدم الرؤية .

التحرير والتنوير



السورة في الأمر بمكارم الأخلاق ورعاية الآداب.

الجامع لأحكام القرآن



﴿ يَتَأَيُّهُا الَّذِينَ ءَامَنُواْ لَا تَرْفَعُواْ أَصَوَاتَكُمْ فَوْقَ صَوْتِ النَّبِيّ وَلَا تَجَّهَرُواْ لَهُ, بِالْقَوْلِ كَجَهْرِ بَعْضِكُمْ لِيَا لَيْ اللَّهُ الْمُؤْلِقُ الْمُواللِّلْمُ اللَّهُ اللَّلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْلِقُولِ لَلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّلَّةُ الْمُؤْلِقُ الْمُعَالِمُ اللَّهُ الْمُ

قال القاضي أبو بكر بن العربي: حرمة النبي على ميّتاً كحرمته حيّاً ، وكلامه المأثور بعد موته في الرفعة مثال كلامه المسموع من لفظه ، فإذا قرئ كلامه ، وجب على كل حاضر أن لا يرفع صوته عليه ، ولا يعرض عنه ، كما كان يلزمه ذلك في مجلسه عند تلفظه به .

الجامع لأحكام القرآن

ذكر بعض المفسرين أن هذا الأدب وعاه السلف حيث تجاوزوا به شخص رسول الله عليه إلى كل شيخ وعالم من العلماء ، احتراماً لهم ، حيث أنهم يحملون ميراث رسول الله عليه وهو سنته . قال أبو عبيد : ما دققت باباً على عالم قط حتى يخرج في وقت خروجه .

سورة الحجرات ـ دراسة تحليلية وموضوعية



﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ يُنَادُونَكَ مِن وَرَآءِ ٱلْحُجُرَتِ أَكْتُرُهُمْ لَا يَعْ قِلُونَ ﴾ أدب العبد عنو ان عقله ، وأن الله مريد به خبراً.

تيسير الكريم الرحمن



﴿ يَتَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُوٓاْ إِن جَاءَكُمْ فَاسِقًا بِنَبَإِ فَتَبَيِّنُوٓاْ أَن تُصِيبُواْ قَوْمًا بِحَهَالَةٍ فَنُصْبِحُواْ عَلَى مَافَعَلْتُمْ نَادِمِينَ ۞ ﴿ ومن هذا النوع ما ينسب إلى بعض العلماء من الفتاوي التي لم يتكلم بها إطلاقاً ، أو تكلم ولكن فُهم ما ينقل عنه خطأ ، فإن بعض الناس قد يفهم من العالم كلمة على غير مراد العالم بها ، وقد يُسأل العالم سؤالاً يتصوره العالم على غير ما في نفس هذا السائل.

تفسير القرآن الكريم ـ ابن عثيمين



# ﴿ إِنَّمَا ٱلْمُؤْمِنُونَ إِخْوَةً ۗ فَأَصْلِحُواْ بَيْنَ أَخَوَيْكُمْ ۚ وَاتَّقُواْ ٱللَّهَ لَعَلَّكُمْ تُرْحَمُونَ ١٠٠٠ ﴾

أخوّة الدين أثبت من أخوّة النسب ، فإن أخوّة النسب تنقطع بمخالفة الدين ، وأخوّة الدين لا تنقطع بمخالفة النسب.

الجامع لأحكام القرآن

وإنني أرى في هذه الآية ليس مجرد الدعوة للقيام بالصلح ، بل وتصحيح لمسار الإيان ومفهومه عند كثير من المسلمين ، وكأن السلبية والإيمان لا يجتمعان . فتأمل ..

سورة الحجرات ـ دراسة تحليلية وموضوعية

# ﴿ وَأَنَّقُوا اللَّهَ لَعَلَّكُمْ تُرْحَمُونَ ١٠٠٠ ﴾

وإنها اختيرت الرحمة لأن الأمر بالتقوى واقع إثر تقرير الأخوة بين المؤمنين ، وشأن تعامل الإخوة الرحمة فيكون الجزاء عليها من جنسها.

التحرير والتنوير



﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ لَا يَسْخَرْ قَوْمٌ مِن قَوْمٍ عَسَىٓ أَن يَكُونُواْ خَيْرًا مِّنْهُمْ وَلَا فِسَآةٌ مِّن فِسَآءٍ عَسَىٓ أَن يَكُونُ مِنْهُمْ أفرد النساء بالذكر لأن السخرية منهن أكثر.

الجامع لأحكام القرآن



﴿ وَلَا نَلْمِزُواْ اَنَفُسَكُو وَلَا نَنَابَزُواْ بِالْأَلْقَابِ بِئِسَ الْإِسَّمُ الْفُسُوقُ بَعْدَ الْإِيمَنِ وَمَن لَمَّ يَتُبُ فَأُولَكِكَ هُمُ الظّلِمُونَ اللهِ قَالَ بكر بن عبد الله المزني: إذا أردت أن تنظر العيوب جمة فتأمل عيّاباً ، فإنه إنها يعيب الناس بفضل ما فيه من العيب .

الجامع لأحكام القرآن



﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ ٱجْتَنِبُواْ كَثِيرًا مِّنَ ٱلظَّنِ إِنَ بَعْضَ ٱلظَّنِ إِنْهُ ۖ وَلا بَعَسَسُواْ وَلا يَغْتَب بَعْضُكُم بَعْضًا وَيُحِبُ أَحَدُكُمْ أَن يَأْكُل لَحْمَ أَخِيهِ مَيْتًا فَكَرِهِ تُمُوهُ وَالْقَوْا ٱللَّهَ إِنَّ ٱللَّهَ تَوَابُ رَحِيمٌ اللَّهُ إِن اللَّهُ تَوَابُ رَحِيمٌ اللَّهُ المَعْتِ أَخَالُ قائل : ما هي مناسبة الغيبة لمثل هذا المثل ؟ قلنا : لأن الذي تغتابه غائب لا يمكن أن يقوم ليدافع عن نفسه ، ولهذا إذا ذكرت يدافع عن نفسه ، ولهذا إذا ذكرت أخاك بها يكره في حال وجوده فإن ذلك لا يسمى غيبة بل يسمى سباً وشتها .

شرح رياض الصالحين ـ لابن عثيمين



﴿ ﴿ قَالَتِ ٱلْأَعْرَابُ ءَامَنَا قُل لَمْ تُؤْمِنُواْ وَلَكِهِن قُولُوٓاْ أَسْلَمْنَا وَلَمَّا يَدْخُلِ ٱلْإِيمَانُ فِي قُلُوبِكُمْ وَإِن تُطِيعُوا اللّهِ وَرَسُولَهُ. لَا يَلِتَكُم مِنْ أَعْمَالِكُمْ شَيْعًا إِنَّ ٱللّهَ غَفُورُ رُحِيمٌ اللّهَ ﴾

فيها وجوب شهود منة الله على العبد أن وفقه لطاعته ، وخطورة تسرّب شيء من الشعور بمنة العبد على الله ، وهذا محبط للعمل ومذهب للإيهان .

وقد يكون الشعور بالمنة على الله - نعوذ بالله من ذلك - إما بالقول أو بالعمل ، وأخطره ما كان بالقلب لصعوبة الإحساس به ودقته وخفائه ، فهو أخطر من الرياء .

وذكر ابن القيم: أن من شروط قبول العمل شهود المنة ، أي منة الله على العبد ، فلولا فضله ومنته ما كان هذا العمل ، وشهود المنة يكون قبل العمل وأثناء العمل وبعده .

سورة الحجرات ـ دراسة تحليلية وموضوعية



# شُورُلُا وَنَيْ

مقصودها: الدلالة على إحاطة القدرة التي هي نتيجة ما ختمت به الحجرات من إحاطة العلم، لبيان أنه لا بد من البعث ليوم الوعيد.

نظم الدرر

# ~ COCO DE SE COCO DE C

# ﴿ قَدْ عَلِمْنَا مَا نَنقُصُ ٱلْأَرْضُ مِنْهُم وَعِندَنَا كِنَبُ حَفِيظٌ اللَّهُ ﴾

إشارة إلى أن الأرض لا تأكل كل الأجساد. فالأنبياء عليهم السلام حرّم الله على الأرض أكل أجسادهم ، كما قال عليه : « إن الله حرّم على الأرض أن تأكل أجساد الأنبياء » (حديث صحيح) ، كما يبقى من جميع الأجساد عجب الذنب لا تأكله الأرض ، منه يركَّب الإنسان ، ويعاد خلقه . تنوير العقول والأذهان في تفسير مفصل القرآن

### 

# ﴿ وَنَزَّلْنَا مِنَ ٱلسَّمَآءِ مَآءً مُّبَكِّرًكًا فَأَنْبَتْنَا بِهِ عَنَّلْتٍ وَحَبَّ ٱلْحَصِيدِ ( ) ﴿

الله عز وجل حكم وقضى وأخبر أن المطر الذي ينزل من السماء مطراً مباركاً ولهذا كان على يسارع إليه ، يحسر ثوبه عن ذراعه حتى يصيبه المطر ويقول ( إنه حديث عهد بربي).

الشيخ . المغامسي





# ﴿ تَبْصِرَةً وَذِكْرَىٰ لِكُلِّ عَبْدٍ مُّنِيبٍ ۞ ﴾

دعاهم إلى النظر في العالم العلوي ثم إلى السفلي ، وأن ذلك تبصرة إذا تأملها العبد المنيب وتبصّر بها تذكر ما دلت عليه مما أخبرت به الرسل من التوحيد والمعاد .

فالناظر فيها يتبصر أولاً ، ثم يتذكر ثانياً ، وأن هذا لا يحصل إلا لعبد منيب إلى الله بقلبه وجوارحه .

بدائع التفسير ـ باختصار



# ﴿ وَٱلنَّخْلَ بَاسِقَتِ لَّمَا طَلْعٌ نَضِيدٌ ١٠٠٠ ﴾

وخص النخل بالذكر لفضلها وشرفها ، فهي أشرف الأشجار ، شُبِّه بها المؤمن ، كما قال على الله عن الشجر شجرة لا يطرح ورقها ، مثل المؤمن ، هي النخلة » (صحيح) ؛ ولهذا جاء في حديث عائشة رضى الله عنها أن النبي على قال : « لا يجوع أهل بيت عندهم التمر » (صحيح).

تنوير العقول والأذهان في تفسير مفصل القرآن



﴿ إِذْ يَنْكَفَّى ٱلْمُتَكَفِّيانِ عَنِ ٱلْمَيْنِ وَعَنِ ٱلشِّمَالِ فَعِيدُ ﴿ اللَّهُ عَلَمُ اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ ع



# ﴿ مَّنْ خَشِيَ ٱلرَّحْمَنَ بِٱلْغَيْبِ وَجَاءَ بِقَلْبٍ مُّنِيبٍ (٣٣) ﴾

قال الله من خشي ﴿ ٱلرَّمْنَ ﴾ لأن هؤلاء الصالحين إذا ذكروا رحمة الله خشوه ، فكيف إذا ذكروا جبروته وسطوته .



# ﴿ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَذِكْ رَىٰ لِمَن كَانَ لَهُ, قَلْبُ أَوْ أَلْقَى ٱلسَّمْعَ وَهُوَ شَهِيدٌ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَالَمُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُولُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللّلْهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُوا عَلَيْكُوا عَلَيْكُمُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ عَلَّهُ عَلَّا عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُولِ عَلَيْكُوا عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُمْ عَلَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُوا عَلَيْكُوا عَلَيْكُوا عَلَيْكُوا عَلَيْكُوا عَلَيْكُوا عَلَّا عَلَيْكُوا عَلَّا عَلَيْكُوا عَلَيْكُوا عَلَيْكُوا عَلَيْكُوا عَلَيْكُوا عَلَي

فإن من يؤتي الحكمة وينتفع بالعلم على منزلتين إما رجل رأى الحق بنفسه فقبله فاتبعه ولم يحتج إلى من يدعوه إليه ، فذلك صاحب القلب ، أو رجل لم يعقله بنفسه بل هو محتاج إلى من يعلّمه ويبيّنه لـه ويعظه ويؤدّبه فهذا أصغى ف ﴿ أَلْقَى ٱلسَّمْعَ وَهُوَ شَهِيدٌ ﴾ أي حاضر القلب ليس بغائبه.

مجموع الفتاوى ـ لابن تيمية



﴿ فَأَصْبِرْ عَلَىٰ مَا يَقُولُونَ وَسَيِّحْ بِحَمْدِ رَبِّكَ قَبَّلَ طُلُوعِ ٱلشَّمْسِ وَقَبْلَ ٱلْغُرُوبِ ﴿ اللَّهُ ﴾ أمره بها يستعين به على الصبر وهو التسبيح بحمد ربه قبل طلوع الشمس وقبل غروبها وبالليل وأدبار السجود .

بدائع التفسير



لما ختمت سورة ق بذكر البعث ، واشتملت على ذكر الجزاء ، والجنة والنار ، وغير ذلك من أحوال يوم القيامة ، افتتح هذه السورة بالإقسام على أن ما توعدون من ذلك لصادق ، وإن الدين - وهو الجزاء - لواقع .

أسرار ترتيب سور القرآن



﴿ ءَاخِذِينَ مَا ءَانَـهُمْ رَبُّهُمْ إِنَّهُمْ كَانُواْ قَبْلَ ذَلِكَ مُحْسِنِينَ ﴿ كَانُواْ قَلِيلًا مِنَ اللَّهِ وَصَفَ المتقَينَ أَنَهُم الآية دلالة على فضل قيام الليل ، وأنه من أعظم الإحسان ؛ لأن الله وصف المتقين أنهم محسنون ، ثم ذكر من أول صفاتهم قيام الليل ، فدل على أنه من أفضل وأعظم الإحسان ، وهل جزاء الإحسان إلا الإحسان ؟!

تنوير العقول والأذهان في تفسير مفصل القرآن



# ﴿ كَانُواْ قَلِيلًا مِّنَ ٱلَّيْلِ مَا يَهْجَعُونَ ﴾

التصريح بقوله ﴿ مِّنَ ٱلْيَلِ ﴾: للتذكير بأنهم تركوا النوم في الوقت الذي من شأنه استدعاء النفوس للنوم ، فيه زيادة في تصوير جلال قيامهم الليل وإلا فإن قوله: (كانوا قليلاً ما مجعون ) يفيد أنه من الليل .

التحرير والتنوير



﴿ وَبِالْأَسْحَارِ هُمْ يَسْتَغْفِرُونَ ١١٠ ﴾

كان النبي عَلَيْ إذا سلَّم من صلاته استغفر ثلاثاً ، وأمره الله سبحانه أن يختم عمره بالاستغفار ،

وأمر عباده أن يختموا إفاضتهم من عرفات بالاستغفار ، وشرع على للمتوضئ أن يختم وضوءه بالتوبة فأحسن ما ختمت به الأعمال التوبة والاستغفار .

بدائع التفسير

يختمون صلاتهم بالليل بالاستغفار بالأسحار ، فجمعوا بين الإحسان والخوف ، بخلاف من جمع بين الإساءة والأمن من مكر الله والعياذ بالله .

والأسحار وقت إجابة الدعاء، وقال أكثر المفسرين في قول يعقوب عليه السلام: (سوف أستغفر لكم ربي)، أنه أخرهم إلى وقت السحر لأنه وقت إجابة الدعاء.

تنوير العقول والأذهان في تفسير مفصل القرآن



# ﴿ وَفِي ٱلْأَرْضِ ءَايَثُ لِلْمُوقِنِينَ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللهُ اللَّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الل

من الذي جعل فيها الجنات والحدائق والعيون ؟ ومن الذي جعل باطنها بيوتاً للأموات، وظاهرها بيوتاً للأحياء ؟ ومن الذي يحييها بعد موتها فينزل عليها الماء من الساء ثم يرسل عليها الريح ويطلع عليها الشمس، فتأخذ في الحبل، فإذا كان وقت الولادة مخضت للوضع، واهتزت وأنبتت من كل زوج بهيج.

بدائع التفسير



﴿ وَفِي ٓ أَنفُسِكُم ۗ أَفلًا تُبْصِرُونَ ١١ ﴾

قال قتادة : ( من تفكر في خلق نفسه عرف أنه إنها خلق ولُيِّنت مفاصله للعبادة ) .

تفسير ابن كثير



﴿ فَرَاغَ إِلَىٰ أَهْلِهِ عَجَاءَ بِعِجْلِ سَمِينٍ اللهِ اللهِ عَجَلِ سَمِينٍ

الروغان هو الذهاب في الخفاء بحيث لا يكاد يشعر به ، وهذا من كرم رب المنزل المضيف أن يـذهب في

اختفاء بحيث لا يشعر به الضيف، فيشق عليه ويستحى فلا يشعر به إلا وقد جاء بالطعام بخلاف من يسمع ضيفه ويقول له: ( مكانكم حتى آتيكم بالطعام ) ونحو ذلك مما يوجب حياء الضيف .

بدائع التفسير



# ﴿ فَقَرَّبُهُ وَ إِلَيْهِمْ قَالَ أَلَا تَأْكُلُونَ ١٠٠٠ ﴾

أدنى لهم العجل المشوي هو بنفسه ، ولم يأمر من يقدّمه لهم من خادم أو غيره ، ولم يأمرهم أن يقوموا ويقربوا إليه ، وهذا كرم منه وتلطف مع ضيوفه ، وهذا لاشك أبلغ في الإكرام . ونرى المدنية الحديثة عكست الأمر إيثاراً للراحة ونحو ذلك ، بل ربها يعد من العيب عند البعض أن يقدم الطعام للضيف في مكان جلوسه ، بل ربها ترك الضيف يخدم نفسه كها يفعله المنخدعون بالمدنية الزائفة !!

تنوير العقول الأذهان في تفسير مفصل القرآن – باختصار

# ﴿ قَالُواْ كَذَلِكِ قَالَ رَبُّكِ ۚ إِنَّهُ مُو ٱلْحَكِيمُ ٱلْعَلِيمُ ﴿ اللَّهِ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّا اللَّا اللَّهُ اللَّلَّا اللَّاللَّالِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ

تنوير العقول والأذهان في تفسير مفصل القرآن



# ﴿ فَأَخْرَجْنَا مَنَ كَانَ فِيهَا مِنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴿ فَمَا وَجَدْنَا فِيهَا غَيْرَ بَيْتٍ مِّنَ ٱلْمُسْلِمِينَ ﴿ فَا أَخْرَجْنَا مَنَ كَانَ فِيهَا غَيْرَ بَيْتٍ مِّنَ ٱلْمُسْلِمِينَ ﴿ وَا

دون أن يقول: فأخرجنا لوطاً وأهل بيته ؛ قصداً للتنويه بشأن الإيان والإسلام، أي أن الله نجاهم من العذاب لأجل إيهانهم بها جاء به رسولهم، لا لأجل أنهم أهل لوط.

تفسير التحرير والتنوير



# ﴿ فَمَا وَجَدْنَا فِيهَا غَيْرَ بَيْتٍ مِّنَ ٱلْمُسْلِمِينَ اللَّهِ ﴾

يؤخذ منها عدم الاغترار بما عليه الكثير من الناس، فهذا نبي الله لوط عليه السلام لم يؤمن من قومه إلا أهل بيته فقط ماعدا امرأته.

وقال عبد الله بن مسعود الله : ( لا تغتر بالباطل لكثرة الهالكين و لا تستوحش من الحق لقلة السالكين ) . تنوير العقول والأذهان في تفسير مفصل القرآن



# ﴿ فَفِرُّواْ إِلَى ٱللَّهِ ۚ إِنِّي لَكُمْ مِّنْهُ نَذِيرٌ مُّبِينٌ ﴿ اللَّهِ ۗ إِنِّي لَكُمْ مِّنْهُ نَذِيرٌ مُّبِينٌ ﴿ اللَّهِ اللَّهُ اللّلْمُ اللَّهُ اللللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللللَّاللَّ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّاللَّالَّالَةُ الللَّهُ الللللَّا الللللَّالَةُ اللّل

من اللفتات الجميلة ، أن الله حين ذكر الدنيا قال ﴿ فَأَمْشُواْ فِي مَنَاكِبِهَا ﴾ الملك ١٥ ، وحين ذكر الذكر فيها قال ﴿ فَأَمْشُواْ فِي مَنَاكِبِهَا ﴾ الملك ١٥ ، وحين ذكر الذكر فيها قال ﴿ فَأَسْعَوْاْ إِلَى ذِكْرِ اللّهِ ﴾ الجمعة ٩ ، وحين تكلم عن الجنة قال : ﴿ وَسَارِعُواْ ﴾ آل عمران ١٣٣ و ﴿ سَابِقُواْ ﴾ الحديد ٢١ ، وحين تكلم عن العليِّ قال ﴿ فَفِرُّواْ إِلَى اللّهِ ﴾ ﴿ إِنَ فِي ذَلِكَ لَذِكْرَىٰ لِمَنَ كَانَ لَهُ, قَلْبُ أَوْ أَلْقَى السَّمْعَ وَهُو شَهِيدُ ﴿ اللّهِ ﴾ ﴾

صلاح الأمة في علو الهمة



# ﴿ وَذَكِرْ فَإِنَّ ٱلذِّكْرَىٰ نَنفَعُ ٱلْمُؤْمِنِينَ ٥٠٠ ﴾

والنفع الحاصل من الذكرى هو رسوخ العلم ، بإعادة التذكير لما سمعوه ، واستفادة علم جديد فيها لم يسمعوه أو غفلوا عنه . ولظهور حجة المؤمنين على الكافرين يوماً فيوم ، ويتكرر عجز المشركين عن المعارضة .

التحرير والتنوير

آية غليظة على من لا ينتفع بالموعظة ، لما يُخشى عليه من النفاق.

نكت القرآن



# شُورَةُ الطُّونِ

عن جبير بن مطعم رضي الله عنه قال: سمعت النبي على يقرأ في المغرب بالطور، فلما بلغ هذه الآية ﴿ أَمْ خُلِقُواْ مِنْ عَيْرِ شَيْءٍ أَمْ هُمُ ٱلْخَلِقُونَ ﴿ أَمْ خُلَقُواْ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضَ بَلَ لَا يُوقِنُونَ ﴿ أَمْ خُلَقُواْ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضَ بَلَ لَا يُوقِنُونَ ﴾ قال: كاد قلبي أن يطير.

صحيح البخاري



# ﴿ إِنَّ عَذَابَ رَبِّكِ لَوْقِعٌ ۗ ﴿ ﴾

هذا هو جواب القسم، وهذه الجملة مؤكدة بثلاث مؤكدات: القسم بخمسة أشياء، وإذا كان قسماً بخمسة أشياء وهذه الجملة مؤكدة بثلاث مرات، والثاني: بإنّ، والثالث: باللام، يعني لا بد أن يقع عذاب الله الذي وعد به، هذه والله جملة عظيمة مؤثرة، لكنها لا تؤثر إلا على قلب لين كلين الزبد أو أشد، أما القلب القاسي فلا يهتم بها، تمر عليه وكأنه حجارة! وكان عمر - رضى الله عنه - إذا قرأ هذه الآية يمرض حتى يُعاد.

تفسير القرآن الكريم \_ ابن عثيمين



﴿ فَوَيْلُ يَوْمَهِذِ لِلْمُكَذِبِينَ ﴿ اللَّهِ اللَّذِينَ هُمْ فِي خَوْضِ يَلْعَبُونَ ﴿ يَوْمَ يُكَثُونَ إِلَى نَارِجَهَنَمَ دَعًا ۚ ﴾ ولما كانت هذه العلوم والأعمال مستلزمة لدفع الحق بعنف وقهر أُدخلوا جهنم وهم يدّعون إليها دعّاً ، أي : يدفع في أقفيتهم وأكتافهم ، دفعاً بعد دفع ، فإذا وقفوا عليها وعاينوها وقفوا ، وقيل لهم : ﴿ هَذِهِ ٱلنَّارُ ٱلَّتِي كُنتُم بِهَا تُكَذِّبُونَ ﴾.



### » (\$\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1

# ﴿ وَأَمَدُدْنَهُم بِفَكِكِهَةٍ وَلَحْمِ مِّمَّا يَشُّهُونَ ١٠٠

وقدم الفاكهة على اللحم كما في قوله تعالى ﴿ وَفَكِكَهَةٍ مِّمَّا يَتَخَيَّرُونَ أَنَّ وَلَخِرِ طَيْرٍ مِّمَّا يَشْتَهُونَ

(الواقعة: ٢٠-٢١) مما يدل على أن الفاكهة تؤكل قبل اللحم، وأن ذلك هو الأنفع للجسم وهذا خلاف ما عليه كثير من الناس اليوم.

تنوير العقول والأذهان في تفسير مفصل القرآن



# ﴿ قَالُوٓا إِنَّا كُنَّا قَبُّلُ فِي آَهۡلِنَا مُشۡفِقِينَ ١٠٠٠ ﴾

قال بعض السلف: ( لأن تصحب أناساً يخوفونك حتى تدرك الأمن خير من أن تصحب أناساً يؤمنونك حتى تدرك المخاوف).

تنوير العقول والأذهان في تفسير مفصل القرآن

# ﴿ إِنَّا كُنَّا مِن قَبْلُ نَدْعُوهُ ۚ إِنَّهُۥ هُوَ ٱلْبَرُّ ٱلرَّحِيمُ ١٠٠٠ ﴾

الدعاء من أرجى الأعمال عند الله،قال تعالى بعد ذكر أنه وقاهم عذاب السموم: ﴿ إِنَّا صُلْمَا مِنْ مُولَا أَلْكُومُ اللَّهِ اللهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ

الشيخ . صالح المغامسي

وقد فتح المولى أبواب الرحمة للتائبين والعابدين ، وبسط فضله وإحسانه للداعين والمتضرعين ، وفد الخير ولهذا لما تبوأ أهل الجنة منازلهم في جنات النعيم قالوا مبينين السبب الذي أوصلهم إلى هذا الخير العميم : ﴿ إِنَّا كُنَّ أَلُ نَدْعُوهُ إِنَّهُ وَهُو ٱلْبَرُّ ٱلرَّحِيمُ اللهِ ﴾

الفواكه الشهية في الخطب المنبرية





# ﴿ فَذَكِّرْ فَمَا أَنتَ بِنِعْمَتِ رَبِّكَ بِكَاهِنٍ وَلَا تَجَنُّونٍ اللَّهِ ﴾

وينبغي أن يستلهم هذا المعنى الدعاة إلى الله والمربون والموجهون فلا يثني عزائمهم نعيق الناعقين ولا تشكيك المبطلين.

تنوير العقول والأذهان في تفسير مفصل القرآن



# ﴿ وَإِنَّ لِلَّذِينَ ظَلَمُواْ عَذَابًا دُونَ ذَلِكَ وَلَكِكَّنَّ أَكْثَرَهُمْ لَا يَعْلَمُونَ ﴿ اللَّهُ ﴾

﴿ وَلَكِكُنَّ أَكُثُرَهُمُ لَا يَعْلَمُونَ ﴾ نعذبهم في الدنيا ونبتليهم فيها بالمصائب لعلهم يرجعون وينيبون فلا يفهمون ما يراد بهم ، بل إذا جلي عنهم مما كانوا فيه ، عادوا إلى أسوأ ما كانوا عليه . وفي الأثر الإلهي : كم أعصيك ولا تعاقبني ؟ قال الله تعالى : يا عبدي كم أعافيك وأنت لا تدري ؟ المصباح المنير في تهذيب تفسير ابن كثير



# 

روى البخاري عن عبد الله بن مسعود رضي الله عنه قال: « أول سورة أنزلت فيها سجدة (والنجم) قال: فسجد رسول الله على ، وسجد من خلفه ، إلا رجلاً رأيته أخذ كفاً من تراب فسجد عليه ، فرأيته بعد ذلك قتل كافراً ، وهو أمية بن خلف » .

محاسن التأويل



# ﴿ وَمَا يَنطِقُ عَنِ ٱلْمُوَىٰ آ ﴾

ولم يقل: وما ينطق بالهوى، لأن نطقه عن الهوى أبلغ فإنه يتضمن أن نطقه لا يصدر عن هوى، وإذا لم يصدر عن هوى فكيف ينطق به، فتضمن نفي الأمرين: نفي الهوى عن مصدر النطق ونفيه عن النطق نفسه، فنطقه بالحق ومصدره الهدى والرشاد، لا الغى ولا الضلال.

بدائع التفسير



# ﴿ أَفَرَءَيْتُمُ ٱللَّتَ وَٱلْعُزَّىٰ ١٠٠

تجد في تعبيرات بعض الناس وبخاصة العامة كلمات يقولونها من غير قصد تناقلها الناس بعضهم عن بعض كقولهم: (واعزتا لك) ، يقصدون بها التحسر أو التخويف، وقولم: (واعزي لك) ، يقصدون بها التخويف، وقول بعضهم لبعض: (جاءك أبو العزين) ، يخوفون بهذا، ونحو ذلك من التعبيرات مما هو في الأصل مشتق من العزَّى.

وهذه الألفاظ وإن كانت لا يقصد بها شيء - ولله الحمد- إلا أن الأولى البعد عنها.

تنوير العقول والأذهان في تفسير مفصل القرآن-باختصار





# ﴿ فَلَا تُزَكُّوا أَنفُسَكُمْ ۚ ﴿ فَلَا تُزَكُّوا أَنفُسَكُمْ ۗ

النهي في الآية عن تزكية النفس ، وعن تزكية الغير ، لما يترتب على تزكية النفس من بطلان العمل وحبوطه ؛ لأن معنى العبادة، بل لبها هو الخضوع والذل والافتقار إلى الله ، والمزكي لنفسه بمقام المعجب بعمله المدلّ على الله فيه .

أما تزكية الآخرين فقد نهى الله عنها لما قد يتسبب عنها من اغترار المزكَّى بعمله ، فيكون ذلك سبباً لهلاكه ، ويسهل الأمر إذا كان من باب تشجيعه على الخير ، فقد يكون ذلك من عاجل بشرى المؤمن .

تنوير العقول والأذهان في تفسير مفصل القرآن -باختصار



# ﴿ فَأَسْعُدُوا لِلَّهِ وَأَعْبُدُوا ١٦ ١١

الأمر بالسجود لله خصوصاً، ليدل ذلك على فضله ، وأنه سر العبادة ولبها، فإن لبها الخشوع لله ، والخضوع له، والسجود هو أعظم حالة يخضع بها العبد ، فإنه يخضع قلبه وبدنه، ويجعل أشرف أعضائه على الأرض المهينة موضع وطء الأقدام .

تيسير الكريم الرحمن



# سُورُةُ الْقِبُ بُرْغِ

عن عمر بن الخطاب رضي الله عنه أنه سأل أبا واقد الليثي: ما كان يقرأ به رسول الله على في الأضحى والفطر ؟ فقال: كان يقرأ فيهما بر ﴿ قَنَ وَالْفَرْءَانِ الْمَجِيدِ ﴿ الْفَطْرِ ؟ فقال: كان يقرأ فيهما بر ﴿ قَنَ وَالْفَرْءَانِ الْمَجِيدِ ﴿ الْفَطْرِ ؟ فقال: كان يقرأ فيهما بر ﴿ قَنَ وَالْفَرْءَانِ الْمَجِيدِ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى ال

# ﴿ أَقْتَرَبَتِ ٱلسَّاعَةُ وَٱنشَقَّ ٱلْقَمَرُ اللَّهِ الْقَامَرُ اللَّهُ ﴾

فيها براعة استهلال ويكفينا لإدراكها أن نتذكر أواخر سورة النجم ؛ حيث قال تعالى - : ﴿ هَذَا نَذِيرٌ فَيَهَا بِراعة استهلال ويكفينا لإدراكها أن نتذكر أواخر سورة النجم ؛ حيث قال تعالى - : ﴿ هَذَا نَذِيرٌ مِنَ النَّذُرِ ٱلْأُولَىٰ اللَّهِ اَوْفَ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَ

د. محمد أسد سبحاني - مجلة البيان



# ﴿ وَإِن يَرَوْا ءَايَةً يُعْرِضُواْ وَيَقُولُواْ سِحْرُ مُسْتَمِرُ ۗ ٢ ﴾

نلاحظ في الآيات مقابلة جميلة رائعة لا ينتبه لها إلا من يهتم بنظام الآيات: فاليوم تراهم معرضين عن الداعي: ﴿ وَإِن يَرَوُا ءَايَةً يُعُرِضُواْ وَيَقُولُواْ سِحْرُ مُّسْتَمِرُ ﴾ وغداً تراهم: ﴿ مُهَطِعِينَ إِلَى الدَّاعَ ﴾ القمر: ٨ واليوم تراهم يكذبون: ﴿ وَكَذَّبُواْ وَاتَّبَعُواْ أَهُواَءَهُمْ وَكُلُّ أَمْرٍ مُّسْتَقِرُ ﴾ القمر: ٣ . وغداً يصدِّقون ، حين لا ينفعهم تصديقهم: ﴿ يَقُولُ ٱلْكَفِرُونَ هَذَا يَوْمُ عَسِرٌ ﴾ القمر: ٨ .

واليــوم تــراهم يتبجحــون ويقولــون : ﴿ جَمِيعُ مُّننَصِرٌ ﴾ القمــر : ٤٤ . وغـــداً يخرجــون مــنّ الأجداث : ﴿ كَأَنَّهُمْ جَرَادٌ مُنتَشِرٌ ﴾ القمر : ٧.

د. محمد أسد سبحاني - مجلة البيان

### ﴿ خُشَّعًا أَبْصَارُهُمْ يَغْرُجُونَ مِنَ ٱلْأَجْدَاثِ كَأَنَّهُمْ جَرَادٌ مُّنتَشِرٌ ٧٠ ﴾

الخشوع في البصر الخضوع والذلة، وأضاف الخشوع إلى الأبصار لأن أثر العز والذل يتبين في ناظر الإنسان . الخامع لأحكام القرآن



### ﴿ وَلَقَدْ يَسَّرْنَا ٱلْقُرْءَانَ لِلذِّكْرِ فَهَلٌ مِن مُّدَّكِرٍ ١٠٠٠ ﴾

قال بعض السلف: فهل من طالب علم فيعان عليه.

وقد يراد أيضا أن الله ييسر لطالب العلم إذا قصد بطلبه وجه الله الانتفاع به، والعمل بمقتضاه، فيكون سبباً لهدايته ولدخول الجنة بذلك . وقد ييسر لطالب العلم علوماً أخر ينتفع بها، وتكون موصلة إلى الجنة كها قيل: من عمل بها علم أورثه الله علم ما لم يعلم . وكها قيل: ثواب الحسنة الحسنة بعدها . وقد دل على ذلك قوله تعالى ﴿ وَيَزِيدُ اللهُ اللّهِ عَلَم مَا لَم يَعلم وَكها قيل اللهُ ﴿ وَالَّذِينَ اللّهَ اللّهِ اللّه عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ وَالّذِينَ اللهُ اللهُ وَالّذِينَ اللهُ اللهُ وَالّذِينَ اللهُ عَلَى اللهُ وَالله عَلَى اللهُ وَالله وما بعده من الأهوال، فييسر ذلك على طالب العلم للانتفاع به ، فإن العلم يدل على الله من أقرب الطرق إليه ، فمن سلك طريقه ولم يعوج عنه وصل إلى الله ، وإلى الجنة من أقرب الطرق وأسهلها فسهلت عليه الطرق الموصلة إلى الجنة كلها في الدنيا والآخرة .

غذاء الألباب شرح منظومة الآداب



## سِوْرَةُ الْحَجْرِنَ عِ

عن جابر رضي الله عنه قال: خرج رسول الله على أصحابه فقرأ عليهم سورة الرحمن من أولها إلى آخرها فسكتوا، فقال: « لقد قرأتها على الجن ليلة الجن ، فكانوا أحسن مردوداً منكم، كنت كلما أتيت على قوله: ﴿ فَإِلَيْ ءَالاَهِ رَبِّكُما تُكَذِّبانِ ﴿ ) ، قالوا: لا بشيء من نعمك ربنا نكذب ، فلك الحمد » .

السلسلة الصحيحة للألباني



### ﴿ ٱلرَّحْمَانُ الْ عَلَّمَ ٱلْقُرْءَانَ الْ ﴾

صدّر عز وجل نعمه على الخلق بقوله: (علم القرآن) مع أن نعمة الخلق سابقة على نعمة تعليم القرآن؛ لأنه أعظم نعمة إذ به يعرف الإنسان الحق ويتبعه بإذن الله.

تنوير العقول والأذهان في تفسير مفصل القرآن –باختصار



### ﴿ عَلَّمَهُ ٱلْبَيَانَ ﴿ ﴾

قال الحسن: النطق. وقال ابن كثير: وقول الحسن ها هنا أحسن وأقوى؛ لأن السياق في تعليمه تعالى القرآن، وهو أداء تلاوته، وإنها يكون ذلك بتيسير النطق على الخلق وتسهيل خروج الحروف من مواضعها من الحلق واللسان والشفتين، على اختلاف مخارجها وأنواعها. تفسير ابن كثير





### ﴿ وَٱلسَّمَآ مَفْعَهَا وَوَضَعَ ٱلْمِيزَاتَ ۞ ﴾

قال عمر بن الخطّاب- رضي الله عنه-:

" إنّ الله " إنّ الله " إنّ الله " إنّ الله الأمثال ، وصرّ ف لكم القول لتحيا القلوب ، فإنّ القلوب ميّتة في صدورها حتى يحييها الله ، من علم شيئاً فلينفع به ، إنّ للعدل أمارات وتباشير ، فأمّا الأمارات فالحياء والسّخاء والهين واللّين. وأمّا التّباشير فالرّحمة. وقد جعل الله لكلّ أمر باباً ، ويسّر لكلّ باب مفتاحاً ، فباب العدل الاعتبار ، ومفتاحه الزّهد، والاعتبار ذكر الموت والاستعداد بتقديم الأموال.».

وقال ابن حزم- رحمه الله تعالى-:

« أفضل نعم الله تعالى على المرء أن يطبعه على العدل وحبّه، وعلى الحقّ وإيثاره »

نضرة النعيم

### ﴿ مُتَكِمِينَ عَلَىٰ فُرُشٍ بَطَآيِنُهَا مِنْ إِسْتَبْرَقٍ وَجَنَى ٱلْجَنَّنَيْنِ دَانِ (١٠٠٠) ﴾

وتلك الفرش لا يعلم وصفها وحسنها إلا الله عز وجل ، حتى إن بطائنها التي تلي الأرض منها من إستبرق، وهو أحسن الحرير وأفخره، فكيف بظواهرها التي تلي بشرتهم ؟! تيسير الكريم الرحمن



### ﴿ كَأَنَّهُنَّ ٱلْيَاقُوتُ وَٱلْمَرْجَانُ ﴿ ٥٠ }

قال الحسن وعامة المفسرين: أراد صفاء الياقوت في بياض المرجان، شبههن في صفاء اللون وبياضه بالياقوت والمرجان، ويدل عليه ما قاله عبد الله: إن المرأة من نساء أهل الجنة لتلبس عليها سبعين حلة من حرير فيرى بياض ساقيها من ورائهن، ذلك بأن الله يقول: ﴿ كَأُنَّهُنَّ اللهُ يَقُول : ﴿ كَأُنَّهُنَّ اللهُ يَقُول : ﴿ كَأُنَّهُنَّ اللهُ يَقُول : ﴿ كَأُنَّهُنَّ اللهُ عَلَى اللهُ عَ



## شُوكُةُ الواقِعِئْمُ

عن عبدالله بن عباس رضي الله عنهما قال: قال أبو بكر الصديق رضي الله عنه: سألت النبي على ما شيبك؟ قال: سورة هود، والواقعة والمرسلات، وعم يتساءلون، وإذا الشمس كورت.

السلسلة الصحيحة للألباني



### ﴿ وَٱلسَّنبِقُونَ ٱلسَّنبِقُونَ السَّنبِقُونَ السَّا أُولَتِهِكَ ٱلْمُقَرِّبُونَ السَّا ﴾

ولم يقل: (المتقربون) حتى يُفهم أن ما هم فيه فضل من الله تبارك وتعالى، وليس شيئاً حصلوا عليه بأنفسهم، وإن كان عملهم الصالح وإيهانهم إنها هو في أول الأمر وآخره فضل من الرب تبارك وتعالى.

الشيخ صالح المغامسي



### ﴿ وَفَكِكُهُ قِيمًا يَتَخَيَّرُونَ أَنْ وَلَحْمِ طَيْرٍ مِّمًا يَشْتَهُونَ اللَّهِ ﴾

وتقديم ذكر الفاكهة على ذكر اللحم قد يكون لأن الفواكه أعز . وبهذا يظهر وجه المخالفة بين (الفاكهة ) و (لحم طير) فجعل التخير للأول والاشتهاء للثاني.

ولأن الاشتهاء أعلق بالطعام منه بالفواكه فلذة كسر الشهية بالطعام لذة زائدة على لذة حسن طعمه، وكثرة التخير للفاكهة هي لذة تلوين الأصناف.

تفسير التحرير والتنوير



### ﴿ هَٰذَا نُزُلُمُمْ يَوْمَ ٱلدِّينِ ١٠٠٠ ﴾

وفيه مبالغة بديعة ، لأن النزل ما يعد للقادم عاجلاً إذا نزل ، ثم يؤتى بعده بها هو المقصود من أنواع الكرامة ، فلها جعل هذا ، مع أنه أمر مهول ، كالنزل ، دل على أن بعده ما لا يطيق البيان شرحه.

محاسن التأويل





### ﴿ لَوْ نَشَآءُ لَجَعَلْنَهُ حُطَّمًا فَظَلْتُمْ تَفَكَّهُونَ ۗ ﴿ ﴾

ولم يأت التعبير «لو نشاء لم ننبته» لأن كونه ينبت، وتتعلق به النفس ثم يكون حطاماً، أشد وقعاً على النفس من كونه لا ينبت أصلاً.

تفسير القرآن الكريم-ابن عثيمين



### ﴿ نَعُنُ جَعَلْنَهَا تَذْكِرَةً وَمَتَنَعًا لِّلْمُقُوبِينَ ﴿ اللَّهُ اللَّا اللَّا اللَّا اللَّا اللَّا اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا

تذكرة تذكر بها الآخرة ومنفعة للنازلين بالقواء ، وهم المسافرون، وخص المقوين بالذكر وإن كانت منفعتها عامة للمسافرين والمقيمين تنبيهاً لعباده، والله أعلم بمراده من كلامه، على أنهم كلهم مسافرون وأنهم في هذه الدار على جناح سفر ليسوا هم مقيمين ولا مستوطنين وأنهم عابرو سبيل وأبناء سفر. بدائع التفسير



### ﴿ ﴿ فَكَ أَقْسِمُ بِمَوْقِعِ ٱلنَّجُومِ ١٠٠٠ ﴾

المناسبة بين ذكر النجوم في القسم، وبين المقسم عليه وهو القرآن من وجوه منها: أن النجوم جعلها الله يهتدى بها في ظلمات البر والبحر، وآيات القرآن يهتدي بها في ظلمات الجهل والغي. مع ما في النجوم من الرجوم للشياطين، وفي آيات القرآن من رجوم شياطين الأنس والجن.

بدائع التفسير- باختصار



### ﴿ إِنَّهُ و لَقُرْءَ أَنَّ كَرِيمٌ ﴿ ﴿ إِنَّهُ وَ لَقُرْءَ أَنَّ كَرِيمٌ ﴿ ﴿ اللَّهُ اللَّ

لا يبلَى ولا تمل منه النفوس ، على كثرة ما تتلوه وتسمعه وتقرؤه وتتدبره ، فإن القرآن يتلى في المحاريب منذ أكثر من أربعة عشر قرناً. وإلى اليوم من فطر الله قلبه على الإيهان ونفسه على التقوى لا يمكن أن يمل من سهاعه ، بل إن المعيار الأعظم لمعرفة العبد مدى إيهانه أن ينظر كيف يكون حال قلبه إذا تلي كلام الله جل وعلا عليه.



### ﴿ لَّا يَمَشُهُ وَ إِلَّا ٱلْمُطَهَّرُونَ ۞ ﴾

ودلت الآية بإشارتها وإيهائها على أنه لا يدرك معانيه ولا يفهمه إلا القلوب الطاهرة، وحرام على القلب المتلوث بنجاسة البدع والمخالفات أن ينال معانيه وأن يفهمه كما ينبغي، قال البخارى في صحيحه في هذه الآية: لا يجد طعمه إلا من آمن به.

بدائع التفسير

وقال شيخ الإسلام رحمه الله: كما أن اللوح المحفوظ الذي كتب فيه حروف القرآن لا يمسه إلا بدن طاهر، فمعاني القرآن لا يذوقها إلا القلوب الطاهرة وهي قلوب المتقين.

مجموع الفتاوي



### ﴿ تَنزِيلٌ مِّن رَّبِّ ٱلْعَالَمِينَ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ

فمنه بدأ وإليه يعود، فيرفع في آخر الزمان من المصاحف ومن الصدور، فاستغل مدة بقائك لأنك لا تأمن أن يأتي يوم فإذا القرآن قد رُفع، تفتح صفحاته فإذا هي خالية، تحاول أن تسترجع ما حفظت فلا تستطيع! فاستكثر منه ما دام موجوداً، وما دمت قادراً، فالحرف بعشر حسنات.

الشيخ: عبد الكريم الخضير- بتصرف يسير



### ﴿ فَلُولًا إِذَا بَلَغَتِ ٱلْخُلُقُومَ (١٨) ﴾

ختم السورة بأحوالهم عند القيامة الصغرى ،كما ذكر في أولها أحوالهم في القيامة الكبرى، وقسمهم إلى ثلاثة أقسام كما قسمهم هناك إلى ثلاثة، وذكر بين يدي هذا التقسيم الاستدلال على صحته وثبوته بأنهم مربوبون مدبرون مملوكون فوقهم رب قاهر مالك يتصرف فيهم بحسب مشيئته وإرادته وقررهم على ذلك بما لا سبيل لهم إلى دفعه ولا إنكاره فقال ﴿ فَلُولًا إِذَا بَلَغَتِ ٱلْخُلُقُومُ الله بدائم التفسير



وجه اتصالها بالواقعة : أنها قدمت بذكر التسبيح، وتلك ختمت بالأمر به . وتمامه : أن أول الحديد واقع موقع العلة للأمر به، وكأنه قيل : ﴿ فَسَيِّحُ بِأَسْمِ رَيِّكَ ٱلْعَظِيمِ الله ﴾ لأنه : ﴿ سَبَّحَ لِلَّهِ مَا فِي ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ وَهُو ٱلْعَزِيزُ ٱلْحَكِيمُ الله ﴾

أسرار ترتيب سور القرآن

#### **→ (30 %) \***

﴿ لَا يَسْتَوِى مِنكُمْ مَّنَ أَنفَقَ مِن قَبْلِ ٱلْفَتْحِ وَقَئلُ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ أَفضل مما يؤخر، من غير أن نلحق بالمتأخر تقصيراً دليل على أن كل عمل يُسبق إليه أفضل مما يؤخر، من غير أن نلحق بالمتأخر تقصيراً نكت القرآن

### 

﴿ مَّن ذَا ٱلَّذِي يُقُرِضُ ٱللَّهَ قَرْضًا حَسَنًا فَيُضَعِفَهُ لَهُ وَلَهُ وَأَجُرُ كُرِيمٌ الله ﴾ والعبد عبده ، ووعد بالمضاعفة عليه أضعافا

كثيرة ، وهو الكريم الوهاب .

وتلك المضاعفة محلها وموضعها يوم القيامة، يوم كل يتبيّن فقره ، ويحتاج إلى أقل شيء من الجزاء الحسن . تيسير الكريم الرحمن

وسمى ذلك الإنفاق قرضاً حسناً ، حثاً للنفوس وبعثاً لها على البذل لأن الباذل متى علم أن الستقرض ملئ وفي محسن كان أبلغ في طيب قلبه وسهاحة نفسه .

بدائع التفسير

يؤيد حديث رسول الله عليه : « إن الله - جل جلاله - يربّي صدقة المتصدق كما يربّي أحدكم فلوّه ، أو فصيله » (متفق عليه).

ألا ترى أنه ذكر مضاعفتها قبل أجرها ، ليكون الأجر على ما ربّاه وأعظمه ، لا على صغير ما أقرضه ، جوداً منه وكرماً وهو أعلم .

نكت القرآن

﴿ ﴿ أَلَمْ يَأْنِ لِلَّذِينَ ءَامَنُوَ أَأَن تَخَشَعَ قُلُوبُهُمْ لِنِكِ رِ ٱللَّهِ وَمَا نَزَلَ مِنَ ٱلْحَقِّ وَلَا يَكُونُواْ كَالَّذِينَ أُوتُواْ اللَّهِ عَمَا نَزَلَ مِن ٱلْحَقِّ وَلَا يَكُونُواْ كَالَّذِينَ أُوتُواْ اللَّهِ الْكِنْبَ مِن قَبَّلُ فَطَالَ عَلَيْهِمُ ٱلْأَمَدُ فَقَسَتُ قُلُوبُهُمْ وَكَثِيرٌ مِنْهُمْ فَسِقُونَ الله ﴾ ولولا عظم منزلة الخشوع وعلوّها ، لما عاتب الله الصحابة أفضل القرون، الذين لم يصلوا إلى تلك المرتبة السامية التي يريدها الله لهم بعد بضع سنين.

قال ابن مسعود: (ما كان بين إسلامنا وبين أن عاتبنا الله بهذه الآية ﴿ ﴿ أَلَمْ يَأْنِ لِلَّذِينَ ءَامَنُوٓ الْأَن عَنْشَعَ قُلُوبُهُمْ لِذِكِرِ ٱللهِ ﴾ إلا أربع سنين) رواه مسلم.

ولكن لا يأس من قلب خمد وجمد وقسا وتبلّد، فإنه يمكن أن تدب فيه الحياة، وأن يشرق فيه النور، وأن يخشع لذكر الله، فالله يحيى الأرض بعد موتها فتنبض بالحياة، وكذلك القلوب حين يشاء الله.

صلاح الأمة في علو الهمة



﴿ اَعْلَمُواْ أَنَمَا اَلْحَيُوهُ الدُّنِيَا لَعِبُ وَلَمْقُ وَزِينَةٌ وَتَفَاخُرُ اِيَنَكُمْ وَتَكَاثُرٌ فِي الْأَمُولِ وَالْأَوْلَدِ اللهِ اللهُ ال

وقد ذكر هنا من شؤون الحياة ما هو الغالب على الناس، وما لا يخلو من مفارقة تضييع الغايات الشريفة ، أو اقتحام مساو ذميمة، وهي أصول أحوال المجتمع في الحياة، وهي أيضاً أصول أطوار آحاد الناس في تطور كل واحد منهم ، فإن اللعب طور سن الطفولة والصبا ، واللهو طور الشباب ، والزينة طور الفتوة ، والتفاخر طور الكهولة ، والتكاثر طور الشيخوخة .

التحرير والتنوير



﴿ وَأَنْزَلْنَا ٱلْحَدِيدَ فِيهِ بَأْسُ شَدِيدٌ وَمَنْفِعُ لِلنَّاسِ وَلِيَعْلَمَ ٱللَّهُ مَن يَنصُرُهُ، وَرُسُلَهُ, بِٱلْغَيْبِ ۞ ﴾ وقرن تعالى في هذا الموضع بين الكتاب والحديد ؛ لأن بهذين الأمرين ينصر الله دينه، ويعلي كلمته بالكتاب الذي فيه الحجة والبرهان والسيف الناصر بإذن الله .

#### تيسير الكريم الرحمن

ما أجمل أن يتدبر المسلمون قرآنهم فيستعملوا الحديد في نصر الله وإعلاء كلمته ، وإنه لمن المؤسف - والله - أن يصنع الكافر الحديد مقابض من ذهب ويزخرفها ببعض الأثاث الناعم الفاخر يحشو به السيارة المترفة ، ويصنع إلى جانبه ذلك دبابات ومدافع وصواريخ ، ثم هو يصدر إلى أمة محمد وسيلة الترف ويتحفظ لبلاده بوسيلة القتال ، ثم ترى بعض الشباب الخافل من أمة محمد غارقاً في فرش السيارة الناعمة ، في حين ترى الشباب الكافر على مقعد الحديد مدافعاً عن الباطل في بأس شديد.

من لطائف التفسير



### شُورَةُ الْمِحْنَا ذَلَيْنَا

﴿ قَدْ سَمِعَ اللّهُ قَوْلَ الّتِي تَجُدِلُكَ فِي زَوْجِهَا وَتَشْتَكِنَ إِلَى اللّهِ وَاللّهُ يَسْمَعُ تَحَاوُرَكُمُا إِنَّ اللّهَ سَمِعُ الصَر ويرفع البلوى ، يؤخذ من الآية وجوب رفع الشكوى إلى المولى عز وجل الذي يكشف الضر ويرفع البلوى ، وعن ابن مسعود رضي الله عنه قال: قال رسول الله على: «من أصابته فَاقَةٌ ، فأنزلها بالناس؛ لم تُسَدَّ فَاقتُهُ، ومن أنزلها بالله أوشك الله له بالغنى: إما بِمَوْتٍ عاجلٍ، أو غِنى عاجل » صححه الألباني ولكن ينبغي عدم الخلط بين شكوى الحال إلى الغير، وبين ما كان من باب المشورة والاستئناس برأي صديق محب وناصح عاقل لبيب فيها قد يعرض للإنسان ، فإن المرء قليل بنفسه كثير بإخوانه، فهذا ليس من الشكوى المنهي عنها.

تنوير العقول والأذهان في تفسير مفصل القرآن-باختصار

﴿ ٱلَّذِينَ يُظَاهِرُونَ مِنكُم مِن نِسَآيِهِم مَّا هُرَ أُمَّهَ تَهِم ۗ إِنْ أُمَّهَ تُهُم إِلَّا ٱلَّتِي وَلَدْ نَهُم ۚ وَإِنَّهُم لَيَقُولُونَ مُنكَرًا مِّنَ ٱلْقَوْلِ وَزُورًا وَإِنَّ ٱللَّهَ لَعَفُوًّ عَفُورٌ ﴾

ومن الملاحظ أنه استعمل ﴿ اللَّتِي ﴾ الهمزة في حالتي الظهار والطلاق، ولم يستعملها في غيرها، وكأن ذلك لثقل الهمزة ، فاستعمل الهمزة لثقلها للحالات الثقيلة النادرة، وهي حالات المفارقة. بلاغة الكلمة في التعبير القرآني -باختصار

﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوٓا إِذَا قِيلَ لَكُمْ تَفَسَّحُوا فِ ٱلْمَجَالِسِ فَافْسَحُواْ يَفْسَحِ ٱللَّهُ لَكُمْ أَوَلَوْا أَنْسُرُواْ فَاللَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ خَبِيرٌ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ يَمَا تَعْمَلُونَ خَبِيرٌ ﴿ اللَّهُ وَالَّذِينَ أُوتُواْ ٱلْعِلْمَ دَرَجَاتٍ وَٱللَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ خَبِيرٌ ﴿ اللَّهُ فَا اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللّه

التحرير والتنوير-باختصار

فرفع الدرجات والأقدار على قدر معاملة القلوب بالعلم والإيهان ، فكم ممن يختم القرآن في اليوم مرة أو مرتين، وآخر لا ينام الليل، وآخر لا يفطر، وغيرهم أقل عبادة منهم وأرفع قدراً في قلوب الأمة، وإنها نالوا ذلك بقوة يقينهم بها جاء به الرسول على ، وكهال تصديقه في قلوبهم ، وودِّه ومحبته ، وأن يكون الدين كله لله، فإن أرفع درجات القلوب فرحها التام به جاء به الرسول على وابتهاجها وسرورها.

#### مجموع الفتاوى- باختصار

من عمل بهذا القرآن تصديقاً بأخباره، وتنفيذاً لأوامره ، واجتناباً لنواهيه ، واهتداءً بهديه ، وتخلقاً بها جاء به من أخلاق -وكلها أخلاق فاضلة - فإن الله تعالى يرفعه به في الدنيا والآخرة، وذلك لأن هذا القرآن هو أصل العلم ومنبع العلم وكل العلم وقد قال الله تعالى : ﴿ يَرُفَع اللَّهُ اللَّهِ مَا اللَّهُ مَا اللَّهِ مَا أُونُوا الْعِلْمَ دَرَجَتَ ﴾.

#### شرح رياض الصالحين-ابن عثيمين

المناسبة بين مكانة أهل الإيمان والعلم ، وبين الأمر بالتفسّح في المجالس والارتفاع منها من وجوه عدة : الأول : الإشارة والتنبيه إلى أن من أهم المجالس إن لم يكن أهمها مجالس الإيمان والعلم .

الثاني: أن التأدب بآداب المجالس من صفات أهل الإيمان والعلم.

الثالث: الإشارة إلى تقديم أهل الإيمان والعلم في المجالس لفضلهم ومكانتهم .

تنوير العقول والأذهان في تفسير مفصل القرآن –باختصار



﴿ لَا يَجِدُ قَوْمًا يُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ يُواَدُونَ مَنْ حَاذَ اللَّهَ وَرَسُولَهُ، وَلَوْ كَانُواْ ءَابَاءَهُمْ أَوْ لَيَهُ وَرَسُولَهُ، وَلَوْكَانُواْ ءَابَاءَهُمْ أَوْ لَيَهُ وَبَنْ أَمْ اللَّهُ عَلَمُ مَا أَوْ اللَّهُ عَلَيْ مَا أَوْلَيْكَ كَتَبَ فِي قُلُوبِهِمُ الْإِيمَنَ وَأَيْدَهُم بِرُوحِ مِّنْ أَمُّ وَيُدْخِلُهُمْ جَنَّتِ تَجْرِي مِن تَعْنِهَا ٱلْأَنْهَارُ خَلِدِينَ فِيها رَضِى ٱللَّهُ عَنْهُمْ وَرَضُواْ عَنْهُ أَوْلَيْهِكَ حِزْبُ ٱللَّهُ أَلُولَيْكَ حِزْبُ ٱللَّهُ أَلُولَيْكَ حِزْبُ ٱللَّهُ أَلُولَيْكَ حِزْبُ ٱللَّهُ اللَّهُ عَنْهُمْ وَرَضُواْ عَنْهُ أَوْلَيْهِكَ حِزْبُ ٱللَّهُ اللَّهُ عَنْهُمْ وَرَضُواْ عَنْهُ أَوْلَيْهِكَ حِزْبُ ٱللَّهُ أَلْكِ لَكِ عَلَى عَلَيْ مِن تَعْلِينَ فِيها اللَّهُ عَنْهُمْ وَرَضُواْ عَنْهُ أَوْلَيْهِكَ حِزْبُ ٱللَّهِ هُمُ ٱلللَّهُ عَنْهُمْ وَرَضُواْ عَنْهُ أَوْلَيْهِكَ حِزْبُ ٱللَّهِ هُمُ ٱللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَنْهُمْ وَرَضُواْ عَنْهُ أَوْلَيْهِكَ حِزْبُ ٱللَّهِ هُمُ ٱللّهُ اللَّهُ عَلَيْهِ مُنْ اللَّهُ عَنْهُمْ وَرَضُواْ عَنْهُ أَوْلَيْهِكَ عِزْبُ اللّهِ هُمُ ٱلللّهُ عَنْهُمْ وَرَضُولًا عَنْهُ أَلُولِكُ عَلَيْهُ عَلَيْهُمْ مُ اللّهُ عَنْهُمُ اللّهُ عَلَيْكُ عَلَيْهُ عَلَيْهُمْ اللّهُ عَلَيْهُمْ اللّهُ عَلَيْهُمْ اللّهُ عَلْمُ اللّهُ عَلْمُ اللّهُ عَلْهُمْ اللّهُ عَلْمُ اللّهُ اللّهِ عَنْهُمْ اللّهُ عِلْمُ اللّهُ عَلْمُ اللّهُ عَلْهُمْ اللّهُ عَلْمُ اللّهُ عَلْمُ اللّهُ عَلْمُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلْهُ اللّهُ عَلْهُ اللّهُ عَلْمُ اللّهُ عَنْهُ اللّهُ عَلْمُ اللّهُ اللّهُ عَلْمُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَنْهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلْمُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْكُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللّهُ

في قوله: ﴿ رَضِى ٱللَّهُ عَنْهُمْ وَرَضُواْ عَنْهُ ﴾ سر بديع، وهو أنه لما سخطوا على القرائب والعشائر في الله عوضهم الله بالرضا عنهم، وأرضاهم عنه بها أعطاهم من النعيم المقيم، والفوز العظيم، والفضل العميم. تفسير ابن كثير



## شُولاً إلمائي

التحرير والتنوير



### ﴿ وَيُؤْثِرُونَ عَلَىٰ أَنفُسِمِمْ وَلَوْ كَانَ بِهِمْ خَصَاصَةً .. (1)

أخبر أن إيثارهم إنها هو بالشيء الذي إذا وقي الرجل الشح به كان من المفلحين ، وهذا إنها هو فضول الدنيا لا الأوقات المصروفة في الطاعات . فإن الفلاح كل الفلاح في الشح بها . فمن لم يكن شحيحاً بوقته تركه الناس على الأرض عياناً مفلساً.

بدائع التفسير



﴿ وَٱلَّذِينَ جَآءُو مِنْ بَعْدِهِمْ يَقُولُونَ رَبَّنَا ٱغْفِرْ لَنَا وَلِإِخْوَانِنَا ٱلَّذِينَ سَبَقُونَا بِٱلْإِيمَٰنِ وَلَا يَجَعَلْ فِي قُلُوبِنَا عِلَّا لِلَّذِينَ ءَامَنُواْ رَبَّنَآ إِنَّكَ رَءُوفُ رَّحِيمُ اللَّ

فكم من مصلٍ قائمٍ صائمٍ ، قلبه يغلي حقداً وحسداً على كثير من إخوانه المسلمين ، وكم من إنسان يستطيع صيام النهار ، وقيام الليل ، وبذل المال ، لكنه لا يستطيع علاج قلبه من هذا المرض .

فمن كان في قلبه غل على إخوانه المسلمين فنصيبه من هذا الثناء من الله في الآية الكريمة يضعف بقدر ما عنده من هذا المرض العضال - إن كان له نصيب - نسأل الله السلامة والعافية .

ففتش نفسك فإنه قل من يسلم من هذا الداء ، فإن وجدت عندها شيئاً من هذا فألزمها تقوى الله ، وأعلمها بأن الجنة وعدت ملأها ، وإن النار وعدت ملأها ،وأن الناس لو كانوا كلهم في الجنة ما ضرك ذلك ، ولو كانوا كلهم في النار ما نفعك ذلك ، فعالج قلبك .

تنوير العقول والأذهان في تفسير مفصل القرآن -باختصار



﴿ وَلَا تَكُونُوا كَالَذِينَ نَسُوا اللّهَ فَأَنسَنَهُمْ أَنفُسَهُمْ أَوْلَكِيكَ هُمُ الْفَسِقُوكَ ﴿ اللّه مَا العبد في معاشه إن دوام ذكر الرب تبارك وتعالى يوجب الأمان من نسيانه الذي هو سبب شقاء العبد في معاشه ومعاده ، فإن نسيان الرب سبحانه وتعالى يوجب نسيان نفسه ومصالحها قال تعالى : ﴿ وَلَا تَكُونُوا كَالَّذِينَ نَسُوا اللّهَ فَأَنسَنَهُمْ أَنفُسَهُمْ أَوْلَكِيكَ هُمُ الْفَسِقُونَ ﴿ اللّه عَلَى اللّمان من ذلك إلا بدوام ذكر الله تعالى ، واللهج به ، وأن لا يزال اللسان رطباً به، وأن يتولى منزلة حياته التي لا غنى له عنها، ومنزلة غذائه الذي إذا فقده فسد جسمه وهلك، ولو لم يكن في فوائد الذكر وإدامته إلا هذه

الوابل الصيب- باختصار



الفائدة وحدها لكفي بها فمن نسى الله تعالى أنساه نفسه في الدنيا ونسيه في العذاب يوم القيامة.

﴿ لَوَ أَنزَلْنَا هَذَا ٱلْقُرْءَانَ عَلَى جَبَلِ لَرَأَيْتَهُ، خَشِعًا مُّتَصَدِّعًا مِّنْ خَشْيَةِ ٱللَّهِ وَتِلْكَ ٱلْأَمْثَلُ نَضْرِبُهَا لِلنَّاسِ لَعَلَّهُمْ يَنَفَكَرُونَ اللَّهُ ﴾ للنَّاسِ لَعَلَّهُمْ يَنَفَكَرُونَ اللَّهُ ﴾

والله لو أن مؤمناً عاقلاً قرأ سورة الحديد وآخر سورة الحشر وآية الكرسي وسورة الإخلاص بتفكير وتدبر لتصدع من خشية الله قلبه وتحير في عظمة الله لبه.

التذكرة في الوعظ ـ ابن الجوزي



﴿ هُوَ ٱللَّهُ ٱلْخَلِقُ ٱلْبَارِئُ ٱلْمُصَوِّرُ لَهُ ٱلْأَسْمَآءُ ٱلْحُسْنَىٰ يُسَيِّحُ لَهُ. مَا فِي ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِّ وَهُوَ ٱلْعَزِيزُ ٱلْحَكِيمُ ۞ ﴾ وفي هذه الآية رد العجز على الصدر لأن صدر السورة مماثل لآخرها.

التحرير والتنوير



### سُونُ الْمُبَتِّحْنَيْ

﴿ يَنَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا لَا تَنَّخِذُوا عَدُوِى وَعَدُوَّكُمْ أَوْلِيَآءَ تُلَقُونَ إِلَيْهِم بِٱلْمَوَدَّةِ وَقَدْ كَفَرُواْ بِمَا جَآءَكُمْ مِّنَ ٱلْحَقِّ يُحْرِجُونَ ٱلرَّسُولَ وَإِيَّاكُمْ أَن تُؤْمِنُواْ بِٱللّهِ رَبِّكُمْ إِن كُنْتُمْ خَرَجْتُمْ جِهِندًا فِي سَبِيلِي وَٱبْنِغَآءَ مَرْضَانِيَّ لَلْحَقِّ يُحْرُجُونَ ٱلرَّسُولَ وَإِيَّاكُمْ أَن تُؤْمِنُواْ بِٱللّهِ رَبِّكُمْ إِن كُنْتُمْ وَمَن يَفْعَلُهُ مِنكُمْ فَقَدْ ضَلَّ سَواءَ ٱلسَّبِيلِ اللهِ لَيْ اللّهُ مِن يَفْعَلُهُ مِنكُمْ فَقَدْ ضَلَّ سَواءَ ٱلسَّبِيلِ اللّهُ فَا يَعْمَلُهُ مِن يَفْعَلُهُ مِنكُمْ فَقَدْ ضَلَّ سَواءَ ٱلسَّبِيلِ اللّهُ فَا عَلَى إِن اللّهُ مَا اللّهُ مِن وَعَقل، يبقى مع العبد إذا والى الكفار الذين هذا وصفهم في كل زمان ومكان؟ ولا يمنعهم منه إلا خوف، أو مانع قوي.

تيسير الكريم الرحمن



﴿ إِن يَنْقَفُوكُمْ يَكُونُواْ لَكُمْ أَعَدَاءً وَيَبْسُطُواً إِلَيْكُمُ أَيْدِيَهُمْ وَالْسِنَهُمْ بِالشُّوَءِ وَوَدُّواْ لَوَ تَكَفُرُونَ ﴾ عطف الفعل ﴿ وَوَدُّواْ لَوَ تَكَفُرُونَ ﴾ وهو ماض – على الفعل المضارع (يكونوا) والسرفي ذلك – والله أعلم – أن رغبة الكفار في كفر المسلمين لما كانت قطعية غير محتملة الشك ، متأصلة فيهم ، لا يحول بين قلوبهم وبين مودتها ذلك حائل ، عبر عن ذلك بالماضي الذي يؤتي به للتعبير عها قد تحقق ، أو عن متحقق الوقوع. أما كونهم أعداءً للمسلمين ، وباسطي الأيدي والألسن بالسوء لهم فأمرٌ مشكوكٌ فيه ، لاحتمال أن يعرض لهم ما يصدهم عنه من قوّة في المسلمين أو ضعف في الكفار ، فلها لم يكن متحقق الوقوع عبر عنه بالمضارع.

نظرات لغوية في القرآن الكريم



﴿ لَقَدَكَانَ لَكُو فِيهِمْ أُسَوةً حَسَنَةً لِمَن كَانَ يَرْجُوا اللّهَ وَالْيُومَ الْآخِرَ وَمَن يَنُولَ فَإِنَّ اللّهَ هُو الْغَنِيُّ الْحَيدُ الله كرر الحث على الاقتداء بهم، فقال: ﴿ لَقَدْكَانَ لَكُو فِيهِمْ أُسُوةً حَسَنَةً ﴾ وليس كل أحد تسهل عليه هذه الأسوة، وإنها تسهل على من ﴿ كَانَ يَرْجُوا اللّهَ وَالْيُومَ الْآخِر وَ ﴾ فإن الإيهان واحتساب الأجر والثواب، يسهل على العبد كل عسير، ويقلل لديه كل كثير، ويوجب له الإكثار من الاقتداء بعباد الله الصالحين، والأنبياء والمرسلين، فإنه يرى نفسه مفتقراً ومضطراً إلى ذلك غاية الاضطرار.

تيسير الكريم الرحمن



### سُونَا الصّنافي

#### مناسبتها لما قبلها:

في سورة الممتحنة ذكر الجهاد في سبيل الله ، وبسطه في هذه السورة أبلغ بسط.

أسرار ترتيب سور القرآن



### ﴿ يُرِيدُونَ لِيُطْفِعُواْ نُورَ ٱللَّهِ بِأَفْوَاهِمِمْ وَٱللَّهُ مُتِمُّ نُورِهِ وَلَوْ كَرِهَ ٱلْكَفِرُونَ ١٠٠٠ ﴾

وإنها خص الأفواه بالذكر - مع أنهم لم ولن يدخروا وسيلة لرد الحق بقول أو فعل إلا عملوها - إشارة لضعفهم ووهنهم ، فهم في هذا أشد ضعفاً ووهناً ممن يريدون إطفاء نور الشمس بأفواههم .

تنوير العقول والأذهان في تفسير مفصل القرآن



### ﴿ وَأَخْرَىٰ يُحِبُّونَهَا لَنَصْرٌ مِّنَ ٱللَّهِ وَفَئْحٌ قَرِيبٌ ۗ وَبَشِّرِ ٱلْمُؤْمِنِينَ اللَّهِ ﴾

ويؤخذ من هذا التعبير القرآني المحبب للنفوس ﴿ وَبَشِّرِ ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴾ أنه ينبغي أن نكون مبشرين. وهذا التعبير القرآني العظيم يذكرني بكلمة أحب أن أسجلها لساحة الشيخ عبد العزيز بن باز رحمه الله ، تلك العبارة الرقيقة التي تدخل إلى شغاف القلوب عندما يسأله سائل كثيراً ما يختم إجابته له بقوله: (وأبشر بالخير).

تنوير العقول والأذهان في تفسير مفصل القرآن باختصار



### سُولُةُ الْمُنْكِثِينَ

عن عبيد الله بن أبي رافع قال: استخلف مروان أبا هريرة على المدينة وخرج إلى مكة فصلى لنا أبو هريرة يوم الجمعة ، فقرأ بعد سورة الجمعة في الركعة الأخيرة: ﴿ إِذَا جَآءَكَ ٱلْمُنْفِقُونَ ﴾ سورة المنافقون ، قال: فأدركت أبا هريرة حين انصرف فقلت: إنك قرأت بسورتين كان علي بن أبي طالب يقرأ بها في الكوفة. فقال أبو هريرة: « إني سمعت رسول الله عليه يقرأ بها في الجمعة ».

الجمع بين الصحيحين البخاري ومسلم



﴿ مَثَلُ ٱلَّذِينَ حُمِّلُوا ٱلنَّوْرَينَةَ ثُمَّ لَمْ يَخْمِلُوهَا كَمْثَلِ ٱلْحِمَارِ يَخْمِلُ أَسْفَارًا بِثْسَ مَثَلُ ٱلْقَوْمِ ٱلَّذِينَ كَنَّبُواْ بِعَاينتِ ٱللَّهِ وَٱللَّهُ لَا يَهْدِى ٱلْقَوْمَ ٱلظَّالِمِينَ ۞ ﴾

فقاس من حمله سبحانه كتابه ليؤمن به ويتدبره ويعمل به ويدعو إليه ثم خالف ذلك ولم يحمله إلا على ظهر قلب، فقراءته بغير تدبر ،ولا تفهم، ولا اتباع له، ولا تحكيم له وعمل بموجبه كحمار على ظهره زاملة أسفار لا يدري ما فيها ، وحظه منها حمله على ظهره ليس إلا ، فحظه من كتاب الله كحظ هذا الحمار من الكتب التي على ظهره .فهذا المثل وإن كان قد ضرب لليهود فه و متناول من حيث المعنى لمن حمل القرآن فترك العمل به ولم يؤد حقه ولم يرعه حق رعايته.

إعلام الموقعين



﴿ فَإِذَا قُضِيَتِ ٱلصَّلَوْةُ فَأَنتَشِرُواْ فِي ٱلْأَرْضِ وَٱبْنَغُواْ مِن فَضَّلِ ٱللَّهِ وَٱذْكُرُواْ ٱللَّهَ كَثِيرًا لَّعَلَّكُمُ نُفُلِحُونَ ﴿ فَإِنْكُواْ مِن فَضِله ، وكثرة ذكره ، ولهذا ورد فضلُ الذكر في الأسواق ومواطن المخلة كما جاء عن النبي على : « من دخل سوقا من الأسواق فقال : لا إلىه إلا الله وحده لا

شريك له له الملك وله الحمد وهو على كل شيء قدير ، كتب الله له ألف ألف حسنة ، ومحا عنه ألف ألف حسنة ، ومحا عنه ألف ألف سيئة » صححه الألباني .

جامع العلوم والحكم

أمرهم عز وجل أولاً بالسعي للاجتماع للصلاة، وترك البيع، ثم أمرهم بعد قضاء الصلاة بالتفرق في الأرض وطلب الرزق من الله.

وكان طائفة من السلف يعمد إلى البيع والشراء في هذا الوقت اتباعاً لأمر الله عز وجل وطلباً لركة هذا الوقت.

تنوير العقول والأذهان في تفسير مفصل القرآن

في قول: (اللهم افتح لي أبواب رحمتك) عند دخول المسجد، و(اللهم إني أسألك من فضلك) عند الخروج منه حكمة، فقيل: لعل ذلك لأن الداخل طالب للآخرة، والرحمة أخص مطلوب له، والخارج طالب للمعاش في الدنيا، وهو المراد بالفضل، وقد أشار إلى ذلك قوله تعالى في فَإِذَا قُضِيَتِ ٱلصَّلَوٰةُ فَأُنتَشِرُوا فِ ٱلْأَرْضِ وَٱبْنَعُوا مِن فَضَلِ ٱللّهِ وَاذْكُرُوا ٱللّهَ كَثِيرًا لَعَلَكُمْ نُفُلِحُونَ الله والأذكار فقه الأدعية والأذكار



## سُونَةُ المنافِقُونَ

#### وجه اتصالها بها قبلها:

أن سورة الجمعة ذكر فيها المؤمنون ، وهذه ذكر فيها أضدادهم ، وهم المنافقون.

أسرار ترتيب سور القرآن



# ﴿ ﴿ وَإِذَا رَأَيْتَهُمْ تُعْجِبُكَ أَجْسَامُهُمْ وَإِن يَقُولُواْ تَسْمَعْ لِقَوْلِمِ مَّكَأَنَهُمْ خُشُبُ مُّسَنَدَةً يَحْسَبُونَ كُلَّ صَيْحَةٍ عَلَيْهِمْ هُوُ الْعَدُولُ فَأَخَذَرُهُمْ قَنْلَهُمُ اللَّهُ أَنَى يُؤْفَكُونَ ﴿ ﴾ عَلَيْهِمْ هُوُ الْعَدُولُ فَأَخَذَرُهُمْ قَنْلَهُمُ اللَّهُ أَنَى يُؤْفَكُونَ ﴿ ﴾

شبه هيئة جلوسهم في مجالس رسول الله على مستندين على الجدار، يتحدثون، ويبدون الاستهاع لحديث رسول الله على ، شبه هذه الهيئة بالخشب، لأنها ذات أجسام طويلة بيّنة في الصورة، ولكنها خالية من العقل، بعيدة عن الفهم، وتأملوا وصف الخشب بقوله: ﴿ مُسَنَدَةٌ ﴾ لأن الخشب يمكن أن تفيد إذا سقف بها المكان، لكنها إذا سنّدت لم يستفد منها في تلك الحالة، والمنافقون مثل الخشب غير المفيدة.

نظرات لغوية في القرآن الكريم ـ باختصار



# ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ لَا نُلْهِكُمْ أَمُوا لَكُمْ وَلَا آَوْلَدُكُمْ عَن ذِكْرِ ٱللَّهِ وَمَن يَفْعَلُ ذَالِكَ فَأُولَتِهِكَ هُمُ ٱلْخَسِرُونَ اللَّهِ وَمَن يَفْعَلُ ذَالِكَ فَأُولَتِهِكَ هُمُ ٱلْخَسِرُونَ اللَّهِ ﴾

في ذلك تحذيراً من فتنة المنافقين الذين غفلوا عن ذكر الله، فوقعوا في النفاق، فمن علامات النفاق قلة ذكر الله عز وجل، وكثرة ذكره أمان من النفاق، والله عز وجل أكرم من أن يبتلي قلباً ذاكراً بالنفاق وإنها ذلك لقلوب غفلت عن ذكر الله عز وجل.

بدائع التفسير



# ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوٓ أَ إِنَ مِنْ أَزْوَحِكُمْ وَأَوْلَدِكُمْ عَدُوَّا لَّكُمْ فَأَحْذَرُوهُمْ وَإِن تَعْفُواْ وَتَعْفُواْ وَتَغْفِرُواْ وَتَغْفِرُواْ فَإِنَ ٱللَّهَ غَفُورُ رَّحِيمُ اللَّهِ ﴾

تأملوا قوله تعالى : ﴿ وَإِن تَعْفُواْ وَتَصْفَحُواْ وَتَغْفِرُواْ فَإِنَّ ٱللَّهَ غَفُورٌ رَّحِيمُ اللَّهَ

فترتيب العفو والصفح والغفران جاء في غاية الإبداع والروعة، فبدأ بالعفو وهو ترك العقوبة، ثم ثنّى بالصفح وهو ترك التثريب واللوم والتعيير بالذنب، وختم بالغفران وهو إخفاء الذنب وستره. فتبارك من تكلم بهذا البيان حقاً، وبلّغه رسوله على وحياً.

نظرات لغوية في القرآن الكريم



### ﴿ إِنَّمَا أَمُولُكُمْ وَأَوْلَادُكُمْ فِتْنَةً وَأَلَّهُ عِندَهُ وَأَجْرُ عَظِيمٌ ﴿ اللَّهُ عِندَهُ وَأَجْرُ عَظِيمٌ ﴿ اللَّهُ عِندَهُ وَأَخْرُ عَظِيمٌ ﴿ اللَّهُ عَالَمُهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْمُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْمُ اللَّهُ عَلَيْمُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْمُ عَلَيْمُ اللَّهُ عَلَيْمُ عَلَيْمُ اللَّهُ عَلَيْمُ اللَّهُ عَلَيْمُ عَلَيْمُ اللَّهُ عَلَيْمُ عَلَيْمُ اللَّهُ عَلَيْمُ اللَّهُ عَلَيْمُ عَلَيْمُ عَلَيْمُ عَلَيْمُ عَلَيْمُ عَلَيْمُ عَلَّا عَلَيْمُ عَلَيْمُ عَلَيْمُ عَلَيْمُ عَلَيْمُ عَلَّا عَلَيْمُ عَلّهُ عَلَيْمُ عَلَيْمُ عَلَيْمُ عَلَيْمُ عَلَيْمُ عَلَّهُ عَلَيْمُ عَلَيْمُ عَلَيْمُ عَلَّهُ عَلَيْمُ عَلَّا عَلَيْمُ عَلَيْمُ عَلَيْمُ عَلَّهُ عَلَيْمُ عَلَّهُ عَلَيْمُ عَلَّهُ عَلَيْمُ عَلَيْمُ عَلَيْمُ عَلَّهُ عَلَيْمُ عَلَيْمُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَيْمُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَيْمُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّمُ عَلَّهُ عَلَيْمُ عَلَّمُ عَلَيْمُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَيْمُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّا عَلَيْكُمْ عَلِي عَلَّهُ عَلَيْمُ عَلَّا عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّا عِلَامُ عَلَّامِ عَلَامُ عَلَّمُ

قال ابن مسعود: (لا يقولن أحدكم: اللهم إني أعوذ بك من الفتنة ، فإنه ليس منكم أحد إلا وهو مشتمل على فتنة ، لأن الله تعالى يقول: ﴿ إِنَّمَا أَمْوَلُكُمُ وَأَوْلَكُ كُمْ فِتْنَةٌ ﴾ فأيّكم استعاذ فليستعذ بالله تعالى من مضلات الفتن).

#### بدائع التفسير

وينبغي أن يتأمل هذا من ابتلي بالفقر والعقم فلا يأسى على ما فاته، ويرضى بها قدر الله له، ويعلم أن الخيرة فيها اختاره الله، ويحسن الظن بربه، ويجزم بأن ما اختاره الله له هو عين الخيرة، فكم من أناس كان سبب شقائهم في الدنيا والآخرة أموالهم وعلى أيدي أولادهم.

تنوير العقول والأذهان في تفسير مفصل القرآن





### فَأُوْلَيِّكَ هُمُ ٱلْمُفْلِحُونَ اللَّهُ ﴾

البخيل: من أجاب داعي الشح ، والمؤثر : من أجاب داعي الجود، كذلك السخاء عما في أيدي الناس هو السخاء ، وهو أفضل من سخاء البذل ، قال عبدالله بن المبارك : ( سخاء النفس عما في أيدي الناس أفضل من سخاء النفس بالبذل).

بدائع التفسير



### ﴿ وَمَن يَتَّقِ ٱللَّهَ يَجْعَل لَّهُ مَخْرَجًا اللَّهِ وَيَرْزُقَهُ مِنْ حَيْثُ لَا يَعْتَسِبُ اللَّهِ

مجموع الفتاوي



### ﴿ وَمَن يَتُوكُّلُ عَلَى ٱللَّهِ فَهُوَحَسَّبُهُ وَ آَلُ ﴾

جعل سبحانه لكل عمل من أعمال البر"، ومقام من مقاماته جزءاً معلوماً ، وجعل نفسه جزاء المتوكل عليه وكفايته .

فانظر إلى هذا الجزاء الذي حصل للمتوكل ، ولم يجعله لغيره ، وهذا يدل على أن التوكل أقوى السبل عند الله وأحبها إليه .

تهذيب مدارج السالكين



### ﴿ قَدْ جَعَلَ ٱللَّهُ لِكُلِّ شَيْءٍ قَدْرًا ﴿ ﴾

لما ذكر سبحانه كفايته للمتوكل عليه فربها أوهم ذلك تعجل الكفاية وقت التوكل فعقبه بقوله: ﴿ قَدْ جَعَلَ ٱللَّهُ لِكُلِّ شَيْءٍ قَدْرًا ﴿ ﴾ ، أي وقتا لا يتعداه ، فهو يسوقه إلى وقته الذي قدره له ، فلا يستعجل المتوكل ويقول: قد توكلت ودعوت فلم أر شيئا ولم تحصل لي الكفاية ، فالله بالغ أمره في وقته الذي قدر له .



## سُورَةُ البَّحِيْنِ الْمَارِي

هذه السورة متآخية مع التي قبلها بالافتتاح بخطاب النبي على ، وتلك مشتملة على طلاق النساء، وهذه على تحريم الإيلاء، وبينهما من المناسبة مالا يخفى.

ولما كانت تلك في خصام نساء الأمة ذكر في هذه خصومة نساء النبي على ، إعظاماً لمنصبهن أن يذكرن مع سائر النسوة، فأفردهن بسورة خاصة ، ولهذا ختمت بذكر امرأتين في الجنة (آسية) امرأة فرعون ، ومريم ابنة عمران.

أسرار ترتيب سور القرآن



﴿ وَإِذْ أَسَرٌ ٱلنَّبِيُّ إِلَى بَعْضِ أَزُونِ جِهِ عَدِيثًا فَلَمَّا نَبَأَتْ بِهِ وَأَظْهَرَهُ ٱللّهُ عَلَيْهِ عَرَّفَ بَعْضَهُ. وَأَعْضَ عَنْ بَعْضِ فَلْمَا نَبَأَ هَا بِهِ وَأَظْهَرَهُ ٱللّهُ عَلَيْهِ عَرَّفَ بَعْضَهُ. وَأَعْضَ عَنْ بَعْضِ فَلُمَّا نَبَأَ هَا بِهِ وَأَظْهَرَهُ ٱللّهُ عَلَيْهِ وَاللّهُ عَلَيْهِ مَنْ أَنْبَأَكَ هَذَا قَالَ نَبَأَنِي ٱلْعَلِيمُ ٱلْخَبِيرُ اللّ

وإعراض الرسول على عن تعريف زوجه ببعض الحديث الذي أفشته من كرم خلقه على في في معاتبة المفشية وتأديبها إذ يحصل المقصود بأن يعلم بعض ما أفشته .

قال سفيان: ما زال التغافل من فعل الكرام ، وقال الحسن : ما استقصى كريم قط، وما زاد على المقصود يقلب العتاب من عتاب إلى تقريع.

التحرير والتنوير



﴿ وَضَرَبَ ٱللَّهُ مَثَلًا لِللَّذِينَ ءَامَنُواْ ٱمْرَأَتَ فِرْعَوْنَ إِذْ قَالَتْ رَبِّ ٱبْنِ لِي عِندَكَ بَيْتًا فِي ٱلْجَنَّةِ وَخِيِّنِي مِن فِرْعَوْنَ وَعَمَلِهِ وَخِيِّنِي مِن ٱلْقَوْمِ ٱلظَّلِمِينَ ﴿ ﴾ وَخَيْنِي مِن فِرْعَوْنَ وَعَمَلِهِ وَخِيِّنِي مِن ٱلْقَوْمِ ٱلظَّلِمِينَ ﴿ ﴾ فطلبت كون البيت عنده قبل طلبها أن يكون في الجنة، فإن الجار قبل الدار.



## شُولَةُ المِثَالِيَ

عن أبي هريرة عن النبي على قال : « سورة من القرآن ثلاثون آية ؛ تَشْفَعُ لصاحبها حتى يُغْفَرَ له: ﴿ تَبْرَكَ ٱلَّذِي بِيدِهِ ٱلْمُلُّكُ ﴾ » .

صحيح أبي داوود-الألباني



﴿ اللَّذِى خَلَقَ الْمَوْتَ وَالْحَيْوَةَ لِيَبْلُوكُمُ أَيَّكُمُ أَيَّكُمُ أَحْسَنُ عَمَلاً وَهُو الْعَزِيزُ الْعَفُورُ ﴿ اللَّهِ عَنِ اللَّهِ عَنِ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى الللهُ عَلَى الللهُ عَلَى الللهُ عَلَى الللهُ عَلَى اللهُ عَلَى الللهُ عَلَى الللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى الللهُ عَلَى اللهُ عَلَى ع



﴿ وَلَقَدْ زَيَّنَا ٱلسَّمَاءَ ٱلدُّنِيَا بِمَصَنِيحَ وَجَعَلْنَهَا رُجُومًا لِلشَّيَطِينِ وَأَعْتَدُنَا لَهُمْ عَذَابَ ٱلسَّعِيرِ ۞ ﴾ قال قتادة: إنها خلقت هذه النجوم لثلاث خصال: خلقها زينة للسهاء، ورجوماً للشياطين، وعلامات يُهتدى بها، فمن تأول فيها غير ذلك فقد قال برأيه، وأخطأ حظه، وأضاع نصيبه، وتكلف ما لا علم له به.

تفسير ابن كثير



### ﴿ إِذَآ أُلْقُواْ فِيهَا سِمِعُواْ لَمَا شَهِيقًا وَهِيَ تَفُورُ ٧ ﴾

وشرابه فهي أحمل شيء للأذي ، وأعوده بالنفع عليه.

وسماعهم شهيقها من مقدمات عذابهم، فهي في شغف إليهم، بل وتناديهم، كما قال عز وجل ﴿ تَدَّعُواْ مَنْ أَذَبَرَ وَتَوَلَّى ١٧٠ ﴾ (المعارج: ١٧)، وهذا من عذاب الأسماع التي صمّت عن الحق واستمعت للباطل، كما قال عز وجل: ﴿ وَلَهُمَّ ءَاذَانٌ لَّا يَسْمَعُونَ بِهَا ﴾ (الأعراف:١٧٩) تنوير العقول والأذهان في تفسير مفصل القرآن

#### 

﴿ هُوَ ٱلَّذِي جَعَلَ لَكُمُ ٱلْأَرْضَ ذَلُولًا فَٱمْشُواْ فِي مَنَاكِبِهَا وَكُلُواْ مِن رِّزْقِهِ ۗ وَإِلَيْهِ ٱلنَّشُورُ ١٠٠٠ ﴾ أخبر سبحانه أنه جعل الأرض ذلولاً منقادة للوطء عليها ، وحفرها وشقها والبناء عليها، ومن بركتها أن الحيوانات وأرزاقها وأقواتها تخرج منها، ومن بركتها أنـك تـودع فيهـا الحـب فتخرجه لك أضعاف أضعاف ما كان، ومن بركتها أنها تحمل الأذي على ظهرها وتخرج لك من بطنها أحسن الأشياء وأنفعها، فتواري منه كل قبيح وتخرج له كل مليح. ومن بركتها أنها تستر قبائح العبد، وفضلات بدنه، وتواريها وتضمه وتؤويه وتخرج له طعامه

بدائع التفسير



سورة ﴿ نَ ﴾ هي سورة ( الخُلُق ) الذي هو جماع الدين الذي بعث الله به محمداً عليه قال الله تعالى فيها : ﴿ وَإِنَّكَ لَعَلَىٰ خُلُقٍ عَظِيمٍ ﴿ اللهِ ﴾.

#### مجموع الفتاوي

أسرار ترتيب سور القرآن



### ﴿ نَ ۚ وَٱلْقَلَمِ وَمَا يَسْظُرُونَ ۗ ﴾

ويؤخذ من الإقسام بالقلم وبالمكتوب فضل العلم وأهله. وقد قال بعض السلف: ( من أراد الدنيا فعليه بالعلم ، ومن أراد الآخرة فعليه بالعلم، ومن أرادهما معاً فعليه بالعلم).

تنوير العقول والأذهان في تفسير مفصل القرآن



### ﴿ فَلا تُطِعِ ٱلْمُكَذِّبِينَ ﴿ ﴾ ﴾

فيه فوائد، منها: أن الأخلاق مكتسبة بالمعاشرة ؛ ففيه تحذير عن اكتساب شيء من أخلاقهم بالمخالطة لهم ؛ فليأخذ حذره فإنه محتاج إلى مخالطتهم لأجل دعوتهم إلى الله تعالى .

مجموع الفتاوي



### ﴿ سَنَسِمُهُ عَلَى ٱلْخُرُطُومِ اللهُ ﴾

فيه إطلاق يتضمن الوسم في الآخرة وفي الدنيا أيضاً. فإن الله جعل للصالحين سيها، وجعل للفاجرين سيها. قال تعالى: ﴿ سِيمَاهُم فِي وُجُوهِ هِم مِّنَ أَثَرَ السُّجُودِ ﴾ فأخبر سبحانه أنه لا بد أن يسم صاحب هذه الأخلاق الخبيثة على خرطومه وهو أنفه الذي هو عضوه البارز الذي يسبق البصر إليه عند مشاهدته ؛ لتكون السيها ظاهرة من أول ما يرى وهذا ظاهر في الفجرة الظلمة الذين ودعهم الناس اتقاء شرهم وفحشهم فإن لهم سيها من شر يعرفون بها. وكذلك الفسقة وأهل الريب.

مجموع الفتاوي



### ﴿ وَلَا تُطِعْ كُلُّ حَلَّافٍ مَّهِينٍ ١٠٠ ﴾

دليل على أن من أكثر الأيمان هان على الرحمن، واتضعت مرتبته عند الناس.

نكت القرآن



### ﴿ قَالُواْ يَوَيُلُنَآ إِنَّا كُنَّا طَعِينَ ﴿ آ ﴾

فإنه سبحانه إذا أنعم على عبد بباب من الخير وأمره بالإنفاق فيه فبخل عاقبه بباب من الشر-يذهب فيه أضعاف ما بخل به، وعقوبته في الآخرة مدخرة.

مجموع الفتاوي



### ﴿ قَالَ أَوْسَطُهُمْ أَلَوْ أَقُلَ لَكُو لَوْلا تُسَيِّحُونَ ۞ قَالُواْ سُبْحَنَ رَبِّنَا إِنَّا كُنَا ظَلِمِينَ ۞ ﴾

دليل على أن المذنب الظالم لنفسه محتاج -مع ربه - إلى الاعتراف بذنبه، وسوء صنيعه بلسانه، وإن كان نادماً عليه بقلبه، وكذا كان نبينا عليه يقول في دعاء الاستفتاح: « ظلمت نفسي، واعترفت بذنبي».

نكت القرآن





### ﴿ فَذَرْنِي وَمَن يُكَذِّبُ بِهَذَا ٱلْحَدِيثِ سَنَسْتَدْرِجُهُم مِّنْ حَيْثُ لَا يَعْلَمُونَ ﴿ اللَّهُ ﴾

قال سفيان الثوري: نسبغ عليهم النعم وننسيهم الشكر.

وقال الحسن: كم مستدرج بالإحسان إليه، وكم مفتون بالثناء عليه، وكم مغرور بالستر عليه. الحسن الجامع لأحكام القرآن



### ﴿ فَأَصْبِرْ لِكُمْ رَبِّكَ وَلَا تَكُن كَصَاحِبِ ٱلْحُوْتِ إِذْ نَادَىٰ وَهُوَ مَكْظُومٌ ﴿ اللَّهُ ﴾

ختمها بالأمر بالصبر الذي هو جماع الخلق العظيم في قوله: ﴿ فَأَصْبِرُ لِكُثْمِ رَبِّكَ ﴾ وذلك نص في الصبر على ما يناله من أذى الخلق وعلى المصائب السماوية . والصبر على الأول أشد.

مجموع الفتاوي



### سُولَا المُنْقَالِمُ

### ﴿ فَهُوَ فِي عِيشَةٍ رَّاضِيَةٍ ﴿ اللَّهُ ﴾

الوصف بها أحسن من الوصف بالمرضية فإنها اللائقة بهم، فشبه ذلك برضاها بهم كها رضوا بها ،كأنها رضيت بهم ورضوا بها ، وهذا أبلغ من مجرد كونها مرضية فقط، فتأمله.

التبيان في أقسام القرآن

### ﴿ إِنَّهُ كَانَ لَا يُؤْمِنُ بِٱللَّهِ ٱلْعَظِيمِ ﴿ ٣٣ وَلَا يَحُضُّ عَلَىٰ طَعَامِ ٱلْمِسْكِينِ ﴿ ٢٠ ﴾

وذلك لأن مدار السعادة ومادتها أمران: الإخلاص لله، الذي أصله الإيهان بالله، والإحسان إلى الخلق بوجوه الإحسان، الذي من أعظمها، دفع ضرورة المحتاجين بإطعامهم ما يتقوَّتُون به، وهؤلاء لا إخلاص ولا إحسان، فلذلك استحقوا ما استحقوا.

تيسير الكريم الرحمن



### ﴿ فَلاَ أَقْيِمُ بِمَا نُبْصِرُونَ ﴿ مَا لَا نُبْصِرُونَ ﴿ إِنَّهُ, لَقُولُ رَسُولٍ كَرِيمٍ ﴿ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّاللَّاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّ

وهذا أعم قسم وقع في القرآن ، فإنه يعمّ العلويات والسفليات ، والدنيا والآخرة ، وما يرى وما لا يرى، ويدخل في ذلك الملائكة كلهم ، والجن ، والأنس ، والعرش، والكرسي، وكل مخلوق، وكل ذلك من آيات قدرته وربوبيته؛ وهو سبحانه يصرف الأقسام كما يصرف الآيات ففي ضمن هذا القسم أن كل ما يرى وما يرى آية ودليل على صدق رسوله وأن ما جاء به هو من عند الله وهو كلامه لا كلام شاعر ولا مجنون ولا كاهن .

بدائع التفسير



### ﴿ يَوْمَ تَكُونُ ٱلسَّمَاءُ كَأَلُهُلِ ۞ وَتَكُونُ ٱلْجِبَالُ كَٱلْعِهْنِ ۞ ﴾

وإذا كانت السهاء والجبال مع عظمة خلقهما يعتريهما ما يعتريهما من التبدل والتغير، فكيف بالإنسان المخلوق الضعيف، ولهذا قال تعالى ﴿ ءَأَنتُمُ أَشَدُ خَلَقًا أَمِ ٱلسَّمَآءُ بَنَهَا ﴿ ﴾ النازعات٢٧ تنوير العقول والأذهان في تفسير مفصل القرآن



### ﴿ ﴿ إِنَّ ٱلْإِنسَانَ خُلِقَ هَـ لُوعًا ١٠٠ ﴾

وإذا أردت معرفة الهلوع فهو الذي إذا أصابه الجوع مثلاً أظهر الاستجاعة وأسرع بها، وإذا أصابه الألم أسرع الشكاية وأظهرها ، وإذا أصابه القهر أظهر الاستكانة ، وباء بها سريعاً، وهذا كله من صغر النفس ودناءتها، والله المستعان.

عدة الصابرين-باختصار



### ﴿ إِذَا مَسَّهُ ٱلشَّرُّ جَزُوعًا ١٠٠ وَإِذَا مَسَّهُ ٱلْخَيْرُ مَنُوعًا ١١٠ ﴾

قال ابن كيسان: (خلق الله الإنسان يحبّ ما يسرّه ويهرب مما يكره، ثم تعبده بإنفاق ما يحب والصبر على ما يكره).

توفيق الرحمن في دروس القرآن



### ﴿ وَٱلَّذِينَ هُمْ عَلَىٰ صَلَاتِهِمْ يُحَافِظُونَ اللَّهِ ﴾

قال ابن كثير: فافتتح الكلام بذكر الصلاة واختتمه بذكرها، فدل على الاعتناء بها والتنويه بشرفها، و لهذا قال : ﴿ أُولَٰكِكَ فِ جَنَّتٍ مُّكُرِّمُونَ اللهِ ﴾

توفيق الرحمن في دروس القرآن



### المُؤكِّةُ بَوْكَا

هذه السورة تمثل منهج الدعوة إلى الله عز وجل كها هي طريقة نوح عليه السلام في دعوته لقومه من حيث تنويع الأساليب، والجمع بين الترغيب والترهيب والوعد والوعيد، والصبر وتحمل الأذى في سبيل الدعوة، والتوجه إلى الله عز وجل وشكوى الحال إليه سبحانه.

تنوير العقول والأذهان في تفسير مفصل القرآن



### ﴿ فَقُلْتُ ٱسْتَغْفِرُواْ رَبَّكُمْ إِنَّهُ كَاتَ غَفَّارًا ﴿ يُرْسِلِ ٱلسَّمَاءَ عَلَيْكُمْ مِدْرَارًا اللهَ

و لهذا تستحب قراءة هذه السورة في صلاة الاستسقاء لأجل هذه الآية. و هكذا روي عن أمير المؤمنين عمر بن الخطاب: أنه صعد المنبر ليستسقي، فلم يزد على الاستغفار، وقرأ الآيات في الاستغفار. ومنها هذه الآية: ﴿ فَقُلْتُ اُسْتَغْفِرُواْ رَبَّكُمْ إِنَّهُ, كَانَ غَفَارًا ﴿ اللَّهُمَاءَ عَلَيْكُمُ إِنَّهُ, كَانَ غَفَارًا ﴿ اللَّهُ مَا اللَّهُ السَّمَاءَ عَلَيْكُمُ إِنَّهُ مَا اللَّهِ عَلَيْكُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّالَّةُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللللَّا الللَّلْمُ اللَّهُ الل

تفسير ابن كثير



#### ﴿ مَّا لَكُورُ لَا نُرْجُونَ لِلَّهِ وَقَارًا ﴿ آ ﴾

من أعظم الظلم والجهل أن تطلب التعظيم والتوقير من الناس وقلبك خال من تعظيم الله وتوقيره ، فإنك توقر المخلوق وتجله أن يراك في حال لا توقر الله أن يراك عليها ، قال تعالى : ﴿ مَّا لَكُورُ لاَ نُرْجُونَ لِلَّهِ وَقَارًا ﴿ اللهِ أَي لا تعاملونه معاملة من توقرونه.

الفوائد





## شُونَا لَكُنِينَ

﴿ وَأَنَّا لَا نَدْرِى ٓ أَشَرُّ أُرِيدَ بِمَن فِي ٱلْأَرْضِ أَمْ أَرَادَ بِهِمْ رَبُّهُمْ رَشَدًا ﴿ ﴾

وفي هذا بيان لأدبهم، إذ أضافوا الخير إلى الله تعالى، والشر حذفوا فاعله تأدباً مع الله.

تيسير الكريم الرحمن



﴿ وَأَلَّوِ ٱسْتَقَامُواْ عَلَى ٱلطَّرِيقَةِ لَأَسْقَيْنَهُم مَّآءُ عَدَقًا اللَّهِ لِنَفْيِنَهُمْ فِيةً وَمَن يُعْرِضْ عَن ذِكْرِ رَبِّهِ عَ يَسَلُكُهُ عَذَابًا صَعَدًا الله ﴾

قال عمر في هذه الآية: (أينها كان الماء كان المال، وأينها كان المال كانت الفتنة. فمعنى (لأسقيناهم): لوسّعنا عليهم في الدنيا)؛ وضرب الماء الغدق الكثير لذلك مثلا؛ لأن الخير والرزق كله بالمطريكون، فأقيم مقامه.

الجامع لأحكام القرآن



### سُونُ لا المُنتَمِّلِكُ

### ﴿ أَوْ زِدْ عَلَيْهِ وَرَبِّلِ ٱلْقُرْءَانَ تَرْتِيلًا ١٠٠٠ ﴾

والأمر بترتيل القرآن لأجل ضبط ألفاظه وتحسين الصوت به، ولأجل تدبر معانيه وهو الأهم ولأمر بترتيل القرآن لأجل غيراً الله وغيراً الله وغيراً الله وغيراً الله والمذا قال بعد ذلك : ﴿ إِنَّ نَاشِئَةَ ٱلَّيْلِ هِي أَشَدُّ وَطُكَا وَأَقُومُ قِيلًا اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ ا

تنوير العقول والأذهان في تفسير مفصل القرآن



﴿ ﴿ إِنَّ رَبِّكَ يَعَامُ أَنَكَ تَقُومُ أَدُنَى مِن ثُلُثِي النَّلِ وَضِفَهُ, وَثُلُثُهُ, وَطَآبِفَةٌ مِّنَ النَّذِينَ مَعَكُ وَاللَّهُ يُقَدِّرُ النِّلَ وَالنَّهَ الْأَرْضِ أَن لَن تَحْصُوهُ فَنَابَ عَلَيْكُمْ فَاقَرَءُواْ مَا تَيْسَرَ مِنَ الْقُرْءَانِ عَلِمَ أَن سَيكُونُ مِنكُم مِّخَفٌ وَءَاخُرُونَ يَضْرِبُونَ فِي الْأَرْضِ يَبْتَغُونَ مِن فَضَلِ اللَّهِ وَءَاخُرُونَ يُقَلِلُونَ فِي سَبِيلِ اللَّهِ فَاقْرَءُواْ مَا تَيْسَرَ مِنْ أَلْقَرَءُواْ مَا تَيْسَرَ مِن أَلْقَرَءُواْ مَا تَيْسَرَ مِنْ أَوْاللَّهُ وَاللَّهُ وَالْمَالِّذَة وَءَاتُواْ الزَّكُوةَ وَاقْرَضُوا لِللَّهُ فَرَضُوا لِللَّهُ مَا نَعَيْمُوا لِأَنفُسِكُم مِّنْ خَيْرِ يَجِدُوهُ عِندَ اللّهِ هُوَ خَيْرًا وَأَعْظَمَ أَجُرًا وَالسَّفَ فِرُوا اللَّهُ إِنَّاللَهُ عَفُورٌ رَحِيمُ اللَّهُ وَقَلْ كَان بعض الصحابة يتأول من هذه الآية فضيلة التجارة والسفر لأجلها ، حيث سوى الله من المجاهدين والمكتسبين المال الحلال.

تفسير التحرير والتنوير

وفي تقديم طلب الرزق على القتال في سبيل الله إشارة إلى أهمية طلب الرزق والاستغناء عن الخلق. تنوير العقول والأذهان في تفسير مفصل القرآن

وفي الأمر بالاستغفار بعد الحث على أفعال الطاعة والخير، فائدة كبيرة، وذلك أن العبد ما يخلو من التقصير فيها أمر به، إما أن لا يفعله أصلا أو يفعله على وجه ناقص، فأمر بترقيع ذلك بالاستغفار، فإن العبد يذنب آناء الليل والنهار، فمتى لم يتغمده الله برحمته ومغفرته، فإنه هالك.

تيسير الكريم الرحمن



### ﴿ وَلَا تَمْنُن تَسْتَكُثِرُ اللَّهِ اللهِ اللَّهِ اللهِ اللَّهِ اللهِ اللَّهِ اللهِ اللَّهِ اللهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّالَّا اللَّهُولِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّ

بل أحسن إلى الناس مهم أمكنك، وانس عندهم إحسانك، ولا تطلب أجره إلا من الله تعالى واجعل من أحسنت إليه وغيره على حد سواء.

تيسير الكريم الرحمن



### ﴿ قَالُواْ لَرْ نَكُ مِنَ ٱلْمُصَلِّينَ ﴿ أَن وَلَمْ نَكُ نُطِّعِمُ ٱلْمِسْكِينَ ﴿ إِنَّ اللَّهِ اللَّهِ اللَّ

دليل على توكيد حرمة المسكين، حيث قرن تضييعه بترك الصلاة، وخوض الخائضين، وتكذيب بيوم الدين.

نكت القرآن



### ﴿ فَمَا لَهُمْ عَنِ ٱلتَّذَكِرَةِ مُعْرِضِينَ ﴿ كَأَنَّهُمْ حُمُرٌ مُّسْتَنفِرَةٌ ﴿ ١٠ ﴾

شبههم في إعراضهم ونفورهم عن القرآن بحمر رأت الأسد والرماة ، ففرت منه ، وهذا من بديع التمثيل فإن القوم من جهلهم بها بعث الله سبحانه رسوله كالحمر فهي لا تعقل شيئاً فإذا سمعت صوت الأسد أو الرامي نفرت منه أشد النفور ، وهذا غاية الذم لهؤلاء فإنهم نفروا عن الهدى الذي فيه سعادتهم وحياتهم كنفور الحمر عها يهلكها ويعقرها ، وتحت المستنفرة معنى أبلغ من النافرة فإنها لشدة نفورها قد استنفر بعضها بعضا وحضه على النفور وتواطأت عليه . الاستفعال من الطلب قدراً زائداً على الفعل المجرد فكأنها تواصت بالنفور وتواطأت عليه .

بدائع التفسير



## شُولُا القِئماميز

### ﴿ بَكِي قَادِرِينَ عَلَىٰ أَن نَسُوِّى بَنَانَهُ، ﴿ ﴾

عن الحسن رضي الله عنه أنه قرأ هذه الآية : ﴿ بَلَىٰ قَدِرِينَ عَلَىٰ أَن نَّمُوِّى بَنَانَهُ, ﴿ ﴾ فقال : إن الله أعف مطعم ابن آدم ولم يجعله خفاً ولا حافراً فهو يأكل بيديه فيتقي بها، وسائر الدواب إنها يتقى الأرض بفمه .

الدر المنثور



### ﴿ لَا تُحَرِّكُ بِهِ - لِسَانَكَ لِتَعْجَلَ بِهِ = (١١) ﴾

وفي هذه الآية أدب لأخذ العلم، أن لا يبادر المتعلم المعلم قبل أن يفرغ من المسألة التي شرع فيها، فإذا فرغ منها سأله عما أشكل عليه.

تيسير الكريم الرحمن



### ﴿ أَلَيْسَ ذَالِكَ بِقَدِرٍ عَلَىٰٓ أَن يُحْتِى ٱلْمُؤَتَى ﴿ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

عن موسى بن أبي عائشة قال : كان رَجُلٌ يصلي فوق بيته، وكان إذا قرأ : ﴿ أَلَيْسَ ذَاكِ بِقَدِرٍ عَلَىٰ أَن عَن موسى بن أبي عائشة قال : كان رَجُلٌ يصلي فوق بيته، وكان إذا قرأ : ﴿ أَلَيْسَ ذَاكِ بِقَدِرٍ عَلَىٰ أَن عَلَىٰ أَلُوْ لَكَ عَلَىٰ اللهِ عَلَىٰ اللهِ عَلَىٰ اللهِ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهُو



## شُولَةُ الانسَالِ

### ﴿ إِنَّا هَدَيْنَهُ ٱلسَّبِيلَ إِمَّا شَاكِرًا وَإِمَّا كَفُورًا ٣٠ ﴾

وجمع بين الشاكر والكفور، ولم يجمع بين الشكور والكفور مع اجتهاعهما في معنى المبالغة؛ نفيا للمبالغة في الشكر وإثباتا لها في الكفر؛ لأن شكر الله تعالى لا يؤدى، فانتفت عنه المبالغة، ولم تنتف عن الكفر المبالغة، فقل شكره، لكثرة النعم عليه وكثرة كفره وإن قل مع الإحسان إليه. حكاه الماوردي.

الجامع لأحكام القرآن



### ﴿ إِنَّا أَعْتَدْنَا لِلْكَنْفِرِينَ سَلَسِلًا وَأَغْلَلًا وَسَعِيرًا اللَّهُ ﴾

دليل على أن المؤمن وإن دخل النار بعصيانه وجرمه وأحرق في النار بقدر جنايته لم يغل، ولم يجعل في السلاسل، والأغلال والسعير .

نكت القرآن



### ﴿ وَجَزَعِهُم بِمَا صَبْرُواْ جَنَّةً وَحَرِيرًا اللهُ ﴾

فلما كان في الصبر الذي هو حبس النفس عن الهوى خشونة وتضييق ، جازاهم على ذلك نعومة الحرير وسعة الجنة .

بدائع التفسير



### ﴿ وَدَانِيَةً عَلَيْهِمْ ظِلَالُهَا وَذُلِّلَتْ قُطُوفُهَا لَذْلِيلًا اللَّهِ ﴾

عن مجاهد في تفسيره لقوله تعالى: ﴿ وَذُلِلَتْ قُطُوفُهَا نَذْلِيلًا ﴾ قال: إذا قام ارتفعت بقدره، وإن قعد تدلَّت حتى ينالها، فذلك تذليلها.



## شُورَةُ المؤسَّلُاتِ

وعن أم الفضل بنت الحارث قالت: «سمعت رسول الله على يقرأ في المغرب بـ ( والمرسلات عرفاً) » (متفق عليه).

مشكاة المصابيح



### ﴿ أَلَوْ نَجْعَلِ ٱلْأَرْضَ كِفَاتًا ﴿ أَخَيَاءً وَأَمُونَا ۞ ﴾

﴿ أَحْيَاءً ﴾ في الدور، ﴿ وَأَمُوانًا ﴾ في القبور، فكما أن الدور والقصور من نعم الله على عباده ومنته ، فكذلك القبور ، رحمة في حقهم، وستراً لهم ، عن كون أجسادهم بادية للسباع وغيرها.

تيسير الكريم الرحمن



## ١٠٠٠ النَّابِيا

### ﴿ إِنَّ جَهَنَّمَ كَانَتَ مِنْ صَادًا ﴿ اللَّهُ ﴾

لما كان المقام مقام وعيد وتهديد للمختلفين في النبأ قدم ذكر جهنم ، التي هي اسم من أسماء دار العذاب الأخروي ، والمرصاد: مكان الرصد والترقب ، وفي هذا إشارة إلى ما ذكره الرسول على من أمر الصراط الذي وضع على متن جهنم ، فيمر الناس عليه ، فتختطف النار بكلاليبها وخطاطيفها أهلها الذين حكم الله عليهم بدخولها ، وقد أشار السلف في تفسير هذه الآية إلى المرور على النار ؛ كالحسن ، وقتادة ، وسفيان الثورى .

تفسير جزء عم للشيخ:مساعد الطيار



### ﴿ فَذُوقُواْ فَلَن نَّزِيدَكُمُ إِلَّا عَذَابًا أَنَّ ﴾

عن عبد الله بن عمرو، قال: لم تنزل على أهل النار آية أشد من هذه: ﴿ فَذُوقُواْ فَكَن نَزِيدَكُمْ إِلَّا عَن عبد الله بن عمرو، قال: فهم في مزيد من العذاب أبداً.

تفسير الطبري



### ﴿ جَزَآءً مِن زَيِكَ عَطَآءً حِسَابًا ﴿ اللَّهُ ﴾

ينبغي أن يلحظ الفرق بين قوله في مجازاة الطاغين: ﴿ جَزَآءً وِفَاقًا ﴿ ثَنَ وَفِله هنا: ﴿ جَزَآءً وِفَاقًا ﴿ ثَن يَكِو الْجَزاء موافقاً لأعمالهم عدلاً منه عز وجل، وفي مجازاة المجازاة ا



## شُوئة التازعان

### ﴿ وَأَغْطَشَ لَيْلَهَا وَأَخْرَجَ ضُعَنَهَا اللَّهُ ﴾

ولهذا فإن من أعظم أسباب ضياع الأعمار والأعمال والنقص والخلل في أمور الدين والدنيا مخالفة فطرة الله، وسهر الليل أو جعله وقتاً للعمل، وجعل النهار وقتاً للنوم.

تنوير العقول والأذهان في تفسير مفصل القرآن



### ﴿ فَقُلْ هَلِ لَّكَ إِلَىٰٓ أَن تَرَكِّى ١٠ وَأَهْدِيكَ إِلَىٰ رَبِّكَ فَنَخْشَىٰ ١٠ ﴾

ففي هذا من لطف الخطاب ولينه وجوه ، منها :

إخراج الكلام مخرج العرض ولم يخرج مخرج الأمر والإلزام، وهو ألطف ونظيره قول إبراهيم لضيفه المكرمين ﴿ أَلَا تَأْكُلُونَ ﴾ ولم يقل كلوا، ومنها قوله: ﴿ إِلَىٰٓ أَن تَزَكَّ ﴾ والتزكي النهاء والطهارة والبركة والزيادة، فعرض عليه أمراً يقبله كل عاقل، ولا يرده إلا كل أحمق جاهل. ومنها قوله: ﴿ تَزَكَّ ﴾ ولم يقل أزكيك فأضاف التزكية إلى نفسه وعلى هذا يخاطب الملوك.



## سُولُا عَبسَنَ

### ﴿ عَبُسَ وَتُولِّقَ اللَّهُ أَن جَآءَهُ ٱلْأَعْمَىٰ اللَّهُ ﴾

جاء الخطاب على صيغة الغيبة تلطفاً في عتاب النبي على وجاء ذكر عبد الله بن أم مكتوم بوصفه إشعاراً بعذره في عدم معرفته بانشغال الرسول على، وترقيقاً لقلب النبي على لأجل علته ، وهي العمى ، حيث يحتاج من الرعاية ما لا يحتاجها غيره، والله أعلم .

تفسير جزء عم-للشيخ:مساعد الطيار



### ﴿ يَوْمَ يَفِرُ ٱلْمَرَةُ مِنْ أَخِيهِ (اللهُ ﴾

قال أهل العلم: يفر منهم لئلا يطالبوه بها فرط به في حقهم من أدب وغيره.

تفسير القرآن الكريم-ابن عثيمين



## ٩

عن ابن عمر رضي الله عنها قال: قال رسول الله عنها و « من سره أن ينظر إلى يوم القيامة كأنه رأي العين فليقرأ: ﴿ إِذَا ٱلشَّمْسُ كُوِرَتُ ﴿ ﴾ ، و ﴿ وِإِذَا ٱلسَّمَآءُ ٱنفَطَرَتُ ﴾ ، و ﴿ إِذَا ٱلسَّمَآءُ ٱنفَطَرَتُ ﴾ ، و ﴿ إِذَا ٱلسَّمَآءُ ٱنفَطَرَتُ ﴾ .

السلسلة الصحيحة-للألباني



### ﴿ وَإِذَا ٱلْمَوْءُ, دَهُ سُبِلَتْ ﴿ إِلَّي ذَنْبٍ قُئِلَتْ اللَّهِ اللَّهِ عَلَيْتُ اللَّهِ اللَّهِ

وإذا سأل الله البنت المدفونة وهي على قيد الحياة: ما الجريمة التي فعلتيها حتى يدفنك أهلك، فيقتلونك بهذا الدفن؟ ، وهذا فيه تبكيت لقاتلها ، وتهويل للموقف الذي يسأل فيه المجني عليه ، فها ظنك بها يلاقيه الجاني لهذا الجناية البشعة ؟ .ولا يخفى عليك أيها القارئ ما تقوم به الحضارة المعاصرة من الوأد، وذلك ما يسمى بالإجهاض.

تفسير جزء عم للشيخ مساعد الطيار



### ﴿ فَأَيْنَ تَذْهَبُونَ ١٦٠ ﴾

هذا من أحسن اللازم وأبينه ، أن تبين للسامع الحق ، ثم تقول له : إيش تقول خلاف هذا ؟ وأين تذهب خلاف هذا ؟ فالأمر منحصر في الحق والباطل ، والهدى والضلال ، فإذا عدلتم عن الهدى والحق فأين العدول ، وأين المذهب ؟

بدائع التفسير



## سُونَةُ الانفطالي

### ﴿ وَإِنَّ عَلَيْكُمْ لَحَنفِظِينَ ﴿ كَرَامًا كَنبِينَ ﴿ اللَّ يَعَلَمُونَ مَا تَفْعَلُونَ ﴿ اللَّهُ ﴾

استحيوا من هؤلاء الحافظين الكرام وأكرموهم وأجلّوهم أن يروا منكم ما تستحيون أن يراكم عليه من هو مثلكم ، والملائكة تتأذى مما يتأذى منه بنو آدم ، فإذا كان ابن آدم يتأذى ممن يفجر ويعصي بين يديه ، وإن كان قد يعمل مثل عمله ، فها الظن بأذى الملائكة الكرام الكاتبين ، والله المستعان .

بدائع التفسير



### ﴿ إِنَّ ٱلْأَبْرَارَ لَفِي نَعِيمِ ٣ وَإِنَّ ٱلْفُجَّارَ لَفِي جَعِيمِ ١ ﴾

لا تحسب أن الآية مقصورة على نعيم الآخرة وجحيمها فقط ، بل في دورهم أعني : دار الدنيا ، ودار البرزخ ، ودار القرار . فهؤلاء في نعيم وهؤلاء في جحيم ، وهل النعيم إلا نعيم القلب وهل العذاب إلا عذاب القلب ؟!

بدائع التفسير



## شُونَا لَا لَهُ الْمُطَفِّقِينَ

### ﴿ وَيَلُّ لِلْمُطَفِّفِينَ ١

قال سلمان الفارسي: ( الصلاة مكيال ، من وَقّى وُقّى له ، ومن طفَّف فقد علمتم ما قال في المطففين ).

#### مجموع الفتاوي

وإذا كان هذا الوعيد الشديد والتهديد الأكيد لمن يطففون الكيل والوزن الحسي-، فيأخذون حقهم وافياً، ويبخسون الناس حقهم في ذلك، فإن بخس الناس حقوقهم في الأمور المعنوية قد يكون أشد من ذلك وأعظم كاحتقار الناس وتنقصهم والتكبر عليهم وعدم الإنصاف من النفس، وعدم قول الحق عليها بل ولا قبوله.

### تنوير العقول والأذهان في تفسير مفصل القرآن



### ﴿ وَمِنَ اجُهُ مِن تَسْنِيمٍ ﴿ ١٠ عَيْنَا يَشْرَبُ بِهَا ٱلْمُقَرَّبُونَ ١٨ ﴾

التسنيم أعلى أشربة الجنة ، فأخبر سبحانه أن مزاج شراب الأبرار من التسنيم ، وأن المقربين يشربون منه بلا مزاج ، ولهذا قال : ﴿ عَيْنَا يَشْرَبُ بِهَا ٱلْمُقَرَّبُونَ منه بلا مزاج ، ولهذا قال : ﴿ عَيْنَا يَشْرَبُ بِهَا ٱلْمُقَرَّبُونَ منه بلا مزاج ،

قال ابن عباس وغيره: (يشرب بها المقربون صرفاً ويمزج لأصحاب اليمين مزجاً ، وهذا لأن الجزاء وفاق العمل ، فكما خلصت أعمال المقربين كلها لله خلص شرابهم ، وكما مزج الأبرار الطاعات بالمباحات مزج لهم شرابهم ، فمن أخلص أخلص شرابه ، ومن مزج مُزج شرابه ) . بدائع التفسير



## شُوكُةُ الانشِعَاقِ الانشِعَالِ

﴿ إِذَا ٱلسَّمَآءُ ٱنشَقَتْ ١ وَخُقَتْ الرَّبِهَا وَخُقَتْ ١ وَخُقَتْ الْأَرْضُ مُدَّتُ ١ وَٱلْقَتْ مَا فِيهَا وَتَعَلَّتُ ١ وَأَذِنَتُ الْأَرْضُ مُدَّتُ ١ وَأَلْقَتْ مَا فِيهَا وَتَعَلَّتُ ١ وَأَذِنَتُ الْأَرْضُ مُدَّتُ ١ وَأُلْقَتْ مَا فِيهَا وَتَعَلَّتُ ١ وَأُذِنَتُ الْأَرْضُ مُدَّتُ اللهُ وَالْفَتْ مَا فِيهَا وَتَعَلَّتُ ١ وَأُذِنَتُ اللهِ اللهُ ال

تأمل أيها الآدمي البشر الضعيف كيف كانت هذه المخلوقات العظيمة تسمع وتطيع لله عز وجل، هذه الطاعة العظيمة في ابتداء الخلق وفي انتهاء الخلق. في ابتداء الخلق قال: ﴿ اَئَتِياَ طَوَعًا أَوْ كُرَهًا قَالَتَا أَنْيُنَا طَآبِعِينَ ﴾ و في انتهاء الخلق : ﴿ إِذَا ٱلسَّمَاءُ ٱنشَقَتْ ﴿ وَفُقَتْ لِرَبِّهَا وَحُقَّتُ ﴾ حُق لها أن تأذن تسمع وتطيع.

تفسير القرآن الكريم-ابن عثيمين



﴿ فَأَمَّا مَنْ أُوتِي كِنْبَهُ, بِيمِينِهِ عَلَى فَسَوْفَ يُحَاسَبُ حِسَابًا يَسِيرًا ۞ ﴾

قال أبو حازم : ( أما المحسن فكالغائب يقدم على أهله وأما المسيء فكالآبق يقدم على مولاه). تفسير القرطبي



## الموركة البروع

عن جابر بن سمرة: « أن النبي على كان يقرأ في الظهر والعصر بالسماء ذات البروج والسماء

والطارق ونحوهما ». تحقيق الألباني: حسن صحيح الترمذي

صحيح وضعيف سنن النسائي-للألباني



﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ فَنَنُوا ٱلْمُؤْمِنِينَ وَٱلْمُؤْمِنَاتِ ثُمَّ لَوَ بِتُوبُواْ فَلَهُمْ عَذَابُ جَهَنَّمَ وَلَهُمْ عَذَابُ ٱلْحَرِيقِ ١٠٠٠ ﴾ قال الحسن : انظروا إلى هذا الكرم والجود ، يقتلون أولياءه ، ويفتنونهم ، وهو يدعوهم إلى التوبة والمغفرة. فلا ييأس العبد من مغفرته وعفوه ، ولو كان من ما كان ، فلا عداوة أعظم من هذه العداوة ، ولا أكفر ممن حرق بالنار من آمن بالله وحده ، ومع هذا فلو تابوا لم يعـذبهم وألحقهم بأوليائه.

بدائع التفسير



### ﴿ يَوْمَ تُبلَى ٱلسَّرَآيِرُ اللَّهُ ﴾

أي تختبر السرائر، وهي القلوب، فإن الحساب يوم القيامة على ما في القلوب، والحساب في الدنيا على ما في الجوارح، ولهذا عامل النبي المنافقين معاملة المسلمين حيث كان يُستأذن في قتلهم فيقول: «لا يتحدث الناس أن محمداً يقتل أصحابه» ، لهذا يجب علينا العناية بعمل القلب أكثر من العناية بعمل الجوارح علامة ظاهرة، لكن عمل القلب هو القلب أكثر من العناية بعمل الجوارح، عمل الجوارج يخاطب الصحابة يقول: «يحقر أحدكم الذي عليه المدار، ولهذا أخبر النبي على عن الخوارج يخاطب الصحابة يقول: «يحقر أحدكم صلاته مع صلاتهم، وصيامه مع صيامهم - يعني أنهم يجتهدون في الأعال الظاهرة لكن قلوبهم خالية والعياذ بالله - لا يتجاوز الإسلام حناجرهم، يمرقون من الإسلام كما يمرق السهم من الرمية»، و قال الحسن البصري رحمه الله: (والله ما سبقهم أبو بكر بصلاة ولا صوم، وإنها سبقهم بها وقر في قلبه من الإيهان).

تفسير القرآن الكريم-لابن عثيمين



## سُورُونُ الاعلى

عن النعمان بن بشير رضي الله عنه : « كان رسول الله عنه يقرأ في العيدين وفي الجمعة بـ ﴿ سَيِّح الله عَنْ اَلْغَاشِيَةِ الله عَنْ الْغَاشِيَةِ الله عَلَى الله عَل

قال: وإذا اجتمع العيد والجمعة في يوم واحد يقرأ بها أيضا في الصلاتين (حديث صحيح)

صحيح مسلم



### ﴿ فَذَكِّر إِن نَّفَعَتِ ٱلذِّكْرَىٰ ١٠٠٠ ﴾

نفع الذكرى إذا كان يحصل بها الخير كله أو بعضه أو يزول بها الشركله أو بعضه . فأما إذا كان ضرر التذكير أعظم من نفعه فإنه منهي عنه في هذه الحالة، كها نهى الله عن سب آلهة المشركين إذا كان وسيلة لسب الله . وكها ينهى عن الأمر بالمعروف إذا كان يترتب عليه شر أكبر أو فوات خير أكثر من الخير الذي يؤمر به، وكذلك النهي عن المنكر إذا ترتب عليه ما هو أعظم منه من شر أو ضرر . فالتذكير في هذه الحال غير مأمور به بل منهي عنه، وكل هذا من تفصيل قوله تعالى : ﴿ اَدَعُ إِلَى سَبِيلِ رَبِّكَ بِالْحِكْمَةِ ﴾ النحل: ١٢٥ .

القواعد الحسان



## سُونَةُ الْجَاشِئِينَ

### ﴿ أَفَلَا يَنظُرُونَ إِلَى ٱلْإِبِلِ كَيْفَ خُلِقَتُ اللَّهُ ﴾

أفلا ينظرون إلى الإبل التي هي نصب أعينهم يستعملونها كل حين إلى أنها كيف خلقت خلقاً بديعاً معدولاً به عن سنن خِلقة سائر أنواع الحيوانات، في عظم جثتها، وشدة قوتها، وعجيب هيأتها اللائقة بتأتي ما يصدر عنها من الأفاعيل الشاقة ،كالنوء بأوقارها الثقيلة ، وجر الأثقال الفادحة إلى الأقطار النازحة ، وفي صبرها على الجوع والعطش حتى إن أظهاءها لتبلغ العشر فصاعداً واكتفائها باليسير ورعيها لكل ما يتيسر من شوك وشجر وغير ذلك مما لا يكاد يرعاه سائر البهائم ، وفي انقيادها مع ذلك للإنسان في الحركة والسكون والبروك والنه وض حيث يستعملها في ذلك كيفها يشاء ويقتادها بقطارها كل صغير وكبير .

تفسير أبي السعود



# شُورُةُ الْفِجُزِ

### 

سمي العقل حجراً لأنه يمنع الإنسان من تعاطي مالا يليق به من الأفعال والأقوال.

تفسير ابن كثير

### 

### ﴿ فَأَمَّا ٱلَّإِنسَنُ إِذَا مَا ٱبْنَكُهُ رَبُّهُۥ فَأَكُرَمَهُۥ وَنَعَّمَهُۥ فَيَقُولُ رَبِّتٍ ٱكْرَمَنِ ١٠٠٠ ﴾

وهذه صفة الكافر الذي لا يؤمن بالبعث: وإنها الكرامة عنده والهوان بكثرة الحظ في الدنيا وقلته.

فأما المؤمن فالكرامة عنده أن يكرمه الله بطاعته وتوفيقه، المؤدي إلى حظ الآخرة، وإن وسع عليه في الدنيا حمده وشكره.

الجامع لأحكام القرآن



## شُولَةُ الْبُلْكِ

### ﴿ لَقَدْ خَلَقْنَا ٱلْإِنسَنَ فِي كَبَدٍ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ ا

قال الحسن : يكابد مصائب الدنيا وشدائد الآخرة . وقال أيضاً : يكابد الشكر على السرّاء ، ويكابد الصبر على الضرّاء ، لا يخلو عن أحدهما.

فتح القدير



## ﴿ يَقُولُ أَهْلَكُتُ مَالًا لُّبُدًا ١٠٠ ﴾

أنكر سبحانه على الإنسان قوله ﴿ أَهَلَكُتُ مَالًا لَبُدًا ﴾ وهو الكثير الذي يلبد بعضه فوق بعض فافتخر هذا الإنسان بإهلاكه وإنفاقه في غير وجهه ،إذ لو أنفقه في وجوهه التي أمر بإنفاقه فيها ووضعه مواضعه لم يكن ذلك إهلاكاً له بل تقرباً به إلى الله وتوصلاً به إلى رضاه وثوابه، وذلك ليس بإهلاكه له فأنكر سبحانه افتخاره، وتبجحه بإنفاق المال في شهواته وأغراضه التي إنفاقه فيها إهلاك له.

التبيان في أقسام القرآن



## الموكلة الشميس

### ﴿ قَدْ أَفْلَحَ مَن زَّكُنْهَا أَنْ وَقَدْ خَابَ مَن دَسَّنْهَا أَنْ ﴾

والفاجر أبدا خفي المكان زمن المروءة ، غامض الشخص، ناكس الرأس ، فكأن المتصف بارتكاب الفواحش دس نفسه وقمعها ومصطنع المعروف شهر نفسه ورفعها .

التبيان في أقسام القرآن

## ٩

عن ابن عباس قال: إني لأقول هذه السورة نزلت في السماحة والبخل.

الدر المنثور



## ﴿ وَسَيُجَنَّبُهُا ٱلْأَنْفَى ١٠ ٱلَّذِي يُؤْتِي مَالَهُ، يَتَزَكَّى ١٠ ﴾

بأن يكون قصده به تزكية نفسه، وتطهيرها من الذنوب والعيوب، قاصدًا به وجه الله تعالى، فدل هذا على أنه إذا تضمن الإنفاق المستحب ترك واجب، كدين ونفقة ونحوهما، فإنه غير مشروع، بل تكون عطيته مردودة عند كثير من العلهاء، لأنه لا يتزكى بفعل مستحب يفوت عليه الواجب.

تيسير الكريم الرحمن



## ١٠٠٠ النَّاجَانَ

### ﴿ فَأَمَّا ٱلْيَلِيمَ فَلَا نَقْهُرُ اللَّهِ وَأَمَّا ٱلسَّآبِلَ فَلَا نَنْهُرُ اللَّهِ ﴾

إذ ليس المقصود به جواز قهر غير اليتيم ، ونهر غير السائل ، وإنها هو من باب التوجيه ، فإن اليتيم ضعيف وكذلك السائل وهما مظنة القهر ، فقدمها للاهتهام بشأنها والتوجيه إلى عدم استضعافها . التعبير القرآني

أول ما يدخل في السائل، السائل عن الشريعة ، عن العلم ، لا تنهره ، لأنه إذا سألك يريد أن تبين له الشريعة وجب عليك أن تبينها له لقول الله تبارك و تعالى : ﴿ وَإِذْ أَخَذَ ٱللَّهُ مِيثَنَقَ ٱلَّذِينَ أُوتُوا ٱلْكِكَتُبُ لَتُبِيّنُكُهُ لِلنَّاسِ وَلَا تَكْتُمُونَهُ ﴾ .

تفسير القرآن الكريم - ابن عثيمين



## سُولُولُا الشِيْرُكَ

### ﴿ فَإِنَّ مَعَ ٱلْعُسُرِ يُسُرًا ۞ إِنَّ مَعَ ٱلْعُسْرِ يُسْرًا ۞ ﴾

بشارة عظيمة، أنه كلما وجد عسر وصعوبة، فإن اليسر\_يقارنه ويصاحبه، حتى لـو دخـل العسر جحر ضب لدخل عليه اليسر وتعريف ﴿ ٱلْعُسْرِ ﴾ في الآيتين يدل عـلى أنـه واحـد، وتنكير ﴿ اليُسْرِ ﴾ يدل على تكراره ، فلن يغلب عسر يسرين .

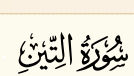
وفي تعريفه بالألف واللام، الدالة على الاستغراق والعموم يدل على أن كل عسر - وإن بلغ من الصعوبة ما بلغ - فإنه في آخره التيسير ملازم له.

تيسير الكريم الرحمن

### ﴿ اللَّهُ فَإِذَا فَرَغْتَ فَأَنصَبُ اللَّهِ وَإِلَىٰ رَبِّكَ فَأَرْغَب ١٨ ﴾

إن استراحتك لتنشيط نفسك وإعادة النشاط يعتبر شغلاً وعملاً، يعني لا يلزم الشغل بالحركات ففراغك من أجل أن تنشط للعمل الآخر يعتبر عملاً، المهم أن تجعل حياتك كلها جدًّا وعملاً.

تفسير القرآن الكريم - لابن عثيمين



عن البراء بن عازب رضي الله عنه قال: « سمعت النبي على يقرأ في العشاء ( والتين والزيتون) في سمعت أحداً أحسن صوتاً أو قراءة منه ».

صحيح البخاري



### ﴿ وَٱلنِّينِ وَٱلزَّيْتُونِ ۞ وَطُورِ سِينِينَ ۞ ﴾

بدأ بالتين فالزيتون، والزيتون أشرف وأفضل من التين فقد شهد الله له أنه شجرة مباركة قال تعالى : ﴿ يُوقَدُ مِن شَجَرَةٍ مُّبُكرَكَةٍ زَيْتُونَةٍ ﴾.

ثم أقسم بطور سينين وهو أفضل مما ذكر قبله، فإنه الجبل الذي كلم الرب عليه موسى، ثم انظر من ناحية أخرى كيف وضع طور سينين بجوار الزيتون لا بجوار التين، وقد ورد ذكر الزيتون بجوار الطور في موطن آخر من التنزيل العزيز: ﴿ وَشَجَرَةً تَغُرُجُ مِن طُورِ سَيْنَآءَ تَنْبُتُ بِاللَّهُ هَٰنِ وَصِبْغِ لِلْآكِكِينَ الله عَلَيْ وَمَعْتُه ومكان البيت الذي هو ثم أقسم بالبلد الأمين وهو مكة المكرمة، مكان مولد رسول الله على ومبعثه ومكان البيت الذي هو هدى للعالمين، فتدرج من الفاضل إلى الأفضل ومن التشريف إلى الأشرف.

### التعبير القرآني\_باختصار

وتأمل حكمة القرآن لما قال: ﴿ إِنَّ ٱلْإِنسَنَ لَغِي خُسَرٍ ۚ ﴾ فإنه ضيق الاستثناء وخصصه فقال: ﴿ إِلَّا ٱلَذِينَ ءَامَنُوا وَعَمِلُوا ٱلصَّلِحَاتِ وَتَوَاصَوا بِٱلْحَقِّ وَتَوَاصَوا بِٱلصَّرِ ۚ ﴾ ولما قال فقال: ﴿ إِلَّا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا وَعَمِلُوا ٱلصَّلِحَتِ فَقَالَ: ﴿ إِلَّا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا وَعَمِلُوا ٱلصَّلِحَتِ فَلَا تَمُوا وَعَمِلُهُ أَسَفُلَ سَفِلِينَ ۗ ﴾ وسع الاستثناء وعممه فقال: ﴿ إِلَّا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا وَعَمِلُوا ٱلصَّلِحَتِ فَلَا تَمُواصِي هو أمر الغير بالإيهان والعمل فَلَهُمُ أَجُرُ عَيْرُ مَنُونِ ۚ ﴾ فإن التواصي هو أمر الغير بالإيهان والعمل الصالح، وهو قدر زائد على مجرد فعله، فمن لم يكن كذلك فقد خسر هذا الربح فصار في خسر ، ولا يلزم أن يكون في أسفل سافلين.

التبيان في أقسام القرآن



## سُونُولُةُ الْحِكِلِقُ

### ﴿ كُلَّا إِنَّ ٱلْإِنسَانَ لَيَطْغَنَ اللَّهُ ﴾

لما أخبر الله تعالى بطغيان الإنسان عجل بذكر الدواء، ولا دواء للطغيان إلا أن يتذكر الإنسان أنه مفتقر لله تعالى وأنه لا يزال مفتقراً له في حياته ومماته وغناه وفقره، ومن رحمته تعالى أن ذكر الإنسان الذي أحسن له في التربية بالرجوع الأعظم الثابت الذي لا يحيد عنه فقال: ﴿ إِنَّ إِلَى رَبِكَ ٱلرُّجُعَى ﴿ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ ال



### ﴿ كُلُّ لَا نُطِعْهُ وَاُسْجُدُ وَاُقْتَرِب اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللهِ

و أول سورة أنزلت على النبي على النبي الله سورة ﴿ اَقُرَأُ بِاَسْمِ رَبِّكَ ﴾ افتتحت بالقراءة ، و خُتمت بالسجود ، فوضعت الركعة على ذلك ، أولها قراءة و آخرها سجود.

أسرار الصلاة

## ٩

### ﴿ إِنَّا أَنزَلْنَهُ فِي لَيْلَةِ ٱلْقَدْرِ اللَّهُ ﴾

طالبهم في سورة العلق بالقراءة والتعلم، ثم جاءت سورة القدر بعدها لتبين عظمة ما في كتاب الله تعالى المقروء والمتعبد بتلاوته الذي أنزله في ليلة مباركة وأنه مصدر مهم في التعلم ومعرفة الله تعالى فقال: ﴿ إِنَّا أَنزَلْنَهُ فِي لَيْلَةِ الْقَدْرِ (١) ﴾

التمكين للدعوة في ضوء الكتاب والسنة بفهم سلف الأمة



## ١٠٠٤ المكتبئ

﴿ جَزَآؤُهُمْ عِندَ رَبِّهِمْ جَنَّاتُ عَدْنِ تَجْرِي مِن تَحْلِهَا ٱلْأَنْهَارُ خَلِدِينَ فِيهَآ أَبَدًا ۗ رَضِي ٱللَّهُ عَنْهُمْ وَرَضُواْ عَنْهُ ۚ ذَلِكَ لِمَنْ خَشِي رَبَّهُۥ ۞ ﴾

ذلك الجزاء لمن خشي الله عز وجل، والخشية هي خوف الله عز وجل المقرون بالهيبة والتعظيم ولا يصدر ذلك إلا من عالم بالله كما قال تعالى : ﴿ إِنَّمَا يَغْشَى ٱللَّهَ مِنْ عِبَادِهِ ٱلْعُلَمَاتُوا اللَّهَ عَزِيزٌ غَفُورٌ ﴿ إِنَّمَا يَغْشَى ٱللَّهَ مِنْ عِبَادِهِ ٱلْعُلَمَاتُوا إِنَّا اللَّهَ عَزِيزٌ غَفُورٌ ﴾ فاطر: ٢٨ .

تفسير القرآن الكريم - لابن عثيمين

## سُورَةُ الرَّارُكِين

عن عبد الله بن عمرو بن العاص أنه قال: أنزلت: (إِذَا زُلْزِلَتِ ٱلْأَرْضُ زِلْزَا لَمَا آنَ ﴾ وأبو بكر الصدّيق قاعد، فبكى حين أنزلت، فقال له رسول الله ﷺ: « ما يُبْكِيكَ يا أبا بَكْرِ؟ قال: يُبكيني هذه السورة، فقال له رسول الله ﷺ: لَوْلا أَنَّكُمْ تُخْطِئونَ وَتُذْنِبُونَ فَيَغْفِرُ اللهُ لَكُمْ خَلَقَ اللهُ أُمَّةً يُخْطِئونَ وَيُذْنِبُونَ فَيَغْفِرُ اللهُ لَكُمْ خَلَقَ اللهُ أُمَّةً يُخْطِئونَ وَيُذْنِبُونَ فَيَغْفِرُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ أُمَّةً يُخْطِئونَ وَيُذْنِبُونَ فَيَغْفِرُ اللهُ اللهِ اللهُ ا

تفسير الطبري



## سُونُ الْعِنَا إِنَاتِ

### ﴿ إِنَّ ٱلْإِنسَانَ لِرَبِّهِ عَلَكُنُودٌ ١٠٠٠ ﴾

فطبيعة الإنسان وجبلته، أن نفسه لا تسمح بها عليه من الحقوق، فتؤديها كاملة موفرة، بـل طبيعتها الكسل والمنع لما عليه من الحقوق المالية والبدنية، إلا من هداه الله وخرج عن هذا الوصف إلى وصف السماح بأداء الحقوق.

تيسير الكريم الرحمن

## سُولُا القِيَاعِينَا

## ﴿ فَأُمُّهُ مُكَاوِيَةٌ ١٠ ﴾

عن أبي هريرة قال : كنا مع رسول الله عليه إذ سمع وجبة، فقال النبي عليه : «تدرون ما هذا ؟ قال :قلنا :الله ورسوله أعلم قال : هذا حجر رمي به في النار منذ سبعين خريفاً فهو يهوي في النار الآن حتى انتهى إلى قعرها ».

صحيح مسلم



## سُونُ البَّهُ الْبَابِكُ الْمُ

\* أخلصت هذه السورة الوعد والوعيد والتهديد وكفي بها موعظة لمن عقلها .

بدائع التفسير



## ﴿ أَلَّهَاكُمُ ٱلتَّكَاثُرُ اللَّهِ ﴾

أبلغ في الذم من (شغلكم)، فإن العامل قد يستعمل جوارحه بها يعمل وقلبه غير لاه به . فاللهو هو ذهول وإعراض . وأعرض عن ذكر التكاثر به إرادة لإطلاقه وعمومه ، وإن كل ما يكاثر به العبد غيره سوى طاعة الله ورسوله وما يعود عليه بنفع معاده فهو داخل في التكاثر . بدائع التفسير



## ﴿ أَلَّهَاكُمُ ٱلتَّكَاثُرُ اللَّهِ ﴾

ولم يذكر المتكاثر به، ليشمل ذلك كل ما يتكاثر به المتكاثرون، ويفتخر به المفتخرون، من التكاثر في الأموال، والأولاد، والأنصار، والجنود، والخدم، والجاه، وغير ذلك مما يقصد منه مكاثرة كل واحد للآخر، وليس المقصود به الإخلاص لله تعالى.

تيسير الكريم الرحمن



### ﴿ حَتَّىٰ زُرْتُمُ ٱلْمَقَابِرَ اللَّهُ ﴾

جعل الغاية زيارة المقابر دون الموت ، إيذاناً بأنهم غير مستبقين ولا مستقرين في القبور ، وأنهم فيها بمنزلة الزائرين ، يحضرونها مرة ثم يظعنون عنها ، كما كانوا في الدنيا كذلك زائرين لها ، غير مستقرين فيها ودار القرار هي الجنة أو النار .



## سُورَةُ الْعِصْرِي

### ﴿ إِلَّا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ ٱلصَّالِحَتِ وَتَوَاصَوْاْ بِٱلْحَقِّ وَتَوَاصَوْاْ بِٱلصَّبْرِ اللّ

وفي جعل التواصي بالصبر قريناً للتواصي بالحق دليل على عظيم قدره ، وفخامة شرفه ، ومزيد ثواب الصابرين على ما يحق الصبر عليه: ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ مَعَ ٱلصَّنبِرِينَ ﴿ ﴾ الأنفال: ٤٦. وأيضاً التواصى بالصبر مما يندرج تحت التواصى بالحق ، فإفراده بالذكر ، وتخصيصه بالنص عليه من أعظم الأدلة الدالة على إنافته على خصال الحق ، ومزيد شرفه عليها ، وارتفاع طبقته عنها .

#### فتح القدير

## سُورُةُ الْمُنْزَةُ

## ﴿ ٱلَّتِي تَطَّلِعُ عَلَى ٱلْأَفْعِدَةِ ٧ ﴾

تصل إلى القلوب - والعياذ بالله - من شدة حرارتها، مع أن القلوب مكنونة في الصدور وبينها وبين الجلد الظاهر ما بينها من الطبقات لكن مع ذلك تصل هذه النار إلى الأفئدة.

تفسير القرآن الكريم - ابن عثيمين



## سُونُ الفِئيانَ

وجه اتصالها بها قبلها: أنه تعالى لما ذكر حال الهمزة اللمزة ، الذي جمع مالاً وعدده، وتعزَّز بهاله وتَقَوَّى، عقب ذلك بذكر قصة أصحاب الفيل، الذين كانوا أشد منهم قوة، وأكثر أموالاً وعتواً، وقد جعل كيدهم في تضليل.

فمن كان قصارى تعززه وتقويه بالمال، وهمز الناس بلسانه، أقربَ إلى الهلاك، وأدنى إلى الله وأدنى إلى الله والمهانة.

أسرار ترتيب سور القرآن-باختصار

سُولُونُ فُرْنَيْنَا

## ﴿ ٱلَّذِي أَطْعَمَهُم مِّن جُوعٍ وَءَامَنَهُم مِّنْ خَوْمٍ اللَّهِ اللَّهِ مَا خَوْمٍ اللَّهُ ﴾

عظم نعمة الرزق والإطعام من الجوع، ونعمة الأمن، ولهذا خصها سبحانه وتعالى بالذكر وامتن عليهم بذلك.

تنوير العقول والأذهان في تفسير مفصل القرآن



## سُونَةُ الماعُونِ

## ﴿ فَوَيْلُ لِلْمُصَلِينَ اللَّهِ اللَّذِينَ هُمْ عَن صَلَاتِهِمْ سَاهُونَ اللَّهِ اللَّهِ

ومن نعم الله -عز وجل- ومن لطفه بخلقه أنه لم يقل: الـذين هـم في صلاتهم سـاهون؛ لأن السهو كثير، والغفلة كثيرة.

الشيخ:عبدالكريم الخضير

بدأت السورة بذكر الإحسان إلى عباد الله، ثم ذكرت الإحسان في عبادة الله والإخلاص فيها، ثم ختمت السورة بالحث على الإحسان إلى عباد الله؛ وكأن السورة تشير إلى أن أهل الإحسان إلى عباد الله هم أهل الإحسان في عبادة الله في الصلاة وفي غيرها، وفي الحديث قال رسول الله عَلَيْهُ: « لا يشكر الله من لا يشكر الناس » صحيح الترغيب والترهيب.

تنوير العقول والأذهان في تفسير مفصل القرآن-باختصار



## ٩

سورة الكوثر: ما أجلها من سورة وأغزر فوائدها على اختصارها، وحقيقة معناها تعلم من آخرها فإنه سبحانه وتعالى بتر شانئ رسوله من كل خبر.

مجموع الفتاوي



### ﴿ إِنَّ شَانِعُكَ هُوَ ٱلْأَبْتُرُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّلَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا

فالحذر الحذر أيها الرجل من أن تكره شيئاً مما جاء به الرسول على أو ترده لأجل هواك أو انتصارا لمذهبك أو شيخك أو لأجل اشتغالك بالشهوات أو بالدنيا فإن الله لم يوجب على أحد طاعة أحد إلا طاعة رسوله.

مجموع الفتاوي

## ٩

(قل يا أيها الكافرون) اشتملت على التوحيد العملي نصا وهي دالة على العلمي لزوماً. و (قل هو الله أحد) اشتملت على التوحيد العلمي القولي نصاً، وهي دالة على التوحيد العملي لزوماً. ولهذا كان النبي على يقرأ بها في ركعتي الفجر وركعتي الطواف وغير ذلك. مجموع الفتاوى



## شُولُا النَّصَيْرُ

## ﴿ فَسَيِّعْ بِحَمْدِ رَبِّكَ وَأَسْتَغْفِرُهُ ۚ إِنَّهُ، كَانَ تَوَّابُا ۞ ﴾

كان النبي على إذا سلم من الصلاة استغفر ثلاثا، وشرع للمتوضئ بعد كال وضوئه أن يقول: اللهم اجعلني من التوابين واجعلني من المتطهرين، فعلم أن التوبة مشروعة عقيب الأعمال الصالحة، فأمر رسوله بالاستغفار عقيب توفيته ما عليه من تبليغ الرسالة والجهاد في سبيله حين دخل الناس في دينه أفواجاً، فكأن التبليغ عبادة قد أكملها وأداها فشرع له الاستغفار عقيبها.

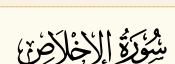
أعلام الموقعين

## سُونُولُ المنسكن

## ﴿ وَٱمْرَأْتُهُ حَمَّالَةَ ٱلْحَطَبِ اللَّهِ فِي جِيدِهَا حَبُّلٌ مِّن مَّسَدِم اللَّهِ اللَّهِ وَامْرَأَتُهُ

وكانت تحمل حطب العضاه والشوك فتضعه في الليل في طريق النبي على الذي يسلك منه إلى بيته ليعقر قدميه. فلم حصل لأبي لهب وعيدٌ مقتبسٌ من كنيته ، جعل لامرأته وعيدٌ مقتبسٌ لفظه من فعلها وهو حمل الحطب في الدنيا.

تفسير التحرير والتنوير



عن أبي الدرداء عن النبي عليه قال: « أيعجز أحدكم أن يقرأ في ليلة ثلث القرآن؟ قالوا: وكيف يقرأ ثلث القرآن قال: ( قل هو الله أحد ) تعدل ثلث القرآن».

الجمع بين الصحيحين البخاري ومسلم

فإذا قيل: إن (قل هو الله أحد) يعدل ثوابها ثواب ثلث القرآن فلا بد من اعتبار التهاثل في سائر الصفات وإلا فإذا اعتبر قراءة غيرها مع التدبر والخشوع بقراءتها مع الغفلة والجهل لم يكن الأمر كذلك ؟ بل قد يكون قول العبد: (سبحان الله والحمد لله ولا إله إلا الله أكبر والله) مع حضور القلب واتصافه بمعانيها أفضل من قراءة هذه السورة مع الجهل والغفلة والناس متفاضلون في فهم سائر القرآن. متفاضلون في فهم هذه السورة وما اشتملت عليه ، كها أنهم متفاضلون في فهم سائر القرآن.

## سُولُولُو الفِئلِق

## ﴿ وَمِن شُكِّرِ حَاسِدٍ إِذَا حَسَدُ ۞ ﴾

فإن فالق الإصباح بالنور يزيل بها في نوره من الخير ما في الظلمة من الشر، وفالق الحب والنوى بعد انعقادهما يزيل ما في عقد النفاثات، فإن فلق الحب والنوى أعظم من حل عقد النفاثات، وكذلك الحسد هو من ضيق الإنسان وشحّه لا ينشر حصدره لإنعام الله عليه، فرب الفلق يزيل ما يحصل بضيق الحاسد وشحه، وهو سبحانه لا يفلق شيئا إلا بخير.

مجموع الفتاوي



## شُولَةُ النَّاسِينَ

سورة الفلق تتضمن الاستعاذة من شر المصيبات ، وسورة الناس تتضمن الاستعاذة من شر العيوب التي أصلها كلها الوسوسة .

بدائع التفسير



### ﴿ مِنَ ٱلْجِنَّةِ وَٱلنَّاسِ ١ ﴾

ووجه الحاجة إلى هذا البيان خفاء ما ينجر من وسوسة نوع الإنسان، لأن الأمم اعتادوا أن يخذرهم المصلحون من وسوسة الشيطان، وربها لا يخطر بالبال أن من الوسواس ما هو شر من وسواس الشياطين، وهو وسوسة أهل نوعهم وهو أشد خطراً وهم بالتعوذ منهم أجدر، لأنهم منهم أقرب وهو عليهم أخطر، وأنهم في وسائل الضر أدخل وأقدر.

تفسير التحرير والتنوير

إنَّ الله سبحانه قد افتتح كتابه الكريم بالدعاء واختتمه به، فسورة (الحمد) التي هي فاتحة القرآن الكريم مشتملةٌ على دعاء الله بأجلِّ المطالب وأكمل المقاصد، ألا وهو سؤال الله عزَّ وجلَّ الهداية إلى الصراط المستقيم والإعانة على عبادته، والقيام بطاعته سبحانه، وسورةُ (الناس) التي هي خاتمة القرآن الكريم مشتملةٌ على دعاء الله سبحانه، وذلك بالاستعاذة به سبحانه من شرِّ الوسواس الخنَّاس الذي يوسوسُ في صدور الناس من الجِنَّة والناس، وما من ريبٍ أنَّ افتتاحَ القرآن الكريم بالدعاء واختتامَه به دليلٌ على عِظم شأن الدعاء وأنَّه روحُ العبادات ولبُّها.

فقه الأدعية والأذكار

## المراجع

|                                                  | NA .                                         |
|--------------------------------------------------|----------------------------------------------|
| آيات للسائلين ، د.ناصر العمر.                    | دروس الشيخ محمد المنجد.                      |
| الأحاديث والآثار الواردة في فضائل سور القرآن     | ذيل طبقات الحنابلة، ابن رجب.                 |
| الكريم،إبراهيم علي السيد علي عيسى.               |                                              |
| أحكام القرآن ، ابن العربي .                      | الروح ، ابن القيم .                          |
| أساليب التربية والدعوة والتوجيه من خلال سورة     | الروايات النفسيرية في فتح الباري، عبد المجيد |
| إبر اهيم ، د.وسيم فتح الله.                      | الشيخ عبد الباري.                            |
| أسرار ترتيب سورالقرآن ، السيوطي.                 | زاد المسير ، ابن الجوزي .                    |
| أسرار الصلاة،ابن القيم.                          | زاد المعاد ، ابن القيم .                     |
| أشراط الساعة ، د،يوسف الوابل .                   | السلسلة الصحيحة ، الألباني .                 |
| أضواء البيان ، الشيخ محمد الأمين الشنقيطي .      | سورة الحجرات دراسة تحليلية د.ناصر العمر.     |
| أيسر التفاسير ، الشيخ أبو بكر الجزائري.          | شرح العقيدة الطحاوية ، الألباني.             |
| إعلام الموقعين ، ابن القيم .                     | شرح رياض الصالحين، الشيخ محمد بن عثيمين.     |
| بدائع التفسير ، ابن القيم .                      | صحيح البخاري.                                |
| بدائع الفوائد ، ابن القيم.                       | صحيح الترغيب والترهيب ، الألباني .           |
| بر الوالدين ، ابن الجوزي.                        | صحيح الترمذي ، الألباني .                    |
| البرهان في متشابه القرآن ، الكرماني .            | صحيح أبي داود ، الألباني .                   |
| بلاغة الكلمة في التعبير القرآني ، د. السامرائي . | صحيح مسلم .                                  |
| التبصرة ، ابن الجوزي .                           | صحيح وضعيف سنن النسائي،الألباني.             |
| التبيان في أقسام القرآن ، ابن القيم.             | صلاح الأمة في علو الهمة ، د.سيد العفاني .    |
| التذكرة في الوعظ ، ابن الجوزي .                  | العبودية ،ا بن تيمية .                       |
| التعبير القرآني ، د.فاضل السامرائي .             | عدة الصابرين ، ابن القيم.                    |
| التمكين للدعوة في ضوء الكتاب والسنة بفهم سلف     | غذاء الألباب شرح منظومة الآداب ،محمد بن      |
| الأمة. أبوعبد الرحمن السلفي وهشام العارف.        | أحمد بن سالم السفاريني الحنبلي.              |
| تفسیر ابن کثیر.                                  | العذب النمير ، الشيخ محمد الأمين الشنقيطي .  |
| تفسير البغوي.                                    | فتح القدير ، الشوكاني .                      |
| تفسير التحرير والتنوير ، ابن عاشور .             | فقه الأدعية والأذكار عبد الرزاق البدر.       |
| تفسير جزء عم. الشيخ: مساعد الطيار.               | الفوائد ، ابن القيم .                        |
| تفسير الطبري .                                   | الفواكه الشهية في الخطب المنبرية ، السعدي.   |
| تفسير القرآن الكريم ،لابن عثيمين.                | القواعد الحسان في تفسير القرآن ، السعدي.     |
| -                                                |                                              |

| القواعد الحسان في أسرار الطاعة والاستعداد          | تنوير العقول والأذهان في تفسير مفصل القرآن ،      |
|----------------------------------------------------|---------------------------------------------------|
| الرمضان، المعتز بالله أبو محمد رضا أحمد صمدي.      | د.سليمان اللاحم.                                  |
| قواعد وفوائد لفقه كتاب الله.الشيخ: عبدالله الجوعي. | تفسير أبي السعود                                  |
| المثل السائر ، ابن الأثير.                         | التهذيب الموضوعي لحلية الأولياء . د.محمد الهبدان. |
| مجلة البيان.                                       | تهذیب مدارج السالکین ، ابن القیم .                |
| مجموع الفتاوى ، ابن تيمية .                        | التوبة وظيفة العمر ، د.محمد الحمد .               |
| محاسن التأويل ، القاسمي .                          | توفيق الرحمن في دروس القرآن،:فيصل آل مبارك.       |
| المحرر في الحديث ، محمد بن أحمد الحنبلي.           | تيسير الكريم الرحمن ، الشيخ السعدي .              |
| مشكاة المصابيح ، الألباني.                         | تيسير المنان في قصص القرآن ، د.أحمد فريد .        |
| مفاتح تدبر القرآن ، د.خالد بن عبد الكريم اللاحم .  | الجامع ، ابن و هب .                               |
| مفتاح دار السعادة ، ابن القيم .                    | جامع العلوم والحكم ، بن رجب الحنبلي.              |
| المفردات في غريب القرآن ، الأصفهاني.               | الجامع لأحكام القرآن ، القرطبي .                  |
| من لطائف التفسير ، د.أحمد عقيلان.                  | الجمع بين الصحيحين البخاري ومسلم.                 |
| موسوعة فقه الابتلاء . علي بن نايف الشحود.          | حادي الأرواح ، ابن القيم .                        |
| موقع المربي ، د.محمد الدويش.                       | خواطر ، د.محمد الحمد .                            |
| موقف المؤمن من الفتنة، تأليف عبدالله بن صالح       | خواطر إيمانية ، د. أحمد فريد .                    |
| العبيلان، راجعه سماحة الشيخ عبدالعزيز بن باز .     |                                                   |
| النبأ العظيم، د. محمد عبدالله در از .              | الدر المنثور ، السيوطي .                          |
| نضرة النعيم في مكارم أخلاق الرسول الكريم. لعدد من  | دروس الشيخ ابن باز رحمه الله .                    |
| المختصين بإشراف الشيخ/ صالح بن عبد الله بن حميد    |                                                   |
| نظرات لغوية في القرآن الكريم ، د.صالح العايد .     | دروس الشيخ خالد السبت.                            |
| نظم الدرر ، البقاعي .                              | دروس الشيخ خالد المصلح.                           |
| نكت القرآن ، القصاب .                              | دروس الشيخ صالح المغامسي .                        |
| الوابل الصيب ، ابن القيم .                         | دروس الشيخ عبد الكريم الخضير .                    |
|                                                    |                                                   |

## الفهرس

| صفحة  | الموضوع                       | رقم |
|-------|-------------------------------|-----|
| 157   | سورة القصص                    | ٣٢  |
| 1 8 0 | سورة العنكبوت                 | ٣٣  |
| 10.   | سورة الروم                    | ٣٤  |
| 107   | سورة لقمان                    | ٣٥  |
| 100   | سورة السجدة                   | ٣٦  |
| 107   | سورة الأحزاب                  | ٣٧  |
| ۱٦٣   | سورة سبأ                      | ٣٨  |
| ١٦٧   | سورة فاطر                     | ٣٩  |
| 1 / • | يس – الصافات                  | ٤٠  |
| ١٧٤   | ص – الزمر                     | ٤١  |
| 1 / 9 | غافر – فصلت                   | ٤٢  |
| ١٨٤   | الشوري - الزخرف               | ٤٣  |
| 19.   | الدخان - الجاثية              | ٤٤  |
| 198   | الأحقاف - محمد                | ٤٥  |
| 199   | الفتح - الحجرات               | ٤٦  |
| 7 • ٤ | ق – الذاريات                  | ٤٧  |
| 711   | الطور -النجم                  | ٤٨  |
| 717   | القمر - الرحمن                | ٤٩  |
| 77.   | الواقعة - الحديد              | ۰ ۰ |
| 777   | المجادلة - الحشر              | ٥١  |
| 74.   | المتحنة - الصف                | ٥٢  |
| 747   | الجمعة - المنافقون            | ٥٣  |
| 740   | التغابن                       | ٥٤  |
| 777   | الطلاق - التحريم              | 00  |
| 749   | الملك-القلم                   | ٥٦  |
| 7     | الحاقة – المعارج              | ٥٧  |
| 757   |                               | ٥٨  |
| 7 £ 1 | نوح – الجن<br>المزمل – المدثر | ०९  |
| 70.   | القيامة – الإنسان             | ٦٠  |
| 707   | المرسلات                      | ٦١  |
| 707   | جزء عم                        | 77  |

| صفحة | المو ضوع            | رقم |
|------|---------------------|-----|
| ٣    | شكر وتقدير          | ١   |
| ٤    | مقدمة د عصام العويد | ۲   |
| ٥    | مقدمة أنورة الهدب   | ٣   |
| ٦    | مقدمة الكتاب        | ٤   |
| ٧    | سورة الفاتحة        | ٥   |
| ٩    | سورة البقرة         | ٦   |
| 77   | سورة آل عمران       | ٧   |
| 44   | سورة النساء         | ٨   |
| ٣٥   | سورة المائدة        | ٩   |
| ٤١   | سورة الأنعام        | ١.  |
| ٤٨   | سورة الأعراف        | 11  |
| ٥٧   | سورة الأنفال        | ۱۲  |
| ०९   | سورة التوبة         | ۱۳  |
| ٦٧   | سورة يونس           | ١٤  |
| ٧١   | سورة هود            | ١٥  |
| ٧٥   | سورة يوسف           | ١٦  |
| ٨٤   | سورة الرعد          | ۱۷  |
| ۸٧   | سورة إبراهيم        | ۱۸  |
| ٩٠   | سورة الحجر          | ۱۹  |
| 97   | سورة النحل          | ۲.  |
| ٩٨   | سورة الإسراء        | ۲۱  |
| 1.4  | سورة الكهف          | 77  |
| ۱۰۸  | سورة مريم           | ۲۳  |
| 117  | سورة طه             | 7   |
| ۱۱۷  | سورة الأنبياء       | 70  |
| ١٢١  | سورة الحج           | 77  |
| 178  | سورة المؤمنون       | ۲۷  |
| ١٢٧  | سورة النور          | ۲۸  |
| ١٣٢  | سورة الفرقان        | 79  |
| ١٣٦  | سورة الشعراء        | ٣.  |
| ١٣٩  | سورة النمل          | ٣١  |