الجزء الثالث من مفاتیح الغیب المشتهر بالتفسیر
الکبیرللامام محمد الرازی فخر الدین
ابن العلامة منیاء الدین عمر
المشتهر بخطیب الری نفع
الله به المسلین
امین
م

( و نبها مشد تفسیر العلامة أبی السعود )\*

## \* ( فهرست الجرء الثالث من تفسير الفغر الرازيم) \*

| غه | صحد |
|----|-----|
|    |     |

- ١٠ المسئلة الثالثة في يان وجوه فضيلة البيت الحرام
  - ١٢ المسئلة الثالثة في بيان أسماء الكعية
- ١٧ المسئلة الخامسة في بيان احتجاج المعترلة على أن الاستطاعة قبل الفعل وجواب أهل السنة عند
  - ٥٥ المسئلة الثانية في بيان استدلال نفاة القياس على قولهم والجواب عنه
- ٣١ المسئلة الثالثة في بيان احتجاج أهل السنة على قولهم بحصر المكلف في المسلم والكافر
- ٣٤ المسئلة الثانية في بيان احتجاج المعتزلة على أن الله لاير يد شيئا من القبائح والجواب عنه
- ٣٥ المسئلة الثالثة في بان احتجاج أهل السنة على أن أفعال العباد يخلق الله تعالى
  - 24 المسئلة الثالثة في بان احتجاج القائلين بالموازنة على قولهم
    - ٥٨ المسئلة الثالثة في بيان نبذة من واقعة أحد
  - ١١٦ المسئلة الاولى في بيان نبدة من حسن أخلاقه صلى الله عليه وسلم
  - ١٣٧ المسئلة الثانية في يان المراد من الحياة التي تحصل للشهداء بعد موتهم
    - ١٥١ المسئلة الخامسة في بيان اجتجاب أهل السنة على مسئلة القضاء والقدر
- ١٧٦ المسئلة الخامسة في بيان المحتجاج حكماء الاسلام على أن الله سبعانه حالق للافلاك والكواك
- ۱۷۷ المسئلة الثالثة في يان قول المعتزلة ان صاحب الكبيرة من أهل الصلاة ليس بمومن والجواب عنه
- ١٨٧ المسئلة الرابعة في بيان احتجاج المرجئة على قولهم أيأن صاحب الكبيرة لايدخل النار
  - ۱۸۱ المسئلة الثانية والثالثة في بيان احتجاج أهل السنة على حصول العفو بدون التو بة وحصول شفاعة النبي لاهل الكبائر
    - ١٨٨ ﴿ سورة النساء وفيها المسائل الآتية ﴾
- ١٨٩ المسئلة الثالثة في يان المناسبة بين قوله تعالى القوار بكم و بين قوله الذي خلقلكم من نفس واحدة
  - ٢١٤ المسئلة السابعة في يان أنه هل يجوز للوصى أن ينتفع عال اليتيم أم لا
    - ٢١٧ المسئلة الاولى في بيان كيفية توارث اهل الجاهلية
  - ٢٦٠ المسئلة الثانية في يان أن أفظ ألتكاح هل هو حقيقة في المقد أم في الوطء

٢٧٥ كيستلة الثانية في يان مسور الجع بين الاختيد في النكاح

لَهُمُمُ المستلة الثالثة في بيان حكم سكاح المتعة

وَ هُوهُ المِسْئِلَةُ إِلاَوْلِي فِي بِيانِ تِغْصِيلِ الاقوالِ فِي تعريف الذُّنوبِ الكَبائر

المستلة الثانية في بيان بنراتب السعادات

٨٤٨ المسئلة الفائلة في بيان أن الملك والبخل لا يحتمان وفي بيان أقسام الملك

٣٥١ المسئلة الاولى في بيان أن الايمان غير العمل

٣٥٢ المسئلة الثانية في ذكر شرح تواب المطيعين ُ

ر ٣٥٣ المسئلة الثانية في بيان أن رعاية الامانة لا بدمنها في المعاملة مع الله ومع الحلق ومع النفس وفي بيان صور الاقسام الثلاثة

٣٥٧ المسئلة الاولى في بيان احتجاج أهل السنة والمعتزلة على أن الطاعة موافقة الامرة . أوموافقة الارادة

٣٥٧ المسئلة الثالثة في يانأن قوله تعالى وأولى الامر منكم يدل على أن اجاع الامة حجة

٣٦٠ المسئلة الخامسة في بيان أن الكتاب والسنة مقدمان على القياس مطلقا

٣٦١ المسئلة السايعة في سان أن طاهر الامر يدل على الوجوب

٣٦٢ المسئلة الناسعة في بيان أنظاهر الامر يفيد التكرار والغور في عرف الشرع

٣٦٣ المسئلة الحادية عشر في بيان بعض فروع القول بالاجاع

٣٦٣ المسئلة الثانية عشرفي بيان بعض فروع القول بالقياس

٣٦٧ المسئلة الرابعة في بيان احتجاج المعتزلة على أن كفر الكافر ليس يخلق الله وجوابً أهل السنة عنه

٣٧١ المسئلة الثالثة في بيان استدلال أهل السنة على أنه لايوجد شي الابارادة الله

عس المسئلة الخامسة في بيان الاستدلال على أن الانبياء عليهم الصلاة والسلام

٣٧٤ المسئلة السابعة في بيان أنه لا يجوز تخصيص النص بالقياس

٣٧٩ المسئلة الرابعة في بيان المراد من الصديقين والشهداء والصالحين

٣٩٨ المسئلة الثانية في بيان دلالة القرآن على صدق محد عليه الصلاة والسلام

١٩٩٠ المسئلة الرابعة في بيان أن النظر والاستدلال واجبان وفي بيان فساد التقليد

٠٠٤ المسئلة الثانية في سابن الاستدلال على فضيلة السلام

٤١١ المسئلة السادسة عشر في بيان المواضع التي لايسلم فيها

. 132 المسئلة السابعة في بيان استدلال المعرّ لَهُ عَلَى أَن كُلام الله عدت وجواب أهل

with the state of the state of

السنةحنه

صحنفة

٤١٧ المسئلة الثالثة في بيان معني الهجرة

274 المسئلة الاولى في بيان استدالال الوعيدية على القطع بوعيد الفساق وخلودهم في النار والجواب عنه

٣٣٤ المسئلة الرابعة في يان الخلاف في أن تو بد النديق هل تقبل أملا

٤٣٧ المسئلة الثالثة في بيان استدلال الشيعة على أن عليا أفضل من أبي بكر والجواب عند

٤٣٨ المسئلة الرابعة في بيان استدلال المعتزلة على أن نعيم الجنسة لاينسال الابالعمل وجواب أهل السنة عنه

٤٤١ المسئلة الثانية في بيان استدلال المعتزلة على أن العمل يوجب الثواب على الله تعالى أ وجواب أهل السنة عنه

عدد المسئلة الحامسة في بيان احتجاج أهل الظاهر على أن قليل السغر وكثيره سواء فيجوا زار خصة والجواب عنه

147 المسئلة السادسة في بيان احتجاج أهل الظاهر على أنجواز القصر مخصوص المحال الخوف

٤٤٨ المسئلة الثانية في بيان كيفية صلاة الخوف وفي شرح أقسامها

201 المسئلة الثالثة في بان استدلال الطاعنين في عصمة الانبياء وجواب أهل السنة عنه

٤٦٢ المسئلة الاولى في بيان الاستدلال على أن الاجاع حمة

275 المسئلة الثانية في يان الاستدلال على وجوب عصمة الرسول صلى الله عليه وسلم

٤٨٤ المسئلة الرابعة في بيان حكمة تقديم الامربالقيام بالقسط على الامر بالشهادة

٤٨٧ المسئلة الثالثسة في بيان الاستدلال على أن الكفر والايمسان يقيسلان الزيادة والنقصان

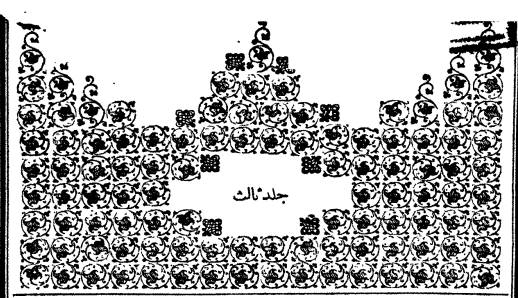
١٧٥ ﴿ سورة المائدة وفيها المسائل الآتية ﴾

٥٧٠ المسئلة الرابعة في بيان الفسائمة في ملة عجد صلى الله غليد وسلم على فترة من الرسل

٨٨٥ المسئلة الثانية في بيان حصر بجامع التكليف

٦٠٤ المسئلة الثانية في بيان استدلال ألخوارج على أن كل من عسى الله فهوكافر

٦٣٢ المسئلة الثانية في سان استدلال أعل السنة على أناقه لايراعي مصالح الدين والدنيا



بنرالندالتمزالجين

قوله تعالى (كل الطعام كان حلالبني اسر أئيل الاماحرم اسرائيل على نفسه من قبل أن تنزل التوراة قل فأتو ابالتوراة فاتلوها ان كنتم صادقي فن افترى على الله الكذب من بعد ذلك فأولتك هم الظالمون فل صدق الله فاتبعو أملة ابراهيم حنيفا وما كان من المشركين) اعلم ان الأيات المتقدمة الى هذه الآية كانت في تقرير الدلائل الدالة على نبوة محمد صلى الله عليه وسلم وفي توجيه الالزامات الواردة على أهل الكتاب في هذا الباب وأماهد الآية فهي في بيان الجواب عن شبهات القوم فان ظاهر الآية يدل على أنه صلى الله عليه وسلم كان يدعى أنكل الطعام كان حلا ممصار البعض حراما بعدانكان حلاوالقوم انازعوه فىذلك وزعواان الذى هوالآن حرام كان حراما أبدا واذا عرفت هذا فنقول الآية تحتمل وجوها (الاول) أن اليهودكانوا يعولون في انكار شرع محدصلي الله عليه وسلم على انكار النسيخ فأبطل الله عليهم ذلك بأنكل الطعام كان حلالبني اسرأبل الا ماحرم اسرائيل على نفسه فذاك الذى خرمه على نفسه كان حلالام صارحراماعليه وعلى أولاده فقد حصل النسيخ فبطل قولكم النسيخ غيرجا أرجم ان اليهودلما توجه عليهم هذا السؤال أنكروا أن بكون حرمة ذلك الطعام الذي حرم الله بسبب أن اسرائيل حرمه على نفسه بل زعوا أن ذلك كانحراما من لدن زمان آدم عليه السلام الى هذا الزمان فعند هذا طلب الرسول عليه السلام منهم أن يحضروا التوراقفان التوراة ناطقة بأن بعض أنواع الطعام اعاحرم بسب ان اسرائيل حرمد على نفسة فغافوامن الفضيعة وامتنعوا مناحضار النوراة فحصل عندذلك أموركثيرة تفوى دلائل نبوة محمد صلى الله

(كل الطعام) أيكل أفراد المطعوم أوكل أنواعه (كانحلالبني اسرائيل) أي حلالا لمهم فأن الحل مصدر نعت به والذلك استوى فيسد الواحد والجمع والمذكر والمؤنث كما فيقوله تعالى لاهنحل لمهم (الاماحرم اسرائيل على نفسه) استثناء متصل من اسم كان آى كان كل المطعومات حلالالبني اسرائيل الاماحرم اسرائيل أي يعقوب عليه السلام على نفسه وهو لحوم الآبل وألبانها قبل كان بهوجع النسافنذرلتن شو لاماً كل أحب الطعام اليدوكان ذلك أحبداليه وقيلفعل ذلك للنداوى باشارةالا طباءواحتبجبه من جوزللنبي الاجتهاد وللمانع أن يقول كان ذلك باذن من الله تعالى فيدفهو كتعر بمدابنداه ( من قبل أن ننزل التوراة) متعلق بقوله تعالى كانحلاولاضير في توسيط الاستثناء بينهما وقيل متعلق بحرم وفيد أن تقييد

تحريمه عليد السلام بقبلية تمزيل التوراة ليس فيدمزيد فائدة أى كان ماعد المستثنى حلالالهم قبل أن تمزل و عليه التوراة مشتملة عط تعريم ما حرم عليهم اظلمهم و بغيهم عقو يقلهم وتشديد اوهو ودعل اليهود في دعواهم البراءة عانمي عليهم

حرمناكل ذىظفرالآيتين بان قالوا لسنسا أول منحرمت عليه وانما كانت محرمة على نوح وابراهيم ومنبعدهما حتى انتها الام اليانا علىمنقبلنا وبكيت ايهم فيمنع النسيخوالطعن في دعري الرسول سلى الله عليه وسلموافقته لابراهيم عليه السلام بتحليله لحوم الابل وألبانهما (قلوأتها بالتوراة فاتلوها )أل عليدا اسلام بان يحاجهم بكتابهم الناطق بان تحريم مأحرم عليهم تحريم حادث مترتب على طلهمو بغمهم كلاارنكبوا معصيةمن المعاصى التي اقترفوها حرم عليهم نوعمن الطيبات عقوبة لهمو يكلفهم اخراجه وتلاوته ليبكتهم ويلقمهم الحجرو يظهر كذبهم وأطهار اسم التوراة لكون الجملة كلامامع اليهودمنقطعا عاقبله وقوله تعالى (ان كنتم صادقين ) أي في دعواكم أنه تحريم قديم وجواب الشرط محدوف لدلالة المذكورعليه أى ان كنتم سادقين فأتوا بالتوراة فاتلوها

عنيدوسل أحدهاأن هذا السوالقدتوجه عليهم في انكار النسيخ وهولازم لاعيصعنه وثانيها أنه ظهرللناس كذبهم وأنهم ينسبون الى التوراة ماليس فيها تارةو يمتنعون عن الاقرار بماهوفيها أخرى والثها أن الرسول صلى الله عليه وسلم كان رجلا أميالا يقرآ ولايكتب فامتنع أن يعرف هذه المسئلة الغامضة من علوم التوراة ألا يخبر السماء فهذا وجه حسن علمي في تفسيرالآية و بيان النظم (الوجه الثاني) ان اليهود قالواله انك تدعى انك على ملة ابراهيم فلوكان الامر كذلك فكيف تأكل لحوم الابل وألبانهامع أنذلك كان حراما في دين أبراهيم فجعلواهذا الكلامشبهة طاعنة في صحة دعواه فأجاب النبي صلى الله عليه وسلم عن هذه الشبهة بأن قال ان ذلك كان حلالا براهيم واسميل واسمق ويعقوب عليهم السلام الأأن يعقوب حرمه على نفسه بسبب من الاسباب و بقيت تلك الحرمة في أولاد فأنكر البهود ذلك فامرهم الرسول عليسه السلام باحضار التوراة وطالبهم أنيستخرجوامنهاآية تدلءلى أن لحوم الابل وألبانها كانت محرمة على ابراهيم عليه السلام فعجزواعن ذلك وافتضحوا فظهر عندهذاأنهم كانواكاذبين في ادعاء حرمة هذه الاشياء على ابراهيم عليه السلام (الوجه النالث) انه تعالى لما أنزل قوله وعلى الذين هادواحرمناكل ذى ظفرو من البقرو الغنم حرمناعليهم شحومهما الاماجلت طمورهما أوالحواياأوماا ختلط بعظمذلكجز يناهم ببغيهم وانالصادةون وقالأيضا فبظلمن الذين هادوا حرمناعليهم طيبات أحلت لهم فذلت هذه الاكات على أنه تعالى انما حرم على اليهود هذه الاشياء جزاءلهم على بغيهم وظلهم وقبيح فعلهم وانهلم يكنشي من الطعام حراماغير الطعام الواحد الذي حرمه أسرأ يلعلي نفسه فشق ذلك على اليهودمن وجهين (أحدهما) أنذلك يدل على أن تلك الاشياء حرمت بعدان كانت مباحه وذلك يقتضي وقوع السيخوهم ينكرونه (والثاني ) أنذلك بدلعلي انهم كانوا موصوفين بقبائح الافعال فلاسق عليهم ذلك منهذين الوجهين أنكروا كون حرمة هذه الاشياء منجددة بلزعوا أنها كانت محرمة أبدا فطالبهم النبي صلى الله عليه وسلم بآية من التوراة تدل على صحة قولهم فعزواعنه فافتضحوا فهذاوجه الكلام في تفسير هده الآية وكله حسن مستةيم \* ولنزُّجع الى تفسير الالفاظ أماقوله كل الطعام كان حلالبني اسرائيل ففيه مسائل (المسئلة آلاولي) قال صاحب الكشاف كل الطعام أيكل المعطومات أوكل أنواع الطعام وأقول احتلف الناس فيأن اللغظ المفرد المحلى بالالف واللام هل يغيد العموم أملاذهب قوم من الفقهاء والادباء الى أنه يغيده واحتجواعليه بوجوه (أحدها) انه تعالى أدخل لفظ كل على لفظ الطمام في هذه الآية ولولا ان لفظ الطعام فائم مقام لفظ المطعومات والالماجازذلك (وانها) أنه استنى عنه ماحرم اسرائيل على نفسه والاستثناء يخرج من الكلام مالولاه الدخل فلولا دخول كل الاقسام تحت لعظ الطعام والالم يصمع هذاالاستثناء وأكدواهذا بقوله تعالى انالانسان لني خسرالاالذين آمنوا ( وثالثها )

انه تعالى وصف هذا اللفظالفرد بما يوصف به لفظ الجمع فقال والمخل باسقات لهاظلع نضيدرزة اللعبادفعلي هذامن ذهب الى هذا المذهب لأيحتاج الى الاضمار الذي ذكره صاحب الكشاف أمامن قال انالاسم المفرد المحلى بالالف واللام لايفيد العموم وهو الذي فظرناه في أصول الفقه احتاج الى الاضمار الذي ذكر وصاحب الكشاف (المسئلة الثانية) الطمام اسم لكل مايطم و يؤكل وزعم بعض اصحاب أبي حنيفة رحة الله عليه انهاسم للبرخاصة وهذه الآية دالة على ضعف هذا القول لانهاستني من لفظ الطعام ماحرم اسرائيل على نفسه والمفسرون اتفقوا على أن ذلك الذي حرمه اسرائيل على نفسه كأن شيئا سوى الحنطة وسوى ما يتخذمنها وممايؤكد ذلك قوله تعالى في صفة الماءومن لم يطعمه فانه مني وقال تعالى وطعام الذين أوتوا الكتاب حل لكم وطعامكم حل لهم وأراد الدبائح وقالت عائشة رضى الله عنها مالناطعام الاالاسودان والمراد التمر والماءاذاعرفت هذافنقول ظاهر هذه الآية يدل على أن جبع المطمومات كان حلالبني اسرائيل ممقال القفال لم يبلغناانه كانت الميتة مباحة لهم مع انه اطعام وكذا القول في الخنزير نم قال فيعتمل أنبكون ذلك على الاطعمة التي كان يدعى البهود في وقت الرسول صلى الله عليه وسلم انها كانت محرمة على ايراهيم وعلم هذا التقدير لانكون الالف واللام فيلفظ الطعام للاستغراق بلللعهد السابق وعلمذاالتقدير يزول الاشكال ومثله قوله تعالى قل لأأجد فيمأأوجي الى محرماعلي طاعم يطعمه الاأن يكون مبتة أودما مسفوحاأولجم خنز برفانه الماخرج هذا الكلام على أشباء سألواعنهافعرفواأن المحرم منهاكذاوكذادون غسيره فكذا في هذه الآية ( المسئلة الثالثة ) الحل مصدر يقال حل الشي حلا كقولك ذلت الدابة ذلاوعزار جلعزاولذلك استوى في الوصف به المذكر والمؤنث والواحدوا لجم قال تعالى لاهن حللهم والوصف بالمصدريغيد المبالغة فههناالحل والحلال والمحلل واحد قال این عباس رضی الله عنهما فی زمزم هی حل و بل رواه سفیان بن عیینة فسئل سفیان ماحل فقال محلل أما قوله تعالى الاماحرم اسرائيل على نفسه فغيد مسائل (المسئلة الاولى) اختلفوافي الشي الذي حرمه اسرائيل على نفسه على وجوه (الاول) روى ابن عباس ان النبى صلى الله عليه وسلم قال ان يعقوب مرض مرضا شديدا فنذراتن عافاه الله ليحرمن أحب الطعام والشراب عليه وكان أحب الطعام اليه لحسان الابل وأحب الشراب اليه ألبانها وهذا قول أبي العالية وعطاء ومفاتل ( والثاني ) قبل انه كان به عرق النسافنذر انشفاه الله أنلا يأكل شيئامن العروق (الثالث)جاء في بعض الروايات ان الذي حرمد علم نفسه زوائد الكبدوالشحم الاماعلى الغلهر ونقل القفال رجه الله عن ترجمة النوراة ان يعقوب لماخرج من حران ألى كنمات بعث بردا الى عيص أخيسه الى أرض ساعير فانصرف الرسول البه وفال انعبص هوذا يتلقاك ومعدأر بعمائة رجل فذعر بعقوب وحزن جدافصلي ودعاوقدم هدايالاخيه وذكر القصة الىأن ذكر الملك الذي لقيه في صورة

وفي ذلك من الجداليرة علىصدق النيصليالله علية وسم وجوازا لنسيخ الذى يحبعدونه مالايخني والجلة مستأنفة مقررة لماقبلها ( فمن افترى على الله الكذب)أي اختلقه عليه سجمانه يزعمه أنهحرم ماذكر قبل نزول التوراةعلى بنى اسرائيل ومن تقدمهم من الايم (من بعد ذلك) من بعدماذكر من أمرهم باحضارالتوراة وتلاوتها وماترتب عليــه من التبكيت والالزام والنقييد بهللد لالةعلى كالالقبح ( فأولئك) اشارة الىالموصول باعتبار اتصافه عافي حيزااصلة والجمعباعتبار معنساه كما أن الافراد فى الصلة باعتبار لعظه ومافيه منمعني البعد للايذان بيعدمنز اتهم فى الصلال والطغيان أىفأولئك المصرونعلي الافتزاء بمدماطهرت حقيقة الحال وضاقت عليهم حلبة المعساجة والجدال

(همالظالمون) المفرطون فى الطلم والعدوان المبعدون فيهما والجله مستأنفة لامحل لهيا من الاعراب مسوفه منجهتمة الىليان كال عنوهم وويلهي فيمحل النصب داخله تعتاله ول عطفاعل قوله تعالى وأتوا بالوراة (قل صدق الله) أي طهرولاتصدقه تعالى فيما انزل في سأن التمريم وقبل في فوله تعالى ما كان ابراهيم دهسوديا الح أوصدق في كل سأن من السؤن وهودا ول فى ذك دخواا أولماومه تعريض كديهم الصريح (فاتبعوامله ابراهیم) أي مله الاسلام ابن هي في الاصل مله ابرهيم عليه السلام فانكم ماكنتم متبعبن لملتدكاترعورأو فاتبموا مثل ما ١٠ حتى تخطصواهن الهودية التي اصطرنكم الي التحريف والمكابره وللغيق الاكاذبب لتسوية الاغراض الدنيشه الدنيسويه وألزمكم

رجل فدنا ذلك الرجل ووضع أصبعه على موضع عرق النسا فغدرت تلك العصبة وحفت فن أجل هذا لايأكل بنو اسرائيل العروق (المسئلة الثانية) طاهر الآية بدل على ان اسرائيل حرم ذلك على نفسه وفيه سوال وهوأن التحريم والتحليل انما يثبت بخطاب الله تعالى فكيف صارتحريم يعقوب عليه السلام سببالحصول الحرمة وأجاب المفسرون عنه من وجوه (الاول) انه لايبعد أن الانسان إذا حرم شيئًا على نفسه فان الله يحرمه عليه ألآترى ان الانسان بحرم امرأته عطنفسه بالطلاق ويحرم جاريته بالعتق فكدلك جائز أن تقول الله تعالى أن حرمت شيئًا على نفسك فأنا أيضا أحرمه عليك (الثاني) انه علمه الصَّلاة والسلام ربما اجتهد فأدى اجتهاده الى التحريم فقال بحرمته وانما قلنا ان الاجتهاد حائز من الانبياء لوجوه (الاول) قوله تعالى فاعتبروا باأولى الابصار ولاسكان الانبياء عليهم الصلاة والسلام رؤساء أولى الانصار (واالثاني) قال لعلمالذين يستبطونه منهم مدح المستنبطين والانبياء أولى بهذا المدح (والثالث) قال تعالى لمحمد عليه اصلاة والسلام عفاالله عنك لمأذنت لهم فلوكان ذلك الاذن بالنصلم يقل لمأذنت فدل علمأنه كانبالاجتهاد (الرابع) انه لاطاعة الاوللانبياء عليهم الصلاة والسلام فيها أعظم نصيب ولاشك اناستنباط أحكامالله تعالى بطريق الاجتهاد طاعة عظيمه شاقة فوجبأن يكون للانبياء عليهم الصلاة والسلام فيهانصيب لاسيما ومعارفهم أكثر وعقوالهمأنور وأذهانهم أصني وتوفيق الله وتسديده معهم أكثرتم اذاحكموا بحكم بسبب الاجتهاد يحرم على الامة مخالفتهم فيذلك الحكم كاأن الاجاع اذانعقد على الأجهاد فانه عرم مخالفته والاظهر الاقوى ان اسرائيل صلوات الله عليه انماحرم ذلك على نفسه بسبب الاجتهاد اذلوكان ذلك بالنص لقال الاماحرم الله على اسرائيل فلما أضاف التحريم الى اسرائل دلهذا عل أن ذلك كأن بالاجتهاد وهو كالقال الشافعي محلل لحم الخل وأبوحنيفة محرمه عمني اناجتهاده أدى اليه فكذا ههنا (النالث) يحمل ان الحريم في سرعه كالندر في شرعنا فكما يجب علينا الوفاء بالندر كان يجب في شرعه الوفاء بالتحريم واعدان هذالوكان فانه كان مختصا بشرعه أمافي سرعنا فهوغيرنابت قال تعالى يأيها الني لم تحرم ماأحل الله لك (الرابع) قال الاصم لعل نفسه كانت مائلة الى أكل تلك الانواع فامتنعمن أكلهاقهر اللنفس وطلبالمرضاة الله تعالى كإيفعله كثيرمن الزهاد فعبرعن ذلك الامتناع بالتحريم ( الخامس) قال قوم من المنكلمين أنه يجوز من الله تعسالي أن يقول لعبده آحكم فانتُ لاتحكم الابالصواب فلعل هذه الواقعة كأنت من هذا الباب وللتكلمين في هذه المسئلة منازعات كشيرة ذكر ناهافي أصول الفقه (المسئله الثالثة) ظاهر هذه الآية يدل على ان الذي حرمه اسرائيل على نفسه فقد حرمه الله على في اسرائيل وذلك لانه تعالى قال كل الطعام كان حلالبني اسرائيل فحكم بحل كل أنواع المطعومات لبني اسرائيل مم استثنى عندما حرمه اسرائيل على نفسه فوجب بحكم الاستثناء أن يكون

ذلك حراما على بني اسرائيل والله أعلم \* أماقوله تعالى من قبل أن تنزل التوراة فالمعنى ان قبل نزول النوراة كأن حلالبني اسرا بلكل أنواع المطعومات سوى ماحرمه اسرائيل علىنفسه أمابعدالتوراة فإيبق كذلك بلحرمالله تعالى عليهم أنواعا كثيرة روىان في اسرائيل كانوااذا أتوابدنب عظيم حرم الله عليهم نوعامن انواع الطعام أوسلط عليهم شيئا الهلاك أومضرة دليله قوله تعالى فبظلمن الذين هادوا حرمنا عليهم طيبات أحلت لهمتم قال تعالى قل فأتوا بالتوراة فاتلوها انكنتم صادقين وهذا يدل علم ان القوم نازعوا رسول الله صلى الله عليه وسلم المالانهم ادعوا ان تحريم هذه الاشياء كان موجودا من لدن آدم عليد السلام الى هذا الزمان فكذبهم رسول القصلي المقعليد وسلم في ذلك واما لان الرسول صلى الله عليه وسلم ادعى كون هذه المطعومات مباحة في الزمان القديم وأنها الماحرمت بسبب أناسرائيل حرمها عطنفسه فنازعوه فيذلك فطلب الرسول علبه السلام احضار التوراة ليستخرج منها المسلون من علاء أهل الكتاب آية موافقة لقول الرسول وعلم كلا الوجهين فالتفسيرطاهر ولمنكرى القياس أن محتجوابهذه الآنةوذلك لانالرسول عليه السلام طالبه فيما ادعوه بكتاب الله ولوكان القياس جقل كان لهمأن تقولوا لايلزم مى عدم هذا الحكم في التوراة عدمه لا نا ثبته بالقياس و يمكن أن يجاب عنه بأنالنزاع ماومع في حكم سرعى وانما وقع فيأن هذا الحكم هلكان موجودا في زمان ابراهيم ونوح وسأرالانبياء عليهم السلام أملاومثل هذا لايمكن اثباته الابالنص فلهذا المعنى طالبهم الرسول صلوات الله وسلامه عليه بنص التوراة \* محمقال تعالى فن افترى علم الله الكذب الافتراء اختلاق الكذب والفرية الكذب والقذف وأصله من فرى الاديم وهوقطعدفقيل للكذب افتراء لان الكاذب يقطع به في القول من غير تحقيق في الوجود ثم قال من بعد ذلك أى من بعد ظهور الحجة بان التحريم انما كان من جهة يعقوب ولم يكن محرماقبله فأولئك هم الظالمون المستحقون لعذاب الله لأن كفرهم طلم منهم لانفسهم ولمن أَضلوه عن الدين \* تم قال تعالى قل صدق الله و يحتمل وجوها ( احدها ) قل صدق الله في أن ذلك النوعمن الطعام صارحراماعلى نيى اسرائيل وأولاده بعد انكان حلالالهم فصمع القول بالنسخ و بطلت شبهة اليهود (وثانيها) صدق الله في قوله ان لحوم الابل وألبانها كانت محلاة لا براهيم عليه السلام وانماحر متعلى في اسرائيل لان اسرائيل حرمها عل نفسه فثبت أنجمدا صلى الله عليه وسلم لما أفتى بحل لحوم الابل وألبانها فقد أفتى علة ا براهم (واللها) صدق الله في أنسائر الاطعمة كانت محللة لبني اسرائيل وأنها انما حرمت على اليهود جزاء علم قبائع أفعالهم \* ثم قال تعالى فاتبعوا مله ابراهيم حنيفا أي اتبعوامايدعوكم اليدهجمدصلوات آلله عليد من ملة ابراهيم وسوا قال ملة ابراهيم حنيفا أوكالمله ابراهيم الحنيف لانالحال والصفة سواء في المعنى ثم قال وماكان من المشركين أىلم يدع معاللة الها آخر ولاعبد سواه كافعله بعض هم من عبادة الشمس والقمر أو كافعله

تحريم طيبات محلة لابراهيم عليه السلام ومن تبعد والفا الدلالة على أنطهور صدقه تعالى موجب للاتباع وتركما كانوا عليه (حنفا) أي مائلا عن الادبان الزائعة كلما (وماكان من المشركبن) أي في أمر ون أموردينه أصلا وفرعا وفيمه تعريض باسرالنالهود وتصريح بأنه عليدالسلام ليس بينهو بينهمعلاقة دمنية قطعا والعرض سان أن الذي صلى الله عليهو ساعلى دين ابراهيم عليهالسلام فيالاصول لانه لابدعو الاالى النوحيد والبراءة عنكل معبود سواه سحانه وتعالى والجتلة تذبيل لماقبلها

## ( ان أُولَ بَيْت نُومْنُع لِلنَاسُ ﴾ شروع ﴿ ﴿ ﴿ ﴾ في بيان كفر هم ببعض آخُرُ مَنْ شَعَاثِر مُلتَهُ غَلَيْهِ السَلام اثرَ

بيان كفرهم بكونكل المطعومات حلاله عليه السلام روى أنهم قألو بيت المقدس أعظم من الكعبة لانه مهاجر الانبياء وفي الارض المقدسة وقال المسلون بلالكعبة أعظم فبلغ ذلك رسول الله صلى عليه وسلفنزلتأىان أمول بيت وضع للعبادة وجعمل متعبدا لهم والواضع هوالله تعالى ويؤيده القراءة على البناء للفاعل وقوله تعالى ( للذي سكة) خبرلان وانماأ خبريالمرفة معكون اسمها نكرة المخصصها بسبين الاضافة والوصف بالجلة بعدهاأى للبيت الذى بكة أى فيهاوفي ترك الموصوف من التفخيم مالايخنىو بكة الغدنى مكذفان العرب تعاقب بين الباءوالميم كافى قولهم ضربة لازب ولازم والنميط والنبيط في اسم وصنع بالدهناء وقولهمأمر راتبور اتموسدرأسه ا وسمدهاوأغبطت الجمي

العرب من عبادة الاوثان أوكافعله اليهود في ادعاء ان عزيرا ابن الله وكافعله النصاري في ادعاءأن السيع ابن الله والغرض مندبيان أن محدام الموات الله عليه على دين ابراهيم عليه السلام في الفروع والاصول أما في الفروع فلا ببت أن الذي حكم محله كان ابراهم قد حكم بحله أيضا وأماني الاصول فلان محدا صلوات الله وسلامه عليه لايدعوالاالي التوحيدوالبراءةعن كلمعبؤدسوى الله تعالى وماكان ابراهيم صلوات الله عليه وسلامه الاعلى هذا الدين \* قوله تعالى (ان أول بيت وضع للناس للذي بكة مباركا وهدى للعالمين فيدآيات بينات مقام ابراهيم ومن دخله كانآمنا) في انصال هذه الآية بماقبلها وجوه (الاول) ان المرادمنه الجواب عن شبهة أخرى من شبه اليهودفي انكارنبوة محمدعليه الصلاة والسلام وذلك لانه عليه السلام لماحول القبلة الى الكعبة طعن اليهود في نبوته وقالواان بيت المقدسأفضل من الكعبة وأحق بالاستقبال وذلك لانهوضع قبلالكعبة وهو أرض المحشر وقيلة جلة الانبياء واذاكان كذلك كان تحويل القبلة مندالي الكعبة باطلافأ جاب الله تعالى عنه بقوله اناول بيت وضعالناس فبين تعالى أن الكعبة أفضل من بيت المقدس وأشرف فكان جعلها قبلة أولى ( والناني ) أن المقصود من الآية المتقدمة بيانأن النسيخ هل يجوزأم لافان النبي صلى الله عليه وسلم استدل على جواز مأن الاطعمة كانت مباحة لبني اسرائيل ثم ان الله تعالى حرم بعضها والقوم نازعوا رسول الله صلى الله عليه وسلم فيه وأعظم الامورالتي أظهر رسول الله نسخها هوالقبلة لاجرم ذكر تعالى في هذه الأتية بيان مالاجله حولت القبلة الى الكعبة وهوكون الكعبة أفضل من غيرها (الثالث )أنه تعالى لماقال في الآية المتقدمة فاتبعواملة ابراهيم حنيفا وماكان من المشركين وكان من أعظم شعارملة ابراهيم الحبح ذكر في هذه الآية فضيلة البيت ليفرع عليه ايجاب الحيم (الرابع) إن اليهود والنصاري زعم كل فرقة منهم أنه على ملة ا براهيم وقَدسبقت هذه المناظرة في الآيات المتقدمة فالله تعالى بين كذبهم من حيث ان حج الكعبة كان ملة ابراهيم واليهود والنصاري لا يحبون فيدل هذاعلى كذبهم في ذلك وفي آلآ بة مسائل ( المسئلة الاولى) قال المحققون الاول هوالفرد السابق فاذاقال أول عبدأ شتريه فهوحر فلواشتى عبدين في المرة الاولى لم يعتق واحدمنهما لان الاول هو الفرد مملواشترى في المرة الثانية عبدا واحدالم يعنق لان شرط الاول كونه سايفا فثبت أن الاول هوالغردالسابق اذاعرفت هذافنقولان قوله تعالى انأول بيتوضع للناس لايدل على انه أول بيت خلقه الله تعالى ولاأنه أول بيت ظهرفي الارض بل ظاهر آلآية يدل على أنه أول بيت وصبع للناس وكونه موضوعا للناس يقتضي كونه مشتركا فيدبين جميع الناس فأماسا مرالبيوت فبكونكل واحدمنها مختصا بواحد من الناس فلا يكونشي من البيوت موضوعاً للناس وكون البيت مشتركا فيه بين كل الناس لا يحصل الا اذا كان البيت موضوعاللطاعات والعبادات وقبلة للخلق فدل قوله تعالى انأول بيت وضع للناس على

وأغطتوهن علم للبلد الحرام من بكه اذا زجه لا زدجام الناس فيه وعن قنادة يبك الناس بعضهم بعضا أولانها تبك أعناق الجبابرة أى تدقهالم يقصدها جبار الاقصمه الله عزوجل وقيل بكة اسم لبطن مكة وقيل لموضع البيت

وقيل للمسحد نفشه هذا بان التباك وهو الأزدحام انمايقع عند الطواف وقيل مكةاسم للمسجدوالمطافوبكة اسم للبلد لقوله تعالى للذى سِكَةً مباركا روى أنه عليدالسلام سئلعن أول بيتوضع للناسفقال المسجد آلحرام ثم بيت المقدس وسئل كم ينبهها فقالأر بعون سنذوقيل أول من بناه ابراهيم عليدالصلاة والسلام وقيل آدم عليه السلام وقداستوفينامافيهمن الاقاو يلفى سورة البقرة وقيل أول يبت وضع بالشرف لابالزمان (مباركا) .كثرالخبروالنفعلابحصل لمنجمه واعتمره واعتكف دونه وطاف حولهمن الثوابوتكفيرالذنوب وهوحال من المستكن في الظرف لان التقدير للذى سكة هووالعامل فيدماقدرفي الظرف من فعلالاستقرار (وهدي للعالمين ) لانه قبلتهم ومتعدد همولان فيدآيات عجية دالةعلىعظيم قمدرته تعالى و بالغ حكمته كاقال

ومكة اسم للبلد كله وأيد أنهذا البيت وضعد الله موضعا للطاعات والخيرات والعبادات فيدخل فيه كون هذا البيت قبلة الصلوات وموضعاللج ومكانا يزداد ثواب العبادات والطاعات فيه فأن قيل كونه أولا في هذا الوصف يقتضي أن يكون له ثان وهذا يقتضي أن يكون بيت المقدس يشاركه في هذه الصفات التي منها وجوب جمه ومعلوم أنه ايس كذلك والجواب من وجهين (الاول) أن لفظ الاول في اللغة اسم للشي الذي يوجد ابتداء سواء حصل عقيبه شي آخر أولم يحصل يقال هذا أول قدومي مكة وهذا أول مال أصبته ولوقال أولحبد ملكته فهوحر فلك عبداعتي وانلم يملك بعده عبدا آخر فكذاهنا (والثاني ) ان المراد من قوله ان أول بيت وضع للناس أى أول بيت وضع لطاعات الناس وعباداتهم و بيت المقدس بشاركه في كونه بيتآ موضوعا للطاعات والعبادات بدليل قوله عليه الصلاة والسلام لاتشد الرحال الاالى ثلات مساجد المسجد الحرام والمسجد الاقصى ومسجدي هذا فهذا القدريكني في صدق كون الكعبة أول بيت وضع للناس وأما ان يكون بيت المقبس مشاركاله فيجيع الامورحتي في وجوب الحج فهذا غيرلازم والله أعلم ( المسئلة الثانية ) اعلمأن قوله ان أول بيت وضمع للناس للذي ببكة مباركا يحتمل أن يكون المرادكونه أولا فى الوضع والبناء وأن يكون المراد كونه أولا فى كونه مباركا وهدى فعصل للمفسرين فى تفسيرهذه الآية قولان (الاول) انه أول في البناء والوضع والذاهبون الى هذا المذهب لهم أقوال (أحدها) ماروى الواحدى رجه الله تعالى في البسيط باسناده عن مجاهد أنه قال خلق الله تعالى هذا البيت قبل أن يخلق شيئا من الارضين وفي رواية أخرى خلق الله مُوضع هذا البيت قبل أن يخلق شيئامن الارض بألني سنة وان قواعده لني الارض السابعة السفلي وروى أيضا عن مجمد بن على بن الحسين بن على بن أبي طالب رضوان الله تعالى عليهم أجعين عن أبيد عن النبي صلى الله عليه وسلم قال ان الله تعالى بعث ملائكته فقال النوالي في الارض بينا على مثال البيت المعمور وأمرالله تعالى من في الارض أن يطو فوايه كما يطوف أهسل السماء بالبيت المعمور وهسندا كان قبل خلق آدم وأيضا وردفي سائركتب التفسير عن عبدالله ين عمر ومجاهد والسدى انه أول بيت وضع على وجد الماءعند خلق الارض والسماء وقد خلقدالله تعالى قبل الارض بالني عام وكان زبدة بيضاء على الماءم دحيت الارض تحتدقال القفال في تفسيره روى حبيب بن ثابت عن ابن عباس انه قال وجد في كتاب في القسام أوتحت المقام أناالله ذو بكةوضعتها يوموضعت الشمس والقمر وحرمتهايوم وضعت هذين الحجر ينوحففتها بسبعة أملاك حنفاه (وثانيها) ان آدم صلوات الله عليه وسلامه لما أهبطالي الارض شكي الوحشة فأمر الله تعالى بيناء الكعبة وطاف بهاو بني ذلك الى زمان أوح عليه السلام فلمأرسل الله الطوفان رفع البيت الى السماء السابعة حبال الكمبة يتعبدعنده الملائكة يدخله كل يوم سبعون ألف ملك سوى من دخل من قبل فيه

ثم بعد الطوفان اندرس موضع الكعبة و بقى مختفياالى أن بعث الله تعالى جبريل صلوات الله عليه الى ابراهيم عليه السلام وودله على مكان البيت وأمر ، بعمارته فكان المهندس جبريل والباني ابراهيم والمعين اسمعيل عليهم السلام واعلم أن هذين القولين يشمتركان فأنالكعبة كانت موجودة فيزمانآدم عليه السلام وهذا هوالاصوب ويدل عليه وجوه ( الاول ) انتكليف الصلاة كان لازماني دين جيع الانبياء عليهم السلام بدليل قوله تعالى فى سو رة مريم أولئك الذين أنع الله عليهم من النبيين من ذرية آدم ومن حلنامع نوح ومن ذرية ابراهيم واسرائيل ومن هدينا وأجتبينا اذاتنلي عليهم آيات الرحن خرواسجداو بكيافدلت الأية على أنجيع الانبياء عليهم السلام كانوا يسجدون اللهوالسجدة لابدلها من قبلة فلوكانت قبلة سيتوادريس ونوح عليهم السلام موضعاآخرسوى القبلة لبطل قوله انأول بيت وضع للناس للذى ببكة فوجدأن يقال انقبله أولئك الانبياء المتقدمين هي الكعبة فدلُ هذاعليانهذه الجهدَ كانتأبدا مشرفة مكرمة ( الثاني ) ان الله تعالى سمى مكة أم القرى وظاهر هذا يقتضي انها كانت سابقة على سائرالبماع في الفضل والشرف منذكانت موجودة ( الثالث ) روى ان النبي صلى الله عليه وسلم قال في خطبته يوم فتم مكة ألاان الله قد حرم مكة يوم خلق السموات والارض والشمس والقمر وتحريم مكة لايمكن الابعدو جود مكة ( الرابع ) انالآ ارالتي حكيناها عن الصحابة والتابعين دالة على انهاكانت موجودة قبل زمان ابراهيم عليه السلام \*واعلمان لن أنكر ذلك أن يخج بوجوه (الاول) ماروى انالنبي صلى الله عليه وسلم فال اللهم أنى حرمت المدينة كاحرم ابراهيم مكه وظاهر هذا يقتضى انمكة بناء ابراهيم عليدالسلام ولقائل أنيعول لايبعدأن يقال البيت كان موجودا قبل ابراهيم وماكأن محرما محرمه ابراهيم عليه السلام ( الثاني ) تمسكوا بقوله تعالى واذيرفع ابراهيم القواعد من البيت واسمعيل ولقائل أن يقول لعل البيت كان موجودا قبل ذلك نمانهدم ممأمرالله ابراهيم برفع قواعده وهذاهوالوارد فيأكثرالاخبار ( الثالث ) قال القاضي انالذي يقال من انه رفع زمان الطوفان الى السماء بعيد وذلك لان الموضع الشريف هوتلك الجهة المعينة والجهة لاعكن رفعها الى السماء ألاترى أن الكعبة والعياذ بالله تعالى اوانهدمت ونقل الاحجار والخشب والتزاب الى موضع آخرلم يكن له شرف البتة و يكون شرف تلك الجهة باقيابعد الانهدام و يجب على كل مسلأن يصلى الى تلك الجهة بعينهاواذاكان كذلك فلافائدة فينقل تلك الجدرانالي السماء ولقائل أن يقول لماصسارت تلك الاجسام في العزة الى حيث أمر الله بنقلها الى السمساء وانماحصلت لهاهده العزة بسبب انهاكانت حاصلة في تلك الجهة فصار نقلها الى السماء من أعظم الدلائل على عاية تعظيم تلك الجهدة واعزازها فهذا جلة مافى هذا القول (القول الشايي) ان المرادمن هذه الاولية كون هذا البيت أولاني كونه مباركا

(فیده آنات بنسات) واضحمات كأنحراف الطمور عن موازاة البيت على مدى الاعصار ومخالطة صنوارى الساع الصيودقيالحرممنغير نعرض لها وقهرالله تعالى لكل جبار قصده بسوء كاصحاب الفيل والجلة مفسرةالهدي أوحال أخرى (مقسام ابراهیم)أی أرقدمید عليدالسلام في الصخرة التيكان عليه السلام يقوم عليها وقترفع لحاا وقوال كالمناة عند ارتفاعه أوعند

وهدى التفلق روى أن الني عليه الصلاة والسلام سئل عن أول مدجد وصنع الناس فقال عُليه الصَّلَّاة والسَّلْام السِّجَد الحرام عم بيت المقدس فقيل كم يينهما قال أر بعون سنة وَغْنَ عِلَى رَضَىٰ الله عند أَنْ رَجُّ لا قَالَ له أُوهُوا ول بيت قال لاقد كَان قبله سوت ولكنه أؤل يبت وضع للناس مباركافيد الهدى والرحة والبركة أول من بناه ابراهيم ثم بناه قوم من العرب من جرهم مم هدم فبناء العمالة وهم ملوك من أولاد عليق بن سام بن نوح مم هِدم فبناه يَور يش ﴿ وَاعلِمان دلالة الآية على الأولية في الفضل والشرف أمر لا بدمنه لانُ ألمقصود الاصلى من ذكر هذه الاولية سان الفضيلة لان المقصود ترجعه على يت المقدس وهذا انما يتم بالاولية في الفضيلة والشرف ولا تأثير للاوليسة في البناء في هذا المقصد آلاأن بوت الاوليمة بسبب الفضيلة لاينا في ببوت الاولية في البناء وقد دللنا على ثيوت همدا المعنى أيضا ( المسئلة الثالثة ) اذا ثبت أن المراد من هذه الاولية زيادة الفضيلة والمنقبة فلنذكرههنا وجوه فضيلةالبيت فالاول اتفقت الامم على أزباني هذا البيت هوالخليل عليه السلام و بني بيت المقدس سليمان عليه السلام ولاشك أن الخليل أعظم درجة وأكثرمنقبة منسليان عليه السلام فنهذا الوجه يجب أنتكون الكعبة أشرف من بيت المقدس واعسلم أن الله تعالى أمر الخليل عليه السلام بعسارة هذا البيت فقال وأذبوأ بالابراهيم مكان البيت ألاتشرك بي شيئاو منهي لاطائمين والقائمين والركم السجودوالبلغ لهذا النكليف هو جبريل عليه السلام فلهذا قبل ليس في العالم بناء أشرف من الكعبة فالآمر هو الملك الجليل والمهندس هو جبريل والباني هوالخليل والتليذ اسمعيل عليهم السلام ( الفضيلة الثابية لهذا البيت ) مقام ابراهيم وهوالجرالذى وضع ابراهيم قدمه عليه فجملالله مأتحت قدم ابراهيم عليه السلام من ذلك الحردون سأتر اجرائه كالطين حتى غاص فيد قدم ابراهيم عليد السلام وهذأتمالأ بقدرعليه الاالله ولايظهر الاعلى الانبياء مملارفع ابراهيم قدمه عنسه خلق فيه الصلابة الحجر يةمرة أخرى ثمانه تعالى أبني ذلك الحرعلي سبيل الاستراروالدوام فهذه أتواع من آلاً بات العبيدة والمعرات الباهرة أظهرها الله سجانه في ذلك الحر ( الغضيلة الثالثة) قُلة ما مجتمع فيه من حصى الجمار فانه منذاً لاف سنة وقد يبلغ من يرمى في كل سنة ستمائة ألف انسان كل واحدمنهم سبعين حصاة مملايرى هناك الأمالواجمع في سنة والحُدة لكان غير كثير وليس الموضع الذي ترمى اليد ألجمر التمسيل ماء ولامهب رياح شديدة وقدجه في الأعمار أن من كانت جند مقبولة رُفعت جمارة جراته الى السماء ( الغضيلة الرابعة )إن الطيور ترَّكُ المرور وفوق الكعبة عند طيرانها في الهواءبل تحرف عنها إذاوُ صَّلت أبي مَا فوقها ( العُصْيَلة الخامسة ) انعنده يحتم الوحش لايؤدى بعضها بغضاكالكالاب وألفلياء ولايصطاذفيه الكالاب والوحوش وتلك خاصية عجيبة وأيضا م سكن مكداً من النهب والغارة وهو ركة دعاد اراهم عليد السَّلام حيث قال أ

غسل رأسه على ماروى أنه عليه السلام تبله والرامق الشام الى مكة فقالتلدامر أقاسعيل عليد السلام انولحتي أخسل وأسك المإينزل ضاءته فيذاالجر كوسعند عل شقد الاعن طومنع قدمه غلبه حج غسلت مثنى وأسدتم حولتدال شقد الايسترحتي تحسلت الشتى الآخر فستى أثبر قدمته فليسد وهواتما متدأحقق خبروأي منهامقام ابراهيم أوبدل من آيات بدل البعض مزالكل

رباجعل هذا بلدا امناوقال تعالى في صفة أمنة أولم رو أناجعلنا حرما امناو بجعلف الناس من حولهم وقال فليعبدوا رب هذا البيت الذي أطعمهم من جوع وأمنهم من خوف ولم ينغل البتة ان ظالما هدم الكعبة وخرب مكلة بالكلية وأماييت المقدس فتسد هدمه يختنصر بالكلية ( الفضيلة السادسة )انصاحب الفيل وهوأ يرهة الأشرم لما قادالجيوش والفيل الىمكة لتمخريب الكعبة وعجز قريش عن مَقَاوِمة أولئك الجيوشُ وفارقوا مكة وتركواله الكعبة فأرسل الله عليهسم طيرا أبابيل والإبابيل هم الجماعة من الطير بعدالجاعة وكانت صغارا تحمل أجاراترميهم بها فهلك الملك وجهك العسكر بتلك الاجار مع أنها كانت في غاية الصغر وهذه آية باهرة دالة على شرف الكمبة وارهاس لنبوة مجدعايه الصلاة والسلام فأن قال قائل لم لا يجوز أن يقال ان كل ذلك بسبب طلسم موصوع هناك بحيث لايعرفه أحد فان الامر في تركيب الطلسمات مشهور قلنا لوكان هذامن باب الطّلسمات لكان هذا طلسما مخالفا لسائر الطلسمات فانه لم يحصل لشيء سوى الكعبة مثل هذا البقاء الطويل في هذه المدة العظيمة ومثل هذا يُسكون من المعجزات فلا يمكن منها سوى الانبياء ( الفضيلة السابعة ) أن الله تعالى وضعها بوادغير ذى زرع والحكمة فيدمن و جوه ( أحدها ) انه تعالى قطع بذلك رجاء أهل حرمه وسدنة بيته عن سسواه حتى لايتوكلوا الاعطالله ( ونانيها ) انه لايسكنها أحد من الجب ابرة والاكاسرة فأنهمير يدون طيبات الدنيا فأذالم يجدوها هناك تركوا ذلك الموضع فالقصود تنزيه ذلك الموضع عن لوث وجوداً هل الدنيا (وثانتها) انه فعل ذلك لثلا يقصد هاأحد للَّبِحَارة بِلْ يَكُونُ ذَّلْكُ لِمُحضِّ العبادة والزيارة فقط ( ورابعها ) أَظْهِرَاللَّهُ تَعَالَى بُدلك شرفَ الغقر حيث وضع أشرف البيوت في اقل المواضع نصيبًا من الدنيا فكانه قال جعلتُ الفقراء في الدنيا أهل البلد الامين فكذلك اجعلهم في الآخرة أهل المقام الامين لهم في الدنبابيت الامنوفي الاخرة دار الامن ( وخامسها ) كانه قال لمالم اجعل الكعبة الأفي موضع خال عن جيع نع الدنيا فكذا الأجعل كعبة المعرفة الافي كل قلب خال عن مجبة الدنيافهذاما يتعلق بفضائل العكبة وعندهذاظهر أنهذا البيت أول بيت وضع للناس فىأنواع الفضائل والمناقب واذاظهر هذا بطل قول اليهود ان بيت المقدس أشرف من الكعبة والله أعلم # ثم قال تعالى للذي ببكة وفيه مسائل ( المسئلة الأولى) لاشك أن المراد مزبكة هومكة مم اختلفوا فنهم من قال بكة ومكة اسمسان لمسمى واحد فإن الباء والميم حرفان متقاربان في المخرج فيقام كل واحدمتهما مقام الآخر فيقال هذه ضربة إذرم وضربة لازبو يقال هذا دائم ودائب و يقال راتب وراتم و يقال سمدرأ سهوسبده وفي اشتقاف بكة وجهان ( الاول) انه من البك الذي هوعبارة عن دفع البعض يعضا يعبال بيد بكهبكا اذادفعه وزحه وتبارك القوم اذاازدحوا فلهذاقال سعيدين جبيرسميت مكذبكة لانهم يتباكون فيهاأى يزدجون فى الطواف وهوقول محدين علم الباقر ومجاهدو قتادة

أوعطف يازاماوحده باعشاركونه بمعزله آبات كثيرة لظهور شأنهوقوة دلالتد على قدرة الله تمالى وعلى نبوة الواهيم عليه السلاة والسلام كقوله تمالي إن ايراهيم كإن أمة قانتاأ وباعتبارا شماله على آمات كشيرة فيان كل واجد من أثر قدميد في مغرة صماء وغوصد فيهاآل الكمين والانة يعض المعنوردون يعين وابقا ودون سائر آبات الانساء عليهم السلام وحفظه مع كثرة الاعداء ألوف

قال بعضهم رأيت مجد بن على الباقر يصلى فرت امرأة بين يديه فذهبت ادفعها فقال دعها فانها سيت بكة لانه يبك بعضهم بعضائر المرأة بين يدى الرجل وهو يصلى والرجل بين مدى المرأة وهوتصلى لابأس بذلك في هذا المكان (الوجه الثاني) سميت بكة لانهاتبك أعناق الجبايرة لاير يدها جبار بسوء الااندقت عنقه قال قطرب تقول العرب بككت عنقد أبكه بكااذا وضعت منه ورددت نخوته \* وأمامكة في استقاقها وجوه ( الاول) ان اشتقاقهامن إنها تمك الذنوب أي تزيلها كلها من قولك امنك الفصيل ضرع أمه اذا امتص مافيه ( الثاني ) سميت بذلك لاجتلابها الناس من كل جانب من الارض يقال امتك الفصيل اذا استقصى مافى الضرع ويقال تمككت العظم آذا استقصيت مافيه ( الثالث ) سميت مكة لقلة مائما كان أرضها امتكت مادها ( الرابع ) فيل ان مكة وسط الارص والعبون والمياه تنبع من تحت مكة فالارض كلها تمدك من ما مكة ومن الناس من فرق بين مكذو بكة فقال معضهم ان كه اسم للمسجد خاصة وأمامكة فهواسم لكل البلد قااوا والدليل عايه اناشتقاق بكة من الازدحام والمدافعة وهذا اعايحصل في السجد عندالطواف لافسائر المواضع وقال الاكثرون مكذاسم للمسجد والمطاف و بكة اسم البلد والدليل عليه ان قوله تمالي للذي ببكة يدل على ان البيت حاصل في بكة ومظروف في يكة فلوكان بكة اسما للبيت لبطل كون بكة ظرفا للبت أمااذا جعلنا بكة اسما لابلداستقام هذا الكلام ( المسئلة الثانية ) لمكة أسماء كثيرة قال القفال رجم الله في تفسيره مكة و بكة وأمرحم وكويساء والبشاشة والحاطمة تحطم مناستخف بها وأمالقرى قال تعالى لتنذرأ مالقرى ومن حولها وسميت بهذا الاسم لانها أصل كل بلدة ومنها دحيت الارض ولهذا المعنى يزار ذلك الموضع منجيع نواحي الارض ( المسئلة الثالثه ) للكعبة أسماء (أحدها)) الكعبة قال تعالى جعل الله الكعبة البيت الحرام والسبب فيد ان هـ نما الاسم يدل على الاشراف والارتفاع وسمى الكعب كعبا لاسرافه وارتفاعه على الرسغ وسميت المرأة الناهدة النديين كاعبا لارتفاع تديها فلما كان هدا البيت اشرف يبوت الارض واقدمها زمانا واكثرها فضيلة سمى بهذا الاسم (وثانيها) البيت العتيق قال تعالى ثم محلها الى البيت العتبق وقال وليطوفوا بالبيت العتبق وفي اشتقاقه وجوه ( الاول ) العتيق هوالقديموقد بيناأنه أقدم بيوت الارض بل عند بعضهم ان الله خلقه قبل خلق الارض والسماء (والثاني) ان الله أعنقه من الغرق حيث رفعه الى السماء ( الثالث ) من عتق الطائر اذاقوى في وكره فلابلغ في القوة الى حيث انكل من قصد تنخريبه أهلكه الله سمى عتيقا ( الرابع)أن لله اقعالى أعتقه من أن يكون ملكا لاحد من المخلوفين ( الحامس ) أنه عنيق بمعنى أنكل من زاره أعتقه الله تعالى من النار (وثالثها) المسجد الحرام قال سحانه سحان الذي اسرا بعده ليلا من المسجد الحرام الى المسجد الاقصى والمراد من كونه حراما سيجئ ان شاء الله في تفسيرهذ الآية فان قال قائل كيف

سنة آلة مستقلة و يومده القراءة على التوحيد وامايما يفهم من قوله عز و جل( ومن دخله کان آمنا )فأنه وانكان جلة مستأنفة اشدائة أوشرطية لكنهافي قوة أن بقال وأمن من دخله فنكون بحسب المعنى والمبآل معطوفة علىمقام ايراهيم ولايخني أن الاثنين توع من الجمع فيكتني بذلك أو بحمل على انه ذكر من لك ایات اثنتان وطوی ذكر ماعداهما

الجمع بين قوله ان أول بيت وضع للناس وبين قوله وطهر بنيتي للطائفين فأضافه مرة الى نفسه ومرة الىالناس والجواب كانهقيل البيت لى ولكن وضعته لالاجل،منفعتي فابي منز، عن الحاجة ولكن وضعته لك ليكون قبلة لدعائك والله أعم \* ثم قال تعالى مباركا وهدى للعالمين واعمأنه تمالى وصف هذا البيت بأنواع الفضائل فأولهاانه أول بيتوضع للناس وقد ذكرنا معنى كونه أولا في الفضل ونزيد هَهناوجوها أخر (الاول) قال علم رضي الله عند هوأول بيت خص بالبركة و بأن من دخله كان آمنا وقال الحسن هو أول مسجدعبدالله فيه في الارض وقال مطرف أول بيت جعل قبلة (وثانيها) انه تعالى وصفه بكونه مياركا وفيه مسئلتان ( المسئلة الاولى ) انتصد مباركا علم الحال والتقدير الذي استقر هو ببكة مباركا ( المسئلة الثانية ) البركة لها معنيان ( أحدهما ) النمووالنزايد ( والثاني ) البقاء والدوام يقال تبارك الله لثبوته لم يزل ولايزال والبركة سبه الحوض لثبوته الماء فيها و برك البعير اذاوضع صدره على الارض وثبت واستقرفان فسرنا البركة بالتزايد والنمو فهذا البيت مبارك من وجوء (أحدها) ان الطاعات اذا أتى بها في هذا البيت ازداد توابها قال صلى الله عليه وسلم فضل المسجد الحرام على مسجدى كفضل مسجدي على مائر المساجد تمقال صلى الله عليه وسلم صلاة في مسجدي هذا أفضل من ألفصلاة فيماسواه فهذافي الصلاة وأماالحج فقال عليه الصلاة والسلام من حجولم يرفث ولم بغسق خرج منذنو به كيوم ولدته أمه وفي حديث آخر الحج المبرور ليسله جزاء الاالجنةومعلومأنه لااكثر بركة بمايجل المغفرة واالرحمة (ونانيها) قال التغال رحمه الله تعالى و يجوزأن يكون بركته ماذكر في قوله تعالى يحيى اليه ثمرات كل شئ فيكون كقوله الى المسحد الاقصى الذي باركنا حوله ( وثالثما) ان العاقل يجب أن يستحضر في ذهنه ان الكعبة كالنقطة وليتصور انصفوف المتوجهين اليها فيالصلوات كالدوائر المحيطة بالمركز وليتأمل كمعدد الصفوف المحيطة بهذه الدائرة حال اشتغالهم بالصلاة ولاشك انه يحصل فيما بينهو لاءالمصلين أشخاص أرواحهم علو يةوقلو بهم قدسية وأسرارهم نورانية وضمائرهم ربانية نم ان تلك الارواح الصافية اذا توجهت الى كعبة المعرفة وأجسادهم توجمت الى هذه الكمبة الحسية فن كان في الكعبة يتصل أنوار أرواح أولئك المتوجهين بنور روحه فنزداد الانوار الالهية فيقلب ويعظم لمعان الاصنواء الروحانية في سره وهذا بحرعظيم ومقام شريف وهو ينبهك علمهني كونه مباركا \* وأما انفسرنا البركة بالدوام فهوأيضا كذلك لانه لاتنفك الكعبة من الطائفين والعاكفين والركع السجودوأيضا الارض كرةواذاكان كذلك فكلوقت يمكن أن يفرض فهوصيع لقوم وظهرااك وعصرااللا ومغرب لرابع وعشاء لخامس ومتى كأن الامر كذلك لم تكن الكعبة منفكة قط عن توجد قوم اليها من طرف من أطراف العالم لاداء فرض الصلاة فكان لدوام حاصلكر مزهده الجهة وأيضا بقاء الكعبة على هذه الحالة ألوفامن

د لالةعلى كثرتهاومعني أمن داخله أمنه من التعرض له كافي قوله تعالى أولم رواأ اجعلنا حرما آمنا وبمخطف الناس منحولهم وذلك بدعوة ابراهيم عليه السلام رب اجعل هذا البلدآمناوكان الرجل لوجر كل جريرة تمالجاً الى الحرم لم يعد لب وعنعررمني الله عنه لوظفرت فبسد بقاتل الخطاب مأمسسته حتى يخرج مند ولذلك قال أبوحدفة رحمه الله تعالىمن

السنين دُوام أيضًا فثيت كُونهِ مباركًا من الوجهيئ ﴿ ٱلْصَفَةُ ٱلِثَالِثَةَ ﴾ مَنْ ضَفَاتٌ هَنِياً البيت كونه هدى للعالمين وفيد مسئلتان ( المسئلة الاولى ) قيل المعنى انه قيلة للعالمين يهتدون بهالىجهة صلاتهم وقيل هدى للعالمين أى دلالة على وجود الصانع المختار وصدق محد صلى الله عليه وسلم في النبوة بما فيه من الآيات التي ذكر ناها والعجائب التي حكيناها فانكل مايدل على النبوة فهو بعينه يدل أولاعلى وجود الصانع وجيع صغاته من العلم والقدرة والحكمة والاستغناء وقيــل هدى للعالمين الى الجنة لأنَّ من أدى الصلوات الواجبة اليها استوجب الجنة ( المسئلة الثانية ) قال الزجاج المعنى وذا هدى للعالمين فالو يجوز أن يكون وهدى في موضع رفع على معنى وهوهدى أما قوله تعالى فيه آيات بينات ففيه قولان ( الاول ) انالمراد ماذكرناه منالاً يات التي فيه وهي أمن الخائف وانمحاق الجمار على كثرة الرمى وامتناع الطيرمن العلو عليه واستشفاء المريض بهوتعجيل العقوبة لمزانتهك فيد حرمةواهلاك أصحابالفيل لماقصدواتخريبه فعلي هذا تفسيرالآيات وبيانها غيرمذكور وقوله مقام ابراهيم لاتعلق له بقوله فيه آيات بينات فكائنه تعسالي قال فيه آمات بينات ومع ذلك فهو مقام ابراهيم ومقرء والموضع الذي اختاره وعبدالله فيه لان بكل ذلك من الخلال التي بها يشرف و يعظم (والقول الثاني) ان تفسير الآيات مذكور وهوقوله مقام ابراهيم أى هي مقام ابراهيم فأن قبل الآيات جاعة ولايصح تفسيرهاسي واحد أجابواءنه من وجوه (الاول) ان مقام ابراهيم بمنزلة آمات كشرة لانكل ماكان معجرة لرسول الله صلى الله عليه وسلم فهو دليل على وجود الصانع وعله وفدرته وارادته وحياته وكونه غنيا منزها مقدما عن مشابهة المحدثات فقام الراهيم وانكان شيئا واحدا الاانه لماحصل فيه هذه الوجوه الكثيرة كان بمغلة الدلائل كقوله انا براهيم كان أمة قانتا (الثاني) أن مقام ابراهيم اشتمل على الآيات لان أثرالقدم فىالصحره الصماءآية وغوصه فيها الىالكعبين آية والاستعض الصخرة دون بعض آية لانه لان من الصخرة ماتحت قدميه فقط وابقاؤه دون سائر آيات الانبياعليهم السلام آية حاصة لابراهيم عليه السلام وحفظه مع كثرة أعدائه من اليهودوالنصاري والمسركين والملحدين أأوف سنين فثبت أن مقام أبراهيم عليه السلام آمات كثيرة ( الثالث ) قال الزبياج ان قوله ومن دخله كان آمنا من بقية تفسير الآمات كا تنه قيل فيه آيات بينات مقام ابراهيم وأمن من دخله ولفظ الجمع قديستعمل في الاثنين قال تعالى ان تتو باالى الله فقدصغت قلو بكا وقال عليه السلام الاثنان فافوقهما جاعة ومنهم منتمم الثلاثة فقال مقام ابرهيم وأن من دخله كان آمنا وأن لله على الناس جمد ثم حذف أن اختصارا كما في قوله قل أمرر بي بالقسط أي أمرر بي بأن تقسطوا (الرابع) يجوز أن يذكرهاتان الآيتان ويطوى ذكرغيرهما دلالةعلى نكاثرالآيات كانه قيل فيه آمات بينات مقام ابراهيم وأمن من دخله وكشيرسواهما ( الخامس) قرأ ابن عباس ومجاهدوأ بو

رضيالله غنه وقفُ ا رسول الله صلى الله عليه وساعلى ثنية الحجون وليس بها يومثذ مقبرة فقال يبعث الله تعالى من هذه البقعة ومن هذاالحرم كلدسبعين ألفاوجوههم كالقمرليلة البدر يدخلون الجنة نغيرحسابيشفع كلواحدمنهم في سبعين ألها وجوههم كالقمر ليلة البدر وعن الني صلى الله عليه وسلم من صبرعلي حرمكة ساعدمن مارتباعدت عندجهنم مسيرة مائي عام ( والله على الناس حيم البيت) جلة من مبتدا هو حج البيت وخبر هو لله وقوله تعسالي على الناس متعلق بما تعلق به الخسبر من الاستقرارأو بمحذوف هوحال من الضمير المستكن في الجار والعامل "فيه ذلك الاستقرار ويجوز أن يكون على النا س هو الخبر و لله متعلق عاتملق به الخبر ولاسبيل الىأن يتعلق بمحدرف هوحال من الضير المستكن في على الناس لاستلزامه

جُمَعْرِ المَدَى في رواية قنيبة آية بينة على التوحيد (السادس) قال المبرد مقام مصدر فلم يجمع كاقال وعلى سمعهم ؤالمرادمقامات ابراهيم وهىمااقامه ابراهيم عليهالسلام من أمورالحبم وأعمال المناسك ولاشك انصاكشيرة وعلىهذا فالمراد بالآيات شعائر الحبم كما قَال ومن يعظم شعائرالله ثمقال تعالى مقام ابراهيم وفيه أقوال (أحدها) اله المارتفع بنيان الكعبة وصنعف ابراهيم عنرفع الخجارة فأم على هذا الحجر فغاصت فيه قدماً. (والثاني) انهجاء زائرا من الشأم الى مكة وكان قدحلف لامرأته أن لابنزل بمكة حتى يرجع فلاوصل الىمكة قالتله أم اسمعيل انزل حتى نفسل رأسك فلريذل فجاءته بهذا الحجر فوضعته على الجانب الايمن فوضع قدمه عليه حتى غسلت أحديا بي رأسه نم حولته الى الجانب الايسىر حتى غسلت الجانب الاخرفيق أثر قدميه عليه ( والثالث ) أنه هو الحجر الذى قام ابراهيم عليه عند الاذان بالحج قال القفال رجمالله ويجوز أن بكون ابراهيم قام على ذلك الحجر في هذه المواضع كلها مم قال تعالى ومن دخله كان آمنا ولهذه الآية نظائر منها قوله تعسالى واذجعلنا البيت مثابة للناس وأمنا وقوله أولم يروا أنا جعلنا حرماً آمنا وقال ابراهيم رباخِعُل هذا بلدا آمنا وقال تعالى أطعمهم منجوع وآمنهم منخوف قال أبو بكر الرازى لماكانت الآيات المذكورة عقيب فوله ان أول بيت وضع للنساس موجودة في جميع الحرم تمقال ومن دخله كان آمنا وجب ان يكون مراده جميع الحرم وأجمعوا على أنه لوقتل في الحرم فانه يستوفى القصاص منه في الحرم وأجموا علىأن الحرم لايفيد الامان فيما سوى النفس انماالخلاف فيمسا اذا وجب القصاص عليه خارج الحرم فالهجأ الى الحرم فهل يستوفى منه القصاص في الحرم قال الشافعي يستوفي وقال أبوحنيفة لايستوفي بليمنع منه الطعام والشراب والبيع والشمراء والكلام حتى يخرج نم يستوفى منه القصاص والكلام فى هذه المسئلة قد تقدم فى تفسير قوله وآذجعلنا البيت مثابة للساس وأمنا واحتبج أبوحنيفة رضىالله عنه بهذه الآية فقال طاهر الآية الاخبار عن كونه آمنا ولكن لا عكن حله عليه اذ قدلابصير آمنافيقع الحلف في الخبر فوجب حله على الامر ترك العمل به في الجنايات التي دون النفس لان الضرر فيها أخف من الضرر في القتل وفيما اذا وجب عليه القصاص لجنابة أي بإق الحرم لانه هوالذي هتك حرمة الحرم فيبني في محل الخلاف على مقتضى ظاهر الآية والجواب انقوله لخمان آمنا اثبات لمسمى الامن ويكني في العمل به اثبات ألامن من بعض الوجوء وتحن نقول به و بيانه من وجوه ( الاول )ان من دخله للنسك تقربا الى الله تعالى كان آمنا من الناريوم القيامة قال النبي عليه السلام من مات في أحد الحرمين بعث يوم القيامة آمنا وقال أيضامن صبر على حرمكة ساعة من الهارتباهدت عنه جهتم مسيرة مائتي عام وقال من حج ولم يرفث ولم يفسق خرج من ذنو به كيوم والدته أمه ﴿ وَالثَّانِي ﴾ مِثَلُ أَن يَكُونَ المراد ما أُوْدع الله في قلوب الحلق من الشغَّة على كِل من النَّج

## بِهُمُولُ على العامل المعنوى وذلك بمالامساغله ﴿ ١٦ ﴾ عند الجهور وقد جوزه اب مالك اذا كانت هي

اليدودفع المكروه عندولماكان الامرواقعا على هذا الوجد في الاكثر أخبر بوقوهة على هذا الوجَّه مطلقاوهذا أولى بما قالو الوجهين ( الأول ) اناعلي هذا التقدير لأبجعل الخبر قائمًا مقام الامر وهم بحلوه قائمًا مقام الامر ( والناني ) انه تعالى أنعاذكر هذا لبيان ً فضيلة البيت وذلك انمايحصل شئ كان معلوما للقوم حتى بصير ذلك جمة على فضيلة البيت فأما الحكم الذي بيندالله في شرع محد عليد السلام فأنه لايصير ذلك جمة على اليهود والنصاري في اثبات فضيلة الكعبة (الوجد الثالث) في أو يل الآية أن المعنى من دخله عام عرة القضاء مع النبي صلى الله عليه وسلم كانآمنا لانه تعالى قال لتدخلن السجد الحرام انشاء الله آمنين (الرابع) قال الضحاك من حيجة كان آمنا من الذنوب التي أكتسبها قبل ذلك \* واعلم أن طرق الكلام في جيع هذه الاجو به شي واحدوهوان قوله كان آمنا حكم بنبوت الأمن وذلك بكبي في العمل به اثبات الامن من وجه واحد وفي صورة واحدة فاذا حلناه على بعض هذه الوجوه فقدعلنا بمقتضى هذا النص فلا بق النص دلالة على ماقالوه ثم يتأ كدذلك بأن حل النص على هداالوجه لايفنني الى تخصيص النصوص الدالة على وجوب القصاص وحله على ماقالوه يفضى الى ذلك فكان قولناأولى والله أعلم قوله تعالى ( ولله على الناس عيم البيت من استطاع اليه سايلا) اعلمانه تعالىلاذكر فضائل البيت ومناقبه أردفه بذكراتجاب الحج وفي الآية مسائل (المسئلة الاولى) قرأجرة والكسائي وحفص عن عاصم حم البيت بكسرا لحاء والباقون بفتحها قيل الفتح لغة الجازوالكسرلعة نجدوهما وأحد فيالمني وقيلهما جأزان مطلقا في اللعة مثل رطل ورطل و بزر و بزر وقيل المكسورة اسم للعمل والمفتوحة مصدر وقال سبويه يجوز أن تكون المكسورة أيضا مصدرا كالدكر والعلم(المسئلة الثانية)في قوله من استطاع اليه سبيلا وجوه ( الاول ) فال الزجاج موضع من خفض على البدل من الناس والمعنى ولله على من استطاع من الناس حيح البيت ( الثاني ) قال الفراء ان نويت الاستثناف عن كانت شرطا وأسقط الجزاء لدلالة مافبله عليد والتقدير من استطاع الى الحبح سبيلا فله عليد حج البت (الثالث)قال ابن الانباري يجوز أن يكون من ف موضع رفع على معنى الترجة للناس كانه قيل من الناس الذين عليهم الله حج البيت فقيل هم من استطاع اليه سبيلا ( المسئلة الثالثة ) اتفق الأكثرون على أن الزاد والراحلة شرطان المصول الاستطاعة روى جاعة من الصحابة عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه فسراستطاعة السبيل الى الحبج بوجود الزاد والراحلة وروى القفال عن جو يبرعن الضحاك انه قال اذا كان شاباصحيحاً ليسله مال فعليه أريو اجرنفسه حتى يقضى جه فقال له قائل أكلف الله الناسأن عشوا الى البيت فقال لوكان ليمضهم ميراث بمكة اكل يتركه قال لابل ينطلق اليه واوحبوا فالعكدلك يجبعليه حجالبيت وعن عكرمة أبضاانه فالاستطاعةهم صحة البدن وامكان المشى أذالم يجد مايركبه واعلم انكلمن كأنصحيح البدن قادرا على آلمشي

﴿ وَحَرَفَ جروعاملها گذشت بخلاف الفارف وحرف الجرفا المسا يتقدمان على عاملهما المعنوي واللام في الهيت للعهد وحجه قصده للزيارة على الوجد المخصوص المعهود وكسرالحاءلغةنجدوقيل هواسم للصدر وقرى بفحها (من استطاع اليەسبىلا) فى محل الجر على أنه بدل من الناس بذل البعض من الكل مخصص لعمومه فالضمير العائد الى المبدل منه محذوف أىمن استطاع منهم وقبل بدل الكل على أن المراد بالناس هُو البعض المستطيع فلا حاجة الى الضمير وقيسل فيمحل الرفع على أنه خبر مبتداً مضرأى هممن استطاع الخ وقيــل في حيز النصب بتقدير أعني وقيل كلة من شرطية والجزاءمحذوف لدلالة المذكور عليه وكدا سرالعائد الىالنساس أي من السنطاع منهم

فعه عليه حج البيت وهدر حج هذا بكون ما بعده شرطية والضمير المجرور في اليه راجع الى البيت أوالى خج والجار متعلق بالسبيل قدم عليه اهتماما بشأنه كما في قوله عز وجل فهل الى خروج من سبيل وهل الى مردمن سبيل لما فيه من معنى الافضاء والايصال كيف ﴿ ١٧ ﴾ لاوهو عبارة عن الوسيلة من مال أوغيره فأنه قدروى أنس بن

مالك عن رسول الله صلىالله عليهوسلمانه إقال السبيل الزادوال احلة وروى این عمر رضي الله عنهما أن رجلا قال مارسول الله ماالسيل قال الزاد والراحلة وهو المرادعاروى انهعليه السيلام فسر الاستطاعة بالزاد والراحلة وهكذا روي عن ابن عباس وابن عمر رضی الله عنهم وعليدا كثرالعلاء خلاأن الشافعي أحذ انظاهره فأوجب الاستناية على الزمن القادرعلي أجرة من ينوب عنه والظاهر أنعدم تعرضه علمه السلام لصحة البدن لظهورالامر كيف لاوالمفسرفي الحقيقة هو السبيل الموصل لنغس المستطيع الى البيت وذالا يتصور بدون الصعةوعناين الزبيرأنه على قدرالقوة ومذهب مالك أن الرجل اذا وثق نقوته زمه وعنه ذلك على قدر الطاقة وقد بجدالزاد والراحلة من2 يقدر

اذالم يجد مايركب فانه يصدق عليه انه مستطيع لذاك الفعل فتخصيص هذه الاستطاعة بالزاد والراحلة ترك لظاهر اللفظ فلابه فيه من دليل منفصل ولايمكن التعويل ف ذلك على الاخبار المروية في هذا الباب لانهاأ خبار آحاد فلا يترك لاجلها ظاهر الكتاب لاسيما وقد طعن مجد ن جرير الطبري في رواة تلك الاخبار وطعن فيهامن وجه آخروهوان حصول الزاد والراحلة لايكني فيحصول الاستطاعة فانه يعتبر فيحصول الاستطاعة صحة البدن وعدم الخوف في الطريق وظاهر هذه الاخبار بقتضي أن لا يكون شي من ذلك معتبرا فصارت هذه الاخبار معطونا فيهامن هذا الوجد بل يجبأن يعول في ذلك على ظاهرقوله تعالى وماجعل عليكم في الدين من حرج وقوله يريدالله بكم اليسرولاير يدبكم العسر ( المسئلة الرابعة ) احتَج بعضهم بهذه الآية على انالكفار مُخاطبون بفر و ع الشرائع قالوا لان طاهر قوله تعالى والله على الناسحج البت يعم المؤمن والكافروعدم الايمان لايصلح معارضا ومخصصالهذا العموم لان الدهرى مكلف بالأيمان يحمد صلى الله عليه وسلم معأن الاعان مالله الذي هوسرط صحة الاعان بمعمد عليه السلام غبرحاصل والمحدث مكلف بالصلاة معأن الوضوءالذي هوشرط صحة الصلاة غيرحاصل فلم يكن عدم الشرط مانعامن كونه مكافابالمشروط فكذاههناوالله أعلم (المسئلة الخامسة) الخبج جهور المعتزلة بهذه الآية علم أن الاستطاعة قبل الفعل فقالوا لوكانت الاستطاعة مع الفعل لكان من لم يحج لم يكن مستطيعا للحج ومن لم يكن مستطيعا للحج لايتناوله التكليف المذكور في هذه الآية فيلزم أنكل من لم يحبح أن لايصير مأمورابا لحج بسبب هذه الآية وذلك باطل بالاتفاق أجاب الاصحاب بأن هذاأيضا لازم لهم وذلك لانالقاد راماأن يصيرها مورا بالفعل قبل حصول الداعى الى الفعل او بعد حصوله أما قبل حصول الداعى فمعال لان قبل حصول الداعى عتع حصول الغعل فيكون التكليف به تكليف ما لايطاق وأمابعد حصول الداعى فالفعل يصيرواجبالحصول فلايكون فيالتكليف به فألدة واذاكانت الاستطاعة منتفية في الحالين وجب أن لانتوجه التكليف المذكور في هذه الآية على احد ( المسئلة السادسة ) روى أنه لما زلت هذه الآية قيل ارسول الله أكتب الحبح علينا فيكل عام ذكروا ذلك ثلاثا فسكت الرسول صلى الله عليه وسلم تمال في الرابعة لوقلت نعم لوجبت ولو وجبت ماقتم بها ولوكم تقوموا بها لك غرتم ألافوا دعوى ماوادعتكم واذا أمرتكم بامر فافعلوا منه مااستطعتم واذا نهيتكمعن أمرفانتهوا عندفائما هلك منكان قبلكم بكثرة اختلافهم علمأنبيائهم ثم احتج العلاء بهذا الخبرعلي انالامر لايفيد النكرار من وجهين ( الاول ) ان الامر ورد بالحج ولم يفد التكرار ( والثاني ) أن الصحابة استفهموا أنه هل يوجب التكرار أملا واوكانت هذه الصيغة تفيد التكرار لما احتاجوا الى الاستفهام مَع كُونهم عالمين بأللغة ( المسئلة السابعة ) استطاعة السبيل الى الشي عبارة عن امكان الوصول اليعقال تعالى فهل الى خروج من

 أيها الناس انالله فرض الحج على من استظاع اليه سبيلا ومن لم يفعل فليت على اى حال شاء يهوديا آونصرانيا أومجوسيا (فان الله غنى عن العالمين) وعن عبادتهم وحيث كان من كفر من جلتهم داخلا فيهاد خولا أوليا اكتفى بذلك عن الضمير الرابط بين الشرط والجزاء ولقد حازت الآية ﴿ ١٨ ﴾ الكريمة من فنون الاعتبارات

سبيل وقال فهل الى مرد منسبيل وقالماعلى المحسنين منسبيل فيعتبر في حصول هذا الامكان صعة البدن وزوال خوف النلف من السبع أو العدو وفقد أن الطعام والشراب والقدرة على المال الذي يُستري به الزاد والراحلة وان يقضى جيع الديون و يردجيع الودائع وانوجب عليه الانفاق على أحدام يجب عليه الحج الااذا ترك من المال ما يكفيهم في الجيئ والذهاب وتفاصيل هذالباب مذكورة في كتب الفقها والله أعلم المعمم قال تعالى ( ومن كفرفان الله غنى عن العالمين ) وفيه مسائل ( المسئلة الاولى ) في هذه الآية قولان ( أحدهما ) انها كلام مستقل بنفسه ووعيد عام في حق كل من كفر بالله ولا تعلق له بما قبله ( القول الثاني ) أنه متعلق عاقبله والقائلون بهذا التول منهم من حله علم تارك الحج ومنهم منحله على من لم بعتقد وجوب الحج أما الذين جلوه على تأرك الحج فقد عولوا فيه على ظاهر الآية فانه لماتقدم الامر بالحج ممأتبعة بقوله ومن كفرفهم منه ان هذا الكفر ليس الاترك ماتقدم الامر به ممانهم أكدوا هذاالوجه بالأخبار روى عن الني صلى الله عليه وسلم أنه قال منمات ولم يحج فليمتان شاء يهودياوان شاء نصرانياوعن ابي امامة قال قال الذي صلى الله عليه وسلم من مات ولم يحيع حجة الاسلام ولم تنعه حاجة طاهرة أومرض حابس أوسلطان جائرفليث على أى حال سابهوديا أونصرانيا وعن سعيد بن جبيرلومات جارلى ولهمسرة ولم يحجلم اصل عليه فان قيل كيف بجوزا لحكم عليه بالكفر بسبب تمك الحج أجاب القفال رحمالله عنه ميجوز أن يكون المراد منه التغليظ أي قِد قارب الكفر وعمل مابعمله من كفر بالحج ونَظيرُه قوله تَعالَى و بَلَغت القلوب الحناجر أى كادت تبلغ ونظيره قوله عليه الصلاة والسلام من ترك صلاة متعمدا فقد كفر وقوله عليه الصلاة والسلام منأتى امرأة مائضا اوفي د برهافقد كفروأ ماالا كثرون فهم الذين جلوا هذا الوعيد على من ترك اعتقاد وجوب الحَبِع قال الضّحاك لما نزلت آية الحبج جمع الرسول صلى الله عليه وسلم أهل الاديان السنة المسلمين والنصارى واليهود والصابئين والمجوس والمشركين فغطبهم وقال ان الله تعالى كتب عليكم الحبح فع عوافاً من به المسلمون وكفرت بهالملل الجنسوقالوالانومن به ولانصلي اليه ولا يحجه فأبزل الله تعالى قوله ومن كفر فان الله غني عن العالمين وهذا القول هوالاقوى ( المسئلة الثانية ) اعلم أن تكاليف الشرع في العباد آت قسمان منها ما يكون أصله معقولا الا أن تفساصيله لاتكون معقولة مثل الصلاة فان أصلها معقول وهوتعظيم اللهأما كيفية الصلاة فغير معقولة وكذا الزكاة أصلها دفع حاجة الفقير وكيفيتها غيرمعة ولقوالصوم أصله معقول وهو قهر النفس وكيفيته غير معقولة أما ألحج فهوسفرالي موضع معينعلي كيفيات مخصوصة فالحكمة في كيفيات هذه العبادات غيرمعقولة وفي أصلها أيضاغيرمعلومة اذا عرفت هذا فنقول قال المحققون ان الاتيان بهذا النوع من العبادة ادل على كال العبودية والخضوع والانفياد منالاتيان بالنوع الاول وذلك لانالآتي بالنوع الاول

المعربة عن كالالاعتناء بامر الحج والتشذيد على تاركة مالا مزيد عليمه حيث اوثرت صيغة الخبر الدالة على التحقق وأبرزت فى صورة الجلة الاسيمة الدالة على الشيات والاستمرار على وجه بفيد أنه حق واجبقه سمعانه في ذم الناس لاانفكاك لهم عن أدائه والخروج عنعهدته وساكبهم مسلك التعميم ثم التخصيص والأمهام ممالتبيين والاجال ثم التفصيل لما في ذلك من مزيد تحقيق وتفريرا وعبرعن تركه بالكفر الذي لاقبيم وراءهوجعل حراوم استغناءه تعالى المؤذن بشدة المقت وعظم السخط لاعن تاركه فقطفاته قدضرب عند صغيا استاطالهعن درجةالاعتباروا يتمعاما بذكره بل عن جميع المالين عن فعل وترك ليدل على نهاية شدة الغضب هذاوقال ان

عباس والحسن وعطاء رضى الله تعالى عنهم ومن كفرأى جد فرض الحيج وزعم أنه ليس بواجب وعن ﴿ يَحْمَل ﴾ سعيد بن المسبب نزلت في اليهود فانهم قالوا الحيج الى مكة غير واجب وروى أنه لما نزل قوله تعالى والله على الناس حج البيت بجمع رسول إلله عليه عليه عمله أهل الاديان كلهم فغط بهم فقال إن الله كتب عليكم الحج فيج عوافل منت به ملة

واحدة وهم المسلمون وكفرن به خمس ملل قالوالانو من به ولانصلى اليه ولا محبّه فنزل ومن كفروغن الني صلى الله عليه عليه وسلم جوا قبل أن يمنع البرجانية ويرفع الى السماء في الثالثة وروى جوا قبل أن يمنع البرجانية وعن ابن مسعود حجوا هذا البيت ﴿ ١٩ ﴾ قبل أن ينبت في البادية شجرة لاماً كل منهاد ابة الانفقت وعن

عمر رمني الله عند او ترك الناس الحبح عاما واحدا ما توظروا (قليا أهل الكستاب) هماليهود والنصاري وانما خوطبوا بعنوان أهلية الكتاب الوجبة للإيمان بهويما يصدقه مِن القرآن العظيم مبالغة فى تقبيح حالهم في كفرهم بهاوقوله عزوجل (لم تَكْفَرُ وَنَ بِآيَاتُ اللَّهِ ﴾ توبيح وانكارلا أن يكون لَكُفِرهم بها سبب من الاسباب وتحقيق لما يوجبالاجتناب عنه بالكلية والمراد بآياته تعالى ما بعم الآمات القرآنية التيمنجلتهاماتليفي شان الحبح وغير،ومانى النوراة والأنجيل من شواهدنبوته عليدالسلام وقولەتعالى (واللەسىمىد على ماتعملون) حال من فاعل تكفرون مفيدة لتشديدالتوبيح وبأكيد الانكارواظهارالجلالة فيموقع الاضمارلتربية المهابة وتهو بالططب

يحتمل انه اندأتي بهلماعرف بعتله منوجوه المنسافع فيه أماالاكي بالنوع الثاني فلغه لاياتي به الالجرد الانقياد والطاعة والعبودية فلاجل هذا المعني أشتمل الامربالحيج في هذه الآية على أنواع كشيرة من التوكيد (أحدها) قوله ولله على الناس حج البيت والمعنى انه سيحانه لكونه الهاألزم عبيده هذه الطاعة فيجب عليهم الانقياد سواء عرفواوجه الحكمة فيها أولم بعرفوا (وثانيها) انه ذكر الناس تم أبدل منه من استطاع آليه سبيلاوفيه صريان من التأكيد أما أولا فلان الابدال تثنية للمرادوتكرير وذلكُ يدل على شدة المناية وأما انبا فلانه أجل أولاوفصل النياوذلك يدل على شدة الاهتمام (واللهما) أنه سيحانه عبرعن هذا الوجوب بعبارتين احداهم الامالماك في قوله والله وثانيتهما كلقعلى وهي للوجوب في قوله ولله على النساس ورابعها أن طاهر اللفظ يقتضي الجابه على كل أنسان يستطيعه وتعميم التكليف يدل على شدة الاهتمام ( وخامسها ) انه قال ومن كفرمكان ومن لم يحم وهذا تغليظ شديدفي حق تارك الحمم ( وسادسها ) ذكر الاستغناء وذلك بما بدل على المقت والسخط والخذلان ( وسائعها ) قوله عن العالمين ولم بقل عنه لان المستغنى عركل العالمين أولى أن يكون مستغنيا عن ذلك الانسان الواحد وعن طاعته فكان ذلك أدل على السخط (والمنها) ان في أول الآية قال ولله على الناس فبين انهذا الاعجاب كان لمجرد عزة الالهية وكبر ماءال بوية لالجرنفع ولالدفع ضرثم اكدهذا في آخر الآية بقوله فانالله غنى عن العسالمين وتمايدل من الاخبار على ألكيد الامر بالحيح قوله عليه الصلاة والسلام حواقبل انلايح عوافانه قدهدم البيت مرتين ويرفع في الثالثة و رَ وي حِوافَبل أَن لاتحُعُوا جُوا قبل أَن يمنع البرجانبه قبل معناه أنه يتعذر عليكم السفر في البرالي مكة لعدم الامن أوغيره وعن آبن مسعود جواهذا البت قبل أن ينت في البادية شحرة لامأكل منهادابة الاهلىكت # قوله تعالى ( قلياأهل الكتاب لم تكفرونُ بآيات الله والله شهيدعلى ماتعملون قل يأهل الكتاب لم تصدُّون عن سبيل الله من آمن تَبغُونُها عو جاوأنتم شهداء وماالله بغافل عماتعملون) أعلم أن في كيفية النظم وجهين (الاول) وهوالاوفق انه تعالى لمأ وردالدلائل على نبوة محمد عليه الصلاة والسلام، و ردفيالنو راةوالانجيل من البشارة بمقدمه نمخ كرعقيب ذلك شبهات القوم (فالشبهة الاولى ) ما يتعلق بانكار النسم وأجاب عنها بقوله كل الطعام كان حلالبني اسرائيل الاماحرم اسرائيل على نفسه (والشبهة الثانية) مايتعلق بالكعبة و وحوب استقبالها فى الصلاة و وجوب جها واجاب عنها بقوله ان اول بيت وضع الناس الى آخر ها فعند هذا تمت وظيفة الاستدلال وكما ألجواب عن شبهات أرباب الضلال فبعد ذلك خاطبهم بالكلام المين وقال لمتكفرون بآيات اللهبعدظهو راابينات وزوال الشبهات وهذاهو الغاية القصوي في ترتيب الكلام وحسن نظمه ( الوجه الثاني) وهوانه تعالى لمابين فضائل الكعبة ووجوب الحج والقوم كانواعالمين بأن هذآ هوالدين الحق والملة

وصهغة المبالغة في شهيد للتشديد في الوعيد وكلة مااماعبارة عن كغرهم أوهى على بحومها وهود اخل فيها دخولا أوليا والمعنى لاى سبب تكفرون بآياته عزوجل والحال أنه تعالى مبالغ في الاطلاع على جميع أعمالكم وفي مجازا تكم عليها ولاريب في أن ذلك بسدج يع أبحاء ما بأتونه و يقطع أسبا به بالكلية (قل باأهل الكناب) أمر بتوبيخهم بالاصلال اثر تو بخهم بالصلال والتكرير المبالة قريح المسلام على تغريعهم وتوتيع هم وترك علفة على الامرالسابق للايذان باستقلالهما كاأن قمل قوله تعالى المنطقة والمتعادية المستقلة في المنطقة المنطقة

الصحيحة قاللهملم تكفرون بآيات الله بعدان علتم كونهاحقة صحيحة واعلم أن المبطل اماأن يكون صالافقط واماأن يكون مع كونه صالايكون مصلاوالقوم كانوا موصوفين بالامرين جيعافبدأتمالي بالانكارعليهم في الصغة الاولى على سبيل الرفق واللطف وفي الِاَّيَّةُ مَسَائِلِ ( المُسْئُلَةُ الأُولِي ) قُولُهُ قُلْيَاأُهُلِ الكَتَابِلَمْ تَكَفَّرُونَ بِآ بِاتَ الله واختلفُوا فيمن المراد بأهل الكتاب فقال الحسن هم علماهل الكتاب الذين علواصحة نبوته واستدل عليسه بقوله وانتم شهداء وقال بعضهم بلالراد كل أهل الكناب لانهم وانلم بعلوافالحجة قائمة عليهم فكانهم بترك الاستدلال والعدول الى النقليد بمنرلة منعلم مُمَانَكُرُ فَانْقَيْلُ وِلمُحْصُ أَهْلَالَكُنَابُ بِالذِّكُرُدُونِ سَائُرَالَكُفَارُقَلْنَالُو جَهَيْنُ ( الأول ﴾ أنابيناأنه تعانى أو ردالدليل عليهم من التوراة والأتجيل على صحة نبوة محمد عليه الصلاة والسلام بمأجاب عن شبهم في ذلك مملاتم ذلك خاطبهم فقال باأهل الكناب فهذاهو الترتيب الصحيح (الثاني) أن معرفتهم بآيات الله أقوى لنقدم اعترافهم بالتوحيد وأصل النبوة ولمعرفتهم بمافى كتبهم من الشهادة بصدق الرسول والبشارة بنبوته ( المسئلة الثانية) قالت المعترزلة في قُولُه تعالى لم تكفرون با يات الله دلالة على أن الكفر من قبلهم حتى يصيح هذا التوبيخ وكذلك لايصيح توبيخهم على طولهم وصحتهم ومرمنهم والجواب عندالمعارضة بالعلم والداعي (المسئلة الثالثة) المرادمن آيات الله الآيات التي نصبها الله تعالى على نبوة مخدعليه الصلاة والسلام والمراد بكفرهم مها كفرهم بدلالتهاعلي نبوة مجمد عليه الصلاة والسلام ثم قال والله سهيد على مانعملون الواوللحال والمعنى لمنكفر ون بآيات الله التي دلتكم على صدق محمدعليه الصلاة والسلام والحال ان الله شهيد على أعمالكم ومجازيكم عليها وهذه الحال توجب أنلاتجتروا على الكفربآياته نمانه تعالى الأنكر عليهم في صلالهم ذكر بعد ذلك الانكار عليهم في اصلالهم اضعفة المسلمين فقال قل يا أهل الكتاب لم تصدون عن سبيل الله من آمن قال الفراء بقيال صددته أصده صدا وأصددته اصداد أوقرأ الحسن تصدون بضم الناء من أصده قال المفسرون وكان صدهم عن سبيل الله بالقاء السبه والشكوك فقلوب الضعفة من المسلمين وكانوا ينكرون كون صغتمه في كتابهم نمقال تبغونهما عوجاالعوج بكسرالعين الميمل عن الاستواء فيكل مُالايرى وهِوالِدينُ وَالقول فأما الشيُّ الذي يرَّى فيقال فيه عوج بفتح العين كالحائط والقنساة والشبخرة قالى ابن الانباري البغي يقتصرله على مفعول واحداذالم يكن معه اللام كقولك بغيت المال والاجر والثواب وأريدههنا تبغون لهما عوجا نمأسقطت اللام كافالوا وهبتك درهما أي وهبت لك درهما ومثله صدتك طبيا أي صدت لك فنوبي غلامهم مم نادي # أظليما أصيدكم أم حاراً أراد أصيدلكم والهساء في تبغونها عائدة الى السبيل لان السبيل يونن ويذكروالموج يعنى به الزيغ والتحريف أى تلتمسون لسبيله الزيغ والتحريف بالشبه التي توردونهما

ذلك العدوان كايسندعي الايمان باهومصدق لمامعهم يستدعى ترغيب الناس فيد فصدهم عند في أقصى مراتب القباحة ولكون صدهم في بعض الصوربمحريفالكتاب والكفريالآمات الدالة على نبوته عليه السلام وقري تصدون من اصده (عن سبيل الله) أىدينهالحقالموصل الىالسعادةالابديةوهو التوحيدوملةالاسلام(من آمن) مفعول لتصدون قدمعليه الجاروالمجرور للاهتمام به كأنوا يفتنون المؤمنين و يحتمالون لصدهم عندو عنعون من اراد الدخول فيه بجهدهم ويقولون انصفته عليدالسلام لست في كالمهم ولا تقدمت البشارة بهعندهم وقيل أتت اليهو دالاوس والخزرج فذكر وهم مأكان بينهم في الجاهاية من العداوات والحروب ليعودواالى ماكانوافيه (تبغونها)على اسقاط

الجاروايصال الفعل الى الضمير كافى قوله \* فتولى غلامهم ثم نادى \* أظليما أصيدكم أم حدرا \* بعنى أصيداكم اى تطلبون لسبيل الله التي هى أقوم السبل (عوجا) اعوجا حاباً ن تلبسوا على الناس و توهموا أن فيه ميلاعن الحق بنى النسخ وتغير صفة الرسول صلى الله عليه وسلم عن وجهها و تحوذات والجلة حال من فاعل تصدون وقيل من سبيل الله ﴿ على ﴾ (وانتم شهداء) حال من فاعل تصدّون باعتبار تقييده بالحال الاولى أومن فاعل تبغونها أى والحال أنكم شهلاً ا تشهد وآن بانها سبيل الله لا يحوم حولها شائبة اعوجاج وان الصدعنها اضلال قال بن عباس رضى الله عنهما أى شهداءان في النوراة ان دين الله الذي لا يقبل غيره هو الاسلام ﴿ ٢١ ﴾ أو وأنتم عدول فيما بينكم ينتون بأقو الكم و يسته شدونكم في القضايا

وعظأتم الامور (وماالله بغافل على تعملون) اعتراض تذبيلي فيسه تهديدووعيدشديدقيل لماكانصدهمالمؤمنين تطريق الخفية ختمت الآية الكرعة بمايحسم مادة حياتهم من احاطة عله تعالى بأعالهمكا ان كفرهم بآبات الله تمالي لماكان بطريق العلانية خمت الآية السابقة بشهادته تعالى على مايعملون ( ماأيهاالذين آمنواان تطيءوافر يقامن الذين أوتوا الكناب ردوكم بعدا عانكم كأفرين) للون المخطأت وتوجيه له الىالموءمنين تحذيرا لمهم عنطاعة أهلالكتاب والافتتان بفتتهم أثر تو بيحهم بالاغوا، والا ضلال ردعالهم عن ذلك وتعلمق الرد بطأعة فريق منهم للبالغة فىالتحذير عن طاعتهم وايجاب الاجتاب عن مصاحبتهم ىالىكاية فانەفىقوة أن نقال لاتطيعوا فريقا ألحكاأن تعميم النو بيمخ فيما قبله للمبالغه في الزجر

على الضعفة نحو قولهم النسيخ بدل على البداء وقولهم انه وردفي الوراة انشر يعمة موسى عليه السلام باقية الى الآبد وفي الآية وجه أخر وهو أن يكون عوجا في موضع الحال والمعنى تبغونها ضالين وذلك أنهم كانهم كانوا يدعون انهم على دين الله وسبيله ففال الله تعالى انكم تبغون سبيل الله صالين وعلى هذا القول لا يحتاج إلى اضمار اللام في تبغونها ثم قال وأنتم شهداء وفيه و جوه ( الاول ) قال ابن عباس رضى الله عنهما يعني أنتم شهداءأن في التوراة ان دين الله الذي لا يقبل غيره هوالاسلام ( الثاني ) وأنتم شهداء على ظهورالمعجرَات على نبوته صلى الله عليه وسلم ﴿ النَّالَثُ ﴾ وأنتم سهداءانه لا يجوزا لصدعنَّ سبيلالله (الرابع) وأنتم سهداء بين أهل دينكم عدول ينفون بأقوالكم ويعولون علم شهادتكم فيعظام الامور وهم الاحبار والمعنى ان منكان كدلك فكيف يليق به الاصرار على الباطل والكذب وانضلال والاضلال ممقال وماالله بغافل عماتهملون والمرادالتهديد وهوكقول الرجل لعبده وقدأنكر طريقه لايخفي على مأأنت عليه ولست غافلا عنأمرك وانماختم الآيةالاولى بقولهواللهشهيد وهذهألا ية بقولهوماالله بغافل عاتعملون وذلك لانهم كانوابظهرون الكفر بذوة محمدصلي الله عليه وسلم وماكانوا يظهرون القاء الشبه في فلوب المسلين بلكانوا يحتالون في ذاك بوجوه الحيل فلاجرم قال فيما أظهروه واللهشهيد وفيما أضمروه وماالله بغافل عماتهملون وانمسا كرر في الايتين قوله قلياأهل الكتاب لان المقصود التوبيخ على ألطف الوجوه وتكريرهذا الخطاب الاطمف أقرب الى التلطف في صرفهم عن طريقتهم في الضلال والاصلال وأدل على النصيح لِهم في الدين والاشفاق\* قوله تعالى ( يا أيها الذي آمنوا ان تطيه وا فريقا من الدين أوتوا الكتاب يردوكم تعدايمانكم كافرين وكيف تكفرون وأنتم تنلى عليكم آيات الله وفيكم رسولة ومن يعتصم بالله فقد هدى الى صراط مستقيم ) واعلم أنه تعالى الحدر الفريق من أهل الكتاب في ألاية الاولى عن الاغواء والاضلال حدر المؤمنين في هذه الاية عن اغوائهم واضلالهم ومنعهم عزالالتفات الىقولهم روى انساس بنقيس اليهودي كانعظيم الكفرشديدا اطعن على المسلين شديدا لحسدفاتفق أنهمر على نفرمن الانصار من الاوس والخزرج فرآهم في مجلس لهم يتحدثون وكان قدزال مأكان بينهم في الجاهلية من العداوة ببركة الاسلام فشق ذلك على اليهود فعلس اليهم وذكرهم ماكان بينهم من الحروب قبلذلك وقرأ عليهم بعضماقيل فى نلك الحروب من الاشعار فتنازع القوم وتغاضبوا وقالوا السلاح السلاح فوصل الخبر إلىا نبى عليهالسلام فخرجاليهم فيمن معهمن المهاجرين والانصار وقال أترجعون الى أحوال الجاهلية وأنابين أطهركم وقد أكرمكم الله بالاسلام وألف بين قلو بكم فعرف القوم انذلك كان من عمل السيطان ومن كيدذلك اليهودي فالتوا السلاح وعانق بعضهم بعضائم انصرفوا معرسول اللهصلي الله عليه وسلم فأكان يوم أقبح أولا وأحسن آخرًا من ذاك اليوم وانزل الله تعالى هـنه

أوللمعافظة على سبب المزول فانه روى أن نفرا من الاوس والخزرج كانوا جلوسا يتحدثون فربهم شاس ابن قيس اليهودى و كان عظيم الكفرشديد الحسد المسلمين فغاطه مارأى منهم من نألف القلوب واتحاد الكلمة واجتماع الرأى بعدما كان بينهم ماكان من العداوة والشنآن فأمر شابا يهوديا كان معسه بأن يجلس اليهمويذ كرهم يوم بعاث

وكان ذلك تموماعظيما اقتتل فيسفا لحيان وكان الظفر فيسه للاوس و ينشدهم ماقيل فيسف من الاشعار فقعل فتغاخر القوم وتفاصلي الله المالة وأنبوا وقالوا السلاح السلاح فاجتمع من القبيلة ين خلق عظيم فعند ذلك جاءهم النبي صلى الله عليه وسلم واصحابه فقال أتدعون الجاهلية وأنابين اظهرتم بعد ﴿ ٢٢ ﴾ أن اكرمكم الله تعالى بالاسلام وقطع به

الآية فقوله ان تطيعوا فريقا من الذين أوتوالك تاب يحتمل أن يكون المراد هذه الواقعة و يحتمل ان يكون المراد جيع ما يحاولونه من أنواع الاضلال فبين تعمالي ان المؤمنين انلانوا وقبلوامنهم أدى ذلك حالا بعدحال آلى ان يعود واكفارا والكفر و جب الهلاك في الدنيا والدين امافي الدنيا فبوقو ع العداوة والبغضاء وهمان الفتنة وثوران المحسارية المؤدية الىسفك الدماء وأمافى الدين فظاهر تمقال تعالى وكيف سكفرون وأنتم تتلى عليكم آبات الله وفيكم رسوله وكلمة كيف تعجب وانتعجب انمايليق بمن لايعلم السبب وذلت على الله محال والمراد منسه المنع والتغليظ وذلت لان تلاوة آيات الله عليهم حالا بعدحال مع كون الرسول فيهم الذي يزيل كل شبهة و يقرركل حجة كالمانع من وقوعهم في الكفر فكان صدور الكفر عن الدين كانوا بحضرة الرسول ابعد من هذا الوجه فقولهان تطبعوافريقا من الذين أوتوا الكتاب يردوكم بعدايمانكم كافرين تنبيد على نالمقصد الاقصى لمؤلاء أليمود والمنافق بن أن يردوا المسلين عن الاسلام ع أرشد المسلين الى أنه يجب أن لا يلنفوا الى فولهم بل الواجب عليهم أن يرجعوا عنسد كُلْ شبهة يسمعونها من هو لاءاليهود الى الرسول صلى الله عليه وسلم حتى يكشف عنها ويزيل وجه الشبهة فمها تمقال ومن يعتصم بالله فقدهدى الىصراط مستقيم والمقصودانه لماذكر الوعيد أردفه بهذا الوعدو المعنى ومن يمسك بدين الله ويجو زأن يكون حثالهم علىالالتجاء اليه فىدفع سرور الكفار والاعتصامفياللغفالاستمساك بالشئ وأصله من العصمة والعصمة المنع في كلام العرب والعاصم المانع واعتصم فلان بالشيء اذاتسك بالشئ في منع نفسه من الوقوع في آفة ومنه فوله تعالى ولقدر اودته عن نفسه فاستعصم قال فتادة ذكر في الآية أمر ن يمنعان عن الوفوع في الكفر أحدهما تلاوة كتاب الله ( والناني ) كون الرسول فيه براما الرسول صلى الله عليه وسلم فقد مضي الى رجة الله وأما الكتأب فباق على وجه الدهر وأما قوله فقدهدي الى صراط مستقيم فقد احتج به أصحابنا على انفعل العبد مخلوق للدتعالى فالوالانهجعل اعتصامهم هدأية من الله فلا جعلذاك الاعتصام فعلالهم وهداية مناللةثبتماقلناه أماالمعتزلة فقدذ كروافيمه و جوها ( الاول ) الالمراد بهذه الهداية الزيادة في الالطاف المرتبة على اداء الطاعات كافال تعالى يهدى بهالله من اتبع رضوانه مبل السلام وهذا الوجه اختاره القفال رجهاالله (وأناني) از النقدير من يعتصم بالله فنع ما فعل فانه انما هدى الى الصراط المستقيم ليفعل ذلك ( والثالث ) ان من يعتصم بالله فقد هدى الى طر بق الجنه ( والرابع) قال صاحب الكشاف فقد هدى أى فقد حصل له الهدى لا محالة كا تدول اذا جئت فلانا وقدأ فلحت كانالهدى قدحصل فهو يخبر عنه حاصلا وذلك لإن المعنصم بالله متوقع الهدى كاأنقاصدالكريم متوقع للفلاح عنده # قوله تعالى ( ياأيها الذي آمنوا اتقوآ اللهحق تقاته ولاتنوتن الأوأنتم مسلون واعتصموا بحبل اللهجيعا ولاتفرقوا واذكروا عنبكمامرالجاهلية وألف بينكم فعلوا انهانزغة من الشيطان وكيدمن عدوهم فالقوا السلاح واستغفرواوعانق بعضهم بعضا وانصر فوا مع رسولالله صلى الله عليد وسلمقال الامام الواحدى اصطفوا للقنال فنزلت الآية الى قوله تعالى لعلكم تهتدون فجاءالني ملى الله عليه وسلم حتى قأم بين الصفين فقراهن ورفعصوته فلماسمعوا صوت رسول الله صلى الله عايه وسلم أنصواله وجعلوا يستمعون لهفلا فرغ ألقوا السلاح وعانق بعضهم بعضا وجعلوا يبكون وقوله تعالىكافرين امامفعول ثان لبردوكم على قضمين الردمعني التصيير كماني قوله \* رمى الحدثان نــوة آلسعد \* عقدار سمدن لهسمودا\* فرد شعورهن السودسضا \* ورد وجوههن البيض سودا\* اوحالمن مفعوله والاول أدخلفي تنزمه

المؤمنين عن نسبتهم الى الكفر لمافيه من التصريح بكون الكفر المفروض بطريق القسر وايراد ﴿ نعمة ﴾ الظرف مع عدم الحاجة اليه فضرورة سبق الجطاب بمنوان المؤمنين واستحالة تحقق الرد الى الكفر بدون سبق الايمان مع توسيطه بين المفعولين لاظهار كال شناعة الكفر وغاية بعده من الوقوع امال يادة قبحد الصارف لاحاقل

عن مباشرته أولممانعة الايمان له كا ته قبل بعد ايمانكم الراسمخ وفيه من تثبيت المؤمنين مالايخني (وكيف تكفرون) استفهام انكارى بمعنى انكار الوقوع كافى قوله تعالى كيف يكون للشركين عهدالح لابمعنى انسكار الواقع كافى قوله تعالى كيف تكفرون بالله وكنتم أمواتا الح ﴿ ٣٣ ﴾ وفى توجيه الانسكار والاسبعاد الى كيفية السكفر من المبالعة

ما ٰیسفی تو جیهدالی نف م بأن يقال أنكفرون لانكل موجود لابدأن يكون وجوده على حال من الاحوال فاذا أمكر وننيجيع أحوال وجوده فقدانتني وجوده بالكلية على الطريق البرهاني وقوله تعالى (وأنتم تنلي عليكم آبات الله ) جله وقعت عالا من ضمير المخاطبين في نكفرون مؤ كدة الانكار والاستبعاد عافيهامن السون الداعية الى الرات على الاعان الوازعةعن الكفروقولة تعالى (وفيكم رسوله)معطوفعليها داخل في حكمها فان نلاوةآيات الله تعالى عليهم وكون رسوله عليه الصلاة والسلامييناظهرهم يعلمهم الكتاب والحكمة ويزكيهم بتحقيقالحق وازاحة الشبه من أقوى الزواجرعن الكفروعدم اسمناد التلاوة الى رسولالله صلى الله عليه وسإللا يذان باستفلال كل منهمافي الباب (ومن

نعمة الله عليكم أذكنتم أعداء فألف بين قلوبكم فاصحتم بنعمتد اخواناو كنتم على سفاحفرة من النار فأنقذ كم منها كذلك بين الله لكم آياته لعلكم تهدون ) اعلم انه تعالى لماحذر المؤمنين مناصلال الكفار ومن للبيسا تلهم فيالآية الأولى أمر المؤمنسين في هذه الآيات بمجامع الطاعات ومعاقد الخيرات فأمرهم أولابتقوى الله وهو قوله انقوا اللهوثانيا بالاعتصام محبلالله وهوقوله واعتصموا بحبلالله وثالثا بتذكر نعمالله وهو قوله واذكروا نعمة الله عليكم والسبب فيهذا الترتيب أنفعل الانسان لابدوان يكون معللا امابالهبة وامابال غبة والرهبة مقدمة على الرغبة لان دفع الصرر مقدم على حلب النفع فتموله اتقواالله حق تقاته اشارة الى الَّيخو يف من عنَّاتَ الله تعالى تم حعله ساباً للآمر بالتمسك بدينالله والاعتصام بحبل اللة نمأردفه بالرغبة وهي قوله واذكروانعمة الله عَليكم فكا نُه قَالَ خوف فقابُ الله يوجبُ ذلك وكثره نعمالله عليكم توجب ذلك فلمتبق جهة منالجهات الموجبة للفعل الاوهى حاصله فىوجوب انقيادكم لامرالله ووجوب طاعتكم لحكم الله فظهر عاذكرناه أن الامور الثلاثة المذكورة في هذه الآية مرتبة على أحسن الوجوه #ولنزجع الى النفسير أما قوله تعالى اتقواالله حق تفاته ففيه مسائل ( المسئلة الاولى)قال بعضهم هذه الآبة منسوخة وذبك آباروي عن ابن عباس رضى الله عنهما أنه فال لما نزات هذه الآية شق ذلك على المسلمين لان حق تقاته أن يطاع فلايعصى طرفة عين وأن يسكر فلا يكفروان يذكر فلاينسي والعباد لاطاقة لهم بذلك فأنزل الله تعالى بعدهذ وفاتقوا الله مااستطعتم ونسخت هذه الآية أولها ولميسمخ آخرها وهو قوله ولاتموتن الاوأمتم مسلون وزعم جمهور المحققين أن القول بهذا السمخ باطل واحتجوا عليه من وجوه ( الاول ) ماروي عن معاذ انه عليه السلام قال له هل تدري ماحقالله على العباد قال الله ورسسوله أعلم قال هو أن يعبدوه ولا يشركوا به سيئاوهدا مَا لَابِحِوزَأَن يُسْمِعُ ﴿ الثَّانِي ﴾ أنمعني قوله اتقواالله حق تقساته أي كما بحق أن يتقي وذلك بأن يجتنب جميع معاصيه ومنل هذا لايجوز أن ينسيخ لانه اباحة لبعض المعاصى واذاكان كذلك صار معنى هذاومعني قوله تعالى فاتقواالله مااستطعتم واحدا لان من اتقىالله مااستطاع فقد اتقاه حق تقاته ولايجوز أنكون المراد بقوله حق تقاته مالايستطاع من التقوى لان الله سبحانه أخبر أنه لايكلف نفسا الاوسعها والوسع دون الطاقة ونطير هذه الآية قوله وجاهدوا في الله حق جهاده عان قبل ألس انه تعالى قال ومأقدرواالله حققدره قلنا سنبين فيتفسيرهذه الآبة انبها جاءت فيالقرآن في ثلاثه مواضع وكابهافي صغة الكفارلاقي صفة المسلين أماالذين قالوا ان المرادهوان يطاع فلا يعمى فهذا صحيح والذي يصدرعن الانسان على سبيل السهو والنسيان فغير قادحفيه لان السكليف مرفوع في هذه الاوقات وكذلك قوله أن يشكر فلا يكفر لان ذلك واجب عليه عند خطور نعم الله بالبال فأماعند السهوفلا يجب وكذلك قوله أن يذكر فلا ينسى فان

يعتصم بالله) أى ومن يمسك بدينه الحق الذي بينه بآياته على لسان رسوله عليه الصلاة والسلام وهوالاسلام التوحيد المعبر عنه فيماسبق بسبيل الله ( فقد هدى ) جواب للنسرط وقد لافادة معنى التحقيق كان الهدى قد حصل فهو يخبر عنه على التوقع فيه ظاهر فان المعتصم به تعالى متوقع للهدى كاأن قاصد الكريم متوقع للندي ( الي صراط مستقيم المستقيم التوقع فيه ظاهر فان المعتصم به تعالى متوقع للهدى كاأن قاصد الكريم متوقع للندي ( الي صراط مستقيم المستقيم التوقع فيه ظاهر فان المعتصم المستقيم التوقع التوقع التوقع فيه ظاهر فان المعتصم به تعالى متوقع اللهدى كاأن قاصد الكريم متوقع للندي ( الي صراط مستقيم المستقيم ا

موصل الى المطلوب والتنوين للتغخيم والوصف بالاستقامة النصريح بالردعلي الذين يبغون له عوجاوهذ اوان كان هودينه الحق في الحقيقة والاهتداء اليه هوالاعتصام به نعينه لكن لما اختلف الاعتباران وكان العنوان الاخيريما يتنافس فيه المتنا فسنون أبرز في مرض الجواب الحمث والترغيب ﴿ ٢٤ ﴾ على طريقة قوله تعنالي فن زحزح

عن النار وأدخل الجنة فقدفاز ( باأبهاالذين آمنوا) تکر یرالخطاب بعثوان الاعان تشريف اثرتشريف (اتقوالله)

الاتقاء افتعال من

قول أبي السنود في صحيفة ٢١ الدعون الجاهلية كنب عليه هكذا في البيضاوي أيضاوقد تبعفيه الكشاف وهو تحريف ولفظ الحديث أبدعوى الجاهلية أي الأخذون مها انظر الشهاب اه

الوقاية وهي فرط الصيانة (حق تقاته) أىحق تقواه وما مجب منهاوهواستفراغالوسع فى القيـــام بالمواجب ا والاجتنابعن المحارم كافى قوله تعالى فاتقوا الله مااستطعتم وعنابن مسعود رضي الله عند هوأن يطاع ولايعصى ويذكرولابنسي ويشكر ولايكفروقدروي مرفوعااليه عليه السلام وقيل هو أناا تأخذه فىاللەلومەلائمو يقوم

هذا انماعت عندالدعاء والعبادة وكل ذلك بمايطاق فلاوجه لماظنوه انه منسوخ \*قال المصنف رضي الله تعالى عنه أقول الاولين أن تقرروا قولهم من وجه ين (الاول) ان كنه الالهية غيرمعلوم المخلق ولايكون كالقهره وقدرته وعزته معلوما المخلق واذالم يحصل العلم بذلك لم يحصل الحوف اللائق بذلك فلم يحصل الاتقاء اللائق به (الثاني) انهم أمروا بالأتقاء المغلظ والمخفف معافنسمخ المغلظو بتى المخفف وقيل انهذاباطل لان الواجب عليه أنيتني ماأمكن والنسخ آنمايدخل فىالواجبات لافىالتني لانه يوجب رفع الحجر عَالْقَتْضِي أَنْكُونَ الانسان تَحْجُورًا عنه وانه غيرِجائز (المسئلة الثانية) قوله تعالى حق تقاته أى كايجب أن يتني يدل عليه قوله تعالى حق اليقين ويقال هوالرجل حقاومنه قوله عليه السلام أناالني لأكذب أناابن عبدالمطلب وعن على رضي الله عنه انه قال أناعلي لاكذب أناابن عبدالمطلب والتقي اسم الفعل من قولك اتقيت كاان الهدى اسم الفعل منقولك اهتديت أماقوله تعالى ولآتموتن الاوأنتم مسلون فلفظالنهي واقع على الموت لكن المقصود الامر بالافامة على الاسلام وذلك لانه لماكان عكنهم النبات على الاسلام حى اذاأتاهم الموت أتاهم وهم على الاسلام صارالموت على الاسلام يمز لة ماقد دخل في امكانهم ومضى الكلام في هذا عند قوله ان الله اصطفى لكم الدين فلا تون الاوأنتم مسلون ممقال تعالى واعتصموا بحبلالله جيعا واعلم انهتعانى لمأمرهم بالاتقساء عن المحظورات أمرهم بالتمسك بالأعتصام بماهو كالاصل لجيع الخيرات والطاعات وهو الاعتصام محبل الله واعلم انكل من عشى على طريق دقيق بخاف أن تزلق رجله فأذا تمسك بحبل مشدودا اطرفين بجابي ذلك الطريق أمن من الحوف ولاشك انطريق الحق طريق دقيق وقدانزلق رجل الكئير من الحلق عنه فن اعتصم بدلائل الله و بيناته فأنه يأمن مزذا الحوف فكان المراد من الحبل ههناكل سيُّ يكن التوصل به الى الحق في طريق الدين وهوأنواع كشيرة فذكركل واحدمن المفسرين واحدامن تلك الاشياء فقال ابن عباس رضى الله عنهما المراد بالحبل ههذا العهد المذكور في قوله وأوفوا بعهدى أوف بعهدكم وقال الانحبل من اللهوحبل من الناس أي بعهد وانماسمي العهد حبلالانه يزيل عنه الخوف من الذهاب الى أى موضع شاء وكان كالحبل الذي من تمسك به زال عنه الخوف وقيل انه القرآن روى عن على رضى الله عنه عن النبي صلى الله عايد وسلم انه قال أماانهاستكون فتنة قيل فاالمخرج منها قالكتاب اللهفيه نبأمن قبلكم وخبر من تعدكم وحكم ما بينكم وهو حبل الله المتين وروى ابن مسعود عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه قال هذا القرآن حبل الله وروى عن أبي سعيد الخدري عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه قال اى تارك فيكم الثقلين كتاب الله تعالى حبل مدود من السماء الى الارض وعترقي أهل بيتي وقبل انه دين الله وقيل هوطاعة الله وقيل هو اخلاص التو بة وقيل الجاعة لانه تعالى ذكر عقيب ذلك قوله ولاتفرقوا وهذه الاقوال كلها متقاربة والتحقيق ماذكرنا

بالقسط ولوعلى نفسه أوابنه أوأبيه وقيل هوأن ينزه الطاعة عنالالتفات اليهاوعن توقع المجازاة ﴿ انه ﴾ وقدم تحقيق الحق فيذلك عند قوله عزوجل هدى للتقين والتقاة منانتي كالنوادة منانأد وأصلها وقيةقلبت واوها المضيومة ياء كافي تهمية وتخمة و ياؤها المفتوحة ألفا ( ولاتبوتن الاوأتيم مسلون) أي مخلصون بغوسكم لله

تعالى المتعملون فيها تشركة لما سواه أصلاكا في قوله تعالى ومن أحسَنَ دَيْنَا بَن اسلم وَجَهَةَ لله وَهُواستثناء مَفْرَغُ مَن اعم الاحوال أي لا تموتن على حال من الاحوال الاحال تحقق اسلامكم وثباتكم عليه كايني عنه الجلة الاسمية ولوقيل الامسلين لم يفد فا مدتها والعامل في الحال ﴿ ٢٥ كهما قبل الابعد النقض وظاهر النظم الكريم وان كان نهيا عن الموت المقيد بقيد

هوالكون على أي حال غرحال الاسلام لكن المقصود هو النهي عن ذلك القيدع: دالموت المستلوم للامر بصده الذىهوالكونعلى عال الاسلام حينئذوحيت كان الخطاب للومنين كانالرادانجابالشات على الاسلام الى الموت وتوجيه النهى الى الموت للبالعة في النهي عرفيد. المذكورفان النهيءن المقيدني امثاله نهيء عرالقيد ورفعله منأصله بالكلية مغيد لمالانفيده النهي عن نفس القيدمان مواك لاتصل الاوانت خاسع يفيدمن المبالعة في الجعاب الحشوع فيالصلاة مالايفيده قواك لاسترك الخنسوع فيالصلاه لماأن هذانهي عن ترك الخشوع فقطوذاك بهي عنه وعمايقارنه ومفيد لكونالخشوعهوالعمدة في الصلاة وأن الصلاة مدونه حقهاأن لاتفعل وفيدنوع تحذيرعاوراء الموت وقوله عز وجل

انهلاكان النازل في البئر يعتصم بحبل تحرزامن السفوط فيها وكان كتاب الله وعهدره ودينه وطاعته وموافقته لجاعة إلمؤمنين حرز الصاحبة من السقوط في قعرجه نم جعل ذُلكَ حبلًا لله وأمر وابالاعتصام به ممقال تعالى ولاتفرق ا وفيه مسئلتان (المسئلة الأولى) في الله ولا وجوه ( الاول ) انهنهي عن الاحتلاف في الدين وذلك لان الحق لايكون الاواحدا وماعداه يكون جهلا وضلا لافل اكان كذلك وجب أن يكون النهي عن الاختلاف في الدين واليه الاشارة بقوله تعالى فاذا بعدا لحق الاالضلال (والناني) انه نهى عنالمعاداة والمخاصمة فانهم كانوا فىالجاهلية مواظبين على المحاربة والمنازعة فنهاهم الله عنها (الثالث) انه نهى عمايوجب الفرقة ويزيل الالفة والحبة والحبة واعلم انه روى عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه قال ستفترق أمتى على نيف وسبعين فرقة الناجى منهم وأحد والباقي فيالنار فقيل ومنهم بارسول الله قال الجماعة وروى السواد الاعظم وروى ماأناعليمه وأصحابي والوجه المعقول فيسد أنالنهي عن الاختسلاف والامر بالاتفاق يدل على انالحق لايكون الاواحداواذا كان كذاك كأن الناجي واحدا (المسئلة الثانية) استدلت نفاة القياس بهذه الآية فقالوا الاحكام النسرعة اما أن يقال انه سجانه نصب عليها دلائل يقينيه أونصب عليها دلائل ظنية فانكان الاول امتنع الاكتفاء فيها بالقياس الدي يفيد الظن لان الدليل الظني لأيكتني به في الموضع اليتميني وانكان الثانى كان الامر بالرجوع الى تلك الدلائل الظنية يتضمن وقوع الأختلاف ووقوع النزاع فكان ينبغي أنلايكون التفرق والتنازع منهياعنه لكنه منهي عنه لقوله تمالى ولاتفرقوا وقوله ولاتنازعوا ولقائل أن يقول الدلائل الدالةعلى العمل بالقياس تكون مخصصة لعموم قوله ولاتفرقوا ولعموم قوله ولاتنازعوا واللهأعلم \* ثمقال تعالى واذكروانعمة الله عليكم واعلم ازنع الله على الخلق اماديوية واما أخرو يقوانه تعالى ذكر همافي هذه الآية أما الناعمة الذنبوية فهي قوله تعالى اذكنتم أعداء فألف بين قلو بكم فأصبحتم بنعمته اخواناوفيه مسائل (المسئلة الاولى) قيل ان ذلك المهودي لمأألق الفتنة بينالاوش والخزرج وهمكل واحد منهما بمحارية صاحبه فخرج الرسول صلى الله عليه وسلم ولمريزل يرفق بهم حتى سكنت الفتنة وكمان الاوس والخزرج أخوين لائب وأمفوقه تأبينهما العداوة وتطاولت الحروب مائةوعشر ينسنه الىأر أطفأ الله ذلك بالاسلام فالآية اشارة اليهم والىأحوالهم فأنهم قبل الاسلام كأن يحارب بعضهم بعضاو يبغض بعضهم بعضافلاأكرمهم الله تعالى بالاسلام صاروا اخوا نامتراحين متناصحين وصاروا الخوة فيالله وفظيرهذه الآية قوله لوأنفتت مافي الارص جيما مأألفت بينفلو بهم ولكن اللهألف بينهم واعلمانكل منكان وجهدالى الدنياكان معاديا لأكثرالخلقومن كأنوجه الىخدمةاللة تعسائي لمريكن معاديا لاحسدوالسبب فيه انه ينظر من الحق الى الخلق فيرى الكل أسيرا في قبضه القضاء والقدر فلا يعادي أحدا

(واعتصموا بحبل الله) أى بدين ﴿ ٤ ﴾ ش الاسلام أو بكتابه لة وله عليه الصلاة والسلام النرآن حبل الله المتين لا تقضى عجائبه ولا يخلق من كثرة الرد من قال به صدفى ومن عل به رشد ومن اعتصم به هدى الى صراط مستقيم إما يمثل الحالة الحاصلة من تمسك المتدلى من مكان رفيع بحبل وثبق

ما مون الا نقطساً عمن غير احسار مجاز في المفردات واما استعارة العبل لماذكر من الدين آوالكتاب والاعتصام ترشيح لها أومستعار الوثوق به والاعتماد عليه (جيعا) حال من فاعل اعتصموا أى مجتمعين في الاعتصام (ولانفرقوا) أى لاتنفرقوا عن الحق بوقوع الاختلاف بينكم كا هل الكتاب ﴿ ٢٦ ﴾ أوكاكنتم منفرقين في الجاهلية

ولهذاقيل انالعارف اذا أمرأمر برفق ويكون ناصحا لايعنف ويعيرفه ومستبصر بسر الله في القدر ( المسئلة الثانية ) قال الزجاج أصل الاخ في اللغة من التوخي وهو الطلب فالاخ مقصده مقصداخيه والصديق مأخوذمن انبصدق كل واحدمن الصديقين صاحبه مافى قلبه ولايخني عنه شيئاوقال أبوحاتم قال أهل البصرة الاخوة في النسب والاخوان في الصداقة قال وهذا غلط قال الله تعالى اىماللؤمنون اخوة ولم يعن النسب وقال أو بيوت اخوانكم وهذافي النسب ( المسئلة الثالثة ) قوله فأصبحتم بنعمته اخوانا يدل علمان المعاملات الحسنة الجارية بينهم بعد الاسلام اعادصلت من ألله لانه تعسالي خلق تلك الداعية في قلو بهروكانت تلك الداعية نعمة من الله مستلزمة لحصول الفعل وذلك يبطل قول المعتزاة في خلق الافعال قال الكعبي ان ذلك بالهداية والبيان والتحذير والمعرفة والالطاف فلناكل هذاكان حاصلا فى زمان حصول المحسار بات والمقاتلات فاختصاص أحدازمانين بحصول الالفة والمحبةلابد أنبكون لامرزائدعلى ماذكرتم \* ثمقال تعالى وكنتم على شفاحقرة من النارفأ نقذكم منها واعلم انه تعالى لماشرح النعمة الدنيوية ذكر بعدها النعمة الاخروية وهي ماذكره في آخرهذ الآية وفي الآية مسائل (المُشْلَة الاولَى) المعنى انكم كنتم مُشْرَفَينَ بِكَفرِ كم على جهنم لانجهنم مشبهة بالحفرة التى فيها النار فبعل استحقاقهم النار بكفرهم كألاشراف منهم على النار وألصير منهم الى حفرتها فبين تعالى انه أنقذهم من هذه الحفرة وقدقر بوامن الوقوع فيهاقالت المعتزلة ومعنى ذلك أنه تعالى لطف بهم بالرسول عليسه السلام وسائر الطافه حتى آمنواوقال أصحابناجيع الااطاف مشترك فيدبين المؤمن والكافر فلوكان فاعل الايسان وموجده هوالعبدلكان العبد هوالذي أنقذنفسه من النار والله تعالى حكم بانه هوالذي أنقذهم من النارفدل هذا علم ان خالق أفعال العباد هوالله سيحانه وتعالى ( المسئلة الثانية) شفأ الشي حرفه مقصورمثل شفاالبرو الجع الاشفاء ومنه يقال أشفي على الشي اذاأشرف عليه كأنه بلغ شفاه أى حده وحرفه وقوله فأنقذكم منهاقال الازهري يقال نقذته وأنقذته واستنفذته أىخلصته ونجيته وفيقوله فأنقذكم منهاسؤال وهوأنه تعسالي انما ينقذهم من الموضع الذي كانوافيه وهم كانواعلى شفاالحفرة وشفا الحفرة مذكرفكيف قال منها وأجابو اعتب من وجوه (الاول) الضمرعائد الى الحفرة ولما أنقسدهم من الحفرة فقد أنقذهم من شفا الحفرة لان شفاها منها (والثاني) انها راجعة الى النار لان القصد الأنجاء من النَّار لامن شفا الحفرة وهذا قول الزجاج (الثالث) ان شفا الحفرة وشقته اطرفها فجاز أن يخبرعنه بالندكير والتأنيث ( المسئلة الثالثة ) انهم لوماتواعلى الكفرلوة موافي النارفثلت حياتهم التي يتوقع بعدها الوقوع فيالنار بالقعود على حرفها وهذافيه تنبيه على تحقيرمدة الحياة فانه ليس بين الحياة وبين الموت المستارم للوقوع في الحفرة الامابين طرف الشئ وبين ذلك الشئ محال كذلك بين الله الكاف في موضع نصب أى

يحارب بعضكم بعضا أولاتحدثوا مايوجب التفرق ويزيل الالفة التيأنتم عليها (واذكروا نعمت الله) مصدرمضاف الى الفاعل وقوله تعالى (عليكم) متعلق به أو بمحذوف وقعحالامنه وقوله تعالى (اذكنتم) ظرف له أوللاستقرار في عليكمأى اذكرواانعامه عليكم أواذكرواانعامه مستقراعليكم وقتكونكم (اعداء) في الجاهلية بينكم الاحن والعمداوات والجروبالمنواصلة وقيل همالاوس والحزرجكانا اخوين لابوام فوقعت بين أولادهما العداوة والبغضاء وتطاوات الحروب فيمابينهم مائة وعشرين سنذ (فألف بين قلو بكم) بتوفيقكم للاسلام (فأصبحتم)أى فصىرتم( بنعمته )التىھى ذلك التأليف ( اخوانا) خبرأصبحتم أى اخوانا معابين محتمين على الاخوة في الله متراحين متناصحين ا

متغةين على كلة الحقوقيل معنى فأصبحتم فدخلتم في الصباح فالباء حينتُذ متعلقة بمحدوف وقع حالاً ﴿ مثل ﴾ من الفاعل وكذا اخواناأى فأصبحتم ملتبسين بنعمته حال كونكم الخوانا ( وكنتم على شفاحفرة من النار ) شفا الحفرة وشفتها حرفها أى كنتم مشير فين على الوقوع في نارجه نم لبكفركم اذلوادر ككم الموت على تلك الجالة لؤقعتم فيها (فأنيقذ كم)

بأن هداكم للاسلام ( منهم ) الضموالعنفرة أولتنارا والشفا والتأنيث المضاف الدكافي قوله كاشر قَتَ صَدّر الفناة من الدم اولانه بمعنى الشفة فان شفا البروشك ها بها كالجانب والجانب والجانب والما بقو قلبت الواوالفا في المذكر وحدفت في المؤنث (كذلك) النارة الى مصدر ﴿ ٢٧ ﴾ الفعل الذي بعده وما فيه من معنى البعد للابذان بعلو درجة

المشاراليهو بعدمنزلته في الفضل وكال تميز. به عاعداه وانتظامه بسسيه في سالت الامور المشاهدة والكاف مقعمة لتأكيد ماأفاد واسم الاشارة من الفخسامة ومحلها النصب على أنها صفة لمصدرمحذوف أيمثل ذلك التبيين الواضع (سِینالله لکمآیاته) ای دلاله (العلكم تهتدون) طلبالثمانكم على الهدى وازدیادکمفیه (وانکن منكم املة يدعون الى الخير) أمرهم الله سيحانه بتكميل ألغير وارشاده اثر أ مر هم لتكميل النفس وتهذيبها بما قبله من الاوامر والنواهى تثببنا للكل على مراعاة ما فيهامن الا حكام بأن يقو م بعضهم بمواجبها ويحافط علىحقوقهاوحدودها ويذكرهاالناس كأفة وتزعهم عنالاخلال بهما والجهور على اسكانلام الامروقد ا قری بکسر ها علی

مثل البيان المذكوريبين الله لكم سائر الآيات لكى تهندوا بها قال الجبائي الآبة تدل على إنه تمالى يريدمتهم الاهنداء أجاب الواحدي عندفي البسيط فقال بل المعني لتكونوا على رجاء هداية وأفول هذاالجواب صعيف لان على هذا التقدير يلزم أن يريدا لله منهم ذلك الرجا ومن المعلوم ان على مذهب أقد لاير يدذلك الرجاء فالجواب الصحيح أن بقال كله لعل للعَبْجي والمعنى المُفعلنا فعلا بشبه فعل من يعرجي ذلك والله أعم \* قوله تعالى( ولذكمن منكمأمة يدعون الى الخيرو بأمرون بالعروف وينهون عن المنكروأولئك هم الفلحون ولاتكونوا كالدين تفرقوا واختلفوا من بعدماجاهم البينات وأولئك لهم عدار عظيم يوم تبيض وجوه وتسود وجوه فأماالذبن اسودت وجوههمأ كفرتم بعدا عانكم فذوقوا ألعذاب بماكنتم تكفرون وأما الذين ابيضت وجوههم فني رحمة الله هم فها خالدون تلك آيات الله نتاوها عليك بالحق وماالله يريد ظلما للعالمين ولله مافي السموات ومافي الارض وآلي ألله ترجع الامور) واعلم انه تعالى في الا آيات المتقدمة عاب أهل الكمتاب على شيئين أحدهما انه عابهم على الكفرفقال باأهل الكناب لم تكفرون ثم مدذاك عابهم على سعيهم فىالقاء الغيرفى الكفر فقال ياأهل الكتابلم تصدون عن سبيل الله فلما انتقل منه الى مخاطبة المؤمنين أمرهم أولا بالتقوى والايمان فقال اتقوا الله حق تقاته ولاتموتن الا وانتم مسلون واعتصَّموا بحبل الله جيعاً ثم أمرهم بالسعى في القاء الغبر في الايسان والطاعة فقال ولتكن منكم أمة يدعون الى الخير وهذا هو الترتيب الحسس الموافق للعقلوفيالاً يَهْمُسُئُلتانُ( الْمُسُلُّةُ ٱلاولى) في قولهُ منكم قولان (أُحَدُّهُما ) انْمن هُهُنَّا لسست التبعيض لدليلين ( الاول ) ان الله تعالى أوجب الامر بالعروف والنهى عن المنكرعلي كل الامة في قوله كنتم خيرأمة أخرجت للناس تأمرون بالمعروف وتنهون عن المنكر ( والثاني) هوانه لامكلف الاو يجب عليه الامر بالمعروف والنهي عن المنكر امآبيده أو بلسانه أو بقلبه و بجب على كُلُّ أُحد دفع الضَّرر عَنَ النَّفسُ أَفًّا ثبت هذا فنقول معنى هذه الآية كونوأ أمة دعآة الىالخير آمرين بالمعروف ناهين عن المنكروأما كلة منفهي هنا للتبيين لاللشعيض كقوله تعالى فأجتنبوا الرجس من الاوثان و نقسال أيضًا لفلان منأولاد. جنَّد وللَّاميرمن علمانه عسكر يريد بذلك جَمِيع أولاد. وغلمانه لابعضهم كذا هنا تمقالوا انذلك وانكأنواجبا على الكل الاانه متيقام به قوم سقط التكليف عن الباة ين ونظيره قوله تعالى انفروا خفافا وثقالا وقوله الا تنفروا يُعذبكم جذابا أليما فالامرعام ثماذا قامت بهطائفة وقمتالكفاية وزال التكليف عن الباقين ( وِالْقُولُ الثَّانِي ) انْمُنْ هُمِنَاللَّهُ عَيْضُ والقَائِلُونَ بِهِذَا الْقُولُ اخْتَلْفُوا أَيْضًا عَلَى قُولِينَ ( أحدهما ) ان فائذة كلُّه من هي ان في القوم من لايقدر على الدعوة ولاعلى الامر بالمعروفوالنهي عن المنكر مثلَّ النساءوالمرضي والعاجزين ﴿ وَالنَّانِي ﴾ أن هذا التكليفُ مختص بالعلماء و يدل عليه وجهان ( الاول ) ان هذه الآية مشتملة على الامر بثلاثة

الاصلوهومن كان النامة ومن تبعيضية متعلقة بالامر أو بمحدوق وقع حالامن الفاعل وهوأمة و يدعون صفتهاأى لتوجد منكم أمقد اعيد الى الحيرو الامدهى الجماعة التي يومها فرق الناس أى يقصدونها و يفندون بها أومن الناقصة وأمة الجمها و يدعون خبرها أى لتكن منكم امد داعين الى الخيرو أياما كان فتوجيد الخطاب الى الكل مع اسناد الدعوة الى البعض التعقيق مغنى فرضيتها على الكفاية وأنها واجبة على الكل لكن بحيث ان اعامها البعن سقطت عن الباقين ولو أخل بهاالكلا أنواج يعالا بحيث يتحتم على الكل اقامتها على ﴿٢٨ ﴾ ما يذي عنه قوله عزوجل وما كان المؤ منون لينفروا كافة

. الآية ولانها من عظائم الشياء الدعوة الى الخير والامر بالمعروف والنهى عن المنكر ومعلوم ان الدعوة الى الخير مشر وطة بالعلم بالخير و بالمروف و بالمنكر فان الجاهل ربما دعا الى الباطل وأمر بالمنكر ونهي عن المعروف ور عاعرف الحكم في مذهبه وجهله في مذهب صاحبه فنهاه عن غير منكر وقديغلظ فيموضع اللينو يلين في موضع الغلظة وينكر على من لايزيده انكاره الاتماد يافثبت انهذا ألتكليف متوجه على العلاء ولاشك انهم نعض الامةونظيرهذه الآية قوله تعالى فلولا نفر من كل فرقة منهم طا نُفة ايتفقهوا في الدين (والشاني) الأجهنا على إنذنك واجب على سبيل الكفاية عمني أنه متى قام به البعض سقط عن الباقين واذاكان كذلك كانالمعنى ليقم بذلك بعضكم فكان في الحتيقة هذا أيجابا على البعض لاعلى الكل والله أعلم ( وُفَيِّه قُول رابع) وهُوقِول الضحاك انالمرآد من هذه الآية أصحاب رسول الله صلى الله عايه وسلم لانهم كانوا يتعلمون من الرسول ويعلمون الناس والتأورل على هذا الوجه كونواأمة محتمة بن على حفظ سنن الرسول صلى الله عليه وسلم وتعلمالدين ( المسئلة الثانية ) هذهالاً بةاستملت علىالنكليف بثلاثهأشياء أولها الدغوة الى الخير ثم الامر بالمعروف ثم النهى عن المنكر ولآجل العطف يجب كون هذه الثلاثة متغارة فنقول أماالدعوة الى الخبر فأفضلها الدعوة الى المات ذات الله وصفاته وتقديسه عن مشاعة الممكنات وإنما قلناان الدعوة الى الخبرتشتمل على ماذكر بالقوله تعالى ادع الى سبيل ربك بالحكمة وقوله تعالى قل هذه سبيلي أدعوا الى الله على بصيرة أناومن اتبعني اذاعرفت هذا فنقول الدعوة الى الخبر جنس تحتم نوعان ( أحدهما) الترغيب في فعلما ننبغي وهو الامر بالمعروف ( والثاني ) الترغيب في ترك مالانبغي وهوالنهم عن المنكر فذكر الجنس أولائم اتبعه بنوعيه مبا لغة فىالبيان وأما شرائط الامر بالمعروف والنهى عن المنكر فذكورة في كتب المكلام المه تمقال تعالى وأولئك هم المفلحون وقدسبق تفسيره وفيه مسائل ( المسئلة الاولى ) منهم من تمسك مهده الآية في الله العاسق ليس له أن يأمر بالمعروف وينهى عن المنكر قال لان هذه الآية تدل على ان الاحمر بالمعروف والنَّاهُي عَن المنكِّر مَن المفلِّمين والفاسسي ليس من المفلحين فوجب أن يكون الاتَّمر بالمعروف ليس بفاسق واجيب عنه بأن هذاورد على سبيل الغالب فأن الظاهران من أحرر بالمعروف ونهى عن المنكر لم بشرع فيه الابعد اصلاح أحوال نفسه لان العاقل تقدم مهم نفسه على مهم الغيرتم انهم أكدوا هذا بقوله تعالي أتأمرون الناس بالبروتنسون أنفسكم ويقوله لم تقولون مالاتفعلون كبرمة تاعندالله أن تقولوا مالا تفعلون ولانه لوجاز ذلك لجازلمن يزى بامرأة أن يأمرها بالمعروف فيأنهالم كشفت وجهها ومعلوم انذلك في غاية القبح والعلماء قالوا الغامق له أن يأمر بالمعروف لانه وجب عليه ترك ذلك المنكر ووجب عليه النهى عن ذلك المنكر فبأن ترك أحد الواجبين لايلزمه ترك الواجب الآخروعن السلف مروا بالخيروان لم تفعلوا وعن الحسن انه معمطرف بن عبد الله

الامور وعزا تمها التي لاشولاها الاالعلاء أحكامه تعالىومرانب الاحتساب وكيفية اقامتها فانمن لايعلها بوشك أن يأمر بمنكر وينهى عن معروف ويغلظني مقامالين ويلين فيمقام الغاظة وينكرعلى من لايزيده الانكار الاالتمادى والاصرار وقبل من سانمه كافي قوله تعالى وعدالله الذن آمنوا وعلواالصالحات منهم الآيةوالامر من كان الناقصة والمعني كونوا امة مدعون الآية كتوله تعمالي كنتم خبرأمة أخرجت للناس الآمة ولانقتضى ذلك كون الدعوة فرمض عين فان الجهساد من فروض الكفاية مع تبوته بالحطامات القآمة والدعاء الى الخبرعبارة عن الدعاء الىمافيه صلاحديني أودنيسوي فعطف الامربالمعروفوالنهي عن المنكر عليه بقوله تمالي (ويأمرون بالمعروف و شهون عن المنكر) معاندراجهمافيهمن

بآبءطف الخاص على العام لاظهار فضلهما وانافتهما على سائر الخيرات كعطف جبريل وميكائيل ﴿ يَعُولُ ﴾ على الملائكة عليهم السلاموحذف المفعول الصبريج من الافعال الثلائة اماللا يذان بظهوره أي يدعون الناس و بأمرونهم

## و ينهونهم واماللقصد الى ايجاد نفس ﴿ ٢٩ ﴾ الفعل كافي قوال فلان يعطي و ينع أي يفعلون الدعاء الى الخيروالامر

بالمعروف والنهى عن المنكر (وأولئك) أشارة الى الامةالمذكورة باعتبار اتصافهم بماذكرمن النعوت الفاضلة وكال تميزهم بذلك عنعداهم وانتظامهم بسببه في سلك الامورالمشاهدة ومافيه منممني البعد للاشعار بعلوطبقتهم وبعدمتز لتهم في العضل والافراد في كاف الخطاب امالان المخاطب كل من يصلح للخطاب وامالان التعيين غبرمقصود أى أولئك الموصوف ون بتلك الصفات الكاملة (همالمفلحون) أيهم الاخصاء بكمال الغلاح وهمضمرفصل مفصل بينا ألحبروا اصفة ويوكد السبةويفيداختصاص المستدبالمسند اليسه أومبتدأ خبره المفلحون والجله خبر لاو لئاك وتعريف المفلحون اما للعهد أو للاشارة الى مايعرفه كل أحد من حقيقة المفلمين روى عنرسولاللهصلىالله عليه وسلمانه سئل عن خير الناس فقال آ مرهم بالعروف وأنهاهمعن النكر وأتقاهم لله وأوصلهم للرحم وعنه عليه السلام من أمر بالمعروف ونهى عن المنكر فهو خليفة الله في أرضه وخليفة رسوله

يقول لاأقول مالا أفعل فقسال واينايفعل مايقول ودالشيطان لوظفر بهذه الكلمة منكم فلايأم أحد بمعروف ولاينهى عن المنكر ( المسئلة الثانية ) عن النبي صلى الله عليه وسلم منأمر بالمعروف ونهى عن المنكر كان خليفة الله في أرضه وخليفة رسوله وخليفة كتابه وعنعلى رضي الله عنه أفضل الجهاد الامر بالمروف والنهى عن المنكر وقال أيضا من لم يعرف بقلبه معروفاولم ينكر منكرا نكس وجعل أعلاه أسفله ودوى الحسن عنأ بيبكر الصديق رضي الله عنه انه قال باأيها الناس أتمروا بالمعروف وانتهوا عن المنكر تعيشوا بخير وعن الثورى اذا كان الرجل محسبا في جيرانه محود اعند اخوامه فاعلم انه مداهن (المسئله الثالثة) قال الله سبحانه وتعالى وان طائفتان من المؤمنين اقتلوافاصلحوا بينهما فانبغت احداهما على الاخرى فتاتلوا التي تبغى حتى تفي الى أمر اللهقدم الاصلاح على القتال وهذا يقتضي انبيدأ في الامر بالمعروف والنهبي عن المنكر بالاوفق فالأرفق مترقيا الىالاغلظ فالاغلظ وكذا قوله تعالى واهجروهن في المضاجع واضر بوهن يدلعلى ماذكرناه نم اذا لمهتم الامر بالنغليظ والتشديدوجب عليه القهر باليد فان عجرفبا لاسان فان عجر فبالقلب وأحوال النساس مختلفة في هذا الباب ثم قال تعالى ولالكونوا كالذين تفرقوا واختلفوا من بعد ماجاءهم البينات وفيالآية مسائل (المسئلة الاولى) في النظم وجهان (الاول) انه تعالى ذكر في الدّيات المتقدمة انه بين في التوراة والأمجيل مابدل على صحددين الاسلام وصحة نبوة محمد صلى الله عليه وسلم ثم ذكر انأهل الكتاب حسدوا مجمد اصلى الله عليه وسلم واحتالوا في القاء الشكوك وأشبهات في تلك النصوص الظاهرة ثم انه تعالى أمر المؤمنين بالايمان بالله والدعوة الى الله ثمختم ذلك بأن حذر المؤمنين من مثل فعل أهل الكتاب وهوالقاء الشهات في هذه النصوص واستحراج التأويلات الفاسدة الرافعة لدلالة هذه النصوص فقال ولاسكونوا أبها المؤمنون عند سماع هذه البينات كالذين تفرفوا واختلفوا من أهل الكتاب من بعد ماجاءهم فيالتوراة والانجيل تلك النصوص الظاهرة فعلى هذاالوجه نكون الآية من تَمْدَجُلُهُ الآيَاتُ المتقدمة (والثاني) وهو أنه تعالى لما أمر بالامر بالمعروفوالنهي عن المنكر وذلك مما لايتم الااذاكان الآمر بالمعروف قادرا على تنفيسذ هذا التكليف على الظلمة والمتفالين ولاتحصل هذه القدرة الااذاحصلت الالفة والمحبة بين أهل الحق والدين لاجرم حذرهم تعالى من الفرقة والاختلاف لكي لايصيرذلك سببالعجرهم عن القيام بهدا النكليف وعلى هذا الوجه تكون هذه الآية من ثمة الآية السابقة فقط (المسئلة الثانية) قوله تفرقوا واختلفوا فيه وجوه (الاول) تفرقوا واختلفوا بسبب اتباع الهوى وطاعة اننفس والحسد كما أن ابليس ترك نصالله تعالى بسبب حسده لآدم (الثاني) تفرقوا حتى صاركل فريق منهم يصدق من الانبياء بعضادون بعض فصاروا بذاك الى العداوة والفرقة (الثالث) صاروا مثل مبتدعة هذه الامة مثل المشبهة

أزيبت عليكم عذايا منعندهم لتدعنه فلا يستمجا للكم وعرعط رضى الله عنه أفضل الجمهادالامر بالمعروف والنهى عن المنكـر ومن شنأ الفاسقين وغضالله غضالله له والامر با لمعروف في الوجوب والندب تابع للأمور به وأماالهي عنالمنكرفواجبكله فانجيع ماأمكره السرع حرام والعاصي يجب عليه النهى عاارتكبه ا ذ بجب عليه تركه والكاره فلابسقط سترك أحدهماوحوب سيء منهماوالتوبيح فيقوله تعالى أتأمرون الناس بالىروتنسون أنفسكم انما هو علم نسيان أنفسهم لاعل أمرهم بالبروعى السلف مروا بالخسيروان لم تفعلوا ( ولا تىكونوا كالذير تفرقسوا) همأ هل الكتابين حيث تفرقت اليهودفرقا والمصاري رُقا(واختلفوا)باستخراح التأ ويلات الزائعة وكتم الآيات الناطقة وتحريفها بمااجلدوا اليه من حطام الدنيا

إلى والقدرية والحشوية (المسئلة الثالثة) قال بعضهم تفرقوا واختلفوا معناهما واحد وذكرهما للأحكيد وقيل بلمهنا هما مختلف ثم اختلفوا ( فقيل ) تفرقوا بالعدواة واحتلفوا في الدن (وقيل) تعرقوا بسبب استخراح التأويلات الفاسدة من تلك النصوص ثم احتَلفوا بأنحاول كل واحدمنهم نصرة قوله ومذهبة (والثالث) تفرقوا بأبدانهم بأنصاركل واحد مرأولتك الاحبار رئيسا في بلد ثم اختلعوا بأنصاركل واحدمنهم يدعى أمه على الحق وأن صاحمه على الماطل وأقول الكاذا أنصفت علت ان أكثر علماء هدا الزمان صاروا موصوفين بهده الصفة فسأل الله العفو والرحة (المسئلة الرابعة) اما قال من بعد ماجاءهم البينات ولم يقل حاءتهم لجواز حدف علامة التأنيث مرالغمل اذاكان فعل المؤش متقدما ممقال تعالى وأولئك أمهم عذاب عظيم يعنى الذين تعرقوا لهم عداتعطيم فالآحرة يست تعرقهم فكالذلك زجرا للومنين عن التفرق ثم قال تعالى يوم تبيض وجوه وتسودوحوه اعلم انه تعالىما أمراليهود ببعض الاشياء وبهاهم عى يعض ثم أمر المسلي بالبعض أوبها هم عن البعض اتبع ذلك بذكر أحوال الآحرة أكيد اللامر وفي الآية مسائل ( المسئله الاولى ) في نصب يوم وجهسان (الاول) انه نصب على الطرف والتقدير ولهم عذاب عطيم في هذا اليوم وعلمذا القديرففيه فأئدتان \* احداهماان ذلك العداب في هدا اليوم \* والاخرى انم حكم هذا اليوم أن تبيص فيه وحوه وتسود وحوه ( والثابي) أنه منصوب ماضمار اذكر (المسئلة الثانية) هذه الآية لها نطائر منها قوله تعالى و يوم القيامة ترى الذين كذبواعلى الله وجوههم مسودة ومنها قوله ولايرهق وجوههم فترولاذلةومنها قوله وحوه يومثد ضاحكة مستبشرة ووجوه بومئد عليها غبرة ترهقها قبزة ومنها قوله وجوه يومئد باضرة الى ربها ناطرة ووجوه يومئد باسرة تطسأن يمعل بها فاقرة ومها قوله تعرف في وجوههم نضرة النعيم ومنها قوله يعرف المجرمون بسيماهم اذاعرفت هدا فنقول في هذا البياض والسواد والعبرة والقترة والنضرة للمسري قولان (أحدهما) اناابياض محازعن العرح والسرور والسواد عن الغم وهدا محاز مستعمل قال تعالى واذا بشر أحدهم الاثى طل وحهدمسودا وهو كطيم ويقال لغلان عندى يدبيضاه أى جلية سارة ولما سلم الحسن بى على رضى الله عنه الأمر لمعاوية قال له بعضهم يامسودوجوه المؤمنين ولعضهم في الشيب

باباض القرون سودت وجهى \* عند بيض الوحوه سود القرون فلممرى لاحفينك جهدى \* عن عبابى وعن عبان العيون بسواد فيسه بياص لوجهى \* وسوا د لوحهك الملعسون وتقول العرب لمن ال بعيته وفاز بمطلوبه ايض وجهه ومعناه الاستبشار والتهلل وعند التهنئة بالسرور يقولون الجدالة الذي يض وجهك و يقال لمن وصل اليدمكروم إو يا

الدينية (من بعدما سامهم البينات) أى الآيات الواضحة المبينة المحق الموجبة اللاتفاق عليه واتحاد ﴿ وجهه الم

للحنفتل فين من الايم السالفة المشار اليهم قوله عزوجل ومااختلف فيد الاالدين اوتوهمن بعد ماجاءتهم البينات وقيل هم المبتدعة من هده الأمةوقيلهم الحرورية وعلى كل تقدير فالمنهى عندانماهو الاختلاف فى الاصول دون الفروع الا أن يكون مخالف للنصوص البنسة أو الاجاع لقوله عليه الملاء والسلام اختلاف أمتي رحة وقوله عليه السلام من اجتهد فأصاب فله أجران ومن أحطأفله أجرواحد (وأولئك) اشارة الى المدكوري باعتداراتصافهم عافي حبزاصله وهومبتدأ وقوله تعالى (لهم)خبره وفوله تعالى ( عذاب عظیم) مرتفع بالفارف على الفاعلية لاعتماده على المتد أومددأ والظرف خبره والجلة خبرالمبتدا الاولوفيه من التأكيد والمالعة في وعيد المتفرقين والتشديد في تهديد المشبهين بهممالايخني ( يوم تبيض وجوه )

وجهه واغبرلونه وتبدلت صورته فعلى هذامعني الآيذان المؤمن يرديوم القيامة على ماقدمت يداه قان كان ذلك من الحسنات ابيض وجهه بمعنى استبشر بنع الله وفضله وعلى صددنك اذارأى الكافرأ عماله القبيحة محصاة اسودوجهه بمعنى شدة الحزن والغموهذا قول أبي مسلم الاصفهاى (والقول الثاني) ان هذا البياض والسواد يحصلان في وجوه المؤمنين والكافر ين وذلك لان اللفظ حقيقة فيهما ولادليل يوجب ترك الحقيقة فوجب المصيراليه قلت ولابي مسلمأن يقول الدليل دلعلى ماقلناه وذلك لانه تعالى قال وجوه بومتذمسفرة ضاحكة مستبشرة ووحوه بومتدعليها غبرة ترهقها قبرة فععل الغبرة والقبرة فى مقابلة الضحك والاستبشار فلولم يكن المراد بالعبرة والقترة ماذكرنامن المجازلا صحجمله مقابلاله فعلناأل المرادمن هذه الغبرة والقترة العم والحرن حتى يصمع هذا التقابل ثمقال القائلون بهذا القول الحكمة في ذلك انأهل الموقف اذا رأوا اساض في وحد انسان عرفواانه من أهل الثواب فزاد وافي تعظيمه فيحصل له الفرح بذلك من وجهين احدهما) انالسعيد يفرح بأن يعلمقومه انهمن أهل السعادة قال تعالى مخبراعنهم ياليت قومي یعلمون بماغفرلی ر بی وجعلنی من المکرمین (واننایی ) انههاذاعرفوا ذلك حصوء بمر بد التعظيم فثبت انظهورا ابياض في وجه المكلف سبب لمزيد سروره في الآحرة وبهذا الطريق يكون ظهورالسوادق وجه الكفارسببالمزيد غهم في الاحرة فهذا وجه الحكمة فيدفى الآخرة وأمافي الدنيا فالمكلف حين يكون في الدنيا أذاعر ف حصول هذه الحالة في الآخرة صارفك مرغباله في الطاعات وترك الحرمات لكي يكون في الآخرة مي قبيل من يبيض وجهه لامن قبيل من يسود وجهه فهذا تقريرهذين القولين (المسئله النالثة) احتبح أصحابنا بهدهالآ يةعلى أنالمكلف امامومم واماكافروأ نه ليس ههناميز المبين الميزلتين كإيذهب اليه المعتزلة فقالوا انه تعالى قسم أهل القيامة الى قسمين منهم من يبيض وجهدوهم المؤمنون ومنهم من يسود وجهدوهم المكافرون ولميذكر الناث فلوكان ههنا قسم الث لذكر الله تعالى قالوا وهذا أيضا متأكد بقوله تعالى وجوه يومئذ مسعرة صاحكة مستبشرة ووجوه يومئذ عليهاغبرة ترهقهاقترة أوائك همالكفرة الفجرة أجاب القاضى عنه بأن عدم ذكر القسم الثالث لايدل على عدمه يبين ذلك أنه تعالى انماقال يوم تبيض وجوه وتسودوجوه فذكرهما على سبيل التنكير وذلك لايفيد العموم وأبضا المذكور فيالاً ية المؤمنون والذين كفروا بعدالايمان ولاشبهة انالكافر الاصلي من أهلالنارمع انه غيرداخل تحت هذين القسمين فكذا القول في الفساق واعمأن وجه الاستدلالُ بالآية هو أنا نقول الآيات المتقدمة ماكانت الافي الــــترغيب في الايمان بالتوحيسد والنبوة وفي الزجر عن الكفر بهما ثم انه تعسالي اتبع ذلك بهسذه الآية فظاهرها يقتضى أن يكون ايبضاض الوجه نصيبالمن آمن بالتوحيد والنبوة واسوداد الوجه يكون نصيبالن أنكرذلك محدل مابعدهنه الآيةعلى انصاحب البياض من

وجوى أُوكِشِرة وقرى "تيباغني" (وتسويوجوه ) كثيرة وقرى تسواد وعن عطاء تبيض وجوه المهاجرين والانصار

أهل الجنة وصاحب السواد من أهل النار فحينئذ بلزم نفي المنزلة بين المنزلتين وأماقوله يشكل هذا بالكافر الاصلى فجوا بناعنه من وجهين (الاول) أن تقول لم لا يجوز أن يكون المرادمنه ان كل احداً سلم وقت أستخراج الذرية من صلب آدم واذا كأن كذلك كان الكلداحلافيه ( والثاني) وهوانه تعالى قال في آخر الآية فذ وقواالعذاب بماكنتم تكفرون فجعل موجب العذاب هوالكفر منحيث آنه كفرلاالكفر منحبث انهىعد الايمان واذا وقع التعليل بمطلق الكفر دخل كل الكفار فيه سواء كفر بعد الايمان أوكانكافرا أصليا والله أعلمتم قال فأماالذين اسودت وجوههم أكفرتم تعدايمانكم في الآية سو الات (السو ال الأول) انه تعالى ذكر القسمين أولافقال يوم نبيض وجوه وتسودوجوه فقدم البياض على السواد فى اللفظائم لماشرع في حكم هذي القسمين قدم حكم السواد وكأن حق الترتيب أن يقدم حكم البياض والجواب عنه من وجوه (احدها)أنالواوللجمع المطلق لالمرتيب (والنيها)ان المقصود من الخلق ايصال الرحة لاايصال العنداب قال عليدالصلاه والسلام حاكياعن رب العزة سبحانه خلقتهم لير بحوا على لالار بج عليهم واذاكان كذلك فهوتمالى ابتدأ بذكر أهل النواب وهمأهل البياض لانتقديم الاسرف على الاخس في الذكر أحسن م ختم بذكرهم أيضا تنبيها على ان ارادة الرحة أكثر من ارادة الغضب كاقال سبقت رحتي غضبي (وثالثها) ان الفصحاء والشعراء قالوا يجب أن يكون مطلع الكلام ومقطعه شيئا يسرالطبع ويسرح الصدر ولاشكان ذكررحة الله هوا ذي يكون كذلك فلاجرم وقع الابتداء بذكرأهل النواب والاختتام بذكرهم (السؤال الثاني) ان جواب أما والجواب هو محذوف والتقدير فيقال الهم أكفرتم نعدا يمانكم واناحسن الحدف لدلالة الكلام عليه ومثله فى التنزيل كنيرقال تعالى والملائكة يدخلون عليهم من كل بال سلام عليكم وقال واذيرفع ابراهيم القواعد من البيت واسمعيل ربنا تقبل منا وقال ولوترى اذا لمجرمون ناكسورؤسهم عندر بهمر بنا (السؤال الثالث) من المراد بهولاء الذين كفرو ابعدا يمانهم والجواب للمفسر في فيدأ قوال (أحدها) قال أبي بن كعب الكل آمنواحال مااستخرجهم من صلبآدم عليه السلام فكل من كفر في الدنيا فقد كفر بعد الا مان ورواه الواحدي في البسيط باسناده عن النبي صلى الله عليه وسلم (وثانيها )ان المراد أكفرتم بعد ماظهر لكم مايوجب الايمان وهوالدلائل التي نصبهاألله تعالى على النوحيد والنبوة والدليل على صحة هذا التأويل قوله تعالى فيما قبل هذه الآية باأهل الكتابلم تكفرون بآيات الله وأنتم تشهدون فذمهم على الكفر بعد وضوح الآيات وقال للمؤمنين ولانكونوا كالذين تفرقوا واختلفوا من بعدما جاءهم البينات ثم قال ههنا أكفر مم بعدا عاسكم فكان ذلك مجولا على ماذكرناه حتى تصيرهذه الأية مقررة لماقبلها وعلى هذين الوجهين تكون الآية عامة في حق كل الكفار وأماالذين خصصوا هذه الآية ببعض

العظيم لهم أوعلى أنه مفعول لمضمرخوطب بهالمؤمنون تعذيرالهم عن طقبة التفرق بعد مجي البينات وترغيبا في الاتفاق على التمسك بالدينأى اذكروا يوم تبيض الخ وبياض الوجه وسواده كنابتانعن ظهور بهعة السرور وكاتبةالخوففيهوقيل يوسم اهل الحق بيباض اأوجه والصحيفة واشراق البشرة وسعى النوربين يديهو بيينه وأهلالباطل بأصداد ذلك ( فأما الذن اسودت وجوههم تفصيل لاحوال الفريقين بعدالاشارة الهااجالا وتقديم بيان هوالاءلما أنالمقام مقام التحذير عنالتشبدبهم معمافيه من الجع بين الاجال والتفصيل والافضاء الىختم الكلام بحسن حال المؤمنين كإمدئ بذلك عندالاجال (اكفرتم بعداعانكم)على ارادة القول أى فيقال لهم ذلك والهمزة للنوبيخ والتعجيب من حالهم والظاهر أنهم أهل

الكنابين وكفرهم بعد أيمانهم كفرهم بر سول الله صلى الله عليه وسلم بعد أيمان أسلافهم أو ﴿ الكفار ﴾ أيمان انفسهم به قبل مبعثه عليه الصلاة والسلام

الصحيح والدلائل الواضحة والآيات البينة وقيل المرتدون وقيل أهمل البدع والاهواء والفاءفي فوله عزوعلا (فذوقوا العذاب) أي العداب المعهدود الموصوف بالعظم للدلالة على أنالامر بدوق العذاب على طريق الاهانة مترتب على كفرهم المذكور كما أن قوله تعالى (بماكنتم تكفرون) صر يحفى أن نفس الذوق معلل بذلك والجمع مين صيعتى الماصي والمستقبل للمدلالة على استمرار كفرهم أوعلى مضيه في الدنيا ( وأما الذين اليضت وجوههم ففي رحمة الله ) أعنى الجمة والنعيم المخلدعبرعنها بالرحد تنبهاعلىأن المؤ من وان استغرق عروفي طاعة الله تعالى فانه لايدخل الجنة الا يرحمته تعالى وقرئ ابياضت كإفرى اسوادت (هم فيهاخالدون) استثناف وقع جوابا عن سؤال نشأمن الساق

الكفار فلهموجوه ( الاول )قال عكرمة والاصم والزجاج المراد أهل الكتاب فأنهم قبل مبعث النبي صلى الله عليه وسلم كانوا مؤمنين به فلما بعث صلى الله عليه وسلم كفروا به (الثاني) قال فتادة المراد الذين عمروا بعد الايمان بسبب الارتداد (النالث) قال الحسن الذين كفروا بعدالايمان بالنفاق ( الرابع) قيلهم أهل البدع والاهواء من هذه الامة ( الخامس ) قيل هم الخوار جفانه عليه الصلاة والسلام قال فيهم انهم يمرقون من الدي كا يمرق السهم من الرمية وهذان الوجهان الاخيران في غاية البعد لانهما لايليقان عا قبل هذه الآية ولانه تخصيص لغيردليل ولان الخرو جعلى الامام لايوجب الكفرالبتة ( السؤال الرابع ) ما الفائدة في همزة الاستفهام في قوله أكفرتم الجواب هدا استفهام بمعنى الانكار وهو مؤكد لماذكر قبل هذه الآية وهوقوله قل ياأهل الكتاب لم تكفرون بآيات الله والله شهيد على مانعملون قلياأهل الكتاب لمتصدون عن سيل الله ممقال تعالى فذقوا العذاب بماكنتم تكفرون وفيه فوائد (الاولى)انه لواميد كرذلك لكان الوعيد مختصا عن كفر بعد أيمانه فلاذ كرهدا ثبت الوعيد لمركفر بعدايمانه ولمركان كافرا أصليا ( الثانية ) قال القاضي ڤوله أكفرتم بعد ايمانكم يدل على أن الكفرمند لامن الله وكدا قوله فذقوا العذاب بما كنتم تكفرون (الثالثة) قالت المرجئة الآيه تدل على أنكل أنواع العذاب وقع معللا بالكفر وهدا يننى حصول العذاب لغيرالكامرثم قال تعالى وأما الذين ابيضت وجوههم فني رحمة الله هم فيها خالدون وفيه سؤالات ( السؤال الاول ) ماالمراد برحدالله الجواب قال ابن عباس المراد الجنة وقال المحققون من أصحابنا هذا اشارة الى أن العبد وان كثرت طاعته فانه لايدخل الجنة الابرحة الله وكيف لانقول ذلك والعبد مادامت داعيته الىالفعل والى النزائ على السوية يمتنع منه الفعل فاذن مالم يحصل رججان داعية الطاعة امتنع أن يحصل منه الطاعة وذلك الرجان لايكون الا مخلق الله تعالى فاذن صدور للك الطاعة من العبد نعمة من الله في حق العبد فكيف يصير ذلك موجباعلى الله شيئا فنبت أن دخول الجندلا يكون الابفضل الله و برحته و بكرمه لاباستحقاقنا (السؤال الثاني) كيف موقع قوله هم فيها خالدون بعدقوله فغي رحمة الله الجواب كانه قيل كيف يكونون فيها فقيل هم فيها خالدون لايظعنون عنها ولايموتون ( السؤال الثالث ) الكفار مخلدون فيالناركاان المؤمنين مخلدون في الجنة ثم أنه تعالى لمينص على خلود أهل النار في هذه الآية معانه نص على خلود أهل الجنة فيها ها الفائدة والجواب كل ذلك اشعارات بأن جانب الرحمة أغلب وذلك لانه ابتدأفى الذكر باهل الرحة وختم باهل الرحة ولماذكر العذاب ماأضافه الى نفسه مل قال فذوا العذاب مع انه ذكر الرحمة مضافة الى نفسه حيث قال فني رحمة الله ولماذكر العذاب مانص على الخلود مع أنه نص على الخلود في جانب الثواب ولا ذكر العداب عله بفعلهم فقال فذوقوا العذآب بماكنتم تكفرون ولماذ كرالثوابعله برحته فقال فني

كاتمه قبل كيف يكونون فيها ﴿ و ﴾ ث فقيل هم فيها خالدون لايظمنون عنها ولا يموتون وتقديم الخطرف لليجافظة على وتعديب الكفار ومعنى الخطرف المجافظة على تنعيم الابرار وتعديب الكفار ومعنى

رحدالله ثم قال فآخر الآية وماالله يريه ظلما للعلمين وهذاجار مجري الاعتدارجين الوعيد بالعقاب وكل ذلك ممايشعر بان جانب الرحة مغلب \* ماارحم الراحين لأتحرمنا من برد رجنك ومن كرامة غفرانك واحسانك ثم قال تمالي (تلك آمات الله نتلوه أعليك . بالحق ) فقوله تلك فيه وجهان (الاول) المرادان هذه الآيات التي ذكر ناها هي دلائل الله . وانماجاز اقامة المك مقامهذه لانهذه الآيات المذكورة قدانقضت بعدالذ كرفصارت كانها بعدت فقيل فيها تلك ( والثاني )ان الله تعالى وعده أن ينزل عليه كتابا مشتملا على كل مالا بد منه في الدين فلما أنزل هذه الآمات قال تلك الآمات الموعودة هي التي نتلوها علبك بالحق وتمام الكلام في هذه المسئلة قد تقدم في سورة البقرة في تفسير قوله ذلك الكتاب وقوله بالحق فيه وجهان ( الاول )أى ملتبسة بالحق والعدل من اجزاء المحسن والمسيُّ بما يستوجبانه ( الثابي ) بالحق أي بالمعنى الحقولان.معنى المتلوحق ثم قال تعالى ( وماالله يريد طلماللمالمين ) وفيه مسائل (المسئلة الاولى) انما حسن ذكر الغلم ههنالانه تقدم ذكرالعقوبة الشديدة وهوسجانه وتعالى اكرم الاكرمين فكانه تعالى يعتذرعن ذلك وقال انهم ماوقعوا فيد الابسبب أفعالهم المنكرة فان مصالح العالم لاتستقيم الا بتهديد المذبين واذا حصل هذا التهديدفلا بدمن التحقيق دفعاللكذب فصارهذا الاعتدار من أدل الدلائل على انجانب الرجة غالب ونظيره قوله تمالى في سورة عم بعد انذكر وعيد الكفار انهم كانوا لايرجون حسابا وكذبوا بآياتنا كذابا أىهذا الوعيد الشديد انما حصل بسبب هذه الافعال المنكرة (المسئلة النانية )قال الجبائي هذه الآية تدل على أنه سيحانه لاير يدسينام القبائع لامن أفعاله ولامن أفعال عباده ولا يفعل شيئا منذلك و بيانه وهوأن الطلم اما ان يفرض صدوره من الله تعالى أومن العبدو بتقدير صدوره من العبد فاما أن يظلم العبدنفسه وذلك بسبب اقدامه على المعاصي أو يظلم غيره فاقسام الفلم هي هذه الثلاثة وقوله تعالى وما الله يريدظماللمالمين نكرة في سياف النفي فوجب أن لاير يد شيئاما يكون ظلاسواء كان ذلك صادراعنه أوصادرا عن غيره فثبت انهذه الآية تدل على انه لاير يدشينًا من هذه الاقسام الثلاثة واذا ببت ذلك وجب أن لايكون فاعلا لنبئ من هذه الاقسام ويلزم منه أن لايكون فاعلا للغلم أصلاو يلزم أن لايكون فاعلا لاعال العباد لان منجلة أعالهم ظلهم لانفسهم وظلم مضهم بعضا وانما قلنا انالآية تدل على كونه تمالى غير فاعل الفلم البتة لانهاد لتعلى انه غيرمريد لئى منها ولوكان فاعلالني من أقسام الظلم لكان من يدالها وقد بطل ذلك قالوافثوت بهذه الآية انه تعالى غير فاعل للخلم وغيرفاطل لاعال المهادوغيرمي يدالقباعمن أفعال العباد تم قالوا انه تعالى تمدح بأنه لاير يدفلك والتمدح انمايص مح لوص عممنه فعل فلك الشيء وصيح منه كونه مريدا له فدلت هذه الآية على كونه تعالى قادراعلى الظهوعندهذا المجعوا وقالوا هذه الآية الواحدة وافية بنقر يرجيع أصول المعتزلة في مسأئل العدل

تعالى (نتلوها) جلة حالية من الآيات والعامل فيها معني الاشارة أوهمي الخبر وآبات الله بدل من اسم الاشارة والالتمات الى التكلم بنون العظمة مع كون التلاوة على لسان جبر مل عليه السلام لاراز كال العناية بالتلاوة وفرئ يتلوهاعلى اسنادالفعل الىضميره تعالى وقوله تعالى ، ( علمك)متعلق بدلوها وفولەتعالى ( يالحق ) حال مؤكده من فاعل نتلوها أومن مفعوله أ أىملتبسين أوملتبسة بالحقوالعدل ليسفي حكمهاشا ببتجور بنقص ثواب المحسن أو بزياده عقاب المسئ أو بالعقاب من غيرجرم يل كل } ذلكموفيلهم حسب استحقاقهم باعالهم بموجب الوعد والوعيد وقوله تعالى (وماالله يريد ظلما للعالمين) تذييل مقرر لمضمون ماقبله على أبلغ وجه وآكده فان تنكيرا لظلم وتوجيسه النق الى

ارادته بصيغة المضادع دون نفسه وتعليق الحكم بآسادا الجع المعرف والالتفات المالاسم الجليل اشعارا فرق تم به المادة عن وجل هن الفلل عالم زيد علوه أى ماريد فردامن أفراد الفلالفره من أفراد

محسب المقام كاان الجلة الاسمية تدل معونة المقام على دوام اسوتوعند دخول حرف النفي تدل علدوام الانتفاء لاعط انتفاء الدوام وفي سبك الجله نوع ايناء الىالنعريض بأنالكفرة هم الظالمون طلواأ نفسهم لتعر يضهالمعذاب الحااد كما و دوله تعالى ان الله لايطلم الناسسيئاولكن الناس العسهم يطلون ( ولله مافي السموات ومافي الارض) أي إدامالي وحده ميغيرسيكه أصلا مافهمامن المخلوقات الفائمة للعصر ملكا وخلقااحياءواماته واثاية وتعدسا واراد كله ماامالتغلب غيرالعقلاء على العقلاء وامالتيز يلهم منز لقغيرهم اظهارا لمقارتهم في مقام بيان عظم م تعالى (والى الله) أى الى حكسه وفضائه لاالىغىرە شىركة أواستقلالا(ترحعالامور) أى أمورهم فيجازى كلامنهم بماوعداه وأوعده م غيردخل في ذلك لاحد قطفا لجله مقررة لمضمون ماوردفي جراءالفرىفين

ممقالوا ولماذكر تعالى أنه لاير يد الظلم ولايفعل الظلمقال بعده ( والله ما في السموات وما في الارض والى الله ترجم الامور) وأعاذ كرهذه الأية عقيب ماتقدم لوجهين (الاول) أنه تعالى لماذكر أنه لأريد الفلم والمتبائع استدل عليه بأن فاعل القبيع اعايفه ل القبيع امالهبهل أوالعر أولحاجة وكل ذلك على الله عال لانه مالك لكل مافى السموات ومافى الارض وهذه المالكية تنافى الجهل والبجز والحاجة واذاامتنع ثبوت هده الصفات في حقدتمالى امتنع كونه فاعلا للقبيع (والثاني) أنه تعالى الذكر أنه لاير يدالظلم بوجدمن الوجوه كانلقائل أنيقول انانشاهد وجودالظلم في العالم فاذالم يكن وقوعه بارادته كان على خلاف ارادته فيلزم كونه صعيفا طجزا مغلو با وذلك محال فأجاب الله تعالى عند بقوله وقدمافى السموات ومافى الارص أى انه تمالى قادر علم أن ينع الطلق من الطلم علسيل الالجاء والقهر ولماكان قادرا علذلك خرج عن كونه عاجر اصعيفا لاانه تعالى أرادمنهم ترك المعصية اختيارا وطوعا ليصيروا نسبب ذلك مستحقين للثواب فلوقهرهم علترك المعصية ليطلت هذه الغائدة فهذا تلخيص كلام المعتزلة في هذه الآية ورباأوردوا هذا الكلام من وجسه آخرفقالوا المراد من قوله وماالله يريد طلما للعالمين اما أن يكون هو لاير يدأن يظلهم أوأنه لايريد منهم أن يظلم بعضهم بعضافان كان الاول فهدالايست فيم علم قولكم لانمذهبكم انه تعالى لوعذب البرئ عن الذنب باشد العدداب لم يكل طالمابل كانعاد لالان الطلم تصرف في ملك الغير وهوتعالى انما يتصرف في ملك نفسه فاستحال كونه ظالماواذاكان كذلك لم يمكن حلالآية علمانه لايريد أن يظلم الخلق وأماار حلتم الآيقطانه لايريد أن يظلم بعض العباد بعضافه فاليضالا يتم عط قولكم لاركل ذلك بارادة اللهوتكوينه على قولكم فثبت انعلى مذهبكم لايمكن حلالا يةعلى وحدصحيم والجواب لم لا يجوز أن يكون المرادانه تعالى لا يريد أن يطلم احددا من عباده \* قوله الطلم منه محال على مذهبكم فامتنع التمدح به قلنا الكلام عليه من وجهين (الاول) انه تعالى تمدح بقوله لاتأخذه سنة ولانوم وبقوله وهو يطع ولايطع ولايلزم من ذلك صحه النوم والاكل عليه فكذاههنا (الثاني) انه تعالى ان عذب من لم يكن مستحقالاعداب فهووان لم يكن طلمافى نفسه لكمنه في صورة الطلم وقديطلق اسم أحدالمتشابهين محلم الآخر كغوله وجزاء سيئة سيئة مثلها ونظائره كثيرة في القرآن هذاتمام الكلام في هده المناطرة (المسئلة الثالثة) إحتبم أصحابنا يقوله ولله مافي السموات ومافي الارض على كونه خالقا لاعمال العباد فقالوا لاشك أنأفعال العباد منجسلة مافي السموات ومافي الارض فوجب كونهاله بقوله ولله مافي السموات ومافي الارض وانمايصيح قولنا انهاله اوكأنت مخلوقةله فدلت هذه الآية على انه خالق لافعال العباد أجاب الجبائى عنده بان قوادلله اسنا فة ملك لااصنافة فعل ألاترى انه يقال هذا اليناء لفلان فيريدون انه مملوكه لاأنه مفعوله وأيهسا المقصود من الآية تعظيم الله لنفسه ومدحه لالهية نفسه ولايجوز أن يتدحبان

وقيلهى مصطوفة على عاقبلها مقررة لمضمونه فأن كون العالمين عبيده تعالى ومخلوقه ومرزوقه يستدعى لمرادة الخبربهم

ينسب الى نفسبه الفواحش والقبائح وأيضا فقوله مافى السموات ومافى الارض انمسا يتناول مأكان مظروفا في السموات والارض وذلك من صفات الاجسام لامن صفات الافعال التي هي اعراض أجاب أصحابنا عند بأن هذه الاضافة اصنافة الفعل بدليلان القادرعلى القبيع والحسن لايرجع الحسن على القبيع الااذاحمسل في قلبه ما يدعوه الى فعل الحسن وتلك الداعية حاصلة بتخليق الله تعالى دفعاللتسلسل واذاكان المؤثرفي حصول فعل العبد هوجموع القدرة والداعية وثبت انجموع القدرة والداعية تخلق الله تعالى ثبت ان فعل العبد مستند الى الله تعالى خلقا وتكو ننا بواسطة فعل السبب فهذا تمام القول في هذه المناظرة ( المسئلة الرابعة) قوله ولله مأفي السموات ومافي الارض زعت الفلاسفة انه انماقدم ذكر مافي السموات على ذكر مافي الارض لان الاحوال السماوية أسباب للاحوال الارضية فقدم السبب على المسبب وهذا يدل عل انجيم الاحوال الارضية مستندة الىالاحوال السماوية ولاشك ان الاحوال السماوية مستندة الى خلق الله وتكوينه فيكون الجهر لازما أيضامن هداالوجه (المسئلة الخامسة ) قال تعالى ولله ما في السموات وما في الارض والى الله ترجع الامورفا عادذكر الله فيأول الآيتين والغرض منه تأكبد التعظيم والمقصودان منه مبدأ المخسلوقات واليدمعادهم فقولهولله مافى السموات ومافى الارض اشارة الى انه سبحانه هوالاول وفوله والى الله ترجع الامور اشارة الى أنه هوالآخر وذلك يدل على احاطة حكمه وتصرفه وتدبيرهم بأولهم وآخرهم وانالاسباب والمسببات منتسبة اليه وانالحاجات منقطعةعنده (المسئلة السادسة ) كلة الى في قوله والى الله ترجع الامور لاتدل علم كونه تعالى فيمكان وجهة بلالمرادان رجوع الخلق الىموضع لاينفذفيــه حكم أحـــد الاحكمه ولايجرى فيه قضاء أحدالا قضاؤه بنقوله تعالى (كنتم خيراً مة أخرجت للناس تأمرون بالمعروف وتنهبون عن المنكر وتؤمنون باللهولوآمن أهل الكتاب لكان خسيرآ لهم منهم المؤمنون وأكثرهم الفاسقونان يضروكم الاأذى وان يقاتلوكم يولوكم الادبار ثم لاينصرون ) في النظم وجهان ( الاول ) انه تعالى لما أمر المؤمنين ببعض الاشياء وماهم عن بعضها وحدرهم من أن يكونوا مثل أهل الكتاب في المرد والعصيان وذكر عقيبه ثواب المطيعين وعقاب الكافرين كان الغرض من كل هذه الآمات حل المؤمنين والمكلفين على الانقياد والطاعة ومنعهم عن التمرد والمعصية ممانه تعالى أردف ذلك بطريق آخر يقتضى حل المؤمنين على الانقياد والطاعة فقال كنتم خيراً مقوالمعنى انكم كنتم فى اللوح المحفوظ خيرالام وأفضلهم فاللائق بهذا انلا بطلوا على أنفسكم هذه الفضيلة وانلاتز يلواعن أنفسكم هذه الخصلة المخمودة وان تكونوا منقادين مطيعين في كل ما يتوجه عليكم من التكاليف ( الثاني ) ان الله تعالى لماذكر كال حال الاشقياء وهو قوله فاماالذين اسودت وجوههم وكال حال السعداء وهوقوله وأماالذين أبيضت

الى الخيروكنتم منكان الناقصة التي تدلعلي تحققشئ بصفة في الزمان الماصىمن غيرد لالةعلى عدمسايق أولاحقكا فى قوله تعالى وكان الله غفورارح عاوقيل كنتم كذلك في علمالله تعالى أوفي اللوح أوفيما بين الامم السالفة وقيل معناه أنتم خىرأمة (أخرجت للناس) صفةلامة واللام متعلقة الخرجت أى أظهرت لهم وقبل بخيراً مدأى كنتم خيرالناس للناس فهوصر يحفىأنالخيرية بمعنىالنفع للناسوان فهم ذلك من الاخراج لهم أيضا أي أخرجت لاجلهم ومصلحتهم قال أبوهر يرة رضي الله عند معناه كنتم خير الناس للنماس تأتون بهمم في السلاسل فندخلونهم في الاسلام وقال قتادة هم أمة محمد صلى الله عليه وسلمليؤمر بى قباله بالقنال فهم يفاتلون الكفار فيدخلونهم في الاسلام فهــمخيرأمةالنــاس ( تأمرون بالمعروف وتنهمون عن المنكر) إستثناف

## مبين لكونهم خبراً مه كايقال زيدكريم ﴿ ٣٧ ﴾ بطع التاس يكسوهم و بقوم بمسالحهم أوخبران لكتم وصيغة

الاستقبال للدلالة عل الاستمرار وخطساب المسافهة وان كان خاصابمن شاهد الوحي من المومنين لمكن حكمه عام للكل قال ابن عباس رضي الله عنهما يريد أمة محد مسلى الله عليه وسلموقال الزجاج أصل هذأالخطاب لاصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم وهو يعم سائرأمنه وروى الترمذي عن بهزبن حكيم عنأبيه عن جده أنه سمع الني صلىالله عليه وسلم يقول فى قوله ثعالى كنتم حبر أمة أخرجتالناسأنتم تتمون سبعين أمة أنتم خرهاوأكرمها علاالة تعالى وظاهر أنالمراد يكل أمة أوا ثلهم وأواخرهم لأأوائلهم فقط فلابدأن تكون أعقاب هذه الامدأيضا داخلة في الحكم وكذا الحال فيماروس أن مالك ان الصف ووهب ابن بهوذااليهوديين مرا سنفر من أصحاب النبي صلىالله عليمه وسلم فيهم ابن مسعودو أبي بن كعب ومعاذبن جبل وسالم مولى حذيفة رضوان الله عليهم فقالا لهم محن أفضل منكم وديننا خبريما تدعوننا اليه

وجوههم نبه على ماهوالسبب لوعيد الاشقياء بقوله وماالله يريدظما للعالمين يعنى انهم انما استعفوا ذلك بافعالهم القبعة ممند في هذه الآية على مأهوالسبب لوعد السعداء بقوله كتتم خيرآمة أخرجت للنآسأى تلك السعادات والكمالات والكرامات انما فازوا بها في الأخرة لانهم كانوا في الدنياخيراً مه أخرجت للناس وفي الآيه مسائل (المسئلة الاولى) لفظة كانقدتكون المدوناقصة وزائدة علماهومشروح في الصو واختلف المفسرون في قوله كمنتم على وجوء (الاول) أنكان ههنا تامة بمعنى الوقوع والحدوث وهولايحتاج الىخبر وألمعنى حدثتم خير أمةووجدتم وخلقتم خير أمةو يكون قوله خير أمديميني الحال وهذا قول جعمن المفسرين (الثاني) أن كأن ههنا القصة وفيه سوال وهوانهذا يوهم أنهم كانواموصوفين بهذه الصغة وأنهم مابقوا الآن عليها والجواب عندان قوله كان عبارة عن وجود الشئ في زمان ماض علسبيل الابهام ولايدل ذلك على انقطاع طارئ بدليل قوله استغفروا ربكم انهكان مخفارا وقوله وكان آلله عفورا رحيما اذا ثبت هذا فنقول للفسرين علمهذا التقدير أقوال (أحدها) كنتم في علمالله خيراً مه (وثانيها) كنتم في الايم الذين كانوا فبلكم مذكور ين بأنكم خيراً مه وهو كُفُوله أشداه على الكفار رجاء ينهم الى قوله ذلك مثلهم في التوراة فشدتهم على الكفار أمرهم بالمعروف ونهيهم عن المنكر (وثالثها )كمتم في اللوح المحفوظ موصوفين بأنكم خير أمة (ورابعها) كُنتُم منذ آمنتم خير أمة أخرجت للناس (وخامسها) قال أبومسلم قوله كنتم خيرأمة تابعلقوله فاما الذين ابيضت وجوهمهم والتقدير آنه يقال لهم عند الخلود في الجنة كُنتم في دنياكم خبر أمة فاستحقيتم ماأنتم فيه من الرحة و بياض الوجه بسببه و يكون ماعرض مين أول القصة وآخرها كما لايزال بعرض في القرآن من مثله (وسادسها) قال بعضهم لوشاءالله تعالى لقال أنتم و كان هذا النشر يف حاصلا لكلنا ولكن قوله كنتم مخصوص بقوم معينين من أصحاب الرسول صلى الله هليدوسلم وهم السابقون الاولون ومنصنع مثل ماصنعوا (وسابعها)كنتم مذآمنتم خبرأمة تُنبيها علمأنهم كانواموصوفين بهذه الصفة مذكانوا (الاحمال الثالث) أن يقال كان همنازالدة وقال بعضهم قوله كنتم خسيرأمة هوكقوله واذكروا اذكنتم قايلا فكثركم وقال في موضع آخر وأذكروا اذأنتم قليل مستضعفون واضمار كان واظهارها سواءالاأنها تذكر للتأكيد ووقوع الامر لامحالة قال ابن الانبارى هذا القول ظاهر الاختلال لانكا ن تلغى متوسطة ومؤخرة ولاتلغى متقدمة تقول العرب عبدالله كان قائم وعبدالله قائم كان علم انكان ملغاة ولايقولون كان عبدالله قائم على الغائها لانسبيلهم أن يبدؤابا تنصرف المناية اليه والملغى لايكون في محل العناية وأيضا لا يجوز الغاء الكون في الآية لانتصاب خبره واذا عمل الكون في الحبر فنصبه لم يكن ملغي (الاحتمال الرابع) أن تكون كان بمعنى صارفقوله كنتم خبر أمة معناه صرتم خبر أمة أخرجت للناس نأمرون (كنته خورُ بنيهن إن هباس رمني الله عنهما كنتم خيراً مد ﴿ ٧٨ ﴾ النون عاجروا مع رسول الله صلى الله

بالعروف وتنهون صالنكر أى صرتم خبرأمة بسبب كونكم آمر بن بالعروف وناهين عن المنكر ومؤمنين بالله ثم قال ولوآمن أهل الكنساب لكأن خيراً لهم يعني كا إنكم اكتسبتم هذه الخيرية بسبب هذه الخصال فأهل الكناب لوآمنوا خصلت لهم أيضاصفة الخيرية والله أعلم (المسئلة الثانية) احتج أصحابنا بهذه الآيةعلى اناجاع الامذجة وتقر يرهمن وجهيز (الاول) قوله تعالى ومن قوم موسى أمد يهدون بالحق ثم قال ق هذه الآبة كنتم خير أمة فوجب بحكم هذه الآية أن تكون هذه الامة أفضل من أولئسك الذين يهدأون بالحق من قوم موسى واذاكان هؤلاء أفضل منهم وجبأن تكون هذه الامَّة لأتحكم الابالحق اذلوجاز في هذه الامة أن تحكم عاليس بحق لامتنع كون هذه الامة أفضل من الامة التي تهدى بالحق لان المبطل يمتنع أن يكون خيرا من المحق فثبت ان هذه الامة لأتعكم الابالحق واذاكان كذلك كان اجماعهم حجة ( الوجه الساني ) وهو أن الف واللام في لفظ المعروف ولفظ المنكر يفيدان الاستغراق وهذا يقتضي كونبهر آمرين بكل معروف وناهين عنكل منكر ومني كانواكذلك كان اجماعهم حقآ وصدقًا لامحالة فكان حجة والمباحث الكشيرة فيهذكرناها في الاصول (المسئلة الثالثة) قال الزجاج قوله كنتم خيرأمة طاهر الخطاب فيدمع أصحاب الني صلى الله عليه وسلم ولكنه عام في كل الأمة ونظيره قوله كتب عليكم الصيام كتب عليكم القصاص فان كل ذلك خطاب مع الحاضرين بحسب اللفط ولكنه عام في حق الكل كدا ههنا (المسئلة الرابعة) قال القفال رحدالله أصل الامة الطائفة المجتمعة على الشي الواحد فأمة نبينا صلى الله عليه وسلم هم الجماعة الموصوفون بالايمان به والاقرار بنبوته وقديقال لكل منجعتهم دعوته انهم أمنه الاان لفظ الامة اذا أطلقت وحدهاوقع على الاول ألاتري انه اذافيل أجمت الامة على كذا فهم منه الاول وقال عليه الصلاة والسلام أمتى لامحتمع على صلالة وروى انه عليه الصلاة والسلام بقول يوم القيامة أمتى أمتى فلفظ الامة فيهذه المواضع واشباهها يفهم منه المقرون بنبوته فاماأهل دعوته فانهانما يقال لهمانهم أمة الدعوة ولايطلق عليهم لفظ الامة الابهذا الشرط أماقوله أخرجت لناس ففيه فولان ( الاول) ان المعنى كنتم حير الايم المخرجة للناس في جيع الاعصار فقوله أخرجت للناس أى أظهرت للناس حى بيزت وعرفت وفصل بينهاو بين غيرها (والثاني) انقوله للناس من تمام قوله كنتم والتقدير كنتم للناس خير أمة ومنهم منقل أخرجت صله والتقدير كنتم خبرأمة للناسم قال تأمرون بالمعروف وتنهون عن المنكر وتومنون باللهواعلم أنهذا كلام مستأنف والمقصود منه بيان عله ثلث الحيرية كالقول زيدكريم بعنع الناس ويكسوهم ويقوم عايصلهم وتحقيق الكلام انهثبت فيأصول الفقه الذكر الحكم مقرونا بالوصف المناسب له يدل على كون ذلك الحكم معللا بذلك الوصف فههنا حكم تعالى بثبوت وصف الخبرية لهذه الامة مهذ كرعقيبه هذا الحكم

الماثلجالي المدينة النافن الضماك . نهد أصحاب رسول الله صلى الله عليسه وسل خاصة الرواة والسطأة الذين أمرالله المسلين بطاعتهم (وتومنون بالله) أي إعانا متعلقا مكل ما يجب أن يومن يه من رسول وكتساب وحساب وجزاء واتما لم يصرح به تفصيلا لظهوراً نه الذي يو من يه المؤمنون وللايذان بأنه هوالاعان بالله تعالى حقيقمة والماخلا عنش منذلك كايان أهل الكتساب ليس من الاعسان به تعالى فيشي قال تعالى و يقولون نوممن ببعض ونكفر بيعض و ير بدون أن يتحذوا بينذلك سبيلا أولسك هم الكافرون حقا وانسأ أخرذلك عنالامر بالمسروف والنهى عرالمنكر مع تقدمه عليهما وجودا ورتبة لان دلالتمسا على خيريتهم النساس أطهر من دلالتدعليها وليقترن به قوله تعالى

واستتباع العسوام ولازدادت رياستهم وتمتعسهم بالحظوظ الدنبوية مع الفوز عاوعدوه على الايان منايناء الاجرمرتين وقيلمماهم فيدمنالكفر فالخيرية انماهي باعتبار زعهم وفسيهضرب تهكم بهم واعالم يتعرض للومن به أصلا للاشعار بظهور أنهالذي يطلق عليه اسم الايسان لايذهب الوهم الىغيره ولوفصسل المؤمنيه ههنا أوفيما قبلار عا فهمأن لاهل الكتاب أبعثها ايما نا في الجلة لكن إيمان المؤمنين خيرمنه وهيهات ذلك (منهم المؤمنون) جلة مستأنفة سيقت جواما عانشأ من الشرطية الدالة على انتفاء الخيرية لانتفاء الايسان عنهم كأنه قبل هل منهم منآمن أوكلهم على الكفر فقسيل منهم المؤمنون المعهدون الفائزون مغرالدارين كعبدالله ابن سلام وأصحابه (وأكثرهم الفاسقون ) المتردون فرالكفر الخارجون عن الحدود (لن

و هذه الطاعات أعنى الامر بالمعروف والنهى عن المنكر والايمان فوجب كون تلك الخيرية معللة بهذه العبادات وههنا سو الات ( السو الالول) من أي وجه مقتضى الامر بالمعروف والنهى عن المنكر والايمان بالله كون هذه الامة خير الايم مع أنهذه المصفات الثلاثة كانت ماصلة فسائر الام والجواب فللالفغال تفضيلهم على الام الذين كانواقبلهم انماحصل لاجل أفهم بأمرون بالمعروف وينهون عن المنكر بآكله الوجوه وهو القتال لان الامر بالمعروف قديكون بالقلب وباللسمان وباليد وأقواها مايكون بالقتال لانه القا النفس فيخطر القتل وأعرف المعروفات الدين الحقوالايمان بالتوحيد والنبوة وأنكر المنكرات الكفر بالله فكان الجها دفى الدين محلا لا عظم المضار لغرض ابصال الغيرال أعظم المنافع وتخليصه عن أعظم المضار فوجب أن يكون الجهاد أعظم العبادات ولماكان أمراطهادفى شرعنا أقوى مندفى سائر السرائم لاجرم صارفاك موجبا لغضل هذه الامة على سائر الامموهذامعني ماروى عن ابن عباس أنه قال فى تغيير هذه الآية قوله كنتم خيراً مة أخرجت للناس تأمرونهم أن يشهدوا أنلاله الاالله ويقروا بمأتزلالله وتقساتلونهم عليه ولااله الاالله أعظم المعروف والتكذيب هوأنكر المنكر ثم قال الفقال ( فائدة ) القتال على الدين لا ينكر منصف وذلك لانأ كثرالناس يحبون أديانهم بسبب الالف والعادة ولايتأملون في الدلائل التي توردعليهم فاذا أكره على الدخول في الدين بالتمخو يف بالقتل دخل فيه ثم لا يزال يضعف مافى قلبه من حب الدين الباطل ولايزال يقوى فى قلبه حب الدين الحق الى أن ينقل من الباطل المالحقومن استحقاق العذاب الدائم الى استحقاق النواب الدائم ( السوال الثاني) لم قدم الامر بالمعروف والنهى عن المنكر على الايمان بالله في الذكر مع أن الايمان باللهلا بدوأن يكون مقدما على كل الطاعات والجواب ان الايمان بالله أمر مشترك فيدببن جيع الإمم المحقة تم انه تعسالي فضل هده الامة على سائر الام المحقة فيمتنع أن يكون المؤثر في حصول هذه ألخير ية هوالاعلن الذي هوالقدر المشتركيين الكل بل الموثر في حصول هده الزيادة هوكون هذه الامة أقوى حالا في الامر بالمدروف والنهى عن المنكر من سائر الايم فاذن المؤثر في حصسول هذه الخيرية هوالامر بالمعروف والنهى عن المنكر وأما الايمان بالله فهو تسرط لتأثيرهدا المؤثر في هذا الحكم لانه مالم يوجد الايمان لم يصرشي من الطاعات مؤثرافي صفة الخيم ية فثبت الاالموجب لهذه الخيرية هو كونهم آمرين بالمروف ناهين عن المتكر وأمالهانهم فذالة شرط التأثيروللوثر ألصق بالاثر منشرط التأثير فلهذا السبب قدمالة تصالى ذكر الامر بالمروف والنهى عن المنكر علىذكر الايمان ( السؤال الثالث ) لما كنف بذكر الايمان بالله ولم يذكر الايمان بالنبوة مع أنه لايد منعوا لجواب الاعان بالله يستلزم الاعان بالنبوة لانالاعان بالله لايحصل الااذآ حصل الاعلن بكونه مسأدقا والايمان يكونه صادقا لايحصل الااذاكان الذي أطهر المعرعلي

وفق دعواه صادقا لان المعرز فالممقام النصديق بالقول فلاشاهدنا ظهور المعبرعلى وفق دعوى محدصلي الله عليه وسلم كان من ضرورة الايمان بالله الايمان بنبوة محدصلي الله عليه وسلم فكان الاقتصار على ذكر الايمان بالله تنبيها على هذه الدقيقة ثم قال تعالى ولوآمن من أهل الكتاب لكان خبرالهم وفيد وجهان (الاول) ولوآمن اهل الكتاب بهذا الدين الذى لاجله حصلت صغة الخيرية لاتباع محدهليه الصلاة والسلام لحصلت هذه الخيرية أيضالهم فالمصود من هذا الكلام ترغيب أهل الكتاب في هذا الدين (الثاني) ان أهل الكتاب انما آثروادينهم على دين الاسلام حباللرياسة واستتباع العوام ولوآمنوا لحصلت لهم هذه الرياسة في الدنيا مع الثواب العظيم في الآخرة فكان ذلك خير الهم مما قنموابه واعلم انه تمالي أتبع هذا الكلام بجملتين على سبيل الابتدا من غيرعاطف (احداهما) قوله منهم المؤمنون وأكثرهم الفاسسقون (وثانيتهما) قوله لن يضروكم الأأذى وان يقاتلوكم يولوكم الادبارثم لا ينصرون قال صاحب الكشاف هما كلامان واردان على طريق الاستطراد عنداجراءذكر أهل الكتاب كايقول القاثل وعلى ذكر فلان فانمن شأنه كبت وكبت ولذلك جاآمن غبرعاطف أماقوله منهم المؤمنون وأكثرهم الفاسقون ففيه سورالان (السوال الاول) الالف واللام في قوله المؤمنون للاستغراق أوللمهود السابق والجواب بلالمعهود السابق والمراد عبدالله بنسلام ورهطه من اليهودوالعجاشي ورهطه من النصاري (السؤال الثاني) الوصف اعايد كرللبالغةفأي مبالغة تحصل فيوصف الكافر بأنه فاسق والجواب الكافر قديكون عدلافي دينه وقد يكون فاسقافي دينه فيكون مردودا عند الطوائف كالهم لان المسلين لايقبلونه لكفره والكفارلايقبلونه لكونه فاسمة فيما بينهم فكانه قيل أهل الكتاب فريقسان منهم من آمن والذين ماآمنوا فهم فاسقون في أديانهم فليسوا من يجب الاقتداء بهم البتة عند أحد من العقلاء أماقوله تعالى لن يضروكم الاأذى فاعلم أنه تعالى لمارغب المؤمنين في التصلب في اعانهم وترك الالتفات الى أقوال الكفار وأفعالهم بقوله كتتم خبرا مقرغبهم فيدمن وجدآخر وهوانهم لاقدرة لهم على الاضرار بالمسلين الابالقليل من القول الذي لاعبرة به ولوانهم قاتلوا السلين صار وامنهز مبن مخذولين واذاكان كذلك لم يجب الالتفات الى أقوالمهم وأفعالهم وكل ذلك تقرير لماتقدم من قوله ال تطبعوا فريقامن الذين أونو الكناب فهذا وجد النظم فاماقوله لن يضروكم الا أذى فعناه انه ليس على المسلين من كفار أهل الكتاب ضرروا عامنتهى أمرهم أن يو ذو كم باللسان امابالطعن فعد وعسى عليهما الصلاة والسلام واما باظهار كله الكفر كفولهم عزيز ابناقه والمسيح ابن الله والله مالث ثلاثة وامابتحريف نصوص التوراة والانجيل واما بالقاء الشبه في الاسماع وامابتخو يف الضعفة من المسلين ومن الناس من قال ان قوله الاأذي استثناء منقطع وهو بعيد لازكل الوجوه المذكورة بوجب وقوع الغ فى قلوب المسلين

بهمن طعن وتبهديد لا أثرله (وان يقاتلوكم يو لوكم الادمار) أي شهرموا من غيرأن ينالوا منكم شيئامن قتل أوأسر (ثم لانتصرون)عطف على الشرطية وثم للتراخي فى الرتبة أى لاينصرون من جهدة أحد ولايمنعسون منكم قتلا وأخذاوفيه تنبيت لن آمن منهم فاذبهم كانوا يو دونهم بالتلهي بهم وتو بخنهم وتضليلهم وتهديدهمو بشارة لهم بانهم لايقدرون على أن يتجاو زوا الاذي بالقول الىضرر يعبأ يه مع أنه وعدهم الغلبة عليهم والانتقام منهم وأنعاقبةأمرهما لحذلان والذل وانمأ لم يعطف نني منصور يتهم على الجزاء لان المقصود هوالوعد بننىالنصر مطلقاولوعطفعليه لكان مقيدا عقاقلتهم كتولية الاد ماروكمين الوعدين كانه قبل ثم شأنهم الذي أخبركم عنه وأبشركم بهأنهم مخذولون منتفعنهم النصر والقوة لاينهضون يعدذلك بجناح ولايقومون (ضربتعليهمالدلة) أىهدرالنفس والمال والاهل أوذلالتمسك بالبساطل

والغمضر رفالتقدير لايضروكم الاالضررالدي هوالاذي فهواستثناء صحيم والمعني لن يضروكم الاضر رايسيراوالاذي وقعموقع الضرر والاذي مصدرأذيت الشئ أذى ثم قال تعسالي وان يقاتلوكم يولوكم الادبارثم لاينصر ون وهواخبار بأنهم لوقاتلوا المسلين لصارواننه زمين مخذولين تملا ينصرون أى انهم بعد صيرورتهم منهزمين لا يحصل اهم شوكة ولاقوة البتة ومثله قوله تعالى ولئن قوتلوا لاينصرونهم ولئن نصروهم ابولن الادبار مملانتصرون وقوله قللذين كغر واستغلبون وتحشرون الى جهنم وقوله نحن جمع منتصرسيهن الجمع ويولون الدبروكل ذلك وعد بالفنع والنصرة والظفرواع أنهذه الآية اشتملت على الاخبارعن غيوب كثيرة منها انالمؤمنين آمنون منضر رهم ومنها انهم لوقاتلوا المؤمنين لانهزموا ومنهاانه لايحصل لهم قوة وشوكة بعدالانهزام وكل هذه الاخبار وقعت كاأخبرالله عنهافان اليهود لم يقاتلوا الاانهرموا وماأقدموا على محارية وطلب رياسة الاخذلواوكل ذلك اخبارعن الغبب فيكون معجراوههنا سوالات (السوالالول)هاأناليهود كذلك لكن النصاري لسوا كذلك فهذا بقدم في صحة هذه الآمات قلناهذه الآمات مخصوصة باليهودوأ سباب النزول تدل على ذلك فزال هذا الاشكال ( السؤال الثاني ) هلاجرم قوله تم لاينصرون قلناعدل به عن حكم الجزاء الى حكم الاخبارابنداءكانه قيل أخبركم انهم لاينصرون والفائدة فيمانه لوجزم لكان نفي النصر مقيدا بمقاتلتهم كتولية الادبار وحين رفع كان نفى النصر وعدامطلقا كانه قالثم شأنهم وقصتهم التي أخبركم عنها وأبشركم بهابعد التولية انهم لايجدون النصرة بعدذاك قطيل بقون في الذلة والمهانة أبداداتما (السؤال الثالث) ما الذي عطف عليه قوله تم لاينصر ون الجواب هوجلة الشرط والجزاء كانه فيسل أخبركم انهم ان يقاتلوكم بهن مواثم أخبركم انبهم لاينصر ون وانمسا ذكر لفظ ثم لافادة معني التراخي في المرتبسة لانالاخبار بتسليط الخذلان عليهم أعظم من الاخبار بتوليتهم الادبار \* قوله تعالى (ضربت عليهم الذلة أغاثقفوا الايحبل من الله وحبل من النساس و باو ابغضب من الله وضربت عليهم المسكنة ذلك بأنهم كانوابكفرون بآيات اللهو يقتلون الانبياء بغيرحق ذلك بماعصواوكانوابعتدون ) واعلم أنه تعالى لمابين انهم انقاتلوا رجعوا مخذولين غير منصور بنذكرانهم معذلك قد ضربت عليهم الدلة وفي الآية مسائل (المسئلة الاولى) قدذكر النسيرهذه اللفظة في سورة البقرة والمنى جعلت الدلة ملصقة بهم كالشي يضرب غلى الشي فيلصق به ومنه قولهم ماهذا على بضربة لازب ومنه تسمية الخراج منريبة (المسئلة الثانية) الذلة هي الذلُّ وفي المرادبهذا الذل أقوال (الاول) وهوالاقوى ان المرادأن يحار بواو يقتلواوتغنم أموالهم وتسبى ذراريهم وتملك اراضيهم فهوكةوله تعالى اقتلوهم حيث نقفتموهم ثم قال تعالى الابحبل من الله والمراد الابعهد الله وعصمة ودمام من الله ومن المؤمنين لان عند ذلك تزول هذه الاحكام فلاقتل ولاغنية ولاسبي

(الثاني)انهذه الذلة هي الجزية وذلك لانضرب الجزية عليهم يوجب الذلة والمعفار ( والثالث ) انالم ادمن هذه الذلة انك لاترى فيهم ملكاقاهر اولار تيسامعتبرابل هم مستخفون فيجيع البلاد ذليلون مهينون واعلم أنه لايمكن ان يقال المراد من الذلة هي الجزية فقط أوهذوالمهانة فقول لان قوله الاعبل من الله يقتضي زوال تلك المذلة عند حصول هذا الجبل والجرزية والصغار والدناءة لايزولشي منهاعند حصول هذاالجبل فامتنع حل الذلة على الجزية فقط وبعض من نصرهذا القول أجاب عن هذا السؤال بأنقال انهذا الاستثناء منقطع وهوقول محمد بنجر يرالطبري فقال اليهود قدضيربت عليهم الذلة سواءكانواعلى عهدمن اللة أولم يكونوا فلا يخرجون بهذا الاستثنامين الذلة الى العرزة فقوله الابحبل من الله تقديره لكن قديعتصمون بحبل من الله وحبل من الناس واعلم أنهذاضعيف لانجل لفظ الإعلى لكن خلاف الظاهر وأبضااذا حلناالكلام على ان المراد لكن قد يعتصمون بحبل من الله وحبل من الناس لم يتم هذا القدر فلا بدمن اضمار النبئ الذي يعتصمون بهذه الاشياء لاجل الحذرعنه والأضمار خلاف الاصل فلايصار الى هذه الاشياء الاعند الضرورة فأذا كان لاضرورة ههنا الى ذلك كأن المصبر اليه غيرجا تزبل ههنا وجد آخر وهوأن يحمل الذلة على كل هذه الاشياء أعني القتل والاسروسي الذراري وأحذالمال والحاق الصغار والمهانة ويكون فائدة الاستثناءهو انه لاسيق مجموع هذه الاحكام وذلك لابنافي بقاءبعض هذه الاحكام وهوأخذ القليل من أموالهم الذي هومسمى بالجزية وبقاء المهانة والحقارة والصغارفيهم فهذا هوالقول في هذا الموضع وقوله أينما ثقفوا أي وجدوا وصودفوا نقسال ثقفت فلانا في الحرب أي ادركته وقدمضي الكلام فيه عندقوله حيث تقفتموهم (المسئلة الثالثة) قوله الاتحبل من الله فيه وجوه (الاول) قال الفراء التقدير الأأن يعتصموا يحبل من الله وأنشد على ذلك رأتني بحبلها فصدت مخافة ۞ وفي الحبل روعاء الفؤاد فروق

واعترضوا عليه فقالوالا يجوز حدف الموصول وابقاء صلته لان الموصول هوالاصل والصله فرع فيجوز حدف الفرع المدالات الماسلة فرع فيجوز حدف الاستثناء واقع على طريق المعنى لا يمعنى ضيرب الذلة لزومها اباهم على أشد الوجوه بحيث لا تفارفهم ولا تنفل عنهم فكا ته قبل لا تنفل عنهم الذلة ولن يخطصوا عنها الا بحبل من الله وحبل من الناس (الشالث) أن تكون الساء بمعنى مع مقولهم اخرج بنا نفعل كذا أى معنا والتقدير الامع حبل من الله (المسبئلة الرابعة ) المراد من حبل الله عهده وقد ذكر نا فياتقدم ان العيدا عاسمي بالحيل لان الانسان لمب كان قبل العهد خانفاصار ذلك الحوف ما نعاله من الوصول الى مطلو به فإذا حصل العهد توصل بذلك العهدا لى الوصول الى مطلو به فاذا حصل العهد من خوف المضر وفان قامه على حبل الله حبلامن اناس وذلك يقتمني المغايرة

(أينما نففوا)أي وجدوا (الابحبل من الله وحبل من الناس) استثناء من اعم الاحوال أى ضردت عليهم الذلة ضرب القبة عليهم الذلة ضرب القبة علي من هي عليه في جيم علي من هي عليه في جيم الاحوال الاحال كونهم معتصمين بذمة الله أوكتا به الذى العاهم وذمة المسلين أو بذمة الاسلام واتباع سبيل المؤمنين

لغضب مؤكدة لماافاده التنكيرمن الفعامة والهول أىكائن من الله عزوجل (وضربتعليهم المكنة) فهى محيطة بهممن جيع جوانبهم والهود كذلك فغالب ألحال مساكين تحت الدى المسلين والنصاري (ذلك) اشارة الى ماذكر من صر بالذلة والمسكنة عليهم والبوء بالغضب العطم ( بأنهم كانوا يكفرون بآنات الله) أي ذلك الذي ذكر كان بسبب كفرهم المستمر مآ كات الله الناطقة منبوة مجمدعليه الصلاة والسلام وتحريفهم لهاو بسائر الايات القرانية (ويقتلون الانبياء بعيرحق)أى في اعتقادهم أيضا واسناد القتل اليهم معأنه فعل أسلافهم رضاهم به كا أنالتحر يف معكونه من أفعلك أحبارهم ينسب الىكل من يسير اسيرتهم (ذلك)اشارةالىماذ كر من الكفر والقتل( بما عصوا وكانوايعندون) ای کائن بسبب عصیانهم واعتدائهم حدودالله تعالى على الاسترارفان الاصرارعلى الصغائر

فكف هذهالمغايرة قلناقال بعضهم حبلاقه هوالاسلام وحبل الناس هوالعهد والدمة وهذابسيدلانه لوكان المرادذنك لقال أوحبل من الناس وقال آخرون المراد بكلاالحبلين المهدوالدمة والامان وانماذ كرقعالى الحبلين لان الامان المأخوذ من المؤمنين هوالامان المأخوذ باذنالله وهذا عندى أيضا ضعيف والذى عندى فيدان الامان الحاصل للذمي قسمان أحدهما الذي نص الله عليسه وهوأخذ الجزية والثاني الدي فوض الى رأى الامام فيزيد فيدتارة وينقص بحسب الاجتهاد فالاول هوالمسمى بحبسلاقة والناني حوالمسمى بحبل المؤمنين والله أعلم ثمقال وباوا بعضب من الله وقدذ كرناان معناه انهم مكثوا ولبثوا وداموا فيغضب الله وأصل ذلك مأخوذ منالبوء وهوالمكان ومند تبوأ فلانمنزن كداو بوأتهاياه والمعنى انهم مكثوا فيغضب من اللهوحلوافيه وسواء قولك - ل بهم الغضب وحلوا به ممقال وضربت عليهم المسكنة والاكثرون حلوا المسكنة على الجزية وهوقول الحسن قال وذلك لانه تعالى أخرج المسكنة عن الاستثناء وذلك مدل على انهاباقية عليهم غير زائلة عنهم والباقي عليهم ليس الاالجزية وقال آخرون المرادبالمسكنة اناليهودى يظهر من نفسه الفقروان كان غنيا موسراوقال بعضهم هذا اخبار من الله سيعانه بأنه جعل اليهودر زقاللمسلين فيصير ونمساكين ممانه تعالى لماذكر هده الانواع من الوعيد قال ذلك يأنهم كانوا يكمرون بآيات الله ويقتلون الانبياء بغيرحق والمعنى أنه تعالى ألصق باليهود ثلاثه أنواع من المكروهات أولها جعل الدلة لازمة لهم وثابيها جعل غضب الله لازمالهم واللهاج والمسكنة لازمة لهمتم بين فهذه الاية أن العلة لالصاق هذه الاشياء المكروهة مهمهي أنهم كانوا يكفرون بأيات الله ويقتلون الانبياء بغسيرحق وههناسؤالات (السؤال الاول) هذه الذلة والمسكنة الماالتصقت باليهود بعدطهوردولة الاسلام والذين قتلوا الانبياء بغيرحق همالذين كانوا قبل محمد صلى الله عليه وسلم بأدوار وأعصار فعلى هدا الموضع الذى حصلت فيه العله وهوفتل الانبياء لم يحصل فيذ المعلول الذى هوالذلة والمسكنة والموضع الذي حصل فيه هذا المعلول لمتحصل فيه العلة فكان الاشكال لازما \* والجوادعنه أن هؤلاء المتأخر ين وان كان لم يصدر عنهم قتل الانبياء عليهم السلام اسكنهم كانواراضين بذلك فأن أسلافهم هم الذبن قتلوا الأنبيا وهوالاء المتأخرون كانوا واضين بفعل أسلافهم فسب ذلك الفعل اليهم من حيث كان ذلك الفعل القبيح فعلالابائهم واسلافهم معانهم كانوامصو بينلاسلافهم في تلك الافعال (السؤال الثانى) لمكرر قوله ذلك بماعصوا وماالحكمة فيه ولا يجوز أن شال التكرير للنأكيد لانالتأ ثيديجب أن يكون بشئ اقوى من المؤكد والعصيان أقلحالا من الكفر فلريجن تأكيد الكفر بالعصيان والجواب من وجهين (الاول )ان علة الذلة والغضب والمسكنة هىالمكفر وقتلالانبياء وعلة الكفر وقتل الانبياء هي المعصية وفلك لانهم لماتوغلوا في المحاصى والذنوب فكانت طلات المعاسى تتزايد مالا فعالا ونورالايمان يضعف مالا

يفضى الممباشرة الكبائر والاسترارعليها بؤدى الى الكفر وقيل معناه أن ضرب الدلة والمسكنة فى الدنيا واستيجاب النطب في المراد المراد

من حيث المؤاخذة ( لبسواسوا من جلة مستانفة سيفت تمهيد التعداد ﴿ ١٤ ﴾ محاسن مؤمني اهل الكمابسوتذكيرا

فالاولم بزل كذلك الى أن بطل نور الايمان وحصلت ظلمة الكفر واليد الاشأيرة بقوله كلابل رأن على قلو بهم ماكانوا يكسبون فقوله ذلك بماعصوا اشارة الى علة العلة ولهذا المعنى قال أرباب المعاملات من ابتلى بترك الآداب وقع في ترك السن ومن إلى بترك السننوقعرق ترائالفر يضةومن ابتلي بترك الغريضة وقعفى استحقار الثمر يعة ومن ابتلي بذلك وقع في الكفر (الثاني) يحتمل أن يريد بقوله ذلك بأنهم كانوا يكفرون من تقدم منهم ويريد بقوله ذلك باعصوا من حضر منهم في زمان الرسول صلى الله عليه وسلم وعلى هذا لايلزم التكرار فكأنه تعالى بين علة عقو بة من تقدم ممبين ان من تأخر لما تبغ من تقدم كانلاجل معصيته وعداوته مستوجبا لمثل عقو بتهم حتى يظهر للخلق أنعأأ نزلهالله بالفريقين من البلاء والمحنة ليس الامن باب العدل والحكمة \* قوله تعالى ( ليسوا سواء من أهل الكتاب أمدقاً عُدْيتلون آيات الله آناء الليل وهم يسجدون يؤمنون بالله واليوم الآخر و يأمرون بالمعروف وينهون عن المنكر ويسارعون في الخيرات وأولسُكُ من الصالحين وماتفُ علوا من خيرفلن تكفروه والله عليم بالمتقين ) في الآية مسائل ( المسئلة الاولى) اعلمان في قوله ليسواسواء قولان (أحدهما) ان قوله ليسواسواء كلام تاموقوله من أهل الكتاب أمتقائمة كلام مستأنف لبيان قوله ليسوا سواء كاوقع قوله تأمرون بالمعروف بيانا لقوله كنتم خيرأمة والمعنى انأهل الكتاب الذين سبقذ كرهم ليسواسوا وهوتقر يرلماتقدممن قوأهمنهم المؤمنون وأكثرهم الفاسقون ثمابتدأ فقال منأهل الكتاب أمة قائة وعلى هدذا القول احتمالان أحدهما أنهلاقال من أهل الكتاب أمة قائمة كانتمام الكلام انيقال ومنهم أمة مذمومة الاانه أضمر ذكرالامة المذمومة على مذهب العرب من أن ذكر أحد الضدين يغنى عن ذكر الضد الاخرو تحقيقه ان الضدين يعلمان معا فذكر أحدهما يستقل بافادة العلم بهما فلاجرم يحسن اهمال الضد الاخر قال أبوذوٌ بب

دعانى اليها القلب الى لامره الله مطيع فاأدرى أرشد طلابها

مبين لقوله تعالى كنتم الزجاج لاحاجة الى اضمار الامة المذمومة لان ذكر الامة المذمومة قدجرى فيما قبل النكتاب موضع الضمير هذه الايات فلاحاجة الى اضمار الامة المذمومة لان ذكر الامة المذمومة قدجرى فيما قبل الكتاب موضع الضمير المات المائداليم لصفيق ما المن خراصة المائداليم لصفيق ما المن خراصة المناب المناب

لقواه تعالى منهم المؤمنون والضمرق ليسوالاهل الكتاب جسالاللفاسقين مبهمخاصة وهواسمليس ولحبره سوا واتماأفرد لانه في الاصل مصدر والمراد بنني المساواة نغي المشاركة في اصل الاتصاف بالقبائح المذكورة لانفي المساواة فىمراتب الاتصاف بهامع تحقق المشاركة في أصل الانصاف بها أى ليسجيع أهل الكتاب متشاركين فىالاتصاف عاد كر من القبائح والائلاءعايترتبعلها منالعقو باتوقوله تعالى (من اهل الكاب أمة قائمة) استثناف مين لكيفية عدم تساويهم ومزيل لمافيه من الابهام كإأن ماسبق من قوله تعالى تأمرون *بالمعرو*ف الاية مبين لقوله تعالى كنتم خيرأمدالح ووضعاهل الكتاب موضع الضمير العائداليهم لتحقيقمابه الاشتراك ببن الغر مقين والامذان بأن تلك الامة تمنأ وتى نصيباوا فرامن الكتابلامن ارذالهم . والقائمة المستقيمة العادلة

استقام وهم الذين اسلوامنهم كوبدالله بن سلام و تعلمه بن سعيد وأسيد بن عيد واضرابهم وقبل هم ﴿ التعويين ﴾ أر بعون رجلا من أهل بجران واثنان وثلاثون من الحبشة وثلاثة من الروم كانوا على دين عيسى وصدقوا محد

اواليراء ين معرورو محدين مسلةوأ وقس صرمة بنأنسكانواموحدين يغتسلون من الجنابة و يقومون عايعرفون منشرائع الحنيفية حتى بعث الله النبي صلى الله عليه وسلف دقوه ونصروه وقوله تعالى (يتلونآمات الله) في محل الرفع على أنه صفة اخرى لأمذوقيل فيمحل النصب على أنه حال منهسا المخصصها النعت والعامل فيد الاستقرار الذى بتضمنه الجارأو م ضميرها في قائمة أو منالمستكن فيالجار لوقوعدخيرالامة والمراد مآ بات الله القرآن وقوله تعالى (آماءالايل) ظرف ليتلون أي في ساعاته جم أبي بزنة عصاأو اتى ئرنةمعى أوأنى يزنة ظبی أو انی بزنة نحی أوأنو بزنةجرو ( وهم يسجدور)أي يصلون اذلا تلاوة في السجود قال عليه الصلاة والسلام ألا الى نهيت ان اقرأ راكما وساجدا وتخصيص السجود مالذكر من بين سائر أركان

المصوبين اتكروا هذا القول لا تفاق الأكثرين على انقوله أكاوى البراغيث وأمثالها لغة ركيكة والله أعلم ( المسئلة الثانية ) يقال فلان وقلان سواء أى منساويان وقوم سواء لانه مصدر لاينني ولا يجمع ومضى الكلام في سواء في أول سورة البقرة (المسئلة الثالثة ) فالمراد باهل الكتاب قولان (الاول) وعليه الجهور انالمراد منه الذين آمنوا بموسى وعسى عليهما السلام روى انهاأ ساعبدالله بن سلام وأصحابه قال الهم سف كبار اليهود لقدكفرتم وخسرتم فأنزل الله تعالى أبيان فضلهم هذه الآية وقيل انه تعالى لماوصف أهل الكتابق الآيات المتقدمة بالصفات المذمومة ذكرهذه الآية لبيانانكل أهل الكتاب ليسوا كذلك بلفيهم من يكون موصوفا بالصفات الحيدة والحصال المرضية قال الثورى بلغني أنها نزلت فيقوم كانوا يصلون مابين المغرب والعشاء وعن عطاء أنها نزلت فأربعين من أهل بجران واثنين وثلاثين من الحبشة وثلاثة من الروم كانواط دين عيسى وصدقوا بمحمدعليه السلام (والقول الثاني) أن يكون المرادبا هل الكتاب كل من أوى الكتاب من أهل الادمان وعلى هذا القول يكون المسلون من جلتهم قال تعالى ثم أورثنا الكتاب الذين اصطفينا منعبادنا وممايدل على هذا ماروى ابن مسعودأن النبي صلى اللهعليه وسلمأخر صلاة العشاءتم خرج الىالمسجد فاذا الناس ينتظرون الصلاة فقالأما انه ليس من أهل الاديان أحد يذكر الله تعالى هذه الساعة غيركم وقرأ هذه الآية قال القفال رجه الله ولايبعد أن بقال أولئك الحاضرون كانوانفرا من مؤمني أهل الكتاب فقيللس يستوى منأهل الكتابهو لاءالذن آمنوا بمعمد صلى الله عليه وسلم فأقاموا صلاة العتمة في الساعة التي ينام فيهاغيرهم من أهل الكتاب الذين لم يو منوا ولم يبعد أيضا أن يقال المرادكل من آمن بمحمد صلى الله عليه وسلم فسماهم الله باهل الكتاب كا نه قيل اولئك الذين سموا أنفسهم باهل الكتاب حالهم وصفتهم تلك الحصال الذميمة والمسلون الذين سماهم الله بأهل الكتاب حالهم وصفتهم هكذا فكيف يستويان فيكون الغرض من هذه الآبة تقرير فضيلة أهل الاسلام تأكيد الماتقدم من فوله كنتم خيرأمة وهوكةوله أفن كان مؤمنا كنكان فاسقا لايستوون ثم اعلم أنه تعالى مدح الامد الدكورة في هذه الآية بصفات عمانية (الصغة الاولى) أنها فأعمو فيها اقوال (الاول) انها فائمة في الصلاة يتلون آيات الله آناء الليل فعبرعن تهجدهم بتلاوة القرآن في ساعات الليل وهو كقوله والذين يبيتون لربهم سجدا وقياما وقوله ان بكبه أنك تقوم أدبى من تلثى الليل وفوله قم الليل وقوله وقوموالله فانتين والذي يدل على أن المراد من هذا القيام في الصلاة قوله وهم يسجدونوالظاهر انالسجدة لانكون الافيالصلاة ( والقول الثاني) في تفسيركونها قائمة انها ثابتة على التمسك بالدى الحق ملازمة له غيرمضطرية في التمسك به كقوله الامادمت عليه فأتمأ أى ملازما للاقتضاء ثابثا على المطالبة مستقصيا فيها ومنه قوله تعالى قائمًا بالقسط وأقول انهذه الآية دلت على كون المسلم قائمًا بحق العبودية وقوله قائمًا

الصلاة لكونه أمل على كال الخضوع والتصريم بالاوتهم آيات الله في الصلاة مع أنها مشئلة عليها قطعا لزيادة تحقيق المخالفة وتوسيح عدم المساواة بينهم وبين الذين وصفوا أنفا بالكفر بها وهو السرق تقديم هذا النعت على نعت الايمان

بالقسطيدل على أنالمولى فائم بحق الربوبية في العدل والاحسان فتحت المعاهدة بفضل الممتعالى كإقال اوفوابمهدى أوف بعهدكم وهذا قول الحسن البصري واحتج طيه بماروى أنحر بن الخطاب فالمارسول اللهان الماسا من أهل الكتاب يحدثوننا بما يجبنا فلوكتبناه فغضب صلى الله عليه وسلم وقال امتهوكون أتتم ياابن الخطاب كاتهوكت اليهود قال الحسن متحيرون مترددون أمأوالذي نفسي بيدء لقدأ تينكمها بيعشاءنقيةوفي رواية أخرى قال عندذلك انكم لم تكلفوا أن تعملوا عافى التوراة والانجيل وانعا أمرتم أن توثمنوا بهما وتفوضوا علهماالي الله تعالى وكلفتم أن توثمنوا بمأنزل على في هذا الوحي غدوة وعشيا والذي نفس محمد بيده لو أدركني ابراهيم وموسى وعيسي لآمنوا بي واتبمونى فهذا الخبريدل على أن السات على هذا الدين واجب وعدم التعلق بغيره واجب فلاجرم مدحهم الله في هذه الآية بذلك فقال من أهل الكتاب أمة قائمة (القول الثالث) أمذقائمة أىمستقيمة عادلة مرقولك أقت العود فقام يمعني استقام وهذاكا لتقرير لقوله كنتم خيراً مة (الصفة الثانية ) قوله تعالى بتلون آيات الله آناء الليل وفيه مسائل (المسئلة الاولى) يتلون و يو منون في محل الرفع صفان لقوله أمد اي أمد قا ممة تالون مو منون (المسئلة الثانية) التلاوة القراءة وأصل الكلمة من الاتباع فكان التلاوة هي اتبساع اللفط اللفط ( المسئلة الثالثه ) آمات الله قد يراديها آيات القرآن وقد يراديها أصناف مخلوقاته التي هي دالة على ذاته وصفاته والمراده هنا الاولى ( المسئلة الرابعة ) آباء الليل أصلها فياللغة الاوقات والساعات وواحدها انامثل معى وامعاء واني مثل نحي وأنحاء مكسور الاول ساكن الثاني قال القمال رجه الله كان التأني مأخوذ منه لا نه انتظار الساعات والاوقات وفي الخبر أن النبي صلى الله عليه وسلمقال للرجل الذي أخر الجي الى الجمعة آذبت وآنيت أى دافعت الاوقات ( الصفة الثالثة ) قوله وهم يسجدون وفيه وحوه (الاول) يحتمل أن يكون حالامن التلاوة كاأنهم يقرؤن القرآن في السجدة مبالغة فى الحضو عوالخشوع الاأن الففال رحمالله روى فى تفسيره حديثا انذلك غيرجائز وهوقوله عليد السلام الااني نهيت ان اقرأ راكعا اوساجدا ( الثاني ) يحتمل أن يكون كلامامستقلا والمعنى انهم يقومون تارة ويحجدون تارة يبتعون الفضل والرحة بأنواع مايكون في الصلاة من الخضوع لله تعالى وهو كقوله والذين يبيتون لر بهم سجدا وقياما وقوله أمن هوقانت آناه الليل ساجدا وقائما يحذر الآخرة ويرجورجة ربه قال الحسن يريحرأسه بقدميه وقدميه برأسه وهذاعلي معنى ارادة الراحة وازالةالنعبواحداث الشاط (الثالث) يحتمل أن يكون المراد بقوله وهم يسجدون انهم يصلون وصفهم التهجد بالليل والمسلاة تسمى سجودا وسجدة وركوعا وركعة وتسبيحا وتسبعة قال تعسالي واركموامع الراكمين أى صلوا وقال فسيحان الله حين تمسون وحين تصيعون والمراد الصلاة (الرابع) يعمل ان بكون المراد بقوله وهم يسجدون أى يخضمون وضعون قه

واعتبارحالهمعنك البسلاة على الانفراد يأياه مقام المدح وهو الانسب بالمدول عن ايرادها ياسم الجنس المتادرمنيه الصلاة المكنوبةو بالنعبيرعن وقنها بالآناء المبهمة وقيل صلاة العشاءلان أهلالكتاب لايصلونها لماروىأنرسولاللهصلي اللهعليه وسلمأخرهاليلة ممخرح فاذا الناس لتنظرون الصلاة فقال أما أنه ليس من أهل الاديان أحديد كرالله هذه الساعة غبركم وقرأ هده الآية واراد الجلة اسمة للدلالة على الاستمرار وتكرير الاسنادلنقوية الحكمورا كيده وصيغة المضارع للدلالةعلى العددوالجلة حالمس فاعل يتلون وقيلهي مستأنعة والمعنى انهيم مقومون تارة ويسجدون اخرى متغون الفصل والرجدبأ نواعمايكون في الصلاة من الخضوع فلدعز وجل كافي قوله تعالى والذين بينون لرسهم سيمدا وقياما وقبل المراد بالسجود هو الخضوع كافي قوله تعالى

وقد بسجد مافى السموات والارض (يو منون بالله واليوم الآخر) صفة اخرى لامة مبينة لمباينتهم اليهود ﴿ لانْ ﴾ من جهة اخرى أى يو منون بهما على الوجه الذى فطق به الشرع والاطلاق للايذان بالني عن التقييد اظهور

عزيرابن الله وكفرهم ببعض الكتب والرسل ووصفهم اليوم الآخر بحلاق صفته ليس من الايمان جما في شي أصلا واوقيد بماذكر لر بماتوهمأن المنتنى عنهم هوالقيدالمذكورمعجواز المللاق الاعان على اعانهم بالاصل وهيهات (و بآمرون بالمعروف وينهون عن المنكر) صغتان أخريان لامة اجريتا عليهم تحقيقا لمخالفتهم اليهودف الفضائل التطقة يتكمل الغيرائر يان مبا ينتهم لهم فيالخصائص المتعلقة لتكميل النفس وتعريضا بمداهنتهم في الاحتساب بلبتعكيسهم في الامر باصلال الناس وصدهم عنسبيلالله فانه أمر بالمنكرونهيءعنالمعروف (ويسارعون في الحرات) صفة أخرى لامة حامعة لفنون المحاسن المتعلقة بالنفس وبالغير والمسارصة في الحرو طال عبة فيه الانمن رغب في الامر سارع فى توليه والقيام به وآثرالفورعلى التراخي أى سادرون معكال الرغبة الفي فعل اصناف الحيرات

لانالعرب تسمى الخشوع سجودا كقوله ولله يسجد مافى المعموات ومافى الارص وكل همه الموجود ذكرها القفال رحدالله(الصغة الرابعة)قوله يؤمنون بالله والبومالآخر واعلم أناليهود كأنواأبضا يقومون فىالليالى التهجد وقراءة النوراة فلامدح المؤمنين بالنعبد وقراءة المقرآن أردف فلك بقوله يؤمنون باهه والميوم الآخر وقدبينا أن الإيمان بالله يستلزم الايمان بجميع أنبيائه ورسله والايمان باليوم الآخر يستلزم الحذرمن المعاصى وهؤلاء البهود ينكرون أنبياءالله ولايحترزون عنءمعاصي الله فلميحصل لهم الاعان بلبدا والمعاد واعرأن كال الانسان فأن يعرف الحق لذاته والخير لاجل الممل بهوافضل الاعمال الصلاة وأفضل الاذكارذكر اللهوأ فضل المارف معرفقالبدا ومعرفة المصاد فقوله يتلون آيات الله آناه الليل وهم يسجدون اشارة الى الاعال الصالحة الصادرة عنهم وقوله يو منون بالله واليوم الا خر اشارة الى فضل المعارف الحاصلة في قلو بهم فكان هذا أشمارة الى كال حالهم في القوة العملية وفي القوة النظرية وذلك أكمل أحوال الانسان وهي المرتبة التي يقال الها انهاآخر درجات الانسانية وأول درجات الملكبة ( الصفة الخامسة )قوله و يأمرون بالمعروف( الصفة السادسة )قوله و ينهون عن المنكر واعلم أنالغاية القصوى في الكمال أن يكون الما وفوق التمام فكون الانسان تاما ليس الافي كال قوته العملية وقوته النظرية وقد تقدم ذكره وكونه فوق الثمام أن يسعى فى تكميل الناقصين وذاك بطريقين امابارشادهم الى ماينبغى وهوالامر بللمروف او بمنعهم عالاينهني وهو النهي عن المنكر قال ابن عبساس رضي الله عنهما يامرون بالمروف أى بتوحيدالله و بنبوة مجمد صلى الله عليموسلم و ينهون عن المنكر اى ينهون عن الشرك بالله وعن انكار نبوة محمد صلى الله عليه وسلم واعمأن لفظ المعروف والمنكر مطلق فإيجر تخصيصه بغيردايل فهو يتناول كل معروف وكل منكر (الصفة السابعة) قوامو يسارعون في الخيرات وفيه وجهان (أحدهما) انهم يتبادرون اليهاخوف الفوت بلوت ( والآخر) بعملونها غيرمت اقلين فان قبل ألس أن العجلة مذمومة قال عليه المسلاة والسلام العجلة من الشيطان والنأني من الرجن فاالفرق بين السرعة وبين العجلة قلنا السرعة مخصوصة بأن يقدم ماينبغي تقديمه والعجلة مخصوصة بان يقدم مالاينيني تقديمه فالمسلوعة مخصوصة بفرط الرغبة فيايتعلق بالدين لان من رغب في الامر اثرالفور على القراخي قال تعسالي وسبارعوا الى مففرة من ربكم وأيضا العجلة ليست مدمومة على الاطلاق بدليل قوله تعالى وعجلت اليك رب لترضى ( الصفة الثامنة) فوله واولئت مزالهما لحبن والمعنى وأولئك الموصوفون عاوصفوا يهمن جلة الصالحين الذين صلحتأ حوالهم عنداللمورضهم واعرأ فالوصف بذلك فأية المدح ويدل عليه القرآن والمعقول اماالقرآن فهوان المهتعالي مدح بهذاالوصف أكابرالانبياه عليهم الصلاة والسلام فقال بمدذكر اسمعيل وادريس وذاالكفل وغيرهم وأدخلناهم فيرحتناانهم

اللازمة والمتعدية وفيد تمريض بتياطؤ اليهود فيها بل بمسادرتهم الى الشروروا شاركة في على ملوقع في قوله. تعلى وصارعوا المرمنيزة الح الابذان بانهم مستقرون في اصل الخير متقلبون في فنونه

من الصالحين وذكر حكاية عن سليمان عليه السلام أنهقال وأدخلني برحتك في عبادك الصالحين وقالعان افله هومولاه وجبريل وصالح المؤمنين واماالمعقول فهوأن الصلاح ضد الفساد وكلمالاينبغي أنبكون فهوفساد سواءكان ذلك في العقائد اوفي الاعمال فاذاكان كل ماحصل من بالما ينبغي أن يكون فقد حصل الصلاح فكان الصلاح دالا على أكمل الدرجات مم انه تعالى لماذكر هذه الصغات الثمانية قال وما تفعلوا من خيرفلن تكفروه والله عليم بالمنقين وفيه مسائل (المسئلة الاولى) قرأ حمزة والكسائى وحفص عن عاصم وما يقعلوا من خبر فلن يكفروه بالياء على المفايبة لان الكلام متصل بما قبله من ذكرمومني أهل الكتاب متلون ويسجدون ويؤمنون ويأمرون وينهون ويسارعون ولن يضيع لهم مايعملون والقصود انجهال اليهود لماقالوا لعبدالله ينسلام أنكم خسرتم بسبب هدا الايمسان فالتسمالي بلفازوا بالدرجات العظمي فكان المقصود تعظيمهم ليزول عن قلمهم أثر كلام أولئك الجهال ممهذا وانكان بحسب اللفطيرجع الىكل ماتقدم ذكره من مومني أهل الكتاب فانسائر الخلق يدخلون فيه نظرا الى العلة \* وأما الباقون فانهم قرو ابالتاء على سبيل المخاطبة فهوابتداء خطاب لجيع المومنين على معنى ان أفعال مو مني أهل الكتاب ذكرت محقال وماتفعلوا من خيرمعاشر المو منين الذين من جهلتكم هؤلاء فلن تكفروه والفائدة أن يكون حكم هذه الآيد عاما يحسب اللفظافي حق جميع المكلفين وممايو كدذلك النظائر هذه الآية جاءت مخاطب الجلاثق منغيرتخصيص بقومدون قوم كقوله وماتفعلوا منخير يعلمالله وماتفعلوا منخيريوف البكم وماتفعلوا من خيرنجدوه عندالله وأماأ بوعروفالمنقول عندانه كان يقرأهذه الآية بالقرآءتين ( المسئلة الثانية ) فلس تكفروه أى لن تمنعوا ثوابه وجزاءه وانماسمي منسم الجزاء كفر الوجهين (الاول) أنه تعالى سمى ايصال الثواب شكرا قال الله تعالى فان الله شاكر عليم وقال فأولئك كأن سميهم مشكورا فلاسمى ابصال الجزاء شكرا سمى منعه كفرا (والثاني) ان الكفر في اللغة هوالستر فسمى منع الجزاء كفرالانه بمنز لذا لجحد والستر فانقيل لمقال فلن تكفروه فعداه الى مفعولين مع أن شكر وكفر لا يتعديان الا الى واحد يقال شكر النعمة وكفرها قلنا لانابينآ أنمعني الكفر ههنا هوالمنع والحرمان فكان كا مُعقَال فلن تحرموه ولن تمنعوا جزاءه ( المسئلة الثالثة ) احتج القائلون بالموازنة من الذاهبين الى الاحباط بهذه الآية فقال صريح هذه الآية بدل على انه لا بدمن وصول أثرفعل العبداليد فلوانحبط ولم ينحبط من المحبط بقداره شي لبطل مقتضى هذه الأية ونظير هذه الآبة قوله تعالى فن بعمل مثقال ذرة خيرايره ومن بعمل مثقال ذرة شرايره تمقال واللبطيم بالمتقين والمعنى أنه تعالى لماأخبر عن عدم الحرمان والجزاء أقام مايجرى مجرى الدليل عليه وهو انعدم ايصال الثواب والجزاء اماأن يكون للسهو والنسيان وذلك محال فيحقه لانه عليم بكل المعلومات واما أن يكون للعبز والبخسل والحاجة

اتصا فهم عافصل منالتعوت الجليلة ومافيه منمعني البعدللايذان يعلودرجتهم وسموطبقتهم فى الغضل واشاره على الضميرالاشمار بعلة الحكم والمدح أى أولتك المنعوتون بتلك الصفات الفاصلة بسبب اتصافهم جها(من الصالحين)أي منجسلة منصلحت أحوالهم عندالله عزوجل واستحقوا رضاه وثناءه (ومايفعلوامنخىر)كائنا مآكأن مماذكرأوتم نذكر ( فلن يكفروه )أى ل يعدمواثوا بهاليةعبرعنه بذلك كاعبرع توفية الثواب بالشكر اظهارا لكمال نتزهه سحانه وتعالىعن تراءا الماسهم بتصويره بصورة يستحيل صدوره عنه تعالى منالقبائح وتمديسه الىمفعولين بتضمين معنى الحرمان والثار صيغة البناء للمفعول الجري على سنن الكبر ماء وقرى ا الفعسلان على صيغة الخطاب ( والله عليم بالمتمين ) تذبيل مقرر لمضمون ماقبله فانعله تعالى بأحوالهم يستدعي توفية أجورهم لامحالة والمراد بالمتضين

اماالامة المعهودة وضعموضع الضميرالعائد اليهم مدسالهم وتعبينا لعنوان تعلق العابهم واشعارا ﴿ وَذَلِكَ ﴾ عِناطا الابتهم وهوالتقوى المنطوى على الجمعائص السالفية واماجنس المتفين عوما وهم مندرجون تحت حكمه اندراجا الوليا

والنضير فان معاندتهم كانت لاجل المال وقيل هم مشركوقريش فان أباجهل كان كشير الافتحفار بماله وقبسل أبو سفان وأصحابه فانه أنفق مالاكشرا على الكفار يوم بدر وأحدوقيل همالكفار كافـة فانهم فأخروا بالاموال والأولادحيث قالوا تحن أكثرأموالا وأولادا ومانحن معذبين فردالله عروحل عليهم وقال (لى تعنى عنهم) أي ان ندفع عنهم (أموالهم ولا أولادهم منالله) أي مىعدا بەتعالى (سىئا) ای شیئایسیرامنه أوسینا من الاغنياء (وأولئك أصحاب النار) أي مصاحبوهاعلى الدوام وملازموها( همفيها خالدون) أبدا (مثل ماخفقون في هذه الحيوه الدنيا) بيان لكيفية عدم اغناء أموالهم التيكانوا يعواونعليها فيجلب المنافع ودفع المضار ويعلقون بها أطماعهم الفارغة

وذاك محال لامه اله جيم المحدثات فأسم الله تعالى يدل على عدم العجزوا أبخل والحاجد وقوله عليم بدل على عدم الجهل واذا انتفت هذه الصفات امتعالمنع من الجزاءلان منع الحق لأبد وأن يكون لاجل هذه الامور والله أعلم وانما قال عليم بالمنقين مع أنه علم بالكل بشارة للتقين بجزيل الثواب ودلالة على انه لايفوز عنده الاأهل التقوى \* قوله تعالى ( ان الذبن كفروالن تغنى عنهم أموالهم ولاأولادهم من الله شيئا وأولئك أسماب النارهم فيها خالدون) اعمأنه تعالىذ كرفي هذه الآيات مرة أحوال الكافرين في كيفية العقاب وأخرى أحوال المؤمنين فيالثواب جامعا بينالزجر والترغيب والوعد والوعيد فلا وصف منآمن منالكفار بماتقدم من الصفات الحسنة اتبعه تعالى بوعيد الكغار فقال انالذين كفروا لنتغنى عنهم أموالهم ولا أولادهم وفيالا ية مسائل ( المسئلة الاولى ) في قوله ان الذين كفروا قُولان ( الأول ) المراد منه بعض الكفارثم القائلون بهذا القول ذكروا وجوها (أحدها )قال ابن عباسير بدقر يطة والنضيروذلك لان مقصود رؤساء اليهود في معاندة الرسول ماكان الاالمال والدلىل عليه قوله تعالى في سورة البقرة ولاتشتروا مآياتي ممنا قليلا ( وثانيها ) انها نزلت في مسرى قريش فالله جهلكان كثير الافتخار عاله ولهذا السبب ترل فيه قوله وكم أهلكنا قبلهم من قرنهم أحسن أثاثا ورئيا وقوله فليدع الديه سندع الزبانية (وثالثها) انها نزلت في أبي سفيان مانه أنفق مألا كثيرا على المشركين يوم بدروأحدني عداوة النبي صلى الله عليه وسلم ( والقول الثاني) ان الآية عامة في حق جيع الكفار وذلك لانهم كلهم كانوا يتعززون بكثرة الاموال وكانوا يميرون الرسول صلى الله عليه وسلموا تباعه بالفقر وكان من جلة شبههمان فالوالوكان محدعلى الحق لماتركدر بهفي هذاالفقر والشدة ولان اللفظ عام ولادليل يوجب التخصيص فوجب اجراؤه على عومه وللاولين أن يقولوا انه تعالى قال بعد هذه الآية مثل ماينفقون فالضمير في قوله بنغقون عائد الى هذا الموضع وهو قولهان الذين كفروائم ان قوله ينفقون مخصوص بعض الكفار فوجب أن يكون هذا أيضا مخصوصا ( المسئلة الثانية ) انماخص تعالى الاموال والاولاد بالذكر لان أنفع الجادات هوالاموال وأنفع الحيوانات هو الولد مم بين تعالى ان الكافر لا ينتفع بهما البيّة في الآخرة وذلك يدل على عدم انتفاعه بسائر الاشياء بطريق الاولى ونظيره قوله تعالى يوم لا ينفع مال ولا بنون الامن أتىالله بقلب سليم وقوله واتقوا بومالانجرى نفس عن نفس شيئاالا يةوقوله فلن يقبل من أحدهم مل الارض ذهبا ولوافندي به وقوله وما أموالكم ولا أولادكم بالتي تقربكم عندنا زلفي ولمابين تعالى انه لاانتفاع لهم بأموالهم ولابأولادهم قالوأولئك أصحاب النارهم فيها خالدونوا حتيج أصحابنا بهنده الأيةعلى انفساق أهل الصلاة لايبقونني النار أبدا فقالوا قوله وأولتك أصحاب الناركلة تفيد الحصرفانه بقال أولئك أصحاب زيد المغيرهم وهم المنتضون به لاغيرهم ولما أفادت هذه الكلمة معنى الحصر ببت ان الحلود

## أوالمنافقون رياء وخوفا وقصند الجيبة التي يجرى بحرى المثل في الغرابة ﴿ ٥٠ ﴾ (كثل ريح فيها صر) أي يرد شديد

فانه في الاصل مصدر في النار ليس الاللكافر \* قوله تعالى ( مثل ما ينفقون في هذه الحبوة الدنيا كمثل ريح فيها صر أصابت حرث قوم ظلموا أنفسهم فأهلكنه وماطلمهمالله ولكن أنفسهم بظلمون اعلم انه تعالى لما بين ان أموال الكفار لاتفنى عنهم شيئا ثمانهم ر بمأنفقوا أموالهمق وجوه الخيرات فبخطر بالالانسان انهم ينتفعون بذلك فأزال الله تعالى بهذه الآية تلك الشبهةو بينانهم لاينتفعون يتلك الانفاقات وانكانوا قدقصدوا بهاوجه اللهوفي الآية مسائل (المسئلة الاولى) المثل الشبه الذي يصير كالعلم لكثرة استعماله فيمايشبه به وحاصل الكلام ان كفرهم يبطل ثواب نفقتهم كاان الريح الباردة تهلك الزرع فان قيل فعلى هذا التقدير مثل انفاقهم هو الحرث الدى هلك فكيف شبه الانفاق بالريح الباردة المهلكة قلنا المثل قسمان منه ماحصلت فيع المشابهة بين ماهوالقصود من الجلتين وانام تحصل المشابهة بين اجزاه الجلتين وهذا هوالمسمى بالتشبيه المركب ومنه ماحصلت المشابهة فيه بين المقصود من الجلتين و بين اجزاء كل واحدة منهما فأذا جعلنا هذا المثل من الفسم الاول زال السؤال وان جعلنا من القسم الثاني ففيه وجوه ( الاول ) أن يكون التقدير مثل الكفر في الهلاك ما ينفقون كثل الربح المهلكة الحرب ( الثاني ) مثل ما ينفقون كثل مهلك ريح وهو الحرث (النسالث) لعلى الاشارة في قوله مثل ماينفقون الى ما أنفقوا في ايذاءرسول الله صلى الله عليه وسلم في جع العساكر عليه وكان هذا الانفاق مهلكا لجميع ماأتوابه منأعال الخير والبروحيثذ يستقيم التشبيه منغيرحاجة الى اضماز وتقديم وتأخير والتقدير مثل ماينفقون في كونه مبطلا لما أتوابه قبل ذلك من أعمال البركمثل ريح فيهاصر في كونها مبطلة المحرث وهدا الوجه خطر ببالي عندكت هذا الموضع فأن انفاقهم في ايذاء الرسول صلى الله عليه وسلمن أعظم أنواع الكفرومن أسدها تأثيرا في ابطال آثار أعال البر (المسئله النانية) اختلفوا في تفسير هذا الانفاق على قولين الاول ان المراد مالانماق ههنا هو جيع أعالهم التي يرجون الانتفاع بها في الآخرة سماه الله انفاقا كماسمي ذلك بيعا وستراء في قوله انالله اشترى من المؤمنين أ عسهم ألى قوله فاستبشروا ببيعكم الدي بايعتم به وبمايدل على صحةهذاالتأويل قوله تعالى لن تنالوا البر حتى تنفقوا بماتحبون والمراد به جيع أعمال الخير وقوله تعالى لاناً كلوا أموالكم بينكم بالباطل والمراد جميع أنواع الانتفاعات ( والقول الثاني ) وهو الاشبه ان المراد انفاق الاموال والدليل عليه ماقبل هذه الآية وهو قوله لن تغنى عنهم أموالهم ولاأولادهم (المسئلة الثالثة) قوله مثل ماينفقون المراد منه جيع الكفار أو بعضهم فيه قولان ( الاول ) المراد الاخبار عن جيع الكفار وذلك لان أنفاقهم اما أن يكون لمنافع الدنيا اولمنافع الآحرة فاسكان لمنافع آلدنيا لمريبق منه أثرالبتة فىالآخرة فىحق المسلم فضلا عرالكافر وانكان لمنافع الآخرة لم ينتفع به في الآخرة لان الكفرمانع من الانتفاع به فثبت أنجيع نفقات الكفار لافائدة فيهما فيالآخرة واطلهم أنفقوا أموالهم في

وانشاع اطلاقه على الريح الباردة كالصرصر وقيل كلة في تجريدية كإفى قوله تعالى لقدكان لكم في رسول الله أسوة حسنة (أصابت حرث قوم طلموا أنفسهم) بالكفروالمعاصي فباوا تعضب من الله وانما و صعفوا بذلك لان الاهلاك عن مخطأشد وأفطع( فآهلكته) عقوية لهم ولم تدع منه أثرا ولاعتبراوالمراد تشبيه ماأنغقوافىضياعه وذهابه بالكلية من غير أن يعسود اليهم نعم مامحرث كفارضريته صرفاء: أصلته ولم يبنى لهم فيه منفعه مابوجد من الوحوه وهومنالتشبيه المركب الدى مرتفصيله في تمسير قوله تعالى كئل الذى استوقعه نارا ولدلك لم بالبايلاء كلة التشبيه

قولدولاعثيرا فيعض النسيخ ولاخـبرا والعثير كحسذيم كاف القياموس التراب والعجاج وماقلبت من

الريح دون الحرث ويجوز أن رادمثل اهلاك ماينفقون كمثل اهلاك ريح أومثل ماينفقون كمثل مهلك ريحوهو الحرثوقري تنفقون ( وماطلهم الله ) يا مين من ضياع ما أنفقوا من الاموال ( ولكن أنفسهم يظلون ) لما أنهم أصاعوها بانعاقها لاعلى ماينبغي وتقديم المفعول الرعاية الفواصل لاللخصيص اذا اأكلام فى الفعل باعت ارتعلقه بالفاعل لابالمعولأي ماطلهم الله ولكن طلوا أنفسهم وصيغة المضارع للدلالة على المجدد والاستمرار وقد جوز أنيكون المعنى وماطلم اللهتمالي أصحاب الحرث ياهلاكه ولكنهم ظلموا أنفسهم بارتكاب مااستحقوابه العقوية ويأباه أنهقدمر النعرض له تصر محا واشعارا وقرئ ولكن بالتشديد على أن أنفسهم المها و يظلمون خبرها والعائد محذوف للفاصلة أي ولكن أنفسهم يطلونها ولكن من يبصر جفونك يعشق

الخيرات نحويناه الرياطات والقناطر والاحسان الى الضعفاء والايتام والارامل وكان ذلك المنفق يرجو منذلك الانفاق خيراكثيرا فاذاقدم الآخرة رأى كفرهمبطلالآثار الخيرات فكانكن زرع زرعا وتوقعمنه نفعا كثيرافأصابته ريحفاحرقته فلايبتي معه الا الحرن والاسف هذا اذا أنفقوا الاموال في وجوه الخيرات أما آذا أنفقوها فيماطنوه انه من الخيرات لكنه كان من المماصي مثل انفاق الاموال في ايذاء الرسول وفي قتل المسلين وتخريب ديارهم فالذي قلناه فيه أسدوأشد ونظيرهذه الآية قوله تعالى وقدمنا الى ماعملوا من عمل فجعلناه هباء منثوارا وقال ان الذين كفرواينفقون أموالهم ليصدوا عن سبيل الله فسينفقونها مم تكون عليهم حسرة وقوله والذين كفروا أعمالهم كسراب بقيعة فكل ذلك يدل على ان الحسنات من الكفار لاتستعقب الثواب وكل ذلك مجموع في قوله تعالى انما يتقبل الله من المتقين وهذا القول هوالاقوى والاصح واعلم انا انسا فسرنا الآية بخيبة هؤلاء الكفار في الآخرة ولايبعد أيضا تفسيرها بخيبتهم في الدنيا فانهم أنفقوا الاموال الكثيرة فىجبع العساكروتحملوا المشاق ثمانقلب الأمرعليهم وأظهر الله الاسلام وقواه فلم يبق مع الكفار منذلك الانفاق الا الحيبة والحسرة ( والقول الثاني ) المراد منه الاخبار عن بعض الكفار وعلى هذاالقول فني الآية وجوه ( الاول ) ان المنافقين كانوا ينفقون أموالهم في سيل الله لكن على سبيل التقية والخوف من المسلين وعلى سبيل المداراة لهم فالآية فيهم ( الثاني ) نزلت هذه الاية في أبي سفيان وأصحابه يوم بدرعند تظاهرهم على الرسول عليه السلام ( الثالث ) نزلت في انفاق سفلة اليهود على أحبارهم لاجل التحريف (والرابع) المرادماينفقون ويظنون أنه تقرب الى الله تعالى مع أنه ليس كذاك ( المسئلة الرابعة) اختلفوا في الصرعلي وجوه ( الاول ) قال أكثر المفسرين وأهل اللغة الصر البرد الشديد وهو قول ابن عبساس وقنادة والسدى وابن ز لد ( والثاني ) انالصر هوالسموم الحارةوالنارالتي تغلي وهواختيار أبي بكر الامم وأبي بكربن الانباري قال ابن الانباري وانما وصفت النار بأنهاصر لنصو يتهاعندالالتهابومندصر يرالباب والصرصرمشهوروالصرةالصيحة ومندقوله تعالى فاقبلت امرأته في صرة وروى ان الانباري باسناده عن ابن عباس رضي الله عنهما فيقوله فيها صرقال فيهانار وعلى القواين فالمقصود من التدبيه حاصل لانهسواء كانبردا مهلكا أوحرا محرقا فانه يصيره بطلا للحرث والزرع فيصح التشبيه به ( المسئلة " الخامسة ) المعتزلة احتجوا بهذه الآية على صحة القول بالاحباط وذلك لانه كاان هذه الريح تهلك الحرث فكذلك الكفر يهلك الانفاق وهذا انما يصحاذا قلناانهلولاالكفر لكأن ذلك الانفاق موجبا لمنافع الآخرة وحينتذيص عالقول بالآحباط وأجاب أصحابنا عنه بأن العمل لايستل م الثواب الابحكم الوعد والوعد ونالله مشروط بحصول الايمان فاذا حصل الكفر فأت المشروط لفوات شرطه لان الكفر ازاله بعد ثبوته ودلائل طلان

القول بالاحباط قد تقدمت في سورة البقرة تمقل تمالي أصابت حرث قوم ظُلُوا أَبِقُنْهُم وفيدسوال وهوان يقال لملم يقتصرعلي قوله أصابت حرث قوم وماالفائدة في قوله ظلوا أنفسهم قلنافي تفسيرقوله ظلوا أنفسهم وجهان (الاول) انهم عصواالله فاستحقوا هلاك حرثهم عقو بةلهم والفائدة فىذكره هى إن الغرض تشبيه ما ينفقون بشي يذهب بالكلية حتى لايبق منه شي وحرث الكافرين الطالمين هوالذي يذهب بالكلية ولايحصل منه منفعة لافى الدنياولافى الآخرة فأماحرث المسلم المؤمن فلايذهب بالكلية لانه وانكان بذهب صورة فلايذهب معنى لانالله تعالى يزيدفي ثوابه لاجل وصول تلك الاحزان اليد (والثاني)انيكون المرادمن قوله طلوا أنفسهم هوانهم زرعوا في غيرموضع الزرع أوفي غير وقندلان الطلم وضع السي في غيرموضعه وعلى هدا التفسيرينا كد وجم التشبيدفان من زرع لافي موضَّعه وَلافي وقته يضيع ثم اذا أصابته الربح البَّاردة كان أولى بأن يصير ضائعافكذا ههنا الكفار لمأأتوا بالانفاق لافي موضعه ولافي وقتدثم أصابه شؤم كفرهم امتنع ان لايصير ضائمًا والله أعلم ثم قال تعالى وماطلهم الله ولكن أنفسهم يظلونُ والمعنى انالله تعالى ماطلهم حيث لم يقبل نفقاتهم ولكنهم ظلموا أنفسهم حيث أتواجها مقرونة بالوجوه المانعة من كونهامقبولة لله كال صاحب الكشاق قرى ولكن بالتشديد بعني ولكن أنفسهم يظلونها ولايجوز أن يراد ولكنه أنفسهم يطاون على اسقاط ضمير السان لانه لايجوز الافي الشعر \* قوله تعالى ( ياأبها الذين آمنوا لا تتخذوا بطانة من دوسكم لابألونكم حبالا ودوا ماعنتم قدبدت البعضاء من أفواههم ومأتخي صدورهم أكبر قدينا لكم الآيات ان كتم تعقلون) اعلم انه تعالى لماسر ع أحوال المؤمنين والكافرين شرع في تحذيرالمؤمنين عرمخالطة الكافرين في هذه الآية وههنامسائل (المسئلة الاولى) اختلفوا في ان الدين نهى الله المؤمنين عن مخالطتهم من هم على أقوال (الاول) انهم هم اليهود وذلك لان المسلمين كانوايشاورودهم في أمورهم ويو انسونهم لما كانبينهم مسالرضاع والحلف طنامنهم ادهم وانخالفوهم في الدين فهم ينصحون لهمفى ا أسباب المعاش فنهاهم الله تعالى بهده الآية عنه وجمة أصحاب هذا القول ان هده الآيات مرأولها الى آخرها نخاطبة مع اليهود فتكون هذه الآية أيضا كدلك (الثابي) انهم هم المناهقون وذلك لان المؤمنين كانوا يفترون بظــاهر أقوال المنافقين ويطنون انهم صادقون فيفشون البهم الاسرار ويطلعونهم على الاحوال الحفية فالله تعالى منعهم عن ذاك وحجة أصحادهذا القول انمابعدهذه الأية يدل على ذلك وهوقوله واذالقوكم قالوا آمناواذاحلواعضواعلكم الانامل من العيظ ومعلوم ان هذالايليق باليهود ملهوصفة المافقين ونظيره قوله تعالى في سورة البقرة واذالنوا الذين آمنوا قالوا آمناواذ اخلواالي سياطينهم قالوا انامعكم انما نحن مستهزؤن ( الثالث) المرادبه جيع أصناف الكفار والدال عليه قوله تمالى بطانة من دونكم فنع المؤمنين أن يتخذوا بطأنة من غير المؤمنين

( ياأيهـــاالذين آمنوا لاتتخذوابطابة) بطانة الرجل وولمجتبه من بعرفه أسراره ثقة به شمه ببطانة الثوب كانسه بالشعارقال عليه الصلاة والسلام الانصارسعار والناسد 'بارقال ای 🔋 عباس رصى الله عما كان رجال مرالمؤمنين ا يواصلون المودلما ينهم من القرابة والصداقة والحاف فأبرك الله تعالى هده الآرة وقال محاهد نرات في قوم من المؤمين كانوا يواصلون المنادةين فنهواعر ذلك ويوعده قوله تعالى وادا لقوكم قا لواآمنا واذا خلوا عضوا عليكم الامامل من العبط وهي صفة المافق وأناماكان فالحكم عام للكفره كافة (من دُوسکم) أي من دون المسلمين وهو متعلسق بلالتمخــدوا أوبمعذوف وقعصمة لبطانة أيكائنة من دونكم محاوزة لكم

يقال ألا في الامراذا قصرفيد ثم استعمل معدى الى مفعولين في قولهم لاآلوك نصحا ولا آلوك جهدا على تضمين معنى المنع والنقص والخبال الفساد أي لا يقصرون لكم في الفساد (ودواماعنتم) أى تنسوا عنكم أى مشقتكم وشدة ضرركم وهو أيضا استثناف موًكد للنهى موجب لزيادة الاجتناب عن المنهى عنه ( فديدت النفضاءمن أفواهمم) استئناف آخر مقيد لمن مد الاجتناب عن المنهى عندأى قدظهرت العضاء في كلامهم المأيهم لايتمالكون مع مبالعتهم في صبط أنفسهم وتحاملهم عليهسا أن من السنم مايعلم به بغضهم للمسلين وقري قدبدا البغضاء والافواهجعفموأصله فوه فلامدها ويدل علم ذلك جعه على أفواه وتصفيره عملي فويه والنسبة اليه فوهي (وما تخبي صدورهم أكبرًا) مما بدأ لان بدوه ليس عن روية أواختيار (قد بينا لكم الآيات) الدالة عسلي وجوب الاخلاص في السدين

فيكون ذلك نهيأ عنجيع الكفار وقال ثعالى بأأيه الذين آمنوا لاتتحذوا عدوى وعدوكم أولياء ومما يوكد ذلك ماروي انه قبل لعمر بن الخطاب رضي الله عنه ههنا رجل منأهل الحيرة نصراني لايعرف أقوى حفظا ولاأحسنخطا مندفان رأيت أن نتخذه كاتبا فامتنع عرمن ذلك وقال اذن انخذت بطانة منغير المؤمنين فتمدجعل عمر رضى الله عنه هذه الآية دليلاعلى النهى من اتخاذ النصراني بطانة وأماما تسكوابه من انمابمد الآية مخنص بالنافقين فهذالا عنع عوم أول الآية فانه ثبت في أصول الفقه ان أولالآية اذاكان عاماوآخرهااذاكانخاصالم يكنخصوص آخرالآية ماسام عوم أولها (المسئلة النانية) قال أبوحاتم عن الاصمعي بطن فلان بعلان يبطن به نطوناو بطانة اذاكان خاصابه داخلافي أمره فالبطاءة مصدريسمي به الواحدوا لجمع ونطانة الرجل خاصته الذين يبطنون أمره وأصله من البطن خلاف الطهر ومنه بطابة الثوب حلاف ظهارته والحاصل انالذي يخصه الانسان عن يدالتفريب يسمى بطابة لابه بمزلة مايلي بطنه في سدة القرب منه (المسئلة الثالثة) قوله تعالى لا تحذوا بطامة سكرة في سياق النفي فيفيدالعموم أماقوله من دونكم ففيه مسائل (المسئله الاولى) من دوركم أي من دون المسلين ومن غير أهل ملتكم ولفظ من دوركم يحسن حله على هداالوجد كأيقول الرجل قدأحستم الينا وأنعمتم علينا وهو يريد أحسنتم الى اخوانا وقال تعالى ويقتلون النبيين بعير حق أي آباو هم فعلوا ذلك ( المسئلة النانية) في قوله من دو نكم احتمالان ( أحدهماً) أن يكون متعلقاً بقوله لا تخدوا أي لا تحذوا من دوسكم بطابة ( والناني) أزيجعل وصفسا للبطانة والنقدير بطامة كأثنة مندوسكم فانةيل ماالفرق بين قوله لانتخذوامن دونكم بطانة وبين قوله لاتتخذوا بطانة من دوسكم قلنا قالسيبويه ادهم يقدمون الاهم والذي هم بشأنه أعنى وههنا ليس المقصود أتخاذ البطانة إنما المقصودأن يتخذمنهم بطانة فكانقوله لاتخذوامن دوكم بطانة أقوى في افادة المقصود (المسئلة الثالثة) قيل منزائدة وقيلالتبين أى لاتخذوابطانة مندون أهلما يتكم فان قيل هده الآية تقتضي المنعمى مصاحبة الكفار على الاطلاق وقال تعالى لاينها كمالله عن الذين لم يقدانلوكم في السدي ولم يخرحوكم من دياركم أن تبوهم اندا ينهاكم الله عن الدين قاتلوكم فكيف الجع بينهما قلنا لاسك انالخاص يقدم على العام واعلم انه تعالى لما منع المؤمنسين من أن يتمخذوا بطانة من الكافرين ذكر علة هدا النمي وهي أمور (أحدها) قوله تعالى لايالونكم خبالا وفيه مسائل ( المسئلة الاولى ) قال صاحب الكشاف يقال ألا في الامر يا الواذا قصر فيه ثم استعمل معدى الى مفعولين في قولهم لآاوك نصحا ولاآلوك جهدآ على النضمين والمعنى لأأمنعك نصحا ولاأنقصك جهدأ (المسئلة الثانية) الخبال الفساد والتقصان وأنشدوا استم بيد \* الايدا أبدا مخمولة العضد أىفاسدة العضدمنقوصتها ومندقيل رجل مخبول ومخبل ومختبل لمكان ناقص العقل

وقال تعالى لوخرجوا فيكم مازادوكم الاخبا لأأى فسادا وضررا (المثلة الثالثة) قوله لايألونكم خبسالا أى لايمفون جهدهم في مضرتكم وفسادكم يقال مأألوته نعجا أي ماقصرت في نصحته وما ألوته شرامثله (المسئلة الرابعة) انتصب الخبال بلاياً لونكم لانه يتعدى الى مفعولين كاذكرنا وانشئت نصبته على المصدرلان معنى قوله لا يألونكم خبالا لايخبلونكم خبالا (وثانيها) قوله تعالى ودوا ماعنتم وفيه مسائل (المسئلة الاولى) يقال وددت كذا أى أحببته والعنت شدة الضرر والمشقة قال تعسالي واوشاءالله لأعنتكم (المسئلة الثانية) مامصدرية كقوله ذلكم بماكنتم تفرحون في الارض بغيرالحق وبمأ كنتم تمرحون أى بفرحكم ومرحكم وكقوله والسماء ومابناها والارض وماطعاها أي سَانُهُ اللها وطُّعيه اللها (المسئلة الشَّاللة) تقدير الآية أحبوا أن يضروكم في دينكم ودنياكم أشد الضرر (المسئلة الرابعة) قال الواحدي رجدالله لامحل لقوله ودواماعنتم لانه استثناف بالجلة وقيل انه سفة البطانة ولايصيم هذا لان البطانة قدوصفت تقوله لايألونكم خبالا فلوكان هذاصفة أيضا لوجب ادخال حرف العطف بينهما (المسئلة الخامسة) الفرق بين قوله لايأ لونكم خبالا و بين قوله ودوا ماعنتم في المعنى من وجوه (الاول) لايقصرون في افساد دينكم فان عيروا عنه ودوا القاءكم في أشد أنواع الضرر (الثاني)لايقصرون في افساد أموركم في الدنيا فاذا عجزوا عنه لم يزل عن قلو بهم حب اعنانكم (والثالث)لايقصرون في افساد أموركم فان لم يفعلوا ذلك لمانع من حارج فحب ذلك غير زائل عن قلو بهم ( وثااثها ) قوله قديدت البغضاء من أفواهم وفيه مسائل (المسئلة الاولى) البغضاء أشد البغض فالبغض مع البغضاء كالضرر مع الضراء (المسئلة النانية) الافواه جع الفم والفم أصله فوه بدليل أنجعه أفواء يقال فوه وأفواه كسوط وأسواط وطوق وأطواق و نقال رجل مفوه اذا أجاد القول وأفوه اذاكان واسعرالفم فثبت انأصلالفهفوه بوزن سوطثم حذفت الهاءتخفيفا ثم أقيم الميم مقام الواو لانهمآ حرفان شفو يان (المسئلة الثالثة) قوله قديدت البغضاء من أفواههم أن حلناه على المنافقين فني تفسيره وجهان (الاول) انه لايد في المنافق منأن يجرى في كلامه مايدل على نفاقه ومفارقته اطريق المخالصة في الودو النصيحة ونظيره قوله تعالى ولتعرفنهم في لحن القول (الناني) قال قتاده قديدت البعضاء لاوليائهم من المنافقين والكفار لاطلاع بعضهم بعضاعلي ذلك أماان جلناه على الهود فتفسيرقوله قديدت البغضاء من أفواههم فهوانهم يظهرون تكذيب ببكم وكتابكمو ينسبونكم الحالجهل والحقومن اعتقدفي غيره الاصرارعلى الجهل والحق امتنع أن يحبه بل لابدوأن يبغضه فهذا هو المراد بقوله قد بدت البغضاء من أفواههم محقال تعالى وماتخني صدورهم أكبريعني الذي يظهر على لسان المنافق من علامات البغضاء أقل ممافي قلبه من النفرة والذي يظهر من علامات الحقد على لسانه أقل بمافي قابره من الحقد ثم بين تعالى ان اظهار هذه الاسرار للوءمنين من نعمد

ومسوالاة المؤمن بن ومعاداة الكافر بن (ان كنتم تعقلون) أى ان كنتم من أهل العقسل اوان كسنتم تعقلسون مابين لكم من الآيات والجو اب محسدوف لدلالة المذكور عليه

المخطئون فيموالاتهم وقوله تعالى (تحبونهم ولايحبونكم) بيسان لخطئهم فىذلك وهوخبر 'مانلا نتم أوخبرلاو لاه والجمله خبرلانتم كقولك أنتز لديحه أوصلةله أوحال والعامل معني الاشارة و مجوزان ينتصب أولاء بفعل يفسره مابعده وتكون الجلة خبرا ( وتو منون بالبكتاب كله) أى بجنس الكتب جيما وهوحال من ضميرا لمفعول فىلايحبونكموالمعنى لايحبونكم وألحال أنكم تو منون بكتابهم فابالكم تحبونهم وهملايو منون بكنابكم وفيه توبيح بأنهم فى باطلهم أصلب منكم في حقكم ( واذا لقوكمقالوا آمنا ) نفاقاً (واذاخلوا عضوا عليكم الانامل من الغيظ) أي من أجله تأسفا وتحسراحيث لمجدوا الى التشغي سبيلا (قل موتوا نغيظكم) دعاء عليهم بدوام الغيظوزيادته بتضاعف قوة الاسلام وأهله الىان يهلكوا به أو باشتداده الى أن

كعليهم فقال قدبينا لكمالآ بإت انكنتم تعقلون أي من أهل العقل والفهم والدراية وقيل ان كنتم تعقلون الفصل بين مايستحقد العدو والولى والمقصود بعثهم على استعمال العقل فِي أَمْلُ هَذِهُ الآيات وتدبر هذه البينات والله أعلم # قوله تعالى ( ها أنتم أولاء تحبونهم ولايحبونكم وتؤمنون بالكتابكله واذالقوكم فألوا آمناواذا خلوا عضوا عليكم الانامل من الغيظ قلموتوا بغيظكم ان الله عليم بذات الصدور) واعلم أن هذا نوع آخر من تحذيرالمؤمنين عن مخالطة المنافقين وفيه مسائل (المسله الاولى) قال السيد السرخسي سلمالله ها للنبيد وأنتم مبتدا وأولاء خبره وتحبونهم في موضع النصب على الحال من اسم الاشارة و يجوز أن تكون أولاء عمني الذين وتحبونهم صله له والموصول مع الصلة خبراً تتم وقال الغراء أولا خبر وتحبولهم خبر بعد خبر ( المسئلة الثانية ) انه تعالى ذكرفي هذه الآية أمورا ثلاثة كلواحد منها يدلعلى أن المؤمن لايجوز أن يتخذ غير المؤمن بطانة لنفسه ( فالاول ) قولة تحبونهم ولايحبونكم وفيه وجوه ( أحدها )قال المفضل تحبونهم تريدون لهم الاسلام وهوخير الاشسياء ولايحبو كملانهم يريدون بقاءكم على الكفر ولاشك انه يوجب الهلاك ( الثاني ) تحبونهم بسبب ما بينكم و بينهم من الرضاعة والمصاهرة ولايحبونكم بسبب كونكم مسلين ( اشالت ) تحبولهم بسبب الهم أظهروا لكم الايمــان ولايحبونكم بسبب ان الكفر مستقر في باطنهم ( الرابع ) قال أبو بكر الاصم تحبونهم بمعنى أنكم لاتر يدون القماءهم فيالآفات والمحن ولايحبونكم بمعنى انهم يريدون القاءكم في الافات والمحنو يتربصون بكم الدوائر (والحامس) يحبونهم بسبب أنهم يظهرون لكم محبة الرسول ومحب المحبوب محبوب ولايحبونكم لانهم يعلون انكم تحبون الرسول وهم يبغضون الرسول ومحب المبغوض مبغوض (السادس) تعبونهم أى تخالطونهم وتفشون اليهم أسرار كمفي أمورد ينكم ولا يحدونكم أي لا يفعلون مثل ذلك بكم واعلم أن هذه الوجوه التي ذكر ناها اشارة الى الاسباب الموجبة لكون المومنين يحبونهم ولكونهم يبغضون المؤمنين فالكل داخل تحت الآية ولسا عرفهم تعالى كونهم مبغضين للومنين وعرفهم انهم مبطلون في ذلك البغض صار ذلك داعيا منحيث الطبع ومنحيث الشرع الىأن يصير المؤمنون مبغضين لهولاء المنافقين ( والسبب الثاني لذلك ) قوله تعالى وتو منون بالكتاب كله وفيه مسائل ( المسئلة الاولى) في الآية اضمار والتقدير وتوءمنون بالكنابكله وهم لايو منون به وحسن الحذف لما بينا ان الضدين بعلمان معا فكان ذكر أحدهما مغنيا عن ذكر الآخر (المسئلة الثانية)ذكرالكتاب بلفظالواحدلوجوه (أحدها) الهذهب به مذهب الجنس كقولهم كثر الدرهم في أيدى الناس ( وثانيها ) الدالكتار مصد فيجوزأن يسمى به الجمع ( وثالثها) ان المصدر لا يحمع الاعلى التأويل فلهذا لم يقل الكتب بدلام الكتاب وان كأن لوقاله لجاز توسعا (المستلة الثالثة) تقدير الكلام انكم تو منون بكتبهم كلهاوهم مع يعلكهم "( ان الله عليم بذات الصدور) فيعلم مافي صدوركم من العداوة والبغضاء والحنق وهو يحتمل أن يكون من المقول ذلك يبعضونكم فامالكم معذبك تحبودهم وهم لايؤ منون بشيءمس كتابهم وفيه توبيخ سديد النهم فى باطلهم أصلب منكم ف حقكم ونطره قوله تعالى فانهم بالمون كا تألمون وترجون من الله مالايرجون (السب اشالث) لقيح هده المحالطة قوله تعالى واذا لقوكم قالوا آمنا واذاخلوا عضواعليكم الانامل مرالغيط والمعني انهاذاخلا بعضهم ببعض أطهرواشدة العداوة وشدة العيط على المؤمنين حتى تبلع الماالسدة الىعض الانامل كايمعل ذلك أحد بااذا اشتد غيطه وعطم حرنه على دوآت مطلوبه ولماكثرهدا الفعل من العضبان صار ذلك كتاية عن العضب حي يقال في العضبان اله يعض يده غيظا والمبكل هناك عص فالالفسرون واعا حصل لهم هذا العيط الشديد لمارأوا من أتلاف المؤمنين واجتماع كلمهم وصلاحذات بينهم ثمقال تعالى قلموتوا لعيطكم وهو دعاءعايهم بأن رداد غطهم حتى الهلكوا به والمرادس اردياد العيط ازدياد مايو جبلهم ذلك العيظ من قوة الاسلام وعره أهله ومالهم في ذلك من الدل والحرى فان قيل قوله قل موتوالعيطكم امرلهم بالاقامة على العيط وذلك العيظ كفر فكان همذا أمرا بالاقامة على الكفر وذلك غير حائر قلماقد بيناله دعاء بازدياد ما يوحد هدا العيط وهوقوة الاسلام وسقط السو ال وأيضا فاله دعاء علمهم بالموت قبل بلوع ما يتمنون نم قال ان الله عليم بدات الصدور وفيدمسائل (المسئلة الاولى) ذات كلة وضعت لنسة المؤدث كمان دوكله وضعت لسمه المدكر والمراد بدات الصدور الحواطر القائمه إنقلب والدواعي والصوارف الموحودة فيه وهي لكونها حاله في القلب منتسمة اليه فكانت دات الصدور والمعيى انه تعالى عالم بكل ما يحصل في هلو ،كم من الخواطر والبواعث والصوارف (المسئلة الثابية) عال صاحب الكشاف يحمّل أن بكون هذه الآية داحله فيجلة المقول وأرلامكون ( اماالاول ) فالقدير أحبرهم بمايسرونه مرعضهم الامامل غيظا اذاحلوا ووللهمان اللهعليم عاهوأسق ماتسرونه بينكم وهومصرات الصدورولا تطنوا السشامل اسراركم يخي عليه ( وأمااله بي ) وهوأن لايكون داحلافي المقول فعناه قل لهرذلك يامجد ولاستعب من اطلاعي اياك على مايسر ون عابي أعلم ماهوأ حي منذلك وهوما أصمروه فىصدورهم ولم بطهروه بألستهم ويجورأن لايكون تولووأ بكون قوله قلموتوا بعيطكم أمرا لرسول صسلى الله عليه وسلم بطيب النفس وقوة الرجاء والاستشار بوعدالله أياه ادهم يهلكون غيطا باعزاز الاسلام واذلالهم بهكانه فيلحدث نفسك بذلك والله تعالى أعلم \* قوله تعالى ( ان تمسسكم حسنة تسوهم وان تصبكم سيئة يمرحوابها وان تصبروا وتتقوا لايضركم كبدهم شيئًا أناهة عايعملون محيط) واعلم انهذه الاية من تمام وصف المنافقين فبين تعالى الهم معمالهم من الصغات الدميمة والافعال القيحة مترقبون نزول نوع من المحنسة والبلاء بالمؤمنين وفي الاية مسائل (المسئلة الاولى) المسأصله باليدمم يسمى كل مابصل الى الشي ماساعلي سبيل البشرييه

بمصنى لاتنجب من اطلاعی ایاك عـلی أسرارهم فأنى عليم بدات الصدور وقبل **حوأ** مر رسول الله صلى الله عليه وسلم نطيب النفس وقسوة الرحاء والاستيشار يوعدالله تعالى أن يهلكواغيظا باعرازالاسلام واذلالهم مهمن غير أن يكون تمة قول كأنه قبل حدب نغسك بدلك (ان تمسسكم حسنة تسوهموان تصبكم سائة نفرحوا بها) بیاں اتاهی عداوبهم الىحد حسدوامانالهم مرحير ومنفعةوشمنواعاأصابهم من صرو شدة وذكر المسمعالحسنة والاصابة مع السيئة اما الايدان بأن مدار مساءتهم أدبى مراب اصابة الحسنة ومناط فرحهم تمام اصابة السيئة وامالان المس مستعارلعني الاصابه ( وان تصبروا ) أي عل عداوتهمأ وعلى مشاق التكا ليف ( وتنقوا) ماحرم المتعالى عليكم وتهاكمعنه (لايضريكم

الم المرام والمامش التي ديروه الاجلكم وقرى الايضركم بكسر المناد قواه في الهامش الى حد الوقية الله المراج المراخ كذاف ذكر والمامش المراج المراج المراج كذاف ذكر والمام والمامش المراج المراج الداف ذكر والمام والمام المراج المراج

وجرم الراء على بحواب الشرط من صاره يصيره بهى صره بصيره و مدرات المراسل الشرور على المراسل الشرور على المراسب على المصدرية أى لا يضر كم شيئا من السنر بفضل الله وحفظه الموعود للصابرين والمتقين ولان المجدف الامر المتدرب بالاتقاء والصبر يكون جريفا على و٧٥ كه الخصم (ان الله بما يعملون) في عدا وتسكم من الكيد (محيط) علما في عاقبهم المتدرب بالاتقاء والصبر يكون جريفا على و٧٥ كه الخصم (ان الله بما يعملون) في عدا وتسكم من الكيد (محيط) علما في عاقبهم

على ذلك وقرئ بالناء الفوقانية أي عاتعملون من الصبر والتقوى فعجاز يكم بمأنتم أهله (واذغدوت) كلام مستانف سيق للاستشهاد عافيه من استنباع عدم الصبر والتقوى للضرر علأنوجودهمامستبع لماوعد من النجاةعن مضرة كيدالاعداء واذنصبعلي المفعولية عضمر خوطب به الني صلى الله عليه وسلم حاصة مع عوم الخطاب في افيله ومابعده له وللمؤمنين لاختصاص مضمون الكلام بهعليد السلام أي واذكر لهم وقت غدوك ليتذكرواماوقع فيدمن الاحوال الناشئة عنعدمالسيرفيعلوا أنهمان لزموا الصبر والتفوي لايضرهمكيد الكفرة وتوجيد الأمر بالذكرالىالوقت دؤن ماوقع فيهمن الجوادث معأنهاالمقصودةبالذات للمبالغة في ايجاب ذكرها واستحضار الحادثة متفاصيلها كإسلف سأنه فى تفسيرقوله تعالى واذ

فيقال فلان مسه التعب والنصب قال تمالي ومامسنامن لغوب وقال واذامسكم الضر فى البحر قال صاحب الكشاف المسههنا بمعنى الاصابة قال تعالى ان تصبك حسنة تسوء هم وان تصبك مصيبة وقوله ماأصابك من حسنة فن الله وماأصابك من سيئة فن نفسك وقال اذامسه الشرجزوعا واذامسه الخيرمنوعا (المسئلة الشانية) المراد من الحسنة ههنا منفعة الدنياعلى اختلاف أحوالها فنها صحة البدن وحصول الخصب والفوز بالغنية والاستيلاء على الاعداء وحصول المحبة والالفة بين الاحباب والمراد بالسيئة اصدادها وهي المرض والفقر والهزيمة والانهزام منالعدو وحصول التفرقة بين الاقاربوالقتلوالنهبوالغارة فبين تعالى انهم يحزنون ويغتمون بحصول نوع من أنواع الحسنة للمسلمين ويفرحون بحصول نوع من أنواع السيئة لهم (المسئلة الثالثة) يقال ساءالشي يسوء فهوسيئ والانثى سيئة أي قبح ومنه قوله تعالى ساء ما يعملون والسوأى صدالحسني تمقال وانتصبر وايعني على طاعة الله وعلى ماينالكم فيهامن سدة وغم وتتقواكل مانهاكم عنه وتتوكلوافي أموركم على الله لايضركم كيدهم شيئا وفيه مسائل (المسئلة الاولى) قرأاب كثيرو نافع وأبوعر ولايضركم بفتح اليا وكسر الضادوسكون الراء وهومن ضاره يضيره ويضوره ضورا اذاضره والباقون لايضركم بضم الضاد والراء المشددة وهومن الضروأصله يضرركم جرما فأدغت الراء فى الراء وتقلت ضمة الراء الاولى الى الضادوضمت الرا الاخيرة اتباعالا قرب الحركات وهي ضمة الضادوقال بعضهم هوعلى التقديم والتأحير تقديره ولايضركم كيدهم شيئاان تصبر واوتتقوا قالصاحب الكشاف و روى المفضل عن عاصم لايضركم بغم الراء (المسئلة الثانية) الكيدهوان يحتسال الانسان ليوقع غيره في مكروه وابن عباس فسرالكيدههنا بالعداوة (المسئلة النالثة) سيئا نصب على المصدرأي شيئامن الضر (المسئلة الرابعة) معنى الآية ان كل من صبرعلى اداء أوامرالله تعالى واتتىكل مانهى الله عندكان في حفظالله فلايضره كيدالكافرين ولا حيل المحتالين وتحقيق الكلام في ذلك هوأنه سبحانه انماخلق الحلق للعبودية كما قال وما خلقت الجن والانس الاليعبدون فنوفى بعهد العبودية في ذلك فالله سبحانه اكرم من ان لابني بعهد الربو يبة فيحفظه عن الآفات والمخافات واليه الاشارة بقوله ومن ينقالله بجعل له مخرجاوير زقد من حيث لا يحتسب اشارة الى أنه يوصل اليه كل مايسره وقال بعض الحكماء اذاأردتأن تكبت من يحسدك فاجتهدفى اكتساب الغضائل ثم قال تعالى ان الله بما يعملون محيط وفيد مسائل ( المسئلة الاولى) قرئ بما يعملون بالياء على سبيل المغاية بممنى انه عالم بما يعملون في معاداتكم فيعاقبهم عليه ومن قرأ بالناء على سببل المخاطبة فالمعنى انه عالم محيط بماتعملون من الصبروالتقوى فيفعل بكم ماأنتم اهله (المسئلة الثانية) اطلاق لفظ المحيط على الله مجا زلان المحيط بالشيُّ هُو الذَّى يحيط به من كل جوانبه وذلكِ من صفات الاجسام لكنه تعالى لما كان عالما بكل الاشباء قادرا على

قال مَالمَلانَكُمَا لَمُ وَالْمُرادِيهِ ﴿ ٨ ﴾ ث خروجه عليه السلام الى أحدوكان ذلك من منزل عائشة رضى الله عنه المورد و المراد بقوله تمالى (من أهلك) أى من عند أهلك (تبوئ المؤمنين) أى تنزلهم أوتهي وتسوى الهم (مقاعد) م يو يده قراء من قرأتهوي الممورمنين والجلة بيالمن فاجل فدوت لكن لاعلى أنها بيال مقدرة أي ناويا وقاريد إللت وثة

كل المكنات عاز في محاز اللغة اله تعبط ما ومنه قوله والله من ورا تهم محيط وقال والم عيط بالكافرين وقال ولايحيطون محلا وقال وأحاط باللبهم وأحمى كل سي مخلوا ( المسئلة الثالثة ) انما قال والله بما يعملون محيط ولم شلواقة محيط بما يحملون النها يقدمون الاهم والذى همبشأته أعنى وليس القصودهمنا بيان كونه تعالي طلابل يات انجيع عالهم معلومة للدته الى ومحازيم عليها فلاجرم قدم ذكر العمل والله أعل التقولة تعالى ( واذغدوت من اهلك تبوئ المؤمنين مقاعدالة ال والله سميع عليم أنَّ همت طائفتان منكم أن تفشلاوالله وايهما وعلى الله فليتوكل المؤمنون) اعلمانه تعلى لماقال وان تصبر واوتنقوالابضركم كيدهم شيئا اتبعه بمايدلهم على سنة الله تعالى فيهم فيأب النصرة والمعونة ودفع مضارالعدواذاهم صبر واواتقوا ومخلاف ذلك فيهم اذالم يصبروا فقالوا ذغدوت من أهلك يعني انهم يوم أحدكانوا كثيرين مستعدين للقتال فلسأخالفوا أمرالرسول انهرموا وبوم بدركانوا قليلين غيرمستعدين للقتال فلمسأطاعوا أمرالرسوك غلبوا واستولواعلى خصومهم وذلك يوكد قولناوفيه وجه آخر وهوان الانكساريوم أحد اءاحصل بسبب تخلف عبدالله بنأبي بنسلول المنافق وذلك يدل على انه لا يجوزا تخاذ هولاء المنافقين بطانة وفيه مسائل (السئلة الاولى) قوله واذغدوت من أهلك فيه ثلاثة أوجه (الاول) تقديره واذكراذغدوت (والثاني ) قال أبومسلم هُذَّا كلام معطوف بالواو على قوله قد كان الكم آية في فتنين التفتافئة تقاتل في سبيل الله وأخرى كافرة يقول قد كان الكم في نصرالله تلك الطائفة القليلة من المو منين على الطائفة الكثيرة من الكافرين موضع اعتبارلتعرفوا بهان الله ناصرالمومنون وكان لهم مثل ذلك من الآية اذعدا الرسول صلى الله عليه وسلم يبوى المو منين مقاعد للقتال ( والثالث ) العامل فيه محيط تقديره والله بما يعملون محيط واذغدوت ( المسئلة الثانيسة ) اختلفوا فيأن هسذا اليوم أي يوم هو فالاكثرون انه يوم أحدوهوقول ابن عباس والسدى وابن استحق والربيع والاصم وأبي مسلموقيل انه يوم بدر وهوقول الحسن وقيل انه يوم الاحزاب وهوقول مجاهد ومقاتل حَدِّ مَنْ قَالَ هَذَا اليَّومِ هُو يُومِ أَحَدُوجُوهُ (الأول) انْ أَكْثُرًا لَعَلَاءُ بِالْمَازِي زَعُوا أَنْ عَنِّهُ الآية نزات في وقعة أحد ( الثاني ) انه تمالي قال بمدهد الآية ولقد نصركم الله بيدي والظاهر الهممطوف على ماتقدم ومنحق المعطوف أن يكون غيرالمطوف عليه وأمايوم الاستراب فالقوم انما خالفوا أمرارسول صلى الله عليه وسلم يوم أحدال يوم الاخراب فكانت قصدأ بعدأ ليق بهذا الكلام لان المصود من ذكر هذه القصة تقرير قولة وأن تصنيها وتتنوا الإيضريم كيدهم شيئا فثبت ان هذا اليوم هو يوم أحد ( الثالث ) إن الاتكيار واستيلاء العدوكان فيوم أحدأ كثرمنه فيوم الاحراب لانفي يوم أحفظوا جعا كالرام أكار الصعابة ولم تنفي ظاك يوم الاحراب فكان حل الآية على يوم أحد أَيْلُ (السَّلَةُ السُّلَافِ) (وي الفالشِير كين يُهلُوالِ حديدِم الأر بِما خَاسَكُتُ (رَسُولُوا لَعُ

إخيازه المنقلهم عدالتولة وعدم صبرهم و بداشين خلل رأي هو احتم به على جواز أداء صلاة الجعة قبل الزوال واللام في قوله تعالى (القتال) امامتعلقة بتبوى أى لاجل القال واما بحدوف وقعصفة القاعدأي كأننذ ومقاعد القتال أماكنه ومواقفه أ فأن استعمال المقعسد والمقام يعني المكان اتساعا شاتع زائع كافي قوله تعالى في مقندصدق وقواء تعالى قبل أن تقوم من مقامك روىأنالمنسركين نزلوا باحد يوم الار بعداء فاستشار رسيولالله صلى الله عليه وسلمأصحابه ودعا عبدالله نأبي ا ن سلول ولم يكن دعاه قبل ذلك فاستشار وفقال غيدالله وأكثرالانصار بارسول الله أقربالمدينة ولأتغرج المهم فوالله بالعر عنامتهاالي عدوقط الأأصاب حاولاد خلها علايا الأحينا مد ذكف الك فيا فدعهم مهل أغلوا أفام المر

حىدحى وديس يا ميد فلارأو كذلك مدموا وقالوا بتسماصنعناسير على رسول الله والوحى ياتيه وقالوا اصنعيار سول الله مارایت همال مایسغی اني ارائس لاتمته فيصعهاح يقال فعرح يوم الجعدد ورصلاه الجعه واصم السعب من احد يوم آلس للسف مرسوال لسة ثلاب مرالهوره مسى على ر دله جول ددس اعجابه للعال وكائما يقوم عم العدح الراى صدرا حارحاقان أحر وكال رواه في عدوة الوادي وحمل لمهرهوع مكر الى احدوامر عدالله ى حمير على الرماه وقاللهم انضحواءا بالسل لابأبو بامن ورائا ولاتبرحوا من مكاءكم فلى ترال عامين ماثبهم مكابكم( والله سميع) لاقوالكم (علم) مضماركم وألجله اعداض للالذال ماعقدصدرعنهم هناكم الافوال والافعال مالايسعى صدوره عنهم ( اذ همت ) بدل

ولل القعلموس العمانه ودعاعبدالما برابي النسلول والميدعد قطقبلها فاستشاره فقال سندالة وأكثرالانصار بارسيول اقة ألم بلدينة ولاتخرج البهم والله ماخرجنا منها الم عدو قعلا الاأصاب مناولاد خل علو طينا الأأصبنامنه فكيف وأنت فينا فدعهم فان أقلبوا أقاموا بشرموضع وان دخلوا قاتلهم الرجال فيوجوههم ورماهم النساء والصبيان بآلحجارة وأن رجعوا رجعوا خائبين وقال آخرون اخرج بناالي هؤلاءالاكاب لثلا يظنوا أنا قدخفناهم فتال عليه الصلاة والسلام الىقدرأيت فيمنامي بقراتديح حولى فأولتها خيراوراً بت في ذباب سيني للافا واندهن بمد ورا بتكائي أدخلت بدي في درع حصينه فأولتهاالمد نةفان رأيتم أن تقيموا بالمدينة وتدعوهم فقال قوم مر المسلين من ألذين فأتتهم بدروأ كرمهم الله بالشهادة يوم أحداخر حبنا الى أعدائها فإيرالوا بهحتى دخل فلبس لامته فلالبس ندم القوم وقالوا بئسما صنعنا نئسير على رسول الله والوحى يأتيد فقالوالهاصنع بارسول الله مارأيت فقال لاينبغي لنبى انبلس لامنه ويضعها حتى يفاتل فغرج يوم الجعة بعدصلاة الجعة وأصبح بالشعب من احديوم الست للنصف من شوالفشي على رجليه وجعل يصف أصحابه القنال كانما يقوم بهم القدح انرأى صدرا مارجاقاله الحروكان روله في جالب الوادى وحمل طهره وعسكر هالى أحدوا مرعدالله ابنجبير على الرماة وقال ادفعوا عنابالنبل حتى لايأتونا مرورائنا وقال عليه الصلاه والسلام لاصحابه اثبتوا في هدا المقام هاذاعاينوكم واوكم الادبار فلانطلبوا المدبرين ولاتخرجوا مرهدا المقام نمان الرسول عليه الصلاة والسلام لماخالف رأى عدالله ا بن أبي شق عليه ذلك وقال أطاع الولدان وعصابي م قال لا صحابه ان مجدا الما يطفر معدوه بكم وقد وعد أصحابه انأعداءهم اذاعابنوهم انهرموا فاذارأيتم أعداءهم فانهرموا فيتبعونكم فيصير الامر على حلاف ماقاله مجد عليه السلام فلماالتي الفريقان انهرم عبدالله بالمنافقين وكان جله عسكر المسلين ألفافانهن عبدالله ب أبي مع للمائة فبقيت سبعمائة الم قواهم الله مع ذلك حق هزموا المشركين فلمارأى المومنون الهرام القوم وكان الله تعالى بشرهم بذلك طبعواأن مكون هذه الواقعة كواقعة بدرفط لبوا المدبري وتركوا ذلك الموضع وحالفوا أمر الرسول صلى الله عليه وسلم لعد انأراهم مايحبون فاراداللة تعالى أن يفطمهم عن هذا الفعل لئلا يقدمواعلى مخالفة الرسول عليه السلام وليعلواان طغرهم اعاحصل يوم بدر ببركة طاعتهم لله وارسوله ومتى تركهم الله مع عدوهم المنقوموالهم فنزعالله الرعب من قلوب المشركين فكثرعليهم المشركون وتعرق العسكر عن رسول الله صلى الله عليه وسلم كإقال تعالى اذتصعدون ولاتلوون على أحد والرسول بعد كف أخراكموشيع وجد الرسول صلى الله عليه وسلوكسرت رباعيته وسلت يدطلحة دونه ولم يبق معه الأأبو بكر وعلى والعباس وطلعة وسفد ووقعت الصيحة في العسكر ان عِيدًا مَدِقِيلٌ فِكَانُوجِلُ بِكُن أَياسِفِيانَ مِن الانصار نادي الانصار وقال هذا رسول الله

ي وتعلمون من لماهو المقصود الندكر أوظرف لسميع على حلى معنى انه تعالى جامع بين سماع الاقتوال واليهل . المن المعند الدونية فذلا حد لتهديد كرية تعالى سميما جليما لمبالت الموقب قال الفراء مدنى قولك صعر سنواكر من . المنافقة المعند المنافقة المنافقة المعالمة المنافقة ا آي هيبتاً وتستيفا وهما جيان من الانصاك بنوسلة من الجزرج وينوسلائة من المؤمن وجما البنا سلن عن مناكر المناجر ا يُسول الله سلى الله عليدوسل وكانوا ألف رجل وفيل تسمانه وجسين وعدهم رسول الله صلى الله جليم وسل الله عليم وسل المنهم ان صبوا فلاقار بوا عسم الكفرة وكانوا ثلاثة الاف ﴿ ٢٠ ﴾ انفزل عبدالله ابن أبي بثلث الناس فقال

فرجع اليد المهاجرون والانصاروكان قدقتل منهمسبعون وكثرفيهم الجراح فقللبصلي الله عليه وسلم رحم الله رجلاذب عن اخوانه وشدعلى المشركين بن معدحتي كشفهم عن القتلي والجرحي والله أعلم والمقصود من القصة أن الكفار كانوا تلاثة آلاف والمسلون كانواألفا وأقل ثم رجع عبدالله بنأبي مع تلثمائة من أصحابه فبقى الرسول صلى الله عليه وسلمع سبعمائة فاعانهم الله حتى هزموا الكفارثم لماخالفوا أمر الرسول واشتغلوا بطلب الغنأتم انقلب الامرعليهم وانهزموا ووقع ماوقع وكلذلك يؤكد قوله تعالى وانتصيروا وتتقوا لايضركم كيدهم شيئًا وانالمقبل من أعانه الله والمدير من خذله الله ( المسئلة الرابعة) يقال بوأته منزلا و بوأت له منزلاأى أنزلته فيه والمباءة والباءة المنزل وقوله مقاعد للقنال أيمواطن ومواضع وقداتسعوا فياستعمال المقعد والمقام بمعني المكان ومندقوله تعالى في مقعد صدق وقال قبل أن تقوم من مقامك أى من مجلسك وموضع حكمك وانماعبرعن الامكنة ههنا بالمقاعد لوجهين (الاول) وهوانه عليه السلام أمرهمأن يثنتوافى مقاعدهم وانلاينتقلوا عنها والقاعدفي المكان لاينتقل عندفسمي تلك الامكنة بالمةاعد تنبيها على انهم مأمورون بان يثبتوا فيها ولاينتقلوا عنها البتة ( والثاني )ان المقاتلين قديقعدون في الامكنة المعينة الى أن يلاقيهم العدو فيقوموا عندالحاجة الى المحار بة فسميت المالامكنة بالقاعدا هذا الوجه (المسئلة الخامسة) قوله واذغدوت من أهلك تبوئ المؤمنين مقاعد للقتال يروى الهعليه السلام غدامن معزل عائشة رضي الله عنهافشي على رجله الى أحد وهداقول محاهد والواقدى فدل هدا النص على انعائشة رضى الله عنها كانت أهلالنبي صلى الله عليه وسلم وقال تعالى الطيبات للطيبين والطيبون للطيبات فدل هداالنص على انها كاست مطهرة مبرأة عن كل قبيع الاترى انولدنوح لما كان كافرافال انه ليس من أهلك وكذا امر أة لوط ثم قال تعالى والله سميع عليم أى سميع لاقوالكم عالم بضمائركم ونباتكم فاناذكرا انهعليه السلام شاور أصحابه فيذلك الحرب فنهم من قال 4 أقبالمدينة ومنهم من قال اخرج اليهم وكان لكل أحد غرض آخر فيما يقول فن موافق ومى مخالف فقال تعالى أناسميع لما يقولون عليم بما يضمرون مم قال تعالى اذهمت طائفتان منكم أن تفشلا وفيه مسائل (المسئلة الاولى) العامل في قوله اذهمت طأ منان منكر فيه وجوه (الاول) قال الزجاج العامل فيه التبوئة والمعنى كانت التبوئة في ذلك الوقت (الثاني) العامل فيه قوله سميع عليم (الثالث) يجوز أن يكون بدلامن اذغدوت (المسئله الثانية) الطائفتان حيان من الانصار بنوسلة من الخزرج و بنوحارثة من الاوس لماانهن عبدالله بنأبي همت الطائعتان باتباعد فعصمهم الله فثبتوا معالرسول صلى الله عليه وسلم ومن العلاء من قال ان الله تعالى أجهم ذكرهما وسترعليهما فلا يجوز لنا أن نهتك ذلك الستر المسئلة الثالثة) الفشل الجبن والخور خان قبل الهم بالشي هوالعزم فتلاهر الآية يدل على ان الطائفة بن عزمناعلى الفشل والترك وذلت معضية فيكف يليق بهما أن

باقوم علام نقتل انفسنا وأولادنا فتمهم عرو من حزم الانصاري فقال أنشد كمالله في نبيكم وأنفسكم فقال عبدالله لونعلم قتالا لاتبعناكم فهم الحسان باتباع عبدالله فعصمهمالله تعالى فضوامع رسوك الله صلى الله عليه وسلم وعن ابن عباس رضي ألله عنهما أضمروا أنيرجعوا فعزم الله الهم على الرشد فثدوا والظاهر أنها ماكانت الاهمة وحديث نفس قلاتخلو النفس عندعندالشدائد ( والله ولمهما) اىعاصمهماعناتباع نلك الخطرة والجلة اعتراض وبجسوز أنتكون حالامن فاعل همت أومن صمسره فى تفشلا مفيدة لاستبعاد فشلهما اوهمهما به مع كونهمافي ولايةالله تعالى وقرئ والله وليهم كافىقوله تعالى وانطأئعتان من المومنين اقتتلوا (وعلى الله ) وحبده دون ماعداه مطلقا استقلالا او

اشتراكا ( فليتوكل المؤمنون ) في جميع أمورهم فأنه حسبهم اظهار الاسم الجليل للتبرك ﴿ يقال ﴾ والتعليل فأن الالوهية من موجبات التوكل سحليه تعالى واللام في المؤمنين للجنس فيدخل فيه الطائع سان دخولا أوليا وفيد اشعار بان وصف الايمان من دواعي النوكل ومؤجباته ( ولقد نصعر كمالله ببدر) ، جعلة مستألفة سيت

المنظم بالمعلم والعرق بنا كرماوت فليه ما من التعلم الركار ما رساطي عد مهما من المتعرزوق للايجاب والتوكن المعاب المنظم والمدينة كان لرجل استد بدر بن كلدة فسمى باستد وفعل معى به المعاب المعاد المعاب المعاب

عشرمن شهر رمضان سنة اثنتين من الهجرة ( وأنتم أذلة) حالمن مضول نصر كم وأذلة جعوذليل وانماجعجع قلة للايذان باتصافهم حينشد يوصني الغلة والذلة اذكانواتلمائة وبضعة عشروكان صعف حالهم في الغاية خرجوا على النواضيح يعتقب النغرمنهم على البعير الواحد ولميكن في العسكر الافرس واحد وقيسل فرسان للمقدادوم ثدوتسعون بعبراوست أدرع وتمالية سيوف وكان العدوزهاء ألف ومعهم مائة فرس وشكةوشوكة (فاتقوا الله) اقتصر على الأمن بالتقوى مع كونه مشفوعا بالصبرفيما سبق ومالحق للاشعار باصالته وكون الصبرمن مباديه اللازمةله والدلك قدم عليه في الذكر وفى رتبب الامر بالتقوى على الاخباريا لنصر الذانبان نصرهم الذكور كان بسبب تقواهم أى اذاكان الامر كذلك فاتقوا الله كما اتقيتم يومثذ

يقال والقوليهما والجواب الهمقديرادبه العزم وقديرادبه الفكر وقد برادبه حديث التفس وقديراد به مايظهر من المول الدال على قوة المدوو كثرة عدده ووفور عدده لانأى اشي ظهر من هذا الجنس صحان يوصف من ظهر ذلك منه بائه همبان يفشل من حيث ظهر منه مايوجب ضعف القلب فكآن قوله اذهمت طاثفتان منكم أن تفشلا لايدل على ان معصية وقعت منهما وأيضا فبتقدر أن يقال ان ذلك معصمة لكنها من باب الصغائر لامن باب الكبائر بدليل قوله تعالى والله وليهما فانذلك الهم لوكان من باب الكبائر لما بقيت ولاية الله لهما يم قال تعالى والله وليهما وفيه مسائل ( المسئلة الاولى ) فرأعبد الله والله وليهم كفوله وانطائفتان من المؤمنين اقتتلوا ( المسئلة الثانية ) في المعنى وجوه ( الاول ) ان المرادمنه بيانان ذلك الهرماأ خرجهما عن ولاية الله تعالى ( الثاني ) كانه قيل الله تعالى ناصرهما ومتولى أمرهما فكيف بليق بهماهذا الغشل وترك التوكل على الله تعالى (الثالث )فيه تنبيه على انذلك الفشل انمالم يدخل فى الوجود لان الله تعالى وليهما فأمدهما بالنوفيق والعصمة والغرض منه ببان انه لولاتوفيقه سبحانه وتسديده لماتخلص أجد عنظلمات المعاصي ويدل على صحة هذا التأويل قوله تعالى بعد هذه الآية وعلى الله فليتوكل المؤمنون فانقيل مامعني ماروى عن مصهم عندنزول هذه الآية انه قال والله مايسرنا انالمهم بماهمت الطائفتان به وقدأ خبرنا الله تعالى بأنه وليهما قلنا معني ذلك فرط الاستبشار بما حصل لهم من الشرف بثناء الله تعالى وانزااله فيهم آية ناطقة بصحة الولاية وانتلك الهمة ماأخرجتهم عنولاية الله تعالى ثم قال وعلى الله فليتوكل المؤمنون النوكل تفعل منوكلأمر الى فلاناذا اعتمدنى كفايته عليه ولميتوله بنفسه وفي الآية اشارة الى أنه بنبغي أن يدفع الانسان مايعرض له من مكروه وآفة بالتوكل على الله وان يصرف الجزع عن نفسه بذاك التوكل #قوله تعالى (ولقد نصركم الله بدر وأنتم أذله فاتقوا الله لعلكم تشكرون ) في كيفية النظم وجهان ( الاول ) انه تعالى لماذكر قصة أحد أتبعها بذكرقصة بدروذلك لان المسلين يوم يدركانوافي غاية الفقر والعجزوا لكفار كانوافي غاية الشدة والقوة ثمانه تعالى سلط المسلين على المشركين فصار ذلك من أقوى الدلائل على انالعاقل بحيد أن لانتوسل الى تحصيل غرضه ومطلو به الابالتوكل على الله والاستعانة يهوالمقصودمن ذكرهذه القصة تأكيد قولهوان تصبروا وتتقوا لايضركم كيدهم شيئا وتأكيدقوله وعلى الله فليتوكل المؤمنون (الثاني) انه تعالى حكى عن الطائفتين انهما همنايالفشل مم قال واقه وليهما وعلى الله فليتوكل المؤمنون يعني من كان الله الصراله ومعيناله فكيف يليق بههذا الغشل والجبن والضعف نمأ كدذلك بقصة بدرفان المسلين كانواف غاية الضعف ولكن لما كانالله ناصرالهم فازوا بمطلوبهم وقهروا خصومهم فكذاههنا فهذا تقر يروجه النظم وفي الآية مسائل ( المسئلة الأولى ) في بدر أقوال (الاول) بدراسم بثر بحل يقال له بدرفسميت البدر باسم صاحبها هذا قول الشعبي (الثاني)

( الحلكم تشكرون)أى راجين أن تشكر اما ينم به عليكسم بتقسوا كمن النصرة كا شكرتم فيما قبل أولعلكم ينم الله عليكم بالنصر كافعل ذلك من قبل فوضع الشكر موضع سببه الذى هو الانعام ( اذ تقول ) تلو بن المخطاب يتضميصه برسول الله صلى الله عليسه وسسم لتشير يفه والايذان بان وقوع النصر كان بيشار ته عليه السلام واذطرف الانتهام والمناه الامر بالتقوى لا تلها وكال العنساية به والمراد به الوقت المتدالذي وهوفيد عافر و الناسية به والمراد به الوقت المتدالذي وهوفيد عافر و المناسبة لا المعتبد و منوراتها المراد و المراد المراد و المرد و المراد و المراد و المرد و الم

انه اسم للبنز كايسمى البلد باسم منغير أن ينقل اليهاسم صاحبه وهذا قول الواقدي وشيوخه وأنكرواقول الشعبي وهوماء بينمكة والمدينة ( المسئلة الثانية ) أذلة جمرذ ليل قال الواحدي الاصل في الفعيل اذا كان صفة أن يجمع على فعلاء كظر يف وظرفا موكثير وكثرا وشربك وشركاء الأأرلفظ فعلاءا جنبوه في النضعيف لانهم لوقالوا قليل وقللاء وخليل وخللاء لاجتمع حرفان من جنس واحد فعدل الى افعلة لان من جمو ع الفعيل الافعلة كجر يبواجر بة وقفيز وأقعزة فجعلوا جمع ذليل أذلة قال صاحب الكشاف الاذلة جمع قله وانما ذكر جمع القلة ليدل على انهم مع ذلتهم كأنوا قليلين ( المسئلة الثالثة ) قُوله وأتم أذلة في موضع الحال وانماكا بوا أذلة لوجوه ( الاول) أنه تعالى قال وللهالعزة ولرسوله وللمؤمنين فلابد مرتفسيرهدا الذل بمعنى لاينافي مدلول هده الآية وذلك هوتفسيره بقلة العدد وضعف الحال وقلة السلاح والمال وعدم القدرةعلى مقاومة العدو ومعنى الذل الضعف عن المقامة ونقيضه العروهو القوة والعلبة روى ان المسلين كانوا ثلثماثة و بضعة عسروما كان فيهم الافرس واحد وأكثرهم كانوا رجالة وريماكان لجعمنهم يركب جلا واحدا والكفارقريبين من ألف مقابل ومعهم مائة ورسمع الاسلحة الكثيرة والعدة الكاملة ( الثاني ) لعل المراد انهم كانواأذلة في زعم المسركين واعتقادهم لاجل قلة عددهم وسلاحهم وهومثل ماحكي اللهعن الكعار انهم قالوا ليخرج الاعرمنها الاذل ( الثالث ) ان الصحابه كانواقد شاهدوا الكفارق مكة فى القوة والمروة والىذلك الوقت ما اتمق لهم استيلاء على أوللك الكفار فكالت هيبتهم باقية فى قلو بهم واستعظامهم مقررافى نعوسهم فكانوا لهذا السبب بها بونهم و يخافون منهم تمقال تعالى فاتقوا الله أى فىالثبات مع رسوله لعلكم تشكرون بتقوأ كمماأنع به عليكم من نصرته أولدل الله ينع عليكم بعمة أخرى تشكرونها موضع الذكر موضع الانعاملانه سبب له \* محقال تعالى ( اذتقول للمؤمنين ألى يكفيكم أن عدكم ريكم شلاثة آلاف من الملائكة منز أين ) وفيد مسائل ( المسئلة الاولى ) اختلف المفسرون في ان هدا الوعدحصل يوم بدرأويوم أحدو يتفرع على هدن القولين بيان العامل في اذفان قلنا هذا الوعد حصل يوم بدركان العامل في اذقوله نصر كم الله والتقدير اذنصركم الله ببدر وأنتمأذلة تقول للمؤمنين وانقلنا انهحصل يومأحد كانذلك يدلا نانيامن قوله واذغدوت اذاعرفت هذا فنقول ( القول الاول ) انه يوم أحدوهومروى عن ابن عباس والكلبي والواقدي ومقاتل ومحمد بن اسمحق والحجة عليه من وجوه ( الحجة الاولى ) ان يوم بدرانا أمد رسول الله صلى الله عليه وسلم بألف من الملائكة قال تعالى في سورة الانفال اذ تستغيثون ربكم فاستجاب لكم أني تُمدُّ كم بالف من الملائكة فكيفيه بليق ي ماذكرفيه ثلاثة آلاف وخسة آلاف بيوم يدر ( الحجة الثانية ) أبن الكفار كانوا بوم يدر الفاأ ومايقرب مند والمسلون كانواعلى الثلث منهم لانهم كانوا يتلقائدو بمسمة عشرفازل

أن كرز ابن جابرا لحننى يريد أن بمد المشركين فشق ذلك على المؤمنين فتزل حينتذهم حكي ههنا (ألن يكفيكم أن عدكم ر بكم يثلاثة آلاف) الكفاية سدالخلة والقيام بالامر والامداد في الاصل اعطاء الشي عالاسد حال قال المفضل ماكان منه نظريق التقوية والاعانة يقال فيدأمده يمده امدادا وماكان بطر بق الزيادة بقال فيه مده عدهمدا ومنهوالهر عدومن بعدوسعة أيحر وقيل المدفى السركاني قوله تمالى و يمدهم في طغيادهم يعمهون وقوله وعدله من العداب مدا والامداد في الخبر كافي دوله تعالى وأمدد ماكم باموال و منين والتعرض لعنوارالربوبية ههنا وفيماسيأتيمع الاصافة الى ضمرا لمخاطبين لاظهار العناية بهسم والأشعار بعلة الامداد والمعنى انكارعدم كفاية ي الإماراد بذلك القدار بروانها وكلة لن الاشمار المان كالوا عيشد الكالآنسين نمة التصبر

الضعفهم وقلتهم وقوة العدو وكترتهم (من الملائكة) بيان أوصفة لا لائن أولما أضيف أليه أى كائنين ﴿ الله ﴾ عن الملائكة (ميزاين) صغة الثلاثة آلاف وقيل حال من الملائكة وقرئ منز لين بالتشديد للكثير أولاندر بج قيل أمدهم الله تهالي أبيلا بألف ثم صار واثلاثة آلاف ثم خسسة آلاف وقرئ مبنيا للفاعل من الصيغت بن أي منزلين النصبر الله المجلمية المحالي وعمين الهيميل بحيكم كاك مهو قداهم الزيادة بشرط الصبر والتوى حالهم عليهما وتفوية المحلول المحلول المحلولة ا

القدرأى اشندغليانها تم استعيرالسمرعة نم أطلق على كل حالة لاريث فيها أصلا ووصفه مهدالتأكيد السرعة يزيادة تعيينه وتقريبه ونظم اتبانهم أبسرعة فىسلك سرطى الامداد المستبعين له وجودا وعد ما اعني الصبر والتقوىمع تمحقق الامداد لامحالة سواء أسرءواأ وأبطو المحقيق مسرعةالامداد لالتحقيق أصله أولسان تحققه على أى حال فر من عل أبلغ وجه وآكده بتعليقه بأسد التقسادير ليعلم تحققه علىسائرها بالطريق الاولى فأن هعوم الاعداء واتيانهم بسرعة من مظان عدم لحوق المدعادة فعلقبه تحقق الامداد المذانا بأنه حيث تحقق مع ما منا فه عادة فلائن بمحقق بدونه أولى وأحرى كإ اذا أردت وصف درع بغاية الحصانة تقول الالستهاو بارزت بهاالاعدا فضربوك بأبد شداد وسيبوف

المقة تعالى يوم بدر ألفا من الملائكة فمسارعده الكفسار مقابلا بعدد الملائكة سع زيادة عددالمسلين فلاجرم وقعت الهزيمة على الكفار فكذلك يوم أحدكان عدد المسلين ألفاوعددالكفار ثلاثة آلاف فكانعدد المسلين على الثلث منعدد الكفار فهدا اليوم كافي يوم مدر فوعدهم الله في هذا اليوم أن ينزل ثلاثة آلاف من الملائكة ليصير عددالكفارمقا، لابعددالملائكة معز يادةعدد المسلين فيصيرذلك دليلاعلى ان المسلين يهرمونهم فيهذا اليوم كاهرموهم يوم بدر ممحمل الثلاثة آلاف خسة آلاف لتزداد قوة قلوب المسلين في هذا اليوم و يزول الخوف عن قلو بهم ومعلوم ان هدا المعني المسا يحصل اذاقلنا انهذا الوعدانا حصل يوم أحد ( الحمالثالثة ) انه تعالى قال في هذه الآية ويأتوكممن فورهم هذا يمددكم ربكم بخمسة آلاف من الملائكة مسومين والمراد و يأتوكم أعداو كم من فورهم و يوم أحدهو اليوم الدى كان أتيهم الاعداد فامايوم بدر فَالاعداء ما أتوهم بل هم ذهبوا الى الاعداء فان قيل لوجرى قوله تعالى ألن بكفيكم أن يمدكم ربكم بثلاثة آلاف من الملائكة في يوم أحدثم انه ماحصل هذا الامداد لزم الكذبوالجوابعنم مروجهين ( الاول ) انانزال خسة آلاف من الملائكة كان مشروطابشرط أن يصبرواو يتقوافى المغانم نمانهم لم يصبروا ولم يتقوافي المعام برخالفوا أمرالرسول صلى الله عليه وسلم فلمافات الشرط لأجرم فات المشر وط وأماأنرال ثلاثة آلاف من الملائكة فانما وعدال سول بذلك للومنين الدين بوأهم مقاعد للقتال وأمرهم بالسكون والثبات فىتلك المقاعدفهذا يدل على أنه صلى الله علمه وسلم انماوعدهم بهذأ الوعدبشرط أن يشتوافى تلك المقاعد فلمأهملواهذا الشرط لاجرم لم يحصل المشروط (الوجه الثاني) في الجواب لانسلم ان الملائكة مانرلت روى الواقدى عن محاهد انهقال حضرت الملائكة يوم أحد ولكنهم لم يقاتلوا وروى ان رسول الله صلى الله عليه وسلم أعطى اللواء مصعب بن عيرفقنل مصعب فأخذه ملك في صورة مصعب فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم تقدم يامصعب فقال الملك لست بمصعب فعرف الرسول صلى الله عليه وسلمانه ملك أمد به وعن سعد بن أبي وقاص رضي الله عند انه قال كنت أرمى السهم يومثذ فبرده على رجل أبيض حسن الوجه وماكنت أعرفه فظننت انهملك فهذأ ماتقوله في تقرير هذا الوجه اذاعرفت هذا فنقول نظم الآية على هذا التأويل انه تعالى ذكر قصة أحدثم كالوعلى القفليتوكل المؤمنون أى يجب أن يكون توكلهم على القة الأعلى كثرة صدهم وصدهم فالقد نصركم القه بيدروا تتم أذلة فكذلك هوقادر على مثل جِيْدُ المتصبرة في سائر المواضع فم يعد هــذا أعاد الكلام الى قصد أحد فقال اذتقول لْلُو سَيْنُ أَلَنْ بَكُفْيِكُم أَنْ يَعْدُكُم رَبِكُم بِعُلائَةً آلاف من الملائكة (القول الثاني) ان هذا الوحد كان يؤم بدروه ويتول الخزالمنسرين واحتجواعلى صعته بوجوه ( الحبعة الاولى ) أن العَنْ الله قال واقد تصور كالله بيدر وأنتم ذلة اذ تفول الوسين ألن بكفيكم

حداته لم تناثر منها وَطُما ﴿ عدد كُرْرِبكم بخمسة آلاف من الملائكة مسومين ) من النسبو م الذي هو اظهار سيا الشي أي معلين انفسهم أوخيلهم فقدروي أنهم كانوا بعمائم يمن الاجبريل عليد السلام فانه كان بعما مة صفراء على مثال الزبير بن الموام وروى أقهم كانواعلى خيل بلق قال عروة بن الزبير كانت الملاشكة على خيل يلق عليهم عائم بيض قد أرسلوها بين اكنافهم وقال هشام بن هروة تجائم صغر وقال قنادة والضماك كانوا قداً علواً بالعهن في نواضى الحيل وأذنابها روى أن النبي صلى الله عليه وسلم قال لاصحابه تسوموا فأن الملائكة قد تسومت وقرى مسومين على البناء للفعول ومعناه معلين من جهنه ﴿ ٦٤ ﴾ سبحانه وقيل مرسلين من التسويم

وكذافظاهر هذا الكلام يقنضي انالله تعالى نصرهم ببدر حيثماقال الرسول للومنين هذا الكلام وهذا يفتضي انه عليه الصلاة والسلام قال هذا الكلام يوم بدر ( الحبعة الثانية ) انقلة العدد والعدد كانت يوم بدر اكثر وكان الاحتياج الى تقوية القلب ذلك اليوم أكثر فكان صرف هذا الكلام الى ذلك اليوم أولى ( الحبعة الثالثة ) ان الوعد بانزال ثلاثة آلاف من الملائكة كان مطلقا غير مشروط بشرط فوجب أن يحصل وهوانما حصليوم بدرلايوم أحدوليس لاحدأن يقول انهم نزلوا لكنهم ماقاتلوالان الوعدكان بالامداد بثلاثة آلاف من الملائكة و بمجرد الانزال لايحصل الامدادبل لابدمن الاعانة والاعانة حصلت يوم يدرولم تحصل يوم أحدثم القائلون بهذا القول أجابوا عن دلائل الاولين فقالوا (اماالحجة الاولى)وهي قول كم الرسول صلى الله عليه وسلم انما أمد يوم بدر بألف من الملائكة فالجواب عنها من وجهين ( الاول ) انه تعالى امدأ صحاب الرسول صلى الله عليه وسلم بألف مم زاد فيهم ألفين فصاروا ثلاثة الكف مم زاد ألفين آخرين فصاروا خسة آلاف فكاأنه عليدالصلاة والسلام قاللهم ألن يكفيكم أن يمدكم ربكم بألف من الملائكة فقالوا بلى ثم قال ألن يكفيكم أن يمدكم ربكم بثلاثة آلاف فقالوا بلى ثم قال الهم ان تصبروا وتتقوأ عددكم ربكم بخمسة آلاف وهو كأروى انه صلى الله عليه وسل قاللاصحابه أيسركم أنتكونوا ربع أهل الجتمة قالوانع قال أيسركم أن تكونوا ثلث أهل الجنة قالوانع قال فاني أرجو ان تحكونوا نصف أهل الجنة ( الوجه الثاني ) في الجواب ان أهل بدر انما أمدوا بألف على ماهو مذكور في سورة الانفال ثم بلغهم ان بعض المشركين يريد امداد قريش بعدد كثير فغافوا وشق عليهم ذلك لقلة عددهم فوعدهم الله بإن الكفار انجاءهم مددفأ ناأمدكم بحمسة آلاف من الملائكة ثم انه لم يأت قريشا ذلك المددبل انصرفوا حين بلغهم هز يمة قريش فاستغنى عن امداد المسلين بالزيادة على الالف ( وأماالحجة الثانية ) وهي فولكم ان الكفار كانوا يوم بدراً لفافانزل الله ألفامن الملائكة ويوم أحدثلاثة آلاف فانزل الله ثلاثة آلاف فالجواب انه تقريب حسس ولكنه لايوجب أن يكون الامركذلك بل الله تعالى قديزيد وقد ينقص في العدد بحسب مايريد( وأماالحجة الثالثة) وهي التمسك يقوله ويأتوكم من فورهم فالجواب عنه ان المشركين لماسمعوا انالرسول صلىالله عليه وسلم وأصحابه قدتعرضواللعيرارالغضب في قلوبهم واجتمعوا وقصدوا النبي صلى الله عليه وسلمتمان الصحابة لماسمعوا ذلك خافوا فاخبرهم الله تعالى انهم ان يأتوكم من فورهم عددكم ريكم بحمسة آلاف من الملائكة فهذا حأصل ماقيل في تقرير هذين القولين والله أعلم بمراده ( المسئلة الثانية ) اختلفوافي عددالملائكة وضبط الاقوالفيها انمن الناس من منم العدد الناقص الى العددالزالد فقالوا لانالوعد بامداد الثلاثة لاشرط فيه والوعد بأمداد الخمسة مشروطا بالصبر والتقوى ومحى الكفار منفورهم فلابد منالتفاير وهوضعيف لانه لابارم منكون

جعله الله) كلام مبدأ غيرداخل فيحيزالقول مسوق منجنابه تعالى ليانأن الاساب الظاهرة بمعزل من التأثير وأن حقيقة النصر مختص به عزوجل ليثق به المؤمنون ولا نقنطوا مندعند فقدان أسبابه وأماراته معطوف على فعل مقدر ينسحب عليه الكلام ويستدعيه النظام فأن الاخبار يوقوع النصرعلي الاطلاق وتذكروقته وحكايةالوعد بوقوعه على وجد مخصوص هوالامداد بالملائكة مرةبعدأخرى وتعيين وقند فيمامضي بقضي بوقوعه حينند قضاء قطعيالكن لمبصرح بهتمو يلاعلى تعاضد الدلائل وتآخذالامارات والمخابل وايذانا بكمال الهني عنديل احترازا عنشائبة التكر يرأوعن ايهام احتمال الخلف في الوعد المحتوم كأ نه قيل عقيب قوله تعالى يمذدكم ربكم بخمسة

آلاف من المسلائكة مسومين فأمدكم بهموماجعله الله الح والجعل متعد الى واحد هوالضمير ﴿ الحَمِسَةَ ﴾ العائد الى مصدر ذلك الفعل المقدر واماعوده الى المصدر المذكور أعني قوله تعالى أن يمدكم أوالى المصدر المذكور أعني قوله تعالى أمركب المدلول عليه م تقديمة على المركبة المدلول عليه م تقديمة على المركبة

ان المسلم في الله على عبر من من حبث الوجود والوقوع كمصدر الفعل المقدر حتى يتصدى لبيان احكام وجودهما بل الاولى منتبر فو 10 كم من حيث الكفياية والثاني من حيث الوعد على أن الاول

هوالامداد بثلاثة آلافوالواقعهوالامداد يخمسة آلاف وقوله تعالى (الايئسرى لكم) استثناء مفرغ منأعم العللوتلوين الخطاب لتشريف المؤمنين وللايذان بأنهم المحتاجون الى النشارة وتسكن القلوب توفيق الاساب الظاهرة وأنرسولالله صلى الله عليه وسلم غني عند عاله من التأسد الروحاني اي وماجعل امداد كمانزال الملائكة عيانا لشي من الاسياء الاللبشرى لكم بالكم تنصرون (ولنطمان فلو بكمه) أى بالامداد وتسكن البه كاكات السكينة لبني اسرائيل كغلك فكلاهماعلة غائية الجعل وقدنصب الاول لاجتماع شرائطه مزاتحاد الفاعلوالرمان وكونه مصدرا مسوما للتعليل و بقي الثابي على حاله لغقد انها وول للاشارة أبضاالي أصاله فالعلية واهميته في نفسه كلفي قوله تعالى والحيل والبغال والحيرلنز كبوها

الخمسة مشروطة بشرطأن تكون الثلاثة الىهى جزؤها مشروطة بذلك الشرطومنهم من أدخل المدد الناقص في العدد الزائد أماعلي النقدير الاولى فأن حلنا الآية على قصة بدر كأن عدد الملائكة تسمة آلاف لانه تمالىذ كرالالف وذكر ثلاثة آلافوذ كرخسة آلاف والجموع تسعة آلاف وانجلناهاعلى قصة أحدفليس فيهاذ كرالالف بل فيها ذكر ثلاثة آلاف وخسة آلاف والمجموع تمانية آلاف (وأماعلى النقدير الثاني) وهو ادخال الناقص في الزائد فقالوا عدد الملائكة خسة آلاف لانهم وعدوا بالالف ثم منم اليد الغان فلا جرم وعدوا بثلاثة آلاف ثم منم البها ألفانآخران فلاجرم وعدوا بخمسة آلاف وقدحكينا عربعضهم انه قال أمد أهل بدر بألف فقيل ان كرز بنجابر المحاربي يريدأن يمدالمشركين فشق ذلك على المسلين فقال الني صلى الله عليه وسلم لهم ألن يكفيكم يعنى بتقديرأن يجئ المشركين مددفاللة تعالى يمدكم أيضا بثلاثه آلاف وخمسة آلاف ثم انالمشركين ماجاءهم المدد فكذا ههناال ألد على الالف ماجاء المسلين فهذه وجوه كُلُها مُحمَّلَة والله أعلم بمراده ( المسئلة الثالثة ) أجمع أهل النفسير والسيران الله تعالى أنزل الملائكة يوم بدروانهم قاتلوا الكفار قال اب عباس رضى الله عنهما لم تقابل الملاثكة سوى يوم بدر وفيماسواه كانواعدداومددالا يقاتلون ولابضر بون وهذاقول الاكثرين \* وأما أبو بكرالاصم فانه أنكر ذلك أشد الانكاروا حبيج عليه بوجوه ( الحبة الاولى ) اناللك الواحد يكني في اهلاك أهل الارض ومن المشهور انجبريل عليه السلام أدخل جناحه تحت المدائن الاربع لقوم لوطو بلغج ناحه الى الارض السابعة مم رفعها الى السماء وقلب عاليها سافلها فاذا حضر هو يوم بدرفاى حاجة الي مقاتلة الناس معالكفار ثم يتقدير حضوره فأى فأئدة في ارسال سائر الملائكة ( الحجبة الثانية ) انأكابر الكفار كأنوا مشهورين وكل واحدمنهم مقابلهمن الصحابة معلوم واذاكان كذلك امتنع اسناد قتله الى الملائكة ( الحجة الثالثة) الملائدكة لوقائلوا لكانوا اما أن يصيروا بحيث يراهم الناس أولايراهم الناس فان رآهم الناس فأما أن يقال الهم رأوهم فيصورة الناس أوفى غير صورة الناس فانكان الاول فعلى هذاالنقديرصار المشاهد من عسكر الرسول ثلاثة آلاف أوأ كثر ولم يقل أحد بذلك ولان هذا على خلاف قوله تعالى و يقللكم في أعينهم وان شاهدوهم في صورة غيرصورة الناس لزم وقوع الرعب الشديد في قلوب ألحلق فان من شاهد الجن لاشك انه يشند فزعه ولم ينقل ذلك البتة ( وأما القسم الثاني ) وهوان الناس مارأ والملائكة فعلى هذاالنقديرا ذاحار بواوحزوا الرؤس ومزقوا البطون وأسقطوا الكفار عن الافراس فعينتذالناس كانوايشاهدون حصول هذه الافعال مع انهم ماكانوا شاهدوا أحدامن الفاعلين ومثل هذا يكون من اعظم المجزات وحيتنذ يجب أن يصير الجاحداثل هذه الحالة كافرا مترداولمالم يوجد شي من ذلك عرف فسادهذا القسم أيضا (الجدال ابعة) ان هؤلاء الملائكة الذين نزلوا

وزينة وفي فصر الامداد عليها ﴿ وَ ﴾ ث الشعار بأن الملائكة عليهم السلام لم باسر وا يومند النبال واعلكان امدادهم بتقوية قلوب المأشرين بتكثير السواد وبحوه كا هو رأى بعض السلف رضى الله عنه وقبل الجيل متعد المراثنين وقوله عزوجل الإشرى ليكم استثناء من أع المفاعيل أى وماجعله الله تعالى المنظالة المنظمة الابشارة لكم فاللام في قوله تعالى ولتعلمة متعلقة بمحسلوف تعديره ولتعلمان علوجهم به حل دلك ( وماالنصر ) أى حقيقة النصر على الاطلاق فيند رج في حكمه النصر المعمود اندراجا أوليا (الاهن عند الله ) اى الاكاثن من عند منالى من غير أن يكون فيه ﴿ ٦٦ ﴾ شركة من جهدة الاسباب والعدد

اما أن يقال انهم كانوا اجساماكثيغة أواطيفة فان كان الاول وجبأن يراهما لكل وأن تمكون رؤيتهم كرؤية غيرهم ومعلوم ان الامر ماكان كذلك وانكأنوا أجساما اطيفة دقيقة مثل الهواءلم بكن فيهم صلابة وقوءو عشع كونهم راكبين على الحول وكل ذك بما ترويه \* واعلمأن هذه الشبهة انما تليق بمن ينكر القرآن والنبوة فأما من يقر بهما فلا يليق به شي من هده الكلمات فا كان يليق بابي بكر الاصم انكارهذه الاشياءمع أننص القرآن ناطق بهاوورودها في الاخبار قريب من التواترروي عبدالله بن عرقال لمارجمت قريشمن أحدجعلوا يتحدثون فأنديتهم بماظفرواو يقولون لمزالخيل البلق ولاالرجال البيض الذين كنائراهم يوم بدروالشبهة المذكوره اذاقا بلناها بكمال قدرة الله تعالى زاات وطاحت فانه تعالى يفعل مايشاء لكونه قادرا علىجميع الممكنات ويحكم مايريد لكونه منزها عن الحاجات ( المسئلة الرابعة ) اختلفوا في كيفية نصرة الملائكة قال بعصهم بالقنال مع المؤمنين وقال بعضهم ل بتقو يةنفوسهم واسعارهم بأن النصرة لهم و بالقاء الرعب في قلوب الكفار والظاهر في المدد امهم بشركون الجيش في الفتال ان وقعت الحاجة اليهم و يجوز أنالاتقع الحاجة اليهم في نفس القنال وأن يكون محرد حضورهم كافيا في تقو لذ القلب وزعم كثيرمن المفسرين الهم قاتلوا يوم بدرولم يقاللوا في سائر الايام ( المسئله الحامسة ) قوله تعالى ألن يكاميكم معنى الكفاية هو سدالخلة والتيام بالامر يقال كفاه أمر كذا اذا سدخلته ومعنى الامداد اعطاءالشي حالابعد حال قال المفضل ماكان على حهة القوة والاعانة قيل فيه أمده يمده وماكان على جهة ل يادة قيل فيه مده يمده ومنه قوله والبحر يمده ( المسئلة السادسة ) قرأ ابن عامر منزلين مشدد الزاي مفتوحة على التكثير والباقون بفنح الزاي مخففة وهما لغتان ( المسشلة السابعة ) قال صاحب الكساف انما قدم لهم الوعد بنزول الملائكة لتقوى قلوبهم ويعزموا على اشبات ويثقوا بنصرالله ومعنى ألن يكفيكم الكاران لايكفيهم الامداد بثلاثة آلاف من الملائكة وانماجئ بلن الى هي لتأكيد النني للاشعار بأنهم كانوا لقلتهم وضعفهم وكثرة عدوهم كالآيسين من النصر المتمقال تعالى (بلي ان تصبروا وتتقوا ويأتوكم من فورهم هذا يمددكم ربكم بخمسة آلاف من الملائكة مسومين ) وفي هذه الآية مسائل (المسئلة الاولى) بلي أيجاب لمابعد لن يعنى بل يكفيكم الامداد فأوجب الكفاية ممقال انتصبروا وتقوا و يأتوكم من فورهم هذا يمي والمشركون يأتوكم من فورهم هذا يمددكم ربكم بأكثرمن ذلك العددوهو خسة آلاف فعمل مجئ خسة آلاف من الملائكة مشروطا بثلاثة أسياء الصبروالتقوى ومجئ الكفار على الفورفلالم توجد هذه الشرائط لاجرم لم يوجد المشروط (المسئلة الثانية )الفورمصدرمن فارت القدر اذا غلت قال تعالى حتى اذا جاء أمرنا وفارالتنورقيل انه أول ارتفاع الماءمنه مجعلوا هذه اللفظة استعارة في السرعة يقال جاء والأن ورجع من فوره ومنه قول الاصوليين

وانما هي مظاهرله بطربقجر بانسننه تعالى أو وماالنصر المعهود الا من عند وتعالى لامن صداللائكة فانهم ععزل من التأثير واعاقصاري أمر هم ماذ كر من البشارة وتقو يةالقلوب (العزيز) أي الذي لايغالب في حكمه واقضيته واجراء هذا الوصف علمه تعالى للاشعار بعلة اختصاص النصريه تعالى كإأن وصفه نقوله ( الحكيم) الذي يفعل كلمايه ولحسما تقتضيه الحكمة والمصلحة للايذان بعلة حمل النصر بابرال الملائكة فان ذلك من مقتضيات الحكم البالغه ( ليقطع) متعلَّق بقوله تعالى ولقدنصر كمومأ بينهما تحقيق لحقيقته و سانالكيفية وقوعه والمقصورعلى التعليل بماذ كر من البشرى والاطمئنان انماهوالامداد بالملائكة على الوجه المذكورفلايقدحذلك في تعليل أصل النصر بالقطع وماعطف عليه أوبما تعلقيه الخسر

في قوله عزوعلا وما النصر الامن عندالله على تقديركونه عبارة عن النصر المعهود وقد أشيرالي ﴿ الامر ﴿ الامر أَمَا العلل بالبشارة والاطمئنان انما هو الامداد الصورى لاما في ضمنه من النصر المعنوى الذي هو ملاك الامر وأما تعليم بنفس النصر كا قبل من الفصل بين المصدر ومعموله باجني هو الخبر على بسداد المعنى كيف لاوسياه يقديرُ

السُّمُ الْمُسَوَّسُ الْمَلَلَ بِمِلْلَ مِمْيَةُ عَلَى الْحَصَوْلَ مَنْ جَمِيْةً تَعِلَى وَلِيسَ المراد الاقتمر حقيقة النصر أو النصر المعَمودُ على ذلك والمعنى لقد نصر كم الله يومئذ أو وما النصر الظاهر عسدامداذ الملائكة الاثابت من عندالله ليقطع أي يهلك وينقص (طرفامن الذبن كفروا) ﴿ ٦٧ ﴾ أي طائفة منهسم بقتل وأسر وقد وقع ذلك حيث قنسل

المن روساتهم وصناد يدهم سعون وأستر سبعون (أو يكينهم) أي يخزيهم ويغيظهم بالهزيمة فأنالكبت شدة غنظأ ووهن يقعفي القلب من كبته بمعنى كبدءاذا ضرب كبده بالغيظ والحرقة وقبل الكمت الاصابة بمكروه وقيل هوالصرعالوجه واليدين فالناه حبنئذغىر مبدلة وأوللتنو بع (فينقلبوا خائبين ) أى فينهرموا منقطعي الآمال غيبر فأثز ين من مبتغاهم لشيءً كما في قــوله تعــالى وردالله الذين كفروا تغيظهم لم يتالوا خيرا (ليس الكمن الامرشي) اعتراض وسط بين المعطوف عليه المتعلق بالعباجل والمعطوف المتعلق الآجل لتحقيق أن لاتاثىرللنسورى اثر سان أن لا تاثير للناصرين وتخصيص الننى رسول الله صلى الله عليه وسلم على طريق تلو ن الخطاب للدلالة 💂 الانتفاء من غيره بالطريق الاولى وأنما

الامرللفور أوالنزاخي والمعنى حدة محيُّ العدو وحرارته وسرعته ( المسئلة الثالثة > قرأان كشيروأ بوعرو وعاصم مسومين بكسرالواو أىمعلين علوا أنفسهم بعلامات مخصوصة وأكثر الاخبار انهم سوموا خيولهم بعلامات جعلوها عليها والبأقون بفتم الواو أى سومهم الله أو بمعنى انهم سوموا أنفسهم فكان في المراد من النسويم في قوله مسومين قولان (الاول) السومة العلامة التي يعرف بها الشيء من غيره ومضى سرح ذلك فيقوله والخيل المسومة وهذه العلامة يعلمها الفارس يوم اللقاء ليعرف بها وفي الحسبر ان النبي صلى الله عليه وسلمقال يوم بدر سسوموا فان الملائكة قدسومت قال ا بن عباس كانت الملائكة قدسوموا أنفسهم بالعمائم الصفر وخيولهم وكانواعلى خيل بلق أن علقواالصوف الابيض في تواصيها وأذنابها وروى ان حرة بن عبدالمطلب كان يعلم يشة نعامة وانعلياكان بعلانصوفة بيضاءوان الزبيركان يتعصب بعصابة صفراءوان أبادجانة كان يعلِبعصا بة حراء ( القول الثاني ) في تفسير المسومين انه يمعني المرسلين مأحوذا من الابل السائمة المرسله فى الرعى تقول أسمت الابلااذا أرسلتها ويقال فى الكثير سومت كاتقولأ كرمت وكرمت فرقرأ مسومين بكسرالواو فالمعنى ان الملائكة أرسلت خيلها على الكفارلقتلهم وأسرهم ومن قرأ بفيح الواو فالمعنى ان الله تعالى أرسلهم على المسركين ايها كموهم كاتمالك الماشية النبات والحشيش \* قوله تعالى ( وماجعله الله الأبشري اكم وَلتَطمئنُ فَلُو بَكُم بِهِ وَمَاالنَّصِرِ الأَمْنِ عَنْدَاللهُ الْعَرْ بِرَالْحَكَيْمِ لَيْهُ طَعْطر فَامْنَ الدينَ كَفُرُواْ أو يكبيتهم فينقلبوا خائبين ) الكناية في قوله وماجعله الله عائدة على المصدر كانه قال وماجعسلالله المدد والامداد الابشري لكم بانكم تنصرون فدل يمددكم على الامداد مكنى عنه كماقال ولارأ كلوا ممالم يد كرسم الله عليه وانه لفسق معناه وان اكله لغسق فدل بأكلوا على الاكل فكني عنه وقال الزجاج وماجعله الله أى ذكر المدد الابشرى والبسرى اسممن الانشار ومضى الكلام في معي النبشير في سورة البقرة في قوله و بشمر الدين آمنوا عمقال ولتطمئن قلو بكم به وفيه سؤال وهوان قوله ولنطمئن فعل وقوله الابشرى اسم وعطف الفعل على الأسم مستنكر فكان الواجب أن يقال الاسمرى لكم واطمئنانا أويقال الالبشركم وانطمئن قلوبكم به فلم ترك ذلك وعدل عنه الى عطف الفعل على الاسم والجواب عنه من وجهين (الاول) في ذكر الامداد مطلوبان واحدهما أقوى في المطلوبية من الآخر ( فأحدهما ) ادحال السرور في قلو مهموهو المراد مقوله الابشرى ( وانثاني ) حصول الطمانينة على اناعامة الله ونصرته معهم فلايجبنواعن المحاربة وهذاهوالمقصودالاصلي فقرق بينهانين العبارتين تنبيها على حصول التفاوت بينهذين الامرين في المطلوبية فكونه بشرى مطاوب ولكن المطلوب الاقوى حصول الطمأ يتة فالهذا أدخل حرف التعليل على فعل الطمأ نينة فقال ولتطمئن ونظيره قوله والخبل والبغال والجير لتركبوهاو زينة ولماكان القصود الاصلى هوال كوبأدخل

خص الاعستراض بموقعه لان ماقبله من القطع والكبت من مظان أن يكون فيه لرسولالله صلى الله عليه وسلم والمعنى ان مالك وسلم ولسائر مباشرى القتال مدخل في الجملة (أو يتوب عليهم أو يعذبهم) عطف على يكبتهم والمعنى ان مالك المرهم على الإطلاق هوالله عزوجل فصرتم عليهم ليملكهم أو يكبتهم أو يتوب عليهم ان اسلوا أو يعذبهمان أصروا

وَلَيْنَ لَكَ مِنْ أَمْرُهُمُ مِنْ الْمَالْمَتُ عَلَمُ وَالْمَالِيَّةِ الْمَالِمُ وَيَحْسَلُونَ الْمُولِيَّةُ الْمُسْتُونُ الْمُولِيَّةِ الْمُسْتُونِ الْمُولِيَّةِ الْمُسْتُلِقِ الْمُلْسِ الْاجْرُ وَى مَجْمَعَ فَيْ الْمُولِيَّةِ الْمُسْتَا وَالْا فَطَلِقَ الْمُلْسِ الْاجْرُ وَى مَجْمَعَ فَيْ الْمُلْسِ الْاجْرُ وَى مَجْمَعَ فَيْ الْمُلْسِةِ الْمُلْسِ الْاجْرُ وَى مَجْمَعَ فَيْ الْمُلْسِةُ الْمُلْسِ الْاجْرُ وَى مَجْمَعَ فَيْ الْمُلْسِةُ الْمُلْسِ اللهُ الْمُلْسِلِ اللهُ الْمُلْسِ اللهُ الْمُلْسِ اللهُ الْمُلْسِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الْمُلْسِلِقُ اللهُ اللهُ اللهُ الْمُلْسِلِيِّ الْمُلْسِلِيِّ الْمُلْسِلِيِّ الْمُلْسِلِيِّ الْمُلْسِ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ ال

حرف التعليل عليها فكذا ههنا ( الناني ) قال بعضهم في الجواب الواوزا مدة والتقدير وماجعة القالابشرى لكم لتطمئن بذقلو بكم تمقال وماالتصر الامن عندالله والغرطي مند أن يكون توكلهم على الله لاعلى الملائكة وهذا تنبيه على ان إعان العبد لا يكملُ الأعند الاعراض عن الاسباب والاقبال بالكلية على مسبب الاسباب وقوله العزيز الحكيم فالعزيز اشارة الى كال قدرته والحكيم اشارة الى كالعلم فلا يخفى عليه حاجات العباد ولايعجزعن اجابة الدعوات وكل منكان كذلك لم يتوقع النصر الامن رحته ولاالاعانة الامن فضله وكرمد ثم قال ليقطع طرفا من الذين كفروا واللام في ليقطع طرفا متعلق بقوله وماالنصر الامن عندالله العزيزالحكيم والمعنى ان المقصود من تُصركم بواسطة امداد الملائكة هوان يقطعوا طرفا من الذين كفروا أى يهلكوا طائفة منهم ويقتلوا قطعة منهم وقيل انهراجع الى قوله ولتطمئن قلو بكم به وليقطع طرفا ولكندذكر بمرحرف العطف لانه اذاكان البعض قريبا من البعض جاز حذف العاطف وهوكا يقول السيداعبده أكرمتك اتمخدمني لتعينني لتقوم بخدمتي حذف العاطف لان البعش يقرب من البعض فكذا ههنا وقوله طرفا أى طائفة وقطعة وانماحسن في هذا الموضع ذكر الطرف ولم محسن ذكر الوسطلانه لاوصول الى الوسط الابعد الاخذ من الطرف وهذا يوافق قوله تمالى قاتلوا الذين يلونكم وقوله أولم يروا انانأتى الارمن ننقصهامن أطرافها ثمقال أويكبتهم الكبت في اللغة صرع الشي على وجهديقال كبته فانكبت هذا تفسيره تمقديذكر والمراديه الاخزاء والاهلالة واللعن والهزيمة والغيظ والاذلال فكلذلك ذكره المفسرون في تفسيرالكبت وقوله خائبين الخيبة هي الحرمان من المطلوب والغرق بين الخيبة وبين اليأس ان الخيبة لاتكون الابعد النوقع وأما اليأس فانه قديكون بعدا لتوقع وقبله فنقيض اليأس الرجاء ونفيض الحيبة الظَّفروالله أعلم \* قوله تعالى (السلاك من الأمرشي أو يتوب عليهم أو يعذبهم فانهم ظالمون) في الآية مسائل (المسئلة الاولى) في سبب نزول هذه الآية قولان (الاول) وهوالمشهورانها نزلت ف قصة أحد ثم القائلون بهذا القول اختلفوا على ثلاثة أوجه ( أحدها ) أنه أراد أن يدعو على الكفار فنزلت هذه الآية والقائلون بهذاذ كروا احتمالات (أحدها) روى ان عتبة بن أبي وقاص شجه وكسر رباعيته فجمل يمسيح الدم عن وجهه وسالم مولى الى حديفة يفسل عن وجهد الدم وهو يقول كيف يفلح قوم خضبوا وجه نهيهم بالدلج وهو يدعوهم إلى ربهم تم أراد أن يدعو عليهم فنز لت هذه الآية (و مانيها) ماروى سالم اين عبدالله عن أبيد عبدالله يزعر أن النبي صلى الله عليه وسلم لعن أفواما ضال الله العناباسفيان اللهم العن الحرث بن هشام اللهم العن صفوان بن أمية فعزلت هذه الاتبة أو يتوب عليهم فتأب الله على هؤلاء وحسن اسلامهم ( وثالثها ) افها نزلت في حزة بيُّ عبدالمطلب وذلك لانه صلى الله عليه وسلم لمارآه ورأى مافعلوا به من المثلة فال لامثلي

انقبول توبتهم فرع تحققها الناشئ من علهم بحقية الاسلام بسب غلبداهله المترتبة على النصر وان تعذيبهم بالعداب المذكورمترتب على اصرارهم على الكفر بعد تبين الحق على الوجه المذكور هذا وقيل انعتمة برأيي وفاص شبح رسول الله سلى الله عليه وسلوم أحد وكسر رباعيته فعمل عليسه المسلاة والسلام عسعوالدمعن وجهدوسالم مولى أبي حديقة يغسسل عن وجهم الدم وهو يقول اليف يغلج قوم خضبوا وجد نبيهم بالدم وهو يدعوهمالى ربهم فتزلت ايس لك من الامر شي الآبه كأنه نوع معاتبة على انكاره عليه السلام لفلاحهم وقيل اراد أن يدعو عليهم فنهاه الله تعالى لعله بأن منهم من يو من فقوله تعالى ً أويتوب عليهم حيلك معطوف على الامرأو علىشي باضمارأن أى ليس لك من أمرهم

ومن النوبة عليهم أومن تعذيبهم شي أوليس لك من امرهم شي أوالتوبة عليهم أو ﴿ منهم ﴿ وَمِنْ اللهِ مِنْ عَلَيْهِمْ تعذيبهم ونقل عن الفراء وابن الانباري أن أو بعني الأأن والمعنى ليس لك من امرهم شي الا ان يتوب الله عليهم فِنْفُرَ حَابِهُ أَوْ يُعذَبِهِم فَتَنِشْلِي منهم وأيام إكان فَهُو كلام ميستان في مِنْق لبيان بِعِش الامؤر المنطقة بعزوة أحداثر المركاء بالقائم المنظلة في والما يتبينا من الشامل القائم المنافع المن المركاء بالقائمالي المركاء بالقائمالي المركاء بالقائمالي المركاء بالقائمالي المركاء بالقائمالي المركاء بالقائمالي المركاء بالمركاء بالمركاء بالمركاء المركاء ال

فلالم يفعلوا لم يتحقق الموعودكاقيل فلايساعده النظم الكريم أماأولا فلأن المشروط بالصبر والتقوى انماهوا لامداد بخمسة آلاف لابئلائه آلاف مع أنه لم يقسع الامداد يومثذولاعلك واحد وأما النيافلانه كان يتبغي حيثذ أن ينعى عليهم جنابتهم وحرمانهم بسببها للك النعمة الجليلة ودعوى طهوره مععدم دلالة السباق والسياق عليه ال معدلالتهاعلىخلافه عالا يكاديسم وأماثاك فلانه لاسبيل الىجعل الصمر في قوله تعالى وما حمله الله الح عائداالي الامداد الوعود لانه لم يتحقق فكيف سين علته الفائيه ولا الى الوعد بهعلى معنى أنه تعالى انما جعل ذلك الوعد لشارتكم واطمئنان قلويكم فلم تفعلوا ماشرط عليكم من الصبر والتقوى فلم ويقع أبجاز الموعود لماأن وقوله تعالى وما النصر الامن عندالله العزيز

منهم بثلاثين قنزلت هذه الايمكال القفال رجد الله وكل هذه الاشياء حصلت يوم أحد فن ال هذه الآية عندالكل فلامتنع حلها على كل الاحتمالات ( الثاني )في سبب نزول هذه الآية انها نزلت بسبب انه صلى الله عليه وسلم أراد أن يلمن المسلين الذين خالفوا أمرة والذين انهزموا فنعدالله منذلك وهذا القول مروى عن ابن عباس رضي الله عنها ( الوجه الثالث ) أنه صلى الله عليه وسلم أرادأن يستغفر للمسلمين الدي انهزموا وخالفواأمره ويدعو عليهم فنزلت الآية فهذه الاحتمالات والوجوه كام امفرعه على قولتان هده الا ية زلت في قصة أحد (القول الثاني) انها نزلت في واقعة أخرى وهي ان النبي صلى الله عليه وسلم بعث جمها من خيار أصحابه الى أهل مثر معونة ليعلوهم القرآن فذهب اليهم عامر بن الطفيل مع عسكره وأخذهم وقتلهم فجزع من ذلك الرسول صلى الله عليه وسلم جزعا شديدا ودعاعلى الكفارأر بعين يومافنز اتهذه الآية هذاقول مقاتل وَهُو بِمِيدُلانَا كَثُرَالُعُلَاءُ اتَّفَقُوا عَلَى أَنْ هَذَهُ الآيَةُ فَيُقْصَةً أَحَدُ وَسِياقَ الكَلامُ يُلُ تعليه والقاء قصة أجنبية عنأول الكلام وآخره غيرلائق (المسئله الثانية)طهرهذه الآية بدل على إنها وردت في أمر كان الني صلى الله عليه وسلم يفعل فيه فعلا وكانت هذه الآية كالمنع منه وعند هذا يتوجه الاشكال وهو انذلك الفعل انكان بأمراقله تعالى فكيف منعدالله منه وانقلنا انهماكان بأمر الله تعالى و باذنه فكيف يصححمذا معقوله وماينطق عن الهوى وأبضادات الاسية على عصمة الانبياء عليهم الصلاة والسلام فآلامر المنوع عنه في هذه الاتية انكان حسنا فلمنعد الله وانكان قبيحا مكيف يكون فاعله معصوما والجواب من وجوه ( الاول ) أنالمنع من الفعل لايدل على ان الممنوع منه كان مشتغلا به فأنه تعالى قال النبي صلى الله عليه وسلم لئن أسركت ليحبطن عملك وانه عليه الصلاة والسلام ما أشرك قط وقال باأيها النبي اتق الله فهد الايدل على أنه ما كابن يتقالله نمقال ولانطع الكافرين وهذا لايدل على انه أطاعهم والفائدة في هذا لنع انه لماحصل مايو جب الغم الشديدوالغضب العظيم وهومثلة عدحرة وقتل المسلمين والغاهر ان الغضب يحمل الأنسان على مالاينبغي من القول والفعل فلاجل أن لاتو دي مشاهدة تلك المكاره الى مالابليق به من القول والفعل نص الله على المنغ تقوية لعصمته وبأكمدا لطهارته ( والثابي ) لعله عليه الصلاة والسلام أن فعل لَكُنه كان ذلك من بات ترك الافضل والاولى فلا جرم أرشده الله الم اختيار الافضل والاولى ونظيره قوله تعالى وانعاقبتم فعاقبوا بمثل ماعوقبتم بهوائن صبرتم الهوخيرالصابرين واصبر وماسبرك الاباقة وكانمه تعالى قال ان كنت تعاقب ذلك الظالمها كنف بالمثل نممقال الزياوان ركنه كان ذلك أولى ثم أمر، أمر ا جازما بتركه فقال واصبر و ماصبرك الاباقة (والوجدالثالث) ق الجواب لعله صلى الله عليه وسلما مال قلبه الى اللعن عليهم استأذن ربه فيدفنص الله تعالى على المنعمنه وعلى هذا التقدير لايدل هذا النهى على القدح في العصمة ( المسئلة )

المنكيرممر يخق ته معوقع الامداد الموعود لكن أثره الماهو بحرد البشارة والاطمئنان وقد حصلا وأما النصر الحقيق خليس قلب المناد على معنى أن النصر الموعود بخصوص به تعالى أي المناف ال

المرفاالا يه متعلق خينفذ بماتعلق به قوله تعالى من عندالله من الشوت والاستقرار منترقرة أن قعلقه بقوله تعالى ولقد قصر كم الله بهدر الآية مع كون ما بينهما من النفصيل متعلقا بوقعة أحد من قبيل الفصل بين الشجر ولحاله فلابد من اعتبار وجود النصر قطما لان تفصيل الاحكام المترتبة ﴿ ٧٠ ﴾ على وجود شي مصدد بيان انتفائه مما

الثالثة ) قوادليس الت من الامرشي فيد قولان (الاول) أن معناه بيس الت من قصة هذه الوافعة ومن شأن هدرالحادثة سئ وعلى هذا فنقل عن المفسر ين عبارات (أحدها) ليس لك من مصالح عبادي شيُّ الاماأوجي اليك (وثانيها) ليسالت من مسئلة اهلا كهم شيُّ لانه تعالى أعلم بالمصالح فر بما تاب عليهم (وثالنها) ليس لك في أن يتوب الله عليهم ولافي أن يعذبهم شيُّ ( وَالقول الثاني ) انْ المرادهوالامر الدي يضادالنهي والمعنى ليساك من أمر خلَّقي شيء الااذا كان على وفق أمرى وهو كقوله ألاله الحكم وقوله لله الامرمن فبلومن بعدوعلى التولين فالمقصود من الاكية منعه صلى الله عليه وسلم من كل فعل وقول الا ما كان باذمه وأمر. وهدا هو الارساد الى أكل درجات العبودية عم اختلفوا في أنالنع من اللهن لاى معنى كان منهم من قال الحكمة فيه انه تعالى ربماعهم من حال بعض الكفار انه روب او أن لم بنب لكند علمانه سمولد مندولد يكون مسلم برأتمياوكل من كان كدلك فان اللائل برحة الله تعالى أن يمهله في الدنياو أن يصرف عنه الآفات الى أن يبوب أوالى أن يحصل ذلك الولدفاذ احصل دعاء الرسول عليهم بالاهلاك فان قبلت دعوته فاتهذا المقصود وال لم تقبل دعوته كال ذلك كالاستخفاف بالرسول صلى الله عليه وسلم فلاجلهدا المعنى منعدالله تعالى من اللعن وأمره مأن يفوض الكل الى علمالله تعالى ومنهم من فال المقصود منداطهار عجر العبودية وأن لا يمنحوض العبد في اسمر أرالله بعالى فيملك وملكوته وهداهو الاحسن عنسدي والاوفق لمعرفة الاصول الدالة على حقيقة الربوبية والعبودية (المسئلة الرابعة) ذكر الفراء والزجاج وغبرهما في هذه الآبة قولين (احدهما) ان قوله أويتو عليهم عطف على ماقبله والتقدير ليقطع طرفا من الدن كفرواأو يكبتهم أويتو عليهم أويعدبهم ويكون قوله ليس لل من الامرشي أ كالكلام الاجنى الوافع بين المعطوف والمعطوف عليه كا تقول صريت ريدا فاعلم ذك وعرا فعلى هذا أتقول هده الآيه متصلة بما قبلها ( والقول الثاني ) ان معنى أوههنا معنى حتى أو الاأن كقولك لازمنك أوتعط في حتى والمعنى الأأر تعطبني أوحتى تعطيني ومعنى الآية ليس لك من أمرهم شي الاأن يتون الله عليهم فتفر ح بحالهم أو يعدبهم فتنسق منهم (المسئله الحامسة ) قوله تعالى او يتوب عليهم مفسر عند أصحابنا بخلق النوبة فيهم وذاك عباره عنحلق الندم فيهم على مامضي وخلق العزم فيهم على أنالا يفعلوا مئل ذلك فيالمستقبل قال أصحابنا وهذا المعني متأكدببرهان العقلوذلك لان الندم عبارة حصول ارادة في المضى متعلقة بترك فعل من الافعال في المستقبل وحصول الارادات والكراهات في القلب لايكون بفعل العبد لان فعل العبد مسبوق بالارادة فلوكانت الارادة فعلا للعبدلافتةر العبد فيفعل نلك الارادة الى ارادة أخرى ويلزم التسلسل وهومحال فعلنا ان حصول الاراداة والكراهات في لقلب ليس الا بتخليق الله تعالى ونكو يندا بنداء ولما كانت التو بة عبارة عن الندم والعزم وكل ذاك

لم يعهد في كلام الناس فضلاعن الكلام المحيدفالحق الذى لامحيد عندأن قوله تعالى اذتقول ظرف انصركم وأن ماحكي فىأثنائه الىقولەتعالى خائبين متعلق يبوم بدر قطعا وما بعده محتمل للوجهين الذكورين وقوله تعسالی ( فانهم ظالمون) تعليل على كل حال لقوله تعالى أو يعذبهم مبين لكون ذلك من جهتهم وجزاء لظلهم (ولله ما في السموات وما في الارض ) كـلام مستأنف سيق اسان اختصاص ملكوتكل الكائنات به عزوجل ا ر بیسان احتصاص طرف من ذلك به سيحانه تقريرالماستقوتكمله له وتقديم الجار للقصروكلة ما شاملة المقلاء ايضا تغليساأي لهمافهما من الموجومات حلقا وملكا لا مدخل فيه لاحد أصلافله الامر كله (يغفر لمن يشاء) أن يغفر له مشيئة مبنيق على الحكم والمصالح (و يعدن من يشاء)

أن بمذبه بعمله مشيئة كذلك وابنار كلة من في الموضعين لاختصاص المغفرة و النعذيب ﴿ مَن ﴾ بالمجلاء وتقديم المغفرة على التعذيب للايذان بسبق رحته تعالى غضبه و بأنها من مقتضيات الذات دونه فأنه من مقتضيات المفاق وهذا صريح في نفي وجوب التعذيب والتقييد بالتو بة وعدمها كالمنافي له (والله غفور رحيم )

المنظمة والمعتمون قولة تعالى بعقر المن يُشَاءُ مَن ياده عوفي خصيص الندييل به دون قريده من الاعتناء بشان المفرة والرحة ما المنح في المنطقة والرحة ما المنطقة والمنطقة والمنطقة

به في تضاعيف القصة مسارعة الى ارساد المخاطبين الى مافيه والذا بكمال وحوب المحافظة عليه فياهم فيدمن الجهاد فأن الامور المذكورة فيه مع كونها مناطا للفوز فى الدارى على الاطلاق عدة فيأمر الجهاد عليها يدور فلك النصرة والغلبة كيف لاولو حافظوا عإ الصبر والتقوى وطاعة الرسول صلى الله عابه و- لمااقوا مالقواولعل إرادالنهي عن الرمافي أننائها لماأن التزغيب فيالا نفاق في السراء والضراء الدى عدته الانفاق في سايل الجهاد منضين للترغيب في تحصيل المال فكان مظنة مبادرة الناس الى طرق الأكتساب ومنجلتهاالر بافنهوا عنذلك والمراد باكله أخذه وانماعبرعنه بالاكل لما أنه معظم مايقصد بالاخيذ ولئسيوعه فىالمأكولات مع مافيه من زيادة تشمنيع وقوله عزوحل (أضعما فا مضاعفة )ليس لتقيد

من جنس الارادات والكراهات علنا انالتوبة لأتحصل للعبدالا يخلق الله تعالى فصار هذا البرهان مطابقا لمادل عليه ظاهر القرآن وهوقوله أوينوب عليهم واماا لمعتزلة فانهم فسروا قوله أويتوب عايهم اما بفعل الالطاف أو بقبول التوبة أما قوله تعالى فانهم ظالمون ففيه مسائل ( المسئلة الاولى ) انكان الغرض من الآية منعه من الدعاءعلى الكفارصيح الكلاموهوانه تعالى سماهم ظالمين لانالسرك طلقال تعالى ان السراد لطلم عظيم وانكان الغرض منهامنعه من الدعاءعلى المسلين الذين حالفوا أمره صح الكلام أيضاً لان من عصى الله فقد ظلم نفسه ( المسئلة الثانية ) يحمّل أن يكون الراد من العذاب المذكور في هذه الآية هو عداب الدنيا وهو القتل والاسر وأن يكون عذاب الآخرة وعلى التقدير بن فعلم ذلك مفوض الى الله ( المسئله الثالنة ) قوله تعالى فأنهم ظالمونجلة مستقلة الاان المقصود منذكرها تعايل حسن العذيب والمعني أو يعذبهم فأنه انعذبهم انمايعذبهم لانهم ظالمون \* قواه تعالى ( ولله ما في السموات وما في الارض يغفرلمن يشاء و يعدب من يشاء والله غفور رحم ) فيه مسئلمان ( المسئلة الاولى ) ان المقصود من هذا نأكيد ماذكره أولا من قوله أيسالك من الامر سي والمعنى ان الامر انمايكون لمزله الملك وملك السموات والارض ليس الالله فالامرفي المموات والارض ليس الالله وهذا برهان قاطع ( المسئلة النانية ) انما قال مافى السموات ومافى الارص ولم يقل من لان المراد الاسارة الى الحقائق والماهيات فدحل فيه الكل # أما فوله يغفر لمن يشاء و يعذب من يساء فاعلم أن أصحابنا يختجون بهذه الآية على اله سبحانه لهان يدخل الجنة بحكم الهيته جبع الكفار والمردة وله أن يدخل النار بحكم الهيته حيع المقر مين والصديقين وانه لااعتراض عليه فى فعل هذه الاسياء ودلالة الآية على هدا المنى طاهره والبرهان العقلي يؤكدذلك أيضا وذلك أنفعل العبديتوقف على الاراد ورالك الارادة مخلوقةلله تمالى فاذا خلقالله تلك الارادة أطاع واذاخلق النوج الآخر من الارادة عصى فطاعة العبد من الله ومعصيته أيضامن الله وفعل الله لايوجب على الله ننشأ البتة فلا الطاعة توجب الثواب ولاالموصية توجب العقاب الكل مزالله بحكم الهيته وقهره وقدرته فصحماا دعيناه انه لوساء يعذب جيع المقر ببن حسن منه ولوساء يرحم جيم الفراعنة حسن منه ذلك وهذا البرهان هوالذي دل عليه ظاهر قوله تعالى يعفر لمن يشآء ويعذب من يشاء فان قيــل أليس انه ثبت انه لايعفر للكفار ولايعذب الملائكة والانبياء قلنامدلول الآيةانه لوأراد لفعل ولااعتراض عليه وهذا القدر لايقتضي انه يفعل أولايفعل وهذا الكلام في غاية الظهور تمختم الكلام بقوله والله غفور رحيم والمقصود بيان انه وانحسن كل ذلك منه الاأنجانب الرحمة والمغفرة غالب لاعلى سبيل الوجوب بل على سبيل الفضل والاحسان #قوله تعالى ( باأ مهاالذي آمنوا لا بأكاوا الربوا أصعافا مضاعفة واتفوا الله لعلكم تفلحون واتفوا النار التي أعدت للكافرين وأطيعوا

النهى به بللراعاة ماكانواعليه من العادة تو بيخاله بذلك اذكان الرجل يربى الى أجل فاذاحل قال المديون زدى في المسلم حتى أزيدك في الاجل فيفعل وهكذا عنسد محل كل أجل فيسستغرق بالشيء الطفيف ما له بالكليسة في المناسب على الجالية من الرباوقري مضعفة (واتفوا الله) فيمانه تم عند من الامور التي من جلتها الربا

اللهوالرسول لعلكم ترجون) اعلم أن من الناس من قال اله تمالي لماشر حعظيم نسمه على المؤمنين فيما يتعلق بارشادهم الى الأصلح لهم في أمر الدين وفي أمر الجهاد البعظا عا يدخل في الأمر والنهي والترغيب والتحذير فقال باأمها الذين آمنوا الاتأ كلوا الربا وعلى هذا التقدير نكون هذه الآية ابتداء كلام ولا تعلق لها بما قبلها وقال القفال رجه الله يحتمل أن يكون ذلك متصلا عاتقدم من جهة ان المنسر كين انما انفقوا على تلك العساكر أموالاجموها بسبب الريافلعل ذلك يصير داعياللمسلين الى الاقدام على الربا حتى يجمعوا المال وينفقوه على العسكر فيتمكنون من الانتقام منهم فلاجرم نهاهم الله عن ذلك وفي قوله أضعافا مضاعفة مسئلتان ( المسئلة الاولى )كأن الرجل في الجاهلية اذا كان له على انسان مائة درهم الى أجل فاذاجاء الاجل ولم يكن المديون واجدا لذلك المال قال زدفي المال حتى أزيد في الاجل فر عاجعله ما تين مماذاحل الاجل الثاني فعلمثل ذلك ثم الى آجال كشيرة فيأحد سبب نلك الماثذا ضعافها فهذا هوالمرادمن قوله اضعافا مضاعفة ( المسئله الثابية ) انتصب أضعافا على الحال مجمال تعالى واتقواالله لعلكم مفلحون اعلمان اتقاء الله في هذا النهى واحب وان الفلاح يوقف عليه فلوأكل ولميتى زال الفلاح وهذا تنصيص على انالربا من الكبائر لامن الصغائر وتفسير قوله لعلكم تقدم في سوره البقرة في قوله اعبسدوا ربكم الدى خلقكم والذين من قبلكم لعدكم تنقون وتمام الكلام في الربا أبضا مر في سدورة البقرة ثمقال واتقوا النسار التي أعدت للكافرين وفيه سؤالات ( الاول ) ان النار التي أعدت للكافرين نكون بقدر كفرهم وذلك أزيد مما يستحقه المسلم بمستقه فكيف قال واتقوا النار التي أعدت للكافرين والجواب تقدير الاتية اتقوا أن محبعدوا تحريم الربا فتصديروا كافرين ( السوال الثاني ) طاهر قوله أعدت للكافرين يقتضي انهاما أعدت الاللكافرين وهذا يقتضي القطع بأن أحدا من المؤ منين لايدخل الناروهو على خلاف سائر الآيات والجواب من وجوه ( الاول ) انه لايبعد أن يكون في النار دركات أعد بعضها للكفار و بمضها للفساق مقوله النارالي أعدت للكافرين اشارة الى تلك الدركات المخصوصة التي أعدها الله للكافرين وهدا لا يمنع بوت دركات أخرى في النار أعدها الله لغير الكافر بن ( الثاني ) ان كون النارمعدة للكافر ف لا يمنع دخوله المؤمنين فيها لانه لما كان أكثراهل النارهم الكفار فلاجل الفلسبة لايبعد أن يقال انها معدة لهم كا ان الرجل يقول لدابة ركبها لحاجة من الحوائج انما أعددت هذه الدابة للقاء المشركين فبكون صادقافي ذلك وانكان هوقدركها في تلك الساعة لغرض آخر فكذا ههنا (الوجه الثالث ) في الجواب ان القرآن كالسورة الواحدة فهذه الآية دلت على ان النار معدة للمكافر ينوسائر الآبات دالة أيضا على إنهامعدة لمنسرق وقتل وزي وقنف ومثاله قوله تعالى كاألق فمها فوج سألهم خزنتها ألم يأتكم نذير ولبس لجيع الكفار بقالخلك

(لعلكم تفلحون)راحين للفلاح ( واتقوا النار التي أعدت للكافرين) بالتحرزعن منا بعنهم وتعاطىءايتماطونه كان أبو حنيفة رحمه الله تعسالي يقول هي أخوف آية في القرآن حيث أوعد الله المؤ مندين مالنا والمعدة للكافرس انلم يتقوه في اجتناب محارمه (وأطيعوا الله) في كل مأأمركم بهونها كمعند ( والر سول ) الذي يبلغكم اوامر مونواهيه (لعلم ترجون)راجين الرجته عقب الوعيد بالوعد ترهيبا عن المخالفة وترغيها فيالطاعه وايرادلعلفي الموضعين للاشمعار بعزة منسال الفلاح والرجمة قال مجد ن اسمعن هذه الأنة معاتية للذن عصبوا رسول الله صلى الله عليه وسلم حين امرهم بمسا امرهم يوم أحد

(وسارعوا) صلف على المسواوقرى بنيواوعلى وجد الاستناق أى باذرواوا قبلواوقرى وسابقوا (الى مففرة من ربكم وسارعوا) صلف على المساد وقبل الى الداء وجنة ) أى الى ما يودى اليهماوقيل الى الاسلام وقبل الى التوبة وقبل الى الاخلاص وقبل الى الجهاد وقبل الى الداء جبيم الواجبات و رائجيم النهات فيدخل ﴿ ٢٣ ﴾ فيها مامر من الامور المامور بها والمهى عنها دخولا أوليا

وتقديم المغفرة على الجنة لماأن التخلية متقدمة على على التحلية ومن متعلقة بمعذوف وقع صفة لمفرة أيكائسة من ربكم والتعرض اعنوان ال بويية معالاضافة الى ضمر المخاطبين لاظهارمزيد اللطف بهسم وقوله تعسالي ( عرضها السموات والارض)أى كدرضهما صفة لجنة وتخصيص المرض الذكر للمبالغة في وصفها بالسعة والبسطة عل طريقة التنسل فان العرض في العادة أدبي من الطول وعن ابن عباس رضى الله عنهما كسبع سموات وسبع أرضين لووصل بعضها بعض (أعدت المتقين) في حير الجر على أنه صفة أخرى لجنه أوفى محل النصب على الحالية منها المخصصها بالصفة أي هينت لهم وفيددليل على أن الجنة مخلوقة الآنوأنهاخارجةعن هذا العالم (الذين ينفقون) في محل الجر على أنه نعت للتقين

وأيضاقال تعالى فكبكبوا فيهاهم والغاوون الى قوله اذنسويكم برب العالمين وليس هذا صفة جيمهم ولكن لماكانت هذه الشرائط مذكورة في سائر السو ركانت كالمذكو رة هنا فكذافياذ كراه والله أعلم ( الوجه الرابع ) انقوله أعدت للكافرين البات كونهامعدة لهم ولايدل على الحصركاانقوله في الجنة اعدت المتقين لايدل على انه لايدخلهاسواهم من الصبيان والجانين والحورالعين (الوجه الخامس) ان القصود من وصف التاربأنها أعدت الكافري تعظيم الزجروذاك لان المؤمنين الذين خوطبوا باتقاء المعاصي اذاعلموا بأنهم متى فارقوا التقوى أدخلوا النار المعدة للكافرين وقد تقرر في عقولهم عظمم عقوبة الكفاركان انرجارهم عن المعاصي أتم وهذا بمزلة أن يخوف الوالدولد وبأنك انعصيتى أدخلتك دارالسباع ولايدل ذلك على انتلك الدارلايد خلها غيرهم فكذا ههنا ( السؤال الثالث ) هل تدلهذه الآية على انالنار مخلوقة الآن أملاالجواب نعملانقوله أعدت اخبارعن الماضي فلابدأن يكون قددخل ذلك الشيء في الوجود ممقال تعالى وأطيعوا اللهوالرسول لعلكم ترجون ولماذكر الوعيد ذكر الوعد بعده على ما هوالعادة المسترة في القرآن وقال محدث استحق بن يسارهذه الآية معاتبة للذين عصوا الرسول صلى الله عليه وسلحين أمرهم بماأمر هم يوم أحدوقالت المعتر لذهذه الآية دالة على أن حصول الرجة موقوف على طاعة الله وطاعة الرسول صلى الله عليه وسلوهداعام فيدل الظاهر على ان من عصى الله ورسوله في شيء من الاسياء انه ليس أهلا للرحة وذلك يدل على قول أصحاب الوعيد # قوله تعالى (وسارعوا الى مففره من ربكم وجنة عرضها السموات والارض أعدت للمتقين ) فيدمسائل (المسئلة الاولى ، قرأ الفع وابن عامر سارعوابغيروا ووكنلك هوفي مصاحف أهل المدينة والشام والباقون بالواو وكذلك هوفي مصاحف مكة والعراق ومصحف عثمان فن قرأ بالواوعطفها على ماقبلها والتقديرأطيعوا الله والرسول وسارعوا ومنترك الواوفلانه جعل قوله سارعواوقوله وأطيعوا الله كالشي الواحدولقربكل واحدمنهما من الآخرفي المعني اسقط العاطف ( المسئلة الثانية ) روى عن الكسائى الامالة في سارعوا وأولئك بسارعون ونسارع وذلك جائز لمكان الراء المكسورة وكايمنع المفتوحة الامالة كذلك المكسورة يميلها (المسئلة الثالثة ) قالوافي الكلام حذف والمعنى وسارعوا الى مابوجب مغفرة من ربكم ولاشك الدالموجب للمغفرة ليس الافعل المأمو رات وترك المنهيات فكان هذا أمرآ بالمسارعة الى فعل المأمورات وترك المنهيات وتمسك كثير من الاصوليين بهذه الآية فأنظاهرالامر يوجب الفورو يمنع من التراخي ووجهه ظاهر والمفسرين فيدكلات ( احداها ) قال ابن عباس هوالاسلام أقول وجهدظاهرلانه ذكر المففرة على سبيل التنكيروالمراد مندالمغفرة العظيمة المتناهية فيالعظم وذلك هوالمغفرة الحاصلة بسبب الاسلام (الثاني) روى عن على بن أبي طالب رضي ألله عند أنه قال هوأداء الفرائض

مادح لهم أو بدل منه ﴿ ١٠ ﴾ ث أو بيان أونى حير النصب أواز فع على المدح ومفعول ينفقون محذوف ليتناول كل ما يصلح للانفاق أو متروك بالكلية كافى قولك يعطى و يمنع (في السراء والضراء ) في حالتي الرخاء والشدة والمسير والمسير أوفي الاحوال كلها اذا لانسان لا مخلوعن مسرة أومضرة أى لا يخلون في حال ما بعفاق ما قدروا عليه

مَنَّ قليل أو كثير (والكاظمين الغيفا) عطف على الموضول والعسنول الم مينة الهُنَّ الهُنَّ الدَّلَالَ عَلَى الْاسترار وأما الانفاق فحيث كان أمر المتجددا عبرعنه بما يفيد الحدوث والتجدد والمكظم الحبس يقال كظم غيظه أي حبسه قال الميرد ناويله أنه كتمه على المنلائه منه يقال كظمت السقاء ﴿ ٧٤ ﴾ اذا ملاته وشددت عليه أى المسكين

ووجهه أن اللفظ مطلق فبجب أن مم الكل (والثالث) انه الاخلاص وهوقول عثمان بن عفان رضي الله عنه ووجهه ان المقصود من جميع العبادات الاخلاص كما قال وما أمروا الاليعبدوا الله مخلصين له الدين (والرابع) قال أبو العالية هو الهجرة ( والخامس) انه الجهاد وهوقول الضحاك ومحدبن اسحق قال لانمن قوله واذغدوت من أهلك الى تمام ستينآية نزل في ومأحد فكانكل هذه الاوامر والنواهي مختصة بمايتعلق بباب الجهاد (السادس) قال سعيد بنجيرانها التكبيرة الاولى ( والسابع ) قال عثمان انها الصلوات الحس (والثامن) قال عكرمة انهاجيم الطاعات لان اللفظ علم فيتناول الكل (والناسم) قال الاصمسارعوا أى بادروا الى التوية من الربا والذنوب والوجد فيه انه تعالى نَهي أولاعن الربا ممقال وسارعوا الى مغفرة من ربكم فهذا يلل على أن المرادمنه المسارعة فى ترك ماتقدم المهى عنه والاولى ماتقدم من وجوب حله على أداء الواجبات والنوبة عنجيع المحطورات لاراللفظهام فلاوحه فيتخصيصه ثم انه تعالى بين انه كما تجبالسارعة الحالففرة فكذلك تجب المسارعة الحالجنة وانمافصل ينهمالان الغفران معناه ازالة العقاب والجنة معناها ايصال الثواب فجمع بينهماللاشعار بأنه لايدللمكلف من تحصبل الامرين وأماوصف الجنة بان عرضها السموات فعلوم ان ذلك ليس بحقيقة لان نفس السموات لاتكون عرضا للعنة فالمراد كعرض السموات والارض وههنسا سؤالات (السؤال الاول) مامعني انعرضها مثل عرض السموات والارض وفيد وجوه ( الال ) ان المراد لوجعلت السموات والارضون طبقا طبقا بحيث يكون كل واحدة من الك الطبقات سطعامو الفا من أجزاء لانتجر أجموصل البعض بالبعض طبقا واحدالكان ذلك مثل عرض الجمة وهذاغاية في السعة لا يعلمها الاالله ( والثاني) أن الجنة التي يكون عرضها مثل عرض السموات والارض انماتكون الرجل الواحدلان الانسان انمابرغب فيمايصرملكاله فلابدوأن تكون الجنة المملوكة لكل واحد مقدارها هدا (النَّالث) فال أبومسلم وفيه وجه آخر وهوأن الجنة لوعرضت بالسموات والارض على سبيل البيع لـكا ننا تمنُّ اللجنة تقول اذا بعت النبيُّ بالشيُّ الاَّخر عرضته عليه وعارضته به فصار العرض بوضع موضع المساواة بين الشئين في القدر وكذا أيضامعني القيمة لانها ماخوذة من مفاومة آلنبي بالشئ حتى يكون كل واحد منهما مثلا للآخر (الرابع) المقصود المبالغة في وصف سعدًا لجند وذلك لانه لاشي عند نا أعرض منهما ونظيره قوله خالدين فيهاما دامت السموات والارض فأن أطول الاشياء بقاء عند ناهو السموات والارض فغوطبناعلى وفق ماعرفناه فكذاههنا (السوال الثاني) لم خص العرض بالذكر والجواب فيه وجهان (الاول) انهلاكان العرض ذلك فالظاهران الطول يكون أعظم ونظيره قوله بطائنها من استبرق وانماذكر البطائن لان من المعلوم أنها تكون أقل حالامن الظهارة فاذاكانت البطانة هكذا فكيف الظهارة فكذاههنا اذاكان العرض هكذا

عليه الكافين عن امضائه مع القدرة عليهوعنالنبي سلي الله عليه وسملم من كظم غيظا وهو قادرعلي انفساده ملا الله قلمد أمنا وايمانا (والعافين عن الناس)أي التاركين عقوية من استحسق مؤاخذته روى أبه بنادى مناديوم القيامة أينالدس كالتأحورهم على الله تعالى ولا يقو الامن عفا وعن الني صلى الله عليه وسلم ان هوً لاء في أمتى فلمل الامزعصم الله وفد كأنوا كثيراني الأمم التي مضت وفي هدين الوصفين اشعار بكمال حسسن موقع عفوه عليه الصلة والسلام عزارماة وتركمواخذتهم عا فعلوامن مخالفد امره عليه السلام وندسله عليه السلام الى ترك ماعرم عليد من محازاة المشركين بمسا فعلوا محمزة رضى الله عنه حيث قال حين رآهقد مثل به لامثلن بسبعين

مكان (والله يحب المحسنين) اللام اماللعنس وهم داخلون فيه دخولا أوليا وامالله هد عبر عنهم ﴿ فَكِفْ ﴾ بالمحسنين الذانا بان انتعوت المعدودة من باب الاحسان الذي هو الاتبان بالاعال على الوجد اللائق الذي هو حستها الدانا بالنائق الذاتي وقد فسيره عليد السلام بقوله أن تعبدالله كانك تراه فان مراه فانه والتوافظة

تَكُمْ يُلْ مَعْمُ الْمُعْمُونُ مُلْقِلُهُمْ أَوْاللَّهُ مِنْ مُوْقَعُ عَلَى اللبتداه وقبل صور مسلوف على ماقبله من صفات المتقين وقوله . تعالى واقع يحب المحسنين اعتراض بينهما مشيرا لى ما ينهما من التفاوت فان درجة الاولين من التقوى أعلى من درجة هو الاوحظ بم الوفى من حظهم أوعلى نفس ﴿ ٧٥ ﴾ المتقين فيكون النفاوت أكثر وأطهر ( اذا فعلوا فاحشة )

أى فعله بالعدني القحع كازا (أوطلوا أنفسهم) بأنأتواذنبا أي ذب كأن وقيل الفاحسية الكبيرة وظلم النفس الصعرة أوالفاحشة ما عدى الى العير وطلم النفس ما انس كذلك فيلمال المو منون بارسول الله كانت بنواسرائيل اكرم على الله تعالى مناكان أحدهم اذا أذب أصمحت كشاره ذبيه مكتو معلى عتة داره افعل كذا وأبرلالله تعالى هذه الآمة وويل انتهان التارأته امرأة حسناه قطلب منه تراوقال لها هدا الد لس مجيدوي الينت أحودم هانذهب بهاالى بيد فضهاالى نعسد وفبلهافتاتاه اتقالله فتركهاوندم على ذك و أتى النبي صلى الله عليه وسلم وذكرله ذلك فنزلت وقبل جرى مثل هدا مين أمصارى وامرآة رجل تقوكان بيهما مواحاة فندم الادصاري

فكيف الطول والثاني قال القفال ليسالمراد بالعرض ههناماهوخلاف الطول بلهو عبارةعن السعة كاتفول العرب بلادعر يضمو يقال هذه دعوى عريضة أى واسعة عظيمة والاصلفيهان مااتسع عرضه لم يضتى وماضاق عرضه دق فجعل العرض كناية عن السعة (السوال الثالث) أرتم تقولون الجنة في السماء فكيف يكون عرضها كعرض السماء والجواب من وجهين ( الاول ) انالمراد من قولنا انها في السماء انها فوق السموات وتحت العرش قال عليه السلام في صغة الفردوس سقفها عرش الرحل وروى انرسول هرقل سأل النبي صلى الله عليه وسلم وقال الكتدعو الى جنة عرضها السموات، والارض أعدت للمتقين فأين النار فتمال النبي صلى الله عليه وسلم سبحان الله فاين الليل اذاحاء النهار والمعنى واللهأعلمانه اذادار الفلك حصل النهار فيجاس مرالعالم والليل فيضد ذلمه الجانب فكذا الجنة فيجهة في العلووالنار فيجهة السغل وسئل أنس ب مالك عن الجنة أفى الارص أمنى السماء ففال وأى أرض وسماء تسع الجنة قيل فاي هي قال فوق السموات السبع تحت العرش (والوجداشاني ) ان الذي يقولون الجنة والنارغير محلوقين الآن بل الله تُعالى يخلقهما بعدقيام القيامة فعلى هدا التقدير لايبعد أنكون الحنة مخلوقة في مكان السموات والنار مخلو قة في مكان الارض والله أعلم أماهو له أعدت للتقين فطاهره مدل على أن الجنة والنار مخلوقتان الآن وقد سبق تقرير ذلك \* قوله تعالى (الذي منفقون في السراء والضراء والكاطمين العبط والعافين عراساس والله يحب المحسنين) اعلمانه تعالى لمابين ان الجنة معدة المتقين ذكر صفات المتقين حتى تمكن الانسان من اكتساب الجنة بواسطة اكتساب تلك الصفات (فالصفة الاولى) قوله الذين تنفقون في السيراء والضيراء وفيه وجوه ( الاول ) ان المعنى انهم في حال الرحاء واليسير والقدرة والمسرلايتركون الانفاق وبالجلة فالسراءهوالعني والصراء هوالعفر يحكىعن بعض اسلف انهر عاتصدق ببصلة وعن عائشة رصى الله عنها الهاتصدقت بحبة عنب (والثاني) ان المعنى انهم سواء كابو افي سرور أوفي حرن أوفي عسر أوفي يسر فانهم لايدعون الاحسان الى الناس ( الثالث ) المعنى انذلك الاحسان والانعاق سواء سيرهم بأن كانعلى وفق طبعهم أوساءهم بأنكان على خلاف طبعهم فانهم لايتركونه وانما أفتمح الله ذكر الانفاق لانه طاعة شاقة ولانه كان في ذلك الوفت أسرف الطاعات لاجل الحاجة اليدفي مجاهدة العدو ومواساة فقراء المسلين ( الصفة الثابية )قوله تعالى والكاطمين الغيظ وفيه مسئلتان ( المسئلة الاولى ) يقال كظيم غيظه اذاسكت عليه ولم وطهره لابقول ولابغول قال المبرد تأويله انه كتم على امتلائه منديقال كطمت السقاء اذاملائته وسددت عليهو يقال فلان لايكطم على جرته آذا كان لايحتمل سيئاوكل ماسددت مرمجرى ماءأؤ بابأوطريق فهو كطم والذي بسدبه يقال المالكطامة والسدادة ويقال القناة الى تجرى في بطن الارض كظامة لامتلائها بالماء كامتلاء الترب المكظومة ويقال أحد

تُوحِثاعلى أسدالتراب وهام على وجهد وجعل يسمح في الجبال تأنبا مستغيرا ثم أتى النبي صلى الله عليه وسلم فنزلت وأياماكان فاطلاق اللفظ ينتظم مافعله الزناة انتظاما أوليا (ذكروا الله) تدكروا حقد العظيم وجلاله الموحب "الحاشية والحياء أووعيده أوحكمه وعقابه (فاستعفروا لذنو بهم) بالتو بذوالندم والفاء للدلالة على أنذكره تعالى

مَسِيَّتُهِ للاستغفار لاتَّعَالِة (وَمَنْ يَعَفُرالقَهُوبِ) استِغْهِا مِانْكَارِي وَالمَرادِبَالِفَهُ وَبَنْ هَا كَافُو فَكُنْ عِلْمِنْ النَّهُ عِلَى وَقُولِهُ عَلَى النَّهُ الْمُعَدِّدُ وَمُنْ الْمُعَلِّدُ وَمُنْ اللَّهُ الْمُعَلِّدُ وَمُنْ اللَّهُ الْمُعْلِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُعْلِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْمِنِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْمِنُ اللَّهُ الْمُؤْمُ

فلان بكظم فلان اذاأ خذ بمبرى نفسه لانه موضع الامتلام المنفس وكظم البعير كظومااذا أمسك على مافى جوفه ولم يجترومهني قوله والكاطمين الغيظ الذبن يكفون غيظهم عن الامضاء ويردون غيظهم فأحوافهم وهذا الوسف من قسام الصبروالح وهو كفوله واذماغضبواهم يعفرون ( المسئلة الثانية ) قال النبي صلى الله عليه وسلم من كظم غيظا وهو يقدر على انعاذه ملا الله عليه أمنا وايمانا وقال عليه السلام لأصحابه تصدقوا فتصدقوا بالدهب والفضة والطعام وأتاه الرجل بفشور التمرفنصدق به وجاء آحرفقال واللهماعندي مااتصدق بهواكن أنصدق بعرضي فلاأعاقب أحدابما يقوله فيحديثه فوفدالى رسول الله صلى الله عليه وسلم من قوم ذلك الرجل وفدفقال عليه السلام لقد تصدق منكم رحل بصدقة ولقدقبلها ألقهمنه تصدق معرضه وقال عليه السلام من كظم عيطا وهو يسطيع أن ينعده زو جدالله مرالحور العين حيث يشاء وقال عليدالسلام مامن جرعتين أحسالي اللهمن جرعة موحمة يحرعها صاحبها بصبر وحسن عراء ومن حرعةغمط كطمها وقال عليه السلام ايس الشديد بالصرعة لكمه الدي علك نفسه عند العضب (الصفة الثالثة) قوله تعالى والعافين عن الناس قال النفال رجه الله يحتمل أن بكون هذاراجها الى ماذم مى معلى المسركين في أكل الربافنهي المؤمنون عن ذلك وندبوا الى العفو عر المعسر بي فال تعالى عقيب قصة الربا والتداس وان كان ذوعسرة فنظرة الى ميسرة وأن تصدقوا خيرلكم ويحتمل أن يكون كاقال في الدية في عبيله من أخيد سئ الى قوله وال تصدقوا حيرلكم و يحتمل أن يكون هدا بسب غضب رسول الله صلى الله عليه وسلم حين مثلوا بحمزة وقال الامثلل بهم فندل الى كطم هذا العيط والصبر عليه والكف عن فعل ماذ كرانه يفعله مرالمثله فكان تركه فعل ذلك عموا قال تعالى في هدير القصةوانعامتم معاقبوا بمثل ماعقوقتم 4 وائن صبرتم لهوخيرالصابرين قال صلى الله عليه وسلايكون العبدذافضلحي بصلمى قطعه ويعفوعن طله و يعطى منحرمه وروى عن عيسى ب مر يم صلوات الله عليه ليس الاحسان أن تحس الى من أحسن اليك ذلك مكاهاة انماالاحسان أن تحسس الى من أساء اليك أما قوله تعالى والله يحب المحسنين فاعلمانه يحوزأن تكون اللام المجس فيتناول كلمحسن يدحل تحته هوالاءالمدكورون وأنكون للمهدويكون اشارة الىهويلاء واعلمان الاحسان الى العير اماأن يكون بايصال النفع اليه أو بدوع الضرر عنه أما يصال النفع اليه وهو المراد بقوله الدين ينفقون في السراء والضراء ويدحل فيه انعاق العلم وذلك بأن يشتغل بتعليم الجاهلين وهداية الضالين ويدخل فيه انعاق المال في وجوه الخيرات والعبادات وأماد فع الضرر عن الغير فهواماى الدنياوهوأن لايشعل بمقابلة تلك الاساءة ماساءة أخرى وهو آلمراد بكطم الغيط وامافى الآخرة وهوأن ببرئ فمتدعن التبعات والمطالبات فيالآخرة وهوالمراد بقوله تعالى والعافين عرالناس فصارت هده الآية من هذا الوجه دالمة على جميع جهات

أقوى وأبلغ لايذا له يأن كل أحدد عمن له حظ من الخطساب يعرف ذلك الانتفاء فيسارع الىالجواب والمراديه وصفه سيمانه بعاية ساحة الرجةوعوم المعفره والجله ممترضةبين المعطوفين أوبين الحال وصاحبا لتقر برالاستعفار والحث عليه والاسعار بالوعد بالقبول ( ولم بصروا ) عطف على فاستعفروا وبأحيره عندمع تقدم عدم الاصرار علمالاسعفار رتبة لاطهار الاعتباء بشأن الاستعمار واستحمامه للسارعة اليه عقيدذكره تعالى أوحال مرماعله اى ولم يقيموا أوغرمهين (على ما دعلوا) أي ما فعلوه من الديوب فاحشة كابت أوطلاأوعلى دملهم روى عرالني صلى الله عليد وسلم أنه قال ما اصر من استعفروان عادفي اليوم سبعين مرةوانه لاكبرة معالاستففار ولاصميرة مع الاصرار (وهم يعاون) حال منفاعل يصروا أىلم بصرواعل مافعلوا

وهم علون تقبيد والنهى عند والوعيد عليه والتقييد بذلك لما أنه قديعد رمن لا يعاذلك اذالم يكن ﴿ الاحسان ﴾ . عن تقصير في تحصيل العابه (أولئك) اشارة الى المذكورين آخرا باعتبارا تصافهم عامر من الصفات الحيدة وما فيد من معنى البعد للاشعار ببعد منزاتهم وعلوطبقتهم في الفضل وهومبتدأ وقوله تعالى (جزاؤهم) بدل إشتمالم أ مُنَةً وُتِقَهِ تَعْمَلُيٰ ﴿ مُثَّعَرَةً ﴾ نتيه أويواواهم فيتدأثان ومفترة خَبرُه والحُفّة خَبرُلا ولئك وهذه الحلاخبراتوله تفالى والمدين افاضلوا الح على الوجد الاول وهو الاظهر الانسب بنظم المغفرة المئبلة عن سابقة الذنب في سلك الجراء الخطى الوجهين الاخيرين يكون قوله تعالى أولئك ﴿ ٧٧ ﴾ الح جملة مستافة مبينة لما قبلها كاشفة عن سال

كلاالفريقين المحسنين والتأثبين ولم مذكر منأوصاف الاولين ملغيد شبائبة الذنب حتى يذكرفي مطلع الجراء الشامل لهما المفقرة وتخصيص الاشارة بالآخرين معاشتراكهما فيحكم اعداد الجنة لهما تعسف ظاهر (من ربهم) متعلق بمعذوف وقع صفة لففرة مؤكدة لماأفأده التنوين من الفخامة الذاتية بالفخامة الاصافية أى كائنة مرجهته تعالى والتعرض لعنوان الربوبية موالاضافةالىضبرهم للاشمار بعلة الحكم والتشريف (وجنات تجرى من تحتها الانهار) عطفعلى مغفرة والتنكير المشعر بكونهاأدني مزرالجنة السابقة بمابؤ بدرجان الوجه الاول خالدن فيها) حال مقدرة من الضمير فيجزاوهم لانهمفعول به في المعنى لانه في قوة انجز بهمالله جنات خالدن فيهاولامساغ لان يكون حالامن جنات في اللفط وهي لاصحابها في المعنى اذلوكان كذلك لعزالصمير

الاحسان الى الفيرولما كانت هذه الامور الثلاثة مشتركة في كوفها احسانا الى الفيرذكر توابها فقال والله يحب الحسنين فانحبة الله للعبد أعظم درجات الاواس المحمقال تمالى (والدين اذا فعلواظ حشداً وظلوا انفسهم ذكروا الله فاستغفر والذنو بهمومن بغفر الذنوب الاآلة ولمبصروا على مافطوا وهم يعلون أولئت جزاؤهم مغفرة من ربهم وجنات تجرى من تعنهاالانهارخالدين فيهاونع أجر العاملين) واعلان وجه النظم من وجهين (الاول) انه تمالى لماوصف الجنة بأنهامعدة للتقين بين ان المنقين قسمان أحدهما الدين أقبلوا على الطاعات والعبادات وهم الذين وصفهم الله بالانفاق فى السراء والصراء وكظم الغيظ والعفوص الناس وثانيهما الذين أذنبوا تم تأبوا وهوالمراد بقوله والذي اذا فعلوا فاحشة و بين تعالى ان هذه الفرقة كالفرقة الاولى في كونها متقية وذلك لان المذنب اذا تابعن الذنب صارحاله كحال من لم يذنب قط في استحقاق المنزلة والكرامة عندالله (والوجه الثاني ) انه تعالى نلب في الآية الاولى الى الاحسان الى الغيروندب في هذه الآية الى الاحسان الى النفس فأن المذب العاصى اذاتاك كأنت تلك التوبة احسانا منه الى نفسه وفي الآية مسائل (المسئلة الاولى) روى ابن عباس ان هذه الآية نزلت في رجلين أنصاري وثقني والرسول صلى الله عليه وسلم كان قدآخي بينهما وكانا لايفترقان في أحوالهما فخرج الثقني مع الرسول صلى الله عليه وسلم بالقرعة في السفروحلف الانصارى على أهله ليتعاهدهم فكأن يفعل ذلك ممقام الى امر أته ليقبلها فوضعت كفهاعلى وجهها فندم الرجل فلماوافى الثقني مع الرسول صلى القعليه وسلم لم يرالادصارى وكان قدهامني الجبال التوية فلاعرف الرسول صلى الله عليه وسلم سكت حتى نزلت هذه الآية وقال ابن مسعود قال المؤمنون للنبي صلى الله عليه وسلم كانت بنواسرا أبل أكرم على الله منافكان أحدهم اذاأنب ذنباأصحت كفارة ذنبه مكنو لة على عتبة داره اجدع انفك افعل كدا فانزل الله تعالى هذه الآية و بين انهم أكرم على الله منهم حيث جعل كفارة ذبيهم الاستغفار (المسئلة الثانية) الفاحشة همنا نعت محذوف والتقدير فعلوا فعلة فاحشة وذكروا في الفرق بين الفاحشة و بين طلم النفس وجوها (الاول) فالصاحب الكشاف الغاحشة مابكون فعله كاملافي القبح وطلمالنفس هوأى ذنب كانما يواخذ الانسان به (والثاني) ان الفاحشة هي الكبيرة وطلم النفس هي الصغيرة والصغيرة بجب الاستغفار منها بدليل انالنبي صلى الله عليه وسلم كانمامورا بالاستغفار وهوقوله واستغفرلذنبك وماكان استغفاره دالاعلى الصغائر بل على ترك الافضل (الثالث) الفاحشة هي الزنا وطلم التغسيهي القيلة واللمسة والنظرة وهذاعلي قول مزحل الآية على السبب الذي رويناه ولانه تعالى سمي الزناعاحشة فقال تعالى ولاتقر يواالزنا انهكان فاحشة أماقوله ذكروا الله فقيه وجهان (أحدهما )ان المعنى ذكروا وعيدالله أوعقابه أوجلاله الموجب الحشية والجياءمندفيكون من إبحفف المضاف والذكرههنا هوالذى ضدالنسيان وهذامعني

( ونع أجر الساطين ) المخصوض بالمدح محدوف أى ونع أجر العاملين ذلك أى ماذكر من المففرة والجنات والتعير عنهما بالاجر المشعر بأنهما يستحقان بقابلة العمل وانكان بطريق النفضل لمزيد الترغيب في الطاعات والزجر عن المعامى والمحتف بالمتابئ المناسبة في المامين الفريقين والمحتفى بالتاثيب المناسبة الفريقين والمحتفى بالتاثيب المناسبة المناسبة في المناسبة ال

مَن النَّفَاوِت النَّيرِوالنِّبَائِ البِينَ شَتَانَ بِينَ الْحَسْنِينَ الْفَائْزِينَ بَعَبُهُ اللَّهُ حَرُوبَعَلَ وَبِينَ الْعَامُلِينَ الْمَائُونِ بَيْ الْحَسْنِينَ الْفَائْزِينَ بَعَبُولُكُمْ مِنْ الْمَائِلُونِ وَمُرْتَبِ مَعْدَمُاتَ الْغَوْزُ وَلَا حَلَى اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَالْفَلَاحِ وَالْفَلَاحِ وَالْفَلَاحُ وَالْفَلَاحِ وَالْفَلَاحِ وَالْفَلَاحِ وَالْفَلَاحِ وَالْفَلَاحُ وَالْفَلَاحِ وَالْفَلَاحُ وَالْفَلَاحُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَالْفَلَاحِ وَالْفَلَاحُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَالْفَلْرُفُ ﴿ ١٨ ﴾ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَ

قول الضحاك ومقاتل والواقدي فأن الضحاك قال ذكروا العرض الاكبرعلى الله ومقاتل والوا قدى قالا تفكروا انالله سا ثلهم وذلك لانه قال بعسدهدهالآية فاستغفروا لذنو بهم وهذايدل على ان الاستغفار كالأثر والتتيجة لذاك الذكر ومعلومان الذكر الذي بوجب الاستعفار ليس الاذكر عقاب الله ونهيه ووعيده ونظيرهذه الآمة قوله ان الذين اتقوا ادامسهم طائف من الشيطان تذكروا فاذاهم مصرون ( والقول الثاني) انالمراد بهذا الذكر ذكرالله بالثناء والتعظيم والاجلال وذلك لانمن أرادأن يسأل الله مسئلة فالواجب أن قدم على ملك المسئلة الشاء على الله فهنا لماكان المراد الاستغفار من الدبوب قدمو اعليه الثناء على الله تعالى مماشتعلوا بالاستغفار عن الدنوب تمقال فاستعفر والذنومهم والمراد منه الاتيان بالتومة على الوحه الصحيح وهوالندم على فعل مامضي معالعزم على رك مثله في المستقبل فهذا هوحقيقة التوبة فأما الاستعفار باللسان فذاك لأأثرله فيازالة الدنب بل بجب اطهار هذا الاستعفار لازالة التهمة ولا طهاركونه منقطعا الى الله تعمالي وقوله لذنو بهم أىلاجل ذنو بهم ثمقال ومنيعص الذنوب الاالله والمقصودمنه ان لايطلب العبد المعفرة الامنه وذلك لامه تعالى هوالقادر على عقاب العبد في الدب اوالآحرة فكان هو القادر على ازالة ذلك العقاب عنه فصح أنه لايجوز طلب الاستعفار الامنمه نمقال ولميصروا على ماصلوا واعلم انقوله ومريغصر الدبوب الاالله جلة معترضة بين المعطوف والمعطوف عليه والقدير فاستعفروا لدنوبهم ولم يصرواعلى مافعلوا وقوله وهم يعلون فيه وجهان (الاول) انه حال من فعل الاصرار والنقديرولم بصرواعلي مافعلوامن الذنوب حال ماكا رواعالمين كويها محطورة محرمة لانه قديعدر من لايعلم حرمة العمل أما العالم بحرمته فانه لايعدر في فعله البتة ( الثابي ) أن يكون المرادمنه ألعقل والتمييز والتمكين من الاحتراز من الفواحش فيحرى محرى قوله صلى الله عليه وسلم رفع القلم عن ثلاث تم فال أولئك جزاو هم مغفرة من ربهم وجنات تجرى من تحتبها الانهار والمعنى ان المطلوب أمر ان الاول الامن من العقساب واليه الاشارة بقوله مغفرةمن ربهم والناني ايصال الثواب اليه وهوالمراد بفوله جنات تبجري من تحتها الانهار حالدين فيهامم بين تعالى ان الدى يحصل لهم من ذلك وهو الففر ان والجنات يكون اجرالعملهم وجزاء عليه بقوله ونعم أجرالعاملين قال القاضي وهذا يبطل قول من قال ان الثوات نفضل من الله وليس بجزاء على علهم ووله تعالى (قدخلت من قبلكم سنن فسيروا في الارض فانظروا كيفكان عاقبة المكذبين هذابيان للناس وهدى وموعظه للتقبُّنُ) اعلم انالله تعالى لماوعد على الطاعة والتسوية من المعصية الغفران والجنات النبعه بذكر مايحملهم على فعل الطاعة وعلى النوبة من المعصية وهوتأمل أحوال القرون الخالية من المطيعين والعاصين فقال قدخلت من قبلكم سنن وفي الآية مسائل (المسئلة الاولى) قال الواحدى أصل الخلوفي اللعة الإنفراد والمكان الخالي هو المنفرد عن يسكن

أىقد مضت من قبل زمانكم أوكائنة من قبلكم وقائم سنهاالله تعالى فى الاىم المكذبة كما في قوله تعالى وقتلوا تقتلا سنةالله فى الذين خلواالح والفاء في قوله تعالى ( فسروا في الارص فاذطروا كيف كان عاقبة المكذبين) للدلالةعلى سسيةخلوها للسيروالنطر اوالامر بهمسا وقيسل المعني على الشرطأى ان شككتم فسعروا الح وكيف حبر مقدم ا كان معلق لفعل النظر والجسلة فيمحل النصب بعدر عالخادص لان الاصل استعماله بالجار ( هدا ) اشارة لىماسلف منقوله تعالى قدخلت الىآخره(بيان للناس)أي تدين لهم على أن اللام متعلقة بالمصدر أوكائن الهم أنها متعلقة بمحذوف وقعصفةله وتعريف الناس للعهدوهم الكذبون أىهذا ايضاح لسوء عاقبة ماهم عليه من التكذيب فان الامر بالمير والتفلر وانكان خاصا بالمؤمنين لكن

العمل بموجبه فيرافتص بواحددون واحدفقيد حل للكندبين أيضاعلى أن ينظروا في عواقب فيه في فيه في مرّ بعناهم من أهل التكاميب ويعتبروا بمايعا ينون من المارد مارهم وان لم يكن الكلام مسوقا لهم ( وهدى وموغفاها )

به تعواهم فرجي والتقوير المستمين المسائرون إلى المتعوى والهذى والموصفة على ظاهرهما أى هذا بيان لمآل أمر النباس وسسوء مفيته وهداية لمن اتق منهم و زجرلهم عاهم عليه من التكذيب وأن يرادبها مايعمهم وغيرهم من المتقين بالفعل و يراد بالهدى والموصفة ﴿ ٧٩ ﴾ أيضا مايع ابتداءهما والزيادة فيهما وإنمساقدم كونه

يانا للكذبين مع أنه خيرمسوق له على كونه هدى ومو عظة للتقين معأنه المقصود بالسياق لان أول ماميزنب على مشاهدة آثارهلاك أسلافهمظهور حال أخلافهم وأمازيادة الهدى أوأصله فامر مترتب عليد وتخصيص البدان بالناس مع شموله للتقين أيضا لماأن المراديه مجرد البيان العاري عن الهدى والعظة والاقتصار علمهافي حانب المتقين مع ترتبهما على البيان لاأنهما القصدالاصلي و مجوز أن يكون تعريف الناس للجنسأي هذا سانللناس كافةوهدي وموعظة للتقينمنهم خاصة وقبل كلةهذا اشارة الى مالخص من أمر المتقين والتألين والمصر ن وقوله تعالى قدخلت الآمة اعتراض للبعث على الاعان وما يستمعق به ماذ كرمن أجر العاملين وأنتخبر بأن الاعتراض لابد أن بكون مقرر المضمون

وفيدويستعمل أيضافي الزمان بمعنى المضى لانمامضي انفردعن الوجو دوخلاعنه وكذا الاممالخالية وأماالسنة فهىالطريقة المستقيمة والمثال المتبع وفياشتقاق هذه اللفظة وجوه ( الاول) انهافعلة من سن الماء يسنه اذاوالي صبه والسن الصب للساء والعرب شبهت الطريقة المستقيمة بالماء المصبوب فأنه لتوالى اجزاء الماء فبسد على نهبج واحد يكون كالشئ الواحد والسنة فعلة بمعنى مفعول وثانيها أنتكون منسنت النصسل والسنان أسندسنا فهومسنون اذاحددته علىالمسن فالفعل المنسوب الىالنبي صلي الله عليه وسلم سمى سنة على معنى أنه مسنون وثالثها أن يكون من قولهم سن الابل اذا احسن الرعى والفعل الذى داوم عليه النبي صلى الله عليه وسلم سمى سنة بمعنى انه عليه الصلاة والسلام أحسن رعايته وادامته ( المسئلة الثانية ) المراد من الآية قدا نقضت من قبلكم سنن الله تعالى في الايم السالفة واختلفوا في ذلك فالاكثرون من المفسر ين على أنالمرادسننا الهلاك والاستنصال بدليل قوله تعالى فأنظروا كيف كأن عاقبة المكذبين وذلك لانهم خالفواا لانبياء والرسل للحرص على الدنيا وطلب لذاتهاثم انقر ضواولم ببق من دنياهمأثر وبق اللعن في الدنيا والعقاب في الآخرة عليهم فرغب الله تعالى امة مجمد صلى الله عليه وسلمفي تأمل أحوال هؤلاء الماضين ليصير ذلك داعيالهم الى الايمان بالله ورسله والاعراض عن الرياسة في الدنيا وطلب الجاه وقال مجاهد بل المراد سنن الله تعالى في الكافر نوالمؤمنين فانالدنيا مابقيت لامعالمؤمن ولامع الكافر ولكن المؤمن ببقله تعسدموته الثناء الجميل في الدنيا والثواب آلجزيل في العقبي والكافر بقي عليه اللعنة في الدنيا والعقاب في العقبي ثم انه تعالى قال فانظروا كيف كانعاقبة المكذبين لان التأمل فيحال أحدالقسمين يكني فيمعرفة حال القسم الآخرأو يقال الغرض منه زجر الكفار عن كفرهم وذلك انمايعرف بتأمل أحوال المكذبين والمماندين ونظيرهذه الآية قوله تعالى ولقد سبقت كلتنا لعبادنا المرسلين انهم لهم المنصورون وانجندنالهم الفالبون وقوله والعاقبة للتقين وقوله أن الارض يرثها عبادي الصالحون ( المسئلة الثالثة ) ليس المراديقوله فسيروا في الارض فانظروا الامر بذلك لامحالة بل المقصود تعرف أحوالهم فانحصلت هذه المعرفة بغيرالمسير في الارض كان المقصود حاصلا ولايمتنع أن يقال أيضا انالمشاهسدة آثار المتقدمين أثرا أقوى منأثر السماع كاقال الشاعر ان آثارنا تدل علينا افنظروا بعد ناالي الآثار

قال تعالى هذا بيان الناس وهدى وموعظة للتقين و يعنى بقوله هذا ماتقدم من أمر، أبيه ووعده ووعيده وذكره لا تواع البينات والآيات ولابد من الفرق بين البيان في الهدى و بين الموعظة لان العطف يقتضى المغايرة فنقول فيد وجهان (الاول) ان المحدد المائدة التابية الشبهة بعدان كانت الشبهة حاصلة فالفرق أن البيان في أي معنى كان وأما الهدى فهو بيان لطريق الرشد ليسلك دون طريق الني وأما

في خلالة ومعاينة آثار هلاك المكذبين بمالاتعلق له بحال أحدالاسسنا في الثلاثة المؤمنين وان كان باعثا فيان زاجرا عن التكذيب وقيل اشارة الى القرآن ولايخني بعده (ولاته وا ولاتحزنوا) تشجيع للو منسين الوه يوم وتسلية عيا أصابهم يوم أحد من القتل والقرع وكان قدقتل تومنذ خمسة من المهاجرين حزة بن عبد المطلب تومعت بن هيرصاحب واية رسول القصلى الله عليه وسا وعبد الله بن جعش اين بخد الني صلى عليه وسلم وعثمان بن شماس وسعد مولى عتبة رصوان الله تعالى عليهم أجعين ومن الأنصار سبعون رجلًا رضى الله عنهم أي لا تضعفوا عن الجهاد بما تالكم من الجراح ولا يحزنوا ﴿ ٨٠ ﴾ على من قتل منكم ( وأنتم الاعلون ) جلة حالية

الموصطة فهى الكلام الذي بفيد الزجر عالاينبغي في طريق الدين فالحاصل أن البيان جنس تعند نوعان ( أحدهما ) الكلام الهادى الى ما ينبغي في الدين وهو الهدى (الثاني) الكلام الزاجر عالابنبغي في الدين وهو الموعظة ( الوجه الثاني) ان البيان هو المالالة وأماالهدى فهى الدلالة بشرط كونها مفضية الى الاهتداء وقد تقدم هذا البحث في تفسير قوله هدى المتقين في سورة البقرة ( المسئلة الرابعة ) في تخصيص هذا البيان والهدى والموعظة بالمتقين وجهان (أحدهما) انهمهم المنتفعون به فكانت هذه الاشياء في حق غير المتقبن كالمعدومة ونطيره قوله تعالى انماأنت منذر من يخشاها انماتندر من اتبعالذ كر الما مخشى الله من عباده العلماء وقد تقدم تقريره في تفسير قوله هدى للنفين ( الثاني ) ان قولههذا بيان كلامعام ممقوله وهدى وموعظة للنقين مخصوص بالمنقين لان الهدى اسم للدلائة بشرط كونها موصعة الى البغية ولاشك انهذا المعنى لايحصل الافي حق المتقين والله أعلم الصواب \* قوله تعالى (ولاتمنوا ولا تعزنوا وأنتم الاعلون ان كنتم مؤمنين) اعلم أناالذي قدمه منقوله قدخلت من قبلكم سنن وقوله هسذا بيان للناس كالمقدمة لقوله ولاتهنوا ولاتحزنوا كأنه قال اذا بحثتم عن أحوال القرون الماضية علتم ان أهل الباطل واناتفقت لهم الصولة لكن كانمآل الامر الى الضعف والفتور وصارت دولة أهل الحق عالية وصولة أهل الباطل مندرسة فلاينبغي أن تصيرصولة الكفار عليكم يوم أحد سببالضعف قلبكم ولجبنكم وعجزكم ال يجبأن يقوى قلبكم فان الاستعلاء سيحصل لكم والقوة والمدولة راجعة اليكم تمنقول قوله ولاتهنوا اىلأنضعفوا عنالجهادوالوهن الضعف قال تعالى حكاية عن ذكرياء عليه السلام اني وهن العظم مني ولا تحزنوا أي على منقتل منكم أوجرح وقوله وأنتم الاعلون فيه وجوه (الاول) أن حالكم أعلى من حالهم فالقتل لانكم أصبتم منهم يوم بدرأ كثر بماأصابوا منكم يومأ حدوهو كقوله تعالى أولما أصابتكم مصيبة قدأصبتم مثليهاقلتم أنى هنذا أولان قتالكم هموقتالهم الشيطسان أولان قنالهم للدين الباطل وقتالكم للدين الحق وكل ذلك يوجب كونكم أعلى حالامنهم ( الثاني ) أَن يكون المرادوأ نتم الاعلون بالحجة والتمسك بالدين والعاقبة الحيدة ( الثالث) أن يكون المسنى وأنتم الاعلون من حيث انكر في العاقبة تظفرون مهم وتستواون عليهم وهذا شديدالناسية لماقبله لان القوم انكسرت قلو بهم بسبب ذلك الوهن فهمكانوا محتساجين الىمايفيدهم قوة فىالقلب وفرحا فىالنفس فبشرهم الله تعالى بذلك فأما فولمان كنتم مؤمنين ففيد وجوه (الاول) وأنتم الاعلون ان بفيتم على الهانكم والمقصود بيان ان الله تعالى انما شكفل بإعلاء درجتهم لأجسل تمسكهم بذين الاسلام (الثاني) وأنتم الاعلون فكونوا مصدقين لهذه البشارة ان كتيم مصدقين عابعد كالله و ببشركم به من الغلبة ( والثالث ) المتقدير ولانهتوا ولا تحرينوا وأنتم الاعلون ان كنتم مؤمنين فاناللة تمالى وعد بنصرة هذا الدين فان كنتم من المؤمنين علتم ان هذه الواقعة

من فاعل الفعلين أي والحال أنكم الاعلون الغالبون دون عدوكم فانمصير أمرهم الى الدمار حسما شاهدتم من أحوال أسلافهم فهو تصريح بالوعد بالنصر والغلبة بعبد الاشعار به فيماسبقأو وأنتم المعهودون بغاية علوالشان لمأنكم على الحقوقنالكملةعز وجل وقتلاكمفي الجنةوهم على الباطل وقتالهم الشيطان وقتلاهم فيالناروقيل وأنتم الاعلون ما لامنهم حيث أصبتم منهم يوم بدر اكثر بماأصابوا منكم اليوم( انكنتم مؤمنين) متملق بالنهي أو بالاعلون وجوابه محذوف لدلالة ماتعلق معلبه أى ان كنتم مؤمنين فلاتهنوا ولا تخزنوا خان الاءـان بوجب قوة القلب والثقة بصنع الله تعالى وعدم للبالآة باعدائه أوان كنتم مؤمنين فانتم الاعلون فانالاعان يغتضى العلو لأمحالة أوان كنتم مصدقين بوعدالله تعالى فانتم

الاعلون وأياما كان فالقصود تحقيق الملق بناه على تعقق المطق به كافي قول الاجعران كنت ﴿ لاتبق ﴾ علمت المان ( ان يمسكم قرح علمت المان ( ان يمسكم قرح علمت المان ( ان يمسكم قرح فقد مس القوم قرح مثله ) القرح بالفتح والمضم لفتان كالمضعف والمضعف وقد قرى بهما وقيل هو بالفتح

الجُرَاعُ وَإِلَامَهُمُ الْمُهَا وَقَرْيُ بِحُقَةَ مِنْ وَقَيْلِ النَّهِ عَ وَالنَّرْ عَ كَالْطَرْدُ وَالعَنَ انْ الوامنكم يوم أحد فقد نائم منهم قبله يوم بدر ثم لم يضعف ذلك قلوجم ولم ينبطهم عن معاودتكم بالقنسال فأنتم أحق بأن لاتضعفوا فانكم ترجون من الله مالا يرجسون ﴿ ٨١ ﴾ وقيسل كلا المسين كأن يوم أحد فان المسلين نالوا منهم فانكم ترجون من الله مالا يرجسون ﴿ ٨١ ﴾ وقيسل كلا المسين كأن يوم أحد فان المسلين نالوا منهم

قبل أن يتفالفوا أمر رسول الله صلى الله عليه وسلم قتلوا منهم بيفا وعشر ی رحلامنهم صاحب اوانهموجرحو عددا كشرا وعقروا عامية حيلهم المل (وملك الامام) اساره الى الامام الحارية فيما من الامم الماضية والآتة كافة لا الى الامار العموده خاصة من يوم بدر ويوم أحمد الرهي داحلة فيهسا دخولا أوليا والمراديها أوهار الطفرواحلة (داوا مين الناس ) مصرفها مذمه منديل لهولاء تاره ولهؤلاه أخرى كقول منقال 🗱 فيوماعليما و بومالنا و بومانساء و يومانسبر# والمداوم كالمعاورة يقال داواله بینهم فتداواو، ای عاورته فتعاوروه واسم الاشارة مبتدأ والامام اماصفة لهاو بدل مند أوعطف يسال له فنداولهاخده أوحم فنداولهــا حال من الايام والعامل معي اسم الاشباره أوخعر بعد

لاتيق بحالها وان الدولة تصيرالمسلين والاستيلاء على العدو يحصل لهم \* قوله تعالى ( ان بمسكم قرح فقدمس القوم قرح مثله وتلك الايام نداولها بين الناس وايعلم الله الذين آمنوا ويتخذمنكم شهداء والقهلا يحب الظالمين وليمعص القه الذي آمنوا ويحق المكافرين ) واعلم أن هذا من تمام قوله ولاتهنو اولاتحزنوا وأنتم الاعلون فبين تعالى ان الذن يصيبهم من الفرح لا يجب أن يزيل حدهم واجتهادهم في جهاد العدوو ذلك لانه كا أصابهم ذك فقدأ صابعدوهم مثله قبل ذلك فأذا كانوامع باطلهم وسوعا فبتهملم يعتروا لاجل ذلك فيالحرب فبأن لايلحقكم الفنور مع حسن العاقبة والتمسك بالحقأول وفي الآيةمسائل ( المسئلة الاولى ) قرأ حرة والكسائي وأبو مكرعن عاصم قرح وضم القاف وكذاك قوله مربعد ماأصابهم الترحوالباقون بفتح القاف فيهماوا خلفواعلى وحوء (فالاول) معنا هما واحد وهمالعتان كالجهد والجهد والوجد والوجد والضعف والضعف (والثاني)ان الفَّيحِلْغة تهامذ والحجازوالضم لمة نجد ( والثالث ) المالفَّيح مصدرو بالضم اسم ( والرآنع ) وهو قول الفراء انه فالفتح الجراحه نعينها وبالضم أَلَمُ الجَرَاحَةُ ( وَالْحَامُس ) قالَ ابْ مُتَسَمَّ هما لغنان الاان المَقْنُوحَةُ تُوهِمُ انْهَاجِع قرحة (المسئلة الثانية) في الآية قولان (أحدهما) ان يسسكم قرح يوم أحد فقد مسهم يوم بدر وهوكقوله تعالى أولما أصابتكم مصيبة قدأصتم مثليها قلتم أني هدا (والثابي) ان الكفار قدنا لهميوم أحدمثل مانالكم من الجرح والقتل لامه قتل منهم نيف وعشرون رجلاوقتل صاحب لوائهم والجراحات كثرت فيهم وعقرعامة خيلهم بالنبل وقدكات الهزيمة عليهم فيأول النهارفان قيل كيف قال قرح مثله وما كان قرحهم يوم أحدمثل قرح المنسركين فلنا يجب ان يفسر القرح في هذا الناو بل بمجرد الانهر ام لا بكرة القلي مُحِقَل تَعَالَى وَ ثَلْتُ الآيَام نَدَاوَلُهَا بِينَ النَّاسُ وَفَيْهُ مَا ثُلُ ( المُستُلَّةُ الآولى ) تلك مبتدا والايام صفة ونداواها خبره ويجوزأن يقال تلك الايام مبتدا وخبركا تقول هي الايام تبلي كل جديد فقوله تلك الايام اشارة الىجيع أيام الوقائع العجيبة فبين انهادول تكون على الرجل حينا وله حينا والحرب سجال ( السئلة الثاتية ) فلل القفال المداولة نقل الشيء من واحد الى آخر يقال تداولته الايدى اذا تناقلته ومنه قوله تعالى كلا كون دوله بين الاغنياء منكم أي تتداواونها ولاتجعلون للفقراء منها فصاباو بقال الدنيادول أي تدقل منقوم الى آخرين ثم عنهم الىغيرهم ويقال دال لهالدهر بكدااذاانتقلاأيدوالمعنى ان أيام الدنيا هي دول بين الناس لا بدوم مسارها ولامضارها فيوم يحصل فيه السرورله والغم لعدوه و يوم آخر بالعكس من ذلك ولا يبتى شي من أحوالها ولابستقرائرمن آثارها واعلم أنه لبس المراد من هذه المداولة أنالله تعالى تارة ينصرالمؤمنين وأخرى يتصرالكافرين وذلك لافانصرة القمنصب شريف واعزاز عظم فلايليق بالكافريل المراد من هندالداولة انه تارة يشدد المحتة على الكفاروأ خرى على المؤمنين والفائدة فيه

خَعِرُوسِينَةُ المَصَّارُعُ الدَّالَةُ ﴿ ١١ ﴾ تُ عَلَى الْعَدِدُ وَالاسترارُ للابدَانَ بأَنْ تَلِكَ المَدَّاوَلَهُ سَاءً مُسَلِّوْكِهُ فَيَا بِينَ الاِيمُ قَاطِيةٌ سَابِقَتُهَا وَلاحْتَهَا وَفِيهُ صَرِبُ مِنَ النَّسَلِيةُ وَقُولُهُ عَزُوجُلُ ﴿ وَلِيعُمُ اللّهِ اللّهِ الذِي آمَنُوا ﴿ إِيمَا اللّهِ اللّهِ الذِي آمَنُوا ﴿ إِيمَا اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الل الثمير أيضًا يَقَ الْخَلَاقِ أَامَمَ بِالسَّبِ عَلَى المُسَبِ عَى لَعِيزِ الثَّاتِيْنِ فَلَى الاَعَانِ تَنَ شَيرَهُم كَافَ قُولَهُ تُعَلَىٰ مَا كَانَهُ اللهُ لِيْدِ المُؤْمَنِ عَلَى عَلَى عَلَى عَلَيْهِ عَلَى عَلَى اللهُ لِيْدِ المُؤْمَنِ عَلَى عَلَى عَالَمَ عَلَيْهِ حَقَّ عَبِرُ مَن حَيْثَ فَعَلَقَهُ اللهُ لَيْدِ المُؤْمِنُ عَلَى عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ اللهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَل بالعسلوم من حَيْثِ انه موجسود بالفعسل اذهو الذي يدور ﴿ ٨٦ ﴾ عليه فلك الجزاء لا من حيث انه

من وجوه ( الاول ) انه تمالي لوشدد المحنة على الكفار في جيع الاوقات وأزالها عن المو منين في جميع الاوقات لحصل العلم الاضطراري بأن الايمان حق وماسواه باطل ولوكان كدلك لبطل التكليف والثوابوالعقاب فلهذا المعنى تارة يسلطالله المحنةعلى أهل الايمان وأخرى على أهل الكفر لتكون الشبهات باقية والمكلف يدفعها بواسطة النظر في الدلائل الدالة على صحة الاسلام فيعظم ثوايه عندالله (والثاني) ان المؤمن قديقدم على بعض المعاصى فتكون عندالله تشديد المحنة عليه في الدنيا أدباله وأما تشديد المحنة على الكافر فأنه بكون غضبا من الله عليه (والثالث)وهوأ بالذات الدنيا وآلامها غيرباقية وأحوالها غيرمسترة وانما تحصل السعادات المستمرة فيدارالا خرة ولدلك فانه تعالى يميث بعد الاحياء ويسقم بعد الصحة فاذا حسن ذلك فلم لايحسن أن يبدل السراء بالضراء والقدرة بالعجزوروى ان أباسفيان صعد الجبل يوم أحدثم قال اين ابن أبى كبشة أين ابن أبى قحافة أين ابى الخطاب فقال عرهذار سول الله صلى الله عليه وسلم وهدا أبو بكروها أناعر فقال أبوسميان يوم بيوم والايام دولوالحرب حجال فقال عمر رضى الله عنه الاسواء قتلانا في الجنة وقتلاكم في النار فقال ان كان كاترعمون فقد خبنا اذن وخسرنا أماقوله تعالى وليعلم الله الدين آمنوا فعيه مسائل ( المسئلة الاولى ) اللام فى قوله وليعلم الله متعلق بفعل مضمرا مابعد، أوقبله أما الاضمار بعده فعلى تقدير وليعلم الله الذين آمنوا فعلنا هذه المداولة وأما الاضمارقبله فعلى تقدير وتلك الايام بداولهابين الناس لامور منها ليعم الله الذين آمنوا ومنهاليمخدمنكم شهداء ومنهاليمعص الله الذين آمنوا ومنهالبحق الكافرين فكل ذلك كالسب والعله في المداولة ( المسئله الثانية ) الواو فيقوله وليعم الله الذين آمنوا فطائره كثيرة في القرآن قال تعالى وليكون من الموقنين وقال تعالى ولتصغى اليه أفئدة الذن لايو منون والتقدر وتلك الامام مداولها مين الناس ليكون كيت وكيت وليعالله وانما حدف المعطوف عليه للايذان بأن المصلحة فيحده المداولة ليست بواحدة ليسليهم عاجرى وليعرفهم أن تلك الواقعة وان شأنهم فيهافيه من وحوه المصالح مالوعرفوه لسرهم (المسئلة الثالثة) طاهرقوله تعالى وليعم الله الذي آمنوا مشعر بإنه تعالى اعا فعل تلك المداولة ليكنسب هذا العلمومملومان ذلك محال على الله تعالى ونطيرهنه الآية في الاشكال قوله تعالى أم حسبتم أن تدخلوا الجنةولما بعلمالله الذين جاهدوا منكم ويعلم الصابرين وقوله ولقدفت االذين من قبلهم فليعلن الله الدين صدقوا وليعلن الكاذبين وقوله لنعلم أى الحربين أحصى لمالبثوا أمداوقوله ولنبلونكم حتى نعلم المجاهدين منكم والصابرين وقوله الالنعلم من يتبع الرسول وقوله ليبلوكم أيكم أحسن عملا وقد احتم هشام بن الحكم بظواهر هذه الآيات على اناللة تعالى لايعلم حدوث الحوادث الاعند وقوعها فقال كل هذه الآيات دالقعلى أنه تعالى انماصتار عللا محدوث هذه الاشياء عند حدوثها أجاب المتكلمون عنه بأن الدلائل المقلبة دلت

موجودبالعكر واطلاق الابملاق مع ان المراد بهو الرسوخ والاخلاص فيه للإيذان باناسم الاعان لايطلق على غيره والالتفات الىالعبية باسناده الى اسم الدات المستجمع للصغاث لتربية المهاية والاشعار أن صدور كل واحد ماذكر بمسددالتعليل من أفعاله تعالى باعتبار مشأمون من صفاته تعالىمغا يرلمشأ الأحر والجلة علة لما هوفرد من أفراد مطسلق المداولة التينطقها قوله تمسالي نداولها بينالناسمن المداولة المعهودة الجارية بين مريستي المو منسين والكافرين واللام متعلقة عادل عليسه المطلق من الفعل المقيد بالوقوع سينالفر يقين المذكورين أوبنفس الععل المطلق باعتبار وقوعه ينهما والحلة معطوفة علىعلة أخرى لهسا معتبرة اما على الخصوص والنعيين مخذوفقلدلالةالمذكورة

عليها لكوفها من مباديها كأنه قبل نداولها بينكم و بين هدوم ليظهر امركم وليم الخ فأن ﴿ على ﴾ طهور أعالهم وخروجها من القوة الى الفعل من مبادى تميزهم عن غيرهم ومواجب تعلق الم الازلى مهامن تلك المناهم و المناهم من المناهم منعمدة فعياعدد

مَنْ الأَمُورُ وَأَنْ النّبِيدُ بَسُورُهُ مَا عَرَى عَلَيْهِ مَنَ النوائبُ والنّبَعُرُ بَانِ الله نعال بَسَلُه فَ دُلكُمُنَ الالطأف الخفة مالانتخطر بالبال كانه قبل نداولها بينكم ليكون من المسلخ كيث وكيث وليه الحال وفيه من أكيد النسلية ومن بد التبصيرة مالانخي وتفصيص البيان بعلة هذا الغرد ﴿ ٨٣ ﴾ من مطلق المداولة دون سار أفرادها الجاربة

فعايين بعية الامرتمينا أوابهمامالعدم تعلق الغرض المعلى ببيانها ولك أن تجعل المحذوف المهم عبارة عن علل سائرأفرادها للاشارة اجالا الى أنكل فرد من أفرادهاله عله داعبد اليه كانهقيل نداولها بين الناس كافة ليكور كيت وكيت من الحكم الداعية الى تك الافراد وليعلالح وللام الاولى متعلقة بالفعل المطلق باعشار تقيده بتلك الافراد والثانية باعتبار تغيده بالفرد المعهود وقيسل هي متعلقة بمحذوف مؤخر تقديره وليعلمالله الذي آمنوافعلذلك ( ويتحد منكم شهداء ) جع شهيد أي ويكرم ناسا منكم بالشهسادة وهم شهداه أحدفن ابتداءه أو تبعيضية متعلقمة يتخذأ وبمعذوف وقه حالامنشهداه أوجه شاهد أى ويتخذمنكم شهودا معدلين بم ظهر منهم من الثبات على الحق والصبرعا

على انه تعالى يعلم الحوادث قبل وقوعها فثبت ان التغير في العلم محال الاان اطلاق لفظ العلم على المعلوم والقدرة على المقدور مجازمته وريقال هذا علم فلان والمراد معلومه وهذه قدرة فلانوالمرادمقدوره فكل أية يشعر ظاهرها بتجدد ألعلم فالمراد تجدد العلوم اذاعرفت هذا فنقول في هذه الآية وجوه (أحدها) ليظهر الأخلاص من النعاق والمؤمن من الكافر (والثاني) ليعلم أولياء الله فأضاف الى نفسه تفخيما (وثالثهاً) ليمكم بالامتياز فوضع العلم مكان الحكم بالامتيا زلان الحكم بالامتياز لا يحصل الابعد العلم (ورابعها) ليعلم ذلك واقعا منهم كماكان يعلم انهسيقع لان المجازاة تقع على الواقع دونُ المُعلوم الذي لم يوجد ( المسئلة الرابعة ) العلم قديكون بحيث يكتني فيه بمغمول واحد كإنقال علت زيدا أي علت ذاته وعرفت وقديفتقر الى مفعولين كإيقال علت زيدا كريما والمراد منه في هذه الآية هذا القسم الثاني الاانالمفعول الثابي محذوف والتقدير وليعلم اللهاالذين آمنوا متميزين بالايمان من غيرهم أي الحكمة في هذه المداولة أن يصير الذين آمنوا متيزين عن يدعى الاعان بسبب صبرهم وثباتهم على الاسلام ويحتمل أنبكون العلم ههنا من القسم الاول بمعنى معرفة الدات والمعنى وليعلم الله الذين آمنوالما يظهرمن صبرهم على جهادعدوهمأى ليعرفهم بأعيانهم الأأن سبب حدوث هذا العلم وهوطهور الصبرحذف ههنا أماقوله ويحذ منكم شهداء فالمراد منه ذكرا لحكمة الثأنية في تلك المداولة وفيه مسائل (المسئلة الاولى) في هذه الآية قولان (الاول) يُتَخذ منكم شهداء على الناس بماصدر منهم من الذنوب والمعاصي فأن كونهم شهداء على الناس منصب عال ودرجة عالية (والثاني) المراد مندوليكرم قوما بالشهادة وذلك لان قوما منالمسلمين فاتهم يوم بدروكانوا يمنون لقاء العدووأنيكون لمهم بومكيوم بدر يقاتلون فيه العدوويلتسون فيه الشهادة وأيضا القرآن مملوء من تعطيم حال الشهداء قال تمالى ولاتحسبن الذي قتلوا في سبيل الله أموانا بل أحياء عندر مهم يرزقون وقال وبجئ بالنبين والشهداء وقال فأولئك معالذين أنعم الله عليهم من النبين والصديقين والشهداء والصالحين فكانت هذه المتزلة هي المنزلة الثالثة للنبوة واذاكان كذلك فكان منجلة الغوائد المطلو بةمن تلك المداولة حصول هذا المنصب العظيم لبحض المؤمنين (المسئلة الثانية) احتج أصحابنا بهذه الآية على أنجيع الحوادث بأرادة الله تعالى فقالوا منصب الشهادة على ماذكرتم فانكان يمكن تحصيلها بدون تسليط الكفارعلى المؤمنين لمهبق لحسن التعليل وجه وانكان لاعكن فحيثذ يكون فتل الكفار للؤمنين من لوازم تلك الشهادة فأذا كان عصيل تلك الشهادة للعبد مطلو بالله تعالى وجبأن يكون ذلك القتل مطلوبا لله تمالى وأيضا فقوله وبتخذمنكم شهداء تنصيص على انمابه حصلت تلك الشهادة هرمن الله تعالى وذلك يدل على أن فعل العبد خلق الله تعالى ( المسئلة الثالثة ) الشهداء جمع شهيدكالكرماء والظرفاء والمقنول من المسلمين بسيف

الشَّدّالَدُ وَغَيْرِدَاكَ مَنْ شُواهِدُ الْصَدَقَ لِيشْهَدُوا عَلَى الآم يُومِ القيامة فَنْ بِيانِية لانْ نَهَ السَّهَادَةُ وَظَيْفَةُ الْكُلَّ دون المستشهدين فقط وأياماكان فني لفظ الاتخاذ المنبي عن الاصطفاء والتقريب من تشهريفهم وتَغْفِيم شــأمهم مَالًا يَخِقُ وقوله تَعَالِي ﴿ وَاقْدَلَا يُحِبُ الْطَالَمِينَ ﴾ اعتِراض مقرر لمضمون ما فيله ونني الحيد كناية عن البغض وفي إيماهه قلى الفنالمين تمرّ بعن بخسته تعالى الجايليهم والمراد بهم اما عمالنا ينين على اللها منظلتمر يرّ من أحبب ان يفهنه . تمالى لهممن دواعى اخراج الخلصين المصطفين الشهادة من ينهم واما الكفرة الذي أد بلهم فالتمر يرمن جيث ان ذلك ليس بطريق النصرة لهم فانها مختصة ﴿ ٨٤ ﴾ بأوليا نه تعالى بللذكر من الفواند الما همة الما لمؤمنين

الكفاريسمي شهيدا وفي تعليل هذا الاسم وجوه (الاول) قلل النضر بن شميل الشهداء احياء لقوله تعالى بلأحياء عندر بهم يرزقون فارواحهم حية وقدحضرت دارالسلام وأرواح غيرهم لاتشهدها (الثاني) قال ابن الانباري لان الله تعالى وملائكته شهدوا له بالجنة فالنهيد فعيل بمعنى أمغمول ( الثالث) سموا شهداء لانهم يستشهدون يوم القيامة مم الانبياء والصديقين كاقال تعالى لتكونوا سهداء على الناس (الرابع) سموا شهداء لآذهم كاقتلوا أدحلوا الجنة بدليل أنالكفار كاماتوا أدخلوا البار بدليل قوله أغرقوا فأدخلوا مارا مكذا ههنايجب أنيقال هؤلاء الذين قتلوا فيسبيل الله كإماتوا دخلوا الجنة ثم قال تعالى والله لايحب الظالمين قال ابن عباس رمنى الله عنهما أي المشركين لقوله تعالى انالشرك لظلم عظيم وهو اعتراض بين بعض التعليل و بعض وفيه وجوه (الاول) والله لاعب من لأبكون أبتا على الإعان صايرا على الجهاد (الثاني) فيه اشارة الى انه تعالى انمايو يد الكافرين على الوثمنين لما ذكر من الفوائد لالانه يحبهم نم قال وليمعص الله الذين آمنوا أي ليطهرهم من ذبو بهمرو يزيلها عنهم والمحص في اللغة التنقية والمحق في المعة النقصان وقال المفضل هو أن يدهب السي كله حتى لابرى منهشي ومنه قواء تعالى بحق الله الربا أي يستأ صله قال الزجاج معنى الآيد اللله تعالى جعل الامام مداواة بين المسلين والكافرين فانحصلت الغلبة للكافرين على المؤمنين كان المراد تمعيص ذنوب المؤمنين وانكاست العلبة للؤمنين على هوالاءالكافر ينكأن المرادمحق آثار الكافرين ومحوهم فقابل تمحيص المؤمنين بمحق الكافرين لانتمحيص هوالاء باهلاك ذبو بهم نطير محق اواثك باهلاك انفسهم وهده مقابله لطيفة في المعنى والاقرب انالراد بالكافر ينههاطائفة مخصوصة منهم وهمالذين حاربوا الرسول صلى الله عليه وسلم يوم أحدواماقلما ذلك لعلنابأنه تعالى لم يمعق كل الكفار بل كثيرمنهم بق على كفره والله أعلم #قوله تعالى (أمحسبتم أن تدخلوا الجنة ولما يعلم الله الذين جاهدوامنكم و يعلم الصاير بن ولقد كتتم عنون الموت من قبل أن القوه فقدراً يقوه وأنتم تطرون اعلانه تمالى لمايين في الآية الاولى الوجوه التي هي الموجبات والمؤ ثرات في مداولة الامام ذكر في هده الآبة ماهوالسبب الاصلى لدلك فعال أم حسبتم أن تدخلوا الجنة بدون تحمل المشاق وفي الآية مسائل (المسئلة الاولى) أم منقطعة وتفسير كونها منقطعة تقدم في سورة البقرة قال أبومسلم في أمحسبتم أنه نهى وقع بحرف الاستفهام الذي يأتى للتبكيت ولحيصه لاتحسبوا أنتدخلوا الجنة ولم يقع متكم الجهاد وهوكةوله الم أحسب الناس أن يتركوا أن يقولوا آمناوهم لايفتنون وافتُّهم الكلام بذكر أم التي هي أكثر ماناتي في كلامهم واقعة بينضربين يشكف أحدهم الابعينه يقواون أزيدا ضربت أمعرامع تيةن وقوع الضرب بأحدهما قال وعادة العرب يأ تون بهذا الجس من الاستغهام توكيدا فلما قال ولاتهنوا ولاتحزنوا كأنه قال أفتعلمون أن ذلك كاتومرون به أ

وقوله تعالى (وليحعص الله الذين آمنوا )أى الصفيهم ويطهرهم من الدوب عطف على يمخذو بكر براللام الذكيراا وليل لوقوع الفصل بذعها باعتراض واطهارالاسم الجليل في موفع الاضمار لا براز من يد الاعتناء بشان التحميص وهده الامور النلا ثة علل للداولة العبودة باعتبار كونها على المؤمنين قدمت في الدكرلامها المحتاجة الى البيان وامل تأخيرا لعلة الاخبرة عن الاعتراض الله يتوهم الدراج المذبين في الظالمن أوليقبرن بقوله عروجل (و محق الكافرين) فان التسعيص فيدمحو الاتماروارالةالاوضار كاأنالحق عبارة عن النقص والاذهباب قال المفضل هوأن مذهب الذي ما الكلة حتى لابرى منه شي ٌوهند قوله تمالى عمعتى الله الرباأى يستسأصله وهذه علة للسداولة باعتبار كونهساعلي

الكافرين والمراد بهم الذين حاربوا رسول الله صلى الله عليه وسل يوم أحمد وأصروا عملى ﴿ أَم ﴾ الحكفر وقد محقهم الله عز وجل جيما ( ام حسبتم ) كملام مستأنف سيق لبيان ما هي الغابة القصوى من المداولة والنتيجة لماذكر من تبير الخلصين ومجيم واتخياف الشهداء واظهار عزة منالها والخطاب الذين

النهن موا يوم أَجِدُوا مِنقطمة ومافيها من كلة بل الاضراب عن التسلية ببيان العلل فيما لقوا من الشدة ال تحقيق أنها من مبادى الفوز بالمطلب الاستى والمهرة للانكار والاستبعاد أى بل أحسبتم (أن تدخلوا الجنة) وتفوزوا بتعيمها وقوله تعالى (ولما يعلم الله المنافذ بن جاهدوا منكم) ﴿ ٨٥ ﴾ حال من ضعير تدخلوا موكدة للانكار فان رجاء الاجر

إبغيرعمل بمن يعا أنه منوط بهمستبعدعند العقول وعدم العلم كناية عن عدم المعلوم لما بينهما من اللزوم المبنى على ازوم تحقق الاول لتحقق الثانى ضرورة استحالة تحقق شي بدون علم تعالىبه وايثارها على التصريح للبالغة في تحقيم المعنى المراد فانها اثات لعدم جهسادهم بالبرهان وللابذان بأنمسدار ترتب الجزء على الاعمال انماهوعلمالله تعالىما كانه قيل والحال أنه البوجد الذين جاهدوا منكم وانما وجه النني الى الموصوفين مع أن المننى هوالوصف فقط وكان كن أزيقال ولما يعلالله جهاد كركساية عنمعني ولماتجاهدوا للمالغة في بيان انتفاء الوصف وعدم تحققه أصلاوفي كلة لما لذان بأنالجهاد متوقع منهم فيما يستقبل الأأنه غبر معتبر في تأكيدالانكار وقرى يعلم يفتح الميم

أمتحسبون أن تدخلوا الجنة من غير مجاهدة وصبروانما استبعد هذا لانالله تعسالى أوجب الجهاد قبل هذه الواقعة وأوجب الصبركة تحمل متاعبها وبين وجوه المصالح فيها في الدين وفي الدنيا فلما كان كذلك فن البعيد أن يصل الانسان الى السعادة والجنة مع اهمال هذه الطباعة ( المسئلة الثالثة ) قال الزجاج اذاقيل فعل فلان فحوامه انهم نعل ا واذاقيل قدفعل فلان فجوامه لما مفعل لانه لما أكد في جانب الشوت يقد لاجرم أكد في انب النبي بكلمة لما ( المسئلة الثانية ) ظاهر الآية يدل على وقوع النبي على العلم والمراد وقوعه على نق المعلوم والتقدير أمحسبتم أنتدخلوا الجنة ولما يصدر الجهاد عنكم وتقريره أنالعلم متعلق بالمعلوم كاهوعليه فلأحصلت هذه المطابقة لاجرمحسن اقامة كل واحد منهما مقام الاخر وتمام الكلام فبه قدتقدم أماقوله ويعلم الصابرين فاعلم انه قرأ الحسن ويعلم الصابرين بالجرم عطفا على ولمايع الله وأماالنصب فباضمار أنوهذه الواوتسمي واوالصرف كقواك لانأكل السمك وتشرب اللبن أى لأعجم بينهما وكذا ههنا المراد أندخول الجنة وترك المصابرة على الجهادمالايحتمعان وقرأ أبوعمرو ويعلم بالرفع على تقدير أن الواو الحمال كانه قبل ولما تجساهدوا وأنتم صابرون واعلم أن حاصل الكلام أن حب الديبالا يجمع معسعادة الا تخرة فبقدرما زداد أحدهما ينتفص الا خروذاك لانسعادة الدنيا لاتحصل الاباشتغال القلب بطلب الدنيا والسعادة ف الآخرة لاتحصيل الانفراغ القلب منكل مارويالله وامتلائه من حبالله وهذان الامر ان الايجتمعان فلهذا السر وقع الاستبعاد الشديد في هذه الآية من اجتماعهما وأيضاحب اللهوحب الاتخرة لايتم بالدعوى فليس كل من أقر بدين الله كان صادقا ولكن الفصل فيه تسليط المكروهات وألمحبو باتفان الحبهوالذي لاينتص بالجفاء ولايزداد بالوفاء فأن بني الحب عند تسليط أسباب البلاء طهران ذلك الحب كان حقيقيا فلهده الحكمة قال أمحسبتم أن تدخلوا الجنة بمجرد تصديقكم الرسسول قبل أن يبتليكم الله بالجهاد وتشديد المحنة والله أعلم # قوله تعالى ( وما محمد الأرسول قد خدت من وبله الرسل افان مات أوقتل انقلبتم على أعقابكم ومن ينقل على عقبيه فلن يضر الله شيئاو سيجرى الله الشاكرين) وفيه مسائل (المسئلة الاولى) قال ابن عباس ومحاهد والضحال لمانول النبي صلى الله عليه وسلم بأحد أمر الرماة أن بلز واأصل الجبل وأن لا ينقلوا عن ذلك سواءكان الامرلهمأ وعليهم فلما وقفوا وحلواعلى الكفار وهزموهم وقتل على طلحة بن أبي طلمة صاحب لوائهم والزبير والمقداد شداعلى المشركين ثم حل الرسول مع أصحابه فهزموا أباسفيان ثم انبعض القوم لما ان رأوا انهزام الكفار بادر قوم من الرماة الى الغنيمة وكان خالد بن الوليد صاحب مينة الكفار فلمارأى تفرق الرماة حل على المسلمين فهرمهم وفرق جمهم وكثر الفتل في المسلمين ورمى عبدالله بن قبئة الحارثي رسول الله صلى الله عليه وسلم بحسر فكسرر باعيته وشج وجهه وأقبل يدقتله فذبعنه مصعب بن

علماً أصله يعلى فعيد فت النون أوعلى طريقة اتباع الميم لماقبلها في الحركة لابقاء تفضيم اسم الله تعالى ومنكم حال من الذين (و يعلم الصابرين ) منصوب باضمار أن على أن الواولجمع كافى قولك لاناً كل السمك وتشرب اللبن أى لا يكن منك أكل السمك وشرب اللبن ولمعنى أم حسبتم أن تدخلوا الجنة والحال أنه لم يتحقى منكم الجهاد والصهر أى الجنع ينهماوا بنار أسم الفاعل على الموصول للدلالة على أن المعتبر هو الاسترار علم الصبير والمسافغة على المنواصل وقيل عن المعتبر هو الاسترار علم المعتبر المعتبر على المعتبر على المعتبر ويوريه المعتبر المع

عير وهوصا حب الراية يوم بدر و يوم أحد حتى قتله ابن قيئة فظن انه قتل رسول الله صلى الله عليه وسلم فقال قدقتلت مجدا وصرخ صار خألاان محدا قدقتل وكان الصارخ الشيطان ففشافي الناس خبرقتله فهالك قال بعض المسلين ليت عبدالله بن أبي يأخذلنا اما نامر أبي سسميان وقال قوم من المنافقين لوكان نبيا لما قتل ارحموا الى اخوانكم والىدينكم فقال أدس ب النضر عمأس بن ملك ياقوم ان كان قد قتل محد فان رب محد حى لأيموت وما تصنعوا لبالحياة لعدرسول الله صلى الله عليه وسلم قاللوا على ماقال عليه واوتوا علما مات عليه ثم قال اللهم الى أعندر اليك ممايقول هؤلاء تمسلسيفه فقاتل حتى قتل رحه الله تعالى ومر يعض المهاجر بن بايصاري يتشحط في د مدفقال بافلان أشعرت المعجدا ودقتل وقال انكان قدقتل وقد بلغ قاللوا على دينكم ولماشج ذلك المكاهر وجهالرسول صلى الله عليه وسلم وكسر رباعيته احتمله طلحة بعبداللهودافع عنهأ بو بكر وعلى رصى الله عديهم و مرآخرون معهم ثم الرسول صلى الله عليه وسلم جعل سادى و يقول الى عباد الله حتى أعازت اليه طائمة من أصحابه فلامهم على هز عنهم فقالوا بارسول الله وديناك الما بأماوأمهاتما أناما حبرة لك واستولى الرعب على قلوينا عولينا مدبري ومعنى الا م ومامجد الارسول قدحلت مرقبله الرسل فسيخلو كإحلوا وكااراتباعهم بقوامتسكين بدينهم بعد حلوهم فعلبكم أن تسكوا بدينه بعد خلوه لان العرص من العند الرسل تبلع الرسالة والرام الحمة الاوحودهم بين اطهر قومهم أبدا (المسئلة اثابية) قال أبوعلى الردول حاء على صر مين أحدهما يراد به المرسل والآخر الرمالةوههماالمراد الالرسل بدليل قولهالك لمى المرساين وقوله بإأنها لرسول بلعوفعول قد راد مه المفعول كالركوب والحلوب لمايركب و يحلب والرسول بعبي الرسالة كفوله

الموصول والمبتسدأ محسذوف أىهو يعلم الصابرين كأنه قيل ولما تبجساهدوا وأبتم صابرون (ولقد كمتم تمنون الموت)أى تمنون الحرب فأبها من مسادى المسوت أوالموت بالشهاده والخطابالدين لمسهدو بدرا وكانوا يمون أن يشهدوا معرسولالله صلى الله عليه وسلم مسهدا ليبالوا ماماله سهداء بدرمي الكرامه فالحواعلي رسول الله صلى الله عليه وسلم بي الحروح تمطهر منهم حلافذك (مرقمل أن لمقوه)معالق تتنون ممين لسب اقدامهم علمي التمي أي من قبل أنتساهدوه وتعرفوا هوله وسدته وهريء للاقوه (فندرأغوه) أىماتة ونه مراسبات الموتأوالموت،شاهده أسبانه ودوله تعالى (وارتم تنظرون) حال من ضميرالمحاطمين وفي النارال ويقط اللاقاة وتقييدهابالنطرمزيد

مبالعة في مشاهد تهم لدوالفاء وصححة كائه قبل ان كنتم صادفين في تمذيكم ذلك فقد رأ يقوه و ولم كان معاشين له حين قال بين الديكم من فتسل من الحوامكم و أقار علم وشارفتم أن تقتلوا فافعلتم مافعلتم وهو توبيخ الهم على تمنيهم الحرب وتسبيهم لها تم جبهم والهرامهم لاعلى تمي الشهادة بنا معلى تضمنها لغلية الكفار لما ان معلل الهم على تمنيهم الحرب وتسبيهم لها تم جبهم والهرامهم لاعلى تمي الشهادة بنا معلى تضمنها لغلية الكفار لما ان معلل المنابع على تمنيه المنابع المناب

مَّنَ عَنَاهُمُ نَيْلُ مُرَّامَةُ الشَّهَدَاء مَن غَير أَن يَضْطَر بَالَهُ شَى غَيرذَاك فَلْايسَتِيق المتاب من تلك الجهة (وما محد الأرسول) مبتدأ وخبر و لاعل لمسا بالاتفاق لا نقاض نفيه بالاوة وله تعالى (قد خلت من قبله الرسل) صفة لرسول منبئة عن كونه في شيرف الخلو فان خلومشاركيه ﴿ ٨٧ ﴾ في منصب الرسالة من شواهد خلوه عليه الصلاة والسلام

الامحالة كأنه قيل قدخلت من قبله أمثاله فسيخلوكا خلموا والقصر قلبي فأنهم المالقلبوا على أعقابهم فكأنهم اعتقدوا الهعليدالصلاة والملام رسول لاكسائر الرسل في أنه تنخلوكما خلواو مجالتمسك بدينه بعده كايجب التملك بديتهم بعدهم فرد عليهم بأنه لس الارسولا كسائرالرسل فسنخلو كاخلوا وبحب القسك بدينه كإيجب التمسك بدينهم وقيل هوقصر افراد فأنهم لماأستعطموا عدم بقائه عليدالصلاة والسلاملهم نراوامنزلة المستمعدي لهلاكم كأأنهم يعتقدون فيه عليدالصلاةوالسلام وصفين الرسالة والبعد عنالهلاكفردعامهم بأنه مقصورعلي الرسالة لايتجاو زها الى البعد عن الهلاك ولا بدحينذ من حمل قوله تعالى قد خلتألح كلامامتدأ مسوقالتقر رعدم براءته عليه الصلاة والسلام من الهلاك وسان كونه

ولمرجع أمته عزذنك والنصاري زعوا انعيسي عليدالسلام قنل وهم لميرجعواعن دينه فكذا ههنا ( والدُّالث ) انالموت لايوجب رجوع الامة عن دينه فكدا القتل وجب أنلايوجب الرجو عصدينه لانه لافارق بين الامرين فلمارجع الى هذا المعني كانالمقصود منه الرد على أولئك الذين شكوا ي صحة الدين وهموابالارتداد ( المسئله الثالثة) قوله انقلبتم على أعقابكم أى صرتم كفارا بعدايا مكم بفال لكل من عاد الى مأكمان عليه رجم و راء. وانقلب على عتبه ونكص على عقبيه وذلك ان المناهقين قا وا لضمفة المسلين ان كان مجدقتل فالحقوالد نكم فقال بعض الانصاران كان محمدقتل فان رب مجد لم يفتل فقائلواعلى ماقاءل عليه مجد وحاصل الكلامانه ثعالى بين ان قله لايوجب ضعفا فدينه بدليلين ( الاول ) بالقياس على موت سائرالالبياء وهلهم (والثاني) ان الحاجة الى الرسول التبليغ الدين و بعد ذلك فلاحاجة اليه فلم المرم من قتله فساد الدين والله أعلم ( المسئلة الرابعة ) ليس لقائل أن يقول ان قوله أ هار مأت أو عتل سُك وهوعلى الله تعالى لابجو زفانا بقول المرادانه سواء وقع هدا اوذاك فلا أثيراه في ضعف الدين و وجوب الارتداد ثم قال تعالى ومن ينقل على عقبيه فلي يعنسرالله شيئا والعرض منه تأكيد الوعيد لانكل عاقل يعلم ان الله تعالى لا يصمره كفرا الكافرين بل المراد انه لايضر الانفسه وهدا كما اذا قال الرجل اولده عند العتاب ازهدا الذي تأتي به من الافعال لايضرالسماء والارص ويريدبه أبه معود ضرره عليه فكدا ههنام أتبع الوعيد بالوعدفقال وسيجزى الله الشاكرين فالرادانه الوقعت الشبهة في قلوب بعضهم يسبب تلك الهرية ولم تقع الشبهة فىقاوب العلماء الاقوياء مراماؤ منين دهم سكروا الله على ثباتهم على الايمان وشدة تمسكهم به فلاجرم مدحهم الله تعالى بقوله وسيجرى الله الشاكرين و روى محمد بن جرير الطعرى عن على رضي الله عنـــه ا له قال المراد بقوله وسيجزىاللهااشاكرينأبو بكر وأصحابه وروى عندانهقال أبو بكرمىالساكرينوهو من حباءالله والله أعلم بالصواب \* قو له تعالى ﴿ وَمَا كَانَ لَنْهُ مَا اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّه كتابامؤجلا ومن بردنوآ الدنيانواته منهاومن بردنواب الآحرة نواته مها وسنجرى الشاكرين) وفيه مسائل (المسئلة الاولى) في كيفية تعلق هده الآمة عاقبلها وجوه ( الاول ) انالمنافقين أرجفوا ان محمداصلي الله عليه وسلم قدقيل فالله تعالى بقول اله لاتموت نفس الاباذن الله وقضائه وقدره فكان قتله مثل موته في انه لا يحصل الافي الوقت المقدرالمعين فكماأ لهلومات في داره لم يدل ذلك على فساد دينه فكذا اذاقتل وجب أنلايوشر ذلك في فساد دينه والمقصود منه ابطال قول المنافقين اضعفة المسلبن الهلاقتل مجد فارجعوا الى ماكنتم عليه من الاديان ( الثسابي) أن يكون المراد تحريض المسلين على الجهاد باعلامهم أن الحدر لا يدفع القدر وأن أحدا لا يوت قبل الاجل وأذا جاء الاجل لايندفع الموت بشي فلاها مدة في الجبن والخوف (والثالث )أن يكون المرادحفظ

اسوة لمن قبله من الرسل عليهم السلام وأياما كان فالكلام بخرج على خلاف مقتضى الطاهر (أفان مات أوقف ل انقلبتم على أعقابكم ) انكار لا رتدا دهم وانقلابهم عن الدس بخلوه بوت أوفتل بعد علهم بخلو الرسل قبله و يقايد ينهم منسكا به وقبل الغاء السببية والهمرة لانكاران يجعلوا خلو الرسل قبله سببالانقلابهم بعد وفاته مع

ا كونة سباف المقية السانهم على الدين وايراد الموت بكلمة ان مع علهم به البنة العرب اصعاطيين مر به المعجدين ميه مد مَن اسْتَعَفَّقًا مَعْمِ ابْا مْ وَهَكُذَا الْحَالَ فَي سَاتُرالمُوارِد فَانْ كُلَّةَ انْ فَي كَالَّم اللَّهُ تَعَالَى لَأَتَّجَرَى عَلَى ظَاهَرُهَا فَطُشْهِرُورَةٍ

علَّه تعالى بالوقوعُ أَوْ اللاوقوع بل تحدلُ على اعتبار حال السامع أو ﴿ ٨٨ ﴾ أمر آخر بنا سُب المقاَّمو تقديم تقدير الموتُّ مع

القهالرسول صلى الله عليه وسلم وتخليصه من تلك المعركة المخوفة فأن تلك الواقعة مابقي سبب من اسباب الهلاك الأوقدحصل فيها ولكن لماكات الله تعسالي حافظا وناصرا ماضره شيُّ من ذلك وفيه تنبيه على أن أصحابه قصروا في الذب عنه (والرابع) ومأكَّان لنفس أنتموت الاباذن الله فليس في ارجاف من أرجف يموت الني صلى الله الله عليه وسلم ما يحمّق ذلك فيه أو يعين في تقوية الكفر بل يبقيه الله الى أن يظهر على الدين كلهُ ( الخامس ) ان المقصود منه الجواب عماقاله المنافقون فان الصحابة لما رجعوا وقد قتل منهم منقتل فالوالوكا واعند الماماتواوما فتلوا فأحبرالله تعالى ان الموت والقتل كلاهما لايكونارالاباذنالله وحضور الاجلوالله أعلم بالصواب ( المسئله الثانية ) اختلفوافي تفسير الاذن علىأقوال (الاول) أن يكون الاذن هوالامر وهوقول أبي مسلم والمعنى ان الله تعالى يأمر ملك الموت بقبض الارواح فلا يموت أحد الابهدا الامر ( الثاني) ان المراد من هذا الأذن ماهوالمراد يقوله انما قول الشيُّ اذا أردناه أن تقول له كن فيكون والمراد منهذا الامرانماهوالتكوين والتحليق والايجادلانه لايقدر على الموت والحياة أحدالاالله تعالى فاذن المراد ان نفسالي تموت الاعالماتها الله تعالى (الثالث) أن يكون الاذنهوا اتخلية والاطلاق وترلئ المنع بالقهر والاجبار وبه فسر قوله تعالى وماهم بضارين يه من أحد الاباذن الله أي بتخليته فانه تعسالي قادر على المنع من ذلك بالتهرفيكون المعنى ماكان لنفس أنتموت الاباذن الله تتحلى الله بين القاتل والمقتول ولكنه تعالى يحفظ نبيدو بجمل مى بين يديه ومن خلفه رصداليتم على بديه للاغ ماأرسله به ولا يخلى بين أحد وببن قتله حتى ينتهي الى الاجل الذي كتبه الله له فلا تنكسروا بعد ذلك في غر وا تكم وأن يرجف مرجف أن محدا قدقتل ( الرابع) أن بكون الاذن بمنى العلم ومعناه ان نفسا لن تموت الافي الوقت الدي علم اللهموتها ويه واذاجاء ذلك الوقت ازم الموت كاقال فاذاجاء أجلهم لايستأحرون ساعة ولايستقدمون (الحامس) قال ابن عباس الاذن هوقضا الله وقدره فأنه لا محدث شئ الاعششنه وارادته فععل ذلك على سيل التمثيل كأ ه فعل لا ينبغي لاحدأن يقدم عليه الاباذن الله (المسئلة الثالثة) قال الاخفش والزجاج اللام في وماكان لنفس معناها النبي والتقدر ومأكانت نفس لنموت الاباذنالله ( المسئلة الرابعة) دلت الآية على ان المقنول ميت بأجله وأن تعسيرا لآجال ممتنع وقوله تعالى كتابا مؤجلافيه مسائل (الاولى) قوله كتابا مو جلامنصوب بفعل دل عليه ما قبله فأن قوله وما كان لنفس أنتموت الاباذن الله قام مقام ان يقال كتب الله فالتقدير كتب الله كتابا مؤجلا ونظيره قوله كتاب الله عليكم لان في قوله حرمت عليكم أمهسا تكم دلالة على انه كتب هذا المحريم عليكم ومثله صنعالله و وعدالله وفطرة الله وصبغة الله ( المسئلة الثانية) المراد بالكناب المؤجل الكناب المشتل على الاتجال ويقال انه هواللوح المحفوظ كأورد فالاحاديث أنه تعالى فالللقم اكتب فكتب ماهوكائن الى يوم القيامة واعلم أنجيج

ان تعديرالقتل هوالذي مارمندالفتنة وعظم فيد المحنة لما أن الموت في شرف الوقوع فزجر الناس عن الانقلاب عندهوجلهم على النثبت هنالئاهم ولان الوصف الجامع بينه و مين الرسل عليهتم السلام هوالحلو بالموتدون القتل روى أنهلماالتتي الفئتان حمل أبو دجانة في نفر من المسلين على المشركين فماتل فتالا شديدا وقاتل على بي أبي طالب رضي الله عند فتالاعظيما حتى التوى سيفه وكذا سعدين ابي وقاص فقنلــوا جــاعة م المشركين وهزموهم فحلبا نظر الرماة اليهم ورأوا أنهم قدامرموا أقبلوعلى النهب ولم يلنغتوا الىنهىاميرهم عبدالله بنجسر فليبق منهمعندهالاثمانيةنعر فلارآهم خالد بن الوليد قداشتغلوابالغنيمة حمل عليهمفمائنينوخسين فارسا من المشركين من قبل الشعب وقتلوا من يق من الرماة و دخلوا

خلف أفف المسلمين فغرقوهم وهز موهم وجلوا على أصحساب رسول القمسلي القعليه ﴿ الحوادث ﴾ وسسلم وقاتلوهم حنياصيب هناك تحويلا ثين رجلاكل منهم بجثو بينيديه ويقول وجهي لوجهك وقاه ونفسي لِتَصْلُتُ خِداءً وَعَلِيكَ مِلام الله غيرمودع و ري عبدالله ابن قبتة الجاري رسيول الله صلى الله عليه وسسلم مُ الْمُعَمِّرُ وَكُلُمْمُ وَالْمُعَمِينَةِ وَشَجِعَ وَجُهُمُهُ الْكُرْ بِمِفْلَتِ عَنَهُ مَصَعَبِ بِي غَيْرُونِي اللّهِ عَنَهُ اللّهِ عَلَيْهُ وَمَا اللّهِ عَنْهُ مَصَعَبَ بِي غَيْرُونِي اللّهِ عَلَى اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الل

عرف رسول الله صلى الله عليه وسلم من المسلين فناديت بأعلى سوتي مامعشر المسلين هذا رسول الله صلى الله عليه وسلمفانحازاليه ثلاثون من أصحابه وحموه حتى كشفوا عندالمشركين وتفرق الباهون وقال بعضهم ليت ان أبي يأخذ لنا أما نامن أبي سفيان وقال ناس من المنافقين لوكأن نسالما فتلارجعواالىاخواكم والىدينكرفقالأنسن النضروهوع أنسبن مالك ياقومان كان قتل هجمد فان رب محمدحي لاءوت وما تصنعون بالحياة يعد رسول الله صلى الله علمه وسلمقائلوا على ماقال عليه وموتوا كراماعل مامات علىد ممقال اللهماني أعتدر اليك عما بقول هؤلاء وأبرأاليك مماجاء يدهؤلاه تم شدبسيفه وقابل حتى فتل وتجويزهم لقنله عليه الصلاة والسلام معقوله تعالى والله يعصمك من الناسلاأنكلآيةليس يسمعهاكل احدولاكل

الحوادث لابد وأنتكون معلومة فله تغسالى وجيع حوادث همذا العمالم من الخلق والرزق والاجل والسُمادة والشَمَّاوة لابد وأنتَّكُون مَكَّتُو به في اللوح المحفوظ فلووقمت بخلاف عماالله لانقلب علمه جهلا ولانقلب ذلك الكتاب كذباوكل ذلك محال واذاكان الامركذلك ثبت ان الكل بقضاء الله وقدره وقدذكر بعض العلاءهذا المعنى ق تفسيرهذه الآبة وأكده بحديث الصادق المصدوق وبالحديث المشهور من قوله عليه السلام فحم آدم موسى قال القاضي أما الاجل والرزق فهما مضافان الى الله وأما الكفر والفسق والايمان والطاعة فكلذلك مضاف الى العبد فأذا كتب تعمالي ذلك فانما يكتب بعلمه من اختيار العبد وذلك لايخرج العبد من أن يكون هوالمذموم أوالمدوح واعلم أنهماكان مزحق القاضي أزيتغافل عن موضع الاشكال وذلك لانانقول اذاعلم الله من العبد الكفر وكتب في اللوح المحفوظ منه الكفر فلوأتي بالايمان لكان ذلك جعا بين المتناقضين لان العلم بالكفر والخبرالصدق عن الكفر مع عدم الكفر جعين النقيضين وهو محال واذا كأن موضع الالزام هو هذا فأبي ينفعه الفرار من ذلك الى الكلمات الاجنبية عزهذا الازام وأماقوله تعالى ومزيرد ثواب الدنيا نؤته منهاومن يرد ثواب الاخرةنوته منها وسنحرى الشاكر ينفاعلمان الذين حضروا يومأحد كانوا فريقين منهم من يريد الدنيا ومنهم من يريدالآخرة كاذكره الله تعالى فيما بعد من هذه السورة فالذين حضروا القتال للدنياهم الذين حضروا لطلب الغنائم والذكر والثناء وهؤلاءلامدوان ينهزموا والذن حضرواللدن فلامدوان لامنهزموا ثمأخبرالله تعالىفي هذه الآية ان من طلب الدنيا لابد وان يصل الى نعض مقصوده ومن طلب الآخرة فكذلك وتقريره قوله عليه السلام انما الاعال بالنبات الىآخر الحديث واعلم انهذه الآية وانوردت في الجهاد خاصة لكنهاعامة في جمع الاعال وذلك لانالمؤثر في جلب الثواب والعقاب المقصود والدواعي لاظواهر الاعال فانمن وضع الجبهة على الارض في صلاة الطهر والشمس قدامدفان قصد بذلك السجود عبادة الله تعالى كان ذلك من أعظم دعائم الاسلام وانقصديه عبادة الشمس كانذلك من أعظم دعائم الكفر وروى أبوهر برة عنه عليه السلام ان الله تعالى بقول بوم القيامة لمقاتل في سبيل الله في ماذا قتلت فيقول أمرت بالجهاد في سبيلك فقاتلت حق قتلت فيقول تعالى كذبت بل أردت أن يقلل فلان محاوب وفد قبل ذلك ثمان الله تعالى بأمر به الحالنار \* قوله عزوجل (وكا ين من نبي قاتل معه ريون كثير فاوهنوا لماأصابهم في سبيل الله وماضعفوا وماأستكانوا والله يحب الصابرين) واعلم انه تعالى من تمام تأديبه قال للنه زمين يوم أحد ان لكم بالانبياء المتقدمين وأتباعهم اسوة حسسنة فلاكانت طريقة اتباع الانبياء المتقدمين الصبرعلى الجهاد وترك الفرار فكيف يليق بكم هذا الفرار والانهزام وفي الأية مسائل (السئلة الاولى) قرأ ابن كشيروكائن على وزن كاعن مدودا مهموزا مخففا

مَنْ السَّمْهُ السَّعْفَ مَمَا ﴿ ١٢ ﴾ ثُنَ فَكُلْ مَمَامُ لاسْمَا فَي مثل ذلك المقام الهائل وقد غفل عررضي الله عنه عن من النافقين يزعون ان عن الكرعة عند وفاته عليه الصلاة والسلام وقام في الناس فقسال ان رجالا من النافقين يزعون ان وسول المُنْهُ على المائة على المائ

از بسين ليلة مرجع والله لبرجعن برسول الله صلى اقد عليه وسل ولا قبط في المشر رسال وزيده من و موج المنافق المنافق صلى الله عليه وسلم مات ولم يزل يكرر ذلك الى ان قام ابو بكررضى الله عند فسند الله عز وجل والتي المله ممثل الما المالية المالية المنافقة من كان يعبد الله في 10 كان يعبد الله عند الارسول من كان يعبد الله عند الارسول المنافقة ا

وقرأ الباقون كائن مشدد ابوزن كعين وهي لغة قريش ومن اللغة الاولى قول جر يو وكأن بالاباطح من صديق \* يراني لوأ صبب هو المصاب

وأنشد المفضل \* وكا مُن ترَى في الحي من ذي قرابة \* ( المسئلة الثانية ) قرأ ابن كثير ونافع وأبوعرو قتل معدوالباقون فاتلمعه فعلى القراءة الاولى يكون المعنى الأكليرا من الانبياء قتلوا والذين بقوانعدهم ماوهنوا في دينهم بل استمروا على حهاد عدوهم ونصرة دينهم فكال بنغى أن يكون حالكم باأمة محدهكذا قال القفال رحمالله والوقف على هدا التأو يل على فولدقتل وقوله معه ربيون حال بمعنى قتل حال ماكان معه ربيون أو يكون على معنى النقديم والتأحير أي وكائين من نبي معه ربيون كشير قتل فحاو هن الربيون على كثرتهم وفيه وحدا حروهوأن يكون المعنى وكائين من نبي قتل من كان معه وعطدينه ربيون كشيرفاضعف الباقون ولااستكانوا لقتل مرقتل من اخوانهم مل مصوا على جهاد عدوهم فقد كان ينسغي أن يكون حالكم كذلك وجهة هذه القراءة أن المقصود من هذه الآية حكاية ماحري لسائر الابياء لتقتدي هذه الامة بهم وقدقال تمالى أمانمات أوقتل انقلمتم على أعقابكم فيجب أن بكون المذكور قتل سأتر الانبياه لاقتالهم ومرورأقا المعمقالمعي وكممرنبي فاتلمعه العددالكثير منأصحا به فأصابهم مرعدوهم قرح فاوهنوا لارالذي أصابهم انماهوفي سيلالله وطاعته واقامة ديته ومصرة رسوله وكمذلك كال يسغى أن تمعلو مثل ذلك باأمة محمد وجمة هذه القراءة ان المراد سهده الآية ترغيب الدي كابوامع الذي صلى الله عليه وسلم في القتال فوجب أن يكون المدكور هوالة ال وأيضا روى عن سعيد بن حيرانه قالماسمنا بنبي قتل في القتال ( المسئلة الثالثة ) قال الواحدي رحمه الله أجموا على ان معنى كا ين كم وتأويلها التكثيراعدد الانبياء الذس هده صفتهم ونطيره قوله فكأي مى قرية أهلكناها وكأين من قرية أمليت لها والكاف في كاأي كاف التشبيه دخلت كل أى التي هي للاستغهام كما دخلت على ذامى كدا وأنمن كان ولامعى للتسبيه فيه كالامعنى للتسبيه في كذا تقول لى عليه كذا وكدا معناهلى عايه عدد ما فلامعنى للتشبيه الاانهازيادة لازمة لايجوز حذفها واعلمأنه لم يقعللتنوين صورة في الخط الافي هدا الحرف خاصة وكدا استعمال هده الكلمة فصارتكلة واحدة موضوعة للتكثير ( المسئلة الرابعة ) غال صاحب الكشاف الربيون الربانيون وقرئ بالحركات الثلاث والفتح عدالقياس والمضم والكسر من تغييرات السب وحكى الواحدى عن الغراء المقال الريون الاولون وقال الزجاح هم الجاعات الكثيرة الواحد ربى قال ابن قنيبة أصله من الربة وهي الجاحة يقال ربيكانه نسب الى الربة وقال الاخفش الربيون الدبن بعندون الرب وطعن فيه تُعلب وقال كان يجب أن يقال ربي آيكون منسوبا الى الرب وأجاب من نصر الاخفش وقال العرب اذانسبت سيئا الىسى غيرت حركته كإيقال بصرى في السب الى البصرة ودهرى

تدخلت مرقبله الرسل الآبة قال الراوى والله لكان الماس لم يعموا ال هذه الآيد زلت على رسولاللهصليالله عليه وسلحتي بلاهاا يويكر وقال عررضي الله عند واللهماهوالاالسميت أما كمر , صبى ا**لله** عمد بتل**و** دەررت حتىمامحملنى ر جلای و عرفت ان مول الله صلى الله عليه وسلودمات (ومن سقلت على عصم الدماره عا كأريفلعلمرسولالله صلى الله علمه وسلمس ام الحهادوغيره وقيل بارتداده عرالاسلاموما ارتديو منددأحدم الم اين الاما كان من المادء ن ( ولن يضر الله ) ا دعل من الانقلاب ﴿ شَيًّا ﴾ أَي شَيْنًا مِن ا بمرزواعادصرتفسه بتعريب باللسخط والعذاب (وسیمحری الله الشاکریں) أى الثابتين على دى الاسلاماندىهوأجل نعمة وأعرمعروف سموا بديك لان الشات عليه كراه وعرعان لحفه وفيه اءاءالي كفران المنقلبين

و روى عران عباس رضي الله عنهما ان المرادبهم الطائعون لله تعالى من المهاجرين والانصار وعن على ﴿ فَي ﴾ رسنى الله عنه أبو يكر من الشاكرين ومن احباء الله تعالى واظهار الاسم الجليل في موقع الاضمارلا برازمزيد الاعتناء بشان جرائهم (وماكان لنعس أن موقع الاضمارلا برازمزيد الاعتناء بشان جرائهم (وماكان لنعس أن موقع الاضمارلا برازمزيد الاعتناء بشان جرائهم (وماكان لنعس أن موقع الاضمارلا برازمزيد الاعتناء بشان جرائهم (وماكان لنعس أن موقع الاضمارلا برازمزيد الاعتناء بشان جرائهم (وماكان لنعس أن موقع الاسمارية المسالة عنه الاعتمالية بالمؤلمة المسالة الله المسالة المسال

عن ساسره الفيال وكله كان ناقصة اسمهاأ لتعون وخبرهاالظرفعليأله متعلق بمعذوف وقواد تعالى (الااذنالله) استثناء مفرغ مرعم الاسباب أى وماكان الموتحاصلاليعسمن النفوس وسبب مى الأسباب الأعسله تعالى - لم أن الاذن محارة نهاكونها من لوازمه أوالاباد له الك الموت في صفى ره - ما وسوق الكلام سماق التمثيل تصور انور. بالنسية الى النقوس دسوه الافعال الاحتار ماس Kilmer Uplal John V والافدام عليها و اذنه نعالي أو بزيل اودامها على مياديا أعنى القبال منز دالاودام على نفسه للمبالع و . تحقيق المراه مان سوسها حيث استعال وقوعه عندافدامها عليه أو على مبادية وسعيها ف القاعد فلأناسعا, عدعدم ذاك اوا وأطهروفيه سناتحرسن على القتال مالا غنى (كيابا)مصدرمؤك

فالنسبة الىالدهروقال ابنزيدار بانيون الأعة والولاة والربيون الرعية وهم المنتسبون الى الربواعم أنه تعالى مدح هو لا الربين بنوعين (اولا) بصفات الني (وثانيا) بصفات الاثبات أماالمدح بصفات النني فهوقوله تعالى فاوهنوالماأصا بهم في سيل الله وماضعفوا ومااستكانوا ولابد من الفرق بينهذه الامور الثلاثة قال صاحب الكشاف ماوهنوا عندقتل النبي وماضعفوا عن الجهاد بعده ومااستكانو اللعدو وهذاتمر يض بمأصابهم من الوهن والانكسار عند الارجاف بقتل رسولهم و بضعفهم عندذلك عن مجاهدة المشركين واستكانتهم للكفارحتي أرادوا أنبعنضدوا بالمنافق عبدالله بزأبي وطلب الامان من أبي سفيان و يحتمل أبضا أن يفسر الوهن باستيلاء الخوف عليهم ويفسر الضعف بأن يضعف اعانهم وتقع الشكوك والسبهات في قلوبهم والاستكانة هي الانتقال مندينهم الىدين عدوهم وفيه وجه مالث وهو أنالوهن ضعف يلحق العلب والضعفالمطلق هواختلالاالقوة والقدرة بالجسم والاستكانة هياطهار ذائالجز وذلك الضعف وكل هذه الوجوه حسنة محتملة قال الواحدي الاستكامة الخضوع وهوان يسكن لصاحبه ليغمل بهمايريد نمخال تعالى والله يحب الصابرين والمعني انمن صبرعلي تحمل الشدائد في طريق الله ولم نظهر الجرع والعجزو الهلع فان الله يحبد ومحبد الله تعالى للعبد عبارة عنارادة اكرامد واعزازه وتعطيمه والحكملة بالثواب والجند وذلك نهاية المطلوب ثمانه تعالى أتبع ذلك بأن مدحهم بصفات السبوث فقال (وماكار قولهم الأأن قانوار بنااغفرلناذنو بناواسرافنا فيأمر ناوثبت أقدامناوانصرنا على القوم الكافرين) وفيه مسئلتان ( المسئلة الاولى ) قوله وثبت أقدامنا يدل على أن فعل العبد خلق الله تعالى والمعتزلة يحملونه على فعل الالطاف (المسئلة الثانية) بين تعالى أنهم كانوا مستعدين عندفلك التصبر والتجلد بالدعاء والتضرع بطلب الامداد والاعانة من الله والغرض منه أن يقتدى بهم في هذه الطريقة أمة محمد صلى الله عليه وسلم فان من عول في تعصيل مهماته على نفسدذل ومن اعتصم بالله فاز بالمطلوب قال القاضي الماقدموا قولهمر بنا اغفرلنا ذنو بنا واسرافنا فيأمرنا لانه تعالى لماضمن النصرة المؤمنين فاذا لمتحصل النصرة وظهرامارات استيلاء العدودل ذلك ظاهر اعلى صدور ذنب وتقصير من المؤمنين فلهذا المعنى يجب عليهم تقديم التو يةوالاستغفار على طلب النصرة فبين تعالى أمهم بدؤا بالتو يذعن كل المعاسى وهوالمرادبةوله ربنا اغفرلناذنو بنا فدخل فيه كل الذنوب سواء كانتمن الصغائر أومن الكبائر تم انهم خصوالذنوب العظيمة الكبيرة منها بالذكر بعد ذلك لعظمها وعظم عقابها وهوالمراد من قوله واسرافنا في أمر نالان الاسراف في كلشي هو الافراط فيه قال تعالى ياعباد الذين أسرفوا على أنفسهم وقال فلايسرف فى الفنل وقال كلواواشر بوا ولاتسرفوا ويغال فلان مسرف اذاكان مكثرا فىالنفقة وغيرها تمانهم للغرنجوا من ذلك سألوار بهم ان شبت أقدامهم وذلك بازالة الخوف عن قلو بهم وازالة

لمنعون ماقبله أى كتبه الله كتابا (مؤجلا) موقتا بوقت معلوم لايتقدم ولايتأخر ولوساعة وقري موجلا بالواو بدل المنعون ماقبل المنطقة وقري موجلا بالواو بدل المنعون من المنطقة الله عنوجل من عبران يكون فيد مدحل المنطقة الم

( وَمَنْ يَوْد ) آى بِحِله ( مَوابِ الدُّما مَقَ مِ ) شِينَ المِعَلِم مَعَى المِ يَعَلَى المَّامِ المَّامِ المَ المُعَافِي قوله عنوجل من كان يريب العاجلة عجلناله فيها مانش أملن يربوه و يَعر بعض عَنْ شَعَلَتِهم المُهَامَ بهمتُ أَبُ وَقَهم المَّامُ وَمَا المَّامُ وَمَامُ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ الْمُعَلِيدُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْ

الخواطرالغاسدة عنصدورهم ممسألوا بعدذلك أن ينصرهم على القوم الكافرين لأن هذه النصرة لابدفيهامن أمورزائدة على ثبات أقدامهم وهوكالرعب الذى بلقيه في قلوبهم واحداث أحوال سماوية أوأرضية توجب انهزامهم مشل هبوب رياح تثير الغبارفي وجوهم ومثل جريان سميل في مواضع وقوفهم نممقال القاضي وهذا تأديب مناثله إ تعالى فى كيفية الطلب بالادعية عند النوائب والمحن سواء كان في الجهاد أوغيره تمقال (فا تاهم الله نواب الدنيا وحسن تواب الآخرة والله بجب الحسنين) واعلم أنه تعالى لما شرحطريقة الربين في الصبروطريقتهم في الدعاء ذكر أيضاما صن لهم في مقابلة ذلك في الدنياوالآخرة فقالفا تاهمالله توابالدنيا وحسن نوابالآخرة وفيه مسائل (المسئلة الاولى)قوله فا تاهم الله يقتضى انه تعالى أعطاهم الامرين أما ثواب الدنيا فهوالنصرة والغنيمة وقهرالعدوواسناه الجميل وانشراح الصدر بنورالايمان وزوال طلمات الشبهات وكفارة المعاصي والسيئات وأما بواب الآخرة فلاشك انه هوالجنة ومافيها من المنافع واللذات وأنواع السروروالتعظيم وذلك غيرحاصل في الحال فيكون المرادانه تعالى حكم الهم يحصولها فيالآخرة فأعام حكم الله بذلك مقام نفس الحصول كاان الكذب في وعد الله والظلم فعدله محال أو يحمل قوله فاتاهم على انه سيؤنيهم على قياس قوله أتى أمر الله أي سيئاتي أمرالله قال القاضي ولايمتنع أن سكون هذه الآية مختصة بالشهداء وقد أخبراللة تعالى عن بعضهم أنهم أحياء عندر بهم يرزقون فيكون حال هؤلاء الربين أبضا كداك فانه تعالى في حال أنزال هذه الآية كان قدآتاهم حسن ثواب الآخرة في جنان السماء (المسئلة النانية) حص تعالى تواب الآخرة بالحسن تنبيها على جلالة توابهم وذلك لان ثواب الآخرة كله في غاية الحسن فاخصدالله بأنه حسن من هذا الجنس فانظر كيف يكون حسنه ولم يصف بواب الدنبا بذلك لقتلها وامتزاجها بالمضار وكونها منقطعة زائلة قال القفال رحمالله يحتمل أن يكون الحسن هوالحسن كقوله وقولوا للناس حسنا أى حسنا والغرص منه المبالعة كان تلك الاشياء الحسنة لكوذها عظيمة في الحسن صارت نفس الحسن كايقال فلان جود وكرم اذاكان في غاية الجود والكرم والله أعلم (المسئلة الثالثة)قال فيماتقدم ومن يردنواب الدنيا نوَّته منها ومن يردثواب الآخرة نوَّتهُ منها فذكر لفظه من الدالة على التبعيض فقال في هذه الآية فا تاهم الله ثواب الدنيا وحسن ثوابالآخره ولمهذكركلمة منوالفرق انالذين يريدون ثوابالآخرة انما اشتغلوا بالعبودية لطلب الثواب فكانت مرتبتهم في العبودية نازلة وأما المذكورون فهذه الآية فانهما بذكروا في أنفسهم الاالذنب والقصور وهوالمراد من قوله اغفرانا ذنو بناواسرافنافيأم الولميرواالتدبير والنصرة والاعانة الامن ربهم وهوالمراد بقوله وثبت أقدامنا وانصرنا على القوم الكافرين فكان مقسام هؤلاء في العبودية في الية الكمال فلاجرم أولئك فازوابيمض الثواب وهؤلاء فازوا بالكل وأبضاأولئك أرادوا

جرى به الوعد الكريم (وسنعيزي الشاكرين) قعمة الاسلام الثاتين عليدالصارفين لماآناهم الله تعالى منالقوى والقدر الى ماخلقت هى لاجله من طاعة الله تعالى لايلو بهمعن ذلك صارف أصلاوالمراد بهم اما المجاهدون المعهودون من الشهداء وغميرهم واماجنس الشاكريروهمداخلون فيه دخولاأولياوالجلة اعتراض مقرر لمضمون ماقبله ووعد بالمزيد عليمه وفي تصديرها بالسنين واجام الجراء من التأكيد والدلالة على فخامة سان الجراء وكونه بحثث تقصر عنه البيان ما لا يخبي وقري الافعال النلاثة بالياء (وكاين) كلام مبتدأناع علهم تقصيرهم وسنوء صنيعهم فى صدود هم عن سنن الربانيين الحجا هدين في سبيل الله مع الرسل الخالية عليم السلام وكاً بن لفظة مركبة منكاف التشبيه وأى

تَسَائِلُ الْمُعْنَى فِي الْمُوْلِيَهُ الْمُعَلِّمُ اللَّهِ فِي وَلَا مِنْهُ اللَّهِ اللَّهِ وَلَا اللَّهِ اللّ اللَّهِ المِمْرَ فِلَاصْلُمُوفِولِهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ ال هو الشَّمَرِ الجر وَ رَقَى معه و قرى قنسل وقتل ﴿ ٣٣ ﴾ على صسيغة المبسى للفعول محفقة ومشددة

وال بي منسوب الي الرب كالرباني وكسر الرامس تغييرات النسب وقرى بضمهاو بفتحها أيضا على الاصلوقيل حومنسوب الىالربة وهم الجاعة أي كثير من الانبياء قاتل معه لاعلاء كلة الله واعزاز دىندعلاءاتقياء أوعابدون أوجاعات كثيرة فالظرف متعلق بقاتل أو بمعدوف وقع حالا من فاعله كافي القراءين الا خـيرتين اذلا احتمال فمهما اتعلقه بالفعل أىقتلواأوفتلوا كأنين معه في القتال لافي القتل قال سعيدين جبسير ماسمعنسا بذي قتل في القنسال وقال الحسن البصرى وجاعة من العظماء لم بقتل ني في حرب قط وقيل الفعل مسند الى ضمرالني والظرف منعلق بمحذوف وقع حاك منه والرابط هو الضمير المجرور الراجع اليه و هــذا و اضم على القراءة المشهورة بلاخلاف أي كمن ني قاتل كأشامعدفي القتال

الثواب وهؤلاء مأأرادوا الثواب وانما أرادوا خدمة مولاهم فلا جرم أولئك حرموا وهوالاء اعطوا ابعلم أنكل من اقبل على خدمة الله أقبل على خدمته كل ماسوى الله ثم ظلىوالقديمب المحسنين وفيد قيقة اطيفة وهي انهوالاء اعترفوا بكونهم مسشين حيث قالوار بنااغفرانا ذنو بناواسرافنافي أمرنافلااعترفوا بذلك سماهم الله محسنين كأنالله تملى يقول لهم اذا اعترفت باساءتك وعجزك فأنا أصفك بالاحسان وأجعلك حبيب لنفسى حتى تعلم انه لاسبيل للعبدالى الوصول الى حضرة الله الاباطهار الذلة والمسكنة والجرزوأ بضأانهم لماأرادوا الاقدام على الجهاد طلبوا تثبيت اقدامهم في دينه ونصرتهم على العدو من الله تعالى فعند ذلك سماهم بالحسنين وهذا يدل على أن العبد لا يمكنه الاتيان بالفعل الحسن الااذا أعطاء اللهذلك الفعل الحسن وأعانه عليه ممانه تعالى قال هلجزاء الاحسان الاالاحسان وقال للذين أحسنوا الحسني وزيادة وكل ذلك يدلعلي انه سنجانه هوالذي يعطى الغمل الحسن للعبد عمانه يثيبه عليه لبعلم العبد ان الكلم الله و باعانة الله ﷺ قوله تعالى ( ياأيها الذين آمنوا ان تطيعوا الذين كفروا يردوكم على أعقابكم فتنقلبوا خاسر من بلالله مولاكم وهوخيرالناصرين ) واعرأن هده الآية من تمام الكلام الاول وذلك لان الكفار لما أرجفوا أنالنبي صلى الله عليه وسلم فدقتل ودعا المنافقون بعض صعفة المسلين الى الكفر منع المسلين بهذه الآيةعن الالتفات الى كلام أولئك المنافقين فقال مأيها الذين آمنوا ان تطبعوا الذين كفروا وفي الآية مسائل ( المسئلة الاولى ) قيل ان تطيعوا الذين كفروا المراد أبوسفيان فأنه كان كبيرالقوم في ذلك اليوم قال السدى المراد أ يوسفيان لانه كان سُجرة الفتن وقال آخرون المراد عبد اهدبنأبي وأتباعه منالمنافقين وهم الذين ألقوا الشبهات فىقلوب الضعفة وقالوالو كان محمد رسول الله ماوقعتله لهذه الواقعة وانما هورجل كسائر الناس يومالهو يوما عليه فارجعوا الى دينكم الذي كنتم فيه وقال آخرون المراد اليهود لانه كان بالمدينة قوم مناليهود وكما نوا يلقون الشبهة فيقلوب المسلين ولاسيما عند وقوع هذه الواقعة والاقرب أنه يتناول كل الكفار لان اللفظ عام وخصوص السبب لايمنع منعوم اللفظ (المسئلة الثانية)قوله القطيعوا الذين كفرو الايمكن حله على طاعتهم في كل ما يقولونه بل لابدمن التخصيص فقبل ان تطيعوهم فيما أمروكم به يوم أحد من ترك الاسلام وقبل ان تطيعوهم فيكلما بأمرونكم منالضلال وقبل فيالمشورة وقبل فيترك المحاربة وهو قولهم اوكانوا عندنا ماماتوا وماقتلوا ثم قال يردوكم علمأعقابكم بعنى يردوكمالى الكفر بعدالايمان لان قبول قولهم في الدعوة الى الكفر كفر مم قال فتنقلبوا خاسر ين واحمأن اللفظلاكان عاماوجب أن يدخل فيه خسران الدنيا والآخرة اما خسران الدنيا فلان أشق الاشياء علم العقلاء في الدنيا الانقياد للمدو والنذال له واظهار الحاجة اليهوأما خسران الآخرة فالحرمان عن الثواب المؤبد والوقوع فى العقاب المخلد ثم قال تعالى

ر بيون كثيروأما على القراء تين الاخيرتين فغيرظا هر لاسيا على قراءة التسديد وقدجوزه بعضهم وأبده بلنمدارالتو بهم انخزالهماللارجاف بنتله عليه السلام أىكم من نبى قتل كائنا معد فى القتل أوفى الفتال ربيون الح وقوله تظليم ( فاوهنوا) عطف على قائل على أن المرادبه عدم الوهن المتوقع من القتال كافى فولك وعظته فلم ىدەنلوتىمىت بەقابىر بورقانالاتىل ئاللى ئىسلىق بىلى قىدىلى خىنىلىك ئىلىنى ئىلىلىدۇ ئىلىلىلى ئىلىلىك ئىلىك ئىلىك ئىسىب اختىقىدىسىم جەدىدە ئىلىد خول الغامالى ئىندە تى ماقىلىلىنى خاقتى بولمانىكىسىت خىنىم لالگىسلىپ، كى ئىلىنىڭ القتال دەدەلەنلىق دۇن النى نىم بىشەر بىلنە قولەنمالى ﴿ ١٥ ﴾ (قىسپىل الله ) فان كون خات قىسبىلىم ئوچىل

بل الله مولاكم وهو خيرالنــاصـر بن والمعــني انكم انما تطيعون الكفار لينصـروكم ويعينوكم على مطالبكم وهذا جهل لانهم عاجرون معيرون والعاقل يطلب التصبرة من الله تعالى لانه هوالذي ينصركم على العدو ويدفع عنكم كيده ثم بين انه خيرالناصيرين ولولم يكن المراد بقوله مولاكم وهوخير الناصرين النصرة لمبصح أن يتبعه بهذا القول وانماكان تعالى خيرالناصرين لوجوه ( الاول ) انه تعالى هوالقادر على نصيرتك في كل مأتر يدوالعالم الذى لايخني عليه دعاؤلة وتضرعك والكريم الذى لايجل فيجوده ونصرة العبيد بعضهم لمعض بخلاف ذاك في كل هذه الوجوه ( والثاني ) انه ينصر لذ في الدنيا والآخرة وغيره ليس كدلك ( والثالث ) انه ينصرك قبل سو الك ومعر فتك بالحاجة كاقال قلمن يكلؤكم بالميل والنهار وغيره ليس كذلك واعلم أن قوله وهوخيرالناصرين طاهره يقتضىأن يكون من جنس سائر الناصر بن وهومن معن ذلك لكنه وردالكلام على حسب تعارفهم كقوله وهوأهون عليه الله قوله تعالى ( سنلقى في قلوب الذين كفروا الرعب بما أسركوا بالله مالم ينزلعه سلطا ماومأ واهم النارو مس ومثوى الطالمين) اعلمأن هده الآية من تمام ماتقدم ذكره فانه تمالى ذكرو حوها كثيرة في الترغيب في الجهاد وعدم المبالاة بالكفار ومرجلتها ماذكرفي هذه الآية انه تعالى يلتى الخوف في قلوب الكفار ولاشك انذلك مايوجب استيلاء المسلين عليهم وفي الآية مسائل ( المسئلة الاولى ) اختلفوافي أنهدا الوعد هل هومخنص ببوم أحد أوهو عام فيجيع الاوقات قال كثير من المفسرين انه مختص بهذا اليوم وذلك لان جيع الا "يات المتقدمة انما وردت في هده الواقعة ثم القائلون بهذا الهول ذكروا في كيفية القاء الرعب في قلوب المسركين في هذا اليوم وجُهين ( الاول ) أن الكفار لما استولوا على المسلين وهزموهم أوقع الله الرعب فى قلو بهم فتركوهم وفروا منهم من غيرسبب حتى روى ان أباســفيان صعد الجبل وقال أين ابن أبي كبسة وأبى ابن أبي قعامة وأبى ابن الحطاب فاجابه عرودارت بينهماكلات وماتجاسر أبوسميان على النزول من الجبل والذهاب اليهم ( والثاني ) ان الكفار لما ذهبوا الى مكة فلما كانوا في مصن الطريق قالوا ماصنعناسيثا قتلناالاكثرين منهرتم تركناهم وبحن قاهرون ارجعوا حتى نستأ صلهم بالكلية فلماعزموا علم ذلك ألق الله الرعب في قلو بهم ( والقول الثاني) ان هذا الوعد غير مختص يوم أحديل هوعام قال الففالرجه الله كائنه قبلانه وانوقعت لكم هذه الواقعة في يوم أحد الاأن الله تعسالي سيلقي الرعب منكم بعدذلك في قلوب الكافرين حتى يقهر الكفار ويظهر دينكم على سائر الادمان وقد فعل الله ذلك حتى صاردين الاسلام قاهرا لجيم الادمان والملل وفظيرهذه الآية قوله عليه السلام نصرت بالرعب مسيرة شهر ( المسئلة الثانية ) قرأ ابن عاس والكسائى الرعب بضم العين والباقون بتحفيفها فى كل القرآن قلل المواحديهما لغتان بقال رعبته رعبا ومومرعوب و جوزأن يكون الرعب مصدرا والعب اسممنه

ممايقوى قلوبهمو يزيل وهنهم وماموصولة أو موصدوفة فانجعل الضميران لجيم الربيين فهي عبارة عماعد االقنل منالجراحوسا رالمكاره المعترية للكل وانجعلا للبعض الباقين بعد ماقتل الآخرونكاهو الانسب بمقام تو بيخ المنخزلين بعدما اشتسهد الشهدا فهيءعباره بحا ذكرمعمااعتراهممروس اخوانهم منالحوف والحرب وغيرذلك هدا على القراءة المشهورة وأماعلي القراءتين ألا خيرنين فانأ سندالفعل المالر سين فالضمران للباقين منهم حتماوان اسندالى صميرالني كاهو الانسب بالتو مح على الأنخزال يسس آلارحاف بقتله عليه الصلاة والسلام فهماللباقين أيضسا اناعتبركون الربيين مع النبي في القتل وللجميع اناعتبركونهم معدق القتال (وماضعفوا) عن المدو وقيل عن الجهادوقيل في الدين (ومااستكانوا) أي

وماخضعواللعدووأصله استكن من السكون لان الحاضع يسكن لصاحبه ليفعل به ما يريده والالف من اشباع ﴿ المسئلة ﴾ المفتحدة أو استكون من الكون لانه يطلب أن يكون لمن يخضع له وهذا قعر يض بما صابهم من الوهن والانكسسار بعند السبقيلاء الكفوة التلهم بالدولية بهن الترجيدة وببسل و بضغهم بمنسد ذلية بهن بهاجعة بعند السبقيلاء الكفوة التلهم بالدولية بهن بهاجعة

الله المعلى المنطقة المنطقة التعاليد المنطقة والمائية المنطقة والمائية المنطقة المنطقة من في المسطيان ( والله عن الله وين المنطقة المنطقة التعاليد المنطقة ال

فيددخولا أولياوا لجلة تذييل لماقبلها (وماكان قوامهم)كلاممبين لمحاسنهم القولية معطوف على ما قبله من الجل المبينة لمحاسنهم الفعلية وقولهم بالنصب خبرلكان واسمهسا أنوماسدهافي قوله تعالى (الأأرةالوا) والاستثناء مفرغ منأعم الاشياء أي مأكان قولا لهم عندلقاء المدو واقتصام مضايق الحرب واصابة ماأصا مهم من فنسون الشدأ بدوالاهوالشئ من الاشياء الأأن قالوا (ربنااغفرلنا ذنو بنا) أى صفائر الواسرافنا في أمرنا) أي تجاوزنا الحدفى ركوب الكبائر أضما فوا الذنوب والاسراف الى أنفسهم مع کونهم و بانبین برآه من النفر يطفي جنب الله تعالى هضمالها واستقصارا لهمهم واسناد الما أصابهم الى أعمالهم وقدموا الدعاء عففرتهاعلي ماهو الاهم بحسب الحال من الدعاء يقولهم (وثبت أقدامنا )أى في مواطن الحرسبالتقوية والتأبيد

( المسئلة الثالثة ) الرعب الخوف الذي يحصل في القلب وأصل الرعب المل. يقالسيل راهب افاملاء الاودية والانهار وانماسمي الفزع رعبا لانه يتلاء الفلب خوفا ( المسئلة الرابعة ) ظاهر قوله سنلتي في قلوب الذين كفروا الرعب يقتضي وقو ع الرعب في جميع الكفار فذهب بسش العلاء الى اجراء هذا العموم على خلاهره لانه لاأحد يخالف دين الاسلام الاوقى قلبه ضرب من الرعب من المسلين اما في الحرب واما عند المحاجة وقوله تعالى سنلقى في قلوب الذين كغروا الرعب لايقتضى وقوع جيم أنواع الرعب في قلوب المكفاراتما يقتضي وقوع هـــذه الحقيقة في قلو نهم من بعض الوجوه وذهب جع من المفسر ين الى أنه مخصوص باولتك الكفار أماقوله عاأ سركوا بالله فاعلم ان مامصدرية والمعني بسبب اشراكهم بالله واعلمان تقريرهذابالوجه المعقول هوان الدعاء انمايصير فيعل الاجابة عند الاضطرار كاقال أمن يجيب المضطر اذادعاه ومن اعتقد اناله شعر يكالم يحصله الاصطرار لانه يقول انكان هذا المعبود لاينصرى فذاك الآخر ينصرني وانلم يحصل في قلبه الاضطرار لم تحصل الاجابة ولا النصرة واذالم يحصل ذلك وجبان يحصل الرعب والخوف في قلبه فثبت ان الاشراك بالله يوجب الرعب أماقوله مالم ينزل به سلطانا فغيه مسائل (المسئلة الاولى) السلطان ههناه والجبة والبرهان وفي اشتقاقه وجوه ( الاول ) قال الزجاج انهمن السليط وهوا لذي يضاءيه السعراج وقبل للامراء سسلاطين لانهم الدين بهم يتوصل الناس الى تحصيل الحقوق ( الثاني ) ان السلطان في اللغة هوالحجة وانماقيل للامير سلطان لان معناه انه ذوالحجة ( النالث ) قال الليث السلطان القدرة لان أصل بنائه من التسليط وصلى هذا سلطان الملك فوته وقدرته و يسمى البرهان سلطانا لقوته على دفع الباطل (الرابع) قال ابن در يدسلطان كلشي حدته وهومأخوذ من اللسان السليط والسلاطة بمعنى الحدة ( المسئله الثانية ) قوله مالم ينزلبه سلطانا يوهمان فيدسلطانا الاان الله تعالى ماأنزله وماأطهره الاان الجواسعنه انه لوكان لا تول الله به سلطانا فلالم ينزل به سلطانا وجب عدمه وحاصل الكلام فيسه مايقوله المتكلمونان هذاىمالادليل عليه فلم يجز اثباته ومنهم من يبالغ فيقول لادليسل عليه فيبب تغيه ومنهم من احتج مهذا الخوف على وحدانية الصانع فقال لاسبيل الى اثبات الصانع الاباحتباج المحدثات اليمو يكني ف دفع هندالحاجة اتبات الصانع الواحد فازاد عليه لاسبيل الى اثباته فلم يجز اثباته ( المسئلة الثالثة ) هذه الآية دالة على فساد التقليد وذلك لان الآية دالة على أن الشرك لادليل عليه فوجب أن بحكون المتوله بعباطلا وهذا انمايصهم اذاكان القول باثبات مالادليل على ثبوته يكون باطلا فيلزم فساد القول بالتقليد 🗯 ممقال تعالى ومأواهم النارواعسلم انه تعالى بين ان أحوال هوالاء المشعركين في الدنيا هو وقوع الخوف في قلو نهم و بين أحوالهم في الآخرة وهي الن المواهم ومسكنهم المنار مم قال و بنس مثوى الطالمين المثوى المكان الذي يكون

معن حسينك أوتبتناه لى دينك الحق (والصرناعلى انقوم الكاهرين) تقريباله الى جيز القبول فان الدعاء المقرون بالحضوع المصاهو عن ذكاء وطعهد نارة أقرب الى الاستجابة والمصنى لم يزالوا مواظب بن على هذا الدعاء مزغير أن يصدر المجهم بين يوهم شائية المهرج والملوروالم تزليق مواعف الميل مهوم اصيده الدين وفيد من التعريف بالمنهرمين مالايخنى وقرأا بن كثير وطعم في رواية عنهما برفع قولهم على أنه الاسم والليم أن وما في حيزها أي ما كان قولهم من ا شيئا من الاشياع الأهذا القول المنبي عن أساس المعاسن وهذا كأثري أفقد بمعسب المعنى وأوفق بمقتمين المصلم بالم الآخبار بكونُ قولهم المطلَّق خُصوصية فولهم المحكَّى ﴿ ١٦ ﴾ عنهم مفصَّلا كاتَّفيدٍ ، قرآه عمم ألَّ كِثَرَافلهم المباسِّع

مقر الانسان ومأواه من قولهسم نوى ينوى نو يا وجع المثوى مِثاوى \* قوله تمالي (ولقدصدفكم الله وعده اذبحسونهم باذنه حتى اذا فشلتم و مازعتم في الامر وعصيتم من مد مأراكم ما تحبون منكم من يريد الدنيا ومنكم من يد الآخرة ثم صرفكم صنهم ليتليكم ولقدعفاعنكم والله ذوفضل على المو منين اعلمان اتصال هذه الآية عا قبلها من وجوه ( الاول ) أنه لما رجع رسول الله صلى الله عليه وسلم وأصحابه إلى المدينة وقدأصابهم ماأصابهم بأحدقال اسمن أصحابه من أين أصابنا هذا وقد وعدناالله النصر فأزل الله تعالى هذه الآية (الثاني) قال بعضهم كان النبي صلى الله عليه وسلم رأى فالمنام انه يذبح كبشا فصدق اللهرؤ باه بفتل طلحة بن عمان صاحب لواء المشركين يوم أحدوقتل بعده تسعة نفر على اللواء فذاك قوله ولقدصدقكم الله وعده ير يدتصدين رو الرسول صلى الله عليه وسلم ( الثالث ) يجوز أن يكون هذا الوعدماذ كره في قوله تمالى الى انتصيروا وتتقوا و يأتوكم من فورهم هذا يمددكم الاان هذا كان مشروطا سرط الصبروالتقوى ( والرابع يجوز أن يكون هدا الوعد هوقوله ولينصر بالله من ينصره الاان هذا أيضامشر وطبشرط (والخامس) يجوز أن يكون هذا الوعد هوقوله سنلق في قلو بالذين كفرواال عب (والسادس) قل الوعد هوان النبي صلى الله عليه وسلم قال الرماة لانبرحوا من هذا المكان فانالانزال غالبين مادمتم في هذا المكان ( السامع ) فالأبومسلم لماوعدهم الله في الآية المتقدمة القاء الرعب في قلو بهمأ كدذلك بان ذكرهم مأأبجرهم من الوعد بالنصر في واقعة أحد فانه لما وعدهم بالنصرة بشرط أن يتقوا و يصبروا فعين أتوا بذلك الشرط لاجرم وفي الله تعالى بالمشر وطوأ عطاهم النصرة فلا تركوا الشرط لاجرم فاتهم الشروط اذاعرفت وجه النظم ففي الآية مسائل ( المسئلة الاولى ) قال الواحدي رحد الله الصدق يتعدى الى مفعولين تقول صدقته إلوعد والوعد ( المسئلة الثانية ) قدد كرنافي قصة أحد أن النبي صلى الله عليه وسلم جعل أحدا خلف ظهره واستقبل المدينة وأقام الرماة عند الجبل وأمرهم أن يثبتوا هناك ولا يبرحواسوا كانت النصرة للمسلين أوعليهم فلا أقبل المشركون جعل الرماة يرشقون نبلهم والباقون بعنمر بونهم بالسيوف حتى أنهزموا والمسلون على آثارهم بحسونهم قال اللبث الحس القتل الدريع تحسونهم أى تقتلونهم فتلاكثيرا قال أبو عبيدة والزجاج وابن قتيبة الحس الاستئصال بالقتل يقال جران محسوس اذاقتله البرد وسنة حسوس اذا أتت إ على كلشي ومعنى تحسونهم أى تستأصلونهم قنلا قال أصحاب الاشتقاق حسداذا قتله لانه أبطل حسد بالقتل كايقال بطنداذا أصاب بطنه ورأسد اذا أصاب رأسه وقوله بإذنه أى بعله ومعنى الكلام انه تعالى لماوعدكم النصر بشرط التقوي والصبر على الملاحقة دمتم وافين بهذا النمرط انجز وعده ونصركم على أعدائكم فلاتركتم الشرطوعصيتم وقولهم مضاف المضر

من الاخبـــار بكون خصوصيةقولهمالذكور قولهم لما أن مصب الفائدة وموقع البيان في الجمسل الخبرية هو الخبرفالاحق بالخبرية ماهوأ كثرافادة وأطهر دلالةعلىالحدثوأوفر اشتمالاعلى نسبخاصة بعيدة من الوقوع في الخارج وفي ذهن السامع ولايخني أنذلكهمنا فى أن مع ما فى حير ها اتم وأكل وأماماتفيده الاصنافة من النسبة المطلقة الاجالية فعيث كأنت سهلة الحصول خارجاوذهنا كانحقها أنتلاحظ ملاحظة اجمالية وتجعل عنوانا للوضوع لامقصودا بالذات في ماب البيان وانما اختسار الجمهور مااختاروه لقاعدة صناعية هي أنه اذا اجتمع معرفتان فالاعرف منهما أحق بالاسمية ولاريب في اعرفية أزقالو الدلالته على جهة النسبة وزمان الحدث ولانه بشبه المضمر من حيث

فهو بمزلة العلم فتأمل ( فا تمامم الله ) تسبب دعامُهم ذلك (تواب الدنية) أي التصر والفنيمة والعز ﴿ ' من مج والذَّكَرالجيل(وحسن وإمبالا حرم) أي وثواب الآخرة الحسَّن وهوالجنة والنعيم المُخلَّدوتخصيص وصفَّ الحُسن به لَلايِذَانْ بِعَصَلِهُ وَمِرْيَدُو أَنْهُ المعتديه عنده تعالى ﴿ وَاعْدِيصِ الْحَسِينِينَ ﴾ تذييل مَعْرو لمَصِّيونِ مَا قِيلًا لَهُ أَلْكُ اللهِ يَعْالَى وَقُبُلَ اللهُ وَمَا وَصَدَهُ مَسَالَى بَشُولُهُ مِنْ لَقَاءً وَانْتَ خَبَيْرِ بِأَنْ القَاء الرَّعِبُ كَانْتُ دَرِكُهُمُ القَالُ وَرَجْوَ عَهُمْ مَنْ عُبَرَ سَبَبَهُ أو بعدذلك في الطريق على اختلاف ﴿ ١٧ ﴾ الروايتين واياما كان فلا سبيل الى كونه مغيبا بقوله تعالى

(حتى اذافشاتم) أى جباتم وضعف رأيكم ز أوملتم الى الغنيمة مان الجرص منضعف القلب (وتنازعتم في الامر ) فقال بعض الرماة حسين انهزم المشركون وولواهاربين والمسلون على أعقابهم قتلا وضربافا موقفا همهنا يعدهمذا وقال أميرهم عبدالله برجير رمني الله عند لانخالف أمرالسول صلى الله عليه وسلمفثبت مكانه فينعر دون العشرة من أصحابه ونفرالباقون للنهب وذلك قوله تعالى ( وعصيتم من بعد ما اراکم مانحبون) أي من الطفر والغنبيـــة وانهزام العدوفلارأي المشركون ذلك جلوا عليهم من قبل السعب وقتلوا أميرالرماه ومر معد من أصحابه حسي فصل في تفسير قوله تعالى افان مات أوقتل انقلبتم على أعقابكم وجواب اذا محذوف وهو منعكم نصره وقبل هو المتحنكم و يرده

من بعد ما أراكم ما تصبون فغيد مسائل ( المسئلة الاولى ) لقائل أن يقول ظاهر قوله حتى اذا فشلتم بمنزلة الشرط ولابدله منالجواب فأينجوا بهواعاأن للعلاءههناطر يقبن (الاول) انحذا ليس بشرط بل المعنى ولقد صدقكم الله وعده حتى اذافشاتم أى قد تصركاليان كان منكم الغشل والتنازع لانه تعالى كان انما وعدهم بالنصرة بشرط التقوى والصبرعلى الطاعة فلافشلوا وعصوا انتهى النصر وعلى هذاالةول سكون كلة حتى غاية بمعنى الى فبكون معنى قوله حتى اذاالى ان اوالى حين ( الطربق الثاني ) أن يساعد على انقوله حتى اذافشلتم شرط وعلى هذاالقول اختلفوا في الجواب على وجوء (الاول) وهو قول البصر بين انجوابه محذوف والنقدير حتى اذا فشلتم وتنازعتم في الامر وعصبتم من بعد ماأراكم ماتحبون منعكم الله نصره وانما حسن حذف هدا الجواب لدلالة قوله ولقد صدقكم الله وعده عليه ونظائره في القرآن كثيرة قال تعالى فان استطعت أنتبتغي نفقا فيالارض أوسلافي السماء فتأتبهم بآية والتقدير فافعل نمأسقط هذا الجواب لدلالة هذا الكلام عليه وقال أمن هوقانت آناءالليل والنقديرأم من هو كانت كن لايكون كذاك ( الوجه الثاني ) وهو مذهب الكوفيين واختيار الفراء ان جوابه هوقوله وعصيتم والواو زائدة كإقال فلمأسلماوتله الجبين وناديناه والمعنى اديناه كذا ههنا الغشل والتنازع صارموجبا للمصيان فكان النقد يرحتي اذا فشلتم وسازعتم فىالامرعصيتم قالوا وزائدة و مص من نصرهذا القول زعم ان من مذهب المرسادخال الواوفي جواب حتى اذا بدليل قوله تعالى حتى اذاجاؤها وفنحت أبوابها وقال لهم خرنتها والتقدير حتىاذا جاؤها فتصتالهمأ بوالهافان قيل ان فشلتم وتنازعتم معصية فلوجعلنا الغثل والتنازع علة للمعصية زم كونالشي علة لنفسه وذلك فاسدقلنا المرادمن المصيان ههنا خروجهم عن ذلك المكان ولاشك ان الفشل والتنازع هوالذي أوجب خروجهم عن ذلك المكان فلم يلزم تعليل الشي بنفسه واعم أن البصريين اعالم يقبلوا هذا الجواب لان مذهبهم انه لا يجوز جمل الواو زائدة ( الوجه الثالث ) في الجواب أن يقال تقديرالآية حتى اذافشلتم وتنازعتم فى الامروعصبتم من بعدماأرا كمماتحبون صرتم فريقين منكممن يدالدنيا ومنكم من يريدالآخرة فالجواب هوقوله صرتم فريقين الاانه أسقط لان قوله منكم من يريد الدنيا ومنكم من يريد الآخرة يفيد فأندته و يؤدى معناه لانكلة من التبعيض فهي تفيدهذا الانقسام وهذا احتمال خطر ببالى ( الوجد الرابع ) قال أبو مسلم جواب قوله حنى اذافشلتم هو قوله صرفكم عنهم والتفدير حتى اذافشلتم وكفا وكذا صرفكم عنهم ليتليكم وكلة نم همنا كالسافطة وهدا ألوجد في غاية البعدوالله أعلم (المسئلة الثانية) أنه تعالى ذكر أمورا ثلاثة (اولها)الغشل وهوالضعف وقبل القشل هو الجبن وهذا باطل بدليل قوله تعالى ولاتنازعوا فتفشلوا أى فنضمغوا لانه لايليق به أن يكون المعنى فتجبنوا (النبها) التنازع في الامروفيد بحثان ( البحث الاول )

جمل الابتلاء غابة المصرف ﴿ ١٣ ﴾ ث المترتب على منع النصر وقبل هو انفسيتم الى قسمين كا يقي عنه قوله تعالى ( منكم من ير يذالدنيا ) وهم الذين تركوا المركز وأ قبلواعلى انهب (ومنكم من ير يدالآ خرة ) وهم الذين ثبتوا مكانهم حتى بالوا شرف الشهادة هذاعلى تقدير كون اذا شرطية وحتى ابتدائية داخلة على الجلة الْسُرِطَةِ وَقَيْلُ اذَا اسم كَأْفَ قُولُهُم اذَا يَقُومَ لَهِ يِقُومَ عَرَوْ كَوْخَيِّحَرْفَ جَرْ بِنَهِي الى متعلقة بْغَوْلُه بْعَالَى صَعْبِكُمْ با شارتُن الله المعى النصر كانه قبل لقدنصر كما الله الى وقت ﴿ ٩٨ ﴾ فشلكم وتنازعكم الح وعلى هذا فَقَوْلُهُمْ

المراد من التازع انه عليه الصلاة والسلام أمر الرماة بأن لا يبرحوا عن مكانهم البتة وجعل أميرهم عبدالله ين جبيرفلاطهرالمشركون أقبل الرماة عليهم بالرمى الكشيرحتي انهزم المشركون ثمان الرماة رأوانساء المشركين صعدن الجبل وكشفن عن سوقهن بحيث بدت خلاحيلهن فقالوا العنيمة الغنيمة وقال عبدالله عهدالرسول اليماآن لانبرح عن هدا المكان وأبوا عليه وذهبوا الى طلب العنيمة و بقى عبدالله مع طائفة قليلة دون العشرة الى ان قتلهم المشركون فهدا هوالتازع (البحث الثاني) قوله في الامر فيه وجهان ( الاول) أن الامر ههنا بمعنى الشان والقصة أى تنازعتم فيما كنتم ويدمن الشان ( والثاني ) انه الامر الذي يضاده النهي والمعنى وتنازعتم فيما أمر كم الرسول به من ملازمة فلك المكان (و الشها) وعصيتم من بعدما أراكم ما يحمون والمراد عصيتم بترك ملازمة ذلك المكانبق في هذه الآية سؤالات (الاول) لم قدم ذكر الفشل على ذكر التازع والمعصية والجواب ان القوم لما رأوا هريمة الكعار وطمعوا في العنيمة فشملوا في أنفسهم عن الثبات طمعا في العنيمة ثم تنازعوا مطريق القول في المالمده لطلب الغنيمة أم لاثم اشتعلوا بطلب العنيمة ( السؤال الثابي ) لما كانت المعصية بمفارقة تلك المواضع خاصةً بالبعض فلم حاء هذا العناب باللفط العام والجواب هذا اللفط وانكاب عاما الاانهجاء المخصص بعده وهوقوله منكم من يريد الدنيا ومنكم من يريد الاحرة (السوال الثالث) ماالفائدة فيقوله من بعد مأأراكم مأتحبون والجواب عندان المقصود منه التبيد على عظم المعصية لانهم لما شاهدوا إنالله تعالى أكرمهم بأبجاز الوعد كال مل حقهم أن يمتنعوا عن المعصية فلاأ قدموا عليها لاجرم سلبهم الله ذلك الاكرام وأذا قهم وبال أمر هم تم قال تعالى تمصرفكم عنهم ليبتليكم وقداحتلف قول أصحابنا وقول المعتز لقني تفسيرهده الآية وذلك لانصرفهم على الكفارمعصية وكيف أضافه الى نفسه أما أصحابنافهدا الاشكال غيروارد عليهم لأن مدهبهم الخير والشربارادة الله وتخليقه فعلى هداقالوامهني هذا الصرفان الله تعالى رد السلين عن الكفار وألقى الهز عة عليهم وسلط الكفار عليهم وهذا قول جهور المفسرين قالت المعتزلة هذا الأو يل غيرجائرو يدل عليه القرآن والعقل أما القرآن فهوقوله تعالى أن الذين تولوامنكم يوم التي الجمعان اعااستزلهم الشيطان ببعض ما كسبوا وأصناف ماكان منهم الى فعل الشيطان فكيف يضيفه بعد هداالىنفسة وأماالمعتول فهوانه تمالى عاتبهم على ذلك الانصراف ولوكال ذلك بفعل اللهلم يجزمعاتبة القوم عليه كالايجوزمعا تبتهم على طولهم وقصرهم وصحتهم ومرضهم تم عندهداذ كروا وحوها من التأويل ( الاول ) قال الجبائي ان الرماة كانوافر يقين بعضهم فارقوا المكان أولا لطلب العنائم وبعضهم بقواهناك مهوالاءالدين بقواأحاط بهم العدوفلوا سنمروا على المكث هناك افتلهم العدومن غيرفائدة أصلافلهذا السبب جازلهم أن يتحواعن ذلك الموضع الى موضع يتمرزون فيه عن العدو ألاترى ان النبي صلى الله عليه وسلمذهب الى ،

تعالى (ئىمصرفكمعنهم) عطف على ذلك وعلى الاول عطف على الجوال المحدوق كما أشبرايه والجلتان الطرفيتان اعتراض يين المتعاطفين أي كفكم عهم حتى حالت الحال ودالت الدولة وفيه مرالاطف بالمسلين مالا نحق ( ليتليكم) أى يعاملكم معاملة من بمتعنكم بالمسائب ليطهر ثبالكم على الامان عندها (ولتدعفا عكم) تعضلا ولما علمم ندمكم على المخالفة ( والله ذو فضل على المؤمنين ) تدييل مقرر لمضمون ماقبله ومؤذن بأردكالعفو بطريق الفضل والاحسان لانظر بق الوجوب عليدأى سأبه أريتفضل عليهم باحفو أوهسو متفضلعليهم فيجيع الاحول أديل لهم أو أديل عليهم اذالا بتلاءأ يضارحة والتكيرللتفغيم والمراد بالمومنين اما المخاطبون والاطهار في موقع

الاضمار للتشريف والاشمسار بعلة الحكم واما الجنس وهم داحلون في الحكم دخولا اوليسا ﴿ الجَبِلِ ﴾ (اذتصعدون) متعلق بصرفكم أو بقوله تعالى ليبتليكم أو بقدر كاذكروا والاصعاد الذهاب والابعاد في الارض وقرى تصعدون الالتفات الى وقرى يصعدون الالتفات الى

النبية (ولاتلوون على اخد) أى لاثلتفتون الى ماوراء كمولايقف واجد منكم اواحدو قرى تلون بواوواحدة بقلب الواق المنه ومة همزة وحدفها تخفيفا وقرى ﴿ ٩٩ ﴾ يلوون كيصعدون (والرسول يدعوكم) كان عليه الصلاة

والسلام يدعوهم الي عبادالله الى عباد الله أنا رسول الله منكرفله الجنةوا يراده عليه السلام بعثوان الرسالة للايذان بأن دعوته عليه السلام كانت بطريق الرسالة منجهته سيحانه اشاعا في تو بيم المنهرمين (فىأخراكم) فىسافىكىم وجماعتكم الاخرى (فأثابكم)عطفعل صرفكم أى فحازاكم الله تعالى بالسنعتم (١٤) موصولا( علم) من الأعتمام بالفتل والحرح وظعر المشركين والارحاف بغل الرسول صلى اللهعليه وسلموفوت العيمة فالشكير للتكثيرأ وغايفالله ع أذفتموه رسول الله صلى اللهعليه وسلماء مسانكماه (الكيملانح نواعلي مافاركم ولاماأصابكم) أىلتمر نواعلى الصبر في الشدائد فلا تحرنواعل نفعفات أوصرآ توفيل لازآلدة والمعنى لتتأسفوا على ماها كم من الطفر والعنيمةوعلى ماأسابكم موالجراح والهرية عقوبدلكم وفيل الضمير

أبلبل فيجاعة من أصحابه وقصنوابه ولم يكونواعصاة بذلك فلسا كانذلك الانصراف جائزا أضافه الى نفسه بمعنى انه كان بأمر ، واذنه مم قال ايبتليكم والمراد انه تعالى ال صرفهم الى ذلك المكان وتحصنوا به أمر هم هناك بالجهاد والذب عن بقية المسلين ولاشك انالاقدام على الجهاد بعدالانهزام و بعدان شاهدوا في تلك المعركة قتسل اقر بائم سم وأحباثهم هومن أعظم أنواع الابتلاء فانقيل فعلى هذا النأو يلهو الامالذين صرفهم الله عن الكفار ما كانوامذنبين فلمقال ولقد عفاعنكم فلناالآية مشتملة على ذكر مركان معذورا في الانصراف ومنهم بكن وهم الذين بدؤ أبالهز يمة فحضوا وعصوا فقوله تم صرفكم عنهم راجع الى المعدور بن لان الآية لما اشتملت على قسمين وعلى حكمين رجع كل حكم الى القسم الذي بليق به ونظيره قوله تعالى أناني اثنين اذهما في العار اذيقول لصاحبه لاتحرن ان الله معناها نزل الله سكينته عليه والمراد الذي قال له لا تحزن وهوأ بو بكرلانه كانخانفاقبل هذا القول فلماسمع هذاسكن ممقال وأيده بجنودلم تروهاوعني بذلك الرسول دون أبي كرلانه كان قدجري ذكر هماجيعا فهذاجلة ماذكره الجبائي في هدا المقام (والوجه الثاني) ماذكره أبومسلم الاصفهاني وهوان المراد منقوله ثم صرفكم عنهمانه تعالى أزال ماكان في قلوب الكفار من الرعب من المسلمين عقوبة منه على عصيانهم وفشلهم نم قال ليتنبكم أى ليحمل ذلك الصرف محنة عليكم لتتو بوا الى الله وترجموا اليه وتستغفروه فيما خالفتم فيد أمره وملتم فيد الى العنيمة تم أعلهم انه تعالى قدعفاعنهم (والوجه الشالث) قال الكعبي ثم صرفكم عنهم بأن لم يأثم كم بمساودتهم من فورهم ليبتليكم كنثرة الانعام عليكم والتخفيف عنكم فهذاماقيل فيهذا الموضع وألله أعسلم ثم قالولفد عفاعنكم فظاهره يقتضى تقدم ذنب منهم قال القاضي انكان ذلك الذنب من الصغائر صبح أن يصف مسدبا نه عفاعتهم معيرتو بةوان كان من بالكبائر فلا بدمن اضمارتو بتهم لقبام الدلالة على انصاحب الكبيره اذالم ينبلم يكل من أهل العفو والمفعرة واعمان الذنب لاشك انه كانكبرة لاسهم خالفواصريح نص الرسول وصارت تلك المحالفة سيبالانهزام المسلين وقتل جععظيم من أكابرهم ومعلوم انكل ذلك من باب الكباثر وأيضاطاهر قوله تعالى ومن يولهم يومشذد بره يدلعلي كونه كبيرة وقول مرقال انه خاص فى بدر ضعيف لان اللفظ عام ولاتماوت في المقصود فكان التخصيص ممتنعا ثمان ظاهر هذه الآية يدل على انه تعالى عفاء بهم من غيرتو بة لان التو بة غيرمذ كورة فصار هذادايلا على انه تعالى قديعفوعن أصحاب الكبائر وأمادليل المعتزلة في المنع عن ذلك فقدتفدم الجواب عندفى سوره البقرة ثم فال والله ذوفضل على المؤمنين وهوراجع الى ماتقدم من ذكر فعمه سبحانه وتعالى بالنصرأ ولائم بالعفوى نالمذنبين ثانيا وهده آلآية دالةعلى انصاحب الكبيرة مؤمن لانابينا أنهذا الدنب كال من الكبائر ثم انه تعالى سمساهم المؤمنين فهدا يقنضي انصاحب الكبيرة مؤمن بخسلاف ماتقوله المعتز لةوالله

فَ أَيْهُ كُولُو يَسُولُ صَلَى الله عِلَيه وَسَمَ أَى وَاسَاءَ كَمُقَ الاغْمَامُ فَاغْتُم بَمَانُولُ عَلَيْكُم كَا غَمَمَتُم بِمَا رَكُ عَلَيْهُ وَلَمْ بَارُكُ عَلَيْ عَلَيْكُم الله عَلَيْ عَلَيْهُ عَلَي عَلَيْهُ عَلَيْكُم عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْكُم عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْكُم عَلَيْكُم عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْكُم عَلَيْكُ عَلَيْكُم عَلَيْكُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُم عَل عَلَيْ عَلَيْكُم عَل عَمَا تَعَمَلُونَ ﴾ أَى عَالَم أَو عَاقَضَدَتُم مِنَا (مَ ارْلَهُ فَلِكُم) عَطَفَ عَلَى غَالِمَ الْمَ الْحَالِكِم وَعَاقَضَدَتُم مِنَا فَرَالُهُ فَلِيكُم) عَطَفَ عَلَى غَالِمَ الْمَ الله كور والتصريح بتأخر الارزال عند ﴿ وَ وَ رَا بِهِ صَوَدَلَا مُ عَلَيْهِ وَعَلَا رَاحَهُ وَعَلَا لَهُ مَ عَلَيْهِ وَعَلَا رَاحَهُ وَعَلَا وَالْحَيْدُ وَالْمُ

أعلى \* قوله تعالى (اذ تصعدون ولا تلوون على أحدوال سول يدعو كمق أخرا كمفا فلكم عا بغ الكيلا تحزنواعلى مافاتكم ولاماأصابكم والله خبير عانعملون) فيه قولان أحدهما انه متعلق بماقبله وعلى هذا التقدير ففيه وجوء (أحدها) كانه قال وعفاعنكم اذ تصعدون لانعفوه عنهم لابدوان يتعلق بأمرا فترفوه وذلك الامر هومابينه بقولهاذ تصعدون والمرادبه ماصدرعنهم من مفارقة ذلك المكان والاخذفي الوادي كالمنهزمين لايلوون على أحد (وثانيها) التقدير ممسر فكم عنهم اذتصعدون (وثااتها) التقدير ليبتليكم اذتصعدون (والقول الثاني) انه ابتداء كلام لأتعلق له بما قبله والتقدير اذكراذ تصعدون وفي الآية مسائل ( المشلة الاولى ) قال صاحب الكشاف قرأ الحسن اذتصعدون في الجبل وقرأ أبى اذتصعدون في الوادى وقرأ أبوحيوة اذتصعدون بفتيم التاء وتشديد المين من تصعدق السلم (المسئلة الثانية) الاصعادالذهاب في الارض والابعادفيه يقال صعد في الجبل وأصعد في الارض و يقال اصعدنا من مكة الى المدينة قال أبومعاذ العوى كل شئ له أسفل وأعلى مثل الوادي والنهر والازقة فانك تفول صعد فلان يصعد في الوادي اذا أخذمن أسفله الى أعلاه وأماماارتفع كالسلم فانه يقال صعدت (المسئلة الثالثة) ولاتلوون على أحدأى لاتلتفتون الىأحدمن شدة الهرب وأصله ان المعرج على السيء يلوى اليه عنقه أوعنسان دابته فاذامعني ولم يعرج قبل لم يلوه ثم استعمل اللي في ترك التعريج على الشي وترك الالتفات الى الشي يقال فلان لا بلوى على شي أى لا يعطف عليه ولايبائى به محقال تعالى والرسول يدعوكم كان يقول الى عباد الله انارسول الله من كرفله الجنه فيحتمل أنيكون المراد انهعليه السلام كان يدعوهم الى نفسه حتى يجتمعوا عنده ولايتفرقواو يحتمل أن يكون المرادانه كان يدهوهم الى الحاربة مع العمدو ثم قال في أخراكم أى آخركم يقال جثت في آخر الناس واخراهم كايقال في أولهم وأولاهم ويقال جا فلان في أخريات الناس أى آخرهم والمعنى انه عليه السلام كان يدعوهم وهوواقف فيآخرهم لان القوم بسبب الهريمة قدتقسدموه ثم قال فأثابكم غابغ وفيسه مسائل: (المسئلة الاولى) لفظ الثواب لايستعمل في الاغلب الافي الحسيرو يجوز أبضا استعماله فالشر لانهما خوذ من فولهم ثاب اليدعقله أي رجع البه قال تعالى واذجعلنا البيت مثابة للناس والمرأة تسمى ثيبالأن الواطئ عائداليها وآصل الثواب كل ما يعوداني الفاعل منجزاه فعسله سواءكانخيرا أوشرا الاأنه بعسبالعرف اختص لفظ الثواب بالخيرفان حانالفظ الثواب ههنا على أصلااللغة استقام الكلام وانحلناه على مقتضى العرف كانذلك وارداعلى سبيلاانتهكم كإيقال تحيتك الضرب وعنابكالسيفأى جعلالغم مكان ما يرجون من الثواب قال تعالى فبشر هم بعد اب أليم ( المسئلة الثانية ) البامق قوله غابغ بحمل أن تكون بمعنى المعاوضة كإيفال هذابهذا أى هذاعوض عن ذاك ويحمل أَنْ نَكُونَ بِمِنَى مَعُ وَالْتَمْدِيرُ أَنْ البِهِم غَامِعُ عَمْ أَمَا عَلَى النَّمْدِيرِ الأول ففيه وجوه ( الأول )

لزمادة البيان وتذكبر عظم النعمة كمافى قوله تعالى ثم تابوا من بعد ذلك وأصلحوا الآية(أمنة) أى امنا الصب على المفعولية وقوله تعالى ( نعاسا) مدل منهاأ وعطف بان وقيل مفمولله أوهو المفعولوأمنة حالمنه متقدمةعليهأ ومفعولاه أوحال منالمخاطبين عط تفدر مضاف أى ذوى امنة أوعلى أنهجمع آمن كبارو بررة وقرئ بسكون الميم كانهامرةمن الامن وتقديم الظرفين على المفعول الصريح لمامر غيرمرة من الاعتباء بسأن المقدم والتشويق الىالمؤخر وتخصيص الخوف من بين فنون الغيالازالة لانه المهم عندهم حيئد لساأن المشركين لماانصرفوا كانوا يتوعدون المسلين بالرجوع فإبا منواكرتهم وكانوا تحت الحف متاعبين للقتال فأنزل الملة تعالى علم الامنه فأخذهم النماس قال ابن عباس رمى الله عمما امتهسم بومئد بتعاس

قفشاهم بمدخوف وانما ينعس من أمن والخائف لاينام وقال الزبير رضي اقدعنه كنت معالني صلى الله ﴿ وَهُو ﴾ عليه وسلم عليه الأكالحم عليه وسلم حين اشتدا لخوف فانزل افدعلينا النوم واقداى لاسمع قول معتب بن قشير والنعاس يفشاني ما أسمعه الأكالحم يُقول اوكان لنا من الامرشي ما قِتليم اههنا وقال أبو طلجة رمني الله عنه وضت رأمين أيوم أحد فبحلت الارى أحدامن القوم الاوهق أيد تحت حبثنة من النعاس قال وكنت تمن ألق عليه التعلمين بومثة فكان السيف يسقط من يدى فا خذه وفيد دلالة

على أن من المؤمنين من لم يلق عليه النعاس كالذي عندقوله عروجل ( یغشی طائعة منکم ) مًا ل ابن عبساس خم المهساجر ون وعامد الانصار ولانقدح ذلك في عوم الانزال للكل والجلة فيمحلالنصب على أنهاصفة انعاسا وقرئ بالتاء على أنها صفة لأمنة وفيه أن الصفة حقهاأن تنقدم على البدل وعطف البيان وأن لايفصل بينها و بين الموصوف بالمفعول لدوأن المعهود أن محدث عن البدل دون المبدل منه (وطائفة قد أهمتهم انفسهم) أىأودهتهم فيالهموم والاحزان أوما بهم الاهم انفسهموقصد خلاصها منقولهم اهمني الشي أى كان من همتي وقصدي والقصر مستفاد بمعونة المقام وطسا نفة مبتدأ وما بعدها اماخيرها وانما جازذلك مع كونها نكرة لاعمماد ها على واو الحالكافي قوله # سر شا ونجمقدأضا فذبدا

وهوقول الزجاج انكم لماأذقتم الرسول غابسبب أنعصيتم أمره فالله تعالى أذاقكم هذا الم وهوالم الذي حصل لهم بسبب الانهزام وقتل الاحباب والمعنى جازاكم من فلك الغم بهذا الغم (الثاني) قال الحسن ير بدغ يوم أحد المسلين بغم يوم بدر للشركين والمقصودمنه أنالاببق فيقلبكم التغات الى الدنيا فلاتفرحوا بإقبالها ولاتحزنوا بادبارها وهوالمعنى بفوله لكيلانأسوا علىمافاتكم فىواقعة أحد ولاتفرحوا بما آتاكم فىواقعة بدرطعن القاضي في هــندا الوجه وقال أنغهم يوم أحد انمــا كان من جهة استبلاء ألكفار وذلك كفرومعصية فكيف بضيفه الله الىنفسه ويمكن ان يجاب عنه بأنه لا يبعد أنسلالله تعالى أنق تسليط الكفارعلى المسلين نوع مصطمة وهو ان لايفر حوا باقبسال المدنيا ولايحزبوا بادبارها فلايبق في قلو بهم اشتعال بعيرالله ( الثالث) يجوز أن يكون الضمير في قُوله فأثابكم بعود للرسول والمعنى أن الصحابة لمارأوا ان النبي صلى الله عليه وسلمشج وجهه وكسرت رباعيته وقتلعه اغتموا لاجله والرسول علبه السلام لمارأى أنهم عصوار بهم لطلب الغنيمة ثم بقوامحرومين من الغنيمة وقتل أقار بهم اغتم لاجلمم فكان المراد منقوله فأنابكم غما مغ هوهذا أما علىالتقدير الثابى وهو أن نكون الباء فى قوله غابغ بمعنى مع أى غامع ثم أوغاعلى غم فهذا جاز لان حروف الجر بقام بعضها مقام بمض تفول مآزلت به حتى فعل ومازلت معه حتى فعل وتقول نزات ببني فلان وعلى بنى فلان واعلم ان الغموم هناك كانت كثيرة فأحدها عهم بما مالهم من العدو في الانعس والاموال والنبهاغهم عالحق سأترالمؤمنين منذلك والأها غهم عاوصل الى الرسول من الشجة وكسر الرباعية ورابعها ماأرجف به من قتل الرسول وخامسها بماوقع منهم مزالمعصية ومايخافون مزعقابها وسادسها غمهم بسبب التوبة التي صارت واجبة عليهم وذلك لانهم اذاتابوا عن تلك المعصية لم تتم تو بتهم الابترك الهريمة والعود الى المحاربة بعد الانهزام وذلك منأشق الاشياء لانالانسان بعدصيرورته منهزما يصير صنعيف القلب جبانا فاذا أمر بالمعاودة فان فعل خاف القتل وانلم يفعل خاف الكفر أوعقاب الآخرة وهذا الغملاشك انه أعظم الغموم والاحزان واذاعرفت هذه الجلة فكل واحد من المفسرين فسر هذه الآية بواحمد من هذه الوجوه ونحن نعدهما (الوجدالاول) أنالغ الاول مأأصابهم عند الغشل والتنازع والغم الااني ماحصل عند الهزيمة (الوجه الثاني) انالغم الاول ماحصل بسبب فوت العنائم والغم الثابي ماحصل سببان أباسغيان وخالد بن الوليد اطلعاعلى المسلين فعملوا عليهم وقتلوا منهم جماعظيا (الوجه الثالث) ان الغم الاولماكان عند توجه أبي سغيان وخالد بن الوليد عليهم بالقتل والغ انثابى هوان المشركين لمارجعوا حاف الباقون من المسلين من انهم الورجعوا لقتلوا ألكل فصار هذا الغ بحبث أذهلهم عن الغ الاول (والوجد الرابع) التالغ الاول ماوصل اليهم بسبب أنفسهم وأموالهم والغ الثاني ماوصل اليهم سبب

\* محيالة أخى صنوه كل شارق الوقوعها في موقع النفصيل كافي قوله اذا مابكي من خلفه النصر فن له البشق وشق عند الله المنافقة وقيل المنافقة وقيل تقديره ومنكم طائفة وفيه أنه يقتضى

دُخُولِمَا لِمُنَافَقِينَ فَي الحَطَابِ بِالرَّالَ الامتذُوا يَاما كَانَ فَالْجُلَةُ اما سَالِيدُمَّ بِينَةُ لفظاعِمَا لهو كَدة لَمَظِمُ النَّعَمَّ فِي الْخَلَاضِيَّ عند كافى قوله بَعالى أولم يروا أناجعلنا حرما آمنا ويُخْطَفُ ﴿ ١٠٢ ﴾ الناس من حولهم وامامسنا نَفَدُّ مسيوقة

الارجاف بقتل النبي صلى الله عليه و-لم وفي الآبة قول الثب اختاره المقفل رحمه الله تعالى قال وعندنا أن الله تعالى ماأراد بقوله غا مغ اثنين واعا أراد مواصلة الغموم وطولها أى انالله عاميكم بغموم كثيرة مثل قنل الخوانكم واقاريكم ونزول المشركين من فوق الجب عليكم بحيث لم تأمنوا أن يهلك أكثركم ومثل اقدامكم على المصية فكانه تعالى قال أثابكم هذه الفموم المتعاقبة ليصير ذلك زاجرا لكم عن الاقدام على المعصية والاشتغال عاليخالف أمرالله تعالى (المسئلة الثالثة)معني أنالله أثابهم غابغ انهخلقالغم فبهم وأماالمعتزلة فهذالايليق باصولهم فذكروا في عله هذه الاضافة وجوها ( الاول ) قال الكعبي ان المنافقين لما أرجفوا أن محمدا عليه الصلاة والسلام قدقتل ولم بين الله تعالى كذب ذلك القائل صاركانه تعالى هو الذى فعل ذلك الغ وهذا كالرجل الذي يبلغه الخبرالذي يغمه و يكون مصهمن يعلم أنذلك الخبركذب فاذالم يكشفه له سر بعاوتركه يتفكرفيه ثم أعله فانه يقول له لقدغمتني وأطلت حزني وهو لم يفعل شيئامن ذلك بل سكت وكف عن أعلامه فكذا ههنا (الثاني) انالغ وانكان مر فعل العبدفسيم فعلالله تعالى لان الله طبع العباد طبعا يغتمون بالمصائب التي تنالهم وهم لا يحمدون على ذلك ولايذمون (الثالث) اله لايبعد أن يخلق الله تعالى الغم في قلب عض المكلفين لرعاية معض المصالح ثم قال لكيلا تحزبوا وفيد وجهان ( الأول) انها منصلة بقوله ولقد عفا عنكم كا مه قال ولقدعف عنكم لكيلا تحزنوا لان في عفوه تعالى مايزيل كل غم وحرن (والثاني) ان اللام منصلة بقوله وأناكم معلى هذا القول ذكروا وجوها (الاول) قال الزجاج المعنى أثمامكم غم الهر يمة من غُكمُ النبي صلى الله عليه وسلم بسبب مخالفته ليكون غَكُم بأن حالفتموه فقط لا بأن فاتنكم الغنيمة وأصابتكم الهزيمة وذلك لان الغم الحاصل بسبب الاقدام على المعصية ينسى الغ الحاصل بسبب مصائب الدنيا (الثاني) قال الحسن جعلكم مغمومين يوم أحد في مقاطة ماجعلتموهم مغمومين يوم بدر لاجل انيسهل أمرالدنيا فياعينكم فلاتحزنوا بفواتها ولاتفرحوا باقبالها وهذان الوجهان مفرعان على قولنا الباء في قوله غما بغم الحجازاة أمااذا قلنا انها بمعنى مع فالمعنى انكم قلتم لو بقينا في هدا المكان وامتثلنا أمرالرسول لوقعنا في ثم فوات آلغنيمة فاعلموا انكم لما خالفتم أمر الرسول وطلبتهم العنبمة وقعتم في هده الغموم العظيمة التي كل واحد منها أعظم من دلك الغم أضعا فامضاعفة والعاقل اذاتعارض عنده الضرر ان وجب أن يخص أعظمها بالدفع فصارت اثمابة النم على الغمانعا لكممن أن تحزنوا سبب فوات الغنيمة وزاجرالكم عن ذلك تم كازجرهم عن تلك المعصية بهذا الزجرالحاصل في الدنيا زجرهم عنها بسبب الزواجر الموجودة في الغنية فقال والله خبير بما تعملون أي هوعالم بجميع أعالكم وقصودكم ودواعبكم قادرعلى مجازاتها انخيرا فخير وانشرا فشير وذلك من أعظم الزواجر للعبد عن الأفدام على المصية والله أعم "قوله تعالى (تم أنزل

لبيسان حال المنافقين وقوله عزوجل (يظنون بالله) حاله من ضعراهم تهم أومن طائمة لخصصها بالصفة أوصفة أخرى لهما أوخبر بعدخبر أواستثناف مبين لماقبله وقوله تعالى(غيرالحق) فيحكم المصدرأي يظتون له تعالى غبر الغلن الحق الذي يجب أن يظن به سبحانه و قوله تعالى (ظن الجاهلية) بدل منه وهو الظن النختص بالملة الجاهلية والاصافة كما في حاتم الجود و رجل صدق وقوله تعالى (يقولون) بدل مزيظنسون لمسا أن مسسئلتهم كانت صادرة عن الظن أي يتقواسون لرسولالله صلى الله عليسه وسلم على صورة الاسترشاد ( جللنامن الامر)أي م زأمرالله تعالى ووعده من النصر والظفر (من شي )أي من نصد **قطأوه**للنامنالتديير منشي وقوله تعالى (د انالامي كلدلة) أي الغلبة بالآخرة لله تمالى ولا وليا له غان حزب

الله هم الفالبون أو أن النديير كلداته فانه تسالى قدد بر الامر كاجرى في سابق قضائه فلا مردله وقرى كام مجو عليكم بالرفع على الابتداء وقوله تعالى (يخفون في أنفههم) أى يضمرون فيها أو يقولون فيما بينهم بطريق الحفية (ما لا يبدون لك) إسيتنافي أوجال من ضمير يقولون وقوله تعالى قل ان الامر الخ اعتراض بين إلجال وصاحبها أي يقولون ما يقولون مُعْلَمِينَ أَنهِم مسترَّشَدُونُ طَالِبُونَ الْنصَرَّه بِعَلْنينَ الانكاروالتَكُلْيبِ وقَوْلُهُ تَعَالى (يقولون) استثناق وقع جواباطن سُواللَّ نَشَا مُنَا مُنْ اللَّهِ عَلَيْهِ مَنْ اللَّهُ عَنُونَ فَقَيلَ يَحَدُنُونَ ﴿ ١٠٣ ﴾ أنفسهم أو يقول بعضهم لِمص فيما بينهم خفية

( لوكان لنا منالامر شي کاوعد محدعلیه الصلاةوالسلاممنأن الغلبة لله تعالى ولاوليائه وأنالام كلدلله أولو كانلنامن التديير والأي شي (ماقتلناههنا) أي ماغلب أوماقتل مزفتل منافي هذه المعركة على أنالنني راجع الى نفس القتل لاالي وقوعد فها فتمطولما برحنامن منازلنا كارآه ابن أبي ويوثيده تعيين مكان القنل وكذا قولەتعالى (قل لوكنتم فی ہو تکم ) أی لولم تخرجدوا الىأحد وقعدتم بالمدنسة كا تقولون (لبرز الذي كنب عليهم القتل) أى فىاللوح المحفوظ بسبب من الاسباب الداعيسة الى البروز (الىمضاجعهم)الى مصارعهم التي قدرالله تسالي قتلهم فيهسا وقالوا هنالك البتة ولم تنفع العزيمة عط الاقامة بالدئة قعطا عان قضاء الله تعالى لابرد وحكمه لانعقب وفيه بالغةفي ردمقااتهم

عليكممن بعدالغم أمنةنعاما يغشي طائفة منكم وطائغة قد أهمتهم أنفهم يظنون بالله غيرالحق ظن الجاهلية يقولون هل لنا من الامر منشي قل ان الامر كلدلله يخفون في أنفسهم مالا يبدون لك يقولون لوكان لنا من الامر شي مافتاناهه ناقل لوكنتم في يومكم لبرزالذي كتب عليهم القتل الى مضاجعهم وليبتلي الله مافي صدوركم وليمعص مافي قلوبكم والله علم بذات الصدور) في كيفية النظم وجهان (الاول) انه تعالى لماوعد نصر المؤمنين علم المكافرين وهذا النصر لابدوأن يكون مسبوقا بازالة الخوف عن المؤمنين بين في هذه الآية أنه تممالي أزال الخوف عنهم ليصير ذلك كالدلالة علم انه تعالى بنجر وعده في نصر المومنين (الثاني) أنه تعالى بين اله نصر المؤمنين اولافلاعصي مضهم سلط الخوف عليهم ثم ذكرأنه أزال ذلك الخوف عن قلب من كان صادقا في ايمانه مستقر اعط دينه بحيث غلب النعاس عليه واعلم أن الذين كانوامع الرسول صلى الله عليه وسلم يوم أحد فريقان (أحدهما) الذين كانوا جازمين أن مجد اعليه الصلاة والسلام بي حق من عند القهوأنه لاينطق عن الهوى ان هو الاوحى يوسى وكانوا قد سمعوا من النبي صلى الله عليه وسلم أن الله تعالى ينصر هذا الدين ويظهره على سائر الاديان فكانوا قاطمين بأن هذه الوافعة لاتورى الى الاستئصال فلاجرم كانوا آمنين وبلغ ذلك الأمن الى حيث غشيهم النعاس فان النوم لايجي مع الخوف فحبئ النوم يدل على زوال الخوف بالكلية فقال ههنافي قصة أحد في هو لا أنم أنزل عليكم من بعدالغ أمنة نعاسا وقال في قصة بدراذ يغشاكم النعاس أمنة منه فني قصة أحد قدمالامنه على النعاس وفي قصة بدر قدم النعاس على الامنة وأما الطائفة الثانية وهم المنافقون الذين كانوا شاكين في نبوته عليه الصلاة والسلام وماحضروا الالطلب الغنية فهوالاءاشتد جرعهم وعظم خوفهم ثمانه تعالى وصفحال كل واحدة من هاتين الطائفتين فقال في صفة المؤمنين ثم أنزل عليكم من بعد الغُمَّ أَمنَةُ نَعَاسًا وَفَيْهُ مَسَائِلُ ﴿ الْمُسَنُّلُةُ الْاوَلَى ﴾ قال الواحدي الامنة مصدر كالامنومشله منالمصادر العظمة والغلبة وقال الجبائي يقال أمن فلان يأمن امتما وأمنة وأمانا ( المسئلة الثانية ) قالصاحب الكشاف قرئ أمنة بسكون الميم لانها المرة من الامز (المسئلة الثالثة) في قوله تعالى نعاساوجهان (أحدهما) أن يكون بدلا من أمنة ( والشاني ) أن يكون مفعولا وعلم هذا النقدر فني قوله أمنة وجوه ( أحدها ) أن تكون حالامنه مقدمة عليه كقولك رأبت راكبا رجلا ( وثانبها ) أن يكون مفعولاله بمعنى نعستم أمنة ( وثالثها ) أن يكون حالا من المخاطبين بمعنى ذوى أمنه ثم قال تعالى يغشى طائفة منكم وفيد مسئلتان ( المسئلة الاولى ) قد ذكرنا ان هذه الطائفة هم المؤمنون الذين كانواعل البصيرة في ايمانهم قال أبوطلحة غشينا النعاس ونحن في مصافنا فكان السيف بسقط من يدأحدنا فيأخذه أنم يسقط فيأخذه وعن الزبير قال كنت مع التي صلى الله عليه وسلم خين اشد الخوف فأرسل المدعلينا النوم واني لاسمع قول معتب

الباطلة حيشاريفتصر على تحقيق نفس القتل كافى قوله عزوجل اينا تكونوا يدرككم الموت بل عين مكا به أيضا ولارب في تدين زماته أيضا نقوله تعالى فأذا جاء أجلهم لايستأخرون ساعة ولايستقدمون روى أن ملك الموت حضر بجلس سليمان عليه المنطقة والميالة فلا قام

قال الرجل من هذا فقال سليمان عليه السلام ملك الموت قال أرسلني مع الربيح الى عالى عالم آخر فاتى رأيت منه مر أي هائلا فأمر ها عليه السلام عليه السلام الفائم المنافقة في قطر سحيق من أقطار العالم ﴿ ١٠٤ ﴾ فالبث أن عاد ملك الموت الى سليمان عليه السلام

ا بن قشيروالنعاس يفشاني يقول لوكان لنا من الامرشي ماقتلنا ههنا وقال عبد الرمحين ابن عوف ألق النوم علينا يوم أحد وعن ان مسعود النعاس في القتال أمنة والتعاس في المصلاة من الشيطان وذلك لانه في القتال لايكون الامن غاية الوثوق بالله والغراغ عن الدنيا ولايكون فيالصلاة الامن غاية البعد عن الله واعلم أن ذلك النعاس فيه فوالد (أحدها) انه وقع على كافة المؤمنين لاعلى الحد المعناد فكأن ذلك معجزة ظاهرة للني صلى الله عليه وسلم ولاشك ان المؤمنين منى شاهدوا تلك المعجزة الجديدة ازد ادواايمانا مع ايمسانهم ومني صاروا كذلك ازداد جدهم فيمحسار بة العدو ووثوقهم بأنالله منجن وعده (وثانيها) ان الارق والسهر يوجبان الضعف والكلال والنوم فيدعو دالقوة والنشاط واشتداد القوة والقدرة ( وثانثها ) ان الكفار لما اشتغلوا بقتل المسلمين ألتي الله النوم على عين من يق منهم اللا بشاهد واقتل أعرتهم فيشتد الخوف والجبن في قلوبهم ( ورابعها ) ان الاعداء كانوا في غاية الحرص على فتلهم فبقاوهم في النوم مع السلامة فيمثل تلك المعركة من أهل الدلائل على انحفظ الله وعصمته معهم وذلك مما يزيل الخوف عن قلوبهم و يورثهم من يد الوثوق بوعد الله تعالى ومن الناس من قال ذكر النعاس فيهذا الموضع كناية عن غاية الامن وهذا ضعيف لان صرف اللفظ عن الحقيقة الى المجاز لا يجوز الآعند قيام الدليل المارض فكيف يجوز ترك حقيقة اللفظ مع اشتمالها على هذه الفوائد والحمكم ( المسئلة الثانيه ) قرأ حزة والكسائي تغشي بالتاء ردا الى الامنة والباقون بالياء ردا الى النعاس وهواختمار أبي حاتم وخلف وأبي عبيد واعلم أن الامنة والنعاس كل واحدمتهما يدل على الآخر فلاجرم يحسن ردالكناية الى أيهما شئت كقوله تمالى انشجرة الزقوم طعام الاثيم كالمهل يغلى فيالبطون وتغلى اذاعرفت جوازهما فنقول ممايقوي الفراءة بالناء ازالاصل الامنة والنعاس بدلورد الكناية الى الاصل أحسن وأيضا الامنة هي المقصود واذا حصلت الامنة حصل النعاس الانها سبيد فان الخائف لايكاد بنعس وأما من قرأ بالياء فحجته ان النعاس هوالغاشي فان العرب يفولون غشينا النعاس وقل ما يقولون غشيني من النعماس أمنة وأيضا فأن النعاس مذكور بالغشميان في قوله اذيغشاكم النعاس أمنذمنه وأيضا النعاس يلي الغمل وهو أقرب في اللفظ الى ذكر الفشسيان من الامنة فالتذكير أولى ثم قال تعالى وطائمة قدأهمتهم أنفسهم وفيه مسئلتان ( المسئلة الاولى ) هو لاء هم المنافقون عبدالله بن أبي ومستب بن قشير وأصحابهما كان همهم خلاص أنفسهم يقال همني الشي أي كان من همى وقصدى قال أبومسلم منعادة العرب أن يقولوا لمن خاف قد أهمته نفسه فهؤلاء المنافقون لشدة خوفهم من القنل طار النوم عنهم وقيل المؤمنون كأنهمهم التي صلى الله عليه وسلم واخوانهم من المؤمنين والمنافقون كانهمهم أنفسهم وتحقيق القول فيه انالانساناذا اشتد اشتفاله بالشي واستغراقه فيه صار غافلا عماسواه فلا كان احب

فقسال كنت أمرت يقبص روح ذلك الرجل في هذه الساعة في أرض كذافلماوجدته فيمحلسك قلت متى يصل هذا اليها وقدأرسلته بالريحالي ذلك المكان فوجدته هناك ففضى أمرالله عزوجل في زمانه ومكانه منغيراخلالبشي من ذلك وقرى كتعط الناء للفاهل ونصب القتلوقري كنبعلهم القتال وقرئ لبرز بالتشديد على الساء للمفعول (ولينتلي الله ما في صدوركم) أى ليعاملكم معاملة من بدلي مافي صدوركم منالاخلاص والنفاق ويظهرمافيهامن السرائر وهوعلة لفعسلمقدر قبلها معطوفة على عللهاأخرى مطوية للابذان يكثرتها كأنه قيل فعل مافعل لمصالح جةولينلي الحوجعلها عللا لعرز يأباه الذوق السليم فان مقتضى المقام بيان حكمة ماوقع يومثذ من الشدة والهول لا بيان حكمةالبروز المفروض أولفعل مقدر بعدها

اى وللابتداء المذكور فعل ما فعل الالعدم المنايد بأمر المؤمنين و نحوذ لك و تقدير الفعل مقدما سال عن هذه الاشياء ؟ المزيد (وليم سما في قلو بكم) من مخفيات الامورو بكشفها أو يخلصها من الوساوس (والقم عليم بذات الصدور)

الاشياء الى الانسان نفسه فعندا لخوف على النفس يصيرذا هلاعن كل ماسواها فهذا هو المراد من قوله أهمتهم أنفسهم وذلك لان أسباب الخوف وهي قصد الاعداء كانت حاصلة والدافع لذلك وهو الوثوق بوعداللهووعدرسوله ماكان معتبرا عندهم لانهم كانوامكذبين بالرسول فيقلو بهم فلاجرم عظم الخوف في قلو بهم ( المسئسلةُ الثانية )طائعة رفع بالابتداء وخبره يظنون وقيل خبره أهمتهم أنفسهم ثم انه تعالى وصف هذه الطائفة بانواع من الصفات ( الصفة الا ولى ) من صفاتهم قوله تعالى يظنون بالله غيرالحق ظن الجاهلية وفيه مسائل ( المسئلة الاولى ) في هذا الفلن احتمالان (أحدهما) وهو الاظهرهوان ذلك الفلن انهم كأنوا يقولون في أنفسهم لوكان محد محقافي دعواه لماسلط الكفار عليه وهذاظن فاسدأماعلي قولأهل السنة والجماعة فلانه سجانه يفعل مايشاء ويحكم ماير يدلااعتراض لاحدصليه فان النبوة خلعة من الله سجانه يشرف عبده بهاوليس بجب فى العقل ان المولى اذا سرف عبده مخلعة أن يشرفه بخلعة أخرى بلله الامروالنهى كيف شاء بحكم الالهية وأماعلي قول من يعتبر المصالح فَيْ أَفِعَالَ اللَّهِ وَأَحْكَامُهُ فَلَا يَبِعِدُ أَنْ يَكُونَ لِلْهَ تَعَالَى فَي الْتَخْلِيةُ بِينَ الْكَافِرِ وَالْمُسَلِّمُ يُحِيثُ بقهرالكافرالمل حكم خفية وألطاف مرعية فانالدنيادارالا محان والابتلاء ووجوه المصالح مستورة عن العقول فر عاكانت المصلحة في التخلية بين الكافر والمؤمن حتى يقهر الكافرالمؤمن وريماكانت المصلحة في تسليط الفقر والزمانة على المؤمنين قال القفال لوكان كون المؤمن محقا يوجب زوال هذه المعاني لوجب أن يضطرالناس الى معرفة المحق بالجبروذلك منا فيالنكليف وأستحقاق الثواب والعقاب يلالانسان انمايعرف كونه محقا بمامسه من الدلائل والبينات فاما القهر فقديكون من المبطل المحتق ومن المحق للمبطل وهذه جلة كافية في بيانانه لا يجوز الاستدلال بالدولة والشوكة ووفورالقوة على أن صاحبها على الحق (الثاني) انذلك الظن هوانهم كانواينكر ون اله العالم بكل المعلومات القادر على كل المقدورات وينكرون النبوة والبعث فلاجرم ماوتقوا يقول النبي صلى الله عليه وسلم في ان الله يقويهم و ينصرهم ( المسلة الثانية) غيرا لحق في حكم المصدر ومعناه يظنون بالله خيرالظن الحق الذي يجب أن يظن به وظن الجاهلية بدل منه والغائعة فيحذا الترتيب انخيرالحق أديان كثيرة وأقبحهامقالات أهلالجاهلية فذكر اولاأنهم يظنون بالله غيرالظن الحق ممبين انهم اختار وامن أقسام الاديان التي غيرحقة اركها وأكثرها بطلانا وهوظن أهل الجاهلية كإيفال فلان دينه ليس بحق دينددين الملاحدة (المسئلة الثالثة) في قوله ظن الجاهلية قولان (أحدهما) انه كفولك ماتم الجود وعرالعدل يريدالظن المختص بالملة الجاهلية (والثاني) المرادظن أهل الجاهلية (الصفة الثانية)من الصغات التي ذكرها الله تعالى لهو لا المنافقين قوله تعالى بقولون هل لنامن الاحرمنشي قلان الامركاء لله واعلم فن قوله على لنامن الامر من شي حكاية للشبهة التي

أى السرائر والضائر الخفية التى لا تكاد تفارق الصدور بل تلازمها وتصاحبها والجملة اما اعتراض الشبيه على الابتلاء والما يبرزصورة الابتلاء لتم بى المؤمنين واظهار حال المنافقين أي فعل ما فعل اللابتلاء أي فعل ما فعل اللابتلاء والتحميص والحال أنه تعالى غنى عنهما محيط وعد ووعيد

تمسك أهل النغاف بها وهو يحتمل وجوها (الاول) ان عبد الله بن أبي لما شاوره الني صلى الله عليه وسلم في هذه الواقعة أشار عليه بان لا يخرج من المدينة تمان الصحابة ألحواعلي النبي صلى الله عليه وسلم في أن يخرج اليهم فعضب عبدالله بن أبي من ذلك فقال عصاي وأطاع الولدان ثملا كثرالفتل في بني الخررج ورجع عبد الله بن أبي قيل له قتل بنوالخررج فقال هللنامن الامرمنشئ يعنى انجمدالم يقبل قولى حين أمرته بان يسكن في المدينة ولايخرج منها ونظيره ماحكاه الله عنهم انهم قالوالوأطاعو ناما فتلوا والمعنى هل لنامن أمر يطاع وهواستفهام على سبيل الانكار (الوجه الثاني) في التأويل ان من عادة العرب أنه اذاكانت الدولة لعدوه قالواعليه الامرفقوله هللنامن الامرمنشي أى هللنامن الشيئ الذي كان بعدنا به مجمد وهوالنصرة والقوة شئ وهذا استفهام على سبيل الانكار وكان غرصهم منه الاستدلال بذلك على ان محداصلي الله عليه وسلم كان كاذبا في ادعاء النصرة والعصمة من الله تعالى لامته وهذا استفهام على سبيل الانكار (الثالث) أن يكون التقدير أنطمع ان تكون لنا الغلبة على هو الاءوالغرص منه تصبير المسلين في التشديد في الجهاد والحرب مع الكفار مم الكفار مم النهسجانه أجاب عن هذه الشبهة بقوله قل ان الامر كله لله وفيه مسائل ( المسئلة الأولى) قرأ أبوعروكله برفع اللام والباقون بالنصب أما وجدالرفع فهوان قوله كالممبتدأ وقوله الله خبره تمصارت هذه الجلة خبرالان وأماالنصب فلان لفظة كل للتأكيد فكانت كلفظة أجع واوقيل ان الامر أجع لم يكن الاالنصب فكذا اذاقالكله ( المسئلة الثانية) الوجه في تقريرهذا الجواب ما بينا انا اذاقلنا عِذهب أهل السنة لم يكنء لمي الله اعتراض في شي من أفعاله في الاماتة والاحياء والفقر والاغناء والسراء والضراء وانقلنا عذهب القائلين برعاية المصالح فوجوه المصالح مخفية لايعلها الااللة تعالى فر عاكانت المصلحة في الصال السرو رواللذة ورعاكانت في تسليط الاحزان والآلام فقداندفعت شبهة المنافقين من هذا الوجه (المسئلة الثالثة )احتج أصحابنا مذه الآية على انجيع المحدثات يقضاء الله وقدره وذلك لان المنافقين قالوا ان محمد الوقبل منا رأينا ونصحنا لماوقع في هذه المحنة فأجاب الله عند بأن الامر كله لله وهذا الجواب انما ينتظم لوكانت أفعال المباد بقضا الله وقدره ومشيئته اذلوكانت خارجة عن مشيئته لم بكن هذ الجوابدافعالشبهة المنافقين فثبت أنهذه الآية دالة على ماذكر اوأيضا فظاهرهذه الآية مطابق للبرهان العقلي وذلك لان الموجود اماواجب لذاته أوممكن لذاته والممكن لذاته لاىترجي وجوده على عدمه الاعندالانتهاء الى الواجب لذاته فثبت ان كل ماسوى الله تعالى مستندالي ا يجاد موتكو يندوهذه القاعدة لااختصاص لها بحدث دون محدث أويمكن دون بمكن فتدخل فيه افعال العبادو حركاتهم وسكناتهم وذلك هوالمراد بقوله قل ان الامركاء للهوهذا كلام في غاية الظهور لمن وفقه الله للانصاف ممانه تعالى قال يخفون في أنفسهم مالا يبدون لك واعلم انه تمالي حكي عنهم انهم قالوا هل لنامن الامر من شي وهذا الكلام محتمل فلعل قائله كان من المؤمنين المحقين وكان غرضه منعاظها والشفقة وانهمني يكون الفرج ومنأين تحصل النصرة ولعله كان من المنافقين وانماقاله طعنا في نبوة مجد صلى الله عليه وسلم وفي الاسلام فبين تعالى في هذه الاسية ان غرض هؤلاء من هذا الكلامهذا القسم الثاني والفائدة في هدالتنبيه أن يكون النبي صلى الله عليه وسلمتحر زا عن مكرهم وكيدهم ( النوع الثالث) من الاشياء التي حكى الله عن المنافقين قولهم لوكان لتامن الامرشئ ماقتلنا ههناوفيه اشكال وهوان لقائل ان سول ما الفرق بين هذا الكلام وبين ماتقدم من قوله هل لنا من الامر من شئ و يمكن أن يجاب عنه من وجهين (الاول) أنه تعالى لماحكي عنهم قوله هل لنامن الامر من شئ فاجاب عنه بفوله الامر كله لله واحتم المنافقون على الطعن في هدا الجواب يقولهم اوكان لنا من الامرسي للخرجنامن المدينة وماقتلنا ههنافهذا يدل على انهليس الامركاقلتم من ان الامركله لله وهداهو بعينه المناظرة الدائرة بين أهل السنة وأهل الاعتزال فان السني يقول الامر كلد في الطاعة والمعصية والايمان والكفر بيدالله فيقول المعتزلي ليس الامركدلك فان الانسان مختار مستقل بالفعل انشاء آمن وانشاءكفر فعلى هذا الوجه لانكون هذا الكلام شبهة مستقلة بنفسها بليكون الغرض منه الطعن فيماجعله الله تعالى جوابا عرالسبهة الاولى ( والوجه الثاني ) أن يكون المرادمن قوله هل لنامن الامر من شيَّ هوانه هل لنامن النصيرة التي وعدناها مجدشي ويكون المرادمن قوله لوكان لناحن الامرشي ما قتلناههنا هوما كان يقوله عبدالله بنأبي من ان محمدا لوأطاعني وماخر جمن المدينة ماقتلنا ههنا واعلمانه تعالى أجاب عن هذه الشبهة من ثلاثه أوجه (الوجه الاول) من الجواب قوله قل اوكنتم في بيوتكم لبرزالذين كتب عليهم القتل الى مضاجعهم والمعني ان الحذر لايدفع القدر والتدبيرلا يقاوم التقدير فالدين قدرالله عليهم القتل لابد وأن يقتلوا عطجيع التقديرات لان الله تمالى لما أخبراً نه يقتل فلولم يقتل لانقاب علم جهلا وقد بينا أيضا آمه مكن فلابد من انتهائه الى امجاد الله تعالى فلولم يوجد لانقلبت قدرته عجزا وكل ذلك محال ومما بدل على تحقيق الوجوب كاقررنا فوله الذين كتبعليهم القتل وهذه الكلمة تفيدالو جوب فان هذه الكلمة في قوله كتب عليكم الصيام كتب عليكم القصاص تفيد وجوب الفعل وههنا لامكن جلهاعلى وجوب الفعل فوجب جلهاعلى وجوب الوجودوهذا كلامف غاية الظهور لمن أيده الله بالتوفيق ثم نقول للمفسر ين فيه قولان (الاول ) لو جلستم في بيوتكم لخرج منكم منكتب الله عليهم القنل الى مضاجعهم ومصارعهم حتى يوجد ماعم الله أنه يوجد (والثاني) كانه قيل للنافقين لوجلستم في بيوتكم وتخلفتم عن الجهاد الحرج المؤمنون الذين كتب عليهم قتال الكفارالى مضاجعهم ولم يخلفواعن هذه الطاعة بسبب تخلفكم (الوجه الثاني) في الجواب عن تلك الشبهة قوله ولي تلى الله ما في صدور كم وذلك لان القوم زعوا أناالخروج الى تلك المفاتلة كانت مفسدة ولوكان الامر اليهم لماخرجوا اليهافقال

تعالى الهذه المقاتلة مشتملة على نوعين من المصلحة أن تميز الموافق من المنافق وفي المثل المشهور لاتكرهوا الفتن فأنها حصادالمنافةين ومعنىالا بتلاءفي حقاللة تعلىقدمر تفسيره مرارا كثيرة فانقبل لهذكرا لابتلاء وقدسبق ذكره في قوله تم صرف كم عنهم ليبتليكم قلنا لماطال الكلام أعادذ كره وقيل الانتلاء الاول هزيمة المؤمنين والثاني سائر الأحوال (الوجدالثالث) في الجواب قوله وليعص مافي قلو بكم وفيه وجهان (أحدهما) ان هذه الواقعة تحص فلوبكم عن الوساوس والشبهات ( والثاني) انهاتصير كفارة لذنو بكم فتمعصكم عن تبعان المعاصي والسيآت وذكر في الابتلاء الصدوروفي التمعيص القلوب وفيه بحث تمقال والله عليم بدات الصدور واعلمان ذات الصدورهي الاشياء الموجودة في الصدوروهم الاسراروالضمأروهم ذات الصدورلانها حالة فيهامصاحبه لهاوصاحب الشئ ذوه وصاحبته ذاته وانماذ كرذلك لبدل به على إن ابتلاء ملم بكن لانه يخفي عليه مافي الصدور أوغيرذلك لانه عالم بجميع المعلومات وانماا بتلاهم امالحض الهية أوللاستصلاح وقوله تعالى ان الدين تولوامنكم يوم التي الجعان المااستزلهم الشيطان ببعض ماكسبوا ولقد عفاالله عنهم انالله غفورحليم اعلم انالمراد أنالقوم الذين تولوا يوم أحدعند التقاء الجمعين وفارقوا المكان وانهزموا فدعفاالله عنهم وفيالا ية مسائل (المسئلة الاولى) احتلفت الاخبار فيمن ثبت ذلك اليوم وفيمن تولى فذكر هجد بن اسحق ان ثلث الناسكانوا مجروحين وثلثهم انهزموا وثلثهم ثبنوا واختلفوا في المنهزمين فقيل ان بعضهم وردالمدينة وأخبران ألنبي صلى الله عليه وسلم قتل وهوسعد بن عثمان مم ور دبعده رجال ودخلواعلى نسائهم وجعل النساء يقلن عن رسول الله صلى الله عليه وسلم تفروت وكن يحثين التراب في وجوهم و يقلن هاك المعزل اغزل بهومنهم من قال ان المسلمين لم يعدوا الجبل قال القفال والذي تدل عليه الاحبار في الجلة ان نفرا منهم تواوا وأبعدوا فنهم من دخل المدينة ومنهم من ذهب الى سائر الجوانب وأما الاكثرون فانهم نزلوا عند الجبل واجتمعواهناك ومن المنهزمين عمرالاانه لم يكن في أوائل المنهزمين ولم يبعد بل ثبت على الجبل الىأن صعدالني صلى المعليه وسلومنهم أيضاعمان انهزم معرجلين من الانصار يقال لهما سعدوعقبة انهزمواحتي بلغواموضما بعيداثم رجعوا بمدئلاتة أيام فقال لهم النبى صلى الله عليدوسم لقددهبتم فيهاعر يضة وقالت فاطمة لعلى مافعل عثمان فنقصه فقال النبى صلى الله عليه وسلمياعلي أعياني أزواج الاخوات أن يتحابوا وأما الذين ثبتوامع الرسول صلى المةعلموسل فكانوا أربعة عشر رجلا سبعة من المهاجرين وسبعة من الانصارفن المهاجرين أبوبكر وعلى وعبدالرحن ينعوف وسعدين أبي وقاص وطلمة ابن عبيدالله وأبوعبيدة بن الجراح والزبيرين العوام ومن الانصار الخباب بن المتذر وابو دجانة وعاصم بن ابت والحرث بن الصمة وسهل بن حنيف وأسيد بن حضير وسعد بن معاز وذكران ممانيةمن هؤلاء كانوا بليعوه يومؤذعلي الموتثلا ثةمن المهاجر ينعلي وطلحة

(انالذين تولوامنكم يوم التي الجمان )وهم الذين انهزموا يوم أحد حسمامرت حكايتهم (انمااستزلهمااشبطان) أي انعاكان سبب انهزامهم انالشيطانطلبمنهم الزلل ( بعض ما كسبوا) منالذنوب والمعاصي التي هي مخالفه أمر النبي صلى الله عليه وسلم وترك المركز والحرص على الغنيمة أوالحياة فحرموا التأبيدوقوةالفلبوقيل استز الالالشيطان توليهم وذلك مذنوب تقدمت لهم فان المعاصي يجر بعضهاالي بعض كالطاعة وقيل استزلهم بذنوب سبقت منهم وكرهوا القنل قبل اخلاص النوبة والخروج منالظلمة ( ولقدعفاالله عنهم) اتو بتهم واعتذارهم

والزبير وخسة من الانصارا بودجانة والحرث بن الصعة وخباب بن المتذروعاصم بن ابت وسهل ينحنيف تملم يقتل منهم أحدوروى ابن هينة انهأ صيب معرسول المهصلي الله عليموسلم تحومن ثلاثين كلهم يجي ويجثو بين يديه ويقول وجهي لوجهك الفداء ونفسى لنفسك الغداء وعليك السلام غير مودع ( المسئلة الثانية ) قوله ان الذي تولوا منكم يوم التني الجمعان هذاخطاب للؤمنين خاصة يعسني الذين انهزموا يوم أحدانسا استزلهم الشيطان أي جلهم على الزلة وأزل واستزل بعني واحد قال تعالى فازلهما الشيطان عنها وقال ابن قتبة استزلهم طلب زلتهم كإيقال استعجلته أىطلبت عجلته واستعملته طلبت عله ( المسئلة الثالثة ) قال الكوي الآية تدل على أن المعاصى لاتنسب الىالله فأنه تعالى نسبها في هذه الآية الى الشيطان وهو كفوله تعالى عن موسى هذامن عمل الشيطان وكقول يوسف من بعد أن نزغ الشيطان بيني و بين اخوتي وكقول صاحب موسى وماأنسانيه الاالشيطان ( المسئلة الرابعة ) أنه تعالى لم يبين ان الشيطان في أي شي استزلهم وذلك لانمع العفو لاحاجذالى تعيين المعصية لكن العلاء جوزواأن يكون المراد بذلك تحولهم عن ذلك الموضع بأن يكون رغبتهم فى الغنية وان يكون فشلهم فى الجهاد وعدولهم عن الاخلاص وأى ذلك كان فقد مع أن الله تعالى عفاعنهم وروى أن عثمان عوتب في هزيمته يوم أحدفقال انذلك وانكان خطأ لكن الله عفاعنه وقرأهذه الآية أماقوله تعالى ببعض ماكسبواففيه وجهان (احدهما) ان الباء للالصاق كةولك كتبت بالقلم وقطعت بالسكين والمعنى انه كان قدصدرت عنهم جنايات فبواسطة تلك الجنايات قدر الشيطان على استزلالهم وعلى هذا التقدير ففيه وجوء (الاول) قال الزجاج انهم لم يتولوا علىجهة المعاندة ولاعلى جهة الفرارمن الزحف رغبة منهم في الدنيا وانماذ كرهم الشيطان ذنوبا كانت الهم فكرهوالقاءالله الاعلى حال يرضونها والابعد الاخلاص في النو به فهذا خاطرخطر ببالهموكانوا مخطئين فيه ( الثاني) انهملاأ ذنبوابسبب مفارقة ذلك المكان أزلهمالشيطان شؤمهذه المعصية وأوقعهم في الهزيمة لان الذنب يجر الى الذنب كاان الطاعة تجرالي الطاعة ويكون لطفافيها ( الثالث) لماأذنبوا بسبب الفشل ومنازعة بعضهم مع بعض وقعوا في ذلك الذنب (والوجه الثاني) أن يكون المعنى استزلهم الشيطان في بعض ماكسبوا لافىكل ماكسبوا والمرادمنه بيانانهم ماكفروا وماتركوادينهم بلهسذه زلة وقعت لهم في بعض أعالهم مم قال تمالى ولقد عفا الله عنهم واعلان هذه الآية دلت على ان تلك الزلة مأكانت بسبب الكغرفان العفو عن الكفر لا يجوز لقوله تعالى ان الله لا يغفر أن يشبرك به و يغفر ماد ون ذلك لمن بشاء مجمالت المعتزلة ذلك الذنب ان كان من الصغائر جازالمفوعنه منغيرتو بةوانكاتمن الكباثر لميجز الامع التو بةفههنا لابدمن تقدم النوبة منهم وانكانذلك غسيرمذ كورفي الاية فال القاضي والاقرب انذلك الذنب كانمن السفارو يدل عليه وجهان (الاول) أنه لا يكاد في الكبائر يقال انها زلة المايقال

ذلك في الصغائر ( الثاني ) ان القوم طنوا ان الهزيمة لما وقعت على المشركين المبيق الى ثباتهم فيذلك المكانحاجة فلاجرم انتقلوا عنه وتحولوالطلب الغنيمة ومثل هذالا يبعد أنيكون من باب الصفائر لان للاجتهاد في مثله مدخلا وأماعلي قول أصحابنا فالعفوعن الصغائر والكبائر جائز فلاحاجة الى هذه التكلفات محقال تعالى ان الله غفور حليم أي غفورلن البوأ نابحليم لابعجل بالعقو بةوقد احتبع أصحابنا بهذه الآية على أنذلك الذنبكان من الكبائر لانه لوكان من الصغائر لوجب على قول المعتزلة ان يعفوعنه ولوكان العفوعنه واجبا لماحسن التمدح به لانمن بظلم انسانا فانه لايحسن أن يمدح بأنه عفا عنه وغفرله فلاذكر هذا التدح علنا انذلك الذنب كانمن الكبائر ولماعفا عنه علناان العفو عن الكبائر واقع والله أعلم الله قوله تعالى ( ياأيها الذين آمنوا التكونوا كالذين كفروأ وقالوا لاخوانهماذاصربوا فيالارض أوكانواغزالوكانواعندناماماتواوماقتلوا أيجمل الله ذلك حسرة في قلوبهم والله يحبى و يميت والله بما تعملون بصيرولئن قتلتم في سبيل الله أومتم لغفرة من الله و رحمة خير مما يحبه ون ولئن متم أوقتلتم لألى الله تحسرون ) اعلم انالمنافقين كانوايمرون المؤمنين في الجهاد معالكمار بقولهم لوكانواعندناماماتوا وماقتلوا ثمانه لماطهر عن بعض المؤمنين فتور وفشل في الجهاد حتى وقع يوم أحدما وقع وعفاالله بفضله عنهمذكرفي هذه الآية مايدل على النهبي عزان يقول أحدمن المؤمنين مثل مقالتهم فقال ياأيها الذين آمنوا لاتقولوا لمن يريدا لحروج الى الجهاد لولم تخرجوا لمامتم وماقتلتم فانالله هوالمحيى والمميت فنقدرله البقاء لم يقتل في الجهاد ومن قدرله الموتلم ببق وأن لم يجاهد وهوالمرادمن قوله والله يحبى و عيت وابضا الذي قتل في الجماد لوانه ماخرج الى الجهاد لكان يموت لامحالة فاذا كان لابدمن الموت فلائن يقتسل في الجهاد حتى يستوجب النواب العظيم كان ذلك خيراله من ان عوت من غيرفائدة وهو المراد من قوله ولئن قتلتم في سبيل الله أومتم لغفرة من الله ورجة خيريما يجمعون فهذا هو المقصود من الكلام وفي الآية مسائل ( المسئلة الاولى ) اختلفوا في المراد بقوله كا ندين كفروا فقال بعضهم هوعلى اطلاقه فيدخل فيدكل كافر يقول مثل هذا القول سواء كان منافقا أولم يكن وقال آخرون انه مخصوص بالمنافقين لانهذه الآيات من أولها الى آخرهــــا مختصة نشرح احوالهم وقالآخرون هذامختص بعبدالله بن أبي ابن سلول ومعتب بن قشيرو سائر أصحابه وعلى هذين القواين فالآية تدل على ان الايمان ليس عبارة عن الاقرار باللسان كاتقول الكرامية اذلوكان كدلك لكان المنافق مؤمنا ولوكان مؤمنا لماسماه الله كافرا (المسئلة الثانية) قال صاحب الكشاف قوله وقالوا لاخوانهم أي لاجل اخوانهم كقوله وقال الذين كفروا للذين آمنوا لوكان خيرا ماسبقونا اليه وأقول تقرير هذا الوجه انهم لماقالوالوكانواعندناماماتواوما فتلوافهذا يدلعلى أن أولئك الاخوان كانواميتين ومقنولين عندهذاالقول فوجب أنيكون المراد منقوله وقالوالاخوانهم

وقاظهارا لجلالة تربة للمهاية وتآكىدللنعليل(بأ أيهاالذين آمنوالاتكونوا كالدين كفروا) وهم المنافقون القائلون لوكان لنامن الامرشي ماقتلنا ههناوانماذكرفي صدر الصلة كغرهم تصريحا بمبايسة حالهم لحال المؤمنين وتنفيراعن بما ثلتهمآ رذى أثيروقوله تعالى(وقالوالاخوانهم) تعيين لوجه الشبه والمماثلة التينهواعنهاأى قالوا لاجلهم وفيحقهم ومعنى أخوتهم اتفاقهم نساأومذهبا (أداضربوا في الارمن) أي سافروا فيها وأبعدوا للنجارة أوغيرهاوايثاراذاالمفيدة لمعنى الاستقبال على اذ المفيدة لمعنى المضى لحكاية الحال الماضيه اذالرادمها الزمان المستمر المنتظم الحال الذي عليه يدور أمر استعضار الصورة قال الزجاج اذاههنا تنوب عامضى من الزمان ومايستقبل يعنىأنهسا لمجردالوقتأو يقصدبها الاستمرار وظر فيتها لقولهم انماهي باعتبار

ماوقع فيها بل المعقيق أنها ظرف لا لا لفولهم كا أنه قبل قالوا لاجل ما أصاب اخوانهم جين منربوا الخ ﴿ حو

قلب عني الحياض أجون **\*وقرى بتحفيفالزاي** على حذف التاء من غراة وافرادكونهم غزاةبالذكر معاندراجه تحت الضرب فى الارض لانه المقصود بيانه في المقسام وذكر الضرب فيالارص توطئة له وتقدعه لكبرة وقوعه على أنه قديوجد بدون الضرب في الارض اذالمراد به السفر البعيد وانمالم يقلأ وغروا للايذان باستمرار اتصافهم بعنوان كونهم غزاة أوبالقضاءذلكأى كانوا غزافيامضي وقوله تعالى (لوكانواعندنا)أي مقيين (ما ماتوا وماقتلوا) مفعول لقالوا ودليل على أن هناك مضمرا قدحذف تقديه أى اذا منربوا فيالارض فاتواأوكانواغزافقتلوا وايس المقصودبالنهي عدم بماثلتهم في النطق بهذاالقول بلفي الاعتقاد بمضمونه والحكم بموجيسه كاأنه المنكر على قائليم الايرى الىقوله عزوجل

هوانهم قالوا ذلك لاجل اخوانهم ولايكون المراد هوانهم ذكروا هذا القول مع اخوانهم (المسئلة الثالثة) قوله اخوانهم يحتمل أن يكون المراد منه الاخوة في النسب وأنكانوامسلين كقوله تعالى والى عاد أخاهم هود اوالى تمود أخاهم صالحافان الاخوه في هذه الآيات اخوة إلنسب لااخوة الدين فلعل أولئك المقتواين من المسلمين كانوا من أقارب المنافقين فالمنافقون ذكروا هذاالكلام ويحتمل أريكون المراد منهذه الاحوة المشاكلة في الدين واتفق الى ان صار بعض المنافقين مقتولا في بعض الغزوات فالذين بقوا من المنافقين قالوا ذلك( المسئلة الرائعة)المنافقون كانوا يظنون ان الخارح منهم لسفر بعيد وهوالمرادبقوله اذاضرىوا فىالارض والخارج الىالغزووهوالمراد بقولهأوكانوا عزا اذا اللهم موت أوقتل فذلك انما بالهم نسبب السفر والغرو وجعلوا ذلك سببالتنفير الناس عنالجهادوذلك لانفى الطباع محبة الحياة وكراهية الموت والقنل فاذاقيل لمرء انتحرزت من السفروالجهاد فانتسليم طيب العيش وان تقعمت أحدهما وصلت الى الموت أوالقتل فالغالب انه ينفرطبعه عن ذلك و يرغب في ملازمة البيث وكان ذلك من مكايدالمنافقين في تنفير المؤمنين على الجهاد فان قبل فلاذا ذكر بعدالضرب في الارض الغزو وهوداخل فيه قلنا لان الضرب في الارض راديه الاتعادق السفر لاما تقرب منه وفي الغزولا فرق بين بعيده وقريبه اذالحارج من المدينة الى جبل أحدلا يوصف بأنه صارب في الارض مع قرب المسافة وانكان غاز يافهدا فائدة اوراد الغروعن الضرب في الارض ( المسئلة الحامسة ) في الآية اشكال وهو انقوله وقالوا لاخوانهم يدل على الماضي وقوله اذاضر بوايدل على المستقبل فكيف الجلع بينهما بلاوقال وقالوا لاخوانهم اذ منر بوا في الارض أي حين ضربوا لم يكن فيه أشكال والجواب عنه من وجوه (الاول) انقوله قالواتقديره يقولون فكائنه قبل لاتكونوا كالذين كفراو بقولون لاخوانهم كذا وكذا واتماعبر عن المستقبل بلفظ الماضي لفائدتين ( احداهما ) أن الشي الذي يكون لازم الحصول في المستقبل فقديمبر عنه بأنه حدث أوهو حادث قال تعالى أتى امرالله وقال الله ميت فهنا لووقع التعبير عنه بلفظ المستقبل لمريكن فيه مبالغة أمالماوقع النعبير عنه بلفظالماضي دل ذلك على ان جدهم واجتها دهم في تقرير الشبهة قد بلغ الغاية وصار بسبب ذلك الجد هذا المستقبل كالكائن الواقع (الفائدة الثالثة) أنه تعالى لماعبر عن المستقبل بلفظ الماضى دل ذلك على انه ليس المقصود الاخبار عن صدور هذا الكلام بل المقصود الاخبارعن جدهم واجتهادهمني تفريرهذه الشبهة فهذا هوالجواب المعمدعندي والله أعلم (الوجه الثاني) في الجواب ان الكلام خرج على سبيل حكاية الحال الماضية والمعنى ان اخوانهم ا ذاضر بوا في الارض فالكافرون يقولون لوكابوا عندنا ماماتوا وماقتلوافن أخبرعتهم بعدذلك لابدوان يقول قالوا فهذا هوالمراد بقولنا خرج هذاالكلام على سبيل حكاية الجاله الماضية (الوجمه الثالث) قال قطرب كلة اذواذا يجوزا قامة كل واحدة منهما

مقام الاخرى وأقول هذا الذي قاله قطرب كلام حسن وذلك لانااذ اجوزنا اثبات اللغة بشعر مجهول منقول عنقائل مجهول فلان يجوزا باتها بالقرآن العظيم كان ذلك أولى أقصى مافىالباب أن يقال اذاحقيقة في المستقبل ولكن لمَّلايجوز استعماله في الماضي على سبيل المجاز لما بينه و بين كلة اذمن المشابهة الشديدة وكثيرا أرى النحو بين يتحيرون في تقريرا لالفاظ الواردة في القرآن فاذا استشهدوا في تقريره ببيت مجهول فرحوا به وأنا شديدالتجيب منهم فانهم اذاجعلوا ورودذلك البت المجهول على وفقه دليلا على صحته فلان بجعلوا ورود القرآن به دليلا على صحته كان أولى (المسئلة السادسة)غزا جع غاز كالقول والركع والسجدجع قائل وراكع وساجد ومثله منالناقص عنىو يجوز أيضا غزاةمثل قضاة ورماة في جع القاضي والرامي ومعنى الغزو في كلام العرب قصدالعدو والمغزى المقصد (المسئلة السابعة)قال الواحدى في الآية معذوف يدل عليه الكلام والتقدير اذاضربوا فيالارض فاتواأ وكانوا غزاة فقتلوا لوكانوا عندناماماتووماقتلوا فقوله ماماتوا وماقتلوا يدل على موتهم وفتلهم عمقال تعالى ليجعل الله ذلك حسرة فى قلو بهم وفيه وجهان (الاول) ان التقدير انهم قالواذلك الكلام لجعل الله ذلك الكلام حسرة فى قلو بهم مثل ما يقال ربيته ليو دينى ونصرته ليقهر بى ومثلة قوله تعالى فالتقطه آل فرعون ليكون لهم عدواوحزنا اذاعرفت هذا فنقول ذكروا فى بيان أنذلك القول كيف استعقب حصول الحسرة في قلو بهم وجوها (الاول) أن أقارب ذلك المقتول اذاسمعوا هذا الكلام ازدادت الحسرة في قلو بهم لان أحدهم يعتقداً نه لو بالغ في منعد عن ذلك السغر وعن ذلك الغزولبتي فذلك الشخص اعامات أوقتل بسبب انهذا الانسان قصرفي منعه فيعتقد السامع لهذاالكلام انه هوالذي تسبب الى موت ذلك الشخص العز يزعليه أوقتله ومتى اعتقدني نفسه ذلك فلاشك انه تزداد حسرته وتلهفه اما المسلم المعتقد في ان الحياة والموت لايكون الابتقديرالله وقضائه لم يحصل البتة في قلبه شي من هذا النوع من الحسرة فثبت انتلك الشبهة التي ذكرها المنافقون لاتفيدهم الازيادة الحسرة ( الوجد الثاني )ان المنافقين اذاالقوا هذه الشبهة الى اخوانهم تنبطوا هن الغزوو الجهاد وتخلفوا عنه فأقا اشتغل المسلون بالجهاد والغزو ووصلوا بسببه الىالمنائم المغليمة والاستيلاعلى الاصداء والغوز بالاماني بتي ذلك المتخلف عندذلك في الحيبة والحسرة (الوجد الثالث) لنهذه الحسرة انماتحصل يوم القيامة في قلوب المنافقين اذارأ واتخصيص الله المجاهدين عزيد الكرامات واعلاء الدرجات وتخصيص هوالاء المناضين بمزيد الخرى واللعن والمعاب (الوجد الرابع) ان المنافقين اذا أوردوا هذه الشبهة على منعفذ المسلين ووجدوا منهم قبولا لهافر حوابدلك من حيث انه راج كيدهم ومكرهم على أواثك الضعفة فلعه تعالى بقول انه سيصبرحسرة ذلك في قلو بهم اذا علواانهم كانواعلى الباطل في تفريرهذه الشبهة ( الوجه الخامس)انجدهم واجتهادهم في تكثير الشبهات والقاد الصلالات بعمى قلو بهم فيعون

(المدالهذاك حسر في قلو بهم) فانه الذي جعل حسرة فيهاقطعا واليدأشير بذلك كانقل عن الزجاج انهاشارة الى ظنهم أنهسم لولم محضروا القنال لم يقتلوا وتعلقه يقالواليس باعتبار نطقهم بدلك القول بل باعت أرما فيه من الحكم والاعتقاد واللاملامال اقبة كافي قوله تعالى ليكونالهم عدوا وحزنا أىقالوا ذلك واعتقدوه ليكون حسرة فىقلو بهموالمرادبالنعليل المذكور يبأن عدم ترتيب فائدة ماعلى ذلك أصلا وقيل هوتعليل للنهي بمعنى لاتكونوا مثلهم في النطق مذلك الفول واعتقاده أيمعله الله تعالى حسرة في قلو بهم خاصة و يصون منهاقلو بكم فذلك كأمر اشارة الىمادل علبه قولهم من الاعقداد و بجوزان كون اشارة الىمادلعليه النهي أى

والاعتقاد عما يغمهم ويغيظهم(واللهيحبي ويمت ) رد لقولهم الباطل أربيان غائلته أي هوالمؤثر في الحياة والممات وحده منغير أنبكون للاقامة أو للسفر مدخل فيذلك فانه تعالى قد يحيى المسافر والعسازي مع اقتحامهما لموارد الحنوف وييت المقيم والقاعدمع حيازتهما لاسباب السلامة (والله عاتعملون بصير) تهديد للومنين على أن عاثلوهم وقرى بالياء على انه وعيد للدين كفرواوما بعملون عام متاول لقولهم المدكور ولمشئه الذي هو اعتفادهم ولما ترتب على ذلك من الاعال ولذلك تعرض لعنوان البصرلالعنوان السمع واظهار الاسمالجليل في موقع الاضمار لتربية المهابة والقاء الروعة والمبالغة في التهديد والتشدد في الوعيد (ولشَّ قَلْتُم فِي سَبِيلِ اللهُ أومتم ) سروع فی

عندذاك في الحيرة والحيدية وضيق الصدر وهوالمرادبالحسرة كفوله ومن بردأن بضله بجعل صدروه ضيقا حرجا (الوجه السادس)انهم متى ألقواهذه الشبهة على أقو ياء المسلين لم يلتفتوا اليهم فيضيع سعيهم و يبطل كيدهم فتحصل الحسره في قلوبهم (والتول الناني) في تفسيرالا بد ان اللام في قوله ليجعل الله منعلقة بادل عليه النهى والتقدير لانكونوا مثلهم حنى يجعل الله انتفاء كونكم مثلهم حسرة فيقلو بهم لان مخالفتهم فيما يقولون و يعتقدون ومضادتهم ممايغيظهم ثم قال تعالى والله يحيى و يميت وفيدوجهان ( الاول )انالمقصود منديان الجواب عن هذه الشبهة وتقريره ان المحيى والمميت هوالله ولاتأثير لسي آخرفي الحياة والموت وان علمالله لايتغير وانحكمه لاينقلبوان قضاء الايتبدل فكيف ينفع الجلوس في البيت من الموت فأن قبل أن كان القول بأن قضاء الله لا يتبدل عنع من كون الجد والاجتهاد مفيدا في الحدر عن القنل والموت فكذا القول بأن قضاء الله لا يتبدل وجب أن يمنع من كون العمل مفيدا في الاحتراز عن عقب الآخرة وهذا ينع من لزوم التكليف والمقصود منهذه الآيات تقرير الامر بالجهاد والتكليف واذآكان هدا الجواب يفضى بالآخرة الى سقوط التكليف كان هذا الكلام يفضي ثبوته الىنفيه فبكون باطلا الجواب ان حسن التكليف عندنا غيرمعلل بعلة ورعاية مصلحة لرعندنا انه يفعل مايشاء و يحكم مايريد ( والوجه الثاني )في تأويل الآية انه ليس العرض من هذا الكلام الجواب عن تلك الشبهة بل المقصود اله تعالى المهى المؤمنين عن أن يقولوا مثل قول المنافةين قال والله يحيى و يمبت ير يد يحيى قلوب أوليائه وأهل طاعته النور والفرقان ويميت فلوب أعدائه من المنافقين ثم قال تعالى والله بما تعملون بصبروفيه مسئلتان ( المسئلة الاولى ) المقصود منه الترغيب والترهيب فيماتقدمذ كره من طريقة المؤمنينوطر يقد المنافقين ( المسئلة الثانية) قرأ ابن كثيرو حزة والكسائي يعملون كناية عن الغائبين والتقدير أجعل الله ذلك حسرة في قلوبهم والله يحيى ويميت والله بما يعملون بصيروالباقون بالتاء على الخطاب ليكون وفقا لما قبله في قوله لاتكونوا كالذين كفروا ولما بعده في قوله ولئن قتاتم في سبيل الله أومتم ثم قال تعالى ولئن قتاتم في سبيل الله أومتم لمغفرة منالله ورحمة خيرنما تجمعون واعلم أنهذاهوالجوابالثاني عنشبها المنافقين وتقريره أن هذا الموت لابد واقع ولامحيص للانسان مز أزيقتل أو بموت فاذا وقع هذا الموت أوالقنل فيسبيل الله وفي طلب رضوانه فهوخيرمن أن يجعل ذلك في طلب الدنيا ولغاتها التي لاينتفع الانسان بها بعد الموت البتة وهذا جواب في غاية الحسن والقوة وذلك لان الانسان اذا توجد الى الجهاد أعرض قلبه عن الدنياوأ قل على الآخرة فاذا مات فكانه تخلص عن العدو و وصل الى المحبوب واذا جلس في بينه خائفا من الموت حريصا على جمع الدنيا فاذامات فكانه حجب عن المعشوق والني في دارالغر بقولاشك في كال سمادة الاول وكال شقاوة الثاني \*وفي الآية مسائل ( المسئلة الاولى ) قرأ نافع

وحزة والكسائيمتم بكسراليم والباقون بضماليم والاولون أخذوه من مات علمتمت مثل هاب يهال هبت وخاف يخاف خفت وروى المبرد هذه اللغة فان صعوفقد صحت هذه القراءة وأما فراءة الجمهور فهو مأحوذ من مات يموت مت مثل قال يقول قلت ( المسئلة الثانية ) قال الواحدي رجه الله اللام في قوله ولئن قتلتم لام القسم بتقديروالله لنن قتلتم في سبيل الله واللام في قوله لمعفرة من الله ورحة جواب القسم ودال على أن ماهو داخل عليه جزاء والاصوب عندى أن يقال هذه اللام للتأكيد فيكون المعنى ان وجب أن تموتوا وتفتلوا في سفركم وغزوكم فكذلك يجب أن تفوزوا بالمغفرة أيضا فلسا ذا تحترزون عنمه كانه قبل ازالموت والقنل غيرلازم الحصول ثم بتقديرأن يكون لازمافانه استعقب لزوم المعفرة فيكف يليق بالعاقل أن يحترز عنه ( المسئلة الثالثة ) قرأحفص عرعاصم يجمعون بالياء على سديل الغيبة والباقون بالتاء على وجه الحطاب أماوجه الغيبة فألمعني أن مغفرة الله خير بما يجمعه هؤلاء المنافقون من الحطام الفاني وأماوجه الخطاب فالمعنى انه تعالى كانه يخاطب المؤمنين فيقول لهرمغفرة الله خيراكممن الاموال التي تجمعونها في الدنيا ( المسئلة الرابعة ) انماقلناأن رحمة الله ومغفرته خيرمن نعيم الدنيالوجوه (أحدها) ان من يطلب المال فهوفي تعب من ذلك الطلب في الحال ولعله لاينتفع به غدا لانه يموت قبل الغد وأما طلب الرحة والمغفرة فانه لابدوأن ينتفع به لان الله لأتخلف وعده وفدقال فن بعمل مثقال ذرة حيرايره ( وثانيها ) هبانه بتي الى الغد لكن لعل ذلك المال لايبتي الى العدفكم من انسان أصبح أميراوأ مسى أسيراوخيرات الآخره لاتزول لقوله والبافيات الصالحات حيرعند ربكولقوله ماعندكم ينفدوماعند الله باق (وثالثها) بتقديراً يبق الى العدويبني المال الى الغد لكر لعله يُحدث حادث يمنعك عن الانتماع به مثل مرض وألم وغيرهما ومنافع الآخرة ليست كذلك (ورائعها) بتقديرانه في الغد يمكنك الانتفاع بذلك المآل ولكن لذات الدنيا مشوبة بالآلام ومنافعها مخلوطة بالمضار وذلك ممالايخبي وأما منافع الآخرة فليست كذلك ( وخامسها ) هب أن تلك المنافع تحصل في الفد خالصة عن الشوائب ولكنها لاتدوم ولا تستمر بل تنقطع وتفني وكلا كانت اللنت أقوى وأكل كان التأسف والتحسر عند فواتهاأ شدوأ عظم ومنافع الآخرة مصونة عن الانقطاع والزوال (وسادسها) المنافع الدنيا حسبة ومنافع الآخرة عقلية والحسية خسيسة والعقلية شهريغة أترى انانتغاع الحمار بلذة بطنه وفرحه بساوى ابتهاج الملائكة المقر بين عندا شراقها بالانوار الالهية فهذه المعاقد السد تنبهك على مالانهاية لها من الوجوه الدالة على صحة قوله سيحاته وتعالى لمفرة من الله ورحمة خيرمما تجمعون فان قيل كيف نكون المنفرة موصوفة بأنها خيرماتجمعون ولاخير فيماتجمعون أصلاقلنا ازالذي تجمعونه في الدنياقد يكون مزباب الحلال الذي يعد خبرا وأيضا هذا وارد على حسب قواهم ومعتقدهمان تلك ,

هىالموطئة للقسموما فىقولە تىمالى ( لمغفرة مزالله ورحمة ) لام الاشداء والتوي فالموضعين للتقليل ومن متعلقة بمحذوف وفع صفة للبنداوقد حذفت صفة رحمة لدلالة المذكور علها والجلة حواب للقسم ساد مسد جواب السرطوالمعنى انالسفر والعزو لنسائما يجلب الموت و بقدم الاجل أصلا ولثن وفعذلك بأمرالله تعالى لنفحة بسيرة من مغفرة ورحة كالمنتين من الله تعالى عقابلة ذلك (خبرمما يجمعون) أي الكفرة منءنافع الدنيا وطيباتها مدهأعارهموعمابي عباس رضي الله عمما خبرمن طلاع الارض ذهبية حراء وقري بالتاء أي بما تجمعونه أنتم لولم تموتوا والاقتصار على بيان خبر ينهما من ذلك بلا تعرض للاخبار يحصواهما لهم للايذان بعسدم الحاجة اليه شاه على

لغفرة لكم مناللهالخ وحيئذ يكون أيضا أخراج المقدر مخرج الصفة دون الخرائحو ماذكرمن ادعاء الطهور والعني عن الاحباريه وتعيير الترتيب الواقع في قولهم ماماتو اوما فتلوا المبنىءلمي كثرة الوقوع وقلته للمبالعه في الترغيب في الجهاديديان زياده مزيه القتل في سيل الله وانافه فياستجلاب المعفره والرحمة وفيه دلاله واصعةعلى مامر منأنالقصودبالنهي اعاهوعدم عاثلتهم في الاعتقاد عضمون القول المدكوروالعمل عوحمه لافيالنطقيه واصلال الناس مه (ولثن متم أوصله )أي على أى وجهاتمق هلا أكم حسب تعلق الارادة الالهية وقرئ متم كسر الميم منمات يمسات ( لالىالله) أى الى المبعود بالحق العطيم الشان الواسع الرحةالجريل الاحسان (تعسرون) لاالىغيره ويوفكم أجوركم ويجرل لدكم عطاءكم والكلام فيلامى الجمله كامر في احتها

الاموال خيرات فقيل المغفرة خيرمن هذه الاشياء التي قظنونها خبرات ثمقال واثن متم اوقتلتم لالى الله تحشرون واعلم انه سبحانه رغب المجاعدين في الآية الاولى بالحسر الى منغرة اللهوفي هذه الآية زادني اعلاء الدرجات فرغبهم ههنابالحسرالي الله يروى ان عيسى بنمريم صلوات المدعليه وسلامه مربأ قوام نحفت أبد انهم واصمرت وجوههم ورأى عليهم آثار العبادة فقال ماذا تطلبون فقالوا تخشى عداب الله فقال هوأ كرم من أنلايخلصكم منعدا بهنممر بأقوام آخرين فرأى عليهم تلك الآثار فسألهم فقالوا نطاب الجنة والرحة فقال هوأ كرم من أن يمنه حكم رحمه ثم مربقوم نااث ورأى آثار العبودية عليهم أكثر فسألهم فقالوادمبده لانهااهناونحن عبيده لالرغبة ولالرهبة فقال أنتم العبيد المخلصون والمتعبدون المحقون فادطر في ترتيب هذه الآيات فاله قال في الآمه الاولى لمغفرة مناللهوهواشارة الىمن يعبسده حوفامن عقابه بمقال ورحمة وهواسسارة الى من يعبده الطلب ثوابه ثم قال فى خاتمة الآية لالى الله تحسرون وهواسارة الى من يعبدالله لمجردال بوبية والعبودية وهدا أعلى المقامات وأبعد النهايات في العبوديه في علوالدرجة ألاترى انه لماسرف الملائكة قال ومن عنده لايستكبرون عرعبادته وقال للمقربين من أهل الثواب عندمليك مقتدر فبين انهؤلاء الدين بداوا انفسهم وأبدامهم فيطاعته ومحاهدة عدوه يكون حشرهماليه واستثناسهم كرمه وتمتعهم بسروق نور ربوييته وهدامقام فيه اطناب والمستبصر يرشده القسدر الدي أوردناه ولنرجع الى التغسيركا به فيلان تركتم الجهاد واحترزتم عنالقتلوالموت بقيتم أياماقليله فىالدنيا مع تلك اللذات الحسيسة فم مركونها لامحاله فدكون لداتها لعيركم وتبعاتها عليكم أمالوأعرضتم عىلدات الدنباوطيباتها وبدلتم النفس والمال للمولى يكون حشركمالى الله ووقوفكم على عتبة رحمة الله وتلدذكم بدكرالله فسستان مابين هامين الدر جنسين والمنزلين الهواعم أن في قوله لالى الله تحشرون دقائق (أحدها ) اله لم يقل تحشرون الى الله بلقال لالى الله تحشرون وهذا يعيد الحصرمعناه الى الله يحسر العالمون لاالى غيره وهذا يدل على أنه لاحاكم في ذلك اليوم ولاصار ولاما فع الاهو قال تعالى لمن الملك اليوم لله المواحد القهاروقال تعالى والامر يومندلله ( وثانيها) انهذكر من أسماء الله هذا الاسم وهذا الاسم أعظم الاسماء وهودالعلى كالالرحة وكالالقهر فهولدلالند على كال الرحة أعطم انواع الوعدولد لالته على كال القهر أشد أنواع الوعيد (والشها) ادخال لام التأكيد في اسم الله حيث قال لالي الله وهدا يذبهك على أن الالهية تقتضي هذا الحشر والنشركاة الاان الساعة آتية اكادأخفيه البجري كل مسبعاتسعي (ورابعها )انقوله تحشرون فعل مالميسم فاعله معان عاعل ذلك الحشرهوالله واندالم يقع النصر يحبه لانه تعالى هوالعظيم الكبيرالذي شهدت العقول بأنه هوالله الدي يبدئ ويعيدومنه الانشاء والاحادة فتله التصمر يجرف مثل هذا الموضع أدل على العظمة ونظيره قوله تعالى وقيل

بالرض ابلى ماءك (وحامسها) أنه أضاف حشر هم الى غيرهم وذلك يلبه العل على أن جيع الخلق مضطرون في قبضة القدرة ونفاذ المششة فهم سواء كانوا أحياه أوأمواتا لا يخرجون عن قهر الربوبية وكبرياء الالهية (وسادسها) ان قوله تحشرون خطابمم الكلفهو يدلعلى أنجيع العالمين يحشرون ويوقفون في عرصة القيامة و بساط العدل فيجنمع المظلوم معالطالم والمقتول معالقاتل والحق سبحانه وتعسالي يحكم بين عبيده بالعدل المبراعن الجور كاقال ونضع الموازين القسط ليوم القيامة فن أمل في قوله تعالى لالى الله تحديرون وساعده التوفيق علم أن هذه الفوائدالتي ذكرناها كالقطرة من بحار الاسرارالمودعه في هدء الآية وتمسك القانسي بهذه الآية على ان المقتول ليس بيتقال لان قوله والتن متم أوقتلتم يقتضي عطف المقنول على المبت وعطف السي على نفسه بمتنع مع قوله تعالى ( فيمارحة من الله انت أهم واوكنت وطاغا يطالقلب لانعضو امن حوالت فاعفءنهم واستعفرلهم وشاورهم فىالامر فاذاعرمت فنوكل على الله انالله محب المتوكلين) وأعلم انااةوم لماامر مواعل النبي صلى الله عليه وسلم يوم أحدثم عادوالم يخاطبهم الرسول صلى المدعليه وسلم بالتعليط والتسديد وانماحاطبهم بالكلام اللين ممانه سحانه وتعالى لماأرندهم فيالآبات المتقدمة الىماينفعهم في معاشهم ومعادهم وكان منجلة ذلك انعفاء عمر ادفى الفضل والاحسان بأن مدح الرسول على عفوه عنهم وتركه التغليط عليهم فقال فبارحة من الله لنت لهم ومن أنصف علم أن هذا ترتيب حسن في الكلام، وفي الآية مسائل (المسئلة الاولى) اعلم أن ليند صلى ألله عليه وسلم مع القوم عبارة عرحسن حلقه مع القوم قال تعالى واخفض جناحك لمن اتبعك من المؤمنسين وقال حد العفووأ مربا عرف وأعرض عن الجاهلين وفال وانك لعلى خلق عطيم وقال الدجاءكم رسول من أنفسكم عزيز عليدماعنتم حريص عليكم بالمؤمنين روف رحيم وقال عليه الصلاة والسلام لاحلمأحب الىاللة تعالى منحلم امام ورفقه ولاجهل أبغض الى اللهمن جهل امام وخرقه فلاكان عليه الصلاة والسلام امام العالمين وجب أن يكون أكثرهم حلاوأ حسنهم خلفاوروى ازامرأة عمان دخلت عليه صلى الله عليه وسلم وكان النبي وعلى بعسلان السلاح فقالت مافعل ابرعفان أماوالله لاتجدونه امام القوم فقال لهاعلى الاان عمان فضيح الزمان الموم فقال عليه الصلاة والسلام مهوروي انه قال حبننذأ عبانى أزواج الاخوات أن يتحابوا ولمادحل عليه عثمان معصاحبيه مازاد على أن قال القدد هبتم فيهاعر يضد وروى عن بعض الصحابة الهقال القد أحسن القه اليما كل الاحسان كنامشركين فلوجاء نارسول الله بهذا الدين جلة وبالقرآن دفعة لتقلت هذه النكاليف علينافا كناندخل في الاسلام ولكنه دعانا الى كلة واحدة فلا قبلناها وعرفنا حلاوة الايمان قبلنا ماوراءها كلة بعدكلة عسلي سبيل الرفق الى انتم الدين وكملت الشريعة وروى انه عليه الصلاة والسلام قال انعاأنا لكم مثل الوالدفاذا ذهب أحدكم

( فجارحة من الله الله الله الله من المو ين المخطاب وتوجيه له الى رسول الله صلى الله تعالى عليه وسلم والغاء لترتيب مصمون المكلام على ما يذي عنه الساق من السحفاقهم المجله الشمر به أو من المجله الشمر به أو من ورح هوالباء معلمه بلنت قدمت عليه للقصر وما من يدة للنوكيد أو مكرة وما من يدة للنوكيد أو مكرة

الى الفائط فلايستقبل القبلة ولايستدبرها واعلم انسر الامر في حسن الحلق أمر ان اعتبارحال القائل واعتبار حال الفاعل أمااعتبار حال القائل فلان جواهر النفوس مختلفة بالماهية كإقال عليه الصلاة والسلام الارواح جنود مجتدة وقال الناس معاءن كعادن الذهب والفضة وكاأنها فيحانب النقصان تنتهي الى غاية البلادة والمهانة والندالة واستيلاء الشسهوة والغضب عليها واستبلاء حب المال واللذات فكذلكفي حانب الكمال قدتنتهي الى فاية القوة والجلالة أمافي القوة النظرية فيكون كاوصفه الله تعالى بقوله نورعلى نوروقوله وعلك مالم تكن تعلم وكان فضل الله عليك عظيا وأمافي القوة العملية فكما وصفه الله بقوله وانك لعلى خلق عظيم كانها من جنس أرواح الملائكة فلا تنقاد الشهوة ولا تميل أدواعي الغضب وتتأ ثر من حب المال والجاه فان من تأثر عن شئ كان المتأثر أضعف من المؤرفالنفس اذامات الى هذه المحسوسات كانت روحانياتها أضعف من الحسمانيات واذالم تمل اليها ولم تلتغت اليها كانت روحانياتها مستعلية على الجسمانيات وهذه الخواص نظرية وكانت نفسه المقدسة في غاية الجلالة والكمال في هذه الخصال وأمااعتبار حال الفاعل فقوله عليه الصلاة والسلام من عرف سرالله في القدر هانت عليه المصائب فانه يعلم ان الحوادث الارضية مستندة الى الاسباب الالهمة فيعلم ان الحذر لايدفع القدر فلاجرم اذافاته مطلوب لم يغضب واذاحصل له محبوب لم بأنس به لانه مطلع على الروحانيات التي هي أشرف من هذه الحبيمانيات فلايناز ع أحدا منهذا العالم فيطلب شئ من لذاتها وطيباتها ولايغضب على أحدبسبب فوتشي من مطالبها ومتى كأن الانسان كذلككان حسن الخلقطيب العشرة مع الخلق ولماكان صلوات الله وسلامه عليه أكل البشرق هذه الصفات الموجبة لحسن الحلق لاجرم كأن أكمل الخلق في حسن الخلق ( المسئلة الثانية ) احتبج أصحابنا في مسئلة القضاء والقدر يقوله فبما رحة من الله لنت لهم وجد الاستدلال انه تعالى بين ان حسن خلقه مع الخلق انماكان بسبب رحمة الله تعالى فنقول رحمة الله عند المعتزلة عامة في حق المكلفين فكل مافعله مع مجدعليه الصلاة والسلام من الهداية والدعوة والبيان والارشا دفقد فعل مثل ذلك مع ابليس وفرعون وهامان وابى جهل وابى لهب فاذا كأن على هذا القولكل مافعله اللهمم المكلفين فيهذا الباب مشتركا فيهبين أصنى الاصغياء وبين أشتى الاشقياء لمريكن اختصاص بعضهم بحسن الخلق وكال الطريقة مستفادا من رحمة الله فكانعلى هذا التمول تعليل حسن خلق الرسول عليه الصلاة والسلام برحمة الله باطلاولماكان هذا باطلا علناأنجيعأفعال العباد بقضاءالله ويقدرهوالمعتزلة يحملون هذاعلى زيادة الالطاف وهذا في غاية البعد لان كل ماكان ممكنا من الالطاف فقد فعله في حق المكلفين والذى يستعقد المكلف بناء على طاعتم من من يد الالطاف فذاك في الحقيقة انسا اكتسبد من تفسه لامن المه لانه متى فعل الطاعة استحق ذلك المزيد من اللطف ووجب

ورجة بدل منها مبين المنها مبين المنفخيم ومن منطقسة بحدوف وقع صفة الرحة أي فبرحة عظيمة الهم كائنة من الله تعالى وتخصيصه بمكارم وتخصيصه بكارم الحانب لهم وعاملتهم الرفق والتلطف بهم ماكان منهم ماكان منهم ماكان منهم ماكان منهم ماكان منهم ماكان منهم العدو

ا ايصاله اليه ومني لم يفعل امتنع ايصاله فكان ذلك للعبد من نفسه لامزاقه (المسئلة الثالثة) ذهد الاكترون الى ان ما في قوله فجارحة من الله صلة زائدة ومثله في القرآن كثير كفوله عاقليل وجندما هنالك فبمانقضهم بماخطاياهم قالوا والعرب قدتز يدفى الكلام للتأكيد مايستغنى عندقال تعالى فلمأنجاء البشير أراد فلماجاء فأكديان وقال المحتمون دخول اللفظ المهمل الضائع في كلام أحكم الحاكمين غيرجا نروههنا يجوز أن تكون مااستفهاما للتعجب تقديره فبأى رحة منالله لنت لهم وذلك لان جنايتهم لما كانت عظيمة ثمانه مأأطهر البتة تفليظا فيالقول ولاخسونة فيالكلام علوا ان هذالايتأتى الابتأييد ربانى وتسديد الهي فكان ذلك موضع التعجب مزكال ذلك التأبيد والتسديد فقيل فبأي رحمة من الله لنت لهم وهدا هوالاصوب عندي ( المسئلة الرابعة ) اعلم أن هذمالآ يةدلت على أنرحة الله هي المؤثرة في صيرورة مجمدعليه الصلاة والسلام رحيما بالامة فاذا تأملت حقيقة هذه الآية عرفت دلالتها على انه لارحة الالله سيحانه والدي يقرر ذلك وحوه (أحد ها) انه لولا ان الله ألتي في قلب عبده داعية الخير والرحمة واللطف لم يفعل شيئا من ذلك واذا ألتي في قلبه هده الداعية فعل هذه الافعال لامحالة وعلى هذا التقديرفلارجة الالله ( وثانيها ) انكل رحيم سوى الله فأنه ستفيد برجته عوضا اماهر بامن العقاب أوطلبا للثواب أوطلبا للذكر الجميل فاذا فرضنا صورة خالية عن هذه الاموركان السبب هو الرقة الجسية فأن من رأى حيوانا في الالمرق قلبه وتالم نسبب مشاهدته الله في الالم في خلصه عن ذلك الالم دفعالتلك الرقة عن قلبد فلولم يوجدسي من هذه الاعراض لم يرحم البته أما الحق سبحانه وتعالى فهوالذي يرحم لالعرض من الاعراض فلارحة الالله ( وثالثها ) انكل من رحم غيره فاله انما يرحه بأن يعطيه مالا أو يبعد عند سبيامن أسباب المكروه والبلاء الاأن المرحوم لاينتفع بذلك المال الامع سلامة الاعضاء وهي ليست الامن الله فلارحة في الحقيقة الالله وأما في الظاهر فكل من أعامه الله على الرحةسمي رحيما قال عليه السلام الراحون يرحهم الرحن وقال فيصفة محمد عليه السلام بالمؤمنين رؤف رحيم تمقال تعالى ولوكنت فظأ غليظ القلب لانفضوا منحواك واعلمانكال رحمةالله فيحق محمد صلى الله عليه وسلمانه عرفه مفاسد الفظاظة والفلظة وفيه مسائل (المسئلة الاولى) قال الواحدي رحه الله الفظ العليط الجانب السي الخلق مقال فظظت تفظ فظاطة وفظاظا فأرت فظوأصله فطظ كقولك حدرمن حذرت وفرق من فرقت الاأن ماكان من المضاعف على هذا الوزن يدغم تحورجل صب وأصله صبب وأماالفض بالضادفهو تفريق النبئ وانفض القوم تفرقواقال تعالى وإذارأ وأتجارة أولهوا انفضوا اليها ومنه فضضت الكناب ومنه يقال لايفضض الله فاك فانقيل ما الفرق بين الفظ و بين غليظ القلب قلنا الفظ الذي يكون سي " الحلق وغليظ القلب هو الذي لايتأثر قليه عن شي فقيد لايكون الانسان سي الخلق ولايو ذي أجدا ولكند لايق.

رولو) لم تكن كذاك بل كنت ظا) جافيا فالمعاشرة قولا وفعلا وقال الراغب الفظاهو الكريه الحلق و قال الواحدي هو الغليظ الجانب السبي الحلق الجانب السبي الحلق وقال الكلي فظافي النول وقال الكلي فظافي النول فليظ لنلب في الفعل فليظ لنلب في الفعل لانفضوا من عنسدك ولم بسكنوا اليك وتردوا في مهاوي الردي والفاء قوله عز وجل
(فاعف عنهم) لترتيب
العفوأ والامربه على
مافيله أى اذاكان الامر
كاذكر فاعف عنهم فيما
يتعلق بحقوقك كاعفا
الله فيما يتعلق بحقوقه
الله فيما يتعلق بحقوقه
تعسالي اتماما الشمقة
تعسالي اتماما الشمقة
أى في أمر الحرب اذهو
(وشاورهم في المرب اذهو
ما تجرى فيه المشاورة
عادة استظهارا

المنته الثانية) المستلة الوجه (المسئلة الثانية) المستودمن البعثة أن يبلغ الرسول تكاليف الله الى الخلق وهذا المقصودلايتم الااذامانت قلو بهم اليه وسكنت نفوسهم لديهوهذا المقصود لايتم الااذاكات رحيماكر بما يتجاوزعن ذنبهم ويعفوعن اساءتهم ويخصهم بوجوه البروالمكرمة والشغفة فلهذه الاسباب وجب أنيكون السول مبرأعن سوءاخلق وكايكون كذلك وجبأن يكون غيرغليظ القلب بل يكون كشير الميل الماعانة الضعفاء كثير القيام باعانة الفقراء كثير التجاوز عن سياتهم كثير الصغرعن زلاتهم فلهذا المعنى فالولوكنت فظا غليظ القلب لانفضوا من حواك ولوانفضوامن حواك فأت المقصود من البعثة والرسالة وجل التفال رجه الله هذه الآية على واقعة أحدقال فبمارحة من الله لنت الهم يوم أحد حين عادوا اليك بعد الانهزام ولوكنت فظا غليظالقلب وشافهتهم بالملامة على ذلك الانهزام لانفضوا من حواك هيبة منك وحياء بسبب ماكان منهم من الانهرام فكان ذلك ممالا يطمع العدوفيك وفيهم ( المسئلة الثالثة) اللينوارفق انمايجوز اذا لم يعض الى اهمال حقّ من حقوق الله فأمااذا ادى الى ذلك لمريجز قال تعالى باأيها الني جاهد الكفار والمنافقين واغلظ عليهم وقال للمؤمنين في اقامة حدال الولاتأخذكم يهمارأ فقف نالله (وههنا دقيقة أخرى) وهي اله تعالى منعه من الغلظة في هذه الا يقوأ مر ه بالفلظة في قوله واغلظ عليهم فههنا نهاه عن الغلظة على المؤمنين وهناك أمره بالغلظة مع الكافرين فهوكةوله أذلَة على المؤمنين أعزة على الكافرين وقوله أشداء على الكفار رجاء بينهم وتحقيق القول فيه انطرفي الافراط والتفريط مذمومان والفضيلة في الوسط فورود الامر بالتغليظ تارة وأخرى بالنهي عنه انما كأنلاجل أن تتباعد عن الافراط والتفريط فيبتي على الوسط الذي هو الصراط المستقيم فلهذا السرمدح الله الوسط فقال وكذلك جعلنا كمأمة وسطائم قال تعالى فاعف عنهم واستغفرلهم وشاورهم فيالامر واعلم انه تعالى أمره فيهده الآية بثلاثة أشياء (أولهل) بالعفوعهم وفيدمسائل (المسله الاولى) انكال حال العبدليس الافي أن يتخلق باخلاق الله تمالى قال عليه السلام تخلقوا بأخلاق الله ممانه تعالى لما عفاعنهم في الآية المتقدمة أمر الرسول أيضا بأن يعفوعنهم ليحصل الرسول عليه السلام فضيلة المخلق بأخلاق اقة (المسئلة الثانية )قالصاحب الكشاف فاعف عنهم فيما يتعلق بحقك واستغفر لهم فيما يتعلق بحق الله ( المسئلة الثالثة ) ظاهر الامر الوجوب والفاء في قوله تعالى فاعف عنهم مداعلى التعميب فهذا يدل على انه تعالى أوجب عليد أن يعفوعنهم في الحال وهذا يدل على كال الرحة الالهية حيث عفاهوعنهم نم أوجب على رسوله أن بعفوفي الحال عنهم واعلمان قوله فأعف عنهم ايجاب العفو على الرسول ولمآل الامرالي الامقلم يوجبد عليهم بل تدبهم اليه فقال تعالى والعافين عن الناس لعلم انحسنات الابرار سيآت المقربين ( وَاللَّهِ عَلَّهُ اللَّهِ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّ

قوية على اله تعالى يعفوعي أصحاب الكباثر وذلك لان الانهزام فيوقت الجحارية كبيرة لقوله تعالى ومن يولهم يومئذ دبره الى قوله فقدباه بعضب من الله وثبت ان انهزام أعل أحدكانمن انكائر ممانه تعالى نصف الآية المتقدمة على انه عماعنهم وأمر رسوله صلى الله عليه وسلم في هده الآية بالعفو عنهم ثم أمر ، بالاستعفار لهم وذلك من أدل الدلائل على ماذكرنا ( المسئلة الثانية ) قوله تعالى واستعفراهم أمر له بالاستعفار لاسحاب الكبارواذا أمر وبطلب المعفرة لايجوز أن لايجيبه اليه لانذلك لايليق بالكريم فدلت هذه الآية على اله تمالى بشفع محداصلي الله عليه وسلم في الدنيا في حق أصحاب الكبائر فبأن يشفعه ف حقبهم في القيامة كان أولى ( المسئلة الثالثة ) انه سبحانه وتعالى ععاعنهم أولا بقوله ولقدعفاالله عنهم مم أمر محمدا في هذه الآية بالاستعفار لهم ولاجلهم كاله فيل له يامحمد اسعفر لهم فانى ودغفرت لهم قبل أن تسعفر لهم واعفعنهم على قدعفوت عنهم قبل عفوا عنهم وهذا يدل على كالرجة الله لهذه الامة (وثالثها) قوله تعالى وشاورهم في الامر وفيدمسائل ( المسئلة الاولى ) يقال شاورهم مشاورة وشوارا ومشورة والقوم شورى وهى مصدرسمي القوم بهاكقوله واذهم نجوى قبل المشاورة مأحوذة من قولهم شعرت العسل أشوره اذا أحذته مى موضعه واستخرجته وقيل مأحوذة مى قولهم سُرت الدامة شورا اذا عرضتهاوالمكانالدى مرض فيه الدواب يسمى مشوارا كأنه بالعرض يعلم حرووسر وكدلك بالشاورة بعلم خبرالاموروشيرها (المسئلة الثانية) الفائدة في انه تعالى امرالرسول عشاورتهم وجوه ( الاول ) انمشاورة الرسول صلى الله علمه وسلم اياهم توجب علوشأ بهم ورفعة درحتهم وذلك يقتضى شده محبتهم له وخلوصهم في طاعته ولولم يمعل ذلك لكان ذلك اهامة نهم فيحصل سوء الحلق والفطاطة (الثاني) انه عليه السلام وانكان أكل الناس عفلا الأأن علوم الحلق متناهية فلا يبعد أن يخطر بال انسان من وجوه المصالح مالايخطر بباله لاسيما فيما يفعل من أمور الدنيا فانه عليه السلام قال أنتم أعرف إمور دنياكم وأناأ عرف بامور دينكم ولهذا السبب قال عليه السلام ماتشاورقوم قط الاهدوالارشدأمرهم ( الثالث ) قال الحسن وسفيان بن صينة انمأمر بذلك ليقتدى به غيره في المشاورة و يصير سنة في أمنه ( الرابع ) انه عليه السلام شاورهم في واقعة أحد مأشاروا عليه بالخروح وكان ميله الىأن يخرح فلاخرج وقعماوقع فلوترك مشاورتهم بعدذلك لكان ذلك يدل على انه بنى فى قلبه منهم بسبب مشاورتهم بقبة أثر فامر والله تعالى بعد تلك الواقعة بان يشاور هم ليدل على انه لم يبق في قلبه أثر من تلك الواقعة ( الخامس ) وشاورهم فىالامر لالتستفيد منهم رأيا وعلما لكن لكي تعلم مقادير عقولهم وافهامهم ومقاد يرحبهم التواخلاصهم في طاعتك فينذ يمير عندك الفاصل من المفضول فين لهم على قدرمنازلهم ( السادس) وشاورهم في الامر لالالك محتاج اليهم ولكن لاجل الماذا شاورتهم فالامر اجتهدكل واحدمنهم في استخراج الوجه الاصلح في تلك الوافعة فتصير

با راقهم وتطبيبالقلوبهم وتمهيد السنة المشاورة في دعن الامر ( فاذا عرمت) أى عقيب المساورة على شي وأطمأ انت به العسال على الله) وأمضاء أمرك على الله) ماهو أرشد المثنو أصلح فان علمه عني وقرئ فاذا وأوشد على سيعه التكلم وأرشد على اليه وقرئ اليه وقرئ اليه وأرشد على اليه وأرشد على اليه وأرشد على اليه وقرئ اليه وأرشد على اليه وقرئ اليه وأرشد على اليه وقرئ اليه وقرئ

ألارواح منطابفةمنوافقةعلي تحصيلأصلحالوجوه فيهاوتطانق الارواحالطاهرةعلى الشي الواحد عايمين على حصوله وهذاهوالسرعند الاجتماع في الصلوات وهوالسر فانسلاة الجاعد أفضل من صلاة المنفرد ( السابع ) لما أمر الله محداعليه السلام بمشاورتهم دل ذلك على ازاهم عند الله قدرا وقيمة فهذا يفيدان لهم قدراعندالله وقدرا عندالرسول وقدراعند الخلق ( الثامن ) الملك العظيم لايشاو ر فى المهمات العطيمة الاخواصد والمقربين عنده فهؤلاء لما أذنبوا عفساالله عنهم فريما خطر بسالهم انالقة تعالى وان عفاعنا بفضله الاانه ما يقيت لناتلك الدرحة العظيمة فمين الله تعالى ان تلك الدرجة العظيمة ماانتقصت بعدالنوبة مل اناأز يدفيها وذلك انقبل هذه الواقعة مأمرت وسولى بمشاو ربكم ويعدهذه الواقعة أمرته بمشاورتكم لتعلوا ابكم الآن أعظم حالاىماكنتم قبلذلك والسبب فيه انكم قبل هده الواقعة كنتم تعولون على أعالكم وطاعتكم والآن تعولون على فضلى وعفوى فبجبأن تصيرد رجنكم ومنزلكم الآنأ عطم ماكأن قبل ذلك لتعلوا انعفوى أعظم من علكم وكرمى أكثر من طاعتكم والوجوه الشملائة الاول مدكورة والقية مماخطر ببالى عندهدا الموضع واللهأعلم عراده وأسراركنا به (المسئلة الثالثة) اتعقواعلى ان كل مارك ويدوجي من عندالله لم يحر للرسول أنيشاو رفيد الامة لانه اذاجا النص بطل الرأى والقياس فأماما لانص فيه فهل تجوز المشاورة فيه فيجيع الاشياء أملاقال الكابي وكثير من العلاء هدا الامر مخصوص بالمشاورة في الحروب وجته ان الالف واللام في لفط الامر ليسا للاستعراق لمابين ان الذي نزل فيه الوحى لاتجوز المشاورة فيه فوجب حل الالف واللام ههناعلي المعهود السابق والمعهود السابق في هده الآية اعاهوما يتعلق بالحرب ولقاء العدو فكان قوله وشاورهم في الامر مختصا بدلك ثم قال القائلون بهذا القول قدأ شار الحباب بى المنذر يوم بدرعلى النبى صلى الله عليه وسلم بالنزول عبى الماء فقبل منه فأشار عليه السعدان سعدب معاذوسعدين عبادة يوم الحندق بترك مصالحة غطفان على بعض ثمارالدنة لينصر دوا فقبل منهما وخرق الصحيفة ومنهم مسقال اللفظ عامحص عنه مارل فيدوحي فتبتي جمته فالباق والتعقيق في القول انه تعالى أمر أولى الابصار بالاعتبار فقال فاعتبر واياأولى الابصار وكانعليم السلام سيدأولى الابصار ومدح المستبطين فقسال لعله الذين يستنبطونه منهم وكأن أكثرالناس عقلاوذكاه وهدايدل على انهكان مأمورا بالاجتهاد افالميغزل عليه الوحي والاجتهاديتقوى بالمناطرة والمباحثة فلهذاكان مأمورا بالمشاورة وقدشاورهم يوم بدرق الاسارى وكان من أمور الدين والدليل على انه لا بجوز تخصيص النص بالقياس ان النص كأن لمامة الملائكة في سجود آدم ثمان الميس خص نفسسه بالتياس وهوقوله خلقني منار وخلقته منطين فصارملمونا فلوكان تخصيص النص بأنياس جأنزالماستحق اللعن بهذا السبب ( المسئلة الرابعة ) ظاهر الامر للوجوب

فتوكل ععة ولاتشاور بعد ذلك أحداوالالتفات لتربية المهامة وتعليل التوكل أوالامر به هان عليه مستدع للتوكل عليه تعالى أوالامر به (ال الا يحب المروكل عليه بعب المروكل عليه و رشده مالى ماديسه خيرلهم وصلاح والجله وقوله تعالى

فقوله وشاورهم يقنضي الوجوب وحل الشافعي رحمالله ذلك على الندب فقال هِذا كقوله عليه الصلاة والسلام البكرتستأمرفينفسها ولوأكرههاالاب على النكاح جاز الكن الاولى ذلك تطيب النفسها فكذا ههنا (المسئلة الخامسة) روى الواحدى في الوسيط عن عرو بن دبنارعن إن عباس انه قال الذي أمر النبي صلى الله عليه وسلم بشاورته في هذه الآية أبو بكر وعررضي الله عنهما وعندى فيه اشكال لان الذين أمر الله رسوله بمشاورتهم في هذه الآية هم الذين أمر ه بأن يعفوعنهم و يستغفر لهم وهم المنهن مون فهب انعركان من المنهزمين فدخل تحت الآية الاان أبابكرماكان منهم فكيف يدخسل تحت هذه الآية والله أعلم نمقال فاذاعزمت فتوكل على الله وفيسه مسائل ( المسئلة الاولى ) المعنى انهاذاحصل الرأى المتأكد بالمشورة فلا يجب أن يقع الاعتماد عليه بل يجب أن يكون الاعتماد على اعانة الله وتسديده وعصمته والمقصود أن لايكون للعبد اعتماد على شئ لاعلى الله في جميع الامور ( المسئلة الثانيسة) دلت الآية على أنه ليس التوكل أنهمل الانسان نفسه كإيقوله بعض الجهال والالكان الامر بالمشاورة منافيا للامر بالتوكل بل التوكل هوأن يراعي الانسان الاسباب الظاهرة ولكن لايعول بقابه عليهابل يعول على عصمة الحق (المسئلة الثالثة) حكى عن جابر بن زيد أنه قرأ فاذاعربت بضم الناء كان الله تعالى قال للرسول اذاعر مت أنافتوكل وهذا ضعيف من وجهين (الاول) وصف الله بالعزم غيرجائز و يمكن أن يقال هذا العزم بمعنى الايجاب والالزام والمعنى وشاورهم في الامر فاذاعزمت لكعلى سئ وأرشد تك اليه فنوكل على ولاتشاور بعدذلك أحدا ( والناني ) ان القراءة التي لم يقرأ بها أحد من الصحابة لا يجوز الحاقها بالقرآنوالله أعلم ممقال تعالى ان الله يحب المتوكلين والغرض منه ترغيب المكلفين في الرجوع الى الله والاعراض عن كل ماسوى الله \* قوله تعالى ( أن ينصر كم الله فلاغالب لكم وان يُخذلكم فن ذا الذي بنصر كم من بعده وعلى الله فليتوكل المؤمنون ) قال ابن عباسان ينصر كمالله كانصركم يوم بدر فلايغلبكم أحدوان يخذلكم كاخذلكم يوم أحد لم نصر كم أحدوفيه مسائل (المسئلة الاولى) قبل المقصود من الآبة الترغيب في الطاعة والتحذيرعن المعصية وذلك لانه تعالى بين فيماتقدم انمن انتي معاصي الله تعالى نصره الله وهوقوله على ان تصبروا وتنقوا وياتو كمن فورهم هذا يمددكم ربكم بخمسة آلاف من الملائكة ثمبين في هذه الآية ان من نصره الله فلاغالب له فيحصل من مجوع هانين المقدمتين انمن اتق الله فقدفاز بسعادة الدنياوالآخرفانه نفو زيسعادة لاشفاوة معهاو بعزلافل معهو يصبرغالبالا يغلبه أحد وأمامن أتى بالمصية فان الله يخذله ومن خذله الله فقد وقع في شقاوة لاسعادة معهاوذل لاعزمعه (المسلة الثانية) احتج الاصحاب بهذه الآية على أن الايمان لايحسل الاباعانة القموالكفر لايحصل الايخذلانه والوجدفيد ظاهر لانهادالة على ان الامركلملة ( المسئلة الثالثة ) قرأعبيد بن عيروان يخذلكم من أخذله اذا جعله

توكلهم عليمه تعالى وحثهم على اللجااليه وتحدرهم عانفضيالي خدلانهأىانينصركم الصركم يوم بدرفلا أحديغلبكم على طريق ذف الجنس المنتظم لنفي حيع أفراد الغالب ذاتا سقةولوقيل فلايغلبكم أحدلدل على نني الصغة ف طائم المفهوم من ظاهر منظم الكريم وانكان بي مغلو بيتهم من غير سرض لنني المساواة أدضاوهوالذي يغتضيه المقام لكن المفهوم منه وهمسا قطعيا هونني المساواة واثبات الغالبية المعاطبين فاذاقلتلا كرم من فلان اولاأ فضل مند فالمفهوم مندحتما أنه اكرم من كل كريم وأعضلمن كلفاضل وهذاأمرمطردفيجيع العات ولااختصاص له بالنبي الصريح بلهو مطردفيماوردعلطريق الاستفهام الانكاري كإ فيقوله ومنأظلهمن افترى على الله كذبا في مواقع كنير من النزيل وعاهو أس قاطع فيماذكر ناما

وقع في سورة هود حيث قبل بعده في حقهم لاجرم أنهم في الآخرة هم الاخسرون فان كونهم أخسر ﴿ يُخذُولا ﴾ . . . . من كل خالم ( وان يُخذ ليكم ) كما فيسل يوم أحذ وقري " يَجْذُ لِكُمْ

بطريق المبالغة (مز بعده)أىمن بعدخدا تعالى أومن بعدالله تمال علىمعنى اذاحاوزتهو (وعلى الله فليتوكل المومنون) تقديم الجار والمجرورعلي الفعل الأفادة قصره عليدتعا والفاءلنزتيبه أوترتيد الامريه على مامر مز غلبة المخاطبين على تفد نصرته تعالى اهم ومغلو يبتهم على تقدر خدلانه تعالى الاهم فار العلم بدلك عايف منى قصرالتوكل علماتما لامحالة والمراد بالؤم اما الجنس والمخاطبو داخلون فيه دحو بطريق الالتفانوار كان ففيه تشريف به وار الاعان اشتراكا أواد بتملا وتعليل أتعتم البوكلء تعالى فان وضف الا ١١٠ عابو جبه قطعا (وما كانلنبي) أي وماسم النبي من الانبياء ولااستقاء (أن يغل) أي عذون فى المفنم فأن النبو سناه منافاة بينة بقال غلشة من المغنم مغلى غلولاوأ اغلالااذا أخذ حفيا والمراداماتيز به ساء

مخذولا (المسئلة الرابعة ) قوله من بعده فيه وجهان (الاول) يعني من بعد خذ لانه ( والثاني ) المهمثل قولك ايس لك من يحسن اليك من بعد فلان ثم قال وعلى الله فليتوكل المؤمنون يعي لماثبت انالامر كلمبيدالله وانهلاراد لقضائه ولأدافع لحكمه وجسأن لابتوك المؤمن الاعليه وقوله وعلى الله فليتوكل المؤمنون يفيد المصرأى على الله فليتوكل المؤمنون لاعلى غيره \* قوله تعالى ( وماكان لنبي أن يغل ومن يغلل بأت عاغل يوم القيامة مم توفي كل نفس ما كسبت وهم لا يظلون ) اعلم انه تمالي لما بالغ في الحث على ألجهادأتبعه بذكرأحكام الجهادومن جلتها المنع من العلول فذكرهذه الآية في هذا المعنى وفيهامسائل ( المسئلة الاولى ) الغلول هوالخيابة وأصله أخذالشي في الحفية يقال أغل الجازر والسالخ اذا ابني في الجلد سيئامن اللمم على طريق الحيانة والغل الحقد الكامن في الصدر والغلالة الثوب الذي يلبس تحت اشياب والغلل الماء الذي يجرى في أصول الشجرة لانه مستتربا لاشجار وتغلل الشئ اذا تخلل وخني وقال عليه الصلة والسلام من بعثناه على على فغل شيئا جاء يوم القيامة يحمله على عنقه وقال هداما الولاة غلول وقال ايس على المستعير غيرالمغل ضمان وقال لااغلال ولااسلال وأيضا نقال أغله اذاوجده غالا كفولك ابخلته وأفحمته أى وجدته كذلك (المسئلة الثانية) قرا ان كشر وعاصم وأبوعر ويغل بفتح الياء وضم الغين أى ماكان للنبي أن يخون وقرأ الباقون من السبعة يغل بضم الياء وضم العين أي ماكان للني أن يخان واختلفوا في أساب النزول فبعضها يوافق القراءة الآولى و بعضها يوافق القراءة النانية (أماالنوع الاول) ففيه روامات (الاولى) انه عليه الصلاة والسلام غنم في بعض العزوات وجع الغنائم وتأخرت القسمة لبعض الموانع فجاء قوم وقالوا ألاتقسم غنائمنا فقال عليه الصلاة والسلام لوكان لكرمثل أحدده هباما حبست عتكم مند درهما أتحسبون انى أغلكم مغنمكم فأنزل الله هذه الآية ( الثاني ) ان هذه الآية نزلت في أداء الوجي كان عليه الصلاة والسلام يقرأ القرآن وفيه عيب دينهم وسبآله تهم فسألوه أن يترك ذلك فنزلت هذه الآيد (الثالث) روى عكرمة وسعيدين جبسيران الآية نزلت في قطيعة حراء فقدت يوم بدر فقال بعض الجهال لعل الني صلى الله عليه وسلم أخذها فنزلت هذه الآية ( الرابع ) روى عن ابن عباس رضى الله عنهما من طريق آخران اشراف الناس طمعوا أن يُحصهم الني عليه الصلاة والسلام من الفنائم بشي زائد فنز لت هذه الآية ( الخامس) روى انه عليه الصلاة والسلام بعث طلائع فغنموا غنائم فق عهاولم يقسم للطلائع فنزلت هذه الآية (السادس) قال الكلى ومقاتل نزلت هذه الآية حين ترك الرماة المركز يوم أحد طلباللغنية وقالوانخشى أن يقول النبي صلى الله عليه وسلم من أخذ شيئافه وله وأن لايقسم الغنائم كالم يقسمهما يوم بدر فقال عليه الصلاة والسلام ظنفتم أنانغل فلانقسم لكم فنزلت هذه الآية واعمأن على الرواية الاولى المراد من الآية النهى عن أن يكتم الرسول شيئامن الغنيمة عن أصحابه

رسول الله صلى الله عليه وسلم عاظن به الرماة يوم أحد حين تركوا المركز وأفاضوا في الغنيمة وقالوا تخشي أن يذرر رسول الله صلى الله عليه وسهم من أخذ شيئا فيهوله ولايقسم الغنائم كَالم يَقْسُمُهَا يُومُ بَذَرْ فَقَالُ لَهُمْ النِّي صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهُ وَسَلَّمُ ٱلْمُأْعَهُدُ ﴿ ١٢٤ ﴾ البكم أن لانتركوا المركز تحتى بأتبكم

أمرى فقالوا تركنا بقية النفسه وعلى الروايات الثلاثة يكون المقصود نهيه عن الغلول بأن يعطى البعض دون البعض واماما يوافق القراءة الثانية فروى انالنبي صلى الله عليه وسلم لماوقعت غنائم هوازن في يده يوم حنين غل رجل بمغيط فنزات هذه الآبة واعرأن النبي صلى الله عليه وسلم عظم أمر العلول وجعله من الحكبائر عن تو بان عن رسول الله صلى الله عليه وسلمانه قال من فارق روحه جسده وهو برئ من ثلاث دخل الجنة الكبروالعلول والدين وعن عبدالله يزعر وانرجلا كانعلى نقل النبي صلى الله عليه وسلم يقال له كركرة فات فقال النبى صلى الله عليه وسلم هوفى النار فدهبوا ينظرون فوجدوا عليه كسا وعباه قدغلها وقال عليه الصلاة والسلام أدوا الخيط والمخيط فاله عار وناروشنار يوم القيامة وروى رويفع بن ابت الانصاري عرالنبي صلى الله عليه وسلم اله قال لايحل لاحديو من بالله واليوم الآخر أن يركب دامة من في المسلين حتى اذا أعجفهار دهاولا يحل لامرى يومن بالله واليوم الآخر أن يلبس ثو باحتى اذا أخلقه رده وروى انه صلى الله عليه وسلم جعل سلمان على العنيمة فجاءه رجل وقال ياسلمان كان في ثو بي خرق فأخدت خيطا من هذا المناع فغطته بهفهل على جناح فقال سلمان كل شيء بقدره فسل الرجل الخيطمن أو بهتم ألقاه في المناع وروى ان رجلا جاء النبي صلى الله عليه وسلم بشراك أوشراكين من المغنم فقال أصبت هدا يوم حيبر فقال النبي صلى الله عليه وسلم شراك أوشراكان من الرورمي رجل بسهم في خبر فقال القوم لمامات هنيئاله الشهادة فقال عليه الصلاة والسلام كلا والدى نفس مجديده ان الشملة التي أخدها من العنائم قبل قسمتها لتلتهب عليه نارا واعل الهيستنيء مدا النهى حالتان ( الحالة الاولى ) أحد الطعام وأخد علف الدابد يقدر الحاجة قال عبد الله بن أ في أوفى أصبنا طعاما يوم حنين فكان الرجل يأتى فيأخذ منه قدر الكفاية بمينصرف وعن سلمان انه أصاب يوم المدائن أرغفة وجبنا وسكينا فجعل يقطع م الجن و يقول كاوا على اسم الله ( الحالة الثانية ) اذا احتاج اليه روى عن البراء بن مالما اله صرب رجلامن المشركين يوم اليمامة فوقع على قفاه فأخذ سيفدوقتله به (المسئلة الثالثة) أما القراءة بفتح الياء وضم العين بمعنى ما كان لنبي أن يخون فله تأو يلان ( الاول ) أنبكون المراد ان النبوة والخيامة لايح بمعان وذلك لان الخيانة سبب للعسار في الدنيسا والمار في الآخرة فالنفس الراغبة فيها تكون في نهاية الدناءة والنبوة أعلى المناصب الادسانية فلاتليق الابا نفس التي تكون في غاية الجلالة والشرف والجع بين الصغتين في النفس الواحدة ممتنع عثبت ان النبوة والحيامة لاتجتمعان فنظير هذه الاية قوله ماكان للهأن بحد منولد يمني الالهية واتخاذ الولد لايحتممان وقبل اللام منقولة والمتقسدير وماكان النبي ليعل كقوله ماكان لله أن يُحد من ولد أي ماكان الله ليخذ وادا ( الوجه ( الثاني) في تأويل هذه الآبة على هـنه القراءة أن تقال ان القوم قد التمسوا منه أن عله بعينه يحمله على الثاني ) في الويل هذه الآية على هـنه الفراءة ان يقال ان القوم فدا العسوا منه ان عله بخصه على المنائم ولاشك انه لوفعل ذلك لكان ذلك غلولا فأنزل المه تمالى المنته كاورد في الحديث

4 000

اخوانناوقوفافقالعليه السلام بلطنتهمأ نافعل ولانقسم بيدكم واما المالعةفي الميرسول الله صلىاللهعليه وسلمعلى ماروى أنه يعت طلانع فغنم البي صلى الله عليه وسلم بعدهم عنائم فقسمها بين الحساضر ولم الرك للطلائع شيئا فنزلت والمعنى ماكان لني أن يعطى قوما من العسكر و يمنعآحر ين بلعليه أن يقسم بين الكل بالسوية وعبرعي حرمان يعض العرءة بالعلول تعليطا وأماما فيلءن أر المرادتين بهدعليه السلام عماتفوه بهبعض المنافةين اذروى أن قط فد حراء فقدت يوم مدرفقال بعص الناحقين لعل رسول الله صلى الله عليه وسلمأخذها فبعيدجدا وقري على المنساء للفعول والمعنى ماكانله أنيو جدغالا أو ندس الى العلول ﴿ وَمِنْ يَغَلُّنَّ إِنَّ عَاجُلُ يومالقيامة ) يات بالنبي

شفاء فينادى بالمجد بالمجد فأقسول لا املك لك من الله شيئا فقد بلغتك او مأت عما احتمل من المدوو باله (مم توفي كل نفس ما كسبت ) أي تعطى و افيا جزاء ما كسبت خسيرا أوشرا كثيرا أويسيرا ووضع المكسوبموضعجزاته تحقيقا للعدل سيان ما بينهما من تمام التناسب كما وكيفا كأعما شيء واحدوفي اسناد التوفية المكلكاسب وتعليقها مكل مكسسوب مع أن المقصود يبانحال الغال عند اتبانه عاغله يوم القيامة من الدلالة على فعامة شأن الوم وهول مطلعه والمالغة في ببان فظاعة حال الغالما لايخنى فأنهحيث وفي كل كاسب جزاء ما كسده ولم ينقص منه شي موان كان جرمه في غاية الغلة والحقسارة فلا نالينقص منجراء الغال شي وجرمدمن أعظم الجرائم اظهر وأجلى (وهم) أىكل الناس المدلول عليهم يكل نفس ( لايظلون ) بزيادة عقاب أو بنقص ثواب

هذه الآية مبالغة في النهى له عن ذلك ونظيره قوله اثن أشركت ليحبطن عملك وقوله واو تقول علينا بعض الاقاو بل لاخذنا منه باليمين فقوله وماكان لنبي أن يفلأي ماكان يحلله ذلك واذالم يحلله لم يغمله ونظيره قوله ولولااذ سمعتموه قلتم مايكون لما أننتكلم بهذا أيمايحل لما واذاعرفت تأويل الآية على هذه القراءة فنقول حجة هذه القراءة وجوه (أحدها) انأ كثراروايات في سبب نزول هذه الآية انهم نسبوا الرسول صلى الله عليه وسلم الى الخلول فبين الله بهذه الآية ان هذه الخصلة لاتليق به (وثانيها) ان ماهو من هذا ألقبيل في العزيل اسندالفعل فيه الى الفاعل كقوله تعالى ما كان لنا أن نشرك باللهوما كان ليأخذ أخاه وماكان لنفس أن تموت الاباذن اللهوما كان الله ليضل قوما بعد اذهداهم ومأكانالله ليطلعكم على لغيب وقل أن يقالما كان زيد ليضرب واذاكان كذلك وجب الحاق هذه الاسية بالاعم الاغلب ويؤكده ماحكى أبوعبيدة عريونس انه كان يختار هذه القراءة وقال ليس في الكلام ما كان لك أن تضرب بضم الناه (وثالثها) انهذه القراءة اختيار ابن عباس فقبل له إن ابن مسعود يقرأ يغل فقال ان عباس كان النبي يقصدون قتله فكيف لاينسبونه الى الخيانة وأما القراءة الثانية وهي يعل نضم الياه وفتح الدين ففي أو بلها وحهان ( الاول) أن يكون المعنى ما كان للنبي أن يخان واعلم ان الخيانة مع كل أحد محرمة وتخصيص النبي بهذه الحرمة فيه فوائد (أحدها) ان الجني عليه كلاكان أشرف واعظم درجة كانت الخيانة في حقه أفحش والرسول أفضل البشر فكانت الخيانة في حقداً فحش (وثانيها) ان الوجي كان يأتيه حالا فحالا فن خانه فر عائل الوجي فله فيحصل له مع عذاب الا تخرة فضيحة الدنيا (وثالثها) ان المسلين كانوا في غاية الفقر في ذلك الوقت فكَّانت نلك الحيانة هناك أفحش ( الوجه الثاني ) في التأويل أن يكون من الاغلال أي يخون أي ينسب الى الحيانة قال المبرد تقول العرب أكفرت الرجل جعلته كافرا ونسبته الى الكفر قال العتى لوكان هذا هوالمراد لقيل يفلل كا قبل بفسق ويفجر ويكفر والاولى أن يقال انه من أغلاه أى وجدته غالا كما يقال أبخلته وأفحمته أى وجدته كذلك قال صاحب الكشاف وهذه الغراءة بهذا الأويل تقرب معناها من معنى القراءة الاولى لان هذا المعنى لهذه القراءة هوانه لايصبح أن يوجد النبي غالاً لانه لايوجدغالا الااذاكان غالاً المسئلة الرابعة) قد ذكرنا ان الغلول هو الحيانة الاانه في عرف الاستعمال صارمخ صوصابا لحبانة في الغنيمة وقد جاء هذا أيضافي غيرالغنيمة قل صلى الله عليه وسلم ألا أنبتكم بأكبرالعلول الرجلان يكون بينهما الدار والارض فأن اقتطع أحدهما من صأحبه موضع حصاة طوقها من الارضين السبع وعلى هذاالتأويل يكون المعنى كونه صلوات الله عليه مبرأ عنجيع الخيانات وكيف لأنقول ذلك والكفار كانوا يبذلون له الاموال العظيمة لترك ادعاء الرسألة فكيف يليق عن كان كذلك وكان أميفالله في الوحى النازل اليد من فوق سبع سموات أزيخون الناس محقال تعالى ومن

يغلل بأت بماغل يوم القيامة وفيه وجهان ( الاول ) وهوقول أكثر المفسر ين اجراء هذه الاسية على طاهرها قالواوهي نظيرة وله في مانع الزكاة يوم يحمى عليها في نارجه تم فنكوى بهاجباههم وجنوبهم وطهورهم هذاما كنزتم لانفسكم فذوقوا ويدل عليه قوله لاألقين أحدكم يجبئ يوم القيامة على رقبته بعيرله رغاءأو بقرة لها خوارأ وشاة لها ثغاء فينادى بالمحديا محمد فأقول لاأملك لكمن الله شيئا قدبلغتك وعن ابن عباس انه قال يمثلله ذلك الشي في قدرجه نم مع يقال له انزل اليه فعف فينزل اليه فاذا انتهى اليه حله على ظهره فلايقبل مندقال المحققون والفائد، فبدانه اذاجاء يوم القيامة وعلى رقبته ذلك الغلول ازدادت فضيحته ( الوجه الثاني) أن هال ليس المقصود منه ظاهره بل المقصود تشديد الوعيد على سبل التمثيل والتصوير ونظيره قوله تعالى انها انتك مثقال حبة من خردل فنكن فيصخرة أوفي السموات أوفي الارض يأت بها الله فانه ليس المقصود نفس هذا الطاهر بل المقصود اثبات أنالله تعالى لايعزب عن علم وعن حفظه مثقال ذرة في الارمن ولافى السماء فكذا ههنا المقصود تشديد الوعيد ممالقائلون بهذا القولذكروا وجهين ( الاول ) قال أبومسلم المرادات الله تعالى يحفظ عليه هذا لعلول و بعزر معليه يوم القيامة و يجازيه لانه لايخوعلمه خافية ( الثاني ) قال أبوالقاسم الكعبي المرادانه يشتهر بذلك مثل اشتهارمن يحمل ذلك السئ واعلم أنهذا النأوبل يحنمل الاان الاصل المعتبر في علم القرآن انه يجب اجراء المفط على الحقيقة الااذاقام دليل يمنع منه وههنا لامانعمن هذا الطاهر فوجب اثباته ممقال تعالى ثم توفى كل نفس ما كسبت وفعه سؤالان ( السؤال الاول ) هلا قيل مم وفي ما كسب ليتصل باقبله والجواب الفائدة في ذكرهذا العموم انصاحب الغاول اذاعم انههنا محازيا بجازى كلأحد على عله سواء كانخيرا أوسرا علما مخبر متخلص من بينهم مع عظم ما كتسب (السؤال الثاني) المعتر لة يمسكون بهذافي اثبات كون العبد فاعلا وفي أثبات وعيد الفساق أماالاول فلانه تعالى أثبت الجراءعلى كسبه فلوكان كسمه حلقالله لكان الله تعالى يجاز به على ما خلقه فيه (وأما الثاني) فلانه تعالى قال في القائل المعتمد فجراؤه جهنم وأثبت في هده الاتية انكل عامل يصل اليه جراؤه فيحصل منجموع الاليمين القطع بوعيدالفساق والجواب اما سؤال الفعل غِوابِه المعارضة بالعلم وأماســؤال الوعبد فهذا العموم مخصوص في صورة التوبة فكذلك يجب أنيكون مخصوصا فيصورة العفو للدلائل الدالة على العفونم قال تعالى وهم لايظلون قال القاضي هذا يدل على أن الطلم ممكن في أفعال الله وذلت بأن ينقص من الثوابأو يزيدفي العقاب قال ولايتأتى ذلك الأعلى قولنا دون قول من يقول من المجبرة ان أى سى فعله تعالى فهوعدل وحكمة لانه المالك الجواب نني الطباعنه لابدل على صحته عليه كان قوله لا أخذه سنة ولانوم لايل على صحتهما عليه ، قوله تعالى (أفن اتبع رصنوان الله كزياء بسخط من الله ومأ واهجه نم و بنس المصير) اعم أنه تعالى لا قال عم توفي

(افمن|تبع رصنوانالله) أىسمى في تعصيله والتعمي بحورحبثماكان بغمل الطاعات وترك المنكرات كالنبي ومن يسربسرته (كناه) أى رجمع (بسخط) عظيم لآيقادر قدره كلاً بن (من الله) تسالى يسبب معاصيه كالغال ومن يدين بدينه والمراد تأكيد نني الغلول عن الني علب الصلاة والسلام وتقريره بصميق الماينة الكلية بيندو بين الغال حيث وصفكل مماينقيض ماوصف به الاتخر فقو بل رصوانه تعالى بسخطه والاتباع بالبوه والجعبين الهمرةوالغاء لتوجيه

الانكار الى ترتب توهم الماثلة بينهماوالحكمها على ماذكرمن حال الغال كانه قيل أبعدظهو رحاله يكون من رقى الى أعلى عليين كن تردى الى أسفل سافلين واظهار الاسم الجليلقموضعالاضمار لادخال الروعةوتر بية المهاية (ومأواهم جهتم) اما كلام مستانف مسوق ليمان مآل أمر من ياء بسخطه تعالى واما معطوفعلى قوله تعالى باءب يخطعطف الصلة الاسمية على الغمليسة وأباماكان فلاعطله من الاعراب ( وبئس المسر)اعتراض تذيرلي

كل نفس مأكست اتبعه بتفصيل هذه الجلة و بين انجزاء المطيعين ماهووجزاء المبيثين ماهو فقال أفزاتبع رصوانالله وفيالآية مسائل (المسئلة الاولى) للفسرين فيه وجوه (الاول) افن آتبع رضوان الله في ترك الغلول كمن باء بسخط من الله في فعل الغلول وهو قول الكلبي والصَّحال ( الثاني ) أفن اتبع رضوان الله بالايمان به والعمل بطاعته كمنهاء بسخط منالله بالكفريه والاشتعال بعضيته ( الثالث) أفن اتبع رضوان الله وهم المهاجرون كن با، بسخط مرالله وهم المنافئون (الرائم) قال الزحاج لماحل المسركون على المسلين دعاالنبي صلى الله عليه وسلم أصحابه الى أن يحملوا على المشركين فقعله بعضهم وتركةآخرون فقالأفى اتبع رضوان ألله وهم الذب امتثلوا أمره كرباء بسخط من الله وهمالذين لمية لواقوله وقال القاضي كلواحد من هذه الوجوه صحيح ولكن لابجوز قصر اللفظعليه لانالفظ عام فوجان يتناول الكل لانكل من اقدم على الطاعة فهوداخل تحت قوله افن اتبع رضوان الله وكل من أحلد الى منابعة النفس والشهوة فهو داخل تحتقوله كمرباء بستخط مزاهة أقصى مافى الباب ان الآية نازلة في واقعة معينة لكنك تعلمان عوم اللفظ لايبطل لاجل خصوص السبب (المسئلة الثانية) قوله أفن اتبع الهمزة فيه للانكار والفاء للعطف على محذوف تقديره أمن اتني فأتبع رضوان الله ( المسئلة الثالثة) قوله باء بسخط أي احمَّله ورجع به وقدذكر ناه في سورة البقره (المسئلة الرابعة) قرأعاصم في احدى الروايتين عنه رضوان الله يضم الراء والباقون بالكسروهم امصدران فالضم كَالكفران والكسر كالحسبان ( المسئلة الخامسة )قوله ومأواه جهنم منصلة ماقبله والتقدير كرباء بسخطمن الله وكان مأواه جهنم فأماقوله وبئس المصير فنقطمها قبله وهوكلام مبتداكا به لماذكر جهنم أتبعه بذكر صفتها (المسئلة السادسة) نطيرهده الآية قوله تعالى أمحسب الذين اجترحوا السيآت أن بجعلهم كالذين آمنوا وعملوا الصالحات سواء محباهم ومماتهم وقوله أفركان مؤمنا كمزكان فاسقا لايستون وقوله أمنجعل الذين آمنوا وعملواالصالحات كالمفسدين فيالارص أمنجعل المتقين كالفجار واحتم القوم بهذه الآية على انه لايجوز من الله تعالى أن بدخل المطبعين في النار وأن يدخل المذنبين الجندة وقالوا انه تعالى ذكر ذلك على سببل الاستبعاد ولمولاانه ممتنع في العقول والالماحسن هذا الاستبعاد وأكد القفسال ذلك فقسال لايجوز في الحكمة أنيسوى المسي بالمحسن فانفيه اغراء بالمعاصي واباحة لها واهمالا للطاعات \*ثم قال تعالى (هم درجات عندالله) وفيه مسائل (المسئلة الاولى) تقدير المكلام الهم درجات عنداعة الاانه حسن هذاالخذف لاناختلاف أعالهم قدصيرتهم بمزلة الاشياء المختلفة في ذواتها فكان هذا المجازأ بلغ من الحقيقة والحكماء يقولون ان النفوس الانسانية مختلفة بالماهية والحقيقة فبعضها ذكيقو بعضهابليدة وبعضها مشرقة نورانيذو بعضها كدرة ظلانيةو بعضهاخيرة وبعضهانذلة واختلاف هذه الصفات ليسلاختلاف الامرجة

البدنية بللاختلاف ماهيات النفوس ولذلك فالعليه الصلاة والسلام الناس معادن كعادن الذهب والغضة وقال الارواح جنود مجندة واذاكان كذلك ثبت انالناس في أنفسهم درجات لاان لهم درجات (المسئلة الثانية) هم عائد الى لفظ من في قوله أفن اتبع رضوان الله ولفظ من بفيد الجع في المعنى فلهذا صبح العكون قوله هم عائدا اليه ونظيره قوله أفن كان مؤمنا كن كان فاسفا لايستوون فانقوله يستوون صيغة الجم وهوعائد الى من (المسئلة الثالثة) هم ضمير عائد الى شئ قد تقدم ذكر ، وقد تقدم ذكر من أتبع رصوان اللهوذكر منباء بسخط من الله فهذا الضمير محتمل أن يكون عائدا الى الاول آوالى الثاني أواليهما معا والاحتمالات ليست الاهذه الثلاثة (الوجه الاول)أن يكون عائدا الى من اتبع رضوان الله وتفديره أفى اتبع رضوان الله سدواء لابل هم درجات عندالله على حسب أعالهم والدى يدل على المذا الضمير عائد الى من اتبسع الرضوان وانه أولى وجوه ( الاول ) ان العالب في العرف استعمال الدرجات في أهن آنثواب والدركات في أهل العقاب (الثاني) انه تمالي وصف من السحفط من الله وهوان مأ واهم جهنم و بنس المصير فوجب أن يكون قوله هم درجات وصعا لمن اتبع رضوان الله ( الثالث) انعادة القرآن في الاكثر جارية بأن مآكان من الثواب والرحة فان الله يضيفه الى نفسه. وماكان من العقاب لايضيفه الى نفسه قال تعالى كتب ربكم على نفسه الرحة وقال كتب عليكم القصاص كتب عليكم الصيام فلمأضاف هذه الدرجات الى نفسه حيث فالهم درجات عندالله علما أنذلك صفة أهل الثواب (ورابعها) انه منأكد بقوله تعالى انظر كيف فضلنا بعضهم على بعض وللاحرة أكبرد رجات وأكبر تفضيلا (والوجه الثابي) أنيكون قوله هم درجات عائدا على من بالبسخط من الله والحجة ان الصميرعائد الى الاقرب وهوقول الحسن قال والمراد ان أهل النسار منفا وتون في مراتب العذاب وهوكقوله ولكل درجات ماعلوا وعن رسول الله صلى الله عليه وسلم ان فيهاضحضاحا وغراوأنا أرجوان يكون أبوطالب في ضحضاحها وقال عليه الصلاة والسلام ان أهون أهل النار عذابا يوم القبامة رجل يحذى له نملان من ناريعلى من حرهما دماغه ينادى يارب وهل أحد يعذب عدابي (الوجه الثالث)أن يكون قوله هم عائدا الى الكل وذلك لان درجات أهل الثواب متفاوتة ودرحات أهل العقاب أيضا منفاوتة على حسب تفاوت أعمال الخلق لانه تعالى قال فن يعمل مثقال ذرة خيرا يره ومن يعمل مثقال ذرة شرا يره فلما تفاوتت مراتب الخلق فيأعال المساصى والطاعات وجب أن تتفاوت مراتبهم في درجات العقاب والثواب ( المسئلة الرابعة ) قوله عندالله أى في حكم الله وعلم فهوكا يقالحنه المسئلة عندالشافعي كذاوعند أبى حنيفة كداو بهذا يظهر فساد استدلال المشبهة بقوله ومن عنده لا يستكبرون وقوله عندمليك مقتدر \* ثم قال تعالى (والله بصيريا يَعْلُونَ) والقصود انه تمالى لماذكر انه يوني لكل أحد بقدر عله جزاه وهذالايتم الااذا

والمخصوص بالذم محذوفأى وبئس المصبر جهنم والفرق بينمه وبين المرجع ان الاول يعتبر فيسد الرجوع على خلاف الحالة الاولى يخلاف الثاني (هم) زاجع الى الموصولين ماعتارالمني (درحات عندالله ) أي طبقات متفاونة فيعله تعالى وحكمدشهوافي تعاوت الاحوال وتيانها بالدرجات مبالعة وابذاما بأن ينمير تفاوتاذاتيا كالدرجات أوذوودرجات (والله بصبر عايعلون) من الاعال ودرجاتها

قَيْمَازُ يَهِمْ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى الله عَلَى اللهُ الله الله أى الله (على المؤمنين) أى من قومه عليه السلام ( اذبعث فيهم رسولا من أنفسهم ) أى من فسيهم أومن جنسهم عربيا مثلهم ليفقه واكلامه سهولة و يكونوا واقفين على حاله في الصدق ﴿ ١٢٩ ﴾ والامانة مفتخرين به وفي ذلك سرف لهم عظيم قال الله

تعالى وانه الدكر لك ولةومك وقرئ من أنفسهمأى أشرفهم فالهعليه السلامكان من أسرف قبائل العرب و بطونها وفری ً لمن من الله على الوَّمنين اذبعث الح على أله خبرابتدا محذوفأي منه اذاعث الح أوعلى أن اذ فيمحل الرفع على الابتداء عمني لمن من الله على المؤمنين وفتاهنه وتخصيصهم بالامتنان مع عوم نعمد البعئةاللاسود والاحر لمامر مزمزيدانتفاعهم بهاوقوله تعالى مز انفسهم معلق بمعذوف وهع صفه لرسولا أي كأثنا من أنفسهم وفوله تعالى (ىتلوعلىهمآماته )صفة أخرى أي ياوعليهم القرآن بعدماكانوا أهلجاهلية لميطرق أسماعهم شيّ من الوحي (و يزكيهم)عطفعلي يتلو أي بطهرهم من هنس الطبا ثع وسوء العقائدوأ وضارا لاوزار ( ويعلهم الكتماب والحكمة) أي القرآن

كان حالا بجميع أضال المباه على النفصيل الخالى عن الفلن والربب والحسبان اتبعه أسيان كونه طلما بالنكل تأكيدا لذاك المعتى وهوقوله والله بصير بما يعملون وذكر محمدن اسحق صاحب المفازى في تأويل قوله وماكان لنبي أن يفل وجها آخر فقال ماكان لنبي أنيغل أىماكان لنبي أزيكتم الناس مابعثه الله به اليهم رغبة في الناس أورهبة عنهم نم أقلأفن اتبع رضوان الله يعنى رجم رضوان الله على رضوان الحلق وسخط الله على سحط الخلق كمربآه بسحطمن الله فرجع سخطالخلق على سخطا الله ورضوان الحلق على رضوان الله ووجه النظم على هذا التقرير انه تعالى لماقال فاعف عنهم واستغفر لهم وشاورهم في الامر بين انذلك انمايكون معتبرا اذا كان على وفق الدين فأمااذا كان على خلاف الدين فأنه غيرجائز فكيف يمكن النسو يةبين من اتبع رضوان الله وطاعته و سينمن اتبع رصوان الخلق وهذا الذي ذكره محتمل لانا بينا ان الغلول عباره عن الحيانة على سبل إلخفية واما ان اختصاص هذا اللفط بالخيانة في الغنيمة فهوعرف حادب #قوله تعالى · (لقدمن الله على المؤمنين اذبعث فيهم رسولامن أنفسهم بتلوعليهم آباته و يزكيهم و يعلمهم الكتاب والحكمة وانكانوا من قبل لني ضلان مبين ) اعلمأن في وجد النظيروجوها ( الاول) انه تعالى لمابين خطأ مننسبه الىالعلولوالخيانةأ كدذلك بهذه الآيةوذلك لان هذا الرسول ولدفى بلدهم وسأ فيما بينهم ولم يطهر منه طول عره الاالصدق والامالة والدعوة الى الله والاعراض عن الدنيافكيف يليق عن هذا حاله الخيانة (الوجد الثاني) انه لما بين خطأهم في نسبته الى الحيانة والغلول قال لاأ ونع بذلك ولاا كتني في حقه مأن أبين براءته عزالخيامة والغلول ولكني أفولانوجوده فيكمءن أعظم نعمتي عليكم فانه يزكيكم عن الطريق الباطلة و يعملكم العلوم النافعة لكم فيدنيا كم وفي دينكم وأى عاقل يخطر بباله أن ينسب مثل هذا الانسان الى الحيانة (الوجه الثالث) كأنه تعالى يقوف انه مشكم ومنأهل بلدكم ومنأقار بكم وأنتم ارباب الحمول والدناءة فاذاسرفه تعالى وخصه بمزايا الفضل والاحسان منجيع العالمين حصل لكم شرف عظيم بسبب كونه فيكم فطعنكم فيه واجتهادكم فينسبة القبائح اليه على خلاف العثل ( الوجد الرابع) أنه لما كان في الشرف والمنقبة بحيث عن الله به على عباد، وجب على كل عاقل أن يعينه بأقصى مايقدر عليه فوجب عليكم أنتمار بوا أعداء وأن نكونوامعدباليد واللسان والسيف والسنان والمقصود منه العود الى ترغيبالمسلين فيمحاهدةالكفار وفي الآية مسائل ( المسئلة الاولى ) قال الواحدي رحمد الله للزفي كلام العرب معان ( أحدها ) الذي يسقطمن السماء وهوقوله وأنزلنا عليكم المن والسلوي ( وثانيها ) أن تمن مِمَا أعطيت وهو قوله لا تبطلوا صدقاً تكم بالمن والاذي ( وثالثها ) الفطع وهوقوله لهم أجر غير ممنون وان لك لا بحر اغر منون (ورابعها) الانعام والاحسان الى من لا تطلب الجزاء منه ومنه قوله هذا عطاو افامن أوأمسك وقوله ولاتمن تستكثر والمنان في صفة

والسنة وهوصغة أجرى لرسولا ﴿ ١٧ ﴾ ش. مرتبة في الوجود على التلاوة وانما وسط بينهما التركة التي هي عبارة عن تحمل النفس بحسب القوة العملية وتهذيبها المتفرع على تحميلها بحسب القوة النظرية الحاصل بالتعليم المحتب على التكوة للايذان بأن كل واحد من الامور المرتبة نعمة جليلة على حيالها مستوجبة للشكر فلوروى

ترتيب الوجود كافئ قوله تعالى و بناوا بعث فيهم وسؤلامتهم تلوطيهم قيا لا توالهم الكتلب والجبكمية و وكفيها بنايادر الى الفهم عد الجيع نعمة واحدة وجوالسر في النميع عن القرآن بالايات تارة و به كتاب وأملكمة الخري رام تاالى أنه باعتباركل عنوان نعمة على حدة ولا يقدح في ذلك شمول ﴿ ١٣٠ ﴾ الحكمة لما في مطاوي الاساديث

الله تعالى المعطى ابتداء من غير أن يطلب منه عوضا وقوله لقدمن الله على المؤمنين أي أنم عليهم وأحسن اليهم بعثةهذا الرسول (المسلة الثانية) انبعثة الرسول احسان الى كل العالمين وذلك لان وجه الاحسان في بعثة كونه ماعيالهم الى ما يخلصهم من عقلب الله و يوصلهم الى تواب الله وهذا عام في حق العالمين لانه مبعوث الى كل العالمين كإقال تعالى وما أرسلناك الاكافة للناس الاأنه لمالم ينتفع مهذا الانعام الاأهل الاسلام فلهذا التأويل خص تعالى هذه المنة بالمؤمنين ونطيره قوله تعالى هدى للتقين مع أنه هدى للمكل كاقال هدى للناس وقوله انما أنت منذر من يخشاها ( المسئلة الثالثة ) أعلم ان بعثة الرسول احسان من الله الى الخلق ثم انه لما كان الانتفاع بالرسول أكثركان وجم الانعام في بعثة الرسل أكثرونعثة مجدصلي الله عليه وسلم كانت مشتملة على الامرين (أحدهما) المنافع الحاصلة من أصل البعثه ( واشاني ) المنافع الحاصلة بسبب مافيه من الخصال التي ماكات ووحودة وغيره أما المنغعة بسبب أصل البعثة فهى التي ذكرها الله تعالى فى قوله رسلا مبشرين ومنذرين لئلايكون لناس على الله حجة بعد الرسل قال أبوعبد الله-الحليمي وجه الانتفاع ببعثة الرسل ليسالافي طر بق الدين وهومن وجوه ( الاول ) ان الخلق جبلوا على انقصان وقلة العهم وعدم الدراية فهوصلوات اللهعليه أوردعليهم وجوه الدلاثل ونقعها وكلاخطر ببالهم شك أوشبهة أزالها وأجاب عنها (والثاني) انالخلق وانكانوا يعلون أنه لابدلهم منحدمة مولاهم ولكنهم ماكانوا عارفين بكيفية نلك الخدمة فهو سرح الك الكيفية لهم حتى يقدموا على الخدمة آمنين من الغلطومن الاقدام على مالا ينبغي (والثالث) ان الحلق جبلواعلى الكسل والعفلة والتواني والملالة فهو يوردعليهمأ نواع الترغيبات والترهيباتحتي انه كلاعرض لهم كسل أوفتورنشطهم للطاعة ورغبهم فيها (الرابع) ان أنوارعقول الحلق تجرى مجرى أنوار البصرومعلوم ان الانتفاع بنور البصر لايكمل الاعند سطوع نور الشمس ونوره عقلي الهي مجرى بحرى طلوع الشمس فيقوي العقول بنور عقله ويظهر لمهم من لوائح الغيب ماكان مستنزاعتهم قبل تلهوره فمذا اشسارة حقيقية الى فوائد أصل البعثة \* وأما المنافع الحاصلة بسبب ماكان في محمد صلى الله عليه وسلم من الصفات فأمورذ كرها الله تعالى في هذه الآية أولها قوله من أنفسهم واعلم ان وجه الانتفاع بهذا من وجوه (الاول) انه عليه السلام ولد في بلدهم ونشأ فيما بإنهم وهم كانوا عارفين بأحواله مطلعين صلى جيع أدماله وأعواله فاشاهدوا منه منأول عره الى آحره الا الصدق والمعاف وعدم الالتفات الى الدنيا والبعد عن الكذب والملازمة على الصدق ومن عرف من أحواله من أول العمر الى آحره ملازمته الصدق والامانة وبعده عن الخيانة والكلاب ثم ادعى النبوة والرسالة التي يكون الكذب في مثل هذه المدعوى أقبيم انواع الكذب يغلب على طى كل أحدانه صادق في هده الدعوى (الثاني) الهم كانو اعلَّيْن بأنه لم يتلذ لاحدولم يقرأ

الكريمة من الشرائع كالملف في سورة البقرة ( وانكانوامز قبل) أىمن قبل بمثته عليه السلام وتزكيته وتعليمه ( لفي ضلال مبين) أي ىين لارىب فىكونە صلالاوانهي المخففة من المشلة وضمرالشات محدوف واللام فارفة ينها وبين النافية والطرف الاول لغو متعلق كان والثاني حبرها وهي معخبرها خبرلان المخففة التي حذف اسمهاأعني صميرالشان وقيلهي نافية واللام بمعنى الأأى وماكأنوا من قبل الا في ضلال مبين وأماما كان فالجلة اما حال من الضمير المنصوب في يعلمهم أو مسأنفة وعلى القدر ن فهى بينذ لكمال ألنعمد وتمامها (أولما أصابتكم مصيبة قد أصبتم مثليهاقلتم أني هذا) كلام مبتدأ مسوق لابطال بعض ماصدر عنهم من الطنبون الفاسدة والاقاويل الباطلة انناشة منها اثرابطال بسض آحرمنها والهمرة للتقريع والقريراء

والواو ماطفة لمدخولها على محذوف قبلها ولماطرف لقلتم مضاف الى ماسده وفداً صبتم في محل الرفع خو كتابا ، على أنه صفة لمدينة والمراديها ماأصابهم يوم أحد من قال سبعين منهم و بمثليها ماأصاب المشركين يوم بدوم قتل ع سبعين منهم وأسر سبعين وأني هذا مقول قلتم وتوسيط الغارف وما يتعلق به بينه و بين الهمرة مع أنه المتيسود أنتَّالِيَّ وللسَّلِوِي الْمُوْاوِسَقِية لَا كَيْدَالْكُم وَتُدَوْمِنالُتُم مِعَنْ صَلِيالُهُ مِعْ عُيوفَنداً في والانكار على فاعله أدخل والمعنى أسين أسابكم من المشركين فصف ما قد أصابه منكم قبل ذلك جرعتم وقلتم من أن أصابنا هذا وقد نقدم الموصيال من على توجيه الانكار ﴿ ١٣١ ﴾ والنقريع الى صدور فاك القول عنهم في ذك الوقت خاصة بنا على

عدم كونه مظنة لهداعيا اليدبل على كونه داعيا الى عدمه فان كون مصنية عدوهم ضعف مصيبتهم مامهون الخطبو يورث السلوة أوأفعلتم مافعلتم ولماأصابتكم غائلته قلتم أبى هذاعلى توحيه الانكارالىاستبعادهم الحادثة معميانس تهم لسببهاوتذكيراسمالاشارة فيأتى هذامع كونهاشارة الى المصيبة لنس الكونها عبارةعن القبل ويحوه بللاأنا شارتهم لدست الاالى ماشاهدو. في المعركة من حيث هوهو منغيرأن يخطر ببالهم تسمينه باسم مافضلاعن تسميته باسم المصيبة وانماهي عندالحكاية وقوله عزوجل ( هل هوم عند أنفسكم) أمر لرسول الله صلى الله عليدوسلم بأزجيب عنسؤالهمالفاسدائر تحقيق فساده بالانكار والتقريعو يبكتهم ببيان أنمانالهم انما نالهم منجهتهم بتركهم المركز وحرصهم على الغنيمة وقيل باختيارهم الخروج

كتلبا ولمهارس درسا ولأنكرارا وانه الى تمام الار بعين لم ينطق البنة بحديث النبوة والرسالة ثمانه بعدالار بعين ادعى الرسالة وطهرعلى لسانه من العلوم مالم يظهر على أحد من المالمين ثم انه يذكر قصص المتقدمين وأحوال الانبياء الماضين على الوجه الذي كان موجودا في كسبهم فكل من العمل سليم علمان هذا لايتأتى الابالوحي السماوي والهام الالهي ( انثالث ) أنه بعد أدعاء النبوة عرضواعله الاموال الكشيرة والازواج لينزك هذه المعوى فلم يلتفت الىشى من ذلك بل قنع بالفقر وصبر على المشمَّة ولماء لا أمر. وعظم ثأنه وأخذالبلاد وعظمت الفنائم لميغيرطريقه في البعد عن الدنيا والدعوة الى اقه والكاذب انمايقدم علمالكذب ليجد الدنيا فاذاوجدها تمنع بهاوتوسم فيها فلا لم يفعل شيئا من ذاك علم انه كان صادقا (الرابع) ان الكتاب الذي جاءبه ليس فيه الاتفرير التوحيد والتنزيه والعدل والنبوة واثبات المعاد وسرح العبادات وتقرير الطاعات ومعلوم أنكال الانسان فيأن يعرف الحق لذاته والخيرلاجل العمل به ولمأكمان كتابه ليس الافي تقرير هذين الامرين علم كل عاقل انه صادق فيما يقوله ( الخامس) ان وبل مجيئه كان دين العرب أرذل الادمان وهو عبادة الاوثان واخلاقهم أرذل الاخلاق وهو الغارة والنهب والقتل وأكل الاطعمة الرديئة ثملا بعث الله محدا صلى الله علمه وسلم نقلهمالله ببركة مقدمه من تلك الدرجة التي هي أخس الدرجات الى أن صاروا أفضل الام فى العلم والزهد والعبادة وعدم الالتفات الى الدنيا وطيباتها ولاشك ان فيه اعظم المنة اذاعرفت هذهالوجوه فنقول انمحدا عليه السلام ولدفيهم ونشأ فيما بينهم وكانوامشاهدين لهذه الاحوال مطلعين علهذه الدلائل فكان اينانهم معمشاهدة هده الاحوال أسهل ممااذ الم يكونوا مطلعين على هذه الاحوال فلهذه المعانى من الله عليهم بكونه مبعوثا منهم فقال اذبعث فبهم رسولا منأنفسهم وفيهوجه آخرمن المنة وداك لانه صارشر فاللعرب وفعرالهم كاقال وانه لد كرنك واقومك وذلك لانالا فتعار بابراهيم عليهالسلام كانمشتركافيه بينالبهود والنصاري والعربثم اناليهودوالنصاري كانوا يغتمخرون بموسى وعيسي والزوراة والأنجيل فاكان للعرب مايقسابل ذلك فلابعث الله محداوأ نوالقرآن صار شرف العرب بذلك زائدا على شرف جيع الايم فهذا هو وجه الفائدة في قوله من أنفسهم ثمقال تعالى بعد ذلك يتلوعليهم آياته ويركيهم ويعلهم الكتاب والحكمة واعلم انكال حال الانسان فيأمر بن فيأن يعرف الحق لذاته والخير لاجل العمل بهو بعبارة أخرى للنفس الانسائية قوتان فظرية وعلية والة تعالى أنزل الكتاب علم معدعليه السلام ليكون سببا لتكميل الخلق في هاتين القوتين فقوله يتلو عليهم آياته اشارة الى كونه مبلغا لذلك الوحى من عندالله للى الحلق وقوله و يزكيهم اشـــارة الى تكميل القوة النظرية بحصول المعارف الالهية والكناب انسارة الي معرفة الناويل وبعبارة أخرى الكتاب اشارة الى ظواهر الشريعة والحكمة اشارة الى محاسن الشريعة

من المدينة و يأباه أن الوعد بالنصر كان بعد ذلك كاذكر عندة واه تعالى ولقد صدة كم الله وعد، الآيه وأن عمل النبي صلى القد عليه وسلى القدوسل بموجه قدرفع الحفار عنه وخفف جنايتهم فيه على أن اختيار الخروج والاصرار عليه كان بمن أكرة تهم الله تعالى بالشهادة يومثة

وأي هم من النفوة عن هذه المكلمة وقبل بالحديثم القداء يوم بدرقبل أن يؤدن الهم والأول خوالا فله بالا فوق عن ما ا وحصده توسيط خطاب الرسول صلى الله عليه وسل بأن الططابين المتوجهين الى المؤمنين وتقويعن السكيت اله عصده توسيط خطاب المنافقة على الفعل المان عن المنافقة على الفعل المان عندي السلام فان تو بهذا المان المنافقة على الفعل الماكان عن المنافقة على الفعل المنافقة على المنافقة على المنافقة على المنافقة على المنافقة على الفعل المنافقة الم

وأسرارها وعللها ومنافعها مهن تعالى انتكمل به هذه النعمة وهوانهم كانوا من قبل في ضلال مبين لان النممة اذاوردت بعد المحنة كان توقيها أعظم فاذا كان وجه النعمة العملم والاعلام ووردا عقبب الجهل والذهماب عن الدين كان أعظم ونظيره قوله ووجدك صالافهدى \* قوله تعالى (أولماأصابتكم مصيبة قدأصبتم مثلها قلتم أني هذا قَلْهُو مَنْ عند أنفسكم انالله على كل شي قدير ) اعلمانه تعالى لما أخبر عن المنافقين انهم طعنوا فىالرسسول صلى الله عليه وسلم بأن نسبوه ألى الغلول والخيانة حكى عنهم شبهة أخرى في هذه الآية وهي قولهم لوكان رسسولا من عندالله لما انهزم عسكره سن الكفار فيوم أحدوهوالمراد منقولهم أني هذا وأجابالله عنه بقوله قلهو منعند أنفسكم أي هذا الانهرام الماحصل بشؤم عصيانكم فهذا بيان وجمالنظم \* وفي الآية مسائل ( المسئلة الاولى ) تقرير الآية أولما أصابتكم مصابة المراد منها واقعمة أحد وفى قوله قدأصبتم مثليها قولان(الاول) وهوقول الأكثرين ان معناه قدأصبتم يوم بدر وذلك لان المنسركين فتلوا من المسلين يوم أحدسبعين وقتل المسلون منهم يوم بدرسبعين وأسرواسبعين ( والثاني )ان المساين هزموا الكفار يوم بدر وهزموهم أيضا في الاول يومأحد مملاء صواهرمهم المشركون فانهزام المشركين حصل مرتين وانهزام المسلين حصل مرة واحدة وهذا اختبار الزجاج وطعن الواحدي فيهذا الوجد فقال كاأن المسلين الوامن المنسركين يوم بدر فكذاك المشركون نااوامن المسلين يومأحد ولكنهم ماهزموا المسلمين السة أمايوم أحد فالمسلمون هرموا المشركين أولاتم انقلب الامر ( المستعة النانية ) الفائدة في فوله قدأصبتم مثليها هوالنبيه كخان أمور الدنيا لاتبق على جمج واحدفلا هزمتموهم مرتين فائى استبعاد في أن يهزمو كم مرة واحدة أما قوله قلتم أنى هذا ففيه مسئلتان (المسئلة الاولى) سبب تعجبهم انهم قالوا تحن تنصير الاسلام الذي هودين الحق ومعنا الرسول وهم ينصرون دين الشرك بالله والكفر فكيف صاروا منصورين علينا واعلم انه تعالى أجاب عن هذه الشبهة من وجهين (الاول) مأدرجه عند حكاية السؤال وهوقوله قدأصبتم مثليها يعنى ان أحرال الدنيالاتبق على نهيم واحد فاذا أصبتم منهم مثلي هذه الواقعة فكيف تستبعدون هذه الواقعة ( والثاني ) قوله قل هو من عند أنفسكم وفيه مسائل (المسئلة الاولى) تقريرهذا الجواب من وجهين (الاول) أنكم اعاوقعتم فيهذه المصيبة بشؤم معصيتكم وذلك لانهم عصوا الرسول فيأمور أولها انالرسول عليه السلام قال المصلحة في الانخرج من المدينة بلنبق همنا وهم أبوا الا الخروج فلاخالفوه توجدالي أحدوثات بهاماحكي اللهعنهم من فشلهم وثالثهاما وقع بينهم من المنازعة ورابعها أنهم فارقوا المكان وفرقوا الجمع وخامسها اشتفالهم بطلب الغنيمة واعراضهم عنطاعة الرسول عليه السلام فيمحاربة العدوفهذه الوجوه كلها ذنوب ومعاصى والله تعالى انماوعدهم النصر بشرط ترك المعصية كاقال ان قصيروأ

ومنجلته النصرعند الطاعية والخدلان عندالمخالفة وحيث خرجتم عن الطاعة أصابكم مند تعالى ماأصابكم والجله تذييل مقررلض ون ماقبلها داخل تحت الامر (وما أصابكم) رجوع الى خطاب المؤمنين اثر خطابه عليه السلام لسس يقتضيه وارشاد اهم الىطربق الحقفيم سألواعندو بنانلبعض مافيه من الحكم والمصالح ودفعلاعسي أن توهير منقوله تعالى هومن عندأ نفسكم من استقلالهم في وقوع الحادثة والعدول عن الاضمار الىماذكرلاتهو الروز اده التقرير بدازوقته بقوله تعالى (يومالتق الجعان) أىجعكم وجع المنسركين ( فباذنالله )أى فهو كان يقضائه وتخليته الكفارسمي ذلك اذما لكونهامن لوازمه (وليعلم المؤمنين)عطفعلي قوله تعسالي فباذن الله عطف السببعدلي المسبب والمراد بالعسل

التمبيز والاظهار فيمايين الناس ( وابعلم الدين نافقوا ) عطف على ما قبله من مثله واعادة الفعل ﴿ وَتَقُوا ﴾ لتشريف المؤمنين وتعزيههم عن الانتظام في قرن المنافقين وللايذان باختلاف حال العلم مجسب التعلق بالغريقين فانه متعلق بالمؤمنين على مهمج تعلقه السابق و بالمنافقين قطى ويُعْدِينُ وَلَا اللهُ وَاللهُ وَا على الجدور والعنى وما إصابكم يومنذ فهو كائل أتبير الثابتين على الايمان والذين اظهروا النفاق (وقبل لهم) عصف على افتوادا خل معه في حير الصلة أوكلام مبتداً في ١٣٣ كه قال ابن عباس رمني الله عنهما هم عبدا قد بن أبي

وأصحابه حيث انصرفوا يوم أحدعن رسول الله صلى الله عليه وسلم فقال لهم عبدالله بن عروبن حرام أذكر كمالله أنتخذلوا نبيكموقومكم ودعاهم الى القنال وذلك قوله تعالى (تعالوا مًا تلوا في سبيل الله اوادفعوا)قال السدى ادفعواعناالعدو بتكثير سوادنا انلم تقاتلوا معناوقيل أوادفعواعي أهدكم وبلدكم وحريمكم انلم تقاتلوافي سبيل الله تعمالي وترك العطف بين تعالوا وقاللوالماأن المقصود بهما واحد وهوالثابى وذكر الاول توطئة له وترغيب فيه لماويه من الدلالة على التطاهر والتعماون (قالوا)استثنافوقع جواباعن سؤال يستحب عليدالكلام كانهقيل فاذا صنعوا حين خبروا بين الخصلين المذكورتين فقيل قالوا (اونعلمقتالالتبعناكم) أىلونخسن فتالاونقدر علمه وانما قالو، دغلا واستهزاه واتماعيرعن

وتنقوا ويأتوكم من فورهم هذا يمدكم ربكم فلا فات الشعرط لاجرم فات المشروط ( الوجد الثاني ) في التأو بل ما روى عن على رمني الله عند انه قال جا مجربل عليد السلام الى النبي صلى الله عليه وسلم يوم بدر فقال يامحد ان الله قد كره ماصنع قومك في اخذهم الفداء من الاسارى وقدأ مرك أن تخيرهم بين أن يقدموا الاسارى فيضر بوا أعناقهم وبينان يأخذوا الفداء على أن تقتل منهم عدتهم فذكر رسول الله صلى الله عليه وسلم فالمثالقومه فقالوا يارسولالله عشائرنا واخواننا نأخذ الفداء منهم فنتقوى بهعلى قنال العدوونرضى أنيستشهدمنا بعددهم فقتل يوم أحدسعون رجلاعددأسارى أهل بدر فهو معنى قوله قل هو من عند أنفسكم أي بأخذ الفداء واختيار كم القتل ( المسئله الثانية) استدلت المعتزلة على أن أفعال العبد غير مخلوقة لله تعالى بقوله قل هومن عند أنفسكم من وجوه (أحدها) ان بتقدير أن يكون ذلك حاصلا بخلق الله ولاتأثير لقدرة العبدفية كأن قوله من عنداً نفسكم كذبا ( وثانيها ) أن القوم تجبوا ان الله كيف يسلط الكافرعلي المؤمن فالله تعالى أزال التعجب بأنذكر انكم انما وقمتم فيهذا المكروه بسبب شوم فعلكم فلوكان فعلهم خلقالله لم يصمح هذا الجواب ( والشها ) )أن القوم قالوا أنى هذااى من أن هدافهذا طلب لسبب الحدوث فلوليكن المحدث لهاهوالمبد لم مكن الجواب مطابقا للسوال والجواب أنه معسارص بالآمات الداة على كون أفعال العبد بايجاد الله تعالى معقال تعالى ان الله على كل سئ قديراً ي انه قادر على نصركم لوثبتم وصبرتم كاانه قادرعلي التخليداذا حالفتم وعصيتم واحتم أصحابنا بهداعلي ان فعل العبد مخلوق لله تعالى قالوا ان فعل العبد شئ فيكون مخلوقا لله تعالى قادرا عليه واذاكال الله قلدرا على ابجاده فلوأ وجده العبد امتنع كونه تعالى قادرا على ايجاده لانه لماأوجده العبد امتنع منالله ايجاد، لان ايجاد ألمو جود محال فلما كان كون العبــد موجدا له يفضى الى هذا المحسال وجب أن لايكون العبد موجداله والله أعلم \* قوله تعسالي ر ومأأصابكم يومالتني الجمعان فباذرالله وليعلم المؤمنين وليعلم الذين افقوا وقبل لهم تعالواقأتلوا فىسبيلاللةأوادفعوا قالوا لونعلمقتالا لاتبعناكم هم للكفر يومئد أقرب منهم للايمان يقولون بأعواههم ماليس في قلو بهم والله أعلم بمايكتمون) اعلم أن هدا متعلق عاتقدم من قوله أولما أصابنكم مصيبة فذكر في الآية الاولى أنهااصابتهم بدنيهم ومن عندأنفسهموذكر فيهنمالآية أنهاأصابتهم لوجدآحروهوأن يتميز المؤمن عن المنافق وفي الآية مسائل ( المسئلة الاولى ) قوله يوم التي الجمعان المراد يوم أحد والجمان أحدهما جعالمسلين أمحاب محمد صلى الله عليه وسلم والثاني جع المشركين الذين كانوا مع أبي سفيان ( المسئله الثانية ) فيقوله فناذنالله وجو. ( آلاول ) ان اذنالله عبسارة حن التخلية وترك المدافعة استعار الاذل لتخلية الكفسار فانه لم ينعهم منهم ليتليهم لان الافن في الشي لايدفع المأذون عن مراده فلا كأن ترك المدافعة من لوازم

فق القدرة على انقتال بننى العلم به لما أن القدرة على الافعال الاختيارية مستلزمة للعلم بها أولونه لم ما يصبح أن يسمى قنالا لا تبعثا كم ولكن ما أنتم بصدده ليس بقتال أصلا وانما هو القاء النفس الى التهدكة وفي جعلهم السالى مجرد الاتباع دون القتال الذي هو المقصود بألدعوة دليل على كال تذبطهم عَنَى النَّمَالُ حَيْثُ لِابْرِسِي عَنِوْمُهُم عِنِمَا الْمُعَامِ مُسْتُعِينُ الْوَقُوعِ ﴿ هَرَالْمُعَلَّمْ عَوْمَتُكُ الْوَفِي ﴾ الشَّمْعِوْمُنِيْتُكُ أَوْمُولُونِهُم عِنْهُ وَالْمُولِمُنْ الْمُعَلِّمُ وَالْمُولِمُنْ الْمُعَلِّمُ وَالْمُولُونِيْنَ عَلَيْهِ وَكُولُونِهُم وَعَدَمُ جَوْارَتُعَلَى حَرَوْنِهُم حَلَيْنَ وَمُعَلِمُ وَعَدَمُ وَالْمُولُونِيْنَ عَلَيْهِ وَكُولُونِهُم عِلْمُ وَالْمُولُونِيْنَ مَعْدِينَ لِعَلَيْهِ وَلَا اللَّهُ مِنْ اللَّهُ وَمُعَلِمُ وَعَلَيْهِ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ وَلَا اللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ مِنْ اللَّهُ وَلَا لَمُعْلِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ فَيَعْدُونُونِ اللَّهُ وَلَا لَا اللَّهُ مِنْ اللَّهُ وَلَا لَهُ اللَّهُ عَلَيْهِ وَلَا اللَّهُ مِنْ اللَّهُ وَلَا لَهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَلَا لَهُ عَلَيْهُ وَلَا اللَّهُ عَلَيْهُ وَلَا لَهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَلَا لَهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَلَا لَهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَلَا لَهُ اللَّهُ وَلَاللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ وَلِي اللَّهُ عَلَيْهُ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَلَا لَا لَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ وَلَا لَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَلَا لَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّاللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّالِمُ الللَّهُ الللَّا اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللللَّا

الاذن أطلق لفظ الاذن على ترك المدافعة على سابل المجاز ( الوجد الثاني ) فباذت الله أى بحله كفوله وأذان من الله أي اعلام وكقوله آذناك مامنا من شهيد وقوله فأذنوا بحرب من الله وكل ذلك بمعنى العلم طعن الواحدي فيه فقال الأية تسسلية المومنين بماأصابهم ولاتفع التسلية الااذاكأن واقعا بعلم لانعلم عام فيجيع المعلومات بدليل قوله تعالى ومأتحمل من أنثى ولاتضع الابعله ( الوحه الثالث ) ان المر ادمن الاذن الامر . بدليل فوله ثم صرفكم عنهم ليبتليكم والمعنى أنه تعالى لما أمر بالمحاربة ثم صارت تلك المحار بة مودية الى ذلك الانهزام مع على سبيل المجازأن يقال حصل ذلك بأمر ، (الوجه الرابع) وهوالمنقول عن ابن عباس ان المراد من الاذن قضاء الله بذلك وحكمه به وهذا أولى لان الآية تسلية للمؤمنين عاأصابهم والتسلية انما تحصل اذا قيل ان ذلك وقع بقضاء الله وقدره فحيشذ يرضون بماقضي الله تم قال وليعلم الوَّمنين وليعلم الدين نافقوا والمعنى ليميز المؤمنين على المنافقين وفي الآية مسائل ( المسئلة الاولى ) قال الواحدي يقال أفق الرجل فهومنافق اذا أطهركلة الايمان وأضمر خلافها والنفاق اسم اسلامي اختلف فاشتقافه على وجوه ( الاول ) قال أبوعبدة هو من ناففاءالبر بو عوذلك لان حجر اليربوع له بابان القاصعاء والنا فقاء فاذا طلب من أيهما كان خرج من الآخرفقيل للمنافق انه منافق لانه وضع لنفسه طر نقين اظهار الاسلام وأضمارالكفر فنأيهما طلبته خرج منالآخر ( الثاني ) قال أبن الانباري المنافق منالنفق وهو السرب ومنعاه انه يتستر بالاسلام كايتستر الرجل في السرب ( الثالث ) انه مأخوذمن النافقاء لكن على غير هذا الوجه الذي ذكره أبو عبيدة وهو أن النافقاء جر يحفره البربوع في دا حل الارص ثم انه رقق مما فوق الحجر حتى اذار انه رسد فع التراب أسه وخرج فقيل للمنافق منافق لانه يضمرالكفر فيباطنه فاذا ونشته رمي عنه ذلك الكفر وتسك بالاسلام ( المسئلة الثانية ) قوله وليعلم المؤمنين ظاهره يشعر بأنه لاجل أن يحصله هذا العلم أذنفى تلك المصيبة وهذا يشعر بتجدد علمالله وهذا محال فيحق علمالله تعالى فالمراد ههنا من العلم المعلوم والتقدير لينبين المؤمن من المنسا فق واليتميز احدهما عن الآخر حصل الأذن في ثلث المصيبة وقد تقدم تقر برهذا المعنى في الآيات المتقدمة والله أعلم ( المسئلة الثالثة ) في الآية حذف تقديره وليعلما يمان المؤمنين ونفاق المنافقين فان قيل لم قال وليعلم المؤمنين وليعلم الذين نافقوا ولم يقل وليعلم المنافقين قلنا الاسم يدل على أ كيد ذلك المعنى والفعل يدل على تجدده وقوله وليعلم المؤمنين بدل على كونهم مستقري على ايمانهم متثبتين فيه وأما نافقوا فيدل على كونهم انما شبرعوا في الاعمال اللائقة بالنفاق فيذلك الوقت ممقال تعالى وقيللهم تعالوا قأتلوا فيسبيل الله أوادفعوا وفيه مسائل ( المسئلة الاولى ) في أن هذا القائل من هووجهان ( الاول ) قال الاصم انه الرسول عليه الصلاة والسلام كان يدعوهم الى القتال ( الثاني ) روى ان عبدالله بن ابي

فحيث دل على أصل الفعل إ وزیادته جری مجری عاملينكا نهقيل قربهم الكفرزائدعلى قربهم للا عان وقيسل تعلق الجارين به لشبههما بالظرفين أي هرالكفر يوم اذ قالو ا ما قالو ا أقرب منهم للاعان فانهم كأنواقبل ذلك يتظاهرون بالايمان وهاظهرت منهم أهارةمؤذنة بكفرهم فلما انخزلواعنءسكر المسلين وقالوا ماقالوا تباعدوا بذلك عن الايمان المظنون بهمواقتربوامن الكفر وقيل هم لاهل الكفر أقرب لصبرة منهم لاهل الاعاتلان تقليل سواء المسلمن بالأنخرال تقوية للمشركين وقوله تعالى ( تقولون بأفو ا ههم ماليس في قلو بهير) جملة مستأنفة مقررة لمضمون ماقبلها وذكر الاغواء والفلوب تصوير لنفاقهم وتوضيح لمخالفة طاهرهم لباطنهم وماعبارة عن القول والمراديه امانفس الكلام الظاهر في اللسان تارة وفي الغلب أخرى فالثبت والمننى متصدان

قاتا واناختلفا مظهرا واماالقول الملفوظ فقط فالمنق حينئد منشأه الذي لاينفك عنه القول أصلا ﴿ اِن ﴾ وانماعب عند به ابانة لما بينهما من شدة الاقصال اي يتفوهون بقول لاوجودله أولمنشه في قلو بهم أصلا من الاباطيل التي من جلتها ماحكي عنهم

آخَافَانِهِ الْمُعْلَمُ وَا فَيَعَلَمُ مِن الِسُ فَى قلو يَهُمُ مِنْهُمَا الْمَعْنَمُ الْمُعَا بِالْمُعْلَمُ ا كَذِيهِ الْمُهِمَا كَذَبا بِينَاحِيثُ كَانُوا عَلَيْنَ مِضْرِنَا وِ بِنَ لَلاتِباعِ بِلَ كُلُوا مَصِرَ بِنَ مع ذَلَكُ عَلَى الْاَنْخُرَ الْمُوا مِنْ الْمُعْلِمُ الْمُوا مِنْ اللَّهُ عَلَى الْمُوا مِنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى الْمُوا مِنْ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللّ وَقُولُهُ عَلَى وَاللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى عَلْمُ عَلَى اللَّهُ ا

أقوالهممن فنوت الشر والضادائر يانخلوها عايوا فقها وصيغدا لنغضيل لماأن بمضما يكفونهمن أحكام النفاق ويذم المؤمنين وتخطئة آرائهم والشمانة بهموغيرذلك يعلمه المؤمنون على وجد الاجال وانتفاصيل ذلك وكيفياته مختصة بالعلم الالهي (الذين قالوا )مرفوع على أنه بدل منواو يكتمون أو خبر لمتدامحذوف وقبل مبتدأخيره قلفادروا بتعذف المائد تقديره قللهمالخ أومنصوب على الذم أوعلى أنه نعت للذين افقوا أو مدلمته وقيا محرور على أنه بدل من ضمير أفواههم أوقلوسهم كافى قوله على جوده لضن بالماء حاتم \* والمراد بمرعبدالله بنأبي وأسحسابه (لاخوانهم)أىلاجلهم وهممن قتل بوم أحدمن جنسهم أومنأقاربهم فيندرج فيهم بعض الشهداء (وقعدوا) حال من ضميرقالوا يتقديرقدأي بةالواوقد فعدواعن القتال

آين سلول لماخرج بعسكره الى أحدقالوالم نلتى أنفسنا فى القتل فرجعوا وكانوا ثلثما ثة من جلة الالف الذين خرج بهم رسول الله صلى الله عليه وسلم فقال لهم عبد الله بن عمرو بن حرامأ يوجاير بنصبدالقه الأنصاري أذكر كمالله أن تخذلوا نبيكم وقومكم عندحضور المدوفهذا هوالمرادمن قوله تعالى وقيل لهم بعني قول عبدالله هذا ( المسئلة الثانبة ) قوله قاتلوا في سبيل الله أواد فعوا يمني أن كأن في قلبكم حب الدين والاسلام ققاتلوا للدين والاسلاموان لم تكونوا كذلك فقاتلوا دفعا عن أنفسكم وأهليكم وأموالكم معنى كونوا امامن رجال الدين أومن رجال الدنيا قال السدى وابن جريج ادفعواعنا العدو بتكثير سوادنا انهم تقاتلوا معناقالوا لان الكثرة احدأ سياب الهيبة والعظمة والاول هوالوجه ( المسئلة الثاثية ) قوله تعالى قابلوا في سبيل الله اوادفعوا تصريح بأذهم قدموا طلب الدين على طلب الدنيا وذلك يدل على ان المسلم لا بدوأن يقدم الدين على الدنيا وكل المهمات ممقال تعالى قالوا لونعهم قنالا لاتبعناكم همالكفر يومند أقرب منههم للاعسان وهذا هوالجواب الذي ذكره المنافقون وفيه وجهان ( الاول ) أن بكون المراد أن الفريقين لايقتتلان البتة فلهذار جعنا (اشاني ) أن يكون المعنى لونعلم البصلح أن يسمى قتالا لاتبعنسا كم يعنى أن الذي يقدمون عليسد لايقالله فتسال وانما هوالقاء النفس فيالتهلكه لازرأى عبدالله كازفي الاقامة بالمدننة وماكان يستصوب الخروج واعسلم انهانكان المرادمن هذا الكلام هوالوجه الاول فهوفاسد وذلك لان الظن في أحوال الدنيا قأئم مقام العلم وأمارات حصول الفتال كانت طاهرة فيذلك البوم ولوقيل لهدا المنافق الذى ذكر هذا الجواب فينبغ لك لوشاهدت من شهر سيفه في الحرب أن لا تقدم على مقائلته لانك لانعلمنه قتالا وكذا القول في سائر التصرفات في امور الدنيا بلي الحق انالجهادواجب عندطهور أمارات المحاربة ولاأمارات أقوى من قربهم من المدينة عندجبل أحدفدل ذكرهذا الجواب على غاية الخرى والنفاق وأنه كال غرضهم من ذكر هدا الجواب اماالتلبيس واماالاستهراء وأماانكان مراد المنافق هوالوجه الثاني فهوأيضاباطل لاراللة تعالى لماوعدهم بالنصيرة والايانة لمركز الخروج الىذلك القنال القاء للنفس في التهلكة ممانه تعالى بين حالهم عندماذ كرواهذا الجواب فتال هم للكفر يومنفأقرب منهم للايمان وفيه مسائل ( المسئلة الاولى ) في الناو يل وجهان ( الاول ) أنهم كانوا قبل هذه الواقعة يظهرون الايمان من أنفسهم وماطهر تمنهم أمارة تدلعلي كفرهم فلمارجعوا عنعسكر المؤمنين تباعدوا بذلك عن أن يطنبهم كونهم مؤمنين واعران جوعهم عن معاونة المسلين دل على أنهم ليسوا من المسلين وأيضا قولهم اودمل قتالألاتبعناكم يدلأعلى انهم ليسوا من المسلين وذلك لانابينا أنهدا الكلام يدل اماعلي السخرية بالسلين واماعلى عدم الونوق بقول النبي صلى الله عليه وسلم وكل واحدمتهما كفر ( الوجه الثاني) في لأو بلأن يكون المرادأ نهم لاهل الكفر أقرب نصرة منهم لاهل

بالانخزال ( لوأطاعونا ) أى فيما أمرناهم به ووافقونا في ذلك (ما قبلوا ) كالم نفتل وفيد ايذان بأنهم أمروهم بالانخزال حين انخزال المعند وهم كاغووا وحل القعود على ما استصوبه ابن أبي هند المشاورة من الاقامة بالمدينة ابتداه وجل الاطاعة عيارة عن قبول رأم والعمل به

رِدُهُ كُونَ الْجُلَةُ عَالَهَا لَمِينِ مَا فَيِهِ الْمُصَيَّانُ وَالْمُعَالَّةُ مَعَ أَنَا بِنَ أَيْ يَعِينَ مَنَ الْقَاطُلُ وَالْمُعَالَّةُ الْمُعَلِّيَ الْمُؤْمِنِ مَنْ الْقَاطُلُ وَالْمَا اللّهِ عَلَيْهِ اللّهِ اللّهِ عَلَيْهِ اللّهُ عَلَيْهِ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ عَلْهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَّهُ عَلَيْهُ عَلَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَّا عَلَّا عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَّهُ عَلَيْهُ عَلَّا عَلَاهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَّا عَلَيْهُ عَلَّا عَلَيْهُ عَلَّهُ عَلَّا عَلَيْهُ عَلَّا عَلَيْهُ عَلَّا عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلْمُ عَلَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَّهُ عَلَيْكُوا عَلَيْكُوا عَلَيْهُ عَلَيْكُوا عَلَيْكُوا عَلْمُ عَلَّهُ عَلَيْكُوا عَلَاهُ عَلَيْكُوا عَلَاكُوا عَلَيْهُ عَلَّا عَلَيْكُوا عَلَيْكُوا عَلَيْكُوا عَلَيْكُوا عَلَا عَلَيْكُوا عَلَا عَلَا عَلَاهُ عَلَيْكُ عَلَيْكُوا عَلَاكُوا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَاكُوا عَلَاكُ عَلَيْكُوا عَلَا

الايمان لان تقليلهم سواد المسلين بالانعزال يجر الى تقوية المشركين ( المسئلة الثانية ) عَالَ أَكْثُرُ العلماء أنهذا تنصيص من الله تعالى على أنهم كفار قال الحسن اذاقال الله تعالى أ قرب فهواليفين بأنهم مشركون وهومثل قوله مائذ ألف أو يزيدون فهذه الزيادة لاشك فبهاوأ يضاالمكلف لأيمكن أن ينفك عن الايمان والكفر فلاد لت الآية على القرب من الكفر لزم حصول الكفر وقال الواحدي في البسيط هذه الآية دليل على أن من أي بكلمة التوحيد لم يكفر ولم يطلق القول بتكفيره لانه تعالى لم يطلق القول بكفرهم مع أنهم كانواكافرين لاظهارهم القول بلاالهالاالله مجد رسولالله ثمقال تعالى يقولون بأفواههم ماليس فيقلو بهم والمراد اناسانهم مخالف لقلبهم فهموان كانوا يظهرون الايمان باللسان لكنهم يضمرون في قلو بهم الكفر مم قال والله أعلم بما يكتمون فان قيل از المعلوم اذا عله عالمان لايكون أحدهما أعلمبه من الآخر فامعني قوله والله أعسلم بما يكتمون قلنا المراد ان الله تعالى يعلم من تفاصيل ثلث الاحوال مالايعلم غيره ، قوله تعالى ( الذين قالوا لاخوانهم وقعدوا لوأطاعو ناماقتلوا فل فادرو ًا عن أنفسكم الموت ان كنتم صادفين) اعلم أللذين حكى الله عنهم أنهم قالوا لونعلم قنالا لا تبعنا كموصفهم الله تعالى بأنهم كاقعدوا والخجوالقعودهم فكذلك تبطوا غيرهم والحجوالذلك فحكى الله تعالى عنهم أنهم قالوا لاخوانهم ان الخارجين لوأطاعونا ماقتلوا فعوفوامن مراده موافقة الرسول صلى الله عليه وسلم فيمحاربة الكفار بالقتل لماعرفواماجرى يومأحد من الكفار على المسلين من القتل لأن المعلوم من الطباع محبة الحياة فكان وقوع هذه الشبهة في القلوب يجرى مجرى مايورده الشيطان من الوسواس وفي الآية مسائل ( المسئلة الاولى ) في محل الذين وجوه ( أحدها ) النصب على البدل من الذين نافقوا ( وثانيها ) الرفع على البدل من الضمير في يكتمون (وثالثها ) الرفع على خبرالا بتداء بتقديرهم الذين (ورابعها) أن يكون نصباعلى الذم (المسئلة الثانية) قال المفسر ون المراد بالذين قالواعبدالله بن أبي وأصحابه وقال الاصم هذا لا يجوز لان عبدالله بن أبي خرج مع الني صلى الله عليه وسلم في الجهاديوم أحدوهذا القول فهو واقع فيمن قد تخلف لانه قال الذين قالوالاخوانهم وقعدوالوأطاعونا أى في القعود ما قتلوا فهوكلام متأخر عن الجهادقاله لنخرج الىالجهادولن هوقوى النية في ذلك لجعله شبهة فيابعده صارفالهم ص الجهاد ( المسئلة الثالثة ) قالوالاخوانهم أى قالوا لاجل اخوانهم وقدسبق بيان المرادمن هذه الاخوة الاخوة في النسب أولاخوة سبب المشاركة في الدار أوفى عداوة الرسول صلى الله عليه وسلم أوفى عبادة الاوثان والله أعلم ( المسئلة الرابعة ) قال الواحدي الواو في قوله وقعدوا للحال ومعني هذا القعود القعود عن الجهاد يعني من قتل بأحدلوقعدوا كاقعدنا وفعلوا كافعلنسا لسلوا ولم يقتلوا ممأجاب الله عزذلك بقوله قل فادرؤا عن. أنفسكم الموت انكنتم صادقين فأنقيل مأوجه الاستدلال بذاك مع أنالفرق ظاهر

جواب لشرط قدحذف تعو يلاعلى ما بعده من قولەتعالى ( ان كىنتىم صادقين) كاأنه شرط حذف جوابه لدلالة الجوابالمذكورعليه أى ان كنتم صادقين فيمايني عنه قولكم من أنكمقادرون علىدفع القتل عن كتب عليه فادفعوا عن أنفسكم الموتالذي كتبعليكم معلقابسبخاصموقتا بوقت معين بدفع سببه فان أسباب الموت في امكان المدافعية بالحيل وامتناعهاسواءوأنفسكم أعرعليكم من اخوانكم وأمرها أهملديكممن أمرهم والممني أنعدم فتلكم كان بسببأنه الميكن مكتوبا عليكم لابسبب أنكم دفعتموه بالقعودمع كتأبته عليكم فان ذلك تمالاسبيل اليه بل قديكون القتال سببا للنجاة والقمودمؤدماالي الموتروىانهماتيوم قالوا ماقالوا سبعون منافقا وقیل ار ید ان كنتمصادقينفي مضمون الشرطية والمعني انهم

لوأطاعوكم وقعدوالقتلوا قاعدين كافتلوا مقاتلين فقوله تعالى فادرو اعن أنفسكم الموت حيثدا ستهزا مبهم ﴿ فَانَ ﴾ أي ان كمنتم رجالا دفاعين لاسباب الموت فادرو اجمع أسبابه حتى لا يموتوا كادراتم في زعكم هذا السبب الحاص

و يحذرون الناس منه لسمامحذريلهومي أجل المطالب التي النافس فهاالمتنافسون اثريان أن الحدولا مجدى ولايغني وقرئ ولاتحسن بكسرالسين والمرادبهم شهداء أحدوكانوا سبعين رجلاأر نعة من المهاجرين حزة بي عبدالطلبومصعب ب عيروعمان بن شهاب وعبدالله بن جحش و باقيم من الانصار رصوان الله تعالى عليهم أجعين والخطاب الرسول الله صلى الله عليه وسلأولكل أحدمناه حظمن الخطاب وقرئ . بالياء على الاسناد الى ضمره عليه السلام أوضمير من محسوقيل الدن قتلو اوالمفعول الاول محذوف لانه في الاصل مبتدأجارالحدفعند القرينسة والتقديرولا يحسبنهم الذين قنلوا أموا تاأى لايحسبن الدين قتلوا أنفسهم أمواتا على ان المرادمن توجيه النهى اليهم تنبيه السامعين على انهم احقاء أن

فانالتحرز عن القتل ممكن أماا المحرزعن الموت فهوغير ممكن البتة والجواب هذا الدليل الذي ذكرماهة تمالى لايمشي الااذا اعترفنا بالقضاء والقدر وذلك لانااذاقلنا لايدخل الشئ في الوجود الابقضاءالله وقدره اعترفنا بأن الكافرلايقتل المسلم الابقضاء الله وحينتذلا يبق بين القتل وبين الموت فرق فيصح الاستدلال أمااذا قلنا بأن فعل العبدليس بتقديرالله وقضائه كأنالفرق بين الموت والقتل ظاهرامن الوجه الذي ذكرتم فيغضى الى فساد الدليل الذي ذكره الله تعسالى ومعلوم ان المفضى الى ذاك يكون باطلاف بت أنهد الآية دالة على انالكل بقضاء الله وقوله انكنتم صادقين يعني انكنتم صادقين في كونكم مشتغلين بالحذر عن المكاره والوصول ألى المطال # قوله تعالى ( ولاتحسبن الذين قتلوا في سبيل الله أموا تابل أحياء عندر بهم ير زقون فرحين بما آناهم الله من فضله و يستبشر ون بالذين لم يلحقوا بهــم من خلفهم ألاخوف عليهم ولاهم محزنون) اعلم أنالقوم لماتبطوا الراغبين فيالجهاد بأن قالوا الجهاديغضي الىالقتل كاقالوا في حق من خرج الى الجهاديوم أحدو القنلشي مكروه فوجب الحذر عن الجهاد تمانالله تعالى بين انقولهم الجهساد يفضى الى القتل بأطل بأن القتل انمسا يحصل بقضاءالله وقدره كاان الوت يحصل بقضاء الله وقدره فن قدر الله له القتل لا يمكنه الاحتراز عنسه ومن لم يقدرله القتل لاخوف عليه من القتـــل ثم أجاب عن تلك الشبهة في هذه الآية بجواب آخر وهوا الانسلم ان القنل في سبيل الله شي مكر وه وكيف يقال ذلك والمقتول فيسبيلالله أحياءالله بعدالقتل وخصه بدرجات القربة والكرامة وأعطاه أفضل أنواع الرزق وأوصله الىأجل مراتب الفرح والسرور فاىعاقل يقول انمثل هذا القتل يكون مكروهافهذاوجه النظم وفي الآية مسائل ( المسئلة الاولى ) هذه الآية واردة في شهدا، بدروأحدلان فيوقت نزول هذه الآية الميكن أحد من الشهداء الامنقتل فيهذين اليومين المشهورين والمنسافقون انماينفرون المجاهدين عن الجهاد لللا يصيروا مفتولين مثل من قتل في هذين البومين من المسلين والله تعالى بين فضائل من قتل في هذين اليومين ليصيرذلك داعيالاً حساين الى التشبه عن جاهد في هذين اليومين وقتل وتحقيق الكلامان من ترك الجهادفر بماوصل الى نعيم الدينا وربمالم بصل و بتقديرأن يصل اليه فهوحقير وقليل ومنأقبل على الجهادفاز بنعبم الآخرة قطعا وهونعيم عظيم ومعكونه عظيمافهودأعمقيم واذاكان الامركذلك ظهران الافبالءلى الجها د أفضل منتركه ( المسئلة الثانيمة ) اعلم انظاهرالاية يدل على كون هؤلاء المقتولين أحياء فاماأن يكون المراد منه حقيقة أونجازا فانكان المراد منه هو الحقيقة فاما أن يكون المرادانهم سيصيرون في الآخرة أحياء أوالمراد أنهم أحياء في الحسال و يتقدير أن يكون هذا هوالمراد فاماأن يكون المرادا ثبات الحياة الروحانسة أواثبات الحياة الجسمانية فهذا ضبط الوجوه التي يمكن ذكرها في هذه الآية ( الاحتمال الاول )

يسلوا بذلك و يبشروا بالحياة ﴿ ١٨ ﴾ ث الابدية والكرامة السنية والنعيم المقيم لكن لاف جيع أوقاتهم بل عندا بتداء القتل افبعد تبين جالهم لهم لا يبقى لا يحتبار تسليتهم وتبشيرهم فأندة ولالتنبيد السامعين وتذكيرهم وجد من من قدا الذه و را المعان و المعان

انتفسيرالآية بأنهم سيصيرون في الآخرة أحياء قددهب اليمه جاعة من متكلمي المعتزلة منهمأ بوالقاسم الكعبي قال وذلك لان المنافقين الذين حكى الله عنهم ما حكى كانوا يقواون أصحاب محدصلي اللهعليه وسل يعرضون أنفسهم للقتل فيقتلون وينحسرون الحياة ولايصلون الىخير وانماكانوا يقولون ذلك لجدهم البعث والمماد فكذبهم الله تعالى وبين بهذه الآية انهم يبعثون ويرزقون ويوصل البهمأنواع الفرح والمروروالبشارة واعلمانهذا القول عند ناباطل و يدل عليه وجوه (الححة الاولى) ان قوله بل أحيا ظاهره يدل على كونهم أحياء حال نزول هذه الآية فعمله على انهم سيصيرون أحياء بعد ذلك عدول عن الظاهر (الجحة الثانية) انه لاسك انجانب الرحة والفضل والاحسان أرجع من جانب العذاب والعقو بة نمانه تعالى ذكرفي أهل العذابانه أحياهم قبل القيامة لآجل التعذيب فانه تعالى قال أغرقوا فأدخلوا ناراو الغاء للتعقيب والعذيب مشروط بالحياة وأيضاقال تعالى النار يعرضون علبهاغدوا وعشياواذا جعل الله أهل العذاب أحياءقبل قيام القيامة لاجل التعذيب فلان يجعل أهل النواب أحياء قبل القيامة لاجل الاحسان والاثابة كانذلك أولى (الجمَّ النائمة ) انه لوأراد انه سجعالهم أحياء عند البعث في الجنة لماقال للرسول عليه الصلاة والسلام ولاتحسين مع عله بأنجيع المؤمنين كذلك أمااذا حلناه على ثواب القبرحسن فوله ولاتحسبن لانه عليه الصلاة والسلام لعله ماكان يعلم انه تعالى بشرف المطيعين والمحلصين بهذا التسريف وهوانه يحييهم قبل قيام القيامة لاجل ايصال النواب اليهم فانقيل انه عليه الصلاة والسلام وانكان عالما بأنهم سيصيرون أحياء عندربهم عندالبعث ولكنه غيرعالم أنهم من أهل الجنة فعازان يبشره الله بأنهم سيصيرون أحياء وبصلون الى الثواب والسرور قلنا قوله ولأتحسبن انما يتناول الموت لانه قال ولا تحسبن الذين قتلوا في سبيل الله أموا تافالذي يزيل هذا الحسبان هو كونهم أحياءفي الحاللانه لاحسبان هناك في صيرورتهم أحياء يوم القيامة وقوله يرزقون فرحين فهوخبرمبتداولاتعلق له بذلك الحسبان فرال هذا السوال ( الحقال ابعة ) قوله تعالى ويستبشرون بالذين لميلحقوابهم منخلفهم والقوم الذين لميلحقوابهم لابدوأن يكونوا فىالدنيا فاستبشارهم عن يكون فىالدنيا لابد وأن يكون قبل قيام القيامة والاستبشار لابدوأن كون مع الحياة فدل هذاعلي كونهم احياء قبل يوم القيامة وفي هذا الاستدلال بحث سيأتي ذكره (الحجة الحامسة) ماروى عن ابن عباس رضي الله عنهما ان النبي صلى الله عليه وسلم قال في صفة الشهدا الأرواحهم في أجواف طيرخضروانها تردأنهارالجنة وتأكل من عارها وتسرح حيث شاءت وتأوى الى قناديل من ذهب تحت العرش فلمارأ واطبب مسكنتهم ومطعمهم ومشر بهمم قالوا ياليت قومنا يعلون مأيحن فيه من النعيم وماصنع الله تعالى بناك يرغبوا في الجهداد فقال الله تعالى أنامخبر عنكم ومبلغ احوانكم ففرحوا بذلك واستبشروا فانزل الله تعالى هذه الآية وسئل ابن مسعود رضى

(الأحياء) أيبلهم أحياء وقرئ منصوبا أى لل احسمهم أحياه على أن الحسبان عني اليقين كما في قوله \* حسبت النفي والمجد خبرتجارة \*رباحااذاماالمر،أصبح 'ناولا\* أوعلىأنهوارد على اريق المشاكلة (عندرهم) في محل الرفع على أنه خبرتان الستدا المقدر أوصفة لاحياء أوبرمحل النصب على مال من الضمير في ا یہ وقبل هوطرف لاحياء أوللفعل نعده والمراد بالعندية التقرب والزلني وفي النعرض لعنوانال بوبيةالمنبثة عنالتربة والتبليغالي الكمال مع الاضافة الى منهيرهم مزيدنكرمذ لهم (يرزقون) أي من الجنةوفيه بأكيدلكونهم أحيساء وتحقيق لمعني حياتهم قال الامام الواحدىالاصمحفحاة الشهداء ماروى عن النبي صلى الله عليه وسلمن أرأرواحهمفيأجواف طورخضروأنهم يرزهون و الكلون

و يتنعمون وروى عنه عليه السلام أنه قال لما أصيب اخوانكم بأحدجه للله أرواحهم في أجواف ﴿ الله ﴾ طيور و خضيرتدور في انهار الجنة

الله عند عن هذه الا "ية فقال سألنا عنها فقيل لنا ان الشهداء على نهر بباب الجنة فى قبة خضراء وفي رواية فى روضة خضراء وعن جابر بن عبد الله قال قال رسول الله صلى الله عليه وسلم ألا أبشرك ان أباك حيث أصيب بأحد أحياه الله ثم قال ماتريديا عبد الله بن عرو أن أو بن أحب أن تردى الى الدنيا فأقتل فيك مرة أخرى والروايات

فيهذا البابكانها بلغت حدالتواترفكيف يمكن انكارها طعن الكعبي فيهذه الروالات وقال انها غميرجائزة لان الارواح لاتنعم وانايتنع الجسم اذا كان فيهروح لاالروح ومنزلة الروح من البدن منزلة القوة وأيضاا لخبر المروى ظاهره يقتضي ان هذه الارواح في حواصل الطير وأيضاطاهره يقتضى انها تردانها را الجنة وتأكل من ثمارها وتسرح وهذا يناقض كونها في حواصل الطير والجواب اماالطعن الاول فهومبني على ان الروح عرض قائم بالجسم وسنبين ان الامر ليس كذلك (وأما الطعن الثاني) فهومدفوع لان القصدمن أمثاله هذه الكلمات الكناية عن حصول الراحات والمسرات وزوال المحافات والآفات فهذا جلة الكلام في هذا الاحتمــال ( وأما الوجد النــاني) من الوجوه المحتملة فيهذه الآيم ان المراد ان الشهداء أحياء في الحال والقائلون بهذا القول منهم من اثبت هذه الحياة للروح ومنهم من أثبتها للبدن وقبل الخوض في هذا الباب يجب تقديم مقدمة وهي ان الانسان ليس عبارة عن مجموع هذه البينة ويدل عليه أمران (أحدهما) ان أجزاء هذه البينة في الذو بان والانحلال والتبدل والانسان المخصوص سي باق من أول غمره الى آخره والبافي مغاير للتبدل والذي يو كدما قلناه انه تارة يصير سمينا وأخرى هزيلا وانه يكون في أول الامر صغير الجثة ثم انه يكبرو ينمو ولاشك ان كل انسان يجد من نفسه انه شيء واحد من أول عره الى آخره فصح ماقلناه ( النابي ) ان الانسان قديكون عالما بنفسه حال مايكون غافلا عنجيع أعضائه واجزائه والمعلوم مغايرلماليس بمعلوم فثبت بهذين الوجهين انهشئ مغاير آهذا البدن المحسوس مج بعد ذلك يحتمل أن يكون جسما مخصوصا ساريا فيهذه الجثة سريان النار في الفعم والدهن في السمسم وما الورد في الورد و يحتمل أن يكون جوهرا قائما بنفسه ايس بجسم ولاحال في الجسم وعلى كلا المذهبين فانه لايبعد انه لمامات البدن انفصل ذلك الشئ حياوان قلنا انه أمانه الله الاانه تعالى بعيد الحياة اليه وعلى هذا التقدير تزول الشبهات بالكلية عن ثواب القبر كافي هذه

الآية وعن عذاب القبر كما في قوله أغرقوا فادخلوا نارافثبت بماذكر ناه انه لاامتناع في ذلك فظاهر الآية دال عليه فوجب المصيراليه والذي يو كدماذكر ناه القرآن والحديث

والعقل أما القرآن فا آمات ( احداها ) ما منها النفس المطمئنة ارجعي الى ران النهام المالقرآن فا آمات والمسبة

مرضية فادخلى فى عبادى وادخلى جنتى ولاشك ان المراد من قوله ارجعى الى ربك الموت مقال فادخلى فى عبادى وفاء التعقيب تدل على أن حصول هذه الحالة يكون عقيب الموت وهذا يدل على ماذ كرناه (وثانيها) حتى اذاجاء أحدكم الموت توفنه رسلنا

وروى ترد أنهارالجنة و تأكل من شارها و تسرح من الجند حث شاءت و تأوى الى قناد بل من ذه معلقة في ظلم العرس وفيه في ظلم العرس وفيه الانسان جسم اطيف لايفني بخراب البدن ولا يتوقف عليه ادرا له يتجريدالنفوس البشرية يقول المراد أن نفوس الشهداء تمثل طبورا

وهم لايفرطون وهذا عبارة عنموت البدن ثمقال ثمردوا الى الله مولاهم الحق فقوله ردوا ضميرعنه وانماهو بحياته وذاته الخصوصة فدل على انذلك باق بعدموت البدن (وثالثها) قوله فأما انكان من المقربين فروح وريحان وجنة لعيم وفاء التعقيب تدل على انهذا الروح والريحان والجنة حاصل عقيب الموت وأما الخبر فقوله عليه الصلاة والسلام منمات فقدقامت قيامته والفاء فاء التعقيب تدل على ان قيامة كل أحد حاصلة بعدموته وأماالنيامة الكبرى فهي حاصلة في الوقت المعلوم عندالله وايضاقوله عليه الصلاة والسلام القبر روضة من رباض الجنة أوحفرة من حفر الناروأ بضاروى انه عليه الصلاة والسلام يوم يدركان ينادى المقتولين ويقول هل وجدتم ماوعد ربكم حقا فقيل له يارسول الله انهمأ موات فكيف تناديهم فقال عليه الصلاة والسلام انهم أسمع منكم لفظ هذامعناه وأيضا قال عليه الصلاة والسلام أولياءالله لايموتون ولكن ينقلون من دار الى دار وكل ذلك يدل على أن النفوس باقية بعد موت الجسد وأما المعقول فن وجوه ( الاول ) وهوان وقت النوم يضعف البدن وضعفه لايقتضي ضعف النفس بل النفس تقوى وقت النوم فتشاهد الاحوال وتطلع على المغيبات فإذا كأن ضعف البدن لايوجب ضعف النفس فهذا يقوى الظن في أن موت البدن لايستعقب موت النفس ( الثاني ) وهوان كثرة الافكار سبب لجفاف الدماغ وجفافه يؤدي الي الموت وهذه الافكارسيب لاسكمال النفس بالمعارف الاكهية وهوغاية كال النفس فاهو سبب في كال النغس فهوسبب لنقصان البدن وهذا يقوى الظن في ان النفس لايموت بموت البدن ( الثالث ) ان أحوال النفس على ضد أحوال البدن وذلك لان النفس انما تفرح وتبتهج بالمعارف الالهية والدليل عليه قوله تعالى ألابذ كرالله تطمئن القلوب وقال عليه الصلاة والسلام أبيت عندر بي يطعمني ويسقيني ولاشك انذلك الطعام والشراب ليس الاعبارة عن المعرفة والمحبة والاستنارة بأنوارعالم الغيب وأيضا فانانرى انالانسان اذاغلب عليه الاستشار بخدمة سلطان أو بالغوز يمنصب أو بالوصول الى معشوقه قد منسى الطعام والسراب بليصير يحيث لودعي الىالاكل والشرب لوجد من قلبه نفرة شدمدة منه والعارفون المتوغلون في معرفة الله تعالى قد يجدون من أنفسهم انهم اذالاح لهم شي من تلك الانوار وانكشف لهم شي من تلك الاسرارلم يحسوا البتة بالجوع والعطش و بالجلة فالسعادة النفسانية كالمضادة للسعادة الحسمانية وكل ذلك يغلب على الظن انالنفس مستقلة بذاتها ولاتعلق لها بالبدن واذكان كذلك وجب أن لاتموت النفس بموت البدن ولتكن هذه الاقناعيات كافية في هذا المقام واعلم أنه متى تقررت هذه القياعدة زالت الاشكالات والشبهات عنكل ماورد في القرآن من تواب القبر وعدابه واذا عرفت هذه القاعدة فنقول قال بعض المغسر ين أرواح الشهداء أحياء وهي تركع وتسجدكل ليله تحت العرش الى يوم القيامة والدليل عليه ماروى ان النبي صلى الله عليه وسلم قال

خضرا أوتنعلق بها • فتلتد بما ذكر وقسل المرادأنها تتعلق بالافلاك والكواك فتلتذ بذلك و نكسب زيادة كال ( فرحين بما آثارهم الله من فضله ) وهو شرف الشهادة والفوز بالحياة الالدية والزلق مهالله عزوجلوالتمنع بالعيم المخلد عاجسلا (ويستشرون)يسرون بالبشارة (بالذي لم يلحقواجم) أي باخوانهم ا الذين لم يع لموا بعدفي سبيل الله فيلحقوانهم

اذانام العبدني مجوده باهم الله تعالى به ملائكته ويقول انظروا الى عبدى روحه عندى

وجسده في خدمتي واعلم أنالاً يقدالة على ذلك وهي قوله أحياء عند ربهم ولفظ عند فكما انه مذكورههنا فكذا فيصفة الملائكةمذكور وهوقوله ومنعنده لايسكبرون عن عبادته فاذافهمت السعادة الحاصلة لللائكة بكونهم عندالله فهمت السعادة الحاصلة للشهداء بكونهم عندالله وهذه كلات تفتيع على العقل أبواب معارف الآخرة (الوجه الثالث) في تفسيرهذه الآية عندمن شبت هذه الحياة للاجساد والقائلون بهذا القول اختلفوافقال بعضهم انه تعالى بصعد أجساد هؤلاء الشهداء الى السموات والى قناديل تحت العرش ويوسل أنواع السعادة والكرامات اليهاومنهم من قال يتركها في الارض ويحيها ويوصل هذه السعادات اليها ومن الناس منطعن فيه وقال انانري أجسادهو لاء الشهداء قدراً كلها السباع فاماأن يقال ان الله تعالى يحييها حال كونها في بطون هذاالسباعو يوصل الثواب اليها اويقال انتلك الاجزاء بعدانفصالها من اطون السباع يركبها الله تعالى ويو لفها و يردالحياة اليها ويوصل الثواب اليهاوكل ذلك مستبعد ولاناقدنرى الميت المقتول باقيا أياما الى أن تنفسخ أعضاؤه وينفصل القيح والصديدفان جوزنا كونها حية متنعمة عاقلة عارفة زم القول بالسفسطة (الوجه الرابع) في تفسيرهذه الآية أننقول ليس المرادمن كونهم أحياء حصول الحياة فيهم بل المراد بعض المجازات وبيانه من وجوه (الاول) قال الأصم البطني ان الميت اذا كان عظم المنزلة في إلدين وكانت عاقبته يوم القيامة البهجة والسعادة والكرامة صح أن يقال انه حي وليس بميت كإيقال في الجاهل الذي لا منفع نفسه ولا ينتفع به احد الله ميت وليس بحى وكايقال للبليد الله حار وللؤذي أنه سبعوروي انعبد الملك بن مروان لمارأى الزهري وعلم فقهه وتحقيقه قالله مامات مزخلف مثلك و بالجلة فلاشك ان الانسان اذامات وخلف ثناء جيلا وذكراحسنا فانه يقال على سبيل المجاز انه مامات بلهوحي (الثاني) قال بعضهم مجاز هذه الحياة ان أجسادهم باقية في قبورهم وانها لاتبلي تحت الارض البتة واحتبج هؤلاء عاروى انه لما أراد معاوية انجرى العين على قبورالشهداء أمر بأن ينادى من كانله قتيل فليخرجه منهذا الموضع قال جابرفغرجنا اليهم فأخرجناهم رطاب الابدان فأصابت المسحاة اصبعرجل منهم فقطرت دما (والثالث) ان المراد بكونهم احياء انهم لايغسلسون كما تغسل الاموات فُهذا مجموع ماقيــل فيهذه الآية والله أعلم بأسرار المخلوقات (المسئلة الثالثة) قال صاحب الكشاف ولاتحسبن الخطاب لرسول الله صلى الله عليه وسلم أولمكل أحد وقرئ باليا وفيه وجوه (أحدها) ولا يحسبن رسول الله (والثاني) ولأبحسبن حاسب (والثالث) ولا يحسبن الذين قتلوا أنفسهم أمواتا قال وقرئ تحسبن بفتيح السين وقرأابن عامر قناوا بالتشديدوالباقون بالتحفيف (المسئلة الرابعة)

قوله بلأحياء قال الواحدى التقدير بلهم احياء قال صاحب الكشاف قرئ احياء

(منخلفهم ) متعلق يبلحقوا والمعنى أنهم بقوا بمدهم وهم قد تقدموهم أو بمعذوف وقع حالا من فاعل يلحقوا أي لم يلحة وابهم حال كونهم متخلفين عنهم باقين في الدنبا (أن لاخوف عليهم ولاهم يعزنون) بدل من الذين بدل اشمال مبين لكون استبشارهم بحال اخوانهم لابذواتهم وأنهى المخففة من أن وأسمهما ضميرالشان المحذوف وخبرها الجلة المنفية أي يستبشرون عاتبين لهم منحسن حال اخوانهم الذين تركوهم وهسو أنهم . عند قتلهم بالنصب علىمعني بلاحسبهم أحياء وأقول انالزجاج قالولوقرى أحياءبالنصب لجاز على معنى بل احسبهم أحياء وطعن أيوعلى الفارسي فيه فقال لايجوز ذلك لانه أمر بالشك والامر بالشك غيرجائز على الله ولايجوز تفسير الحسبان بالعلم لانذلك لم يذهب البه أحد من علماء أهل اللغة وللرجاج أن يجيب فيقول الحسبان ظن لاشك فلمقلتم انه لايجوز أن يأمر الله بالظن أليس ان تكليفه في جميع الجنهدات ايس الابالظن وأقول هذه المناظرة من الزجاج وأبي على الفارسي تدل على انه ماقرئ أحياء بالنصب بل الزحاج كان مدعى ان الهاوجهافي اللغة والفارسي نازعه فيه وليسكل ماله وجه في الاعراب جازت الفراءة به أماقوله تعالى عندر بهم ففيه وجوه (أحدها) بحيث لاعلك لهم أحد نفعا ولاضرا الاالله تعالى ( والثاني ) همأحياء عندر بهم أي هم أحياء في عله وحكمه كايقال هذاعند الشافعي كذاوعندا بي حنفة بخلافه (وانات) ان عندمعناه القرب والاكرام كقوله ومن عنده لايستكبرون وقوله فالذين عندر بك، أمافوله يرز قون فرحين بماآتاهم الله فاعلم انالهتكاحينقالوا النواب منفعة حالصة دائمةمقرونة بالنعظيم فقوله يرزقون اشارة الى المنفعة وقوله فرحين اشارة الى الفرح الحاصل بسبب ذلك التعظيم وأما الحكماء فانهم قالوا اذا أشرقت جواهر الارواح القدسية بالانوارالالهية كانت منتهجة من وجهين ( أحدهما ) ان تكون ذواتها منيرة مشرقة متلاً لئة بتلك الجلاما القدسية والمعارف الالهية (والثاني) بكونها ناظرة الىينبوع النور ومصدر الرحمة والجلالة قالوا وابتهاجها بهذا القسم الثانى أتم من أبتهاجها بالاول فقوله ير زقون اسارة الى الدرجة الاولى وفوله فرحين اشارة الى الدرجة الثانية ولهذا قال فرحين بمآآتاهم الله من فضله يعنى ان فرحهم ليس بالرزق بل باساء الرزق لان المسغول بالرزق مشغول ينفسد والناظر الي ايتاءالرزق مشغول بالرازق ومن طلب الحق لغيره فهو محجوب تمقال تعالى ويستبشرون بالذين لم المحقوابهم منخلفهم ألاخوف عليهم ولاهم يحزنون واعلم أنقوله أنلاخوف فيحل الحفض بدل من الذين و التقدير و يستبشرون بأن لاخوف ولاحرن بالذين لم يلحقوا بهم من خلفهم وفي الآية مسائل ( المسئلة الاولى ) الاستبشار السرورالحاصل بالبشارة وأصل الاستغمال طلب الفعل فالمستبشر بمنزلة من طلب السرور فوجده بالبشارة (المسئلة الثانية) اعلمأن الذين سلموا كون الشهداء أحياء قبل قيام القيامة ذكروالمهذه الآية تأو يلات أخر ( أما الاول) فهوأن يقال ان الشهداء يقول بعضهم لبعض تركنا اخواننا فلاناوفلانا فيصف المقاتلة معالكفار فيقتلون انشاءالله فيصيبون منالرزق والكرامة ماأصبنافه وقوله و يستبشرون بالذين لم يلحة وابهم ( واماااناني ) فهوأن يقال ان الشهداء اذادخلوا الجنة بعدقيام القيامة يرزقون فرحين بماآتاهمالله من فضله والمراد بقوله لم يلحمنوابهم من خلفهم هم أخوانهم من المؤمنين الذين ايس لهم مثل درجة ألشهداء لانالنهداء يدخلون الجنة قبلهم دليله قوله تعالى وفضل اللهالمجاهدين علم

مغوزون محماة أمدية لايكدرهاخوف وقوع محذور ولاحرن فوات مطلوب أولا خوف غليهم في الدنيامن القتل فانه عين الحياة التي بجب أنرغب وماوضلاع أن تخاف وتحذر أي لايعتريهم مايوجب ذاك لاأنه يعتر مهمذاك لكنهم لايخافون ولا يحزنون والمراد سان دوام انتفاء الخوف والحرن لاسان انتفاء دوامهما كابوهمد كوني الخبر في الجلة الثانية مضارعا فانالنني واندخلعلى تفس المضارع نفيد الدوام والاستمرار بحسب المقام

وبما يقارنه مزانعمة عظيمة لايقادر قدرها وهي ثواب أعالهم وقدجوزأن يكون الاول متعلقا بحال اخوانهم وهذابحال أنفسهم يبانا لبعض ماأجل في قوله تعالى فرحين بمآآ تاهم الله من فضله (من الله) متعلق بمعذوف وقعصفة لنعمة مو كدة لما أفاده التكم من الفخامة الذاتبــة أى كائنة منسه تعالى (وفضل)أى زيادة عظيمة كافى قوله تعالى للذين أحسنوا الحسني وزيادة ( وأن الله لا يضيع أجرالمومنين ) بفتح أنءطف على فضل منتظم معد في سلك المستبشريه والمراد بالمؤمنين اماالشهداء والتعبير عنهم بالموممنين للابدان بسمورتبه الايمان وكونه مناطا لمانالوه من السعادة واما كافة أهل الايمان من الشهداء وغيرهم ذكرت توفية اجورهم غلمايانهم وعنت منجلة مايستبشر يه الشهداء يحكمالاخوة

القاعدين أجراعظيما درجات مندومغفرة ورحة فيفرحون بمايرون من مأوى المؤمنين والنعيم المعدلهم وبمايرجونه من الاجتماع بهم وتقر بذلك أعينهم هذااختيار أبي مسلم الاصفهابي والزجاج واعم أنالتأو يل الاول أقوى من الثاني وذلك لان حاصل الثاني يرجع الى استبشار بعض المؤمنين ببعض بسبب اجتماعهم في الجنة وهذا أمرعام في حق كل المؤمنين فلامعني لتخصيص الشهداء بذلك وأيضافهم كايستبشرون بالذين لم يلحقوا بهم منخلفهم فكذلك يستبشرون بمن تقــد مهم فىالدخول لان منــازل الانبياء والصديقين فوق منازل الشهدا قال تعالى فأوائك معالذين أنع الله عليهم من النبيين والصديقين والشهداء والصالحين وعلى هذاالتقدير لايبق فألدة في التخصيص أمااذا فسرناالآية بالوجهالاول فني تخصيص المجاهدين بهذه الخاصة أعظم الفوائد فكان ذلك أولى والله أعلم ( المسئلة الثالثة ) الخوف يكون بسبب توقع المكرو، النازل في المستقبل والحزن يكون بسبب فوات المنافع التي كانت موجودة في الماضي فبين سبحانه انه لاخوف عليهم فيماسأ تيهم من أحوال القيامة ولاحرن لهم فيمافاتهم من نعيم الدنيا #قوله تعالى ( يستبسرون بنعمة من الله وفضل وأن الله لايضيع أجر المؤمنين ) وفيه مسائل (المسئلة الاولى) انه تعالى بين انهم كايستبشرون بالذين لم يلحقوا بهم على ماذكر فهم بستبشرون لانفسهم بمارزقوا منالنعيم وانماأعاد لفطيستبشرون لأنالاستبشار الاول كان بأحوال الذين لم يلحنوا مهم من خلفهم والاستبشار النسابي كان بأحوال أنفسهم خاصة فانقيل أليس انهذكر فرحهم بأحوال أنفسهم والفرحءين الاستبشار قلمًا الجواب من وجهين (الاول) انالاستبشار هو الفرح السام فلا بلزم التكرار (والثاني) لعل المراد حصول الفرح باحصل في الحال وحصول الاستبشار بماعرفوا ان النعمة العظيمة تحصل لهم في الآخرة (المسئلة الثانية) قوله بنعمة من الله وفضل النعمة هي الثواب والفضل هوالتفضل الزائد (المسئلة النالثة) الآية تدل على ان استبشارهم بسعادة اخوانهم أتممن استبشارهم بسمادة أنفسهم لان الاستبشار الاول في الذكرهو بأحوالالاخوان وهذاتنبيه منالله تعالى على ان فرح الانسان بصلاح أحوال اخوانه ومتعلقيه يجب أن يكون أتم وأكمل من فرحه بصلاح أحوال نفسه \* مم قال وان الله لابضيع أجرالمؤمنين وفيه مسائل (المسئلة الاولى)قرأ الكسائي وانالله بكسر الالف على الاستثناف وقرأ الباقون بفتحها على معنى و بأن الله والتقدير يستبشرون بنمة من الله وفضل و بأنالله لايضيع أجرالمؤمنين والقراءة الاولى أتم وأكل لان على هذه القراءة يكون الاستبشار بفضلالله و برحته فقط وعلى القراءة الثانية يكون الاستبشار بالغضل والرجة وطلب الاجر ولاشك ان المقام الاول أكل لان كون العبد مشتغلا بطلب الله أتم من اشفاله بطلب أجرعمله ( المسئلة الثانية ) المقصود من الآية يان ان الذي تقدم من ايصال الثواب والسرور العظيم الى الشهداء ليسحكما مخصوصابهم بلكل

فى الدين وقرى بكسرها على أنه استبناف معترض دال على أنذلك أجرلهم على ايمانهم مسعر بان من لاايمان

مؤمن يستحق شيئا من الاجر والثواب فان الله سبحانه يوصل اليه ذلك الاجر والثواب ولايضيعه البتة ( المسئلة النالثة ) الآية عندنادالة على العفوعن فساق أهل الصلاة لانه بإيمانه استحق الجنة فلو بتي بسبب فسقه في النارمو بدا مخلد الماوصل اليه أجرايمانه فينقذ بضبع أجر المؤمنين على ايمانهم وذلك خلاف الآية القولة تعالى (الذين استجابوا لله والرسول من بعد ماأصانهم القرح للذين أحسنوا منهم واتقوا أجرعظيم ) اعلمان الله تعالى مدح المؤمنين على غزوين تعرف احداهما بغزوة حراء الاسد والثانية بغزوة بدرالصغرى وكلاهما متصلة بغزوة أحدأ ماغزوة حراءالا سدفهي المراد من هذه الآية على ما سنذكر. انشاءالله تعالى وفي الآية مسائل (المسئلة الاولى) في محل الذين وجوه (الاول) وهو قول الزجاج انه رفع بالابتداء وخبره للذين أحسنوا منهم الى آخرهذه الآية ( الثاني ) أن يكون محله هو الخفض على النعت للمؤمنين ( الثالث ) أن يكون نصبا على المدح ( المسئلة الثانية) في سبب نزول هذه الآية قولان (الاول) وهوالاصم انأباسفيان وأصحابه لماانصرفوا منأحد وبلغوا الروحاء ندموا وقالوا اناقتلنا أكثرهم ولم يبق منهم الاالقليل فلم تركناهم بل الواجب أن رجع ونسأ صلهم فهموا بالرجوع فبلغ ذلك رسول الله صلى الله عليه وسم فاراد أن يرهب الكفار ويريهم من نفسة ومن أصحابه قوة فندب أصحابه الى الخروج في طلب أبي سفيان وقال لاأريد أن يخرج الآن معي الامن كان معي في القتال فغرج الرسول صلى الله عليه وسلم مع قوم من أصحابه قبل كانوا سعين رجلا حتى بلغوا حراء الاسد وهو من المدينة على ألاءة أميال فألقى الله الرعب في قلوب المشركين فانهزموا وروى انه كان فيهم من يحمل صاحبه على عنقه ساعة ثم كان الجول يحمل الحامل ساعة أخرى وكأن كل ذلك الأنخان الجراحات فيهم وكان فيهم من يتوكاء على صاحبه ساعة و يتوكاء عليه صاحبه ساعة (والنابي) قال أبو بكر الاصم نزلت هذه الآية في يوم أحدلما رجع الناس اليه صلى الله عليه وسلم بعد الهزيمة فشدبهم على المشركين حتى كشفهم وكانوا قدهموا بالثلة فدفعهم عنها بعدأن مثلوا بحمزة فقذف الله في قلوبهم الرعب فانهزموا وصلى عليهم صلى الله عليه وسلم ودفنهم بدمائهم وذكرواان صفية جاءت لتنظر الى أخيها حزة فقال عليه الصلاة والسلام للربيردها لئلا تجزع من مثلة أخيها فقالت قد بلغني مافعل به وذلك يسير في جنب طاعة الله تعالى فقال الزبيرفدعها تنظر اليه فقالت خيرا واستغفرتاه وجاءتامرأة قدقتل زوجها وأبوهاوأخوها وابنها فلارأت النبيصلي الله عليه وسلم وهوجي قالت انكل مصيبة بعدك هدر فهذا ماقيل في سبب نزول هذه الآبدوأ كثراروابات على الوجه الاول (المسئلة الثالثة) استجاب يعني أجاب ومنه قوله فليستجيبوالى وقيل أجاب فعل الاجابة واستجاب طلب أن يفعل الاجابة لان الاصل في الاستفعال طلب الفعل والمعنى أجابوا وأطاعوا الله في أوامر. وأطاعوا الرسسول

الطاعةو بشرى المؤمنين بالفلاح مالا يخني (الذين استجا بوالله والرسول مَن بعدما أصابهم القرح) صفة مادحة للمؤمنين لامخصصة أونصب على المدح أورفع على الابتداء والخبرقوله تعالى (للذين أحسنوا منهمواتقواأجرعظيم) بجملته ومن البيان والمتمصود منالجمتهين الوصفين المدحوالنعليل لاالتقييدلان المستعيبين كلهم محسنون ومتقون زوى أن أباسفيان وأصحابه لماانصرفوا من أحدفبلغوا الروحاء ندموا وهموا بالرجوع فبلسغ ذلك رسول الله صلى الله عليه وسلم فأراد أن يرهبهم ويريهم مننفسه وأصحابه قوةفندبأصحابه للخروج فيطلب إلى سفيان وقال لانخرجن معنا الامن حضر يومنا بالامس فغرب صلى الله عليه وسل معجاعةحتىبلغواحراء آلاسد وهيمن المدينة على بمانية أميال وكان فاصحامه القرح فتصاملوا على أنفسهم حتى

( القرينقال الهمااناس) يعنى الريادين السفينوهم من عبد فيس اوليم بن مستودات جبى واسترى السس عليه لما نه من جنسهم وكلامه كلامهم يقال فلان يركب الخيلو يلبس الشاب وماله سوى فرس فردو غير ثوب واحداً ولا به انه م اليه ناس من المدينة وأذا عوا ﴿ ١٤٥ ﴾ كلامه ( ان الناس قد جعوا لكم فاخشوهم ) روى أن أبا

سےفیان نادی عند انصرافه منأحديا مجد موعدنا موسم بدر لقابل أن شنت فقال علمه السلام انشاء الله تعالى فلما كان القابل خر جأ بوسفيان في أهل مكفحتى نزله مرالظهران وألهى الله تعالى في وسه الرعب ويداله أنبرجع فحر به رکب من نی عبد فيس بريدون المدينة لليرة فسرطلهم حل بعير من زبيب ان مطوا المسلين وفيل لقينعيم بن مسعود وقد فدم معمر افسأله ذبات والترزمله عشرامن الابلوضمنها مندسهدل ابن عمر وفغرج نعيم ووحد المسلمين ينجه زون للغرو جفقال الهم أتوكمفي دياركم فلم علت منكم أحد الاسر لدا فة ون أز تخرجوا وفد جعوالكم فنروا فقالعليه السلام والذي نفسي بيده لاخر جن ولولم يغرج معي أحد فخرج فيسبعين راكبا كابهم بقولون حسبناالله ونعم الوكيل صلهي الكلمةالتي قامهاا براهيم عليد الصلاه والسلام احين ألق في المار (فزادهم

من بعد ماأصابهم الجراحات القوية \* أماقوله تعانى للذين أحسنوا منهم واتقوا أجر عظيم ففيه مسئلتان ( المسئلة الاولى) في قوله للذين أحسنوا منهم واتقوا أجرعظيم وجوُّه ( الاول)أحسنوا دخلَّتحنه الائتمــار بجميع المأمورات وفوله واتقوادخل تحتهُ الانتهاء عن جميع المنهيات والمكلف عندهذين الأمرين يستحق الثواب العظيم (الناني) احسنوا في طاعد الرسول في ذلك الوقت واتقوا الله في التحلف عن الرسول وذلك يدل على انه يلزمهم الاستجابة للرسول وان يلغ الامر بهم في الجراحات ما بلغ من بعدأن يتمكنوا معه من النهوض (الثالث) احسنوا فيما أتوابه من طاعة الرسول صلى الله عليه وسلم واتقواارنكاب سي من المنهيات بعدفك (المسئلة الثانية)قال صاحب الكشاف مز فيقوله للذين أحسنوا منهم للتبيين لانالذين استجابوالله والرسول فدأحسنوا واتعوا كلهم لابعضهم قوله تعالى (الذين قاللهم الناس انالناس قدجعوالكم فاحسوهم فزادهمايما ناوقالوا حسبناالله ونعمالوكيل فانقلبوا بنعمة منالله وفضل لم يمسسهم سوء واتبعوارضوان الله والله ذو فضل عظيم ) وفي الآية مسائل (المسئلة الاولى) هذه الآية نزلت في غروة بدرالصغرى روى ابن عباس ان أباسفيان لماعزم على أن ينصرف من المدينة الىمكة نادى يامجمدموعدنا موسم بدرالصغرى فنقتلبها انشأت فقالعليد الصلاة والسلام لعمرقل بيننا و بينك ذلك ار شاءالله تعالى فما حضرالاجل حرج أبوسفيان مع قومه حتى نزل بمرالظهرانوالني الله تعالى الرعب فى قلبه فبدالهأن يرجع فلقي نعيم بنمسعود الاشجعي وقدقدم نعيم معتمرا فقال يانعيم انى واعدت محمداأن نلتقي بموسم بدر وان هذا عام جدب ولايصلحنا الاعام نرعى فيه الشجر ونشرب فيه اللبن وقدبدالى أن أرجع ولكن انخرج محمد ولمأخرجزا دبذلك جراءة فأذهب الى المدينة فشطهم والت عندى عشرة من الابل فغرج نعيم فوجد المسلين يحمرون فقال الهم ماهذا بالرأى أتوكم فيدياركم وقناواأ كثركم فانذهبتم اليهمله يرجع منكم أحسد فوقع هسذا الكلامف قلوب قوم منهم فلا عرف الرسول عليد الصلاة والسلام ذلك قال والذي نفس محمدبيده لأخرجن اليهم وحدى ممخرج النبي صلى الله عليه وسلومعه نحومن سبعين رجلافيهما بن مسعود وذهبواالى ان وصلوا الى بدر الصغرى وهي ماء ابني كنانة وكانت موضع سوق لهم يجتمعون فيهاكل عام ثمانية أيام ولم يلق رسول لله صلى الله عليه وسلم وأصحابه أحدا من المشركين ووافقوا السوق وكانت معهم نفقات وتجسارات فباعواً واشترواأ دماوز بيباور بحواوأصانوابالدرهمدرهمين وانصرفواالى الدينة سالمين غانين ورجع أبوسفيا ن الى مكة فسمى أهل مكة جيشه جيش السو بق وقا وا انما خرجتم لتشرُّبُوا السُّويق فهذا هوالكلام فيسبب نزول هذهالاً بة (المسئلة الثانية) في محلُّ الذين وجوه (أحدها) انهجر صفة للمؤمنين تتقدروا لله لايضيع أجر المؤمنين الذبن قال لهم الناس ( الثاني) انه بدل منقوله للذين أحسنوا (الثالث ) انه رفع بالابتداء وخبره

ايمانا) الضمير المستكن للمقول ( ١٩٥٠ ) ش أولمصدر قال أولفا عله ان اريد به نعيم وحده والمعنى أنهم المبلتة واالى ف قلك بل ثبت به يقينهم الله تعالى وازداد اطمئنا نهم وأظهر واحية الاسلام واخلصوا النيد عنده وهود ليل على أن الاءان يتغاوت زيادة ونقصاً بإفان ازدياد اليقين بالالف وكثرة التأمل وتناصر الجيم عالاربب فيه و يعده قول ابن عرر صى الله تعالى أ قلنابارسول الله الايمان يزيد وَ يُنتَص قال فع يزيد حتى يدخل صلحبه الجنة و يَعْصَى تَشْقَى بَهُ خَلَ صَاحِبِه اللهُ وَ وَقَالُوا اللهُ الل

فزادهم ايمانا (المسئلة الثاشة) المراد بقوله الذين من تقدمذ كرهم وهم الذين استجابوالله والرسول وفي المراد بقوله قال لهم الناس محوه (الاول) ان هذا القائل هوفعيم بن مسعود كاذكرناه فيسبب نزول هده الآية وانعاجا زاطلاق لفظ الناس على الانسسان الواحد لانه اذا قال الواحد قولا وله أتباع يقولون مثل قوله أو يرضون بقوله حسن حيثثذ اصافة ذلك الفعلالى الكلقال الله تعالى واذقنلتم نفسافادار أتم فيهاواذقلتم ياموسي لننوم لك حتى زى الله جهرة وهم لم يفعلوا دلك والمافعله اسلافهم الاانه أصيف اليهم لمتابه تهملهم على تصويبهم في تلك الافعال فكذا عهنا يجوز أن يضاف القول الي الجاعة الراضين بقول ذلك الواحد (الثاني) وهوقول ابن عباس ومحد بن اسحق ان ركبامن عبد القيسمروا بابي سفيان فدسهم الى المسلين ليجبنوهم وضمن لهم عليه جعلا (الثالث) قال السدى هم المنافقون قالوا للمسلين حين تجهروا للمسيرالي بدرلميعاد أبي سفيان القوم قدأ توكم في دياركم فقلوا الاكثرين منكم فان ذهبتم اليهم لم يبق منكم أحد ( المسئلة الرابعة قوله تعالى انالناس قد جعوالكم المراد بالناس هوأ بوسفيان وأصحا بهورو ساء عسكره وقوله قدجموا لكم أي جموالكم الجموع فعذف المفعول لانالعرب تسمى الجنشجها ويجمعونه جوعاوقوله فاخشوهمأى فكونوا خائفين منهمتم انهتمالي أخبر ان المسلين لماسمعوا هذال كملام لم يلتفنوا البه ولم يقيمواله وزنا فقال تعالى فزادهم ايمانا وفيدمسائل ( المشلة الاولى ) الضمير في قوله فرارهم الى ماذا يعود فيد قولان (الاول) عائدالى الذين ذكروا هذه النحو يفات (والثاني) انه عائدالى نفس قولهم والتقدير فرادهم ذلك القول أيمانا والماحسنت هذه الاضافة لأن هذه الزيادة في الاعان لماحصلت عند سماع هذا القول حسنت اضافتها الى هذا القول والى هذا القائل ونظير ، قوله تعالى فلم يزدهم دعائى الافراراوقوله تعالى فلما جاء هم نذير مازادهم الانفورا (المسئلة الثانية) المراد بالزيادة في الايمان انهم لمساسمعوا هذا الكلام المخوف لم يلتفتوا اليسه بلحدث فى قلو بهم عزم متأكد على محار بة الكفار وعلى طاعة الرسول صلى الله عليه وسلف كل مايأمر بهوينهى عندثقل ذلك أوخف لانه قدكان فيهممن بهجراحات عطيمة وكانوا محتاجين الى المداواة وحدث في قلو بهم وثوق بأن الله ينصرهم على أعدائهم وبو يدهم في هستده المحارية فهذا هوالمراد من قوله تعسالي فزادهم ايمانًا (المسئلة الثالثة) الذين مقولون ان الايمان عبارة لاعن التصديق بلعن الطاعات وانه يقبل الزيادة والنقصان احتجوابهذه الآية فأنه تعالىنص على وقوع الزيادة والذن لايقولون بهذا القول قالوا الزيادة انما وقعت في مراتب الايمان وفي شعائره فصح القول بوقو عالز مادة في الايمان مجازا ( المسئلة الرابعة ) هذه الواقعة تدل دلالة ظاهرة على انالكل بقضاء اللموقدوه وذلك لانالمسلين كأنوا قد انهزموامن المشركين يوم أحد والعادة جارية بانه اذا انهزم أحدالخصمين عن الآخر فانه يحصل في قلب الغالب قوة وشدة استيلاء وفي قلب المغلوب

(فانقلموا) عطفعل مقدر يسحبعليه الكلاماي فخرجوااليهم ووافوالموعد روىانه الصلاة والسلام وافي علمه بحبشه بدراوأقامها ثماني لبال وكانت معتهم نجارات فباعوها وأصابوا خبراكشراوالباءفي قوله تعالى ( منعمة )متعلقة بمحذوف وقع حالامن الضميرفي فانقلبوا والتنوين للتفغيم أي فرجعوا من مقصدهم ملتبسين بنعمة عظية لالقادرقدرها وقوله عزوجل ( من الله)منعلق بمحذوف وقع صفة لنعمة موكدة لفخامتها الذاتية التي يفيدها التنكير بالفغامة الاضافية أي كالنةمن اللدتعالي وهي العافية والثبات على الاعان والزياءة فيدوحدرالعدو منهم (وفضل) أي ربح فىالتجاره وتنكيره أيضاللفغيم (لم يمسم سوه) حال اخرى من الضمير في فانقلبوا أومن المستكن في الحالكا نه قيل منعمين حال كونهم سالمينعن السوءوالحال اذاكان مضارعا منفيا بلم وفيد ضمرذي الحال

جازفيه دخول الواوكافي قوله تعالى أوفال أوحى الى ولم يوح اليه شي وعدمه كافي هذه الآية الكريمة وفي ﴿ انكسار ﴾ قوله تعالى وله يعالى الله وله تعالى والتعالى وله تعالى وله تعالى وله تعالى وله تعالى وله الله وله الله وله الله والتعالى الله وله والتعالى الله والتعالى المناور يخير الدارين (والله ذو فضل عظيم) حيث تفضل عليهم بالتثبيت وزيادة الاعان والتوفيق للمبادرة الى الجهاد والتعلب

فى الهدين والحلها والحراء قتعلى المدورو حفظهم هن كل ما يسوءهم مع اصابة النفع الجليل وفيه تحسير بن محلف عنهم وا واظهار الحطار أيهم حيث حرموا أنفسهم ما فازيه هؤلاء وروى أنهم قالوا هل يكون هذا غزوا فأعطاهم الله تمالى ثواب انفزو ورضى عنهم ( انماذلكم ) اشارة الى المثبط أوالى ﴿ ١٤٧ ﴾ من حله على التابيط والخطاب للمق منين وهو مبتد أ

انكسار وضعف عمانه سيمانه قلب القضية ههنا فأودع قلوب الغالبين وهم المشركون الخوف والرعب وأودع قلوب المغلوبين التوة والحمية والصلابة وذات بدل على الدواعي والصوارف من الله تعالى وانها متى حدثت في القلوب وقعت الافعال على وفتها ثم قالد تعالى وقالو احسبناالله ونعم الوكيل والمراد انهم كلما ازداد وا ايمانا في قلوبهم أظهر واما يطابقه فقالوا حسبناالله ونعم الوكيل قال ابن الانباري حسبناالله أي كافينا الله ومثله قول امرئ القيس على وحسبك من غنى شبع و رى \* أي يكفيك الشبع والى وأما الوكيل ففيه أقوال (أحدها) انه الكفيل قال الشاعر

ذكرت أباأر وى فبت كانني \* بردالامور الماضيات وكيل

أرادكانني بردالاموركفيل ( الناني ) قال الفراء الوكيل الكافي والذي يدل على صحة هذا القول ان نعمسبيلهاأن يكون الذي بعدهاموافقاللذي قبلها تتمول رازقناالله ونعم الرازق وخالفنا الله ونعم الخالقوهذا أحسن من قول من يقول خالقنا الله ونعم الرازق فَكَذَاهُهَنَا تَقْدِيرُ الآيةُ يَكْفَيْنَا الله وَلَعْمُ الكَافَى( الثَّالَثُ ) الوَّكِيلُ فَعَيْلُ بَعْنَى مَفْعُولُ وهوالموكول اليه والكافى والكفبل يجوزأن يسمى وكيلالان الكافي يكون الامر موكولا اليه وكذا الكفيل يكون الامر موكولااليه ثم قال تعالى فانقلبوا ينعمة منالله وفضل وذلك أن النبي صلى الله عليه وسلم خرج والمعنى وخرجوا فانقلبوا فحذف الحروج لان الانقلاب يدل عليه كقوله أن اصرب مصاك الحر فانفلق أى فصرب فانفلق وقوله بنعمة منالله وفضل قال مجاهدوالسدى النعمةههنا العافية والفضل التجارة وقيل النعمة منافع الدنيا والفضل تواب الآخرة وقوله لم يمسهم سوءلم يصبهم قال ولاجراح فيقول الجميع واتبعوارضوان اللهفي طاعةرسوله والله ذوفضلعظيم قدتفضل عليهم بالتوفيق فيمافعلواوفي ذلت القاءالحسرة فيقلوب المتحلفين عمهم واطهار لخصار أيهم حيث حرموا أنفسهم ممافاز به هؤلاء وروى انهم قالواهل يكون هذاغزوا فأعطاهم الله ثواب الغزوورضي عنهم واعلمأن أهل الفازى اختلفوا فذهب الواقدى الى تخصيص الآية الاولى يوقعة حراء ألاسدوالآيةالنانية ببدر الصغرى ومنهممن بجعل الآيتين فى وقعة بدرالصغرى والاول أولى لان قوله تعالى من بعد ماأصابهم القرح كانه يدل على قربعهد بالقرح فالمدح فيدأ كثرمن المدح على الخر وجعلى العدومن وقت اصابه القرح لمسه والقول الا خرأيضا محتمل والقرح على هذا القول يجبأن يفسر بالهزيمة فكانه قيل ان الذين انهزمواتم أحسنوا الاعال بالنوبة واتقوا الله في سائراً مورهم ثم استجابوا لله وللرسول عازمين على الثواب موطنين أنفسهم على لقاء العدو بحيث لما بلغهم كثره جوعهم لميفترواولم يفدلمواوتوكاواعلى اللهورضوابه كافيا ومعينا فلهم أجرعطيم لا يحجبهم عندما كان منهم من الهر عدّاذا كانواقد تابوا عنها والله أعلم \* قوله تعالى ( اندا ذلكم الشيطان يخوف أولياء فلانخا فوهم وخافون انكنتم مؤمنين) اعمأن قوله

وقوله تعالى (الشيطار) اماخيره وقوله تعالى (نخوف أولياء )جلة مستأنفة مبينة لشيطنتد أوحالكافىقوله تعالى فتلك ببوتهم خاوية الح واماصفته والجلة خبرو مجوزأ ركون الاشارة الى قوله على تقدر مضافأي أنا ذلكم قول الشيطان أى ابليس والمستكن في يُنموف امالاحتمدر واما للشيطان بحذف الراجع الى المقدرأي مخوف به والمرادبأوليانه أماأ بوسفان وأصحابه فالمفعول الاول محذوف أى يخوفكم أو لياءه كاهوقراءة النعاس وان مسعودوبؤ يدهقوله تعالى ( فلاشفافوهم ) أي أولياه (وخافور) في مخالفة أمري واما القاعدون فالمفعول الثساني محذوف أي يخوفهم الخروج مع رسوله ألله صلى الله عليدوسلموالضمرالبارز فىفلا تخافوهم الناس الئانىأى فلاتخافوهم فتقعدواءن القتال وتجبأوا وخافوني فجاهدوامع رسولي وسارعوا الي مايامركم بهوالخطاب

لغريق الخارجين والقاعدين والفاء لترتيب النهى أو الانتهاء على ما قبلها فان كون المخوف شيطانا بما يوجب عدم الخوف والنهي عنه (ان كنتم مؤمنين) فان الايمان يقتضى ايثار خوف الله تعالى على خوف غيره و يستدعى الامن من شر الشيطان وأوليا له ( ولا يحزنك ) ثلو بن المجملاب وتوجيد له الى رسول الله صلى عليه وسم النشيريفه بمخصيصه بالتسلية والايذان

باصالته في ديرامور الدين والاهمام بشواه (الذين يسارعون والكفر) أي يقعون فيدسر يعالفا ية حرصهم عليه وعقة رغم بتم في وغيبتم فيه وايثار كلة في على ما وقع في قواه تعالى وسارعوا الى مغفرة الآية الاشعار باستقرارهم في الكفر ودوام ملا بستهم الفيرات في مبد المسارعة ومنتها ها كافي قراد تعالى أونك يسارعون ﴿ ١٤٨ ﴾ في الخيرات فان ذلك مو ذن بالا بستهم الفيرات

السيطان خبر ذاكم بعني انماذلكم المتبطهو السيطانو يخوف أولياه مجلة مستأنفة بان لذبيطه أوالشيطان صفة لاسم الاسارة و بخوف الخبر والمراد بالشيطان الركب وقيل نعيم ن مسعود وسمى شيطانالغنوه وتمرده في الكفر كقوله شياطين الانس والجن وقيل هو الشيطان يخوف بالوسوسة \* أما دوله تعالى يخوف أوليا ، ففيه سؤال وهوان الدين سماهم الله بالمسطان انما خوفوا المؤمين فامعني فوله الشيطان بخوف أولياءه والمصرون ذكره افيه ثلاثة أمجه (الاول) تقدير الكلام ذلكم الشيطان يخوفكم بأوابائه فحذف المعمول الناني وحذف الجار ومثال حدف المعمول النابي قوله تعالى فاذا خفت علمه وأله ، في اليم أي فاذا خفت عايد فرعون ومثال حدف الجار قوله تعالى لمندر بأساسد بدامع اه لينذركم يبأس وقوله لينذر يوم الثلاق أء لمندركم يوم التلاق وهدا قول الفرا، والزجاح وأبي على قالو اويدل عليه فراءة أبي بن كعب يخو فكم أوليائه ( القول ا ناني ) أن هذا على قول القائل خوفت زيدا عمرا وتقدير الآية يخوه كم أولياء فحذف المععول الاول كما تقول أعطبت الاموال أي أعطيت القوم الاموال قل ابي الاباري وهذا أولى من ادعا، جارلاديل عليه وقوله لينذر بأساأي لنذركم باسا وفواء ليندر يوم اللاق أي ليندركم بوم التلاق والتحويف يتعدى الى مفعواين مرغبرحرف حرتقول خافزيد القتال وخوفته القبال وهذا الوحه يدل عليه قراءه ابن مسعود يخوه كم أولياءه (القول النالث) ان معنى الآية يخوف أولياءه المائقين ليقعدواع قال المسركين والمعنى السيطان بخوف أولياءه الذين يطيعونه و يونرون أمره فأماأ والماءالله فانهم لايخاذونه اذاخوفهم ولاينقادون لامره ومراده مسهم وهذا دول الحسن والسدى فأسول الاول فمع ذوفان والناني فيه محدوف واحد والناب لاحدف في، وأما الاوليا، فهم المسركون والكمار وقوله فلاتخاذوهم الكتاية في القولين الاولين عاسه الى الاوليا وفي القول النالب عائده الى الناس في قوله أن الناس قد جمعو الكم فلا تخافوهم فقعدواعن التتال وتجب واوخافوني فجاهدوامع رسولي وسارعوا الى ماياً مركم به ان كنتم مو مسنيعني ان الايمان يقتضي أن تو روا خوف الله على خوف الناس # دواد تعالى (ولا يحرنك الدين بسارعون في الكفر انهم لن يضروا الله سيئاير يدا تدالا بجول الهم حطافي الآحره والهم عدات عطيم ) فيه مسائل ( المسئلة الاولى) ورأناهع يحريك صم الياءو اسرالزاي وكذبك في جيع ما في القرآن الاقوله لاشرنهم الفرع الاكبرف سوره الانباء فانه فتح الياء وضم الزاى والباقون كلهم بفتح ابياء وضم الزاى قال الازهرى اللعة الجيده حزنه يخزنه على ماقرأبه أكثر القراء وحجة الفع المهمالعتان مقال حزن يدرن كمصر ينصر وأحزن يحزن كأكرم يكرم لغتان ( المسئله المانية ) احتلفوافي سنت نزول الآنة على وحوه ( الاول ) أنها نزلت في كفار قريش والله تعالى حعل رسوله آمنا من شرهم والمعنى لايحزنك من يسارع في الكفر

تقليمه في فنورماني طرفي والمسارعة وتضاعينها وأماله ناركلة الي في قوله تعالى وسارعو االى معافره من رو كم وجدًا لح فلان المعفرة والجبة ممهي المسارعة وغابه ماوالمراد بالموصول المنابئة نامر المتخدتين وطاره من ig inslams son! هوله تعالى اأيها الرسول لاعراك الذين المارعون ني الكامر من الذين فالوا امنا بأفواههموا نؤمن فاويهمومر اندين هادواوعمل قومار مدوا عن الاسلام والنسر عنهم بدك الاساده بافي حيراصلة الى مطنه وجود المهي عنه واعبرائه لرسول اللهصلي اللهعل وسل أي لام ، ول مسارة مم في الكفر ومارر عم الى مسه وأحكا مد ومطاهر ، يهم لامله وتوحمه امهى الى جه هم مع أن الما يسود تهمه علمدا صلاهوا سلاه عن التأ رمسهم بالمماحه في ذلك لماأن النهي عر التأثيريهي عن التأثر باصله ونقى لهبالمرة ودر بوجه المهى الى اللازم والمراد هو النهي عن

الملزوم كما فى قولك لاارينك ههناوفرى لا يحزيك من أحزن المقول من خزر بكسر الزاى والمعنى واحدوقيل معنى ويان كله حزنه جعل فيه حزنا كما فى دهمه أى جعل فيه دها و معنى أحزنه حعله حزينا وقيل معنى حزنه أحد ساله الحزن و معنى أحزنه عرضه الحزن (انهم لن يضروا الله) تعليل للسهى وتسكميل للتسلية المحقيق ننى ضررهم ابدا أى لن يضر وابذلك أوليا والله البتة وتعليق قق الضرر أبه تعالى لتشر يقهم والايذان بأن مضارتهم بمزاة مضارته سبحانه وفيه من يدمبالغة في التسلية وقوله تعالى (شيئا) في حين النصب على المصدر بة اى شيئا من الضرر والتنكير لتأكيد ما فيه من القلة والحقارة وقيل على زعالجار أى بشيء ما اصلا وقيل المعنى ﴿ ١٤٩ ﴾ لزينقصوا بذلك من ملكه تعالى وسلطانه شيئا كاروى

أبوذرعن رسول الله صلى الله عليه وسلمانه قال بقول الله تعالى أوأن اولكم وآخركم وجنكم وانسكم كانواعلى أنتي قلب رجل منكم مازاد ذاك فى ملكى شيئاولو انأولكم وآخركم وجنكم وانسكم كأنواعلى أفجر قلبرجل منكم مانقص ذلك من ملكي شيئاوالاول هوالانسب عقام التسلية والتعليل ( ير مداللهان لايجول الهم حظافي الأخرة) استثناف مين اسر ابتلائهم عاهم فيد من الانجمالة في الكفر وفي ف كر الارادة من الالذان بكمال خلوص الداعي الىحر مانهم وتعذيبهم حيث تعلقت حماارادة أرحم الراحين مالايخني وصيغة الاستقبال للدلالةعلى دوام الارادة واستمرارها اي يريدالله بذلك أن لا يجعل لهم في الآخرة حظامامن الثوابولذاك تركهم في طغيانهم بعمهون الي أن بهلكواعلى الكفر (ولهم)معذلك الحرمان الكلي (عدابعظيم) لابقاد رقدره قيل لمادات المسارعة في السيء على اعظمشانهوجلالةقدره

بان يقصد جع العساكر لحاربتك فانهم بهذا الصنيع انما يضرون أنفسهم ولايضرون الله ولابدمن حلذلك على انهم لن يضر النبي وأصحآبه من المؤمنين شيئا واذا حل على ذلك فلا يدمن جله على ضرر مخصوص لان من المشهور انهم بعد ذلك ألحقوا أنواعامن الضرر بالني عليه الصلاة والسلام والاولى أن يكون ذلك مجولا على ان مقصودهممن جعالعسا كر ابطال هذا الدينوازالة هذه الشريعة وهذا المقصودلا يحصل لهم بل يضمهل أمرهم وتزول شوكتهم ويعظم امرك يعلوشأنك (الثاني) انهانزلت في المنافقين ومسارعتهم هي انهم كانوا يخوفون المؤمنين بسبب وقعة أحد ويو يسونهم من النصرة والظفراو بسبب انهم كانوا يقولون ان محمداطاب ملك فارة يكون الامر ادوتارة عليه ولوكان رسولا من عندالله ماغلب وهذا كان ينفر المسلين عن الاسلام فكان الرسول يحرن بسبيه قال بعضهم ان قوما من الكفار أسلوا ممار تدوا خوفا من قريش فوقع الغم فى قلب الرسول صلى الله عليدوسلم بداك السبب فانه عليه السلام ظن انهم بسبب تلك الردة يلحقون به مضرة فبين الله ان ردته مها تو شر في لحوق ضرربك قال القاضي و يكن أن يقوى هذا الوجه بامور ( الاول)ان المستمرعلي الكفرلايوصف بأنه بسارع في الكفر وانما يوصف بذلك من يكفر تعد الايمان (الثاني) ان ارادته تعالى أن لا يجعل لهم حظا في الأخرة لايليق الابن قد آمن فاستوجب ذاك ثم أحبط ( الثالث ) ان الحزن اندايكون على فوات أمر مقصود فلماقدر النبي صلى الله عليه وسلم الانتفاع بايمانهم ثم كفروا حرن صلم الله علمه وسلم عندذلك لفوت النكشر بهم فاتمنه الله من ذلك وعرفسه أن وجود ايمانهم كعدمه في ان أحواله لا تنغير ( القول الرابع ) ان المراد رؤساء المهود كعب بن الاشرف وأصحابه الذين كتموا صفة محمد صلى الله عليه وسلم لمتاع الدنياقال القفال رحه الله ولا يبعد حمل الآية على جميع أصناف الكفار بدايل قوله تعالى باأيها الرسول لايحزنك الذين بسارعون في الكفر الى قوله ومن الذين هادوا فدلت هذه الآية على ان حزنه كان حاصلا من كل هو ً لاء الكفار ( المسئلة الثالثة ) في الآية سو ً ال وهو ان الحزن على كفر الكافر ومعصية العامى طاعة فكيف نهى الله عن الطاعة والجواب من وجهين (الاول) انه كان يفرط و يسرف في الحرن على كفرقومه حتى كادبو دي ذاك الى لحوق الضر ربه فنهاه الله تعالى عن الاسراف فيه ألاترى الى قوله تعالى فلا تذهب نفسك علمهم حسرات ( الثاني ) ان المعنى لا محر نوك نحوف أن بضروك و معينوا علمك ألاترى الى قوله انهم لن يضرواالله تنيئا يعني أنهم لايضرون بمسارعتهم في الكفرغير أنفسهم ولايعودو بالذلك على غيرهم البتة تمقال انهم لن بضرواالله شيئا والمعني انهم لن بضروا الني وأصحابه شنئا وقال عطاء يريدلن يضروا أولياء الله شئا نم قال تعالى يريد اللهان لايجعلُ لهم حظًّا في الآخرة وفيه مسائل ( المسئلة الاولى ) انه رد على المعتزلَّة وتنصيص على إن الخبر والشر بارادة الله تعالى قال القاضي المراد أنه ر بدالاخبار نذاك والحكم به واعلم أنهذا الجواب ضعيف من وجهين( الال) انه عدول عن الظاهر

عندالمسارعوصف عذا به بالعظم رعاية للمناسبة وتنبيها على حقارة ما سارعوافيه و خساسته في نفسه والجلة امامبتدأة مبيئة لحظم من العقاب أثر بيان أن لاشي لهم من الثواب واما حالى بن الضمير في لهم أي يريدالله حرمانهم من الثواب معدا لهم عذاب عظيم (ان الذين اشتروا الكفر بالايمان) أي أخذوه بدلامنه رغبة فيما أخذوه واعراضا عاتركوه وقدم

تحقيق المؤل في هذه الاستعارة في تفسير قوله عن وجل أو تك الذي اشتروا المنظلة بالهذي مستوفي (ل يضبروا القدشية ) تفسيره كامرغيران فيدنم بضاطاهر اباقتصار الضر رعليهم كائه قبل واعايضر ونانفسهم فأنجعل الموصول عبارة عن المسارعين المعهودين بأن يراد باشترا والكفر بالايمان ﴿ ١٥٠ ﴾ أيثار وعليه امآبا خذه بدلامن الايمان الحاسل بالفعل

( والثاني ) بتقدير أن يكون الامر كاقال لكن الاتبان اضدماأ خبرالله عنه وحكم به محال فيعود الاشكال ( المسئلة الثانية) قالت المعتزلة الارادة لاتتعلق بالعدم وقال أصحابنا ذلك جائز والآية دالةعلى قول أصحابنالانه قال يريدالله أن لا يجعل لهم حظافي الآخرة فبين ان ارادته متعلقة بهذا العدم قالت المعتزلة المعسى انه تعالى مأأراد ذاك كاقال ولايريدبكم العسرقلنا هذاعدول عن الظاهر (المسئلة الثالثة) الآية تدل على ان النكرة فى وضع النو تعم اذاولم يحصل العموم لم يحصل تهديدالكفار بهذه الآية ممقال ولهم عذاب عظيم وهذا كلام مبتدأ والمعني انه كالاحظلهم البتة من منافع الآخرة فلهم الحظ العظيم من مضار الآخرة # قوله تعالى (ان الذين اشتر واالكفر بالايمان لن يضروا الله شيئًا ولهم عذاب أليم) اعلم الالوجلناالاً يمَّ الاولى على المنافقين والبهود وحلناهذه الآيةعلى المرتدين لايبعد أيضاحل الآية الاولى على المرتدين وحل هذه الآية على اليهودومعني اشتراء الكفر بالايمان منهم انهم كانوا يعرفون النبي صلى الله عليه وسلم ويؤمنون به قبل مبعثه ويستنصرون به على أعدانهم فلما بعث كفروا به وتركوا ماكانوا عليه فكانهم أعطوا الايمان وأخذوا الكمر بدلاعنه كايفعل المسترى من اعطاءشئ وأخذغيره بدلاعنه ولايبعد أيضاحل هذه الآية على المنافقين وذلك لانهم متى كانوامع المؤمنين أطهروا الاعان فاذاخلوا الى سياطينهم كفروا وتركوا الاعان فكان ذلك كأنهم اشتروا الكفر بالإعان واعلمانه تعالى فال في الآية الاولى انالذين يسارعون في الكفر لن بضروا الله شيئاوقال في هذه الآية ان الذي اشتروا الكفر بالايمان لن بضروا الله شيئاوالفائدة في هذا التكرار أمور (أحدها) انالذين اشترواالكفر بالايمان لاشك انهم كانواكافرين أولانم آمنوا نم كعروا بعدذلك وهذا يدل على شدة الاضطراب وضعف الراى وفلة السات ومثل هذا الانسان لاخوف منه ولاهيبةله ولاقدرة له البتة على الحاق الضرر بالغير (وثانيها) أن أمرالدين أهم الامور وأعظمها ومثلهذا بمالايقـدم الانسان فيه على انفعل اوعلى الترك الابعداحان النظر وكثرة الفكر وهو لاء يقدمون على الغمل أوعلى الترك في مثل هذا المهم العظيم بأهون الاسباب وأضعف الموجبات وذاك يدل على فله عقلهم وسدة حاقهم فامثال هو الاء لايلنفت العاقل اليهم (والشها) انا كثرهم انماينازعونك في الدين لابناء على الشبهات بل ناءعلى الحسدوالمنازعة في منصب الدنياومن كانعقله هذا القدر وهوانه يبيع بالقليل من الدنيا السعادة العظيمة في الآخرة كانفغاية الحاقةومثله لايقدر على الحاق الضرر بالغيرفهذا هوالفائدة في اعادة هذه الآية والله أعلم براده \* قوله تعالى ( ولا تحسبن الذي كفروا أيما على لهم خبرلانفسهم المالملي لهم ليزدادوا أثناولهم عذاب مهين ) اعلم أنه تعالى حكى عن الذين ذهبوا الى المدينة لتثبيط أصحاب الني صلى الله عليه وسلم انهم أنماثبطوهم لانهم خوفوهم بأن وَالْإِنفُسِ كَاهِو دَابِجِيعِ إِنْ يَعْلُوا كِاقْتِهَا الْمُسْلُونَ يُومُ أَحَدُ وَاللَّهُ تَعَالَىٰ بِينَ أَنْ أَقُوالَ هُوَ لَاءَ الشياطينُ لايقبلها

كاهوحال المرتدين او 📗 بالقوة القريبة منه الحاصلة عشاهدة دلائله في التواة كاهو شان المهود ومنسافقيهم فالنكرير اتقر رالحكم وتأكيده بيانعلته بتغيره وان المومنو عفانماذ كرفي حيز الصلة من الاشتراء المذكورصريحني لحوق منر رەبانغسە بىروعدم تعديه الىغيرهم اصلا كيف لاوهو عسلم في الخسمران الكلبي والحرمان الامدي دال على كالسخافة عقولهم وركأكة آرائهم فكيف يتأتى منهم ما توفف على قوة الحزم ورزاية الرأى ارصانة الدبيرمن مضارة حزب الله تعالى وهيىأعزمن الابلق الفرد وأمنعمنءقابالجوو انأجرىالموصولعل عمومدمان براد بالاشتراء المذكور القدر المشترك الشامل للعندين المذكورين ولاخذالكفر يدلاعانول منزلةنفس الايمان من الاستعداد القريسله الحاصسل عشاهدة الوحيالناطق وملاحظمة الدلائل المنصوبة فيالآفاق الكفرة فالجلة مقررة

لمضعُون ما فبلها تقرُّ برا أقواعد الكِلية لما اندرج تحتها من جزئيات الاحكام هذا وقدجو ز كون الموصول الاول عاما للنكفاروانثاني خاصاباله هودين وأنت خبير بأنه مع خلوه عن السكت المذكورة بمالا يليق بغخامة شان التمزيل لماأن صدور المسارعة في الكفر بالمني المله كور وكونه المطانة لايرات الحرن السول الله صلى الله عليه وسلم ﴿ المؤمن ﴾ كايفهم من النهى عنه الماسمور عن علم اقصافه بها وامامن لا يسرف حاله من الكفرة الكائنين في الاماكن العيدة فاسناد المسارعة المنه كورة اليهم باعتبار كونها من مبادى حزنه عليه المسلام مالاوجه له وقوله تعالى (ولهم عذاب المرب جلة مبتدأة مبينة لكمال فظاعة عذا بهم ﴿ ١٥١ ﴾ بذكر غابة ابلامه عد ذكرنها ية عظمة قبل لماجرت

العادة باغتياط المشتري عااشتراه وسروره تعصيله عندكون الصفقة رامحة ويتألمه عندكونها خاسرة وصفعدابهم بالابلام مراعاة لذاك (ولايحسبن مرتعسس الذين كفرواأتنا كليلهم خبر لانفسهم )عطف على قوله تعالى ولا يحزنك الذن الآية والفعل مسند الىالموصولوأن عافي حيرهاسادةمسد مفعوليه عندسسو بهلتمام المقصوديها وهوتعلق الفعل القلبي بالنسبة بين المستداو الخعر أومسدأحدهماوالآخر محذوف عندالاخفش ومامصدرية أوموسولة حذفعالدهاووصلها فى الكتابة لاتباع الامام أى لا يحسبن الكافرون أناملاه بالهمأ وانماعليه الهمخيرلانفسهم أولايحسبن الكافرون خميرية املأننا لهم أوخبرية ماندليدلهم ثابتة أوواقعة ومألدنهيهم عن السرور بظاهراملائه تعالىلهم بناءعلى حسبان خيريته الهم وتحسيرهم ببيان انه شريحت وضررمحض كاأنما لالطوفعليه فهى الرسول صلى الله عليه وسلمعن الحرن بظاهر

الموَّ من ولايلتفت اليها وانماالواجب على المؤمن أن يعتمد على فضل الله تم بين في هذه الآية ان بقله هؤلاء المتخلفين ليسخيرا من قتل أولئك الذين قتلوا بأحدلان هذا البقاء صاروسيلة الى الخرى في الدنيا والعقاب الدائم في القيامة وقنل أولئك الذين قنلوا يوم أحد صار وسيسلة الىالثناء الجميل فىالدنيا والثسواب الجزيل فىالآخرة فنزغبب أولئك المشبطين فيمثل هذه الحياة وتنفيرهم عن مثل ذلك القتل لايقبله الاجاهل فهذا بيان وجه النظم \* وفي الآية مسائل (المسئلة الاولى) قرأًا بن كثيروأ بوعر وولا تحسبن الذين كفروا ولاتحسين الذين يبخلون لاتحسبن الذين يفرحون فلاتحسبنهم في الاربعة بالتاء وضم الباءف قوله تحسبنهم وقرأنافع وابن عامر بالياء الاقوله فلاتحسبنهم فانه بالناءوقرأحرة كلهابالناء واختلاف القراءف فتح السين وكسرهاقدمناه فيسورة البقرة أماالذين فرؤا بالياء المنقطة من تحت فقوله يحسسين فعل وقوله الذن كفروا فاعل نقتضي مفعولين أومفعولا يسد مسدد مفعولين نحو حسبت وقوله حسبت انزيدا منطلفا وحسبت أن يقوم عروفقوله في الآية أعاعلي الهم خيرلا نفسهم يسدمسد المعتولين ونظيره قوله تعماني أمتحسب أنأكثرهم يسمعون وأمافراءة حمرة بالتساء المنقطة من فوق فأحسن ماقيل فيدماذكره الزجاج وهوان الذين كفروانصب بأنه المفعول الاول وأنمانهلي لهميدل عنه وخير لأنفسهم هوانفعول الثانى والتقدير ولاتحسبن بامحمد املاء الذين كفروا خيرالهم ومثله ماجعل أنمع الفعل بدلا من المفعول قوله تعالى واذبعد كمالله احدى الطائفتين أنهالكم فقوله انهالكم يدل من احدى الطائفتين (المسئلة الثانية) ما في قوله أنمايحتمل وجهين(أحدهما)أن يكون بمعنى الذي فيكون التقدير لاتحسين الذن كفروا انالذي تمليه خبرلانفسهم وحذف الهاء من تملى لانه يجوز حذف الهاءمن صلة الذي كقولك ألذي رأيت زيد(والآخر)ازيقال مامع مابعدها فيتقدير المصدروالتقدير لأتحسبن الذين كفروا ان املائي لهم خير ( المسئلة النالثة ) قال صاحب الكشساف مامصدر بة واذاكان كذلك فكان حقهافي قياس علمالخطأن مكتب مفصولة ولكها وقعت في مصحف عمال منصلة واتباع حط المصاحف لذلك المصحف واجد وأما في قوله الماليل لهم فههنا يجب أن تكون متصلة لانهاكاءة تخلاف الاولى (المسئلة الرابعة) معنى تملي نطيل ونؤخروا لاملاء الامهال والمأخير قال الواحدي رجه الله واشتقاقه من الملوةوهي المدة من الزمان يقال ملوت من الدهر ملوة وملاوة وملاوة عمني واحد قال الاصمعي يفال أملي عليه الزمان أيطال وأملي له اي طول له وأمهله قال أبوعبيدة ومنه الملاللارض الواسعة الطويلة والملوان الليل والنهار(المسئلة الخامسة)احتج أصحابنا بهذه الآية فيمسئلة القضاء والقدر من وجوه( الاول )ان هذا الاملاء عبارة عن اطالة المدة وهي لاسك انهامن فعل الله تعالى والآية نص في يان ان هدا الاملاء ليس بخير وهذا يدل على انه سبحانه فاعل الخيروالشر( الثاني) نه تعالى نص على ان

حال الكفرة بناء على توهم الضرر من قبلهم وتسليته عليه السلام بيبان عجرهم عن ذلك بالكليه والمراد بالوصول الماجنس الكفرة فيندرج تحت حكمه البكلي احكام المعهودين اندراجا أولياوا ما المعهودون خاصة فاشار الاظهار على الاضمار لرعاية المقارنة الدائمة بين الصلة و بين الاملاء الذي هوعبارة عن امها لهمو تغليتهم وشأنهم دهراطويلا

فان المقارن له دائما امماهو الكفر المستر لاالمسارهة المذكورة ولاالاشتراء المذكورفانهما من الاحوال المجددة المتغضية على المتعام المستر وقرئ لا تحسبن بالناء والخطاب لرسول الله صلى الله عليه وسلم وهو الانسب بمقام التسلية أولكل من يتأتى منه الحسبان قصدا الى اشاعة فظاءة ﴿ ١٥٢ ﴾ حالهم والموسول مفعول وأبما بملى المهم المابدل

المقصود منهذا الاملاء هوأن يزدادواالاتم والبغي والعدوان وذلك يدل على أن الكفر والمعاصى بارادة الله ثمانه تعالى أكدذلك بقوله ولهم عذاب مهين أى اعاعلى لهم ليزدادوا اثماوليكون لهم عداب مهين (الثالث) انه تعالى أخبرعنهم انهم لاخبرلهم في هذا الاملاء وانهم لايحصلون الاعلى ازدياد البغى والطغيان والاتيان بخلاف مخيرا لله تعالى مع بقاء ذلك الخبرجع بينالنقيضين وهومحال واذالم يكونوا قادرين معذلك الاملاء على الحير والطاعة مع أنهم مكلفون بذلك لزم في نفسه بطلان مذهب القوم فالت المعتزلة (أما الوجه الاول ) فلنس المراد من هذه الآية أن هذا الاملاء ليس بخيرانما المراد أن هذا الاملاء ليس خيرالهم من أن يموتو اكامات الشهداء يوم أحد لان كل هذه الآيات في شأن أحد وفى تثبيطالمنافقين المؤمنين عن الجهادعلى ماتقدم شرحه في الآيات المتقدمة فبين تمالى انا بقاءالكافرين في الدنيا واملاء الهم ليس بخيراهم من أن يمو تواكوت الشهداء ولايلزم من نني كون هذا الاملاء أكثر خيرية من ذلك القتل أن لا يكون هذا الاملاء في نفسه خبرا (وأما الوجه الثاني) فقدقالوا ليس المرادمن الآية أن الغرض من الاملاء اقدامهم على الكفر والفسسق بدليسل قوله تعالى ومأخلقت الجن والانس الاليعبدون وقوله وماأرسلنا من رسول الالبطاع باذن الله بل الآية تحتمل وجوها من الأو يل (أحدها) ان تعمل هذه اللام على لام العاقبة كقوله تعالى فالتقطه آل فرعون ليكون لهم عدواوحزنا وقوله ولقدذرأ نالجهنم وقوله وجعلوالله أنداد اليضلوا عنسبيله وهمما فعلوا ذلك لطلب الاصلال بل اطلب الأهنداء ويقال ماكات موعظتي التالان بادة في تماديك في الغسق اذا كانت عاقبة الموعظة ذلك (وثانيها) أن يكون الكلام على التقديم والتأخير والتقدير ولا تحسبن الذين كفروا انماتهلي لمهم ليزدادوا اثما انماعلي لهم خير لانفسهم ( وثالثها )انه تعالى لماامهلهم مع علم بأنهم لايزدادون عند هذاالامهال الاتماديا في الغي والطغيان أشبه هذا حال من ومل الاملاء لهذا الغرض والمشسا بهة أحد أسباب حسن المجاز (ورابعها)وهوالسؤال الذي ذكرته للقوم وهوأن اللام في قوله ليزد ادوا اثماغير مجول على الغرض باجاع الامة أماعلى قول أهل السنة فلانهم يحيلون تعليل أفعسال الله بالاغراض وأماعلى قولنا فلا ملا لانقول بأن فعل الله معلل بغرض النعب والايلام بل عندنا أنه تعالى لم يفعل فعلا الالغرض الاحسان وإذاكان كذلك فقدحصل الاجاع على انهذه اللام غير مجولة على التعليل والغرض وعند هذا يسقط ماذكرتم من الاستدلال مم بعد هذا قول القائل ماالمراد من هذه اللام غيرملنفت اليه لان المستدل انماني استدلاله على ان هذه اللام للتعليل فأذابطل ذلك سقط استدلاله ( وأما الوجد الثالث ) وهو الاخبار والعلم فهو معارض بانهذا لومنع العبد من الفعل لمنعالله منسه ويلزم أن يكون الله موجباً لامختـــارا وهو بالاجاع باطل والجواب عن الاول أن قوله ولاتحسبن لذين كفروا انمانلي لهم خيرمعناه نفي الخيرية في نفس الامر وليس معناه أنه

منهوحيثكانالتعول على البدل وهوساد مسد المفءولين كإفي قوله تعالى أمتحسب أنأكثرهم يسمعون اقتصرعلي مفعول واحدكافي قواك جملت المناع بعضه فوق بعض وامامفعول ثمان يتقدير مضاف اما فيــه أى لاتحسبن الذين كفرو أصحاب أنالاملاءخير لانفسهم أوفى المفعول الاول أى لاتحسبن حال الذين كفرواأنالاملاءخير لانفسهم ومعنى النفضيل باعتبارزعهم (الماعلي لهم لير داوااثما) أستناف مبين لحكمة الاملاءوماكافة واللاملامالارادةوعند المعتزلة لام العاقبة وقرئ بفتم الهمزة ههنا على القاع الفعل عليه وكسرها فيماسق على أنه اعتراض بين الفعل ومعموله مفيدلمن مدالاعتناء بابطال الحسبانورده على معنى لايحسبن الكافرونأناملاء الهم لازدياد الائم حسماهو شأنهم بلانماهو لتلاقي مافرط منهم بالنسو بة والدخول في الاعان (ولهم) في الآخرة (عذابمهين) لماتضمن

الاملاء التمتيع بطيبات الدنيا وزينها وذلك بمايستدى التعزز والتجبر وصف عذابهم ﴿ لِيس ﴾ الاهانة ليكون جزاؤهم جزاء وفاقا والجلة امامبتدأة مبينة لحالهم فى الآخرة اثر بيسان حالهم فى الدنيا واماجال من الواو أى ليزدادوا انجا مِعدا لهم عذاب مهين وهذا منعين على القراءة الاخيرة

(ماكان الله ليدر المؤمنين على ما أنتم عليه) كلام مستأنف مسوق اوعد المؤه نين ووعيد المنافذين بالعقو بقالدنو يقالق هي الفضيحة والحرى اثر بيان عقو بتهم الاخروية والمراد بالؤمنين المخلصون وأما الحطاب فقد قبل انه المنه هور المصدقين من أهل الاخلاص وأهل النفاق فغيد التفات ﴿١٥٣﴾ في ضمن الناوين والمراد بما هم عليد اختلاط بعضهم بعضا

واسنواؤهم فياجراء أحكام الاسلام عليهم اذهوالقدرالمسيرك ببن الفر يقينوقيلانهلكفار والمنافئين وهوفول ابن عباس والضماك ومقانل والكلى وأكثرالمفسيرين ففدالو من فقطولعل المنافذين عطف تفسيري للكفاروالافلا سركة بين المؤمنين والمجاهرين فىأمر من الاموروالمراد بماهم عليه مامر من القدر المستركف به كامحوز يسته الىالفريقين معانجوز نسته الىكل منهما الالكفاروالنفاق كاقيل فان المؤمنين ما كانوا مشاركين الهمفىذلك حنىلايىر كواعليه وقيل انەللمۇ منين خاصةوھو قول أكثراهل المعاني ففيد تلوين والمفاب كامر والتعرض لاعامهم قبل الخطاب للاشعار بعلة الحكم والمراد عاهم عيلهمام غيرمرة والاول هوالاقرب واليدجنيح المحققون من أهمل التفسرلكونه صريحا في كون المراد عاهم عليه ماذكرمن القدر

ليسخيرا مزشي آخرلان بناءالمبالغة لايجوزذكره الاعندذكر الراجح والمرجوح فلمالم يذكر الله همنا الأأحد الامرين عرفنا اله لنفي الحيرية لالنفي كونه خيرا من شي آخر (وأما السوال الثانى) وهوتمسكهم بقوله وماخلقت الجن والانس الاليعبدون و بقوله تعالى وماأرسلنا منرسول الاليطاع فجوابه ان الآية التي تمسكنابها خاص والآية التي ذكر توهاعام والخاص مقدم على العام (وأما السوءال الثالث) وهوجل اللام على لام العاقبة فهو عدولعن الظاهر وأيضافان البرهان العقلي يبطله لانه تعالى لاعلم انهم لابدوأن يصيروا موصوفين بازدياد الغي والطغيان كان ذلك واجب الحصول لانحصول معلوم الله واجبوعدم حصوله محال وارادة المحال محال فيمتنع أن ريدمنهم الامان و بجب أن ريد منهم ازدباد الغي والطغبان وحينلذ ببت انالمقصودهوالتعليل وانهلا بجوز المصيرالي لام العاقبة ( وأمااسوًال الرابع ) وهوالتقديم والتأخيرفالجواب عند من ثلاثة أوجه ( أحدها) انالتقديم والتأخيرترك للظاهر (وثانيها )قال الواحدي رجه الله هذا الما يحسن لوجازت قراءة انمانيلي لهم خيرلانفسهم بكسرانما وفراءة انمانيلي لهم ابردادوااثما بِالْفَحُولِمُ تُوجِدُهُ أَلَقُرَاءَةُ البِتَهُ (وثالثُهَا) آنا بينا بالبرهان القاطع العقلي آنه شجب أن يكون مرادالله منهذا الاملاء حصول الطغيان لاحصول الأعيان فالقول بالنقدع والتأخيرترك للظاهروالنزام لماهوعلىخلاف البرهان القاطع (وأماالسوال الحامس) وهوقوله هذه اللام لايمكن حلها على التعليل فجوأته أن عندنا عتنع تعليل أفعال الله لغرض يصدرمن العباد فاماأن يفعل تعالى فعلالمحصل منه سي آخر فهذا غيرمتنع وايضا قوله اعاتملي لهم ليزداد وااثماتنصيص على انه لس المقصود من هذاالاملاء ايصال الخيراهم والاحسان اليهم والقوم لا بقولون بذلك فتصبرالآ ية حعة عليهم من هذا الوجه (وأماالسو ال السادس) وهوالمعارضة بفعل الله تعالى فالجواب ان تأثير فدرة الله في المجاد المحدثات متقدم على تعلق عله بعدمه فلم يمكن أن يكون العلم مانعا عن القدرة اماق حق العبد فتأثير قدرته في ايجاد الفعل متأخر عن تعلق علم الله بعدمه فصلح أن يكون هذا العلمانعاللعبد عن الفعل فهذاتمام المناظرة في هذه الآية (المسئلة السادسة) اتفقأ صحابنا على انه ليس الله تعالى في حق الكافرشي من النع الدينية وهل له في حقد سيء من النهم الدنيوية اختلف فيه قول أصحابنا فالذين قالواليسله في حقـــ شيء من النعم الدنيو يةتمسكوا يهذه الآية وقالوهنه الآية دالة على ان اطالة الهمروا يصاله الى مراداته فى الدنياليس شي منها نعمة لانه تعالى نص على ان شيئامن ذلك لس مخبر والعقل أدضا يقرره وذلك لانمنأطع انسانا خبيصا مسمومافانه لايعدذلك الاطعام انعامافاذاكان المقصود من اعطاء نعم الدنيا عقاب الآخرة لم يكن شئ منها نعمة حقيقة وأماالاكات الواردة في تكثيرالنع في حق الكفار فهي مجولة على مايكون نعما في الظـــاهر وانه لاطريقالى التوفيق بين هذه الآيةوبين تلك الايات الدأن نقول تلك النع نعمى الظاهر

المشترك بين الغريقين ﴿ ٣٠﴾ ث من حيث هومشترك بينهما بخلاف القولين الاخيرين فانهما بمعزل من الله المنافقون هوالكفروالنفاق ومما عليه المؤ منون هوالايمان والاخلاص لاالقذر المشترك بينهما ولئن

فهنم ذلك فانما يفهم لمن خَيث الانتساب الى أحدهما لامن حيث الانتساب اليهمامعا وعليه يدورا مر الأختلاط المحوج الىالافرازواللام في ليذر آما متعلقة بالخبرالمقدر لكان كآهورأى البصيرية وانتصاب الفعل بعدها بأن المقدرة أي ماكانالله مريداً أومتصديالان لذرالمو منين الح فني توجيه النفي ﴿١٥٤﴾ الى ارادة الفعل تأكيدومبالغة ليست

ولكنها نقم وآفات في الحقيمة والله أعِم #قوله تعالى ( مَاكَانَ الله لِدَرَالمُؤْمَنِينَ عَلَى ماأنتم عليه حتى يمزا لخبيث من الطيب وماكان الله ليطلعكم على الغيب ولكن الله محتى من رسله من شاءفا منوابالله ورسله وان تومنوا وتتقوا فلكم أجرعظهم) اعمان هذه الآية من بقية الكلام في قصة أحد فاخبر تعالى ان الاحوال التي وقعت في ثلك الحادثة من الفتل والهزية ثم دعاء النبي صلى الله عليه وسلم اياهممع ماكان بهم من الجراحات الى الخروج لطلب العدوتم دعائه اياهم مرة أخرى الى بدرالصغرى لموعد أبي سفيان فأخبر تعالى انكل هذه الاحوال صاردليلا على امتياز المؤمن من المنافق لان المنافةين خافو اورجعواوشمتوإ بكثرة القنلي منكم ثمثبطواوزهدوا المؤمنين عنالعود الى الجهاد فأخبر سبحانه وتعالى انه لايجوزف حكمته أن يذركم على ماأنتم عليدمن اختلاط المنافقين بكم واظهارهمانهم منكم ومنأهل الايمان بلكان يجب في حكمته القاءهذه الحوادث والوقائم حتى بحصل هداالامتاز فهذا وجه النظم وفي الآية مسائل (المسئلة الاولى) ورأحزة والكسائي حتى يمز الحبيث بالتشد يدوكذلك في الافعال والباقون بمنز بالتحفيف وقتع الياء الاولى وكسرالميم وسكون اليساء الاخبرة قال الواحدي رحمالله وهما انتان يقال مزرت الذي بعضه من بعض فإناأ ميز مميز اواميزه تميم اومنه الحديث من مازأذى عن طريق فه وله صدقة وحجة من قرأ بالتحفيف وفتح الياءأن الميزيفيد فائدة التمييز تسحيل على كل منهما إلى وهوأخف في اللفظ في كان أولى وحكى أبوزيد عن ابى عروانه كاريقول التشديد للكثرة فاما واحد منواحد فيمبز بالتحفيف والله تعالى قالحتي يميزا لخبيث من الطيب فذكر سُيثين وهدا كإفال بعضهم فيالعرق والنفريق وايضا قال تعالىوامتازواليوم وهو مطاوع المرزوجية من قرأ بالتشديد ان التشديد للتكثير والمبالغة والمؤمنين والمنافقين كثرة فلفظ التمييزههنا أولى ولفظ الطيب والخبيث وانكانمفرداالاانه للحنس فالمراد بهما جيع المؤمنين والمنافقين لااثبان منهما (المسئلة الثانية) قددُكرناانمعني الآية ماكانالله ليذركم يامعشر المؤمنين على مأأنتم عليه من اختلاط المؤمن بالمنافق واشباهه حتى يميزا لخبيث من الطيب أى المنافق من المؤمن واختلفوا بأى شي ميز بينهم وذكروا وجوها ( أحدها) بالقاء المحن والمصائب والقتل والهزيمة فن كان موَّمنا ثبت على إيمانه وعلى تصديق الرسول صلى الله عليه وسلم ومن كان منافقاظ مرنفاقه وكفره (وثانيها) ان الله وعند بنصرة المؤمنين واذلال الكافر ين فلاقوى الاسلام عظمت دولته وفل الكفر وأهله وعندفلك حصل هذا الامتراز (وثالثها) القرائن الدالة على ذلك مثل ان المسلمن كانوا بفرحون بنصرة الاسلام وقوته والمنافقين كانوا يغتمون بسبب ذلك (المسئلة النالثة) ههناسؤال وهوان هذا التميز ان ظهروانكشف فقد ظهر كفرالمنافقين وظهور الكفرمنهم ينفى كونهم منافقين واننم بظهر لم يحصل موعود الله وجوابه انهظهر بحيث يفيد الامتياز الخلني لاالامتياز القطعي مجقال تعسالي وماكان الله ليطلعكم على الغيب

في توجيهد الى نفسه وامامزيدة للتأكيد ناصبة للفعل لنفسها كإهورأي الكوفية ولايقدح فيذلك ز يادتها كالايقدح زيادة حروف الجرفى عملها وقوله عزوجل (حتى يميزا لخببث من الطيب) غاية لما نفيده النبي المدكوركأ نه قيالما بتركهم الله تعالى على ذاك الاخلاط مل يقدر الامورو رنب الاسباب حتى يعزل المنافق من المؤمن وفي التصرعهما بماورد بهالنظمالكريم يما يليق به واشعمار بعله الحكم وافرادا لخبيث والطب مع تعدد ما أر بديكل مشهما وتكثره لاسمايعدد كرماأريد باحدهماأعني المؤمنين بصيغة الجمع للامذان مان مدا ر آفراز أحد الغر بقين من الآخر هواتصافهما بوصفهما لاخصوصية ذاتهما وتعدد آحادهماكافي مثلقوله تعالى ذلكأدبى قوادتمالي تدهل كل مرضعة عا أرضعت حيث قصدالدلالة على

الاتصاف بالوصف من غير تعرض لكون الموصوف من العقلاء أوغيرهم وتعليق الميزبالخبيث ﴿ مَسَاءً ﴾ المعبر به عن المنافق مع أن المتبادر مساسبق من عدم ترك المؤ منين على الاختلاط تعليقه أبهم وافرازهم عن المتافقين لماأن الميز الواقع بين آلفر بقين انماهو بالنصرف في

المتافقين وتغييرهم من حال الى حالمفايرة للاولى مع بقاء المؤمنين على ما كانواعليه من أصل الايمان وان ظهر من يد اخلاصهم لا التصرف فيهم وتغيرهم من حال الى حال اخرى مع بقاء المنافقين على ماهم عليه من الاستنارولان فيه من يد تاكيد للوعيد كااشر البه في قوله تعالى ﴿ ١٥٥ ﴾ والله بعلم المفسد من المصلح وانمالم ينسب عدم الترك

اليهم لما أنه مشدس بالأعتباء سأن من نسب اليه فأن المتادر منه عدم الترك على حاله غيرملائة كايشهديه الذوق السليم وقري حتى يميز من التمسير وقوله تعمالي (وما كان الله ليطلعكم على الغيب ) تمهيد لسان المرالموعودعلي طريق تجريدالخطاب للمغلصين تسريفاه وفولهءزو حل (واکر الله يجتبي منرسلهمن يشاء) اسارة الى كيف، وقوعد على سببل الاجالواظهارالاسم الجليل في الموضية بن لتريدة المهابة علعني ماكان الله ايبرك المخلصين على الاحداد طيالنافتين بل يرنب المبادي حتى يخرج المنافقيين من بينهم ومايفعسلذاك باطـ لا عكم على مافي قلو بهممن الكفروالنعاق ولكنه تعالى بوحيالي رسوله عليه السلام فيخبره بدلك وعاظهر منهميمن الاقوال والافعال حسما حكى عنهم بعضه فيما سلف فيفضعهم على

معناه انه سبحانه حكم بأن يظهر هذا التمبيز ثم بين بهذه الآية انه لابجوزأن يحصل ذلك التميز بأن يطلعكم الله على غيبه فيقول ان فلا نامنا فق و فلا نامن أهل الجنة وفلانامن أهل النارفان سنة الله جارية بانه لايطلع عوام الناس على غيبه بللاسبيل لكم الىمعرفة ذلك الامتسازالا بالامتصانات مثلماذ كرنامن وقوع المحن والآفات حتى يتميز عندها الموافق مزالمنافق فأما متعرفة ذلك على سبيل الاطلاع مزالغيب فهومن خواص الانبياء فلهذاقال ولكن الله يجنبي من رسله من يشاء أى ولكن الله يصطفى من رسله من يشاءفخصهم باعلامهمانهذا مؤمنوهذامنافقويحتملولكن الله يجتبي من رسله من بشاء فيحتمن خلقه بالشرائع على أيديهم حتى يتميز الفريقان بالامتحان ويحتمل أيضاأن يكون المعنى وماكان الله ليجعلكم كلكم عالمين بالغيب من حيث يعلم الرسول حي تصيروامستغنين عن الرسول بل الله يخصمن يشاء من عباده بالرسالة ثم يكلف الباقين طاعة هؤ لاءالرسل نمقال فآمنو بالله ورسله والمقصودان المنافقين طعنوا في ببوة مجمد صلى الله عليه وسلم بوقوع الحوادث المكروهة فى قصة أحدفبين الله تعالى انه كان فيها مصالح منها تمييز ألخبيث من الطيب فلمأجاب عن هذه الشبهة التي ذ كرتوهاقال ها منوا بالله ورسله بعني لمادات الدلائل على نبوته وهذه السمة التي ذكر توما في الطعن في نبوته فقدأجبنا عنها فلم يبق الاأن تو منوابالله ورسله وانما قال ورسله ولم يقل ورسوله لدقيقة وهي إن الطريق الذي به يتوصل الى الاقرار بنبوة أحدمن الانداء عليهم السلام لس الاالمعجز وهوحاصل فىحق محمدصلى الله عليه وسلم فوجب الاقرار بنبوة كلواحدمن الانبياء فلهذه الدقيقة قال ورسله والمقصود النبيه على انطريق اثبات بوه جبع الانبياء واحد فنأقر بنبوةواحدمنهم لزمه الاقرار بنبوة الكل ولماأمرهم بدلك قرن يه الوعد بالثواب فقال وان تو منوا وتبقوا فلكم اجرعظيم وهوطاهر \* قوله تعالى ( ولا يحسبن الذين يخلون بمآآ ناهم الله من فضله هو خيرا لهم بل هو سر لهم سيطوقون ما تخلوا يه يوم التيامة ولله ميراب السموات والارض والله عاتعملون خبير) اعم أنه تعسالي لمابالغ في التحريض على بذل النفس في الجهاد في الآمات المتقدمة شرعهمنا في التحريض على يذلالمال في الجهداد وبين الوعيد السدمدلن يمخل ببذل المال في سببل الله وفي الآية مسائل ( المسئلة الاولى ) قرأ حرة ولاتحسبن بالتاء والباقون بالياء أماقراءة حرة بالتاء المنقطة من فوق فقال الزجاج معناه ولاتحسين بخلالذين يبخلون خبرالهم فعذف المضاف لمالالة مخلون عليه وأمامن قرأبالياء المنقطة مرتحت فعمد وجهان (الاول)أن يكون فاعل يحسبن ضمير رسول الله صلى الله عليه وسلم أوضميرأ حد والتقدير ولايحسبن رسولالله أولا بحسبن أحد بخل الذين بمخلون خبرالهم (النابي) أن يكون فأعل يحسبن هم الذين يجلون وعلى هذا التقدير يكون المفعول محذوفا وتقديره ولا يحسبن الذين ببخلون بخلهم هوخيرالهم وانماجا زحذفه لدلالة يبخلون عليه كقوله من كذب كان شراله

روس الانتهاد و يخلصكم من خسة الشركاء وسوء جوارهم والتعرض الاجتباء للابذان بان الوفوف على أمثان تلك الاسمار الغيبية لايتا تي الامن رشحه الله تعالى لمنصب جليل تقاصرت عنهم هم الام واصطفاه على الجاهير لار سادهم وتعميم الاجتباء أساترا رساعابهم السلام الدلالة على أن نتأ ته عليه السلام في هذا اباب أمر منين له اصل أصيل جاد

علي شنة الله تعالى المسلوكة فيما بين الرسل الخالية عليهم السلام وتعمر الامر في قوله تعالى ( فا منو بالله ورسله ) معان سوق النظم الكريم للايمان بالني عليه الصلاة والسلام لا يجاب الايمان به بالطريق البرهاني والاشعار بأن ذلك مستلزم الايمان بالكلانه مصدق لما بين يديه من الرسل ﴿ ١٥٦ ﴾ وهم شهداء بصحة نبوته عليه الصلاة والسلام

أى الكدب ومثله # اذانهى السفيه جرى البه \* أى السفه وأنشد الفراء هم اللوك وأبناء الملوك هم # والآخذون به والسادة الاول

فقوله به ير يدباللك ولكنه اكتفى عنه بذكرالملوك (المسئلة الثانية) هوفى قوله هوخيرا الهم تسميه البصر به ين فصلا والكوفيون عادا وذلك لانه لما ذكر يبخلون فهو بمزلة مااذا ذكرا ابخل فكاله قبل ولايحسن الدين يجلون البخل خيرالهم وتحقيق القول فيه انالمبتدأ حقيقة وللغبر حققمة وكون حقيقة المبتدا موصوفا بحقيقة الخبرأم زائد على حتيقه المبتدا وحقيقة الحبر فاذاكات هذا الموصوفية أمرا زائد على الذاتين فلابد منصيعة ماننه دالهعلى هذه الموصوفية وهي كله هو( المسئلة ا نالنة ) اعلمأن الآية دالة على ذم البخل سي من الخيرات والمنافع وذلك الخبر يحتمل أن يكون ما لأوأن يكون علا ( فالعول الأول ) ان هذا الوعيد وردعلي البخل بالمال والمعنى لايتوهمن هؤلاء البخــلاء أن بخلهم هو خيراهم با هوسرامهم وذلك لا نه سبي عقال بخلهم عليهم وهو المرادمن قوله سيطوفون ما بخلوا به يوم العيامة مع اله لاتبي ملك الاموال عليهم وهذا هو المراد بقوله وللاميراب السموات والارض (والقول الماني) الارادمي هذا البخل البخل بالعلم وذلك لاناليهودكا يويكمهون زءت محمد صلى اللهعليه وسلم وصفته فكانذلك الكتمان بخلا يفال فلان يجنل تعلد ولاسك ان العلم فضل من الله تعالى وعلكمالم سكن تعلم وكان فضل الله عليك عظيما تم أنه تعالى علم اليهود والنصارى مافى الوراه والانجيل فاذاكتمواما في هدين السكد المن من السارة ببعث محمد صلى الله عليه وسلم كان ذلك بخلا واعلمأن القول الاول أولى ويدل علمه وجهان (الاون) انه تعالى قال سيطوقون ما بخلوا به وأومسر ما الآية بالعلم احتجنا الى تحمل المجازى تفسير هذه الآبة ولوفسر ناها بالمال لم تحتم الى المجازفكان هذاأولى (الناني) انالوحانا هذه الالمعلى المال كأن ذلك ترغيبا في بذل المال في الجهاد فعيشد خدسل الهده الآية مع مافيا ها وطم حسن ولوحلناها على ان اليهودكتوا ماعرفوه مرالتوراه القطع النطم الآعلى سبيل التكلف فكان الاول أولى (المسئلة الرابعة) اكثرالعلاء على ان البخل عبارة عن منع الواجب وان منع التطوع الايكون بُعلاوا حَجُوا عليه بوجوه (أحدها) ان الآية دالَّة على الوعيد الشديد في البخل والوعيدلايامق الابالواجب (ومانيها) انه تعالى ذم البخل وعابه ومنع النطوع لايجوزأن لدمفاعله وان يعاب به (وناسها) وهوانه تعالى لاسفك عن ترك التفضل لانه لانهابة لقدوراته في انفضال وكل مايدحل في الوجود فهاو متناه فيكون لامحالة تاركا التفضل واوكان ترك تفضل نخلا لزم أن يكون الله تعالى موصوفاما أيخل لامحالة تعالى الله عزوجل عنه علوا كبرا (ورابعها) قال عليه الصلاة والسلام وأي داء أدوأمن البخل ومعلوم انتارك التطوع لايلمق به هدا الوصف (وخامسها) انه وكان تارك الفضل بغيلااوجب فيم علك المال كله العظيم أل لا يتخلص من البخل الاباخراج المكل

والمأمورية الإيان كل ماحاء به عليدالصلاة والسلام فدحل فيه تصديقد عايدالسلام فياأحربه من أحوال المنافقين دخولا أوليا هداهوالذي بقبضيد جزاله النظم الكريم وفدجوزان يكوبالمعني لامغرككم خملطين حي عبرالخست من الطيب بأن بكامكم الكالف العجبةالي لانصبر عليهاالاالخلص الدين \* المنحس الله تعالى واو بهم كبدل الارواح في الجياد وانفاق الاموال بي سببل الله تعالى فلحعل داك عياراعلى عمائلكم وساهدافضاركم حي العاب فسكم بافي فلب بعض بطر مق الاسدلال لامنجهة لوقوفعلي ذان الصدور فاردلك ىمااسسا ئرالله تعالى به وأنت خبيريان الاه تدراك باجساء الرسل المنبي عن مزيد مزيتهم وفضل معرفتهم على الحلقائر يان قصور رتبهم عن الوقوف على خفياما السرائر

صريح فى أن المراد اظهمار نلك السرائر بطريق الوحى لابطريق التكليف بما يودى ﴿ وسادسها ﴾ الى خروج أسرارهم عن رتبة الخفاء وأقرب من ذلك حل الآية المكر بمذعلى النكون مسوقة لبيان الحكمة في الملائة تعالى للكفرة اثر بيان شريته لهم فالمعنى ماكان الله ليُذر المخلصين على الاختلاط

ابداكاتركهم كذلك الى الآن لسن يقتضيه بل يفرزعنهم المنافقين واذلك فعله يومند حيث خلى الكفرة وشانهم فأبرزلهم صورة الغلبة فأظهر من في قلو بهم مرض مافيها من الخبائث وافتضعوا على رؤس الإشهاد وقبل قال المكافرون ان كان مجدصاد قافليخبرنا من يومن مناومن يكفر فنزلت ﴿ ١٥٧ ﴾ (وان تومنوا) أى بماذكر حق الايمان (وتنقوا) أى

عدم مراعاة حقوقه أوالنفق (فلكم) عقابلة ذلك الايمان والتقوى (أجرعظيم) لايبلغ كنهمه (ولا محسبن الذين يمخلون بمآتاهم الله م فضله هوخيرالهم) بيان لحسال المخسل ووخامة عاقبته وتخطئة لاهله في توهم خيريته حسبانحال الاملاء وابراد مانخلوابه بعنوان ایتاءالله تعالی ایاه من فضله للمبالغه في بيان سواسنيعهم فانذلك من موجبات بذله في سديله كافي قوله تعالى وأنفقوا مما جعلكم مستخلفين فيد والفعل مستسد الى الموصول والمفعول الاول محذوف لدلالة الصلة عليه وضمير الفصلراجعأليد أي لايحسبن الباخلون بما آناهم الله من فصله من غيرأن يكون الهم مدخل فيه أواستحقاق له هو خبرالهم من انفاقه وقيل الفعل مسند الى ضمير النبى صلى الله عليه وسلم أوالي ضمير من يحسب والمفعول الاول هو

(وسادسها) انه تعالى قال وممار زقناهم بنفقون وكلة من التبعيض فكان المراد من هذه الآية الذين ينفقون بعض مارزقهم الله ثم انه تعالى قال في صفتهم أولئك على هدى من ربهم وأولئكهم المفلمون فوصفهم بالهدى والفلاح ولوكأن تارك التطوع بخيلا مدموما لماصح ذلك فثبت بهذه الآية أن البخل عبارة عن ترك الواجب الأأن الانفاق الواجب أقسآم كثيرة منهاانفاقه على نفسه وعلى أقاربه الذين يلزمه مؤنتهم ومنها مايتصل بأبواب الزكاة ومنهامااذااحتاج المسلون الى دفع عدو يقصد قتلهم ومالهم فههنا يجب عليهم انفاق الاموال على من يدفعه عنهم لان ذلك يجرى مجرى دفع الضررعن النفس ومنها اذاصارأ حدمن المسلمين مضطرا فانه يجب عليه أن يدفع اليه مقدار مايستبق به رمقه فكلهذه الانفاقات من الواجبات وتركه يكون من باب البحل والله أعلم ثم قال تعالى سيطوقون ما بخلوا به يوم التيامة وفيه مسائل (المسئلة الاولى) في تفسيرهذا الوعيد و جوه ( الاول) أن محمل هذا على ظاهره وهوأنه تعالى يطوقهم بطوق يكون سببا لعذابهم قيل انه تعالى بصيرتلك الاموال في أعناقهم حبات تكون الهم كالاطواق تلتوى في أعناقهم و يجو زأيضا أن للتوى تلك الحيات في سائر أبدانهم فأما مأيصير من ذلك في أعناقهم فعلىجهةأنهم كانواالتزمواأداءالزكاة ممامتنعواعنهاوأماما يلتوى منهاني سائر أبدانهم فعلى جهة أنهم كانوايضمون تلك الاموال الى أنفسهم فعوضوا منها بأن جعلت حيات النوت عليهم كانهم قدالتزموها وضوها الىأنفسم ويمكن ان يكون الطوق طوقا مناار يجعل فيأعناقهم ونظيره قوله تعالى يوم بحمي علبها فياار جهنم فتكوي بها جباههم وجنو بمموظهورهموعن انعباس رصى اللهعمم أتجعل تلك الركاة الممنوعة في عنقهم كهيئة الطوق شجاعاذاز بيبتين يلدغ بهما خديه ويقول الالزكاه التي بخلت في الدنيابي ( القول الناني ) في تفسير قو له سمطوقون قال محاهد سيكلفون ان أنوابما بخلوا بهبوم القيامة ونظيره ماروي عن ابن عباس انه كان يقرأ وعلى الذين يطوقونه فدية قال المفسر ون يكلفونه ولايطيقونه فكذا قوله سيطوقون ما بخلوابه بوم القيامة أي يؤمرون بأداءمامنعواحين لايمكنهم الاتيان به فيكون ذلك توبيخا على معني هلافعلتم ذلك حين كان ممكنا ( والقول الثالث) ان قوله سيطوقون ما يُخلوا به أي سيلزمون اثمه في أ الآخرة وهذا على طريق التمثيل لاعلى أن ثم أطواقايقال مندفلان كأ طوق في رقبة فلان والعرب يعبرون عن نأكيد الزام اشيء بتصييره في العنق ومنه يقال قلدتك هذا الامروجعلت هذا الامرفى عنقك قال تعالى وكل انسان ألزمناه طائره في عنقه ( القول الرابع ) اذافسرنا هذا البحل بالبحل بالعلم كان معنى سيطوقون أن الله تعالى بجعل في رقابهم طوقامن نارقال عليه الصلاة والسلام منسئل عن عم يعله فكتمه الجه الله بلجام من الماريوم القيامة والمعنى انهم عوقبوا في أفواههم وألسنتهم بهذا اللجام لانهم لم ينطقوا بأفواههم وألسنتهم بمايدل على الحق واعلمأن تفسيرهدا ألبخل بكتمان دلائل لبوته

الموصول بتقدير مضاف والثانى ماذكر كماهوكذلك على قراءة الخطاب أى ولا يحسبن بخل الذين ببخلون بمآتاهم الله من فضله هو خير الهم ( بل هو شراهم ) التنصيص على شريت لهم مع انفها مها من ننى خسيريته للمب الغة فى ذلك والتنوين للتنخيم وقوله تعسالى ( سيطوقون ما بخلوابه يوم القيسامة ) بيان لكيفية شريت م أى سيازمون و بالما بخلوا به الزام الطوق على أنه حدف المضاف وأقيم المضاف أليه مقامه للإيذان بكمال المناسبة يشهما وروى عن الني عليه الصلاة والسلام أنه قال مامن رجل لا يودى زكاة ماله الاجمل الله له شيما عافى عنقه يوم القيامة وقيل بجعل ما بخل به من الزكاة حية في عنقه تنه شد من قرنه الى قدمه ﴿ ١٥٨ ﴾ وتنقر وأسد و تقول أنامالك (ولله) وحدم

مجمد صلى الله عليه وسلم غير بعيد وذلك لان اليه ود والنصارى موصوفون بالبخل في الترآن مذمومون به قال تعالى في صفتهم أم لهم نصيب من الملك فاذا لايو تون الناس نقيرا وقال أيضافيهم الذن يمخلون و بأمرون الناس بالمخل وأيضاذ كرعقب هذه الآية قوله لقد سمع الله قول الذين قالوا ان الله فقير وتحن أغنياء وذلك من أقوال اليهود ولايبعد أيضا أن تكون الآية عامة في البخل بالعلم وفي البخل بالمال و يكون الوعيد حاصلا عليهمامعا (المسئلة الثانية) قالت المعتر لذهذه الآية دالة على القطع بوعيد الفساق وذلك لان من يلزمه هذه الحقوق ولاتسقط عنه هوالمصدق بالرسول و بالنسر يعة أما قوله بلهو شراهم فلانه يؤدى الىحرمان الثواب وحصول النار وأماقوله سيطوقون مانخلوا به يوم التيامة فهوصر يح بالوعيدواعم أنالكلام في هذه المسئلة تقدم في سورة البقرة ثم قال تعالى ولله ميراث السموات والارض وفيه وحهان (الاول) ولهما فيهما بمايتوارثه أهلكها من مال وغيره فالهم يبخلون عليه بملكه ولاينفقونه في سبيله ونظيره قوله تعالى وانفقوا عاجعلكم مستخلفين فيم (والناني) وهوقول الاكثرين المرادانه يفني أهل السموات والارض وتبقى الاملاك ولامالك لها الاالله فجرى هذا محرى الوراثة اذاكان الخلق يدعون الاملاك فلماماتواعنها ولم يخلفوا أحداكان هوالوارث لهاوالمقصود مرالآية انه يبطل ملك جميع المالكين الاملك الله سبحانه وتعالى فيصير كالميراب قال ابن الانباري يقال ورث فلان علم فلاناذا انفرد به بعدأ كان مشاركا فيه وقال تعالى وورث سليمان داودوكان المعنى انفراده بدلك الامربعد أركان داود مشاركاله فيه وغابا عليه تم قال تعالى والله بمانعملون حبيرقرأ ابن كنير وأبوعم وبمايعملون بالياء على المغايبة كناية عن الدين يبخلون والمعنى والله بمايعملون خبيرم منعهم الحقوق فيجازيهم عليه والباقون قرو اباله على الحطاب وذاكلان مأقبل هذه الآية خطاب وهوقوله وانتو منواوتنقوا فلكم أجرعطيم والله بماتعملون خبيرفبجاز يكم عليه والغيبة أقرب اليه منالخطاب قال صاحب الكساف الياء على طريقة الالثقات وهي أبلغ في الوعيد \* قوله تعالى ( لقد سمع الله قول الذين قالوا انالله فقير ونحس أغنيا مستكتب ماقالوا وقتلهم الانبياء بغير حق و نقول ذوفواعدا الحريق ذلك عادر مت أيديكم وأن الله ليس بطلام للعبيد) اعرأن في كيمية النظم وجهين (الاول) انه تعالى لماأمر المكلفين في هذه الآيات بلال النفس و بذل المال في بيل الله و بالغ في تقرير ذلك سرع بعدذلك في حكاية شبهات القوم في الطعن في نبوته ( فالشمة الأولى) انه تعالى لما أمر بانفاق الاموال في سبيله قالت الكفارانه تعالى لوطلب الانفاق في عصيل مطلو به لكان فقيراعاج إلان الذي يطلب المال منغيره بكون فقيرا ولمساكان الفقر على الله تسعالي محالاكان كونه طالبا للمال من عبيده محالاوذات يدل على أن محداكاذب في اسناد هذا الطلب الى الله تعالى ( الوجه الثاني ) في طريق النظم انأمة موسى عليه السلام كانوا اذا أرادوا التقرب

لالاحد غبره استقلالا أواشتراكا (ميراث السموات والارص)أىمايتوارثه أهلمهمامن مال وغيره من الرسالات التي يتوارثها أهل السموات والارض فالهم يخلون عليد علكه ولا ينفقونه في سبيله أوأنه يرب منهم مأعسكونه ولالنفقونة في سبيله تعالى عند هلاكهم وتبقعلبهم الحسر والندامة (والله بماتعملون) من المنع والمخل(خبير)فيجازيكم على ذلك واظهار الاسم الجليل في موضع الاضمار لتربية المهابة والالنفات للمبالغة في الوحيد والاشعار باشدادغضالحن الناشئ مزذكرقبائحهم وقرى بالياعلى الظاهر (لقدسمع الله قول لذين قالواانالله فقبر وبحن أغنيا و) قالنه اليهودلا سمعوا فوله تعالى من ذا الذى يقرض الله قرضا حسناوروي أنه عليه السلام كنب معأبي بكر رضي الله عنه الى يهود بنى قينقاع مدعوهم الى الاسلام واقام الصلاة

واپتاء الزكاة وأن يقرضوا الله فرضاحسنافتال فنحاص ان الله فقيرحتى سألنا القرض فلطمه علم بأموالهم كه أبو بكر رضى الله عنسه فى وجهه وقال لولاالذى بيننا و بينكم من العهد لضربت عنتك فشكاه الى رسول الله صلى الله عليه وسل و جد ماقاله فنزلت والجمع حينئذ مع كون

اللائل واحدار مثالبا قين بذلك والمعنى اته لم يخف طيد تعالى وأعداه من العقاب كمقا موالنعير عند بالسماغ للايذان بأنه من الشناعة والسماجة بحيث لا رضى قائله بان يسمع مسامع والتوكيد القسمى للتشديد قى النهديد والمبالغة فى الوحيد (سنكتب ماقالوا) أى سنكتب ما قالوه من العظيم الشنعاء على 109 كا فى صحائف الحفظة أو سخفظه و نشته فى علنا لانفساه ولانهمله

كاشت المكتوب والسين النأ كيدأى لن يفوتنا ابدا تدو خەوائباتەلكونەنى غاية العظم والهولكيف لاوهو كفربالله تعالى واستهزاءبالقرآن العظيم والرسول الكريم ولذلك عطفعليه قوله تعالى (وقتلهم الانبياء) ايدانا بأعماني العظم أخوان وتنبيهاعلى أنهليسباول جريمة ارتكبوها اللهم فيه سوابق وان من اجترأ على قتل الانبياء لم يستبعد مندأمثال هذه العظائم والمراد يقتلهم الانبياء رصاهم بفعل أسلافهم وقولدتعالى (نغير حق) متعلق بمحذوف وقعحالا من قتلهم أى كائنا بغير حقفىاعتقادهمأبضا كاهوفي نفس الامروقرئ سيكتبء لمي المناء للفاعل وسيكتب على البناء الهفعول وقتلهم بالرفع (ونقول ذوقوا عذاب الحريق) أي ونلقم منهم بعدالكت مأن تقول الهم ذوقوا العذاب المحرق كمااذاقتم المسلين العصص وفيه من المبالغات مالا مخني وقري

بأمولهم الىالقةتمالي فكانت تجئ نار من السماء فتحرقها فالنبي صلى الله عليدوسلم لما طلب منهم بذل الاموال في سبيل الله قالواله لو كنت بيالماطلبت الاموال لهذا الغرض فانه تعالى ليس بفقير حتى يحتاج في اصلاح دينه الى أموالنا يل لو كنت نبيا لكنت تطلب أموالنا لاجل أنتجيئها نارمن السماء فتحرقها فلالم تفعلذنك عرفسا أنك لست بذي فهذا هو وجه النظم وفي الآية مسائل ( المسئلة الاولى ) اعلم أنه يبعد من العاقل أن يقول ان الله فقير وبحن أغنياء بل الانسان انمايذ كرذك اماعلى سبيل الاستهزاء أوعلى سبيل الالزام وأكثر الروايات انهذا القول انماصدر عن البهود روى انه صلى الله عليه وسل كتب مع أبي بكر الي يهود بي قينقاع يدعوهم الى الاسلام والى اقامة الصلاة وابتاء الزكاة وأن يقرضوا الله قرضا حسنافتال فتحاص اليهود ان الله فقير حتى مألنا القرض فلطمه أبو بكرفي وجهه وقال لولاالذي بيننا وبينكم من العهد لضربت عنقك فشكاء الى رسول الله صلى الله عليه وسلم وجد ماقاله فنزلت هذه الآية تصديقالابي بكررضي الله عنه وقال آخرون لما أنزل الله تعالى من ذا الذي يقرض الله قرضا حسنا فيضاعف مله اضعافاكشرة قالت الهود نرى اله مجمديستقرض منافنحن اذا أغنياء وهوفقير وهوينها نا عن الربا ثم يعطينا الربا وأرادوا قوله فيضاعفه له أضعافا كثيرة والم أنه ليس في الآية تميين هذا القائل الاان العلماء نسببواهذا القول الىالمهود واحتجوا عليسه يوجوه (أحدها) اناللة تعالى حكى عنهم انهم قالواان بدالله مغلولة يعنوزانه يخيل بالعطاء وذلك الجهل مناسب للجمل المذكور في هذه الآية ( وثانيها ) ماروى في الحبر انهم تكلموا لذلك على مارو مناه في قصداً في بكر ( وثالثها ) ان القول بالنسبيد غالب على اليهود ومنقال بالتشبيه لايمكنه اثبات كونه تعالى قادرا علىكل المقدورات واذاعجزعن اثبات هذا الاصل عجز عن بيان انه غني وليس بفقير (والوجه الرابع) ان موسى عليه السلام لماطلب منهم أن بوافقوه في محاهدة الاعداء قالوا اذهب أنتور لك فقاتلاانا ههناقاعدون فوسي عليه السلام لماطلب منهم الجهاد بالنفس قالو الماكان الالهفادرا فأى حاجة به الى جيهادنا وكداهينا انعجدا عليه الصلاة والسلام لماطلب منهم الجهاد ببذل المال قالوا لماكلت الاله غنيا عأى حاجة به الى أموالنا فكان اسنادهم هذه السبهة الىاليهودلأنقا مزهذا الوجهوان كانلايمتنعأن يكون غيرهم مزالجهال قدقال ذلك والاظهرأنهم قالوه على سيل الطعن في نبوة محدصلي الله عليه وسلم المني اوصدق محدفي أنالاله يطلب المال من عبيده لكان فقيرا ولماكان ذلك محالا ثبت انه كاذب في هدا الاخبارأوذ كروه على سبل الاستهراء والسخرية فأماأن بقول العاقل مثل هذا الكلام عن اعتقاد فهو بعيد ( المسئلة الثانية ) هذه الآية تدل على أنه تعالى سميع للا قوال ونظيره قوله تعالى قد سمع الله قول التي تجاديك ( المسئلة الثالثه ) طاهر الآية بدل على ان قائل هذا القول كأنوا جماعةلانه تعالى قال الذين قالوا وطاهرهذا الغول يفيد الجميع واما

ويقول بالياء ويقال على البناء للعمول (ذلك) اشارة الى العداب المدكور وماهيه من معنى البعدللدلالة على عظم الشائه وبعد منزلته في الهول والفظاعة وهومبتدأ خبره قوله تعالى (بماقدمت أيديكم) أى بسبب ما افترضمتوه من قتل الانبياء والتغوه بمثل

المت المسيمه وعيرها من المعاصى والتعبير عن الانفس بالايدي لما أن عامة افاعليها تزاول بهن ومحل أن في قوله تعالى (وان الله له يسابط لاملام العبيد ) الرفع على أنه خبر مبتدأ محذوف والجلة اعتراض تذبيلي مقرر لمضمون ما قبلها أى والامر أنه تعالى ليس بعدب لعبيده بغيرة نب ليس بظلم على ما تقرر ليس بعدب لعبيده بغيرة نب ليس بظلم على ما تقرر

ماروى انقائل هذا القول هوفتخاص البهودى فهذا بدل على انغيره لم يقل ذلك فلاشهد الكناب أنالهائلين كانوا جاعة وجب القطع بذلك ممقال تعال سنكتب ماقالوا وفيه مسائل (المسئلة الاولى) قرأ حرة سيكتب بالياء وضمها على مالم يسم فاعله وقتلهم الانبياء برفع اللام على معنى سيكتب قتلهم والباقون بالنون وفتح اللام اضافة اليه تعالى قال صاحب الكشاف وقرأ الحسن والاعرج سيكتب بالياء وتسمية الغاعل (المسئلة الثانية) هذاوعيدعلى ذلك القول وهو يحتمل وجوها (أحدها )أن يكون المرادمن كتبه عليهم أنبات ذلك عليهم وأن لايلغي ولايطرح وذلك لان الناس اذا أراد وااثبات الشي على وجه لايزول ولاينسي ولايتغير كتبوه والله تعالى جعل الكتبة مجازا عن اثبات حكم ذلك عليهم (الثانى) سنكتب ماقالوا فى الكتب التى تكتب فيها أعالهم ليفرؤا ذلك فى جرائد أعالهم يومالقيامة (والثالث)عندي فيه احتمال آخروهوأن المرادسنك تبعنهم هذا الجهل في القرآن حتى يعلم الخلق الى يوم القيامة شدة تعنت هؤلاء وجهلهم وجدهم في الطعن في نبوة محمد صلى الله عليه وسلم بكل ما قدروا عليه مم قال وقتلهم الانبياء بغيرحق أى ونكتب قتلهم الانبياء بعيرحق وفيه مسئلتان ( المسئلة الاولى ) الفائدة في ضم أنهم قتلوا الانبياء الىانهم وصفوااللةتعالى بالفقر هي بيان أنجهل هؤلاء ليسمخصوصا بهذا الوقت بلهممنذ كانوا مصرون على الجهالات والحاقات ( المسئلة الثانية ) في اضافة قتل الانبياء الى هؤلاء وجهان (أحدهما) سنكتب ماقال هؤلاء ونكتب مافعله أسلافهم فبجازى الفريقين بماهوأهله كقوله تعالى واذقتلتم نفسا أى قتلهاأ سلافكم واذنجينا كممن آل فرعون واذفرقنا بكم البحر والفاعل لهذه الأشياء هوأسلافهم والمعني انه سيحفظ عن الفريقين معاأقو الهم وأفعالهم ( والوجه الثاني ) سنكتب على هؤلاء ماقالوا بأنفسهم ونكتب عليهم رضاهم بقتل آبائهم الانبياء صلوات الله عليهم أجعين وعن الشعى أن رجلاذ كرعنده عثمان رضي الله عنه وحسن قتله فقال الشعى صرت شريكا فى دمه مم قرأ الشعبي قل قدجاءكم رسل من قبلي بالبينات وبالذى قلتم فلم قتلتم وهم فنسب لهو لا قتلهم وكان بينهما قريب من سبعمائة سينة ممقال تعالى وتقول ذوقواعذاب الحريق وفيه مسائل (المسئلة الاولى) قرأ حزة سيكتب على لفظ مالم يسم فاعله وقتلهم الانبياء يرفع اللام ويقول ذوقوا بااياء المنقطة من تحت والباقون سنكنب ونقول بالنون (المسئلة الثانية) المرادانه تمالى ينتقم من هذا القائل بأن يقول له ذق عذاب الحريق كا أذقت المسلين الغصص والحريق هوالمحرق كالاليم بمعنى الموثل ( المسئلة الثالثة ) يحتمل أزيقال الههذا القول عندالموت أوعند الحشير أوعندقراءة الكيتاب ويحتمل أنبكون هذاكنايةعن حصول الوعيدوان لم يكن هناك قول (المسئلة الرابعة) لقائل أن يقول انهم أوردوا سؤالا وهوان من بطلب المال من غسيره كان فقيرا محتاجا فلوطلب الله المال من عبيد الكان فقيرا وذلك محال فوجب أن يقال انه لم يطلب المال من عبيد اوذلك يقدح

من قاعدة أهل السنة فضلاعن كونه ظلما بالغا لبيانكال نزاهته تعالى عن ذلك منصو روبصورة مايستحيلصدورهعنه سبحانه من الظلم كايعبرعن ترك الاثابة على الاعال باضاعتها معأنالاعال غيرمو جبةالثوابحتي يلزم من تخلفه عنها ضياعها وصسغة المبالغة لتأكيدهذا المعنى بابراز ماذكرمن التعذيب بغير ذنب فيصورة المبالغة فىالظلم وقيلهي لرعاية جعية العبيدمن قولهم فلانطالم احبده وظلام لعبدده على أنها للمالغة كالاكيفاهذاوقدقيلمحل أنالجر بالعطف على ماقدمت وسببيته للعذاب من حيث أن نبي الظلم مستلزم للعدل المقتضي لاثابة الحسن ومعاقبة المسئ وفساده ظاهرفان ترك التعذيب من مستحقه ليس بظلم شرعاولاعقلا حتى ينتهض نفي الظلم سبا للتعذيب حسيماذكره ألقائل في سورة الانفال وقيل سبيةذنو بهمامذابهم مقددة مافضمام انتفاء ظلمه

تعالى اليها اذلولاه لامكن أن يعذبهم بغيرذنو بهم وأنت خبير بأن امكان تعذيبه تعالى اعبيده بغيرذنب ﴿ في ﴾ بلوقوعه لاينافي كون تعذيب هو لاء الكفرة بسبب ذنو بهم حتى يجتاج الى اعتيار عدمه معه وانما يحتاج الى ذلك أن لوكان المدعى أن جيع تعذيباته تعسالى بسبب ذنوب المعذبين

(الذين قالوا)نصب أورفع على الذموهم كعب ن الاشرف ومالك بن صيني وحيى بن أخطب وقمحاص بن عاز وراء ووهب بن بهوذا (انالله عهدالينا )أىأمرنا في النوراة وأوصانا (أن الانؤمن لرسول حتى بأتينا بقريان تأكله النار) كاكان عليدأمر أنبياء بنى اسرائيل حيثكان يقرب بالقر بان فيقوم الني فيدعوف مزل مار من السماء فأكله أي تحيله الىطبعهابالاحراقوهدا من مفتر ياتهم واباطيلهم فانأ كل النار القربان لم يوجب الاعان الالكونه معجرة فهسو وساأر المعجر اتسواء ولماكان محصل كلامهم الباطل أنعدم اعانهم برسول

فىكون محدعليه الصلاة والسلامصادقافي ادعاء النبوة فهذا هوشبهة القوم فأين الجواب عنهاوكيف يحسن ذكرالوعيدعلى ذكرهاقبل ذكرالجوا اعنها فنقول اذافرعناعلى قول أصحانا مزأهل السنة والجماعة قلنا يفعل اللهمابشاءو يحكم ماير يدفلا يبعد أن يأمر الله تعالى عبيده ببذل الاموال مع كونه تعالى أغنى الاغنياء وان فرعنا على قول المعتزلة في انه تعالى يراعى المصالح لم يبعد أن يكون في هذالتكليف أنواع من المصالح العائدة الى العباد (منها) ان انفاق المال يوجب زوال حب المال عن القلب وذلك من أعظم المنافع فانه اذا مات فلو بنى فى قلبه حب المال مع انه ترك المال لكان ذلك سبا لتألم روحه على المفارقة (ومنها)ان يتوصل بذلك الانفاق الى الثواب المخلد المؤيد (ومنها) ان بسبب الانفاق دصير القلب فارغا عن حب ما سوى الله و بقدر ما يزول عن القلب حب غيرا لله فأنه بقوى فيه حبالله وذلك رأس السعادات وكل هذه الوجوه قدذ كرها الله في القرآن و بينها مرارا وأطوارا كاقال والباقيات الصالحات خيرعندر بك ثوابا وقال والآخرة خيروأ بقى وقال ورضوان من الله أكبر وقال فبذلك فليفرحوا هوخير مما يجمعون فلما تقدم ذكر هذه الوجوه على الاستقصاء كان ايرادهذه الشبهة بعد تقدم هذه البينات محض التعنت فلهذا اقتصرالله تعالى عند ذكر هاعلى مجردالوعد ثمقال تعالى ذلك عاقدمت أبديكم وأنالله لس بظلام للعيد وفي الآية مسائل (المسئلة الاولى) انه تعالى لماذ كر الوعيد الشديد ذكر سببه فقال ذلك بماقدمت أيديكم أى هذا العذاب المحرق جزاء فعلكم حيث وصفتم الله بالفقر وأقدمتم على قتل الانبياء فيكون هذا العقاب عدلالاجورا ( المسئلة الثانية ) قال الجبائي الآية تدل على ان فعل العقاب بهم كان يكون طلما يتقد رأن لا يقع منهم ناك الذنوب وفيد بطلان قول المجبرة ان الله بعذ ... الاطفال بغير جرم و يجوز أن يعذب البالغين بغير ذنب ويدل على كون العبد فاعلا والالكان المظلم حاصلا والجوابان ماذكرتم معارض بمسئلة الداعى ومسئلة العلم على ماشرحناه مراراوأطوارا (المسئلة النالثة) لقائل ان يقول ومار بك بظلام للعبيد يفيدنني كونه ظلاماونني الصفة وهم بقاءالاصل فهذا يقتضى ثبوت أصل الظلم أجاب القامني عنه بأن العذاب الذي توعد بأن يفعله بهم لوكان ظلما لكان عظيما فنفاءعلى حدعظمه لوكان البتاوهذا يوأكدماذ كرناان ايصال العقاب اليهم يكون طلمالولم يكونو امذنبين (المسئلة الرابعة ) اعلمأن ذكر الايدى على سبيل الجازلان الفاعل هوالانسان لااليد الاأن البد لما كأنت آلة الفعل حسن اسادالفعل البها على سبيل المجازتم في هذه الآيةذ كراليد بلفظ الجمع فقال بماقدمت أيديكم وفي آية أخرى ذكر بلفظ التثنية فقال ذلك عا قدمت بداك والكل حسن متعارف في اللغة \* قوله تعالى ( الذين قالوا ان الله عهد الينا أن لا نو من لرسول حتى يأ تينا بقر بان تأكله النار قلقدجا كمرسل من قبلي بالبينات و بالذي قلتم فلم قتلتم هم آن كنتم صادقين) اعلم أن هذه هىالشبهة الثانيةللكفار فىالطعن فىنبوته صلى الله عليه وسلم وتقر يرهاا نبهم قالواان الله

عهد البنا أن لانو من لرسول حتى يأتينا بقر بان تأكله النار وأنت اتحجد مَا فعُلَتْ ذَلْكُ فو جب أن لا تكون من الانبياء فهذا بيان وجه النظم وفي الآية مسائل ( المسئلة الأولى ) قال ابن عباس نزلت هذه الآية في كعب بن الاشرف وكعب بن أسدومالك بن الصيف ووهب بن يهوذا وزيدن التابوت وقنحاص بن عاز وراءوغيرهم أتوارسول الله صلى الله عليه وسلم فقالوا مامحد تزعم انكرسول اللهوانه تعالى أنزل عليك كتابا وقدعهد الله الينافي التوراة أن لانوعن لرسول حتى يأتينا بفر بان تأكله النارو بكون لهادوى خفيف تعزل من السماء فأنجئتنا بهذاصد قناك فنزلت هذه الآية قال عطاء كانت بنوااسر ائيل يذبحون الله فيأخذون الثروب وأطابب اللعم فيضعونها في وسط بيت والسقف مكشوف فيقوم النبي فىالبيت ويناجى ربه و بنوا اسرائيل خارجون واقفون حولالبيت فتنزل نار بيضاء لهادوى خفيف ولادخان لها عا كل ذلك القربان واعلمان العلاء فيمادعاه اليهود قولان (الاول) وهو قول السدى ان هذا السرط جاء في النوراة ولكنه مع شرط وذلك انه تعالى قال فى التوراة من جاءكم يزعم انهنبي فلاتصدقوه حتى يأتيكم بقر بأن تأكله النار الاالمسيح ومحداعليهما السلام فأنهما اذا أتيا فأكمنوا بهما فأنهما يأتيان بغيرقر بان تأكله النارقال وكانت هذه العادة باقية الى مبعث المسيح عليد السلام فلما بعث الله المسيح ارتفعت و زالت (القول الثاني) ان ادعاء هذا الشرط كدب على التوراة و يدل عليه و جوه (أحدها) انه لوكان ذلك حقا لكانت معجزات كل الانبياء هذا القربان ومعلوم انه ماكان الامركذلك فان مغيرات موسىعليه السلام عند فرعون كانت أشياء سوى هذا القربان (وثانيها ) انزول هذه الناروأ كلها للقربان معيرة فكانتهى وسائر المعجزات على السواء فليكن في تعيين هذه المعجرة وتخصيصها فأئدة بللاظهرت المعجرة القاهرة على مجدعايد الصلاة والسلام وجب القطع بنبوته سواء طهرت هذه المعجزة أولم قظمر ( وثالثها) انه اما ان يقال انه جاء في التوراة ان مدعى النبوة وان جاء بجميع المعجزات فلا تقبلوا قوله الأأن يجيُّ ا بهذه المعجزة المعينة أو يقال جاء في النوراة ان مدعى النبوة يطالب بالمعجزة سواء كانت المعجزة هيمجئ النارأوشئ آخر والاول باطل لانعلى هذا التقديرلم يكن الاتبان بسائر المعجزات دالاعلى الصدق واذاجاز الطءن في سائر المعجزات جاز الطعن أيضا في هذه المعيزة المعينة (وأماالثاني) فانه يقتضي توقيف الصدق على ظهورمطلق المعيرة لاعلى ظهورهذه المعيزة المعينة فكان اعتبار هذه المعيزة عبثا ولغوافظهر بماذكرناسقوط هذهالشبهة بالكلية والله أعلاالم شلة الثانية) في محل الذين وجوه (أحدها) قال الزجاج الجروهذ انعت العبيد والتقديرومار بك بظلام للعبيد الذين قالوا كذاوكذا ( وثمانيها) ان التقدير لقد سمع الله قول الذين قالوا ان الله فقير وقول الذين قالوا ان الله عهد الينا (وثااثها) أن يكون رفعاً بالابتداءوالتقديرهمالذين قالواذلك ( المسئلةالثالثة) قال الواحدى رحمه الله القربان البر الذي يتقرب به الى الله وأصله المصدر من قولك فرب قربانا كالكفران والرججان والحسران

اللهصلي إلله عليدوسلم لعدم اتيانه عسا قالوأ ولوتحقق الاتيان به أتحقق الاعان ردعلهم بقوله تعالى (قل) أي تيكسا الهمواظهارا لكذبهم (قدجاء كمرسل) كشيرة العدد كسرة المقسدار ( من قبلي بالبينات ) أى المعمزات الواصحة (و بالذىقلتم ) بعينه من القربان الذي تأكله النسار ( فلم قتلتمو هم ان كنتم صادقين)أى فيما مدل عليه كلامكم من أنكم تو منون رسل بأنبكر عا اعترحتموه فان زكرياءو بحيىوغيرهما من الانساء عليهم الصلاة والسلام قدحاؤ كمما قلتم في معجزات أخر فالكملم تومنوالهم حتى اجسترأتم على قتلهم

(فان كذبوك) شروع في تسلية رسـولالله صلى الله عليه وسلماثر ما أوجى اليه مابحرته علىه الصلاة والسلام من مقسا لات الكفرة فيمن المشركين واليهود وقوله تعالى (فقد كدب رسل من قبلك) تعليل لجواب الشرط أي فأسل فقد د كذب الح ومن متعلقة بكذبأو بمعدوف هوصغة لرسل أى كائنة من قبلك (حاو الالسات أىالمعرات الواضعات صنفةلرسل( والزبر) هوجعز بوروهوالكتاب المقصو رعلى الحكم من ز برتهاذا حسنتهوقيل الز رالمواعظ والزواجر امن زیرته ا**ذ**ار جرته (والكماب المنبر) فيل أي التوراة والأنجيل

مم سمى به نفس المتقر ب به ومنه قوله عليه الصلاة والسلام لكعب بن عجرة با كعب الصوم جنة والصلاة قربانأي بهايتقربالىاللهو يستشفع فيالحاجة لديه واعلمانه تعالىأجاب عن هذه الشبهة فقال قد جاءكم رسل من قبلى بالبينات و بالذى قلتم فل قتلتم هم ان كنتم صادقين وفيه مسائل ( المسئلة الاولى ) اعلم انه تعالى بين بهذه الدلائل انهم يطلون هذه المجزة لاعلى سبيل الاسترشاد بل على سبيل التعنت وذلك لان اسلاف هو لاء اليهود طلبوا هذا المعجز من الانبياء المتقدمين مثلة كرياء وعيسى و يحي عليهم السلام وهم أظهروا هذا المعجزتم اناايهود سعوا فيقتل زكرياء ويحي ويزعونانهم فتلواعيسي عليه السلام أبضا وذلك يدل على ان أوائك القوم انماطابوا هذا المعجز من أولئك الانباء على سبيل التعنت اذلولم يكن كذاك لماسعوافي قتلهم ثم ان هو الاء المتأخر ين راضون بأفعال أولئك المتقدمين ومصو بون لهم فيكل مافعلوه وهذا يقتضي كون هؤلاء في طلب هدا المعجز من محدعليه الصلاة والسلام متعنتين واذا ثبت ان طلبهم لهذا المعجز وقع على سبيل التعنت لأعلى سبيل الاسترساد لم يجب في حكمة الله اسعافهم بذلك لاسماوقد تقدمت المعزات الكثيرة لمحمد صلى الله عليه وسلموهذا الجواب شاف عن هده السبمة ( المسئله الثانية ) انما قال قد جاءكم رسل من قبلي ولم يقل جاء شكم رسل لان فعل المؤنث يدكراذا تقدمه ( المسئلة الثالثة ) المراد بقوله و بالذي قلتم هو ماطابوه منه وهوالقر بان الذي تأكله النار واعلمأنه تعالىلم يقل قدجا عكرسل من قبلي بالذي قلتم بل قال قدجاء كمرسل من قبلي بالبينات وبالذى قلتم والفائدة انالقوم قالواان الله تعالى وقف التصديق بالنبوة على ظهورالقربان الذي لأكله النار فلو أنالني عليه الصلاة والسلام قال لهمان الاسياء المتقدمين أتوا عندا القريان لم بلزم من هذا القدر و جوب الاعتراف سنبوته ولاحتمال أن الاتيان بهدا القربان سرط للنبوة لاموجب لها والشرط هوالذي يلزم عندعدمه عدم المشروط لكن لايلزم عندو جوده وجودالمشروط فثبت أنهلوا كتني مذاالقدرلا كان الالزام واردا أما نسا قال قد جاءكم رسل من قبلي بالبينات و بالذي قلتم كان الالزام واردا لانهم لما أتوا بالبيات فقد أتوا بالموجب للتصديق ولما أنوا بهذا القربان فقد أتوا بالسرط وعند الاتيان بهما كان الاقرار بالنبوة واجبسا فنبت انه لولا قوله جاءكم بالبينــات لم يكن الالزام واردا على القوموالله أعلم ﷺ قوله تعـــالى ( فان كذَّبوكُ فَنَدَ كذب رسل من قبلك جاوًا بالبينات والزبر والكتاب المنيركل نفس ذائقة الوت وانما توفون أجوركم يوم القيامة فن زحزح عن النار وأدخل الجنة فقد فأز وما الحياة الدنيا الامتاع الغرور) في قوله فأن كدبول وجوه (أحدها) فأن كذبوك في قولك ان الانبياء المتقدمين جاوًا الى هؤلاء اليهود بالقربان الذي نأكله النار فكذبوهم وفتلوهم فقد كنت رسل من قبلك نوح وهود وصالح وابراهيم وسعيب وغيرهم (والثاني) ان المراد **بِيَّانِ كَذَيُوكَ فِي أُصُلِ ا**لنَّيُوةُ وَالشَّمْرُ يَعَدْفَقَدَ كَذَبِ رَسَلُ مَنْ قَبَلَتُ وَلِعَلَ هَذَا الوجه أوجه

لانه تعالى لم يخصص ولان نكذيبهم في أصل النبوة أعظم ولانه يلخل تحته التكذيب في ذلك الحجماج والمقصود من هذا الكلام تسلية رسول الله صلى الله عليه وسلم و بيان ان هذا التكذيب ليس امرا مختصابه من بين سائر الانبياء بل شأن جيع الكفسار كذبب جمع الانداء والطعن فيهم مع ان حالهم في ظهور المعجزات عليهم وفي نزول الكتب اليهم كحالك ومع هذا فانهم صبروا على مانالهم من أولتك الايم واحتملوا ايداءهمني جنب أدية الرسالة فكن متأسيا بهمسالكا مثل طريقتهم في هذا المعنى وامماصار ذلك تسليه لان المصيبه اذاعت طابت وخفت فأما البينات فهي الجيم والمعجزات وأما الزبرفهي الكتبوهي جمز بوروالز بورالكناب بمعنى المزبورأى المكتوب يقال زبرت الكتابأي كتبته وكل كتأب زبو رقال الزجاج الزبوركل كتابذي حكمه وعلى هذا الاشبه أن يكون معنى الزبورمن الزبر الذي هوالزجر يقال زبرت الرجل اذا زجرته عن الباطل وسمى الكماب زبورا لمافيه من الزبرعن خلاف الحقوبه سمى زبور داود لكثره مافيه من الزواجر والمواعظ وقرأ ابن عباس و بالز برأعاد الباءلة كيدوأماالميرفهومن قولك أنرت الشئ أى أوضحته وفي الآية مسئلتان ( المسئلة الاولى ) المراد من البينات المعجزات مم عطف عليها الزبر والكتاب وهذا يقتضي أن يقال ان معجزاتهم كانت مغايرة لكتبهم وذلك يدل على ان أحدا من الانبياء ما كانت كتبهم معجزة لهم فالتورأة والانجبل والزيوروالعصف ماكان سئ منها معيره وأما الترآنفه ووحده كنأب ومعيرة وهذاأ حدخواص الرسول عليه الصلاة والسلام (المسئلة النانية )عطف الكتاب المنبرعلي الزيرمع أن الكتاب المنبر لابد وأن يكون من الزبر وانما حسن هدا العطف لان الكتاب الميرأسرف الكتب وأحسر الزبر فحسن العطف كا في قوله واذ أخذ نامن البيين ميناقهم ومنك من ونوح وقال منكان عدوالله وملائكته ورسله وجبريل وميكال ووجه زيادة الشرف فيهاما كونه مسفلا على جيع السريعة أوكونه باقيا على وجه الدهر ويحتمل أن يكون المراد بالزبر الصحف وبالكتناب الميرالتوراة والانجيلوالز بورقوله تعالى كل نفس ذائقة الموت اعلم انالقصود من هده الآية مأكيد تسلية الرسول عليه الصلاة والسلام والمبالغة في ازالًا الحزن من قابه وذاك من وجهبن (أحدهما) انعاقبة الكل الموت وهذه الغموم والاخران تدهب وتزول ولا سبق سيء منها والحزن من كان كذلك لم ملتفت العاقل اليه ( والثاني ) ان بعدهده الدارداراتيم فيهاالحسن عن المسئ ويتوفر على عل كلواحد مايليق بهمن الجزاء وكل واحد من هدين الوجهين في غاية القوة في ازالة الحرن والغيرعن قلوب العقلاء وفي الآية مسائل (المسئلة الاولى ) في قوله كل نفس ذا تُقدّ الموت سؤال وهو انالله تعالى يسمى بالنفس قال تعلم مافى نفسى ولاأعلم مافى نفسك وأيضا النبفس والدات واحد فعلى هدا يدخل الجادات تعت اسم النفس و بلرم على هذا عوم الموتق الجادات، وأيضاقال فصمق من في السموات ومن في الارض الامن ساء الله وذلك يقتضي.

والزبور والكتاب في عرف القرآن ما يتضمن النمرانع والاحكام ولدلك جاءالكتابوالحكمة متعاطفين في عامد المواقع وقرئ و بالز بر باعادة الجاردلالة على المامعارة بالدات المسار كل نفس ذائقة الوت) وعد ووعيدالمصدق والمكذب وفرئ ذائقه المدوت بالتنوين وعدمه كا قى قولە ﷺولاداكرالله الافليلا \*(واياتو دون أجوركم) أي تعطون أجزية إعماا كمعلى التمام والكمال (يومألقيامة) أى يوم قيامكم من التبور وفى لفظ النوفية اشارة الى ان يعض اجو رهم يصل البهم قبله كإيني عندقو لهعليد الصلاه والسلام التبرر وضة من ر ماض

الجنةأ وحفرة من حفر النعران ( فمن زحز ح عن النار)أي بعدعتها يومثذونحي والزحزحة في الاصل نكر برالزح و هو الجذب تحملة (وأدخل الجنة فقدفاز) بالنجاه ونيل المرادوالفوز الظفر بالبغية وعن الني صلى الله عليه وسلم من أحب أن يرحزح عن النار ويدخل الجنة فلتدركه منده وهو نوءمن بالله واليوم الآخرو يأتى المالناس ما تحب ان يو تي اله (وماالحياة الدنيا) أي لداتها وزخارفها (الامتاع الغرور) شبهت بالناع الذي داس به على المستامو يغرحني يشتر به وهذالمن آثرها على الآخرة فامامن طلب عاالآخرة فهم له انلاعوت الداخلون فيهذا الاستثناء وهذا العموم يقتضي موت المكل وأيضا يقتضى وقوء الموت لاهل الجنة ولاهل النسارلان كلهم نغوس وجوابه انالراد بالآية المكلفون الحاضرون في دار التكليف بدليل انه تعسالي قال بعد هذه الآية فن زحرح عن الناروأدخل الجنة فقد فازفان هذا المعنى لايتأتى الافيهم وأيضا العام بعد التخصيص يتي حجة ( المسئلة الثانية )ذا تُفة فاعلة من الذوف واسم الفاعل اذا أصيف الى اسم وأريديه المامني لم يجز فيه الاالجر كقواك زيدمنارب عمرو أمس فان أردت به الحال والاستقبال جازا لجر والنصب تقول هوصارب زيدغدا وصارب زيداغداقال تعالى هل هن كاشفات ضره وكاشفات ضره قرئ بالوجهين لانه للاستقبال وروى عن الحسن انه قرأذائقة الموت بالتنوين ونصب الموتوهذا هوالاصل وقرأ الاعمش ذائقة الموت بطرح التنوين معالنصب كقوله ولاذكرالله الاقليلا وتمام الكلام في هذه المسئلة يأتي في سورة النساء عند قوله ظالمي أنفسهم انشاء الله تعالى (المسئلة الثالثة) زعمت الفلاسفة انالموت واجب الحصول عند هذه الحياة الجسمانية وذلك لانهذه الحياة الجسمانية لأتحصل الابالرطوبة الغريزية والحرارة الغريزية ثمانا لحرارةالغريزية تؤثر في تحليل الرطو بذالغريزية ولاتزال تستمرهذه الحالة الى أن تفني الرطو بذالاصلية فتنطق الحرارة لغريزية ومحصل الموت فهذا الطريق كان الموت ضرورافي هذه الحياة قالوا وقوله كل نفس ذائقة الموت على على ان النفوس لاتموت عوت البدن لانه جعل النفس ذا مقالموت والذا نق لابدو أن يكون باقباحال حصول الذوق والمعني ان كل نفس ذائقة موت البدن وهذا يدل على أنالنفس غير البدن وعلى أن النفس لاتموت بموت البدن وأيضالفظ النفس مختص بالاجسام وفيه تنبيه على أن ضرورة الموت مختصة بالحياة الحسمانية فاماالارواح المجردة فلاوقدجاء فيالروابات ماهوخلاف ذلك فانهروي عن ابن عباس أنهقال لماتزل قوله تعالى كل من عليها فانقالت الملائكة مات أهل الارض ولمانزل قوله تعالى كل نفس ذائقة الموت قالت الملائكة متنا ( المسئلة الرابعه ) قوله تعالى كل نفس ذائقة الموت مدل على أن المقتول يسمى بالميت وانمالا يسمى المذك بالميت بسبب التخصيص بالعرف ممقال تعالى وانباتوفون أجوركم يوم القيامة بين تعالى انتمام الاجر والثواب لانصل الحالمكلف الانوم القيامة لانكل منفعة تصل العالمكلف في الدنيافهي مكدرة بالغموم والهموم وبخوف الانقطاع والزوال والاجرالنام والثواب الكامل انمايصل الى المكلف يوم القيامة لان هناك يحصل السر و ربلاغم والامن بلا خوف واللذة بلاالم والسعادة بلاخوف الانقطاع وكذا القول فيكاتب العقاب فانه لايحصل في الدنيا ألم خالص عن شوائب اللذة بل يمتزج به راحات وتخفيفات وانما الائلم التام الخالص الباقي هوالذي يكون يوم القيامة نعوذ بالله منه شمقال تعالى فن وحرج عن النار وأدخل الجنة فقدفان الزخرحة النهية والابعاد وهوتكر يرالزح والرح مَنَاعَ بِلاَغُوالْمَرُوراهامصدراوَجَعَظُر (لتبلون) شُمُروغ في تسلية رسؤلُ الله صلى الله عليه وسَمَ وَهُن مَعَة هن المؤمنين عاسيلةونه من جهدة الكفرة من المكاره اثر تسليتهم عماقدوقع منهم ليوطنوا انفسهم على احتماله عندوقوعه و يستَعدوا للقائه و يقابلوه بحسن الصبروالثبات فأن هجوم الأوجال ﴿ ١٦٦ ﴾ عمايزن اقدام الرجال والاستعداد للكروب

هوالجد ابجلة وهذا تنبيه على ان الانسان حيمًا كان في الدنيا كانه كان في النار وماذاك الالكثرة آفاتها وشدة بلياتهاولهذا قالعليه الصلاة والسلام الدنياسجن المؤمن واعم أنه لامقصود للانسان وراء هذين الامرين الخلاص عن العداب والوصول الى الثواب فبين تعالى انمن وصل الىهدين المطلوبين فقدفاز بالمقصد الاقصى والغاية التي لامطلوب بمدهاوروى عن رسول الله صلى الله عليه وسلمانه قال موضع سوط في الجنة خير من الدنيا ومافيها وهرأ قوله تعالى فن زحزح عن النار وادخل الجنة فقدفاز وقال عليه المسلاة والسلام من أحب أن يزحزح عن الذار و يدخل الجنة فلندركه منيته وهو يؤمن بالله واليوم الآخر وليؤت الى النساس مايحب أن يؤتى اليه ممقال وماالحياة الدنيسا الامتاع الغرور الغرور مصدرمن قولك غررت فلانا غرورا سبدالله الدنيا بالمتاع الذى مدلس به على المستام و يغر عليه حتى يشتر به مج نظهر له فساده ورداءته والسيطان هو المدلس الغرور وعن سعيد بن جبيرانهذا في حقمن آثر الدنيا على الآخرة وأمامن طلب الآخرة نها فانها نعم المناع والله أعلم واعلم أن فساد الدنيا من وجوه (أولها) انه اوحصل للانسان جيع مرادته لكانغه وهمه أزيدمن سروره لاجل قصر وقته وقلة الوثوق به وعدم علم بأنه هل ينتفع به املا (وثانيها) ان الانسان كلاكان وجد انه برادات الدنيا أكثركان حرصه فيطلبهاأ كثروكلاكان الحرص أكثركان تألم القلب بسبب ذلك الحرص أشد فأن الانسان يتوهم انه اذافاز عقصوده سكنت نفسه وليس كدلك مل زدادطليه وحرصه ورغبته (وثالها) ان الانسان بقدرما يجد من الدنيا يبقى محروما عن الآخرة اليهي أعظم السعادات والخيرات ومتى عرفت هذه الوجوه الثلاثة علت أن الدنيامتاع الغروروأنها كاوصفها أمير المؤمنين على بن أبي طالب رضى الله الله عنه حدث قال ليرمسها قائل سمها وقال بعضهم الدنياظاهر هامطية السرورو ياطها مطية الشرور # قوله تعالى ( لتبلون في أموالكم وأنفسكم ولتسمعن من الذين أوتوا الكتاب من قبلكم ومن الدين أسركوا أذى كثيرا وان تصبروا وتتقوا فان ذلك من عزم الامور) اعلمانه تعالى لماسلى الرسول صلى الله عليه وسلم بقوله كل نفس ذا تقة الموت زاد في تسسليتُه بهذه الآية فبين أن الكفار بعد أن آدوًا الرسول والمسلين يوم أحد فسيو دونهم أبضا في المستقبل بكل طريق عكنهم من الابداء بالنفس والابداء بالمال والعرض من هذا الاعلام أن يوطنوا أنفسهم على الصبر وترك الجزع وذلك لان الانسان اذالم يعلم نوول البلاء عليه فاذا نزل البلاء عليه شقذاك عليه أمااذا كان عالما بأنه سينزن فاذانزل لم يعطم وقعه عليه أماقوله لتبلون فيأموالكم وأنفسكم ففيه مسائل ( المسئلة الاولى) قال الواحدي رجه الله اللام لام القسم والنون دخلت مؤكلة وضمت الواو لسكونها وسكون النون ولم تكسير لالنقاء الساكنين لانهاواوجع فحركت بماكان يجب لماقبلها من الضم ومئله اشتروا الضلالة ( المسئلة الثانية) لتبلون لتختيرن ومعلوم

ممايهون الخطوب واصل الايتلاء الاختبار أى وطلب الخبرة بحال الختيز تنعر يضدلاس يشق عليه غالبا ملابسته أومفارقته وذلك انما بتصور حقيقمة من لاوقوف لهءلىءواقب الامور واما من جهة العليم الخبير فلايكون لإمحازامن تكينه للعبد من اختيار احد الامرن أوالامورقبل أنرزبعليه ششاهو من مباديه العادية كا مروالجلةجوالقسم محذوف أىوالله لتبلوب أى لتعاملن معمامله المختبرليظهرماعندكم من السات على الحق والاعال الحسنة وفائدة النوكيداماتحقيقمعني الابتلاءتهو بناللخطب واما تحقيق وقوع المبتلىيه مبالغةفي الحث على مااريد منهممن التهيؤ والاستعداد (في اموالكم) عايقع فهامن ضروب الآمات المؤدية الى هلاكها وامأ انفاقها فيسايل الخير مطلقا فلايليق

نظمه في سلك الابتلاء لما ته من باب الاضعاف لامن قبيل الاتلاف (وانفسكم) بالقتل والاستروالجراح ﴿ انه ﴾ وما يرد عليها من اصناف المتاعب والمخاوف والشدائد وبحو ذلك وتقديم الاموال لكثرة وقوع الهلكة فيها (ولتسمعن من الذين أوتو الكتاب من قبلكم) اى من قبل ابتائكم القرآن وهم اليهود

والتبعياري عيرعنهم يدالت الاشعار بمدار الشقاق والايدان بنعن مايستمونه منهم مستندعلى زعهم الى الكتاب كافى قوله بعالى المارك و تقويد المدارفان قدم نزول كتابهم بمايؤ يدتمسكهم به ومن المذين الحديث أسركوا أذى كثيراً) من ﴿ ١٦٧ ﴾ الطعن في الدين الحديث والقدح في أحكام الشرع الشريف

وصدمن أراد أن يؤمن وتخطئذمىآمن وماكان من كعب بن الاشرف وأضرابه من هجاء المومنين و تحريض المشركين على مضادة رسول الله صلى الله عليد وسلمونحوذلك بمالاخبر فيه (وانتصبروا)أي على تلك السدائد والبلوي عندورودهاو تقابلوها بحسن التحمل (وتقوا) أى تنستلوا الى الله تعالى بالكلية معرضين عماسواه بالرة بحيث بنساوي عندكم وصول المحبوب ولقاء المكروه (فانذلك) اشارة الى الصبروالتقوى ومافيه من معنى البعد للايذان بعلودر جتهما وبعد منزلتهماوتوحيدحرف الخطاب اماباعت اركل واحدمن المخاطبين واما لانالمرادبالخطاب محرد التنبيه من غمرملاحظة خصوصية أحسوال المخاطبين ( من عزم الامور)من معزوماتها التي بتنافس فيهــا المتنافسون أي ما يجب أن يعزم عليد كل أحدالا فيدمر كالاللزية والشرف

أأنه لأيجوز في وصَّف الله تعالى الاختبار لانه طلب المعرَّفة البعرف الجيد من الردئ ولكن معناه في وصف الله تعالى انه يعامل العبدمعاملة المخابر (المسئلة الثالثة) اختلفوا في معني هذا الابتلاء فقال بعضهم المراد ماينالهم من الشدة والفقر وماينالهم من القتل والجرح والهزيمة من جهة الكفار ومن حيث الزدوا الصبر في الجهاد وقال الحسن المرادبه التكاليف الشدبدة المتعلقة بالبدن والمال وهي الصلاة والزكاة والجهاد قال القامني والظاهر يحتملكل واحدمن الامرين فلايمتنع حله عليهما وأماقوله ولتسمعن من الذين أوتوا الكتاب من قبلكم ومن الذين أشركوا أذى كثيرا فالمرادمند أنواع الايذاء الحاصلة من اليهود والنصارى والمشركين للمسلين وذلك لانهم كانوا يقولون عزير ابن الله والسيم ابن الله وثالث ثلاثة وكانوا يطعنون في الرسول عليه الصلاة والسلام بكل ما يقدرون عليه ولقدهجاه كعب بن الاشرف وكانوا يحرضون الناس على مخالفة الرسول صلى الله عليه وسلم وأما المسركون فهم كانوا يحرضون الناس على مخالفة الرسول و يجمعون العساكر على محار بة الرسول صلى الله عليه وسلمو يتبطون المسلين عن نصرته فيجب أن يكون لكلام محولاعلى الكل اذليس حله على البعض أولى من حله على الثاني ثمقال تعالى عطفاعلى الامرين وانتصبروا وتتقوافان ذلك من عزم الامور وفيه مسائل (المسئلة الاولى )قال المفسرون بعث الرسول صلى الله عليه وسلمأبا بكرالي فتحاص اليهودي يستمده فقال فتحاص قداحتاج ربك الى أن نمده فهم أبو بكر رضى الله عنه أن يضر به بالسيف وكان رسول الله صلى الله عليه وسلم قال له حين معثه لاتغلبن على شئ حتى ترجع الى فنذكراً بو بكررضي الله عنه ذلك وكف عن الضرب ونزلت هذه الآية (المسئلة الثانية) للآية تأويلان (الاول) ان المرادمنه أمر الرسول صلى الله عليه وسلم بالمصابرة على الابتلاء في النفس والمال والمصابرة على تحمل الاذي وترك المعارضة والمقابلة وانما أوجب الله تعالى ذلك لانه أقرب الى دخول المخالف في الدير كاقال فقولا له قولا لينا لعله يتذكر أو يخشى وقال قل للذين آمنوا يففروا للذين لايرجون أيام الله والمراد بهذا الغفران الصبروترك الانتقام وقال تعالى واذا مرواباللغومروا كراما وقال فاصبركا صبرأ ولوا المزم من الرسل وقال ادفع بالتي هي أحسن فاذا الذي بينك و بينه عدواة كأنهولى حيمقال الواحدي رحمالله كآنهذا قبل نزولآية السيفقال القفال رجه اللهالذي عندى انهذا ليس بمنسوخ والظاهرانها نزات عقيب قصة أحذ والمعنى انهم أمروابالصبرعلى مايو ذون به الرسول صلى الله عليه وسلم على طريق الاقوال الجارية فيما بينهم واستعمال مداراتهم في كثيرمن الاحوال والامر بالقتال لاينافي الامر بالمصابرة على هذا الوجه واعلم أن قول الواحدى ضعيف والقول ما قاله القفال (الوجه الثاني) في التأويل أن يكون المرادمن الصبروالتقوى الصبرعلى مجاهدة الكفارو منابذتهم والانكارعليهم فامروا بالصبرعلى مشاق الجهادوالجرى على نهج أبي كررضي الله عنه في الانكار على

أوماعزم الله تعالى عليه وأمر به و بالغ فيديعنى ان ذلك عزمة من عزمات الله تعالى لابدأن تصبروا وتتقوا والجملة تعليل لجواب الشرط واقع موقعه كانه قيل وان تصبروا وتتقوا فهو خيرلكم أوفا فعلوا أوفقد أحسنتم أوفقد أصبتم فان ذلك الج ويجوز أن يكون ذلك اشارة الى صير المخاطبين وتقواهم فالجلة حينة جواب الشرطوق ابرازالامر بالصبروالتقوى في صورة التعرطية من اطهار قال التعميد بيسيده بيسيوه و الخدالله كالرم مستأنف سيق لبيان بعض أذياتهم وهو كتمانهم مأفى كتابهم من شواهد نبوته قليد الصلاقوالسلام وغيرها والدمن صوب على المفعولية عضم أمر به النبي صلى الله عليه وسلم ﴿ ١٦٨ ﴾ خاصة بعلريق تجديد الخطاب اثر

اليهودوالاتقاء عن المداهنةمع الكفاروالسكوت عن أظهار الانكار (المسئلة الثالثة) الصبرعبارةعن احتمال المكروه والتقوى عبارة عن الاحتراز عمالا ينبغي فقدم ذكرالصير تمذكر عقبه التقوى لان الانسان انمايقدم على الصبرلاجل انه يريد الاتقاء عالاينبغي وفيد وجدآخر وهوان المراد من الصيرهوأن مقابلة الاساءة بالاساءة تفضى الى ازدياد الاساءة فأمر بالصبر تقليلا لمضارالدنيا وأمر بالتقوى تقليلا لمضار الآخرة فكانت الآية على هذاالتأويل جامعة لأداب الدنياوالآخرة (المسئلة الرابعة ) قوله من عزم الامورأى من صواب التدبيرالذي لاسك في ظهور الرشدفيد وهو بماينبغي لكل عاقل أن يعزم عليه فتأخذ نفسه لامحالة به والعزم كانه من جلة الحزم وأصله من قول الرجل عزمت عليكأن تفعل كداأى ألزمته الالامحالة على وجه لايجوزلك الترخص في تركه فاكان من الامور حيد العاقبة معروفاً بالرشد والصواب فهومن عزم الامور لانه بمالايجوز لعاقل أن يترخص في تركه و يحتمل وجها آحر وهوأن يكون معناه فانذلك مماقد عزم عليكم فيه أى ألزمتم الاخذبه والله أعام الله قوله تعالى ﴿ وَاذَا خَذَاللَّهُ مَيْنَاقَ الَّذِينَ أُوتُوا الكتاب لتبيننه للناس ولانكتونه فنبذوه وراء ظهورهم واشتروابه نمنا قليلا فبنس مَايَشْتُرُونَ) اعلم أَن في كيفية النظم وجهين (الاول) انه تعالى لماحكي عن اليهود شبها طاعنة في نبوة محد عليه الصلاة والسلام وأجاب عنها البعه بهذه الآية وذلك لانه تعالى أوجب عليهم في النوراة والانجيل على أمة موسى وعيسى عليهما السلامان يشرحواما فيهذن الكتابين من الدلائل الدالة على صحة دينه وصدق نبوته ورسالته والمرادمنه التعجب من حالهم كانه قيل كبف يليق مكم ابراد الطعن في نبوته ودينه مع ان كتبكم الطقة ودالةعلى إنه يجب عليكم ذكر الدلائل الدالةعلى صدق نبوته ودينه (الثاني) انه تعالى لما أوجب فىالآية المنقدمة على محمد صلى الله عليه وسلم احتمال الاذي من أهل الكتاب وكانمن جلة ايذائهم للرسول عليه الصلاة والسلام انهم كانوا يكتمون مافي التوراة والانجيل من الدلائل الدالة على بوته فكانوا يحرفونها ويذكرون لهاتأو يلات فاسدة فبين ان هذا من تلك الجلة الي يجب فيها الصبروفي الآية مسائل (المسئلة الاولى) قرأ ابن كثيروأ بوبكروعاصم وأبوعر وليبيننه ولايكتمونه بالياءفيهماكناية عنأهل الكتاب وقرأ الباقون بالنا فبهماعلى الحطاب الذي كانحاصلا فيوقت أخذ الميثاق أي فقال الهم لتبيننه وفظيرهذه الآية قوله واذ أخذنا ميثاق بني اسرائيل لاتعبدون الااقه بالناء والياء وأيضا قوله وقضيناالي بني اسرائيل في الكتاب لنفسدن في الارض (المسئلة الثانية) الكلام في كيفية أخذ الميثاق قدتقدم في الآية المتقدمة وذلك لان الانبياء عليهم الصلاة والسلام أوردوا الدلائل فجيع أبواب التكاليف وأزموهم قبولها فلقة سجانه وتعالى انما أخذ الميثاق منهم على لسان الانبياء عليهم الصلاة والسلام فذلك النوكيدوالالزام هوالمراد بأخذالميثاق وعن سعيد بنجبير قلت لابن عباس الأأصحاب

الخطاب الشامل له عليه الصلاة والسلام وللمؤمنين لكون مضمونه من الوظائف أنخاصة به عليه الصلاة والسلام وتوجيه الامريالذكرالي الوقتدون مأوقع فيدمن الحوادث مع أنها المقصودة باندات للمبالغدفي انجاب ذكرهاعلى مامرسانه في تفسيرقوله تعالى واذعال ر مكالملائكة اندحاعل الخأى إذكروقت أخذه لأ تعالىٰ (ميثاق الذين أوتو ا الكتاب)وهم علَّاءاليهود والنصارى ذكروا يعنوان التاءالكتاب مبالغذفي تقميح حالهم (لتبينند) حكالة لماخو طبواله والضمرللكتاب وهو جوابلقسم تنبئ عنه أخذالميثاق كانه قيل لهم بالله لتبينه (للناس) وتظهرن جيع مافيه منالاحكام والاخبار التىمنجلتهاأمرنبوته عليه الصلاة والسلام وهوالمقصور بالحكاية وقرى بالياءلانهم غب (ولاتكتونه) عطف على الجواب وانمالي بوكد بالتور لكونه منفياكافي قولك والله لا نقومز بد وقيل اكتنى بالتأكيدني الاول لانه تأكيدوفيل موحالام ضمرالمخاطبين

اماعلى امنحارمبتدا بعد الواوأى وأنتم لا تستحقونه واماعلى رأى من جوزد خول الواوعلى المضارع المنف ﴿ عيد ﴾ عند وقوعد حالاأى لتبيننه غير كاتمين والنهى عن المتحلف بعد الامر بالبيان المالم بالمبالغة في ايجاب المامور به وامالان المراذ بالبيان المامور به ذكر الآيات الناطقة بنبوته عليه الصلاة والسلام وبالمكتان

المُنْ الله الله المالية المالية الرائعة والشبهات الباطلة وقرى بالباه كاقبله (فنبدوه) النبذ الرمى والابعاد الى طرحوا ما خدّمتهم من الميثاق الموثق بفنون التأكيد والقوه (وراء ظهورهم) ولم يراعوه ولم يلتفتوا اليد أصلا فان بذالني و وراء الفلهر مثل في الاستهانة به والاعراض عند بالكلية كاأن جعله نصب الدين على كال العناية به وفيد من الدلالة على محتم بيان الحق على على الدين واطهار ﴿ ١٦٩ كَمْ مَامْهُوهُ مَنْ العلم للناس اجعين وحرمة كمّامه المرض

أأ من الاغراض الفاسدة أواطمع فيعرض • ن الاعراض الفانية الكاسدة مالايخني وعنانبي ملى الله عليه وسلمن أتم علاءر أهله ألجم بلجام مي مار وعنطاوس أمه قال وهب ين منه انى أرى الله سوف يعديك مذه الكتب وقال والله لوكنت ندافكين العلم كالمكند وأستأنالله سيعديك وعرجيد اب كوب لايحللاحد من العلماء أن سكت على علمه ولانعل لجاهل أنيسكت على جهله حي يسئل وعن على رضى الله نه ماأحدالله على أهل الجهز أن يعلوا حتى أحد على أهل الم ان تعلوا (واستروابه) أي بالكاسالذي أمر واليباله ونهوا عركمانه فأن ذكر بد الميثاق يدل على ذلك دلائل واصعة وايفاع الفعل على الكل معأن المرادية كتم بعضه كدلالدنبوته علىمالصلاة والسلام ونحوها

عبدالله يقروش واذأخذالله مبثاق النبيين فقالأخذالله ميثاق النبيين على قومهم واعلم أنازام هذاالاظهار لاسك انه يخصوص بعلاءالقوم الذين بعرفون مافي الكتاب والله أعلم ( المسئلة الثالثة ) الضمير في قوله لتبيّنه للناس ولانكَّمُونه الى ماذا يعود فيد قولان **\*قالسعيد بن جبير والسدى هوعائد الى محمد وعلى هذا ا**لتقدير يكون الضمير عائداً الى معلوم غيرمذكور وقال الحسن وقتادة بمود الى الكناب في قوله أوتو الكتاب أي أحدنا ميثاقهم أن مبينواللناس مافى النوراة والانجبل من الدلااة على صدق نبوة مجد صلى الله عليه وسلم( المسئلة الرابعة) اللام لام التأكيد يدحل على اليمين تقديره استحلفهم لسينه ( المسئلةُ الخامســة ) انماقال ولانكتمونه ولم يقل ولاتكتمنه لان الواو. اوالحال. ونواو العطف والمعني لتبيننه للناس غيركاتمين فانقيل البيان يضاد الكمان فلاأمر بالمان كأن الامربه نمياعن الكممان فاالفائدة في ذكر النهني عن الكمان قلناالمراد من اليان ذكر تلك الآيات الدالة على نبوة مجمد صلى الله عليه وسلم من الوراه والانجبل والمراد من النهى عن الكتمان أن لايلقوا فيها التأو لات الفاسدة والسَّبهات المعطله ( المسئلة السادسة ) اعلم أنظاهر هذه الآية وانكان مختصا باليهود والنصاري فانه لاسعد أيضادخول المسلين فيه لادمهم أهل القرآن وهوأشرف الكست حكى أن الحعاج أرسل الى الحسن وقالماالذي بلغني عنك وقالماكل الدي بامك عني فلته ولاكل ماقلته بلعث قال أنتالدي قلتان النفاق كان مقموعا فأصبح فدتعمم وتقلد سيفا ففال يع فقال وماالذي حملت على هذا ونحن نكرهه قال لان الله أخذ ميثاق الذي أتو الكتاب ايبينند لاناس ولا يكتمونه وقال قنادة مثل علملا يقال به كمثل كنز لاينفق منه ومثل حكمة لاتخرج كمثل صنم قائم لايأكل ولانشرب وكانيقول طوبي لعالم تاطق ولسمع واعهداعاعا فبذله وهذأ سمع خيرافوعا، قال عليه الصلاة والسلام من تتم علماس أهلة ألج بلجام من نار وعل على رضى الله عنه ماأخذالله على أهل الجهل أن يتعلوا حرة أحد على أهل العلم أن يعلو تم قال تعالى فتبذوه وراءطم ورهم واشتروا به مناهليلا فمشس مايسترون والمراد أيهام لميراعوه ولم يلتفتوا اليه والنبذ وراء الظهر مثل الطرح وترك الاعتداد ونقيضه جعله بصب عمنه والقاؤه بين عينيه وقوله واشتروابه ثنافلبلا معناه انهم أخفوا الحق ليتو سلوابه الى وجدانشي من الدنبا فكل من لم يبين الحق الناس وكتم شيئا مندلغرض فاسدمي تسهيل على الظلة وتطييب لفلو بهم أولجرمنفعة أولتقية وخوف أوليحل بالعلم دخل تحت هذا الوعيد #قوله تعالى (الآئيسين الدين يفرحون بما أتواو يحبون أن يحمد و آبالم يفعلوا فلا تحسبنهم مفازة من العذلب والهم عذاب أليم ولله ملك السموات والارض والله على كلسي قدير ) اعم أن هذا من جلة مادخل تحت قوله ومن الذين أسركوا أذى كنيرا فبين تعالى أن منجلة أنواع هذا الآذى أنهم يفرحون بماأتوابه من أنواع الخدث والتلبس على ضعفة المسلينو يحبون أن محمدوا بأنهم أهل البروالقوى والصدق والديامة ولاشك ان الايسان

لما أن ذلك كتم لمكل اذبه يتم ﴿ ٢٢ ﴾ ث الكتاب كا أن رفض بعض أركاب الصلاه رفض لكلها أو بمنزلة كتم الكل من حيث انهما سيان في الشناعة واستجرار العقاب كافي قوله تعالى وان لم تفعل فابلغت رسانته والانهنزاء مستعار لاستبدال مناع الدنيا عاكمتوه أي تركوا ما أمروابه وأخذوا بدله ( مناقليلا ) أي سيئا تافها حقيرا من حطام الدنيا وأعراضها وفي تصوير هنه المعاملة بعند المعلوضة لاسيا بالاشتراء المؤذن بالرغبة في الماخوذ والاعراض إ

عن المعطى والتعبير عن المسترى الذى هوالعبدة فى العقد والمقصود بالمساملة بالثمن الذى شأنه أن يكون وسيلة اليه و وجعل الكتاب الذى حقد أن يتنافس فيد المتنافسون معجو با بالباء الداخلة على الآلات والوسائل من نهاية الجزالة والدلالة على كال فظاعة حالهم وغاية قبحها بإيثارهم الدىء الحقير على الشريف الخطير وتعكيسهم بجعلهم المنصد الاصلى وسيلة والوسيلة مقصدا مالايخني ﴿ ١٧٠ ﴾ جلالة شانه ورفعة مكانه ( فبأس ما يشسترون )

يتأذى بمشاهدة مثلهذه الاحوال فامرانبي عليه الصلاة والسلام بالمصابرة عليها وبين مَالهم من الوعيد الشديد وفي الآية مسآئل (المسئلة الاولى) قرأ حزة وعاصم والكسائي بالتاءالمنقطة من فوق وقرأاب كشيرونافع وأبوعرووا بن عاص بالياءالمنقطة من تحت وكذا في قوله فلا تحسبتهم أما القراءة الاولى ففيها وجهان (أحدهماً) أن يقرأ كلاهما بفتح الباء (والثاني) أن يقرأ كلاهما بضم الباء في قرأ بالناء وقتح الباء فيهما جعل التقدير لاتحسبن بامجدأوأيها السامع ومنضم البافيهما جعل الحطآب للؤمنين وجعل أحد المفعولين الذن نفرحون وآلثاني بمفازة وقوله فلاتحسبتهم بمفازة تأكيد الاول وحسنت اعادته اطول الكلام كقواك لاقطن زيدا اذاجاء لئو كلك في كذا وكذا فلا قطنه صادقا وأما القراة الثانية وهي بالياء المنقطة من تحتف قوله لا يحسبن ففيها أيضاوجهان (الاول) مفتح الباء و بضمها فيهماجعل الفعل للرسول صلى الله عليه وسلموالباق كاعلمت (والوجه الثاني) بفتح الباء فيالاول وضمها فيالثاني وهوقراءة أبي عرو ووجهه أنه جعل الفعل للذين يفرحون ولم يذكرو آحدا من مفعوليه تمأعاد قوله فلاتحسبن بضم الباء وقوله هم رفع باسناد الفعل اليه والمغمول الاول محذوف والتقدير ولاتحسبن هوالاء الذين يفرحون أنفسهم بمفارة من العداب ( المسئلة الثانية ) اعلم أنه تعالى وصف هو لاء القوم بأنهم مرحون بغطهم ويحبون أيضا أن يحمدوا عالم يفعلوا والمفسرون ذكروا فيه وجوها ( الاول ) انهولاء اليهود يحرفون نصوص التوراة و يفسرونها بتفسيرات بإطلة و روجونهاعلى الاغارمن الناس و يفرحون بهذا الصنع تم يحبون أن يحمدوا بأنهم أهل الدّين والديانا والعفاف والصدق والبعد عن الكذب وهوقول أبن عباس وأنت اذا أنصفت عرفت أرأحوال أكثرا لخلق كذلك فانهم بأتون بجميع وجوه الحيل في تحصيل الدنياو يفرحون بوجدان مطلو بهم تم يحبون أن يحمدوا بانهم أهل العفاف والصدق والدين (الثابي) رُوي انه عليه الصلاة والسلام سأل اليهود عن شي ممافي التوراة فلتموا الحق وأخبر والمخلافه وأروه انهم قدصدقوه وفرحوا بذلك التلبس وطلبوا من الرسول عليه الصلاة والسلام أن يثني عليهم بذلك فأطلع الله رسوله على هذا السروالمعني أن هولاءاليهود فرحوا بمافعلوا من التلبيس وتوقعوآ منك أن تذي عليهم بالصدق والوفاء (الثالث) يفرحون بمافعلوامن كتمان النصوص الدالة على مبعث محدصلي الله عليه وسلم ويحبونأن يحمدوا بمالم يفعلوامن اتباع دين ابراهيم حيث ادعوا ان ابراهيم عليه السلام كأنعلى اليهودية وأنهم على دينه (الرابع) انه زل في النافقين فانهم يفرحون بما توامن اظهارالا مان للمسلين على سيل النفاق من حيث انهم كانوا يتوصلون بذلك الى تحصيل مصالحهم في الدنيا تم كانوا يتوقعون من النبي عليه الصلاة والسلام أن محمدهم على الايمان الذي ماكان موجودا في قلو بهم (الخامس)قال أبوسعيد الحدري نزلت في رجال منالمنافقين كانوا يتخلفون عن رسول اللهصلي الله عليه وسلم في الغزوو يفرحون بقعودهم

مانكرةمنصو بةمفسرة لفاعل ينس ويسترون صفنه والمخصوص بالذم محذوف أيششيا بنسترونه ذلك الثمن ( لاتحسين ) الخطاب لرسول الله صلى الله عليه وسلماواكل أحدثمن بصلحله (الدين مفرحون باأتوا) أى ما فعلوا كما في قوله تعالى انه كانوعده مأتياويدل عليه دراءة أبي بفرحون بافعلوا وفرئ بمآتوا يسنى أعطواو بماأوتوا أى عاأوتوه من علمالتوراه قال ان عباس ضي الله عنهاهم لهودحرفوا التوراة وفرحوا بذلك وأحبواأن بوصفو بالدبانة والفضل روى أن رسول الله صلى الله عليه وسلمسأل الهودعن سيءمافي التوراة فكتموا الحق وأخبروه بخلافه وأروه أنهم قدمدقوه واستحمدوااليه وفرحوا عافعلواوقيل فرحوا بكتمان النصوص الناطقة منبوته عليد الصلاة والسلام وأحبواأن بحمدوا يأنهم متبعون ملة ابراهيم

عليه السلام فالموصول عبارة عن المذكورين أوعن مشاهيرهم وضع موضع ضيرهم والجلة ﴿ عنه ﴾ مسلوقة له بان ماتسنت به أعالهم المحكبة من العقساب الاخروى اثر بيان قباحتها وقد أد بج فيها بيان بعض آخر من شنائمهم وهواصر أرهم على ماهم عليه من القبائح وفرحهم بذلك ومحبتهم لان يوصفوا بماليس فيهم من الاوصاف لم لجديلة وقد ذخلم ذلك في سلك الصلة التي حقها أن تكون معلومة الشبوت للوصول عند المخاطب ايذانا

يشهرة اتصافهم بذلك وقيلهم قوم تخلفوا عن الغزوثم اعتذروا بانهم رأوا المصطة في ذلك واستحمدوا به وقيل هم المنافقون كافة وهو الانسب بظاهرة وله تعالى (و يحبون أن محمدوا عالم يفعلوا) لشهرة أنهم كانوا يفرحون بمافعلوا من اظهار الايمان وقلو بهم مطمئنة بالكفرو يستحمدون الى المسلين بالايمان وهم عن فعله بألف منزل وكانوا يقله رون عنبة المؤمنين وهم في الغاية القاصية ﴿ ١٧١ ﴾ من العداوة فالموصول عبارة عن طائفة معهودة من المذكورين عبة المؤمنين وهم في الغاية القاصية عند من المداوة فالموصول عبارة عن طائفة معهودة من المذكورين

وغيرهم فال كثرالمنافقين كانوا مناليهود ولعل الاولى اجراء الموصول على عومه ساملا اكل مر رأتي سي من الحسنات فيفرح به فرح اعجاب و رودأن مدحه الناس عِماهو عار مند من الفضائل مننطما للعهودى انظاما اوليا وأباما كان وهو مفعول أول لحسس وقوله معالى (فلا تحسبنهم) تأكيدله والفاء زائده والمعمول الثاني قوله تمالى (عفازەمس العداب) أىملتسين بمجاءه على أن المعازه مصدر ميى ولايضر بأنينها الماء المأنوامينية علما وليست للد لالة على الوحدة كما في قوله \* فاولارجاء الصرمك ورهبة \* عقا بك قد كانوالنامالموارد ولاسيل الىجىلها اسم مكار، على أن الجار متعلق محذوف وقع صفه لها أي بمفازة كائنة من المذاب لانها لسست

عندفاذاقدم اعتذروا اليدفيقبل مذوهم ثم طمعوا أن يثني عليهم كاكان يثني على المسلين المجاهدين (السادس) المرادمنه كمانهم مافى التوراة من أحد الميثاق عليهم بالاعتراف بمعمد صلى الله عليه وسلمو بالاقرار بنبوته ودينه ممانهم فرحوا بكتمانهم لذلك وأعراضهم عن نصوص الله ثم زعوا انهم أبناءالله وأحباؤه وقالوا لن تمسنا النار الأأياما معدودة واعلمأن الاولى أن يحمل على الكل لانجيعهذه الامورمشتركة في قدر واحد وهوان الانسانياتي بالفعل الذي لاينبغي ويفرح بهتم يتوقع من الناس أن بصفوه بسداد السيره واستقامة الطر يقدُّوالرهدوالاقبال على طاعة الله ( المسئلة الثالثة ) في فوله عاأتوا بحثان (الاول ) قال الفراء قوله بما أنوا بريد فعلوه كقوله واللذان بأتبانها منكم وقوله لقد جئت شيئافر ياأى فعلت قال صاحب الكشاف أتى وجاءيستملان بمعنى فعل فال تعالى انه كانوعده مأتيا لقدجتت شيئافرياويدل عليه قراءة أبي يفرحون بمافعلوا (البحث الثاني) قريم النوابمعني أعطوا وعن على رضى الله عنه بما أوتوا (المسئله الراسم) قوله بمفازة من العدال أي بمنجاة منه من قولهم فازفلان اذانجا و قال الفراء أي ببعد من العدال لآن الفوز معناه التباعد من المكروه وذكر ذلك في قوله فقد فاز نم حقق ذلك بقوله ولهم عذاب أليم ولاشبهة انالآية واردة في الكفار والمنافقين الذين أمرالله رسوله صلى الله عليه وسلم بالصبر على اذا هم عمقال ولله ملك السموات والارض والله على كل سي قدير أى لهم عذاب أليم عن له ملك السموات والارص فكيف يرجوالنجاه مركان معذبه هذا القادر الغائب \* قوله تعالى ( ان في خلق السموات والارض واحتلاف اللبل والنهار لآيات لاولى الالباب) اعلم أن المقصود من هذا الكناب الكريم جذب القلوب والارواح من الاشتغال بالحلق الىالاستغراق فيمعرفة الحق فلماطال الكلام في تقرير الاحكام والجواب عنشبهات المبطلين عاد الى انارة القلوب بذكر مايدل على الوحيد والالهية والكبرياء والجلال فدكر هذه الآية قال العرقلت لعائشة أخبر ببي بأعجب مارأيت من رسول الله صلى الله عليه وسلم فبكت وأطالت ثم قالت كل أمر ، عجب أرأى فاللتي فدخل في لحافى حتى ألصق جلده بجلدى معالل باعانشة هل ال أن رأذ بي لى الليلة في عبادة ربي فقلت بارسول الله اني لاحب قر مل وأحب مرادك قدأذ نتالك فقام الى قر بدمن ماء في البيت فتوضأ ولم يكثر من صب الماء ثم قام يصلي فقر أمن القرآن وجعل بكي ممرفع يديه فعمل يبكى حتى رأيت دموعه قدبلت الارض مأتاه بلال بؤذنه بصلاة الغداة فرآه يبكي فقالله يارسوالله أتبكي وقدغفر اللهلك ماتقدم من ذنبك وما أخر فقال يابلال أفلاً كون عبدًا شكورًا نمقال مالى لاأبكي وقد أزل الله في هده الليله انفي خلق السموات والارض ثمقال وبالمان قرأها ولم يتفكر فيها وروى وبالمان لاكهابين فكيه ولم يتامل فيها وعن على رضي الله عنه ان النبي صلى الله عليه وسلم كان اذاقام من الليل يتسوك ممينظر الى السماء ويقول ان ف خلق السموات والارض و حكى ان الرجل من بني

من العداب وتقدير فعل خاص ليصح به المعنى أى بمفازة منجية من العداب مع كونه خلاف الاصل تعسف مسعنى عند وقرى بياء العيبة و فتح الباء فبهما عند وقرى بياء العيبة و فتح الباء فبهما على أن الفعل على أن الفعل على أن الفعل أحد من يتأتى منه الجسبان ومفعولاه كاذكر وقرى بضم الباء في النابى فقط على أن الفعل

للموصول والمغمول الاول محذوف لكونه عين الفاعل والثاني بمفازة أى لايحسبن الذين يفرحون أنفسهم فأثر ين وقوله تمالى فلايحسبنهم نأكيد للاول والفاء زائدة كامرو يجوزأن يحمل الفعل الاول على حذف المفعولين معااختصارا لدلالة مفعولي النابي على هماعلى حكس مافي قوله \* بأى كتاب أو بابه سنة \* ترى حبهم عاراعلى وتحسب \* حيث حذف فيه مفعولا الناني الدلالة مفعولي الاول عليهما أوعلى ﴿ ١٧٢ ﴾ أن الفعل الاول للرسيول صلى الله عليه

اسرائيل كأن اذاعبدالله ثلاثين سنة أطلته سحابة فعبدها فتي من فتيانهم فاأطلته ومفعوله الاول الموصول السحابة فقالت له أمدلعل فرطة صدرت منك في مدتك قال ماأذ كرقالت لعلك نظرت من الى السماء و لم تعتبر قال نعم قالت فاأتيت الامل ذلك واعلمأنه تعالى ذكر هذه الآية في سورة البفرة وذكرهاهنا أيضاوختم هذه الآية في سوره البقرة بقوله لآيات لقوم يعقلون وحمّهاههنا بقوله لآيات لاولى الألباب وذكر في سورة البقرة مع هذه الدلائل الثلاثة خسة أواغ أحرى حتى كال المجموع مانية أنواع من الدلائل وههناا كتفي بدكر هذه الابواع النلاثة وهي السموات والارض والليل والنهار فهذه أسئلة ثلاثة (السؤال الاول) ما الفائده في اعاده الامه الواحدة بالفط الواحد في سوريين (والسؤال الناني) لم اكتفى ههناباعاده ثلاثة الواعمى الدلائل وحدف الحمسة الماقية (والسؤال الثالث) لم قال هناك هوم يعقلون وقال ههنالاولى الالباب فافول والله أعلم بأسمرار كتابه انسو يداء البصيرة تحرى محرى سواد المصرفكما انسواد المصرلا بعدر أن يستقصى في النظر الى شيئين بل اداحدق بصره فتوسئ تعدر عامد في الكالحالة تحديق الصر نحوشي آحر فكداك ههنا اذاحدق الارسان حدود عقله تحوملا حطة معقول امسع عليدفي للكالحالة تحديق حدقة العقل نحو معمول آخر فعلى هداكما كان اشمغال العفل بالانتفات الى المعقو لات المختلفدأ كثركان حرمانه عن الاسقصاء في ثلك التعقلات والادراكات أكثرفعلي هدا السالك الى الله لا بدله في أول الامر مي مكنير الدلائل فاذا استنار القلب بنور معرفة الله صاراشعاله بتلك الدلائل كالحجاب لهعن استعراق القلب في معرفة الله فالسالك في أول أمر وكان طالبالتكشر الدلائل فعند وقوعهدا النورفي القلب يصيرطالبا ليقليل الدلائل حتى ادارالت الطلمة المتواء ه من اشتعال آلقلب بعيرالله كمل فيه تجلى أنوار معرفة الله والبد الاساره بقوله فاحلع لعلبك الك بالوادي المقدس طوى والنعلان هما المقدمتان الدان مهما يوصل العقل آلى المعرفة فلما وصل الى المعرفة أمر بخلعهما وقيل له انكتريد أرتضع ودمك في وادى قدس الوحدانية فاترك الاسعال بالدلائل اذاعرفت هذه القاعدة وذكر في سوره القره ثمامه أنواع من الدلائل ثم أعاد في هده السورة ثلاثة أنواع مهاتنها على أن العارف معد صيرورته عارفاً لابدله من تقليل الالتفات الى الدلائل لبكمل لهالاستعراق في معرفه المداول فكان الغرض من أعاه ثلاثة أنواع من الدلائل وحدف المتية التنسه على ماذ كرناه تم اله تعالى استقصى في هده الآية الدلائل السماوية وحذف الدلائل الحمسد الماصة الي هي الدلائل الارضية وذلك لان الدلائل السماو به أقهر وأجر والعجائب ويها أكروا مقال القلب مهاالى عطمة اللهوكبريائه أسد ثم حتم الك الآية بقوله لقوم بعقاون وحتم هده الآمه بقوله لاولى الالباب لان العقل له طاهر وله لب فغي أول الامر بكون عقلاوفي كال الحال بكون لناوهذا أيضايقوى ماذ كرناه فهداما خطر بالبال والله أعلمباسرار كلامه العظيم الكريم الحكيم + قوله تعالى ( الذي يذكرون الله قباما

و سلم أولكل حاسب إ والنانى محدوف لدلالة مفعول الععل الشاني علمه والععل النسابي مسند الى ضيرالموصول والفاءالعطف اطهور نفرع عدم حسانهم على عدم حسياله علدانسلام ومفعولاه الضميرالمنصوب وقوله تعالى بمازه وتصدير الوعيد منهمهمعن الحسمات المدكور التسي على بطلان آرائهم الركبكه وقصع أطراعهم الفارغة - من كابوا برعون الهم يبجون بما صنعوا من عداب الا حره كا تخوا به م المؤاحدة الدبورة وعليد كارمبي فرحهم وأمامه سالمالسلام فللتعريض بحسامهم المذكور لالاحمال وقوع الحسبان مرجهما علىدالمسلام (ولهم عداب الم) بعدما اسير الى عدم نجاتهم من مطلق العذاب حقق أنلهم

فردامند لاغابذله في المده والشدة كما بلوح به الجملة الاسمية والتكير التفخيمي والوصف (ولله) أي خاصة ﴿ وقعود ﴾ (ملك السموات والارض) أي السلطان القاهر فهما بحيث يتصرف فيهما وفيما فيهما كيفمايشا مويريدا يجاد اواعداما احياءوامانة تعذيباوا البةمن غيرأن كون لغيره شائبة دخل في سئ من ذلك بوجه من الوجو. فالجلة مقر رة لما قبلها وقوله تعالى (والله على كل شئ قدير) تقرير لاختصاص ملك العالم الجسمائي المعبرعنه بقطريه به سبحانه وتعالى فان كونه تعسالى قادراعلى الكل بحيث لايشد من ملكوته شئ من الاشداء يستدعى كون ماسواه كائنا ماكان مقدوراله ومن ضرورته اختصاص القدرة به تعالى واستحالة أن يشاركه شئ من الاشداء في القدرة على شئ من الاشياء فضلا عن المشاركة في ملك السموات والارض ﴿ ١٧٣﴾ وفيد تقرير لما مرمن ثبوت العذاب الاليم لهم وعدم نجاتهم منه اثر

تقريرواظهار الاسم الجليل في موقع الاضمار لغريةالمهاية والاشعار بمناط الحكم فانشمول والقدرة لجيع الاشياء من أحكام الوهيةمعمافيه من الاشعار باستقلال كلمن الجلتين بالتقرير (انفيخلق السموات) جلة مستأنفة سيقت لتقرير ما سبق من اختصاصه تعالى بالسلطان القاهرو القدرة التامة صدرت بكلمة التأكيداعتناه بمحقيق مضمونهاأى في انشائها على ماهي عليه في ذواتها وصفاتها منالامورالتي يحارفي فهم أجلاها العقول(والارض)على ماهىعليهذاتاوصفة (واختلاف الالوالنوار) أىفي تعاقبهما فيوجه الارمن وكونكل منها خلفة للآخر بحسب طلوع الشمس وغروبها التابعين لحركات السموات وسكلون الارص أوفي تفاونهما باز بادكل مهما مانتقباص الاتخر وانتهاصه باز باده مأختلاف حال الشمس

وقعودا وعلى جنوبهم ويتفكرون فى خلق السموات والارض ربناما خلقت هذا باطلا سجانك فقنا عذاب الناررينا انكمن تدحل النارفقد أخزيته وماللظ الين من انصار اغلانه تعالى لماذكر دلائل الالهية والقدرة والحكمة وهوما يتصل بتقريرال بوبية ذكر بعدهاما يتصل بالعبودية وأصناف العبودية ثلاثة أقسام النصديق بالقلب والاقرار باللسان والعمل بالجوارح فقوله تعالى يذكرون الله اشارة الى عبودية اللسان وقوله قياما وقعودا وعلىجنو بهماشارةالى عبودية الجوارح والاعضاء وقوله ويتفكرون فيخلق السموات وآلارض أشارة الى عبودية القلب والفكروالروح والانسان ليس الاهذا المجموع فاذاكان اللسان مستغرقا في الذكروالاركان في الشكر والجنان في الفكركان هذا العبد مستغرقا بجميع اجزائه في العبودية فالآبة الاولى دالة على كمال الربوبية وهذاالآية دالةعلى كال العبودية فاأحسن هذاالترتيب فيجذب الارواح مزالخلق الىالحق وفي نقل الاسمرارمن حانب عالم الغرورالي جناب الملك الغفور ونقول في الآية مسائل ( المسئلة الاولى ) للمفسر ف في هذه الآية قولان ( الاول ) أن يكون المرادمنه كونالانسان دائمالذ كرار به فان الاحوال ليست الأهذه الثلاثة ثم لماوسفهم بكونهم ذاكرين فيهاكان ذلك دليلا على كونهم مواظبين على الذكر غيرفاترين عندالبته (والقول الثاني) ان المراد من الذكر الصلاة والمعنى انهم يصلون في حال القيام فان عجزوا فني حال العقود فأن عجزوا فني حال الاضطبعاع والمعنى انهم لابتركون الصلاة في شيء من الآحوال والحمل على الاول أولى لان الآيات الكشيرة ناطقة بفضيله الذكر وقال عليه الصلاة والسلام من احب أن يرتع في رياض الجنة فليكثرذ كرالله ( المسئلة الثانية ) يحتمل أن مكون المراديمذ الذكر هو الذكر باللسان وأن يكون المراد منه الذكر بالقلب والاكل أن يكون المراد الجمع بين الامرين ( المسئلة الثالثة ) قال الشافعي اداصلي المريض مضطجعا وجبأن يصلى على جنبه وقال أبوحنيفة رمني الله عنه بل يصلي مستلقياحتي اذاوجدخفة قعدوججةالشافعي رضي الله عنه ظاهرهذه الآية وهوانه تعالى مدح من ذكره على حال الاضطعاع على الجنب فكان هذا الوضع أولى واعلم أن فيه دقيقة طبية وهوانه ثبت في الماحث الطبية أن كون الانسان مستلقيا على قفاه يمنع من استكمال الفكر والتدبرو أماكونه مضطجعا على الجنب فأنه غيرمانع منه وهذاالمقام يرادفيه التسدير والتفكر ولانالاضطجاع على الجنب يمنع من النوم المغرق فكان هذا الوضع أولى لكونه أقرب الى اليقظة وآلى الاشتغال بالذُّكَّر (المسئلة الرابعة ) محل على جنو بهم نصب على الحال عطفاعلى ماقبله كأنه قيل قياما وقدوداومضطعمين واعلانه تعسالياا وصفهم بالذكروثيت ان الذكر لا يكمل الامع الفكر لاجرم قال بعده ويتفكرون فى خلق السمواتُ والارضُ وفيه مسائلُ ( السئلة الاولى ) أعلمانه تعالى رغبُ في ذكرالله ولما آل الامرالي الفكر لم يرغب في الفكر في الله بل رغب في الفكر في أحسوال ألسموات

بالنسبة اليناقر باو بعد ابحسب الازمنة أوفى اختلافهما وتفاوتهما بحسب الامكنة اما فى الطول والقصر فان البلاد القريبة من القطب الشمالي أيامها الصيفية أطول وليا ليها الصيفية أقصر من أيام البلاد البعيسدة منه وليا الها وأما فى أنفسها فان كرية الارض تقتضى أن يكون بعض الاوقات فى بعض الاماكن ايلاو فى مقابله نها راو فى بعضها طهرا او عيرذ لك والليل قيل انه اسم جنس يفرق بين واحده وجعه بالثاء كتروتم والليل جمع جمع والعصيم أنه مفرد

ولايحفظ لهبيع والليالى جعللة وهوجع غريب كالمهم توهمؤاأنها ليلاة كافى كبكة وكياك كأنهاجع كيكاة والنهاراسم لما بين طلوع الغيروغروب آلشمس قاله آلراغب وقال ابن فارس هومنياء مابينها وتقديم الليل على النهار المالانه الاسلفان غررالشهورتظهرفي الليالى وامالتقدمه في الحلفية حسما يني عنه قوله تعالى وآية لهم الليل نسلخ منه النهارأي نزيله منه فيخلفه (لآيات) اسم أن دخلته اللام لتأخره عن خبرها ﴿ ١٧٤ ﴾ والتنكبراً النَّفَعَيْمُ كَاوَكِيفا أَى لا يات كشيرة عظيمة

والارض وعلى وفق هذه الآية قال عليه الصلاة والسلام تفكروا في الحلق ولاتتفكروا فالخالق والسبب في ذلك أن الاستدلال بالخلق على الخالق لايمكن وقوعه على نعت المماثلة انما مكن وقوعد على نعت المخالفة فأذن نستدل محدوث هذه المحسوسات على قدم خالقهسا وبكميتها وكيفيتها وشكلهاعلى براءة خالقها عنالكمية والكيفية والشكل وقوله عليه الصلاة والسلام من عرف نفسه عرف به معناه من عرف نفسه بالحدوث عرف ربه بالقدم ومن عرف نفسه بالامكان عرف ربه بالوجوب ومن عرف نفسه بالحاجة عرف ر به بالاستغناء فكان النفكر في الخلق ممكنا من هذالوجه أما التفكر في الخالق فهو غيرممكن البتة فاذن لايتصور حقيقته الابالسلوب فتقول انه ليس بجوهر ولاعرض ولامرك ولامؤلف ولافي الجهة ولاشك انحقيقته المخصوصة مغارة لهذه السسلوب وتلك الحقيقة المخصوصة لاسسبيل للعقل الى معرفتها فيصيرالعقل كالواله المدهوش المتحبرق هذا الموقف فلهذالسبب يهي النبي صلى الله عليه وسلم عن التفكر فيالله وامريالتفكرفيالمخلوقات فلهذه الدقيقة أمرالله فيهذه الآيات بذكره ولماذكر الفكرلم يأمّر بالتفكر فيه بل أمر بالفكر في مخلوقاته (المسئلة الثانية) اعلمان الثيئ الذى لأيكن معرفته بحقيقته المخصوصة انمايكن معرفته بآثاره وأفعاله فكلما كانت أفعاله أشرف وأعلى كأن وقوف العقل على كإل ذلك الفاعل أكل ولذاك ان العامى يعظم اعتقاده في القرآن ولكنه يكون اعتقادا تقليد با اجاليا أما المفسر المحقق الذي لايزال يطلع في كل آية على أسرار عجيبة ودقائق لطيفة فانه يكون اعتقاده ف عظمة القرآن أكل اذاعرفت هذا فنقول دلائل التوحيسد محصورة في قسمين دلائل الآفاق ودلائل الانفس ولاشك ان دلائل الآفاق أجل وأعظم كإقال تعالى لخلق السموات والارض أكرمن خلق الناس ولماكان الامركذلك لاجرم أمرفي هذه الآية بالفكرفي خلق السموات والارض لان دلااتهاأ عجب وشواهدها أعظم وكيف لانقول ذلك ولوان الانسان نظر الى ورقة صغيرة من أوراق شجرة رأى في تلك الورقة عرقاوا حد اعتدافي وسطهائم بتشعب من ذلك العرق عروق كشبرة الى الجانبين ثم يتشعب منها عروق د قيقة ولا بزال متشعب من كل عرق عروق أخرجتي تصيرفي الدقد محيث لا براها البصروعند هذا يعلم أنالغالق في تدررتك الورفة على هذه الحلقة حكما بالغة وأسرارا عجيبة وان الله تعالى أودغ فيها قوى جاذبة الغدائهامن قعر الارض نمان ذلك الغداء يجرى في تلك العروق حتى بتوزع على كل جزء من اجزاء تلك الورقة جزء من أجزاء ذلك الغذاء بتقديرا لعزيزا لعليم ولوارادالانسانأن يعرف كيفية خلقة تلكالورقة وكيفيد التدبير في ايجادها وايداغ القوى الغاذية والنامية فيها لعجزعنه فاذا عرف انعقله قاصرعن الوقوف على كيفية خلقة تلك الورقة الصغيرة فحيئذ يقس تلك الورقة الى السموات معمافيها من الشمس المتفكرين في بدائع صنائع المسلمون المجوم والى الأرض مع ما فيها من المحار والجبال والمعادن والنبات والحيوان

لانقادرقدرهادالةعلى تعاجيب شؤنه التيمن جهاتهامامرمن اختصاص الملك العظيم والقدرة التامةبه سيحأنه وعدم التعرص لماذ كرفي سورة البقرةمن الفلك والمطر وتصبريف الرياح والسحابلاأن المقصود ههناسان استبداده تعالى عاذ كرمن الملك والقدرة فاكتني بمعظمالشواهد الدالةعل ذلك وأما هناك فقد قصد في ضمن بيان اختصاصه تعالى بالالوهية سان اتصافه تعالى بالرحةالواسعة فنظمت دلائل الغصل والرحةفي سلك دلائل التوحيد فان ما فصل هناكمن آمات رحمته تعالى كاأنه من آيات الوهيته ووحدته (لاً ولى الالبا ـ) أىلذوىالعقولالمجلوة الخالصة عن سُواتب الحسوالوهمالمجردين عن العلائق النفسانية المتخلصين منالعوائق الظلمانسة المتأملين في أحوال الحقائق وأحكام النعوتالمراقبين في اطوار

الملك الخلاق المتديرين فيروانع حكمه المودعة في الانفس والا فاق الناظرين الى العالم بعين الاعتبار والشهود وعرف المتفعصين عن حقيقة سرالحق فى كل موجود المثابرين علم اقبته وذكراه غيرملتفتين الى شي مماسواه الامن حيث انه مرآة المشاهدة جاله وآلة للاحظة صفات كاله فانكل ماظهر في مظاهر الابداع وحضر محاضر التكون والاختراع سديل سوى الى عالم التوحيدودايل قوى علم الصائع المجيد الطق بآيات قدرته فهل من سامع واع ومخبر بانباه علمه وحكمته فهل الدمن ذاع

يكلم الناس على قدر حقولهم و يزد جوابهم بحسب عقولهم يحاور نارة باوضيح عبارة و يلوح أخرى بالطف اشارة مراعيا في الحوار ابهامهم وتصريحهم وان من شي الايسم بحمد مولكن لا تفقهون تسبيحهم فأمل في هذه الشو ن والاسرار ان في ذلك لعبرة لاولى الابصار عن عائشة رضى الله عنها أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال حل لك ياعائشة أن تأذني في الليلة في عبادة رفي فتلت يارسول الله اني لاحب ﴿ ١٧٥ ﴾ قربك وأحدهوا لم قد أذنت لك فقام الى قربة

من ما في البيت فنوضأ ولم يكثر منصب الماء ثم قام يصـــلي فقرأ من القرآن وجعل بكي حتى بلغ الد.وع حقو يه ممجلس فعمدالله تعالى واثنىعليه وجعل بكي تمرفع بد ، فجعل بكي حتى رأيت دموعه قد يلت الارض فاتاه بلال يؤذنه بصلاة الغداة فرآه يبكي فقال له يارسول الله أتبكى وقد غفر الله لكما تقدم من ذنبك وماتأحر فقال باللالأفلا أكون عبدا شكورا ممقال ومالى لاأيكي وقدأنزل الله تعالى على في مده الليلة انفي خلق السموات والارص الحثم قال ويل لمن قرأها ولي تعكر فهما وروی و بللن لاکها بين فكيدولم بناملهاوعن على رضى الله عنه أن الي صلى الله عليه وسلكان اذاقام من الليل يتسوك ثم ينظر الى السماء ثم يقول ان و خلق السموات والارض الح الذن مذكرونالله) الموصول اماموسول أولى الالياب

عرف انتلك الورقة بالسبة الى هذه الاشياء كالعدم فاذا عرف قصور عقله عرمعر فة ذلك الشيئ الحقير عرف انه لاسبيل له البتم الى الاطلاع على عمائب حكمة الله في حلق السموات والأرض واذاعرف بهذاالبرهان النير قصورعقله وفهمه عن الاحاطة بهذاالمقاملم سبق معدالاالاعتزاف بأن الخالق أجل وأعظيرم أن يحيطبه وصف الواصفين ومعارف العارفين بليسلم أنكل ماخلقه ففيه حكم بالغة وأسرارعظيمة وانكان لاسبيلله الى معرفتها فعندهذا يقول سجانك والمراد منه اشتغاله بالتسبيح والتهليل والمحميد والتعظيم مم عند ذلك بشنغل بالدعاء فيقول فقنا عدار الناروعن النبي صلى الله عليه وسلم بيمارجل مستلق على فراشه اذرفع رأسه فنظر الى البجوم والى السماء وقال اسهدان لك ريا وخالقا أللهم أغفرلى فنظر الله اليه فغفرله وقال النبي صلى عليه وسلم لاعباده كالتمكر وقيل الفكرة تدهب الغفلة وتجذب للقلب الخشيه كماينبت الماء الزرع وعسالنبي صلى الله عليه وسلم لاتفضلوني على يونس بنمتي فانه كان يرفعه كل يوم مثل عل أهل الارض قالوا وكان ذلك العمل هو التفكر في معرفة الله لان أحد الايقدر أن يعمل بجوار حدمنل عل أهل الارض (المسئلة الثالثة) دات الآية على أن أعلى مراتب الصديقين التفكر فىدلائل الذات والصفات وان التقليد أمر باطل لاعبرة به ولاالتفات اليدواعم أنه تعالى حكى عن هؤلاء العباد الصالحين المواطبين على الذكر والفكر انهرذ كرواخسة أنواعمن الدعاء (النوع الاول) قوله ربنا ماحلقت هذا باطلاسيحانك فقناعذاب الناروفيه مسائل (المسئلة الاولى ) في الآية اضمار وفيدوجهان قال الواحدي رحمه الله انتقدر نقولون رينا مأخلقت هذا باطلاوقال صاحب الكساف انه في محل الحال ، يني يتفكرون قائلين ( المسئلة الثانية ) هذا في قوله ما خلقت هذا كناية عنى المخلوق يعني ماخلقت هدا المخلوق العجيب باطلا وفى كله هدا ضرب من التعظيم كقوله ان هذا القرآن بهدى الني هي أقوم ( المسئلة الثالثة) في نصب قوله باطلاوجوه (الاول) انه نعت الصدر محذوف أي خلقا باطلا (الثاني) انه بنزع الخافض تقديره بالساطل اوللباطل (الثالث) قال صاحب الكشاف يجوزأن يكون باطلاحالا من هذا ( المسئلة الرابعة) قالت المعتز لذان كل ما معله الله تعالى فهوانما يفعله لغرض الاحسان الى العبيد ولاجل الحكمة والمراد منهارعاية مصالح العباد واحتجواعليه بهذه الآية لانه تعالى لولم بخلق السموات والارض لعرض لكان ودخلقها باطلاو ذلك ضدهذه الآية فالواوظهر بهذه الآية ان الذي تقوله المجبرة انالله تعمالي أراد بخلق السموات والارض صدور الظلم والباطل من أكثر عبده وايكفروا بخالقها وذلك رد بهذه الآية قانوا وقوله سيحانك ثنز يه لهعن خلقه لهما باطلا وعنكل قبيح وذكرالواحدى كلاما يصلح أن يكون جواياعن هده الشبهة فقال الباطل عبارة عن الزائل الداهب الذي لا يكور له قوة ولاصلابة ولا بقياء وخلق السموات والارض خلق متقن محكم ألاتري الى فوله مأترى في خلق الرحمن من تصاوت فارحع

مجروره على أنه نعت كأشف له بما في حين الصلة واما مفصول عند مر فوع أومنصوب على المدح أومر فوع على انه خبرابتدا محذوف وقبل هو مر فوع على الابتداء والخبر هو القول المقدر قبل قوله تعالى رينا وفيه من تفكيك النطم الجليل ما لايخفي وأيا ماكان فقد أشير بما في حين صلته ان المراد بهم الذي لا يغفلون عنه تعالى في عامدً أوقاتهم لاطمئنان فلو بهم بذكر واستغراف سيرا ترهم في مراقبته لما أي تعنوا بان كل ما سواه فا تين منه وعايد اليه فلا يشاهد ون حالامن الاحوال في انفسهم واليد أشير تقوله عزوجل (قياما وقعود اوعلى جنوبهم) ولافى الافاق واليه اشير بمابعده الاوهم يعايثون فى ذلك شاما من شؤنه تعسالى فالمرادبه ذكره تعسالى مطلقا سواء كان ذلك من حبث الذات ﴿ ١٧٦ ﴾ أومن حبث الصفات والافعال وسواء

البصير هلتري منفطور وقال و بنينافوقكم سبعا شدادا فكان المراد منقوله ربنسا ماخلقت هذا بإطلا هذا المعنى لاماذكره المعتر له فان قيل هذالوجه مدفوع بوجوه (الاول) لوكان المراد بالباطل الرخوالمتلاسي لكان قوله سيحالك تنز بهاله عن أن يخلق مثلهذا الخلق ومعلوم انذلك باطل (الثاني) انه انما يحسن وصل قوله فقساعداب النساريه اذا جلناه على المعنى الذي ذكرناه لان التقدير ماخلقته باطلا بغير حكمة بل خلقنه بحكمة عظيمة وهي التجعلها مساكن للمكلفين الذن اشغلوا بطاعتك وتحرزوا عن معصيتك فقنا عداب النار لانه جزاء من عصى ولم يطع فثبت انااذا فسرناقوله ماخقلت هذا باطلاءاذكر ناحسن هذا النظم أمااذا فسرناه بأنك خلقته محكما شديد التركيب لم يحسن هذا النظم (الثالث) انه تعمالي ذكرهمذا في آية أخرى وماخلقنا السماء والارض ومابينهما باطلاذاك ظن الدين كفروا وقال فيآية أخرى فقال وماخلقنا السموات والارض وماسهما لاعبين ماخلقناهما الابالحق وقال فيآية أخرى أفحسبتم انماخلقناكم عبثا الى قوله فتعالى الله الملك الحق أى فنعالى الملك الحق عن أن يكون فعله عبثاواذا امتنع أن يكون عبثا فبأن يمتنع كونه باطلا أولى \*والجواب اعلمان بديهة العقل شاهدة بأن الموحود اما واجب لذاته وامامكن لذاته وشاهده انكل بمكن لذاته فانه لابد وانينتهى في رجانه الى الواجب لذاته وليس في هذه القضية تخصيص بكون ذلك المكن مغايرالافعال العباد بلهذه القضية على عومها قضية يشهد العقل بصحتها واذاكان كذلك وجب أن يكون الخيروالنسر بقضاءالله واذاكان كذلك امتنع أن يكون المراد من هذه الآية تعليل أفعال الله تعالى بالمصالح اذا عرفت هذا فنقول لم لا يجوزأن يكون أو بل الآية ماحكيناه عن الواحدي قوله ولوكان كذلك لكان قوله سجامك تنز يهاعن فعل مالاشدة فيدولاصلابة وذلك باطل قلنالم لايجوزأن المراد رينامأ خلقت هذارخوا فاستدالتركيب بلخلقته صلبا محكماوقوله سيحسانك معناهانك وانخلقت السموات والارض صلبة شديدة بافية فأنت منزه عن الاحتياج اليه والانتفاع به فيكون قوله سبحانك معناه هذا قوله ثانيا انما حسن وصل قوله فقناعذاب النار به اذا فسرناه بقولنا قلنًا لانسلم بل وجد النظم انه لما قال سيحانك اعترف بكونه غنياعن كل ماسواه فعند ماوصفه بالغنىأ فرلنفسه بالعجز والحاجة اليه فيالدنيا والاخرة فقال فقنا عدابالنار وهذا الوجه فيحسن النظيم انلم يكن أحسن مماذكرتم لميكن أقلمنه وأماساترالآيات التي ذكرتموها فهي دالة على ان أفعاله منزهة عن أن تكون موصوفة بكونها عبثاولعبا وباطلا ونحن نقول بموحبه وانأدهال الله كلها حكمة وصواب لانه تعالى لايتصرف الا في ملكه وملكه فكان حكمه صوابا على الاطلاق فهذا ما في هذه المناظرة والله أعما. ( المسئلة الحامسة ) احتج حكماء الاسلام بهذه الآية على انه سجمانه خلق هذه الافلاك والكواك وأودع فى كل واحدمنها قوى مخصوصة وجعلها بحبث يحصل من حركانها

فارنه الذكر اللساني أولا وأما مابحكي عزابن عمر وعروة بن الزبير وجاعةرضي الله عنهم من أنهم خرجوا يوم العيدالي المصلي فيعلوا مذكرون الله تعالى فقال بعضهم أماقال الله تعالى الذن بذكرون اللهقاما وقعودافقاموا مذكرون الله على أقدامهم فليس مرادهم به تفسيرالآية وتحقيق مصداقهاعلي التعيين وانمأ رادوامه التبرك بنوع موا فقة الهافى ضمن الاتيان نفرد منأفرادمدلولهاوأما حل الذكرعلي الصلاة فيهذه الاحوالحسب الاستطاعة كإقال عليه السلام لعمر أن بن الحصين صل قاءً افار لم تستطم فقاعدا فان لم تستطع فعلى جنب توجئ اعآه فحمالايساعده سباق النظم الجليل ولاسياقه والقيام والقعود جع قائم وقاعد كنيام ورقود جمع نائم وراقد وانتصا عمماعلي الحالية من ضمر مذكرون أى مدكر ونه قائمين وقاعدين وقوله تعالى وعلى جنوبهم متعلق

بعدوف مدطوف على الحالين أى وكائنين على جنوبهم أى مضطجعين والمراد تعميم الذكر للاوقات كامر ﴿ وانصال ﴾ وتخصيص الاحوال المذكورة بالذكر ليس اتخصيص الذكر بهابل لانها الاحوال المعهودة التي لا يخلوعنها الانسان غالبا (ويتفكر ون في خلق السموات والارض علف على يذكرون منتظم معدى خير الصلة فلا محل له من الاعراب وقبل معلم النصب على أنه معطوف على الاحوال السابقة وليس بظاهر وهو بيان لتفكر هم فى أفعاله سبحانه اثر بيان تفكر هم فى ذا ته تعالى على الاطلاق واشارة الى نتيجته التى بو دى اليها من معرفة أحوال المعاد محسبا فطقت به ألسنة الرسل وآلى الكتب فكما أنه آآيات تشمر يعية هادية الحلق و ١٧٧ على الى معرفته تعالى و وحوب طاعته كذلك المحلوقات المعرفة منه تعالى و وحوب طاعته كذلك المحلوقات السابقة المعرفة المعرف

تكويليةم سداري الى ذلك فالاولى منهات لهم على النانية ودواع الى الاستشهادىها كهده الآيدالكر يمةونحوها مماوردفی مواضع عیر محصورة من المزيل والنابية مؤمدات ١٠و٠ وسواهددالةعلىصم مضمونها وحقلقمكمومها فانمن تأمل في أد اعدف خلق العالم على هدا النمطالبديعقدى بادد ف خالقه تعملی ممع ماذطقت به الرسل وا من الوجوب الداب والوحده الذاته والمائ القاهرو القدرة المامد والعلم الشامل والحكمه الىالغة وغيردك من صفات الكمال وحكم بأزم قدرعلى اسامه يلامنال تحذيدأ وقاون ينحيه فهوعلى اعاده بالبعثأ فدروحكم أر ذلك ليس الالحكمه باهرة هيجراءالمكلمين محسب أستحقا وي المنوط بأعالهم أء علومهم واعتقادام.

واتصال بعضها ببعض مصالح هذا العالم ومنافع سكان هذه البقعة الارضية قااوالانها الولم تكن كذاك لكانت باطلة وذلك ردللاية قالوا وايس لقائل أن يقول العائدة فيها الاستدلال ماعلى وجود الصانع المختار وذلك لان كل واحدمن كرات الهواء والماء يشارك الافلاك والكواكب في هذا المعنى فعينتذلابيق لخصوص كونه فلكا وسمسا وقرافائدة فيكون باطلاوهوخلاف هذا النص أجاب المنكلمون عندبأن قالوالملايكي فيهذا المعنى كونها أسبا باعلى محرى العادة لاعلى سبيل الحقيقة \*أما قوله تعالى سحاك ففيه مسئلتان (المسئلة الاولى) هذا اقرار بعجز العقول عن الاحاطة با ثار حكمة الله فيخلق السموات والارض يعنى ان الخلق اذا تفكروا في هذه الاجسام العظيمة لم بعرفوا منها الاهذا القدروهوان خالقهاماخلقهاباطلابلخلقهالحكم عجيبةوأسرارعطيمة وان كانت العقول قاصرة عن معرفتها (المسئلة النائية)المقصودمنه تعليم الله عباده كيفية الدعاءوذلك انمن أراد الدعاءفلا بدوأن يقدم المناء مميذكر بعده الدعاء كافي هذه الآية \* أماقوله تعالى فقناعذاب النارفاعلانه تعالى لما حكى عن هو لاء العباد الخلصين ان ألسنتهم مستغرفة بذكرالله تعالى وأبدانهم في طاعة الله وقلو بهم في النفكر في دلائل عظمة اللهذكرانهم معهده الطاعات بطابون من الله أن يقيهم عداب البارواولاانه يحسن من الله تعذيبهم والآلكان هذا الدعاء عبنافان كان المعتز القطنوا أن أول الآيه حجة لهم فَلْيَعْلُوا انْ آحرُ هذه الآية حجة لنافى انه لايقبيح من الله سئ أصلاومثل هدا النضرغ ماحكاه الله تعالى عن ابرهم في قوله والذي أطمع أن يغفر لى خطيئتي يوم الدير (النوع الثاني )من دعواتهم قوله تعالى حكاية عنهم ريناالك من تدخل النار فقداً حريته وما الظالمين من أنصاروفيه مسائل (المسئلة الاولى) اعلم انهم لماسألوار مهم أن يقيمهم عذاب النارأ بعواذلك بمايدل علىعظمذلك العقاب وشذته وهو الحزى ليكون موقع السوال أعظم لانمن سال ربه أن يفعل سيئااوأن لايفعله إذاسر عظم ذلك المطاوب وقوته كانت داعيته فى ذلك الدعاء أكمل واخلاصه في طلبه أشدو الدعا، لايتصل بالاجارة الااذا كان مقرونا بالاخلاص فهذا تعليم من الله عباده في كيفية ايراد الدعاء( المسئله الثانية )قال الواحدي الاخراء في اللغة يردعلي معان يقرب مصها من بعض قال الزجاح أخري الله العدوأي أبعده وقال غيره أخراه الله أي أهانه وقال سمر بن حدويه أحرآه الله أى فضحه اللهوفي القرآن ولاتخزون في ضيفي وقال المفضل أحرّاه اللهأء أهلكه وقال ابن الانباري الخري في المغة الهلاك تلف أوانقط اع حمدة أو يو قوع في بلاء وكل هذه الوجوه متقاربة ثم قال صاحب الكشاف فقد أخز بتدأى قدأ بلغت في احزائه وهونظير مايقال من سبق فلا نافقد سبق ومِن تعلم من فِلان فقد تعلم ( المسئله الثالثة) قالت المعرلة هذه الاية دالة على ان صاحب الكبيرة من أهل الصلاة ليس عومن وذلك لانصاحب الكبيرة اذادخل النار فقد أخراه الله لدلالة هذه الآية والمؤمن لا يخزى لقوله تعالى يوم

النابعة لانظارهم فيمانصبلهم ﴿ ٢٣ ﴾ ث من الجيح والدلائل والامارات والمحايل وسائراً عالهم المفرعه على فلك فان العمل غير محتص بعمل المناب والماء القلبي بل هوأ شرف أفراده لما أن لكل من الناب والسام علا خاصابه ومن فضية كون الاول أشرف من الثاني كون عمله أيضا أسرف من عمله كيف لاولاعل بدون معرف يعالي التي هي أول الواجبات على العباد والغاية القيصوي من الحلق على مانطق به قوله عزوجل وما خلقت الجن والادس

الالعدون أي ليعرفون كاأعرب عنه قوله عليه الصلاة والسلام بقول القنقه الى كت كذ العضافا حبيت أن أعرف فخلفت لحلق لأعرف وانماطريقها النظر والتفكر فيماذكر من شؤته تعالى وقدروى عندعليه السلام أنه قال لاتفضلوني على يونس ب مي فانه كان يرفع له كل يوم مثل عل أهل الارض قالوا وانما كان ذلك التفكر في أمر الله تعالى ولذلك قال عليه السلام لا عبادة منل النفكر وقد عرفت أنه مستتبع لتحقيق ﴿ ١٧٨ ﴾ ماجاءت به الشريعة الحقة والالما فسر النبي صلى

الله عامه وسلم قواه تعالى الله النبي والذين آمنوامعه فوجب من مجموع هاتين الآبين ان لايكون صَاحَبُ الْكَبِيرَةُ مُوْمِنَا وَالْجُوابُ انْ قُولُهُ نُومُ لَا يَخْزَى اللَّهُ الَّذِي وَالَّذِينَ آمنوامعه لايقتضي نني الاخزاء مطلقا وانما يقتضي أن لايحصل الاخزاء حال مأيكون مع النبي وهذا النبي لايناقضه اثبات الاخزاءفي الجلةلاحتمال أن يحصل ذلك الاثبات في وقت آخر هذا هو الذي صمح عندي في الجواب وذكر الواحدي في البسيط أجو بة ثلاثة سوى ماذكرناه (أحدهم )انه نقل عن سعيد بن المسيب والثوري وقتادة ان قوله أنك من تدخل النارفقد أخزيته مخصوص بمن يدخل المار للخلودوهذا الجواب عندى ضعيف لان مذهب المعتزلة انكلفاسق دخل النار فاعاد خلها للخلودفهذالابكون سؤالاعليهم ( ثانيها) قال المدخل في النارمخري في حال دخوله وانكانت عاقبته أن يُخرج منها وهذا صعيف أيضالان موضع الاستدلال ان قوله يوم لا يخزى الله النبي والذين آ منوامعة يدل على نفي الخرى عن المؤمنين على الاطلاق وهذه الآية دلت على حصول الخرى لكل من دخل النار فعصل بحكم هانين الآيتين بين كونه مؤمناو بين كونه كافرا بمن يدخل النار منافاة (وثااثها) قال الاخراء يحتمل وجهين (أحدهما) الاهانة والاهلالة (والثاني) التخبيل بقال خزى خزاية اذا استحيا وأخزاه غيره اذاعل به علا يخعله ويستحيى منه واعلم أنحاصل هذا الجواب ان لفظ الاخزاء لفظمشترك بين التخجيل وبين الاهلاك واللفظ المشترك لايمكن حله في طرق النفي والاثبات على معنييد جيعًا واذا كان كذلك جازأن بكون المنفى بقوله يوم لا يخرى الله النبي والذين المنوامعه غير المثبت في قوله الله من تدخل النارفقدأخز يتدوعلي هذا يسقط الاستدلال الاان هذا الجواب انما تمشي أذا كأن لفظ الاخراء مشتركابين هذين المفهومين اما اذاكان لفظا متواعاتا مفيد المعني واحمه وكان المعنيان اللذان ذكرهما ألواحدي نوعين تحتجنس واحد سقطهذا الجوابلان قوله لايخرى الله النبي والذين آمنوامعه لنفي الجنس وقوله فقد أخزيته لاثبات النوع وحينتذ يحصل بينهمامنافاة (المسئلة الرابعة) احتجت المرجثة بهذه الآية في القطع على ان صاحب الكبيرة لايخرى و كل من دخل النارفانه يخرى فيلزم القطع بأن صاحب الكبرة لأبدخل ألنارا تماقلناصاحب الكبرة لاغرى لانصاحب الكبرة مؤمن والمؤمن لانخرى اتماقلناانه مؤمن لقوله تعالى وانطائقتان من المؤمنين اقتتلوا فأصلحوا بينهما فانعت احداهما على الاخرى فقاتلوا التي تبغى حتى تفي الى أمرالله سمى الباغي حال كونه باغيامو مناوالبغي من الكبائر بالاجاع وايضا قال تعالى باأيها الذي المنواكتب عليكم القصاص في القتلي سمى القاتل بالعمد العدوان مؤمنا فثبت أن صاحب الكبيرة مؤمن وانماقلنا ان المؤمن لاتخرى لقوله يوم لايخرى الله النبي والذين آمنوامعه ولةواه ولأنخزنا يوم القيامة ممقال تعالى فاستجاب لهم ربهم وهذه الاستجابة تدل على انه تعالى الايخزى مؤمنين فثبت بماذكر ناان صاحب الكبيرة لا يخزى بالناروانما قلنا ان كل من دخل النار فأنه يخرى لقوله تعالى انك من تدخل النارفقد أخزيته وحينئذ يتولد من

هه ما يا ملق السموات والا نس وستدل أيام وكان وسدعلى الماء الملوكم أيكم أعس علا تقوله عليه الصلاة والسلام أمكرأحس عقلاوأورع رُ محارم الله تعالى ماناليو رععن محارمه مهاله موقوف على . و لحلالوالحرام ه طقها بكتاب والسنة . ئذ يصادق الآمات ا كو لذية وتتوافق \_ يالسمعية والعقلية هوا سرقى **نظم ما حكى** ء إلماسكر تنامن الأمور ندعية للاعان ، سر العدق سلك نتجة بذكرهم كاستقف عدد واطهار خلق معوات والاض مع ع بعالاطاعارلا برازكال ساس يدان حالهم . مايد ريكون تفكرهم على وحد التحقيق والمفصيل وعدم التعرص لادراج احتلاف الملوين : إساك التفكر معذكره

هيما سلف الماللايذان نظهور اندراجه فيه لماأن ذلك من الاحوال التابعة لاحوال السموات والارض ﴿ هاتين ﴾ كما اسيراليه واماللاشعار بمسارعتهم الى الحكم بالنتيجة بجرد تفكرهم في بعض الآيات من غيرحاجة الى بعض آخر منهاي أنبات المطلوب والخلق مصدر على حاله أى يتفكر ون في انشائهما وابداعهما بمافيهما من عجائب الصنوعاتُ وقيل بمعنى المخلوق على أن الاضافة بمعنى في أي يتفكرون فيماخلق فبهما أعم منأن يكون بعلريق

الجزر بدمنهما أو بطريق الحلول فيهما أو على أنها بيانية (ريناما خلفت هذا بأطلاً) كلة هذا اشارة الى السموات والارض متضمنة لضرب من التعظيم كافى قوله تعالى أن هذا القرآن يهدى للي هي أقوم والتذكير لما أنهما باعتبار تعلق الخلق معنى المخلوق أوالى الخلق على تقدير كونه بمعنى المخلوق وباطلاً اما صفة لمصدر مؤكد محدوف أوحال من المفعول به أي ما خلقت هذا المخلوق البديع ﴿ ١٧٩ ﴾ العظيم الشأن عبثا عاريا عن الحكمة خاليا عن المصلم المشافعول به أي ما خلقت هذا المخلوق البديع ﴿ ١٧٩ ﴾ العظيم الشأن عبثا عاريا عن الحكمة خاليا عن المصلم المسافقة المحلم المسافقة المسافقة المسافقة المسلم المسافقة ال

كإيني عه أوصاع الغافلين عن ذا المعرضين عرا فك بلمنتطمالح كم ومصالح عصيم جالتهاأن ككون مد لمعايش العماد و يرشدهم الى مع و أحوال المبدأواء **حسماأفصح**ت عنه الر والكتبالانم وط مفصلاوا لجله: فيحتزالنصب مقدرهوعل تقد **الموصول نع**مالاولي استثناف مین سم التفكرومدلولاك ناسي مماسمق وان در عند معاع تخصيص الآيات المنصوبدوح العسالم باولى الماء ء وصفهم الدكر اللهاء والنفكر في>\_ال ١٠٠ الآيات تدقى معروما يظهرمنهم وآباده وأحكامها كأنهوا فاذابكون عندتمكم في ذلك وماذارة سعا من المتحقوقما بد و كمتوكبت بمانا عمر

هاتين المقدمتين القطع بأن صاحب الكبيرة لايدخل النار والجواب عندما تقدم ان قوله يوم لايخرىالله النبي والذين آمنوامعه لايدل على نني الاخزاء مطلقا بليدل على نني الاخزاء حال كونهم مع النبي وذلك لاينسافي حصول الاخزاء في وقت آخر ( المسئلة الخامسة)قوله اللُّ مَنْ تَدخل النارفقد أخْرَيته عام دخله الخصوص في مواضع (منها) ان قوله تعالى وإن منكم الاواردهاكان على ربك حمّامةضيائم نجبي الذين اتقوايدل على انكل المؤمنين يدخلون النار وأهل الثواب يصانون عن الخرى (وثابيها) ان الملائكة الذين هم خزنة جهنم يكون فى الناروهم أيضابصانون عن الخرى قال تعالى عليها ملاتكة غلاظ شداد (ألمسئلة السادسة) المتع حكما والاسلام بهذه الآية على أن العذاب الروساني أشدوأ قوى من العداب الجسماني قالوالان الآمة دالة على النهديد بعدعذاب النار بالخزى والخزى عبارةعن التحجيل وهوعذاب روحانى فلولاان العذاب الروحاني أقوى من العذاب الحسماني والالماحسن تهديد من عذب بالنار بعذاب الخرى والحالة ( المسئله السابعة ) احتجت المعتزلة بهذه الآية على أنالفساق الذين دخلوا النار لايخرجون منهابل يبقون هناك مخلدين وفالوا الخزى هوالهلاك فقوله انك من تدخل النارفقدأخزيته معناه فقدأهلكته ولوكانوا يخرجون منالنار الىالجنة لماصيح ازكل من دخل النارفقدهاك والجواب انالانفسر الخرى بالاهلاك بلنفسره بالاهامة والتخبيل وعَند هذا يزول كلامكم \* أماقوله تعالى وماللظ المين من انصار ففيه مسئلتان ( المسئلة الاولى) المعتزلة تمسكوا به في نفي الشفاعة للفساق وذلك لان الشفاعة نو عنصرة ونفي الجنس يقتضي نبي النوع والجواب من وجوه ( الاول ) ان القرآن دل على ان الظالم بالاطلاق هوالكافر قالتعالى والكادرونهم الظالمون وبمايؤ كدهذا انه تعالى حكي عنالكفارانهم خصصوا أنفسهم بنبي الشفعاء والانصارحيث قالوافحالنامن شافعين ولاصديق حيم (ونانيها) ان الشفيع لايمكنه أن يشفع الاباذن الله قال تعالى من ذا الذي يشفع عنده الأبأذنه وأذاكان كدلك لمرتكن الشفيع قادرا على النصرة الانعدالاذنواذا حصل الاذن لم يكرفى شفاعته فائدة في الحقيقة وعند ذلك يظهر ان العفو اعاحصل من الله تعسالي وتلك الشفاعة ماكان لهسانا أثير في نمس الامر وايس الحكم الالله فقوله وماللظالمين من أنصار يغيد انهلاحكم الالله كما قال ألاله الحكم وقال والأمر يومئذلله #لايقال فعلى هذا التقديرلابيق التخصيص الطالمين بهذا الحكم فائدة لانانقول مل فيد فأئدة لانه وعدالمؤمنين المتقين في الدنيا بالفوز بالثواب والنجساة من العقاب فلهم يوم القيامة هذه الجعة أما الفساق فليس لهم ذلك فصيح تخصيصهم بنق الانصار على الاطلاق (الثالث) ان هذه الآية عامة ووارده بنبوت الشفاعة خاصة والحاص مقدم على العام والله أعلم (المسئلة النانيه) المعترلة تمسكوافي ان الفاسق لايخرج من النارقا او الوخرج من النارلكأن من أخرجه منهاناصراله والآية دالة على انه لاناصر له البتة والجوآب المعارضة

وقوقة بم على المعرفة صدق الرسل وحقية الكتب الناطقة بتفاصيل الاحكام السرعية على العصدا الدى وقفت عليه هذا وأما جعله حالا من المستكن في الفعل كالطبق عليه الجهور فما لا يساعده جزالة النطم الكريم الماف حيز الصلة وماهو قيدله حقد أن يكون من مبادى الحكم الذى أجرى على الموصول و دوا عي ثبوته له كذكرهم الله عزوجل في عامة أوقاتهم و تفكرهم في خلق السموات و الارض فافهما ما يؤدى الى اجتلاء تلك الآيات و الاستدلال به اعلى

المطلوب ولاريب في أن قولهم ذلك ابس من مبادى الاستدلال المذكور بل من تناتج المرتبة عليه فاعتباره قبد الملف حير الصلة بمالا يليق بشأن التريل الجليل نع هو حال من ذلك على تقدير كون الموصول مرفوعا أو منصو باعلى تقدير كون الوصول مرفوعا أو منصوبا على الدح أو مرفوعا على أنه خبر لمبتد المحذوف اذلا اشتباه في أن قولهم ذلك من مبادى الوسول مرفوعا أو منطق المناقبهم وفي ابرازهذا القول في معرض ﴿ ١٨٠ ﴾ الحال دون الخبر اشعار بمقارنته لتفكرهم مدحهم و محاسن مناقبهم وفي ابرازهذا القول في معرض ﴿ ١٨٠ ﴾ الحال دون الخبر اشعار بمقارنته لتفكرهم

بالآبات الدالة على العفو كاذكرناه في سورة البقرة \* ( النوع الثالث ) من دعواتهم قوله تعالى (ر بنااننا سمعناه ناديا بنادى للاعان أن آه نوا بربكم فا منار بنافاغه رانا ذبو بنا و كفرعنا سيات ناو توفتام عالا برار ) في الآية مسائل ( المسئلة الاولى ) في المنادى قولان (أحدهما) انه مجدعليه الصلاة والسلام وهوقول الاكثرين والدليل عليه قوله تسائى ادع الى سبيل ر بك وداعيا الى الله بأذنه أدعوالى الله ( والثانى ) انه هوالقرآن قالوا انه تعالى حكى عن مؤمنى الجن قوله اناسمعنا قرآنا عجبايهدى الما السرد فا منابه قالواو الدليل على ان تفسير الآية بهذا الوجه أولى لانه ليس كل أحد الى النبي صلى الله عليه وسلم أما القرآن فكل أحد سمعه و فهمه قالواوهذا وان كان مجازا الأنه محازمته الى الله عليه وصل به الى الأنه محازمة الى قدارة والما لله الله وصل به الى الهدى اذا وفقه الله تعالى لذلك فصاركانه يدعوالى نفسه و ينادى بافيه من أنواع الدلائل الدهريانه ينادى و يعظ ومرادهم منها دلالة تصاريف ازمان قال الشاعر الدهريانه ينادى و يعظ ومرادهم منها دلالة تصاريف ازمان قال الشاعر

ياواضع الميت في قبره # خاطبك الدهر فلم تممع ( المسئلة الثانية ) في قوله ينادي للايمان وجوه ( الاول ) ان اللام بمعنى الى كقوله م العودون لما نهوا عند ثم يعودن لما قالوا بأن ربات أوسى لها الحديثة الذي هدانا لهذا ويقال دعاه لكذاوالي كذاوند بهلهواليه وناداهله واليه وهداه للطريق واليه والسبب في أقامة كل واحدة من هاتين اللفظتين مقيام الاخرى ان معنى انتهياء الغاية ومعنى الاختصاص حاصلان جيعا (الثاني) فالمأبوعبيدة هذاعلى التقديم والتأخيرأي سمعنا منادياللايمان ينادي بأن آمنوا كابقال جاء نامنادي الاميرينادي بكذاوكذا (والثالث) ان هده اللام لام الاجل والمعنى سمعنا مناديا كان نداؤ ، أيوم ما أناس أي كان المنادي ينادي لهذا العرض ألاتراه قال أن آمنوا بريكم أي لنق من الناس وهو كفوله وماأ رسلنا من رسول الاليطاع باذن الله (المسئلة الثالثة) قوله سمعنامنا دياينا دى فظيره قولك سمعت رجلايقول كذاوسمعت زيدايتكلم فيوقع الغعل على الرجل ويحذف المسموع لانك وصفته بالسمع وجعلته حالاعنه فأغناك عنذكره ولانالوصف أوالحال لميكن بدمته وانه يقال سمعت كلام فلان أوقوله (المسئلة الرابعة) ههناسؤ ال وهوأن يقال ماالفائدة في الجمع بين المنسادي و ينادي و جوابه ذكر النداء مطلقا مم مقيدا بالاعمان تفضيعا الشأن النادى لانه لامنادى أعظم من منادينادى للاعان ونظيره فولك مررت جاديهدى الاسلام وذلك لان المادي اذا أطلق ذهب الوهم الى مناد للعرب أولاطفاء النائرة اولاغانة المكروبأوالكفاية لبعض ألنوازل وكذلك الهادىوقديطلق علىمن يهدى الطريق و بهدى لسداد الرأى فاذا والت بنادي الايان و بهدى الاسلام فقد رفعت من شأن المادي والهادي وفخمته (المسئلة الخامسة) قوله أن آمنوافيه حذف أواضمار

من غــيربله ثم وتردد في ذاك وقوله تعمالي (سيمامك)أى متزيمالك عالايلىق بكمن الامور ا مرجلتها خلق مالا حكمة فيداعتراض هو كدلخمون ماقبله ويمد لما بعده من قوله مالى (فقناعدابالنار) فان معرفة سرخلق ا عالم ومافيه من الحكمه المالعه والعاية الحيدة ر له ام بماتقتضد من الاعمال الصالحة ومنزيه الصالع تعالى عن العبث مر دواعيالاستعاذة، ه بق بالمخاين مذاك من وجهين احدهما الوفوف ـ لمي تحقق العذاب فالفاء ارتيب الدعاء على ماذكر و نابى الاستعداد لەبول الدعاء لفاءلترتيب المدعو أسي اوقاية على ذاك كا ' 4 قيلواذ قدعرونا ببرك واطعنساأمرك ر هناك عالاللبغي فقا مداب النارالذي هو جراءالذن لايعرفون ذك (ربناالك من تدخل ا

المارفةد أخريته) مبالعة في استدعاء الوقاية وبيان لسبه وتصدير الجلة بالداء للمبالغة في النصر عواجوا ثروتاً كبدها للطهار كال اليقين بمضمونها والايذان شدة الخوف واظهار النار في وضع الاضمار لتهو بل أمرها وذكر الادخال في مورد العداب لتعيين كيفيته وتدين غاية فظاءته قال الواحدي للاخراء معان متقاربة بقال أخراه الله أى أبعد موقيل أهانه وقيل أهلكه وقيل فضحه قال ابن الانباري الخرى لغة الهلاك بتلف أو بانقطاع جه أوبوقوع ﴿ والتقدير ﴾

في بلاء والمعنى فقدأ خزيتُه خَز يالاغاية وراءه كقولهم من أدرك مرعى الضمان فقدأ درك أى المرعى الذى لامرعى بعدة وفيةً من الاشعار بفظاعة العداب الروحاني مالايخني وقوله تعالى (وماللظ المين من أنصار) تذبيل لاظهار نهاية فظاعد حالهم بيان خلود عذابهم بغقدان من بنصرهم ويقوم بتحليصهم وغرضهم تأكيدالاستدعاء ووضع الظالمين موضع ضمير المدخاين لذمهم والأشمار بتعليل دخولهم ﴿ ١٨١ ﴾ النار بظلهم ووضعهم الاشيا في غير مواضعها وجع

الانصار بالنظراليجع الظالمين أي مالظالم من الظالمين نصيرمن الانصار والمراديةمن ينصر بالمدافعة والقهر فلسف الاية دلالة على ننى الشفاعة على أن المراد بالظالين همالكفار ( ريئاانناسمعنا مناديا ينادى للاعان) حكاية الدعاءآخرلهممبنيءلي تأملهم فى الدليل السمعى العدحكا يةدعائهم السابق المبنى على التفكر فى الادلة العقلية وتصدر مقدمة العقلية وتصدير مقدمة الدعاء بالنداء لاظهاركال الضراعة والابتهال والتأكيدللايذان بصدور القالءنهم يوفورالرغبة و كال النشاط والمراد بالنداءالدعا وتعديتهما بالى لتضمنهما معيني الانتهاءو باللاملاشمالهما علىمعنى الاختصاض والمرادبالمنادى الرسول صلى الله عليد وسلم وتنوينه للتفغيم وايثأره على الداعى الدلالة على

والتقدير آمنواأو بأنآمنواثم حكىالله عنهمانهم قالوابعدذلك فاغفراناذنو بنا وكفرعنا سيآ تناوتوفنا معالابرار \* وفي الآية مسائل ( المسئلة الاولى )اعلماً نهم طلبوا من الله تعالى في هذا الدعاء ثلاثة أشياء (أولها) غفران الذنوب (وثانيها) نكفير السيآت (وثماشها )أن تكونوفاتهم مع الايرار أماالغفران فهوالستر والتفطية والنكفير أيضا هو التغطية يقال رجل مكفر بالسلاح أىمغطى به والكفر منه أيضًا وقال لَبيدُ في ليلة كَفَر الْجُوم طَلامها \* اذاعرفت هذا فالمُغفرة والتكفير بحسب اللُّغة معناهما شيُّ واحداً ماالمفسرون فذكروا فيه وجوها (أحدها) ان المرادم ماشيُّ واحدوا ناأعيد ذلك لذأ كيدلان الالحاح في الدعاء والمبالغة فيدمندو (وثانها) المراد بالاول ماتقدم من الذنوب و بالثاني المستأنف (وثالثها )أن يريد بالغفران مايزول بالوية وبالكفران ماتكفره الطاعة العظيمة ( ورابعها ) أن يكون المراد بالاول ما أي به الانسان معالعم بكونه معصية وذنبا وبالثانىماأتي به الانسان معجهله بكونه معصية وذنبا\* وأمآفوله وتوفنا مع الابرار ففيه بحثان ( الاول ) ان الابرآرجع برأو باركرب وأرباب وصاحب وأصحاب (الثاني)ذ كرالقفال في تفسيرهذ المعية وجهين (الاول) ان وفاتهم معهم هي أنءوتوا علىمثل أعمالهم حتى يكونوا فىدرجاتهم يومالقيامة قديقول الرجل آنامع الشافعي في هذه المسئلة ويريد به كونه مساوياله في ذلك الاعتقاد (والثاني ) يفال فلان في العطاء مع أصحاب الالوف أي هومشارك لهم في أنه يعطى ألفا (والثالث ) أن يكون المراد منه كونهم في جلة اتباع الابرار وأشياعهم ومنه قوله فأولئك معالذين انعمالله عليهم من النبيين والصديقين (المسئلة النابة)الحَيْجِ أصحابناعلى حصولاً أعفو بلون التوبة بهذه الآيةأ عنى قوله تعالى حكاية عنهم فأغفرلنا ذنو بنا والاستدلال به من وجهين (الاول) أنهم طلبواغفران الذنوب ولم يكن للتو بة فيه ذُكر فدل على انهم طلبوا المغفرة مطلقا ثمان الله تعالى أجابهم اليدلانه قال في آخر الآية فاستجاب لهم ربهم وهذاصريح في انه تعالى قديعة وعن الذنب وان لم توجد النو به (والثاني) وهوانه تعالى حكى عنهم أنهم لماأخبروا عنأنفسهم بأنهم آمنوا فعند هذا قالوا فاغفرلناذنو بنا والفاءفىقوله فاغفر فاء الجزاء وهذا يدل على انتجرد الايمان سبب لحسن طلب المغفرة من الله ثممان الله تعالى أجابهم اليد بقوله فاستجاب لهم رىهم فدات هذه الآية على انجرد الإيمان سبب لحصول الغفران امامن الابتداء وهوبأن يعفو عنهم ولايدخلهم النارأو بأن يدخلهم النار ويعذبهم مدةثم يعفو عنهم و يخرجهم من النار فذبت دلالة هذه الآية من هذين الوجهين على حصول العفو (المسئلة الثالثة ) احتج أصحابنا بهذه الآية على ان سفاعة مجد صلى الله عليه وسلم في حق أصحاب الكبائر متبولة يوم القيامة وذلك لان هذه الآية دلت على أن هو لاء المو منين طلبوا من الله غفران الذُّنوب مطلقا من غير أن قيدواذلك بالتو بة قأجاب الله قولهم وأعطاهم مطلو بهم فاذاقبل شفاعة المؤمنين في المفوعن كال اعتنائه بشأن الدعوة

وتبليغهاالىالدابى والقاضي لمافيه من الايذان برفعالصوت وينادى صفة لمناديا عندالجمهور كإفي قولك سمعترجلا يقول كيتوكيت واوكان معرفة لكان حالاسنه كاآذا قلت سمعت زيدا يقول الخومغمول الاسمعنا عندالفارسي واتباعه وهذا اسلوب بديع بصاراليه للبالغة في تحتيق السماع والايذان بوقوعه بلاواسطة عندصدور المسمو ععن المتكلم وللنؤسل الى تفصيله واستمحضارصورته وقداختص النظم الكريم بمزية زائدة علىذلك حيث عبرعن السموع منه

بالنادى تموصف بالنذاء للاعان على طريقة قولك سمعت متكلما يتكلم بالحكمة الأن التقسير بعد الابهام والتقييد بعدالاطلاق أوقع عند المنفس وأجدربالقبول وقيل المنادى القرآن العظيم ( أن آمنوا) أي آمنواعلي أن أن تفسير بة أو بأن امنواعلى أنها مصدرية ( بربكم ) بما لككم ومنولى أموركم ومبلغكم الى الكمال وفي اطلاق الايمان مم تقييد. تفخيم اشأنه ( بفاتمنا ) أى فامتثلنا بأمر ، وأجبنا نداه ( ربنا ) ﴿ ١٨٢ ﴾ تكرير للتضرع و أظهار لكمال

الخضوع وعرض الذنب فلان يقبل شفاعة مجد صلى الله عليه وسلم فيه كان أولى ( النوع الرابع) من دعائهم قوله تعالى حكاية عنهم (ربناوآتنا مأوعد تناعلي رساك ولا تخزنا يوم القيامة انك لْآنْحَلَفُ المَيْعَاد) وفيه مسائل ( المسئلة الاولى ) قوله وآتنا ماوعدتنا على رسلك فيه حذف المضاف ع فيه وجوه (أحدها) وآتناما وعدتنا على ألسنة رسلك (و'مآنيها) وآتنا ماوعدتناعلى تصديق رساك والدليل عليه ان هذه الآية مذكورة عقيد كرالمنادي للايمان وهوالرسول وعقيب قوله آمناوهوالتصديق ( المسئلة الثانية ) ههنا سوال وهوان الخلف في وعدالله محال فكيف طلبوا بالدعاء ماعلوا انه لامحالة واقع والجواب عنه من وجوه (الاول) انه ليس المقصود من الدعاء طلب الفعل مل المقصود منه اظهار الخضوع والذلة والعبودية وقدأمن ابالدعاءفي أسياء نعلم قطعاانها توجد لامحالة كتوله قل رب أحكم بالحق وقوله فاغفرللذين تابواواتبهوا سبيلك (والوجه الثاني) في الجواب ان وعدالله لايتناول آحاد الامة بأعيانهم بل انما يتناولهم بحسب أوصافهم فانه تعالى وعدالمتقين بالثواب ووعد الفساق بالعقاب فقوله وآتنا ماوعدتنا معناه وفقنا للاعال التيبهانصير أهلا أوعدك واعصمنا من الاعال التينصير بهاأهلاالعقاب والخرى وعلى هذا التقدير بكونالمقصود منهذه الآيةطلبالتوفيق للطاعةوالعصمة عنالمعصية (الوجه النالث) ان الله تعالى وعد المؤمنين بأن ينصرهم في الدنيا ويقهر عدوهم فهم طلبوا مجيل ذلك وعلى هذا التقدير بزول الاشكال ( ألمسئلة الثالثة ) الآية دلت على انهم انماطلبوا منافع الآخرة بحكم الوعد لابحكم الاستحقاق لانهم فالوار بنا وآتنا ماوعدتناعلي رسلك وفيآخر الكلامقالوا انكلاتخلف الميعاد وهذا مدرعلي ان المقتضي الحصول مناوم الآخرة مو الوعدلا الاستحقاق (المسئلة الرادمة) ههناسو الآحر وهوانه متى حصل آلثوات كال اندفاع العقاب لازمالامحالة فقوله آتناما وعدتناعلي رسلك طلب للثواب فمعد طلب الثواب كيف طلب ترك العقاب وهو قوله ولاتخر ما يوم القيامة مل لوطلب ترك العقاب أو لانم طلب ايصال النواب كأن الكلام مستقيما والجواب من وحهين (الاول) الالنواب سرطه أن يكون منععة مقرونة بالتعظيم والسرور فقوله آتنا ماوعدتنا على رسلك المراد منه المنافع وقوله ولا تخزنا المراد منه التعظيم ( الثاني ) ا القدينا الالمقصود من هذه الآية طلب التوفيق على الطاعة والعصمة عن المعصية وعلى همذا النقدير يحسسن النطم كاأنه قيلوفقنا للطاعات واذاوفقتمالها فاعصمنا عابه طلهاو يزيلهاو يوقعنا في الخرى. والهلاك والحاصل كأنه قيل وفقنالطاعتك فانا لانقدرعلى سئ من الطاعات الابتوفيقك واذاو وقت لفعلها فوفقنا لاستبقائها فأنالا نقدر على استبقائها واسدامتها الابتوفيقك وهواسارة الى انا عبد لا يمكنه عل من الاعال ولأفعل من الافعال ولانحدّ ولاحركة الاباعامةالله وتوفيقه ( المسئلة الخامسة ) قوله ولا . تنحزنا يومالقيامة سهيه بقولهو بدالهم مناللهمالم يكونوا يحتسبون فأنه ربماظن

للاعتراف بر بو بیندمع الايمان بهوالفاء في قوله تعالى(فاغفرلنا)لىرتىب المغفرة أوالدعاء بهسا على الايمان به تعالى والاقرار بربو بيته **فا**ن ذلك من دواعي المغفرة والدعاء بها ( ذنو منا ) ای کبائرنا فأن الاعان يحب ماقبله (و كفر عناساتنا)أي صغائرنا فادها مكفرة عن مجتنب الكبائر (وتوفنامعالابرار)أي مخصوصين بصحبتهم مغتمين لجيوارهم معدودين من زمرتهم وفيداشعاربانهم كانوا يحبون لقاءالله ومنأحب لقاءالله احسالله لقاءه والابرارجع بارأو بر كأصحاب وأرياب (ر بنا وآتنا ماوعدتنا على رسلك ) حكاية لدطأآخرلهممسبوق عاقبله معطوف عليه لتأخرالتحلية عنالتخلية و تكرير النداء لما مر مكرراوالمراد بالموعود

الثوابوعلى امامتعلقة بالوعد كما في قولك وعدالله الجنة على الطاعة أى وعدتنا على تصديق رسلك ﴿ الانسان ﴾ أو بمحذوف وقعصفة لمصدرمؤكد محذوف أى وعدتنا وعدا كأنناعلى ألسنة رسلك وقيل التقدير منزلا على رسلك أوهجولا على رسلك ولايخني أن تقسد برالافعال الخاصة في مثل هذه المواقع تعسف وجع الرسل معأن المنادي هو الرسول صلى الله عليه وسلم وحده لما أن دعوته عليه السلام لاسجا في باب التوحيدوما أجمع عليه الكلّ من الشر المع

منطوية على دعوة الكل فتصديقه تصديق لهم عليهم السلام كيفلا وقد أخدمتهم الميثاق بالايمان به علية السلام لقوله تعالى واذأذ خدالله ميثاق النبين لما آتيتكم من كتاب الآية وكذا الموعود على اسانه من الثواب موعود على السينة الكل وايشار الجمع لا ظهار كال الثقة بأنجاز الموعود بناء على كثرة الشهود (ولاتخز نايوم القيامة) قصدوا بذلك تذكير وعده تعالى ﴿ ١٨٣ ﴾ بقوله بوم لا يخزى الله الذي والذين آمنوا معه

الانسان انهعلى الاعتقاد الحق والعمل الصالح ثمانه يوم القيامة يظهرله اناعتقاده كان ضلالا وعمله كان ذنبا فهناك تحصل الحجالة العظيمة والحسرة الكاملة والأسف الشديد محال حكماء الاسلام وذلك هوالعداب الروحاني قاوا وهذا العذاب أشدمن العذاب الحسمانى وممايدل على هذا انه سبحانه حكى عن هؤلاء العباد المؤمنين انهم طلبوا فهذا الدعاء أشياء فأول مطاابهم الاحتراز عن العذاب الجسماني وهوقوله فقناعذاب النار وآخرها الاحتراز عن العذاب الروحاني وهوقوله ولا تخزنا يوم القيامه وذاك يدل على ان العذاب الروحاني اسدمن العذاب الحسماني # قوله تعالى ( هاستحالهم ربيم أتي لاأضيع عمل عامل منكم من ذكر أوأنثي لعضكم من بعض فالذي هاجروا وأخرجوا من ديارهم وأوذوا فيسبلي وفاللوا وفتلوا لاكفرن عنهم سياتهم ولادخلتهم جنات تجرى مَنْ يُحَتُّهَا الانهار ثوابامن عندالله والله عنده حسن الثواب ) اعلم أنه تعالى لماحكي عنهم انهم عرفوا الله بالدليل وهو قوله انفي خلق السموات والارض الى قوله لآيات لاولى الالبا محكى عنهم مواظبتهم على الذكروه وقوله الذين يذكرون الله فياما وعلى الفكر وهوقوله ويتفكرون فيخلق السموات والارض ثم حكى عنهم انهم أثنواعلى الله تعالى وهوقولهمر بنا ماخلقت هذاباطلا سبحانك بمحكى عنهم انهم بعدالناء اشتغلوا بالدعاء وهومن قولهم فقناعذاب النار الى قوله انك لاتخلف المعاد بين في هذه الآية انه استجاب دعائهم فقال فأستجاب لهم رجهم وفي الآية مسائل ( المسئلة الاولى ) في الآبة تنبيسه على أن استجابة الدعاء مشروطة بهذه الامو رفلا كان حصول هذه الشرائط عز بزالاجرم كان الشخص الذي يكون مجاب الدعاء عزيزا (المسئلة النابية) قال صاحب الكشاف بقال استجابه واستجابله قال الشاعر

وداع دعايا من بحيب الى الندا \* فا يستجبه عند ذاك محيب وقال تعالى بالمهالدين آمنوا استحيبوا لله وللرسول ( المسئلة الثالثة ) الى لأضبع قرئ بالفتح والتقدير بأى لا أضبع و بالكسر على ارادة القول وقرئ لا أضبع بالتشديد ( المسئلة الرابعة) من فقوله من ذكر قبل للنبيين كقوله فاجتنبوا الرجس من الاوئان وقبل انهامو كدة للنفي بعني على عامل منكم ذكراوأنثي ( المسئلة الخامسة ) اعلم أنه ليس المهرل والنابه فقوله لا أضبع في النبي وفنى بل المراد انه لا يضبع ثواب العمل والاصناعة عبارة عن ترك الاثابة فقوله لا أضبع في النبي فيكون اثباتا فيصير المهنى المؤمنين لا يبقى أوصل ثواب جميع أعمالكم اليكم اذا ثبت ماقلنا فالا ية دانة على ان أحدا من المؤمنين لا يبقى النار مخلدا والدليل عليه انه بايمانه استحق ثوابا و بعصيته استحق عقابا المؤمنين لا يبقى النار مخلدا والدليل عليه انه بايمانه استحق ثوابا و بعصيته استحق عقابا فلا بد من وصوله ما اليه بحكم هذه الآية والجمع بينهما عال فاما أن يقدم الثواب ثم ينقله الى الشواب وهو باطل بالاج، عاو يقدم العقاب ثم ينقله الى الثواب وهو المطلوب (المسئلة السادسة ) جمهور المفسر في فسروا الآية بأن معناها أنه تمالى قبل منهم انه يجازيهم على السادسة ) جمهور المفسر في فسروا الآية بأن معناها أنه تمالى قبل منهم انه يجازيهم على السادسة ) جمهور المفسر في فسروا الآية بأن معناها أنه تمالى قبل منهمانه يجازيهم على السادسة و المناب المفسر في فسروا الآية بأن معناها أنه تمالى قبل منهمانه يجازيهم على السادسة كما يولونه المنابع المنابع

مظهر ين أنهم عن آمن معه رجاء للانتظام فى سلكهم يومئذوقوله تعالى (المثالاتخلف الميعاد ) تعليل المحقيق مانظمواني سلك الدعاء وهذهالدعواتومافي تضاعيفها من كال الضراعة والابتهال ليست لخوفهم من اخلاف الميعاد بللخوفهم من أن لايكو نوا منجلة الموعودين بتغير الحال وسوءالخاتمة والمآل فرجعها الى الدعاء بالتثبيت أو للبالغمة في التعبد والخسوع والميعاد الوعد وعن ا بن عباس رضي الله عنهما أنه البعث بعد الموت وفي الآثار عن جعفر الصادق من حزبه أمرفقال ربنا خس مرات أنجاه الله بانخاف وأعطاه ماأراد وقرأ هـــذه الا ً ية (فاستجابلهمربهم) الاستعابة معنى الاحامة

وقال تاج القراء الاجابة عامة والاستجسابة خاصة باعطساء المسئول وتتعدى باللام و بنفسهسا كافى قوله \* فلم يستجبه عندذاك مجيب \* وهو عطف على الاستئناف المقدر فيما سلف مترتب على ماف حيزه من الادعيسة كا أن فوله عزوجسل ثم قيل للذي طلوا الم عطف على قيل المقدر فبل آلآن أى قيل لهم آلان آمنتم به ثم قيل الآمة وكاأن قوله تعالى في سسورة الاعراف ونطبع على قلو بهم معطوف على ما دل عليه معنى أولم بهدلهم الح كانه

بعدالاطلاق أوة

أو بأن امنوا، عَن الهدّ ا يفونطبع الح و لاصَّسِر في اختلافهما صَيغة لما أن صيّغة المستقبل هناك للدلالة على الاستمرار تفخيم اله لمقسام الدعاء وصيغة الماضي ههنساللا بدان بتحقق الاستجابة وتقررها كالاصسير في الاختلاف بين قوله الحدى اذتسستغيثون ربكم وبين ماعطف عليه من قوله تعسال فاستجاب لكم كاسسياتي و يجوز ان يكون معطوفا على مضمر ينساق اليه الذهن أي دعوا بهذه الادعية ﴿ ١٨٤ ﴾ فاستجاب الح وأماعلى تقدير كون المقدر حالا

أعالهم وطاعاتهم ويوصل ثواب تلك الاعال اليهم فانقيل القوم أولاطلبوا غفران الذنوب وثانيا اعطاء الثواب فقوله انى لاأضيع عمل عامل منكم اجابة لهم في أعطاء النواب فأين الاجابة في طلب عفران الذنوب قلنا أنه لا يلزم من اسقاط العداب حصول النوال الكن ملزم من حصول الثواب سقوط العقاب فصار قوله أني الأضبع عمل عامل منكم اجابة لدعائم في المطلوبين ( وعندى في الآية وجه آخر ) وهوان المرآد من قوله اني الأصنيع على عامل منكم ان لاأضبع دعاءكم وعدم اصاعة الدعاء عبارة عن اجابة الدعاء فكان المرادمنه انه حصلت اجابة دعائكم في كل ماطلبتموه وسألتموه # وأما فوله تعالى من ذكراوأنثي فالمعنى انه لاتفاوت في الاجابة وفي الثواب بين الذكر والاشي اذاكاناجيعافي النمسك بالطاعة على السوية وهذا يدل على إن الفضل في باب الدين بالاعمال لابسائر صفات العاملين لان كون بعضهم ذكرا أوأشى أومن نسب خسيس أوشر يف لا تأثيراه في هذاالباب ومثله قوله تعالى ليس ٰ بأمانيكم ولاَّاماني أهل الكتاب من يعمل سوأ يَجن به وروى ازَّأُمْ سَلَمْ قَالَتِ بِارسُولَ الله انى لاسْمَعَ الله بذكر الرجال في الصَّجرةِ ولا يذكر النساء فُنزَ أَت هذه ألا يَه \* أَمَأْقُوله تُعالى بعضكم من بعض ففيه وجوه أحسنها أن يقال من بمعنى الكافأى بعضكم كبعض ومثل بعض فى الثواب عن الطاعة والعقاب على المعصيسة قال القفال هذا من قولهم فلان مني أي على خلقي وسيرتى قال تعلى فن شرب منه فليس مني ومن لم يطعمه فانه مني وقال عليه الصلاة والسلام من غشنا فليس منا وقال ليس منا منحل عليناالسلاح فقوله بعضكم من مص أى بعضكم شبه بعض في استحقاق الثواب على الطاعة والعماب على المعصية فكيف يمكن ادخال التفاوت فيه ممقال تعالى فالذين هاجروا وأخرجوا من دبارهم وأوذوا في سبيلي وقاللوا وقتلوا لأكفرن عنهم سيآتهم ولأدخلنهم جنات تجرىمن تحتهاالانهارتوابامن عندالله والمرادم قولهالذين هاجروأ الذين أختار والمهاجرة من اوطانهم في خدمة الرسول صلى الله عليه وسلم والمراد من الفين اخرجوا من ديارهم الذين ألجأهم الكفار الى الخروج ولاشك ان رتبة الاولين أفضل لانهم اختاروا خدمة الرسول عليه السلام وملازمته على الاختمار فكانوا أفضل وقوله وأوذوا في سبيلي أي من أجله وسبه وقاتلوا وقتلوآ لان المقاتلة تكون قبل القتال قرأ نافع وعاصم وأبوعمرو وقاتلوا بالالف أولا وقتلوا مخففة والمعسني انهم فاتلوامعه حتى قتلوا وقرأ ابن كثير وابن عامر وقائلوا أولاوقتلوا متسددة قيل التشديد للمالغة وتكرر القتل فيهم كقوله مفتحة لهم الابواب وقيل قطعوا عن الحسن وقرأحزة والكسائي وقتلوا بغيرًا لف أولا وقائلوا بالالف بعد، وفيه وجوه ( الاول ) ان الواو لاتوجب الترتيب كافي قوله واسجدى واركعي ( والثاني ) على قولهم قتلناورب الكعبة اذاظهرت أمارات القتل اواذاقتل قومه وعشائره ( والثالث) باضمارقدأى قتلواوقد قاتلوا \* ثم انه تعالى وعدمن فعل هذا بأمور ثلاثة أولها محوالسيا توغفران الذنوب وهوقوله لأكفرن عنهم سيآ فهم وذلك هوالذى طلبوه بقولهم فأغفرانا ذنو بنا

فهوعطفعلي تفكرون باعتبار مقارنته لماوقع حالا من فاعله أعنى قوله تعالى بناالح فأن الاسمحابة مترتبة على دعواتهم لاعلى مجرد تفكرهم وحيثكانت هىمن أوصافهما لجيلة المرتبة على أعالهم بالآخسرة استحقت الانتظام في سالك محاسنهم المعدودة في أثناءمدحهم واماعلي تقديركون الموصول نعتما لاولى الالبماب فلامساغ لهذا العطف أصلا لماعرفت منأن حقماني حير الصلة أن یکون من مبادی جربان الحكم على الموصول وقدعر فتأن دعواتهم السابقة لسست كذلك فأبن ألاستجابة المتأخرة عنها وفي العرض لعنوانالربو يتقالمنبئة عن التبليغ الى الكمال معالاضافة الىضميرهم منتشريفهم واظهارا للطف بهم مالا يخني ( أني لا أضيع عمل عامل إ

منكم) أى بأنى وهكذا قرأ أبى رضى الله عنه والباء للسببية كانه قبل فاستجاب لهم ربهم بسبب ﴿ وَكَفَر ﴾ أنه لايضيع على علما منهم أى سنته السنية مستمرة على ذلك والالتفات الى التكلم والخطاب لاظهار كال الاعتناء بشأن الاستجابة وتشريف الداعين بشرف الخطاب والمراد تأ كيدها ببيان سببها والاشعار بأن مدارها أعالهم الى قدموه الحالد عاء لا مجرد الدعاء وتعميم الوعد إسائر العاملين وان لم يلغوا درجة أولى الالباب لنا كميد إستجابة

(لايغرنك تقلب الذين كثروا في البلاد) بيان لقبح ما أوى المكفرة من حظوظ الدنياو كشف عن حقارة شانها وسوء مغبتها اثر بيان حسن ما أوى الموابوا بوالحطاب النبي صلى الله عليه وسلم على أن المراد تثبته على ما هو عليه كقوله تعالى فلا قطع المكذبين أو على أن المراد نهى المؤمنين كما يوجد الحطاب الى مداره القوم ورؤسائهم والمراد أفناؤهم أولكل أحد من يصلح المخطاب من المؤمنين والنهى على من يصلح المخطاب واناجعل المقلب مبالغة أى لا تنظر الى ما عليه المكفرة

من السعة ووفور الحظ ولاتغتر بظاهر مأتري منهم من التسط في المكاسب والمتساجر والمزارع روي أز سعن المؤمنان كانوا رون المشركين في رخا ولين عيش فشواون ان أعداء الله تعالى فيماري من الحبروقد هلكنا من الجوع والجهد فنزلب وقرئ لايغرنك بالنون الحقيقة (ماع فليل) خبرلمندا محذوفأي هوساع فليل لافدرله في حنب ماذكر من أنواب الله تعالى قال عليه السلام ماالدسافي الآخر والامثل ماشعل أحدكماصيعد فيأليم فلنظر عيرحع فاذنالا يجدى وجوده او اجديه ولانضرفقد انه لفاقد به (محمأ واهم) أىمصيرهم الذي أوون البه لا برحونه (جهنم) التىلايوصفعدامها وقوله تعالى (و بأس المهاد) درلهاوا بدان الأن مصمرهم المهامم اجته انفسهم وكسبته أبريهم والمخصوص بالذم محذوف أىبئس مامهدو الانفسهم جهنم (لكن الدين

وكفرعناسيا تنا(وثانيها) اعطاء الثواب العظيم وهوقوله ولادخلنهم جناب تجرى من تحتماالانهاروهوالذي طلبوه بقولهم وآتناما وعدتناعلي رسلك (وثالثها) أن كوّن ذلك الثواب توابا عظيما مقرونا بالتعظيم والاجلال وهوقوله من عندالله وهو الذي قااوه ولاتخزنا يوم القيامة لانه سجانه هوالعظيم الذى لانهاية لعظمته واذاقال السلطان العظام لعيده الى أخلع علىك خلعةمن عندى دلذلك على كون تاك الخلعة في نهامة الشرف وقوله ثوابا مصدر مؤكد والتقديرلا ببنهم تواباس عندالله أي لاثبينهم انابذ أوتنو با من عندالله لان قوله لا كفرن عنهم ولادخلنهم في معنى لاثينهم ثم قالُ والله عنده حسن الثواب وهو نأكيد لكون ذلك النواب في عاية السرف لأنه تعالى لماكان قادراعلى كل المقدورات عالمايكل المعلومات غناعن الحاجات كان لامحالة في غالة الكرم والجود والاحسان فكانعنده حسن الثواب روىعن جعفر الصادق انهقال من حزنه أمر فقال خسمرات ربناأنجاه الله مما يخاف وأعطاه ماأراد وقرأهذه الآبة قالُ لان الله حكى عنهم أنهم قالواخس مرات ربنائم أخبرانه استجاب لهم، فوله تعالى (الايغرنك تقل الدين كفروا في البلاد متاع فليل مم مأواهم جهنم وبنس المهاد) واعلم أنه تعالى لماوعدا لمؤمنين بائواب العظيم وكآنوا في الديافي نهاية الففر والسدة والكفار كانوافي النعم ذكرالله تعالى في هذه الآية مايسايهم ويصبرهم على تلك الشده فقال لايغرنكوفيه مسائل (المسئلة الاولى) قدد ارتاأنااه رورمصدر قولك غررت الرجل ما يستحسنه فيالظاهرتم بجده عند التفتىش على خلاف مامحبه فيقول غرني طاهره أي قيلته على غفلة عن المتحانه وتقول العرب في النوب اذا نسرتم أعيدالي طيدرددته على غرة (المسئلة الثانية) المخاطب في قوله لايغرنك من هوفيه قولان ( الاول) انه الرسول صلى الله عليه وسلم ولكن المراد هوالامة قال قتادة والله ماغروانبي الله صلى الله عليد وسلم حتى قبضه اللهوألخطاب وانكاثله الاان المراد غيرمو بمكن أن نقال السبب لعدم اغرار الرسول علىه السلام مذلك هوتواتر هذه الآيات عليه كإقال وأولاان ثبتناك لقد كدت تركن اليهم شيئا قليلا فسقط قول قتادة ونظير، قوله ولا تكن من الكافر بن ولانكون من المشركين ولاتطع المكذبين ( والناني ) وهو ان هذا خطاب لكل من سمعدمن المكلفين كانه قيل لابغرنك أيهاالسامع (المسئلة النالثة) تقلب الذن كفروافي الملاد فيه وجهان (الاول) نزلت في مشرك مكمة كانوا يتجرون ويتنعمون فقال معض المؤمنين ان أعداء الله فيمانري من الحير وقدهلكنامن الجوع والجهد فنزلت الآية (والناني) قل الفرا كانت اليهود تضرب في الارض فتصيب الاموال فنزلت هذه الآية والمراد بتقلب الذين كفروا في البلاد تصرفهم في البجارات والمكاسب أي لايغر كم أمنهم على أنفسهم وتصرفهم في البلاد كيف شاؤا وأرتم معاشرالو منين خالفون محصورون فان ذلك لا يبقى الامدة فليلة ثم ينتقلون الى أشد العداب محقال تعالى مناع قل ل قيل أى

اتقوار بهم ﴿ ٢٤ ﴾ ث لهم جنات تجرى من تحتها الانهار حالدين فيها) بيان الممال حسن حال المؤمنين غب بيان وتكر برله اثر تقرير معزيادة خلودهم في الجنات ليتم بذلك سرورهم و يزداد تبجيعهم و يتكامل به سوه حال الكفرة وايرا دالتقوى في حيز الصلة للاشعار يكون الخصال المذكورة من باب التقوى والمرادبه الاتقاء من الشرك والمعامى فالموصول مبتدأ والظرف خبر وجنات مرتفع به على الفاعلية لا عماده على المبتدا أو الفارف خبر وجنات مرتفع به على الفاعلية لا عماده على المبتدا أو الفارف خبر وانات والجلة \_

خبرالموصول وخالدين فيهاأى في الجنات حال مقدرة من الضميراً ومن جتات المخصصة بالوصف والعامل مافي الطرق من من معنى الاستقرار (نزلا من عندالله) وقرى بسكون الزاى وهؤما يعد النازل من طعام وشراب وغيرهما قال أبوالشعر الضي \* وكنااذ الجبار بالجيش صافنا \* جعلنا القناو المرهفات له نزلا \* وانتصابه على الحالية من جنات التخصصه بابالوصف والعامل فيدما في الظرف من معنى الاستقرار وقبل هومصد مو كد ﴿ ١٨٦ ﴾ كانه قبل رزقا أوعطاء من عند

تقلبهم متاع قليل وقال الفراء ذلك مناع قليل وقال الزجاج ذلك الكسب والربح مناع قليل وانمآ وصفه الله تعالى بالقلة لان نعبم الدنيا مشوب بالآفات والحسرات مم آنه بالعاقبة ينقطع وينقضي وكيف لايكون قليلا وقدكان معدوما من الازل الى الاتن وسيصيرمعد ومامن الازل الى الابد فاذاقابلت زمان الوجود بمامضي ومايأتي وهوالازل والا بدكان أقل من أن يجوز وصفه بأنه قليل ممقال تعالى ممأ واهم جهنم يعني انهمع قُلته بسبب الوقوع في نارجهنم أبد الآباد والنعمة القليلة اذا كانت سببا للمضرة العظيمة بمددلك نعمة وهو كقوله انمانملي لهماليز دادوا انماوقوله وأملي لهمان كيدى متين تُم قال و بنس المهاد أي الفراش والدليل على انه بنس المهاد قوله تعالى لهممن فوقهم طلل من النارومن تحتهم ظلا فهم بين اطباق النيران ومن فوقهم غواش يأكلون النا، و يشمر بون النار \* قوله تعالى (لكن الذين اتقوار بهم لهم جنات تجرى من تعنها الانهارخالدين فيهانزلامن عندالله وماعندالله خيرالا برار) اعلم أنه تعالى لماذكر الوعيد أتبعه بالوعد بالنزل والنزل مايهيأ للضيف وقوله لكن الذين أتقوار بهم يتناول جميع الطاعات لانه مدخل في التقوى الاحتراز عن المنهيات وعن ترك المامورات واحتج بعض أسحابنا بهذه الآيةعلى الرؤية لانهلاكانت الجنة بكليتها نزلا فلابد من الرؤية لتكون خلعة ونظيره فوله تعالىان الذين آمنوا وعملوا الصالحات كانت لهم جنات الفردوس نزلاوقوله نزلانصب على الحال منجنات اتخصيصه ابالوصف والعامل اللام ويجوزأن يكون بمعنى مصدرمو كدلان خلودهم فيهاانزالهم فيهاأ ونزولهم وقال الغراءهونصب على التفسير كاتفول هولك هبةو بيعاوصدقة تم قال وماعندالله من النكثير الدائم خبر للآبرار ممايتقلب فيه الفجار من القُليل الزائسل وقرأ مسلمة بن محارب والاعيش يزلا بسكون الزأي وقرأيزيد بن الفعقاع لكن الذين اتقوابالتسديد عقوله تعالى أوأنمن أهل الكتاب لن يومن بالله وماأنزل اليكم وماأنزل اليهم خاشعين لله لايشترون بآيات الله المناقليلا أولئك لهم أجرهم عندر بهم أن الله سر بع الحساب) عما أنه تعالى لماذكر حال المؤمنين وكان قدد كر حال الكفار من قبل بأن مصيرهم الى النار بين في هذه الآية أن من آمن منهم كان داخلا في صفة الدّين اتقوا فقال وأن من أهل الكتاب واختلفوا في نزولها فقال ابن عباس وجابر وقنادة نزلت في المجاشي حين مات وصلى عليه النبي صلى الله عليه وسلم فقال المنافقون انه يصلى على نصراني لم يره قطوقال ابن جريج وابن ز يدنزلت في عبدالله بنسلام وأصحابه وقيل نزلت في أر بعين من أهل بجران والنين وثلاثين من الحبشة وتمانية من الروم كانوا على دين عيسى عليه السلام فاسلوا وقال مجاهد نزلت في مؤمني أهل الكتاب كلهم وهذاهو الاولى لانه لماذكر الكفار بأن مصمرهم الى العقاب بين فين آمن منهم بأن مصيرهم الى الثواب واعلم أنه تعالى وصفهم بصفات (أولها) الايمان بالله (وثانيها) الايمان بما أنرل الله على محد صلى الله عليه وسلم

الله ( وماعندالله خبر) مستدأ وخبروفوله تعالى (اللايرار)متعلق بمحذوف هو صفة لحرأى ماعنده تعالى من الامور المذكورة الدائمة خبركائن الارار أيما تقلب فيه الفعار من المناع القليل الزائل والتعبيرعنهم بالابرار للاشعار بأن الصفات المعدودة مرأعال البر كاأدمام فسل القوى والجله تذر لماصلها (وانمن أهل الكماب لمن بوءمز بالله ) جلة مستانه هسيقت لسان أن أهلالكتابلسكلهم كن حكت هناتهم من نبدالميثاق وتحريف الكتاب وغيرذلك بل منهم من ادمناقب جليله ەياً ھرعبدا**بتە**بنسلام وأصحابة وصلهم أراءون من أهل تجران واثنات وثلاثون من الحبشة وثمانية مزالروم كانوا مسارى فاسلواوقيل المراديه أصحمة البحاشي فأنهلأمات نعاه جبريل الى الني على ه السلام فقال عليه السلام اخرحوا فصلواعلي أخلكرمات بعيرأ رصكم فخرجالى ا

البقية ونظرالي أرض الحبشه فأبصرسريرا نجانى وصلى عليه واستغفرله فقال المنادة ون انظروال ﴿ وثالثها ﴾ هذا الصلى على على المان الفصل الفارف بينهما هذا الصلى على على على المان الفصل الفارف بينهما كافى قوله تعالى وان منكم لمن ليبطق (وماأنول اليكم) من القرآن (وماأنول اليهم) من الكتابين وتأخيرا يمانهم بهماعن المانهم بالقرآن والمانهم بالقرآن عليهما قان الاحربال كس في الوجود المانه عيارومه بين عليهما قان العمر بالمكس في الوجود المانه عيارومه بين عليهما قان المانهم بهما المايمة بمناهم المانه المنابعة المانهم المانه المنابعة المنا

بهاذلاعبرة باحكامه ما المنسوخة ومالم يتسمع منها المايعتبر من خَبث بوته بالقرآن ولنعلق ما بعدة به ما والمراذ با عانهم بهمنا المانهم بهما من عبر تحريف ولاكتم كاهود بدن المحرفين وأتباعهم من العامة (خاشه ين الله عالمن فاعل يومن من والجمع عنالفتهم المعرفين والجلة حال كاقبله ونظمها في سلك محاسنهم باعتبار المعنى (لايشترون با يات الله مناقليلا) تصريح بمخالفتهم المعرفين والجلة حال كاقبله ونظمها في سلك محاسنهم باعتبار المعنى والاشتراء وقط بل التضمن ذلك من المدار المعنى المالماني المكتابين من شواهد نبوته عليد السلام

(اولئك)اسارة اليهم منحيث اقصافهم بماعد من صفاتهم الجيدة ومافسه من معنى ألبعد للدلالة على علو رتبسهم و بعد منز لمهم في استرف والفضيه وهومتدأ خبر، قوله تعالى (لهم) وقواه (أحرهم)أى المختص بهم الموعود لهم بقواه إتعالى أولئك بؤتون أجرهم مر ببن وفوله تعالى نؤ. كم كفلبن من رحته مرتفع مالطرف على الغاعلمة أوعلى الابداء والطرف خبره والجله خبرلا ولنك وقوله تعالى (عدر مهم) نصب على الحالسة من أجرهم والمراد يه التسريف كالصفة (اناللهسرىعالحساب) لنفوذعاء تحبيع الاشياء فهوعالم مايستحند كل عاسل م الاجرمن غيرحاجه الى تأمل والمراد يان سرعة وصول الاجر الموعود البهم (يا أيها الدين آمنوا) الرمابين في انضاعيف السورة الكريم فنونالحكم والاحكام حمت عابوجب المحافظه علمها فقيل (اصبروا) أي على

(وثالثها) الايان باأنزل على الاببياء الذين كابوا قبل مجمد عليه الصلاة والسلام (ورابعها) كونهم خاشمين لله وهو حال من فاعل يؤمن لان من يؤمن في معنى الجمع (وخامسها) انهم لايشترون بآيات الله عناقليلاً كايفعله أهل الكتاب عن كان يكتم أمر الرسول وصعد نبوته ثم قال تعالى في صفتهم أولئك لهم اجرهم عندر بهم ان الله سريع الحساب والفائدة فيكونه سريع الجساب كونه عالما بجميع المعلومات فيعلم مالكل واحد من النواب والعمّاب \*قوله تعالى (فأمها الدّين آمنوا اصبروا وصابروا ورابطوا واتقواالله لعلكم بفلحون) واعلم أنه تعالى لماذكر في هذه السورة أنواعا كثيرة من علوم آلاصول والفروع أماالاصول ففيما يتعلق بتقرير التوحيد والعدل والنبوة والمعاد أما الفروع ففيماية ملق بالتكاليف والاحكام نحوالحيج والجمهاد وغيرهما ختم هذه السورة بهذه الآية المشتملة على جميع الآداب وذلك لانأحوال الانسان قسمان منها مايتعلق به وحده ومنهاما يكون مشتركا بينه و بين غيره (أما القسم الاول) فلا بدفه من الصبروأما القسم الثاني فيد من المصابرة أما الصبر فيندرج تحته أنواع (أولها) أن يصبر على مشيقة النظر والاستدلال فيمعرفة التوحيد والعدل والنبوة والمعاد وعلى مشيقة استنباط الجواب عن شبهات المخالفين (ونانبها) أن يصبر على مشقة اداء الواجات والمندوبات (والله أ) أن يصبر على مشقة الاحتراز عن المنهمات (ورائعها) الصبر على شدائد الدنيا وآعاته امن المرض والفقر والقحط والخوف فقوله اصبروا يدخل تحته هذه الاقسام وتحتكل واحدمن هذه الاقسام الثلاثة أنواع لانها يةلها وأما الصابرة فهي عبارة عن محمل المكاره الواقعة بينه وبين الغيرو يدخل فيه سحمل الاحلاق الردية من أهل البيت والجيران والاقارب ويدخل فيــه ترك الانتقام بمن أسساء اليــك كما قال وأعرض عن الجاهلين وقال واذامروابالغو مرواكراماو يدخل فيدالا يثار على الغيركا قال ويؤثرون على أنفسهم ولوكان بهم خصاصة ويدخل فيه العفوعن ظلك كإقال وأن تعفوا أقرب للتقوى ويدخل فيه الامر بالمعروف والنهى عن المنكر فانالمقدم عليه ر بماوصل اليه بسببه خررو يدخل فيه الجهادهانه تعريض النفس الهلاك يدخل فيه المصابرة مع المبطلين وحل شكوكهم والجواب عن شبههم والاحتيال في ازالة الكالا باطيل عنقلو الهم فثبت ان قوله اصبروا تناول كل ما تعلق به وحده وصابروا تناول كل ماكان مشتركا بينهو بين غيره واعلم ان الانسان وان نكلف الصبر والمصابرة الاان فيه أخلاقا ذميمة تحمل على اصدادها وهي الشهوة والغضب والحرص والانسان مالم يكل مشتعلا طول عره بمجاهدتها وقهرهالاعكند الاتبان بالصبر والمصابرة فلهذا قال ورابطواولما كانت هذه المجاهدة فعلامن الافعال ولابدللانسان في كل فعل يفعله من داعية وغرس وجبأن بكون للانسان في هذه المجاهدة غرض و باعث وذلك هو تقوى الله لنيل الفلاح والتجاح فلهذاقال واتقواالله لعلكم تفلحون وتمام التحقيق فيدان الافعال مصدرها هو

مشاق الطاعات وغيرذلك من المكاره والشدائد (وصابروا) أى غالبوا أعداء الله تعالى بالصبر في مواطن الحروب وأحدى عدوكم بالصبر على مخالفة الهوى و تخصيص المصابرة بالامر اعدالامر عطلق الصبر لكونها أسدمنه وأشق (ورابطوا) أى أهجوا في الثغور رابطين خيلكم فيها مترصدين للغزومستعدين له قال تعالى ومن رباط الخليل ترهبون به عدوالله وعدوكم ومن التي صلى الله عليه وسلمن رابطيوم اوليلة في سبيل الله كان كعدل صيام شهر رمضان وقيامه لا يفعلر ولا ينفتل عن صلاحة الالحاجة (وانقوا الله) في مخالفة أمرٌ على الاطلاق فيندرج فيه ماذكر في تضاغيف السورة الكريمة اندراجا أوليا (لعلكم تفلحون) كى تنتظموا فى زمرة الفلحين الفائزين بكل مطلوب الناجين من كل الكروب \* عن النبي صلى الله عليه وسلم من قرأ عليه وسلم من قرأ عليه وسلم من قرأ السورة الني يذكر فيها آل عران أعطى بكل آية منها أمانا على جسر جهنم \* وعنه صلى الله عليه وسلم من قرأ السورة الني يذكر فيها آل عران يوم الجمعة صلى الله عليه ﴿ ١٨٨ ﴾ وملائكته حتى محجب الشمس والله أعلم

التموى فهو تعالى أمر بالصبر والمصابره وذلك عبارة عن الاتيان بالافعال الحسينة والاحتراز عن الافعال الدميمة ولماكانت الافعال صادره عن القوى أمر بعد ذلك بمجاهدة القوى التيهى مصادر الافعال الذميمة وذلك هوالمرا دبالمرا بطة ممذكرها به يحصل دفع هده القوى الداعيسة الى القبائع والمنكرات وذلك هو تقوى الله تمذكر مالاجله وجُب ترجيح تقوى الله على سائر النوى والاخلاق وهوالفلاح فظهران هذه الآية التهي خاتمة لهذه السورة منتمله على كنوز الحكم والاسرار الروحانية وانها على اختصارها كالمنم لكل ماتقدم ذكره في هذه السورة من علوم الاصول والفروع فهذا ماعندى فبه ولندكر ماقاله المفسرون فالالحسن اصبروا على دينكم ولاتتركوه بسبب الفتر والجوع وصابوا على عدوكم ولاتفشلوا تسبب وفوع الهزيمة يوم أحد وقال الفراء اصبروا مع نبيكم وصابروا عدوكم فلاينبغي أنبكون اصبر منكم وقال الاصم لماكبرت تكاليف الله في هذه السورة أمرهم با صبر عليها ولما كثر ترغب الله تعالى في الجهاد في هذه السورة أمرهم بمصابرة الاعداء وأماقوله ورابطوا ففيه قولان (الاول) انه عباره عن أن ير بط هؤلا، خيلهم في النعوروير بط أولئك خيلهم أيضا بحيث يكون كل واحد من الحصمين مستعدالقبال الآخر قال تعالى ومن رباط الحيل ترهبون به عدوالله وعدوكم وعرالن صلى الله عليدوسلم من رابط يوما ولبلة في سبيل الله كان مثل صيام سهر وفيامه لايفطر ولا غتل عن صلاته الالحاحة ( الثاني )ان معني المرابطة انتظار الصلاه العدالصلاه و يدل عليه وجهان (الاول) ماروي عن أبي سلمة عبدالرحن انه قال لم يكن في زمن رسول الله صلى الله عليه وسلم غرو برابط فيه وانانزلت هذه الآية في انتطارااصلاه بعدالصلا (النّاني) ماروى من حديث أفي هريره حين ذكر النظار الصلاة بعد الصلاة تمفال فذلكم الرباط ثلاث مرات واعلم أنه يكن حل اللفظ على الكل وأصل الرباط من الربط وهوالسد بقال لكل من صبرعلى أمرر بطقلبه عليه وقال آخرون الر باط هوالازوم وانسات وهذا المعني أنضا راجع الىماذكرناه من الصبرور بط النفس عهذا اشبات والدوام بجوزأن يكون على الجهاد و يجوزأن يكون على الصلاة والله أعلم(قال الامام رضيعنه) تم تفسيرهده السوره بفضل اللهواحسانه يوم الخمس اول ربغ الآخر سند خمس وتسعين وحمسمائة

## ( سورة النساء مائة وسبعون وست آيات مدنية ) ( بسمالله الرحم الرحيم )

(ياأمهاالناس اتقوار بكم الدى خلقكم من نفس وآحدة ) اعلم أن هذه السورة مشملة على أنواع كنيره من التكاليف وذلك لانه تعالى أمر الناس في أول هذه السورة بالتعطف على الاولاد والساء والايتام والرأ فقيهم وايصال حقوقهم اليهم وحفظ أموالهم عليهم و بهذا المعنى خمت السورة وهوقوله يستفتونك قل الله يفتيكم في الكلالة وذكر في اثناء

باأمهاالناس) حطار يعم حكمد جبع الكلفين عند النز ول ومن سيطم فىسلىكىھى منالموجوديں حبشذ والحادثين بعد ذانالى يوم القاسدعند ا: علامهم فيد لكن لابطريق المسملة فأن-صاب الشافهه لانتاول القاصري عن در حة الكلف الاعدر الحناله بلاما العلر الق العلب الفر الى الاول على الاخرى وامانظريق نعميم حكمد لهما لدليل حارجي فان الاجاع منعقد على أنآحر الامدم كلف الكانس به أولهما فإلذي عنه هوله عليدالسلام الملال ماجري على لسابي الى يوم العيامه والحرام ماجري على اسابي الى بومالفيامذ وفدفصل في موضعه وأما الايم

(سوره الساءمدنيةوهي

مائدوخسوسبعون آمه)،

(اسم الله الرحن الرحيم)

الدارجة فبل النزول ولاحط لهم في الخطاب لاختصاص الاوامر والنواهي بمن يتصورمنه ﴿ هذه ﴾ الامتثال وأما الدراجهم في خطاب ماعداهما بماله دخل في تأكيد النكليف وتقوية الايجاب فستعرف الهولفظ الناس ينتظم الذكوروالاناك حقيقسة وأما صيعة جع المذكر في قوله تعسالي (اتقوار بكم) فواردة على طريقة التغليب لعدم تنا ولها حقيقة للاناث عند غير الحنابلة وأما ادخا لهن في الامر بالتقوى بماذكر من الدليل الخارجي

وانكان فيه مراعاة جانب الصيغة لكنه يستدعى تخصيص لفظ الناس ببعض أفراده والماموريه اما مطلق النقوى التيهمي التجونب عن كل ما يو "م من فعل أو تركواماالتقوى فيها يملق محقوق الناء الجنس أي اتقوه فيمخالفة أوامره ونواهيه على الاطلاق أوفى مخالفة نكاليفسد الواردة ههنا وأماكات فالتعرض لعنوان الربوبية المنشة عن المالكية والنزبية مع الاضافة الى منه برالمخاطبين لتأسد الامر وأكيد ايجاب الامتثال به على طريقة الترغب والترهيب وكذا وصفالرب بقوله تعالى (الذي خلقـکم من نفس واحدة ) فأن خلقمه تعمالي اباهم على هذا الغط البديع لانبائه عنقدرةشاملة لجيع المقدورات التي منجلتها عقابهم على معاصيهم وعن نعمة

هذه السورة انواعا اخرمن التكاليف وهي الامر بالطهارة والصلاة وقتان المشركين ولما كأنت هذه التكاليف شاقة على النفوس لثقلها على الطباع لاجرم افتح السورة بالعلة التى لاجلها يجب حل هذه التكاليف الشاقة وهي تقوى الرب الذي خلَّفنا والاله الذي أوجدنا فلهذا قال ياأيماالناس اتقور بكم الذي خلقكم وفي الآية مسائل ( المسئلة الاولى ) روى الواحدي عن ابن عباس في قوله ياأيم الناس ان هذا الخطاب لاهلمكة وأماالاصوليون من المفسرين فقداتفقوا علىان الخطاب عام لجميع المكلف يتوهذا هو الاصحرلوجوه ( أحدها ) ان لفظالناس جم دخله الالف واللام فيفيدالاستفراق ( وتانيها ) انه تعالى علل الامريالاتقاء بكونه تعالى خالقالهم من نفس واحدة وهذه العلة عامة فيحق جيع المكلفين بأنهم منآدم عليه السلام خلقوا بأسرهم واذا كانت العلة عامة كان الحكم عاما ( وثالثها) ان النكليف بالتقوى غير مختص بأهل مكة بل هوعام فيحق جميع العالمين واذاكان لفظالناس عاما فىالكل وكانالامر بالتقوى عاما فيالكل وكانت علة هذاالتكليف وهيكونها خلفوامن النفس الواحدة عامة فيحق الكلكانالقسول بالتخصيص في غاية البعدوجة اب عباسان قوله واتقوا الله الذي تساءلونبه والارحام مختص بالعرب لانالمناشدة بالله وبالرحم عادة مختصة بهفيةولون أسألك بالله وبالرحم وأنشدك الله والرحم واذاكان كذلك كان قوله واتقوا الله الذى تساءلون به والارحام مختصا بالعرب فكان أول الآية وهو قوله باأيها الناس مختصاعهم لانقوله في أول الآية اتقوار بكم وقوله بعد ذلك واتقوا الله الذي تساءلون به والارحام وردامتوجهين المخاطب واحدو يمكن أن يحاب عندبأنه ثبت فياصسول الفقهان خصوص آخر الآية لاءنع من عوم أولها فكان قوله ماأيها الناس عامافي الكل وقوله واتقواالله الذي تساءلون بهوالارحام خاصا بالعرب (المسئلة الثانية) انه تعالى جعل هذا المطلع مطلعاً لسورتين فيالقرآن ( أحدهما ) هذه السورة وهي السورة الرابعة من النصف الاول من القرآن ( والثانية ) سورة الحيم وهي ايضا السورة الرابعة من النصف الثابي من القرآن ثم انه تعالى علل الامر بالتقوى في هذه السورة بمايدل على معرفة المبدا وهوانه تعالى خلق الخلق من نفس واحدة وهذا بدل على كال قدرة الخالق و كال عله و كال حكمته وجلاله وعللالامر بالتقوى فيسسورة الحبج عابدل على كال معرفة المعاد وهو قوله انزازلة الساعة شئ عظيم فجمل صدر هاتين السورتين دلالة على معرفة المبدا ومعرفةالمعاد نم قدم السورة الدالة على المبدا على السورة الدالة على المعاد وتحتهذا البحث أسرار كثيرة ( المسئلة الثالثة ) اعلمانه تعالى أمر ما بالتقوى وذ كرعقيبه انه تعالى خلقنا من نفس واحدة وهذا مشعر بان ألامر بالقوى معلل بأنه تعالى خلقنا من نفس واحدة ولايدمن بيانالمناسبة بينهداالحكم ومين ذلكالوصف فنقول قولناانه تعالى خلقنا من نفس واحدة مشتمل علم قيد من (أحدهما) انه تمالى خلقنا ( والناني ) كيفية

ذلك التخليق وهوانه تعالى انماخلقت امن نفس واحدة ولكل واحد منهذين القيدين أثرفي وجوب التقوى (أما القيد الاول) وهوانه تعالى خلقنا فلاشك ان هذا المعنى علة لان يجب علينا الانقياد لتكاليف الله تعالى والخضوع لاوامر ، ونو اهيد و بيان ذلك من وجوه (الاول) انه لما كأن خالقالنا وموجد الذواتنا وصفاتنا فنحن عبيده وهومولي لنا والربوبة توجب نفاذاً وامره على عبيده والعبودية توجب الانقياد للرب والموجد والخالق ( الثاني ) ان الا يجاد غاية الانعام ونهاية الاحسان فانك كنت معدوما فأوجدك وميتا فأحياك وعاجزا فأقدرك وجاهلا فعلك كإقال ابراهيم عليه السلام الذي خلقني فهو مدين والذي هو يطعمني ويسقين فلاكانت النعربا سرها من الله سبحانه وجب على العبدأن يقابل تلكالنع باظهمارا لخضوع والانقيادوترك التمرد والعناد وهذاهوالمراد بقوله كيف تكفرون بالله وكنتم أموا تافأحيا كم ثم يميتكم ثم يحييكم (الثالث)وهوانه لماثبت كونه موجداوخالقسا والهاو ربالناوجب علينا أننشنغل بعبوديته واننتي كل مانهي عنهوزجر عنهووجب أنلايكون شئ من هذه الافعال موجبا توابا البتة لان هذه الطاعاتها وجبت فيمقابلة النع السالفة امتنع أن تصيرموجبة للثواب لان أداءالحق الى المستحق لا يوجب شيئا آخر هذا أذا سلنا ان العبدأتي يتلك الطاعات من عندنفسه التداءفكيف وهذا محال لان فعل الطاعات لامحصل الااذاخلق الله القدرة على الطاعة وخلق الداعية على الطاعة ومتى حصلت القدرة والداعى كان مجموعهما موجبالصدور الطاعة عن العبد واذا كان كذلك كانت تلك الطاعة انعاما من الله على عبده والمولى اذاخص عبدهانعامل يصرذلك الانعام موجباعليه انعاما آخر فهذاهوالاشارة الى بيان ان كونه خالفالنا يوجب علينا عبوديته والاحتراز عن مناهيه ( وأما القيد الثاني ) وهو انخصوص كونه خالقالنامن نفس واحدة بوجب علينا الطاعة والاحترازعن المصية فبيانه من وجوه ( الاول ) انخلق جيع الاشخاص الانسانية من الانسان الواحسد ادل على كال القدرة من حيث انه لوكان آلامر بالطبيعة والخساصية لكان المتولد من الانسان الواحد لمريكن الااسياء متشاكلة في الصفة متشامية في الخلقة والطبيعة فلما رأينا فيأشخاص الناس الابيض والاسود والاحر والاسمر والحسن والقبيح والعلويل والقصيردل ذلك على أنمد رهاوخالقها فاعل مختار لاطبيعة مؤثرة ولاعلة موجبةولما دلت هذه الدقيقة على أنمدير العالم فاعل مختار قادر على كل المكنات عالم بكل المعلومات فحينثذ يجب الانقياد لنكاليفه وأوامره ونواهيه فكان ارتباط قوله اتقوار بكم نقوله خلقكم من نفس واحدة في غاية الحسن والانتظام (والوجه الثاني) وهوانه تعالى للذكر الامر بالنقوى ذ كرعقيبه الامر بالاحسان الى اليتامي والنساء والضعفاء وكون الخلق بأسرهم مخلوقين من نفس واحدةله أثر في هذا المعنى وذلك لان الاقارب لابدوأن يكون بنهم نوع مواصلة ومخالطة توجب مزيد المحبة ولذلك ان الانسار يفرع بمدح أقاربه

كاملة لا قادر قدرها من أقوى الدواعي الي الاتقاء من موجبات نقمته وأتم الزواجرعن كفران نعمته وكذا جعله تعالى الاهم صنوانا مفرعةمن أرومةواحدة هى نفس آدم عليه السلام منموجبات الاحتراز عن الاخلال عراعاة ماينهم من حقوق الاخوة وتعميم الخطاب في ريكم وخلقكم للايم السالفة أيضا مع اختصاصه فيماقبل بالأمورين لناء عطأن تذكيرشمول ربوييته تعالى وخلقه للكلمن مؤكدات الامريالنةوى وموجبات الامتثال به تفكيك للنظم الكريم مع الاستغناء عند لان خلقه تعالىالمأمور نءمن نفس آدم عليه السلام حدث كان بواسطة مابينهم وبينه عليه السلام من الآباء والامهاتكان النعرض لخلقهم متضمنا للتعرض لخلق الوسابط جيعا وكذا النعرص ل بو بینده تعالی اهم متضمن للتعرض لربو بيته تعالى لاصولهمقاطبة

وخلق منهازوجها) فانه مع ماعظف عليه صريح في ذلك وهومعطوف اماعلى مقدر بنبي عنه سوق الكلام لان تفريع الفروع من أصل واحديستدعى انشاءذاك ﴿ ١٩١ ﴾ الاصل لامحالة كانه قيل خلقكم من نفس واحدة خلقها أولا

وأسلافه ويحزن بذمهم والطعن فيهم وقال عليه الصلاة والسلام فاطمة بضعة مني يؤذيني مايؤنيها واذاكان الامر كذاك فالغائدة فيذكرهذا المعنى أن يصير ذلك سببالزيادة شفقة الخاق بعضهم على البعض ( الوجه الثالث) ان الناس اذاعر فواكون الكل من شخص واحسد تركوا المفاخرة والتكبر وأظهروا التواضع وحسن الخلق ( الوجد الرابع) انهذا يدل على المعاد لانه تعالى لما كان قادراعلى أن يخرج من صلب شخص واحد اشخاصا مختلفين وان يخلق من قطرة من النطفة شخصا عجيد التركيب لطيف الصورة فكيف يستبعدا حياء الاموات و بعثهم ونشورهم فتكون الآيةدالة على المعاد من هذا الوجه ليجزى الذين أساوًا بما عملواو يجزى الذين أحسنوابالحسني (الوجـــه الخامس) قال الاصم الفائدة فيدان العقل لادليل فيه على ان الخلق بجب أن بكونوا مخلوقين مننفس وأحدة بلذلك انمايعرف بالدلائل السمعية وكان النبي صلى الله عليه وسلم اميا ماقرأ كتاباولاتلدلاستاذ فلما أخبرعن هذاالمعني كاناخبارا عن الغيب فكان معجزا فالحاصل انقوله خلقكم دلبل على معرفة التوحيدوقوله مننفس واحدة دليل على معرفة النبوة فأن قيل كيف يصيح ان يكون الخلق أجعمن نفس واحدة مع كثرتهم وصغرتلك النفس قلنا قدبين الله المرآد بذلك لان زوج آدم آذا خلقت من بعضد تم حصل خلق أولاده من نطفتهما ثم كذلك أبدا جازت اصافة الحلق أجع الى آدم (المسئلة الرابعة ) أجم المسلمون على انالمراد بالنفس الواحدة ههنا هوآدم عليه السلام الاانه أنث الوصف على لغظ النغس ونظيره قوله تعالى أفتلت نفسازكية بغيرنفس وقال الشاعر

أبوك خليفة ولدته أخرى \* فانت خليفة ذاك الكمال

قالوافهذا النانيث على لفظا الخليفة قوله تعالى (وخلق منها زوجها) فيسد مسائل (المسئلة اولاولى) المرادمن هذا الزوج هوجواء وفي كون حواء مخلوقة من آدم قولان (الاول) وهوالذي عليه الاكثرون انهلها خلق الله آدم ألق عليه النوم ثم خلق حواء من ضلع من اضلاعه اليسرى فا استيقظر آهاو مال اليهاو ألفها لانها كانت مخلوقة من جزء من اجزاء مواحتجواعليه بقول النبي صلى الله عليه وسلم ان المرأة خلقت من ضلع أعوج فان ذهبت تقيها كسرتها وان تركتها وفيها عوج استمتعت بها (والقول الثاني) وهواختياراً بي مسلم الاصفها بي ان المراد من قوله وخلق منها زوجها أي من جنسها وهو كقوله تعالى والله جعل الكم من انفسكم أزواجا وكقوله اذبعث فيهم رسولا منهم فلا القاضي والقول الاول أقوى لكي يصبح قوله خلقكم من نفس واحدة اذبو كانت حواء مخلوقة ابتداء لكان الناس مخلوقين من فسين لامن نفس واحدة و يمكن أن يحاب عنه بأن كله من لابتداء الخابة فلاكان ابتداء انتخليق والا يجاد وقوباً دم عليه السلام صبح أن يقال خلقكم من نفس واحدة وأبيضا فلاثبت انه تعالى وقوباً دم عليه السلام صبح أن يقال خلقكم من نفس واحدة وأبيضا فلاثبت انه تعالى

وخلق منهازوجهاالخ وهو اسدًاف مسوق لتقرير وحدة المسدا و بیان کیفیة خلقهم منه وتفصيل ماأجلأولا أوصفة لنفس مفيدة لذلك واماعلى خلقكم داخل معدفى حرالصلة مقرر ومبين لماذكر واعادة الفعل معجوازعطفمفعوله على مفعول الفعل الاول كافي قوله تعالى باأمها الناس اعبد وا ریکم الذىخلقكم والذنمن قبلكمالح لاظهارمايين الخلقين من التفاوت فان الاول بطريق التغريع من الاصل والشابي بطر بق الانشاء من المادة فأته تعالى خلق حواءمن ضلع آدم عليه السلام روى أنه عزوجل لماخلقدعليهالسلام وأسكنه الجنةألق عليه النوم فبينماهو بينالنائم واليقظان خلق حواه من ضلع من أضلاعه اليسرى فلماانتبه وجدها عنده وتأخيرذ كرخلقها عن ذكرخلقهم لماأن تذكبر حلقهم أدخلفي تحقيق ماهوالمقصود

من حله معلى الامتثال بالامر بالتقوى من تذكير خلقها وتقديم الجاروالمجرور للاعتناء ببيان مبدئيته عليه السلام بها معمافيه من النشويق الى المؤخر كامر مراراوا يرادها بعنوان الزوجية تمهيد لما يعده من التناسل

قادر عل خلق آدم من التراب كان قادرا أيضا على خلق حواء من التراب واذا كان الامركذلك فاي فألده في خلقها من صلع من أصلاع آدم ( المسئلة الثانية ) قال اين عباس انماسمي آدم بهذا الاسم لانه تعالى خلقه من أديم الارض كلهاأ حرها وأسودها وطيبها وخبيثها فلدلك كانفى ولده الاحروالاسودوا لطيب والخبيث والمرأة انماسميت بحواء لانهاخلقت من صناع من أضلاع آدم فكانت مخلوقة منشئ عي فلاجرم سميت بحواء ( المسئلة الثالثة ) أحتبج جعمن الطبائعيين بهذه الآية فقالوا قوله تعالى خلقكم من نفس واحدة يدل علم ان الحلق كلهم مخلوقون من النفس الواحدة وقوله وخلق منها زوجها بدل على ارزوجها مخلوقة منها ممقال في صفة آدم خلقه من تراب فدل على ان آدم مخلوق من التراب ثم قال في حق الخلائق منها خاقناكم وهدنه الآبات كلها دالة علم انالحادث لامحدث الاعن مادة سابقة يصير الشئ مخلوقا منها وانخلق الشئ عن العدم الحمن والنفي الصرف محسال أجاب المتكلمون فقالوا خلق الشئ من الشئ محال في العقول لان هذا المخلوق ان كان عين ذلك الشير الذي كان موجودا قبل ذلك لم بكر هدا مخلوقا البتة واذالم يكن مخلوقا امتنع كونه مخلوقا منشئ آخر وانقلناان هذا المخلوق مغابر للذي كأنمو جوداقيل ذلك فيشذ هذا المخلوق وهذا المحدث انماحدث وحصل عن العدم المحض فثبت أن كون الشي مخلوقا مز غيره محسال في العقول وأماكلة من في هذه الآية فهومفيد ابتداء الغاية علمعني انابتداء حدوث هده الاشياء من تلك الاشياء لاعل وجد الحاجة والافتقار بلط وجد الوقوع فقط ( المسئلة الرابعة ) قال صاحب المكشاف قرئ وخالق منهاز وجهاو باث منهما بلفظ اسم الفاعل وهوخبر مبتدا محذوف تقديره هوخالق الله قوله تعالى ( و بث منهما رجالا كشرا ونساء ) وفيد مسائل (المسئلة الاولى) قال الواحدي شمنهما ريد فرق وننمر قال ان المظفر البث تغريقك الاشماء بقال بث الخلل في الغارة ويث الصياد كلابه وخلق الله الخلق فشهرفي الارض و مثنت السط اذانشرتها قال الله تعالى و زرابي ميثوثة قال الفراء والزجاج وبعض العرب بقول أيث الله الخلق ( المسئلة الثانية ) لم بقل ويث منهما الرجال والنساء لان ذلك وجب كونهماميثوثين عن نفسهماوذلك محال فلهذاعدل عن هذا اللفظ الى قوله ويث مهمارجالاكثيرا ونساء فانقبللهليقل وبثمهمارجالاكثيرا ونساء كثيرا ولمخصص وصف الكثرة بالرجال دون النساء قلنا السبب فيه والله أعمان شهرة الرجال أتم فكانت كثرتهم أظهر فلاجرم خصوا بوصف الكثرة وهذا كالتنبيد على ان اللائق بحال الرجال الاشتهاروالخروج والبروز واللائق محال النساالاختفاء والخمول ( المسئلة الثالثة ) الذي يقولون انجيع الاشخاص البشرية كانوا كالذروكا بوامجتمين فيصلب آدم عليه السلام حلواقوله ويت منهما رجالا كشرا ونساء على ظاهره والذن أنكروا ذلك قالوا المراديث منهما أولادهما ومزاولادهمسا جعا آخرن فكان الكل مضافاالهما على سبيل المجاز

(و بت منهما ) أىنشر منتلك النفس وزوجها المخلوقة منها بطريق التوالدوالتناسل (رحالا كثيرا) نعت لرحالا مؤ كد لماأفاده التنكير من الكثرة والافراد باعتبارمعني الجمع أوالعدد وقبل هونعت لصدر مؤكد للفعل أي بثاكثيرا (ونساء) أي كشرة وترك التصريح بها للاكتفاء بالوصف المذكور واشارهما على ذكوراوا ناثالتأكيد الكثرة والمبالغة فيها يترشيم كل فرد من الافرادالمشوئة لمبدئية غدروقرئ وخالق وباث على حذف المبتدا أي وهوخالق وباث

بعضم بعضامالله تعالى بان يقولوا أسألك بالله وأنسدك الله على سيل الاستعطاف يقتضى الارةاءمن مخالفة أوامره ونواهمه وتعليقالاتقاء بالاسم الجايل لمر مد الناكيد والماحةفي الحمل على الامتثال بتربية المهابة وادخال الروعة ولوقوع التساول له لابعيره من أسماله تعالىومفاته وتساءلون أصله تتساءاون فطرحت احدى الناءس تخشفا وقرئ بادغام تاءالتفاعل في السين لقار بهمافي الهمس وقرئ تسألون مرالئلاثي أي تسأون به غبر لموقد فستر به القراءه الاولى والثانية وحل صيعه التفاعل على اعتبار الجمع كمافي قولك رأيت الهلال وتراءيناه وبه فسرعم تساءلون على وجدوقري تسلون بنقل حركة الهمرة الى السين (، الارحام) الصب عطفاعلي محل الجار والمجر وركفولكمررت بريدو عراو ينصره

#قوله تعالى (واتقواالله الذي تساءلون به والارحام ان الله كان عليكم رقيما) فيه مسائل (المسئلة الاولى) قرأعامم وحرة والكسائي تساالون بالتخفيف والباقون بالتسديدف شددارا دقتساء لون فادغم التاعق السين لاجتماعهمافي انهمامن حروف اللسان واصول الشاياواجتماعهما فيالهمس ومنخفف حذف تاء تنفاعلون لاجتماع حروف متقارية فأعلها بالحذف كاأعلها الاواون بالادغام وذلكلان الحروف المتقاربة اذا اجتمعت خففت تارة بالحدف واخرى بالادغام (المسئلة الثانية) قرأجرة وحدموالارحام بجرالم قال القفال رجمالله وقدرو يتهذه القراءة عن غير القراء السبعة عن محاهد وغيره وأما الباقون من القراء فكلهم قرورًا بنصب الميم وقال صاحب الكشاف قرى والارحام بالحركات الثلاب أماقراءة حزة فقدذهب الاكثر ونمن النحويين الى انها فاسده قالوا لانهذا يقتضى عطف المظهر على المغمر المجر وروذلك غيرجار واحتجوا على عدم حوازه بوجوه (أولها) قال أبوعلى الفارسي المضمر المجرور بمنزلة الحرف فوحب أن لايجوز عطف المطهر عليه انماقلنا المضمر المجرور عمر الة الحرف اوحوه (الاول) انه لا ينفصل البتة كاان التنو ين لاينغصل وذلك ان الهاءوالكاف في قوله به و بك لاترى واحدا منفصلا عن الجار البتة فصاركالتنون (الثاني) أنهم يحذفون الياس المادي المضاف في الاختيار كحذفهم التنوين مسالمفردوذلك كقولهم ياغلام فكان المضمرا لمجرور مشابها للتنوين منهدا ألوجه فثنت الالمضمرالمجرور ممنزلة حرف التنوين فوجبان لايجوز عطف المظهر عليه لانمن سرطالعطف حصول المشاعة بين المعطوف والمعطوف عليه فاذالم تحصل المشابهة ههاوحب ألا يجوز العطف (وثابيما) فالعلى ب عيسى الهملم يستحسنوا عطف المظهرعلي المضمر المرفوع ولا بجوز أنيقال اذهب وزيدودهت وزيدبل يقولون اذهب أنت وزيدوذهبت أناوزيد قال تعالى اذهب أنت وريك فقاللا معان المضمر المرفوع قدينفصل فاذالم يجزعطف المطهر على المضمر المرفوع معانه أدوى من المضمر المجرور بسبب انه قدينفصل فلان لايجوز عطف المطهر على المضمر المجرورمع انه البتة لاينعصل كان أولى (وثالثها )قال أبو عثمان المازى المعطوف والمعطوف عليه متشاركان وانما يجوزعطف الاول على الثاني لوجازعطف الثاني على الاول وههناهذا المعنى غير حاصل وذلك لانك لانقول مررت بزيدوك فكذلك لاتقول مروت بكوزيد واعلم أن هذه الوجوه ليست وجوهاقو يةفى دفع الروابات الواردة في اللغات وذلك لان حَرَةً أحدالقراء السبعة والظاهرانه لم يأت بهذ. القراءة من عند نفسه بل روا هاعن رسول الله صلى الله عليه وسلم وذلك يوحب القطع بصحة هده اللغة والقياس يتضاءل عند السماع لاسيما بمثلهذه الاقيسة التيهى أوهن من بيت العنكبوت وأبضا فلهده القراءه وجهان (أحدهما) انهاعلى تقدرتكر برالجاركانه قيل تساءلون به وبالارحام (وثانيها) انه وردذلك في الشعر وأنشد سيبو يه في ذلك

فالبوم قدبت تنهجو ناوتشتمنا فاذهب فابكوالايام مزعجب وأنشدأيضا نعلق فيمثل السوارى سيوفنا ، وماينها والكعب غوط نفانف، والعجب من هؤلاء النحاة انهم يستحسنون اثبات هذه اللغة بهذين البينين المجهولين ولايستحسنون اثباتها بقراءة حرزة ومجاهد مع انهما كانامن أكابرعماء السلف في علم القرآن واحتج الزجاج على فسادهذه القرآءة منجهة المعنى بقوله صلى الله عليه وسلم لأتحلفو ابآياتكم فاذاعطفت الارحام على المكنى عن اسمالله اقتضى ذلك جوازا لحلف بالارحام ومكن الجواب عنه بأن هذا حكاية عن فعل كانوا يفعلونه في الجاهلية لانهم كانوا يقولون أسالك بالله والرحم وحكاية هذا الفعل عنهم في الماضي لاتنافي ورود النهي عنه في المستقبل وأيضافا لحديث نهى عن الحلف بالآباء فقط وههنا ليس كذلك بلهو حلف الله أولائم بقرن به بعده ذكر الرحم فهذا لاينافى في مداول ذلك الحديث فهذا جلة الكلام في قراءة قوله والارحام بالجرأماقراءته بالنصب ففيه وجهان ( الاول )وهو اختياراً بي على الفارسي وعلى بن عيسي انه عطف على موضع الجار والمجر وركفوله \* فلسنابالجبال ولاالحديدا \* (والثاني) وهوقول أكثر المفسرين ان التقدير واتقوا الارحام أن تقطعوها وهوقول محاهد وقتادة والسدى والضحال وابن زيدوا افرا والزجاج وعلى هذا الوجه فنصب الارحام بالعطف على قوله الله أى انقو االلهوا تقوا الارحام أى انقوا حق الارحام فصلوهاولاتقطعوهاقال الواحدى رجه الله و يجوز أيضا أن يكون منصوبا بالاغراء أى والارحام فاخفظ وها وصلوها كقواك الاسد الاسد وهذا التفسير يدل على تحريم قطيعة الرحمو يدلعلي وجوب صلتها وأماالقراءة بالرفع فقال صاحب الكشاف الرفع على انهمبتدا حبره محدوف كانه قبل والارحام كذلك على معنى والارحام مايتق أووالارجام بمايتسامل به ( المسئلة الثالثة ) انه تعالى قال أولااتقو اربكم مم قال بعده واتقوااللهوفي هذا التكرير وجوه (الاول) تأكيد الامر والحث عليه كقولك للرجل اعجل اعجل فيكون أبلغ من قولك اعجل (الثاني) انه أمر بالتقوى في الاول لمكان الانعام بالحلق وغيره و في الثاني أمر بالتقوى لمكان وقوع التساؤل به فيما للمس البعض من البعض ( الثالث )قال أولاا تقوار بكم وقال ثانباوا تقوا الله والرب لفظ يدل على التربية والاحسان والاله لفظيدل على القهروالهيبة فأمرهم بالتقوى بناء على الترغيب ثم أعاد الامربه بناءعلى الترهيب كاقال يدعون ربهم خوفا وطمعاوقال يدعوننا رغباورهبا كانه ويل أنه رباك وأحسن اليك فاتق مخالفته لأنه شد يد العقاب عظيم السطوة (المسئلة الرابعة ) اعلم أن التساوُّل بالله وبالارحام قيل هومثل أن يقال بالله أسالك وبالله أشفع اليك وبالله أُحلف عليك الى غيرذلك مايؤ كدالمروب مراده بمسئلة الغيرويستعطف ذلك الغير فيالتماس حقدمنه أونواله ومعونته ونصرته وأماقراءة حزة فهي ظاهرة من حيث المعنى والتقدير واتقوا اللهالذي تساءلون بهو بالارحام لان العادة جرت في العرب بأن

يقرونها في السؤال والمناشدة بالله عزوجل ويقولون أسالك بالله وبالرحم أوعطفا على الاسم الجليل أى اتقوا الله والارحام وصلوها ولانقطعوهافان قطيعتها ممايجب أنيتتي وهو قول مجاهد وقتادة والسدى والضماك والفراءوالزحاج وقدجوز الواحدي نصبهعلى الاغراء أي والزموا الارحام وصلوها وقرئ بالجرعطفا على الضمر المجر وروبالرفع على أنه متدأ محذوف الحبر تقديره والارحام كذلك أىممايتق أوينساءل به ولقدنبد سبحانه وتعالى خيث قرزيها باسمه الجليل على أن صلتها عكان مندكا

فىقولەتعالىألاتىبدوا الااياه وبالوالدين احسانا وعندعليه السلامالرحم معلقة بالعرش تشوك من وصلنى وصله اللهومن قطعني قطعه الله ( ان الله كانعليكم رقيبا) أي مراقباوهي صيعةمالعة مررقب يرقب رهبا ورقو باور قمانااذاأحد النطرلامرير مدتحقيقه أىحافطامطلعاعلي جيعمادصدرعنكممي الافعال والاقوال وعل مافي منمائر كم من النداب مريدالمجازاتكم بذلك وهوتعليل للامرووجوب الامتثالبه واطهار الاسم الجلمل لتأكمده وتقديما لجار والمجرور رعاية الفواصل

أحدهم قديستعطف غيره بالرحم فيقول أسألك باللهوالرحمور بماأفر دذلك فقال أسألك بالرحم وكان يكتب المشركون الى رسول الله صلى الله عليه وسلم تناشه لئالله والرحمان لاتبعث الينافلانا وفلانا وأما القراءة بالنصب فالمعنى يرجع الى ذلك والتقدير واتفوا اللهواتقوا الارحام فالالقاضي وهذا أحدما يدل على أنه قديراد باللفظ الواحد المعاني المختلفة لان معنى تقوى اللهمخالف لمعنى تقوى الارحام فنقوى اللهائمـــا بكون بالنزام طاعته واجتناب معاصيه واتفاءالارحام بأن توصل ولاتقطع فيمايتصل بالبروالافضال والاحسان ويمكن أن يجاب عنه بأنه تعالى لعله تكلم بهذه اللفظة مرتين وعلى هذا القدير يزول الاشكال ( المسئلة الحامسة ) قال بعضهم اسم الرحم مشتق منالرحة التيهي النعمة واحتبج بماروى عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه قال يقول الله تعانى أناالرحن وهي الرحم اشتققت اسمهامن اسمى و وجدا لتشبيه أن لمكان هذه الحالة تقع الرحة من بعض الناس لبعض وقال آخرون يل اسم الرحم مشتق من الرحم الذي عنده يقع الانعام وانه الاصل وقال بعضهم بلكل واحدمتهما أصل بنفسه والنزاع في مثل هذافريب (المسئلة السادسة) دلت الاية على جوازالمسئلة باللة تعالى روى مجاهد عن عرقال قال رسول الله صلى الله عليه وسلم من سألكم بالله فأعطوه وعن البراء بن عازب قال أمرنا رسولالله صلى الله عليه وسلم بسبع منها برارالقسيم (المسئلة السابعة) دل قوله تعالى والارسام على تعظيم حق الرحم وتأكيد المهى عن قطعها فال تعالى فهل عسيتم ان توليتم أن تفسسدوا في لارص وتقطعوا أرحامكم وقال لايرقبون في مؤمن الاولاذمة قيل في الال إنه القرابة وقال وقضى ربك أن لاتعبدوا الااياه وبالوالدين احسانا وقال واعبدواالله ولاتشركوا بهشيئاو بالوالدين احسانا وبذى القربي والبتامي والمساكبن وعن عبد الرجن بن عوف ان النبي صلى الله عليه وسلمقال يقول الله تعالى الاالرجن وهي الرحما شتققت اسمهامن اسمي فن وصلها وصلته ومن قطعها قطعته وعن أبي هريرة رضى الله عنه قال قال رسول الله صلى الله عليه وسلم مامن شئ أطيع الله فيه أعجل ثو ابامن صلة الرحم ومامن عمل عصى الله به أعجل عقو به من البغي والبين الفاجرة وعن أنس قال قال رسول الله صلى الله عليه وسلم ان الصدقة وصلة الرحميز يدالله بهما في العمر ويدفع بهماميتة السوء ويدفع الله بهما المحذور والمكروه وقال عليه الصلاه والسلام أفضل الصدقة على ذي الرحم الكاشيم قبل الكاسم العد وقثبت بدلالة الكتاب والسنة وجوب صلة الرحموا ستحقاق الثواب بهائمان أصحاب أبى حنيفة رمنى اللهعنه بنواعلى هذا الاصل مسئلتين (احداهما)ان الرجل اذاملكذارج محرم عنق عليه مثل الاخ والاخت والعم والحال قال لانه لوبتي الملك لحلالاستخدامبالاجاع لكن الاستخدام ايحاش يورث قطيعة الرحم وذلك حرام بناء على هذا الأصل فوجب أن لا يبقى الملك (وثانيهما) ان الهبة لذى الرحم المحرم لايجوز الرجوع فيهالان ذلك الرجوع ايحاش

(واتوا اليتامى أموالهم) شروع ف تغصيل مواردالاتفا ومظاته بتكليف ما يقابلها أمر اونهيا عقيب الامن بتفسه مرة بعداخرى وتقديم مايتعلق باليتامى لاظهاركال العناية بامرهم وللابستهم بالارحام اذالخطاب للاولياء والاوصياء وقلا تقوض الوصاية الى الاجانب واليتيم من مات أبوه من اليتم وهوالانفر ادومنه الدرة اليتيمة وجعه على يتامى امالانه للجرى مجرى الاسماء جمع على يتائم تم فلب فتيل يتابى أولا علما كان من وادى ﴿ ١٩٦ ﴾ الآفات جع على يتمي تم جمع يتمي

على يتامى والاستقاق الورث قطبعة الرحم فوجب أن لا يجوز والكلام في هانين المسئلة بن مدكور في ألخلافيات جثم اله تعالى ختم هذه الآية عايكون كالوعدوالوعيدوالترغيب والترهيب فقال ان الله كان علبكم رفيا والرقيب هوالمراقب الذي يحفظ عليك جيع افعالك ومن هذا صفته فانه يجب أن يُحاف و يرجى فبين تعالى انه يعلم السر وأخنى وانه اذا كان كذلك يجبأن يكون آلمر، حدراحاً فافيما يأتي و بتلة \* قوله تعالى ( وآتوا اليتامي أموالهم ولاتتبداوا الخبيث بالطيب ولاتأكلوا أموالهم الى أموالكم انه كان حو باكبيرا) اعلم انه لماافتيم السورة مدكرما بدل على إنه يجب على العبد أن يكون منقادا لتكاليف الله سحانه عير زاعن مساخطه شرع بعدذك في شرح أقسام التكاليف (فالنوع الاول) ما بتعلق باموال اليتامي وهوهذه الآية وأيضاانه تعالى وصي في الآية السابقة بالارحام فكذاك فيهذه الآيةوصي بالابتام لانهم قدصاروا يحدث لاكافل لهم ولامشفق شديد الاسفاق عليهم ففارق حالهم حالمن لدرحماسة عاطفة عليه لمكأن الولادة أولمكان الرحم فقال وآثوا اليتامي أموالهم وفي الآية مسائل ( المسئلة الاولى ) قال صاحب الكشاف اليتامي الدين مات آباؤهم فانفرد واعنهم واليتم الانفراد ومنه الرملة اليتيمة والدرة اليتيمة وقيل البتم في الاناسي من قبل الآباء وفي اعائم من قبل الامهات قال وحق هذا الاسم أن يقع على الصغار والركب البقاء الانفراد عن الآباء الاان في العرف اختص هذاالاسم عالم ببلغ مبلغ الرجال فاذاصار بحيث يستغنى بنفسه في تحصيل مصالحه عن كافل يكفله وفيم يقوم بامر ، ذال عندهذا الأسم وكانت فريش تقول لرسول الله صلى الله عليه وسلم تديرأني طالب اماعلى القياس واماعلى حكامة الحال التيكان عليها حين كان صغيرا ناشنا في جرعه توضيعاله وأماقوله عليه الصلاة والسلام لايتم بعد حم فهوتعليم الشريعة لاتعليم الغة بعني اذا احتلم فانه لاتجرى عليد أحكام الصغار ، و روى أبو بكر الرازى في أحكام القرآن أنجده كتب اليابن عباس يسأله عن اليتم متى ينقطع يمه فكتب اليدادا أونس منه الرشدانقطع يتمد وفي بعض الروايات ان الرجل ليقبض على لحيته ولم يقطع عنه يمه بعدفاخبرا بعباس اناسم اليتيم قديلزمه بعدالبلوغ اذالم بونس منهالرشديم قالأ بوبكر واسم البنيم قديقع على المرأة المفردة عن زوجها قال النبي صلى الله عليه وسلمتس أمرالسيمة وهي لأتستأمر الاوهى بالغة قال الشاعر ان القبو ر سُكُم الايامي \* النسوة الارامل اليتامي

فالحاصل منكل ماذكرنا اناسم اليتيم بحسب أصل اللغة يتناول الصغير والكبيرالااته بحسب العرف مختص بالصغير ( المسئلة الثانية ) ههنا سو ال وهوأن يقال كيف جع المتيم على يتامى واليتيم فعيلوالفعيل يجمع على فعلى كمريض ومرضى وقتيلوقتلى وجريح وجرحي قال صاحب الكشاف فيد وجهان (أحدهما) أن يقال جمع البديم يتمي ثم يجمع فعلى على فعالى كاسير وأسرى وأسارى (والثاني) أن يقال جمع يتيم يتألم

بقنضي صحداطلا ومعلى الكبار أبضاواختصاصه بالصغارمبني على العرف وأماقوله عليد السلام لايتم لعد الحلم فتعليم للشراءة لاتعيين لعنى اللفظ أىلايجرىعلى اليتيم بعده حكم الايتام والمرأد بايتاء أموالهم قطع المحاط " أطماعهم الفارغة عنهاوكف أكفهم الخاطفة عن اختر الهاوتر كهاعلى حا الهاغيرمتعرض لهابسوء حتى نأبهم وقصل البهم سالمه كإنبئ عندما بعده من النهى عن التبدل والاكل لاالاعطاء بالفعل فأنه مسروط بالبلوغ وابناس الرسدعلي ماينطق به قوله تعالى وانعاعبرعاذكربالاراء مجازاللايدان إنه ينبغي أن يكون مرادهم بذلك ايصالهااليهم لامجرد ترك التعرض لهافالراد بهماماالصغارعلىماهو

المتبادر والامرخاص بمن يتولى أمرهم من الاولياء والاوصياء وشمول حكمه لاولياء من كان ﴿ لان ﴾ بالغاعند نزول الآية نطر يق الدلالة دون العبارة وامامن جرى عليه اليتم في الجلة محازا أعم من أن يكون كذلك عند الغزولأو بالغافالاه رشامل لاولبا الفريقين صيغة موجب عليهم ماذكر من خفظ أموالهم والتحفظ عن اضاعتها مطلقا

وأماوجوب الدفع الى الكبار فستفاد بماسياتي من الامر بهوقيل المراذ بهم الصغار و بالا يتاء الاعطاء فى الزمان المستقبل وقيل أطلق اسمهم على الكبار بطريق الانساع لقرب عهد هرباليتم حثا اللولياء على المسارعة الى دفع أموالهم اليهم اول ما بلغوا قبل أن يزول عنهم اسمهم المعهود فالابتاء بعنى الاعطاء بالفعل و يأباهم اماسياتي من قواه تعالى وابتلوا البتاى الخفان ما فيه من الامر بالدفع وارد على وجه في ١٩٧ كه التكليف الابتدائى لاعلى وجدة عين وقد أو بيان شرطه

فقطكاهومقتضى القولين وأماتعميم الاسمللصغار والكبار بجازابطريق التغليب مع قعميم الابتاء الابتاء حالاوللابتاءمآلا وتعميم الخطاب لاولياء كلاالغريقين على أن مزيلغ منهم فولبه مأمور بالدفسع اليد بالفعل وأنمنلم يبلغ بعدفوايه مأمور بالدفع اليدعند يلوغهرشيدافعماسيق تكلف لانخني مالانسب ماتقدم منحل ابتاء أموالهم اايهم علىما يوادي السه من ترك التعرض لها بسوء كما يلوح به التعبسير عن الاعطاء بالفعل بالدفع إسواءأر بدباليتامي الصغار أومايع الصغاروالكبار حسبما ذكرآنفاوأماماروي منأن رجلامن غطفان كانمعه مال كثيرلاين أحله فطابلغ طلب منه ماله فنعهفن لت فلاسمعهاقال اطعناالله واطعناالرسول نعوذبالله من الحوب الكبير فغيرقادح في ذلك لماأن العبرة لعمدوم اللفظ

لان اليتيم جار مجرى الاسماء تحوصاحب وفارس مم يقلب اليتائم يتامى قال القفال رحمه اللهو يجوز ينيم ويتامى كنديم وندامى ويجوز أيضاينيم وأيتام كنتريف واسراف (المسئلة الثالثة ) ههناسؤال مانوهواناذكرنا اناسم اليديم مختص بالصغير فادام بتما لايجوز دفع ماله اليه واذاصار كبيرا بحيث يجوز دفع ماله اليه لم يبق يتيماً فكيف قال وآتوا اليتامي أموالهم والجواب عنه على طريقين ( آلاول )أن نقول المراد من اليتامي الذين بلغوا وكبروا ثم فيه وجهان (أحدهما)انه تعالى سماهم يتامى على مقتضى أصل اللفقة (والثاني) انه تعالى سماهم باليتامي لقرب عهدهم باليتم وانكان قدزال في هذا الوقت كقوله تعالى فالتي السحرة ساجد بنأى الذين كانواسحرة قبل السجودوأ يضاسمي الله تعالى مقار بة انقضاء العدة بلوغ الاجل فى قوله فاذا بلغن أجلهم فأمسكوهن والمعنى مقاربة البلوغ ويدل على ان المراد من اليتامي في هذه الآية البالغون قوله تعالى فاذادفعتم اليهمأموالهم فأشهدوا عليهم والاشهادلايصيح قبل البلوغوا نمايصح بعد البلوغ(الطريقُ الثاني)أن تقول المرادباليِّتامي الصغار وعَلَى هذا الطريق فنيَّالاً يَهُ وجهان (أحدهما) انقوله وآتوا أمر والامر انما يتناول المستقبل فكان المعني ان هوالاءالذين هربتامي في الحال آنوهم بعد زوال صفة اليتم عنهم أموالهم وعلى هذا الوجد زالت المناقضة (والثاني) المراد وآتوا اليتامي حال كونهم بتامي مايحتا جون اليد لنفقتهم وكسسوتهم والفائدة فيه انهكان بجوز أزيظن انهلا بجوز انفاق ماله عليه حال كونه صغيرا فأباح الله تعالى ذلك وفيه أشكال وهوانه لوكان المراد ذلك لقال وآنوهم من أموالهم فلاأوجب ايتاءهم كلأموالهم سقطذلك (المسئلة الرابعة) نقل أبو بكرالرازي في أحكام القرآن عن الحسن انه قال لمأنزلت هذه الآية في أموال البتامي كرهوا أن يخالطوهم وعزلوا أموال اليتامي عن أموالهم فشكوا ذلك الىالنبي صلى الله عليه وسلم فأنزل الله تعالى و يسألونك عن اليتامي قل اصلاح لهم خير وان تخالطوهم فاخوانكم قالأبو بكرالرازي وأطنانه غلطمن الراوي لانالمراد بهذه الأثية ايتاءهم اموالهم بعد البلوغ واتماعلط الراوىباكة أخرى وهوماروى سعيد بنجبير عنابن عباس رضي الله عنهما قال لماأنزل الله ولاتقر بو امال اليتيم الابالتي هي أحسن وان الذين يأكلون أموال اليتامى ظلماذهب منكان عنده يتيم فغرل طعامه من طعامه وشرابه من شرابه فاشتد ذلك على اليتامى فذكروا ذلك للرسول صلى الله عليه وسلم فأنزل الله تعالى ويسالونك عناليتامي قلاصلاح لبهم خيروان تخالطوهم فاخوانكم فلخلطوا عند ذلك طعامهم بطعامهم وشرابهم بشرابهم قال المغسرون الصحيح انها نزلت في رجل من عطفان كان معه مال كشيرلا بن أخله ينيم فلما بلغ طلب المال فنعه عمه فتراجعا الى النبي صلى الله عليه وسلم فنزلتُ هذهُ الآية فَمَا سَمِمها العِم قال أطعناالله وأطعنا الرســولُ نُعوذْبَالله من الحوبُ الكبيرودفع مالهاليه فقال النبي صلى الله عليه وسلم ومن يوق شيح نفسه و يطعر به حكذا

لالخصوص السبب (ولاتبدلوا الخبيث بالطيب) نهى عن أخد مال اليتيم على الوجه المخصوص بعد النهى الضمنى عن حده على الوجه المخصوص الله أوفى شرف الحصول عن حده على الاطلاق و تبدل الشي بالشيء واستبداله به أخد الاول بدل الثانى بعد أن كان حاصلاله أوفى شرف الحصول يستعملان أ بعابا فضائهما الى الحاصل بانفسهما والى الزائل بالباء كافى قوله تعالى ومن يتبدل الكفر بالايمان الح وقوله تعالى أتستبدلون الذى هو أدنى بالذى هو خير وأما المتبديل فيستعمل تارة كذلك كافى قوله تعالى و بدلنا هم بجنتيهم جنتين الح

واخرى بالعكس كافى قولك بدلت الحلقة بالحائم اذاا ذبتها ويعلتها خاتما نص علية الازهرى وتارة اخرى بافضائه الى مفغولية بنفسه كافى قوله تعالى ببدل الله سياتهم حسنات والمراد بالخبيث والطبب انكان هوالحرام والحلال فالمنهى عنداستبدال مال البتيم بال انفسهم مطلقا كاقاله الفراء والزجاج وقيل معناه لاتذروا أموالكم الحلال وتأكلوا الحرام من أموالهم فالمنهى عند أكل ماله مكان مالهم المحقق أوالقدر ﴿ ١٩٨ ﴾ وقيل هوا خيز ال ماله مكان ما فه هذه وأياما

فانه يحلدار أى جنته فلماقص الصبى ماله أنفقه فسبيل الله فقال النبي صلى الله عليه وسلتبت الأجروبتي الوزر فقالوا بارسول الله لقدعرفنا آنه ثبت الأجرفكيف بتي الوزر وهو ينفق فيسبيلالله فقال ثبت أجرالغلام و بني الوزر على والده ( المسئلة الخامسة ) احتم أبو بكرالرازي بهذه الآية على أن السفيه لا يحبر عليه بعد الخمس والعشرين قال لانقوله وآتوا اليتامي أموالهم مطلق يتناول السغيه أونس منه الرشد أولم يؤنس ترك العمل به قبل ألحمس والعشرين سنة لاتفاق العلاء على أنايناس الرشد قبل بلوغ هذا السن شرط في وجوب دفع المال اليه وهذا الاجاع لم يوجد بعد هذا السن فوجب اجراءالامر بعدهداالسن على حكم ظاهر هذه الآية أجاب أصحابنا عنه بأنهده الآية عامة لانه تعالىذكر اليتامي فيهاجله ثم انهم ميز وابعد ذلك بقوله وابتلوا اليتامي و بقوله ولاتؤتوا السفهاءأموالكم حرم بهانين الآيتين أيتاهم أموالهم أذاكأنوا سفهاء ولأشك ان الخاص مقدم على العام ممقال تعالى ولا تنبداوا الخين بالطيب وفيد مسائل (المسئلة الاولى) قال صاحب الكشاف ولاتبداوا أي ولانستبدلوا والتفعل بمعنى الاستفعال غير عزيز ومنه التعجل معنى الاستعجال والتأخر بمعنى الاستئخار وقال الواحدى رحدالله يقال تبدل الشيُّ بالذيُّ اذاأخذه مكانه (المسئلة الثانية) في تفسير هذا التبدل وجوه ( الوجه الاول )قال الفراء والزجاج لاتستبدلوا الحرام وهومال اليتامي بالحلال وهو مالكم الذي أبيح لكم من الكاسب ورزق الله المبثوث في الارض فتــأكلو. مكانه (الثاني) لانستبدلوا الأمر الخبيث وهو اخترال أموال اليتامي بالامر الطيب وهو حفظها والتورع منهاوهوقول الاكثرن انهكان ولىاليتيم يأخذالجيد من مالهو يجعل مكانه الدون بجمل الزائف بدل الجيد والمهرول بدل السمين وطعن صاحب الكشاف في هذاالوجه فقال ليس هذا بتبدل انماهو تبديل الأأن يكارم صديقاله فيأخذ منه عجفاء مكان سمينة من مال الصبي (الرابع)هوان هذا التبدل معناه أن يأكلوا مال اليتيم سلفا مع التزام بدله بعد ذلك وفي هذا يكون متبدلا الخبيث بالطبب تجمقال تعالى ولانأكاوا أموالهم الى أموالكم وفيه وجهان (الإول )معناه ولاتضموا أموالهم الى أموالكم في الانفاق حتى لاتفرقوا بين أموالكم وأوالهم فيحل الانتفاع بها (والثاني) أن يكون الى معنى معقال تعالى من أنصاري الى الله أي معالله والاول أصبح واعلم أنه تعالى وان ذكر الأكل فالمرادبه التصرف لان أكل مال اليتيم كايحرم فكداس أثر التصرفات المهلكة لنلك الاموال محرمة والدليل عليه انفيالمال مالايصيم أن يوكل فثبت ان المراد منه التصرف وانماذكر الاكل لانه معظم مايقع لاجله التصرف فأنقيل انه تعالى لماحرم عليهم اكل أموال اليتامي طلا في الآبة الاولى المتقدمة دخل فيها أكلها وحدها وأكلها مع غيرها فاالفائدة في اعادة النهى عن أكلها مع أموالهم قلنا لانهم اذاكانوا مستغنسين عن أموال البتامي عارزقهم الله من مال حلال وهم مع ذلك يطمعون في

كانفأ تاعبرعهما عما تنفراعا أخذوه وترغيبا فيما أعطوه وتصويرا لمعسا ملتهم بصورة مالايصدرعن العاقل وان كان هو الردىء والجيدفورداانهي ماكانوا علىه من أخذالجيدمن مال، اليتيم واعطاء الردىء من مأل أنف همو به قال سعيدن المسبب والتحعي والزهرى والسدى وتخصيص هذه المعاملة بالنهى لخروجهامخرج العادة لالاباحة ماعداها وأماالتعبيرعنها يتبدل الخبيث بالطيب مع أنها تبديله بهأوتبدل الطيب بالخبيث فللايذا نبأن الاولياءحقهمأن يكونوا فىالمعا وصنات عاملين لليتيم لالانفسهم مراعين جانبه قاصدين لجلب المجلوب اليد مشتري كان أو ممنا لالسلب المسلوبعنه (ولاتأكاوا أموالهم الى أموالكم) نهى عن منكر آخر كانوا يتما طونه

أى لاتأكلوها مضمومة الى أموالكم ولاتسووا بينهما وهذا حلال وذاك حرام وقدخص ﴿ أموال ﴾ منذلك مقدار أجر المثل عند كون الولى فقيرا ( انه ) أى الاكل المفهوم من النهى (كانحوبا ) أى ذنبا عظيما وقرئ بغتم الحاء وهومصدر حاب حوبا وقرئ حابا وهوأيضا مصدر كقال قولا وقالا (كبيرا ) مبالغة في بيان عظم ذنب الاكل المذكور كانه قبل من كبار الذنوب العظيمة لامن أفنائها

( وان خفتم أن لاتقسطوا في اليتامى) الاقساط المدل وقرى بغتم الناء فقيل هومن قسط أى جارولا مزيدة كافى قوله تعالى اللا يعلم وقيل هومن قسط أى جارولا مزيدة كافى قوله تعالى فن خاف من موص جنفا عبرعند بذلك ايذا نا يكون المعلوم مخوفا محذور الامعناه الحفيق لان الذى علق به الجواب حوالعلم بوقوع الجور المحنف لا الخوف منه والالم \$ 190 كلى يكن الامر شام لا لمن يصر على الجورولا يخافد وهذا شروع

في النهبي عن منكر آخر كأنوا يباشرونه متعلق بانفس اليتامي أصالة وباموالهم تبعا عقيب النهى عايتعلق باموالهم خاصة وتأخيره عندلقلة وقوع المنهى عندبالنسبة الالاولونزولهمنه عنزلة المركب من المغردوذلك أنهمكانوا يتزوجون من يحللهم من اليتامي اللاتي بلونهن لكر لازغبة فيهن بل في ما الهن و يسؤن في الصحبة والمساشرة وينزبصون بهن أن عتن فرنوهن وهذاقول الحسزوقبلهي اليتيمة تكون فيجروا يهافيرغب فيمالهاوجالهاوريد أن ينكحها مادني من سنة نسائها ونهواأن ينكعوهن الأأن تقسطوالهنفي اكال الصداق وأمروا أن ينكعوا ماسواهن من النساء وهذا قول الزهرى روالةعن عروة عنعائشة رضى اللهعنها وأمااعتاراجماععدد كنيرمنهن كاأطبق عليه

أموال اليتامى كان القبيح أبلغ والذم أحقواعلم أنه تمالى عرف الخلق بعد ذلك ارأكل مال اليتهم من جيع الجهات المعرمة الهم عظايم فقال انه كأن حوياً كبيراقال الواحدي. رجه الله الكَّناية تعود الى الآكل وذلك لأن قوله ولاتأكلوادل على الاكل والحوب الاتم الكبرة العليد الصلاة والسلام انطلاق أم أيوب لحوب وكذلك الحوب والحاب ثلاث لغات في الاسم والمصدر قال الفراء الحوب لاهل الحباز والحاب لتميم ومعناه الاثم قال عليه الصلاة والسلام رب تقبل تو بني واغسل حو بني قال صاحب الكُشاف الحوب والحاب كالقول والقال قال القفال وكان أصل الكلمة من التحوب وهو التوجسع فالحودهوارتكاب مايتوجع المرتكب منهوقال البصريون الحوب بفتح الحاءمصدر والحوببالضمالاسم والحو بةالمرة الواحدةثم يدخل بمضهافي البعض كالكلام فانه اسم مم يقال قذ كلته كلاما فيصير مصدرا قال صاحب الكشاف قرأ الحسن حوباو فرئ حالاً قوله تعالى (وأن خفتم الاتقسطوافي البتامي ) أعلم أنهذا هوالنوع الثاني من الأحكام التي ذكرها في هذه السورة وهو حكم الانكحة وفي الآية مسائل ( المسئلة الاولى) قال الواحدي رجدالله الاقساط العدل يقال أقسط الرحل اذاعدل قال الله تعالى واقسطوا أن الله يحب المقسطين والقسط العدل والنصفة قال تعسالي كونوا قوامين بالقسط قال الزجاج واصل قسط واقسطجيعا من القسط وهوالنصب فاذا قالواقسط بمعنى جارارادواآنه ظلم صاحبه فىقسطه الذى يصيبه ألاترى انهم قالوا قاسطته فقسطته اذاغلبته على قسطه فبني قسط على بناء ظلموجار وغلب واذأ قالوا اقسما فالمرادانه صارذا قسطوعدل فبني على بناءانصف اذاأتي بالنصف والعدل في قوله وفعله وقسمه (المسئلة الثانية) اعلمأن قوله فان خفتم ألاتقسطوا شرط وقوله فانكحوا ماطاب لكممن النساء جزاء ولابذمن بيان انه كيف يتعلق هذا الجزاء بهذا الشرط وللمفسرين فيدوجوه (الاول )روى عن عروةانه قال قلت لعائشة مامعني قولالله وانخفتم ألاتفسطوافي اليتامي فقالت ماابن أختيهي اليتيمة تبكون فيحروليها فيرغب فيمالها وجالهاالاانهير يدأن ينكحهابادني من صداقهائم اذاتزوج بهاعاملهامعاملة رديئة العلمبانه ليسلهامن بذبعنها ويدفع شرذلك الزوج عنها فقال تعالى وانخفتم ان تظلوا البتامي عند نكاحهن فانكعوا من غيرهن ماطاب لكم من النساء قالت عائشة رضي الله عنهائمان الناس استفتوارسول الله صلى الله عليه وسلم بعد هذه الآية فيهن فأنزل الدتعالى يستغنونك فيالنساء قلالله يغنيكم فيهن ومايتلي عليكم في الكناب في يتامى النساءقالت وقوله تعالى ومايتلي عليكم فيالكتاب في يتامى النسأء المرادمنه هذه الآية وهي قوله وان خفتم ألاتقسطوا ( آلوجه الثاني ) في تأويل الآية انه لمانزلت الآية المتقدمة في اليتامي وما في أكل أموالهم من الحوب الكبير حاف الاولياء أن يلحقهم الحوب بترك الاقساط فىحقوق اليتامي فتحرجوا من ولابتهم وكان الرجل منهم

آكثر أهل التفسير حيث قالوا كان الرجل بجد اليتية لها مال وجال ويكون وليها فيتزوجها صنا بها عن غيره فر بما اجتمعت عنده عشر منهن الخ فلا يساعده الامر بنكاح غيرهن فان المحذور حيننذ يندفع بتقليل عدد هن أى وان خفتم أن لاتعدلوا في حق البتامي اذا تزوجتم بهن ياساه العشرة أو بنقص العمداق

(فَانَكُمَّوُاماطابلكم) ماموضولة أوموضوفة مابعدها صلتها أوسفتها أوثرت على من ذهابالى الوصف وايذا با يأنه المقصود بالذات والغالب في الاعتبار لا بناء على أن الاناث من العقلاء يجري غير العقلاء لاخلاله بمقام الترغيب فيهن وقرأ ان أبي عبلة من طاب ومن في قوله تعالى (من النساء) بيانية وقبل تبعيضية والمرادبهن غيراليتامي شهادة قرينة المقام أي فانكحوا من استطابتها نفوسكم من الاجنبيات وفي إيثار ﴿ ٢٠٠ ﴾ الامر بنكاحهن على النهى عن نكاح

ر بماكان تحته العشرمن الازواج وأكثر فلايقوم بحقوقهن ولايعدل بينهن فقيل لهم انخفتم رك العدل في حقوق اليتامي فتحرجتم منهافكونوا عاتفين من ترك العدل من النساء فقللوا عدد المنكوحات لانمن تحرج من ذنب أوتاب عنه وهُوم ، تكب لمثله فكانه غير معرج (الوجّه الثالث) في التّأو بلّ انهم كانوا يَنْصرجونُ مَنُّ وَلَا بِهُ البِّتَامِي فقيل انخفتم فيحق اليتامي فكونواخاتفين من الزنافانكعوا ماحل لكممن النساءولا تحوموا حول المحرمات (الوجد الرابع) في التأويل ماروي عن عكرمة انه قال كان الرجل عنده النسوة و يكون عنده الابتام فأذا أنفق مال نفسه على النسوة ولم يبق له مال وصارمحتاجاأ حذفي انفاق أموال البتامي عليهن فقال تعالى وان خفتم ألا تقسطوا في أموال اليتامي عند كثرة الزوجات فقد خطرت عليكم أن لاننكعوا أكثر من أربع كى يزول هذا الخوف فانخفتم في الاربع أيضا فواحدة فذكر الطرف الزائد وهو الاربع والناقص وهو الواحدة ونبه بذلك على مابينهما فكانه تعالى قال فان خفتم من الاربع فللاثفان خفتم فاثنتان فان حفتم فواحدة وهذا القول أقرب فكانه تعالى خوف من الاكثارمن النكاح عاعساه يقع مل الولى من التعدى في مال اليتيم للحاجة الى الانفاق الكثيرعند التزوج بالعدد الكثير المأملة أماقوله تعالى ( فَانْكُعُوا مَاطَابُ لَكُمْ مَنُ النَّسَاءُ مِثْنَى وَيُدَلَّانُ ورباع فَانْ خَفْتُم أَلَا تَعْدَلُوا فَوَاحْدَهُ أُومًا مَلَكُتُ أَيَّانَكُمْ ذَلَكُ أَدْنَى الاتعولوا) ففيه مسائل ( المسئلة الاولى ) قال أصحاب الظاهر النكاح واجب وتمسكوا بهذه الآية وذلك لانقوله فانكحوا امروظاهرالامرالوجوب وتمسك الشافعي في بيان انهليس بواحب بقوله تعالى فن لم يستطع منكم طولاان ينكي المحصنات المؤمنات فما ملكت أيمانكم الى قوله ذلك لمن خشى العنت منكم وان تصبروا خيرلكم فعكم تعالى بأنترك النكاح فيهده الصورة خبرمن فعله وذلك بدل على انه ليس بمندوب فضلاعن أن يقال انه واجب (المسئلة الثانية) انماقال ماطاب ولم يقل من طاب لوجوه (أحدها) انه أراد به الجس تقول ما عندل فيقول رجل أوامر أه والمعنى ماذلك الشي الذي عندك وماتلك الحقيقة التي عندك (وثانيها ) ان مامع ما بعده في تقدير المصدر وتقديره فانكحوا الطيب من الساء (وثالثها) أن ماومن عماينعاقبان قال تعالى والسماء ومابناها وقال ولاأنتم عابدون ماأعبدوحكي أبوعرو بن العلاء سبحان ماسبحله الرعدوقال فنهم من يمشى على بطنه (ورابعها) الماذكر ماتنز بلاللانات منزلة غيرالعقلاء ومنه قوله الاعلى أزواجهم أوماملكت أيمانهم ( المسئلة الثالثة ) قال الواحدي وصاحب الكشاف قوله مأطاب لكمأى ماحل لكم من النساءلان منهن من عرم نكاحها وهي الانواع المذكورة في قوله حرمت عليكم أمهاتكم وبناتكم وهذاعندي فيه نظر وذك لانا بيناان قوله فانكحوا أمراباحة فلوكان المراد بفوله ماطاب لكم أى ماحل لكم لنزلت الآية منزلة مايقال أيحنا المهنكاح من بكون نكاحها مباحالكم وذلك يخرج الآية عن الفائدة وأيضا فبتقدير

اليتامىمعأنه المقصود بالذات مزيد لطف في استنز الهمعن ذلك فأن النفس مجبولة على الحرص علىمامنعت مندكاأن وصف النساء بالطيب على الوجد الدى أشر اليه فيه مبالغة في الاستمالة الهن والترغيب فيهن وكل ذلك الاعتساء بصرفهم عن الكاح اليتامي وهو السرفي توجيه النهى الضمني الىالنكاح المترقبمع أنسببالنزولهوالنكاح المحقق لمافيه من المسارعة الىدفع الشرفبل وقوعه فربواقع لايرفع والمبالغة في بان حال الكاح المحقق فانمحظور يةالمترقب حنث كانتالجورالمترقب فيهفحظور يةالمحققمع تحقق الجور فيه أولى وقيلالمرادبالطيبالحل أىماحلاكمشرعالان ما استطابوه شامل للمعرمات ولامخصص له من عداهن وفيه فرار من محذورووقوع فيما

مع أفظع منه لان ماحل لهم مجمل وقد تقرر أن النص اذا ترد دبين الاجال والتخصيص يحمل ﴿ ان ﴾ على الثانى لان العام المخصوص حجمة في غير محل المخصيص والمجمل ليس بحجة قبل ورود البيان أصلاولتن بحل قوله تعالى حرمت عليكم الخ دالا على التفصيص بحل قوله تعالى حرمت عليكم الخ دالا على التفصيص بحل قوله تعالى حرمت عليكم الخ دالا على التفصيص

(مثنی وثلاث ورباس) معدولةعنأعدادءكرة غيرمنصرفة لمافيهاس العدلين عدلها ع صيغها وعدلها عي تكررها وقيل العال والصفة فانها بنيب صروات وان لم نكن أصوبها كذاك وقرئ وثب وربع على القصرس الاثور باعومملهن النصب على انها حال مرفاعلطاب مو ۱۱۰۰ الأفاده وصف الصر من الترغيب ولان والاستمالة اليهن "و ع دائرة الاذنأى مائه ا الطيبات لكم معدودات هداالعدد نذين تدين وثلاثا ثلانا وأرسا أربعاحسماتر مدون ملي معنى أن لكل واحده عم أنخار أي عدد من الاحداد المذكور لاأن بعضهاليعض بي وبعضها لبعض آحر كافي قولك اقتسمو اهد البدرهدرهمين درهمان وثلاثة ثلاثة وارسم أر مقولوأفردت الأوم مند تجو يزالجم بيز يت الاعداددون التوريع واوذكرت بكلمه أوانات

أن محمل الآية على ماذكروه تصير الآية مجلة لان اسباب الحلوالاباحـة لمالم،كن مذكورة في هذه الآية صارت الآية مجلة لامحالة أمااذا حلنا الطيب على استطابة النفس وميل الغلب كانت الآية عامادخله التخصيص وقد ببت في أصول الفقد انه عني وقع النعارض بين الاجال والتخصيص كانرفع الاجال أولى لان العام المخصوص حمة في غير عل التعصيص والمحمل لا يكون حجة أصلا (المسئلة الرابعة) مثني وثلاث ورباع معناه اثنين اثنين وثلانا ثلاثاوأر بعاأ ربعا وهوغيرمنصرف وفيه وجهان (الاول) انه اجتمع فيهاأمران العدل والوصف أماالعدل فلانالعدل عبارةعن المئتذكر كلةوتريد بهاكمة أخرى كانتول عروزفروتر يدبه عامر اوزافرافكذاههناتريد بقولك مئني ثذين ثنتين فكان معدولاواماانه وصف فدايله قوله تعالى اولى اجمعة مثني وثلاب و رباع ولاشك انه وصف (الوجه الثاني) في بيان ان هذه الاسماء غير منصر فة ان فيهاء دلين لانهامعدولةعن اصولها كابيناه وابضا انهامعدولة عن تكررها فالكلاتر يدية ولكمني ثنتين فقط مل ثننين ثذين فاذاقلت جاءبي اثنان أوثلاثة كان غرضك الاخبارعن مجيئ هذاالعدد فقطامااذاقلت جانبي القوم منني اغادان ترتيب مجيئهم وقع أثنين النين للابت انه حصل في هذه الالفاط نوعان من العدد فوجب ان ينعمن الصرف وذلك لانه اذا اجتمع فى الاسم سببان اوجب ذلك منع الصرف لانه يصير لاجل ذلك نائبا من حهة ين ويصير مشابها للفعل فيمتنع صرفه وكذا اذاحصل فيه العدل منجهتين فوجبان منع صرفه والله اعلم (المسئلة الخامسة) قال اهل التحقيق فانكمعوا ما طاب لكم من النسماء لايتناول ألعبيد وذلك لان الحطاب اعابتناول انسامامي طابت له امرأة قدرعلى نكاحها والعبدايس كذلك بدليل انه لايمكن من السكاح الاباذن مولاه ويدل عليه القرآن والخبراماالقرآن فتوله تعالى ضربالله مثلاعيدا بملوكالانقدر علىسيء فقوله لايقدر على سي ينفي كونه مستقلا بالنكاح واماا لخبرفقوله عليه الصلاة والسلام ايماعبدتزوج نغيراذن مولاه فهوعاهر فثبت يماذكر ناهان هذه الآية لايندرج فيها العبد اذاعرفت هذه المقدمة فنقول ذهب اكثرالفقهاء الى أن نكاح الاربع منسروع للاحرار دون الغبيدوقال مالك يحل للعبدأن يتزوج بالاربع وتمسك بظاهرهذه الآيةوالجواب الدى يعتمد عليه ان الشافعي احتبع على ان هذه الآية مختصة بالاحرار يوجه بن آخر بن سوى ماذكرناه ( الاول) انه تعالى قال بعدهد الآية فان خفتم الاتعدلوا فواحدة اوما ملكت ايمانكم وهذالايكون الاللاحرار(الثاني)انه تعالى قال فان طبن لكم عن شئ منه نفسا فكلوه هنيتامرينًا والعبدلايأكل ماطايت عنه نفس امرأته من المهربل يكون لسيده قال مالك اذا وردعمومان مستقلان فدخول التقييدفي الاخبر لابوجب دخوله في السابق اجاب الشافعي رضى الله عنه بان هذه الخطابات في هذه الآيات وردت متوالية على نسق واحد فلماعرف في بعضها اختصاصها بالاحرار عرف الكل كذلك ومن الفقها من

علمان ظاهرهذه الآية متناول للعبيد الاانهم خصصواهذا العموم بالقياس قالوااجعنا على ان للرق نأثيرا في نقصان حقوق النكاح كالطلاق والعدة ولما كان العدد من حقوق النكاح وجب ان يحصل لامبد نصف ماللحر والجواب الاول اولى واقوى والله أعلم (المسئلة السادسة) ذهب قوم سدى إلى أنه يجوز التزوج بأي عدد اريد واحتجوابالقرآن والخبرأما القرآن فقد تمسكوا بهذه الآية من ثلاثة أوجه (الاول)انقوله فانكمعوا ماطاب لكممن النساء اطلاق فيجيع الاعداد بدليل انة لاعددالاويصيح استثناؤه منه وحكم الاستثناء احراج مالولاه لكان داخلا (والناني) ان قوله مثني وثلاث ورباع لايصلح تخصيصالذلك العموم لان تخصيص بعض الاعداد بالذكر لاينفي ببوت الحكم في الباق بل نقول أن ذكرهذه الاعداد يدل على رفع الحرج والحجر مطلقافان الانسان اذا قال اولدهافعل ماسنت اذهب الى السوق والى المدينة والى البستان كان تنصيصا في تفو يض زمام الخيرة اليه مطلقا ورفع الجروا لحرب عنه مطلقا ولايكون ذلك تخصيصا للاذن بتلك الاشياء المذكورة بلكان ذلك اذنافي المذكور وغيره فكذاههنا وأيضافذكر جيع الاعداد متعذرفاذاذكر بمض الاعداذ بمدقوله فانكعواماطاب لكممن الساء كان ذلك تنبيهاعلى حصول الاذن في جيع الاعداد (النالب) أن الواوللجمع المطلق فقوله مثنى وثلاث ورباع يفيدحل هذا المجموع وهو يفيد تسعة بل الحق انه يفيد ثمانية عشرلان قوله مثني ليس عبارة عن اثنين فقط بلعن اثنين اثنين وكذا القول في البقية وأماالخبرفن وجهين (الاول) انه ثبت بالتواترانه صلى الله عليه وسلم ماتعن تسعم ان الله تعالى أمر ناباتباعه فقال فاتبعوه وأقل مرانب الامر الاباحة (الثاني) انسنة الرجل طريقتدوكان التزوج بالاكثر من الاربع طريقة الرسول عليه الصلاة والسلام فكانذلك سنة له ثمانه عليه السلام قال فن رغب عن سنى فليس منى فظاهر هذا الديث يقتضى توجه اللوم على من ترك المتروج باكثرمن الاربعة فلا أقل من أن يثبت أصل الجوازواعلان معتمدالفقهاء في اثبات الحصر على أمرين (الاول) الخبروهوماروى ان غيلان أسلم وتحتد عنسرنسوة فقال الرسول صلى الله عليد وسلم أمسك أر بعاوفارق باقيهن وروى ان نوفل بن معاوية أسلم و تعتد خس نسوة فقال عليد السلام أمسك أربعا وفارق واحدة واعلم أن هذا الطريق صنعيف اوجهين (الاول) ان القرآن لمادل على عدم الحصر بهذاالخبركان ذلك نسخا للقرآن بخبرااواحد وانه غير جائز (والثاني) وهوان الخبر واقعة حال فلعله عليه الصلاة والسلام انما أمره بامساك أر بعومغارقة البوافى لان الجمع بين الاربعة وبين البواقي غيرجا تزاما بسبب النسب أوبسبب الرضاع وبالجلة فهذا الاحتمال قائم في هذا الحبرفلا يمكن نسيخ القرآن بمثله (الطريق الناني) وهواجها ع فقهاء الامصارعلي انه لا يجوزان يادة على الاربع وهذا هو المعتمد وفيه سؤالان (الاول) أن الاجاع لاينسخ ولا ينسخ فكيف يقال الاجماع نسم هذه الآية ( الثاني ) ان في الامة أقواما سذاذا

وقدقيل فىتفسيرالآية الكرعة لمانزلت الآية في اليتامي ومافي أكل أموالهممنالحوب الكبير أخذالاولىاء يتحرجون من ولايتهم خــو فا من لحوق الحوب بترك الاقساط مع انهم كانوا لايتحرجون من ترك العدلني حقوق النساء ٠٠ يثكان تحت الرجل منهمعسرمنهن فقيل الهمان خفتم ترك العدل في حقوق اليتمامي فتحرجتم منهافغافوا أيضاترك العدلبين الساء فقلاوا عدد المنكوحات لان من تحرجمن ذنبأوتاب عندوهوم نكممثله فهو غسر متحرج ولاتائب عنسه وقيل كانوا لايتحرجون منالزناوهم يتحرجون من ولاية اليتامي فقيل انخفتم الجور فيحق اليتامى فخسا فوا الزنا فانكمهواماحلكهمن النساءولاتحومواحول المحرمات

ولايخني أنه لايساعدهما جزالة النظم الكريم لابتنا تهما على تقدم نزول الآية الاولى وشيوعهابين الناس مع ظهور توقف حكمها على مابعدها من قوله تعالى ولاتو توا السفهاء أموالكم الى قوله تعالى وكني بالله حسيبا (فانخفتم أن لاتعدلوا ) أي فيما بينهن ولوفي اقل الاعداد المدكورة كا خفتو ، في حق اليتامي أوكالم تعدلوا في-قهن أوكالم تعدلوا فيافوق هذه الاعداد (فواحدة)أى فالزموا أوفاختاروا واحمده وذروا الجمع بالكلة وقري بالرفع أي فالمقنع واحدة أوفح سبكم واحدة (أوماملكت أيمانكم ) أي من السراري بالغذما يلغت من مراتب العسدد و هوعطف عالي واحدة علىأن اللروم والاختيارفيه بطريق ا لتسرى لابطريق النكاح

لايقولون بحرمة الزيادة على الاربع والاجاع مع مخالفة الواحد والاثنين لا ينعقدوا لجواب عن الاول ان الاجاع يكشف عن حصول الناسم في زمن الرسول صلى الله عليه وسلوعن الثانى ان مخالف هذا لاجاع من اهل البدعة فلا عبرة بمخالفته فان قيل فاذا كان الامرعلي ماقلتم فكان الاولى على هذا النقديرأن يقال مثنى أوئلات أورباع فلمجاء بوا والعطف دون أوقلنالوجاء بكلمة أولكان ذلك يقتضي انه لايجوز ذلك الاعلى أحدهذه الاقسام وأنه لايجوزلهمأن يجمعوا بينهذه الاقسام بمعنى ان بعضهم بأتى بالتثنية والبعض الآخر بالتثليث والفريق الثالث بالتربيع فلماذكره بحرف الواوأفاد ذلك انه يجوز لكل طائفة أن يختاروا قسما من هذه الاقسام ونظيره أن يقول الرجل للجماعة اقتسمواهذا المال وهو ألف درهمين درهمين وثلائة ثلاثة وأربعة أربعة والمرادانه يجوزلبعضهم أن يأخذ درهمين درهمين ولبعض آخرين أن يأخذوا ثلاثة ثلاثة ولطائفة ثالثة أن يأخذوا أراعة أر بعة فكذا ههنا الفائدة في ترك أووذ كرااواوماذ كرناه والله أعلم (المسئلة السابعة) قوله مثنى وثلاب ورباع محله النصب على الحال مماطاب تقديره فأنكموا الطيبات لكم معدودات هذا العدد ثنتين ننتين وثلانا ئلاثا وأربعا أربعا \* قولدتعالىفان خفتمأنُ لاتعدلوا فواحدة أوماملكت أيمانكم وفيه مسائل (المسئلة الاولى )المعني فانخفتمأن لاتعدلوا بين هذه الاعداد كماخفتم ترك العدل فيما فوقهافا كتفوا بزوجة واحدة أو بالمملوكة سوى في السهولة والسربين الحرة الواحدة وبين الاماء من غير حصر ولعمري انهن أقل تبعة وأخف مو نه من المهائر لاعليك أكثرت منهن أم أقلات عدلت بينهن في القسم أملم تعدل عزلت عنهن أملم تعزل (المسئلة الثانية) قرى فواحدة بنصب الناموالمعني فالتزموا أوفاختاروا واحدة وذروا الجمع رأسا فازالامركله يدورمع العدل فأيما وجدتم العدل فعليكم به وقرئ فواحدة بالر فع والتقدير فكنفت واحدة أو فعسبكم واحدةً أوماملكت أيمانكم ( المسئلة الثالثة) للشافعي رحه الله أن يحتج بهذه الآية في بيان ان الاشتغال بنوافل العبادات أفضل من النكاح وذلك لان الله تعالى خير في هذه الآمة بين التزوج بالراحده وبين التسرى والتخيربين السينين مسعر بالمساواة منهمافي الحكمة المطلوبة كااذاقال الطبيب كل التفاح أوالرمان فانذلك يسعر بكون كلواحد منهما قائمامقام الآخر في تمام الغرض وكما إن الآية دلت على هذه النسوية فكذلك العقل مدل عليهالان المقصودهوالسكن والازدواج وتحصين الدين ومصالح البيت وكل ذلك حاصل بالطر هين وأيضا ان فرضنا الكلام فيمااذ كانت المرأة مملوكة نمأعتقها وتزوجها فههنايظهر جداحصول الاستواءبين التزوج وبين التسرى واذاثبت بهذه الا يذان النزوج والتسرى متساو يان فنقول أجعنا على ان الاشتغال بالنوا فل أفضل من التسرى فوجب أن بكون أفضل من النكاح لان الزائد على أحد المتساو يين يكون زائداً على المساوى الثاني لامحالة الشمة ال تعالى ذلك أدنى أن لا تعواوا وفيه مسئلتان (المسئلة

كا فيا عطف عليه الاولى المراد من الادى ههنا الاقرب والتقدير ذلك اقرب منأن لا تعولوا وحسسن لاستلزامه ورود ملك حذف من لدلالة الكلام عليه ( المسئلة الثانية) في تفسيرأن لاتمولوا وجوه (الاول) معناه ا : كام على مال اليين لاتجوروا ولاتيلواوهذا هوالختارعندا كثرانفسرين وروى ذلكم فوعا روت عائشة : وجب أتعاد المخاطبين رضي الله عنها عن النبي صلى الله عليه وسلم في قوله ذلك ادبي ان لاتعولوا قال لاتجوروا في الموضعين تخلاف ما وفي رواية اخرى ان لاتميلوا قال الواحدي رحه الله كلا اللفظين مروى وأصل العول سأتي من قوله تعالى الميل مقال عال المير ان عولا اذامال وعال الحاكم في حكمه اذا جارلانه اذا جار فقد مال ومن المنستطع منكم وأنشدوالا بي طالب عيران قسط لايغل سعيرة \* ووزان صدق وزنه غير عائل والزلا أن ينكم المحصنات وروى ان اعرابيا حكم عليه حاكم فقال له أنعول على و يقال عالت الفريضة اذازادت المؤمنات فعاملكت سهامها وقدأعلنها انااذازدت فيسهامها ومعلوم انهااذا زادت سهامها فتدمالتعن أما نكم فان المأ مور الاعتدال فدلت هذه الاشتقاقات على اناصل هذا اللفظ الميل مماختص بحسب العرف بالنكاح هناغيرالمخاطبين باليل الى الجوروالظلم فهذا هوالكلام في تقريرهذا الوجه الذي ذهب اليه الاكثرون . بان اليمين وانماسوي (الوجمالثاني)قال بعضهم المرادأن لاتفتقروا يقال رجل عائل اي فقيروذلك لانه اذاقل في السهولة والسربين عاله قلب نفقاته واذاقلت نفقاته لم يفتقر (الوجه الثالث) نقل عن الشافعي رضى الله غنه المرة الواحدة ويين انه قال ذلك ادبى ان لاتمولوا معناه ذلك ادبى ان لاتكثر عيالكم قال ابو بكر الرازى في استراري من غير حصير احكام القرآن وقد خطأ، الناس في ذلك من ثلاثة اوجه ( احدها ) انه لاخلاف بين عدد لقلة تبعين السلف وكل من روى تفسير هذه الآية ان معناه ان لاتميلوا ولاتجوروا ( وثانيها ) انه و فقمؤنتهنوعدم خطأفي اللغة لانه اوقيل ذلك أدنى ان لاتعيلوا لكان ذلك مستقيما فأماتف يرتعولوا بتعيلوا وجوب القسم فيهن فانه خطأ في اللغة (وثالثها) انه تعالى ذكر الزوجة الواحدة أوملك اليمين والاماء في العيال رو فري **أومن ملكت** بمنزلة النساء ولاخلاف أناهأن يجمع من العدد من شاء بملك اليمين فعلناانه ليس المراد المالكم ومافي القراءة كثرة العيال وزاد صاحب النظم في الطعن وجهارا بعا وهوأنه تعالى قال في أول الآية ا يهورة الايذان فان خفتم أنلاتعمدلوا فواحدة ولميقل انتفتقروا فوجب أنيكون الجواب معطوفا مدسور رتبتهنعن على هذا الشرط ولايكون جوابه الابضد العدل وذلك هوالجور لاكثرة العيال وأنا رنيه العقلاء (دلك) أقول (أماالسؤال الاول) فهوفي غاية الركاكة وذلك انهلم ينقل عن الشافعي رحمة الله عليه اسارة الى اختار الهطعن في قول المفسر من المعنى الآية أن لا تجوروا ولا تميلوا ولكنه ذكر فيه وجها و حده والتسري آخر وقدثبت فيأصول الفقه انالمتقدمين اذاذكروا وجهافي تفسيرالآية فذلك لايمنع (أدنى أنلا تعواوا) المنأخرين من استخراج وجد آخرق تفسيرها ولولاجواز ذلك والالصارت الدقائق التي المولالليل من قولهم استنبطها المتأخرون في تفسير كلام الله مردودة باطلة ومعلوم انذلك لايقوله الامقلد عال المران عولا اذا خلف وأيضافن الذي أخبرالرازي انهذا الوجه الذي ذكره الشافعي لم مذكره واحدمن مال وعال في الحكم الصحابة والتابعين وكيف لانقول ذلك ومن المشهور انطاوساكان يقرأ ذلك أدنىأن أع حاروالمراد لاتعيلوا واذاثنت أنالمتقدمين كانو اقدجعلواهذا الوجه قراءة فبأن يجعلوه تفسيراكان

أُولِي فَثَبِتَ بِهِذِهِ الْوِجُو، شَدَةَ جَهِلَ الرَازِي فِيهَذَا الطَّعَنِ (وَامَا السَّوَالَ الثَّانِي ) فنقول

انك نقلت هذه اللفظة في اللغة عن المبرد لكنك مجهلك وحرصك على الطعن في رؤساء الجتهدين والاعلام وشدة بلادتك ماعرفت انهذا الطعن الذى ذكره المبد فاسدوبيان فساده من وجوه (الاول) انه يقال عالت المسئلة اذا زادت سهامها وكثرت وهذا المعنى قريب من المل لانه اذامال فقد كثرت جهات الرغبة وموجبات الارادة واذاكان كذلك كأن مصنى الآية ذاكأ دنى أن لاتكثر واواذالم تكثروالم يقع الانسسان في الجور الى قريب من التفسير الاول الذي اختاره الجهور ( الوجم الثاني )ان الأنسان اذاقال فلان طويل المجادك شرارماد فاذا قيل له مامعناه حسن أن يقال معناه انه طويل القامة كثيرالضيافة وليس المرادمنه أن تفسيرطو بل النجاد هوأنه طويل النامة بل المرادان المقصود من قالت الكلام هوهدا المعنى وهذالكلام تسميه علاء البيان التعبيرعن الشئ بالكنابةوالتعريض وحاصله يرجع الىحرفواحدوهو الاشارة الىالشئ بذكر لوازمه فههنا كثرة العيال ملتزمة لاحيل والجوروالشافعي رضي الله عندجهل كثرة العيال كناية عن الميل والجور لماان كثرة العيال لاتنفك عن الملوالجور فععل هذا تفسيراله لاعلى سبيل المطابقة بلعلى سبيل الكناية والاستلزام وهذه طريقة مشهورة في كتاب الله والشافعي لماكان محيطا بوجوه أساليباا كملام العربي استحن ذكرهذالكلام فأماأبو الحسن فيه ( الوجه النالث ) ماذكره صاحب الكشاف وهوان هذا التفسير مأخوذمن قولك عال الرجل عياله يعولهم كقولهم مانهم يمونهم اذاأ نفق علبهم لان من كثر عياله لزمه أن يعولهم وفي ذلك ما تصعب عايد المحافظة على حدودا اور ع وكسا الحلال والرزق الطبب فثبت بهذه الوجوه ان الذي ذكره امام المسلمين الشافعي رمني الله عنه في عاية الحسن وأن الطعن لا يصدر الاعن كثرة الغباوة وقلة المعرفة (وأما السوال النالث) وهوقوله انكثرة العيال لاتختلف أن تكون المرأة زوجة أوبملوكة فعوامه مزوجهين (الاول) ماذكره القفال رضي الله عنده وهوان الجواري اذا كثرن فله ان يكلفهن لكسب واذاا كتسبن أنفتن على أنفسهن وعلى ولاهن ابضا وحينئذ تقل العيال امااذا كأنت المرأة حرة لم يكن الامر كدلك فظهر الفرق (الثاني) ان المرأة اذاكانت بملوكة فاذاعجزالمولىعن الانفاق عليها باعها وتخلص منهاأمااذا كانت حرة غلا بدلهمن الانفاق عليها والعرف يدلعلي أنالزو جمادام يمسك الزوجة فانهالانطالبه بالمهرفاذا حاول طلاقهاطالبته بالمهر فيقعالزو جنى المحنة (وأماالسو الدابع) وهوالذي ذكره الجرجاني صاحب النظم فالجواب عنه منوجهين ( الاول) ماذكره القاضي وهوأن الوجه الذي ذكره الشافعي أرجع لانه اوحل على الجورلكان نكرار الانه فهم ذلك من قوله فانخفتم ألاتقسط واأما اذا حلنساه على ماذكره السافعي لم يلزم النكرار فكان أولى

هناالميل المحظورالمقابل للعدل أي ما ذكرمن اختدار الواحدة والتسرى أقرب بالنسبة الىماعداهمامنأنلا تميلوا مسلا محظورا لانتفائه رأسا بانتفاء محله في الاول وانتفاء خطره في الثاني مخلاف اختارالعددفي المهائر فأناليل المحظورة توقع فيه اتحقق المحلوا لخطر ومن ههناتبين أن مدار الامرهوعدم العول لاتعمق العدل كاقيل وقد فسر بأن لايكثر عالكم على أنهمن عال الرجلعياله يعواهمأي مانهم فعبرعن كثرة العيال بكنرة المؤنة على طريقة الكنابةو بوء بدمقراءة أن لا تعيلوا من أعال الرجل اذاكثرعياله ووجه كون التسرى مظنة قلة العيال معجوا زالاستكثار منالسراريأنه يجوز العزل عنهن بغيررضاهن ولاكذلك المهاثروا لجلة مسأنفة حارية بماقبلها محرى النعليل

(وآنواالنساء)أى اللاتي امر بنكاحهن (صدقاتهن) جعصدقة كسمرة وهي المهروقري بسكون الدال على التخفيف و بضم الصادوسكون الدال على التحفيف و بضم الصادوسكون الدال جع صدقة كغرفة و بضمهما (٢٠٦ ) على التوحيد وهو تثقيل صدقة كظلة في ظلة ( محلة )

( الثاني) أن نقول هب ان الامركاذ كرتم لكنا بيناان التفسيرالذي ذكر الشافعي راجع عندالتحقيق الىذكرالتفسير الاول لكن على سبيل الكناية والعريض واذاكان الامر كذاك فقدزال هذا السؤال فهذا تمام اليحث في هذا الموضعو بالله التوفيق قوله تعالى (وآتواالنساء صدقاتهن محلة )في الآية مسائل ( المسئلة الاولى ) قوله وآتواالنسماء خطابلن فيه قولان (أحدهما) انهذاخطاب لاولياء النساءوذلك لان العرب كانت في الجاهلية لاتعطى النساء من مهورهن شيئاوالداك كانوا يقولون لمن ولدتله منتهنأ لك النافعة ومعناه ان تأخذ مهرها ابلافتضى هاالى الله فتنفي مالك أى تعظمه وقال ابن الاعرابي النافجه مايأخذه الرحل من الحاوان اذازوج ابنته فنهي الله تعالى عن ذلك وأمر بدفع الحق الى أهله وهذا قول الكابي وأبي صالح واختيارالفراء وابن قتيبة (القول الثاني) انالخطاب للازواج أمروا باياء النساء مهورهن وهذاقول علقسة والنخعى وقتادة واختيارال جاج قال لانه لاذكر للاولياءه هناوما قبل هذا خطاب للناكين وهم الازواج ( المسئلة النانية ) قال القفال رحد الله يحمّل أن يكون المراد من الايتساء المناولة و يحتمل أن يكون المراد الالتزام فالتعال حتى يعطوا الجزية عريدوالمعنىحتى يض وها ويلتزموها فعلى هذا الوجه الاول كانالرادأنهم أمروا بدفع المهورالتي قد سموهالهن وعلى النقدير النابي كان المرادان الفروج لاتستباخ الابعوض يلزم سواءسمي ذلك أولم يسم الاماحض به الرسول صلى الله عليه وسلم في الموهو به نم قال رجد الله و يجوز أن يكون الكلام جامعًا للوجهين معاوالله أعلم (المسئلة النالثة) قالصاحب الكشاف صدقاتهن مهورهن وفيحديث شريح فضي ابنعباس لهابالصد قةوقرأصدقاتهن بفتم الصادوسكون الدال على تخفيف صدقاتهن وصدقاتهن بضم الصادوسكون الدال جم صدقة وقرئ صدقتهن بضم الصادوالدال على التوحيد وهومثقل صدقة كقوله في طلة ظلة قال الواحدي موضوع صدق على هذا الترتيب للكمال والصحة فسمي المهرصداقا وصدقة لانعقد النكاحبه بتم و يكمل (المسئله الرابعذ) في تفسيرا لتحلة وجوه (الاول) قال ابن عباس وقتادة وابن جريج وابن زيدفر يضة وانما فسروا التحلة بالفريضة لان التحلة في اللغة معناها الديانة والمله والسرعة والمذهب يقال فلان ينتحل كذااذا كان بتدين مه ونحلته كذاأى ديندوه ذهبه فقوله آتو النساء صدقاتهن نحلة أي آتوهن مهورهن فانها تحلة أى سريعة ودين ومذهب وماهودين ومذهب فهوفر يضة (النابي) قال الكلي نحلهأي عطية وهبة يقال تحلت فلاناسينا أنحله تحلة وتحلا قال القفال وأصله اضافة الشيء الىغىرمن هوله يقال هذاشعر منحول أي مضاف الى غيرقائله وانتحلت كذا اذاادعته وأصنفته الى نفسك وعلى هدالقول فالمهرعطية بمن فيه احتمالان (أحدهما) انهعطية من الزوج وذلك لان الزوج لاعلاك بدله سبئالان البضع في ملك المرأة بعد السكاح كهوقبله فالزو جأعطاها المهر ولم أخذمنها عوضا يلكه فكانف معنى التحلة التي ليس بازائها بدل

قال ابن عباس وقادة وابن جريج وابنزيد فريضة من الله تعالى لانها بمافرضه الله في التحلة أى الملة والشرعة والديانة فانتصابهاعلي الحالية من الصدقات أىاعطوهنمهورهن حال كونهافر يضةمنه تعالى وقال الزجاج تدسا فانتصابها علىأنهامفعول له أي أعطوهن دالة وسرعة وقال الكلي تحله أي هية وعطبة من الله تعالى و تفضلا منه عليهن فأنتصابه على الحالية منهاأ يضاوقيل عطية منجهة الازواح من تعله كذااذااعطاء الاووهيدله عن طيبة من نفسه تحلة وتحلا والنعبير عن الناء المهور مالنحلة مع كونها واجبة على الأزواج لافادة معنى الآيتاء عن كمال الرصا وطيب الحاطر والتصابها عسلى المصدرية لان الايتاء والنحلة بمعنى الاعطاء كانه قيل وأتعلوا النساء صدقاتهن نحلة أىأعطوهن مهورهن عن طيبدأ نفسكم أوعلي الحالية من ضمرآتواأي آتوهن صدقانهن ناحلين

طيى النفوس بالاعطاء اومن الصدقات اى منحولة معطاة عن طيبة الانفس فالخطاب للازواج وقيل لللاولياء وانما كجد لانهم كانوايا خذون مهرها فتنفع به مالك اي تعظمه

كافى قوله عزو جلقل أونبشكم بخيرون ذلكم بعدد ذكر الشهوات المدودةوقدرويعن روئية انه حين قبلله في قوله \* فماخطوطمن سوادو بلق\*كانەفىالجلد توليع البهق ان أردت الخطوط منبغي ان تقول كانها واناردت السواد والبلق منبغي انتقول كأنجها قال لكني اردت كأنذلك أولاصداق الواقع موقعه صدفاسهن كانه قيل وآتوا النساء صداقهن كإفي قوله تعالى فاصدق واكن حيث عطف أكن على مادل هليه المذكورووقع موقعه كانه قيل ان اخرنني اصدق واكن واللام متعلقة بالفعل وكذاعن الكن بتضمياء معني التجافي والتجاوز ومن متعلقة بمحذوف وقعصفة لنبيء اى كائن من الصداق وفيدبعث لهنءلي تقليل الموهوب(نفسا)تمينز والتوحيدلماان المقصود - بان الجنس ای ان وهبن لكم شيئامن الصداق متجافياءنه نفوسهن

وانماالذي يستحقدالزوج منها بعقدالنكاح هوالاستباحة لاالملك وقال آخرونانالله تعالى جعل منافع النكاح من قضاء الشهوة والنو الدمشتر كابين الزوجي ثم أمر الزوج بان يوتي از وجمَّا المهرفكان ذلك عطية من الله ابتداء (والقول الثالث) في تفسير التحلة قال أبوعبيدة معنى قوله بحلة أيعنطيب نفس وذلك لان النحلة في اللغة العطية من غير أخذ عوض كا ينحل الرجل لوإده شيئامن ماله وماأعطى من غيرطلب عوص لايكون الا عن طيب النفس فأحرالله باعطاء مهور النساء من غيرمطالبة منهن ولامخاصمة لان ما يوخذ بالحاكة لايقال له نحلة (المسئلة الخامسة) انجلنا المحلة على الدمامة فني انتصابها وجهان (أحدهما )أن يكون مفعولاله والمعني آتوهن مهروهن دبانة (والناني) أن يكون حالامن الصدقات أى دينامن الله شرعه وغرضه وأما ان جلنا الحلة على العطية فني انتصابه اأيضاوجهان (أحدهما) انه نصب على المصدر وذاك لان النحلة والاتياء يمعني الاعطاء فكأنه قيل وانحلوا النساء صدقاتهن فحلة أى أعطوهن مهو رهن عن طسة أنفسكم (والثاني) انها نصب على الحال ثم فيه وجهان (أحدهما) على الحال من المخاطبين اى آتوهن صدقاتهن ناحلين طيي النفوس بالاعطاء (واثاني)على الحال من الصدقات أى منحولة معطاة عن طيبة الانفس (المسئلة السادسة) قال أبوحنيفة رضي الله عنه الخلوة الصحيحة تقرر المهر وقال السافعي رىنىللەعنە لاتقرره احتبجأ بوحنىفة على سحة قوله مهذه الآية وذلك لان هذا النص سنضي انجاب التاء المهر بالكلية مطلقا رك العمل به فيما اذا لم يحصل المسيس ولاالخلوة فعند حصولهما وجب البقاء على مقتضى الآية أجاب أصحابنا بان هذه عامة وقوله تعالى وانطلقهوهن من قبل أن تسوهن وقد فرضتم لهن فريضة فنصف ما فرضتم يدل على انه لا يجب فيما الانصف المهروهذه الآية خاصة ولا شك ازالحاص مقدم على ألعام #قوله تعالى ( فان طبن لكم عن شي منه نفسافكاوه هنيئًا مريئًا) اعلم انه تعالى لماأمرهم بايتاً هن صدقانهن عقبه. بذكر جواز قبول ابراها وهبتها له لئلا يظن انعليه ابتاءها مهرها وان طابت نفسها يتركه وفي الآبة مسائل ( المسلَّة الاولى ) نفسانصب على التمييز والمعنى طابت أنفسهن لكم عن شيَّ من الصداق ينقل الفعل من الانفس اليهن فخرجت النفس مفسرة كا قالوا أنت حسن وجها والفعل في الاصل للوجه فلا حول الى صاحب الوجه خرج الوجه مفسر الموقع الفعل ومثله قررت به عيناوضقت به ذرعا (المسئلة الثانية) انماو حدالنفس لان المراديه يبان موقع الفعل وذلك يحصل بالواحدومثله عشرون درهما فالالفراء ولوجعت كانصوابا كقوله الاخسرين اعمالا (المسئلة الثالثة)من في قوله منه ليس للتبعيض بل للتبيين والمعنى عن شيء من هذا الجنس الذي هو مهر كقوله فاجتنبوا الرجس من الاوثان وذلك ان المرأة اوطابت نفسها عن جميع المهر حل الزوج أن يأخذه بالكلية ( المسئلة الرابعة) منه أي من الصدقات أو من ذلك وهو كةوله تعالى قل أو نبئكم بخير من ذلكم بعدد كرا الشهوات

طيبات غير مخبثات بما يضطرهن الى البدل من شكاسة اخلاق كموسوء معاشرتكم لكن عدل عن لغظ الهبة والسياحة إلى ما عليه النفس وتجافيها عن الموهوب بالمرة

وروی انه لما قال رو به

فيها خطوط من سواد و بلق # كانه في الجلد توليع البهق فقيل له الضمير في قولك كانه ان عاد الى الحطوط كان يجب أن تقول كانها وان عادالي السواد والبلق كان يجب أن تقول كأسما فقال أردتكائن ذاك وفيه وجه آخر وهو ان الصدقات في معنى الصداق لانك اوقلت وآتوا النساء صداقهن لكان المقصود حاصلا وفيه وجه الن وهوان الفائدة في تذكيرالضميرأن يعود ذلك الى بعض الصداق والغرض مند ترغيبها فيأن لاته الابعض الصداق ( المسئلة الخامسة ) معنى الآية فأن وهبن لكم شيئامن الصداق عن طيبة النفس من غير أن يكون السبب فيه شكاسة أخلاقكم معمن أو سوء معاسرنكم معهن فكلوه وأنفقوه وفي الآية دلىل على ضيق الملك في هذا الباب ووجوب الاحتياط حيث بني النمرط على طيب النفس فقال فان طبن ولم يقل فان وهبن أو سمعن اعلاما بأن المراعي هوتجافي نفهم اعن الموهوب طيبة (المسئلة السادسة) الهني \* والمرئ صغتان من هنؤ الطعمام ومرؤ اذا كان سانغا لا تنغيص فيه وقيل الهنيمُ ما يستلذه الآكل والمرئ ما يحمد عاقبته وقبل ماينساغ في محراه وقبل لمخل الطعام من الحلقوم الى في المدة المرئ لمرو الطعام فيه وهوانسياغه وحكى الواحدي عن معضهم ان أصل الهني من الهناء وهو معالجة الجرب بالقطران فالهني شفاه من الجرب قال المفسرون المعنى انهن اذا وهبن مهورهى منأز واجهن عنطيبة النفس لم يكن على الازواج في ذلك تبعة لافي الدنياولافي الآخرة و بالجلة فهوعبارة عن التحليل والمبالغة في الاباحة وازالة التبعة ( المسئلة السابعة ) قوله هنيئام يئاوصف المصدر أي أكلاهنيئا مرينًا أوحال من الضميرأي كاوه وهوهني مرى وقد يوفف على قوله فكلوه فم يبتدأ بقوله هنيئام يناعلى الدعاء وعلى انهماصفتان أقيمتامقام المصدرين كانه قيل هنامر أ (المسئلة الثامنة) دلت هده الآية على أمور منها ان المهرلها ولاحق الولى فيه ومنها جوازهبتها المهرللز و ج و جواز أن بأخذه الز و ج لان قوله فكلوه هنيئًا من ينا يدل على معذين ومنها جواز هبتها المهر قبل القبض لانالله تعالى لم يفرق بين الحالتين وههنا بحث وهو أن قوله فكلوه هنيئا مريئا يتناول ما أذا كان المهر عينا أماأذا كان دينافالآية غير متناولة له فانه لا يقال لما في الدمة كله هنيئا مر يئا قلنا المراد يقوله كلوه هنيئا مريثا ليس نفس الا كل بل المرادمنه حل التصرفات وانعاخص الا كل بالله كرلان معظم المقصود من المال انما هو الاكل ونظيره قوله تعالى ان الذين يأ كلون آموال اليتامي ظلما وقال لا زأ كلوا أموالكم بينكم بالباطل (المسئلة التاسعة) قال بعض العلماء ان وهبت ثم طلبت بعدالهبة علم أنها لم تطب عنه نفساوعن الشعبي أن امر أة جادت مع زوجها سريحانى عطية أعطتها اياه وهي تطلب الرجوع فقال سر بعرد عليها فقال الرجل أليس قدقال الله تعالى فأن طبن لكم عن شئ فقال او طابت نفسها عنه لمار جست فيدوروي

(فكلوه) اي فخذوا ذلك الشي الذي طابت به نفوسهن وتصرفوا فيه تملكا وتخصيص الاكل بالذكر لانه معظم وجوء التصرفات المالية (هنيئامر يئا) صغنان من هنو الطعام ومرو اذا كانسانغالاتنعيص فيه وقيل الهني الذي الذه الآكل والمرئ ما يحمد عاقبته وقيل ماينساغ في محراه الدى هوالمرئ وهوما بين الحلقوم الى فم المعدة سمى مذلك لمرو الطعامفيه أىانسياغه وتصبماعلي أبهاصفتان للمصدر ای اکلا هنینا مریثا اوعلى أعما حالانمن الضمر المنصوب اي کاوه وهو هني مري وقد يوقف علىكاو. ويبتدأهنيناس بثاعلي الدعاءوعلى أنهماصغتان اقيمتا مقام المصدر بن كانهقل هنأمر أوهذه عبارة عنالتحليلوالمبالغة في الاماحة وازالة النعة روى ان اساكانوا شاعون أن تقبلو أحدهم من زوجته شيئا بما ساقه إليها فنزلت

(ولاتو توا السفهساء أموالكم)رحوع الي سان بهدالاحكام المعلقة بأموال السامي وتقصيل إماأ حمل فيماسبق من سرط المأئهاووقيه وكنفيه اثريان بعض الاحكام المتعلقه بالعسهس أعني بكاحهن ويباريعض الحقوق المعلقه بعيرهن من الاجد ال مرحيث النعس ومي حنث المي استطراد اوالحطاب للاولياء نهوا أب يؤتوا المذري من الله مي أموا بهم مخاده أن يصموها وانماأ ضيف اليهموهي لليتامي لادطراالي كومها تحت ولايتهم كاديل فانه غيرمصح لاتصارها بالوصف ألاتي ل منز الا لاحتصاصها أصابها متريد احتصاصها بالاولياءفكا أزأموالهم مينأموا هم لمالينهم وبينهم مرالاتعاد الجسى والسب مالعدق حلهم على الحافظه عاماكا فى قوادتعالى ولاتصلوا انفسكم أى لايقة ل يعضكم بعضاحيث عبرعرني نوعهم بأنفسهم مبالغة فىزجرهمعن

عنه أيضا أقيلها فيماوهنت ولاأوله لانهن يخد عزوحكي انرجلا سآل أبي معبط أعطته امرأته أنف دينارصداقا كانالها عليه فلنث شهرائم طلقها فغاصته الىعمد الملك بنمروان فقال الرجل أعطنني طيبة به نفسها ففال عبد الملك فأن الآية الراعدها فلاتأخذوامنه شيئاا رددعليهاوعنعر ن الخطاب رضي اللهعندانه كتب الىقضاله انالساء يعطين رغبة ورهبدفأ عاامر أةأعطته نمأرادتأن ترحع فدلك اهاوالله أعلم واكسوهم وقولوالهم قولا معروفًا) واعلم أنهدا هوالموع السالك م الاحكام المدكورة فيهده السورة واعلمأن تعلق هذه الآية بماقىلها هوكانه تعالى يقول ابي وال كنتأمرتكم بإيناء اليتامي أموالهم وبدفع صدقات الساء اليهن عاعا فلتذلك اذا كانواعاقلين بالعين ممتكمنين منحفظ أموالهم فأمااذا كانواغير بالعين أوغيرعقلاءأوان كانوابالغين عقلاء الاادبهم كانواسفهاء مسروين فلاتدفعوا اليهم أموالهم وامسكوها لاجلهم الىأن يزول عنهم السفه والمقصود من كل ذلك الاحتياط في حفظاً موال الضعاء والعاجرُ بي \*وفي الآية مسائل (المسئله الاولى) في الآية قولان(الاول) الهاحطاب الاولياء فكانه تعالىقال أيها الاولياء لاتو توا الذين يكوبون تحتولا يتكم وكابوا سعهاء أموالهم والدليل على انه حطاب الاوليا فوله وار زقوهم فسهاوا كسوهم وأنضافعلي هذا القول يحسن تعلق الآية مافيلها كاقر زناه (فان فيل) فعلى هذا الوجه كان عب أن نقال ولاتؤتوا السفهاء اموالهم هلم قال أموالكم ( فلنافي الجواب وجهان الاول ) انه تعالى أضاف المال اليهم لالانهم ملكوه لكن من حيث ملكوا الصرف فيه و بكبي حس الاضافة أدنى سبب ( الثاني ) الما حست هذه الاضافة احراء الوحده بالنوع محري الوحدة بالسحص ونطيره فوله تعمالي لقدجاكم رسول من أنف كم وقوله فيما ملك أيمانكم وقوله فاقتلوا أنفسكم وفوله ثمأنتم هؤلاء تقنلون أنفسكم ومعلوم ارالرجل مهم ماكان يقتل بفسه ولكركان بعضهم يقتل نعضا وكان الكل مردوع واحدفكداههنا المالسئ ينتفع بهنوع الانسان ويحتاج اليه فلاجل هده الوحدة الموعية حسنت اضافة أموال السفهاء الى أوليائهم ( والقول الثالي) ان هده الآية خطاب الآباء فنهاهم الله تعالى اذاكان أولادهم سفهاء لايستقلون نحفط المسال واصلاحه أن بدفعوا أموالهم أوبعضهااليهم لماكان فيذلكم الافساد فعلى هدا الوجد يكون اضافة الاموال اليهم حقيقــة وعلى هذا الةول يكون العرض من الآية الحث على حفــظ المال والسعى فىأن لا اضيع ولايه لك وذلك يدل على أنه ايس له أن يأكل حيم أمو الهو الهلكها واذا قرب أجله فاله يجب عليه أن بوصى باله الى أمين يحفظ ذبك المال على و رثته وقدذ كرنا أنااقولالاولأرجعلوجهين وممايدل على هذا الترجيح انطاهر النهى للتحريم وأجعت الامة على أنه لا يُعرم عليه أن يهب من أولاده الصغار ومن النسوان ماساء من ماله

وأجهوا على أنه يحرم على الولى أن يدفع الى السفهاء أموالهم واذاكان كذلك وجب حل الآية على القول!، وللاعلى هذا القول الثاني واللهأعلم ( الثاني) انه قال فيآخر الآية وقولوالهم فولامعر وفاولاشك انهده الوصية بالايتام أشبه لان المرء مشفق بطبعه على ولده فلا يقول له الاالمعروف واتما يحتاج الى هذه الوبصية مع الايتام الاجانب ولا يمتنع أبضاحل الآية على كلاالوجهين قال القاضي هذا بعيدلانه يقتضي حمل قوله اموالكم على الحقيقة والمجازجيما ويمكن أن يجاب عنه بأن قوله أموالكم يفيدكون نلك الاموال مختصة بهم اختصاصا يكنه التصرف فيهاممان هذا الاختصاص حاصل فى المال الذي يكون مملوكاله وفي المال الذي يكون مملوكالصبي الاانه يجب تصرفه فهذا النفاوتوافع في مفهوم خارج من المفهوم المستفاد من قوله أموالكم واذاكان كذلك المهيعد حل اللفط عليهما مرحيث اناللفط أفادمعني واحدامشتركا يينهما (المسئلة الثانية) ذكر وافي المراد بالسفهاء أوجها (الاول) قال محاهدوجو يبرعن الضحاك السفهاء ههناالساءسواءكى أزواجا أوأمهات أوسات وهذامذهب انعرو مدلعلي هذاماروى أبوأمامةانالنبي صلى اللهعليه وسلم فال الاانماحلقت النارلاسفها يعقولها ثلاثًا ألاوان السفهاء الساء الاامر أه أطاعت قيلها (فانقيل) لوكان المراد بالسفهاء الساء لقال السفائه اوالسفيهات فيجع السفيهة نحوغرا ثبوغر ببات فيجع الغربة ( أجاب الزجاح ) بأن السفها و فيجم السفيهة جائر كااب الفقراء فيجم الفقيرة جائز (والقول النابي) قال الزهري وابن زيدعني بالسفهاء هنا السفهاء من الاولاد بقول لاتعط مالك الدي هو قباءك ولدك السفيد فيفسده ( القول ا شاات ) المراد بالسفهاء هم الساء والصنيان فيقول الرعباس والحسن وقتادة وسعيدين جبيرقالوا اذاعلالرجل انامرأته سغيمة مفسده والولده سفيه مفسدفلا ينبغيله أنيسلط واحدامنهماعلي ماله فيفسده ( والقول الرابع) انالمراد بالسفها كلمن لم يكن له عقل يفي جفظ المال ويدخل فيه النساءوالصبيان والايتام وكلمن كانموصوفابهذه الصفةوهدا القول اولى لان التخصيص نغيردليل لايجوز وهدذكرنا في سورة البقرة ان السفه خفة العقل ولدلك سمى الفاسق سفيهالانه لاوزناله عندأهل الدن والعلم ويسمى الناقص العقل سفيها لخفة عقله (المسئلة الثالثة) انهليس السفه في هؤلاء صفة ذم ولايفيد معنى العصبان لله تعالى وانما سمواسفهاء لخفة عقولهم ونقصان تمييزهم عن القيام يحفظ الاموال ( المسئلة الرابعة ) اعلم انه تعالى أمر المكلفين في مواضع من كتابه بحفظ الاموال قال ولاتبذر تبذيرا الالمبذرين كانوا اخوان الشياطين وقال تعالى ولاتجعل لدك مغلولة الى عنقك ولاتبسطهاكل البسط فتقعد ملوما محسو راومال تعالى والذين اذا أنفةوالم يسرفواولم بقتروا وقدرغب الله وحفط المال فيآية المداينة حيثأمر بالكناية والاسهاد والرهن والعقل أيضايؤ يد ذلك لان الانسان مالم يكن فارغ البال لايكنه

فتلهم فكائن قتلهم قتل انفسهم وحدأمد ذك حاث عبرعن حعليها مناطا لمعاش أصحامها جعلمها مسحالمهاس الاولياء فقيل (ارجعل الله لكرمياما) اجعلها الله ساتقومون به وننسعون على حذف المفعول الاول فلوضعتموه لضعتم ثم زيدفي المابعد ح حدل مايه التمام صاماه كامهافي أنفسها فياه كم واسعاسكم وفيل اعاأصعتابي الأولياء لامها وحنس ما يقيم به الماس معايسهم حبث لم هسدماالحصوصية الشخنصية بل الحسية الىهي معنى ما نقام به المعاس وتايل اليدالقلوب ويدحر لاوقاب الاحتياج وهي بهدا الاعتار لأنخص بالبتامي وأنت حمر مان ذلك ععرالمن حلالاولىاءعلى المحافطة المذكوره كبف لاوالوحدة الجنسية المالية ليست مختصة ساسن أمول ليتامى وأموار الاواياء بل هي منحفقد سين أموابهم وأموال

الاحاب فاذن لاوجد لاعتارهاأ سلاووي اللاتى والواتى ووى فيايمعى فياما فإحاءعوذا معتى عما ذاوورئ دواما كسرالقاف وهويانقامه اسي أومصدرقاوم وقري فتحها (هارزووهم فها واكسوهم)أ. واحملوها مكا بالرزفهم وكسوتهم بال تجروا وللزيجوا حتى مكون سعما مهم من الأراح لامن صدب المان وصل الحطاب كل أحدكائماس كانوالااد أعهدع أن بقوض أم ماله الىم لارشدلهم دسائه وأولادموو كالا دوغير دلك ولاخم أنذك يخل عراة المنهاكر ع (وقولوالهم فولامع ودا) أيكلامالهامطيب نفوسهم وحن سعيد الى حسير وتحاهد وانجريح عدوهمعده جيله بان تقواو اذاصلم م ورسدتم سلناا كمهأموا كمم وكل ماسكنت اله النفس لحسة سرعا أوستلا من قول أوعمل فيهو معروف ومااك تهاقيحم سهرطا أوعدلا فهبو

القيام بتحصيل مصالح الديا والآخرة ولايكون فارغ البال الابواسطة المال لانبه يتمكن منجلب المنافع ودفع المضارفن أرادالدنيا بهذا الغرض كاست الدنيا في حقه من أعظم الاسباب المعينةله على اكتساب سعادة الآخرة أمامن أرادها لنفسها ولعينها كانت من أعظم المعوقات عن كسب سعادة الآخرة (المسئلة الخامسة) قوله تعالى التي جعلالله لنكم قياما معناه انه لايحصل قيامكم ولامعا شكم الابهذا المال طماكان المال سببا للقيام والاستقلال سماه بالقيام اطلاقا لاسم المسبب على السبب على سبيل المااحة يعنى كان هذا المال نفس قيا مكم وابتغاء معاشكم وقرأنا فع وابعامر التي جعلالله لكم قيماوقديقال هذاقيم وقيم كأقال ديناقيما ملة ابراهيم وقرأعبدالله برعرقوا مالاواو وقوام الشيُّ مايقام به كقولك ملاك الامر لما يلك به ( المسئلة السادسة)قال الشافعي رجدالله البالغ اذاكان مبذرا للمال مفسداله محعر عليه وقال أبوحنفة رضي الله عنه لايحير عليه بجهة الشافعي انه سفيه فوحب أن يحجر عليه انماقلنا انه سفيه لان السفيه في اللغة هو من خف وزنه ولاشك ان من كان مبدرا للمال مفسداله من عمر هائده فانه لايكون له في القلب وقع عند العقلاء فكان خفيف الوزن عند هم فوجب أن يسي بالسفيه واذاثبت هدالزم اندراجه تحت قوله تعالى ولاتؤ توا السفهاء أموالكم نمقال تعالى وارزهوهم فيهاوا كسوهم وقولوالهم فولامعروفا واعلابه تعالىلانهي عراياه المال السفيه أمر بعددنك بثلاثة أشياء (اولها) قوله وارزقوهم ومعناه وانفقوا عليهم ومعنىالرزق منالعبادهوالاجراء الموظف لوقت معلوم يقال فلان رزق عيالهأى أجرى عليهم وانماقال فيهاولم يقل منهالئلايكون ذلكأمرا بأن يجءلوا إبعض أموالهم رزقالهم بلأمرهمأن يجعلواأموالهممكا بالرزقهم بأن يتجروافيهاو يمروها فيجعلوا أرزاقهم مر الارباح لامنأصول الاموال( وثانيها ) قوله واكسوهم والمراد طاهر( وثالئها) فوله وقولوا لهم قولا معروفا واعلم انه تعالى الما أمر بذلك لابالقول الجيل يؤثر فيالفلب فيز يلالسفه أماحلاف القول المعروف فانهيزيد السفيه سفها ونقصانا والمفسرون ذكروا في تفسير القول المعروف وجوها (أحدها) قال النجريج ومحاهدانه العدة الجيلة من البروالصلة وقال ابن عباس هومثل ان يقول اذار محت في سفرتي هذه فعلت يكماأنتأهله وانغمت في غراتي أعطيتك (وبانيها)قال ابن زيدانه الدعاء منل أن يعول عاهاناالله واياك باركالله فنك وبالجله كلماسكنت النه النعوس واحبته من قول وعمل فهومعروف وكلماانكرته وكرهته ونفرت منه فهومنكر(وثالنها)قال الزجاح المعنى علوهممع اطعامكم وكسومكم اياهم أمردينهم ممايتعلق بالعلم والعمل(ورابعها)قال القفال رجمالله القول المعروف هوانه انكان المولى عليه صبيا فالولى يعرفه انالمال ماله وهوخازن لهوانه اذا زال صباه فأنه يرد المال اليه ونطير هذه الآية قوله فامااليتيم فلاتقهر معناه لاتعاسره بالتسلط عليه كاتعاشر العبيدوكدا قوله واماتعرضن عنهم ابتعاء

رجةمن ربك ترجوها فقللهم قولامبسورا وانكان المولى عليه سفيها وعظه ونصعه وحثه على الصلاة ورغبه في ترك التبذير والاسراف وعرفه انعاقبة التبذير الفقر والاحتياج الىالحلق الىمايشبه هذا النوع منالكلام وهذا الوجه أحسن منسائر الوجوه التي حكيماها \* فوله تعالى ( وابتلوا اليتامي حتى اذابلغوا النكاح فان آنستم منهم رشدا فادفعوا البهم أموالهم ولالأكلوها اسراقا وبدارا أن بكبرواومن كأن غنيآ فلنسعفف ومنكان فقيرا فليأكل بالعروف فاذا دفعتم البهم أموالهم فاشهدوا عليهم وكفي بالله حسياً) واعلم انه تعالى لما أمر من قبل بدفع مال اليتم اليه بقوله وآنوا اليتامي أموالهم بين بهذه الآية من تؤتهم أعوالهم فذكرهذه الآية وشرط في دفع أموالهم اليهم سرطين (أحدهما )بلوغ الذ كاح (والثاني) ابناس الرسد ولايد من ببوتهما حتى يجوز دفع مالهم اليهم وفي الآية مسائل ( المسئلة الاولى)قال أبوحنيفة رضي الله عنه تصرفات الصبي العاقل المميز باذن الولى صحيحة وقال الشافعي رحدالله غير صحيحة احميم أبوحنيفة على قوله بهذه الآيه وذاك لان قوله وابتلوا اليتامي اذابلغوا النكاح يفتضى انهذا الابتلاء انمايحصل قبل البلوغ والمراد منهذا الابتلاء اختبار حاله فأنه هلله تصرف صالح البيع والشراء وهدا الاختبار انمايحصل اذاأذنله فىالبيع والسراء وانلهكن هذا المعنى نفس الاختبار فهوداخل فىالاختبار بدليل انهيمتم الاستناء يقال وابتلوا المتامى الافي البيع والشراءوحكم الاستنناء اخراج مالولاه لدخل فثبت انقوله وايتلوا المتامي امرالاولاء تأن يأذنوا لهم في البيع والشراء قبل البلوغ وذاك يفيضي صحه تصرفاتهم أجاب الشافعي رضي الله عنه بأنقال ليس المراد بقوله وابلوااليتامي الاذناهم فيالتصرف طالالصغر بدليل قوله تعالى بعدذلك فانآنستم منهم رسدا فادفعوا اليهم أموالهم فاندأمر بدفع المان اليهم بعدالبلوغ وايناس الرشد واذانبت بموجب هذه الآبة آنه لايجوزدفع المال اليه حال الصغر وجب أنلابجوز تصريد حال الصغرلانه لاقائل بالفرق فنبت يمآذكرنا دلالدهذه الآية على قول الشافعي وأماالذي احتجوانه فعوايهان المراد من الابتلاء اختبارعقله واستبراء حاله في انه هل له فهم وعقل وقدره في معرفه المصالح والمفاسد وذلك اذاباع الولى واشترى بحضور الصبي تمستكشف مزالصبي أحوال ذك البيع والشراء ومافيهما منالمصالح والمفاسد ولاسكان بهذا القدر يحصل الاختبار والابتلاء وأيضاهب اناسلنا انه يدفع اليدشيأ ليبيع أو يشترى فلمقلت انهذا القدريل على صحة ذلك البيع والشراء بل اذا باع واسترى وحصلبه اختبار عقله فالولى بعدذك يتممالبيع وذلك النمراء وهذامحتمل والله أعلم ( المسئلة النانية ) المراد من بلوغ النكاح هو الاحتلام المذكور في قوله واذا بلغ الاطفال منكم الحم وهوف قول عامة الفقهاء عبارة عن البلوغ مبلغ الرجال الذي عنده يحرى على صاحبه القلمو بلزمه الحدود والاحكام واناسمي الاحتلام بلوغ النكاح لانه

منكر (ۋاىتلواالىتامى) شروع فينعس وقت تسليم أموال اليتامي اليهم و يبان سرطه بعد الامر بايتائها على الاطلاق عندكون أصحابها سفهاء أىواختبروامن لىسمنهم بين السفد قبل البلوغ بأتبع أحوالهم فيصلاح الدين والاهبداءالي ضبط المالوحسن المصرف فيدو مر يوهم باللق محالهم فأن كأنوا من أهل التجاره فأن تعطوهم مزالمال ما صروفون فدسعا وابأ اعلوان كانواعناه ضياع وأهلوحدمفبأن لعطوهم مندما يصرفونه الىنفقةعبيدهموخدمه وأجرائهم وسائره يسارفهم حن تتبين لكم كفية أحوالهم(حنياذابلعوا المكاح كبأن يحلوالانهم وصلحون عندوللذ كاح (فانآنسم)أىساهدتم وتبينتم وقرئ أحستم بعنى أحسستم كافي وول من قال ٠ خلا ان العماق منالطانا

أحسن به وهن اليه شوس؛ (منهم رسدا) أي اهتداء الي

اوجوه التصرفات من غير عجزوتبذيروتقديمالجار والمجرورعلى المفعول للاهتمام بالمقدم والتسويق المالمؤخرأ وللاعتداد عبدً بيته له والتنوين للدلالةعلى كفائةرشد في الجله وقرى بفَّح الراء والشين وبضمهما (فاد فعوا اليهمأموالهم) من غير رأحير عن حد البلوغوفي ايثارالدفع على الاتاء الوارد في أول الامرامذان بتفوتهما محسب المعنى كاأشراليه فيماسلف ونظم الآية الكريمة أنحتي هي التى تقع بعدها الجلكالتي فى فوله \* فازالت القتلى تميردماه ۱ الالدجلة حتى مآءدجلة أشكل \* وما بعدها جسلة سرطية جعلت غالة للاسلاء وفعسل الشرط للغوا وجوانه الشرطية الثانية كأنهقيل واللوااليامي الى وقت بلوغهـم واستحقاقهم دفع أموالهم اليهم سنرط ايناس الرسد منهم وظاهر الآية الكر عدانمن بلعغير و شداما بالشذر

ازال الماء الدافق الذي يكون في الجماع واعلم أن البلوغ علامات خسة منها ثلاثه مشتركة بين الذكور والاناث وهوالاحتلام والسن المخصوص ونبات الشعرا لخشن على العانة واتنان منهامختصان بالنساء وهما الحيض والحبل ( المسئلة الثالثة ) اماايناس الرشد فلالد فيه من تفسيرالابناس ومن تفسيرالرشداماالايناس فقوله آنستم أي عرفتم وقيل رأيتم واصلالايناس فياللغة الابصار ومنه قولهآنس منجانب الطو زنارا وأماالرشد فعلوما نهايس المرادال شدالذى لاتعلق لهبصلاح ماله بللابدوأن يكون هذا مرادا وهو أن يعلم انه مصلح لماله حتى لا يقع منه اسراف ولا يكون بحيث يقدر الغير على خديعته تماختلفوا فيانه هليضم اليه الصلاح في الدين فعند الشافعي رضي الله عنه لابدمنه وعنداً بي حنيفة رضي الله عنه هوغيرمعتبروالاول أولى و يدل عليه و جوه (أحدها) انأهل اللغة قالوا الرشدهواصابة الخير والمفسد في دينه لايكون مصيباللخير (وثانيها) ان الرشد نقبض الغي قال تعالى قد تبين الرشد من الغي والغي هو الضلال والفساد وقال تعالى وعصى آدمر به فغوى فجعل العاصى غو ياوهذا يدل على أن الرشد لا يتحقق الامع الصلاحق الدن (وثالثها) انه تعالى قال وماأمر فرعون يرشيد نفي الرشد عند لانه ما كان يراعى مصالح الدين والله أعلم اذاعرفت هذا فنقول فائدة هذا الاختلاف ان السافعي رحه الله يرى الحرعلي الفاسق وأبوحنيفة رضي الله عنه لايراه ( المسئلة الرابعة )اتفتوا على انه اذابلغ غير رشيدفانه لايدفع اليه ماله مم عندأ بى حنيفة لايدفع اليه ماله حتى يبلغ خساوعشر ينسنة فاذابلغ ذلك دفع اليهماله علىكل حال وانمااء تبرهذا السن لان مدة بلوغ الذكرعنده بالسن ثماني عنسرة سنة فاذازاد عليه سبع سنين وهي مدهمعتبرة في تغير أحوال الانسان لقوله عليه الصلاة والسلام مروهم بالصلاة لسبع فعند ذلك تمت المدة التي يمكن فيهاحصول تغيرالاحوال فعندها يدفع اليه ماله أونس منه الرشد أولم يؤنس وقال الشافعي رضي الله عندلا يدفع اليه أبدا الابايناس الرشدوهوقول أبي يوسف ومحمد رجهماالله \*احْجُمُ أبو بكر الرازيلابي حنيفة نهذه الآية فقال لاشك أن اسم الرشد واقع على العقل في الجلة والله تعالى شرط رشدامنكر اولم نشترط سائر ضروب الرشد فاقتضى ظاهرالآيةانه لماحصل العقل فقدحصل ماهوالسرط المذكورفي هذالآية فيلزم جوازدفع المال اليه ترك العمل به فيمادون خس وعشر بن سنة فوجب العمل بمقتضىالآية فيمازادعلى خسوعشرين سنةو يمكن أن يجابعنه بأنه تعالى قال وابتلوا اليتامي ولاشك انالمرادا بتلاؤهم فيمايتعلق بمصالح حفسظ المال نمقال فانآنستم منهم رشدافاد فعواو يجبأن يكون المرادفان آنستم منهم رشدافي حفظ المال وضبط مصالحه فانه انلم يكن المرادذلك تفكك النظم ولم يبق للبعض تعلق بالبعض واذا ببت هذا علمنا ان الشرط المعتبر في الآية هوحصول الرشد في رعاية مصالح المال وعندهذا سقط استدلال أبي بكر الرازى بل تنقلب هذه الآية دليلاعليه لانه جعل رعاية مصالح المال

شرطا فيجواز دفع المال اليه فذاكان هذا الشرط مفقودا بعد خس وعشرين سنة وجب أن لايجوز دفع المال اليه والقياس الجلي أيضايقوي الاستدلال بهذا النص لان الصبى انمامنع منه آلمال لفقدان العقل الهادي الى كيفية حفظ المال وكيفية الانتفاع بهفاذاكان هذاالمعنى حاصلا فيالشاب والشيخ كانف حكم الصبي فثبت انهلاوجه لقول من يقول انه اذابلغ خمسا وعشرين سنة دفع اليه ماله وان لم يؤنس منه الرشد (المسئلة الخامسة) اذابلغ رشيدا مم تغير وصار سفيها جرعليه عند الشافعي ولايحجر عليه عند أبي حنيفة وقدمرت هذه المسئلة عندقوله تعالى ولاتؤتو االسفهاء أموالكم التيجعل الله لكم قياما والقياس الجلي أيضا يدل عليه لان عده الآية دالة على انه اذا بلغ غيررشيد لم يدفع البه ماله واعالم يدفع اليه ماله لئلا يصير المال ضائعا فيكون باقيا مرصد اليوم ماجنه وهذااللعني قائم في السفه الطارئ فوجب اعتباره والله أعلم (المسئلة السادسة) قال صاحب الكشاف الفائدة في تنكير الرشد التنبيه على ان المعتبر هوالرشد في التصرف والتجارة أوعلى انالمعتبر هوحصول طرف من الرشدوظهورأثر من آثاره حتى لاينتظر به تمام الرشد ( المسئلة السابعة ) قال صاحب الكشاف فرأ ابن مسعود فان أحستم بمعنى أحسستم #قال أحسن به فهن اليه شوس #وقرئ رشدا بفحتين ورسدا بضمتين # تم قالتعالى فادفعوا اليهمأموالهم والمرادان عندحصول الشرطين أعنى البلوغ وايناس الرشديجبدفع المال اليهم واعالم يذكر تعالى معهدين الشرطين كال العقل لان ايناس الرشد لايحصل الامع العقل لانه أمرزائد على العقل بشمقال تعالى ولا مأكلوها اسراعا و بدارا أن يكبروا أي مسرفين ومبادرين كبرهم أولاسرافكم ومبادرتكم كبرهم تفرطون في الفاقها وتقولون ننفق كانشتهي قبل أن يكبراليتامي فينزعوها من أيدينا للثم قسم الامر بين أن يكون الوصى غنيا وبين أن يكون فقيرا فقال ومن كان غنيا فليستعفف قال الواحدي رجه الله استعف عن الشيء وعف اذامتنع منه وتركه وقال صاحب الكشاف استعف أبلغ من عف كانه عالب زيادة العفة ﴿ وَقُلْ وَمِنْ كَانُ فَقِيرًا فلبأكل بالمعروف واختلف العلماء فيأن الوصى هلله أن ينتفع بمال اليتيم وفي هذه المسئلة أقوال (احدها) أن إ فن أخذ بقدر ما يحتاج اليه من مال اليتم و بقدرا جرعله واحتم القا تُلُونَ بِهِذَا القُولُ بِوجُوهُ ( الأولُ ) انْقُولُهُ تَعَالَى وَلاَيَّأَ كُلُوهَا اسْرَافَا مُشْعَر بِأَنَّالُهُ اشفاقاعلى البتيم والقاء إلى أن أكل يقسدر الحاجه ( وثانيها ) انه قال ومن كان غنيا فليستعفف ومن كان فقيرا إ فليأكل بالمعروف فقوله من كانغنيا فليستعقف ليس المراد منه نهى الوصى الغنىعن الانتفاع بمال نفسه بلالمراد منه نهيه عن الانتفساع بمال اليتيم واذاكان كذلك لزم أريكون قوله ومنكان فقيرا فليأكل بالمعروف اذناللومي فيأن ينتفع بمال اليتيم بمقدار الحاجة ( وثالثها )قوله أن الذين يأكلون أموال اليتامي ظلما وهذا دليل على أن مال البنيم فديو كلظلا وغبرظلم ولولم يكن ذلك لم يكن لقوله ان الذين يأكلون أموال اليتامى

سندلان البلوغ بالسن ثمانى عشرة سنة فاذازادت عليهاسبعسنين وهيمدة معتبرة فيتغير أحوال الانسان لماقاله عليه الصلاة والسلامم وهمبالصلاة لسبع دفع اليد ماله أونس منه رشد أولم يوانس ( ولا تأكلوها اسراها و بدارا أن يكبروا) أي مسترفين ومبا درين كبرهم أولا سىرا فكم ومبادرنكم كبرهم تفرطون في انفاقها وتقواون لنفق كانشتهي فىل أن يكبر اليتامى فينتز عوها منأيديناوالجلة تأكيد الامربالدفع وتقريراها وتمهيد لمابعدها من قوله تعالى( ومنكان غندا فليستِعفف ) الخ أي من كان من الاولياء والاوصاءغشا فليتنزء عن أكلها وليقنع بماآ باهالله تعالى من الغني والرزق علىماله (ومنكان) من الاولياء والاوسياء (فقىرا

فلماً كل بالمروف) بقدر حاجته الضرور يدوأجرة سعيه وخدمته وفي لفظ الاستعفاف والاكل بالمعروف ما مدلء لي أن للوصى حقا لقيامه عليها عن الني عليه الصلاة والسلام أنرجلا قال لدان فيحري يتيما أفا كل من ماله قال بالمعروف غيرمتأثل مالا ولاواق مالك بمساله وعن الم عباس رضي الله عنهما أن ولى يتيم قال له أفأشر من لين الله قال ان كنت تبغى ضالتها وتلوط حوضها وتهنأجر باها وتسقيها بوم وردها فاشر بغيرمضر بنسل ولاناهك في الحلب وعن محمد من كعب تقرم كما تقرم البهيقو ينزل نفسه منزلة الاجبرفيا لالد منه وعن الشعبي يأكل من ماله بقدر مايمين فمه وعنه كالميتة متناول عندالضس ورةو يقضى وعز محاهد ستسلف فاذا أبسر أدى وعن روس سعید بن جبیران شاهشرب فه: ۱۱۱۱ فضلاللبنوركب الغلمي

ظلا فائدة وهذا يدل على الالوصى المحتاج أن يأكل من ماله بالمعروف ( ورابعها ) ماروى عن النبي صلى الله عليه وسلم أن رجلا قال له أن تحت جرى ينيما أآكل من ما له قال بالمعروف غيرمتأثل مالا ولاواق مالك عالهقال أفأضر بهقال بما كنت ضاريا مندولدك (وخامسها) ما روى أن عمر من الخطاب رضي الله عند كتب إلى عمار وابن مسعود وعثمان بن حنيف سلام عليكم أما بعد فانى رزقتكم كل يوم شاة شطرها لعمارور بعها لعبدالله بن مسعود وربعها لعثمان الا وانى قدأ نزلت نفسى واما كممن مال الله بمنز المرولي مال اليتيم من كان غنيا فليستعفف ومن كان فقبرا فلياً كل بالمعروف وعن ابن عباس ان ولى تديم قال له افأشرب من ابن الجهقال ان كنت تبغى ضالتها وتلوط حوضها وتهنأ جرباهاوتسقها يوم وردها فاشرب غيرمصر بنسل ولاناهك في الحلب وعند أيضا بضرب بيده مع ايديهم فليأكل بالمسروف ولا يلبس عامة فافوفها ( وسادسها ) ان الوصي لما تكفل باصلاح مهسات الصبي وجب أن يتكن من أن بأكل من ماله يقدر عله قباساعلى الساعى في أخذ الصدقات وجعها فأنه بضرب له في تلك الصدقات بسهم فكذا ههنا فهذا تقرير هذا القول ( والقول الثاني ) انله ان يأخذ بقدر مايحتساج اليه من مال اليتم قرضا ثماذا أيسرقضا هوان ماتولم بقدرعلي القضاء فلاشي علدوهذا قول سعيد بن جبير ومجاهدوأ بي العالية واكثرالر وابات عن ابن عباس و بعض أهل العلم خص هذا الاقراض بأصولالاموال من الذهب والفضة وغيرها فأماالتناسل من ألبان المواشي واستخدام العيبد وركوب الدواب فباحله اذاكان غيرمضير بالمال وهذا قول أبى العالية وغيره واحتجوا بانالله تعالى قال عاذا دفعتم اليهم أمولهم فعكم فى الاموال بدفعها اليهم ( والقول الثالث ) قال أبو بكر الرازى الذي نعر غد من مذهب اصحابنا انه لايأخذعلي سبيل القرض ولاعلى سبيل الابتداء سواء كان غنياأ وفقيرا واحتبع عليه بآيات ( منها ) فوله تعالى وآتو االيتامي أموالهم الى قوله انه كان حوبا كبيرا ( ومنها ) قوله انالذين يأ كاون أموال اليتامي طلاا ماياً كاون في بطونهم نارا وسيصلون سعيرا ( ومنها) قوله وان تقوموا لليتامي بالقسط ( ومنها ) قوله ولاناً كاوا أموالكم بينكم بالباطل قال فهذه الآية محكمة حاصرة لمال اليتيم على وصيه في حال الغني والفقروقوله ومن كان فقيرا فليأكل بالمعروف متشايه محتمل فوجب رده لكونه متشابها الى تلك المحكمات وعندى ان هذه الاكات لاتدل على ما ذهب الرازى اليه أما قوله وآتو االيتامي أموالهم فهوعام وهذه الآية التي نحن فيها خاصدوالخاص مقدم على العام وقوله ان الذين يأكلون أموال اليتامي ظلما فهو أنما يتناول هذه الوافعة لو ثبت ازاكل الوصى من مال الصبي بالمعروف اظلم وهل العزاع الا فيه وهوالجواب عينه عر قوله ولاتاً كاوا اموالكم بينكم بالباطل أما قوله وان تقوموا لليتامي بالقسطفهوا نما يتناول مملامزاع لو ثبت ان هذا الاكل ليس بقسطو النزاع ليس الافيه فذبت ف كلامد في هذا الموضع ساقط

ركيك واقد أعلم ثم قال تعالى فاذا دفعتم البهم أوالهم فاشهدو اعليهم # واعلم أن الامة مجمعة على أن ألوصي أذا دفع المال الى اليتيم بعد صيرورته بالغا فأن الاولى والاحوط أن يشهد عليه او جوه (أحدها) ان اليتيم اذا كان عليه بينة بقبض المال كان أبعد من أن يدعى ماليس له ( وثانيها ) اناليتيم اذا أقدم على الدعوى الكاذبة أقام الوسى الشهادة على انه دفع ماله اليه (ثالثها) أن نظهر أمانة الوصى و براءة ساحته ونظيره ان النبي صلى الله عليه وسلم قال من وجد لقطة فلبشهد ذوى عدل ولايكتم ولايغيب فأمره بالاشهادلة ظهرأ مانته وتزول التهمة عنه فثبت عاذكرنامن الاجاع والمقول ان الاحوط هوالاشهاد واختلفوا في أن الوصى اذا ادعى بعد بلوغ البتيم انه قد دفع المال اليدهل هو مصدق وكذلك لو قال أنفقت عليد في صغره هل هومصدق قال مآلك والشافعي لايصدق وقال أبوحنيفة وأصحابه يصدق واحتبج الشافعي بهذه الآية فان قوله فأشهدوا عليهم أمر وطاهر الامر الوجوب وأيضاقال الشافعي القيم غيرمؤ تمن منجهة البتيم وانما هو مؤتمن من جهدًالنُسرع وطعن أبو بكرالرازى في هذأ الكلام معالسفاهة السُّديدة وقال لوكان ماذكره علالنق التصديق لوجب أن لا يصدق القاضي اذاقال للبنيم قد دفعت البكالانهلم بأتمنه وكذلك بلزمه أن تقول في الاب اذاقال بعديلو غ الصبي قد دفعت مالك اليك أن لايصدق لانه لم يأتمنه و يلزمه أيضا أن يوجب الضمان عليهم اذا تصادقوابعد البلوغ انه قد هلك لانه أمسك مالهمن غيرائتمان له عليه فيقال له ان قولك هذا البعيد عن معانى الفقه أماالنقص بالقاضي فبعيد لانالقاضي حاكم فجب ازالةالتهمة عنه ليصبر فضائوه نافدا واولا ذلك لممكن كل من قضى القاضي عليه بأن منسبه الى الكذب والميل والمداهنة وحيئذ يحتاج القاضي الى قاض آخر و يلزمالتسلسل ومعلومانهذا المعنى غيرمو جود في وصى الينيم وأما الا فالفرق ظاهر او جمين (أحدهما) ان شفقته أتم من شفقة الاجنبي ولا يلزم من قلة النهمة في حق الاب قلتها في حق الاجنبي وأمااذا تصادقوا بعد البلوغ انه قدهلك فنقول انكان قداعتن بانه هلك لسبب تقصيره فهمنا بلزمه الضمان أما اذا اعترف بانه هلك لا متقصيره فهمهنا يجب أن نقبل قوله والالعسار ذلك مانعا للناس من قبول الوصاية فيقع الخلل في هذا المهم العظيم فالما الاشهاد عندالرداليه بعدالبلوغ فانه لايقضى الى هذه المفسدة فظهر الفرق ونمايو كدهدا الفرق انه تعالى ذكر قبل هذه الآية ما يدل على أن اليتيم حصل في حقدما بو جب التهمة وهوقوله ولاتاً كاوها استرافا و بدارا أن يكبروا وهذا يدلعلي جريان العادة تكثرة اقدام الولى على ظلم الانتام والصبيان واذن دلت هده الآية على تأكدمو جبات الهمة في حق ولى اليتم تمقال بعده فاذا دفعتم اليهمأ موالهم فاسهدوا أشعر دلك بان الغرض مندرط يقجانب الصبي لانه اذا كان لا عَكُن من ادعاء دفع المال اليه الاعند حضورا اشاهد صارد لك مأنعاله من الظلم والبخس والنقصان واذاكأن الامر كذلك علنا ان قوله فاشهدوا كما أنه يجب لظاهر

ولا بجاوزه فان ايسر قضاه وان أعسرفهو في حدل وعن عرين الخطاب رضي اللهعند ای أزلت نفسى من مال الله تعالى منز لة ولى اليتيم أن استغنبت استعففت وان افتقرت أكلت بالمعروف واذا ايسرتقضيت واستعف أبلغ منعفكا نه يطلب زُ بادة العفة (فاذادفعتم اليهم أموالهم) بعد ما راعيتم الشرائط المذكورة وتقديم الجار والمجر ورعلي المفعول الصريح للاهتمام به ( فأشهدوا عليم) بانهم تسلوها وفبضوها و برئت عنهادىكم لماأن ذاك أبعد من التهمة وأنؤ الغصومةوأدخل فى الامامة و براءة الساحة وانلم مكر فكواحما عندأصحا بنافان الوصي مصدق في الدفع مع اليمين خلافا لمالك وألشأفعي رجهماالله (وكفي مالله حسىبا) أي محاسبا ولا تخالفوا ماأمركم بمولا يجاوزواما حد لكم

(للرحال نصد ماترك الوالدانوالاقربور) شروعني يان أحك المواريث مديان أحكام أموال اليتامي الممال اليهم بالارب والمر. بالاقربين المواراء ن منهم ومن في عامه ، .. بمحذوف و فع سن النصيب أى لهم دص كائن مماترك وقد- رر تعلقها خصب (ولساء نصب عاترك واس و الاقرابون) ١. حكمهن على الاسرن **دون**الدرجفيةن أحكامهم بان يف لارجال والنساء ح للاعتناءبامرهي والأس باصالتهن في استحار الارثوالاساره، ل الامرالي تعاوب مابن فصبى الفريقين والماء، في ابطال حكم الجاء ، فالهمماكا يوايور دب النساءُوالاطفال ويقرون انمايرت من يحارب و دب عن الحوزه روى ، أوس بن ثابت الاد خلف زوجتد أأر ن وثلاث بنات فرور ابناعم سويدوع و أوقتادةوعرهج دبريا عنهن على سنة الجام ية فعِاءتأم كعة الى ر، ول الهملى الله عليه وسلم

الايجاب فكذلك يجبأن القرائن والمصالح تقتضي الايجاب ممقال هذا الرازى ويدل على انهمصدق فيدبغيرا سهادا تفاق الجيع على انه مأمور بحفظه وامسأكدعلي وجد الاماية حتى يوصله الى اليتيم في وقت استحقاقه فهوعمز الما الودائع والمضار بات فوجب أن يكون مصدقاعلى الردكايصدق على ردااوديعة فيقال له ماالغرق بينهذه الصورة وصورة الوديعة فقدذكره الشافعي رضي اللهعنه واعتراضك على ذلك الفرق فدسبق الطاله وأيضا فعادتك ترك الالفات الى كتاب الله لقياس ركيك تتخيله ومئل هذا الفقه مسلملك ولايجب المشاركة فيد معك وبالله النوفيق ثم قال تعالى وكني بالله حسيبا قال ابن الانباري والازهري يحتمل أن يكون الحسيب بمعنى المحاسب وأن يكون بمعنى الكافى فن الاول قولهم الرجل للتهديد حسبه اللهومعناه يحاسبه اللهعلى مايفعل من الظلم ونظير قولنا الحسيب ععني المحاسب قولنا السريب بمعنى المسارب ومن الثابي قولهم حسيبك اللهأى كافيك الله واعلم أنهذا وصداولي اليتيم واعلامله انه تعاني يعلم باطنه كايعلم ظاهرهائلاينوىأويعمل في مالهمالايحلويقومبالأمانةالنامة فيذلك الىأن يصل اليمهُ مالهوهذا المقصود حاصل سواءفسر ناالحسيب بالمحاسب أو بالكافي واعلمأن الماءفي قواه وكفي بالله وكبي برؤبك في جميع القرآن زائدة هكذاءًله الواحديعن ألزجاج وحسبا نصب على الحال أي كو الله حال كونه محاسما وحال كونه كافيا # قوله تعالى (للرجال نصيب عاترك الوالدان والاور بون وللساء نصيب عاترك الوالدان والاقر بون عاقل منه او كثرنصيبا مفروضاً ) اعلم أن هذا هوالنوع الرابع من الاحكام المذكورة في هذه السورة وهومايتعلق بالواريث والفرائض وفي الاية مسائل (المسئلة الاولى) في سبب نزول هذه الآية قال ابن عباس ان أوس بن ثابت الانصاري توفى عن ثلاث بنات وامرأة فجاء رجلان من سي عمد وهما وصيانله يقال لهما . و يدوعرفجة وأخذاماله فجاءت امرأة أوسالى رسول الله صلى الله عليه وسلموذكرت القصة وذكرت ان الوصين مادفعا الى شيئا وماد فعاالى بناته شيئا من المال فقال ألني صلى الله عليد وسلم ارجعي الى بينك حتى أنظرما يحدث الله في أمرك فنزلت على النبي صلى الله عليه وسلمهذه الآية ودات على ان للرجال نصيبا وللنساء نصيبا ولكنه تعالىلم يبين المقدارفي هذه الآية فارسل الرسول صلى الله عليه وسلم الى الوصيين وقال لاتقربامن مال أوس شبئا تمزل بعد يوصيكم الله في أولاد كمونزل فرض الزوج وفرص المرأة فامر الرسول عليه الصلاة والسلام الوصيين أن يدفعاالى المرأة الثمن ويسكانصيب البنات وبعدفاك ارسل عليه الصلاة والسلام اليهما أنادفها نصيب بناتها اليهافدفعا واليهافهذاهوا لكلامق سبب المزول (المسئلة الثانية) كانأهل الجاهلية لايور ثون النساء والاطفال ويقولون لايرث الامن طاعن بالرماح واذادعن الحوزة وحازالغنيمة فبين تمالى انالارت غيرمختص بالرجال بالهوأمر مشترك فيه بين الرجال والنساء فذكر في هذه الآية هذا القدر ثم ذكر التفصيل بعد ذلك ولا بمنع

اذاكان للقوم عادة في تو ريث الكباردون الصغارودون النساءأن ينقلهم سبحانه وتعالى عن ذلك المادة قليلاقليلاعلى التدريج لان الانتقال عن العادة شاق تقيل على العلبع فاذاكان دفعة عظم وقعد على القلب وآذاكان على الندريج سمل فلهذا المعني ذكرالله تعالى هذا المجمل أولاثم أردفه بالتفصيل (المسئلة الناالة ) احتبم أبوبكرالرازى بهذه الآية على توريث ذوى الارحام قال لان العمات والخالات والاخوال وأولاد البنات من الاقربين فوجب دخولهم يحت قوله للرجال فصيب ماتر لئا اوالدان والاقربون والنساء نصيب مماترك الوالدان والاقربون أقصى مافى الباب انقدرذاك النصيب غيرمذكور في هذه الآية الااناشت كونهم مستحقين لاصل النصيب مهذه الآية وأما المقدار فنستفيده من سائر الدلائل وأجاب أصحابناعنه من وجهين (أحدهما) انه تعالى قال في آخر الآية فصيبامغروضاأى نصيبامقدرا وبالاجاع ليس لذوى الارحام نصيب مقدر فثبت انهم ليسواد اخلين في هذه الآية (وثانيهما) ان هذه الآية مختصة بالاقربين فلمقلتم ان ذوى الارحام من الاقربين وتعقيقه انه اما أن يكون المرادمن الاقربين من كان أقرب من شي آخراً والمرادمنه من كان أقرب من جميع الاشياء والاول باطل لانه يقتضي دخول أكثرا لحلق فيه لانكل انسان لهنسب مع غيره الما بوجه قريب أوبوجه بعيدوهو الانتساب الى آدم عليه السلام ولابدوان يكون هوأ قرب اليه من ولده فيلزم دخول كل الخلق في هذا النص وهوباطل ولمابطل هذاالاحتمال وجبحل النص على الاحتمال الثاني وهوأن يكون المراد من الاقربين من كان أقرب الناس اليدوماذاك الاالوالدان والاولادفثبتان هذا النص لايدخل فيه ذو والارحام لايقال لوجلنا الاقربين على الوالدين لزم التكرارلانانقول الاقرب جنس يندرج تحته نوعان الوالدوالولد فثبت انه تعالى ذكرالوالدثم ذكرالاقرىين فيكون المعنى انه ذكرالنو عثم ذكرالجنس فلم يلزم النكرار (المسئلة الرابعة) قوله نصيباً في نصبه وجوه (أحدها) انه نصب على الاختصاص بمعنى أعنى نصيبامغروضا مقطوعا واجبا ( والناني ) يجوز أن ينتصب انتصاب المصدرلان النصيب اسم في معنى المصدر كانه قبل قسما واجبا كقوله فريضة من الله أي قسمة مفر و صنة ( المسئلة الخامسة ) أصل الفرض الحزولذلك سمى الحز الذى في سية القوس فرضاوا لحزالذي في القداح يسمى أيضافر ضاوهو علامة لها تميز بينها وبين غيرها والفرضة العلامة في مقسم الماء يعرف بها كل ذي حق حقه من الشرب فهذا هوأصل الفرض في اللغة ثم ان أصحاب أبي حنيفة خصصوا لفظ الفرض ماعرف وجوبه بدليل قاطع واسم الوجوب بمساعر ف وجو به بدليل مظنون قالو الان الفرض عبارة عن آلحزوالقطع واماالوجوب فأنه عبارة عن السقوط يقال وجبت الشمس اذاسقطت ووجب الحآنط اذاسقط وسمعت وجبة يعني سقطة قال الله تعالى فاذا وجبت جنوبها يعني سقطت فثبت ان الفرض عبارة عن الحزو القطع وان

الهي نصاء ولم بين خلا معرقام وإمال أوس سيئاحني يبينفتزل يوسمكم للهالح وأعطى مركم البمن والبنات الناثين والبافى لابنىالعم ر هودليل على جواز أحبر المانعن الخطاب تر وهواه تعالى (عاقل منه أو كنز) بدل من ماالاخيرة باعادة الجارواليهايعود الضمر المجرو روهذا البدل مرادفي الجلة الاولى ألض**امحذو ف** التعو ال على المذكور وفائدته دفسع توهم اختصاص بعض الاموال بعض الورثة كالخيل وآلات الحرب للرجال و تعقبق اللكل من الفر بقين حقامن كل ماجل و د ق (نصيبا معروضا) نصب على أسمصدر مؤكد كقوله تعالى فريضة من الله كأنه قيل قسمة مغروصنة أوعلى الحالية إذاالمعني ثبت لهم نصيب كائن ما ترك الوالدان والاقربون حالكونه مفروضأ وعلى اختصاص أي أعني نصيبا مقطوعاً

الوجوب عبارة عن السقوط ولائك ان تأثيرالحن والقطع أقوى وأكل من تأثير السقوط

هذا الحكم ثبتعلى سبيل الوجوب ومنهم من قال انه ثبت على سيل الندب والاستحباب لاعلى سبيل الفرض والايجاب وهذا الندب أيضا انما يحصل اذا كانت الورثة كباراأما اذا كانواصغارا فليس الاالقول المعروف وهذا المذهب هوالذي عليه فقهاء الامصار

فلهذا السبب خصص أصحاب أبى حنيفة لفظ الفرض بماعرف وجو به بدليل قاطع ولفظ الوجوب بماعرف وجو به بدليل مظنون اذاعرفت هذا فنقول هذا الذي قرروه (واذاحضرالقسمة) يقضي عليهم بأن الاسية ماتناولت ذوى الارحام لان توريث ذوى الارحام ليسمن باب أى قسمة التركة وانسا ماعرف بدليل قاطع باجماع الامة فلم يكن توريثهم فرضا والاكية انما تناولت النوريث قدمت مع كونهامفعولا المفروض دانم القطع بان هذه الآية ماتناولت ذوى الارحام والله أعلم # قوله تعالى لانها المون عنها (واذا حضرالقسمة أولوا القربي واليتامي والساكين فأر زَقُوهم منه وقُولُوالهم قولا ولانفالفاعل تعددا معروفًا ) وفي الا يَة مسائل ( المسئلة الاولى ) اعلم أن قوله واذا حضر القسمة ليس فيه بيان فلوروعيال تيب بقوت أى قسمة هي فلهذ المعنى حصل للفسرين فيد أقوال ( الاول ) انه تعالى لماذ كرفي الآية تجاوب أطراف الكلام الاولى انالنساء اسوة الرجال في ان لهن حظا من الميرات وعلم تعالى ان في الاقارب من (أولو القربي) مرالا يرثومن لايرثوان الذين لايرثون اذاحضروا وقت القسمة فال تركوا محرومين بالكلية رت (واليتامي والماكن) تقل ذلك عليهم فلاجرم أمرالله تعالى أن يدفع اليهم شئ عند القسمة حتى يحصل الادب الجيل وحسن العشرة بم القائلون بهذا القول اختلفوا فنهم من قال ان ذلك واجب ومنهم من منه)أى أعطوهم منا قال انه مندوب أما القائلون بالوجوب فقد اختلفوا في أمور ( أحدها ) ان منهم من قال من المال القسدو، الوارث انكان كبيرا وجب عليه أن يرضخ لمن حضر القسمة شيئامن المال بقدر ما تطيب المدلول عليه باقس نفسه به وانكان صغيرا وجب على الولى اعطاؤهم منذلك المال ومنهم من قال ان كانالوارث كبيرا وجب عليه الاعطاء من ذلك المال وانكان صغيرا وجب على الولى تدكلف بهالمالون أن يعتذراليهم ويقول انى لا أملك هذا المال انما هولهو لاء الضعفاء الذين لا يعقلون ماعليهم من الحق وان يكبر وا فسيعرفون حقكم فهذا هوالقول المعروف (وثانيها)قال الطوائف المدكوره الحسن والتحنى هذا ارضم مختص بقسمة الاعيان فاذا آل الامر الى قسمة الارصين وتصدقا عليهموس والرقيق وما أشبه ذلك قاللهم قولامعروفا مئل أنيقول لهم ارجعوا بارك الله فيكم أمروجوب ثمامه (واللها) قالوامقدارما يجب فيه الرضيخ سي قليل ولاتقدير فيد بالاجاع (ورابعها) ان على تقدير وجوب هذا الحكم تكون هذه الاكية منسوخة قال ابن عباس في رواية قولا معروها) وهمأ عطاء وهذه الا يةمنسوخة بالية المواريث وهذا قول سعيد بن المسيب والضحاك وقال في رواية عكرمة الاية محكمة غير منسوخة وهو مذهب أبي موسى الاشعرى وابراهيم أعطوهم وادن النخعى والشعبى والزهرى ومحاهدوالحسن وسعيدبن جبيرفهوالاء كانوايعطون منحضر شيئامن التركة روى ان عبد الله بن عبد الرحن بن أبي بكر الصديق قسم ميراث أبيه وعائشة حية فلم يترك في الدار أحد االااعطاه وتلاهذه الاسية فهذا كله تعصيل قول من قال بان

من الاحاب (فارردوهم وقيل الضميرلما وهواس منالورثةتطماءه فيسخه (ودواها) م مدعوالهم واستاه دا من ذاكوم و ١٠٠٠

واحتجوابأنه لوكانالهؤلاء حقمعين لبينالله تعالى قدرذلك الحق كما في سأئر الحقوق وحيث لم سين علناانه غير واجب ولان ذلك لوكان واجبا لنوفرت الدواعي على نقله لشدة حرص الفقراء والمساكين على تقديره ولوكان ذلك لنقل اليناعلى سبيل التواتر ولمالم يكن الامركدلك علناانه غيرواجب (التول الناني) في تفسيرالا يدان المراد بالقسمة الوصية فاذا حضرها من لايرث من الاقرباء واليتامي والمساكين أمرالله تعالى أن يجعل لهم نصيبا من تلك الوصية و يقول لهم معذك قولامعروفا في الوقت فيكون ذلك سببالوصول السر وراليهم في الحال والاستقبال (والقول الاول) أولى لانه تقدم ذكر الميران ولم يتقدم ذكر الوصية و يمكن أن يقال هذا القول أولى لان الآية التي تقدمت في الوصية (القول النالث ) في تفسيرالا ية ان قوله واذا حضر القسمة أولوالقربي فالمراد من أولى القربي الذين يرتون والمراد من اليتامي والمساكين الذين لايرتون بمقال فار زقوهم منه وقواوا لهمقولا معروفافقوله فارزقوهم راجع الى القربي الدين يربون وقوله وقولوالهم قولا معروفا راجع الى اليتامي والمساكين الذين لايرثون وهذا القول محكي عن سعيد بنجيير ( المسئلة الآنية ) قال صاحب الكشاف الضمير في قوله فارزقوهم منه عائد الى ماترك الوالدان والاقربون وقال الواحدي الضمير عائد الى الميراث فتكون الكناية على هذا الوجه عائدة الى معنى القسمة لاالى لفظها كةوله بماستخرجها من وعاء أخيه والصواع مذكر لابكني عندمااناً بيث لكن أريد به المشربة فعادت الكناية الى المعنى لاالى اللفظ وعلى هذا التقدير فالمراد بالقسمة المقسوم لانه انمايكون الرزق من المقسوم لامن نفس العسمة ( المسئلة الثالثة ) انماقدم اليتامي على المساكين لان صنعف اليتامي أكثر وحاجاتهم أشد فكان وضعالصدقات فيهم أفضل وأعظم في الاجر (المسئلة الرابعة) الاشبه هو ان المراد بالقول المعروف أن لايتبع العطمة المن والاذي بالقول أو يكون المراد الوعد بالزيادة والاعتدار لمن لم يعطه سينا # قوله تعالى (وليخش الذين لوتركوا من خلفهم ذرية ضعافا حافوا عليهم فليتقوا الله وليقولوا قولا سديدا) وفي الآية مسائل (المسئلة الاولى) الجمله السرطية وهوقوله لوتركوا من خلفه مذرية ضعافا خاقوا عليهم هي صلة لقوله الذين والمعنى وليحش الذين من صفتهم انهم لوتركوا ذرية ضعاها خافوا عليهم وأماالذي يخسى علمه فعير منصوص عليه وسنذكر وجوه المفسرين فيه (المسئلة النانية) لانك ان قوله وليخش الذين لوتركوا من حلفهم ذرية ضعافا خافوا عليهم يوجب الاحتياط الذرية الضعاف وللفسرين فيدوجوه (الاول) انهذا خطاب مع الذي يجلسون عندالمريض فيقولون انذريتك لايغنون عنك من الله سيئا فأوص عالك لفلان وفلان ولايزالون يأمرونه بالوصية الىالاجانب الىأنلايبق من ماله للورثة شئ أصلا فقيللهم كاانكم نكرهون بقاء أولادكمفي الضعف والجوع من غيرمال فاخشوا الله ولاتحملوالمريض على أن يحرم أولاده الضعفاء من ماله وحاصل الكلام انك لاترضى

(والمعش الذين اوتركوا ه زرحلفهم ذرية ضعافا سائدوا عليم ) أمر زوصها بأن نخسوا ه سالي ويتموه في ر الستامي فيفعاوا ربح ما يحبون أن يفعل ارريهم الضعاف اء . وفاتهم أولن حضر الم يض من العواد و دالانصامان مخشوا و دېم أو نخشوا أولاد يض ويشفقوا يم سفنهم عل اله . دهم فلايسركو، أن نربهم يصرف اا ل عنهم أولاورثة السفقة علم حضس من ضعفاء عارب واليتامي ، ایاکین متصورین الم اوكانوا أولادهم عوا خلعهم صدمافا مديهم هل يجو زون حرمادهم أوللومسين مان خطروا للورثة فلا سرذوافي الوصية ولو ا في حيرها صله ذن على معنى ، حش الذين حالهم وصعهم أدهم اوشارفوا أن يخلفواورثة ضعافا لحافواعليهم ألضياع وفىترتيب

الام المق

بحب لاولادغره مايحب لاولاد نفسه وتهديد للمغالف عالأولادة وقرئ ضعفاء وضعافي وضعافي (فليتقواالله) في ذاك والفاء لترتيب مابعدهاعلى ماقبلها (وليقولواقولاسدندا) أمرهم بالتقوى التيهي أغامة ألحشية بعدماأمرهم بهامر اعاة لاحبدا والمنتهي اذلانفع للاول بدون الناني نم أمرهم بان بقولوا لليتامي مثل مانقولون لاولادهم بالشفقة وحسن الادب أولامريض مايصده عنالاسراف فيالوصية وتضيع الورثة و مذكره التو بة وكلة السيادة أولحاضري القسمية عذرا ووعداحسنا أو يقولوا في الوصية مالارؤدي والى تجا النلث

مثل هذا الفعل لنفسك فلاترضه لاخيك المسلم عن أنس قال قال النبي صلى الله عليه وسلم لايؤمن العبدحتى بحب لا خيه ما يحب لنفسه ( والقول الثاني) قال حبيب بن أبي ثابت سأات مقسماعين هذه الأبمة فقال هوالرجل الذي محضره الموتوير لد الوصية للاجانب فيقوله من كان عنده اتقالله وأمسك على ولدك مالك مع أنذاك الانسان يحبأن يُوسى له فني القول الاول الآية مجولة على نهى الجاضرين عن الترغيب في الوصية وفي القول الثاني مجولة على نهى الحاضرين عن النهى عن الوصية والاول أولى لان قوله لو تركوامن خلفهم ذرية صنعافا أشبه بالوجه الاول وأقرب اليه (والقول النالث) محمّل أنتكونالآية خطابالمن قرب أجله ويكون المقصودنهيه عن تكشر الوصية تثلاثبتي ورثته ضائعين جائعين بعدموته تمانكانت هذه الآية انانزلت قبل تقديرالوصية بالثلث كان المرادمنها أن لامحمل التركة مستغرقة بالوصية وان كانت نزلت بعد تقدير الوصية بالثلث كان المرادمنها أن يوصى أيضابانثلث بل ينقص اذاخاف على ذريته والمروى عن كشيرمن الصحابة انهم ومسوابالقليل لاجل ذاك وكانوا يقولون الخس أفضل من الربع والربع أفضل مزالثلث وخبر سعديدل علبه وهوقوله صلى الله علبه وسلموا نلث كنير لأن تدع ورثتك أغنياء خيرات من أن تدعهم عالة يتكففون الناس (والقول الرابع) انهذا أمر لاولياءاليتيم فكانه تعالىقال وليخش من يخاف على واده بعدموته أن يضيع مال اليتيم الضعيف الذي هوذرية غيره اذاكان فيحجره والمقصود من الآية على هذا الوجه أنْ يبعثه سبحانه وتعالى على حفظماله وأن يترك نفسه في حفظه والاحتياط في ذاك بمزلة ما يحبه من غيره في ذريته لوخلفهم وخلف لهم مالاقال القاضي وهذا ألبق بما تقدم ونأخر من الآيات الواردة في باب الايتام فجعل تعالى آخر مادعاهم الى حفظ مال اليتيم أنينبههم على حال أنفسهم وذريتهم اذاتصوروها ولاشك انه من أقوى الدواعي والبواعث في هذا المقصود (المسئلة الثالثة) قال صاحب الكساف قرئ ضعفاء وضعافي وضعافى نحوسكاري وسكاري قال الواحدي قرأجزة ضعافاخا فواعليهم بالامالة فيهماع قال ووجه امالةضعاف ان ماكان على وزن فعال وكان أوله حرفامستعليا مكسورانحو ضعاف وغلاب وخباب يحسن فيه الامالة وذلك لانه تصعدبالحرف المستعلى تم أتحدر بالكسرة فيستحبأن لايتصعد بالتفخيم بعدالكسرحتي يوجد الصوت على طريقة واحدة وأماالامالة في خافوا فهي حسنة لانها تطلب الكسرة التي في خفت نم قال فليتقوا الله وليقولوا قولاسديدا وهوكالتقرير لماتقدم فكائنه قال فليتقوا اللهفي ألامر الذي تقدم ذكره والاحتياط فيه وليقولوا قولاسديدا اذاأرادوا بعثغيرهم على فعل وعل والقول السديد هوالعدل والصواب من القولقال صاحب الكشاف القول السديد من الاوصياء أن لا يؤذوا اليتامي و يكلموهم كايكلمون أولادهم بالترحيب واذاخاطبوهم قالوايابني اولدي والقول السديد من الجالسين الى المريض أن يقولوا اذا أردت الوصية

لاتسرف فى وصيتك ولا يحجف بأولادك مثل قول رسول الله صلى الله عليه وسلم لسعد والقول السديدمن الورثة حال قسمة الميراث الحاضرين الذين لايرنون أن يلطفو أالقول لهمو يخصوهم بالأكرام \* قولدتمالي (ان الذين يأكلون أموال البتامي ظُلَا آنما أكلون في بطونهم ناراوسيصلون سعيرا ) اعلمأنه تعالى أكدالوعيد في أكل مال البتيم ظلماوقد كترااوعيد في هذه الآيات مرة بعدأ خرى على من يفعل ذلك كقوله ولاتنبدلوا الحبيث بالطيب ولاتاكلوا أموالهم الى أموالكم الهكان حوبا كبيرا وليخش الذين لوتركوا من خلفهمذرية ضعافاتم ذكر بعدها هذه الآية مفردة في وعيد من يأكل أموالهم وذلك كله رحة من الله تعالى باليتامي لانهم لكمال ضعفهم وعجزهم استحقوامن الله مزيد العناية والكرامة وماأشد دلالة هذاالوعيد على سعةرجته وكثرة عفوه وفضله لان اليتامى لمابلغوافي الضعف الى الغاية القصوى بلغت عاية الله بهم الى الغاية القصوى وفي الآية مسائل ( المسئلة الاولى ) دات هذه الآية على ان مال اليتيم قد يؤكل غيرظلم والالم بكن لهذاالتخصيص فأئدة وذلك ماذكرناه فياتقدم اللولي ألح اج أن ياكل من ماله بالمعروف ( المسئلة الثانية ) قوله انماياكلون في بطونهم نارافيه قولان ( الاول ) أن يجرى ذلك على ظاهره قال السدى اذاأكل الرجل مال اليتيم ظلما يبعث يوم القيامة ولهب النار يخرج من فيدومسا معه وأذنيد وعينيه يعرف كل من رآمانه أكل مال اليتيم وعن أبي سعيد الحدري ان النبي صلى الله عليه وسلم قال ليلة أسرى بى رأيت قومالهم مشافر كشافر الابل وقدوكل بهم من ياخذ بمشافرهم فم يجعل في أفواههم صخرامن النار يخرج من أسافلهم فقلت باجبريل من هؤلاء فقال هؤلاء الذين يأكلون أموال اليتامي ظلما(والقول الناني) انذاك توسع والمراد ان أكل مال اليديم جارمجري أكل النارمن حيثانه يفضى اليه ويسلزمه وقديطلق اسم أحد المتلازمين على الآخر كقوله تعالى وجزاء سيئة سيئة مثلها قال القاضي وهذا أولى من الاول لان قوله ان الذي يأكلون أموال اليتامي طلما اعا ياكلون في بطونهم مارا الاشارة فيدالي كل واحدفكان حمله على التوسع الذي ذكرناه أولى ( المساله ألنالنه ) لقائل أن يقول الاكل لايكون الافي البطن فا فائدة قوله المايأكلون في بطونهم نارا وجوابه انه كقوله يقولون بافواههم ماليس في قلو بهم والقول لايكون الابالغم وقال واكمن تعمى القلوب التي في الصدور والقلب لايكون الافي الصدر وقال ولاطائر يطبر مجناحيه والطهران لايكون الابالجناح والغرض من كل ذلك الناكيد والمبالغة (المسئلة الرابعة) انه تعالى وان ذكر الاكل الاان المراد منه كل أنواع الانلافات فان ضرراليتيم لا يختلف بان يكون اتلاف ماله بالاكل أو بطريق آخر وانما ذكر الاكل وأراد به كلّ التصرفات المتلغة لوجوه (أحدها)انعامة مال اليتيم في ذلك الوقت هو الانعام التي يؤكل لومها ويشرب ألبانها فغرج الكلام على عادتهم (وثانيها) انهجرت العادة فيمن أنفق ماله في وجوه مراداته

وقولدتعالى (انالذي يا كلون أموال اليتامي ظلما) أي على وجد الظلم أوظالين استناف جيءبه لنقر يرمضمون مافصل من الاوامر والنواهي (اتماما كاونفي بطونهم) أى مل يطونهم (نارا) أىما بجرالى النارويؤدي الهاوعزأبي بردأنه صلى الله عليه وسلمقال سعث الله تعالى قومامن فبورهم تتأجيم أفواهمهم الرافقيل من هم فقال عليه السلام ألم ترأن الله معولان الذين ماكاون اموال اليتامي ظلاانما باكلون في بطونهم نارا (وسيصلون سعيرا)أي سيدخلون نارا هائلة مهمةالوصف وقرئ

بضم الياءمخ ففاو مشددا منالاصلاءوالتصلية يقال صلى النار قاسى حرهاوصليتهشويته وأصاليته وصليته ألقيتد فيهاوالسمير فعبل بمعنى مفعول من سعرت الناراذا ألهبتها روى أن آكل مال اليتيم والدخان يخرج منقبره ومن فيه وأنفه وأذنيه وعنيه فمعرف الناس أنه كانيا كل مال اليتبم في الدنيا وروى أنه لمانزات هذه الآية مقل ذلك على الناس فاحتزوا عن مخالطة اليتامي بالكلية فصحب الامر على اليتامي فنزل قوله تعالى وان مخالطوهم الآية

خيرا كانت أوشرا انه بقال انه أكل ماله ( وثالثها ) انالاكل هوالمعظم فيما يبتغي من التصرفات (المسئلة الخامسة) قالت المعتر لة الآية دالة على وعيدكل من فعل هذا الفعل سواه كان مسلما أولم يكن لان قوله تعالى ان الذين يأكلون أموال اليتامي ظلماعام يدخل فيه الكل فهذا يدل على القطع بالوعيد وقوله وسيصلون سعيرا يوجب القطع على انهم اذا ماتواعلى غيرتو بةبصلون هذأ السعير لامحالة والجواب عنه قدذ كرناه مستفصى في سورة البقرة ثم نقول لملايجوز أن يكون هذا الوعيد مخصوصا بالكمارلقوله تعالى والكافرون هم الظالمون م قالت المعتزلة ولا يجوز أن يدخل تحت هذا الوعيد أكل اليسير من ماله لان الوعيد مشروط بان لايكون معه تو بةولاطاعة أعظم من الا المعصية واذاكان كذلك فالذى يقطع على انه من أهل الوعيد من تكون معصيته كبيره ولايكون معها تو به فلا جرم وجب أن يطلب قدرما يكون كئيرا من أكل ماله فقال أبوعلى الجبائي قدره خسة دراهم لانه هوالقدرالذي وقع الوعيدعليه فيآية الكنز في منع الزكاه هداجلة ماذكره القاضي فيقالله فانتقدخالفت ظاهرهذا العموم منوجهين ( أحدهما )انكزدت فيهشرطعدمالتوبة (والثاني) الكزدت فيدعدم كونه صغيرا واذاجاز ذلك فم لايجوزلنا أننز يدفيه شرط عدم العغو أقصى مافي البابأن يقال ماوجدنا دليلا يدل على حصول العفولكنا تجيب عدمن وجهين (أحدهما) الانساعدم دلائل العفويل هي كشيرة على ماقررناه في سورة البقرة (والثاني) هبانكم ما وجدته وها لكن عدم الوجدان لايفيد القطع بعدمالوجودىل يبتى الاحتمال وحينئذ يخرج التمسك بهذهالآ يةمن افادة القطع والجزم والله أعلم (المسئلة السادسة) الله تعالى ذكر وعيد ما نعى الزكاة بالكي هال يوم صمى عليهافي ارجهنم فتكوى بهاجباههم وجنو بهموظهورهم وذكروعيدآ كلمال اليتيم بامتلاء البطن من النارولاشك ان هذا الوعيد أسد والسبب فيه ان في باب الزكاة الغقير غيرمالك لجرء من النصاب بل يجب على المالك أن يملكه جرأ من ماله أماههنا اليتيم مالك لذلك الما ل فكان منعم من اليتيم أقبح فكان الوعيد اشدولان الغقير قديكون كبيرا فيقدرعلى الاكتساب أمااليتيم فانه اصغره وضعفه عاجز فكان الوعيدفي اللاف ماله أسد ممقال تعالى وسيصلون سعيرا وفيه مسائل (المسئلة الاولى) قرأ ابن عامر وأبو بكرعن عاصم وسيصلون بضم الياء أى بدخلون النار على مالم بسم فاعله والماقون بفتح الياءقال أبوز يديقال صلى الرجل النار يصلاها صلى وصلاء وهوصالي الناروة ومصالون وصلاء قال تعالى الامن هوصال الجعيم وقال أولى بهاصليا وقال جهنم يصلونها قال الفراء صلى اسم الوقود وهوالصلاء اذاكسرت مدت واذافتحت قصرت ومنضم الياء فهومن قولهم أصلاه الله حرالناد اصلاءقال فسوف نصليه ناراوقال تعالى ساصليه سقرقال صاحب الكشاف قرى سيصلون بضم الياء وتخفيف اللام وتشديدها (المسئلة الثانية) السعير هوالنار المستعرة يقال سعرت النار أسعرها سعرافهي مسعورة وسعيروالسعير

معدول من مسعورة كاعدل كف خضيب عن مخضوبة وانماقال سعيرالان المراد نارمن النيران مبهمة لايعرف عاية سدتها الاالله (المسئلة الثالثة )روى أنه لمانزلت هذه الآية ثقل ذلك على الناس فاحتززوا عن مخالطة اليتامي بالكلية فصعب الامر على اليتامي فنزل قوله تعالى وان تتخالطوهم فاخوانكم ومن الجهال من قالصارت هذه الآية منسوخة بتلك وهو بعيد لان هذه ألا ية في المنع من الطلم وهدا لا يصير منسوخا بل المقصود أن تخالطة أموال اليتامى انكان على سأيل الطلم فهوم أعطم أبواب الايم كاني هذه الآية وانكان على سيل التربية والاحسان فهومن أعطم أبواب البركافي قوله وانتخالطوهم فاخواكم واللهأعلم # قوله تعالى (يوصيكم الله في أولادكم للذكر مثل حظ الانثيين فان كن نساء فوق اثنتين فلهى تساماترك وانكانت واحدة فلها النصف ) في الأية مسائل (المسئله الاولى ) اعلمأن أهل الجاهلية كانوا يتوارثون بشيئين ( أحدهما ) النسب والآخر المهد أماالسب فهم ماكابوا يورثون الصعار ولاالاناث والماكانوا يورثون من الافارب الرحال الدين يقاملون على الحيل و يأحدون الغنيمة وأماالعهد فن وجهين (الاول) الحلف كان الرحل في الجاهلية يقول لعيره دمي دمك وهدمي هدمك وترثني وأرثك وتطلب بى واطلب بك ماذا تعاهد واعلى هذا الوحد فأممامات قبل صاحبه كان اللعم مااسترط من مال الميت (والنابي )التدني فان الرجل منهم كان يشني ابن غيره فينسب المددون أبيدمن البسبويرنه وهدا التبني نوع من أنواع المعاهدة ولمابعث الله مجمدا صلى الله عليه وسلم تركهم في أول الامر على ما كانواعليه في الجاهلية ومن العلاء من قال بل فررهم الله سملي ذك فتال ولكل جعلنا موالي هاترك الوالدان والاقر يون والمراد التوارث بالنسب عمقال والذين عاقدت أيمانكم فاتوهم نصيبهم والمراد به التوارب بالمهدو الاولون قااوا المراد بقوله والدين عاقدت أعانكم وآتوهم وصيبهم ايس المرادمنه النصيب من المال بل المراد فا توهم نصيبهم من النصية والنصيحة وحسن العشرة فهذا شرح أسباب التوارث في الجاهلية وأماأ سباب التوارب في الاسلام فقد ذكرنا ان في أول الامر قررالحلف والتبني وزاد فيه أمر بن آخرين (أحدهما) الهجرة فكان المهاجريرث من المهاجر وانكان أجنبيا عنه اذا كان كلواحد منهما مختصابالآخر عن يدالخالطة والمخالصة ولايرته غير المهاجروان كان من أقاربه (والثاني) المواخاة كان الرسول صلى الله عليه وسلم يواخى بين كل اثنين منهم وكان ذلك سببا للتوارث مما نه تعالى نسيخ كل هذه الاسباب بقوله وأوالارحام بعضهم أولى بيعضهم في كتاب الله والذي تقرر عَلَيْهُ دِينَ الاسلام أنَ ألامباب التوريث ثلاثة النسب والنكاح والولاء ( المسئلة النائية) روى عطاء قال استشهد سمعد بن الربيع وترك ابذين وامر أه وأخافا خذالاخ المال كله فأرت المرأة وقالت مارسول الله هاتان ابنتاسعد وانسعدا قتل وانجهما أخذ مالهما فقال عليه الصلاة والسلام ارجعي فلعل الله سيقضى فيه ثم انها عادت بعد مدة و بكت

الورثة ثلاثة قسم لايستقط محال وهم الآماء والاولاد والازواج فهو لا قسمان والثالث الكلالة أي يأمركم لو يعهدالكم (فيأولادكم) أولاد كل واحد منكم أى فى شان مرادهم يدئ بهم لانهم أفرب الورثةالى الميت وأكثرهم بقاءبعدالمورب(للدكر مثل حظ الالنيين) جله مستأ نقة جي مها لسين الوصية وتفسيرها وقيلمحلها النصبيوصيكمعلى أنالمعنى مغرض عليكم ويسرع لكم همذأ الحكم وهدا قريب مارآه الفراء فأنه يجرى ماكان عميني القول من الافعال مجراه في حكامة الجله نده ونظره قوله تعالى وعدالله الذي آمنوا وعلوا الصالحات اعم مغفرة الآبة وقوله تعالى للذكر لامدله منضير عائدالي الاولاد محذوف معة بظهوره كافي قولهم السمن منوان بدر هم أىللذكر منهم وقيل أ إلالف واللام قائم مقامد

فتزات هذه الآية فدعارسول اللهصلي الله علمه وسلمعهما وقال اعط ابنتي عدالنانين وأمهما الثمن ومابق فهواكفهذ أول ميرات وسمق الاسلام (المسئله الناغة) وتعلق هده الآية بماقبلها وجهال (الاول) انه تعالى لمابين الحكم في مال الايتام وماعلى الاولياء فعدين كيف علك هدا اليتيم المال مالارب ولم يمكن ذأك الاسان حله أحكام الميرات ( النابي ) اله تعالى أبنت حكم المعراب بالاحمال في قوله للرحال مصاب عاتولد الوالدان والاقر بون فدكرعقيب ذاك المحمل هدا المعصل فقال يوصيكم الله في أولا كم (المسئلة الرابعة ) قال القعال فوله يوصيكم الله في أولادكم أ يقول الله لكم ده لا يوصلكم الى ايماء حقوق أولادكم بعد موركم وأصل الانصاء هو الانصال يعال وسي يصى اذاوصل وأوصى يوصى اذا أوصل فاذا فيل أوصابي هماه أوصلي الى علم ماأحاح الى علم وكذلك وصى وهوعلى المالعة قال الرجاح معنى قوله ههنايوصمكم أي بعرس عليكم لأن الوصيةمن الله اشعاب والدليل علمه قوله ولا لعلوا المفس التي حرم الله الامالحُق ذلكم وصاكمه ولاسك في كون ذاك واجما عامنا فال صل اله لايقال في العه أوصيك لكذا فكمف قال ههنايوصيكم الله في أولادكم الدكر مل حط ألا شيهن فلمالنا كانت الوصية فولالاجرم ذكر بعدفوله يوصيكم الله حبر امس أنفا وول الدك مثل حظ الانشين ونطيره قوله تعالى وعد لله ا دس آمنو اوعماوا الصالحات منهم معدره أجرا عطيماً في قال الله لهم معفرة لان انوعد فول (المسئلة الحاسسة) اعلماً أن تعالى سأند ار ميراث الاولاد وانمافعل ذلكلان تعلق الانسان بولده أسد العلقات ولداك قال عدد الصلاه والسلام فاطمه يصعة مي فلهدا السبب فلم اللهد كرميراتهم واعلم أب للاولاد حال العرادوحال اجتماع مع الوالدين أما حال الالعراد فثلاثة ودلتُلان ألميت اماأن بخلف الذكوروالا مان معاواماأن يخاف الامات وقط اوالذ كورفقط (القسم الاول) مااذاحلف الدكران والاناث معاوددبين الله الحكم فيه بقوله للد رمل حط الانذين واعلم أن هدا بعيد أحكاما (أحدها) اذا حلف الميت دكر اواحدا وأبني واحده فالدكر سهمان وللارش سهم (وثانيما) اذاكار الوارب جاعد من الدكور وجاعة من الاياب كان الكلذكرسهمان والكل أشيسهم (وثالنها) اذاحصل مع الاولاد جع أحرون من الوارنين كالابو ينوازوحين وهم بأحدون سهامهم وكان البافي نعد المث السهام مِينَ الاولاد للدكر مثل حط الانذين عثبت أن قوله للدكر مثل حظ الانثيين بعيد هذه الاحكام الكثيرة (القسم الثابي) ما اذامات وحلف الامات فقط مين تعالى أنهن الكي فوق اثنتين فلهن الثلثان وانكانت واحدة علها النصف الاامة تعالىلم يبين حكم البنتين بالقول الصريح واحتلفوافيه فعن ابى عباس انه قال الثلثان فرض الثلاب من البات فصاعدا وأمافرض المتين فهوالنصف واحتم عليه يامه معالى قال هان كي يساء دوق اثنتين فلهن ثلناما تركوكلة ان في اللمة للاشتراطوذك يدل على أن أحدالثلث ين مسروط

والاصل لذكرهم ومثل صفه لوصوف محذوف أى الذكرمهم حطمل حطالالدين والداهدان حكم الدكر لاطهار مزته على الأني كاأمها الماطري تعم ف-ظه واسراسي الذكروالاي على مادكر أولامن الرحال والساء لا . صص على اسواءالكماروا صعار من الفرية ينفي الاستعماق مر غيرد حل إلماو عمالكس وذاكأ الكاهوزم أهارالحاهلدحيكانو لايورنون المربة لكالساءا (وان كر) أى الاولاد والتأنيب باعتبار الحبر وهو دوله تعالى (ىساء) أع حلصا عس معهم د کر (حوق الدین) حمر كان أوصفد لساء أي مساء رائدات لم الدين (هلهن ثنناماترك) أي الموقى المداول عليه بقريمة المقام (وان كانت) أي المولودة (واحدة )أي امرأة واحده ليس معهما أح ولاأحت

بكونهن ثلاثمافصاعداوذلك بنني حصول الثلثين للبنتين والجواب مروجوه ( الإول إلين هذا الكلام لازم على ابن عباس لانه تعالى قال وانكانت واحدة فلها النصف يجبيل حصول النصف مشروطا بكونها واحدة وذلك بنى حصول النصف نصيبا للبنتين وهو قدجم النصف نصيباللبنين فثبت ان هذا الكلام أن صحفهو يبطل قوله ( الثاني ) انالانسل ان كلمة ان تدل على انتفاء الحكم عند انتفاء الوصف ويدل عليه انه لوكان الامر كذالك لزم التناقص بين هاتين الآتين لان الاجاع دل على أن نصيب الثنتين اما النصف واما الثلثان ويتقدير أن يكون كلة ان للاشتراط وجب القول بفساد هما عثبت ان القول بكلمة الاشتراط يفضي الى الماطل فكان باطلا ولانه تعالى قال فأن لم تجدوا كأتبافرهان مقبوضة وقال لأجناح عليكم أن تقصرو امن الصلاة ان حفتم ولا يمكن أن يفيد معنى الاشتراط في هذه الآيات ( الوجه الثالث)في الجواب هوان في الآية تقديما وتأخيرا والتقدير فأنكن نساء اثنتين فافوقهما فلهن الثلثان فهذا هو الجواب عنجة ابن عباس وأماسائر الامة فقد أجعواعلى أن فرض البنين الثلثان قالوا وانما عرفنا ذلك بو جوه (الاول)قال أبومسلم الاصفهائي عرفناه من قوله تعالى للذكر مثل حظ الانثيين وذلك لانمن مات وخلف أبناو بننافههنا يجبأن يكون نصيب الابن الثلثين لقوله تعالى للذكر مثل حط الانثيين فاذاكان نصيب الذكر مثل نصيب الانثيين وفصيب الذكرههناهو الثلثان وحب لا محالة أن مكون نصب الانتين الثلثين (الثابي) قال أبو بكر الرازي اذا مات وخلف ابناو بتنافه هنانصيب البت الئلث بدليل قوله تعالى للذكر مثل حظ الانثيين فاذاكان نصيب البنت مع الولد الذكرهو الثلث فبأن يكون نصيبها معولد آحرأنثي هوا لثلث كان أولى لان الذكر أقوى من الاشي (الثالث) ان قوله تعالى للذكر مثل حظ الانتيين نفيدان حظالانتيين أزيدمن حظالانثي الواحدة والالزم أن يكون حظ الذكر مثل حظ الانثى الواحدة وذلك على خلاف النص واذا ببت انحظ الا نثيين أزيد من حظالواحدة فنقول وجب أن يكون ذلك هو الثلثان لانه لاقائل بالفرق ( والرابع) اناذكرنافي سببنزول هذه الآية انه عليه الصلاة والسلام اعطى بنتي سعدين الربيع الثلثين وذاك بدل على ماقلناه (الخامس) انه تعالى ذكر في هذه الآية حكم الواحدة من البنات وحكم الثلاث فافو قهن ولم يذكرحكم الثنتين وقال في شرح ميراث الاخوات ان امروه هلك ليس له ولدوله أخت فلها نصف مأترك فانكانتا اثنتين فلهما الثلثان ماترات فههناذ كرميراث الاخت الواحدة والاختين ولم يذكرميراث الاخوات الكشيرة فهراركل واحدة من هاتين الآيتين مجملامن وجدومبينا من وجد فنقول لماكان نصيب الإختيه الثلثين كانت البنتان أولى بنناك لانهما أقرب الى الميت من الاختين عزلما كان أبيسه البناث المكثيرة لايزداد على الثلثين وجب أن لايزداد نصيب الاخوات الكثيرة على والتي لان البنت لما كانت أشد المصا لا بالميت امتنع جعل الإمنبيف زائدا على الاقوى فيها

وعدمالتعرض للموصوف لطهوره ماسبق (فلها النصف) بما ترك وقرى واحدة على كانالتامة واختلف في الثنتين فقال ای عباس حکمهما حكمالواحدةلانه تعالى جعل الثلثين لمافوقهما وقال الجهور حكمهما حكمما فوقهما لابه تعالى لما بين أنحظ الذكر مثل حظالانثيين اذاكان معدأش و هو الثلثان اقتضى ذلك أن فرضهما الثلثان ثم الأوهرذلك أن يزاد النصيب بزيادة العددرد ذلك نقوله تمالى فانكن نساءفوق اثنتينو بؤيد ذلكأن البنت الواحدة لمااستحفت الثلث مع أخيما الاقوى منها في الاستعقاق فلائن تستعيدهم مثلها أول وأحرى وأن البنتين أمس رحهامن الاختين وقدفرض اتله لهما الثلثين حبث قال تمالى كلهما الثلثان بماترك

جَعُوعُ الوجوة المذكورة في هسدًا الباب فألوجوه الثلاثة الاول مستنبطة من الآية والرابع مأخوذ من السنة والحامس من القياس الجلي (أما القسم الثالث) وهواذا مأت وخلف الاولاد الفكور فقط فنقول أماالابن الواحدفانه اذا أنفردأحذكل المال وْ سِانه من وجوه (الأول) من دلالة قوله تعالى للذكر مثل حظ الانثيين فان هذا بدل على إن تصيب الذكر مثل قصيب الانتين ممقال تعالى في البنات وان كانت واحدة فلها النصف فلرم من مجوع هاتين الآيتين ان نصيب الابن المغرد جيم المال (الثاني) أنانستفيد ذلك من السنة وهي قوله عليه الصلاة والسلام ماأ بقت السهام فلا ولى عصبة ذكر ولانزاع انالان عصبةذكر ولماكان الاين أخذ الكل مابق بعد السهام وجب فيما اذالم يكر سهامأن يأخذ الكل (الثالث) ان أقرب العصبات الى الميت هوالابن وليس له بالاجاع قدرممين من الميراث واذالم يكن معه صاحب فرض لم يكن له أن يأخذ قدرا أولى منه بأن يأخذ الزائدفوجب أن يأخذ الكلفان قيل حظ الانثيين هوالثلثان فقوله للدكر مثل حظ الانثيين يقتضى أن يكون حظ الذكر مطلقاهوالثلث وذلك ينفي أن يأخذ كل المال قلتا المرادمندحال الاجتماع لاحال الانفراد ويدل عليه وجهان (أحدهما) ال قوله يوصيكم الله فيأولادكم يقتضي حصول الاولاد وقوله للذكرمثل حظالانثيين يقتضي حصول الذكر والانثي هناك ( والثابي) انه تعالى ذكر عقيبه حال الانفراد هداكله اذا مات وخلف ابناوا حدافقط أمااذامات وخلف أبنا كانوامنشاركين فيجهة الاستحقاق ولارجَعان فوجب قسمة المال ببنهم بالسوية والله أعلم \* بني في الآية سؤالان (السؤال الاول) لاشكأن المرأة أعجزمن الرجل لوجوه ( اماأولا ) فلجزهاعن الحروج والبروز فانزوجها وأقاربها يمنعونها منذلك وأماثانيا فلنقصان عقلها وكترة اختداعها واغترارها وأماثالثافلانهامتي خالطت الرجال صارت متهمة واذاثبت أنعجرهاأكل وجب أن يكون نصيبها من الميراث أكثرفان لم يكن أكثر فلا أقل من المساواة فاالحكمة في انه تعالى جعل نصبيها نصف نصيب الرجل (والجواب عنه من وجوه الاول ) ان خرج بالمرأة أقل لانزوجها ينفق علمها وخرج الرجل أكثر لانه هوالمنفق على زوجته ومن حكان خرجه أكثرفهوالي المال أحوج (الثاني) ان الرجل أكمل حالا من المرأة فالتخلقة وفالعقل وفالناصب الدنية مثل صلاحة القضاء والامامة وأبضائهادة المراة قصف شهادة الرجل ومن كان كذلك وجمية أن يكون الانعام عليد از مد (الثالث) وأتحالمؤاة تخليلة العقل كثيرة الشبهوة فلذا انضاف اليها المال الكثيرعظم الفسادقال المُشَاعِرُ ﴿ \* \* ﴿ النَّالَغُرَاغُ وَالشَّبَابِ وَالْجِدَرُ \* \* ﴿ مَفْسَدَةٌ لِلَّهِ أَي مَفْسِدُهُ وَقُالَ لَمَا لِي أَنْ الله نسان ليطغي أَن رآه استغنى وحال الرجل بخلاف ذلك ( والرابع) ان الرُّيْمُ لَكُمِلُ عَنْهُ يَعْمَرُ فَ المَالَ المِمَا يَقِيده المُتناه الجُيل في الدنيا والثواب الجزيل في أر والمنافظ المنافظ والعائد الملهوفين والعقبة على الأيتام والارامل والمايقدر

الرجل على ذلك لانه يخالطاناس كثيراوالمرأة تقل مخالطتها معالناس فلاتقدر على ذلك ( الخامس ) روى ان جعفرالصادق سئل عن هذه المسئلة فَقَالَ انحواءَ أَخَذَتْ حَفْنَةً من الجنطة وأكاتها وأخذت حفنة أخرى وخبأتها ثم أخذت حفنة أخرى ودفعتهاالي آدم فلاجعلت نصيب نعسها ضعف نصيب الرجل قلب الله الامر عليها فجعل نصيب المرأة نصف نصيد الرجل (السوال النابي) لملم بقل للاشين مثل حظ الذكر اوللانثي مثلا نصف حظالد كر ( والجواب من و حوه الاول ) لما كأن الذكر أفضل من الانثي قدم ف كرم على ذكر الانثي كاجعل نصمه صعف نصب الارثي (النابي) أن قوله للذكر مثل حظ الانثيين يدل على فضل الدكر ملاطا بقه وعلى نقص الانثى بالالتر ام واوقال كاذكر تم الدل ذلك على نقص الانبي المطابقة وفضل الذكر بالالتزام فرجيح الطريق الاول تنبها على ان السعى في تشهير الفضائل يجب أن مكون راجحا على السعى في تسهيرالرذائل ولهذا قال ان أحسنتم أحستتم لأنفسكم وان أسأتم فلهسا فذكر الاحسان مرنين والاساءة مره واحدة ( والنالث ) انهم كانوا يوزيون الدكو ردونالانانوهوالسبب لورودهذه الآية فقيل كني الدكران جعل نصيبه ضعف نصل الانثى ولا ينبغي له أن يطمع في جعل الانثى محرومة عن المعراب بالكليد والله أعلم ( المسئله السادسة ) لاسُك ان اسم الولدواقع على والد الصلب على سبل الحقيقة ولأسك انهمستعمل في ولد الابن قال تعالى بابني آدم وقال للذي كانوا في زمان الرسول علمه الصلاة والسلام ماسي اسرائيل الاان المحث في أن لفظ الولد يقع على ولد الابن محاز أو حقيقة فان فلنا انه محاز فنقول ثبت في أصول الفقهان اللفظ الواحد لا تجوز أن يسعمل دفعه واحدة في حقيقته وفي محازه معافحينئذ بمتنعأن ير بدالله بمواه يوصبكم الله في أولاد كمولد الصلب وولد الابن معاواعم أن الطريق في دفع هذا الاسكال أن يقالُ انا لا نستفيد حكم ولد الابن من هذه الآية بل من السنةومن الساس وأما أن أردنا أن يستفده من هذه الآية فتقول الولد و ولد الاي ما صارا مرادين من هذه الآية معا وذلك لان أولاد الابن لايستحقون الميراث الافي احدى حالتين اما عند عدم ولدالصلب رأسا واماعندما لابأحدولد الصلب كل المبراب فعيشد يقتسمون البافي واما أن يستحق ولدالاى مع ولدالصاب على وجدالسركة منهم كايستحقه أولاد الصلف بعضهم مع بعض فلنس الامر كدلك وعلم هدالالمزم من دلالة هذهالآ بةعلى الولد وعلى ولدالاس أن مكون قدأر مديالة ظالوا حدحقيقته ومحازه معالاته حين أرمديه ولدالصلب مأأر يدبه ولدالاني وحين أربدته ولدالان ماأر بديه ولدالصلب فالحاصل ان هذه الآية تارة سكون خطابا مع ولدالصلب وأخرى معولدالابنوفي كلواحدةمن هامين الحاشين يكون المراد بهشيئا واحداأ مااذا قاناان وموع اسم الولدعلي ولدالصلب وعلى ولدالابن يكون حقيقة فان جعلنا اللفظ مشنركا بينهما عادالاشكال لانهثنتانه لايجوز استعمال المفظ المشترك لاهاده معنبيه معابل الواجب أن يجعله متواطئا فيهماأ

(ولا بو به) أي لابوي الميت غيرالنظم الكريم لعدم اختصاص حكمه عما قبله من الصور (لكلواحدمنهما) دل مند بتبكر برالعامل وسط سنالمسداالذي هوقوله تعالى (السدس) وبين خبره الذي هولا بو مه ونقل الحبرية اليد تنصيصا على استحقاق كل منهما السدس ورأكدا له بالتفصيل بعدالاحال وقرئ السدس سكون الدال تخفيفا وكدلك الثلبوالربعوالين(مما ، ترك) متعلق بم**عدوف** وقع حالامن السدس واتعاملالاستقرارالمعتبر في الخبرأى كأناماتوك الموفى (انكان لهولد) أوولد این ذکرا کان أوأننى واحداأ ومتعددا غرأن الابنى صورة الانو ثة بعدما اخذ فرضه المذكور أخذماني من ذوى الفروض بالعصوبة

كالحيوان بالنسبة الى الانسان والفرس والذي يدل علم سحة ذلك قوله تعالى وحلائل أبنائكم الذين من أصلابكم وأجموا انه يدخل فيه ابن الصلب وأولاد الابن فعلناان لفظ ابن متواطئ بالنسبة الى ولدالصلب وولد الابن وعلى هذا التقديريزول الاشكال واعلم أنهذا البحث الذي ذكرناه فيأن الابن هل يتناول أولاد الابن قائم في أن لفظ الاب والأمهل يتناول الاجداد والجدات ولاشك أنذلك واقع بدليل قوله تعالى نعبد الهك والهآبائك ابراهيم واسمعيل واسحق والاظهرانه ليس عط سبيل الحقيقة فار الصحابة اتفقواعلى انه ليس للجدحكم مذكورف القرآن ولوكان اسم الاب يتناول الجدعلى سبيل الحقيقة لماصيم ذلك والله أعلم (المسئلة السابعة ) اعلم ان عوم قوله تعالى يوصلكم الله في أولادكم للذكرمثل حظ الانثيين زعوا انه مخصوص في صورأر بعة (أحدها) ان الحر والسدلانتوارثان (وثانيها) ان القابل علمسيل العمدلارث (وثالثها) انه لانتوارث أهل ملتين وهمنداخبرتلقته الامة بالقبول وبلغ حدالمستفيض ويتفرع عليه فرعان ( الغرع الاول ) اتفقوا على أن الكافر لايرب من المسلم أما المسلم فهل يرَّث من الكافر ذهب الاكثرون الى أنه أيضالا يرث وقال معضهم انه يرْ نقال الشعبي قضي معاوية بذلك وكتب به الى زياد فأرسل ذلك زياد الى شهر يح القاضى وأمره به وكان سريح قبل ذلك تقضى بعدم التو ريث فلما أمره زياد بذلككان نقضي به و تقول هكذا قضي أمير المؤمنين \*جة الاولين عوم قوله عليه السلام لايتوارث أهل ملتين وحمة القول الناني ماروي ان معداذا كان بالين فذكرواله ان يهود بامات وترك أخامسا فقال سمعت النبي صلى الله عليه وسلم يقول الاسلام يزيد ولاينقص ثم أكدواذلك بأنقااوا انظاهر فوله يوصيكم الله في أولادكم للذكرمثل حظالانثيين يقتضي تو ريث الكافرمن المسلم والمسلم منالكأفرالااناخصصناه بقوله عليمالصلاة والسلام لايتوارن أهل ملتين لأنهذأ الخبرأخص من تلك الآية والخاص مقدم على العام فكذا ههنا قوله الاسلام يزيد ولاينقص أخص من قوله لايتوارث أهل ملتين فوجب تقديمه عليه بلهذا التخصبص أولى لان ظاهر هذا الخبرمناكدبعموم الآية والخبرالاول ليسكذلك وأقصى ماقيل فيجوابه انقوله الاسلاميز يدولاينقص ليس نصافى واقعة الميراث فوجب حله عطسائر الاحوال ( الفرع الشاني ) المسلم اذا ارتديممات أوقتل فالمال الذي اكتسبه في زمان الردة أجموا على انه لايو رث بل يكون لبيت المال أماالمال الذي اكتسبه حال كونه مسلمافغيه قولان قال الشافعي لايو رث بل يكون لببت المال وقال أ بوحنيفة يرثه ورثته من المسلين جمة الشافعي اناأجعناعلي ترجيح قوله عليه السلام لابتوارث أهل ملتين على عموم قوله للذكر مثل حسظ الانثبين والمرتدو و رئسه من المسلين أهلملتين فوجب أن لا يحصل التوارف فأن قيل لا يجو زأن يقال ان المرتدزال ملكه في آخر الاسلام وانتقل الى الوارث وعلى هذا التقدير فالمسلم انعاو رب عن المسلم لاعن الكافر قلنالوورث

المسلم من المرتدلكان اماأن يرثه حالحياة المرتدأو بعد عاته والاول باطل ولايحل لهأن تتصرف في تلك الاموال لقوله تعالى الاعلم أزواجهم أوما ملكت أيمانهم وهو والاجاع باطل والثاني باطل لان المرتد عندماته كافر فيفضى الى حصول النوارث بين أهل ملتين وهوخلاف الحبرولايبتي ههنا الاانيقال انهيرته بعدموته مستندا الىآخر جرء من أجراء اسلامه الاان القول بالاستناد باطل لانه لمالميكن الملك حاصلاحال حياة المرتد فلوحصل بعدموته على وجه صارحاصلا فيزمن حياته لزم القاع التصرف في الزمان الماضي وذلك ياطل في بداهة العقول وان فسر الاستناد بالتبين عاد الكلام الى أنالوارث و رثه من المرتد حال حياة المرتد وقد أبطلناه والله أعلم ( الموضع الرابع) من تخصيصات هذه الآية ماهومذهب أكثرالمجتهدين ان الانبياء عليهم السلام لايو رثون والشيعة خالفواقيه روى انفاطمة عليهاالسلام لماطلبت الميراث ومنعوهامنه أحتجوا بقوله عليه الصلاة والسلام تحن معاشر الانبياء لانورث ماتركناه صدقة فعندهذا احتجت فاطمة عليها السلام بعموم قوله للذكر مثل حظ الانديين وكاننها أشارت الى انعوم القرآن لايجوز تخصيصه بخبرالواحدثمانالشيعة فالوابتقديرأن يجوز تخصيص عموم القرآن يخبرالواحدالاأنه غيربارههنا وليانه من ثلاثة أوجد (أحدها) انه على خلاف فوله تمالي حكاية عن زكر باعليه السلام رثني و برث من آل يعقوب وقوله تعالى و و رث سليمان داودقالواولايمكن حل ذلك علمو راثة العلم والدين لان ذلك لايكون و راثة في الحقيقة بل يكون كساجد مدامبتدأ انسا التوريث لا يتحقق الا في المسال علم سبيل الحقيقة (وثانيها) انالحتاج الىمعرفة هذه المسئلة مآكان الافاطمة وعل والعباس وهو لاء كانوا من أكاير الزهاد والعلماء وأهل الدين وأماأ بو بكرفانه ماكان محتاجا الى معرفة هذه المسئلة البيتة لانه ماكان بمن يخطر يبالهانه يرث من الرسول عليه الصلاة والسلام فكيف يليق بالرسول علمه الصلاة والسلام أن يبلغ هذه المسئلة الى من لاحاجة يه اليهاولا يبلغها الى من له الى معرفتها أشدالحاجة (وثمالشها) تحمل ان قوله ماتر كناه صدقة صلة لقوله لانو رثوالتقديران الشئ الذي تركناه صدفة فذلك الشي لابورث فان قيل فعلى هذا التقديرلايبتي للرسول حاصيــة في ذلك قلنابل تبتى الخاصية لاحتمــال انالانبياء اذاعزمواعلى النصدق بشي فبمجرذ العزم يخرج ذلك عن ملكهم ولايرثه وارث عنهم وهذا المعني مفقود فىحق غبرهم والجوابان فاطمة عليهاااسلام رضيت بقول أبى بكر بعد هذه المناطرة وانعقد الاجماج علصحة ماذهب اليه أبو بكر فسقط هذا السؤال والله أعلم ( المسئلة الثامنــة ) من المسائل المتعلقة عهذه الآية ان قوله للذكر مثل حظ الانثيين معناه للذكرمنهم فحذف الراجع اليه لانه مفهوم كقولك السمن منوان مدرهم والله أعلم أماقوله تعالى فأنكن نساءفوق اثنتين فلهن ثلثاماترك فالمعنى انكانت البنات أوالمولودات نساء خلصاليس معهن ابن وقوله فوق اثنين مجوز أن بكون خبرا ثانيا لكان

وأن بكون صَعْدَ المُولَةُ تُسَاءً أَي نَسَاءً زَالْدَاتُ عَلَي النَّتِينِ وَهُهَنَا سَوَّالَاتِ (السَّوَالُ الأولُ إِ قوله للذكرمثل حظ الانثبين كلام مذكور لبيان حظ الذكرمن الاولادلالبيان حظ الانثيين فكيف يحسن ارادته بقوله فانكن نساء وهولبيان حظ الاناث والجواب من وجهين (الاول ) انابيناان قوله للذكر مثل حظ الانثبين دل على أن حظالانثبين هو الثلثان فلاذ كرمادل على حكم الانثيين قال بعده فان كننساء فوق اثنتين فلهن ثلثا ماترائعلى معنى فانكن جماعة بالغات مايلغن من العدد فلهن ماللثنين وهوالثلثان ليعلم أنحكم الجاعة حكم الثنتين بغير تفاوت فثبت ان هذا العطف متناسب (الثاني) انه قد تقدم ذكر الانثيين فكفي هذا القول في حسن هذا العطف (السؤال الثاني) هل يعج أن يكون الضميران في كن وكانت مهمين و يكون نساء وواحدة تفسيرالهما على ان كأن تامة الجواب ذكر صاحب الكشاف انهلس بعيد (السؤال الثالث) النساء جم وأقل الجمم ثلاثة فالساء يجب أن يكن فوق اثنتين فا الفائدة في التقبيد بقوله فوق اثنتين الجواب من يقول أقل الجع اثنان فهذه الآية جمته ومن يقول هو ثلاثة قال هذاللتأكيد كافي قوله انما يأكلون في بطونهم ناراوقوله لاتتحذوا الهين اثنين انماهو الهواحد أماقوله تعالى وانكانت واحدة فلها النصف فنقول قرأنافع واحدة بالرفع والباقون بالنصب أماارفع فعلى كانالتامة والاختيار النصب لان التي قبلها لهاخبر منصوب وهوقوله فانكن نسآء والتقدير فانكان المتروكات أوالوارئات نساءفكذا ههناالتقديروان كانت المتروكة واحدة وقرأز يدبن على النصف بضم النون \* قوله تعالى (ولاً بويه لكل واحدمنهما السدس ماترك انكاناه ولد) اعلم انه تعالى لماذكر كيفية ميراث الاولادذكر بعده ميراث الابو ين وفي الآية مسائل (المسْئلة الاولى) قرأ الحسن ونعيم بن أبي ميسر السدس بالتحفيف وكدلك الربع والثمن ( المسئلة الثانية ) اعلم أن الابو ين ثلاثة أحوال (الحالة الاولى)أن يحصل معهمًا ولدوهوالمرادمن هذه الآية واعلأنه لانزاعان اسمالولديقع على الذكروالانثي فهذه الحالة يكن وقوعهاعلى ثلاثة أوجه (أحدها) أن يحصل مع الأبوين ولدذ كرواحد أوأ كثر من واحدفه هنا الابوان لكلواحد منهماالسدس (وثانيها) أن يحصل مع الابوين بنان أوأ كثروههنا الحكم ماذكرناه أيضا (وثالثها) ان يحصل مع الابوين بنتواحدة فههمنا للبنت النصف وللائم السدس وللابالسدس بحكم هذه الآية والسدس الباق أيضاللاب بحكم التعصيب وههناسؤالات (السؤال الاول) لاشك انحق الوالدين على الانسان أعظم من حق ولده عليه وقدبلغ حق الوالدين الى أن قرن الله طاعته بطاعتهم افقال وقضى ربك أن لاتعبدوا الااباه وبالوالدين احساناواذاكان كذلك فاالسبب في أنه تعالى جعل نصيب الاولاد أكثر ونصيب الوالدين أقل والجواب عن هذا في نهاية الحسن والحكمة وذلك لان الوالدين مابق من عرهما الاالقليل فكان احتياجهما الى المال قليلا أما الاولاد فهم

فى زمن الصبافكان احتياجهم الى آلمال كثيرا فظهر الفرق (السؤال الثابي) العنمير في قوله ولا يو يه الى ماذاً يعود الجواب انه طمير عن غيرمذكور والمرَّاد ولا يؤى الميت ﴿ (السوال الثالث) ماالمرادبالابوي والجواب هماالاب والاموالاصل في الام أن نقال لهاأبة فايوان تنسية أسوأبة (السوال الرابع) كيف تركيب هذه الآيه الجواب قوله الكل واحدمنهما مالمن قوله لابو به تنكر برالعامل وفائدة هدا البدل انه لوقيل ولابويه السدس لكان طاهر ، اشتراكهمافيدفان قيل فهلا قيل لكل واحدمن أيويه السدس قلنا لان في الايدال والتفصيل بعدالاجمال بأكيدا وتشديدا والسدس مبتدأ وخبره لابو يه والبدل متوسط بينهما للسيان \*قوله تعالى ( فانله يكن له ولدوورثه أبواه فلامه الثلث)وفي الآية مسئلتان (المسئلة الاولى) اعلم أن هذا هوالحالة الثانبة من أحوال الاو ننوهوأن لابحصل معهماأحدمن الاولاد ولايكون هناكوارث سواهما وهو المرادمن قوله وورثدأ يواه فههناللائم الثلث وذلك فرض لها والباقي للاب وذلك لان قوله وورثه أبوا مطاهره مشعر بأنه لاوارثله سواهما واذاكان كذلككان مجموع المال لهما فاذا كان نصيب الام هوالثلث وجب أنيكون الباقي وهوالنلثان للاب فههنا بكون المال منهما لمدكر مثل حظ الانثيين كافي حق الاولاد و بنفرع على ماذكرنا فرعان (الاول)أن الآية السابقة دلت على أن فرض الاب هوالسدس وفي هذه الصورة يأخذ الثلاثين الأأنه ههنا بأخد السدس بالفريضة والنصف بالتعصيب ( الثاني) لماثبت انه يأخذ النصف بالتعصيب في هذه الصورة وجب أن يكون الاب اذا انفردأن يأخد كل المال لان خاصية العصبة هوأن يأخذ الكل عند الانفراد هذا كله اذالم يكن للميت وارث سوى الابوين أمااذاور ثه أبواه مع أحدال وجين فذهب أكثر الصحامة الى أن الزوج بأحد نصيبه مميدفع المشمابتي الى الام و يدفع البافي الى الاب وقال ابن عباس يدفع الى الزوج نصيبه والى الام الئلث ويدفع البافي الى الاب وقال لاأجدفي كتاب الله ثلث مابق وعن ابن سبرين انه وافق ابن عباس في الزوجة والابوين وخالفه في الزوج والابو بن لانه يفضي الى أن يكون للانثى مثل حظ الدكرين وأمافي الزوجة فانه لايفضي الىذلك وحجة الجمهور وجوه (الاول) انقاعدة الميراث انه مني اجتمع الرجل والمرأة من جنس واحد كان للذكرمثل حظ الانثيين ألاترى أن الابن مع البنت كذلك قال تعالى يوصيكم الله في أولادكم للذكر مثل حظ الانثبين وأيضا الاخمع الاخت كذلك قال تعالى واذكانوااخوة رجالاونساء فللذكرمثل حظالانثيين وأيضاالاممع الابكذلك لإبابينا انه اذا كان لاوارث غيرهما فللام الثلث وللاب الثلثان اذائبت هذا فتقول اذا أُخذ الزوج نصيبه وجب أن يبنى الباقى مين الابوين أثلاثاللذ كرمثل حظالانتيين (الثاني)ان الابوين يشبهان سريكين بينهمامال فاذاصارسي منه مستحفابق الباقي بينهماعلى قدر الاستحقاق الاول (الثالث) ان الزوج انما اخدسهمه يحكم عقد السكاح لايحكم القرابة

(فانلم بكن له ولد)ولا ولداس (وورثهأ بواه) فعس (ولامه الثلث) ماترك والباقي للابوانما لم مذكر لعدم الحاجد اليه لأنهلافرض أيحصار الواردفي أبو مهوعين نصب الام علم أن الماقي للادوتخصص جاب الامبالدكرواحالةجاب الأسعلى دلالة الحال موحصولالبيان بالعكس أنضالماأنحظهاأحصر واستحماقه أنم وأوفر أولانا ستحقاقه بطريق العصو بةدون الفرص هذااذالم يكن معهما أحد الزوجين أمااذا كانمعهماذلك فللام ئلث مائق معدفرض أحدهما لاثلث الكل كإقاله اس عماس رضي الله عنهماهانه يفيني الى تغضيل الامعلى الاب معكونه أفوى منهافى الارث مدليل اضعافه علماعندانفرادهماعن أحدالزوجين وكونه صاحب فرض وعصبة وذلك خلاف وضع الشرع

(فانكانله أخوة) أى عدد بمنله أخوة من غير اعتبار الشليث سواكانت من جهة الابوين أو من جهة أحدهما وسواء كانواذ كورا أوانا ثا أو مختلطين وسواء كان الهم ميراث أوكانوا محجو بين بالاب (فلامه السدس) وأما السدس الذى جبوها عنه فهواللب عندوجود، ولهم عند عدمه وعليه الجهور وعندا بن عباس رضى الله عنهما أنه لهم على كل حلان هذا الحب عنده لا يتعقق ﴿ ٢٣٣ ﴾ بمادون الثلاث و بالاخوات الحلص وفري فلامه بكسر

الهمزة اتباعا لمافيلها (منىعدوصية )خېر مبتدا محذوفوالجلة متعلقة عاتقدم جيعا لاعالمها وحده أى هده الا بصاء لاورثة من معد احراج وصية (يوصي بها) أى الميت وقرى مسيا للفعول مخففا ومبسا للفاعل مشدداوفائده الو مدف الترغيب في الوصية و الندب اليما (أودين) عطف على وصية الاأنه غير مقد عافيدت به من الوصف بلهو مطاق يتناول مابت بالبينة أوالاقرار في الصحية واشار أوالمفيدة الاباحة على الواوللد لالةعلى تساوخها والوجوب وتقدمهما على القسمة مجموعـين أومفردين وتقديم الوصية على الدين ذكرا مع نأ خرهاعنه حكمالاطهاركال العناية لننفيذها لكونها

فأشبه الوصية في قسمة الباقي (الرابع)أن المرأة اذاخلفت زوجاوأ بوين فلاروج النصف فلودفعنا الثلث الىالاموالسدس الى الاب لزمأن يكون للانثى مثل حظالدكر بنوهذا خلاف قوله للذكر مثل حظ الانتيين واعلم أن الوجود الثلاثة الاول برجع حاصلها الى تخصيص عوم المقرآن بالتياس وأما الوجد الرابع فهو تخصيص لاحد العمومين بالعموم الثاني (المسئلة الثانية) قرأ حزة والكسائي فلامة بكسر الهمزة والمم وشرطوا في جواز هذه الكسمرة أن بكون ماقبلها حرفا مكسورا أو ياء ( أماالاول ) فكفوله في بطون امهاتكم (وأماالثاني) فكقوله في امهارسولاواذالم يوجد هذا السرط فليس الاالضم كفوله وجعلنا ابن مربم وأمه آية وأما الباقون فانهم قروا ابضم الهمزة أماوجه من درأ بالكسرقال الزجاج أنهم استثقلوا الضمة بعد الكسرة في قوله فلا مه وذلك لان اللام لشدة اتصالها بالامصار الجموع كانه كلةواحدة وليس في كلام العرب فعل مكسرالفاء وضم المين فلاجرم جعلت الضمة كسرة وأماوجه من قرأ الهمزة بالضم فهوأتي بهاعلى الاصل ولايلزم منه استعمال فعل لان اللام في حكم المنفدل والله أعلم \* فوله تعالى (فَانَكَانَلَهُ آخُوهُ فَلَامَهُ السِّدس) اعبَمُ أَنْ هَذَا هُوا لِمَالِنَهُ مَنْ أَحُوالُ الْأَبُو بِن وهي أن يوجد معهما الاخوة والاخوات وفي الآبة مسائل ( المسئله الاولى ) إتفقواعلي أنالاخت الواحدة لاتحجب الام من الثلث الى السدس واتفقوا على أن النلائة بحجبون واختلفوا في الاختين فالاكثرون من الصحابة على القول بانبسات الحجب كافي الثلاثة وقال ابن عباس لا محجبان كافي حق الواحدة جمة ابن عباس أن الآية داله على أنهذا الحجب مشروط بوجود الاخوة ولفظ الاخوة جعوأقل الجم ثلاثة على ماثنت فأصول الفقه فاذالم توجدا اثلاثة لم يحصل شرط الحب فوجب أن لأيحصل الحجب روى أن ابن عباس قال لعمان بمصار الاخوان يردان الام من الثلث الى السدس وانما قال الله تعالى فأنكاناه اخوة والاخوان في لسان قومك ايسا باخوة فقال عممان لااستطيع ان أردقضاء قضى به من قبلي ومضى في الامصارواعلم أن في هذه الحكاية د لالة على أنَّ أقل الجيع ثلاثة لان اب عباس ف كرذاك مع عثمان وعثمان ماأنكره وهما كانامن صميم العرب ومن علاء اللسان وكان اتفاقهما جمة في ذلك واعلم أن للعلاء في أول الجمع قولين (الاول) أن أقل الجمع اثنان وهوقول القاضي أبي بكر الباقلاني رحة آلله عليه واحتجوافيد بوجوه (أحدها) قوله فقدصفت قلو بكما ولايكون الانسان الواحدأ كنر من قلب واحد (و ثانيها) قوله تعالى فان كن نساء فوق اثنتين والتقييد بقوله فوق اثنتين انماً فيحسن لوكان لفظ النساء صالحا للثنتين ( والثها) قوله الاثنان فافوقهما جاعة والقائلون بهذا المذهب زعوا انظاهر الكتاب يوجب الججب بالاخوين الاان الذي نصرناه فيأصول الفقه ان أقا الجمع ثلاثة وعلى هذا التقدير فظاهر الكتاب لا يوجب الحب بالاخوين وانما الموجب لذلك هوالقياس وتقريره أن نقول الاختسان يوجبان

موسي من مناند النفر يطفى أدائها ولاطرادها بخلاف الدين (آباؤكم وأبناؤ كملاتدرون أيهم أقرب لم نفعا) الخيطاب الورثة في الأفر مبتدا وأبناؤكم عطف عليه ولاتدون خبره وأيهم مبتدا وأفرب خبره ونفعانصب على النميز منذ وهو منقول من الفاعلية كما نه قيل أيهم أقرب لكم نفي والجلة في حيز النصب بلاتدرون والجلة

الكبيرة اعتراضية مؤكدة اوجوب تنفيذ الوصية أى أموالكم وفروعكم الذين يتوفون الاتدون أيهم أتقتع لبكم أمزيوصي ببعض ماله فيعرضكم لثواب الآخرة بتنفيذ وصية أملا يوصى بشيء فيوفر عليكم عرض الدنيا وليس المراد بنق الدراية عنهم بيان اشتباه الامرعليهم وكون أنفعية كلمن الاول والثاني في حيز الاحتمال عندهم من غير رجحنان أحدهما على الآخر كافي قوله عليه الصلاة والسلام مثل أمتى مثل ﴿ ٢٣٤ ﴾ المطرلا يدرى أوله خَيْر أُم آخرُه

فانذلك بعزل من افاد: الحجب واذا كان كذلك فالاخوان وجب أن يحجبا أيضا انماقلنا ان الاختين يحجبان وذلك لانارأينا أن الله تعالى نزل الاثنين من النساء منزلة الثلاثة في باب الميراث ألاترى أننصيب البنتين ونصاب النلائة هوالثلثان وأاضا نصيب الاختين من الامونصيب الثلاثة هو الثاث فهذا الاستقراء يوجب أن يحصل الحبب بالاختين كاانه حصل بالاخوات الللاثة فثبت ان الاختين محميان واذا ثبت ذلك في الاختين لزم ببوته في الاخوين لانه لاقائل بالفرق فهذا أحسن مايكن أن يقال في هذا الموضع وفيد أشكال لان اجراء القياس في التقديرات صعب لانه غير معقول المعنى فيكون ذلك مجرد تشبيه من غير جامع و يمكن أن يقال لايتسك به على طريقة القياس بل على طريقة الاستقراء لانالكثرة أمارة العموم الاانهذا الطر نق في غاية الضعف والدأعلم واعلم أنه تأكيد هذا باجاع التابعين على سقوط مذهب ابى عباس والاصم في أصول الفقه أن الاجاع الحاصل عقيب الخلاف حجة والله أعلم (المسئلة النائية ) الآخوة اذ حجبوا إلام من الثلث الى السدس فهم لا رثون شبئا البتة بل يأخذ الات كل الباقي وهو خسة أسداس سدس بالفرض والباقي بالتعصيب وقال ابن عباس الاخوة يأخذون السدس الذي حبواالام عنه ومايق فللاب وحتدان الاستقراء دل على أن من لابرث لا محعب فهؤلاء الاخوة لما حجبوا وجسأن يرثوا وحجة الجهور أزعند عدم الاخوة كانالمال ملكا للابوين وعند وُجُودُ الاخوة لَم يَذُكُرُهم الله تعالى الابأنهم يحجبون الام من الثاث الى السدس ولايلزم من كونه حاجبا كونه وارثا فوجب أن سبق المال بعد حصول هذا الحس على ملك الابون كاكان قبل ذلك والله أعلم \* قوله تعالى (من بعدوصية يوصى بها أودين) اعلم أن مسائل الوصايا تذكر في خاتمة هذه الآية وههنا مسائل ( المسئلة الاولى ) انه تعالىلاذكر أنصباء الاولاد والوالدين قال من بعد وصية يوصي بهاأودين أي هذه الانصباء انما تدفع الى هؤلاء اذا فضل عز الوصمة والدين وذلك لانأول ماتخر بمن التركة الدين حتى لواستفرق الدين كل مأل الميت المبكن ألورثة فيه حق فما أذا لم يكن دين أوكان الاانه قضى وفضل بعده سي فان أوصى الميت بوصية أخرجت الوصية من ثلث ما فضل مم قسم الباقي ميراثا على فرائض الله(المسئله الثانية)روى عن على بنأ بي طالب رضى الله عنه أنهقال أنكم لتقرون الوصية قبل الدين وان الرسول صلى الله عليه وسلم قضى بالدين قبل الوصية واعلم انمراده رضى الله عنه التقديم في الذكر واللفظ وليسمر اده أن الأ ية تقتضى تقديم الوصية على الدين في الحكم لان كلة أولاتفيد الترتيب البنة واعلمان الحَكَمة في تقديم الوصية على الدين في اللفظ من وجهين (الاول) ان الوصية مال يؤخذ بغبرعوض فكان اخراجها شاقاعلي الورثة فكان اداو هامطنة للتفريط مخلاف الدين فان نفوس الورثة مطمئنة الى ادائه فلهذا السب قدم الله ذكر الوصية على ذكر الدين في اللفظ بعثا على ادائها وترغيبا في اخراجها ثم أكدفي ذلك الترغيب بادخال كلة اوعلى

التأكيد المذكور والترغب في تنفيذ الومسية التحقيق أنفعية الاول في ضمن التعريض يأن لهم اعتقاد بأنفعية الشانى مبييا على عدم الدرا بة وقد أشرالى ذلك حست عبر عن الانفعة بأقرية النفع تذكر المناط زعمهم وتعبينا لنشأخطئم ومبالعة في الترغيب المذكور بنصبوير النواب الآجل بصورة العاجل لما أنالطباع محبولة على حب الخير الحاضركا أنه قيل أيهمأ نفع اكم فتحكمون نظرا الىطاهرالحال و قرب المنال يأ نفعية الشائي مع أن الامر مخدلافه فان أبو اب الآخرة لتحقق وصوله الى صاحبة ودوام تمتعدبه معفاية قصر مدةما بينهمامن الحياة الدنيا أقرب وأحضر وعرض الدنيالسرعة نفاده وفنائه أبعبد

وأفصى وفيل الخطاب للورثين والمعنى لاتعلون من أنفع لكم من يرتكم من أصولكم وفروعكم ﴿ الوصية ﴾ عاجلا وآجلا فتحروا في شأنهم ماأوصاكمالله تعالى به ولاتعتمدوا الى تفضيل بعض وحرمان بمض روى أن أحد المتوالدين اذاكان أرفع در عد من الاخرق الجندسال الله تعالى أن يرقع اليد مناج به فيرفع البد بشفاعته فيل فالجلة الاعتراضية حينا ذمو كدة " لامر القسمة وانت خبر بأنه مشهر بان مدار الارث ماذكر من أقر بية النفع مع أنه العلاقة النسبية (فريضة من الله) نصب نصب مصدر مؤكد لفمل محدوف أى فرض الله ذلك فرضا أولقوله تعالى يوصيكم الله فانه في معنى يأمركم و يفرض عليكم (ان الله كان عليما ) أى بالمصالح والرتب (حكيما) ﴿ ٢٣٥ ﴾ في كل ما قضى وقدر فيدخل فيه الاحكام المذكورة

دخولا أوليا (ولكم نصف ماترك أزواجكم) منالمال شروع في بيان أحكام القسم النانيمن الورثةووجه تقديمحكم مراث الرحال ممالاحاجة الىذكره (انلميكن لهن ولد) أيولدو ارثمن بطنهاأ ومن صلب بذبها أويني مذيها وانسفل ذكراكان أوأنثي واحدا كان أومتعددا لانلفط الولد ينتظم الحيعمنكم أومن غيركم والباقي لورثتهن من ذوي الفروض والعصبات أوغيرهم ولبنت المالان لم يكن لهن وارث آخر أملا (فانكان لهن ولد) على تحو مافصل والغاه لترتيب مابعدها على ماقبلهافانذكر تقدير عدمالولدو بيانحكمه مستتبع لتقدير وجوده و بيان حكمه ( فلكم الربع) مماتركن من المال والباقي لباقي الورثة (من بعدوصية )متعلق بكلتا الصورتين لاعا بليه وحده ( يوصين بها )

الوصية والدين تنبيها على أنهما في وجوب الاخراج على السوية (الثاني) انسهام المواريث كاأنها توخر عن الدين فكذا توخرعن الوصية الاترى أنه اذأوصى بثاث ماله كانسهام الورثة مقتبرة بعددسليم الثلث الى الموصى له فجمع الله بين ذكر الدير ذكر الوصية ليعلنا أنسهام الميراث معتبرة بعدااوصية كاهي معتبرة بعدالدين بلفراق مين الدن وبين الوصية من جهة أخرى وهي أنه لوهاك من المال شي وخل النقصان في انصباء أصحاب الوصاماوفي انصباء أصحاب الارث وليس كذاك الدين فانه لوهلك من المال شيء استوفى الدين كله من الباقي وان استغرقه بطل حق الموصىله وحق الورثة جميعا فالوصية تشبه الارثمن وجه والدين من وجه آخر أمامشا بهتها بالارث فاذكر ناأنهمتي هلك من المسال شي دخل التقصان في انصباء أصحاب الوصية والارث وأمامسا بهتها بالدين فلان سهام أهل المواريث معتبرة بعدالوصيه كاانهامعتبرة بعدالدين والله أعلم (السِّئَلةُ الثَّالَثةُ ) لقسائل أن يقول مامعني أوههنا وهلا قيل من يعدوصية يوصي نهأ اودين (والجواب من وجهين الاول) أن أومعناها الاباحة كالوقال قائل جالس الحسن أوابن سيرين والمعنى انكل واحد منهما أهسل أن يجالس فانجالست الحسن فأنت مصيب أوان سرين فأنت مصدب وانجعتهما فأنت مصيب أمالوقال جالس الرجلين فجالستواحدا منهما وتركت الأخركنت غيرموافق للامر فكفا ههنا لوقال من بعد وصية ودبن وجب في كل مال أن يحصل فيه الأمر ان ومعلوم أنه ليس كذلك أما اذاذكره بِلَفظُ أُوكَانَ المعنى ان احدهما ان كان فالميراث بعده وكذلك ان كان كلاهما (الثاني) أنكلة أواذادخلت على النفي صارت في معنى الواوكقوله ولا تطع منهم آثما أوكفورا وقوله حرمنا عليهم شحومهماالاماجلت ظهورهماأ والحوايا اوماآختلط بعظم فكانت أوههنا بمعنى الواو فكذا قوله تعالى من بعدوصية يوصى بها أودين لماكأن في معنى الاستثناء صاركا نه قال الأأن يكون هناك وصسية أودين فيكون المراد بعدهما جيعا (المسئلة الرابعة) قرأ ابن كثيروا بن عامر وأبو بكرعن عاميم بومي نفتح الصادعلي مالم يسمفاعله وقرأنافع وأبوعرووخرة والكسائى بكستر الصآد اضافة الىالموسى وهو الاختيار بدليل قوله تعالى مماترك انكان له ولد \* قوله تعالى ( اباو كم وأبناو كم لاتدرون أيهم أقرب لكم نفعا فريضة من الله ان الله كان عليما حكيماً ) اعلم ان هذا كلام معترض بين ذكرالوارثين وأنصبائهم وبين قوله فريضة منالله ومنحق الاعتراض أن يكون مااعترض مؤكد امااعترض بينسه ومناسبه فنقول انه تعالى لماذكر انصباء الاولاد وانصباءالابوين وكانت نلك الانصباء مختلفة والعقول لاتهندى الى كية نلك التقديرات والانسان رئمآخطر ببالهان القسمة لووقعت على غيرهنداالوجه كانت أنفع له وأصلح لاسما وقدكانت قسمة العرب للواريث على هذاالوجه وانهم كأبوا يورثون الرجال الاقوياء وما كانوايو رثون الصبيان والنسوان والصعفاء فالله تعالى أزال هذه الشبهة بانقال انكم

فى على الجرعلى أنه صفة لوصية وفائدتها مامرمن ترغيب الميت فى الوسسية وحث الورثة على تنفيذها (أودين) عطف على وصية سواء كان ثبوته بالبنة أو بالاقرار واينارا وعلى الواولا مرمن الدلالة على تساويها في الوجوب والتقدم على القسمة وكذا تقديم الوسية على الدين يكرا ناذ كرمن إبراز كال العناية بتنفيذها (ولهن الربع ماتركتم ان لم يكن لكم ولد )على المتفصيل المذكور انفاو الباقي لبقية ورثنكم من أصحاب الفروض والعصبات أوذوى الارحام أولبيت المال اللم بكن لكم وارث آخر أصلا (فان كان لحكم ولد) على الموالذي فصل (فلهن الني ماتركتم) من المال والبافي ﴿ ٢٣٦ ﴾ للباقين (من بعدوصية توصون بها أودين)

الكلام فيدكا فصل في المعلون ان عقولكم لاتحيط بمصالح كم فر بما اعتقدتم في شيء أنه صالح لكم وهو عين المضرة ور بمّا عندتم فيد الدعين المضرة و بكون عين المصلحة وأما الاله الحكيم الرحيم فهوالعالم بعيبات الامور وعواقبها فكائه قيل أبها الناس اتركوا تقدير المواريب بالقادير أان تستحسنها عقولكم وكونوا مطيعين لأمرالله في ده التقديرات التي قدرها اكم فقوله آباؤكم وأباؤكم لاتدرون أبهم أقرب الكم نفعا اشارة الى ترك مايس اليه ، الطبع من قسمة المواريث على ا ورثة وقوله فريضة من الله اشارة الى وجوب الانقيارالهذء القسمة النيقدرها السرع وقضى مهاوذ كروايني المراد من قوله ايهم أقرب لكم نعاو حوها ( الاول ) المرارأ قرب الكم نعماً في الآخرة قال أبن عياس ان الله اليشفع المؤمنين بعضهم في بعض فأطوعكم ملةعروجل من الاسناءوالآماء أرفعكم درجة في الجنة وانكارالوالدارفع درجمةفي الجنة منولده رفع اللهالية ولده عسئلته ليقر بذلك عينه وانكارا إوالد أرفع درجة مرواديه رفعالله اليه والديه فقال لاتدرون أيهمأ قرسلكم نعما لان أحدهما لا عرف أن المفاعد في الجنة بهذا أكثر أم بدك ( الناني) المراد كيفيه انمفاع بعضهم ببعض فيالديا مرجهة ماأوجب مرالانفاق عليه والتربيةله والداعنه (والنالب) المرادحوازأن وتهدا فلذلك فيرثه و بالضد \* قوله تعالى فر اضهم الله هومنصوب مسالم المسدر المو كدأى فرض ذلك فرضاان الله كان عليما حَكَيما والمعنى القسمة الله لهده المواريث أولى من القسمه آلتي تميل اليها طباعكم لانه تعالى عالم بجميع المعلومات فيكون عالما بمافى قسمة المواريث من المصالح والمفاسدوانه حكيم لايأمر آء بما هوالاسلح الاحسس ومتى كان الأمر كذك كانت قسمته لهده المواريث أولى من السمه التي تريدونها وهمذا نطير قوله الملائكة ابي أعلم مالاتعلمون عان قبل لم قال كان عليما حكيماً مع أنه الآن كداك قلنا قال الخليل الخبر عن الله مهدده الانفاط كالحبر بالحار والاستقبال لانه تعالى منزه عن الدحول تحت الزمان وقال سبيو به النوم لماشاهدوا علما وحكمة وهضلا واحسانا تعجبوا فقيل لهم انالله كان كذلك ولميزل موصوعاً بهده الصفات \* قوله تعالى ( ولكم نصف ماترك أزواجكم أن لم يكن لهن ولد فالكانامه ولد فلكمال بع بماتركه من بعدوصية يوصين بهاأودين ولهن الربع عاتر كتم الله يكل لكم ولد والكالكم والدفاعي الني عاتر كتم من بعدوصية توصون بهاأودين ) أعلم أنه تمالى أو رد أقسام الورثه في هذه الآيات على أحسن الترتيبات وذلك لان الوارك اماأن يكون متصلا ماليت بعير واسطة أو بواسطة فان اتصل به نغيم وأسطة فسن الاتصار أماأن بكون هوالسب أوالز وجية فصل ههنا أقسام ثلائة أسرفها وأعلاها الانصال الحاصل بداءمن جهة النسب وذلك هوقر ابقالولاد ويدخل فيهاالاولادوااوالدان فالله تعالى ف-حكم هدا القسم ( وثانها ) الاتصال الحاصل أبتداء، مرَّ جهدَ الزَّ و جية وهذا النَسم متأحر في السرف عن القسم الاول لان الاول ذاتي وهذا

نطيريه فرص ارجل محق الزواج صعف ما **فرمن ا**لرأ «كافى النسب لمرية علها وسرفه اطاهر ولداناحص بتسريف الحطال وهكدادياسكلرحل وامرأ اسركافي الحهد والفرب ولانسدي مذه الأأولاء الأبروالعق والمعمد دوتب وى الواحه وال والعدد مهن في الربع وای (والکال، جل) سره ع في المحكام العسم المالث مرااورثد اشتللاستوط و وحه رأ بره عن الاولين بين واارادمار جايالمتوقوله تعالی ( نورب )علی الناه ليعمول منورب لامر أورب حبركار أي يو رثامنه ( كلاله ) اكلا من الاصل مصدر ععنى الكلال وهودهاب الفوهم الاعياءاسة عيرت للقرابة من غير جهة الوالدلضعفهابالاصافة الى قرابه اوتطلق على من لم تخلف وادا ولا

والداوعلى من ليس بوالدولاواد من المخلفين عني ذي كلالة كالطلق القرابة على ذوى القرابة ﴿ الثاني ﴾ وفدجوز كونهماصفة كالهماجة والفقاقة للاحق فنصبها اماعلىأتها مفعولله أييو رث منه لاجسل القرابة المذكورة أوعلى أنها حان من ضمير يو رث أي حال كونه ذا كلالة أوعلى أنها خمير لكان و يو رث صمعة

أرجل أي النكان ربحل موروث قاكلالة ليس له والدولاولد وقرى يورث على البناء للفاعل على مخففا ومسدداً فانتصاب كلالة اماعلى أنها حال من ضمير الفعل والمفعول محدوف أي يورث وارثه حال كونه ذاكلالة واماعلى أنها مغمول به اي يورث ذاكلالة (أوامرأة) عطف على رجل مقيد عاقيد به أي أوامرأة تورث كذلك ولعل فصل ﴿ ٢٢٧ ﴾ ذكرها عن ذكره للا بذان بشرف وأصالته في عاقيد به أي أوامرأة تورث كذلك ولعل فصل ﴿ ٢٢٧ ﴾ ذكرها عن ذكره للا بذان بشرف وأصالته في المناسبة المناسبة

الاحكام(وله) أىللرجل فغيه تأكيد للامذان المذكورحيث لم يتعرض الهابعدجر مانذكرها أيضاوقيل الضميرلكل منهما (أخ أوأخت) أي من الام فعسب وقد قرئ كذاك وانأحكام نى الاعيان والعلات هي التيذكرت فيآخر السورة الكر عة والجلة في محل النصب على إنها حال من ضمير بورث أومن رجل على تقدير كون يورث صفة له ومساقها لتصوير المسئلة وذكرالكلالة التحقيق جريان الحكم المذكور وانكان مع من ذكرورئة اخرى بطريق الكملالة وأماجر بإنه فىصورة وجودالام اوالجدةمع أن قرابتهما ليست بطريق الكسلالة فبالاجاع ( فلكل واحدمتهما) من الاخ والاخت (السدس) من غير تفضيل للذكر على الاشي لان الادلاء

الثاني عرمني والذاتي أشرف من العرمني وهذاالتسم هوالمرادمن هذه الآية الني نحن الآن في تفسيرها (وثالثها) الانصال الحاصل بواسطة الغير وهوالسمي بالكلالةوهذا القسم متأخر عن القسمين الاولين لوجوه (أحدها) أن الاولاد والوآلدين والازواج والزوجات لايعرض اهم السقوط بالكلية واماالكلالة فقديعرض اهم السقوط بالكلية ( وثانيها ) انالقسمين الاولين ينسب كلواحد منهما الى الميت تغيرواسطة والكلالة تنسُّ الى الميت بواسطة والثابت ابتداء أشرف من الثابت بواسطة ( وثالثها ) ان مخالطة الانسان بالوالدين والاولاد والزوج والزوجة أكثروأتم من مخالطته بالكلالة وكنثرة المخالطة مظنة الالفة والشفقة وذلك بوجب شدة الاهتمام بأحوالهم فلهذه الاسباب الثلاثة وأشباهها أخرالله تعالى ذكرموار بث الكلالة عن ذكر القسمين الاولين فاأحسن هذا الترتيب وما أشــد انطبــاقه علىقوانين المعقولات وفي الآية مسائل (المسئلة الاولى)انه تعالى لماجعل في الموجب السبي حظالرجل مثل حظ الانثيين كذلك جعل فيالموجب السبيحظ الرجل مثلحظ الانثبين واعلمأن الواحد والجماعة سواءفي الربع والثمن والولد منذلك الزوج ومنغيره سواءفي الرد من النصف المي الربع أومنالر نع المالثمن واعمأنه لافرق في الوالدبين الذكر والاشي ولافرق بين الابن وبين ا ن الابن ولابين البنت و مين منت الان والله أعلم (المسئلة الثانية) قال الشافعي رجم الله يجوز للرُوج غسل زوجته وقال أبوحنيغة رضي ألله عند لايجوز \* حجمة الشافعي انهابعد الموت زوجته فيحلله غسلهابان انها زوجته قوله تعالى ولكم نصف مأترك أزواجكم سماهازوجة حالمأأثنت للزوج نصف مالهاء ندموتها وانماثدت للزوج نصف مالهاعند موتها فوجب أنتكون زوجةله بعدموتها اذائبت هذاوجب أن بحل له غسلها لانه قبل الزوجية ماكان محلله غسلها وعندحصول الزوجية حلله غسلها والدوران دليل العلية ظاهرا وحقاً في حنفة انها لست زوجته ولا علله غسلها سان عدم الزوجية انها لوكانت زوجته لحلله بعدالموت وطؤها لقوله الاعلى أزواجهم واذاثبت هذا وجب أن لايثبت حل الغسل لانه لوثبت لثبت امامع حل النظر وهو بأطل لقوله عليه السلام غض بصرك لاعن زوجتك او مدون حل النظروهو باطل بالاجاع والجواب لماتعارضت الآتان في شبوت الزوجية وعدمها وجب الترجيح فنة وللولم تكن زوجة لكان قوله نصف ماتركأ زواجكم مجازا ولوكانت زوجة معانه لآيحل وطؤهارتم التخصيص وقدذكرنا في اصول الغقه ان التخصيص أولى فكان الترجيح من جانبنا وكيف وقد عانا ان في صور كثيرة حصلت الزوجية ولم يحصل حل الوطء مثل زمان الحيض والنفاس ومثل نهار رمضان وعنداستغالها بأداءالصلاة المفروضة والحج المفروض وعندكونها فيالمدة عن الوط الشبهة وأيضافقد بدا في الحلافيات ان حل الوطء ثبت على خلاف الدليل لمافيه من المصالح الكثيرة فبعد الموت لم يبقشي من تلك المصالح فعاد الى أصل الحرمة

الىالميت بمعض الانوثة (فانكانوا أكثر من ذلك) أى أكثر من الاخ أوالاخث المنفردين بواحد أوباكثر والفاءلمام من أن ذكر احتمال الانفراد مستتبع لذكر احتمال التعدد (فهم شركاء في الثلث) يقتسمونه بالسوية والباقي لبقية الورثة من أصحاب الغروض والعصبات هذا وأما يجوز أن يكون يورث في القراءة المشهورة مبنيا للفعول من أورث على أن المراديه الوارث والمعنى وانكان رحل بجعل

وارثالا جل الكلالة أوذا كلالة أى غير والداوولد ولذلك الوارث أخ أواخت فلكل واحد من ذلك الوارث وأخية او أخت فلكل واحد من ذلك الوارث والذلك الوارث أخ أواخت فلكل واحد في الثلث الموزع الاثنين الواخته السدس فان كانوا أكثر من ذلك أى من الاثنين بأن كانوا ثلاثة او أكثر فهم شركاء في الثلث المنوزع الاثنين لا يزاد عليه شيء فبعزل من السداد أما أولافلان المعتبر على ذلك التسقدير انماهي الاخوة بين الوارث و بين شريكه في الارث من أخيد أو أختد لاما بيندو بين مورثه من الاخوة على ١٣٨ كم التي عليها يترتب حكم الارث و جمايتم

أماحل الغسل فانتبوته بعدالموت منشا للمصالح الكثيرة فوجب القول ببغائه واللهأعلم (المسئلة الثالثة) في الآية ما يدل على فضل الرجال على الساء لانه تعالى حيث ذكر الرجال في هذه الآية ذكرهم على سبيل المخاطبة وحيث ذكر النساء ذكرهن على سبيل المغايبة وأيضا خاطب الله الرجال في هذه الآية سبعمرات وذكر الساء فيها على سبيل الغيبة أقل من ذلك وهذا يدل على تفضيل الرجال على الساء وماأحسن ماراعي هذه الدقيقة لانه تعالى فضل الرجال على السامق النصيب ونبد بهذه الدقيقة على مزيد فضلهم عليهن \*قوله تعالى (وآن كان رجل يورث كلالة أوامر أه وله أخ اوأخت فلكل واحد منهما السدس فانكانوا اكثرمن ذلك فهمشركاء في الثلت من يعدوصية يوصي بهاأودين غير مضارومسة من الله الله عليم حليم ) علم أن هذه الآية في شرح تو ريث القسم الثالث من أقسام الورثة وهم الكلالة وهم الذين ينسبون الى الميت بواسطة وفي الآية مسائل (المسئلة الاولى) كثر أقوال الصحابة في تفسير الكلالة واختيار أبي بكر الصديق رضي الله عنه انهاعبارة عن سوى الوالدين والولد وهذا هوالمختار والقول الصحيح وأماعر رضى الله عنه فانه كان يقول الكلالة من سوى الواد وروى اله لماطعن قال كنت أرى انالكلالة من لاولدله واناأستحيى أن أخالف أبابكر الكلالة من عدا الوالد والولدوعن عمرفيه روامة أخرى وهم التوقف وكان يقول ثلاثة لان يكون بينها الرسول صلى الله عليه وسلم لنا أحسالي من الدنيا ومافعها الكلالة والخلافة والربا والذي بدل على صحة قول الصَّديق رضي الله عنه وجوه ( الاول) التمسك باشتقاق لفظ الكلالَّة وفيه وجوه (الاول) بقال كلت الرحمين فلان وفلان اذا تباعدت القرابة وحل فلان على فلان ممكل عنه اذا تباعد فسميت القرابة البعيدة كلالة من هذا الوجه ( الثاني) يقال كل الرجل بكلكلا وكلالة اذا أعيا وذهبت قوته تمجعلوا هذا اللفظ استعارة من القرابة الحاصلة لامرجهة الولادة وذلك لانابيناان هذه القرابة حاصلة بواسطة الغيرفيكون فيها ضعفو مهذا يظهر أنه يبعدادخال الوالدس فيالكلالةلانانتسا يهما اليالميت بغير واسطة ( الثالث ) الكلالة فيأصل اللعة عبارة عن الاحاطة ومنه الاكليل لاحاطته بالرأس ومنه الكل لاحاطته عابدخل فيه و نقسال تكال السحاب اذاصار محيطا بالجوانب اذاعرفت هذافنقول مزعدا الوالدوالولد انماسموا بالكلالة لانهم كالدائرة المحيطة بالانسان وكالاكليل المحيط برأسه أماقرابة الولادة فلست كذلك فان فيها يتفرع البعض عن البعض ويتولد البعض من معض كالشيء الواحد الذي يتز ايدعلى نسق واحد ولهذا قال الشاعر

نسب تنابع كابرا عن كابر \* كالرمح انبوبا على انبوب

فأماالقرابة المغمايرة لقرآبة الولادة وهي كالاخوة والاخوات والاعمام والعمسات فانما يحصل لنسبهم انصال واحاطة بالمنسوب اليه فثبت بهذه الوجوه الاشتقاقية ان الكلالة

والالاقتصر البيان على حكم صورة انتصار الورثة غيهم وانقاالاجاع فيماذكر من ان للراد في عبارة كم عبارة كم الالاقتصر البيان على حكم صورة انتصار الورثة غيهم وانقا الاجاع على أن يورث من ورث لامن أورث فتسدير وأماثانيا فلانه يقتضى أن يكون المعتبر في استحقاق الورثة في الفرض المذكورا خوة بعضهم لبعض من جهة الام فقط المناس

تصويرالمسئلة وانماالمعتبر سنهما الوراثة بطريق الكلالةوهي عامة لجميع صورالقرابات التي لامكون بالولادة فلايكون نصيبه ولانصب شربكه مماذكر بعينهومن ادعي اختصا صها بالاخوة لام ممسكا بالاجاع علم أن المراد مالكلالة ههنا أولاد الام فقد اعترف بطلان رأبه من حيث لا محتسب كيف لاوميناه انماه والاجاع على أن المراد بالاخوة فىقولەتعالى ولەأخ اواحت هوالاخوة لام خاصة حسيماشهدت به القراءة المحكية والآبة الآتية فيآخرالسورةالكر ءة ولولاأن الرجل عبارة عن الميت والاخوة معتبرة يينه و بين ورثته لما أمكن كون الكل أولادالام شمان الكلالة كانبهت عليه باقية على اطلاقها ليس فيهاشا بداختصاص باولاد الام فضلا ور الاجاع على ذلك

مَلَا لَهُ كَرَمَنَ الأَجَاعُ مَع تَبُونَ الاستَّحقاق على تَفْهُ بِوالاخوة من الجهة بين وأما الثافلان حكم صورة انفراد الوارث عن الانفراد ألا وإلاخت بيق حين في فيرمبين وليس من صرورة كون حظ كل من السدس عند الاجاع كونه كذلك عند الانفراد ألا يرى أن حظ كل من الاختين الثلث عند الاجتماع والنصف عند الانفراد وأما را بعافلان تخصيص أحد الورثة بالتوريث وجعل غيره تبعاله فيه مع أعاد الكل في الادلاء ﴿ ٢٣٩ ﴾ الى المورث الاعهد به (من بعد وصية يوصى بها أودين)

عبارة عن عدا الوالدين والولد ( الجة الثانية ) انه تعالى ماذ كرلفط الكلالة في كناية الامرتين في هذه السورة أحدهما في هذه الاسية والثاني في آخر السورة وهوقوله قل الامرتين في هذه السيكم في الكلالة ان أمرو هلك ليسله ولدوله أخت فلها نصف ما ترك والحج عرب الخطاب بهذه الاسمة على أن الكلالة من لاولدله ولاولده فقط قال لان المذكورهها في تفسير الكلالة هوانه ليس له ولد الاانانة ولا هده الاسمة تدلي على أن الكلالة من لاولدله ولاوالد وذلك لان الله تعالى حكم بتوريث الاخوة والاخوات حال كون المبت كلالة ولاشك ان الاخوة والاخوات الميرون عال وجود الابوين فوحب أن لا يكون المبت كلالة حال وجود الابوين ( الحية الثالثة ) انه تعالى ذكر حكم الولد والوالدين في الاسمال المتراكلالة من عد الوالدين والولد ( الحية الرابعة ) قول الغرزدق

ورثتم قناة الملك لاعن كلالة 🗱 عن ابنى مناف عبدشمس وهاشم دلهذا البيتعلى أنهم ماورثوا الملك عزالكلالة ودلعلي أنهم ورثوهاع آبائهم وهذا يوجب أن لا يكون الالداحلا في الكلالة والله أعلم ( المسئلة الثانية ) الكلالة قد تُجمل وصفاللوارث وللمورث فأذا جعلناها وصفا للوارث فالمراد من سوى الاولاد والوالدين واذاجعلتاها وصفا للورث عالمرادالذي برثه من سوي الوالدين والاولاد أمايان أن هذا اللفظ مستعمل في الوارث فالدليل عليه ماروي جابر قال مرضت مرضاأ شفيت منه على الموت فأتانى النبي صلى الله عليه وسلم فقلت يارسول الله انىرحل لايرثني الاكلالة وأراد مهأنه ليسرله والد ولاولد وأما أنه مستعمل فيالمورث فالست الذي رو ساه عن الفرزدق فانمعناه أنكم ماورثتم الملك عن الاعمام للعن الاكباء فسمى الع كلالة وهو ههنا مورث لاوارث اذاعرفت هدافنةول المراد من الكلالة في هذه الآية الميت الذي لايخلف الوالدين والولدلان هذا الوصف انما كان معتبرا في المبت الذي هو الورث لافي الوارثالذي لايختلف حاله بسبب أن له ولدا أووالدا أملا ( المسئلة ااثا ثة ) يقال رجل كلالة وأمراة كلالة وقوم كلالةلايثني ولايجمع لانهمصدر كالدلالة والوكالة اذاعرفت هذا فنقول اذاجعلناها صفة للوارث أوالمورث كان عمي ذي كلالة كما نقول فلان من قرابتي يريد منذوى قرابتي قال صاحبالكشاف ويجور أنبكون صفة كالهجاجة والفَّقَاقَةُ للاحْقُ ( المسئلة الرابعة ) قوله يورث فيه احتمالان ( الاول ) أن يكون ذلك مأخوذا منورثه الرجل برثه وعلىهذا التقدير يكونالرجلهوالموروثمنهوفي انتصاب كلالةوجوه (أحدها) النصب على الحال والتقدير يورث حالكونه كلالة و الكلالة مصدر وقعموقع الحال تقديره يورث منكلل النسب (وثانيها) أن يكون قوله يورث صفة الرجل وكلالة خبركان والتقدير وانكان رجل يورث منه كلالة (وأاشها )أريكون مضولا له أي يورث لاجل كونه كلالة ( الاحتمال الثاني ) في قوله يورث أريكون ذلك

الكلامفيه كالذي مر في نظائره خلاأن الدين ههناموصوف بوصف الوصيدجر باعلى فاعدة تقييدالعطوف عاقيد به المعطوف عليه لاتفاق الجهورعلاعتارعدم المضارة فيدأ يضاوذلك انما يتحقق فيما مكون ثبوته بالاقرار**ف**المر**ض** كأنه قبل أودين يومني مه (غيرمضار) حال من فاعل فعل مضمر مدل عليم المذكور وما حذف من المعطوف اعتماد اعليه كاأنرجال في قوله تعالى يسبح له فيهابالغدو والاسمسال رجال علم قراءة المبنى للغعول فاعمل لفعل ينبي عنه المذكور ومن فاعل الفعل المذكور والمحذوف اكتفاء مه على قراءة البناء للفاعل أي يوصي عاد كرمن الوصية والدين حال كونه غيرمضارلاورثة ای بان نومی بمازاد علم . الثلث اوتكون الوصية

> لقصد الاضرار بهم دون القر بذو بأن يقر في المرض بدين كاذبا وتخصيص هذا القيد بهذا المقام لما أن الورثة مظنية لنفر يط الميت في حبهم ( يوصية من الله) مصدر مؤكد لفعل محذوف وتنويسه للتغنيم ومن متعلقة بمعنمر وقع صغة له مؤكدة الفنامته

الذاتية بالغنامة الاصافية أى يوصيكم بذلك وصية كائنة من الله كفوله تعالى فر يَضَاه من الله ولسل السر في تخصيص كل مهما بحله الاشعار بما بين الاحكام المتعلقة بنيرهم من التغاوت حسب تفاوت الفريضة والوصية وان كانت كلتاهما واجبة المراعاة اومنصوب بغيرمضار على انه مفعول به فانه اسم فاعل معتمد على ذى الحال أومننى معنى فيعمل في المفعول الصريح الحرب بحرب و يعضده القراءة بالاضافة أى خسيرمضار

مأخوذامن أورث يورث وعلى هذا التقدير بكون الرجل هوالوارث وانتصاب كالالةعلى هذا التقديرأيضابكون على الوجوه المذكورة ( المسئلة الحامسة ) قرأ الحسن وأبورجاء العطاردي بورث ورث بالتحفيف والتشديد على الفاعل أما قوله تعالى وله أخ أوأخت فلكل واحد منهما السدس ففيد مسئلتان ( المسئلة الاولى ) ههناسو ال وهوأنه تعالى قال وانكان رجل بورث كلالة أوامر أة تمقال وله أخ فكني عن الرجل وما كني عن المرأة فاالسبب فيه والجواب قال الفرّاء هذا جائز فانه اذاجاء حرفان في معني واحد بأوجاز اسنادالتفسيرالي أيهما أريد ويجوزاسناده اليهما أيضا تقول من كان له أخاو أخت فليصله بذهب الى الاخ اوفليصلها بذهب الى الاخت وان قلت فليصلهما جازأيضا ( المسئلة الثانية ) أجع المفسر ون ههذا على أنالم ادمن الاخ والاخت الاخ والاخت من الاموكان سعد ن أبي وقاص بقرأ وله أخ أوأخت من أموًّا نماحكموا بذلك لانه تعالى قال في آخر السورة قل الله يفتيكم في الكلالة فأثبت للاختين الثلثين وللاخوة كل المال وههنا أثبت للاخوة والاخوات الثلث فوجب أنبكون المراد من الاخوة والاخوات ههنا غيرالاخوة والاخوات في تلك الاسية فالمراد ههنا الاخوة والاخوات من الام فقط وهناك الاخوة والاخوات من الاب والام أومن الاب ثم قال تعالى فانكانوا أكثرمن ذلك فهم شركاء في الثلث فبين أن نصيبهم كيفما كابوا لايرداد على الثلث ممقال تعالى من بعدوصية بوصى مها أودن وفيدمسائل ( المسئلة الاولى ) اعلم أنظاهرهذه الاتية يقتضى جوازالوصية بكل المال و بأى بعض أر لمد وممايوافق هذه الآية من الاحاديث ماروى نافع عن ابن عرقال قال رسوالله صلى الله عليه وسلم ماحق امرى مسلمله مال وصي به تح تمضي عليه ليلتان الاووصيته مكتو بد عنده فهذا الحديث أيضا لدلعلي الاطلاق في الوصية كيف أريد الاانانقول هذه العمومات مخصوصة من وجهين (الاول) فيقدر الوصية فانه لايجوزالوصية بكلالمال بدلالة القرآن والسنة أماالقرآن فالآيات الدالة على المراث مجهلا ومفصلا أما المجمل فقوله تعالى للرحال نصب ماترك الوالدان والاقر بونومعلومأن الوصية بكل المال تقتضى نسيخ هذا النص وأما المفصلفهي آمات المواريث كقوله للذكرمثل حظ الانثيين ويدل عليه أيضا قوله تعالى وليخش الذين لوتركوامنخلفهمذر يةضعافاخافواعليهموأماالسنةفهى الحديثالمشهور فيهذاالباب وهوقوله عليه الصلاة والسملام الثلث والثلث كثيرانك انتغلة ورثتك أغنياه خير من أن تدعهم عالة يتكففون الناس واعرأن هذا الحديث يدل على أحكام (أحدها) أن الوصية غيرجائزة في أكثر من الثلث (و أنيها) ان الاولى النقصات عن الثلث لقوله الثلث كشير (وُمَالِثُهَا) أنه أذاترك القليل من المال وورتته فقراء فالأفضل له أن لا يوصى بشيُّ لقوله عليه الصلاة والسلام ان تترك ورثنك أغنياء خير من أن تدعهم عالة يتكففون الناس (وراسها) فيه دلالة على حوازالوصية بجميع المال اذا لم يكن له وارث لان المنع

لوصيةالله وعهده لافى شأن الاولاد فقط كاقيل اذ لاتعلق لهم بالمقام بل في شأن الورثة المذكورة ههنا فان الاحكام المفصله كلها مندرجة تحتقوله تعالى و مسكم الله حارية مجری تفسیره و بیانه ومضارتها الاملال بحقوقهم ونقصها عا ذكرمن الوصية عازاد على ألثلث والوصية لقصدالاضرار دون القرية والاقراربالدين كأذبا وابقاعها على الوصيه معأنها واقعة على الورثة حقيقة كما في قوله \* ياسارق الليلة أهلالدار\* للمبالغةفي الزجرعنها باخراجها مخر بحمضارة أمرالله تعالىو.ضادته وجعل الوصية عبارة عن الوصية بالثلث فادونه يقتضي أن يكون غير مضادحالا من ضمير الفعل المتعلق بالوصية فقطوذلك بودى الى الفصل بين الحال

وعاملها بأجنبي هوالمعطوف على وصية معأنه لاتنحسم به مادة المضارة لبقاء الاقرار ﴿ منه ﴾ بالدين على اطلاقه ( والله عليم ) بالمضار وغيره ( حليم ) لايعاجل بالعقو بة فلايفتر بالامهسال وايراد الاسم الجليل مع كفاية الاضمار لادخال الروعة وتربية المهاية

منه لاجل الورثة فعندعدمهم وجب الجواز ( الوجه الثاني) تخصيص عوم هذه الآية في الموصىله وذلك لانه لايجوز الوصية لوارث قال عليه الصلاة والسلام ألالاوصية لوازث (المسئلة الثانية)قال الشافعي رحمة الله عليه اذا أخرالز كاة والحرحتي مات يجب اخراجهما مزالتركة وقال أبوحنيفة رضي اللهعنه لايجب عججة الشافعي ازالزكاة الواجبة والحم الواجب دن فبجساخراجه بهذه الآيةوانماقلنا انهدىزلان اللعة تدل عليه والشرع أيضايدل عليه أمااللغة فهوان الدين عبارةعن الامر الموجب الانقياد قيلني الدعوات المشهورة مامن دانت له الرقاب أي انقادت وأما النسر عفلامه روى ان الخثعمية لماسالت الرسول صلى الله عليه سلم عن الحبج الدى كان على أبيها فقال عليه الصلاة والسلام أرأيت لوكان على أبيك دين فقضيته أكان يجرى فقالت نع فقال عليه الصلاة والسلام فدين الله أحق أن يقضى اذائبت انهدين وجب تقديمه على الميراث لقوله تعالى من بعدوصية يوصى بها أودين قال أبو بكر الرازى المذكور في الآية الدين المطلق والنبي صلى الله عليه وسلمسمى ألحيح دينالله والاسم المطلق لايتناول المقيد قلنا هذافي غاية الركاكة لانه لماثبت أن هذاد ب وثبت يحكم الآية ان الدن مقدم على الميراث لزم المقصود لامحالة وحديث الاطلاق والتقييد كلام مهمل لايقدح فيهذا المطلوب والله أعلم ( المسئلة الثالثة) اعلم أن قوله تعالى عيرمضارنصب على الحال أي يوصي بها وهو غيرمضارلورثته واعلم أن الضرارفي الوصية يقع على وجوه (احدها) ان يوسي باكثر من الثلث (وثابيها) أن شريكل ماله أو يعضه لاجنبي (وثالثها) أن تقرعلي نفسه مدن لاحقيقة له دفعاللم يراث عن الورثة (ورابعها) أن يقر بإن الدين الذي كان له على غيره قداستوفاه ووصل اليه (وخامسها) ان بيع شيئا بنمن نحس أو يشتري شيئا بنمن غالكل ذلك لغرض أن لايصل المال الى الورثة (وسادسها ) أن يوصى بالثلث لالوجه الله لكن لغرض تنقيص حقوق الورثة فهداهووجه الاضرار فيالوصيةواعرأن العلماء قالواالاوليأن يوصي باقل من الثلث قال على لان أوصى بالحس أحب الى من الربع ولان أوصى بالربع أحبالى من ان اوصى بالثلث وقال المخعى قبض رسول الله صلى الله عليه وسلم ولم يوص وقبض ابوبكرفوصى فاناوصى الانسان فعسن وانلم يوص فعسن ايضاواعم انالاولى بالانسان ان ينظرفي قدرما يخلف ومن يخلف مع بجعل وصيته بحسب ذلك فأن كان ماله قليلاوفي الورثة كثرة لم يوص وانكان في المال كثرة اوصى بحسب المال وبحسب حاجتهم بعد منى القلة والكثرة والله أعلم (المسئلة الرابعة) روى عكرمة عن ابن عباس انه قال الاضرارفي الوصية من الكبائرواعم أنه يدل على ذلك القرآن والسنة والمعقول أما القرآن فقوله تعالى تلك حدودا هدومن يطع الله ورسوله قال ان عباس في الوصية ومن بعص الله و رسوله قال في الوصية وأما السنة فروى عكرمة عن ابن عباس قال قال رسول الله صلى القمطيدوسلم الاضرارفي الوصية من الكبائروعن شهر بن حوشب عن أبي هريرة قال قال

سرائعد المحدودة التي لأتجوز محاوزتها (ومن ىطىماللەورسولە) فى جىيىم الاوام والنواهي التي من جلتها ما فصل ههنا واظهار الاسم ا- بليل لماذكر آنفا ( مدخله حنات ) نصب على اظرفية عندالجهور وعلى المفعولية عند الاخفش (تيجري من نحتها الانهار) صفة لجنات منصو بةحسب اننصابها (خالدين فيها) حال مقدرة من مفعول لدخله وصيغة الجمع بالنظر الى جعية من محسب المعنى كإأن افراد الضميربالنطرالي افراده لفظا(وذلك) اشارةالي مامر من دخول الجنات الموصوفة بماذكر على وجه الخلود ومأفيه من معني البعدللالذان بكمال علو درجته (الفوزالعظم) الذي لافوزوراءه وصف الفوزوهوالظفر بالخبر بالعظم اماياعتبارمتعلقه أوباعتبار ذاتهفان الفوز بالعطيم عظيم والجلة اعتراض

رسول الله صلى الله عليه وسلم أن الرجل ليعمل بعمل أهل الجنة سبعين سنة وجارفي وصيته ختم له بشرعمله فيدخل الناروان الرجل ليعمل بعمل أهل النار سبعين سنة فيمدل في وسيته فيختم له بخيرعله فيدخل الجنة وقال عليه الصلاة والسلام من قطع ميرا الفرضه الله قطع اللهميراته من الجنة ومعلوم ان الزيادة في الوصية قطع من الميراث وأما المحمول فهو ان مخالفة أمر الله عند القرب من الموت يدل على جراءة شديدة على الله وتمرد عظيم عن الانقيساد لتكاليفه وذلك من أكبر الكبائر ثم قال تعالى وصية من الله وفيه سؤالان (السؤال الاول ) كيف انتصاب قوله وصية والجواب فيه من وجوه (الاول) أنه مصدر مؤكدأى يوصيكم الله بذلك وصية كقوله فريضة من الله (الثاني)أن تكون منصوبة بقوله غيرمضارأي لاتضاروصية الله في أن الوصية يجب أن لا تزاد على الثلث ( الثالث ) ان يكون التقدير وصية من الله بالاولادوان لايدعهم عالة يتكففون وجوه الناس بسبب الاسراف في الوصية وينصر هذا الوجد قراءة الحسن غير مضاروصية بالاضافة ( السؤال الثاني ) لمجعل خاتمة الآيةالاولى فر يضة من الله وخاتمة هذه الآية وصية من الله ( الجواب ) أن لفظ الفرض أقوى وآكد من لفظ الوصية هُغتم شرح ميراث الاولاد بذكرالفر بضة وختم شرح ميراث الكلالة بالوصية ليدل بذلك على أن الكلوان كانواجب الرعاية الاان القسم الاول وهورعاية حال الاولاداولي ثم قال والله عليم حليم أى عليم بمن جار أوعدل في وصيته حليم على الجائر لايعاجله بالعقو ية وهذا وعيد والله أعلم قوله تعالى (نلك حدوداللهومن يطع اللهورسوله يدخله جنات بجرى من يحتم االانمار خالدين فيهاوذلك الفوزالعظيم ومن بعص الله ورسوله ويتعد حدوده بدخله ناراخالدافيها وله عذاب مهين) في الآية مسائل (المسئلة الاولى) أنه تعالى بعدسان سمام المواريث ذكر الوعدوالوعيدترغيبافي الطاعة وترهيبا عن المعصية فقال تلك حدود الله وفيه بحثان (البحث الاول)ان قوله تلك اشارة الى ماذافيه قولان ( الاول ) انه اشارة الى أحوال المواريث (القول الثاني) انهاشلرة الىكل ماذكره من اول السورة الي ههنامن بيان اموال الايتام واحكام الانكحة واحوال المواريث وهوقول الاصمجة القول الاول أن الضمر يعود إلى أقرب المذكورات وحجة القول الثاني أن عودمالي الاقرب أذا لم عنومن عوده الى الابعدمانع يوجب عوده الى الكل (البحث الثاني) ان المراد يحدود الله المقدرات التي ذكر هاوبينه أوحد الشئ طرفه الذي يمنازبه صنغيره ومنه حدود الدار والقول الدال على حقيقة الشيُّ يسمى حداله لان ذلك القول منع غيره من الدخول فيه وغيره هوكل ماسواه (المسئلة الثانية )قال بعضهم قوله من يطع الله ورسوله وقوله ومن يعص الله ورسوله مختص عن إطاع اوعصي في هذه التكاليف المذكورة في هذه السورة وقال المحققون بل هوعام يدخل فبه هذا وغيره وذلك لان اللفظ عام فوجب أن يتناول الكل أقصى مافي الباب أن هذا العام انماذكر عقيب تكاليف خاصد الاان هذا القدر

(ومن يعص الله ورسوله) ولوقي نعض الاوامر والنواهر قالمحاهد ثيا اقتص من المواريب وقال عكرمة عن ابن عباس من لم يرض بقسم اللهتعالى ويتعدماقال الله تعالى وقال الكلي يعني ومن بكفر بقسمة الله المواريث وبتعد حدوده استحلالا والاطهارفي موقع الاضمار للمبالعة في الزجر يتهويل الامر وترية المهاية (و تعد حدوده)شرائعدالمحدودة فيجيع الاحكام فيدحل فهامأنحن فيمدحولا أوليا (مدخله )وقري ً النون العظمة في الموضع ن (بارا)أىعطيةهائلة لانقادرقدرها (خالدا فها) حال كاسبق ولدن اشارالافرادههنادط ا الىطاهراللفطواحة ار الجمع هناك نطراالي المعني للايدان بان الخلود فرد ر الثواب بصغد الاجتاع أجلب للانس كاأن الخلو-في دار العذا ي بصفة الانفرادأشدفي استجلاب الوحشة (وله عذاب مهين)أى ولهمع عذاب الخريق الحسماني عداب

لايقنضى تخصيص العموم ألاترى ان الوالدقد يقبل على ولده و يو بخه في أمر مخصوص ثم يقول احذرمخالفتي ومعصيتي ويكون مقصوده منعه من معصيته في جميع الامورفكذا ههناوالله أعلم (المسئلة الثالثة) قرأنافع وابن عامرندخله جنات ندخله نارا بالنون في الحرفين والبافون بالياء (أماالاول) قعلى طريقة الالتفات كافي قوله بلالله مولاكم ممقال سنلتى بالنون (وأماالثاني) فوجهه ظاهر( المسئلة الرابعة) ههناسو ال وهوان قوله بدخله جنات انمايليق بالواحد ممقوله بعدذلك خالدين فيها انمايليق بالجمع فكيف التوفيق بينهما ( الجواب )ان كلة من في قوله ومن يطم الله مفرد في اللفطجع في المعني فلهذا مع الوجهان (المسئلة الحامسة) التصب خالدين وخالدا على الحال من الهاء في ندخله والتقدير ندخله خالدافي النار (المسئلة السادسة) قالت المعتزلة هذه الآية تدل على ان فساق أهل الصلاة يبقون مخلدين في الناروذلك لان قوله ومن يعص الله ورسوله و تعدى حدوده اماان كورمخصوصا عن تعدى في الحدود التي سبق ذكرها وهي حدود المواريثأو بدخل فهاذلك وغيره وعلى التقديرين يلرم دخول من تعدي في المواريث فيهذاالوعيدوذلكعام فين تعدى وهومن أهل الصلاة أوليس من أهل الصلاة فدلت هذالآ يذعلي القطع بالوعيدوعلى ان الوعيد مخلد ولايقال هذا الوعيد مختص بمن تعدى حدودالله وذلك لا يتحقق الافي حق الكافر فانه هوالذي تعدى جميع حدودالله فا مانقول هذا مدفوع منوجهين (الاول) انالوحلنا هذه الآية على تعدى جمع حدودالله خرجت الآية عن الفائدة لان الله تعالى نهى عن اليم ودية والنصر انية والمجوسية فتعدى جميع حدوده هوأن يتركجيع هذه النواهي وتركها انما يكون بان يأتي اليمودية والمجوسية والنصرانية معاوذاك محال فثبت أن تعدى جميع حدودالله محال فلوكان المراد من الآية ذلك لخرجت الآية عن كونها مفيدة فعلنا آن المرادمنه أي حدكان من - دودالله (الثاني)هوانهذه الآية مدكورة عقيب آيات قسمة المواريث فيكون المراد من قوله و يتعدحدوده تعدى حدودالله في الامور المذكورة في هذه الآيات وعلى هذا التقدير يسقطهذاالسؤال هذامنتهي تقريرالمعتز لقوقدذ كرناهذه المسئلة على سبيل الاستقصاء في سورة البقرة ولاباس بان نعيد طرفامنها في هذا الموضع فنقول أجعنا على أن هذا الوعيد مختص بعدم النو بة لان الدليل دل على اله اذا حصلت النو بقلم يبق هدا الوعيد فكدا يجوز أنيكون مشروطا بعدم العفو فان بتقديرقيام الدلالة على حصول العفوامتنع بقاءهذا الوعيد عندحصول العفوونحن قدذكر فاالدلائل الكثيرة على حصول العفوثم فقول هدا المموم مخصوص بالكافرو بدل عليه وجهان (الاول) انااذا قلنالكم ماالدليل على أنكلة منفي معرض الشمرط تفيد العموم قلتم الدليل عليدانه يصيح الاستثناء منه والاستثناء يخرجمن الكلام مالولاه الدخل فيد فنقول ان صح هذا الدليل فهو يدل على أن قوله ومن يعص الله ورسوله مختص بالكافر لان جبع المعاصي يصمح استثناؤها من هذا اللفظ

آخِر مبهم لابعرف كنهد وهو العذاب الروحاني كابو ذن به وصفه والجلة حالية

(واللاتي يأتين الفاحشة من نسائكم) شروع في يان بعض آخرمن الاحكام المتعلقة بالنساء آثر بيانأحكامالمواريث واللاتى جعالتى بحسب المعنى دون اللفظوقيل جع على غيرقياس وآلفاحشةالغعلة القبيحة أريد بها الزما لزيادة قمحه والاتيان الفعل والباشرة مقال أتى الفاحشة أي فعلها وباشرهاوكذا جاها ورهقها وغشيهاوقري بالفاحشة فالاتيان ، عناه الشهورومن متطقة بمعذوف وقعمالامن فاعلىانين أى اللاتى يفعلن الزماكا تنات من نسائكمأىمنأزواجكم كافىقولەتمالى والذين يظاهرون من نسائهم وقوله تعالى من نسائكم اللاتي دخلتم بهنو به

قالالسدى

فيقال ومن يعص الله ورسوله الافي الكفر والافي الفسق وحكم الاستثناء اخراج مالولاه لدخل فهذا يقتضي أن قوله ومن بعص الله فيدجيع أنواع المعامى والقبائح وذلك لايتحقق الافي حق المكافر وقوله الاتبان بجميع المعاصي محال لان الاتبان باليهودية والنصرانية معا محال فنقول ظاهر اللفظ يقتضي العموم الا اذا قام مخصص عقلي أو شرى وعلى هذاالتقدير يسقطسو الهمو يقوى ماذكرناه (الوجدالثاني) في بيانان هذه الآية مختصة بالكافران قوله ومن يعص الله ورسوله يفيد كونه فاعلا للمعصية والذنب وقوله ويتعدحدوده لوكان المرادمنه عين ذلك لازم النكراروهو خلاف الاصل فوجب حله على الكفروقوله بانانحمل هذه الآبة على تعدى الحدود المذكورة في المواريث قلنا هبانه كذلك الاأنه لايسقط ماذكرناهمن السوال بهذا الكلام لان التعدى في حدود المواريث تارة بكون مان يعتقد أن تلك التكاليف والاحكام حق وواجبة القبول الأ أنه يتركها وتارة يكون بان يعتقدانها واقعة لاعلى وجد الحكمة والصواب فبكون هذا هوالغاية في تعدى الحدود وأما الاول فلا مكاد يطلق في حقه انه تعدى حدود الله و الالزم وقوع النكراركاذكرناه فعلماأن هذاالوعيد مختص بالمكافر الذى لارضي ماذكره اللهفي هذه الأية من قسمة المواريث فهذا مايختص بهذه الآية من المباحث وأما بقية الاسئلة فقد تقدم ذكرها في سورة البقرة والله أعلم # قوله تعالى ( واللاتي يا تين الفاحشة من نسائكم فاستشهدوا عليهن أربعة منكم فانشهدوا فامسكوهن فيالبيوت حتى يتوفًا هن الموت أو يجعل الله لهن سبيلاً ) أعلم أنه تعالى لماذكر في الآمات المتقدمة الامر بالاحسان الى النساء ومعاشرتهن بالجيل ومأيتصل بهذا الباب ضم الى ذلك التغليظ عليهن فيما يا تينه من الفاحشة فان ذلك في الحقيقة احسان اليهن ونظرلهن في أمر آخرتهن وأيضاففيه فائدة أخرى وهوأن لايجعل أمرالله الرجال بالاحسان اليهن سبيا لترك اقامة الحدود عليهن فيصيرذاك سببالوقوعهن في أنواع المفاسدوالمهالك وأيضافيه فائدة اللة وهي بيان ان الله تعالى كايستوفى لخلقه فكذلك يستوفى عليهم وانه ليس في أحكامه محاباة ولابينه وبينأحد قرابة وانمدارهذا الشرع الانصاف والاحترازفيكل باب عن طريق الافراط والتغريط فقال واللاي يأتين الفاحشة من نسائكم وفي الآية مسائل ( المسئلة الاولى ) اللاتي جم التي وللعرب فيجيع التي لغات اللاتي واللات واللواتي واللوات قال أبو بكر الانباري العرب تقول في الجمع من غيرا لحيوان التي ومن الحيوان اللاي كقوله اموالكم التي جعل الله لكم قياما وقال في هذه اللاتي واللائي والفرق هوان الجمع من غيرالحيوان سبيله سبيل الفي الواحد وأماجع الحيوان فليس كذاك بلكا وأحدة منهاغير منيزة عن غيرها بخواص وصفات فهذآ هو الفرق ومن العرب من يسوى بين البابين فيقول ما فعلت الهندات التي من أمر ها كذا وما فعلت الا تولب التي من قصتهن كذا والاول هوالمختار (المسئلة الثانية) قوله ياتين الفاحشة أي يغملنها،

يفال أتبت أمر اقبيحا أى فعلته قال تعالى لقدجتت شيئا فريا وقال لقدجتتم شيئا اداوفي التعبير عن الاقدام على القواحش بهذه العبارة لطيفة وهي ان الله تعالى لمانهي المكلف عن فعل هذا المعاصى فهو تعالى لايعين المكلف على فعلها بل المكلف كانه ذهب الهامن عندنفسه واختارها محردطبعه فلهذه العائدة يقال انهجاءالى تلك الفاحشة وذهب الها الاان هذه الدقيقة لاتتم الاعلى قول المعتزلة وفي قراءة ابن مسعود يأنين بالفاحشة وأما الفاحشة فهي الفعلة القبيعة وهي مصدر عند أهل اللغة كالعاقبة يقال فعش الرجل يفعش فحشاوفاحشة وأفحش أذاجاء بالقبيح من القول أوالفعل وأجهواعلى أن الفاحشةههناالزناواعاأطلق على الزنااسم الفاحشة لزيادتهافي القبع على كشيرمن القبائح فانقيل الكفرأة بحمنه وقتل النفس أقبح منه ولايسمى ذلك فاحشة فلنا السبب في ذلك ان القوى المديرة لبدن الانسان ثلاثة القوة الناطقة والقوة الغضبية والقوة الشهوانية ففساد القوة الباطقة هوالكفر والبدعة ومايشبههما وفساد القوة الغضبية هوالقتل والغضب ومايشيههما وفسادالقوة الشهوانية هوالزنا واللواط والسحق وماأشبهها وأخس هذهالقوى الثلاثةالقوة الشهوانية فلاجرم كانفسادها أخسأنه اع الفساد فلهذا السبب خص هذا العمل بالفاحشة والله أعلم بمراده ( المسئلة الثالثة ) في المراد بقوله واللاتي يأتين الفاحشة من نسائكم قولان (الاول) المراد منه الزنا وذلك لان المرأة اذانسبت الى الزنا فلاسبيل لأحد عليها الابان يشهدأ ربعة رجال مسلون على انها ارتكبت الزنا فاذاشهدوا عايهاأمسكت فيبيت محبوسة الىأن تموت أو يجعل الله لهن سبيلا وهذا قولجهورالمفسرين (والقول النابي) وهوأختيارأ بي مسلم الاصفهابي ان المراد بقوله واللاتي يأتين الفاحشة السحاقات وحدهن الحبس الىالموت وبقوله واللذان يأتبانها منكم أهل اللواط وحدهما الاذي بالقول والفعل والمراد بالآية المذكورة فيسورة النورالزنابين الرجل والمرأة وحده فيالبكر الجلدوفي المحصن الرجم واحتبح أبو مسلم عليه بوجو. ( الاول ) انقوله واللاتي يأتين الفاحشة من نسائكم مخصوص بالنسوان وقوله واللذان يأتيانها منكم مخصوص بالرجال لان قوله واللذان تنتية الذكورفان قيل لم لا يجوزأن يكون المراد بقوله واللذان الذكر والانثى الاا نه غلب لفظ المذكر قلنالوكان كذلك لماأفرد ذكرالنساء من قبل فلمأفرد ذكر هن ممذكر بعده قوله واللذان يأتيانها منكم سقط هذا الاحتمال (الثاني) هوأن على هذا التقدير لايحتاج إلى التزام النسيخ في شئ من الآيات بل يكون حكم كل واحدة منها باقيا مقررا وعلى التقدير الذي ذكرتم يحتاج الى المرزام النسيخ فكان هذا القول أولى ( والثالث ) ان على الوجه الذى ذكر تميكون قوله واللاتى يأتين الفاحشة في الزاوقوله واللذان يأتيانها منكم يكون أيضا في الزنا فيغضى الى تكرار الشي الواحد في الموضع الواحد مرتين وانه قبيح وعلى ﴿ الوجِه الذي قلناه لايفضي الى ذلك فكان أولى ﴿ الرَّابِعِ ﴾ ان القائلين بان هذه الا يَّهْ نزاتُ

(فاستشهدوا علهين أربعــة منكم ) خبر للوصول والفاء للدلالة على سببية مافي حيز الصلة للعكم اى فاطلبوا أن شهد عليهن يأتباذهاأر بعةمن رجال المؤمنين وأحرارهم (فانشهدوا)عليهن بذلك ( فأمسكو هن في السوت ) أي فاحسروهن فيها واجعلوهاسجناعلهن (حتى تتوفاهن) أي الىأن يستوفى أرواحهن (الموت) وفيه تهويل للموت وابرازله في صورة من تتولى قبض الارواح وتو فيهااو يتوفاهن ملا ئكة الموت (أو بجعـل الله لهن سيلا)أي يشرعلهن حكماخاصابهن ولعل التعبير عنه با لسبيل للالدان كونه طريقا مسلوكا فلاس فيهدلالة على كونه أخف من الحبس كاقاله آبومسلم

فيالزنا فسرواقولهأ ويجعل الله لهن سبيلا بالرجم والجلدوالتغريب وهذا لايصح لان هذه الاشياء تكون عليهن لالهن قال تعالى لها ماكسبت وعليها مااكنسبت وأمأنحن فاما نفسر ذلك بأن يسهل الله لها قضاء الشهوة بطريق السكاح ممقال أبومسم وما يمل على معجة ماذ كرنا ، قوله صلى الله عليه وسلم اذا أتى الرجل الرجل فهما زانيان واذا أتث المرأة المرأة فهمازانيتان واحتجواعلى ابطال كلام أبي مسلم بوجود (الاول) ان هذا قول لم يقله أحدمن المفسر بن المتقدمين فكان باطلا ( والثاني) انه روى في الحديث انه عليه الصلاة والسلام قال قدجول الله لهن سبيلا الثيب ترجم والبكر تجلد وهذا يدل على انهذه الآية نازلة قى حق الزناه ( الثالث ) ان الصحابة اختلفوا في أحكام اللواطولم يتمسك أحد منهم بهذه الآية فعدم تعسكهم بهامعشدة احتياجهم الىنص يدل على هذا الحكممن أقوي الدلائل على أن هذه الأية ليست في اللواطة وألجواب عن الاول ان هذا الاجاع منوع فلقدقال بهذا القول محاهدوهومن اكابر المفسرين ولانابينا فيأصول الفقه ان استنباط تأويل حديد في الآية لم يذكره المتقدمون جائز والجواب عن الشابي ان هذا يقتضى نسيخ القرآن بخبر الواحد وانه غيرجائز والجواب عن الثالث ان مطلوب الصحابة انههل يقام الحد على اللوطى وليس في هذه الآية دلالة على ذلك بالنفي ولابالا بات فلهذا لم يرجعوا اليها (المسئلة الرابعة) زعم جهور المفسرين ان هذه الآية منسوخة وقال أبومسلم انهاغيرمسوخه أماالمفسرون فقد بنواهذا على أصلهم وهوان هذه الآية في يان حكم الزيا ومعلوم ان هدا الحكم لم يبق وكانت الآية منسوخة ثم القائلون بهذا القول اختلفوا أيضاعلي قولين ( فالاول ) ان هذه الآية صارت منسوخة بالحديث وهو ماروى عبادة بنالصامت انالنبي صلى الله عليه وسلم قال خدواعني خذواعني قدجعل الله الهن سبيلا البكر بالبكر والثيب بالثيب البكر تجلد وتننى والنيب تجلد وترجم مم أن هذا الحديث صار منسوخا بقوله تعالى الزانية والزاى فاجلدواكل واحد منهما ماثة حلدة وعلى هذا الطريق يثبت ان القرآن قد ينسخ بالسنة وان السنة قد ننسخ بالقرآن خلاف قول الشافعي لاينسيخ واحدم عما بالآخر (والقول الثاني) ان هذه الآية صارت منسوخة بآية الجلد واعلمأن أبامكر الرازى لشدة حرصه على الطعن في الشافعي قال القول الاول اولى لانآية ألجلد اوكانت متقدمة على قوله خذواعني لما كان لقوله خذوا عنى فائدة فوجب أن كون قوله خددوا عنى متقدما على آية الجلد وعلى هدا التقدير تكونآية الحبس منسوخة بالحديث ويكون الحديث منسوخا بآية الجلد فعينتذ ثبتان القرآن والسنة قدينسيخ كلواحدمهما بالآخر واعلم أنكلام الرازى ضعيف من وجهين (الاول) ماذ كره أبوسليمان الخطابي في معالم السنن فقال لم يحصل النسيخ في هذه الآية ولافي هذا الحديث البتة وذلك لان قوله تعالى فأمسكوهن في البيوت حتى يتوفاهن الموتأو يجعلالله لهن سبيلا يدل على ان امساكهن في البيوت ممدود الى غاية أن يجعل

٣ قوله من ثلاثة أوجه لم يذكر الاالوَجه الاول ﴿ ٣٤٧ ﴾ وأماقوله الوجه الثاني في دفع الح فهوراجم الى قوله

آولاواعلمانكلامالرازی الخ فلیتامل

(واللذان أتباتهامنكم) هماالزاني والزانية بطريق التغليب قال السدى أر لديهما البكران مهما كالذئ عنه كون عقو بتهما أخف من الحيس المخلد و مذلك شدفع النكرار خلاأنه ببق حكم الزاني المحصن مبهما لاختصاص العقو بذالاولىبالمحصنات وعدم ظهورا لحاقه باحد الحكمين دلالة لخفاء الشركة فيالمناط (فا دُوهما)أىبالنو بيخ والنقر يعوقيل بالضرب بالنعال أيضا وظاهر اناجرادهذاالحكمايضا انما يكون بعد الشوت لكن ترك ذكر تعدويلا على ماذكر آنفا (فان تابا) عافعلا من الفاحشة بسبب مالقيامن زواجر الاذيةوقوارعالتو بيمخ كالذي عندالفاء (وأصلما) أى أعمالهما (فاعرضوا عنهما )بقطع الاذية والتوسيخ فأن النوبة والصلاح بمايمنع أستحقاق الذموالعقاب وقدجوز

الله الهن سبيلا وذلك السبيل كال ججلا فلاقال صلى الله عليه وسلم خذواعني الثيب ترجم والبكر تجلد وتننى صار هذاالحديث بيانا لنلكالآية لاناسخالها وصارأيضامخصصا لعموم قوله تعالى الزانية والزاني فاجلدواكل واحدمنهما مائة جلدة ومن المعلوم انجعل هذاالحديث بيانالاحدى الآيتين ومخصصا للاية الاخرى أولى من الحكم بوقوع النسخ مراراوكيف وآية الحبس مجملة قطعافانه ليسفى الآية مايدل على انذلك السنيلكيف هو فلا بدلها من المبين وآية الجلد مخصوصة ولا بدلها من المخصص فحن جعلنا هدا الحديث ببنالآية الحبس مخصصا لآية الجلد وأماعلي قول أصحاب أبي حنيفة فقدوقم النسمخ من ثلاثة أوجه ٣ ( الاول) آية الحبس صارت منسوخة بدلائل الرجم فظهران الذي قلناه هوالحقالذي لأسك فيه (الوحه الثاني)في دفع كلام الرازي المكتشت أنه لايجوز أن تكون آية الجلد متقدمة على قوله خذوا عبى فلم قلت انه يجب أن نكون هذه الآية متأخرة عنه ولملا يجوز أن يقال انه لما نزلت هذه الآية ذكر الرسول صلى الله عليه وسلمذلك وتقديره أنقوله الزانية والزانى فاجلدواكل واحد منهماما تقجلدة مخصوص بالاجاع فيحق الثيب المسلمونأخيربيان المخصص عن العام المخصوص فيرجأ نزعندك وعندأكثر المعتزلة لماانه يوهم التلبيس واذاكان كذلك فثبت انانرسول صلى اللهعليه وسلماتماقال ذلك مقارنا لنزول قوله الزانية والزابي فاجلدوا كل واحدمنهما مائةجلدة وعلى هذا التقديرسقط قواكان الحديث كان متقدما على آية الجلدهذا كله تفريع على قول من يقول هذه الآبة أعنى آية الحبس نازلة في حق الزناة فثبت ان على هذا القول لم يثبت بالدليل كونها منسوخة وأماعلى قول أبي مسلم الاصفهاني فظاهر انهاغيرمنسوخة والله أعلم (المسئلة الحامسة) القائلون بان هذه الآية نازلة في الزياة وجه عليهم سؤالات ( السوُّال الاول )ماالمراد منقوله مننسائكم الجواب فيه وجوه ( أحدها) المراد من زوجاتكم كقوله والذين يظا هرون من نسائهم وقوله من نسائكم اللاتي دخلتم بهن ( وثانيها ) من نسائكم أي من الحرائر كقوله واستشهد واشهيدين من رجالكم والغرض بيان انه لاحد على الاماء ( وثالثها ) من نسائكم أي من المؤمنات (ورابعها ) من نسائكم أىمن الثيبات دون الابكار (السوءال الثاني)مامعني قوله فامسكوهن في البيوت الجواب فحلدوهن محبو سات فيبوتكم والحكمة فيه انالمرأة انماتقع فيالزنا عند الخروج والبروز فأذاحبست فيالببت لمتقدر على الزنا واذا أستمرت على هذه الحالة تعودت العفاف والفرار عن الزا(السوال الثالث) مامعني يتوفاهن الموت والموت والتوفي بمعنى واحدفصار فيالتقدرأو عيتهن الموت الجواب بجوزأن رادحتي تتوفاهن ملائكة الموت كقوله الذين تتوفاهم الملائكة قل يتوفاكم ملك الموت أوحتى بأخذهن الموت ويستوفى أرواحهن (السوال الرابع) انكم تفسرون قوله أو يجعل الله لهن سبيلا بالحديث وهو قوله عليه الصلاة والسلام قدجعل الله لهن سبيلا البكر تجلد والثيب ترجم وهذا بعيد

أَنْ يَكُونَ الْخَطَابُ للشَّهُوذُ الواقفين على هناتهما و يرادبالايذاء ذمهما وتعنيفهما وتهديدهما بالرفع إلى الولاة وبالاعراض عنهما ترك التعرض لهما بالرفع اليهم قيل كانت عقو بقالفريفين المذكورين ﴿ ٢٤٨ ﴾ في أواثل السلام على مامر من التفصيل

لازهداالسبيل عليهالالها فانالرجم لاشك انه أغلظمن الحبس والجواب انالنبي عليه الصلاة والسلام فسرالسبل بذلك فقال خذواعني قدجعل الله لهن سبيلا الثيب بالثيب جلدمائة ورجه بالحجارة والبكر بالبكر جلدمائة وتغريب عام ولمافسر الرسول صلى الله عليدوسلم السبيل بذلك وجب القطع بصحنه وأيضاله وجه في اللغة فأن المخلص من الشيء هوسبيلُ له سوا كأن أخف أوأ ثقل \$ قوله تعالى ( واللذان يأتيانها منكم فَا تَذُوهُما فَانَ تَابَا وأصلها فاعرضوا عنهما انالله كان توابا رحيماً ) في الآبة مسائل ( المسئلة الاولى ) قرأ ابن كشيرواللذان وهذان مشددة النون والباقون بالتحفيف وأما أبوعمروفانه وافق أبن كشير في قوله فذانك أماوجه التشديد قال ابن مقسم اعاشدد ابن كشير هذه النواات لامرين ( أحدهما ) الفرق بين تثنية الاسماء الممكنة وغير الممكنة ( والآخر) أنالذى وهذا مبنيان على حرف واحد وهوالذال فارادوا تقوية كل واحدمتهمابان زادواعلى نونها نوناأخرى منجنسها وفالغيره سبب التشديد فيهاان النون فيهالبست نون انتثنية فاراد أن يفرق بينها وبين نون التثنية وقيل زادوا النون تأكيدا كازادوا اللاموأماتخصيص أبي عروالتعويض في المبهمة دون الموصولة فيشبه أن يكون ذلك لما رأى من ان الحذف للبهمة ألزم فكان استحقاقها العوض أشد (المسئلة الثانية) الذين قالوا انالاً يَهُ الاولى في الزَّناة قالوا هذه الآية أيضًا في الزَّناة فعندهذا اختلفوا في انه ماالسبب فيهذا التكرير وماالفائدة فيدوذكروافيه وجوها(الاول)انالمراد منقوله واللاتي يأتين الفاحشة من نسائكم المرادمنه الزواني والمراد من قوله واللذان يأتيانها منكم الزناة نمانه تعالى خص الحبس في البيت بالرأة وخص الايداء بالرجل والسبب فيله أن المرأة انما تقع في الزنا عند الخروج والبروز فاذا حبست في البيت انقطعت مادة هذه المعصمة وأما الرجل فأنه لايمكن حبسه في البيت لانه يحتاج الى الخروج في اصلاح معاشه وترتيب مهماته وأكتساب قوت عياله فلاجرم جعلت عقو بة المرأة الزانية الحبس في البيت وجعلت عقوبة الرجل الزابي أن يؤذي فاذا تاب ترك ايذاوه و يحتمل أيضا أن بقال از الالذاء كان مشتركا بين الرجل والمرأة والحبس كان من حواص المرأة فاذا تاما أزيل الامذاء عنهما و بقي الحبس على المرأة وهذا أحسن الوجوه المذكورة (الثاني) قال السدى المراد بهذه الآية البكر من الرجال والنساء وبالآية الاولى الثيب وحينئذ يظهر التفاوت بين الآيتين قالواويدل على هذا التفسير وجوه (الاول) انه تعالى قال واللاتي يأتين الفاحشة من نسائكم فأضا فهن الى الازواج ( والثاني ) انه سما هن نساء وهذا الاسم أنيق بالثير (والثالث) ان الاذي أخف من الحبس في البيت والاخف للبكر دون النيب (والرابع)قال الحسن هذه الآية نزلت قبل الآية المنقدمة والتقدير واللذان يأتيان الفاحشة من النساء والرجال فآذوهمافان تايا وأصلحا فاعرضوا عنهما ممزل قوله فأمسكو هن في البيوت يعني ان الميتوبا وأصراعلي هذا الفعسل القبيم

ثم نسمخ بالحد لماروى أنالني عليه الصلاة والسلام قالخدواعني خذواعنىقدجعلالله لهن سبيلا الثيب ترجم والبكر تجلد وقيل هذه الآية سابقة على الاولى نزولاوكانتعقو بةالزناة مطلقاالاذي تمالحيس ثمالجلد ثمالرجم وقدجوز أنيكون الامرياليس غيرمنسو خان يترك ذكر الحدلكونه معلوما بالكناب والسنةو يوصىباءساكهن فى البيوت بمد اقامة الحدمسيانةلهن عن مثل ماجرى عليهن بسبب الخروج من البيوت والتعرض للرجال ولايخنى أنه بمالا يساعده النظم الكريم وقال أبو مسلم وقدعراهالي محاهدان الاولى في السحاقات وهذه فى اللواطين وما فى سورة النورفي الزناة والزوابي متمسكا بأن المذكور في الاولى مسيغة الاناث خاصة وفي الثانية صيغة الذكورولاضرورةالي المصيرالي التغليب على أنه لاامكان له في الاولى و يابا. الامرياستشهادالاربعة فانه غيرمعهو دفى الشرع

فياعد الزنا (ان الله كان توايا) مبالغة في قبول النوية (رحيا) واسع الرحة وهوتعليل للامر بالاعراض ﴿ فأمسكوهن ﴾

وصفه تعالى بكونه توابا رحيها بلهومقيديما سينطق به النص الكريم فقوله تعالى التو مقمبتدأ وقوله تعالى (للذين يعملون السو) حبر وقوله تعالى على الله متعلق عاتعلق به الخبر من الاستفرار فارتقديما لجاره المجرور على عامله المعنوى الاراع في جوازه وكذا الظرف أو بمعذوف وقعمالا من ضميرالمبتداالمستكن فيماتعلق به الحبر على رأى من جوزتقد يمالحال على على المهاالم المورى عند كومهاطرفاأوحرفجر كاسق في تصيرهو لدتعالى وللهعلى الناس حماابت وأما ماكان فعني كون التو لةعليه سحسانه صدورالقبول عندتعالي وكلة على للدلالة على التحقق البتة محكم جرى العادة وسبق الوعدحتي كأنهم الواجبات عليه سيحانه وهذا مرادمن قالكلة على بمعنىمن وقيل هي يعني عندوعن الحسن معي التوية التي بقيلها الله تعالى وقيل هي النوبة التي أوجب

فامسكوهن في البيوت الى أن يتبين لكم أحوالهن وهدا القول عندي في غاية البعدلاله يوجب فساد الترتيب في هذه الآيات ( الحامس) ما نقلناه عن أبي مسلم ان الآية الاولى في السحاقات وهذه في أهل اللواط وقد تقدم تقريره ( والسادس) أن يُكُون المرادهوأنه تعالى بين في الا يد الاولى ان الشهداء على الزنالا بدوأن بكونوا أربعة فبين في هده الآية أنهم لوكانوا شاهدين فالذوهم اوخوفوهما بالرفع الى الامام والحدفان تاباقبل الرفع الى الامام فاتركوهما ( المسئلة الثالثة )اتفقواعلى انه لابد في تحقيق هذا الايداءمن الايذاء باللسان وهوالتو بيمخوالتعييرمثل أن يقال بئس مافعلتما وهدة مرضتما لعقاب الله وسنخطه وأخرجماأ نفسكماعن اسم العدالة وأبطلماعن أنفسكماأهلية السهادة واختلفوافي أنه هليدخل فيدالضرب فعن ابن عباس انه يضرب بالتعال والاول أولى لانمداول النص انماهوالايذاء وذلك حاصل بمعبرد الايذاءبالمسان ولايكون فى النص دلالة على العنسرت فلاجوز المصيراليه ممقال تعسالى فان تاباوأصلح فأعرضوا عنهما يعني فاتركوا إذاءهمامم قال ان الله كان توابا رحيما معنى التواب انه يعود على عبده بفضله ومعفرته اذا تاب اليه من ذنبه وأما قوله كان توابا فقد تقدم الوجه فيه # قوله تعالى ( أنما التو به على الله للذين يعملون السو بجهالة ثم يوبون من قريب فاولتك يتوب الله عليهم وكان الله عَلَيمًا حَكَيمًا) اعلم أنه تعالى لماذكر في الآية الاولى ان المرسكبين للفاحشة اذا تاباو أصلحا زال الاذي عنهما وأخبر على الاطلاق أيضاانه توالرحيم ذكروقت الوبة وسرطها ورغهم وتعجيلها لئلاياتهم الموت وهممصرون فلاتنفعهم النوبة وفي الآيه مسائل (المسئلة الاولى) أماحقيقة التوية فقدذكرناها في سورة البقرة في تفسيرقوله تعالى فتاب عليكمانه هوالتواب الرحيم واحتج القاضي على انه يجب على الله عقلا فبول الو بة بهده الآية منوجهين ( الاول ) انكله على الوجوب فقوله انما النو ، على الله للدين بدل على انه يجب على الله عقلاقبواها ( الثاني ) لوجلنا قوله انماالتو بة على الله على محرد القبول لمبق بينه وبين قوله فاولئك موسالله علمهم فرق لان هذاأ يضا اخبار عن الوقوع أمااذاحلنا ذلك على وجوب القبول وهذاعلى الوقو عيظهر الفرق بين الأتين ولايلرم التكرارواعلم انالقول بالوجوب على الله باطل و يدل عليه وجوه (الاول) أنلازمة الوجوب استحقاق الذم عندالترك فهذه اللازمة اماأن تكون ممتعة الشبوت فيحق الله تعالى أوغير ممتنعة في حقه والاول ياطل لان ترك ذلك الواجب لماكان مستلزمالهذا النم وهذا الذم محال الشبوت في حق الله تعالى وجب أن يكون ذلك الترك متنع الثبوت فيحقالله واذآكان النزك ممتنع الشبوت عقلاكان الفعل واجب الشبوت فحيشذ يكون الله تعالى موجبابالذات لافاعلا بالاختيار وذلك باطل وأماان كان استحقاق الذم غيرمتنع الجصول فيحق الله تعالى فكل ماكان بمكنا لايلزم من فرض وقوعه محال فيلرم جوازأن يكون الالهمع كونه الهايكون موصوفاباستحقاق الذم وذلك محال لايقوله عاقل ولمابطل

الله تعالى كانفسه بفضله ﴿ ٣٢ ﴾ ث قبولها وهذا يشيرالى أن قوله تعالى على الله صفة للنوبة بتقدير متعلقه مرفة على رأى من جو زحدف الموسول مع بعض صلته أى انما النوية الكائنة كالله والمراد

بالسوء المعصية صغيرة كانت أوكبيرة وقيل الخبر على الله وقوله تعالى للذين متعلق بما تخلق به الخير أو بمنيذ وقي ويتم جالإ من الضمير المستكن في متعلق الخبر وليس فيه مافي الوجه ﴿ ٢٥٠ ﴾ الاول من تقديم الحال على العامل الممنوي

هذان القسمان ثبت آن القول بالوجوب على الله تعالى باطل ( الحجة الثانية ) ان قادرية المبدبالنسبة الىفعل التوبة وتركها اماأن يكون على السوية أولايكون على السوية فانكان على السوية لم يترجيح فعل النوبة على تركها الالمرجيح ثم ذلك المرجيح انحدث لاعن محدث لزم نفي الصانع وانحدث عن المبدعاد التقسيم وانحدث عن الله فيئلد العبدانما أقدم على التوبة بمعونة الله وتقويته فتكون تلك التوبة انعامامن الله تعالى على عبده وانعام المولى على عبده لا يوجب عليه أن ينع عليدم فأخرى فثبت أنصدور النوبة عن العبد لايوجب على الله القبول وأما انكانت قادرية العبد لاتصلح للترك والفعسل عينتذ يكون الجبرأزم واذاكان كذلك كأن الفول بالوجوب أظهر بطلانا وفسادا ( الجمة الثالثة ) التوبة عبارة عن الندم على مامضى والعزم على المتلفى المستقبل والندم والعزم منباب الكراهات والارادأت والكراهة والارادة لايحصلان باختيار العمدوالاافتقرق تحصيلهماالى ارادة أخرى ولزم التسلسل واذاكان كذلك كانحصول هذا الندموهذا العزم بمحض تخليق الله تعالى وفعل الله لانوجب على الله فعلاآخر فثبت أن القول بالوجوب باطل (الحجة الرابعة) ان التو بة فعل يحصل باختيار العبد على قولهم فلو صارذلك علة للوجوب على الله لصارفعل العبد مؤثر افي ذات الله وفي صفاته وذلك لا يقوله عاقل فأماالجواب عااحتجوايه فهوأنه تعالى وعدقبول التو بةمن المؤمنين فاذا وعدالله بشئ وكان الخلف في وعد معالا كأن ذلك شبيها بالواجب فبهذا التأو بل صعراطلاق كلة عل وبهذاالطريق ظهرالفرق بين قوله انماالتوية على اللهو بين قوله فأولتك تتوب الله عليهم انقيل فلمأ خبرعن قبول النوبة وكل ماأحبرالله عن وقوعد كان واجب الوقوع فيلزمكم أنلابكون فاعلا مختاراةلناالاخبار عن الوقوع تبع للوقوع والوقوع تبع للابقساغ والتبع لايغيرالاصل فكان فاعلا مختارا في ذلك الايقاع أماأنتم تقولون بأن وقوع النو بذمن حيث انهاهي تؤثر في وجوب القبول على الله نعالى وذلك لايقوله عاقل فظمر الفرق (المسئلة الثانية) انه تعالى شرط قبول هذه التو ية بشرطين (أحدهما ) قوله للذين يعملون السوم بجهالة وفيدسوالان (أحدهما )أنمن علذنباولم يعلمانه ذنب لم يستعق عقابالان الخطامر فوع عن هذه الامدفعلي هذا الذبن يعملون السوء يجهالة فلاحاجة بهم الى التوبة ( والسؤال الثاني) ان كلة انما للحصر فظاهر هذه الآية يقتضي انمن أقدم على السوء مع العلم بكونه سوأ أن لاتكون توبته مقبولة و ذلك بالاجساع باطل والجواب عن السوال الأول ان اليهودي اختار اليهودية وهولايع كونهاذ نبامم انه يستعق العقاب عليها والجواب عن السو ال الثاني ان من أي بللمصية مع الجهل بكونها معصية يكون حاله أخف عن أتى بهامع العلم بكونها معصية واذاكان كذلك لاجرم خص القسم الاول بوجوب قبول التو بة وجو باعلى سبيل الموعد والكرم وأما القسم الشانى فَلَا كَأَن ذَنبهم أَعْلِظ لاجرم لم يذكر فيهم هذا التَّاكيد في قبول التو ية فتكون هذه الآية ﴿

الأأن الذي تقتضيه انقام ويستدعيه النظام حوالاول اأنماقبله من وصفدتعالى كونه توايا رحيما انما نقتضي بيان اختصاص قبول التومة منه تعالى المذكورين وذلك انمايكون بجعل قوله تعالى للذين الخخبرا الايرى الى قوله عزوجل وليست التوبة للذبن يعملون السئات الخفانه الطق عاقلنا كأنه قيل الماالوبةلهو لاءلالهوالاء ( بجهالة) منعلق بمعذوف وقع حالامن فاعل يعملون أي يعملون السوءملتبسين بهاأى حاهلين سفهاءأ وبيعملون علم أن الباء سبسة أي يعملونه بسب الجهالة لانارنكاب الذنبما مدعوالية الجهلولس المراديه عدم العليكونه سوأ بلعدم التفكرفي العاقبة كإنفعله الجاهل قال قنادة اجتمع أصحاب الرسول صلى الله عليه وسلم فرأوا انكلشي عصى بهر يهفهوجهالة عداكانأوخطأ وعن محاهد من عصى الله تعالى البَاقية (أَمُ بِسُو بُونَ مَن قَر بِبِ) أَى مِن زمان قر بِب وهوماقيل حضور الموت كاينبي عنه ماسياتي من قوله تمالى حِن اذاحينه أحدهم الموت الخ فانه ﴿ ٢٥١ ﴾ صريح في أنوقت الاحتضار هو الوقت الذي لاتقبل فيه

التوبة فبقي ماوراءه في حيز القبول وعن ان عساس رضي الله عنهما قبلأن ينزله سلطان الموت وعن الضمحاككل تويةقبل المسوت فهو قريب وعنابراهيم النمخعي مالم يو خد بكطمه وهسو مجرى النفس وروى أبو أيوب عن البي صالى الله عليه وسلمان الله تعالى مقبل تو بذالعبد مالمبغرغر وعنعطا واوقبل وعن الحسن ان ايلس قال حيين أهبط الى الار ض وعزتك الأفارق اب آدم مادام روحه فيجسد مفقال تعالى وعزتي لااغلق عليه باب التوبة مالم يغرغرومن تبعيضية أى يتوبون بعض زمانقر سكانهسي مابين وجودالمعصية وبين حضورالموت زماناقر يبافني أىجزء الزمان فهوتائب (فاولئك) اشارة الىالمذكور ن

دالةمتهذا الوجه على انقبول التوبة غيرواجب على الله تعالى واذاعرفت الجواب عن هذن السوُّ الين فلنذ كر الوجوه التي ذكر ها المفسرون في تفسيرا لجهاله (الاول) قال المفسرون كل من عصى الله سمى جاهلاوسمى فعله جهالة قال تعالى اخبارا عن يوسف عليه السلام أصب اليهن وأكن من الجاهلين وقال حكاية عن يوسف عليه السلام انه قاللاخوته هل علتم مافعلتم بيوسف وأخيه اذأنتم جاهلون وقال تعالى يانوح انه ليس من أهلك أنه عل غيرصالح فلانسألني ماليس لك به علم انى أعظك أن تكون من الجاهلين وقال تعالى ان الله يأمركم أن تذبحوا بقرة فالوا أتتخذنا هزؤا قال أعوذ بالله أن أكون من الجاهلين وقديقول السيد المبده حال ما يذمه على فعل ياجاهل لم فعلت كذا وكذا والسبب فياطلاق اسم الجاهل على العاصي لربه انه لواستعمل مامعه من العلم بالثواب والعقاب لاعلاه على المعصية فلالم يستعمل ذلك العلم صاركانه لاعلاه فعلى هدا ألطريق سمى العاصى لر به جاهلا وعلى هذا الوجه يدخل فيه المعصية سواء أتى بها الانسان مع العلم بكونها معصية اومع الجهل بذلك (والوجه الثاني) في تفسيرا لجهالة أن يأتى الانسان بالمصيةمع العلم يكونها معصية الأأن يكون جاهلا بقدر عقابه وقدعلنا ان الانسان اذا اقدم على مالايذبني مع العلم بأنه ممالايذبغي الاانه لايعلم مقدار ما يحصل في عاقبته من الآفات فانه يصبح أن بقال على سبيل المجاز انه جاهل بغمله (والوجدالثالث) أن يكون المرادمنه أن يأتى الانسان بالمعصية مع أنه لابعل كونه معصية لكن بشرط أن يكون متمكنا من العلم بكونه معصية فانه على هذا التقدير يستحق العقاب ولهذا المعنى أجعناعلى أن اليهودى يستحق على يهوديته العقاب وانكان لايعلم كوناليهودية معصية الاانه لما كان متمكنا من تحصيل العلم بكون اليهودية ذنباومعصية كني ذلك في شبوت استحقاق العقاب ويخرج عاذ كرنا ألنائم والساهر فانهأتي بالقبيح ولكنه ماكان متكنا مزالعلم بكونه قبيما وهذا القولراجح علىغيره منحيث انلفظ الجهالةفي الوجهين الاولين مجمول على المجاز وفي هذا الوَّجه على الحقيقة الاانعلى هذاالوجه لايدخل تحتالاً ية الامزعل القبيح وهولايعلم فبحه أماالمتعمد فانهلايكون داخلانحت الآية وانمايعرف حاله بطريق القياس وهو أنه لما كانت النوية على هذا الجساهل واجبة فلان نكون واجبة على العامد كان ذلك أولى فهذا هوالكلام في الشرط الاول من شرا أطالتو بة وأماالشمر ط الثاني فهو قوله ثميتو بون منقريب وقد أجعوا على أن المراد منهذا القرب حضور زمان الموت ومعائنة أهواله وانماسمي تعسالي هذه المدة قربة لوجوه (أحدها)انالاجل آتوكل ماهوآت قريب (وثانيها)للتنبيه على انمدة عرالانسان وانطالت فهي قليلة قربة فانها محفوفة بطرفي الازل والابد فأذاقست مدة عمرك الى ماعلى طرفهاصار كالعدم (وثالثها) ان الانسان يتوقع في كل خظة نزول الموت به وماهذا حلهظنه يوصف بالقرب فانقيل مامعني منفي قوله من قريب الجواب أنه لابتداء الغاية

مَنْ خَيْثُ اتَصَا فَهُمْ بَمَاذَ كُرُومَافَيْهُ مَنْ مَعَنَى البعد باعتبار كونَهُمْ بانقضاء ذكرهم في حكم البعيد والخطابالرسول صلى الله عليه وسلم ولكل أحدى يصلح للخطاب وهومبند أخِبره قوله تِعالى (يتوبالله عليهم) ومافه من تكرير الاسناد لتقوية الحكم وهذا وعد بقبول تو يتهم اثر بيان أنالتو بةلهم والفاء للدلالة على سببتها للقبول (وكانالله عليا حكيما) مبالغا في العلم والحكمة فيبني أحكامه وأفعاله ﴿ ٢٥٢ ﴾ على أساس الحكمة والمصلحة والجهة

أي يجعل مبتدأ تو بنه زمانا قربامن المعصية اللانقع في زمر فالمصرين فأمامن تاب بعد المعصية برمان تعيدوقبل الموت بزمان تعيد فاله يكون خارجا عن المخصوصين بكرامة ختم قبول النو تذعلي الله بقوله انما النو بذعلي اللهو بقوله فأولثك يتوب الله عليهم ومن لم تقع تو يته على هذا الوحه فانه بكفيم أن بكون من جلة الموعودين بكلمة عسى في قوله عسى الله ان يتوب عليهم ولاشك أن بين الدرجتين من التعاوت مالا يخنى وقيل معناه التبعيض أى تو بون بعض رمان قريب كانه تعالى سمى مابين وجود المعصية و بين حضور الموت زمانا فريبا في أى جزء من أجزاءهذا الزمان أتى بالتوبة فهوتائب من قريب والافهو تائب من بعيد واعلم أنه تعالى لماذكر هذين الشرطين قال فأولئك يتوب الله عليهم فانقيل فافالدة فوله عأولتك يتوب الله عليهم بعدفوله انماالتو بة على الله قلنافيه وجهان (الاول)أن قوله اندالتو ، قعلى الله اعلام بانه يجب على الله فبولها وجوب الكرم والغضل والاحسان لاوجوب الاستحقاق وقوله فاولئك يتوب الله عليهم اخبار بأنه سيفعل ذلك (والثاني) أن قوله انما التوبة على الله يعيى انما الهداية الى التوبية والارشاد اليها والاعامة عليها على الله تعالى في حق من أتى بالدنب على سبيل الجهالة ثم تاب عنها عن فريب وترك الاصرار عليهاوأتى بالاستعفار عنها تمقال فأولئك يتوبالله عليهم يعني ان العبد الذي هذا شأنه اذا أتى بالتوية فبلها الله منه فالمرادبالاول النوفيق على التوية وبالثاني قبول التوبة تمقال وكان الله عليما حكيماأي وكان الله عليما بأنه انمااتي بتلك المعصية لاستيلا والشهوة والغضب والجهالة عليه حكيما بان العبد لماكان من صفته ذلك ثم انه تاب عنها من قريب فانه يجب في الكرم قبول تو بنه \* قوله تعالى ( وليست النوبة للذي يعملون السيآت حتى إذا حضر أحدهم الموت قال الى تبت الآن ولا الذين عوتون وهم كفار أولنك أعتدنالهم عداياً أليماً ) اعلم اله تعالى لماذكر سرائط النوبة المقبولة أردفها بنسرح النو مقالتي لاتكون مقبولة وفي الآية مسائل (المسئلة الاولى) الآية دالة على ان من حضره الموت وساهد أهواله فأن تو يته عبرمقبولة وهذه المسئله مشتملة على يحثين ( البحث الاول) الذي يدل على ان تو بة من وصفنا حاله غيرمقبولة وجوه (الاول) هذه الآية وهي صريحة في المطلوب (الثابي ) قوله تعالى فلم يك ينفعهم ايمانهم لمارأ وا بأسنا ( والثالث ) قال في صغة فرعون فلاأدركه الغرق قال آمنت انه لأاله الاالذي آمنت به بنو اسرائيل وانامن المسلين آلآن وقدعصيت قبل وكنت من المفسدين فليقبل الله تو بته عندمشاهدة العذاب ولوانه أتى بذلك الايمان قبل نلك الساعة بلحظة لكان مصولا ( الرابع ) قوله تعالى حتى اذاجاء أحدهم الموت قال ربارجعون لعلى أعمل صالحا فيماتركت كلاافها ـ كلة هوقائلها (الحامس) قوله تعالى وانفقوا بمازرة اكم من قبل أن يأتي أحدكم الموت فيقول رالولاأ خرتني الى أجل قريب فاصدق وأكن من الصالحين ولن يو خرالله نفسا اذاجاء أجلها فأخبر تعسالي في هذه الآيات ان التوبة لاتقبل عند حضمور الموت

اعتراضسة مقررة لمضمون ماقبلها واظهار الاسم الجنبل في موضع الاضمأر للاشمار بعله الحكم فان الالوهية منشأ لاتصافه تعالى يصفات الكمال (ولدست التو مةللدين يعملون السيشات) تصريح بمافهم من قصر القبول على توية من تاكمن فريب وزياده تعيين له بديان أن تو له من عداهم عنزلة العدم وجم السيات باعتبار بكرر وفوعها في الزمان المديد لالان المرادبهاجيع أنواعها و بمامر من السوانوع منها (حتى اذاحضر أحدهم الموت قالاني تبن الآن کے حرف اسداءوالجمله السرطية بعدهاغا مةلما فملهاأي لبس صول الوبة الذي بعملون السشات الى حضورموتهم وقولهم حيئذ اني تنت الآنُ وذكرالآنلر بدتعيين الوقت وايثار قالءلي تابلاسقاط ذلكعن درجة الاعتباروالتحاشي

عن تسميته تو بة (ولاالدين بموتون وهم كفار) عطف على الموصول الذى قبله أى ليس ﴿ والسادس ﴾ قبول النو بة الهوئلاء ولا لهؤلاء وانماذكرهؤلاء مع أنه ندتو بة الهم

رأسا مبالغة في بيان عدم قبول تو به المسوفين وايذانا بان وجودها كعدمها بل في شكر ير حرف النفي في المعطوف اشعار خني بكون حال الذين يموتون على الكفر

والمراد بالموصولين اما الكفار خاصــة وأما الفساق وحدهم وتسميتهم في الجلة الحالية كفاراللتغليظ كإفىقوله تعالى ومن كفر فانالله غني عن العالمين وأما مايع الفريقين جميعا فالتسمية حينتذ للتغليب و بجوز أنراد بالاول الغسقة وبالثانى الكفرة ففيد مبالغة أخرى (أولئك) اشارة الى الفريقين ومافيد من معسني البعد للايذان بترامى مالهم في الفظاعة ويعدمنز اتهمني السوء وهو متسدأ خبره (اعتدنالهم)أى عيأنا لهر (عذاباأليما) تكرير الاسنادلمامرمن تقوية الحكم وتقديم الجار والمجرورعلي المفعول الصريح لاظهار الاعتناء يكون العذاب معدالهم وتنكيرا لعذاب ووصفه للتفغيم الداتى والوصني (ياأيهاالذين آمنوالابحل لكمأن ترثواالنساء كرها) كأنالرجسل اذامات قريبه يلتى ثوبه على ا امرأته أوعلى خبائها

( والسادس)روى أبوأيوب عن النبي صلى الله عليه وسلم ان الله تعالى يقبل تو ية العبد مالم بغر غرأى مالم تتردد الروح في حلقه وعن عطاء ولوقبل موته بفواق الناقة وعن الحسن انابليس قال حين أهبط الى الارض وعزتك لاأفارق ابن آدم مادام روحه في جسده فقال وعرتى لاأغلق عليه باب التو بة مالم بغر غر واهلم أن قوله حتى اذا حضر أحدهم الموتأى علامات نزول الموت وقربه وهو كقوله تعالى كتب عليكم اذاحضر أحدكم الموت ( البحث الثان ) قال المحققون قرب الموت لا يمنع من قبول التو بة بل المانع من قبول التو بةمشاهدة الاحوال التي عندها يحصل العلم بالله تعالى على سبيل الاضطرار واتماقلنا ان نفس القرب من الموت لايمنع من قبول التو بة لوجوه ( الاول ) انجاعة أماتهم الله تعالى ثم أحياهم مشلقوم من بني اسرائيل ومثل أولاد أيوب عليه السلام ثم انه تعالى كلفهم بعددلك الاحياء فدل هذا على أن مشاهدة الموت لاتخل بالتكليف ( الثاني ) انالشدائد التي يلقاها من يقرب موته تكون مثل الشدائد الحاصلة عند القولبخ ومثل الشدائد التي تلقاها المرأة عند الطلق أوأز يدمنها فاذالم تكن هذه الشدائد مانعة من بعاء التكليف فكذا القول في تلك الشدائد (الثالث) أن عند القرب من الموت اذاعظمتالا لامصار اضطرار العبدأشد وهوتمالي يقولأمن يجيبالمضطر اذادعاه فتزايدالاكام فيذلك الوقت بان يكون سببا لقبول التوبة أولى منأن يكون سببا لعدم قبول التو بة فثبت بهذه الوجوء ان نفس القرب من الموت ونفس تزايد الآلام والمشاق لايجوز أزيكون مانعا من قبول النوبة ونقول المانع من قبول النوبة ان الانسان عندالقرب منالموت اذاشاهد أحوالا وأهوالاصارت معرفته باللهضرورية عند مشاهدته ثلك الاهوال ومتىصارت معرفته بالله ضبرورية سقطا لتكليف عنه ألاترى أنأهلالآخرة لماصارت معارفهم ضرورية سقط التكليف عنهم وانلبكن هنساك موت ولاعقاب لانتو بتهم عند آلحشر والحساب وقيل دخول النار لانكون مقبولة واعلم أن هناك بحشاعيقا أصوليا وذلك لان أهلالقيامة لابشاهدون الاانهم صاروا أحياء بعدأن كانوا أمواتا ويشاهدون أيضا النار العظيمة وأصناف الاهوال وكل ذلك لايوجب أن يصيرا اعلم بالله ضرو ريالان العلم بأن حصول الحياة بعد أن كانت معدومة يحتاج الى الغاعل طانظرى عندأ كثرشيوخ المعتزلة وبتقديرأن يقال هذا العلمضرورى لكن العلم بأن الاحياء لايصبح من غيرالله لاشك انه نظرى وأما العلم بأن فاعل تلك النيران العظيمة ليس الاالله فهذا أيضا استدلالي فكيف عكن ادعاء ان أهل الآخرة لاجل مشاهدة أهوالها يعرفون اللهبالضر ورةممهبان الامركذلك فإقلتم بانالعلم باللهاذا كانضر وريامنع من صحة التكليف وذلك ان العبد مع علم الضر وري يو جودالاله المثيب المعاقب قديقدم على المعصية لعله بأنه كريموانه لاينفعه طاعة العبدولا يضره ذنبه واذاكان الامر كذلك فلمقالوا بأنهذا يوجب زوال التكليف وأيضافهذا الذي يقوله

و يقول ارث أمرأته كما أرث ماله فيصمير بذلك أحق بهما منكل أحد ثم انشاء تزوجها بلاصداق غير الصداق الاول وإنشاء زوجها

غير واخذ صدقها ولم يمطها منه شيئا وانشاء هضلها لتفندي بماورتت من زوجها وانَّ قدبت المرآة إلى أَهْلَهُمَّا قبل القاء الثوب فهيأحق بنفسها فنهوا عن ذلك وقيل لهم ﴿ ٢٥٤ ﴾ لاصِل لكم أن تأخذوهن يطريقُ إِ

الارث على زعكم م مؤلاء المعتزلة من أن العلم بالله في دار التكليف يجب أن يكون نظريا فأذا صارضروريا سقط السكليف كلام ضعيف لان من حصل في قلبه العلم بالله انكان تجو يز نقيضه قائما فى قلبه فهذا يكون ظنا لاعلما وانلم يكن تجويز نقيضُه قائمًا امتنع أن يكون علم آخر أفوى منه وآكدمنه وعلى هذا التقديرلايبني البتة فرق بين العلم الضرورى و بين العسلم النظرى فثبت ان هذه الاشياء التي تذكرها المعتزلة كلمات صعيفة واهية واته تعالى يفعل مايشاء ويحكم ماريد فهويفضله وعديقبول النوبة في بعض الاوقات وبعدله أخبرعن عدم قبول التو بة في وقت آخر وله أن يقلب الامر فيجمل المقبول مردودا والمردود مقبولا لايستُل عايفعل وهم بسئلون ( المسئلة الثانية ) انه تعالى ذكر قسمين فقال في القسم الاول انماالتو به على الله للذين يعملون السوء بجهالة وهذا مشعر بأن قبول تو بتهم واجبوقال في القسم الثاني وليست النو بة للذين يعملون السيآت فهذاجزم بأنه تعالى لايقبل تو بة هؤلاء فبق بحكم التقسيم العقلي فيمابين هذين القسمين قسم الشوهم الذين لم يجرم الله تعالى بقول تو بتهم ولم يجرم بردتو بتهم فلاكان القسم الاول هم الذين يعملون السوء بجهالة والقسم الثانى هم الذبن لايتو بون الاعند مشاهدة البأس وجب أن يكون القسم المتوسط بين هذين القسمين هم الذين بعملون السوء على سبيل العمد مم يتو بون فهو الا ماأخبرالله عنهم انه يقبل تو بتهم وماأخبر عنهم انه يردتو بتهم بل تركهم في المشيئة كما انه تعالى ترك مغفرتهم في المشيئة حيث قال ويغفر مادون ذلك لمن يشساء ( المسئلة الثالثة) انه تعالى لمايين ان من تاب عند حضو رعلامات الموت ومقدماته لاتقبل تو بته قال ولا الذين يموتون وفيه وجهان (الاول) معناه الذين قرب موتهم والمعنى انه كاأن التوبة عن المعاصي لاتقبل عند القرب من الموت كذلك الايمان لايقبل عند القرب من الموت ( الثاني ) المراد أن الكفار اذاماتوا على الكفر فلوتابوا في الا خرة لاتقبل تو يتهم ( المسئلة الرابعة ) تعلقت الوعيدية بهذه الآية على صحة مذهبهم من وجهين (الاول) قالوا انه تعالى قال وليست التوية للذين يعملون السيآت حتى إذا حضر أحدهم الموت قال اني تبت الآن ولا الذين يوتون وهم كفار فعطف الذين يعملون السيات على الذي يموتون وهم كفار والمعطوف مغاير للمعطوف عليه فثبت أن الطائفة الاولى ليسموا من الكفار ثم انه تعالى قال في حق الكل أولئك أعند نالهم عذبا أليما فهذا يقتضي شمول هذا الوعيد للكفار والفساق (الثاني) انه تعالى أخبرانه لاتو يدلهم عندالماينة فلوكان يفغرلهم مع ترك التو به لم يكن لهذا الاعلام معني والجواب اناقد جعناجلة العمومات الوعيدية في سورة البقرة في تفسير قوله تصالى بلي من كسب سيئة وأحاطت به خطينته فأولنك أصحاب النارهم فيهاخالدون وأجبناعن تسكهم بهاوذكرنا وجوها كثيرة من الاجوبة ولاحاجمة الى اعادتها في كل واحد من هذه العمومات ثم نقول الضمير محب أن بعود الى أقرب المذكورات وأقرب المذكورات من قوله أولئك

كاتحازالوار يثوهن كارهات لذلك أومكرهات عليدوقيل كانوايسكوهن حتى يمتنو يرثوامنهن فقيل لهرلاء للكهذلك وهن غلير راضيات بامساككموقري لاتحل بالتاءالفوقأنيه على أنأن توثوا معيني الوارثة وقری کرها بضم الكاف وهي لفية كالضعف والضعف وكانالرجلاذا تزوج امرأة ولم تكن من حاجته حبسهامع سوه العشس والقهروضيقعليهما لتفتدي مند بمالها وتختلع فقيل لهم (ولاتعضلوهن) عطفاعلى ترثواولا لتأكيد النني والخطاب للازواج والعضل الحبس والتضيق ومدعضلت المرأة بولدهااذااختنقت رجها فغرج بعضهو يؤ بعضدأى ولاأن تضيقوا عليهن( لتذهبوا ببعض مَأَآتُسِمُوهِنَ ﴾ اي من الصداق بأن يدفعن اليكم بعضداضطرارا فتأخذواهمنهن وانسا لم يتعرض لفعلهن

ابذانا يكونه منزلة المدم لصدوره عنهن أضطرارا وانما عبرعن ذلك بالذهبابيه لايالاخذ ﴿ اعتدنا ﴿ ولابالذهاب للمالغة في تقبعه بيان تضمسه لامرين كل منهما عيضلور شنيع الاخذ والاذهاب منهن لانه عبارة عن الذهاب مستحجبا به ( الا أن الني بفاحشة مبنية ) على صيفة الفاعل من ين بعنى تبين الله المفاعل من ين بين وفرى على ﴿ ٢٥٥ ﴾ صيفة المفعول وعلى صيفة الفاعل من أبان بمعنى تبين اى

بينة القبح من النشوز وشكاسة الخلق وايذاء الزوج و أهله بالبذاء والسلامة ويعضده قراءة أبي الاأن يفعشن عليكم وقيل الفاحشة الزما وهو استثناء من أعم الاحدوال أوأعم الاوقات أوأعم العللين أى ولايحل لكم عضلون في حال من الأحوال أوكمة فىوقت منالاوقاتأو لعلة من العلل الافي حالك اتيانهن بفاحشة أوالا فىوقت اتبانهن أوالا لاتيانهن بهافأن السبب حيشذيكون منجهتهن وأنتم معذورون فىطلب الخلع ( وعاشروهن بالمروق) خطساب للذين يسيؤن العشرة معهن والمعروف ما الانكره الشرع والمرؤة والمراد ههنا النصفة فى البت والنفقــة والاجال في المقال ونحسو ذلك ( فان كرهتموهن) وسنمتم صحبتهن عقتصي الطبيعة من غير أن يكون من قبلهن مابوجب ذلك من الامور المذكورة.

أعتدنالهم عدايا أليماهوقوله ولاالذين وتون وهم كفارفل لايجوز أن يكون قوله أعتدنا لهم عذايا أليما عائدا الى الكفار فقط وتحقيق الكلام فيه أنه تمال أخبر عن الذين لايتو بون الاعتدالموت أنتو بتهم غيرمقبولة محذكر الكافرين بعدذاك فبينان ايمانهم عندالموت غيرمقبول ولاشك انالكافرأقبح فعلاوأخس درجةعندالله منالفاسق فلأ بدوأن يخصه بمزيداذلالواهانة فجازأن يكون قولة أولئك أعتدنالهم عذابا أليا مختصا بالكافرين بيانا لكونهم مختصين بسبب كفرهم بمزيد العقو بةوالاذلال (أماالوجه الثانى) تماعولواعليه فهوانه أخبرأنه لاتو بةعند المعاينة واذا كان لاتو بةحصل هناك تجويزالمقاب وتجويزالمغفرة وهذالابخلو عننوع تنخويف وهوكقوله انالله لابغفرأن يشرك بهو يغفرمادون ذلك لمنيشاه على أنهذا تسك بدليل الخطاب والمعتز لة لا يقولون به والله أعلم ( المسئلة الخامسة ) انه تعالى عطف على الذين يتو بون عندمشاهدة الموت الكفار والمعطوف مفاير للمطوف عليه فهذا يقتضى ان الفاسق من أهل الصلاة ليس بكافر ويبطل بهقول الخوارج ان الفاسق كافر ولايمكن أنيقال المرادمنه المنافق لان الصحيح ان المنافق كافر قال تعالى والله يشهد ان المنافقين لكافبون والله أعلم ( المسئلة السادسة) أعدد نا أي أعدد ناوهيا ناونظيره قوله تعالى في صفة نارجهنم اعدت المكافرين احتبع أصحابنا بهذه الا يذعلي أن النارمخلوقة لان العذاب الاليم ليس الانارجهنمو برده وقوله أعندنا اخبار عن الماضي فهذا يدل على كون النارمخلوقة من هذا الوجه والله أعلم 
 « قوله تعالى ( بِاأَبِهِ الذِينَ آمنوا لا يحل لكم أن ترتوا النساء كرها ولا تمضلوهن . لتذهبوا ببعض مااتيتموهن الاأن يأتين بفاحشة مبينسة وعاسروهن بالمعروف فآن كرهتموهن فعسى أن تكرهوا شيئاو يجعل الله فيه خيراً كثيراً ) اعلم أنه تعالى بعدوصف النوبة عادالي أحكام النساء واعم أن أهل الجاهلية كأنوا يو فون النساء بانواع كثيرة من الايذاء و يُطلُّونهن بضر وب من الظلم فالله تعالى نهاهم عنها في هذه الآيات ( فالنوع الاول ) قوله تعالى لا محل لكم أن ترثوا النساء كرها وفيه مسئلتان ( المسئلة الاولى ) في الا يتقولان الاول كان الرجل في الجاهلية اذامات وكانت لهزوجة جاء ابنه من غيرها أو بعض أقار به فالتي تو به على المرأة وقال ورئت امر أته كاور تتماله فصارأ حق بهامن سائرالناس ومن نفسها فأنشاء تزوجها بغيرصداق الاالصداق الاول الذي أصدقها الميت وانشاء زوجها من انسان آخر وأخدصداقها ولم يعطيها مندشئا فانزل الله تعالى هنمالا يقوبين أنذلك حرام وأنالرجل لايرث امرأة المبت مندفعلي هذا القول المراد يقوله أن ترثوا النساء هين النساء وانهن لابور ثن من الميت ( والقول الثاني ) ان الوراثة تعود الى ألمال وذلك ان وارث الميتكان له أن منعها من الاز واج حتى تموت فيرثها مالهافقال تعالى لايحللكم أن ترثوا أموالهن وهن كارهات ( المسئلة الثانية ) قرأ جزةوالكسائي كرهابضم الكاف وفي النوية أنفقوا طوعا أوكرها وفي الاحقاف حلته

لاً لاتفاوللوهن ججرد كراهد النفس واصبر وا على معاشرتهن (فسبى أن تكرهوا شسبنًا ويُجعل الله فيه خسيرا كثيرا ) عله للجزاء أفيمت مقامه للايذان يقوة استلزامها

أمه كرهاووضعته كرها كلذلك بالضم وقرأعامم وابن عامر في الاحقاف بالضم والباقي بالفتح وقرأ نافعواب كثبروأ بوعر وبالفتح فيجيع ذلك قال الكسائي هما لغتان بمعنى واحد وقال الغراء الكره بالفتح الاكراه و بالضم المشقة فا أكره عليه فهوكره بالفتح وما كان من قبل نفسه فهوكره بالضم ( النوح الثاني ) من الاشياء التي نهي الله عنهاتما يتعلق بالنساء قوله تعالى ولاتعضلوهن لنذهبوا ببعض ماآ تيتموهن وفيه مسائل ( المسئلة الاولى) في محل ولا تعضلوهن قولان (الاول) الهنصب بالعطف على حرف ان تقديره ولايحلكم انترتوا النساء كرها ولاأن تعضلوهن في قراءة عبدالله (والثاني) انهجرم بالنهى عطفا على ماتقدم تقديره ولاترثوا ولاتهضلوا ( المسلة الثانية ) العضل المنع ومنه الداء العضال وقد تقدم الاستقصاء فيه في قوله فلاتعضلوهن أن ينكحن أزواجهن ( المسئلة الثالثة ) المخاطب في قوله ولاتعضلوهن من هوفيه أقوال ( الاول ) ان الرجل منهم قدكان يكره زوجته ويريدمفارقتها فكاريسي العشرة معها ويضيق عليهاحتي تفندى منعنفسها يمهرها وهذا القول اختيار أكثر المفسرين فكانه تعالى قال لايحل لكم التزوج بهن بالاكراه وكذلك لايحل لكم بعد التزوج بهن العضل والحبس لتذهبوا بعض ما آتیتموهن (الثانی) انه خطاب للوارث بان بتك منعها من التزوج بمن شامت وأرادتكاكان يفعه أهل الجاهلية وقوله لنذهبوا ببعض ماآ تيتموهن معناه انهم كانوا يحبسون امرأة الميت وغرصهم أن تبذل المرأة ما أخنت من ميراث المبت (الثالث) انه خطاب للاولياء ونهى لهم عن عضل المرأة (الرابع) انه خطاب للازواج فأنهم في الجاهلية كانوا يطلقون المرأة وكانوايه ضلونهن عن التزوج و بضيقون الامر عليهن لفرض أن يأخدوا منهن شيئا ( الخامس ) أنه عام في الكل أما قوله تعالى الاان يأتين مفاحشة مبينة ففيد مسائل ( المسئلة الاولى ) في الفاحشة المبينة قولان ( الاول ) انها النشوز وشكاسة الخلق وابداء الزوج وأهله والمعنى الاأن يكون سوء العشرة من جهتهن فقد عدرتم في طلب الخلع و يدل عليه قراءة أبي بن كعب الاان يفعش عليكم ( والقول انثاني) انهاالزنا وهوقول الحسن وأبي قلابة والسدى (المسئلة الثانية) قوله الأأن يأتين استثناء من ماذا فيدوجوه ( الاول) انه استثناء من أخذ الاموال يعني لا يحلله أن يحبسها ضرارا حتى تفتدي مند الااذازنت والقائلون بهذامنهم من قال بني هذا الحكم ومانسخ ومنهم من قال انه منسوخ يا يذالجلد (الثاني) انه استثناء من الحبس والامساك الذي تقدمذكره فيقوله فامسكوهن في البيوت وهوقول أبي مسلم وزعم انه غير منسوخ (الثالث) عكن أن مكون ذلك استثناء من قوله ولاتعضلوهن لان ألعضل هوالحبس فدخل فدالحس فيالبت فالاولياء والازواج نهواعن حبسهن فيالبيوت الأأن يأتين بغاحشة مبينة فعند ذلك يحل الاولياء والازواج حبسهن في البيوت ( المسئلة الثالثة ) قرأ نافع وأبوعرو مبينة بكسراليا، وآبات مبينات بفتح البا حيث كان قال لان في قوله مبينات

تحبسونه وعسى نامة واقعة لمابعدهامستغنية عن تقدر الخبر أي ذقد قريت كراهتكم شيثا وجعل الله فيد خسيرا كثعرا فأن النفس راعا تكره ما هو أصلح في الدن وأحد عاقبة وللدني الى الخيرو تحب يهما هو بخلا فه فليكن بتفركم الى مافيه خير وصلاحدون ماتهوي أنفسكم وذكر الفعل الاول معالاستغاءعنه وانحصارالعليةفيالثاني للتوسل الى تعميم مفعوله ليغيد أن ترتيب الخبر الكثير من الله تعالى ايس مخصوصا يمكروه دون مكروه بل هوسنة الهيسة جارية على الاطلاق حسب اقتضاء الحكمة وأنمانحن فيه مادة من موادها وفيدمن المبالغة في الحل على ترك المفارقة وتعميم الارشاد ما لايخني وقري و بجعل مرفوعا على أنه خسير لميتدا محذوف والجملة حالية تقديره وهوأي ذلك الذي يجعل الله فيد

خيرا كشيرا وقيل تقديره والله يجعل الله بوضع المظهر موضع المضمر وتنوين خيرا لتفعيمه ﴿ قصد ﴾ الذاتى ووصفه بالكثرة لبيان فجامته الوصفية والمرادبه ههنا الولد الصالح وقيل الالفة والمحبة

وإن اردتم استبدال زوج) أي تزوج ﴿ ٢٥٧ ﴾ امرأة ترغبون فيها (مكان زوج) ترغبون عنها بان

تطلقوها (وآتيتم احدا هن) أي احدى الزوجات فانالمراد بالزوح هوالجنس والجلة ماية ناصمار ودلامعطوفة على السرط أيوقد آتيتم التي تريدونأن تطلقوها (قنطارا) أي مالاكثيرا (فلارأحدوا منه) أي مرذك القنطار (شيئا) يسيرافصلاعن الكثير(أ أخذونه متانا واثمامينا)استنباف مسوق لتقربوالنهجي والتنفيرعن المنهى عندوالاستفهام الانكار واتوسيمأي أنأخدونه باهتبن وآثمين أولابهتان والاثم فان أحدهم كالاذاتروج امرأه دهت التي تحته بهاحسة حتى يلحتهاالي الاوداءمنه عاأعطاها لىصرفدالى تروج الجديدة فنهواع وذلك والمهتان الكذب الدي يبهت المكدوبعليه و دهشه وقديستعمل فيالفعل الباطل ولذلك فسر همهنابالطلم وقوله عر وجل

تقشداظهارهاوفي قوله بفاحشة مبينة لم يقصداظها رهاوقرأا ف كثيروأبو مرعن عاصم بَالْفَتْحِ فِيهِما والباقون بكسراليا، فهما أمامن قرأ بالفتح فله وجهان (الاول) ان الفاحشة والأيات لافعل لهما في الحقيقة أنما الله تعالى هو الذي بينهما ( والدي) ان الفاحشه تتمين فان يشهد عليها أربعة صارت مبينة وأماالآيات فان الله تعالى بينها واماءن قرأ بالكسرفوجهد انالآيات اذاتبيت وطهرت صارت أسبابا البيان واذاصارت أسابا للبيان جاز استادا لبيان اليهسا كاان الاستام لما كانت أسباباً للضلال حس اساد الاصلال اليها كقوله تعالى رب انهن أضلان كثيرا من الناس ( النوع النالث ) من التكاليف المتعلقة بأحوال النساء قوله تعالى وعاسروهن بالمعروف وكأنا لقوم يسيؤن معاسرة الساء فقيللهم وعاسروهن بالمعروف قال الزجاج هوالنصفة في المبيت والنفقة والاجال في القول مم قال تعالى فان كرهم وهن أي كرهم عشرتهن بالمعر وف وصحمتهن وآثرتم فراقهن فعسى أن تكرهوا شيئاو يجعل الله فيه خيراكنبرا #والضمير في قوله فيه الى ماذايعود فيه و جهان ( الاول ) المعنى انكم ان كرهتم صحبتهن فامسكو هربالعر وف فعسى أن يكون في صحبة هن الخيرا اكثيرومن قال بهذا القول فتارة فسرا لخيرا الكثير بولد يحصل فتنقل الكراهة محبة والفرة رغمة وتارة بأنهلاكره صحبتها ثمانه بحمل ذلك المكروه طلبا لثواب اللهوأنفق عليها وأحسن اليهاعلى حلاف الطبع استحق الثواب الجزيل في العقبي والثناء الجيل في الديما (الثاني) أن يكون المعنى ان كرهم وهن ورغبتم في مفارقتهن فريما جعلالله في الكالمفارقة لهى خيرا كثيراوذلك بان تخلص الله المرأة من هذا الزوج وتجد زوجا حيرا منه ونظيره قوله وان يتفرقا يغى الله كلامن سعته وهذا قول أبي بكر الاصم قال القاضي وهذا تعيد لانه تعالى حث بما ذكر علم سبيل الاستمرار على الصحبة فكيف يريد بذلك المفارقة # ( النوع الرامع) من التكاليف المتعلقة بالساء قوله تعمالي ( وأن أردتم استبدال زوج مكان زوج وآتيتم احداهن قنطمارا فلا الخذوا منه شيئا أناخذونه بهتانا واثمسا مبناوكيف تأحذونه وقد أقصى بعضكم الى بعض وأخدن منكم ميثساقاغليظا) فهدمسائل (المسئله الاولى) الدسعسالي في الآية الاولى لماأذن في مضارة الزوجات اذا أبين بفاحشة بين في هذه الآية تحريم المضارة في غيرحال الفاحشة فقال وانأردتم استبدال زوج مكان زوج روى ان الرجل منهم اذا مال الى النزوج بامرأة أخرى رمى زوجة نفسه بالفاحشة حتى يلجئها الى الاقتداء منه بمأعظاها ليصرفه الى تزوج المرأة التي يريدها قال تعالى وانأردتم استبدال زوج مكان زوج الآية والقنطار المال العظيم وقدمر تفسيره في قوله والقناطير المقنطرة من الذهب والفضة (المسئلة النائمة) قالوا الآمة تدن على جواز المعالاة في المهرروي أنعمر رضى المتعند قال على المنبرأ لالانغالوا في مهو رنسائكم فقامت امرأة فقالت يا إن الخطاب الله يعطينا وأنت تمنع وتلت هذه الآية فقال عركل الناس أعفه معرورجم

غیروا زیادگانه قا تعامون

( وكيف تأخذونه) انكارلاخذه اثرانكار وتنفيرعنه غيب تنغيروقد بولغ فيه حيث وجه الانكارالي كيفيدالاخذ الذانايأنه بمالاسدلله الى التحقق والوقوع أصلا لانما مدخل تحت الوحود لايدان يكون على حال من الاحوال فاذالم يكن لشي حال أصلالم يكزله حظمن الوجود قطعا وقوله عزو جل (وقد . أفضى مصكم الى بعض) حالمن فاعل تأخذونه مغيدة لتأكيدا لنكبرو تقرير الاستبعاد أي على أي حال أو في أي حال تأخذونه والحال أنهقد جری بینکم و بینهن أحوال منافية لعمر الحلوة وتغررالمروبيونحق خدمتهن لكهوغرذلك

عن كراهة المفالاة وعندى ان الآية لادلالة فيها على جواز المفالاة لان قوله وآتيتم احداهن قنطسارا لايدل على جوزايتاه القنطار كاانقوله لوكان فبهما آلهة الااقة لفسد تالابدل على حصول الآلهة والحاصل أنه لايلزم من جعل الشي شرط الشي أخر كون ذلك الشرط في نفسه جائزالوقو ع وقال عليه الصلاة والسلام من قتل له قتيل فأهله بين خيرتين ولمهلزم منه جواز القتل وقديقول الرجل لوكانالاله جسمالهكأن محد المسلة الثالثة عنه ان قولنا الالهجم حق ( المسلة الثالثة ) هذه الآية يدخل فيهامااذا آتاهامهرها ومااذالم يؤتها وذلك لانه أوقع العقدعلى ذلك الصداق في حكم الله فلا فرق فيه يين مااذا آتا هاالصداق حساو بين مااذالم يوتها (المسئلة الرابعة) احتج أبو بكرالرازى بهذه الآية على إن الخلوة الصحيحة تقرر المهر قال وذلك لان الله تعالى منع الزوج من أن أخذ منها شيئا من المهروهذا المنع مطلق ترك العمل به قبل الخلوة فوجب أنيبق معمولايه بعد الخلوة قال ولايجوز أن يقال انه مخصوص بقوله تعسالي وان طلقتموهن من قبل أن تمسوهن وقد فرضتم لهى فريضة فنصف مافرضتم وذلك لان الصحابة اختلفوافى تفسيرالمسيس فقال على وعرالمراد من المسس الحلوة وقال صدالله هوالجماع واذاصار يختلفافيدامتنع جعله مخصصالهموم هذه الآية والجوابان هذه الآية المدكورة ههامخنصة بمابعدا لجماع بدليل قوله تعالى وكيف تأخذونه وقدأفضي بعضكم الى بعص واعضاء بعضهم الى البعض هوالجاع على قول أكثر المفسرين وسنقيم الدلائل على صحة ذلك (المسئلة الحامسة) اعلم أنسوء العشرة اماأن يكون من قبل الزوج واما أن يكون من قبل الزوجة فانكان من قبل الزوج كره ان ياخذ شيئامن مهرهالانقوله تعالى وانأردتم استبدال زوج مكان زوج وآتيتم احداهن قنطارافلا تأخذوامنه شيئاصر يحفى أن الشو زاذاكان من قبله فانه يكون منهيا عن أن اخذمن مهرهاشيًّا ثمانوقعت المخالعة ملك الزوج بدل الحلم كما انالبيم وقت النداء منهى عنسه ممانه بغيد الملك واذاكان الشوز من قبل المرأة فههنا يحل أخذ بدل الخلع لقوله تعالى ولاتعضلوهن لتذهبوا ببعض ماآتيتموهن الاأن يأتين بفاحشة مبينة يه مم قال تعالى أتأخذونه لمتانا واتمامينا وفيسه مسائل ( المسئلة الاولى ) البهتان فياللغة الكذب الذي بواجد الانسان به صاحبه على جهة المكابرة وأصله من بهت الرجل اذا تعير فالبهتان كذب يحيرالانسان لعظمته مجدل كلباطل يتعيمن بطلانه جتاناومنه الحديث اذاواجهت أخاك عاليس فيه فقديها (المسئلة الثانية) في أنه لم انتصب قوله بهتانا وجوه (الاول) قال الزجاج البهنان ههنامصدر وضع موضع الحال والمعني أتأخفونه مباهنين وآثمين ( الثاني) قال صاحب الكشاف محتمل انه انتصب لانه مفعول له وانهم يكن غرضا في الحقيقة كقولك قعد عن القتال جبنا ( الثالث ) انتصب بنزع الخافض أي ببهنان ( الرابع ) فيه اضمار تقديره تصيبون به بهناناوامما ( المسئلة الماللة ) في تسعية

هذا الاخديمة الوجوء (الاول) انه تعالى فرض لها ذلك المهر فن استرده كان كانه يقول النس ذلك بفرض فيكون بهتانا (الثاني) انه عند العقد تكفل بنسليم ذلك المهر اليهاوأن لا ياخده منها فاذا أخده صار ذلك القول الاول بهتانا (الثالث) أناذ كرناانه كان من دأ بهم

قولان (أحدهما) ان الافضاء ههذا كنابة عن الجماع وهوقول ابن عباس ومحاهد والسدى واختيار الزجاج وابن قنية ومذهب الشافعي لان عنده الزوج اذاطلق قبل المسيس فله أن يرجع في نصف المهروان خلابها (والقول الثاني) في الافضاء أن يخلوبها وان لم يجامعها قال الكلي الافضاء أن يكون معها في لحاف واحد جامعها أولم يجامعها و هدذا القول اختيار الغراء ومذهب أبي حديفة رضي الله عنه لان الخلوة المحيحة تقرر المهر واعم أن القول الاول أولى و يدل عليه وجوه (الاول) أن الليث قال أفضى فلان الى فلانة أي صارف فرجتها وفضائها ومعلوم ان هذا المعنى انما يحصل في المحتيمة عند المنافي عند وقت المحتيمة عند الثاني) انه تعالى ذكرهذا في المحتيمة عند الله عند المحتيمة عند الله المحتيمة عند المحتيمة عند الله المحتيمة عند الله المحتيمة عند الله عند المحتيمة عند المحتيمة عند الله عند المحتيمة عند الله عند المحتيمة عند الله المحتيمة عند الله عند

انهماذا أرادوا تطليق الزوجة رموها بفاحشة حتى تخاف وتشترى نفسهامنه بذلك المهر فَمَا كَانَ هَذَا الامرِ واقعا علىهذا الوجه فيالاغلب الأكثرجيل كاأن أحدهما هو الآخر ( الرابع ) انه تعالى ذكر في الآية السابقة ولاتعضلو هن لتذهبوا ببعض مأآتيتموهن الاأن يأتين بغاحشة مبنية والظاهر منحال المسلم انهلايخالف أمراللهفاذا أخذمنها شيئاأ شعرذاك بأنها فدأتت بفاحشة مبينة فاذالم يكن الامر كذلك في الحقيقة صموصف ذلك الاخذ بانه بهتان منحيث انه يدل على اتيانها بالفاحشة مع ان الامر ليس كذلك وفيد تقرير آخروهوأن أخذالمال طعن فيذاتها وأخذلمالهافهو بهنانمن وجه وظلم من وجه آخر فكان ذلك معصية عظيمة من أمهات الكبائر ( الخامس ) ان عقاب البهتان والاتمالمبين كانمعلوما عندهم فقوله أتأخذونه بهتانا معناه أىأخذون عقاب البهتان فهوكقوله انالذين يأكلون أمول اليتامي طلما انمايأكلون فيطونهم نارا (المسئلة الرابعة ) قولهأتأخذونه استفهام على معنى الانكاروا لاعظام والمعنى ان الظاهر انكم لاتفعلون مثلهذا الفعل معطهور قبحه فىالشرع والعقل ثمقال تعالى وكيف تأخذونه وقدأ فضى بعضكم الى معض وأخذن منكم مينا قاعليظا \* واعم انه تعالى ذكرفي علة هذا المنع أمورا (أحدها )ان هذا الاخذ يتضمن نسبتها الى الفاحشة المبينة فكانذلك بهنانا والبهتان من أمهات البكبائر (والنيها) انه الممبين لانهذا المالحقها فنضيق الامرعليهاليتوسل بذلك التشديد والتضييق وهوظم الى أخذ المال وهوظم آخر فلاشك أنالتوسل نظلم الىظلم آخر يكون اثما مبينا ( واللهما ) قوله تعسالي وكيف تأخذونه وقدأ فضى بعضكم ألى بعض وفيه مسئلتان (المسئلة الاولى )أصل أفضى من الفضاءالذى هوالسعة يقال فضايفضوفضوا وفضاء اذااتسع قال اللبث أفضى فلانالى فلانأى وصل اليه وأصله الهصارفي فرجته وفضائه وللفسرين في الافضاء في هذه الآمة

(وأخذن منكم ميثاقا غلي على المقبله داحل في حكمه أى أخذن منكم عهدا وثير تما وهوحق الصحبة والمعاشرة أوما أوثق بقوله تعالى فامساك بعروف أو تسريح باحسان أوماأشاراليه باحسان أوماأشاراليه والسحام أخذ تموهن بكلمة الله واستحاله فروجهن بكلمة الله المانة الله واستحاله تعالى

هذا النكاح بالنهى المعرض التعب فقال وكيف تأخذونه وقدأفضي بهضكم الى به صوالتعجب انمايتم اذا كالهذا الافضاء سببا قويا في حصول الانفة والمحبة وهوالجاع لامجرد الخلوة فوجب حل الافضاء عليه (الثالث) وهوان الافضاء اليهالا بدوأن بكون مفسرا بفعل منه ينتهى اليه لانكلة الى لاتها الغاية ومحرد الخلوة ليس كذاك لانعند الخلوة المحضة لم يصل فعل من أفعال واحدمنهما الى الاخر فامتنع تعسير قوله أفضى بعضكم الى بعض عجرد الخاوة فانقيل فاذا اضطجعا في لحاف وآحد وتلامسا فقد حصل الافضاء من بعضهم الى بعض فوجب أنبكون ذاك كافيا وأرتهم لاتقواون به فلنا القائل فائلان قائل يقول المهر لايتقرر الابالجاع وآخرانه يتقرر بمعرد الخلوة وليس فى الامة أحديقول انه يتقرر باللامسة والمضاجعة عكانهذا القول باطلابالاجاع فليبق في تفسيرا فضاء بعضهمالي بعض الاأحدأمرين اماالجاع واماالخلوة والقول بالخلوة باطل لمابيناه فبق انالمراد بالافضاء هوالجاع (الرابع) ان المهرقبل الخلوة ماكان متقررا والشرع قدعلق تقرره على افضاء البعض الى البعض وقداشتبه الامر في انالمراد بهذا الافضاء هو الخلوة أوالجاع واذا وقع الشك وجب بقاء ماكان على ماكان وهو عدم التقرير فبهذه الوجو طهر ترجيح مذهب الشافعي والله أعلم (المسئلة النانية) قوله وكيف تأخذونه وفدأ فضى معضكم الى مص كلة تعب أى لاى وجه ولاى معنى تفعلون هذا فانها بذلت نفسهاك وجعلت ذاتها اذتك وتمتعك وحصلت الالفة التامة والمودة الكاملة بينكما فكيف يليق بالعاقل أن يستردمنها شيئا بذله لهابطيبة نفسه ان هذا الايليق البتة عن الهطيع سليم وذوق مستقيم (الوحه الرابع)من الوجوه التي جعلهاالله مانعا من استرد دالمهر قوا، وأخذن منكم ميثاقا غليظا في تفسير هذا الميثاق الغليظ وجو. ( الاول ) قال السدى وعكرمة والفراء هو قولهم زوحتك هذه المرأة على ماأخذ الله للنساء على الرجال من امساك عروف أوتسريح باحسان ومعلوم انهاذا ألجأها الى أن بذلت المهر فاسرحها بالاحسان بلسر-ها بالاساءه (الثاني) قال اب عباس ومجاهد الميثاق الغليظ كلة النكاح المعقودة على الصداق وتلك الكلمة كلة تستحل بهافروج النساءقال سلى الله عليه وسلم اتقوا الله في الساء فانكم أخذ تموهن بامانة الله واستحلاتم فروجهن بكلمة الله ( الثالث ) فوله وأخذن منكم ميثاقا غليظا أي أخذن منكم سبب افضاء اعضكم الى بعض ميثاقاغليظ اوصفه بالغلظة لقوته وعظمته وقالو اصحبة عشرين يوما قرابة فكيف، ايجرى بين الزوجين من الاتحاد والامتزاج 🗱 (النوع الخامس) من الامور التي كاف الله تعالى بها في هذه الآية من الامور المتعلقة بالنساء قو له قعالى ﴿ وَلاَّ ننكموا مانكم آباؤكم من الساء الاماقد سلف انه كان فاحشة ومقتا وساء سبيلا) وفيه مسائل (المستلة الاولى) قال ابن عباس وجهور المفسمزين كان أهل الجاهلية يتزوجون أُزواج آبائهم فنهاهم الله بهذه الآية عن ذلك الفعل (المسئلة الثانية )قال أبو حشيفة ﴿

ولم ينظم في سلك نكاح المحرمات الآتية مبااغة في الزجر عنه حيث كانواممري على تعاطيه قال إن عباس وجهور المسرين كان أهل الجا هديذ يهزوجون بأزواح آمانهم فنهواعن ذلك واسم الآباء بنطم الاجرار محارا وست حرمةمالكعوها يصا واجاعا وسدقل في اثبات هذ الحرسة نمس انكاح اذا كان صيحا وأما اذاكان فاسدافلابد في اثباثها ه الوطء أو مايجري محراه منالتقبيل والمس يسهبوه وتحوهما بل هوالمنت لهافي الحتيقة حتىلووقع سى من ذلك عمر ملك اليمين أوبالوجم المحرم تثبت به الحرمة عندنا خــ لا فا للسـا فعي فىالمحرم أىلاشكعوا التي نكحها آباؤكم واشار ما على من للذهاب الى الوصف وقيل مامصدرية

على ارادة المفعول من المصدر

وضى الله عند يحرم على الرجل أن يتزوج بمنية أبيه وقال الشافعي رحة الله عليه لا يحرم احتبج أبوحنيفة بهذه الآية فقالانه تعالىنهى الرجل أنينكح منكوحة ابيه والنكاح عبارة عن الوط فكان هذا نهياعن نكاح موطوأة أبيه انما قلنا ان النكاح عبارة عن الوط الوجوه ( الاول ) قوله تعالى فلا تعلله من بعد حتى تنكيم زوجاغيره أصاف هذا النكاح الى الزوج والنكاح المضاف الى الزوج هوالوط الاالعقد لان الانسان لاعكنه ان يتزوج بزوجة نفسه لان تحصيل الحاصل محال ولانهلوكان المراد بالنكاح في هذه الآبةهوالعقد لوجب أن يحصل التحليل بمجردالعقد وحبث لم يحصل علناان المرادس النكاح في هذه الآية لس هوالعقد فتعسين أن يكون هو الوط الانه الاقائل بالفرق ( الناني) قوله تعالى وابتلوا اليتامي حتى اذابلغوا النكاح والمراد من النكاح ههنا الوطأ لاالعقد لان أهلية العقد كانت حاصلة أبدا ( النالث ) قوله تعالى الزاني لايسكم الازانية فلوكان المراد ههنا العقدانم الكذب (الرائع) قوله عليه الصلاة والسلام ناكم اليد. ملعون ومعلوم ان المرادليس هو العقد يل هو آلوط فثبت بهذه الوجوه ان النكاح عبارة عن الوط فلزم أن يكون قوله تعالى ولاتشكه وأمانكم آباؤكم أي ولاتشكه وا مأوطهن اباؤكم وهذا يدخلفيه المنكوحة والمزنية لايقال كاان لفط النكاح ورديمهني الوط وقد وردأيضا بمعنى العقدقال تعالى وأنكحواالابامي منكم فانكحوا ماطاب لكم من السساء اذانكحتم المؤمنات وقوله عليه الصلاة والسلام ولدت من نكاح ولمأولد من سفاح فلم كان-حمل اللفظ على الوط أولى من حله على العقد أجا بواعنه من ثلاثة أوجه ( الاول) ماذهباليه الكرخي وهوأن لفظ النكاح حقيقة في الوط مجاز في العقد بدليل أن لفظ النكاحق أصلاالغة عبارة عن الضم ومعنى الضم حاصل في الوط الافي العقد فكان لفظ النكاح حقيقة فى الوطء ثمان العقد سمى بهذا الاسم لان العقد لماكان سساله أطلق اسم المسبب على السبب كاان العقيقة اسم الشعر الذي يكون على رأس العسى حال ما يولد ثم تسمى الشاة التي تذبح عند حلق ذلك الشعر عقيقة فكذا ههنا واعمأنه كان مذهب الكرخي انهلا يجوز استعمال اللفظ الواحد بالاعتبار الواحد في حقيقته ومحازه معا فلا بجرم كان يقول المستقاد من هذه الآية حكم الوطء أماحكم العقد فأنه غير مستفاد من هذه الآية بلمن طريق آخر ودليل آخر ( الوجه الثاني ) انمن الماس من ذهب الى ان اللغظ المشسترك يجوز استعماله في مفهوميه معا فهسذا القائل قال دلت الآيات المذكورة على انلفظ النكاح حقيقة فئ الوطه وفي العسقد معا فكان قوله ولاتنكحوا مانكم آياً وَ كُم نهياً عن الوطء وعن العقد مما جلاً للفظ على كلا مفهوميه ( الوجد الثالث ) في الاستدلال وهوقول من تقول اللفظ المشترك لايجوز استعماله في مفهوميه معا قالوا ثعب الدلائل المذكورة ان لفظ النكاح قداستممل في القرآن في الوطء تارة وفي العقد أخرى والقول بالاشتماك والمجاز خلاف الاصل ولابد من جعسله حقيقة في

(من النساء) بيان لما نكم على الوجهين (الآماقدسلف) استثناءً بمالكم مغيد للبالغةفي التحر يماخراج الكلام مخرج التعليق بالمحال على طريقة قوله \* ولاعيب فيهم غيرأن سيوفهم \* بهن فلول من قراع الكتائب \* والمعنى لاتنكعواحلائل آمائكم الامن ماتت منهسن والقصود سد طريق الاباحة بالكلية ونظيره قوله تعالى حتى يلج الجل فيسم الخياط وقبل هو استثناء بمايستار مدالتهي ويستوجبه مباشرة المنهى عند كأنه قيل لاتنكعوا مانكع آباوكم من النساء فانه موجب للعقاب الاماقدمضي فانه معفو عنه وقبل هو استثناءمنقطع معناهلكن ماقدسلف لامواخذة علىدلانه مقرر

القدر المشترك بينهما وهومعني الضمحتي يندفع الاشتراك والمجاز واذكأن كذلك كاث فوله ولاتنكموا مانكم آبارً كم نهيا عن القدر الشيرك بين هذين القسمين والنهي عن القدر المشترك بين القسمين يكون نهيا عن كلواحد من القسمين لاعالة فأن النهي عن التزويج بكون نهياءن العقدوعن الوطء معافهذا أقصى مايكن ان يقال في تقريرهذا الاستدلال والجواب عنسه من وجوه ( الاول ) لانسلم أن اسم النكاح يقع على الوطه والوجوه التي احتجوا بها على ذلك فهي ممارضة بوجوه (أحدها) قوله عليه الصلاة والسلام النكاح سنتي ولاشك ان الوطء من حيث كونه وطأ ليس سنة له والالزم أن بكون الوطه بالسفاح سنةله فلاثبت انالنكاح سنة وثبت انااوطه ليس سنة ثبتهان النكاح ليس عبارة عن الوطء كذلك التمسك يقوله تناكعوا نكثروا ولوكان الوطعمسمي بالنكاح لكان هذا اذنا في مطلق الوطء وكذلك التمسك بقوله تعالى وأنكحوا الأيامي منكم وقوله فانكحوا ماطاب لكم من النساء لايقال لماوقع التعارض بين هذه الدلائل فالترجيح معنا وذلك لانالوقلنا الوطء مسمى بالنكاح على سيل الحقيقة لزم دخول المجاز في ولائلنا ومتى وقع التعارض مين المجاز والتخصيص كان النزام التخصيص أولى لانا نقول أنتم تساعدون على انلفظ الكاح مستعمل في العقد فلوقلنا ان النكاح حقيقة في الوطء لزم دخول المخصيص في الآمات التي ذكر ناها ولزم القول بالمجاز في الآمات التي ذكرالنكاحفيها بمعنى العقدأ مالوقلناان النكاح فيها بمعنى الوطه فلايلز مناالتخصيص فقولكم يوجب المجساز والتخصيص معا وقولنا يوجب المجاز فقط فكان قولنا أولى ( الوجد الثاني) من الوجوه الدالة على ان النكاح ليس حقيقة في الوطء قوله عليه الصلاة والسلام ولدت من نكاح ولمأولد من سفاح أثبت نفسه مولودا من النكاح وغير مولود من السفاح وهذا يقنضي أن لايكون السفاح نكاحا والسفاح وطه فهذا يقتضي أن لاتكون الوطء نكاما (الوجه الثالث) انه من حلف في أولاد الزياانهم ليسوا أولاد النكاح لم يعنث واوكان الوطء نكاحا لوجب أن يحنث وهذا دلبل ظاهر على ان الوطوليس مسمى بالنكاح على سبيل الحقيقة ( الثاني) سلنا ان الوطء مسمى بالنكاح لكن العقدأيضا سمى به فلم كان جل الآية على ماذكرتم أولى من جلها على ماذكرنا (أما الوجد الاول) وهوالذي ذكره الكرخي فهوفي غاية الركاكة و يانه من وجهين ( الاول ) ان الوطء مسسب العقدف كما يحسن اطلاق اسم المسب على السب مجازا فكقال يحسن اطلاق اسم السبب على المسبب محازا فكما يحتمل أن يقال النكاح اسم الوطء مم أطلق هذا الاسم على المقد لكونه سببا للوطء فكذلك يحتمل ان يقال النكاح اسم للعقد ثم أطلق هذا الاسم على الوطء لكون الوطء مسبباله فلم كان أحدهما أولى من الآخر بل الاحتمال الذي ذكرناه أولى لان استلزام السبب للسبب أتم من استلزام المسبب للسبب المعين فانه لايمتنع أن يكون لحصول الحقيقة الواحدة أصباب كثيرة كالملك فانه يحصل بالبيع والهبة

وياً باهما قوله تعالى (انه كان فاحشة ومقنا) فانه تعليل للنهى و بيان لكون المنهى عده في غاية القبيع مبغوضا اشدا لبغض وعلم موصوفا بذلك مارخص فيه لامة من الايم فلا يلائم أن يوسط بينهما ما بهون أمره من لا الواخذة على ما سلف منه

والوصية والارث ولاشك انالملازمة شرط لجواز المجاز فبستان القول بأناسم النكاح حقيقة في العقد مجاز في الوطء أولى من عكسه ( الوجه الثاني ) ان النكاح لوكان حقيقة فىالوطء مجازا فىالعقد وقدثبت فىأصول الغقه أنهلايجوز امتعمال اللفظ الواحدفى حقيقته ومجازهمما فسينثذيلزم أن لاتكون الآية دالة على حكم المقدوهذا وانكان قد التزسه الكرخي لكنه مدفوع بالدليل القاطع وذلك لان المفسرين أجعوا على أنسب نزول هذه الآية هوانهم كانوا يتزوجون بأزواج آبائهم وأجعم المسلون على أنسبب نزول الآية لابد وأن يكون داخلا تحت الآية بل اختلفوا في أن غيره هل يدخل تحت الأية أم لا وأما كون سبب المزول داخلا فيهافذ النجع عليدبين الامة فاذا ثبت باجاع المفسر بن انسبب نزول هذه الآية هوالعقد الاالوطء وثبت باجاع المسلين انسب النزول لايد وأن يكون مرادا ثبت بالاجاع ان النهى عن العقد مراد من هذه الآية فكان قول الكرخي واقعا على مضادة هذا الدليل القاطع فكان فاسدا مردوداقطعا (أماالوجه الثاني) ،اذكروه وهوا نابحمل لفظ النكاح على مفهوميه فنقول هذا أيضا بإطل وقدينا وجه بطلانه فيأصول الغقه( وأماالوجه الثالث) فهوأحسن الوجوم المذكورة في هذا الباب هوأيضا ضعيف لانالضم الحاصل في الوط عبارة عن تجاور الاجسام وتلاصقهاوالضم الحاصل فى العقدليس كذلك لان الايجاب والقبول أصوات غير اقيمفعني الضم والتلاقي والتجاور فيهاعال واذاكان كذلك ثبت الهليس بين الوطء وبين العقد مفهوم مشترك حتى بقال ان لفظ النكاح حقيقة فمه فاذا بطل ذلك لم بق الا أن يقال لفظ النكاح مشترك بين الوطء وبين العقد ويقال انه حقيقة في أحدهما مجازف الآخر وحينذ يرجع الكلام الى الوجهين الاواين فهمذا هوالكلام المخص فيهذا ( الوجه الثاني ) في الجواب عن هذا الاستدلال أن نقول سلمنا ان النكاح يمني الوطء ولكن لمقلتم انقوله مانكع آفوكم المرادمنه المنكوحة والدليل علبه اجماعهم على ان لفظة ماحقيقة فيغيرالعقلاء فلوكان المرادمنه ههنا المنكوحة لزم هذا المجاز وأنه خلاف الاصل بلأهلالعر بيةاتفةوا علىأنمامع مابعده فىتقدير المصدر فتقدير الآية ولا تنكعوا نكاح آبائكم وعلى هذا يكون المرآد منمه النهى عنان تنكعوا نكاحا مثل نكاحآبائكم فانا نكحتهم كانتبغيرول ولاشهود وكانتموقتة وكانتعلى سبل الفهر والالجاء فالله تمالى نهاهم بهذه الآية عن مثل هذه الانكحة وهذا الوجد منقول عن محد ابن جرير الطبرى في تفسير هذه الآية (الوجد الثالث) في الجواب عن هذا الاستدلال سلتها ان المراد من فوله مانكم آباؤكم المنكوحة والتفسدير ولانتكموا من نكم آباؤكم ولكن قوله من نكم آباو كم ليس صريحا في العموم بدليل إنه يصم ادخال لففلى الكل والبعض عليسه فيفسأل ولاتنكعوا كل مانكم آباؤكم ولاتنكسوا بسن من نكع آباؤكم ولوكان هذا صريحا في المموم لكان ادخال أفظ الكل عليسه تبكريرا وادخال لفظ

(وسادسبيلا) في كلدساء قولان أحدهما أنهاجار بة مجرى بئس في الذم والعمل فغيها ضميرمهم بفسره مابدد والخصوص الذم محذوف تقدره وساء سىلاسىل ذالت النكاح كقوادتعالى بئس الشعراب أى ذلك الماء وكانسهما أنهاكسا والاضال وفها ضمر بعود الى ماعاداليد اضمرانه ومعيلاتمييز والجلة امامستأنفة لامحل لها من الأعراب أومعطوفة على خبركان محكية بقول مضيرهو المعطسوف في الحقيقة تقديره ومقولا فيحقد ساءسيلافان ألسنة الايم كافدلم تزل ناطقة بذلك فيالاعمسار والامصار

البمض عليدنقصا ومعلوم انهليس كذلك فثبث ان قوله ولاتنكعوا مانكم آباوكم لانفيد العموم واذالم يفد العموم لم تناول محل البزاع لايقال لولم يفد العموم لم يكن صرفه الى بعض الاقسام أولى من صرفه الى الباقي فعينئذ يصير جهلا غيرمفيد والاصل أن لايكون كذلك لانانقول لانسلم ان يتقدير أن لايفيد العموم لم يكن صرفه الى البعض أولى من صرفه الىغيره وذلك لأنالمفسر يرأجعوا علىأنسبب نروله انماهو النزوج بزوجات الآباء فكانصرفه الى هذا القسم أولى وبهذا التقدير لايلزم كون الآية مجملة ولايلزم كوتها متناولة لحل النزاع (الوجد الرابع) سلناان هذاالنهى بناول محل النزاع لكن لم قلتم انه يغيد التحريم أليس ان كثيرا من أقسام النهى لاخيد التحريم بل يغيد التنزيه فلم قلتم انه ليس الامر كذلك أقصى مافي الباب أن يقال هذا على خلاف الاصل ولكن بجب المصيراليه اذادل الدليل وسنذكر دلائل صحة هذاالنكاح انشاءالله تعالى ( الوجه الخامس)انماذكرتم هبانه يدل على فسادهذا النكاح الاأنههناما يدل على صحةهذا النكاح وهو من وجوه (الحمد الاولى) هذا النكاح منعقد ذوجب أن يكون صحيحا بيان انهمنعقد انه عندأ بي حنيفة رضى الله عند منهى عند بهذه الآية ومن مذهبه ان النهى عن الشي يدل على كونه في نفسه منعقدا وهذا هوأصل مذهبه في مسئلة البيع الفاسد وصوم يوم التعرفيلرم من مجموع هاتين المقدمتين أن يكون هذا النكاح منعقد اعلى أصل أبى حنيفة واذا ثبت القول بالانعقاد في هذه الصورة وجب القول بالصحة لانه لاقائل بالفرق فهذاوجه حسن من طريق الالزام عليهم في صحة هذا النكاح (الجحة الثانية) عموم قوله تعالى ولاتنكحوا المشركات حتى بؤمن نهى عن نكاح المشركات ومد النهى الى غاية وهي إيمانهن والحكم الممدود الىغاية ينتهى عندحصول تلكالغاية فوجبأن ينتهى المنع من نكاحهن عندا يمانهن واذاانتهى المنع حصل الجوازفهذا يقنضي جواز نكاحهن على الاطلاق ولاشك انه يدخل في هذا العموم مزينة الابوغيرها أقصى مافي البابان هذاالعموم دخله التخصيص في مواضع يبني جمة في غير محل التحصيص وكذلك نستدل بجميع العمومات الواردة فيباب النكآح كقوله تعالى وانكحوا الايلمي وقوله فانكسوا ماطاب لكم من النسماء وأبضا نمسك بقوله تعالى وأحل لكم ماوراء ذلكم وليس لاحد أن يقولُ ان قوله ماوراه ذلكم ضمير عائد الى المذكور السابق ومن جلة المذكور السابق قوله ولا تنكموا ما نكم آباو كم وذلك لان الضمير يجب عوده الى أقرب المذكورات وأقرب المذكورات اليه هومن قوله حرمت عليكم أمهسا تكم فكان قوله وأحل لمكم ماورا ذلكم عائدا اليه ولايدخل فيه قوله ولاتنكحوامانكم آباؤكم وأبضا تمسك بعمومات الاحاديث كفوله عليه الصلاة والسلام اذاجاءكم من ترضون دينه فزوجوه وقوله زوجوا بنانكم الاكفاء فكل هذه العمومات يتناول محل النزاع واعلم الهينافي أصول الغقه انالترجيح بكثرة الادلة جائز وإذاكان كذلك فعقول بتقدير أين

\*قبل مراتب القبح المشرى القبح العقلى والقبح العقلى والقبح العادى وقدوصف الله تعالى هذا النكاح بكل فقوله تعالى ومقتام تبة قبحه العقلى وقوله تعالى ومقتام تبة وساء سبيلا مرتبة قبحه العادى وما اجتم فيه هذه المراتب القبح مراتب القبح

يثبت لهم ان النكاح حقيقة في الوطء مجاز في العقد فلوحلنا الآبة على العقد لم يلزمنا الامجازواحدو بتقديرأن نحمل تلك الآية على حرمة النكاح بلزمناهذه التخصيصات الكثيرة فكان الترجيج من جانبنا بسبب كثرة الدلائل (الحجة الثالثة) الحديث المشهور في المسئلة وهوقوله عليه الصلاة والسلام الحرام لايحرم الحلال أقصى مافي الباب أن يقال ان قطرة من الخراد اوقعت في كوزمن الماء فههنا الحرام حرم الحلال واذا اختلطت المنكوحة بالاجنبيات واشتبهت بهن فههنا الحرام حرم الحلال الاانانقول دخول التخصيص فيه في بعض الصور لا يمنع من الاستدلال به (الحجة الرابعة ) من جهة القياس أن نقول المقتضى لجواز النكاحقائم والفارق بين محل الاجماع وبين محل النزاع ظاهر فوجب القول بالجواز أماالمقنضي فهوأن يقيس نكاح هذه المرأة على زكاح سائر النسوان عند حصول الشرائط المتفق عليها بجامع مافى النكاح من المصالح وأما الفارق فهوان هذه المحرمية انماحكم الشرع بثبو تهاسعيا في ابقاء الوصيلة الحاصلة بسبب النكاح ومعلوم ان هذا لايليق بالزنا (بيان المقام الاول) من تزوج بامر أة فلولم يدخل على المرأة أب الرجل والمندولم تدخل على الرجل أم المرأة والمتهالبقيت المرأة كالحبوسة في البيت ولتعطل على الزوج والزوجة أكثر المصالح ولوأذنافي هذا الد خول ولم تحكم بالحرمية فربماا متدعين البعض الى البعض وحصل الميل والرغبة وعندحصول التزوج بأمهاأوا بنتهاتحصل النفرة الشديدة بينهن لان صدور الايذاء عن الاقارب أقوى وقعا وأشدايلا ما وتأثيرا وعندحصول النفرة الشديدة يحصل التطليق والغراق أما اذا حصلت الحرمية انقطعت الاطماع وانحبست الشهوة فلايحصل ذلك الضررفبتي النكاح بين الزوجين سليما عزهده المغسدة فثبت انالمقصود مزحكم الشمرع بهذه المحرمية السعى في تقرير الاتصال الحاصل بين الزوجين واذاكان المقصود من شرع المحرمية ابقاء ذلك الاتصال فعلوم ان الاتصال الحاصل عند النكاح مطلوب البقاء فيتناسب حكم الشرع باثبات هذه المحرمية وأماالاتصال الحاصل عند الزا فهوغير مطلوب البقاء فلم يتناسب حكم الشرع باثبات هذه المحرمية وهذاوجه مقبول مناسب في الفرق بين البابين وهذا هومن قول الامام الشافعي رضي الله عندعند مناظرته في هذه المسئلة مجدبن الحسن حيث قال وطء حدت به ووطء رجت به فكيف يشتهان ولنكتف بهذاالقدر من الكلام ف هذه المسئلة واعلم أن السبب في ذكر هذا الاستقصاء ههنا ان أبابكرال ازى طول في هذه المسئلة في تصنيفه وما كان ذلك التطويل الاتطويلا في الكلمات المختلطة والوجوء الفاسدة الركيكة ثم انه لمآل الامرالي المكالمة مع الامام الشافعي أساءفي الادب وتعدى طوره وخاض في السفاهة وتعامى عن تقر يردلاثله وتفافل عنايراد جعبدتم انه بعدان كتب الاوراق الكثيرة في الترهات التي لانفع لذهبه منهاولامضرة على خصومه بدببهاأظهر القدح الشديدوالنصلف العظيم في كثرة علوم

أصحابه وقلة علوم من يخالفهم ولوكان منأهل التحصيل لبكي على نفسدمن تلك الكلمات التي حاول نصرة قوله بهاولتعلم الدلائل من كان أهلا لمعرفتها ومن نظرفي كتابنا ونظرفي كتابه وأنصف علمأ ماأخذ نامنه خرزةثم جعلناها لؤلؤة من شدة التحليص والتقرير مُمَّاجِبنَاعِنُهُ بَأَجُوبِةٍ مُسْتَقَيَّةُ عَلَى قُوانَينَ الاصولِ منطبقةٌ على قواعدالفقه ونسأل الله حسن الحاتمة ودوام النوفيق والنصرة (المسئلة الثالثة)ذكر المفسرون في قوله الاماقد سلف وجوها ( الاول )وهوأحسنها ماذكره السيدصاحب حل العقد فقال هذا استثناء على طريق المعنى لان قوله ولاتشكعوا ما نكيم آباو كم من النساء الاماقد سلف قبل نزول آبة التحريم فانه معفوصنه (الثاني) قال صاحب الكشاف هذا كااستثني غيران سيوفهم منقوله ولأعيب فيهم يعني ان امكنكم أن ننكعوا ماقدسلف فانكعوه فانه لايحل لكم غيره وذلك غير تمكن والعرض المبالغة في تحريمه وسد الطريق الى اباحته كإيقال حتى يبيض القاروحتي يلج الجمل في أسم الخياط ( الثالث ) ان هذا استثناء منقطع لانه لايجوز استثناء الماضي من المستقبل والمعنى لكن ماقدسلف فان الله تجاوز عنه ( والر ابع ) الاههنا معنى بعد كقو له تعالى لانذوقون فيها الموت الاالموتة الاولى أي بعد الموتة الاولى ( الخامس ) قال بعضهم معناه الاماقدسلف فأنكر مقرون عليه قالواانه عليه الصلاة والسلام أقرهم عليهن مدة تم أمر عفارقتهن واعافعل ذلك ليكون اخراجهم عن هذه العادة الرديثة على سبل التدريج وقيل ان هذا خطالانه عليه الصلاة والسلام مأأقر أحداعلى نكاح امرأةأبيد وانكارف الجاهلية روى البراءان الني صلى الله عليه وسلم بعث الماردة الى رجل عرس ما مرأة أبيه ليقتله و تأخدماله (المسئلة الرابعة) الضمر في قوله تعالى انه الى ماذا يعود فيه وجهان (الاول) انه راجع الى هذا النكاح قبل النهى أعلم الله تعالى ان هذا الذي حرمه عليهم كان لم يزل منكرافي قلو بهم ممقوتا عندهم وكانت العرب تقول لولدالرجل من امرأة أبيه مقتى وذلك لان رُوجة الاب تشبه الام وكأن نكاح الامهات من أقبع الاشياءعند العرب فلاكان هذا النكاح يشبه ذلك لاجرمكان مستقبحاعندهم فبين الله تعالى أن هذا النكاح أبدا كان مقوتاو قبيحا (الثاني) أن هذا الضمير راجع الى هذا النكاح بعد النهى فبين الله تعالى انه كان فاحشة في الاسلام ومقتاعندالله وانما قال كان لبيان انه كان فيحكم الله وفي علم موصوفا بهذا الوصف ( المسئلة الحامسة ) انه تعالى وصفه بامورئلائة (أولها ) انه فاحشة وإيماوصف هذا النكاح بانه فاحشة لما بينا ان زوجة الاب تشبه الام فكانت مبا شرتها من أفحش الفواحش (وثانيها) المقتوهوعبارة عن بعض مقرون باستحقار حصل ذلك بسبب أمر قبيح ارنكبه صاحبه وهومن الله فيحق العبديدل على غاية الخزى والخسار (وثالثها) قوله وساءسبيلاقال الليثساء فعل لازم وفاعله مضمر وسبيلا منصوب تفسيرا لذلك الفاعل كإقال وحسن أولئك رفيقاواعلم أن مرانب القبيح ثلاثة القبح في العقول وفي الشرائع

(حرمت عليكم امهاتكم وبناتكم وأخواتكم وعماتكم وخالاتكم وبنات الاخ وبنات الاخت) ليس المراد تحريم ذواتهن بل تحريم نكاحهن وما يقصديه منالتمتع بهن وبيان امتناع ورود ملك النكاح عليهن وانتفاء محليتهن له رأسا وأما حرمة التمتع بهن بملك اليمين في المواد التي يتصور فيهاقرار الملك كافي بعض المعطوفات على تقدير رقهن فشابتة لدلالة النص لأتحاد المدار الذي هو عدم محلة أبضاعهن لللك لابعبارته بشهادة سباق النظم الكريم وسياقد وانما لم يوجب المدار المذكورامتناع ورود ملك اليين علمن رأسا ولاحرمة سيبه الدي هوا لعقد أوما مجري مجراه كاأوجب حرمه عقد النكاح وامتناع ورودحكمهعليهن لان موردملك اليين ليس

وفي العادات فقوله انهكان فاحشة اشارة الى القبح العقلى وقوله ومقتا اشارة ألى ألقبح الشرعى وقوله وساءسبيلا اشارة الى القبح في العرف والعادة ومتى احتمعت فيه هذه الوجوه فقدبلغ الغاية في القبح والله أعلم ( النوع السادس ) من التكاليف المتعلقة بالنساء المذكورة في هذه الا آيات \* قوله تعالى ( حرمت عليكم امهسانكم و بناتكم وأخوانكم وعماسكم وخالاتكم وبنات الاخ و بنات الاخت) اعلم انه تعالى نصعلي تحريم أربعة عشرصنفا من النسوان سبعة منهن من جهة النسب وهن الامهات والبنات والاخوات والعمسات والحالات وبنات الاخ وبنات الاخت وسبعة أخرى لامزجهة النسب الامهأت من الرضاعة والاخوات من الرضاعة وأمهات الساء وينات النساء بشمرط أن يكون قددخل بالنساء وازواج الابناء والآباء الاان أزواج الابناء مذكورة ههنـــا وأزواج الآباء مذكورة فيالآية المتقــدمة والجمع بين الاختين وفي الآية مسائل (المسئلة الاولى) ذهب الكرخي الىأن هذه الآية مجملة قال لانه أضيف التحريم فيها الىالامهات والبنات والتحريم لايمكن اصافته الىالاعيان وانما يمكن اصافته الى الافعال وذلك الفعل غير مذكور في الآية فليست اضافة هذا التحريم الى بعض الافعال التي لايمكن ايقاعها في ذوات الامهات والبنات أولى من بعض فصارت الآية مجلة منهذا الوجه والجواب عنه من وجهين ( الاول ) ان تقديم قوله تعالى ولانتكحوا مانكم آباؤكم يدل على أنالمراد من قوله حرمت عليكم امهااتكم تحريم نكاحهن (الثابي) انمن المعلوم بالضرورة من دين محمد صلى الله عليه وسلم ان المراد منه تحريم نكاحهن والاصل فيه ان الحرمة والاباحة اذا أضيفنا الى الاعيان فالمراد تحريم الفعل المطلوب منهافي العرف فاذاقيل حرمت عليكم الميتة والدم فهمكل أحدان المراد تحريم أكلهماواذاقيل حرمت عليكم أمهاسكم وبنائكم وأخوانكم فهم كل أحدان المرادتحريم نكاحهن ولماقال عليه الصلاة والسلام لايحل دم امرى مسلم الالاحدى معان ثلاث فهم كل أحد انالمراد لايحل اراقة دمه واذاكانت هذه الأمور معلومة بالضرورة كان القاء الشبهات قيها جاريا مجرى القدح في البديه يسات وشبه السوفسطائية فكانت في فاية الركاكة والله أعلم بلي عندى فيه بحث من وجوه أخرى (أحدها) انقوله حرمت عليكم مذكور على مالم يسم فاعله فليس فيه تصريح بأنفاعل هذاالتحريم هوالله تعالى ومالم يثبت ذلك لم تفد الآية سيئا آخر ولاسبيل اليه الابالاجاع قهذوالا ية وحدهالاتفيد سنا بللامعها من الاجاع على هذه المقدمة ( وثانيها) انقوله حرمت عليكم لبس نصا في بوت التحريم على سبيل التأبيد فان القدر المذكور في الآية مكن نقسيمه الى المؤ يد والى المؤ قت كا نه تعالى تارة قال حرمت عليكم امها تلكم و بناتكم الى الوقت الفلاني فقط وأخرى حرمت عليكم أمهاتكم و بناكم مؤبدا مخلداواذاكان القدر المذكور فيالآية صالحا لانجعل موردا للتقسيم بهذين ألقسمين

لمبكن نصا في التأبيد فاذن هذا التأبيد لايستفاد من ظاهر الآية بل من دلالة منفصلة (والثها) انقوله حرمت عليكم أمهاتكم خطاب مشافهة فيخصص با ولتك الحاضرين فاثبات هذا التحريم في حق الكل انما يستفاد من دليل منفصل ( ورابعها ) انقوله حيثكان مورده ذلك احرمت عليكم امهاتكم اخبار عن بوت هذا التحريم في الماضي وظاهر اللفظ غمير متناول للعاضر والمستقبل فلايعرف ذلك الابدليل منفصل (وخامسها) انطاهرقوله حرمت عليكم أمهانكم يغتضي انه قدحرم على كل أحد جيع أمهاتهم وجيع بناتهم ومعلوم انه ليس كذلك بل المقصود انه تعالى قابل الجمع بالجمع فيقتضى مقابلة الفرد بالفرد فهذا يقتضي ان الله تعالى قدحرم على كل أحد أمد خاصة و بنته خاصة وهذا فيه نوع عدول عن الظاهر ( وسادسها ) انقوله حرمت يشعر ظاهره بسبق الحل اذلوكان أبدا موصوفا بالحرمة لكان قوله حرمت تمريما لماهوفي نفسه حرام فيكون ذلك ابجاد الموجود وهو محال فثبت انالمراد من قوله حرمت ليس تجديد العريم حتى يلزم الاشكال المذكور بل المراد الاحبار عن حصول التحريم فثبت بهذه الوجوه ان ظاهر الآية وحده غيركاف في اثبات المطلوب والله أعلم (المسئلة الثانية) اعلم أن حرمة ماله مستنبعا لجيع الامهات والبنات كأنت البنة من زمن آدم عليه السلام الى هذا الزمان ولم يثبت حل نكاحهن في شئ من الاديان الالهية بل ان زرادشت رسول المجوس قال بحله الاان أكثر المسلين اتفقوا على انه كان كذا باأمانكاح الاخوات فقد نقل ان ذلك كأن مباحا في زمن آدم عليه السلام وأنما حكم الله باباحة ذلك على سبيل الضرورة ورأيت بعض المشايخ ا أنكر ذلك وقال انه تعالى كان يبعث الحوارى من الجنة ليزوج بهن أبنا ، آدم عليه السلام وهذا بعيد لانه اذا كان زوجات أبنائه وأزواج بنساته منأهل الجنة فحينئذ والامهات تعم الجدات الايكون هذا النسل من ولاد آدم فقط وذلك بالاجاع بأطلوذ كرالعلاء ان السبب لهذا التحريم انالوطء اذلال واهانة فأنالانسان يستحيي منذكره ولايقدم عليه الافي الموضع الخسالي وأكثر أنواع الشتم لايكون الابذكره واذا كان الأمركذلك وجب صون الامهات عندلان انعام الامعلى الولدأ عظم وجوه الانعام فوجب صوفهاعن هذا الاذلال والبنت بمنزلة جرء من الانسان و بعض منه قال عليه الصلاة والسلام فاطمة بضعة مني فيجب صونها عن هذا الاذلال لان المباشرة معها تجرى مجرى الاذلال وكذا القول في البقية والله أعلم ولنشرع الآن في التفاصيل فنقول ( النوع الاول) من المحرمات الامهات وفيه مُسائل (المسئلة الاولى) قال المواحدي رحمه الله الامهاتجع الام والام في الاصل أمهة فأسقط الهاء في الوحيد قال الشاعر أمهتي خندف والياس أبي \* وقد يجمع الام على أمات بغيرها، وأكر ما يستعمل

في الحيوان غير الآدمي قال الراعي

كانت بجائب منذر ومحرق \* أما تهن وطرقهن فعيلا

هو البضع الذي هو موردماك النكاح حتى يفوت بفوا ت محليته له كماك النكاح فانه فات بفوات محلبته له قطعاوانمامورده الرقبة الوجودة فيكلرقيق فبتحقق بمحقدق محله حمّا ثم يزول بوقوع العتق في المواد الني سبب حرمتها محض القرابة النسبية كالمذكورات و ببتى فىالبواقى على أحكامه القصودة منه سرعا وأماحل الوطء فلس من ثلك الاحكام فلامنىر في تخلفه عنه كا في المجـوسية \* وانعلون والبنات تأناول بناتهن وان سفلن والاخرات ينتظمن الاختوات من الجهات الثلاث وكذا الباقيات والعمذكل أنبىولدها م ولدوالدائوا لحالة كل اشي ولدها من ولد والدتك قريبا أو بعبدا ويناتالاخ وبنات الاخت تتناول القربي والعدي

( المسئلةالثانية ) كل امرأة رجع نسبك البها بالولادة منجهة أبيك أومنجهة أمك يدرجة أويدرجات بانات رجعت اليها أويذ كورفهي امك مههنا بحثوهوان لغظ الاملاشك انه حقيقة في الام الاصلية فاما في الجدات فأما أن يكون حقيقة أومحازا فانكان الفظ الام حقيقة في إلام الاصلية و في الجدات فاما أن يكون لفظا متواطئها أومشتركا فانكان لفظا متواطثا أعنى أنيكون لفظ الام موضوعابازاه قدرمشترك بين الامالاصلية وبين سمائرالجدات فعلى هذا التقدير يكون قوله تعالى حرمت عليكم أمهاتكم نصا في تحريم الام الاصلية وفي تحريم جميع الجدات وأما انكان لفظ الام مشتركا فيالام الاصلية وفي الجدات فهذا يتفرع على ان اللفظ المشترك بين أمرين هل يجوز استعماله فيهما معا أملافن جو زه حمل اللفظ ههناعلى الكلوحينئد يكون تحريم ألجدات منصوصا عليه ومنقال لايجوز فالقائلون بذلك لهم طريقان فيهذا الموضع (أحدهما) ان لفظ الام لاشك انه أريد به ههنا الام الاصلية فتحريم نكاحها مستفاد من هذا الوجه وأماتحريم نكاح الجدات فغيرمستفاد من هذا النص بل من الاجماع (والثاني) انه تعالى تكلم بهذه الآية مرتين يريد في كل مرة مغموما آحرأما اذاقلنا لغظ الام حقيقة في الام الأصلبة محاز في الجدات فقد ثنث انه لا يجوز استعمال اللفظ الواحددفعة واحدة فيحقيقته ومحازه معاوحينئذ يرجعالطريقان اللذان ذكرناهما فيما اذا كان لفظ الام حقيقة في الام الاصلية و في الجدات ( المسئلة الثالثة ) قال الشافعي رحمه الله اذاتزو جالرجل بامه ودخل بها يلزمه الحد وقأل أبوحنيفة رحمه الله لايلزمه حجة الشافعي انوجودهذا النكاح وعدمه بمثابةواحدة فكانهذاالوطء الزنا محضافيلزمه الحدلقوله الزانية والزانى فأجلدوا كل واحد منهما مائة جلدة انما قلنا ان وجودهذا النكاح وعدمه بمثابة واحدة لانه تعالى قال حرمت عليكم أمهانكم وقد علم الضررة من دين محمد عليه الصلاه والسلام ان مرادالله تعالى من هذه الآية تمحريم نكاحهـــا واذا ثبت هذا فنقول الموجود لىس الاصيغة الانجـــاب والقبول فلو حصل هذا الانعقاد فأما أن يقال انه حصل في الحقيقة أوفى حكم الشرع والاول باطل لانصيغة الايجاب والقبول كلام وهوعرض لابيق والقبول لابوجد الابعد الايجاب وحصول الانعقاد بين الموجود والمعدوم محال والثاني باطل لانالشرع بين فيهذه الاية بطلان هذا العقد قطعا ومع كون هذا العقد باطلا قطعا فيحكم الثمرع كيف يمكن القول بانه منعقد سرعا فثبت ان وجودهذا العقد وعدمه بمثابة واحدة واذا ثبت ذلك فباقي النفر بع والتقرير ماتقدم ( النوع الشاني ) من المحرمات البنسات وفيم مسئلتان (المسئلةالاولى) كلأنثى يرجع نسبهااليك بالولادة بدرجة أو بدرجات بانات أو بذكورفهي بنتك وأما بنت الابن و بنت البنت فهل تسمى بنتا حقيقة أومجازا فالبحث فيدعين ماذكر تأه في الامهات ( المسئلة الثاتية) قال الشافعي رجه الله البنت المخلوقة من

ماءازنا لاتحرم على الزاني وقال أبوحنيفة تحرم حجة الشافعي انهاليست ينتاله فوجب أنلاتحرم انماقلناانهاليست بنتاله لوجوه (الاول) ان أباحنيغة اما أن يثبت كونها لنتاله بناء على الحقيقة وهي كونها مخلوقة من مائه أو بناء على حكم الشرع يثبوت هذا النسب والاولياطل على مذهبه طرداوعكسا أماالطردفهوانه اذا اشترى جارية بكرا وافتضها وحبسهافي داره فانت بولدفهذا الولدمعلوم انه مخلوق من مائه معان أباحنيفة قال لانتبت نسسها الاعند الاستلحاق ولوكان السبب هوكون الولد متخلفا من مائه لما توقف في ثبوت هذا السب بغير الاستلحاق وأما العكس فموان المنسرق اذا تزوج بالمرية وحصلهناك ولدفابوحنيفة أثبت النسب هنامع القطع بانه غير مخلوق من مائه فثبت ان القول بجعل التحليق من مائه سبباللسب باطل طردا وعكسا على قول أبي حنيفة وأمااذاقانا النسب انمايثبت بحكم النسرع فههنا أجمع المسلون على انه لانسب أولد الرنا من الزاني واوانتسب الى الزاني لوجب على القاضي منعه من ذلك الانتساب فثبت انانتسامها اليه غيرىكن لايناء على الحقيقة ولايناء على حكم الشرع ( الوجه الثاني) التمسك يقوله عليه الصلاة والسلام الولد للفراش وللعاهر الحجر فقوله الولد للفراش يقتضى حصرالنسب في الفراس ( الوجه الثالث ) لوكانت نتاله لاخذت المراث لقوله تعالىللذ كرمثل حظ الانثيين وبمبتت له ولاية الاجبار لقوله عليه الصلاة والسلام زوجوا بناتكم الاكفاء واوجب عليه نفقتها وحضانتها ولحل الخلوة بمافلالم يثبت شيءمن ذلك علنا انتفاء أابنية واذا بت انهاليست بنتاله وجب أن يحل التزوج بها لانحرمة التزوج بها المانابنتية أولاجل أنالزنا يوجب حرمة المصاهرة وهذا الحصر نابت بالاجاع والبنتية باطلة كاذكرناو حرمة المصاهرة بسبب الزنا أيضاباطلة كاتقدم نمرح هذه المسئلة فثبت أنهاغيرمحرمة على الزاني والله أعلم ( النوع الثالث ) من المحرمات الاخوات و يدخل فيه الاخوات من الابوالام معاوالاخوات من الاب فقط والاخوات من الام فقط ( النوع الرابع والخامس) العمات والخالات قال الواحدى رحدالله كل ذكر رجع نسبك اليمفاخته عنك وقد كون العمة منجهة الام وهي أخت أبي أمك وكل أنثى رجع نسبك اليهابا اولاد وفاختها حالك وقدنكون الخالة منجهه الاب وهي أخت أم أبيك (النوع السادس والسابع) بنات الاخو بنات الاخت والقول في بنات الاخ و بنات الاخت كالقول في بنات الصلب فهذه الاقسام السبعة محرمة في نص الكتاب بالانساب والارحام قال المعسر ونكل امرأه حرمالله نكاحهاللنسب والرحم فتحريها مؤيدلا يحل بوجه من الوجوه وأمااللواتي يعل نكاحهن تم يصرن محرمات سبب طارئ فهن اللاتي ذكرن في باقي الآية (النوع الثامن والناسع) # قوله تعالى ( وأمهاتكم اللاتي أرضعنكم وأخواتكم من الرصاعة ) وفيه مسائل # ( المسئلة الاولى) قال الواحدي ا مرى ال المولى وطوء الله المرضعات سماهن أمهات لاجل الحرمة كاانه تعالى سمى أزواج النبي غليه أبيه والثانية بنت وطوءته

( و امهاتكم اللاتي أرضعنكم وأخوانكم من الرضاعة ) نزل الله تعالى الرضاعة منزلة النسبحتي سمى المرضعة أماللرضيع والمراضعة اختا وكذلك زوج المرضعة أبوء وأبواه جداه وأخته عته وكل ولدولدلدمن غيرالمرضعة قبل الرضاع وبعده فهم اخوته وأخواته لاسدوأم المرضعة جدته وأختهاخالته وكلمن ولدلهامن هذاالزوج فهيم اخوته وأخواته لايبه وأمهوم ولدامها من غيره فهم اخوته وأخواته لامدومنه قوله عليدالسلام يحرممن الرضاع ما يحرم من النسب وهوحكمكلي جارعلى عومه وأماأم أخيه لاب وأختاسه لاموأمأمانه وأمعد وأم خاله لاب فليست حرمتهن منجمهة النسب حتى يحل بعمومه ضرورة حلهن فيصورالرضاع بلمنجهة المصاهرة

السلام أمهات المؤمنين في قوله وأزواجه أمهاتهم لاجل الحرمة ( المسئلة الثانية ) انه تعالى نص في هذه الآية على حرمة الامهات والاخوات منجهة الرضاعة الاان الحرمة غير مقصورة عليهن لانه صلى الله عليه وسلم قال يحرم من الرضاع ما يحرم من السب وايما عرفنا انالامر كذلك بدالة هذه الآيات وذلك لانه تعالى لماسمي المرضعة أما والمرضعة أختا فقد نبه بذلك على انه تعالى أجرى الرضاع محرى النسب وذلك لانه تعالى حرم بسبب النسب سبعا اثنتان منها هماالمنتسبتان مطريق الولادة وهما الامهات والبنات وخمس منها بطريق الاخوة وهن الاخوات والعمات والخالات وينات الاخ و بنات الاخت ثم انه تعالى لما شرع بعد ذلك في أحوال الرضاعة كرمن هذين القسمين صورة واحدة تنبيهابها علىالباقي فذكرمن قسم قرابة الولادة الامهات ومن قسم قرابة الاخوة الاخوات ونبه بذكر هذين المثالين من هدين العسمين على أنالحال في باب الرضاع كالحال في النسب ثم انه عليه السلام أكد هذالسان بصريح قوله يحرم من الرضاع ما محرم من النسب فصار صريح الحديث مطابقا لمفهوم الآية وهذا بيان لطيف ( المسئلة النالثة ) أم الانسان من الرضاع هي التي أرضعته وكذلك كل امرأة انتسبت الى تلك المرضعة بالامومة اما من جهد النسب أو من جهة الرضاع والحال فى الاب كا في الام واذا عرفت الام والاب فقد عرفت البنت أيضا بذلك الطريق وأما الاخوات فثلاثة الاولى أختك لأسكوأمكوهم الصغيرة الاجنبية التي أرصعتها أمك يلبن أبيك سواء أرضعتها معك أو مع ولد قبلك أو بعدك والثانية أختك لأبيك دون أمك وهي التي أرضعتها زوجه أبيك البن أبيك والثالثة أخنك لامك دون أبيك وهي التي أرضعتها أمك بلين رجلآخر واذاعر فتذلك سهل عليك معرفة العمان والحالات وبنات الاخ و بنات الاخت ( المسئلة الرابعة ) قال الشافعي رحمة الله عليه الرضاع الما يحرم بشرط أن يكون خمس رضعات وقال أبو حنفة رضى اللهعنه الرضعة الواحدة كافية وفد مرت هذه المسئلة في سورة البقرة واحتبج أبو بكرالر ازى على صحة مذهبه بهذه الآية ققال انه تعالى علق هذا الاسم يعنى الامومة والاخوة بفعل الرضاع فعيث حصل هذا الفعل وجب أن يترتب عليه الحكم ثم سأل نفسه فقال انقوله تعالى وأمها كم اللاتي أرضعتكم بمزلة قول القائل وأمهاتكم اللاتي أعطيتكم وأمهاتكم اللاتي كسوتكم وهذا يقتضى تقدم حصول صغة الامومة والاختية علىفعلالرضاع بللوانه تعالى قال اللاتي أرضعنكم هن أمهاتكم لكان مقصودكم حاصلا واجاب عنه بأ نقال الرضاع هوالذي يكسوها سمة الامومة فلاكان الاسم مستحقا بوجود الرضاع كان الحكم معلقا به يخلاف قوله وامها لكتي كسوتكملان اسم الامومة غير مستفاد من الكسوة قال و يدل على أن ذلك مفهوم من هذه الآية ماروى انهجاء رجل الى أب عمر رضي الله عنهما فقال قال ابن الزيرلابأس بالرضعة ولابالرضعتين فقال ابن عمر قضاء

الله خير من قضاء ابن الزبير قال الله تعالى وأخوا تكم من الرضاعة قال فعقل ابن عمر من ظاهراللفظ التحريم بالرضاع القليل واعلم أن هذا الجواب ركيك جداأمافولهان اسم الامومة انما جاء من فعل الرضاع فنقول وهل النزاع الافيه فان عندى ان اسم الامومة انما جاء من الرضاع خس مرات وعندك انما جاء من أصل الرضاع وأنت انماتمسكت عد الآية لاتبات هذا الاصل فاذا أثبت التمسك عد الآية على هذا الاصل كنت قد أثبت الدليل بالمدلول وانه دوروساقط وأماالتمسك بأن ابن عرفهم من الآية حصول التحريم بمجرد فعل الرضاع فهو معارض بما أن أن الزبيرما فهمه منه وكان كل واحذ معما من فقهاء الصحابة ومن العلاء بلسان العرب فكيف جعل فهم أحدهما حمة ولم مجعل فهم الآخر حمة على قول خصمه ولولا التعصب الشد ما المعمى القلب لماخني صنعف هذه الكلمات ثم ان أبا مكر الرازي أخذ يتسك في اثبات مذهبه بالاحاديث والاقسة ومن تكلم في أحكام القرآن وجب أن لابذكر الامايستنبطه من الآية فأما ماسوى ذلك فانما يليق مكتب الفقه ( النوع العاشر ) من المحرمات القوله تعالى (وأمهات آنسائكم) وفيه مسئلتان (المسئلة الاولى) يدخل في هذهالآبة الامهسات الاصلية وجيع جداتها من قبل الاب والام كا بينا مثله في النسب ( المسئله الثانية ) مذهب الاكثرين من الصحابة والتابعين أن من تزوج بامرأة حرمت عليه أمهاسوا وخلبها أولم يدخل وزعم جمع من الصحابة إن أم المرأة انما تحرم بالدخول بالبات كماان الربيبة انما تحرم بالدخول بأمها وهو قول على وزيدوا بن عروا بن الزبير وجابروا طهر الروايات عن ابن عباس وجتهم انه تعالى ذكر حكمين وهوقوله وأمهات نسائكم وربائبكم اللاتي ف جوركم ثم ذكر شرطا وهو قوله من نسائلهم اللاتي دخلتم بهن فوجب أن يكون ذلك الشرط معتبرا في الجلتين معا وحجة الفول الاول أن قوله تعالى وأمهات نسائكم جلة مستقلة بنفسها ولم يدل الدليل على عود ذلك الشرط اليدفو جب القول ببقائه على عومه وانما قلنا انهذا النمرط غير عائدلو جوه (الاول) وهو ان الشرط لابدهن تعليقه بشي م سبق ذكره فاذا علقناه باحدى الجلتين لم يكن بنا حاجة الى تعليقه بالجلة الثانية فكان تعليقه بالجلة الثانية تركا للظاهر من غير دليل وانه لا يجوز ( الثاني ) وهو ان عمومهذه الجلة معلوم وعود الشرط اليه محتمل لانه يجوزأن يكون الشرط مختصابالجلة الاخبرة فقط و مجوز أن مكون عائداالي الجملتين معا والقول بعود هذا الشرط الي الجملتين ترك لظاهرالعموم بمخصص مشكوك وانه لا يجوز (الثالث) وهوان هذا السرط لوعاد الى الجلة الاولى فاما أن يكون مقصورا عليها واما أن بكون متعلقاتها وبالجلة الثانية أيضا # والاول باطل لان على هذا التقدير يلزم القول بتحريم الربائب مطلقا وذلك باطل بالاجماع والثاني باطل أيضا لان على هذا التقدير يصيرنظم الآيةهكذاوأمهاث نسائكم من نسائكم اللاتي دخلتم بهن فيكون المراد بكلمة من ههنا التمييز مم يقول

﴿ وَلِمَاحِدُ الَّتِي لِهَا لَجُدُ أكلحمة النسب والراد بالنساء المنكوحات على الاطلاق سسواءكن مدخولابهن أولاوعليه جهور العلماء روي عن الني علمه الصلاة والسلامأنه قال في رجل تزوج امرأة تمطلقها قبل أن مدخل بهاانه لابأس يأن يتزوج ابنتها ولا يعل له أن يتزوج أمها وعن عمروعران بن الحصين رمني الله حنهماأنالام تحرم ينفس العقد وعن مسروق هىمرسلة فأرسلواما أرسلاللهوعنا بنعباس أبهمواماأبهم اللخلا أنه ربوي عند وعن على وزيدوابن عروابن الزبير رمنى الله عنهم أنهم قرو اوأمهات نسائكم اللاتى دخلتم بهنوعن جابرروا يتان وعن سعيد بنالمسبعن يدأنه اذا ماتت عنده فأخذ مراثها كره أن مخلف على أمها واذاطلقها قبل أن يدخل بهافان شاه فعل أقام الموت في ذلك مقام الدخولكا

قام مقامه في بابالمهر والعدة و يلحق بهن الموطوآت بوجه من الوجوه المعدودة فياسبق ﴿ ود بالبُّكُم ﴾ أوالممسوسيات ونظائرهن والامهات تع المرضعات كا تع الجداث حسمًا ذكر

(ور ياتبكم اللاتي فَي جَوزكم) الربائب جمع ربيبة فعيل بمعنى مفعول والناء للنقل الى الاسمية والربيب ولد المرأة من آخر سمتى به لانه يريه غالباكما يرب ولده وان لم يكن ﴿ ٢٧٣ ﴾ ذلك أمر امطردا وهو المعنى بكونهن في الحجور فأن شأنهن

اعالب المعتادان كمن في حضانة أمهاتهن نحتحاية أزواجهن لأكونهن كداك بالععل وفائدةوصفهن بذاك تتوية عمله الحرمة وكميلها كإاسها النكتة فى ايراد هرباسم الربانب دون منات اسساء فان كوسي يصدداحتضا نهم لهن وفي سرف التقلب في حمعورهم ونحت حايتهم وتربيهم القوى الملائسة والسبد بينهي وسنأودلاهمواسدعي اجراء هن محرى ساسهم لاتقييدا لحرمة مكونهي في حجو رهم بالفعلكا روى عن على رصى الله عنه و به أحد داود ومدهبجهور العلاء ماذكرأولا بخلاف مافي هوله تعالى من نسائكم اللاتىدخلتم سهن )فانه القييدها بهقطعافان كلة من متعلقة بمعندوف و مع حالام ربائيكم أومن ضميرها المستكن في الظرفلانه لماوقعصلة تحمل ضميرا أي ورمآ بكم اللاتى استقررز في حعوركم كأئبات مريسائكم الح يولامسا غجعله حالامن أَمَهُ أَتُوا وَنُمَا أَصَيَّفُت هٰي ﴿ ٣٠ ﴾ ث اليه خاصة وهوبين لاسترة به ولامع ماذكر أولا ضرورة أن حاليته من ر بائبكم

وربائبكم اللاتى في حجور كممن نسائكم اللاتى دخلتم بهن فبكون المراد كلمة من ههنا ابتداء الغابة كايقول بنات الرسول من خديجة فيلزم استعمال اللفظ الواحد المشترك فى كلامفهوميه وانه غيرجائز و يمكن أن يجاب عنه فيقال ان كلة من الانصال كقوله تعالى والمؤمنون والمؤمنات بعضهمن بعض وقال عليه الصلاة والسلام ماأنامن ددولاالدد مني ومعنى مطلق الاتصال حاصل في النساء والربائب معا ( الوجه الرابع ) في الدلالة على ماقلناه ماروى عرو بن شعيب عن أبيه عن جده عن النبي صلى الله عليه وسلمانه قال اذانكم الرجل المرأة ولا يحلله ان يتروج أمهاد حل بالبت أولم يدحل واذاتر وح الام فلم يدخل بها نم طلقهافان شاء تزوح البت وطعن محمد بى جرير الطبرى في صحة هذا الحديث وكان عبدالله بن مسعوديفتي بنكاح أم المرأة أذا طلق شهاقبل المسيس وهو يومئذبا كموفة فاتفقان ذهبالى المدينة فصادفهم ججمين على حلاف فتواه فلمارجع الى الكوفةلم يدخل داره حتى ذهب الى ذلك الرجل وقر ععليد الباب وأمر وبالنزول عن تلك المرأة وروى قتادة عن سعيد بن المسيدان زيد بن ثابت قال الرجل اذاطلق أمر أته قبل الدخول وارادان يتزوج امهافان طلقهاقل الدخول تزوج أمهاوانما تتلم بتزوج أمهاواعلانه انمافرق بينالموت والطلاق في التحريم لان الطلاق قبل الدخول لأيتعلق بهسئ م أحكام الدخول ألاترى انه لايجب عليهاعدة وأما الموت فلما كمان في حكم الدخول في باب وجوب العدة لاجرم جعله الله سبالهداالتحريم ( النوع الحادى عشر )من المحرمات \* قوله تعالى (ور بائبكم المرتى في حجور كممن نسائكم اللاتي دخلتم بهن قان لم مكونو ادحلتم بهن فلاجناح عليكم) وفيه مسائل ( المسئلة الاولى ) الربائب حمع ربيبة وهي بنت المرأة الرجل من غيره ومعناها مربو بة لانالرجل هو يربها يقال رببت فلاناار بهور بيته أربيه بمعنى واحدوالحجور جع حجر وفيه لغتان قال ابن السكيت جر الانسان وجره بالفتح والكسر والمراد بقوله في حجوركم أى في تربيتكم يقال فلان في حجر فلان اذا كان في تربيته والسبب في هذه الاستعارة انكل من ربي طفلا أجلسه في جره فصارا لحجر عبارة عن التربية كايقال فلان في حضانة فلان وأصله من الحضن الذي هوالابط وقال أبوعيدة في حجور كم أي في بيوبكم (المسئلة الثانية) روى مانك بنأوس بن الحدثان عن على رضى الله عنه ألمقال الربيلةُ اذالم تكن في حجر الزوج وكانت في بلدآخر ممفارق الام بعدالدخول فانه يجوزله أن يتزوج الربيبة ونقلانه رضوان الله عليه احتج على ذلك بأنه تعالى قال وربائبكم اللاي في حجوركم شرطني كونهما ربيبة له كونهاني حجره فاذالم تكن في تربيته ولا في جره فقدفأت الشرط فوجب أن لاتثبت الحرمة وهذا استدلال حسن وأماسا رالعلاء فانهم قالبوا إذادخل بالمرأة حرمت عليه ابنتهاسواء كانت في تربيته أولم تكن والدابل عليه قوله تعالى فان لم تكو توادخاتم بهن فلاجناح عليكم علق رفع الجناح بحردعدم الدخول

اومن ضميرها تقتضى كون كلة من أبتدائية وحاليته من أمهات اومن نسائكم تستدعى كونها ببانية وادعاء كونها

اتصالية منتظمة لمعنى الابتداء والبيان أوجمل الموصول صفة للنساءين مع اختلاف عامليهما مما يجب تنزيه ساحة التنزيل عن أمثاله معانه سعى في اسكات ما نطق به ﴿ ٢٧٤ ﴾ النبي عليه الصلاة والسلام واتفق سحليه المجمول

وهذا يقتضي ان المقتضي لحصول الجناح هومجرد الدخول وأما الجواب عن حجة القول الاول فهو ان الاعم الاغلب ان بنت زوجة الانسان تكون في تر بيته فهذا الكلام على الاعم لاان هذا القيد شرط في حصول هذا التحريم (المسئلة الثالثة) تمسك أبو بكر الرازى في اثبات ان الريايوجب حرمة المصاهرة بقوله تعالى وربائبكم اللاتى في حجوركم من نسائكم اللاتي دخلتم بهي قاللان الدخول مهااسم لطلق الوطء سوا كان الوطء نكاحا أوسفاحًا فدل هذا على أن الزنابالام يوجب تحريم البنت وهذا الاستدلال في نهاية الضعف وذلك لان هذه الا مة مختصة بالمنكوحة لدليلين ( الاول ) أن هذه الا يد أما تناولت امرأة كانت من نسائه قبل دخوله بهاوالمزيي بهاايست كذلك فيمتنع ديخولها في الآية بيانالاول من وجهين(الاول)انقولهمننسائكم اللاتي دخلتم بهن يقنضي ان كونها من نسائه يكون منقدما على دخوله بها (والثاني) انه تعالى قسم نساءهم الى من تكون مدخو لابها والى من لاشكون كذلك بدليل قو له فان لم تكونو ادخلتم بهن واذا كان نساو هم منقسمة الى هذين القسمين علنا ان كون المرأة من نسائه أمر مغاير للدخول سهاوأمابيان الالمزنية ليست كذلك فذلك لان في الشكاح صارت المرأة بحكم العقدمن نسائه سواء دخل بهاأ ولم يدخل بهاأ مافى الرنافانه لم يحصل قبل الدخول بهاحالة أخرى تقتضى صبرو رتهامن نسأته فثبت بهذا ان المزنبة غير داخلة في هذه الآية (الثاني) لوأوصى لساءفلان لاتدخل هذه الزانية فيهن وكذلك لو حلف على نساء بني فلان لا يحصل الحنث والبربهذ الزانية فثبت ضعف هذا الاستدلال والله أعلم (النوع الثاني عشرمن المحرمات) \*قوله تعالى (وحلائل أبنائكم الذين من أصلابكم)وفيه مسائل ( المسئلة الاولى )قال الشافعي رجمالله لايجوز للاب أنيتز وج مجارية اينه وقال أبو حنيفه رضي الله عنه انه يجوزا حتبج الشافعي فقال جارية الابن حليلة وحليلة الاس محر مذعل الارأما المقدمة الاولى فدانها بالبحث عن الحليلة فنقول الحليلة فعيلة فتكون عمني الفاعل أو عمني المفعول ففيه وجهان (أحدهما) أن يكون مأخوذامن الحل الذي هوالاباحة فالحليلة تكون بمعنى المحلة أى المحللة ولاشك ان الجارية كفائ فوجب كونها حليلة له (الثاني)أن يكون ذلك مأخوذامن الحلول فالحليلة عبارة عن شئ يكون محل الحلول ولاشك ان الجارية موضع حلول السيد فكانت حليلة له أما اذا قلنا الحليلة بمعنى الفاعل ففيه وجهان أيضا (الأول) انهالشدة اتصال كلواحد منهما بالآخركا نهما يحلانف توب واحدوفي لحاف واحدوني متزل واحدولا شكان الجارية و كذلك (الثاني) ان كل واحد منهماكانه حال في قلب صاحبه وفي روحه لشدة ما بينهما من الحبة والالفة فثبت بمجموع ماذكر ناه ان جارية الابن حليلة وأما المقدمة الثانية وهي انحليلة الان محرمة على الاب لقوله تعالى وحلائل أبنائكم الذين لايقال ان أهل اللغة يقولون حليلة الرجل زوجته لانانقول اناقد بينابه في الوجوه الاربعة من

حسبما ذكر فيميا قبل وأمامانقل منالقراءة فضعيفة الروابة وعلى تقدر الصحذمجمولةعلى التسمخ ومعنى الدخول بهن ادخالهن الستر والباءللتعديةوهي كتاية عن الجماع كقولهم بني عليها ومنرب عليها الحجاب وفي حكمه اللمس ونظائره كامر ( فان لم تكونوا )أي فيما قبل (دخلتم بهن) اصلا (فلاجناح علكم)أي في نكاح الرمائب وهو تصریح با أشعر به ماقبله والفاءالاولى لترتيب مابعدها على ماقبلها فأن بيانحكم الدخول مستتبع لبيان حكم عدمه (وحلائلأبنائكم) أىزوجانهم سميت الزوجة حليلة لحلها للزوج أولحلولهاني محله وقبل لحلكل منهما ازارصاحبه وفيحكمهن مزنياتهم ومن بجرين مجراهن من المسوسات ونطائرهن وقوله تعالى (الذين من أصلابكم) لاخراج الادعياءدون أبناءالاولادوالابناءمن الرمناع فأنهموان سفلوا

في حكم الابناءالصلبية (وان تجمعوا بين الاختين) في حيز الرفع عطفاعلى ما قبله من المحرمات ﴿ الاشتماقات ﴾ والمرادبه جمعهما في النبيان فلمن به بطر في الدلالمة لاتصاد هما في المدار ولقوله عليه الصلاة والسلام من كان يؤمن بالله

واليوم الآخر فلا يجدون ماه في رحم أختين يخلاف نفس ملك الهين فانه ليس في معنى الذكاح في الافضاء الى الوط، ولاء ستار ماله والداك يصبح شراء الجوسية ﴿ ٢٧٥ ﴾ دون نكاحها حق لووط بهما لا يحل الهوط، احداهما حتى

يحرم عليه وطءالاخرى يسدرهن الاسياب وكدا لوتزوج أخت أمه الموطوءة لايحلله وطء احداهماحتي يحرم عليه الاخرى لانالمنكوحة موطوءة حكمافكائه جعهما وطأ واسناد الحرمة الى جعهمالاالى الثانيه منهما أن يقال وأخوات نسائكم للاحتراز عن افادة الحرمة المؤلدة كافي المحرمات السابقة ولكونه ععزن من الدلالة على حرمة الجع بينهما على سبيل المعية ويشترك فيهذا الحكم الجممين المرأةوعتها ونطائرها فانمدارحرمة الجمعين الاختين افضاوه الي قطع ماامر الله بوصله وذلك متحقق في الجمع بين هؤلاءبل اولى فان العمة والخالة عمز لةالام فقوله عليدالسلام لاتنكح المرأة على عتها ولاعلى خالتها ولاعلى ابنة اخيها ولا علم المذاختهام قبيل بيانالتفسيرلابيانالتعيير وقبل هومشهور يجوزيه الزيادة على الكتاب (الا ماقد سلف)

الاشتقاقات الظاهرة ان لفظ الحليلة يتناول الجارية فالنقل الذي ذكرتموه لايلتفت اليه فكيف وهوشهادة على الني فانالاننكر ازلفظ الحليلة يتناول الزوجة ولكنا نفسره بمعنى يتناول الزوجة والجارية فقول من يقول انه ليس كذلك شهاده على النف ولايلتفت اليه ( المسئلة الثانية ) قوله الذين من أصلابكم احتراز عن المتبني وكان المتبني في صدر الاسلام بمزلة الانولا يحرم على الانسان حليلة من ادعاء ابنا اذالم يكن من صلبه نكح الرسول صلى الله عليه وسلم زينب بنت جعش الاسدية وهي بنت أميمة بنت عبد المطلب وكانت زينب ابنة عة النبي صلى الله عليه وسلم بعدانكانت زوجة زيد بن حارثة فقال المشمركون انهتز وج امرأة ابنه فأنزل الله تعالى وماجعل أدعياء كم أبناء كم وقال اللا يكون على المؤمنين حرج في أزواج أدعيائهم ( المسئلة الثالثة ) طاهر قوله وحلائل أبنائكم الذين من أصلابكم لايساول حلائل الابناء من الرضاعة فلماقال في آخر الآية وأحل لكم ماوراء ذالكم زم منظاهر الآيتين حل التزوج بأزواج الابناء من الرضاع الاانه عليدالسلام قال يحرم من الرضاع ما يحرم من النسب فاقتضى هذا يحر يم التروج بحليلة الابن من الرضاع لان قوله وأحل لكم ماوراء ذلكم بتناول الرضاع وغيرالرضاع فكانقوله يحرم من الرضاع ما يحرم من السب أخص مند فغصصوا عوم القرآن يخبر الواحدوالله أعلم ( المسئلة الرابعة ) اتفقوا على أن حرمة التزوج بحليلة الابن تحصل بنفس المعقد كا ان حرمة التروج بحليلة الات تحصل بنفس العقد وذلك لان عوم الآية يتناول حليلة الابن سواء كانت مدخولابها أولم بكن أماماروي ان ابن عباس سألعن قوله وحلائل ابنائكم الذين من أصلابكم انه تعالى لم يبين ان هذا الحكم مخصوص عااذا دخل الابن بها أوغير مخصوص بذلك فقال ابن عباس أبهموا ماأبهمه الله فلنس مراده من هذا الابهام كونها مجلة مشتبهة بل المراد من هذا الابهام النا بيد ألاتري انه قال فالسبعة الحرمة منجهة السبانها منالبهمات أى من الاواتى تثبت حرمة هن على سبيل النَّا بيد فكذا ههنا والله أعلم ( المسئلة الخامسة ) اتفقوا على أن هده الاية تقتضى تحريم حليلة ولدالولد على الجدوهذايدل على أن ولدالولد يطلق علمه انه من صلب الجدوفيد دلالة على انولدالولد منسوب الى الجدبالولادة \* (النوع الثالث عسر) من المحرمات؛ قوله تعالى ( وأن تجمعوا بين الاختين الاماقد سلف آن الله كان غفورا رحيما) في الاية مسائل (المسئلة الاولى) قوله وأن تجمعوا بين الاختين في محل الرفع لان النقدير حرمت عليكم أمهانكم و بناتكم والجمع بين الاختين ( المسئلة النانية ) الجع بين الاختين يقع على ثلاثة أوجه اماأن ينكمهما معا أو ينكم احداهما وبملك الاخرى أماالجع بينالاختين فيالنكاح فذلك يقع على وجهين (أحدهما) أن يعقد عليهما جيما ها الحكم ههنا الما الجع أوالتعبين أو التخبير أو الابطال أما الجمع فباطل بحكم هذه الاية هكذا قالوا الاانه مشكل على أصل أبي حنيفة رضى

استثناء منقطع أى لكن ماقدمضى لا تو اخذون به ولاسبيل الى جعله متصلا بقصد التأكيد والمبالغة كامر فيماسلف لانقوله تعالى ( ان الله كان غفورا رحيما ) تعليل لما أفاده الاستثناء فيتحتم الانقطاع وقال عطاء والسدى معناه الاماكان

من يعقوب عليد المكلم فانه قدج ع بين لياأم بهوي او بين راحيل أم يوسف عليه الصلاة والسلام ولايسا صدّه التعليل لان ما فعله يعتلوب عليه السلام كان حلالافي شريعته وقال ﴿ ٢٧٦ ﴾ ﴿ بن عباس رمني الله عنهما كأن اهل الجاهلية

الله عنه لان الحرمة لاتقتضى الانطال على قول أبي حنيفة ألاترى أن الجم بين الطلقات حرام على قوله ثمانه يقع وكذا النهبي عن يع الدرهم بالدرهمين لم يمنع من انعقادهذا العقدوكذا القول في جيع المبايعات الفاسدة فثبت ان الاستدلال بالنهى على الفساد لايستقيم على دوله فانقالوا وهدا يلزمكم أيضا لانالطلاق في زمان الحيض وفي طهر جامعها فيسه منهى عنه ثم انه يقع قلما بين الصورنين فرق دقيق لطيف ذكرناه في الخلافيات في أراده فليطلب ذلك الكتاب فيبت ان الجم باطل وأماأن التعيين أيضا باطل ولان الترجيح من غيرمرجع باطل واماأل التخبير أيضا باطل فلان القول بالتخيير يقمضى حصول العقدو بقاه الى أوان التعيين وقدبينا بطلانه فلم يبق الاالقول بغساد العقدين جيعا ( الصورة الثانيه ) منصورالجمع وهي أنيتزوج احداهما مميتزوج الاحرى بعدها فههنا يحكم بطلان نبكاح النانية لان الدفع أسهل منالرفع وأما الجمع بين الاحتين علك اليمين أو بأرينكم احداهما ويشترى الاخرى فقد اختلفت الصحابة فيه فقال محلوعروا بن مسعود وزيد بن ابت وابن عر لايجوز الجمع بينهما وا بافون جوز وا ذلك أماالاولون فقداحتجوا على قولهم بان طاهر الآية يقتضى تحريم الجع بين الاحتين مطلقا فوجب ان يحر مالجع بينهما على جيع الوجوهوعن عَمَانَ المقال أحلهما آيدو ومتهما أيدو التحليل اولى فالاية الموجبة للتحليل هي قوله والحصنات مرالساء الاماملكت أيمانكم وقوله الاعلى أزواجهم أوماملكت أيمانهم والجواب عنه مروحهين ( الاول ) أن هذه الآيات دالة على تحريم الجمع أيضالان المسلين أجعواعلى أنه لايجوز الجمع بين الاختين وحل الوطء ونقول لوجاز الجمع بينهما في الملك لجاز الجمع بينهما في الوطء القوله تعالى والدين هم لفروجهم مافظون الاعلى أزواجهم أوماملكت أعانهم لكنه لايجوز الجمع بينهما فيالملك فثبت انهذه الاية بأن مكون دانة على تحريم الجمع بينهما في الملك أولى من أن تكون دالة على الجواز ( الوحدالثاني ) انسلنا دلالتها على جواز الجمع لكن نقول الترجيح لجانب الحرمة ويدل عليه وجوه ( الاول ) قوله عليد الصلا ، والسلام ما اجتمع الحرام والحلال الاوغلب الحرام الحلال (الناني) انه لاسك ال الاحتياط في جانب الترك فيجب لقوله عليه الصلاة واسلام دعماير يبك الى مالايريبك ( اثالث) ان مبنى الابضاع في الاصل على الحرمة بدليل الهاذا استوت الامارات في حصول العقد معشر ائطه ووعدمه وجب القول بالحرمة ولان النكاح مشتمل على المنافع العظيمة فالوكان خاليا عرجهة الافلال والضرر لوجبأن يكون مسروعا فيحق الامهات لانايصال النفع اليهن مندوب لقوله تعالى وبالوالدين احساما ولماكال ذاك محرماعلنا اشتماله على جهة الاذلال والمضارة واذاكان كذلك كان الاصل ويه هو الحرمة والحل اعاثبت بالعارض واذا بت هدا ظهر أن الرجبان لجانب الحرمه فهدا هوتقر بر مذهب على رضي الله عنه في هذا الباب امااذا

يتحردون مأحرم الله تعالى الاامر أوالاتوالجمين الاختبنوروي هشآم بن عبدالله على محدابن الحسن المقال كان أهل الجاهلية معرفونهده المح مات الااثنتين ركاح امرأة الاروالجعبين الأحتين الابرى أنهود عف النهبي عركل منجما بقوله تعالى الاما فدسلف وهذايشرالي كون الاستداء فيهما على سنن واحا. و يأباء احلاف التعليلين (والمحصنان) بفتم الصاد و هن ذوات الازواح احسنهن التزوح اوالازواحاو الاولماء أى اعفهن عر الوقوع في الحرام وورئ على صيعة اسم الفاعل فانهن احصن فروجهن عنغير ازواحهن اواحصن ازواجه وفلالصنعة للفاعل على الفراءة الاولى أمضاوفتح الصادمحول على انسدوذ كافي نطيريه ماهمة ومسهب من ألقيح وأسهب قيل قد ورد الاحصان في القرآن بإزاء اربعة معان الاول النزوحكافى هذه الاية

الكريه النانى العفرة كانى قوله تعالى محصنين غيرمسافحين الثالث الحرية كافى قوله تعالى ومن لم يستطع واخذنا ﴾ منكم طولا ان ينكح المحصنات والرابع الاسلام كافى قوله تعالى فاذا أحصن قيل فى تفسيره اى اسلن وهى معطوفة على

الجرمات السابقة وقوله تعالى (من النساء) متعلق بخذوق وقع حالا منها أى كأنسات من النساء وفائدته تأكيفاً هجومها لادفع توهم شمولها للرجال ببناء ﴿ ٢٧٧ ﴾ على كونها صفة للانفس كاتوهم (الاماملكت ايمانكم)

استثناء من المحصنات اسنثناء النوع من الجنس أي ملكتموه واسناد الملك الى الايمان لما أن سببه الغالب هوالصفة الواقعة بها وقداشتهر ذلك في الارفاء لاسيمافي انائهم وهن المرادات ههنا رعاية للقابلة بينهويين ملك الكاح الواردع الحرائر والتبيرعنهن عالاسقاطهن عافيهن منقصورالرقعن رتبة العقلاء وهمي اماعامة حسب عوم صلتها فالاستثناء حينتد لبس لاخراججيع افرادها منحكم التحريم بطريق شمول البي بل بطريق نه الشمول المستلزم لاخراج بعضها أي حرمت عليكم المحصنات عـلى الاطـلاق الا المحصنات اللاتي ملكتموهن فانهناسن من المحرمات على الاطلاق بل فيهي من لا يحسرم نكاحين في الجلة وهن المسبيات بعير أزواجهن اومطلقاحسباختلاف الرأيين و ا ما خاصة إبالمذكورات فألمعني حرمت

أحذنا بالمنهب المشهور بين الفقهاء وهوانه يجوز الجمع بينامتين أختين في ملك اليمين فاذاوطئ احداهماحرمت الثانية ولاتزول هذه الحرمة مالمهزل ملكه عزالاولى ببيع أوهبة أوعتق أوكتابة أوتزويج ( المسئلة الثالثة) قال الشافعي رضي الله عند نكاح الاخت في عدة الاخت البائن جائز وقال أبوحنيفة رحد الله عليه لا يجوز حجد الشافعي انهلم يوجد الجع فوجب أن لا يحصل المنع الماقلنا انهلم يوجد الجع لان نكاح المطلقة زائل بدليل انه لايجوزله وطؤها ولووطئها بلزمه الحد وانماقلنا انه لمالم بوجدالجمع وجبأن لايحصل المنع لقوله تعالى بعد تقرير المحرمات وأحل لكم ماوراه ذلكم ولاشبهة في انتفاه جبع تلك الموانع الأكونه جمابين اختين فاذا ثبت بالدليل أناجم منتف وجب القول بالجواز فانقيل النكاح باق من تعص الوجوه بدليل وجوب العدة ولزوم النفقة عليها قلنا النكاحله حقيقة واحدة والحقيقة الواحدة يمتنع كونها موجودة معدومة معابل لوانقسمت هذه الحقيقة الى نصفين حي يكون أحدهما موجودا والآخر معدوما صمح ذلك اما اذاكانت الحقيقة الواحدة غسرقابلة للتنصيف كان هذا القسول فاسدا وأما وحوب العدةولزوم النفقة فاعلم أنه انحصل النكاح حصلت القدرة على حبسها وهذالا ينتج انه حصلت القدرة على حبسها للنكاح لان استثناء عين التالي لاينتع وبالجلة فأثبات حقّ الحس بعد زوال النكاح يطريق آخر معقول في الجلة فاما القول ببقاء النكاح حال القول بعدمه فذلك بمالايقبله العقل وتخريج أحكام الشرع على وفق العقول اولى من جلها على مايمرف بطلانها في بداهة العقول والله أعمر (المسئله الرابعة) قال الشافعي رجم الله عليه اذا أسلم الكافر وتحنه أخنان اختسار أيتهما شا، وفارق الاخرى وقال أيوحنيفة رضى الله عندان كان قد تزوج بهماد فعة واحدة فرق بينه وبنهما وانكان قدتزوج باحداهما أولا و بالاخرى ثانيا اختار الاولى وفارق الثانية واحتبح أبويكر الرازى لابي حنيفة بقوله وأنتجمعوا بين الاختين فالهذاخطاب عام فيتناول المؤمن والكافر واذاثبت انه تناول الكافر وجب أن كون النكاح فاسدا لانالنهى يدل على الفساد فيقال له انك بنيت هذا الاستدلال على أن الكفار مخاطبون بفروع الشرائع وعلى أنالنهي يدل على الفساد وأبوحنيفة لايقول بواحدمن هذين الاصلين فان قال فهما صحيحسان على قولكم فكان هذا الاستدلال لازما عليكم فنقول قولنا الكفار مخاطبون بفروع الشرائع لانعني به فيأحكام الدنيا فانه مادام كأفرا لايمكن تكليفه بغروع الاسلام واذاأسلم سقط عنه كل مامضي بالاجاع ال المراد منه أحكام الآخرة وهو ان الكافر يعاقب بترك فروع الاسلام كما يعاقب على ترك الاسلام اذا عرفت هذا فتقول أجمنا على انه لوتزوج الكافر بغيرولي ولاشهود أوتز، جبهاعلي سبيل القهر فبعدالاسلام يقرذلك النكاح فىحقه فثبت انالخطاب بفروع الشرائع لايظهرأثره فالاحكام الدنبويةفي حق الكافروجة الشافعي انفيروز الديلي أسمعلي

عليكم المحصنات الااللاى سببن فان نكاحهن مشروع في الجملة اى لغير ملاكهن واما حلهن ألهم بحكم ملك اليمين فغهوم بدلالة النص لاتحاد المناط لابعبارته لماحرفت من ان مساق النظم الكريم لبيال حرمة التمتع بالمحرمات المعدودة بحكم ملك

النكاخ والماثبوت حرمة القتع بهن بحكم ملك البين بطريق دلالة النص وذلك عالا يجرى فيه الاستثناء قطما وأماعد هن من وات الازواج مع تحقق الفرقة بينهن و بين أزواجهن ﴿ ٢٧٨ ﴾ قطعا بالتباين او بالسبي على اختلاف الرآيين

فبغ على اعتقاد الناس حيث كانواحينندغافلين عن الغرقة الايرى الى مأروى عنابي سعيد الخدرى رمنى اللهعنه من انه قال أصبنا يوم اوطاس سبايالهن ازواج فكرهنا اننفع عليهن فسألنا النيعليد السلام و في رواية صد قلنسا مارسول الله كيف نقع على نساء قدعرفنا انسابهن وازواجهن فنزلت والمحصنات من النساء الاماملكت ايما نكم فاستحلاناهن وفي رواية اخرى عنه ونادىمنادىرسولالله صلى الله عليه وسلمألا لاتوطأحامل حتى ذضع ولاحاثل حتى تحيض فأماح وطأهن بعد الاستبرا وليس في ترتبب هذا الحكم على نزول الآية الكر عة مأمدل على كونها مسوقة له فأن ذاك انما يتوقف على افادتها له يوجه من وجوه الدلالة لاعط افادتهابطر بقالسارة اونحوهاهذا وقدروي عنابى سعيدرسى الله

ممان نسوة فقال عليه الصلاة والسلام اخترأر بعا وفارق سأترهن خيره بينهن وذلك ينافي ماذكرته من الترتيب والله أعلم (المسئلة الخامسة) قوله تعالى الاماقد سلف فيه الاشكال المشهور وهوان تقدير الآية حرمت عليكم أمهانكم وكدا وكدا الاماقدسلف وهذا يقتضى استثناء المساضي من المستقبل وآنه لايجوز وجوابه بالوجوه المفكورة فيقوله ولاتنكىسوا مانكم آباؤكم من الساء الاماقدسلف والمعنى ان مامضى مغفسور بدليل قوله أن الله كان غفورا رحيما ( النوع الرابع عشر من المحرمات ) \* قوله تعمالي (والمحصنات من النساء الاماملكت أيمانكم كتاب الله عليكم وأحل لكمماوراء ذلكم) فيدمسائل (المسئلة الاولى) الاحصان في اللغة المنع وكذلك الحصانة يقال مدينة حصينة ودرع حصدنة أىمانعة صاحبهما من الجراحة قال تعالى وعلناه صنعة لبوس لكم التحصنكم من أسكم معناه لتمنعكم وتحرزكم والحصن الموضع الحصين لمنعه من يريده بالسوء والخصان بالكسرالفرس الفعل لمنعدصا حبدمن الهلاك والحصان بالفتع المرأة العفيفة لمنعها فرجهامن الفسادقال تعالى ومريم ابنت عران التي أحصنت فرجها واعلم أن لفظ الاحصانجاء في القرآن على وحوه ( أحدها) الحرية كما في قوله تعالى والذينُ يرمون المحصنات بعني الحرائر ألاترى انه لوقذف غيرحرلم يجلد ثمانين وكذلك قوله فعليهن نصف ماعلى المحصنات من العداب يعنى الحرائر وكذلك قوله ومن لم يستطع منكم طولا أن ينكم المحصنات أى الحرائر ( وثانيها ) العفاف وهو قوله محصنات غير مسافحات وقوله تحصنين غيرمسافعين وقوله والتي أحصنت فرجها أي أعفته (وثااثها) الاسلام من ذلك قوله فاذا أحصن قبل في تفسيره اذا أسلن (ورائعها) كون المرأة ذات زوج يقال امرأة محصنة اذاكانت ذات زوج وقوله والمحصنات من الساء الاماملكت أيمانكم يعنى ذوات الازواج والدليل على انالمراد ذلك انه تعالى عطف المحصنات على المحرمات فلايد وأنبكون الاحصان سببا للحرمة ومعلوم انالحرية والعفاف والاسلام لاتأثيرله فيذلك فوجب أريكون المراد منه المزوجة لالكون المرأة ذات زوج له تأثير في كوفها محرمة على الغير واعلم أن الوجوه الاربعة مشتركة في المعنى الاصلى اللغوى وهو المنع وذلك لاناذكرناان الأحصان عبارة عن المنع فالحرية سبب لتصصين الانسان من نفاذ حكم الغيرفيه والعفة أيضامانعة للانسان عن الشروع فيما لاينبغي وكذلك الاسلام مانعمن كثير مماتدعو اليه النفس والشهوة والزوج أيضا مانع للزوجة منكثير من الأمور والزوجة مانعة للزوج من الوقوع في الزنا ولذلك قال عليه الصلاة والسلام من تزوج فقدحصن ثلثي دينه فثبت ان المرجع مكل هذه الوجوه الى ذلك المعنى اللغوى والله أعم (المسئلة الشانية) قال الواحدي اختلف القراء في المحصنات فقرواً بكسر الصاد وفتحها فيجيع القرآن الاالتي في هذه الآية فأنهم اجمعوا على الفتيح فيهافي قرأ بالكسر جعل ألفعل لهن يعني أسلن واخترن العفاف وتزوجن وأحصن أنفسهن بسبب هذه

عندانه قال انهائزات في نساء كن يهاجرن الى رسول الله صلى الله عليه وسلم ولهن ازواج فينز وجهن ﴿ الامور ﴾ ويعنى السلمين ثم يقدم ازواجهن مهاجر ين فنهى عن نكاحهن فالمحصنات حيثنذ عبسارة عن مهاجرات يحقق او يتوقع من ازواجهن الاسلام والمهساجرة ولذلك

لم يزل عنهن اسم الاحصان والنهى لتحريم المحقق وتعرف حال المتوقع والافاعدا هن بمعزل من الحرمة واستحقاق اطلاق الاسم عليهن كيف الاوحين انقطعت ﴿ ٢٧٩ ﴾ العلاقة بين المسببة وزوجها مع اتحاد هما في الدين فلائن تقطع

مابين المهاجرة وزوجها أحق وأولى كا يغصيم عنه قوله عزوجلفان علتموهن مؤمنات فلا ترجعوهن الىالكفار لاهن حل لهم ولاهم يحلسون لهن الآية (كتابالله) مصدر مؤكد أى كتبالله (عليكم) تحر ع هوالاء كتابا وفرضه فرضا وقيل منصوب على الاغراءيغيلمضمرأي الزمواكتاب اللهوعليكم متعلق امابالمصدرواما بمعدوف وقعمالامند و قبل هو اغراء آخر موكدلاقبله قدحذف مغموله لدلالمة المذكور علدأو ينفس عليكم عطرأي منجوزتقديم المنصوب فيباب الاغراء كافى قوله \* باأيها المام دلوى دونكا \*انى رأيت الناس محمد وبكا 🗱 وقرئ كتب الله بالجمع والرفع ايحذه فرائض اللهعليكم وقرى كتب الله الفضالفيل (واحل لكم)عطفعلى حرمت عليكمالح وتوسيط قوله قسالى كتاب الله عليكم

الامورومن قرأبالفتح جعل الفعل لغيرهن يعنى أحصنهن أزواجهن والله أعلم (المسئلة الثالثة) قال الشافعي رحمة الله عليه الثيب الذمي اذا زبي يرجم وقال أبوحنيفة رضي الله عنه لايرجمجة الشافعي أنه حصل الزنا مع الاحصان وذلك عله لاباحة الدم فوجب أن يثبت اباحة الدمواذا ثبت ذلك وجبان يكون ذلك بطريق الرجم أماقو لناحصل الزنامع الاحصان فهذا يعتمدا ثبات قيدين (أحدهما) حصول الزناولاشك فيه (الثاني) حصول الاحصان وهوماصل لانقوله تعالى والمحصنات من الساء يدل على ان المرادمي المحصنة المزوجة وهذه المرأة مزوجة فهي محصنة فثبت انه حصل الزنا مع الاحصان واعاقلناان المزنامع الاحصان علة لاباحة الدم لقوله عليه الصلاة والسلام لايحل دم امرئ مسلم الا لاحدى معان ثلاثة ومنها قوله وزنا بعداحصان جعل الزنابعد الاحصان علة لاباحة الدم فيحق المسلم والمسلم محللهذا الحكم أماالعلة فهي محردان ابعدالاحصان بدليل أنلام التعليل المادخل عليه أقصى مافى الباب انه حكم فيحق المسلم ار الزنا بعد الاحصان علة لاباحة الدم الاان كونه مسلما محل الحكم وخصوص محل الحكم لاينع من التعدية الى غيرذلك المحل والالبطل القياس بالكلية وأماالعلة فهي مادخل عليه لام التعليل وهي ماهية الزنا بمدالاحصان وهذه الماهية لماحصلت فيحق الثيب الدمى وجبأن يحصل في حقد اياحة الدم فثبت انه مباح الدم ثم ههنا طريقان ان شئنا كنفينا بهذا القدرفانا ندى كونه مباح الدم والخصم لايقول به فصار محجوجا أو مقول المثبت انه مباح الدم وجب أن يكون ذلك بطر بق الرحم لانه لاقائل بالفرق فان قيل ماذ كرتم ان دل على أن الذمى محصن فههنا مايدل على انه غيرمحصن وهوقوله عليه الصلاة والسلام من أشرك بالله فليس بمحصن قلنا ثبت بالدايل الذى ذكرناه انالذى محصن وثبت بهذا الخيرالذى ذكرتمانه ليس بمعصن فنقول انه محصن معني انه ذات زوج وغير محصن بمعني انه لا يحد قاذفه وقولهمن أشرك بالقه فليس بمعصن بجب جله على أنه لا يحدقاذفه لاعلى أنه لا يحد على الزنالانه وصفه يوصف الشرك وذلك حناية والمد كورعقيب الجناية لابد وأن يكون أمرابصلح أنبكون عقوبة وقولنا انهلايمد قاذفه يصلح أن يكون عقوبة أما قولنما لا يحد على الزنا لا يسلم أن يكون عقوبة له فكان المراد من قوله من أسرك بالله فليس بمحصن ماذكرناه والله أعلم ( المسئلة الرابعة ) في قوله والمحصنات من الساء قولان (أحدهما) المرادمنها ذوات الازواج وعلى هذا النقدير فني قوله الاماملكت أيانكم وجهان ( الاول ) انالمرأة اذا كانت ذات زوج حرمت على غير زوجها الااذاصارت ملكا لانسان فانها تحل للمالك (الناني) ان المراد بملك اليمين ههناملك النكاح والمعنى انذوات الازواج حرام عليكم الااذاملكم وهن بنكاح جديد بعدوهو عالبينونة بينهن و مين أزواجهن والمقصود من هذا الكلام الزجر عن الزنا والمنع من وطنهن الابنكاح جديدا و علك عين ان كانت المرأة علو كة وعبرعن ذلك بلك اليمين لان ملك اليمين حاصل

بيتهماللبالغة في الجل على المحافظة علم المحرمات المذكورة وقرى على صيغة المبنى للفاعل فيكون معطوفا على الفعل المفدر وقيلُ بل على حرمت الخ فأنصاب لمتنا بلتان مؤسستان للتحريم والتحليل للنوطين بأمر المدتعالى ولاصير في اختلاف

في النكاح وفي الملك ( القول الثابي ) ان المراده هنا بالمحصنات الحرار والدليل عليه قوله تعساني تعد هذه الاكية ومن لم يستطع منكم طولا أن ينكح المحصنات المؤمنات فممأ ملكت أيمانكم ذكرههنا المحصنات ثمقال بعده ومن لميستطع منكم طولا أن ينكمج المحصنات كان المراد بالحصنات ههناماهوالمرادهناك معالمراد من المحصنات هناك الحرائر فكذاههناوعلى هذا التقدير ففي قوله الاماملكت أيماسكم وجهان (الاول) المرادمنه الاالعدد الذي جعله الله ملكالكم وهوالاربع فصار التقدير حرمت عليكم الحرائر الا العدد الذي جمله الله ملكالكم وهوالار بع (الثاني) الحرائر محرمات عليكم الاماأثبت الله لكم ملكا عليهن وذلك عند حضور الولى والشهود وسائر الشرائط المعتبرة في الشريعة فهذا الاول في تفسيرقوله الاماملكت أيمانكم هوالمختار ويدل عليه قوله تعالى والذين هم لفروجهم حافظون الاعلى أزواجهم اوماملكت أيمانهم جعل ملك اليمين عبارة ص تبوت الملك فيها قوجب ان يكون ههنامفسرا بذلك لان تفسير كلام الله يكلام الله أقرب الطرق الى الصدق والصواب والله أعلم ( المسئلة الخامسة ) اتفقوا على انه اذاسي أحد الزوجين قبل الآخر وأخرج الى دارالاسلام وقعت الفرقة امااذاسبيا معافقال الشافعي رضي الله عنه ههنا تزول الزوجية و يحل للمالك أن يستبرثها بوضع الجل انكانت املا منزوجها أوبالحيض وقال أبوحنيفة رحمةالله عليه لاتزول حجة الشافعي رضي الله عنه أن قوله والمحصنات من النساء يقتضي تحريم ذات الازواج ثم قوله الاماملكت ايمانكم يقتضي ان عنسد طريان الملك ترتفع الحرمة و يحصل الحل قال أبو بكرازازي لوحصلت الفرقة محردط مان الملك لوجب أن تقع الفرقة بشراء الامة واتهابها وارثها ومعلوم أنه ليس كذلك فيقالله كانكما سمعت ان العام بعد التمخصيص جة في الباقي وأبضا فالحاصل عند السبي احداث الملك فيها وعندالبيع نقل الملك من شخص الى شخص فكان الاول أقوى فظهر الفرق ( المسئلة السادسة ) مذهب على وعروعبد الرجن بنعوف انالامة المنكوحه اذا ببعث لانقع عليها الطلاق وعليه اجماع الفقهاء اليوم وقال أبي بن كعب وان مسعود وابن عباس وجابر وأنس انهاا ذا بيعت طلقت حجة الجمهوران عائشة لمااشترت بريرة وأعتقنها خبرها النبي صلى الله عليه وسلم وكانت مزوجة ولو وقع الطلاق بالبيع لما كان لذلك العنيرفائدة ومنهم من روى في قصة بريرة انه عليد الصلاة والسلام قال بيع الامة طلاقها وحجة أبي بن كعب وابن مسمود عوم الاسمنتناء في قوله الاماملك أعانكم وحاصل الجواب عنه يرجم الى تخصيص عوم القرآن بخبرالواحد والله أعلم عمائه تعالى ختم ذكر الحرمات بقوله كتأب الله عليكم وفيه وجهان ( الاول) انه مصدر مؤ كد من غير لفظ الفعل فأن قوله حرمت عليكم بدل على معنى الكتبة فالتقدير كتب علبكم تحريم مانقدم ذكره من المحرمات كتابا والمطلقة ثلاثاوا الحامسة من الله ومجى المصدر من غير لفظ الفعل كثير فطيره وترى الجبال تحسبها جامدة وهي تمرمن

اشارة الى ما ذكرمى المحرمات المعدودةاي احل لكم نكاح ماسواهن الفرادا وجعا ولعل ايثارا اسم الاشـــارة المتعرض لوصف المشار اليدوعنوانه على الضمير المتعرض للذات فقط لتذكرمافي كل واحدة منهن من العنوان الذي عليديدورحكمالحرمة فيفهم مشاركة منفي معناهن لهن فيهابطريق الدلالة فانحرمة الجع بينالمرأةوعتهاو بينها وببن خالتها ليست بطريق العبارة مل يطريق الدلالة كإسلف وقيل ليسالمرادبالاحلال الاحلال مطلقا اي علجيعالاحوالحتي يرد انه يلزم منه حل الجمع بين المرأة وعمتها وينهاويين خالتهايل انماهواحلالهن في الجلة اىعلى بعض الاحوال ولاربب فيحل نكاحهن يطريق الانفراد ولا يقدح في ذلك حرمتد بطربق الجم ألايريأن حرمة نكاح المعتسدة

ونكاح الامذعلا لحرة ونكائ لملاعنة لاتقدح في حل نكاحهن بعد العدة و بعد التحليل و بعد تطليق ﴿ السحابِ ﴾ الرابعة وانقضاءالعدةو بعدتطليق الحرة وبعدا كذاب الملاعن نفسه وأنت خبير بأن الحليجب أن يتعلق ههنايما تعلق به الحرمة فيماسلف وقد تعلق هناك بالجمع فلايد أن ينعلق الحل ههنا يه أيضا

السحاب صنع الله ( الثاني ) قال الزجاج و يجوز أن يكون منصو باعلى جهة الامرو يكون عليكم مفسراله فيكون المعنى الزمواكتاب الله نمقال وأحل لكم ماوراء ذلكم وفيسه مسائل (المسئلة الأولى) قرأ حرة والكسائي وحفص عن عاصم وأحل لكم على مايسم فاعله عطفاع قوله حرمت عليكم والباقون بفتح الالف والحاء عطفاعلي كتاب الله يعنى كتبالله عليكم تحريم هذه الاشياء وأحل لكمماو راءها (المسئلة الثانية) اعمأن ظاهر قوله تعالى وأحل لكم ماو راء ذلكم يقنضي حلكل من سوى الاصناف المذكورة الاانه دل الدليل على تصريح أسناف أخرسوى هؤلاء المذكورين و تعن نذكرها (الصنف الاول) لايجمع بين المرأة وببن عتهاوخالتهاقال النبي صلى الله عليه وسلم لاتنكم المرأة على عتها ولاعلىخالتهاوهذاخبرمشهورمستفيض وربماقيل انهبلغمبلغالنواتر وزعمالخوارجان هذاخبر واحدوتخصيص عوم القرآن بخبر الواحدلا بجوز والمجواعليه بوجوه (الاول) انعوم الكتاب مقطوع المتن ظاهر الدلالة وخبر الواحد مظنون المتن ظاهر الدلالة فكان خبرالواحد أضعف منعوم القرآن فترجيعه عليه مقتضى تقديم الاضعف على الاقوى وانهلايجو ز ( النابي) من جلة الاحاديث المشهورة خبرمعاذوانه بمنع من تقديم خبرالواحد على عموم القرآن من وجهين لانه قال بم تحكم قال بكتاب الله قال فان لم تجد قال بسنة رسول الله صلى الله عليه وسلم فقدم التمسك بكتاب الله على التمسك بالسنة وهذا يمنع من تقديم السنة على الكناب وأيضافانه قال فانلم تحد قال بسنة رسول الله صلى الله عليه وسلعلق جوازالتسك بالسنة على عدم الكتاب بكلمة ان وهي الاشتراط والمعلق على الشرط عدم عندعدم الشرط (الثالث) ان من الاحاديث المشهورة قوله عليه الصلاة والسلام اذاروى لكم عنى حديث فاعرضوه على كتاب الله فان وافقه فاقبلوه والافردوه فهذا الخبريقتضي أنلايقبل خبرالواحدالاعند موافقة الكتاب فاذاكان خبرالعمة والخالة مخالفا لظاهر الكتاب وجبرده (الرابع) ان قوله تعالى وأحل لكم ماوراء ذلكم مع قوله عليه السلام لاتنكم المرأة على عتهالا يخلوا لحال فيهما من ثلاثة أوجة اماأن يقال الآية نزلت بعد الخبرقحينتذ تكون الآية ناسخة للخبرلانه ثبت أنالعام اذاورد بعد الخاص كإن العام ناسخاللغاص واماأن يقال الخبر ورد بعد الكتاب فهذا يقتضى نسخ القرآن بخبرالواحدوانه لايجو زواماأن يقال وردامعاوهذا أيضا باطل لان على هذا التقديرتكون الآية وحدهامشتبهة وبكون موضع الحجةججو عالآبة معالخبرولايجوز الرسول المعصوم ان يسعى في تشهير الشبهة ولايسعى في تشهيرا لحمة فكان يجب على الرسول صلى الله عليه وسلم أن لا يسمع أحداهذه الآية الامع هذا الخبروان يوجب الجاباظاهراعلى جيع الامة أن لايبلغواهذه الآية الى أحد الامع هذا الخبرولوكان كذلك لزم أن يكون انشتهار هذا الخبر مساو بالاشتهار هذه الآية ولما لم يكن كذلك علنا فساد هذا القسم (الوجد الخامس) ان يتقديران تثبت صحة هذا الخبرة وتعاالاأن التمسك بالآية واجع على

التمسك بالخبر و بيانه من وجهين (الاول) ان قوله وأحل لكم ماو راء ذلكم نص صريح فى التحليل كاأن قوله حرمت علبكم نصصم يع فى التحريم وأما قوله لانتكم المرأة على عتهافلس نصاصر بحالان ظاهره اخبار وحل الاخبارعلى النهي مجاز تمهذا التقدير فدلالة لفظ النهى على التحريم أضعف من دلالة لفظ الاحلال على معنى الاباحة (الثاني) انقوله وأحل لكم ماوراء ذلكم صريح في تحليل كل ماسوى المذكورات وقوله لاتنكم المرأة على عتها ليس صريحا في العموم بل احتماله للمعهود السابق أظهر ( الوجه السادس) انه تعالى استقصى في هذه الا يقشر ح أصناف المحرمات فعدمنها خسة عشس صنفائم بعد هذالنفصيل النام والاستقصاء الشديد قال وأحل لكم ماوراء ذلكم فلولم يثبت الحل في كل من سوى هذه الاصناف المذكورة لصارهذا الاستقصاء عيثا لغواوذلك لايليق بكلام أحكم الحاكمين فهذا تقريروجوه السؤال فيهذا الباب والجواب على وجوه (الاول) ماذكره الحسن وأبو بكرالامم وهو أنقوله وأحل لكم ماوراه ذلكم لايقتضي اثبات الحل على سبيل التأبيد وهذا الوجه عندى هوالاصمر في هذا الباب والدليل عليمة أنقوله وأحل لكم ماوراء ذلكم اخبار عن احلال كلماسوى المذكو رات وليس فيسه بيان اناحلالكلماسوىالمذكوراتوقع على التأبيدام لا والدليل على انه لا يغيد التأبيد انه يصبح تقسيم هذا المفهوم الى المؤ بدوالى غير المؤبد فيقال تارة وأحل لكم ماوراء ذلكما بداو أخرى وأحل لكم ماو راء ذلكم الى الوقت الفلاني ولوكان قوله وأحل لكمماورا فلكمصر يحافى التأبيدلماكان هذا التقسيم مكنا ولان قوله وأحل لكم ماو راء ذلكم لايفيد الااحلال من سوى المذكو زات وصريح العقل يشهدبأن الاحلال أعممن الاحلال المؤبد ومن الاحلال المؤقت اذاثبت هذافنةول قوله وأحللكم ماو راء ذلكم لايفيد الاحل منعدا المذكو رات في ذلك الوقت فأما ثبوت حلهم في سائر الاوقات فاللفظ ساكت عنه بالنفي والاثبات وقد كان حل من سوى المذكو رات البتافي ذلك الوقت وطريان حرمة بعضهم بعد ذلك لايكون تخصيصالذلك النص ولانسخاله فهذاوجه حسن معقول مقر روبهذا الطريق نقول ايضاان قوله حرمت عليكم أمهاتكم ليس نصافى أبيدهذا التحريم وانذلك التأبيد انما عرفناه بالتواترمن دن محمدصلي ألله عليه وسلم لامن هذا اللفظ فهذاهوالجواب المعتمد فيهذا الموضع (الوجه الثاني) انالانسلم انحرمة الجمع بين المرأة و بين عنها وخالتها غيرمذكورة في الآية وبيانه منوجهين (الاول) انه تعالى حرمالجمعبين الاختين وكونهما أختين يناسب هذه الحرمة لان الاختية قرابة قريبة والقرابة آلقريبة تناسب من يدالوصلة والشفقة والكرامة وكون احداهمسا ضرة لاخرى يوجب الوحشة العظيمة والنفرة الشديدة وبين الحالتين منافرة عظيمة فثبت ان كونها أختالها يناسب حرمة الجع بينهماني النكاح وقد ثبت في أصول الغقه ان ذكر الحكم مع الوصف المناسب له مدل بحسب اللفظ

(أن تبنغوا) متعلق بالفعلين المذكورين على أنه مفعول له لكريا باعتدارذاتهمابل باعتداد سأخما واطهارهما أى بين لكم تحريم المحرمات المعدودة واحلال ماسمواهي ارادةأن تبعوا بإموالكم والمفعول محذوفأي تنتعوا النساء أومتروك أى تفعلوا الابسساء (أموالكم) يصرفها الىمھورھن أو بدل اشتمال مما وراء ذركم يتقدير ضمير المعدور (محصنين) حال من فاعسل تبسرا والاحصان العقه وتحصدين المفس عنالوقوعفيابوج اللوم والعقاب ( غير مسافين) حال الم منه أوحال منالضمير في محصنين والسفاح الزناوالفحورم السيم الذي هو صب الم سمى به لانه العرض منه ومقعول الفعلير محذوف أيمحصنين فروجكم غبرمسافحين الزوانى وهبى في الحديثة

على كون ذلك الحكم معللا بذلك الوصف فثبت أن قوله وان تجمع وابين الاختين بدل على كونالقرابةالقر بيةمانعة منالجعه فيالنكاح وهذا المعنى حاصل بين المرأة وعمتها وحالتها فكان الحكم المذكور في الاختين مذكورا في العمة والخالة مرطريق الدلالة بلههنا أولى وذلك لان العمة والخالة يشبهان الام ابنت الاخ ولبنت الاختوهما يشبهان الولد للعمةوالخالةواقتضاءمثل هذه القرابة لترك المضارة أقوىمن اقتضاء قرابة الاختبة لمنع المضارة فكان قوله وان تجمعوا بين الاحتين مانعامن العمة والخالة بطريق الاولى (الثابي) انه تعالى نص على حرمة التزوج بامهات النساء فقال وأمهات نسائكم ولفط الام قدينطلني على العمة والخالة أماعلي العمة فلانه تعالى قال مخبرا عن أولاد يعقوب عليه السلام نعبد الهك واله آبات ابراهيم واسمعيل فاطلق لفظ الاب على اسمعبل مع اله كان عماواذا كان العم أيا زم أن كمون العمة أما وأما اطلاق لفظ الام على الحالة فيدل عليه قوله تمالى ورفع أبويه على العرش والمراد أبوه وحالته فانأمه كانت متوفاة في ذلك الوقت فثبت بماذ كرنا أن لغط الامقد سطلق على العمة والخالة فكان قوله وامهات نسائكم متناولاللحمة والخالةمن بعض الوجوء واذاعرفت هذا فنقول قوله وأحل لكم ماوراه ذلكم المراد ماوراء هؤلاء المد كورات سواءكن مذكورات بالقول الصريح أو بدلالة جلية أو بدلالة خفية واذاكان كدلك لم تكن العمة والحالة خارجة عن المدكورات (الوجه الثالث ) في الجواب عن شبهة الخوارج ان يقول قوله تعالى واحل لكم ماوراء ذلكم عام وقوله لاسكم المرأة على عتها ولاعلى خالتها حاص والخاص مقدم على العام تمههنا طريقان تارة نقول هذا الخبربلغ في الشهرة مبلغ التواتر وتخصيص عوم القرآن بخبر المتواتر جائز وعندى هدا الوجه كالمكابره لانهذآ الحبروانكان فى غاية الشهرة في زمامنا هذا لكنه لما انتهى في الاصل الى رواية الآحاد لم يخرح عن ان يكون من باب الأحادوتارة نقول تخصيص عوم الكساب بخبر الواحد جائر وتقريره مدكورفي الاصول فهذاجلة الكلام في هدا الباب والمعتمد في الجواب عند ناا أوجه الاول (الصنف الثالث) من المخصيصات الداخلة في هدا العموم ان المطلقة ثلاثالاتحل الاان هذا الخصيص نبت يقوله تعالى فأن طلقها فلاتحلله من بعد حتى تنكح زوجا غيره ( الصنف الرابع) نحريم نكاح المعتدة ودليله قوله تعالى والمطلقات يتريصن بالفسهن ثلاثة قرو (الصنف الحامس) منكان في نكاحه حرة لم يجزله أن بتزوج بالائمة وهدا بالاتفاق وعند الشافعي القادرعلي طول الحرة لايجوزله نكاح الائمة ودايل هذا التخصيص هوله ومن لم يستطع منكم طولا أن ينكم المحصَّات المؤمَّنات هماملكت أيمانكم وسيأتى بيان دلالة هذه الآية على هذا المطلوب (الصنف السادس) يحرم عليه التروح بالحامسة ودليه قوله تعالى مثنى وثلاث ورباع (الصنف السابع) الملاعنة ودليله قوله عليه الصلاة والسلام المتلاعنان لايجتمعان أبدا # قوله تعالى (ان تبتغوا باموالكم محصنين غير مسافحين) فيدمسائل

( المسئلة الاولى ) قوله ان تبتغوا في محله قولان (الاول) أنه رفع على البدل من ماوالتقدير وأحللكم ماوراء ذلكم وأحللكم أنتبتعوا على قراءة من قرأ وأحل بضم الالف ومن قُرأبالفتح كان محل أن تبتعوا نصبا (اثاني )أن يكون محله على القراءتين النصب ينزع الخافض كانه قيل لانتبتعوا والمعنى وأحللكم ماوراء ذلكم لارادة أنتبتغوا بأموالكم وقوله محصنين غيرمسافين أى في حال كونكم محصنين غيرمسا فين وقوله محصنين أى متعففين عن الزناو قوله غيرمسا فين أي غيرزانين وهوتكرير للتأ كيدقال الايث السفاح والمسافحه الفحور وأصله في اللعذمن السفح وهوالصب يقال دموع سوافح ومسفوحة قال تعالى أودمام سفوحا وفلان سفاح للدماء أى سفاك وسمى الزنا سفاحا لانه لاغرض للراني الاسفح النطفة فانقيل أين معمول تبتعوا قلنا النقدير وأحللكم ماوراء ذلكم لارادة أن تبتغوهن أى تبتعوا ماوراء ذلكم فحدف ذكره لدلالة ماقبله عليه والله أعلم (المسئلة الثانية )قال أبوحنيفة رضى الله عنه لامهر أقل من عشرة دراهم وقال الشافعي رضى الله عند يجوز بالقليل والكشر ولاتقدر فيداحتم الوحنفة بهذه الآية وذلك لانه تعالى قيدالتحليل بقيدوهوالابتعاءباموالهم والدرهموالدرهمان لايسمي أموالافوجب أنلايصه جعلها مهرا فانقيل ومرعنده عسرة دراهم لايقالعنده أموال معانكم تجوزون كودهها مهرا قلنا طاهر هذه الآية تقتضي الالاكون العسرة كافية الاانأ تركنا العمل بظاهرالآية في هده الصورة لدلالة الاجاع على جوازه فتمسك في الاقلمن العشرة نظاهر الآية واعلم انهدا الاستدلال ضعيف لانالآية دالة علم إنالانتغاء بالاموال جائز وليس فيهادلالة على أن الابتعاء بعيرالاموال لايجوز الاعلى سبيل المفهوم وأنتم لاتقولون به ثم نقول الدى يدل على انه لاتقدير في المهر وجوه (الحج ة الاول) التمسك بهذه الآية وذلك لانقوله باموالكم مقابلة الجمع بالجمع فيقتضى توزعالفرد علىالفرد فهذا يقتضي ان يتمكن كل واحد من ابتغاء النكاح بمايسمي مالاوالقليل والكشرفي هذه الحقيقة وفيهذا الاسم سواء فيلزم من هده الآية جوازا بتغاء النكاح باي شئ يسمى مالا من غيرتقدير (الحجمة الثانية) التمسك بقوله تعالى وانطلقتموهن من قبل ان تمسوهن وقد فرصتم لهن فريضة فصف مافرضتم دات الاية على سقوط النصف عن المذكوروهذا يقتضى انهاووقع العقد فيأول الامر بدرهم أنلايجب عليه الانصف درهم وأنتم لاتقولون به ( الحِجَة الثالثة) الاحاديث منهاماروي ان امرأة جي بهاالي الني صلى الله عليه وسلم وقد تزوج يهارجل على نعلين فقال عليه الصلاة والسلام رضنت من نفسك بنعلين فقالت نعم فاجازه النبي صلى الله عليه وسلم والظاهران قيمة النعلين تكون أقل من عشرة دراهم فأن مثل هذا الرجل والمرأة للذين لايكون تروجهما الاعلى النعلين يكونان في غاية الفقرونعل هذا الانسان يكون قليل القيمة جداومنها ماروى عن جابر عن النبي صلى الله عليه وسلمانه قال من اعطى امرأة في نكاح كف دقيق أوسو يق أوطعام فقد استحل ومنها

وعلى التقديرين فهي اما شرطية مابعدها شرطها واماموصولة مابعدها صلتهاوأماما كانفهى مبتدأ خبرها على تقدر كونها شرطية امادهل الشرطأ وجوامه أوكلاهماعلى الخلاف المعروف وعلى تقدير كونها موصولة قوله تعالى (فاتوهن أجورهن) والفاءلتضمن الموصول معنى الشرط تمعلى تقدير كونهاعبارةعن النساء فالعائد الى المبتدا هو الضمير المنصوب في فأتوهن سواء كانت شرطية أوموصولة ومن يانيدأوتبعيضية محلها النصبعلى الحالية من الضميرالمجرورفي بهوالمعني فأىفرد استمنعتميه أو فالفردالذي استمنعتم يه حال كونه من جنس الساء أو بعضهن فأتوهن أجورهن وقدروعي تارة جانب اللفظفأ فرد الضمير أولاواخري جانب المعني فجمع ثانيا وثالثا وأما على تقدير كونهاعبارة عمايتعلق بهن فن ابتدائية متعلقة بالاستمتاع والعائد

ماروي في قصد الواهبة انه عليه الصلاة والسلام قال لمن اراد التروج بها التمس ولوخاتما من حديدوذلك لايساوي عشرة دراهم (المسئلة الثالثة) قال ابوحنيفة رضي الله عنه اوتزوج بهاعلى تعليم سورة من القرآن لم يكن ذلك مهرا ولهامهر مثلها ممقال اذا تروج امرأة على خدمته سنة فأن كانحرافلها مهرمثلهاوان كان عبدا فلها خدمة سنة وقال الشافعي رحةالله عليه يجوزجهل ذلك مهرااج عم أبوحنيفة على قوله بوجوه (الاول) هذه الآية وذلك انه تعالى سيرط في حصول الحل أن يكون الابتعاء بالمال والمال اسم للاعيان لاللمنافع (الثابي)قال تعالى فان طبن لكم عرسي منه نفسا فكلوه هنيثا مريئا وذلك صغة الاعيان أجاب السافعي عن الاول بأن الآية تدل على أن الابنغاء بالمال جائزوليس فيه بيان أن الأبنعاء بغيرالمال جائزام لاوعن الثابي أن لفط الايتاء كايتناول الاعيان يتناول المنافع الملتزمة وعن النالث انه خرح الخطارعلي الاعم الاغلب ثم احتم الشافعي رضي الله عنه على جوازجعل المنفعة صداقا بوحوه ( الحمة الاولى ) قوله تعالى في قصة شعيب انى أريدأن ألحمك احدى ابنى هاتين على ان أجرني ثماني جمع عدل الصداق تلك المنافع والاصل في سرع من تقدمنا البقاء الى أن نظر أالناسم (الجمة النانية) أن التي وهبت تفسهانا لم يجدالرحل الدى أرادأن يتزوح بهاشيئاقال عليه السلام هلمعك شئ من القرآن قالُ نعم سورة كداقال زوجتكها بمامعك من القرآن والله أعلم (المسئلة الرابعة ) قال أبو بكر الرازى دات الآية على ان عنق الأمة لايكون صداقا الهالان الآية تقنضى كون البضع مالاوماروي انه عليد السلام أعتق صفية وجعل عتقها صداقها فذاك من خواص الرسول عليه السلام ( المسئلة الخامسة ) قوله محصنين فيه وجهسان (أحدهما)ان يكون المرادانهم يصيرون محصنين بسبب عقد النكاح (والثاني )أن يكون الاحصان شرطا في الاحلال المذكور في قوله واحل لكم ماوراء ذلكم والاول اولى لان على هذا القدير تبقى الآيةعامة معلومة المعنى وعلى هذا التقديرالثاني نكون الآية مجملة لانالاحصان المذكورفيه غيرمبين والمعلق على المجمل يكون مجملاوحل الآية على وجه يكون معلوما اولى من حلها على وجه يكون مجملا يد قوله تعالى (فالسمنع تم يه منهن فاتتوهن أجورهن فريضة) فيه مسائل (المسئلة الاولى) الاستمتاع في اللغة الانتفاع وكلماانتفع بهفهومتاع يقال استمنع الرحل بولده ويقال فيمن مات فيزمان شبابه لم يتمتع بشبرآبه قال تعالى ربنا استمتع بعضنما ببعض وقال أذهبتم طيبانكم فى حياتكم الدنيا واستمتعتم بها يعنى تعجلتم الانتفاع بهاوقال فاستنعتم بخلاقكم يعنى بحظكم ونصيبكم من الدنيا وفي قوله فااستمتعتم به منهن وجهان (الاول) فااستمتعتم به من المنكوحات من جماع أوعقد عليهن فآتوهن أجورهن علمه ثم أسقط الراجع الى مالعدم الالتياس كقوله أن ذلك لمن عزم الامور فاسقط منه ( والثاني )أن يكون مافي قوله ماوراء ذلكم بمعنى الساءومن في قوله منهن للتبعيض والضمير في قوله به راجع

الى المبتد المحذوف والمعنى أى فعل استمتعتم به من جهتهن من نكاح أو خلوة أو تحوهما أو فالفعل الذى استمتعتم به من قبلهن من الافعال المذكورة فارتوهن أجورهن لاجله او بمقابلته والمراد بالاجور المهور فإنها أجوز ابضاعهن (فر بضة )

الى لفظ مالانه واحدقى اللفظ وفي قوله فاتوهن أجورهن الى معنى مالانه جعرفي المعنى وقوله أجورهمأي مهورهن قال تعالى ومن لم يستطع منكم طولاالي قوله فانكموهن باذن أهلهن وآتوهن أجورهن وهي المهور وكداقوله وآتوهن أجورهن ههناوقال تعالى في آية أخرى لاجناح عايكم أن سكحوهن اذا آستموهن أجورهن وانماسمي المهر أجرالانه بدل المنافع وليس ببدل من الاعبان كاسمى بدل منافع الداروالدابة أجراوالله أعلم (المسئلة الثالية) قال الشافعي الخلوه الصحيحة لاتقررالمهر وقال أبوحنيفة تقرره والحج الشافعي على قوله بهده الآية لان دوله فااستم على منهس فاتوهن أجورهن مشعربان وجوب ايتائهن مهورهن كان لاحل الاستمتاع لهن واوكانت الخلوة الصحيصة مقررة للمهر كان الطاهران الحلوه الصحصة تنقدم الاستمتاعين فكان المهر يتقررقيل الاستمتاع وتقرره قبل الاستمتاع يمنع من تعلق ذلك التقرر بالاستمتاع والآية دالة على ال تقررانه ريتعلق بالاستمناع عثبت ان الحدوه الصحيحة لاتقر والمهر (المسئله الثالثة) في هذه الآية فولان ( أحدهما ) وهو دول أكثر علما، الامة أن قولهان تبتغوا باموالكم المرادمنه ابتعاء البساء بالاموال على طريق النكاح وقوله فااستمتعتم به منهن فأتوهن أحورهن فاناستمع بالدخول بهاآتاها المهر بالتمام واناستمتع بعقدا لنكاح آتاها يصف المهر (والقول الثاني) انالمراد بهذه الآية حكم المتعة وهي عبارة عن أن يستأجر الرجل المرأة بمال معلوم الى أحل معين فيجا معها واتعقوا على أنها كانت مباحقق ابتداءالاسلام روى الالني صلى الله عليه وسلم لماقدم مكة في عرته تزين نساء مكة فشكا أصحاب الرسول صلى الله عليه وسلم طول العرو ة فقال استمتعوامن هذه النساء واحتلفوا في الهاهل فسحت أم لافدها السواد الاعظم من الامة الى انها صارت منسوحة وقال السواد مهم الها بقيت مباحه كما كالت وهذا القول مروى عن ابن عباس وعران ب الحصين أما بي عباس معه ثلاث روامات ( احداها ) القول بالاباحة المطلقة قال عارة سالت اب عماس عن المتعد أسفاح هي أم سكاح قال لاسفاح ولانكاح قلت فاهى قال هي متعد كاقال تعالى قلت هل الهاعدة قال نع عدتها حيضة قلت هل توارثان قال، ( والروايه النابية ) عبدان انناس لماذكروا الاشعارفي فتيا ابن عباس فى المتعدة قال اب عباس قاملهم الله ابى ماأفيت الاحتهاعلى الاطلاق لكني قلت انهاتحل للمضطركاتحل الميتة والدمولم الحنزيرله (والروايه الثالثة) انه أقر بأمها صارت منسوحة روى عطاء الخراساني عراس عماس في قوله هااستمتعتم به منهن قال صارت هذه الآية منسوخة بقوله تعالى باأيمااس اذاطلفتم الساء مطلقوهن لعدتهن وروى أيضا انه قال عندموته اللهم انى أتوب اليكم قولى في المتعة والصرف وأماعران بن الحصين فانهقال نرلت آية المتعة في كتاب الله ولم ينزل بعدها آية مسيخها وأمر نام ارسول الله صلى الله عليه وسلم وتنعنا بهاومات ولم ينه ناعه ثمقال رجل برأيه ماشاء وأماأمير المؤمنين على بنأبي

حال من الاجور ،عني مغروضة أونعت لصدر محذوف أي ابتاء مفروضا إ أومصدر مو كد أي ا فرض ذلك فريضة أي اهن عليكم (ولاجناح عليكم فيماتراضاتيره) أى لاائم عليكم فيما تراضيتم ا نه من الحط عن المهر أوالايراءمندعلى طريقة قوله تعالى فان طبن الكمعن شي مندسسا فكلوها ثرقوله تعالى وآتوا النساء صدفاتين وقوله تعالى الاأن يمفون وتعميد للزيادة على المسمى لايساعده ردع الجناح عز الرجال لادع الدست مظنة الجناح الاأن يجعل الخطاب للازواج تعليبا فان أحد الريادة على المسمى مطندالجناح على إ الزوجة وقيل فيماتراصتم بهأ من نفقة ونحوها وقبل مر مقامأووراق ولايساعد، قوله تعالى ( من بعد الفريضة) اذلانعلق لهما بالفريضة الاأن بكون

طالب رضي الله عنه فالشيعة يروون عنه اباحة المتعة و روى مجمد بنجر يرالطبرى في تفسيره عن على بن أبي طالب رمني الله عنه انه قال لولا ان عمر نهي الناس عن المتعة مازى الاشتى وروى مجدبن عكى المشهور يحمد بى الحنفية ان عليا رضى الله عندمر بابن عباس وهو يفتى بجوازالمنعة فقال أميراالمؤمين انه صلى الله عليه وسلمهي عنهاوعن لحوم الحمر الاهلية فهذا ما يتعلق بالروايات واحتم الجمهور على حرمة المتعة بوحوه (الاول) ان الوط لا يحل الا في الزوجة أوالممآوكة لقوله تعالى والذين هم لفروحهم حافظون الاعلى أزواجهم أوماملكت أيمانهم وهده المرأة لاشك انها ليست بملوكة وليست أيضازو جدو يدلعليه وجوه (أحدها) لوكانت زوجد لحصل التوارب بينهما لقوله تعالى ولكم نصف ماترك أزواجكم و بالاتماق لاتوارث بينهما (وثابيها) واثبت السب لقوله عليه الصلاة والسلام الولدللفراش و بالاتفاق لا شبت ( و بالنها ) واو حبت العدة عليها لقوله والذين يتوفون منكم ويدرون أزواجا يتربصن بانفسهن أرىعه أشهر وعشراواعلم أنهذه الحجيد كلامحسمقرر ( الحجة الثالية ) ماروىءنغر رضي الله عنه أله قال فيخطبته منعتان كانتا على عهد رسول الله صلى الله عليه وسلم أناأسهى عنهما وأعاقب عليهما ذكرهذا الكلام فيجمع الصحابة وماأسكرعليه احدفالحال ههنا لايخلواماأن يقال الهمكانواعلاين بحرمة المتعقفسك واأوكانواعلاين بأنهامباحة ولكنهم سكنواعلى سبيل المداهنة أوما عرفوا اباحتها ولاحرمتهما فسكتوا لكونهم متوقفين فيذلك (والاول) هوالمطلوب (والثابي) يوجب نكفير عروبكفيرالصحابة لانمن علمان النبي صلى الله عليد وسلم حكم بابا حة المتعذيم قال انهامحر مذ محطورة من غير سحخ لها فهو كأفر بالله ومن صدقه عليه مع علم بكونه مخطئا كافركان كافراأيضاه هذا يقتضي تكفير الامةوهو على صد قولة كنتم حيرأمة (والقسم الثالث) وهوانهم ماكا بواعلمين بكون المتعة مباحة أومحظورة فلهذا سكنوا فمهذا أيضا باطل لانالمنعة بتقدير كونهامباحة نكون كالنكاح واحتياج الناس الى معرفة الحال في كل واحد مهما عام في حق الكل ومثل هذا يمنع أن يبق مخفيا بل يجبأن يشتهر العلم به فكماأن الكل كانوا عارفين بأن النكاح مباح وان أباحته غير منسوخة وحب أن يكون الحال في المتعة كذلك ولمابطل هذان القسمان ثبت ان الصحابة اما سكتوا على الانكار على عمر رضى الله عنه لانهم كانوا عللين بأنالمتعة صارت منسوخة فى الاسلامفان قبل ماذ كرتم يبطل بماأنه روى ان عرقال لا أوى برجل سكح امرأه الى أجل الا رجته ولا النالج غيرجا زمعان العجامة ماأنكر واعليه حين ذكر ذلك فدل هذاعلى انهم كانوايسكتون عن الانكارعلي الباطل قلنااءله كأن لذكر ذلك على سبيل النهديدوالزجرو السباسة ومئل هده السياسات جائزة للامام عندالمصلحة الاترى انه عليه الصلاه والسلام قال من منعمناالزكاة عانا آخدوها منه وشطر ماله ممان أخذ شطرالمال من مانع الزكاة غير جائز اكنه قال النبي صلى

الفراق بطريق المخالمة وقيل نزلت في المتعة التي هي النكاح الي وقت معلوم من بوم أواكثر سميت مذلك لان الغرض مسها محرد الاستمساع بالمرأة واستناعبها بمسا يعطي وقدأ معت ثلاثة أمام حين فتحت مكة شرفهاالله تعسالي ثم نسخت لما روی انه عليه السلام أباحهاثم أصبح بقول باأيها الناس انى كسنت أمرنكم بالاستماع من هذه الساء ألاان الله حرم ذلك الى يوم القيامة وقيل أبيح. مرين وحرم مرتين وروى عن انعباس رصى الله عنهما انه رحع عنالقول بجوازه عند موته وقال اللهم انبي اتوب اليك من قولى بالمنعة وقولى في الصرف (ان الله كان عليا) عصالح العباد (حكيما)فياشرعلهم من الاحكام ولذلك شرع لكم هذه الاحكام اللائقة عالكم

الله عليه وسلم ذلك للبالغة في الزجر فكذا ههنا والله أعلم (الحجة الثالثة) على ان المتعة محرمةماروي مالك عن الزهرى عن عبدالله والحسن ابني فحد بن على عن أبيهماعن على أنالرسول صلى الله عليه وسلمنهي عن منعة النساء وعن أكل لحوم الحمر الانسية وروى الربيع بن سبرة الجهني عن أبيه فالغدوت على رسول الله صلى الله عليه وسلم فاذ اهوقائم بين الركن والمقام مسسند ظهره الى الكعبة يقول ياأيما الناس انى أمرتكم بالاستمتاع من هذه النساء ألاوان الله قد حرمها علبكم الى يوم القيامة فن كان عنده منهن شي فليخل سبيلها ولاتأخذوا ممآآ نيتموهن شيئا وروى عنه صلى اللهعليه وسلم انهقال متعة النساء حرام وهذه الاخبار الثلاثة ذكرها الواحدي في البسيط وظاهر ان النكاح لايسمي استمتاعا لانايينا انالاستمتاع هو النلذذ ومجرد النكاح ليس كذلك أما القائلون باياحة المتعة فقدا حَجُوا يُوجُوهُ (الحِجة الأولى) التمسك بهذه الآية أعنى قوله تعالى ان تبتغوا باموالكم محصنين غيرمسافحين فااستمتعتم به منهن فآتوهن أجورهن وفي الاستدلال بهذه الآية طريقان ( الطريق الاول ) أن نقول نكاح المتعة داخل في هذه الآية وذلك لانقوله انتبتغوا بأموالكم يتناول منابتغي بماله الاستمتاع بالمرأة على سبيل المأيد ومن التغي عاله على سبيل ألمأقيت واذاكان كل واحد من القسمين داخلا فيه كان قوله وأحل لكم ما و راء ذلكم انتبتغوا بأموالكم يقتضي حل القسمين وذلك يقتضي حل المتعة ( الطريق الثاني ) أن تقول هذه الآية مقصورة على بيان نكاح المتعة و بيانه من وجوه (الاول) ماروي ان أبي بن كعب كان يقرأ فااستنعتم به منهن الى أجل مسمى فاتوهن أجورهن وهذا أيضاهو قراءة اينعباس والامة ماأنكروا عليهمافي هذه القراءة فكان ذلك اجماعا من الامة على صحة هذه القراءة وتقريره ماذكرتموه في ان عررضيالله عنه لمامنع منالمتعة والصحابة ماأنكروا عليه كانذلك اجاعاعلى صحة ماذ كرنا وكذا ههنا واذاثنت بالاجاع صحة هذه القراءة ثبت المطلوب (الثاني) أن المذكور في الآية انماهو مجرد الابنغاء بالمال ثم انه تعالى أمر بايتائهن أجورهن بعد الاستمتاع من وذلك مدل على أن مجرد الابتعاء بالمال مجوز الوطء ومجرد الابتغاء بالمال لايكون الافى نكاح المتعة فأمافى النكاح المطلق فهناك الحل انمايحصل بالعقدومع الولى والشهودومجردالابتغاء بالمال لايفيدا لحلفدل هذا على أنهذه الآية مخصوصة بالمتعة (الثالث) انفي هذه الآية أوجب ايناء الاجور بمجرد الاستمتاع والاستمتاع عبارة عن النلذذوا لانتفاع فأمافي المكاح فاشاء الاجور لامحب على الاستمتاع البتة بل على النكاح ألاترى أن بمجرد النكاح يلزم نصف المهر فظاهر أن النكاح لايسمى استناعا لانابينا ان الاستمتاع هوالتلذذومحرد النكاح ليس كذلك (الرابع) انالوحلنا هذه الاية على حكم النكاح لزم نكراربيان حكم النكاح في السسورة الوآحدة لانه تعالى قال فيأول هذه السبورة فانكحوا ماطاب لكم من النسباء مثني وثلاث ورباع ممقال وآتوا النساء

صدقاتهن تحلة أمالو حلناهذه الآية على بيان فكاح المتعة كانهذا حكماجد يدافكان حل الآية عليه أولى والله أعلم (الحجة الثانية على حواز نكاح المتعة ) الالامة مجمعة على أن نكاح المتعة كانجائزاني الاسلام ولاخلاف بين أحد من الامذفيه انها الخلاف في طريان الناسخ فنقول لوكان الناسخ موحودا لكان ذلك النا سخ اما أن يكون معلوما التواتر أو مالا حاد فان كان معلوما مالتو اتركان على بن أبي طالب وعبد الله بن عباس وعران ن الحصين مشكرين لما عرف ثبوته بالنواتر من دين محمد صلى الله وسم وذلك يوجب تكفيرهم وهو باطل قطعا وانكان ثابتا بالآحادفهذا أيضا بأطل لانه لماكان ثبوت الماحة المتعة معلوما لالاجماع والتواتركان ثبوته معلوما قطعا فلو نسخناه نخبر الواحدان جعل المظنون رافعا للمقطو عوانه باطل قالواو بمايدل أبضاعلي بطلان القول منذاالنسيخ إنأ كثرالروامات انالني صلى الله عليه وسلم نهي عن المنعة وعن لحوم الحرالاهلية بوم خببروأ كثرالر وايات انه عليه الصلاة والسلام أباح المتعقق حجة الوداع وفى يوم الفتح وهذان البومان متأخران عن يوم خيبر وذلك يدل على فسادماروى انه عليه السلام نسمخ المتعة يوم خيبرلان الناسمخ يمتنع تقدمه على المنسوخ وفول مزيقول انه حصل التحليل مراراوالسخمر إراضعيف أميقل به أحدمن المعتبرين الاالذين أرادوا ازالة التناقص عن هذه الروامات (الحجة اشاللة ) ماروي ان عررضي الله عنه قال على المنبرمتعتان كانتا مشروعتين في عهدرسول الله صلى الله عليد وسلم وأناأنهي عنهما متعة الحبرومتعة النكاحوهذامنه تنصيص على أن متعة الكاح كأنت موجوده في عهد الرسولصلي الله عليه وسلم وقوله وأناأنهي عنهما يدل على أر الرسول صلى الله عليه وسلم مأنسخد وانماعر هو الذي نسخد واذا ثبت هذا فنقول هذا الكلام بدل على أن حل المتعة كان ثابتا في عهد الرسول صلى الله عليه وسلم وانه عليه السلام مانسخه وانه ليس له ناسمخ الانسمخ عمر واذا ثبت هذاوجب أن لايصير منسوخالان ماكان ثابتاني زمن الرسول صلى الله عليه وسلم ومانسخه الرسول يمتنع أن بصيرمنسوخا بنسيخ عروهذاهو الحجة التي احبج بهاعران بن الحصين حبث قال ان الله أنزل في المتعد آية و ما نسخها باية أخرى وأمر ارسول اللهصلي اللهعليه وسلم بالمتعدو مانها ناعنها ممافارجل برأيه ماشاء يريدان عرنهى عنهافهذاجلة وجوه القاثلين بجواز المتعة والجواب عن الوجه الاول أن تقول هذه الآية مشتملة على أن المرادمنها نكاح المتعة وبيانه من ثلاثة أوجه (الاول)انه تعالى ذكر المحرمات بالنكاح أولافي قوله حرمت عليكم أمهاتكم ممقال في آخر الآية وأحللكم ماوراء ذاكم فكانالمراد بهذا التحليل مآهو المرادهناك بهذا التعريم لكن المراد هناك بالتحريم هوالذكاح فالمراد بالتحليل ههنا أبضا يجبأن يكون هو النكاح (الثاني) أنه قال محصنين والاحصان لايكو نالافي نكاح صحيم (واشالث) قوله غيرمسافحين سمى الزناسفاحالانه لامقصود فبدالاسفي الماءولايطلب فيدالولدوسائر

مصالح النكاح والمتعة لايرادمنها الاسفح الماء فكانسفا عاهذا ماقاله أبو بكرالرازى أما الذي ذكره في الوجه الاول فكانه تمالى ذكر أصناف من يحرم على الانسان وطؤهن مم قال وأحل لكم ماوراء ذلكم أي وأحل لكم وطعماو راه هذه الاصناف فأي فساد في هذا الكلام وأما قوله ثانيا الاحصان لا يكون الافي نكاح صعيع فلم يذكر عليه دليلا وأماقوله ثالثاأزنا انماسمي سفاحالانه لايرادمنه الاسفح الماء والمنعة ليست كذلك فأن المقصود منها سفع الماء بطر بق مشر وع مأذو نفيه من قبل الله فان قلتم المتعلم عرمة فنقول هذا أول المحت فلم قلتم ان الامر كذلك فظهر أن الكلام رخو والذي بجن أن يعتمد عليه في هذا الباب أن نقول الالانتكر أن المتعد كانت مباحة انما الذي نقوله انها صارت منسوخة وعلى هذا التقديرفلو كانت هذه الآية دالة على انهامشر وعقلم يكن ذلك قادحاني غرضناو هذا هوالحواب أيضاعن تمسكهم بقراءة أبي وان عباس فان تلك القراءة يتقدر ثبوتها لاتدل الاعلى أن المتعة كانت مشروعة ونحن لاننازع فيه انما الذي نقوله ان النسخطر أعليه وماذكرتم من الدلائل لا يدفع قولنا وقولهم الناسخ اما أن يكون متواترا أوآحادا قلنالعل بعضهم سمعه ثم نسيه ثم انعمر رضى اللهعنه لماذكرذلك في الجم العظيم تذكر وه وعرفواصدقه فيه فسلوا الامرله #قوله ان عراضاف النهي عن المتعة الى نفسه قلناقد بينا أنه لوكان مراده ان المتعة كانت مباحاني شرع محدصلي الله عليه وسلم وأناأنهى عنه زم تكفيره وتكفيركل من لم يحاربه وينازعه ويفضى ذلك الى تكفيراً من المؤ منين حيثهم يحاربه ولم ردفاك القول عليه وكل ذلك باطل فلم بق الأأن بقال كان مراده أن المنعة كانت مباحة في زمن الرسول صلى الله عليه وسلم وأناأنهمي عنها لمائيت عندى انه صلى الله عليه وسلمسخها وعلى هذا التقدير يصيرهذا الكلام حجة لنافى مطلو بناوالله أعلم ثم فال تمالى فآثوهن أجورهن فريضة والمعنى ان ابتا هن أجورهن ومهو رهن فريضة لازمةو واجبةوذ كرصاحب الكشاف في قوله فريضة ثلاثة أوجه(أحدها)ا به حال من الاجور على مفر وضة (وثانيها)انها وضعت موضع التاءلان الابتاءمفر وض (وثالثها) الهمصدر مؤكد أي فرص ذلك فريضة ممقال تعالى ولاجناح عليكم فيماتر اضيتم به من بعد الفر يضةوفيه مسائل (المسئلة الاولى) المذين حلوا الآية المتقدمة على بيان حكم النكاح قالوا المراد انهاذاكان المهرمقدرا بمقدار معينُ فلاحر بم في أن تحط عند شئامن المهر أوتبرتُه عند بالكلية فعلى هذا لمراد من التراضي الحط من المهر أوالا براء عنه وهو كفوله تعالى فان طبن لكم عن شي منه تفسأ فكلوه هنيئامر يتنا وقوله الاأن يمفون أويعفو الذي بيده عقدة المكاح وقال الزجاج معناه لااثمعليكم فيأن تهب المرأة للزوج مهر هاأو يهب الزوج للمرأة تمام المهر أذاطلقها قبل الدخول وأماالذين حلواالآية المتقدمة على بيان المتعتقالوا المرادمن هذه الآية أنه اذا انقضى اجل المتعدّلم سبق للرجل على المرأة سبيل البتة فان قال الها

بمعذوف وقسع حالا من فاعل يستطع أي حالكونهمنكم وقوله تعالى(طولا) أي غني وسعة أواعتلاء ونيلا وأمله الزيادة والغضل مفعول ليستطع وقوله عزوجــل (أن بنكح المحصنات المؤمنات) امامغمول صريح لطولا فأن اعال المصدر المنون شائع ذائع كما في قوله تعالى أوآطعام في يوم ذى مسخبة بتماذا مقرية كأثنه قبل ومن لم يستطع منكم أن خال نكاحهن وامايتقديرحرف الجر أىومن لم بستطع منكم غيني الى نكاحهن أولنكاحهن فالجارفي محل النصب صغة لطولا أى طولا موصلا اليه أوكأناله أوعلى نكاحهن على أن الطول يمنى القدرة في القاموس الطرول والطائل والطائلة الفضلوالقدرة والغني والسعة ومحل آن بعد حذف الجار نصب حتبد سيبويه والفرا وجرعند الكساف والاخفش واما يدل

زيديني في الايام وأزيدك في الاجرة كانت المرأة بالحياران شاءت فعلت وان شاءت لم تفعل فهذا هوالمراد منقوله ولاجناح عليكم فيماتراضيتم به منبعد الفريضة أىمن بعد المقدار المذكور أولا من الاجر والاجل (المسئلة الثَّانية) قال أبوحنفة رضي اللَّه عنه الحاق الزيادة في الصداق جائز وهي ما يتذان دخل بها أومات عنها أما اذاطلقها قبل الدخول بطلت الزيادة وكان لها نصف المسمى في العقد وقال الشافعي رحة الله عليه الزيادة بمزلة الهبة فأن أقبضها ملكنه بالقبض وانلم يقبضها بطلت احتم أبو بكرالرازى لابي حنيفة بهذه الاية فقوله لاجناح علبكم فيما تراضيتم به من بعد الفريضة يتناول ماوقع التراضي به في طرف الزيادة والنقصان فكان هذا بعمومه يدل على جواز الحاق الزيادة بالصداق قال بل هذه الآية بالزيادة أخص منها بالنقصان لانه تعالى علقه يتراضيهما والبراءة والحط لايحتاج الىرمنا الزوج الزيادة لاتصمح الابقبوله فأذاعلق ذلك بتراضيهما جيعا دل على أن المراد هوالزيادة والجواب لم لايجوز أن نكون الزيادة عبارة عاذكره الزجاج وهوأنه اذاطلقهاقبل الدخول فانشاءت المرأة أبرأته عي النصف وانشاءت الزوج سلم اليهاكل المهر وبهدا التقدير بكون قدزادها عاوجب عليد تسليم اليها وأيضا عندنا أنه لاجناح في تلك الزيادة الاانها تكون هبة والدليل القاطع على بطلان هذه الزيادة ان هذه الزيادة لوالتحقت بالاصل لكان امامع بقاء العقد الاول أو بعد زوالالعقد، والاول باطل لان العقد لما انعقد على القدر الاول قلوا نعقدمرة أخرى على القدر الثاني لكان ذلك تكوينا لذلك العقد بعد ببوته وذلك يقتضي تحصيل الحاصل وهو محال \* والثاني باطل لانعقاد الاجاع على أن عند الحاق الزيادة لا يرتفع العقد الاول فثبت فساد ماقالوه والله أعلم ثم انه تعالى لماذكر في هذه الآية أنواعا كشيرة من التكاليف والتحريم والاحلال بين أنه عليم بجميع المعلومات لايخني عليدمنها خافية أصلا وحكيم لايشرع الاحكام الاعلى وفق الحكمة وذلك يوجب التسليم لاوامره والانقياد لاحكامه والله أعلم (النوع السابع) من النكاليف المذكورة في هذه السورة \*قوله تعالى ( ومن لم يستطع منكم طولا أن ينكح المحصنـــات المؤمنات فمـــا ملكت أيمانكم من فتياتكم المؤمنات والله أعلم بايمانكم بعضكم من بعض فانكموهن باذن أهلهن وآتوهن أجورهن بالعروف محصنات غير مسأفحات ولامتخذات أحدان فأذا أحسن فانأتين بفاحشة فعليهن نصف ماعلى المحصنات من العداب ذلك انحشى المنت منكم وان تصبروا خيرلكم والله غفوررحيم) اعلمانه لمابين من يحل ومن لا يحل بين فين بحلانه متى بحل وعلى أى وجد يحل فقال ومن لم بستطع منكم طولا وفيد مسائل (المسئلة الاولى) قرأ الكسائي المحصنات بكسر الصادو كذلك محصنات غير مسافعات وكذلك فعليهن نصف ماعلم المحصنات كلها بكسرا اصادوالبا قون بالفتح فالفتح معناه ذوات الازواج والكسر معناه العفائف والحرائر والله أعلم (المسئلة الثانية)العلول الفضل

منطولا لان الطول فضل والنكاح قدرة وامامفعول ابستطع وطولامصدرمؤ كدادلانه بعناه اذالاستطاعة هي الطول أوتعيز أي ومن لم يستطع منكم نكاحهن استطاعة أومن جهة الطول والغني أي لامن جهية الطبيعة والمزاج فان عيم

ومند النطولوهو التفضل وقال تعالى ذي الطول ويقال تطاول لهذا الشي أي تناوله كايقال يدفلان مسوطة وأصل هده الكلمة منالطول الذي هوخلاف القصرلانه اذاكان طويلا ففيدكال وزيادة كإابه اذاكان قصيراففيه قصور وتقصان وسمي الغني أيضا طولا لانه ينال به من المرادات مالاينان عند الفقر كما أن بالطول ينال مالاينال بالقصر اذاعرفت هدافنقول الطول القدرة وانتصابه على انهمفعول يستطع وأن ينكح في موضع النصب على أنه مفعول التدرة فان قبل الاستطاعة هي القدرة والطول أيضا هوالقدره فيصيرتقدير الآية ومنلم يقدر منكم على القدرة على نكاح المحصنات فخسا فائدة هذا التكرير في ذكر القدرة قلنا الامر كا ذكرت والاولى أن يفال المعنى فرلم يستطع منكم استطاعة بالنكاح المحصنات وعلى هذا الوحد يزول الاشكال فهدا مايتعلق بالمفة أما ماقاله المعسرون فوحوه (الاول) ومن لم يستطع زيادة في المال وسعة يبلع بهانكاح الحرة فلينكع أمة (الثاني) ان يفسر النكاح بالوط ، والمعنى ومهم يستطع مُنكُم طُولاُوط؛ الحرائرُ فَلَيْنَكُم أَمَةً وعلى هذا التقديرِ فَكُلُّ مَنْ لِيسَ تَحْتُهُ حَرَّةً فَانَّهُ بجوز له التزوح بالامة وهذآ التفسير لائق بمدهب أبي حنيفة فانمذهمه انه اذاكان تحته حرة لم تحرله ركاح الامة واذالم يكل محته حرة مجوزله نكاح الامة سواء قدرعلي التروح بالحرة أولم يقدر ( والثالث ) الاكتفاء بالحرة فله أن يتزوج بالامدسواء كان تحته حره اولم يكن كل هذه الوحوه انماحصلت لان لفط الاستطاعة محمل لكل هذه الوجوه (المسئله الثالثة) المراد بالمحصنات في قوله ومن لم يستطع منكم طولا ان ينكم المحصنات هوالحرائر و بدل عليه أنه تعالى اثبت عد تعدر بكاح المحصنات بكاح الاماء فلابدوأن يكون المراد مرالحصنات من مكون كالضدالاماء والوجه في تسمية الحرائر بالحصنات على قراءة من قرأ الأحجالصاد أنهن أحصن عربتهن عن الاحوال التي تقدم عليها الاماء فالالظاهر انالامة بكون خراجة ولاجة عتهنة مبتدلة والحره مصونة محصنة من هذه النقصانات وأماعلي قراءة من قرأ بكسير الصاد فللعني أمهن أحصن أنفسهن بحريتهن ( المسئلة الرابعة ) مذهب الشافعي رضي الله عنه ان الله تعالى شرط في نكاح الاماء سرازط ثلاثة اثنان منهافيالناكع والثالث فيالمنكوحة أما اللذان فيالناكع فأحدهما أنبكون غيرواحد لمايتزوحيه آلحرة المؤمنة منالصداق وهومعني قوله ومن لم يستطع منكم طولا أن ننكع المحصنات الموممات فعدم استطاعة الطول عبارة عن عدم ماينكم به الحرة فانقبل الرجل اذاكان يستطيع البزوج بالامة يقدر على العزوج بالحرة الفقيرة فرأي هذا النفاوت قلما كانت العادة في الاماء تخفيف مهورهن ونفقته لاشتغالهن يخرمة السادات وعلى هذا النقدر يظهر هذا النفاوت (وأما النمرط الثابي ) فهو المذكور في آخر الآية وهو قوله ذلك لمن خشي المنت منكم أي بلغ الشدة في العزوية ( وأما النسرط الثسالث ) المعتسر في المنكوحة فإن سكون الامة مؤمنسة لاكافرة فإن

أحصتهن عرذلالق والابتدال وغسيرهما مرصفات القصور والنقصان ودراه عزوجل (فماملكت أياركم) اماجوا السرطأوحير للموصبول والفاء لتضمنه معنى النسرط والجار متعلق بفعل مقدرحذف لأ مفعرواه ومأموصولة أى فلينكع امرأه أوأمدل مرالوع الدىملكىد أعاركموهوفي الحقيقة متعلق بمعدوف وقع صفةاذاك المفعسول المحدوف ومن تبعمضية ای فاسکیج امر آه کاثنه من ذلك النوع وقيل من زائدة والموصول مغعول للفعل المقسدر ای فلنکم ما ملکنه أيمامكم وقوله تعمالى (من فتيا سكم المؤمنات) في محل النصب على الحاليد من الضميرالمقدر في ملكت الراجعالىماوقيلهو المفعول للفعل المقد ر علے زیادہ می وعاملیکت متعلق ينفس الفعل ومن لابتداء العمايد أو تمعذوف وقع حالا من فتياتكم ومن لآتبعيض

أى فلينكم فتيانكم كائنات نعض ماملكت أيمانكم والمؤمنات صفة لفتيانكم علىكل تقدير وقيل ﴿ الامة ﴾ هوالمفعول الفعل الكريم هوالمفعول الفعدر وبما ملكت على ماتقدم آنها ومن فتياء كلم حال من العائد المحذوف وظاهر النظم الكريم

الكتابية أصلاكاهورأي أهلالحجازوقدجوزهما أبوحنفة رجه الله تعالى متسكابالهمومات فحمل الشرطوالوصفهو الافضلية ولانزاع فها لاحدوقدروىعنان عباس رمنى الله عنهما أنهقال وبماوسع اللهعلى هذه الامة نكاح الامة واليهودية والنصرانية وانكان موسراوقوله تعالى (والله أعلم الكم) جلة معترضة جي بها لتأنيسهم بنكاح الاماء واستنزالهم من رتبة الاستنكاف منه بيانأن مناطالتفاضل ومدار التفاخر هوالاعاندون الاحساب والانساب على مانطق مقوله عن ماثلا بأيها الناس انا خلقتاكممن ذكروأنثي وجعلنا كمشعوباوقبائل لتعارفوا ان أكرمكم عندالله أنقاكم والمعنى أنه تعالى أعلم منكم بمراتبكم في الإيمان الذي به تنتظيم أحوال العباد وعليه يدور فلك المصالح في المعاش والمعاد ولاتعلق له بخصوص الحرية والرق

الامة اذا كانت كافرة كانت ناقصة من وجهين الرق والكفر ولاشك ان الولد تابع الامق - الحرية والرق وحينثذ يعلق الولدرقيقا على ملك الكافر فيحصل فيه نقصان الرق ونقصان كونه ملكا للكافر فهذه الشرائط الثلاثة معتبرة عندالشافعي فيجواز نكاح الامة وأما أبوحنيفة رضي الله عنه فيقول اذا كان تحته حرة لم يجزله نكاح الامـــة أما اذالم يكن تحته حرة جازله ذلك سواءقدر على نكاح الحرة أولم يقدر واحتج الشافعي على قوله مهذه الآية وتقر رومن وجهين (الاول) انه تعالى ذكر عدم القدرة على طول الحرة ثم ذكر عقيبه التزوج بالامة وذلك الوصف يناسب هذا الحكم لان الانسان قدعتاج الى الجماع فاذالم يقدرعلي جماع الحرة بسبب كثرة مؤنتها ومهرها وجبان يؤذن له في نكاح الامة اذا ثبت هذا فنقول الحكم اذا كان مذكور اعقيب وصف يناسبه فذلك الاقتران والذكر يدل على كون ذلك الحدكم معللا بذلك الوصف اذائبت هذافقول لوكان نكاح الامة جائزا بدون القدرة على طول الحرة ومع القدرة علبه لم يكن العدم هذه القدرة أثرفي هذاالحكم البتة لكنا بيناد لالة الآية على آناه أثرافي هذاالحكم فثبت انه لايجوزالتزوج بالامة مع القدرة على طول الحرة (الثاني) ان غسك بالآية على سبيل المفهوم وهوان تخصيص الشئ بالذكريدل على نفى الحكم عاعداه والدايل عليه ان القائل اذاقال الميت اليهودي لايبصر شيئا فان كل أحديث عمك من هذا الكلام و تقول اذا كان غير اليهودي أيضا لاسصر فافائدة النقييد بكونه مهوديا فلا رأيناان أهل العرف يستقحون هذا الكلام ويعللون ذلك الاستقباح عهذه العلة علما اتفاق أر باباللسان على ان التقييد بالصفة يقتضي نني الحكم في غير محل القيد قال أبو بكر الرازى تخصيص هذه الحالة بذكر الاباحة فيها لايدل على خطر ماعداه كقوله تمالى . ولاتقتلوا أولادكم خشية املاق ولادلالة فيه على اباحة القتل عندزوال هذه الحالة وقوله لانأكلواالر باأضما فامضاعفة لادلالة فيدعلي اباحةالاكل عندزوال هذه الحالة فيقالله ظاهراللفظ يقتضى ذلك الأأنه ترك العمل بهلدليل منفصل كاأن عندك ظاهر الامرالوجوب وقدينزك العمل بهفي صوركثيرة لدليل منفصل والسؤال الجيدعلي التمسك بالآية ماذكرناه حيث قلنالم لايجوزأن يكونالمرادمن النكاح الوط والتقدير ومن لميستطع منكم وطاالحرة وذلك عندمن لايكون تحته حرةفانه يجوزله نكاح الامة وعلى هذا التقدير تنقلب الآيةحجة لابى حنيفة وجوابه ان أكثر المفسرين فسبروا الطول بالغني وعدم الغني نأثيره في عدم القدرة على المقد لافي عدم القدرة على الوط واحتبج أبو بكرالرازى على صحة قوله بالعمومات كقوله تعالى فانكحوا ماطاب لكم من النساء وقوله وأنكعوا الايامي منكم وقوله وأحل لكم ماوراء ذاكم وقوله والمحصنات من الذين أوتوا الكتاب وهومناول للاماء الكتابيات والمراد منهذا الاحصان العفة والجوابان آيتناخاصة والخاص مقدم على العام ولانه دخلها التخصيص فيما اذاكان

فرب أمة يغوق اعانها اعان الحرائروقوله تعالى (بعضكم من بعض) ان أريد به الاقصال من حيث الدين فهو بيان لتناسبهم من تلك الحيثية اثر بيان تفاوتهم في ذلك وان أريد به الاتصال من حيث السب فهوا عتراض آخر موكد

#### للتأنيس مزرجهة أخرى والخطاب في الموضعين امالمن كافي الخطاب ﴿ ٢٩٥ ﴾ الذي يعتبد قدروس فيما سبق نبيات

تحنه حرة وانما خصت صون الولد عن الارفاق وهو قائم في محسل العزاع ( المسئلة الخامسة) طاهر قوله ومن لم بستطع منكم طولا أن ينكع المحصنات المؤمنات يقتضي كون الايمان معتبرا في الحرة فعلى هذا لوقدر على حرة كتابية ولم بقدر على طول حرة مسلة فانه يجوزلهأن يتزوج الامةوأكثر العلاعلى إن ذكر الايمان في الحرائرندب واستعباب لانه لافرق بين الحرة الكتابية وبين المؤمنة في كثرة المؤنة وقلتها (المسئلة السادسة) من الناس منقال انه لايجوز التزوج بالكتابيات البنة واحتجوابهذه الآية فقالوا انه تعالى بين انَ عند العجزعن نكاح الحرة المسلمة يتعين له نكاح الامة المسلمة ولوكان الستزوح بالحرة الكنابية جائزا لكان عند العجزعن الحرة المسلة لم تكن الامة المسلة متعينة وذلك ينفي دلالة الآية ثم أكدواهد مالدلالة بقوله تعالى ولانكحوا المشركات حتى يومن وقديينا بالدلائل الكثيرة في تفسير هذه الآية أن الكتابية مشركة ( المسئلة السابعة )الآية دالة على التحذير من نكاح الاماء وأنه لايجوز الاقدام عليه الاعند الضرورة والسبب فيه وجور (الاول) ان الوادينبع الام في الرق والحرية فاذا كانت الام رقيقة على الولدرقيقا. وذلك يوجب النقص في حق ذلك الانسان وفي حق ولده (والثاني) أن الامة قد تكون تعودت الخروج والبروز والمخالطة بالرجال وصارت في غاية الوقاحة ورعا تعودت الفيوروكل ذلك مسررعلي الازواج (الثالث) أن حق المولى عليها أعظم من حق الزوج فثل هذه الزوجة لاتخلص للزوج كغلوص الحرة فربا احتاج الزوج اليهاجدا ولاعبد اليهاسبيلالان السيديمنعها و يحبسها (الرابع) ان المولى قديبيعها من انسان آخر فعلى قول من يقول بم الامه طلاقها قصير مطلقة شآء الزوج أمأي وعلى قول من لايرى ذلك . فقديسا فرالمولى الثاني بهاو بولدهاوذلك من أعظم المضار (الحامس)ان مهرهاملك لمولاهافهني لاتقدرعلي هبذمهرهامن زوجها ولأعلى ابرائه عنديخلاف الحرة فلهذء الموجوه ماأذن الله في نكاح الامة الاعلى سبيل الرخصة والله أعلم \* قوله تعالى فما ملكت أيمانكم من فنياتكم الموُّمنات فيه مسائل ( المسئلة الاولى ) فوله فعاملكت أيمانكم أى فليتزوج مما ملكت أيمانكم قال ابن عباس يريد سارية أخنك فأن الانسان لايجوز له أن يتزوج بجار ية نفسه ( المسئلة الثانية ) الفتيات المملوكة جع فتاموالعبد في وعن الني صلى الله عليه وسلم لا يقولن أحدكم عبدى ولكن ليقل فتاء وفناي ويقال للجارية الحديثة فتاة وللفلام فتي والامة تسمى فتاة عجوزاكانت أوشابة لانها كالشابة في انها لاتوقرتوقيرالكبير ( المسئلة الثااثة ) قوله من فتماتكم المؤمنات مدل على تقييد ماح الأثمة بما اذا كانت مؤمنة فسلامحوز التزوج بالأمسة الكنابية سواء كان الزوج حرا أوعبداوهذا قول محاهد وسعيه والحسن وقول مالك والشافعي وقال أبوحنيغة يجوز النزوج بالأمة الكنابية حجة الشافعي رضي الله عندان قوله من فتيانكم المؤمنات تقبيد لجوازنكاح الأمة بكونهامومنة وذلك ينفي جوازنكاح غيرالمؤمنة من الوجهين اللذين

اللفظوههناجانبالمعني والالتفات للاهمام بالترغيب والتانيس واما لغيرهم من المسلمين كالخطامات السابقة لحصبول النرغيب يخطامهم أيضاوأياماكان فاعادة الامربالنكاح على وجدالخطأب فيقوله تمالى( فانكموهن)مع انفهامدمن قوله تعالى فماملكت أعانكم حسبما ذكرن بادة الترغيب في نكاحهن وتقيده بقوله تعالى (باذن أهلهن) وتصدره مالفاء للامذان بترتبه على ماقبله أي واذقدوقةتم علىجلية الامر فانكموهن باذن مواليهن ولاتترفعواعنهن وفي اشتراط اذن الموالي دون مباشرتهم للحقع اشعار بجوازمبا شرتهن له (وآتوهن أجورهن)أي مهورهن (بالمروف) متعلق إتنوهنأى أدوا اليهن مهورهن بغير مطلوضراروا كجاءالى الاقتضاء واللزوم حسما يقتضيه الشرع والعادة ومن ضرورته أن يكون الاداءاليهن باذن الموالى فيكون ذكرايتا أمهن لبيان جواز الاداء اليهن لالكون المهور الهن وقبل الم

أسله آنوا مواليهن فحذف المضاف وأوصل الفعل الى المضاف اليه (محصنات) حال من مفعول ﴿ ذَكُرُ نَاهُمَا ﴾ فأنكموهن أي حال كونهن عفائف عن الزنا (غير مسافحات) حال مؤكدة أي غير مجاهرات به

قال أبوزيد الاخدان الاصدقاءعلى الفاحشة والواحدخدن مخدن والجم للقابلة بالانقسام على معنى أن لا يكون لواحدة منهن خدن لاعلى معنى أن لا مكون الماأخدات أي غير محاهرات مالزنا ولامسرات له وكأن الزنا فيالجا هلية منقسما الى هذين القسمين (فاذا أحصن)أى بالتزويج وقري على البناء للفاعل أىأحصن فروجهن أوأزوا جهن (فانأتين بفاحشة) أى فعلن فاحشة وهم الزنا (فعلمهن) فثابت عليهن شرعا (نصف ماعل الحصنات)أي الحرائر الايكار (من العذب) من الحدالذي هوجلد مائة فنصفد جسبون كاهوكذلك قبل الاحصان غالر ادسان عدم تفاويت حد هن بالاحصسان كتفلوت حد الحرائر غالفاه في فان أنين جواب اذا والثانية جواب ان فالشرط الثاني مع جواله مترتب على وجود الاولكافي قولك اذا أتيتني لا فازلم أكرمك فعبدي

ذكرناهما فيمسئلة طول الحرة وأيضا قال نعالى ولانتكعوا المشركات حتى ومرجعة أبي حنيفة رضيالله عند منوجو النص والقياس أماالنص فالعمومات التي ذكرنا تمسكه بهافي طول الحرة وآكدها قوله والمحصنات من الذين أوتو االكناب من قبلكم وأما القياس فهواناأجعنا علىأن الكتابية الحرة مساحة والكتابية المملوكة أيضامباحة فكذلك اذاتزوج بالكتابية المملوكة وجبأنه يجوز والجواب عن العمومات أن دلائلنا خاصة فتكون مقدمة على العمومات وعن القيساس ان الشسافعي خال اذاتزوج بالحرة الكتابية فهناك نقص واحد أمااذاتزوج بالأمة الكتابية فهناك نوعان منالنقص الرق والكفر فظهر الفرق ثم قال تعالى والله أعلم بايمانكم قال الزجاج معناه اعملوا على الظاهر فيالايمان فانكم مكلفون بظواهر الاموا والله يتولى السرأبر والحقائق نمقال تعالى بعضكم من بعض وفيه وجهان (الاول) كلكم أولاد آدم فلا تداخلنكم أنفذ من تزوج الاماء عند الضرورة ( والثاني ) اناله في كلكم مشتر كون في الايمان والايمان أعظم الفضائل فاذا حصل الاشتراك فيأعظم الفضائل كأن النفاوت فيماوراء. غير ملتغت اليه ونظير قوله تعالى والمؤمنون والمؤمنات بعضهم أولياء سص وقوله ان أكرمكم عندالله أتقاكم قال الزجاج فهذا الثاني أولى لنقدم ذكر المؤمنات أولان الشرف بشرق الاسلام أولى منه بسائر الصفات وهو يقوى قول الشافعي رضي الله عنه ان الايمان شيرط لجواز نكاح الائمة واعلم أن الحكمة فيذكر هذه الكلمة أن العرب كانوا بغتخرون بالانساب فأعلم فيذكر هذه الكلمة أن الله لاينظر ولايلنفت اليه روى عن الرسول صلى الله عليه وسلم انه قال ثلاث من أمر الجاهلية الطعن في الانساب والفخر بالاحساب والاستسقاء بالانواء ولايدعهاالناس فى الاسلام وكأن أهل الجاهلية بضعون منابن الهجين فذكرتعالى هذه الكلمة زجرالهم عن أخلاق أهل الجاهلية تمانه تعالى شرع كيفية هذا التكاح فقال فأنكموهن باذن أهاهن وفيد مسئلتان (المسئلة الاولى) اتفقوا على أن تكاح الأمة بدون اذن سيدها باطل ويعل عليه القرآن والقياس أما القرآن فهو هذه الآية قانقوله تعسالي فانكموهن باذن أهلهن يقتضي كون الاذن شرطا فيجواز النكاح وانلم يكن التكاح واجبا وهو كقوله عليه الصلاة والسلام من أسلم فليسلم في كيل معلوم ووزن معلوم الى أجل معلوم فالسلم ليس بواجب ولكنه اذا اختسار أن يسلم فعليه استيفاء هذه الشرائط كذلك التكاح وانلم يكن واجبا لكنه اذا أراد أن يتزوج أمة وجب أن لا يتز وجها الاباذن سيدها وأما القياس فهو ان ألأمة ملك للسيد و بعد التزوج يبطل عليه أكثرمنا فعها فوجب أنلايجوزذنك الا باذنه واعمأل لفظ القرآن مقتصر على الأمة وأما العبد فقد ثبت ذلك في حقه مالحديث عنجابر قأل قال رسول الله صلى الله عليه وسلم اذا تزوج العبد الهيد اذن السيد فهوعاهر (المسئلة الثانيد) قارالشافعي رضي الله عند المرأة البالغة العاقلة لايصح نكاحها الاباذن

حر(فلك) أى نكاح الاماء (لمن خشى العنت منكم) أى لمن خاف وقوعه في الاثم الذي تو دى الميه غلبة الشهوة وأصل العنت انكسار العظم بعدا فجير خاستمير لكل مشقة ومنسرر يعقى الانسان يعد صلاح جله ولاضرر أحظم من مواقعة

الولي وقال أبوحنيفة رضي الله عنه يصيح احتج الشافعي بهذه الآية وتقريره أن الضمير فىقوله فانكعوهن باذن أهلهن عائدالى آلاما وآلائمة ذات موصوفة بصفة الرق وصفة الرق صفة زائلة والاشارة الى الذات الموصوفة يصفة زائلة لايتناول الاشارة الى تلك الصفة ألاترى انه لوحلف لايتكلم مع هذا الشاب فصارشيخا ثم تكلم معه يحنث في يمينه فثبت الاشارة الى الذات الموصوفة بصغة عرضية زائلة باقية بعد زوال تلك الصفة العرضية واذائبت هذا فنقول قوله فانكعوهن باذن أهلهن اشارة الى الاماء فهذه الاشارة وجب أن تكون اقية حال زوال الرق عنهن وحصول صعة الحرية لهن واذاكان كذلك فالحرة البالغة العاقلة فيهذه الصورة يتوقف جوازنكاحها علىاذن وليهاواذا ثبت ذلك في هذه الصورة وجب ثبوت هذا الحكم في سائر الصورضرورة انه لاقائل بالغرق احتبج أبو بكرالرازى بهذه الآبة على فساد قول الشافعي في هذه المسئلة فقال مذهبه انه لاعبارة للرأة فيعقد النكاح فعلى هذا لايجوز للرأة أن تزوج أمتها بل مذهبه انهاتوكل غبرها بتزويج أمتهاقال وهذه الآبة تبطل ذلك لانظاهر هذه الآية بدل على الأكتفاء بحصول اذن أهلها فنقال لايكني ذلك كان تاركالظاهر الآية والجواب من وجوه ( الأول) ان المراد بالاذن الرضا وعندنا ان رضا المولى لا بدمنه فاماأنه كاف فليس في الآية دليل عليه (وثانيها) ان أهلهن عبارة عن بقدر على نكاحهن وذلك اما المولى ان كان رجلا أوولى مولاها انكان مولاها امرأة (وثالثها) هد انالاهل عبارة عن المولى لكنه علم متساول الذكور والاناث والدلائل الدالة على أن المرأة لاتنكم نفسها خاصة قال عليه الصلاة والسلام العاهر هي التي تنكح نفسها فثبت بهذآ الحديث انه لاعبارة لها في نكاح نفسها فوجب أن لا يكون لها عبارة في نكاح مملوكتها ضرورة أنه لاقائل بالغرق والله أعلم ثم قال تعالى وآوهن أجورهن بالمعروف وفيه • سئلنان ( المسئلة الاولى ) في تفسير الآية قولان ( الاول) ان المراد من الاجور المهور وعلى هذا التقدير فالآية تدل على وجوب مهرها اذانكحها سمى لها المهرأ ولميسم لانه تعالى لم يفرق بينمن سمى وبين من لم يسمق ايجاب المهرو يدل على انه قدأ رادمهر المثل قوله تعالى بالعروف وهذاانما يطلق فيماكأن مبنياعلي الاجتهاد وغالب الظن فيالمعتاد والمتعارف كقوله تعالى وعلى المولودله رزقهن وكسوتهن بالمعروف ( الثاني) قال القاضي ان المراد من أجورهن النفقة عليهن قال هذا القائل وهذاأولى من الاول لان المهر مقدر ولامعني لاشتراط المعروف فيدفكانه تعالى بينان كونها أمذلا بقدح فيوجوب نفقتها وكفايتها كافىحق الحرة اذحصلت التخلية من المولى بينه و بينها على العادة مم قال القاضي اللغظ وانكان بحملماذكرناه فأكثر المفسرين يحملونه على المهر وحلوا فوله بالمعرف على ايصال المهر اليها على العادة الجيلة عند المطالبة من غير مطل وتأخير (المسئلة الثانية) نقل أبو بكر الرازى في أحكام القرآن عن بعض أصحاب مالك ان الامة هي المستحقة

هواللائق *ع*ال المومن دون الثاني لاعسامه أنالمجذور عنده الحد لامايوجبه (وأن تصبروا) أيعن نكاحهن متعففين كافنن أنفسكم عاتشتميد من المعاصي (خبرلكم) مننكاحهن وازسبقت كلة الرخصة فيدلمافيه من تعر بض الولدالرق فالعررضي الله عندايا حرتزوج بأمة فقدأرق نصفد وقال سعيد بنجيع مانكاح الامة من الزنا الاقريب ولانحق المولى فيهاأقوى فلأتخلص للزوج خلوص الحرائر ولان المولى مقسدر على استخدامها كيفما يريدفىالسفر والحضر وعلى يعها للعاضر والبادىوفيه مناختلال حال الزوج وأولاده مالا مزيدعلدولاتهامتهنة مبتدلة خراجة ولاجة وذلك كله ذل ومهانة سارمةابي الناكيجوالعزة هي اللائقة بآلومنين ولان مهرها لمولاها فلاتقدر علىالتمنع به ولاهبته للزوج فلايتنظم أمرالمزل وقدقال عليه السلامالحرائر صلاح

البيت والامادهلاك البيت (وافقه غفور) مبالغ في المغفرة فيغفر لمن يصبر عن نكاحهن مافى ذلك ﴿ لَمُبَعِنْ ﴿ لَمُبَعِنْ ﴿ وَلَهُ اللَّهِ عَنَا اللَّهُ عَنْ اللَّهُ عَنَا لَهُ عَنْ اللَّهُ عَنَا اللَّهُ عَنَا اللَّهُ عَنَا اللَّهُ عَنَا لَهُ عَنَا اللَّهُ عَنَا اللَّهُ عَنْ اللَّهُ عَنْ اللَّهُ عَنْ اللَّهُ عَنَا عَنَا اللَّهُ عَنَا اللّهُ عَنَا اللَّهُ عَنَا اللَّهُ عَنْ اللَّهُ عَنَا لَهُ عَلَا اللَّهُ عَنَا اللَّهُ عَنَا اللَّهُ عَنْ اللَّهُ عَنَا عَلَا اللَّهُ عَنَا اللَّهُ عَنَا اللَّهُ عَنَا اللَّهُ عَلَا اللَّهُ عَنَا اللَّهُ عَنَا اللَّهُ عَلَا عَلّا عَلَا عَالْحَالَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلْ

لقبض مهرها وانالمولىاذا آجرها للخدمة كانالمولى هوالمستحق للاجرد ونهاوهو لاء احتجوا في المهر بهـــذه الآية وهو قوله فآتوهن أجو رهن وأما الجهور فانهـــم احتمجوا على انمهرها لمولاها بالنص والقياس أما النص فقوله تعساك ضرباللهمثلأ عبدا مملوكاً لايقدر على نني وهذا ينفي كون المملوك مالكالشي أصلا وأما القياس فهوأنالمهر وجب عوضا عزمنافع البضع وتلك المنافع مملوكة للسيد وهو الذي اباحها للزوج بقيدالنكاح فوجب أن يكون هوالمستحق أبدلها والجواب عزر تمسكهم بالآية من وجوء ( الاول) انااذا حلنالفظ الاجور في الآية على النفقة زال السوُّ الْ بالكلية (الثاني) انه تعالى انماأضاف ابناء المهور اليهن لانه ثمن بضعهن وليس في **قولِه فَا تَوهِنِ مَا نُوجِبَ كُونِ المَهِرِ مَلْكَالُهِنَ (الثَّالْث) هِبِ أَنْ الأَيَّةِ تَقْتَضَي كُونَ المهر** ملكالهن ولكنه عليه الصلاة والسلام قال العبدوما في مده لمولاه فيصير ذلك المهرملكا للمولى بهذه الطريق واللهأعلم ثمقال تعالى محصنات غيرمسافحات ولامتخذات أخدان وفيه مسئلتان (المسئلة الاولى) قال ابن عباس محصنات أي عفائف وهو حال من قوله فانكسوهن باذنأهلهن فظاهرهذا يوجب حرمة نكاح الزواني من الاماء واختلف الناس فيأن نكاح الزوابي هل يجوزأم لاوسنذكره في قوله الزابي لايتكم الازانبـــة والاكثرون على انه يجو ز فنكون هذه الآية هجولةعلى الندب والاستحبآب وقوله غير مسافعاتأىغيرز وأن ولامتخذاتأخدانجع خدنكالاترابجع ترب والحدنالذيأ يخادنك وهوالذي يكون معك في كل أمر ظاهر و باطن قال أكثر المقسرين المسافعةهي التي تو اجرنفسهامع أي رجل أرادها والتي تحدالخدن فهي التي تخذ خدنامعينا وكان أهل الجاهلية يفصلون بين القسمين ومآكانو ايحكمون على ذات الخدن بكونها زانية فلا كان هذا الفرق معتبراعندهم لاجرم ان الله سبحانه أفرد كل واحد من هذين القسمين بالذكرونص على حرمتهما معاونظيره أيضا قوله تعالى قل انماحرم ربى الفواحش ماظهر منها ومابطن ( المسئلة الثانية ) قال القاضي هذه الآبة أحد مايستدل به من لا بجعل الايمان فينكاح الفتيات شرطالانه لوكان ذلك شرطالكان كونهن محصنات عفيفات أيضاشرطا وهذالس بشرط وجوانهان هذامه طوف لاعلى ذكرالفتيات المؤمنات بل على قوله فانكموهن باذنأهلهن وآتوهن أجورهن ولاشك انكل ذلك واجب فعلنا انه لايلزم منعدم الوجوب في هذا عدم الوجوب فيماقبله والله أعلم ممقال تعالى فاذا أحصن فأنأتين بفاحشة فعليهن نصف ماعلى الحصنات من العداب وفيه مسائل (المسئلة الاولى) قرأ حزة والكسائي وأبو بكرعن عاصم أحصن بالفتح في الالف والباقون بضم الالف فن فتح فعناه أسمان هكذا قاله عروا بن مسعود والشعبي والنحعي والسدى ومن منم الالف فعناه آنهن أحصن بالاز واج هكذا قالها ينعباس وسعيد بنجبيروالحسن ومجاهد يهينهم منطعن فيالوجد الاول فقال انهتعالى وصف الاماء بالايمان فىقوله فتياتكم

المؤمات ومن البعيدأن يقال فتياتكم المؤمنات مميقال فاذا آمن فان حالهن كذاوكذا و يمكن أن يجاعنه بأنه تعالى ذكر حكمين (الاول) حال نكاح الاما، فأعتبرالايمان فيه يقوله من فتياتكم المومنات (والثاني) حكم ما يجب عليهن عندا قدامهن على الفاحشة فذكر حال ايمانهن أيضافي هذا الحكم وهوفوله فاذا أحصن (المسئلة الثانية) في الآية اشكال قوى وهوان المحصنات في قوله فعليهن نصف ماعلى المحصنات أما أن يكون المراد منه الحرائرالمتزوجات أوالمراد منه الحرائرالا بكار والسبب في اطلاق اسم المحصنات عليهن حريتهن والاول مشكل لان الواجب على الحرائر المتروجات في الزماال جم فهذا يقتضى أن يجب في زنا الاماء نصف الرجم ومعلوم أن ذلك باطل ( والثاني )وهو أن يكون المرادالحرائرالايكارفنصف ماعليهن هوخسون جلدة وهذا القدر واجب فيزناالامة سواءكانت محصنة أولم تكن فعينديكون هدا الحكم معلقا بمجرد صدورالزناعنهن وظاهر الآية يقتضى كونه معلقا بمجموع الامرين الاحصان والزنالان قوله فاذاأحصن فان أسن بفاحشة شرط بعد شرط فيقتضى كوالحكم مشر وطابهما نصافهذا اشكال قوى في الآية والجواب انانختارالقسم الثاني وقوله فاذا أحصن ليس المرادمنه جعل هذا الاحصان شرطالان يجب في زناها خسون جلدة بل المعنى ان حدال العلظ عند التزوج فهذه اذازنت وقد تزوجت فعدها خسون جلدة لايز يدعليد فبأن يكون قبل التزوج هذا القدر أيضا أولى وهذابما يجرى بجرى المعهوم بالنص لانعند حصول مايغلظ الحدلما وجب تخفيف الحدلمكان الرق فبأن يجبهدا القدرعندمالابو جد ذلك المغلط كان اولى والله أعلم ( المسئلة الشاللة ) الخوارج اتفقوا على انكار الرجم واحتجوابهذه الآيةوهواله تعالى أوجب على الامة نصف ماعلى الحرة المحصنة فلو وجب على الحرة المحسنة الرجم لزم أن يكون الواجب على الامة نصف الرجم وذلك باطل فثبت ان الواجب على الحرة المتزوجة ليس الاالجلد والجوابعنه ماذكرناه في المسئلة المتقدمة وتمام الكلام فيه مذكو رفي سورة النورفي تفسيرقوله الزانية والزاني فاجلدواكل واحدمنهما مائة جلدة ( المسئلة الرابعة) اعلم أن الفقهاء صير واهده الآية أصلافي نقصان حكم العبد عن حكم الحرفي غيرالحدوان كان في الامور مالا يحب ذلك فيد والله أعلم ممقال تعالى ذلك لمن خشى العنت منكم ولم يختلفوا فيأن ذلك راجع الى نكاح الاماء فكانه قال فما ملكت أيما نكم من فنياتكم المؤمنات لمن خشى العنت منكم والعنت هو الضررالشديدالشاق قال تعالى فيمارخص فيه من مخالطة اليتامي والله يعلم المفسدمن المصلح ولوشاءالله لأعنتكم أي لشدد الامر عليكم فألزمكم تمييز طعامكم من طعامهم فلحتكم بدلك ضررشديد وقال ودواماعتم قديدت البغضاء من أفواههم أى أحبوا أن تقعوا في الضر والشديد وللمفسرين فيدقولان (أحدهما) ان الشبق الشديدوالغلة وأمرنا لنسلم وفي آخر العظيمة ربماتهمل على الزنا فيقع في الحد في الدنيا وفي العذاب العظيم في الآخرة فهذا

من الانبياء والصالحين قيلأصل النظيرا الكريم ر يدالله أن بدين لكم فر مدت اللام لتأكيد معنى الاستقبال اللازم الاراده ومفعول يبين محدوف ثقة بشهادة السباق والسياق أي بر مدالله أن بين لكم ما هو خبي عنكم من مصالحكم وأفاضل أعالكم أوماتعبد كمهمن الحلال وإلحرام وقيل مغعول بر مدمحذوق تقديره ير يداللة تسبر يعماشرع من التحريم والتحليل لاجلالتبين لكموهذا مذهب البصريين ويعزى الىسىبو بەوقىلاناللام منفسها باصبة للفعلمن غيراضمارأن وهي وما بعدها مفعول للفعل المتقدم فان اللامقد تقام مقامأنفيفعلالاراده والامرفيقال اردت لاذهب وأن أذ هب وأمرتك لنقوم وأن تقوم قال تعالى ير يدون ليطفئوا نوراللەوفىموصنعير يدون ان يطفئوا وقال تعالى وأمرت لاعدل ينكم

أى أن أعدل بينكم وهذا مذهب الكوفيين ومنعه البصر يون وقالوا ان وظيفة اللام هي الجروالنصب ﴿ هو ﴾ فيما قالوا بالمنمسار ان أي

بالابتداءو يجعل ماسده خبراله كإفى تسمع بالمعيدي خبر من أن تراه أى أن تسمع بهويعزى هذا الرأى الى بعض البصريين (و يهديكم سنن الذين من قبلكم) من الاندياء والصالحين لتقتدوابهم (و يتوب عليكم ) اذ أتيتم اليه تعالى عمايقع منكم من التقصيروا لتفر ،ط في مراعا مماكلفة وهمن السرائع فأن المكلف قلما تخلسوا مي تقصم يستدعى تلافيه باسويد ويغفراكم ذنو بكمأو يرشدكم الىمايردعكم عن المعامى و يحثكم على التو به أو الى ما يكون كفاره لسئاسكم ولس الخطاب لجمع المكلمين حتى يتخلف مراده تعالى عرارادته فيمن لم يتب منهم بل الطائفة معينه حصلت لهم هده التويد (والله عليم ) مبالغ في العسلم بالاشياء التي من جلها ماسر عاكم من الاحكام (حكيم) مراع في جيع أفعاله ألحكمة والمصلحة (والله ريد أن يتوب

هوالعنَّت ( والثاني ) انالشبق الشديدوالغلة العظيمة قد تو وي الانسان الى الامراض الشديدة أمافي حق النساء فقد توردي الى اختناق الرحم وأماني حق الرجال فقد توردي الى أوجاع الوركين والظهر وأكثرالعماء على الوجه الاول لانه هواللانق ببيان القرآن ممقال وانتصبر وا خيرلكم وفيه مسئلتان ( المسئلة الاولى ) المراد ان نكاح الاماء بعد رعاية شرا لطه الثلاثة أعنى عدم القدرة على التزوج بالحرة ووجود العنت وكون الامة مؤمنة الاولى تركه لما بينامن المفاسد الحاصلة في هذا النكاح ( المسئلة الثانية ) مذهب أبي حنيفة رضى الله عنه أن الاشتغال بالنكاح أفضل من الاشتغال بالنوافل فان كان مذهبهم ان الاستغال بالنكاح مطلقا أفضل من الاشتغال بالنوافل سسواء كان النكاح نكاح الحرة أونكاح الامة فهذه الاتية نصصر يحق بطلان قولهم وانقالوا الانرجح نكاح الامة على النافلة فعيندي قط هذا الاستدلال الاانهذا الفصيل مارأيته فيسئ من كتبهم والله أعلم نمانه تعالى ختم الاكية بقوله والله غفور رحيم وهذا كالمؤكد لماذكره منأنالاولى تولد هذا النكاح يعني انه وانحصل مايقتضي المنع منهذا الكلام الاانه تعالى أباحه لكم لاحتياجكم اليه و كان ذلك من باب المغفرة والرحة والله أعلم # قوله تعالى ( يريدالله ليدين الكم و يهديكم سنن الدين من قبلكم ويتوب عليكم والله عليم حكيم ) فيه مسائل ( المسئلة الاولى ) اللام في قوله ليبين لكم فيه وجهان ( الاول) قالوا انه قد تقام اللاممقام ان في أردت وأمر تفيقال أردت أن تذهب وأردت لتذهب وأمر تك أن تقوم وأمرتك لتقوم قال تعالى يريدون ايطفئوا نورالله يعنى يريدون أن يطفئوا وقال وأمرنا لسسلم زب العالمين ( والوجه الثاني ) أن نقول انفى الا يَّهُ اضمار اوال قدير يريدالله انزال هذه الآيات ليدين لكم دينكم وشرعكم وكذا القول في سائر الا آيات التي ذكروها فقوله يريدون ليطفئوا نورالله يعنى يريدون كيدهم وعنادهم ليطفئوا وأمرناعا أمرنا للسلم (المسئله الثانية) قال بعض المفسرين قوله يريد الله ليدين لكم و يهديكم سنن الدين من قبلكُم معناهما شئ واحد والتكرير لاجل التأكيد وهذا ضعيف والحقّ ان المراد من قوله ليبين لكم هوانه تعالى بينالما هذه التكاليف وميز فيهاالحلال من الحرام والحسن عن القبيح ممقال ويهديكم سنن الذين من قبلكم وفيه قولان (أحدهما) ان هذا دليل على انكل مابين تحريمه لنا وتحليله لها من النساء في الا آيات المتقدمة فقد كان الحكم أيضا كذاك في جيع النسرا أمع والملل ( والثاني ) انه ليس المراد ذلك بل المرادانه تعالى يهديكم سننالذين من قبلكم في بيان مالكم فيدمن المصلحة كابينه الهم فأن الشرائع والكاليف وانكانت مختلفة في نفسها الاانهامتفقة في باب المصالح وفيد قول ثالث وهو ان المعنى انه يرديكم سنن الذين من قلبكم من أهل الحق لتجنبوا الباطل وتتبعوا الحق عمقال تعالى ويتوب عليكم قال القاضي معاه انه تعالى كاأراد منانفس الطاعة فلاجرم بينها وأزال الشبهة عنها كذلك وقع التقصير والتغريط مافير يدأن توب علينا لان المكلف قديطيع

عليكم ) جلة مبتدأة مسوقة لبيان كال منفعة ما أراده الله تعالى وكال مضرة ما ير يدالفجرة لالبيان ارادته تعالى لتو بنه عليهم حتى يكون من باب التيكر ير للتقر بر ولذلك غير

الاسلوب الى الجلة الاستمية دَلالة على دُوام الارادة ولم يفعَل ﴿ ٣٠٠ ﴾ فال في قوله تِعالى ﴿ فَ يَرْ يَدَ اللَّذِينَ عِنْبُمُونُ الشهوات)للاشارةالي فبسمى الثواب وقديعمى فيحتاج الى التلافى بالوبة واعم أنفى الا بة اشكالا وهو ابن الحدوث وللاعاء الى الحق اما أن يكون ما يقول أهل السنة من أن فعل العبد مخلوق لله تعالى واما أن يكون الحق ماتفوله المعتزلة منأن فعل العبد ليس مخاوقالله والا آية مشكلة على كلاالقولين

أماعلى قول الاول فلان على هذا القول كل ماير يده الله تعالى فانه يحصل فاذا أراد أن

كالالمباينةبين مضموى الجلتين كامر في قوله تمالی الله ولی الذین

| Mr. I.ali (2 Iala 12)                             | - ik i.el) aanka tib ii | ،، ، على المحمد التكوير ، |          |
|---------------------------------------------------|-------------------------|---------------------------|----------|
|                                                   |                         |                           |          |
|                                                   |                         |                           |          |
| 17/                                               |                         |                           |          |
|                                                   |                         |                           |          |
|                                                   |                         |                           |          |
|                                                   |                         |                           |          |
|                                                   |                         |                           |          |
|                                                   |                         |                           |          |
|                                                   |                         |                           |          |
|                                                   |                         |                           |          |
|                                                   |                         |                           |          |
|                                                   |                         |                           |          |
|                                                   |                         |                           |          |
|                                                   |                         |                           |          |
| <u>.</u>                                          |                         |                           |          |
|                                                   |                         |                           |          |
|                                                   |                         |                           |          |
|                                                   |                         |                           |          |
| <u>.</u>                                          |                         |                           | <b>.</b> |
|                                                   |                         |                           |          |
| <u>}-</u>                                         |                         |                           |          |
|                                                   |                         |                           |          |
|                                                   |                         |                           |          |
|                                                   |                         |                           |          |
| <del>_</del>                                      |                         |                           |          |
| <del>, , , , , , , , , , , , , , , , , , , </del> |                         |                           |          |
|                                                   |                         |                           |          |
|                                                   |                         |                           |          |
| n                                                 |                         |                           |          |
| 1                                                 |                         |                           | 3        |
| E4                                                |                         |                           |          |
|                                                   |                         |                           |          |
|                                                   |                         |                           |          |
|                                                   |                         |                           |          |
|                                                   |                         |                           |          |
|                                                   |                         |                           |          |
|                                                   |                         |                           |          |
|                                                   |                         |                           |          |
|                                                   |                         |                           |          |
| <del>,</del>                                      |                         |                           | <u> </u> |
|                                                   |                         |                           |          |
|                                                   |                         |                           |          |
|                                                   |                         |                           |          |

## عِنْ عَلَالْهُ تَقُولُو هُمِ قَاذِر عَلَى مَقَالِهُ دُواعَيَهُ ﴿ ٢٠٦ ﴾ وقواه عَبث لابِصَبِر عَنْ الباغ الشهوات ولايستخدم قواهُ

في مشاق الطاعات وعن الحسن ان المراد صعف الخلقة ولايساعده المقام عان الجله اعترا**س** تذييلي مسوق لتقرير ماقبله من التمخفيف بالرخصةفي نكاح الامادولس لضعف البنية مدخل في ذلك واعا الذى بتعلق به التحفيف فى العبادات الشاقة وقيل المرادبه ضعفه فيأمر النسامناصة حيث لابصبر عنهن وعن سعيدين المسب ماأيس الشيطان من يني آدم قط الأأتاهم من قبل النساء فقدأتى على ممانون سنة وذهبت احدى عيني وأناأعشو بالاخرىوان أخوف ماأخاف على فتنة النساء وقرأان عباس رمنى الله عنهما وخلق الانسان على البناء للفاعل والعمير لله عزوجل وعنمه رمنى الله عنه ثماني آمات في سورة النساء هن خبر لهذ الامة بماطلعت عليه الشمسوغريت ريد الله ليبين لكم والله يريد أن يتوب عليكم يريدالله أن يخفف عنكم

والاغلال التي كانت عليهم وقوله يريدالله بكم اليسمر ولايريد بكم العسمر وقوله ومأجعل طليكم في الدين من حرج وفوله عليه الصلاة والسلام جئتكم بالحنيفية السهلة السعمة ( المسئلة الثانية ) قال القاضي هذا يدل على ان فعل العبد غير مخلوق لله تعالى اذلوكان كذلك فالمكافر يخلق فيد الكفر مم قولله لاتكفر فهذا أعظم وجوء التثقيل ولايخلق فيه الايمان ولاقدرة للعبد على خلق الايمان مم يقولله آمن وهذا أعظم وجوه الثقيل غالو يدلأبضا علىان تكليف مالايطاق غبرواقع لانهأعظم وجوء التثقيل والجواب انه معارض بالعلم والداعى وأكثر ماذكرناه ثم قال وخلق الانسأن صعيفا والمعنى انه تعالى لضعف الانسان خفف تكليفه ولم يثقل والاقرب اله يحل الضعف في هذا الموضع لاعلى ضعف الخلقة بل محمل على كثرة الدواعي الحاتباع الشهوة واللذة فيصيرذلك كالوجد فأنبضف عن احمال خلافه وانماقلنا ان هذا الوجه أولى لان الضعف في الخلقة والقوة لوقوى الله داعيته الى الطاعة كأن في حكم القوى والقوى في الحلقة والآلة اذاكان صميف الدواعي الى الطاعة صار في حكم الضعيف فالتأثير في هذا الباب اضعف الداعية وقوتها لالضعف البدن وقوته هذاكله كلام القامني وهوكلام حسن ولكنه يهدمأ صله وذلك لماسلم ان المؤثر في وجوء الفعل وعدمه قوة الداعية وضعفها فلونأمل لمل انقوة الداعية وضعفها لابدله منسبب فانكان ذلك لداعية أخرى من العبدارم التسلسل وانكان الكل من الله فذاك هوالحق الذي لامحيد عندو بطل القول بالاعتزال بالكلية والله أعلم ( المسئلة الثالثة ) روى عن ابن عباس أنه قال ثمان آيات في سورة النساء هى خيرلهذه الأمة بماطلعت عليه الشمس وغربت يريد الله ليبين لكم والله يريد أن ينوب عليكم يريدالله أن يخفف عنكم ان تجننبوا كبائر ماتنهون عنه ان الله لا يغفر أن بشرك به اناهة لايظلم مثقال ذرة ومن يعمل سوأ أو يظلم نفسه ما يفعل الله تعدابكم ويقول مجدارازى مصنف هدا الكنابختم الله لهبالحسني اللهم اجعلنا بغضاك ورحتك أهلالها ياً كرم الاكرمين وياأرحم الراحين ( النوع الثامن) من التكاليف المذكورة في هذه السورة \* قوله تعالى ( ياأيها الدين آمنوا لانأكلوا أموالكم بينكم بالباطل الاأن تكون تجارةعن تراض منكم وتقتلوا أنفسكم آنالله كانبكم رحيما ومن يفمل ذلك عدوانا وطلا فسوف نصليه نارا وكان ذلك على الله يسيرا) اعلم أن في كيفية النظم وجهين (الاول) انه تعالى لماشرح كيفية التصرف في النفوس بسبب النكاح ذكر اعده كيفية التصرف في الاموال (والثاني) قال القاضي لماذكر ابتغاء النكاح بالاموال وأمر بإيفاء المهور والنفقات بينمن بعدكيف يحصل النصرف في الاموال فقال ياأيها الذين آمنوا لاتأكاوا أموالكم بينكم بالباطل وفي الآية مسائل (المسئلة الاولى) انه تعالى خص الاكل ههنا بالذكر وانكانت سائر النصر فات الواقعة على الوجه الباطل محرمة لماأن المقصود الاعظم من الاموال الاكل ونظيره قوله تعالى أن الذين يأكلون أموال

ان تجتنبوا كبائر ما تنهون عنه ان الله لا يغفر أن يشرك به و يغفر ما دون ذلك لمي يشاء ان الله لا يظلم مثمقال ذرة وان يك حسنة

# يصاعقها ومن يعمل سوأأ ويظلم نفسه ما يفعل الله بعد ابكم ان شكرتم ﴿ ٢٠٢ ﴾ وآمنتم (ياأيما الذين آمنو الاتأكلو اأمو المكم

اليتامي طلما ( المسئلة الثانية ) ذكر في تفسير الباطل وجهين ( الاول ) انه اسم لكل مالايحل في الشرع كالربا والغصب والسرقة والخيانة وسهادة الزوروأ خذ المال باليين الكاذبة وجعد الحق وعندي ازحلالآية على هذا الوحه يقتضي كونها مجملة لانه يصمر تقدر الآية لامأ كلوا أموالكم التي جعلتموها بينكم بطريق غير مشروع فأن الطرق المنمروعة لمالم تكن مذكورة ههنا على التفصيل صارت الآية مجملة لامحالة ( والثاني ) ماروى عن ابن عباس والحسن رضى الله عنهم ان الباطل هوكل ما يؤخذ من الانسان بغير عوض و بهذا التقدير لاسكون الآية مجلة لكن قال بعضهم انها منسوخة قالوالمانزات هده الآية تخرح الناس من أن أ كلواعند أحد شيئا وشق ذلك على الخلق فنسخه الله تعالى بقوله في سورة النور ليس عليكم جناح أن أكلوا من بيونكم الآية وأيضا طاهر الآية اذا فسرنا الباطل بماذكرناه تحرم الصدقات والهبات ويمكنأن يقال هذاليس بنسيخ وانداهو تخصيص ولهدا روى الشعبى عن علقمة عن ابن مسعودانه قال هذه الآية محكمة ماسخت ولابنسخ الى يوم القيامة ( المسئلة الثالثة ) قوله تعمل لاناً كاوا أموالكم بينكم بالباطل يدحل تحنه أكل مال العير بالباطل وأكل مال نفسه بالباطل قوله أموالكم يدحلفيه القسمان معاكتوله ولاتقتاوا أنفسكم يدل على النهى عن قتل غيره وعن قتل نفسه بالباطل أماأ كل مال نفسه بالباطل فهوانقاقه في معاصى الله وأماأكل مال غيره بالباطل فتدعددناه ممقال الأأن كون تجارة عن تراض منكم وفيه مسائل (المسئلة الاولى) ورأعاصم وحرة والكمائي تجارة بالنصب والباقون بالرفع أما من نصب فعلى كان النافصة والتقدير الأأن يكون التجارة تجارة وأمامن رفع فعلى كان التامة والقدير الأأن توحد وتحصل مجارة وقال الواحدي والاختيار الرقع لانمن نصبأضر التجارة وفال تفسيره الاان تكون التجارة تجارة والاضمار قبل الذكر ليس بقوى والكان جائزا (المسئلة الثانية) قوله الافيه وجهان (الاول) انه استشناء منقطع لان التجارة عن تراض ليسمن جنس أكل المال بالباطل فكان الاههنا بمعنى بل والمعنى لكن يحل أكله بالتجارة عن تراض (الثاني) ان من الناس من قال الاستثناء متصل وأمتمر شيئا فقال القديرلانأ كلوا اموالكم بينكم بالباطل وانتراضيتم كالرباوغيره الاان نكون تجارة عن تراض واعدلم انه كايحل المسفاد من التجارة فقد يحل اينسا المال المستفاد من الهبة والوصية والارث واحد الصدقات والمهر واروش الجنايات فان اسباب اللك كشيرة سوى البجارة فانقلنا ان الاستثناء منقطع فلا اشكال فانه تعالى ذكر ههناسبيا واحدامن اسباب الملك ولمهنذ كرسائرها لايالنني ولايالاثبات وانقلنا الاستثناء متصل كانذلك حكما بأنغير التجاره لايفيد الحل وعندهذا لابد امامن النسيخ أوالتخصيص (المسئلة الثالثة) قال الشافعي رحد الله عليه النهى في المعاملات ملعلى البطلان وقال ابوحنيفة رضي الله عنه لايدل عليه واحتبج الشافعي عط صحة قوله بوجوه

ييسكمهالباطل) شهروع فى بيان بعض الحرمات المتعلقة بالاموالوالانفس باثر بيان الحرمات المتعلقة بالابعناع وتصديرا لحطاب بالنداء والتسه لاظهار كال العنابة بمضمونه والمرادبالباطل ما عفالف الشرع كالغصب والسرقه والخبانة والقمار وعقود الر باوغيرذاك بمالم يحد الشرعأى لابأكل بعضكم أموال بعض بغيرطر يق شرعي (الاأن نكون تمجارة عن تراض منكم) استثناء منقطع وعن متعلقة بمعذوف وقع صفة المجارة أى الأأن تكون النجارة تجارة صادرة عن تراض كافي قوله \* اذاكان يوماذا كواكباشعا \*أى اذا كان البوم يوما الح أوالاأن نكون الاموال أموال تبحارة وقرئ تجارة بالرفع على ان كان تامة أى ولكن اقصدواكون تجارة عن تراض أي وقوعها أو ولكن وجودتجارة عن تراض غيرمنهى عندوتخصيصها بالذكرمن بين مائر أسباب

الملك لكونها معظمها وأغلبها وقوعا وأوفقها لذوى المروآت والمرادبالمتراضي مراضاة المتبايعين فيماتعاقدا والاول ك

مجلس العقد (ولاتقتلوا أنفسكم ) أي منكان منجنسكم منالمؤمنين فانكلهم كنفس واحدة وعن الحسن لا تقتلوا احوانكم والعبيرعنهم بالانفس للبالغة فيالزجر عن قتلهم متصوره بصورة مالا مكاد نفعله عافلأولاتهلكواأنفسكم بتعريضها للعقاب باقتراف ما يغضي اليه فانه القتل الحقيق لها كاشعر بهابراد عقيب النهيءن اكل الحرام فيكون مقررا للنهبي السائق وقيل لاتقتلوا انفسكم بالمخع كإيفعله معض الجهله او بار، كاب ما يؤدي الىالقتلمن الجنالات وقيل بالقانها في النهلكة وأبد عسا روى عن عرو بن العاص انه تأوله بالسيم لخوف البردفل منكر عليه الني عليدالصلاة والسلام وقرئ ولاتقنلوابالتشديد المنكشيروقدجعفىالتوصية بين حفظ النفس وحفظ الماللماانه شقيقهامن حيثانهسببلقوامها وتحصيل كالاتها واستيفاء

( الاول ) ان جيع الاموال مملوكة لله تعالى فأذا اذن ابعض عبيده في بعض التصرفات كان ذلك حاربامجري ما اذا وكل الانسان وكبلا في بعض التصرفات ثمان الوكيل اذا تصرف على خلاف قول الموكل فذالئغير منعقد بالاجاع فاذا كان التصرف الواقع على خلاف قول المالك المجازي لاينعقسد فبأن يكون النصرف الواقع على خلاف قول المالك الحقيقي غير منعقد كان اولى ( وثانيها ) ان هذه الصرفات الفاسدة اماان تكون مستلزمة لدخول المحرم المنهى عنه فيالجود واما انلانكون فانكان الاول وحب القول ببطلانهاقياسا على النصرفات الفاسدة والجامع الدعىفىأن لايدخل شأالنهي فى الوجود وان كان الثاني و جب القول بصحتها قياساً على التصرفات الصحيحة والجامع كونها تصرفات خاليةعن المغسدة فثبت الهلالدمن وقوع التصرف على هدين الوجهين فأماالةول بتصرف لا يكون صحيحاو لاباطلافه ومحال (وثالثها) ان فوله لا تبيعوا الدرهم بدرهمين كقوله لا تبيعوا الحر بالعبد مكماان هدانهي في الافطلكنه نسيح للشر يعة فكذا الاولواذاكانذلك نسخاللسر بعة بطل كونه مفيدا للحكم والله أعلم المسئله الرابعة )قال أبو حنيفة رحةالله عليه خيارالمجلس غيرثابت في عقود المعاوضات المحضة وقال الشافعي رحة الله عليه مابت احتبح أبوحنيفة ما خصوص (أولها) هذه الآية مان قوله الأأن كون تجارة عن تراض منكم طاهره يقتضي الحل عند حصول التراضي سواءحصل التفرق أولم بحصل (وثانيها) قوله أوفوا بالعقود فالزم كل عاقد الوفاء باعقد على نفسه (وثالنما) قوله عليه الصلاة والسلام لايحل مال امرئ مسلم الانطيبة من نفسه وقد حصلت الطيبة ههنابعقد البيع فوجب أن يحصل الحل ( ورابعها ) قوله عليه الصلاة والسلام من ابتاع طعامافلا يبعد حتى يق ضدجوز بعد بعدالة بض (وخامسها) ماروى انه علىه السلامنهي عن بيع الطعام حتى يجرى فيه الصيعان واباح بيعه اذا جرى فيه الصيعان والميشترط فيه الافتراق ( وسادسها )قوله عليه الصلاة والسلام لايجري ولدوالد الأأن يجده مملوكا فيشتريه فيعتقه واتفقوا على انه كما اشترى حصل العتق وذلك يدل على أنه يحصل الملك بمجرد العقد واعلمان الشافعي يسلم عموم هذه النصوص لكنه يقول أنتم أثابتم خيارال ؤية في شعراء مالم يره المشترى بحديث أتعق الحدثون على ضعفه فتحن أيضا نمبت خيار المجاس بحديث اتفق علماء الحديث على قبوله وهو قوله عليه الصلاة والسلام المتبايعان بالخيار مالم يتفرقا ورأو يلات أصحاب أبى حنيفة الهذا الحبرواجو بتهامذ كورةفي الخلافيات والله أعلم الله قوله تعالى ( ولاتقتلوا انفسكم ان الله كان بكم رحيما) اتعة واعلى ان هذا نهى عن ان يقتدر بعضهم بعضا وانما قال انفسكم لقوله عليه السلام المؤمنون كنفس واحدة ولان العرب يقولون فتلنا وربا لكمبة اذا قتل بعضهم لان قتل بعضهم يجرى محرى قتلهم واختلفوا في ان هذاالخطاب هلهونهي لهرعن قتلهم انفسهم فانكره بعضهم وقال اللؤمن مع ايمانه لايجوزان ينهى عن فتل نفسه لانه ملجأالى ازلايقتل نفسه

فضائلها وتقديم النهى عن التعرض له لكثرة وقوعه (ان الله كانبكم رحيماً) تعليل للنهى بطريق الاستثناف إي مبالغا في الرحية والرافة ولذلك نها لم عما

وذلك لان الصارف عنه في الدنياة أتم وهوا لالم الشديدوا لنم العظيم والصارف عنه ايضافي إ الآخرة قائم وهو استحقاق العذاب العظيم واذاكان الصارف خالصاامت عمنه ان يفعل ذلكواذا كان كذلك لم يكن للنهى عند فائدة وأعما يمكن ان يذكر هذا النهى فيمن يعتقد في قتل نفسه ما يعتقده اهلالهند وذلك لايتأتى من المؤمن و يمكن ان يجاب صنه بأن المؤمن مع كونه مؤمنابالله واليوم الآخرقد يلحقه من الغم والاذية مايكون القتل عليه اسهل من ذلك والذلك نرى كشيرامن المسلين قديقتلون انفسهم عثل السبب الذى ذكر ناه واذا كان كذلك كان في النهى عند فأندة وأيضاً ففيه احتمال آخر كانه قبل لا تفعلوا ما تستحقون به القتل من القتل والردة والزنابعد الاحصانثم بين تعالى انه رحيم بعياده ولاجل رحته نهاهم عنكل ما يستوجبون به مشقة أومحنة وقيل انه تعالى أمر بني اسمرائيل بقتلهم أنفسهم ليكون تو بة لهم وتجيصا لخطاياهم وكان بكم باأمة محد رحيماحيث لم يكافكم تلك التكاليف الصعبة \* ثم قال ( ومن يفعل ذلك عدوا الوطلافسوف نصليد الراوكان ذلك على الله يسيرا) وأعلم أن فيه مسائل ( المسئلة الاولى ) اختلفوا في أن قوله ومن يفعل ذلك الى ماذا يمودعلي و جوه ( الاول) قال عطاءانه خاص في قتل النفس المحرمة لان الضمير بجب عوده الى أقرب المذكورات ( الثاني ) قال الزجاج انه عائدالى قتل النفس واكل المال بالباطل لانهما مذكوران في آية واحدة ( والثالث ) قال ابن عباس انه عائد الى كل مانهي الله عند من اول السورة الى هذا الموضع ( المسئلة الثانية ) انما قال ومن يفعل ذلك عدُّوانا لان في جلة ما تقدم قتل البعض البعض وقد يكون ذلك حقا كالقود وفي جلة ما تقدم أخذ المال وقد يكون ذلك حقاكا في الدية وغيرها فلهذا السبب شرطه تعالى في ذلك الوعيد (المسئلة الثالثة) قالت المعتزلة هذه الآية دالة على القطع بوعيد أهل الصلاة قالوا وقوله فسوف نصليه نارا وان كان لايدل على التخليد الاان كل من قطع بوعيد الفساق قال بتخليدهم فيلزم من ثبوث احدهما ثبوت الآخر لانه لاقائل بالفرق والجواب عنه بالاستقصاء قد تقدم في مواضع الا انالذي تقوله ههنا ان هذا مختص بالكفار لانعقال ومن يفعل ذلك عدو انا وطلَّا ولا بد من الفرق بين العدو ان و بين الفلم دفعاللتكرير فحمل الظلم على ما اذا كان قصده التعدى على تكاليف الله ولاشك انمن كان كذلك كان كافرا لا يقال أليس انه وصفهم بالايمان فقال بالذين آمنو فكيف يمكن ان يقال المراد بهم الكفار لانا نقول مذهبكم ان من دخل تحت هذا الوعيد لا يكون مؤمنا البتة فلأبد على هذا المذهب ان تقولوا انهم كانوا مؤمنين ثم لمااتوا بهذه الافعال ما بقوا على وصف الايمان فاذا كان لابد لكم من القول بهذا الكلام فلم لا يصبح هذا الكلام منا ايضا في تقرير ما قاناه والله اعلم مم انه تعالى ختم الآية فقال وكأن ذلك على الله يسيرا واعلم أن جيع المكنات بالنسبة الى قدرة الله على السوية وحينة ومتنع ان يقسال الم بعض الافعدال ايسرعليده من بعض بلهذا الخطاب نول على

بحفظأ موالهم وانفسهم وقبل معناه انه كان بكم ماأمة مجمد رحيما حيث أمريني اسرائيل نقتلهم انفسهم ليكون تو بدلهم وتحيصا لحطاياهم ولم يكلفكم ثلك التكاليف الشماقة (ومن يفعل ذلك ) اشارة الى القتل خاصة أولماقبله منأكل الاموال ومافيه من معني البعد للا بدان ببعد منزلتهما فيالفساد (عدواناوظلا)اى افراطا فى التجاوز عن الحدواتيانا بمالايستمقه وقبل اريد بالعدوان النعدي على الغير وبالظلم الظلم على النغس بنعريضها للعقاب ومحلحما النصب على الحالية او العليةاي متعدياوظالما اوللعدوان والظلم وقرى م عدوانا بكسر العين **(فسوفنص**ليه)جواب للشرطاي ندخله وقري م بالتشديدمن صلى وبفتح النون من صلاه بصليه ومندشاة مصلية ويصليه بالياء والضمرللة نعالى اولدلك منحيث انه سيسللصلي (نارا) اي نار امخصوصة هائلة

شديدالعذاب (وكان ذلك) اى اصلاو التار (على الله بسيرا) لتحقق الدامى وعدم ﴿ القول ﴾ . الصارف واظهسار الاسم الجليل بطريق الالتفات لتربية المهابة وتأكيد استقسلال الاعتماض النديل

كبير على اراد الحس ( بكفر عنكم ) سو ب العطمة على طريقة الانتفات وقرئ بالباء مالاساد اليه تعالى وانكفرامات المستمق م العقال للواب أريد أو موية أي دهمراكم (سیآنکم اصعائر ام وعجها عسكم قال العسرون اصلاه الى الصلاه والجعدالي الجعة ورمضارالي رمصان مكفراتلا سهن من الصعار ادا احسد، ایکمائر و ا۔ اف فی اكمار والافردان ایکسردکل د سه رسد السارع عليه الحد أوصرح اوديد ميد وويل ما لم-رهته بعاطع وعن ا: صلى الله عليه وسلم المساسم الاسراك بالله تعدال وقبل المنسا ي-ره پا الله تعمالي ومدنف المحصنات وأكل مان اليسيم والرباوالغرارس الزحف وعقوق الولدين وعرعلى رصى اللهعه التقديعدا الهمرهمكان عقوق اوالدى وزادابي عرروى الله عمما المجرو استعلال البيت

لقول المتعارف فيما بيننا كقوله تعالى وهو اهون عليه اويكون معناه المبالعدو المديد وهوان أحدالا بقدر على الهرب مند ولاعلى الامتناع عليه \* قو ادتمال (التجنبوا كارماتهون عندنكفر عنكم سيآ تمكم وندخلكم مدخلاكريا ) اعلم أنه تعالى لما قدم ذكر الوعيد أتبعه بتفصيل مايتعلق به فذكر هذه الآية وفيهامسائل (المسئله الاولى) من الناس من قال جميع الذنوب والمعاصى كبائر روى سعيد بن جبيرعن ان عماس أنه قال كل شي مصى الله فيه فهوكبيرة فن عمل شئاء نها فلبس عفر الله عال الله ته لي لا يخلدفي النارمن هده الامة الاراجعاعن الاسلام أوجاحدا فريضة أومكدبا بقدر وأعلم أن هذا القول صعيف لوجوه ( الججه الاولى ) هذه الآية فأن الذبو ب لوكاب بأسرها كبائرلم يصح الغصل بين ما يكفر باجتاب الكبائرو بين الكبائر (الحدة النايه) عوا تعالى وكل صغير وكبير مستطرو قوله لايفاد رصغيرة ولاكبيرة الأحصاها (الحمة الاله) ان الرسول عليه الصلاة والسلام نص على ذنوب بأعيانها الها كبائر كقوله الكمائر الاشراك بالله واليمين الغموس وعقوق الوالدين وقتل النفس وذلك يدلءلي ان منها ماليس من الكبائر ( الحجة الرابعة ) فوله ته لي وكره اليكم الكفروالفسوق والعصيان وهذا صريحق أن المنهيات أقسام ثلاثة (أولها) الكفر (وثاريها) الفسوق (وثالنها) العصيان فلأبدمز فرق بين الغسوق وببن العصيال ليصيم العطف وماذال الالماذكرا من الغرق مين الصغائر و مين الكبائر فالكبائر هي الفسوق والصعائر هي العصيار واحتم ابن عباس بوجهين (أحدهما) كثرة نعر من عصى (والناني ) اجلال مرعمي فاراء ته نا الاول فنعم الله غيرمتناهمة كإقال وانتعدوا يعمقالله لأتعصوهاواز اعبرنا النابي وهو أجل الموجودات واعظمها وعلى التقديرين وجب أن يكون عصيانه في غاية الكبر فثبت انكلذنب فهو كبيرة والجواب من وجهين (الاول) كاأنه تعالى أجل الموجود ات وأشر فها فكذلك هوأرجم الراحين وأكرم الاكرمين وأغنى الاغنياء عن طاعات المطيعين وعن ذنوب المذنبين وكل ذلك يوجب خفة المذنب (ائاني) هدان المذنوب كلها كبيرة من حيث انهاذ نوب ولكن بعضها أكبر مر معض وذلك يوجم التفاوت اذاثبت ان الذنوب على قسمين بعضها صعائر وبعضا كبائر فالقائلون بذلك فريقان منهم مى قال الكبيرة تميز عن الصغيرة في نفسها وذاتها ومنهم من قال هذا الامتياز المايحصل لافي ذواتهابل بحسب حالفاعليها وتحننسر حكل واحدمن هذين التولين (أماالقول الاول ) فالذ اهبون اليه و القائلون به اختلفوا اختلافًا شديدًا ونحن نشيرالي معضها (قالاول ) قال ابن عباس كل ماجاء في القرآن مقر ونابذكر الوعبد فهوكبيرة نحودل النفس المحرمة وقذف المحصنة والرتاوال باوأكل مال اليتهم والفرار من الزحف (الثاني) قَالَ ابن مسعود افتتحواسورة النساء وكلُّ شيُّ نهى الله عندحتي ثلاث وثلاثين آية فهو كبيرة مم قال مصداق ذلك أن تجتببواكبا رواتنهون عنه (الثالث ) قال قوه كل عدوهو

الجرام وعن ابن عباس ﴿ ٣٩ ﴾ ث رضى الله عنهما الذرجلا قالله الكبائرسبع قال هي الى سبعمائة أقرب

كبيرة واعلم أن هذه الاقوال ضعيفة (أماالاول) فلانكل ذنب لابدوأن يكون متعلق الذمني العاجل والعقاب فيالآجل فالقول بأنكل ماجا في القرآن مقر و البالوعيد فهو كبيرة يقتضى أن يكونكل ذنب كبيرة وقدأ بطلناه (وأماالثاني)فهو أيضاضعيفلان الله تعالى ذكر كشرامن الكيار في سائر السور ولامعني لتخصيصها جنه السورة (وأما الثالث ) فضعيف أيضالانه ان أرادبالعمد أنه ليسبداه عن فعله فاهدا حاله هوالمذي نهى الله عنه فيجب على هذاأن يكون كل ذنب كبيرة وقدأ بطلناه وان أراد بالعمد أن يفعل المعصيةمع العلم أنهامعصية فعلوم أن اليهودوالنصارى يكفرون بمحمد صلى الله عليه وسلموهم لايعلون انه معصية وهو مع ذلك كغر كبير فبطلت هذه الوجوه الثلاثة وذكر الشيخ الغرالي رجه الله في منتخبات كتاب احياء علوم الدين فصلاطو يلافي الفرق بين الكبائر والصغائر فقال فهذا كله قول من قال الكبائر تمتاز عن الصغائر بحسب ذواتهاوأنفسها (وأماالقول الثابي) وهو قولمن يقول الكبائر تمتاز عن الصفائر بحسب اعتبار أحوال فاعليها فهؤلاء الدين يقواون ان لكل طاعة قدرامن الثوابولكل معصية قدرا من العقاب فاذاأتي الانسان بطاعة واستحق ما تو المحم أتي ععصية استعن بهاعقابافههنا الحال بين توارالطاعة وعقار المعصبة بحسب القسمة العقلية يقععلى ثلاثة أوجة (أحدها )أن يتعادلاو يتساو باوهذا وانكان محتملا بحسب التقسيم العقلي الااته دل الدليل السمعي على أنه لا يوجد لانه تعالى قال فريق في الجنة وفريق في السعير واووجدمثل هذا المكلف وجب أن لايكون في الجنة ولافي السعير ( والقسم الثاني ) أن يكون ثواب طاعته أزيدمن عقاب معصيته وحينئذ ينحبط ذلك العقاب يأيساويه من الثواب و يفضل من الثواب شي ومثل هذه المعصية هي الصغيرة وهذا الانحباط هو المشمى بالتكفير ( والقسم الثالث ) أن يكون عقاب معصيته أزيد من ثواب طاعته وحيند ينحبط ذلك الثواب عايساويه من العقاب ويفضل من العقاب شي ومثل هذه المعصيةهي الكبرة وهذاالأنحباط هوالمسمى بالاحباط ومهذا الكلام ظهرالغرق بين الكبرة وببن الصغيرة وهذاقول جهورالمعتزلة واعلم أنهذاالكلام مبني على أصول كلها باطلة عندنا (أولها) انهذاميني على ان الطاعة توجب تو ابلو المعصية توجب عقابا وذلك باطل لانابينافى كثير من مواضع هذاالكتابان صدور الفعل عن العبد لا يمكن الا اذاخلق الله فيدداعية توجب ذلك الفعل ومتى كان كذلك امتنع كون الطاعة موجبة للثواب وكون المعصية موجبة للعقاب (وثانيها) إن يتقدير أن يكون الاحر كذلك الاانا نعلم ببديهة العقلانمن اشتغل بتوحيد اللهوتقديسه وخدمته وطاعته سبعين ستقظن ثوأب مجموع هذه الطاعات الكثيرة في هذه المدة الطويلة أكثر بكثير من عقاب شهرت قطرة واحدة من الخرمع أن الامة مجمعة على أن سرب هذه القطرة من الكبائر فال أصروا وقالوابل عقاب شرب هذه القطرة أزيد من ثواب التوحيد وجميم المعامات سبعين سنة

الشرك لقوله تعالىان الله لايغفرأن شركبه ومغفر مادون ذلك لمن بشاءوقيل صغر الذنوب وكبرها بالاصافة الي مافوقها ومأنحتها و بحسب فأعلها بل يحسب الاوقات والاماكن أبضا فأكبر الكبأر الشركوأصعر الصعأبر حديث النفس واما بينهما وسايط يصدق عليه الامران فنعرله أمرانمنهاودعت نفسه اليهما يحيث لاعالك فكفها حن أكبرهما كفرعند ماارتكبد لما استحق على احتنار الأكبرمن الثواب (وند خلكم مدخلا) بضم الميم اسم مكان هو الجنة (كر عا) أي حسنا مرضياأومصدرميي أي ادخا لامع كرامة وقرئ بفتحاليم وهو أيضا يحتمل المكان والصدرونصبدعلي الثانى بفعل مقدرمطاوع للمذكورأي ندخلكم فتدخلون مدخيلا اودخولاكر بماكمافي قوله \*وعضةدهرباا ب مروان

ققد أبطلوا على أنفسهم أصلهم فانهم يبنون هذه المسائل على قاعدة الحسن والقبح العقليين ومن الامورالمتقررة في العقول ان من جعل عقاب هذا القدر من الجناية أزيد من ثواب تلك الطاعات العظيمة فموظالم فان دفعوا حكم العقل في هذا الموضع فقد أبطلواعلي أنفسهم القول بتحسين المقلوتقيهه وحينئذ يبطل عليهم كل هذه القواعد (والثها) ان نعم الله تعالى كثيرة وسابقة على طاعات العبيد وتلك النعم السابقة موجبة لهذه الطاعات فكان أداء الطاعات أداء لما وجب بسبب النع السابقة ومثل هذا لا بوجب في المستقبل شئا آخر واذاكان كذلك وجب أن لا يكون شئ من الطاعات موجسا للثواب أصلا واذاكان كذلك فكل معصية بوتى بها فانعقابها يكون أز مدمن ثواب فاعلها فوجب أن يكون جيم المعاصي كبائر وذلك أيصا باطل (ورابعها) انهذا الكلامميني على القول بالاحباط وقدذكرنا الوجوه الكشيرة في ابطال القول بالاحباط في سورة البقرة فثبتان هذا الذى ذهبت المعتزلة اليدفي الفرق بين الصغيرة والكبيرة قول باطل و بالله التوفيق (المسئلة الثانية) اختلف الناس في أن الله تعالى هل ميز جلة الكبائر عن جهلة الصفائرام لافالا كثرون قالوا انه تعالى لم معزجه الكبائر عن جلة الصفائر لانه تعالى لمايين في هذه الآمة ان الاجتناب عن الكيائر بوجب تكفير الصغائر فاذاعرف العبدان الكيائرليست الاهذه الاصناف المخصوصة عرف انهمتي احترزعنها صارت صغائره مكفرة فكان ذلك اغراءله بالاقدام على تلك الصغائر والاغراء بالقبيم لايليق بالجلة أمااذالم عمز اللهتمال كل الكبائر عن كل الصغائر ولم يعرف في شي من الذنوب انه صغيرة ولاذنب يقدم هليد الاو محوزكونه كبرة فيكون ذلك زاجرا له عن الاقدام عليد قالوا ونظيرهذا في الشر بعة اخفا الصلاة الوسطى في الصلوات وليلة القدر في ليالي رمضان وساعة الاجابة في ساعات الجمعة ووقت الموت في جميع الاوقات والحاصل ان هذه القاعدة تقتضي أن لايبين الله تعالى فيشئ من الذنوب انه صغيرة وأن لايبين ان الكبائر ليست الاكذا وكذا فانهلو بينذلك لكانماعداهاصغبرة فعينئذتصبرالصغيرة معلومة ولكن يجوز أنبينفي بعض المذنوب أنه كبيرة روى انه صلى الله عليه وسلمقال ماتعدون الكمائر فقالوا الله ورسوله أعلم فقال الاشراك با الله وقتل النفس المحرمة وعقوق الوالدين والفرار من الزحف والسحر وأكل مال اليتيم وقول الزور وأكل الرباوقذف المحصنات الغافلات وعن عبدالله ا بن عرأنه ذكرهاوزاد فيهااستمحلال آمين البيت الحرام وشرب الحمر وعن اين مسعود انه زاد فيهسا القنوط من رحمة الله والبأس من رحة الله والامن من مكر الله وذكر عن ابن عباس انها سبعة ثم قال هي السبعين أقرب وفي واية أخرى الى السبعمائة أقرب والله أعلم ( المسئلة الثماللة ) احتج أبوالقاسم الكعبي بهذه الآية على القطع بوعيد أصحاب ألكبار فقال قدكشف الله بهذه الآية الشبهة في الوعيد لانه تعالى بعد أن قدم ذكر الكبائر بين انمن اجتنبها يكفرعنه سيآته وهذا مل على انهم اذالم يجتنبوها فلا

كفر ولوجازأن بغفرلهم تعالى الكبائر والصغائر من غيرتو بة لم يصححدا الكلام وأجاب أصحابنا عندم وجوه (الاول) انكم اما أن تستدلوا بهذه الآية من حيث انه تعسالي ااذكر ان عند اجتناب الكبائر يكغر السيآت وجب انعند عدم اجتنساب الكبائر لايكفرها لان تخصيص السئ بالدكريدل على نفي الحكم عاعداه وهذا باطل لانعند المعتر لمهذا الاصل باطل وعندنا أنهدلاله طنية ضعيفة واماأن تستدلوا يعمن حيثان المعلق بكلمة انعلى النبئ عدم عندعدم ذلك السئ وهذا أيضاضعيف و مدل علمه آبات (احداها) موله واشكروا لله انكنتم اياه تعبدون فالشكر واجب سواء عبدالله أولم ىعبد( و ثانيها) فوله تعالى فأن أمن يعضكم بعضافليؤدي الدي أوتمن أمانته وأداء الامانة واحب سواء ائتنه أولم يفعل ذلك ( وثالثها ) فانلم يكونا رجلين فرجل وامرأتان والاسشهاد بالرحل والمرأسين جائزسواء حصل الرجلان أولم يحصلا (ورابعها) فانلم تحدوا كاتبا ورهمان مقبوضة والرهن مسروع سواء وجمد المكاتب أولم بجده ( وحامسها ) ولا بكرهوا فتما بكم على البعاء ان أردن تحصنا والأكراه على النغاء محرم سوا، أردن التحصن أولم يردن (وسادسها) وانحقتم أن لاتقسطوا في اليتامي فانكموا ماطات لكم من الساء والنكاح جائر سواء حصل ذلكُ الخوف أولم يحصل (وسابعها) لاحماح عليكم أن قصروا من الصلاة ان حغتم والقصر جائرسواء حصل الخوف أولم عصل (وثامنها) عال كرنسا، فوق اثنتين فلهن ثلنا ماترك والنلثان كاأنه حق الثلاثة وهوأ يضاحق الثنين (وناسعها) قواه وان حفتم شقاق بينهما فالعنوا حكمامن أهله وذلك جائر سواءحصل الخوف اولم يحصل (وعاسرها) قولهان ير يدااه لاحا يوفق الله بينهما وقد يحصل الوقيق بدون اراد بهما (والحادي عشر) قوله وان فرقا بعن الله كلامن سعته ومد يحصل العبي دون ذلك التفرق وهذا الجس من الآمات فسم كثرة فثبت ان المعلوبكلمة انعلى الشي لايلزم أن يكون عدما عندعدم ذلك الشي والعب ان مذهب الفاصى عبدالجبار فيأصول الفقدهوان المعلق بكلمة انعلى الشيئ لابكون عدماعند عدمذاك السي نم انه في التفسير استحسن استدلال الكعبي بهذه الآية وذلك يدل على أنحب الانسان لدهبه قديلقه فيما لايسنى ( الوجه الثاني من الجواب ) قال الومسل الاصفهابي انهده الآيه الماجاءت عقيب الآية التي فهي اقد فيهاعن نكاح المحرمات وعنء عضل الساء وأحذأموال اليتامي وغيرذك فقال تعالى انتجتبوا هذه الكبائر المتي مهياكم عنهاكفرنا عنكم ماكال منكم في ارتكابها سيالفا واذا كان هذا الوجه محتملا لم على ماذ كره المعتر لة وطعن القاضي في هذا الوجه من وجهين (الاول) انقوله ال تجسبوا كبارمانهون عندعام فقصره على المدكور المتقدم لايجوز (الثابي) أنقوله الاجتنابهم في المسعبل هذه المحرمات يكفرالله ماحصل منهافي الماضي كلام بعيدلانه لايخلوحالهممن أمرين اثنين اماان يكونوا قدتابوا مزكل ماتقدم فالتوبة قدأزالت

عقاب ذلك لاجتناب هذه الكبائر أولا يكونو اقدتا وامنكل ماتقدم فن اين ان اجتناب هذه الكبائر بوجب تكفيرتك السيات هذالفط القاضي في تفسيره والجواب عن الاول افالاندعي القطع بأنقولهان تجنبوا كبائرما تنهون عنه هجول على ماتقدم ذكره لكنا تقول انه محتمل ومع هذا الاحتمال لايتعين حل الآية على ماذكروه وعرالثاني ان قولك من أين ان اجتناب هذه الكبائر يوجب تكفيرتلك السيآت سؤال لااستدلال على فساد هذاالقسم وبهذاالقدر لايبطل هذاالاحتمال واذاحصل هذاالاحتمال بطل ماذكرتم من الاستدلال والله أعلم (الوجه الثالث)من الجواب عن هذا الاستدلال هوانا اذا أعطيناهم جميع مرادأتهم لم يكن في الآية زيادة عسلي أن تقول ان من لم مجنب الكبائرلم تكفرسياته وحينند تصيرهذه الآية عامة في الوعيد وعومات الوعيد ليست قليلة فاذكرناه جواباعن سائرالعمومات كانجواباعن تمسكهم مهذهالآية فلأأعرف لهذه الآية مزيدخاصية في هذا الباب واذا كأن كذلك لم يبني لقول الكعبي انالله قد كشف الشبهة بهذه الآية عن هذه المسئلة وجد (الوجد الرابع) ان هذه الكبائر قديكون فيها مايكون كبرا بالنسبة الى شئ و بكون صغيرا بالنسبه الى سي آخر وكذا القول في الصغائر الاان الذي يحكم بكونه كبيراعلي الاطلاق هوالكفر واذا ببت هذا فلم لابجوزأن يكون المراد بقوله ان تجتنبوا كبسائر ماتنهون عنه الكفر وذلك لان الكفرأنواع كثيرة منها الكفربالله وتأنبيائه وبالبوم الآخر وشرائعه فكان المرادأن من اجتنب عن الكفركان ماوراءه مغفورا وهذا الاحتمال منطبق موافق لصريح قوله تعالى ان الله لا يغفر أن يشرك به و يغفر ما دون ذلك لمن يشاء واذا كان هذا محمّلا لل ظاهر اسقط استدلالهم بالكلية وبالله النوفيق (المسئلة الرابعة )قالت المعتزلة ان عند اجتناب الكبائريجب غفران الصغائر وعندناانه لايجب طيهشئ بل كلمايفعله فهو فضلواحسان وقدتقدمذكردلائلهذه المسئلةمم قالتعالى وندخلكم مدخلاكريما وفيه مسئلتان (المسئلة الاولى) قرأ المفضل عن عاصم يكفر و يدخلكم باليافق الحرفين على ضميرالغائب والباقون بالنون على استثناف الوعد وقرأ بافع مدخلا بضماليم وفي الحج مثله والباقون بالضم ولم يختلفوافي مدخل صدق بالضم فبالقيم المراد موضع الدخول وبالضم المرادالمصدروهوالادخال أى ويدخلكم ادحالاكر عاوصف الادخال بالكرم بمعنى انذلك الادخال يكون مقرونا بالكرم على خلاف منقال الله فيهم الذين يحشرون على وجوههم الى جهنم ( المسئلة الثانية ) انجرد الاجتناب عن الكبائر لايوجب دخول الجنة بل لابد معه من الطاعات فالتقديران أتبتم مجميع الواجبات وأجتنبتم عن جميع الكبائر كفرنا عنكم بقية السيئات وأدخلناكم الجنة فهذا أحد مايوجب الدخول في الجنةومن المعلوم انعدم السبب الواحدلانو جب عدم المسبب بلههناسبب آخر هوالسبب الاصلى القوى وهو فضل الله وكرمد ورحته كافال قل

### ( ولا تتنواما فصل الله به بعض معلى بعض) اى عليكم ولعل ايشار ﴿ ٣٠٠ ﴾ الابهام عليه التفادى عَنَ المواجهة بمايشق

بفضل الله و برحته فبذلك فليفرحوا والله أعلم الله قوله تعالى ( ولا تمنوا مَأْفَضُل الله به بعضكم على بعض للرجال نصيب بما كتسبوا وللساء ذصيب بما كتسبن واسأ لوا اللهمن فضله أنافة كانبكلشي عليما) اعلمان في النظم وجهين (الاول) قال القفال رجه الله انه تعالى لما نهاهم في الأسية المتقدمة عن أكل الاموال بالباطل وعن قتل النفس أمرهم فهذه الآية عاسهل عليهم ترك هذه المنهبات وهوأن يرضى كل أحديما قسم الله لمفانه اذالم برض بذلك وقعفى الحسد واذاوقع في الحسد وقع لا محالة في اخسذ الاموال بالباطل وفي قتسل النفوس فأما اذارضي بماقدره اللهأمكنه الاحستراز عن الظلم في النفوس وفي الاموال ( الوجه الثاني ) في كيفية النظم هوأن أخذ المال بالباطل وقتل التفسمن أعال الجوارح فأمر أولا بتركهما ليصبر الظاهر طاهرا عن الافعال القبصة وهوالشريعة ثمأمره بعد مترك التعرض لنفوس الناس وأموالهم بالقلب على سيسل الحسدايصير الباطن طاهرا عن الاخلاق الذميمة وذلك هوالطريقة مم في الآية مسائل (المسئلة الاولى) التمنى عند ناعبارة عن ارادة ما يعلم أو يظل انه لا يكون ولهذا قلناانه تعالى لواراد من الكافر أن يؤمز مع علمه بأنه لايؤمن لكان ممتنيا وقالت المعتزلة النهى عنقول القائل ليته وجدكذاأوليته لم يوجد كذاوهذا بعبدلان مجرد اللفظ اذالم يكنله معنى لايكون تمنيا بللابد وأن يجث عن معنى هذا اللفظ ولامعنى له الاماذ كرناه من ارادة مأبعلم أو يظِّن انه لايكون ( المسئلة الثانية ) اعلم أن مرانب السعادات امانفسانية أوبدنية أوخارجيسة أماالسعادات النفسانية فنوعان (أحدهما) مايتعلق بالقوة النظرية وهو الذكاء النام والحدس الكامل والمسارف الزائدة على معارف الغسر بالكمية والكيفية (وثانيهما ) ما يتعلق بالقوة العملية وهي العفة التي هي وسطبين الخمود والفجور والشجاعة التيهى وسط بينالتهور والجبن واستعمال الحكمة العملية الذي هوتوسط بين البله والجر بزه ومجهوع هذه الاحوال هوالعدالة \* وأما السعادات البدنية فالعجة والجال والعمر الطويل فيذلك معاللذة والبهية \* وأماالسعادات الخارجية فهي كثرة الاولاد الصلحاء وكثرة العشائر وكثرة الاصدقاء والاعوان والرياسة النامة ونفاذالقول وكونه محبوبا للخلق حسن الذكر فيهم مطاع الامرفيهم فهذاهوا لاشارة الى مجامع السعادات و بعضها فطربة لاسبيل للكسب فيه و بعضها كسبية وهذالذي يكون كسبيامتي تأمل العاقل فيسه يجده أبضا محص عطاءالله فانهلاتر جيم للدواعي وازالة العوائق وتحصيل الموجبات والافيكون سبب السعى والجد مشتركا فيدو يكون الغوز بالسعادة والوصول الى للطلوب غيرمشترك فيه فهذا هواقسام السعادات التي يفضل الله بعضهم على بعض فيها ( المسئلة الثالثة ) ان الانسان اذا شاهد أنواع الفضائل حاصلة لانسان ووجد نفسه حالبا عنجلتها أوعن أكثرها فحيشد يتألم قلبه ويتشوش خاطره ثم يمرض ههنا حالتان (احداهما) أن تمنى زوال تلك السعادات عن فلك

عليهم قال القفال لمانهاهم الله تعالى عن اكل اموال الناس بالباطل وقتسل الانفس عقبه بالنهي عا يو دى اليه من الطمع في أموالهم وتمنيها وقبل نهاهم أولاعنالتعرض لاموالهم بالجوارح ثمعن التعرض لها بالقلب على سبيل الحدس لتطهير أعمالهم الظاهرة والباطنة فالمعني لأتمنواماأعطاءالله تعالى بعضكم من الامور الدنيو بة كالجاموالمال وغير ذلك ما بجرى فيد التنافس دونكم مان ذلك قسم\_ة من الله تعالى صادرةعن تدبيرلاثق باحوال العباد مترتب على الاحاطة بجلائل شؤونهم ودقائقها فعلي كلأحدمن المفصل عليهم أنبرضي بماقسم لهولايمني حظالمفضل ولأيحسده عليدلما أنهمعارضة لحكم القدرالمؤسس على الحكر البالغة لالانعدمه خيرله ولالانه لوكان خلافه لكان مفسدة له كاقيل اذلايساعدهماسيأتيمن الامر بالسوال من فضله تعالى فانه ناطق يأن

المنهى عندتمنى نصيب الغيرلاتمنى مازادعلى فصيبه مطلقا هذا وقد قيل لماجعل الله تعالى فى الميراث ﴿ الانسان ﴾ للذكر مثل حظ الانثين قالت النساء تحن أحوج أن يكون لناسهمان وللرجاء مهم واحد لانا صعفاه وهم

### أتقويه وأقدوه في طلب المعلى منافر المرهدا و ٣١٩ ، هوالانسب بتعليل النهى بقوله عزوجل (الرجال نصيب

ما أكتبوا وللنساء نصيب مااكتسبن ) فانه صريح في جريان التمني بين فربق الرجال والنساء ولعسل صيغة المذكر فيالنهي لماعبر عنهن بالبعض والمعنى لكل من الفر بقين في الميراث نصب معين المقدار بماأصابه بحسب استعداده وقدعبرعندبالاكتساب على طريقة الاستعارة التعيدالبنيدعلى تشبيد اقتضاء حاله لنصيبه باكتسابه اياه تأكيدا لاستعقاق كل مهمالنصيد وثقو بةلاختصاصه به عت لا يتخطاه الى غرو فازذلك ممايوجبالانتهاء عن التمي المذكوروقوله تعالى ( واسأاوا الله من وضله ) عطف على النهى وتوسيط التعليل بينهما لتقرير الانتهاء مع مافيه من الترخيب في الامتثال بالامر كانه قبل لاتتنوا مايختص بغيركمن نصيد المكتسبله واسالواالله تعالى من خزائن نعمه التىلانفآدلها وحذف المفعول اشابي للتعميم أىواسالوماتر بدون

الانسان ( والاخرى ) انالايمني ذلك بليمني حصول مثلهاله أما الاول فهو الحسد المذموم لان المقصود الاول لمديرالمالم وخالقه الاحسان الى عبيده والجوداليهم وافاضة أنواع الكرم علمهم فيتمني زوال ذلك فكانه اعترض على الله تعالى فياهوا لقصو دبالقصد الاوله من خلق العالم والمجاد المكلفين وأيضار بمااعتقد في نفسه انه أحق بتلك النعر من فللتالانسان فيكون هذا اعتراضا على اللموقد حافى حكمته وكل ذلك بمايلقيه في الكفر وظللت البدعة ويزيل عن قلبه تورالايمان وكاأن الحسد سبب للفساد في الدين فكذلك هوالسبب للفساه في الدنيا فاله يقطع المودة والحبقوالموالاة ويقلب كل ذلك الى أصدادها فلهذاالسبب نهى الله عباده عندفقال ولاتتنوا مافضل الله به بمضكم على بعض واعلمأن سبب المنع مزهذا الحسد يختلف باختلاف أصول الادمان أماعلي مذهب أهل السنة والجماعة فهوانه تعالى فعاللاير يدلابسئل عايفعل وهم بسئلون فلااعتراض عليه في فعله ولامحال لاحدق منازعته وكلشئ صنعه ولاعلة الصنعه واذاكان كذلك فقدصارت أبواب القيل والقال مسدودة وطرق الاعتراضات مردودة وأماعل مذهب المعتزلة فهذا الطريق أيضا مسدود لانه سحانه علام الغيوب فهوأعرف مزخلقه بوجوه المصالح ودقائق الحكم ولهذا الممني قال ولو تسطالله الرزق لمساده لبغوا في الارض وعلى التقدير ين فلأبدلكل عاقل من الرضا بقضاء الله سجعانه ولهذا المعنى حكى الرسول صلى الله عليدوسل عن رب العزة انه قال من استسلم لقضائي وصبرعلى بلائي وشكر لنعمائي كتبته صديقاو بشتديوم القيامة مع الصديقين ومن لميرض بقضائي ولم يصبر على يلائي ولم يشكر لتعمائى فليطلب رباسسواى فهذا هوالكلام فيما اذاتمني زوال تلك النعمة مزذلك الانسان ويمايو كدذلك ماروى ان سيرين عن أبي هريرة رضي الله عنه قال قال وسول القصلي الله عليه وسلا يخطب الرجل على خطبه أخيه ولايسوم على سوم أخيه ولاتسأل المرأة طلاق أختها لتقوم مقامهافان الله هورازقها والمقصود من كلذلك المبالغة في المنع من الحسيد أمااذا لم تمن ذلك بل تمنى حصول مثلهاله فن الناس من جوز ذلك الاأنه المعقنين قالواهذا أيضا لايجوز لانتلك السمة ريماكانت مفسدة فيحقه في الدين ومضرة عليه في الدنيا فلهذا السبب قال المحققون انه لا يجوز للانسان أن قول اللهم أعطني دارا مثل دار فلان وزوجة مثل زوجة فلان بلينبغي أنيقول اللهم أعطى مامكون صلاحا في دني ودنياي ومعادي ومعاشى واذاتأ ول الانسان كشرا لم بجد دعاء أحسن ١٢ ذكرمالله فيالفرآن تعليما لعساده وهو قوله آتنا فيالدنيا حسسنة وفي الآخرة حسسنة وروى قتسادة عن الحسن انهقال لايمن أحد المال فلعل هلاكه في ذلك الملك كلفيحق ثعلبة وهذا هوالمراه منقوله فيهذه الآية واسألواالله منفصله (المسئلة الراسة) ذكروا في سبب النزول يوجوها ( لاول) قال مجاهد قالت أم سلة بارسول اللهبغيز والرجال ولانغزو والهم من الميراث ضعف مالنا فليتنا كنارحالا فعزات الآية

فلته تمالى يسطيكموه أولكونه معلوماً من السياق أي واسالوه مثله وقيل من زائدة والنقدير واسأ او فضله وفسياء فالحديث لايتنين أحدكم ملل أخيه ولكن ليقل اللهم ارزقني اللهم أعطني مثله وعن إن مسعود

( الثاني ) قال السدى لمانزلت آية المواريث قال الرجال نرجو أن نفضل على النساء فى الا خرة كافضلنا في الميراث وقال الساء نرجو أن يكون الوزر علينا نصف ماعلى الرجال كافي الميراث فنزلت الآية ( الثالث ) لماجعل الله الميراث للذكر مثل حظ الانثيين قالت النساء نحن أحوج لاناضعفاء وهم أقدر على طلب المعاش فنزلت الآية (الرابع)أتت واحدة من النساء الى رسول الله صلى الله عليه وسلم وقالت رب الرجال والنسساء واحد وأنت الرسول الينا واليهم وأبونا آدم وأمنا حواء فاالسب في أنالله يذكر الرجال ولايذكرنافنزلت الأيذفقالت وقدسبقنا الرجال بالجهاد فالنا فقال صلى الله عليه وعل أن للحامل مذكن أجر الصائم القائم فاذاصر بها الطلق لم يدر أحدمالها من الاجرفاذا أرضعت كانلها بكل مصة أجر احياء نفس محقال تعالى للرجال نصبب ممااكتسبوا وللنساءنصيب عااكتسين واعبأنه عكن أن يكون المراد منهذ الآية مايتعلق بأحوال الدنيا واللكون مايتعلق باحوال الآخرة وأنيكون مايتعلق بهما ( أماالاحتمال الاول) فغيد وجوه (الاول) أن يكون المرادلكل فريق نصيب بما كتسب من نعيم الدنيا فينبغي أن يرضى بماقسم الله له ( الثاني ) كل نصيب مقدر من الميراث على ماحكم الله به فوجدأن رضيمه وأن يترك الاعتراض والاكتساب على هذا القول بمعنى الأصابة والاحراز (الناآت) كان أهل الجاهلية لايور تون الساء والصبيان فأبطل الله ذلك بهذه الآية و بين ان لكل واحد منهم نصيباً ذكرا كانأوأشي صغيرا كان أوكبيرا ﴿ وَأَمَا الاحتمال الثاني) وهوأريكون المرادبهذه الآية مايتعلق بأحوال الآخرة ففيه وجوه (الاولى) المراد لكل أحدقدر من الثواب يستحقد بكرم الله واطفه فلا تتنواخلاف ذلك (الثاني) لكل أحدجراء بما كتسب من الطاعات فلاينبغي أن يضيعه بسبب الحسد المذموم وتقديره لاتضيع مالك وتمنى مالغيرك ( الثالث ) للرجال نصيب مما كتسسبوا سبب قيامهم بالنفقة على النساء وللنساء نصيب ممااكتسبن يريد حفظ فروجهن وطاعة أزواجهن وقيامها بمصالح البيت من الطبخ والخبز وحفظ الثياب ومصالح المعاش فالنصيب على هذا النقدر هوالثواب (أما الاحتمال لثالث) فهو أن يكون المراد من الآية كلهذه الوجوء لانهذا اللفط محتمل ولامنافاة تم قال تعالى واسألوا الله من فضله وفيد مسائل ( المسئلة الاولى ) قرأ ابن كثيروالكسائي وسلواالله من فضله بغيرهمز بشرط أن يكون أمرا من السوال وبشرط أن يكون قبله واوأوفاء والباقون بالهمز فيكل القرآن (أماالاول) فنقل حركة الهرة الى السين واستغنى عن ألف الوصل فعدفها (وأما الثاني) فعلى الاصل واتفقوا في قوله وليسألوا انه بالهمرة لانه امر لغاثب (المسئلة الثانية) قال أيوعلى الفارسي قوله من فضله في موضع المفعول الثاني في قول أبي الحسنو يكون المفعول الثانى محذوفا في قياس قول سيبويه والصفة فاتمة مقامه كاثنه المُسْيَةُ المِنْهِ عَلَى الحَكُم اللَّهِ وَاسْالُواالله نعمتُهُ مِنْ فَضَّلَهُ (الْمُسُلَّةُ الثَّالثَةُ) قُولِهُ وَاسْأَلُوااللهُ مَنْ فَضَلَّهُ تَنْبِيهُ عَلَى انْ

العبادة انتظارالفرج وحل النصيب على الاجر الاخروى وابقاء الأكتساب على حقيقته بجعل سبب العزول ماروي انأم سلة رضى الله عنها فالتأليت الله كتب علينا الجهاد كاكتبه على الرحال فيكون لنامن الاجرمثل مالهم على أن المعنى لكل من الفريقين نصيب خاص به من الاجر منزتب على عله فللرجال أجر بمقسا للة مايليق بهم من الاعال كالجهاد وتحو وللنساء أجرعقا بلة مايليق بهن من الأعال إ كعفظحةوق الازواج ونحوه فلاتمن النساء خصوصية أجرالرجاك ولسألن منخزا فرحته تعالىمايليق بحالهن منالاجرلايساعدهسياق النظم الكريمالمتعلق بالمواريث وفضائل الرحال ( ان الله كان بكلشي ً عليما)ولذلك جعلاالناس علىطبقات رفع بعضهم علىبعض درجاتحسب مراقب استعداداتهم الفائضة عليهم عوجب الأسة

قوله الامية هو يضم الهمرة وتشديد الموحدة المكسورة والمثناة النحتية المغتوحة الكبر ﴿ الْانسانَ ﴾ والمغلمة كافيالناموس وهليد فنعت الحكهها على حذف مضاف أى ذاب آلاً يدَّأُوعلى بيل المبالغة نأمل احراجهمة

المعلنادلاء سلما أشبول ودمع توهم تعرق الجعل بالمعصل ان المعن كله فواديع لي Dural long muncas ومهاطئ ولكل بألة جعاناورثه مناره د الدرجه وعاه و رأن سنراأ بعدده عديا اسمداوين مم ا منتورو ۱۱۰۱ ود من IleKerpil L U XJ ودوصا با ، ، صد کا صرف دوارد لی قلأغيرالله أنار اعطر السمه ال والرض بن لفطالجلا ةويينصنه ماء مل فيما ضيف د أعن عد أرواكا دوم جعلناهم عوالى أي ورانا دوير دهين دها واحد مب قوم آحر ب مسارك الوالدان والافريون على أنجعلمامو الى صفه لكل والصمرال اسع اليد محدوف والكلام مداءأ وخبرعلي طريعه فوات لكل من حلسه الله أى انسانًا من رزق الله حظ منه وأماماو إمس أنالمعنى إكل أحدجملنا موالي ممايرك أي وراثا مند على أن من صلة

الانسال لايجو زله أن يمين شتافي الطلب والدعاء ولكن يطلب من فضل الله ما لكون سبمانصلاحه فيدينه ودنياه على سبيل الاطلاق ممقال الله كان بكل سيء عليما والمهن انه تعالى هوالعالم عامكون صلاحاللسائلين وليقتصر السائل على المجمل واليحترز في دعائه عن التعيين فر عاكان ذلك محمل المفسدة والضرر والله أعم ب قوله تعالى (ولكل حداما موالى بماترك الوالدان والاقر بوزوالذين عاددت أيامكم فأتوهم يصمهم الرالله كان على كل نبي شهيدا) في الآية مسائل (السئلة الاولى) اعلم اله كن تعسيراكم عشم يكون الوالدان والاقربون وراثاو يمكن أيضابحيث يكونأر موروثا عنهما أماالاول فهو أنَّ قوله ولكل حملنا موالى مماترك أي ولكل واحد جعلما و رثة و تركته عمامه قيل ومن هو لاء الورثة فقبل هم الوالدان والافريون وعلى هدا الوجد لابدس الوهف عندقوله ماترك وأماالثاني ففيد و جهان (الاول)أن يكون الكلام على انتديم والناحير والنقدير ولكل شئ مماترك الوالدان والاقربون جعلنا موالى اي ورثه وحعلنافي هدس الوجهين لايتعدى الى مفعواين لان معنى جعلنا حلقنا (انانى) أن كون استدبر و كل قوم جعلناهم موالي نصبب عاترك الوادان والاور بون فتولده واليدلم هدا التول بكون صفة والموصوف يكون محدوفاوالراجع الىقوله واكل محذوفا والخبروهوقوله مصاب محذوف أيضا وعلى هذا القدير يكون جعلنا متعديا الى مفعولين والوجهان الاولان أولى لكثرة الاضمار في هذا الوجه (المسئلة النانية) المولى لفظ مسترك بين معال (أحدها) المعتق لانهولي نعمته في عتفه والذلك يسمى مولى النعمة (وثابيما) العبدالمعتق لاتصال ولاية مولاه في انعامه عليه وهذا كماسمي الطالب غر عا لانله الاروم والمصالة محقه ويسمى المطلوب غريمالكون الدين لازماله (وثاشها) الحليف لان المحاف لي أمره بعقد اليمين (و رابعها) ان العرلانه يلبه بالنصرة القرابة التي بينهما (وخامسها) المولى الولى لانه يليه بالنصرة قال تعالى ذلك بأن الله مولى الذين آمنوا وأن الكافرين لامولى لهم (وسادسها) العصمة وهوالمرادبه في هذه الآية لانه لايليق بهذه الآية الأهذا المعي ويو كده ماروى أبوصالح عن أبي هر يرة قال قال رسول الله صلى الله عليه وسلم أ باأولى بالمؤمنين من مات وترك مالا فاله للموالي العصبة ومن ترك كلا فأناوله وقال عليه الصلاة والسلام اقسمواهذا المالفاأ بقت السهام فلا ولى عصبة ذكرتم قال تعالى والذين عاقدت أيمانكم فأ توهم نصيبهم وفيسه مسائل ( المسئلة الاولى ) قرأعاصم وحزة والكسائي عقدت بغيرألف وبالتخفيف والباقون بالالف والتحفيف وعقدت اصافت العقدالي واحدولاختيار عاقدت لدلالة المفاعلة على عقد الحلف من الفريقين ( المسئلة الثانية) الاعسان جعمين واليمين محتمسل أن مكون معناه اليد وان يكون معناه القسم فان كان المراد البدفقيه مجاز من ثلاثة أوجه (أحدها) ان المعاقدة مسندة في ظاهر اللفظ الى الايدى وهى في الحقيقة مسندة الى الحالفين والسبب في حسن هذا الجاز أنهم كانوا

﴾ نوالى لانەفى مىنى الوراث وفى ترك ضمير ﴿ ٤٠ ﴾ ش مستكن عالدالى كل وقولە تعالى الواندان والاقر بون استثناف

يضربون صفقة البيع بإيانهم و بأخذب ضهم بيدبعض على الوفاء ولتمسك بالعهد (والوجه الثاني) في المجاز وهوان التقدير والذين عاقدت بحلفهم ا يمانكم فعذف المضاف وأقام المضاف اليه مقامه وحسن هذا الحذف لدلالة الكلام عليه ( الثالث) ان التقدير والذين عاقدتهم الاأنه حذف الذكرالعائد من الصلة الى الموصول هذاكاء اذا فسرنا اليمين باليدأمااذا فسرناها بالقسم والحلف كأنت المسافدة في ظاهر اللفظ مضافة الى القسم وانماحسن ذلك لانسبب المعاقدة لماكان هواليمين حسنت هذه الاضافة والقول في يقية المجازات كاتقدم (المسئلة الثالثة) من الناس من قال هذه الآية منسوخة ومنهم من قال انها غيرمنسوخة أما القائلون بالنسخ فهم الذين فسروا الآية بأحدهذه الوجوه التي نذكرها ( فالاول ) هوان المراد بالذّين عاقدت ايمانكم الحلفاء في الجاهلية وذلك ان الرجل كان يعاقد غير، و يقول دمي دمك وسلى سلك وحربي حربك وترثني وأرثك وتعقل عنى وأعقل عنك فيكون لهذا الحليف السدس من الميراث فنسخ ذلك بقوله تعالى وأواوالارحام معضهم أولى بعض في كتاب الله و بقوله يوصيكم الله (الثاني) أن الواحد منهم كان يتخدانسانا أجنبيا بناله وهم المسمون بالادعياء وكانوا يتوارثون بذلك السبب ممنسخ (الثالث) ان انبي عليه الصلاة والسلام كان يثبت المؤاخاة بين كل رجلين من أصحابه وكانت تلك المؤاخاة سبباللتوارث واعلم أنعلى كل هذه الوجوه الثلاثة كانت المعاقدة سبباللتوارث بقوله فاتوهم نصيبهم ثمان الله تعالى نسيخ ذلك بالأكيات التي تلوناها (القول الثماني) قول من قال الآية غيرمنسوخة والقسائلون بذلك ذكروا في أو بل الآية وجوها ( الاول) تقدير الآية ولكلشئ عاترك الوالدان والاقر بون والذين عاقدت أيمانكم موالى ورثة فأتوهم نصيبهم أي فاتوا الموالي والورثة نصيبهم فقوله والذين عاقدت أيمانكم معطوف على قوله الوالدان والاقربون والمعني انماترك الذين عاقدت ايمانكم فله وارث هوأولى به وسمى الله تعالى الوارث مولى والمعنى لاتدفعوا المال الى الحليف بل الى المولى و الوارث وعلى هذا التقدير فلانسخ في الاية وهذا تأويل أبي على الجبائي (الثاني) المرادبالذين طقدت أعانكم الزوج والزوجة والنكاح يسمى عقدا قال تعالى ولا تعزموا عقدة النكاح فذكر تعالى الوالدين والاقربين وذكر معهم ازوج والزوجة ونظيره آية المواريث في انه لمايين ميراث الولدو الوالدي ذكر معهم ميراث الزوج والزوجة وعلى هذا التقدير فلانسيخ فيالاكة أيضا وهوقول أبي مسلم الاصفهاني (الثالث) أن يكون المراد بقوله والذين عاقدت أيمانكم الميراث الحاصل بسبب الولاء وعلى هذاالتقدير فلاسمخ أيضا (الرابع) أن يكون المرادمن الذين عاقدت أيمانكم الحلفاء والمراد بقوله فآتوهم نصيبهم النصرة والنصيحة والمصافاة فى العشرة والمخالصة في المخالطة فلا يكون المرادالتوارث وعلى هذا التقدير فلانسخ أيضا ( الحامس ) نقل أن الآية نزات في أبي بكر الصديق رضي الله عنه وفي ا ينه عبد الرحن وذلك انه رضي الله عنه

يفوت الإبهام المصحيح اعتارالتناوت بينهم وبه يحشق الانتظام كما أسراليدفى تقريرا لوجهين الاولين مع مافيه من خرو جالاولادمن الموالى اذلاشاولهمالاقربون كم لايننا ول الوالدين (والدن عقدت أيمانكم) هم موالى الموالاة كان الحنف يورث السدس مر مال حدفد فنسخ بفوله تعالى وأولوالارحام بعضهم أولى بمعض وعندأ بي حنيفة رحمه الله اذاأسلرجلعلى يدرجل وتعاقدا على أن يرثه ويعتل عندصم وعليه عقله ولدارته انلم يكنله وارئأصلا واسنادالعقد الى الاعان لان المعتاد هو الماسحة بها عند العقد والمعنى عقدت أيمانكمءهودهمفحذف العمودوأ قيمالمضاف اليه مقسامه ممحذف وقرئ عقدت بالتشديد وعافدت بمعنى عاقدتهم أيانكم وماسحتموهم وهومبند أمتضمن لعني السرط ولذلك صدر الحبرأعني قوله تعالى

(فَ تَوهم نصَيبهم) بالفاء أو منصوب عضم يضره مابعده كقولك زيدافاضر به أومر فوع معطوف ﴿ حلف ﴾ على الوالدان والاقر بون وقوله تعالى فا توهم الح جلة مبينة الجملة قبلها

ففيه وعدو وعيد (الرحال قوامون على الساء) كلام مسنأرف مسوق لسان سدب استحتاق الرجال الزيادة في الميراث تفصرلااثر يان تفاوت استحقاقهم اجالاوا راد الجله اسمية والخبرعل مسيغة الميالعه للامدان بعراقتهم فيالاتصاف عااسند الهمورسوحهم فيدد سأنهم القسام عليهن بالامروالنهي قيام الولاه على الرعيد وعلل ذلك بأمرس موهى وكس فسل ( بماوضل الله به صهم على بعص )الباءسبية متعلفة تقوا ميون أو بمعذوف وفع حالامن ضمره وما مصدرية والضمرالبارز لكلا الفريقين تعليبا أي قوامون علم ريساب تفضيل الله تعالى الاهم عليهن أو ملتبسين بتفضيله تعالى الح وباضع البعض موضع الضعيرين للاشعار بعاية طهور الامروعدم الحاجة الى التصريح بالمعضل والمعضل عليه أصلا ولمثل ذلك لمنصرح

حلفأن لاينفق عليه ولايورثه شيئا من ماله فلمأ السماعبدالرحن أمر ه الله أن يوءتيه فصيبه وعلى هذا التقدير فلانسيخ أيضا ( السادس ) قال الاصم انه نصيب على سبيل التحفة والهدية بالشي القليل كاأمر تعالى لن حضر القسمة أن يجعل له نصيباعلى ما تقدم ذكره وكل هـــذه الوجوء حسنة محتملة والله أعـــلم بمراده ( المسئلة الرابعة ) القائلون بأن قوله والذين عاقدت أيمانكم مبتدأ وخبره قوله فاتوهم نصيبهم قالوا انماجاء خبرهمع الفاء لتضمن الذي معنى الشرط فلاجرم وقع خسبره معالفاء وهوقوله فأتنوهم نصيبهم و يجوزأن يكون منصو باعلى قواك زيدافاصر به ( المسئلة الخامسة )قال حهورالفقهاء لايرث المولى الاسفل من الاعلى وحكى الطحاوي عن الحسن بن زياد انه قال يرث لماروي ابن عباس ان وجلا أعتق عبداله فأت المعتق ولم يترك الاالمعتق فجعل رسول الله صلى الله عليه وسلم ميراثه لفلام المعنق ولانه داخل في عموم قوله تعالى والذين عاقدت أيمانكم فآتوهم نصيبهم والجواب عنالتمسك بالحديث انهلعلذك المال لماصارابيتالمسال دفعه النبي عليه الصلاة والسلام الىذلك الغلام لحاجته وفقره لانه كان مالالاوارثله فسبيله أريصرف الى الفقراء ( المسئلة السادسة ) قال الشافعي ومالك رضي الله عنهما من أسلم على يدرجل ووالاه وعاقده ثم مات ولاوارثله غيره انه لايرثه بل ميراثه للسلمين وقال أنوحنيفة رضي الله عنه يرثه حجة السَّافعي آنابينا ان معنى هذ، الآية ولكل شيءُ مماتركه الوالد ان والاقر بون والذين عاددت أيمانكم فقدجعلناله موالى وهم العصبة تمهولا العصبة اماالخاصة وهمالو رثةواماالعامة وهمجاعة المسلين فوجب صرف هدا المال الى العصبة العامة مالم توجد العصبة الخاصة واحتج أيو بكر الرازى لقوله أن الآية توجب الميراث للذى والاه وعاقده ثمانه تعالى نسمخه بقوله وأولوالارحام بعضهم أولى ببعض فى كتاب الله فهذا النسيخ انما يحصل اذا وجدأ ولوالارحام فاذالم بوجدوالزم بقاء الحكم كاكان والجواب انابينا الهلادلالة فيالاية على أن الحليف يرث بلبينا ان الآية دالةعلى انه لا يرث وبينا أن القول بهذا النسمخ باطل ممقال تعالى ان الله كان على كل شي شهيدا وهوكلة وعدللطيعين وكلة وعيدالعصاة والشهيد الشاهد والمشاهد والمرادمنه اماعمله تعالى بجميع الجزئيات والكليات واماشهادته على الخلق يوم القيامة بكل ماعلوه وعلى النقدير الاول الشهيد هوالعالم وعلى النقدير الثاني هوالمخبر فللمواهدال ( الرجال قوامون على الساء بافضل الله بعضهم على بعض و بما أنفقوا من أموالهم فالصالحات قانتات حافطات للغيب بماحفظالله واللاتى تخافون نشو زهن فعظوهن واهجروهن في المضاجع واضر بوهن فاناطعتكم فلاتبغوا عليهن سبيلا أنالله كان عليا كبيرا) اعمأنه تعالى لماقال ولاتمنوا مافضل الله به بخضكم على بعض وقدذ كرناان سيب نزول هذه الآية ان النساء تكلمن في تفضيل الله الرجال عليهن في المراث فذكر تعالى فهذه الآية أنه انمافضل الرجال على النساء في الميراث لان الرجال قوامون على النساء

عابه التفضيل من صفات كاله التي هي كال العقل وحسن الندبير ورزانة الرأى ومزيد القوة في الاعمال والطاعات ولذلك خصوا بالنبوة والامامة والولاية واقامة الشعائر والشهادة في جيع

المناعبها وان اشتركا في استماع كل واحد منهسا بالآخر أمر الله الرجال أن يدفعوا اليمن المهر ويدر واعليهن النفتة فصارت الزيادة من أحدا لجانبين مقابلة بالزيادة من الحسارب الآحر فكاله لافضل البتة فهدا هو بيان كيفية النطبه وفي الآية مسائل ( السئله الاولى ) أوام اسم لمن يكون مبالعا في القيسام بالامر يُقال هذا قيم المرأة ه دوامها الدي يقوم أمرها و يهتم بحفظها قال اب عباس زلت هذه الآية في بنت مجد انساء (٢) وزوحها معدس الربع أحد نقماء الانصار فانه لطمها لطمة فشنزت عن فراشد وذهستاليال ولعليدالصلاة والسلام وذكرت هده الشكاية وأنه لطمها وان أثر ااطمة باق وحهما فقال عليه الصلاة والسلام اقتصى منه محقال لها اصعرى حتى أنظر ومزات هده الآيد الرحال قوامون على الساء أي مسلطون على أدمهن والاخذفوق أيديه وكانه نعالى حمله أميرا عليها ونافذا لحكم في حقها فلمارات هد الآيدقال الى صلى الله عليه وسلمأردنا أمرا وأرادالله أمراوالدى أرادالله خيرورفع القصاص عا متعالى لما أنبت الرحال سلط قعلى الساء ونفاذ أمر عليهن بين ان ذلك معلل بأمرين ( أحدهما ) قوله تعالى بافضل الله معصهم على بعض واعلم أن فضل الرجال على الدساء حاصل من وحوه كنبرة بعضها صفات حقيقيه و بعصها أحكام شرعية أماالصفات الحتيمية فاعلم الالفضائل الحقيقية يرجع حاصلها الدأمرين الىالعلم والى القدرة ولا شك ال عَقَول الرحال وعلومهم أكثرولاشك القدرتهم على الاعمال الشاقة أكل د الما مار العلم المسين حصلت العضله للرجال على الساء في العقل والحرم والقوة والكتابة في العالب والعروسيد والرمي وان منهم الانبياء والعلاء وفيهم الامامة الكبرى والصغرى والحماد والاذان والحطيد والاعتكاف واستمادة في الحدود والقصياص بالاتفاق وفي الالكيمية عيند الشيامعي رصي الله عنه وزيادة النصيب في الميراث والتعصيب ﴿ المهراب وفي تحمل الدبة في القتل الخطا وفي القسامة والولاية في السكاح والطلاق والرجعة وعددالازواح واليهم الانتساب فكلذك دل على فضل الرجال على الساء ( والسد ، الثابي ) لحصول هده الفضيلة قوله تعالى و بما أعقوا من أموالهم يعني الرحل أفضل من المرأة لانه يعطيهاالمهرو منفق عليها ثمانه تعالى قسم التسادقسمين ووصف ا صالحات ميه رأسي قانتال حاوطات العيب احفطالله وفيه مسائل (المسئلة الاولى) عان صاحب الكساف قرأ الرمسة ودفالصوالح قوانت حوافظ للغيب (المسئلة النانية). ووله قامات حافظات العيب فيد وجهان (الاول )قأشات أي مطيعات لله حافظات للغيب أى قاسات عفوق الزوح وقدم قضاء حق الله ما بعذاك بقضاء حق الزوج ( الثاني ) ار حال المرأه اماان بعتبر عند حضو رالزو حأوعند غيبته أماحالها عند حصور الزوج فقدوصفها الله بأمها قائد وأصل القنوت دوام الطاعة فالمعني أنهن قيمات محقوق أرواجهن وطاهر هدا احبار الاأن المراد منه الامر بالطاعة واعلم انالمرأة لاتكون

الفاارد مناخهاد 1 kg)(1) jus " . . . أعواه اموالهم) إ ا ا ا د ا ا ا ا ا ا ا ا ا ا ا الى و ماه صدد د أو سيد في ا ها ا م ا مساله بود شده د شد أو د معمقاً هتوا ا ا، محدوق روم مالا ا الحدوق و پرس عد در ا الوادم أواس ما إ أبدو في مولهماو كالماء أدوالهمه هو واعوابه ولفنم ۱ ، می ال سم م عددها مرت ا احسادا ز ۱ س ابي هر لطمها ان ا بومالی الاسمل الله عدام الله و اه نطو ب عليه ا حمله عن ده منزات مالداردا أردا أ أمراء اراد الله أمرا إ ادر أراد، له حير } (دالسالمان)سروع تي تفصيل أحوالهر و المقددا فيام حلم، الله \_ ا فأحوامز ع المادالحان منهن

(مَ ١١١ أ مطيعات للدتعالى قائمات بحقوق الازواج (حافطات للغيب) أى لمواجب ﴿ صَالَّحَةُ ﴾ العيب اى لما يجب عليهن حفطه في حال غيبة

وان أمرتها اطاعتك واذاغتءنها حفظتك فيمالها ونفسها وتلا الآيةوقيللاسرارهم واضافة المال اليها للاشعار بأنماله فيحق التصرف في حكم مالها كإفى قوله تعالى ولاتو توا السغهاء أموالكم الآية (عاحفظالله) ما مصدرية أي محفظه تعالى اماهن بالامر بحفظ الغيب والحث عليمه بالوعدوالوعيدوالتوفيق لداوموصولة اىبالذي حفظالله لهن عليهم من المهر والنفقة والقيام بحفظهن والذب عنهن وقرئ بمساحفظ الله بالنصب على حذف المضاف أى بالامرالذى حفظ حق الله تعالى وطاعته وهو التعقف والشغقة على الرجال ﴿ وَاللَّاتِي تُخَـَافُونَ نشوزهن) خطساب للازواج وارشاد لهم الىطريق القيام عليهن والخوف حالة تحصل في القلب عند حدوث أمرمكروه أوعندالظن أوالعم بحدوثه وقد

صالحة الااذا كانت مطيعة لزوجها لان الله تعالى قال فالصالحات قانتات والالف واللام في الجم سفيد الاستفراف فهذا مقتضى ان كل امرأة تكون صالحة فهي لابد وأن تكون قانتة مطيعة قال الواحدي رجمه الله لفظ القنوت يغيد الطاعة وهو عام في طاعة الله وطاعة الازواج وأماحال المرأة عندغيبة الزوج فقد وصفها الله تعالى بقوله حافظات للغيب واعمان الغيب خلاف الشهاده والمعنى كونهن حافظات بمواجب الغيب وذلك من وجوه (أحدها) انها تحفظ نفسها عن الزنا لللا يلحق الزوج العار بسبب زناها ولئلا يلتحق به الولد المتكون من نطفة غيره ( وثانيها ) حفظ ماله عن الضباع (وثالثها) حفظ منزله عالاينبغي وعنالنبي صلى الله عليه وسلم خبرالنساء امرأة انفطرت البها سرتك وان أمرتها أطاعتك وان غبت عنها حفظتك في مالك ونفسها وتلاهذه الاتية (المسئلة الثالثة) مافي قوله بماحفظ الله فيه وجهان ( الاول ) بمعنى الذي والعائد اليه محذوف والتقدير عاحفظه الله لهن والمعني إن عليهن أن يحفظن حقوق الزوج في مقايلة ماحفظ الله حقوقهن على ازواجهن حيث أمرهم بالعدل عليهن وامساكهن بالمعروف واعطائهن اجورهن فقوله بماحفظالله يجرى مجرى مأيقال هذا بذاك أى هذا في مقابلة ذاك (والوجه الثاني) أن نكون مامصدرية والتقدير بحفظ الله وعلى هذا انتقدير ففيه وجهان ( الاول ) انهن حافظات للغيب بماحفظ الله اياهن أي لا يتبسر لهن حفظ الا بتوفيق الله فيكون هذا مزباب اضافة المصدر الى الفاعل ( والثاني ) اللعني هوان المرأة انماتكون مافظة للغب بسبب حفظهن الله أي بسبب حفظهن حدودالله واوامره فانالمرأة لولاانها تحاول رعاية تدكاليف الله وتجتهد فيحفظ أوامرهاا أطاعت زوجهاوهذا الوجه يكون من باب اضافة المصدرالي المفعول واعلم انه تعالى لما ذكرالصالحات ذكر بعده غيرالصالحات فقال واللاتي تخافون نشوزه وأعلان الحوف عبارة عنمال يحصل في القلب عند ظن حدوث أمر مكروه في المستقبل قال الشافعي رمني الله عنه واللاتي تخافون نشوزهن البشوز قديكون قولا وقد يكون فعلا فالقول مثل انكانت تلبيه اذادعاها وتخضع له بالقول اذاخاطبها اممتنعيرت والفعل مثل انكانت تقوم اليه اذا دخل عليها أوكانت تسار عالى أمره وتبادرالى فراشه باستبشاراذا التمسها ممانها تغيرت عنكل ذلك فهذه امارات دالة على نسوزها وعصيانها فعينتذظن نشوزها ومقدمات هذه الاحوال توجبخوف النشوزوأماالشو ز فهومعصية الزوج والتزفع عليه بالخلاف وأصله من قولهم نشزالشئ اذا ارتفع ومنه يقال الارض المرتفعة نشزونشز ثمقال تعالى فعظوهن واهجروهن فيالمضاجع واضربوهي وفيه مسائل ( المسئلة الاولى ) قال السافعي رضي الله عنه أما الوعظ فانه يقول لها اتتى الله فان لى عليك حقاوارجعيعا أنت عليه واعلمي انطاعتي فرص عليك وتحوهذا ولايضربها فهذه الحالة لجواز أن يكون لها في ذلك كفاية فان أصرت على ذلك الشوز فعند ذلك

براد به أحدهما أى تظنون عصيانهن و رفعهن عن مطاوعتكم من النشر وهو المرتفع من الأرض (فعظوهن) فانصحوهن بالترغيب والترهيب (واهجروهن) بعد ذلك انلم ينفع الوعظ والنصيصة

يهجرها في المضجع وفي ضمنه امتناعه من كلامها قال الشافعي رضي الله عنه ولايزيد في هجره الكلام ثلاثا وأيضا فاذا هجرها في المضجع فانكانت تحب الزوج شق ذلك عليها فتترك النشوز وانكانت تبغضه وافقها ذلك الهجران فكان ذاك دليلا على كال نشوزها وفيهم منحل ذلك على الهجران في المباشرة لان اضافة ذلك المضاجع بغيد ذلك معند هذه الهجرة ان يقيت على التشوز ضربها قال الشافعي رضي الله عنه والضرب مباحوتركه أفضل روى عن عربن الخطاب رضى الله عنه انه فال كنامعا شرقريش تملك رجالنانساء هم فقدمنا المدينة فوجدنا نساءهم تملك رجالهم فاختلطت نساؤنا بنسائهم فذرن على ازواجهن أى نشزت واحترأن فأتيت الني صلى الله عليه وسلم فقلت له ذرت النساء على أزواجهن فأذن فضربهن فطاف محمر نشاء النبي صلى الله عليه وسلمجع من النسوان كلهن يشكون أزواجهن فقال صلى الله عليه وسلم لقد اطاف الليلة بالله مجدسبون امرأة كلهن بشكون أزواجهن ولانجدون أولئك خيار كمومعناه ان الذين ضربوا أزواجهم ليسواخبرا بمن لميضر بواقال الشافعي رضي الله عنه فدل هذا الحديث على أن الاولى ترك الضرب فأما اذا ضربها وجب في ذلك الضرب أن يكون يحيث لايكون مفضياالي الهلاك البتذبأن بكون مفرفاعلي بدنها ولابوالي به في موضع واحد و يتنى الوجه لانه مجمع المحاسن وأن يكون دون الار بعين ومن أصحابنا من قال لآيبلغ به عشرين لانه حدكامل في حق العبد ومنهم من قال ينبغي أن بكون الضرب يمنديل ملفوف أو يده ولايضر مها بالسياط ولابالعصا و بالجله فالتحفيف مراعى في هذا الباب على أبلغ الوجوء وأفول الذي يدل عليه انه تعالى ابتدأ بالوعظ ممترق منه الى الهجران فى المضاّحع مم رقى مندالى الضرب وذلك تنبيد يجرى مجرى النصر يع في أنه مهما حصل الغرض بالطريق الاخف وجب الاكتفاءيه ولم يجز الاقدام على الطريق الاشق والله أعلم ( المسئلة الثانية ) اختلف أصحابنا قال بعضهم حكم هذه الا به مشرو ع على الترتيب فانطاهر اللفظ واندل على الجمع الاان فعوى الآية يدل على الترتيب قال أميرالمؤمنين على بنأ وعالب رضى الله عنه يعظها ملسانه فأن انتهت فلاسبيل له علم افان أبت هجر مضجعها فانأبتضر بهافانام تنعظ بالضرب بعث الحكمين وقال آخرون هذا العرتيب مراعي عندخوف الشوزاماعند تحقق الشوز فلا بأس بالحم بينالكل وقال بعض أسحاننا تحريرالمذهب أناله عندخوف الشوز أن يعظها وهلله أن يهجرها فيداحمال وله عند الداء الشوز أن يعظها أو يهجرها أو بضريها ثم قال تعالى فان أطعنكم أي اذارجعن عن النشوز الى الطاعة عندهذا التأديب فلاتبغوا عليهن سبيلاأى لاتطلبوا عليهن الضرب والهجر ان طريقا على سبيل التعنت والايذاء ان الله كأن عليا كيرا وعلوه لايعلوالجمة وكبره لابكبرالجثة بلهوعلى كبيرلكمال قدرته ونفاذ مشيئته فيكل المكنات وذكرهانين الصفنين فيهذا الموضع في غاية الحسن و بيانه من وجوه (الاول)

المضاجع المبايت أي لاتبايتوهن وفري في المضجع وفي المضطجع ( واضر بوهن ) آن لم ينجع ما فعلتم من العطة والهجران منرباغسير مبرح ولاشائن ( فان أطعنكم) بذلك كاهو الظاهر لانهمت عيما يعد زاجرا (فلاتبغوا عليهن سيلا)بالتوبيخ والاذمة أى فأزيلوا عنهن التمرض واجعلوا ماكان منهن كاأن لم يكن فان التائب من الدنب كن لاذنب له ( ان الله كان عليا كمرا) عاحدروه فاته تعالى أفدرعليكم منكم عـــلى من تحت أمديكم اوانه تعالى على علو شأنه يتجاوزعن سيثاتكم ويتوب عليكم عندتو بتكم فأنتم أحني بالعفو عن أزواجكم عنداطاعتهن لكم اوأنه لتعالى ويكبرأن يظلم أحدا أولنفض حقه وعدم التعرض لعدم اطاعتهن لهم الايذان بأن ذلك ليس ماينبغي أن ينحقق او يفرض تحققه وانالذي يتوقع

منهن ويليق بشأنهن لاسيما بعد ما كان ماكان من الزواجر هوالاطاعة ولذلك صدرت ﴿ انْ ﴾ الشرطية بالغاء المنبئة عن سبيية ماقبلها لما بعدها (وان خفتم شقاق بينهما) نلو ين المخطاب وتوجيه له الى

## الحسكافهواردعلى بناءالامر على التقدير ﴿ ٣١٩ ﴾ المسكوت عندأعنى عدم الاطاعة الموردي الى المخاصمة والرافعة

اليهم والشقاق المخالفة امالان كلامنهماريد مايشقءلي الآخروأما لان كلامنهما في شق أي جانب غيرشق الأخر والخوف ههنا بمعنى العلم قاله ابن عباس والجرم بوجود الشقاق لاينافي بعث الحكمين لانه لرجاء ازالتد لالتعرف وجوده بالفعل وقيل ععني الظن وضميرالتنسة للزوجين وانلم بجراهماذ كرلجري مامدلعليهماواضافة السقاق المالظرف اما على اجرائه مجرى المعول مه كافي قوله باسارق الليلة أومحرى الفاعل كافي قولك نهاره صائم أى ان علتم اوطنيتم نأكدالمخالفة محيث لايقدرالزوج على ارالتها (فابعثوا) أي الى الزوجين لاصلاحذات البين (حكما) رجلا وسطا صالحاللحكومة والاصلاح (من أهله) من أهل الزوج (وحكما) آخرعلي صفة الاول (من اهلها)فان الاقارب اعرف بواطن الاحوالواطلب للصلاح وهذاعلي وجدالاستحباب فلونصبامن الاجانب

انالمقصودمنه تهديدالازواج علىظلم النسوان والمعنىانهنان ضعفن عندفع ظلمكم وعجزن عن الانتصاف منكم فالله سجانه على قاهر كبير قادر ينتصف لهن منسكم ويستوفى حقهن منكم فلايبغي أناتعةوا بكونكم أعلى يدامنهن وأكبردرجة منهن (الثاني) لاتمغوا عليهن اذاأطعنكم لعلوأيديكم فاناللهأعلى منكموأ كبرس كلشيء وهومنعال عن أن يكلف الابالحق (الثالث)انه تعالى مع علو، وكبريائه لايكلفكم الا ما تطيقون فكذلك لاتكلفوهن محبة كم فانهن لايقدرن على ذلك ( الرابع ) انه مع علوه وكبرياته لايؤاخذ العاصى اذاتاب بل يغفرله فاذا تابت المرأة عن نشوزها فأنتم أولى بأن تقبلوا تو بتها ونتركوا معاقبتها (الخامس) انه تعالى مع علوه وكبرياته اكتفي من العبد بالظواهر ولم يهتك السرائر فأنتمأولى انتنكتفوا بظآهر حال المرأةوأن لاتفعوا فى التفتيش عمافى قلبها وضميرها من الحب والبغض # قوله تعالى ( وان خفتم شقاق بينهمافابعثواحكمامنأهله وحكمامنأهلهاان ريدااصلاحا يوفق الله بينهماان اللهكان على خبيرا) اعلم أنه تعالى لماذكر عندنشوز المرأة ان الزوج يعظها ثم بهجرها ثم بضريها بينانهلم يبق بعدالضرب الاالحاكة الى من ينصف المظلوم من الطالم فقال وان خفتم شقاق بينهما الى آخرالا به وههنامسائل (المسئلة الاولى) قال ابن عباس خفتم أي علتم قال وهذا بخلاف قواه واللاتي تخافون نشوزهن فانذلك محمول على الظن والفرق بين الموضعين انفى الابتداء يظهرله أمارات الشوزفعندذلك يحصل الخوف وأمابعد الوعظ والهجر والضرب لمأصرت على الشوز فقدحصل العلم بكونها ناسزة فوجب حل الخوف ههناعلى العلم #طعن الزجاج فيه فقال خفتم ههنا بعني أيقنتم خطأهانا لوعلنا الشقاق على الحقيقة لم تحتج الى الحكمين وأجاب سائر المفسرين بأن وجود الشقاق وانكان معلوما الأنالانعلم الذلك الشقاق صدرعن هذاأوعن ذاله فالحاجة الى الحكمين لمعرفة هذا المعنى و يمكن أن يقال وجود الشقاق في الحال معلوم ومثل هذا لايحصل مند خوف انما الخوف في انه هل يبقي ذلك الشقاق أم لافالفائدة في بعث الحكمين ليست ازالة الشقاق الثابت في الحال فان ذلك محال بل الفائدة ازالة ذلك الشقاق في المستقبل ( المسئلة الثانية ) للشقاق تاو يلان ( أحدهما ) ان كل واحدمنهما يفعل مايشق على صاحبه (والثاني) ان كل واحدمنهما صارفي شق بالعداوة والمباينة (المسئلة الثالثة) قوله شقاق بينهما معناه شقاقا بينهما الاانه أضيف المصدر اني الظرف واضافة المصادرالي الظروف جائزة لحصنولها فيهايقال يعجبني صوم يوم عرفة وقال تعالى بل مكر الليل والنهار (المسئلة الرابعة)المخاطب بقوله فابعثوا حكمًا منأهله من هو. فيه خلاف قال بعضهم انه هو الامام أومن يلي من قبله وذلك لان تنفيذ الاحكام الشرعية اليه وقال آخرون المرأد كل واحد من صالحي الامة وذلك لان قوله خفتم خطاب المجمع وليس جله على البعض أولى من جله على البقية فوجب حله على الكل فعلى هذا

جاز واختلف في أنهما هل يليان الجمع والتفريق ان رأيا ذلك فقيل لهما ذلك وهو المروى عن على رضى الله عنه و به قال الشميي وعني الجمين يجمعان ولا

يجبأن يكون قوله فانخفتم خطابا لجميع المؤمنين ممقال فابعثوا فوجبأن يكون هذا أمرا لاحادالامة بهذاالمعنى فثبت انه سوآه وجدالامام أولم يوجد فللصالحين أن يبعثوا حكمامن أهله وحكمامن أهلهاللاصلاح وأبضافهذا يجرى محرى دفع الضررولكل أحد أن يقوم به (ا لمسئلة الخامسة ) اذا وقع الشقاق بينهما فذاك الشقاق اما أن يكون منهما أومندأومنها أويشكل فانكان منهافهوالنشوز وقدذكرنا حكمدوان كانمنه فانكان قد فعل فعلا حلالامثل التزوج بامرأة أخرى أوتسرى بجارية عرفت المرأة انذلك مباح ونهيت عن الشقاق فأن قبلت والاكان نشوزا وأن كأن بظلم من جهته أمره الحاكم بالواجب وان كان منهما أوكان الامر مشتبها فالقول أيضا ماقلناه ( المسئلة السادسة) قال الشافعي رضى الله عنه المستمب أن يبعث الحاكم عدلين و يجعلهما حكمين والاولى أنبكون واحدمن أهله وواحدمن أهلهالان أقار بهماأعرف بحالهما من الاجانب وأشد طلباللصلاح فان كأنا أجنبين جازوفائدة الحكمين أن يخلوكل واحد منهما بصاحبه و يستكشف حقيقة الحال ليعرف ان رغبته في الاقامة على النكاح أوفى المفارقة مم يحتم الحكمان فيفعلان ماهو الصواب من ايقاع طلاق أوخلع (المسئلة السابعة )هل يجوز العكمين تنفيذ أمر بلزم الزوجين بدون اذنهما مثل أن يعلق حكم الرجل أو يقتدي حكم المرأة بشي من مالهاللشافعي فيه قولان (أحدهما) يجوزو بهقال مالك واسحق (والثاني) لا يجوزوهو فول أبي حديقة وعلى هذا هو وكالة كسائر الوكالات وذكر الشافعي رضى الله عنه حديث على رضى الله عنه وهوما روى ابن سيرين عن عبيدة انه قال جاء رجل وامرأة الى على رضي الله عند ومع كل واحد منهما جمع من الناس فأمرهم على بأن يبعثوا حكمامن أهله وحكمامن أهلها اممقال العكمين تعرفآن ماعليكما عليكماأن رأيما أنتجمعا فاجما وانرأيما أنتفرقا ففرقا فقالت المرأة رضيت بكتاب الله تعالى فيماعلى ولى فيه فقال الرجل أما الفرقة فلافقال على كذبت والله حتى تقر بمثل الذى أقرت به قال الشافعي رضى الله عنه وفي هذا الحديث لكل واحد من القولين دليل (أمادليل القول الاول) فهوأنه بعث من غير رضا الزوجين وقال عليكما انرأيمّاان تجمعافاجهاوأقلمافي قوله عليكماأن بجوزلهماذلك (وأماد ليل القول الثاني) ان الزوج لللم يرض توقف على ومعنى قوله كذبت أى لست بمنصف في دعوال حبث لم تفعل ما فعلت هي ومن الناس من احج للقول الاول بأنه تعالى سماهما حكمين والحكم هو الحاكم واذا جعله حاكما فقدمكنه من الحكم ومنهم من احتج للقول الثاني بأنه تعالى لماذكر الحكمين الم يضف اليها الاالاصلاح وهذا يعتضى أن يكون ماوراء الاصلاح غير مفوض اليهما (المسئلة الثامنة) قولهان خفتم شقاق بينهما أي شقاقا بين الزوجين ثم انه وانهم يجرذكرهما الأأنهجري ذكرمايدل عليهماوهوالرجال والنساءنم قال تعالى انيريدا اصلاحا يوفق الله بينهما وفيه مسئلتان (المسئلة الاولى )في قوله ان يريدا وجو (الاول)

قصدا اصلاح ذات البين وكانت نيتهما صحيحة وقلوبهماناصحة لوجدالله تعالى (يوفق الله بينهما) يوقع بين الزوجين الموافقة والالفةوألتي في نفوسهما المودة والرأفة وعدم النعرض لذكر عدمارا دتهما الاسلاح لماذكرمن الامذانيات ذلك ليس عماينبغي أن يفرض صدوره عنهما وأنالذى يليق بشأنهما و پتوقع صدوره دنهما هوارادة الاصلاح وفيه مزيدترغيب للعكمين فيالاصلاح وتحذيرعن المساهلة كيلا ينب اختلال الامر الى عدم اراد تهمافان السرطية الناطقةبدورانوجود التوفيق على وجود الارادة منبئة عن دوران عدمه على عدمها و ويل كلاالضمير ينالعكمين أىانقصداالاصلاح يوفقالله بينهمافتنفق كلنهما ويحصل مقصودهما وقيل كلاهماللزوجينأىان أرادااصلاحما بينهما من الشقاق أوقعالله

تمالى بينهما الآلفة والوفاق وفيه تنبيه على ان من اصلح نيته فيما يتوخاه وفقدالله تعالى لمبتغاه ﴿ ان ﴾ ( ان الله كان عليما خبيرا) بالغلواهر والبواطن فيعلم كيف يرفع الشقاق ويوقع الوفاق

ان يردا لحكمان خيراوا صلاحايو فقالله بين الحكمين حتى تنفقاء لمي ماهو حبر( الثابي ) انيردا كحكمان اصلاحايوفق الله بين الزوجين (الثالث) ان يرد الزوجان اصلاحايومق الله بين الزوجين (الرابع) ان يردالزوجان اصلاحايوفق الله بين الحكمين حتى يعملا بالصلاح ولاشك أن اللفط محتمل لكل هده الوجوه (المسئلة الثانيه)أصل التوديق الموافقة وهي المساواة وأمرم الامور فالتوفيق الاطف الدي يتفق عنده ومل الطاعة والآية دالة على أنه لايتم شئ من الاغراض والمقاصد الابتوفيق الله تعالى والمعى انه انكانت نية الحكمين أصلاح ذات البين يوفق الله بين الزوجين تمقال تعالى ان الله كان عليها حيراوالمراد منه الوعيد للزوجين وللحكمين في سلوك ما يخالف طريق الحق ( النوع الناسع ) من التكاليف المذكورة في هذه السورة \* قوله تعالى (واعبدواالله ولاتشركوايه شيئا و بالوا لدين احسانا و بدء القر بي واليتامي والمساكين والجارذي الفربي والجارالجنب والصاحب مالجنب واب السيل وماملكت أيمامكم ان الله لا يحب من كان مخالا فغور ١) واعلم أنه تعالى لما أرشد كل واحد من الزوجين الىالمعاملة الحسنة مع الآخر والى ازالة الحصومة والخشونة أرشد في هده الآية الى سائرالاخلاق الحسنةوذكرمنها عشرةانواع (النوع الاول)قوله واعدوا اللهقال ابن عباس المعنى وحدوه واعلمأن العبادة عبارة عسكل دعل وترك اؤتى به لمجرد أمر الله تعالى بذلك وهذا يدخل فيدجيغ أعمال القلوب وجيع أعمال الجوارح فلا معنى المخصيص ذلك بالتوحيد وتحقيق الكلام في العبادة قد تقدم في سورة البقرة في قوله تعالى ياايهاالناس اعبدوا ر ،كم (النوع الثاني) قوله ولاتسر كوابه شيئا وذلك لانه تعالى لماأمر بالعبادة بقوله واعبدواالله أمر بالاحلاص في العبادة بقوله ولاتسركوا بهشيئا لانمن عبدمع الله غيره كانمشر كاولايكون مخلصا ولهذا قال تعالى ومأأمروا الاليعبد واالله مخلصين له الدين (النوع الثالث) قوله و بالوالدين احسانا واتمقواعلى ان ههدا محذوفا والتقدير وأحسنوا بالوالدين احسانا كقوله فضرب الرقاب أى عاضر بو ها ويقال أحسنت ىفلان والى فلان قال كشر

أسبِي بنا اوأحسني لاملومة # لدينا ولامقلية ان تقلت

واعلم أنه تعالى قرن الزام برالوالدين بعبادته وتوحيده في مواضع (أحدها) هذه الاية (وثانيها) قوله وقضى ربك ألا تعبد واالااياه و بالوالدين احسانا (وثالثها) قوله أن اشكر لى ولوالديك الى المصير وكنى بهذا دلالة على تعظيم حقهما ووجوب برهما والاحسان اليهما وكان بهذا ولائة على تعظيم حقهما ووجوب برهما والاحسان قولا كريما وقال ووصينا الانسان بوالديه حساوقال في الوالدين الكاهر ين والجاهداك على أن تشرك في ماليس لك به علم فلا تطعهما وصاحبهما في الدين واليين العموس وعن الله عليد وسلم انه قال أكبر الكبائر الانمراك بالله وعقوق الدين واليمين العموس وعن

ونحوهماثر سازالاحكام المتعلقة بحقوق لارواح صدر عابتعلق محقوق اللهءر وجل التيهي آكدالحقوق وأعطمها تسيهاعلى جلالة سأن حقوق الوالدى خطمها فى سلكها كافي سائر المواقع وشيئًا نصب على أنه أ مفعول أي لاتشركوانه ششام الاسياء صمااو غيره اوعلى اله مصدر ای لائسس کوا به سنا من الاسراك جلاا أوحقيا (وياوالدي احسانا) أي أحسوا مما احساما(و لدى ا قربي)أي يصاحب القرآمه مسأحأو عمأوخال أونحودلك (واليتامي والمساكين) من الاحاس (والجاردي القرين)أي الدىقربحوارهوقيل الذىله معالحوار قرب واتصال نسبأوري وقرئ باسص على الاحتصاص تعطيا لحقالجارذي القربي ( والجارالجنب ) أي البعىدأوالذي لافرايةله وعنه عليه الصلاة والسلام الحيران ثلاثة فحارله ثلاثة حروق حقالجوار وحقالقرامة وحقالاسلام وحارله

حِمَّانَ حَقَ الْجُوِارُ وَحَقَ الاسلام ﴿ 13 ﴾ ث وجارله حق واحدوهو حق الجواروهو الجسار من أهل

أبي سعيد الخدري رضى الله عند أن رجلاجاء الى رسول الله صلى الله عليه وسلم من المين استأذنه في الجهاد فقال عليه السلام هل لك أحد بالبين فقال أبواي فقال أبو التأفنالك فقال لافقال فارجع فاستأذنهما فانأذنالك فعاهدوالافبرهماواعمأن الاحسان الى الوالدين هوأن يقوم بخدمتهما ولايرفع صوته عليهما ولايخشن في الكلام ممهما ويسعى في تحصيل مطالعهما والانفاق عليهما بقدرالقدرة من البروأن لايشهر عليهما سلاحا ولا يقتلهما قاله أبو مكرالرازى الاأن بضطرالي ذلك بان يخاف أن يقتله ان ترائقته فعينلذ يحوزله قتله لائه اذالم يفعل ذلك كان قدقتل نفسه بتمكين غيره منه وذلك منهى عنه روى ان النبي صلى الله عليه وسلمنهي حنظلة بنأبي عامر الراهب عن قتل أبيه وكان مشركا (النوع الرابع) قوله تعالى و بدى القربي وهوأمر بصلة الرحم كاذكر في أول السورة بقوله والارحام واعلمأن الوالدين من الاقار اليضاالاان قرابة الولادلما كانت مخصوصة بكونها أقرب القرابات وكانت مخصوصة بخواص لاتحصل في غيرها لاجرم ميزهاالله تعالى في الذكرعن سائر الانواع فذكر في هذه الآية قرابة الولاد ثم اتبعها بقرابة الرحم ( النوع الخامس) قوله واليتامى واعلمان اليتيم مخصوص بنوعين من العجز (أحدهما) الصغر ( والثاني) عدم المنفق ولاشك انمرهدا ساله كانفي غاية العجز واستحقاق الرحة قال ابن عباس برفق بهم ويربيهم ويمسم رأسهم وان كان وصيالهم فليبالغ في حفظ أموالهم (النوع السادس) قوله والمساكين واعلم انه وانكان عديم المال الاانه لكعره يكنه أن يعرض حال نفسه على الغير فيحلب به نفعاً أو يدفع به منررا وأمااليتيم فلاقدرة له عليه فلهذا المعنى قدم الله اليتيم في الذكر على المسكين والاحسان الى المسكين ا مابالاحال اليه أوبارد الجلل كاقال تعالى وأما السائل فلاتنهر (النوعالسابع)قوله والجاردي القربي قيل هو الذي قرب جواره والجار الجنب هوالذي بمدجواره قال عليه الصلاة والسلام لابدخل الجنة من لايأمن جاره تواثقه ألاوان الجوارار بعون دارا وكان الزهري يقوله أر بعون عنة وأربعون يسرة وأربعون أماماوأر بعون خلفاوعن أبي هريرة قيل مارسول ان فلانة تصوم النهار وتصلى الليل وفي لسانهاشي يؤذي جبرانها أي هي سليطة فقال هليه الصلاة والسلام لاخبر فيهاهى في النار و روى انه صلى الله عليه وسلمقال والذي نفس محمد يده لايؤدى حق الجارالامن رحم الله وقليل ماهم أتدرون ماحق الجاران افتقرا نهنيته وان استقرض أقرضته وانأصابه خيرهنأته وانأمسابه شرعزيته وانعرض عدته وانمات شيعت جنازته وقال آخرون عني بالجارذي القربي القريب النسيب وبالجار الجنب الجارالاجنبي وقرئ والجارذا القربي نصبا على الاختصاص كافرئ مافظوا على الصلوات والصلاة الوسطى تنبيها على عظرحقه لانه اجتمع فيه موجبان الجوار والقرابة ( النوع الثامن ) قوله والجار الجنبوقد ذكرنا تفسعه قال الواحدي الجنب نعت على وزن فعل وأصله من الجناية صفعه القرابة وهوالبعيد بقال رجل جنب اذاكان

الكماب وقرى والجار الجنب ( والصاحب بالجنب)أي الرفيق في أمرحسن كتعلوتصرف وصناعةوسفر فأنه صحبك وحصل مجانبك ومنهم من فعد بجنبك في مسجدأومجلس أوغير ذلك من أدنى صحية التأمت سلك وسند وفيلهم المرأة (وان السيل) هو المسافر المنقطع به اوالضيف (وماملكت أيمانكم) من العبد والاما و(أن الله لاعدم كان يخالا) أي متكبرا أنفعن أفاربه وجيرانهوأصحابه ولايلتفت اليهم ( فغورا) متفاخر عليهم والجمله تعليل للامر السابق

غريبا متباعدا عن أهله ورجل أجنبي وهوالبعيدمنك في القرابة وقال تعالى واجنبني وبني أي بعدى و الجانبان الناحيتان لبعد كل واحد منهماعن الآخر ومندالجنابة من الجاع لتباعده عن العلهارة وعن حضور المساجد للصلاة مالم يغتسل ومنه ابضا الجنبان لبعد كل واحد منهما عن الآخر وروى المفضل عن عاصم والجار الجنب بفتح الجيم وسكونالنون وهو يحتمل معنيين ( احدهما ) انه ير يد بالجنب الناحية و يكون النقديرُ والجارذي الجنب فحذف المضاف لان المعنى مفهوم ( والآخر )أن يكون وصفاعل سبل المبالغة كما يقال فلان كرم وجود ( النوع التاسع ) قوله والصاحب بالجنب وهوالذي صحبك بان حصل بجنبك اما رفيقا في سفرواماجاراملاصفاواماسر يكافى تعلا وحرفة واما قاعدا الى جندك في مجلس اومسجد أوغير ذلك من ادبي صحبة التأمت بينك و بينه فعليك أن ترعى ذلك الحق ولاتنساه وتجعله ذريعة إلى الاحسان وقيل الصاحب بالجنب المرأة فانها تكون معك وتضجع الىجنبك ( النو عالعاشر ) قوله وابن السبيلوهو المسافر الذي انقطع عن يلده وقيل الضيف (النوع الحادي عشر) قوله وماهلكت أعانكم واعلم أن الأحسان الى المماليك طاعة عطيمة روى عربن الخطاب رضى الله عنه ان النبي صلى الله عليه وسلم قال من ابتاع شيئا من الحدم فلم توافق شيمته شيمته فليبع الصلاة والسلام كان آخر كلامه الصلاة وما ملكت أيانكم و روى انه كان رجل بالمدينة يضرب عبده فيقول العبد أعوذ بالله ويستعه الرسول والسيدكان ويدهضرنا فطلع الرسول صلى الله عليه وسلم عليه فقال اعوذ برسول الله فتركه فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم انالله كان أحق أن يجارعاند وقال يارسول الله فانه حرلو جدالله فقال النبي عليه الصلاة والسلام والذي نفس محديد اولم تفلهالدافع وجهك سفع النارواعمأن الاحسان اليهم من وجوه (احدها) أن لا يكلفهم مالاطاقة لهم به (و ثانيها) أن لا يو فنهم بالكلام الخشن بل يعاشرهم معاشرة حسنة ( وثااثها) أن يعطيهم من الطعام والكسوة ما محتاجون اليه وكانوا في الجساهلية يستثون الىالمملوك فيكلفون الا ماء البغاء وهو الكسب بغروجهن واضوعهن وقال بعضهم كلحبوان فهو الموك والاحسان الى الكل ما يليق به طاعة عظيمة واعلم أن ذكر اليمين تأكيد وهو كما يقال مشترجلك وأخنت يدك قال عليه الصلاة والسلام على اليد ما أخذت وقال تعالى مماعلت أيدينا أنعاما ولما ذكر تعالى هذه الاصناف قال ان الله لا يحب من كان مختار فخوراو المختال ذوا لخيلاء والكبرقال ابن عباس يريد بالمختال العظيم في نفسه الذي لايقوم بحقوق أحد قال الزجاج وانا ذكر الاختيال ههنا لان المحتال يأنف من أقار به اذا كانو افقراء ومن جيرانه اذا كأنوا ضعفاءفلا يحسن عسرتهم وذكرنا اشتقاق هذه اللفظة عندقوله والخيل المسومة ومعنى الغفر النطاول والفغور الذي يعدد مناقبه كبرا وتطاولاقال ابن

عباس هوالذي يغفر على عبادالله عاأعطاه الله من أنواع نعمه وانما خص الله تعالى هذين الوصفين بالذم فيهذا الموضع لان المختال هوالمتكبر وكل من كان متكبرا فانه قلا يقوم برعاية الحقوق ثم أضاف اليهذم الفخور لئلايقدم على رعاية هذه الحقوق لإجل الرباء والسمعة بالمحص أمر الله تعالى \* قوله تعالى (الدين يجلون و يأمرون الناس بالبخل ويكتمون ماآناهم الله من فضله وأعندنا للكاعرين عدابا مهيناً ) وفيه مسائل (المسئلة الاولى)فرأحزة والكسائي بالبخل بفتح الباء والخاء وفي الحديد مثله وهي لغة الانصار والباقون بالبحل بضم الباء والحاء وهي اللغة العالية ( المسئلة الثانية) الذّي يحذلون بدل من قوله من كان مخالا فخورا والمعنى ان الله لا يحب من كان مختالا فخورا ولايحب الذين بخلون أونصب على الذمو يجوزأن يكون رفعاعلى الذم و يجوزأن يكون مبتدأ خبره محذوف كانه قيل الذن يبخلون ويفعلون ويسنعون احقاء بكل ملامة ( المسئلة النالنه ) قال الواحدى البحل فيه أر بعلغات البخل مثل القفل والبخل مثل الكرم والبحل مثل الفقر والبخل بضمنين ذكره المبرد وهوفي كلام العرب عبارة عن منع الاحسان وفي الشريعة منع الواجب ( المسئلة الرابعة ) قال إن عباس انهم اليهود بخلوا أن يعترفوا باعرفوا مننعت مجدعليه الصلاة والسلام وصفته في التوراة وأمروا قومهم أيضا بالسَلمَمَان و يَكْمَون ماآتاهم الله مزفضله يعني من العلم بمافي كنابهم من صغة محمد صلى المعليه وسلم وأعتدنا فيالآخرة اليهود عذابا مهينا واحتج من فصرهذا القول بان ذكرالكافر في آخرالا يذبدل على أن المراد بأولها الكافروة أن آخرون المرادمنه البخل بالمال لانه تعمالي ذكره عقيب الآية التي اوجب فيها رعاية حقوق الناس بالممال فانه قال و بالوالدن احسانا و بذي القربي واليتامي والمساكين والجارذي القربي والجار الجنب والصاحب بالجنب وإن السبيل ومعلوم ان الاحسان الي هؤلاء انما يكون بالمال ثم ذم المعرضين عن هذا الاحسان ففال انالله لايحب من كان مختالا فغوراتم عطف عليه الذين بخلون ويأمرون الناس بالبخل فوجب ان يكون هذا البخل بخلا منعلقا بماقبله وماذاك الاالبخل بالمال (والقول الثالث) انه عام في البخل بالعلم والدين وفي البخل بالمال لان اللفط عاموااكل مذموم فوجب كون اللفظ متناولاً للكل ( المسئلة الحامسة ) انه تعالى ذكرفي هذه الآية من الاحوال المذمومة ثلاثا (اولها) كون الانسان بخيلا وهوالمراد بقوله الذين يخلون (وثانيها) كونهم آمرين الهرهم المخلوهذا هوالنهاية فيحب المخل وهوالمراد بقوله ويأمرون الناس بالبخل (وْاللُّهَا) قُولُهُو لِكُمُّونَ مَا آتَاهُمُ اللَّهُ مِنْ فَضَلَّهُ فَيُوهِمُونَ الْفَقْرُ مَعَ الْغَنِّي وَالاعسارِ مع اليســــار والججز معالامكان ممان هذا الكتمان قديقع على و جه يوجب الكفر مثل. انبظم الشكاية عن الله تعالى ولايرضي بالقضاء والقدر وهذا ينتهي الى حد الكفر فلذاك قال وأعدنا لمكافر بن عذا با مهينا ومن قال الآية مخصوصة باليهود فكالامد في

و بفتحهما و بضمهما والموصول بدل نفوله تعالى من كان أونصب على الثام أورفع عليه أىهمالذى أومبتدأ حبره محذوف تقديره الدى يمخلونو بفعاون و اصنعون أحقاء يكل ملامة ( ويكتمون ماآتاهماللهمى فضله) أي من المال والغني أو م نعوته علم السلام التي مينها لهمفي النوراه وهو أنسب بأمرهم لاناس بالبخل فان احبارهم كانوايكمونها و أمرون أعفامهم الكيها (سواعدنا للكافرين عدايامهينا) وصنع الطاهر موضع المضمر اشمارا مان مزهداشأنه فهوكافر منعمذالله تعالى ومزكان كاورا بنعمة الله تعالى وله عداب مينه كاأهار النعمة بالعمل والاحفاء والآمه زات في طائفة مناليهودكانوا يقولون الانصار بطريق النصيحة لاتنفقوا أموالكم فانا تحسمي علبكم الفقر

وفيل في الذين كتموانعت رسول الله صلى الله عليه وسلم والجله اعتراض تذيبلي مقرر لماقبلها ﴿ هَذَا ﴾

﴿والذِّنْ بِينْتُون أموالهم رئاء الناس ﴾ ١٥٥ ﴾ أى الفشار وليقال ما أسخاهم وما أجودهم لالا بنفاء وجه الله تمالى

وهوعطفعلى الذين ينخلون أوعلى الكافرين وانماشاركوهم في الذم والوعيد لان البخل والسرق الذي هو الانفاق فيمالا ينبغي من حيث انهماطر فأتفريط وافراطسواء فيالقبح واستتباع اللائمة والذم و مجوزأن يكون العطف ساوعلي اجراءالتغابر الوصني مجرى التعاير الذاتي كافي قوله \* الى الملك القرم واين الهمام \* وليث الكتائب في المردحم أومبتدأخبره محذوف مدل عليه قوله تعالى ومن مكرالح كأنه قيل والذن ينفقون أموالهم رئاء الناس (ولايو منون بالله ولاباليومالآخر) ليتحروا بالانفاق مراضيه تعالى وثوابهوهم مشركومكة المنفقون أموالهم في عداوة رسول الله صلى الله عليه وسلموقيل المنافقون (ومن يكن الشيطان له قرينافساءقرينا)أي فقرينهم الشيطان وانما حذف للابدان بظهوره واستغنائه عن التصريح

هذاالموضع ظاهرلان من كتم الدين والنبوة فهو كأفرو يمكن ايضاان يكون المراد من هذا الكافر من يكون كافرا بالنعمة لامن يكون كافرابالدين والشرع ١٩٠٠مقال تعالى ( والذين ينفقون أموالهم رئاء الناس ولا يؤمنون بالله ولا باليوم الآخر ومن يكن الشيطان له قرينا وفيه مسائل (المسئلة الاولى) ان شنت عطفت الذين في هذه الآية على الذين في الآية التي قبلها وان شئت جعلته في موضع خفض عطفاعلي قوله للكافرين عدابامهينا (المسئلة الثانية)قال الواحدي نزلت في المنافقين وهوالوجه لدكر الرئاء وهوضرب من النفاق وقيل نزلت في مشرك مكة المنفقين على عداوة الرسول صلى الله عليه وسلم والاولى أن يقال انه تعالى الأمر بالاحسان الى أر باب الحاجات بين ان من لايفعل ذلك قسمان ( فالاول ) هو البخيل الذي لايقدم على انفاق المال البتة وهم المذمومون في قوله الذين يبخلون و يأمرون الناس بالبخل ( والثاني ) الذين ينفقونُ أموالهم لكن لالغرض الطاعة بل لغرض الرباء والسمعة فهذه الفرقة أبضا مذمومة ومتى بطل القول بهذين القسمين لميبق الاالقسم الاول وهوانفاق الاموال لغرض الاحسان مم قال ومن يكن الشيطانله قرينا فساء قرينا والمعنى ان الشيطان قرين لاصحاب هذه الافعال كقوله ومن بعش عن ذكر الرجن تقيض له شيطا نافهوله قرين وبين تعالى انه بنس القرين اذكان بضله عن دارالنعيم و بورده نارالسعير وهو كقوله ومن الناس من يجادل في الله بغير علم و يتبع كل شيطان مريد كتب عليه أنه من تولاه فأنه يضله و يهديه الى عداب السعرمُ انه تعالى غيرهم و بين سوء اختيارهم في ترك الايمان \* فقال (وماذا عليهم لوآمنوابالله واليوم الآخروأنفقوا بمارزقهم الله وكان الله بهم عليما) وفيه مسائل (المسئلة الاولى)قوله وماذاعلهم استفهام يمعني الانكارو بجوزأن يكون وماذااسما واحدافيكون المعنى وأى الشئ عليهم و بجوزأن يكون ذافي معنى الذي ويكون ماوحدها اسماو يكون المعنى وما الذي عليهم اوآمنوا (المسئلة الثانية ) اجتبح القائلون بأن الايمان يصم على سبيل التقليد بهذه الآية فقالوا ان قوله تعالى وماذاعليهم لوآمنوا مشعر بأن الاتيان بالاعان في غاية السهولة ولوكان الاستدلال معتبرالكان في غاية الصعوبة فانازى المستدلين تفرغ أعمارهم ولايتم استدلالهم فدل هذا على ان التقليد كاف أجاب المسكلمون أن الصعو به في التفاصيل فأما الدلائل على سيل الجلة فهي سهلة واعلا ان فهذاالبحث غورا (المسئلة الثالثة) احتج جهورالمعتزلة بهذاالآية وضربواله أمثلة قَالَ الجبائي ولوكانوا غير قادر بن لم يجز أن يقول الله ذلك كالايقال لمن هو في النار معذب ماذا عليهم لوخرجوا منهاوصاروا الى الجنة وكالايقال المجاثم الذي لايقدرعلي العلمام ماذاعليه لوأكل وقال الكمى لايجوز أن يحدث فيه الكفرتم يقول ماذا عليه لويآمن كالايقال لن أمرضه ماذاعليه لوكان صحيحاولايقال للمرأة ماذاعليها لوكانت رجلاوالقيع ماذا عليه لوكان جيلاوكالا يحسن هذا القول من العافل كذالا يحسن من

به والمراد به ایلیس وأعوانه حیث حلوهم علی تلك التبائح و زینوها لهم كا نی قوله تعالی ان المبذرین كانوا اخوان الشیاطین و یجوز آن یكون وعیدالهم بان الشیطان یقرن بهم فی النار ( وماذا علیهم )

## اى على مل ذكر من الطوائف (لوآمنوا بالله واليوم الآخر ﴿ ٣٢٩ ﴾ وأنفة واعارز فهم الله) اي ابتفاء لويعدل

الله تعالى فبطل بهذاما بقال انه والتجمع من غيره اكنه يحسن مندلان الملك ملكه وقال القاضي عبدالجبار انهلا يجوز أزيأم العاقل وكيله بالتصرف في الضيعة و يحبسه من حيث لايمكن مفارقة الحبس ثم يقول له ما ذاعليك لوتصرفت في الضيعة واذاكان من يذكر مثل هذا الكلام سفيها دل على ان ذلك غير جائز على الله تعالى فهذا جلة ماذكروه من الامثلة واعلم أن التمسك يطريقة المدح والذم والثواب والعقاب قد كثر للمعترلة ومعارضتهم بمسفلت العم والداعى قد كثرت فلاحاجة الى الاعادة ثم قال تعالى وكان اللهبهم عليما والمعنىات القصد الى الرئاء انمايكون باطبا غيرطاهر فببن تعالى انه عليم ببواطن الاموركاه وعليم بظواهرهافان الانسان متى اعتقد ذلك صارذلك كالرادع لمعن القبائح من أفعال القلوب مثل داعية النفاق والرياء والسمعة \* قوله تعالى ( ان الله لايظلم مثقال ذرة وان تك حسنة يضاعفها ويونت من لدنه أجراعظيما ) اعلمان تعلق هذه الأبة هو بقوله تعالى وماذا عليهم لوآمنوا بالله واليوم الآخر وأنفقوا نمارزقهم الله فكأثه قال فان الله لا يظلمن هذه حاله مقال ذرة وان تك حدية يضاعفها فرغب بذلك في الايمان والطاعة واغلمان هذه الآية مشتملة على الوعد بامور ثلاثة ( الاول) قوله تعالى أنالله لايظلم مثقال ذرة وفيه مسائل (المسئله الاولى) الذرة النملة الجراء الصغيرة في قول أهل اللغة وروى عن ابن عباس انه أدخل يده في التراب تمر فعها مم نفيح فيها ثم قال كل واحدمن هذه الاشياء ذرة ومثقال مفعال من الثقل يقال هذا على مثقال هذا أي وزن هذا ومعنى مثقال ذرةأي مايكون وزنه وزن الذرة واعلم ان المراد من الآية انه تعالى لايظلم قليلا ولاكنبرا ولكن الكلامخرج على أصغر مايتعارفه الناس يدل عليه قوله تعالى ان الله لايظلم الناس شيئا (المسئلة الثانية) قالت المعتزلة دلت هذه الآية على انه تعالى ليس خالقاً لاعال العبادلان من جلة تلك الاعال ظلم بعضا فلوكان موجد ذلك الغللم هوالله تعالى لكان الظالم هوالله وأيضالوخلق الظلف الظالم ولاقدرة لذلك الظالم على تحصيل ذلك الظلم عندعدمه ولاعلى دفعه بعدوجوده ثم انه تعالى يقول ان هذاشانه وصفته الظلت ثم يعافيه عليد كان هذا يحض الظلم والآية دالة على كونه تعالى منزهاعن الظلم والجواب المعارضة بالعلم والداعى على ماسبق مرارا لاحدلها وقدذكرنا أن استدلالات هؤلاء المعتزلة وان كثرت وعظمت الا انها ترجع الى حرف واحدوهو التمسك بالمدح والذم والثواب والعقاب والسؤال على هذا الحرف معين وهو المعارضة بالعلم والداعى فكلما أعادواذلك الاستدلال أعدنا عليه هذا السوال (المسئلة الثالثة) قالت المعتزلة الآية تدل على انه قادر على الظلم لانه تعدح بتركه ومن عدح بترك فيح لم يصبح منه ذلك التمدح الااذا كان هوقاد راعليه الاترى ان الزمن لايصبح منه أن يتدرج بأنه لايذهب في الليالي الى السرقة والجواب انه تعالى تمدح بأنه لاتأخسة، سنة ولانوم ولميازم أن يصيح ذنك عليه وتمدح بأنه لاتدركه الابصار ولميدل ذلك عند المعتز لذعل انهيم

تعالى وانمالم بصرحبه تعويلاعلى التفصبل السابق واكتفاء بذكر الايمان باللهواليوم الآخر فانه نفتضي ان يكون الانفاق لايتفاءوجهه تعالى وطلب توابه البتة اى وماالذى عليهم أووأى تبعدووبالعليهم في الايمان مالله والانفاق فيسبيله وهوتوبيخ لهمعلى الجهل بمكان النفعة والاعتقاد في الشي بخلاف ماهو عليه وتحريض على التفكر لطلب الجواب لطه يودى بهم الى العلم عافيه من الفوالد الجليله والعوائدا لجيله وتنبيه على أنالمدعوالى أمر لاضرد فمدمنغ أنجيب اليه احتياطا فكبف اذاكار فيه منافع لاتحصى وتقديم الاعان بهمالا هميندف تفسه ولعدم الاعتداد بالانفاق بدونه وأماتقديم انفاقهم رئاءالناس على عدم اعانهم بهمامع كون الموخرأ فبمحمن المقدم فلرعا مذالمناسبة بين انفاقهم ذلك و بين ماقبله من يخلهم وأمرهم للناس به (وكان الله بهم) وبأحوالهم

و مان الله بهم) وبالحوالهم المقاب أو باعالهم المفروضة فهو بيان لاثابته تعالى اياهم لوكانوا ﴿ ان ﴾ المحتقة (عليما) فهو وعبدلهم بالعقاب أو باعالهم المفروضة فهو بيان لاثابته تعالى اياهم لوكانوا ﴿ ان عَلَمُ مَثَالَ ذَرَةً ﴾ قد آمنوا وأنفقوا كما ينبي عنه قوله تعالى ( ان الله لايظلم مثقال ذرة )

أثن الدركم الابعسار ( المسئلة الرائمة ) قالت المعتزلة الآية دالة على إن العبد يستحق

الثواب على طاعته وأنه تعالى لولم يثبه لكان ظالمالانه تعالى بين ف هذه الآية انه لولم يشهم على أعالهم لكان قدطلهم وهذا لايصم الااذا كانوا مستحقين للثواب على أعالهم والجواب أنه تعالى وعدهم بالثواب على تلك الافعال فلولم ينبهم عليها لكان ذلك في صورةً ظلم فلهذا أطلق عليه اسم الظلم والذي يدل على الالظلم محال من الله الالظلم مستلزم للجهل والحاجة عندكم وهما محالان على الله ومستلزم المحال محال والمحال غير مقدور وأيضا الظلم عبارة عن التصرف في ملك الغيرو الحق سجانه لا يتصرف الافي ملك نفسه فيتنع كونه ظالماوأيضا الظالم لايكون الهاوالشي لايصم الااذاكانت لوازمه صحيمة فلوسم مندالظلم لكان زوال الهيته صحيحا ولوكان كذلك لكانت الهيته جائزة الزوال وحينتذ يحتاج ف حصول صفة الالهية له الى مخصص وفاعل وذلك على الله محال (المسئلة الخامسة) قالت المعتزلة ان عقال قطرة من الحمريزيل ثوال الايمان والطاعة مدة مائة سنة وقال أصحابنا هذاباطل لانافعلم بالضرورة انتواب كل تلك الطاعات العظيمة تلك السنين المتطاولةأز يدمن عقاب شرب هذه القطرة فاسقاط ذاك الثواب العظيم بعقاب هذا القدر من المعصية ظلم وانه منني بهذه الآية (المسئلة السادسة) قال الجبائي ان عقاب الكبيرة يحبط توال جلة الطاعات ولايحبط من ذلك العقال شئ وقال المه أبوها شميل ينصبط واعلمان هذاالمتمروع صارحة قوية لاصحابنا في بطلان القول بالاحباطفا بانقول او أنحبط ذلك الثواب لكان اماأن يحبط مشله من العقاب اولا يحبط والقسمان باطلان فالقول بالاحباط باطل انمافلنا انه لآيجو زانحباط كل واحدمنهما بالآخر لانهاذا كانسبب عدم كل واحد منهما وجود الاخر فلوحصل العدمان معالحصل الوجودان معاضرورةان الملة لابدوأن تكون حاصلة معالمعلول وذلك محال وانماقلنا انهلابجوز أنحباط الطاعة بالمعصية معان المعصية لاتصبط بالطاعة لانتك الطاعات لمينتفع العبدبها البتةلافي جلب ثوابولافي دفع عقاب وذلك ظلم وهوينا في قوله تسالى ان الله لايظلم مثقال ذرة ولما بطِل القسمان تبت النُّول بغساد الاحباط على ما تقوله المعتزلة (المسئلة السابعة) احتم أصحائنا بهذه الآية على ان المؤمنين تخرجون من النار الى الجنة فقالوا لاشك ارثواب الايمان والمداومة على التوحيد والاقرار بأنه هوالموصوف بصفات الجلال والاكرام والمواظبة على وضع الجبين على تراب العبودية مائة سنة أعظم ثوابامن عقاب شرب الجرعة من الخمر فاذا حضر هذا الشارب يوم القيامة وأسقط عنه قدرعقاب هذه المعصية من ذلك الثواب العظيم فضل لهمن الثواب قدرعظيم فاذا أدخل النار سبب ذلك القدرمن العقاب فلوبق هناك لكان ذك طلاوهو باطل فوجب القطع بأنه يخرج الى الجنة (النوع

الثانى ) من الامور التي اشتلت عليها هذه الآية قوله تعالى وان تك حسنة يضاعفها وفيع مسائل ( المسئلة الاولى ) قرأ نافع وابن كثير حسنة بالرفع على تقديره كان التامة

المثقال مفعال من الثقل كالمقدار من القدرو انتصابه على أنه نعت للمغمول قائم مقامه سواء كان الظلم معنى النقص أو عمني وضع الشيُّ فيغرمومنعد أي لاينقص من الاجر ولا يزيد فى العقارشية امقدار ذرة أوعلى أنه ذمت للمصدر المحذوف نائب منامه أى لايظ اطلامقدار ذرة وهي النملة الصغيرة أوكل جزء من أحزاء الهباء فيالكوة وهوالانسب بمقام المبالغة فأنقلته في الثقل أطهر من قلة النملة فيه وعن ابن عباس رضى المعتهما انهأدخل يده في التراب مم نفيخ فيد فقالكل واحدة من هوالاء درة (وان تل حسنة) أي وان تكمقال ذرة حسنة أولاضا فتمالى الفرة

والممنى وانحدثت حسنة أووقعت حسنة والباقون بالنصب على تفدير كان الناقصة والتقديروان تكزنة الذرة حسنة وقرأابن كثيروابن عامر يضعفها بالتشديد من غيرألف من التضعيف والباقون يضاعفها بالالف والتحفيف من المضاعفة (المسئلة الثانية) تك أصله من كان يكون وأصله تكون سقطت الضمة للجزم وسقطت الواولسكونها وسكون النون فصارتكن تمحذفوا النون أيضالانهاسا كنةوهي تشبدحروف اللينوحروف اللين اذاوقعت طرفاسقطت للجزم كقولك لمأدرأى لاأدرى وجاءالقرآن بالحذف والاثبات أما الحذف فههذا وأماالاثبات فكقوله ازيكن فنيا أوفقيرا (المسئلة الثالثة) اناقه تعالى بين بقوله ان الله لا يظلم مثقال درة انه لا يحسهم حقهم أصلاو بين بهذه الآية ان الله تعالى يزيدهم على استحقاقهم واعلمان المراد من هده المضاعفة ليس هوالمضاعفة في المدة لان مدة الثواب غيرمتناهية وتضعيف غيرالمتناهى محال بل المراد انه تعالى بضعفه محسب المقدار مثلايستعق على طاعته عشرة أجزاء من الثواب فيجعله عشرين جرأأوثلاثين جزأأوأز يدروي عن ان مسعود رضي الله عنه انهقال يؤتي بالعبد نوم القيامة وينادي منادى على رؤس الاواين والآخر ين هذا فلان بن فلان من كان له عليه حق فليأت الى حقه ثم يقال له أعط هو لاء حقوفهم فيقول بارب من أبن وقد ذهبت الدنيا فيقول الله للائكته انظروافي أعاله الصالحة فأعطوهم منهافان بقي مثقال ذرة من حسنة ضمغهاالله تعالى لعبده وأدخله الجنة مفضله ورجته مصداق ذلك في كناب الله تعالى وان تك حسنة يضاعفها وقال الحسن قوله وانتك حسنة بضاعفها هذاأحب الى العلاء بمالوقال في الحسنة الواحدة مائة ألف حسنة لانذلك الكلام يكون مقداره معلوما أماعلى هذه العبارة فلايملكية ذلك النضعيف الااللة تعالى وهو كقوله في ليلة القدرانها خبر من ألف شهر وقال أبوَّعُمَان النهدي بلغني عرابي هريرة انه قال انالله ليعطي عبده المؤمن بالحسنة الواحدة ألف ألف حسنة فقدرالله أن ذهيت الى مكة حاجا أومعتمرا فألقيته فقلت بلغني عنك انك تفول ان الله يعطي عبده المومن بالحسنة الواحدة ألف ألف حسنة قال أبوهر يرة لمأ قلذلك ولكن قلت ان الحسنة تضاعف بألفي ألف ضعف ثم تلاهذه الآية وقال إذا قال الله أجرا عظيما فن بقدر قدره ( النوع الثالث) من الامور التي اشتملت هذه الآية عليها قوله تعالى ويؤت من لدنه أجرا عظيما وفيد مسئلتان (المسئلة الاولى) لدن بمعنى عند الاان لدن أكثر تمكينا يقول الرجل عندي مال اذاكان ماله ببلد آخر ولايقال لدى مال ولالدنى الاماكان حاضرا (المسئلة الثانية) اعمانه لابد من الغرق بين هذاو بينقوله وانتكحسنة يضاعفها والذى يخطر ببالى والعلم عندالله ان ذلك التضعيف يكون منجنس ذلك الثواب وأماهذا الاجر العظيم فلايكون منجنس فلك الثواب والظاهران ذلك النضعيف يكون منجنس اللذات الموعود بها في الجنة وأماهذا الاجر العظيم الذي بوتيه منلدنه فهواللذة الحاصلة عندالرؤية وعندالاستغراق فيالمحبة إ

وحذق النوع منفير قياس تشبها يحروف العلة وتخفيفالكثرة الاستعمال وقرى حسنة بالرفع على أن كان تامية (يضاعفها) أي يضاعف ثوالهاجعل ذلك مضاعفة لنفس الحسنة تنبها على كال الانصال بنهما كأنهماشئ واحدوقري مضعفها وكلاهماعيني واحدوقري نضاعفها منون العظمة على طريقة الالتفات عن عمان النهدي أنه قال لابي هريرة رضى الله عنه بلغني عنك أنك تقول سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم بغول انالله تعالى بعطى عبده المؤمن بالحسنة ألفألف حسنة قال أبو هريرة لايل سمعتد صلى الله عليه وسليقول يعطيه ألف ألف حسنة مم تلاهذه الآية الكر عدوالمرادالكثرة لا المحديد ( ويؤت مزيلدته) ويعطصاحها منعنده على النفضل زائدا على ماوعسده في مقالمة العمل (أجرا عظيما )عطاء جزيلا وانماسماه أجرالكونه تمايعا للاجر مزيدا عليه

( مُّكُفُّ) مَحَلها المَّالرُفْعِ عَلَى أَنها خَبر لَبِيْد الْحَدُوفَ وأَمَا النَّهُ بَعِمَلَ مَحَدُوفَ على النَسْبِيدَ بَالْحَالَ كَاهُوراً يَسْبَوْ يه أَو على التسبيه بالظرف كاهورأى الاخفش أى فكيف على هو لاء المغرة من اليهود والنصاري وغيرهم أو كيف يصنعون ﴿ الْمُأْجُنِّنَا ﴾ يوم القيامة (من كل أمن الام (بشهيد) يشهد عليهم بما كانو اعليه من فساد العقائد و قبا مح الاعال وهو سم ما كافى قوله تعالى و كنت عليهم شهيد اما دمت ﴿ ٣٢٩ ﴾ فيهم والعامل في الظرف مضون المبتد او الحبر من هو .

الامروعطمالشان أوالفعمل المقدرومن متعلقة بجئنا (وحثنا لك) يامجد (على هولا) اسارة الى الشهداء المداول عليهم باذكر (شهدا) تشهد على صدقهم لعلك بعتمائدهم لاستجماع سرعك لحامع قواعدهم وقيملالي المكدبين المستفهم عس حالهم تشهد عليهم بالكفر والعصيا نكا يشهدسا ثرالانبياءعلي أممهم وقيل الى المؤمنين كافى قوله تعالى اتكونه ا شهداء على الباس ويكون الرسول عليكم شهیدا(بومئذبودا دی كفرواوعصواالرسو) استثناف لبيان حالهم التي أشيرالى شدتها وفطاءيها بقوله تعالى فكيفون أريدبهم المكدديون لرسول الله صلى الله عليه وسلم فالتعبير عنهم بالموصول لاسما بعد الاشارة اليهم نهوالاء لدمهم بما فيحير الصلة والاشعاربعله مااعه اهم

والمعرفةوا بماخص هذاالنوع بقوله من لدته لان هذا النوع من الغبطة والسعادة والبهجة والكمال لاينال بالاعال الجسدانية بلانما ينال ما يودع اللهفيجوهرالنفسالقدسية منالاشراق والصفاء والنور وبالجملة فذلك النضميف اشارة الىالسعادة الحسمانية وهذا الاجرالعظيم اشارة الى السعادة الروحانية \* قوله تعالى ( فكيف اذاجتنا من كل أمة بشهيد وحننابك على هؤلاء شهيدا يومئذ يود الذين كغر واوعصوا الرسول لوتسوى بهم الارض ولايكتمون الله حديثاً ) وجه النظم هوا نه تمالي بين ان في الأحرة لايجرى على أحدطهم وأنه تعالى بجازى المحسن على احسانه ويزيده على قدرحقه فببن تعالى في هذه الآية أن ذك يجرى بشهادة الرسل الذين جعلهم الله الحجة على الخلق لتكون الحجةعلى المسئ أملغ والتبكيتله أعظم وحسرتهأشد وأبكون سبرو رمنقبل ذلك من الرسول وأطهر ألطاعة أعطم ويكون هــذا وعيدا للكفــار الذين قال الله فيهم انالله لابطلم مثقال ذرة و وعدالله طبعين الذين قال الله فيهم وان تك حسنة يضاعفها وفيه مسائل ( المسئلة الاولى ) روى أنالنبي صلى الله عليه وسلم قال لابن مسعود اقرأ القرآن على قال فقلت بارسول الله أنت الذي علم نيد فقسال أحب أن أسمعه من غبري قال ان مسعود فافتَّحت سو رة النساء فلما انتهبت الى هذه الآية بكى الرسول صلى الله عليه وسلم قال ابن مسعود فأمسكت عن القرآء، وذكر السدى أن أمذ محدصلي الله عليه وسلم يشهدون للرسل بالبلاغ والرسول صلى الله عليه وسلم يشهد لامته بالتصديق فلهنذا قال جعلناكم أمة وسطا لتكونوا شهدآء على الناس و يكون الرسول عليكم شهيدا وحكى عن عيسى عليه السلام انه قال وكنت عليهم شهيد امادمت فيهم ( المسئلة الثانية) من عادة العرب انهم تقولون في الشي الذي يتوفعونه كيف يك اذاكان كدا وكذاواذافعل فلان كذا واذاجاء وقت كذا فعني هذا ألكلام كيف ترون يوم القيسامة اذا استشهدالله على كل أمة برسولها واستشهدك على هؤلاء يعنى قومه المخاطبين بالقرآن الذين شاهدهم وعرف أحوالهم ثم الأهلكل عصر يشهدون على غيرهم من شاهدوا أحوالهم وعلى هذا الوجه قال عيسي عليه السلام وكنت عليهم شهيدا مادمت فيهمثمانه تعالى وصف ذلك البوم فقال بومثذ يودالذين كفروا وعصوا الرسول لوټسوى مهم الارض ولايكټمون الله حديثاوفيه مسائل ( المسئلة الاولى ) قوله الذين كفرواوعصوا الرسول يقنضي كون عصيآن ألرسول مغايرا للكفرلان عطف الشيءعلى تفسه غيرجائرفو جب حل عصيان الرسول على المعساييي المفايرة للكفراذاثبت هدا فتقول الآية دالة على أن الكفار مخاطبون بفر وع الاسلام وانهم كايما قبون يوم القيامة على الكفر فيما قبون أيضاعلى تلك المعاصى لانه لولم يكن لتلك المعصية أثرف هذا المعنى لماكان في ذكر معصيتهم في هذا الموضع أثر (المسئلة الثانية) قرأ أين كثير وعاصم وأبوعرو تسوى مضمومة الناء خفيفة السين على مالميسم فأعله وقرأنافع وابن عامر

تمن الحال الفظيمة والامرالهائل ﴿ ٤٢ ﴾ ث وايراده عليه السلام بعنوان الرسالة لتندريمه و زيادة تقديم حال مكذيه فان حق الرسول أن يؤمن به و يطاع لاأن يكفر به و يعصى وان أريد بهم جس الكفرة فهم داخلون في زمرتهم دخولا أوليا والمراد بالرسول حينتذ الجنس المنتظم للبي عليه السلام انتظاما وأيا ما كان ففيد من

أبو بل الامر وتفظيم الحال مالايفادر فدرة وقوله تعالى وعصوا عطف على كفروا داخل معد في الصلة والمراد مُعاْصَلُهُمُ الْمُعَارِةُ لَكُفُرِهُمْ فَغَيْهُ دَلَالةً عِلَى أَنَالَكُفَارِ مُخَاطِّبُونَ بِفَرُ وع الشَّمَالُعُ فَي حقَّ المُؤَاخَذَةِ وَقِيسَلُ عَالَ من ضمير كفر واو قبل صلة لموصول آخر أي بود في ذلك اليوم الذين جعوابين الكفر وعصيان الرسول أوالذين كفر وأوقد عصوا الرسول أوالذين كفرا والذين عصوا ﴿ ٣٣٠ ﴾ الرسول ولو في قوله تعالى (لوتسوى مهم

الارض ) ان جعلت السوى مفنوحة الناء مشددة السبن بمعنى تنسوى فأدغم الناء في السين لقر بها منها ولايكره اجتماع التشديدين فيهذه القراءة لان لها نظائر فيالتنزيل كقوله أطبرنامك واز بنت وتذكر ون وفي هذه القراءة اتساع وهواسناد الفعل الى الارض وقرأ حرزة والكسائي تسوى مفتوحة التماء والسين خفيفة حدفاالتماء الني أدغها نافع لانهاكما اعتلت بالادغام اعتلت بالحذف ( المسئلة الثالثة ) ذكر وافي تعسير قوله لوتسوى بهم الارض وجوها (الاول) لو يدفنون فتسوى بهم الارض كاتسوى بالموتى (والثاني) يودون انهم لم يبعثوا وانهم كانوا والارض سواء (الثالث) تصيرا ابهائم ترابا فيودون حالها كَمُولِه بَالْيَتَنِّي كُنْتَ تُرَابًا (الْمُسْئُلَةُ الرَّابِعَةُ ) قُولِهُ وَلا يَكْتَمُونَ اللَّهُ حَدَيثًا فَيُهُ لَاهُلُ النَّاوِيلُ طر يقان ( الاول) أنهذا منصل بماقبله ( والثاني) أنه كلام مبتَّداً فأذاجعلناه منصَّلًا احتمل وجهين (أحدهما) ماقاله ابعباس رضى الله عنهما يودون لوتنطبق عليهم الارض ولم بكونوا كنوا أمر محد صلى الله عليه وسلم ولاكفر وابه ولانا فقواو على هذا القول الكُمَّانَ عائدًا لَى مَا كُمُّوا مِن أُمْرِ مِحْمُدُ صَلَّى اللهُ عليه وَسَلَّمُ (الثَّانِي) أَن المشرَّكين لمارأُوا وم القيامة أن الله تعالى يغفر لاهل الاسلام ولا يغفر شركا فالواتعا اوا فلنجعد فيقولون والله ر ناما كنامشركين رجاء أن يغفر الله لهم فعينند يختم على أفواهم وتنكلم أيديهم وتشهدأرجهم بماكانوا يعملون فهنا لك بودون انهم كانواترابا ولم يكتموا الله حديثا (الطريق الثاني في التأويل) ان هذا الكلام مستأنف فأن ما عَلُو ، ظاهر عند الله فكيف تقدرون على كمَّانه ( المسئلة الخامسة) فانقيل كيف الجع بين هذه الآية و بين قوله والله ريَّنا مأكنامشركين والجواب من وجوه (الاول) ان مواطن القيامة كثيرة فوطن لايتكلمون فيه وهو قوله فلاتسمع الآهمسا وموطن يتكلمون فيه كةوله ماكنا نعمل من سوء وقولهم والله ربناماً كنامشر كين فيكذبون في موطن وفي موطن يعترفون على أنفسهم بالكفرو يسألون الرجعة وهوقولهم باليتنانرد ولانكذب آيات ربناوآخر الكالمواطن أن يختم على أفواههم وتنكلم أيديهم وأرجلهم وجلودهم فنعوذباللهمن خزى ذلك اليوم ( ألثاني ) ان هذا الكممّان غير واقع بل هود اخل في الممنى على مابيناً (الثالث) انهم أيقصدوا الكمّان وانماأخبر واعلى حسب ماتوهموا تقديره والله ماكنا مُشركبن عندأ نفسنابل مصببين في ظنوننا حتى تحققنا الآن وسيجي الكلام فهذه المسئلة في سورة الانعام انشاءالله تعالى # (النوع العاسر) من النكاليف المذكورة في هذه السورة قوله تعالى (ياأيم االذين آمنوالاتفر بوا الصلاة وأنتم سكاري حتى تعلو اماتقولون ولاجنب الاعلمري سبيل حتى تغتسلوا) في الآية مسائل (المسئلة الاولى) ذكروا في سبب النزول وجهين (الاول) أنجاعة من أفاضل الصحابة صنعلهم عبدار حن بن عوف طعاماوشراباحين كانت الحمر مباحة فأكلواوشر بوا فل مملواجاه وفت صلاة الغرب فقدموا أحدهم ايصلي بهم فقرأ أعبدما تعبدون وأنتم عابدون ماأعبد

مصدر مذفالجلة مفعول لمودأي يودون أن يدفنوا فتسوى عهمالارض كالموتى وقيل يودون أنهم لم يبعثو اأولم يخلقواوكانهم والارض سواءوقيل تصبراليهائم ترابافيودون حالهاوانجعلتجارية عل بالهافالمفعول محذوف لدلالة الجلة عليه أي اودون تسو ية الارمن بهم و حواب لوايضا محذوف ابذانا بغاية ظهورهأى اسروا بذلك وقوله نعالى (ولايكتمون الله حديثا)عطفعلى يودأى ولايقدرون على كتمامه لان جوارحهم تشهدعليمهوقيل الواو للعال أي ودون أن يدفنوا فى الار**ضوھىم لا**يىكتمون منسد نعالى حد شاولا يكدنونه بقولهم والله ر بنا ماکنا مشرکین اذروى أنهم اذاقالوا ذاك ختم الله على أفواههم ذبشهد عليهم جوار حهم فاشتدالامرعليهم

فيتمون أن تسوى بهم الارض وقرى تسوى على ان أصله تنسوى فأ دغم التاء في السين وقرى تسوى ﴿ فَرُنْ لَتَ ﴾ كذف الناءالثانبذيقال سويته فتسوى (ياايها الذين آمنوالاتقربوا الصلاة وأنتم سكاري حتى تعلواماتقولون) لمانهوافياسلف عن الاشراك به تعالى فهواه هناعا يؤدى اليه من حيث لا محتسبون فأنه روى أن عبد الرحن بن عوف رضى اللهعند صنع طعاما وشراواحين كانت الخبرمباجة

قدعاً نقراً مَنْ الْصَحَابَةُ رَخَى الله عَنهَ عَاكِمُوا وَشَكَرُ بُواْ حَى مُلَوْاُوجِها وَقَتْ صَلاقالَمْ بَ فَتَقَدَماً حَدَهُم لِصَلَى بَهِم فَقَراً الْعَبْدُ وَلَا تَعْبُدُ وَلَا تَعْبُدُ وَلَا تَعْبُدُ وَلَا الله الله الله الله في حلهم على العمل بوجب النهى وتوجيه النهى الى قر بان الصلاة مع أن المرادهوا لنهى عن اقامتها للمالغة في ذلك وقيل المراد النهى عن قر بان المساجد لقوله عليه السلام جنبوا مساجد كم صبيا نكم ومحانينكم ﴿ ٣٣١ ﴾ و يأ باه قوله تعالى حق تعلوا ما تقولون فالمعنى لا تقيموها في حاله

السكر تعلوا قسل الشروع ماتقواونه اذبتك المجربة يظهر أنهم يعلون ماسيقرونه فى الملاة وجلما تقولون على مافي الصلاة يستدعى تقدم الشروع فيها على غاية النهى وحل العلاعلي مايالقوة على معنى حتى تىكونوا بحيث تعلون ماسعر وتهفى الصلاة تطويل يلاطائللان تلك الحيثية انماقظهر بماذكرمن التجربة على أن إشار ما تقولون على ماتقروئ حيلند يكون عار ماعن الداعي وقيل المرادبالسكر سكرالنعاس وغلبة النوم وأباماكان فليس مرجع النهيهو المقيد مع بقاء القيد مرخصا يحاله بلااعا حوالقيدمع بقاءالمقيدعلي حالهان الصلاة كانت على المؤمنين كتابا موقوتا كأنه فيلااأيهاالذين آمنوا لاتسكروافيأوقات الصلاةوقدروىأنهم كانوابعدمانزلت الأية

فنزات هذه الآية فكانو الايشربون في أوقات الصلوات فأذا صلوا العشاء شر بوها فلايض يحون الاوقدذهب عنهم السكر وعلوا مايقولون ممنزل تحريها على الاطلاق في سؤرة المائدة وعن عمر رضي الله عنه انه لما بلغه ذلك قال اللهم ان الخمر تضر بالعقول والاموال فأنزل فيها أمرك فصبحهم الوحى بآية المائدة ( الثاني ) قال ابن عباس زلت فيجاعد منأكابر الصحابة قبل تحريم الخمركا نوابشير بونها ثم يأتون المسجد للصلاة مع الرسول صلى الله عليه وسلم فنهاهم الله عنه ( المسسئلة الثانية ) في لفظ الصلاة قولان (احدهما) المراد مند المسجد وهوقول ابن عباس وابن مسعود والحسن واليدذهب الشافعي واعلم أن اطلاق لفظ الصلاة على المجد محمل و يدل عليه وجهان ( الاول ) انه يكون من بأب حدف المضاف أي لا تقر بوا موضع الصلاة وحدف المضاف مجازشاتم (والثاني) قوله لهدمت صوامع و بيع وصلوات والمراد بالصلوات مواضع الصلوات فثبت ان اطلاق لفظ الصلاة والمرادبه المسجد جائز ( والقول الثاني) وعليه الأكثرون انالمرادبالصلاة في هذه الآية تفس الصلاة أي لا تصلوا اذا كنتم سكاري واعران فالدة الخلاف تظهر فيحكم شرعي وهوانعلى التقدير الاول يكون المعنى لاتقر بوالمسجد وأنتم سكارى ولاجنبا الاعابري سبيل وعلى هذا الوجه يكون الاستثناء دالاعلى انه بجوز المجنب العبور في المسجد وهوقول الشافعي ( وأماعلي القول الثاني ) فيكون المعسني لاتقر بوا الصلاةوأبتم سكاري ولاتقر بوها حال كونكم جنباالاعابري سبيل والمرآد بعابرالسبيل المسافر فيكون هذا الاستثناء دليلا على انه يجوز للجنب الاقدام على الصلاة عندالعجز عن الماء قال أصحاب الشافعي هذا القول الاول أرجح ويدل عليه وجوه (الاول) انه قال لاتقر بوا الصلاة والقرب والبعد لا يصحان على نفس الصلاة على سبيل الحقيقة انما يصحان على المسجد ( الناني ) انا اوحلناه على ماقلنا لكان الاستثناء صحيحا أمالوحلناه على ماقلتم لم يكن صحيحالان من لم يكن عابر سبيل وقد عجز عن استعمال الماء بسبب المرض الشديدفانه يجوزله الصلاة بالتيم واذاكان كذلك كانحل الآية على ذلك أولى( الثالث) انااذاحلناعابرالسبيلعلى الجنب المسافرفهذا انكان واجداللاملم مجز لهالقرب من الصلاة البتة فحينئذ يحتاج الى اضمار هــذا الاستثناء في الآية وان لم يكن واجداللاء لم يجزله الصلاة الامع التيم فيفتقر الى اضمار هذا الشرط في الآية وأماعلى مَاقَلناه فَانَالاَنْفَتَفَرَ الى اضمار شي في الآية فَكَانَقُولنا أُولى( الرابع) آنَا للهُ تَعَالَى ذَكَرَ حَكُمُ السَّفَرِ وَعَدَمَ المَاءُوجُوازَ النَّيْمِ بِعَدَهُذَا فَلاَ بِحِوزَ حَلَّهُذَا عَلَى حَكُمُمُذَ كُورِفَآيَة بعد هذه الآية والذي يوكده الألقراء كلهم استحبوا الوقف عند قوله حتى تغتسلوانم يستأنف قولهوان كنتم مرضى لانه حكم آخر وأمااذا حلنا الآية على ماذكر بالم يحتج فيه ألى هذه الآلحاقات فكان ماقلناه أولى ولمن نصر القول الثاني أن يقول ان قوله تعالى رجتي تعلوا ماتقولون يدل على أن المراد من قوله لا تقر بواالصلاة نفس الصلاة لان

لايشر بون الخمر في أوقات الصلاة فاذاصلوا العشاء شربوها فلا يصبحون الاوقد ذهب عنهم السكر وعلوا ما يقولون (ولاجنها) عطف على قوله تعالى وأنتم سكارى فأنه في حير النصب كائه قبللاتقربوا الصلاة سكارى ولاجنها والجنب من أصابه الجنابة يستوى فيه المذكر والمؤنث والواحدوالجمع لجريانه مجرى المصدر (الاعابرى سبيل) السينيناء مفرغ من اعم الاحوال محسله

التصب على الماسال من جيو لالقربوا باعتبار لقيله باخال المثالية بدؤن الاعلاد والماق الله بعدل المهن الوالا الراح الصيلاة بحشرا فهامال من الأحوال الأسال كونكم سنسافر ف على سنن انك بالقالسفن بيك مدينة للمسالة المرابعة شُعُولُ النَّيْ لَجْمِيعُ صَوْرُهَا بِلِ بِطَرِيقَ نَنِي الشَّمُولُ فَيَأَلِّجُلُهُ مِنْ عَبِرِدَلَالَةً غَلِي أَنْتُفَاءِ خَسُونِسِيةِ الْبَسْتُنِيِّ الْمُنْتَقِّ وَلَا يَعْلَىٰ ا بقاء خصوصية البعض الباق ولاحلي تبوت نقيضه لاكليا ﴿ ٣٣٢ ﴾ ولاجزئيا فان الاستثناء لايدل على قاليت، عبارة

نعريشيرالي مخالفة حكم السجدليس نيمد قول مشروع يمنع السكرمنه أماالصلاة ففيها أقوال مخصوصة يمنع مابعده لما قبله اشارة السكر منها فكان حمل الآية على هـنا أولى والقائل الاول أن يجيب بأن الظاهر الله اجالية يكتني بها بي الانسان اعالدهب الى المسعد لاجل الصلاة فافل بالصلاة كان كالمانع من الذهباب المقامات الخطايية لافي الى المسجد فلهذاذ كرهذا المعنى ( المسئلة الثالثة ) قال الواحدي رحم الله السكاري ائبات الاحكام الشرعية جع سكر أن وكل نفت على فعلان فانه يجمع على فعالى وفعالى مثل كسالى وكسسالى فانملاك الامرفي ذلك وأصل السكر في اللغة سد الطريق ومن ذلك سكر البثق وهوسده وسكرت عينه سكرا اذاتحيرت ومنه قوله تعالى انماسكرت أبصارنا أىغشيت فليس ينفذ نورهاولاتدرك الماهوالدليلوقدورد ءةيبه على طريقة البسان الاشياءعلى حقيقتها ومن ذلك سكر الماء وهورده على سننه في الجرى والسكر من الشراب وهوان بنقطع عماعليه من النفاذ حال الصحو فلا نفذ رأيه على حد نفاذه في حال صحوه وقيل هوصفة لجنباعلي إذاعرفت هذافنقوال في لفظ السكاري في هذه الآية قولان ( الاول ) المرادمنه السكر أنالاععني غيرأي والا من الحمر وهونقيض الصحو وهوقول الجهورمن الصحابة والتابعين ( والقول الثابي) وهو جدا غرعاري سيل قُولُ الصَّحَالَ وَهُو أَنْهُ لَيْسُ المراد منه سكر الخَمْرُ اتْخَالِرادُ منه سكر النوم قال ولفظ ومنحلالملاةعلى السكر يستعمل في النوم فكان هذا اللفط محتملاله والدليل دل عليه فوجب المصمرالية مواضعهافسرالعبور أمابيان اللفظ محتمل له فن وجهين ( الاول ) ماذ كرنا ان لفظ السكر في أصل اللغة عبارة بالاجتسازيها وجوز عن سدالطريق ولاشك ان العدم النوم تمتلي مجاري الروح من الانخرة الغليظة فتنسدتاك الجنب عبورالمسجدويه المجاريمها ولاينفذاروح الباصروالسامع الىظاهر البدُّن ( الثاني ) قول الفرزدق تال السافعي رجه الله من السير والادَّلاج محسب أنَّما ﷺ سقاه الكرى في كل منزلة خرا وعندنا لابجوز ذلك واذا ثبت ان اللفظ محتمل له فتقول الدايل دل عليه و بيانه من وجوه ( الاول ) ان قوله الا أن يكون الماء أو تعالىلاتقر بوا الصلاةوأنتم سكارى حتى تعلموا ماتقولون ظاهره آنه تعالى نهاهم عن الطريقفيه وقيلان القرب من الصلاة حال صيرورتهم بحيث لايعلمون ما يقولون وتوجيه التكليف على مثل وجالامن الانصاركانت همذا الأنسان ممتنع بالعقل والنقل أماالعقل فلان تنكليف مثلهذا الانسان يقتضي أ وابهمق المسجدوكان تكليف مالايطاق وأماالنقل فهوقوله عليه الصلاة والسلام رفع القلم عن الآث عن يصيبهما لجنابة ولايحدون الصبى حتى يبلغ وعن المجنون حتى يفيق وعن النائم حتى يستيقظ ولأشك انهدا مراالافيالسبجدفرخص السكران يكون مثل المجنون فو جب ارتفاع التكليف عنه ( والحجة الثانية ) قوله عليه لهم ذلك (حتى تعتسلوا) الصلاة والسلام اذانمس أحدكم وهوفي الصلاة فلمرقدحتي بذهب عنه النوم فأنه اذا صلى وهو ينعس لعله يذهب ليستغفر فيسب نفسه هذا تقرير قول الضحالة واعلمان نأية لانهي عن قريان الصحيح هوالقول الاولو يدل عليه وجهان (الاول) ان لفظ السكر حقيقة في السكر الصلاة حالة الجنابة منشرب الخمر والاصل فى الكلام الحقيقة فأماحله على السكرمن العشق اومن الغضب ومل تقديم الاستثناء عليد اومن الخوف أومن النوم فكل ذلك مجاز وانما يستعمل مقيدا قأل تعالى وحاءت سكرة الله الزبذان من أول الامر

ا سورة ليس عملي النظلاق كافي صورة السكر تشويقا الى البيان ورومالزيادة تقرره في الاذهان وفي الآية الكريمة ﴿ فَي ﴾ النارة الىأنالمصلى حقه أن يتحرز عمايله يهو يشغل قلبه وأن يزك نفسه عمايدنسها ولايكتني بأدبي مررات النزكة ، صدامكان أعاليها (وانكتم مرضي) شروع في خصيل ما أجل في الاستثناء وبيانها هو في حكم المستثنى ، م الاغدار والاقتصار فياقبل على استثناء السفر مع مشاركة الباقله

ي أن حكم النهى في هذه

الموتّ وقال وترى الناسُ سكاري وماهم بسكاري ( الثانيُّ) انجيع المفسّر بن اتفقوا

على ان هذه الآية اء انزلت في شرب الخمر وقد نبت في أصول الفقه ان الآية اذا نزلت ا

كَامِمُ اللهِ عَلَى الْمُعَالِمُ الْمُعَالِمِهِ الْمُعَالِمِ الْمُعَالِمِهِ الْمُعَالِمِهِ الْمُعَالِمُ اللهِ الْمُعَالِمُ اللهِ الْمُعَالِمُ اللهِ الْمُعَالِمُ اللهِ الْمُعَالِمُ اللهِ الْمُعَالِمُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ

كيفيته فأن الاستثناءكا أشبر اليه عمرل من الدلالةعلى ببوته فضلا عن الدلالة على كيفيته وتقديم المرضعليم للايذان باصالته واستقلاله باحكاملا توجدفي غبره كالاشتداد ماستعمال الماء ونحوه (أوجاء أحد منكم من الغائط ) هو المكأن الغائر المطمئن والمجيء مندكنا يدعن الحدث لان المعتادأن من يريده يذهب اليه ليوارى شخصه عن أعين الناس واسناد المجئ منه الى واحد مبهممنالخاطبين دونهم النفادى عن التصريح بنسبتهم الى مايستحيا منهأو يستهجن التصريح مه و كذلك اشار الكنامة فيما عطف عليه من فوله عزوجل ( أولاً مستم النساء) على التصريح بالجساع واطمهمآنى سلكسبي سقوط الطهارة والمصير الى التيم مع كونهما سيبي وجوبها ليس

فهواقمة معينة ولاجلسب معين امتنع أن لايكون ذلك السبب مرادا بتلك الاية فأما قول المضعال كيف بتناوله النهي حال كونه سكران فنقول وهذا أيضالازم عليكم لانه يقال كيف يتناوله النهى وهوناتم لايفهم شيئا تمالجواب عنه ان المراد من الا ية النهى عن الشرب المودى الى السكر المخل بالفهم حال وجوب الصلاة عليهم فغر باللفظ عن النهى عن الصلاة في الالسكر مع أن المراد منه النهى عن الشرب الموجب للسكر في وقت الصلاة وأماالحديث الذي تمسك به غذاك لايدل على أن السكر المذكور في الآية هو النوم ( المسئلة الرابعة ) قال بعضهم هذه الا يدمنسوخ مبا يد المائدة وأقول الذي يمكن ادعاء النسيخ فيه انه يقال نهى عن قربان الصلاة حال السكر ممدود الي غاية أن يصبر بحيث يعلم ما يقول والحكم الممدود الى غاية يقتضى انتهاء ذلك الحكم عند تلك الغاية فهذا يقتضى جواز قر بان الصلاة مع السكر أذاصار بحيث يعلم ما يقول ومعلوم أن الله تعالى لماحرم الخمر باليه المائدة فقدرفع هذا الجواز فثبت أن آية المائدة ناسخة لبعض مدلولات هذه الا يدهداما خطر بالى في تقريرهذا النسخ والجواب عنه انابينا ان حاصل هذا النهى راجع الى النهى عن النمرب الموجب للسكر عند القرب من الصلاة وتخصيص السئ بالدكرلا يدل على نع الحكم عاعداه الاعلى سبيل الظن الضعيف ومثل هذالايكون نسخا (المسئلة الخامسة) قال صاحب الكشاف قرئ سكاري بفتح السين وسكرى على أن بكون جعا بحوهلكي وحوعي ثم قال تعالى ولاجنبا الاعابري سبيل قوله ولاجنبا عطف على قوله وأنتم سكاري والواو ههنا الحمال والتقدير لأتقر بواالصلاة حالىما تنكونون سكارى وحال مأتنكونون جنباوالجنب يستوى فيه الواحد والجمع المذكر والمؤنث لانه اسم جرى محرى المصدر الذي هوالاجناب وقدذ كرناان أصل الجنابة البعد وقيل للذي يجب عليه الغسل جنب لانه يجتنب الصلاة والمسجد وقراءة القرآن حتى يتطهرتم قال الاعابري سبيل وقدذ كرناان فيد قولين (أحدهما) ان هذا االعبور المرادمنه العبور في المسجد ( الثاني) الالمراد بقوله الاعابري سبيل المسافرون و بينا كيفية ترجيح أحدهماعلى الآخر # قوله تعالى ( وان كنتم مرضى أوعلى مر أوجاء أحدمنكم من الغائط أولامستم الساء فلم تجدواماء فتيمواصعيدا طيبا فامسحوا يوجوهكم وأيدبكم ان الله كان عَفُوا عَفُوراً) اعلم انه تعالى ذكرههنا أصنافا أر بعد المرضي والمسافرين والذبن جاوًا من الغائط والذُّن لامسوا النساء ( فالقسمان الاولان) يلجنان الياسَّيم وهمآ المرض والسسفر (والقسمان الاخبران) يوجبان التطهر بالماء عند وجود الماء وبالتيم عند عدم الماء ونحن نذ كرحكم كلُّ واحدُّ من هذه الاقسام (أما السبب الاول) وهوالمرض فاعل أنه على ثلاثة أقسام (أحدها) أن مكون محيث لواستعمل الماء لمات كافي الجدرى الشديد والقروح العطيمة ( والبها ) أنالاً عوت باستعمال الماء ولكنه هِجِدَ الا لام العظيمة ( وَثَالَتُهُمُ أَنْ لا يَخَافُ الْمُوتُ وَالا لَامُ الشَّذِيدَةُ لَكُنَّهُ يَخَافُ بِفَاء

باعتبار أنفسهما بل باعتبار قيدهما المستفاد من قوله تعالى (فلم تجدوا ماء) بل هو السبب في الحقيقة وانماذ كرا تمهيدا له وتنبيها على انه سبب للرخصة بعد انعقاد سبب الطهارة الصغرى والكبرى كا نه قبل أولم تنكونوا مرضى أومسافرين بلكنتم فاقدين للاء بسبب من الاسباب مع محقق ما يوجب استعماله وتخصيص ذكره بهذه الصورة مع أنه معتبر في صورة المرض والسفر أيضالندرة وقوقَذَفَهَاوأستغنائها قَنَذَكُره امَالان الجنابة مَّعنبرة فَهمَ اقْطَعَافَيَعا مَّن حَكمها حُكم الحدَّتُ الاصنبر بدلالقه النص لان تقدير النظم لا تقر بو الصلاة في حال الجنابة الاحال كونكم مسافرين فان كنتم كذلك اوكنتما مرضى الح وامالما قبل من أن عوم اعواز الماء في حق المسافر غالب والعجز عن استعمال الماء القائم مقام عدمد في حق المريض مغن عن ذكره لفظ اوما قبل من أن هذا الة يد ﴿ ٣٤٤ ﴾ راجع الى الكل وأن قيد وجوب المتعلقة

شينأوعبب على البدن فالغقها، جوزوا التيم في القسمين الاواين وما جوزوه في القسم الثالث وزعم الحسين البصرى انه لايجوز التيم فى الكل الاعند عدم الماء يدليل أنه شرط جوازالتيم للريض بعدم وجدان الماء بذليل انه قال فيآخرالا ية فلرتجدواماء واذاكان هذا النسرط معتبرا في جوازالتيم فعند فقدان هذا الشرط وجب أن لايجوز التيم وهوأيضا قول ابن عباس وكان يفول لوشاءالله لابتلاء بأشد من ذلك ودليل الغقهاء انه تعالى جوزالتيم للريض اذا لم يجد الماء وليس فيه دلالة على منعه من التيم عندوجوده ثمقد دلتاالسنة علىجوازه ويوثيده ماروىعن بعض الصحابةانه اصابته جنابة وكان به جراحة عظيمة فسأل بهضهم فأمره بالاغتسال فلااعتسل مات فسمع الذي صلى الله عليه وسلم فقال قتلوه قتلهم الله فدل ذلك على جوازماذ كرناه (السبب الثاني) المفر والآية تدل على الالسافر أذالم يجدالماء تيم طال سفره أوقصر لهذه الآية (السبب الثالث) قوله أوجاء أحدمنكم من الغائط والغائط المكان المطمئن من الارض وجعه الغيطان وكانالرجل اذا أرادقضاء الحاجة طلب غائطامن الارض تحجبه عن أُعين الناس مم سمَى الحدث بهذا الاسم تسمية للشيُّ باسم مكانه (السبب الرابع) قولة اولامستم السَّاء وفَّيه مسائل ( المسئلة الاولى ) قرأ حزةً والكسائي لمستم بَغيرًالف من اللمس والباقون لامستم بالالف من الملامسة ( المسئلة الثانية ) اختلف المفسرون في اللمس المذكور ههنا على قواين (أحدهما) ان المراد به الجماع وهوقول ابن عباس والحسسن ومجاهد وقتادة وقول أبى حنيفة رضى الله عنه لان اللمس باليد لاينقض الطهارة (والثاني) ان المراد باللمس ههنا التقاه البشرتين سواء كان بجماع أوغيره وهو قول ابن مسعود وابن عمر والشعبي والنخعي وقول الشافعي رضي الله عنه وآعلم أن هذاً القول أرجح من الاولوذلك لان احدى القراءتين هي قوله تعالى أولمستم النسأء واللمس حقيقته المس باليد فأما تخصيصه بالجماع فذاك محاز والاصل حل الكلام على حقيقته وأماالقراءة الثانية وهي قوله أولامستم فهو مفاعلة من اللمس وذلك ليس حقيقة في الجماع أيضابل بجب جله على حقيقته أيضالئلا يقع التناقض بين المغهوم من القراءتين المتواترتين واحتج من عال المراد باللمس الحماع بأن لفط اللمس والمس وردا في القرآن بمعنى الجاع قال تعالى وانطلقتموهن من قبل أن تمسوهن وقال في آية الظهار فتحرير رقبة من قبل أن تماساوعن ابن عباس انه قال ان الله حي كريم يعف و يكني فعبر عن المباشرة بالملامســة وأبضاالحدَّث نوعان الاصغر وهوالمراد بقوَّله أوجاء أحد منكم من الغائط فلوجلنا قوله أولامستم الساء على الحدث الاصغر لمانق للحدث الاكبردكر في الاسية فوجب حله على الحدث الاكبر واعلم انكل ماذ كروه عدول عن ظاهر اللفظ بغيردليل فوجب أنلايجوز وأبضافعكم الجنابة تقدم في قوله ولاجنبا فلوحلنا هذه الاتية على الجنابة زم النَّكرار ( المسـئلة الثالثة ) قال أهل الظاهر انماينتقض وضوء اللامس |

المكنى عندبالمجيُّ من الغائطوالملامسة معتبر فالكل عا لايساعده النظمالكريم(فتيموا صعيداطيبا)فتعمدوا شيئا من وجدالارض طساهرا قال الزجاج الصعيد وجهالارض ترايا أوغيره وانكان صخرالاتراب عليدلو ضرب المتيم يده عليه ومسمح الكان ذلك طهوره وهو مذهب أبي حنيفة رحم الله وعندالشافعي رجدالله لابدأن يعلق باليدشي من التراب ( فامسحوا بوجوهكم وايديكم) أى الى المرفقين لماروي أنهعليه السلام تيم ومسمح بديه الى مرفقية ولانه بدل من الوضوء قيتقدر بقدر (انالله كانعفواغفورا) تعليل للترخيص والتيسمير وتقريرلهما فان من عادته االمستمرة ان يعفو عن الخاطئين ويغفر المذنين لابد أن مكون مسيرا لامعسراوقيل ..

هُوكُناية عَنهُما فَأَنَّالْرَفَيه والمسامحة من روادف العفو وتوابع الغفران (ألم ترالى الذين أوتوا ﴿ لظاهر ﴾ نصيبا من الكتاب) كلام مستأنف مسوق لتجيب المؤمنين من سوء حالهم والتحذير عن والاتهم والخطاب لكل من يتأتى منه الرؤية من المؤمنين وتوجيهه اليهههنا مع توجيهه فيما بعد الى الكل معا للايذان بكمال شهرة شياعة بالهم وانها بلغت من المظهور الى حيث يتعجب منها كل من براها

والروية بصّر أَنَّهُ أَى أَلَمْ تَنظَر النَهِم أَحْقاد أَن تَشَاهَدهم وسُعَب من أحوالهم وتجويز كونها قلبية على إن الى لتضمنها معنى الانتهاء المقطوه بأياه مقام تشهير منافعهم و نظمها في سلك الامور المشاهدة والمراديهم احبار اليهود روى عن ابن عباس رضى الله عنه النها نوات في حبر بن من أحبار اليهود كانا بأتيان راس المنافة من عبد الله بن أبي ورهطه ينبط انهم عن الاسلام وعنه رضى الله عند أنها في سهول الله صلى الاسلام وعنه رضى الله عند أيضا أنها في سهول الله صلى الله عند الله

اللهعليه وسلماو بالسانهما وعاياه والمرادبالكتاب هوالتوراة وحمله على جنس الكتاب المنتظم الهاانتظاماأ ولياتطويل للمسافة وبالذي اوتوه مابين الهم فبهامن الاحكام والعلوم التي منجلتها ماعلموهمن نعوت النبي صلى الله عليه وسلم وحقية الاسلام والنعباعنه بالنصيب المنيءعن كونه حقامن حقوقهم الني يجب مراعاتها والمحافظة علما للامدان بكمال ركأكة آرائهم حبث ضيعوه تضيعاوتنو يند نفغيمي مؤيد للتشنيع عليهم والتعجيب من حالهم فالتعبيرعنهم بالموصول للتنبيد عافى حيز الصلة على كالشاعتهم والاشعار بمكان ماطوى ذكره في المعاملة المحكية عنهم من الهدى الذي هو احدالعوضين وكلةمن متعلمقة اما بأوتوا أو بمعذوف وقع صفة لنصسا مبينة لفخامته

لظاهر قوله أولامستم النساء أما الملوس فلا وقال الشافعي رضي الله عند بل ينتقض وضوء هما معا واعلمانه تعالى لما ذكر هذه الاسباب الاربعة قال فلم تجدواماء وفيه مسائل (المسئلة الاولى) قال الشافعي رضي الله عنداذا دخل وقت الصلاة فطلب الماء ولم يجده وتيم وصلى ممدخل وقت الصلاة الئانية وجبعليه الطلب مرة أخرى وقال أبوحنيفة رضى الله عندلا يجب جمة الشافعي قوله فلم تحد واماء وعدم الوجدان مسعر بسبق الطلب فلابدق كل مرة من سبق الطلب فان ديل قولنا وجد لايشعر بسبق الطلب بدليل قوله تعالى ووجدك ضالافهدى ووجدك عائلاهأغني وقولهوماوجدنا لأكثرهم منعهدوقوله ولمنجدله عزمافان الطلب على الله محال قلناالطلب وانكان في حقه تعالى محالا الاانه لماأخرج هجداصلي الله عليه وسلم من بين قومه بمالم يكر لائقا لقومه صار ذلك كانه طلبه ولمأأمر المكلفين بالطاعات ثمانهم قصروا فيها صاركانه طلب شيئام لم يجده فخرجت هذه اللَّفظة في هذه الآيات على سبيل الناويل من الوحه الدي ذكرناهُ (المسئلة الثانية )أجمعواعلى أنه لووجد الماء لكنه يحتاج اليه لعطشد أوعطش حيوان محترم جازله التيم أمااذا وجد من الماء مالا بكفيه للوصوء فهل يجب عليه أن يجمع بين أستعمال ذلك القدرمن الماء و بين التيم قد أوجبه الشافعي رمني الله عنه متمسكا بظاهر لفظالاً يمنم قال تعالى فتيموا صعيدًاطيبا وفيدمسائل (المسئلة الاولى) التيم فىاللغةعبارةعن القصد يقال أممته وتجمته ونأممته أىقصدته وأماالصعيد فهو فعيل بمعنى الصاعدقال الزجاج الصعيد وجد الارض تراباكان أوغيره (المسئلة الثانية)قال أبوحنيفة رمني الله عنداوفر صناصحر الاتراب عليد فضرب الميم بدءعليه ومسيح كان ذلك كأفياوقال الشافعي رضي الله عندبل لامدمن تراب يلتصق بيده أختيح أبوحنيقة بظاهر هذهالآ ية فقال التيمه والقصد والصعيد هوما تصاعد من الارض فقوله فتيموا صعيدا طيباأى اقصدوا أرضاغوجب أن يكون هذا القدركا فياوأ ماالشافعي فانه احتجروجهين (الأول) أن هذه الآية ههنا مطلقة ولكنها في سوره المائدة مقيدة وهي قوله سيحانه فامسحوا بوحوهكم وأيديكم منه وكلة منالت بيض وهذالا يتأتى في الصخر الذي لاتراب عليه فأن قيل ان كلقمن لابتداء الغاية قال صاحب الكشاف لايفهم أحد من العرب منقول القائل مسيحت ترأسدمن الدهن ومن الماءومن التراب الامعني الشعيض مجمقال والاذعان للحق أحق من المراء (الثاني )ماذكره الواحدي رجمه الله وهوأنه تعالى أوجب في هذه الآية كون الصعيد طيبا والارض الطيبة هي التي تنبت بدليل قوله والبلد الطيب يخرج نباته باذن ربه فوجب في التي لاتنبت أن لانكون طيبية فكان قوله فتيمموا صعيداطيبا أمرابالتيم بالترابفقط وظاهر الامر للوجوب (الثالث)انقوله صعيدا طيبا أمريايقاع التيم بالصعيد الطيب والصعيد الطيب هوالارض التي لاسيخة فها ولاشك أن التميم بهذأ النزاب جائز بالاجماع فوجب حمل الصعيد الطبيب عابه رعاية

الاصافية اثربيان فخامته الداتبة أى نصيباكاتما من الكتاب وقوله تعالى (بشترون الفشلالة) قبل هو حال مقدرة من واو أوتوا ولاريب في أن اعتبار تقدير استرائهم المذكور في الايتاء بما لايليق بالمقام وقبل هو حال من الملوصول أى ألم تنظر اليهم حال المسترائهم وأنث خبير بانه خال عن افادة أن مادة التشنيسع والتجبيب هؤ للشتراء المذكور وما يحلف عليه والذي تقتضه جزالة النظ

الكريمانة أستُناف مَبَيْن لمناط النَّهُ نُبِعَ قُمدًا والنَّعَجِّيبَ المُهوِّمِينُ مَنْ صَدَّوا لَكُلام عَلَى وَجَد الاجالَ والآبهام مَبَى عَلَى سؤال نَشا منه كانه قبل ما أوتوه من الهداية والماطوى في المؤلفانية ظهو والامر لاسيابعد الاشعار المذكوروالتعبير عن ذلك بالاشتراء الذي هوعبارة عن استبدال السلعة بالمُنى الماخذها بدلامندا خذا ناشا عن الرغبة فيها والاعراض ﴿ ٣٣٦ ﴾ عند للا يذان كمال وغبتهم في الضلالة الذي المائدة المناس ال

لقاعدة الاحتياط لاسيما وقدخصص الني عليه الصلاة والسلام التراب بهذه الصفة ففال جعلت لى الارض مسجدا وترابها طهور أوقال التراب طهور السلم اذالم يجدالماء (المسئلة الثالثة ) قوله تمالى فامسحوا بوجوهكم وأيديكم محمول عند كثيرُمن المفسرين على الوجه واليدين الى الكوءين وعنداكثر الفقهاء يجب مسيح اليدين الى المرفقين وجتهم اناسم اليديتناول جله هذاالعضوالي الابطين الااناأ خرجنا المرفقين منه بدلالة الاجماع فبقىاللفظ متناولاللباقى ثمختم تعالى الآية بقولهانالله كان عفواغفورا وهو كناية عن الترخيص والتيسيرلان من كان من عادته أنه يعفوعن المذنبين فبأن يرخص الماجزين كانأولى مقوله تعالى (ألم ترالى الذين أوتو انصيبا من الكتاب بشترون الضلالة و يريدون أن تضلوا السبل والله أعلم بأعدائكم وكني بالله ولياوكني يالله نصيرا) اعمأنه تَمَالَى لَمَاذَكُرُ مِن أُولَ هذه السَّورة الى هذا الموضع أنَّواعاً كَشَيْرة مِن الشَّكاليف والاحكام الشرعية قطع ههنا ببيان الاحكام الشرعية وذكرأ حوال أعداء الدين وأقاصيص المتقدمسين لآن البقا في النوع الواحسد من العلم بمايكل الطبع ويكدر الخاطر فاما الانتقال من نوع من العلوم الى نوع آخر فانه ينشط الحاطر و يقوى القريحة وفي الآية مسائل (المسئلة الاولى) قوله ألم ترمعناه ألم يننه علمك الى هؤلاء وقد ذكرنا مافيه عندقوله ألمترالى الذى حاج ابراهيم وحاصل الكلامان العلماليقيني يشبه الرؤية فيجوز جعل الرؤ ية أستعارة عن مثل هذا العلم (المسئلة الثانية) الذين أوتوا نصيبا من الكناب مم المهودو بدل عليه وجوه (الاول)أن قوله بعدهذه الآية من الذن هادوامتعلق بهذه الآية (الثاني )روى ا بن عباس ان هذه الآية نزات في حبر بن من أحبار اليهود كاما يأتيان رأس المنافقين عبدالله بن أبي ورهطه فيببطوهم عن الاسلام (الثالث) ان عداوة اليهود كانتأ كثرمن عداوة النصاري بنص القرآن فكانت احالة هذا المعنى على اليمود أولى (المسئلة الثالثة) لم يقل تعالى انهم أوتواعلم الكاببل قال أوتوانصيبا من الكاب لانهم عُرِفُوامِنِ التَّوْرَاةُنْبُوهُ مُوسَىعُلْيُهُ السَّلَامُ وَلَمْ يُعْرَفُوامِنُهَا نَبُوهُ مُحْمَلُصَلَى الله عَلَيْهِ وَسَلَّم فأماالذين أسلوا كعبدالله بنسلام وعرفواالامرين فوصفهمالله بإن معهم علمالكتاب فقال قُلَّ كَفِي بِالله شهيدا بيني و بينكم ومن عند مقلم الكنَّاب والله أعلم (المسئلة الرابعة) اعلانه تعالى وصفهم بأمرين الضلال والاصلال أما الضلال فهوقوله بشترون الضلالة وفيه وجوه (الاول) قال الربِّجاج يؤثرون تكذيب الرسول عليه الصلاة والسلام ليأخذوا الرشاعلى ذلك ويحصل لهم الرياسة وانماذكرذلك بلفظ الاشتراء لان من اشترى شيئاآثره (الثاني) ان في الآية اضمارا و تأويله بشترون الضلاة بالهدى كقوله أولئك الذين اشتروا الضلالة بالهدىأى يستبدلون المسلالة بالهدى ولاأضمار على قول الزجاج (الثالث) المرادبهذه الآيةعوام اليهودفانهم كانوا يعطون أحبارهم بعض أموالهم ويطلبون منهمان بنصرواالبهودية ويتعصبوالها فكانواجار ينمجرى من بشترى باله الشبهة

حقهاان يعرض عنها كل الاعراض واعراضهم عن الهداية التي يتنافس فيهاالمتنافسون وفيه من السجيل على نهاية سخافة عقولهم وغاية ركاكةآرانهم مألا يخنى حيث صورت حالهم بصورةمالايكاديتعاطا احد عن له ادني تمير وليس المراد بالصلالة جنسها الحاصل لهم من قبل حتى يخل بمعنى لاشتراءالمنبئ عن نأخرها عندبلهوفردهاالكامل وهوعنادهموتناديهم في الكنفر بعدما علواً بشأن الني عليه السلام ونبقنوا بحقية دينهوأنه هوالني العربي المبشربه في التوراة ولاريبفي أنهد الرتبة لم تكن حاصلة لهم قبل ذلك وقدمرفي أوائل سورة البقرة (ويريدون) عطف على يشترون شر لكله في بيان محل التشنيع والتعيب وصيغة المضارع فيهما لادلالة عسلى

الاستمرار التجددى فأن تجدد حكم اشترائهم المذكور وتنكرر العمل عوجبه فى قوة تجدد ﴿ والضلالة ﴾ نفسه وتنكرر العمل عوضه في قوة تجدد ﴿ والضلالة ﴾ نفسه وتنكروه اى لايكتفؤن بضلال انفسهم بل يريدون بما فعلوا من تحمّان نعوته عليه السلام ﴿ أَن تَعْسَلُولُ ﴾ أيضا أينها المؤمنون ( السبيل ) المستقيم الموصل الى إلجق ( واقله أصلم) اى حيركم ( باعداد تهم الموصل الى إلجق ( واقله أحسلم ) اى حيركم بعداد تهم

لكموماير بدون بكم لنكونوا على حدرمنهم ومن مخالطتهم أوهوأ علم بحالهم وما لأمرهم والجملة معترضة لتقريرارادتهم المذكورة (وكنى بالله وليا) في جل المواطن فثقوا به واكنفوا المذكورة (وكنى بالله نصيرا) في كل المواطن فثقوا به واكنفوا

بولايته ونصرته ولاتتواوا غَدُه أولا تبالو مهم وعايسومونكم منالسوم فأنه تعالى بكفيكم مكرهم وشرهم ففيه وعدو وعيدوالباءمن يدهفي فاعل كفي لتأكيد الاقسال الاسنا دي بالاتصال الاضافي ونكريرالفعن في الجملتين مع اطربار الجلالة في مقام الاضمر لاسيما في الثاني لدّور: اسقلالهما المناسب للاعتراض ونأكيد كذر عزوجل في كل من الولاية والنصره والاسعيار بعليتهمافان الالوه ا من موجباتهمالاثه الة (من الذي هادوا) - يل هو يالاعدائكم ما سنهمااعتراض وفي، أنه لاوجه المخصيص علمسجانه بطائعة ن أعدائهم لاسياني ومرس الاعتراض الذي حمد العموم والاطلاق واسدام ماهوالمقصودقالمقام انتظاماأ ولماكاأش اسنه وقيل هوصله لنصيرا آی مصرکم مزالدین هادواكافيقوله تعالي في بنصرتي من الله وفيه مافيه منتحجيرواسع نصرته عزوحل معأنه الاداحي الى وضع الموصبول

والضلالة ولااضمار على هذا النأو بل أيضا ولكن الاولى أن تكون الآبة نازلة في علائهم مملاوصغهم تعالى بالضلال وصفهم بعدذلك بالاضلال فقال ويريدون أن تضلوا السبيل يعنى انهم يتوصلون الى اصلال المؤمنين والتلبيس عليهم لكي يخرجواعن الاسلام واعلم انكلاترى حالة أسوأولاأ فبح بمنجع بين هذين الامر ينأعني الصلال والاصلال مم قال تعالى والله أعلى أعدائكم أي هو سجانه أعلم بكنه مافي قلو بهم وصدورهم من العداوة والبغضاءتم قال تعالى وكني بالله وليأوكني بالله نصيرا والمعنى انه تعالى لمابين شدة عداوتهم للمسلين بينان الله تعالى ولى المسلين وناصرهم ومنكان الله ولياله وناصراله لم تضره عداوة الخلق وفي الآية سو الات (السو الالول) ولاية الله لعبده عبارة عن نصرته له فذكر النصير بعد ذكرااولى تكرار والجواب انالولى المنصرف في الشيء والمنصرف في الشيُّ لايجب أن يكون ناصراله فزال النكرار ( السوَّال الثاني) لمِلم يقل وكني بالله ولياونصيراوماالفائدة في تنكر يرقوله وكني بالله والجواب ان التكرار في مثل هذا المقام يكون أشدتاً ثبرا في القلب وأكثر مبالغة ( السوَّ ال الثالث) مافائدة الباء في قوله وكفي الله ولياوالجواب ذكرواوجوها ( الاول ) لوقيل كني الله كان يتصل الفعل بالفاعل ثم ههنا زيدت الباء ايذانا بأنالكفاية من الله ليستكالكفاية منغيره فيالرتبة وعظم المنزلة (الثاني) قال ابن السراج تقدير الكلام كفي أكنفاؤك بالله وليا ولماذكرت كفي دل على الاكتفاء لانه من لفظ من كانتول من كذب كان شراله أى كان الكذب شراله فأضرته لدلالة الفعل عليه (الثالث) مخطر بالى ان الباه في الاصل للالصاق وذلك أعا يحسن في المؤثر الذى الواسطة بينه وببن التأثيرواوقيل كفي اللهدل ذلك على كونه تعالى فاعلالهذه الكفاية ولكن لايدل ذلك على انه تعالى يفعل بواسطة أو بغير واسطة فأذاذكرت حرف الباءدل على أنه يفعل بغيرواسطة بلهوتعالى يتكفل بتحصيل هذا المطلوب ابتدامن غير واسطة أحدكاقال وهوأقرب اليه منحبل الوريد # قوله تعالى (من الذين هادوا يحرفرن الكلم عن مواضعه ويقواون معناوعصيناواسمع غيرمسمع وراعناليا بألسنتهم وطعتا فيالدين ولوأنهم قالواسمعنا واطعنا واسمع وانظرنالكان خبرالهم وأقوم ولكن لعنهم الله بكفرهم فلايو منون الاقليلا) اعلم أنه تعالى للحكى عنهم انهم بشترون الضلالة شرح كيفية الك الضلالة وهي أمور (أحدها) انهم كانوا يحرفون الكلم عن مواضعه وفيه مسائل (المسئلة الاولى) في متعلق قوله من الذين و جوه (الاول) أنْ يَكُونُ بِيانًا للذين أوتوانصهامن الكتاب والقديرالم ترالى الذين أوتوانصيبا من الكتاب من الذين حادوا ( والثاني ) أن تعلق بقوله نصيرا والتقديروكني بالله نصيرا من الذين أهادوا ﴿ وَالثَّانِي ﴾ أَن يَتَعَلَقَ بِقُولِهُ نَصْبِرَا وَالتَّقَدِّيرِ وَكُنَّى بِاللَّهُ نَصِّبُرا مِن الذِّينَ هادواوهو كقوله ونصرياه من القوم الدين كذبوابا آياتنا (الثالث) أن بكون خبرمبتدا محذوف يحرفون صغنه تقديره منالذين هادواقوم يحرفون الكلم فعذف الموصوف وأفيم الوصف

موضع ضميرالاعداء ﴿ ٤٣ ﴾ ث لانماف حير الصلة ليس بوصف ملائم للنصر وقبل هو خبره بتدا محدوف وقع قوله تعالى ( يحرفون البكلم عن مواضعه) صيفة له أى من الذين هادوا قوم أوفريق يحرفون البكلم عن مواضعه) صيفة له أى من الذين هادوا قوم أوفريق يحرفون البكلم عن مواضعه ) صيفة له أى من الذين هادوا قوم أوفريق يحرفون البكلم عن مواضعه ) صيفة له أى من الذين هادوا قوم أوفريق يحرفون البكلم عن مواضعه ) صيفة له أى من الدين هادوا قوم أوفريق عرفون البكلم عن مواضعه ) صيفة له أى من البدين هادوا قوم أوفريق عرفون المناطقة ا

مقامه (الرابع)أنه تعالى لماقال ألم ترالى الذين أو تو انصيبامن الكتاب بشترون الضلالة بقى ذلك جعلاً من وجه ين فكائنه قيل ومن ذلك الذين أو توانصيبا من الكتاب فاجيب وقيل من الذين هادواتم قيل وكيف يشترون الضلالة فأجيب وقيل يحرفون الكلم (المسئلة الثانية) لقائل أن يقول الجمع مؤنث فكان ينبغي أن يفسال يحرفون الكلم عن مواضعها والجواب قال الواحدي هذاجع حر وفه أقل من حروف واحده وكلجم يكون كذلك فامه بجو زندكيره و يمكن أن يقال كون الجمع مؤنثا ايس أمر احقيقيا بلهو امر لفظى فكان التذكير والنانيث فيه جائزا وقرئ يحرفون الكلم ( المسئلة الثالثة ) في كيفية التحريف وجوه (أحدها) انهم كانوابدلون اللفظ بلفظ آخر مثل تحريفهم اسم ربعة عن وصعد في التوراة بوضعهم آدم طويل مكانه ويحوتحر يفهم الرجم بوصعهم الحديدله ونظيره قوله تعالى فويل للذين بكتبون الكتاب أيديهم مم يقولون هذا من عندالله فان قيل كيف يمكن هذا في الكتاب الذي بلغت آحاد حر وفه وكلماته مبلغ التواترالمشهور في الشرق والغرب قلنا لعله يقال القوم كانواقليلين والعلماء بالكتاب كانوافي غايدًا لقلة فقدر واعلى هذا التحريف (والثاني) الالمراد بالتحريف القاء الشبه الباطلة والتأو يلات الفاسدة وصرف اللفظ من معناه الحق الى معنى باطل بوجوه الحيل اللفظية كإيفعله أهل البدعة فيزماننا هذابالآيات المخالفة نذاهبهم وهذا هو الاصيم (الثالث) انهم كانوا يدخلون على النبي صلى الله عليه وسلم و يسألونه عن أمر فيخبرهم ليَّاخَدُوا بِه فَاذَا خُرْجُوا مَنْ عَنْدُه حُرْفُوا كَلَامُهُ (المُسْلَةُ الرَّابُعَةُ) ذَكُرُ الله تعالى ههناعن مواضعه وفي المائدة من بعــد مواضعه والفرق الخاافسيرنا التحريف بالتـــأ ويلات الباطلة فههناقوله يحرفون الكلمعن مواضعه معناه افهم يذكرون التاو يلات الفاسدة لتلك النصوص وايس فيه بيان انهم يخرجون تلك اللفظة من الكتاب وأما الآية المذكورة في سورة المائدة فهي دالة على انهم جعوابين الامرين فكانوايذكرون الناويلات الفاسدة وكانوا بخرجون اللفظ أيضامن الكتاب فقوله يحرفون الكلم اشارة الى النَّا ويل الباطل وقوله من بعد مواضعه اشــارة الى اخراجه عن الكتاب ( النوع الثاني) من ضلالاتهم ماذكره الله بقوله و يقولون سمعنا وعصينا وفيه وجهان (الاول)ان النبي عليدالسلامكان اذا أمرهم شي قالوافي الظاهر سمعنا وقالوا في أنفسهم وعصينا (والثاني) انهم كانوايظهرون قولهم سمناوعصينا اظهار اللحالفة واستعقار اللامر (النوع الثالث) من ضلالاتهم قوله واسمع غيرمسمع واعلم أن هذه الكلمة ذو وجهين يحتمل المدح والتعظيم ويحتمل الاهانة والشتم أماانه يحتمل المدح فهو أن يكون المراد أسمع غيرمسمع مكروها وأماانه محتمل للشتم والذّم فذاك من و جوه ( الاول) انهم كانوا يقولون للنبي صلى الله عليه وسلم اسمع ويقولون في أنفسهم لاسمعت فقوله غيرمسمع معناه غيرسامع فان السامع مسمع والمسمع سمامع (الثاني) غيرمسمع أي غير مقبول منك

التنز مل الجليل أنه بيان للموصول الاول المتناول بحسب المفهوم لاهل الكنابين قدوسط بينهما ماوسط لمن يدالاعتناء بيان محل التشنيع والتعجيب والمسارعة ألي تنفيرا لؤمنين منهرو تحذير هم عن مخا اطتهم والاهتمام بحملهم على النقة بالله عزوجل والا كنفاء بولايته ونصرته وأنقوله تعالى محرفون وماعطف عليه بيان لاشسترائهم المذكور وتغصيل لفنون منلالنهم وقدر وعبت في النظم الكريمطر بقة التفسيربعد الابهام والتفصيل اثر الاجال رومالزبادة تقرير بقنضيه الحال والكلم اسم جنس واحده كلة كتر وتمرة وتدكيرضميره باعتبار أفراده لفظا وجعية مواضعه باعتبارتعدده معىوقرئ بكسىرالكاف وسكون اللام جعكلة تخفيف كلمة وقرئ نترفون الكلام والمرادبه ههنا اماما فيالتوراة خاصةواماماهوأعهمنه وبما سيحكي عنهم من

الكلمات المهودة الصادرة عنهم في أثناء المحاورة مع رسول الله صلى الله عليه وسلم ولامساغ لارادة ﴿ ولا ﴾ تلك الكلمات خاصة بأن يجعل عطف قوله تعالى (ويقولون سمعنا وعصينا) الح على ماقبله

وصعه الله تعالى فيها منالتوراة كتيحريفهم في نعت النبي عليه السلام أسمرر بعةعن موضعه فىالنوراة بأن وضعوا مکا نه آ د م طـوال وكتحريفهم الرجم بوصعهم بدله الحد أو صرفه عن المعنى الذي أنزلهالله تعالى فيهالى مالاصحة له بالتأويلات الزائغة الملاعة لشهواتهم الباطلة وان أر بد به الثاني فلا بدمن أن يراد بمواضعه مأيليق به مطلقا سواءكان ذلك تعيينه تعالى صريحا كمواضع مانى التوراة أو يتعيين العتمل أوالدين كواضع غيره وأياماكان فقولهم سمعنا وعصينا ينبغي أن يجرى على اطلاقه من غبرتة يبد بزمان أومـكان ولا تخصيص عادة دون مادة بلوأن محملعلي ماهوأعم منالقول الحقيقي وممايترجم عندعنادهم ومكا رتهم ليندرج فيد مانطقت بهألسنة حالبهم عند تحريف التوراة فان من لانتفوه بتلك العظيمة لابكأد يتجاسرعلي مثل هــذه الجناية والا

ولاتجاب الى ماتدعو اليه ومعناه غير مسمع جوابا يوافقك فكائك ماأسمعت شيئسا (الثالث) اسمع غيرمسمع كلاماترضاه ومتى كان كذلك فان الانسان لايسمعه لنبوسمعه عنه فثبت بماذكرنا انهذه الكلمة محتملة للذم والمدح فكانوا يذكرونها لغرص الشتم ( النوع الرابع ) من ضلالاتهم قولهم وراعناليا بألسنتهم وطعنا في الدين أما تفسير راعنا فقدذ كرناه في سورة البقرة وفيد وجوه ( الاول ) ان هذه كله كانت تجرى بينهم على جهة الهراءوالسخر ية ذلذلك نهى المسلون أن يتلفظوا بهافى حضرة الرسول صلى الله عليه وسلم (الثاني) قوله راعنامعناه ارعناسمعك أي اصرف سمعك الى كلامنا وأنصت لحديثنا وتفهم وهذا ممالا يخاطب به الانبياء عليهم السلام بلانما يخاطبون بالاجلال والتعظيم ( الثالث)كانوا يقولون راعناو يوهمونه في ظاهر الامرانهم يريدون أرعنا سمعك وكانوا ير يدون سبه بالرعونة في الختهم (الرابع) انهم كانوايلوون السنتهم حتى يصيرقولهم راعنا راعيناوكانواير يدونانك كننتترعى أغناماننا وقولهليا بألسنتهمقال الواحدى أصل ليا لو يا لانه من لويت ولكن الواو أدغت في الياء لسبقها بالسكون ومثله الطي وفي تفسير. وجو. ( الاول ) قال الفراء كانو ايقولون راعناو ير يدون به الشتم فذاك هواللي وكذلك قولهم غيرمسمع وأرادوابه لاسمعت فهذا هواللي (الثاني) انهم كانوا يصلون بألسنتهم مايخنرونه من الشتم الى مايظ هرونه من التوقير على سبيل النفاق (الثالث) لعلمم كانوا يقتلون أشداقهم وألسنتهم عندذ كرهذا الكلام على سبيل السبخر ية كاجرت عادة من يهرأ بانسان بمثل هذه الافعال ثم بين تعالى انهم انما يقدمون على هذه الاشياء لطعنهم فىالدين لانهمكانوا يقواون لاصحابهم انمانشتمه ولايعرفواوكان نبيا لعرف ذلك فاظهر الله تعالى ذلك فعرفه خبث ضمائرهم فأنقلب مافعلوه طعنا في نبوته دلالة قاطعة على نبوته لان الاخبار عن الغيب مجر فان قيل كيف جاورًا بالقول المحتمل للوجهين بعد ماحرفوا وقالوسممنا وعصينا والجواب من وجهين ( الاول) اناحكينا من بعض المفسرين انه قال انهم ماكانوا يظهرون قولهم وعصينا بل كانوا يقولونه في أنفسهم (والنساني) هب انهمأظهروا ذلك الاانجيع الكفرة كانوا يواجهونه بالكفر والعصيان ولايواجهونه بالسب والشتم ثمقال تعالى ولوانهم قالواسمعنا وأطعنا واسمعوانظرنا لكان خيرا لهم وأقوم والمعني انهم لوقااوا بدل قولهم سمعنا وعصينا سمعنا وأطعنا لعلهم بصدقك ولاظهارك الدلائل والبينات مرات بعدمرات وبدل قولهم واسمع غيرمسمع قولهم واسمع و بدل قولهم راعنا قولهم انظرنا أى اسمع مناما نقول وانظرنا حتى تنفهم عنك لكان خيرا لهم عندالله وأقوم أى أعدل وأصوب ومنه يقال رمح قويم أى مستقيم وقومت الشيء منعوج فتقوم ثم قال ولكن لعنهم الله بكفرهم والمراد انه تعالى انمالعنهم بسبب كفرهم ممقال فلا يو منون الاقليلا وفيه قولان (أحدهما) ان القليل صفة للقوم والمعنى فلا يؤمن منهم الاأقوام قليلون تممنهم من قال كانذاك القليل عبد الله بن سلام وأصحابه وقيلهم

فجمله على ماقالوه في مجلس النبي صلى الله عليه وسلم من القبائع خاصة يستدعى اختصاص حكم الشرطية الآتية وما بعدها بهن من غير تعرض أنحر يفهم التوراة مع أنه معظم جنساياتهم المعدودة

وَمنَ هَهَنَا انكَشَفَ لَكَ السُّنْرُ الموتَّودُ فَبَّأُمل أَى بِعُولُونَ فَي كُل أُمر يَخَالُفُ لاهوا أَنهم الفاسدة سُواء كان بَحْمَشَم النِّي صلى الله عليه وسلم أولابلسان المقال أوالحال سمعنا وعصينا عنادا وتحقيقا للحخالفة وقوله تعالى ( واسمع غير مسمع ) عطف على سمعنا وعصينا داخل تحت القول أي ويقولون ذلك في أثناء مخاطبته عليه السسلام خاصة وهو كالام ذو وجهين محتمل الشر بأن يحمل على معنى اسمع حال كونك غير مسمع ﴿ ٣٤٠ ﴾ كلاماأصلا بصمم أوموت أى مدعوا

عليك بالاسمعت أوغير الذين علم الله منهم انهم يؤمنون بعد ذلك ( والقول الثاني) ان القليل صفة للإيمان والتقدير فلايؤمنون الاايما ما قليلا فانهم كانوا يؤمنون بالله والتوراة وموسى ولكنهم لغظ مفردواوأريدبه ناس لجع تحوقوله ان هؤ لاءلشرذمة قليلون ويمكن أن يجابعنه بأنه قدجاء فعيل مغردا والمرادبه الجمع قال تعالى وحسن أولئك رفيقا وقال ولايسأل حيم حيما يبصر ونهم فدل عودالذ كرجموعاالى القبلين على انه أريد بهما الكثرة \* قوله تعالى ( بِاأَيها الدين أوتو الكتاب آمنوا عائر لنا مصدقا لمامعكم من قبل أن نطمس وجوها فنزدهاعلى أدبارها أوزاه نهم كالعنا أصحاب السبت وكان أمر الله مفعولا) وفي الآية مسائل ( المسله الاولى ) اله تعالى بعد ان حكى عن اليهود أنواع مكرهم وايذائهم أمرهم بالايمان وقرن بهذا الامر الوعيدالشديد على الترك ولقائل أن يقول كأن يجب أن يأمرهم بالنظروالنفكر في الدلائل الدالة على صحة نبوته حتى يكون ا يمانهم استدلاليا فلمأمرهم بذلك الايمان ابتداء فكامه تعالى أمرهم بالايمان على سبيل التقليد والجوابعنه انهذأ الخطاب مختص بالذين أوتواالكناب وهداصفة من كانعالما بجميع التوراة ألاترى انه قال في الآية الاولى ألم ترالى الذي أوتوا نصيبا من الكتاب ولم يقل ألم تر الى الذن أوتوالكتاب لانهم ماكابوا علين يكل ما في التوراة فياقال في هذه الآمة ما أيها الدين أوتو الكتاب علنساان هدا الكليف مختص بمن كان عالما بكل التوراة ومن كان كدلك فانه يكون عالما بالدلائل الدالة على نبوة محمد صلى الله عليه وسلم لان التوراة كانت مشتملة على نلك الدلائل ولهذا قال تعالى مصدقالما معكم أى مصدقاللا يات الموجودة فىالتوراة الدالة علىنبوة محمدصلى الله عليهوسلم واذأكان\ااملم حاصالاكانذلكالكفر محص العناد فلاجرم حسن منه تعالى أن يأمرهم بالأيمان بمحمد عليه الصلاة والسلام جرماوان يقرن الوعمد الشديد مذلك (المسئلة الثانية) الطمس المحو تقول العرب في وصف المقازة الهاطامسة الاعلام وطمس الطريق وطمس اذادرس وقدطمس اللهعلى بصره اذا أزاله وأبطله وطمست الريح الاثر اذامحت وطمست الكتاب يحوته وذكروا في الطبس المد كور في هدم الآية قولين (أحدهما) حل اللفظ على حقيقته وهوطمس الوجوه ( والثاني ) حمل اللفظ على محازه ( الماالقول الاول ) فهو النالم إدمن طمس الوجوه بحو تخطيط صورهافان الوجه انمايتمير عن سائر الأعضاء بمافيه من الحواس فاقا أزيلت ومحيت كانذلك طمسا ومعنى قوله فنردها علىأدبارها ردالوحوه الىناحيسة القفاوهذا المعنى انماجعله المدعقوية لمافيد من التشويه في الخلقة والمئلة والفضحة لان عندذلك يعظم الغم والحسرة فانهذا الوعيد مختص بيوم القيامة على ماسنقيم الدلالة عليه وبمايقرره قوله تعالى وأمامن أوتى كتابه وراء ظهره فانه اذاردت الوجومالي القغا أوتوالكتاب منوراء طهورهم لآنفي نلك الجهة العيون والافواه التي بهايدرك الكتاب

سهم كلاماترضاه فعيائذ البوران كون نصبدعلي المععولة والحنير بأنءحمل على اسمع مناغير مسمع مكروهاكا بوالخاطبونيه المي صهلي الله عليه وسلم استهراءبه مطهرين له عليه السلام ارادة المعني الم- بروهم مضمرون في انفسهم ألمعني الاول الممننون به ( وراعنا) ردولف على اسمع غيرمسمع اي و بقواون في أثناء دابهم له عايد السلام ه اأنضا بوردون كلا ، العطائم الثلاثقي موادمها وهي أيضا المدات وجمين محتملة الحر بحملهاعلى معنى ارفيناوادطرنا نكلمك واسر عملها على السدبالرعوبةأى الحق أو رأجر انهامحري ما يشبههامن كلةعبراية أوسر مانية كانوا يتسابون بهسا وهي راعينا كانوانخاطبونه عليه السلام بذلك ينوور المتيمة والاهمانة

و يطهرون التوقير والاحترام ومصيرهم الى مسلك النغاق في القولين الاخرين مع تصريحهم ﴿ ويقرأُ ﴾ بالعصيان فىالاول لماقالوا من أنجيع الكفرة كانوا يواجهونه بالكفر والعصيان ولايواحهونه بالسب ودعاء السسوء وقبلكانوا يقولون الاول فيما بينهم وقيل بجوز أنالاينطقوا بذلك ولكنهم لمالم بؤمنوابه جعلوا كاتمهم نطقوابه ( ليا بألسبتهم ) أى فتلابها وصرفا الكلام عن نهجد الى نسبة

السَّبَ حَيْثُ وَصَنَّقُواغُيرِ مَسْمَعٌ مُوصَّع لاأَسْمَعَت مكر وهاوأُجَرُوْا راعَنَاالمَشَّاجِةُ لَرَاعَيْنَامُجُرَى انظَرنا أُوفَتَلاجِهَا وَضَمَالمَا يظهرونه من الدعاء والتوقير الى مايضمرونه ﴿ ٣٤١ ﴾ من السب والتحقير ( وطعنافي الدين) أي قدحافيه

بالاستهزاء والمخرية وانتصابهماعلى العلية ليقواو نباعتار تعلقه بالقولين الاخيرينأي مقولون ذلك المسرف الكلامعن وجهداني السبوالطعن في الدين أوعلى الحالبة أى لاوين وطاعنين في الدين (واوأنهم )عندماسمعوا شيئا منأوامرالة تعالى ونواهيه (قالوا) بلسان المقالأو بلسان الحال مكان قو لهم سمعنـــا وعصنا (سمعنا وأطعنا) انما أعيد سمعنامع أنه متحقق في كلامهم وانما الحاجة الى وصنع أطعنا مكانعصنالاللتبدعلي عدم اعتباره بل على اعتار عد مد کف لاوسماعهم سماع الردومرادهم بحكايته اعلام أن عصيا نهم للا من بعد سماعه والوقوف عليه فلايد من ازالته واقامة سماع القبول مقامه (واسمع) أى لوقالواعند مخاطبة الني عليد الصلاة والسلام بدل قو لهم اسمع غير ﴿ مسمع اسمع (وانظرنا)

و يقرأ بالمسان (فأمااةول الناني ) فهوان المراد منطمس الوجوه مجازه ثم ذكروافيه وجوها (الاول) قال الحسن المراد نطمسها عن الهدى فنزدها على أدبارها أي على صلالتها والمقصوديان القأمافي أنواع الخدلان وظلمات الصلالات ونظيره قوله تعالى ياايها الذين آمنوااستجيبوا لله وللرسول اذادعاكم لما يحييكم و اعلوا ان الله يحول بين المره وقابه تحقيق القول فيه أن الانسان في مبدأ خلقته ألف هذا العالم المحسوس ثم أنه عند الفكر والعبودية كانه يسافر من علم المحسوسات الى عالم المعقولات فقدامه عالم المعقولات ووراء علم المحسوسات فالمخدول هو الذي يرد من قدامه الى خلفه كما قال تعالى في صفتهم ناكسو روسهم ( الثاني ) يحتمل أن يكون المراد بالطمس القلب والتغيرو بالوجوه ر وءساؤهم ووجهاؤهم والمعني من قبل انتغير أحوال و جهائهم فنسلب منهم الاقبال والوجاهة ونكسوهم الصغار والاد بار والمذلة ( الثالث ) قال عبد الرحن بن زيدهذا الوعيد قدلحق البهود ومضى ونأول ذلك في اجلاء قريظة والنضير الى الشام فردالله وجوههم على أدبارهم حين عادواالى أذرعات وأريحاء من (أحدهما) تقبيح صورتهم يقال طمس الله صورته كفوله قبيح اللهوجهه (والثاني) ازالة آثارهم عنبلاد العرب ومحو أحوالهم عنهافان قيل انه تمالي هددهم اطمس الوجوه على التمول الثاني فلااشكال البتةوان فسنرناءعلى القولالاول وهو حله على ظاهره فالجواب عنه من وجوه (الاول) انه نعالي ماجعل الوعيد هوالطمس نعينه بل جعل الوعيد اماالطمس أواللعن فانه قال اونلعنهم كالعا أصحاب السبت وقد فعل أحدهماوهواللمن وهوقوله أونلعنهموظاهره ليس هوالمسيخ(الثاني)قوله تعالىآمنوا تكليف متوجه عليهم في جميع مدة حياتهم فلزم أن يكون قوله من قبل أن نطمس وجوها وإقعافي الآخرة فصار النقدير آمنوا من قبل أن بحبئ و قت نطمس فيه وجوهكم وهومابعدالموت (الثالث) اناقد بيناان قوله ياايها الذين أوتوا الكتاب خطاب معجيع علائهم فكان التهديد بهذا الطمس منسر وطابأن لايأتي أحدمتهم بالاعان وهذالشرط لم يوجد لانه آمن عبدالله بن سلام وجع كثيرمن أصحابه ففات المسر وط بفوات الشرط و يقال لما نزلت هذه الآية أتى عبد الله بن سلام رسول الله صلى الله عليه وسلمقبلأن يأتى أهله فاسلم وقال بارسول الله كنتأرى أن لاأصل اليكحي يتحول وجهى في قفاى (الرابع) انه تعالى لم يقل من قبل أن نطمس وجوهكم بل قال من قبل أن نطمس وجوها وعند ناانه لابدمن طمس في البهود أومسم قبل قيام الساعة وممايدل على أن المرادليس طمس وجوههم باعيانهم بل طمس وجوه عيرهم من أبناه جنسهم قوله أوناءنهم فذكرهم على سبيل المغايبة واوكأن المرادأولئك المخاطبين لذكرهم على سبيل الخطاب وحلالا يةعلى طريقة الالتفات وانكانجائزا الاان الاظهرما ذكرناه تمقال

أى ولوقالواذلك بدل قولهم راعناولم يدسوا تحت كلامهم شراوفسادا أى اوثبت أنهم قالواهذا مكان ماقالوا من الاقوال (لكان) قولهم ذلك (خيرالهم) مماقالوا (وأقوم) أى أعدل وأسد في نفسه وصيفة النفضيل اماعلى ابابها واعتباراً صل الفضل في للفضل عليه بناء على اعتقادهم أو بطريق التهكم واما بُعنى اسم الفاعل وانماقدم

في البيان حاله بالنسبة اليهم على حاله في نفسه لان ﴿ ٣٤٣ ﴾ هُممهم مقصورة على ما ينفعهم و ولكن لعنهم الله

بكفرهم )أى ولكنلم المتعالى أوناهنهم كالعنا أصحاب السات قال مقاتل وغيره نمسخهم قردة كما فعلنسا ذلك باواثلهم وقال أكثر المحتقين الاظهر حل الآية على اللهن المتعارف ألاتري الى قوله تعالى قل هل أنبشكم بشرمن ذلك مثوبة عندالله من لعنه الله وغضب عليه وجعل منهم القردة والخناز يرففصل تعالى ههنابين اللعن وبين مسخهم قردة وخنازير وههناسو الات (الاول) الى من يرجع الضمير في قوله أو نلعنهم الجواب الى الوجوه ان أريد الوجهاء أولاصحاب الوجوه لآن المعنى من قبل أن نطمس وجوه قوم أو يرجع الى الذين أوتوا على طريقة الالتفات (السوال الثاني) قد كان اللعن والطمس حاصلان قبل الوعيد على الفعل فلابدوأن يتحداوالجواب اناعنه تعالى لهم من بعدهذا الوعيديكون أزيد تأثيرا في الخرى فيصبح ذلك فيه (السو ال اشالث) قوله تعالى يا ايما الدين أو تواالكناب خطاب مشانهة وقولة أونلعنهم خطاب مغايبة فكيف بليق أحدهما بالآخرالجوال منهممن حل ذلك على طريقة الالتفات كافي قوله تعالى حتى اذاكنتم في الفلك وجرين بهم ومنهم من قال هذا تنبيد على أن التهديد عاصل في غيرهم عن يكذبون من أبنا جنسهم وعندي فيه احتمال آخر وهوان اللعن هوالطردو الابعادوذكر البعيد لايكون الابالمغايبة فملا لعنهمذكرهم بعبارة الغيبة ثم قال تعالى وكان أمرالله مفعولا و فيد مسئلتان ( المسئلة الاولى) قال ابن عباسير يدلاراد لحكمه ولاناقض لامره على معنى اله لا يتعذر عليه شي ير يدأن يفعله كاتقول في الشيء الذي لاسك في حصوله هذا الامر مفعول وان لم يغعل بعدواناقال وكان اخبارا عن جريان عادة الله في الانبياء المتقدمين انه مهما أخبرهم بانزال العذاب عليهم فعل فكالامحالة فكاأنه فيللهم أنتم تعلون انه كانتم ديدالله في الايم السالفة واقعا لامحالة فاحترزوا الآن وكونوا على حدر من هذا الوعيد والله أعلم (المسئلة الثانية) احتج الجبائي بهذه الآية على أن كلام الله محدث فقال قوله و كان أمرالله مفعولا يقتضي أنأمره مفعول والمخاوق والمصنوع والمفعول واحدفدل هذا على أن أمرالله مخلوق مصنوع وهذافي غاية السقوط لان الامر في اللغة جاء بمعنى الشان والطريقة والفعل قال تعالى وما أمرفرعون برسيدو المراد ههاذاك \* قوله تعالى (ان الله لا انففر أن بشرك به و يغفر ما دون ذلك لن يشاء ومن يشرك بالله فقد افترى انماعطيما) اعلم أن الله تعالى لماهدد اليهود على الكفرو بينأنذك التهديد لابدمن وقوعه لامحالة بين ان مثلهذا التهديد من خواص الكفرة أماسائرالذنوب التيهي مغابرة للكفر فليستحالها كذاك بلهو سيحانه قديمفوعنها فلاجرم قال ان الله لايغفر أن يشرك به وبغفر مادون ذلك لمن بشاءوفي الآية مسائل (المسئلة الاولى) هذه الآية دالةعلى أن اليهودي يسمى مشركافي عرف الشرع و بدل عليه وجهان (الاول) ان الآية دالة على أنماسوى السرك مغفو رفلو كانت اليهودية مغايرة للشرك لوجبأن تكون مغفورة بحكم هذه الآية ولاباجاع هي غير مغفو رة فدل على انهاد اخلة تحت

يقولوا ذلك واستمروا على كفرهم فغذاهما لله تعالى وأبعدهم عن الهدى بسبب كفرهم بذلك( فلايؤمنون) بعددلك (الاقليلا)أي الااعانا قليلالانعبأنه وهوالابمان يعمض الكتب والرسول أوالا زماناقليلاوهو زمان الاحتضارفانهم بومنون حين لاينفهم الاعان قال تعالى وان من أهل الكتاب الاليؤ مننمه قبل موته وكلاهماليس باعان قطعاو قدجوزأر يرادبالقلة العدم بالكليد على طر مقدة قوله تعالى لايذوقون فيهما الموت الاالموتةالاولى أىان كان الايمان المعدوم اعانافهم يحدثون شينا من الاعسان فهو في المعنى تعليق بالمحان وأنت حبيربأن الكل يأبا مايعقبد من الامر بالاعان القرآن الناطق بهذا لافضأته الى التكليف بالمحال الذى هواعانهم بعدم ايمانهم المستمرأ ماعلى الوجه الاخير فظاهر

وأماعلي الاواين فلان أمرهم بالايمان المنجز بجمع الكتب والرسل تكليف الهم بايمانهم معدم ايمانهم ﴿ اسم ﴾ ببعض الكتب والرسل وبعدم أيمانهم الى وقت الاحتضار قالوجه أن يحمل القليل على من يؤمن بعد ذلك لكن لا بجعل المستثنى مندضميرا لفاعل

على غيرالمختار بل بجعله منميرالمفعول في اعنهم أي ولكن لعنهم الله الافريقا قليلافانه تعالى لم يلعنهم فإلنس دعلم وبالاعان وقدآمن بعددلك فريق من الاحبار كعبدالله ن سلام و کعب واضرا ۲ ا كاسيئاتى (الأماالذين أوتواالكتاب)نلوين الخطاب وتوجعه اماالي منحكيت أحوالهم وأقواله برخاصة بطريق الالتفات ووصفهم تارة مامتاءالكمتاب أىالنوارة وأخرى بالتاء نصدب منها لوفة كل من المقامين حقه فإن المقصود فيماسيق يان أحدهم الضلالة وازالة ماأوتوه تقابلتها بالتحريف وليسمأ أزالوه بذلك كلهاحتي يوصفوا بانتائه بسلهو بعضها فوصفوالاتا أهواماههنا فالمقصودنأ كيدابجاب الامتثال بالامر الذي يدقبه والتحذيرعن مخالفته من خيث ان الاعان بالمصدق موجب للاعان عايصدقه والكفر بالثابي مقنض للمكفر بالاول قطعاولاريب

اسم الشرك (الثاني) ال اتصال هذه الآية عاقبلها اعاكان لانها متضمن تهديد اليهود فلولاان البهودية داخلة تحتاسم الشرك والالميكن الامركذلك فانقبل قواهتمالي انالذين آمنوا والذين هادوا الى قوله والذين أشركوا عطف المشرك على اليهودي وذلك يقنضي المعايرة قلناالمعايرة حاصلة بسببالمفهوم اللغوى والاتحاد حاصل بسبب المفهوم الشرعي ولابد من المصير الى ما ذكرناه دفعا للتنا قص اذا ثبتت هذه المقدمة فنقول قال السافعي رضى الله عنه المسلم لايقىل بالذمى وقال أبوحنيفة يفتل حجة الشافعي ان الذمي مشرك لماذكرناه والمشرك مباح الدم لقوله تعمالي اقتلوا المسركين فكان الذمى مباح الدم على الوجد الذي ذكرناه ومباح الدم هوالذي لاعب القصاص على قاتله ولايتوجه النهى عنقتله ترك العمل بهذا الدايل فيحق النهى فوجب أنيبتي معمولا به في سقوط القصاص عن قاتله (المسئلة النانية) هذه الآية من أقوى الدلائل لنا على العفو عن أصحاب الكائر واعلم أن الاستدلال بها من وجوه ( الوجه الاول) ان قوله ان الله لايغفر أن بشرك به معناه لايغفر الشرك على سبيل الفضل لان بالاجهاع لايغفر على سبيل الوجوب وذلك عند مايتوب المنمرك عن شر له فاذا كان قوله انالله لايغفر الشرك هوانه لايغفره على سبيل التغضيل وجبأن يكون فوله و يغفر ما دون ذلك هوأن يغفره على سبيل النفضل حتى بكون النفي والاثبات متواردين على معنى واحد ألانري أنه لوقال فلان لايعطى أحداتفضلا ويعطى زائدا فانه يفهم مندانه يعطيه تفضلاحتي الوصرح وقال لابعطي أحداشنا على سبلا التغضل ويعطى أزيد على سبل الوجوب فكلعاقل يحكم بركاكة هذا الكالام فئبت ان قوامو يغفر مادون ذلك لمن دشاء على سبيل النفضل اذا ببت هذا فنقول وجب أن يكون المرادمنه أصحاب الكبائر قبل النوبة لان عندالمعتزلةغغرانالصغيرة وغفرانالكبيرة بعدالتو بةواجب عقلافلايكن حلالآية عليه فاذا تقرر ذلك لميبق الاحل الآية على غفران الكبيرة قبل النوبة وهوالمطلوب (الثاني)انه تعالى قسم المنهيات على قسمين الشرك وماسوى الشرك ممان ماسوى الشرك يدخلفيه الكبيرة قبلالتو يةوالكبيرة بعدالتو بة والصغيرة تمحكم علىالنسرك بأنهغير مغفور قطعاوعلى ماسواه بأنه مغفور قطعا لكن فيحق من بشاء فصار تقدر الآيدأنه تعالى يغفر كل ماسوى الشرك لكن في حق من شاء ولمادلت الآمة على ان كل ماسوى الشرك مغفور وجب أن تكون الكبعرة قبل النوية أيضا معفورة (الثالث) انه تعالى قاللن يشاء فعلق هذا الغفران بالمسئة وغفران الكبيرة بعد التولة وغفران الصغيرة مقطوع له وغيرمعلق على المشيئة فوجب أنيكون الففران المذكور في هده الآية هو غفران المكبرة قبل الوبة وهو المطلوب واعترضوا على هذا الوجه الاخير بأن تعليق الامر بالمشمينة لاينا في وجو به الاترى انه تعالى قال بعد هده الآية بل الله يزك من يشاء تمانانم انه تعالى لايزك الامنكان أهلاللتزكية والاكان كذباوالكذب على الله

فأن المحذور عندهم انما هولزوم الكفر بالتوراة نفسها لابيعضها وذلك انما يحتق بجعل القرآن مصدقا لكلها وانكان مناط النصديق بعضا منها منبورة أن مصدق البعض مصدق للبكل

المُنصَّمَنُ له تَحْمًا واما اليهم والى غيرهم قاطبة وهوالاظهر وأياماكان فنفصيل مافصل لماكان مَن مَظَان أقلاع كل من الفريقين عماكانوا عليه من الصلالة عقب ذلك الامربالمبادرة الى سلوك محجة الهداية مشفوعاً بالوعيدالشديد على المخالفة فقيل (آمنوا بمانزلنا) من القرآن عبرعنه ﴿ ٣٤٤ ﴾ بالموصول تشريفاله بمافى حيز الصلة وتحقيقا

محال فكذا ههنا واعلمانه ليس للمعتزلة على هذه الوجوه كلام يلتفت اليه الاالمعارضة بعمومات الوعيد ويحن نعارضها بعمومات الوعدوالكلام فيدعلي الاستقصاء مذكور في سورة البقرة في تفسير قوله تعالى بلي من كسب سيئة وأحاطت به خطيئته فأولئك أصحاب النارهم فبهاخا لدون فلافائدة في الاعادة وروى الواحدي في البسيط باسناده عن ابعر قال كناعلى عهد رسول الله صلى الله عليه وسلم اذامات الرجل مناعلى كبيرة شهدنا انهمن أهل النارحي نزلت هذه الآية فأمسكنا عن الشهادات وقال ابن عباس انى لارجو كالاينفع مع الشرك عمل كذاك لايضر مع التوحيد ذنب ذكر ذلك عندعر ابن الخطاب فسكت عروروي مرفوعا ان النبي صلى الله عليه وسلم قال اتسموا بالايمان وأقروابه فكما لايخرج احسان الشرك الشرك من اشراكه كذلك لاتخرج ذنوب الموامن المؤمن من إيمانه ( المسئلة الثانية ) روى عن ابن عباس انه قال لماقتل وحشى حزة بومأ حدوكانو اقدوعدوه بالاعتاق انهوفه لذاك تمانهم ماوفواله بذلك فعند ذلك ندم هووأ صحابه فكتبوا الى النبي صلى الله عليدوسل بذنبهم وانه لا يمنعهم عن الدخول في الاسلام الاقوله تعالى والذين لايدعون معالله ألها آخر فقالوا قدارتكبنا كلمافي الآية فنزل قوله الامن تاب وآمن وعلصالحا فقالوا هذاشرط شديد تخاف أن لانقوم به فنزل قولهان الله لايغفر أن يشرك به و يغفرما دون ذلك لمن يشاء فقالوا أنخاف الانكون من أهل مشيئنه فعز ل قل ياعبادى الذين أسرفواعلى أنفسهم فدخلواعند ذلك في الاسلام وطعن الناضي في هذه الرواية وقال انمن ير يد الايمان لايجوز منه المراجعة على هذا الحد ولان قوله انالله يغفر الذنوب جيما لوكان على اطلاقه لكان ذلك اغراء لهم بالثياث على ماهم عليه والجواب عندلايبعد أن يقال انهم استعظموا قتل حزة وايذاه الرسول الىذلك الحدفوقعت الشبهة في قلوبهم انذلك هل يغفرلهم أم لافلهذا المعنى حصلت المراجعة وقوله هذااغراء بالقبيح فهواعايتم على مذهبه أماعلى قولنا انه تعالى فعاللايريد فالسؤال ساقط والله أعلم تم قال ومن يشرك بالله فقدا فترى اثماعطيما أي اختلق ذنبا غيرمغفور يقال افترى فلأن الكذب اذااعتمله واختلقه وأصله من الفرى يمعني القطع القطع المرالي المرالي الذين يزكون أنفسهم بلالله يزى من يشاء ولايظلون فتيلا انظركيف يفترون على الله الكذب وكفيه اعمامينا) اعلم انه تعالى لماهدد اليهود بقوله انالله لايغفر أن بشركته فعند هذا قالوالسنا من المشركين بل يحن منخواص اللة تعالى كاحكى تعالى عنهم انهم قالوانحن أبناءالله وأحباؤه وحكى عنهم انهم قالوالن تمسنا النار الاأماما معدودة وحكي أيضا انهم قالوا لزيدحل الجنة الامنكان هودا أونصاري و بعضهم كانوا يقولون انآباءنا كانوا أنياء فيشفعون لنا وعن ابن عباس رضى الله عنه أن قومًا من البيهود أتوا بأطفالهم ألى النبي صلى الله عليه وسلم وقالوا ياهجمد هل على هو لاء ذنب فقال لافقالوا والله ما يحن الاكهو لاء ماعلناه بالليل كفرعنا بالنهار لكونه من عنده عزوجل (مصدقاً لما معكم) من التوارة عبرعنها بذلك للايذان بكمال وقوفهم على حقيقة الحال فأن المعية المستدعية لدوام تلاوتها وتكرر المراجعة اليها من موجيات العثور على مانى تضاعيفها المؤدى الىالعلم بكون القرآن مصدقالها ومعني قصديقداباها نزوله حسما نعتالهم فيهاأ وكونه موافقالهافي القصص والمواعيد والدعوة الى النوحيد والعدل بين الناسوالنهىعنالمعاسى واغواحشوأمامايتراءي منخالفته لبها فىجزئيات الاحكام بسبب تفاوت الامروالاعصارفليست محفالفة في الحقيقة بلهي عين الموافقة من حيث ان كلامنهاحق بالاضافة الىعصره متضمن الحكمة التي عليها يدور فلك التشربع حتى لونأ خر نزولاالمنقدم لعزل على وفق المتأخر ولو تقدم نزول المناخر لوافق المتقدم قطعما ولذلك قال علىدالصلاة والسلام

لوكان موسى حيا لماوسعه الااتباعي (من قبل أن نطمس وجوها) متعلق بالامر مغيد ﴿ وما ﴾ للمسارعة الى الامتثال به والجدفي الانتهاء عن مخالفته عافيه من الوعيد الشديد الوارد على أبلغ وجه وآكده حيث لم يعلق وقوع المتوعدية بالمخالفة ولم يصيرح بوقوعه عندها تنبها على أن ذلك أمر محقق غنى

عن الاخبار به وأنه على شرف الوقوع متوجه نحو المخاطبين و في تنكير الوجوة المفيد للتكثير تهو يل الخطب وفي العلم العلم المعالمة عن العالم المعالمة ال

أى آمنوامن قبل ' ، محونخطيط صورا ونزيل آثارهاقال اس عباس رضى الله عنهسا نجلعها كخف المعمأو كعافر الداية وقالة ادة والضحالانمميها كواه تعالى فطمسنا أعياسم وقبل نجعلها سانت الشعركو جوء الدرة (وبردهاعلى أدباره) فحملها على هأس أدبار ها وأدفاما مطموسة مثدها ولداء للتسبيب أونكسها بعدالطمسفنز هالى موضع الافقاء والاعداء الىموصعهاودد اكهي مذكرأشد هما فأساء للتعقيب وعيل المر با وجوه الوجهاء عار أن الطمس معرق النعييرأىمودلا ير أحوال وجهائهم ددات اقبالهم ووحاه ، ونكسوهم صعار راارا أو نردهم من 🕘 🦠 جاؤامنه وهي اد الشأم فالمراديذات ﴿ وَعَ بني النصير ولاحق له لايساعد وقام ش يد الوعيدوتهميم السي

وماعملناه بالنصار كفرعنا باليل و بالجملة فالقوم كا نواقد بالغوافي تزكية أنفسهم فذكر تعالى في هذه الآيةانه لاعبرة بتركية الانسان نفسه وانما العبرة بتركية الله له وفي الآية مسائل ( المسئلة الاولى)المرز كية في هذا الموضع عبارة عن مدح الانسان نفسه ومنه تزكية المعدل للشاهد قال تعالى فلاتزكوا أنغسكم هوأعُم بمن اتتى وذلك لان النزكية متعلقة بالتقوى والتقوى صغةفي الباطن ولايم إحقيقتها الأالله فلاجرم لاتصلح التزكية الامن الله فلهذا قال تعالى بل الله يزى من يشاء فان قيل أليس انه صلى الله عليه وسلم قال والله ابي المين في السماء أمين في الارض قلنا انماقال ذلك حين قال المنافقون له اعدلُ فى القسمة ولان الله تعالى لمازكاه أولابدلالة المعجزة جاز لهذلك بخلاف غيره ( المسئلة الثانية) قوله مل الله يزى من يشاء يدل على أن الايمان يحصل بخلق الله تعالى لان أجل أ الواع الزكاة والطهارة وأشرفها هوالاعان فلاذكر تعالى انه هو الذي يزكى من يشاءدل على ان ا عان المو منبن لم يحصل الانخلق الله تعالى (المسئلة الثالثة) قولة ولا يظلمون فتملاهو كقوله انالله لايظلم مثقال ذرة والمعنى ان الذين يزكون أنفسهم يعاقبون على تلث التزكية حق جزائهم من غيرظم أو يكون المعنى ان الذين زكاهم الله فأنه منسبهم على طاعانهم ولا ينقص من ثوابهم سيئا والفتيل مافتلت بين اصبعيك من الوسيخ فعيل بمعنى مفعول وعن ابن السكيت الفتيل ماكان في سق النواة والنقير القطة التي في ظهر النواة والقطمير القشرة الرقيقة على النواة وهذه الاشياء كلها تضرب أمثالاللشي النافه الحقيرأي لإيظلمون لا قلميلاولاكثيرا ثم قال تعالى انطركيف يفترون على اللهالكدبوضه مسئلتان(المسئلة (الاولى) هذا تعجيب للنبي صلى الله عليه وسلم من فريتهم على الله وهي تركيتهم أنفسهم وافتراوهم على الله هو قواهم بحن أبناء الله وأحباؤه وقواهم لن يدخل الجنة الامركان هودا أونصاري وقولهم ماغلناه بالمهار يكفرعناباللل (المسئلة الثانية) مذهبناان الخبر عن الشي اذا كان على خلاف المخبرعند كان كذبا سواء علمقائله كونه كدلك أولم يعلموقال الجاحط شرط كونه كدباان يعلم كونه بخلاف ذلك وهذه الا ية دليل لنالانهم كانوا يعتقد و نفىأنفسهم الزكا والطهارة مملاأخبروابال كأوالطهارة كدبهم الله فيدوهذا يدلعلى ماقلناه نمقال تعالى وكنيبه اتمامبينا وانما يقال كفي به في التعظيم على جهد المدح أوعلى جهة الذمأما في المدح فكهوله وكني بالله ولياوكني بالله نصيرا وأمافي الدم فكماني هذا الموضع وقوله اثمامبينا منصوب على التمبيز \* قوله تعالى (ألم ترى الى الذين أو تو انصيبا أمن الكتاب يومنون بالجبت والطاغوت ويقولون للذين كفروا هولاء أهدىم الذين آمنواسبيلاأولئك الذين لمنهم الله ومن يلعن الله فلن تجدله نصيرا) اعلم انه تعالى حكى عن اليهودنوع أآخر من المكروهوانهم كانوا يفضلون عبدة الاصنام على المؤمنين ولاسك انهم "كانوا طلين بانذك باطل فكان اقدامهم على هذا القول لمحض العنادوالتعصبوفي ﴿ اللَّهُ مَسَائِلُ (المسئلة الأولى) روى انحبي بن أخطب وكعب بن الاشرف اليهوديين

المجميع فالوجه ما سبق من ﴿ ٤٤ ﴾ ث الوجوه وقد اختلف في ان الوعيد هل كان بوقوعه في الدنيا أو في الآخر ه ه يا الم

الآية أتى رُسُول الله صلى الله عليه وَسلم قبل أن يأتى أهله فأسلم وقال يارسول الله ماكنت أرى أن أصل البك حتى يتحوّل وجهى الى دَفاى وفي رواية جاءالى النبي عليه الصلاة ﴿ ٣٤٦ ﴾ والسلام ويده على وجهه وأسلم وقال ماقال وكذا

خرجا الم مكة مع جاعة من اليهود يحالفون قريشا على محاربة الرسول صلى الله عليه وسلم فقالوا أنتم أهل كتاب وأنتم أقرب الى مجد منكم الينافلانأمن مكر كمفاسجدوا لألهتناحتي تطمئن قلو بناففعلوا ذلك فهذا ايمانهم بالجبث والطاغوت لانهم سجدوا للاصنام فقال أبوسفيان أنحن أهدى سبيلاأم محمد فقال كعب ماذا يقول مجمد قالوا يأمر بعباده الله وحدءو ينهى عن عبادة الاصنام وتركدين آبائه وأوقع الفرقة فال وماديشكم قالوا نحن ولاةالبيت نستي الحاج ونقرىالضيف ونفك العانى وذكرواأ فعالهم فقال أنتم أهدى سبيلافهذا هوالمراد من قولهم للذين كفروا هؤلاء أهدى من الذي آمنوا سبيلا ( المسئلة الثانية ) اختلف الناس في الجبت والطاغوت و ذكروا فيد و جو ها (الاول) قال أهل اللغة كل معبود د و نالله فهوجبت وطاغوت ثمزعم الأكثرون ان الجبت ليساله تصرف في اللعة وحكى القفال عن بعضهم ان الجبت أصله جبس فابدات السين ماء والجبس هو الحبيث الردئ وأما الطاغوت فهو وأخوذ من الطغيان وهو الاسراف في المعصية فكل من دعاالي المعاصي الكبارلزمه هذا الاسم ثم توسعوا في هذا الاسم ختى أوقعوه على الجماد كماقال تعالى واجنبني وبني أن نعبد الاصنام ربانهن أَصْلَلُنَ كَثْيِرا من الناس فاضاف الاضلال الى الاصنام مع انها جمادات ( الثاني )قال صاحب الكشاف الجبت الاصنام وكل ماعبدمن دون الله والطاغوت الشيطان (الثالث) الجبت الاصنام والطاغوت تراجة الاصنام يترجون للناس عنهاالا كاذيب فيضلونهم بهاوهومنقول عن ابن عباس (الرابع) روى على بن أبي طلمة عن ابن عباس قال الجبت الكاهن والطاغوت الساحر (الخامس)قال الكلبي الجبت في هذه الا ية حيى بن أخطب والطاغوت كعب بن الاسرف وكانت اليهود يرجعون اليهمافسميا بهذين الاسمين لسعيهما في اغواء الناس واصلالهم (السادس) الجبت والطاغوت صمان لقريش وهماالصمان اللذان سجد اليهودلهما طلبالمرضاة قريش وبالجله فالاقاويل كثيرة وهما كلتان وضعناعلين على من كان غاية في الشر والفساد ثم قال تعالى أولتك الذين لعنهم الله ومن يلمن الله فلن تجدله نصيرا فبين أن عليهم اللهن من الله وهو الخذلان والابعاد وهوضد مالمؤ منين من القر بة والزلني وأخبر بعده بان من يله نه الله فلا ناصراله كاقال ملعونين أينا ثقفوا أخذوا وقتلوا تقتيلافهذااللعن حاضرومافي الآخرة أعظموهو يوم لاتملك نفس لنفس شيئاوالامر يومند للهوفيه وعدالرسول بالنصرة والمؤمنين بالتقو ية بالضد على الضد كما قَال في الآيات المتقدمة وكني بالله ولياوكني بالله نصيرا واعلمأن القوم انما استحقواهذا اللعن الشديدلان الذى ذكروهمن تفضيل عبدة الاوثات على الذين آمنوا بمعمد صلى الله عليه وسلم يجرى مجرى المكابرة فن يعبد غير الله كيف يكون أفضل حالامن لايرضي عمبود غيرالله ومنكان دينه الاقبال بالكلية على حدمة الخالق والاعراض عن الدنيا والاقبال على الآخرة كيف يكون أقل حالامن كان بالضدفي كلهذه الاحوال و الله أعلم

ماروي أنعررضي الله عند قرأهد الايةعلى كعب الاحبارفقال كعب مارب آمنت بارب أسلت مخافذ أن يصيبه وعيدهامم اختلفوا فقيل انه منتظر بعدولابدمن طمس في الهود ومسخ وهو قول المبرد وفيه أن انصراف العذاب الموعودعنأواثلهموهم الذن باشرواأ سباب نزوله وموجبات حلؤله حيث ساهدوا شواهد التبوةفي رسول الله صلى الله عليه وسلفكد يوهاوفي التوراه فلرفوهاوأصر واعلى الكفروالضلالة وتعلق بهمخطاب المشافهة بالوعيدثم نزولدعليمن و جد بعد مثات من السنين من أعقا بهم الضالين باضلا لهم العاماين عامهداومن قوانين الغواية بعيدمن حكمة الله تعالى العزيز الحكيم وقيل ان وقوعه كان مشروطا بعدم الا عان وقد آمن من أحبار هم المذكو ران وأضرابهمافلم يقعوفيه أناسلام بعضهم أن

لم يكن سببالنا كذئز ول العدّاب على الباقين لتشديد هم النكير والمنادبعد ازديادا لجق وصوْحاوقيام ﴿ قوله ﴾ الحجبة عليهم بشهادة أماثلهم العد و ل فلا أقل من أن لايكون سببالرضد عنهم

وقيل كان الوقيد وقوع احدالامر بن كاينطق به قوله تعالى (أونله نهم كا لعنا أصحاب السبت) فأن لم يقع الامر الأول فلا نزاع في وقوع الثاني كيف لاوهم ﴿ ٣٤٧ ﴾ ملمونون بكل لسان في كل زمان و تفسير اللمن بالمستخ ليس

يمقرر البثة وأنتخبر بأنالمتبادر من المعن المشبه بلعن أصاب السبتهوالمستخواس فيعطفه على الطمس والردعلى الادبارث اثبه دلالة على عدم اراده المسيخضر ورةأنه تعيير مغابر لما عطف عليه دلم أنالتوعد مهلامد أن يكون أمر حادثا مترتباعلي الوعيد محدورا عندهم ليكون مزجره عن مخالفة الامر ولم يعهدأنه وقع عليهم لعن عهذا الوصف انعا الواقع عليهم مأتداواته الالسة من اللعن المسمر الذي ألفوه وهو عمرل من صلاحية أن يكون حكما لهذا الوعيد أو مرجرة للعنيدوقيل انا كان الوعيد بودوع ماذكرفي الآحره عند الحشروسيفع فيهالانحالة أحدالامرين أوكلاهما على سبيل التوز معوأما ماروی عی عبدالله بی سلام وكعبفبنيعلي الاحداط اللائق بشأنهما والحقأن النظم الكريم لس خص في أحد

#قوكه تعالى (أم لهم نصيب من الملك فاذالا يو تون الاس نقيراً) اعمأ نه تعالى وصف اليمود في الآية المتقدمة بالجهل الشديد وهو اعتقادهم أن عبادة الاوثان أفضل من عبادة الله تعالى ووصفهم في هذه الا يم بالبخل والحسدفالبخل هوأن لايدفع لاحد شيئابما آناه الله منالنعمة والحسدهوأن يتمنىأن لايعطى الله غيره شيئا من النعم فالبخل والحسد يشتركان في أن صاحبه يريد من النعمة من الغيرفاما البخيل فيمنع نعسمة نفسه عن العير وأما الحاسد فيريدأن يمنع نعمة الله من عباد، واناقدم تلك الآية على هذه الآية لان النفس الانسانية لها قوتانالتوة العالمة والتوة العاملة فكمال القوة العالمة العلمونقصانها الجهل وكالاالقوة العاملة الاخلاق الحيدة ونقصانهاالاخلاقالذ يمةوأشدالاخلاق الذميمة تقصانا البخل والحسد لانهما منشآن لعودالمضار اليءباداللهاداعرفت هذا فنقول انماقدم وصفهم بالجمل على وصفهم بالبخل والحسد لوجهين (الاول) ان القوة النظرية مقدمة على القوة العملية في الشرف والرتبة وأصل لها فكان نمر حمالها يجب أن يكونٍ مقدماعلى شرح مال القوة العملية (الثاني) أن السبب لحصول البخل والحسد هوالجهل والسبب مقدم على المسبب لاجرم قدم تعالى ذكر الجهل على ذكر البخل والحسد وانما قلنا انالجهل سبب البخل والحسد أماالبخل فلان بذل المال سبب لطهارة النفس ولحصول السعادة فيالآخرة وحبس المال ببلحصول مال الدنيافي بدمفالبخل يدعوك الىالدنيا ويمنعك عنالآخرة والجود يدعوك الىالآحره ويمنعك عنالدنياولاشكان ترجيح الدنيا على الآخرة لايكون الامحض الجهل وأماالحسد فلان الالهية عبارة عن ايصال النعم والاحسان الى العبيد فن كره ذلك فكانه أرادع زل الالهعن الالهية وذلك محض الجهل فثبت أن السبب الاصلى للبخل والحسد هوالجهل فلاذكر تعالى الجهل أردفه بذكرالبخل والحسدليكون المسبب مذكوراعقيب السبب فهذا هوالاشارة الى نظم هذه الآية وهمهنامسائل ( المسئلة الاولى) أم ههنافيه وجوه ( الاول ) قال بعضهم الميم صلة وتقديره ألهم لان حرف أم اذالم يسبقه استفهام كان الميم فيه صله ( الثاني ) ان أم همهنا متصلة وقد سبق ههنا استفهام على سبيل المعنى وذلك لانه تعالى لماحكي عن هؤلاء الملعونين قولهم للمسركين انهم أهدى سبيلامن المؤمنين عطف عليه بقوله أم أهم نصيب فكانه تعالى قال أمن ذلك يتعبأم من قولهم لهم نصيب من الملائم عانه لو كان لهم ملك المخلوا باقل القليل ( الثالث ) أن أم همنا منقطعة وغير متصلة بمأقبلها البتة كانه لماتم الكلام الاول قال بل الهم نصيب من الملك وهذا الاستفهام استفهام بمعنى الانكاريعني ليس لهم سي من الملك البتة وهذا الوجد أصبح الوجوه (المسئلة الثانية) ذكروافي هذا الملك وجوها (الاول) اليهود كانوا يقولون بحن أولى بالملك والنبوة فكيف نتبع العرب فأبطل الله عليهم قولهم في هذه الآية (الثاني) ان اليهود كانوا يزعون ان الملك يعود اليهم في آخر الزمان وذالثانه يخرجمن اليهودمن يجددملكهم ودولتهم وبدعوالى دينهم فكذبهم الله

الوجهين بل المتبادر منه بحسب المقام هوالاول لانه أدخل في الزجر وعليه مبني ما روى عن الخبرين اكمها لم يتضم وقوعه علم أن المراد هو الثاني والله تعالى أعلم وأياما كان فِلعل السير في تخصيصهم

عده العقو بة بن بين العقوبات مراهاة المشاكلة بينها و بين مأأوجها من جنايتهم التي هي التحريفه والتعبيرة الهائم الأسرائية ) أي ماأمر به كائنا ما كان أو أمره ﴿ ٣٤٨ ﴾ بايقاع شي ما من الإشياه ( مِعْمُولًا )

ف هذه الآية ( الثالث ) المراد بالملك ههنا التمليك يعني انهم انما يقدر ون على دفع بولما ال كان التمليك المهرولوكان التمليك اليهم لبخلو ابالنتير والقطميرفكيف بقدرون على الثني والاثبات قال ابوبكر الاصم كانوا أصحاب نساتين وأموال وكانوافي عزة ومنعة ممكانوا ببخلون على الفقراء باقل القليل فنزلت هذا الآية فيهم ( المسئلة الثاشة ) انه تعالى جعل بخلهم كالمانع من حصول الملك لهم وهذا يدل على أن الملك والمخل لا يجتمعان وتحقيق الكلام فيه من حيث العقل ان الانقياد الغيرأ مرمكروه الداته والانسان لا يتحمل المكروه الا اذا و جد في مقابلته أمرا مطلو با مرغو بافيه و جهات الحاجات محيطة بالناس فاذا صدر من انسان احسان الى غيره صارت رغبة الحسن اليه في ذلك المال سما اصير ورته منقادا مطيعا له فلهذا قيل بالبريس عبدالحرفاذالم بو جدهذا بقيت النفرة الطبيعية عن الانقياد للغير حائصا عن المعارض فلا يحصل الانقياد البتة فثبت أن الملك والبخل لا يجيمهان ثم ان الملك على ثلاثة أقسام ملك على الظواهر فقطوهذا هو ملك الملوايو ملك على البواطن فقط وهذا هوملك العلاء وملك على الظواهر والواطن معا وهدا هوملك الاسباء صلوات الله عليهم فأذا كأن الجود من اوازم الملك وجب في الانبياء عليهم الصلاة والسلام أن يكون في غاية الجود والكرم والرحمة والشفقة ليصيركل واحد من هذه الاخلاق سببا لانقياد الخلق لهموامت الهم لاوامرهم وكال هده الصعات حاصل لحمد عليه المصلاة والسلام ( المسئلة الرابعة ) قال سيبو يه اذن في عوامل الافعال ، مز له أطنى في عوامل الاسماء وتقريره ان الغلن اذا وقع في أول الكلام نصب لاغير كة واك أطن زيداً قائمًا وان وقع في الوسط جاز الفاؤه واعاله كقوله زيدا فلن قائم وان شئت قلت زيدا أظن قائمًا وان نأخر فالاحسن الغاوم تقول زيدمنطلق طننت والسبب فيماذ كرناهان ظن وما أشبهه من الافعال تحو علم وحسب ضعيغة في العمل لانها لاتؤثر في معمولاتها فاذا تقدم دلالتقديم فيالذكر على شدة العناية فةوى على المأثيرواذا أخردل على عدم العناية فلغا وان توسط فحيثذ لايكون في محل العناية من كل الوجوء ولا في محل الاهمال من كل الوجوه بل كانت كالمتوسطة في هاتين الحالتين فلاجرم كان الاعال والالغامجائزا واعلم انالاعال فيحال التوسط أحسن والالعاء حال التأخر أحسن اذاعرفت هذافنقول كلة اذن على هذا الترتيب أيضا فان تقدمت فصبت الفعل تقول اذرأكر مكوان تهميطت أوتاخرت جاز الالعاء تقول أنااذن اكرمك وأناأكرمك اذن فتلغيه في هاتين الحالتين اذا عرفت هذه المقدمة فقوله تعالى فاذا لابو تون الناس نقيرا كلة اذن فيهامتقدمة وماعلت فذكروا في العذر وجوها (الاول) ان في الكلام تقديما وتأخيرا والتقدير لابو تون الناس نقيرا اذن ( الثاني ) انها لما وقعت مين الفاء والفعل جازان تقدر متوسطة فتلغي كاتلغي اذا توسطت أو تأخرت وهكذا سبيلهامع الواوكقوله تعالى واذا لايلبثون خلفك (والثالث ) قرأ ابن مسمود فاذا لا يو تواعلي اعمال أذن علها الذي هوالنصب ( المسئلة الخامسة ) قالمًا

نا الإثمالامحالة فيدخل ديسماأ وعدنم بهدخولا ا, اياء هاجله اعتزاس لى مقررلما **سبق** , . عدم الأسم الجليل ومنع الضمرنطريق الدفال الريقالهالة واعليل الحكم وتقوية ما ني الاعستراض من المسالال (انالله لااحف ان و شرك مه ) كلام - يىأىف مىدوق لتقرير ماصله من الوعيدو،أكيد رحوب الامتثال بالامر ، لا إن بديان استحالة المفرق بدونه فانهم كانوا عداون ما يغطون من يحريف ويطمعون ، إلى غره كافي قوله تعالم ال عامن بعدهم حلف ر بواالكرماب أحذور ن هذاالادي أي س التحريف و تقولون ، ، »رابلوالراديالشرك لاق الكفر المنتطم ، كدر الهود التطامأ ييا فان السرع قد ، عن على اسراك أهل ا يكتاب قاطمة وقصى الودأصناف الكفرة المارونر وله فيحق مودكاقال مقاتل **وهو** 

﴿ اللهُ اللهُ اللهُ مِنْ أَنُواعِ الكُفْرُ أَى لاينفُرُ الكُفْرِ لِمَنَّ الْأَصْفُ بِهِ بِلانُو بِهَ وا عان لان الحكمة النشر يعية مفتضية السُدُ بِأَبِ الْكُفْرِ وَجِوْازْ مَفْوْتِهُ بِلاا عِانَ ﴿ ٣٤٩ ﴾ عابو دنى الى تنجه ولان ظلمات الكفر والمعاصى انمايسترها

نورالاعانفن لميكن له اعسان لم بغفرله سي من الكفر والمعاصي (و يغفر مادون ذلك) عطف على خبران وذلك اشارة الى السرك ومافيه منمعني البعد معقربه فيالذكرللايدان بمددرجته وكونهني أقصى مراتب القبيح أىويغفرمادونهفي القبيح من المعاصي صغيرة كانت أوكبرة تفضلا من لهد نه واحسانا من غيرتو بة عنهالكن لااكل أحد بل (لمن بشاء) أىلن يشاء أن يغفرله من اتصف به فقط لاعا فوقه فأن مغفرتهما لمن الصف بهما سواء في استحالة الدخول تحت المسيئة المبنية على الحكمة التسر بعيسة فان اختصاص مغفرة المعاصي منغيرتوبة باهل الايمان من متمات النزغيب فيه والزحر عن الكفرومن علق المشئة كلا الغعلين وجعل الموصول الاول عبارة عنلمينب والثانيعن تاب فقدمنل

والخل اللغة النقيرنقرة فيظهر النواة ومنها تنبت المخلة وأصله انه فديل من النقر ويقال للخشب الذي ينقرفيك تقبر لانه بنقر والنقر ضرب الحجر وغسيره بالمنقار والمنقار حديدة كالفاس تقطع بها الجارة ومنه منقار الطائرلانه ينقر به واعلم انذكر القيرههنا تمنيل والفرص انهم يخلون أقل القليل # قوله تعالى (أم يحسدون الناس على ماآناهم الله من فضله فقد آتينا آل ابراهيم الكتاب والحكمة وآتيناهم ملكاعطيما فنهم من آن به ومنهم من صدعنه وكني بجهنم سعيرا) فيه مسائل (المسئلة الاولى) أم منقطعة والتقدير ال يحسدون الناس (المسئلة الثانية) في المراد بلفظ الماس قولان ( الاول) وهوقول ابن عباس والاكثرين انه محمد صلى الله عليه وسلم وانعاجا زأن يقع عليه لفطا لجمع وهووا حدلاله اجتمع عنده منخصال الحير مالايحصل الامتفرقا في الجمع العطيم ومن هذا يقال فلان أمة وحده أي يقوم مقام أمة قال تعالى ان ابراهيم كان أمة قاسًا (والقول الثابي) المراد ههناهوالرسول ومن معدمن المؤمنين وقال من ذهب الى هذا القول الالفط الناسجع فحمله على الجمع أولى من جله على المفرد واعلمانه انداحسن ذكر الناس لارادة طائفة معينة منالناس لان المقصود من الخلق انما هوالقيام بالعبودية كإقال تعالى وماخلقت الجن والانس الاليعبدون فلماكان القائبون بهذا المقصود ليس الامجمدا صلى الله عليه وسلم ومنكان على دينه كالهو وأصحابه كانتهم كل الماس فلهذا حسن اطلاق لفط الناس وارادتهم على التعيين (المسئلة الثالثة) اختلفوا في تفسير الغضل الذي لاجله صاروا محسود بن على قولين (فالقول الاول) انه هو النوة والكرامة الحاصلة بسيها في الدن والدنيا (والقول الثاني) انهم حسدوه على انه كان لهمن الزوجات تسع واعلم اللحسد لايحصل الاعند الفضيلة فكلماكانت فضيلة الانسان أتم وأكلكان حسدالحاسدين عليه أعظم ومعلوم انالنبوة أعظم الماصب فى الدين ثم انه تعالى أعطاها لحمد صلى الدعليه وسلموضم اليهاانه جعله كل يوم أقوى دولة وأعطم شوكة وأكثر أنصارا وأعوانا وكل ذلك مما يوجب ألحسد العظيم فاماكثرة الساء فهوكالأمراك غير بالنسبة الى ماذكر ناه فلايمكن تفسيرهذاالفضل به بلان جعل الفضل اسمالجيع ماأنع الله تعالى به عليه دخل هذا أيضا تحتمفاماعلى سبيل القصرعليه فبعيد واعلم أنه تعالى أابين ان كثرة نعمالله عليه صارت سببالحسد هولاء اليهود بين ما يدفع ذلك فقال فقدآتينا آل ابراهيم الكتاب والحكمة وآتيناهم ملكاعظيماوالمعني انهحصل فيأولاد ابراهيم جماعة كثيرون جمعوا بين النبوة والملك وأنتم لاتتعجبون منذلك ولاتحسدونه فلمنتعجبون منحال محمدولم تحسدونه واعلم أنالكتاب أشارة الىطواهر الشهريعة والحكمة اشارة الىأسرارالحقيقةوذلك هوكال العلم وأما الملك العظيم فهوكال القدرة وقدئبت انالكمالات الحقيقية ليست الاالعلم والقدرة فهذا الكلام تنبيه على انه سجانه آتاهم أقصى مايليق بالادسان من الكمالات ولمأ لمهيكن فالتمستعدا فيهم لايكون مستبعدا في حق محد صلى الله عليه وسلم وقيل انهم لما

سواء الصواب كيف لاوان مساق النظم الكريم لاطهار كال عظم جريمة الكفر وامتيازه عن سائر المعاصى بيبان استحالة مغفرته وجواز معفرتها فلوكان الجواز على تقدير التوبة لم يظهر بينهما فرق للإجاع على مغفرتهما

بالتوية ولم يحصل ماهو المقصود من الزجر البليغ عن الكفروالطفيان والجل على التوية والايمان (ومن يشرك بالله) اظهار الاسم الجليل في موضع الاضمار لزيادة تقبيم الاشراك ﴿ ٣٥٠ ﴾ وتفظيع حال من يتصف به (فقد افقي عليه

استكثروا نساءه قيل لهم كيف استكثرتم له التسع وقد كان لداود مائة ولسيمان تلمائة بالمهروسبعمائةسرية ثمقال تعالى فنهم منآمن بهومنهم منصدعنه واختلفوا فمعتى به فقال بعضهم بمحمدعليه الصلاة والسلام والمرادان هؤلاء القوم الذن أوتوانصيبامن الكتاب آمن بعضهم و بقي بعضهم على الكفر والانكار وقال آخرون المراد من تقدم من الانبياء عليهم الصلاه والسلام والمعنى ان أولئك الانبياء مع ماخصصتهم به من النبوة والملك جرتعادة أتمهم فيهم أن مضهم آمن بهو بعضهم بقواعلى الكفر فانت يامحمد لاتتعجب بما عليه هؤ لاء أنقوم فان أحوال جيع الابم مع جبع الانبياء هكذا كانت وذلك تسلية من الله ليكون أشد صبراعلى ماينال من فبلهم ممقال وكني بجهنم سعيرا اى كني بجهنم في عذاب هؤلاء الكف ار المقدمين والمتأخرين سعيرا والسعير الوقود يقال أوقدت ألنار وأسعرتها بمعنى واحد # قوله تعالى ( انالذين كفروا بآياتنا سوف نصليهم ناراكلاً نضجت جاودهم بدلناهم جلودا غيرهاليذوقوا العذاب انالله كان عزيزا حكيما) اعلم أنه تعالى بعدماذكر الوحيد بالطائفة الخاصة منأهل الكتاب بين مايع الكافرين من الوعيد فقال انالذين كفروا بآياتناوفي الآية مسائل (المسئلة الاولى) يدخل في الآيات كلمايدل على ذات الله وأفعاله وصفاته وأسمائه والملائكة والكتب والرسل وكفرهم بالآيات ليس يكون بالجحد لكن بوجوه همنها أن ينكروا كونها آيات، ومنها أن يغفلوا عنهافلاينظروافيها عومنها أنيانوا السكولئوااشبهات فبهاه ومنها أنينكروهامع العلم بها على سبل العناد والحسد وأماحد الكفر وحقيقته فقدذكرناه في سورة البقرة في تَغُسِيرِ قَولِهُ تَعَالَى انْ الذِّينَ كَفَرُوا سُواءَ عَلَيْهِمُ ( المُسْلَةُ الثَّانِيةُ ) قَالَ سيبو يه سوف كلَّة تذكر للتهديدوا اوعيد يقال سوف أفعل وينوب عنها حرف السين كقوله سأصليه سقروقد تردكلة سوف في الوعد أيضا قال تعالى ولسوف يعطيك ربك فترضى وقال سوف أستغفر لكمر بى قيل أخره الى وقت السحر تحقيقا للدعاء وبالجلة فكلمة السبن وسوف محصوصتان بالاستقبال (المسئلة الثالثة) قوله نصليهم أى ندخلهم النا راكن قوله نصليهم فيه زيادة عل ذلك فانه بمنزلة سوية وبالغار يقال شاة مصلية أي مشوية مم قال تعالى كلاف مجت جلودهم بدلناهم جلودا غيرها ليذوقوا العذابوفيه سؤلان (السؤال الاول) لماكان تعالى قادرا على ابقائهم احباء في النسار أبدا لا آباد فلم لم يبق أبدا نهم في النار مصونة عن النضيج والاحتراق مع انه يوصل اليها الآلام السديدة حتى لايحتاج الى تبديل جاودهم مجلود أخرى والجوآسانه تعالى لايسأن عايفهل بلنقول انه تعالى قادرعلى أن يوصل الى أبدانهم آلاماعظيمة من غير ادخال النارمع انه تعالى أدخلهم النار (السوال الناني) الجاود العاصية اذااحترقت فلوخلق الله مكآنها جلوداأ خرى وغدبها كان هذا تعذيبالن لم يعص وهوغير جازوا إوا عنه من وجور (الاول) ان يجعل النضيج غيرالنضيج فالذات واحدة والمتبدل هوالصفة فاذاكانت الذات واحدة كان العذاب لم يصل الاالى العاصى

ا اعظیما) أي افتري واختلق مرنكبا انمسا لايقادرقدره ويستحقر دونه جيم الا مام فلاتتعلسق به المعفرة قطعا (ألم ترالي الذين يزكوا أنفسهم) تعجيب من حالهم المنسافية لماهم عليه من الكفر والطغيان والمراديهم اليهود الذين بقولون بحنأ بناءالله وأحباؤه وقيل ناس من اليهود جاوًا بأطف الهم الى رسول الله عسلي الله عليد وسلم فقالو اهل على هوالأء ذنب فقال عليدالصلاة والسلام لاقالوامأ يحن الاكهينتهم ماعلنا بالنهار كفرعنا بالليل وماعلنا بالليل كفرعنا بالنهارأي انظر الهم فتعجب من ادعائههم أنهم أزكياء عند الله تعالى معماهمعليدمن الكفر وآلاثم العظيم أومن ادعائهم التكفيرمع استحالة أن يفقر للكافر سي من كفره أومعاصبه وفيه تحذير من اعجاب المرء ننفسه و بعمله

(بلالله يزى من يشاء) عطف على مقدر ينساق اليه الكلام كائنه قيل هم لايزكونها في الحقيقة ﴿ وعلى ﴾ لكذبهم و يطلان اعتقسادهم بل الله

يُزكُ مَن بِشَاه تُزِكِينَهُ مَنَ يَسْتُ هلهامن الرتضين من عباده المؤمنين اذهوالعليم الخبير بما ينطوى عليه البشر من المحاسن والساوى و قدوصفهم الله باهم متصفون به ﴿ ٣٥١ ﴾ من القراع وأصل التركية نفي ما يستقيح بالفعل أو بالقول

ولايظلون )عطف على جلة قدحذفت تعو بلاعلى دلالة الحال عليهاوا يذانابانهاغنية عن الذكر أي يه اقبون بتلك الفعلة القبيعة ولايظلمون في ذلك العقاب (فتیلا) أی أدنی ظلم وأصغره وهوالحيطالذي في شق النواة يضرب به المثل في القلة والحقارة وقيل التقدير شاب المزكون ولاينقصمن ثوابهم سي أصلا ولايساعده مقام الوعيد ( انظر کیف یفترون على الله الكذب) كيف نصب اماعلى التشبيه بالظرفأو بالحالعلي الخلاف المشهوريين سيبويه والاخفس والعامل يغترونوبه تتعلقءلي أىفىأى حال أوعلى أي حال يفترون عليه تعالى الكذب والمراد بيان شناعة الماك الحال وكالفظاعتهاوالجلة فيمحل النصب بعدنزع الحافض والنظرمتعلق بهما وهو تعجيب اثر تعجيب وتنسيدعلىأن ما ارتكبوه متضمن

وْعلى هذا التقديرالمرادبالغيرية التغايرفي الصفة(النابي)المعذب هوالانسان وذلك الجلد ماكان جزأمن ماهية الانسان بلكان كالشي الملتصق به الزائد على ذاته فاذا جدد الله الجلد وصارفاك الجلد الجديد سببالوصول العذاب البدلم يكن ذلك تعذيبا الالعاصي (الثالث) ان المراد بالجلود السرابيل قال تعالى سرابيلهم من قطران فتجديد الجلود انماهو تجديد السمرابيلات طعن القاصى فيه فقال انه ترك الظاهر وأيضا السرابيل من ا قطران لاتوصف بالنضيم وانماتوصف بالاحتراق (الرابع) يمكن أن يقال هذا استعارة عن الدوام وعدم الانقطاع كمايقال لمن يرادوصفه بالدوام كماانتهي فقدابتدأ وكماوصل الى آحره فقد ابتدأ منأوله فكذا قوله كلانضجت جلودهم بدلناهم جلودا غيرها يعني كلاطنوا انهم نضجواواحترقوا وانتهواالي الهلاكأعطيناهم قوةجديدةمن الحياة بحيث طنوا انهم الآن حدثوا ووجدوا فيكون المقصود بيان دوام العذاب وعدم انقطاعه (الخامس) قال السدى انه تعالى ببدل الجلود من لحم الكافر فيخرج من لجمه جلدا آخر وهذا بعيدلان لحمه متناه فلابدوأن ينفد وعندنفاد لحمدلابدمن طريق آحرفي تيديل الجلدولم يكن ذلك الطريق مذكورا أولاوالله أعلمتم قال تمالي ليذوقوا العذاب وفيه سؤالان ( السؤال الاول) قوله ليذقوا العذاب أي ليدوم لهم ذوقه ولاينقطع كفولك للمعزوز أعرك الله أى أدامك على العزوزادك فيه وأيضا المراد ايذوقوا بهذه الحالة الجديدة العداب والافهم ذا تُقون مستمرون عليه ( السؤال النابي ) انه انا يقال فلان ذاق العذاب اذاأ دركشيئا قليلامنه والله تعالى قدوصف انهم كانوافي أشدالعداب مكف يحسنأن يذكر بعدذلك انهم ذاقواالعذاب والجواب المقشود مرذكر الذوق الاخبار بان احساسهم بذلك العسداب في كل حال بكون كا حساس الدانق المهدوق من حيث انه لايدخل فيه نقصان ولازوال سبب ذلك الاحتراق ممقال تعالى انالله كان عزيرا حكيما والمراد من العزيز القادر الغالب ومن الحكيم الدي لايفعل الاالصواب وذكرهماني هذاالموضع في غاية الحسن لانه يقع في القلب تعجب من انه كيف يمكن بقاء الانسان في النار الشديدة أبدا الآباد فقيل هذاليس بعجيب من الله لانه القادر الغالب على جيع المكنات يقدرعلى ازالة طبيعة النارو يقعني القلب انه كريم رحيم فكيف يليق برجتدتعذيب هذاالشخص الضعيف الىهدا الحدالعظيم فقيل كاانه رحيم فهوأيضا حكيم والحكمة تقتضي ذلك فان نظام العالم لايبقي الابتهديد العصاة والتهديدالصادر منه لأبدوأن يكون مقرونا بالتحقيق صونا لكلامه عن الكذب فثبت ان ذكرهاتين الكلمتين ههنافي غاية الحسن "قوله تعالى (والذين آمنواو علوا الصالحات سندخلهم جنات تجرى من يحتها الانهارخالدين فيهاأ بدالهم فيهاأ زواج مطهرة وندخلهم طلاظايلا) اعلمأنه قدجرت عادة الله تعالى في هذا الكتاب الكريمان الوعد والوعيد يتلازمان في الذكرعلى سبيل الاغلب وفي الآية مسئلتان (المسئلة الاولى )هذه الآية دالة على أن

الاتمرين عظيين موجبين للتعجب ادعاو هم الاتصاف عاهم متصفون بنقيضه وافتراؤهم على الله سبحانه فان ادعاءهم الزكاء عنده تعالى عند ذلك علوا كبراو اكون هذا أشنع من الاول جرما وأعظم في النافيد من نسبته سبحانه وتعالى الى مايستميل عليه بالكلية من قبول اليكفر وارتضا به لعباده ومغفرة كفر الكافروسائر

معاصية وَجَد النظر الى كيفيته تشديد النشنيع و تأكيدا للتعبب والتصريح بألكذب مع أن الا فتراه لا يكون الإكف بالما لله في تقديم حالهم (وكنى به) أى بافترائهم هذا من حيث هوا فتراء عليه تعالى مع قطع النظر عن مقارنته لتزكية أنفسهم وسائر ...

آنامهم العظام (انما مبينا) ظاهر ابينا كونه انما والمعنى كنى ذلك وحده فى كونهم أشد انما من كل كفاراً ثيم أوفى استحقاقهم لأشد العقو بات لما مرسره وجعل الضميران عهم مما لامساغ له ﴿ ٣٥٢ ﴾ لاخلاله بتهو يل أمر الافتراء فتدير (ألم

الاعاز غبرالعمل لانه تعالىء علف العمل على الاعان والمعطوف مغاير المعطوف عليه قال القاضي متى ذكر لفط الايمان وحده دخل فيه العمل ومتى ذكر معه العمل كان الايمان هوالتصديق وهذانعيدلان الاصلءدم الاشتراك وعدم النغيرواولاان الامر كذُّلكُ الحرَّج القرآنُ عَنَّ كُونِه مُفيد افلول هذه الالفاط التي نسمعها في القرآن يكون لكلُّ واحد منهامعني سوى مانعله و يكون مرادالله تعالى منه ذلك المعنى لاهداالدى تبادرت أفهامنا اليه هذاعلي القول بأن احتمال الاشتراك والافرادعلي السوية وأماعلي القول بإن احتمال البقاء على آلاصل واحتمال التغيير متساويان فلالانَّ على هذا التقديُّر يحتمل أن يقال هذه الالفاطكانت في زمان الرسول صلى الله عليه وسلم موضوعة لمعني آخر غير مانفهمه الآن ثم تعيرت الى هذا الذي نفهمه الآن فثبت أن على هذين التقديرين يخرح القرآن عن كونه حجة واذا ثبتان الاشتراك والتعيبر حلاف الاصل اندفع كلام الفاضي ( المسئلة النانية )اعلم أنه تعالى ذكر في سرح ثواب المطيعين أمورا (أحدها )انه تعالى يدخلهم جنات تجرى مرتحتها الانهار وقال الزجاج المراد تجرىمن تحتهامياه الانهار واعلم أنه ان جعل النهر اسما لمكان الماء كان الامر مثل ماقاله الزجاج أما ان جعلناه في المتعارف اسما لدلك الماه فلا حاجة الى هذا الاصمار ( وثانيها ) أنه تعالى وصفهابالحلود والتأبيد وفيهردعلى جهم بنصفوان حيث يقول انزميم الجنة وعذاب النارينقطعان وأيضا انهتمالى ذكرمع الخلود التأبيد ولوكان الخلود عبارةعن التأبيد لزم التكر ارو موغرجا ترفدل هذاعلى أن الحلودليس عبارة عن التأبيدبل هوعبارة عن طول المكث من غيربيان انه منقطع أوغير منقطع واذا ثبت هدا الاصل فعندهدا يبطل استدلال المعتزلة يقوله تعالى ومن يقس مؤمنا متعمدا فجزاؤه جهنم خالدا فيهاعلي أن صاحبالكبيرة يبتى في النارعلي سبيل التأبيد لانابينا بدلالة هده الآية ان الحلود اطول المكث لاللتأييد (وثالثها) قوله تعالى لهم فيها أزواح مطهرة والمرادطهارتهن من الحيض والنفاس وجبع أقذار الدنيا ونطيره قوله تعالى في سورة البقرة لهم فبها أزواج مطهرة وهم فيهاخالدونواللطائف اللائقة بهذا الموضع قدذكر ناهافي تلك الآية (ورابعها) قوله وندخلهم ظلاظليلاقال الواحدي الطليل آيس بنئ على الفعل حتى يقال انه يمعني فأعل أومفعول يلهومبالغة فيذعت الظل مثل قولهم ليل أليل واعلم أن بلاد العرب كأنت في غايدًا لحرارة فكان الظل عندهم أعظم أسباب الراحة ولهذا المعنى جعلوه كناية عن الراحة قال عليه الصلاة والسلام السلطان ظل الله في الارض فاذا كان الظل عبارة عنى الراحة كأن الظليل كناية عن المبالغة العظيمة في الراحة هداما يميل اليه خاطري و مهذا الطريق يندفع سؤال مريفول اذالم يكن في الجنة شمس تو ذي بحرها فافائدة وصفها بالظل الغلليل وأيضائري في الدنياان المواضع الى يدوم الطل فيهاولايصل نور الشمس اليهايكون هواؤها عفنافاسدا مؤذبا فامتني وصف هواء الجنة بدلكلان على هذا

ترالى الذين أوتو انصيبا من الكتاب) تعجيب من حال أخرى لهم ووصفهم عاذكر من ابتاء النصيب لمامر من منافأته لماصدر عنهم منالقبائح وقوله عزوجل(يؤمنونبالجبت والطاغوت) استثناف مبين لمادة التعبيب مبنى على سؤال ينساق اليه الكلام كأنه قيل ماذا معدلون حين ينظر اليهم فقيل يؤمنون الح والجمت الاصنام وكل ماعبدس دون الله تعالى فقيل أصله البيس وهوالذي لاخير سنده فالدل السين تاء ودلالجبتالساحربلغة المشة والطاغوت الشيطانقيل هوفي الاصل كل مايطغي الانسان روىأنحيي ي أخطب وكعب ابن الاشرف الهوديين خرجاالىمكةفىسبين رأكبامن الهود لتحالفوا قريشسا على محاربة رسول الله صسلى الله غليه وسلم وينقضوا

المهد الذي كان بينهم و بينه عايه السلام فقالوا أنتم أهل كتاب وأنتم أقرب الى محمد منكم ﴿ الوجه ﴾ الينا فلا نأمن مكركم فاسجدوا لاكهتنا حتى نطمتن اليكم فضلوا فهدا ايمانهم بالجبت والطاغوت لانهم سجلموا للاصنام وأطاعوا ابليس فيما فعلوا وقال أبو سفيان لكعب انك امرو تقرأ الكتاب وتعلم

وْصَنُ أُمبونُ لانعلم فأينا أهدى طريقا نحن أم محمد فقالُ ماذا يقول مجدقال يأ مربعبا دة الله وَخَدةً وْ ينهى عن النسرك قالُ ومادينكم قالوا تعن ولاة البيت نسق الحاج ونقرى ﴿ ٣٥٣ ﴾ الضيف ونفك العابى وذكروا أفعالهم فتال أنم أهدى

ستيلاود الدول تعال (ويقواون اذي كعروا) أىلاجلهموفيحتهم (هو الاه) يعنونهم (أهد) من الذي آء واسد لا)! أي أقوم دينا وأرسد طريقة وارادهمانه ان الاعاللسمى فسرا القائلين بل مرجى مانه تعالى تعريفا هم الوصف الجملو مخطئه لي رحم عليهم المتصمن أوع القبائح (أولئك) اسارةً الى القائلة نوماه يدمن معنى البعدمع ورجهمني الدكرللاسعار ببعد منزنتهم في الصلار مو مبتدأ بره فولدتمالي (الدين المنهم الله) أ أبعدهم عن رحمهـ وطردهم والجله مسأعة ليان حالهم واطهار مسترهم ومآكهم (ومن يلعن الله)أي ببعدس رجته (فلن تجدله دسرا) يدفع عنه العذاب در و با كال أوأحرو بالانشفاعة ولابعيرهاوف تنسيص على حرمانه يما موا من قريش وني كل ان وتوجيه الخطابالي كل أحد تمن يتسيله الخطاب وتوحيد المصير منكراوا تعبيرعن عدمه بعدم الوحدان المي عن

الوجه الذي لخصنا، تندفع هذه السبهات #قوله تمالى (انالله يأمركم أزتو ُدوا الامانات الى أهلها) اعلم أنه سيمانه لماشر وبعض أجوال لدكفاروشر حوعيده عادالى ذكرالتكاليف مرة أخرى وأيضا لما حكى عن أهل الكتابانهم كتموا الحقحيث وَالْوَالِلَدِينَ كَفُرُواهُو لَاءَ أُهْدَى مَنَ الذِّينَ آمَنُواسْبِيلاً مَمْ المُؤْمِنِينَ فَيْهُذُهُ الآية بأداء الامانات فيجيسع الامور سوء كانت تلك الامور من باب المذاهب والديانات أومن بابالدنيا والمعاملات وأبضا لماذكرفي الآية السابقة الثواب العطيم للدين آمنوا وعملوا الصالحات وكان من أجل الاعال الصالحة الامانة لاجرم أمربها فهذه الآية وفي الآية مسائل (المسئلة الاولى) روى انرسول الله صلى الله عليه وسلم لمادخل مكة يوم الفتح أغلق عثمان بن طلحة بن عبدالدار وكان سادن الكعبة باب ألكعبة وصدر السطح وابى أن يدفع المفتاح اليه وقال لوعلت انه رسول الله لم أمنعه فلوى على بى أبي طالب رضى الله عند يده وأخذه منه وفتح ودخل رسول الله صلى الله عليه وسلم وصلى ركعتين فلآخر بحسأله العباس أن يعطيه المفتاح ويجمع له السقاية والسدانة فنز لتهذه الآية فامر عليا أن رده الى عثمان و يعتدراليه ققال عثمان لعلى أكرهت وآذيت ثم جئت ترفق فقال لتدأنزلاللهني شأنك قرآناوفرأعلمه الاتية فقال عثمان أشهد أنلااله اللهوان محدارسول الله فهبط جبريل عليه السلام وأخبر الرسول صلى الله عليه وسلم انالسدانة في أولاد عمان أبدافهذا قول سعيد بن المسيب وهمد بن اسمحق وقال أبوروق قال التي صلى الله عليه وسلم لعمان أعطى المفتاح فقال هاك باما مة الله فلساأ راد أن يتناوله منم يده فقال الرسول صلى الله عليه وسلم ذاك مرة النية ان كنت تو من بالله والبوم الآخر فأعطني المفتاح فقال هاك بامانة الله فلماأرادأن يتناوله ضميده فقال الرسول عليه الصلاة والسلام ذلك مرة مالثة فقال عمان في الثالثة هاك باما به الله ودفع الى النبي صلى الله عليه وسلم فقام النبى صلى الله عليه وسلم يطوف ومعه المغتاح وأراد أن بدفعه الى العباس ممقال ياعثمان خذالمفتاح على أن العباس نصيبامعك فانزل الله هذه الآية فقال النبي صلى الله عليه وسلم لعثمان هاك خالدة تالدة لاينزعها منك الاظالم نم انعثمان هاجرود فع المعتاح الى أخيه شيبة فهوفى ولده اليوم ( المسئلة الثانية ) اعلم أننزول هده الآية عندهذه القصة لايوجب كونها مخصوصة بهذه الفضية بليدخل فيه جيع أنواع الامانات واعلم أن معاملة الانسان اما أن تكون مع ربه أومع سائر العباد أومع تغسم ولابد من رعاية الامانة فيجيع هده الاقسام الثلاثة (أمارعاًية الامانة مع الربّ) فهي ف فعل المأمورات وترك المنهيات وهذا بحرلاساحلله قال ابن مسعود الامآنة في كلشي لازمة في الوضوء والجنابة والصلاة والزكاة والصوم وقال ابن عمر رضى الله عنهما انه تعسالي خلق فرج الانسان وقال هذا أمانة خبأتها عندك فاحفظها الابحقها واعلم أنهذاباب واسعفامانة المسسان أنلايستعمله في الكنب والغيبة والنحيم والبكفر والبدعة والغيش وغيرها

سبق الطلب مسندا الى المخاطب ﴿ ٤٥ ﴾ ث العام من الدلالة على حرمانهم الابدى بالكليه مالا يُخفى ﴿ أُم لهم نصيب من الملك ﴾ شيروع في تفصيل بعض آخر من قبائحهم وأم منفطعة ِ

وماذيها من اللاضراب والانتقال من ومهم بتركيمهم أنفسهم وغيرها مماخكي عنهنم المحقمتهم بالتحالهم تعطيها من الملات والمام الفرط وشحهم البالغ والممرة لانكاران يكون لهم ﴿ ٣٥٤ ﴾ ما يدعونه وابطال مار عوا الله المتعمد

وامانة العين أن لايستعملها في النظر الى الحرام وأمانة السمع اللايستعمله في سعساع الملاهى والمناهى وسماع الفعش والاكاذيب وغيرها وكذآ القول في جيع الاعتصاء (وأماالقسم الثاني) وهو رعاية الامانة مع سأرالخلق فيدخل فيها ردالوداتم ويدخل فيدترك النطفيف في الكيل والوزنو يدخل فبد أن لا يفشي على الناس عيو مهم و يدخل فيه عدل الامراء مع رعيتهم وعدل العلاء معالعوام بان لا يحملوهم على التعصبات الباطله بليرشدونهم الىاعتقادات وأعال تنفعهم فدنياهم وأخراهمو بدخل فيعنهي المهودعن كتمان أمر مجدصلي الله عليه وسلم ونهيهم عن قولهم للكفاران ما انتم عليه افضل مردين محدصلي الله عليه وسلم و دخل فيه أمر الرسول عليه الصلاة والسلام بردالمخاح الى عثمان بن طلحة و يدخل وبد أمانة الزوجة للروج في حفظ فرجها وفي أن لا تلحق بالزوج ولدايولد من غيره وفي احبارها عن القضاء عدته الوأما القسم الثالث) وهوأمأنة الانسان معنمسد فهوأن لايختار لنفسه الاماهوالاسع والاصلحله في الدين والدنيا وأن لايقدم بسبب الشهوة والغضب على مايضره في الآحرة ولهذا قال عليه الصلاة والسلام كلمكم راع وكلكم مسؤل عن رعيته فقوله يأمر كمأن تو دواالاما مات الى أهلها يدخل فيه الكل وقدعظم الله أمر الامامة في مواهنع كثيرة من كتابه فقال الماعرضنا الامانة على السموات والارض والجبال فأبين أن يحملنها وأشفقن منها وحلها الانسان وقال والذينهم لاما ناتهم وعهدهم راعون وقال ولاتخونوا أما نابكم وقال عليه الصلاة والسلام لااعان لن لاأماندله وقال ميمون ف مهران ثلاثة يودس الى البرو العاجر الامانة والعهد وصله الرحم وقال القسامني لفظ الامانة وانكان مشاولاللكل الاانه تعالى قال في هذه الآية الالله يأمر كمأن تودوا الامانات الى أهلها فوجب ان يكون المراد بهده الامانة ما يجرى محرى المال لانهاهي التي يمكن أداو هاالى الغير (المسئلة الثالثة) الامانة مصدر سمى به المفعول ولذلك جعمفانه جعل اسماخالصاقال صاحب الكشاف قرئ الامانة على الموحيد ( المسئلة الرابعة ) قال أنو بكرالرازي من الامانات الودائع و بجب ردها عند الطلب والاكثرون على انهاغير مضمونة وعن بعض السلف انهامضمونة ووى الشعبي عن أسقالاستعملني رجل بضاعة فضاغت من بين ثبابي فضمنني عربن الخطاب رضي الله عمه وعن أنس قال كان لابسان عندي وديعة سنة آلاف درهم فذهبت فعاله عر ذهب لك معهاشي قلت لاوالزمني الضمان وحجة القول المشهو رماروي عروبن شعيب عنأبيه فالقال رسول الله صلى الله عليه وسلم لاضمان على راع ولاعلى موسمن وأمافعل غر فهومجمول على أن المودع اعترف بفعل يوجب الضمان ( المسئلة الحامسة) قال الشافعي رضى الله تعسالي عنه العارية مضمونة بعد الهلاك وقال أبوحنه غذ رضى الله تعسالي عند غيرمضمونة ججة الشافعي قوله تعالى ان الله يأمر كمأن تو دوا الامانات الى أهلها وظاهر مسد كالملوك فلايؤ تون الأمر للوجوب و بعد هلاكها تعذر ردها بصورتها و ردضمانها ردها بمناها فكانت

الرسيم, دوله تعالى (فأذن 🏿 ٧ يو آور الناس بقيرا) سأرادد استمقاقهم لديل أكداقهم الحرمان مدا سالهممن المخل وار عواد الوأوتوا ر عردالماأعطوا المار ما أول ولمل و ورحق من أوتى الملك ار برالعبرنسيء مند د ماسة الحراثه ا , محدوف أي ان سره الهم وصلات مله وأربر الرئتون الباس مدار روهومافي دامر لوا و لمتر و المسرب والما اعله والحمارة و- اهو" انالكاسف عر معطالهمواذاكان - سم دائوهمملوك الدان سهموهم أدلاء ۔۔ منو محورأن كور المجهر ولايكار اودوع للامكار الواقع ١١ و: مع عليه أي لعده سكر اشترلائق بالوقوع على ال العاء للعطف والاركارم وجدالي مجموع المعطوفين على معيي أهم دصيب وافرمن المك حيث كأنوا أصحاب اموال وبسانين وقصور ا سسه ذلك تقتراكا

المور من لا يراعى أباه ألك هذا القدر من المال فلا تنفق على ابيك شيئا وفائدة اذن تأكيد الانكار والتوبيخ ﴿ الآية ﴾ - يَ يَجِلْعُونَ تُبُونَ النصيب سبباللُّهُ مع كونه سبباللَّاعظاء وهي ملغاة عن العمل كاته عَنْ الْهِ اللهِ اللهِ اللهُ وَمَنْ اللهُ وَاللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ ا مَنْ تُو بَعِينُهُم بِمَاسِقِ اللهُ تُو بِحَنْهُم الحَسِد ﴿ ٣٥٠ ﴾ الذي هوشر الرذائل وأقبعها لاسيماعلى ماهم عمرل من

المحقافيه والامق الناس للعهد والاشارة الى رسول الله عدي الله عليه وسلم والمؤمنان وحله على الجس الداما بحمارتهم لاسكمالات الشيرية قاطية فكانهم هم الماس لاغسر لابلائه ذكر حديثآل الراهرفان ذاك لذكسيرمأرين الفريقين من العلامة The cut Kund wal في استحماق الغينس ب وانهمرة لابحا أوافع واستقماحه واربي كااءا الطمعون أن كم الم الموعودمنهم فالمص الله تعالى ريائ د ١ اء يد شيرهم حسدوء أيا أكسدونهم ( ما آ تاهم الله مز د . .) يعني السوة وا وازدياد العر يوماه وما وه. پ (فَتَدَآتِينَا)رَءَا رَ الرَّارِ والاسقاح وارار باهوه سلعده مرم مسم للدة حسدهم المره م المسين على م استحتاق الح ، بی من الفصل لا له بطريق او " عن كاروا المنام يعلمسان الكراس ما وق

الآية دالة على وجوب التضمين ونظير هذه الآية قوله عليه الصلاة والسلام على اليد ماأخنب حتى توديه أقصى مافى الباب ان الآية مخصوصة في الوديعة لكن العام بعد الخصيص حجة وأيضا فلانا أجعنا على أن المستام مضمون وان المودع غسرمضمون والعار يةوقعت في البين فنقول المشابهة بين العارية وبين المستام أكثر لان كلواحد ونهماأخنه الاجنبي لعرض نفسه بخلاف المودع فانهأخذ الوديعة لعرض المالك كانت المشابهة بين المستعار وبين المستام أتم فظهر الفرق بين المستعار وبين المودع مة أبى حنيفة قوله عليه الصلاة والسلام لاضمان على موتنن قلنا اله مخصوص فى المستام لكذا في العسارية ولان دليلنا طاهر القرآن وهوأ قوى \* قوله تعالى ( واذا حكمتم ثالناس أن محكموا بالعدل أن الله نعما يعظكم به أن الله كأن سميعا بصيرا) وفيد سُّناثل( المسئلة الاولى") اعلمأن الامانة عبارة عماداوجب لغيرك عليت حق فأدبت فلك الحق اليه فهذا هوالامانة والحكم بالحق عبارة عماذا وجب لانسان على غيره حق فأمرت من وجب عليه ذلك الحق بأن يدفعه الى من لهذلك الحق ولما كان الترتيب الصحيح أنيبدأ الانسان بتغسة في الجلب المنافع ودفع المضار تم بشتغل بغيره لاجرم انه تعالى ذكر الامربالامانة أولائم بعده ذكر الامر بالحكم بالحق فاأحسن هدا الترتيب لانأكثر الطائف الفرآن مودعة في الترتيبات والروابط ( المسئلة الثانية ) أجعوا على أن من كان حاكا وجب عليسه أن يحكم بالعدل قال تعالى واذاحكمتم بين الناس أن تحكموا بالعدل وانتقسدير انالله يأمركم أذاحكمتم بينالناس أنتحكموا بالعدل وقال انالله يأمر بالعدل والاحسان وقال واذاقلتم فأعسدلوا ولوكان ذاقربي وقال باداودا الجعلنساك خليفة في الارض فاحكم بين الناس بالحق وعن أنس عن النبي صلى الله عليه وسلمقال لاتزال هذه الامذ بخيرما اذاقالت صدقت واذاحكمت عدلت واذا استرحت رحت وعى الحسسن قال ان الله أخسد على الحكام ثلاثا أن لايتبعوا الهوى وأن يخشوه ولايخشوا الناس ولايشمتروا بآياته ممنا قليملا ممقرأ بإداود اناجعلناك خليفة فيالارض الىقوله ولاتتبع الهوى وقرأنا انزلنا النوراة فيها هسدى ونور يحكم بها النبيون الىقوله ولا تشتروا بآياتي ثمنا قليلا وممايدل على وجوب العدل الآيات الواردة فيذمة الطلم قال تعالى احشروا الذين ظلوا أزواجهم وقال عليسه الصلاة والسلام ينادي مناديوم القيامة أين الغلمة واين أعوان الظلمة فيجمعون كلهم حيمن يرى لهم فلا أولاق الهم دواة فيجمعون ويلقون في النار وقال أيضا ولا تحسبن الله غافلا عمايهمل الطالمون وقال فتلك يبوقهم خاوية بماطلوافان قيل الغرص من الطلم منفعة الدنيا فأجاب الله عن هذا السوال بقوله لم تسكن من بعدهم الاقليلاوكنانحن الوارثين (المسئله الثالنة) قال الشافعي رمنى الله عند ينبغي للقاضي أن يسوى بين الخصمين في خسة أشياء في الدحول عليه والجلوس بينيديه والاقبال عليهما والاستماع منهما والحكم عليهما قالىوالمأخوذ

ا ولتفات لأطهار كال العناية بالامر والمعنى أن حسدهم المذكور في فاية القبح والبطلان فأ اورآنيا من ول عُما ( الل الراهيم ) الذين همأ سلاف محمد عليه الصلاة والسلام وأبناء أعمامه (الكتاب والحكمة) أى السوة (وآبيناهم) مع د ان (ملكائحظيما) لأيقادرقَدُّرْوفكيف يْستْبِعدُون بُوته عليهٔ الشَّالاة وّالسلام و بِعِسْمدُونه شَهل التام والمعسَّمة مقام التفضيل مع الاشعار عابين النبوة والملك من المغايرة فان ﴿ ١٣٥٠ ﴾ أريد به الايتاء بالدات فالمرادية أله براهيم

عليه النسوية بينهما في الافعال دون القلب فانكان عيل قلبه الى أحدهما ويحسيأن بغلب محجته على الآخر فلاشئ عليه لانه لايمكنه التحرزعنه قال ولا ينبغي أن يلقن واحدا منهماج مولاشاهداشهادته لانذاك يضر باحد الخصمين ولايلقن المدعى الدعوى والاستحلاف ولايلقن المدعى عليه الانكار والاقرار ولايلقن الشهود أن يشهدوا أولا يشهدوا ولاينهن أندضيف أحداله صمين دون الآخر لانذلك يكسرقلب الاتخر ولابجيب هوالى ضيافة أحدهما ولاالى ضيافتهما مادامام تمخاصمين وروى ان النبي صلى الله الله عليه وسلم كان لايضيف الخصم الاوخصمه معه وتمام الكلام فبد مذكور في كتب الفقه وحاصل الامرفيسه انبكون مقصود الجاكم بحكمه ايصال الحق الىمستعقه وأن لايمترج ذاك بغرض آخر وذلك هوالمراد بقوله تعالى واذاحكمتم مين النساس أن تُعكموا بالعدل ( المسئلة الرابعة ) قوله واذاحكمتم بين الناس أن تحكموا بالعدل كالنصريح بأنه ايس لجيع الناس أن يشرعوا في الحبكم بلذاك لبعضهم مم بعيت الآية جعلة في انه بأى طربق بصمير حاكما ولمادلت سائر الدلائل على انه لا بدللامة من الامام الاعظم وانه هوالذي ينصب القضاة والولاة في البلاد صارت نلك الدلائل كالبيان لمأ في هده الآية من الاجال تم قال تعالى ان الله نعما يعظكم به أي نعم شيء يعظكم به أونعم الذي يعظكمه والمخصوص بالمدح محذوف أى نع سي يعطكم به ذاك وهوالمأمور به من أداء الامامات والحكم بالعدل ممقال ان الله كان سميعا بصديرا أي اعاوا بأمر الله ووعظ دفانه أعلىالسموعات والبصرات اجازيكم على مايصدرمنكم وفيد دقيقة أخرى وهي انه تعالى لما أمر في هده الآيات بالحكم على سبيل العدل و بادا الامامة قال ان الله كانسميعا بصيرا أى اذاحكمت بالعدل فهو سميع لكل المسموعات يسمع ذلك الحكم وانأديت الامانة فهو بصيرلكل المبصرات يبصر ذك ولاشك انهذاأعطم أسباب الوعد للطيع وأعظم أسباب الوعيد للعاصى واليه الاشارة بقوله عليه الصلاة والسلام اعبدالله كاأنك نراء فانلم نكن تراه فانه يراك وفيه دقيقة أحرى وهي انكلها كان احتياج المبدأشدكانت عناية الله أكل والقضاة والولاة قدفوض اللهالى احكامهم مصالح العبادفكان الاهتمام بحكمهم وقضائهم أسدفهو سبحانه منز معن الفغلة والسهو والتفاوت في ابصار المبصرات وسماع المسموعات ولكن لوفرضنا ان هــذا التفاوت كان تمكنا لكانأولى المواضع بالاحتزاز عن العفله والسبان هو وقت حكم الولاة والقضاة فلاكان هذا الموضع مخصوصا بمريد العنساية لاجرم قال في خاتمة هذه الآية ان الله كان سما بصيرا فاأحسن هده المقاطع الموافقة لهذه المطالع # قوله تعمل ( باأيها الذين آمنوا أطبعوالله وأطيعوالرسول وأولى الامر مسكم فأن تنازعتم في نبئ فردوه الى الله والرسول ان كنتم تو منون بالله والبوم الآخر ذلك خير وأحسن تأويلا) اعمأنه تعالى لماأمر الرعاة والولاه بالعدل في الرعية أمر الرعية بطاعة الولاة فقال ياأيها الذين

أبياؤهمخاصة والضمير المنصوب في المعل الثاني معضوم امانحدف الضاف أو اطريق الاستخدام لماان الملك لم يؤرة كلمهم قال ابن عباس رصى الله عنهما الملائق آلى الراهيم ملك يوسف وداود وسليمانعلهم السلام وانأريديه مانعميدوغيرهمن الاساء بالواسطة وهواللانق بالتام والاوعق لماصله مر استداياء الفضلالي الماس فالمرادباآل الراهيم كايهمفان تسريف البعض عاد كرمن اتاء السوة والملك تسريف للكل لا تسانههم ا أثاره وادتـــا-عهم من أبواره **وف**ي مسلماأوتوهوبكرير ا نعرل ووصف الملك العظل ود مكبره المتعفد من أد دالال اموتسديد ا ـ ، كارمالا في هداهو ا مادرمن المظم الكريم واليه جهرمورأتمة انفسير آكمن الطاهر - ئىذان يكون فولدتعالى **ا** ( فانهم مرآم بهومنهم من د دعنه) حکایقلا صدرعي أسلافهم عقيب ردوع المحكى من غيرأن

،كون،ه-خلق الازام الذي سيقله الكلام أي فن جنس هوالاء الحاسدين وآبائهم من آمن بما أوتي آل ﴿ آمنوا ﴾ ابراهيم ومنهم من أعرض عنه وأماجه ل الضميرين لماذ كرمن حديث آل ابراهيم فيستدعى تراخى الآية الكر ليمة عماقبلها سه تزولا كيف لاو حكلية اعانهم الجديث المذكور واجراب بهم خنه بصيغة المامني انما يتصور بعدوقو ع الاعان والاعراض

بيان حالهم بعد هذا الالزام وحله على حكابة حالهم السابقة لاتساعدة الفاء المرتبة لما يعدها على ماقبلها ولا يبعد كل البعد أن تكون الهمزة انقر يرحسدهم وتوبيخهم للمذاك ويكون قوله تعالى فقدآ تيناالا يةتعليلا له دلالته على اعرامهم عا أوى آل ابراهيم وانلميذ كركونه نطربق الحسدكائه قيليل أتحسدون الناسعلي مآآتاهم الله من فضله ولايو منون به و ذلك ديدنهم المستمر فانا قد آتينا أل ابراهيم ما آ تینافنهمای من جنسهم من آمن بما آتینساهم أومنهم مناعرضعته ولم يو مس به والله سبحانه اعلم وفيد تسلية لرسول الله صلى الله عليه وسلم (وكني مجهنم سعيرا) نارامسعرة يعذبون بها والجملة تذيل لماقبلها (ان الذين كفروابا ياتنا) انأر يدبهم الذين كفروا برسول الله صلى الله عليه وسلمفالراد بالآبات اما القرآن أومايع كلد

آمنوا أطيعوا الله ولهذا قال على بن أبي طالب رضى الله عنه حق على الامام ان يحكم عا أنزل الله و يو دى الامانة فاذا فعل ذلك فعق على الرعية ان يسمعوا و يطيعوا و في الا مسائل ( المسئلة الاولى ) فالت المعتزلة الطاعة موافقة الارادة وقال أصحابنا الطاعة موافقة الامر طاعة انما النزاع ان موافقة الامر طاعة انما النزاع ان الما مور به هل يجب أن يكون مرادا أملا فاذا دلانا على أن المأمور به قد لا يكون مرادا ثبت حيثة أن الطاعة ليست عبارة عن موافقة الارادة و انما قلنا أن الله قد يأمر بما لا يريد لان عما الله وخبره قد تعلقا بأن الايمان لا يوجد من أبي لهب البتة وهذا العما وهذا الخبر يمتنع زوالهما وانقلا بهما جهلا ووجود الايمان مضاد ومناف لهدا العما ولهذا الخبروا لجمع بين الضدين محال فكان صدور الايمان من أبي لهب محالا والله تعالى عالم بكل النه تعالى غيرم يد للايمان من أبي لهب وقداً من بالايمان فثبت أن الامر قد يوجد بدون الارادة وإذا ثبت هذا وجب القطع بأن طاعة الله عبارة عن موافقة أمن ولاعن موافقة ارادته وأما المعتزلة ففدا حجوا على أن الطاعة اسم اوافقة الارادة بقول الشاعر الدته وأما المعتزلة ففدا حجوا على أن الطاعة اسم اوافقة الارادة بقول الشاعر الدته وأما المعتزلة ففدا حجوا على أن الطاعة اسم اوافقة الارادة بقول الشاعر المعتزلة وأما المعتزلة وأما المعتزلة وأما المعتزلة وأما المعتزلة وأما المعتزلة وفدا الشاعة المعتراة عن موافقة المرادة وأما المعتزلة وفدا الشاعر المعتراة عن موافقة المرادة وأما المعتزلة وفرا الشاعر المعتراة عن موافقة المرادة وأما المعتزلة وفرا المعتراة عن موافقة المرادة وأما المعتزلة وفرا المواحة المرادة وأما المعتزلة وفرا المعتراة عن موافقة المرادة وأما المعتراة عن موافقة المرادة والمحترات المعتراة عن موافقة المرادة والمحترات المعتراة عن موافقة المرادة والمحترات المعترات المعترات المحترات المعترات المحترات المعترات المعترات المعترات المحترات المعترات المحترات المعترات المعترات المعترات المحترات المعترات المعترات المعترات المعترات المحترات المعترات المعترات المعترات

رب من أنضي ت غيظ اصدره الله قد تمني لي مو تا لم يطع رتب الطاعة على التمني وهومن جنس الارادة والجواب ان العاقل عالم بإن الدليل القاطع الذى ذكرنا الايليق معارضته بمثل هذه الحجة االركيكة (المسئله الثانية) الجمأن هذه الاكية آية شهر بفة مشتملة على أكثرعم اصول الفقه وذلك لان الفقهاء زعوا ان اصول السريعة أربع الكتاب والسنة والاجاع والقياس وهذه الآية مشتمله على تقريرهده الاصول الاراحة بهذا الترتيب أماالكتاب والسنة فقد وقعتالاشارة اليهما بقوله أطيعوا الله وأطيعوا الرسول فان قيل أليس ازطاعة الرسول هي طاعة الله فحا معني هذا العطف قلناقال القاضى الفائدة في ذلك بيان الدلالتين فالكتاب بدل على أمر الله مم نعلم منه أمر الرسول لامحالة والسنة تدل على أمر الرسول مم نعلم منه أمر الله لامحالة فنبت بماذكرنا انقوله أطيعوا الله وأطيعوا الرسول يدل على وجوب متابعة الكتاب والسنة ( المسئلة الثالثة ) اعمأن قوله وأولى الامر منكم بدل عندنا على أن اجماع الامة حجة والدليل على ذلك ان الله تعالى أمر بطاعة أولى الأمر على سبيل الجرم في هذه الا ية ومن أمر الله بطاعته على سبيل الجزم والقطع لابدوأن يكون معصوماءن الخطا اذلولم يكن معصوما عن الخطاكان بتقدير اقدامه على الخطا يكون قد امرالله بتابعته فيكون ذلك أمرا بفعل ذلك الخطاوالخطأ لكوته خطأ منهى عنه فهذا يفضى الى اجتماع الامر والنهى فى الفعل الواحد بالاعتبار الواحد وانه محال فنبت ان الله تعالى أمر بطاعة أولى الامر على سبيل الجزم وثبت أنكل من أمرالله بطاعته على سبيل الجرم وجب ان يكون معصوما عن الخطا فثبت قطعا الأولى الامر المذكور في هذه الآية لابدوأن يكون

و بعضه أومايع سائر معيزاته أيضاوان أر يديم الجنس المتناول الهم تناولا أوليا فالمراد بالآيات ما بعم المذكورات وسائر الشواهدالي أوتيها الانبياء عليهم السلام (سوف نصليهم نارا) قال سيبو يه سوف كلة تدكر ان في الوعيد ويغيد ان التأكيد أي ندخ لهم نارا عظيمة

َ هَا لَهُ (كَلَافَ صَجَتَ بَطَوْدَهُم) أَى احْرَفْتُ وَكَائْطُرُفَ زَمَانُ وَالْعَامَلُ فَيَهُ ﴿ يَدَلُنُاهُمَ بِخَلُودُ إِخْبِرَهُا ﴾ مَنْ قَبِيلَ لِمُلَّهُ أَجْوَلُهُ اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ سَيْنًا تَهُم حسنات أَى أعطيناهم ﴿ ٣٥٨ ﴾ مكانكل جلد محترق عندا حتراقه خلالًا

معصوما تم نقول ذلك المعصوم الماججو عالامة أو بعض الامة لاجائز أن يكون بعض الامة لانابينا انالله تعالى أوجب طاعة أولى الامر في هذه الآية قطعا وايجاب طاعتهم قطعامشر وط بكونناعارفينهم قادرين على الوصول اليهم والاستفادة منهم وبحن نعلم بالضرورة أنافى زماساهداعا حزون عن معرفة الامام المعصوم عاجرون عن الوصول البهم عأجزون عن اسفادة الدين والعلم مهمواذا كان الامركذلك علمنا أن المعصوم الذي أمر الله المؤمنين بطاعته ليس بعضا من أنعاض الامة ولاطائفة من طوائعهم ولمابطل هذا وجب أن يكون ذلك المعصوم الدى هوالمراد بقوله وأولى الامر أهل الحل والعقدمن الامة وذلك يوجب القطع بأن اجماع الامة حجة فان قيل المفسرون ذكروا في أولى الامر وجوها أخرى سوى مآذ كرتم ( أحدها ) انالمراد من أولى الامر الخلفاء الراشدون (والثاني) المرادأمرا السرايا قال سعيد بن جبير نزلت هده الا آية في عبدالله نحذافة السهمى اذبعنه النبي صلى الله عليه وسلم أميراعلى سربة وعران عباس افهانزات في خالد اس الوليد بعثه الذي صلى الله عليه وسلم أميراعلى سرية وفيها عمارين باسر فعرى بينهما احتلاف في شي ومزات هذه الآية وأمر بطاعة أولى الامر (و الثها) المراد العلما الذين يفنون فيالاحكام الشرعية ويعلون الناس دينهم وهدا رواية الثعلبي عن ابن عباس وقول الحسين ومحاهد والضحاك ( ورائعها ) نقل عن الروافض أن المراد به الائمة المعصومون ولما كانث أقوال الامة في تفسير هذه الا يَّة محصورة في هذه الوجوم وكأن القول الدى نصرتموه خارجاعنها كانذلك باجاع الامذ باطلا (السؤال الثاني) أن نقول حل أولى الامر على الامراء والسسلاطين أولى مماذ كرتم و يدل عليه وجوه (الاول) انالامراء والسلاطين أوامرهم نافذة على الخلق دهم في الحقبقة أولوالامر أما أهل الاجاع فليس لهم أمرنا وذعلي ألخلق فكان حل اللفط على الامراء والسلاطين أولى (والثاني) انأول الأية وآخرها يناسب ماذ كرناه أما أول الآية فهوانه تعالى أمراطكام بأداء الامامات وبرعايذالعدل وأماآ حرالاتية فهوانه تعالى أمربالردالي الكُناك والسنة فيما أسكل وهذا انمايليق بالامراء لابأهل الاجاع (الثالث) أن التي صلى الله عليه وسلم بالغنى الترغيب في طاعة الامر اء ففال من أطاعي فقد أطاع الله ومن أطاع أميري فقد أطاعني ومن عصاني فقدعصي الله ومن عصى أميري فقدعصاني فهذا مايكن ذكره من السوال على الاستدلال الذي ذكرناه والجواب انه لانزاع ان جاعة من الصحابة والتابعين حلواقوله وأول الامر مكم على العلاء فاذا قلنا المراد مندجيع العلاء من أهل العقدوا لحل لم يكن هدا فولاخارجا عن أفوال الامة بل كان هذا اختيارا لاحد أقوالهم وتصعيماله بالخيد القاطعة فاندفع السوال الاولوام اسوالهم الثاني فهومدفوع لان الوجوه التي ذكروها وجوه ضميفة والذي ذكرناه برهان قاطع فكأن قولنا أولى على أنالعارض تلك الوجوه بوجوه أخرى أفوى منها ( فأحدها ) أنَّ الامة مجمعة على أنَّ ا

جددامفار اللمعترق مسورة وانكان عينه مادتبان بزال عندالاحتراق ليعوداحساسدللعذاب والجلة فيمحل النصب على إنها حال من ضمير نصليهم وقد جموز كونها صغة لناراعلي حذف المائد أي كلما نضحتفيها جاودهم فعنى قوله تعالى (ليذقوا العداب) ليدوم ذوقه ولاينقطع كقولك للعزيز أعرك الله وقيل تخلق مكانه جلدا آخروالعذاب للنفس العاصية لالالله ادرا كهاقال اين عاس رضىالله تعالى عنهما سدلون جلودا سضا كأمشال القراطيس وروى أن هذهالاً ية قرثت عندعر رمني الله تعالى عند فتال للقارئ أعدها فأعادها وكان عندممعاذ بنجبل فقال معاد عندى تفسرها يبدل في ساعة مائة مرة فقالعمر رضى اللهعنه هكداسمعت رسول الله صلىاللهعليه وسلميقول وقال الحسن نا كابهم ا خاركل يومسيعين ألف

مرة كلا أكانهم قيل لهم عودوا فيعودون كما كانواوروى أبوهر يرة عن النبي صلى الله عليه وسلم ﴿ الامراء ﴾ انبين منكي المكافر مسيرة أبه قال رسول الله صلى الله عليه وسلم ضرس الكافر أوناب الكافر مثل إحد وغلظ جلده مسيرة

المُعَالَمُ والتمبيرُ عَنَ أَدْرَاكَ العداب بالدوق ليس لبيان قلنه بللبيان أن احساسهم بالعدات فكل مرة كاحساس المناقق باللدوق من حيث الهلايدخله نقصان ﴿ ٣٥٩ ﴾ بدوام الملابسة أوللاشعار عرارة العداب مع ايلامه

اوللتنسة على شدة تأثيره منحيث ان القوة الذائفة أشسد الحواس تأثرا اوعلى سرائه للباطن ولعل السرفي تبديل الجلودمعقدرته تعالى على ابقا ادراك والعذاب وذوقه بحالهمم الاحتراق أومع ابقساء أبدانهم على حالها مصونة عن الاحتراق أن النفس ر بماتتوهم زوال الادراك بالاحتراق ولاتستبعد كل الاستبعاد أن يكون مصونةعنالتألموالعذاب صيانة بدنهاعن الاحتراق (انالله كانعريزا)لايمتنع عليه مار مده ولاعانعه أحد (حكيما) بعاقب من بما قبه على وفق حكمته والجملة تعليل لما قبلها من الاصلاء والتديلواطهارالاسم الجليل بطريق الالتفات اتهويل الامروتربية المهابة وتعليل الحكم فانعنوان الالوهية مناط لجيع صفات كالدتعالي (والذن آمنوا وعلوا المسالحات)عقب بيان سوءحال الكفرة ببيان حسن حال المؤ منين

أ الامراء والسلاطين انما يجب طاعتهم فيماعلم بالدليل انهحق وصواب وذلك الدليل ليس الاالكتاب والسنة فعينلذ لأيكون هذاقسما منفصلا عن طاعة الكتاب والسنة وعن طاعة الله وطاعة رسوله بل مكون داخلا فيه كاان وجوب طاعة الزوجة للزوج والولد الوالدين والتليذ للاستاذ داخل في طاعة الله وطاعة الرسول أما أذا حلناه على الاجاع لمبكن هذاالقسم داخلا تحتها لانه ربادل الاجاع على حكم بحيث لايكون في الكناب والسنة دلالةعليد فحيننذ أمكن جعل هذاالقسم منقصلا عن القسمين الاواين فهداأولى ( وثانيها) ان حل الآية على طاعة الامراء بقتضي ادخال السرط في الآية لان طاعة الامرراء انماتجب اذاكانوا معالحق فاذا حلناه على الاجاع لايدخل الشرط في الآبة فكان هذا أولى (وثالثها) أن قوله من بعد فان تنازعتم في شي فردوه الى الله مشعر باجاع مقدم بخالف حكمه حكم هذاالتنازع (ورابعها) انطاعة الله وطاعة رسوله واجبة قطعا وعندنا انطاعة أهلالاجاع واجبة قطعا وأماطاعة الامراء والسلاطين فغبرواجبة قطعا بلالاكثرانها بكون محرمة لانهم لايأمرون الابالطلم وفي الاقل نكون واجبة محسب الغلن الضعيف فكان حل الآية على الاجاع أولى لانه أدخل الرسول وأولى الامرفى لفظ واحدوه وقوله أطيعواالله وأطيعوا الرسول واولى الامرفكازجل أولى الامراندى هومقرون بالرسول على المعصوم أولى من جله على الفاجر الفاسق (وخامسها) انأعمال الامراء والسسلاطين موقوفة على فتساوى العلماء والعلساء في الحقيقة امراء الامراء فكانحل لفظأولي الامر عليهمأول وأماحل الآية على الاتمة المعصومين على ما تقوله الروافض ففي غاية البعد لوجوه (أحدها) ماذكر ناه ان طاعتهم مشروطة بمعرفتهم وقدرة الوصول اليهم فلوأوجب علبناطاعتهم قبل معرفتهم كان هذا تكليف مالايطاق ولوأوجب عليناطاعتهم اذاصرناعارفين بهم و بمداهبهم صارهذا الايجاب منسروطا وظاهر قوله أطيعواالله وأطيعواالرسول وأولى الامرمنكم يقتضي الاطلاق وأيضا ففي الآية مايدفع هذا الاحتمال وذلك لانه تعالى أمر بطاعة الرسول وطاعة أولى الامر في لفظة واحدة وهوقوله وأطيعوا الرسول وأولى الامر منكم واللفظة الواحدة لايجوز أن تكون مطلقة ومشروطة معا فلما كانت هذه اللفظة مطلقة فيحق الرسول وجب أنتكون مطلقة في حق أولى الامر (ااثاني )انه تعالى أمر بطاعة أولى الامر وأولواالامرجع وعندهم لايكون فيالزمان الاامام واحدوحه الجمع على الفرد حلاف الظاهر(وْتالثها)انەقال فانتنازعتم فىشى فرودە الىاللەوالرسولولكان المرادباولى أالامر الامام المعصوم اوجبأن يقال فانتنازعتم فيشى فردوه الى الامام فثبت انالحق , تفسير الآية بماذكرناه ( المسئلة الرابعة ) اعلم أن قوله فأن تنازعتم في شي فرووه الى الله والرسول يدلعندنا على انالقياس جمة والذي بدل على ذلك انقوله فانتنازعتم فيسيء ا اما أن يكون المراد فان اختلفتم في سئ حكمه منصوص عليه في الكتاب أوالسنة

تُكُمِلًا لمساءة الاولين ومسرة الآخرين أى الذين آمنوا بآياتنا وعلوا بمقنضياتها وهومبتدأ خبره قوله تعالى (سندخلهم بعنات تجرى من همتها الانهار) وقرئ سيدخله بالياءم ردا على الاسم الجليل وفي السين تأكيد للوعد (خالدين في فيها أبداً) حال مقدرة من الضمير المنصوب في سندخلهم وقوله عزوعلا (الهم فيها

أزواج مُطهرة) أي مما في نساء الدنيا من الاحوال المستقدرة البدنية والأدناس الطبيعية في على النصب على أنه تُعَالَ من جنات أوحال انه من الضمير المنصوب أوعلى أنه ﴿ ٣٦٠ ﴾ صغة لجنات بعد صغة أوفي بحل الرفع على أنه ﴿ ٣٠٠

اوالاجاع أوالمراد فان اختلفتم في شي حكمه غيرمنصوص عليه في شيء من هذه الثلاثة والاول باطل لانعلى ذلك التقدير وجب عليه طاعته فكان ذلك داخلا تحت قوله أطيعواالله واطيعواالرسول وأولى الامر منكم وحينتذ يصبع قوله فانتنبازعتم فيشئ فردوه الى الله والرسول اعادة لدين مامضي واله غيرجائز واذابطل هذا القسم تعين الثاني وهو انالمراد فانتنازعتم فيشئ حكمه غيرمذكور فيالكتاب والسنة والأجماع واذا كان كذاك لم يكن المرادمن قوله فردوه الى الله والرسول طلب حكمه من نصوص الكتاب والسنة فوجب أن يكون المرادر دحكمه الىالاحكام المنصوصة قي الوقائع الشاجة له وذلك هوالقياس فثبت ان الآية دالة على الامر بالقياس فان قبل لملابجوز أن يكون المراد بقوله فردواليالله والرسول أى فوضواعله الىالله وامكنوا عنه ولاتتعرضواله وأيضا فالايجوزأن يكون المراد فردوا غيرالمنصوص الىالمنصوص فيأنه لايحكم فبه الابالنص وأيضا لملايجوز أن يكون المراد فردوا هذه الاحكام الىالبراءة الاصلية قلنا أما الاول فدفوع وذلك لان هذه الآية دلت على انه تعالى جعل الوقائع قسمين منها مايكون حكمها منصوصا عليه ومنها مالايكون كذلك ثمأمر في القسم الاول بالطاعة والانقيادوأمر في القسم الثاني بارد الى الله والى الرسول ولايجوز أن يكون المراد بمذا الردالمكوت لانالواقعة ربماكانت لاتحتمل ذلك باللابدمن قطع الشغب والخصومة فيها بنني أواثبات واذاكان كذلك امتنع حل از دالى الله على السكوت عن تلك الواقعة و بهذا الجواب يظهر فساد السؤال آلثالث (واماالسؤال الثاني) فجوابه ان البراءة الاصلية معلومة بحكم العقل فلايكون ردالوافعة البهاردا الىالله بوجه منالوجوه أمااذاردد ناحكم الواقعة الى الاحكام المنصوص عليها كأن هذارد اللواقعة على أحكام الله تعالى فكان حل اللفظ على هذا الوجه أولى (المسئلة الخامسة) هذه الآية دالذعلي أنالكتاب والسنةمقدمان على القياس مطلقا فلابجوز ترك العمل بهما بسبب القياس ولايجوز تخصيصهما بسبب القياس البتة سواءكان الفياس جليا أوخفيا سمواه كان ذلك النص مخصوصا قبل ذلك أملاويدل عليه أنابينا انقوله تعالى أطيعوا اللهوأطيعوا الرسول أمريطاعة الكتاب والسنة وهذاالامر مطلق فثبت ان متابعه الكتاب والسنة سواءحصل قباس بعارضهما أو يخصصهما أولم يوجد واجب وممايؤ كدذلك وجوه أخرى (أحدها) ان كلة انعلى قول كشر من الناس للاشتراط وعلى هذا المذهب كأن قوله فأن تنازعتم في شئ فردوه الى الله والرسول صريح في انه لا يجوز العدول الى القياس الاعند فقدان الاصول ( الثاني ) انه تمالى أخر ذكر القياس عن ذكر الاصول الثلاثة وَهذامشعر مأن العمل به مؤخر عن الاصول الثلاثة ( الثالث) انه صلى الله عليه وسلم اعتبرهذاالنزتيب فيقصة معاذحيث أخرالاجتهاد عن الكتاب وعلق جوازه على عدم وجد انالكتاب والسنة بقوله فانلمتجد (الرابع) انه تعالى أمر الملائكة بالسَّجود

خبر للوصول بعد خبر (وندخلهم ظلاظيلا) أى فينانا لاجوب فيدداعًا لاتسخنه شمس اللهم ارزقنا ذلك بغضلك وكرمك ياأرحم الراحين والظليل صغة مشتقة من لفظ الفللالأكيد كافي ليل أليل و يوم أيوم وقرئ يدخلهم بالياء وهوعطفعلى سيدخلهر لاعل أنه غيرالادخال الاول بالذات بل بالعنوان كافىقوله تعالى وللجاء أمرنانجيناهوداوالذين آمنوا معه برحة منا وبجيناهم منعذاب غليظ (ان الله يأمركم أن تودوا الذيانات الى أهلها) في صدرالكلام بكلمة الكه تيق واظهار الاسم الجليل وايراد الامر على صورة الاخبار لمن الفغامة وتاكيدوجوب الامتثال به والدلالة على الاعتناء بشأنه مالا مزيدعليه وهوخطاب يعرحكمه المكلفين قاطبة كاأنالامانات تعرجيع الجقوق المتعلقة بذيمهم من حقوقالله تعالى وحقوق العبادسواكانت

فعلية أوقولية أواعتقادية وانورد في شأن عمّان ابن طلحة بن عبدالدارسادن الكعبة المعظمة ﴿ لاّدم ﴾ فوذلك أنرسول الله صلى الله عليه وسلم حين دخل مكة يوم الفيح أغلق عممان رضى الله عنه باب الكعبة وصعد السطح وأبي أن يدفع المغتاج اليه وقال لوعلت أنه رسول الله لمأمنعه فلوى على

## ابن أبي طالب يم وأخف منه وقصود خل النبي صلى الله عليه وسم وصلى ركمنين فلاخر به ساله المبآس أن يعفل له المعتاج و بجمع المعتان ا

وآذيت ثم جئت ترفو فقال لقد أنزل الد تعالى في شأنك قرآنا فقر أعليه الا له فقال عمَّان أشهد أن لا اله الا الله وأشهد أن محدارسول الله فمبط جبريل علمه الصلاة والسلام وأخبر رسول الله صلى الله علبه وسلم أن السدانة في أولاد عمان أبداوقرئ الامانةعلى التوحيد والمرادالجس لاالممودوقبل هوأمر للولاة باداءالحقوق المعلقة بذيمهم مزالناص وغيرها الى مستحقيها كاأن قوله تعالى( واذاحكمتم بين الناس أن تحكموا بالعدل) أمر لهربايصال الحقوق المتعلقة مذمم الغيرالي أصحابها وحبث كان المأمور بههمنامختصا بوقت المرافعة فيدنه بخلافالمأمور بهأولا فانه لمالم معلق به قت دونوفت أطاق اطلاقا فقوله تعالى أن تحكموا عطف على ان تودوا قدفصل بين انعاداف والمعطوف بالظرف المعمولله عندالكوفين ولقدر يدل هوعليه عند البصرين لانمابعد

لآمم حدث قاله وادقانا لللائسكة اسجدوا لآدم فسجدوا الاابليس ثم ان ابليس لمرمدهمدا النص بالكلية بلخصص نفسه عن ذلك العموم بقياس هو قوله خلقتني من فاروخلقته من طين ثم أجم العثلاء على انه جمل القباس مقدما على النص وصار بذلك السبب ملسونا وهذايدل علىأن تخصيص النص بالقياس تقديم للقياس على النص وانه غيرجائز ( الخامس) ان القرآن مقطوع في مشه لانه ثبت بالتواتر والقياس ليس كذلك بل هومظنون من جبع الجهات والقطوع راجع على المظنون ( السادس) قوله تعالى ومن لم يحكم بما نزل الله فأولئك هم الظالمون واذا وجدناعوم الكتاب حاصلافي اواقعة مُمانالانككم به بل حكمنا بالقياس زم الدخول تحت هذا اسموم (السابع) قوله تعالى باأبعاالذئ آمنوا لاتقدموا بين بديافله ورسوله فأذا كانعوم القرآن حاضرا تم قدمنا القياس المخصص عليه زم التقسديم ببن يدى الله ورسوله ( الثامن ) قوله سية ول الذين أشمركوا لوشاءاللهالى قولهان يتسمون الاالظن جعل اتباع الظن من صفات الكفار ومن الموجبات القو يةفى مدمتهم فعهذا يقتضي أن لايجوز العمل بالقياس البتة ترك هذا النص لما بيئا انه مدل على جواز العمل مالقياس لكنه انمادل على ذلك عند فقدان النصوص فوجب عندوجدانها أن سق على الاصل (التاسع) انه روى عن النبي صلى الله عليه وسلم انه قال اذاروى عنى حديث فاعرضو وعلى كتآب الله فانواوقه فاقبلو ، والاذرو ، ولاشك ان الحديث أقوى من القياس فاذاكان الحديث الذي لايوافقسه البكتاب مردودا فالقساس أولى به ( العاشم )ان القرآن كلام الله الغيي لا يأتبه الباطل من بين بديه ولامن خلقه تنزيل من حكيم حيدوالقياس يغرق عقل الانسان الضعيف وكل من لهعقل سليم عَلِمُ اللَّهِ وَأَقْوِى بِالنَّابِعَةِ وَأَحْرِي ( المسئلة السادسة ) هذه الآية دالمعل أن ماسوى هذالاسول الاربعة أعنى الكتاب والسنة والاجاع والقياس مردود باطل وذلك لانه تمالى جعل الوقائم قسمين (أحدهما) ماتكون أحكامها منصوصة عليها وأمرفيها بالطاعة وهوةوله باأيما الذين آمنوا أطبعوا الله وأطبعوا الرسول وأولى الامر منكم ﴿ وَالثَّانِي ﴾ مالا تكون أحكامها منصوصة هليها وأمر فيها بالاجتهاد وهوقوله فان تنازعتم في شيُّ فردوه الى الله والرسول فاذا كان لامزيه على هذين القسمين وعدأمر الله تعساليُّ في كل واحد منهما شكليف خاص معين دل ذلك علم إنه لس المكلف أن تمسك بشي سوى هذه الاصول الاردة واذاتبت هدذا فنقول القول بالاستحسان الذي يقول به أبوحنيفة رضى الله عنه والقول بالاستصلاح الذى يقول به مالك رجه الله ان كأن المراد يه أحدهنه الامور الارجعة فهوتغير عبارة ولافائدة فيدوان كانعفاءا لهذه الاربعة كان التوليه باطلا قطعا الدلالة هذه الآية على بطلانه كاذ كرنا ( المسئلة الدابعة ) زعم كثير من الغقياء ان قوله تعالى وأطبعوا الله وأطبعوا الرمسول يدل على أن ظاهر الامر الوجوب واعترض المتكلمون حلبه فغالوا قوله أطبعواالله فهذا لابدل على الابجساب

أن لا يعمل ﴿ ٤٦ ﴾ يَ فَي فَيَافَبِلَهَاعِندهُم أَي وأن يحكم والقاحكم تم الح وقوله تعالى بالمدل منه لق بحكم والويقدر وقع عالاهن فاحه أي طنب بالمعدل والافصاف (ان اقد نعما يعظكم به) ما امامنصو بدّ موصوفة بعظكم به اومر فوعة

مُوصُولة به كا نه قبل نم شيئايه فلكم به أونع الذي يعظكم به والمخصوص بالمدح عضوف أى تعمايس كم به فلك يوحق المأمور به من أدا الاما نات والعدل في الحكومات وقرى نعما في ١٣٦٢ ، بضع النون والحدة مستاً عند من رقما قبلها

الااذاثبت ان الامر الوجوب وهذا يقتضي افتقار الدليل الى المدلول وهو باطل والفقهاء أن يجسبوا عند من وجهين (الاول) ان الاوامر الواردة في الوقائع المخصوصة دالة على الندبية فقوله أطيعوا لوكان معناه انالاتيسان بالمأمو رات مندوب فحينئذ لابيق لهذه الآية فأثدة لانجرد الندية كان معلوما من تلك الاوامر فوجب حلها على إفادة الوجوب حتى يقال ان الاوامر دات على أن فعل تلك المأمورات أولى من تركها وهسنه الآية دلت على المنع من تركها فحيثذ يبني لهذه الآية فائدة ( والثاني ) انه تعلى ختم الآية بقولهان كنتم توممنون بالله والبوم الاخر وهووعيد فكما ان احتمال اختصاصه يقوله فردوه الىاللة والرسول قائم فكذلك احتمال عوده الى الجلتين أعنى قوله أطبعوا الله وقوله فردوه الى الله قائم ولاشك ان الاحتياط فيه واذاحكمنا بعود ذلك الوعيد الى الكلصارقوله أطبعوا الله موجبا للوجوب فثبت انهذه الآية دالة على انظساهر الامرالوجوب ولاشك انه أصل معتبر في الشرع (المسئلة الثامنة) اعلم أن المنقول عن الرسول صلى الله عليه وسلم اماالقول واماالغمل أماالقول فيجب اطاعته لقوله تسالى أطيموا الله وأطيعوا الرسول وأماالغمل فيجب على الامة الاقتداءيه الاماخصد الدليل وذلك لانا بينسا ان قوله أطيعوا بدل على ان أوامر الله للوجوب ثم انه تعالى قال في آية أخرى في صغة محد عليه الصلاة والسلام فأتبعوه وهذا أمر فوجب أن يكون الوجوب فثبت انمنابعته واجبة والمتابعة عبارة عن الاتيان بمثلفعل الغير لاجل انذلك الغسير فعسله فثبت انقوله أطبعواالله بوجب الاقتداء بالرسول في كل أفعساله وقوله وأطبعوا الرسول يوجب الاقتداءبه فيجيع أقواله ولاشك انحمسا أصلان معتبران في الشمريعة (المسئلة التاسعة) اعلم أنظاهر الامر وانكان في أصل الوصع لايفيد التكرار ولاالغور الاانه في عرف الشرع بدل عليه و يدل عليه و جوه ( الاول ) ان قوله أطبعوا الله يصحح مند استثناء أى وقت كان وحكم الاستثناء اخراج مالولاء لدخل فوجب أن بكون قوله أطيعوالله متناولا لكل الاوقات وذلك يفتضي النكرار والنكرار يقتضي الفور (الثاني) انه لولم بفيدذلك لصارت الآية عجلة لان الوقت المخصوص والكيفية المخصوصة غيرمذ كورة أمالوجلناه على العموم كانت الآية مبنة وحل كلام الله على الوجدالذي يكون مبينا أولى منحه على الوجه الذي به يصير مجلا مجهولا أقصى مافي الباب انه بدخله التخصيص والتخصيص خبر من الاجال ( الثالث) ان قوله أطيعوا الله أضاف لفظ الطاعة الدلفظ الدفهذا يقتضى أن وجو بالطاعة عليناله انماكان لكوننا عبيداله ولكونه الها فثبت من همذا الوجد ان المشأ لوجوب الطاعة هو العبودية وال بو بية وذلك منتفى دوام وجو الطاعة على جبع المكلفين ال قيام القيامة وهذا أصل معتبر في الشرع ( المسئلة العاشرة ) انه قال أطبعوالله فأفرده في الذكر ثم قال وأطبعوالرسبول وأولى الامر منكم وهذا تعليم مناللة سجحانه لهذا الادب وهوأن

متضمنة لمن لم لطف بالخاطبين وحسين استدعاء لبهم الى الامتثال بالامرواظهار الاسم الجليل لترية المهامة (انالله كان سمعا) لاقوالكم (بمسترا) بأفعالكم فمووعدووهيد واظهأرا لجلالة لماذكر آنفافان فيدنأ كيدالكل من الوعد والوعسد ( باأيهاالذينآمنوا)بعد ماأمر الولاة بطريق العمدوم أوبطريق الخصوص باداء الامانات والعدل في الحكومات أمر سائرالناس بطاعتهم لكن لامطلقابل في ضمن طاعة الله تعالى وطاعة رسوله صلى الله عليه وسلم حيث قيل(أطيعوااللهوأطيعوا الرسول واولى الامرمنكير) وهمأمراه الحقوولاة المدلكأ لخلفاءالراشدين ومن يقتدي بهم من المهتدى وأماأمراءالجور فيمعزل من استحصاق العطف على الله تعالى والرسول عليه الصلاة والسلام في وجوب الطاعدلهم وقيلهم علماءالنسرع لقوله تعالى ولوردوه الىالرسول والى

أُولَى الاَمرمنهم لَعَلَمُ الذينَ يَستَنبطونه منهمو بأبادقوله تعالى (فان تنازعتم في شئ فردوه الى الله) ﴿ لا يحبموا ﴾ اذليس للقلدان ينازع المجتهد في حكمه الاأن يجسل الخطاب لأولى الامر بظريق الالتفات وفيه يعدوت عديرا لشرطية بالغام

لترتبه العلى ماقبلها فان بيان حكم طاعة أولى الامر عند موافقتها اطاعة الله تعالى وطاعة الرسول عليه السلام يستدي بيان حكمها عند المخالفة أى ان اختلفتم ﴿ ٣٦٣ ﴾ أنتم وأولوالامر متكم في أمر من أمور الدين فراجعوا

فيه الي كتباب الله

قوله فراجعوا فيه الخ هكذا في النسيخ ومثله في البيضاوي قال بعض محشيه ولوقال فارجعوا فبسه الح لكان أولى اه مصححه

(والرسول)أي الى سنته وقداستدليه منكروا لقياس وهوفي الحقيقة دليل على جيته كيف لاورد المختلف فيه الى المنصوص عليه انما يكون بالتمنيل والبناء عليه وهوالمعنى بالقياس ويويده الامر به بعد الامر يطاعة الله تعالى و بطاعة رسوله عليه الصلاة والسلام فأنه يدل على أن الاحكام ثلاثة المبت بالكتاب والبن بالسنة وثابت بالردالهما بالقياس (ان كنتم تو منون بالله واليوم الآخر) معلق بالامرالاخيرالواردفي محل النزاع اذهو المحتاج الىالىجذير من المخالفة وجواب النرط محذوف عندجهورالبصريين ثقة بدلالة المسذكور

لايجمعوافى الذكر بين اسمدسجانه وبين اسم غيره وأمااذا آل الامرالي المخلوفين فيجوز خلك بدليل انه قال وأطيعوا الرسول وأولى الأمر منكم وهذا تعليم لهذا الادب ولذلك روى ان واحدا ذكرعند الرسول عليه الصلاة والسلام وقال من أطاع الله والرسول فقدر شدومن عصاهما فقدغوى فقال عليه الصلاة والسلام بأس الحطيب أنت هلاقلت من عسى الله وعسى رسوله أولفظ هذا معناه وتحقيق القول فيدان الجمع بين الذكرين فاللفظيوهم نوع مناسبة ومجانسة وهوسبحانه متعال عن ذلك (المسئلة الحادية عشرة) قددللنا على أن قوله وأولى الامرمنكم يدلعلى أن الاجاع حجة فنقول كاانه دل على هذا الاصل فكذلك دل على مسائل كثيرة من فروع القول بالاجاع ونحن نذكر بعضها (الفرع الاول) مذهبنا ان الاجاع لا يتعقد الا يقول العلاء الذين عكمهم است اط أحكام الله من نصوص الكنساب والسنة وهو لاء هم المسمون بأهل الحل والعقد في كنب أصول الغقه نقول الآية دالة عليه لانه تعالى أوجب طاعة أولى الامر والذين لهم الامر والنهى في الشعرع ليس الاهذا الصنف من العلماء لان المتكلم الذي لامعرفة له يُكيفية استنياط الاحكام من النصوص لااعتيار بامره ونهيه وكذلك المفسرو المحدث الذي لاقدرة لهعلى استنباط الاحكام من القرآن والحديث فدل على ماذكر ناه فلادلت الآية على أزاجاع أولى الامرجمة علنادلالة الآية على أنه ينعقد الاجاع بمجرد قول هذه الطائفةمن العلاء وأمادلالة الآية على ان العامى غير داخل فيه فظاهر لانه من الظاهر أنهم ليسوا منأولي الامر (الفرع الثاني) اختلفوا في ان الاجماع الحاصل عقيب الخلاف هلهوجمة والاصمح انهجمة والدليل عليه هذه الآية وذلك لانابينا انقوله وأطيعوا الرسول وأولى الامرمنكم يقتضي وجوب طاعة جلة أهل الحل والعقد من الامة وهذا يدخل فيه ماحصل بعد الخلاف ومالم بكن كذلك فوجب أن يكون الكل جة (الفرع الثالث) اختلفوا في ان انقراض أهل العصرهل هوشرط والاصم انه ليس بشرطوالدليل عليه هذه الآيةوذلك لافها تدل على وجوب طاعة الجمعين وذلك بدخل فيه ما اذا انقرض العصر وما اذا لم ينقرض (الغرع الرابع) دلت الآية على ان العبرة باجماع المؤمنين لانه تعالىقال فيأول الآية ياأيهاالذين آمنوا ثم قال وأولى الامرمنكم فدل هذاعلى ان العبرة باجاع المؤمنين فأماسا رالفرق الذين يشك في ايمانهم فلاعبرة بهم (المسئلة الثانية عشرة) ذكر ناان قوله فأن تنازعتم في شي فردوه الى الله والرسول يدل على صعة العمل بالقياس فنقول كان هذه الآية دلت على هذا الاصل فكذلك دلت على مسائل كثيرة من فروع القول بالقياس ونحن نذكر بعضها (الفرع الاول) قدذكرنا انقوله فردوه الىالله معناه فردوه الىواقعسة بينالله حكمها ولابد وانككون المراد فردوها الىواقعة تشبهها اذلوكان المراد بردها ردها الى واقعة تخالفها في الصورة والصفة فعينتذلم يكن ردها الى بعض الصور أولى من ردها الى الباقى وحينتذ يتعذر الرد

علية أى انكتتم تو منون بالله واليوم الآخر فردوه الخفان الايمان بهما يوجب ذلك أما الايمان بالله تعالى فظاهر وأما الايمان باليوم الاخر فلا فيد من العقاب على المخالفة (ذلك) أى الردالم أمور به (خير) لكم وأصلح (وأحسن) في نفسه (آويلا)

## أى عاقبة وما لاوتقد يم خيريته الهم على أحسنيته في نفسه للعزمن قطق أيتشارهم على علمهم والرياد يُباك المصلفه في نفسه بالخيرية الكاملة والحسن الكامل في حدفاته من غيراعتبار ﴿ ٣٦٤ ﴾ المضله على شي بشاركه في أصل اللهيرية

فعلنا انهلابدوان بكون المرادفردوها الى واقعة قشبهها فى الصورة والصفة مم انهها المعنى الذى قلناه يؤكد بالخبروالاثرأما الحبرفهو انهم ناسأ لومسلى الله عليه وسأعن قبلة الصائم فقال عليد الصلاة والسلام أرأيت لوعضعضت يعني المضمضة مقدمة الاكلكا انالقبلة مقدمة الجاع فكما انتلك المضمضة لمتنقض الصوم فكذا القبلة ولماسألته الخامية عن الحج فقال عليد الصلاة والسلام أرأيت لوكان على أيك دي فقضيته هل يجرى ففالت نع قال عليه الصلاة والسلام فدين الله أحق بالقضاء وأما الاثر فاروى عن عر رمني الله عنده انه عال اعرف الاشباء والنظائر وقس الامور برأيك فدل جموع ماذكر ماه من ولالة هذه الآية ودلالة الخبر ودلالة الاترعلي المقولة فردوه أمر بردالشي الى شبيه واذا ابتهذا فقد جعل الله المشابهة في الصورة والصغة عليلا على ان الحكم في غير محل النص مشابه الحكم في محل النص وهذا هو الذي يسميه الشافعي رجدالله قياس الاشباه وتسميدأ كثرالفقهاء قياس الطرد ودات هذه الآية على صعته لانه لماثبت بالدليل ان المراد من قوله فردوه هوانه ردوه الى شبهه علنا ان الاصل المعول عليه في اب القياس محص المشابهة وهذا بحث فيه طول ومراه نابيان كيفية استنباط المسائل من الآيات فأما الاستقصاء فيها فذكور في سائر الكتب (الفرع الثاني) دلت الآية على أن شرط الاستدلال بالقياس في المسئلة أن لا يكون فيها نص من الكناب والسئة لانقوله فأنتنازعتم فيشي فردوه مشعر بهذا الاشتراط (الفرع الثالث) دلت الآية على انه اذالم يوجد في الواقعة نص من الكتاب والسنة والاجاع جاز استعمل القياس فيمكيف كان و بطل به قول من قال لا يجوز استعمال القياس في المكفارات والحدود وغيرهما لانقوله فأن تنازعتم فيسئ عام فيكل واقمة لانص فيها ( الفرع الرائع) دات الآية على ان من أثبت الحكم في صورة بالقياس فلا مدو ان بقيسه على صورة ثبت الحكم فيها بالنص ولإيجوز أن يقيسه على صورة ثبت الحكم فيها بالقياس لإن قوله فردوه الى الله والرسول مُلاهرمشعر بانه يجب رده الى الحكم الذي ثبت بنص الله ونص رسوله (الفرع الخامس) دلت الآية على ان القياس على الاصل الذي ثبت حكمه بالقرآن والقياس على الاصل الذي ثبت حكمه بالسنة اذاذمارضا كان القياس هلى القرآن مقدما على القياس على الخبرلانه تعالى قدم الكتاب على السنة في قوله أطيعوا الله وأطبعوا الرسول وفي قوله فردوه الى الله والرسول وكذلك في خبر معساذ ( الفرع السادس) دلت الآية على انه اذا تعارض قياسان أحدهما تأيد باعادفي كساب الله والآخر رأيد باعاء خبر من أخبار رسول الله فان الاول مقدم على الثاني يعني كاذكرناه في الفرع الخامس فهذه المسائل الاصولية استنبطناها منهذه الآية فأقل منساعتين ولعل الانسان اذا استعمل الفكرعلى الاستقصاء أمكنه استنباط أكثر مسائل أصول الغقه من هذه الآية ( المسئلة الثالثة عشرة ) قوله وأولى الامر معناه فووالامر وأولوجهم ا

والحسن كما يذبئ عنه التحذيرالمابق (ألمتر الى الدين يزعون أنهم آمنوا عسا أنرل اليك وماأنرل من قبلك) ملوين للغطاب وتوجيدله الى رسول الله صلى الله عليه وسلم تعجيداله مرحال الدين تخالفون مامر من الامر المحتوم ولا يطيعونالله ولارسوله ووصفتهم بادعاء الايمان بالقرآنو بمأأرل منقله أعنى الوراة لتأكسد المعجيب وتشديدالتوبيخ والاستقياح سانكال المباينة بين دعواهم و بین ماصدر عنهموقری الفعلان علمالينا علاهاعل وقوله عزوجل( ريدون أن يتحساكسوا الى الطاغوت) استشاف سيىلبدان محل التعجيب مبنى على سؤال نشأ مرصدر الكلامكانه هيل ماذا بمعلون فقيل پر پدون الح روی عراین عباس رضى الله عنهما أنسافقاخاصم يهوديا فدعاه اليهودي الى رسول الله صلى الله عليمه وسلم ودعاء

المنافق الى كعب بن الاشرف ثم افهما احتكما الى رسول الله صلى الله عليه وسلم فقضى ﴿ وواحده ﴾ . لليهودى فلم يرس به المنافق فدعاه الى عر بن الخطاب رضى الله عند فقال الميهودى قبضى الى رسول الله صلى الله عليه وسلم فلم يرض بقضا له فقال عر المنافق أهكدا قال فع فقال عر مكا نكما حتى أخرج المكمسا فدخل

فلمُقلَّعَلَى سَيْمَهُم عُرِجَفَعَ مَنْ يَهِ مَعْقَ اللهُ فَي رِهِ مُعَلَّلُه مَنْ اللهُ مَنْ اللهُ وَمَنْ اللهُ عَلَى اللهُ عَل

وواحده ذوعلى غيرالقياس كالنساءوالاول والخيل كلهاأ حماء للجمع ولاواحداد في اللفظ (المسئلة الرابعة عشرة) قوله فان تنازعتم قال النباح اختلفتم وقال كل فريق القول قولى واهتقاق المنازعة من الغزع الذي هوالجنب والمنازعة عبارة عن مجاذبة كلواحد من المصمين لجدم معية لقوله ومحاولة جذب قوله ونزعد اياه عايفسده ثم قال تعالى ال كنتم تؤمنون باللهواليوم الآخروفيه مسئلتان (المسئلة الاولى) هذا الوعيد يحتمل أن يكونَ عائدًا الى قوله أطيعوالله واطيعوا الرسول والى قوله فردوه الى الله والرسول والله أعلم ( المسئلة الثانية ) ظاهر قوله ان كهنتم تو منون بالله واليوم الآخر يقنضي انمن لم يطعالله والرسول لايكون مؤمنا وهذا يقتضي أن يخرج المسذنب عن الايمان لمكنه محول على التهديد محقال تعالى ذلك خيروأ حسن تأو يلاأى ذلك الذي أمر تكميه في هذه الآيات خيراكم وأحسن عاقبة لكم لان التأويل عبارة عما البه مآل الشي ومرجمه وعاقبته 🤻 قوله تعالى ( أَلْمَرُالِي الدِّينِ يزعمون أنهم آمنوا بما أنزل اللُّ وما أنزل من قبلك يريدون أن يتحاكمواالي الطاغوت وقد أمروا أن بكفروابهو يريد الهيطانأن يضلهم صلالابعبدا وافاقيل لهم تعالوا الى مأأنل الله والى الرسول رأيت المنافقين يصدون عنك صدودا ) اعلم انه تمالي لماأوجب في الآية الاولى على جبع المكلفين ان بطيعواالله ويطيعوا الرسول ذكرفي هذه الآيذان النافقين والذين فيقلوبهم مربض لابطيعون الرسول ولارضون بحكمه وانماير يدون حكم غيره وفي الآية مسائل (المسئلة الاولى ) الزعم والزعم لفتان ولايستعملان في الاكثر الافي القول الذي لا يتحقق قال الليث أهل العربية يقولون زعم فلان اذا شكوا فيه فإيعرفوا أكفت أوصدق فكذلك تفسيرقوله هذالله بزعهم أى بقولهم الكذب قالبالا معنى الزعوم من الغنم التي لايعرفون أبِها شحم أم لاوقال أبن الاعرابي الزعم يستعمل في الجنق وأنشدلا مية بن المسلت واني أدن لكم انه \* سنجركم ربكم مازيم

الجاعرفت هذا فنقول الذي في هذه الآية المرادبه الكذب لان الآية نزات في المنافقين (المسئلة الثانية) في كروا في أسباب المزول وجوها (الاول) قال كشيرمن المفسرين ازع رجل من المنافقين رجل من اليهود فقال اليهودي بيني و بينك أبو القاسم وقال المنافق بيني و بينك أبو القاسم وقال المنافق بيني و بينك كعب بن الاشرف والسبب في ذلك ان الرسول صلى المقاعلية وسلم كان يقضي بالحق ولا يلتفت الى الرسوة وكعب بن الاشرف كان اليهودي يريد التحاكم الى الرسول كان تعقا والمنافق كان مبطلا فلهذا المعنى كان اليهودي يريد التحاكم الى الرسول والمنافق كان مبطلا فلهذا المعنى كان اليهودي على قوله فذهبا اليد صلى الله عليه وسلم فعكم الرسول عليد الصلاة والمسلاة والمسلام اليهودي على المنافق فقال المنافق لاارضي افعلى بنائي بكرفكم أبو بكروضي المدعنه اليهودي فلم يرض المنافق وقال المنافق افعلى بينك عرفصارا الى عرفاخيره اليهودي ان الرسول عليد الصلاة والمسلام وأبابكر

وسلم أنت الفياروق فالطاغوت كعب بن الاشيرف سمي به لافراطه في الطغيان وعداوة رسوله المدمسل المدعليد ومملم أوعسل التشبيه بالشيطان والتسمية باسعه أوجعل اختيارا أيحاكم الىغيرالني سلى الله عليه وسإعلى التعاكماليه تحاكما الى الشيطيبان وقال الضجالاالم ادبالطاغوت كهنةالبودوسحرتهم وعن الشعي أن المنافق دعا خصمه الى كاهن فيجهينة فتحاكا اليه وعن السدى أن الحادثة وقمت فيقشيل بين بني قريطة والنضير فتحاكم المسلمون من الغريقين الحالني صلى الله عليه وساوأى النافقون مهما الاالتحاكم المأبى بردة الكاهز الاسلى فتعاكموا اليه فيكون الاقتصار حينتذفي مهرض التعجيب والاستقهاح على ذكر ارادةالتحاكمدون نفسه معوقوعدأ يضاللنبيه على أن اراد ته ما يعمني مندالعيب ولانتبغيان يدخل نحت الوقوعفا

> ظنك بنفسه وهيسة أنسب بوصف المنافقين بادعاء الايمسان بالتوراة فانه كا يقنعني كونهم من منافق اليهبود يقتيني كون ماصدرعنهم من التحاكم ظاهر المنافاة لادعاء الايمان بالتوراة وليس التحاكم الى كعب بن الاشرف بهذه الثابة من الظهور وأيضا فالمتهادر من قوله تعالى ﴿ وقد أمروا ان

يكفروابه كاكونهم مامور ين بكفرمني الكتابين توماذاك الاالشيقان وآولياؤه المشجوري بولايته كالمكهنة وفظا ترهم لامن عدا هم بمن أبيث تهر بذاك وقرى أن بكفروا بها على ان الطاغوت ﴿ ٣٦٦ ﴾ جم كافي قوله قعالى أولياؤهم

حكماعلى المنافق فلم يرض بحكمهما فقال للمنافق أهكذا فقال نعم قال اصبراان لى حاجة ادخل فاقضيها واخرج البكما فدخل فاخذ سيغه ممخرج اليهما فضرب به المنافق حتى بردوهرب اليهودى فجاء اهل المنافق فشكواعر الى النبي صلى الله عليه وسلم فسأل محر عن قصنه فقال عرائه رد حكمك بارسول الله فجاء جبر يل عليه السلام في الحال وقال انه الفاروق فرق بين الحق والباطل فقال النبي صلى الله عليه وسلم لمعرأنت الغاروق وعلى هذااافولالطاغوت هوكعب بن الاشرف (الرواية الثانية) في سبب نزول هذه الآية انه اسلمناس من اليهود ونافق بعضهم وكأنت قريظة والنضير في الجاهلية اذا قتل قرظي نضريا قتل به وأخذمنه ديدمائد وسقمن تمروا ذاقتل نضري قرظيالم يقتل به لكن أعطي ديته ستين وسقامن التمروكان بنوالنضيرأ شرف وهم حلفاءالاوس وقريظة حلفاءالخزرج فلما هاجرالرسول عليه الصلاة والسلام الى المدينة فتل نضرى قرظيا فاختصمافيه فقالت بنو النضرلاقصاص علينااغاعليناستون وسقامن تمرعلي مااصطلحناعليدمن قبل وقالت الخررج هذاحكم الجاهليةونحنوأنتم اليوماخوةوديننا واحدولافضل بينافأبي بنوأ النضيرذلك فقال المنافقون انطلقواالي أبي بردة الكاهن الاسلى وقال المسلون بلالي رسول الله صلى الله عليه وسلم فأبى المنافقون وانطلقوا الى الكاهن ليحكم بينهم فأنزل الله تعالى هذه الا ية ودعاار سول عليه الصلاة والسلام الكاهن الى الاسلام فأسلم هذا قول السدى وعلى همنذا القول الطاغوت هو الكاهن ( الرواية الثالثة ) قال الحسسن انرجلا من المسلمين كان له على رجل من المنافقين حق فدعاه المنافق الى وثن كان أهل الجاهلية يتحاكون اليه ورجل فأثم يترجم الاباطيل عن الوثن فالمراد بالطاغوت هوذلك الرجل ( الرواية الرابعة ) كانوا يتحاكون الى الاوثان وكان طريقهم انهم بضريون القداح بحضرة الوثن فاخرج على القداح علوا مهوعلى هذاالقول فالطاغوت هوالوثن واعلمأن المفسرين اتفقوا على إن هذه الآية نزلت في بعض المنافقين محمقال أبو مسلم ظاهر الآيةيدل على انه كان منافقامن أهل الكتاب مثل انه كان يهودما فأظهر الاسلام على سبيل النفاق لان قوله تعالى يزعمون انهم آمنوا بما أنزل البك وما أنزل من قبلك انما يليق بمثل هذاالمنافق (المسئلة الثالثة) مقصود الكلام ان بعض الناس أراد أن يتحاكم الى بعض أهل الطغيان ولم يرد التحاكم الى محد صلى الله عليه وسلم قال القاضي و يجب أن يكون التحاكم الى هذا الطاغوت كالكفر وعدم الرضا بحكم محد عليه الصلاة والسلام كفرويدل عليه وجوه (الاول) انه تعالى قال يريدون أن يتحا كوالى الطاغوت وقدأمروا أن يكفروابه فجمل التحاكم الى الطاغوت يكون ايمانابه ولاشك ان الايمان بالطاغوت كفر بالله كان الكفر بالطافوت ايمان بالله ( الثابي ) قوله تعالى فلاور بك لايؤمنون حتى يحكموك فيماشجر بينهم الى قوله ويسلوا تسليما وهذانص في تكفير من عن ذلك في من الصاكم المرض محكم الرسول عليه الصلاة والسلام (الثالث) قوله تعالى فليصدر الذي يخالفون

الطاغوت يخرجونهم والجلة حال من ضمير بر مدون مفيدة لتأكيد التعميب وتشديد الاستقباح كالوصف السابق وقوله عزوعلا (و يريد الشوطان أن يضلهم منلالا بعيدا) عطف على يريدون داخلق حكم التعجيب فان اتباعهم لمن يد اصلالهم واعراضهم غمن ريدهدا يتهم أعجب من كل عجيب وصلالا امامصدرمؤ كدللفعل المذكور يحذف الزوائد كإفىقوله تعالىوأناتها نباتاحسناأي اصلالا بعيدا وامامصدرمؤكد لفعله المدلول عليه بالفعل المذكورأى فيضلوا منلالاوأىامأكان فوصفه بالبعد الذي هونعت موصوفدالمبالغة وقوله تعالى ( واذا قيل لهم تعالواالى ماأنزل الله وابي الرسول ) تكملة لمادة التعجيب ببيان اعراضهم صريحاعن المحاكم الى كتابالله تعسالى ورسولها ثريبان اعراصهم

الى الطاغوت وقرئ تمالوا بضم اللام على أنه حذف لام الفعل تخفيفا كما في قولهم ما بالبت ﴿ عن ﴾ بالة اصلها بالية كعافية وكما قالوا في آية ان أصلها ايرة فحذفت اللام ووقعت واو الجسع بعسد اللام في تعالى فضيمت فصار تعالوا ومنه قول أهل مكة للمرأة تعالى بكسير اللام وعليه قول ابي قرأ من الحقائي هاياجاري ما انصف الدهر بينناه تعالى أقاسمك الهموم تعالى (رأيت المنافقين) اظهار المنافقين في نقام الاضمار المنسجيل عليهم بالنفاق وذمهم به والاشعار بعلة الحكم والرؤية بصرية وقوله تعالى ( يصدون عنك ) حال من المنافقين وقيل الرؤية قلبية والجلة مفعول النافها والاول هو الانسب بظهور حالهم وقوله تعالى ( صدودا ) مصدرمو كدافعله أى معرضون عنك ﴿ ٣٦٧ ﴾ اعراضاوأى اعراض وقيل هو اسم المصدر

الذى هوالصدوالاطهر اتهمصدرلصداللازم والصد مصدرللتعدى يقال صدعته صدودا أى اعرض عنه وصده عسنه مسدا أي معدمنه وقوله تعالى ( فكف )شروعني بيان غائلة جناياتهم المحكية ووخامة عاقبتها أي كيف يكون عالهم (اذااصابتهم صيبة) أى وقت اصابة المصيبة اياهم بافتضاحهم بغلهود نفاقهم ( سا قدمت الديهم) سبب ماعلوا من الجنسايات التي من حلتها التعاكم الى الطاغوت والاعراض عن حكمك (ثم جاولك) للاعتدار عها صنعوا منالقبائع وهوعطف على اصابتهم والمراد تفظيع حالهم وتهويل مادهمهم من الخطب واعتراهم من شدة الأمر عند امسابة المصيبة وعندالمجي للاعتذار (يحلفونبالله)سال من

عن أمره أن تصيبهم فتنة أو يصيبهم عذاب أليم وهدايدل على أن مخالفند معصية عظيمة وفي هذه الآيات دلائل على أن من ردشينامن أوامر الله اوأوامر الرسول عليد الصلاة والسلام فهوخار بعن الاسلام سواء رده من جهة الشك أومن جهة الترد وذلك بوجب صحة ما ذهبت الصحابة اليه من الحكم بارتداد مانعي الزكاة وقلتهم وسبي ذراريهم ( المسئلة الرابعة ) قالت المعرّلة ان قوله تعالى و يريدالشبطان أن يضلهم ضلالابعيدا يدل على أن كفر الكافرليس مخلق الله ولابارادته و بيانه من و جوه ( الاول ) انه لوخلق آلله الكفر في الكافر وأراده منه فأى تأثير الشيطان فيه واذا لم يكن له ويم نأثيره لم ذمه عليه (الثاني) انه تعالى ذم الشيطان بسبب انه بريدهذه الضلالة علوكان تعالى مريدا لها لكان هو بالذم أولى من حيث ان كل من عاب شيئًا ثم فعله كان بالذم أولى قال تعالى كبر مقتا عندالله ان تقولوا مالا تفعلون ( الثالث ) ان قوله تعالي في اول الآية صريح في اظهار التعب من الهم كيف تعاكواالى الطاغوت مع انهم قد أمروا أريكفروا به ولو كان ذلك التحاكم بخلقالله لما بق التعب فأنه يقال أنافعلوا لأجل الكخلف ذلك الفعل فيهم وأردته منهم بل التعجب من هذا التعجب أولى فان من فعل ذلك فيهم ثم أخذ يتعجب منهم انهم كيف فعلوا ذلك كان التعب من هذا التعبب أولى واعلم ان حاصل هذا الاستدلال يرجع الى التمسك بطريقة المدح اوالذم وقد عرفت منا اتألا نقدح في هذه الطريقة الا بالمعارضة بالعلم والداعى والله أعلم ثم قال تعالى واذا قيل الهم تعالو أألى ما أنرل الله والى الرسول رأيت المنافقين يصدون عنك صدودا وفيدمستلتان ( المسئلة الاولى ) بين في الآية الاولى رغبة المنافةين في التحاكم الى الطاغوت وبين بهذه الآية نفرتهم عن التحاكم الى الرسول صلى الله عليه وسلم قال المفسر ون انما صدالمنافقون عن حكم الرسول عليه الصلاة والسلام لانهم كانوا ظالمين وعلوا أنه لا بأخذارشي وانه لايحكم الأبرالحكم وقيل كان ذلك الصد لعدواتهم في الدين ( المسئلة الثانية ) يصدون عنك صدود أأى يعرضون عنك وذكر المصدرالتا كيدو المبااغة كانه قيل صدوداأى صدود فقوله تعالى ( فكيف اذا أصابتهم مصبية بماقدمت أيديهم تمجاو ك يحلفون بالله ان أرد ناالااحسانا وتوفيقا أولئك الذين يعم الله مانى قلو بهم فاعرض عنهم وعظهم وقل لهم في أنفسهم قولا بليغاً) وفي الآية مسائل ( المسئلة الاولى ) اعلم أن في اتصال هذه الآية بما قبلها و جهين ( الاول ) ان قوله فكيف اذاأ صابتهم مضيبة بما قدمت أيديهم كلام وقع في البين وما قبل هذه الآية متصل بمابعدها هكذا واذا قبل لهم تعالوا الى ماأنزل الله والى الرسول رأيت المنافقين يصدون عنك صدودا ممجاؤك يحلفون بالله ان اردنا الااحساناو توفيقا يسى انهم في اول الامر يصدون عنك اشد الصدود ثم تعدد لك يجيئونك و يحلفون بالله كتباعلى انهم ما أرادوا بذلك الصد الا الاحسان والنوفيق وعلى هذا التقدير يكون النظم منصلاً وتلك الآبة وقعت في البين كالكلام الاجنبي وهذا بسمى اعتراضاوهو

المستخدمة المستخدمة الاحسام وتوفيقا )أى ما أردما بها كنا الى غيرك الاالفصل بالوجد الحسن والتوفيق بين المحلم المستخدمة المحسن والمرد عنالفة الله على مافعلوا وانهم سيندمون الخصمين والمرد مخالفة الك ولا تستخط الحكمك والمرد المنافق المنافق الملاون عليه حين لا يتفعهم الندم ولا يفنى صنهم الاحتذار وقبل جاءاً ولياء المنافق الملون

ينمد وقد الهدره الله تعالى فقالها ما أردنا أى ما أراد مَساحبنا المقنول بالصاكم الى غروض الله تعالى هند الا ان يحسن اليه و يوفق بيند و بين خصمه (أوثلك) اشارة الى المنافقين وهافيه من معنى البعد التنبيه على بعدمة لته في الكفر والنفاق وهومبتداً خبره (الذين يعلماقه ما في قلو بهم) أى من فنون الشعرور والفسادات المتافية لما أظهروا للنه من الاكاذب (فاعرض عنهم) جواب ﴿ ٣٦٨ ﴾ شعرط علنوف أى اذا كان سالهم كذات

كقول الشاعر

ان الثمانين، وبلغتها \* قدأ حوجت سمعي الي ترجمان فقوله و بلفتها كلام أجنبي وقع في البين الا ان هذا الكلام الاجنبي شرطه أن يكون له من بعض الوجوه تعلق بذلك المقصود كما في هذا البيث فان قوله بلغتها دعاء المختاطب وتلطف في القول معه والآية أيضا كذلك لان اولالآية وآخرها في شرح قبائمج المنافقين وفضائحهم وأنواع كيدهم ومكرهم فإن الآية أخبرت بأنه تعالى كي علهم في اول الآية انهم يحاكون الى الطاغوات مع انهم أمر وابالكفر به و يصدون عن الرسول معانهم أمروالطاعته فذكر بعدهداما يتلعلى شدة الأحوال عليهم بسبب هنده الاعال أأسيئة فىالدنيا والآخرة فقال فكيف اذاأصابتهم مصيبة بمافدمت أيديهم أى فكيف حال تلك الشدة وسال تلك المصيبة فهذا تقرير هذا القول وهوقول الحسن البصرى واختيارا لواحدى من الماخرين ( الوجه الثاني ) انه كلام منصل بما قبله وتقريره انه تعالى لما حكى عنهم في الآية المتقدمة انهم يتحا كون الى الطاغوت ويفر ونمن الرسول عليه الصلاة والسلام أشدالغراردلذلك على شدة نفرتهم منالحضور عندارسول والقرب منه فلما ذكر ذلك قلل فكيف اذا أصابتهم مصببة بما قدمت أيديهم يعنى اذا كانت نفرتهم من الحضور عندالرسول في أوقات السلامة هكذا في كيف يكون حالهم فى شدة الغروا لحسرة اذا أتوا بجناية خافوا بسببها منك تمجا وانشاوا أما بواو يحلفون بالله على سبيل الكذب انا ما أردنا بتلك الجناية الاالخيروالمصلحة والغرض من عداالكلام بيان ان مافي قلبهم من النفرة عن الرسول لاغاية له سُواء غابوا أم حضروا وسوا وبعدوا أم قربوا ثم انه تعالى أكد هذا المعنى بقوله أولئك الذبن يعلم الله مافى قاويهم والمعنى ان من أَرَادُ الْمِالْمَةُ فِي شِيَّ قَالَ هَذَا شِيَّ لَا يَعْلَمُ الْلَاهَةُ بِعْنِي انْهُ لَكُثْرَتُهُ وقوتُهُ لَا يَعْدُرُأُحُدُ عَلَى معرفته الاالله تعالى ثم لما عرف الرسول عليه الصلاة والسلام شدة بغضهم وثهامة عدواتهم ونفرتهم أعلهانه كيف يعاملهم فقال فاعرض عنهم وعظهم وقللهم في أنفسهم قولاً بليغاً وهذا الكلام على ما قررناه من ظلم حسن الاتساق لاساجة فيه الى شئ من الحنف والاضمار ومن طالع كمتب التفسيرهم الناليتقدمين والمتأخرين كيف اصطربوا فيدوالله أعلم ( المسئلة الثانية ) ذكروا في تفسير فوله أصابتهم مصيبة وجوها (الاول ) ان المرادمنه فتل عرصاحبهمالذىأقرانه لايرمنى بسكمالرسول حليدالسلام فههيائواالى النبي عليه الصلاة والسلام فطالبوا عربدمد وحلغوا انهم ماأرادو ابالدهاب الى ضير الرسول الاالمصلحة وهذا اختيار الزجاج ( الثاني ) قال أبوعلى الجبا بي المرادمن هذه المصيبة ما أمرالله تعالى الرسول عليه الصلاة والسلام من انه لايستصعبه عنى الغزوات وانه يخصهم بمزيد الاذلال والطردعن حضرته وهوقوله تعالى للز لميئته المنافقون والفين فى قلو مهم مرض والمرجعون فى المدينة لنغر ينك مم لايجاورونك فيهما الاقليلا ملعونين

فأعرض عن قسبوك معذرتهم وقيل عن تتقابهم لمسلمة في استبقاهم ولا تظهر لهم علك بما في بواطاعهم ولاتهتك سترهم حنى يبقواعلى و جلوحدر (وعظهم) أى از جرهم عن النفاق والكيد ( وقل لهم في أنفسهم)فيحقانفسهم الخبيثةوقلو بهيمالمنطوية على الشعرورالتي يعلمها الله تعالى اوفى أنفسهم خاليا بهم ليس مسهم غيرهم مسارا بالنصعة لافها فالسرأ بجع (قولابليغا) مؤثرا وآصلاالىكنه المراد مطابقالماسيقاله من المقصود فالظرف على التقديرين منعلق بالامروقيل متعلق ببليغا على أى من بجير تقديم معمسول الصغة على الموصوف أى قل لهم قولا يليفا في انفسهم مؤثرافي قلو بهمه يغتون بهاغتماما يستشعرون مند الخوف استشمارا وهو التوهد بالقستل

والاستئمسال والا يذان بان مانى قلو بهممن مكنونات الشعر والنفاق غير خاف على الله ﴿ أَيُمَا ﴾ تمالى وان ذلك مستوجب لائند العقوبات وانما هذه المكافات والتأخير لاظهارهم الايمان والطاحة واخمازهم الكفر ولئن اظهروا الشقاق و يرزوا باشعناصهم من نفق النفاق لهيئهم العفاب اناقة شديد العقاب

الآيات توجب لهم الذل العطيم فكانت مدودة في مصائبهم وانمايصيبهم ذبك لاجل نفاقهم وعنى بقوله تمحاؤك أى وفت المصيبة يحلفون ويعتذر ون اناما أردنا بماكان منا منمداراة الكفارالأالصلاح وكانوا فيذك كاذبين لابهم اضمر واخلاف ماأطهروه ولم يدوابدك الاحسان الذي هوالصلاح (الثالث) قال أبومسلم الاصفهاني انه تعساني لماأخبرعن المنافقين انهم رغبوا فيحكم العاساغوت وكرهواحكم الرسول بشرازسول صلى الله عليه وسلمانه ستصيبهم مصائب لجئهم اليه وألى أن يظهر واله الايمسان بهوالىأن يحلفوا بأن مرادهم الاحسان والوفيق قال ومنعادة العرب عند التبسير والانذارأن يقولوآكيف أنت اذأكان كذا وكذا ومثاله قوله تعسالى فكيف اذا جئنامنكل أمة نشهيدوقوله فكيف اذاجعناهم ليوم لاريب فيه تمأمره تعالى اذاكان منهم ذلك أن يعرض عنهم و يعطمهم (المسئله الثالثة) في تفسيرالاحسان والتوفيق وجوه (الأول) معناه ماأرد ما التحاكم الى غيرالرسول صلى الله عليه وسلم الاالاحسان الى خصومنسا واستدامة الاتفاق والانتلاف فيماييننا وانماكان التحاكم الىغيرالرسول احسانا الى الخصوم لانهم اوكانواعند الرسول لماقدروا على رفع الصوت عند تفرير كلامهم ولماقدر واعلى التمرد من حكمه فاذن كان التحاكم ألى غدير الرسول احساناالى الخصوم (الناني) أن يكون المعنى ماأرد البالتحاكم الي عرالاالله يحسن الى صاحبا بالحكم العدل والوفيق بينه وبينخصمه وماخطر ببالناانه يحكم بمساحكميه الرسول (الثالث) أن يكون المعنى ما أرد ما بالتحاكم الى غيرك يارسول الله الاأنك لاتحكم الابالحق المر وغيرك يدور على التوسط و يأمر كل واحد من الخصمين بالاحسان ألى الآحر وتقريب مراده من مراد صاحبه حتى يحصل بينهما الموافقه نم قال تعالى أولئك الدي يعلمالله مافى قاو يهم والمعنى اله لايعلم مأفى قلوبهم من النفاق والعيظ والعداو الااللهم قال تعالى فأعرض عمم وعطهم وقل لهمفى أنفسهم قولا بليغا واعلمانه تعالى أمررسوله أن يعاملهم بثلاثة أشياء (الاول) فولدفاعرض عنهم وهذا يفيد أمر ين (أحدهما) أن لايقبل منهم ذلك العدر ولايعتر به فانمن لايقبل عدر فيره ويستمر على سخطه قديوصف بأنه معرض عنه غيرملتفت اليه ( والثاني ) ان هذا يجرى مجرى أن يقول له اكتف بالاعراض عنهم ولاته كسترهم ولاتظهر أبهمانك عالم بكنه مافى بواطنهم فان من هنك ستر عدوه وأظهرله كونه علما عافى قلبه فر بما يجرئه ذلك على أن لايبالي باطهار العداوة فيزدا بالشير ولكن اذاتركه على حاله بقى في حوف و وجل فيقل النسر ( النوع الثابي) قوية تعالى وعظهم والمرادانه يزجرهم عنالنفاق والمكر والكيد والحمد والكذب وتخوفهم بعقاب الأخرة كاقال تعالى ادعالى سبيل ربك بالحكمة والموعظة الحسند (النوع ألث المن) قوله تعالى وقل لهم في أنفسهم قولا بليخاوفيم مسئلتان ( المسئلة

الاولى) في قوله في أنفسهم وجوء ( الاول ) أن في الآية تقديمًا وتأخيرًا والتقدير وقل لهم قولابليغا فأنفسهم مؤثرا فىقلو بهم يغتمونبه اغتماما ويستشعرون مند الخوف استشعارا (الثاني) أن يكون التقدير وقل لهم في معنى أنفسهم الخبيشة وقلو بهم المطوية على النفاق قولابليغاوانالله يعلم مافي قلو بكم فلا يغني عنكم أخفاؤه فطهروا فلو بكم من النغاق والأأنزل الله بكم ماأنزل بالمجاهري بالسرك أوشرامن ذاك وأغلظ (الثالث) قللهم فيأنفسهم خاليابهم ليس معهم غيرهم على سبيل السرلان النصيحة على الملا تقريع وفي السرمحض المنفعة (المسئله النانية) في الآية قولان (أحدهما) ان المراد بالوعظ التمخويف بعقاب الآخرة والمراد بالقول البليغ التمخويف بعقاب الدنياوهوأن يقول الهم انماني قلو بكم من النفاق والكيدم الوم عندالله ولافرق بينكم و بين سائر الكفار وانما رفع الله السيف عنكم لانكم أطهرتم الايمان فأن واطبتم على هذه الافعال القبيمة طهرالكل بقاؤكم على الكفر وحيشذ بلزمكم السيف ( الثاني ) ان القول البليغ صفة للوعظ فأمرتعالى بالوعظ نمأمر أنيكون ذلك الوعظ بالقول البليغ وهو أن يكون كلاما بليغاطو يلاحسن الالفساظ حسن المعانى مستملا على الترغيب والترهيب والاحدار والانذار والثواب والعقاب فان الكلام اذاكان هكذا عظم وقعه في القلب واذاكان مختصراركمك اللفظ قليل المعنى لم يو"ثرالبــــة في القلب # قوله تعالى (ومأأرسلنا من رسول الاليطاع باذن الله ) واعلم انه تعالى لمأمر بطاعة الرسول فيقوله وأطبعوا الرسول وأولى الامرمكم ثمحكي انبعضهم تحاكم الى الطاغوتولم يتحاكم الى الرسول و بين قبيح طريقه وفساد منهجه رغب في هذه الآية مرة أخرى في طاعة الرسول فقال وما أرسلنا من رسول الاليطاع باذن الله وفي الآية مسائل ( المسئلة الاولى ) قال الزجاج كلة من ههناصلة زائدة والتقدير وماأرسلنارسولا ويمكن أنيكون التقدير وماأرسانا منهدا الجنس أحدا الاكدا وكذاوعلى هدا التقديرتكون المبالغة أتم ( المسئلة الثانية ) قال أبوعلى الجبائي معنى الآية وماأرسلت من رسول الاوأنام ربد أن دطاع و يصدق ولم أرسله ليعصى قال وهدا يدل على بطلان مذهب الجبرة لانهم يقولون اله تعالى أرسل رسلالتعصى والعاصى من المعلوم انه يبقى على الكفر وقد نص الله على كديهم في هذه الآية فلولم يكن في القرآن ما بدل على بطلان قولهم الاهذه الآية لكني وكأن يجب على قولهم أن يكون قد أرسل الرسل ليطاعوا وليعصوا جبعا فدل ذلك على ان معصيتهم للرسل غيرمرادة اللهوانه تعالى مأأرادالاأن يطاع واعلم انهذا الاستدلال ف غاية الضمف و بيانه من وجوه (الاول) ان قوله الاليطاع يكني في تحقيق مفهومه أن يطيعه مطيع واحد فىوقت واحد وليس منشرط تحقق مفهومه أنبطيعه جهيم الناس فيجيع الاوقات وعلى هذا التقدير فتحن نقول بموجبه وهوأن كلمن أرسله الله تعالى فقد أطاعه بعض الناس في بعض الاوقات اللهم الاأن يقال تخصيص الشي بالذكر

(وماأرسلنا منرسول ا المليطاع باذن الله) كلام منسدا جئ به تهيدا لبيانخطئهم فيالاشتغال بسترجنا تهم بالاعتدار بالاباطيل وعدم تلافيها بالتو بة أى وماأرسلنا رسولامن الرسل لشي من الاشياء الاليطاع بسبب اذنه تعالى في طاعته وأمره المرسل اليهم بأريط ووو يتبعوه لانه مودعند تعسالي فطاعته طاعة الله تمالي ومعصبته معصبته تعالى مريطع الرسول فقد أطاع الله أو يتسيرالله تعالى وتوفيقه في طاعته

يدل على ننى الحكم على داه الاان الجبائي لايقول بذلك فسقط هذا الاشكال على جبع النقديرات( الثاني )لملايجو زأن يكون المرادبه انكلكا فرفانه لابدوان يقر به عندموته كاقال تعال وان من أهل الكتاب الالبو من به قبل موته أو يحمل ذلك على ايمان الكل به يوم القبامة ومن المعلوم ان الوصف في جانب الثبوت يكفي في حصول مسماه ثبوته في بعض الصوروفي بعض الاحوال (الثالث)ان العلم بعدم الطاعة مع وجود الطاعة منضادان والضدان لايحتمان وذلك العلم ممتنع العدم فكانت الطاعة ممتنعة الوجود واللهعالم بجميع المعلومات فكان عالمابكون الطاعة ممتنعةالوجودوالعالم بكون الشئ ممتنع الوجود لابكون مريداله فنبت بهذا البرهان القاطع أن يستحيل أن يريدالله من الكَّافركونه مطيعا فوجب نأو يلهذه اللفظة وهوأن يكون المراد من الكلام ليس الارادة يل الامر, والتقدير وما أرسلنا منرسول الاليؤمر الناس بطاعته وعلى هذا التقدر سقطالا شكال (المسئلة الثالثة) قال اصحاسًا الآية دالة على انه لايوجدشي من الخير والشر والكفر والاعان والطاعة والعصيان الابارادة الله والدليل عليه قوله تعالى الاليطاع بإذنالله ولايمكن أن يكون المراد من هذا الاذن الامر والتكليف لانه لامعني لكونه رسولاالاان الله أمر بطاعته فلوكان المرادمن الاذنهو هذالصار تقد يرالآية وماأذنافي طاعة من أرسلناه الاباذننا وهوتكرار قبيم فوجب حل الاذن على التوفيق والاعانة وعلى هذا الوجه فيصير تقدير الآية ومأأرسلنامن رسول الاليطاع بتوفيقنا واعانتناوهذا تصريح بأنه سبحانه ماأرادمن الكل طاعة الرسول بل لاير مدذلك الامن الذى وفقه الله لذلك وأعانه عليه وهم المؤمنون وأماالحرومون من التوفيق والاعانة فالله تعالى مأأراد ذلك منهم فثبت أن هذه الآية من أقوى الدلائل على مذهبنا (المسئلة الرابعة ) الآية دالة على انه لارسول الاومعه شريعة ليكون مطاعافي تلك الشريعة ومتبوعافيها اذلوكان لايدعوالاالى شرع منكان قبله لم يكن هوفي الحقيقة مطاعايل كانالمطاعهو الرسول المتقدم الذيهو الواضع لتلك الشريعة والله تعالى حكم على كل رسول بأنه مطاع (المسئلة الخامسة) الآية دالة على ان الانبياء عليهم السلام معصومون عن المعاصى والذنوب لانها دلت على وجوب طاعتهم مطلقا فلوأ توابمعصية اوجب علينا الاقتداء بهم في تلك المعصية فتصيرتلك المعصية واجبة علينا وكونها معصية يوجب كونها محرمة علينافيلزم توارد الايجاب والتحريم على الشئ الواحدوانه محال فان قيل ألستم في الاعتراض على كلام الجبائى ذكرتمأن قوله الاليطاع لايفيدالعموم فكيف تمسكتم به في هذه المسئلة مع ان هذا الاستدلال لايتم الامع القول بأنهاتفيد العموم قلنا ظاهر اللفظيوهم العموم وانماتركنا العموم فيتلك المسئلة للدليل العقلي القاطع الذىذكرناه على أنه يستُحيل منه تعالى أن يريد الايمان من الكافر فلاجل ذلك المعارض القاطع صرفنا الظاهر عن العموم وليس في هذه المسئلة برهان قاطع عقلي بوجبالقدح في

عصمة الانبياء فظهر الفرق ﷺقوله تعالى ﴿ وَلُوانَهُمُ اذْظُلُوا أَنْفُسُهُمُ جَاوَّكُ فَاسْتَغَفَّرُوا الله واستغفر لهم الرسول اوجدرا الله تو أبارحيما ) وفيه مسائل (المسئلة الاولى) في سبب النزول وجهان (الاول) المراد به من تقدم ذكره من المنافة ين يعني لوأنهم عندماظلوا أنفسهم بالتحاكم الى الطاغوت والفرار من التحاكم الى الرسول جاوا الرسول وأطهروا الندم على مافعلوه وتابوا عند واستغفروا منه واستغفرتهم الرسول بأن يسأل الله أن يغفرها لهم عندتوبتهم أوجدوا الله توابارحيما (الثاني) قال أبو بكرالاصم ان قومامن المنافةين اصطلحواعلى كيدفى حق الرسول صلى الله عليه وسلم مم دخلو اعليه لاجل ذلك العرض فأتاءجبريل عليه السلام فأخبره به فقال صلى الله عليه وسلم ان قوماء خلوا ير لد ون أمر الاينالونه فايقو مواوليستغفروا الله حتى أستغفرلهم فلم يقوموا فقال ألا تقومون فلم يفعلوا فتال صلى الله عليه وسلم قم يافلان قم يافلان حتى عداثني عشر رجلا منهم فتماموا وفالواكناعزمناعلي ماقلت وبحن نتوب الى الله من ظلنا أنفسنا فاستغفرانا فتال الآن اخرجوا أناكنت في بدء الامر أقرب الى الاستغفار وكان الله أقرب الى الاجابة اخرجواعني (المسئلة الثانية )لقائل أن يقول ألبس اواستغفروا الله وتابواعلى وجه صحيح لكانت تو دتهم مقبولة فا الفائدة في ضم استغفارال ول الى استغفارهم قلنا الجواب عنه من وجوه (الاول) إن ذاك التحاكم الى الطاغوت كان مخالفة لحكم الله وكان أيضااساءة الى الرسولءليه الصلاة والسلام وادخا لالغم في قلبه ومنكان ذنبه كذاات وجبعليه الاعتذار عن ذاك الذنب لغيره فلهذا المعنى وأجب عليهم أن يطلبوا من الرسول أن يستغفراهم (النابي)ان القوم لمالم يرضوا بحكم الرسول ظهر منهم ذلك ا التمردفاذاتابوا وجب عليهم أن يفعلوامايزيل عنهم ذلك التمرد وماذاله الابأن يذهبوا الى الر ول صلى الله عليه وسلم و يطلبوا منه الاستغفار (النالث ) لعلهم اذا أتواباتوبة أتوا بهاعلى وجه الخلل فاذا أنضم اليها استغفار الرسول صارت مستحقة للقبول والله أعلم ( المسئلة النالثة) الماقال واستعفر لهم الرسول ولم يقل واستغفرت لهم اجلالانار سول عليه الصلاة والسلام وأنهم اذاجاؤه فقدجاوا من خصدالله برسالته وأكرمه بوحيه وجعله سفيرابين وبين خلقه ومن كان كذلك فان الله لايرد شفاعته فكانت الفائدة في العنول على الفظال الحطاب الى لفط المغايبة ماذكرناه (المسئلة الرابعة) الآية والقعلى الجزم بأن الله تعالى يقبل تو بقالنائب لانه تعالى لماذكر عنهم الاستغفارقال بعده لوجد وااللة توابارحيما وهذا الجواب انما ينطلق على ذلك الكلام أذا كال المراد من قوله توابار حيماهوان يقبل تويتهم و يرحم تضرعهم ولايرداستغفارهم \* قوله تعالى ( فلاو ر بكالايو منون حتى يُتكموك فيماشجر بينهم ثم لا يجدوانى أنفسهم حرجا بماقضيت ويسلوا تسليماً ) فيه مسائل (انسئلة الاولى) في سبب نرول هذه الآية فولان (أحدهما) وهوقول عطاء ومجاه موالشمي أنهذ. الآية نازاءَ في قصة اليهودي والمنافق فهذه الآية منصلة بما إ

( 'الـ) من غيرتأخير بم عند تقديم ن د وساین بك ملءن جناياتهم<sup>ا</sup> والحادثة ولم اجنايدعلى جناية الى سيترها حدار الباطل ان الفاجرة مهروا الله) بالتوية الاص و بالغوافي مرع البك حتى . عاسفيعا هم الى ٠٠٠ ماسمفرت ول (راستغفرلهم ر )على طريقة ر تفخيمالسُأن الله صلى الله . سلم وتعظيما اره وشيهاعلي ناسد في حير ( 'وجدوا الله حيماً ) أهلوه ممانغاً .. تد تهم والتفضل ، الرحة وان فسر برران بالمصادفة واه تعالى توايا , رحيا دلامنه بالأمن الضمير فيه الكارفقيه فضل ي للسا سعين في ارعة الى التوية |

استغفارومن مدتنديم لا وللك المنافقين على ماصنعوالما أن طهور تباسير قبول التو بقو حصول الرحمة لهم ﴿ قبلها ﴾ المساهدتهم لا تنارهما نعمة زائدة

ولامزيدة لتأكيدمعني القسم لالتأكيد النني في جوابه أعنى قوله (لايو منون) لانهاتزاد في الاتبات أيضاكا في قوله تعالى فلاأقسم بمواقع النجوم ونطائره (حتى عكموك)أى يتحاكوا اليك ويترافعوا اليك والماحى بصيغة التحكيم معأبه عليدالصلاة واسلام عَلَمَ أَمْرِ الله سيحًا به ايداناً ان حقهم أن يجعلوه حكمافيما بينهم ويرضوا بحكمه وانقطعالنظر ع كونه حاكما على الاطلاق(فيماسجر بينهم) أي فيما احتلف سنهم مرالامورواحتلطومنه السجر لتداخل أغصانه ( تم لا يجدوا )عطف على مقدر يدساق اليه الكلامأي فتقضى بينهم تملاحدوا (فيأنفسهم حرجا) صنيقا (ماقصيت) أى بماقضىت به أومن وضائك وقيل سكامن أجله أ اذالساك في ضيق م**أمرهُ** (ويسلوا)أي نقادوا لامرك ويذعنسوا له المراعا) أكد دللفعل عمر لم الله ، بحريره أي تسليما "اما

قبلها وهذا الول هوالمخارع.دي (وائلهي)انها مستأنفة بارلة في قصة أخرى وهو ماروى عن عروة بن الزبر ان رجلامي الانصار حاصم الزبير في ما يستى به التحل فقال صلى الله عليه وسلم لمر بيراسق أرضك عم أرسل الماءالى أرض جارك فقال الانصارى لاجل انها بي عمل و اون وجد رسول الله صلى الله عايد وسلم ثمقال لمر بيرا سق ثم احدس الماء حتى يبلغ الجدر واعلم أن الحكم في هذا أن سكات أرضه أورب الي م الواءي فهو أولى أول الماء وحقه تمام الستى فالرسو، صلى الله عليه وسلم أذن ار بعرفي الستى على وجد المسامحة طاأساء خصمه الادب ولم اورف حق ماأمر به الرسول صلى الله عليه وسلم مرالمسامحة لاحله أمرهانني عليها صلاة والسلام باسبيفاء حقدعلى سبيل التمام وحل خصمه على مر الحق ( المسئلة لناية ) لاق قوله فلاور لك فيه قولان(الاول) معناه فور بك كقوله دور بك السألمهم أحمين ولامن بده لأ كيد معى ا قسم كاز بدت في الثلا يعلم لما كيد وحوب العملم ولانؤمنون حواب النسم ( والناني ) أنها مفيدة وعلى هدا القَالِي ذكر الواحدي فيه وجهين (الاول) اله يعيدني أمرسق والقدير للس الامر كايرعمون انهم آمنوا وهم بخالفون حكمك تماسأيف القسم بقوله فوربك لانؤمنون حتى محكموك (والنابي) امهادوك ــ د النبي الدى جاء هيما بعد لانه اذا ذكر فيأول الكلام وفي آ حره كارأوكد وأحس (المئله انائة) قال سجر ينجر سحورا وشجرا اذا احتلف واحلط وشاحره اذا نارعه وذاك لداحل كلام بعضهم في بعض عند المنازعة وسنء يقال لحشات الهودح سجار الداحل بعضها في بعض قال ألومسلم الاصفهابي وهومأحوذ عندي من فاف اسمر فان السحر يتدا-ل بعض اغصانه في مصن وأما الحرح وهوالضيق قال الواحدي يقال للسحر المنتف الدي لا يكاد يوسل اليه حرح وجمه حراح وأماالتسليم دهوتهميل يقال سلم فلان أيعو في ولم ينشب نائبة وسلم هذا السي لعلال أى حلص له من غير منازع فأذا مله بالسديد فتلت سلم له فعناه الهسلمله وحلصه له هذا هوالاصل في العدة وحميع المتعمالات التسليم راجع الى الاصل وتولهم سلم عليه ى دعاله بأريسلم وسلم اليد الوريعة أي دوجها اليه بلامنا رعة وسلم اليه اى رصى كُعُكُمه وسلم الى ولان في كُدا أى ترك منا رعه هيه وسلم الى لله أمر. أي فوض اليه حكم نفسه على معى الالمهرليفسيه فيأمره أثرا ولاشركة وعلم أنالمؤثر الصابع هوالله تعالى وحمه عاسر يك اد (المسئله الرابعة) اعلم أن قوله تعالى فلاور بك لايؤه ون قسم مهالله تعلى على اديهم لايصيرون موصوفين بصفة الايمان الاعتلا حصول سرانط (اولها) قوله تعلى حق يحكموك فيماسجر بيهم وهدا يدل على أن من لم يرض عجكم الرسول لا يكون مؤما واعلم أن من غست بهذه الآية في بان اله لاسمل الى معرفدالله تعالى الامارساد الدي المعصوم قال لان قوله لايؤ منون حتى يحكموك فيما سحربينهم نصريح بأمه لايحصلاهم الابيال الابأل استعيدوا بمكمالنى

تظاهر هم و باطنهم يقال سلم الامريلة وأ ملم له بعي وحتيقته سلم بعسه له وأسلمهااذا حعلم اسالمة له خااصة أى ينقادوا كحكمك انقيادا لاسبهة فيه بطاهرهم و باطنهم قيل برلت فى شأن المنافق واليهودى وقيل

عليه الصلاة والسسلام في كل مااختلفوا فيه ونرى أهل العالم مختلفين في صفات الله سبحانه وتعالى فن معطل ومن مشبه ومن ددري ومن جبرى فلزم بحكم هذه الآية انه لايحصل الايمان الابحكمه وارشاده وهدايته وحققوا ذلك بأن عقول أكثر الخلق ناقصة وغيروافيه بادراك هذه الحمائق وعمل النبي المعصوم كامل مشرق فاذااتصل اشراق نوره بعقول الامذقويت عقولهم وانقلبت من النقص الى الحمال ومن الضعف الى القوة فقدروا عندذاك على معرفة هذه الاسرار الالهية والذر يوكدنك أن الذين كانوافى زمان الرسول صلى الله عليه وسلم كانواجا زمين متيقنين كاملي الايمان والمعرفة والذين بعدواعنه اضطر بواواختلفوا وهذه المذاهب ماتولدت الابعدزمان العحابة والتابعين فئبت انالامر كاذكرنا والتمسك بهذه الآية رأيته فيكتب محد بنعبد الكريم الشهر ستاني فيقالله فهذا الاستدلال الذي ذكرته انما استخرجته من عقلك فاذا كأن عقول الاكثرين ناقصة فلعلك ذكرت هذا الاستدلال لنقصان عقلك واذا كانهذا الاحتمال فائماوجب أزبشك في صحة مدهبك وصحة هذا الدليل الذي تمسكت به ولان معرفة النبوة موقوفة على معرفة الاله فلوتوقفت معرفة الاله على معرفة النبوة لزم الدور وهومحال (الشرط الثاني) قوله تم لا يجدوا في أنفسهم حرجا مماقضيت قال الزجاج لاتضيق صدورهم مرأقضينك وأعلم أنالراضي يحكم الرسول عليه الصلاة والسلام قديكون راضيا بهفي الطاهردون القلب فبين في هذه الآية انه لابد من حصول الرضابه في القلب واعلم ان مبل القلب ونفرته شي حارج عن وسع البشر فليس المرادمن الآية ذلك بلالمراد منه أن يحصل الجزم واليقين في القلب بأن الذي يحكم به الرسول هوالحق والصدق (الشرط النالث)قوله ويسلوا تسليما واعلم أن من عرف بعلبه كون ذاك الحكم حمّا وصدقا قد يمرد عن قبوله على سبيل العناد أو يتوفف في ذلك القبول فبين تعالى انه كالابدق الايمان من حصول ذلك اليقين في القلب فلابدأ يضا من التسليم معدفي الطاهر فقوله تملا يجدوا فيأنفسهم حرجاماقضيت المرادبه الانقياد في الباطن وفوله ويسلوا تسليما المراد منه الانقياد في الظاهر والله أعم ( المسئلة الخامسة ) دلت الآية على أن الانبياء عليهم الصلاة والسلام معصومون عن الخطا في الغتموي وفي الاحكام لانه تعالى أوجب الانقياد كمهم وبالغف ذلك الايجاب وبين انهلال من حصول ذاك الانقاد في الطاهروفي القلب وذلك منى صدورا لخطاعنهم فهذا يدل على أن قوله عفاالله عنك لم أذنت لهم وان فتواه في أسارى بدرو ان قوله لم تحرم ما أحل الله ال وانقوله عبس وتولى كل ذاك محمول على الوجوء التي لحصاها في هذا الكتاب (المسئلة السادسة) من الفتهاء من تسك بقوله تعالى ثم لايجدوا في أنفسهم حرجاما قضيت على انظاهر الامر للوجوب وهوضعيف لانالقضاءهوالالزام ولانزاع فيانه للوجوب(المسئلة السابعة) طاهرالآية يدلعلي انه لايجوز تحصيص النص بالقياس

كانابسقيان بهاالعخل فقال عليه الصلاة والسلام اسقياز بعرثمأرسلالماء الى جارك فغض الانصارى وقال لأن كان انعتك فتغبر وجد رسولالله صلى الله عليه وسلم مم قال اسق باز بيرثم احبس الماء حتى يرجع ألى الجُدر واستوفحقك ثمأرسله الى حارك كان قدأشار على الزبر رأى فيدسعة له ولخصمه فلما أحفظ رسول الله صلى الله عليه وسلما ستوعب للزبير حقه فى صريحا لحكم ثم خرجا فمراعلي المقداد بنالاسود فقال لمزالقضاء فقال الانصاري قضي لابن عته ولوى شدقه ففطن يهودى كانمع المقداد فقال قائلالله هو لاء مسيدون أنه رسول الله ثم بتهمونه في قضاء يقضى بينهموا بمالله لقدأ ذنبنا ذنبام ةبي حياه موسى فدعاناالىالنو يدمنه وطالأ اقتلواأنفسكم ففعلنا فبلغ قتلانا سعين ألفافي طاعة ر بناحتىرمنىءنافقال مابت بن قيس بن شعاس أماواللهان الله ليعلمني الصدق لوأمرني مجد

أن أقتل نفسي أقلتها وروى أنه قال ذلك مابت وابن مسعود وعمارا بن ياسر رضي الله عنهم فقال رسول الله ﴿ لانه ﴾ صلى الله عليه والذي نفسي بيده ان من أمتى رجالا الايمان أثبت في قلو بهمن الجبل الرواسي فنزلت في شأن هو الإم

( واوأنا كتبنا عليهم أن افتلوا أ نفسكم أواخرجوامن دباركم) أى اوأوجينا عليه مثل ماأوجبناعلي بي اسرائيل من قتلهم أنفسهم أوخروجهم منديارهمحيناستنابتهم من عبادة العجل وأن مصدرية أومفسرة الانكتبنافي معنى أمرنا (مافعلوه)أىالمكتوب المداول عليه يكتنا أو أحدمصدري الفعلين (الاقليل منهم) أى الا أناس قليل منهم وهم المخالصون من المؤمنين وروىعنعررضيالله عنه أنهقال والله لوأمرنا ربنا لفعلنا والجدللة الذي لم نفعل شادلك و قيــل معــني اقتلوا أنفسكم تعرضوا بها للقتل بالجهاد وهو بعيد وقرى الاقليلا بالنصب على الاستثناء أو الا فعلاقليلا ( ولوأنهم فعلواما بوعظون به) من متابعة الرسول عليه الصلاة والسلام وطاعته والانقياد لماراه ويحكم يهظاهراو باطنا

لانه يدل على انه يجب متابعة قوله وحكمه على الاطلاق وانه لايجوز العدول منه الى غيره ومثلهذه المبالغة المذكورة في هذه الآية فلما يوجسد في شيء من التكاليف وذلك يوجب تقديم عوم القرآن والخبرعلى حكم القياس وقوله مملا يجدوا في أنفسهم حرجامما قضيت مشعر بذلك لانه متى خطر بباله قياس مفضى الى نقيض مدلول النص فهناك يحصل الحرج في النفس فبين تعالى انه لا يكمل ايمانه الابعد أن لايلتفت الى ذلك الحرج و يسلمالنص تسليما كليا وهذا الكلام قوى حسن لمن انصف ( المسئلة النامنة) قالت المعتزلت لوكانت الطاعات والمساصى بقضالله تعالى لزم التاقض وذلك لان الرسمول اذاقضي على انسمان بأنه ليس له أن يفعل الفعل الفلاني وجب على جيع المكلفين الرضا بذلك لانه قضاء الرسول والرضايقضاء الرسول واجب لدلالة هذه الأله ثملوأن ذلك الرجل فعل ذلك الفعل على خلاف فتوى الرسول فلوكانت المعاصي بقضاء الله لكانذلك الفعل بقضاءالله والرضا بقضاءالله واجب فلزم أن يجب على المكلفين الرضاء بذلك الفعل لانه قضاءالله فوجب أن يلزمهم الرضابالفعل والترك معاوذلك محال والجواب انالمراد من قضاء الرسول الفتوى المشروعة والمرادمن قضاء الله التكون والايجاد وهما مفهومان متغايران فالجمع بينهما لايفضي الى الشاقص \* قوله تعالى ( ولو أنا كتبنا عليهم أن اقتلوا أنفسكم اواخرجوا من دياركم مافعلوه الا قليل منهم ولوأنهم فعلوا مايوعظون به لكان خيرالهم وأشدتثبيتاواذالا تيناهم مزلدنا أجرآ عظيما ولهديناهم صراطا مستقيما ) اعلم أن هذه الا يد متصلة بما تقدم من أمر المنافقين وترغيبهم في الاخلاص وترك النفاق والمعنى انالوشددنا التكليف على الناس نحوأن أمرهم بالقتل والخروج عن الاوطان لصعب ذلك عليهم ولمافعله الاالاقلون وحينتذيظهر كفرهم وعنادهم فلمالم نفعل ذلك رحمة مناعلى عبادنابل اكتفينا بتكليفهم فىالامورالسهلة فليقبلوهابالاخلاص وليتركوا التمرد والعنادحتي ينالوا خيرالدارين" وفي الا "بِه مسائل ( المسئلة الاولى ) قرأ ابن كثير ونافعوا بن عامر والكسائي أن اقتلوا أنفسكم أواخرجوا من دياركم بضم الون فى أن وضم واو أو والسبب فيد نقل ضمة اقتلوأوضمة اخرجوا البهما وقرأ عاصم وحزة بالكسر فايمما لالقاء الساكنين وقرأ أبوعرو بكسرالنون وضم الواو وقال الزجاج واست أعرف لفصل ابيعرو بينهذين الحرفين خاصيةالا أن يكون رواية وقال غيره أما كسرالنون فلان الكسر هو الاصل لالتقاء الساكنين وأماضم الواوفلان الضمة في الواو أحسن لانها تشبه واو الضمير واتفق الجمهورعلى الضم في واو الضمير عواشتر واالضلالة ولاتنسوا الفضل ( المسئلة الثانية ) الكناية في قوله مافعلوه عائدة الى التنلو الخروج معاودتك لان الفعل جنس واحد وان اختلفت ضرو بهواختلف القراء في قوله الاقليل فقرأ ابن عامر قليلا بالنصب وكذا حوفى مصاحف اهل الشام ومصحف انس بن مالك والباقون بالرفع أمامن نصب فقاس

النفي على الاتباث فان قواك ماجاني أحد كلام تام كمان قواك جانبي القوم كلام تام فلا كان المستثنى منصو بافي الاتبات فكذامع النبي والجامع كون المستثني فضلة جاءت بعد تمام الكلام وأمامن رفع فالسبب انهجعله بدلاءن أواوفي فعلوه وكذاك كل مستثني من منفي كقولك ماأتاني أحد الازيد برفع زيدعلي البدل من أحد فيممل اعراب مابعد الاعلى ماقبلها وكذلك في النصب والجركة وكمارأيت أحداالاز يداومامر رت بأحد الاز يدقال أبوعلى الفارسي الرفع اقيس فان معنى ماأتي احد الازيد ومااتاني الازيد واحد فكما اتفقوافي قولهم ماأتاني الازيدعلي الرفع وجب أزيكون قولهم ماأتاني أحدالاز بديمزان (المسئلة الناائة) الضمرفي قوله ولوأنا كتنناعلمهم فمه قولاز (الاول) وهو قول ابن عباس ومحاهدانه عائدالي المنافةين وذلك لانه تعالى كتب على بني اسرائيل أن يقتلوا أنفسهم وكتب على المهاجرين أن يخرجواس ديارهم فقال تعالى ولوأناكتبناالةتل والخروج عن الوطن على هؤلاء المنافة بين مافعله الاقليل ريا وسمعة وحيثذيصعب الامرعليهم وينكشف كفرهم فأذالم نغعل ذك مل كلفناهم بالاشياء السهله فايتركوا النفاق وليقبلوا الابمان على سبيل الاخلاص وهذا النول اختيار أبى بكر الاصم وأبي بكر التفال (اشاني ) از المراد لوكتب الله على الناس ماذكر لم يفعله الاقليل منهم وعلى هذا التقدير دخل تحتهدا اسكلام المؤمن المنافق وأماالضمرفي قوله واوأنهم فعلوامايوعظون به فهو مختص بالنافتين ولايبعد أن يكون أولالآية عاما وآخرها خاصا وعلى هذا التقدير يجبأن يكون المرادبالتليل الومنين روىان ثابت ابن قيس بى شماس ناطر بهو ديافة ال المهودي ان موسى أمرنا بقتل أنفسنا فة بلنا ذك وأن مجدايأمركم بالقتال فتكرهونه فقال ياأنت لوأن مجدا أمرني بقتل نفسي لفعلت ذلك فنزلت هذه الآية وروى أن أبن مسعود قال مثل ذلك فنزلت هذه الآية وقال النبي صلى الله عليه وسلم والذي نفسي بيده ان من أمتى رجالا الايدان أثبت في قلو بهم من الجبال الرواسي وعن غربن الخطاب رضى الله عنه أنه قال والله اوأمر ناربنا بقتل أنفسنا الفعلناوالجدلله الدى لم يأمر نا بذاك ( المسئلة الرابعة ) قال أبوعلي الجبائي لما دلت هذه الآية على انه تعالى لم بكلفهم ما يغلظ و يثقل عليهم فبأن لا يكلفهم ما لا يطبقون كان أولى فيقال له هذا لازم عليكلان طاهر الآية بدل على انه تعالى اعالم يكلفهم بهذه الاشياه الساقة لانهلوكلفهم بهالما فعلوها واولم يفعلوها لوقعوا في العذاب ثمانه تعالى علم من أبي جهل وأبي لهب انهم لايو منون وأنهم لاستفيدون من التكليف الاالعتاب الدائمومع ذلك فانه تعالى كالهمم فكل ماتجعله جواباعن هذا فهو جوابناعما ذكرت تم قال تعالى واوأنهم فعلوا مايوعظون به لكان خيرالهم وأشد تثبيتا واذالا تيناهم من لدناأجرا عظيما ولهديناهم صراطا مستقيااعم انالمراد منفوله ولوأنهم فعلوا مايوعظون بهانهم لوفعلوا مأكلفوابه وأمروابه وأنماسمي هذا التكليف والأمر وعظالان سكاليف الله

وسميت أوامر اللهونواهيه مواعظ لاقترانها بالوعد والوعيد (لكان)أي فعلهم ذلك (خيرالهم) عاجلاً وآجلاً( وأشد تبيتا) لهم على الاعان وأبعدمن الاضطراب فيداوأشد تثبيتالئواب أعمالهم (واذالا تيناهم من لدناأجراعظيما) جواب لدوال مقدركانه قيل وماذابكون لهم الم التثبت فقيل واذن لويد والاتيناهم فان جواب وجزاء ( ابديناهم صراطا مستقيما)يصلون بسلوكه الىعالم القدس ويفتمح الهمأ بواب الغيب قال هليه الصلاة والسلام منعل بماعلم ورثهالله تعالى علمالم يعلم

( ومن يطع الله والرسول) كلام مستأنف فيد فضل ترغيب في الطاعة ومن يدتشو بق اليها بيان أن تنج تها أقصى ماينتهي اليدهم الايم وأرفع ما يتداليه أعناق ﴿ ٣٧٧ ﴾ عزائهم من مجاورة أعظم الخلائق مقدارا وأرفعهم

منارامتضعن لتفسيرما أيهمفي جواب الشرطية السابقة وتفصيل ماأجل فيه و المراد بالطاعة هوالانقياد التمام والامتثال الكامل لجميع الاوامر والنواهي ( فأولئك )اشارةالي المطبعين والجمعباعتبار معنى من كاأن الافرادق فعل الشرط باعتار لفظها ومافيد من معني البعدمع القرب في الدكر للا يذان العلود رجتهم وبعدمنز لتهمى السرف وهومبتداخبره (معالذين أنع الله عليهم) والجلة جواب النسرط وترك ذكر المنعم به اللاشعار بقصور العبارة عن تغصيله و سانه (من النبيين) بيان للمنع عليهم والنعرض لمعية سائر الانبياء عليهم الصلاة والسلاممع أن الكلام في بيان حكم طاعة نبينا عليه الصلاة والسلام لجريان ذكرهم في سبب النزول مع مافيدمن الاسارة الى أنطاعندعليه الصلاة السلام متضمنة لطاعتهم

تعالى مغرونة بالوعدوالوعيد والترغيب والترهيب والثواب والعقاب وماكان كذلك فأنه يسمى وعظا ثمانه تعالىبينانهم لوالتزمواهذه التكاليف لحصلت لهمأنواعمن المنافع ( فالنوع الأول ) فوله لكان خيرالهم فيحتمل أن يكون المعنى أنه يحصل لهم خير الدنباوالآخرة ويحتملأن يكون المعنى المبالغة والترجيح وهوان ذلك أنفع لهم وأفضل من غيره لان قولناخير يستعمل على الوجهين جيعا (النوع الثاني )قوله وأسدتنسينا وفيه وجوه ( الاول ) أن المراد أن هذا أقرب إلى باتهم عليه واسترارهم لان الطاعة تدعوالي أمثالها والواقع منهافي وقت يدعوالي المواظبة عليه (الثاني )أن يكون أثبت وأيق لانه حق والحق البتاق والباطل زائل (الثالث) ان الانسان يطلب أولاتحصيل الخير فاذاحصله فانه يطلب أن يصبر ذلك الحاصل اقيا التافقوله لكان خبر الهم اسارة الى الحالة الاولى وقوله وأشد تثبينا اشارة الى الحالة الثانية ( النوع الثالث ) قوله تعالى واذالا تيناهم من لدناأ جراعظيا واعلم انه تعالى لمابين انهذا الاخلاص في الايمان خيرىماير يدونه من النفاق وأكثر باتاو بقاءبين انهكا أنه في نفسه خير فهو ايضا مستعقب الخيرات العظيمة وهو الاجرالعظيم والثواب العظيم قال صاحب الكشاف واذا جواب لسؤال مقدر كانه قيلماذا يكون من هذا الخير والثبيت فقيل هوان نؤتيم من لدناأجراعظيما كقوله وبؤتمن لدنه أجر اعظيما وأقول انه تعالىجع في هذه الآية قرائن كثيرة كل واحدة منها تدل على عظم هذا الاجر (احدها)انه ذكر نفسه بصيغة العظمة وهي قوله آتيناه وقوله من لدناوالمعطمي الحكم اذاذكرنفسه باللفظ الدال على عظمة عند الوعد بالعطية دل ذلك على عظمة تلك العطية (وانها) قوله من لدناوهذا التخصيص يدل على المبالغة كافي قوله وعلناه من ادناعلا (والنها) انالله تعالى وصفهذا الآجر بالعظيم والشئ الذى وصفه أعظم العظماء بالعطمة لابدوان يكون فينهاية الجلالة وكيف لايكون عظيماو قد قال عليه الصلاة والسلام فيهاما لاعين رأت ولاأذن سمعت ولاخطر على قلب بشر (النوع الرابع) قوله ولهديناهم صراطا مستقيما وفيه قولان (أحدهما)ان الصراط المستقيم هوالدين الحق ونظيره قوله تعالى والكالتهدى الى صراط مستقيم صراط الله ( والثاني ) انه الصراط الذي هو الطريق من عرصة القيامة وذلك لانه تعالى ذكره بعد ذكر الثواب والاجروالدين الحق مقدم على الثواب والاجروالصراطالذي هوالطريقمن عرصة القيامذالي الجنة انما يحتاج اليه بِمداستصقاقالاجرفكانجل لفظالصراط فيهذا الموضع علىهذا المنيأولى\*قوله تعالى ( ومن يطع الله والرسول فأولئك مع الذين أنع الله عليهم من النبيين والصديقين والشهداء والصالحين وحسن اولئك رفيقا ذلك الفضل من الله وكفي بالله عليما) اعلمانه تعالى لما أمر بطاعة الله وطاعة الرسول بقوله ياأيها الذين آمنواأطيعواالله وأطيءوا الرسول ثم زيف طريقة الذين تعاكواالي الطاغوت وصدواعن الرسول ثم أعاد الامر بطاعة الرسؤل مرة أخرى

المحتمال شريعة على ﴿ ٤٨ ﴾ ث شرائعهم التي لاتتغير بتغير الاعصار روى أن نفرامن أصحاب رسول الله بسل الله عليه وسلم قالوا ياني الله إن صيرنا الى الجنة تفصّلنا

بدر لجات النبوة فلانواك وقال الشمي سامرجل من الانصاو الى وسول الله صلى القصيموسم عو يبكي فقال ما يكدل النبالله الذي لااله ﴿ ٣٧٨ ﴾ الانعولا تَتْ أَسَبُ الله عن نفسي وأعلى وتال الوالدي

فقال وماأرسلنامن وسول الالبطاع باذن افتهم رغب في تلك الطاعة بقوله لكان خيرالهم وأشدتنبينا واذالآ تيناهم من لدناأجرا عظيما ولهد يناهم صراطا مستفيا أكدالامر بطاعة الله وطاعة الرسول في هذه الآية مرة أخرى فقال ومن يطع الله والرسول فاواثك مع الذين أنهم الله عليهم من النبيين والصديقين الى آخر الآية وههنا عسائل (المسئلة. الاولى) ذكروافي سبب النزول وجوها (الاول) روى جعمن المفسر ينان أو بالأمولى رسولالله صلى الله عليه وسلم كان شديدا لحبار سول الله قليل الصبرعنه فأتاه يوعاوقه تغير وجهه ونعل جسمد وعرف الحزن في وجهد فسأله رسول الله صلى الله عليه وسلم عن حاله فقال بارسول الله مابى وجع غيراى اذالم أرك اشتقت البك واستوحشت وحشة شد بدة حتى ألقاك فذكرت الا خرة فخفتان لاأراك هناك لاني ان دخلت الجنة فانت تكون في درجات النبيين وأنافي درجة العبيد فلأأراك وان أنالم أفخل الجنة فحينته لاأراك أبداميزات هذه الآية (الثاني) قال السدى ان ناسامن الانصارقا وا يارسول الله انك تسكن الجنة في أعلاها ونحن نشتاق اليك فكيف نصنع فنزلت الأآبة ( الثالث)قال مقاتل تزلت في رجل من الانصار قال للنبي صلى الله عليه وسلم بارسول الله اذاخر جنامن عندك الى أهالينا اشتمنا اليك فا ينفعناشي حتى نرجع البك م ذكرت درجتك في الجنة فكيف لما برؤ يتك ان دخلنا الجنة فأنزل الله هذه الآية فُللو في النبي صلى الله عليه وسمأتي الانصاري ولده وهوفي حديقة له وأخبر ، بموت النبي صلى الله عليه وسلم فقال اللهم أعنى حتى لاأرى شيئا بعده الىأن ألقاه فعمى مكانه فكان يحب التبي حاشديد المجعله الله معدفي الجنة ﴿ الرابع ) قال الحسن ان المؤمنين قالوا للنبي مالمنا سك الاالمدنيا فاذاكانت الآخرة رفعت فيالاولى فحزن النبي صلى الله عليه وسلم وحزنوا فنزلت هذه الآية قال المحققون لاتنكر صحة هذه الروايات الاان مببنزوني الآية يجب أن يكون شيئا أعظم من ذلك وهو البعث على الطاعة والترغيب فيهافانك تسل ان خصوص السبب لايقد حق عوم اللفظ فهذه الآية علمة في حق جيم المكافين وهُوان كل من أطاع الله وأطاع الرسول فقعفاز بالدرجات العالية والمراتب المصريقة عنداللة تمالى ﴿ المسئلة الشانية ﴾ ظاهر قوله ومن يطع الله والرسول يو جب الأكلفاه. بالمناعة الواحدة لاناللفظ المدال على الصفة يكنى فآلممل به في جانب التبوت حصوق ذلك المسي مرة واحدتقال القامني لابدمن حل مذاعلي غير فلاهرموان تحمل المطاحة على فعل المأمورات وترك جيم المنهيات افلوحلتا على الطاعة الواحدة لعخل فيه الفساق والكفارلانهم قديأتون بالطاحة الواحدة وعندى فيدوجه آخروهوانعثبتهن أصول الغقه أن الحكم المذكور عقيب الصغة مشعر بكون ذلك الحكم معللا بفلك الوصف اذا بسمدا فتقول قوله ومن يطعاف أى ومن يطع القن كونه الهاوطاعة الله ف كونه الهاهو معر فلدوالا قرار بجلاله وعرته و كبرياته وصعد عدقه الاعتصادالية

وابي لاذكرك وأنافي أهلى ويأحذنى منل الجنورحتي أراك وذكرت موتىوألك ترفعمعالنبيين وابىانأدخلت الجنة كنت في معز لة أدبي من منز اتك فلم يرد النبي علمالصلاة والسلام فنزلت وروىان ثوبان مولى رسول الله صلى الله عليه وسلم كان شدد الحسله عليه الصلاة الملام قليل الصبرعنه فأتاه يوماوقد تعبروجهم ونحل جسمه وعرف الحرد في وجهد فسأله رسول الله صلى الله عليه وسلمعن حاله فقال بارسول الممابي منوجع غيرأبي اذالم أرك اشقت اليك واستوحشت وحشة شديدة حيى ألقاك فذكرت الآخره فحفت أن لاأراك هنالئلانى عرفت أنك ترفع مع النبيين وان أدخلت آلجنة كنت في منزل دو ن معزلك وان لم أدخل فذاك حين لااراك أبدافنزلت فقال عليد الصلاة والسلام واللي نفسى بيده لايؤمن

صدحتي أكون أحب الميد من نضد وأبويه وأهله وولدوالناس أجهيت وحكي ظاف عن بعاهة ﴿ تغيبها ﴾ من الجدابة رمني الله عنهم وروى أن أنسا قال يليسواني .

## الله لرييل يحب قوما ولمايلمن بهم ﴿ ٣٧٩ ﴾ ظل علية العملاة والسلام المره مع من أحب (والصديفين)

أى المتقدمين في تصديقهم المسالعين في الصدق والاحلاص في الاقوال والافعال وهم أفاصل أصحاب الانبياء عليهم الصلاه والسلام وأماثلخواصهمالمقربين كابي مكرالصديق رمني الله عند (والسهداء) الدي مداوا أرواحهم في طاعة الله تعالى واعلاء كله (والصالحين) الصارفين أعمارهم في طاعه وأموالهم في مرضاته وليس المراد بالمعية الاتحادق الدرحة ولامطلق الاشتراك في د حول الجنه بل كونهم فيهابحيث تمكركل واحد منهمم مروئية الاحر وزبارته متى أرادوان بعد ماينهما من السافة (وحس أولئكرصقا) الرفيق الصاحب مأخوذ من الرفق وهو اين الجانب واللطافة في المعاشره قولا وفعلا فان جعل أولئك اشارة الى النبيين ومن بعدهم على أنما فيدمن معنى البعد لمامر مرارا فرفيقا امأعيين أوحال على معيي أنهم

تنبيها على أمر بن عظيمين من أحوال المعاد (فالاول) هو أن منشأ جبع السعادات يوم القيسامة اشيراق الروح بأنوار معرفة الله وكل منكانت هذه الانوآرفي قلبسد أكثر وصغاؤها أقوى و بعدها عن التكدر بمحبة عالم الاجسام أتم كان الى السعادة أقرب والى الفوز بالتجاة أوسل (والثاني) انه تعالى ذكر في الآية المتقدمة وعداهل الطاعة بالاجر العظيم والثواب الجزيل والهداية الىالصمراط المستقيم ثم دكر في هذه الآية وصدهم بكونهم معالمذين أنعالله عليهم من النبيين والصديقين والشهداء والصالين وهذاالذي وقع به الختم لابد أن يكون أشرف وأعلى بما قبله ومعلوم انه ليس المراد من كون هؤلاء ممهم هوانهم يكونون في عين الله الدرجات لان هذا ممتنع فلابد وأن يكون معناه أنالارواح الناقصة اذاستكملت علائقها مع الارواح الكاملة فيالدنيا لسبب الحب الشديد فافافارقت همذا العالم ووصلت الىعالم الآخرة بقيت نلك العلائق الروحانية هناك تمتصيرتلك الارواح الصافية كالمراما المجلوة المتقابلة فكان هذا المراما ينعكس الشعاع من بعضها على بعض و بسبب هذه الانعكاسات تصير أنوارها في غاية القوة فكذا القول في تلك الارواح فانها لماكانت مجلوة بصقالة المجاهدة عن غبارحب ماسوى الله وذلك هوالمراد من طاعة الله وطاعة الرسول ثم ارتفعت الحجب الجسدانية أشبرقت عليها أنوار جلال الله ثم انعكست تلك الانوار من بعضها الى بعض وصارت الارواح الناقصة كاملة بسبب تلك العلائق الروحانية فهذا الاحتمال خطر بالبال والله أعلم بأسرار كلامه (المسئلة الثالثة) ليس المراد بكون من أطاع الله وأطاع الرسول مع النبيين والصديقبن كون الكل في درّجة واحدة لان هذا يقتضي التسوية في الدرجة بين الفاصل والمفضول وانه لا يجوز بل المرادكونهم في الجنة بحيث يمكن كل واحدمنهم منووثية الآخر وانبعد المكان لانالججاباذازال شاهد بعضهم بمضاواذا أرادوأ الن يارة والنلاقي قدروا عليه فهذا هوالمرادمن هذه المعية (المسئلة الرابعة) اعلمانه تعالى ذكر النبيين يمذكرأ وصافائلاثة الصديقين والشهداء والصالحين واتفقوا على أزالنبيين مغابرون للصديقين والشهداء والصالحين فأماهذه الصفات الثلاثة فقداختلفوا فياقال بمضهم هذه الصفات كلها لموصوف واحد وهي صفيات متداخلة فانه لايمتنع في الشغص الواحد أنبكون صديقاوشهيدا وصالحاوقال الآخرون بل المراد بكل وصف صنف من النساس وهذا الوجد أفرب لان المعطوف يجب أن يكون مغسايرا للمطوف عليه وكاان النبيين غيرمن ذكر بعدهم فكذلك الصديقون يجب أن يكونوا غير من ذكر بميهم وكذاالقول في الرالصفات ولنجث عن هذه الصفات الثلاث (الصفة الاولى) الصديق وهواسم لمن عادته الصدق ومن غلب على عادته فعل اذا وصف بذلك الفعل قيل فيعفعيل كايقال سكبروشريب وخير والصدق صفة كريمة فاضلة من صفات المؤمنين وكفالصدق فضيلة انالاعان ليسالاالتصديق وكفالكنب مدمة انالكفر ايس

ومنتوا بالحسن من جهتة كونهم وفقياء للطيعين أوحال حبكونهم رفقاء أهم وافراده لما أنه كالصديق

الاالتكذيب اذاعرفت هذا فنقول للفسرين في الصديق وجوه (الاول) انكل مع صدق كل الدين لا يتخالجه فيه شك فهوصديق والدليل عليه قوله تعالى والذين آمنوا باقه ورسله أولئك هم الصديقون (الثاني) قال قوم الصديقون أفاضل أصحاب النبي عليه الصلاة والسلام (الثالث) ان الصديق اسم لمن سبق الى تصديق الرسول عليه الصلاة والسلام فصار في ذلك قدوة لسائر الناس وأذاكان الامر كذلك كأن أبو بكر الصديق رضى الله عند أولى الخلق مذا الوصف أما بيان انه سبق الى تصديق الرسول عليه الصلاة والسلام فلانه قداشتهرت الرواية عن الرسول عليه الصلاة والسلام انه قال ما هرصت الاسلام على أحد الاوله نبوة غيراً بي مكر فانه لم يتلعثم دل هذا الحديث على انه صلى الله عليه وسلم لماعرض الاسلام على أبي بكرقبله أبو بكرولم تتوقف فلوقدرنا ان اسلامه تأخرهن اسلام فيره لزم أن يقال ان الني صلى الله عليه وسلق مرحيث أخر عرض الاسلام عليه وهذا لايكون قدحا فيأبي بكربل يكون قدحافي الرسول صلى الله عليه وسلم وذلك كفر ولمابطل نسنة هذا التقصير الى الرسول علنا أنه صلى الله عليه وسلم ماقصر ف عرض الاسلام عليه والحديث دل على أن ابابكر لم يتوقف البتة فحصل من مجوع الامرين ان أبابكر رضى الله عنه أسبق الناس اسلاما أما يان انه كان قدوة لسائر الناس في ذلك فلان بتقدير أن يقال ان اسلام على كان سابقاعلى اسلام أبي تكرالاانه لايشك عافل انعليا ماصارقدوة فيذلك الوقت لانعليا كان في ذلك الوقت صبياصغيرا وكان أيضافي تربية الرسول عليه الصلاة والسلام وكان شديد القرب منه بالقرابة وأبو بكر ماكان شديد القرب منه بالقرابة واعان من هذا شأنه بكون سبًّا لرغبة سأرالناس في الاسلام وذلك لانهم اتفقوا على انه رضى الله عنه لما آمن جاء بعد ذلك بمدة قليلة بعثمان بن عفان رضى الله عنه وطلحة والزبير وسعدين أبي وقاص وعثمان بن مظعون رضي الله عنهم حتى أسلوا فكان اسلامه سببالاقتداء هؤلاء الاكابريه فثبت بمحموع ماذكرنا انه رضوان الله عليه كان أسبق الناس اسلاما وثبت اناسلامه صارسببا لاقتداء أفاضل العماية فيذلك الاسلام فثبت انأحق الامة بهذه الصفة أبو بكررضي الله عنه اذاعرفت هذا فنقول هذا الذى ذكرناه يقتضي انه كان أفضل الخلق بعد الرسول صلى الله عليه وسلم وبيانه من وجمهن (الاول) اناسلامه لماكان أسبق من غيره وجب أن يكون ثوامه أكثر لقوله عليه الصلاة والسلام من سن سنة حسنة فله أجرها وأجر من عمل عها الى توم القيامة (الثاني) انه بعد ان أسلم جاهد في الله وصارحهاده مفضيا الى حصول الاسلام لاكابر الصحابة مثل عممان وطلمة والزبير وسعد بن أبي وقاص وعثمان بن مظمون وعلى رضي الله عنهم وجاهد على يوم أحدو يوم الاحزاب في قتل الكفار ولكن جهاد أبي بكر رضى الله عنه أفضى الى حصول الاسلام لمثل الذينهم أعيان الصحابة وجهاد على أفضى الىقتل الكغار ولاسُك ان الاول أفضل وأيضافاً بو بكرجاهد في أول الاسلام حين كان البي صلى الله

اشاره الى المطيعين فهو عبر على معنى أنهم وصفوا بحسن الرفيق من النبين ومن بعدهم لالنفس الحسن فلابجوز دخول من عليه كايجوز في الوجه الاولوا لجملة تذييل مقررلما قبله مؤكد للترغيبوالتسويق قيل فيد معنى التعجب كانه صلوماأحس أولئك رفيقا ولاستقلاله ععني التعجب قرئ وحس بسكون السبن (ذلك) اشارة الى ماللمضيعين مىعظيم الاجرومزيد الهسداية ومرافقة هؤلاءالمنعم عليهماوالي فضلهم ومزيتهم ومافيه من معى البعد الاشعار بعلورتته وبعدمنزلته فيالشرف وهومبتدأ وفوله تعالى (الفضل) صفته وقوله تعالى (من الله)خبره أي ذلك الفضل العظيم من الله تعسالي لامن غسره أوالفضلخبره ومزالله متعلق بمحذوف و قع حالا منه والعامل فيد معنى الاشاره أى ذلك الذي ذكرفضل كأثنا منالله تعالى لاأن أعال

المكلفين توجبه (وكفي بالله عليما) بجزاء من أطاعه و بمقاد برالفضل واستحقاق أهله ( ياأ بها الذين آمنوا ﴿ عليه ﴾

ولاتمكنوه منأنفسكم بقال أخذ حذره اذا تيقظوا حترزمن المخوف كانه جعل الحذر آلته التي بق يهانفسه وقيل مايحدر به من السلاح والحرم أي استعدوا للعدو (فانفروا) يكسر الفاءوقرئ بضمهاأي اخر جوا الى الجهاد عندخرو حکم (مات) جمع ثبة وهي الجماعة من الرجال قوق العشرة ووزنهافي الاصل فعلة كحطمة حذفت لامها وعوض عنها تاءالتأنيث وهل هي واوأو باءفيد قولان قيل انهامشتقة من ثباللبو كحلا محلوأي ا اجتم وقيل من ثبيت على الرجل إذا أثنيت عليه كالماجدت محاسنه و بجمع أيضاعلي بين جيرالماحذف من عجزه ومحلهاالنصب على الحالية أي انفروا جماعات متفرقة سربة بعدسرية (أوانفرواجيعا) أي مجتمعين كوكمة واحدة ولا تخاذلوا فتلقوا بأنفسكم الى التهلكة

عليه وسلم في فاية الضعف وعلى انما جاهد يوم أحد و يوم الاحراب وكان الاسلام قويا فهذه الايام ومعلوم ازالجها دوقت الضعف أفضل من الجها دوقت القوة ولهذا المعنى قال تعالى لا يستوى منكم من أنفق من قبل الفتح وقاتل أولئك أعظم در جدمن الذين أنفقوا من بعد وقاتلوا فبين اننصرة الاسلام وقتما كان ضعيفا أعظم نوابامن نصرته وقت ما كان قو ما فثبت من مجموع ما ذكرنا ان أولى الناس بهذا الوصف هوالصديق فلهذا أجع المسلون على تسليم هنئا اللقبله الامن لايلتفت اليدفانه ينكره ودل تفسيرالصديق بما ذكرناه على انه لامر تبة بعد النبوة في الفضل والعلم الاهذا الوصف وهو كون الانسان صديقا وكا دلالدليل عليه فقددل لفظ القرآن عليه فأنه أيما إذكرالصديق والنبي لم يجعل بينهما واسطة فقال في وصف اسمعيل انه كان صادق الوعدوفي صغة ادربس انه كانصديقانبياوقال في هذه الآية مع النبين والصديقين بعني انك ان ترقيت من الصديقية وصلت الى النبوة وإن نزلت من النبوة وصلت الى الصديقية ولا متوسط بنهما وقال فيآية أخرى والذي جاءبالصدق وصدق به فلم يجعل بينهما واسطة وكما دلت هذه الدلائل على نفي الواسطة فقدوفق الله هذه الامة الموصوفة بأنها خيراً مذحتى جعلوا الامام بعد الرسول عليه الصلاة والسلام أبا بكر على سبيل الاجاع ولما توفى رضوان الله عليه دفنوه الى جنب رسول الله صلى الله عليه وسلم وماذاك الاان الله تعالى وفع الواسطة من النبين والصديقين في هذه الآية فلاجرم ارتفعت الواسطة بينهما في الوجوء التي عددناه ( الصفة الثانية ) الشهادة والكلام في الشهدا وقدم في مواضع مزهذا الكتاب ولابأس بأننعيد البعض فنقول لايجوز أنتكون الشهادة مفسرة بكون الانسان مقتول الكافر والذي يدل عليه و جوه (الاول) ان هذه الآية دالة على ان مرتبة الشهادة مرتبة عظيمة فى الدين وكون الانسان مقتول الكافر ليس فيه زيادة شرف لان هذا القتل قد محصل في الفساق ومن لامنز لقله عند الله ( الثاني ) ان المؤمنين قد مقولون اللهم ارزقنا الشهادة فلوكانت الشهادة عبارة عن قتل الكافر الله لكانوا قد طلموا من الله ذلك القنل وانه غيرجائز لان طلب صدور ذلك القتل من الحافر كفر فكيف يجو زأن يطلب من الله ما هوكفر (الثالث) روى انه صلى الله عليه وسلمقال المطون شهيد والغربق شهيدفعلناان الشهادة ليستعبارة عن القتلبل نقول الشهيد فميل معنى الفاعل وهوالذي بشهد بصحة دين الله تعالى تارة بالحجة والبيان وأخرى بالسيف والسنان فالشهداءهم القائمون بالقسط وهمالذين ذكرهمالله في قوله شهدالله أنه لااله الا هو والملائكة وأواوا العلم قاعًا بالقسطو يقال للمقتول في. بيل الله شهيد من حيث انه بذل نفسه في نصرة دين الله وشهادته له بأنه هوا لحق وماسواه هوا لباطل واذا كان من شهداءالله بهذا المعنى كان من شهدا الله في الآخرة كا قال وكذلك جعلناكم أمة وسطا لتكونوا شهداء على الاس (الصفة الثالثة) الصالحون والصالح هوالذي

يكون صالحا في اعتقاده وفي عله فإن الجهل فساد في الاعتقاد والمصية فسادق المسل واذا عرفت تفسرا لصديق والشهيد والصالح ظهرلك مابين هذه الصفات من التفاوت وذلك لانكلمن كأناعتقاده صواباوكان عله طاعة وغيرمعصية فهوصالح ممان المصالح قد يكون يحيث يشهد لدن الله بأنه هوالحق وانماسواه هوالبلطل وهذه الشهادة تلرة تكون بالحجة والدليل وأخرى بالسيف وقد لا يكون الصالح موصوفا بكونه فأعابهنه الشهادة فثبت انكل من كانشهيدا كانسالحا وليس كلمن كان صالحاشهيدا فالشهيد أشرف أنواع الصالح مم انالشهيد قديكون صديقا وقدلا يكون ومعنى الصديق الذي كان أسبق ايمانا من غيره وكان ايمانه قدوة لغيره فثبت انكل من كان صديقا كان شهيدا وليس كل من كان شهيدا كان صديقا فثبت إن أفضل الخلق هم الانبياء وبعدهم الصديقون وبعدهم من ليس له درجة الامحض درجة الشهادة و بعدهم من ليسله الاعمض درجة الصلاح فالحاصل ان أكابرالملائكة يأخذون الدين الحق عناهة والانبياء بأخذون عن الملائكة كما قلل بعز ل الملائكة بالروح من أمره على من يشاءمن عباده والصديقون بأخذونه عن الانبياء والشهداء بأخذونه عن الصديقين لانابيناان الصديق هو الذي يأخذ في المرة الاولى عن الانبياء وصار قدوة لمن بعده والصالحون بأخذونه عن المهداء فهذا هو تقرير هذمالمرانب واذا عرفت هذاظهرلك انه لاأحد يدخل الجنة الا وهو داخل في بعض هذه النعوت والصفات ثم قال تعالى وحسن أولئك رفيةا وفيه مسائل ( المسئلة الاولى ) قال صاحب الكشاف فيه معنى التعجب كائه قبل ما أحسن أولئك رفيقا ( المسئلة الثانية ) الرفق في اللغة لين الجانب واطسافة الغمل وصاحبه رفيق هذا معناه في اللغة ثم الصاحب يسمى رفيقا لارتفاق بعضهم ببعض ( المسئلة الثالثة ) قال الواحدي انما وحد الرفيق وهو صفة لجمع لان الرفيق والرسول والبريد تذهب به العرب الى الواحد والى الجمع قال تعالى اناوسول رب العالمين ولايحوز أن يقال حسن أولئك رجلا و بالجلة فهذا انما يجوزفالاسم الذي يكون صغة أمااذا كان اسما مصرحا مثل رجل وامرأة لم يجزوجوزالزجاج ذلك في الاسم أيضاوزعمانه مذهب سببويه وقيل معنى قوله وحسن أولئك رفيقا أىحسنكل واحدمنهم رفيقاكما قال يخر جكم طفلا ( المسئلة الرابعة ) رفيقا نصب على التمييز وقيل على الحال اى حسن واحد منهم رفيقا (المسئلة إلخامسة) اعلمانه تعالى بين فين أطاع الله ورسوله انه يكون مع النبيين والصديقين والشهداء والصالحين عملم يكترث بذلك بلذ كرانه يكون رفيقاله وقد ذكرنا انالرفيق هوالذي يرتفق به في الحضروالسفر فبين ان هو الامالمطيعين يرتفقون بهم أوانما يرتفقون بهم اذا نالوا منهمرفقاوخيرا ولقدذ كرنامرارا كيغية هذاالارتفاق وامأ على حسب الظاهر فلان الانسان قد يكون مع غيرمولا يكون رفيقاله فأمالذا كان عظيم الشفقة عظيم الاعتناء بشأنه كان رفيقاله فبين تعالى ان الانيياء والصديقين والشهداء

لمسكر رسول الله مسلى الله عليه وسلمكاهم المؤمنين منهم والمنا فقدين وللبطئون منافقوهم الذين تشاقلواوتخلفوا عن الجهاد أوله طأن غبره ويتبطنه منبطأ منقولا من بطو كثقل من ثقل كابطأ ابت أبي ناسا يوم أحدوالاول أنسب لما بعده واللام الاولى للابتداءدخلت على اسم ان للفصل بالخبروا اثانية جواب قسم محذوف والقسم جوابه صلة من والراجع اليه ما استكن في ليدطأن والتقدر وانمنكملن أفسم بالله ليدط أن ( فان أصابتكم مصيدة) كقتل وهزيمة (قال) أي المبطئ فرحابصنعه وسامسدا رأيه (قدأنع الله على) أي بالقعود(اذلمأكن معهمشهردا)أى حاضرا في المعركة فيصيني ما ما أمسابهم والفساء في الشرطية لترتيب مضمونها على مأقبلها فانذ كرالشيطشة مستنبع لذكر ما يترتب عليها كاأن نفس السطئة

بأصابكم أوبمعذوف وقع صفة لفضل أي فضلكائن من القدتمالي ونسبة اصابة الفضل الى جناب الله تعسالي دون اصابة المصمية من المسادات الشرطة التريلية كافي قسوله سبعاته واذا مرضت فهو بشسفين وتفديم الشرطيدالاولىلا أن مضمونها لقصدهم أوفق وأثرنفاقهم فهاأظهر (ليقولن) ندامةعلى تدبطه وضوده وتهالكا على حطام الدنيا وتعسرا عسلى فواته وقرى النولن بمنم اللام اعادة للضمرالي معنى من وقوله تعالى (كاأنالم نكن بينكمو بينه مودة) اعتراض وسط بين الغمل ومفعوله المذى هو( ماليتني كنت معهم فأفوزفوزاعظيما)لثلا يفهم من مطلع كلامد أن تمنيه لمعية المؤمنين لنصرتهم ومظاهرتهم حسما يقتضيه مأفي البين من المودة بل هوللمرص على المالكم ينطق به آخر ولس اثبات المودة

والمسلطين يكونونله كالرفقاءمن شدة يحبتهم لمهوسر ورهم برؤ يندمم قال تمسالى ذلك القصل من الله وفيه مسائل ( المسئلة الاولى ) لاشك الافوله تعالى فلك اشارة الى كل ماتقدم ذكره من وصف الثواب فلماحكم على كل ذلك بأنه فضل من الله دل هذا على أن الثواب غير واجب على الله ومايدل عليه من جهة المعول وجود (الاول) القدرة على الطاعة ان كانت لاتصلح الاللطاعة فشالق تلك القدرة هوالنى أعطى الطاعة فلايكون فعله موجبا عليد شيئا وأن كانت صالحة للعصية أيضا لم يترجع جانب الطاعة على جانب العصية الابخلق المداعى الى الطاعة ويصير مجوع القدرة والداعى موجبا للنسل فغالق هذا المجموع هوالذي أعطى الطاعة فلايكون فعله موجباعليدشيثا ( انثاني) نع اللهعلى العبد لاتحصى وهبي موجبة للطاعة والشكر واذا كانت الطاعات تقع في مقابلة النعم السالفة امتنع كونها موجبة للثواب في المستقبل ( الثالث ) ان الوَّجوب بستانزمُ استصقاق الذنب عندالنزك وهذا الاستحقاق ينافي الالهية فيمتنع حصوله فيحق الاله تعالى فثبت انتظاهر الآية كادل على أن الثواب كله فضل من الله فالبراهين العقلية القاطعة دالة على ذلك أيضا وقالت المعتزلة الثواب وانكان واجبالكن لاعتنواطلاق اسم المفضل عليدوذلك ازالمبد انمااستحق ذلك الثواب لاناهة تعالى كلفه والتكليف تفضيل ولانه تعالى هوالذى أعطى الخل والقدرة وازاح الاعدار والموانع حتى تمكن المكلف من فعل الطاعة فصارفات بمز المن وهبانيوه أو باكى ينتقع به فاذاً باعه وانتفع يَمْنُهُ جِازَانُ بِوصف ذلك المُن يأنه فضل من الواهب فكذاهمنا (المسئلة الثانية) قوله ذلك الغضل من الله فيداح تمالان ﴿ أحدهما ﴾ أن يكون التقد رذلك حوالفضل من الله و مكون المعنى افاخلك الثواب لكمال درجته كانه هوالفضل حزالله وان ماسواه فلس بشئ ﴿ وَالنَّانِي ﴾ أَن يَكُونَ التَّقَديرِ ذَلكَ الغَصْلَ هُومِنَالِقَهُ أَى ذَلَكَ الْغَصَّلَ المذكور والثواب المذكور هومن اقه لامن غيره ولاشلك ان الاحتمال الاول أبلغ نم قال تعالى وكفى بالله عليما وله موقع عظيم في توكيد ما تقدم من الترغيب في طاعة الله لانه تعالى نبه بنلك على أنه يعلم كيفية الطاعة وكيفية الجزاء والنفضل وذلك بمسارغب المكلف في كالى الطاعة والاحتراز عن التقصير فيه الله قوله تعالى ( يا يها الذين آمنو اخذوا حذركم فأنفر واثبات اوانفرواجيماً ) واعمانه تعالى واد بعد الترغيب في طاعة الله وطاعة رسوله المدذ كرالجهادالني تقدم لاته أشق الطلعات ولانه أعظم الامورالتي مهامحصل تقوية الدين فقال باأيها الذي آمنوا خلوا خنوكم وقي الآية مسائل ( المسئلة الاولى ) الحدر والحنبر عمني واحد كالاثر والاثر والمثل والمثل بقال أخذ حدوه افا تيقظ واحترزمن المخوف كانه جمل الحدرآ لته التي يني بها نفسه ويمصم بها روحه والمعني احدر وا واحترزوا من العدو ولاتمكنوه من أنفسكم هذا ماذكره صاحب الكشاف وقال الواحدي رجعالله فيعقولان (أحدهما ) المراد بالحذر ههنا السلاح والمعتى خذوا

فىالبين بطريق التحقيق بل بطريق التهكم وفيل الجلة التشبيهية حال منضمير

سلاحكم والسلاح يسمى حذرا أى خذوا سلاحكم وتحذروا ( والثاني ) أن يكون خدوا حدركم بمعنى احدرواعدوكملان هذا الامر بالحذر يتضمن الامر بأخذ السلاح لان أخذ السلاح هوالحذر من العدوفالتأويل أيضا يعود الى الاول فعلى القول الاول الامر مصرح بأخذالسلاح وعلى القول الثاني أخذ السلاح مدلول عليه يغيوى الكلام ( المسئلة الثانية ) لقائل ان يقول ذلك الذي أمر الله تعالى بالحدر عنه انكان مقتضى الوجود لم يتفع الحذر وانكان مقتضى العدم لاحاجة الى الحذر فعلى التقدير بن الامر بالحذر عبث وعندقال عليه الصلاة والسلام المقدور كأئن والهم فضل وقيل أيضا الحدر لايغني من القدر فتقول ان صح هذا الكلام بطل القول بالشرأئع فانه يقال ان كان الانسان من أهل السعادة في قصاء الله وقدره فلاحاجة الى الاعان وان كان من أهل الشقاوة لم ينفعه الايمان والطاعة فهذا يفضي الى سقوط التكليف بالكلية والتحقيق في الجواب انه لما كان الكل يقدر كان الامر بالحذر أيضا داخلا في القسدر فكان قول القائل أى فائدة في الحدر كلاما متناقضا لأنهلا كأن هذا الحدر مقدرافاى فأندة في هذا السؤال الطاعن في الحذر ( المسئلة الثالثة ) قوله فانفروا مقال نفر القوم ينفرون نفراونفيرا اذافهضوالقاتل عدو وخرجوا للحرب واستنفر الامآم الناسجهاد العدو فنغروا ينفرون اذاحثهم على النغير ودعاهم الية ومثله قول النبي صلى الله عليه وسلم واذا استنفرتم فانقروا والتغير اسم للقومالذين ينفرون ومنه يقال فلان لافي العير ولأفي النفير وقال أصحاب العربية اصل هذا الحرف من النفور والنفار وهوالفزع عنال نفراليد اذافرعاليه ونفر منه اذا فزع منه وكرهه ومعنى الاتية فانفروا الى قتال عدوكم ( المسئلة الراسة ) فال جيع أهل اللغة الثبات جاعات متفرقة واحدها ثبة وأصلهامن ببيت الشئ أى جعته ويقال أيضا ببيت على الرجل اذا أثنيت عليه وتأو لهجم بمحاسنه فقوله فانفروا ثبات أوانفروا جيعا معناه انفروا الىالعدو اما ثبات أي جماعات متفرقة سرية بعد سرية واماجيعا أي مجتمعين كوكبة واحدة وهذا المعني أرادالشاعر في قوله الله ورافات ووحدانا ﴿ وَمَثُلُهُ قُولُهُ تَعَالَى فَانْ خَعْتُم فَرَجَالاً أُورَكِبَا نَاأَى على أى الحالتين كنتم فصلوا ، قوله تعالى ( وان منكملن ليه طأن فأن أصابتكم مصيبة قَالَ قَدَّانِعُ اللهُ عَلَى اذْ لَمَا كُن مَعْهُم شهيدا ولئن أصابِكُم فَصَل من الله لِعُولَ كان لمنكن بينكم و بينه مودة باليتني كنت معهم فأفوز فوزاً عظيماً ) وفيه مسائل ( المسئلة الاولى ) اعلم أن قوله وان منكم يجب أن يكون راجعا الى المؤمنين الذين ف كرهم الله بقوله باأيها الذين آمنوا خذوا حدر كمواختلفوا على قولين (الاول) المراد منه المنافقون كانوا يتبطون الناس عن رسول الله صلى الله عليه وسلمفان قيل قوله وان منكم لمن ليبطثن تقديره باأيماالذين آمنوا انمنكملن ليبطئن فاذا كان هذا المبطئ منافقا فكيف جعل المنافقة منا من المؤمن في قوله وان منكم والجواب من وجوه ( الاول ) انه تعالى جعل

لبقولن أي ليقولن مشها عن لامودة بينكمو بينه وقيل هي داخلة في المقول أى ليقولن المشط لن يتبطه من المنافقين وضعفةالمؤمنين كاأن لمتكن سنكم وبين محمد مودة حيث لم يستصحبكم في الغزو حتى تفوزوا عسا فاز ماليتني كت معهم وغرضه القاء العداوة بينهم وبينه عليدالصلاة والسلام وتأكيدها وكأن مخففة من الثقيلة واسمهاضمرالشأنوهو محذوف وقرى الميكن بالياه والمنادى في باليتني محذوف أى اقوم وقبل يا أطلق للتنبيه عملي الاتساع وقوله تعالى فأفوزنصب علىجواب التمنى وقرئ بالرفع على أنهخبر مبتدا محذوف أى فانا أفوز في ذلك الوقت أوعلى أنه معطوق عسلي كنت داخلمعه نحت التمنى

(فليقاتل في سبيل الله) قدم الظرف على الفاهل الاهمام به (اللهن بشرون الحياة الدنيا بالآخرة) أى يبيعونها بهاوهم المؤمنون فالفاء جواب شرط مقدر أى ان بطأ هولاء ﴿ عَمْ ﴾ عن القتال فليقاتل المخاصون الباذلون أنفسهم

المي طلب الآخرة أوالذن يشترونهاو يختارونها عسلى الآخرة وهسم المبطئون فالغاء للتعقيب أىليتركواماكانواعليه من التبط والنفساق وليعقبوه بالقنال في سيل الله ( ومن يقائل في سبيل الله فبفتل أو يغلب فسوف نو تيد ) بنون العطمة النفاتا (أجراعظيما) لأنقاد رقدره وتعقيب المتال باحد الامرين للانهاربان المجاهد حقه أن يوطن نفسه باحدى الحسنيين ولايخطر بباله القسم السالث أصلا وتقديم القتل للايدان يتقدمه في استنباع الاجر روی ا بوهر پرة رصي الله عند أن رسول الله صلى الله عليه وسلمقال تكفل الله تعالى لمن **جاهدنی سبیله** لایخرجه الاجهادفسبيله وتصديق كلنه أن يدخله الجنة أويرجعه الى مسكنه الذىخرج مندمع مأنال من أجرو غنيمة (ومالكم) خطاب للمأمورين بالقنأل على طريقة الالتعات سالعسة فيالتحريض وهو مبتدأ وخبر وقو له عز وجل ( لاتفاتلون

إلنافق من المؤمنين من حيث الجس والمسبو الاختلاط (الثاني) انه تعالى جعلهم من المؤمنين بحسب الظاهر لانهم كانوافي الظاهر متشبهين بأهل الايمان ( الثالث) كانه فيل والماالذين آمنوافي زعكم ودعواكم كقوله باأيهاالذي نزل عليه الذكر ( القول الثابي ) إن هو الاعالم ما ين كانوا صعفة المؤمنين وهواختيار جاعة من المفسري فالواو السطئة يعمني الابطاءأ يضاوفائدة هذا التشديدتكر والغمل منه وحكى أهل اللغة ان العرب تقول ماأطأبك بافلان عناواد خالهم الباء تدل على انه في فسد غير متعدفه لي هذا معنى الآيدان تجيهم من يبطئ عن هذا الغرض و يتناقل عن هذا الجهاد فاذاظفر المسلون بمنواأن يكونوا معهم ليأخذوا الغنيمة وانأصابتهم مصيبة سرهمأن كانوامتخلفين قال وهوالاءهم الذبن أرادهمافة بقوله باأيهاالذين آمنوامالكم اذاةبل لكم انفروا في سبيل الله الماقلتم الى الارض قال والذي يدلعلى انالمراد بقوله ليبطئن الابطاء منهم لاتثبيط غيرهم ماحكاه اتعانى من قولهم باليتني كنت معهم عندالغنيمة واوكان المرادمنه شبيط الغيرلم بكن لهذا الكلام ممنى وطعن القاضي في هذا القول وقال انه تعالى حكى عن هوالاء المطابن الهم وبقولون عندمصيبة المؤمنين قدأنع الله على اذلمأ كن معهم شهيد افيعد قعود معن القتال أنعمة من الله تعالى ومثل هذا الكلام انمايليق بالمنافقين لابالمؤمنين وأيضالا بليق بالمؤمنين أن بقال لهم كان لم يكن بينكم و بيند يعنى الرسول مودة فثبت انه لا يمكن حله على المؤمنين واعايمكن حله على المنافقين ممقال فان حل على انه من الابطاء والشاقل صحرفي المنافقين لانهم كانوا يتأخر ونعن الجهادو يتثاقلون ولابسرعون اليه وانحل على تثبيط الغيرصم أيضافيهم فقدكا بواينبطون كثيرامن المؤمنين بمايوردون عليهم من أنواع النلبيس فكلا الوصفين موجودق المنافقين وأكثرا لفسرين حله على تشبط الفيرفكانهم فصلوابين أبطأ و بطأفيعلوا الاوللازماواشاي متعديا كإيقال فيأحب وحب فانالاول لازم والثابي متمد (المسئلة الثانية) قال الزجاج من في قوله لن ليبطش موصولة بالحال للقسم كأن هذا لوكان كلامالك لقلت ان منكم لن حلف بالله ليبطئن ثم فال تعالى فان أصابتكم مصيبة يعنى من القتل والانهر اموجهد من العيش يعنى لمأكن معهم شهيد احاضراحتي يصيبني ماأصابهم من البلاء والشدة والن أصابكم فضل من الله من ظفر وغنية ليقول كان لم تكن بينكم و بينه مودة باليتني كنت ممهرة أفو زفوز أعظيما وفيدمسائل ( المسئلة الاولى ) قرأ ابن كثير وحفص عن عاصم كان لم تمكن بالناء المنقطة من فوق يعني المودة والباقون باليله لتهدم الفعسل وقال الواحدي وكلاالقراءتين قدجاء بهالتعزيل قال فدجاءتكم موعظهمة من ربكم وقال في آية أخرى فنجاء، موعظة من ربه فالتأنيث هوالاصل والتنكير يحسن اذاكان التانيث غيرحنيق سيمااذاوقع فامسل بين الفعل والغاعل ( المسئلة الثانية ) قرأ الحسن ليقولن بضم اللام اعاد الصمير الى معنى من لان قوله ان لييطفن في معنى الجاعة الاان هده القراءة ضعيفة لان من وان كان جاعة في المعنى لكنه

الفعل والاستفهام للانكار والني أي أي شي لكم غيرمة اثلين أي لاعدر الكم في ترك الما يا إوالمستنب عبين عبلي عبلي م اسم الله أي في سيل المستضعفين وهو تخليصهم من الاسر ﴿ ٣٨٦ ﴾ وصوتهم عن العدو أوعلي السيهل بحيبه

مفرد فى اللفظ وجانب الافراد قد رجح في قوله قال قد أنهم الله على وفي قوله بالينني كنت معهم فافوز فوزا عطيما ( المسئلة الثالثة) لقائل أن يقول لوكان النتزيل هكذاوا أن أصابكم فضل من إلله ليقولن بالينني كنت معهم فافو ز فو زاعظيما كان النظم مستقيماً حسنباً فكيف وقع قوله كان لمرتبكن بينكم وبينه مودة فيالبين وجوابه انه اعتراض وقيع في البين وهو في غاية الحسن بيانه اله تعالى حكى عن هذا المنافق الهاذا وقعت للمسلين نكبة أظهر السرو والشديدبسب انه كان متخلف اعنهم ولوفازوا بغنية ودولة أظهر الغي الشديدبسبب فوات تلك الغنيمة ومثل هذه المعاملة لايقدم عليها الانسان الافيحق الاجنبي العدولان من أحب انسانا فرح عند فرحه وحزبن عندحزنه فامااذا قلبت هذه القضية فذاك اظهسار للعداوة اذاعرفت هذه للقدمة فنقول انه تعالى حكى عن هذا المنافق سروره وقت نكبة المسلين ثم أرادان يحكى حزنه عنددولة المسلين بسبب انهفاته الغنيمة فقبل أن يذكر هذا الكلام بمامه ألتي في البين قوله كا تنام تكن بينكم و بينه مودة والمراد التعجبكانه تعالى يقول انظروا الىمايقولهذا المنافق كأأنه ليس بينكم أيها المؤمنون وبيندمودة ولامخالطة أصلافهذا هوالمراد من الكلام وهو وان كان كلامأ واقعافي البين على سبيل الاعتراض الاانه في غاية الحسن # قوله تعالى ( فليقاتل فيسببلالله الذين يشرون الحياة الدنيابالآخرة ومن نقاتل فيسبيلالله فيقتلأ ويغلب فسوف نوتيه أجراعطيما ) اعلمانه تعالى لماذم المبطئين في الجهاد عاد الى الترغبب فيه فقال فليقاتل في سبيل الله وللمفسرين في قوله يشمرون الحياة الدنباوجهان (الاول) ان يشرون معناه ببيعون قال أن مقرع

وشريت بردا ليتني الله من بعديرد كنت هامه

قال و برد هوغلامه وشريته بمعنى بعته وتمنى الموت بعدبيعه فكان معنى الآية فليقاتل فيسبيل الله الذين يبيعون الحياة الدنيا بالاخرة وهوكقوله ان الله اشترى من الموامنين أنفسهم وأموالهم الى قوله فاستبشروا بيبعكم الذي بايعتم به ( والقول الثاني ) معنى قوله يشرون أي يشترون قالوا والمخاطبون بإذا الخطابهم المنافقون الذين تخلفوا عن أحد وتقر يرالكلام فليقاتل الذين يختار ونالحياة الدنياعلي الآخرة وعلى هذا التقديرفلإ يدمن حذف تقديره آمنو ممقانلوا لاستحالة حصول الامر بشرائع الاسلام قبل حصول الاسلام وعندى في الآية احتمالات أخرى (أحدها) ان الانسان لما أراد أن يبذل هذه الحياة الدنيافي سبيل الله بخلت نفسه بهافا شتراها من نفسه بسعادة الإكرة ليقدر على بذلها في سيل الله بطب بدالنفس (وثانيها) انه تعالى أمر بالقتال مقر ونابيان فساد ما لاجلة يترات الانسان القتال فانمن ترك القتال فانما يتركه رغبة في الحياة الدنبا وذلك يوجب فوامية سعادة الاخرة فكانه قيل له اشتغل بالقتال واترك ترجيح الفاني على الباق (وثالثها) كانه قيل الذين يشرون الحياة الدنيابالآخرة انمار جحوا آلحياة الدنيا على الآبخرة اذاكانته

المضاف أى فى خلاص المستضعفين وبجوز نصبهء لي الاختصاص فازسللالله يعمأ بواب الخير و عاي**ص صعفة** المومنين من أيدىالكفرة أعطمها وأخصها (من الرحال و اساءوالولدان) بارللمس**ضعفين اوحا**ل منهم وهم المسلون الذين قوابكه لصدالمشركين أواضعفهم عن المجرة مستذلين متهنين واعا ذ كرااوادا**ن معهم نكميلا** الاستعطاف واستجلاب ارحةوتذيهاعلى تناهي طلاللشركين عيث يلغ أذاهم الصبيان لارغام آبائهم وأمهاتهم وايذانا المالة الدعاء الآتي وافتراب رمان الخلاص يسان سركتهم في ا تضرع الى الله تعالى ل د ائله مالغة في الحث والقبال وقيل المراد ما ولدان العبيدوالاماء اذيقال لهما الوليد والوليدة وقدغلب الذكورعلى الانات فاطلف الولدان على لولائد أيضا (الذين) عه الجرعلي أنه صفة المستضعفين أولما في حيز البيان أوالتصب على الاختصاص (بقولون بنا أخرجنا مُن هذه القر يَّة الظَّالم وَمُعرَّونَهُ

من لدنك وليا) كلا الجارين متعلق باجعا لاختلاف معنيهماوتق بم المجرورين على المفعول المسريح لاطهار الاعتناء جهما واراز الرغد المؤخر لتقديم أحواد فان تأخيرما- ١٠ الته ع عماهومنأحوالهالمرغبة فيه كابورث شوق السامع الى وروده منيء عركا رغبة المتكلم في واعتما بحصوله لامحانه وتقديم اللام على من المارعة الى ايرازكون المسؤل **نافعالهم مر**غو باهه لديهم ويجوز أرتملو كلةمن بمعذوف وقرساء من وليا قدم عالسد لكونه نكسره وكدا الكلام في دوله تسابي ( واجعل الما من إدمك نصيرا) قال العاس رخى الله عهدا أى ول علينا والما مر المؤمنين يواناو نقوم عصالحناو مطعيها د مناوشه عداو ما عمرنا على اعدائناه لنداستداب الله عرو حدعاء هم حيث يسر لبعضهم يا الخروج الي المدسة

مقرونة بالسمادة والغبطة والكرامة وأذاكان كذلك فليقاتلوا فأنهم بالمقاتلة يفوزون بالفيطة والكرامة فىالدنيا لانهم بالمقاتلة يستولون على الاعداء ويفوزون بالاموال فهذه وجوه خطرت بالبال والله أعلم بمراده ممقال تعالى ومن يقاتل في سبيل الله فيقتل أو يعلب فسوف نو تبه أجرا عظيما وألمعني من يفاتل في سبيل الله فسواء صار مقتولالل كفار أوصار غالب المكغار فسوف نؤتيه أجراعظيما وهوالمنفعة الخالصة الدائمه المقرونة بالتعظيم ومعلوم انه لاواسطة بينهانين الحالتين فاذاكان الاجر حاصلا على كلا القدير ين لم بكن عل أشرف من الجهاد وهذا يدل على ان المجاهد لابدوأن يوطن نفسه على أنه لا بدمن أحد أمرين اما أن يقتله العدو وأما أن يغلب العدو ويقهره فانه اذا عزم على ذلك الميفر عن الحصم ولم يحجم عن المحار بقفاما اذا دخل لاعلى هذا العزم فاأسرع مَا يَقْعَ فِي الْقِرَارِ فَهِذَا مَعْنَى مَاذَكُرُهُ اللَّهُ تَعَالَى مِنَ النَّقَسِيمِ فِي قُولِهِ فَيَقَتَل أُو يَغْلَبُ ۗ قُولِهِ تعالى ( ومالكم لاتقاتلون في سبيل الله والمستضعفين من الرجال والنساء والولدان الذين تقولون بناأ تحرجنا منهذه القرية الظالم أهلها واجعل لنا من لدنك ولياواجعل لنامن لدنك فصار فلا أن المرادمند انكاره أعالى لتركهم القتال فصار فلك تو كيدا لماتقدم من الامر بالجهاد وفيه مسائل (المسئلة الاولى ) قوله ومالكم لاتقاتلون يدل على أن الجهاد واجب ومعناه انه لاعذرلكم فرترك المقاتلة وقديلغ حال المتضعفين مز الرجال والنساء والولدان من المسلين الى ماباغ في الضعف فهذآ حد شديد على القنال و بيان العلة التيلها صارالقتال واجبا وهومافي القتال من تخليص هؤلاء المؤمنين منأيدى الكفرة لان هذا الجع الى الجهاد يجرى مجرى فكالنا لاسير ( المسئلة الثانية ) قالت المعتزلة قوله ومالكم لاتقاتلون في سبيل الله انكار عليهم في ترك القتال وبيان انه لاعذر لهم البتة في تركه ولوكأن فعل العبد بخلق الله لبطل هذا الكلام لان من أعظم العذران الله مأخلقه وماأراد ، وماقضي به وجوا به مذكور (المسئلة الثالثة ) اتفتواعلى أن قوله والمستضعفين من الرجال والنساء والولدان متصل بماقبله وفيه وجهان (أحدهما) أن يكون عطفا على السبيل والمعنى مالكم لاتفاتلون في سبيل الله وفي المستضعفين ( والشاني ) أن يكون محطوفاعلى اسم الله عزوجل أي في سبيل الله وفي سبيل المستضعفين (المسئلة الرابعة) المراد بالستضعفين من الرجال والنساء والولدان قوم من المسلين بقوا بمكة وعجزوا عن الهجرة أبى المدينة وكأنوا يلقون من كفار مكة أذى شديدا قال ابن عباس كنت أنا وأمى من المستضعفين من النساء والوادان (المسئلة الحامسة ) الولدانجم الولدونظيره بماجاء على فغظ وفعلان نحوحزب وحزبان وورائه ووركان كذلك ولدوولدان قال صاحب الكشاف وهجوزأن يرادبالرجال والنسساء الاحرار والحرائر وبالولدان العبيد والاماء لانالعبد والامة يقال لهما الوليد والوليدة وجمهما الولدان والولائد الاانه جعل ههناالولدان يجعا للذكور والأناث تغليبا للذكور على الاناث كإيقال آباء واخوة والله أعلم ( المسئلة

و جُمل لُلُن بِي مُنهم خير ولى واعز تاصر فعتم مكة على يدى نبيد عليه الصلاة والسلام ف ولاهم أى تول ونصرهم آية نصرة مما ستعمل عليهم عتاب

ا بنا سيل قسماهم وتصرهم خَيْ صاروا أعز أهلها وقيل الراديواجعل لنا من لذنك ولاية ونُصَّعراً أي أَكُنُ أَيْتُ والبنا وناصرنا وتكرير الفعل ومتعلقيه للبالغة في النصرع ﴿ ٣٨٨ ﴾ والابتهال ( الذين آجنوا بها تلويني بهيل الله)

السادسة ) انعاد كرالله الولدان مبالغة في شرح ظلهم حيث بلغ أداهم الواد المعطير المكلفين ارغامالا بإنهم وأمهاتهم ومبغضة لهم بمكانهم ولان المستضدين كانوا يشركون صبيانهم في دعائهم استنز الارحدالله بدعاء صغارهم الذين لم بذنبوا كاوردت المستة أا باخراجهم في الاستسقاه محكي تعالى عن هؤلاء المستضعفين انهم كانوا يقولون يربئان أخرجنا منهده القرية الظالم أهلهاواجعل لنامن لدنك ولياواجعل لنامن لدنك فصيعا وفيه مسائل (المسئلة الاولى) أجعواعلى انالمراد من هذه القرية الظالم أهلها مكمة وكوبي أهلهاموصوفين بالظلم يحتمل أن يكون لانهم كانوامشر كين قال تعالى ان الشراة الخلاصطير وأن يكون لاجل انهركانوا يوزذون المساين و يوصلون البهم أنواع المكار. (المسئلة الثانية) لقائل أن يقول القر يدمونند وقوله الظالم أهلها صفة القرية ولذاك خفض فكان ينبغي أن يقال الظالمة أهلها وجوابه ان التحويين يسمون مثلهذه الصفة الصفة المشبهة باسم الفاعل والاصل فيهذا الباب الثاذا أدخلت الالع واللام في الاخيرأجريته على الاولى فى تذكيره وتأنيثه نحوقولك مررت بامرأة حسنة الزوج كريمة الابومررت يرجل جيل الجارية واذالم تدخل الالف واللام في الاخير جلته على الثاني في تذكيره وتأنيثه كهواك مررت إمرأة كريمأ بوها ومنهذا قوله تعالى أخرجنا منهذا القرية الظالم أهلهاولو أدخلت الالف واللام على الاهل لقلت من هذه القرية الظالمة الاهل وانماجاز أن يكون الظالم نعنا للقرية لانه صغة للاهل والاهل منتسبون الى القرية وهذا التمدر كاف في صحة الوصف كقولك مررت برجل قائم أبوه فالنبام للاب وقدجعلنه وصفالارجل وانماكان هذاالقدركافيافي صحةالوصف لانالمقصود منالوصف التخصيص والتمييز وهذاللقصود حاصل من مثل هذا الوصف والله أعلم ( المسئلة الثالثة ) في قوله واجعل لنا من لدنك وليا واجمل لنا من ادلك نصيرا قولان ( فالأول ) قال ابن عباس ير يدون اجمل علينا رجلامن المؤمنين يوالبناو يقوم بمصالحنا ويحفظ علينا دينناوشرعنافأجاب اللهدعاءهم لان التيي عليه الصلاة والسلام لماقتح مكة جعل عناب بن أسيداً ميرالهم فكان الولي هو الرسول عليه الصلاة والسلام وكأن التصير عناب بن أسيد وكأن عناب ينصف الضعيف من القوى والذليل من العزيز ( الثاني ) المراد واجعل لنامن لدنك ولاية ونصرة والحاصل كن أنت. لناوليا وناصرا الله قوله تعالى ( الذين آمنوا يفاتلون في سبيل الله والذين كفروا يفاتلون فسبيل الطاغوت فقاتلوا أولياء السيطان ان كيد الشيطان كانضعيفا ) واعلم أنه تمالى لمابين وجوب الجهادبين انه لاعبرة بصورة الجهاد بل العبرة بالقصد والداعى فألوم ون يقاتلون لغرض نصرة دين الله واعلاء كلنه والكافرون يقاتلون في سبيل الطاغوت وهذه الآبة كالدلالةعلى انكل منكان غرضه في فعله رضاعــا غيرالله فهو في سبيلها الطاغوت لانه تعالى لماذكر هذه القسمة وهي ان القتال اما أن يكون في سبيل الله أوفي! سبيل الطاغوت وجبأن يكون ماسوى الله طاغوتا ثم انه تعالى أمر المقاتلين في سسبيل ال

كلام ميئدا سيق لترغيب - مالمؤمنين في القنال وتشجيمهم بديان كال قوتم بامداد الله تعالى ونصر تهوغاية صعف أعدائهم أى المؤمنون اعاماتلون في دي الله الحق الموصل لهم الى الله عزوجلوفي اعلاء كلته فهو وليهموناصرهم لامحالة ( والذين كفروا يقاتلون فيسبيل الطاغوت) أي فيما يوصلهم الىالشيطان فلا تاصراهم سواه والفاء في قوله تعالى (فقاتلوا أولياه الشيطان) لبيان استنباع ماقبلها لمابعدهاوذ كرهم عهذا العنوان للدلالة على أن ذلك نتجمة لفتالهم في سبيل الشيطان والاشعار يأن المؤمنين أولياءالله تعالى لماأن قتالهمفى سبيله وكلذاك لتأكيدرغبة المؤمنين فى القتمال وتقوية عزائمهم حليسه فان ولاية الله تعالى علم في العزة والقوة كاأت ولاية الشيطان مثل في الذلة والضعف كانه قيسل

اذا كان الامر كذلك فقاتلوا باأولياء الله أولياء الشيطان تمصرح في التعليل فقيل ﴿ الله عَهِهُ اللهُ عَهِهُ اللهُ ال

﴿ خُمُا لَى مُوا مِنْ الْبِيانِ فُوة بِعِنا بِهِ تَعَالِي الدَّامَاءُ ﴿ وَ٢٨ ﴾ يظهورُهُا قَالُوا فَأَنَّدِة السَّفَالَ كَانَ فَي أَمثالَ هذه المواقع

التأكيدييان أنه منذكان كأن كذلك فالمدني ان كيد الشيطان منذكان كان موصوفايالضعف (ألم تر الى الذين قبل لهم كفوا أ مديكم) تعجب لرسول الله صلى الله عليه وسلم مناسجامهمعنالقتال معأنهم كأنواقبلذلك راغبين فيدحراصاعلية بحيث كادوا يباشرونه كالذي عندالامريكف الايدى فان ذلك مشعر بكونهم بصدد بسطها الىالعدو بحيث يكادون يسطونجم قال الكلبي انجاعة منأصحابالني عليه الصلاة والسلام منهم عبدال حن بن عوف الزهرى والمقداد بن الاسودالكندي وقدامة ابن مطعون الحميي وسعد ا بي أبي وقاص الزهري رضى الله تعالىء نهم كأنوا يلةون من مسرى مكة قبل الهجرة أذى شديدا فشكون ذلك الى الني عليدالصلاة والسلام و بقولون أنذن لنافي قنالهم يقول لهمالنبي عليد الصلاه والسلام كفوا أبديكم ( وأقبموا

﴿ إِنَّ اللَّهُ بِأَنْ يَقَاتِلُوا أُولِياء الشَّيْطَانَ وَ بِينَ انْ كَبِدُ الشَّيْطَانَ كَانْ ضَعِيفًا لانَ الله ينصر أُولِياءُهُ والشيطان ينصر أولياءه ولاشك ان فصرة الشيطان لاوليا له أضعف من فصرة الله لاوليا له اللاترى ان أهل الخيروالدين ببق ذكرهم الجيل على وجد الدهروان كانوا حال حياتهم في غابة المفقروالذلة وأمااللوك والجبابرة فاذاماتواانقرض أثرهم ولاببق فيالدنبار سمهم ولاطلهم والكبدالسعي في فساد الحال على جهذ الاحتيال عليه يقال كاده يكيد اذاسعي تن ايقاع الضرر على جهة الحيلة عليه وفائدة ادخال كان في قوام كان صعيفا للأ كيد المسعف كيده يعني انه منذ كان كان موصوفا بالضعف والذلة \* قوله تعالى (الم ترالي الذين فيلاهم كفواأ يديكم واقيمواالصلاة وآتواالزكاة فلاكتب عليهم القتال اذافر يقمنهم يخشون الناس كخشية الله اوأشدخشية وقالوار بنالم كتبت علينا القنال لولاأخرتنا الى أجلقريب قلمتاع الدنيا قليل والآخرة خير لمن اتبي ولانظلون فتبلاً) وفيه مسائل ( المسئلة الاولى ) هذه الآية صفة المؤمنين أوالمنافقين فيه قولان ( الاول ) ان الآية نزلت في المؤمنين قال الكلى نزلت في عبد الرحن بن عوف والمقداد وقدامة بن مظعون وصعدبن أبى وقاص كأنوامع النبي صلى الله عليه وسلم قبل أن بها جروا الى المدينة ويلقون هن المشركين أذى شديدا فيشكون ذك الى رسول الله صلى الله عليه وسلم و يقولون الذن لنا في قنالهم و يقول لهم رسول الله كه وا أيديكم فاني لمأومر بقتالهم واشتغلوا باقامة دينكم من العسلاة والزكأة فلماهاجر رسول الله صلى الله عليه وسلم الى المدينة وأمروا بتثالهم فوقعة بدركرهم بعضهم فأنزل الله هذه الآية واحتج الذأهبون الى هداالقول بان الذين يحتاج الرسول أن يقول الهم كقواعن القنال هم الراغبون في القتال والراغبون في القتال هم المو منون فدل هذا على ان الآية الزلة في حق المو منين و يمكن الجواب عنه بان المنافقين كانوا يطهرون من أنفسهم الامو منون والنائر يدقتال المكفار ومحار بتهم فلاأمر الله بقتالهم الكهارأ جم المنافقون عندوطهر منهم خلاف ماكانوا يقولونه (القول الثاني) ان الآية نازلة في حق المنافة بن واحتج الذا هبون الي هذا القول بان الآية مشتملة على أمور تدل على انها مختصة بالمنافة من (فالأول) انه تعالى فال في وصفهم يخشون الناس كخشيةالله أوأشدخشية ومعلوم انهذا الوصف لايليق الابالمنافق لانالمؤمن لايجوز أن يكون خوفه من الناس أزيد من خوفه من الله (والثاني) انه تعالى حكى عنهم انهم قالوا ربنا لم كتبت علينا القنسال والاعتراض على الله ليس الام صفة الكفار والمنا فقين (الثالث)انه تعالى قال الرسول قل متاع الدنيا قليل والآخرة خيرلن انتي وهذا الكلام إلذكر مع من كانت رغبته في الدنيا أكثر من رغبته في الآخرة وذلك من صفات المنافقين أُوأُجَابُ القَائِلُونَ بِالقَولِ الأولِ عنهذه الوجوه بحرف واحد وهوان حب الحياة والتغرة عنالقنل من لوازم الطباع فالخشية المذكورة في هذه الآية محولة على هدا المعنى وقولهم الم كتبت علينا القتسال محول على التمنى اتخفيف التكليف الاعلى وجه

المُصلوة وآثرُهُ الرَّكُوة ) فانى لمأومر بقتالهم و بناء القول المفعول مع أن القائل هو الني عليه الصلاة والسلام للايذان بكون فلك بامرالله سبحانه وتعالى وُلان المقصود بالذات والمعتبر في التعبيب اناهو كال رغبتهمُ

الانكار لا بِجاب الله تمالى وقوله ت عالى قل متاع الدنيا قليل مذكور لالان القوم كُانْوُا منكرين لذلك بللاجل اسماع الله الهم هذا الكلام عايمون على القلب أمر هذه الحيّاة فعيشذ بزول من قلبهم نفرة القتال وحا لحياة ويقدمون على الجهاد بقلب قوى فهذامافي تقريرهذين القولين والله أعلم والاولى حل الآية على المنافةين لانه تعالى ذكر بعدهده الآية قوله وان تصبهم حسنة بقولوا هذه من عندالله وان تصبهم سيئة يقولوا هذه من عندا ولاشك ان هذا من كلام المنافنين فاذا كانت هذه الآية معطوفة على الآية التي تحن في تفسيرها تم المعطوف في المنافقين وجب أن يكون المعطوف عليهم فيهم أيضا (المسئلة الثانية) دلت الآية على ان ايجاب الصلاة والزكاة كانمقدماعلى ايجاب الجهاد وهذا هوالترتيب المطابق لمافى العقول لان الصلاة عبارة عن التعظيم لامر الله والزكاة عبارة عن الشفقة على خلق الله ولا شك أنهما مقدمان على الجهاد (المسئلة الثالثة) قوله كغشية الله مصدر مضاف الى المفعول ( المسئلة الرابعة )طاهرقوله أوأ شدخشية يوهم الشك وذلك على علام الغيوب محال وفيد وحوه من التأويل (الاول) المراد منه الابهام على المخاطب بمعنى انهم على احدى الصفتين من المساواة والشدة وذلك لانكل خوفين فاحدهما بالسبة الى الآخر الماأن يكون أنقص أومساويا أوأزيد فبين تعالى بهذه الآية ان خوفهم من الناس ليس أنقص منخوفهم من الله بل بني اماأن يكون مساويا أوأزيد فهذالأ يوجب كونه تعالى شاكافيد ل يوجب ابقاء الابهام فهذين القسمين على المخاطب (الثاني) أن يكون أو بعى الواووالتقدير يخشونهم كخشية الله أو أشد خشية وليس بين هدين القسمين منافاة لان مرهوأ شد خشية فعه من الخشية مثل خشية من الله وزيادة (الثالث) ان هذا تظهر قوله وأرسلناه الي مائه ألف أو يزيد ون يعني ان من يبصرهم بقول هذا الكلام فكذا ههنا والله أعلم \* ممقال تعالى وقالوار بنا لم كتبت علينا القسال وأعلم أن هؤلاء النائلين ان كانوا مؤمنين فهم انعاقالواذك لااعتراضاعلى الله لكن جرعا من الموت وحبا الحياة وانكانوا منافقين فعلوم انهم كانوا منكرين لكون الرباتعالى كأتباللقتال عليهم فقالواذا على معنى انه تعالى كشب القتال عليهم في زعم الرسول عليه الصلاة والسلام وفي دعواه تم قالوالولاأ خرتنا الى أجل قريب وهذا كالعلة لكراهتهم لابجاب القتال عليهم أى هلاتر ساحتى موت بآجا نناشم انه تعالى أجاب عن شبهتهم فقال قل متّاع الدنيا قليل والآخرة خير لن ابق وانما قلنا ان الا خرة خيرلوحوه ( الاول ) ان نم الدنيا قليلة ونعم الأخرة كثيرة ( والثاني )ان نعم الدنيا منقطعة ونعم الأخرة مؤ بدة ( والثالث ) ان نعم الدنبا مشو بة بالهموم والغموم والمكاره ونعم الآخرة صافية عن الكدورات (والرابع) ان نعم الدنيا مشكوكة فان أعظم الناس لنعما لابعرف انه كيفًا يكون عاقبته فىاليوم الثسأنى ونعم الآخرة يقينية وكل هذه الوجوه توجب رجحان الاخره على الدنيا الاان هذه الخيرية انما تحصل للمؤمنين المتقين فلهذا المعنى فريعالي

وتصو يره على طريقة الكنابة فلابتعلق بيان خصوصية الآمر غرض وكانوافى مدةاقام تهم بمكة مسترين على ثلك الحالة ﴿ فلاهاجروامع رسول الله صلى الله عليه وسلمالي المدينة وأمروابالقتال فى وقعة بدركرهد بعضهم أ وشق ذاك عليه اكن لاشكافي الدين ولارغية عندبل نفوراع بالاخطار إ بالارواح وخوفام الموت بموجب الجبلة البشربة وذلك قوله تعالى (فلما كـتب عليهم القتال) الخوهو عطفعلى قبلالهم كفوا أيديكم باعتبار مداوله الكنائى اذحيثذ يتحقق التساين بين مدلولي المعطوفينوعايه يدور أمرالتعجيب كأنه قيل المتر الى الذين كأنوا حراصاعلى القتال فلماكب عليهم كرهه بعضهم وقوله تع لي (اذافريق منهم يخشون الناس) جواب لماعلى أن فريق مبتدأ ومنهم متعلق بمحذوف وقع صفةله و يخشون خبره و تصدير، باذا المفاجأة لبيان مسارعتهم المالخشية أتردى أثيرمن غيرتلعثم

وترددأى فأجأ فريق منهم أن يخشوا الكقارأن يقتلوهم ولعل توجيد التعجيب الى اكل مع صدورا لخشية ﴿ هذا ﴾ عن بعضهم للا يذان إنه ما كأن يذبني أن يصدر عن أحدهم ما ينافي حالتهم الاولى وقوله يعالى (كذب يدالله) معدر مصافي

الى المُفْعُولُ يَحْلَهُ النصّبَ على أَنهُ عَالَ مَنْ فَاعِلَ يَحْسُونُ أَى يَحْسُونَهُمْ مَشْبَهِ يَن لاهل خشية الله تعالى وقوله تعالى ( أوأشد خشية) عطف عليه بمعنى أوأشد خشية ﴿ ٣٩١ ﴾ من أهل خشية الله أوعلى انه مصدر مو كد على جعل الخشية

ذات خشية مبالغة كافي جدجده أي يخشونهم خشية مثل خشمةالله أوخشية أشدخشيةمن حشيةالله وأيامآكان فكلمة أواما للتويع على معنى أن خشية اعضهم كغشية الله وخشسية بعضهم أشدمنها واما الابهام على السامعوهو قريب بماني قوله تعالى وأرسلناه الى مائدألف أويزيدون يعنى أنمن يبصرهم يقول انهم مائة ألف أويزيدون (وقالوا) عطف علىجوابلا أى فلاكتب عليهم القتال فاجأ فريق منهم خشية الناس و قالوا (رينا لم كتبت علينا الفتال) في هذاالوقتلاعلى وجه الاعتراص على حكمه تعالى والانكارلا مجابه بل على طريق تمني التحفيف (لولاأخرتنا الى أجل قريب) استزادة فى مدة الكف واستمهال الىوقتآخرحذرامن الموتوقدجوزأن يكون هدامانطقت بهألستة حالهم من غيرأن يتفوهوا به صم کسا (قل)

\*\*هذاالشرطوهوقولهلن اتتي وهذاهوالمرادمن قولهعليه الصلاةوالسلام الدنياسحن المؤمن وجنة الكافرتم قال تعالى ولا تظلون فتيلاوفيه مسائل (المسئلة الاولى ) قرأان كثيروُ حرة والكسائي يظلمون بالياء على انه راجع الى المذكورين في قوله ألم ترابي الذى قبل والباقون بالناءعلى سببل الخطاب ويوكد الناءقوله قلمناع الدنيا قليل فان قوله قل يفيد الخطاب ( المسئلة الثانية) قالت المعترلة الآية تدل على انهم يستحتون علطاعتهم الثواب والالماتحقق نفى الظلم وتدل على انه تعالى بصبح منه الظلم وان كنا نقطع بإنه لايفعل والالما مح التمدح به (المسئلة الثالثة) قوله ولايظلمون فتيلاأي لاينقصون من توابأ عالهم مثل فتمل النواة وهو ماتفله بيدك مح تلقه احتقارا وقدمضي الكلام فيه الله قوله تعالى (أيمَانكونو أيدرككم الموت واوكنتم في بروج مشيدة) والمقصود من هذا الكلام تبكيت من حكى عنهم انهم عند فرض القتال يخشون الناس كخشية الله أوأشد خشية وقالوار بنالم كتبت علينا القتال فقال تعالى أيخا تكونوايدر ككم الموت فبين تعالى انه لاخلاص لهم من الموت والجهاد موت مستعقب لسعادة الآخرة فاذا كانلابد من الموت فبأن عم على وجه يكون مستعقبا للسعادة الابدية كارأولي من أن لايكون كذلك ونظيرهذه الآية قوله قالن ينفعكم الفراران فررتم من الموت أوالقتل واذالاتمتعونالاقليلا والبروج في كلام العرسهي ألقصور والحصون وأصلهافي اللعة من الظهور يقال سرجت المرأة اذااظهرت محاسنها والمشيدة المرتفعة وقرئ مشيدة قال صاحب الكشاف من شاد القصر اذارفعه أوطلاه بالشيد وهوالجص وهرأ نعيم ن ميسرة مكسر الياء وصفالها بفعل فأعلها محازا كإقالوا قصيدة شاعرة وانما الشاعر خَاتُلُها ﴿ قُولُهُ تُعَالَى ﴿ وَانْ تَصْبَهُمْ حَسَنَةً بِقُولُوا هَذَهُ مَنْ عَنْدَاللَّهُ وَانْ تَصْبَهُمُ سَنَّةً يَقُولُوا هذه من عندك قل كل من عندالله فالهو لاء القوم لا يكادون يفقهون حديثا) اعلمانه تعالى لماحكي عن المنافقين كونهم مثاقلين عن الجهاد خائفين من الموت غيرراغيين في سعادة الآخرة حكى عنهم في هذه الآية خصلة أخرى في بحد أقبح من الاولى وفي النظم وجهآخروهوان هولاء الخائفين منالموت المتثاقلين فيالجهادمن عادتهم أنهماذا جاهدوا وقانلوا فان أصابوا راحة وغنيمة قالواهذه مرعندالله وان أصابهم مكروه قالواهذامن شؤم مصاحبة محدصلي الله عليه وسلموهدا يدل على غاية حقهم وجهلهم وشدةعنادهم وفيالآية مسائل ( المسئلة الاولى ) ذكر وافي الحسنة والسيئة وجوها (الاول) قال المفسرون كانت المدينة مملوأة من النعم و قت مقدم الرسول صلى الله عليه وسلفلاظهرعناداليهودونفاق المنافقين أمسك اللهاعنهم بعض الامساك كاجرت عادته فيجيع الاممقال تعالى وماأرسلنافي قرية مننبي الاأخدنا أهلهابالبأساء والضراء فعند هَذَا قَالَ اليَّهُودِ والمافقون مارأيناأعظم شوَّما من هذا الرجل نقصت تمارنا وغلت أسعارنا منذقدم فقوله تعالى وان تصبهم حسنة يعني الخصب ورحص السعر وتنابع

أى أو أبقه الذي من جَلَتُه الثواب المنوط بالقتال (خير) اى لكم من ذلك المتاع التليل الكثرية وعَلَيْهم أَنْهُ عَلَى أَ الكدورات وانما قبل ( لمن اتق ) حثالهم على اتقاء ﴿ ٣٩٢ ﴾ العَصيان والانخلال بمؤجّب التحقيقية والماسية

الامطارقالواهذامن عندالله وانتصبهم سينةجدب وغلاء سعرقالواهذا منشؤم مجيد وهذاكقوله تعالى فاذاجاتهم الحسنة فألوالناهذه وانتصبهم سيتغيطيروا بموسي ومن معدوعن قومصالح قالوااطيرُنا بِكُو بِمِن معك (القول الثاني )المراد من الحسنة التصري على الاعداء والغنيمة ومن السئة القتل والهزعة قال القانبي والقول الاول هو المعتبر لان اصافة الخصب والغلاء الىالله وكثرة النع وقلتها الىالله جأنزة أمااصافة النصس والهز بمة الى الله فغيرجائزة لان السيئة اذاكانت بمعنى الهز يمة والقتل لم يجز اصافتها الى الله وأقول القول كما قال على مذهبه أماعلي مذهبنا فالكل داخل في قضاء الله وقدره (المسئلة الثانية )اعلمان السيئة تقع على البلية والمعصية والحسنة على النعمة والطاعة قال تعسالي و بلوناهم بالحسنات والسيئات لعلهم يرجعون وقال أن الحسنات يذهبن السيئات اذاعرفت هذافنقول قوله وان تصبهم حسنة يفيد العموم في كل الحسنات وكذلك قوله وان تصبهم سيئة يفيد العموم في كل السيئات ثمقال بعد ذلك قل كل من عند الله فهذا تصريح بأن جميع الحسنات والسيئات من الله ولماثبت بماذكرنا أن الطاعات والمعاصى د اخلتان تحت اسم الحسنة والسيئة كانت الآية دالة على انجيع الطاعات والمعاصي من الله وهوالمطلوب فانقيل المراد ههنا بالحسنة والسيئة لس هوالطاعة والمعصية و مدل عليه وجوه (الاول) اتفاق الكل على أن هذه الآية نازلة في معنى الخصب والجدب فكانت مختصة بهما (الثاني )أن الحسنة التي يرادبها الخير والطاحة لايقال فيهاأصابنني انمايقال أصبنها وليس في كلام العرب أصابت ذلا ناحسنة بمعنى عمل خبراأ وأصابته سيئة بمعنى عل معصية فعلى هذا اوكان المرادماذ كرتم لقال ان أصبتم حسنة (الثالث)لفظالحسنة واقع بالاشتراك على الطاعة وعلى المنععة وههنا أجع المفسرون على أن المنفعة مرادة فيمتنع كون الطاعة مرادة ضرورة انه لا يجوز استممال اللفظ المشترك في مفهوميد معافالجوآب عن الاول انكم تسلون انخصوص السبب لايقدح في عوم اللفظوا لجواب عن الثانى انه يصبح أن يقال أصابني توفيق من الله وعون من الله وأصابه خذلان منالله و يكون مراده من ذلك التوفيق والعون تلك الطاعة ومن الخذلان تلك المعصية والجوادعن الثالثانكل ماكان منتفعانه فهوحسنة فان كلب ، مننفعايه في الآخرة فهوالطاعة وانكان منتفعابه في الدنيافهو السعادة الحاضرة فاسم الحسنة بالنسبة الى هذين القسمين متواطئ الاشتراك فزال السؤال فثبت ان ظاهر الآية بدل على ماذكرنا وبما بدل على أن المراد ليس الاذالة ماثبت في بدائه العقول أن كل ا موجود فهواما واجب لذاته وامامكن لذاته والواجب لذاته واحدوهوا المسجانه وتعالى والممكن لذاته كلماسواه فالمكن لذاته ان استفني حن المؤثر فسد الاستدلال بجواز العالم وحدوثه على وجود الصانع وحينثذ يلزم نني الصانع وانكان المكن لذاته محتاجا الى الموشر فاذاكان كل ما سوى الله ممكنا كان كل ما سوى الله مستندا الى الله وهذا الحكم لا يختلف

تظلون فتيلا )عطف على مقدر ينسمع عليه الكلامأي تجزون فيها ولاتنقصون أدنيشئ من أجور أعالكم التي من جلتها مسعاكم في شأن القتال فلاترغبواعنه والغتيل مافي شق النواة منالخيط يضرب يه المثل في القلة والحقارة وقرئ يظلمون بالياء اعادة للضميرالي ظاهر من (أغانكونوابدرككم الموت) كلام مبتدأ مسوق من قبله تعالى بطريق تلوين الخطاب ومسرفه عن رسول الله صلى الله عليه وسلمالي المعاطبين اعتناء بالزامهم ١ إن حقارة الدنيا وعلوشان الآخرة بوا عليه الصلاة والسلام فلامحللهمن الاعراب أوفي محل النصب داخل تحت الفول المأمور مهأى أيماتكونوا في الحضر والسفريدر ككم الموت الذي لاجله تكرهون القتال زعامنكم انهمن مظانه وتحبون القعودعنه علىزعمأنه منجاةمندوفي لفظ الادراك

اشعار بانهم في الهرب من الموت وهو مجد في طلبهم وقرئ بالرفع على حلق الفاء كا في قول ﴿ يَانَ ﴾ ﴿ \* مَن نفسُ الحسنات الله يشكرها

أوعلى اعتبارو قوع اينما كنتم في موقع أبنماتكونوا أوعلى أنه كلام مبتدأ وأينما تكونوا منصل بلا تظلون أى لا تنقصون شَيْتُمَا كُتَبُ مَنْ آجَالَكُمُ أَيْمَا تَنْكُونُوا فَي ملاحم أَخْرُوبُ ﴿ ٣٩٣ ﴾ ومعارك الخطوب (واوكنتم في بروج مشيدة )

في حصون رفيعة أوقصور محصنة وقال السدى وقتادة بروج السماء يقال شادالبناء وأشاده وشده رفعه وقريء مشيدة بكسر اليساء وصفالها بفعل فاعلها مجازاكافي قصيدة شاعرة ومشيدةمن شادالقصر اذارفعه أوطلاه بالشيد وهوالجص وجواب اومحذوف اعتماداعلي دلالة ماقله عليدأى ولوكنتم في بروج مشيدة مدرككم الموت والجلة معطوفة على أحرى مثلها أي لولم كونوا في بروج مشيدة ولو كثيم الخوقداطردحدفها لدلالة المذكو رعلها دلالة واضعة فان النبئ اذاتحقق عند وجود المانع فلائن يتحقق عند عدمه أولى وعلى هده النكنسة بدورمافيلو الوصلية من التأكيد والمبالغة وقدمر تحقيقه فى تفسرقوله تعالى أولو كان آباو هم لايعقلون شيئا ولايهتدون (وان تصبهم حسنة يقولوا هذهمن عدالله) كلام م عن المسلين لماينهمامن المناسبة في اشتالهما على اساد

بان يكون ذلك المكن ملكاأ وجادا أوفعلا للسيوان أوصفة للنبات فأن الحكم لاستناد الممكن للذاته الى الواجب لذاته لما بينامن كونه بمكمنا كأن الكل فيه على السوية وهذا برهان أوضيه وأبين من قرص الشمس على ان الحق ماذكر ه تعالى وهوقوله قل كل من عند الله ثم قال تعسالي فال هولاء القوم لا يكادون يفقهون حديثا وفيسه مسائل ( المسئلة الاولى) انه لما كان البرهان الدال على أن كل ماسوى الله مستند الى الله على الوحد الذي لخص نامفي غاية الظهو روالجلاء قال تعالى فال هؤلاء القوم لايكادون يفقهون حديثا وهذا بجرى مجرى التعب من عدم وقوفهم على صحة هذا الكلام مع طهوره قالت الممرّ لة بلهذه الآية دالة على صحة قولنالانه لوكان حصول الفهم والمعرفة بتخليق الله تعالى لميبق لهذا التجب معني البتة لانالسبب في عدم حصول هذه المعرفة هوأنه تعالى ماخلقهاوماأ وجدهاوذلك يبطل هذاالتجب فحصول هذاالتجب يدل على انه انه أعصل بإيجاد العبد لابايجاد الله تمالى واعلمان هذا الكلامليس الاالتمسك بطريقة المدح والذم وقد ذكرنا انهاممارضة بالعلم (المُسئلة الثانية ) قالت المعتزلة أجع المفسر ون على أن المراد من قوله لايكادون يفقه ون حديثا انهم لايفقهون هذه الآية المذكورة في هذا الموضع وهذا يفتضي وصف القرآن بأنه حديث والحديث فعبل بمعنى مفعول فيلرم منه أنبكون القرآن محدثا والجواب مرادكم بالقرآنايس الاهذه العبارات ونحن لاننازع في كونهامحدثة (المسئلة الثالثة) الفقه الفهم يقال أوتى فلان فقها ومنه قوله صلى الله عليه وسلم لا بن عباس فقهه في التأويل أي فهمه مم قال تعالى (ماأصا بك من حسنة فن الله وماأصابك من سيئة فن نفسك وأرسلناك للناس رسولاو كفي بالله شهيدا ) قال أبوعلى الجباثى قدثبت انالفظ السيئة تارةيقع على البلية والمحنة وتارة يقع على الذنب والمعصية ثمانه تعالى أضاف السيئة الى نفسه في الآية الاولى بقوله قل كل من عندالله وأضاعها في هذه الآية الى العبد بقوله وماأصابك من سيئة فن نفسك فلابد من التوفيق بين هاتين الآتين وازالذ الشاقض عنهما ولماكانت السيئة بمعنى البلاء والسدة مضافذالي اهموجب أنتكون السيئة بمنى المصية مضافذالي العبدحتي يزول التناقض بين هاتين الآيتين المتجاو رنين قال وقدحل المخالفون أنفسهم على تغييرالآية وقر والفن تعسك غنيروا القرآن وسلكوا مثل طريقة الرافضة من أدعا التغيير في القرآن فان قيل فلماذا فصل تسالى بين الحسنة والسيئة في هذه الآية فأضاف الحسنة التي هي الطاعة الى نفسه دون السيئة وكلاهما فعل العبدعندكم قلنا لان الحسنة وانكانت من فعل العبد فأنما وصل اليها بنسهيله والطافه فصحت الاصافة اليه وأماالسيئة الني هي من فعل العبدفهي وَهُيرِمِصَافَة الى الله تمالى لابأنه تمالى فعلها ولابأنه أرادها ولابأنه أمربها ولابأنه رغب فيها فلاجرما نقطعت اصافة هذه السيئة منجيع الوجوه الى الله تعالى هداه تهي كلام الرجل فهذا الموضع ونحن تقول هذه الآية دالة على ان الايمان حصل بتخليق الله تعالى

سَيْدُ آيني به عقيب ماحكي ﴿ ٥٠ ﴾ مأيكرهونه المه بسين الاموروكراهتهم له بسبب ذلك والشمير اليهود والناقتين روى آنه كان فد بسط عليهم الرزق كالقدم الوي سل المصليد وسل المدينة فدعاهم الرائق كان فد عاهم الديان فكر والمسك عنهم بسم الاسباك ﴿ ٢٩٤ ﴾ فقالوا مَارْكَا الفرق التعش في عادم الاسباك ﴿ ٢٩٤ ﴾ فقالوا مَارْكَا الفرق التعش في عادم الاسباك الم

والقوم لايقواون به فصاروا محجوجين بالآية انما قلتا أنالا يدداله على التكان الإيان حسنة وكلحسنة فن الله انماقلنا أن الايمان حسنة لان الحسنة هي النبطة الخالية عن جيع جهات القبيح ولاسنك انالايمان كذلك فوجب أن يكون حستة لابهم الفقواعلي ان قوله ومن أحسن قولا ممن دعا الى الله المراد به كلة الشهادة وقيل في قوله أن الله يأمر بالعدل والأحسان قيل هولااله الاالله فثبت ان الايمسان حسنة واتما قلنا ان مستكل حسنة من الله لقوله تعالى ماأصابك من حسنة فن الله وقوله ماأصابك من حستة يقيت العموم فيجيع الحسنات ممحكم على كلها بأنهامن الله فيلزم من هاتين المقدمتين أعتى ان الايمان حسنة وكل حسنة من الله القطع بأن الايمان من الله قال فيل لم لا يجور أن يكون المرادمن كون الايمان من الله هوأن الله أقدره عليه وهداه الى معرفة حسنه والله معرفة قبيح منده الذي هوالكفرقلنا جيع الشرائع مشتركة بالنسبة الىالايمان والكفر عندكم ممآن العبد باختيار نفسه أوجد الايمسان ولامدخل لقدرة الله واعانته في تفس الايمان فكان الأيمان منقطعا عن الله في كل الوجوه فكان هذا مناقضا القوله مأ صنائك من حسنسة فن الله فثبت مدلالة هذه الآية ان الاعسان من ألله والخصوم الانقولون به فصاروا محجو جين في هذه المسئلة ثم إذا أردنا أن نبين ان الكفر أبيتنا من الله فلتا فيد وجوه ( الاول ) انكل منقَّال الايمان من الله قال الكفر من الله قالقول بَّأْتُ أحدهما من الله دون الآخر مخالف لاجاع الامة (الثاني) ان السيدلوقدر على تحصيل الكفر فالقدرة الصالحة لايجاد الكقر اماأن تكون صالحة لايجاد الايمان أولاتكون فانكانت صالحة لا يجاد الايمان مخصينة يعود القول فيان ايمان العبد منه واللم تلكن صالحة لاعداد الاعان فعينتذ يكون القادرعلى الشي عيرقادرعلى صده وذلك عنده وعال ولان على هذا النقد يرتكون القدرة موجية للمقدو روذلك يمنع من كوته كلدرا عليه فثبت أنه لما لم يكن الاعان منه وجب أن لا يكون الكفر مته (الثالث) الله لمالم بكن العبد موجدًا للايمان فبأن لا يكون موجدًا للكافرا أولى وذلك الان المستقل بالمجاد الشيُّ هو الذي مكنه تعصيل مراده ولانرى في الدنياعاقلا الاوير مدأن بكون اطناصنل في قلبه عو الايمان والمعرفة والحق والتأحدامن العقلاء لاير يدأن يكون الخاصل في قلبد هوالجهل والضلال والاعتقادا لخطأفاذا كان العبد موجدا لافعال نفسد وهؤلا بقصدالا تحصيل المها الحق المطابق وجب أن لا يحصل في قلبه الاالحق فأذا كان الايمان الذي موطق صوده ومطلوبه ومرادمل يقطع فايجاد مفرأت يكون الجهال الذي عاأ راده وماقصد عصيله وكان فى فاية النفرة عنه والفرآر منه غيروافع بايجاده وشكو يته كأن دُلك أولى والحاصل ان الشبهة فيأن الايمان واقع بقدرة المبدأشد من الشبهة في وقو ع المكتفر بقدرته فللمين تعسالى في الايمان انه من الله ترك ذكر الكفر للوجه الذي ذكرتاه فهذا جلة الكالام فيان دلالة هذه الآية على مذهب المامنا أماما احتبع اعجبائي به على عدهبه من قوله

منذ قدم هذا الرجل وأصحابه وذلك قوله تعالى (وان تصبهم سئة يقولواهده من عندك) أي والاتصهم نعمة ورخاءنسبوها ألى الله تعالى وانتصبهم بلية منجدبوغلاءأضافوها اليك كماحكي عن أسلافهم بقوله تعالى وان تصبهم سيئة بطــبروابموسى ومن معدفأمر النبي عليه الصلاة والسلاميأن يردزعهم الباطل ورشد همالي الحقو يلقمهم الحجر ببيان اسنادالكل اليه تعالى على الاجهال اذلايجبروئ على معارضة أمر الله عروجل حنث قيل (قلكل من عندالله) أى كل واحدة من النعمة تعالى خلقاوا مجادامن غرأن يكون لىمدخل في وفوع شي منهما بوجمه منالوجوهكا تزعون بلوقوع الاولى منه تعالى بالذات تفضلا ووقوع الثانية بواسطة ذنوب منابتلي بها عقو بة كاسيأتى بيانه فهذا الجواب المجمل

في معنى ماقيل ردا على اسلافهم من قوله تعالى ألا اتنا طائرهم عندالله أي اتما سبب خيرهم ﴿ وَعَلَمْ اللهُ وَعَلَم وشرهم أومبب اصسابة السيئة القرمي ذبو يهم عشيد الله تعالى لاعند عبورة جق بسندوها البه و يطيروا به وقوله تعالى ( فال هؤلاء القوم ) المعبد المعارض بين المبريو سانه مسوق ﴿ ٣٩٥ ﴾ منجهند تعالى لتعبيرهم بالجهل وتقبيح حالهم والتعبب المع تعالى المعارض بين المبريو سانه مسوق ﴿ ٣٩٥ ﴾ منجهند تعالى لتعبيرهم بالجهل وتقبيح حالهم والتعبب

منكالغباوتهم والفاء لترتيبه على ماقله وقوله تعمالي ( لايكا دون مفقهون حديثا ) حال من هؤلاء والعامل فيها مافي الظرف من معنى الاستقرار أي وحيث كان الامر كدلك فاي شيء حصل الهم حال كونهم ععرل منأن مفقهواحديثاأ واستثناف منىعلى سؤال نسأمن الاستعهام كأنه قبل مابااهم وماذايصنعون حتى يتنجب مندأو بسأل عنسببه فقيللا يكادون يفقهون حديثامن الاحاديث أصلا فيقولون مانقولون اذاوفقهوا شيئا من ذلك لفهموا هذاالنص ومافي معناه وماهوأوضع منه من النصوص القرآنية الناطقة بأن الكل فأنص منء:دالله تعالىوأن النعمة منه تعالى بطريق التفضل والاحسان والبلنة بطريق العقوبة على ذنوب العباد لاسيما النص الوارد عليهم في صحف موسى وابراه بم الدى وفى أن لاتزر وازره وزرأخرى

وماأصا بك من سيئة فن نفسك فالجواب عنه من وجهين ( الاول ) انه تعالى قال حكاية عنابراهيم عليدالسلام واذامر منت فهو يشفين أضاف المرض الىنفسد والشفاءالي المة فإ يقدح ذلك في كونه تعالى خالها للرض والشفاء بل انما فصل بينهما رعاية الادب فكذأ ههنا فانه يقال يامدير السموات والارض ولإيقال يامدير القهل والصيبان والخنافس فكذا ههمًا ( الثاني ) أكثر المفسرين قالوافي تفسيرقول ابراهيم هذاربي انه ذكر حدا استفهاماعلى سبيل الانكار كانعقال أهدار بى فكداههنا كالمعقيل الايمان النبي وقع على وفق قصده قديينا انهليس واقعا منه بلمن الله فهذا الكفر ماقصده وماأراد. ومارضي به البتة أفيدخل في العقل أن يقال انه وُقع به فانا بينا ان الحسنة فهده الآية يدخل فيها الايمان والسيئة يدخل فيها الكفر أما قراءة من قرأ في تعسك فنقول ان مع أنه قرأبهذه الآية واحدمن العجابة والنابعين فلاطعن فيه وانلم يصم فلك فالمراد أن من حل الآية على انها وردت على سبل الاستفهام على وجه الانكار ذكر في تفسير الاستفهام على سبيل الانكار هذا الكلام لانه لماأ صناف السيئة اليهم في معرض الاستغهام على سبيل الانكار كان المراد انهاغيرمضافة اليهم فذكر هذا القائل قوله فن تعسك لاعلى اعتفاد انه من القرآن بللاجل انه يجرى مجرى التفسير لقولنا أنه استفهام على سبيل الانكار وبمايدل دلالة ظاهرة على ازالمراد من هده الآيات است ادجيع الامور الى الله تعالى قوله تعالى بعدهذه الآية وأرسلناك للناس رسولا يعسى ليسلك الاالرسالة والتبليغ وقدفعلت ذلك وماقصرت وكفيالله شهيداعلى جدك وعدم تمصيرك أداء الرسالة وتبليغ الوجى فأماحصول الهداية فليس اليك بل الى الله ونظيه قوله تمالى البس الله من الامرشي وقوله الكالاتهدى من أحببت ولكن الله يهدى من يشاء فهذا جلةماخطر بالبال فهذه الآية والله أعلم بأسبرار كلامه ثم انه تعالى أكدهذا الذى قلناه \* فقال ( من يطع الرسول فقد أطاع الله ومن تولى فاأرسلناك عليهم حفيظا) والمعسى انمن أطاع الرسول لكونه رسولامبلغها الى الخلق أحكام الله فهوفي الحقيقة مالمطاع الاالله وذلك في الحقيقة لايكون الا بتوفيق الله ومن تولى بفا أرسلناك عليهم حفيظاً فانمن أعاء الله عن الرشد وأمنه عن العاربي فان أحدا من الحلق لا يقدر على المشلام واعطأنه فأنارا فلمقلبه بنور الهداية قطع بأن الامركاذ كرنافانك ترى الدليل المواحد تمرضه على شخصين في علس واحد مم أن أحدهما يزداد اعاما على اعان عند سماعه بوالاخر يزداد كفرا على كفر عندسمساعه ولو انالحب لذلك الكلام ارادأن يخرج عن قلبه حبيذلك الكلام واعتقساد محته لم يقدر عليه ولوان المبغض له أرادأن يخرج عن قلبه بنعني ذلك الكلام واغتقاد فساده لم يقدر ثم بعد أيام ر بما نقلب الحب مبنضا والمغض تمحبا تغن تأمل للعرهان القاطع الذي ذكرتاء في انه لابدمن اسنادجيم المحكتات للمواجب للوجود ثم اعتبر من نفسه الاستقراء الذي ذكرناه ثملم يقطع

لسان الني عليه الصلاة والسلام تم سوق البيان من جهة هن وجل بطريق تلوين الجملاب بو توجيه تهر الى قل والجدمن الناس والالتفات لمن يدالاعتناء به والاهتمام يردمقالتهم ﴿ ٣٩٦ ﴾ الباطلة والايذان بان مضمونه عبني على حكمة

بأنالكل بقضاءالله وقدره فلجعل وافعته منأدل الدلائل على انه لأتحصل الهداية الابخلق الله منجهد أن مع العلم بمثل هذا الدليل ومع العلم بمثل هذا الاستقر أعللم يحصل في قلبه هذا الاعتقاد عرف الله ليس ذلك الابأن آلله صد عنه ومنعد منه بني في الآية مسائل (المسئلة الاولى) قولدمن يطع الرسول فقد أطاع الله من أقوى الدلائل على انه إ معصوم في جيع الاوامر والنواهي وفي كل مايبلغد عن الله لانه لوأخطأ في شي عنها لمتكن طاعته طاعة الله وأيضاوجت أنيكون معصوماني جيع أفعاله لانه تعالى أمر بتابعته فيقوله فاتبعوه والمتابعة عمارة عن الاتيان بمثل فعل الفير لآجل انه فعل ذلك الغير فكان الآسى بمنل ذلك الفعل مطيعالله في قوله فأتبعوه فثنت أن الانقيادله في جمسيع أقواله وفي جميع أفعاله الاماخصه الدليل طاعة لله وانقياد لحكم الله (المسئلة الثانية) قال الشافعي رضي الله عنه في كتاب الرسالة في باب فرض الطاعة للرسول ان قوله تعالى من يطع الرسول فقد أطاع الله يدل على انكل تكليف كلف الله به عباده في باب الوضوء والصلَّاة والزكاة والصوم والحيح وسائر الابواب في القرآن ولم يكن ذلك التكليف مبينا . في القرآن فجيئذ لاسبيل لنالى القيام بنلك النكاليف الاببيان الرسول واذا كان الامر كدلك لزم القول بانطاعة الرسول عين طاعة الله هذامعني كلام الشافعي (المسئلة الثالثة) قوله من يطم الرسول فقد أطاع الله يدل على انه الطاعة الالله البتة وذلك الن طاعة الرسول لكونه رسولا فياهوفيه رسول لاتكون الاطاعة لله فكانت الآية دالة على انه لاطاعة لاحدالالله # قال مقاتل في هذه الآية انالني صلى الله عليه وسل كان يقول من أحبني فقد أحبالله ومن أطاعني فقد أطاع الله فقسال المنافقون لقدقارب هذاالرجل السرك وهوأن ينهى أن نعبد غيرالله ويريدأن تخذه رباكا اتخدت النصارى عيسى فأنزل الله هذه الآية وأعلم أبابينا كيفية دلالة الآية على أنه لاطاعة البتة للرسولوانما الطاعة لله أمافوله ومن نولى فاأرسلناك عليهم حفيظا ففيه قولان ( أحدهما) ان المراد من النولي هوالنولي بالقلب يعني يامحمد حكمك على الظواهر أماالبواطن فلاتتعرض لها (والثاني) انالمرادبه التولى بالظاهرتم ههنافني قولمفا أرسلناك عليهم حفيطا قولان (الاول) معناه فلانبغي أن تغتم بسبب ذلك التولى وأن تحرن فاأرسلناك لتحفظ الناس عن المعاصى والسبب في ذلك انه عليه الصلاة والسلام كان يشتدحنه بسبب كغرهم واعراضهم فالله تعالى ذكرهذا الكلام تسليقلمعن ذلك الحزن ( النابي ) ان المعني فما أرسلناك لتشتغل يزجرهم عن ذلك التولي وهو كقوله لااكراه في الدين مم نسيخ هذا بعده با يقاليها د بهقال الله تعالى (و يقولون طاعة فاذا برزوا من عندك بيت طائفة منهم غيرالذي تقول والله يكتب ما يديتون فأعرض عنهم وتوكل على الله وكوبالله وكيلاً)أى و يقولون اذاأمرتهم بشي طاعة بالرفع أي أمرنا ومثأننا طاعة ويجوزالنصب بمعني أطعناك طاعة وهذا كأاذاقال الرجل المطيع المنقادسمما توطلعة

دقيقة حقيقة بان يتولى سانمها علام الغموب وتوجيد الحطاب اليكل واحدمنهمدونكلهم كماو قوله تعالى وماأصابكم مرمصيبة فبماكسبت أيديكم المبالعةفي التحقيق بقطع احتمال سبيه معصية بعضهم لعقومة الآحرب أى ماأصابك من سمة من النعم ( فن الله ) أى وهي مندته ألى بالذات تفضلاوا حسانام غير استحاب لهام وبلك كفالاوالكلمابعطه المرءمن الطاعات التي مرض كومهاذر يعدالي اصالة تعمدما فيهى بحيث لاسكاد كافئ نعمة حباته المقاربة لادائها ولانعمة اعداره تعالى اياه على أدانها فضلا عي استجابهالنعمةأخرى ولدلكقالعليهالصلاه والسلامماأحديدحل الجنة الابرحة الله تعالى قيل ولاأست ارسول الله قال ولاأنا (وماأصابك من سيئة ) أي بلية من البلاما (فرنفسك) أي فهي منهابسبب اقترافها المعاصي الموحية لها

وماأ صابكم من مصنبة فيما كنبت أيديكم و يعفوض كثيروعن عائشة رضى الله عنها مامن مسلم يسبية وصب ولائصب سخى الدو كذ بعدا وما يعنوا الله عنه الابذنب وما يعفوا الله عنداً كثر الوقيل الخطاب لرسول الله صلى الله عنه الابدن عليه الله وما يعنوا كافيله وما يعده لكن لالبيان حاله ﴿ ٣٩٧ ﴾ عليه الصلاة والسلام بل لبيان حال الكفرة بطريق

وسمعوطاعة قالسيبو يه سممنابعض العربالمؤثوق بهبم يقاللهم كيف أصبحت فيقول حداً للهوثناء عليه كانه قال أمرى وشأني حدالله واعلم أن النصب يدل على مجرد الفعل وأماالرفع فانه بدل على ثبات الطاعة واستقرارها فاذا يرزوا من عندك أي خرجوا من عندك بيت طائفة منهم غيرالذي تقول وفيه مسائل (السنّلة الاولى) قال الزجاج كل أمر تفكروا فيه كثيرا وتأملوا في مصالحه ومفاسده كثيرا قيل هذا أمر مبيت قال تعالى اذيبيتون مالايرضى من القول وفي اشتقاقه وجهان ( الأول ) اشتقاقه من البينوتة لان أصلح الاوقات للفكرأن يجلس الانسسان فيبيته بالليل فهناك تكون الخواطر أخلي والشسواغل أقل فلاكان الغالب انالانسان وقت الليل يكون في البيت والغاابله آنه انما يستقصى في الافكار في الليسل لاجرم سمى الفكر المستقصى مبيتًا ( الشاني ) اشتقاقه مزبيت الشعرقال الاخفش المرب اذا أرادوا قرض الشنعر بالغوا في التفكر فيه فسموا المتفكرفيه المستقصي مبينا تشبيهاله ببيت الشعر منحيث انه بسوي ؤيدير ( المسئلة الثانية) أنه تمالى خص طائفة منجلة المنافقين بالنبييت وفي هذا التخصيص وجهان ( أحدهما ) انه تعالى ذكر من علم انه يبنى على كفره ونفاقه فأما من علم انه يرجع عن ذلك فانه لم يذكرهم ( والثاني ) آن هذه الطَّائْعَة كَانُوا قدأُسهرواليلهمُّ في ا التبييت وغيرهم سمعوا وسكتوا ولم ببيتوافلاجرم لمربذ كروا(المسئلة الثالثة)قرأأ بوعمرو وحجزة بيت طائفة بإدغام التاء في الطاء والباقون بالاظهار أمامن أدغم فله فيد وجهان (الاولُ)قال الفرآء جزَّمُوا لكثرة الحركات فللسكنت الناء أدَّغَت في الطاء(والثاني) ان الطاء والدال والناء من حير واحد فالنفسارك الذي بينها يجريها مجري الامشال فالادغام وممايحسن هذاالادغام انالطاء تزيد على النامبالاطباق فعسن ادغام الانقص صوتافي الازيد صوتا أمامن لم يدغم فعلته انهما حرفان من مخرجين في كلتين منفاصلتين فوجب ابقاء كلواحد منهما بحاله (المسئلة الرابعة) قال بيت بالتذكيرولم يقل بيت بالتأنيث لانتأنيث الطائفة غيرحقيق ولانها في معنى الفريق والفوج قال صاحب الكشاف بيت طائفة أي زورت وزينت خلاف ما قلت وما أمررت به أوخلاف ماقالت وماضمنت من الطاعة لانهم أبطنوا الردلاالقبول والعصيان لاالطاعة ممقال تعالى والله كتب مالميتون ذكر الزجاج فيه وجهبن ( أحدهما ) ان معناه ينزل اليك في كتابه (والثاني)يكتب ذلك في صحائف أعالهم لبجازوابه ممقال تعالى فاعرض عنهم والمعنى لاتهتك سترهم ولاتفضعهم ولاتذكرهم بأسمائهم وانما أمرالله بسترأمر المنافقين الى أنبستقيم أمر الاسلام ثمقال وتوكل على الله ف شأنهم فان الله يكفيك شرهم و ينتقم منهم وكفي الله وكيلا لمن توكل عليه فالالفسرون كان الامر بالاعراض عن المنافقين قابتداء الاسسلام تمسيخ ذلك بقوله جاهد الكفار والمنافقين وهذا الكلام فيه فظر إلانالامر بالصغم مطلق فلايفيدالاالمرة الواحدة فورودالامر بعدفاك بالجهادلا يكون إنا معناله على قوله تمالى ( أفلا بتدبرون القرآن ولوكان من عند غيرالله لوجدوا فيه

التصوير ولعل ذلك لاظهار كال السخط والغضب عليهم والاشعار يانهم لغرط جهلهم وبلا دتهم بمعزل من استعماق الحطاب لاسيما عش هذه الحكمة الانبقة (وأرسلناك للناس رسولا) بان لجلالة منصبه عليه الصلاة والسلام ومكانته عندالله عزوجلىمديان بطلان زعمهم الفاسد فيحقد عليدالصلاة والسلام بناءعلى جهلهم بشانه الجليلوتعريف الناس للاستغراق والجسار امامتعلق برسولا قدم عليه للاختصاص الناظر الىقيدالعموم أىمرسلالكلاالناس البعضهم فقطكافي قوله تعالى وما أرسلناك الاكافة للناس وامايالفعل فرسولا حال مؤكدة وقد جـوز أن يكون مصدرا مؤكدا كافيقوله

> لقد كذب الوا شون ما فهت عند هم\* بسر ولاأر سلتهم رسول\* أى بارسال

بعنى رسىالة ﴿ وَكَوْمِاللهُ شهيدا ﴾ أى على رسالتك بنصب المجرات التي من جلتها هذا النص الناطق والوحى الصادق والاتفات لتربية المهابة وتقوية الشهادة والجلة اعتراض تذبيلي ( من يطع الرسول فقد أطاع الله ) بيان لاحكام رسالته عليه الصلاة

والمالام اثر بنان صفقها وبولها وانعاكان كلفت لان الا مروانناهي في الحقيقة هوا عدة مالي والماهو عليه الصلاقوالسيالام مهلغ لامره وفهيد فرجع الطاعة وعدمها هواقد سيحانه ﴿ ٣٩٨ ﴾ روى أنه عليد الصلاة والسلام قالن من أخير المناق

اختلافا كشيرا ) اعلم انه تعالى لما حكى عن المنافقين أنواع مكرهم وكيدهم وكلف كل ذلك لاجل انهم ماكانوا يعتقدون كونه محقا في ادعاء السالة صادقافيه بل كأنوا يعتقسون انه مفترمت فلاجرم أمرهم الله تعالى دأن ينظروا ويتفكروا في المدلائل الدالة على صعة نبوته فقال أفلا يتدبرون القرآن ولوكان منعنسد غيرالله لوجدوا فيه اختلافا كشيرا فاحتج تعالى بالقرآن على صحة نبوته وفي الآبة مسائل (المسئلة الاولى)التدبير والتدبر عبآرة عن النظر في عواقب الامور وادبارها ومنه قوله الام تدبروا أعجاز أمور قدولت صدورها ويقال في فصيح الكلام لواستقبلت من أمرى مااستدبرت أى لوعرفت في صدراً مرى ماعرفت من عاقبته (المسئلة الثانية) علم أن ظاهر الآية يدل على انه تعالى احتج بالقرآن على صحة نبوة محمد صلى الله عليه وسلم اذلولم تحمل الآية على ذلك لم يبق لها تعلق عاقبلها البتة والعلاء قالوادلالة القرآن على صدق محدمن ثلاثة أوجه (أحدها) فصاحته ( وثانيها )اشماله على الاخبار عن الغيوب ( والثالث ) سلامته عن الاختلاف وهذا هو المذكور في هذه الآية ثم القائلون مهذا القول ذكروا في تفسير سلامته عن الاختلاف ثلاثة أوجه ( الاول ) قال أبو بكر الاصم معناه ان هؤلاء المنافقين كانوا يتواطئون في السرع على أنواع كثيرة من المكر والكيد والله تعالى كان يطلع الرسول عليد الصلاة والسلام على تلك الاحوال حالا فحالا و يخبره عنها على سيل التفصيل وماكانوا يجدون في كل ذلك الاالصدق فقيل لهم انذلك لولم يحصل باخباراته تعالى والالمااطردالصدق فيدواظهرفي قول محدأ نواع الاختلاف والتغاوت فطالم يظهر ذلك علنا ان ذلك ليس الاباعلام الله تعالى (والثاني) وهوا اندى ذهب اليدأ كثر المسكلمين ان المرادمنه ان القرآن كتاب كبيروهومشمل على أنواع كشيرة من العلوم فلوكان ذلك من عندغيراقه لوقع فيهأنواع من الكلمات المتناقضة لان الكتاب الكبيرالطو بللاينغك ص ذلك ولمالم توجد فيدذلك علناانه ليس من عند غير الله فان قيل أليس ان قوله وجوه ومئذناه مرةالي رحيا ماطرة كالمناقص لقوله تعالى لاتدركه الابصار وآمات الجبركالمناقضة لآيات القدر وقوله فور بكالنسأ لنهم أجعين كالمنافض لقوله فيومئذ لايسأل عن ذنبه انس ولاجان فلناقد شرحنا فيهذا التفسيرانه لامنافاة ولامناقضة بينشي منها البتة (الوجه الثالث) في تفسير قولنا القرآن سليم عن الاختلاف ماذكره أبومسلم الاصفهاني وهو انالمراد منه الاختلاف قرربة الفصاحة حتى لايكون في جلته مايعد في الكلام الركيك بل بقيت الفصاحة فيه من أوقه الى آخره على فهج واحدومن المعلوم ان الانسان وانكان في غاية البسلاخة ونهاية الفصاحة فافاكتب كتايا طويلا مشملا على المعاني الكشرة فلاعدوأن تفلهر التفاوت في كلامه محيث بكون بعضه قو بامتناو بعضه سحفيفا نازلا ولمالم بكن القرآن كذلك علنا انه المسين من عندالله تسالى وضرب القاعلى لمهذامثلا فقال انالواحدمنا لايمكنه أنيكتب الطوامير العلو يلة مجبث لايقع فيشئ من كلك

أحبالله ومن أطاعني فقد أطاع المدفقسال المنافقون ألاتسممون الى ما يقول هذا الرجل لقد قارف الشراذوهو ينهي أن يعبد غيرالله ما يريد الاأن تخذءر باكا آخذت النصارى عسى فعزلت والتمبيرعنه عليدالصلاة والسلام بالرسول دون الخطاب للأيذان بأن مناط كونطاعته عليه الصلاة والسلام طاعةلدتمالي لس خصوصية ذاته عليدالصلاة والسلام مل من حيثية رسالته واظهارا لجلالة لترية المهاية وتأكيدوجوب الطاعة لذكر عنوان الالوعية وحلالرمول صلى الجنس المنتظماه عليدالصلاة والسلام انتظاماأ وليابأ بامتخصيص الخطاب وعليه السلام في قوله تعالى (ومن تولى فأرسلتال عليهم حفيظنا) وجوابالشرط محذوف والمذكور تعليله أي ومنأعرض عنااطاعة فاعرض حتد انعاأرسلناك وسولا مبلغا لاحفيظا مهينا تعطفاها ليم أعالهم

وتحاسبهم هليه اروتساقهم بحسبها وحفيظا حال من الكاف وهليم متعلق، قدم عليدرهاية . ﴿ مَا عَرْوَقَ عَهِمَ اللهُ ال الفاصلة وجع الضمير باعتبار سنى من كا أن الافراد في توبي باعتبار المقتلد ﴿ وَيَقُولُونَ ﴾ شروع في بيسان بسلطتهم مع الرسول صلى الله عليه طَائَعَة منهم )أَيْمِن القائلين المذكورينوهم روسلو هم (غيراللني تقول )أى زورت طائفة هنهم وسوت خلاف ماقالتلك من المقبول وضمان المطاعة لانهم مصرون عسلي الرد والعصيان وانما يظهرون مايظهرونعلىوجه النفاق أوخلاف ماقلت الهاءوالتبييت امامن البيتوتة لانه قضلعالامر وتدموه فالميل مقال هذا أمرييت بلبل وامامن ميت المتعر لان الشاعر يدرهو يسو يعوتذكير الفعل لان تأنيت الطائفة غبرحقبتي وقرى بالنظم الناءفي الطلولقرب الخغرب واسناده الىطائفةمنهم لبيان أنهم المتصدوناه بالذات والباقون اتباع لهرفي ذلك لالان البلقين ماتون عسل الطاعة ا (بولله بكتبماسيتون) أي بكند في جمعه ملبوسى اليك فيطلعك على أسرارهم فلا يحسبوا أنبعكرهم يخفي عليكم فعسدون بذلك الى الاضراريكم سيلاأ ويثيته

. الْخُرُوفِ خَلْلُ وَتَفْصَعُلُنَ حَتَّى لُوراً بِنَا الْطُوامِيرِ الطُّولِيَّةِ مَصُونَةٌ عَنْ مَثْلُ هَذَا الْخُلْلُ والمنتصان ليكان ذلك سدودافي الاعجاز فكنما ههتا (المسئلة الثالية) دات الآية على عَن القرآن معلوم المعنى خلاف عايقوله من يذهب الى انه لابع معناه الاالنبي والامام المسسوم لانطوكان كذلك المتهيأ للمنافقين معرغة ذلك بالندبر والاجازأن بأمرهم الله تعالى به وان يجمل القران جنى محد تبوته إولاأن يجمل عجزهم عن مثله جقعليهم كالابجوزأن بخبج على كفارالرنج مثل ذلك ﴿ المسئلة الراسة ﴾ دلت الا يذعلي وجوبُ المتظر والاستعلال وعلى القول بفسادا لتغليد لانه تعالى أمرالمنافقين بالاستدلال بهدا الداليل على صحة تبوته واذا كان لامدني صحة تبوته من الاستدلال فبأن شتاج في معرفة خات القموصفاته الى الاستدلال كان أولى (المسئله الخامسة )قال أبوعلى الجبائي دلت الأسَية على أَن أَخِمالِ السِبلاخِيرِ مُعْلُوفَة للله تعالى لان قولِه تعالى ولوكان من عندخرالله لموجدهوا فيه اختلافا كشيرا يقتمني أنخبل العبد لاينفك عن الاختلاف والاختلاف والتفاوتشي واحد فاذاكان فسل السبد لاينغك عن الاختلاف والتفاوت وفسلامة الاسوجد فيد المتغاوت لقوله تعالى ماتري في خلق الرحجن من تفاوت فهد المنتضى ان فعل الصبدلايكون فعلالة والجواب ان قوله ماتري في خلق الرحن من تفاوت معناه نني التفلون فيانه بقع على وفق مشيئته بخلاق غيرهفان فمل فحبربلا يقع على وفق مشيئته على الاطلاف، قوله تمالى ﴿ وَأَذَا جَاهُمُ أَمْرِمَنَ الْآمَن أُوالْخُوفُ أَذَا عُوابِهِ وَاوْرَدُوهُ الى الرسول والى أولى الامر منهم لعله النين يستنبطونه منهم ولولا غضل الله عليكم ورسمته لاتبعتم الشيطان الاظليلا) اصلانه تعالى حكى عن المنافقين في هذه الآية نوعاً آخر من الاعمال الفاسدة وهوانه اذا يأسعم الخير بأمر من الامور سواء كال ذلك الامر من باب الامن أومن باب الخوف أذاعوه وأفشوه وكان ذلك سبب المضرر من وجوه (الاول )ان مثل حده الارجافات لاتنغك عن الكذب الكثير ( والثاني ) انه ان كان ذلك الخبر فيجانب الامنزادوافيه زيادات كثيرة فأذالم توجدتلك الزبادات أورث فلك شبهة المضعفاء في صديق الرسول عليه السلام كان المتافقين كانوا يروون تلك الارجافات عن الرسول وانكان ذلك في جانب الخوف تصوش الامر بسبيه على مستعله للسلين ووقعوا عند وفا الحرة والاستظراب فكانت لك الارجافات سببا للفتندس هذا الوجد والوجد المثالث) وهوان الارساف سبب لتوخيز الدوامي على المحث الشنديد والاستقصاء التام وخلك سبب لفلهور الاسترار وكالت عمالا يوافق مصلحة المدينة ( الرابع )ان العداوة المتندمة كانت فأعملين للسلين بين النكفار وكافتكل واحدمن الفريقين في اعداد الات أسطرب وفي انتهاز الفرصة فيدفكل ماسكان أمنالاحد الفريقين كانخوفا للفريق ألثاني فان وتنعخبر الأمن للمسلين وحصول المسحكر وآلات الحرب لهم أرجف المتافقون بذلك فوصل الخبرفي أسرع حدة الى الكفار فأخذوافي التعصن من المسلين

في المنهم أن المرحليد وأياما كان عليه اعتراضية (عامرض صبير) أي لا تيال يهدو عاصه وا أوجلا عنهم ولا تصدد لا تصدد للا تشار عهد و بالماء المدينة المنه الماء المنه ا

وكلا) فيكفيك معرتهم و منتم التمنهم والاظهارهها أيضالما مروالتبيه على استقلال الجلة واستغنام اعاهداها من وحد (أقلابتد برون القرآن) انكاروا ستقباح لعدم تدبرهم القرآن ﴿ ٤٠٠ ﴾ واعراضهم عن التامل فيمافيه من

وفي الاحترازعن استيلائهم عليهم وان وقع خبرالخوف للمسلين بالغوافي ذلك وزادوا فيه وألقوا الرعب في قلوب الضعفة والمساكين فظهر من هذا أن ذلك الارجاف كان منشثا للفتن والآفات من كل الوجوء ولماكان الامر كذلك ذمالله تلك الاذاعـــة وذلك التشهيرومنعهم مندواعم ان قوله أذاعه وأذاع به لغتان ثم قال تعالى ولوردوه الى الرسول والى أولى الامرمنهم لعليه الذين يستنبطونه منهم وفيه مسائل (المسئلة الاولى) في أولى الامر قولان (أحدهما )الى ذوى العلموالرأى منهم ( والثاني ) الى امراء السرايا وهؤلاء رجواهذا القول على الاول قالوالان أولى الامرالذين لهمأمر على الناس وأهلااعلم ليسواكذلك انما الامراءهم الموصوفون بأنلهم أمراعلي الناس وأجيب عنه بأن العلماءاذا كانوا علين بأوامرالله ونواهيه وكان يجب على غيرهم قبول قولهم لميهمدأن يسموأأولى الامرمن هذاالوجه والذي يدل عليه قوله تعالى ليتفقهوا في الدين ولينذرواقومهماذارجعواليهم لعلهم يحذرون فأوجب الحذر بانذارهم وألزم المنذرين قبولة والهم فِازُلهذا المعنى اطلاق اسم أولى الامر عليهم (المسئلة الثانية) الاستنباط في اللغة الاستخراج يقال استنبط الغقيد اذا استخرج الغقد الباطن باجتهاده وفهمد وأصله من النبط وهوالمساء الذي يخرج من البئر أول ماتحفر والنبط انما سموا نبطا الاستنباطهم الماء من الارض ( المسئلة الثالثة ) في قوله الذن يستنبطونه منهم قولان (الاول) أنهم همأ ولئك المنافقون المذيعون والتقدير ولوأن هو لاء المنافقين المذيعين ردوا أمر الامن والحوف الى الرسول والى أولى الامر وطلبوا معرفة الحال فيه من جهتهم لعله الذين يستنبطونه منهم وهم هوالاء المنافقون المذيعون منهمأي منجانب الرسول ومنجانب أولى الامر (القول الثاني) انهم طائفة من أولى الامر والتقدير ولوان المنافقين ردوه الى الرسول والى أولى الامر لكان عله حاصلا عند من يستنبط هذه الوقائع من أولى الامروذاك لان أولى الامر فريقان بعضهم من يكون مستنبطا و بعضهم من لايكون كذلك فقوله منهم يعني لعلم الذين يستنبطون المحفيات من طوائف أولى الامرفان قيل اذاكان الذين أمرهمالله بردهذه الاخبارالي الرسول واليأولي الامر هم المنافقون فكيف جعل أولى الامر منهمفي قوله والى أولىالامر منهم قلنا انماجعل أولى الامرمنهم على حسب الظاهر لان المنافقين يظهرون من أنفسهم انهم يومنون ونظيره قوله تعالى والمنكملن ليبطش وقوله مافعلوه الاقليل منهم والله أعم (المسئلة الرابعة)دلت هذه الآية على ان القياس جمة في الشرع وذلك لان قوله الذين يستنبطونه منهم صغة لا ولى الامروقد أوجب الله تعالى على الذين يجيئهم أمرمن الامن أوالخوف أن يرجعوا في معرفته اليهم ولا يخلواما أن يرجعوا اليهم في معرفة هذه الوقائم مع حصول النصفيهاأولامع حصول النص فيهاوالاول باطللان على هذا التقدير لايبتي الاستنباط لانمن روى النَّص في واقعة لايقال انه استنبط الحكم فثبت انالله أمر المكلف برد

موجبات الاعانوتدبر الشيء تامله والنظرفي أدباره ومايوال اليدفي طقبته ومنتهاهثما ستعمل فيكل تفكرونظروالغاء للمطف على مقدرأى أيعرضون عن القرآن فلابتاملون فيه ليعلوا كونه من عندالله تعالى عشاهدة مافيد من الشواهدالتي من جلتها هذا الوحى الصادق والنص الناطق ينفاقهم المحكى على ماهوعليه (ولوكان)أى القرآن (من عند غيرالله) كا يزعمون (لوجدوا فيه اختلافا كثيرا) بان يكون بعض أخباره غيرمطابق للواقع اذلاعلم بالامور الغيبية ماضية كانت أومستقبلة لغيره سحانه وحيث كانت كلهامطابقة للواقع تعين كونهمن عنده تعالى قال الزجاج ولولاأنهمن عندالله تعالى لكانمافيه من الاخبار بالغيب بمايسره المنافقون ومابيتو بمختلفا بمضه حقوبمضد باطللان الغيب لايعلم الاالله تعالى وفالأبو بكرالاصمران

هُولاء النّافة بن كأنوا يتواطؤن فالسَر على أنواع كثيرة من الكيد والمكروكان الله تعالى يطلع ﴿ الواقعة ﴾ الرسول عليه السلاة والسلام على ذلك و يخبره بها مفصله فقيل لهم ان ذلك لولم يحصل باخبارا لله تعالى المرد الصدق فيه ولو وقع فيد الاختلاف فلا لم يفع

دُلْتُ فَعَلَ عَلَالُهُ بِأَعَلَامَهُ ثَمَالَ هَذَ اهْوَالْدُى بِهِ: دعية جَرَالَةُ الْاظْمَالَكُر يَمُوأُما حَلَ الاختلافَ على التناقض وتفاون النظيم في البلاغة بان كان بعضه على معنى النظيم في النظيم في البلاغة بان كان بعضه على معنى النظيم في ال

و بعضه بالعاحيه أن وبعضه قاصراءنه بن معارضته كاجنه اليه الجهورفمالاساعه السباق ولاالسياق ومن رام التقريب رذال لعل ذكره ههنال م على أن اختلاف ما ب من الاحكام ليس لتناقض في الح . بللاختلاف في احما والمصالح المقتض ل أ فقد أبعد عن الم بمراحل (واذاحا مر أمرمن الامن أوالخوب أذاعوابه) يقال اداع السر وأذاع به ١ أشاعه وأفشاه ودن معنى أذاعوا به دملوا الاذاعة وهو أبلم ر اذاعوهو علام مدوق لدفع ماعسى يتوم **فى بعض** المواد مى سا الاختلاف نناءعلى فهم المرادييان أرد لعدموقوفهمعلى 🔍 الكلام لالعطف الماء عنه وذلك أن ناساسي ضعفة المسلين الر لاخبرة لهم بالاحوال كانوااذاأ-برهم رسون عليه الصلاه والسلام عأ أوجي اليد من وسد

اللواقعة الى من يستنبط الحكم فيهاواولاان الاستنبساط حجة لما أمر المكلف بذلك قُثْبت أن الاستنباط جحة والقياس أما استنباط أوداخل فيه فوجب أن يكون حجة أذا ثببت هذا فنقول الآية دالة على أمور ( أحدها ) ان في أحكام الحوادث مالابعرف بألنص بل مالاستنباط (وثانيها) إن الاستنباط حجة (وثالثها) إن العامي بجب عليه تقليد العلماء في أحكام الحوادث (ورابعها)ان النبي صلى الله عليه وسلم كان مكلفاباستنباط الاحكام لانه تعالى أمر بالردالي الرسول والى أولى الامر ثم قال تعالى لعله الذين لجستنبطونه منهم ولم يخصص أولى الامر بذلك دون الرسول وذلك يوجب ان الرسول وأولى أالامر كلهم مكلفون بالاستنباط فانقيل لانسلم ان المراد بقوله الذين يستنبطونه منهمهم أولوالامرىلالمراد منهم المنافقون المذيعون على مار ويتم هذا القول في تفسيرالا يةُ سلنان ان المراد بالذين يستنبطونه منهم أو لوالامر لكن هذه الآية انما نزلت في شأن الوقائم المتعلقة بالحر وب والجهاد فهب أن الرجوع الى الاستنباط جاز فيها فلمقلتم انه بِلْزَم جوازه في الوقائع النسر عية فان قيس أحدالبابين على الآخر كان فثلث أثباتنا للقياس الشبرعي بالقياس الشبرعي وانه لايجو زسلنا ان الاستنباطني الاحكام الشبرعية داخل تحت الآية فلم قلتم انه يلزم أن يكون القاس جمة بيانه انه يمكن أن يكون المرادمن الاستنباط استخراج الاحكام من النصوص الخفية أومن تركيبات النصوص أوالمراد من استخراج الاحكام من البراءة الاصلية أومماثبت بحكم العقلكما يقول الاكثرون ان الاصل في المنافع الاماحة وفي المضار الجرمة سلناان القياس من الشرعي داخل في الآمة لكن بشرط أن يكون ذلك القياس مفيدا للعلم بدليل قوله تعالى لعلم الذين يستنبطونه منهم فاخبر تعالى في هذه الآية أنه يحصل العلم من هذا الاستنباط ولانزاع في مثل هذا القيأس انما النزاع في ان القياس الذي نفيد الظن هل هوجة في النسرع ام لاوالجواب (أماالسؤالالاول)فدفوع لانه لوكان المراد بالذين يستنبطونهالمنافقين لكان الاولى ان يقال ولوردوه الى الرسول والى أولى الامر منهم لعلوه لان عطف المظهر على المضمروهو قوله ولوردوه قبيم مستكره (وأماالسؤال الثاني)فدفوع لوجهين (الاول)ان قوله واذا بهاءهم أمر من الامن اوالخوف عام في كل ما تتعلق بالحروب وفيما يتعلق بسائر الوقائع الشرعية لان الامن والخوف حاصل فكلما يتعلق ببال التكليف فثبت انه ليسفى الآية مايو جب تخصيصها بامرالحر وب( الثاني ) هب أن الامر كاذكرتم لكن تعرف أحكام الحروب بالقياس الشبرعي ولماثبت جوازه وجب أن يجوز التمسك بالفياس الشرعى في سائر الوقائع لانه لاقائل بالفرق ألاترى ان من قال القياس حجة في باب البيع لافياب النكاح لم يلتفت اليه فكداههنا (وأما السوال الثالث) وهو حل الاستنباط على النصوص الخفية أوعلى تركيبات النصوص فجوابه انكل ذلكلا يخرج عن كونة منصوصا والتمسك بالنص لايسمى استنباطا قوله لم لايجوز حله على التمسك بالبراءة الاصلية

بالنظفر أوتخويفٌ من ﴿ ٥١ ﴾ ث الكفرة يذيعونه من غير فهم معناه ولاصبط لفحواه على حسب ماكانوا يفهمونه و يحيلونه عليد من الجا مل وعلى تقدير الفهم قد يكون ذلكَ مشروطاً بِالمُوزَّ تَفَوْنَ بِالاذاعة فلا يُظْهَر أثر المتوقع فيكونَ ذلك منشأ لتوهم الاختلاف فنعي عليهم ذلك والرودوه )أى ذلك الإمر الذي جاءهم (الى الرسول) ﴿ ٤٠٢ ﴾ أي عرضوه على رأيه عليه الصلاة والمبن

قلناليس هذا استنباطابل هو ابقاء لما كان على ماكان ومثل هذالايسمى استنباطاالبة ﴿ وَأَمَاالُسُو ۚ اللَّهِ الرَّابِمِ ﴾ وهو قوله ان هذا الاستنباط انما يجوز عند حصول العلموالقياسُ إ الشرعي لايفيد العلم قلنا الجوابعنه من وجهين ( الاول )ان القياس الشرعي عندناً يفيدالملم وذلك لان بعد ثبوتان القياس جة نقطع بانه مهما غلب على الغلن انحكم الله في الاصل معلل بكدا ثم غلب على الظن ان ذلك المعنى قائم في الفرع فه هنا يحصل ظن ان حكم الله في الفرع مساولهمكه في الاصلوعند هذا الظن نقطع بأنه مكلف بأن يعمل على وفقهذا الظن فالحاصل ان الظن واقع في طريق الحكم وأمَّا الحكم فقطوع به وهو يجرى مجرى مااذا قال الله مهساغلب على ظنك كذافاعلم انفى الواقعة الفلانية حكمى كذافاذاحصل الظن قطعنا بثبوت ذلك الحكم (والناني) وهوان العلم قريطلق و يرادبه الظن قال عليه الصلاة والسلام اذاعلت مثل الشمس فالمهد شرط العلم في جواز الشهادة وأجعناعلي ان عندالظن تجوز الشهادة فثبت ان الظن قديسمي بالعلم والله اعلم مقال تعالى واولافضل الله عليكم ورحته لاتبعتم الشيطان الاقليلا وفيه مسائل ( ألمسئلة الاولى )انظاهرهذا الاستثناء يوهمان ذلك القليل وقع لا بفضل الله ولا برحته ومعلوم ان ذلك محال فعند هذا اختلف المفسر ونوذكروا وجوهاقال بعضهم هذا الاستثناء راجع الى قوله أذاعواوقال قوم راجع الى قوله لعله الذين يستنبطونه وقالآخرون انه راجع الىقوله واولافضل الله عليكم ورحمته واعلمان الوجوه لايمكن أن تزيد على هذه الثلاثة لان الآية متضمنة للاخبارعن هذه الاحكام الثلاثة ويصمح صرف الاستثناء الىكل واحد منهافثبت انكلواحدمن هذه الاقوال محتمل (أما القول الاول) فالتقدير واذاجاء هم أمر من الامن أوالحوف أذاعوابه الاقليلا فاخرج تعالى بعض المنافقين عن هذه الاذاعة كاأخرجهم في قوله بيت طائفة منهم غير الذي تقول (والقول الثاني) الاستثناء عائداني قوله لعله الذين يستنبطونه منهم يعني لعلم الذين يستنبطونه منهم الاالقليل قال الفراء والمبرد الفولالاول أولى لان مايع بالاستنباط فالاقل يعله والاكثر يجهله وصرف الاستثناءالى ماذكروه يقتضى ضدذلك قال الزجاج هذا غلط لانه ليس المرادمن هذاالاستثناء شيئا يستخرجه بنظردقيق وفكرغامض انما هواستنباط خبرواذاكان كذلك فالاكثرون يعر فونهانما البالغڧالبلادة والجهالة هو الذى لايعر فه ويمكنأن يقالكلامالزجاج انما يصمح لوحلنا الاستنباط على محردتعرف الاخبار والاراجيف أمااذاحلناه على الاستنباط في جميع الاحكام كما صححناذلك بالدليل كان الحق كماذكره الفراء والمبرد (القول الثالث ) انه متعلق بقوله واولافضل الله عليكم وحته ومعلوم انصرف الاستثناء الى ما يليه ويتصل به أولى من صرفه الى الشي البعيدعنه واعلم أن هذا القول لايتشي إلااذا فعر ناالفضل والرحة بشئ خاص وفيه وجهان (الاول) وهوقول جاعة من المفرين أن المراد بفضل الله و برحته في هذه الآية انزال الفرآن و بعثة محمد صلى الله علم سلم

مستكشفين اعناه وماينبغي لهمن التدبير والالتفات لماأنء وانالرسالةمن موجمات الردوالمراجعة الى رأيد عليه الصلاة والسلام ( والي أولي الامر منهم)وهم كبراء الصحايد البصراء في الامور رضى الله تعالى عنهم (لعله) أي لعلم الرادون معناه وتدبيره وانبادهنع موضع ضمير هم المو صول فقيل (الدن يستنبطونه سنهم ) الايدان بأنه للمغ أزكون قصدهم برده اليهم استكشاف معناه والأيضاح فحواه أي لعلدأولئكالرادون ا دى يستبطونه أي المتونه ويستخرجون علدو تدسره منه ،أى من حهة الرسول عليه الصلاة والسلاموأولي الامر من صحباً بتد رضوان الله عليهم أجعين ولمافعلوافى حقهمافعلوا فلم يقع فيهماوقع من الاستباء وتوهم الاخلاف وقيل لعلد الدين يستخرجون تدبيره بفطنهم وتجارتهم

ومعرفتهم بأمور الحرب ومكا يدها فكلمة من في منهم بيانية وقبل انهم كانوا اذابلغهم خبر عن سرايارسول الله صلى الله عليه وسلم من أمن وسلامة أوخوف وخلل أذاعوا به وكانت

ما أخبروا به السدي سيتنطونهاي يستخرجون تدبيره بفطنهم وجاربهم ومعرفتهم بامورالحرب ومكايدها وقيل كانوا يقفون من رسول الله صلى الله عليه وسلم وأولى الامرعلى أمن وونوق بالظهور على بعض الاعداء أودلي حود فمديعونه فينسسرفيداع الاعداءفتعوراذاءتهم مفسدة واوردو الي الرسول والى أولى الامر وفوضوه اليهم وكابوا كأن لم يسمعوا لعرا ذر يسننطون تدبيره كيف لدرونه ومايأتون ومالذرون فيد وفيل كانوايسمعون من أدواه المنافقين شيئا مراخر عن السراباه طهو اعير معلوم الصحة فيذبعونه فيعود ذلك وبالاعلى المومنين ولوردوه الى الرسول عليه الصلاه والسلام والى أولى الاس وقالوانكست حتى تسمعه منهم ونعلاهل هو بما نداع اولأبذاع لعلم صحندوهل هو ممايذاع ولايذاع هوالاء المذبعون وهم

المراتقدير ولولابعثة محمد صلى الله عليه وسلم وانزال القرآن لاتبعتم الشيطان وكفرتم بالله فالاقليلامتكم فانذنك القليل بتقدير عدم بعثة محد صلى الله عليه وسلم وعدم أنزال الله الله الشيطان ومأكان يكفر بالله وهم مثل قس بن ساعدة وورقة بن بالنوفلوزيد بنعرو بننفيل وهم الذين كانوا مؤمنين بالله قبل بعثة محمد صلى الله عليه وسلم ﴿ الوجه الشاني )ماذكره أبومسلم وهوان المراد بفضل الله و برحته في هذه الآية هو أنصرته تعالى ومعونته اللذان عناهما المنافقون بقولهم فأفوز فوزا عظيمافين تعالىانه لولاحصول النصر والظفرعلى سبيل التتابع لاتبعتم الشيطان وتركتم الدين الاالقليل منكم وهمأهل البصائر الناقدة والنيات القوية والعزائم المتكنة من أفاصل المؤمنين الذين يعلون الهليس من شرط كونه حقاحصون الدولة في الدنيا فلاجل تواتر الفتح والظفر يدل على كونه حقاولاجل تواتر الانهزام والانكسار يدل على كونه باطلابل الامر في كونه حقاو بأطلا على الدليل وهذا أصح الوجوه وأقر بها الى التحقيق (المسئلة الثانية) دلت الآية على إن الذين اتبعوا الشيطان فقد منعهم الله فضله ورحته والاماكان ينبع وهذا مدل على فساد قول المعتزلة في انه يجب على الله رعاية الاصلح في الدين أجاب الكمي عنه بأنفضلالله ورحته عامان فيحقالكل لكن المؤمنين انتفعوا به والكافرين لمهنتفعوا يه فصيح على سبيل المجازانه لم يحصل للكافر من الله فضل ورحة في الدين والجواب ان حل اللفظ عن الجازخلاف الاصل الله قوله تعالى (فقاتل في سبيل الله لا تكلف الانفك وحرض المؤمنين عسى الله أن بكف بأس الذين كفروا والله أشد بأساوأ شد تنكيلا) اعلم انه تعالى لماأمر بالجهاد ورغب فيه أشد الترغيب في الآيات المتقسدمة وذكر فألمنافتين قلة رغبتهم في الجهاد بلذكرعنهم شدة سعيهم في تثبيط المسلين عن الجهاد عاد في هـنه الآية الى الامر بالجهـاد فقال فقاتل في سبيل الله وفي الآية مسائل ( المسئلة الاولى ) الفاء في قوله فقاتل بماذا تتعلق فيه وجو. ( الاول ) انها جواب لقوله ومن يقسانل في سبيل الله فيقتل من طريق المعنى لانه يدل على معنى انأردت الفوز فقاتل ( الثاني ) أن يكون متصلا بقوله وما لكم لاتقاتلون في سبيل الله فقسال في سيل الله (والثالث) أن يكون متصلاء عنى ماذكر من قصص المافقين والمعنى ان من أخلاق هؤلاء المنافقين كذا وكذا فلاتعتدبهم ولاتلتفت الىأفعالهم بلقاتل ( المسئلة الثانية) دلت الآية على إن الله تعالى أمر، بالجهاد واووحد، قبل دعا الناس في بدر الصغرى الى الخروج وكانأ بوسفيان واعدال سول صلى الله عليه وسلم اللقاء فيها فكره بعض الناص أن يخرجوا فنزلت هذه الآية فخرج ومامعه الاسبعون رجلا ولم يلتفت الى أحد ولولم يتبعوه لخرج وحده (المسئلة الثالثة) دلت الآية على انه صلى الله عليه وسلمكان أشجع الخلق وأعرفهم بكيفية القتال لانه تعالى ماكان بأمره بذلك الاوهوصلي إلله عليه وسلموصوف بهذه الصفات ولقداقتدى به أبو بكر رضي الله عنه حيث حاول

ألذين يستنبطونه من الرسول وأولى الامر أى يتلقونه منهم ويستخرجون علد من جهتهم فساق النظم الكريم حيننا

## ( واولاهٔ ضل الله علبكم ورحمته ) للطائفة المذكورة ﴿ ٤٠٤ ﴾ على طريقة الالتفات أى لولافضله تعالى عليكم

ور صدبان الدكم الى طريق الخروج وحده الى قتال مانعي الزكاة ومن علم ان الامر كله بيدالله وانه لا يحصل أمر من الامور الانقضاءالله سجل ذلك عليه تمقأن تعالى لانكلف الانفسك وفيد مسائل ( المسئلة الاولى ) قال صاحب الكشف قرئ لاتكلف بالجزم على النهى ولانكلف بالنون وكسر اللام أي لا مكلف نحن الانفسك وحدها (المسئلة الثانية) قال الواحدي رجه اللهانتصاب قوله نفسك على مفعول مالم يسم فاعله (المسئلة الثالثة) دلت الآية على الهلولم يساعده على القتال غيره لم يجزله التخلف عن الجهاد البتة والمعنى لاتؤاخذ الا بفعال دون فعل غيرك فاذا أديت فعلا لا مكلف بفرض غيرك واعلم أن الجهاد في حق عير الرسول من فروض الكمايات فالميغلب على الطن انه يغيد لم يجب بخلاف الرسول عليه الصلاة والسلام فانه على ثقة من النصرو الطفر بدليل قوله والله يعصمك من الناس و مدليل قوله ههناعسي الله أن يكف بأس الذين كفروا وعسى من الله جزم فلزمه الجهادوان كأن وحده ممقال تعالى وحرض المؤمنين والمعي ان الواجب على الرسسول عليه الصلاة والسلام اتماهوالجهاد وتحريص الناس في الجهاد فان أتى بهدين الامرين ققد خرج عن عهدة النكليف وليس عليه من كون عيره تاركاللجهادسي معال عسى الله أن يكف يأس الدين كفروا وفيه مسائل (المسئلة الاولى)عسى حرف من حروف المقاربة وفيه ترج وطمع وذلك على الله محال والجواب عنه ان عسى معناها الاطماع وليس في الاطماع انه شك أو يقين وقال بعضهم اطماع الكريم ايجاب ( المسئله الثانية ) الكف المنع والبأسأصله المكروه يقال ماعليك من هذا الامربأس أي مكروه ويقال بئس الشي هذا اذاوصف بالرداءة قوله بعداب بئيس أي مكروه والعذاب قد يسمى بأسالكونه مكروها قال تعالى فن ينصرنا من إسالله فلمأحسوا بأسنا فلما رأ وابأسنا قال المفسرون عسى الله أن يكف بأس الدين كفروا وقد كف بأسهم فقد بدالا بي سفيان وقال هذاعام مجدب وماكان معهمزاد الاالسويق فترك الدهاب انى محارية رسول اللهصلي الله عليه وسلم ممقال تعالى والله أشدبأسا وأشد تنكيلا يقال مكلت فلانااذ اعافبته عقو بة تنكل غيره عن ارتكاب مثله من قولهم نكل الرجل عن السي ا اداجبن عنه وامتنع منه قال تعالى فجعلناها نكالا لمابين يديها وماخلفها وقال في السرقة عاكسبا نكالا من الله ويقال نكل فلان عن اليمين اذا خافه ولم يقدم عليه اذا عرفت هذا فنقول الآية د المقطى انعدابالله وتنكيله أشد منعذات غيره ومن تنكيله وأقبل الوجوه في بيان هذا التفاوت انعذاب غيرالله لايكوندائها وعداب اللهدائم في الاخرة وعذاب غيرالله قد يخلص الله منه وعذاب الله لايقدرأ حدعلي التخلص منه وأيضا عذاب غبرالله لايكون الامنوجه واحد وعذاب الله قديصل الىجيع الاجزاء والابعساض والروح والبدن #قوله تعالى (من يشفع شفاعة حسنة يكوله نصيب منها ومن يشفع سفاعة سيئة يكنله كُفل منها وَكَان الله على كل شيَّ مفينا ) وفي الآية مسائل (المسئلة الأولى) اعلم أن في تعلق

الم الذي هوالمراجعة ، مان الاستباء الى ال عدل صلى الله عليه و أولى الاس (لاتبعتم ا . عُـان) وعملتم بآراء سَا يَقِينَ فَيِمَا تَأْتُونَ ماتدرون ولمتهتدوا أن من الصواب (الاقليلا) , دم ولوالامرالواقفون ي اسرار الكتاب ا مخون بق معرفة أحظمه فالاستاء منقطع ره لواولافضله تعالى ء كم ورحمه بارسال الر حول والرال الكتاب - - تم السطان و بقيتم لى الكفر والصلاله الالمنكهود تفضل ۔ .. بعتــل راجيح ه يي به الى طريق ارسوابو<sup>عص</sup>عد ما بعة الشيطان س بن ساعدة ادی وزید بن عرو س عيل **وورقة بن نوفل** ر أخراجم فالحطاب الوالام ثناءمتصل ينيسل المراد بالفضل الرجدة النصرة والظفر د عماء ا**یولولاحصول** لمناسر

والغفر على التواتر والتتابع لاتبعتم الشيطان وتركتم الدين الاقليلا منبكم وهم أولو البصائر الناقدة والنياث القواية والعرائم الماصية من افاضل المؤمنين ﴿ ٤٠٥ ﴾ الوافة بن على حقية الدين البالغين الى درجة حق اليقين

المستغنين عن مشاهدة آثار حقيته من الفتح والظفر وقيل الااتباعا قلىلا (فقاتل فى سبيل الله) تلون المخطاب وتوجيه له الى رسول الله صلى الله علمه وسلم بطريق الالتفات وهو جواب شرط محذوف سلساق اليدالنظم الكريمأي اذاكان الامركاحكي منعدمطاعة المنافقين وكيدهم وتقصير الآخرين فيمراعاة أحكام الاسلام فقاتل أنتوحدك غيرمكترث عافعلوا وقوله تعالى (لانكلف الانفسك) أى الافعل نفسك استئناف مقرر لماقبله فاناختصاص تكليفه عليه الصلاة والسلام الفعل نفسه من موجبات ماسرته للقتال وحده وفيه دلالة على أن مافعلوا من التبسط لايضر وعليه الصلاة والسلام ولايؤاخذ به وقيل هوحال من فاعل قاتل أي فقاتل ضمر مكلف الانفسك وقرئ لاتكلف بالجزم على

هذهُ الآية بماقبلهاوجوها ( الاول ) انالله تعالى أمر الرسول بان يحرص الامة على الجهاد والجهاد مزالاعال الحسنة والطاعات الشريفة فكان تحربض النبيعليسه الصلاة والسلام للامةعلى الجهاد تحر بضامنه لهم على الفعل الحسن والضاعة الحسنة فبين تعالى في هذه الآية انمن يشفع شفاعة حسنة يكن له نصيب منهاو الغرض منه بيان انه عليه الصلاة والسلام لماحرضهم على الجهاد فقد استحق بذلك التحر يض أجراعظيما (الناني) أنه تعالى لما أمره بتحريضهم على الجهاد ذكرانهم لولم يقبلوا أمره لم يرجع اليه من عصبانهم وتمردهم عبب ثم بين في هذه الآية أنهم لمأطاعوا وقبلوا الدكليف رجع اليهممن طاعتهم خبرك شيرفكا أه تعالى قال للرسول عليه الصلاة والسلام حرضهم على الجهادفان لم يقبأ واقولك لم يكن من عصيانهم عناساك وانأطاعوك حصل لك من طاعتهم أعظمالثواب فكان هذا ترغيبا من القارسوله في أن يجتهد في تحريض الامة على الجهاد والسبب فىأنه عليه السلام كان يرجع اليه عسد طاعتهم أجر عظيم وماكان يرجع اليه عن معصيتهم شي من الوزر هوأنه عليه السلام بذل الجهد في ترغيبهم في الطاعة وما رغبهم البتة فىالمعصية فلاجرم يرجع اليه من طاعتهم أجر ولايرجع اليه من معصيتهم وزر ( الثالث ) يجوز أن يقال انه علبه الصلأة والسلام لماكان يرغبهم في القتال و يبالغ في تحر يضهم عليه فكان يعض المافةين بشفع الى النبي صلى الله عليه وسلم أن بأذن لبعضهم في التخلف عن الغرو فنهى الله عن مثل هذه الشفاعة وبين ان الشفاعة انما تحسن اذاكانت وسيلة الى اقامة طاعدالله فامااذا كانت وسيلة الى معصيته كانت محرمة منكرة ( الرابع) يجوز أن يكون بعض المؤمنين راغبا في الجهاد الأأنه لم يجـــد أهبة الجهادفصارغيره من المؤمنين شفيعاله الى مؤمن أخرايعينه على الجهاد فكانت هذه الشفاعة سعيافي اقامة الطاعة فرغب الله تعالى في مثل هذه الشفاعة وعلى جيع الوجوه فالا يقحسنة الانصال بماقبلها ( المسئلة الثانية ) الشفاعة مأخوذة من الشفع وهوأن يصير الانسان نفسه شفعالصاحب الحاجة حتى يجتمع معدعلي المسئلة فيهااذا عرفت هذا فنقول في الشفاعة المذكورة في الآية وجوه ( الاول ) ان المراد منه أيحريض الني صلى الله عليه وسلماياهم على الجهاد وذلك لانه اذا كان عليه الصلاة والسلام يأمرهم بالغزو فقدجعل نفسه شفعالهم فيتحصيل الاغراض المتعلقة بالجهادوأيضا فالتحريض على الشئ عبارة عن الامربه لاعلى سبيل التهديد بل على سبيل الرفق والتلطف وذلك يجرى مجرى الشفاعة ( الثاني ) ان المراد مندماذ كرنا من أن يعض المنافقين كان يشفع لمنافق آخر في أن يأذن له الرسول عليه الصلاة والسلام في التخلف عن الجهاد أو المراد به أن بعض المؤمنين كان يشفع لمؤمن آخر عندمؤمن أالث في أن يحصل له ما يحتاج اليه من الآت الجهاد (الثالث) نقل الواحدي عن ابن عباس رضي الله عنهما مامه ناه ان السفاعة الحسنة همهناهى أن يشغع ايمانه بالله بقتال الكفار والشفاعة السيئة ان يشفع كفره

النهى وقيل على جواب الامر وقرئ بنون العظمة أىلانكلفك الافعـــل نفسك لاعلىمعـــنى لانكلف أحدًا الانفسك ( وحرض المؤمنين )

عطف غلى الامر السابق داخل في حكمه فإن كون حال الطائفة ين كاحكي سبب للامر بالفتال وحدة و بتحريض خلص المؤمنين والتحريض والترعيب فيه قال ﴿ ٤٠٦ ﴾ الراغب كانه في الاصل أزالة الجرمني.

بالمحبدًا لكفاروترك الدائم ( الرابع ) قال مقاتل الشفاعة الى الله الماتكون بالدعا واحتبح بماروي أبوالدرداءان النبي صلى الله عليه وسلمقال من دعالاخيه المسلم بظهر الغيب استجيب له وقال الملك له ولك مثل ذلك فهذا هو النصيب وأما الشفاعة ألسيئة فهي ماروى ان البهودكانوا اذادخلواعلى السول صلى الله عليه وسلم قالوا السام عليكم والسآم هوالموت فسمعت عائشة رضى الله عنها فقالت عليكم السام والامنة أتقولون هدذا للرسول فقال صلى الله عليه وسلم قد علت ماقالوا فقلت عليكم فعزات هذه الآية (الخامس)قال الحسن ومجاهدوالكلبي وابن زيدالمراد هوالشفاعة الني بينالناس بمضهم لبعض فايجوزني الدين أن يشفع فيدفهو شفاعة حسنة ومالا يجوز أن بشفع فيد فهو شفاعة سيئة ممقال الحسن من يشفع شفاعة حسنة كانله فيها أجر وانلم يشغع لان الله تعالى يقول من يشفع ولم يقل ومن بشفع ويتأيدهذا بقوله عليه الصلاة والسلام اشفعوا توجروا وأقول هذه الشفاعة لابد وأن يكون لها تعلق بالجهاد والاصارت الآية منقطعة عاقبلها وذلك التعلق حاصل بالوجه ين الاولين فاماالوجوه الثلاثة الاخيرة فأن كأن المراد قصر الآية عليها فذلك باطل والاصارت هذه الآية أجنبية عاقبلها وانكان المراد دخول هذه الثلاثة معالوجهين الاواين في اللفظ فهذا جائز لان خصوص السبب لايمنع عموم للغظ ( المسئلة الثالثة )قال أهل اللغة الكفل هوالحظ ومنه قوله تعالى يو تنكم كفلين من رحته أىحظينوهو مأخوذ من قولهم كفلت البعير واكتفلتداذا أدرت على سنامه كساء وركبت عليه وانماقيل كفلت البعروا كنفنته لانه لم يستعمل كل الظهر وانما استعمل نصيبا من الظهر قال ابن المظفر لايقال هذا كفل فلانحتى تكون قدها تانعيره مثله وكذا القول في النصب فأن افردت فلا تقل له كفل ولانصيب فأن قيل لمقارف الشفاعة الحسنة يكن له نصيب منها وقال في الشفاعة السيئة بكن له كفل منها وهل لاختلاف هذي اللفظين فأئدة قلنا الكفل اسم للنصيب الذي عليد يكون اعتماد الناس واعايفال كفل البميرلانك حيت ظهر البعير بذلك الكساء عن الآفة وحيى الراكب بدنه بذلك الكساء عن ارتماس ظهر البعير فيتأذى به ويقال للضامن كفيل وقال عليه الصلاة والسلام أناوكافل البتيم كهاتين فثبت ان الكفل هوالنصيب الذي عليه يعتمد الانسان في تحصيل المصالح لنفسه ودفع المفاحد عن نفسه اذا ببت هذا فنقول قوله ومن يشفع شفاعة سنتة بكريه كفل منها أي عصل له منها نصبب يكون ذلك النصيب ذخيرة له في معاشه ومعاده والمقصود حصول ضدذلك فبشرهم بعذابأليم والغرض منه التنبيه على ان السفاعة الموادية الى سقوط الحق وقوة الباطل تكون عظيمة العقاب عند الله تعالى مُحقال تعالى وكان الله على كل شي مقيتا وفيه مسئلتان (المسئلة الاولى) في المقيت قولان (الاول) المقيت القادر على الشئ وأنشدوا للزبير بن عبد المطلب وذى منغن كففت النفس عند 🛪 وكنت على إساءته مقيتا

وهو مالاخير فيه ولايعتديه أي رغبهم غىالقتال ولاتعنف بهم وانتالم يذكر المحرض عليمه لفاية ظهوره وقولدتعالى (عسى الله أن يكف أس الذن كفروا ) عدة منسه سحانه وتعالى محققة الأبجاز بكف شدة الكفرة ومكروههم فانماسدر بلعلل وعسىمقرر الوقوع منجهته عزوجل وقدكان كذلك حيث روی أن رســول الله مسلى الله عليه وسلم واعدأباسفيان بعدحرب أحدموسم بدرالصغري في ذي القعدة فلما بلغ الميعاد دعا الناس الى الخروج فكرهسه بعضهم فسنزالت فخرج رسسول الله صلى الله عليه وسلم في مبعين راكباووافوا الموعد والتي اللهتعالى فى قلوب الذين كفروا الرعب فرجعوا من مر الظهران و يروى أن رسول الله أصلى الله عليه وسلم وافي بجيشه يدرا وآقام بها ثمانى ليال

وكانت معهم تجارات فباعوها وأصابوا خيراكثيرا وقدم في سورة آل عران ( والله أشدباً سا ) ﴿ وَقَالُمُ ﴾ أى من قريشا هيدها

عَنَّ مباشرَة ما يودي اليها والجنَّلة اعتراض ﴿ ٤٠٧ ﴾ تذيبلي مفرر لما قبلها واظهار الاسم الجليل لتربية

"وقال خر

لیت شعری وأشعرن اذا ما ۞ قر بوها منشورة ودعیت الى الفضل أم على اذا حو الله سبت الى على الحساب مقيت وأنشد النضر بن شميل

تجلد ولا تجزع وكن ذا حفيظة ۞ فاني على ما ساءهم لقيت

( الثاني ) المقيت مشتق من القوت يقال قت الرجل اذا حفظت علم، نفسه بمايقوته واسم ذلك الثبي هوالقوت وهوالذى لافضل له على قدرالحفط فالمقيت هوالحفيظ الذي يعطى الشي على قدر الحاجة ثم قال القفال رحد الله وأى المعنين كان فالنأو بل صحيح وهوآنه تعالى قادر على ايصال النصيب والكفل من الجراءالي السافع مثل ما يوصله آلي المشفوع فيه أن خيرا فيروان شرا فشر ولاينقص سبب مايصل الى الشافع شيءمن جزاء المشفوع وعلى الوجه الثانى انه تعالى حافظ الاشياء شاهد عليمالا يخفى عليه شيء من أحوالنا فهو عالم بانالشافع يشفع في حق أوفى باطل حفيظ عليه فيجازي كلا بماعلمنه ( المسئلة الثانية ) انما قال وكانالله على كلشي مقيدًا تنبيها على أن كونه تعالى قادرا على المقدورات صفة كانت ثابتة له منالازل وليست صفة محدثة فقوله كان مطلقامن غير أن قيد ذلك بأنه كان من وقت كذاأ وحال كذا يدل على انه كان حاصلامن الازل الى الابد \* قوله تعالى ( واذا حييتم يتحية فحيوا بأحسن منها أوردوها انالله كان على كل شئ حسيبا) في النظم و جهان (الاول) انه لما أمر المؤمنين بالجهاد أمرهم أيضابان الاعداء لو رضوا بالمسالمة فكونوا أنتم أيضاراضين بهافقوله واذاحييتم بتحية فحيوا بأحسن منها أو ردوها كقوله تمالى وانجمحواللسلم فاجنح لها ( اشابي )ان الرجل في الجهاد كان بلقاء الرجل في دارالحرب أو ما يقار بهافيسلم عليه فقد لا يلتغت الى سلامه عليه و يقتله وربما ظهرانه كان مسلما فنع الله المؤمن عنه وأمرهمان كلمن يسلم عليهم و يكرمهم بنو عمن الاكرام يقابلونه بمثل ذلك الاكرام أوأزيد فانهان كان كافر الايضر المسلمان قابل اكرام ذلك الكافر بنوع منالا كرام أما ان كان مسلاوقتله ففيه أعظم المضار والمفاسدوفي الآية مسائل ( المسئلة الاولى ) التحية تفعلة من حبيت وكان في الاصل تحيية مثل التوصية والتسمية والعرب توثرالتفعلة على التفعيل في ذوات الاربعة نحوقوله وتصلية جعيم فثبت ان التحبة أصلها التحيية ثم أدغوا الياء فالياء ( المسئلة الثانية ) اعم أن عادة العرب بقبل الاسلام انه اذا لتى بعضهم بعضا قالوا حيالنالله واشتقاقه من الحياة كانه بلعوله بالحياة فكانت التحية عندهم عبارة عن قول بعضهم لبعض حيال الله فلاجاء الاسلام أبدل ذلك بالسلام فعلوا النحية اسما للسلام قال تعالى تحيتهم يوم يلقونه سلام ومنه قولالمصلى التحيات للهأى السلام من الآفات لله والاشعار ناطقة بذلك قال عنترة حييت من طلل تقادم عهده \* وقال آخر \* انامحيوك ياسلي فيينا \* واعلم ان قول

المهاية وتعليل الحكم وتقوية استقلال الجلة وتمكن برالخبرلنأ كيد التشديد وقوله ثعالى (من يشفع شفاعة حسنة يكن له نصيب منها)أي من توام اجله مستأنفة سيغت لبيسان أن له عليه الصلاة والسلام فيما أمر به من تحريض المؤمنينحظاموفورا فان الشفاعة هي التوسط بالقول في وصول شخص الى منفعة من المنافع الدنيوية أوالاخروية أوخلاصه منمضرةما كذلك من الشفع كأن المشفوع له كان فردا فجعله الشفيع شفعا والحسنة منها ما كانت فيأمر مشروع دوعي بها حق مسلم ابتفساء لوجدالله تعالى من غيران يتضمين غرمنيا من إالاغراض الدنبوية وأي منفعة أجل ماقدحصل للمؤمنين بتحريضه عليدالصلاة والسلام على الجهاد من المنافع الدنيوية والاخروية وأى مضرة أعظمها تخلصوا مندبذلكمن

الشبط عنه ويندرج فيها الدعاء للمسلم فانه شفاعة الى الله سبحانه وعليه مساق آية التحية الآتية روى أنه صلى الله عليه وَسلم قال من دعالاخيه المسلم بظهر الغيب استجيب له وقال له الملك ولك مثل ذلك وهذا يبان لمقدار النصيب

القائل لغيره السلام عليك أتم وأكل من قوله حياك الله و بيانه من وجوه ( الاول ) ان الحي اذا كان سليما كان حيالًا محالة وليس اذا كان حياكان سليما فقد تكون حياته مقر ونة بالآفات والبليات فثبت أن قوله السلام عليك أنم وأكل من قوله حياك الله (الثاني) انالسلام اسم من أسماء الله تعالى فالابتداء بذكر الله أو بصغة من صفاته الدالة على أنه ريد العاء السلامة على عباده أكل من قوله حيالة الله ( الثالث ) ان قول الانسان اغيره السلام عليك فيد بشارة بالسلامة وقوله حيالة الله لايفندذلك فكان هذا أكل ومما يدل على فضيلة السلام القرآن والاحاديث والمعقول أماالقرآن فن وجوه (الاول) اعلِمأن الله تعالى سلم على المؤمن في انثى عشر موضعا (اولها) انه تعالى كانه سلم عليك في الازل ألاتري انه قال في وصف ذاته الملك القدوس السلام (وثانيها ) انه سلم على نوح وجعل لك من ذلك السلام نصيما فعال قيل بانوح اهبط بسلام مناو بركات عليك وعلى أيم من معك والمراد منه أمة مجد صلى الله عليه وسلم (وثالثها) سلم عليك على لسان جبريل فقال ننزل الملائكة والروح فيها باذن ربهم من كل أمر سلام هي حتى مطلع الفجر قال المفسر ون انه عليه الصلاة والسلام خاف على أمته أن صيروا مثل أمة موسى وعبسى عليهما الصلاة والسلام فقال الله لاتهتم لدلك فاني وان أخر جتك من الدنيا الاأبي جعلت جبريل خليفة الكينزل الى أمنك كل ليلة قدر ويباغهم السلام مني (ورابعها) سلم عليك على لسان موسى عليه السلام حيث قال والسلام على من اتبع الهدى فاذا كنت متبع الهدى وصل سلام موسى اليك ( وخامسها ) سم عليك على لسان محدفقال الجدلله وسلام على عباده الذين اصطنى وكل من هدى الله الى الاعان فقد اصطفاء كما قال ثم أورثنا الكتاب الذين اصطفينا من عبادنا (وسادسها) أمر مجد اصلى الله عليه وسلم بالسلام على سبيل المشافهة فقال واذا جاءلة الذين يوءمنون بآياتنا فقال سلام علبكم ( وسابعها ) أمر أمة محمد بالتسليم عليك قال واذا حيتم بتحمة فعيو الأحسن منها أو ردوها ( وثامنها ) سلم عليك على لسان ملك الموت فقال الذين تتوفاهم الملائكم طيدين يقولون سلام عليكم قيل أن ملك الموت يقول في أذن المسلم السلام يقر نك السلام و يقول أجبني فانى مستاق اليك واشاقت الجنات والحورالعين أليك فأذا سمع المؤمن البشارة يقول الما الموت للبشير مني هدية ولاهديد أعزمن روحي فاقبض روحي هدية لك (وتاسعها) السلام من الارواح الطاهرة المطهرة قال تعالى وأما ان كان من أصحاب اليمين فسلام لك من أصحاب اليمين ( وعاشرها ) سلمالله عليك على لسان رضوان خازن الجنة فقال تعالى وسبق الدين اتقوا ربهم الى الجنة زمر االى قوله وقال الهم خزنتها سلام عليهم طبتم (والحادي عشر) اذا دخلوا الجنة فالملائكة يزورونهم ويسلون عليهم قال تعالى والملا فكمة يدخلون عليهم من كل باب سلام عليكم بما صبرتم فنع عقبي الدار ( والثاني عنمر) السلام من الله من غير واسطة وهو قوله تحيتهم يوم يلقونه

الوعود ( ومن يشفع شفاعة سئة )وهي ما كانت تخلاف الحسنة ( کی له کفل منها ) أي نصبب من و زرها مساولها فيالمقدار منغير أن نقص مندشي وكان الله على كل شي مقيما) أي مقتدرا من أقات على الثي اذااقدرعليه أوشهيداحفيظاوا شتقاقه من القوت فانه يقوى البدنو يحفظه والجلة تذيبل مقرر لماقبلهاعلى كلا المعندين (واذا حييتم بتحية) ترغيب في فردشائع من أفراد الشفاعة الحسنة اثرما زغب فيهاعلى الاطلاق وحذرعا بقايلهامن الشفاعة السيثةوارشاد الى توفية حق

مصدرحياأصلهاتعيية كتسمية منسمىوأصل الاصل تحييي بثلاث بأآت فحذفت الاخبرة وعوض عنها تاء النأنيثوأدغت الاولى في النائية بعد نقل حركتها الى الحاءقال الراغب أصل المحية الدعاءبالحياة وطولهاثم استعملت في كل دعاه وكانت العرب اذالقي معضهم بعضا يقول حياك الله ثم استعملها النسرع في السلام وهي تحية الاسلام قال تعالى تحيتهم فها سلام وقال تحيتهم بوم يلقونه سلام وقال فسلموا على أنفسكم تحية منءنداللهقالوأ في السلام مزية على التحية لمساأنه دعاء بالسلامة عن الآفات الدىنية والدنيوية وهي مستار مة لطول الحياة ولس في الدعاء بطول الحياة ذلك ولان السلامم: أسمائه تعالى فالبداءة مذكره بمالارس في فضله ومزيته أي اذاسا علىكمن جهة المؤمنين(فحيوابأحسن

سلام وقوله سلام قولامن ربرحيم وعند ذلك يتلاشي سلام الكل لان المخلوق لايبتي على تجلى نورا الحالق (الوجد الثاني) من الدلائل القرآنية الدالة على فضيلة السلام ان أسد الاوقات حاجة الى السلامة والكرامة ثلاثة أوقات وقت الابتداء ووقت الموت و وقت البعث والله تعالى لما أكرم يحيى عليه السلام فانما أكرمه بأن و عده السلام في هذه الاوقات الثلاثة فقال وسلام عليه يوم وقدو يوم عوت و يوم يبعث حيا وعيسى عليه السلام ذكرأيضاذلك فقال والسلام على يوم ولدت و يومأموت و يوم أبعث حيا (الوجه الثالث) انه تعالىلاذ كرتعظيم محدعليه الصلاة والسلام قال ان الله وملائكته بصلون على النبي مااجهاالذين آمنوا صلوا عليه وسلوا تسليما يروى في التفسيران اليهود كانوا اذادخلوا قالوا السام عليك فحزن الرسول عليه السلام لهذا المعنى فبعث الله جبر يل عليه السلام وقال ان كأن المهود يقولون السام عليك فأناأ قول من سرادقات الجلال السلام عليك وأنزل قوله ان الله وملائكته يصلون على النبي الى قوله وسلوا تسليما وأمامايدل من الاخبارعلى فضيلة السلام فاروى أنعبدالله بنسلام قال لما سمعت بقدوم الرسول عليه الصلاة والسلام دخلت في غمار الناس فأول ماسمعت منه ياايها الناس أفشوا السلام وأطعموا الطعام وصلواالارحام وصلوابالليل والناس نيام تدخلوا الجنة تسلام و أماما يدل على فضل السلام من جهة المعقول فوجوه (الاول) قالوا تحية النصارى وصعاليدعلي الفم وتحيةاليهود بعضهم لبعض الاشارة بالاصابع وتحية المجوس الأنحناء وتحبة العرب بعضهم لبعض أن يقولوا حياك الله وللملوك أن يقولوا أنع صباحا وتحية المسلين بعضهم لبعض أن يقولوا السلام عليك ورحمة الله وبركاته ولاشك ان هذه التحية أشرف التحيات وأكرمها (الثاني) ان السلام مشمر بالسلامة من الآفات والبليات ولاشلة ان السعى في تحصيل الصون عن الضرر أولى من السعى في تحصيل النفع (الثالث) أنالوعد بالنفع يقدر الانسان على الوفاءبه وقدلا يقدر أما الوعد يترك الضرر فانه يكون قادراعليه لا تحالة والسلام يدل عليه فثبت ان السلام أفضل انواع التحية ( المسئلة الثالثة ) من الناس من قال من دخل دارا وجب عليه أن يسلم على الحاضرين واحتج عليه بوجوه ( الاول ) قوله تعالى بالمها الذين آمنوا لاتد خلوا يبوتاغبر يبوتكم حتى تستأنسواوتسلوا على أهلهاوقال عليه الصلاة والسلام أفشوا السلام والامر للوجوب (الثاني )انمن دخل على انسان كان كالطالبله تمالمدخول عليه لايعم انه يطالبه لخير أولشرفاذاقال السلام عليك فقدبشره بالسلامة وآمنه من الحوف وازالة الضررعن المسلم واجبة قال عليه الصلاة والسلام المسلم من سلمالمسلمون من مده ولسانه فوجب ا ان يكون السلام واجباً ( الثالث) ان السلام من شعائر أهل الاسلام واظهارشعائر ﴾ الاسلام وأجب وأماالمشهور فهوان السلام سنة وهو قول ابن عباس والنخعي وأما الجواب على السلام فقدأ جموا على وجوبه مريدل عليدوجوه (الاول ) قوله تعالى واذر

مُنَهُلُ) أَى يَصِيدُ أحسن ﴿ ٥٢ ﴾ ث منهايأن تقولوا وعليكم السلام و رجة الله ان اقتصر المسلم على الاول يات زيدوا و بركاته انجمعهما المسلم وهي النهاية لانتظامها لجيع فنون المطالب التي هي السلامة عن المضار ونيل المنافع ﴿ ١٠ تَهُ ودوامها وماوها (أوردوها ) أي أجيبوها

حيتم بتحية فيوايأحسن منها أوردوها (الثاني)ان ترك الجواب هانة والاهانة منرز والضررحرام ( المسئلة الرابعة ) منتهى الامرفي السلام أن يقال السلام عليكم ورجة الله وبركاته بدليل ان هذا القدرهوالواردفي التشهدواعلم انه تعالى قال فيوا بأحسن منها أوردوها فقال العلماء الاحسن هوأن المسلم اذا قال السلام عليك زيدفي جوابه الرحة وان ذكر السلام و الرحة في الابتداء زيد في جو ابه البركة وان ذكر الثلاثة في الابتداء أعادهافي الجواب روى ان رجلاقال الرسول صلى الله عليه وسلم السلام عليك بارسول الله فقال عليه الصلاة والسلام وعليك السلام ورحة الله و يركاته وآخرقال السلام علىك ورجد الله فقال وعليك السلام ورجد الله و يركانه وجاء الشفقال السلام عليك ورحدالله وبركاته فقال عليدالصلاة والسلام وغليك السلام ورحدالله وبركاته فقال الرجل نقصتني فأين قول الله فحيواباً حسن منها فقال صلى الله عليه وسلمانك ماتركت لى فضلافرددت عليك ماذكرت (المسئة الخامسة) المبتدئ يقول السلام عليك والجيب يقول وعليكم السلام هذا هو الترتيب الحسن والذي خطر ببالى فيه انه اذاقال السلام عليكم كان الابتداء واقعا بذكر المتفاذا قال الجيب وعليكم السلام كأن الاختتام واقمابذكرالله وهذا يطابق قوله هوالاول والآخرو أيضالماوقع الابتدا والاختتام بذكر الله فانه يرجى أن يكون ماوقع بينهما يصيرمقبولاببركته كافى قوله أقم الصلاة طرفي النهار وزلفامن الليل ان الحسنات يذهبن السيئات فلوخالف المبتدئ فقال وعليكم السلام فقد خالف السنة فالاولى للمجيب أن يقول وعليكم السلام لان الاول لماترك الافتتاح بذكرالله فهذالاينبغي أن يترك الاختتام بدكرالله (المسئلة السادسة) انشاء قال سلام عليكم وانشاء فال السلام عليكم قال تعالى في حق نوح يانوح اهبط بسلام مناوقال عن الخليل فالسلام عليك سأستعفر لكر بى وقال ف قصة لوط قالو اسلام اقال سلام وقال عن يحيى وسلام عليه وقال عن محدصلي الله عليه وسلم وقل الحدالله وسلام على عباده وقال عن الملائكة والملائكة يدخلون عليهم منكل باب سلام عليكم وقال عن رب العرة سلام قولا من رب رحيم وقال فقل سلام عليكم و اما بالالف واللام فقوله عن موسى عليه السلام فأرسل معنايني اسرائبل ولاتعذبهم قد جئناك بآية من ربك والسلام على من انبع الهدى وقال عن عيسى عليد السلام والسلام على يوم ولدت و يوم أموت فثبت ان الكل جائز وأما في التحليل من الصلاة فلابد من الالف واللام بالاتفاق واختلفوافي سائر المواضع ان التنكير أفضل أمالتعر بف فقيل التنكير أفضل و يدل عليه وجوه (الأول) ان لفط السلام على سبيل التنكير كثير في القرآن فكان أفضل (الثاني) ان كل ماوردمن الله والملائكة والمؤمنين فقدورد بلفظ التنكير على ماعدد ناه فيالآيات وأمابالالف واللامفاعاورد في تسليم الانسان على نفسه قال موسى عليه السلام والسلام على من اتبعالهدي وقال عيسي عليه الصلاة والمهلام والسلام على ( والثالث ) وهو المعني

شلهاروى أن رجالاقال أحدهم رسول الله صلي الله عليه وسلم السلام عدل ففال وعليك السلام ورحة الله وقال الاحرااسلام عليك ورحمة الله فقالوعليك السلام ورحمةالله و بركاته وقال الآخر السلام عليكوحةاللهو بركأته فقال وعلمك فقال الرجل مقستني فأس ماقال الله تعالى وتلاالآ يذفقال عليدالصلاه والسلام انكلم بتركلي فضلا فرد د ن عليك مثله وجوار التسليمواجب وانما التخيربين الزيادة وتركها وعن النخعي أن السلام سنة والرد فريضة وعن ابن عباس رصى الله تعالى عنهما الردواجبوما من رجل عرعلي قوم مسلين فيسلم عليهم ولاير دون عليه الانرع الله منهمروحالقدس وردب عليه الملائكة ولايردفي الخطبة وتلاوة القرآن جهراو رواية الحديث وعند دراسة العلم والاذان والاقامة ولأيسلم على لا عب

النزد والشطر نج والمغنى والقاعد لحاجته ومطير الحام والعارى في الحام وغيره قالوا و يُسلم الرَّجل ﴿ ٱلمعتوَّلُ ﴾

المفرس على راكب الجار والصغير على الكبير والقليل على الكنعر واذاالنقيا ابتدراوعن أبى حنيفة رضى الله عنه لايجهربالرديعني الجهر الكثيروعن النيعليه الصلاة والسلام اذاسل علمكم أهل الكياب فقولوا وعليكم أى وعلمكم ما قاتم حيث كان تقول بعضهم السام عليكم وروى لأتبدأ اليهودي بالسلام واذابد ألذفقل وعليك وعن الحسن أمه يجوزأن يقول للكاذر وعليك السلام دون الزياده وصل التحية بالاحسنعندكون المسلم مسلاوردمثلهاعندكونه كافرا (انالله كانعلى كلشئ حسيبا)فخماسبكم على كل شيء من أعمالكم التيمن جلتهاماأمرتمه منالتحية فعافطواعلي مراعاتها حسماأمرتمبه (الله لاالدالاهو)مبتدأ وخبر وقوله تعالى (ليجمعنكم الى يوم القيامة ) جواب قسم محمدوف أي والله المحشر كممن قبوركم

المعقول أن لفظ السلام بالالف واللام يدل على أصل الماهية والتنكير يدل على أصل الماهية مع وصف الكمال فكان هذا أولى ( المسئلة السابعة ) قال صلى الله عليه وسلم السنة أنّ يسلم الراكب على الماشي وراكب الفرس على راكب الحمار والصغير على الكبر والاقل على الاكثروالقائم على القاعد وأقول أما الاول فلوجهين (أحدهما) ان الراكب أكثرهمية فسلامه يفيد زوال الخوف ( والثاني ) ان التكبريه أليق فأمر بالابتداء بالتسليم كسرالذلك التكبروأماان القائم بسلم على القاعد فلانه هوالذي وصل اليد فلابدوأن يُعْتَم هذا الواصل الموصول بالخير ( المسئلة الثامنة) السنة في السلام الجهرلانه أقوى في ادخال السعرور في القلب (المسئلة الناسعة ) السنة في السلام الافشاء والتعميم لان في التخصيص ايحاشا (المسئلة العاشرة ) والمصافحة عند السلام عادة الرسول صلى الله عليه وسلم قال عليه الصلاة والسلام اذا تصافح المسلان تحانت ذنو بهما كا يتعات ورق الشجر (المسئلة الحادية عشرة )قال أبو يوسف من قال لا خراقري فلاناعني السلام وجب عليه أن يفعل (المسئلة الثانية عشرة) اذا استقلات رجل واحدفقل سلام عليكم واقصدال جلواللكين فانك اذاسلت عليهمارداالسلام عليك ومن سلاللك عليه فقد سُلم من عذاب الله ( المسئلة الثالثة عشرة ) اذاد خلت بيتاخاليا فسلم وُفيه وجوه (الاولْ ) أنك تسلم من الله على نفسك ( والثاني ) الك قسلم على من فيه من مؤمني الجن ( والثالث ) انك تطلب السلامة بركة السلام من في البت من الشياطين والمؤذيات ( المسئلة الرابعة عشرة )السنة أن يكون المبتدى بالسلام على الطهارة وكذا المجيب روى ان واحد اسلم على الرسول صلى الله عليه وسلم وهوكان في قصناء الحاجة فقام وتيم ممردالسلام (المسئلة الحامسة عشرة )السنة اذاالتي انسانان ان يبتدرابالسلام اطهارا للتواضع (المسئلة السادسةعشرة) لنذكر المواضع التي لايسلم فيهاوهي ثمانية (الاول) روى أنَّ النبي صلى الله عليه وسلم قال لايبدأ اليهودي بالسلام وعن أبي حنيفة انه قال لايبدأ بالسلام فى كتاب ولافى غيره وعن أبى يوسف لاتساعليهم ولاتصافحهم واذادخلت فتل السلام على من اتبع الهدى ورخص بعض العلاء في ابتداء السلام عليهم اذا دعت الى ذلك حاجة وأمااذا حلوا علينافقال أكثرالعلاء ينبغي أن يقال وعليك والاصل فيه انهم كأنوا يقولون عندالدخول على الرسول السام عليك فكان النبي صلى الله عليه وسلم يقول وعليكم فجرت السنة بذلك ثم ههناتفريع وهوانااذا قلنالهم وعليكم السلام فهل يجوزذ كرالرحة فيهقال الحسر بجوزأن يقال للكافروعليكم السلام لكن لايقال ورحة المهلانهااستغفار وعنالشعبي انهقال لنصراني وعليكم السلام ورحمة الله فقيلله فيه فقال أليس في رحمة الله يعيش (الثاني) اذا دخل يوم الجمعة والامام يخطب فلاينبغي أن يسلالشتفال الناس بالاجتماع فانسلم فردبهضهم فلابأس ولواقتصرواعلى الاشارة كان إحسن (الثالث) اذا دخل الجام فرأى الناس منزر بن يسلم عليهم وان لم بكونو امتزرين

لم يسلم عليهم (الرابع) الاولى ترك السلام على القارى لانه اذا شخل بالجواب يقطع عليه التلاوة وكذلك القول فين كان مشتغلا برواية الحديث ومذاكرة العلم (الخامس )لايسلم على المشتغل بالاذان والاقامة للعلة التي ذكرناها (السادس) قال أبو بوسف لايسلم على لاعب النزد ولاعلى المغنى ومطيرالجام وفي معناه كل من كان مشتغلا بنوع معصية (السابع) لايسلم على من كان مشتفلا بقضاء الحاجة مر على الرسول عليه الصلاة والسلام رجل وهويقضى حاجته فسلم عليه فقام الرسول عليه الصلاة والسلام الى الجد ارفتيم مم رد الجواب وقال لولاأ في خشيت أن تقول سلت عليه فلم يرد الجواب لما أجبتك اذا رأيتنى على مثل هذه الحالة فلاتسل على فانك انسلت على لم أرد عليك (الثامن) اذادخل الرجل بيته ساعلى امرأته فانحضرت أجنبية هناكم بساعليهما (المسئلة السادسة عشرة) في أحكام الجواب وهي ثمانية (الاول) ردالجواب واجب لقوله تعالى والحديم بتحية فعبوا بأحسن منها أوردوها ولان ترائالجواب اهانة وضرر وحرام وعنابن عباس مامن رجل عرعلى قوم مسلين فيسلم عليهم ولايردون عليه الانزع عنهم روح القدس وردت عليه الملائسكة (الثاني) ردالجواب فرض على الكفاية اذاقام به البعض سقطعن الباقين والاولى للكل أن يذكروا الجواب اطهارا للاكرام ومبالغة فيه ( الثالث ) انهواجب على الفورفان أخرحتي اغضى الوقت فان أجاب بعد فوت الوقت كان ذلك التداء سلام ولايكون جوابا ( الرامع )اذاورد عليه سلام في كتاب فجوابه بالكتبة أيضا واجب القوله تعالى واذاحييتم بتحية فعيوا بأحسن منها أوردوها ( الخامس ) إذا قال السلام عليكم فالواجب أن يقول وعليكم السلام الاان السنة أن يزيد فيه الرحة والبركة ليدخل تحت قوله فعيوا بأحسن منها أما اذا قال السلام عليكم ورحمة الله و بركاته فطاهر الآية يقتضي انه لا يجوز الاقتصار على فوله وعليكم السلام ( السادس ) روى عن أبي حنيفة رضى الله عندانه قال لا يجهر بالرديمني الجهر الكثير (السابع)ان سلت المرأة الاجنبية عليه وكان يخاف فى رد الجواب عليهاتهمة أوفتنقلم يجب الرديل الاولى أن لا يفعل (الثامن) حيث قلنا انه لا يسلم فلوسلم يجب عليها الرد لانه أتى بغمل منهى عنه فكان وجوده كعدمه (المسئلة السابعة عشرة )اعلم أن لفظ الصية على مابيناه صاركناية عن الاكرام فجميع أنواع الاكرام يدخل تحت لفظ التحييدا ذاعرفت هذا فنقول قال أبوحنيفة رضي الله عنه من وهب لغيرذي رحم محرم فله الرجوع فيها مالم يثب منهافاذا أثيب منهافلارجوع فيهاوقال الشافعي رضي الله عندله الرجوع فيحق الولد ولبسله الرجوع فى حق الاجنبى اجهم أبو بكرالرازى بهذهالآية على صحة قول أبي حنيفة فان قوله واذاحيتم بحية فعيوا بأحسن مهاأ وردوها يدخل فيد التسليمو يدخل فيه الهبة ومقتضاه وجوب الرداذالم بصرمقا بلابالاحسن فاذالم يثبت الوجوب فلاأقل من الجواز وقال الشافعي هذا الامر مجول على التدب بدليل انه لوأثيب بماهوأ قل منه

في يوم القيامة أونى الجمع 👖 حالمن اليوم أوصفة للمصدرأيجعالاريب فيه (ومن أصدق من الله حديثا) انكار لأن بكونأحدأصدقمنه تعالى في وعده وسائر أخباره وبيان لاستحالته كيف لاوالكد محال عليدسمانه دونغره (فالكم) مبتدأوخبر ا والاستفهام للاسكار والننى والحطاب لجميع المؤمنين لكرمافيه من معنىالتو ميخ متوجه الى ا العضهم وقوله تعالى (في : المنافقين ) متعلق اما للأ عاتعلق به الحبرأي أي سي كائن لكرفهرأي في أمر هم وشأنهم فدف المضاف وأقيم المضاف اليدمقامه وامأعايدل عليه قوله تعالى (فئتين) من معنى الافتراق أي فالكم تفترقون في المنافقين واما بمعذوف وقعمالامن فثنينأى كأنسين في المنافقين لانه في الاصل صفية فلا قدمت انتصبت حالا كاهوشأن صفات النكرات على الاطهلاق أومن

الضمير في تفترقون وانتصاب فتنين عندالبصر بين على الحالية من المخاطبين والعامل مافي لكم ﴿ سَقَطِتَ ﴾

## من معنى النبل كلف قوله تعالى فالهم ﴿ ١١٣ ﴾ عن النذكرة سرصين وغيد الكوفين على خبرية كان مشعرة

أى فالكم في المنافقين كنتم فتنسبن والمراد انكارأن يكون للمخاطبين شي مصحم لاختلافهم فأمرالمنافقين وبيان وجوت بتالقول يكفرهم واجرا ثهسم مجرى المجاهر ينبالكفرفي جميع الاحكام وذكرهم بعنوان النفاق باعتبار وصفهم السابقروي أنهم قوم من المنافقين استأذنوا رسسولالله عليه الصلاة والسلام في الخروج الى البدو معتلين باجتواء المدينة فلاخر جسوالم زالوا راحلين مرحلة فرحلة حتى لحقوا بالمشركين فاختلف ألمسكون فيأمرهم وقيسلهم قوم هاجروا منكلة الى المدينة ثم يدا لهم فرجعسواوكشوا الي رسول الله صلى الله عليهوسلم اناعلى ديتك ومأأخرجنا الااجتواء المدنة والاشتياق الى يلدنا وفيسلهم ناس أطهر واالاسلام وقعدوا عن الهيم ، وقبل هم غوم خرجوامع رسول الله ملى الله عليه وسلم يوم أحد

ستطنت مكنة الرد بالاجاع مع انظاهر الآية يقتضى ان يأتى بالاحسن مم احتج الشافعي على قوله عاروى ابن عباس وابن عر عن النبي صلى الله عليه وسلم انه قال لا يحل لرجل ان يعطى عطية أو يهب هبة فيرجع فيها الاالوالد فيا يعطى ولده قال وهذانص في أن هبة الاجنبي يحرمالرجوع فيها وهبة الولد يجوزالرجوع فيها نممقال تعالى انالله كان على كلشي حسيبا وفيه مسائل ( المسئلة الاولى ) في الحسيب قولان ( الاول ) أنه بمعنى المحاسب على العمل كالأكيل والشمر يب والجليس بمعنى المؤاكل والمشارب والمجالس ( الثانى ) انه بمعنى الكافى فىقولهم حسبى كذا أىكافى ومنه قوله تعسالى حسبىالله (المسئلة الثانية) المقصودمنه الوحيد فانابينا انالواحد منهم فدكانبسم على الرجل المسلم مانذلك المسلم اكان يتفحص عن حاله بلر عا قتله طمعامنه ف سلبد فالله تعالى زجرعن ذلك فقال واذاحيتم بتحبة فحيوا بأحسن منها أوردوها واياكم انتتعرضوا له بالقتل محقال انالله كان على كل شئ حسيبا أى مومحاسبكم على كل أعالكم وكا في في ايصال جزاء أعمالكم اليكم فكونوا على حذرمن مخالفة هذا التكليف وهذأ يدل على شدة العناية بحفظ الدماء والمنع من اهدارها الله ممقال تعالى ( الله لا اله الأهو ليجمعنكم الى يوم القيامة لاريب فيم ومن أصدق من الله حديثا ) في الآية مسائل ( المسئلة الاولى ) في كيفية النظم وجهان ( الاول ) انابينا انالمقصودمن قوله واذاحييم تحية فعبوا بأحسن منهاأ وردوها أن لايصيرال حل المسامقتولا ثم انه تعالى أكدذاك بالوعيدني قوله ان الله كان صلى كل شي حسيبا مم بالغ في تأكيد ذلك الوعيد بهذه الآية فبين فيهذه الآية ان النوحيد والعدل متلآزمان فقوله لااله الاهو اشارة الى التوحيدوقوله ليجمع كمالى يوم القيامة اشارة الى العدل وهو كقوله شهدانته انه الاهو والملائكة وأولوالعلم قائما بالقسط وكقوله في طه انني الماللة لااله الاانافاعبدني وأفم الصلاة لذكرى وهواشارة الى النوحيد ممقال ان الساعة آتية أكاد أخفيها لتجزى كل نفس ماتسعى وهو اشارة الى العدل فكذا في هذه الآية بين انه يجب في حكمه وحكمته أن يجمع الاولين والاخرين فيحرصة القيامة فينتصف للظلومين من الظالمين ولاشك انه تهديد شدید ( الثانی ) کانه تعالی یقول من سلم علیکموحیا کم فاقبلوا سلامه و اکرموه و عاملوه منامعلى الظاهر فأن البواطن اعايعرفها الذي لااله الاهو انماتنكشف واطن الخلق للبتدا وامااعتراض والخبر المجمعنكم واللام لام القسم والتقسدر والله المجمعنكم ( المسئلة الثالثة ) لقائل أن يقول لمهم يقل ليجمعنكم في يوم القيامة والجواب من وجين ( الاول ) المراد ليجمعنكم في الموت أوالقبور الي يوم الفيامة ( الثاني ) ألتقدير ليضمنكم الى فلك الميوم و يجمع بيشكم و بيند بأن بجمعكم فيه ( المسئلة الرابعة ) قال الزجاج يجوز أَن يِقَالَ سَمِيتَ الْقَيَامَةَ قَيَامَةَ لان النَّاسِ يَعْوَمُونَ مِن قَبُو رَهُمْ وَ يَجُوزُ أَبِضًا ان بِقَال

همرجموا ويأباء ماسيأتي من جعل هبرتهم غايد لانهى عن توليهم وقيل هم العرنيون الذين أغاروا على السرح وقتلوا واعى

رُسُولُ اللَّهُ صَلَّى اللَّهُ وَسِمْ وَ يُرْدُمُ مِنْ الْآيَاتُ ﴿ ١٤٤ ﴾ النَّاطَّةُ بَكِيفَيةُ المعاملة منهم من السلم والمقرب أ

سميت بهذه الاسم لان الناس يقومون الحساب قال قدالى يوم يقوم الناس لرب العالمين قال صاحب الكشاف القيام القيامة كالطلاب والطلابة ( المسئلة الحامسة ) اعسلمأن ظاهر الآية مل على انه تعالى أثبت ان القيامة ستوجد لامحالة وجعل الدليل على ذلك مجرد اخبارا فلة تعالى عنه وهذا حقوذلك لان المسائل الاصولية على القسمين منها ما العلم بصدالنبوة يكون محتاجا الى العلم بصحته ومنها مالايكون كذلك والأول مثل علنا بافتقار العالم الى صانع علم بكل المعلومات قادر على كل المكنات فانامالم نع ذلك لا يمكننا العلم بصدق الانبياء فكلمسئلة هذاشأنها فانه يمتنع اثباتها بالقرآن واخبار الانبياء عليهم الصلاة والسلام والاوقع الدور ( وأما القسم الثاني) وهوجلة المسائل التي لا يتوقف العلم بعجة النبوة على العم بصحتها فكل ذلك بما يمكن اثباته بكلام الله واخباره ومعلوم أن قيام القيامة كذلك فلاجرم أمكن اثباته بالقرآن وبكلام الله فثبت ان الاستدلال على قيسام القيامة باخبار الله عنم استدلال صحيح (المسئلة السادسة) قوله ومن أصدق من الله حديثااستفهام على سبيل الانكار والمقصودمنه بيان انه يجب كونه تعالى صادفاوان الكدت والخلف في قوله محال وأما المعترز له فقد بنواذلك على أصلهم وهوانه تعالى عالم بكون الكذب قبيحا وعالم بكونه غنيا عنه وكلمن كان كذلك استحال أن بكذب انماقلنا انه عالم بقبع الكذب وعالم بكونه غنياعنه لان الكذب فبج لكونه كذبا والله تعالى غرمحتاج الىشى أصلا وثبت انه عالم بجميع المعلومات فوجب القطع بكونه علما بهذين الامرين وأماان كلمن كان كذلك استحال ان يكذب فهو ظاهر لآن الكذب جهة صرف لاجهة دعاء فاذاخلا عن معارض الحاجة بني ضارا محضا فيمتنع صدور الكذب عنسه وأما أصحابنا فدليلهم انه لوكان كاذبا لكان كذبه قديما ولوكأن كذبه قديما لامتنع زوال كذبه لامتناع العدم على القديم ولوامتنع زوال كذبه قديما لامتنع كونه صادقا لانوجود أحد الضدين يمنع وجودالضدالآ خرفلوكان كاذبا لامتنع أن يصدق لكنه غير بمتنع لانانعل بالضر ورة أنكل من علم شيئا فانه لايمتنع عليه أن يحكم عليه بحكم مطابق للمحكوم عليسه والعلم بهذه الصعة ضرورى فاذاكان آمكان الصدق فأعاكان امتناع الكذب حاصلا لا يحالة فثبت اله لا يدمن القطع بكونه تعالى صادعا ( المسئلة السابعة ) استدلت المعتزلة بهذه الآبة على ان كلام الله تعالى محدث قالوالانه تعالى وصغه بكونه حديثا في هذه الآية وفي قوله تعالى الله نزل أحسن الحديث والحديث هوالحادث أوالمحدث وجوابنا عنسه انكمانا يحكمون بحدوث الكلام الذي هوالحرف والصوت وتحن لاننازع فيحدوثه الماالديندعي قدمه شئ آخر غيرهذه الحروف والاصوات والآية لاندل على حدوث ذلك الشي البتسة بالاتفاق منا ومنكم فامامنا فظاهر وأمامنكم فانكم تنكرون وجود كلام سوى هذه الحروف والاصوات فكيف يمكنكم أن تقواوا بدلالة هسذه الآية على حدوثه والله أعل م فوله تعالى ( عَالَكُم فِي المنافِقِينَ فَتَيْنُوالله أركسهم مِا كَسِيوا ..

وهؤلاء قد أخسدوا وفعل بهم مافعلمن المثلة والقتل ولمنقل فيأمرهم اختسلاف المؤمنين (والله أركسهم) حالمن المنافتين مفيدة لتأكيد الانكار السائق واستبعاد وقوعالمنكر بيبان وجود النافيعد بيان عدمالداعي وقيل من ضمسير المخاطبين والرابطهوالواوايأي شي يدعوكمالى الاحتلاف في كفرهم مع تحقق ما يوجب اتفاقكم على كفرهم وهوأن الله تعالى قدردهم في الكفركا كانوا ( ما كسبوا ) بسيب ما كسيسوه من الارتداد واللحوق بالمشركين والاحتمال على رسول المتدسلي الله عليه وسلم والعائد الى الموصول محذوف وقبل مامصدر يقأى بكسبهم وقيل معنى أركسهم نكسهم بأن صيرهم الذار وأصلال كسردالشي مقلو باوقرئ ركسهم مشددا وركسهمأبضا مخففا ( أثر بدون أن تهدوا من أصل الله )

وادعاء اهتدائهموهم الريدون أن تهذوامن أصلاله ومن يضلل الله فلن تجدله سبيلا) اعلم ان هذا نوع آخر بعرل من ذلك سعى من أحوال المنافقين ذكره الله تعالى وههنامسائل (المسئلة الاولى) ذكروا في سبب نزول فهدايتهموارادةلها هذه الآية وجوها (الاول) انها نزلت في قوم قدموا على النبي صلى الله عليه وسلم وآله ووصع الموصول موضع مسلين فأقاموا بالمدينة ماشاءالله ممقالوا بارسول الله نريد أن تخرج الى الصحراء فأذن لنا ضميرالمنافقين لتشديد فيه فأذنالهم فلماخرجوا لمرزالوا يرحلون مرحلة مرحلة حتى لحقوا بالمشركين فتكلم الانكاروتأ كيداستمالة المؤمنون فيهم فقال بعضهم لوكانوامسلين مثلنالبقوا معناوصبروا كاصبرنا وقال قوم الهداية عاذكرق حيز هممسلون وليسلنا أن نسبهم الى الكفر الى أن يظهر أمرهم فبين الله تعالى نفاقهم الصلة وتوجيد الانكار فهده الآية ( الثاني ) نزلت الآية في قوم أطهروا الاسلام عكة وكانوا بعينون الى الارادة لا الى متعلقها المشركين على المسلين فاحتلف المسلون فيهم وتشاجروا فنزلت الآية وهوقول ابن عباس أبان مقال أتهدون الح للبالغة وقتادة (الثالث) نزلت الآية في الذي تخلفوا يوم أحد عن رسول الله صلى الله عليه وسلم فى انكاره بييان أنه ممالا يمكن وقالوالونعلم فتالالاتبعناكم فاختلف أصحاب الرسول صلى الله عليه وسلم فيهم فنهم فرقة ارادته فضلاعن امكان يقولون كفروا وآخرون قالوالم يكفروا فنزلت هذهالآية وهوقول زيذبن اابت ومنهم نفسه وجل الهداية منطعن في هذا الموجه وقال في نسق الآية ما يقدح فيه وانهم من أهل مكة وهوقوله تعالى والاصلال على الحكم فلاتتخذوا منهم أولياء حتى يهاجروا في سبيل الله ( الرائع ) نزلت الآية في قوم ضلوا المما يأباه قوله تعمال وأخذوا أموال ألمسلين وانطلقوابها الىاليمامة فاحتلف آلسلون فيهم فنزلت الآية وهو (ومزيطلالله فلن تجدله قول عكرمة (الخامس)هم العرينون الذين أغاروا وقتلوا يسارا مولى الرسول صلى الله سبيلا)أىومن يخلقفيه عليه وسلم ( السادس )قالُ اين زيد نزلت في أهل الافك (المسئلة الثانية) في معنى الآية الضلال كائنا من كان وجهان (الاول) ان فتين نصب على الحال كقولك مالك قائمًا أي مالك في حال القيام فلن تجدله سبيلامن السبل وهذا قول سيبويه ( الثاني ) انه نصب على خبركان والتقدير مالكم صرتم في المنافقين فضلاعن أنتهد مهاليه فثنين وهواستفهام على سبيل الانكار أي لم تختلفون في كفرهم مع ان دلائل كفرهم وفيسه منالافصاح ونفاقهم ظاهرة جلية فليس لكم أنتختلفوا فيه ىل يجب أن تقطعوا بكفرهم ( المسئلةُ عن كال الاستعالة مالس الثالثة ) قال الحسن انماسماهم منسافقين وانأطهروا الكفر لانهم وصفوا بالصفة فى قوله تعالى ومن يطل الله التي كانواعليها من قبل والمراد بقوله فئنين مابينا ان فرقة منهم كانت تميل اليهم وتذب فاله من هاد ونظائره عنهم وتواليهم وفرقة منهم تباينهم وتعاديهم فنهواعن ذلك وأمر وابان يكونواعلي كهج وحل اضلاله تعالى واحد في التباين والتسبري والتكفيروالله أعلم ممقال الله تعسالي تخبرا عن كفرهم والله على حكمه وقضائه أركسهم بماكسبوا وفيه مسائل ( المسئلة الاولى ) الركس رد الشيُّ من آخره الى أوله بالضلال مخل محسن **خاركس والنكس والمركوس والمنكوس واحد ومند يقال للروث الركس لانه رد الي -**المقسايلة بين الشرط سالةخسيسة وهىمالة النجاسة ويسمى رجيعا لهذا المعني أيضا وفيه لعتان ركسهم والجراء وتوجيد الخطاب وأركسهم فارتكسوا أىارتدوا وقال أمية الىكلواحدمنالمخاطبين فأركسوا في حيم النار انهم \* كانوا عصاة وقالوا الافك والزورا للاشعار بشمول عدم (المسئلة الثانية) مع الآية أنه ردهم الى أحكام الكفار من الذل والصغار والسي الوجدان الكل على طريق

التغمنيّل والجلة انتاحال منقاص تريبون أوتهدواوازابط هو الواو أواعتراض تذبيلي مقرد

والقتل بماكسبوا أي بما أظهروا مثالارتداد بعد ماكانوا على الغاق وذلك ان المنافق مادام يكون متمسكا فيالظاهر بالشهادتين لمريكن لناسبيل الىقتله فاذا أظهر الكفر فعينند يجرى الله تعالى عليه أحكام الكفار (المسئلة الثالثة) قرأ أبي بن كعب وعبدالله بن مسعود والله أركسهم وقدذكرنا انأركس وركس لنشان ممقال تعالى أتريدون أنتهدوا من أضل الله ومن يضلل الله فلن تجدله سبيلا قالت المعتزلة المرادمن قوله أصل الله ليس انه هوخلق الضلال فيه للوجوء المشهورة ولانه تعالى قال قبل هذه الآية والمهأركسهم عاكسبوافيين تعالى انه اعاردهم وطردهم بسبب كسبهم وضلهم وذلك ينني القول بان اصلالهم حصل بخلق الله وعندهذا حلوا قوله من أصل الله على وجو. ( الاول) المراد منه أنالله تعالى حكم بضلالهم وكفرهم كايمال فلان يكفر فلانا ويضله بمعنى انه حكم به وأخبر عنه (الثاني) ان المعنى أثر يدون أن تهدوا الى الجنة منأضله الله عن طريق الجنة وذلك لانه تعالى يصل الكفار يوم القيامة عن الاهتداء الى طريق الجنة (الثالث)أن يكون هذا الاصلال مفسرا بمنع الالطاف واعلم الماقدذكرا في مواضع كثيرة من هذا الكتاب ضعف هذه الوجوء مم تقول هب انها صحيحة ولكنه تمالى للأخبرعن كفرهم وضلالهم وانهم لايدخلون الجنة فقد توجه الاشكال لان انقلاب علم الله تعالى جهلامحال والمفضى إلى المحال محال وما بدل على ال المراد من الآية أن الله تعالى أصلهم عن الدين قوله ومن يضلل الله فلن تجدله سبيلا فالمؤمنون في الدنيا امما كانواير يدون من المنافقين الايمان ويحتالون في ادخالهم فيديم قال تعالى ومن يضلل الله فلن تجدله سبيلا فوجب أن يكون معناه أنه تعالى لمأصلهم عن الايمان امتنع أن يجد المخلوق سبيلا الى ادخاله في الايمان وهذاظاهر همم قال تمالى (ودوا لوتكفرون كاكفروا فتكونون سواء فلا تخذوا منهم أولياء حتى يهاجروا في سبيل الله ) وفيد مسئلتان (المسئلة الاولى))انه تعالى لماقال قبل هذه الآية أتريدون أنتهدوا من أصل الله وكان ذلك استفهاما على سيل الانكار قررذلك الاستبعاد بان قال انهم بلغوا في الكفر الى أنهم يتمنون أن تصبروا أيها المسلون كفارا فلماللغوا في تعصبهم في الكفر الي هذا الحدفكيف تطمعون في اعانهم (المسئلة الثانية ) قوله فنكونون سواء رفع بالنسق على تكفرون والمعنى ودوالونكونون والفاءعاطفة ولايجوز أن يجعل ذلكجواب التمنى ولوارادذلك على تأويل اذاكفروا استووالكان نصبا ومثله هولهودوالوتدهن فيدهنون ولوقيل فيدهنوا على الجواب لكان ذلك جائزا في الاعراب ومثله ودالذين كفروا لوتففلون عن أسلحنكم وأمتعتكم فيميلون عليكم ومعنى قوله فنكونون سواء أى فى الكفر والمراد فتكونون أنتم وهم سواءالاأنه اكنني بذكر المخاطبين عن ذكر غيرهم لوصنوح المعنى بسبب تقدم ذكرهم واعلم انه تعالى الشرح للمؤمنين كفرهم وشدة غلوهم في ذلك الكفر فبعد ذلك شرح للمؤمنين كيفية المخالطة معهم فقال فلا تتخذوا منهم أولياء حتى يهاجروا فيسبيل الله وفيه مسائل

من المخاطب بن أولا ومن غبرهم ( ودوا لوتكفرون)كلام مستأنف مسوق لبيان نحلوهم وتما ديهم فيالكفر وتصديهم لاصلال غيرهم اثر بيان كفرهم ومنلالهم في انفسهم وكلد لومصدرية غددعن الجوابوهي مع مايعدها نصب على المفعولية أى ودوا أنتكفروا وقوله تعالى (كاكفروا)نصب على أنه نعت لمصدر محذوف أي كفرا مثل كفرهم أوحال من صميرذلك المصدر كاهورأى سيبو يهوقوله أتمالى (فتكونون سواء) عطف على نكفرون داخل في حكمه أي ودوا أنتكفروافتكونواسواء مستو نفىالكفروالضلال وقيل كلة لوعلى بابها وجواعامحذوف كغمول ودوالنفديرود وأكفركم لونكفرون كاكفروالسروا مذلك (فلا تخذوامنهم أولياء) الفاءجواب شرط محذوف وجع أولياء لمراعاة جمع المخاطبين فانالمرادتهي أن يتحذ واحدمن المخاطبين وليا

واحدا منهم أى اذاكان حالهم مأذكر من ودادة كفركم فلاتو الوهم (حتى بهاجروا في سبيل الله) ﴿ المسئلة ﴾ واحدا منهم أى اذاكان حالهم مأذكر من ودادة كفركم فلاتو الوهم (حتى بهاجروا في سبيل الله) ﴿ المسئلة ﴾ أى حتى يو منواو يحققوا ايمانهم جهرة كائنة لله تعالى ورسوله عليد الصلاة والسلام الأنترض من أغراص الدنبا

( فإن تولوا ) أي عن الاعان المطاهر بالهسرة الصحيحة المستقيمة فغذوهم)اياذافدرتم عليهم (واقتلوهم)حيث وجدتموهم من الحل والحرم فانحكمهم حكم سائرالمشركين أسراو قتلا (ولاتنخذوامنهم ولياولانصيرا) أي جانبوهم مجانبة كلية ولاتقبلوا منهم ولاية ولانصرةأ بدا (الأالذبي يصلون الى قوم بينًا كم وينهم ميثاق) استثاء من قوله تعالى فغدوهم وافتلوهم أى الاالدين يتصلون وينتهون الى قوم عاهدوكم ولمحار بوكموهم الاسليونكان سول الله صلى الله عليد وسلم وقت خروحدهن مكنة قدوادع هلا بن عويمرالاسلى على أنه لايعيند ولاسين عليه وعلى أن من وصل الى هلال ولجأاليد فله من الجوارمثل الذى لهلال وقیلهمبنوبکرایی به مناة وقيلهم حراعة

(المسئلة الاولى) دلمت الآبة على اله لا يجوز موالاة المشركين والمنافقين والمشتهرين بال ندقة والالحاد وهذامتأ كدبعموم قوله تعالى باأبهاالذين آمنو الاتتحذواعدوى وعدوكم أولياءوالسيب فيدان أعزالاشياء وأعظمها عندجيع الخاق هوالدبن لان ذلك هوالامر الذيبه يتقرب الى الله تمالى و يتوسل به الى طلب السعادة في الآخرة واذاكان كذلك كانت المداوة الحاصلة بسبه أعظم أنواع العداوة واذاكان كذلك امتنع طلب الحبة والولاية في الموضع الذي يكون أعظم موجبات المداوة حاصلا فيه والله أعم (المسئلة الثانية) قوله فلا تشخذوا منهم أواباء حتى بهاجروا قال أبو بكرالرازى النقدير حتى يسلوا ويهاجروالات الهجرة فيسبيل الله لاتكون الابعدد الاسلام فقد دلت الآية على ايجاب الهجرة بعدالاسلام وانهم وانأسلوالميكن بيننا وبينهم موالاة الانعد الهجرة ونطيره قوله مالكم من ولايتهم من شيء حتى يهاجرواواعلم ان هذا التكليف انماكان لازماحال ماكانت الهجرة مفر وصدة قال صلى الله عليه وسلم أنابري من كل مسلماقام بين أطهر المشركين وأنابري منكل مسلمع مشمرك فكانت الهجرة واجبة الىأن فتحتّ مكة ثم فسمخ فرض الهجرة عنطاوس عنابن عباس قال قال رسول الله صلى الله عليه وسلبوم فتح مكة لاهمرة بعدالفتح ولكن جهاد ونيةو روىعن الحسن انحكم الآية ابتف كُلِّ مِن أَقَام في دارا لحرب قرأى فرض الهجرة الى دار الاسلام قائمًا ( المسئلة الثالثة ) اعلمأن الهجرة تارة تحصل بالانتقال من دارالكفر الى دارالا يمان وأخرى تحصل بالانتقال عن أعمال الكفار الى أعمال المسلين قال صلى الله عليه وسلم المهاجر من هجر مانهي الله عنه وقال المحققون الهجرة في سبيل الله عبارة عن الهجرة عن ترك مأموراته وفعل منهياته ولماكان كل هذه الامو رمعتبرالاجرم ذكر الله تعسالي لفظا عاما يتناول الكل فقال حتى يهاجروافي سبيل الله فانه تعالى لم يقلحتي يهاجروا عن الكفر بلقال حتى يهاجروافي سبيل الله وذلك يدخل فيه مهاجرة دارالكفرومها جرة شعارالكفرتم لم يقنصر تعالى على ذكرالهجرة ملقيده يكونه فيسبيل الله فانه ربمساكانت الهجرة من دارالكفرالي دار الاسلام ومن شعار الكفر الى شعار الاسسلام العرض من أغراض الدنيا انما المعتبر وقوع تلك التُعجرة لاجل أمر الله تعالى المم عال فأن تولوا فغذوهم واقتلوهم حيث وجد توهم ولا تخذوامنهم ولياولانصيرا) والمعن فانأعرضواعن الهجرة وزموامواضعهم خارجاعن المدينة فخذوهما ذاقدرتم عليهم وافتلوهم أينما وجدتموهم في الحل والحرم ولا تتخذوا منهم في هذه الحالة وليايتولى شيئامن مهماتكم ولانصيرا ينصركم على أعدائكم واعمأنه تعالى المربقتل هوالاه الكفاراستني منه موضعين الاول «قوله تعالى (الاالذين يصلون الى قوم بينكم و بينهم ميثاق) وفيه مسئلنان ( المسئلة الاولى ) في قوله يصلون قولان (الاول) ينتهون البهرو يتصلون بهموالمعني ان من دخل في عهد من كان داخلا في عهد كم فهم أبضا يداخلون فعهد كمقال القفال رجدالة وقديدخل فالايدأن يفصدقوم حضرة الرسول (أوجاو كم) غطف على الصلة أى أوالذي جاوكم كافين عن قتال كم وقتال قومهم استَّنى من المأمور بأخذهم وقتلهمَّ فريقان أحدهما من ترك المحاربين ولحق بالمعاهدين ﴿ ٤١٨ ﴾ والآخر من أتى المؤمنين وكف عن قتال الفريقين

صلى الله عليه وسلم فيتعذر عليهم ذلك المطلوب فيلجؤاالى قُومَ بِينهُمْ وبينَ السَّلينَ عَهداً لَي أَنَّ يجدواالسبيل اليه (القول الثاني) ان قوله يصلون معنا منتسبون وهذا صعيف لان أهل مكذأ كثرهم كانوامتصلين بالرسول منجهة النسب معانه صلى الله عليه وسلكان قدأ بأح دم الكفارمنهم (المسئلة الثانية) اختلفوا في ان القوم الذين كان بينهم و بين المسلين عهد من همقال بعضهم هم الاسليون فأنه كان بينهم وبين رسول الله صلى الله عليه وسلم عهد فاته عليد الصلاة والسلام وادع وقت خروجه المكة هلال بنعو يمر الاسلى على أن لا بعصيه ولايمين عليه وعلى انكل من وصل الى هلال ولجأ اليه فله من الجوارمثل مالهلال وقال ابن عباس همبنو بكر بن زيدمناه وقال مقاتل هم خزاعة وخزيمة بن عبد مناه واعلم أن ذلك يتضمن بشارة عظيمة لاهل الايمان لانه تعالى لمارفع السيف عن المجأ الى من ألهجا الى المسلمين فبان يرفع العداب في الآخرة عن التجأ الى تحبد الله ومحبة رسوله كان أولى والله أعلم \* ( الموضع الثاني في الاستثناء ) قوله تعالى ( أوجاو كم حصرت صدورهم أن بقاتلوكم أويقاتلوا قومهم ولوشاء الله لسلطهم عليكم فلقاتلوكم فأن اعترلوكم فلم يَقَاتَاوَكُمْ وَالْقُوا الكِمُمَالُسَلِمُ فَاجْعَلَ اللهُ لَكُمْ عَلَيْهُمْ سَبِيلًا ﴾ وفي الآية مسائل ( المسئلة الاولى) قوله أوجاو كم يحتمل أن يكون عطفاعلى صلة الذين والتقدير الاالذين يصلون بالمعاهدين أوالذين حصرت صدورهم فلايقا تلونكم و بحتمل أن يكون عطفاعلي صغة قوم والتقديرالاالذين بصلون الىقوم بينكم وبينهم عهداو يصلون الى قوم حصرت صدورهم فلايقاتلونكم والاول أولى لوجهين (أحدهما) قوله تعالى فأن اعتزلوكم فلم يقاتلوكم وألقوا اليكم السلم فما جعلالله لكم عليهم سبيلا وانمسا دكرهذا بعد قوله فغذوهم واقلوهم حيث وجدتموهم وهذايدل على أنالسبب الموجب لترك التعرض لهم هوتركهم للقتال وهذا المايمشي على الاحتمال الاولوأماعلي الاحتمال الثاني فالسبب الموجب لترك النعرض لهم هوالاتصال بمن ترك الفتال ( الثاني) انجعل ترك الفتال موجبالترك النعرض أولى منجعل الاتصال بمن ترك الفتال سبباقريبا للاك التعرض لان على التقديرالاول يكون ترك القنال سبباقر يبالنزك التعرض وعلى السبب الثانى بصيرسببابعيدا (المسئلة الثانية) قوله حصرت صدورهم مناهضا قت صدورهم عن المقسا تله فلاير يدون قتالكم لانكم مسلون ولاير يدون قتالهم لانهم أقار بهم واختلفوا في موضع قوله حصرت صدورهم وذكر واوجوها (الاول) انه في موضع الحال باضمار قدوذات لأنقد تقرب الماضي من الحال ألاتراهم يقولون قدقامت الصلاة ويقال أثاني فلان ذهب عقله أى أتانى فلان قد ذهب عقله وتقدير الآية أوجاؤكم حال ماقد حصرت صدورهم ( الثاني ) انه خبر بعد خبركانه قال أوجاؤكم ثم أخبر بعده فتسال جصرت صدورهم وعلى هذا التقدير بكون قوله حصرت صدورهم بدلامن جاو كر (الثالث) أن يكون التقدير جاؤكم قوما حصرت صدورهم أوجاؤكم رجالا حصرت صدورهم فعلى هذا

أوعلى صفة قومكا أنه قيل الاالدين يصطون الى دوم معاهدين أوالى قرم كاءين عن القتال لكم، اقتال عليكم والاول هوالاطهرلاسياني من وولدتمالي فان اعترلوكم الحويه صريح فيأن كفهم عن القتال أحد سبر استحقاقهم لنفي المعرض لهم وقرئ اعاوكم العيرعاطف على أله صعة بعد صغة أو بيارليصلون**أواستثناف** (حصرنصدورهم) السال المارقد مدليل أمه وي حصرة صدورهم وحصر اتصدورهم وحاصرات صدورهم وول صفة لموصوف محدوف هوحال من فاعل حاو اأى**أوجاو كمقوماً** حصرت صدورهم وفيلهو بيان لجاوكم وهـم بنومدلججاوا رسول الله صلى الله عليه وسإغبرمقاتلين والحصر الصيق والانقباض (أن قاتلوكم أو يقابلوا قومهم ) أي منأن مقاللوكم أولان يقاتلوكم أوكراهة أنيقاتلوكم

الح ( ولوشاء الله لسلطهم عليكم ) أبخلة مبتدأة جارية مجرى النعليل لاستناء العلاقة " " رفح الفلاير كالسناء العلاقة " " و الفلاير كالسناء الاحيرة من حكم الاخذ والقتل ونظمهم في سلك الطائفة

الاولى الجارية مجرى المساهدين مع عدم تعلقهم بنسا ولابس عاهدوناكا اطائفة الاولى أى واوشاءالله اسلطهم عليكم ببسك مسدورهم وتقوية قلويهم وازالة الرعب عنها (فلقا للوكم)عقيب ذلك ولم يكمعوا عنكم واللام حواب لوعلى التكرير أوالاندال من الاولى وقرئ المقتلوكم بالتحنفيف والتسديد ( فان اعتر لوكم ) ولم يتعرضوا لكم ( الم يقاتلوكم) مع ماعلم من تمكنهم من ذلك عشيثة الله عروحل (وألقوا اليكم ا سلم) أىالانقيادوا دسسلام وقري بسكون اللام (فاجعلالله عليهم سبيلا) طر تقامالاسر أو بالقتل فارمكا تهم عنقتالكم أريقاللوا قومهم أيضاوا ماءهم اليكم السلم وان لم يعاهدوكم كا ديه في استحقاقهم لعدم تعرضكملهم (ستجدون

التقديرقوله حصىرت صدورهم نصب لانه صغة لموصوف منصوب على الحال الاانه حذف الموسوف المنتصب على الحال وأقيمت صغنه مقامه وقوله أن يعاتلوكم أو يعاتلوا قومهم معناه ضاقت قلو بهم عن قتال كم وعن قتال قومهم فهم لاعليكم ولالكم ( المسئلة الثااثة ) اختلقوافي أن الذين استشناهم الله تعالى أهم من الكفار أومن المؤمنين فقال الجههورهم من الكفار والمعنى أنه تعالى أوجب قتل الكافر الا اذا كان معاهدا أوتاركا للقتال فانهُ لأيجوز قتلهم وعلى هذا التقدير فالقول بالنسخ لازم لان الكافر وان ترك القتال فانه يجوز قتله وقال أبومسلم الاصفهاني انه تعالى لما أتوجب الهجرة على كل من أسلم استثنى من المعدر فقال الاالذين يصلون وهم قوم من المؤمنين قصدوا الرسول المعبرة والنصرة الاانهمكان فيطريقهم منالكفار مالم يجسدوا طريقا اليه خوفا من أولئك الكفار فصاروا الىقوم بين المسلين وبنهم عهدوأ قاموا عندهم الى أن يمكنهم الخلاص واستثنى بعد ذلك من صارالي الرسول ولا يقاتل الرسول ولا أصحابه لانه يخاف الله تعالى فيه ولايقاتل الكفارأيضالانهمأقاربه أولانه أبني أولاده وأزواجه بينهم فيخاف لوقاتلهم أن يقتلوا أولاده وأصحابه فهذان الفريقان من المسلين لا يحل قتالهم وان كان لم يوجد منهم الهجرة ولامقاتلة الكفار (المسئلة الرابعة ) قوله ولوشاء الله لسلط هم عليكم التسليط فىاللغة مأخوذ من السلاطة وهي الحدة والمقصود مندان الله تعالى من على المسلمين بكف بأس المعاهدين والمعنى اناصيق صدورهم عن قتالكم انماهو لان الله قذف الرعب في قلو بممولوأ نه تعالى قوى قلو بهم على قتال المسلين السلطواعليهم قال أصحابنا وهذايدل على أنهُلايقهم منالله تعالى تسليط الكافرعلى المؤمن وتقويته عليه وأماالمعتزلة فقد أجابوا عنه منوجهين ( الاول ) قال الجبائى قد بينا ان القوم الذين استثناهم الله تعالى قوم مؤمنون لاكافرون وعلى هذافعني الآية واوشاء الله اسلطهم عليكم بتقو يذقلو بهم ليدفعوا عن أنفسهم الأقدمتم على مقاتلتهم على سيل الظلم ( الثاني ) قال الكلبي انهُ تعالى أخبرأ به لوشاء لفعل وهذا لايفيدالاانه تعالى قادر على الظلم وهذا مذهب الاأنا نقول انه تعالى لايفعل الظلم وليس في الاتبة دلالة على انه شاء ذلك وأراده ( المسئلة الخامسة) اللامق قوله فلقاً نلوكم جواب الوعلى التكريراً والبدل على ثأو بل ولوشاء الله لسلطهم عليكم ولوشاءالله لقاتلوكم قال صاحب الكشاف وقرئ فلقتلوكم بالتحفيف والتشديد نمقال فان اعتزلوكم أى فان لم يتعرضوا لكم وألقوا اليكم السلم أى الانفياد والاستسلام وقرئ بسكون اللام مع قيح السين فاجعل الله لكم عليهم سبالا فاأذن لكم فأخذهم وقتلهم واختلف المفسرون فقال بعضهم الاتية منسوخة بأتية السيفوهي قولهاقتلوا المشركين وقال قوم انها غيرمنسوخة أماالذين حلوا الاستثناء على المسلين فَذِلْكُ أَطَاهُ رَعَلَى قُولِهُمْ وأَمَاالَذِينَ حَلُوا الاستَثناء عَلَى الكَافَرُ بِنَفْقَالَ الاسمادَ احْلنا الا يَدْ عَلَى المعاهد فكيف مكن أن يقال إنها منسوخة \* محمّال تعالى (ستجدون آخرين

آخرين يزيدون أن يأمنوكم و يأمنوا قومهم ) هم قوم من أسد ﴿ ٤٢ ﴾ وغطفان كانوا اذا أنوا المدينة أبسلوا

يريدون أن يأمنوكم و يأمنوا قومهم كلاردوا الى الفتية اركسوا فيها) قال المُسَيِّرُونَ همقوم منأسد وغطفانكانوا اذا اتوا المدينة أسلوا وعاهدوا وغرضهم أن يأمنوا المسلين فأذا رجموا الى قومهم كفروا ونكثوا عهودهم كلما ردوا الى الفتنة كلادعاهم قومهم الىقتال المسلين أركسوا فيهاأى ردوا مغلوبين منكوسين فيهاوهذا استعارة لشدة اصرارهم على الكفر وعداوة المسلين لان من وقع في شي منكوسا يتعذر خروجه منه 🗫 ممقال تعالى ( فأن لم بعتز لو كمو يلقوا البكم السلمو يكفوا ايديهم فخذوهم واقتلوهم حيث تقفتموهم) والمعنى فانلم يعتز لوا قنالكم ولم يطلبوا الصلح منكم ولم يكفوا أيديهم فغذوهم واقتلوهم حيث ثقفتموهم قالءالاكثرون وهذايدل على انهم اذا اعتزلوا قنالنا وطلبوا الصلح مناوكفوا أيديهم عرايدا تنالم بجرانا قتالهم ولاقتلهم ونظيره قواه تعالى لاينها كم الله عن الذين لم يقاتلوكم في الدين ولم يخرجوكم من دياركم أن تبروهم وقوله وقاتلوا في سبيل الله الذين يقاتلونكم فخص الآمر بالفتال لمن يقاتلنا دون من لم يقاتلنا واصرأن هذا الكلاممبى على انالمعلق بكلمة انعلى الشرط عدم عندعدم الشرط وقدشرحنا الحال فيه في قوله تعالى ان تجتنبوا كبائر ما تنهون عنه \* مم قال (وأولئكم جلمنالكم عليهم سَلَطَانَا مَبَيْنًا ) وفي السلطان المبين وجهان (الأول) انه طهر على جواز قتل هو لا عجة واضحة ظاهرة وهي ظهور عداوتهم وأنكشاف حالهم في الكفر والغدر واضرارهم بأهلالاسلام (الثاني)انالسلطانالمبينهواذناللةتعالى للمسلين في قتل هؤلاء الكفار \* قوله تعالى ( وما كان او من أن يقتل مو منا الاخطأ ومن قتل مو منا خطأ فتحر بر رقبة مؤمنة ودية مسلة الى اهله الا أن يصدقوا فانكان من قوم عدولكم وهوموعمن فتصرير رقبة مؤ منة وآن كان من فوم بينكم و بينهم ميذاق فدية مسلة الى أهله وتحرير رقبة مؤمنة فن لم يجد فصيام شهرين متابعين توبة من الله وكان الله عليما حكيما) اعلم انه تعالى لما رغب في مقاتلة الكفار وحرض عليهاذكر بعد ذلك بعض ما يتعلق بهذه المحار بقضها اله تعالى لما أذن في قتل الكفار فلاشك اله قديتفي أن يرى الرجل رجلا يظنه كافرا حربيا فيقتله مج يتبين انه كان مسلافذ كرالله تعالى حكم هذه الواقعة في هذه الاسية وههنا مسائل ( المسئلة الاولى ) ذ كروافي سبب المزول وجوها (الاول) روى عروة بن الزبيران حديقة ابن اليمان كان معالرسول صلى الله عليه وسلم يوم أحد فاخطأ المسلون وظنوا ان أباه اليمان واحد من الكفار فأخذوه وضر بوه بأسيافهم وحديفة يقول انه أبي فلم يغهموا قوله الابعدان قتلوه فقال حذيفة يففرالله لكم وهوأ رحم الراحين فلاسمع الرسول صلى الله عليه وسلم ذلك ازاداد وقع حديفة عنده فنزلت مده الاسية (الرواية آنثانية ) ان الاسية نزلت فيأبي الدردا وذلك لانه كان في سرية فعدل الى شعب لحاجة لدفو جدر جلافي غنم ال له فحمل عليه بالسيف فقال الرجل لااله الاالله فقتله وساق غنمه ع وجد في نفسه مشيئا فذكر الواقعة الرسول صلى الله عليه وسلم فقال عليه الصلاة والسلاهلا شققت عن قلبه وندم

﴿ ابو ﴾ 😘

وعاهدواليأ منواالمسلين فاذارحعوا الىقومهم متخررا ونكثوعهودهم لياءنوا قومهم وقيلهم ينوعيد الدار وكان ديدنهم ماذكر (كلاردوا الى الفتنة ) أي دعوا الىالكفر وقتالالمسلين (أركسوا فيها)قلبوا ذيها أقبح قلب وأشنعه وكانوا فيها شرا من كل عدوشرير (فانلم يعتزلوكم) بالكفعن التعرض لكم بوجدما (و بلقوا البكم السلم) أىلم القوااليكم الصلح والعهدبلنبذوه اليكر ( و يكفوا أيديهم) أي لم يكفوها عن قتالكم ( فخدوهم واقتلوهم حيث نُقفتموهم) أي تكنتم منهم (وأولئكم) الموصوفون بماعددمن الصغان القبيحة (جعلنا اكم عليهم سلطانامينا) حدواصعه فيالايقاع بهمقتلا وسبتالظهور عداوتهم وانكشاف سالهمق الكفروالغدر واضرارهمباهلالاسلام أوتسلطاظاهراحيث أذمالكم في أخذهم

البشر يةوانتصابهاما علىأنه حالأى وماكاناه أن يقتل مو منافي حال من الاحوال الاق حال الخطأوعلي أنهمفعولله أىوماكانله انيقتله لعلة من العلل الالعفطأ أوعلى أنه صغة للمصدر أى الاقتلا خطأ وقيل الابعني ولا والتقدير وماكان لومن أن يغتل مومنا عدا ولا خطأ وقيل ماكان نني في معنى النهى والاستثناء منقطع أىلكنان قتله خطأ فعراوءما مذكروا لخطأ مالايقارنه القصدالي الفعلأوالى الشمخص أولا نقصديه زهوق الروح غالباأ ولايقصدبه محظور كرمى مسلمق صف الكفارمع الجهل باسلامه وقري خطاء بالمد وخطاكعصا بتخفيف الهمزة \*روي أنعياشا بنأبي ربيعة وكان أخا أبي جهل لامه أسا وهاجرالي المدينة خوفامن أهله وذلكقبل همجرةالنبي عليد الصلاة والسلام فاقسمت أمد لاتأكل

أبوالدرداء فنزلت الآية (الرواية الثالثة )روى ان عياش بن أبي ربيعة وكان أخالابي جهلمن أمماسلم وهاجر خوفامن قومه الى المدينة وذلك قبل هجرة الرسول صلى الله عليه وسإفاقسمت امدلاتاكل ولاتشرب ولاتجلس تحت سقف حتى يرجع فغرج أبوجهل ومعدالحرث بنزيدين أبي أنيسة فاتياه وطولافي الاحاديث فقال أبوجهل أليس انعمدا يأمرك ببرالام فانصرف واحسن الىأمك وأنت على دينك فرجع فلا دنوا من مكة قيدوانديه ورجليه وجلده أبو جهل مائة جلدة وجلده الحرث ماثة أخرى فقال العرث هداأنى فن أنت ياحرث لله على ان وجدتك خاليا أن أقتلك وروى ان الحرث قال اعياش حين رجع انكان دينك الاول هدى فقد تركته وانكان ضلالا فقدد خلت الآن فيه فشق ذلك على عياش وحلف أن يقتله فلمادخل على أمه حلفت أمه لا يزول عنه القيد حتى يرجع الى دينه الاول ففعل مم هاجر بعد ذلك وأسلم الحرث أيضاوها جرفلقيه عياش خالياولم يشعر باسلامه فقتله فلما أخبر بأنه كان مسلماندم على فعله وأى رسول الله صلى. الله عليه وسلم وقال فتلته ولم أشعر باسلامه فنزلت هذه الآبة (المسئلة الثانية) قوله وماكان فيه وجهان (الاول) أي وماكانله فيما أناه من ربه وعهد اليه (الثاني) ماكانله فيشئ من الازمندذلك والغرض منه بيان ان حرمة القتل كانت ابتة من أول زمان التكليف (المسئلة الثالثة) قوله الاخطأفيه قولان (الاول) انه استثناء متصل والداهبون الى هذا القول ذكر واوجوها (الاول) انهذا الاستثناء ورد على طريق المعنى لانقوله ومآكان لمؤمن أن يقتل مؤمنا الاخطأ معناه انه يو اخد الانسان على القتل الااذاكان القتل قتل خطأفانه لايو اخذبه (الثاني) ان الاستثناء صحيح أيضاعلي ظاهر اللفظوالمعتى انهليس لمؤمنأن يقتل مؤمناالبتة الاعندالخطأ وهومآآذارأي عليه شعار الكفارأ ووجده فيعسكرهم ففأنه مشركافه هنا يجوز قنله ولاشك ابهذا خطأفانه ظن انه كافرمم انه ماكان كافراً ( الثالث ) ان في الكلام تقديما وتأخيرا والتقدير وماكان مؤمن ليقتل مؤمنا الاخطأ ومثله قوله تعالى ماكاناته أن يتخذمن ولدتأو يله ماكان الله ليتخذمن ولدلانه تعالى لايحرم عليهشئ انماينني عنهمالا يليق به وأيضاقال تعالى ماكان لكم أن تنبتوا شجرها معناه ماكنتم لتنبنوا لانه تعالى لمرصرم عليهم أنينبنوا الشجر المانغ عنهم أن مكنهم الباتهافانه تعالى هوالقادرعلى البات الشجر (الرابع) الوجد الاشكال في حل هذا الاستثناءعلى الاستثناء المتصل وهوأن يقال الاستثناء مزالنني اثبات وهذا يقتضي الاطلاق في قتل المؤمن في بعض الاحوال وذلك محال الاان هذا . الاشكال انما يلزم اذا سلناان الاستثناء من النبي اثبات وذلك مختلف فيه بين الاصوليين والصحيح انه لايق ضيه لان الاستثناء يقنضى صرف الحكم عن المستثني لاصرف المحكوم به عنه واذاكان تأثير الاستثناء في صرف الحكم فقط بني المستثنى غير محكوم عليه إِ لَا إِلَانِي وَلَا بِالاَتْبَاتِ وَحَيْثُذَ يَنْدُفَعُ الْاشْكَالُ وَمَا يُدُلُ عَلَى أَنَّ الْاسْتُنَاءُ مِنَ النَّنِي لِيسَ

ولاتشرب ولاياً ويهاسقف حتى يرجع فخرج أبوجهل ومعه الحرث بن زيد بن أبى أنيسة فاتبساه وهوفى أطم فغنل منه أبو جهل في الذروة والغارب

باثبات قوله عليه الصلاة والسلام لاصلاة الابطهور ولانكاح الابولى ويقال لاملك الابال جال ولارجال الابالمال والاستثناء فيجلة هذه الصور لايغيد أن يكون الحكم المستثنى من النفي اثبا تاوالله أعلم ( الخامس) قال أبوها شم وهو أحد رؤساء المعتز لة تقدير الآية وماكان لمؤمن أن يقتل مؤمنا فيبتى مؤمنا الاأن يقنسله خطأ فيبتى حيثندمومنا قال والمرادأن قتل المؤمن للمؤمن يخرجه من كونه مؤمنا الاأن يكون خطسا فانه لايخرجه عن كونه مؤمنا واعلم انهذا الكلام بناء على ان الفاسق ليس بمؤمن وهو أصل باطل والله أعلم ( القول الثاني ) ان هذا الاستناء منقطع بمعنى لكن نظيره في القرآن كشيرقال تعالى لاتأكلوا أموالكم بينكم بالبساطل الاأن تنكون تجسارة وقال الذين يجتنبون كبائر الاثم والفواحش الاأللمم وقال لايسمعون فيها لغوا ولاتأ ثيما الاقيلا سلاما سلاماوالله أعلم ( المسئلة الرابعة ) في انتصاب قوله خطأ وجوه ( الاول ) انه مفعوله والتقدير ماينبغي أن يقتسله لعلة من العلسل الا لكونه خطأ ( الثاني ) انه حال والتقدير لايقتله البتة الاحال كونه خطأ ( النالث) انه صفة للصدر والتقدر الاقتلاخطأ «قوله تعالى ( ومن قتل مؤمنا خطأ فتحر بر رقبة مؤمنة ودية مسلة الى أهله الاان يصدقوا) وفي الآية مسائل (المسئلة الاولى)قال الشافعي رحدالله القتل على ألائة أقسام عد وخطأ وشبه عد (أما العمد) فهوأن يقصدقنله بالسبب الذي يعلم افضاءه الى الموت سواء كان ذلك جارحاً ولم يكن وهذا قول للشافعي (وأما الخطأ ) فضر بان (أحدهما) أن يقصدرمي المنسرلة اوالطائر فأصاب مسلما ( والثاني ) ان بطنه مشركاً بإن كان عليه شعار الكفار والاول خطأ في الفعل والثاني خطأ في القصد (أماشبد العمد) فهوأن يضربه بعصا خفيفة لاتفتلغالبا فيموتمنه قال الشافعي رجه الله هذا خطأ في القتل وأنكان عمدا في الضرب ( المسئلة الثانية ) قان أبوحنيفة القتل بالمثقل ليس بعمد محص بل هو خطأ وشيدعدفيكون داخلا تحت هذه الآية فتجب فسه الدية والكمارة ولابجب فيسه القصاص وقال الشافعي رحدالله انهعد محض يجب فيد القصاص أماييان انعقتل فيدل عليه القرآن والخبرأ ماالقرآن فهوانه تعالى حكى عن موسى عليه السلامانه وكن القبطي فقضى عليه ثمانذلك الوكز يسمى بالقتل بدليل انه حكى ان القبطي قال في اليوم الثاني أتريد أن تقتلني كاقتلت نفسا بالامس وكان الصادر عن موسى عليم السيلام بالامس ليس الاالوكر فثبت ان القبطي سماه قتلاوأ يضاان موسى صلوات الله عليد سعاه قتلاحيث قالرب انى قتلت منهم نفسا فأخاف أن نقتلون وأجع المفسر ون علم أن المرادمنه فتلذلك القبطى بذلك الوكز وأيضا ان الله تعالى سماه قتلًا حيث قال وقتلت نفسا فتجيناك منالغ وفتناك فنونا فثبت انالوكن فنل بقول القبطي وبقول موسى و بقول الله تعالى وأما الخبر فقوله صلى الله عليه وسلم ألاان قبيل الخطا العمد خيل السوط والعصافيه مائة من الابل فنسناه قتلا فتبت بجدين الدليلين اله حضن السنل

وقال أليس محد يحثك علىصلة الرحم انصرف وير أمك وأنت على دينك حتى نزل وذهب معهما فلما فسيما من المدسة كتفاه وجلده كل واحدمنهما مائة جلدة فقال للعرث هدا أخى فن أنت ياحرثاله على إن وجدتك خالبا أنأقتلك وقدما يهعلي أمد فعلفت لاعل كتافه أويرتد ففعل بلسانه تمهاجر بعدفاك وأسل الحرث وهاجر فلقيه عياش بظهر قباء ولم يشمر باسلامه فأنحى عليه فقناله ثم أخبر باسلامه فاتى رسول الله صلى الله عليه وسلم فقال فتلته ولمأشعر باللامه فنزلت ( ومن قنسل مؤمنا خطأ

قتحر بررقبة)أى فعلية أوفوجبه تحرير رفبة أي اعتاق نسمة عبر عنهامها كإيعبرعنها مالرأس (مو منة ) اي محكوم باسلامها وانكانت إصفيرة (ودية مسلمة الى أهله ) مو داة الى ورثته يقتسمونها كسائر الموار بثالقول صحالة ان سعيان الكلابي كتب الي رسسول الله صلى الله عليموسل بأمرنىأن أودث امرأة أشيم الضابى من عقل زوجها (الأأن يصدقوا) أى الاأن تصدق أهله عليه سمى العفو عنها صدفة حثاعليه وتنبها على فضله وعنالنبي عليه الصلاة والسلام كل معروف صدقة وقرى الاأن بتصدقوا وهومتعلق بعليه أو بمسلة أي تجب الدبة أويسلها الى أهـله الاوقت تصدقهم عليه فهو في محل النصب على الظر فيسة أوالاحال كونهم متصدقين عليم فهوحال من الاهل أوالقاتل

وأعاانه عد فالشاك فيه داخل في السفسطة فان من ضرب رأس انسان بحجر الرحا أوصلبه أوغرقه أوخنقه تمقال ماقصدت به قتله كانذنك اماكاذبا أومحنونا وأماانه عدوان فلاينازع فيعمسم فثبت انه قتل عدعدوان فوجب أن يجب القصاص النص والمعقول أماالنص فهو جميم الآيات الدالة على وجوب القصاص كقوله كتب عليكم القصاص في المتلى وكتبنا عليهم فيهاأن النفس بالنفس ومن قتل مظلوما فقد جعلنأ لوليه سلطاناوجزاء سيتةسيئة مثلها فناعتدى عليكم فاعتدوا عليه بمثل مااعتدى عليكم وأما المعقول فهو انالمقصود منسرع القصاص صيانة النفوس والارواح عن الاحدار قال تعالى ولكم في القصاص حياة واذاكان المقصود من شرع القصاص صون الارواح عن الاهدار والاهدار من المثقل كهوفي المحدد كانت الحاجة الى شرع الزاجرفي احدى الصورنين كالحاجة اليدفي الصورة الاخرى ولاتفاوت بين الصورتين في نفس الاهدار انماالتفاوت حاصل في آلة الاهدار والعلم الضروري حاصل بانذلك غير معتبر والكلام في الفقهيات اذاوصل الى هذا الحد فقد بلغ الغاية القصوى في التحقيق لمنترك التقليد واحتجوا بقوله صلى الله عليه وسلم الاان قتل الخطاالعمدقتيل السوط والعصافيه مائة من الابل وهوعام سمواء كان السوط والعصا صغيرا أوكيرا والجواب انقوله قتيل الخطايدل على انه لابدوأن يكون معنى الخطا حاصلا فيد وقدينا النمن خنق انسانا أوضرب رأسه بحجر الرحائم قالماكنت أقصد قتله فانكل عاقل بديهة عقله يعلمانه كاذب فهذا المقال ووجب حلهذا الضرب على الضرب بالعصا الصغيرة حتى يُبق معنى الخطافيه والله أعلم (المسئلة الثالثة )قال أبو حديثة القتل العمد لايوجب الكفارة وقال الشافعي يوجب احتبج أبوحنيفة بهذه الآية فقال قوله ومن قتلمؤ مناخطأ شرطلوجوب الكفارة وعندانتفاء الشرط لايحصل المشروط فيقالله اتهتمسالي قال ومن لم يستطع منكم طولا أن ينكم المحصدنات المؤمنات فماملكت أيمانكم فقوله ومن لم يستطع مآكان شرطا لجواز نكاح الامة على قولكم فكذلك ههنا مُمِنقُولُ الذي يدل على وَجُوبِ الكفارة في القتل العمد الخبر والقياس أما الخبر فهو ماروى واثلة بنالاسقع قالأتينا رسسول الله صلى الله عليه وسلم في صاحب لنا أوجب النار بالقتل فقال أعتقوا عنه يعتق الله بكل عضو منه عضوا منه من النار وأما القياس فهو النالغرض من اعتاق العبد هو أن يعتقه الله من النار والحاجة الى هذا المعني في القتل العمد أتم فكانت الحاجة فيه الى ايجاب الكفارة أتموالله أعلم وذكر الشافعي رضي الله عنه جمة أخرى من قياس الشبه فقال لماوجبت الكمارة في قتل الصيد في إلحرمني الاحرامسو ينابين العامدو بين الخاطئ الافي الاتم فكذا في قنل المؤمن ولهذا الكلام تأكيد آخر وهوأن يقال نصالله تعالى هناك في العامد وأوجبنا على الخاطئ فِههنا نص على الخاطئ فبان توجبه على العامد مع ان احتباج العامد الى الاعتاق

المخلص له عن النار أشد كان ذلك أولى ( المسئلة الرابعة ) قال ابن عباس والملسين والشعبي والتخعى لأتجرى الرقبة الااذاصام وصلى وقال الشافعي ومالك والاوزاحي وأ بوحنيفة رضي الله عنهم بجزى الصبي اذاكان أحد أبويه مسلَّاحة أبن عباس هذه ، الآية فانه تعسالي أوجب تحريرالرقبة المؤمنسة والمؤمن من يكون موصوفا بالايمان والايمان اماالتصديق واماالعمل واماالجموع وعلى التقديرات فالكل فاثت عن الصبي فإمكر مومنا فوجب أن لا بحرى حدة الفقهاء ان قوله ومن قتل مومنا خطأ يدخل فبه الصغير فكذا قوله قتحر بررقية مؤمنة فوجب أن يدخل فيه الصغير (المشلة الخامسة) قال الشافعي رجه الله الدية في العمد المحض وفي شبه العمد مغلظة مثلثة ثلاثون حقة وثلاثه نحدعة وأريعون خلفة في بطونها أولادها وأمافى الخطا المحص فحففة عشرون بنات مخاص وعشرون بنات لبون وعشرون بنولبون وعشرون حقة وعشرون جذعة وأماأ بوحنيفة فهوأيضا هكدا يقول فىالكل الافيسئ واحد فانه أوجب بنى مخاض مدلاعن بنات لمون حجمة الشافعي رجمه الله انه تعالى أوجب الدية في القرآن ولم بين كيفية الدرة فرجعنا في معرفة الكيفية الى السنة والقباس فإنجد في السنة ما بمل عليه وأما القياس فانه لامحال للناسسات والتعليلات المعقولة في تعبين الاسباب وتعيين الاعداد فلم يبق ههنا مطمع الافى قياس الشبه ونرى انالدية وجبت بسبب أقوى من السبب الموجب للزكاة ممانارأ بنا انالنسر علم يجعل لبني مخاض دخلا في باب الزكاة فوجب أنلايكون لها دخل فيباب الدية أيضاوجة أبى حنىفة ان البراءة كانت ثابتة والاصل في الثابت المقاء فكانت العراءة الاصلية ماقية ولابعدل عن هذا الدليل الالدليل أقوى منه فنقول الاول هوالمتفق عليه فاعترفنا يوجو يهوأما الزائد عليه فوجب أنسبق على النفي الاصلى والجواب انالذمة مشغولة بوجوب الدبة والاصل في الثابت البقاء وقد رأينا حصول الاتفاق على السقوط باداء أكثر ماقيل فيه فوجب أن لايحصل ذلك السقوط عنداداء أقلمافيه والله أعلم (المسئلة السادسة) قال الشافعي رحمالله اذا لم توجد الايل فالواجب اما الف دينارا واثناع شرالف درهم وقال أبوحنيفة بل الواجب عشرة آلاف درهم جمة الشافعي ماروى عرو بن شعيب عن أيه عن جد، قال كانت قيمة الدية في عهدرسول الله صلى الله عليه وسلم عالية دينار وتمانية آلاف درهم فلا استخلف عررضي الله عند قام خطيبا وقال ان الابل قدغلت أثمانها ممانعر فرضها على أهل الذهب ألف ديناروعلى أهل الورق اثني عشير ألفاوجه الاستدلال ان عرذ كرذاك في علم الصحابة وماأنكر عليه أحدفكان اجاعا حتأ بيحنفة انالاخذ بالاقلأولى وقدسبق جوابه (المسئلة السابعة) قال أبو بكر الاصم وجهور الخوارج الدية واجبة على الهاتل قالوا و بدل عليه وجوه (الاول)ان قوله فتحر يررقبة مو منة لاشك انه ايجاب لهذا التحرير والابجاب لابدفيه من شخص بجب عليه ذلك الغعل والمذكور قبل هذه الآية هوالماتل

وهوقولهومن قتل مؤمنا خطأ فهذا الترثيب يوجبالقطع بان هذا التحريرانماأوجبه القه تمالى عليه لاعلى غيره (والثاني) ان هذه الجناية صدرت منه والمعقول هوان الضمان لايجب الاعلى المتلف أقهى مافى الباب انهذا الفعل صدرعنه على سبيل الخطا ولكن الغطرا الحطا فائم فيقيم المتلفات واروش الجنايات مع انتلك الضما مات لاتجب الاعلى المتلف فكذا عهنا (الثالث) انه تمالى أوجب في هذه الآية شيئين تحرير الرقبة المؤمنة وتسليم الدية الكاملة مم انتدالاجاع على أن التحرير واجب على الجاني فكذا الدية يجِبِأَنْ تَكُونَ وَاجْبُدُعُلَى القَاتُلُ صَعْرُ وَرَةُ النَاللَّفُظُ وَاحْدُ فَى المُوضَّعِينُ ﴿ الرَّابِعِ ﴾ ان الماقلة لم يصدر عهم جناية ولامايشبه الجناية فوجب أنلايلز مهم شي القرآن وألخبراما القرآن فقوله تعالى لاتزر وازرة وزرأخرى وقال تعالى ولاتكسبكل نفس الاعليها وقال لها ماكسبت وعليها مااكتسبت وأماالخبر فساروي ان أبارمثة دخل على النبي صلى الله عليه وسعم ومعدا بند فقال عليه الصلاة والسلام من هذا فقال ابني قال أنه لايجني عليك ولاتجني عليه ومعلوم انهايس المقصود منه الاخبار عن نفس الجناية انما المقصودبيان أنأثر جنايتك لايتعدى الى ولدك وبالعكس وكل ذلك يدل على ان الجاب الدية على الجاني أولى من ايجابها على الغير ( الخامس) ان النصوص تدل على ان مال الانسان معصوم وانه لاسبيل لاحد أن يأخذه منه قال تسالى لاتأ كلوا أمواكم بينكم بالباطل الاأن تكون تجارة وقال عليه الصلاة والسلام كلأمرئ أحق بكسبه وقال حرمة مال المسلم كعرمة دمه وقال لايحل مال المسلم الابطيبة من نفسه تركنا العمل بهذه العمومات في الأشياء التي عرفنا بنص القرآن كونها موجبة لجواز الاخذ كاقلنا فالزكوات وكاقلنا فأخذالهمانات وأمافي ايجاب الدية على العاقلة فالمعتمد فيه على خبرالواحدوتغصيص عوم المقرآن بخبر الواحد لايجوز لانالقرآن معلوم وخبرالواحد مظنون وتقديم المظنون على المعلوم غيرحائز ولان هذا خبر واحدور دفيما تع به البلوى فيرد ولانه حبر واحد ورد على مخالفة جيع أصول الشرائع فوجب رده وأماالففهاء غد تمسكوا فيه بالخبروالا روالا يذ أما الخبر فاروى المفسيرة انامرأة ضربت بطن أمرأة أخرى فالقتجنينا ميتا فقضى رسول الله صلى الله عليه وسلم على عاقله المضاربة بالغرة فقام حل بن مالك فقال

كيف تدى من لاشرب ولااكل ولاصاح ولااستهل ومثل ذلك يطل خدال النبي صبى الله عليه وأما الاثر فهو ان عررضى الله عنه بقت عبد المطلب حين جنى مولاها وعلى كان ابن أخى صفية وقضى الزبير بميرا مها فهذا يدل على أن الدية انما تجب على العاقلة والله أعلم ( المسئلة الثامنة ) مذهب أكثر الفقها وان دية المرأة فصف دية الرجل وقال الاصم وابن عطية ديتها مثل دية الرجل حجة الفقها وان عليا و عمروا بن مسعود قضوا بذلك ولان المرأة

أطهرقومه بأدأسلفيا بينهم ولم يفا رقهم أوبأن أتاهم بعد مافارقهم لمهمن المهمات ( فَحَرِيرِ رَفَّبُهُ مُؤْمِنُهُ ﴾ اىفىلىقاتلە الكفارة دون الدية اذلاورائة بينه وبينأهله لانهم عار بون (والكان) أي المقتول المؤمن (من قوم) كفرة ( بينكم و بينهم ميثاق) أي عهد مو قت أومو بد (عدية) أى فعلى قاتله دية (مسلمة الى أهله ) من أهل الاسلام ان وجدوا ولعل تقديم هدا الحكم ههنامع تأحيره فيماسلف للاشعار بالمسارعة الىتسلىمالدية يحاشيا عن توهم نقض الميثاق ( وتحرير رقبة مؤمنة) كاهو حكيسائر المسلين ولعل افراده بالذكر مع اندراجه في حكم ماسبق من قوله تعالى ومنقتلمؤمناخطأ الخ لبيانأل كونه فيمابين المعاهدين لايمنع وجوب الدبة كامنعه كونه فيما بينالحار سنوفيل المراد مالمقتول الدمى أوالمعاهد

فالمراث والشهادة على النصف من الرجل فكلطك في المديق وحدة الاصمر قوله ومرز ففل مؤمناخطأ فتحر بررقبة مؤمنة ودية مسلة الىأهله وأجموا أنهنه الآية دخل فيهنا حكم الرجل والمرأة فوجب أن يكون الحكم فيهسا ثابتا بالسوية والله أعلم ( المسئلة التاسعة ) اتفقوا على إن ديد الحطا مخففة في ثلاث سينين الثلث في السنة والثلاثان في السنتين والكل فى ثلاث سنين استفاض ذلك عن عر ولم يخالفه فيه أحد من السلف فكان اجاعا (المسئلة الماشرة) لافرق في هذه الدية بين ان يقضى منها الدين وتنقذ منها الوصيةو تقسيم الباقي بين الورثة على فرائض الله تعسالى روى ان احرأة جامت تعلله نصيبهامن دية ازوج فقال عرلاأعلم للتشيئا اعاالدية للعصبة الذين يعلون عنه فشهد بعض من الصحابة ان الرسول صلى أهد عليه وسلم أمر ، أن يورث الزوجة من دية زوجها فقضى عمر بذللت واذقدذكرنا هذه المسائل فلنرجع الى تفسيرالا يةفنقول قوله قتحرير رقبة مؤمنة ممناه فعليه تحرير رقبة والتحرير عبارة عنجمه حرا والحرهوالخالص ولما كانالانسان في أصل الخلقة خلق ليكون مالكا للاشياء كإقال تعالى خلق لكم مافي الارض جيما فكونه مملوكا يكون صفة تكدر مقتضى الانسانية وتشوشها فلاجرم سميت ازالةالملك تحريرا أى تخليصا لذلك الانسان عايكدر انسانيته والرقبة عبارة عن النسمة كاقد يجعل الرأس أيضاعارة عن نسمة في قولهم فلان يملك كذا رأسامن الرقيق والمراد رقبة مؤمنة كلرقبة كانت علىحكم الاسلام عندالفقهاء وعند ابن صباس لأتجرى الارقبة قدصلت وصامت وقدذكرنا هذه المسئلة وقوله ودية مسلة الى أهله قال الواحدى الدية من الودى كالشية من الوشي والاصل ودية فعذفت الواو على يقال ودى فلان فلانا أى أدى ديته الى وليد ثمان الشرع خصص هذا اللغظ بما يودى في بدل النفس دون ما يودى فيبدل المتلفات ودون مايودي فيبل الاطراف والاعضاء محقال تعالى الاأن يصدقوا أصله يتصدقوا فأدغت التاء فالصاد ومعنى التصدق الاعطاء قلل الله تعالى وتصدق علينا انالله يجرى المتصدقين والمعنى الأأن يتصدقوا بالدية فيعفوا ويعركوا الدية غال صاحب الكشاف وتقسدير الآية ويجب عليه الدية وتسليمها الىحين يتصدقون عليه وعلى هذا فقوله أن يصدقوا في محل النصب على الظرف و يجوزان يكون الامن أهله بمنى الامتصدقين ثم قال تعالى فان كان من قوم عدول كم وهو مؤمن فتصرير رقبة مومنة ) فاعلم انه تمالى ذكر في الآية الاولى ان من قتل على سبيل الحطا مؤمنا فعليه تحرير الرقبة وتسليم الدية وذكر في هذه الآية ان من قتل على سبيل الخطا مؤمنا من قوم عدولنا فعليد تحريرال فيدوسكت عن ذكر الديد ثم ذكر بعدان المقتول ان كانمن قوم بينكم وبينهم ميثاق وجبت المدية والسكوت عن ايجاب الدية في هذه الآية معذ كرها فيماقبل هذه الآية وفيما بعدها ملحلي أن الدية غير واجبة في هنه الصورة اذا ثبت هذا منقول كلة من في قوله من قوم عدولكم اما أن يكون المياد ضها كون جلما

(توبة) نصب على انه مفعول له اى شرع الكمذلك توبةأى قبولا الهام تابالله عليه اذاقبلتو لتدأومصدر مو كد لفعل محدوف أى تاك عليكم توبة وقيل لى أنه حال من الضمير المحرور فيعلمه محذف المضاف أى فعليه صيامشهر بنذاتوية وفوله تعالى ( مرالله) متعلق بمعدوف وقع صفة لتوية أي كأية منه تعالى ( وكانالله عليما) مجميع الاشياء التي من جداتها حاله (حکیما)وکل ماشرع وقضي من السرا ثع والاحكام التي من جلتها ماشرعه في شأنه (ومن بقتل مومنا متعمداً) لمايين حكم القتل خطأ وفضل أقسامه الثلاثة عقب ذلك ببيان القتل عدا خلا أن حكمه الدنبوي لمايين في سورة البقرة اقتصرههناعلى حكمه الاخروى به روى أنميس ن صبابة الكنابي وكان قدأسلم هو وأخوه هشام وجد

أَحاً، وَدَيلًا في بني النَّجَارِ فَأَى رسول الله صلى الله عليه وسلوذ كرله القصدة فارسل عليه السلام ﴿ المقتول ﴾ معدز بير بن عباض الفهرى وكان من أصحاب بدرالي بني العبارية مهم بنسليم النائل المباسقيس المقتص مندان علون ،

نودى دىدفاتو ممائة من الابل فانصر فار احمين الىالمدينة حتىاذاكاما ببعض الطريق أتى الشيطان مقيسا فوسوس اليدفقال أتقبل دية أخيك فيكون مسبة عليك اقبل الذى معك فيكون نفسا ينفس وفضل الدية فتغفل الفهري فرماه بصخرة فشدخه ثمركب بعيرا من الامل واستاق بقيتها راجعا الىمكة كافرا وهو نقول فتلت بد'فهراو حلت عقله \*سراة ني النجارأ صحاب **قا**رع\*وادركت<sup>ت</sup>ارىو اضطبيعت موسدا ، وكنت الىالاوْتان أول راجع\* فنزلت وهوالدي استثناه رسول الله صلى الله عليه وسلم يوم الفتح بمنأمنه فقتل وهومتعلق باستار الكعبةوقوله تعالى متعمدا حالمن فاعل يقتلوروي عن الكسائي مكون الناء كائنه فرمن توالى الحركات (فراؤه)الدي يسمعه مجنابته (حهنم) وفوله تعالى (خالدافيها) حال مقدرة من فاعل فعل

المتنول من سكان دارالحرب أوالمراد كونه ذانسب منهم والشاني باطل لانمقاد الابجاع على ان المسلم المساكن في دار الاسلام وجيع أقاربه يكونون كفارا فافاقتل على سبيل الخطا وجبت الدية فى قتله ولما بطل هذا القسم تعين الاول فيكون المرادوان كان المقتول خطأ من سكان دارا لحرب وهومؤمن فالواجب بسبب قتله الواقع على سييل الخطسا هوتحر يرالرقبة فاماوجوب الدية فلاقال الشافعي رحه الله وكادلت هذه الإَيَّةُ على هذا المعنى فالقياس نقو به اماأنه لا تجب الدية فلا نما لوأوجبنا الدية في قتل المسلم الساكن في دارا لحرب لاحتاج من يريد غزو دارا لحرب الى أن يجث عن كل أحد المه هومن المسلين أم لاوذلك عايصعب ويشق فيفضى ذلك الحاحراز الناس عن الغزو فالاولى مقوط الدية عن قاتله لانه هوالذي أحدردم نفسه بسبب اختياره السبكتي فيداوالحرب وأما الكفارة فانها حقالله تعالى لانه لماصار ذلك الانسان متتولا فقدهلك انسان كأن مواظيا على صادة الله تعالى والرقيق لاعكنه المواظبة على عبادة الله فاذا أعتقد فقد أقامه مقام ذلك المقتول في المواظبة على العبادات فطهران المنياس يقتضي سمقوط الدية و يقتضي بقاء الكفارة واللهأعلم 🗯 ممقال تعالى ( وان كان من قوم بينكمو بينهم ميثاق فدية مسلة الى اهله وتحر يررقبة مؤمنة) وفيه مسائل المسئلة الاولى وان كان من قوم بينكم و بينهم ميثاق فيد قولان (الاول )ان المراد منه المسلم وذلك لاته تعالى ذكر أولاحال المسلم القاتل خطأ ممذكر حال المسلم المقتول خطأ اذا كان فيمابين أهل الحرب محذكر حال المسلم المقتول خطأ اذاكان فيمابين أهل المهد وأهل الذمة ولاشك انهذا ترتيب حسن فكانحل اللفظ عليه جائزا والذي يؤكد صحةهذا المقول انقوله وانكان لابد من استاده الىشى جرى ذكره فيما تقدم والذي جرى ذكره فياتقدم هوالمؤمن المقنول خطا فوجب حل اللفظ عليه ( القول الثاني ) انالمراد منه المذمى والتقدير وانكان المقنول منقوم بينكم وبينهم ميثاق ومعنى كونالمقتول منهم أتمعلى دينهم ومذهبهم والقائلون بهذا القول طعنوا فيالقول الاول من وجوه (الأول)انالمسلم المقتول خطأ سواء كان منأهل الحرب أوكان منأهل الذمة فهو داخل تحت قوله ومن قتل مؤمنا خطأ فتصر يررقبة مؤمنة ودية مسلة الى أهله فاوكان المراد من هذه الآية هوالمؤمن لكان هذا عطفا للشئ على نفسه وانه لا بجوز نخلاف مالذاكان المومن المفتول خطأ منسكان دارالحرب فانه تعسال انماأعاده لبيان انه لاتحب الدية في قتله وأمافي هذه الآية فقد أوجب الدية والكفارة فلوكان المراد منه حوالمؤمن لكان هذا اعادة وتكرارا من غير فائدة وانه لا يجوز ( الشاني ) انه اوكان المراد منه ماذكرتم لماكانت الدية مسلمة الىأهله لان أهله كفار لايرتوند ( الثالث )ان قوله وانكان من قوم بينكم و بينهم ميثاق يقنضي أن يكونوا من ذلك القوم في الوصف الشعى وقع التنصيص عليه وهوحصول الميثاق بينهمافان كونه منهم مجل لا يدرى أنه منهم مقدر يقتضيه المقام كأنه

قُ أَى الامور واذا حلناه على كونه منهم في ذلك الوصف زال الاجتال فكان ذللمأولي واذادلت الآية على انه منهم في كونه معاهدا وجب أن يكون ذميا أوساهدا طلهم و يمكن أن يجاب عن هذه الوجوه (اما الاول) فجوا به انه تعالى فر حكم المؤمن المقتول على سبيل الخطا ممذكر أحدفسميه وهوالمؤمن المقتول خطأ الذي يكون من سكان دارا فرم قين ان الدية لا تجب في قتله وذكر القسم الثاني وهو المؤمن المقتول خطأ الفي يكون من سكانمواضع أهل الذمة وبين وجوب الدية والكفارة في قتله والفرض منه اظهار الغرفي بين هذا القسم و بين ما قبله (وأما الثاني) فجوابه ان أهله هم المسلون الذين قصرف ديده اليهم (وأماالثالث) فجوابه ان كلة من صارت حسرة في الآية السابقة بكلمة في يعي في قوم عدو لكم فكذاههنا يجب أن بكون المعنى ذاك لاغير واعلم أن فأئدة هذا البحث تظهر في مسئلة شرعية وهي انمذهب أبي حنيفة اندبة الذمي مثل دية المسلم وقال الشافعي رجه الله دية اليهودي والنصراني ثلث دية المجوسي ودية المجوسي ثلثا عشردية المسلوا حجابو حنيفة على قوله بهذه الآية وانكان من قوم بينكم و بينهم ميثاق المراد به الذمي ممقال فدية مسلة الى أهله لاوجب تعالى فيهم تمام الدية ونحن نقول انا بيناان الآية نازلة في حفالمؤمنين لافي حقأهل الدمة فسقط الاستدلال وأيضا بتقديرأن يثبت لهم افها نازلة فأهل الدمة لم تدل على مقصودهم لانه تعالى أوجب في هذه الأية دية مسلة اللهاا يقتضى ايجاب شئ من الاشياء الى تسمى دية فلم ان الديد التي أوجبها في حق الفعى هي الدية التي أوجبها في حق المسلم ولم لا يجوز أن تكون دية المسلم مقدارا معينا ودية الذمي مقدارا آخر فانالدية لامعني لهاالاالمال الفتى يودي في مقابلة النفس فان ادعيتم ان مقدارالدية في حق المسلم وفي حق الذمي واحدفه وممنوع والنزاع ماوقع الافيد فسقط هذا الاحتجاج والله أعل (المسئلة الثانية) لقائل أن يقول لم قدم تعرير الرقبة على الدية في الآية الاولى وههناعكس هذا الترتيب اذلوأفاده لتوجه الطفن في احدى الآيتين فصارهذا كقوله ادخاوا الباب مجدا وقولوا حطة وفي آية أخرى وقولوا حطة وادخلوا الباب والله أعر (المسئلة الثالثة) في هو لامالذين بينناو بينهم ميثاق قولان (الاول) قال ابن عباس رمنى الله عنهماهم أهل الذمة من أهل الكتاب (الثاني) قال الحسن هم المعاهدون من المكثار \* مِوَال تَمالَى (فَن لم يجد فصيام شهر ين منتابعين تو بدّمن الله) أى فعليه فلك بدلا عن الرقبة اذاكان فقيرا وقال مسروق الهبدل عن جموع الكفارة والعدية والتتابع واجب عنى اوأ فطر يوما وجب الاستثناف الاأن يكون الفطر بحيص أونعاس وقوله تويقمن الله انتصب مُعنى صيام ماتقدم كانه قبل احملوا عِناأ وجب الله عليكم لاجل التوبة عن الله أى ليهل اللة تو بتكم وهوكايقال فعلث كذا حفر الشر فأن قبل قتل أنططا لايكون معصية فا معنى قوله تو ية من الله قلنا فيه وجوء (الاول) ان فيه نوحين من التقصير عان المفاهر إنه لوبالغ في الاحتياط لم بصندر عنسه الله الفعل الاترى من قتل معلا على ظين اله كإفر

عليه حقم أن يكون ممايقتضيه المقاماة ضاء ظاهراو بدل عليه الكلام ' دلالة بينة وطاهرأن كون جزائه ماذكر لايقنضى وفوع الجزاء البتة كماستقف عليه حتى يقدر بجزاها أوجازاه بطريق الاخبار عروقوعه وأماقوله تعالى (وغضبالله عليه) فعطف على مقدر مدل عليه السرطية دلالة واضحة كائه قيل بطريق الاستثناف تقر براوتاكيدا لمضمونها حكم الله بانجراء ذاك وغضب علبه ای انتقه منه (و نعنه) أي أبعده عن الرحمة بجعلجزائهماذكروقيل هو ومانعده معطوف على الخبر يتقدير أنوحل الماضيءلي معنى المستقبل كمافى قوله تعالى ونفح في الصور ونظـــا ُره أى فجزاؤه جهنم وأن يعضب الله عليدالح ( وأعداه ) في جهنم (عدالاعظيما) لاتقادر فدره ولماتري فيالآية الكرعة من التهديد الشديدوالوصدآلاكيد وفنون الابراق والارغاد

وقدتاً يدتُ عاروى الامن خبارالشداد كقوله عايه الصلاة والسلام والذى تفسى يُبنده الرواك ﴿ حربي ﴾ الدنيا عندالله أهون

عليه الصلاة السلام من أعان على قنل مؤمن ولوبشطركلةجاء يوم القيامة مكنوب بين عينيه آيسمن رجة الله تعالى ونحوذلك من القواريح تمسكت الخوارج والمعتزلة بها فيخلود من قتل المؤمن عدافي النارولا متسك لهم فيها لالما قيل من أنها في حق المستعل كاهو رأى عكرمة وأضرابه بدليل آنها نزلت في منس بن صباية الكناي المرتد حسيامرت حكايته فأن العبرة يعموم اللغفد لامخصوص السببل لان المراد مالحلود هو المكث الطويل الدوام لتطساهر النصوص الساطقة بان عصاة المؤمنين لايدوم عذابهم وماروى عن اين عباس رمنى الله تعالى عنهما أنه لاتو بذلقاتل المؤمن عداو كذاماروي عن سفيان أن أهل العلم كانوا اذاسلوا فالوالأتوبة له محسول على الاقتداء سنذاهد تعالى في التشديد والتعليظ وعليه محمل

بخزي فلوانه بالغرفي الاحتياط والاستكشاف فالظاهرانه لايقع فيدوحن رمي الى صيد فأخطا وأصاب انساما فلواحتاط فلايرى الاق موضع يقطع بأنه ليسهناك انسان فأنه لايقم في تلك الواقعة فقوله تو بد من الله تنبيد على آنه كان مقصرافي تراءًا لاحتياط ﴿ الوَّجِهُ الثَّانِي ﴾ في الجواب انقوله تو بدُّ من الله راجع الى أنه تعالى أذن له في اقامدٌ الجسوم مقام الاحتاق عند العجزعندوذلك لانالله تعالى آذا تاب على المذنب فقد خفف عندفلاكان المخفيف من لوازم النوبة أطلق لغظ النوبة لارادة التحفيف اطلاقالاسم المازوم على اللازم (الوجد الثالث) في الجواب ان المؤمن اذا اتفق له مثل هذا الحطافانه ينغم ويتمني أن لايكون ذلك بماوقع فسمىالله تعسالي ذلك الندم وذلك التمني تو بةمم قال (وكان المدعليا حكيا) والمعنى انه تعالى عليم بأنه لم يقعد ولم يتعمد حكيم في انه مايو اخذه بذلك الفعل الخطا فأن الحكمة تقتضي أنلايو اخذالانسان الابما يختارو بتعمدواعم ان أهل السنة لما اعتقدوا ان أفعال الله تعالى غيرمعللة برعاية المصالح قالوامعني كونه تعالى حكيما كونه علما بعواقب الاموروقالت المعترلة هذه الآية تبطل هذا القول لانه تعالى عطف الحكيم على العليم فلوكان الحكيم هوالعليم لكان هذا عطفا للشي على نفسه وهومحال والجواب انفى كلموضعمن القرآن وردفيه لفظ الحكيم معطوفاعلى العليم كانالمرادمن الحكيم كونه محكمافي أفعاله فالاحكام والاعلام عأثم ان الى كيفية الفعل والله أعلم افوله تعالى (ومن يفتل مو منامتهمد افعراؤ واجهنم خالدافيها وغضب الله عليه ولعنه وأعدله عدايا عظيما ) اعلمانه تعالىلاذ كرحكم القتل الخطاذ كر بعده بيان حكم الفنل الممدولة أحكام مثل وجوب القصاص والدية وقدة كرتمال ذلك في سورة البقرة وهو قوامياأها الذين آمنوا كشب عليكم القصاص في القتلي فلاجرم ههنا اقتصر على بيان مافيه من الاثم والوعيدوفي الآية مسائل (المسئلة الاولى) استدلت الوعيدية بهذه الاَيةعلى أمرين (أحدهما) على التطع بوعيد الفساق (والثاني) على خلودهم في النارووجه الاستدلال ان كلة من في معرض الشعرط تفيد الاستغراق وقداستقصينا فيتقرير كلامهم فيسورة البقرة فيتفسيرقوله بلي منكسب سيئة وأحاطت به خطيقته غاولتك اصحاب النارهم فيهاخالدون وبالغنافي الجواس عنها وزعم الواحدى ان الاصحاب سلموافي الجواب عن هذه الآية طرقا كثيرة قال وأنالا أرتضي شيئا منهالان التي ذكر وها اما تخصيص وامامعارضة وامااضمار واللفظالا يمل على شي من ذلك قال والذي أعتمده وجهان ( الاول ) اجهاع المضمر ين على ان الآية نزلت في كافر قتل مو منام ذكر تلك القصة (والثاني) ان قوله فجزاوه جهنم مسناه الاستقبال أي انه سيجزي بجهنم وهذا وصدقال وخلف الوعيدكرم وعندناانه بجوزأن يخلف الله وعيدالمؤمنين فهذا حاصل كالأمد الذي زعم انه خيرماقاله غيره وأقول أما الوجد الاول فضعيف وذلك لانه ثبث قي وأصول المنته انالمبرة بسوم اللفظ لابخصوص ااسيب فاذاثبت اناللفظ الدال على

جَاروي عن بُنَص ربيني الله تعالى عند ان النبي عليه الصلاة والسلام قال أبي الله أن يجل لفائل المؤمن ثو به كيف لاوقدروي عن ابن عباس رمني الله

الاستمراق حاصل فنزولة فيحق الكفارلا يقدح في ذلك العموم فيسقط هذا الكلام بالكلية مم نقول كماان عموم اللفظ يقتضي كونه عاما فيكل قاتل موصوف بالبصغية المذكورة فكذا ههنا وجهآخر يمنعمن تخصيص هذه الآية بالكافرو يبانه مزوجوي (الاول) انه تمالى أمر المؤمنين بالجاهدة مع الكفارثم علهم مايحتاجون اليد عند اشتغالهم بالجهاد فابتدأ بقوله ومأكان لمؤمن أن يقتل مؤمنا الاخطأ فذكر في جذم الآية نلأث كفارات كفارة قتل المسلم في دار الاسلام وكفارة قتل المسلم عند سكونه مع أهل الحرب وكفارة قتل المسلم عندسكونه مع أهل الذمة وأهل المهدم ذكر عقيبه حكم قتل الممدمقر والبالوعيد فلأكان بيان حكم قنل الخطابيا الحكم اختص بالمسلين كان بيانحكم الفتل العمد الذي هوكالصدلقنل الخطاوجب أنبكون أيضامختصابالمؤمنين فانلم يختْص بهم فلاأقل من دخولهم فيه ( الثاني ) انه تعالى قال بعد هذه الآية ياأيها الذن آمنوااذاضربتم فيسبيل الله فتبينوا ولاتقولوالمن ألقياليكم السلاملست مؤمنا وأجم المفسر ون على ان هذه الآيات انما نزلت في حق جماعة من المسلمين لقواقوماً فأسلوا فقتلوهم وزعوا انهما تماأ سلوامن الخوف وعلى هذا التقدير فهذه الآية وردت فينهى المؤمنين عن قتل الذبن يظهرون الايمان وهذا أيضا يقنضي أن يكون قولهومن يقنل مؤمنا متعمدانا زلافي نهى المؤمنين عن قنل المؤمنين حتى يحصل التناسب فثبت يما ذكرنا أن ماقبل هذه الآية ومابعدها يمنع من كونها مخصوصة بالكفار (الثالث) انه ببت في أصول الغقه أن ترتيب الحكم على الوصف المناسب له يدل على كون ذلك الوصف علة لذلك الحكم وبهذا الطريق عرفنا انقوله والسارق والسارقة فأقطعوا أيديهما وقوله الزانية والزاني فأجلدوا كلواحد منهما الموجب للقطع هو السرقة والموجب المدهوال نافكذاههناوجب أن يكون الموجب لهذا الوعيدهوهذا القتل الممدلان هذاالوصف مناسب لذلك الحكم فازم كون ذلك الحكم معللابه واذا كان الامر كذلك لزمأن بقال أينماثبت هذا المعني فانه يحصل هذا الحكم ومهذاالوجه لايبق لقوله الآية مخصوصة بالكافر وجه (الوجه الرابع)ان المنشأ لاستحقاق هذا الوحيد اماأن بكون هو الكَمَرُ أُوهِذَا القَتَلَ الْخُصُوصِ فَانْكَانَ مَنْشَأَهُذَا الوعيد هوالْكَفْرِكَانَاالَّسِكُفُر حاصلا قبل هذا القتل فحيئذ لايكون لهذا القتل أثر البيَّة في هذا الوعيد وعلى هذا التقدير تكون هذه الآية جارية مجرى مايقال أن من يتسمد قتل نفس فيرزاو و جهنم خالدافيه وغضب الله طليه لان القتل العمد لمالم يكن له تأثير في هذا الوهيد جري مجرى النفس ومجرى ساترالامو رالتي لاأثرلهافي هذاالوعيدومطوم ان ذلك ياطل وانكان منشأهذا الوعيدهو كونه قتلاعدا فحيننذيلزم أن مقال أينما حصل القتل محصل هذا الوعيد وحينثذ يسقط هذا السؤال فثبت عاذكرنا ان هسذا الوجه الذي ارتضام الواحدى ليس بشي (وأماالوجد الثاني) من الوجهين اللذين اختارهما فهو في فاية

عنهما أن رجلاسأله ألقاتل المؤمئ توبهقال لاوسأله آخر ألفائل الموسمن توية فقال نعير فقيل له قلت لذلك كذأ ولهذا كذا قال كان الاول لم مقتل بعد فقلت ماقلت كيلا يقتل وكان هذاقدقنل ففلت لهماقلت لثلا بأس وقدروي عنه جواز المغرة بلا توبة أيضاحيث قال في قوتعالى فعزاو بجهنم الآية هي جزاوه فان شاءعذبه وانشاء غفرله وروىمرفوعاعن

التي صلى الله على وصل أنه على عد الله الله على على المتبلزام و بع على عبدالله و بكر بن عبدالله

وأبوصالح فالواقد نفول الانسان لمن يزجره عن أمران فعلته فجزاوك القتل والضرب ثم انلم بجازه مذلك لم يكن خلك مند كنياقال الواحدي والاصل في ذلك أن الله عزوجل بجوز أن يخلف الوعيسد وان ا متنع أن يخلف الوعدمذا وردت السنسة عن رسول الله مسلى الله عليه وسلم في حديث أنس رضى الله عندأنه عليه الصلاة والسلام قال من وعده الله على عله توايا فيومنين له ومن أوعده على عله عقايافه وبالخباروا لتعقيق أنه لاصرورة الى تفريع مأيحن فيدعلى الاصل المذكورلانه اخبارمنه تعالى بان جراءه ذلك لابأنه بجريه مذلك كيف لاوقد قال الله تعسالي وجزاء سنة سنة مثلها ولوكان هذا اخسارا بأنه تعالى بجزى كلسيثة عثلها لعارضه قوله تعالى و يعفوعن كثير ( باأمها الذين آمنوا ) آثر مابين حكم القنل

الغُشَّاد لأنَّ الوعيد قسم من أقسام الخبر فأذاجوزٌ على الله الخلف فيه فقدجوز الكذب على الله وهذا خطأ عظيم يل يقرب من أن يكون كفرا فإن المقلاء أجموا على إنه تمالى مَثَّةُ عَنِ ٱلْكَذِبِ وَلانَهُ اذا جُوزِ الكُّذِبِ على اللَّهُ فِي الوعيد لاجل ماقال أن الخلف ف الوعيد كرم فإلا بحوز الخلف أيضافي وعيد الكفار وأيضا فاذاحاذا خلف في الوعيد لغرض الكرم فأم لابجوز الخلف فالقصص والاخبار لغرض المصلحة ومعلوم ان فتم هِذَا البَّابِ يَفْضَى إلى الطعن في القرآن وكل الشريعة فثبت أن كل واحد من هذي الوجهين ليس بشئ وحكى القفال في تفسيره وجها آخر هوالجواب وقال الآبة تدلعلي انجزاء القتل العمد هومأذكر لكن ليسفيها انه تعالى يوصل هذا الجزاء اليدأملا وقديقول الرجل لعبده جزاولة أن أفعل مك كذا وكذا الااني لاأفعله وهذا الجواب أيضا ضعيف لاته ثبت بهذه الآية انجزاء القتل العمدهو ماذكرو ثدت بسائر الآمات انه تعالى يوصل الجزاء الى المستحقين قال تعالى من يعمل سوءا يجز به وقال اليوم تجزى كل نفس بما كسبت وقالىفن يعمل مثقال ذرة خيرايره ومن يعمل مثقال ذرة شرايره بل انه تعالى ذكر في هذه الآية مايدل على انه يوصل اليهم هذا الجزاء وهو قوله وأعدله عذابا عظيما فانبيان أنهد اجزاوه مصل بقوله فجراوه مجهم خالدافيها فلوكان قوله وأعدله عذاباعظيما اخبارا عن الاستحقاق كان تكرارا فلوجلناه على الاخبار عن انه تعالى سيفعل لم يلزم التكرار فكان ذلك أولى واعم أنان قول هذه الآية مخصوصة في موضعين (أحدهما) أن بكون القتل العمد غيرعدوان كافي القصاص فانه لا يحصل فيدهذا الوعيد البتة (والثاني) القتل والعندالعدوان اذاتاب عندفانه لابحصل فيه هذا الوعيد واذاتنت دخول المخصيص فيهنى هاتين الصورتين قنحن نخصص هذا العموم فيما اذاحصل العفو مدليل قوله تعالى و يغفرمادون ذلك لمزيشاء وأبضافهذه الآية احدى عمومات الوعيدوعومات الوعد أكثرمن عومات الوعيدوماذكره في ترجيم عومات الوعيد قدأ جيناعنه وبيناان عومات الوصدرا بعة وكلذلك قددكرناه في سورة البقرة في تفسير قوله تعالى بلى من كسب سيئة وأحاطت به خطيئته فأولئك أصحاب النارهم فيهاخالدون (المسئلة الثانية) نقل عن ابن عبلساته قال تو ية من أقدم على القتل العمد العدوان غير مقبولة وقال جهور العلاء انها مَقبولة و يدل عليه وجوه (الحجة الاولى) ان الكفر أعظم من هذا القتل فاذا قبلت أَالتَوْيَةُ عِنَالَكُفُرُ فَالتَوْيَةُ مَنْ هَذَا الْفَتَلُ أُولِي بِالقَبُولُ (الحِجَّةُ الْثَانِيةُ) قُولُهُ تَمَالُ فَيَآخَرُ ﴿ الْفُرْقَاتُ وَالَّذِينَ لَا يُدْعُونَ مَمَالِلُهُ اللَّهِ آخَرُ وَلَا يَقْتُلْسُونَ النَّفْسِ الَّتِي حرم الله الأبالحق ﴿ والايزاون ومن بغمل ذلك يلق أثا مايضاعف لدالعذاب يوم القيامة و يخلد فيدمها فا الامن تَمَابُ وآمن وعَلَ عَلَا صَالَحًا وَاذَا كَانَتَ تَوْبُهُ الآتِي بِالْقَتْلُ الْعَمْدُ مَعُ سَائَرُ الْكَبَائر أَلِمُلَهُ كَوْرَةً فِي هِنْهُ الآية مقبولة فبأن نكون تو مة الآتي بالقتل العمد وحده مقبولة كُلُّتُ أُولِي (الحجة الثالثة) قوله و يغفر ما دون ذلك لمن يشاء وحد بالعفو عن كل ماسوي

بقسمية وأن هما يتصنور صُنَّدوره عن الموامن انماهوالقتل خطأ شرع في التصدير عابو دى البدمن فله المبالاة في الامور

الكفرفيان يمنوعند بعد التوية أولى والله أعلم على قوله تعالى ( باأيها الذي أمنوا اذا مسريتم في سبيل الله فتبينوا ) اعلم أن المفصود من هذه الآية المبالغة في تعريم قلل المؤمنين وأمر الجساهدين بالنبت فيه لللايسفكوا دما حراما بتأويل صعيف وهقه المبالغة تدل على ان الآية المتقدمة خطاب مع المؤمنين وفيه مسائل (المسئلة الاولم) قرأحزة والكسائي هنا وكذلك في الجرات فتثبتوا من ثبت ثباتها والباقون بالنون من البيان والمعنيان متفاربان نهن رجح المتثبيت تمال انه خلاف الاقدام والمراد في الآية التأى وترك العبلة ومن رجم النبيين فالالممسود من النبيت النبيين فكان النبين أبلغ وأكل (المسئلة الثانية) المضرب معناه السيرفيها بالسغرالنجارة أوالجهاد وأصله من الضرب باليدوهوكنا يذعن الاسراع في السير فان من ضرب انسانا كانت حركة بده عند. ذلك المضرب سريعة فبعل الضرب كساية عن الاسراع في السيرقال الزجاج ومعنى ضريتم في سبيل الله أي هزوتم وسرتم الى الجهاد الله ثم قال تعسال ( ولا تقولوا لمن ألتي البكم السلم لست مو منا ) أراد الانقياد والاستسلام الى المسلسين ومنه قوله والقوا الى الله يومنَّذ السلم أي استسلوا للامرومن قرأ السلام بالالف فله معنيان (أحدهما) أن بكون المراد السلام الذي يكون هو تحية المسلين أي لاتقولوا لمن حياكم بهذه التحية انه انما قالها تعوذا فتقدموا عليه بالسبف لتأخذوا ماله ولكل كفوا واقبلوا منه ماأظهره والثاني أن يكون المعنى لا تقولوا لمن اعتزلكم ولم يقاتلكم لستمو منا وأصل هذا من السلامة لات المعتزل طالب السلامة قال صاحب الكشاف قرى موهمنا بفتيم الميم من آمنه اى لانو منك (المسئلة الثالثة ) في سبب نزول هذه الآية روايات (الرواية الأولى) ان مرداس بن تهيك رجل من أهل فدك أسل ولم يسلم من قومه غيره فذهبت سرية الرسول صلى الله عليه وسلم الى قومه وأميرهم غالب بن فضالة فهرب القوم وعيى مرداس لثقته باسلامه فلمارأى الخيل ألجأ يحمد الى عاقول من الجبل فلما تلاحقوا وكبر وأكبر ونزل وقال لاالالهالاالله مجدرسول افتمالسلام هلبكم فقتله أسامة بنزيد وساقى نحجه فأخبروا رسول المنصلى الله صليه وسلم فوجد وجدا شديما وقال قتلتمو ، ارادة ماسعه م قرأ الآية على أسامة فقلل أسامة بإرسول الله استغفرني فقال فكيف وقدتلا لااله الاللله قال أسامة هَازَال بِمِيدِها حتى وددت أنهام أكن أسلت الايومند مم استغفرني وقال أعتق رقبة (الرواية الثانية) ان المائل على بثله المدمام بن الاسبط فعيله بعيد الاسلام وكانت يينعم وبيند احنة في الجاهليتفرماه بسهم فتله خنصب رسول القصلي الله عليه وسلم وقال لأغفر الله لك هامضت به سبعة أيام حتى امات فدفنوه فلفظته الارض الإشعر ات فَصَالَ المَنبِي صَلِّي اللَّهُ عَلَيْهِ وَسُمَّ أَنَالَارِضَ لَتُقْبَلَ مَنْهُو شَمْرَ مَنْهُ وَلَكُنَالَةَ أَرَادُ أَنْ يريكم عظم الذنب عنده مم أمرأن تلق عليه الجارة (الرواية الثالثة) المقداد بن الاسود قَدُوقَعَتَ لَهُ مِثْلُ وَاقْعَدُ أُسَامَةً قَالَعَقَلَتَ بِارْسُولُواللَّهِ أَرَأَيْتِ انْلَقَيْتُ رَجَلًا مَنَ الكَفَّار

مالحله أىغلطلبوا بيان ألامر فيكل ماتأ نون وماتذرونولاتجلوا فبه بفيرتد برورو بةوقرى فتثبتوا أىأطلبوااثباته وقوله تعالى (ولا تقولوا لَوْ أَلَقِ البِكم السلام) نهىعامونتجة لترك الأموريه وتعيين لمادة مهمة من المواد التي بجبفيهاالنبينوفري السايغيرالف وبكسر السين وسكون اللام أي لاتقولوا بغير تأمل لمن حياكم بصية الاسلام أولمن التي اليكم مقاليد الاستسلام والانقيا د (است مومنا) وانا أظهرت ما أظهرت متعوذا بلاقبلوان ما أظهره وعاملوه موجيد وقري مؤمنا بالفتع أى مبدولالك الامآن وهذا أنسب بالقراء تين الاخيرتين والاقتصار على ذكر تحدة الاسلام في القراءة الاولىمع كونهامقرونة بكلمتي الشهادة كا سيأتى في سبب المزول لليالغة في الانهى والزجر والتنبيدعلي كال لملهور خطئهم بيانأن تحية

وقوله تعالى (تبتغون عرض الحياة الدنيا) حال من فأعل لا تقولوا مني عامحملهم على المجلة وتراث التأني لكن لاعلى النهاي والبعما الى المنها جيما أي النهاي والبعما الى المنهما جيما أي

الاتقولواله ذاك حال كونكم طالبين لمالدالذي هوحطام سر اعالفاد وقوله تعالى (فعندالله مغانم كشيرة) تعليل لانهي عن ابتعاء ماله بما فيه من الوعد الضمي كائه قيل لاتبتغوا ماله فعندالله مغانع كشرة يعمكموها فيغنيكم عراره كاب ماارتهكبتموه وقوادتهالي (كذلك كنتم من درل فى الله عليكم) تعايل للنم عن القول المدكور ولعل تأخبره لمافند مر نوع تفصيل ريايل تقديمه تحاوب أطراف النظم الكريم مع ماهد من مراعاة المقارنه بن التعليل السابق وبن ماعلل به كافي قوله أرال يوم تبيض وجوروا ود وجوءفاماالذس اءو ، وجوههم الح وتن م خيركان للقصر المه -لتأكدالشابهة بين طرفي التشبيه وذات اشمارة الى المو ول ماعتبار اتبصاده مايي حيزالصلة والفاءق فن العطف على كنتم أى مثل ذلك الدى ألني اليكم

فقاتلني فضرب احدى يدى بالسيف تملاذ بشجرة فقال أسلت لله تعالى أفأقتله يارسول المقابعد ذلك ومال رسول الله لاتقتاه فقلت مارسول اللهانه قطع بدى فقال عليه الصلاة والمسلام لاتقتله فان قتلته فانه يمزلنك بمدأن تفتله وأنت بمزلته قبل أن يقول كلنه التي قال وعن أبي عبيدة قال قال رسول الله صلى الله عليه وسل اذا أشرع أحدكم الرمع الى الرجل فان كان سنانه عند نقرة نحره فقال لااله الاالله فليرفع عند الرمح قال القفال رحه المقهولامنا فامين هذه الروامات فلعلها نزلت عندوقوعها باسرها فكانكل فريق يظن انها نزات في واقعته والله أعلم (السئلة الرابعة )اختلفوافي أن تو بة الزنديق هل تقبل أملافالغقها، قبلوهاواحمجواعليه بوجوه (الاول) هذه الآية فانه تعسالي لم يغرق في هذه الآيَقْبِين الزنديق و بين غيره بل أوجب ذلك في الدكل ( الحجمة الثانية) قوله تمالى قللذين كفروا ان ينتهوا يغفرلهم ماقدسلف وهوعام في جميع أصناف الكفرة (الحجة الثالثة) ان الزنديق لاشك انه مأمو ربالتو بة والنو بة مقبولة على الاطلاق لقوله تعالى وهو الذي يقبل التوبة عن عباده وهذا علم في جيسع الذنوب وفي جيع أصناف الخلق ( المسئلة الحامسة) اسلام الصي صحيح عندأ بي حنيفة وقال الشافعي لا يصمح قال أبو حنيفة دلت هذه الآية على صحداسلام الصبي لانقوله ولاتقولوالمن ألتي اليكم السلم استمؤمناعام فيحق الصبى وفيحق البالغ قال الشافعي اوصيح الاسلام منه لوجب لانه لواربجب لكان ذك الانافي الكفر وهوغبرجائزاكنه غير واجب عليه افوله عليه الصلاة والسلام رفع القاعن ثلاث عن الصبي حتى ببلغ الحديث والله أعلم (المسئلة السادسة) قال أكثر الفقهاء لوقال اليهودي أوالنصراني أنامؤمن أوقال أنأمسلم لايحكم بهذا القدر باسلامه لان مذهبه انالذى هوعليه هوالاسلام وهوالايمان ولوقال لااله الاالله محمد رسولالله فعندقوم لايحكم باسلامه لانفيهم من بقول انه رسول الله الحالعرب لاالحالكل ومنهم من يقول العجدا الدى هوالرسول الحق بمدماجاء وسيجى بعد ذلك بل لابدوأن يعترف بان الدين الدى كان عليه باطل وان الدين الموجود فيما بين المسلين هو الحق والله أعم ممال تعالى (تبتغون عرض الحياة الدنيافعند الله مَعَامُ كثيرة) قال أبوعبيدة جميع مناع الدنيا يرض بغتجال ادنقال ان الدنياعرض حاضر بأخدمنها البروالغاجر والعرض بسكون الزاءماسوى الدراهم والدنانير وانماسمي متاع الدنياعرضالانه عارض زائل غيرباق ومنه يسمى المتكلمون مأخالف الجوهر من الحوادث عرضالقلة لبثه فقوله فعندالله مغانم ، كثيرة بعني موابا كثيرافنبه تعالى بنسميته عرضاعلي كونه سر بع الفناء قريب الانقضاءُ و بِقُولِه فَعَنذَ الله مَعَانُمُ كَثِيرَة عَلَى انْ تُوابِ الله مُوصُوفِ بِالدُّوامُ وَالبِّقَاءُ كَاقَالُ والباقيات الصالحات خيرعندر بك بينم قال تعالى (كذلك كنتم من قبل) وهذا يقتضي تشبيه هوالا. المخاطبين أولئك الدين ألقوا السلم وليس فيه بيان انهذا التشبيه فيم وقع فلهذاذكر المنسير ون فيه وجوها (الاول) ان المرادانكم أول مادخلتم في الاسلام كاسمعت من السلام كنتم أنتم أيضا في مبلدي إسلامكم لايفلهر ﴿ ٤٣٤ ﴾ منكم للناس غيرما فلمربيته لكوين أسق المياليم

أفواهكم كلة الشهادة حقنت دماءكم وأموالكم من غيرتو قبف ذلك على حصول العلمان قلبكم موافق لمافي لسانكم فعليكم بان معلوا بالداخلين في الاسلام كأفعل يكم والاتهتيم وأ ظاهرالقول وأن لاتقواوا اناقدامهم على التكلم بهذه الكلمة لاحل الخوف من السيف هذاهوالذي اختاره أكثرالمفسرين وفيه اشكال لاناهم أن يقولوام كان اعاننامثل ايمان هوالاء لاناآمناعن الطواعية والاختيار وهوالا أظهروا الايمان تجت طلال السبوف فكيف عكن تشبيه أحدهمابالآخر (الوجهالثاني) قالسعيد ينجير المراد المكم كنتم تخفون ايمالكم عن قومكم كاأخني هذا الداعي ايمانه عن قومه ثم من الله عليكم بأعرازكم حتى أطهرتم دينكم فأرتم عاملوهم بمثل هذه المعاملة وهذا أيضافيه اشكال لأن اخفاء الايمان ما كان عاما فيهم ( الشالث ) قال مقاتل المراد كذلك كذم من قبل الهجرة حين كنتم فيمابين الكفارنأ منون من أصحاب رسول الله بكلمة لااله الاالله فاقبلوا منهم مثلذلك وهذا يتوجد عليه الاشكال الاول والاقرب عندى أن يقال ان من ينتقل من دين الى دين فني أول الامر يحدث ميل قليل بسبب صعيف مم لايزال أذلك إ الميل يتأكدو يتقوى الى أن يكمل ويستحكم و يحصل الانتقال فكانه قبل لهم كنتم في أول الامر انما حدث فيكم ميل ضعيف باسباب ضعيفة الى الاسلام مُم من الله عليكم بالاسلام تقوية ذلك الميل ونأكيدالنفرة عن الكفر فكدلك هؤلاء كاحدث فيهمميل صعيف الىالاسلام بسبب هذا الخوف فاقبلوامنهم هذا الايمان فأنالله تعالى يؤكد حلاوة الايمان في قلو بهمو يقوى تلك الرغبة في صدورهم فهذا ماعندى فيه ثم قال تعالى أ ( فَنِ اللَّهُ عَلَيْكُم ) وفيد المجالان (الاول) أن يكون هذا متعلقاً بقوله كذلك كنتم من قبل يعنى اعانكم كأن مشل اعانهم فيأنه اعاعرف مندمجرد القول اللساني دون مافي القلب أوفيأنه كأنفي بتداء الامرحا صلابسبب ضعيف تممن الله عليكم حيث قوى نور الايمان في قلو بكم وأعانكم على العمل به والمحبة له ( والثاني) أن يكون هذا منقطعاعن هذا الموضع ويكون متعلقًا بماقبله وذلك لانالقوم لماقتلوامن تكلم يلااله الاالله ثمانه تعالى نهاهم عن هذا الفعل و بين لهم انه من العظام قال بعد ذلك فن الله عليكم أى من عليكم بان قبل تو بتكم عن ذلك الفعل المنكر ثم أعاد الامر بالتبيين فقال (فتينوا) وأعادة الامر بالنبين تدل على المبالغة في التصدير عن ذلك الغمل مم قال تعالى ( ان الله كان بما تعملون خبيراً )والمراد منه الوعيدوالزجرعن الاظهار بخلاف الاضمار \* قوله تعالى (الايستوى القاعدون من المؤمنين غيرأ ولى الضرروالجاهدون في سبيل الله باموالهم وأنفسهم فضل الله المجاهدين باموالهم وأنفسهم على القاعدين درجة وكلاوعد الله الحسيني وفضل الله المجاهدين على الفاعدين أجراعطياد رجات مندومغفرة ورجة وكان اللهغفورا يحيا اعلمان في كيفية النظم وجوها ( الاول) ماذكر ناهانه تعالى لمارغب في الجهاد اتبع ذلك أ بيبان أحكام الجهاد فالنوع الاول من حكام الجهاد تجدير السلين عن قتل السلين

وندوها فنالله عليكم بان وبل منكم تلك المرتبة وعصم بهادماءكم وأموالكم ولميأم بالفعص عن سرائركم والماء في قوله تعالى (فناينوا) فصعة أي ادا كان الامركذاك عاطلبوابيان هذا الامر البين وقيسوا حاله يحالكم وافعاواته مافعل يكبي فىأوائل**أموركممن قبو**ل طاهر الحالمنغير وقوف عملي تواطو الطاهر والباطنهذا هو الذي تقتضيد جرالة المزيل وتستدعيه فغامه سأنه الجليل ومن حسب أن المعنى أول م الدخلتم في الاسلام سمعت من أفواهكم كلة الشهارة فعصنت دماءكم وأموا لكممن غيرانتظار الاطلاع على مواطأة قلوبكم لااسنتكم فنالله عليكم بالاستفامة والاشتهار بالاعان والتقدم فيدوان صرتم أعلامافيه فعليكم أن تفعلوابالداخلين في الاسلام كافعل مكبروأن تعتبروا طاهرالاسلام فالمكافة ولاتفولوا الخفقد أبعد عن ألحق لان المرادكا عرفت سان أن بخصين الدما يوالاموال حكم و ويلن ع

متربعلى مافيه المماثلة بينسيه وبينهم منجرد

المُعْوَدُ تُكُلِّمُ الشَّهِ اللَّهِ وَاللَّهِ اللَّهِ فَي حَمَّهُ عَلَيْهِ مِن مَن مَن مَن مَرْبِهِ عِليه في حقد أيضا الزامالهم

واظهارا لحطائهم ولامخنى أنذبك انماسأتي بتفسيرمنه تعالى عليهم المترتب على كونهم مثله بتحصين دمائمهم وأموالهم حسبماذكر حتى نظهر عندهم وحوب تحصين دمه وماله أيصاعحكم المشاركة فيما يوحيه وحيث لم مفعل ذلك يل فسره عافسره بهلم يبق في النطم المكر يممايدل على ترس تحصين دمائهم وأموالهم علىماذكرفوأي لدأر بقول فعصنت دماءكم وأموالكم حتى ينأتني اليانوارتكاب تقدير شامعلى اقتضاءمادكر فى تفسيرالمن الله ماءعلى أساس واه كيف لاواعا دكره بصدد المستروان كان أمرامتهرعا على مافيد الماثله مدماعلمد في حقهم لكند ليس بحكم أريد اثباته في حقه شاءعلى شوته في حقهم كالتحصين المدكورحتي يستحق أن تتعرض له ولا أمر له دخل في وجوب اعتبار طاهر الاسالام من الداخلين فيدحتي يصم

أو بيان الخال في قتلهم على سبيل الحطاكيف وعلى سبيل العمد كيف وعلى سبيل آاو بل اللماكيف فلاذكرفاك الحكم اجد بحكم آخروهو ببان فضل الجاهدعلي غيره وهو هُنَهُ الآية (الوجه الثاني) لماعاتبهم الله تعالى على ماصدر سهم من قتل من تكلم بكلمة أتشهادة فلمله نقع في قلمهم ان الاولى الاحترازعن الجهاد لثلايقع بسببه في مثل هذا المحذورفلاجرمذكراللة تعالى ف عقيبه هذه الآية وبين فيها فضل المجاهد على غيره ازالة لهذه الشبهة ( الوجد الثالث ) انه تعالى لماعاتبهم على ماصدرمنهم من قتل من يكلم بالشهادة فكرعقي به فضيلة الجهادكانه قيل من الى بالجهاد فقد فاز بهذه الدرجة العظيمة عنداقة تعالى فليحترز صاحبها من تلك الهفوة لثلايخل منصبه العظيم في الدين بسبب هنمالهفوة والله أعلموفي الآية مسائل (المسله الاولى) قرى غيراً ولى الضرر بالحركات الثلاث في غيرفار فع صفة لقوله القاعدون والمعنى لايستوى القاعدون المغايرون لا ولى المنسرروالمجاهدون ونظيره قوله تعالى أوالنابعين غيرأولى الاربة وذكرنا جواز أن بكون غيرصفة المدرفة في قوله غيرالمغضوب قال الزجاج ويجوزأن يكون غيررهما على جهة الاستثناء والمعنى لايستوى القاعدون والمجاهسدون الاأولى الضرر فأنهم يساوون المجاهدين أى الذين أقعدهم عن الجهادالضرر والكلام في رفع المستني بعدالنفي قد تقدم في قوله مافعلوه الاقليل منهم وأما القراءة بالنصب ففيها وجهان (الاول) أن يكون استثناء مرالقاعدين والمعنى لايستوى القاعدون الأأولى الضرروهو اختيار الاخفش (الثاني) أن يكون نصبا على الحال والمعنى لايستوى القاعدون حال صحتهم والمجاهدون كاتقول جانى زيدغيرمريض أى جانى زيد صحيحاوهذاقول الزجاح والفراء وكفوله أحلت لكم مهيمة الانعام الاما تلي عليكم غيرمحلي الصيد وأماالقراءة بالجرفعلي تقديرأن يجمل غير صفة للمؤمنين فهذا بيان الوجوه في هده القرآآت ثم ههنا بحث آخر وهوان الاخفش قال القراءة بالنصب على سبيل الاستثناء أولى لان المقصودمنه استثناء قوملم يقدرواعلى الخروج روى في التفسيراته لماذكر الله تعالى فضيلة المجاهدين على القاعدين بجاءقوم منأولى الضرر فقالواللنبي صلى الله عليه وسلمحالتنا كاترى ونحن نشتهي الجهاد فهل لنامن طريق فنزل غيرأول الضرر فاستثناهم الله تعالى منجلة القاعدين وقال "آخرون القراءة بالرفع أولى لان الاصل في كلذغيرأن تكون صفة ثم انهاوان كانت صغة كانتصودوالمطاوب من الاستثناء حاصل منهالانهافي كلتاالحالتين أخرجت أولى الضرر السمن تلك المفضولية واذاكان هذا المقصود حاصلاعلي كلاالتقدر بن وكان الاصل في كلة إلله فيران تكون صفة كانت القراءة بالرفع أولى (المسئلة الثانية ) الضمررا لتقصان سواءكان عالمعى اوالعرج أوالمرض أوكان سبب عدم الاهبة ( المسئلة الثالثة ) حاصل الآية لْالْمِنْتُوي القاعدون المؤمنون الاصحاء والمجاهدون في سبيل الله واختلفوا في أن قوله يخيراول المنشرز حليدل على ان المؤمنين القاعدين الامسراءيساوون المحاهدين أملا

نظُّهُ فَى نَتَالِكُمْ مَاقَرَ عَ عَلَيْهُ قُولِهِ فَعَلَيْكُم أَنْ تَفَعَلُوا الْحَ وَجَلَ الْكَلَامُ عَلَى معنى انكُمْ فَى أُولَ الامر كُنتُم مثلَّهُ في قصور الرتبة في الاسلام فن الله عِليكم قال بهضهمانه لأيدل لاناان حلنا لفظ غيرعلى الصفة وقلنا التخصيص بالصفة لايدل تحلي نفي الحكم عاعداملم يلزمذك وانجلناه على الاستثناء وقلنا إلاستثناء من النفي ليس بالتباسلم يازم أيضًا ذلك أمااذا حلناه على الاستثناء وقلنا الاستثناء من النفي اثبات لزم القول بالساواة واعلم انهذه المساواة فيحقالاضراءعندمن يقول بهامشروطة بشرطآخر ذكره الله تعالى في سورة التو ية وهوقوله لسعلي الضعفاء ولاعلى المرضى الىقوله اذا نصحوالله ورسوله واعلمأن القول بهذه المساواة غيرمستبعد ويدل عليه النقل والعقل أما النقل فقوله عليه الصلاة والسلام عندانصرافه من بعض غزواته لقدخلفتم بالمدينة أقواما ماسرتم مسيرا ولاقطعتم وادياالا كأنوامعكم أولئك أقوام حبسهم العذروقال عليه الصلاة والسلام اذامرض العبد قال الله عزوجل اكتبو العبدى ماكان يعمله في الصحة الى أن يبرأ وذكر بعض المفسرين في تفسيرقوله تعالى ممرد دناه أسفل سافلين الاالذين آمنوا وعلوا الصالحات فلهم أجرغير عنون أنمن صارهر ماكشب الله تعالى له أجرماكان يعمله قبل هرمه غيرمنقوص من ذلك شيئاوذ كروافي تفسيرقوله عليه الصلاة والسلام نية المؤمن خيرمن عمله أنماينو يه المؤمن من دوامه على الايمان والاعمال الصالحة لوبق أبدا خيرلهمن عله الذي أدركه في مدة حياته وأما المعقول فهوان المقصود من جميع الطاعات والعبادات استنارة القلب بنورمعرفة اللهتعالى فانحصل الاستواءفيه للحجاهدوالقاعد فقدحصل الاستواء فيالثواب وانكان القاعدأ كثرحظامن هذا الاستغراق كانهو أكثرتموابا ( المسئلة الرابعة ) لقائلأن يقولانه تعالى قال انالله اخترى من المؤمنين أنفسهم وأموالهم فقدذكرالنفس على المال وفي الآية نحن فيهاوهي قوله والمجاهدون باموالهم وأنفسهم قدم ذكرالمال علىالنفس فاالسببفيه وجوابهان النفس أشرف من المال فالمشترى قدم ذكر النفس تنبيها على ان الرغبة فيها أشدوا لبائع أخرذ كرها تنبيها على ان المضايقة فيها أسد فلا يرضى ببذلها الافي آخر المرانب واعلم انه تعالى لمابين ان المجاهدين والقاعدين لايستويان ثمان عدم الاستواء يحتمل الزيادة ويحتمل النقصان الاجرم كشف تعالى عندفقال فضل الله المجاهدين باووالهم وأنفسهم على القاعدين درجة وفي انتصاب قوله درجة وجوه ( الاول ) انه يحذف الجار والتقدير بدرجة فلا حذف الجاروصل الفعل فعمل (الثاني ) قوله درجة أي فضيلة والتقدير وفصل الله المجاهدين فضيلة كايقال زيدا كرم عراا كراما والغائدة في التنكير التفخيم (الثالث) قوله درجة نصب على التمييز ممقال وكلاوعدالله الحسني أي وكلامن القاعدين والمجاهدين فقدوعده الله الحسنىقال الفقها وفيه دليل على انفرض الجهادعلي الكفايموليس علىكل واحد بعينه لانه تعالى وعدالقاعدين الحسني كاوعد المجاهدين ولوكان الجهاد واجبلعلي التعبين لماكان القاعد أهلالوعد الله تعالى اياه الحسني ثم قال تعالى وفضل الله المجاهدين على القاعدين أجراعظيما درجات منه ومغفرة ورحة وكان الله غفورا وحيما وفيد مسائل

حالمكم السابقة يرده أدعله لميكن لاستقصار اسلامه بلاتوهم عدم م مذا فقولم للسانه فان الآية الكرعة نزلت في أرأن مرداس ابن فهيك م أهل فدك وكان قد أ . إولم **يسلمن قومه غير**ه ومرتهم سرية لرسول الله صلى الله عليه وسلم عليهم عاب بن فضالة اللثي ه پر بواو بتی مرداس الشا باللامه فلارأى الحيل ألج أغنمه الى عاقول من الجبل وصعد فلا بلاح واوكبرواكبروقال لااله الاالله محمد رسول الله اللام عليكم فقتله أسامة بن زید واستاق غنمه فاخبروا رسول الله صلى الله عليه وسلفوجد وجدا سديدا وقال قتلتموه ارادة ماسعد فقال أسامة انه قال بلسانه دون قلبه وفي روابة انماقالها خوفامن السلاح فقال عليه الصلاه والسلام هلاشققتعن قلبه وفى رواية أفلايشققت عنقلبه ثمقرأ الآيةعلى أسامة فقال بارسول الله استغفرلي فقال كيفي لاالدالاالمتمثال أسابة

فَ إِلَا عَلِيهِ الصَّلَامُ والسَّسِلَامُ يَعَيْدُهَا حَتَى وَدَدَتَ أَنْ لَمُ أَا كُنْ أَسَلَتَ الايومِثْدُ ثم اِستَغْرِلَى ﴿ الْسَّئُلَةُ ﴾ وقال أعتى رقبة وقيل نزلت في رجل قال بارسول الله كنا نطلب القوم

عليه وسلم أقتلت مسلما قال انه كأن متعوذ افقال عليدالصلاة والسلام أفلا شققت عن قبله ( الله كان عاتعملون ) من الاعمال الطاهرة والحفية ويكيفاتها (خبيرا ) فيجازيكم بحسها انخيرا فغير وانشرافسرفلاتتهاونوا في القتل واحتاط وافيه والجلة تعايل لماقبلها بطريق الاستثناف وقرئ بفتح أن على أنهامعمولة لتبينواأوعلي حذف لام التعليسل ( لابستوى القاعدون) سان لتفاوت طبقات المؤمنين تحسب تفاوت درجات مساعيهم في الجهاد بعدمامر من الامريه وتحسريض المؤمنين عليه ليأنف القاعدعندو يترفع بنفسه عن الحطاطر تبته فيهتر له رغبة فيارتفاع طبقته والمراد بهم الذين أذن المهم في القدود عن الجهاد اكتفاء بغيرهم قال أبن عباس رضى الله تعالى عنهاهم القاعدون عن بدر والخار جون

المسلة الاولى ) في انتصاب قوله أجرا وجهان (الاول) انتصب بقوله و فضل لانه في معنى قولهم آجرهم أجرا ثم قوله درجات منه ومغفرة ورحة بدل من قوله أجرا ( الثاني ) التصب على التمييز ودرجات عطف بيان ومغفرة ورحة معطوفان على درجات (المسئلة الثانية) لقائل أن يقول انه تعالى ذكر أولا درجة وههنا درجات وجوابه من وجوه (الاول) المرادبالدرجة ليسهوالدرجة الواحدة بالعددبل بالجنس والواحد بالجنس بدخل تحتد الكثير بالنوع وذبك هوالاجرم العظيم والدرجات الرفيعذفي الجنة المغفرة والرحة (الئاني ان المجاهد أفضل من القاعد الذي يكون من الاضراء بدرجه ومن القاعد الذي يكون من الاصحاء بدرجات وهذا الجواب انما يتمنى اذاقلنا بأن قوله غيرأولي الضرر الايوجب حصول المساواة بين المجاهدين وبين القاعدين الاضراء (اشالث) فضل الله المجاهدين في الدنيا مدرجة واحدة وهي الغنيمة وفي الآخرة مدرجات كشرة في الجنه بالفضل والرحمة والمغفرة ( الرابع ) قال فأول الآية وفضل الله المجاهدين على القاعدين أجراعظيما ولايمكن أنءكمون المراد منهذا المجاهر هوالمجاهد بالمان والنفس فأط والاحصدل التكرار فوجب أن كمون المراد منه من كان محاهدا على الاطلاق في كل الامور أعني في على الظاهر وهو الجهاد بالنفس والمال، القلب وهو أسرف أنواع المجاهدة كإقال عليه السلام رجعنا من الجهاد الاصغر الى الجهاد الاكبر وحاصل هذا الجهاد صرف القلب من الالتفات الى غيرالله الى الاستغراق في طاعدًالله ولماكان هذا المقام أعلى بمسا قبله لاجرم جعل فضيلة الاول درجة وفضيلة هذا النابي درجات ( المسئلة النالثة )قالت الشيعة داتهذه الآية على أن على بن أ بي طالب رضى الله عنه أ فضل من أ بي بكر وذلك لان عليا كان أكثر جهادا فالقدر الذي فيه حصل التفاوت كان أبو بكر من القاعد ن فيه وعلى من القائمين واذاكان كذلك وحب ان يكون على أفضل منه لقوله تعالى فصل الله المجاهدين على القاعدين أجراعظيا فيقال الهم ان مباشرة على رضى الله عنه لقتل الكفار كانتأ كثرمن مباسرة الرسول لذاك فيلزمكم بحكم هذه الآية أن يكون على أفضل من مجد صلى الله عليه وسلم وهذا لايقوله عاقل فان قلتم ان مجاهدة الرسول مع الكفار كائت أعظم من مجاهدة على معهم لان الرسول صلى الله عليه وسلم كان يجاهد الكفار يتقر يرالدلائل والبينات وازالة الشبهات والضلالات وهذا الجهادأ كمل من ذلك الجهاد فيقول فأقبلوامنا مثله فيحق ابىبكر وذلك انابابكر رضىاللهعند لمااسلم فياول الامر سيعى في اسلام سائر الناسحي اسلم على يد عثمان بن عفان وطلحة و بن الزبير وسعد بن ابي وقاص وعمان بن مظمون وكان يبألغ في ترغيب الناس في الايمان وفي الذب عن محمد بنفسه و بماله وعلى في ذلك الوقت كان صبيا ماكان أحد يسلم بقوله وما كان قادرا على الذب عن محدعليه إلصلاة والسلام فكانجهادا بيبكر أفضل منجهاد على من وجهين ﴿ أَجِيدِهُمَا ﴾ إن جهاد أبي بكر كان في أول الامر حين كان الاسلام في في المنطق ولفا

آليها وهوالطاهر الموافق لتاريخ النزول لاعاروي عُن، مقاتل من أنهما الحارجون الى بوك فانه نمالايوافقه التاريخ ولايساعده الحال اذا لم يكن المتخلفين يومند هذه الرخصة وقوله تمالى (من المؤمنين ) متعلق ﴿ ٢٨٤ ﴾ بمحدُّوني وطع عالا عَيَ النَّاعَ اللَّهُ عَلَيْ

جهاد على فائما طهر في المدينة في الغزوات وكان الاسلام في ذلك الوقت قو وال والتاتي انجهادا بي بكر كانبالدعوة الى الدين واكثر افاصل العشرة اتما اسلوا على بدوهدا النوع من الجهاد هو حرفة النبي عليه الصلاة والسلام واماجها دعلى فاتما كأن بالقشل ولاشك انالاول افضل ( المسئلة الرابعة ) قالت المعتزلة دلت الآية على ان فه يم ألجنة لاتنال الابالعمل لانالتفاوت في العمل لما أو جَبِ النفاوت في الثواب والفضيئة ول ذلك على انعلة الثواب هوالعسل وأيضا لولم يكن العمل موجبالثواب لخان الثواب هبة لااجر الكنه تعالى سماه اجرا فبطل القول بذلك فبقال الهم لملا يجوز أن يقال العمل علة الثواب لكر لالداته بل يجعل الشارع ذلك العمل موجباله ( المسئلة الخامسة ) قالت الشافعية دلت الآية على ان الاشتغال بالنوافل أفضل من الاشتغال بالنكاح لانايينا اناجهادفرص على الكفاية بدليل قوله وكلاوعدالله الحسى ولوكان الجهاد من فروض الاعيان لماكان القاعد عراجهاد موعودا من عندالله بالحسني اذاثبت هذا فنقول اذاقامت طائفة الجهاد سقط الفرض عن الباقين فلو أقدموا عليه كأن ذلك من النوافل لامحالة ثم ان قوله وفضل الله المجاهدين على القاعدين أجر اعظيما يتناول جيع المجاهدين سواء كأنجهاده واجبا أومندوبا والمشتغل بالنكاح قاعد عن الجهاد فانت ان الاشتفال بالجهاد المندوب أفضل من الاشتفال بالنكاح والله أعلم \* قوله تعالى ( انالذن توفاهم الملائكة ظالمي أنفسهم قالوافيم كنتم قالواكنا مستضعفين في الارص قالوا ألم تكل أرض الله واسعة فتهاجروا فيها فاولثك ما واهمجهنم وسامت مصيرا الاالمستضعفين مرارجال والساء والولدان لايستطيعون حيلة ولايهتدون سبيلا فاولنك عسى الله أن يعمو عنهم وكان الله عفوا غفورا ) اعلم انه تعالى لماذكر ثواب من أقدم على الجهاد أتبعد بعقاب من قعد عنسه ورضى بالسكون في دار الكفر وفي الآية مسائل (المسئلة الاولى) قال الفراءان شئت جعلت تو فاهم ماضبا ولم تضم تا مع الناء مثل قوله ان البقر تشابه علينا وعلى هذا التقدير تكون هده الآية احبارا عن حال أقوام معينين انقرضوا ومضوا وانشأت جعلته مستقبلا والتقدير ان الذين تتوفاهم الملائكة وعلى هدا التقدير نكون الآية عامة في حق كل من كان بهذه الصفة ( السئلة الثانية ) في هذا التوفي قولان ( الاول) وهوقول الجمهور معناه تقبض أرواحهم عليه الوت فان قيل فعلى هذا القول كيف الجمع بينه و مين قوله تعالى الله يتوفى الانفس حين موتها الذي خلق الموت والحياة كيف تكفرون بالله وكنتم أمواتا فأحياكم ثم يميتكم وبين قوله قليتوفاكم ملك الموت الذي وكل مكم قلنا خالق الموت هو الله تعالى والرئيس ألمُعُوضُ اليه هذا العمل هوملك الموت وسائر الملائكة أعوانه ( القول الثاني) توفاهم الملائكة يعنى بحسر ونهم الى النار وهوقول الحسن ( المسلة الثالثة ) في خبر اللوجوه ( الاول) انه جوقوله قالوالهم فيم كنتم فعنبف لهم لدلالة الكلام عليه (الثانة) إنَّ الخَرْجوَفُولُهُ

أى كائنين من المؤمنين وفائدتهاالايذان مرأول الامر بعسدم اخلال وصف القعوديا عانهم والاشعار بعلةاستحقافهم لماسسيأتي من الحسني (غير أولى الضرر) بالرفع صغة للقاعدون لجريانه محرى النكرة حيثلم يقصدبه قوم باعيانهم أوبدل منه وقرى بالنصب على أنه حال منه أواستثناءو بالجر على أنهصفة للواماين أوبدل منه والضرر المرض اوالعاهة مزعمي أوعرح أوزمانة أونحوها وفي معناه العجرعن الاهبد \* عن زيد بي ثالت رضى الله تعالى عند أنه قالكخنت الىجنب رسول الله صلى الله عليه وسلم فعشيته السكينة فوقعت فغذه على فغذى حتى خشىت أن ترضها شمسرىءنه فقال اكتب فكتبت لايستوى القاعدون من المومنين والمجاهدون فقال ابنأم مكنسوم وكان أعيى بارسول الله وكيف بن لايستطيع الجهاد

من المؤمنين فنفشينة السكيئة كذلك تمسرى عند فعال آكتب لايستوى القاعدون من آلونتين في فاولتك . غيراً ولى الصرر ( والجاهدون ) ايرادهم بهذا العنوان دون الجروج المقابل لوصف المسلوف عليدكا وقع فعهارة ﴿ 209 ﴾ ابن عباس رضى الله تعالى عنهما وكذا تقبيد الجاهدة

بكونها ( في سبيلالله بأموالهم وأنفسهم) لمدحهم بذلك والاشعار يدلة أستحقاقهم لعلو المرتبة مع مافيد من حسن موقعالسبيل فيمقابلة القمودوتقديم القاعدين في الذكر للايدان من أول الامريان القصوز الذي لني عنه عدم الاستواء من جهتهم لا مي جهة مقايليهمفان مفهوم عدم الاستواد بين الشنتين المتفاويين ز بادة ونقصا باوان جاز اعتباره بحسب زيادة الزائد لكن المتسادر اعتباره بحسب قصور القامسر وعليه قوله تعالى هل بســتوى الاعمى والبصير امهل تستوي الظلمات والنوراليغير ذلك وأماقوله تعالى هل يستوى الذبن يعلمون والذين لا يعلمون فلمل ء تقديم الفاضل فيدلان صلته ملكة لصلة الفضول وقوله عزوجل (عضل الله المجاهدين بأموالهم وأنفسهم على القاعدين درجة) اسأذاف مسوق لنفصيل

فَأُولِنَكُ مِلْوَاهُمْ جَهِنُم فَيْكُونَ قَالُوا لَهِم فَي مُوضَّعُ طَالِي أَنفسهم لانه نكرة (الثالث) ان اللير محذوف وهو هلكوام فسراله لاك بقوله قالوا فيم كنتم أما قوله تعالى ملالى أنفسهم فغيه مسئلتان (المسئلة الاولى) قوله ظللى انفسهم في محل النصب على الحال والمعنى بتوفاهم الملائكة في حال ظلهم أنفسهم وهووان أضيف الى المعرفة الاانه نكرة في الحقيقة لأن المعنى على الانفصال كانه قيل طالمين انفسهم الا أنهم حدفوا النون طلبا المنفة واسم الفاعل سواء اربدبه الحال اوالاستقبال فقد يكون مفصولافي المعني وانكان موصولاً في الافقة وهو كفوله تعالى هذا عارص بمطرنا هديا بالع الكعبة ثابي عطفه فالاضافة في هذه المواضع كالها الفظية لامعنو ية ( المسئله ا نانية ) الظلم قديرا دبه الكفر قال تعالى ان الشرك لطلم عظيم وقديرا دبه المعصية فنهم طالم انفسه وفي الراد بالطلف هذه قولان ( الاول) انالمرد الذين أسلوا في دارالكفر و بقوا هناك ولم يهاجروا الىدار الاسلام ( الثاني ) انها نزلت في قوم من المنافقين كانو إيطهر و فالايمان الموء منين خوفا فاذا رجعوا الى قومهم أطهروا لهمالكفر ولم بهاجرواالي المدينة فبين الله تعالى بهذه الآية انهم طالمون لانفسهم منفاقهم وكفرهم وتركهم الهجرة وأماقوله تعالى قالوافيم كنتم ففيدو جوه (أحدها) فيم كنتم من أمرد بنكم (وثانيها) فيم كنتم في حرب مجداوفي حرب أعداله (وثالثها) لم تركتم الجهاد ولم رضيتم بالسكون في ديار الكفارثم قال تعالى قالوا كنا مستضعفين في الارض جوابا عن قواه فيم كرتم وكانحق الجواب أن يقولوا كنافي كذا اولم نكن في شي وجوابه ان معنى فيم كنتم التو بيخ باسهم لم يكونوا في شي من الدين حيث قدرواعلى المهاجرة والمهاجروا فقالوا كنامس ضعفين اعتذاراعاو بخوابه واعتلالا بأنهم ماكانواقادرين على المهاجرة ثم ان الملائكة لم يقباوا منهم هذا العذر ال ردوه عليهم فقالوا أنم تكنأ رض اللهواسعة فتهاجروا فيهاأ رادواا كم كنتم قادرين على الخروج من مكة الى بعض البلاد التي لا تمنعون فيهام اطهارد ينكم فبقيتم بين الكفار لاللجرين مفارقتهم بل مع الفدرة على هذه المفارقة فلاجرم ذكر الله تعالى وعيدهم فقال فأولئك مأواهم جهنم وساءت مصيرا ثم استثنى تعالى فقال الا المستضعفين من إلرجال والنساء والولدان لا يستطيعون حيلة ونظيره قول الشاعر

الله المثال على من التفاعل المقهوم من لا كر عدم استوانهما اجالا ببيان كيفيته وكيته مبى على سؤال يمسلق لم المثال كا فه قبل اكيف وقع ذلك

لوكانوا مشحقين للوعيد على بمضالوجوه قلنا سقوط الوعيد اذا كان عشيت ألخر والعجر تارة يحصل بسبب عدم الاهبة وتارة بسبب الصبافلاجرم مسن هذا افلأريب بالوالدان الاطفال ولا يجوزأن يراد المراهقون منهم الدين كملت عقولهم لتوبجه التكليف عليهم فيما بينهم و بينالله تعالى وان أريدالعبيدوالاماء البالغوئ فالاستوال مُمَوَّالُ تَمَالَى فَأُولِنُكُ عَسَى الله أَن يَعْفُو عَنْهُمْ وَفَيْهُ سُوَّ الْوَهُواتِ الْقَوْمُلَا كَانُواطُّجْزُ بِي عن الهجرة والعاجر عن النبيُّ غير مكلف به واذا لم يكن مكلفًا بهلم يكن عليه في تركه عقو بة فلم قال عسى الله أن يعفو عنهم والعفو لا يتصور الا مع الذنب وأيضاعس كلة الاطماع وهذا يقتضي عدم القطع بحصول العفوفي حقهم والجواب عن الاول الأ المستضعف قد يكون قادرا على ذلك السئ مع ضرب من المشقة وتمبيز الصعف الذي محصل عنده الرخصة عن الحدالذي لا محصل عنده الرخصة شاق ومشابه فريما طن الانسان بنفسه انه عاجز عن المهاجرة ولا يكون كذلك ولا يجافى الهجرة عن الوطن فأنها شاقة على المفس و بسبب شدة النفرة قد يطن الانسان كونه عاجزام انه لايكون كدلك فلهذا المعنى كانت الحاجة الى العفو شديدة في هذا المقام ( وأماسو ال الثاني ) وهوقو لهما الفائدة في ذكر لفطة عسى ههنافنقول الفائدة فيها الدلالة على انترك الهجرة أمرمضيق لا توسعة فيه حقان المضطرالبين الاضطرار من حقه أن يقول عسى الله أن يعفوعني فكيف الحال في غيره هذاهوالدى ذكره صاحب الكشاف في الجوات عن هذا السؤال الا أن الاولى أن مكون الجواب ما قد مناه وهو انالايسان لشده نفرته عن مفارقة الوطن رياطن نفسه عاجرا عنها مع انه لايكون كذلك في الحقيقة فلهداالمعني ذكر العفو بكلمة عسى لابالكلمه الدالة على القطع ثم قال تعالى وكان الله عفوا غفورا ذكرالز جاج في كان ثلانه أوجه (الاول) كان قبل أن خلق الخلق موصوفا بهذه الصغة (الثانى) انه عال كان مع ان جيع المعباد بهذه الصفة والمقصود بيان ان هذه عادة الله تعالى أجراها فيحق خلقه ( الثالث ) لو قال انه تعالى عفو غفور كان هذا خباراعن كونه كذلك فقطولماقال انه كان كذاك كان هذا اخبارا وقع مخبره على وفقه فكان ذلك ادل على كونه صدقا وحقاومبرأعن الخلف والكذب واحتج أصحابنا بهذه الآية على انه تعالى قد يعفوعن الذنب قبل التوبة فانه لم يحصل همنا شيُّ من الذنب لامتنع حصول العفور والمغفرة فيه فلما أخبر بالعقو والمغفرة دل على حصولالذنب ثم انه تعالى وعد بالعفور مطلقا غير مقيد بحال التو بة فيدل على ماذكرناه 🗱 قوله تعالى ( ومن يهاجر في سبيل الله يجد في الارض مراغا كثيرا وسعه ومن يخرج من يبتدمها جراالي الله ورسوله ثميلباركله الموت فقد وقع اجره على الله وكان الله غفورا رحيماً ) واعلم أن ذلك المافع أمر ان ( (الاول ) أن يكون له في وطنه نو عراحة ورفاهية فيقول لوفارة ت الموطن وقعت في الشدية ، والمشقة وحنيق العيش فاجاب الله عنه بقوله ومن يهاجر في سبيل الله يجد في الارش

مسوقا لاتبأته وفيه تعكيس ظاهرفان الذي يحقأن يكون مقصود ابالذات انما هو ببان تفاصل الفريقين على درجات يمتفاوته وأنءدم اسوائهما فقصاري أمر • أن يكون توطئة لذكره ولام الجاهدن والقاعدن للعهدفقيد كون الجهاد في سيدل الله معتبر في الاول كا أنقيد عدم الضرر معتبرفي الثانى ودرجة نسب على المصدرية لوقوعها موقع المرة من التفضيل أي فندل الله تفضيله أوعلى نزع الخافض أى بدرجة وقيل على التميز وقيل على الحالية من المجاهدين أىذوىدر جذوتنو ينها للتفعيم وقوله تعالى ( وكلا )مفعول أول لما يعقيه قدمعليد لافادة . القصر أ كيد اللوعد أي كلواحدمن المجاهدين والقاعدين (وعدالله الحسني كرأي المثوبة الجسني وهي الجندلا أحدهما قيماكل فوله تعالى وأرسلة المثلة اس رسولا علىأنو اللاي

ل متعلقة بريغولاً والجلة لمعتراب وقي به تداركا لماصي يوجمه تفضيل أحد للفريقين مسمور من اغا المهستة على الأسترمن مان المفترل وقوله محزوجل (وفضل الله المجاهدين على القاعدين) عطف على المناسبة المجاهدين على المناعدين) عطف على المناسبة المنا

على قُوله تعالى فصل الله الخ واللام في الفر بقين مفنية الهما عن ذكر القيود التي تركت على سبيل التدريخ وقوله تعالى (أجرا عظيما) مصدر من فعله للاشعار يكون ذلك النفضيل أجرا الاعالهم أومفعول ثان له بتضمينه مسئى الاعطاء أى أعطاهم زيادة على القاعري أجرا عظيما وقيل هومنصوب بعزع الخافص أى فضلهم بأجر عظيم على 181 على وقوله تعالى (درجات) بدل من أجرا بدل الكل مبين الكمية

التفضيل وقوله تعالى (مند)متعلق بمحذوف وقعصفة لدرجات دالة على فغامتها وجلالة قدرهاأى درجات كأننة مندتعالى قال ابن محيريز هىسبعوندرجةمابين كل درجتين عدوالفرس الجواد المضمرسبين خريقاوقال السديهي سعمائة درجة وعنأبي هر يرةرمني الله عنه أن النى صلى الله علمه وسل فالدان في الجنة ماثة درجُه أعدها الله تعالى للمجاهدين في سبيله مابين الدرجتين كابين السماءوالارضو يجوز أن يكون انتصاب درجات على المصدرية كافي قواك منربه أسواطا أي منربات كائنه قيسل فضلهم تفضيلات وقوله تعالى (ومغفرة)بدلمنأجرا بدل البعض لان بعض الاجرييس من باب المغفرة أىمففرة لمايفرطمنهم من الذنوب التي لا يكفرها سائر الحسنات التي يأتي مهاالقاعدون أيضا

مراغا كثيرا وسعة يقال راغت الرجل اذا فعلت مايكرهه ذلك الرجل واشتقاقه من الرغام وهوالتراب فإنهم يقولون رغم أنفدير يدون به انه وصل اليه سي بكرهه وذك لان الانف مضوفى غاية العرة والتراب في ظاية الدلة فجعلوا قولهم رغم أنفه كناية عن الدل اذا عرفت هذا فنقول المشهوران هذه الراغمة انداحصلت بسبب انهم فارقوا وخرجوا عن ديارهم وعندى فيه وجه آخروهوأن بكون المعنى ومن يهاجر في سنيل الله الى بلد آحر يجدفىأرض ذلك البلدمن الخير والنعمة مايكون سببا لرغم أنف اعدائه الذين كانواسه في بلدته الاصلية وذلك لان من فارق وذهب الى بلدة أجنبية فاذا استقام أمره في تلك البلدة الاجنبية ووصل ذلك الخبرالي أهل بلدته جلوا من سوء معاملتهم معه ورغت انوفهم بسبب ذلك وحل اللفظ على هذا أورب من حله على ماقالوه والله أعلم والحاصل كانه قيل باأبهاالانسان انككنت انماتكره الهجرة عنوطنك خوفا منأن تُقع فيالمشقة وألمحنة فيالسفر فلأتخف فانالله تعالى يعطيك منالنع الجليسلة والمراتب العظيمة فمهاجرتك مايصير سببا رغم أنوف أعدائك ويكون سببا لسعة عيشك وانماقدم فى الآيةذكر رغم الاعداء على ذكر سعة العيش لان ابتهاج الانسان الذي يهاجر عن أهله و بلده بسبب شدة ظلمهم عليه بدولته من حيث انها تصبر سببارغم أنوف الاعداء أشدمن ابتهاجه بتلك الدولة من حيث الهاصارت سبا لسعة العيش عليه (واماالمانع الثاني) من الاقدام على الهاجرة فهوان الانسان يقول ان خرجت عن بلدى في طلب هذا الغرض فر بماوصلت اليه وربمالم أصل اليدفالاولى ازلاأضيع الرفاهية الحاضرة بسبب طلب شيٌّ ربما أصل اليه وربما لاأصل اليه فأجاب الله تعالى عنه بقوله ومن بخرج من بيته مهاجرا الىالله ورسوله ثميدركهالموت فقدوقع أجره علىالله والمعنى طاهر وفىالآية مسائل ( المسئلة الاولى ) قال بعضهم المراد من قصدطاعة الله ثم عجز عن اتمامها كتب الله له تواب تمام تلك الطاعة كالمريض يعجزها كان بفعله في حال صحته من الطاعة فكنب له تواب ذلك العمل هكداروي عن رسول الله صلى الله عليه وسلم وقال آخرون ثبت له أجر قصده وأجرالقدر الذي أي به من ذلك العمل وأماأجرتمام العمل فذلك محال واعلمأن القولاالاولأولكانه تعالى اتماذ كرهذه الآية ههنا في معرض الترغيب في الجهاد وهو ان من خرج الى السفر لاجل الرغبة في الهجرة فقدوجـــد ثواب الهجرة ومعلوم أن الترغيب أنما يحصل بهذا المعنى فأماالقول بأن معنى الآية هوأن يصل البد توابذلك القدرمن العمل فلايصلح مرغبا لأنه قدعرف انكل من أتى بعمل فانه يجدالثواب المرنب على ذلك القدر من العمل و يدل عليه قوله عليه الصلاة والسلام وانمال على امرى مانوى وأبضاروى في قصة جندب بن ضمرة انه لما قرب موته أخذ يصفق يمينه على شماله و يفول اللهم هذه لك وهذه رسواك أبايعك على مابايعك عليه رسولك مممات فبلغ خبره أصحاب النبي صلى الله عليه وسلم فقالوا لوتوفي بالمدينة لكان خيراله فنز لتحذه آلآية (المسئلة

 و سندعية تعسن النظام اما لتنزيل الاختلاف العنوائي بين التفضيلين وبين الدرجة والدرجات مثرلة الاختلاف الدابي بهذا السلوك طريق الابهام نم النفسير رومالمن بد التحقيق والنقر بركافي قوله تعالى فلاجا أمرنا نجينا هودا والدابي بهذا المراف أمرنا نجينا هودا والمدين على القاعدين درجة لا يقادر قدرها ولا الدابي الماوحيث كان تحقق هذا البون البعيد بينه ماموهما هو ٤٤٢ كه الحرمان القاعدين قبل و كلاوعد الله الحسني

النائية) قالت المعتزلة هذه الآية تدل على أن العمل بوجب الثواب على الله لانه تُعالى قال فقدوقع أجره على الله وذلك يدل على قوانا من ثلاثه أو جه (أحدها) انه ذكر لفظ الوقوع وحقيقة الوجوب هي الوقوع والسقوط قال تعالى فاذا وجبت جنويها أي وقعت وسقطت (وثانيها) انهذكر بلفظ الاجرو الاجرعبارة عن المنفعة المستحقة فأما الدي لايكون مستحقافذاك لايسمي أجرارل هبه (ونائها) دوله على الله وكلة على للوجوب قال تعالى ولله على الناس حج البيت والجواب انالاننازع في الوجوب لكن بحكم الوعدوالعلم والتفضل والكرم لابحكم الاستحقاق الذي لولم يفعل لحرج عن الالهية وقدذكر نادلاتله فيماتقدم ( المسئلة الثاننة ) اسدل قوم مهذه الآية على أن الغازي أذامات في الطريق وجب سهمد من الغنيمة كاوجب أجره وهداصعيف لان لفط الآية مخصوص بالاجر وأيصافا ستحقاق السهم من العنيمة متعلق بحمازتها اذلاتكون غنيمة الابعدد حيازتها قال تعالى واعلموا أنماغتتم منشئ والله أعلم ثمقال تعالى وكان الله غفورا رحيماأى بغفر ماكان منه من القعود الى أن خرج و يرحمه باكال أجر المجاهدة \* قوله تعالى ( واذا ضربتم في الارص فليس عليكم جناح أن تقصروا من الصلاة ان خفتم أن يفتنكم الذين كفروا انالكافر سكانوالكم عدوامبينا ) اعلم انأحمد الامور التي يحساج المجاهد اليهامم فة كيفية أداء الصلاة في زمان الخوف والاشتغال بحاربة العدو فلهذا المعنى ذكره الله تعالى في هذه الآية وههنا مسائل (المسئلة الاولى) قال الواحدي يقال قصر فلان صلاته وأقصرها وقصرها كل ذلك جأئز وقرأ ابن عباس تقصروا من أفصر وقرأ الزهري من قصر وهذا دليل على اللغات الثلاث ( المسئلة الثانية ) اعلم اللفظ القصرمشعر بالتحفيف لانه ليس صريحا في ان المرادهوا لقصر في كية الركمات وعددها أوفى كيفية أدائها فلاجرم حصل في الآية قواءن (الاول) وهوقول الجمهور ان المراد مه القصر في عدد الركعات ثم القائلون بهذا القول اختلفوا أيضاعلي قولين (الاول) أأنالم ادمنه صلاة المسافر وهوأن كل صلاة تكون في الحضر أربع ركعات فأنها تصير فالسفرركة نين فعلى هذا القصر انبايدخل في صلاة الظهروالعصروالعشاء أما المغرب والصبح فلا مدخل فيهما القصر (الثاني) انه لمس المراد مهذه الآية صلاة السفر بل صلاة الخوف وهوقول الن عباس وجابرين عبدالله وجاعة قال الن عباس فرض اللهصلاة الحضرأر بعاوصلاة السفرر كعتين وصلاة الخوف ركعة على لسان نبيكم محمد صلى الله عليه وسلم فهذان القولان متفرعان على ما اذا قلنا المراد من القصر تقليل الركعات (والقول الثاني) انالمراد من القصر ادحال التخفيف في كيُّفية أداء الركعات وهو أن يكتني في الصلاة بالأيماء والاشارة بدل الركوع والسجود وأزيجوز المشي في الصلاة وأنتجو زالصلاةعند تلطخ الثوب بالدم وذلك هوالصلاة التي بؤتي بها حال شدة التعام القنال وهذا القول يروى عن ابن عباس وطاوس واحتبج هؤلاء على سحة هـذا القول

ام أر بد تعسير ما أفاده إ ال تربطريق الابهام م. عمد خالكونه ا ، حدد دبيل ما قيل ولله إ ٠٠ سان المزيل واما ١٠ نىالداتىين ٠ . ينو ربن الدرجة أ وا ردان على أن المرادأ با ، ـ الكول ماخولهم ا تعالى عاجلا في الدنيا م العزية والطفر والدكر الالمقيق بكونه درجه ٠٠ و بالتفضيل الثاني الأاهم إفي الآخرة من لهرب ات العالية الفائتة كايذي عند ته ۱۰۰ زلوتأخيرالثاني . الوعد بالجنة : ١٠١٠ نا فيلوفضلهم ا بهم زیا مانیاد رجمهٔ ١ - \_ و في الآخرة د رسال لاشمى وقد رسم يهاق الدكر ما در. وسط بينهمافي الوجودأعني الوعدبالجنة نوصمالحالهماومسارعة الى تساية المفضول والله سيمانه أعلم هدامايين المجاهدين وبين القاعدين

عبراً ولى النفر وأما أولوالضررفهممساوون المجاهدين عندالقائلين بمفهوم الصفة وبأن الاستثناء ﴿ بان ﴾ من اننى اثبات وأماعند من لايقول بذلك فلادلالة لعبارة النص عليه وقد روى عن رسول الله صلى الله عليه وسلم لندحيفتم في المدينة أقواماً ماسرتم مسيرا ولاقطعتم واديا الاكانوا معكم وهم الذين صحت بساتهم

و فعفت جيو بهم وكانت أقدتهم تهوى الى الجهاد و بهم ما منعهم من المستبر من ضرر أوغيره و بعبارة أخرى ان في المدينة لا قواما ماسرتم من مسيرولا قطعتم من وادالا كانوا معكم فيه قالوا يارسوال الله وهم بالمدينة قال المريد قواما ماسرتم من مسيرولا قطعتم من وادالا كانوا معكم فيه قالوا يارسوال الله وهم بالمدينة حبسهم العدر قالوا هذه المساواة مشروطة بشريطة اخرى سوى الضرر قد ذكرت في قوله الماليا الله على المضعفاء ولا على المرضى الى قوله اذا نصحوا فو عدد كلة ورسوله وقبل القاعدون الاول هم الاضراء واشتراء النهاد والمعلم المنافرة المنافرة المالية والمالية المنافرة المنافرة

غيرهم وذيد من تعكيك النظم الكرع مالاخن ولار منفي أنالاطراء أفضل من عدهم رح كالاريب فرأعمرون الإالمجاهدين مسار ، تم الديوية (ركاراً غعورا رحما ٢٠١١. مقررلماوء س والرحة(ازالذين تو عم ( では) القاعدين عن الما اثر سانسان الدوس عن الجهاد وتدواه محتمل أن يكو إدا أ ونؤيده قراءة عن توفتهم وأن كون ١٠ ارعا قد - ذف ۱۱۰ التاء سوأ لدت جم على حكا ال سة والعصد إرا عدر صورتهاه شدادة من فرأ توفاه ، إ رع وفيت بعد ارات ي يوفي الملازا أرام فيتوفونه أأساس من استيفائها ، وعرا (طالمي أنه من ال من صمر تودهر فله

بانخوف الفتنة من العد ولايزول فيما بؤتي بركعتين على اتمام أوصافهما وانباذلك فيما يشتد فيه الخوف في حال التحام القتال وهذا ضعيف لأنه يمكن ان يقال ان صلاة المسافر أذاكانت قليلة الركعات فيكنه أن يأتي بهاعلى وجه لابعلم خصمه بكونه مصليا أمااذا كثرت الركعات طاات المدة ولايكنه أن يأتى بها على حين غفلة من العدو واعم أن وجه الاحمال ماذكرنا وهو انالقصر مشعر بالتحفيف والتحفيف كايحصل بحدف معض الركعات فكذلك بحصل بأن مجعل الاعاء والاشارة قائما مقام الركوع والسجود واعلم أنجل لفظ القصرعلي اسقاط بعض الركعات أولى و يدل عليه وحوه (الاول) ماروي عن يعلى بن أمية أنه قال قلت لعمر بن الخطاب رضى الله عنه كيف نقصر وقد أمناو قد قال الله تعالى ليس عليكم جناح أن تفصروا من الصلاة ان خعتم فنال عجبت ما عجبت منه فسألت النبي صلى الله عليه وسلم فقال صدقة تصدق الله بها عليكم فاقبلوا صدقته وهذا يدل على أن القصر المذكور في الآية هوالقصر في عدد الركمات وانذلك كان مفهوما عندهم من معنى الآية (الثاني) إن القصر عبارة عن أنبوتي ببعض الشيء و نقتصر عليه فأما أن يوتى سي آخر فذلك لايسمى قصرا ولاا قتصارا ومعلوم ان اقامة الايما مقام الركوع والسجود وتجو يز المشي في ألصلاة وتجويز الصلاة مع الشوب الملطخ بالدمليس شي من ذلك قصرا بلكلها اثبات لاحكام جديدة واقامة لشي مقامشي آخر فكان تفسر القصر عاذكرنا أولى ( الثالث ) انمن في قوله من الصلاة للتبعيض وذاك بوجب جواز الاقتصار على بعض الصلاة فثبت بهذه الوجوه انتفسر القصر باسقاط يعض الركعات أولى من تفسيره بماذكروه من الايماء والاشارة ( الرابع) ان لفظ القصركان مخصوصا في عرفهم بنقص عددال كعات ولهداالمعنى لماصلي النبي صلى الله عليه وسلم الظهرركمتين قال ذواليدين أقصرت الصلاة أمنسيت (الخامس) ان القصر بمعنى تغيرالصلاة مذكور في الآية التي بعدهذه الآية فوجب أن يكون المراد من هده الآية بيان القصر بمعنى حذف الركعات لئلايلرم التكرار والله أعلم( المسئله اشالثة) قال الشافعي رجه الله القصر رخصة فانشاء المكلف أتم وانشاء أكتني على القصر وقالأ بوحنيفة القصرواجب فانصلي المسافرأ ربعاولم يقعدفي المننين فسدت صلاته وانقعد بينهما مقدار التشهد تمت صلاته واحتج الشافعي رجه الله على قوله بوحوه (الاول) انطاهر قوله تعالى لاجناح عليكم أن تقصر وامن الصلاة مشعر بعدم الوحوب فانه لايقال لاجناح عليكم فيأداء الصلاة الواحبة بل هداا الفظ انمايذ كرفي رفع التكليف بذلك السي فأما أيجابه على التعيين فهذا المفط غيرمستعمل فيه اما أبو بكر الرازى فأجاب عنم بأن المراد من القصر في هذه الآمة لا تقليل الركعات بل تخفيف الاعمال واحرانا منا بالدليل انه لايجوز حل الآية على ماذكره فسقط هذا العذر وذكر صاحب الكساف وجها آخر فيه فقال انهم لمألفوا الاتمام فر عاكان يخطر ببالهم أنعليهم نقصانا

وان كأن مضافا الى المعرفة الاأنه نكرة في الحقيقة لان المعنى على الانفصال وان كأن موصولا في العدد بال حواد تعلى غير محلى الصيد و بالفا الكعبة وثاني عطفه أي محلين الصيد و بالفا الكعبة وثانيا عطفه كاله عيل دا اين أنفسهم وذلك بتوك الهجرة واختيار مجاورة المكفرة الموجبة للاخلال بامور الدين فانها ترلت في ناس سمكة قد أسلوا ولم بهاجر واجين كانت الهجرة فريضة

(قالوا) أى الملائكة للتوفين تقريرا لهم بتقصيرهم في اظهارا سلامهم واقامة أحكامه من الصلاة و تحويها وتو بيخالهم بذلك ( فيم كنتم ) أى في أى شي كنتم من أمور دينكم ( قالوا ) استثناف هبني على سؤال نشأ من حكاية منوال الملائكة كانه قبل فاذا قالوا في الجواب فقيسل قالوا مجانفين عن الاقرار الصريح بماهم فيه من التقصير متعللين عايوجه على زعهم ( كنا مستضعفين في الارض ) ﴿ 112 ﴾ أى في أرض مكة طاجزين عن القيام عواجب

في القصر فنني عنهم الجناح لتطيب أنفسهم بالقصر فيقال له هذا الاحمال المايخطر ببالهم اذاقال الشارع لهم رخصت لكم فيهذا القصر أمااذاقال أوجبت عليكم هذا القصير وحرمت عليكم الاتمام وجعلته مفسدا لصلاتكم فهذا الاحتمال مالالحظر بال عاقل أصلا فلا بكون هذا الكلام لا ثقابه (الحجة الثانية) ماروى ان عائشة رضي الله عنها قالت اعتمرت معرسول الله صلى الله عليه وسلم من المدينة الى مكة فلماقعمت مكة فلن يارسول الله بأبي أنت وأمى قصرت وأتمت وصمت وأفطرت فمال أحسنت باعائشة وماعاب على وكان عممانيتم ويقصر وماظهرانكار من الصحابة عليه (الحمة ألثالثة) أنجيع رخص السفر شرعت على سبيل التجويز لاعلى سبيل التعيين جرمافكذاههنا واحتجوابالاحاديث منهاماروى عرأنه صلى الله عليه وسلم قال فيه صدقة تصدق اللهبها عليكم فاقبلواصدقته فظاهر الامر للوجوب وعن ابن عباس قال كأن الني صلى الله عليه وسلماذاخرج مسافراصلي ركعتين والجواب انهذه الاحاديث تدل على كون القصر مشروعا وجأنزا لاأنالكلام فيانه هل يجوز غيره ولمادل لفظ القرآن على جواز غيره كأن القول به أولى والله أعلم(المسئلة الرابعة)قال بعضهر صلاة السفر ركعتان تمام غيرقصر ولماقدم الني صلى الله عليه وسلم المدينة أقرت صلاة ألسفر وزيدفي صلاة الحضرواعل أن لفظ الآية يبطل هذا وذلك لانابينا ان المراد من القصر المذكور في الآية نحقيف الركعات ولوكان الامر على ماذكروه لماكان هذا قصرا في صلاة السفر بل كان ذلك زيادة في صلاة الحضروالله أعلم(المسئلة الخامسة)زعمداودوأهل الظاهر ان قلمل السفر وكشره سواءفي جوازال خصة وزعم جهورالفقهاءان السفر مالم يقدر بمقدار مخصوص لم يحصل فيه الرخصة احتج أهل الغلاهر بالآية فقالوا ان قوله تعالى واذا ضربتم في الارض فليس عليكم جناح أن تقصروا من الصلاة جلة مركبة من شرط وجزاء الشرط هو الضرب فيالارص والجزاء هوجواز القصر واذاحصل الشرط وجبأن يترتب عليه الجزاءسواء كانالشرط الذي هوالسفرطو يلاأوقصيرا أقصى مافي الباب أن يقال فهذا يقتضى حصول الرخصة عندانتقال الانسان من محلة الى محلة ومن دار الى دار الاانا تقول الجواب من وجهين عنه (الاول) ان الانتقال من محلة الى محلة انلم يسم بأنه ضرب في الارض فقدر ال الاشكال وانسمى بذلك فنقول أجع المسلون على انه غيرمعتبر فهذا تخصيص تطرق الى هذا النص بدلالة الاجاع والعام بعد التخصيص حجة فوجب أن سبقي النص معتبرا في السفرسواء كان قليلا أوكشيرا (واشاني) ان قوله واذا صربتم في الارض مدل على انه تعالى جعل الضرب في الارص شرطالحصول هذه الرخصة فلو كأن القسرب في الارض اسمالمطلق الانتقال لكان ذلك حاصلا دائمالان الانسان لاسغك طول عره من الانتمال من الدار الى المسجد ومن المسجد الى السوق واذا كان حاصلا دائمًا امتنع جعله شرطالنوت هذاالحكم فلاجعل الله الضرب في الارض شرطالنوت هذا الحكم

الدين فيمايين أهلها (قالوا) ابطالا لتعللهم وتبكيتا لهم (ألم نكن أرض الله واسعة فتهاجروا فيا)الىقطر آخرمها تقدرون فيدعلى اقامة أمور الدين كافعله من ها جر الى المدينة والىالحيشة وأماحل تعللهم على اظهار العجزعن الهسرة وجعل جواب الملائكة تكديبالهم في ذلك فرد وأن سبب العيز عنها لايمصر في فقدان دار العجرة بل قد بكون لعسدم الاستطاعة للخروج بسبب الفقرأ ولعدم تمكين الكفرة مند فلايكون بيان سعة الارض تكذيبا لهم وردا عليهم بل لابد منيان استطاعتهم أبضاحتي يتم التبكيت وقيل كانت الطائفة المذكورة قدخرجوامع المشركين الى درمنهم قس بن الفاكه بن المغيرة وقيس ابن الوليدين المغيرة وأشاههمافتتلوافها

فضر بت الملائكة وجوههم وأدبارهم وقالوالهم ماقالوا فيكون ذلك منهم تقريعا وتو بيخالهم على على المكانوافيه من مساعدة الكفرة وانتظامهم في عسكرهم و يكون جوابهم بالاستضعاف تعللا بانهم كانوامقهورين عدد أبديهم وأنهم أخرجوهم كارهين فرد عليهم بأنهم كانها بسبيل من الحلاص عن قهرهم متكنين من المهاجرة (فأولتك) الذين حكيت أحوالهم الفظيعة (فأواهم

» العلى الآخرة (جهنم كاأن مأواهم في الدنبادارالكفرلتركهم الفريضة الحتومة فأواهم مبتدأ وجهنم خبره والجلة خبر الأطلاع والمعلمة في الدنبادارالكفرلتركهم الفريضة الحالمة المالكة كنتم حال من الملائكة بإضارة دعند من يشترطه أوهوا لخبروالعادمنه محذوف أى قالوالهم والجلة المصدرة بالفاء معطوفة عليه مستنجمة منه ويماني حيزه (وسادت مصيرا) أى مصيرهم أى ﴿ 210 ﴾ جهنم وفي الآية الكرعة ارشاد الى وجوب المهاجرة من موضع

لايمكن الرجل من اقامة أموردينه باى سبب كان وعزالنبي صلى الله عليه وسلم من فر بدينه من أرض الى أرض وانكان شبرا من الارض استوجت له الجنة وكان رفيق أبيه ابراهيم ونبيه مجدعليهما الصلاة والسلام (الاالمستضعفين) استثناء منقطع لعدم دخولهم في الموصول وضميره والاشارة اليه ومن في قوله تعالى (من الرجال والدساء والولدان) متعلقة بمحذوف وقع حالا من المستضعفين أىكائنين منهم وذكر الولدان ان أريديهم المماليك أوالراهقون ظاهروأماانأريدهم الاطفال فللمبالغة في أمر الهجرة وايهام أنها تعبث لواستطاعها غبر المكلفين لوجبت عليهم والاشعاربأنهم لامحيص لهم عنها البتة تجب عليهم كابلغواحتي كأنها واجبة عليهم قبل

عملتاانه مغايرلمضلق الانتقال وذلك هوالذى يسمى سفرا ومعلومان اسم السفرواقع على القر ببوعلى البعيدفعلنا دلالةالآ يةعلى حصول الرخصةفي مطلق السفر أماالغفهاء فقالوا أجع السلف على ان اقل السفر مقدرة الواوالذي يدل عليدانه حصل في المسئلة روایات (قاروایهٔ الاولی) ماروی عن عرانه قال یقصر فی بوم تام و به قال از هری والاوزاعي (والثانية )قال ان عباس اذازاد على يوم وليلة قصر (والثالثة) قال انس ابن مالك المعتبر خس فراسخ (الرابعة ) قال الحسن مسيرة أيلتين (الخامسة) قال الشعبي والنخعى وسعيد بنجبيرمن آلكوفةالي المداين وهي مسيرة ثلاثة أيام وهوقول أبي حنيفة وروی الحسن بنزیاد عنآبی حنیفة انهاذا سافرالی موضعیکون مسیرة یومین وأکثر اليوم الثالث جازالقصر وهكذارواه ابن سماعة عن أبي يوسف ومحمد (السادسة) قال مالك والشافعي أربعة بردكل بريدأ ربعة فراسيخ كل فرسيخ ثلاثة اميال بأميال هاشم جدرسول الله صلى الله عليه وسلم وهوالذي قدرامبال البادية كل ميل اثنا عشر ألف قدم وهي أربعة آلاف خطوة فأن كل ثلاثة أقدام خطوة قال الفقهاء فاختلاف الناس في هذه الاقوال مدل على انعقاد الاجاع على إن الحكم غيرم بوط عطلق السفرقال اهل الظاهر اضطراب الفقهاء في هذه الاقاويل يدل على انهملم يجدوافي المسئلة دايلاقو بافي تقدير المدة اذلوحصل في المسئلة دليل ظاهر الدلالة لماحصل هذا الاضطراب وأماسكوت سائر الصحابة عن حكم هذه المسئلة فلعله انماكان لانهم اعتقدوا ان هذه الآية دالة على ارتباط الحكم عطلق السفر فكان هذا الحكم ثانتا في مطلق السفر يحكم هذه الآية واذآكان الحكم مذكورافي نص الفرآن لم يكن بهمهاجةاليا لاجتهاد والاستنباط فلهذا سكتواعن هذه المسئلة واعلم أن أصحاب ابى حديفة عولوافي تقدير المدة بثلاثه أيام على قوله عليه الصلاة والسلام يسمح المسافر ثلاثة أيام وهذا يقتضي انه اذالم يحصل المسمح ثلاثةأمام أنلايكون مسافراواذالم يكن مسافرالم يحصل الرخص المشروعة في السفر وأماأصحاب الشافعي رضي الله عنه فانهم عولوا على ماروى مجاهدوعطاء ين أبي رباح عن ابن عباس ان النبي صلى الله عليه وسلمقال ياأهل مكة لا تفصروا في أدبى من أربعة برد من مكة الى عسفان قال أهل الظاهر الكلام عليه من وجوه (الاول) انه بناء على تخصيص عهم القرآن مخيرالواحد وهوعندنا غير جائزلوجهين (الاول) انالقرآن وخبرالواحد مشتركان في دلالة لفظ كل واحد منهما عسلي الحكم والقرآن مقطوع المتن والخبر مظنون المتن فكان الهرآن أقوى دلالة منالخبرفترجيح الضعيف على القوى لايجوز (والثاني) انهروى في الخبرانه عليه الصلاة والسلام قال اذآروى حديث عني فاعرضوه على كتاب الله تعالى فان وافقه فاقبلوه وان خالفه فردوه دل هذا الخبرعلي انكل خبرور دعلي مخالفة كتابالله تعالى فهومر دودفهذا الخبر لماوردعلي مخالفة عموم الكتاب وجب أن يكون مردودا (الوجه الثاني) في دفع هذه الاخبار وهوانها اخبار آحادوردت

البلوغ لواستطاعواوأن قوامهم بجب عليهم أن بهاجروابهم من أمكنت وقوله تعالى ( لايستطيعون حيلة ولايهتدون سبيلا) صفة للمستضعفين فان ما فيدمن اللام ليس للتعريف أوحال منه أومن الضمير المستكن فيه وقبل تفسير لنفس المستضعفين لكثرة وجوه الاستضعاف واستطاعة الحبلة وجدان أسباب الهجرة ومباديها واهتداء السبيل معرفة طريق الموضع المهاجر اليه بنفسه أو مدليل

(فاولتك) اشارة الى المستضعفين الموصوفين بماذكر من صفات العجز (عبي الله أن يعفوضهم) بحي وبكلمة الاطماخ ولفظ العفوا بذانا بأن الهجرة من نأكد الوجوب بحيث بنبغي أن يعد تركها بمن بحقق عدم وجو بها عليه فنبا يجب طلب المفوعند رجا وطمع الاجرماو قطعا (وكان الله عفوا غفورا) تذبيل مقر دلما قبله (ومن بها جرف سيل الله يجدف الارض مراغا كثيرا) ترغيب في المهاجرة ونأنيس لها أي يجدفها هو ٤٤٦ ﴾ محولا ومهاجرا وانما عبرعنه بدلك تأكيدا

في واقعة تعمالحاجة الى معرفة حكمها فوجب كونها مردودة انماقلنا أن الحاجة اليها عَامَةَ لَانَ أَكْثُرُ الصَّحَابَةَ كَانُوا فِي أَكْثُرُ الْاوقَاتِ فِي السَّفِّرُ وَفِي الْغَرْ وَفَلَا كَانَت رَحْصُ السغر مخصوصة بسفر مقدركانت الحاجةالى مقدارااسفر المفيد للرخص حاجةعامة فيحق المكلفين ولوكان الامر كذلك لعرفوها ولنقلوها نقلا متواترا لاسيما وهوعلي خلاف ظاهر القرآن فلالم بكن الامر كذاك علنا انهذه اخيار ضعيفة مردودة واذاكان الاعر كذلك فكيف يجوز ترك طاهر القرآن بسببها (الثالث) اندلائل الشافعية ودلائل الحنفية صارت متقابلة متدافعة واذاتعارضت تساقطت فوجب الرجوع الي ظاهر القرآن هذاتمام الكلام فيهذا الموضع والذي عندى في هذاالباب أن يقال ان كلة اذا وكلة انلايفسدان الاكون السرط مستعقب اللجزاء فأماكونه مستعقبا لدلك الجزاء فيجمع الأوقان فهذا غيرلازم بدليل انه اذافال لامرأ تهان دخلت الدار أواذا دخلت الدارقأنت طالق فدخلت مرةوقع الطلاق واذادخلت الدارثانيالايقع وهذا يدلعلي ان كلة اذاوكلة ان لايغيدان العموم البتة وآذا ثبت هذا سقط استدلال أهل الظاهر بالآية فأن الآية لاتفيدالاان الضرب في الارض يستعقب مرة واحدة هذه الرخص وعدناالامر كذلك فيمااذاكان السفرطو بلافأماالسغر القصير فاتما مدخل تحت الآية اوقلنا ان كلَّمَّاذا للعموم ولماثبت انه لس الامر كذاك فقدسقطهذا الاستدلال واذا ثين هذاظهر ان الدلائل التي تمسكم المجتهدون مقدار معين لستواقعة على خلاف ظاهر القرآن في كانت مقبولة صحيحة والله أعلم (المسئلة السادسة) زعم داود وأهل الطاهر انجوازالقصر مخصوص عال الخوف واحتجوا بأنه تعالى أثبت هذا الحكم مشروطا بالخوف وهوقوله لاجناح عليكم أن تقصر وامن الصلاءان خفتم ان يغتنه كمالذين كفروا والمسروط بالسي عدم عندعدم ذلك السرط فوجب أن لا يحصل جوازالة صرعند الامن قالوا ولايجوز رفع هدا الشرط يخبر من أخبار الآحادلانه يقتضي نسمخ القرآن بخبر ا واحدوانه لانجوزولقدصمب هذاا الكلام على قومذ كروافية وجوهامتكلفة في الأية لتخلصواعي هداالكلام وعندي انهاس في هذا غوض وذلك لانا بينافي تفسيرقوله تعالى ان تجتبوا كبائر ما نهون عندان كلةان وكلة اذا يفيدان أن عندحصول الشرط محصل المسروط ولانفيدان أنعندعدم السرط بارم عدم المسروط واستدالناعلي صحة هذا الكلام بآيات كشيرة واذا ثبت هذا فنقول قوله تعالى أن خفتم يعتضى انعند حصول الخوف تحصل الرخصة ولايقتضي اناعند عدم الخوف لاتحصل الرخصة واذاكأن كذلك كانت الآية ساكنة عن حال الأمن بالنفي و بالاثبات واثبات الرخصة حال الأمن بخبرالواحد يكون اثباتا لحكم سكت عمالقرآن بخبرالواحد وذاك غير ممتنع انما الممتنع انبات الحكم بخبرالواحد على خلاف مادل عليه القرآن وبحن لانقول به فانقبل وملى هذاله كان هداً الحكم مابتاحال الائمن وحال الحوف فاالفائدة في تقييده

للترغيب لمافيه من الاشعار يكون ذلك المتحول بحيث يصلفيه المهاجر من الخبروالنعمةالي مايكون سببا زغم أنف قومد الذين اجرهم والرغم الذلوالهوانوأصله الصوق الانف بالرغام وهوالتراب وقيل مجد فمهاطر تقابراغم بسلوكه قومه أى بفارقهم على . رغم أنوفهم (وسعة) آی من الرزق (ومن پخرج من مديده مهاجرااني الله ورسوله ثم در كه الموت) ای قبل أن يصل الي المقصدوان كان ذلك حارج ما اله كالذي عند أيثار الخروج من يبته على المهاجرة وهوعطف على • ولالسرطوقي بالرفع على أنه خبرمبتدا محذوف وقيل هوحركة الهاءنقلت الى الكابي على معالوقف كافي قوار \*ععبت والدهر كثيرععمه \*منعرى سبىلم أصربه \*وقرى بالنصب على اضمار أن كافي قواه 🗱

وألحق بالحجاز فأستريحا (فقد وقع أجره على الله) أى ثبت ذلك عنده تعالى ثبوت الامر ﴿ بحال ﴾ الواجب \*\* روى أن رسول الله صلى الله عليه وسلم لما بعث بالآيات المتقدمة الى مسلمي مكة قال جندب بن ضمرة لبنيه وكان شيخا كبيرا اجلوبي فاني لست من المستضعفين واني لاهندي الطريق والله لاابيت ألليلة عكمة فحملوه على سرير متوجها

الى المذيئة فلابلغ الشعيم أشرف على الموت فصفق بمينة على شماله ثم قال اللهم هذه الله وهذه لرسولك أبايعك على ما بايعك رسولك فات حيداً فبلغ خبره أصحاب رسول الله عليه وسلم فقالوا لوتوفي بالمدينة لكان أتم أجرا فنزلت قالواكل هجرة في غرض ديني من طلب علم أوجع أوجهاد أو بحوذاك فهى هجرة الى الله عزوجل والى رسوله عليه الصلاة والسلام (وكان الله فقاورا) مبالغا في المغفرة على 122 مجه فيغفرله ما فرط منه من الدنوب التي من جلتها القعود عن الهجرة

الىوقتالخروج (رحيما) مبالغافي الرجد فبرجد باكال ثواب هجرة (واذا ضربتم في الارض) شروع فى بيان كينية العدلاة عند الضرورات منالسفر ولقاء العدو والمرض والمطروفيه أكداءزيمة المهاجر علىالمهاجرة وترغيب له فهالما فيد من تخفيف المؤنة أي اذا سافرتم أىمسافرة كانتولداك لم بقيدعاقيديه المهاجرة (فليسعليكم جناح) أى حرج وما ميم (أن تفصروا) أي في أن تفصروا والفصرخلاف المديقال قصرت الشي أىجعلته قصيرا بحذف بعض أجزائه أوأوصافه فنعلق القصر حققة انمــا هو ذلك الشئ لا بعضه فا نه متعلق الحدنى دون القصر وعل هذا فقوله تعالى (من الصلاة) بنبغي أن يكون مفعولا لتقصروا علز بادة من حسمارآه

بحال الخوف قالنا ان الآية نزلت في غالب اسفارا لنبي صلى الله عليه وسلموأ كثرها لمريخل عنخوف العدوفذكرالله هذا الشرط منحيث أنههوالاغلب فيالوأوع ومنالناس من أجاب عنه بأن القصر المذكور في الآية المراد منه الاكتفاء بالإيماء والآشارة بدلاعن الركوع والسجودوذلك هوالصلاة حال شدة الخوف ولاشك ان هذه الصلاه مخصوصة بحال ألخوففانوقت الامن لابجوز الاتيان بهذه الصلاة ولاسكون محرمة ولاصححة والله أعلم ثم يقال لاهل الظاهر انطاهرهذه الآية يقتضي أن لا يجوز التصر الاعند حصول الخوف الحاصل من فتنة الكنفار وأما لوحصل الخوف بسبب آخر وجب أنلابجوز القصير فانالتزموا ذلك سلسوا مرالطعن الاانه يعيد وانلميلتزموه توجه النقص عليهم لانه تعالى قال انخفتم أن يفتنكم الذين كفروا وذلك يقنضي ان الشرط هوهذا الخوف الخصوص ولهمأن غولوا اماأن يقال حصل اجهاع الصحابة والامة على ان مطلق الخوف كاف أولم يحصل الاجاع فان حصل الاجاع فنقول حالفنا طاهر القرآن يدلالة الاجماعوهودليل قاطع فلمتجز مخالفته بدليل ظنىوان لمبحصل الاجماع وقدزال السوال لانانلتزم انه لايجوز القصرالامع هذا الخوف المخصوص والله أعلما أقولهان خفتم أن بفتنكم الذين كفروا فني تغسيرهذه الفتَّنة قولان ( الاول) خفتم أن بفتُّ وكم عن أتمسام الركوع والسَجُود فيجيِّعها (الثاني) ان خفتم أن يفتنكم الذين كغروا بعداوتهم والحاصلان كلمحنة وبليةوشدة فهىفتنة ثمقالأعالى انالكافر يكانوا لمكم عدوأ مبينا والمعنىان آلعداوة ألحساصلة بينكم وبين الكافرين قديمة والآن قد أظهرتم خلافهم في الدين وازدادت عداوتهم و بسبب شدة العداوة اقدموا على محسار بتكم وقصد اللافكم انقدروا فانطالت صلاتكم فربما وجدوا الفرصة فيقتلكم فعلى هذارخصت لكم في قصرالصلاة وانماقال عدوا ولم بقل أعداء لان العدو يستوى فيد الواحد والجمع قال تعمالي فانهم عدولي الارب العالمين # قوله تعمالي ( واذا كنت فيهم فأقت لهم الصلاة فلتقم طائفة منهم معك وليأخذوا أسلحتهم فاذا سيجدوا فليكونوا منورانكم ولتأت طائفة أخرى لم يصلوا فليصلوا معك ولبأخذوا حذرهم وأسلحتهم ودالذين كفروا لوتغفلون عنأسلحكم وأمتعتكم فيميلون عايكم ميلة واحده ولاجناح عليكم انكان بكم أذى من مطر أوكنتم مرضي أن تضعوا أسلحتكم وخذوا حذركم انالله أعدلكافرين عذابا مهينا فأذاقضيتم الصلاة فاذكرواالله قياما وقعودا وعلى جنوبكم فاذا اطمأنتم فأقيو االصلاة ان الصلاة كانت على المؤمنين كتابا موقوتاً) اعلم أنه تعالى لمابين في الآية المتقدمة حال قصر الصلاة يحسب الكمية في العدد إِينَ فِي هَذِهُ الآية حالها فِي الكيفية وفيه مسائل ( المسئلة الأولى ) قال أبو يوسف والحسن بن زياد صلاة الخوف كانت خاصة الرسول صلى الله عليه وسلمولا تجوز الغيره وخال أُرنى كَانْتُ مَابَّةً مُمنسخت واحتبج أبو يوسف على قوله بوجهين (الأول) ان قوله تعالى

الاخفش وأماعل تقديراً ن تكون تبعيضية و يكون المفعول محذوفا كاهور أى سيبو به أى شيئا من الصلاة فينبغي أن يصار الى وصف الجزء بصفة الكل أو يراد بالقصر معنى الحبس يقال قصرت الشئ اذا حبسته أو يراد بالصلاة الجنس ليكون المقصود بعض المنها وهي الرباعيات أى فليس عليكم جناح فى أن تقصروا بعض الصلاة بتنصيفها وقرئ تقصروا

من الاقصار وتقصروا من التقضير والكل يمعنى وأدنى مدة السغر الذي يتعلق به القصر عند أبي حنيفة مسيرة ثلاثة أيام ولياليها بسير الابل ومشى الاقدام بالاقتصاد وعندالشافعي مسيرة يومين وظاهر الآية النكريمة التخيير وأفضلية الاتمام و به تعلق الشافعي و بماروي عن النبي عليدالصلاة والسلام أنه أنه في السفر وعن عائشة رضى الله عنها أنها أثمت تارة وقصرت أخرى وعن عمان رضى عنه أنه ﴿ ١٤٨ ﴾ كان يتم و يقصر وعندنا بجب القصر لا محالة

واذاكنت فيهم فأفت أهم الصلاة طاهره يقتضى ان اقامة هذه الصلاة مشروطة بكون إلنبي صلى الله عليه وسلم فيهم لان كلة اذا تفيدا لاشتراط (الثاني) ان تغيير هيئة الصلاة أمرعلي خلاف الدليل الااناجوزا ذلك في حق الرسول على الله عليه وسلم المحصل الناس فضيلة ألصلاة خلفه وأماف حق غيرار سول عليه الصلاة والسلام فهذا ألمه في غير حاصل لانفضيلة الصلاة خلف الثاني كهى خلف الاول فلا يحتاج هناك الى تغيير هيئة الصلاة وأماسائر الفقهاء فقالوا لماثبت هذا الحكم فىحق النبي صلى الله عليه وسلم بحكم هذه الآية وجب أن يثبت في حتى غيره لقوله تعالى واتبعوه ألاترى ان قوله تعمال خذ من أموالهم صدقة تطهرهم لم بوجب كون الرسول صلى الله عليه وسلمخصوصا بهدون غيره من الأمدُ بعده وأما التمسكُ بلفظ اذا فالجواب ان مقتضاه هو النبوت عند الثيوت أماالعدم عندالعدم فغيرمسلم وأماالتمسك بادراك فضيلة الصلاة خلف النبي صلى الله عليه وسلم فليس يجوز أن يكون علة لاباحة تغيير الصلاة لانه لايجوز أن يكون طلب الفضيلة يوجب ترك الفرض فاندفع هذا الكلام والله أعلم (المسئلة الثانية) شرح صلاة الخوف هُو أَنَالامام يجعل القوم طافتين و يصلي بهم ركعة واحدة ثم اذا فرغوا من الرَّعَةُ فَكِيفَ بِصِنْعُونَ فَيِهِ أَفُوالَ (الأول) انْ تَلْكَ الطَّائْفَةُ يُسْلُونُ مِنَ الْرَكِعَةُ الواحدة ويذهبون الىوجه العدوو تأتى الطائفة الاحرى ويصلي بهمالامام ركعة أخرى ويسلم وهذامذهب منيري انصلاة الخوف للامام ركعتان وللقوم ركعة وهذا مروى عن ابن عباس وجابر بن عبدالله ومحاهد (لثاني) ان الامام يصلي بتلك الطائفة ركعتين و بسلم ثم تذهب ذلك الطائفة الى وجه العدوونا بي الطائفة الاخرى فيصلي الامام بهم مرة أخرى ركعتين وهذاقول الحسن البصرى (الثالث) أن يصلى الامام مع الطائفة الأولى ركعة تامة بميبق الامام قأتما في الركعة النائية الى أن تصلى هذه الطائفة ركعة أخرى ويتشهدون ويسلون و يذهبون الى وجه العدو ثم تأتى الطائفة الثانية ويصلون مع الامام قائما في الركعة الثَّانية ركعة ثم يجلس الامام في التشهد الى أن تُصلَّي الطائعة الثانية الركعة الثانية ثم يسلم الامام بهم وهذا قول سهل بن أبي حَمَّة ومذهب الشافعي(الرابع) ان الطائفة الاولى يصلى الأمام مهم ركعة ويعودون الى وجه العدو وتأتى الطائفة الثانية فيصلى بهم بقية الصلاة وينصرفون الى وجه العدوثم تعود الطائفة الاولى فيقضون بقية صلاتهم بقراءة وينصرفون الى وجه العدويم تعود الطائفة الثانية فيقضون بقية صلاتهم تقراءة والفرق ان الطائفة الاولى أدركت أول الصلاة وهم في حكم من خلف الامام وأماالنا بة فإندرك أول الصلاة والمسبوق فيما يقضي كالمنفرد في صلاته وهذا قول عبدالله بن مسعود ومذهب أبى حنيفة واعلم أنه وردت الروايات المختلفة بهنه الصلاة فلعله صلى الله عليه وسلم صلى بهم هذه الصلاة في أوقات مختلفة بحسب المصلحة واتماوقم الاختلاف بين الفقها ع في أن الافضل والاشد موافقة اظاهر الآية اي هذه الاقسام

خلا أن بعض منابخنا سماءعن بمذو بعضهم رخصة اسقاط بحيث لامساغ للاتمام لارخصة ترفيسه اذلامعني للتخيير بين الاخف والاثقل وه وقول عروعلى وابن عباس وابن عروجابر رضوان الله علمهمو به قال الحسن وعمرين عبدالعز بزوقنادةوهو قول مالك وقدروي عن عر رضي الله عند صلاة السفر ركعتان تمام غيرقصرعلى لسان نبيكم عليسه السلام وعن أنس رضي الله عنه خرجنا مع الني ملى الله عليه وسلم من المدينة الى مكة فكان يصلى ركعتين ركعتين حتى رجعنا الى المدينة وعزعرانين حصين رضي الله عنه مادأيت النيصلى الله جليه وسإيصلي في السفر الاركعتين وصلي مكة ركعتين ثمقال أتموافانا قوم سفر وحين سمع ابن مسعود ان عثمان رضى الله عنه صلى عنى

أر بعركمات استجع ثم قال صليت مع رسول الله عليه الصلاة والسلام بمنى ركعتين وصليت مع أبي بكر ﴿ أَمَا ﴾ رسي الله عنه بمنى وكمات و معتان مع بمر وضي الله عنه بمنى وكليت حظي من أن بع وكمات و معتان متعبلتان وقد اعتذر عمّان رمنى الله هنه عن اتمامه بأنه تأهل بمكة وعن الزهرى أنه انما أتم لانه أزمع الإقامة بمكة وعن عابيه و منى الله عنه سا اول ما فرصت المعيلاة فرضت وكمتين وكتين في السيخروز بدت

فى الحضروفي صحيح المحارى أنها فالت فرض الله الصلاة حين فرصها ركعتين ركعتين فى الحضروا السفر فاقرت صلاة السفر وزيد فى صلاة الحضر وأما ما روى عنها من الاتمام فقد اعتذرت عنه وقالت اناام المؤمنين فعيث حلات فهى دارى والما ورد ذلك بنى الجناح المانهم ألفو الاتمام في كانوا مطنه أن يخطر بالهم أن عليهم نقصا بافى القصر فصرح بنى الجناح ا انطيب به نفوسهم و يطمئنوا اليد كافى قوله تعالى ﴿ ٤٤٩ ﴾ في حج البيت أواعتم فلا جناح عليه أن يطوف ٤٤٩ مستيد المستيد المائدة المناطوف ٤٠٩ مستيد المستيد المائدة المناطوف ٤٠٠ مستيد المناطوة المناطوة المستيد المناطوة المستيد المناطوة المستيد المناطقة المنا

أنذلك الطواف واس عندناركن عندال ي وقوله تعالى (انحسم أَن يَفْتُنكُم الذين كَفْرُوا) جوابه محذوف أدلانةما قبله عليه أي ان حقتم ن يتعرضوالكم بمالكرهوله من القتال وغيره فلس عليكم جناح الح وهو شرط معتبرفي شرعيسه مايذكر بعدهمن صلا الخوف المؤداة بالجماء وأمافيحق،طلق الدر فلااعتبارله اتفاهالهاء السننعلى منسروسيه حسماوقفت علىمار وقدذكرالطماوي ر شرح الآثماره سيدال يعلى بن أمية عال على بن الخطاب رضي الله . انماقال الله ولمس جاح أن تقصرها الصلاة انحمتم أزيه نهم الذين كفرواوه أ الناسفقال عررد ، به عنه عبت بمايج ن فسألت رسول الله صل عليه وسلم فعان صدد تصدق الله بها على فاقبلواصدقه وهيد أل على عدم حوارالان **لان النصدق** بالايسال

الماالواحدي رجدالله فقال الآية مخالفةللروايات التي أخذبها أبوحنفة وبين ذلك مَن وجهين (الاول) انه تعالى قال ولتأت طائفة أخرى لم يصلوا وهذا يدل على الالطائفة الاولى فدصلت عنداتيان الثانية وعندأ بي حنيفة ليس الامر كذلك لان الطائفة الثانية عنده تأتى والاولى بعد في الصلاة وما فرغوا منها (الثاني) ان قوله فليصلوا معك طاهره بدل على إن جيع صلاة الطائفة الثانية مع الامام لان مطلق قولك صليت مع الامام يدل على المك أدركت جبع الصلاة معه وعلى قول أبي حنيفة ليس الامر كذلك وأما أصحاب أبي حنفة فقالوا الآية مطابقة لقولنا لانه تعالى قال فاذاسجدوا فليكونواس ورائكم وهذايدل على ان الطائمة الاولى لم يفرغوا من لصلاة ولكنهم يصلون ركعة تم يكونون من وراء الطائفة الثانية للحراسة واجاب الواحدي عنه فقال هذا انمايلرم اذاجعلنا السجود والكون من و رائكم لطائفة واحدة وليس الامركذلك بلهواط الغنين السجود للاولى والكون من و رائكم الدى بمعنى الحراسة للطائفة الثانية والله أعلم ولنزجع الىتفسيرالآية فنقول قوله تعالى وآذاكتت فيهم أى واذاكنت أيها النبئ مع المؤمنين في غرواتهم وخوفهم فأقت لهم الصلاة فلتقم طائعة منهم معك والمعنى فاجعلهم طائعة من فلتقم منهم طائعة معك فصل بهم وليأخذوا أسلحتهم والضميراما المصلين وامالعيرهم فالكان المصلين وقالوا يأخذون ملى السلاح مالايشغلهم عن الصلاة كالسيف والحيجر وذلك لان ذلك أقرب الى الاحتياط وأمنع للعدومن الاقدام عليهم وانكان لغيرالمصلين فلاكلام فيه و يحتمل أن يكون ذلك امراً للفريقين بحمل السلاح لآنذلك أقرب الى الاحتياط ثم قال فاذا سجدوا فليكونوا يعنى غيرالمصلين من ورائمكم يحرسونكم وقدذكرنا انأداءالركعة الاولىمعالامام في صلاة الخوف كهوفي صلاة آلامن انمأ النفاوت يقعفى اداءال كعة الثانية فيه وقدذكرنا مذاهب الناس فيها ممقال ولتأت طائفة أخرى أم يصلوا فليصلوا معك وقد بيناان هذه الاية دالة على صحمة قول الشافعي ثمقال ولياخذوا حذرهم وأسلحتهم والمعنيانه تعالى جعل الحذر وهوالتحذر والتيقظ آلة يستعملها الغازى فلذلك جع بينسه وبين الاسلمـــة في الاخذ وحعـــــلا مأخوذين قال الواحدي رجد الله وفيد رخصة للخائف في الصلاة بان يجعل بعض فكره في غير الصلاة فأن قيل لمذكر في الآية الاولى أسلحتهم فقط وذكر في هذه الآية حذرهم وأسلحتهم قلنسالان فيأول الصلاة قلمايتنبه العدولكون المسلين فيالصسلاة بليظنون كونهم قائمين لاجل المحاربة أمانى الكعة الثانية فقد ظهر للكفار كونهم فى الصلاة فههنا ينتهزون الفرصة في المهجوم عليهم فلاجرم خص الله تعالى هذا الموضع بزيادة تحذير فقال وليسأخذوا حذرهم وأسلحنهم فم قال تعسالي ودالذين كفروا لوتففلون عن أسلحكم وأمتعتكم فيميلون علبكم ميلة واحدة أى بالفنال عنابن عباس وجابرانالنبي صلى الله عليد وسلمصلى باصحابه ألظهرورأي المشركون ذاك فقالوا بعد ذلك بنسما صنونا حيث

التمليك اسقاط محتى لا محمل خو ٥٧ كه ث الردكاحق في موضعه ولا يتوهمن أنه محالف الكناب لأن التآميد في الشرط عند ما الما يدل عند معند عدمة في المحلم عند وجود الشرط وأماعد مده عند عدمة في حاله المدم محقق دليه لا تحقق دليل عدمه و فاهيك بما سمت من الادلة الواضعة وأماعند القائلين في المناه المعند عند من الادلة الواضعة وأماعند القائلين في المناه المنا

وراداء الى والانكرهوا فتياتكم على البغاءان اردن تحصنا بل نقول ان الآية الكريمة بجلة في حق مقدا والمتعسر وكيفيته وفي حق مايته الى به من الصلوات وفي مقد ارمدة الضرب الذي نبط به القصر فكل ماوردعنه صلى الله عليه وسلمن القصر في عال أمر و خصيصه بالرباعيات على وجه التنصيف وبالضرب في المدة المعينة بيان لاجمال الكتاب وقد فيل ان قوله تمالى ارسانهم الحم على بابعده من سلاة الخوف ﴿ ١٥٠ ﴾ منفصل عماقبله عائه روى عن أبي أبوب الافصاري

رضى الله عند أنه قال نزل للم نقدم عليهم وعر واعلى ذلك عند الصلاة الاخرى فأطلع الله تبيد صلى الله عليه وسلم على اسرارهم بهذه الآية ثم قال تعدالي ولاجناح عليكم انكان بكم أذى من مطرأوكنتم مرضى انتضعوا أسلحتكم والمعسى آنه انتعدرجل السلاح امالاته يصيبه بال المطر فيسود وتفسدحدته أولان من الاسلحسة مايكون مبطنا فيثقل على لابسه أذا ابتل باااء اولاجل انالرجل كان مربضافيشق عليه حل السلاح فههناله أناضع حال السلاح تمقال وخذواحذركم والمعني انه لمارخص لهم فيوضع السلاح حال أأطر وحال المرض أمرهم مرة أخرى بالتيقط والتحفظ والمبالغة فالحذولثلا يجترئ العدوعليهم احتىالافي الميل عليهم واستغناما منهم لوضع المسلين اسلحتهم وفيه مسائل ( المسئله الأولى ) انقواه فيأول الآية وخذواحذركم وأسلحتكم أمروظاهر الامرالوجوب فيقتضى أريكون أخدالسلاح واجبائم تأكدهذا بدليل آخر وهوانه فالولاجناح علبكم انكانكم أذى من مطرأ وكنتم مرضى ان تضموا أسلحتكم فخص رفع الجناح فى وضع السلاح بهامين الحالتين وذلك يوجب ان فيماو راء هانين الحالتين يكون الاثم والجناح حاصلا بسبب وضع السلاح ومنهم من قال انهسنة مؤكدة والاصمح مابيناه ثم الشرط أن لايحمل سلاحا تجسا ان أمكنه ولايحمل ارمح الافي طرف الصف وبالجله بحيث لايتأذى به أحد (المسئلة الثانية) قال أبوعلى الجرّجاني صاحب النظم ووله تعالى وخذوا حذركم يدل على انه كان يجو زللنبي صلى الله عليه وسلمأن يأتى تصلاة الخوف على جهة يكون بهاحاذراغيرغافل عن كبدالعدو والذي نرل به القرآن في هذا الموضع هو وجه الحدرلان العدو يومئذبذات الرقاع كأنَّ مستقبل القبالة فالمسلون كالوا مستدبر ينالقبله ومتى استقبلوا القبله صاروا مستدبرين لعدوهم فلاجرم أمروا بان يصيروا طائفتين طائفة في وجه العدو وطائفة مع الني عليه الصلاة والسلام مستقبل القبلة وأماحين كان النبي صلى الله عليه وسلم بعسفان وببطن نخل فانه لم يفرق أصحمابه طائفتين وذلك لان العدوكان مستدبر القبلة والمسلون كانوامستقبلين لها ، رست س وجمات ، فكانوابر ون العدو عال كونهم في الصلة فلم عناجوا الى الاحتراس الاعند السجود فلاجرم لماسجدالصف الاول نق الصف الناني أيحرسونهم فلافرغوامن السجود وقاموا أخروا وتقدم الصف الثانى وسجدوا وكان الصف الاول حال قيامهم يحرسون الصف يان ماه من النص إلى الثاني فيبت عاذكرنا ان قولة تعالى حدوا حدركم يدل على جوازكل هذه الوجوه والذي المجدرا ور ف مسروعية إلى بدل على أن المراد من هذه آلاً ية ماذكر ناه أنالولم تعملها على هذا الوجه لصارتكرارا القوسر طراق الفريع إلى تعضا من غيرفاً لدة ولوقع فعل الرسول بعسفان و ببطن نخل على خلاف نص القرآن وانه غيرجا زُوالله أعلم (المسئلة الثالثة) قالت المعتزلة ان الله تعالى أمر بالحدر وذلك يدل على كُون العبد قادراً على الفعــل وعلى الترك وعلى جيعوجو. الحذر وذلك يدل على ان أفعال العباد لبست تخلوقة للةتمالي وجوابه ماتقدم من المعارضة بالعلم والداعي والله

وا اله و ذاضربتم في الا س الس علمكم س<sup>را</sup> ۾ آن ۽ سرواهن الملانع ما وارسونالله صلى الدع دوسم بعد ع مو الرزيان-فتم الح أ أى ا: اتمأ يفتكم البر الرواباس عليكما یہ کا کے روساوری میں سال أر يعتكم العبر ان- نهم على أنه منعول له ا ار د الكلامكانه ع شر المهذ ف كراهة إ أن مدكم الغ على استمرار aikoo X-ilulem! لدع دار نهم على انعاع ا سه وهوادتمالي (ان الکارن کا والکمعدوا مه: اول دان اعتاراً وريدياد كرأهلا يعهمون ١١م ر ون فيم أ وم ا بالعداوتهن العرس الماسواوهوله تسالی رف لت دیمم) وتدسو ولكفيته عند الدسروره النامة وتخصيص ا مار عده الصوره مع ير من (عدا عداهامالييان

سذر الصال لنعلم يدحاجتها اليه لمافيها من كثرة التغييريين المهيئة الاصلية ومن همناظه رلك أن مورد النص ﴿ أُعلِم ﴾ ـ ﴿ أَنَّ عَلَى الْقَصُورَةُ وَحَكُمُ مَاعِدَاهَا مُسْتَفَادُ مِنْ حَكُمْهَا وَالْخُطَابُ لُرُسُولُ اللَّهُ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهُ وَسَلَّمُ بِعَلَمْ لِيَقَالُهُمْ يَد و بطاهره يتعلق من لايرى صلاة الخوف بعده عليه السلام ولايخني أن الائمة بعده نوا به عليه السلام قوام بما كان يقوم به فَهِنَاوَلَهُمْ حَكُمُ الْخُطَّابُ الواردله عليه السلام كافي قوله تعالى خَذَّ من أموالهم صَدْمة وقدر وي أنَّ

في الاخرى بارا بعددو ليمر موكم سهم واسانم اصرح المنهورة (, مأحذر )أم الصابقة ( - d - ) Classil !! أي لانضمر باو يا ١٠ واناعرم دغا، د لاندار ١٠ ١٠ nr 5 nomb رأحدود التد (مادأ المسجدوا) ما الأوسال وأوالرد ووا منوراركم) أ دب سر إفوالل الدوالم (ولأر اه أ ا أمصلوا) بعدر مرا الماأ. ة الواقعة تحا اسرار مة واعالم تعرف الأسل تد ار دوار معك ١١ ، ١١ رام بين د حالاالر من الط ルごう عود اس= رضي الا صلى الآ صلى صا باطانف وإطائد على المستان : . . حارت ا - اعداد الى رذهبتهد الياتالم

أعلم (المسئلة الرابعة) لت الآية على وجوب الحذر عن العدوفيدل على وجوب الحذر عن جيع المضار المظنونة و مهذا الطريق كان الاقدام على العلاج بالدواء والعلاج باليدوالآحترازعن الوباء وعن الجلوس تحت الجدارالمائل واجبا والله أعلمتمقال تعالى انالله اعدللكافر ينعذابامهينا وفيه سؤال انه كيف طابق الامربالحدرةوله انالله أعد للكافرين عدابا مهينا وجوابهانه تعالىلمأمر بالحذرعن العدوأوهم ذاك قرة العدووشدتهم فأزال الله تعالى هذاالوهم بان أخبرانه يهينهم ويخذلهم ولاينصرهم البتة حتى بقوى قاوب المسلمين و يعلوا ان الأمر بالحِذرابسِ لمالُهم من النُّوة والهيبة وانما هولاجل أن يحصل الحوف في قلب المؤمنين فعينتذ يكونون متضرعين الى الله تعالى فيأن يمدهم بالنصروا لتوفيق ونظيره قوله تعالى اذالقيتم فئة فاثدوا واذكروا الله كشيرا لعلمكم تعلمون ممقال تعالى فاذا قضيتم الصلاة فاذكروا الله صاما وقعوداوعلي جنو تكم وفيه فولان (الأول)فاذا قضيتم صَلَّاة الخوف فواطبوا علىذكرالله فيجيَّع الاحوالُ فان ماأتهم عليه من الخوف والخذرمع العدوجدير بالمواطبة على ذكرالله وانتضرع أأيه (الثاني) أن المراد بالذكر الصلاة يعنى صلواقيا ماحال اشتعالكم بالمسابقة والمفارعة وقعوداحال اشتغالكمالرمى وعلى جنو بكم حال مانكثرا لجراحات فيكم فتسقطون على الارض فاذااطمأ نته حين تضع آلحرب أوزارها وأقيموا الصلاة فاقضوا ماصليتم في حال المسابقة هذاظاهر على مذهب الشافعي في ايجاب الصلاة على المحارب في حال المسابقة اذا حضر وقتهاوا ذاأطمأنوا فعليهم القضاءالاان على هذاالقول اشكالاوهو أن يصبر تقدير الآية فاذا قضيتم الصلاة فصلوا وذلك بعيد لانحل لفظ الذكر على الصلاة محاز فلايصار اليه الالضرورة ثم قال تعالى فاذا اطمأ نبتم فاقيموا الصلاة واعلم أن هذه الآية مسبوعه بحكمين أولهما بيان القصروهو صلاة السفر والثانى صلاة الخوف ثمان قوله فاذا اطمأ ننتر محتمل نقيض الامر فافحتمل أن يكون المرادمن الاطمئنان أنلابيق الانسان مسافرا أبل يصيرمقيما وعلى هذا التقدير بكون المرادفاذاصيرتم مقيمين فأقيموا الصلاة تامة من غيرقصر البتة و يحتمل أن يكون المرادمن الاطمئنان أن لايبتي الانسان مضطرب القلب بل يصير ساكن القلب ساكن النفس بسبب انه زال الخُوفُ وعلى هذا التقدير يكون المراد فاذازال الخوف عنكم فأفيموا الصلاةعلى الحالةالتي كيتم تعرفونها ولا تَغيروا شيئًا من أحوالها وهيآتهاتم لمابالغالله شيمانه وتعالى في شرح أقسام الصلاء فذكر صلاة السفر ثمذكر بعد ذلك صلاة الخوف ختم هذه الآية بقوله ان الصلاه كانت على الوَّمنين كتاباموقو تألَّى فرضا موفتا والمراد بالكتأب ههنا المكتوب كانه قيل مكتونة موقونة ثم حذف الهاء من الوقوت كا جعل المصدر دوضع المفعول والصدر مذكر ومعنى الموقوت انها كتبت عليهم في أوقات موقتة بقال وقته ووقته مخففا وقرئ واذا الرسلوقتت بالتحفيف واعلمانه تعالى بين في هده الاتية انوجوب الصلاه مقدر بأوقات

العدودي قضت الاولى الركعة الاخيرة بلاقراءة وسلوائم جاءت الطائفة الاخرى وقضوا الركعة الاولى بقد حسار العدودي قضت الاولى الركعة الاخيرة بلاقراءة وسلوائمة وأسلحتهم العل زيادة الامر بالحذر في هده المره المائمة والمائمة القائمة مع النبي صلى الله عليه وسلف شغل شاغل وأما قبلها فر بما اطنونهم عامب عرب وتكليف كل من الطائفة إنه الاشتغال بالصلاة مطنة الالقاء السلاح والاعراض عن غيرها ومشة الهجوم العدورًا في

ينطق به قولة تعالى (ودالذين كفروالو تفغلون عن أسلمتكم وأمنعتكم فيلون عليكم مية واحدة) فانطبسته المن المدر المذكوروا نفطاب الفريقين بطريق الالتفات أى بمنوا أن بنالوامنكم غرة وينتهز وافر صة فيشد واعليكم شدة وأحدة والمراد بالامتعدما يمتع به في الحرب لامطلقا وهذا الامر الوجوب لقوله تعالى (ولاجناح عليكم ان كان بكم أخى من مطر أوكتم مرضى أن تضعوا أسلمة على المراد بالامتعدام استعدام السب مطرة ومرس

مخصوصة الاانه تعالى أجل ذكر الاوقات ههنا وبينها في سائر الآبات وهي خسةً ' (احدها) قوله تعالى حافظ واعلى الصلوات والصلاة الوسطى فقوله الصلوات يبله على وجوب صلوات ثلاثة وقوله وآلصلاة الوسطى يمنع أن يكون أحد تلك الثلاثة والالزم التكرار فلابدوأن تنكون زائدة على الثلاثة ولايجوزأن يكون الواجب أربعة والالم بحصل فيهاوسطى فلابدمن جعلها خسة لتحصل الوسطى وكادلت هذه الآية على وجوب خس صلوات دآت على عدم وجوب الوتر والالصارت الصلوات الواجبة ستة فحيثنا لاتعصل الوسطى فهذه الآية دلت على ان الواجب خس صلوات الاانها غيرد الة على بيان أوقانها ( وثانيها ) قوله تعالى أمّ الصلاة لداوك الشمس الى غسق الأيل وقرآن الفير فالواجب من الداوك الغسق هوالظهروالعصر والواجب من العسق الى الفجرهو المغرب والعشاء والواجب في الفجر هوصلاة الصبح وهذه الآية توهم انالظهر والعصم وفنًا واحداً وللمغرب والعشاء وقتا واحدا (وثالثها) قوله سحانه فسيحان الله حين تمسون وحين تصبحون والمرادمنه الصلاتان الواقعنان في طرقى النهار وهما المغرب والصبح ثمقال ولهالجد في السموات والارض وعشيا وحين تظهرون فقوله وعشيا المراد منه الصلاة الواقعة في محض الليل وهي صلاة العشاء وقوله وحين تظهر ون المراد الصلاة الواقعة في محض النهاروهي صلاة الظهر كاقدم في قوله حين تمسون وحين تصبحون صلاة الليل على صلاة النهارفي الذكر فكدلك قدم في قوله وعشيا وحبن تطهرون صلاة الليل على صلاة النهار في الذكر فصارت الصلوات الاربعة مذكورة في هذه الآية وأماصلاة العصرفقدأ وردها الله تعالى بالذكر في قوله والعصر تشريف لها بالافراد بالذكر (ورابعها) قوله تعالى وأقمالصلاة طرفي النهاروزلغا من الايل فقوله طرفي النهار نفيدوجو وصلاة العسبع ووجوب صلاة العسرلانهماكالواقعين على الطرفين وان كأنت صلاة الصبع واقعةقبل حدوث الطرف الاول وصلاة العصرواقعة قبل ُحدوث الطرف الثاني وقوله وزلفامن الليل يفيدوجوب المغرب والعشاء وكان بعضهم يستدل بهذه الآية على وجوب الوترقال لان الزلف جع وأقله ثلاثة فلا بدوأن يجب ثلاث صلوات في الليل عملا بقوله وزَلْفَامن الليل (وخامسها) قوله تعالى فسبح بحمدر بك قبل طلوع الشمس وقبل غرو بها ومنآنا الليل فسبح فقوله قبل طلوع الشمس وقبل غروبها اشارة الى الصبح والعصروهو كَتُولُه واللهِ الصَّلَاءَطرَقِ النهارَ وزلفا من الليل وقوله ومن آنا الليل اشارة الى المغرب والعشاء وهو كقوله وزلفا من الليل وكمااحتجوا بقوله وزلفاً من الليل فكذلك احتجوا عليه بقوله ومرآناء الليل لان قوله آناء الليل جم واقله ثلاثة فهذا مجموع الآيات الدالة على الاوقات الخمسة الصلوات الخمسة واعلمان تقدير الصلوات بهذه الاوقات الخمسة في نهاية الحسن والجال نظراالي المعقول وبيانه ان لكل شي من أحوال هذا العالم مراتب خُسة (أولها) مرتبة الحدوث والدخول في الوجود وهوكايولد الانسان ويبقى في

ر وامع ذلك بالتقظ وا مَيَّاطَوْقيل(وخذوا - ﴿ }) للاجمع العدو كه غيلة روى الكلي ء الى صالح ان رسول الله سلى الله علمه وسلمغزا ٠ ار ياويني أنم**ارفنز لوا** . ١, ون من العدوأحدا و عالناس أسلحتهم ر · حرسولالله صلى الله عارة وسلم لحاجة لهوقد ومشع سلأحدحتي قطع ا بادى والسماء ترش أ · الالوادي مشعلمه اله لام و بين أصحاً به فعلس ، سول الله صلى الله عليه وسلم مصريه غورث بن ا ا نالحاريىفقالة لمنى اللهال لمأقتلك ثم انحدر ، الم لومعدالسيف فلم اسعر مەرسول اللەصلى الله عدلبه وسلمالا وهوقاتم على رأسه وفُدسل سي**غه من** مد فقال المحدمن يعصمك مي الآن فقال رسول الله - لى الله عليه وسلمالله وحل ثمقال اللهم أكفني - رث الى الحرث بماشت م اهوى بالسيف الى رورالله صلى الله عليه وسلم ليضربه فأكب الوحهدمن زلخة زلحهايين ـ فيد فبدرسيفه فقام

رسول الله صلى الله عليه وسلم فأخده ثم قال باغورت من يمنعك منى الآن قال لا أحد قال عليه الصلاة ﴿ النَّسُو ﴾ را اسلام تشهد أن لا اله الا الله وأن محدا عبده ورسوله وأعطيك سيفك قال لا ولكن أشهد أن لا أقاتلك أبدا ولا أعين عليك عدواه أعطاه رسول الله صلى الله عليه وسلم أنا أحق بدائ منك فرجع غورث الى اصحابه فقص عليه رسول الله المناهم قصته في من بعضهم قال وسكن الوادي فقطع عليه رسول الله أحق بدائ من المناهم في الله المناهم عليه رسول الله

صلى القسطية وسرالى المحتابه وأخبرهم بالحيورة في التعلق (ان الله أحد الكافرين عَدابامه بنا) تعليل للامر الخدار أى المحدله معليه المعدلة والمحدلة والمحددة وا

قيساما وقعودا وعلى جنوبكم)أىفداوموا على ذكرالله تعالى وحاذطواعلى مراقبته ومناجاته ودعائه فيجيع الاحوال حتى فيحالً المسايغة والقتالكافىقوله أأتعالى اذا تقبتم فئة فأثبتوا واذكرواالله كثيرالعلكم تفلمون (فاذا اطمأنتم) سكنت قذو بكم من الحوف وأمنتم بعد ماوضعت الحربأوزاها (فأقيموا الصلاة) أي الصلاة التيدخلوقتها حينثد أى أدوها بتعديل أركانها ومراعاة سرائطها وقيل المرادبالذكر في الاحوال النلائة الصلاة فيها أي فاذاأردتم أداءا المسلاة فصلواقياما عندالسانقة وقعوداحاثين علىالركب عندالراماة وعلج وبكم منحنين بالجراح فاذا اطمأ منتم في الجله فاقضوا ماصليتم في تلك الاحوال التيهم أحوال القلق والانرعاج وهو رأى الشامعي رحمالله وفيذ من البعد مالا يخفي (ان الصلاة كاستط المؤمنين كناماموقوتا) أي فرضا

الشووالنماء الى مدة معلومة وهذه المدة تسمى سن النشو والنماء (والمرَّبة الثانيه) مدة الوقوف وهوأن سبق ذلك الشئ على صفة كالهمن غيرز يادة ولانقصان وهده المدة تسمى سنَّ الشَّبَاتُ ( وَالْمُرْتَبَةُ الثالثة ) مدَّة الكهولة وهو أن يُظهر في الانسان نقصان حنيَّ وهذه المدة تسمى سن الكهولة ( والمرتبة الرابعة ) مدة الشيخوخة وهو أن يطهر فالانسان نقصانات ظاهرة جلية الى أن عوت ويولك وتسمى هذه المدة س الشيخوخة (الرتبة الخامسة) أن تبنى آثاره معيد موته مدة ثم بالآخرة سُميحي تلك الآثار وتبطل وتزول ولايبق منه في الدنيا خبر ولا أثرفهذه المراتب الخمسة حاصلة لجيع حوادث هذا المعالم سواء كان انسانا أوغيره من الحيوانات أوالنياتات والشمس حصل لها محسب طلوعها وغرو بهاهده الاحوال الحمس وذلك لانهاحين تطلع مىمسر قهايسبه حالها حال المولودعندما بولد تملايرال نزدادار تفاعها ويقوى بورهاو ستدحرها الىأن تبلغ الى وسطالسماء فتقف هناك ساعة ثم محدرو يطهر فيها لقصانات خفية الىوقت العصرتم منوقت العصر بظهر فيهانقصا باتطاهرة فيضعف ضوءها وبضعف حرهاو برداد أبحطاطهاوقوتها الىالغروب مم اذاعربت يبتى بعضآنارهانى أفقالمعرب وهوالشفق مُمِتَنَعُهُم لِكَ الآثار وتصيرالشمسكانها مأكانت موجودة في العالم فلاحصلت هذه الاحوال ألحمسة لهاوهي أمورعجيلة لايقدرعليها الااللةتعالى لاجرم أوحسالله تعالى عندكل واحدمن هذه الاحوال الخمسة لهاصلاة فأوجب عندقر بالشمس من الملاوع صلاة الفجرشكرا للنعمة العظيمة الحاصلة يسبب زوال تلك الطلمة وحصول النورو يست زوال النوم الدي هوكالموت وحصول اليقطة التيهي كالحياة ولماوصلت السمس الي غاية الارتماع ممظهرفيها أثرالانحطاط أوجب صلاة الظهر تعطيما للخالق القادرعلي قلب احوال الاجرام العلسوية والسفلية من الضدالي الضدفجعل السمس تعدغاية ارتفاعها واستعلائها محطة عن ذلك العلو وآخدة في سن الكهولة وهو النقصال الحيي ثم لما انقضتمدة الكهولةودحات فيأول زمان السبخوحة أوجبتعالى صلاة العصر ونعماقال الشافعي رحدالله انأول العصر هوأن يصير ظل كلشي مثليه وذك لانمن هذأ الوقتةطهرالنقصا التالطاهرة ألاترىانء أولوقت الظهرالىوقت العصر على قول الشافعي رحه الله ما ازداد الظل الامثل الشئ ممان في زمان الطيف يصيرطله مثليه وذلك يدل على أن من الوقت الذي يصبر ظل النبي مثلا له تأخذ الشمس في النقصانات الطاهرة ثم اذاغربت الشمس أشبهت هذه الحالة مااذامات الانسال فلا جرمأوجب الله تعالى عندهده الحالة صلاة المغرب ثم لماغرب الشفق فكانه انمعت آثار الشمس ولمهبق منها في الدنيا خبر ولاأبر فلاجرم أوجب الله تعالى صلاة العشاء فثبت ان اعجاب الصلوات الخمسة في هذه الاوقات الخمسة مطابق للقوانين العقلية والاصول الحكمية والله أعلم تأسرار أفعاله # قوله تعالى (ولاتهنوا في ابنعاء القوم أن سكونوا

﴿ موقتاقال محاهدوقته الله عليهم فلا بدمن اقامتها في حالة الخوف أيضاعلى الوجه المشروح وقبل مفروضا مقدرا في الحضر الله بع ركعات وفي السفر ركعتين فلا بدأى تو دى في كل وقت حسبما قدرفيه (ولا تهنوا في ابتغاء القوم) أى لا تضعفوا ولا تتوانو الفي طلب الكفار بالقال والتعرض لهم بالحراب وقوتعالى (ان تكونوا تألمون فالهم يألمون كا تألمون وترجون من الله المنافز برجون عليل النهي في تشجيع لهم التي ليس ما تقاسونه من الإلام محتصا بكم بل هو مشترك بينكم و بديم ثم انهم يصبرون على ذلك فالكم لاتصبرون مع أنكم أولى منهم حيث ترجون من الله من اظهار دينكم على سائر الاديان ومن الثواب في الآخرة مالا يخطر ببالهم وقرى أن تكونوا بفتح الهمزة أى لاتهنوالان تكونوا تألمون وقوله تعالى فأنهم تعليل النهي عن الوهن لأجله والآية نزلت في بدرا اصغرى (وكان الله عليما) مبالغافي العماني على العمار كم (حكيما) فيما أمروينهي فعدوا في الامتثال بذلك فأن فيه عواقب حيدة (انا أنزلنا اليك الكتاب الحق) الإعلام وي أن رجلامن الانصار بقال له طعمة بن أبعق بذلك فأن فيه عواقب حيدة (انا أنزلنا اليك الكتاب الحق) الموجودة المناسبة المنا

تُألمُونَ فَانهُم يُألمُونَ كَانَالمُونَ وترجونَ من الله مالايرجون وكان الله عليماحكيما) اعلم أنهُ تمالى لماذكر بمض الاحكام التي يحتاج المجاهد الى معرفتها عادمرة أخرى الى الحث على الجهاد فقال ولأتمزوا أي ولاتضعفوا ولاتنوانوا في ابتغاء القوم أي في طلب الكف أر بالقال ثم أورد الحجة عليهم في ذاك فقال ان نكونوا تألون فانهم يألمون كاتألون والمعنى ان حصول الالمقدر مشترك بينكم وبينهم فلا لمبصر خوف الألم مانعالهم عرقتالكم فكيف سار مانعا لكم عن قنالهم ثم زاد في تقرير الجيقوبين ان المؤمنين أولى بالمسابرة على القتال من المنسركين لأن المؤمنين مأرون بالثواب والعقاب والحشير والبشيركين لايقرون بذلك فاذا كانوا مع انكارهم الحنسر والنشر يجدون في القبال فأنتم أيهسا المو منون المقرون بأن لكم في هذا الجهاد ثواباً عظيما وعليكم في تركد عقابا عظيما أولى بأن نكونوا مجدين في هذا الجهاد وهو المراد من قوله تالي وترجون من الله مالابرجون و يحتمل أيضا أن يكون المرادمن هذا الرجا ما وعدهم الله تعالى في قواه ليظهره على الدين كُلَّه وفي قوله يأيم النبي حسبك الله ومن اتبعث من المؤمنين وفيه وجه مالت وهو انكم تعبدون الاله العالم القادر السميع البصير فيصبح منكم أنترجوا ثوابه وأما المشركون فانهم يعبدون الاصنام وهىجادات فلايصح منهم أنيرجوا مزتلك الاصنام ثوابا أو يُخافوا منها عمّا با وقرأ الاعرج أن تكونوا نأاون بفيح الهمزة بمعنى ولاتهنوا لأن نكونوا بألمون وقوله فانهم بألميون كانألون تعليل ثم قال وكان الله عليه الحكيما أي لايكلفكم شيئا ولايأمركم ولاينهاكم الابماهوعلم بانه سبب لصلاحكم فيدينكم ودنياكم \* قوله تعالى ( انا أنزانا اليك البكتاب بالحق اتحكم بين الناس بما أراك الله ولاتكن للخائنين خصيما واستغفرالله ان الله كان غفورا رحيما) في كيفية النظم وجوه ( الاول ) انه تعالى لماشر - أحوال المنافئين على سبيل الاستقصاء ثم اتصل بذلك أمر المحاربة واتصل بذكر المحاربة مايتعلق مهامن الاحكام النسرعية مثل قتل المسلم خطأعلى ظن انه كَافر ومثل بيأن صلاة السف وصلاه الخوف رجع الكلام تعددتك الى احوال المنافقين وذكرانهم كالوايحاولون أن محملوا الرسول عليه الصلاة والسلام على أن يحكم بالباطل و يذرا لحكم الحق فأطاع الله رسواه عليه وأمره بان لايلافت اليهم ولايقبل قولهم في هذا الباب (والوجد الناني) في بيان النظم انه تعالى لمابين الاحكام الله شيرة في هذه السورة بين انكل ماعرف بانزال الله تعالى وأنه ليس الرسول أن يحيد عن شي منها طلبا رضاقومه (الوجه الثالث) انه تعالى لما أمر بالمجاهدة مع الكفار بين ان الامر وان كان كذلك لكنه لاتجوز الخيانة معهم ولاالحاق مالم يفعلوا نهم وأن كغر الكافرلا يبيع المسامحة بالنظرله بِل الواجب في الدين أن يحكم له وعليه عِنْ أَنْ رَلْ عَلَى رسولَه وأَنْ لا يَلْحَقَ الْكَافِر حَيْفُ لاجْلُ أن يرضى المنافق بذلك وفي الآية مسائل (المسئلة الاولى) اتفق المفسرون على أنأكثر هذَّهُ الآيات نزلتُ في طعمة بن أبيرق ثم في كيفية الواقعة (روايات (أحدها) انطعمة

من ني ظفرسرق درعا إ عن جاره قتادة بن النعمان أ فيجراب دفيق فععل الدقبق ينتثر منخرق فمدفخبأ هاعندز يدبن السمين اليهودي فالتمست الدرعءندطعمة فلمتوجد وحلف ماأخذها وماله بهاعإفتركوه واتبعوا أثر الدقيق حتى أنتهي الي معزلاليهودي فأخذوها فقال دفعها الىطعمة وشهدله ناس من المهود فقالت بنوظفر انطلقوا ينا الىرسولاللهصلى الله عليه وسلم فسألوه أن بجادل عن صاحبهم وشهدواببراءته وسرفة اليهودىفهمرسولانه صلى الله عليه وسلم أن يفعل فنزلت وروى أنالج طعمة هرب الى مكة وارتدا ونقبحائطا بكة ليسرق أهله فسقط الحاقط عليه إ فقتله وقبل نرل عطرجل من بني سليم من أهل مكة يقالله الحجاج بن علاط فنقب الته فسقطعليه حجرفل يستطع الدخول ولاالخروج فاخدليتل فقيل دعه فأنه قد لجأ البك فتركموأخرجوه من مكة أي فالتحق بتجارمن قضاعة

نحوالشام فنزلوا مبزلا فسرق بعض ماعهم وهرب فأخذوه ورجو، بالحجارة حق قتلوه وقيل انه ركب ﴿ سرق ﴾ سفينة الى جدة فسرق فيها كيسافيه د نانبر فأخذ وألق في البحر (الحكم بين الناس بماأ راك الله) أي بماعر فك وأوسى به اليك (ولا تكن الحالية المنابن) أي لاجلهم والذب عنهم وهم طعمة ومن بعينه من قومه أوهو ومن بسير بسيرته (خصيما) تخاصما البراء أي المناف المناف

ماهممن به تعويلا على شهاد تهم (ان الله كان غفورار حيما) مبالغافى المغفرة والرحة لمن بستغفره (ولا تجادل عن الذين يختابون أنفسهم) أي يخونونها بالمعصية كقوله تعالى على الله أنكم كنتم تختانون أنفسكم جعلت معصية العصاة خيانة منهم لانفسهم كا جعلت طلالها لرجوع ضررها اليهم والمراد بالموصول الماطعمة وأمثاله واماهوو من عاونه وشهد ببراء ته من قومه فأنهم شركاء لهني الامم والخيانة (ان الله لا يحب من كان خوانا) مفرطا هو ٥٥٠ كان في الخيانة مصراعلها (أميا) منهمكافيه وتعليق عدم المحبة

والذى هوكاية عن البغض والسحفط بالمالغ في الحمانة والاثملس أتمخصيصه عبل لدانافر اططعمة وقومد فعهما (يستعفون قُرِمن النَّاسِ) يستترون منهم حياء وخوفامن منسررهم (ولايستخفون من الله) أأى لايستحيون منه سمحانه وتعالى وهو أحق بان يستحيا مندو يخلفمن عقابه (وهومعهم)عالم بهم وبأحوالهم فلاطريق الىالاستخفاءمنهسوي أترك مايستقيحه ويؤاخذ ( اذ ببيتون ) مدرون و يزرون(مالايرضيمن القول) من رمي البريم \* والحلف المكاذب وشهادة الزور ( وكان الله با يعملون) من الاعمال الظاهرة والحافية (محمطا) لابعن عنه شي منهاولايفوت(هاأنتم (هؤلاء) تلوين للغطاب وتوجيدله اليهم بطريق الالتفات ايدانا بأن تعدمد جناياتهم يوجسب مشافهتهم بالتوبيخ والتقربع والجملة مبتدأ وخبروقوآه تعالى (جاداتم عنهم في الحياة الدنيا) جهاة مبينة لوقوع أولاءخيرا وبجوزأن بكون أولاءاسفا

سرق درعا فلماطلبت الدرع منه رمى واحدامن اليهود بتلك السرقة ولمااستدت الخصومة بين قومه و بين قوم اليهودى جاءقومه الى النبي صلى الله عليه وسلم وطلبوا منه أربعينهم على هذا المقصودوأن بلحق هذه الحيانة باليهودي فهم الرسول عليه الصلاة والسلام بدلك فغزلت الآية (وثانيها ) انواحدا وضع عند درعاعلى سبيل الوديعة ولم يكر هنالئشاهد فلاطلبهامنه جعدها (وثاثها)ان المودع لماطلب الوديعه زعمان اليهودي سرق الدرع واعلم أن العلماء قالوا هذا يدل على أن طَّعمة وقومه كانوا منَّافقين والالما طلبوا منَّ الرسول نصرة الباطلوا لحلق السرقة بالبهودى على سبيل التخرص والبهتان وبمايو كد ذلك قوله تعالى ومايضلون الاأنفسهم ومايضر ونكمن شئثم روى انطعمه هرب الى مكة وارتد ونقب حاثطا هناك لاجل السرقة فسقط الحائط عليد ومات ( المسئله النانية) قال أبوعلى الفارسي قوله بماأراك الله اما أن يكون منقولا بالهمزة من رأيت التي رابها رؤية البصر أومن رأيت التي تتعدى الى المفعولين أو من رأيت التي يراد بها الاعتقاد والاول باطل لانالجكم في الحادثة لايرى بالبصروا ثاني أيضابا اللانه يلزم أن يتعدى الى ثلاثة لا الى المفعولين بسبب التعدية ومعلوم أن هذا اللفظ لم تتعدالا الى المفعولين أحدهما الكافّ التي هي للخطاب والآخر المفعول المقدر وتقديره بما أراكه الله ولما بطل القسمان بق الثالث وهو أن يكون المراد منه رأيت بعني الاعتقاد ( المسئله الناشة ) اعلم أنه ثبت بما قدمنا ان قوله أراك الله معناه بما أعلك الله وسمى ذلك العلم بالرؤية لان العلم اليقيني المبرأ عن جهاتالر يب بكون جار با محرى الروءية في القوة وَالطهور وكان غريقول لانقولن أحسدةضيت بماأرانيالله تعالى فانالله تعالىلم يجعل ذلت الا لنبيه وأما الواحد منا فرأيه يكون ظنا ولا يكون علما اذا عرفت هذا فنقول قال المحققون هذه الآية تدل على انه عليه الصلاة والسلام ماكان يحكم الابانوجي والنص واذاعرفت هذا فقول تفرع عليه مسئلتان (احداهما) انهذا أبنت أنه عليه الصلاة والسلام ماكان يحكم الابالنص ثبت انالاجتهاد ما كان جائزاله( والثاني)انهدهالآيةدلت على انه مَا كَأْنَ يَجُوزُ لَهُ أَنْ يَحِكُمُ الابالنص فوجب أَن يكون حال الامة كذلك لقوله تعالى واتبعوه واذا كان كذلك و جب أن يكون العمل بالقياس حراماً والجواب عنه انه لمسا قامت الدلالة على أن القياس جمة كأن العمل بالقياس علا بالنص في الحقيقة فأنه يصبر التقدير كانه تعالى قال مهما غلب على ظنك ان حكم الصورة المسكون عنها مثل حكم الصورة المنصوص عليها بسبب أمر جامع بين الصور تين فاعلان تكليني في حقك أن تعمل بموجب ذلك الظن واذا كانالامر كذلك كان العمل بهذه القياس عملا بعين النص أُمَّا قُولِهُ وَلا تَكُن لَلْخَاتُنين خَصِيما فَفَيْهِ مَسَائِلُ ( المُسئَلَةُ الْأُولِي ) مَعْنَي الآيةُ ولانكُنَّ لاجل الخائنين مخاصما لمنكان بريا عن الذنب يعني لا تخاصم اليهود لاجل المنافقين ﴿ المسئلة الثانية ) قال الواحدى رجمالله خصمك الذي يخاصمك و جعم الحصماء وأصله

موصولا بمعنى الذين وجادلتم الخ صلة له والمجادلة أشدا المخاصمة و لمعنى هبوا أنكم خاصمتم عن طعمة وأمثاله في الدينا (فن بحبادل الله عنهم يومند عند بعد وعقابهم (ام من بكون عليهم وكيلا) حافظ او محاميا من بأس الله تعالى وانتقامه (ومن يعمل سوأ) قبيحا بسوء به كالحلف الكاذب وقبل وانتقامه (ومن يعمل سوأ) قبيحا بسوء به عبره كالحلف الكاذب وقبل السوء مأدون الشرك والفلم الشرك وقبل هما الصغيرة والبكيرة (ثم يستغفر الله) بالتو بة الصادقة (يجد الله غفورا) لذنو به

كاثنة ما كانت (رخيما) مفضلا عليه وفيه مزيد ترخيب اطفمة وقومه في النوبة والاستففار لما أن مُشَّاهِ تَهُ النَّا الْمُ الْمُعَمِّةُ وَالرَّحِيةُ وَالْمُعَمِّةُ وَاللَّهُ مَا اللَّهُ مِنْ اللَّهُ وَالْمُؤْفِقُولُ وَمُنْ مُسَامِنَا وَالْمُعَمِّةُ وَالْمُعَمِّةُ وَالْمُعَمِّةُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَالْمُؤْفِقُولُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَالْمُؤْفِقُولُ وَاللَّهُ وَاللَّالِمُ وَاللَّهُ وَالْمُولِمُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَالْ

من الخصم وهو ناحية الشي وطرفه والخصم طرف الزاو ية وطرف الاشفارو قيل العصمين خصمان لأن كل واحد منها في ناحية من الحجة والدعوى وخصوم السحابة جوانها (المسئلة الثالثة) قال الطاعنون في عصمة الانبيا، عليهم السلام دلت هذه الآية على صدورالذنب من الرسول عليه الصلاة والسلام فأنه لولاأن الرسول عليه الصلاة والسلام أراد أن مخاصم لاجل الخائن و يذب عنه والالما ورد النهي عنه والجواب أنالنهي عن الشي لا يقتضي كون المهي فاعلا للجنهي عند بل ثبت في الرواية ان قوم طعمة لما التمسوا من الرسول عليه الصلاة والسلام أن يذبعن طعمة وأن يلحق السرقة باليهودي توقف وانتظر الوحى فسنزات هذه الآية وكان الغرض من هذا النهبي تنبيه الثبي عليه الصلاة والسلام على أن طعمة كذاب وان اليهودي برى عن ذلك الجرم فان قيل الدليل على انذاك إلجرم قدوقع من النبي عليه الصلاة والسلام قوله بعد هذه الآية واستغفرالله انالله كان غفورا رحيماً فلا أمره الله بالاستغفار دل على سبق الذنب والجواب من وجوه ( الاول) لعله مال طبعه الى نصرة طعمة بسبب أنه كان في الظاهر من المسلين فامر بالاستغفار لهذا القدر وحسنات الابرارسشات المقربين ( والثاني ) لعل القول لماشهدوا على سرقة الهودي وعلى براءة طعمة من نلك السرقة ولم يظهر للرسول عليه الصلاة والسلام ما يو جب القدح في شهاد تهم هم بان يقضى بالسرقة على اليهودي مم لما أطلعه الله تعالى على كدب أولئك الشهود عرف أن ذلك القضاءلو وقع لكانخطأ فكان استغفاره بسبب انه هم بذلك الحكم الذي لو وقع لكان خطأ في نفسه وانكان معذورا عندالله فيه ( الشالث ) قوله واستغفرالله يحمّل أن يكون المرادواستغفرالله لأوائك الذين يذبون عن طعمة ويريدون أن يظهروا براءته عن السرقة ثم قال تعالى ولا تجادل عن الذين يختانون أنفسهم ان الله لايحب من كان خوانا أميما والمراد بالذين يختانون أنفسهم طَعْمَدُو منْ عاونه من قومُه بمن علم كونه سارقا والاختيان كالخيانة يقال خانه واحتانه وذكرنا ذلك عند قوله تعالى علمالله أنكم كنتم تختانون أنفسكم وانماقال تعالى الطعمة ولمن ذب عنه انهم يختانون أنفسهم لا من أقدم على المعصية فقد حرم نفسه الثواب وأوصلها الى العقاب فكان ذلك منه خيانة مع نفسه ولهذا المعنى بقال لن ظلم غبره أنه ظلم نفسه واعلمأن في الآية تهديدا شديدا وذلك لآن الني عليه الصلاة والسلام لما مال طبعه قليلا الى جانب طعمة وكان في علمالله أنطعمة كانفاسقافالله تعالى عاتب رسوله على ذك القدر من أعانة المذنب فكيف حال من يعلمن الظالم كونه ظالم المعيمين على ذلك الطلم بل يحمله عليه و يرغبه فيه أشدالترغيب بمقال تعالى ان الله لا يحب من كان خوانا أميا قال المفسرون أن طعمة خان في الدرع وأمم في نسبة اليمودي إلى نلك السرقة فلا جرم قال الله تعالى ان الله لا يحب من كان خوانا أميافان قيل لمقال خوانا أثيما مع ان الصادر عنه خيانة وإحدة واثم واحد قلنا علم الله تعالى انه كان في طبع

وتشديدالسينوأصله مكتسب (أواثما) كبيرة أوماكان عن عد (مم يرم یه) أی بقذف به و یسنده وتوحيدالضمرمع تعدد المرجع لمكانأ ووتذكيره لتغليب الاتمعلى الحطية كا نه قيل تم يرم ياحدهما وقرئ يرم عما وقيل الضمرالكسب المداول عليد بقوله تعالى بكسب وثم للراخي في الرتبة (ريدًا) أى ممارماه به ليحمله عقو تنه العاجلة كإفعل الطعمة يزيد (فقد احتمل) أي عافعل من تحميل حريرته على البرئ (بهتانا)وهوالكدبعلى الغير بمايبهت مندويتحبر عند سماعه لفطاعته وهوله وقيلهوالكذب في اللذي يتحمير عظمه (واثمامينا)أي مينافاحشا وهوصفة لاثما وقداكتني في بيان عظم البهتان بالتنكيرا لتفخيحي كانه قيل بهتا نالا يقادر قدرهوا ثمامينا على أن وصف الاثم عاد كربمزلة وصف المتأن به لانهماعبارة عنأم واحدهورمي البري بجناية نفسه قدعبر عندجماتهو بلالامره

المريخ الألكان المن فنوج المدياة على المنطق المنطق التمالة على تعرقه تفسد الحاظاة والالكان الرقى بقوجنا يؤمج ع تعرف أن أن المالية في العلم بل لا شقاله على المسلمة على المبدئ واجراه عام بتها عليه كايني عنه أبنار الأجمال على الاكتساب و تعود المفيد من الايذ ان المحاص تقديره مع ما فيد من الاشعار بنقل الوزروسيو بالامرم أبما ويكربن انتمام كسيد و تبرية نفسه الى رمى البرى ﴿ 20٧ ﴾ تزداد الجناية قبصال كن تلك الزيادة وصف للمجموع

لاللاثم (ولولافضلالله عليكو رحته) باعلامك ماهم عليه بالوحى وتنبهك على الحق وقيل بالنبوة والعصمة (الهمت طائعةمهم) آی مر*ب*نی طفر **وه**یم الذابون عن طعمة وقد جو زأن بكون المراد بالطائعة كلهم وبكون الضمرراجعأ الى الناس وقيل هم وفديني ثقيف قدموأ على رسول الله صلى الله عليه وسلوقالواحشاك النياسك على أنلاسكسر أصنامنا ولاتعسرنافرد هم رسول الله صلى الله عليه وسلم (أن بضلوك) أى أن يضلوك عن القضاءبالحق معطهم مكند الامر والجلة جواب لولا و انما ننی همهممعآنالمتني آنا هو بأثيره فقط الدانا بانتفاءنأ ثعره بالكلية وقيل المراد هوالهم المؤثر ولارس في انتفائه حقيقة وقيل الجواب محذوف أى لأصلوك وقوله تعالى لهمت جلة مستأ نفة أى لقدهمت طائفة الخ

فلك الرجل الحيانة الكثيرة والانم الكثير فذكراللفظ الدال على المبالفة بسبر مأكان قبطبعه من الميل الهافات ويعل طيه هارويناه انه بمدهنه الواضة هرب إلى مكة وارتد وتشب أتحدا نسلن لاجل السرقة فستط الحائط طليه ومات ومنكان خاتمته كذلك لم يشك فيخياته وأبضاطلب من التي عليه الصلاة والسلامأن يدفع السر فةعنه ويلحقها بالهودي وهنابطل رسألة الرسول ومن حاول ابطال رسالة الرسول واراداطهاركذبه فقد كفر فلهذا المعنى وصفه اقدالبالغذف الحيانة والاثم وقيل اذاعترت من رجل على سيته فاعدأن لها أخوات عنعر رضى الله عنه أنه أمر بقطع يدسارق فجاء بأمه تبكى وتقول هذه أول سرقة سرقهافاصف عندفقال كذبت أن الله لابؤادد عبده فأول الامرواعلم انه تمالى لماخص هذاالوحيد بمنكان عظيم الخيانة والاممدل ذلك على انمن كان قليل الخيانة والاثم فهوخارج عنه يهم قال تمالى (يستحفون من الناس ولا يستخفون من الله عمل المايية ون مالايرضي من القول و كان الله عمل يعملون تحيطاً ) الاستخفاء في اللغة معناه الاستنار بقال استخفيت من فلان أي تواريت منه واستنزت قال تعالى ومن هو مستخف بالليل أي مستنز فقوله ويستخفون من الناس أي يستغرو نمن الناس ولابستة ونمن القهقال ابن عباس يستعبون من الناس ولايستحيون من الله عال الواحدى هذا ممنى وليس بنفسير وذلك لإن الاستحياء من الناس يوجب الاستتارمن التاس والاستخفاء منهم فاما أن يقال الاستحياء هو نفس الاستخفاء فليس الامركتك وقوله وهومعهمير يد بالعا والقدرة والروث ية وكني هذازاجر اللانسانعن المعاسى وقوله اذببيتون مالايرضي من ألقول أى يضمر ون ويقدرون في أذهانهم وذكرنا معنى التبييت في قوله بيت طائفة منهم والذي لا يرضاه الله من القول هوأن طعمة قال أرمى اليهودى بانههوالذى سرق الدرع وأحلف آىلم أسرقها فيقبل الرسول يمينى لانى على ديثه ولايقبل يمين المهودي قان قيل كيف سمى التبيت قولاوهو معني في النفس قلنا منْعبنا أن الكلام ألحمني هو المني القائم بالنفس وعلى هذا المذهب فلا اشكال ومن أنكر كلام المنفس فله أف بجسب بأن طعمة وأصحابه لسلهم اجتمعوا في الليل و رتبوا كيغية الحيلة والمكر فسمى الله كلامهم ذلك بالقول المبيت الذى لايرضاه فأماقوله وكان القيابسملون محيطا فلراد الوعيد منحيث أنهم وازكانوا يخفون كيفية المكروا الحداع عن النباس الاانها كانت ظاهرة في علم الله لانه تمال يحبط بجيميع الملومات لا يخفي عليه معصاته متهاشي المعمقال تمالى (ها أنتم هوالامجاداتم عنهم في الحياة الدنبافن يجادل الله عنهم والم القيامة ) هما النبيه في ها أتم وهو الاموهمام بند أوخبر جاد لتم جلة مبينة لوقو ع أولاء جبراكا تغول لمعض الاسخباء أنتحاتم تجود عالك وتواثر على نفسك و بجوزأن بكون أولاء اسماموصولابمعني الذي وجاداتم صلة وأماالجدال فهوفي اللغةعبارة عنشدة إليخاصمة وجدل الحبل شدة فتله ورجل مجدول كانه فتل والاجدل الصقر لاه من أشد

﴿ وَمَايِصَلُونَ الاَأْتَفِسِهِم ﴾ ﴿ ٥٨ ﴾ ث لاقتصار وبال مكرهم عليهم من غير أن يصيبك منه شئ والجَلة المعتقرية وقوله تعالى ( ومايضرونك من شئ ) عطف عليه و محل الجسار و المجرور النصب على المصدرية ، أي وما يضر و تك شيئاً من المضرر لمساكمة تعسال عاصمك واماما خطر يبالك فكان علامنك بظاهر الحسال

تقدّباقوال القاللين من غيران بخطر ببالك أن الحقيقة على خلاف فلك (وانزل اقتطيك الكتّاب والحكمة) أي النزان المجلع بين العنوانين وقيل المراد بالحكمة السنة (وحمك ) يالوسى من خيات الامور التي من جلتها وجوه ابعد ال كياد المنافقية أوم أدور الدين واحكام النمرع (مالم تكن تعلم) ذلك الى وقت انتعليم (وكان فضل القصليك عظيما) إذلا فضل أصنهم من الدود العامة والرياسة التامه (لاخير في كثير من بجواهم) ﴿ 20٨ كم أى في كثير من تناجى الناس (الامن أمر) أي ال

الطيور قوةهذاقول الزجاج وقال غيروسميت المخاصمة جدالالان كل واحدمن الخصمين ير يدهيل صاحبه عاهوعليه وصرفه عن رأيه إذا عرفت هذا فتقول هذا خطاب مم قوم من المؤ منين كانوا مذبون عن طعمة وعن قومه بسبب انهم كانوافي الظا هرمن المسلين والمعنى هبوا أنكم خاصمتم عن طعمة وقومه فى الدنيا فن الذين يخاصمون علم في الآخرة اذاأخذهم الله بعذا به وفرأعبدالله بن مسعودها أنتم هوالامجاد لتم عنه يسفي عن طعمة وقوله فن يجادل الله عنهم استفهام بمعنى النو بينخوالتفريع عثم قال (أممن يكون عليهم وكيلا) فقوله أم من يكون عطف على الاستفهام السابق والوكيل هوالذي وكل اليه الامرفي الحفظ والحاية والمعني من الذي يكون محافظ اومحاميا الهممن عداب الله واعلم انه تعالى لماذكر الوعيد في هذا البال اتبعه بالدعوة الى التوبة وذكر فيه ثلاثة انواغ من الترخيب (فالاول)\* قوله تعالى (ومن يعمل سوأ أو يظلم نفسه ثم يستغفر الله يُجِدَالله غفورار حيمًا ) والمرادبالسوء الفيح الذي بسوءبه غيره كافعل طعمة من سرقة ألدرع ومن رمى اليهودي بالسرقة والمراد بظلم النفس ما يختص به الانسان كالحلف الكاذب وأعاخص ما يتعدى الى الغيراسم السوالان ذلك يكون في الاكثرايص الاللضور الى العير والضمرر سوء حاضر فأما الذنب الذي يخص الانسان فذلك في الاكثر لا يكون صر واحاصرالان الابسان لايوصل الضررالي نفسه واعمأ أناهذه الآية دالة على حكمين ( الاول) ان التولة مقبولة عن جميع الذنوب سواء كالتُ كفرا اوقتْلا عدا أوغصباً للاموال لانقوله ومن يعمل سوأأويظم نفسه عم الكل (الثاني) انظاهر الآية يقنضى أرمحرد الاستعفار كأف وقال بعضهما أهمقيد بالتوبة لانه لاينفع الاستغفارمع الاصرار وقوله يجدالله ففورارحيما معناه غفورار حيماله وحذف هذاالقيد لدلالةالكملام عليه فانه لامع للترغيب في الاستغفار الااذا كان المراد ذلك (والنوع الثاني) من الكلمات المرغبة في التو بة \* قوله تعالى (ومن يكسب اثما فا نما يكسبه على نعسه وكان الله عليما حكيما) والكسب عبارة عايفيد جر منفعة أودفع مضرة ولذلك لم يجزو صف الماري تعالى بذلك والمقصودمنه ترغيب العاصىفي الاستغفاركانه تعالى يقول الذنب الذي أتيت به ماعادت مضرته الى فانئ منزه عن النفع والضرولاتبأس من قبول التو بة والاستغفار وكانالله عليما بمافي قلبه عند أقدامه على النوية حكيماً تقتضي حكمته ورحمه أن يَتَجَاوُ زَعَنَ النَّائِبُ (النَّوْعُ الثَّالَثُ) قُولُهُ تَعَالَى ﴿ وَمَنْ يُكُسِّبُ خَطِّيتُهُ أُواتُمَا ثُم يَرُّمُ بِهُ بريثافقدا حمل بهناناوا عامبينا )وذكروافي الحطيئة والاثم وجوها (الاول) أن ألحطينة هي الصغيرة والاثمهو الكبرة (وانبها) الخطيئة هي الذنب القاصر على فأعلها والاثم هو الذنب المتعدى الى الغير كالظلم والقتل (وثالثها) الخطيئة مالاينبغي فعله سواء كأن بالممدأ وبالخطاوالاتم مايحصل بسبب العمدوالدليل عليه ماقبل هذه الآية وهوقوله ومن يكسب اثما فانما يكسبه على نفسه فبين ان الامم مايكون سببا لاستحقاق العقو بة

الدي حوى من أمر (دصدقدأومعروف) وول المراد بالنحوى المتاحون بطريق المحازوة لالمحوىجم نعبى نفسله الكرماني وأماما كان عالاستثناء مبصل و يحوز الانقطاع أيصاعلي معني لكن من أمر بصدقة الح في نحواه الحبروالمعروق كلمانستحسنه الشعرع ولايتكره العقل فينتطم أصاف الجلوفون أع كالبرو ودوسرههنانا بالد ض واغاثه الملهوف وصدددالطوععلى أنالم دبالصدفة الصدقه ا واحمد(أواصلاحبين ماس)عندوقوعالشا**قة** والمعاداة بينهم منغير أنمحاوز فيذلك حدود النبرع الشريفويين امامتعلق بنفس اصلاح مقال أصلحت بين القوم أوبمحدوف هوصفةله أ، كان بين الناس عرابي أيوبالانصاري رد الله تعالى عندان

رسول الله صلى الله عليه وسلم قالله ألاأدلك على صدقة خير لك من حرالنع فقال على يارسول ﴿ وأُمّا ﴾ الله قال تصلى بين الناس اذا تفاسدوا وتقرب بينهم اذا تبساعد واقانوا ولعل السعر في افراد هذه الافسيام الإلاثة بالذكر أن على الخير المعتدى إلى الناس المالايصسال المنفعة أولد فع المضرة بولمنفعة الما جسمسائية كاعملسه المال واليدالاشارة بقوله تقالى الامن

أمر في بدية والمرضائية والمه الاهارة الأحر المروق وأماد فع الضير فقدا شياليد بقوله تعالى أواصلاح بين الناس الروين بغيل ذلك ) إشارة إلى الامور المذكورة أعنى الصدقة والمعروف والاصلاح فانه يشاربه الى متعدد ومافيه من من النها ورفعة شأنها ورنيب الوعد على فعلها الربيسان خبرية الامربها لما أن المقصود الاصلى هوالترغيب ﴿ ٤٥٤ ﴾ في الفعل و بيان خبرية الامربه للدلالة على خبر مه

بالطريق الاولى لمان مدار حين الامروفيحه حس المأمور تهوقنحد فيب ثبت خير مة الامريالامور المذكورة فغير بدفعلها اثبت وقيه تحريص للآمربها على فعلها أواشاره الى الامريها كأنه ديلومن بأمريها والمكلام في ترتد الوعد على فعلها كالدي مر والحبرية فان استساع الامر بهاللاجراءطيم اتماهو لكونه در نعد الى فعلها عاسساء لا أولى وأحق ( ابنعاء مرضاة الله) عله للفعل والقدد به لأن الاعال بالنبات وأنءن قعل حيرالعيرذبكل ستحق به غير الحرمان (فسوف نؤتمه ) ينون العطمة على الالتفات وقرى أماداء (أجراعطها) يقصر عندالوصف (ومں يشاعن الرسول) العرض لعنوان الرسالة لاطهار كال شناعة مااجترؤاعليه من المشاقة والمخالفة

وأماقوله مجريمه بربتا فالضميرفيه الىماذايمود فيه وجوه (الاور)مجرم باحد هذين المذكورين ( الثاني) أن يكون عائدا الى الائم وحده لانه هو الاقرب كاعاد الى التجارة في قوله وآذا رأوا تجارة أولهوا انفضوا اليها ( الثالث ) أن يكون عالدا الى الكسب والتقدريم بكسبه بريثا فدل يكسب على الكسب ( الرابع ) أن يكون الضمير راجعًا الى معنى الخطية فكانه قال ومن يكسب ذنبا مميرم به بريثاً وأماقوله فقداحمل بهتانا فالبهتان أنترى أخاك بأمر منكر وهو برى منسه واعلم أنصاحب البهتان مذموم في الدنيا أشد الذم ومعاقب في الآخرة أشد العقاب فقوله فقد احتمل بهتانا اشارة الى مايلهم من الذم العظيم في الدنيا وقوله واعماميدا اشارة الى مايلحمه من العقاب العطيم فى الآخرة المعمقال (ولولافضل الله عليك ورحته لهمت طائفة منهم أن يضلوك) والمعنى ولولاان الله خصك بالفضل وهوالنبوة وبالرجة وهي العصمة لهمت طائفة منهمأن يضلوك وذلك لانقوم طعمة كانوا فدعرفوا أنهسارق تمسألوا الني عليه السلام أزيدفع ويجادل عنه ويبرئه عن السرقة وينسب تلك السرقة الماليهودي ومعني يعملوك أي يلقولتف الحكم الباطل الخطام معلى (ومايضلون الاأنفسهم)بسب تعاونهم على الاثم والعدوانوشهادتهم بالزوروالبهتان فهملاأ قدمواعلي هذه الاعال فهمالدين يعملون عل الضالين ( ومايضرونك منشئ ) فيه وجهان ( آلاول ) قال القعال رحدالله وما يضرونك في المستقبل فوعده الله تعالى في هذه الآية بادامة العصمة له بماير يدون من ايقاعه في الباطل ( الثاني) ان المعنى انهم وان سعوا في القائل في الباطل فأنت ماوقعت فى الباطل لانك بنيت الامر على طاهر الحال وأنت ماأمرت الابناء الاحكام على الظواهر، ثم قال ﴿ وَأَنزل آلله عليك الكتاب والجكمة ﴾ وأعلم انا أن فسمرنا قوله وما يضرونك منشئ بأن المرادانه تعالى وعد مبالعصمة في الستقبل كأل قوله وأنزل الله عليك الكتاب والحكمة مؤكدا لذلك الوعد يعني لماأنزل عليك الكتاب والحكمة وأمرك بتبليغ الشر بعة الى الخلق فكيف يليق بحكمته أنلا يعصمك عن الوقوع فى الشبهات والمسلالات وانضرنا تك الآية بأن الني عليه الصلاة والسلام كان معذورا في بناء الحكم على الطاهر كأن المعنى وأزل عليك الكتاب والحكمة وأوجب فيهاناء أحكام الشرع على الطاهر فكيف يضرك بناء الامر على الظاهر \* محقال تعالى (وعلك مالم تكر تعلم وكان فضل الله عليك عظيما ) قال القفسال رجه الله هذه الآية تحتمل وجهين (الحدم) أن يكون المراد ما يتعلق بالدين كاقال مأكنت تدرى ما الكتاب ولاالاعان وعلى هذا الوجد تقديرالآية أنزل الله عليك الكتباب والحكمة وأطلعك على أسرارهما وأوقفك على حقائقهما مع أنك ماكنت قبل ذلك عللا بشي منهما فكذلك يفعل بك في مستأنف أيامك لا يقدر أحد من المنا فقين على اضلالك وازلالك ( الوجد الثاني ) ان يكون المراد وعلك مالم تكن تعلم من أخبار الاولين فكذلك يعلك من حيل المنافقين

وصليل الحكم الآي بذلك ( من بعد ماتين له الهدى ) ظهرله الحق بالوقوف على المعرات الدالة على بوته الرابع فير شبيل الموقعين ) أي غيرماهم مستمرون عليه من عقد وعلى هوالدن القيم ( نوله ما تولى ) أي بجعله واليا المتعلق المنافق المنافق بينسه وبين ما اختاره ( ونصله جهنم ) ألى ندخله اياها وقرى بفتح النسون من صلاه ( وساوت مصيرا ) أي جهنم وفها دلالة على جية الاجاع وحرمة مخالفته ( الثالمة من منافقة المنافقة ا

لايمه براب بسريته و يعمر مادي: الملك من يسام ه المهيم، به يسوم به الله من المعرف بالما يهم به المستهدة المواضعة طعمة وقد مر موته كافرا وروى عن ابن عباس رضى المقتمال عنهما ان شيئا من العرف بامالي يهول المقتمة في المعامل علي عليه وسلم فقال الى شيخ منه بك فى الذنوب الألى لم أشرك بالله سيئًا منذ عرفته وآمنت به ولم أتخذ عن دونه ولها ولم أرافع المعاصى جراء على الله تعالى وما توهمت طرفة على 170 م يع عين أنى أعجزالله هر باوانى انسادم تائب

ووجوه كيدهم ماتقدربه على الاحتراز عن وجوه كيدهم ومكرهم بمقال وكان فعشل الله عليك عطيما وهذامن أعظم الدلائل على أن العلم أسرف الفضائل والمناقب وفلك لات اقة تعالى ماأعطى الخلق من ألعلم الا القليسل كإقال وماأو تيتم من العلم الأقليلا وقصيب الشيخص الواحد من علوم جيم الخلق يكون قليلا عمانه سمى ذلك القليل عظيما حيثقال ومأأوتيتم منالعلم الاقليلا وسمىجيع الدنيا قليلا حيث قال قلمناع الدنيا قليل وفلك يدل على عاية شرف العلم # قوله تعالى ( لاخير في كشير من بجواهم الامن أمر بصدقة أومعروف أواصلاح بين الناس ومزيفعل ذلك ابتغاءم ضاءالله فسوف فؤتيه أجرا عظيما ) واعلم ان هذه اشارة الى ماكانوا يتناجون فيه حين ببيتون مالايرضي من القول وفيه مسائل (المسئلة الاولى)قال الواحدى رجه الله التجوى في اللغة سربين اثنين يقلل ناجيت الرجل منلماة ونجاءو بقال نجوت الرجل أيجونجوي معنى ناجيته والنجوي قد تكون مصدرا بمنزلة المناجاة قال تعالى مايكون من نجوى ثلاثة الاهور ابعهم وقدتكون عمى القوم الدين يتناجون قال تعالى واذهم تجوى ( المسئلة الثانية ) قوله الامن أمر بصدقة ذكرالتحويون فيمحل من وجوها وتلك الوجوه مبنية على معنى التجنوي في هذه الآية فانجعلنا معنى النجوى هه السمر فيجوز أن يكون في موضع النصب لانه استثناء الشئ عن خلاف جاسد فيكون نصبا كقوله الأأذى و يجوز أن يكون رفعا في لعة من يرفع المستثنى منغيرالجس كقوله الااليعافير والاالعيس وأبوعبيد جعلهذا مزباب حنف المضاف فقال النقديرالاف بجوى منأمر بصدقة المحذف المضاف وعلى هذا التقدير بِكُونِ مَن فَ مُحَلِ الْجَوْيِ لانه أُقِيمِ مَقَامَه و يَجُوزِ فيه وجهان (أحدهما) الخَفْعِينِ بدل من نجواهم كاتقول مامر رت بأحدُ الازيد ( والثاني ) النصب على الاستثناء فكما تقولُ ماجاءتي أحد الازيدا وهذااستثناء الجنس منالجس وأماأن جعلنا البجوي اسماللقوم المتاجين كان منصوبا على الاستثناء لانه استثناء الجنس من الجنس و يجوز أن يكون من ف محل الخفض من وجه ين (أحدهما) أن تجعله تبعا لكشير على معى لاخير في كشير من نجواهم الافين أمر بصدقة كقواك لاخيرفي القوم الانفرَّمنهم (والثَّاني) أن تجعله تبعًا للجوى كاتقول لاخيرف جاعة من القوم الازيد ان شئت اتبعت زيدا الجماعة وان شئت اتبعته القوم والله أعلم (المسئلة المنائلة) هذه الآية وان نزلت في مناجاة بعض قهم ظلت السارق مع بعض الاانها والمعنى عامةوالمراد لاخير فيما يتناجي فيدالناس و يخوصون فيه من الحَديث الاماكان من أعمَّال الخير عمانه تعالى ذكر من أعمال الخير الله أنواع الامر بالصدقة والامر بالمروف والاصلاح بين الناس واعاذ كرالله هذه الاقسهام الثلاثة وذلك لازعل الجير اماأن يكون بايصال المنفعة أو بدفع المضرة أما ايصال إلخير فاماأن يكون من الخيرات الجسمانية وهواعطاء المال واليه الاشمارة بقولم الامن أمل بصدقة وأماأن يكون من الخيرات الوجانية وهوعباءة عن تكميل القوة المنظر ية والعلوم

مستغفر فما ترى حالى عندالله تعالى فنزلت (ومن يشترك بالله فقد ضل ضلالابعيدا)عن الحق فأنالسرك أعظم أنواع الضلالة وأبعدها عن الصواب والاستقامة كاأنهافتراه وانمعطيم ولدلك جعل الجزاء في هذه السرطية فقدمنلالح وفيماسبق فقد افتري الماعظي احسما يقتضيه سباق النظم الكريم وسيافه (ان يدعون مندونه)أى مابعبدون من دونه عزوجل (الااناثا) دعى اللات والعربي ومناه ونحوهاع الحسنانه لم يكن من أحياء العرب حى الاكان الهم صنم العبدونه يسمونهأشي بى فلان قيل لانهم كانوا يقو لون في أصنامهم هن بنات الله وقبل لانهم كأنوا يلبسونها أنواع الحلي ويزينونهاعلى هيآت السوان وقيل المراد الملائكة لقولهم الملأئكة بنات الله وقيل تسجيبتهما

أنا التأنيث أسمام أولانها في الاصل جاد والجادات تونث من حيث الهاضاهة الانات في أو ، في أن الانفاق الإنات في أو ، في الانفعالها وأرادها من المنات جع أني كر باب ورفي الانفعالها وأرادها من المنات بعم أنها على أنه جمع أنيث كاليب وقلب أوجم اغلث كمار وتروقري وثناوا تنابا إصفيف والتثقيل جم وثن كمولك أسد وأسد وأسد على الاصل وقلب

المواولة المعرف وبور والمعرف والموملية والمعرف والمعرف المعرف المعرف المعرف المعرف المعرف المراحم المعرف والمر عليها فكانت طاعته والمعرف والمربع والمعرف المعرف المعرف المعرف المعرف والمعرف والمعرف والمالي المعرف والمالية المعرف المعرف المعرف المعارف المعارف المعرف المعرف المعرف والمعرف والمعر

عبادة الاسنام غاية الصلال بطريق التعليل بأنمايمبدونها متغمل ولانفعل فعلااختياريا وذلك بنافي الالوهية غاية المنافأة مماستدل عليه بأن ذلك عبادة الشيطان وهو أفظع المضلالمن وجوه ثلاثة الاولأنه منهمك في الغي لایکادیطقبشی من الخبر والهدى فتكون طاعته منلالا بصداعن الحق والثاني أنه ملعون لمضلاله فلاتسستبع مطاوعته سوىاللعن والضلال والثالثأنه فى غاية السعى في اهلاكهم واضلالهم فوالاةمن هداشانه غايد الصلال فضلا عن عبادته والمغروض المقطوع أىنصيباقدرلى وفرض من قولهم فرض له في العطاء ( ولا صلنهم ولا منينهم) الاماني الياطلة كطبول الحياة وأن لابعث ولاءقاب ونحو ذلك (ولا مرنهسم فليبتكن آذان الانعام

أوتكميل القوة العملية بالافعال الحسنة وجموعهماعبارة عن الامر بللعروف واليه الاشارة بقوله أومعروف وأماا زالة المضرر فاليها الاشارة بقوله أواستلاح بين الناس فثبت انجامع الخيات مذكورة فيهند الآية ومايدل على صحة ماذكرنا قوله عليه الصلاة والسلام كلاماين آدم كلمعليه لاله الاماكان من أمر بمعروف أونهي عن منكر اوذكرالله وقيل لسغيان الثورى ماأشسدهذا الحديث فقال سغيان ألم تسممالله نفوله لاخيرفي كثير من نجواهم فهو هذا بعينه أماسمت الله يقول والعصر ان الانسان لني خسرفهوهذا بميندممقال تعالى ومزيفعل فلك ابتغادمر ضاةالله فسوف نوتيدأجرا عظيما والمعنى ان هنه الافسام الثلاثة من الطلعات وانكانت في غاية الشرف والجلالة الاإن الانسان انما ينتفع مهااذا أتيبها لوجه الله ولطلب مرضاته فأمااذا أتيبها للرماء والسعمة انقلبت القصية فصارت من أعظم المفاسدوهذه الآية من أقوى الدلائل على انالمطلوب من الاعمال المظاهرة رعاية أحوال القلب في اخلاص النية وتصغية الداعية عن الالتفات الى غرض سوى طلب رضوان الله ونطيره قوله تعالى وما أمروا الاليعبدوا المقتضلصين الدين وقوله وأنايس للانسان الاماسعي وقوله عليه الصلاة والسلاماتما الاعال بالنيات وههنا سؤالان ( السؤال الاول ) لم انتصب ابتغاء مرضاة الله والجواب لانه مفعول له والمعنى لانه لابتغاء مرصناة الله ( السوَّ ال الثاني ) كيف قال الامن أمر تمقال ومنيغمل ذلك والجواب آنه ذكرالامربالخير ليدلبه علىفاعله لانالآمربالخير لمادخل فى زمرة الخيرين فبأن يدخل فاعل الخيرة يهم كان ذلك أولى و يجوز أن يراد ومن يأمر بذلك فسبر عن الامر بالفعل لان الامر أيضا فعل من الافعال \* قوله تعالى ( ومن يشاقق الرسول من بعدما تبين له الهدى ويتبع غيرسبيل المؤمنين نوله ما تولى ونصله جمينم وساءت مصيراً ) اعمأن تعلق هذه الآية بماقبلها هوماروى أن طعمة بنابيرق لمارأي ان الله تمالي هنك سنره و رأ الهودي عن تهمة السرقة ارتدوذهب الي مكة ونقب جدار انسان لاجل السرقة فتهدم الجدار عليه ومات فنزلت هذه الآية اما الشقاق والمشاققة فقدذ كرنا فيسورة البقرة انه عبارة عن كون كلواحد منهما في شق آخر من الامرأوعن كونكل واحدمنهما فاهلا فعلا يقنضي لحوق مشقة بصاحبه وقوله منهمه ماتبين له المدى أى من بعد ماظهر له بالدليل صحة دين الاسلام قال الزجاج لان طعمة هذا كات قدتبيناه بماأوحى المةتمال من أمر ، وأظهر من سرقنه مادله ذلك على صحة نبوة محد صلى الله عليه وسلم فعادى الرسول وأظهر الشقاق وارتد عن دين الاسلام فكان ذلك اظهارالشقاق بعدما تبيث له المدى قوله ويتبع فيع سبيل المؤمنين يعنى غير دين الموحدين وقتلت لانطعمة ترك دين الاسلام واتبعدين عبادة الاومان ممقل نوله ماتولى اي نتركه وعااختار لنفسد ونكله الى مانوكل عليه قال بعضهم هنا منسوخ بآبة السيف لاسيما فيعش المرتدئم قال ونصيله جهتم بعني نلز مدجبهتم وأصله الصلاة وهوزوم الناروقت

أى فليقطعنها بموجب أمرى ويشقنها من غير تلعثم في ذلك ولاتأخير وذلك ما كانت العرب تفعله بالبحسائر والسوائب ( ولا مر فهم فليفيرن ) ممثلين به ﴿ خلق للله ) عن فهجه صنورة أوصب غنو يذخلم فيه ماقيل من فق، عبى الحياء والعبد والوشم والوشر و عوذلك وعوم اللفظ ينع الحصاء معلقاً لكن الفقها، وخصوا

في البهائم لمكان الحاجة وهذه الجل المحكية عن

اللمين بماذطق ولساء مقالا أوجالا ومافيها من اللامات كلها لقنس والأبوريج في الوجيعية يخليف أينه بملالة النظم عليه ﴿ وَمِن يَحْدُ الشيطَانِ وليا مِن دون إلله ﴾ بإشار ما يدعواليد على مرام الله تمالي به وجسالوزيه عن طاعة الله تعالى إلى طاعند ( فقد حسر خسرانا مبينا) لأنه صبع رأس ماله بالتكلية واسبقيدل بمكانه من إليانة بكانه من النار (يعدهم) اى مالايكاد ينجزه (ويمنيهم) أى الامآني ﴿ ٤٦٢ ﴾ ألفارغة أو يفعل لهم الوصد والتُّمنية

على طريقة فلان يعطى الاستدفاء وساءت مصيرا انتصب نصيراعلى النميين كقولك فلان طاب نفساو تصبب عرقا وفي الآية مسائل (المسئلة الاولى) روى أن الشافعي رضى إلله عنه مثل عن آية في كتاب الله تعالى تدل على ان الاجاع جمة فقرأ القرآن تلثما تُفر ، حتى و جدهده الآية وتقرير الاستدلال أن اتباع غيرسبيل المؤمنين حرام فوجب أن يكون اتباع سسبيل للمؤمنين واجبا بيان المقدمة الاولى أنه تعالى ألحق الوعيد عن يشاقق الرسول ويتبع غير سبيل المؤمنين ومشافة الرسول وحدها موجبة لهدا الوحيد فلولم بكن اتباع غيرسبيل المؤمنين موجباله لكان ذلك ضمالما لاأثرله في الموعيد الى ماهو مستقل باقتضاء ذلك الوحيد وأنه غيرجائز فابتان انباع غيرسبيل المؤمنين حرام واذا البتهذال مأن يكون اتباع سبيلهم واجباوذلك لانعدم اتباع سبيل المؤمنين بصدق عليه انه اتباع لغير سبيل المؤمنين فاذأ كاناتباع غيرسبيل ألمومنين حراما لزم أن يكون عدم اتباع سبيل المؤمنين حراما واذا كأنعدم اتباعهم حراماكارا تباعهم واجبا لانه لاخروج عنطرفي النقيض فانقيل لانسلمان عدم اتباغ سبيل المؤمنين يصدق عليدانه اتباع لغيرسبيل المؤمنين فانه لايمتنع أنلايتبع لاسبيل المؤمنين ولاغير سبيل المؤمنين وأجيب عنهذا السؤال أن المتابعة عبارة عن الاتبان عِثل مافعل الفسير فاذاكان من شأن عير المؤمنين أن لا يتبعوا سيل المؤمنين فكل من لم ينمع سبيل المؤمنين فقدأتي بمثل فعل غير المؤمنين فوجب كونه متبعا لهم ولقائل أن يقول الاتباع ليس صارة عن الأتيان عِثل فعل الغير والالزم أن يقسال الالبياء والملائكة متبعون لآحادا لخلق من حيث انهم يوحدون الله كاان كل واحدمن آحادالامة يوحدالله ومعلوم انذلك لايقال بلالتباغ عبارة عىالاتيان بمثل فعل الغير لاجل انه فعل ذلك الغبر واذا كان كذلك فن ترك متابعة سبيل المؤمنين لاجل انه مأوجد على وجوب منابه تهم دليلا فلاجرم لم بنبعهم فهذا الشخص لايكون متبعا لغيرسبيل المؤمنين فهذا سؤال قوى على هدا الدليل وفيه ابحاث أخرد فيقة ذكر اهافي كتاب المحصول في علم الاصول والله أعلم ( المسئلة الثانية ) دات هذه الآية على وجوب عصمة مجد صلى الله عليه وسلم عن جيع الذنوب والدليل عليه انه لوصدر عمه ذنب لجاز منمه وكل مزمنع غيره عن فعل يفعله كانمشاققاله لانكل واحد منهما يكون في شق غسير الشق الذي تكون الأتخر فيه فثبت انه لوصدر الذنب عن الرسول لوجبت مشافته لكن مشاقته محرمة بهذه الآية فوجب أن لايصدر الذنب عنَّه ( المسئلة الثالثة ) دلت هذه الاية على انه مجب الاقتداء بالرسول عليه الصلاة والسلام في أفعاله اذلوكان فعل الامة غيرفعل الرسول لزم كون كلوا حدمنهما وشق آخر مى العمل فتحصل المشاقة لكن المشاقة محرمة فيلزم وجوب الاقتداءيه في أفعاله ( المسئلة الرابعة )قال بعض المتقدمين كل محتهد مصب في الاصول لاعمني ان اعتقاد كل واحدمنهم مطانق للمعتقديل بمعنى سقوط الامم عن المخطى واحتجوا على قولهم بهذه آلا يتقالو الأنه تعالى شرط حصول

ويمنع والضميران لمن والجمع باعتبار مضاها كاآن الافراد في يتخذ وخسر باعتبارلفظها (وما يمدهم الشيطان الاغرورا)وهواطهار النفع فيما فيد الضرر وهدا الوعد امابالقاء الخواطر الفاسدة أو بألسنةأوليائه وغرورا اما مغمول مان للوعد أومفعول لاجله أونعت الصدرمحدوف أى وعدا ذاغرور أومصدر على غرافطالمدرلان يعدهم في قوة بعر هم بوعده والجله اعتراص وعدم التعرض للتمنية لانهابات منالوعد ( أولئك ) اشارة الىأولياءالشيطان ومافيد منءعني البعد الاشعار بعد منزلتهم فيالخسران وهومندأ وقوله تعالى (ما واهم) مبتدأ ثان وفوله تعالى (جهتم)خبرالثانىوالجلة خبرللاول(ولابجدون عنها محيصا )أى معدلا ومهر بامن حاص الجار

اذاعدل وقيل خليص ونجا وقيل الحيص هوالروغان بنغور وعنها متعلق بمحدوف وقعمالا ﴿ الوعيد ﴾ من يحيصا اى كائنا تحنها ولامساغ لتعلقه بمعصيا أما أذاكان اسم مكان فظاهر وأما اذاكان مصدرا فلانه لايعمل فيماقبله (والذين آمنوا وعلواالصالحات) مبتدأ خبره قوله تعالى (مندخلهم جنات تبجري من تحتها الانهسار عالدين فِيها أيدا) قرن وعيد الكفرة بوعدالمؤمنين زيادة لمسرة

هِوَ الْمُعْلَوْهُ مُنافِحةً أُولِنَاكُ ﴿ وَهِنَا اللَّهِ مِنْ اللَّهِ وَهِنَا الْوَهِ وَاللَّهُ وَال مَوْكَد التَّفَقُد لان مضمُون الجَلَا الامهة وعدُ والكام والمدانيرو يجوزأن ينتصب الموسئول بحمر يقسره مابعده وينتصب وعداقة بقوله تعالى سندخاهم لانهني عَلَيْنَ لَعَدُ اللهم ادخال جنّات الحروحقاعلي الهمال من المصندر (ومن أصدق من الله قبلا) جله مو كدة بليغة والمقصود من الآية معارضة مواعيد الشيطان ﴿ ٤٦٣ ﴾ الكاذبة لقرنائه بوعد الله الصادق لأوليائه والبالغة في نأكيده ترغيبا

اللعبادق تحصيله والقبل مصدركالقول والقال وقال ان السكيت القيل والقال اسمان لامصدران ونصيد على التميز وقرى باشمام الصاد وكذاكل صادساكنة بمدها دال (اس بأمانيكم ولاأماني أهل الكتاب)أي ليسماوهد الله تعالى من الثواب يحصل بأمانيكم أمها المساون ولاماماني أهل الكياب وانما محصل بالاعان والعمل الصالح ولعل نظيرأماني أهل الكتاب في سلك أماني المسلينمعظهورحالها للاندان بعدم اجداء أماني المساين أصلاكافي قوله تعالى ولاالذبن يموتونوهم كفاركاسلف وعن الحسن ليس الاعات بالتمنى واكن ماوفرني القلب وصدقه العمل ان قوما ألهتهم اماني الففرة حتى حرجوامن الدنيا ولاحسنة لهم وقالوا تحسن الطن يالله

الوحيد بتبين الهدى والمعلق على الشرط عدم عندعدم الشرطوهذا يقتضى أنه اذالم يحصل تبين الهدى أن لا يكون الوعيد حاصلا وجوابه انه تمسك بالمفهوم وهود لالة ظنية جندمن يقول به والدليل الدال على ان وعيد الكفار قطعي أنه تعالى قال بعدهذه الآية انالله لايغفرأن يشركبه والقاطع لايعارضه المظنون (السُّلة الخامسة) الآية دالَّة على انه لاعكن تصحيح الدن الابالدليل والنظر والاستدلال وذلك لانه تعالى شرط حصول الوعيد يتبين الهدى ولولم يكن تبين الهدى معتبرافي صحة الدين والالم بكن لهذا الشرط معنى ( المسئلة السادسة ) الآية دانة على ان الهدى اسم للدايل لالعلم اذاو كان الهدى اسماللعلم لكان تبين الهدى اصافة الشي الى نفسه وانه فاسد \* قوله تعالى [انالله لايغفرأن يشركبه ويغفرمادون ذلك لمن يشاءومن يشرلنبالله فقدضل ضلالابعيدا ان يدعون من دونه الاانا الوان يدعون الاشيطانا مريدا لعنه الله وقال لأتخذن من عبادك قصيبا مغروصنا ولأصلنهم ولأمنينهم ولآمرنهم فليبتكن آذان الانعمام ولآمرنهم فليغيرن خلق اهة ومن يتحذ الشيطان وليامن دون آلله فقد خسر خسر انامبينا يعدهم ويمنيهم ومابعدهم الشيطان الاغرور أأولئك مأواهم جهنم ولابجدون عنهامحيصا والذين آمنواوهاواالصالحات سندخله رجنات تجرى من تحتماالانهارخالدين فيهاأ بداوعدالله حقاومن أصدق من الله قيلا) اعلمأن هذه الاية مكررة في هذه السورة وفي تكرارها فألدتان ( الاولى )أن عومات الوعيد وعومات الوعد متعارضة في القرآن وانه تعالى ماأحاد آية من آيات الوعيد بلغظو احدم تين وقد أحادهذه الا يذدالة على العفووالمغرة بلفظواحد فيسورة وأحدة وقداتفة واعلى أنه لافائدة في التكرير الاالتأكيد فهذا بدل على انه تمالى خص جانب الوحد والرحة عز يدالنا كيدوذلك يقتصى ترجيم الوحد على الموعيد ( والفائدة الثانية )ان الآيات المتقدمة انمانزات في سارق الدرغ وقوله ومن يشاقق الرسول الى آخر الآبات اممانزات في ارتداده فهذه الآبة اعا يحسن اتصالها عا قبلهالوكانالمرادان ذلك السارق لولمير تدلم يصرمحر وماعن رحتى ولكنه لماارتد وأشرك بالله صارمحروما قطعاعن رجة الله ثمانه أكد ذلك بأن شرح أر أمر الشرك عظيم عند الله فقال ومن يشرك بالله فقد صل صلالا بعيدا يعني ومن لم يشرك بالله للم يكن صلاله لعيدا فلا جرم لايصير محروما عن رحتى وهذه المناسبات دالة قطعاعلى دلالة هذه الآية على ان ماسوى الشرك مغفور قطعاسواء حصلت التوبة أولم تحصل ممانه تعالى بين كون الشمرك صلالابعيدافقال أن محون من دونه الاأناثا وأن يدعون الاشيطانا مريدالعندالله أن ههنامعناه النفي ونظيره قوله تعالى وانمن أهل الكتاب الاليؤمن به قبل موته و يدعون يمعني بعبدون لانمن عبد شيئافانه يدعوه عند احتياجه اليه وقوله الااناثافيه أقوال (الأول) أن المراد هوالا وثأن وكانوا يسمونها باسم الاناث كقولهم اللات والعرى ومناة الثالثة الاخرى واللات تأنيث الله والعرى تأنيث العزيرقال الحسن لم يكنحى وكذبوالوأحسنواالغلن به لأحسنواالعمل وقيل ان المساين وأهل الكتاب افتخروافقال أهل الكتاب نبينا قبل نبيكم

وكتنأبِّنا قبل كتابكم فنحن اولى بالله تعالى منكم فقال المسلون نحن أولى منكم نبينا خاتم النبيين وكنابنا بقضي على المكتب المتقدمة فنزلت وقيل الحطاب للمشركين ويؤيده تقدم ذكرهمأى ليس الامر بأماني المشركين

وهو فولهم لاجند ولاباد وقولهم ان كأن الامر

كايرهم عوالا الدكون خبرا منهم وأحسن حالا وقولهم الاؤتين ما الا وولدا والمائية هل المكتاب و هُوقولهم إلى مشل الجلة الامن كان هود الوقصارى و قواهم لن يحسنه النار الأياما معدودة ثم فرر ذلك بقوله تعلى (من بسوا يجز به ) عاجلا أو آجلا لماروى أنه لما زل قال أبو بكررضي الله تعالى عند فن يجوم هذا يارسول الله فقال وسول الله صلى الله تعلى ويا تعرف أو يصد بك البلاء قال بلى يارسول الله قال هوذا لنا والا يجدله ﴿ ١٦٤ ﴾ من دون الله كأي عبلورًا

من احباه العرب الاولهم صنم يعبدونهو يسمونه انثى بني فلان و يقل على صحة عِمْدَا المتأو بلقراء تعانشة رمني الله عنها الأأوثانا وقراءة أبن عباس الااثنابهم وتن مثل أسد وأسدم أبدلت من الواوالمضمومة همرة تحوقوله واذاالسل أفتت قال الزباج وجائز أن يكونُ امْن أصلها أنن خاتبت الضعة الضعة (القول الثاني) قوله الاانا ما أي الاأمواتا وقي قسمية الاموات انامًا وجهان ( الاول ) أن الاخبار عن الموات يكون على صيغة الاخبار عن الانثي تقول هذه الاحيار تجبني كا تقول هذه المرأة تجبني ( الثاني )ان الإنثى أحس من الذكر والمبت أخس س الحي فلهذه المناسبة أطلقوا اسم الانثى على الجادات الموات (القول الثالث) ان بسعتهم كمن يعبد الملائكة وكانوا يقولون الملائكة ينات المقطال تعالى ان الذين الامو منون بالاخرة السمون الملاشكة تسمية الانثى والمقصود من الآية هل افسان أجهل بمن أشرك خالق السموات والارض وما بينهميا جادايسميد بالآنة ثم قال وان مدحون الاشطانا مربداقال المفسرون كلذ في كل واحد من تلك الاوتان شيطان بتراأى السدنة يكلسهم وقال الزجاج المراد بالشيطان ههنا ابليس بليل انه تماليقال بمدهنه الآمة وقال لا تخذن من صادك نصبيا مفروضا ولاشك انقائل هذاالقول هوامليس ولايبعدان الذي تراأى للسدنة هوابليس وأماالمر بدفهو المبالغ في العصيان الكامل في البعد من الطاعة و تقالبله ماردوم بد قال الزجاج يقال حائظ بمردأى بملس ويقال شجرة مرداءاذاتنا ثرورقها والذى لمتنبثه لحية يقالله أمرد لكونموضع اللحية أملس فنكل شديدالبعدعن الطاعة يقال لهمريد وماردلانه بملس عن طاعة الله لم يلتصني به من هذه الطاعة سي مع قال تعالى لعند الله وقال لا تخذن من عبادك نصيبا مغروضا وفيه مسئلتان ( المسئلة الاولى ) قال صاحب الكشاف قوله لعنداقه وقال لاتخذن صغتان يمعني شبطانا مريدا جامعا بين لعنة الله وهسذا القول الشنيع واعل أن الشيطان ههنا قدادي أشياء (أولها) قوله لا تخذن من عبادك نصيبامغروشا الغرض في اللغة القطع والغرضة الثلة التي تكون في طرف النهر والغرض الحرالني في الوتروالفرض في القوس الحرالذي يشد فيه الوتروالغريضة مافرض الله على صباد موجمله حماعليهم قطمالعذرهم وكذا قوله وقد فرضتم لهر فر يضة أى جعلتم لهن قطعة من المال اذاعر فت هذا فنقول معنى الآية ان الشيطان لعند الله قال عند فالكالا تخلان من عبادا وخلاطه دراممينا وهم الدين بتبعون خطواته ويقبلون وساوسه وفي التفسير عن التبي عليم الصلاة والسلام انه كال من كل ألف وأحديمة وسأرُّوه للناس ولابليس فأن قيل النقل والحل يدلان على أن حزب الشيطان اكثر عددا من حرب الله أما النقل فتوله تمالى في صغة البشر فاتبعوه الاقليلا منهم وقال حاكيا عن الشيطان لأحتنكن ذريته الاقليلاوحكم عنه أيضاانه قال لأفوينهم أجمين الاعبادك منهم المخلصين ولاشكان المخلصين فليلون واماالحقل فهوانالفسأق والكغار أكثر

لموالاة القهونصرته (وليا) بواليه (ولانصرا) يتصبرمني دغم العذاب صد (ومن بعمل من الصالحات)أي بمضماً أوشئامنهافانكل أحد لاغكن من كلهاوليس مكلفا نبها ( من ذكر **أوأنثي) في موضع ا**لحال من المستكن في بعمل ومن للبيسان أومن الصالحات فن للايتداء أى كا تندّمن ذكرالخ ( وهو مومن ) حال شرط اقتران العمل بها فىاستدعاءالثوابالمذكور تنبهاعل أنه لااعتداديه دونه (فأولئك)اشارة الىمن بعنوان اتصافه بالاعان والعمل الصالح والجمع اعتبار معناهاكا أن آلافراد فيما سق باعتبار لفظهاومافيه من معني البعد لمامر غير مرة من الاشعار بعلو رتبة الشاراليه وبعد منز لندقى الشرف (بدخلون الجنه) رقري يدخلون مبنياللمفعول من الادخال (ولايظلون تقرا)اي

لا ينقصون شيئاً حقيرا من تواب أعمالهم قان النقير على القالة والحقارة واذالم ينقص تواب المطبع قلان ﴿ عدداً ﴾ لا يزاد عقاب العاسى أولى وأحرى كيف لا والمجازي أرحم الراجبين وهو السرى الاقتصار على ذكره حقيب الثواب ( ومن احسن دينا عن اسل وجهدت ) أي أخلص نفسه له تعالى الإيرف و را حواه وقبل بذل وجهد في السيود وقبل أخلص علم الله والمهدد وقبل أنه والمهدد وقبل المهدد والمهدد وقبل المهدد والمهدد وقبل المهدد والمهدد وقبل المهدد والمهدد وقبل المهدد والمهدد وقبل المهدد والمهدد وقبل المهدد وقبل المهدد وقبل المهدد وقبل المهدد والمهدد وا

هر و و المناه و المنه المنه المنه المنه المنه المنه المنه و المنه المنه المنه المنه و المنه و

الح فالتفضيل في الحقيقة جاربين الدينين لاسين صاحبيهماففيه نثبيهعلى أنذلك أقصي ماتنتهي اليدالةوة البشريد (وهو محسن )أى آن الحسنات تارك السيات أوآت مالا عال الصالحه على الوجه اللائق الذي هوحسنها الوصني المستارم لحسنها الذاتى وقدف سرهعليه الصلاة والسلام بقوله أن تعبد الله كالله تراهف للم نكن ترادفانه براك والجلة حال من فاعل أسلم (واتبع ملة ابراهيم)الموافقة لدىن الاسلام المتفق على صحتهاوقولها (حذفا) ماثلاع الادمان الزائفه وهوحال من فاعل اتبع أومن ابراهيم (والمخدالله ابراهيم خليلا) اصطفاه وخصدبكر امات تشبه كرامات الحلمل عندحليله واظهاره عليدالصلاة والسلام في موقع الاضمار لتفغيم سأنه والتنصيص على أنه المدوح وتأكيد استفلال الجلة الاعتراضية

عددامن المؤمنين المخلصين ولاشك ان الفساق والكفاركلهم حزب ابليس اذا ثبت هذا فتقول لمقال لا تخذن من عبادك نصيبامع ان لفظ النصيب لايتناول القسم الاكر واتمايتناول الاقل والجواب انهذا التفاوت انما يحصل فينوع البشر أمااذاضمت زمرة الملائكة مع غاية كثرتهم الى المومنين كانت الغلبة المؤمنين المخلصين وأنضا فالمؤمنون وانكانوا قليلين في العدد الاان منصبهم عظيم عندالله والكفار والفساق وانكانواكثير يزفى المددفهم كالعدم فلهذا السبب وقعاسم النصيد على قوم ابلس (وثانيها) قوله ولا صلنهم يمنى عن الحق قالت المعتر الدهد والآية دالدعلى أصلين عظيين من اصولنا (فالاصل الاول) المضل هو الشيطان ولس المضل هو الله تعالى قالوا والماقلنا انالآية تدلعلي انالمضل هوالشيطان لان الشيطان ادعى ذلك والله تعالى مأكذبه فيه ونظيره قوله لا محوينهم أجمعين وقوله لا حتنكن ذربته الاقليلا وقوله لاقمدن لهم صراطك المستقيم وأيضااته تعالى ذكروصفه بكونه مضلالاناس فيمعرض الذمله وذلك يمنع من كون الالهموصوفايذلك (والاصلالثاني ) وهوارأهلالسنة يقولون الاضلال عبارة عن خلق الكفروالصلال وقلنالس الاضلال عبارة عن خلق الكفر والضلال بدليل ان ابليس وصف نفسه بأنه مضل مع انه بالاجهاع لا يقدر على خلق الضلال والجواب ان هذا كلامابليس فلايكون جمة وأبضاان كلام ابليس فيهذه المسئلة مضطرب جدافتارة عيل الىالقدرالمحض وهوقوله لاغو ينهمأجمين وأخرىالىالجعالمحض وهو قوله رب بمآ أغوينني وتارة يظهرا لترددفيه حنث قال ريناهو لاءالذين أغويناأغويناهم كإغوينا يسنى ان قول هو الاء الكفار تحن أغو بنا فن الذي أغوانا عن الدين ولا بد من انتهاء الكل بالآخرة الى الله (وثالثها) قوله ولا منينهم واعلمانه لما ادعى انه يضل الحلق قال ولامنينهم وهذايشعر بانه لاحيلة لهفي الاضلال أقوى من ألقاء الاماني في قلوب الخلق وطلب الاماني يورث شبثين الحرص والامل والحرص والامل ستلزمان أكثرالاخلاق الذميمة وهما كالامرين اللازمين لجوهر الانسان قال صلى الله عليه وسل بهرم ابن آدم و بشب معداثنان الحرص والامل والحرص يستلزم ركوب أهوال الذنيا وأهوال الدين فأنه اذا اشتدحرصه على الشي فقد لا يقدر على تحصيله الاعمصية الله وابذاء الخلق واذاطال أمله نسى الآخرة وصارغر يقافى الدنيا فلايكاد يقدم على التو ية ولايكا ديو شرفيه الوعظ فيصير قلبه كالجارة أوأشدقسوة (ورابعها) قوله ولآمر نهم فليبتكن آذان الانعام البتك القطع وسيف بانك أى قاطع والتبتيك التقطيع قال الواحدى رجه اله التبتيك ههناه وقطع آذان المحسيرة بإجاع المغسرين وذلك انهم كانوا يشقون آذان الناقة اذاولدت خسة ابطن وجاءا لخامس ذكر أوحرموا على أنفسهم الانتغساع بهاوقال آخرون المرادانهم يقطءون آذان الانعام نسكاني عبادة الأوان فهم بظنون الذاك عبادة معانه في نفسه كفروفسق (وخامسها) قِولِهِ ولا مرنهم فليغيرن خلق الله والمفسرين ههنا قولان (الاول) ان المرادمن تغيير

والخلامن الخلال فأنه ﴿ ٥٩ ﴾ ث ودتخلل النفس وخالطها وقبل من الخلل فانكل واحد من الخليلين يسد خلل الآخر أومن الخل وهو الطريق في الرمل فأنهما يتوافقان في الطريقة أومن الخله على الخصلة فانهما يتوافقان في الخصل وفائدة الاعتراض جهة من جلتها الترفيب في اتباع في

ملته عليه السلام فان من بلغ من الزاني عنداقة تعلل مبلغا معمبالتسميته خليلا حقيق بأن يكون اتباغ طريقه أهم ما يتد اليداً عناق الهمم وأشرف ما يرمق بحوه أحداق الايم قبل انه عليه العملاة والسلام بعشال خليل في بعضري الزان المبا الناس سار مند فقال خليله لوكان ابراهيم يطلب الميرة لنفسه لفعلت ولكنه يريدها للامتياق وقد أصبابنا ما أصاب المباس من الشدة فرجع غلانه عليه الصلاة والسلام فاجتازوا ﴿ 273 ﴾ بعلها، لينة فلوامنها الفرائر حياء من الناس

خلق الله تغسيردين الله وهوقول سعيدين جبير وسعيد بن المسيب والحسن والعنصاك ومجاهدوالسدى والتخمي وفتادة وفي تقريرهذا القول وجهان ( الأول ) ان الله تمالى فطرا لخلق على الاسلام يومأخرجهم من ظهر آدم كالدروأ شهدهم على أنفسهم اله ربم وآمنوا به فن كفر فقد ضرفطرة الله التي فطر الناس عليها وهذام عني قوله صلى الله عليه وسل كل مولود بولدعلي الفطرة ولكن ا بولمجودانه و ينصرانه و تحسانه (والوجه الثاني) في تقريرهذا القولان المرادمن تفسيرون الله هوتبديل الحدلال حراما أوالحرام حلالا (القول الثاني) حل هذا التغيير على تغيير أحوال كلها تتعلق بالفلاهر وذكروا فيد وجوها (الاول) قال الحسن المرادماروي عبد الله بن مسعود عن النبي صلى الله عليه وسلم لمن الله الواصلات والواشعات قال وفاك لان المرأة تنوصل بهذه الافعال الى الزنا (الثاني) روى عن أنس وشهر بن حوشب وعكر مة وأبي صالح ان معنى تغير خلق الله همنا هوالا خصاء وقطع الآذان وفق العيون ولهذا كان أنس بكر واخصاء الفتم وكانت العرب اذابلغت ابل أحدهم ألفاعورواعين فسلها (الثااث) قالما نزيد هو التختث وأقول محسادخال السحاقات في هذه الآية على هذا القول لان التخنث عبارة عن ذكر يشبه الانثى والسحق عبارة عن انتي تشبه الذكر (الرابع) حكى الزجاج عن بعضهم ان الله تعالى خلق الانعام ليركبوهاو بأكلوهاف رموهاعلى أنفسهم كالمحائر والدوائب والوسائل وخلق المشمس والقمر والنجوم مسخرة للناس ينتفعون مافعيدها المشركون فغيروا خلق الله هذاجلة كلام المفسرين في هذا الباب و يخطر ببال ههنا وجد آخر في تخريج الآية على سبيل المعنى وذلك لان دخول الضرر والمرض في الشئ يحسكون على ثلاثة أوجد التشوش والنقصان والبطلان فادعى الشيطان لعنه الله القامآ كثرا لخلق فيمرض الدين وضيرو الدين هوقوله ولأمنينهم تمان هذا المرض لابدوأن يكون على أحد الاوجد ألثلاثة التي ذكر باهاوهي التشوش والنقصان والبطلان فأما التشوش فالاشارة اليه بقوله ولا منينهم وذلك لان صَّاحب الاملني يشغل عقله وفكر. في استخراج المصاني الدقيقة والحيل والوسائل اللطيغة في محميل المطالب الشهوانية والغضبية فهفامرض روحاني من جنس التشوش وأما التعصلن فالاشسارة اليه بقوله ولا مرنهم فليبتكن آذان الانعام وذلك لانبتك الآذان نوع نقصان وحذالان الانسان لذاصار مستغرق المغل في طلب الدنباصارفاترال أى صنعيف الحرم في طلب الآخرة وأما البطلان فالاشارة اليه بقوله ولآمرنهم فليغبن خلق الهوذلك لان التغيريو جب بطلان الصغة الحاصلة فيالمدة الاولى ومنالمعلوم أنمن بقي مواظبا على طلب اللذات المعاجلة معرضا عن السعاهات الروحانية فلإيزال يزيد في قلبدالرغبة في الدنيا والنفرة عن الآخرة ولاتزال تتزايدهذه الاحوال الى أن يتغيرالقلب بالكلية فلا يخطر ببالهذكر الآخرة البتة ولا يزول عن خاطره. حبالدنيا البتة فتكون حركته وسكوته وقولموضله لاجل المدنيا وفالت يوجب تغيير

وجاؤا بهاالى منزل ابراهيم عليه المارة والملام وألتوها فبدوتفرقواوجا أحدهم فأخبرا براهيم بالقصدفاغتم لذلك غا شديدا لاسيأ لاجتماع الناسبابه رجاء الطعام فعلمدعة الموعدت سارة الىالهرائرفاذافيهاأجود ما کون من الحواري فاحسر توفيرواية وأطعم الناس وتنبه ابراه سريعليد البلام فاشتم , أنه آالجبر فقال من أين كهقالت مارهم خليلك المسرء فقال بلمن عند حاملي الله عزوحل قسماه الله تعالى خلىلا (ولله ماذ السموات وما في الارض) جلة مبتدأة سيقت لقريروحوب طاعه الله تعالى على أهل السموات والارض بيان أنجيع مافيهما من الموجودآت لهتعالى خلقا وسلكالايخرح عن ملكوته لا يُمنها فبجازي كلا وحبأعاله خيراوشرا وصل اسان أن اتخاذه دروجل لاواهم عليه

ا ... لام خليلاليس لاحتياجه سبحانه الى ذلك في شان من شوئه كاهوداب الآدميين فان مدار خلتهم في المخلفة في الدنه اربعض في مصالحهم بل لمجرد تكرمته و تشريفه عليه السلام وفيل لبيان أن المسلفاء عليه المسلام الفلة بمعن المهودية وقيل لبيان أن المسلفاء عليه المسلام الفلة بمعن

مشيئة قسال أى فيسال مافيهم المهما يشار منها مافيه الله يشاء وقوله عزوبه (وكان القبكل شي محيطا) تدييل مقرر المنهون ماقبله على الوجوء الملاكورة فان الماطنة تسالى على وقدرة بجميع الاشياء التى من جلتها مافيهما من المكلفين وأعالهم بما يقرر ذلك أكل تقرير ﴿ ٤٦٧ ﴾ (ويستفنونك في النساء) أي ف حقهن على الاطلاق كايدى عدد

الاحكام الاتية لابي حق ميراثهن حاصة واله ملى الله عليه وسلم ودسئل عن أحوال كثيره مما يتعلق بهى فابين حكمه فيما الف أحمل اله علم إماورد في ذات من الكاب ومالم من حكمد نعد من ههناوذاك فوله تعالى (قلالله متكموي و ما يتـ لي عليكم بي الكتاب) ماسناد الاواء الدى هوتيين المهم وتوضيح المسكل الما تعالى والى ما يلى ه, الكتاب فيما سمو ماعتبار بعلى طريقة قولكأغنابي زيدوعطاوه بعطف ماعل المبتدا أوضمره والخبراكان الفصل بالمفعول والحار والمج ورواشارصبعة المضارع للايدان باسترار السلاوه ودوامها وفيالكتاب امامعلو يبتلي أوتحدوف, فع حالاً من المسكن وياء أى يتلى كائنا ديه ويجوز أن مكون مائيل علمكم مندأوفي الكربخره على أن المرادبه اللوح

الخلقة لانالارواح البشرية انمادخلت فيحذا العالم الحسماني علىسبيل السفروهي متوجهة الى علم القيامة فاذا نسيت معادهما وألفت هذه المحسوسات التي لابد من انقصائها وفنائها كانعذا بالخيقة تغييرا العلقة وهوكاقال تعالى ولانكونوا كالذين نسوا الله فأ نسأهم أنفسهم وقال فانها لاتعمى الابصيار وليكن تعمى القلسوب التي في الصدور واعلم أنه تعالى لمأسكي عن الشيطان دعاويه في الاغواء والمنلال حدر المناس عن منابعته فقال ومن يتخذ الشيطان وليا من دون الله فقد خسر خسر اما مبينا واعلم أنأحدا لايختار أن يُعِند الشيطان وليا من دون الله ولكن المعني انه اذا فعل مأأمره الشيطانبه وترك ماأمره الرجن بهصاركانه اتحذ الشيطان وليا لغسد وترك ولايةاقة تعالى وانماقال خسرخسرانامبينا لانطاعةالله تفيد المنافع العظيمة الدأءة الخالصة عن شوائب الضرر وطاعة الشيطان تفيد المنافع الثلاثة المنقطعة المشوية بالغموم والاحزان والآلام الغالبة والجمع يينهما محال عقلافن رغب فىولايته فقدفاته أشرف المطالب وأجلها بسبب أخس المطالب وأدونها ولاشك انهذاه والخسار المطلق ممقال تمالى يعدهم ويمنيهم ومابعدهم الشيطان الاغرورا واعلم أنابينا فى الآية المنقدمة انجدة أمر الشيطان انماهو بالقاء الاماي فيالقلب واماتبتيك الاذان وتغيير الخلقة فذاك من نتأج الفاء الاماي في القلب ومن آثاره فلاجرم نبه الله تعالى على ماهو الممدة في دفع آلك آلاماني وهوان تلك الاماني لاتفيد الاالغرور والغرور هو أن يظن الانسان بالشي أنه نافع ولذيذ ثم يتبين اشتماله على أعظم الأكام والمضار وجميع أحوال الدنيا كذلك والعافل بجب عليه أن ياتفت الىشي منها ومثال هذا ان الشيطان يلقي في قلب الانسان انه سيطول عمره وينال من الدنيا أمله ومقصوده ويستولى على أعداله ويقع في هلبه أن الدنيادول فر بما تيسر ث له كما تيسرت لغيره الاان كل ذلك غرور فأنه ربما لم بطلُّ عره وانطال فريما لم يجدمطلو به وانطال عره ووجد مطلو به على أحسن الوجوه فانه لابدوان يكون عندالموت في أعظم أنواع الغ والحسرة فان المطلوب كلا كان ألدواشهى وكان الألف معدأ دوم وأبتى كانت مفارفنه أشد ايلاما وأعظم تأثيرا فيحصول الغم والحسيرة فظهرانهذه الآية منبهة علىماهوالعمدة والقاعدة فيهذأ الباسوق الآية وجه آخر وهو انالشيطان يعدهم بأنه لاقيامة ولاجزاء فاجتهدوا فياستيفاء اللذات المدنيوية ثم قال تعالى أواثث مأواهم جهنم واعلم أناذ كرناان الغرور عبارة عن الحالة التي تصصل للانسان عند وجدان مايستحسن ظاهر الاانه يعظم تأذيه عند انكشاف الحال فيه والاستغراق في طيبات الدنيا والانهماك في معاصي الله سيحانه وانكان في الحال لذيذا الاان اقبته عداب جهنم وسخطالله والبعد عن رئحته فكانهذا المعنى ما يقوى ماتقدم ذكره منانه ليس الاالغرورثم قال تعالى ولا يجدون عنها محيصا المحيص المعدل والقرقال الواحدي رحمه الله هذه الآية تحتمل وجهين (أحدهما) انه لابدلهم من

المعفوظ والجلة معترضة مسوقة لبيان عظم شأن المتلو عليهم وأن العدل في الحقوق المبينة فيه معطائم الامور التي يجب مراحاتها والمحافظة عليها فا يتلى حينئذ متناول لما تلى وماسبتلى و يحوز أن يكون محرورا على القسم المنبئ عن تعظيم المقسم به وتفضيمه كانه قبل قل الله يفتيكم فيهن وأقسم عابتلى عليكم في الكتاب فالمراد بقوله تعالى يعتيكم يبانه السابق واللاحق ولامساغ لعطفه على المجرور من فيهن لاختلاله لفظا ومعنى وقوله يعالى (في يتامى النساء) على

ورودها (والثاني) العليد الذي هو نصيب الكفار وهذا غير بعيد لان الضمير في قوله ولايجدون طأند الى الذين تقدم ذكرهم وهم الذين قال المشيطان لاتخذن من عبساهلة نصيبامفروضا والاظهران الذي يكون نصيبا للشيطان همالكفار وللذكرالله الوعيد أردفه بالوعد \* فقال (والذين آمنوا وعلوا الصالحات سندخلهم جنات بجري من يحتما الانهارخالدين فيها أبداوعدالله حقاومن أصدق من الله قبلا) واعلم أنه تعالى في أكثر آنات الوعدذ كرخالدن فيها أيدا ولوكأن الخلوديفيد التأبيد والدوام للزم التكراروهو خلاف الاسل فعلنا أن الخلود عبارة عن طول المكث لاعن الدوام وأما فآمات الوحيد فأنه يذكر الخلود ولم يذكر التأبيد الافيحق الكفار وذلك يدل على انعقاب الغساق منقطع ثم قال وعدالله حقا قالصاحب الكشاف هما مصدر ان الاول مؤكد لتفسه كانه قال وعد وعدا وحقامصدرمو كد لغيره اي حق ذلك حقا ثم قال ومن أصدق من الله قيلا وهو توكيد ثالث بليغ وفائدة هذه التوكيدات ممارضة ماذكره الشيطان لأتباعه من المواعيد الكاذبة والاماني الباطلة والتنبيه على انوعدالله أولى بالقبول وأحق بالنصديق من قول الشيطان الذي لس أحداكذب منه وقرأ جزة والكسائي أسدق من الله قيلًا بأشمام الزاي وكذاك كل صادسا كنة بعد هادال في القرآن يحوقصد السبيل فاصدع بماتومم والقيل مصدر قال قولاوقيلا وقال ابن السكبت القيل والقال اسمان لامصدران # محقال تعالى (ليس بأمانيكم ولاأماني أهل الكتاب) وفيه مساقل ( المسئلة الاولى ) الامنية أفعولة منالمنية وتمام الكلام في هذا اللفظ مذكور في قوله تعالى الااذاتمني ألق الشيطان في أمنته (المسئلة الثانية ) ليس فعل فلا بدمن اسم مكون هو مسندا اليه وفيه وجو. (الاول) ليس الثواب الذي تقدم ذكر. والوعديه في قوله سندخلهم جنات تجرى الآية بأمانيكم ولاأماني أهل الكتاب أي ليس يستعق بالاماني انمايستحق بالايمان والعمل الصالح (الثاني) ليس وضع الدين على أمانيكم (الثالث) ليس الثواب والعقاب بأمانيكم والوجم الاول أولى لاناسناد ليس الى ماهو مذكور فيما قبل أولى مناسناده الى ماهو غير مذكور ( المسئلة الثالثة) الخطاب في قوله ليس بأمانيكم خطاب مع من فيه قولان (الاول) انه خطاب مع عبدة الاوثان وأمانيهم أن لا يكون هناك حشرولانشرولانواب ولاعقاب واناعترفوا به اكنهم يصفون أصنامهم بأنها شفعاؤهم عندالله وأما إماني أهل الكناب فهوقولهم لن يدخل الجنة الامن كان هود اأونصاري وقولهم بحن أبناءالله وأحباؤه فلايعذبنا وقولهم لنتمسنا النارالاأيامامعدودة (القول الثاني) أنه خطاب مع المسلين وأمانيهم أن يغفر لهم وان ارتكبوا الكبائر وليس الامر كذلك فانه تمالى يخص بالعفو أوالرحة من يشاء كاقال و يغفر مادون ذلك لمن يشاءوروي انه تفاخر المسلون وأعل الكتاب فقال أهل الكتاب نبينا قبل نبيكرو كتابنا قبل كتابكم ونعن أولى بالله منكم وقال المسلون ببيناخاتم النبيين وكتابنا اسمخ الكييب فأنزل الله تعلى هذه

صداقهن (ان تنكيرهن) أي في أن تنكموهن لا لاجل التمتع بهن بل لا محل مالهن أوفى <sup>تنكم</sup>عوهن بغىرا كال الصداق وذلك رمني الله تعالى عنها من أنها اليتية تكون فيحر ولها فرغب في مالهاوج الهاويريد أن ينكحها بأدني من سنة نسائهافنهوا أن يتكعوهن الا أن مسطوا لهن في اكمال الصداق أوعنأن تنكعوهن وذلك ماروي عنها رضى الله عنها أنها يتجة رغب وليها عن نكاحها ولاينكهما فيعضلهاطمعافي مبراتها وفي رواية عنها رضي الله عمها هوارجليكون عنده يتية هو وليها ووارتها وشريكها في المال حتى في العذق فبرغبأن ينكعهاو يكره أن زوجها رجلا فشركه في ماله عاشركته فيعضلها فالمرادعا كتبلهن عط الوجه الاول والاخير

ميراثهن و عايتلى في جقهن قوله تعالى وأتو اليتامى أموالهم وقوله تعالى ولاتاً كلوها و تحوهما من النصوص ﴿ الآية ﴾ الدالة على عدم التهرض لا موالهم وهلى الوجه الثاني صداقهن و عايتلى فيهن قوله تعالى وان خفتم أن لا تقسطوا في اليتامى الآية (والمستضعفين من الولدان) عطف على يتامى النسام وما يتلى ف حقيم قوله تعالى يوصيكم الله الخوقد كانها اليتامى الآية (والمستضعفين من الولدان) عطف على يتامى النسام وما يتلى ف حقيم قوله تعالى يوصيكم الله الخوقد كانها

إلى الجاهاية الأبور ثونهم كالا يوزتون النساء وأنما يورفون الرجال الثوام بالامورروى ان عبيثة بن حَضن القراري جاء الدرمبول القد صلى الله عليه وسلم فقال أخبرنا باتك تعطى الابنة النصف والاخت التصف وانماكنا نورت من يشهد القتله و يحوز الغنيمة فقال عليه الصلاة والسلام كذلك أمرت ( وأن تقوموا لليتامى بالقسط) بالجرعطف على حاقبه وما يتلى ف حقهم قوله تعالى ولا تبدلوا ﴿ ٤٦٩ كَهُ الْحَبِيث بالطيب ولا تأكلوا أموالهم الى اموالكم

ومحو ذلك عما لايكاد بعصر هذاعلى تقدير كون في يتامى النساء متعلقا ببتلي وأماعلي نفدير كونه بدلا من فيهن فالوجد نصبه عطفا على موضع فيهن أي يفتيكم أن تقوموا و يجوزنصبه باضمارفعلأى ويأمركم وهو خطاب للولاة أوللاولياء والاوصياء (وماتفعلوا) في حقوق المذكور ن (منخير) حسيماأمرتميه أوماتفعلوه منخيرعلي الاطلاق فيندرج فبدما يتعلقهم اندرا جاأوليا (فانالله كان به عليما) فيحازيكم عسبه (وان امرأة خافت)شروع في بيان مالم يبين فيما سلف مزالاحكام أي ان توقعت امر أة (من بعلهانشوزا) أى تجافياعنهاوترفسا عن صحبتها كراهة لها ومنعسا لحقوقها (أواعراصنا) بأن يقل محا دثتهاومؤ انستها الما معنضي ذلك من الدواعي

الا ية \* مم قال تعالى ( من يعمل سوأ يجز به ) وفيه مسائل ( المسئلة الاولى ) قالت المعتزلة هذه الآية والةعلى انه تعالى لايعفوعنشى من السيآت وليس لقائل أن يقول هذا يشكل بالصخار فانها مغفورة قالوا الجواب عنسه من وجهين (الاول) ان العام بعد التخصيص جد (والثاني) انصاحب الصفيرة قدا يحبط من واب طاعته عقدار عقاب تلك المعصدة فههنا قدوصل جراء تلك المصية البه أجاب أصحابنا عند بأن الكلام على عوماته قد تقدم في تفسير قوله تمالي بلي من كسب سيئة وأحاطت به خطيته فأولئك أصحاب النارهم فيها خالدون والذي نزيده في هذه الآية وجوه (الاول) لم لا يجوزان يكون المراد منهذا الجزاء مايصل الى الانسسان في الدنيسا من الغموم والهموم والاحران والآلام والاسقام والذى يدل على صحة ماذكر فاالقرآن والخبر أما القرآن فهوقوله تعالى والسارق والسارقة فاقطعوا أيديهما جزاءعاكسبا سمي ذلك القطع بالجزاء وأماالخبر فا روى انه للنزلت هذه الآية قال أبو بكر الصديق رضى الله عنه كيف الصلاح بعدهذه الآية فقال غفراهملك باأبابكرالست تمرض أليس بصيبك الاذى فهو مأتجزون وعن عائشة رضى الله عنها ان رجَّلاقرأ هنه الآية فقال أنجرى بكل مانعمل لقدهلكنا فبلغّ النبى صلى الله عليه وسلم كلامه فقال يجزى المؤمن في الدنيا بمصيبته في جسده ومايو فيه وعن أبي هر برة رضى الله عند لما نزلت هذه الآية بكينا وحزنا وقلنا يارسول الله ماأ بقت هنمالآية لنأشيئا فقال عليه الصلاة والسلام أبشروا فانه لايصيب أحدامنكم مصيبة في الدنيا الاجعلهالله له كفارة حتى الشوكة التي تقع في قدمه (الوجه الثاني) في الجواب هب انذلك الجزاء انمايصل اليهم يوم القيامة لكن لم لايجوز أن يحصل الجزاء بنقص ثواب اعانه وسائر طاعتد و بدل عليه القرآن والخبر والمشول أماالقرآن فقوله تعالى ان الحسنات مذهبن السيآت وأما الخبر فاروى الكلي عنأبي صالح عنابن عباس انه قاللانزلت هذهالأتية شقت على المؤمنين مشقة شديدة وقالوا يارسول الله وأينالم يعمل سوأفكيف الجزاء فقال علىه الصلاة والسلام انه تعالى وعدعل الطاعة عشر حسنات وعلى المعصية الواحدة عقوية واحدة فن جوزي بالسيئة نقصت واحدة من عشرة و بقوت لدنسع حسنات فويل لمن غلبت آحاده أعشاره وأما المعقول فهوأن ثواب إلايمان وجبع الطآعات أعظم لاتحالة من عقاب الكبيرة الواحدة والعدل يقتضي أن يحط من الأكثر مثل الاقل فيدي حينتذ من الأكثر شي زائد فيدخل الجنة بسبب الله الزيادة (الوجه الثالث) في الجواب ان هذه الآية انمانزات في المكفار والذي يدل على ماذكرناه انه تمالى قال بعدهذه الآية ومن يعمل من الصالحات من ذكراً وأثى وهومو من فا ولتك يدخلون الجنة فالمؤمن الذى أطاع الله سبعين سنة ممشرب قطرة من الحمر فهومؤمن قد على المسالحات فوجب القطع بأنه يدخل الجنة بحكم هذه الآية وقولهم خرج عن كونه مؤهافها وباطل الدلائل الدآلة على انصاحب الكبيرة مؤمن مثل قوله وانطائفتان من

والاسباب ( فلاجناح عليهما ) حينند (ان يصلحا بينهما صلحا ) أى في أن يصلحا بينهما بأن تحط له المهر أو بعضه أوالخسم كافطت سودة بنت زمعة حين كرهت أن يفارقها رسول الله صلى الله عليه وسلم فوهبت يومها لعائشة رضى الله حنها أو يأن قهب له شيئا تستميله وقرئ بصالحا من يتصالحا و يصلحا من يصطلحا و بصالحا من المفاطة وصلحا اما منصوب بالفعل المذكور على كل تقدير

على انة مصدر منه بحدق الزوائد وقديم وعند باسم المصدر كائمه قبل اصلامها او يسابلها أو أسبها المرجمين قرئ الفعل او ينصل مترب على المذهبيك وي الفعل او ينهما على المذهبيك وي مسلما وينهما على المذهبيك وينهما على المذهبيك المنطق المن من بانهما الاخذ الذي هوالمغلنة الجناح لبيان أن هذا الصلح ليس من قبل الرشوة المحرمة المعطى والآخذ (والصلح خبر) أي من الغرقة ﴿ ٤٧٠ ﴾ أومن سو المشرة أومن الخمسومة المناسك المناسك المناسك المناسك المناسك المناسكة المناسك المناسكة المناسك

المؤمنين اقتتلوا الى قوله فان بغت احداهما على الاخرى سمى الباغي حال كونه باغيا مؤمنا وقال بأبها الذين آمنوا كنب عليكم القصاص فى القتلى سمى صاحب القتل العمد اله وان مؤمنًا وقال باأيمًا الذين آمنو اتو بوال الله سماه مؤمنا حال ماأمر ، التوية فثبت انصاحب الكبيرة مؤمن واذا كأن مؤمنا كان قوله تصالى ومن يعمل من الصالحات عبة في ان المؤمن الذي يكون صاحب الكبيرة من أهل الجنسة فوجب أن يكون قوله من يعمل سموا بجزيه مخصوصا يأهل الكفر ( الوجه الرابع ) في الجواب هب انالنص بعمالمؤمن والكافر ولكن قوله ويغفر مادون ذلك لمنيشاء اخص منه والخاص مقدم على العسام ولان الحاق التأويل بعمومات الوعيسد أولى من الحاقه بعمومات الوعدلان الوفاء بالوعد كرم واهمال الوعيد وحله على التأويل بالتعريض جود واحسان ( المسئلة الثانية ) دات الآية على ان الكفار مخاطبون بفروع الشرائع لانقوله من يعمل سموأ يتناول جيع المحرمات فدخل فيه ماصدر عرالكفار مماهو محرم فيدين الاسلام ثم قوله يجزبه يدل على وصول جزاء كل ذلك اليهم فان قيل لملا يجوز أن يكون ذلك الجزاءعبارة عابصل اليهم من الهموم والغموم في الدنيا قلنا الهلايدوان يصل جزاءاعالهم الحسنة اليهم فالدنيا أذلاسبيل الى ايصال دلك الجزاء اليهم فالآخرة واذاكان كذلك فهذا يقتضى أن يكون تنعمهم في الدنيا أكثرولذاتهم ههنا أكمل ولذلك قال عليه الصلاة والسلام الدنيا سجن المؤمن وجنة الكفار واذأ كان كذلك امتنع أن بقال انجزاه أفعالهم المحظورة تصل اليهم في الدنيا فوجب القول بو صول ذلك الجزآه اليهم في الآخرة ( المسئلة الثالثة )قالت المعرُّ لة دلت الآية على ان العبد فاعل ودلت أبضا على أنه بعمل السوء يستحق الجزاء واذا دلت الآية على مجموع هذن الامرين فقددلت على إن الله غيرخالق لافعال العباد وذلك من وجهين (أحدهما) انه لما كان علا للعبد امتنع كونه عجلاللة تعالى لاستحالة حصول مقدور وأحد بقادرين (والثاني) انه اوحصل تحلق الله تعالى الماستحق العبد عليه جزاء البنة وذلك باطل لأن الآية دالة على ارالعبد يستحق الجزاء على عله واعلم ان الكلام على هذا النوع من الاستدلال مكرو في هذا الكتاب \* ممقال تعالى ( ولا مجدله من دون الله وليا ولا نصمرا ) قالت المعتزلة دلت الآية على نني الشفاعة والجواب من وجهين (الاول) ، القلنا ان هذه الآية في حق الكفار( الثابي )انشفاعة الانبياء والملائكة فيحق العصاة انماتكون باذن الله تعالى واذا كان كذلك فلاولى لاحد ولانصير لاحد الاالله سجانه وتمالى \* ممقال تعمالى (ومن بعمل من الصالحات من ذكراً وأنى وهومو من فأولئك بدخلون الجنة ولا يطلون تقيراً ) قال مسروق لمانزل قوله من يعمل سوأ يجز مه قال اهل الكتاب المسلمين نحن وانتم سواء فنزات هذه الآية الىقوله ومن أحسن دينا فيد مسائل (المسئلة الاولى) قرأابن كثيروأبو بكر عنعاسم يدخلون الجنة بضم الياءوفتيج الخاء على مالم بسم فاعله

فاللامللمهدأ وهوخير من الخيور فاللام للجس والجلة اعتراض مفرر لماقبله وكذاقوله تعالى (وأحضرت الانفس الشير)أى جعلت حاصرته مطبوعة عليد لاتنفك عنه أبدا فلاالمرأة تسمع يحقوقها من الرجل ولاالرجل يجود بحسن والمعاشرة مع دما متها فان فيد تحقيقا للصلح وتقريراله بحثكل منهما عليه لكن لابالنظر اليحال نفسه فأن ذلك يستدعى والشقاق بل بالنظر الىحال صاحبه فانشيم نفس الرجل وعدم ميلها عنااتها الجبلية بغير استمالة ماهمل المرأة على مذل بعض حقوقها اليدلاستمالته وكداشيح نفسها بحقوقها بماتحمل الرجل على أن بقشع من قبلها بشي بسير ولانكلفها لذل الكثير فيصقق مذلك الصلم (وان تعسنوا) في العشرة ( وتتقوا )الشوز

والاعراض وانتماضدت الاسباب الداعية اليهما وتصبروا على ذلك مراعاة لخنوق ﴿ وكذلك عَلَمُ اللَّهِ الْحَلُولَةِ السَّمُ اللَّهِ اللَّهُ ال

المتغرِّف الله عن كون الفشور والاهراض بما يتوقى منه وارتيب الوحد الكريم هليه من لعلف الاستمالة لوالترقيب ق جسن المعلمات مالا يخنى روى أنها نزلت في عرة بنت همدين مسلة وروجها سعد بن الربيع تر وجهاوهي شابة فلسا علاها الكبرتزوج شابة وآثرها عليها وجفاها فأتت رسول الله صلى الله عليه وسلم وشكت اليه ذلك وقبل نزلت في السائب كلنت له امرأة قد كبرت وله منها ﴿ ٤٧١ ﴾ أولاد فاراد أن يطلقها و متزوج غيرها فقالت لا تطلق ودعن على

أولادى فاقسمل منكل شهر بن ان شفت واشلت والاتقنع لى فقال ان كان يصلم ذلك فهوآجب الىفأتىسول اللهصلي الله عليد وسلم فذكرا ذلك فنز لت ( ولن تستطيعواأن تعداوابين الساء)أى محال أن تقدروا علىأن تعدلوا بينهن بحيث لايقع ميل ماالى جانباحداهن ف شأن من الشوان البَّة وقد كآن رسول الله صلى الله عليه وسإيقسم بين نسائه خيمدل فم يقول اللهم هذا قسمي فيما أملك فلاتو اخسدني فيسا تملك ولاأملك وفي رواية وأنتأعل بسا لاأملك يعنى فرط محبته لعائشترضي اللهعنها (ولوحرصتم) أيعلى اقامة العدل و بالغنمي ذلك ( فلا تميلواكل الميل) أىفلانجوروا على الرغوب عنهاكل الجورواعدلوا مااستطعتم فان عجركم عن حقيقة العدل إنابصحعم تكلفكم بها لأعادونها من المراتب الداخهة

وكفلك فيمنورة مريم وفيحم المؤمن والباقون بغتيح الياءوسم الخاء في هذه السورجيعا على أن الدخول مضاف اليهم وكالإهماحسن والآول احسن لانه أفخم و يدل على مثيب ادخلهم الخنة و يوافق ولأيظلمون والماالقرآءة الثانية فهي مطابقة لفولة تعالى أدحلوا الجثة أنتُم وأزواجكم ونقوله ادخلوها بسلام والله أعلم(السئلة الثانية) قالوا الفرق بين من الاولى والثانية الله الاولى التبعيض والراد من يعمل بعض الصالحات لأن أحدا لاَ يَفُدرُ عَلَى أَن يَعْمُلُ جَيْعِ الْصَالْحَاتِ بِلَ الْمِراد انه اذَّاعِل بعضها عال كونه مؤمنا استحق الثواب وأعلم انحده الآية من أدل الدلائل على انصاحب الكبيرة لا يبقى مخلدافي النار بل ينقل الى الجنة وذلك لاناً بينا ان صاحب الكبيرة مؤمن واذا نبت هذا فنقول ان صاحب الكِيرة اذاكان قد صلى وصام وحج وزى وجب بحكم هذه الآبة أن يدخل الجلة وُزِم مِحكُم الآيات الدالة على وعيد القُساقى أنْ يدُخُلِ الْتَارِفُأُمَا أَنْ يدخُلُ الجُنةُ مم ينقلالى الثارففلك باطل بالاجماع أوبدخل النارثم يتقل الحالجنة فذلك هوالحق الذي لأمحيد عندواقة أعلم (المسئلة الثالثة) التقيرنقرة في ظَهْرالتواة منها تنبت النخلة والمعنى انهم لايقصون قدرمنبت النواة فازقيل كيف خص الله الصالحين بأنهم لايظلمونمع ان غيرهم كذلك كاقال وماربك بظلام للعبيدو قال وماالله يريد ظلما للعالمين والجواب من وجهاين ( الاول) أن يكون الراجع في قُوله ولا يظلمون عامًدا الى عمال السوُّ وعمال الصالحات جيما ( والثاني )انكلمالآيةم عن الثواب كان بأن لايزيد في العقاب أولى هذا هوا لحكم فيمايين الخلق فذكر الله تعالى هذا الحكم على وفق تعارف الجلق **الله على المن المسادية عن الساوجهه لله وهومحسن والبع مله ابراهيم حنيفا** وأتخذالله ابراهيم خليلاولله مافي السموات ومافي الارض وكأن الله يكل شيُّ محيطًا) اعلم أنهنعالى ثماشرك حصول النجاة والفوز بالجنة بكون الانسان مؤمنائس عالابنان وبين فضله من وجهين (أحدهما) أنه الدين المشتمل على اظهار كال العبودية والخضوع والاتقيادلله تعالى (والثاني)وهوانه الدين الذي كان عليه ابراهيم عليه السلام وكلُّ واحد من هذين الوجهين سبب مستقل بالترغيب في دن الاسلام أما الوجه الاول فاعلم أندين الاسلام مبنى على أمرين الاعتقاد والعمل أمَّاالاعتقاد فاليه الأشارة بقوله أسلُّم وجهه وذلك لان الاسلام هو الانقيا دو الخضوع والوجد أحسن اعضاء الانسان فالانسان اذا عرف بقلبه ربه وأقربر بوبيته و بعبودية نفسه فقدا سلم وجهيدالله وأما العمل فاليه الاشارة بقوله وهومحسنو يدخل فيدفعل الحسات وترك السيآت فتأمل في هذه اللفظة المختصرة واحتوا تها على جيعالمقاصدو الاغراض وأبضافة وله أسلم وجهدية بفيد الحصرمعناه أنه أسلم نفسه لله وماأسلم لغيرالله وهذا تنبيد على أن كال ﴾ الإيمان لايحصل الاعند تفويض لجميع الامور الى الخالق واظّهار النّبرى من الحول ، والمقوة وأبيضا فنميه تنبيه على فسادطر يقة من استعان بغيرالله فان المشركين كانوا

تحت استطاعتكم ( فتدروها ) أى التي ماثم هنهسا ( كالمعلقة ) التي ليست ذات بعل أومطاقة وقرى المحلوبة وفرى المعلوبة وفي المعلوبة وفي المعلوبة وفي المعلوبة وفي المعلوبة وفي المعلوبة وفي المعلوبة المراتان عبل مع احدا هماجاء بوم القيامة وأحد شقيد ماثل ( وان تسلموا ) مناكبت المعلوبة من أمورهن (وتنفوا ) الميل فهما يستقبل ( فاناقة كان غفورا ) يففرلكم مافرط متكم من

الميل (رحمياً) يتغضل عليكم برحند (وان يتفرقاً) وقرى يتفاقاً في وأن يغارق بل منهما حبد بان الم يتغنى بينهم اوغافي بوجة مامن العسلم وغيره ( بغن الله كلا ) منهما أى بجسله مستغنيا عن الاخر و يكفد مهما ته (من سعته ) من غناه وقد رئير وفيد زجر لهما عن المفارقة رغما لعساحب ( وكان الله واسما حكيما ) مقتدرا منقنا في أفعاله وأحكامه وقوله تعالى (ولقه مافي السموات ومافي الارض) أى من الموجود ات ﴿ ٤٧٢ ﴾ كاثنا ماكان من الحلائق وارزاقهم وغير

يستعينون بالاصنام ويقولون هؤلاء شفعاؤنا عندالله والدهرية والطبيعيون يستعينون بالافلاك والكواكب والطبائع وغيرها واليهود كانوا يغولون في دفع عمّاب الآخرة عنهمانهم منأولادالانبياه والنصاري كأنوا يقولون االثاثلاثة فجميع الغرق قداستعانوا بغيرالله وأماللمتزلة فههف الحتيقة ماأسلت وجوههم لله لانهم يرون الطاعة الموجبة لثوابهم من أنفسهم والمصيدة الموجبة لعقابهم من أنفسهم فهمق الحقيقة لايرجون الأأنفسهم ولايخافون الاأنفسهم وأماأهل السنة الذين فوضوا التديروالتكوين والابداع والخلق الىالحق سبحانه وتعالى واعتقدوآ أنه لاموجد ولاموشر الااللهفهم الذين أسلوا وجوههم لله وعولوا بالكلية على فضل الله وانقطع نظرهم عن كلشي مأسوى الله ( وأما الوجد الثاني ) في يأن فضيلة آلاسلام وهوان محدا عليد السلام أعاد عاالحلق الىدين ابراهيم عليد السلام فلقد اشتهر عندكل الخلق ان ابراهيم عليد السلام ماكان يدعوالاالى الله تعالى كاقال انى يرى ماتشركون وماكان يدعوا الى عبسادة فلكولا طاعة كوكب ولاسجدة صنم ولاأستمانة بطبيعة بلكان دينه الدعوة الى الله والاعراض عن كل مأسوى الله ودعوة محد عليه الصلاة والسلام قد كان قريبا من شرع ابراهيم عليه السلامق الخنان وفي الاعمال المتعلقة بالكعبة مثل الصلاة اليها والطواف بها وألسعى والرمى والوقوف والحلق والكلمات العشير المذكورة فيقولهواذا يتلي ايراهيم ربه ولما مبتان شرع معدعليه الصلاة والسلام كانقر ببامن شرع ابراهيم ثمان شرع ابراهيم مقبول عندالكل وذلك لان العرب لايغتمرون يشي كافتحارهم بالأنتساب إلى ابراهيم دأمااليهود والنصارى فلاشك في كونهم مفتخرين به واذا ثبت هذالزم أديكون شرع محمدمقبولاعندالكل وأماقوله حنيفا فغيه بحثان (الاول) يجو ز ان يكون حالاللتبوع وأن يَكُون حالا للتَّابِعُ كااذَّاقلتُ رأيتُ وأكبا فأنه يَجُوزُ أَنْ يَكُونَ الرَّاكَبِ حَالا لْلَّرْتَى والراثي (العبث الثاني) الحذف الماثل وميناه انهماثل عن الاديان كلهالان ماسواه باطلوالحق انهماثل عنكل ظأهر وباطن وتحقيق الكلام فيه انالباطلوان كان بعيدا من الباطل الذي يضاده فقد يكون قريبا من الباطل الذي يجانسه وأما الحق فانه واحد فبكون مائلا عن كل ماعداه كالمركسكن الذي يكون في فاية البعسد عن جيع اجزاء الدائرة فانقيل طاهرهنه الآية يقتضى انشر عجدعليه الصلاة والسلام نفس شرع ابراهيم وعلى هذا التقديرلم يكن محدعليه الصلاة والسلام صاحب شريعة مستفلة وأتم لاتقولون مذلك فلنا يجوز أن تكون ملة ابراهيم داخلة في ملة مجد عليه المسلاة والسلام معاشنال هذه الملة على زوائد حسنة وفوأند جليلة مجقال تسال واتخذا فقا براهيم خليلا وقيدمسائل (السئلةالاولى) في تعلق هذه الآية عاقبلها وفيدوجهسان (الاولى) الن ابراهيم عليه السلام لمابلغ في علو الدرجة في الدين أن انتخدالة خليلا كان جسه يرا بأن ينبع خلقه وطريقته ﴿ والثاني ) انهااذ كرملة ابراهيم ووصفه بكوته حن فاتم قال

ذلك جسلة مستأنفة منبهة على كالسسته وعظم قدرته ( ولقد وصيناالذينا وتواالكتاب من قبلكم)أى أمرناهم فى كتابهم وهم اليهود والنصارى ومن قبلهم منالامم واللام فيالكتاب للجنس ومن متعلقة بومسيناأو بأوتوا(واياكم) عطف على الموسول (أن اتقوا الله) أي وصينا كلا منكم ومنهم بأن اتقواالله على أن أن مصدر بةحذف عنها الجارو يجوز أن نكون مغسرة لان التوصية فى مسنى القول فقوله تعالى (وأن تكفروا فانعه مافي السموات وما في الارمن)حينندمن تمة القول المحكي أىولقد قلنالهم واحسكما تقوالله وان تكفروا الى آخر "الايةوعلى تقدير كون أن مصدرية مبنى الكلام ارادة القول أي أمرناهم واياكم بلتقوى وقلنالهم ولكمان تكفروا الا ية وقبل هيجلة ً

مستأنفذ خوطب بها هذه الامة وأياما كان فللترتب على كثرهم ليس مضمون قوله تعالى ﴿ عَفْيهِ ﴾ فان لله الا ية يلهو الامر بعلد كانه قبل وان تستكفروا فاطوا أن فله مافى السعوات وما فى الارض من الخلائق فاطية مفترون اليه فى الوجودوسائر التع المتفرصة عليه لا يستغنون عن فيصد طرفة عين فحد أن يطاع ولا يعصى ويتق

عَيْانِهُ وَ يَرَجَى ثُوانِهُ وَقَدُ قُرْزُ ذَلِكَ بِقُولُهُ لَمَالَى ﴿ وَكَانَ اللّهُ نَعْلُما ﴾ أَيْ عَن الحلق وعبادتهم (حيدا) مجودا في ذاته حدوداً وَاللّهُ عَدُواهُم وتقواهم والماوصاهم بالتقوى لرحته لاساجه - وتفقا في العبوات وعافى الارض ) كلام مبدأ مسوق المتفاطبين توطئة المابعده من النسرطية غير داخل آء : القول الحكي أى له شجانه ما فيهما ﴿ وَهُ عَلَى عَنْ مِنْ الْجَلَائُق خلقها وملكا يتصرف فيهم كيفها يشاء الله المناول الحكي أى له شجانه ما فيهما كيفها يشاء الله المناول المحكي أى له شجانه ما فيهما المحلين عنه من الجلائق خلقها وملكا يتصرف فيهم كيفها يشاء الله المناول المحكي أى له

واعداماواحياء وماة (وكبيبالله وكبيت في تدبيراً مور الكلُّ مل الامورفلاندمن اد ، ، ل عليه لاعلى أحد. . . (ان يشأ يذهب أيما الناس أي سأبم و مستأ صلكم داره (ویأت با حریں ) أى و يوجد دفعه مكامكم قومأآخر ينءن البسبر أوخلقا آخري مكان الانس ومفعول المسشة محدوف لكونه مضمون الجراءأى انيشأ اهناءكم وابجادآخر س يدهمكم مالح بدي أن القاءكم على ماأنتم عايدم العصميان انماهو الكمال عماه عن طاعتكم ولعدم تعلق مشيئته المبنية على الحكم البالغةبافنائكم لالعجزه سجانه تعالى عردلك علوآكيرا (وكارالله على ذلك)أي أفنانكم يالمرة وايجاد آخرين دفعة مكانكم (قديرا) بليغ القدرة وفيه لاسيما في توسيط الخطاب بين الجزاء وماعطف عليه

عقيمه واتخذالله ابراهم خليلا أشعر هذا بأنه سجانه انمااتخذه خليلا لابه كأن عالما بِللَّتُ الشَّرَعَاتِيا بِتَلَكُ التَّكَالُفُ وَمَا يُوكَدُ هَذَا قُولُهُ وَاذَا بَتَلَى ا بِرَاهِيم رِبِّه بكاماتٍ كاتمهن قال انيجاعلك للناس اماماو هذا يدل على انه سيحانه انتاجعله اماماللغلق لانهأتم تلك الكلمات واذا ثبت هذا فنقول لمادلت الآية على أن ابراهيم عليه السلام أنما كانبهذا المنصب المالى وهوكونه خليلاللة تمالى بسبب أنه كانعاملا بلك السريعة كالتهدا تنبيها عن أنمن عل بهذا الشرع لابدوأن يفوز باعطم المناصب في الدين وتتلك فيدالترغيب العظيم فيهذا الدين عانقيل ماموقع قوله واتخذاللها براهيم حليلا قلثا هتمه الجملة اعتراضية لامحللهما منالاعراب ونظسيره ماجاء فيالشعر مرقوله والخوادث جذ الجلة الاعتراضية من شأنها مأ كيدذلك الكلام والامر ههنا كذلك على مانينا، (المسئلة الثانية)ذكر وافي اشتقاق الخليل وجوها (الاول) ان خليل الانسان هوالفتى يدخل في خلال أموره وأسرارة والذى دخل حبه في خلال اجزاء قلبه ولاشك انذلك هوالغاية في المحبة قيل لماأطلع الله ابراهيم عليه السلام على الملكوت الاعلى والاسسفل ودعاائقوم مرة بعد أخرى الى توحيدالله ومنعهم عن عبادة النجم والقمر والشمس ومنعهم عنعبادة الاوثان تمسم تفسه للنيران وولده القر بانوم اله الضيفان جعله القامام المخلق ورسولا اليهم و بشره بأن الملك والنبية في ذريته فلهذه الاختصاصات سمساه خليلا لان محبة الله لعبده عبارة عن ارادته لايصال الخيرات والمنافع اليه (الوجه الثانى) في اشتقاق اسم الخليل انه الذي بوافقك في خلالك أقول روى عن النبي صلى الله عليه وسلم انهقال تخلفوا باخلاق الله فيشبه أن ابراهيم عليه السلام لماباغ في هذا الباب ميلغالم يبلغه أحديمن تقدم لاجرم خصه الله بهذا التشيريف (الوجه الثالث) قال صاحب الكشائق ان الخليل هوالذي يسايرك في طريقك من الحلوهوا لطريق في الرمل وهذا الوجهقر يبمن الوجه الثاني أويممل ذلك على شدة طاعنه لله وعدم تمرده في ظاهره و باطنه عن حكم الله كاأخبرالله عنــه بقوله اذقال له ربه أسلم قال أسلت لرب العــالمين (الوجدار أبع ) الخليال هو الذي يسد خلك كاتسد خله وهذا القول ضعيف لان ابراهيم علية السلامل كان خليلامع الله امتنع أن يقال أنه يسدا لخلل ومن ههنا علنا آنه لايمكن تفسيرا لخليل بذلك أما المفسرون فقدذ كروا في سبب نزول هذا اللقب وجوها (الاول) العلاصار الرمل الذي أي به غلانه دقيقاقالت امرأته هذا من عند خليك المصرى فقال ابراهيم بلهو من خليلي الله (والثاني) قال شهر بن حوشب هبط ملك بي صورة رجل وذكراسم الله بصوت رخيم شجيي فقال ابراهيم عليه السلام اذكرهم وأخرى عَمَالَ الأَذْكُرِه مِجانَا فَتَهَالَمُلِكَ مَالَى كَاهُ فَلَدُ كَرَمَالِمُلِكَ بِصَوِينَ أَسْجِي مِن الأول فقال اذكره مرة علالة والتباولادي بتعلل الملك أبشرفائي ملك لاأحتاج اليمالك ووالدات وانماكان المقصود المعانك فلابلل المال والاولاد على سماع ذكرالله لاجرم اتخف اله خليلا

و ۱۰ که سن منقشدبدالته سدید مالایحتی وقیل هو خطاب ان عادی رسول الله صلی الله علیه وسلم فی الله علیه وسلم فی الله علیه وسلم فی الله علیه وسلم فی الله الله الله الله الله فی الله فی الله الله الله فی الله فی

(الثالث) روى طاوس عن ابن عباس ان جبريل والملائكة لمادخلواعلى ابراهيم في صورة غلان حسان الوجوه وظن الخليل انهم أضيافه وذبح لهم عجلا سميناوقر به البهم وقال كلوا على شرط أن تسموا الله في اوله وتحمدوه في آخره فقال جبريل انت خليل الله فنزل هذا الوصف وأقول فيه عندي وجد آخر وهوانجوهرالروح اذكان مضيثا مشرقا علويا فليل التعلق بالمذات الجسمانية والاحوال الجسدانية مم أفضاف الى مثل هذا الجوهر المقدس الشر يف أعال تزيده صفالةعن الكدو رات الجسمانية وأفكار تزمده استنارة بالمعارف القدسية والجلاما الالهية صارمثل هذا الانسان متوغلافي طلم القدس والطهارة متبرثا عن علائق الجسم والحس تم لايزال هذاالانسان يتزايدفي هذه الاحوال الشريفة الى أن يصير بحيث لايرى الاالله ولايسم الالله ولا يحرك الابالله ولا يسكن الا بالله ولا يمشى الآبالله فكان نور جلال الله قد سترى في جميع قواه الجسمانية وتخلل فيها وغاص فيجواهرهاوتوغلفماهياتهافئلهذاالانسان هوالموصوفحقا بأنه خليل لما أنه تخللت محبةالله في جميع قواه واليه الاشارة بقول النبي صلى الله عليه وسلم في دعائه اللهم اجعل في قلى نورا وفي سمعي نو را وفي بصرى نوراوفي عصبي نورا ( المسئلة الثالثة ) قال بعض النصاري لماجاز اطلاق اسم الحليل على انسان معينُ على سبيل الاعزاز والتشريف فلملايجوز الحلاق اسمالابن في حق عسى عليه السلام على سبيل الاعزاز والتشريف وجوايه ان الفرق أن كونه خليلا عبارة عن المحبة المفرطة وذلك لا تقتضي الجنسبة أما الان فانه مشعر بالجنسية و جل الاله عن مجانسة المكثاث ومسابهة المحدثات ثم قال تعالى ولله ماق السموات ومافى الارض وكان الله بكل شيُّ محيطاوفيه مسائل (المسئلة الاولى) في تعلق هذه الآية بما قبلها وفيه و جوه (الاول) أن يكون المعنى انه لم يتحذالله ابراهيم خليلا لاحتياجه اليه فيأمرمن الاموركاتكونخلة الا دميين وكيف يعقل ذلك وله ماك السموات والارض ومن كان كذلك فكيف يعقل أن يكون محتاجا الىالبشر الضعيف وانما اتخذه خليلا بمعض الغضل والاحسان والكرم ولانه لما كان مخلصا في العبودية لا جرم خصه الله بهذه التشريف والحاصل ان كونه خليلاً يوهم الجنسية فهوسبحانه أزال وهم المجانسة والمشا كلة بهذا الكلام ( والثاني ) انه تعالى ذكر من اول السورة الى هذا الموضع أنواعاً كثيرة من الامروالنهم والوعد والوعيد فبين ههنا انه اله المحدثات وموجدالكائنات والممكنات ومن كأن كذلككان ملكا مطاعاً فو جب على كل عاقل أن يخصع لنكاليفه وأن ينقاد لامر ، وتهيه (الثالث) انه تعالى لما ذكر الوعدوالوعيدولا عكن الوفاء بهاالاعند حصول امرين (أحدهما) القدرة النامة المتعلقة بجميع الكائنات والممكنات ( والثاني ) العلم التام المتعلق بجميع الجزئيات، والكليات حتى لا يشتبه عليه المطيع والعاصى والمحسن والمسي فدل على كال قدرته يقوله ولله ملك السموات والارض وعلى كال علم بقوله وكان الله كل شي محيطا

ولمه رات فيندرج د ۱۰۱ سدرعنهمن د ، لوالاعالالتعلقة الهم الدراجا أوليا ر یا دیرآمنواکونوا ، عالم العسط على مبالغين ، ، وافامة القسط ، الامورمجتهدي - عحق الاجتهاد ْ لله) بالحق تَقْيُمُونُ ت د سکم لوجدالله ، ، هو خبر مان وقيل . . . (ولوعلى انف كم) يداو كانت الشهادة المسكم بان تقروا الهاعلى انالشهادة رءء الاخبار يحق ا مرسواء كان ذلك عليه ا على أما أ بان تكون . باده مستبعة اضرر الكممنجهةالمشهود السيد (اوالوالدين والافريين)**أيولوكانت** على والديكم وأقاربكم (انبكن)أي المشهود سلىد (غنما) سنغى في اهادة رساه و سقى سخطه (ورتيرا) يترجم عليد غالبا ر فري ان بكن **غني أو** 

- رول أن كان تامة و جواب الشرط محدوف لدلالة قوله تمالى (فالله أولى بهما) عليه أى ﴿ الرابع ﴾ الرابع الله الله الله الله الله عنها طلبا لرضا الفي أو ترجاعلى الفقيرفان الله تعالى أولى بجنسى الفي والفقير المدلول عليهما عاد كرولولاان الله مسلمة لهما لما شرعها وقرى أولى بهم (فلا تتبغوا الهوى أن تعدلوا) أى عنبه الله الله عليهما الله عنبه الله الله عليهما الله عنبه الله الله عليهما الله عنبه الله الله عنبه الله عنه الله عنبه الله عنه الله الله عنه الله عنه الله الله عنه عنه الله عنه عنه الله عنه عنه عنه الله عنه عنه الله عنه الله عنه الله عنه عنه عنه الله عنه عنه الله عنه الله عنه عنه عنه عنه عنه عنه عنه عنه ع

قسله المقان الباج الهوى من منان المورالذي حقد آن علن و يعدر وقيل تراهدان بعد بوابين الماس الوادة أن تعدلوا عن المورا الموران المورا الموران ا

على ذلك فهرعل الزاءة المشهورةوعيدمض وعلى القراءة الأحبر متضمى للوعيد (مأدها الذين آموا) حطاب لكافة المسلين في ، واله تعالى (آمنو ارارتهور سول والكتاب الدي ابول على رسوله والكايا أنزل من قال ) ﴿ على الأعيال ما ودومواعليموارا فيده طمأنينة , أوآمنواعاذكر هذ سامعلی أن ا عار د اجالي والرادان الثاني الجنس لجيع الكتب لقوله تعالم و بالاعان به الا . کارکتاب، معرل منه ته ا رسول معين د الى ماشرح . الدين بالاوامر به . لكن لاعلى أ الامان كل هـ . ٠ - - ١١٤١ الخلك التكماسو لا ال

(الرابع)انه سيحانه لماوصف ابراهبم بأنه خليله بين انه مع هذه الخلة عبدله وذلك لانه له مافي السموات ومافي الارض و بجري هذا مجرى قوله ان كل من في السموات والارض الا آتى الرحن عبدا ومجرى قُولُه لن يستنكف المسيح أن يكون عبدالله ولاالملائكة المتر بُون يعني أن الملائكة مع كالهم في صفة القدرة والقوة في صفة المم والحكمة لمالم يستنكفوا عن عبودية الله فكيف يمكن أن يستنكف المسيح معضعف بشريته عن عبوديةالله كذا ههنايعني إذاكان كلءن في السموات والارض ملكه في تسخيره ونفاذ الهيته فكيف بعقل أن يقال ان المُخاذالله ابراهيم عليه السلام خليلا يخرجه عن عبودية الله وهذه الوجوه كلها حسنة متناسبة ( المسئلة الثانية ) أعاقال مافي السموات ومافى الارض ولم بقل من لانه ذهب مدهب الجيس والذي يعقل اذاذ كروار يدبه الجيس ذكر بما (المسئلة الثالثة) قوله وكان الله بكل شي محيطا فيه وجهان (احدهما) المراد منه الاحاطة في العلم(والثاني) المراد ملهالاحاطة بالقدرة كافي قوله تعالى وأخرى لم تقدرواعلها فدأحاطالله بهاقال القائلون بهذاالقول ولنسلقائل أن بقول لمادل قوله وقه مافي السموات ومافي الارضءلي كال القدرة فلوحلنا قوله وكان الله بكل شي محبطا على كال القدرة لزم التكرار وذلك لانانقول ان قوله لله ما في السموات وما في الارض لانفيد ظاهرهالأكونه تعالى قادرامالكا اكل مافي السموات ومافي الارض ولانفيد كونه قادرا على مانكون خارجا عنهما ومغايرالهما فلاقال وكانالله بكلشي محيطادل على كونه \$درا على مالانهايةله من المقدوراتخارجاعنهذهااسمواتوالارضعلى انسلسلة القضاء والقدرفي جبع الكائنات والممكنات انما تنقطع بايجاده وسكو سه وابداعه فهذ اتقرير هذا القول الاان القول الاول أحسن لمابينا أن الالهية والوفاء بالوعد والوعيدانما يحصل ويكمل بمجموع القدرة والعلم فلابد من ذكرهما معا وانما قدم ذكر القدر أعلى ذكر العلم لماثبت في علم الاصول ان العلم بالله هوالعلم يكونه قادرام بعد العلم بكونه قادرايعلم كونه عالمالما ان الفعل بجدوثه يدل على القدرة و بما فيد من الاحكام والاتقان يدل على العلم ولانتك أن الاول مقدم على النابي # قوله تعالى (ويستفتونك في انساء قل الله يفتيكم فيهن ومايتلي عليكم في الكتاب في بتامي الدساء اللاتي لاتو تونهن ما كتب لهن وترغبون أن نسكعوهن والمستضعفين من الولدان وأن تقوموا لليثامي بالقسط وماتفعلوا من خير فان الله كان به عليما ) اعلم ان عادة الله في ترتيب هذاالكتاب الكريم وقع على أحسن الوجوه وهوانه يذكر سيئام الاحكام ثم يذكر عقيبهآيات كشيرةفي الوعدوالوعيدوالترغيب والترهيب ويخلطبهاآيات دالةعلى كبرياء اللهوجلال قدرته وعظمة الهيته ثم يعودمرة أخرى الىبيان الاحكام وهذاأحسن أنواع الترتيب وأقربها الى التأثير في القلوب لان التكليفُ بالاعال الشاقة لايقع في موقع القبول الااذاكان مغرونابالوعدوالوعبد والوعد والوعبد لايؤثر في القلب الاعند

وشرائعها ياقية بالكلية ولاعملى أن الباقى منها معتبر بالاضافة اليهما مل على أن الايان باكل مندر من من وشرائعها ياقية بالكلية ولاعملى أن الباقى منها معتبر بالاضافة اليهما مل على أن الايان باكل مندر من الايمان بالكتاب المنزل صلى رسوله وأن أحكام كل منها كانت حقة ثابته الى ورود مانسخها وأن مالم بسخ منها الى الآن من الشرائع والاحكام ثابتهة من حيث انها من أحكام هذا الكتاب الجليل المصون على السيخ والبيدين كا من في تفسير خاتمة سورة الفرة وقرئ والبيدين كا من في تفسير خاتمة سورة الفرة وقرئ والبيدين كا من في تفسير خاتمة سورة الفرة وقرئ والبيدين كا من في تفسير خاتمة سورة الفرة وقرئ والبيدين كا من في تفسير خاتمة سورة الفرة وقرئ والبيدين كا من في تفسير خاتمة سورة الفرة وقرئ والبيدين كا من في تفسير خاتمة سورة الفرة وقرئ والبيدين كا من في تفسير خاتمة سورة الفرة وقرئ والبيدين كا من في تفسير خاتمة سورة المن المناسبة المناسبة المناسبة وقرئ والمناسبة المناسبة المناسبة المناسبة المناسبة والمناسبة المناسبة المناسبة المناسبة والمناسبة والمناسبة

- المنعول وقيل هو خط اين الحرين أهل الكتابي لما أن يبقيا الدين ميا الدين المناوات أخية المناه بن كعب وتُعلبة بن قبس و يامين بن يامين توارسول الله صلى الله عليه وسلمة المؤان يسول الله الانهم ويلك الله عنيا) كالخوسي والتوراة وعز يرونكفر عاسواه من الكتب والرسل فقال عليه السلام مل آمنوا بالعبور سوله عنعبو كتابه رَ ﴿ ﴿ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ الْوَالْانَفُعُلْ فَنَرْ لَتَهَا مَنُوا ﴿ ٤٧٦ ﴾ كَلْهُمْ فَامْرُ هُمْ بِالْآَيَانُ بِالْكُتَّابِ الْمُتَّنَّاقُولُ

و المع أنهم مؤمنون القطع بغاية كال من صدرهنه الوعدو الوعيد فظهر أن هذا الترتيب أحسن الترتيبات الم اللائقة بالدعوة الى الدن الحق اذاعرفت هذا فنقول انه سجحانه ذكرفي أول هفه السويرة أنواعاً كثيرة من الشرائع والنكاليف ثماتيعها بشرح أحوال المكافرين والمنافقين واستقصى فى ذلك مم ختم تلك الآيات بالآيات الدالة على عظمة جلال الله و كال كبر مائه ، مُعادبعدذلك الى بيانُ الاحكامُ فقال و يستفنونك في النساء قل الله يغتيكم فيهن وفي أ الآية مسائل (المسئلة الاولى)قال الواحدي رجدالله الاستفناه طلب الفتوى بقابل استفنيت الرجل في المسئلة فافتاني افتاء وفتياوفنوي وهمااسمان موضوهان موضع الافتاء ويقال أفتيت فلانافى رؤيارآها اذاعبرها قالدتمالى يوسف أيها الصديق أفتناتي سبع بقرات سمان ومعنى الافتاء الظهار المشكل وأصله من الغتى وهوالشاب الذي قوى وكُلْ فَالْمَنِّي كَانْهُ يَقُوى بِبَانُهُ مَأْشَكُلُ و يَصِيرُهُ قَوْيَافَتِهَا ( المُسَلَّةُ الثانية) ذكروا في سبب نزول هنه الآية قولين ( الاول ) انالعرب كانت لاتورث النساء والصبيان شيئامن الميراث كاذكرنا في أول هذه السورة فهذه الآية نزلت في توريشهم (والثاني) ان الآية نزأت في توفية الصداق لهن وكانت اليتية نكون عند الرجل فاذا كانت جيلة ولهامال تزوج بها وأكل مالها وآذا كانت دميمة منعها من الازواج حتى تموت فيرثبها فانزل الله هذه الآية (المسئلة الثالثة) اعلمان الاستفتاء لا يقع عن فوات الساء وانما يقع عن حالة من أحوالهن وصفة من صغاتهن وتلك الحالة غيرمذ كورة في الآية فكانت جهلة غيردالة على الآمر الذي وقع عنه الاستفتاء أما قوله تعالى ومايتلي عليكم فنيد أقوال (الاول) انه رفع بالابتداء والتقدير قل الله يفتيكم في النساء والمتلوقي الكتاب يُفتيكم فيهن أيضاوذلك الملوفي الكتاب هوقوله وان خفتم أن لاتقسطوافي اليتامي وحاصل الكلام أنهم كانوا فدسألواعن أحوال كثيرة من أحوال النسامة اكان منهاغيرمبين الحكمة كر ان الله يفتيهم فيها وماكان منهامبين الحكم في الآيات المتقدمة ذكر ان تلك الآيلت المتلوة تفتيهم فيهاوجعل دلالة الكتاب على هذاالحكم افتاءمن الكتاب ألاتري انه مقال فى المجاز الشهوران كتاب الله بين لناهدا الحكم وكاجاز هذا جاز أيضا أن مقال ان كتاب الله أفتى بكذا (القول الثاني) ان قوله ومايتلي عليكم مبتدأ وفي الكتاب حبر، وهي جلة متعترضة والمراد بالكتاب اللوح المحفوظ والغرض منه تعظيم حالهذه الآية التي تنلي عليهم وأن العدل والانصاف في حقوق اليتامي من عظائم الأمور عندالله تعالى التي يجب مراعاتها والمحافطة عليها والمخل بهاظالم متهاون بماعظمه الله ونظيره في ومظيم القرآن قوله واله في أم الكناب الدينا على حكيم (القول الثالث) انه مجرور على القسم كانه فيل قل الله يفتكم فيهن وأقسم عايتلي عليكرفي الكئال والقسم أيضا بمعنى التعظيم (والقول ألرابع) انه عطف على المجرورفي قوله فيهن والمعنى قل الله يفتيكم فيهن وفيما يتلى عليكم في الكتاب في بتامى النساقال الزجاج وهذا الوجه بعيد جدا نظرا ألى اللفظو المعنى أما اللقظ

المنقبل ليس لكون المرادبالايمان مأيعم انشاءه والسات عليم ولالان متعلق الامر حقيقة هو الإيان عاعداها كأنه قما آمنوامالكل ولاتخصو، بالسعض بللاث المأمورية انما هوالاعان يها في ضمن الاعان بالقرآن على الوجه الذي أشرالبه آ عالااءانهم السابق ولانفيدجلالهمعلي التسوية بينها وبين سائرا كمتب فيالتصديق لاستراك الكل فيما يوجيد , هوالنزول من عندالله وفيلخطاب لاهل أابين فالمعنى أمنوا التال لاسعض دون بعض ، \_ كل طأنفة بالاعان الله في ضمن الأمر ان يحتس الكاب روديلهوللمنافقين ل آمنوا بقلوبكم سىكم فقط (ومن ا اللهوملائكتدوكتيد سله والهوم الآخر) أرسي من ذلك (فقد اسل صلالانعيدا)عن

المقصد بحيث لايكاد يعود الى طريقه وزيادة الملائكة واليوم الاخر في جانب الكفر لما أن 🐂 فلانه 🕻 بالكفر بأحدهما لايحقق الايمان أصلا وجع الكتب والرسل لما أن الكفر بكتاب أو برسول كغر بالكل وتقديم السما فما سنة اذك الكناث سنمان كونه منزلا عليد وتقديم الملائكة

والمحقيد من المسلمانية وبنايد وبنايد و بن الرسل قائرال الكشب (ان الدين آبنوا) قال قدادة هم المهود آمنوا المروق من المروق المروف المروق المروف المروف

قد ضر بت بالكفر وتمرنت على الردة وكان الاعان عندهم أهون شيُّ وأدونه لاأنهماو أخلصوا الايمان لم يقبل منهم ولم يفقرلهم وخير كانمحذوفأى مريدا ليغفرلهم وقوله عزوجل (بشرالنافقين بأناهم عذاباً أيا) يدل على أن المرادبالذكورين الذين آمنوافي الظاهر نفاقا وكفروافي السرمرة بعد أخرى ثمأزدادواكفرا ونفاقا ووضع بشرموضع أنذرته كما بهم (الذين يتخذون الكافرين أولياء فيمحل النصب أوالرفع على الذم يعنى اريديهم الذين أوهم الذين وقيل نصب على أنه صفة للنافقين وقوله تعالى (من دون المؤمنين) حال من فاعل يتخذون أي يتخذون الكفرة أنصارا متجاوزين ولاية المؤمنين وكانوا يوالونهم ويقول بعضهم لبعض لايتم آمر محدعليه الصلاة والسلام فتولوا اليهود

فلانه مقتضى عطف المظهر على المضمر وذلك غير جأئز كاشرحساه في قوله تساءاون ه والارجام وأماالمهني فلانهذا القول مقتضي انه تعالى في تلك المسائل أفتي ويفتي أيضا فهابتلي من الكناب ومعلوم انه ليس المراد ذلك وانما المراد انه تعالى بغتي فيما أاوا من المسائل بق ههناسو الان ( السو الالاول ) بم تعلق قوله في ينامي النساء قلنا هوفي الموجد الاول صلة يتلي أي يتلي عليكم في معناهن وأمافي سائر الوجوه فبدل من فيهن ( السو الالثاني) الاصَّافةُ في تامي الساء ماهي الجواب قال الكوفيون معناه في النساء اليتامى فأصنيفت الصفة الى الاسم كاتفول بوم الجعة وحق اليقيين وقال البصر بون اصافة الصفةالى الاسم غيرجائزة فلايقال مررت بطالعة الشمس وذلك لان الصفة والموصوفشيُّ واحسدُ وأضافةالشيُّ الىنفسْمه محال وهذا النعلبــل ضعيف لان الموصوف قديبق بدون الوصف وذلك بدل على إن الموصوف غيرالصفة ثم ان البصر بين فرعوا على هذا القولوقالواالنساء في الآية غيراليتامي والمرادبالساء أمهأت اليتامي أضيفت اليهن أولادهن اليتامي ويدلعليه انالآية نزلت فيقصة أمكعة وكانت لها يتامى تمقال اللاتي لاتو تونهن قال إن عباس يريدما فرض لهن من البراث وهذاعلي قول من يقول نزلت الآبة في ميراث اليتامي والصغاروعلى قول الباقين المراد يقوله ماكتب لهن الصداق ممقال تعالى وترغبون أن تسكحوهن قال أبوعبيدة هــذا يحتمل الرغبة واثفرة فانحلته على الرغبية كإن المعني وترغبون فيأن ننكحوهن وانحلتم على النفرة كان المعنى وترغبون عن أن تنكموهن الدمامتهن واحج أصحاب أبي حنيفة رجه المهبهذه الآية على انه بجوز لغيرالاب والجد تزويج الصغبرة ولاجد لهم فيهالاحمال أنبكون المراد وترغبون أن تنكعوهن اذابلغن والدليل على صحة قولنا انقدامة بن مفلعبون زوج بنتأخيه عثمان بن مظعون من عبدالله بن عمر فعظبها المفعرة بن شعبة ورغب أمهافي المال فجاؤا الى رسول الله صلى الله عليه وسلم فقال قدامة اناعمها ووصى أبيها فقال النبي صلى الله عليه وسلم انهاصغيرة وانها لاتز وجالاباذنها وفرق بينهاو بين ابن عرولانه ليس في الآية أكثر من ذكر رغبة الاواياء في تكاح استيمة وذلك لايدل على الجواز تمقال تعالى والمستضعفين من الوادان وهومجرور معطوف على يتامى الساءكانوا في الجاهلية لا يورثون الاطفال ولاالساء وانمسا يورثون الرجال الذين بلغوا الى القيسام بالامور العظيمة دون الاطفال والنساء تمقال وأن تقوموا لليتامى بالقسط وهو بجرور معطوف على المستضعفين وتقدير الآية وماينلي عليكم في الكتاب يفتيكم في ينامي النساء وفي المستضعفين وفي ان تقوامو البتامي بالقسط وماتفه اوا من خبر فان الله كان به عليما يجازيكم عليه ولايضيع عندالله منه سي \* قوله تعالى (وأن امر أة خافت من بعلها نشوزا أواعراصا فلاجناح عليهما أن يصالحا بينهما صلحا والصلح حيروا حضرت الانفس السيح وأبن مسنوا وتتنوا فانالله كان بماتعملون خبيرا ) اعسلم ان هذا من جلة ما أخبر الله

﴿ أَيْتَهُونَ عَتَهُ هُمُ العُرَةُ ﴾ انكار لرأيهم وابطاله و بيان لحيبة رجائهم وقطع لاطماعهم الفارغة والجلة معترضة معرضة معرفة معرفة المورة للقوة الشرة الشرة الشرة الشرة ومنه قبل الارض الشرية الصلبة عزاز وقوله تعالى (فان العرة الله جيعا ) تعليل لما يغيده الاستفهام الانكارى من بطلان رأيهم وخيبة

رجائهم فان أنعضار بجنيع افراد العزة في جنابه غزو علا بحيث لاينالها الأولياؤة الذين كتب لهم الغرة والخلبة فالقطاف ولله العزة ولله العزة ولرسوله وللو منين يقضى ببطلان التعزز بفيره سبحانه وتعالى واستحالة الانتفاع به وقبل هو جواب شرط محذوف كانه قبل ان يبغنوا عندهم عزة فأن العزة الله وجيء احال من المستكن في قوله تعالى بعثماد وعلى المبتدأ (وقد نزل عليم ) خطاب للناففين بطريق الالتفات مفيد لتشديد المر ٤٧٨ كه التو بيخ الذي يستدعيه تعداد جناياتهم

تعالى انه يفتيهم به في النساء بمالم يتقدمذ كره في هذه السورة وفيه مسائل ( المسئلة الاولى) قال بعضهم هذه الآية شبيه بقوله وانأحد من المشركين استجارك فأجره وقوله وان طأنفتان من المؤمنين اقتتلوا فأصلحوا بينهماوههنا ارتفع امرأة بفعل بفسره خافت وكذا القول في جيع ايات التي تلوناها والله أعلم (المسئلة الثانية) قال بعضهم خافت أى علت وقال آخر ون طنت وكل ذلك ترك الظاهر من غير حاجة بل المراد نفس الحوف الاان الخوف لا عصل الاعند ظهور الامارات الدالة على وقوع الخوف وتلك الامارات ههنا أن نقول الرجسل لامر أته انك دميمة أوشيخة واني أريد أن أنزوج شابة بجيسلة والبعل هوالزوج والاصل في البعل هوالسيد تمسمي الزوج به لكونه كالسيد للزوجة و يجمع البعل على بعولة وقدسبق هذا في سورة البقرة في قوله تعالى و بعواتهن أحق بردهن وآلنشوز مكون من الزوجسين وهوكراهة كلوالجدمنهماصاحبه وأشتقاقه من النشن وهوماارتفع من الارض ونشوز الرجل في حق المرأة أن يعرض عنها ويعبس وجهم في وجهها و يترك مجامعتها ويسي عشرتها (المستلة الثالثة) ذكر المفسرون في سبب نزول الآيةوجوها (الاول) روى سعيدين جبير على ان عباس ان الآية نزلت في اين أبى السائب كانت لهزوجة ولدمنها أولادوكانت لايحة فهم بطلاقها فقالت لانطلقني ودعني أشتغل عصالح أولادى واقسم فى كل بهرليالى قليلة فقال الزوج ان كان الامر كذلك فهوأ صُلِّح لى ﴿ وَالنَّانِي ﴾ انها نزلتْ في قصَّه سودة بذَّ زمعة أراد النِّي عليه الصلاة والسلام أن بطلقها فالتستأن عسكها و نيعل نويتها لعائشة فأحازالني عليه الصلاة والسلام ذلك ولم يطلقها ( والثالث ) روى عن عائشة انها قالت نزلت في المرأة تلكون عندالرجلوير يدالرجل أن يستبدل عا غيرها فقول أمسكني وتزوج بغيري وأنتفى حلمن النفقة وألقسم ( المسئلة الرائعة ) قوله نشوزا أواعراضا المراد بالنشوز أظهار الخشونة فيالقول أوالفعل أوفعهما والمراد من الاعراض السكوت عن الخسروالشمر والمداعاة والايذاء وذلك لان مثل هذا الاعراض يدل دلالة قوية على النفرة وألكراهة تمقال تعالى فلاجناح عليهما أن يصالحا بينهماصلحا وفيه مسائل (المسئلة الاولى) قرأ عاصم وحزة والكسائي يصلحا بضمالياء وكسر اللام وحذف الالف من الاصلاح والباقون يصالحا بفتح الياء والصادو الالف بين الصادو اللام وتشديد الصادمن التصالح ويصالحان الاصلهو يتصالحاف كنت التاء وأدغت في الصادونظيره قوله ادار كوافيها أصله تداركوا سكنت الناء وابدلت بالدال لقرب المخرج وأدغت في الدال مماجئلبت الهمزة للاسداء بها فصار اداركوا اذاعرفت هذا فتقول مرقرأ يصلحا فوجهدات . الاصلاح عندالتنازع والتشاجر مستعمل قال تعالى فن خاف من موص جنفاأ واثما وأصلح بينهم وقال أواصلاح بين الناس ومن قرا يصالحا وهوالاختيار عندالاكثرين قال ان يصالحا مناه يتوافقا وهو البق بهذا الموضع وفي حرف عبدالله فلاجناح عليهماان

وقري مبنياللفعول من التنزيل والانزال ونزل أىضامخففاوالجلةحال من ضمر يتحذون أيضا مفيدة لكمال قباحة حالهم ونهاية استعصائهم والدسجانه ساناتهم فعلواما فعلوا من موالاة الكفرة معتحقق مابمنعهم من ذلك وهو و رود النهى الصريح عـن مجالستهم المستلزم النهي عنموالاتهم على أبلغ وجهوآ كده اثر بيان انتفاءما يدعوهماليم مالجلة المعترضة كانه قبل تتخذونهم أولياءوالحال أنه تعالى قدنزل عليكم قىلھدا مكة (في الكاب) أى القرآن الكريم (أن اذاسمعتم آيات الله يكفر بها وبستهرأجافلاتقعدوا معهم حتى يخوضوافي حديث غبره)وذلك قوله تعالى واذارأيت الذين يخوضون في آياتنا فاعرض عنهم الآية وهسذا يقتضى الانزجار عن بجالستهم في ذلك الحالة

القبيحة فكيف بموالاتهم الاعتزاز بهم وأنهى المخفة من أن وضمرالشان الذى هواسمها محذوف ﴿ صالحا عَهِ وَالْمُهُ الشرطية خبرها وقوله تعالى يكفر بها حال من ابات الله وقوله تعالى و يستهر أبها عطف عليه داخل في حكم الحالية واصافة الايات الى الاسم الجليل لتشريفها وابانة خطرها وتهو بل أمر الكفر بها أي نزل

عليكم في الكتاب أنه اذا سَمه تم آيات الله مكفورا بها ومستهر أبها وفيه دلالة على أن المنزل على النبي عليه السلام وان خوطب بعضا صدة معزل على النبي عليه السلام وان خوطب بعضا صدة معزل على الامدو أن مدار الاحراض عنهم هوالعلم بخوضهم في الايات ولذلك عبر عن ذلك تارة بالروا يقوأ خرى بالسماع وأن المراد بالاعراض اظهار المحالفة بالقيام عن محالسهم لا الاعراض بالوجه فقط والضمير في معهم للكفرة المدلول عليهم بقوله تعالى بكار بها ويستم أبها ﴿ ٤٧٩ ﴾ (انكم اذن مثلهم ) جلة مستأنفة سيقت لتعليل النهى

غرداخلة تحتالتنزيل وآذن ملغاة عن العمل لوقوعهابين المبتداوالخبر أي لا تقعدوا معهم في ذلك الوقت انكمان فعلتموه كنتم مثلهم فىالكغز واستنباع العذاب وافراد المئسل لانه كالمصدر أوللاستغناءبالاصافعالي الجمع وقرى شاذا مثلهم بالقتم لاضافته الىغير متمكن كإفى قوله تعالى مثلماأ نكم تنطةونوقيل هومنصوب على الظرفية أىفي مثل حالهم وقوله تعسالي (انالله جامع المنافقين والكافرين فيجهنم جيعا) تعليل لكونهم مثلهم في الكفر بيسان مايستلزمه من شركتهم لهم في العذاب والمراد بالمنا فقين اما المخاطبون وقدوضع موضع شميرهم المظهر تسجيلا بنفاقهم وتعليلا للحكم عأخذالاشتقاق واماالجنس وهمداخلون تعتددخولا أولياو تفديم المنافقين على الكافرين لنشديدالوعسدعلي

صالحاوانتصب صلحافي هذه القراءة على المصدروكان الاصل أن يقال قصالحا ولكنه وردكا فقوله والله أنبتكم من الارض باللوقوله وتبتل البه تبتيلا وقول ألشاعر او بعد عطالك المائة الرتاعا (المسئلة الثانية) الصلح الما يحصل في شي يكون حقاله وحق المرأة على الروج الهالمهراوالنغقة اوالقسم فهذه الثلاثة هي التي تقدرالمرأة على طلبها من الزوج شاءأم أبى أما الوط فليس كذلك لان الزوج لا يجبرعلى الوطء اذاعرفت هذا فنقول هذا الصلح عِبارة عِمَااذًا بِذَلَتَ المرأة كل الصداق أو بعضه للزوج أواسقطت عنه مؤنَّة النفقة أواسقطت عنه القسم وكان غرضها من ذلك أن لا يطلقها زوجها فاذا وقعت المصالحة على ذلك كانجأ نزائم قال ثُعالى والصلح خَيْرُ وفيه مسائل (المسئلة الاولى) الصلح مِفرددخلُّ فيهحرفالتعريف والمفردالذي دخلفيه حرفالنعريف هليفيدالعمومأم لاوالذي نصرناه فيأصول الفقه انه لايفيد وأوذكر ناالدلائل الكثيرة فيد وامااذا قلنا انه يغيد العموم فههنا بحث وهوانه اذاحص فهاك معهودسا بق فعمله على العموم أولى أم على المعهود السابق الاصبح ان حله ﴿ لِي المعهود السابق أولى ذلك لانا انما جلناه على الاستغراق منمرورة انآلولم،نقل ذلاقي لصار مجملا و يخرج عن الاعادة فأذاحصل هناك معهود سابق اندفع هذا المحذو رفوجب جله عليه \* اذاعرفت هذه المقدمة فنقول من الناس من حل قوله والصلح خيرعلي الاستغراق ومنهم من حله على المعهود السابق يعني الصلحبين الزوجين خيرمن الفرقة والاولون تمسكوا به في مسئله أن الصلح على الانكار جأزكاهوقول أبىحنيفة وأماكن فقدبينا انحلهذا اللفظ على المعهودالسابق أولى فاندفع استدلالهم والله أعلم (المسئلة الثانية) قال صاحب الكساف هذه الجلة اعتراص وكذلك قوله وأحضرت الأنفس الشيح الااته اعتراض مؤكد للمطلوب فحصل المقصود (المسئلة الثالثة) انه تعالى ذكر أولا قوله فلاجناح عليهما أن يصالحا فقوله لاجناح يوهم أنهرخصة والغاية فيمارتفاع الاثم فبين تعالى أنهذا الصلح كاانه لاجناح فيه ولااثم فكدلك فيهخيرعظيم ومنفعة كثيرة فانهما اذاتصالحاعلى شئ فذاك خيرمنأن يتفرقا أويقيماعلى الشوز والاعراص أماقوله تعالى وأحضرت الانفس الشيح فاعلم ان الشيح هوالبخل والمراد انالشح جعلكالامرالمجاو رللنفوس اللازم لهسآ يعني أنالنغوس مطبوعة على الشيح ثم يحتمل أن يكون المرادمنه ان المرأة تشيح ببذل نصيبها وحقها ويحتمل أن يكون المرادان الزوج يشح بان يقضى عرمعها معدمامة وجهها وكبرسنها وعدم حصول اللذة بمجانستها ثم قال تعالى وان تحسنوا وتتقوافان الله كان بمساتعملون خبيرا وفيه وجوه ( الاول ) انه خطاب مع الازواج يعني وان تحسنوا بالا فامة على نسائكم وانكرهتموهن وتيقنتم النشوزوالاعراص ومايؤدى الىالاذى والخصومة فاناللهكان بمانعملون من الاحسان والتقوى خبيراوهو يثيبكم عليه ( الثاني ) انه خطاب للز و ج والمرأة بعنى وأن يحسن كل واحدمنكما الى صاحبه و يحتر زعن الظلم ( الثالث) انه خطاب

الشَّاطبين ونصبِّب جيمامثل ماقبِله (الذينيتر بصون بكم) تلو ين للخطاب وتوجيد له المو منين بتعديد بعض آخر من جنايات المنسافِقين وقبائحهم وهو امايدل من الذين يتخذون أوصفة للمنافقين فقط اذهم المتربصون صون إليكافرين أومر فوع أومنصوب على الذم أى ينتظر ون أمركم وما يحدث لكم من ظفر

واخفاق والفاء في څؤله تعالى (فان كان لكم قصح من الله) لترتيب مضمونه على ما قبلها فهان حكاية ثر بيمسيم مستتيخة كالجاية مَا يقع بعد ذلك كاأن نفس التربص بستدعي شيئًا ينتظر المتربص وقوعة (قالوا) أي لكم (ألم نكن مِعكم) أنى مظاهر ين لكم فأسهموالنافي الغنيمة (وَانْكَانِ الْكَافَرِينَ نُصَيْبٍ) مَن الْحَرْبُ فَانْهَا سَجَالُ (قَالُوا) أَيْ للْمُفرة (أَلْمُ نَسْتَعُمُوذُعَلَيْكُمْ ۖ ) أَيْ أَلْمُ نغلبكم وتمكن من قتلكم وأسركم فابقينا عليكم (ونمنغكم ﴿ ٤٨٠ ﴾ من المؤمنين ) بان تبطناهم عنكم وخيلنا لهم

ماصنعفت به قلوبهم ومر الغيرهمايعني ان تحسنوافي المصالحة بينهماوتنقوا الميلي الى واحد منهما الهوحكي مساحب الكشساف انعراني حطسان الخارجي كال من أدم بي آدم وامر أنه من أجلهم فنظرت اليه يوما ممقالت الجديقة فقال مالك فقالت حدت الله على انى واياك من أهل الجنة لالكر زقت مثلي فشكرت ورزقت مثلك فصبرت وقد وعدالله بالجنسة عباده الشاكرين والصابرين ممقال تعالى ولن تستطيعوا أن تعد اوابين الساء واوحرصتم وفيه قولان ( الاول ) لن تقدر وا على النسوية بينهن في ميسل الطباع واذالم تقدر واعليه لم تكونوا مكلفين به قالت المعتزلة فهذا يدل على أن تكليف مالايطاق غيروا قعولا جأز الوقوع وقدذكر النالاشكال لازم عليهم في العلموفي الدواعي ( الثاني) لاتستطيعون التسوية بينهن في الاقوال والافعال لان التفاوت في الحب يوجب التفاوت في نتائج الحب لانالفعل بدون الداعى ومع قيام الصارف محال ممقال فلاتميلواكل الميل والمعتى اسكم استم منهيين عن حصول التفاوت في الميل القلبي لألهذلك خارج عن وسعكم ولكنكم منهيون عن اظهار ذلك الفاوت في القول والفعل راوي الشافعي رحم الله عليه عن رسول الله صلى الله عليه وسلم انه كان يقسم وأينول هذا قسمى فيما أملك وأنت أعلم عالاأملك ثم قال تعالى فنذر وها كالمعلقة يعني تبلق لاأ يماولاذات بعل كما ان الشي المعلق لايكون على الارمن ولاعلى السماء وفي قراءة أبي فتذر وها كالمسجونة وفي الحديث من كانت له امرأ تان يمل مع احداهم اجاء يوم القيامة وأحد شقيه ماثل و روى انعزين الخطاب رضى الله عندتمث الى أز واج رسول الله صلى الله عليه وسلم عال فقالت عائشة الىكل أزواج رسول الله صلى الله عليه وسلم بعث عربمثل هذا فقالوالابعث الى القرشيات بمثل هذا والى غيرهن بغيره فقالت الرسول ارفع رأسك وقل لعمران رسول الله كان يعدل بيننافي القسمة عاله ونفسه فرجع الرسول فأخبره فأتملهن جيما ممقال تعالى وان تصلحوا بالعدل في القسم وتنقوا الجور فان الله كان غفو رارحيما ماحصل في القلب من الميسل الى بعضهن دون البعض وقيسل العسني وان تصلحوا مامضي من ميلكم وتتداركوه بالنوبة وتتقوا فيالمستقبل عن منله غفرالله لكم ذلك وهذا الوجه أولى لانالتفاوت في المبل القلبي لما كان خارجا عن الوسع لم يكن فيد حاجة الى المغفرة ثم قال تعالى وان يتفرقايفن الله كلامن سعته واعلم انه تعالى ذكر جواز الصلح انأرادا ذاك فانرغبافي ألمفارقة فالله سبحانه بين جوازه بهذه الآية أيضاو وعدلهما آن يفي كل واحد منهما عنصماحبه بعدالطلاقأو يكون المعنى انه يغنى كل واحدمنهما بزوج خير من زوجه الاول يعيش أهنأ من عيشه الاول ممقال وكأن الله واسماحكيما والمعنى أنه تعالى لماوعد كل واحدمنهما بانه يغنيه من سعته وصف نفسه بكونه واسعا وانما جاز وسف الله تعالى بذلك لانه تعالى واسع الرزق واسع الفضل واسع الرحة واسع القدرة واسع العلم فلوذكر تعسال انه واسع في كذالاختص ذلك بذلك الذكور ولكنه لمساذكر

ضوافي قنالكم وتوانية فيمظاهر تهموالالكنتم نهمةللنوائب فهاتوا نصيبالناماأ صبتم وتسمية ظفر المسلين وتعذاوما للكافرين نصيبالنعظيم عان المسلين وتخسس حظالكافرين وقرى وتينيكم باسمارأن (فالله محكم بينكم يوم القيامة) حكمايليق بشانكلمنكم منالثوابوالعقابوأما **ڧ**الدنبافقدأجرىعلى من تفوه بكلمة الاسلام حكمدولم بضع السيف على من نكلم بها نفاقا (وان مجعلالله للكافرين على المؤمنين سبيلا) حيننذكاقد يجعل ذلكفي الدنمابطريق الائتلاء والاستدراج أوفى الدنيا علان المراد بالسبيل الجة (انالمنافقين يخادعون اللهوهوخادعهم) كلام مبتداسبق لبدان طرف آخرمن قبائح أعمالهمأى معلون مايفعل المخادع من اظهار الاعان وابطان تقيضه واللهفأعل بهيم

مايغه لالفالب في الخداع حيث تركهم في الدنيا معصوى الدما والاموال وأعدلهم في الا مخرة الدرك ﴿ الواسع ا الأسفل من الناروقد مر العشيق في صدر سورة البقرة وقيل بعطون على الصراط نوراكا يعطي المؤمنون فيمضون بتورهم مِ يِطِفَا تُورِهُمْ وَ يَبِنَى نُورِالْمُومَنِينَ فَيِنَاهُونَ الْفِلْرُونَا نَقْتِسِ أَمِنْ نُورِكُمْ ﴿ وَاذَاقَامُوا الْيَ الْصَلُومُ

قا سؤة كسالى) متناقافين كالمكره على الفعل وقرئ النهج الكلف وهما جماكسلان (يراون الناس) ليحسبوهم، ومنين والخراقة مفاعلة بمنى التفعيل كنع و ناعم و للقابلة فان المرائى يرى غيره عله وهو يريه استحسانه والجله اما استثناف مبنى على سؤال نشأ من الكلام كانه قبل فاذا يريدون بقيامهم اليها كسالى فقبل يراون الح أو حال من ضميرقا موا (ولا يذكرون المقابلا) عطف على يراون ﴿ ٤٨١ ﴾ أى لا يذكرونه سبحانه الاذكرا قللا وهو ذكرهم باللسان فانه

إبالاصافة الى الدكر بالقلب قليل أوالازمانا قليلا أولايصلون الاقليلا لانهم لايصلون الاعرأي مرالناس وذلك قليل وقيل لابدكرونه تعالى فى الصلاء الاقليلا عند التكبير والتسليم (مذلدين بين ذاك) حالمن فاعل براؤن أومنصوب على الدم وذلك اشارة الى الايمان والكفرالمدلول عليهما بمعومة المقام أي مرددين بينهما معيريقد ذبذبهم الشيطان وحقيقة المذيد مايدت ويدفع عن كلا الجانبين مرة بعد أحرى وقرى ً بكسرالدال أىمذيذىين قلوجهم أورأبهم أودينهم أوهو بمعنى متدبذيين كإجاء صلصل ععني تصلصل وفي مصحف ابن مسعودرضي الله عنه متذبذبين وقرى مديدبين بالدال غرالمعمدوكان المعنى أخسدبهم تارة في دَبِهَ أي طر يُقدة وأحرى في أخرى (لاالي هؤلاء ولاالي هؤلاء) أي لا ماسويين الى

الواسع وماأضافه الىشى معين دل على انه واسع فى جيع الكمالات وتحقيقه فى العقل أن الموجود اها واحد وهو الله سحانه وتعلى وماسواه تمكن لذاته لايوجد الآبايجادالله الواجب لذاته واذاكأن كذلك كانكل هاسواه من الموجودات فانمسًا يوجد بأيجاده وتكوينه فلزم منهذاكونه واسم العلم والقدرة وألحكمة والرحمة كالفضل والجود والكرم قوله حكيما قال ابن عباس يريدفيما حكم ووعظ وقل الكلبي يُزا يدفيما حكم على الزوج من امسا كهـــا به وف أوتسر يح باحسان عوله تعالى (والمماني السموات وماني الارض واقدومسينا الذي أونوا الكتاب مَنْ قَبَلُكُم وَأَيَاكُمُ أَنَ اتَّقُوا اللَّهُ وَانْ تَكْفُرُوا فَانَ لِلَّهُ مَا فِي السَّمْ وَانْ وَمَا فِي الأرضُ وَكَانَ الله غنيا حبداً ولله ما في السموات ومافي الارض وكني بالله وكيلا ان شأيذهبكم أيها الناس و بأنبا خرين وكان الله على ذلك قد برامن كان يريد تواب الدنيا فعندالله تواب : آلدنياوالا خرة وكمان الله سميعا بصيرا) وفي تعلق هذه الآية بما قبلها وحهان (الاول) انه تعالى للذكرانه يغنى كلامن سعته وأنه واسع أشار الى ماهو كالتفسير لكونه وأسما فقال ولله مافي السموات ومافى الارض يعنى من كان كذلك فانه لابد وان يكون واسع القدرة والعلم والجود والفضل والرحة (الثاني) انه تعالىلا أمر بالعدل والاحسان الى اليتامي والمساكين مين انه ماأمر بهده الاشياء لاحتياجه الى أعال العاد لان مالك السموات والارمن كيف يعقل أن يكون محتاجًا الى عل الانسان مع ماهو عليه من الضعف والقصور بلاانما أمر بهارعاية لماهو الاحسن لهم في دنياهم وأحراهم ثم قال تعالى ولقد وصينا الذين أوتوا الكناب من قبلكم واياكم أن اتقوا الله وفيه مسائل (المسئلة الاولى) المراد بالآية ان الامر بتقوى الله شعر يقد عامة لجيع الايم لم يلحقها نسيخ ولاتبديل بل هُوَ وَصَيَّهَ اللَّهِ فِي الأُولِينَ وَالأَخْرِينَ (المَسْلَةُ الثَّانَيْةُ ) قُولُهُ مَنْ قَبْلَكُمْ قَيْهُ وحهسان (الأولى) انه متعلق بوصبنايع في ولفدوصينا من قبلكم الذين أوتوا الكتاب ( والثاني) انه متعلق بأوتوابعني الذين أوتوا الكناب من قبلكم وصيناهم بذاك وقوله واياكم بالعطف على الذين أوتوا الكتاب والكتاب اسم للجنس يتناول الكتب السماوية والمراد اليهود وِالنَّصَارَى (الْمُسْئَلَةُ الثَّالِثَةِ) قُولِهُ أَنَا تَقُواْ اللَّهُ كُمُونِكُ أَمْرَتُكُ الْحَيرِقَالَ الكسائي يَقَالَ أوصيتك أن افعل كذا وأن تفعل كذاو يقال ألم آمرك أن ائت زيدا وأن تأتى زيدا قَالَ تُعالى أمرت ان أكون أول من أسلم وقال أنما أمرت أن أعبد رب هذه البلدة ثم قال تعالى وأن تكفروا فانلته مافي السموأت ومافي الارض وكان الله غنيا حيدا قوله وانتكفروا عطف على قوله اتقوا الله والمعني أمرناهم وأمرناكم بالتقوى وقلنالهم ولكم انتكفروا نان لله ماني السموات وماني الارضُّوفيه وجهَّان ( الاول) انه تعالمُ خالقهم ومألكهم والمنع عليهم باصناف النع كلها فحق كل عاقل أن يكون منقاد الاوامره ويواهيه پرجو ثوابه وٰ يخاف عقابه ( والثاني ) انكم آن تكفروا فان الله ماني سمواته

المؤمنين ولامنسوبين الى المحافرين أولاسائرين الى الأولين ولا الى الآخرين فحله النصب على الله خالم من من الموادن الله الله والموادن والموادن الله الله والموادن والمواد

الذين آمنوا لا تتخذوا الكافرين أولياء من دون المؤمنين) فهوا عن موالاة الكفرة صبر يحاوان كان في بيان حال المنافقين من جرة عن ذلك مبالغة في الزجر والتحذير (أثر بدون أن تجعلوا فله حليكم سلطا نامبينا) اى أثر بدون بذلك أن تجعلوا فله على منافقون فان موالا تهم أوضيح أدلة النفاق أوسلطا نا يسلط عليكم عقابه و توجيد الانبكار الى الارادة دوره على بها بان يقال أتجعلون الح للمبالعة في انكاره ﴿ ٤٨٢ ﴾ و تهو يل أمر ه ببيان أنه مما لا بصدر عن العاقل

ومانى أرضه من أصناف المخلوقات من بعده و يتقيد وكان معذلك غنياعن خلقهم وعن عبادتهم ومستحقا لان يحمد لكثرة نقمه وانلم يحمده أحدمنهم فهوفي ذاته مجودسواء حدوه أولم يحمدوه ثمقال تعالى ولله مافي السموات ومافي الارض وكفي بالله وكيلا فان قبل ماالفائدة في تكر يرقوله ولله مافي السموات ومافي الارض قلنا انه تعالى ذكرهمه الكلمات في هذه الآية ثلاث مرات لنقر ير ثلاثة أمور (فاولها) انه تعسالي قال وان يتفرقا بغن إلله كلا من سعته والمراد منه كونه تعالى جوادا متفضلا فذكر عقيبه قوله ولله ماني السموات ومافي الارض والغرض تفريركونه واسع الجود والكرم (وثانيها) قال وان كفروا فان لله مافي السموات ومافي الاوض والمرآد منه انه تسالي منزه عن طاعات المطيعين وعن ذنوب المذنبين فلارداد جلاله بالطاعات ولاينقص بالمعاصي والسيئات فذكر عقيبه قوله فان لله مافي السموات ومافى الارض والغرض منه تقرير كونه غنما لذاته عن المكل (وثالثها) قال ولله مافي السموات ومافي الارض وكفي بالله وكبلا أنيشأ مذهبكم أيهاالناس ويأت بآخر ين وكان الله على ذلك قديرا والمرادمنه انه تُعالَى قادر على الافناء والايجاد فأن عصيتمو فهو قادرعلى اعدامكم وافنائكم بالكلية وعلى أن يوجد قوما آخر بن بشنغلون بعبوديته وتعظيم فالغرض ههنا تقر يركونه سيعانه وتعالى قادرا على جيع المقدورات واذاكان الدليل الواحددليلا على مدلولات كثيرة فانه يحسن ذكر ذلك آلدليل ليستدل به على أحد تلك المدلولات مم مذكره مرة أخرى ليستدل به على الثاني ثم يذكره الثا ليستدل به على المداول الثالث وهذه الاعادة أحسن وأولى من الاكتفاء بذكر الدليل مرة واحدة لان عنداعادة ذكر الدليل يخطر في الذهن مايوجب العلم بالمدلول فبكان العلم الحاصل بذلك المدلول أقوى وأجلى فظهرانهذا النكر ير في فالما الحسن والكمال وأيضا فاذا أعدته الانمر ات وفرعت عليه في كل مرة أثبات صُّفة أخرى مُنَّصفَاتُ جلال الله تنبه الذهن حَيْنَذُ لَكُون تَخْلِيقَ السَّمُواتُ والارض دالاعلى أسرآ رشريغة ومطالب جليلة فمند ذلك يجتهد الانسان فى التفكر فيها والاستدلال باحوالها وصفاتها على صفات الخالق سبحانه وتعالى ولماكان الغرض الكلي من هذا الكتاب الكريم صرف العقول والافهام عن الاشتغال بغيراقه الى الاستغراق في معرفة الله وكان هذا التكرير بمايفيد حصول هذا المطلوب ويؤكده لاجرم كان في غاية الحسن والكمال وقوله وكان الله على ذلك قديرا معناه تعالى لم يزل ولايزال موصوفا بالقدرة على جميع المقدورات فان قدرته على الاشياء لوكانت حادثة لافتقر حدوث تلك القدرة الى قدرة أخرى ولزم التسلسل مم قال تعالى منكان يريد ثواب الدنيافعندالله ثواب الدنيا والآخرة والمعني انهولاء الذين يريدون بجهادهم الغنيمة فقط مخطون وذلك لانعندالله ثواب الدنبا والآخرة فلم آكنني بطلب ثواب الدنيامع الهكان كالعدم بالنسبة الى تواب الآخرة ولوكان عاقلا لطلب تواب الآخرة

ار سما بشلاعن **صدور** نعسا كان ووله عزوجل ّم ريدون **أن تســـأ لوا** رسواكم (ازالمنافقين في الدرك الاسفل من النار) وهوالطبقة التي في قعر جهنم واعاكان كذلك لادهم أحبث الكفرة حيث ضموا ألىالكفرالاستهزاء بالاسلام وأهله وخدا عهم وأما دو له عليد الدلام ثلاث من كن و، دهبومنا<sup>و</sup>قوانصام وصلى وزعم انه مسلم مر اذاحدث كدب واذأ وعداً حلف واذاا تمن خال ونحسوه فن باب النشدندوالتهدندوالثغليظ مالعذ فيالزجر وتسمية طبقاتها السبع دركات لكونهامتداركةمتابعة بعضها أيحت بعض وقري بفتح الراءوهولغة كالسطر والسطرو يعضده أن جعدأدراك (ولن تجد لهرنصرا) تخلصهمنه والحطاب كاسق (الاالذين تابوا) أي عر النفاق وهواستثناء من المنافقين يل

من المرهم في الحبر (وأصلحوا) ماأفسدوا من أحوالهم في حال النفاق (واعتصموا بالله) أى و مقوابه و تمسكوا ﴿ حتى ﴾ بدند (وأخلصوا دينهم) أى جعلوه خالصا ( لله ) لا يبتغون بطاعتهم الاوجهه (فا ولئك) اشارة الى الموصول باعتبار اتصافه بما في حير الصلة ومافيد من معنى البعد للا يذان بعد المعزلة وعلوا لطبقة (مع المؤمنين) أى المؤمنين المعهودين

الذين لم يصدر عنهم نفاق أصلامنذ آمنوا والافهم ايضا مؤمنون أى ممهم فى الدرجات العالية من الجنة وقد بهن قالت بقوله تعالى ( وسوف بو تى الله المؤمنين أجراعظيما ) لا يفادر قدره فيساهمو نهم فيه ( ما يفعل الله بعد ابكم الشكر ثم وآمنتم ) استثناف مسوق لبيان أن مدار تعذيبهم وجود اوعدما انماهو كفرهم لاشي أخر فيكون متررا لماقبله من اثابتهم عند تو بتهم وما استفهامية ﴿ ٤٨٣ ﴾ مفيدة للنفي على أبلغ وجم وآكده أى أى نبى أيفعا الله

اسمحانه بتعذيبكم أيدسويه من الغيظأم يدرك به النار أم يستجاب به نفعها أميستدفع به ضرار كإهوشأن الملوك وهوالغني المتعال عن أمنال ذلك وانما هو أمر يفتضم كفر كم فاذازال ذلك بالا ان والشكرانيني النعذيب لامحالة وتقديم السكر على الايمان المألة والريق موصل المه فان الظ يدرك أولاماعله عن المعم الأنفسة والآعاصه فيشكر شكرام بماعمرو الىمعرفةالمنعم فموَّم به وجواب السرط محذوف لدلالة مافسله عاسد (وكان الله ساكر) السكر من الله مجانه هو الرضا باليسير من طاءه عماده واضعاف النيواب عقابلته (عليما)سيانها فالعلمجمع المعاومات التيمن جلسها سكركم والما نكم فنستم سل أنلابو وكم أجوركم ( لاعب الله المع بالسوء من القول ) حدم محتد تعالى

حتى يحصل له ذلك و يحصل له تواب الدنيا على سبيل التبع فانقيل كيف دخل الفاء في جواب الشرط وعنده تعالى تواب الدنيا والآخرة سواء حصلت هذه الارادة أولم يحصل قلناتقر يوالكلام فعندالله تواب الدنيا والآخرةله ان اراده الله تعالى وعلى هذا التمدير يتعلق ألجزاء بالشرط ممقال وكان الله سميما بصبيرا يعنى يسمع كلامهم انهم لايطلبون من ألجهادسوى الغنيمة ويرى انهم لابسعون في الجهاد ولايجتهدون فيه الاعندتوقع الفوز بالغنية وهذا كازجر منه تعالى لهم عن هذه الاعمال القوله تعالى ( ياأيما الذين آمنوا كونوا قوامين بالقسط شهداءلله ولوعلى أنفسكم أوالوالذين والافربين انبكن غنياأو فقسيرا فالله أولى بهما فلاتتبعوا الهوى أن تعدلوا وآن تلووا أوتعرضوا فان الله كان بما تعلون خيراً) وفي الآمة مسائل (المسئلة الاولى) و اقصال الآية عاقبلها وجوه (الاول) انه كما تقدم ذكر النساء والنشو زوالمصالحة بينهن وبين الازواج عقبه بالامر بالقيام باداء حقوق الله تعالى و بالشهادة لاحياء حقوق الله و بالجلة فكائه قيل ان اشتغلت بتحصيل مشتهياتك كنت لنفسك لالله واناشتغلت بتحصيل مأمورات الله كنت لله لالنفسك ولاشك ان هذا المقام أعلى وأشرف فكانت هذه الآية تأكيدا لما تقدم من التكاليف (الثاني) ان الله تعالى لما منع الناس عن أن يقصروا عن طلب تواب الدنيا وأمرهم بأن يكونوا طالبين لثواب الآخرة ذكر عقيبه هذه الآية وبين انكال سعادة الأفسان فيأن بكون قوله للهوفعله فله وحركته للهوسكونه للهحتى بصبر من الدين يكونون في آخر مراتب الانسانية وأول مراتب الملائكة فأما اذا عكس هذه القضية كان مثل البهيمة التي منتهى أمرها وجدان علف أوالسبع الذي غاية أمره ايذاء حبوان (الثالث) انه تقدم في هذه السورة أمر النساس بالقسط كاقال وانخفتم أن لاتقسطوا في اليتامي وأمرهم الاشهاد عنددفع أموال اليتامي اليهم وأمرهم بعددلك ببدل النفس والمال في سبيلالله وأجرى فيهذه السورة قصة طعمة بنابيرق واجتماع قومه على الذب عنه بالكذب والشهادة على اليهودي بالباطل ممانه تعالى أمرى هذه الآيات بالمصالحة مع الزوجة ومعلوما نذلك أمر من الله احباده بان مكونوا فأئين بالقسط شاهد ف لله على كل أحديل وعلى أنفسمهم فكانت هذه الآية كالمؤكد لكل ماجري ذكره في هذه . السمورة من أفواع المُكَاليف ( المسئلة الثانية ) القوام مبالغة من قائم والقسط العدل فهذا أمر منمه تعالى لجيع المكلفين بأن يكونوا مسالغين في اختيار ألعدل والاحتراز عن الجور والميل وقوله شهدا الله أى تقيمون شهاداتكم لوجه الله كاأمرتم باقامتها ولوكانتُ الشهادةُ عَلَى أَنفُسكم أوآبائكم أوأقار بكم وشهادةُ الانسانُ على نفسه لما تفسيران ( الاول ) أن نقر علم نفسه لان الاقرار كالشهادة في كونه موجبا الزام الحق ( والثاني ) أن بكون المراد وان كانت الشهادة وبالاعلى أنفسكم أوأفار بكم وذلك أن يشهد على من يتوقع ضرره من سلطان ظالم أوغيره (المسئلة الثالثة) في نصب شهداء ثلاثة

لشى كناية عن سخطه والباء متعلقة بالجهر ومن بمحذوف وقع حالا من السسوء أى لا يحب الله تعالى أن يجهر أحد بالسوء كائنا من القول ( الامن ظلم ) أى الاجهر من ظلم بأن بدعو على ظالمه أو يتظلم منه و يذكره بما فيه من السوء فان ذلك غير مسخوط عنده سبحانه وقبل هوأن ببدا بالشتيمة فيرد على الشاتم وان انتصر بعد ظلمه الآية وقبل صاف رجل قومافلم يطمدوه فاشتكاهم قعؤتب على الشكاية فنزلت وقري الاس ظلم على البناة للعامل فالاستشاء منقطع أي ولَكُن الظالم يرتكب مالا يحبد الله تعالى فجهر بالسوء ﴿ وَكَانَاتُهُ سَلَّمُ الْ بَلْمِعِ الْمُعُومُاتُ فَبِعُنَا فِي الْمُعْ الْمُعُومُ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ اللَّهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ اللَّهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلِي عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَّهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَي كلام المطلوم والظالم ( عليما ) بجميع المعلومات التي منجلتها حال المظلوم والظالم فألجلة تذبيل مغرر لأيغيده الاستثناه (ان تبُدواحيرا) أي خيركان من الاقوال ﴿ ٤٨٤ ﴾ والافعال (أوتخفوه أوتعفواعن سوه) معماسوغ المكم

من مؤاجدة المسى الوجه (الاول) على الحال من قوامين ( والثاني ) اله خبر على أن كونوا لها خبران (والثالث) أن تكون صفة لقوامين (المسئلة الرابعة) انما قدم الأمر بالقيام بالقسط على الامر بالشهادة لوجوه (الاول) ان أكثرالناس عادتهم انهم يأمرون غيرهم بالمروف فاذاآلُ الامر الى انفسهم تركوه حتى ان أقبع القبيع اذاصد رعنهم كان في محل المساعدة واحسن الحسن اذاصدر عن غيرهم كان في محل المنازعة فالله سبعانه نبه في هذه الآية على سوء هذه الطريقة وذلك انه تعالى أمرهم بالقيام بالقسط أولاعم أمرهم بالشهادة على الغير ثانيا تدبيها على ان الطريقة الحسنة النكون مضايقة الانسان مع نفسه فوق مضايقته مع العير ( الثاني ) أن القيام بالقسط عبارة عن دفع ضرر العقاب عن النها وهوالدي عليه الحق ودفع الضرر عن النفس مقدم على دفع الضرر عن الغير (الثالث) الله القيام بالقسط فعل والشهادة قول والفعل أقوى من القول فان قبل انه تصالى قال سهدالله أنه لااله الاهو والملائكة وأولواالعم قائما بالقسط فقدم الشهادة على القيسام بالقسط وههناقدم القيام بالقسط هاالفرق قلناشهادة الله تعالى عبارة عن كونه تعالى خالفا للمغلوفات وقيامه بالقسط عبارةعن رعاية القوامين بالعدل في المشالخلوقات فيلرم هناك أن ركون الشهادة مقدمة على انتبام بالقسط أمافى حق العباد فالقيام بالقسط عبارة عن كونه مراعبا للعدل ومباينا الجور ومعلوم انهماله يكن الانسان كذلك لمزكن شهادته على العبر مقبولة فذبت ان الوحب في قوله شهدالله أن تكون تلك الشهادة مقدمة على القيام بالقسط والواجب همنا أنتكون الشهادة متأخرة عن القيام بالقسط ومن أمل علم انده الاسرار عالايكن الوصول اليها الابالة يبد الالهي والله أعلم ممثال تعسالي أن يكن غنيا أوفقيرا فالله أولى بهما اى ان يكن المشهود عليه غنيا اوفقها ولاتكتموا السهسادة اما أطلب رضا الغنى اوالترحم على الفقسير فالله أولى بامورهما ومصالحهما وكان منحق الكلام اربقال فاللهاولي به لانقوله ازيكن غنياأوفقيرا في معنى ان يكن احدهذين الاانه نبي الضمير على الرجوع الى المعني دون اللفظ أي الله أولى بالفقير والعني وفي قراءة ابى فالله أولى بهم وهوراجع الى قوله اوالوالدين والاقربين وقرأ عسدالله ال يكن غنى أوفقير على كان النامة تممقال تعالى فلا تتبعوا الهوى ان تعدلوا والمعنى اتركوا منابعة الهوى حتى تصيروامو ميوفين بصغة العدل وتحقيق الكلام انالمدل عبارة عن ثرك مناسة الهوى ومن ترك أحد النفيدين فقد حصله الآخر فتقدير الآية فلا تنبعوا الهوى لاجل أن تعدلوا يعني اتركوا متسابعة الهوى لاجل أن تعدلوا تممقال تعسالي وان تلووا أوتعرضوا فانالله كان بما تعلون خبيرا وفي الآية قراءتان قرأ الجهور وانتلووا بواوين وقرأ ابن عامر وحمزة تلواأ ماقراءة تلووا فهيد وجهار (احدهما) أن يكون بمعنى الدقع والاعراض من قولهم لواه حقداد امطله وداقمه (الثاني)أن يكون بعني النحر يف والترديل من قولهم لوي الثني اذافته وحديقال

والتصيف ليه مع اندراجه فياتداءالخبر واحفائه لماأنه الحقىق بالسان وانماذكرابدا. الحبرواحفاؤ وبطريق التسبيب الكايني عندقوله عروجل (فان الله كان عفواقدرا)فان اراده فىمعرض جواب النسرط يدل على ان العمدة هوالعفومع القدرة أيكان مبالعا في العفو مع كمال قدرته على المؤاحدة وقال الحس معفوع الجانين معدرته على الانقام فعلكم أن تقدوا بسنة الله تعالى وْقال الكلي **هوأ**قدر على هفوذنو بكم منكم على عنوذبوب من طلكم وقيل عفواعم عفاقديرا على ايصال النواب المه (ان الدين ، كمورون مالله ورسله) أي يودي اليه مذهبهم ويقبضيه رأيهم لاأنهم يصرحون بدلك كإبني عدقوله تعمالي ( و يريدون أن مفرقوايين الله ورسله) أىبان يؤمنوا يه تعالى

ويكفروابهم لكن بان لايصرحوا بالاعان به تعالى وبالكغر بهم قاطبة بل بطريق الاستلزام كايحكيد قوله تعمالي ( و يقولون نوَّدن يبعض ونكفر ببعض ) أى نوَّمن ببعض الانبياء ونكفر ببعضهم كافالت اليهود نؤمن بموسى والتوراة وعزير ونكقر بماوراه ذلك وماذاك الاكفرنائلة تعالى ورسلة وتغريق بينالله

قعالى ويسله في الإعان لانه تعالى قد أمرهم بالإعان بهميع الانبيساء عليهم الملام ومامن نبى من الانبياء الاوقد أخبرة ومد بحقية دين بينا صلى الله تعالى عليه ومع وعليهم أجمعين فن كفر بوا حدمنهم فقد كفر بالكل و باقة تعالى أيسنا من حيث لا يحتسب (وير يدون) بقولهم ذلك (ان يتخذوا بين ذلك) أي بين الايمان والحكفر (سببلا) يسلكونه مع أنه لا واسطة بينهما قطما اذا لحق لا يختلف على 180 على وماذا بعدالحق الا الضلال (أولنك) الموصوفون بالصفات

القبيعة (هم الكافرون) الكا ملتون في الكفر لاصرة عاشعونه ويسمونه ا عامًا أصلا (حمّا) مصدر مؤكد لمضمون الجلة أي حق فلك أي كونهم كاملين في المكفر حقاً أوصغة لمصدرالكافرين أىهم الذين كفر وأ كغرا حقاأى البتايقينا لاريدفيه (وأعندنا للكافرين) أي لهم وانماوضع المظهرمكأن المضمرذمالهموتذكيرا اوصفهم أولجيع الكافرين وهمدأخلون فيزمرتهم دخولاأوليا (عدامامهينا) سيدوقونه عند حلوله (والذين آمنوابالله ورسله) أيعلى الوجد الذي ين في تفسعر قوله تعالى باأيهاالذين آمنواا منوا بالله ورسوله الآبذ (ولم يفرقوابين أحدمنهم) بأن يو منو ابعضهم ويكفروابآ خرن كافعله الكفرةودخول بينطي أحدقدمر نحقيقه في سورة البقرة عالاحزيد عليه (ألثك) اولمنموتون

التوى هذا الامر اذاتمقدوتعسرتشبيها بالشئ المنفتل واهاتلوا ففيه وجهان (الاول) انولاية الشيُّ اقبّال عليه واشتغال به والمعنى ان تقبلوا عليه فتتموه أوتعرضوا عنه فان الله كان بما تسملون خبيرافيجازي المحسن المقبل باحسانه والمسيء المعرض باساء ته والحاصل انتلووا عن أقامتها اوتعرض في اقامتها ( والثاني ) قال الغراءوالزجاج يجوزأن يقال تلوا أصله تلوواثم قلبت الوافي أشرة ممخدفت الهمزة وألقيت حركتهاعلى الساكن الذي قبلها فصار تلوا وهذا أضعف الوجهين وأماقوله فأن الله كأن بما تعملون خبيرافهوتهديم وعيدالمذنبين ووعد بالاحسان المطيمين اقوله تعالى (ياأيها الذين آمنوا آمنوابالله ورسوله والكناب الذي ترك على رسوله والكناب الذي أنزل من قبل ومن مكفر مانف وملائكته وكتبه ورسله واليوم الآخر مقد ضل صلالابعدا )وفيه مسائل (المسئلة الاولى) في انصال هذه الآية عا قبلها وجهان (الاول) إنها منصلة يقوله كونوا قوامين بالقسط وذلك لان الانسان لايكون فأئما بانقسط الااذا كان راسمخ القدم في الايمان بالاشياء المذكورة في هذه الآية (وثانيهما) انه تعالى لما بين الاحكام الكثيرة في هذه السورة ذكر عقدما آبة الامر بالامان ( المسئلة الثانية ) اعلم أن ظاهر قولة تعالى باليها الذين المنوا أمنوا باقة ورسوله مشعربانه أمر بتحصيل الحاصل ولاشك انه محال فلهذا السبب ذكر المفسر ون فيه وجوهاوهي منحصرة في قولين (الاول) ان المراد بقوله تمالىياايها الذين آمنوا المسلون ثم في تفسير الآية تفر يعاعلي هذاالقول وجوه ( الاول) أن المراد منه ما ايها الذين آمنوا دوموا على الايمان واثبتوا عليه وحاصله يرجع الى هذا المعنى إدينها الذين آمنوا في الماضي والحاضر آمنوا في المستقبل ونظيره قُولِه فَاعِمُ اله لا اله الأالله مع انه كان عللابذلك (وثانيها) باايها الذين آمنوا على سبيل التقليد آمنوا على سبيل الاستدلال ( وثالثها) باايها الذين آمنوا بحسب الاستدلالات الجلية آمنوا بحسب الدلائل التفصيلية (ورابعها) باايتها الذين آمنوا بالدلائل التفصيلية باللهوملائكته وكتبه ورسله أحنوابان كنه عظمة الله لاتنتهى اليه عقولكم وكذلك أحوال الملائكة واسرار الكتب وصفات الرسل لاتنتهى البهاعلي سبيلانغصيل عقولنا (وخامسها) روى انجاعة من أحبار البهود جاواً الى النبي صلى الله عليه وسلم وقالوا پارسول الله آنانؤ من بك و بكتا بك و بموسى والتوراة وعز يرونكفر بماسوا. من الكتب والرسل فقال صلى الله عليه وسلم بلآ منواباللهو برسله وبمحمدو بكتابه القران و بكل كناكان قبله فقالوالانفعل فهزات هذه الآية فكلهم آمنوا (القول الثاني) ان المخاطبين بقوله امنواليسهم المسلون وفي تفسير الآية تفريعا على هذا القول وجوه (الاول) أن الخطاب مع اليمود والنصاري والتقدير باليهاالذين امنوا بموسى والنوراة وعيسى والأنجيل امنوا بمحمد والقران ( وثانيها ) ان الخطاب مع المنافقين والتقدير بالبيهاالذين آمنوا بالاسسان امنوا بالقلب ويتأكدهذا بقوله قصالى من الذين فألوا آمناً

بالعوب الجليلة المذكورة (سوف يوثيهم أجورهم) الموعودةلهم وتصديره بسوف لتأكيدالوعد والدلالة على أنه كائن لامحالةوان تراخى وقرئ نؤتيهم بنون العظمة ( وكان الله فغورا)لما فزط منهم (رحيما) مبالغافى الرحة عليهم بتضعيف حسناتهم (يسألك أهل الكتاب أنتنزل عليهم

كتابامن السماء نزلت في أحبار اليهود حين قالوالرسول القصلي القعليه وسلم ان كنت نبيا فائتنابكتاب من السماء جلة كاأتى به موسى عليه الصلاة والسلام وقبل كما بامحررا بخط سماوى على اللوح كانزلت التوراة أو كتابانها ينه حين ببرّل أو كتابالينا بأعياننا بانك رسول القه وما كان مقصد هم بهذه العظيمة الاالتحكم والنعنت قال الحسن ولوساً لوه لكى يذبينوا الحق لا عطاهم وفيما آتاهم كفاية (فقد سألوا موسى أكرمن ذلك) ﴿ ١٨٦ ﴾ جواب شرط مقدراًى ان استكبرت ما سألوه منك فقد

بَافُواههم،ولم،تؤمن،قلوبهم(وثالثها) انه خطاب،مع الذين آمنواوجه النهار وكفروا آخره والتقدير ياايهاالذين آمنوا وجدالنهار آمنوا أيضا آخره (و رابعها) انه خطاب للمشركين تقديره ياا بهاالذين آمنوا باللات والعزى امنوا بالله وأكثر العلاء رجوا القول الاوللان أفظ المؤمن لايتناول عند الإطلاق الاالمسلين ( المسئلة الثالثة )قراً ابن كثيرواب عامروابو عرووالكناب الذي ترل على ملم المناب الذي أنزل على ملم الم الما فاعله والباقون نزل وأنزل بالفيم فن منم فيجته قوله تعالى لتبين للناس مانزل اليهم وقال في آية أخرى والذين آتيناهم الكتاب المون ابه منزل من بكومن فيم فيجته قوله انابحن نزاناالذكروقوله وأنزلناالذكروقال بعض العلاء كلاهماحسن الاازالضم افغم كافى قوله وقيل باأرض ابلعي ماءك (المسئلة الرابعة) اعلمانه أمر في هذه الآية بالايمان بار بعد أشياء (أولها) بالله (وثانيها) برسوله (وثالثها) بالكتاب الذي نزل على رسوله (ورائعها) بالكتاب الذي أنزل من قبلُ وذكر في الكفرامو راخسة فاولها الكمر بالله وثمانيها الكفر بملائكته وثمالثها الكفر بكتبه ورابعها الكفر برسله وخامسها الكفر بَاليوم الآخرمُم قان تعالى فقدصَل ضَلالاً بعيدًا وفي الآية سُؤَّالان (السوَّال الاول) لمقدم فيمراأبالايمان ذكرالرسول علىذكرالكنابوفي مراتب الكفرقلب القضية (الجواب)لان في مرتبة النزول من معرفة الخالق الى الخلق كان الكتاب مقد ما على الرسولُ وفي مرتبة العروج من الخلق الى الخالق بكون الرسول مقدمًا على الكتاب (السوَّال الثاني )لم ذكر في مراتب الايمان اموراثلاثة ايمان بالله و بالرسول و بالكتب وذكر في مراتب الكفر أمورا خسة الكفر بالله و بالملائكة وبالكنب و بالرسول و بالبوم الآخر والجُّواب إن الايمانبالله و بالرسلو بالكتبمتي حصل فقد حصل الايمـــان بالملائمكة واليوم الآخر لامحالة امار عاادعي الانسان انة يؤمن بالله و بالرسل و بالكتب أُم انه ينكر الملائكةو ينكراليوم الا آخر ويزعم انه يجعل الآيات الواردة في الملائكة وفي البُّوم الآحر محمولَة على النَّاو يل فَلَا كَأَنَّ هذا اللاحْمَال قَائْمالاجْرَمْ نَصَّ انْ مَسْكر الملائكة ومنكر القيامة كافر بالله ( السوال الثالث) كيف قيل لاهل الكتب والكتاب الذي أنزل من قبل مع انهم مأكانواكافرين بالتوراة والانجيل مل مومنين بهماوالجواب عند من وجهين ( الاول) انهم كانوامو منين بهمافقط وما كانوامو منين بكل ما انزل من الكنب فأمروا أن يومنوا بكل الكنب المزلة ( الثاني) أن أيمانهم ببعض الكنب دون المعض لايصم لازطر بق الايمان هو المعرة فاذاكانت المعجرة حاصلة في الكلكان ترك الايمان بالبعض طعنافي المعجزة واذا حصل الطعن في المعجزة امتنع التصديق بشي منها وهذا هوالمراد بقوله تعالى ويفولون نؤمن ببعض ونكفر ببعض وير بدونان يتخذوا يِّين ذلك سيلا أولئك مم الكافرون حقا (السوال الرابع) لمقال تزل على رسوله وأنزل مَن قبل والجواب قال صاحب الكشاف لان القران نزل مفرقا مُعَمِما في عشر ينسنة

سالواموسى شيئا أكبر مندوقيل تعليل للجواب أىفلاتبال بسواايهم فقدسألوا موسىأكبر منه وهذه المسئلة وان صدرتعن أسلافهم لكنملاكانومقندين بنهم فى كل ما يأ تون وما يذر ون اسندت اليهموانعني ان لهم في ذلك عرقا راسخاوانما افترحوا عليكالس أولجهالاتهم (فقالواأرنااللهجهرة) أىأرناه نروجهرة أي عباناأومجاهرين معاينين لەوالفاءتفسىر ية(فاخذ تهم الصاحمة)أى النار التي جاءت من السماء فاهلكتهم وقرئ الصعقة (بظلمهم) ای بسبب ظلمهم وهو نعنتهم وسؤاله لايستحيلني تك ألح ألة التيكانوا عليهاوذاك لايقتضى امتناع الرؤ يدمطلقا (ثم أتخذواالعجل من بعد ماجاءتهم البينات) اي العجزات التي أظهرها لفرعوثمن العصاواليد الببضاء وفلق العر

وغيرها لا التوراة لانهالم تنزل عليهم بعد (فعفوناعن ذلك) ولم نستاصلهم وكانو الحقاء به قيل هذا اسد ما و بخلاف كه لهم الى التو به كانه قيل ان أو لئك الذبن أجر مواتا بو افعفونا عنهم فتو بو أنتم أيضاحتي نعفوعنكم (و آيينا موسى سلطانا مبينا) سلطانا ظاهر اعليهم حيث أمر هم بان يقتلموا أنفسهم توبة عن عصيتهم (و رفعنا فوّة هم الطور بميثاقهم) أى بسبب ميثاقهم ليمطوه على ما روى انهم امتنموا عن قبول شريعة التوراة فرفع الله تعالى عليهم الطور فقبلوها أوليخا فوا فلا ينقضوه على ما روى أنهم هموا بنقضه فرفع الله تعالى عليهما لجبل فخافوا واقلعوا عن التقض وهوا لانسب بماسياتي من قوله عزو جل وأخذ نام بهم ميثا قاغليظا (وقلنا لهم) على لسان موسى عليه السلام والطور مظل عليهم (ادخلوا الباب) قال قتادة كنا تحدث ﴿ ٤٨٧ ﴾ أنه بالمن أبواب بيت المقدس وقيل هو ابليا وقيل هو

اً ار يحاوقيل هواسم قرية وقيل باب القبة التي كأنوا يصلون اليها فأنهملم مدخلوا بيتالمقدس في حياة موسى عليد السلام (سجدا) أي منطامنين خاصعين ) وقلنالهملا تعدوا) أي لا تظاوا بأصطباد الحيسان ( في السبت )وقري لا تعدواولاتعدوا بفتح الدين وتشديد الدالعلى أن اصله تعتدوافادغت الناء فى الدال لتقار بهمافي المخرج بمدنقل حركتها الى المين (وأخذنامنهم) على الامتثال بماكلفوه (ميثاقاغليظا)موكدا وهوالمهدالذي أخذهالله عليهم فى التوراة قيل انهم أعطوا الميثاق على انهمانهموابالرجوع عنالدى فالله تمسالي سديهمياى أنواع العذاب أراد ( فبمانقضهم ميثا قهم ) مامزيدة للنأكيد أونكرة تامة ونقضهم بلل منها والباءمتطقة يغمل مجذوق أى فيسبب نقضهم

يخلاف الكتب قبله وأقول الكلام فيهذاسبق فيتمسيرقوله تعالى نزلعليك الكتاب بَالْحَقُّ مُصَدَّقًا لَمَامِينَ يَدِّيهِ وَأَنزِلَ التَّورَاةِ وَالْانْجِيلَ مَنْقَبِلُ ( السَّوْ ال الخامس )قوله والكتاب الذي أنزل من قبل لفظ مفرد وأى الكتب هو المرادمنه الجواب إنه اسم جنس فيصلح للعموم \* قوله تعالى ( انالذين آمنوا ثم كفروا مُمَامَنُوا مُمَ كفروا ثم ازدادوا كفراً لم يكن الله ليعفر لهم ولاليهديهم سبيلا بشرالمنافقين بأن لهم عداما ألياً ) وفيه مسائل ( المسئلة الاولى ) أعلم انه تعالى لما أمر بالايمان ورغب فيه من فقد من يَكُفُرُ بَعْدُ الاِيمَانُ فَذَكُرُ هَذَهُ الْآيَةِ وَاعْلَمُ أَنْفُيْهَا أَقُوالاَ كَثْبِرَةً ﴿ الاولِ انْالْمرادمنَهُ ان الدين يتكرر منهم الكفر بعسد الايمان مرات وكرات فان ذلك يدل على انه لاوقع للايمان في قلو بهم اذاوكان للايمان وقع ورتبة في قلو بهم لماتركو. بادني سبب و من لايكون للاعان في قلبه وقع فالظاهر آنه لايؤمن بالله إيمانا صححامت برا فهذا هوالمراد بقوله لم يكن الله ليغفر لهم وليس المراد انه لوأتي بالأعان الصحيح لم كن معتبرا بل المرادمند الاستبعاد والاستغراب على الوجه الذي ذكرناه وكذلك ترى الغاسق الذي يتوب ثم يرجع ثميتوب ثميرجع فانه لايكاد يرجى منه الثبات والغالب انه يموت علىالفسسق فَكُذَّاهُهُمْنَا (الثَّانِي)قَالَ بَعْضُهُمُ البِّهُودَ آمَنُوابَا أُورَاهُ وَ بُوسِي ثُمَّ كَفَرُوابِعَرْ برثم آمنوا بداو دثم كفروا بعيسى تمازدادوا كفراعندمقدم مجمدهليه الصَّلاَة والسلامُ ( الثَّالث) قال آخرون المراد المنافقون فالايمان الاول اظهــــارهم الاسلام وكفرهم بعدذلكهو نفاقهم وكون باطنهم على خلاف طاهرهم والايمان الثاني هوانهم كلمالقواجعامن المسلين قالواا كأمؤمنون والكفرالثاني هوانهم اذادخلواعلى شياطينهم قالوا انامعكم انمأنحن مستهزوننوازدبادهمني الكفرهوجدهم واجتهادهمني استخراج أنواع المكر والكيد فيحق المسلين واظهمار الايمان قديسمي إيمانا قال تعالى ولاتنكعوا الشركات حتى يؤمن قال القفال رحمة الله عليسه وليس المراد بيان هذا العدد ط المراد ترد دهم كاقال مذبذبين بين ذلك لاالى هو لاء ولاالى هو لاء قال والذي يدل عليه قوله تعالى بعد هذه الآية بشيرالمنافقين بأن لهم عذابا أليما (الرابع) قال قوم المراد طائفة من أهل الكتاب قصدوا تشكيك المسلين فكانوا يظهرون الايمآن تارة والكفر أخرى على مأأخبرالله تعالى عنهم انهمقالوا آمنوا بالذى أنزل على الذين آمنوا وجه النهار واكفروا آخره لعلهم يرجعون وقوله مم ازدادوا كفرامعنساه انهم بلغوافي ذلك اليحد الاستهزاء والسخرية بالاسلام (المسئلة الثانية )دلت الآية على انه قد يحصل الكفر بعد الايمان وهذا يُطل مذهب القائلين بالموافاة وهي انشرط صحة الاسلام أن يموت على الاسلام وهم يجيب ونعن ذلك بانانحمل الاعان على اظهار الاعان ( المسئلة الثالثة ) دلت الآبة على ال الكغر يقبل ألزيادة والتقصان فوجب أن يكون الاعان أيضا كذلك لانهما صدان متنافيان فاذا ُقَيِلُ احْدَهُمَا النَّفَاوِتُ فَكُذَلِكُ الْآخَرُ وَذَكَّرُوا فِي تَفْسِيرُهُذُهُ الزيادة وجوها (الاول)

ميثاقهم ذلك فعلنابهم مافعلنا من اللعن والمسمخ وغيرهما من العقوبات النازلة عليهم أوعلى أعقابهم روى انهبه اعتدوا فى السبت فى عهدداود عليه السلام فلعنوا ومسمتوا قردة وقيل متعلقة يمرمنا على أن قوله تعالى فيخلع يدل من قوله تعالى فيما وما عطف عليه فيكون المحريم معللاً بالكل ولايتنى أن قولهم اناقتلنا المسيح وقولهم غلى مريم البهتان مناخر عن التحريم ولامساخ لتعلقها بمادل عليه قوله تعالى بل طبع الله عليها بكفرهم لانه ردا تقولهم فلو بناغلف فيكون من صلة قوله تعسالى وقولهم المعطوف على المجرور فلا يعمل في جاره (وكفرهم با آبات الله) أى بالقرآن أو بما في كناجم (وقتلهم الانبياء بغير حقى) كزكر با و يحيى عليه ما السلام (وقولهم قلو بنا غلف) جع أغلف أى هي مغشاة باغشية جبلية على 180 كل لا يكاديصل اليها ما جاء به محد صلى الله عليه

انهم مأتوا على كفرهم ( الثاني ) انهم ازدادوا كفرابسبب ذنوب أصابوها الكفرهم وعلى هذا التقدير لماكانت اصابة الذنوب وقت الكفر زيادة في الكفر فكذلك اصابة الطاعات وقت الايمان يجب أرتكون ز يادة في الايمان (الثالث) ان الزيادة في الكفر انماحصلت بقولهم أنمانحن مستهزؤن وذلك يدل على ان الاستهراء بالدين أعظم درجات الكفر وأقوى مرأتبه ممقال تعسالي لم يكن الله ليغفرلهم وفيه سؤالان (الاول )أن الحكم المذكور في هذه الآية اما أن يكون مشروطا بماقب التوبة او بمابعدها والاول باطل لانالكفر قبلالتوبة غيرمذكورعلى الاطلاق وحينئذ تضيع هنذه الشرائط المذكورة في هذه الآية والثاني أبضاً باطل لان الكفر بعدالتو به معفورولوكان ذلك لأبحمل قوله انالذين على الاستغراق بل محمله على المعهود السابق والراديه أقوام معينون عبالله تعالى منهم أنهم يموتون على الكفر ولآيتو بون عنه قطفقوله لمبكن الله ليغفرلهم الخبار عن موتهم على الكفر وعلى هذا التقدير زال السوال (الثاني) ان الكلام خرج على الغالب المعتاد وهوانكل من كان كثيرالانتقال من الاسلام الى الكفر لميكن للاسلام في قلبه وقع ولاعظم والظاهر من حال مثل هذا الانسان انه عوت على الكفر على مأفررناه ( الثالث) ان الحكم المذكور في الآية مشروط بعسد مالتو بدهن الكفر وقول السائل انعلى هذا التفدير تضيع الصفات المذكورة فلنا ان إفرادهم بالذكر يدل على ان تفرهم أفحش وخيانتهم أعظم وعقو بتهم في القيامة أقوى فجرى هذا بجرى قوله واذأخذ المن النبين ميثاقهم ومتك ومن نوح خصهما بالذكر لاجل التشريف وكذلك قوله وملائكته وجبريل وميكال (السوال الثاني ) في قوله ليغفر لهم االاماليّا كيدفقوله لم يكن الله ليغفر لهم يفيد نني التأكيد وهذا غيرلائق بهدد اللوضع اتما اللائق به تأكيد النَّني فاالوجه فيلم والجواب ان نفى التأكيد اذاذكر على سيبل التهكم كان المراد منه المبألفة في أ كيد الني ممقال تمالى ولاليهديهم سبيلًا قال أصحابنا هذا يدل على انه سبحانه وتعالى لم يهدالكافر الى الايمان خلافاللمعتزلة وهم أجابواعنه بأنه محمول على المنع من زيادة اللطف أوعلى انه تعالى لايهديه في الآخرة الى الجنة ممقال تعالى بشر المنافقين بان الهم عدا بااليما واعسلم ان من حل الآية المتقدمة على المنافقين قال انه تعالى بين انه لايففرلهم كفرهم ولايهديهم الىالجنة ممقال وكالايوصلهم الىدارالثواب فانه معذلك يوصلهم الى أعظم أنواع العقاب وهوالمرادمن قوله بشرالمنافقين بان ليم عذا باأليا وقوله بشرته كم بهم والعرب تقول تحيت الضرب وعنابك السيف \* محقال تعالى (الذين يتخذون الكافرين أواياه من دون المؤمنين أيبتغون عندهم المرة فان المزة لله جيما ) الذين نصب على ألذم بمعنى أربدالذين أورفع بمعنى هم الذين واتفق المفسرون على ان المراد بالذِّين بتخذون المنافقون و بالكافرين البَّهود وكان المنافقون يو الونهم و يقول بعضهم

وسلأوهوتخفيف غلف جمع غلافأء هي أوعية للعلوم قصن مستغنون عاعندناعن غروقاله ابن عباس وعطاء وفالالكلي يعنونانقلو بنابحيث لايصل الهاحديث الاوعتمه ولوكان في حديثك خبر لوعته أيضا (بل طبعالله عليها یکفرهم)کلامممترض بين المعطوفين جي مه على وجه الاستطراد مسارعة الىردزعهم الغاسد أىليس كفرهم وعسدم وصول الحق الى قلوبهم لكونها غلفا عسب الجيلة مل الامر بالعكس حيث ختمالة عليها بسبب كفرهم أوليست قلوبهم كازعوابلهي مطبوع عليها بسبب كفرهم (فلايؤمنون الاقليلا) منهم كعبدالله بن سألام واضرابه اوالاايما ماقليلا لايعبأبه (و بكفرهم) أى بسيى عليد السلام وهوعطف على قولهم

واعادة الجار لطول ما ينهما بالاستطراد وقد جوز عطف على بكفرهم فيكون هووماعطف ﴿ لِبعض ﴾ عليه من اسباب الطبع وقيل هذا المجموع معطوف على مجموع ماقبله وتكر برالكفرللايذان بتكرد كفرهم حيث كفروا عوسى مم بعيسى ثم بحمد عليهم الصلاة والسلام (وقولهم على مريم بهتانا عظيما) لا يفار وقولهم الماقتلنا المسمع عيسى بن مريم

رسول الله كانظم قولهم هذا فى سلك سائر جناياتهم التى نعيت عليهم ليس لمجرد كونه كذبابل التضمند لا بتهاجهم بقتل النى عليه السلام والسنه والاستهزاء به فات وصفهم له عليه السلام بعنوان الرسالة انما هو بطريق التهكم به عليه السلام كافى قواء تعالى باليم الذى زل عليه الذكر المخ ولانبائه عن ذكر هم له عليه السلام بالوجه القبيم على ماقدل من أن ذلك وضع اذكر المجيل من جهنه تعالى مدداله المجيل من جهنه تعالى مدداله

ورفعا لحله عليه السارم واظهارالغايةجراءتهم فى تصديهم لقتله ونماية وقاحتهم في افتخارهم بذلك ( وماقتلوه ومأ صلبوه) حال أو اعتراض (ولكن سبدلهم) روي أنرهطامن اليهودسوه عليدالسلام وأمدفدعا عليهم فسيخهم الله تعالى قردة وخناز يرفأج مت المهودعلى فنله فاحبره الله تعالى بأنه يرفعدالى السماء فقال لاصحابه أبكر يرمني بأنيلتي عليسه شهى فيقتل ويصلب وبدخلالجنة فقال رجل منهمانافألتي اللهتعالى عليه شبهه فقتل وصلب وقيل كان رجل بنافق عسى عليه السلام فلا أرادواقتله قال اناادلكم عليه فدخل بيت عسى عليه السلام فرفع عيس جليه السلام وألو بشهه على المنافق فدخلوا عليه فقتلوهوهم يظنونأنه عسىعلية السلاء وديل انططيانوساليهودى دخل بيتاكان هوهيد فلم

البعض انأمر محدلايتم فيقول البهود بان العزة والمنعلة لهم تمقال تعالى أيبتغون عندهم العزة قال الواحدي أصل العرة في اللغة الشدة ومنه قيل للأرض الصلبة الشديدة عزاز ويقال قداستعزالرمز على المريعني اذا اشتدمر صنه وكادأن يهلك وعزالهم اذا اشتد ومنه عزعلي أنيكون كفأ بمعسني اشتدوعزالشيء اذاقل حتى لايكاد يوجدلانه اشتد مطلبه واعتزفلان مفلانانا اشتدظهره به وشاة عزوزالتي يشتدحلبها ويصعب والعزة القوة منقولة منالشدة لتقسارب معنيهماوالعزيز القوى المنيع بخلاف الدليسل اذا عرفت هذافنقول ازالمنافقين كأنو ايطلبون العرة والقوةبسبب اقصالهم باليهود نمانه تمالى ابطل عليهم هذا الرأى بقوله فأن العرةلله جيعافان قيل هذا كالمناقض لقوله والله العزة ولرسوله وللمؤمنين قلنسا الةندرة الكاملة للدوكل منسواه فباقداره صارقادرا وباعزازه صارعز يزافالعزة الحاصلة للرسول عليدالصلاة والسلام وللمؤمنين لمرتحصل الامن الله تعالى فكان الامرعند التحقيق ان العزة جيمالله 🗱 ثم قال تعالى ( وقد نزل علبكم في الكتاب أن اذا سمعتم آمات الله يكفر بهاو يستهر أبها فلا تقعدوا معهم حتى يخوضوا في حديث غيره) قال المفسرون ان المشركين كانوافي مجالسهم يخوضون في ذكرالقرآن و يستهزئون به فأنزل الله تمسالي واذارأ بت الذين يخو ضون في آياتنسا فأعرض عنهم حتى مخوضوا في حديث غيره وهذه الآية نزلت بمكة ممان احبار اليهود بالمدينة كأنوا بفعلون مثل فعل المشركين والقاعدون معهم والموافقون لهم على ذلك الكلام هم النافقون فقال تعالى مخاطباللمنافقينانه قدنول عليكم في الكتاب أن اذا سمعتمآيات أفله يكفر بهاويستهرأ بهاوالمعني اذاسمعتم الكغر بآيات الله والاستهزاء بها ولكن أوقع فعل السماع علىالآياتوالمرادبه سماع الاستهزاء قال الكسائى وهوكما يقال سمعت عبدالله يلام وعتدى فيه وجهآخروهوأن يكون المعنى اذاسمهتم آمات الله حالمايكفربهأو يستهزأ يهاوهلي هذاالتفديرفلاحاجة الىماقالالكسائي فلاتقعدوا معهم حتى مخوصوا في حديث غيرالكفر والاستهرانه ممقال ( انكم الدامثلهم) والمعنى أَيْهَا النَّافَةُونَ أَنَّمُ مِثُلُ أُولِنُكَ الاحبارِ فَى الْكَفِرِقَالُ أَهْلُ العِلْمِ هِذَا يُعِلُّ عَلَى الْأَمْنُ رَضَّى بالكفرفه وكافر ومن رمني عنكريراه وخالط أهله وانعلم بياشر كان في الاتم عفز القالمباشر بدليلانه تعالى ذكرلفظ المثل ههناهذا اذاكان الجالس راضيا بذلك الجلوس فأمااذا كانساخط القولهم وانمسا جلس جلي سبيل النقية والخوف فالامر ليس كذلك ولهنه الدقيقة قلنا بأن المنافقين الذن كأنوا مجالسون اليهود وككانو الطخون في القرآن والرسول كانوآكافرين مثل أولئك أيهود والمسلون الدين كانوأ بالمدينة كانوابكة يجالسون الكفار الذين كأنوا يطغنون في القرآن فإفهم كانوا يافين على الاينان والفرق انالمنسافقين كانوا يجالسون البهود تعالاختمار والمسلين كأنوا عجالسون الكفارعند المضرورة على ممانه تعالى حقى كون المنافقين مثل الكافر بن في الكفر فقال أن الله جامع

يجده وألق الله تعالى عليه شبهه ﴿ ٦٢ ﴾ ش فلاخرج فلن أنه عيسى عليه السلام فأخذو قتل وأمثال هذه الحوارق لاتستبعد في عصراً لشوتمو قبل ان اليهود لما هموا بقتله عليه الملام فرضه الله تعالى الى السماء خاف روساء اليهود من وفوع إلليسته تبين عوامهم فأخيلوا إنسانا وقتلوه وضيلبوة ولبسوا على ألناس وأخلهروالهم أنه هوالمسيم وما

وقولهم على وفه الابالاسم لعذم مخالطته عليه السلام الهم الاقليلاوشيه مسنداني ألجار والجروركانه قيل ولكن وقعلهم يوسي عليه السلام والمقنول أوفى الامر على فول من قال لم يقتل أحدُولُكُنَ أَرْجِفٌ بِقتله فشاع بين الناس أوالي ردا قولهم المسي عليه السلام والمقتول أوق الأمر على قول من قال لم يقبل محدولة من ارجف بقيله فساع بين الناس اوالي ما يات الله الله من الدلاية اناقة الما هلى أن تم مقتولا (وان الدين احتلفوا فيه ) أي في شأن عيسى عليه السلام فأنه لما وقعت تلك غُلَفٌ ) يورد. المناس الناس فنال بعض اليهودانه كانكاذبا ﴿ ١٩٠ ﴾ فقتلناه حمّاوترددآخرون فمال بعضهم أنكان

المنافقين والكافرين فجهنم جيعاً كريدكاانهم اجتمعوا على الاستهزاء بآيات الله العدم الوجه المن الدنيا فكذلك مح عمون في عداب جهنم يوم القيامة وأراد جامع بالتنوين لانه بعد من والبدن بلن الماجعيم ولكن حدّف التنوين استخفافامن اللفظ وهوم راد في الحقيقة \* قوله تعالى حدّ من والبدن بلن الماجعيم ولكن حدّ في التنوين استخفافامن اللفظ وهوم راد في الحقيقة \* قوله تعالى المنافقة ا (الذين يتربصون بكم فان كان لكم فتح من الله قالوا ألم نكن معكم وان كان للكافرين نصس قالوا المنستحوذ عليكم ونمنعكم من المؤمنين فالله يحكم بينكم يوم القيامة ولن بجل الله الكافرين على المؤمنين سبيلا) اعلم أن قوله الذين يتربصون بكم امابدل من الذين يتخذون وأماصفة للمنافقين واماذصب على الذم وقوله يتربصون أى ينتظر ون ما يحدث من خيراً وسرمان كان لكم فتم أى ظهور على اليهود قالواللمؤمسين المنكن معكم اي فأعطو اقسمام الغنيمة والكانالكافر ف بعني اليهود نصيب أي ظفر على المسلين قالواألم نستموذ عليكم بقال استموذعلي فلأنأى غلب عليه وفي تفسيرهذه الآية وجهان (الأول) ان يكون بمعنى ألم نغلبكم وعمكن من فتلكم وأسركم مملم نفعل شيئا من ذلك ومنعكم من المسلين بأن تبطنهاهم عنكم وخيلنالهم ماضعفت به قلو بهم وتوانيسافي مظاهرتهم عليكم فهاتوا لنانصيباعاأصبتم (الثاني) أن يكون المعنى ان أولئك الكفار والبهود كأنوأ قدهموا بالدخول في الاسلام ممان المنافقين حدر وهم عن ذلك و بالغوا فى تنفيرهم عنه وأطمعوهم انه سيضعف أمر محد وسيقوى أمركم فإذا اتفقت لهم صولة على المسلمين قال المنافقون السناغلبناكم على رأ يكم في الدخول في الاسلام ومنعناكم منه وقلنالكم بأنه سيضعف أمره ويقوى أمركم فلاشاهدتم صدق قولنا فادفعوا الينانصيبا عَاوِجدتُمُوا الجاصل الله المنافقين يُمنُونُ على الكافرين بأنانحن الذين أرشد ناكم الى هده المصالح فأدفعوا الينانصيبا بماوجدتم فأن قيللم سمي طفر المسلين فتحاوظ فرالكفار نصيبا قلناتعظيمالشأن المؤمنين واحتقارالخظ الكافرين لانظفر المؤمنين أمرعظيم تفتيحه أبواب السماء حتى تنزل الملائكة بالفتح على أوليا الله واماظفر الكافرين فاهوالاحظ دني ينقضي ولايبتي منه الاالدم فيآلدنيا والعقوية فيالعاقبة ثم قال تعالى فالله يحكم بينكم بوم القبامة أىبين المؤمنين والمنافقين والمعنى انه تعالى ماوضع السيف فىالدنيا عن ألمنافقين بل أخرعقابهم الى يوم القيامة مم قال ولن يجعل الله للكافرين على المؤمنين سبولاوفيه قولان (الاول) وهُوقول على عليه السلام وابن عباس رضي الله عنهماان المراديه في القيامة بدليل انه عطف على قوله فالله يحكم يتتكم يوم القيامة ( الثاني ) ان المرادبه في الدنباولكنه مخصوص بالحجة والمعنى انجة المسلين غالبة على جة الكلوليس لاء حداً ن يغلبهم بالحجة والدايل ( الثالث) هوانه عام في الكل الأماخصه الدليل والشافعي رجدالله مسائل منهاان الكافراذا استولى على مال المسلم وأحرزه بدار الحرب لمعلكه بدلالة هذه الآية ومنهاان الكافرليس له أن يشترى عبد أمسلا يدلالة هذه الآية ومنها أن المسلم لا يقتل بالذمي بدلالة هذه الآية \* قوله تعالى ( أن المنسافقين بخاد عون الله

وساأ هماء ندأين صاحبنا مها بها وقال من سمع ه ١٠٠١ اسلام ان الله يرون لي المعادانه رفع الى -عاءرقال قوم صلب الالسوب وسعداللاهوت ( يىلكىمنە)لىيترەد والدا كالطلق على مالم رَج أ دطرويه يطلق على معلق الترددوعلى ما<sub>ي</sub>ة ب<sub>ر</sub> ال**علمولدلك أ**كد شرارتمالي (مالهم به مر ما الداتباع الطن) اسائد، مقطع أى لكنهم اسعبرزا طى ومحوزأن بعسر السك بالجهل والملم بالاعتقاد الذي تسكر المدالنفس حرما كارأ وعبره فالاستثباء حينتنه « دسل (وماقلوه قينا) أي تنلا قيما كما زعوا وتوابرا واقتلنا المسيم وقبل مساروماعلوه يقيناكا ن فول ، ن قال \* كداك تخبر عها عالماتها وقد عسالها دلكم يقينا س قراعم ولمت النبيء

- ارشرته المااذا تبالغ علك فيه وفيه تهكم بهم لاشعاره بعلمهم في الجلة وقد أفي ذلك عنهم الكلية (بل رفعه الله اليه) ووهو المراء المراء الله عنهم الله اليه الله عنهم لا يعالب فيما يريه (حكميا) في جيع أضاله فيدخل فيها تدبيرا ته تعالى رسوا كارت له واثبات لرفعه (وكان الله عزيزا) لا يغالب فيما يريه (حكميا) في جيع أضاله فيدخل فيها تدبيرا ته تعالى صأم مسى عليه السلام دخولااوليا (وانم أهل الكتاب) أي

من اليه و فرق النصاري و فوله تعالى (الالبوا من به قبل موته) جلة قسمة وقعت صفة الوصلوف محدق الله يرجع الضمار التان والنصاري و في الضمار التان والاول العسى عليه السلام قبل أن تزهق روحه رازه عبد الله ورسوله ولات حين ايمان لانقطاع وقت التكليف و يعضده أنه قرى ليوا من به قبل موتهم بضم النول الما أن عبد الله ورسوله وعن ابن عباس رضى الله الإ 193 كه تعالى عنه ما أنه فسره كذلك فقال له عكر مع فان اتاه أنه حل في مد

عنقه قال لاند ع ع ي . حتى يحرك بير 🖚 يـ قال فان خر من فوق بات أواحترق أواكله سم قال يتكلم بهافي الهواء ولاتخرج روحه حتي يوغمن به وعن سهرين حوشد قال لى الماح آية ماقرأسها الاء الخ فى نفسى شيء منهادون هذه الآية وقال الى أرتى بالاسمير من المهدد والنصاري دأ . س ب عنقه فلاأسمه د د ا فقلت ان المهود ذا حضروالموت صربت الملائكة ديره ووحهه وقالوا باعدواه أتك عيسى علساا لاء دا فكدبت ١٠٠٠ عالمت أنه عبد الله عبد الله للتصراني المراني علمه السلان عت الهالله أوار ۱۰ و ن أنه عدد الله عن الم K ... 241 | Jase X متكئا فا فنظرالى هذا قلت-びぐ علی ابرا۔ ۔ ۱

وهوخادعهم) قدم تفسير الخداع في سورة القرة في قوله يخادعون الله والدي آمنوا فال الزجاج في تفسير هذه الآية يخادعون الله أى يخادعون رسول الله أى يظهرون له الاعان ويبطنونله الكفر كاقال أنالذين يبايعونك المايبايعون الله وقوله وهوخادعهم أيجازيهم بالعقاب على خداعهم قال ابت عباس رضى الله عنهما انه تعالى خادعهم فىالآخرةوذلكانه تعالى يعطيهم توراكما يعطى المؤمنين فاذا وصلوا الىالصراطانطفأ نورهم ويقوافي الغلمة ودايله قوله تعالى مثلهم كمثل الذي استوقد ارافها أضاءت ماحوله ذهب الله بتورهم وتركهم في ظلمات لا بيصر ون الله مع قال تعالى ( واذا قاموا الى الصلاة قَامُوا كَسَالُ ) يُعسني وأذاقاموا الى الصدلاة مع المُسلين قاموا كسالى أي متثاقلين متماطئين وهومسى الكسل فياللغة وسببذلك الكسل انهم يستثقلونها فيالحال ولا برجون بهاثوا باولامن تركها عقابافكان الداعي للترك قويا من هذا الوجه والداعي الي الفعل ليس الاخوف الناس والداعي الىالفعسل متىكانكذلك وقع الفعل على وجه الكسل والفتور قالصاحب الكشاف قري كسالي بضم الكاف وقتحهاجم كسلان كسكارى في سكران \* مجمقال تعالى (يراؤن الناس ولايذ كرون الله الاقلبلا) والمعنى انهم لايقومون الىالصلاة الالاجل الرياء والسمعة لالاجل الدين فان قيل مامعني المرآآة وهي مفاعلة من الرؤية قلناان المراثى يريهم عله وهميرونه استحسان ذلك العمل وفي قوله ولا يذكر ون الله الاقليلاوجو. ( الاول ) ان المراد بذكر الله الصلاة والمعنى أنهم لايصلون الاقليلا لاته متى لم يكن معهم أحد من الاجانب لم يصلوا واذا كانوا مع الناس فعنددحول وقت الصلاة يتكلفون حتى يصيروا غانبين عن أعين الناس ( الثابي) آن المراد بذكرالله أنهم كانوا في صلاتهم لايذكرون الله الافليلا وهوالذي يظهر مثل التكبيرات فأما الدى يخول مثل القراءة والتسليحات مهم لايذكرونها (الثالث) المرادانهم لايذكرون الله في جيم الاوقات سواء كان ذلك الوقت وقت الصلاة أولى يكن وقت الصلاة الاقليلا نادراقال صاحب الكشاف وهكدا نرى كشيرا من المتظاهرين بالاسلام اوصحبته الايام والليالي لمتسمع منه تهليلة ولاتسبيحة وأكم حدبث الديا يستغرق به أيامه وأوقاته لايفتر عنه (( الرابع ) قال قنادة انماقيل الاقليلا لان الله تعالى لم يقيله ومارده الله تعالى فكشيره قليل وماقبله الله فقليله كثير \* مُعقال تعالى ( مدند بين ذلك لاالى هؤلاء ولاالى هو لاء ومن يضلل الله فلن تجدله سبيلا) وفيه مسائل ( المسئلة الاولى ) مذبد بين اماحال منقوله يراؤن أومن قوله لايذ كرون الله الاقليلاو يحتمل أن يكون منصوبا على الذم ( المسئلة الثانية ) مدَّبذبين أي محبرين وحقيقة المدَّبذ الذي بدَّ عن كلا الجانبين أي يردو يدفع فلا يقرق جانب واحدالاأن الذبذبة فيها كسكر يرليس في الذب فكان المعني كُلَّامَالُ الى جانبُ دُبُ عنه واعلم أن السبب في ذلك أن الفعل يتوقَّف على الداعي فاذا كان ﴿ الداعي إلى الفعل هوالاغراض المتعلقة بأجوال هذا إلعالم كبراننذ بدب والإضطراب

يمك الارض بقصّيبه مجقال لقد أخذتهما من عين ضافية والاخبار بحالهم همذه وعيدالهم و المسلم و المسلم و المسلم المسارعة الى الايمان به قبل أن يضطروا اليه مع انتفاء جدواه وقبل كلا الضميرين لعيسى والمعنى وماس المسلم اجد الاليو من به قبل موته روى أنه عليه السلام ينزل من اسما و آحريه

ازمان قلابيق المتعدد الالكتاب الكتاب الملاقين به حق تكون الماتواتية وهي ما بالا مو سهاك البقي بعاله السياله و تقع الامنة حق ترتيج الاست و بليث في الارض أو بعين سنة م الامنة حق ترتيج الاسلون و بدفنونه وقبل المنتير الاول يرجع الى الله تعالى وقبل الم محد على الله عليه وسلم (و يوم المهامة مكون) أي عسى عليه السلام (عليهم) على أهل الكتاب ﴿ ٤٩٢ ﴾ (شهيدا) فيشهد على اليهود بالتكليب وعلى مكون) أي عسى عليه السلام (عليهم) على أهل الكتاب ﴿ ٤٩٢ ﴾ (شهيدا) فيشهد على اليهود بالتكليب وعلى المون أي عالى المهود بالتكليب وعلى المناب ا

لان منافع هذا العالم واسبابه متغيرة سريعة الشدل واذا كان الغمل تيماللداعي والداعي تبعاللقصودممان المقصود سريع التبلل والنغيرانم وقوع التغير فى الميل والرغبة وريجا تعارضت الدواعى والصوارف فيبتى الانسان في الحيرة والتردد أمامن كان مطلو منى فعله انشاء الحيرات الباقية واكتماب السعادات الروحانية وعلم انتلك المطالب امور بافيذبر يثذعن التغير والتبدل لاجرم كأن هذا الانسان ثابتا راسخنا فلهذا المعنى وصفها الله تعالى أهل الأيمان بالشبات فقال يثبت الله الذين آمنوا وقال ألابذ كرافله تطحش القلوب وقال باأيها النفس المطحئنة (المسئلة الثالثة) قَرأً ابن عباس مديد بين بكسر الذال الثانية والمعنى يذبذبون قلو بهم أودينهم أورأيهم عمن يتذبذبون كاجاء صلصل وتصلصل عمنى وف مصحف عيد الله بن مسعود متذبذيين وعن أبي جعفر مد بدبين بالدال المهملة وكائنالمني أنهبه تارة يكونون فيدبة وتارة فيأخرى فلاببقون على دبة واحدة والدبة الطريقة وهي التي تدب فيها الدواب (المسئلة الرابعة) قوله بين ذلك أي بين الكفر والايمانأو بين الكافرين والمؤمنين وكلمة ذلك بشار به الىالجماعة وقدتقدم تقريره في تفسير قوله عوان بين ذلك وذكر الكافرين والمؤمنين قدجري في هذه القصة عند قوله الدين يتمخذون الكافرين أولياءمن دون المؤمنين واذاجرى ذكر الفريقين فقدجرى فركر الكفر والايمان قال قنادة معني الآية ليسوا مؤمنين مخلصين ولامشركين مصرحين بالشرك (السله الخامسة) آحم أصحابنا بهذه الآية على أن الحيرة ف الدين اعاتصل بإيجادالله تعالى وقالواان قوله مذبذبين يقنضي فاعلا قدذ بذبهم وصيرهم متحيرين مترددين وذلك ليس باختيار العبدفان الانسان اذاوقع في قلبه الدواعي المتعارضة الموجبة للتردد والحيرة فلوأراد أن يدفع ذلك التردد عن نفسه لم يقدر عليه أصلا ومن رجع إلى نفسه ونأمل فيأحواله علمان الامر كاذكرنا واذاكانت تلك الذبذية لابدلها من فاعل وثبت ان فاعلهاليس هوالعبذ ثبت انفاعلها هوالله تعالى فثبت ان الكل من الله تعالى فانقيل قوله تُعالَى لاالى هو ُلاء ولاالى هو ُلاء يقتضي ذمهم على ترك طريقة المؤمنين وطرَّ يقة الكافرين وذلك يقتضي انه تعالى ماذمهم على طريقة الكفار وانه غيرجائز فلناأان طريقة الكفاروان كانتخبيثة الاأنطريق قسة النفاق أخبث منها ولذلك فانه تعالى ذم الكفار فيأول سورة البقرة في آيتين وذم المنافقين في بضع عشرة آية وماذاك الاأن طريقة النفاق أخبث من طريقهة الكفار فهو تعالى انماذمهم لالانهم تركوا الكفر بللانهم عدلواعنه الىماهو أخبث منه ممقال تعالى ومن يضلل المله فلن تجدله سسبيلا واجتبغ أصحابنا بهذه الآية على قولهم من وجهين ( الأول ) انذ كرهذا الكلام عقيب قوله مذيذبين يدل على ان تلك الذيذية من الله تعالى والالم يتصل هذا الكلام عاقبله ( و الثاني ) انه تُصريح بأن الله تعالى أضله عن الدين قالت المعتى هذا الاصلال سلب الإلطاف أوهوعها ربعن حكم الهعليه بالضلال اوهوجبارة عن ان الله تعالى بضله يوم الهيامة عن ا

النصارى بأنهم دعوه اس الله تعالى الله عن ذاك علواكبيرا (فبظلم من الدين هاهوا) لعل ذكرهم يهذا العنوان الايذان بكمال عظم طلهم مذكر وقوعه بعد ماهادوا أى تابوا من عبادة العجل مثل تلك التوية الهائلة المشروطة بمخع النفوس اثريان عطمه فيحسد ذاته بالتنوين التفغيمي أي بسببطم عطيم حارج عن حدود الأشهاه والاشكال صادرعتهم ( حر ماعليهم طيبات أحل لهم ) ولمن قبلهم لابسئ غيره كازعوا عامهم كانوا كلماارتكبوا معصية من المعاصي التي امترفوها يحرمعليهم بوع سن الطبيبات التي كانت محلاة لهمم ولن تقدمهم من أسلافهم عبوية لهم وكانوا مع ذاك بعترون على الله محانه و مقولون لسنا أول منحرمت عليه والماكانت محرمة على

و حوابراهم ومن بعدهم احتى اتهى الامر اليناف كلف بهم الله عزوجل في مواقع كشيرة و بكتمهم على طريق كسس بقوله تعالى كل المطعام كان حلالبي اسرائيل الاماحرم اسرائيل على نفسه من قبل أن تعزل المتوواة قل فائتوا بالتوراة ما الموها ان كنتم صادقهن أي في امعانكم أنه تحريم قديم ووى أنه عليد السلام الماكلة مم اخراج التوراة ، ، ، ، ، ، به المنظمة المجدّ على اخراجه المائن القون العوزم بغلطها كان مستطورا فيها فبهنوا وانقلبوا صاغر بن ( و بصدهم الم من سبيل الله كثيرا ) أي ناسا كثيرا أوصداً كثيرا (وأخذهمال بواوقد فهواعنه ) كان الربانا محرما عليهم كاهو المحرمة دليل على ان النهى يدل على خزفة المنهى عنه ( وأكاهم أموال الناس بالباطل ) بالرشوة وسائر الوجوة المحرمة ( وأعدنا للكافر بن دنهم) ﴿ 24٣ ﴾ أى المصرين على الكفر لالمن تاب وآمن من بينهم (عذابا أليما)

سيدوقونه فىالآخرة كإذاقوا في الدنياعقو بة المحريم (لكن الرامخون في العلم منهم) استدراك منقوله تعالى وأعتدنا الح و بيان لكون بعضهم على خـ لاف حالهم عاجلا وآجلاأى لكن الثابتون فىالعلم منهم المنقنون المستبصرون فد غيرالتاسين للظن كاوالتك الجهلة والمراد بهم عبدالله في سلام وأصحابه (والمؤمنون) أى منهم وصفوا بالايمان بعدماو صفواءا بوجبه من الرسوخ في العسلم بطريق العطف المنبئ إعنالمفايرة بينالمعطوفين تنزيلا للاختلاف العنواني مغزلة الاختلاف الذاتى وقوله تعمالى (بۇمنونېما ئىزلىالىك وماأنزل من قبلك )حال من المؤمنون مبينة لكيفية ايمانهم وقيل اعتراض مؤكد لماقبله وقوله عن وحل ( والمقيمين الصلاة) قيل نصب باضمار فعل تقدره وأعنى المقيين

طريق الحنة وهذه الوجوه قد تكلمنا عليها مرارا \* قوله تعالى ( باليها الذين آمنوا الإنصدواالكافرين أولياء من دون المؤمنين) اعمرانه تعالى لماذم المنافقين بأنهم مرة الى الكفرة ومرمالي المسلين من غيران يستقروا مع أحدالفر يقين فهي المسلين في هذه الآية أن يفعلوا مثل فعلهم فقال باأيهاا ذين آمنوا لاتهخذوالكافرين أولياءمن دون المؤمنين والسبب فيدان الانصار بللدينة كان لهم في بني قرينة قر رضاع وحلف ومودة فقالوالرسول اللهصلي الله عليموسلم من : ولى فتال المهاجرين فنزلت هنمالاً ية (والوجه الثاني) ملقاله التفال رحه الله وهو انهذانهي للمؤمنين عن موالاة المشافقين يقول قدبينت اسكم اخلاق المنافقين ومذاهبهم فلا تتخذوا منهم أولياء \* مم قال تعالى ( أتر يدون أن تَجِعُاوالله عليكم سلطا مامبينا ) فانحلناالآية الاولى على انه تعالى فهى المؤمنين عن موالاة الكفاركان معنى الآمة أتر بدون أن يجعلوالله سلطانا مساعلى كونكم مناذةين والمرادأتر مدون أنتجعآوا لاهل دين الله وهمالرسول وأمندوان جلناالآ يةالأولى على المنافق بن كان المعنى أتر يدون أن تجعلوا لله عليكم في عقاكم حجة بسبب موالاً لم . للمنافقين \* ثمقال تعالى ( أَنَالْمِنَافقين في الدرك الاسفل من النار) وفيه مسائل (المسئلة الاولى) قال الليث الدرك أفصى قعر الشي كالجر و يحوه فعلى هذا الراد بالدرك الاسغل أقصى قعر جهنم وأصل هذا منالادراك باعني اللحاوق ومندادراك الطعام وادراك الغلام فالدرك مايلحني به من الطبقة وظاهره انجهنم طبقات والظاهران أشدها أسفلها قال المنحاك الدرج اذاكان بعضها فوق معض والدرك اذاكان بعضرا أسفل من بعض المسئلة الثانية) فرأجزة والكسائي وحفص عن عاصم في الدرك بسكون الراء والباقون بفتحها قال الزجاجهما لغتان مثلالشمع والشمع الاأنالاختمار فتح الراء لانه أكثر استعمالا قال أبوحاتم جع الدرك أدراك كقولهم جلواجال وفرس وأقراس وجع الدرك أدرك مثل فلس وأفلس وكلبوأ كلب ( ألمسئلة الثالثة ) قال ا بن الانباري أنه تعالى قال في صفة المنافقين انهم في الدرك الإسفل وقال في آل فرعون أدخلوا آل فرعون أشدالعذاب فأيهما أشدعذا باللنا فقون أم ال فرعون وأجاب بأنه يحتمل ان أشد العذاب الما يكون في الدرك الاسفل وقد اجتمع فيه الفريقان ( المسئلة الرابعة ) لما كان المنافق أشد عدابا من الكافر لانه مثله في الكفروضم اليه نوع اخر من الكفر وهوالاستهزاء بالاسلام و بأهله وبسببانهم لماكانوا يظهرون الاسلام يمكنهم الاطلاع على أسعرا رالمسلين ثم يخبرون الكفار بذلك فكانت تنضاعف المحنة من هو ٌلا المنافقين فلهذه الاسماب جعل الله عذابهم أزيد منعذاب الكفار \* مُعقال تعسالي (وان تجدلهم فصيرا) وهذا تهديد لهم والمتبع أصحابنا بهذا على إثبات الشفاعة في حق المغساق من اهل الصلاة قالواانه تعالى خص المتافقين بهذا التهديد واوكان ذلك حاصلا في حق تنفير المنافقين لم يكن ذلك زجرا عن التفاق من حيث اله نقاق وليس هذا استدلالا

ماصلاً على أن الجملة المحمد معن والحبروة يسل هو عطف عأنزل اليك على أن المراد بهم المبلانبياءة على أن المراد بهم المبلانبياءة عليهم السلام أى يؤمنون بالملائكة الذين صفتهم اقامة الصلا لقوله تعالى يسبحون الليل والنهار لا يفترون وقيدل عطف على الكلف في البك أى يؤمنون بما أنزل اليك والى المقيمين الصلاة وهم الانبياء

نوقيل على العتمير الجرَوْر في هنهم أى لكن الرّاسخون في العلم منهم وُمِنّ المَّهْ بِين الطّ الله وقرى الله فع على أنه أَسْتُطَاؤُنِّ على المُومِن بناء على ما من تعزيل المتغاير العنوابي من لذالتغاير الله الله وكلما الحال فيما سياحي من المخطوفين فان قوله تعلى من المخطوفين فان قوله تعالى (والمو منون بعالك ذاتا وكذا الكلام في قوله تعالى (والمو منون بالله والمومالا خر) فان المراد بالكل مؤمنوا أهل الكتاب ﴿ ٤٩٤ ﴾ قدوصة والولا بكونهم راسخين في علم الكتاب

يدليل الخطاب بلوجه الاستدلال فيه انه تعالى ذكره فيمعرض الزجر عن التغاق فلوحصل ذلك مع عدمدلم يبق زحراعنه من حيث انه نفاق \* ثم قال تعالى (الاالذين تابوا وأصلحوا واغتصموا بالله وأخلصوا دينهم لله فأولئك مع المؤمنين وسوف يوثت الله المؤمنين أجرا عظيما ) واعلمان هذه الآية فيها تغليظات عظيمة على المنافقين وذلك لانه تعالى شرطفى ازالة العقاب عنهم أمورا أربعة (أولها) النوبة (وتأنيها) أصلاح العمل فالنو بقعن القبيح واصلاح العمل عبارة عن الاقدام على الحسن ( وثالثها) الاعتصام بالله وهوأن يكون غرضه من التوبة واصلاح العمل طلب مرضاة الله تعالى لاطلب مصلحة الوقت فإنه لوكان مطلو به جلب المنافع ودفع المضاراتغيرعن النوبة واصلاح العمل سر بعاأمااذاكان مطلوبه مرضاة الله تعالى وسعادة الآخرة والاعتصام بدين الله بتي على هذه الطريقة ولم يتغير عنها (ورابعها ) الاخلاص والسبب فيد أنه تعالى أمرهم أولا بتزك القبيح وثانيسا يفعل الحسن وثالشا أن يكون غرضهم فيذلك التزك والفعل طلب مرضاة الله تعالى (وخامسها) أن يكون ذاك الغرض وهوطلب مرضاة الله تعالى خالصا وأنلايمتزج بهغرض آخرفاذا حصلت هذه الشرائط الار بعة فعند ذاك قال فأولئك مع المؤمنين ولم يقل فأولئك مؤمنون ثم أوقع أجرالمؤمنين فى التشريف لانضمام المنافقين اليهم فقال وسوف يؤت الله المؤمنين أجراعطيما وهذه القرائن دالة على ان حال المنافق شدىد هندالله قولى الله قوله تعالى ( ما نفعل الله يعد الكر أن شكرتم وآونتم و كأن الله شَاكُرا عَلَيمًا ) وفيدمسائل (المسئلة الاولى ) أبعدبكم لاجل النشني أم اطلب النفع أم لدفع المضرركل ذاك محال في حقه لانه تعالى غنى لذاته عن الحاجات منز ،عن جلب المنافع ودفع المضار وانما المقصود مندحل المكلفين على فعل الحسن والاحتراز عن القبيع فَاذَا أَتَيْتُمُ بِالْحُسْنُ وَتُرَكُّمُ الْقَابِحِ فَكُيفَ بِلِّيقَ بِكُرِمَهُ أَنْ بِعَدْبِكُمُ ﴿ ٱلْمُسْتُلَّةُ الثَانِيةَ ﴾ قالتُ المعترزلة دلت هسده الآية على قولناوذلك لانهادالة على انه سجعانه ماخلق خلفالاحل التعذيب والعقسات فأن قوله مايف الله بعذابكم ان شكرتم وآمتهم صريح في انه لم يخلق أحد الغرض التعذب وأيضا الآرة تدل على أن فاعل الشكر والأعسان هوالعبدوليس ذلك فعلالله تعالى والالصمارا لتقدير مايفعل الله لعدابكم اذاخلق الشكر والابمان فيكم ومعلومان هذا غيرمن تظم وقد يسبق الجواب عن هذه أاكلمات (المثلة الثالثة) قالُ أصحابنا دلت هذوالا ية على أنه لايعد تصاحب الكبيرة لانانفرض الكلام فين شكر وآمن ثم أفدم على الشرب أوال نافه للقوجب أن لايعاقب بدليل قوله تعالى مايفعل الله بعذابكم انشكرمم وآمنتم فانقالوالانسلم انصاحب الكبيرة مؤمن قلناذكرنا الوجوه الكشرة في هذا الكُتاب على أنه مؤمن ﴿ المستلة الرابعة ) في تقدم الشكر على الأيسات وجهان (الاول) انه على التقديم والتأخير أى ان آمنتم وشكرتم لان الايسان مقدم على سَّا رَالطَاعَلَتُ (الثَّانِي) أَذَا قَلْنَا الوَّاوِ لَا تُوجِبِ التَّرْبِبِ فَالْسُوَّ الرَّالِ (الثَّالَثُ ) أَنَّ

الذا الأن ذال للاعسان حقيقية جداهم الهابقوامكترين على الكفرلمدم رسوخهم فيه ثم بكونهم مؤمنين مجميدم الكنب المزلة على الانبياء ممكونهم عاملين بمافيها من الشرائع والاحكام وأكتني من بينها بذكر اقامة الصدلاة واتاء الزكاة المستنبعين لسائر المبسادات البدنيسة والمالية بمركونهم مؤمنين بالبدا والمعاد تحقيقا لحيازتهم الايمان بقطريه واحاطتهم بهمن طرفيه وتسريضا بأن من عداهم منأهل الكتاب ليسوآ بموءمنين بواحدمنهما حقيقسة فانهم بقولهم أ عزيران الله مشركون بالله سبحانه ويقولهم لن تمسستاالنار الأأماما معدودة كافرون باليوم الآخر وقوله تعسالي (أولئك) اشارةاليهم باعتبار اتصافهم عاعدد مهالصفات الجيلة ومأفيه منءعني البعد

عِدَامِا الْعِالِمَكُانَ المُوْمِنُون منهِم سنو تبهم أجراعظيما وأماماجيج اليه الجمهور من جعل قوله تعالى يو منسون بما انول البَّبُ الْجُ يَجِمِ المُمبَدا فَيْ كَالُ السداد خلاأنه غير منعرص لتقابل الطرفين وقرئ سيو تبهم بالياء مراعاة لغلاهر قوله تعالى والمو منون الله (انا وحينا اليك كاأوحينا الى نوح والنبيين من بعده) جواب لاهل الكناب عن سو الهم رسول الله عليه الصلاة والسلام أن بنزل عليهم ﴿ 190 ﴾ كتابا من السماء واحتجاج عليهم بأنه ليس بدعا

من الرسسل وانعا شانه فيحقيقة الارسال وأصل الوحي كشان سائرمشاهير الاسياء الذين لاريب لاحدفي نبوتهم والكاف في محل النصب على أنه نعت الصدر محذوف أي ايحاء مثل امحاثنا الى نوح أوعلى أنه حال من ذلك المصدر القدر معرفا كاهورأى سيو به أى أوحبنا الايحامال كونه مشبها بايحاثنا الخ ومن بعده متعلق أوحينا وانما بدئ بذكر نوح الانه أبو البشرو أولني شرع الله تعالى على لسانه الشرائع والاحكام وأول بي عذب امد لردهم دعوته وقد أهلكالله يدعائه أهل الارض ( وأوحين الى ابراهم ) عطف على أوحينا الى نوح داخل معــد في حكم النشبيه أى وكاأ وحينا الىابراهيم (واسمعيل وأستعق ويعقسوب والاسباط) وهمأولاد أيتقوب عليهم السلام

الانسان اذانظر فينفسه رأى النعمة العظيمة حاصلة في تخليقها وترتيبها فبشكر شكرا مجيلا مماذاتهم المنظر في معرفة المنهم آمن به مم شبكر شكرا مفصلاً فكان ذلك السَّسكر المجمل مقدمًا على الايمان فلهذا قدمة عليه في الذكر ممقال وكان الله شاكر اعليما لانه تعالى لماأمر هم بالشكر سمى جزاء الشكر شكرا على سبيل الاستعارة فالمراد من الشماكر في حقه تعالى كونه مثيبا على الشكر والمراد من كونه عليما انه عالم بجميع الجزئيات فلايقع المغلط لهالبتة فلاجرم يوصل النواب الى الشاكر والعقاب الى المعرض \* قوله تعالى ( لا محب الله الجهر بالسوء من القول الامن ظلم وكان الله سميعا عليما ) وفي الآية مسائل ( المسئلة الاولى ) في كيفية النظم وجهان ( الاول ) انه تعالى لماهتك سترالمنافقين وفضحهم وكان هنك السترغير لائق الرحيم الكريم ذكرتمالي ما يجرى مجرى العذر في ذلك فقال لا يحب الله الجهر بالسموء من القول الامن طلم بعني انه تعالى لايحب اظهار الفضأيح والقبائع الافيحق منعظم ضرره وكثر مكره وكيد فعند ذلك يجوز اظهارفضائحه ولهذاقال عليه الصلاة والسلام اذكروا الفاسق بمافيه ي تحذره الناس وهوالاء المنافقون قدكان كثرمكرهم وكيدهم وطلهم فحق المسلين وعظم ضررهم فلهذا المعنى ذكرالله فضائحهم وكشف أسرارهم (الثاني)انه تعالى ذكر في هذه الآية المتقدمة انهو المنافقين اذاتا بواوأ خلصوا صاروامن المؤمنين فيحتمل انه كان يتوب بعضهم ويخلص في تو بته ثم لايسلم بعد ذلك من التعييروا لذم من بعض المسلمين بسبب ما صدرعنه في الماضي من النفاق فبين تعالى في هذه الآية انه تعالى لايحب هذه الطريقة ولايرضي بالجهر بالسوءمن القول الامن ظلمنفسه وأقام على نفاقه فانه لايكره ذلك(المسئلة الثانية) قالت المعتزلة دلت الآية على انه تعالى لاير يدمن عباده فعل القبائح ولا يخلقها وذلك لان محبة الله تعالى عبارة عن ارادته فلاقال لايحب الله الجهر بالسوء من القول علما انه لايريد ذلك وأيضا لوكمان خالقا لافعال العباد لكان مريدالها ولوكان مريدالها لكانَّقَد أحب ايجادالجهر بالسوء من القول وانه خلاف الآية والجواب الحبة عندنا عبارة عن اعطاءالثواب على الفعل وعلى هذا الوجه يصيح أن يقال انه تعالى أراده ولكنه ماأحبه والله اعلم (المسئلة الثالثة) قال أهل العلم انه تعالى لأبحب الجهر بالسوء من القول ولاغير آلجهر أيضا ولكنه تعالى انماذكر هذا الوصف لأن كيفية الواقعة أوجبت ذلك كفوله اذاضربتم فيسبيلالله فنبينوا والمتبن واجب فيالظعن والاقامة فكذا ههنا( المسئلة الرابعية ) في قوله الامن ظلم وجهان وذلك لانه اما أن بحكون استنساء منقطعا أومنصلا (القول الاول) انداستثناء منصل وعلى هذا النقدير ففيه وجهان (الاول) قال أبوعبيدة هذامن باب حذف المضاف على تقدير الاجهر من ظائم حذف المضاف وأقيم المضاف اليهمقامه (الثاني)قال الزجاج المصدرههنا أقيم مقام الفاعل والتقدير لأيحب الله المجاهر بالسموء الامن طلم ( القول الثاني ) ان هذا الاستثناء منقطع والمعنى

( وعبعي وأيوب ويونس وهرون وسليمان ) خصوا بالذكر مع ظهور انتظامهم في سلك النبيب تشريف الهم وعلم وعبد في النبيب الهم والجلهارا لفضلهم كافي قوله تعالى من كان عدوالله وملائكته ورسله وجبريل وميكال وتصريحاً بمن ينتمي اليهم اليهودمن الإنبياء ونكرير الفسل لمزيد تقرير الايحاء والتنبيد على أنهم طائفة خاصة مستقسلة بنوع مخصوص من ألوحي ( وآتينا داود زيورا ) قال القرطبي كان فيد مائة

وخُدسون سورة ليس فيهاحكم من الأحكام وانماهي حكم ومواعظ وتُحمَّيد وتُتعَفِيد وثُناتُعلَى الله تُعالى وُ قُريَّ بضم الراء وهوجم زبر بمعنى مزبور والجُلة عطف على أوحينا داخل في حكمه لاتايتا الزبور من بالب الايحاء أى وكاآنينا داودز بورا وايثاره على وأوحينا الى داود لتحقيق الممائلة في أمر خاص هوايتا الكتاب بعد تُعقيقها في مطلق الايحداء ثم اشير الى تحقيقها في أمر لازم لهما ﴿ ٤٩٦ ﴾ لزوما كليا وهوالارسال فان قوله تعالى (ورسلا)

الايحب الله الجهر بالسوء من القول لكن المظلوم له أن يجهر بظلامته (المسئلة الخامسة) المظلُّوم مادًا يفعل فيه وجوه (الاول)قال قتادةً وابن عباس لايحبالله رفع الصوت يملي بسوء غيره الاالمظلوم فاناه أن يرفع صوته بالدعاء على من ظلم (الثاني) قال مجاهد الم يخبر بظلم طالمهله (الثالث)لايجوز اظهارالاحوال الستورةالكتومة لانذلك يصرف لوقوع الناس في الغيبة ووقوع ذلك الانسان في الربة لكن من ظلم فبحوزا ظهار عَلَمْ فَالْ يذكر أنه سرق أوغصب وهذا قول الاصم (الرابع) قُال الحسن الأأن ينتصر من ظالمه قيل تزلت الآية فيأبي كر رضي الله عنه فان رجلا تشتمه فسكت مرارا ثم ردهليه فقام النبي صلى الله علبه وسلم فقال أبو بكرستمني وانتجالس فلمارددت عليه قتقال ان ملكاكان يجيب صنك فلارد دت عليه ذهب ذلك الملك وجاء الشيطان فلأجلس صدمجي الشيطان فنزلت هذه الآية (المسئلة السادسة) قرأج اعد من الكبار الضحالة وزيد بن أسلم وسعيد ابن جبيرالامن ظلم بفتى الظاء وفيه وجهان (الاول) ان قوله لا يحب الله آلج هر بالسوء من ألقول كلام تام وقوله الامن ظلم كلام منقطع عماقبله والتقدير لكن من ظلم فدعوه وخلوه وقال الغراء والزجاج يعنى لكن منظلم نفسمه فانه يجهر بالسوء من القول ظلما واعتداء الثانى أن يكون الاستثناء متصلا والتقدير الامن ظلم فأنه يجوز الجهر بالسوء من القول معه ممقال وكأن الله سميعاعليما وهوتحذير من النعدى في الجهر المأذون فيد يعني فليتقالله ولأيقل الاالحق ولايقدف مستورا بسوء فانه يصبرعاصيالله بدلك وهوتعالى سميع لما يقوله عليم بمايضمره # قوله تعالى ( ان تبدوا خيرا أوتحفوه أوتعفوا عن سوه فان الله كان عفوا قدرا) اعلم أن معاقد الخيرات على الرَّم المحصورة في أمرين صدق معالحق وخلق معالخلق والذي يتعلق بالخلق يحصور في قسمين ايصال نفع اليهم ودفع ضرر عنهم فقوله أنتبدوا خيرا أوتخفوه اشارة الى ايصال النفع البهم وقوله أوتعفوا اشارةاني دفع الضرر عنهم فدخل في هاتين الكلمتين جبع أنواع الخير وأعال البرم قال تعالى فَانَاللَّهُ كَانَ عَفُواْقَدِيرًا وَفَيْمُ وَجُوهِ (الأولَ) انه تَعَالَى يَعْفُو عَنَّ الْجَانِبِينَ مَعْقَدْرته عَلَى الانتقام فعليكم أن تقتدوا بسنة الله تعالى وهوقول الحسن ( الثابي ) ان الله كان عفوا لمن عفا قديرا على ايصال الثواب اليه (الثالث)قال الكلي ان الله تعالى أقدر على عفو ذنو بك منك على عفو صاحبك \* قوله تعالى ( انالذين يكفرون بالله ورسله و ير بدون أن يفرقوا بين الله ورسله و يقولون نو من ببعض ونكفر ببعض و يريدون أن يتخذوا بين ذَلَكَ سَيِلًا أُولَئِكَ هُمُ الْكَافِرُونَ حَقًّا وأَعَنَّدُنَا لِلْكَافِرِينَ عَدَابًا مُهَيِّنًا )اعلم أنه تعالى لما تكلم على طريقة المنافقين عاديتكلم على مذاهب اليهود والنصارى ومناقعت اتهم وذكر في آخر هذه السورة من هذا ألجنس أنواعا (النوع الأول) من أباظيلهم المائهم ببعض الانبياء دون البعض فقال ان الذين يكفرون بالله ورسله فان اليهود آمنوا بموسى والنوراة وكفروا بميسي والأبجيل والنصارى آمنوا بعيسي والإبجيل وكفروا بمعمدوا لقرآن

نصب عضمر مدل عليد أوحينسا معطوف عليه داخل معدقي حكم التشيه كإقبله أى وكاأسلنا رسلا لاعاغسس قوله تعالى (قدقصصناهم عليك)أي وفصصا رسلاكا قالوا وفرعوا عليه أنقوله تعالى قدقصصناهم على الوجه الاولمنصوبعلىأنه صفة لرسلاوعلى الوجه الثابى لامحل له من الاعراب فانه بمالاسبيل اليدكاستفف عليه وقرى برفع رسل وقوله تعالى (من قبل) متعليق بقصصنا أى قصصنامن قبل هذه السورة أواليوم (ورسلا لم تقصصهم عليك) عطف على رسلامنصوب يناصبه وقيل كلاهما منصوب بنزع الخافض والتقدر كاأوحيناالي نوح والىرسل الخ والحق أن لكون انتصابهما بارسلنا فانفيه تحقيقا للاثلة يبن شأته عليد الصلاة والسلام و مين شوين من يعترفون بلبوته

من الانبياء عليهم السلام في مطلق الايحاء ممنى التاء الكتناب ممنى الارسال فانقوله تعالى ﴿ ويريدون ﴾ اناأوحينا اليك من طبها على الناوح ومثل ماأوحينا الي وحومثل ماأوحينا الى المنافع ومثل ماأوحينا الى المنافع ومثل ماأومينا الياراه مرود وأثيناك المناف الفرقان الماء على ماأنينا داوه زبورا وأوسلتا لمارسالا مثل ماأوسلتا رسلا قد قصصها الياب عليك من قبل ورسلا آخرين لم نقصصهم عليك

من غير تفاوت بينك و ينهم في حقيقة الامحاه وأصل الارسال فاللكفرة يسالونك شيئالم يعطه أحدمن هو لا الرسل عليهم السلام ومن همنا أنضح أن رسلالا يمكن نصبه بقصصنا فان ناصبه بجب أن يكون معطوفا على أوحينا داخلامعه ق حكم النشبيه الذي عليه يدور فلك الاحجاج على الكفرة ولارب في أن قصصنا لا تعلق الاتحاء والابتاء حق عكن اعتباره في ضمن قوله تعالى انا أوحينا إليك في 192 مجمع يعتبر بينه وبين المدكور مماثله مصحمة التشبيه على عكن اعتباره في ضمن قوله تعالى انا أوحينا إليك في 192 مجمع يعتبر بينه وبين المدكور مماثله مصحمة التشبيه على

أن تقدير وفي رسلا الاول بقنضي تقدير نفيه في الثابي وذلك أشداستحالة وأظهر بطلانا ( وكلمالله موسى) برفع الجلالة ونصب وسي وفري على القلب وقوله تعالى (تکلیما)مصدرمو کد رافع لاحتمال المجاز **قا**ل الفراءالعرب تسمى ماوصل الى الانسان كلاما بأي طريق وصل مالم يو كدبالمصدرفاذا أكدبه لمربكن الاحقيقة الكلام والجملة امامعطوفةعلى قوله تعالى انا أوحينا اليك عطف القصة على القصة لاعلى آتينا وماعطفعلبه واماحال بتقدير قد كإيذي عنه تغيير الاسلوب بالالتفات والمعنىان التكليم بعير واسطة منتهى مراتب الوحىخص بهموسي من بينه إفليكن ذاك قادحا في نبوة سسائر الانبياء عليهم السلام فكيف يتوهم كون نزول التوراة علمه عليه السلام جله فادحافي صحة نبوة

و يُر يد وَنْ أَنْ بِفَرْ قُوا بِينَ الله و رسله أي يريد و ن أَنْ يَفَر قُوا بَيْنَ الْإِيمَانَ بِاللَّهُ ورسله و يريُّدُ وَنَ أُنْ يَحَدُوا بِينَ ذَلَكَ سَبِيلاً أَي بِينَ الْآعِانَ بِالْكِلُّ وَبِينَ الْكَفَرِ بَالْكُلُّ سَبِيلًا أَي واسطةوهي الايمان بالبعض دون البعض ثمقال تعالى أولئك هم الكافرون حقّا وفيه مسائل ( المسئلة الاولى ) في خبران قولان ( أحدهما ) انه محدوف كانه قيل جموا المخازى(والثاني)هو قوله أولئك هم الكافر ونوالاولأحسن لوجهين(أحدهما)"نه أبلغ لانه اذاحذف ألجولب ذهب الوهم كلمذهب من العيب واذاذكر سق مقتصراعلي المذكور ( والثاني ) انه رأسَ الآية والاحسن أن لايكون الخبر منفصلاً عن المبتدا ( المسئلة الثانية )انهم انمآكمانوا كافرين حقالوجهين (الاول )أنالدليلالذي بدل على نبوة البعض ليسالاالمعجزواذا كاندليلاعلىالنبوة لزمالقطعيأنه حيثحصل حصلت النبوة فأنجوزنا في بعض المواضع حصول المجزيد ون الصدق تعذر الاستدلال معلى الصدق وحيننذيلزم الكفر بجميع الانبياء فثبت أن من لم يقبل نبوة أحدمتهم لزمد الكفر بجميعهم قان قيل هبانه يلزمهم الكفر بكل الانبياء ولكن ليس اذا توجه بعض الالزامات على الانسان لزم أن يكون ذلك الانسان فأثلابه فالزام الكفر غير والترام المكفر غير وآلقوم لمالم يلتزموا فالك فكيف يقضى عليهم باليكفر فلنا الازاماذا كان خفيا بحيث يعتاب فيه ألى فكر وتأمل كان الامر فيه كاذكراتم أمااذا كان جليا واضحالم يبق بين الالزام والالتزام فرق ( والثاني )وهو ان قبول بعض الانبياءان كانلاجل الانقياد لطناءة افتدتعالى وحكمه وجب قبول البكل وان كان اطلمي الرياسة كان ذلك في الحقيقة كه ) نِكل الانبياء (المسئلة الثالثة بـ والتحولة حقاوجهان (الاول) انه انتصب على مثل قولك زيدأخوك حقاوالتقدر أخبرتك مهذا المعنى اخباراحقا (والثاني) أن يكون التقدير أواثك هم الكافرون كغراحقاطعن الواحدي فيهوقال الكفرلايكون حقسابو جه من الوجوء والجواب أن المراد بهسذا الحق الكامل والمعسى أولئك هم الكافرون كفرا كاملا التاحقانقينا واعلم أنه تعالى لمساذكر الوصداردفه بالوعدفقال (والذين آمنوا بالله ورسله ولم يفرقوايين أحلهمنهم اولئكسوف نؤتيهم أجورهم وكان الله غَفُورًا رَحِيا ) وفي الآية مسأثل (المسئلة الاولى) أنما قال ولم يفرقوا بين أحد منهم مع أنالتغريق يقتضى شيئين فصاعدا الاأنأحدالفظ يستوي فيدالواحد والجع والمذكر والمؤنثو بدل عليه وجهان (الاول) صحة الاستثناء (والثاني ) قوله تعالى لستن كالحد أمن النساء أذاعرفت هذافتقدير الآية ولم يقرقوابين النين منهم أو بين جاعة (المسئلة الثانية) تمسك أصحابنا بهذه الآية في البيات المفووعدم الاحباط فقالوا انه تعالى وعدمن آمن بالله وراسله بأنه يؤتيهم أجود فهموا لمفهوم منه يؤتيهم أجورهم على ذلك الايمان والالم ﴿ تُصلِّعُ هَذِهُ الْآَيَةُ لَانْ تَكُونُ تُر غَيْبًا فَيْ ٱلاَيُّانِ وَذَلْكُ بُوجِبُ القَطْعُ تُعْدِمُ الاحباط والقطع بالعُفوو بَالاخراج من النار بعد الادخال فيها (المسئلة الثالثة ) قرأعام مي رواية

مَنْ أَنْوَلَ عَلَيه الكتاب مفصلام في من عليه في ثن ظهن رأن نز ولها كذلك خكم مفتضية لذلك من جلتهاأن بن اسمائيل كانوا في المنادوشدة الشكيمة بحيث لولى بكن نز ولها كذلك لما أمنوا بهاومع ذلك ما أمنوا بها الابعد اللتها والتي وقد خَمْلُ الله تعمل كل واحد منهم صلى الله عليه وسلم بان أعمل ما أعملي كل واحد منهم صلى الله علية وسلم بان أعمل ما أعملي كل واحد منهم صلى الله عليه وسلم الله والله والله

(رسلا منشر بن ومند بن العسب على المد جلو واضمار ارملتا الوجلى المال بان يكون به المحدد المحدد الدار الدارة من رسلا الاول المحدد بالمدارة بالمحدد بالمحدد بالمحدد المحدد بالمحدد المدارة من المدارة ال

من يؤتيهم بالياء والضمير راجع الى اسم الله والمبا قون بالنون بوذلك أولى لموجهين ( أحدهما ؟ انه أ فخم (يوالمثاني) آنه مشاكل لقوله ، وأعند نا ( المسئلة الرابعة) قوله سوف يؤنيهم أجو رهمهمعنله أن ابناء ها كأئن لاعمالة وإن تأخر فالغرض به توبكيد الموجد وتحقيقُه لا كونه متأخرا ثم قال وكمان الله غفو رار حيما وللراد اله وجُدهُمُ بالثُّوابِ ثم أخيرهم تعدفلك بلنه يتجاوز عن سيئاتهم ومعفوعتها ويففرها المقوله تحالى (يسالك اجل الكتلب ان تغنل عليهم كتاباعن السماء فقد سألمواموسي أكبرمن ذلك فقالوا أر بالعهجهرة فاخذتهم الصاعقة بطلمهم تجانخذوا العجل من بعدما جآءتهم البنات فعفوناع فالكوآنينا موسى سلطا بامبينا وردمنا فوقهم الطورعيث اقهم وقلنالهما دخلوا الباب مجدلوقلنالهم لاتدلبوافي السبت وأخذنامنهم ميثلقاغليظا) اهم أن هذاهوالنوع الثابي من جهالات البهبود فأنهم قالوا انكشت رسولاهن عندالله فأتنا بكتاب من السمامجلة كأجاء موسى بالاليواح وقيل طلبو أأن ينزل عليهم كتابامن السماء الى فلان يوكتليا الى فلان بإنك رسول المله وقيل كنا بانعابنه حين يعزل وانماا فترحوا ذلك على سببل النعنب لان معرات الرسول كانت قدتقدمت وحصلت فكان طلب الزيادة من باب التعنت تم قال تعالى فقد سألبوا موسى أكبر من ذلك وانما سند السوال أاليهم وان وجد من آبائهم في أيام موسى عليه السلام وهم النقباء السبعون لانهم كانواعلى مذهبهم وراضين بسوالهم ومشاكلين لهم في التعنت واعلمأت المقصود من الآية بيان ماجبلوا عليه من التعنت كانه قبل ان موسى لمانزل عليه كتاب من السماء لم يكتفوا بذلك القدر بلطلبوآمنه الروءية على سبيل المعاينة وهذا يدل على أن طلّب هو الأملمز ول الكتاب ( أنهم من السماء ليس لأجل الاسترشاديل لمحض العناد مم قال تعالى فقد سأ لواموسي أكبر لأس فألك فقالوا ارتاالله جهرة فاخذتهم الصاعقة بظلمهم وهنه القصة قدفسرناها في سورة البقرة واستدلال المعتزلة يبهذه الأيذعلي نفي الروثية قدأ جبناعته هناك ثم قال تعالى ثم أتحذُوا العجل من بعدمًا جاء تهم البينات والمعنى بيان كال جها لاتهم واصرارهم على كفرهم قانهم ما اكتفوانعدنز ول التوراة عليهم مطلب الرواية جهرة بل معوا اليه عبادة العمل وذلك بدل على غاية بعد هم عن طلب المن والدين والمراد بالبيئات من قوله من بعد ماجاء تهم الستات أمور ﴿ أَحدها ) اله تمالى جعل مأأزاهم من الصاحقة بيتات فان الصاعقة وان كانت شيئا واحدا الاانهاكانت دالةعلى قدرة الله تمالى وعلى علد وعلى قدمه وعلى كوته مخالفاً للا بعسام و الاعراف وعلى معدق موسى حليه السعلام في دعوى المتروة (وكانيها) ان المراد بالبينات انوال المسلحة واحياوهم بعدما أما شهر (والثبها كانهم الماعبدوا المعبل من بعد ان شاهدوا جميع مصوات موسى عليه السلام الى خان بظهر هافي ومان فرصون وهي المصلواليد البيضناء وقلق الصروخيرهامن المعيرات القلعرة والمقصودجن قالت النكالام ان هوالاء العقلبون مقال والمعلم المامن الساخاط المعدانهم لايطلبونه منك الاهذادا و المبافان موسى مسلم المعد عليد هذا المكتاب وأنها عليد سأر المجزامة القاهرة م

سذ ينجله لقالوا ر سا و مأثوسلت اليغا , و مسلم آماتك الاية ر انها سمیت حجه امع اسماله أريكون لاحد عامد سمعامه حبية في فعل مر ادماله بلله أن معل ما دا، كاس على سه على أب المعدر وفي القبول عنده نعال نشمی کر مد ، جه اساده منزلة ا= ية ا باطعه التي لامرد الها والذاك قال تعالى و ما دامعد بين حتى بعث رو ولاقال الني صلى الله عليه وسل ماأ حداغيرم القدتمالي وندك حرم الفواحش ما دايهر منها ومايطن وماأ - دأحب اليد المدح من الله تعالى ولللك مدح مسه ومااحدأحب البدا عدرمن الله تعالى ولديث أرسل الرسل وأبرل الكتب فاللام معلقةبارسلناوقيل **بغوله** تعالى مسترين ومنذرين وحسداسم كأن والناس حبرهاوعلى اللهمتعلق صدوف ومعطالامن

 بها منه المنه المنه المنه المنه المنه الله الله الله الله المنه المورة ومن قصيته الامتناع عن الاجامة الى مسئلة المسته المنه واحتلافها في كيفية النزول وتنا يرها في بعض المنه الموالاحكام الماهو لتفاوت طبقات الام في الاحوال التي عليها يدوره من الكالم في النه المنه وتعالى وأهم على أنحاء في 198 كمه التي واطوار متباينة حسيما تقتضيه الحكمة الكويد، دن المنه المنه وتعالى وأهم على أنحاء في 198 كمه التي واطوار متباينة حسيما تقتضيه الحكمة التكويد، دن المنه المنه

تعبدهم اللي سريم وتقتضيم أحواهم المخالفه واستعداداتهم المتعايره من السيرانع والاحكام حسياته دعمه الحكمةالد العيةوراعيني ارسال الرسايون ال الكيب وغير ذاك من الممور المتعلقة عما عمومعا، هم مافيه مصلم بهم سؤل تعزيل الكاب حله اقتراح واسد ادح \_ تتعلقم الكاا عدسا، على الكلف و الها والخروجعيءعدتها وأمااليز بلالمتحم الواوع حسب الامور الدحدة اليد فهو أيسم صولا وأسهل امسالا ركر الله يشهد) تعميما نو. ورفع الجلالة وفرئ ينشد دانون ويد الجلالة وهواسدرال عايفهم عاقله كأنهم لماتعنتوا عليه بناسق من السوال واحرم عليهم بقوله تعالى اما أوحينا اليك فأوحسا الخ قيل انهم لايشهدون ملك لكرالله نشهد

انهم طلبوا الرؤية على سبيل العناد وأقبلوا على عبادة العبل وكل ذلك يدل على أنهم محبوليون على اللجاج والمعناد والبعد عن طريق الحق ثم قال ضفونا عن ذلك يعني لم فستأصل عبقة العيل وآتينا حوسي سلطانا حبشا يعني الأقوم موسي والكانوا قديالفوا في الخيها واللبعاج والعتاد صد لكنا فصرنه وقو يناه فعظم أحر ، وصعف خصمه وفيه بشارة للرسول صلى الله عليه وسلم على سبيل التنبيه والرمز بإن هو لاء الكفاروان كانوا يعاندونه فانه بالآخرة يستولى عليهمو يقهرهم محكي تعالى عنهم سأتر جهالاتهم واصرارهم على أبالطيلهم (فاحدها) المتعالى رفع فوقهم الطور بميثاقهم وفيه وجوه (الاول) انهم أعطلوا الميثاق على أنالا يرجموا عن الدين ثم وجعوا عندوهموا بالرجوع فرفعالله فوقهم الطورحتي يخافوا فلاينقضوا الميثلق (الثاني) أنه م امتنعوا عن قبول سريعة التوراة فرفعائلة الجبل فوقهم حتى قبلوا وصار المعنى ورفعنا فوقهم الطورلاجلأن يسلوا الميثاق بقبول الدين (الثالث) انهم أعطو الميثاق على انهم ان هموا بالرجوع عن الدن فالله يعذبهم باي توع من أنواع العنداب أراد فلماهموا بترك الدين أظل الله الطور عليهم وهوالمرادمن قوله ورفعنا فوقهم الطور بميثاقهم (وثانيها) قوله وقلنالهم ادخلوا الباب سجدا ومضى بيانه في سورة البقرة (وثالثها) قوله وقلنا لهم لاتعدوا في السبت وأخذنا منهر ميثاظ غليظا وفيه مسائل (المسئلة الاولى) لاتعدوا في السبت فيدوجهان (الاول)لاتعدوا باقتناص السمك فيه قال الواحدي بقال عدا عليه أشدالعداء والعدو والعروان اى ظلم وجاوز الحد ومنه قوله فيسبوا الله عدوا (الثاني) لاتعدوا في السبت من العدو يمعني الحضر والمراد النهيءن العمل والكسب يوم السبتكانه قال لهم اسكنوا عن العمل في هذا اليوم واقعدوا في منازلكم فانا الرزاق ( المسئلة الثانية ) قرأنا فع لاتمدوا ساكنة العين مشددة الدال وأرادلا تعتدوا وجته قوله ولقدعاتم الذين اعتدوا منكم في السبت فجه في هذه القصة بعبنها افتعلوا مم أدغم الناء في الدال لنفار بهماولان الدآل تزيد على الناء في الجهر وكثير من الصويين ينكرون الجمع بين الساكنين اذاكان الثابي منهما مدغما ولمبكن الاول حرف لين بحودابة وشابة وقيل لهم ويقولون ان المد يصبرعوضاعن الحركة وروى ورشعن نافع لاتعدوا يفتح المين وتشديد الدال وذلك آنه لما أدغم التاء في العدال نقل حركتها الى العين والباقون تعدوا بعنم الدال وسكون العين حقيقة (المسئلة الثالثة) قال القفال الميشاق الغليظ هو العهد الموكد عليه النوكيد وذلك بين فيما يدعونه من النوراة وتمقال تمالي (فيما تقضيم ميشاقيم وكفرهم بآنات الله وقتلهم الانبياء بغير حق وقولهم قلو بنا غلف) وفيد مسائل (المسئلة الاولى) في متعلق الباه في قوله فايمنقضهم فولان (الأول) أنه محذوف تقديره فيما نقضهم ميشا قهم وكذا المتاهم ومخطئا عليهم والحفيف أفغم لاناعد الحنف يذهب الوهم كل مذهب ودليل المعذوف ان هذه الاشياء المذكورة من صفات الهذم فيدل على اللعن (الثاني) ان متعلق

(عاأنزلىاليك) على البناطلفاعل وقرى على البناطلفيون والبامسلة للشهادة أى يشهد بحقية ما أنزل اليك من القرآن المعين الناطق بنبو المتعوقيات المائزل قوله تعالى الما أوسينة البلت قالوا مأفشه هلك بهذا فعزل لكن القيشهد (انزله بعله) أى مليسا معلم الغاص الذى الايميل غيره وعوم الهند على جمعة بديع يعبن هند مكل بليغ أو يعلم بحال من أنزله عليه واستعداد، ، لاقتباس الأنوارا اقتاسية الوالله الذي يصناج البعالناس ق المسهم ومعافظة الإجاز والمجرور في الاولين بالمحن الفاعل وعلى الأالت من المقعول والجلة في موقع النفسير لما قبلها وقرى أنه وقولة تعالى (والملائكة وشهدون الي يشاك مبتدأ وخبر والجلة عطف على ما قدلها وقيل حال من معول أنزاه أي أنزاه والملائكة يشهدون بصدقه وحقيته (وكنى بالله شهيدا) على صحة نبوتك حيث وصب لها معيزات باهرة ﴿ و ٥٠٠ ﴾ وجعاطا هرة مغنية عن الاستشهاد بغيرها

الباء هوقوله فبطغ من المدين هادوا حرمنا عليهم طيبات أحلت لهم وهذاقول الزجاج وزعم انهواه فبطغ من الذبن هادوابدل من قوله فيما نقضهم واعم ان القول الاول أولى ويمل عليه وجهان (أحدهما) ان من قوله فيما بقضهم ميثاقهم الى قوله فبطلم الآيتين بعيد جدافيهل أحدهما بدلا عن الآخر بسيه ( الثاني) أن ثلث الجنامات المذكورة عظيمة جدا لأن كفرهم بالله وقتلهم الانبياء وانكارهم للتكليف مقولهم فلو بنا نحلف أعتلم المذنوب وذكر الدنوب العطيمة آنمايليق أن يغرع عليدالعقوية العظيمة وتحريم بسمن المَّاكُولات عنو لذ خفيفة فلا يحسن تعليقه بتلك الجنامات المعطيمة ( المسئلة الثانية ) اتفقوا على انمافي قوله فبمانقضهم ميثاقهم صلة زائدة والتقدير فينقضهم ميثاقهم وقد استقصيناً هنه المسئلة في تفسير قوله فجارجة من الله لنث لهم (المسئلة الثالثة) انه تُعالى أدخل حرف الباء على أمور (أولها) نقض الميثاق (وثانيها) كفرهم باتيات الله والمراد مندكفرهم بالمعجزات وفدبينافيما تقدم انءمن أنكرمعجزة رسول واحد فقدأ سكرجيع معجزات الرسل فلهذا السبب حكم الله عليهم بالكفر بآيات الله (وثالثها) قتلهم الانبياء بغيرحق وذكرنا تفسيره في سورة البقرة (ورابعها)قولهم قلو بنا غلفوذكر القفال فيد وجهين (أحدهما) أن غلفاجه ع غلاف والاصل غلف بتحريك اللام فغفف بالتسكين كما قيل كسب ورسل بنسكين الناء والسين والمعنى على هذا انهر قالواقلوبنا غلف أى أوعية للعلم فلأحاجة بنا ألى علمسوى ماعندنا فكذبوا الأنبياء بهذا القول (والثاني)إن علفا يجع أنحلف وهوالمنغطي بالفلاف اي بالغطاء والممنى على هذا انهم قالوا قلو بنافي أغطية فهي لاتفقه ماتقولون نطيره ماحكي ابله في قوله وقالوا قلو بنافي أكمة مماتدعونا اليه وفي آذاننا وقر ومن بيننا و بينك حجاب ﷺ مم قال. تمالي ( بلطبع الله عليها بكفرهم ) فإن جلنا الآية المتقسدمة على التأويل الاول كان المراد من هذه الآية انه تعسالي كذبهم في ادعائهم انقلو بهمأوجية للعلو بينانه تعالى طبع عليها وختم عليها فلايصل أثرالدهوة والبيان اليهاوهذا يليق بمدهبنا وأنجلنا الآية المتقدمة على التأويل الثاني كأن المراد من هذه الآية أنه تعالى كذبهم في أدعائهم ان قلو بهم في الآكينة والاعطية وهذا يليق عذهب المعتزلة الاان الوجد الاول أولى وهو المطابق لقوله بل طبع الله عليها بكفرهم \* ثُمِقَال (فَلْآبِو مُنُونَ الْأَقْلِيلاً) أَي لا بُو منونَ الابموسي والنوراة وهذِ الخبارمنهم على حسب دعواهم وزعهم والافقدبينا ان من يكفر برسول وإحد و بمعجزة واحدة فإنه لإيكنه الاعانبا حدمن الرسل البتة (وشامسها) قوله (وبكفرهم وقولهم على مريم بهانا عَظْمِياً) اعلم أنهم لمانسبوا من يم الى النا لانكارهم قدرة الله تعالى على خلق الولدين دون الاب ومبكر قدرة الله على ذلك كافرلانه بلزمه أن يقول كل ولد ولد فهومسبوق يوالدلاالى أولى وذلك يوبجب القول بقدم العالم والدهر والقدح في وجود الصانع الحقار فالقوم لاشك افهم أولاأنكروا قدرةالله تعالى على خلق الولدمن دون الاب وثانيانهوا

(انالذین کفروا) أی بماأنزل اللدتمال وشهديه أوبكل مايجب الايمان به وهوداخل فيه دخولا اولياوالمرادجهماليهود حبث كفروا به (وصدوا عن سيل الله) وهؤدي الاسلام من أرادسلوكه بقولهم مانعرف صفة محمد في كتابنا وقري " صدوا مئيا للععول (قدضلوا) عافعلوا من الكفر والصدعن طريق الحق (ضلالا بعيدا) لانهم جموابين العنلال والاصلال ولانالمضل كوزأهرق في الضلال وأبعسد من الافسلاع عنسه (انالذین کفروا) آی عاذكر آمغا (وظلمؤا) أى محداصل الدعليد وسلم بامكارنبوته وكلنمان يعوله الجليلة ووضع غيرهامكانها أوالتاس إصداهم عما فيسه صلاحهم في المعاش والمعباد (لمهيكن إلله ليفغرلهم) لاستحيالة تعلق المُغفرة يا لگافر

(ولالبيد بهبطر بنا الأطويق جهنم) لعدم استعدادهم للهداية الى الحق والاعمال الصاطة . ﴿ مَنْ يَمْ ﴾ التي هي طريق الجهد بنا الله الله الله الله التي هي طريق الاشارة خلقه قطال لاعمالهم السبئة للؤدية بهم الى جهنم أنها يوم المتينامة بواسطة الملائكة والطريق على عومه والاستشامة بواسطة الملائكة والطريق على عومه والاستشاه بتصل وقيسل خاص بطريق الحق والاستشاء

والمنقط المناهين فيها كالمقدرة من المتعير المنصوب والقامل فيهاما ولعليه الاستثناء ذلالقوا مصدكا نه قيل يدخلهم جُهنم خالدين فيها الخ وقوامقعالي (أبدا) نصب على الظرفية رافع لاحتمال جل الخلود على المكث الطويل (وكان ذلك) أى جملهم خالدين في جهنم (على الله يسيرا ) لاستحالة أن يتعذر عليه شئ من مر اداته تعالى (ياأيها الناس ) بعدما حكى رسولاالله صلى الله عليه وسلم تعلل ﴿ ٥٠١ ﴾ اليهود بالاباطيل وأفتراحهم الباطل تعنتا وردعليهم ذلك بصفيق

نبوته عليه الصلاة والسلاموتقر يررسالنه بيان أن شأنه عليه الصلاة والسلام في أمر الوجى والارسال كشوان من يعترفون للبوتهمن مشاهير الانبياءعليهم السلام وأكد ذلك الشهادته سحانه وشهادة الملائكه أمرالم كلفون كافةعلى لمريق للون الخطاب بالإعان مذلك أمر امشفوعا بالوعد بالاجابة والوعيد على الدننيهاعلى أنالجه قدازمت ولم يبق بعد ذاكلاحدعدرفيعدم القبول وقوله عزوجل (قدجاء كم الرسول بالحق من ربکم ) تکر پر للشهادة وتقر ولحقية المشهود به وتمهيد لما يعقبه من الأمر بالاعان وايراده عليه الصلاة والسلام بعنوان الرسالة لتأكيد وجوب طاعته والمرادبالحق هوالقرآن الكريم والباء متعلقة بجاءكم فهي للتعدية أو بمحذوف وقع حالاً من الرسول أي مهتبِساً بالحق ومن أيضامتعلقة اما بالفعل واما بمحذوف هو حال من الحق

مريمالي الزافالراد بقوله وبكمرهم هوانكارهم قدرةالله تعالى وبقوله وقولهم على مرتم بهتانا عفليمانسيتهم اباهاالي الزنا ولماحصل التغاير لاجرم حسن المعلف وانماصار هذأالطمن بهتانا عظيمالاته ظهرعندولادة حيسي عليدالسلام من البكر امات والمجزات مادل على براه تهامن كل عبب بحوقواموهرى اليك بجدع الصلة تساقط عليك رطباجنيا ونحوكلام عيسى عليه السلام حال كونه طفلا منغصلاعن أمه فان كل ذلك دلائل قاطمة على راءة مريم عليها السلام من كل ربية فلاجرم وصف الله قعالى طعن اليهود فيهابانه بهتان عظيم وكذلك وصف طمن المنافقين في عائشة بانه بهنان عظيم حيث قال سيحانك هذابهتان عظيم وذلك يدل على ان الروافض الذين يطمنون في عائشة بمزلة اليهود الذن يطعنون في مريم عليها السلام (وسادسها) "قوله تعالى (وقولهم اناقتلنا السيح عسى ن مريم رسول الله )وهذا يدل على ته رعظيم منهم لانهم قالوافعلنا ذلك وهذاً يدل على انهم كأنوارا غبين فى قتلة مجتهدين فى قلك فلاشك ان هذا القدر كفر عظيم فان قبل اليهود كانوأكافرين بعيسى أعدامله عامدين لقتله يسمونه الساحرابن الساحرة والغاعل آبن الفاعلة فكيف قالوا اناقتلنا المسيح عيسى بن مريم رسول الله والجواب عندمن وجهين (الاول) انهم قالوه على وجه الاستهزاء كقول فرعون انرسولكم الذي أرسل البكم لمجنون وكقول كقارقر بش لمحمد صلى فلقحليه وسلماأ بهاالذي نزل عليه الذكرانك لمجنون (والثاني) انه مجوزأن يضع الله الذكر الحسن مكان ذكرهم القييح في الحكاية عنهم رفعا لعيسى عليه السلام عاكانوا بذكرونه به "م قال تعالى (وماقتلوه وماصلبوه ولكن شبه لهُم ) واعلم انه تعالى لماحكي عن البهود الهمزعوا انهم فتلواعيسي عليه السلام فالله تعالى كذابهم في همذه الدعوى وقال ومأقتلوه وماصلبوه ولكن شيدلهم وفي الآية سؤالان السوال الاول قوله شبه مسندالى ماذاان جعلته مستدا الىالمسيح فهومشبه يه وليس بمشبه وان أسندته الى المقتول فالمقتول لم يجرله ذكر والجواب من وجهين ( الأول )أنه مسندالي الجار والمجرور وهو كقولك خيل اليه كانه قيل ولكن وقعلهم الشبه (النابي )أن يسنداني ضميرالمقتول لان قوله وماقتلوه بدل على انه وقع القتل على غير وفصار ذلك الغيرمذ كورا بهذا المطربق فعسن استادشبه أليه (السؤال آلثاني) انه انجازأن يقال انالله تعالى يلتى شبه انسان على انسان آخرفهذا يغتم باب السفسطة فاتااذارأبئازيدا فلعله ليسيزيد ولبكنه ألقي شبدز بدعليه وعند ذلك لاستي النكاح والطلاق والملك موثوقا بهوأيضا يفضي الىالقدح فىالتواتر لان خبرالنواتر انما يفيد العلم بشرط انتهائه في الأخرة الى المحسوس فافاجو زيا حصول مثل هذه الشبهة في المحسوسات توجه العلعن في التواتر وذلك بوجب القدح في جيع الشرائع وليس لجيب أن يجيب عنه بان ذلك مختص بزمان الانبياء عليهم الصلاة والسلام لانا غول لوصح ماذكرتم فناك أنمايسرف بالدليل والبرهان فنها يعلم ذلك الدليل وذلك البرهان وجب

أى جاءكم به من عنده نعال أوجاءكم بالحق كائنا من عنده تعسالي والتعرض لعنوان الربو بية مع الاصافة الى

منمبر المخاطبين للا يذان بان ذلك لمتر بيتهم وتبليغهم الى كالهم اللائق بهم ترغيباً لهم في الأمتثال بما بعده من ' الامر والفاء في قوله عزوجل ﴿ فَا مَنُوا ﴾ للدلالة على ايجاب ما قبلها لما يعدها أي

عَامَّتُوا لَهُ وَ عَالِمِهُ مَنَّ الْحَقَى وَقُوادَتُمَاكُمُ (عَقِيَّا لَكُمْ) مَعَطُّنُونَ عَلَى أَنه مَعْمُولَ لَمُثَلُوبًا حَبُّ الْاَصْطَارُوبُهُ مَوْ وَالْهِ الْحُلِيلُ وَمُولِكُمْ الْمُعْمُونُ وَالْهِ الْمُؤْلِدُ الْمُؤْلِدُ الْمُؤْلِدُ الْمُؤْلِدُ الْمُؤْلِدُ الْمُؤْلِدُ الْمُؤْلِدُ الْمُؤْلِدُ اللّهُ وَعَلَى الْمُؤْلِدُ اللّهُ وَهُورًا فَي الْمُؤلِدُ اللّهُ اللّهُ وَهُورًا فِي الْمُؤلِدُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُو

أنلا يقطع بشي من الحسوسات ووجان لايعتمد كلي شي من الاخبار المتواترة وأيضا فتي زماننا أن السدت المجزات فطريق الكرامات مفتوح وحينند يعود الاحمال المذكورق جيغ الأزمنة وبالجملة ففتع هذا الباب يوجب الطعن فيه يؤجنب المتعن في نبوة جيع الانبياء عليهم الصلاة والسلام فهدا الرع يوجب الطعن في الاضول فكان خردود أوالجواب اختلفت مداهب العلاء في هذا الموضع وف كروا وجوها (الأول) قال كايرمن المتكلمين ان اليهودلما قصد واقتله رفعه الله تعالى الى السماء فحفاف رؤساه اليهودمن وقوع الفتنةمن غوامهم فأخذوا انسانا وقتلوه وصلبوه ولبسواعلى الناس اله ألمسيم والناس ماكانو أبعرفون المسيح الابالاسم لانهكان قليل المخالطة للناس وبهذا الطريق زال السؤال لايغال ان النصاري ينقلون عن أسلافهم انهم شاهدوة مقتولالاتاتقول ان تواترالنصاري ينتهى الى أقوام قليلين لايبعداتفاقهم على الكند (والطّر بق الثاني) انه تعالى ألتي شبهه على انسان آخرتم فيه وجوه (الاول) ان اليهود العلوا اله حاضر في البيت الفلاني مع أصحابه أمريهوذارأس البهودرجلا من أصحابه يقال له طبطايوس أن يدخل على عيسى عليه السلام و يخرجه ليقتله فلادخل عليه أخرجالله عيسى علية السلام من سقف البيت وألق على ذلك الرجل شبه عيسى فطنو، هو فصلبوه وقتلود (الثاني) وكلوابعسي رجلا بحرسد وصمدعيسي عليه السلام ق الجبل ورفع الى السماء وألتي الله شبه على ذلك الرقيب فقتلوه وهو يقول است بعيسى ( الثالث )أن اليهودلاهمواباخذ وكان مع عيسي عشرة من أصحابه فقال لهم من بشترى الجنةبانبلق عليه شبهي فقال واحد منهم أناقانق الله شبه عسيعليه فأخرج وقتل ورفع الله عيسى عليه السلام (الرابع) كان رجل يدعى انهمن أصحاب عيسى عليه السلام وكأن منافقا فذهب الى اليهود ودلهم عليه فلأدخل مع اليهود لاخده ألقي الله تعالى شبهد عليد فقتل و صاب وهذه الوجوه متعارضة متدافعة والله أعلم عفائق الامور يثم قال تعالى (وأن الذين اختلفوا فيه لفي شكمنه مالهم به من علم الااتباع الطن) وفيه مسئلتان (المسئلة الاولى )اعلم أن في قوله وان الدين اختلفوا فيه فولين (الاول) انهم همهالنصارى وذلك لانهم باسراهم متفقون على أن اليهود قتلوه الاأن كبار فرق النصارى ثلاثة السطورية والملكانية واليعقوبية أما السطورية فقدزعواان المسيع خسلب من بجهة ناسوتة لآمن جهة لاهوته وأكثرا لحكماء يرون مايقرب من هذا القول قالوالأته ثبت ات الانسان ليس عبارة عن هذا الهيكل بل هوا ماجسم شريف منساب في هذاالبدن واماجوهر روحاني محردني ذاته وهومدبرفي هذاالبدن فالقتل انتاورد على هذاالهيكل وأماالنفسالتي هي في الحقيقة عبسي عليسه السلام فالقنل ماورد عليه لايقال فكل أنسان كذلك فحاالوجه لهذاا أتمخصيص لانا نقول أن نفسه كانت قدسية علوية سناوية شديدة الاشراق بالاتوار الالهية صَعْلَيْة القرب من أرواح الملائكة

من الموجودات سواء كائت داخلة في حقيقتهما وبغلك يتلمحال أنفستهما على أبلغ وجدوا كذه اوغارجاهمها مستقزة فيهمامن العقلاء وغيرهم فيدخسل في جالهم المخاطبون دخولا اوليا ای کلهاله عروجل خلقاد ملكا وتصرفالا يخرج من ملكوته وقهزه شيءممان هداشانه فهوقادرعلى تعذيبكم بكفركم لامحالة اوفن كان كذلك فهوغنى عنكم وعن غبركم لايتضرر بكفركم ولايذفع بإعانكم وقيل فنكان كذلك فله عبيديعبدونه وينقادون لامر به (وكان الله عليما) مبالفا فيالعلم فهوعالم باحوال الكل فيدخل فى ذلك علد تعالى بكفر هم دخولا أوليا( حكميا) مراعيالك كمه في جبع أفعاله التي من جلتها تمذيبه تعالى أياهم بكفرهم (بالعل الكتاب) تجريد للخطاب وتخصيص البالتصارى

زجرالهم على تعليط من الكفر والضلال ( التفلوا في دينكم) بالافراط في رفع شان عيسي ﴿ والتفس ﴾ عليه السلام وادغاء الوهيئة واما تقلق البهود في خط رتنته عليه السلام ورهيهم له باله ولد لغير رشدة فقد نعى عليهم ذلك فيما سبق والاتقاد والقفاد والفاة

الصلحية والولد إلى نزهة عن جمع كان ( إنما السيم) قدم المسيوق سورة ال غراز وقرى بكسر المروق السيد السين كالسكيت على سيفة الميالفة معهم تداوة وله تعالى (عيسي ) بلل منه الوصطف سان الهوقولة تعالى ( ابن مرح ) صفعاله مفيدة لبطلان ما وصفوه عليه السلام به من نوته لله تعالى وقوله تعالى ( رسول الله) خير المبتد اوالجله مستأنه مسوقة التعليل النهى عن القول الباطل المستانع الامر بصده في ٥٠٣ ما عن الحق الى انه مقصور على رتبة الرسالة لا يتحطاه الركاته)

عطف على رسيول الله أي مكون بكلمته عامر الذي هوكن من غرواسطة أبولانطغة (القاهلللمريم)أي أوصلهااليهاوحصلها فيها بنغم جبريل عليه السلام وقيل اعلمااياها واخبرهامها بطريق البشارة وذلك قوله تعالى ان الله مشرك كلمة منه اسمهالسيع عسىان مريم وقيل الجلة حال من ضميره عليه السلام المستكن فيما دلعليه وكالمتدمنءعني المشتق الذى هوالعامل فيهاوقد مقدرةمعها (وروح منه)قبل،هونقےجبر بل عليه السلام في در عمري فعملت باذن المدتعالي سمى النفيحر وحالانه ربح يغرج من الروح ومن لابتداء الغاية مجازالا تبعيضبية كازهست النصاري يحكى أنطبيا خاذفا نصبرانياللرشيد المطرعلي بن حسين الواقدى المروزي دات يوم مقال لمدان في كنايكم

والنفس متى كانت كذلك لم يعظم تألمها بسبب القتل وتخر أبب الدن عمام ابعد الانفصال هِن طَلْمُ البَدِين تَحْجَلُصِ الي فَسَحَدُ السَّهِوايْتُ وأَيُولُ وَالْمُ الْجَلَالُ فَيَعْلَمُ جَجَّتُها وسعادتها هناك ومعلوم ان هذماً لاحوال فهير حاجلة لكيل الناس بل هي غيرحا صله من مبدا خلقة آدم جليد السلام إلى قيام القيامة الالاشخفاص قليلين فهذا هو المفائدة في تخصيص عيسي عليه السلام بهذه الحالة وأماالملكانية فقالوا القتل والصلب وصلاالي الملاهوت بالاحساس يوالشعور لابالمباشرة وقالت البعقو يبةالقتل والصلبوقعابالسيح الدىهيو جوهر متولد من جوهرين فهذاه وشرح مذاهب النصاري في هذا الباب وهوالرادمين قُولُه وَانَالَدُيْنَ اخْتَلْفُواْ فَيْهُ لِنِي شَكْمَنَّهُ ﴿ وَالْقُولَالِثَانِي ﴾ انالمرادبالدين اختلفواهم اليهود وفيه وجهان (الاول) انهم لما قتلوا الشخص المشبه به كان الشبه قد القطى وجهد ولم يلق عليه شبه جسدعيسي عليه السلام فلأقتلوه ونظروا الى بدنه قالوا الوجه و جد عيسي وألجسد جسد غيره ( الثينان ) قال السدى إن اليهود حبسوا عيسى مع عشرة منالحواريين في بيت فدخل عليه رجل من الهيود لمخرجه و تقتله فالتي الله شبه عبسى عليه ورفع الى السماء فأخدوا ذلك الرجل وقتلوه على انه عبيري عليه السلام ثم قالوا ان كان هذا عبسى فاين صاحبناوان كان صاحبنا فاين عسى فذلك اختلافهم فيه ( المسئلة الثانية ) استمج نفأة القياس بهذه الآية وقالو العمل بالقياس اتباع الغلن واتباع الظن مذموم في كتاب الله بدليل انه اتماذكره في معرص الذم ألاتري انه تعالى وصف اليمودوالنصارى ههنافي معرض الذم بهذافقال مالهم به منعم الااتباع الغلن وقال في سورة الانعسام في مذمةالكفار إن يتبعون الاالطائنوان همَّ الايخرصونوقال في آيةً آخرى وانالظن لايغني منالحقشيثا وكلذلك يدلعلي اناتباع الظن مذموم والجوب لا نسلم ان العمل بالقياس اتباع الطن فأن الدليل القاطع لما دل على العمل بالقياس كان الحَكْمُ المستفاد من القياس معلُّوما لا مقلنونا وهذا الكلَّام له غور وفيه بحث \* ثم قال تمالى ( وماقتلوه يقينابل رفعه الله اليه ) واعلم أن هذا اللفظ المحمل وجهين ( أحدهما) يقين عدمالقتل والآخر يقين عدم الفعل فمألى التقدير الاول يكلون المعنى انه تعالى أخبر انهم شأكون في انه هل قتلوه أم لاتم أخبر محدابان البقين حاصل بانهم ما قتلوه وعلى النقدير الثانى يكون المعنى انهم شاكون في اله هل قتلو مم أكد ذلك باللهم قتلو آ ذلك أَلْشَخْصُ الذي قتلوه لاعلى يقين انه عيسي عليه السلام بلحين ماقتلوه كانواشا كبين في انه هل هوعيسي أملا والاحتمال الاول اولى لانه تعالى قال بعده بل رفعه الله اليه وهذا الكلام الىما يصبح اذا تقدم القطع واليفين بعدّمالقتل اما قوله بَل رفعه الله البدففيدمسائلُ ( المستلة الاولى ) قرا أبو عرو والكسائي يل رفعه الله اليه بأدغام اللام في الرامو الباقون بترك الادغام جتهمسا قرب يخرج اللام من الراء والراء أقوى من اللام بحصول النكرير فيها ولهذا لم يجز ادغام الراء في اللام لان الانقص منهم في الاحضل وجهة الباقين ان الراء

مَايدُلُ على أَنْعَسَى عليه السَّلام جَرِ مُندُ تعلَّل وَلله مَه الا يَهْ فقراً المُواقدى وسخراً كَم ملَق السوات وملق الارض جيما مند ققال افين بلزم أن يكون جيم تلك الابشياء جراً مند تعلل علوا كبراها تقطع المصرائي غاسم وفرح الرشيسيد المريد إو وصل الواقدي بميلة فانجرة وهي منطقة المنابعة وقع صفة لروح أى كائنة من جهدة مسلل جملت منه تعالى وأن

القرآن لذلك في قوله تعالى وكذلك أوحينا البكروسيمانه وقيل سمى روحالا حيا تعالاموات وقيل لا خياته القلوب كاسمى يه القرآن لذلك في قوله تعالى وكذلك أوحينا البك روحا من أصر ناوقبل أريد بالروح الوحى المذى اوحى الى عربي بالبشارة وقبل جرت العادة بانهم اذا أراد واوصف شى بغاية الطهارة والنظافة قالوالنه روح فلما كان حيسى عليه السلام متكونا من النفح لامن النطفة وصف بالروح وتقديم ﴿ ٥٠٤ كَلْهَ كُونِه هليه السلام رسول الله في الذكر مع تأخره عن كونه

واللام حرفان من كلمتين فالاولى ترك الادغام ( المسئَّلة الثانية ) المشبهة احتجوا بقولًا تعالى بل رفعهالله اليه في اثبات الجهة والجوابالمرادالرفعالي موضع/ايجري فيدحم غيرالله تعالى كقوله والىالله ترجع الاموروقال تعالى ومن يخرج من بينه مهاجرأ الىاقة ورسوله وكانت الهجرة في ذلك الوقت الى المدينة وقال الراهم الي ذاهب الي ربي ( المسئلة الثالثة ) رفع عيسى عليه السلام الى السماء تمابت بهذمالاً ية ونظير هذه الآية قوله في آل عران اني متوفيك ورافعك الى ومطمهرك من الذبن كفروا واعلم أنه تعالى لما ذكر عقيب ما شرح انه وصل الى عيسى أنواع كشرة من البلاموالمحند أنه رفعه اليددل ذلك على أن رفعه آليه أعظم في باب الثواب من الجنة ومن كل مافيها من اللذات الجسمانية وهذه الآية تفتيح عليك باب معرفة السعادات الروحانية 🗱 مجمعال تعالى (وكآن أَلْقُورَ بَرَّا حَكِيمًا ) والمراد من العزة كال القدرة ومن الحكمة كال العلم فنه جذاعلي ان رفع عيسي من الدُّنيا إلى السموات وان كان كالمتعدر على البشير لكنه لاتعدرفيه بالنسبة الى قدرى والى حكمتي وهو نظير قوله تعالى سبحان آلدى أسرى بعبدمليلافان الاسراء وان كان منعذر ابالنسبة الى قدرة مجدالاانه سهل بالنسبة الى قدرة الحق سبحان شم قال تعالى ( وان من أهل الكتاب الاليوم من به قبل موته و يوم القيامة يكون عليهم ألله على الميام شهيداً) واعلم أنه تعالى لماذ كرفضائع البهود وقدائع أفعالهم وشر عانهم فصدوا قتل عسى عليه السلام وبين انه ماحصل الهم ذلك المقصودوانه حصل لعيسى أعظم المناصب وأجل المراتب بين تمالى ان هوالاه المهود الذبن كانوا مبالغين في عداوته لا يخر ج أحد منهم من الدنيا الابعدأن يومن به فقال وان من أهل الكتاب الاليوم من به قبل موته واعلم أن كلة ان بمعنى ماالنا فية كفوله وان منكم الاواردها فصار التقديروماأحدمنأهل الكتاب الاليو من به ثم انا نرى أكثر اليهود يموتون ولايو منون بعيسي عليه السلام والجواب من وجهين (الاول) مار وي عن شهر بن حوشب قال قال الجاب الى ماقرأتها الا وفي نفسي منها شي يعني هذا الآية فأني أضرب عنق اليهودي ولاأسم منه ذلك فقلت اناليهودي اذاحضره الموتضر بتالملائكة وجهدود يرهوقالواياعدوالله أتاك عيسى نييا فكنبت به فيقول آمنت انه عبدك و يقول النصرائى أثاك عيسى نبيا فرعت انه هوالله وابن الله فيقول آمنت انه عبدالله فأهل الكنتاب يومنون به ولكن حيث لا ينفعهم ذلك الايمان فاستوى الحجاج جالساوقال عن نقلت هذا فقلت حدثني به محمدين على ابن الحديفة فاخذ ينكت في الارض بقضيب محقل لقد أخذتها من عين صافية وعن ابن عباس انه فسره كنَّلك فقال له عَكْرِمدَفَانْ خرَّ من سقف بيتَ أو آحيرَق أو أكلمسبع قَالَ يَتَكُلُم بِهَا فَى الْهُواءُ وَلَا تَخْرُجُ رُوحُهُ حَيْ يُومُنْ بِهُ وَ يُدَلُّ هَا يُوالُمُ اللَّهِ وَمُنْ بَهِ قبل موته بضم النون على معنى وان منهم أحدا لاسيو منون به قبل موتهم لان أحدا يصلح للبمع قال صاحب الكشاف والغائدة فاخبارالله تعالى بإيمادهم بعيسي فبل موتهم

كلتد تعلقه وروحامنه في الوجود في المان منأول الامر بماهونص فيه غير محتمل للتاو ال وتعيين مآل ما يحتمله وسد بابالتاويل الزائغ (فا منوا بالله) وخصومالالوهية ( ورسله ) اجمين وصفسوهم بالرسالة ولأتخر جوابعضهمعن سلكهم بوصفه بالالوهية (ولاتقولواثلاثة)أي الآلهدئلائذاللهوالسيح ومريم كايني مندقوله تعالى أانت قلت الناس اتخذوني وأمىالهين من دون الله أوالله ثلاثة انصيح أنهم يقولون الله جوهر واحدثلاثة أقانم أقنوم الابوأ قنوم الابن وأقنوم روحالقدس وأنهم يريدون بالاول الذات وقيل الوجود و بالثابي العلمو بالثالث الحياة (انتهوا) أي عن التاليث (خيرالكم) قد مروجوه انتصابه (انما الله العواحد)أىبالذات منزءعن التعدد يوجه

من الوجوه فالله مبتدأ والهخبره وواحد نعت أى منفر دفى ألوهيته (سجانه أن يكون له ولد) ﴿ انهم كه اى اسجه تسبيحا من ان يكون له ولد أو سجوه تسبيحا من ذلك فانه انما بتصوّر فيمن يماثله سي و يتطرق اليه فناء واقد سجانه منزه عن امثاله وقرى أن يكون أى سجانه ما يكون له ولد وقوله تعالى (له ما في السموات وما في الارض) جلة مستأنفة

مسوقة العليل التَّنَوَّ بُهُ و تَفْي وه أَى لِمِعافيهما من المؤجون اتخلقا وملكا وتصرفاً لا يَجْرَج عن ملكوته شي من الاشياء التي من جلتها عيسي عليه المسلام فكيف يتوهم كونه ولد اله تعالى (وكفي بالله وكيلا) أليه يكل الحلق أمورهم وهوغني عن العالمين فانى يتصور في حقد اتخلف الولد. الذي هو شأن العجرة المحتاجين في تدبير أمو رهم الى من يخلفهم و يقوم مقامهم ( لن يستنكف المسيح) استثاف الوق عن مقرراً سبن من التنزيه والاستكاف الانفه والترفع

من شكفت الدمع اذا نحيته عن وجهك بالإصبع أى لن بأنف وان بترفع ( أن يكون عبدالله) أي عن أن يكون عبداله تعالى المستمرا على عبسادته وطاعته حسماهو وظيفة العبودية كيفوانذلك أقصى مراتب النسرف والاقتصارعلي ذكرعدم استنكافه عليه السلام عندمع أن شأنه عليد السلام المباهاة به كإيدل طيه أحواله ويفصيح عنه أقواله اولاري أن أولمقاله قالها للناس قوله اني عبد الله آتاني الكتاب وجعلني نبيسا اوقوعه فىموقع الجواب عاقاله الكفرة روى أن وفدتجر انقالوالرسول اللهصلي الله عليه وسلم لم تعيب صاحبنا قال أومن صاحبكم قالواهيسي قال وأى شيء أقول قالوا تقول انهصد اللهقال انه لس بعاران کون عبدالله قالوايلي فنزلت وهو السرقي جعل المستنكف صند كو نه

" انهم متى علوا انه لابد من الايمسان به لا محسله فلا أن يؤمنوا به حال ما ينعمم ذلك ﴿ الاعان أولى من أن عِوْ منواء حال مالا ينعمهم ذلك الإعان ( يوالوجم الشاي ) في ، الجواب عن أصل السوال ان قوله قبل موته أي قبل موت عيسي والمراد أن أهل الحكتاب الذين يكونون موجودين في زمان نزوله لابدوأن يو منوايه قال بمض المتكلمين أنه لا يمنع نزوله من السماء ألى الدشيا الاانه اعلينزل صدار تفاع التكاليف أو بحيث لابعرف آذلو زل مسع بقبام التكاليف عبلي وجه يعرف انه عسى عليه السلام لكان اما أن بكون نعاولانهي بعد مجدعليد الصلاة والسلامأ وغديهي وذلك غبرجائز على الابيساء وهذا الاشكال عندى منعيف لان انتهساء الانبياء الى مبعث محدصلى القهجليه وسلمختد مبعثه انتهت تلك المدة فلا يبعدأن يصيبعد نزوله تبعالحمه عليه الصلاة السلام عم قال تعالى و يوم القيامة يكون عليهم شهيدا قبل يشهد على اليهود انهم كذبوه وطعنوافيه وعلى النصارى انهم أشركوابه وكذلك كل نبي شاهدعلى أمنده ثم قال تعالى ( فيظلم من الذين هادواحر مناعليهم طيبات أحلت الهم و بصدهم عن سبيل الله كثيرا وأخذهم الربوا وقدنهوا عنه وأكلهم أموال الناس بالباطل وأعتد اللكافر ينمنهم عداباأليا أواعلم أنه تعالى للشرح فضائح أعمال اليهود وقبائح الكافرين وأفعالهم ذكرعهيبه تشديله تعالى عليهم فى الدنيا وفي الآخرة أمانشديله عليهم في الدنيافه وانه تعالى حرم عليه طيبات كانت محلة الهم قبل ذلك كاقال تعالى في موضَّع آخرو على الذين هادوا حرمناكل ذي ظفر ومن البقر والغنم حرمنا عليهم شحومهما الاماحلت ظهور هما أوالحوايا أوما اختلط بعظم فلك جزيناهم يبغيهم والالصادقون ثم انه تعالى بين ماهو كالعلة الموجبة لهذه التشديدات واعل أن أنواع الذنوب محصورة في نوعين الظلم للغلق والاعراض عن الدين الحق أماظلم الخلق فاليه الاشارة بقوله وبصد هم عن سبيل الله مم انهم مع ذلك في غاية الحرص في طلب المال فتارة بحصلونه بالريامع انهبه نهواعند وتارة بطريق الرشوة وهوالمرا ديقوله وأكلهم أموال الناس بالباطل وتغليره قوله تعالى سماعون للكذب أكالون للسحت فهذه الار بمذهى الذنوب الموجبة التشديد عليهم فالدنياوف الآخرة اما التشديد في الدنيافهو الذي تقدم ذكرهمن تحريم الطيبات عليهم وأماالتشديد في الآخرة فهوالمراد من قوله وأعتدما للكافر ين منهم عذابا أليما و وعلم أنه تعالى لماوسيف طر بقة الكفار والجهال من اليهود وصف طريقة المؤمنين منهم فقال (لكن الراسمينون في العلمنهم والمؤمنون يومنون عَدَّ أَنْزَلُ البُّكُ وَمَا أَنْزِلُ مِنْ فَبِلْكُ وَالْمُعْيِنُ الْصَالاَ مُوالْمُو تُونُ الزَّكَاةُ وَالْمُو مَنُونَ بِاللَّهُ وَالْبُومِ الأخر أوليك سنو تبهم أجرا عظيما) وفي الآية مبعاثل (المسئلة الإولى) اعلمأن المراد من ذلك عبد الله بنُ سَلام وأصحابه والرَّاحِجُون في العلم الثايتون فيهُ وهم في الحقيقة المستدلون بأن المفلديك وتديحيث اذاشكك يشك وأماالمستدل فانه لايتشكك البتة

عليه السلام عبد اله تمالى في عد كه يمت دون أن يقال عن عبادة الله و بحوذلك مع افادة فأندة جليله هي كال نزاهته عليه المسترة مستنبعة لدوام العبادة قطعا فعدم الاستنكاف بالكلية فأن كونه عبداله العبالة مسترة مستنبعة لدوام العبادة قطعا فعدم الاستنكاف عن عبسادته تعبالي كا أشر اليه بخلاف عبادته تعسالي فانهسا جالة

متحددة عيرمَستَآذِمة للدوام يكنى في الصباف موصوفها بها صقفها هرة ضدم الامتخاف عنه الايستاذة عنم الاستكافى بعن دوامها (ولا الملائكة المقربون) عطف على المسيحاً ى ولا يستنكف الملاككة القربون أن يكونوا عبد التعقبالي وقيل اك أريد اللائكة كل واحد منهم له يختج الى التقدير واحتج بالآية من زعم فضل الملائكة على الانبياء عليهم السلام وقال مساقه لرد النصارى في رفع المسيح عن مقام العبودية وذلك الو ٥٠٦ كه يقتمنى أن يكون المعلوف أعلى درجة من المعلوف

فالراسطون هم المستداون والمؤمنون يعتى المؤسنين منهم أوالمؤمنين من المهاجرين والانصار وارتفع الراسخون على الابتعاء بويؤمنون خبره وأما قوله والمقيين المسلاة والمو تون الزكاة فنيه أغوال (الاول) روى عن عمَّان وعائشة انهماقالاان في المصلُّ لحناوستقيم العرب بالسنتها واعلم أن هذا بميدلان هذا المعتف منقول بالثقل المئواتر عن رسول الله صلى الله عليه وُسلم فكيف يمكن تبوت اللحن فيه ( الثاني) وهوِّقُول البصريين انهنصب على المدح لبيان خصل الصلاة قالوا اذاقلت مروت بزيدالكريم فلكأن تجرالكر ع لكونه صغة لزيدولك أن تنصبه على تقديراً عنى وان شلت رفعت على تقدر هوالكريم وهلي هذا يقال جأدي قومك المطعمين في المعل والمغيثون في الشدالد والتَّقَديرجانيُّ قومكُ أَحتَى المطعمين في المحل وهم المغيثون في الشدائد فكذاههتا تقدير الآية أعنى المقيين الصلاة وهمالمؤتون الركاة طعم إلكسائي فيهذا القولوكالي النصب على المدح انما يكون معدتمام الكلام وههنالم يتم الكلام لان فواك اكترا الراسخون في العم منتظر للخبر والخبر هوقوله أولنك ساؤ تيهم أجر اعظيما والجواب لافية ان الكلام لم يتم الاعند قوله أوائك لانابيتا ان الحبر هوقوله يؤمنون وأيضالم لا يجو أ الاعتراض بالدنع بين الاسم والخبر وماالد أيل على امت احد فهذا المقول هوالمعمد في عدد ال الآية (والقول الثالث) وهو اختيار الكسائي وهوان المقيين خصن بالعطف على مان قوله بما أنزل اليك وما أنزل من قبلك والمعنى والمومنون بومنون مِناأنزل اليكوماأ من قبلك و بالمفيين الصلاة ثم عطف على قوله والمؤمنون قوله والمؤ تون الرسكاة والمركبي بالمقيمين الصلاة الانبياء وفلك لانه لم يخل شرع أحدمنهم من الصلاة قال تسالى في سورة الاندااعليهم الصلاة والسلام بعدان ذكرأ عدادامنهم وأوحينا اليهرفعل الخيرات واظام الصلاة وقيل المراد بالمقيين الصلاة الملائكة الذين وصفهم الله باينهم الصافون وهم المسجعون وانهم يسجعون الليلوالنها رلايفترون فقوله بومنون بالأنزل اليكوما أنزل من قبلك بسني رومنون بالكتب وقوله والمقيين العسلاة بسني يومنون بالرسل (الرابع) جنام في معجف عبدالقدن مسعود والمفيون الصلاقبالوا ووهى قراءتمالك بن دسار والجملاي وعيسى الثقني (المستلة الثانية) أعلم أن العلماء على ثلاثمة أقسام الأول الحلَّه بأحكام الله تمالى فقط والثاني العلامذات الله وصغاث القدفةط والثالث العملاء بأحكام الله و بذات الله أما الفريق الاول فهم العالمون بأمحكام الله وتكاليفه وشعرا تعد وأها الثامي فهم العالمون بذات القدو بصفاته الواجبة والجائز تنوا لمنتنطق وأماا لثالث فهم الموصوفون بالساملين وهرأكان المحله والى هنسالالانسام الثلاثة أشار الني صلى القحلية وسلم بقوله بعالس العلَّاء وحالمًا الحكماء ورافق الكبراء وادًا عرفت هذَّ افتقول انه تعالى وصفهم بكونهم واستغين في العام سرح ذلك فبين أولا كونهم عالين بأحكام القه تعالى وعاملين الله الاحكام فأماعدهم بالحكام القهفه والمرادمن خواه والمؤسنون يوسنون عاأنزل اليكوما أنزل

عليه بهائي مكون عدم اسنكادهم مستازما لعدم استنكا ودعليه السلام وأجيب بان مناطكفر النصاري و رفعهمله عليه السلامعن رتبة العبودية لمآكان اختصاصه عليه السلام وامتازه عن سائراً فراد البشر بالولادةم غيرأب وبالعلم بالمعببات وبالرفع الى السماءعطف على عدم استنكافه عرعبوديته تعالى عدم استنكاف منهواعلى درجةمنه فيما ذكرفان الملائكة مخلوقون مىغيرأب ولاأم وعالمون بمالايعلم البسر مرالعيبات ومقارهم السموات العلى ولانزاع لاحدفي علو درجهم م هذه الحيثية وانما البزاع في علو هامن حيث كثرة الثواب على الطاعات وبأن الآية ليست للردعلي النعسارى فقطيل عملي عبدة اللائكةأيضافلاأتحاه لماقالوا حينتذ وان سلم اختصاصهالادعلي

النصارى فلمله أريد بالعطف للبالغة باعتبار التكثيروالتغصيل لاباعتبار النكبير والتغضيل كاف توله أصبح فومن كه الاميرلا يخالفه رئيس ولامروس والنسط أراد فالتفضيل فغاية الامر الدلالة على أفضلية المربين منهم وهم الكروبيون الدين حول العرش أومن هو أعلى منهم رتبة من الملائكة عليهم المسلام

على المنتخف من الاتبياد عليهم المسلام وليس بازمين والشيخت أحد المنسين على الا ترز مطلقا وهل التساجر الافيه (ومن يستنكف عنه المستنكف عنه همنا عبادته) أي عن طاعته في المنتكف عنه همنا عبادته تعالى والماجيل المستنكف عنه همنا عبادته تعالى الماجيل الموسيد بوصف ظاهر الثبوت الكفرة فانتحدم طاعتهم له تعالى مالاسبيل الهم الى انكار التصافيم به ان قبل لم غير ﴿ ٧٠٥ كُم عن عدم طاعتهم له تعالى بالاستنكاف عنه ام أن ذلك منهم كان بطريق

انكاركنون الامر منجهته تعالى لابطريق الاستنكاف قلنا لانهم كانوا يستنكمفون عن طاعة رسول الله صلى الله عليمه وسلم وهلهو الااستنكاف غنطاعةالله تعسالي اذلا أمر له عليه الصلاة والسلام إسوى أمره تعالى من يطع الرسول فقدأطا عالله (ويسنكبر) الاستكبار الانفة عالانبغي أن يؤنف عنه وأصله طلب الكبرلنفسه بغيراستحقاق لهلاءعنى طلب تحصيله معاعتقاد عدم حصول فيهبل عدى عدنفسه كبراوا عنقاده كذلك واغاهبر عنده مايدل على الطلب للايذان بانمآكه محض الطلب بدونحصول المطلوب وقدعيرعن مثل ذلك نغس الطلب فيقوله تعمالي يصدون عن سبيلالله ويبغونهسا عوجا فانهم ماكانوا يطلبون مبوت العوج

من قبلك وأماعلهم بالك الاحكام فهوالمراد بقواه والمقيمين الصلاة والمؤتون الزكاة وخصهما بالذكر الكونهما أشرق العللطات لإنبالطبلاة أشرف العلاطات البدنية والزكاة أشرف الطاعات المالية وبالشير كوتهم علين بأحكام الله وعاملين بهاشر سدذلك كونهم طلين بالقوأ شرف المعارف العاربالبداوالمساد فالعا بالبدا هو المراد بقوله والمؤمنون بالله والعلم بالمعادهن المرادمن فوله واليسوم الآخر وأباشرح هذه الاقسام ظهركون هؤلاء المذكور ينطلين بأحكاماته تعالى وعاملين جاوطهر كونهم عالمين بالله و باحوال المعادواذا حصلت هذه الغلوم والمعارف ظهركونهم راسضين في العلم لانالانسان لاعكنه أن يجاوزهذا المقام في الكمال وعلوالدرجة مم أخبرعنهم بقوله أواثل سنو نيهم أجرا عظيما ﴿ قُولُهُ تَعَسَالُي ﴿ إِنَّا الوحينَا الَّبِكُ كِأَوْجَينَا الَّيْنُوحِ وَالنَّبِينُ مَن بعده وأوجينا الى ابراهيم وأسمعيل واسحق ويعقوب والاسباط وعيسي وأبوب ويونس وهرون وسلين وآتينآ داودز يورا ورسلاقد قصصناهم عليك من قبل ورسلالم نقصصهم عليك وكلم الله موسى تكليما رسلامبشر بن ومنذر بن أثلا يكون للناس على الله جمة بعد الرسل وكَابْنَالله عَزْ يِزَاحِكُمِياً) وفي الآية مسائل (المسئلة الاولى) اعلم انه تعالى لماحكى اناليهود سألوا الرسول صبلي الله عليه وسلم أن يعز ل عليهم كتابا من السماء وذكر تعالى بعده انهم لايطلبون فنلك لآجل الاسترشاد وآمكن لاجل ألعناد واللجاج وحكي أنواعا كثيرة من فضائحهم وقبائحهم وامتد الكلام الى هذا المقام شرع الآن في الجواب عن تلك الشبهة فقال أنا أوحينا اليك كاأوحينا الى نوح والنبين من بعده والمعنى انا توافقنا على نبوة نوح وابراهيم وأسمعيل وجميع المذكورين في هذه الآية وعلى ان المقدتعالى أوحى اليهم ولاطريق الى العابكونهم أنبيآ الله ورسله الاطهور المعجزات عليهم ولكل واحدمنهم نوع آخرمن المعيزات على النعيين وماأنزل الله على كل واحدمن هوالاء المذكور بن كسَّأَما يُعَامِه مثل مأأ نزل الى موسى فلما لم يكن عدم انزال الكتاب على هؤلاء دفعة واحدة قادحافي نبوتهم بلكني في البسات نبوتهم ظهور نوع واحد من أنواع المعبرات عليهم علنا انهده الشبهة زائلة وان اصرار اليهود على طلب هذه العبزة باطل وتعقيق القول فيد اناائبات المدلول بتوقف على ثبوت الدليل ثم اذاحصل الدليل وتم فللطالبة بدليل آخرتكون طلبا للزبادة وإظهار اللتعنث واللجاج والله سبحسانه يفعل مايشاء ويحكمهما يريد فلااعتراض هلبه لاحد بأنه لمأعطي هذا الرسول هذه العجزة وذلك الرسول الآخر معيزا آخر وهنها الجواب المذكور ههنا هو الجوابالمذكور في قيطه تعالى وقالوالمن نوامن الك حتى تغير لهامن الارض ينبوعا الى قوله قل سيحان ربي هل كنيت الابشنرار سولايعني انك انما ادحيت الرسالة والرسول لابدله من معبرة تدل على صدفه وذاك قدحصل واماأن تأتى بكل ما يطلب منك فداله ليس من شرط الرسالة فهذا جواب معتدعن الشبهة التي أوردها اليهودوهو المقصود الاصلي من هذه الآية (المسئلة

لسبيل القلامع اعتقادهم لاستقامتها بلكانوا يعدونها ويعتقدونها معوجة و يحكمون بذلك واكن عبر عن ذلك والمسللة كرمن الاستنكاف المني عن توهم المسلب المار والنقص من المستنكف عنه (فسيم شرهم الهدجيما) أى المستنكفين ومقابليهم المدلول هليهم بذكر عدم استنكاف المسيح والمسلائكة عليهم اليهلام وقد ترك

ذكراحدالقريقين فالمفصل تعويلاهل النفسالا عنفوكمة وتقتهظ هوواقته المجشار أحدهما طعشرا لاسترافت والانتوارة عوم الحشراله الاثق كافة كاترك كرأحدالفر يقين في النعسيل عند قوله ومالي فأما المندي آمتوا بافقه الآيقم علوم الملطلب لهمااعتماداعلى ظهورا قنضاء اثابد أسدهما الضاب الآخر متسرورة شعول الجزياء للكل وقيل المضعر للستنكفين وهناك مِقْدِرِهُ وَطُوقَ عَلَيْهُ وَالْتَقَدِيرُ فُسِيْعِشْرُهُمْ ﴿ ٥٠٨ ﴾ وغيرهم وقيل المعتى فُسيختشرهم اليه يوم يحشيرالعباد

لجازاتهم فيدا الانسب الثانية) قال الزياج الايحاء الاعلام على سبيل الخفاء قال تعالى قاوى اليهم أن سعوا بكرة وعشيا أي أشار اليهم وقال واذأوحيت الى الخوار بين أن آمنوابي وقال واوحى ر بُكُ الله النحل وأوحينا الى أمموسى والمراد بالوحي في هذه الا يات الثلاثة الالهام (المسئلة الثالثة) قالوا انمابدأ تعالى بذكرتو ح لانه أبول بي شرع الله تعالى على لسانه الاحكلم والحلال والحرام ثم قال تعالى والنبيين من بعده مخص بعص النبيين بإله كر لكونهم أفضل من غيرهم كقوله وملائكته ورسله وبعبريل وميكال واعلم أفكاللانبياء المذكورين فهده الآية سوى موسى عليه السلام الناعشير والم يذكر موسى معهنم وذلك لاناليهود قالوا ان كنت بالعجد نبيافاً تنابكتاب من السماء دفعة واحدة كاأتى موسى عليد السلام بالتورات دفعة والحدة فالله تعالى أجاب عن هذه الشبهة بأن هؤلاء الانبياء الانبى عشئركلهم كانوا أنبياء ورسلامع ان واحدامنهم ماأتى بكتاب مثل التؤراة دفعنواحدة واذاكان المقصودمن تعديدهو لاء الانبياء عليهم الصلاة والسلام هذا المعني لم يجرذكر موسى معهم ثمختم ذكر الانبياء يفوله وآتينا داود زجورا يعني انكم اعترفتم بأن الزبورمن عندالله ثم الهمانزل على داود وفعة واحدة في الواح مثل مانزلت التوراة وفعة واحدة على موسى عليه السلام في الواح فدل هذا على أن نزول الكناب لاعلى الوجه الذي نزلت التوراه لايقدح في كون الكُتاب من عندالله وهذا الزام حسن قوى (المسئلة إلرابعة) قال أهل اللغة الزبور الكمتاب وكل كتاب زبور وهو فعسول بمعتى مفعول كالرسطي والركوب والحلبوب وأصله من زبرت بمعنى كتبت وقد ذكرنا مافيه عنسبه قوله جايئا بالبينات والز بر(المسئلة الحامسة) قرأ حرة ز بورا بعنم الزاى في كل القرآن والع بفتجها جدحزة انالز بورمصدر في الاصل ثم استعمل في المفعول كقولهم مسرب أله ونسبح فلانفصيارا سمأ بمجم على زبركشهود وشهد والمصدر اذا أقيم مقام المفعول فانه يجوز جمه كإبجمع الكتاب على كتب فعلى هذا الزيور الكتاب والزيور بضم الزاى الكتب اماقداءة الباقين فهبي أولى لافها أشهر والقراءة بها اكثرتم قال تعالى ورسلا قدقصصناهم عليكمن قبل ورسلالم نقصصهم عليك واعلم انه انتصب قوله رسلا يعضمر يفسره قواه ود قصصناهم عليك والمعنى انه تسافى اعاذكر أنعوال بعض الإنبياء في القرآن والاكثرون غير مذكرورين على سبيل انتفصيل مجقال يوكلم الله يهوسي تخليما والمراد انه بعث كل هؤالاء الانبيباء والرسل وخص موسى عليه الملام بالنكلم حمد ولم يلزم من تخصيص موسى عليدالسلام بهذا التشهريف الطعن فيبوء سائرا لانبياه عليهم السلاة والسلام فكذلك المبازم من تجميص موسى بانزال البوراة علوم دفهة واحدة طمن فيهن أنزلالله عليه الكتلب لاعلى هذا الوجه وعنا براهيم ويحبى بنوثاب انهماة رآوكام الله بالنصب وقال ومضهم وكلم الله سناه وجرح الله موسى بلطفا والمحن ويخالب الفتن وهفا تفسير باطل ممقال قعالى رسلام بشرين ومندرين التلا بكون الناس على الله جة بعد الرسل

بالنفصيل الاتى اعتبان حشرالكل فيالاجال على مهم واحدوقري ا فسيحشرهم بكسرالشين وهي الفية وقسري فسنعشرهم بنسون العطمةبطر يقالالتفاث ( فأ ما الذين آمنسوا وعلوا الصالحات) يسان لحال الفريق المطوى ذكره في الاجمال قدم على بيسان حار مايقا بله ابانة لفضله ومسارعة الى سان كون حنسره أيضا معتبرا في الاجمال وابراده بعنوان الايمان والعمل الصالح لابوصف عدم الاستنكاف المناسب الماقبله ومابعده للتنبيد عملي انه المستنبع لما يعقبه من المنرات (فيوفيهم أجورهم) من غسير أن ينعس ارتها شيسا أصلا (ويزيرهم من فضله) بتصنعيفه الضعافا مضساعفة وباعملاء مالاعينرأت ولاأذكر

سمعت ولاخطرعل قلعي بشر (وأما الذين استنكفوا) أي عن عباد تعمروب لل واستكبروا فيستبهم ) و وكان ٤ يسدب استنكاف واستغارهم (عدايا ألجا) لاعيط م الوصف (ولا مجدون لهم من دون العموليا) يلى أمورهم ويدرمصالحهم (ولانعسو) يتصرهم من إليد تعالى ويعيم من عنه بدر يانيها الناس ) تلوي المناساب وتوجيدا الى كأفة المكافين أثر بيان بفيلان ماعليه الكفرة من فنون الكفر والبضلال والزامهم مناليراهين الفاطّة قالى تقر الصاحب الجبال وائد حد شبههم الواهية بالبينات الواضعة وتنبيد لهم على ان الجدة قد تمت فل بن الم بينا فلك من المسلل ولاحد رفت المرحان المرحا

رمني الله تعالى عنهما أنه النبي عليد الصلاة والسلام عبرعنه يهلامعه من المعزات التي تشهد بصدقه وقيل هوالعمرات التيأظهرهاوقيلهو د بن الحق الذي أتي مه وقوله تعالى (من ربكم) اما منعلق مجساءكم أوبمعذوف وقعصفة مشرفة لبرهان مؤكدة لما أغاد. التنوين من الفيخامة الذاتية بالفيخامة الاضافية أي كأن منه تعالى على أن من لابتداء الغايةمجازاوقدجوزعلي الثاني كونها تبعيضية محذف المضاف أي كأننمن راهين دبكم والتعرص لعنوان الربوبية مع الاصافة الى ضمر المخاطس لاظهار اللطف بهم والامذان بان مجيئه اليهم لتريدتهم وتكميلهم (وأزلنا الكرنورامينا) أريديه أيضا القرآن الكر ع عبر عنه تارة فالبرهان لمأشر اليمآنفا وأخرى بالنورالنير ينغسه المنورلفيروا بذانانأنه بين

وكان الله عز يزاهكيما وفيد مسائل ( المسئلة الاولى ) في انتصاب قوله رسسلاوجوه (الاول)قلامهاحب الكشاف الاوجه أنه بنصب على المدح (والثاني) انه انتصب على البدلمن قوله ورسلا (الثالث,) أن يكون التُّندير أو حينا اليهم رسلافيكون منصوبا على الحال والله أعلم ( المسئلة الثانية) اعمأن هذا الكلام أيضًا جواب عن شبهة اليهود وتقريرهان الممصود من بعثة الانبياء عليهم الصلاة والسلام أن يبشروا الخلق على اشتغالهم بعبودية الله وان ينذروهم على الأعراض عن العبودية فهذا هو المقصود الاصلى من البعثة فاذا حصل هذا المقصود فقد كل الغرض وتم المطلوب وهذا المقصود الاصلى حلصبل بانزال للكتاب المشتمل على بيان هذا المطلوب ومن المعلوم انه لا يختلف حال هذا المعللوب بأن يكون ذلك الكتاب مكتوبافي الالواح أولم يكن وبأن يكون ازلا دفعة واحدة أومنجما مفرقابل لوقيل انانزال الكتاب منجما مفرقا أقرب الى المصلحة لكان أولى لان المكتاب الخائزل دفعة واحدة كثرت التكاليف وتوجهت باسرهاعلي المكلفين فيثقل عليهم قبولها ولهذا السبب أصرقوم موسى عليه السلام على التمرد ولم يقبلوا تلك النكاليف أمااذا نزل الكتاب منجحا مغرقالم يكن كذلك بل يعزل التكاليف شنافشينا وجرأ فرأ فينتذ يحصل الانقياد والطاعة من القوم وحاصل هذا الجواسان المقصودمن بعثذالرسل وانزال الكتب هوالاحذار والانذار وهذاالقصود حاصل سواء نزل الكتاب دفعة واحدة أوله بكن كذلك فكان اقتراح البهود في انزال الكتاب دفعة واحدة اقتراحا فاسداوهد أأيضا جواب عن تلك الشبهة في غاية الحسن مم ختم الآية بقوله وكان الله عن يزا حكيما يعني هذا الذي يعلبونه من الرسول أمر هين في القدرة ولكنكم طلبتموءعلى سبيل اللجاج وهوتعالى عزيزوعزته تقتضيأن لايجاب المتعنت الىمطلوبه فكذلك حكمنه تقتضي هسدا الامتناع لمعله تعسابي بأنه لوضل ذلك لبقوا مصرين على بجاجعهم وذلك لانه تمالى أعطى موسى عليه السلام هذا التشريف ومع ذلك فقومه بقواممه على المكابرة والاصرار والتجاج واقه أعلم (المسئلة الثالثة) احتبم أتحماينا بهذه الآية على أن وجوب معرف قافة تعلل لا يثبت الا بالسمع قالوا لأن قوله لللا يكون للناس على الدجية بعدارسل يدلعل ان عبل البعثة بكون آلتاس جدى ترك الطاعات والعبادات ونظيروقوله تعالى وهاكثا معذبين حتى ببعث رسولا وقوله ولوأنا أهلكتاهم تعداب من قبله لقالوار بنالولاأ رسلت الينا رسولافتتج آياتك من قبل أن نفل وتخرى (المسئلة الراسة) قالت المسئلة دلت منه الآية على الآلسيد فد يحتج على الرب وان الذي يقوله آهل السنة من انه تعالى لااغتراض جليه في شئ وانله أنَّ يفعل مايشاء كايشاء المس بشئ قالوالان قطه إثلا يكون الناس على المته جة بعد الرسل بقتمني أن الهم على الله حِنْدُ قَبِلَ الرَّسِلِ وَفَلِتُ مِعِلَى تَعُولُ أَهِلِ السَّبِّ وَالْجِوابِ المَّرَادِ الثَّلَا بكون النَّاسِ على الله حِدْ أي مايشبد الحِية فيما بينكم فاليت المعتزلة وتدل هذه الآية أيضا عبل ان تكليف

بخسه بستغرج في شبوت حقيته وكونه من عندالله تعالى با عجازه غير محتاج الى غيره مبين لغيره من الامور المذكورة والشعارًا بهدايته للمخلق واخراجهم من طلات الكفر الى نور الايمان وقد سلك به مسلك العطف المبنى على تغاير الطرفين تنز بلاللمتبايرة العنوانية مغزلة المغايرة المذاتية وعيرص ملابسته للمخاطبين تارة بالمجي المسنداليد المنبي عن

كالقوته قالبرجة به كاأنه بهي بمنسد في المحامة من فير أن يحى به أحدو يهن على شه الكورة بالإيماله وأخرى الأول المؤقوعليه الملائم لحيية كونه نهرا توفيرا أساعت اركل واحدمن عنوا بموحف اللائم لحيية كونه نهرا توفيرا أساعت المحارة عن الفراق المعلم وأماعلى تقدير كون الدمان عبارة عن الفراق المعلم وأماعلى تقدير كون الدمان عبارة عن السول صلى الدملية وسما وعن المعرزات الطاهرة على ١٠٠ و على ده أوعن الدي الحق فالإمرهين

مالايطاق غيربياز لانتعدم ارسال الماكان يصلح جنراغبأن يكون عدم المكنة والقدرة صالحالان يكون عدراكان أولى وجهوا به المعارضة بالعلوابله أعراه قوله تعالى لكن الله يشهد عا أنزل اليك أنزله بعلم والملائكة يشهدون وكن بالله شهيدا ) وفي الآية مسئلتان (المسئلة الأولى) اعلم أن قوله لكن لا يجدأ به لانه استدراك على ماسبق وفى ذلك المتدول قولان (الاولى) النحد الآمان باسر هاجواب عن قوله بسألك أحل الكتاب أن تنزل عليهم كتابا من السهاء وهذا الكلام يتضمن أن هذا الفرآن ليس كتابا تازلا عليهم من السماء فكا أنه بقيل انهم وان شهدوا بأن القرآن للم ينزله جليه من السماء لكن الله يشهنديا نه نازل عثيدهن المنماء (الثاني )انه تساتى لماكل اناأوحينا اليك قال الغوم تعن لانشهداك بذالت فلا الكريا للديشهد ( المستلة الثانية ) عيادة الماعرفة سبب انهأنزل عليدهذا القرآن البالغ فالفصاحة فاللفظ والشرف فالمن المحيث عرالاواون والأخرون عن معارضته فحان ذلك معجرا واظهار المجرة شهامة مكون المدعى صادقاولما كأنت شهادته إثما عرفت بواسطة انزال القرآن لاجرم قال لكن الله يشهديما أنزل اليكأى بشهدلك بالنبوة بواسطة حذا القرآن الفى أنزله اليكم قال تمالى أنزله بعلد وفيه مسئلتان ( المسئلة الأولى ) انه تعالى لماقلل يشهدما أنزل أليت بينصفة فللثالانزال وهوأنه تملل أزيده لايام وحكمة بالغة فصارقوله أنزله يعلد جاريا مجرى قول المنائل كتبت بالعلم وقطعت بالسكلين والمرادمن قوله أنزله بعلمه وصف القرآن بغاية الحسن ونهاية المكمال وهذا مثل مايقال في الرجل الميهمور بكمال الفعنس والسلم اذا مسنف كتاباً واستقصى في تحريرهانة انها صنف هذا بكمال علمه وفضله يعني انه اتخذجه علوسدالة ووسية الى تصنيف هذا الكتاب فيدل ذلك على وصف ذلك النصنيف بغاية الجود ونهاية الحسن فكذاههنا والقاعل (السئلة الثانية) قال أصحابا دلت الأثبة على إن الدتمالي علموذاك لانها تدل على البلت علم الدتمالي ولوكان علم نفس فاتهل مشافة الشيء الىنفسه وهومعالهم فالموالملأشكة بشهمون واتماتموف شهادة اللائكة لدخلك لاتبطهور المصرعطي مدندل على انه تعالى شهدله بالتروة واذا شهدالله له مذلك ذقه شهدت الملائكة لاحمالة بذلك لمسائبت في المترآن أنهم لايسبقوته بالقول والقمسود كأأتمه قبل امجدان كذبك هؤلاء الميهبود فلاتبال بهيهانالله تعالى وهواله المالين يصدقك في ذلك وملائكة السموات السبع يصدقونك فذلك ومن صدقه رم المعللين وملائكة اليعرش والمنكرسي والسعوات ألمصبع أجمعون لم يلتفت الى تسكذيب أخس الناس وهم هؤلاه البهودتم قاله تملك وكني بالله شهيد اولمستي وكفي الله شهيدا وقد سبق الحكلام في مثل هذا ﴿ قوله فعال ﴿ أَنَّ اللَّهُ مِنْ كَثَرُوا وَصَلَّاوا مَنْ سَبِلَ اللَّهُ قدصلوا منلالا بعيداءات الذين كغروا وظلوا لمريكن اعدلنتيغرالهم ولإليته عايهم طريقا الاعلر يقجهم خالدين فيهاأ بداوكان ذلك على الله يميرا) احراك هذا من صفات اليهود

وقوله تعالى اليكم منعلق ا فأتزلته فأنازاله بالدات وانكأنالي التبي مسلي اتله حلبه وسيللكنه منزل اليهم أيضا بواحطته عليدالمسلاة والسلام وانمااعتبر ساله بالواسطة دون حاله بالدات كاور قوله تعالى اناأ تزلنا اليك الكتاب بالحق تصكيبين الناس وعظائره لاظهار كال اللسطف بهم والتصريح بومسوله اليهم مبالعة في الاعدار وتقدعه على المفعول المسريح مع أنحقه التأخر فقد لأمرغيرم أمن الاهتمام عاقدم والثنويقالي ماأخر وللمسافظة على فواصل الآى الكر عة (فاعاالذين آمنوابالله) حسما بوجيدالبرهان النثي أثاهم ( واحتصبوايه) أى عصبواله أنفسهم عايرديهامن وبغالشيطان وغره (قسيدخلهمني رسعدته وفعنسل أقال ان عباس رماني المتسالي عنهاهي الجنة وما يتغفال عليهم مالاهين رأت

ولاأذن سمعت ولاخطارهلى قلب بشهروه برعن الخاصنة الفضل بالاؤسال هلى طريقة قوله الله علامها ﴿ الدَّنِ ﴾ تتاوماه بارها الله ون رحية وفضل المخيدي ومنه متعلق بمعلموف وقع سنفه مشرفة الرسمة (و بهد بهم البه) أى الى الله عز وجل وقيل الى المراها ويتارك المراها ويتارك الله عن وجل وقيل الدُّب والما الدُّب والما الله عن المراها والمراها و

وتلقدين كرافق فنيان شال المنتعلى الوفن الهيداية أليها على خلاف التربب في الوجود بين الموعودي المسارحة المن الت الن النشير بلعوالمة من الاصلى قبل انتصاب سراط الحلى أنه معمول القبل محدوف بني عنه جديم أي بعرفهم سراطا مستقيما ( يستفتونك ) أي في الكلالة استغنى حن ذكره بوروده في قوله تعالى ( على الله يعتبكم في الكلالة ) وقد مر تقسيرها في مطلع السورة المكر إعد والمستغنى في 110 كله جابر بن عبد الله رضى الله تعالى عنه يروى أنه أي مسول العد

العظى الله عليه وسيا فيطريق مكه عامجة الوداع متسال ان لي أخنافكم آخنيس ميراتها ان الماتت وقبسل كان مريضافعاده رسول الله هلىالله هليه وسلم فقال ان كلالة فكيف أسنع فیمالی وروی عند رمنی الله عند أنه قال طدني رسول الله صلى الله عليد وسلوأ نامريض لاأعتل فتوصبا وصب من وضوته ملى فخلت ففلت مارمبول المتعلم المراث واعا برثنني كلالة فنزلت وقوله نسالي (اناس وهلك) استثناف مين للفتيا وارتضبع امريؤ يغمل يفسره المذكوروقوله تبالى (البسله ولد) صيفهدله ويقيل سال من الضميرق علك وردباته مفسر للحمدوف غير متمسودق الكلام أي ان حلك أمرو غير ذيولد ذكرا كلن أوأنق وأقتصبرعلى ذكرعبهم الولعموأتعدمالوالد

الذين تقدمذ كرهم والمراد أنهم كفروط بمصمد وبالقرآن وصدوا غيرهم عن سيل الله وذلك بالقاه الشبهالت في قلوبهم تحوفواهم لوكان رسولا لاي بكتابه وفعدتمن السمساء كالزلت التوراة مطريبوبلي وقولهم اناقه تعلل ذكر فيالتوراة اناشر يمة موسى لاتبدل ولاتنسيخ الى يوم القيامة وقولهم ان الانبياء لايكونون الامن ولد هرون وداود وقوله قدمنلوا متلا أبعيدا وفلك لان أشذالناس سنلالامن كأن منالاو يعتقدق نفسه انه محتى ثم انه يتوسل بذالمته الجنالاله الى الكها مكتساب المال والجاء تم انه يبذل كندجهده في القاء غيريق مثل ذلك المصلال فهذا الانسان لاشك انهقد بلغ في الصلال الى أقصى المعايات وأعظماا بهايات فلهذا قالتعالى تى حقهم قدصنلوا صلالابسيد إولما وصف تعالى كيفية صلالهمة كربعده وعيدهم فقال أنالذين كفروا وظاوا عيدابكمان فكربعثته وغلوا عوامهم بالفاء الشبهات في قلو يهم لمبيكن القة ليغفر أهم واحدا كالاسطان قوله ان الذين كفروا على الممهود السابق لم يحيخ الى اصعاد شرط في هذا الوصيدلاناتصدل الوحيد في الآيةعلى أغوام عااهة منهم أنهم بموتون على الكفر والاسملناء على الاستغراق أضعزنا فيعشرط عدم الثو يعام قال ولالبهديهم ملريقا الاطريق بعهم مخلل مالادين فيهاأبدا والمعنى انه تعلل لايهديهم يوم المتيامة الى الجنة بل يسهديهم الى طر بق جهنم وكان فلك على القديسيوا التصب سالدين صلى الحال والماطل فيد معتى لأليهند يهم لانه بمنز المذهاقيم خالدى وانتصنب أنداعل الظرف وكان فلاتحل القديس والممتى لاعدد عليه شي مخكان ايسنال الالم البهم شبتا بحدشي الى غيرالتهاية يسيرا عليه وال كالد متعدر اعلى غيره القوله تعالى ( باأيها التأس فدجاء كم الرسول بالحق من ربكم فا منوا خيرا لحكم وان تكفروا فارته مافي السموات والارمن وكان اقد عليما حكيما ) احلم أنه تعالى لما أجاب عن شبهة اليهودعلى الوجود الككثيرة و بين فساد علر يقتهم في كر خطا العاما بعمهم وابع غيرهم في الدعوة الي دين محد عليه المسلاة والسلام فغال البها التاس فدنعاء كم الرسول بألحق من و بكهوهفه الحقق فبدوسهان (الاول) الهجاء بالقرآن والقرآن مجر فيازم أنه بعاميليق من و مع( والثاني ) اتمسياء بالدعوة الهياهبادة الله والاعراض عن غيره والعقل يدل علم انهسندا هود التي فيلزم أبه سباء بالمق من و مح قال الله على عا منوا خيرا لكم يسي فا حدوا بكن فلك الأيان تغيوا لمكم بماأنتم فيد أى الحفاجافية من الكفر والناتكاروا خانالله غنى عن ايمانكم لانه مالك البعوات والارض وينالفهما ومن كلن كذلك لمبكن معتلجا الى شي ويحمل أن يكون للراد فانقة مافي السموات والارش ومن كمان كنبلك كاف خدرا على إنزال المداس الشديد جليكم لوكفرتم ويحقل أون يكون المراد انكم كفرتم فليملك ألسموات والارض بوله جبيد يسيدويه وريتقاهون باسره وسلمداع قال تعسالي وكأن لقيم عليها حكيها أي عليها لا يتغنى عليه بعن أهالي هبساده المؤسنين والكافرين شي " وحكيما لايمنسيج عليحامل منهم ولايسوى بإن المؤمن والمنكافر والسي والمحمسن وهو

أيضًا معتبريق البكلالة يُجَدِّبَظِهور الام يدلالة تَجْمِيل الورثة عليه وقوله تعالى (وله أَجْتُ) عطف على قوله تعسلى ليس له ولد أو بالرائد يالاخت من ليبت لام فقط قان فرصها السهس وقدم بيانه في صسدر السوية الكريمة ( فلها أصفيما أي المرائد ) أي بالفرض والياقى للمجتبدة أولها بالردان المركز له مجاه الفروض ( يرثها ) أي المرائد المفروض ( يرثها ) أي اختد المفروضة ان فرض هلاكها مع بقاله ( انعام بكن لها ولد ) فركزا

كان أوأنثى فالمرادِ بارثه لها احرازَ جَمِع مَالهَا المُعوالمُشَرُّ وطبانتها والدِ بالعكليد لاارثة لها في الجملة عانه يَصِهق مع وَجُهِدٍ ، بنتها وليس فيألابة مايدل على سقوط الاخوة بفيرالولدولاعل عدم سقوملها والتادلت على سقوملهم مع الأب السية الشريفة (فالكانتا النتين) عطف على الشرطية الأولى أى انذين فصاعد الفلهما الثلثان مآترك الضمولن وشبالاخوة والتأنيث والثنية باعتبار المعني قيل وفائدة الاخبار ﴿ ١٤ ﴾ عنها باثنتين مع دلالة ألف التثنية على الآنتينية التنهيه

على أن المعتبر في اختلاف كنوله أم عبل الذين آمنوا وعلوا الصالحات كالمفيدين في الأرض أم تجعل المتقين كالفيار الله قوله تعطل ( ياأهل الكتاب لا تغلوا في يتكم ولاتقولوا على الله الإالحق انما المسيخ عيشي بن مرع رسول الله وكلته الناها الى حريجوروح منه فأ منوابالله ورسله ولا تقولوا ثلاثة انتهوا خيرا لكمامماالة الدواحد سيصانه أن يكون ادولد لهماني السموات ومانى الأرض وكفي الله وكيلا لن يستنكف المسيم أن يكون عبد الله ولا الملائكة المربون ومن يستبنكف عن صادته ويستكبر فسيعشرهم أليد جيعا قاماالذين آمنوا وعلوا الصالحيات فيوفيهم أجورهم ويزيدهم من قضله وأماألذين استنكفوا واستكبروا فيمنهم بطايا أليما ولا يجدون الهم من دون الله وليا ولانصيرا) واعرأته تعالى الأجاب عن شبهات اليهود تكلم يعد ذلك مع النصارى في هذه الآية والتقديريا أهل الكتاب من النصارى لا تغلوا في دينكم أى لاتعرطوف تعظيم السيح وذلك لانه تعالى حكى عن اليهود انهم بالغون في الطبي في المسيع وهو لاء النصاري بالغون في تعظيم وكلاطر في قصدهم دميم فلهداةال للتصارى لانفلوافيد ينكم وقو لدولا تغولوا على الله اللفي يعنى لاتصغوا الله بالحلول والاتعاد في بدن الانسان أوروحه ونزهوه عن هده الاحوال وفا منعهم عن طربق الغلو أرشدهم الى طريق الحق وهوان المسيم عيسى بن مريم وسول الله وعبده وأما قوله وكلنه القاها الى مريم وروح منعظامانافسرااالكلمة في قوله تعالى ان الله بيشرك بكلمة منه اسمد المسيح والمعنى انه و جديكامة الله وأمر ممن غيرواسطة ولانطفة كأقال ان مثل عيسى صدافة كشل آدم خلقه من براب ثم قال له كن فيكون وأما قوله وروح منه ففيدو بجوء ( الاول) انه جرت عادة الناس المهم اذا وصفوا شيئًا بغاية الطهارة والنظافة قالوا انه روس فلاكان عيسى لم يتكون من نطفة الاب و انما تكون من نطفة الاب وانما تكون من نصفة جدر بل عليه السلام لاجرم وصف بأنهر وحوالمرادمن قولهمنه التشعر يفهوا لتغضيل كايفال هذه نعمة من الله والمراد كونه ثلاث السمة كالعلة شعريفة (الثاني) انه كان سبباطيلة الخلق في أدرأنهم يومن كان كذلك وصف بأنه و حقال تعالى في صفقا لقران وكذلك أوحينا اليك رويها من أمريا ( الثالث) روح متم أى رجة منه قيل في تفسير قوله تعالى وأيدهم بروح منه أي برحة منه وقال عليد الصلاة والسلام إعا أنارجة مهداة فلا كان عبسي ربجة من الله على الخلق من حيث انه كان رشدهم إلى مصالحهم في دينهم ودنياهم لأجرم سبئ رؤسامند ﴿ الرابع ﴾ [نالروح حوالتغنيق كلاماليرب عانال و حوال يُصمقار بان بالروح عبارة عن فيفند جيريل وقوله عنه يعني أن فيلك النفخ من جيريل كأن بأمرالله وقاته المند وأعلم كالنولد منغضا غينهامن روحتسا ( الخامس) قوله روح أدخل التنكير في لنفذ وروح في وذلك يفيه التعفليم فكان اليق وروج من الإدواح البعد يفة القدسية المللية، وقولة متعنا منافة، لذلك الله والمنتفسه لإجل للتثيير يفه والتجارم م قال تعالى

الحكم هوالعدددون الصغ والكبروغرهما (وانكانوا) أى مَنْ تُربَّ بطر بقالاخوة (اخوة) أى مختلطة (رجالاونساء) يدل من اخوة والاصل وانكانوا اخوةوأخوات فغلب المذكرعلى المؤنث ( فلذكر )أى فللذكر منهم (مثلحظالانثيين) يقتسمون التركة على طر بقذالتعصيب وهذا اخرماأنزل من كتاب الله تعالى في الاحكام روى أنالصديق رضى الله تمالى عندقال في خطبته انالاً بذالتي أنزلها إلله تمالى فى سورة النساء فى الفرائص فأولهافي الولد والوالدوثانيهافي الزوج والزوجة والاخوةمن الاموالآ يقالتي ختم بها السبورة في الإخوة والاخواتلابوين أولاب والآية التيختم بهما سو رة الانفال أنزلها فأولى الارحام (بييناهة لكم )أى حكم الكلالة الم

أو أحكامه وشرائعة التي من جلتها حكمها ﴿ إِن تِصَلُوا ﴾ أي كراهة أن المنطوا . ﴿ إِنَّا مَنُوا ﴿ في ذلك وهذا رأى المستورون مسريح به الميرد وذهب الكسائل والغراء وغيرهما من الكوفيين الى تقدير اللام ولا في طرق أن أي لئلا تُعَسِّلُوا وقال الرَّجاج حُومِتُلِ قولَهُ قِمَّالُ إِنَّ اللهِ عِسَامُ النَّحُواْتِ والارضِ أَنَّ رُولاً أى لئلا ترولا وعلل أبو حبيد يويت

للكسائدى حديث ابن عَر رمنى الله تعالى عنهما وهولا يدعون أحدكم على ولده أن يوافق من الله اجابة أى ائلا يوافق قاسقسنه وليس ماذكر من الا ية والحديث نصافيما ذهب البه الكسائل وأضرابه فأن التقدير فيهما عدا ابصر ين كراهمة أن تزولا وكراهمة أن يوافق الحزوقيل ليس هناك حدف ولا تقديروا نماه ومفعول بين أى بين لكم ضلالكم الدرية ومن من شأنكم اذا خليتم وطباعكم المحترز واعنه على ١٥٣ كالله والمحروا خلافه وأنت خبير بأن ذلك انما ياميق بالماداكان

يانه تعالى على أريس تعيين موافع المسما والضلال سنغيرتمر مح بما هوالحق والصراب ولاس كدلك (والله بل شيئ) من الاسادان من جلتها أ-وا المعلقة عمياتها الم (عليم) مبالع في المرعيان الكم مافيد مصلى , ومنفعكم \* عر سوا له صلى الله على وسنم , قراسوره الساءفكاك تصدق على كل وأس ومؤمنة وارث ميرا وأعطى منالاج اشترى محرراور النسرك وكانوم. الله تعسالي من ا: يتحاور عنهم واسأء (سورهالمألده م وهىمائةوعسران (بسم الله الرحل الم - ) بالماالذي آن أر بالعقود) الوهادا عوجا الهندو الما ياء ولعقدهوالعهدانوني المشبه يعقدالحبل ونسيه والمراد بالعقود رامعم حيع مألزمد الله تعالى عمادة

فآمنوابالله و رسله أى ان عيسى من رسل الله فأمنوا به كايمانكم بسائر الرسل ولا تجعلو الهاثم قال ولاتفواوا ثلاثة انتهوا خبرالكم وفيه مسئلتان (المسئله الاولى) المعنى ولاتقولوا ان الله سجانه واحدبا لجوهر ثلاثة بالاقاتيم واعلم أن مذهب النصاري محهول جداوالذي يتحصل مند انهم أثبتوا ذاتاموصوفة نصفات ثلاثة الأأنهم وانسموها صغات فهي في الحقيقة ذوات بدليل أنهم يجو زون عليها الحلول في عليبي وفي مريم بأنفسها والآلماجو زواعليها أزتحل فيألفير وأنتفارق ذلك الفيرمرة أحرى فهم وانكانوا يسمونها بالصفات الاانهم في الحقيقة يثبتون ذوات متعدده قائمة بأنعسها وذلك مجهن الكفرفلهذا المعنى قالاتعالى ولاتقولوا ثلاثة انتهوا فأماان حلنا الثلاثة على أنهم يثبتون صغات ثلاثة فهذالا يمكن انكاره وكيف لاتقول ذلك وانانقول هوالله الذى لااله الاهو الملك القدوس السلام العالم الحي القادر المريد ونفهم منكل واحد من هذه الالفاظ غيرمانفهمه من المغط الآخر ولامعني لتعدد الصفات الاذلك فلوكان القول تعددالصفات كفرالزم ردجيع القرآن ولزم ردالعقل من حيث انافعلم بالضرورة ان المفهوم من كونه تعالى عالماغيرالمفهوم من كونه قادرا أوحيا (المسئلة الثانية) قوله ثلاثة خبرمبتدا محذوف تم اختلفوا في تعيين ذلك المبتداعلي وجوه (الاول) ماذكر ناه أي ولاتقولوا الاقانيم ثلاثة (الناني) قال الزحاح ولاتقولوا آلهتنا ثلاثة وذاك لان القرآن بدل على أن النصاري يغولون ان الله والمسيح ومريم ثلاثة آلهة والدليل عليد قوله تعالى أأنت قلت للناس اتخذوني وأمى الهين من دون الله (الثالث) قال الفراء ولاتقواواهم ثلاثة كقوله سيقولون ثلاثة وذلك لان ذكرعيسي ومريم معالله بهده العبارة يوهم كونهماالهين وبالجلة فلانرى مذهبا فىالدنياأشدركاكة وبعداعى العقل من مدهب النصاري مجمقال تعالى التهواخير البكم وقدذكرنا وجه انتصابه عند قوله فأ مواخيرا لكم ثمأكدالتوحيد بقوله انمااللهالهواحد ممنزه نفسه عنالولد بقوله سبحامه أسيكون لهولدودلائل تنزيه ألله عن الولد قدذكرناها في سورة آل عران وفي سورة مريم على الاستقصاء وقرأالحسن انبكون بكسرالهمرة منان ورفع النون منبكون اىسجاله مايكون له ولد وعلى هذا التقدير فالكلام جلتان مجقال تعمالي له مافي السموات ومافى الارض واعلم انه سبحانه فى كل موضع نزه نفسه عن الولدذكر كونه ملكاومالكا لما في السموات وما في الارض فقال في مرتم ان كل من في السموات والارض الاآت الرحن عبد او المعنى من كان مالكالكل ألشموات والارض ولكل مافيهما كارما كما لعيسي ولمريم لانهماكانا في السموات وفي الارمس وماكانا أعظم من غيرهما في الذات والصفات وأذاكان مالكالما هوأعظم منهما فبأن يكون مالكالهما أولى وأذاكاما مملوكينله فكيف يعقل مع هذا توهم كونهماله ولداو زوجة ثم قال وكني بالله وكبلا والمعنى انالله سبحانه كاف في تدبير المُحلومات وفي حفظ المحدثات فلاحاجة معد الى

وعقده عليهم من التكاليف و ٦٥ ﴾ ث والاحكام الدينيـــة وما يعقدونه فيمـــا بينهم من ود الامنانات والمعالمات وتحوها بما بجب الوفاءية أو يحسن دينا بأن يحمل الامرعلى معنى يتم الوجوب والندب أمر بذلك أولا على وجه إلاجال ممشرع في تفصيل الاحكام

, e 😥 🦩

النام من الانعام المناه المنا

الفول بائبات الهآخر وهواشارة الى مايذكره المتكلمون من انه سبحانه لماكان عالما بجميع المعلومات قادرا علىكل المقدو راتكانكافيا في الالهية ولوفرضنا الهما آخر معد لكان معطلا لافائدة فيه وذاك نقص والناقص لايكون الها تمقال تعالى لن يستنكف المسيح أن يكون عبدالله ولاالملائكة المقربون وفيه مسائل (المسئلة الاولى) قال الزجاج لن يستنكف أى لن يأنف وأصله في اللعسة من نكفت الدمع اذا محيته باصبعك عنخدك فتأو بللز يستنكف أىلن يتنغص ولن يتنع وقال الأزهري سمعت المنذري يقول سمعت أباالعباس وقدسل عن الاستنكاف فقال هو من النكف يقسال ماعليه في هذا الامر من نكف ولاوكف والنكف أن يقال له سوء واستنكف أذا دفع ذلك السوء عنه (المسئلة الثانية) روى أن وفد نجران قالوار سول الله لَم تُعَيِّب صاحبنا قالَ ومن صاحبكم قالواعسى قال وأى شئ قلت قالوا تقول انه عبد الله ورسوله قال انه ليس بعارأن يكون عبدالله فعزلت هذه الآية واناأقول انه تعالى لماأقام الحجية القاطعة على أنعيسي عبدالله ولايجوز أن يكون ابناله أشار بعده الىحكاية شبرتهم وأجاب عنها وذلك لان الشَّبهة التي عليماية ولون في البات انه ابن الله هوانه كان يخبرعن المعيات وكان يأتي بخوارق العادات من الاحياء والابرا فكانه تعالى قال لن يستنكف المسيح بسبب هذا القدر من العلم والقدرة عن عبادة الله تعالى فأن الملائكة المقربين أعلى حالامند في العلم بالمعيبات لانهم مطلعون على اللوح المحفوظ وأعلى حالامنه في القدرة لان ممانية منهم حلوا العرش على عظمته مم آن الملائكة معكمال حالهم في العلوم والقدرة ان يستنكفواعن عبودية الله فكبف يستنكف المسيح عن عبوديته بسبب هذا القدرالقليل الذي كان معه من العلم والقدرة وإذا حلنا الآية على مأذكرناه صارت هذه الآمات متناسبة منتابعة ومناظره شريفه كاملة فكان حل الآية على هذا الوجه أولى (المسئلة الثالثة) استدل المعتزلة بهذه الآية على أن الملك أفضل من البشروقدة كرنا استدلالهم بها في تفسير قوله واذقلنا للملائكة استجدوا لآدم واجبناً عن هذا الاستدلال بوجوه كثيرة والدى نقوله ههنا انافسلم اناطلاع الملائكة على المغيبات أكثرمن اطلاع البشر عليماونسلم انقدرة الملائكه على النصرف فهذا العسلم أشد منقدرة البشركف ويقال الجبريل قلعمدائن قوم لوط بريشة واحدة من جناحه انما النزاع في ال تواب طأعات الملائكة أكترام توابطاعات البشروهذه الآية لاتدل على ذلك البتة وذلك لان النصاري المأثبتوا الهية عيسي بسبب اله أخبر عن الغيوب وأتى بخوارق العادات فايراد الملائكة لاجل ابطال هذه الشبية اعسايستقيم اذا كانت الملائكة أقوى حالا في هذا العلم وفي هذه القدرة من البشر ونحن تقول بموجبه فاما أن يقال المراد من الآية تفضيل الملائكة على المسيح في حكثرة الثواب على الطاعات فذلك ممالا بناسب هذا الموضع ولايليق به فظّه ران هذا الاستدلال انماقوي في الاوهام لان الناس مالخصوامحل

بهن المضافين كانه قيل أوات كم الهجمة الشبعة بالانعام اأى بين احلالها السر الممائلة لها في . اما المكم وتقديم الجار والحرورعلى القائم مقام الفاءل لمامرمر إرامن ظها العناية بالقدم القيدر أتجيل المسرة وا شويق الىالمؤخر فان ماحقد التقديماذا أخ نبق النفس مترقبة ال وروده فيتمكن عندها وضل مكن (الامايتلي عالكم) استثناءمن جيمة الانعام أبى الامحرم مايتلي عليكم من قوله تعسالي -رمتعليكم الميتة ونحوه أوالامايتلي علبكم آبة تحريمة (غيرمحلي الصيد) أىالاصطيادقيالىرأو أكلصيده وهونصب على الحالية من ضمراكم ومعنى عدم اخلالهمله تقربر حرمته علاواعتقادا وهو ثائع فىالكتاب والسنةوقولة تعالى (وأنتم حرم)أى محرمون حال من الضمير في محلى و فالدة

تقييدا حلال بهيمة الانعام عاذ كرمن عدم احلال الصيدحال الاحرام على تقديركون المرادبها والنزاع من النزاع من النزاع من الفلاء ونظار ها ظاهرة لماأن احلالها غير مطلق كائه قيل أحل لكم الصيد حال كونكم ممتنعين عند عند احرامكم وأماعلى التقدير الاول ففائدته إنهام النعمة واظهار الامتنان باحلالها

بند كير احتياجه اليد فان حرمة الصيدي حالة الاحرام من مظان حاجتهم الى احلال فيرة حين الحالت فيل أحلت لكم الانعام مطلقا حال كونكم ممتنعين عن محصيل ما يفنيكم عنها في بعض الاوقات محتاجين الى احلالها وفي اسناد عدم الاحلال اليهم بالمعنى المذكور مع حصول المراد بان يقال غير محلل لكم أو محرما عليكم الصيد حال احرامكم مزيد ثيرية للامتنان وتقرير الحاجة بيان علنها ﴿ ٥١٥ ﴾ القريبة فان محريم الصيد عليهم انما يوجب حاجتهم

ألى احلال مايغنيهم عندباعتبارتحر يمهمله علاواعتقادا معماني ذلك من وصفهم بماهو اللائق بين (ان الله بحكم مايريد ) من الاحكام حسما تقنضيه مشبثته المبنية على الحكم البالغة فيدخل فيها ماذكر من التحليل والتحريم دحولاأوليا ومعنى الايفاء بهماالجريان على موجهما عقددا وعملا والاجتناب عن تحليل المحرمات وحريم بعض المحللات كالبحيرة ونظائرها التي سأتي بيانها ( باأيهاالدين امنوالاتحلوا بعائرات) لمايين حرمد الحلال الأحرامالذم هومز شعاثرالح بعبدنام سيان حرما الهزار سائرالشعائروادنيانا الى الله عرو - ــل التشريفها وتهوي الخطب في احلاله. **وهیجه** ۲۸۰۰ رهی اسم لما أشعر مراير شعاراوعلما ... در مواقبت الحيموم امى الجار والمقآف والمسعى

النزاعوالله أعلم (المسئلة الرابعة) في الآية سؤال وهوان الملائكة معطوفون على المسيح فيصىرالتقدير ولاالملائكةالمقربون فيأن يكونوا عبدالله وذلك غيرجائز والجواب فيه وَجِهَانَ ( أَحدهما ) أَنْ يَكُونُ الْمُرادُ وَلَاكُلُ وَاحْدُ مِنْ الْقُرْ بِينَ ( وَالثَّانِي ) أَنْ بِكُونَ المرادولا الملائكة المقربون أن يكونوا عبيدا فحذف ذلك لدلالة قوله عبدالله عليه على طريق الايجاز ( المسئلة الخامسة ) قرأعلى ن ابي طالب رضى الله عنه عبيد الله على التصغير ( المسئلة السادسة ) قوله ولا الملائكة المقر بون يدل على أن طبعات الملائكة مختلفة فى الدرجة والفضيلة فالاكابر منهم مثل جبريل وميكائبل واسرافيل وعزرائيل وحلةالعرش وقدشر حنا طبقاتهم فيسورة البقرة في تفسير قوله واذقال ربك لللائكة ممقال تعالى ومن يستنكف عن عبادته و يستكبر فسيحشرهم اليه جيعا والمعني انمن استنكف عن عبادة الله تعالى واستكبر عما فان الله يحشرهم اليد أي بجمعهم اليه يوم القيامة حيث لايملكون لانفسهم شيئاوأعلمانه تعالى آباذ كرانه يحشرهو لاء المستنكفين المستكبرين لميذ كرمايغهل بمربلذكرأ ولاتواب المؤمنين المطيعين فقال فاما الذين امنوا وعلواالصالحات فيوفيهم أجوراهم ويزيدهم من فضله ثم ذكرآخرا عمال المستنكمين المستكبرين فقال واماالذين استنكفوا واستكبروا فيعذبهم عداباأليما ولايجدون لهم من دون الله وليا ولانصبرا والمعنى طاهر لااشكال فيه وانما قدم ثواب المؤمنين على عقاب المستشكفين لانهم أذارأوا أولانواب المطيعين نم شاهدوا بعده عقاب أنغسهم كأن ذلك أعظم في الحسرة \* قوله تعالى ( ما أنها الناس قدجاء كم يرهان من ربكم وأنزلنا اليكم تورامينا فأماالذين امنوا بالله واعتصموا به فسيدخلهم فيرحة منه وفضل ويهديهم اليه صراطامستقيما) واعلم أنه تعالى لماأورد الجحة على جبع الفرق من المنافقين والكعار والبهود والنصارى وأجأب عنجيع شبهاتهم عمالخطاب ودعا جيع الناس الى الاعتراف برسالة مجدعليه الصلاة والسلام فقال بأأيها أناس قدجاء كم برهان من ربكم والبرهان هومجد عليه السلاة والسلام وانما سماه برهانا لان حرفته اقامة البرهان على تحقيق الحق وابطال الباطل والنور المبين هوالقران وسماه نورالانه سبب لوقوع نورالاعان فى القلب ولما قرر على كل العالمين كون محمد رسولا وكون القران كتابا حقا أمرهم بعد فلكأن يمسكوا بشر بعة محمد صلى الله عليه وسلم ووعدهم عليه باشواب فقال فأما الذين امنوا بالله واعتصموا به والمراد امنوا بالله في ذاته وصفاته وأفعاله وأحكامه وأسمسائه واعتصموابه أى بالله في أن يثبتهم على الايمان و يصونهم عن نزغ الشيطان و يدخلهم فى رجة منه وفضل و يهديهم اليه صراطا مستقيما فوعد بأمور ثلاثة الرجة والفضل والهداية قال ابن عباس الرحة الجنة والفضل ما يتفضل به عليهم مالاعين رأت ولاأذن سمعت ويهدبهم اليه صراطامستقيما يريددينا مستقيما وأقول الرحمة والفضل مجولان على مافي الجنة من المفعة والتعظيم واما الهذاية فالمراد منها السعادات الحاصلة بتجلى

والافسال التي هي علامات الحاج يعرف بها من الاحرام والطواف والسعى والحلق والتحر واحلالها أن يتهاونُ بحرمتها و يحال بينها و بحرمتها و يحال بينها و يحدث في اشهر الحج ما يصدبه الناس عن الحج وقيل المرادبها دين الله لقوله تعالى ومن يعظم شعائرالله أي دينه وقيل حرمات الله وقيل فرائضه التي حدها لعباده واحلالهسا على التحديد العباده واحلالهسا على التحديد التعادة والحلالهسا على التحديد التعادة والحلالهسا على التعاديد التعادة والحلالهسا على التعاديد التعادة والتعاديد التعادة والتعادد والتعادد والتعادد والتعادد والتعاد التعادد والتعادد والتع

الاخلال بها والاتون أفسب بالمقام (ولاللشهر الحرام) أى لاتعلوه بالقتال فيه وقبل بالقبدي والاولي جوالاولي بحال ا المؤمنين والمراد به شهر الحج وقبل الاشهر الاربعة الحرم والافراد لارادة الجنس ( ولاالهدي) بأنه يتعرض له باخصب أو بالمذع عن بلوغ محسله وهو ماأهدى الى الكعبة من ابل أو بقر اوشاة جع هدية كبدي و جديدة ( ولاالقلائد) هي جع قلادة وهي ما يقلد به الهدى في ٥١٦ كه من نعل أو لحساء شجر ليعلم به أنه هديمي

انوار عالم القدس والكبريان في الارواح البشر بذوهذا هوالسعادة الروحانية وأخرذ كرها عن القسمين الاولين تنسها على إن البهجة الروحانية اشرف من اللذات الحسمانية هقوله تعالى ( يستفتونك قلالله مفتكم في الكلالة انامرة هلكليسله واد ولهأخت فلها نصف مأترك وهو يرثها انلم بكن لهاولد فان كاننا اثنتين فلهما الثلثان بماترك وان كانوا اخوة رجالاونساء فللذكر مثل حظالاندين بين الله لكم أن تضاوا والله بكلشي عليم اعلمانه تعالى تكلم فيأول السورة في أحكام الاموال وختم آخرها يذلك ليكون الآخر مشا كلااللول ووسط السورة مشتمل على المناظرة معالفرق المخالفين للدين قال أهل العلم والاخرى في الصبف وهي هذه الآية ولهذاتسمي هذه ألا يه آية الصيف وفدذكرنا انالكلالةاسم بقع على الوارث وعلى الموروث فان وقع على الوارث فهومن سوى الوالد والولدوانوقع على الموروث فهواالذي مات ولايرثه أحدالوالدين ولاأحدمن الاولادمم قال ان امر و هملك ليس له واد وله أخت فلها نصف ما ترك ارتفع امر و بمضمر يغسره الظاهر ومحل ليس له وادار فع على الصفة أي ان هلك امر و وغيرذي وادواعلم ان ظاهر هذه الأية فيه تقييدات ثلاث (الاول) انظاهر الآية يقتضي أن الاخت تأخذ النصف عندعدم الولدفاماعند وجودالولدفانهالانأخذالنصف وليس الامر كذلكبل شرط كون الاخت نأخسد النصف أن لا يكون لليت ولد ابن فان كان له منت فان الاخت تأخذ النصف ( انثانی) انظاهرالاً یه یعنضی انه اذالم یکن للیت ولدفان الاخت تأخذ النصف ولیس كذلك بل النسرط أن لا يكون لليت ولدولا والدوذلك لأن الاخت لاترث مع الوالد بالاجاع ( الثالث ) ارقوله وله أخت المرادمنـــه الاخت من الاب والام اومن آلاب لان الاخت من الام والاخ من الام فدبين الله حكمه في أول السورة بالاجاع ثم قال تعلى وهو يرتها الله يكن لهاولد يعسى الاخ يستفرق مسيرات الاخت أذالم يكن للاخت ولد الاانهذا الاخ من الابوالام أومن الاب أما الاخ من الام فانه لايستغرق الميراث ممقال تعالى فانكأننا اثننين فلهما ائلثان بماترك وانكأنوا اخوة رحالاونساء فللذكر مثل حظ الانثيين وهذه الآية دالة على ان الاخت المذكورة ليستهى الاخت من الام فقط وروى ان الصديق رضى الله عنه قال ف خطبته الاان الآية التي أنزلها الله في سورة النسام في الفرائض فأولها في الولدوالوالد وثانيها في الزوج والزوجة والاخوة من الاموالاية التي ختم بها سورة النساء أنزلها في الاخوة والاخوات من الاب والام والآية التي ختم بهاسورة الانفال أنزلها فيأولى الارحام ممقال تعالى يبين الله لكم أن تضلوا وفيه وجوه ( الاول ) قال البصريون المضاف هه نامحذوف وتقديره يبين الله الكم كراهة ان تضلوا الاانه حذف المضاف كقوله واسأل القرية ( الثاني )قال الكوفيون حرف النفي محذوف والتقدير يبين الله لكم لئلا تضلوا ونظيره قوله إن الله يمسك السموات والارض أن تزولا ،

فلايتعرضله والمراد النهسي عرالتعرض لذوات القلائد من الهدى وعي البدن وعطفها على الهدى معدخولها وبدلم يدالنوصية بها ان هاعلى ماعداها الاحف جميريل ، مركائيل على الملائكة عديهم السلام كأنه م لوالقلائ*د منـــه* - صوماأوالنهيءين ا يعرض لنغس الفلائد - الغة في النهى عن ا .عرض لاصحابهاعلى لاتعلوا قلائدها دهشلاعن أرتحلوهاكم نهريد الداءال منة بقوله أمالى ولايبدين زينتهن ساغه في النهى عن ايداء سواقع بسا ( ولاآمين ابنت الحرام ) أي لأتحدو اقوما قاصدي ز درته بأن تصدوهم و ذا الله باي وجه كان وفيل هناك مضاف محذوف أىقتال قوم أوأذى قوم آمين الخ ودري ولاآمي البت لحرام بالاضافة وقوله تعلى (يبتغون فضلا

ور بهم ورضوانا ) حال من المستكن في آمين لاصفة له لان المختار أن اسم الفاعل اذا وصف و أى كه بطل عله أى قاصد ين زيارته حال كونهم طالبين أن يثيبهم الله تعالى و يرضى عنهم وتنكير فضلا ورصوانا التفخيم ومن و بهم متراق بنفس الفعل أو بمجدوف وقع صفة لفضلا مفنية عن وصف ماعطف عليه بها أى فضلا كانسا من بهم ورضوانا كذلك والنع من العنوان

الزُّبُوْبِيَّةُ سُمُّ الانسَافَةِ النَّ سَمِيعِم الشر يفهم والاشعار بخصول مبتفاهم وقرى مبتفون على الحطاب فالحله أحيثنا حال من معروا للحياطبين في لا تعلوا على أن المزاد بسان منافات حالهم هذه للمنهى عنه لا تقييد النهي بها واصافة الرب الى منهر الآمين للايماء الى اقتصار التشريف عليهم وحرمان المخاطبين عنه وعن بل المبتغى وفي ذلك من تعليسل النهى وتأكيده والمسالفة ﴿ ٥١٧ كُهُ في استنكار النهى عنه مالا يخفى ومن ههنا قيل

أى الثلا تزولا (الثالث) قال الجرجاني صاحب انتظم بيين الله الضلالة لتعلوا أنها ضلالة في الله المتنبوها محالى والله بكل شي عليم فيكون بيانه حقاو تعريفه صدقا واعلم ان في هذه السورة لطيغة عجيبة وهي ان أولها مشتل على بيان كال قدرة الله تعالى فانه قال ياأيها النفس اتقوا ربكم الذي خلفكم من نفس واحدة وهذا دال على سعد القدرة وآخرها مشتمل على بيان كال العلم وهو قوله والله بكل شئ عليم وهذا ن الوصفان هما اللدان لهما تثبت الربو بية والالهيد والجلالة والعزة و بهما يجب على العبد أن يكون مطبع اللاوامر والنواهي منف دا لكل التكاليف قال المصنف فرغت من تفسير هذه السورة يوم الثلاثاء ثاني عشر جادى الاتحرة من سنة خس وتسعين وخسمائة

## \* (سورة المائدة مائدة وعشرون آية مدنية ) \* بسمالله الرحمن الرحيم )

( البهاالذين امنوا أوفوا بالعقود ) في الآية مسائل (المسئلة الاولى ) يقال وفي العهد وأوفيه ومنم الموفون بمهدهم والعقد هو وصل الشئ بالشئ على سبيل الاستيثاق والاحكام والعهد الزآم والعقد التزام على سبيل الاحكام ولماكان الايمان عبارةعن مُعرفة اللهُ بَدَّاتِه وصفَاتُهُ وأحكامه وأفعاله وكانمن جله أحكامه أنه يجبعلى جميع الخلق اظهار الانقياد لله تعالى في جيع تكاليغه وأوامِر. وتواهيه فكان هذا العقدأ حد الامورالمعتبرة في تحقق ماهية الايمان فلهسداقال باأبها الذين أمنوا أوفوا بالعة وديعني بأأبهاالذين النزمتم بإيمانكم أنواع العقود والعهود فياظهـــارحاعةالله أوفوا بتلك المضود وأنمساسمي أللة تعالى هذه التكاليف عقودا كإفي هذه الآية لانه تعالى ربطهسا بعبادة كاير بطالشي بالشي بالحبل الموثق واعلمأنه تعالى الرة يسمى هذه التكاليف عقودا كإف هذه الآية وكافى قوله ولكن يو اخذكم بماعقدتم الايسان وتارة عهودا قال تعالى وأوفوا بعهدى أوف بعهدكم وقالر وأوفوا بعهــدالله آذاعاهدتم ولاتنقضوا الايمــان وحاصل المكلام في هذه الآية انه أمريادًا، التكالف فعلاوتركا (السئلة النانية) قال الشافعي رجه إلله اذانذر صوم يوم العيد أوندرذيح الولد لغاوقال أبوحنيفة رجدالله بليصح حجدا بي حنيفة انه نذرا لصوم والذبح فبلزمه الصوم والذبح بان الاول انه نذر صوم يوم العيد ونذرذ بح الولدوصوم يوم العيد ماهيدة مركبة من الصوم ومن وقوعد في يوم العيدوكذلك ذبح الواد ماهيسة مركبسة من الذبح ومن وقوعه في الولد والآتى بالمركب يكون آتيابكل واحد من مغرديه فلنزم صوم يوم العيد وذبح الولد متكون لامحسالة ملتزماللصوم والذبحاذاثبت هذافنقول وجبأن يجب عليمه ألصوم والمغبيج لقوله تعالىأ وفوا بالعقود ولقوله تعالى لم تقولون مالاتفعلون ولقوله يوفون بالنذر وَلَهُولَهُ عَلَيْهِ الصَّلَاةَ وَالسَّلَامَ فَ بَنْدَرِكُ أَقْمَى مَافَى البَّابِ انه لَغَا هَذَا النَّذَر فَي خَصوص كون الصبوم واقعافي يوم العيدوفي خصوص كون الذبح واقعا في الولد الاان العام بعد

ان المراد بالآمين هم المسلون خامسةو به تمسك منذهب الى أنالآبة محكمة وقدروي أنالني عليه الصلاة والسلامقال سورة المائدة من آخر القران نزولا أفاحلوا حلالها وحرموا حرامها وقال الحسن رحدالله تعالى ليس فيها منسوخ وعنابي مبسرة فبهاثمان عشرة فريضة وايس فيها منسوخ وقدقيلهمالمشركون خاصة لانهم المحناجون الىنهى المؤمنين عن احلالهم دون المؤمنين علىأنحرمة احلالهم ثبتت بطريق دلالة النصو يؤيده أن الآية نزات في الحطم بن منبعة البكرى وقددكاناتي المدينة فغلف خيسله خارجها فدخل على النبي عليم الصلاة والسلام وحده ووعده

أنرأتي بأصحابه فيسلوا

ممخرج منعنده عليه

السلامفر بسرح المدينة

العن العاسد وان كان بعرب من استنباخ رضوانه تعالى لكن لابعد في كونة معار المستولي بينس بهاسده الدنبوية وخلاصهم عن المكاره العاجلة لاسيما في ضمن مراعاة حقوق الله تعالى وتعظيم شعداره يوقال قتسادة هوأن يصلح معايشهم في الدنيا ولا يعجل لهم العقوبة فيها وفيل هم المسلون والمشركون لماروى عن ابن عبلس رضى الله تعالى عنهما أن المسلين أن ينعوا أحدا

التخصيص حجة وحجة الشاذعي رحم اللهان هذا نذر في المعصية فيكون لفوالقويه عليه الصلاة والسلام لانذر في معصيد الله (المسئلة الثالثة )قال أبوحنيفة رجم الله خيار الجلس غير ابت وقال الشافعي رحمه الله ابت جمة أبى حنيفة انه لما انعقد البيع والشراءوجب أن يحرم الفسيخ لفوله تعالى أوفوا بالعقود وحجة الشافعي تخصيص هذا العموم بالخبروهو قوله عليه الصَّلاة والسلام المنايعان بالخيار كل واحدمنهما مالم تفرقا (المسئلة الرابعة) قال أبوحنيفة رحمالله ألجع بين الطلقات حرام وقال الشافعي رحمه الله ليس بحرام جحةأبي حنيفة انالكاح عقدمن العقود لقوله تعالى ولاتعزموا عقدة النكاح فوجب أن مروفعه لقوله تعالى أوفوا بالعقود ترك العمل به في الطلقة الواحدة بالاجاع فيدقى فيماعداهاعلى الاصل والشافعي رجدالله خصص هدا العموم بالقياس وهوانه لوحرم الجعملانفذ وقد نفذ فلا يحرم # قوله تعالى (أحلت لكم جيمة الانعام) اعلم انه تعالى لماقرر بالآية الاول على جميع المكلفين أنه يلزمهم الانفياد لجيع تكاليف الله تعالى وذات كالاصل الكاى والقاعدة الجلية سرع بعددلك فيذكر التكانيف المفصلة فبدأ بذكرمايحل ومايحرم منالمطعومات فقال أحلتالكم بهيمة الانعام وفيالآ يةمسائل (المسئلة الاولى ) قالواكل عي لاعقل له دهو جيمة من قولهم استبهم الامر على فلان اذا أشكلوهذا بابمبهمأى مسدووالطريق ثماختصهذا الاسميكل ذاتأر بعقالير والبحر والادعام هي الأبل والبقر والغنم قال معالى والانعام خلقها لكم فيهادف الى قوله والحيل والبعال والميم ففرق احالى بين الانعام و بين الحيل والبعال والحير وقال تعالى بماعلت أيدينا أنعاما فهملها مالكون وذللناها الهم فمها ركو بهمومنها بأكلون وقال ومن الانعسام حولة وفرشا كلوا بمارزة كمالله الى قوله ثما يسة أزواج من الضاف اثنين ومن المعرائنين والى قوله ومن الابل اثنين ومن البقرائنين قال الواحسدي رجمالله ولا لدحل في اسم الانعام الحافرلاله مأحود من نعومة الوطُّ اذاع ِ فتهذا فنقول في لفظ الآية سؤالان (الاول) انالبعية اسم الجنس والانعام اسم الوع فقوله بعيم الانعام بج ي محرى قول القائل حيوان الانسان وهومستدرك (الثاني ) آنه تعالى لوقال أحلت لكم الانعام لكان الكلام تامابدايا انه تعالى قال في اية أخرى وأحلت لكم الانعام الامام على عليكم فأى فائدة في زيادة لفظ المجيدة في هذه الآية (الثانث) انه ذكر لفظ المجيد للفط الوحدان ولفظ الانعام للفطالجمع فاالفائدة فيه الجواب عن السؤال الاولمن وجهين (الاول) ان المراد بالبعية و بالانعام شي واحد واضافة البعية الى الانعام للبيان وهذه الاصافة بمعنى من كمغام فضة ومعناه الهجية من الانعام أوللتأ كيد كقولما نفس الشي وذاته وعينه (الثاني) الالمراد بالبهيمة سي و بالأنعام شي الخروعلي هذا التفدير فقيد وجهان ( الأول)ان المرادمن جيمة الانعام الطباء و بقر الوحش ونحوها كانهم أرادوا مايائل الانعام ويدانبها منجنس اليهائم في الاجترار وعدم الأنياب فاضيفت الى

عن حبم البيت بقوله تعالى لاتحلوا الآبة شمنزل مسد ذلك انمسا المشركون نجس فلا يقر بواالسجدالحرام وقوله تعسالى ماكان للشركين أن يعمرها مساجدالله وقال محاهد والشعبي لاتحلوانه يخ بقوله تعمالي اقتلوا المشركين حيث وجدتموهم ولاريب في تناول الآمين للنسركين قطعااما استقلالا واما اشتراكالماسيأتي مرقوله تعالى ولايجرمنكم شنآ ر قوم الح فية عين النسيخ كلا أوبعضا ولابد فىالوجه الاخــــيرمن تفسرالفضل والرضوان عايناسب الفريقين فقيل التغاء الفضلأي الرزق للؤمنين والمشركين عامة والتفاءالرضوان للومنين حاصة وبجوز أنكون الغضل على اطلاقه شاملا للفضل الاخروي أبضا ويختص ابتفساؤه بالمؤأمنسين ( واذاحلاتم فاصطادوا)

تصريح بما أشيراليد بقوله تعالى وأنتم حرم من انتهاء حرمة الصيد بانتفاء موجبها ﴿ الانعام ﴾ والامر للاباحة بعد الخطر كانه قيل واذاحلتم فلاجتماع عليكم في الاصطياد وقرئ أحلتم وهولغة في حل وقرئ بكسرالفاء بالقاء حركة همزة الوصل عليها وهوضعيف جدا (ولا بجرمنكم) نهى عن احلال قوم من الامين خصوا به مع اندراجهم في النهى عن احلال الكل كافة لاستقلالهم

بالمؤرز بالتؤهم كوفها مصحة لاحلالهم داعية اليه وجرم جار بحرى كسب فى المعنى وفى التعدى الى مُفعول واحد والحن يقال جرم ذنبا نحو كسبه وجرمته ذنبا نحوكسبته اياه خلا أن جرم يستعمل غالبا فى كسب مالا خير فيه وهوالسبب فى إشاره ههنا على الثانى وقد ينقل الاول من كل منهما بالهمرة الى معنى الثانى فيقسال أجرمته ذنبا وأكسبته اياء وعليه قراءة من قرأ يجر منكم يضم فو ٥١٥ كه الياء (شناك قوم) بفتح النون وقرى بسكونها

أأوكلاهمامصدرأضيف الى مفعوله لاالى فاعله كاقبل وهوشدة البغض وغاية المقت (أن صدوكم) متعلق بالشنآ نباضمار لام العلة أي لأن صدوكم عام الحديبية (عن المسجد الحرام) عن زيا رته والطـواف به لُلعمرة وهذمآية مدنة فيعوم آمين للمشركين قطعا وقري انصدوكم على أنه شرط معترض أغنى عنجوايه لايجرمنكم قدأ يرز الصد المحقق فيما سبدق في معرض المفروص للنو بيمخوالتنبيه على أنحقه أن لا يكون وقوعه الاعلى سبيل الفرض والتقسدير (أن تعتدوا)أى عليهم وانما حذف تعدو للأ على ظهوره وايماء الى أن المقصد الاصلي منالنهي منع صدور الاغتداءعن المخاطبين محا فظة على تعظيم الشعائر لامنع وقوعه على القوم مراعاة لجابهم

الانعام لحصول المشابهة ( الناني )ان المراد ببهيمة الانعام أجنة الانعام روى عن ابن عبلس رضى الله عنهما ان يقر و ذبحت فوجد في بطنها جنبن فأخدان عباس بديها وقال هذا من بهية الانعام وعن ابن عمر رضي الله عنهما انهاأ جنة الانعام وذكاته ذكاة أمه واعلمأن هذا الوجه يدل على صحة مذهب الشاذمي رحدالله فيأن الجنين مذك بذكاة الام(المسئلة الثانية) قالت الثنوية ذبح الحيوانات ايلام والابلام قبيح والقبيج لارضي به الاله الرحيم الحكيم فيمتنع أن يكون الذبح حلا لامباحا محكم الله فالواو الذي تحقق ذلك ان هذه الحيوانات ليس لها قدرة على الدفع عن أنفسها ولالهالسان تحتج على من قصد ايلامها والايلام قبيح الاان ايلام من بلغ في العجز والحيرة اليهذا الحد أقبح واعمً أنفرق المسلمين افترقوا فرقا كثيرة بسبب هذ.الشبهة فقالت المكرمية لانسلم انهذه الحبوانات تشائلم عند الذبح بلاء الله تعسالى يرفع ألم الذبح عنها وهذا كالمكابرة فى الضرور بات وقالت المعتركة لانسه ان الايلام قييم مطلقاً بل اما يقيم اذالم يكن مسبوقا بجناية ولاملحما بعوض وههناالله سبحانه يعوض هذه الحيوانات في الآخرة باعواض شريفة وحينة ديخرج هذاالذبح عن ان يكون ظلاقالوا والذي مدل على صحة ماقلناه ماتقرر في العقول اله يحسن تحمل ألم القصد والحجامة لطلب الصحة فاذاحسن تحمل الألم القلبل لاجل المنفعة العظيمة فكذلك الفول في الدبح وقارأ صحابنا ان الاذن في ذبح الحيوانات تصرف من الله تعالى في ملكه والمالك لا عتراض عليه اذا تصرف في مملك نفسه والمسئلة طويلة مذكورة في علم الاصول والله أعلم ( المسئلة الثالنة ) قال بعضهم قوله أحلت لكم بهيمة الانعام مجل لأن الاحلال انمايضاف الي الافعال وههنا أضيف الى الذات فتعذر أجراؤه على طاهره فلابد من اضمار فعل وليس اضمار بعض الافعال أولى من بعض فيحتمل أن يكون المراد احلال الانتفاع بجلدها أوعظمها أوصوفها أولجهاأوالمراداحلال الانتفاع بالاكل ولاشك ان اللفظ محتمل للكل فصارت الأية مجملة الاان قوله تعالى والانعام خلقهالكم فيهادف، ومنافع ومنها تأكلون دل على ان المراد بقوله أحلت لكم بهيمة الانعام اباحة الانتفاع بها من كل هذه الوجوه واعلم انه تعالى لماذكر قوله أحلت لكم جهيمة الانعام ألحق به نوعين من الاستثناء (الاول) قوله الامايتلي عليكم واعلم أنظاهر هذاالاستثناء مجمل واستثناء الكلام المجمل من الكلام "المفصل يجمل مابق بعد الاستناء مجلا أيضا الاان المفسرين أجمعوا على ان المرادمن هذاالاستثناء هوالمذكور بعدهد الآية وهوقوله حرمت عليكم الميتة والدمولخم الخنزير وماأهل لغيرالله به والمنحنقة والموقوذة والمتردية والنطيحة وماأكل السبع الاماذكيتم وماذبع على النصب ووجه هذاان قوله أحلت لكم بهية الإنعام يقتضي إحلالهالهم على بجيع الوجوه فبين الله تعالى انهاانكانت ميتة أوموقودة أومتردية أونطيحة أوافترسها السبع أوذبحت على غير اسم الله تعالى فهي محرمة (النوع الثاني) من الاستثناء قوله

قن السبب كافى قوله لاارينك ههنا بريد به نهى مخاطبه قن الحضور لديه ولعل تاخير هذا النهى عن قوله أملل واذاحلاتم فاصطادوا مع ظهور تعلقه بما قبله للايذان بأن حرمة الاعتداء لاتنتهى بالحروج عن الاحرام كانتها حرمة الاصطباد به بلهى باقية مالم تنقطع علاقتهم عن الشعائر بالكلية و بذلك يعلم بقاء حرمة النعرض اسسائر الاحمين بالطربق الاولى ( وتعساونوا على البر ﴿ ٥٢٠ ﴾ والتقوى ) لما كان الاعتداء غالبا بطربق التظاهر

تعالى (غيرمحلي الصيد وأنتم حرم)وفيه مسائل (المسئلة الإولى)انه تعالى لمأحل مهية الانعام ذكر الفرق ببن صيدها وغيرصيدها فعرفنا انماكان منهاصيدا فانهحلال في الاحلال دون الأحرام ومالم يكن صيدا فانه حلال في الحالين جيعا والله أعلم ( المسئلة الثانية ) قوله وأنتم حرم أي محرمون أي داخلون في الاحرام بالحج والعمرة أو احدهما يقال أحرمها لحج والعمرة فهومحرم وحرم كإيقال أجنب قهومجنب وجنبو يستوي فيه الواحد والجمع يقال قوم حرم كايق ل قوم جنب قال تعالى وان كنتم جذبا فاطهر واواعلم انااذاقلنا أحرم الرجل فله معنيان الاول هذا والثانى انه دخل ألحرم فقوله وانتم حرم يشتل على الوجهين فيعرم الصيد على من كان في الحرم كا يحرم على من كان محرماً بالحج أوالعمرة وهوقول الفقهاء (المسئلة الثالثة) اعلمان ظاهر الآية يقنضي ان الصيدحرام على المحرم ونظيرهذه الآية قوله تعالى واذاحلاتم فاصطادوا فان اذاللشرط والمعلق بكلمة الشرط على الشي عدم عند عدم ذلك الشي ألاانه تعالى بين في آية أخرى أن المحرم على المحرم انماهو صيدالبر لأصيدالبحر قال تعآلي أحللكم صيدالبحر وطعامه مناعالكم وللسيارة وحرم عليكم صيدالبرمادمتم حرما فصارت هذه الآية بيانا لتلك الآيات المطلقة (المسئلة الرابعة )انتصب غير على الحال من قوم أحلت لكم كماتقول احل لكم الضعام غيرمعتدين فيدقال الفراء هومثل قولك أحللك الشيء لامفرطا فيه ولامتعديا والممنى أحلت لكم بهيمة الانعام الاان تحلوا الصيد في حال الاحرام فأنه لا يحل لكم ذلك اذاكينتم محرمين الله تممال تعالى ( انالله يحكم مأبريد ) والمعنى انه تعالى أباح الانعام في جيع الاحوال وأباح الصيد في بعض الاحوال دون بعض فلوقال قائل ماالسبب فيهذآ النفصيل والتخصيص كانجوابه أنيقال انه تعالى مالك الاشياء وخالقها فلميكن على حكمه اعتراض بوجه من الوجوه وهذا هوالذي يقوله أصحابها انعلة حسن التكليف هي الربوبية والعبودية لامايقوله المعتزلة من رعاية المصالح \* قوله تمالى ( مَاأَمُهَا الذَنُّ آمَنُوا لَآتُحَلُوا شَعَاتُرالله ولاالشهرالحرام ولاالهدى ولاالقلائد ولاآمين البيت الحرآم) اعلمانه تعالى لما حرم الصيد على المحرم في الآية الاولى أكد ذلك بالنهى في هذه الآية على مخالفة تكاليف الله تعالى فقال ياأبها الذين آمنوا لاتحلوا شعب أثرالله واعلم أن الشعائر جع والاكثرون على انهاجع شعيرة وقال ابن فارس واحدها شعارة والسعيرة فبيعلة بمعنى مفعلة والمشعرة المعلمة والاشعار الاعلام وكلشئ أشعرفقد أعلم وكل شي جمل على على شيئ أوعلم بملامة جازان يسمى شميرة فالهدى الذي يهدى الى مكة يسمى شعائر لانهامعلة بعلامات دالة على كونها هدباواختلف المفسرون في المراد بشعائر اللهوفيه قولان(الاول)قوله لاتحلوا شعائرالله أىلانتخلوابشي من شعائرالله وفرائضه التي حدها لعباده وأوجبها عليهم وعلى هذا القول فشعائرالله عام في جيع تمكاليفه غير مخصوص بشي معين ويقرب منه قول الحسن شعائر الله دين الله (والثاني) ان المراد منه

والنعاون امروااثرمانهوا عنديان بتعاونواعلي كل ماهومن بابالبروالتقوى إ ومتابعة الامرومجانبة الهوى فدخل فيمه مأبحن بصدده من التعاون أ على العفو والاغضاء عماوقع منهم دخولاأ وليا ممنهوا عن التعماون فيكل ماهو من مقولة الظلم والمعاصي بقوله تعالىٰ ( ولاتعـــا ونوا 🌡 عن الاثم والعدوان) فأندرج فيله النهي على النعاون على الاعتداء والانتفام بالطريق البرهاني وأصل لاتعاونوا لاتتعاونوا فحذف منه احدى التاءن تخفيفا وانعاأخرالنهيءنالامر مع تقدم التخلية على التحلية مسا رعة الى ايجاب ما هومقصود مالدات فان المقصود من ابجاب رك النعاون على الاثم والعدوان انماهو تحصيل النعاون على البروالنقوى ثم أمروا يقوله تعالى (واتقواالله) بالاتقاء فيجيع الامور التي منجلتها مخالفة

بي من الاوامر والنواهي فثبت وجوب الاتفاء فيها بالطر بق البرهاني مم علل ذلك بقوله ﴿ شَيْ ﴾ ماذكر من الاوامر والنواهي فثبت وجوب الاتفاء فيها بالطر بق البرهاني مم علل الاسم الجليل لمامر مراوا تماك ( ان الله شديد العقاب ) أى لمن لايتقبه فيعاقب عمد لا محالة ان لم تتقوه واظهار الاسم الجليل لمامر مراوا من ادخال الروعة وتربية المهابة وتقوية استقلال الجلة ( حرمت عليكم الميتة ) شروع في بيان المحرمات الق اشعر الها المنظم المعامل المنافرة المنظرة الماري عن فيله عروالدي إلى المنفوج المنافرة المال أو مامنافر ملوكان المال المنافرة المنافرة

(والنظيمة ) أي التي " فطفتها الخزي فانت بالنطح والأساء للتقل وقرى والنطوحة (وما" أكل السبع) أي وما أكل منه السَّبِغُ عَالَت وَقَرَى مُ بَشِّعُونُ اللهِ الماءوقري وأكيل السبع وقيدد للرعلى أنجوارح الصيدادا أكلت عاسادتة لم يحل (الامادكيم) الأما أدركتم ذكاته وفيه نقنة حياة نضطر ب اصطراب المذبوخ وقيل الأستثناء مخصوص عا أكل السبغ والذكاة في الشبرع بقطع الحلقوم والمري بحيدد (وماذيح على النصب) قبل هو مفردوقيلجعنصاب وقرى بسكون الصاد وأبأما كانفهو واحد الأنضاب وهيأجار كانت متعموية حوله البيت الماكنون حليما ويعدون إذلك قرية وقبل هي الإصلام (وأن تستقيموا بالأزلام) جم زاروجو القدحأي وحرم عليكم الاستقسام بالاقتناح وذاك أنهراذا قصيدوا

المعتبليم في الكالف وعلى هذا الهوافلا و الوخوالا الإولى المراد المسلم المعتبليم في ال المسلم و المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم و ال

المناسبة المناسبة المناسبة المناسبة والمناسبة والمناسبة المناسبة المناسبة المناسبة والمناسبة المناسبة والمناسبة وال

فعلاسی فی ۲۰ کی ت بواثلاتها فعالی به المحدد می انعادها امران و بیروستی کادای شهای و بیروالتالیث تعفل خارج بیمالا میروشنواهل قالک بران فرج الجاهی اجتمواهند قال نفر بهالفغل آنجالوها مر داخری خدنی الاستنسام طلب سرفضافتهم قدم افزارم وقبل خواشههام لیگروز بالاقداح على الانصباء المهودة (ذلكم) اشارة الى الاستقسام والأزلاوم عنى البعد فية اللاشارة الى بُعد مُنْزَلَتَه في الشّمر (فسق) تمرد وخروح عرالحدود خول في علم الغيب وصلال باعتقاد أنه طرّيق اليه وافتراء على ألله سبحا به ان كان هوالمراد بقوله مربى وشرك وجهالة ان كان هوالعنم وقبل ذلكم اشارة الى تناول المحرمات المعدودة لان معنى تحريمها تحريم تناولها (اليوم) اللام العهد وللراد به الزمان ﴿ ٥٢٥ ﴾ الحاصة وما يتطفل بعمل الازم تذا لما صنية والأكبة

ليس عليكم جناح أن تبتعوا فضلامن ريكم قالوانزلت في تجاراتهم أيام الموسم والمعنى لأتنعولهم فأنما فبصدوا البيت لاصلاح معاشهم ومعادهم فأبثغاء الفضل للدنيا وابتغاه الرضوان للآخرة قال أهلالعلم ان المشركين كانوا يقصدون بججههما بتغايرصوان الله وان كأنوالاينالون ذلك فلايعد أن يحصل لهم بسبب هذا القصدتوع من الحرمة (والوجه الثاني) انالمراد بغضل الله الثواب و بالرضوان أن يرضي الله عنهم وذلك لان الكافروان كإن لاينال الفضل والريضوان لمكنه يغلن أنه يفعله طال لهما فيحوزأن يوصف بذلك بناء على طنه خال تبعلل وافظرالي الهلك وقال ذق انك أنت العزيز الكريم ﴿ المسئلةُ الثَّالَثَةِ ﴾ اختلف النَّاس فقال بعضهم هذه الآية منسوخة لان قوله لآتحلواً شعائر الله ولاالشهر الحرام يقتضي حرمةالقتال في الشهر الحرام وذلك منسوخ يقوله اقتلوا المشس كين حيث وجدتموهم وقوله ولاآمين المببت الحرام يغتضي حرمة منع المشركين عن المسجد الحرام وذنك منسوخ بقوله فلا يقربوا المسجد الحرام بمدعامهم هذا وهذاقول كثيرمن المفسرين كأبن عناس ومجاهد والحسن وقتادة وقال الشعبي لم ينسمَخ من سُورة المائدة الاهذه الاهذه الآية وقال قوم آخرون من المفسر ي هذه الآية غير منسوخة وهؤلا ولهم طريفان (الاول) ان الله تعالى أمر نافي هذه الآية أن لانحيف من يقصد بيتهمن المسلين وحرم علينا أخذالهدى من المهد ين اذاكانوا مسلين والدليل عليه أول الآبة وآخرها أما أول للآبة فهاو قوله لاتحلوا شعائر الله وشعا رالله انما تليق بنسك المسلين وطاعاتهم لأبنسك المتعار وأما آخرالا يذفهو قوله يدغون فضلامن ربهم ورضوانا وهذا انمايليق بالمسلم لابالكافر (الثاني) قال أبومسلم الأصفهاني المرادبالاً بهُ الكفار الذين كانوافي عهدالني صلى القحليه وسل فلازال المهديسو رقبراء والدلك الحطروليم المراد بقوله تعالى فلا يقربوا المسجد الحرام بعدعامهم هذا عامم قال تعالى (واذ حلاتم فاصطادوا) وفيد مسائل (المسئلة الاولى) قرى واذا حلاتم بقال حل المحرم واحل وقرئ مكسم الغاموقيل هويدل من كسر الهمزة عند الابتداء (السُئلة الثانية) هذه الأية متعلقة بقوله غير محلي الصيد وأنتم حرم بعني لماكان المانع من حل الاصطبادهو الاحرام فاذازال الاحرام وجب أن يزول النع (المسلة الثالثة) طاهر الامر وانكان للوجوب الأأنه لايفيد ههنا الاالاباحة وكذاني قوله فاذا قضيت المصلاة فاتتشرواني إلارض ونظيره قول القائل لاتدخلن هده الدارحق تؤهدى منها كاذا أدبت فادخلهاأى فاذا أديت فقد أليم لك دخولها وساسل الكلام أنااتها عرفتاان الاس ههنالمهد الوجوب يدليل منعصل واقه أعل عم عل تعلى (ولا يجرسنكم شا ت قوم الصندوكم عن المسجد الحرام أن لَعَند واو تَما وَنواصل البر والطوى والاتعاور أعلى الاثم والمدوّان) و في الآية مسائل (المسئلة الاول) قال القفال رجيالة هذا بمطوف على قوله لا تعلوا مُعَا رَالله الى قوله وَلا آمين البيث الحرام بعني ولا تحتل عناويكم الموم من أجل الهم

وقيل بوم ترولها وقد زات بعدعصس الجعة بوم عرفه في حجه الوداع والنبىصلىالله عليدوسلم واقف بعر فات على الوضاءوكادتعضد الناقة تندق لثقلها فبركت وأماماكان فهو منصوب على أنه طرف لقوله تعالى (ينس الذين كفروامن دينكم)أي من الطاله ورجوعكم عند بتحليل هذه الخباثث اوغيرهاأوم أن يعلموكم عليملالتاهد وامنأن الله عزو حلوفي بوعده حيث أظهره على الدين كلموهولانسب بقوله تعالى (فلاتخشوهم) أىأن بطهرواعليكم (واخشمون ) أي وأخلصلواالى الخشية ( اليوم أكلت لكم دشكم) بالمصرو الاطهار على الادمان كلهسا أوبالتنصيص على قواعد العقائدوالتوفيفعلي أصول الشرائع وقوانين الاجتهادوتقديمالجار والمجرورالالذان من

أول الامر، أن الأكال لمنفع تهم ومصلح تهم كافى قوله تعالى ألم نشعر حلك صدر للتؤخل كم قل قوله تعالى ﴿ صدو صديم ع ( واتدمت عليكم نبيستى ) متخلق بأتمست لا بنعمتى لان المصدر لا يتقدم عليه تعميلة وتقديمه على المفعول المسريح ... لما مرمرات أى أندتها بفتح مكة ودخولها آمنين ظأهرين وهدم مناز الجاهلية " المستحد ومناسكهاوالنبي عن خيم المشير لتوطواف المريان أو ياكال الدين والشير العافر والهداية والتوفيق قبل معنى أعمت عليكم العمق أنجرت لكم أنجرت لكم وعدى يقول ولاتم تعمق عليكم (ورضات لكم الاسلام دينا) أى اخترته لكم من بين الاديار وهوالدي عند الله لاغير بعن عن عند الله المعن عند الله لاغير بعن عند عند الله المعن الله المعن الله المعن المعن المعنى المع

عليكم بعمتي الآية قال عررضي الله تعالى عنه قدعرفنساذلك اليوم والمكان الدى أنزلت فيدعط الني عليدالملاة والسلام وهوقائم بعرفة يوم الجعة أشاررصي الله تعالى عنه الى أن ذلك اليومعيدلناورويأنه لمانزات هده الآرة ركي عررضي الله تعالى عده فقال له الني عليه الصلاة والسلام ماكيك ماعر قال أبكاني اناكنافي زيادة من دمدًا فأذاكل فأنه لايكمل سئ الانقص فقسال عليه الصلاة والسلام صدقت فكانت هذهالآ بةىعى رسول الله صلى الله عليمه وسلم فالت بعددلك الأأحد اوتمامين يوم (فناصطر) متصل بذكرالمحرمات وماليتهما اعتراض ميا بوجب أزيجتب عنسه وهو أن تنساولها فسوق وحرمتهما منجملة الدن الكامل والنعمة

صدوكم عى المجد المرام على أن تعتدوا فتعويه عن المسجد الحرام مان الباطل لا يجوز أن يمتدى به وليس للناس أن يعين بعضهم بعضاعلي المدوان حتى اذا تمدى و احدمنهم على الا خرتعدى ذلك الا خرعليه لكن الواجب أن يعين بعضهم بعضا على مافيد البر والتَّقوى فهذا هوالمقصود من الآية (المسئلة الثانية) قال صاحب الكشاف جرم يجرى محرى كسب فى تعديه ثارة الى مفعول واحد وتارة الى اثنين تقول جرم ذنبا نحوكسه وجرمته فنبأ نحوكسبته اياه ويقال أجرمته فنبا على نقل المتعدى الى مقعول بالهمرة الى مفعولين كقولهم اكسته ذنبأ وعليه قراءة عبد المفولا يحرمتكم بضم الباءوأول المفولين على القراءتين منميرا لمحساطبين (والثاني) أن تعتدوا والمعنى لايكسينكم بغض قوم لان صدوكم الاعتداء ولا مملتكم عليه ( المسئلة الثالثة ) الشنآن البعض يقال شنأت الرجل أشنوا مشاومشنا وشنا ومشنا قوشنا ما بفتح الشين وكسرها ويقال رجل شنا أن وأمرأة شنآمة مصروفان ويقال شنآن بغيرصرف وفعلان قدياه وصفا وقدياه مُصَدِّراً (المسئلة الرابعة) قَرَّا ابن عامر وأبو بكرعن عاصم واسمعيل عن نافع بجرم النون الاولى والباقون بالغتيج قالوا والفتح اجودلكغة تظائرها فيالمسادر كالضريان والسيلان والغليمان والغشيان وأما بالسكون فقدجاء فيالأكثر وصفا قال الواحدى وماجاء مصدرا قولهم لو يتعجفه ليانا وشنان في قول أبي عبيدة وأنشد للاحوص وان عاب فيه ذوالشنأن وفندا ، فقوله ذوالشنان على المُعَيف مسكقولهم الى طمانوفلانطمان عدف الهمزة والقاء حركتها على ماقبلها (المسئلة الخامسة) قرأ ان كشير وأبوعر وان صدوكم بكسر الالف على النمرط والجزاء والباقون بغتم الالف يعني لانصدوكم قال جهدبنجر يرالطبرى وهذه القراءة هي الاختيارلان معني صدهم اياهم على المسجد الحرام منع أجل مكة رسول القد صلى القه عليه وسلم والمؤمنين يوم الحديبية عن العمرة وهذه السورة تزلت بعدا لحديبة وكان هذا الصد متقدما لاعالة على زول هذه الآية \* ثم قال تعالى (واتقوا الله انالله شديد العقاب) والمراد مند التهديد والوعيد يسى اتقواالله ولاتستحلوا شيئامن محارمه إن اليه شديد العقل لايطبق أحد عقابه \* قوله تعالى (حرمت عليكم الميتفوالدم ولحم الجنزير وهاأهل لغيرالله به والمنحنقة والموقوذة والمتردية والنطحمة وماأكل اليبهم الإماة كيتم وماذبح على النصب وأن تستقسموا بالازلام) اعلم أنه تعالى قال في أول السورة أحلت الكم جيمة الانعام ثم ذكر فيه استثناء أشياء تنلى عليكم فهمهنا ذكرالله تبعالى تلك الصيور المستشناة عن ذلك السموم وهي احد عنس نوعاً (الاول) الميتة وكانوا يقولون انكم تأكلون ماختلتم ولاتأكلون مافتل الله واعلم انتصريم الميتة موافق لمافه المقول لان المدم بجوهر لعليف بعدا فاذامات الحيوان حنف أنفه أحتبس الدم في عروقه ويتعني وفيهدو حصل من أكله مضار عظيمة (والثاني) الدم قال صاحب الكشاف كإنوا علون المع من الدم ويشوونه وبطعمونه الضيف فاقتتعالى

التامة والأسلام المرقبي أي فن اصطر الى تناول شي من هذه المحرمات (في مخصة) أي محاعة بخاف معها الموت الهمادية (غيرمتجبانف لاتم) قيل غير ماثل ومجرف أليه بان ياكلها تلذذا أو محاوز احد الرخصه أو ينتزعها من مشطراخر القولة تعالى فيرياغ ولاعاد (فراهة غفور وحم ) لإيؤا -ذ، بذلك (دسألومك ماذا احل لهم) شروع في تفصيل المصلات التي تعمل المريان

بالاقدام عن كا تُهُم سالوا عنها فند بيان أهدا و هاق العنمن السؤال الدي المواقع على المخالفة المعالم من المواجم خبره (فسق) را الفيدة المان يسالون بلفظ الفيدة فانه كايعتبر حال المحكى عند فيقال أقسم زيد لا فعلن يعتبر خال المخاك فيقال أقسم هوالمر اليفعلن والمسؤل ما أحل لهم من المطاعم (قل احلكم الطبيات) أي مالم تستخب الطباع السليمة والم تنفر عند من الموادم عليهم الحبائث ﴿ ١٤٥ ﴾ (وماعلتم من الجوادم) جعلف من الحوادم) جعلف

حرمذنك عليهم (والثالث) لحم الختزير قال أهل العلم الغداء يصير جراً من جوهر المفتدى فلابد أن عصل المفتدى أخلاق وصفات من جنس ماكان حاصلا في الفداه والحفرير مطبوع على حرص عظيم ورغبة شددية في المشتهبات هرم أكله على الانسان لللا يتكيف مثلت الكيفية وأماالشادة فانها حبوان فيفاية السلامة فكايهاذا تحارية ص جيع الأخلاق فلذلك الإيحصل للانسان بسبب أكل لجها كيغبة أجنبية عن أحوال الانسان (الرابع) مأأهل لفيرالله به والاهلال وفع الصوت ومند يقال أهل فلان بالحج ادالي بهومنه استهل الصبي وهوصراحه اذاولدوكاتوا فقولون عندالنبع باسم اللات والعزى فرمالله تعالى ذلك (والحامس) المتعنقة بقال حتقه فأختنق والحنق والاختاق المصار الحلق واعلم انالمنفقة على وجوه منها أنأهل الجاهلية كانوا يخنقون الشأة فاذاماتت أكلوهاومنهاما يخنق بحبل الصائد ومنهاما يدخل رأسهابين عودين في شجرة فتحتنق فتموت و بالجلة فبأي وجُهُ اختنقت فهي حرام واعلم أن هذه المنحقنة من جنس الميتة لانها لمامانت وماسال دمهاكانت كالميت حنف أنفه (والسادس)الموقوذة وهي التَّى صُر بِتُ الى أَن مَا تَت يِقَالَ وَقَدْهَا وَأُوقَدْهَا اذَاصَر بِهِا الى أَنْ مَا تَت و يَدْخُلُ فَى الموقوذة مارمي بالبندق فاتوهى أيضا فيمعنى الميتة وفي معنى المتخنقة فانهاما تتولم يسلدمها (السابع) المتردية والمتردى هوالواقع في الردى وهو الهلاك قال ثعالى وماً بغنى عندماله اذا تردى أى وقع في النارو يقال فلان تردى من السطح فالمعردية هي التي تسقط منجيل أوموضع مشرف فتموت وهدا أيضا من الميتة لانهامانت ومأسال منها الدم و يدخل فيدمااذا أصابه سهموهو في الجبل فسقط على الارض فانه يحرم أكلدلانه لايعلمانة مات بالتردى أو بالسهم (والثامن) النطيعة وهي المنطوحة الى ان مأنت وذلك مثل شاتين تناطحا الى أن ماتا أومات أحدهما وهذا أبضاد اخل في الميتة لافهاما تتمن غيرسيلان الدمواهلم أندخول الهاء فيهذه الكلمات الاربع أعنى المتحنقة والموقوذة والمتردية والتطيحة الماكان لانهامسفات لموضوف مؤنث وهوالشاة كانه قيل حرمت عَلَيْكُمُ الشَّاةُ الْمُخْتَقَةُ وَالْمُوقُوفَةُ وَخَصَّتَ الشَّاةُ لاَنْهَا مِنْ أَعْمُ مَا يُكُلُّمُ النَّاسُ وَالكَّلامُ يخرج على الاعم الاغلب و يكون المراد هوالكل فال قبل لم أثبت الهاء في النطيحة مع أنها كانت في الاعبل متطوحة فمدل بها الى النطيعة وفي مثل هذا الموضع تكون ألَّهماه عدوفة كقولم بركف خضيب ولحية دهين وعين كمنيل قلتا الماتعدف ألهاء من المعيلة اذا كانت صفة لموصوف يتقدمها فاذالم يذكر الموصوف وذكر سااصفة وصعتها موضع الموصوف تقول رأيت فتيلة بي فلان بالبهاء لاتكُ انْ لم تدخلُ الهاء لم يعرف أرجلُ هو أوآمرأة فعلى هذا أنهاد خلت الهاء في النطيحة لانهاصفة لمؤنث غيرمذ كوروهوالشاة (وَالنَّاسِعِ ) قَولُه وما أكل السبغ الامازكيتم وفيه مسائل (السَّلِة الأولى) السبع اسم بقع على ماله ناب و بعد وعلى الأنسان والدواب و يفترسها مثل الاسد ومادونه و يجوز

على الطيبات بتقدير المضاف على ان ما موصواة والعائد محذوف أي وصيد ماعلمتموه أومت دأعلي أنما شرطية والجواب فكلوا وقدجوزكونها مبتدأ عل تقدر كونها موصولة أيضا والخبركلوا وانما دخلنه الفاء تشيها للوصول باسم الشرط ومن الجسوارح حال من الموصول أوضميره المحذوف والجدوارح الكواس من سبهاع البهائم والطعروقل سميت بهالانها تيرح الصيدغالبا (مكلين) أى معلين لها المسيد والكلب مؤدب الجوارح ومضربها بالصيد مشتق من الكلب لان التأديب كثيرا مايقع فيداولانكلسبع يسمى كلبا لقوله عليه الصلاة والسلام فيحقجتمة بن أبي لهد حين أراد سفرالشأم فقال النبي عليدالصلاة والسلام اللهم سلط عليه كلبا

من الابك فأكلد الاسدوالتصابه على الحالبة من فاعل علتم وفائدتها المبالغة قر التعليم باأن اسم المكب ﴿ الْعَغِيف ﴾ لايقع الاعلى النصر أبر في علمه وقرى مكلبين بالتخفيف والعنى واحد ( تعلونهين) خال المنية منه أو حال من ضمير مكلبين أو المناف (الما على النص المناف (الما على المناف) من الحيل وطرق التعليم والتأديب فلن العلم به النهام عن المناف ا

و منهنامند اوم اعرفكم أن تعلوه من اتباع العديد بارسال صاحبه وانزجاره بزجر موافسرافد بدعا ثه وامسال السيد عليه وصدم أكلمت (فكلوا بما أمسكن عليكم) قدم في المبيني أن هذه الجله على تقدير كون ما شرطية جواب الشهرط وعلى تقدير كونها عوصولتم فوعة على الابتداه خبر الها واماعلى تقدير كونها عطفاعلى الطيبات فهى جلة متفرعة على بيان حل صيد الجوارح المعلم مبينة في ٥٢٥ ، للمضاف المقدر الذي هو المعلوف و به يتعلق الاحلال حقيقة

ومشيرة الىنتيجة النعليم واثره داخلة تحت الامر فالفاء فيها كما في قوله أمرتك الحيرفاف ليما آمرت به ومن تبعيضية لماأن البعض مالا يتعلق به الاكل كالجلود والعظام والريش وغيرفلك وما موسولة أوموسوفة حذف عائدها وعلى متعلقه بامسكن أي فكلوا بععنى ماأمسكنه علكم وهوالذي لم يأكلن منه وأماماأكلن مندفهومما أمسكنه على أنفسهن لقوله عليه الصلاة والسلام المدى بنساتم وانأكل متدخلاتا كل اندا أمسك على نفسه واليدذهب أكثر الفقهاء وقال بعضهم لايشترطعدم الاكل في سباع الطعيالا أن تأدسها إلى هذه الدوجة متعذر وقال آخرون لايشترطفلك مطلقا وقد روى عن سلمان وسعد بن أبي وقاص وآبي هريرة رضي المه تعالى عمهم أنه اذا أكل الكلب ثنشه

الصنيف في سِبع فيقال سبع وسبعة وفي رواية عن أبي عمرو السبع فسكون الباء وقرأ ا بن عباسٍ وأكبل السهم ( المسئلة الشانية ) قال قنادة كان أهل الجاهلية اذا جرم إلسبع شيئًا فتتله وأكل بعضد أكلوامابتي فحرمدالله تسالى وفيالاً بة محنبوف تقديره وما أكلُّ منه السبع لان ما أكله السبع فقد نفد ولاحكم له وانما الحكم للباقي ( المسئلة الثالثة) أصل الذكامق اللغة اتمام الشيُّ ومنه اللذكاء في الفهموهو تمامدومند الذكاء في السين وقبل \* جرى المذكيات غلاب \* أي جرى المستات التي قد أسنت وللويل عمام السن النهاية في الشباب فأذا نقص عن ذلك أوزاد فلا يقال له الذكاء في السن و يفلل ذكيت النار أي أتسمت أشعالها اذاً عرفت هذا الاصل فنقول الاستثناء للذكور في قوله الاماذكبتم فيه أقوال (الاول )انه استثناه منجيع ماتقدم من قولموالمخنفة الى قِولِه وما أكل ألسبع وهُو قول على وابن عباس والحَّسن وقادةٌ فعلَى هذا الله ان أدركت ذكاتعبار وجدت لدعينا تطرف أوذنبا يتحرك أورجلا تركض فاذبحفانه حلال فأنه لولا بقاء الحياة فيد الاحصلت هذه الاحوال فلاوجدتها مع هذه الاحوال دلعلي أن الحياة بمَّامها حاصلة فيه (والقول الثاني) ان هذا الاستَّفناء مُختص بقوله ومأأكل السبع (والقول الثالث) انه استثناء منقطع كانه قيل لكن ملذ تيتم من غيرهذا فهو حلال (والقول الرابع) انه استثناءمن التحرّ يملامن المحرمات يعني حرم عليكم مامضي الاما ذكيتم فانعلكم حلال وعلى هـ فاالتقدير بكون الاستثناء منقطعا أيضا (العاشر) من المحرمات المذكورة في هذه الآيذقوله تعالى وماذيم على النصب وفيه مستسلتان (المسئلة الاولى)النصب محتمل أن يكون جماوأن يكون واحسدافان قلناانه جمام فني واحده ثلاثة أوجه (الاول) ان واحده نصاب فقولنا فصاب وفصب كفولنا جاروجر (الثاني) ان واحدم النصب غنولتانصب ونصب كنولناسقف وسقف ورهن ورهن وهو قولاين الانباري ( والثالث )ان واحده النصبة قال الليث النصب جعالنصبة وهي علامة تنصب للقوم اماان فلناان النصب واحد فجمعه انصار فقولنا نصب وانصاب كقولناطنب واطناب قال الازهري وقدجعل الاعشى النصب واحدافقال

ولاالمنصب المنصوب لاتنسكته به العاقبة والله ربان عاعبدا المسئلة الثانية ) من الناس من قال المنصب هي الاوثان وهذا بعيد لان هذا معطوف على قوله وما أهل لغيراقة به وقالت هوالذيج على اسم الاوثان ومن حق المعلوف أن يكون مغاير المعطوف عليه وقال اين جريج النصب ليس بأصنام فان الاصنام أججار معون عندها منقوشة وهذه النصب أجار كانوا ينصبونها حول الكمية وحكانوا يذبحون عندها للاصنام وكانوا يلطينونها بهك الدعام يضعون اللهوم عليها فقال المسلون بارسول الله كان أهل الجاهدة يعظمون البيت بالدع همن المحقون أن معظمه وكان الني صلى الله عليه وسلم يشكره فأنول الله تعالى ان ينال الله طومها ولادماؤها واعران مافي قوله وماذبح

و بق ثلثه وقد ذكرت اسم الله عليه فكل (واذكروااسم الله عليه) الضميرلما علم أي سموا عليه عند ارساله أوالا مسكه أى سموا عليه الواأدركم ذكاته (وا تقوا الله) في شأن عرماته (اف الله سريع الحساب) أي سريع اليان حسابه أوسريع تبليمه اذا بشرع فيه يتم في أقرب ما يكون من الزمان والمعن عل

التقدير ينأنه يواخذكم سريعافى كل ماجل ودق واظهار الاسم الجليل في موقع الاضمار لتربية المهاية وتعليل الحكم ( اليوم أحل لكم الطيبات) فيل المرادم الأيام الثلاثة وقت واحدواندا كرر للثَّا كيد ولاختلاف الاحُدَّات الوَّاقعة فيه حس تكريره والمراد بالطيبات مامر (وطعام الذين أوتوا الكناب) أي اليهود والنصاري واستثني على رضي تمالي عنه نصارى بني تغلب وقال ليسواعلي النصرائية ولم يأخذوا منها ﴿ ٥٣٦ ﴾ الاشرب الحمروبه أخسد الشسافعيية

في محل الرفع لانه محطف على قوله عرمت عليكم الميتة الى قوله وما أكل السع والعلم أن قوله وماذيح على النصب فيه وجهان (أحدهما) وماذيح على اعتقاد تمظيم النصب (وَ النَّالَي ) وماذي المصنب واللام وعلى متعاقبان قال تعالى فسلام للمن أصحاب اليمين أي فسلام عليك سنهم وقال وان أسأتم فلهاأى فعليها (النوع الحادى عشر) غوله تعالى وال تستقسموا بالازلام قال القتال رحداقه ذكرهذا فيجلة المطاعم لانه مأأ بدعد اهل الجاهلية وكان موافقا لماكانوا فعلوم في المطاهم وذلك ان الذيح على النصب انماكان يقع عند البيت وكذا الاستقسام بالازلام كالوا يوقعونه عند البيت آذا كانوا هناك وفيد مُسَلَّلُنَانَ ﴿ الْمُسَلَّةُ الْاولِي ﴾ في الأَيَّةِ فُولانَ (اللَّوْلَ) كَانَ أَحدهم اذا أرادسَفرا أوغروا أوتجارة أونكاحا أوأخرا آخرمن معاظم الامور صرب بالقداح وكاتوا قدكت واعلى معضها أمرنى وعلى سصهانهاى وي وتركوا مصهاخاليا عرالكتابة فأنخرج الامر أقدم على الغمل وانخرج النهى أمسكوان خرج الغفل أعاد العمل مرة أخرى فعنى الاستقسام بالازلام طلب معرفة الخير والشير بواسطة صعرب القداح (الثاني) قال المؤرج وكثير من أهل اللغة الاستقسام هنا هؤ المسمر المنهى عنه والازلام قداح الميسم والقول الاول اختيار الجهور (المسئلة الثانية) الازلام القداح واحدها زلم ذكره الاحفش وانماسميت القداح بالازلام لانها زلمتأى سويت ويقال رجل مزلم وامرأة مزلمة أذا كان خفيفا قليل العلائق ويقال قدح مزلم وزلم اذاطرف وأجيد قده وصنعته ومأحسن مازلم سهمه أي سواه و يقال لقوائم البقرأزلام شبهت بالقداح الطاقتها \* مَم قلل تعالى ( ذَلَكم فسق )وفيه وجهان (الاول ) أن يكون راجعا الى الاستقسام بالأزلام فقط ومقتصَّرا عليه ( الثاني )أن يكون راجعا الى جميع ماتقدم ذكرممن التحليل والتحريم فن خالف فيه راداعلى الله تمالى كفرفان قبسل على القول الاول المستسام بالازلام فسقا أليس انه صلى الله عليه وسل كان يحب الفأل وهداأيضا من جعلة الفأل فإصارفسقا قلناقال الواحدى انما يحرم فلك لانه طلب لعرفة أانسب وذلك حرام لقوله تنالى وماتشري نفس ماذا تكسب غداوقال فل لابعامتني السموات والارض الغيب الاالله وروى أبؤ المدرداء عن رسول الله منلي الله عليه وسلمانه قال من تكهن أواستقسم أو تطير طيرة ترده عن سفر مله ينظر الى الدرجات العلى من الجنة يوم القيامة ولفائل أن يقول لوكان طلب الفلن بناء على الامارات المعارفة طلبالمرفة ألغيب لام أن يكون علم التعبير فيهاأ و تغرالانه طلب التيب يانم أن يكون المسك بالفال كفرا لانه طلب النيسيو يتعينان يكون أحصاب الكراعات الدعون الألهامات كفاوا فلاهليكم ان تعليموهم الم يات وقال قوم آخرون افهم كانوا بعساوة تلك الازلام بنه الاشتائم ويستلدون

رمنى الله عند والمراد بطعامهم ماينناول ذبانحهم وغيرها (حل لكم)أي حلالوعن ابن عباس رضىالله تعالى عنهما أنه ستلعر ذبائع بعيبارى العرب فقال لابال الإهو قول عامة التابسينو به أخذا بوحشفة رضي الله عند وأصحابه وحكم الصابئين حكم أهل الكتاب عنده وقال صاحباء هما صنفان صنف يقرون الزبود ويعبدونالملائكةعلمهم السلام وصنف لايقربون كتاباو يعدون الحوم فهولا السوامن أهل الكناب وأماالمجوس فقدس بهم سنةأهل الكتاب في أخذا لجزية منهم دون أكل ذبائحهم وسكاح نساقهم لقوله عليه الصلاة والسلام سنوابهم سسنة أهل الكناب خسيرناكعي نسانهم ولأأكلني فغالجهم (وطعامكم حل لهم) وتبعوه منهم ولؤجرهم

عليهم لم بحر ذاك (والمحمننا لأمن الدينا لمن المناف الموسل الموسل المسلمة عبد الالتمانية والمحمننا لأمن المناف المسلمة \* لبكم أبضا وللراد بيها اللها في المثالة من المعالية من المعال الله كل البلك المال كالموالة والمعالية عاص ما اعن خان تكاع الاماء السلام المجتمع والملاف وكالما منكاج شر المتنافق المجتمع والمتنافظ المجتمع والمتنافظ المتنافظ المتنا

أَنَّى حَنْ عِنْدُرْمَنَى اللهُ عَنْهُ حَلَامًا الشَّافَعِي رمنى الله عنه (والمحصنات من الذين آوتوا المكاب من قبله كم) أى هن ايضاحل للكم وان كن حربيات وقال ابن عباس رمنى الله تعالى عنهما لاتحل الحربيات (اذا آتبتموهن إجورهن) أى مهورهن وتقييد الحل باينا مهالة أكدوجو بها والحث على الاولى وقبل المرادبا يتائها الترامها واذا ظرفية عاملها حلى المحذوف وقبل شرطية حنف جوابها أي اذا تيتموهن ﴿ ٢٧٠ ﴾ البعورهن حلان لكم (محصنين) حال من فاعل آنيتموهن أي حاله المنافكة والمنافكة والمنافكة عند المنافعة على المنافعة والمنافعة وال

كونكم أعفاء بالنكاح وكذا قوله تعالى (غير مسافعين) وقيل هوسال منضميرمحصتين وفيل سفة لحصنين أى غر بجاهرين بالزنا (ولامتخذى أخدان) أي ولامسرنبه والخدن الصديق بقع على الذكروالا ثي وهو اما مجرور عطفا على مسافعسين وزيدت لالتأكيدالنني المستفاد من غيراً ومنصوب عطفا على غيرمسافعين باعتبار أوجهه الثلاثة (ومن يكفربالايمان)أى ومن ينكر شعرائع الاسلام التي من جملتهامابين ههنامن الاحكام المتعلقة بالحلوالحرمة ويمتنع عن قبولها (فقدحبط عله) الصالح الذي عله قبلذلك (وهوفي الآخرة مني الخاسرين) هو مدتدأمن الخاسرين خبره وفي متعلقة بماتعلق به الخبرمن الكون المطلق وقيل بمحذوف دل علبه المذكور أي خاسرف الأخرة وقبل بالحامين

انمايخرج من الامروانهي على تلك الازلام فبارشاد إلاصنام واعانتهم فلهذا السبب كَانِ ذَلِكَ فَسَمَّا وَكُورًا وَخُذَا القول عندي أُولَى وأقرب \* قوله تعالى ( اليوم ينس الذين كفروا من دينيكم فلاتخشوهم واخشون ) أعلم أنه تعالى لماعدد فيمامضي ماحرمه مزجيمة الانعام وماأحله منهاختم الكلام فيها بقوله ذلكمفسق والفرض مندتحذير المكلفين عن مثل تلك الاعال ثم حرصهم على التمسك عاشرع لهم بأكل ما يكون دمال اليُوم يئس الذين كفروا من دينكم فلاتخشوهم أي فلاتخافوا المشركين في خلافكم اياهم في الشرائع والاديان فاني أنسمت عليكم بالدولة القاهرة والقوة العطبية وصاروا مقهور ين لكم ذليلين عند كموحصل لهم البأس من أن يصيروا قاهر بن لكم مستولين عليكم فأذاصارالامر كذلك فيجب عليكمأن لاتلتفنوا اليهم وان تغبلواعلي طاعة الله تعالى والعمل بشرائمه وفي الآية مسائل (المسئلة الاولى ) قوله اليوم بئس الذي كفروا من دخكم فيدقولان ( الاول ) انه ليس المرادهوذلك اليوم بعيند حتى بقال انهم ما يقسوا قبله بيوم أو يومين وانماهو كلام خارج على عادة أهل اللسان معناه لآحاجة بكم الآن الى مداهنة هؤلاء الكفار لانكم الآن صرتم محيث لايطمع أحد من أعدائكم في توهين أمركم وفظيره قوله كتت بالأمس شابا واليوم فد صرت شيخا ولاير يد بالامس اليوم الذي قبل يومك ولا باليوم يومُّك الذي أنت فيه ( والقول الثاني )ان المرادبه يوم نزول هذه الآية وقدنزلت يوم الجعة وكان يوم عرفة بعدالمصر في حة الوداع سنة عشر والنبي صلى اله عليه وسلم واقف بعرفات على ناقته العضباء (المسئلة الثانية) قوله ينس الذين كَفَرُوا من دَنَّكُم فَيه قُولان (الاول) يُتُسوامن أن تحللواهذه الخبائث نحدأن جعلُّها ّ الله محرمة ( والثاني ) يُبسوامن أن يغلبوكم على دينكم وذلك لانه تعالى كان قدوعد باعلاء هذا الدين على كل الاديان وهو قوله تمالى ليغلهم وعلى الدين كله فعقق تلك النصرة وأزال الخوف بالكلية وجمل الكفارمغلو بين بعدان كانوا غالبين ومفهور بن بعدأن كانوا قاهر بن وهندا القول أولى ( المسئلة الثالثة ) قال قوم الآية دالة على أن التقية جائزة عندا الجوف يقالوا لإبه تعالى أمرهم باظهرارجذه الشرائع واظهار الممل بها وعلل قالت بزوال الحوف من جهة الكفار وهذايدل على انتقيام الحوف يجوز تركها ١٠٠٠م علل يعالى (اليوم) كيليت الكهون عمم وأتدعت عليكم إمعين ومنيت لكم الاسلام درا) وفيد مسائل ( المبيئة الإولى) في الآية بيؤال وهوأن قوله اليوم أكلت لكم دينكم يتنضى الدالدين كافنوا فيهيا قيل فالشهو فالت بوجب الناله ين المذى كلن صلى الله عليه وسلم خُولْمُنْكِما عِلْيهُ أَكْتُرَعِمِ. كَانْ زِنْلَقِصِها وإنْهَانِها وجِيه الدين والكِلْمِلُ فَي آخر عرومدة قليلة وَاحلِ إِنَّهَ المَعْيِسْرَ بِن لا يعلى اللا جَعْرَانِصْ عِندٌ اللايفكالْ ذكروا وجوها (الاول )ان المراد من قولها كلت الجرديكة وأزالفًا الحوف اجتهير واظهر القدر المسرحل أعدا مروهذا كأسول الله معمل مدون على مدور وما والمالي والمالية والمالية وهذا الجراب

على لبنالالف واللاجلات، يغيولا مسببها لا يعلن على الدينشل فيما فيلها وقبل بنتفرى للفارض مالاينتغرى خيدكا في فوق ربيته حق الذا تبيده في كان من أن و بالمعيد الفيل على المائية المائمة في المشارعة في بهان الشهرائع المتعلقة بلوه المسلمة . بيان عابت ملق بدنها هم ( أذا فتم الى العسلاة ) أي أردم القيام البها كا في

التقدير بنأنه بواخان ( اليوم أسل الكهر أن المتر إن فاستعذ بالمقصر عن ارادة الفيل بالفيل المسبب عنها مجازاً للا يجاز والنبية على أن من أرآد حسن تنكر يره في بادراليها بحيث لا يتقلحن ارادتها أواذا قصدتم الصلاة اطلاقالاسم أحد لازميها على لازمها الآخر نصاري الاتذالكر عة توجب الوسوصل كل قائم الماوان لم بكن عدث الماأن الامر الوجوب قطعا والاجماع على خلافه وخدروى أن الني عليد الصلاة والسلام صلى صلوات ﴿ ٥٢٨ ﴾ الخس يوم الفتيح بوصو واسد فقال عروضي الله

منعيف النعلافالك كان قبل قهر المدوناقصا (الثاني) الداداني أكلتلكم ما تعاجون اليه عي تكاليفكم من تعلم الحلال والحرام وهذا أيضاصيف لانه لولم يكمل عليه الصلاة والسلام الهم قبل هذا اليوم ما كانوا محتاجين اليه من الشرائع كان فلك تأخير اللبيان عن وقت الماجة وانه لاعوز ( الثالث ) وهوالذي ذكر والقفال وهوالمختاران الدن ما كان ناقصا البتة بل كان أبدا كاملا يعني كانت الشرائع النازلة من عندالله في كل وقت كافية في ذلك الوقت الا أمه تعالى كان علما في أول وقت المبعث بأن عاهو كامل في هذا اليوم ليس بكامل في القدو لاصلاح فيد فلابعرم كان ينسيخ بعد الثيوت وكان يزيد بعد العدم وأما في آخر زمان المعث فأتزل الله شريعة كأملة وحكم ببقائهما الى يوم القسيامة فالنسر ع أبدا كان كاملا الا ان الاول كال الى زمان محصوص والثاني كال الى وم القيامة فلأجل هذا المعنى قال اليوم، أكملت لكم دينكم ( المسئلة الثانية ) قال نَفَاةً القياس دلت الآية على أن القياس باطل وذلك لان الآية دلت على اله تعالى قدنص على الحكم في جعيسم الوقائم افلو بتي هير مبين الحكم لم يكن الدين كاملا وافا حصل المَصْ فَي جَيعَ آلُومَا نُع فَالشِّياسَ أَنْ كَانَ عَلَى وَفَقَ ذَلْكَ الَّنْصَ كَانَ عَشًّا وَأَنْكَانَ عَلَى حلافد كان باطلاً أجاب مثبتو الهياس بان المرادبا كال الدين انه تعالى بين حكم جميع الوقائع بمضها بالنص و بعضها بأن بين طر بق معرفة الحكم فيهاعلى سبيل القياس فأنه تعالى لماجعل الوقائع قسمين (أحدهما) التي نص على أخكامها (والقسم الثاني) أنواع يمكن استنباط أطكم فيها بواسطة قياسها على القسم الاول ممانه تعالى لاأمر بالقياس وتُعبِّد المكلفين به كأن ذلك في الحقيقة بيانا لكل الاحكام واذا كان كذلك كان ذلك ا كالاللدين قال مفادالقياس الطرق المقتضية لالحاق غير المنصوص بالمنصوص اماأن تكون دُلائل فاطعة أو غير قاطمة غان كان القسم الاول فلانزاع في صحته فانا نسلم ان القياس الميني على المقدمات اليقينية حجة الاان مثل هذا القياس يكون المصبب فيه واحدا والمخالف بكون مستعقا الساب و نقعن فضاء القامني فيدوأنتم لاتقولون مذلك وان كان الحق هوالقسم الثابي كان ذلك تمكينا لكل أحدان يحكم ماغلب على طندمن غيرأن يمل انه هل هو دين الله أم لاوهل هوالحكم الذي حكم به الله أم لاومعلوم ان مثل هذا لا يَكُونِ ا كَالا لادن بِل بَكُونَ ذَلَكَ الفَّاء لَلْحَلَقِ فِي وَلَمْهَ الطَّنُونُ وَالْجِهَ الاتَّقَال مثبنو القياس اذا كان تكليف كل مجتهد أن يعمل بمقتضى ظنه كان ذلك ا كالاللدين و يكون كل مكلف قلطما بانه هامل بحكم الله فرال السوال ( المسئلة الثالثة ) قال أصحابنا هذه الآية دالة على بطلان قول الرافضة وذال لانه تعالى بين ان المدى كفروا يتسوامن تبديل الدينوأ كدفك بقوله فلا تخشوهم واخشون فلوكانت امامة على فأبي طالب رضى القعنه منصوصا عليها من قبل الله تعالى وقبل رسوله نصاوا جب الطاعة لكان من أراد اخفاءه وتغييره أيسا من ذلك بمتعنى هذهالاً يَهْ فَكَانَ بِلَرْمُ أَنْ لَا يَقْدَرُ أَحْدَمُّى ﴿

تعالى عند صنعت شيثا لم تكن تصنعه فغال عدافعلندماعر يعنيهانا للعواز وحلالامر بالتسبة الىعسرالمحذث عطالتنس عا لامساغ له فالوجه أن الخطساب خاص بالحعدثين مقر سنةدلالمة الحال واشتراطا لحدث في التيم الذي هو بدله ومأ نقلعن الني عليه الصلاة والسلام والخلفاء من أنهم كانوايتوصون لكل صلاة فلادلالة فيد على أنهم كأنوا يفعلونه بطريق الوجوب أصلا كيف لا ومار ويءنه عليدالصلاة والسلام من قولدمن تومنأعلي طهركتبالله لهعشر حسنات صريح في أن ذلك كان منهم يعلر بق الندب وماقيل كان ذلك أول الامر ممنسيخدد قوله عليه الصلاقوالسلام المائدة من آخرالقرآن نزولا فأحلوا حلالها وح مواحرامها (فاغسلوا

وجوهكم ) أي أمر واعليها المه ولا حاجة الى الدلك خلافًا لمالك ( وأيدبكم الى المرافق ). 🙀 ألعماية 🌶 الجمهورعلى دخو لالمرفقين فيالمغسول ولقلك قبلال يمعنى معكافي قو لهقعلل بويزد كمقوة الىقوتكم وقيل هي انماتهفيد معنى الفاية مطلقاوأمادخولهافي الحكم أوخروجهامته فلادلالة لهاحليه وانماهوأمر يدورعلي الدليل الحارجي كافي

نضمين الفعمل معنى الالصاق فكأنه قبل والصقوا المسمح برؤسكم وذلك لايقتضى الاستيماب كا يقتضيه مالوقيال وامسحوار ؤسكم هامه كقوله تعالى فاغسلوا وجوهكم واختلف العلاء فىالقدرالواجب فاوجب الشافعي أقل مأبنطلق عليدالاسم أحداماليقين وأبوحنيفة ببيان رسول الله صلى الله عليه وسلمحبث سجعلى ناصيته وقدرها بر مع الرأس ومالك مسيم الكل أخذابالاحتياط (وأرجلكم الى الكعبين) بالنصب عطفاعلى وحو هكم ويؤيده السنه الشائمة وعمل الصحابة وقول أكثر الأغةوالتحديداذالسيح لميعهد محدودا وقرئ بالرعلى الجوارونطيره فى القرآن كشير كقوله تعالى عذاب يومأليم ونظائره والنحاة في ذلك بالمفردوفائدته التنبيد على أنه شبغي أن تقتصد في صب الماء عليها ويغسلهاغسلاقربها

الصحابة على انكار ذلك النص وعلى تغييره واخفائه ولمالم يكن الامركذلك بل لم يجرلهدا النص ذكر ولاظهر منه خبرولاأثرعلما ان ادعاء هذا النص كذب وَان يُعلَى بن أَ بِي طَالَب رَمْنِي اللَّهُ عَنْهُ مَا كَانَ مُنْصُوصًا عَلَيْهُ بَالْامَامَةُ ( المستَلَه الرابعة ) قال أصحب أب الآثار انه لمانزلت هذه الآية على النبي صلى الله عليه وسلم لم يعمر بعد نزولها الاأحداوتمانين يوماأواثنين وتمانين يوماولم يحصل فىالسبريعة بمعدها زيادة ولانسمخ ولاتبديل البنة وكانذلك جاريامحرى اخبارالنبي صلى الله عليه وسلمعن قرب وفاته وذلك اخيار عن العيب فيكون معجز اوممايو كد ذلك ماروى انه صلى الله عليه وسلم لمساقرأهذه الآية على الصحابة فرحواجدا وأطهروا السرو رالعطبم الاآباكر رضي الله عنه فانه بكي فسئل عنه فقال هده الآية تدل على قرب وفاة رسول الله صلى الله عليه وسلفانه ليس مدالهكمال الاالزوال فكان ذلك دليلا على كال علم الصديق حيث وقف من هذه الآية على سرلم يقف عايد غيره (المسئلة الحامسة) قال أصحا بنادلت الآية على ان الدين لا يحصل الا بخلق الله تعالى وا يجاده والدليل عليه انه أضاف إكال الدين الى نفسه ققال اليوم أكملت الكم دينكم وأن يكون اكال الدين منسه الاوأصله ايضامنه واعلم أناسواه قلناالدين عبارة عن العمل أوقلناانه عمارةعن المعرفة أوقلناانه عبارة عن مجو عالاعتقاد والاقرار والعمل فالاستدلال طاهر وأماالمعتز لذفانهم يحملون فلك على اكال بيان الدين وإظهار شرائعه ولاشك ان الدى ذكروه عدول عن الحقيقة الى الجاز محقال تعالى وأتممت عليكم نعمتى ومعنى أتممت عليكم نعمتى باكال أمر الدين والشريعة كأنه قال اليوم اكملت لكم دينكم وأعمت عليكم نعمى بسبب ذلك الاكال لأنه لانعمة أتممن نعمة الأسلام واعلم ان هذه الآية أيضاد اله على أن خالق الايمان هوالله تعالى وذلك لأنانقول الدين الذي هوالاسلام نعمة وكل نعمة في الله فيلزم أن يكون دين الاسلام من الله انما قلنا ان الاسلام نعمة لوجهين (الاول) الكلمة المشهورة على لسان الامة وهي قولهم الحمدلله على نعمة الاسلام ( والوجد الثاني ) انه تعالى قال في هذه الآيةاليوم أكبت لكم دينكم وأتممت عليكم تعمتى ذكرلفظ النعمة مبهمة والظاهر انالمراد بهذه النعمة ماتقدم ذكره وهوالدين فان قيل لملايجو زأن يكون المرادباتمام النعمة جعلهم قاهرين لاعدائهم أوالرادبه جعلهذا الشرع بحيث لايتطرق اليه نسيخ قلتاأما (الاول) فقدُّعرف بقوله اليوم ينس الذين كفر وامن دينكم فحمل هذه الآبة عليه أيضاً يكون تكريراً ( وأماا ثاني ) فلان ابقاء هذا الدِّينَ لمساكان اتماماللنعمة وجبأن يكونأصل هذا الدين نعمة لامحالة فثيت اندين الاسلام نعمةواذا ثبت هذا فنقولكل نعمة فهي منالله تعالى والدليل عليه قوله تعالى ومأبكم من نعمة فن الله واذا ثبتها تان المقدمتان لزم القطع باندين الاسلام انماحصل بتخليق الله تعالى وتكوينه وايجاده ممقال نعالى و رضيت لكم الاسلام ديناوالمعنى انهذاهوالدين المرضى عند

من المسيح وفي الفصل بينه و بين ﴿ ٦٧ ﴾ ث اخواته ايماء الى أفضلية الترتيب وقرى بالرفع الى وأرجلكم مغسولة (وان كتم جنبا فاطهروا) أى فاغتسلوا وقرى فاطهروا أى فطهروا أبدانكم وفي تعليق الامر بالطهارة الكبرى بالحدث الاصغر (وان كتم مرضى) مرضا

يخاف والهلاك أوازدياده باستعمال الماه (أوعلى سفر) أى مستقرين عليه (أوجاء أحد منكم من الفائط أولامسهم النساء دا تجدواما وفتيمه واصعيد اطبيا فامسيحوا بوجوهكم وأيديكم منه ) من لابتداء الغاية وقيل التبعيض وهي متعلقة بامسحوا وقرئ هامواصعيد اوقد مرتفسيرا لآية الكريمة مشبعاني سورة النساء فليرجع اليه ولعل التكرير ليتصل الكالام في أنواع الطهاره (ما يريد الله) أي ما يريد بالامر بالطهارة ﴿ ٥٣٠ ﴾ للصلاة أو بالامر بالتيم (ليجعل عليكم من حرج)

الله تعالى ويوكده قوله تعالى ومن يبتغ غيرالاسلام دينا أفلن يقبل منه \* ثم قال تعـــال (فن اصطر في مخصة غير تجانف الأنم فان الله غفور رحيم) وهذا من تمام ما تقدم ذكر ه في المطاعم التي حرمها الله تعالى يعنى انها وانكانت محرمة الاانهاتحل في حالة الاصطرار ومن قوله ذلكم فسق الى ههنااعتراض وقع فى البين والغرض منه تأكيدماذ كرمن معنى التحريم فانتحر بمهذه الخبائث منجلة الدين الكامل والنعمة النامة والاسلام الذي هو الدين المرضى عندالله تعالى ومعنى اضطرأ صيب بالضرالدي لا يمكنه الامتناع معه من الميتة والمخمصة المجاعة قالأهل اللغة الخص والمخمصة خلوالبطن من الطعام عندالجوع وأصله منالخمص الذي هوضمورالبطن يقال رجلخمص وخصان وامرأة خيصة وخصانة والجمغ خائص وخصانات وقوله غيرمتجانف لاثم أى غيرمتعمد وأصله في اللغة من الجنف الذى هوالميل قال تعالى فن خاف من موص جنفاأ واعماأى ميلافقوله غير متحانف أى غير ماثل وغير متحرف ويجوز أن ينصب غير بمعذوف مقدرعلي معنى فتناول غير متجانف وبجوز أن ينصب بقوله اضطرو يكون المقدرمة أخراعلى معنى فن اضطرغبر مجانف لائم فتناول فانالله غفور رحيم ومعنى الاتمههنا فيقول أهل العراق أن يأكل فوق الشبع تلذذاوفي قول أهل الحجاز أن مكون عاصيا سفره وقد استقصينا الكلام في هذه المسئلة في تفسيرسورة البقرة فىقوله فن اضطرغير باغ ولاعاد وقوله فان الله غفور رحيم بعنى يغفر لهم أكل المحرم عندمااضطرالي أكله ورحيم بعباده حيث أحلاهم ذلك الحرم عنداحتياجهم المأكلة «قوله تعالى ( يسألونك ماذا أحل لهم قل أحلكم الطيبات) وهذا أيضامتصل عاتقدم منذكرالمطاعم والمآكل وفي الآية مسائل ( المسئلة آلاولي) قال صاحب الكشاف في السوال معنى القول فلذلك وقع بعده ماذا أحل لهم كانه قيل يقولون لك ماذا أحل لهم وانما لم يقل ماذا أحللنا حكاية لماقالوه واعلم أن هذا ضعيف لانه لوكان هذا حكاية لكلامهم لكانوا قدقالواماذا أحللهم ومعلوم انهذا باطللانهم لايتولون ذلك بلاايما يقولون مأذاأ حل لنابل الصحيح ان هذاليس حكاية لكلامهم بعبارتهم بلهو بيان لكيفية الواقعة ( المسئلة الثانية ) قال الواحدي ماذا انجعلته اسماواحدافهو رفع بالابتداء وخبره أحلوان شئت جعلت ماوحدها اسما و يكون خبرها ذا وأحل من صلة ذالانه بمعنى ماالذي أحل لهم ( المسئلة الثالثة ) انالعرب في الجاهلية كانوا يحرمون اشياء من الطيبات كالبحيرة والسائبة والوصيلة والحام فهم كانوا يحكمون بكونهاطيبة الا أنهم كأنوا يحرمون أكلها لشبهات ضعيفة فذكرتعالى انكل مايستطاب فهوحلال وأكدهذه ألا ية بقوله قلمن حرم زينة الله التي أخرج لعباده والطيبات من الرزق و بقوله و بحل لهم الطيبات و يحرم عليهم الخبائث واعلم أن الطيب في اللغة هو المستلذ والحلال المأذون فيه يسمى أيضاطيب تشبيها عاهوم ستلذلانهما اجتمعا في انتقاء المضرة فلاعكن أن بكن الراد بالطيبات ههنا المحللات والالصار تقديرالآية قل أحل لكم

منضبق في الامتثال به (ولكن ريد) مايريد مداك (لمطهركم)أي لينطفكم أوليطهر كمعن الذنوبفأن الوضوءمكفر الهاأولهطهر كمبالنزاب اذاأعوز كمالطهر بالماء لمُوعِينِ لِي مِدْ فِي المُوضِعِينِ محذوف واللام للعلة ودبل مزيدة والمعنى مايريد اللهأن يدعل عليكم من حرح في ما الطبيارة حتى لايرخص لكم فىالتيم ولكن و مدأن يطهركم بالتراباذاأعوزكمالتطمهر بالماء (وليتم) بسرعهما هومطهرة لابد انكم ومكفرة لذنو يكم (نعمته علىكم) في الدن أوليتم رخصدانعامه عليكم دوران ( علكم تشكرون) تعمدومن لطأنف الآية الكرعة أنهامستملةعلى سبعةأمو ركلهامثني طيهار تانأصلوبدلوالاصل اثنان مستوعب وغير مستوعب وغيرالستوعب باعتبار الفهل غسل ومسم و باعتبار المحل محدود وغرمحدودو أنآلهما

مانع وجامد وموجم ماحدث أصغروا كبروأن الميح للعدول الى البدل مرض وسفروأن الموعود ﴿ المحللات ﴾ عليهما تطهير الذنوب واتمام النعمة (واذكروا نعمت الله عليكم) بالاسلام لنذكر كم المنع وترغبكم في شكره (وميثاقه الذي واتعكم به ) أي عهده الموكد الذي أخده عليكم وقوله تعالى (اذقلتم سمعنا

وأطعنا) ظرف لواثقكم به اولمحذوف وقع حالا تمن الضمير المجرور في به او من ميثاقد اى كائنا وقت قول كم سمعنا وأطعنا وقائدة التقييد به تأكيد وجوب مراعاته بنذكر قبولهم والترامهم بالمحافظة عليه وهوالميثاق الذى أخذه على المسلين حين بايعهم رسول الله عليه الصلاة والسلام على السمع والطاعة في حال العسر واليسرو المنشط والمكره وقيل هو المبثاق الواقع ابلة العقبة وفي يعد الرصوان و ٥٣١ مجه واضافته اليه تعالى مع صدوره عنه عليه الصلاة والسلام

لكون المرجع اليــه كانطق به قوله نعالى ان الدين بايعونك انما ببايعونالله وقأل مجاهد هوالميئاق الذي أخذه الله تعالى على عباده حين أخرجهم من صلب آدم عليه السلام (واتقواالله)أى في نسيان نعمته ونقض مياقه أوفى كل مانأتون وما تذرون فيدخل فيه ماذكر دخولا أوالما (ان الله عليم بذات الصدور) أي بخفاتها الملايسة لهاملايسة تامة مصحية لاطلاق الصاحب علما في كم عليهافاطنكم بيدياب الاعال والجله اعتراض تذييلي وتعليل للامر بالاتقاء واطهارالاسم الجلال في موفع الاستمار لتربية المهابة وتعلل الحكم وتقويه استقلال الجلة (يا أيها الدن آمنوا) شروعني بانالسرائع المتعلقة بمائجري بينهم وبينغيرهماثر بيسان

المحللات ومعلوم ازهذا ركيك فوجب حل الطيبات على المستلذ المشتهي فصار التقدير أحل لكم كل مايستلذ و يشتهى ثم اعلم أن العبرة في الاستلذ ا ذو الاستطابة بأهل المروءة والاخلاق الجيلة فانأهل البادية يستطيبون أكل جيسع الحيوانات ويتأكد دلالة هذه الآنات بقوله تعالى خلق لكم مأفي الارض جيعاً فهذا يقتضي التمكن من الانتفاع بكل مأفي الأرض الأأنه ادخل التخصيص في ذلك العموم فقال و يحرم عليهم الخباثث ونص فيهذه آلآ ياتالكثيرة على اباحة المستلذات والطيبات فصار هسذأ أصلا كبيرا وقانونام جوعااليه في معرفة مايحلو يحرم من الاطعمة منها انلم الخيل مبائح عندالشافعي رجه الله وقال أبوحنيغة رحه الله أيس بمباح ججة الشافعي رحه الله انه مستلذمستطاب والعلم به صروري واذاكان كذلك وجبأن يكون حلالا لقوله أحللكم الطيبات ومنها أنمتروك التسمية عندالشافعي رحمه الله مباح وعند أبي حنيفة حرام حجة الشافعي رحدالله انه مستطاب مستلذ فوجب أن بحل لقوله أحل لكم الطيبات ويدلأ يضاعلي صحةقول الشافعي رحمالله فيهانين المسئلتين قوله تعالى الأ ماذكيتم استثنى المذكاة تم فسرالذكاة بمابين اللبة والصدروقد حصل ذلك في الحيل فوجب أنتكون مذكاة فوجب أنتحل لعموم قوله الاماذكيتم وأمافي متروك التسمية فالذكأة أيضاحاصلة لاناأجمناعلى انهلوترك التسمية ناسيا فهي مذكاة وذلك يدل على انذكرالله تعالى باللسان ليس جيزاً من ما هية الذكاة واذاكان كذلك كأن الآتيان بالذكاة بدون الاتيان بالتسمية تمكنا فتحن مثلكم فيمااذا وجدذلك واذاحصلت الذكاة دخل تحت قوله الاماذ كيتم ومنها ان لحمالمر الاهلية مباح عندمالك وعند بشر المريسي وقداجتجا بهاتين الآيتينُ الأأنانُ عَمد في تحريم ذلك على ماروى عن الرسول صلى الله عليه وسلم انه حرم لحوم الحر الاهلية يوم خبير \* تم قال تعالى ( وماعلتم من الجوارح مكلبين تعاونهن بما عَلَكُمُ اللهُ ) وفيه مسائل ( المُسئلة الأولى ) في هذه الآية قولان ( الأول ) أن فيها أضمارا والتقدير أحل الكم الطيبات وصيد ماعلتم من الجوارح مكابين فعدف الصيد وهو مرادف الكلام لدلالة الباق عليه وهوقوله فكلوايما أمسكن عليكم (الثاني) أن قال انقوله وماعلتم من الجوارح مكلبين ابتداء كلام وخبره هوقوله فكلوا مماأمسكن عليكم وعلى هذا التقدير يصبح الكلام من غير حذف واضمار ( المسئلة الثانية ) في الجوارح قولان (أحدهما) أنها الكواسب من الطير والسباع واحدها جارحة سميت جوارح لانهاكواسب مزجرح واجترح اذا اكتسب قال تعالى والذين اجترحوا السبآت أى اكسبوا وقال و يعلم اجرحتم بالنهار أى ماكسبتم ( والناني ) ان الجوارح هي التي تجرح وقالوا ازماأ خدمن الصيد فإيسل منه دملم يحلُ ( المسئلة الثالثة ) نقل عن ان عروالضحاك والسدى انماصاده غيرالكلاب فلم يدرك ذكاته لم بجز أكله وتمسكوا بقوله تدالى مكلبين قالوالان المخصيص يدل على كون هدا الحكم مخصوصا به وزعم

مايتعلق انفسهم (كونوا قوامين قله) مقيين لاوامر ممتثلين بهامعظمين لهامراعين لحقوقها (شهدا سالقسط) أى بالعدل ولا يجرمنكم) أى لا يحملنكم (شنآن قوم) أى شدة بغضكم لهم (على أن تعدلوا) فلا تشهدوا في حقوقهم بالعدل أوفنعتد واعليهم بارتكاب مالا يحلك ثلة وقدف وقتل نساء وصبية ونقض عهد تشفيا وغيرذاك (اعدلواهه) أى العدل أقرب للتقوى) الذى أمرتم به ممصرح لهم بالاحر بالعدل و بين أنه بمكان من التقوى بعدمانها هم عن الجود

و بين أنه مقتضى الهوى واذاكان وجوَّب العسدل في حق المكفّار بهذه المثاية فاظنَك بوجوْ به في حق المعطّين (واتقواالله )أمر بالتقوى اثر ما بين أن العسدل أقرب له اعتناه بشأنه وتنبيها على أنه ملاك الأمر (ان الله خبّير عاتملون) من الاعال فيجازيكم بذلك وتكرير هذا الحكم امالاختلاف السبب كاقبل ان الأول نول في المشركين وهدا في الديه ود أولمزيد الاهتمام بالعدل والمبالغة في اطفاء ﴿ ٥٣٥ ﴾ نائرة الغيظ والجلة تعليل لما قبلها واظهار

الجهوران قوله وماعلتم من الجوارح يدخل فيه كل ما عكن الاصطياد به كالفهد والسباع من الطبر مثل الشاهين والباشق والعقاب قال الليث سئل محاهد عن الصقر والبازي والعقاب والفهدوما يصطاديه من السباع فقال هذه كلها حوارح وأجابوا عن التمسك بقوله تعالى مكلبين من وجوه ( الأول ) أن المكلب هومؤدب الجوارح ومعلها ان تصطاد لصاحبها وانما اشتق هدا الاسم من الكلب لان التأديب أكثر مايكون في الكلاب فاشنق منه هذا اللفظ لكثرته فيجنسه (الثابي) انكلسبع فأنه يسمى كلبا ومندقوله عليه الصلاة والسلاة اللهم سلط عليه كابا من كلابك فأكله الاسد (الثالث) انه مأخوذ من الكلب الذي هو عمني الضراوة بقال فلان كلب بكذا اذا كان حريصاعليه (والرابع) هب أن المذكور في هذه الآية الاحة الصيد بالكلب لكن تخصيصه بالذكر لا بنفي حل غيره بدليل ان الاصطياد بالرمى ووضع الشبكة جائر وهوغير مذكور في الآية والله أعلم ( المسئلة الرابعة ) دات الآية على ان الاصطياد بالجوارح انمايحل اذا كانت الجوارح معلة لانه تعالى قال وماعلتم من الجوارح مكلبين تعلونهن بماعلَكم الله وقال صلى الله عليدوسلم لعدى ينحاتم اذأ أرسلت كلبك المعلم وذكرت اسم الله فكل قال الشافعي رجمالله والكلب لانصبر معلا الاعنداموروهي اذا أرسل استرسل واذا أخدحس ولأيأكل واذا دعاه أجابه واذاأراده لم يفرمند فاذا فعل ذلك مرات فهومعم ولم يذكر رجه الله فيه حدا معينا بل قال انه منى غلب على الظن انه تعلم حكم به قال لان الاسم اذالم يكن معلوما من النص أوالاجاع وجب الرجوع فيه الى العرف وهوقول أبى حنية رجه الله في أطهر الروايات وقال الحسن البصرى رجه الله يصيرمعلما عرة واحدة وعن أبى حنيفة رجه الله في رواية اخرى انه يصير معلما بتكر بر ذلك مرتين وهوقول أحد رحه الله وعن أبي يوسف ومحدرجهما الله انه يصير معلما يثلاث مرات ( المسئلة الخامسة ) الكلاب والمكلب هوألذى يعلم الكلاب الصيد فكلب صاحب التكليب كعلم صاحب التعليم ومؤدب صاحب التأديب فالصاحب الكشاف وقرئ مكلبين بالتحفيف وافعل وفعل يشتركان كشيرا (المسئلة السادسة) انتصاب مكابين على الحال من علتم فان قيل مافائدة هذءالحال وقداستغنىءنها بعلمتم قلنا فأثدتها أنيكون من يعلم الجوارخ نحريرافي علمه مدربا فيه موصوفابالتكليب وتعلمونهن حال ثانية أواستناف والقصود منه المبالغة في اشتراط التعليم \* ثم قال تمالى ( فكلوا عما أمسكن عليكم ) وفيه مسئلتان ( المسسئلة الاولى) اعلمانه اذاكان الكلب معلما ممصادصيدا وجرحه وقتله وأدركه الصائد ميتافهو حلالوجرح الجارحة كالذبح وكذا الحكمنى سائر الجوارح المعلمة وكذا في السهم والرمح أمااذاصاده الكلب فجتم عايه وقتله بالغم من غير جرح فقال بعضهم لا يجوز أكله لامه ميتة وقال آخرون يحل لدخوله تحت قوله فكلوا الأمسكن عليكم وهسدا كله اذالم بأكل فان أكل منسد فقد اختلفت فبد العلساء فعندابن عباس وطاؤس والشعبي وعطاء

الجلالة لمامر مرات أ وحيث كان مضمونها منبئاع الوعد والوعيد عقب بالوعد لمعافظ على طاعته تعالى وبالوعيد لمن يخل بها فقيسل (وعدالله الذبي آمنوا وعلوا الممالحات) التي منجلتها العدل والتقوى ( الهم مغفرة وأجرعظيم) حذف ثابي مفعولي وعسد استغناءعنه يهده الجلة هامه استثناف مدين له وقيل الجمسله فيموقع المعمول فان الوعدمنس مرالقول فكائمه قيل وعدهم هدذا القول (والدير كفرواوكذبوا بآياتنا)التيمنجلتها ما ليت **من النصوص** الناطقة بالامربالعدل والنقوي ( أولئــك ) الموصوفون بماذكرمن الكفر وتكذيب الآيات (أصحساب الحيم) ملا بسوهما ملابسة مؤبدة من السنة السنية القرآنية شمع الوهد

بالوَعيد والجَع بين الترقيب والترهيب ايفاء لحق الدعوة بالنبشير والاندار (باأيه الذين ﴿ والسدى ﴾ آمنوا اذكروافجمة الله عليه الذي هؤنممة الاسلام وما ينبعها من المبتلام وما ينبعها من المبتلام وها يكم متعلق الدعمة وم) على الاول طرف لنفس النعمة فوم) على الاول طرف لنفس النعمة

وعلى الثاني فاتعلق به عليكم ولاسببل الى كونه خرفا لاذكروالتنافي زمانيه ما أى اذكروا انعامه تعالى عليكم أواذكروا نعمته كائنة عليكم في وقت همهم (أن يسطوا اليكم أيديهم) أى بان يبطشوا بكم بالقتل والاهلاك يقال بسط اليه يده اذابطش به و بسط اليه لسانه اذا شتمه وتقديم الجاروالمجرور على المفعول الصريح للمسارعة الى بيان رجوع ضررا لبسط وغائلته اليهم حلالهم ﴿ ٥٣٥ ﴾ من أول الامر على الاعتداد بنعمة دفعه كاأن تقديم

المكم فيقوله عزوجل هوالذي خلق لكم مأفىالارض للمبادرة الى بيان كون المخلوق من منافعهم تعجبلا للسرة ( فكف أيديهم عنكم)عطفعلى هم وهوالنعمة التي أريد تذكيرها وذكرا لهم للامدان بوقوعهاعند مزيد الحاجةاليها والغاء للتعقيب المفيد إلتمام النعمة وكالهاواظهارأ يديهم في موقع الاضمارلزيادة التقر يرأى منع أيديهم أنتد اليكم عقيبهمهم بذلك لاأنه كفيهاعنكم بعسد مامدوها البكم وفيه من الدلالة على كأل النعمة من حيث انهالم تكن مثوبةبضرر الخوف والانزعاج الذى قلا بعرى عنه الكف بعد المدمالابخني مكانه وذلك ماروى أن المشركين رأوارسول الله صلى الله عليه وسم واصحابه بمسفان فيغزوة ذي أنمار وهي غزوة ذات الرقاع

والسدى انه لا يحل وهو أظهر أقوال الشافعي قالوا لانه أمسك الصيد على نفسه والآية دلت على انه انمسايحل اذاامسكه على صاحبه ويدل عليه ايضا ماروى ان آلنبي صلى الله عليه وسلم قال أعدى بن حاتم اذآأ رسلت كلبك فاذكر آسم الله فان أ دركنه ولم يقتل فاذبح واذكراسم الله عليه وان أدر كتم وقدقتل ولم يأكل فكل فقد أمسك عليك وان وجدته قدأكل فلانطع منه شيئا فانماامسك على نفسه وقال سلمان الفارسي وسعد ابن أبي وقاص وابن عمر وأبواهر يرة رضي الله عنهم انه يحل وان أكل وهوالقول الشابي للشافعي رحمه الله واختلفوا في البازي أذاأكل ففال قائلون انه لافرق بينه و بين الكلب فانأكل شيئامن الصيد لم يؤكل ذلك الصيد وهومروى عن على بن أبي طالب رضى الله عنه وقال سسعيدين جبيروأ بوحنيفة والمزبي يؤكل مابني من جوارح الطبر ولايؤكل مابق من الكلب والفرق انه يمكن أن بؤدب الكلب على الاكل بالضرب ولا يمكن أن يو دالبازي على الاكل (المسئلة الثانية) من في قوله بما أمسكن فيد وجهان (الأول) انه صُّلة زائدة كقوله وكلوا من ممره اذاأممر ( والنَّاني) انه للتبعيضُّ وعلى هذا التقدير ففيه وجهان ( الاول) انالصيد كله لايؤكل فان لجمه يؤكل اما عظمه ودمه وريشه فلا على أن الكلب اذا أكل من الصيد كانت البقية حلالاقالوا وان أكله من الصيد لابقدح فأنه أمسكه على صاحبه لان صفة الامساك هوأن يأخذ الصيدولا يتركه حتى يذهب وهذا المعنى حاصل سواء أكل منه أولم يأكل منه المتم قال تعالى (واذكروااسم الله عليه) وفيد أقوآل ( الاول ) انالمعنى سم الله أذا أرسلت كلبك وروى أن النبي صلى الله عليد وسلمقال اذاأرسلت كلبك وذكرت أسم الله فكل وعلى هذا التقدير فالضمير في قوله عليه عايدًا لى ماعلتم من الجوارح أي سعوا عليه عند ارساله (القول الثاني) الضمير عائد الى ماأمسكن يعني سعوا عليداذاأ دركتم ذكاته (الثالث)أن يكون الضمير عائداً الى الاكل يعنى واذكروااسم الله على الاكل روى انه صلى الله عليه وسلم قال لعمر بن أبي سلمة سم الله وكل ممايليك واعمان مذهب الشافعي رحمالله ان متروك التسمية عامدانحل أكله فان حلتاهذه الآيةعلى الوجه الثالث فلاكلام وانجلنساه على الاول والثاني كان المراد من الامر الندب توفيقا بينه و مين النصوص الدالة على حله وسنذكر هذه المسئلة ان شاء الله تعالى في تفسير قوله ولا تأكلوا ممالم يذكر أسم الله عليه \* ثم قال تعالى ( واتفو الله ان اللهسريع الحساب) أي واحدروا مخالفة أمر الله في تحليل ماأحله و يحريم ماحرمه \* قوله نعالى (اليوم أحل لكم الطيبات) اعلم أنه تعالى اخبر في هذه الآية المتقدمة انه أحل الطيبات وكان المقصود منذكره الاخبار عنهذا الحكم ثم أعاد ذكره فيهذه الآية والغرض مَن ذكرهانه قال البوم أكملت ألكم دينكم واتممت عليكم نعمت فبين انه كالكرالدين واتم النعمة في كل ما يتعلق بالدين فكذلك أتم النعمة في كل ما يتعلق

وهى السائعة من مغازيه عليه المصلاة والسلام قاموا الى الفلمبر معا فلماصلواندم المشركون أن لاكانوا قديم كبوا ، عليهم فقانوا الثاليم بغدها صلاة العصر وهموا أن يوا قبؤائيهم الفلهم يعنون صلاة العصر وهموا أن يوا قبؤائيهم الفلها المقاتاموا اليها فردالله تعالى كيدهم بأن أنزل صلاة الحوف وقبل هوماروى أن رسول الله صلى المقديم بالله تعالى عنهم يستقرضهم من الشيخان وعلى رضى الله تعالى عنهم يستقرضهم الشيخان وعلى رضى الله تعالى عنهم يستقرضهم

لدية مساين قنلهما غرو بن أمية الصمرى خطا يحسبهما مشركين فقالوا نع باأباالقاسم ا جلس حتى نطمه الدية مساين قنلهما غرو بن حاش الى رحاعظيمة يطرحها عليه فأمسك الله ونعطيك ماسألت فاجلسوه في صفة وهموا بالفتك به وعدا عرو بن حاش الى رحاعظيمة يطرحها عليه الصلاة والسلام وقبل هو ماروى أنه عليه الصلاة والسلام نزل منزلاوتفرق أصحابه في العضساء يستظلون بها ١٠٠٠ ﴾ فعلق رسول الله صلى الله عليه وسلم سبعه

بالدنيا ومنها احلال الطيبات والغرض من الاعادة رعاية هذه النكتة \* مجمقال تعالى (وطعام الذين أوتواالكتاب حل الكم) وفي المراد بالطعام ههنا وجوه ثلاثة (الاول) انه الذبائح يعني انه يُعلَّلنا أكل ذبائع أهل الكتاب وأما المجوس فقد س فيهمسنة أهل الكتأب في أخذ الجزية منهم دون أكل ذبائحهم ونكاح نسائهم وعن على رضى الله عنه انهاستثنى فصارى بني تغلب وقال ليسوا على النصرانية ولم يأخذو أمنها الاشرب الخمرويه أخذالشافعي رجداللهوعنا نعباس رضى اللهعنهما أنهسئل عن ذبائع نصارى العرب فقال لابأس به و به أحد أبوحنيفة رحه الله ( والوجه الثاني ) أن المراد هو الخبز والفاكهة ومالايحتاج فيه الىالزكاة وهومنقول عن بعض أُتمة الزيدية (والثالث) أن المراد جميع المطمومات والاكثرون على القول الاول ورجعوا ذلك من وجوه (أحدها) انالدبائح هي التي تصيرط عاما بغول الذابح فحمل قوله وطعام الذين أوتوا الكتاب على الذبائع أولى (وثانبها) انماسوي الذبائع فهي محللة قبل ان كانت لاهل الكتاب و بعدات صارت الهم فلا . ق المخصصها بأهل الكتاب فأندة (وثالثها )ما قبل هذه الا مقفيان الصيد والذبائع فهمل هذه الآية على الذبائع أول # تمقال تعالى (وطعامكم حل الهم) أي و تحسل لكم أن تطعموهم من طعسامكم لانه لاعتنام أن محرم الله أن نطعمهم من ذبائحنا وأيضا فالفائدة فيذكر ذلك اناباحة المناكحة غيرحاصلة فيالجانبين واياحة الذبأمح كانت حاصلة في الجانبين لاجرم ذكر الله نعالى ذلك تنسيها على التمييز بين النوعين \* تمقال تعالى (والحصنات من المؤمنات ) وفي الحصنات قولان (احدهما) انها الحرائر (وأنثاني) انها العفائف وعلى التقدير الثاني بدحل فيه نكاح الامة والقول الاول أولى لوجوه (أحدهما) انه تمالى قال بعد هده الآيةاذاآ سمتوهن أجورهن ومهر الامة لالمدفع اليها بل الى سدها (وثانيها) انابينافي تفسيرقوله تعالى ومن لم يستطع منكم طولا أن ينكم المحصنات المؤمنات فماملكت أعانكم من فنيانكم المؤمنات أزنكاح الامة المايحل بشرطين عدم طول الحرة وحصول الخوف من العنت ( وثالثها ) ان تخصيص العفائف بالحل يدل ظاهرا على تحريم نكاح الزانية وقد ثبت انه غير محرم أمالوجلنا المحصنات على الحرائر يلزم بحريم نكاح الامسة ونحن نقول به على بعض التقدرات (ورابعها) انابيناً أن اشتقاق الاحصان من التحصن ووصف التحصن في حق الحرة أكثر ثبوتا منه فيحق الامة لمابينسا ان الامة وانكانت عفيفة الاانهسا لاتمخلو من الخروج والبروزوالخسالطة مع الناس بخلاف الحرة فنبت ان تفسير المحصنات بالحرائر أولى من تفسيرها بفيرها \* تمقال تعالى ( والمحصنات من الذين أوتوا الكناب من قبلكم) وفي الآية مسائل (المسئلة الاولى) ذهب أكثرالفقهاء الى انه يحل المتزوج بالذمية من اليهود والنصاري وتمسكوا فيه بهذه الآية وكان ابن عررضي الله عنهما لايرى ذلك ويتخبج بقوله ولاتنكموا المشركات حتى يومن ويقول لاأعلم شركاأعظم من قولها ان

بشجرة فعساء اعرابي فأخذموسله فقال من عنعك مني فقال صلى الله عليه وسلم الله تعالى فأسقطه جبريل عليه السلام من بده فاخذه الرسول عليه الصلاة والسلام فقال منءنعك مغ فقال لاأحداً شهد أنلاالهالاالله وأنجمدا رسول الله (واتقواالله) عطف على اذكروا أي اتفوه فيرعاية حقوق نعمته ولاتخلوا بشكرها أوفى كل ما تا تون وماتذرون فبدخل فبه ماذڪر دخولا أوليا (وعلى الله) أي عليه تعالى خاصة دوناغره استقلالا واشتراكا (فليتوكل المؤمنون) فانه يكفيهم فيايصال كل خيرودفع كلشر والجمله تذييل مقررلما فبله وايثارصيغة أمرالغائب واسنادها الى المؤمنين لايجاب التوكل على الخاطبين بالطريق البرهاني وللابذان بأت.

ماوصفوابه عندالخطب آب منوصف الايمان داع الى ما أمر وابه من التوكل والتقوى وازع ﴿ ربها ﴾ عن الاخلال بهما وإظهار الاسم الجليل في موقع الاضمار لتعليل الحكم وتقوية استقلال الجملة التذبيلية (ولقد أخذالله ميثاق بني اسرائيل كلام مستأنف مشتمل على ذكر بعض ماصدر عن بني اسيرائيل من الخيانة ونقض الميثاق وما أدى اليد ذلك من التبعات مسوق لتقرير المؤمنين على ذكر نعمة الله تيمالي ومراعاة مسوق لتقرير المؤمنين على ذكر نعمة الله تيمالي ومراعاة مسوق المقرير المؤمنين على ذكر نعمة الله تيمالي ومراعاة مسوق التمرير المؤمنين على در المؤمنين المناقب الم

حق الميثاق الذى وافقهم به وتُعديرهم من نقضه أولتقرير ماذكر من الهم بالبطش وتعقيقه على تقدير كون ذلك من بنى قريظة حسما مر من الرواية ببيان أن الغدر والخيانة عادة لهم قديمة ثوار ثوها من اسلافهم واظهارالاسم الجليل لتربية المهابة وتفخيم المبثاق وتهويل الخطب في نقضه مع ما فيه من رعاية حق الاستثناف المستدعى الانقطاع عاقبله والالتفات في قوله تعالى (و بعننا منهم ﴿ ٥٣٥ ﴾ اثنى عشر نقيباً ) الجرى على سنن الكبرياء أولان

إالبعث كان بواسطة موسى عليه السلام كإسيأتي وتقديم الجاروالمجرور على المفعول الصريح لمامر مرارامن الاهتمام بالقدم والتشمويق الىالمۇخروالنقىبفىيل, بعنى فاعل مشتق منالنقب وهوالنفتس ومنه قوله تعالى فنقبوا فى البلاد سمى بذلك لنفنيشد عن أحوا ل القوم وأسرار هم قال الزجاج وأصله من النقب وهوالثقبالواسعروي أن نيي اسرائيل لمااستقروا عصر بعدمهاك فرعون أمر همالله عزوجل بالمسيرألي أريحا أرمن الشام وكأن يسكنها الجبارة الكنعانيون وقال لهم ابي كتبتها لكمدارا وقرارا فاخرجوا اليهاوجاهدوامنفها وانی ناصر کم وأمر موسى عليه السلام أن أخذ من كل سبط نقيسا أمينا بكون كفيلا على قومه بالوفاء يا عاأم وابه تو تقدعلهم

ربها عيسى ومنقال بهذا القول أجابوا عن التمدك بقوله تعالى والمحصنات من الذين أوتواالكتاب بوجوه (الاول) انالمراد الذين آمنوامنهم فانه كان يحمّل أن يخطّر ببال بعضهمان اليهودية اذاآمنت فهل يجوز للمسلم أن يتزوج بها أم لافبين تعالى بهذه الأية جواز ذلك (والثاني)روي عن عطاء انهقال أنمارخصالله تعالى في المرّوج بالكتابية فىذلك الوقت لانه كان في المسلمات قلة وأما الآن ففيهن الكثرة العظيمة فزالت الحاجة فلاجرم زالت الرخصة ( والثالث ) الآيات الدالة على وجوب المباعدة عن الكفار كقوله لانتخذوا عدوى وعدوكم أولياء وقوله لاتتخذوا بطانة مزدونكم ولان عند حصول الزوجية ربماقويت المحبةو يصير ذلك سببالميل الزوج الدينها وعندحدوث الولدفر عامال الواد الى دينها وكلذك القاء للنفس في الضرر من غير حاجة (الرابع) هوله تعالى في خاتمة هذه الآية ومن يكفر بالإمان فقد حبط عمله وهوفي الآحرة من الخاسرين وهذا منأعظم المنفرات عن التزوج بالكافرة فلوكان المراد بقوله تعالى والمحصنات من الذين أوتو الكتاب من قبلكم اباحة النزوج بالكتابية لكأن ذكرهذه الآية عقيبها كالتناقض وهوغرار (المسئلة النانية) ان قلناالمراد بالمحصنات الحراثر لمرتدخل الامةالكتابية تحتالا يةوان قلناالمرا دبالمحصنات العفائف دخلت وعلى هذا البحث وقع الخلاف بين الشافعي وأبى حنيفة فعند النسافعي لايجوز التزوج بالامة الكنابية قاللانه اجتمع فيحقها نوعان من النقصان الكفر والرق وعندأ بيحنيفة رحمه الله يجوز وتمسك بهذه الآية نناء على إن المراد بالمحصنات العفائف وقد سبق الكلام فيه (المسئلة الثالثة) قالسعيد بن المسبُّ والحسنُ والمحصنات من الذين أوتوا الكتابُ يدخل فيه الذميسات والحريبات فبمحوز النزوج بكلهن وأكثر الفقهاء على ان ذلك مخصوص بالذمية فقطو هذا قول ابن عباس فانهقال مننساء أهل الكناب من يحللنا ومنهن من لا محل لنا وقرأقاتلوا الذين لايؤمنون مالله الى قوله حتى يعطو االجزية عن مدفن أعطى الجزية حلومن لم يعط لم يحل (المسئلة الرابعة) اتفقوا على ان المجوس قدسن بهم سنة أهل الكتاب في أخذ الجزية منهم دون أكل ذبائحهم ونكاح نسائهم وروي عن ابن المسبب انهقال اذاكان السلم مريضا فامر المجوسي أن يذكر الله و يذبح فلا أس وقال أبوثوروان أمر وبذلك في الصحة فلابأس (المسئلة الخامسة)قال الكرثير من الفقهاء انما يُحَلُّ نَكَاحُ الْكُتَّابِيةُ التي دانت بالتوراة والانجيل قبل نزول القرآن قالوا والدليل عليه قولهوالمحصنات من الذين أوتو الكتاب من قبلكم فقوله من قبلكم يدل على أن من دان بالكتاب بعدنزول الفرقان خرج عن حكم الكتاب المعالى (اذا أسموهن أجورهن) وتقييد التحليل بايتاء الاجور يدلعلي تأكد وجوبها وانمن تزوج امرأة وعزم على انلايعطيها صداقها كانفي صورة الزانى وتسمية المهر بالاجر يدل على ان أقل الصداق لايتقدركان أقل الاجر لايتقدر في الاجارات \* مُعَال تعالى ( محصنين غيرمسا فين

فاختار النقباء وأخدالميثاق على بنى اسرائيل وتكفل اليهم النقباء وسار بهم فلادنا من أرض كنمان بعث النقباء يتجسسون فرأ واأجراماعظيمة وقوة وشوكة فها بواورجعوا وحد ثواقومهم بمارأوا وقدنهاهم موسى عن ذلك فنكثوا المبثاق الاكالبان يوفنانقيب سبط يهوذاو يوشع بن نون نقيب سبط افرايم بن يوسف الصديق عليه الصالاة في السالام قبل لما توجه النقباء الى ؟

أرضهم للتحسش لقيهم عؤج بنعنق وكان طوله ثلاثة الاف وثلثماثة وثلاثة وثلاثين ذراهاو قدعاش ثلاثة الاف سنة وكان علي رأسه حزمة حطب فاحدهم وجعلهم في الحزمة وانطلق بهم الى امرأته وقال انظرى الى هؤلاء الذين يزعمون أنهم يريدون قنالنا فطرحهم بينيديها وقال الاأطعنهم برجلي فقالت لابلخل عنهم حتى يخبروا قومهم 

فلاخرج النقباء قال بعضهم ولامتحذى اخدان ) قال الشعبي الزياضر بان السفاح وهو الزياعلى سديل الاعلان واتخاذ الحدن وهوالزنا فيالسر واللهتعالى حرمهما فيهده الآية وأباح التمتع بالمرأة على جهة الاحصان وهوالتزوج \* معال تعالى (ومن يكفر بالايمان فقط حبط عله ) وفيه مسائل (المسئلة الاولى) في تعلق هذه ألا ية بماقبلها وجهان (الاول) ان المقصود منه الترغيب فيماتقدم من التكاليف والاحكام يعني ومن يكفر بشرائع الله و متكاليفه فقد خاب وخسر في الدنيا والآخرة (والثاني) قال القفال المعنى إن أهل الكتاب وان حصلت لهم في الدنيا فضيلة المناكحة واباحة الذبائح في الدنيا الاان ذلك لايفرق بينهم وبين المشركين في احوال الآخرة وفي الثواب والعقاب بلكل من كفر بالله فقد حبط عله في الدنيا ولم يصل الى شي من السعادات في الا خرة البتة (المسئلة الثانية) قوله ومن يكفر بالاعان فقد حبط عمله فيه اشكال وهوان الكفر أعايعقل بالله ورسدوله فأمأ الكفر بالأعان فهونال فلهذا السبب اختلف المفسرون على وجوه ( الاول)قال ابن عباس ومحاهد ومن يكفر بالايمان أي ومن يكفر بالله وانماحسن هـــــــذا المجاز لانه تعــــــالى رب الاعان ورب الشي قديسم باسم ذلك الشي على سبيل المجاز (والثاني) قال الكلي ومن كَفَّر بالاعان أي بشهدادة أن لأاله الاالله فجعل كلة التوحيد اعانا فان الاعان بها لما كان واجبا كان الايمان من لوازمها بحسب أمر الشرع واطلاق اسم الذي على لازمه مجاز مشهور( والثالث )قال قتادة أن ناسا من المسلين قالوا كيف نيز وج نساء هم مع كونهن على غير ديننا فانزل الله تعالى هذه الآية أي ومن يكفر عانزل في القرآن فهو كذا وكذا فسمى القرآن ايمانا لانه هو المشمّل على سانكل مالا مدمنه في الايمان (المسئلة الثالثة) القائلون بالاحباط قالوا المراد بقوله ومن يكفر بالامان فقد حبط عمله أي عقاب كفره بزبل مأكان حاصلاله من تواب ايمانه والذين ينكرون القول بالاحبساط قالوا معناه انعله الذي أتىبه بعد ذلك الايمان فقدهلك وضاع فانه انماياتي بتلك الاعمال بعد الاعان لاعتقاده انها خيرمن الاعان فاذالم بكن الامر كذلك سلكان ضائعا بإطلا كأنت تلك الاعال باطلة في أنفسها فهذا هوالمراد من قوله فقد حيط عله (السئلة الرايعة) قوله تعالى (وهو في الآخرة من الخاسرين)مشروط بشرط غير مذكور في الآية وهو أن يموت على ذلك الكفر اذلو اب عن الكفر لم يكن في الآخرة من الخاسرين والدليل على أنه لابد من هذا الشرط قوله تعالى ومن يرتدد منكم عن دينه فيمت وهوكافرالآية \* ثم قال تعالى ( ياأ ما الذين آمنوا اذا قتم الى الصلاة فأغسلوا وجوهكم وأيديكم الى المرافق والمسحوا يرؤسكم وأرجلهم الىالكمبين) اعلم انه تعالى افتح السسورة بقوله بالمهاالذين آمنوا أوفوا بالعقود وذلك لانه حصل بين الرب وبين العبدعهدالربوبية وعهد المبودية فقوله أوفوابالقعود طلبتعالى من عباده أن يفوابعهد العبودية فكأنه قيل الهنا العهد توعان عهدال بو بية منك وعهد العبود ية منافانت أولى بان تقدم الوفاء

لبعض ان أخبرتم بنى اسرائيل بخبر القوم ارندواعن بيماللهولكن اكتموه الاعن موسى وهرونعليهماالسلام فيكونان همار بان رأيمها فاخذبعضهم على بعض الميثاق ثم أنصرفوا الىموسى عليه السلام وكانمعهم حبدمن عنبهم وقررجل فنكثواعهدهم وجعل كل منهم ينهى سبطه عن قتالهم ويخبرهم عارأى الاكاآب ويوشع وكان معسكر مؤسى فرسخاني فرسخ فجاءعو جحتى نظرالهم ثم رجع الى الجبل فقور مندصخرة عظيمة على قدر العسكرتم جلهاعلى رأسه ليطبقهاعليهم فبعث الله تعالى الهد هد فقور من الصخرة وسطها المحاذى وأسه فانتقبت فوقعت فيعنق عوج وطوقته فصرعته وأقبل موسىعليهااسلاموطوله عشرة اذرع وكذاطول العصافترامي في السماء

عشرة أذرع فاأصاب العصا الاكعبه وهومصروع فقتله قالوا فاقبلت جاعة ومعهم الخناجر ﴿ بعهد ﴾ حتى حزوا رأسمه ( وقال الله ) أي لبني اسرائيل فقط اذهم المحتاجون الى ماذكر من الترغيب والرّهبب كاينبي عنه الالتفات مع مافيه من تربية المهابة وتأكيد ما ينضمنه الكلام من الوعد ( الى معكم ) أي بالعبل والقدرة والتعبرة لإبالنصرة فقط فأنتنيههم

على على على المدى المناتون وما يذرون وعلى كونهم نحت قدرته وملكوته على ملهم على الجدق الامتثال بما مروا ربي أوالانتهاء على هواعنه كا نه قبل الى معكم أسمع كلامكم وأرى أعالكم وأعلم ضمائر كفاجاز يكم بدلك هذا وقدقبل المراد بالميثاق هوالميثلق بالايمان والتوسيد و بالمناه ماوله في المراد بالميثاق هوالميثلق بالايمان والتوسيد و بالمناه ماوله في المراد للذن ينقبور أحوالهم و بلون أموره بالامر والنهى واقامة العدل وهو الانسب بقولة أتعالى فو الاسمالية والنهى واقامة مالاكوة وآديتم الزكوة وآمنتم برسلى) أى بجميعهم

وأللام موطئسةللقسم المحذوف وأخبرالاءان عن اقامة الصلاة وابناء الزكاة معكونهمامن الفروع المرتبة عليه لمأبهم كانوا معترفين بوجوالهمامع ارتكابهم لتكذيب يعض الرسل عايهمااللام ولمراعاة المقارنة بينه وبين قوله تعالى (وعر ر"وهم) أي نصر ، وهم و قو يوهم وأصله الدب وقيسل التعظيم والتوقير واشاء مخيروقرى وعزرتوهم المخفيف (وأقرضتمالله) بالانفاق فيسبيل الخمر أو بالصدق بالصدقات المندوية وقوله تعالى (قرضاحسنا) امامصدر موكدوارد على غسير صيغة المصدركافي قوله تعالى فتقبلها ربها بقبول حسن وأنبتها نباتا حسنا أومفعول الزلاقرصتم على أنه اسم للمال القرض وقوله تعالى ( لاكفرن عنكم سيآتكم)جواب القسم الداول عليه باللام سادمدحواب الشيرط

بعهدال بويية والاحسان فقال تعبلل نع أناأوفي أولابعهد الربو يةوالكرم ومعاومان منافع الدنيا محصور فق وهين لذات المساهر والذات المنكع فاستقصى سجانه في بيان ما يحل و يحرم من المطاعم والمناكخ وَلماكانت الحاجة الى ألمطَّعوم فوق الحاجة الى المنكوح لاجرم قدم بيان المطعوم على المنكوح وعندتمام هذا البيأن كانه بقول قدوفيت بعهد الربوبية فيمايطلب في الدنيسا من المناؤم واللذات فاشتغل أنت في الدنيا بالوفاء يعهد المبودية ولماكان أعظم الطاعات بعدالإيمان الصلاة وكانت الصلاة لاعكن اقامتها الابالطهارة لاجرم بدأتهالي بذكر شرائط الوضوء فقال ياأنها الذينآء وا اذاقتم الى الصُّلاة فأغسلوا وجوهكم وأبديكم الى المرافق وفي الآية وسائل ( السالة الاولى) اعلم أث المراد بقوله اذا قتم الى الصلاة ليس نفس القيام و بدل عليه وجهان ( الاول) انه الو كان المراد ذاك ازم نأخير الوصووعن الصلاة وانه بإطل بالاجاع (الثاني) انهم أجموادلي انه لوغسل الاعضاء قبل الصلاة قاعدا أومضطعمالكان قدخرج عن الدهدة بل المرآد منه اذ اشمرتم للقيام الى الصلاة وأردتم ذلك وهذا وانكان محازا الاانه مشهو رمتمارف و بدل عليه وجهان (الاول) أن الارادة الجازمة سبب طصول الفعل واطلاق اسم السَّبِبِ عَلَى المسنبِ محازمشهو ر(الثاني) قوله تعالى الرَّجال فواً مون عَلَم الساء ولسلُّ المراد منه القيام الذي هوالانتصاب يقال فلان قائم بذلك الامرقال تمائى قائما بالقسط ولنس المراد منه البتة الانتصاب بآاارادكونه مريدا اذلك الفعل متهيئاله مستعدا لأدخاله فى الوجود فكذا هه نافوله اذا قتم الى الصلاة معناه اذا أردتم أداء الصلاة والاشتغال باقامتها ( السنَّلة الثانية ) قال قوم الامر بالوضوء تبع الامر بالصلاة وايس ذلك تكليفامستقلابنفسه واحتجوانأن قوله اذاقتم الىالصلاة فاغسلوا جله شعرطبة الشرط فيها الفيام الى الصلاة والجزاء الامر بالفسل والمعلق على الشئ بحرف الشرط عدم عندعدم الشمرط فهذا يقتضى ان الامريالوضوه تبع للامريالصلة وقال آخرون المقصود من الوصو العامارة والعلمارة مقصودة بذاتها بدليل القرآن والخراما القرآن فقوله تعالى في آخر الآية وأنكن بريد ايطلهر كهوأما الحديث فقوله عليه الصلاة والسلام بي الدين على التظافة وقال أمتى خرجحجلون من آثارااو صوءيوم القيامة ولان الاخبار الكثيرة وأردة في كون الموصور سبالغفران الذنوب والله أحلم (المسئله الثالثة) قالداود بجب الوضوء لكل صلاة وقال أكثرالفقها الايجب احتج ذاود بهذه الآية من وجهين (الأول) النظاهر لفظ الآية بدل على ذلك فان قوله اذا لاتم الى الصلاة اما أن يكون المراد منه قياما واحبا وصلاة واحدة فيكون المراد متد المصوصل أو يكؤن المراد منه السموم والتولى المل الوجوه (الاول ) ان على هذا التقدير تنسير الا يعجمه لان تعيين تلك المرة غير ملكو رفى الآية وحل الآية على الاجال اخراج لهاعن الفائدة وذلك خلاف الإصل ﴿وَالْمَانِيمَا) اللَّهُ بعد ادخالُ الاستثناءعليه ومَن اللَّهُ أَخْر أَج مَا لُولاه لَدخُل وُذلك يوجب

(ولادخلنكم ﴿ ٦٨ ﴾ ث جنات تجرى من تحته الانهار) عطف على ماقبله داخل معه في حكم المجلس المعلم المعلم

بالترهيب (مدد قال ) الشرط المؤكد المعلق به الوعد العقليم الموجب للإيمان قسلما (مشكر) متعلق بمنهم والعيم الان قلعل التحرو الما يقد الما يقد المنه المعلق بالمعلق المسلم والمعلق المعلق المعرفية السابقة الاخراج كفر المكل عن حيز الاحتمال واستأطمن كفرعن رتبة الخطاب وليس المراد احداث الكفر بعد الايمان بالمايع الاستمر الوطيع أيضاكا تعليل فن اقصف بالكفر بعد ذاك خلا أنه قصد بايراد ما يدل على الحدوث بيان توقيهم في ﴿ ١٣٥ ﴾ مرا تب الكفرفان الاتصاف مشي بعدورد

السموم (وثالثها) انالامة مجمة على ان الامر بالوضوء غيرمقصور في هذه الآية على مرة واحدة ولاعلى شخص واحدواذا بطلهذا وبعب علاحل المموم هندكل قيامالي الصلاة اذاوا تحمل هذه الآبة على هذا الجمل إنم احتياج هذه الآبة في دلالتهاعلى ماهومر إدالله تعالى الىسائرالدلائل فنصبرهذه الآية وحدها يجلة وقدينااته خلاف الاصل فَثنت عاذكرنا النظاهر هذه الآية بدل على وجوب الوضوء عند كل قيام الى الصلاة (الوجه الثاني) انانستفيدهذا العموم من إعاء اللفظ وذلك لان الصلاة اشتفال بخدمة المعبود والاشتغال بالخدمة يجب أن يكون مقر ونابأقضي مايقدرا لعبد عليه من التعظيم ومن وجوه التعظيم كونه آتب ابالخدمة حال كوثه في فآبة النظافة ولاشمك ان تجديدالوضووعندكل قيام الى الصلاة مبالغة في النظافة ومطوم ان ذكر الحكم عقيب الوصف يدل على كون ذلك الحكم معللا بذلك الوصف المنساسب وذلك يعتضى عوم الحكم لعمومد فيازم وجوب الوضوء عندكل قيام الى الصلاة ثم قال داود ولا يجوزأن يقال وردفي القراءة الشاذة اذافتم الى الصلاة وأنتم محدثون أويقال انانتك ظأهرهذه آلا يقلور ودخبرالواحد على خلافه فال أماالقراءة الشائمة فردودة قطمالاناانجوزنا ثبوت قرآن غير منقول بالتوآتر لزم الطمن في كل القرآن وهو أن يقسال ان القرآن كان أكثر بماهوالآن بكثير الأأنه لمرينقل والنضافلان معرفة أحوال الوصنومين أعظم ماغم به البلوي ومن أشد الامورالتي يحتاج كل أحد الى معرفتها فلوكان فللسفر آ بالامتاع بقاؤه فىحيز الشذوذ وأما التمسك تخبرالواحد فقسال هذا يقتضى نسحخ الفرآن بالخبر وذلك لا يَجُو ز قال الفقهاء ان كلة اذا لاتفيد العموم بدليل انه لوقال لامر أنه افا دخلت المدار فانت طالق فدخلت مرة طلقت مم الودخات انبالم تطلق انبا وذلك يدلى على ان كلقاذا لاتفيد العموم وأبضا ان السيداة أقللهبد اذاد خلت السوق فادخل على فلان وقلله كذا وكذافهذالايفيدالامر بالفعل الامرة واحدة وأعلم انمذهب داود في سألة العلاق عيرمعلوم فلعله يلتزم العموم وأيضافه ان يقول المأقدد الناعلي ان كلقا ذاف هذه الآية تفيدالعموم لان التكاليف الواردة في القرآن مبناها على التكرير وليس الاس كذلك في الصبو رالتي ذكرتم فإن الفراش الطاهرة دلت على أنه لسرسيق الاحر فماعلى التكرير واماالغتهاء فانهم أسندلوا علي صحة قولهم عارمي ان النبي صلى الله عليسه وسلمكأن يتوصألكل صلاة الابوم الفتح فانه صلى الصلوات كلها بومنوه واحد قالعر رضى الله هنه فقلتله في ذلك فقال عمد اضلت ذلك باعر أجاب وأودواناذ كرنا انخبر الواحدلاينسيخ القرآن وأيضافهذا الخبر يدلى على أنه صلى القبطيه وسل كان مواظباعلى بجديدالوضوء لكل صلاة وهذا يغتصى ويعوب ذاك علينا لقوله تمالى فالبعوم يق ألى بقال قدجاه فيهذا الخبرانه ترلم دلك بوم الفتح فنقول لماوقع التعاريض فالعرجيج ممناهن وجوه (الأول) هب ان التجديد للنقل معلامليس بواجب لكد بنسوب والعَلْساهران

مايوجب الاقلاع عنه وانكان استمرارا عله لكنه محسب العنوان فعل جديدوصنع حادث (فقد طل سواء السيل) أي وسط الطريق الواضيح ضلالأ ساوأخطأ اخطأفاحشا لاعذر معدأ صلانخلاف من كفر قبل ذلك اذرعا يمكن أن يكوناه شبهة و يتوهم لدمعذرة (فيما نقضهم ميثاقهم)الباء سببية ومامز يدةلناكيد الكلام وتكينه في النفس أى سسب نقضهم ميثاقهم المؤكد لابشي آخر استملالا أوانضماما (امناهم) طردناهم وأبعدناهم منرحتنا أومسخناهم قردة وخنازير أوأذ للنساهم بضرب الجزيةعايهم وتخصيص البان يماذكرمع أنحقه أنسين بعديبان تحفق نفس اللعن والنفض بأن نقسال مثلا فتقضوا ميثاقهم فلمناهم ضعرورة تقدم هيشة الشي البسيطة على هيئته المركبة للالذان

بان تحقفهما أمر جلى عنى عن البيان وانما المحتاج الى ذلك ما بينهما عن السبية والمنظية (وجعلنا قلوبهم، وفي المسول كه قاسية) بحيث لا تتاثر من الا يات والمنظمة والمنطقة والمنطقة

إي وقدي الحكم من المنظمة بين وخشونة وقرى بكسم المقاف اتها عالها بالسين ( يحرفون الكلم عن مواضعه ) استثناف لبيان مرتبة قساوة قلو بهم غانه لا هرتبة أعظم عايد به الاجتراء على تغيير كلام الله عزوجل والافتراء عليه وصيفة المضارع للدلاية على التجدد والاستمرار وقيل حال من مفعول لعناهم ( ونسوا حظا ) أى تركوا دسببا وافرا (عاذ كروابه ) من التوراة أومن اتباع على ١٩٥٥ ، محد عليه الصلاة والسلام وفيل حرفوا التوراه وزلت

أشياءمنها عنحفظهم وعنابن مسمودرضي الله تعالى عنه قدينسي المرء بعض العلم بالمعصية ونلا هده الآية (ولاتزال تطلع على خائنة منهم ) أي خيانةعلى ادبها مصدر كلاغية وكاذبة أوفعلة خأنة أىذات حيانة اوطائعة خائنةأوضخص خائنة على أن التاء للمبالغة أونفس حائنة ومنهم متعلق بمعدوف، قعصفة لها حلا أزمن على الوجهينالاولينابندائية أىعلى خيانةأوعلى فعلة حائنة كالندمنهم صادرة عنهم وعلى الوجوه الياقية تبعيضية والمعنى أنالغدر والخيامهعادة مسترة الهم ولاسلافهم محيث لاركادون يتركونها أويكتمونها فلاتزالترى ذلك منهم (الاقليلا منهم) استثناء من الضمير المجرور في مهم على الوجوه كلهاوقيلمن خاثنةعلى الوجوه الثلاثة الاخمرة والمراديهم

الرسول صيلى الله عليه وسلم كأن يزبد في يوم الفتح في الطاعات ولاينقص منه الاردك اليهم هو يوم أتمام المنصمة عليه وزيادة المنعمة من المنه تناسب زيادة الطاعات لانقصابها (والثاني) اندالاحتمواط لاشك انه من جانبنا فيكون راجعًا لقوله عليه الصلاة والسلام دعماير يبك الى مالايرييك (الثالث) ان ظاهر القرآن أولى من خبر الواحد (والرابع) ان وَلَالةَ الْهَرَّانَ عَلَى قُولُنَا لَهُ طَهِ وَوَلَالةَ الْجَبْرَالَذِي رَوْ يَتُمْ عَلَى قُولَكُمْ فَعَلَيْهُ وَالدَّلَالْمَ الْفُولِيةُ آقوي من الدلالة الفعليسة لان الدلالة القولية غنية عن الفعلية ولا ينعكس فهذا ما في هذه المسئلة والله أطوالا قوى في اثهات المذهب المشهور أن يقال اووجب الوضوء لكل صلاة لكانالموجب للوضوءهوالقيسام الىالصلاة ولمريكن لغيره تأثير فيايجاب الوضوء لكن ذلك بإطل لانه تعسال قال في آخر هنما لا ية أوجاء عد منكم من الغائط أولامستم النسساء فلمتجدوا ماء فتيمموا أوجبالتيم على المتغوط والمجامعاذ المريجدالماء وذلك يدل على كون كل واحد منهما سببا لوجوب الطههارة عندوجودالماء وذلك بقتضي أن يكون وجوب الوضو قد بكون بسبب آخرسوى القيام الى الصلاة وذلك مدل على ماهلناه ( المسمثلة الرابعة )اختلفوا في أن هذه الآية هل تدل على كون الوصوء شرطا المحمة الصلاة والاصبح أنهاتيل عليه من وجهسين (الاول) انه تعالى علق فعل الصلاة على الطهور بللا ممين انه متى عدم لا تصبح الابالتيم ولولم يكن شرط الماصح ذلك (الثاني) اله تهالى انمأ أمريالصلاة مع الوصوء فالآكي بالصلاة بدون الوضوء تاركتالمأمور بهوتارك المأموريه يستحق المقاتب ولامعني للبقاء في همدة الذكليف الاذلك فاذا ثبت هذاطهر كونالوضوء شعرطالعجة الصلاة بمقتضى هذهالآية (المسئلة الخامسة)قالاالشافعي رحدالله النية شعرط لححة الوصوء والغسل وقال أبوحنيفة رجمالله ليس كدلك واعلم انكل واحده نهما يستسل لذالت وخلاهر هنه الاية أها الشافعي رحدالله عانه قالما الوضوة مأمور به وكمل مأمور به فانه يجب أن يكون منو مافالوصـــو. بجب أن يكون منو با واذا ثعبت هذا وجب أن يكون شرطا لانه لاقائل بالغرق وانما فلنا ان الموضوه مأمور به لقوله فأغسلوا وجوهسكم وايديكم الىالمرافق وامسموا برؤسسكم وأرجلنكم الىالكعبين ولاشك ان قوله فاغسلوا وامسمهوا أسروانما فلنسا انكل مأمور به يجب أن يكون منويا لقوله تعالى ومأأمر واالاليعبدوا الله مخلصين له الدين واللام في قوله ليعبدوا ظاهر للتعليل الكن تعليسل أجكام الله تعالى محسال خوجب حله على الباءلماعرف منجوازا فامة حريف الجر بعضها مقام بعض فيصير التقدير وماأمروا الايان يعبدوا الله مخلصين له الدعن والاخلاس عهارة عزيالنبة الخالصة وبنق كأنيت النية الحالصة بمتبرة كانأصل النية معتبرا وقدحتهما البكلام فيحذاالدابل في تفسير قوله تعلل وماأ مروا الالبعبدوا الله مخلصين لدالدين فليرجع اليه في اللب زيادة الانقان فثبت عاذكرنا ازكل وضوء مآموريه وثبت انكل مأهور به يجب أشبكون منو بافلزم القطع بانكل وصوريجبان

الله في آمنوا منهم كعيب الله بن ملام وأضرابه وقبسل من ماننة على الوجه الثانى فالمراد بالقليس الفعل القليل ومن ابتها في آمنوا منهم كاننا ونها (فعلم القليل على المنا ونها في المنا ونها في المنا ونها والمناهد وال

قالوا المانصسارين أخذنا ميثاقهم ) بيان القيائح النصارى وجناياتهم أثر بيان قيائج اليهوف وخياناله في وين بحكمة ا باخذنا اذالتقدير وأخذنا من الذين قالوا المانصسارى ميثاقهم وتقديم الجان والمجزور للاجتمام به ولان عكر سال احدى الطائفة بي ويون عن السامع أن سال الاخرى ماذا فكائه قبل ومن الطائفة الاخرى أيضا أخذنا ميثاقهم وقيل هي المحلقة بمحذوف وقع خبر المبتدا ﴿ ٥٤٠ ﴾ محذوف قامت سفته أوصلته مقامه أى ومنهم

يكون منو يا أهمى مافى الباب أن قولنا كل ما مور يجب أن يكون منو يا مخصوص في بعض الصور لكمنااءا أثبتنا هذه المقدمة بعموم النص والعلم بحة في غير محل التخصيص وأماأ بوحنيفة رجمالله فانهاحج بهلمالاية علىآنالتية ليسب شرطالصهااليوضوء فقال انه تعالى أوجب غسل الاعضاء الاربعة في هذه الآية ولم يوجب النية فيها فإيجاب النية زيادة على النص والزيادة على النص نسخ ونسخ القرآن بَخْبر المواحد و بالقَيَّاسَ لا يجوزوجوا بنا انا بينها انه انما أوجبنا النية في الموضوء بدلالة القرآن ( المسمئلة السادسة) قال الشافعي رحه الله التربيب شرط المحمد الوضوء وقال مالك وأبوحنيفة رجهماالله لنس كذلك احتج الشافعي رجد الله بهنده الآية على قوله من وجوه (الاول) " انقوله الذاقتم الىالصلاة فأغسلوا وجوهكم يقنضى وجوبالابتداء بغيسل الوجل لان الغاء للتحقيب وإذا وجب الترتيب في هسذا العضو وجب في غيره لانه لأغَّالَل بالفرق فانقاءوا فأالنعقيب اتمادخلت فيجله هذه الاعمال فيحرى الكلام مجري أن تقال اذا قتم الى الصلاة فاتوا بمبسوع هذه الافعال قلنا فاء التعقيب اعمادخلت على الوجه لان هنه الفاءمانصقة بذكر الوجه ثم انهنه الفاء بواسطة دخولها على الوجه دخلت على سائر الاعمال وعلى هذا دخول الفاء فيفسل ألوجه أصل ودخواها على مجموع هذه الاعمال تبع لدخولها على غسل الموجه ولامناهاة بين ايجاب تقديم غسل الموجد و بين انجاب مجموع هذه الافعسال فنصن اعتبرنا دلالة هذه الغاه في الأصمل والتبع وأنتم ٱلفيتموها في آلاصل واعتسبرتموها في التبع فكان قولنا أولى (والوجدالثابي) آن نقول وقعت البداءة في الذكر بالوجد فوجب أن تقع البداءة به في المسل فقوله فاستقم كاأحرت ولقواه عليه الصلاة والسلام ابدوا عابدا القبه وهذا الخبر وال وردفي قصدا الصفا والمزوة الاان العبرة بعموم اللفظ لا يخصوص السبب أقصى مأفى الباب انه مخصوص في بعض الصورالكن المام حية في غير على التصميص (والثالث) انه تمالى ذكر هذه الاعضاء لاصلى وفق العرب المعتد في الحس ولاعلى وفق التربيب المعتبر في الشرع وذلك يدل على ان الترتيب واحب بسان المقدمة الاولى ان النزنيب المعتبر في الحس أن بيد أمن الرأس نازلاالى القدم أومن انقدم صاعدا الى الرأس والمرتيب المذكور في الآبة ليس كذلك وأماالترتيب المفتبرى الشرع فهوأن يجمع بين الاعتشاء المفسولة ويفرد التمنسوحة عنها والآية أيست حجفاك فانه تعالى أدرج المسوح قاائناء للفسولات اثااثيت هذا فنقول هذايدن على الالترب واجب والمدليل عليه الاهمسال التربب في الكلام مستقبع فوجب تنزيه كلام اللقفطالي عندترك العمل به نغيا اذاصار ذلك محتملا للتببية تحلي أنذلكُ الترميب واجب فيبق في غيرهذه الصورة على وفق الاصل ( الرابع ) ان إيجاب الوصوه غيرمعقول المعنى وذالك يفتضي وبحوب الاتيانبه على الوجع التري وردق النص بالنالقام الاول منوجوه (أحدها) النالحدث يعترج من موضع والفعل، يجمع من

قوم أخذ ماميثا قهم من . أخذنا ميثاقه المساقة ميثساقهم راجع الى الموصوف المقدر وأما في الوجد الاول فراجع الىالموصول وقيلراجع الى يى اسرائيل أى أخذنا مزرهؤلاء ميثاق أوائكأي مثل ميثاقهم من الاعان بالله والرسل وبما يتفرع على ذلك من أفعال الخبر واندانس تسعيتهم نصداري الى أنفسهم دونأن بقال ومن النصارى ايذانا بامهم في قولهم تحن أنصارالله بمعرف من الصدقوانما هوتقول يحض منهم وليسوا من نصرة الله تعسالي قى شى أواظهارا<sup>لك</sup>مال سوء صنيعهم بديان التناقص بين أقوالهم وأفعالهم فارادعاءهم لنصرته تعالى يستدعى ثباتهم على طاعتدتمالي ومراعاة ميثاقه (فسوا) عقيب أخذ الميثاق من غيرتلعثم (حظا) وافرا

(بماذكروابه). في تضاعيف الميثاق من الايمان بالله تعالى يؤغير ذلك حسما مريانها يوقيل وقد موضع في المحمد كالم المعالم المؤكرة المعلم في المعلم المعلم

بمنتخفين وقم سالامن مضوله أي أخرينا (المداوة والبغضاء) كأئنة بينهم ولاسبيل الى جفله خرمالهما لان المصدّر المسلم فيما قبله وقوله تعالى ( الى يوم القيامة ) اماغاية للاغراء أولامداوة والبغضاء أي يتعادون و يتبا خضون الى يوم القيامة حسبما تقتضيه أهواؤهم المختلفة وآراؤهم الزائغة المؤدية الىالتفرق الىالفرق الثلاث فضمير بينهم لهم خاصة وقيل لهم واليهود أي أخر ينا العداوة ﴿ ٥٤١ ﴾ والبغضاء بن اليهود والنصاري ( وسوف ينبهم الله

عا كانوايسندون الوعيد شديد بالجزاء والعذاب كقول الرجل لن توعده ساخبرك بما فعلت أى بجازيهم بماعملوه على الاستمرارمن تقص الميثاق ونسيان الحظ الوافر مماذكروا به وسوف لناكيدالوعيدوالالتفات الىذكر الاسم الجلل لتربية المهاية وادخال الروعة لتشديد الوعيد والتمييرعن العمل بالصدع الايذان برسوخهم في ذلك وعن المجازاة بالتنبية التسيد على أنهم لايعلون حقيقة مايعلونه من الاعمال السيئة واستباعها للعذاب فيكون ترتيب المذاب عليهافي افادة العسلم محقيقة حالها منزلة الاخباريها ( مأهل الكناب) التفسات الى خطاب الفريقين على أن الكتاب جنس شامل للنوراة والأنحيل اثريسان أحوالهما منالخيانة وغبرهامن فنون القبائع برسول الله مسلى الملاحليه وسمم والقرآن وايرادهم بعنوان أهلية المكتاب لانطواء الكلام المصدر به على ما يتعلق

موصنع آخر وهوخلاف المعقول ( وثانيهه )ان أعضاه المحدث طاهرة لقوله تعالى ابما المشركون نجس وكلة انعالم صروقواه عليه الصلاة والسلام المؤمن لانبعس حاولاميتا وتطهير الطاهر محال ومالثها ) أن الشرع أقلم التيم مقام الوصنوء ولاشك انهصد النظافة والوصاءة (ورابعها) ان الشعرع أقام المسمع على الخفين مقام الفسل ومعلوم انه لانفيدالبتة في نفس العضونظافة (ويقامسها) ان الماء البكدر العفن بفيد الطهارة وماء الورد لأيفيدها فثبت بهذا از الوضوء غير معقول المعنى واذا ثبت هذا وجب الاعتماد فيه على مورد النص لاحمّال أن يكون الترتيب للذكور معتبرا الملحيض التعبدأ ولحكم خفية لانعرفها فلهذاالسببأوجسارعاية الغرتيبالمعتبرالمذكور فيأركان الصلاة بل ههناأولى لانه تمالى لماذكرأركان العسلاة في كنابه مرتبة وذكر أعضاء الوضو في هذه الآية مرتبة فلما وجب الترتيب هنساك فصهمنا أولى واحتبع أبوحنيفة رجدالله بهذه الآية على قوله فقال الواولاتوجب الترتيب فكانت الآية خآلية عن ايجاب الترتيب فلو قلنا بوجوب الترتيب كانذلك زيادة علىالنص وهونسيخ وهوغيرجأنز وجوابنا انابينا دلالة الآية على وجوب الترتيب من جهات أخرغير المسك بأن الواوتوجب الترتيب والله أعلم(المسئلة السابعة) موالاة أفعال الوضوء ليست شعرطا لصحته في القول الجديد للشافعي رجمالله وهوقول أبي حنيفة رجه الله وقال مالك رحمالله انه شرط لناآنه تمالى أوجب هذه الأعمال ولاشك ان ايجابها قدرمشتك بين ايجابها على سبيل الموالاة وايجابها على سبيل التراخي ثم انه تعسالي حكم في آخر هذه الآية يأن هذا القدر غيد حصول الطهارة وهوقوله ولكن ليعلهركم فثبت ان الوضوء مدون الموالاة مفيد حصول الطهارة فوجب أن نقول بجواز الصلاقبها لقوله عليد الصلاة والسلام مفتاح الصلاة الطهارة (المسئلة الثامنة) قال أ يوحنيغة رحمالله الخارج منغيرالسبيلين ينقص الوضوء وقال الشافعي رجدافله لانقض احتج أبوحنيفة رجدالله عهذه الآية فقال ظاهرها يقتضى الاتيان بالوضوء لكل صلاة على مابينا ذلك فيما تقدم ترك العمل به صد مالم يخرج الخارج النجس من البدن فيهني معمولايه عند خروج الخارج النجس والشافعي رحمه الله عول على ماروى النالني صلى القعليه وسلم احتجم وصلى ولميزد على غسل أربحاجه ( المسئلة الناسعة )قال مانك رجه الله لاومنو، في الحارج من السبيلين اذاكان غيرمعنادوسلم فيدم الاستحاضة وقلل ربيعة لاوضوه أيضافي دم الاستحاضة لنا التممك بعموم الآية (الممثلة العاشرة)قال أبوحنيفة رحمه الله الجهانهة في الصلاة المشتملة على الركوع والمجود تنقض الوضو وقال الياقون لاتنقض ولابي حنيفة رحمه الله التمسك بمموم الآية على ماقررناه ( المسئلة الحادية عشرة) قال الشافعي رجمالله لمسالمرأة ينقض الوضوء وقال أبوهنيفة رجماهة لابنقضه للشافعي أن يمسك سموم الأية غالوهذا العموم مناكد بظاهر قوله تعالى أولامستم النساء وجة الحمم خبر ودعوة لهم الى الايمان

بالنكتاب والميلائة في التشفيع فان أهلية التكتاب من موجبات مراعاته والعمل بقنضا، و بيان مافيه من الاحكام وقلنفطؤا من الكثم ثوالتجريف مافعلوا وهريخلون ( قديباءكم رسولنا ) الاصافة للتسريف والالمان وجوب

الباجعه وقولة تعالى ( يبين للكم ) .

حال من رسبولنا وإيثار الجلة الفعلية على غيرها للدلالة على تجدد البيان الى قلسباء كم رسولنا حال كونه مبهتالمكم على الندر يج حسيماً تقتضيه المسلمة ( كيشرا بماكنتم تخفون من الكتاب ) أى النوراة والانجيل كبعثة محمد عليه السلام والنجيل وتأخير كثيرا عن الجار عليه السلام في الانجيل وتأخير كثيرا عن الجار والمجرور لمامر مرارا من اظهار الهياية بالمقدم لمافيد في ١٤٥ كم من تجيل المسرة والتسسويق الما المؤخر

واحد أوقياس فلايصير معاريضاله ( المسئلة الثانية عشرة) مس المفرج ينقض الوضوء عند الشافعي رجدالله وقال أبوحنفة رجدالله لانقضه للشافعي رحدالله أن يمسك بعموم الآية وهذا العموم متأكد بقوله عليه الصلاة والسلام من مس ذكره فليتوضأ والخبر الذي يتمسك به الجمع على خلاف عموم الآية فكان الترجيح معنا ( المسيئلة الثالثةعشرة) لوكان على بدنه أووجهم نجاسة فعسلها ونوى الطهارة عن الحدث مذلك المسلهل يصح وضومه مارأ يتهذه المسئلة موضوعة في كنا صحابنا والدى أقوله انه يكنى لانه أمر بالفسل ف قوله فاغسلوا وقدأتى به فيخرج عن المهدة لانه عند احتياجه الى التيردوالتنظف لونوى فانه يصمع وصوء كذاههنا وأيضا قال عليه الصلاة والسلام لكل امرى مانوى وهذا الإنسان توى فيجب أن يحصل له المنوى والله أعلم ( المسئلة الرابعة صفرة )لووقف تحت ميزاب حق سال عليه الماء ونوى رفع الحدث عليصم وضوءه أملاعكن أن يقال لا يصبح لانه أمر بالغسل والفسل على وهو آبيات بالعمل ويمكن ان يقال يصم لان الغسل عبارة هن الفعل المغضى الى الانغسال والوقوف تحت الميزاب مفضى الى الأنفسال فكان فالشالوقوف غسلا (المسئلة الحامسة عشرة) اذا غسل هذه الاعضناء مج بعد ذلك تغشرت الجلدة عنها فلاشك ان ماظهر تحت الجلدة غرم فسول انما المفسول هوتلك الجلدة وقدتقلصت وسقطت (المسئلة السادسة عشرة ) الفسل عبارة عن امر ارالماء على المصنو فلورطب هذه الاعضاء ولكن ماسال الماء عليها لم بكفلان الله ومالي أمريامرار الماء على العضوء وفي غسل الجنابة احتمال أن يكني ذلك والغرق ان المأمور به في الموضوم العسل وقلك لا يحصل الاعتدام ارالما وفي ألجابة المأموريه المهمروهوقوله ولكن يريدليط مركموذلك ماصل بجيرد الترطيب (المسئلة السابعة عشرة) الوأخذ الثلج وأمره على وجهه فانكان الهواه حاراينسب الثلج ويسيل جازوانكان بخلافه لم بجر خلافا لمائلته والاوزاعي لناان قوله فأضلوا مقنضي كونه مأمورا بالفسل وهذا لايسمى فسلا فويعب أن لايجري ( المسئلة الثامنة عشرة ) التثليث في اعال الومنووسنة لاواجب انما الواجب هوالمرة الواحدة والدليل عليدانه تعالى أمر بالغسل فقال فأغسلوا وبجوهكم وأيديكم وملعبة الغسل تدخل فيالوجود بالمرة الواحدة ثمانه تمانى رئب طيحدا القدر معجيول الطهنارة فقال ولكن يريد ليطهركم فثبت اللاة الواحدة كلفية في صحة الوصوش منا كبهذا عاروى انه صلى للدعليه وسل توصأ مرتمرة عمقال عندا وصنوبه الايفتال العملاة الايه ( المسئلة التاسعة عصرة ) السواك سنة وقال داودواجب ولكن تركيلا يقذح في المسلاة لتساان السواك غيرمذكور في الآية ثم حكم بعصول الطهارة بقؤة ولكن يدليطهر بوافا حصالت الطهارة حصل جوازالصلاة المتولة اطبع المسلاة والسشلام معتاج العشلاة العلهارة (السئلة المشرون) السية في أول الوسلوم بهذة وعال أعدا واستعلى واجبة والاليكما عامد ابطلت الطهارة لناان

لان ماحقه النقيبديم اذاأخر لاسيامه الاشعار يكونه من منافع المخاطب تبتى النفس مترقبستم الىوروده فيتمكن عندها اذاوردفضل تمكنولان فيالمو خرضر تفصيل ر بمایخل تقدیمه بنجمازب أطراف النطم الكريم فان بمامتعلق محددوف وقع صغة لكشيرا ومأموصولة اسميسة ومابعدهاصلتها والعائد اليهامحذوف ومن الكناب متعلق يحعذوف هويمال من العائدالمجذوف والجمع بين صيغتي الماضي والمستقبسل للمدلالة على استرارهم على الكتم والاخفاء أي ببين لكم كشرامن الذي تخفونه على الاستم ارسال كونه من الكتاب الذي أنتم أهله والمتمدسكون مه (ودمغو عن كشر) أى ولايغلهر كشيرا بماضغ وتدافانله تدع البد داعية دشية مسانة لكم من أو بأدة الافتعنالع كايفهم المعالميس

عن عدم الائلهاز بالتطووقيه محتلهم على عدم الاخفاء ترقيبا وترهيبا والجلة معطوفة ﴿ التسمية ﴾ على الجلة الحالية داخلة في جكمها وقبل بعلو عن كشير منكم ولا بواخله وقوله تعالى (قدجاء كم مز الله نور) جلة مسافقة مسبوقة لبيان أن فائدة بجي الرسول ليست محصرة فيماذكر من بيان ما كانوا يخعونه الله منافع لا تحصى ومن الله متعلق بجاء ومن لا بتداء الغاية مجازا أو مجدوف وقع حالا من نور

وأباماكان فهتوت مرجع بمايشعر به اضافة الرسول من جميشه من جنابه عروجل وتقديم الجارو الجبر ورصلى القاحل للسارعة الى بيان كون المجي من بعهته المعالية والتشويق الى الجائى ولان فيه نوع قطويل فخل تقديمه بجباو المراق التفلم الكريم كانى قوله تعالى وجاء لئى هنده الحق وموعظة وذكرى للومنين وتنوين نورالتفخيم والمراد به و بقوله تعالى (وكتاب سبين) القرآن لما فيه من كشف طلات ﴿ ٣٤٣ ﴾ الشعرك والشك وابانة ما خنى على التاس من الحق والاعجاز البين

والعطف لنتزيل المغارة بالعنوان مغرالة المفاس بالذات وقيل المراد بالاول هوالرسول عليد الصلاة والسلام وبالثاني المرآن (بهدى مهالله) توحيد الضمير المجرور لأثخاد المرجع بالذات أولكوسها في حكم الواحد أوأريد يهدى بماذكر وتقديم الجاروالمجرورللاهتمام واطهارا لجلالة لاطهار كال الاعتناء بامر الهداية ومحل الجحلة الرفع على أنهاصفة النية لكتاب أوالنصب على الحالية مند أتخصصد بالصغة ( من اتبع رصوانه ) أي رضاه بالاعان به ومن موسولة أوموصوفة (سبل السلام) أي طرق السلامية من السغاب والنجساة من المقاب أوسبل الله تمالي وهي شريعته للني شرعها للناس قيل هو مقبول ثان ليهبدى والخبق أن انتصماله بسنزج

التسمية غيرمذكورة فيالآية ممحكم بحصول الطهارة وقدسبق تفريرهذه الدلالة مم تأكسهدا بماروى انه صملي الله هليه وسلم قال من توصناً فذكر اسم الله عليه كان طهوراً لجميع بدنه ومن توصفاولم يذكراسم اللمحلية كان طهور الاعضاء وضوئه (المسئلة الحادبة والمشعرون) قال بعض الغقهاء تقديم خسل البدين على الوضوء واجب وعندنا أنهسنة ولبس بواجب والاستدلال بالآية كما قررناه في السواك وفي النسمية ( المسئلة الثمانية والعشرون ) حد الوجه من مبدأ سطيع الجبهة الى منتهى الذقن طولا ومن الاذن الى الاذن عرضا ولفظ الوجه مأخوذ من المواجعية فعيب غمل كل ذلك (المسئله الثالثة والمعتمرون) قال ابن عباس رضي الله عنهسسا يجب أبصال الماء الى داخل المين وقال الباقون لايجب حجة ابن صاس آله وجب غسل كل الوجه لقوله فأغسلوا وجوهكم والمين عربه من الوجد فوجب أن يجب غسله حجة الفقهاء انه تعالى قال في آخر الاكة ماير يد الله ليجمسل عليكم من حرج ولاخك النفى ادخال الماء في الدين حرجاوالله أعلم (السيُّه الرابعة والعشرونُ) المضحضة والاستنشاق لاعبان في الوصور والنسل عند الشافعي رجه الله وعند أحدواسحق رجهماالله واجبان فيهما وعندأ بي حنيفة رجه الله واجب في الفسل غير واجب في الومنوه لنا أنه تعالى أوجب غسل الوجد والوجدهو الذي بكون مواجها وداخل الانق والغم غيرسواجه فلايكون مزالوجه اذاثبت هذا فنقول انصال الماء الى الاعضاء الاربعة يفيد الطهارة لقوله ولنكن نريد ليطهركم والطهارة تفيد جواز الصلاة كاييناه (المسئلة الخامسة والعشرون) غمل الباض الذي بين المذار والاذن واجب ضد أبي حدمة ومحدوالشافعي رجهماهم وقال أبو يوسف رحمالله لايجب لنا انه من الموجه والوجه يحب غسله بالآية ولانا أسمعناعلي أنه يجب غسله قبل نبات الشعر فحلولة الشعر بيندوبين الوجه لاتسفطكالجيمة لماوجب غملها قبل نسات شعرالحاجب وجد أيصا بعده (المسئلة السادسة والعشعرون) قال الشافع رجدالله بجب انصاله الماء اليحاتحث اللحية الخفيفة وظل أيوحذ فذرجدالله لايجب لنا ان قوله تعالى فاغسلوا وجوهكم يوجب غسل الوجه والوجه استرالعلدة المتدة من الجبهة الى الدقن ترك العمل به عند كمثافة اللسية علا بقوله وعاجمل هليكهاف الدى من حرج وعندخفة اللسبة لم يحسل عنها الحرب فكانت الآية دالة على وجوب غسله (المسئلة السابعة والعشرون) هليب اصرار الماء على مانول من الملية عن حد السِجدوصلى الخارج منها الى الاذنين عرصة للشافعي رجه الله فيدقولان (أحدهما) أنه يجد والثاني) انه لا يجب وهو قول مالك وأبي حنيفة والمزى حمة الشافعي رجه الله أنا توافقينا على البغ السية الكشيفة لإيجب أيسيال الماء الىمنابت المعور وهي الجلد وإنما أسقطنا هذا التكليف لانا أقنا ظاهر اللحية مقام بطدة الوجه في كونه وجهما واذاكان طاهر اللعيد يسمى وجنهسا والوجه يجيد بضله بالمتماير بدليل قوله فاغلسوا

الخافض على صريقة قوله تعالى واختار موسى قومه والمايقدي الى الثنائي بالى أو باللام كافى قوله تعالى ان هذا القرآن يهدى للق هي أوم (و يخرجهم) الضمير فن والجمع باعتبار المعنى كاأن الافراد في اتبع باعتبار اللفظ (من الغلمات) أى طيلت فنون الكفر والصلال (الى النور) الى الايمان (يافنه) بتيسيره أو بادادته (و يهديهم ال صراط مستقيم) هوأقرب الطرق الى الله تعالى و و داليدلا محالة وهذه الهداية حين الهداية الى سبل السلام واتما عطفت عليها تعز بالاللتفاير الوصني منزلة التفاير الذاي كِمَأْق قوله تعالى ولماجاء أمرنا نجينا هودا والذين آمنوا معه برحة منا ونجيناهم من عذاب غليظ (لقد كفرالذين قالواان الله حوالمسيم ابن مريم )أى لاغير كايقال الكرم هوالتقوى وهم اليعقوبية القائلون بانه تعالى قد يحل في بدن انسان معين أوفي روَّخه وقبل لم يصرح به ﴿ ١٤٤ ﴾ احدمنهم لكن حيث اعتقدوا انصافه

بصف ات الله الحاصة الوجوهكم لزم بحكم هذا الدليل ايصال الماء الى ظاهر جيع اللحمة ( المسئلة الشامنة والعشرون) لونت للرأة لحية بجب ابصال الماء الى جلدة الوجدوان كانت تلك اللحمة كشيفة وذلك لانظاهر الآية بدل على وجوب غسل الوجد والوجد عمارة عن الجلدة الممتدة من مبدأ الجبهة الى منتهي الذقن تركنا العمل به في حق الرجال دفعاللحرج ولحية المرأة نادرة فنبق على الاصل واعم انه يجب ايصال الله الى ما تحت الشعر الكشيف في خمسة مواضع العنفقة والحاجبان والشاربان والعسذاران وأهداب العينين لانقوله فاغسلوا وجوهكم مدل على وجوب غسل كل جلدة الوجه ترك الممل به في اللحية الكشيفة دفعا للحرج وهذه الشعورخفيفة فلاحرج فيايصال الماء الىالجلدفوجب أنتبقي على الاصل (المسئلة الناسعة والعشرون) قال الشعبي ماأقبل من الاذن معدود من الوجه فيجب غسله مع الوجه ومأأد رمنسه فهو معدود من الرأس فيمسيح وعندنا الاذن ليست البتة من الوجه اذالوجه مايه المواجهة والاذن ليست كذلك ( المسئلة الثلاثون)قال الجهورغسل اليدى الى المرفقين واجب معهما وقال مالك وزفر رجهما اللهلايجب غسل المرفقين وهذا الخلاف حاصل أيضافي قوله وأرجلكم الى الكمبين حجة زفران كلة الى لانتهاء الغاية وما يجعل فأية للمكم يكون خارجا عنه كافي قوله ثم أتموا الصيام الى الليل فوجب أن لا يجب غسل المرفقين والجُواب من وجهين (الاول) انحد الشي قديكون منفصلاعن المحدود بمقطع محسوس وههنايكون الحدخارجا عن المحدودوهو كفوله مم أتموا الصيام الى الليل فأن النهار منفصل عن الليل انفص الأنحسوسا لان اتفصال النورعن الشلمة محسوس وقدلا يكون كذلك كقوله بعتك هذا الثوب من هذا الطرف الىذلك الطرف فأنطرف الثوب غير منفصل عن الثوب عقطع محسوس اذا عرفت هذا فنقول لاشك أن امتياز المرفق عن الساعد ليس له مفصل معين واذاكان كذلك فليس ايجاب الغسل المجرء أولى من أيجابه المجرء آخر فوجب القول بايجاب غسلكل المرفق (الوجه الثاني) من الجواب سلنا النالمرفق لا يجب غسله لكن المرفق اسم لماجاوز طرف العظم فانه هو المكان الذي يرتفق به أي تنكا عليه ولانزاع في ان ماوراً مطرف العظم لا يجب غسله وهذا الجواب اختيار الزَّجاج والله أعلم (المسئلة الحادية والثلاثون) الرجل ان كان أفطع فان كان أقطع تمادون المرفق وجب عليه غسل مابق من المرغق لان قوله فالمسلوا وجوهكم وأيديكم الى المرافق يفتضي وجوب فسل البدين الى المرفقين فأذا سقط بمضد بالقطع وجب غسل الباقي يحكم الآية وأماان كان أقطع تمافوق المرقتين لم يجب شي لان محل هذا التكليف لم يبق أصلا وأمااذا كان أقطع من المرفق قال الشافعي ربحه الله يجب امساس الماء لطرف ألعظم وذلك لان غسل المرفق لمأكان واجبا والمرفق عبارة عن ملتق العظمين فاذاوجب امساس الماء لماتق العظمين وجب امساس الماء لطرف العظم الثاني لامحالة (المسئلة الثانية والثلاثون) تقديم اليمني

وقداعترفوابان الله تعالى موجودفارمهم القول بانهالمسيم لاغيروقبل لما زعموا أن فيه لاهوتا وقالوا لااله الاواحسد لزمهم أن يكون عوالمسجع فنسب اليهم لازم قولهم توضيحا لجهلهم وتفضعالمتقدهم(قل) أى تبكيتالهم واظهارا لبطلان قولهم الغاسد والقامالهمالجروالفاء في قوله تعالى ( فن علك من الله شيئا ) فصيحة ومن استفهامية للانكار والنوبيخ اولملك الضبط والحفظ النامعن حزم ومن متعلقة به علم حذف المضاف أي انكان الامركا تزعون فن عنع من قدرته تعالى وآرادته شئا وحقيقته فن يستطيع أن عسك ششامنهما (أناراد أن يهلك المسيح ابن مريموأمد ومنق الارض جيعا) ومن حسق من كون الهاأن لايتعلق به ولابشان من شؤنه

بِل بشي من الموجودات قدر، غير، بوجه من الوجو، فضلاعن أن يعجر عن دفع شي منها عند تعلقها بهلاكه ﴿ على ﴾ فلاكأن عجزه بينالاريب فيه ظهركونه بمعزل مماتقولوا فيحقدوالمراد بالاهلاك الاماتة والاعدام مطلقالا بطريق السخطوالغضب واظهاد السيع على الوجد الذي نسبوا البد الالوهية في مقام الاسمار لزيادة التقريروالتنصيص على

أنه من تلك الحيثية بعينها داخل محتقهره وم لكوته تعالى ونني المالكية المذكورة بالاستفهام الانكارى عن كل أحدم تحقق الازام والتبكيت بنفيها عز المسيح فقط بأن يقال فهل علك شيئا من الله ان أراد الح التحقيق الحق بني الالوهية متى عن كل ماعداه سبحانه واثبات المطلوب في ضمنه بالعاريق البرهائي فان انتفاء المالكية المستلزم لاستحالة الالوهية متى ظهر بالسبة الى المل ظهر بالنسبة الى المسيح على من من من على أبلغ وجه وآكده فيضهر استحابة ألوهية فطعاوته ميم

ارادة الاهلاك للكل معحصولماذكرمن التحقيق بقصرهاعليه بأن يقال فن علاك من الله شيئاان أراد أن يهلك المسيح اتهو يلالخطب واظهاركالاأمجز بيبان أن الكل تحت قهره تعالى وملكوته لا نقدر أحدعلى دفعماأر يدبه فضلاعن دفعماأريد بغيره والامذان بأن المسيح اسوة لسأئر المخلوقات في كونه عرضة الهلاك كاانهاسوة لها فيماذكر من العجزوعدم استحقاق الالوهية وتخصيص أمدبالذكرمع اندراجها فيضمن من في الارض لزيادة تأكيد عجز المسيح ولعل نظمها فيسلك من فرض ارادة اهلا كهممع تحقق هلاكها قبل ذلك لتأكيد البكيت وزيادة تقريرمضهون الكلام يجعل حالها الموذحالحال بقبة من فرض اهلاكه كأنه فيل فلفن علك من الله شيئا انأرادأن بهلك المسيح

على اليسرى مندوب وليس بواجب وقال أحدهو واجب لناانه تمالى ذكر الامدى والارجل ولم يذكر فيدتقديم اليمق على اليسرى وذلك يدل على ان الواجب هوغسل اليدين بأى صفة كان والله أعلم ( المسئلة الثالثة واشلانون ) السنة أن يصب الماء على الكف محيث بسيل الماء من الكف الى المرافق فأن صب الماء على المرفق حتى سال الماء الى الكف فقال بعضهم هذالا مجوز لانه تعالىقال وأبديكم الى المرافق فععل المرافق غاية الغسل فجعله مبدأ الغسل خلاف الآية فوجب أنلايجوز وقالجهور الفقهاء انه لانخل بصحة الوضوء الأأنه يكون تركاللسنة ( المسئلة الرابعة والثلاثون) لونبت من المرفق ساعدان وكفان وجب غسل الكل لعموم فوله وأمد كمالي المرافق كاانه لونت على الكف اصبع زائدة فانه يجب غسلها بحكم هذه ألاّ ية (المسئلة الحامسة والثلاثون ) فوله تعالى الى المرافق يقتضي تحديدالامر لاتحديدالمأمور به يعني ان قوله فاغسلوا وجوهكم وأيديكم الىالمرافق أمر بغسل البدين الى المرفقين فأنجاب الغسل محدود بهذا الحدفيق الواجب هوهذا القدر فقطأ مأنفس الغسل فغيرمحدود بهذاالحد لانه ثبت بالاخبار أن تطويل الغرة سنة مؤكدة ( المسئلة السادسة والثلاثون ) قال السافعي رحمالله الواجب في مسح الرأس أفل سي يسمى مسحالارأس وقال مالك يجب مسمع الكلوقال أبوحنيفة رحهالله الواجب مسمح بعالرأس حجة اشافعي الهلوقال مسحت المنديل فهذا لايصدق الاعند مسحه بالكلية أمالوقال مسحت يدى بالمنديل فهذا بكني في صدقه مسم اليدين بجر من اجراء ذلك المنديل اذا تبت هذا فنهول قوله وامسحو أبرؤسكم يكفى في العمل به مسمح اليدبجز من اجزء الرأس ثم ذلك الجزعير مقدر في الآبة فان اوجينا تقديره بمقدار معين لم يمكن تعبين ذلك المقدار الابدليل مغاير لهذه الآية فيلزم صيرورة الآية مجملة وهوخلاف الاصل وانقلناانه يكفي فيه ايقاع المسيح على أي جز كأن من أجراً الرأس كانت الآية مبينة مفيدة ومعلوم ان حل الآية على مجل تبق الآية معدمفيدة أولى من حلهاعلى محمل تبق الآية معد مجملة فكان المصير الى ماقلناه اولى وهذا استنباط حسن من الآية (المسئلة السسابعة والثلاثون) لا يجوز الاكتفاء بالسجع على العمامة وقال الاوزاعي والثوري وأحمد يجوز لناان الآيةد الة على انه يجب المسمع على الرأس ومسمح العمامة ليس مسحا للرأس واحتجوا بمار وى انه عيله الصلاة والسلام مسح على العمامة جوابنالعله مسح قدرالفرض على الرأس والبقية على العمامة (المسئلة الثامنة والثلاثون) اختلف الناس في مسيح الرجلين و في غسلهما فنقل القفال في تفسيره عن ابن عباس وأنس بن مالك وعكرمة والشعبي وأبي جعفر محمد ابن على الباقرأن الواجب فيهمسا المسمح وهومذهب الامامية من الشيعة وفالجمهور الفقهاءوالمفسرين فرضهما الغسلوقال داودالاصفهاني يجب الجمع بينهما وهو فول الناصرللحق من أئمة الزيدية وقال الحسن البصرى وهجدين جرير الطّبرى المكلف مخير

وأمهومن في الارض ﴿ ٦٩ ﴾ ث وقدأهلك أمه فهل مانعه أحد فكذا حال من عداها من الموجود بن وقوله تعالى ( ولله ملك السموات والارض وما بينهما ) أى ما بين قطرى العالم الحسماني لابين وجد الارض ومقعر قلك القسر فقط فيتناول مافي السموات من الملائكة عليهم السلام ومافي أعماق الارص والبحار من

المخلوقات تنصيص على كون الكل تحت قهر و تعالى و ملكوته اثر الاشارة الى كون البعض أى من في الارض كذاك أى الدقعالى وحده ملك جديع الموجود ات والتصرف المطلق فيها امجادا وإعداما واحيا واما ته لالا حدسواه استقلالا ولا اشتراكا فهو تحقيق لا ختصاص الالوهية به تعالى اثر بيان انتفائها عن كل ماسواه وقوله تعالى ( يخلق ما يشاه ) جلة مستأنفة مسوقة لبيان بعض أحكام الملك والالوهية ﴿ ٥٤٦ ﴾ على وجه يزيم ما اعتراهم من الشبهة في أمر

بين المسمح والغسل حجة من غال بوجوب المسم مبنى على الغيراء تين المشهورتين في قوله وأرجلكم فقرأ ابن كثير وحرة وأبوعرو وعاصم فى روابة أبى كرعنه بالجر وقرأنافع وابن عامر وعاصم في رواية حفص عند بالنصب فنقول أمَّا القراءة بالجرفهي تقتضي كون الارجل معطوفة على الروس فكماوحب المسمح في الرأس فكذلك في الارجل فات قيل لم لا يجوز أن يقال هذا كسر على الجوار كافي قوله جعرضب خرب وقوله \* كَبْير أَنَاسَ فِي بَجَادِمن مِلْ ﷺ قَلْنَا هَذَاباطُلُ مِنْ وَجُوهُ (الأول) أَنْ الْكُسْرِ عَلَى الجوار معدود في اللحن الذي قد يتحمل لاجل الضرورة في الشعروكلام الله بحب تنزيمه عنه (وثانيها) أن الكسر انمايصار اليه حيث محصل الامن من الالتباس كافي قوله جرضب خرب فان من المعلوم بالضر و رة ان الخرب لا يكون فعتاللصب بل المجعر وفي هذه الآية الامن من الالتياس غير حاصل ( وثالثها ) أن الكسر بالجوار أنما يكون بدون حرف العطف وأمامع حرف العطف فإتتكلم به العرب وأما الفراءة بالنصب فقالوا انها أبضا توجب المسيح وذلك لانقوله واستحوا برؤسكم فرؤسكم في محل النصب ولكنه امجرو رة بالباء فاذا عطفت الارجل على الروس جازفي الارجل النصب عطفاعلي محل الروس والجرعطفاعلى الظاهروهذامذهبمسهور للحاة اذاثبت هذا فنقول ظهرأنه يجو زأن يكون عامل النصب في قوله وار جلكم هوقوله وامسحوا و يحوزأن بكون هوقوله واغسلوالكن العامليناذا اجتمعا علىمعمول واحدكان اعمال الاقرب أونى فوجب أنبكون عامل النصب فيقوله وأرجلكم هوقوله واستحوا فثبتان قراءة وأرجلكم بنصب اللام توجب المسيح أيضافهذا وجم الاستدلال بهذه الآية على وجوب المسيمثم قالوا ولايجوز دفع ذلك بالاخبار لانها بأسرهامن باب الاتحادونسيخ القرآن بخبرالواحد لايجو زواعلم انه لايمكن الجواب عن هذا الامن وجهين (الاول) ان الاخبار الكثيرة ورَّدت بايجاب الغسَّل وآلغسل مُشتمل على المسمح و لاينعكس فكان الغسل أقر له ألى الاحتياط فوجب المصبر اليه وعلى هذا الوجه بجب القطعيأن غسل الرجل بقوم مقام مسجها (والثاني) ان فرض الرجلين محدود الى الكعبين والتحديدانما ماء في الغسل لافي المسمح والقوم أجابواعنه بوجهين (الاول) ان الكعب عبارة عن العظم الذي تحت مفصل القدم وعلى هذا التقدير فيجب المسمع على ظهر القدمين (والثاني) انهم سلواان الكعبين عبارة عن العظمين الناتئين منجاتي الساق الاانهم التزموا أنه يجب أن يمسيح طهور القدمين الى هذين الموضعين وحينئذ لاببقي هذا السؤال ( المسئلة الساسعة والثلاثون) مذهب جهور الفقهاءان الكمبين عبارة عن العظمين الناتثين منجانبي الساق وقالت الامامية وكل من ذهب إلى وجوب المسمح أن الكعب عبارة عن عظم مستديرمثل كعب البقر والغنم موضوع تحت عظم المأق حيث يكون مفصل الساق والقدم وهوقول محدبن الحسن رحم الله وكان الاصمعي يختار هذا القول ويقول

المسيح لولادته من غيرأب وخلق الطبرو احياء الموتى وأبراء الاكه والارص أي بخلق مايشاء م أنواع الحلق والانجاد على أنآمانكرة موصوفة محلّها النصب على المصدر يةلاعلى المفعولية كآنهقيل يخلقأىخلق بشاو مفتارة يخلقمن غرأصل كغلق السموات الارض وأخرى من أصل كغلقما يينهمافينشئ من أصل لس من جنسه كغلق آدم وكشرمن الحبوانات ومن أصل مجانسه امامن ذكروحده كغلقحواءأوأنئىوحدها كخلق عيسي عليه السلام أومنهما كخلق ساثر الناسو يخلق بلاتوسط شي من المخلوقات كخلق عامةالمخلوقات وقديخلق بتوسط مخلوقآخر كخلق الطيرعلي بدعسي عليه السلام مجرزة لهواحياء الموتى وأبراء الاكمه والابرص وغيرذنك فيجب أن ينسب كلد اليد تعالى لاالىمن أجرى ذلك على يده (والله على كل

شى قدير) اعتراض نديلى مقرر المضمون ماقبله واظهارالاسم الجليل للتعليل و تقوية استقلال ﴿ الطرفان ﴾ الجملة (وقالت اليهود والنصارى بحن أبناء الله وأحباؤه )حكاية لماصدر عن الفريقين من الدعوى الباطلة و بيان لبطلانها بعد ذكر ماصدر عن أحدهما و بيان بطلانه أىقالت اليهود نحن

أشياع ابندعز يروقالت النصارى نحن أشياع ابند المسيح كافيل لاشباع أبى خبيب وهوصد الله بن الزيرالخبيبيون وكايقول أقارب الملوك عند المفاخرة نحن الملوك وقال ابن عباس رضى الله تعالى عنهما ان النبى عليه الصلاة والسلام دعا جاعة من اليهود الى دين الاسلام وخوفهم بعقاب الله تعالى فقالوا كيف تخوفنا به و نحن أبناء الله وأحباو موقيل ان النصارى يتلون في الانجيل ان المسيح عمر ٥٤٧ مج قال لهم الى ذاهب الى أبى وأبيكم وقيل أراد واان الله تعالى كالاب

النافي الحنووالعطف ونحن كالابناءله في القرب والمنزلة وبالجلة انهم كأنوا يدعون أناهم فضلاومزيةعندالله تعالى علىسا والخلق فردعليهم ذلك وقيل السول الله صلى الله عليه وسلم (قل) الزامالهم وتبكيتا (فلم يعذبكم بدُّنو بِكم) أي ان صح مازعتم فلأىشئ يعذبكم فى الدُّنيا مالقتل و الاسر والمسخوقداعترفتم أنه تعالى سيعديكم في الآخرة بالنارأيا مابعدد أيام عبادتكم العجل ولوكان الامركازعتم لماصدر عنكم ماصدرولماوقع عليكم ماوقع وقوله تعالى (بلأنتم بشر)عطف علىمقدريسحبعليد الكلام أى استم كذلك بلأنتم بشر (من خلق) أى من جنس من خلقه الله تعالى من غيرمز بة لكم عليهم (يغفرلن بشاء) أن يغفرله من أولئك المخلوقين وهمالذين آمنوانه تعالى وبرسله

الطرفان الناتئان يسميان المجمين هكذارواه القفال في تفسيره حجمة الجمهور وجوه ( الأول) انه لوكان الكعب مأذكره الامامية لكان الحاصل في كل رجل كعبا واحدًا فكان ينبغي أن يقال وأرجلكم الى الكعاب كما انه لماكان الحاصل في كل يدمر فقا واحدالاجرم قالوأيديكم الى المرافق (والثاني) ان العظم المستدير الموضوع في المفصل شي مخنى لايعرفه الاالمسرحون والعظمان الناتثان فيطرفي الساق محسوسان معلومان لكل أحد ومناط التكاليف العامة بجب أن بكون أمر اظاهرا لاأمر اخفيا (النالث) روى عن النبي صلى الله عليه وسلمانه قال ألصقوا الكعاب بالكماب ولاشك أن المراد ماذكرناه ( الرابع ) ان الكعب مأخوذ من الشرف والارتفاع ومند جارية كاعب اذا نتأثدياها ومنه الكعب لكل ماله ارتفاع حجة الأمامية ان اسم الكعب واقع عــلي العظم المخصوص الموجود في أرجل جبيع الحيوانات فوجب أن يكون في حق الانسان كذلك وأيضا المفصل يسمى كعباومنه كعوب الرمح الفاصله وفي وسط القدم مفصل فوجب أنبكون الكعب هوهو والجواب انمناط النكاليف الظاهرة بجب أن يكون شيئًا ظاهرا والذي ذكرناه أظهر فوجب أن يكون الكعب هوهو ( المسئلة : الاربعون ) أثبت جهورالفقهاء جوازالمسمع على الخفين وأطبقت الشيعة والخوارج على انكاره واحتجوابأن ظاهر قوله تعالى والمستحوا برؤسكم وأرجلكم الى الكعبين يقتضى اماغسل الرجلين أومسحهما والمسم على الحفين لبس مسحالارجلين ولاغسلا لهما فوجب أن لايجوز بحكم نص هذه الآية ثم قالوا أن القائلين بجواز المسمع على الخفين انما يعولون على الخبرلكن الرجوع الىالقرآن أولى منالرجوع الىهذا الخبر و يدل عليه وجوه (الأول) ان نُسْيخ القرآن بخبر الواحد لايجوز (والثاني)ان هذه الاقوله تعالى بأأيهاالذتن آمنوالاتحلوا شعائرالله فان بعضهم قال هذه الآية منسوخة واذاكان كذلك امتنع القول بأن وجوب غسل الرجلين منسوخ ( والثالث ) ان خبر المسمع على الخفين بتقدير انه كان متقدما على نزول الآية كان خبرالواحد منسوخا بالقرآن ولوكان بالعكس كان خبر الواحد ناسخنا للقرآن ولاشكان الاولأولى لوجوه (الاول)انترجيم القرآن المنواترعلي خبرالواحدأولي من العكس (وثانيها)ان العمل مالاً به أقرب الى الاحتماط (وثالثها) انه قدروى عنه صلى الله عليه وسلم انه قال اذاروى لكم عنى حديث فاعرضوه على كناب الله فان وافقه فافبلوه والافردوه وذلك يقتضى تقديم القرآن على الخبر ( ورابعها ) ان قصة معاذ تقتضي تقديم القرآن على الخبر ( الوجدالرابع ) في بيان ضعف هذا الحبر ان العلماء اختلفوا فيه فعن عائشة رضي الله عُنها أنها قالت لأن تقطع قدماى أحب الى من أن أمسيع على الخفين وعن ابن عباس رضى الله عنهما انه قال لان المسيع على جلد حاراً حب الى من أن أمسيع على الخفين وأما

(ويعدّبمن يشاء) أن يعذبه منهم وهم الذين كفروا به و برسله مثلكم (ولله ملك السموات والارص وما بينهما )من الموجودات لا ينتمى اليد سبحانه شي منها الابالملوكية والعبودية والمفهور بة تحت ملكوته يتصرف فيهم كيف يشاء ايجادا واعداما احياء وامانة وأثابة وتعذيبا فأنى لهم ادعاء مازعوا (واليه المصير) في الآخرة خاصة لاالى غيره استقلالا

أواشتراكا فيجازي كلامن المحسن والمسي بايستدعيد غله من غيرصارف يثنيه ولافاطف يلويه (يأهل الكتاب) تكرير المغطاب بطريق الالتفات ولطف في الدعوة (فدجاءكم رسولنا بين لكم) حال من رسولنا وايثاره على مبينا لما مرفيما سبق أى يبين لكم الشرائع والاحكام الدغية المقرونة بالوعدوالوعيدوم إجاتها مابين في الآيات السابقة من بطلان أقاو بلكم الشنعاءوماسياً تى منَّ أحبارالامم السَّالفة وانباحذَق تعو يلاعلى ظهور ﴿ ٥٤٨ ﴾ أن محى الرسول انما هولسانها

ا و يفعل اللم البيان المم البيان والمالك فاحدى الروايتين عنه انه أنكر جواز المسمع على الخفين ولانزاع انه كان في علم و بدله لكم في كل ما نحمًا الحديث كالشمس الطالعة فلولاانه عرف فيه ضعفا والالماقال ذبك والرواية الثانية عن مالك انهماأباح المسح على الحفين للمقيم وأباحه للمسافر مهما شاءمن غيرتقد يرفيه وأما الشافعي وأبوحنيفة وأكثر الفقهاء فأنهم جوزوه للمسافر ثلاثة أيام بلياايهامن وقت الحدث عد اللبس وقال الحسن البصرى ابتداؤه من وقت ابس الحفين وقال الاوزاعي وأحدينتبروقت المسيح بعدالحدث قالوافهذا الاختلاف الشديدبين الفقهاء يداعلي ان الخبر ما بلغ مبلغ ألفه هور والشهرة واذا كان كذلك وجب القول بأن هذه الاقوال لماتعارضت تساقطت وعندذلك يجب الرجوع الى ظاهر كتاب الله تعالى (الخامس) ان الحاجة الى معرفة جواز المسم على الخفين حاجة عامة في حق كل المكلفين فلوكان ذلك مشروعا لعرفه الكلولبلغ مبلغ التواتر ولمالميكن الامركذلك ظهر ضعفه فهدا جلة كلام من أنكر المسمع على الخفين وأما الغقهاء فقالوا ظهر عن بعض الصحابة القول به ولم يظهر من الباقين انكارفكان ذلك اجماعا من الصحابة فهذا أقوى مايقال فيهوقال الحسن البصرى حدثني سبعون من أصحاب الرسول صلى الله عليه وسلمانه مسجعلي الخفين وأماانكارا بنعباس رضي الله عنهما فروى انعكرمة روى ذلك عنه فلاستلان عباس عندفقال كذب على وقال عطاء كانان عمر يخالف الناس في المسمع على الخفين لكنه لم يمت حتى وافقهم وأماعا نشة رضي الله عنها فروى ان شريح بن هاني والسألتها عن مسمع الحفين فقالت اذهب الى على فأسأله فانه كأن مع الرسول صلى الله عليه وسلف أسفاره قال فسألته فقال المسمع وهذا بدل على ان عائشة تركت ذلك الانكار (المسئلة الحادية والار بعون ) رجل مِقطوع اليَّدين والرجلين سقط عندهذان الفرضان و بقي عليدغسل الوجه ومسمح الرأس فآن لمريكن معدمن يوضئه أو ييمه يسقط عنهذلك أيضا لانقوله تعالى والمسحوآ برؤسكم وأرجلكم الى الكعبين مشروط بالقدرة عليه لامحالة فاذا فاتت القدرة سقط التكليف فهذا جله ما تعلق من المسائل بآية الوضوء # قوله تعالى ( وان كنتم جنداً قاطَهُ روآ ) قال الزجاج معناه فتطهروا الاان الناء تدغم في الطاء الانهمامن مكان وأحدفاذا أدغت الناء في الطاء سكن أول الكلمة فن لدفه األف الوصل ليتدأ مها فقيل اطهروا واعلم انه تعالى لماذكر كيفية الطهارة الصغرى ذكر بعدها كيفية الطهارة الكبرى وهي الغسل من الجنابة وفيه مسائل (المسئلة الاولى) لحصول الجنامة سبان ( الاول) نزول المني قال عليه الصلاة والسلام انما الماء من الماء ( والثاني ) التقاء الخنانين وقال زيد بن ثابت ومعاذ وأبو سعيد الحدرى لا يجب الغسل الاعد نزول الماء لنا قوله عليه الصلاة والسلام اذا النقي الختانان وجب الغسل واعلم أن خنان الرجل هوالموضع الذي يقطعمنه جلدة القلفة وأماحنان المرأة فاعمران شفريها محيطان بثلاثة أشياء تقبة فيأسفل الفرج وهبي مدخل الذكر ومخرج الحيض والولد

أويفعل لكم البيان جون فيه الى البيان من أمورالدين وأماتقدير مثل ماسبق في قوله تعالى كثيرامماكنتم تمخفون من الكتابكاقيلفعكونه تكريرا من غيرفائدة يرد،قوله عزوجل (على فترة من الرسل)فان فتور الارسال وانقطاع الوحي اعا يحوج الى بيان الشرائع والاحكام لاالى بان ماكتموه وعلى فتزة متعلق بعاءكم على الظرفية كافى قوله تعالى واتبعوا فأتتلو الساطين على ملك سلیمان أی جاکم علی حين فتورمن الارسال والقطاع من الوحى ومزيداحتياج الى بيان الشرائسع والاحكام الدينيه أوبمعذوف وقع الامن ضميريين أومن ضميرا كممأى يبين لكم ماذكر حالكونهعلي فترةمن الرسلأوحال كونكم عليها أحوج ماكنتم الى البيانومن الرسل متعلق بمعذوف

وقع صفة لفرَّة أي كايُّنهُ من الرسل مبتدأة من جهتهم وقوله تعالى (أن تقولوا) تعليل لمجيَّ الرسول بالبيان ﴿ وثقبة ﴾ على حذف المضاف أي كراهة أن تقولوامعتذرين عن تغر بطكم في مراعاة أحكام الدين (ماجاء نامن بشير وُلانذير) وقد انطمست اثار الشرائع السابقة وانقطعت

أخبارهاوزيادة من فى الفاعل المبالغة فى ننى المجى وتتكير بشيرونذ يرالتقليل وهدا كاترى يفتضى ان المقدر أو المنوى فيماسبق هوالشرائع والاحكام لاكيفما كانت بل مشفوعة بماذكر من الوعدو الوعيدو قوله تعالى (فقد جاء كم شيرونذير) متعلق بمحذوف تنبئ عنه الفاء الفصيحة وتبين انه معلل به وتنوين بشير ونذير التفخيم أى لا تعتذروا بذلك فقد جاء كم بشيراى بشير ونذير أى نذير أى نذير (والله على كل شيء قدير) فيقدر ﴿ ٥٤٩ ﴾ على الارسال تترى كافعله بين موسى وعيسى عليهما

السلام حيث كان ينهما ألف وسبعمائة سنة وألف بي وعلى الارسال بعد الفترة كإفعله بين عيسي ومحد علهما السلام حيثكان بينهماسمائة سنذأ وخسمائة وتسع وستون سنة أوخ سمائة وست وأ ربعون سنة واربعة أنبياءعلى ماروي الكلى ثلاثة من ني استرائيل و واحدمن العرب خالدين سنان العبسى وقيل لم يكن بعد عيسي عليه السلام الارسول الله عليه السلام وهوالانسب عافىتنون فترةمن التفعيم اللائق عقام الامتنان عليهم بانالرسول قديعث اليهم عندكال حاجتهماليه بسبب مضى دهرطويل بعدا نقطاع الوجي ليهشوا اليه ويعدوه أعظم نعمة منالله تعالى وفتح باب الىالرجمة وتلزمهم الحمة فلايعتلوا غدابأنه لميرسل اليهم من ينبههم من نحفلتهم ( واذقال موسى لقومه ) جــلة

وثقبة أخرى فوق هذه مثل احليل الذكروهي مخرج البول لاغبروالثالث فوق ثقبة البول موضع ختانها وهناك جلدة رقيقة قآئمة مثل عرف الديك وقطع هذه الجلدةهو ختانها فاذا غابت الحشفة حاذى ختانهاختانه (المسئلة الثانية ) قولة فاطهر وا أمر بالطهارة على الاطلاق بحيث لم يكن مخصوصابه ضومه ين دون عضو فكان ذلك أمر آ بتحصيل الطهارة فيكل البدن على الاطلاق ولان الطهارة الصغرى لماكانت مخصوصة ببعض الاعضاء لاجرم ذكر الله تعالى ثلث الاعضاء على التعيين فههنا لمالم يذكر شيئامن الاعضاء على التعيين علم أنهذا الامرأمر بطهارة كل البدن واعلم أنهذا التطهير هوالاغنسال كماقال في موضع آخر ولاجنب الاعابري سبيل حتى تغذَّ سلوا ( المسلة النالثة) الدلك غير واجب في الغسل وقال مالك رحمه الله واجب لنا ان قوله فاطهروا أمر بتطهيرالبدن وتطهير البدن لايعتبرفيه الرلك بدليل انالنبي صلى الله عليه وسلملا سئل عن الاغتسال من الجنابة قال أما أنافاحثي على رأسي ثلاث حشات خفيفات من الماءفاذا أناقدطهرت أثبت حصول الطهارة بدون الدلك فدل على ان التطهير لايتوقف على الدلك (المسئلة الرابعة) لا يجو زللجنب مس المصحف وقال داود يجوزانا قوله فأطهروا فدل على انه ليس اطاهر والالكان ذلك أمرابة طهيرا اطاهر وانه غيرجائز واذالم بكن طاهرالم يجزله مس المصحف لقوله تعسالي لاعسه الاالمطهرون (المسئلة الحامسة) لا يجب تقديم الوضوء على الغسل وقال أبوثو روداو ديجب لنساان قوله فاطهروا أمر بالنطهم والتطهير حاصل بمجر دالاغتسال ولايتوقف على الوضوء بدليل قوله عليه الصلاة والسلام أما أنافاحثي على رأسي ثلاث حثبات فاذا أنافد طهرت (المسئلة السادسة ) فال الشافعي رجه الله المضمضة والاستنشاق غسير واجبين في الغسل وقال أبوحنفة رجمه الله هما واجبان حجة الشافعي قوله عليه الصلاة والسلام اماأنا فأحثى على رأسي ثلاث حثيات فاذا أناقدطهرت وحجه أبى حنيفة الآية والخبرأماالآية فقوله تعالى فاطهر واوهذا أمربان بطهروا أنفسهم وتطهير النفس لانحصل الانتطهير جمع أجزاء النفس ترك العمل به في الاجراء الباطنة التي يتعذر تطهيرها وداخل الفم والانف عكن تطهيرهما فوجب بقاؤهما تحت النص وأماا لحبرفقوله عليه الصلاة والسلام بلوا الشعر وانقوا البشىرة فانتحتكل شعرة جنابة فقوله بلواالشعر يدخل فيه الانف لان في داخله شعرا وقوله وانفوا البشرة يدخل فيه جلدة داخل الفم ( (المسئلة السابعة ) شعر الرأس ان كان مفتولامشدودا بعضه ببعض فطرفان كانذلك يمنع من وصول المساء الىجلدة الرأس وجب نقضه وقال مالك لايجب وانكان لايمنع لم يجب وقال المخعى يجب لناان قوله فاطهروا عبارة عن ايصال المساء الى جميع أجراء البدن فان كان شد بعض الشعور بالبعض مانعا منه وجب ازالة ذلك الشدليزول ذلك المانع فانلميكن مانعامته لم يجب ازالته لانماهوالمقصود قدحصل فلاحاجة اليه (المسئلة الشامنة) قال الأكثرون

مستأنفة مسوقة لبيان مافعلت بنواسرأبسل بعدا خدالميثاق منهم وتفصيل كيغية نقضهم له وتعلقه بما قبسله من حيث ان ماذكر فيه من الامور التي وصف النبي عليه السلام ببيانها ومن حيث اشتماله على انتفاء فترة الرسل فبما بينهم واذنصب على أنه مفعول لفعسل مقدر خوطب به النبي عليمه الصلاة والسلام بطريق تلوين الجطاب وميرفه عن أهل

ااكتاب ليعدد عليهم ماصدرعن بعضهم من الجنايات اى واذكراهم وقت قول موشى لقومه ناصحالهم ومستميلالهم ماضافتم اليم (ياقوم أذكر وانعمة الله عليكم) وتوجيه الامر بالذكر الى الوقت دون ما وقع فيد من الحوادث مع أنها المقصودة بالذات المبالغة في أيجاب ذكرها لماأن أيجاب ذكر الوقت أيجاب لذكر ماوقع فيه بالطريق البرهاني ولان الوقت مشتل على ماوقع فيد تفصيلا فاذا استحضر كان ماوقع فيد ﴿ ٥٠٠ ﴾ حاضرًا بتفاصيله كا ته مشاهد عيا ناوعليكم متعلق

بنفس النعمة اذاجعلت الكترتيب في الغسل وقال اسمحق تجب البداءة بأعلى البدن لنان قوله فاطهر واأمر بالنطهير المعلق وذلك حاصل بايصال الماء الىكل البدن فأذاحصل التطهير وجبأن يكون كافيافى الخرو جعن المهدة # قوله تعالى ﴿ وَانْ كَنْتُمْ مَرْضَى أُوعِلَى سَفْرَأُوجِاءُ أحدمنكم من الغائط اولامستم النساء) وفيسه مسائل (المسلمة الاولى) يجو زللمريض أن يتيم لقوله تعالى وأن كنتم مرضى أوعلى سفر ولايجوز أن يقال أنه شيرط فيه عدم الماء لانعدم الماء يسيح التيم فلامعنى لضمد الى المرض واندا يرجع قوله فلم تجدواماء الى المسافر (المسئلة الثانية) المرض على ثلاثة أقسام (أحدها) أن يُحاف الضرروالتلف فههنا يجوزالتيم بالاتفاق (الثاني) أرلايخاف الضرر ولاالتلف فههناقال الشافعي لايجو زالتيم وقأل مالك وداوديجو زوحجتهما انقوله وانكنتم مرضي يتناول جمبع أنواع المرص (الثالث)أن يخاف الزيادة في العلة و بطء المرض فههنا يجوزله التيم على أصمح قولى الشافعي رجه الله و به قال مالك وأبوحنيفة رجهما الله والدليل عليه عوم قوله وانكنتم مرمني (الرابع) أَن يُخاف بِقاء شين عَلَى شيَّ من أعضائه قال في الجديُّدُ لايتيم وقال في القديم يتيم وهوالاصبح لانه هوالمطابق للآية ( المسئلة الثالثة) انكان المرض المانع عن استعمال الماء حاصلاً في بعض جسده دون بعض فقال الشافعي رجه الله إنه يغسل مالاضر رعليه مم يتيم وقال أبو حنيفة رحه الله أنكأن أكثرالبدن صحيحا غسل الصحيح دون التيم وانكانا كثروجر يحايكفيه التيم حجة الشافعي رحه الله الاخذ بالاحتياط وحجفأ بىحنيفة رحمالله انالله تعالى جعل المرض أحدأسباب جوازالتيم والمرضّ اذاكان حالافي بعض أعضائه فهومر بض فكان داخلا تحتالاً يَهُ (المُسئلةُ الرابعة) لوألصق على موضع التيم لصوقايمنع وصول الماء الى البشرة ولايخاف من نزع ذلك اللصوق النلف قال الشافعي رجه الله يلزمه نزع اللصوق عندالتيم حتى يصل النزاب اليد وقال الاكثرون لايجب حمة الشافعي رعامة الاحتياط وحمة الجمهو ران مدار الامرق التيم على التخفيف وازالة الحرج على ماقال تعالى وماجعل عليكم في الدين من حرج فايجان نزع اللصوق حرج فوجب أن لايجب ( المسئلة الحامسة ) بحو زالتيم فىالسَّفرالقصير وقَال بعض المتأخر ّين من أصحابناً لايجو زلنا ان قوله تعالى أُوعلى سفرًا مطلق وليس فيه تفصيل ان السفرهل هوطويل أوقصير ولقائل أن يقول انااذا قلنا السفرالطويل والقصيرسببان للرخصة لكون لفظ السفرمطلقاوجبأن نقول المرض الخفيف والشديدسببان للرخصة لكون لفظ المرض مطلقا ويدل أيضاعلي ان السفر القصير يبيح التيم مأروى عنابن عررضي الله عنهما انه انصرف من قومه فبلغ موضعا مشرقاعلي المدينة فدخل وقت العصرفطلب الماء للوضوء فلم يجد فعمل يتيم فقالله مولاه أتتيم وهاهى تنظراليك جدران المدينة فقسال أوأعيش حتى أبلغهاوتيم وصلي ودخل المدينة والشمس حبة بيضاء وما أعاد الصلاة (المسئلة السادسة) المسافر أذا كأن

مصدراو بمعذوف وقع حالامتهااذا جعلت اسما أىاذكروا انعامدتمالي عليكم أواذكر وانعمته كائنةعليكموكذا اذنى قوله تعالى (اذجعل فيكم أنبياه)أىاذكرواانعامه أعالى عليكم في وقت جعله أواذكروا نعمته تعالى كائنة عليكم في وفت جعدله فيما بينكم من أقربائكم انبياءذوىعدد كثيروأولى شأنخطير حيث لميبعث من أمة من الايم ما بعث من بني اسرأ يسلمن الانبياء (وجعلكم ملوكا)عطف على جعل فيكم داخل في حكمه أى جعل فيكم أومنكم ملوكأ كشيرة فانه قدتكاثر فيهم الملوك تكاثرالانبياء وانماحذف الظرف تعويلا على ظهورالامرأوجعلالكل في مقام الامتنان عليهم ملوكالماأن أقارب الملوك يقولون عند المفاخرة نحن الملوك وانمالم يسلك

ذلك المسلك فيما قبله لما أن منصب النبوة من عظم الخطر وعزة المطلب وصعوبة المنال ليس بحيث يليق ﴿ معد ﴾ أنينسب اليمولومجازا من ليس بمن اصطفساه الله تعالى له وقيل كانوا بملوكين في أيدى القبط فانقذهم الله تعالى فسمى انقاذهم ملكا وقيل الملك منله مسكن واسع فيدماه جاروقيل من لدييت وخدم وقيل من لدمال لا يحتاج معه الى تمكلف الا قال و تعمل المشاق ( وآتا كم مألم يون أحدامن العالمين ) من فلق البحروا غراق العدو و فظليل النجام والراد بالعالمين الام و العظام والمراد بالعالمين الام الحالبة الى زمانهم و فظليل النجام والمراد بالعالمين الام و مبالغة في وقيل من على زمانهم ( باقوم اد خلوا الارض المقدسة ) كر رائندا ، بالاضافة التسريفية اهم المانت قرار الانبياء ومسكن حثهم على الامتثال به والارض هي أرض بيت في ٥٥١ كالمقدس سيت بدلك لانها كانت قرار الانبياء ومسكن منهم على الامتثال به والارض هي أرض بيت في ٥٥١ كالمقدس سيت بدلك لانها كانت قرار الانبياء ومسكن

إالمومنين وقبلهى الطور وماحوله وقيل دمشق وفلسطين وبعض الاردنوقيلهي الشام ( التي كتب الله لكم) أى كتب في اللوح المحفوظ أنهاتكونمسكنالكم ان آمنتم وأطعتم لقوله تعالى لهم بعدما عصوا فانهامحرمةعليهم وقوله تعالى (ولاترتدواعلى أدمار كم فتنقلبوا خاسرين) فان ترتيب الخييسة والخسرانعلى الارتداد يدل على اشتراط الكتب بالمجاهدة المترتبة على الإيمان والطاعة قطعا أى لاترجعوا مدبرين خوفامن الجبابرة فالجار والمجرورمتعلق بمحدوف هوحال من فاعل ترتدوا و يجوزأن يتعلق بنفس الفعل قبل لماسمعوا أحوالهم من النقباء بكوا وقالواباليتنامتنا عصر تعالوا نحمل لنا رأسا ينصرف بنا الىمصر ولا ترتدوا عن دينكم مالعصمان وعدم الوثوق الماللة تعالى وقوله فتنقلوا

معدما و يخاف العطش جازله أن ينيم لقوله تعالى في آخرالاً يقما يريدالله ليجعل عليكم من حرب ولان فرص الوصو سقط عنه أذ أضر عاله بدليل انه أذالم بجدالماء الابعن كشر لم يجب عليه الوصو فأذا أصر بنفسه كان أولى ( المسئلة السَّابعة ) أذا كان معدماً وكانً حيوان آخر عطشا ا مشعرفا على الهلاك يجوزله التيم لان ذلك الماء واجب الصعرف الى ذلك الحيوان لانحق لليوان مقدم على الصلاة ألاثرى انه يجوزل وطع الصلاة عند اشراف مبى أو أعبى على غرف أوحرق فاذا كان كذلك كال ذلك الماء كالمدوم فدخل حينتذ تحت قوله فلم تتجد إ ماء فتيمموا ( المسئلة الثامنة ) اذا لم يكن معه ماءولكن كان مع غيره ما، ولا يمكنه أن يشتري الا بالغبن الفاحش جازالتيم له لان قوله وماجعل عليكم في الدين من حرج رفع عنه تحمل الغين الفاحش وحينتذ يكون كالفاقد للماءفيدخل تحت قوله فلم تجدوا ماء فتيمواو كذاالقول اذا كان يباع الماء بثن المثل لكنه لا يجدذلك الثمن أو كان معه ذلك الثمن لكنه يحتاج اليه حاجة ضرورية فأماادا كان واجدالثمن المثل ولم يكن به اليه حاجة ضر ورية فهمنا يجب شراء الماء ( المسئلة الناسعة ) اذا وهب مندذلك الماء هل يجو زله التيمم قال أصحابنا بجو زله التيم ولايجب عليه قبول ذلك الماء لانالنة في قبول الهبة شاقة وأنا أتعب منهم فافهم لماجعلوا هذا القدرمن الحرجسبا لجوازالتيم فلمل يجعلوا حوف زيادة الالم في المرض سببالجوازالتيم ( المسئلة العاسرة ) اذا أعير منه الدلو والرشاء فهمتا الاكثرون قالوا لايجوزله التبيم لانالمنه في هذه الاعارة قليلة وكان عندا الانسان واجدا الماء من غير حرج فلم يجزله التيم لان قوله تعالى فل تجدوا ما فتيموادليل على أنه يشترط لجواز التيم عدمو جدان الماء ( المسئلة الحادية عشرة) قوله أوجه أحد منكم من الغائط كاية عن قضاء الحاجة وأكثرا لعلما ألحقوا به كل ما يخرج من السبيلين سواء كأن معتاداً ونادر الدلالة الاحاديث عليه ( المسئلة الثانية عشرة ) قال الشافعي رجدالله الاستنجاء واجب لمابالاء واما بالاجار وقال أبو حنيفة رحدالله غير واجب حجة الشافعي قوله فليستنج بثلاثة أجاروجه أبي حنيفد انه تعالى قال أوجاء أحد منكم من الفائط أولاً مستم النساء فلم تجدوا ما وفتيموا أوجب عند الجي من الفائط الوضو اوالتيم ولم يوجب غسل موضع الحدث وذلك بدل على انه غير واجب ( المسئلة الثالثة عشرة ) لمس المرأة ينقض الوصو عندالشافعي رحدالله ولا ينقض عند أبي حنيفة رحه الله (المسئلة الرابعة عشرة) ظاهر قوله أولامستم النساء يدل على انتقاض وضو اللامس اما انتقاض وضو الملوس ففيرمأخوذ من الأية بل أنما أُخَذُ مَن الخَبْرُ أُو مِن القياس الجلي ، قو له تعالى ﴿ فَلِمْ تَجِدُواْ مَا، فَتَيْمُوا صَعَيْدًا طيبًا) وفيه مسائل وهي محصورة في نوعين ( أحدهما ) الكلام في ان الماء المطهر ماهو ( والثاني ) الكلام في أن التيم كيف هو أما الوع الاول ففيد مسائل (المسئلة الاولى) ألوصو بالله المسخن جائز ولا يكره وقال مجاهد يكره لنا وجهان ( الاول) قوله تعالى

اما مجزوم عطفا على ترتدوا أو منصوب على جواب النهى والخسران خسران الدين والدنيا لاسيما دخول ما كتب لهم ( قالوا ) استثناف مبنى على سوال نشأ من مساق الكلام كانه قبل فاذا قالوا بمقابلة أمر، عليه السلام ونهيه فقيل قالوا غير ممشلين بذلك ( باموسى ان فيها قوما جبارين ) منطبين لاياتي منازعتهم ولايتسنى مناصيته

والجبارالعاتى الذى يجبرالناس و يقسرهم كاتنامن كانعلى ماير يده كاتناما كانفعال من جبره على الامر أى أجبره عليه ( وانا لن ندخلها حتى يخر جوامنها ) من غيرصنع من قبلنافانه لاطافة لنابا خراجهم منها ( فان يخر جوامنها ) بسبب من الاسباقي التي لا تعلق لنابها ( فانادا خلون ) حينندا توابهذه الشرطية مع كون مضمونها مفهوما ماسبق من توقيت عدم الدخول بخر و جهم منها تصر يحابالقصود ﴿ ٥٥٢ ﴾ وتنصيصاعلى ان امتناعهم من دخولها ليس الا

فاغسلوا وجوهكم والغسل عيارة عنامرار الماء على العضو وقد أتى به فيخرجعن العهدة ( الثاني ) انه قال فلم تجدوا ما فتيموا علق جواز التيم بفقدان الما وهمنا لم يحصل فقدان الماء فوجب أن لا يجوز التيم ( المسئلة الثانية ) قال أصحابنا الماء اذاً قصدتشميسه في الاناء كره الوضو به وقال أبوحتيقة وأحدر جهما الله لايكر مجة أصحانا ما روى عن ان عباس رضى الله عنهماان الني صلى الله عليه وسلم قال من اغتسل عاء مشمس فأصابة وضيم فلا بلومن الانفسه ومن أصحابنامن قال لايكر د ذلك منجهة الشرع بل من جهة الطب وحجة أبى حنيفة رحمالله إنه أمر بالغسل في قوله فاغسلوا و جوهكم وهذاغسل فيكون كافيا الثاني انه واجد للماء فلم يحز له التيم ( المسئله الثالثة) لا يكره الوضوء ما فضل عن وضو المشرك وكذا لا يكره الوضو الله الذي يكون في أو أنى المشركين وقال احدواسكولايجوزلناانه أمر بالغسل وقدأتي به ولانه واجد للماءفلا يتيمهوروى أنه علبه الصلاة والسلام توضأ من مرآدة منسركة وتوضأ عررضي الله عنه من ما في جرَّة نصرانية (المسئلة الرابعة ) يجوز الوَّضوُّ بماء البحر وقال عبدالله بن عمرون العاص لابجو زلنا أنه أمر بالعسل وقد أتى بهولان شرطجوا زالتيم عدم الماء ومن وجد ما البحر فقد و جدالماء (المسئلة الحامسة) قال الشاهعي رحمه الله لا يجوز الوضو بنبيذ التمر وقال أبو حنيفة رحه الله يجوز ذلك في السفر حجة الشافعي قوله فلم تجدوا ماء فتيمموا أوجب الشارع عندعدم الماء التيم وعندالخصم بجوز لهالنزك للتيمم بل بجب وذلك بأن متوضأ منسد التمر فكان ذلك على خلاف الآية فان تمسكوا بقصة الجن قَلْنَاقْدِلَ انْ ذَلِكَ كَانَ مَاءُ نَبْدَتْ فَيْهُ تَمْيَرَاتَ لازَالْةَالْلُوحَةُوأَ يَضَافَقُصَةَالْجِنَكَانَتَ بَكُمَّةً وسورة المائدة آخر مانزل من القرآن فجعل هذانا سخالذلك أولى ( المسئله السادسة ) ذهب الاوزاعي والاصم الى أنه يجوز الوضوء والغسل بجميع المائعات الطاهرة وقال الاكثرون لايجوزلنا انعند عدم الماء أو جبالله التيم وتحبو يزالوصنو بسائر المانعات يبطل ذلك أحتجوا بأن قوله تعالى فاغسلوا وجوهكمأمر بمطلق الفسل وامرا رالمائع على العضو يسمى غسلا كقول الشاعر # فيأحسنها أذ يغسل الدمع كلهـــا # وإذا كان الغسل أسما للقدر المشترك بين ما يحصل بالماءو بين ما يحصل بسائر المائمات كان قوله فاغسلوا اذنا في الوضور بكل المائعات قلنا هذا مطلق والدليل الذي ذكرناه مقيد وجل المطلق على المقيد هوالواجب ( المسئلة السابعة ) قال الشافعي رحمه الله الماء المتغير بالزعفران تغيرا فاحشا لايجوز الوضوء به وقال أبوحنيفةرجه الله بجوزحجة الشافعي إن مثل هذا الماء لايسمي ماء على الاطلاق فواجده غير واجد للماء فو جب أن يحبّ عليه التيم وحجة أبي حنيفة رحه الله أن واجده واجد للماءلان الماء المتغير بالزعفران ما، موصوف بصفة معينة فكان أصل الماء موجود الامحالة فواجده يكون واجد اللماء فوجب أن لا يجوز التيم لقوله تعالى فلم تحدو ماء فتيمواعلق جواز التيم بعدم الماء

لمكانهم فيهاوأ توافيا لجزاء بالجلة الاسمية المصدرة يحرف التحقيق دلالة على تقرر الدخول وثباته عند تحقق الشرط لا محالة واظهارالكمال الرغمة فيدوفي الامتثال بالامر (قالرجلان) استثناف كإ-بقكاءنه قبل هلا تفقواعلي ذلك أوخالفهم البعض فقيل قال رجلان (من الذين يخافون)أي يخافون الله تعالى دون العدوو يتقونه فى مخالفة أمر ، ونهيه و به قرأ ابن مسعود وفيه تعريض بأن من عداهما لا يخافونه تعالى بل يخافون العدو وقبلمز الذبن بخافون العدوأي منهم في النسب لافي الخوف وهما يوشع بن نون وكالب بن يوفنامن النقباء وقبل همار خلان من الجبايرة أسلما وصارا الىموسى عليه السلام قالواوحيشذ لبني اسرائيل والموصول عبارةعن الجبابرة واليهم يعود العائدالمحذوفأي

من الذين يخافهم بنوا اسرائيل و يعضده قراءة من قرأ يخافون على صيغةالمبنى للمفعول أي ﴿ ( المسئلة ﴾ المخوفين وعلى الاول يكون هذا من الاخافة أى من الذين يخوفون من الله تعالى بالتذكير أو بخوفهم الوعيد ( أنع الله عليهما ) أي بالتثبت وربط الجاش والوقوف على شؤته تعالى والثقة بوعده أو بالايمان وهو

صفة ثانية لرجلان أواعتراض وقيل حلامن الجميزى يخافون أومن زجلان المخصصة بالمصفة أي قالا محاطبين لهم ومشعمين (دخلوا عليهم البلب) أى باب بلدهم و تقديم الجاروالمجرور عليد الاهتمام به لان المقصود انما هو دخول الباب وهم في بلدهم أى باغتوهم وضاغتوهم في المضيحى وامنعوهم من البروزالي الصحراء لذلا يجدواللحرب محالاً (فاذا دخلتموه) أى بابددهم وهم فيد (عامكم غالبون) ﴿ ٥٥٣ ﴾ من غير حاجة الى القتال فانا قدر أيناهم وشاهدنا

أن قلومهم ضعفة وان كانت أجسادهم عظيمة فلاتخشوهم واهجموا علمم في المضايق فام لانقدرون فهاعلي الكروالعروقيل اعاحكما بالعلبة لماعلاها منجهة موسىعليه السلامومن قوله تعالى كتب الله الكم أولماعلام سيتدتعالى في بصرة رسله وماعهدا من صنعه تعالى لموسى عليه السلام من فهر أعدائه والاول أنسب متعليق العلمة بالدخول (وعلى الله) تعالى حاصة (فتوكلوا)بعد ترتيب الاسباب ولاتعمد واعلمها فأنهاء عرل مز الأثعواءا التأثيرم عندالله العزير القدير (ان كنتم مؤمنين) أىمؤمنين به تعسالي مصدقين اوعده فانذك مما يوجب التوكل عليه حمّا (قالوا)استثناف كاسبق أى قالواغير مالن يهماو عقالتهما مخاطبين اوسي عليه السلام اظهسارا لاصرارهم على القول

(المسئلة الثامنة)الماء الذي تغير وتعفن بطول المكث طاهرطهور بدليل قوله تعالى فلم تجدواماء فتيمواعلق جواز التيم على عدم المساءوهسدا الماء المتعفىماء فوجب أنْ لايجوز اشيم عند و جود. (المسئلة آلناسعة ) قال مالمك وداود الماء المستعمل في ا الوضوءييق طاهراطهورا وهوفول قديمالشافعي رحمالة والقول الجديد للشافعيأنه لم يبق طهورا ولكنه طاهر وهوقول محمد بن الحسن وقال أبوحنيفة رحمالله في أكثر الروايات انه نجس جمة مالك أن حواز التيم معلق على عدم وجدان الماء وهوقوله فلم تجدواماء فتيمموا وواجد الماء المستعمل واحدللماء فوجيب أنلايجوزالتيمهواذالمبحر التيم حارله النوصنو لانه لاقائل با فرق وأيضا قال تعالى وأنزلنا من السماءماءطهورا والطهور هوالذى يتكر رمنه همنذا الفعل كالضحوك والقتول والاكول والسبروت والتكرار انما يحصل اذاكان المستعمل في الطهارة يجوز استعماله فيها من (المسئله العاسره) قال ماك الماء اذا وقعت فيه مجاسة ولم يتعبر الماء ال طاهرا طهورا سواءكان قليلا أوكثيراوهومولأ كثرالحمابة والتابعين رحمه الله أنكانأ فل من القلتين ينجس وقال أبوحنه فدانكان أفل من عشرة في عشرة ينحس حمة مالك ان الله حمل في هده الآية عدم آلماء سرطالجواز التيم وواجدهذا الماء الذي هيد النزاع واجدالماء فوجب أن لا يحوزله التيم اصيم افي الباب أن يقال هدا المعنى موجود عند صيرورة الماء القلبل متعيرا الاانا بقول العام حجة في غيرتحل التخصيص وأبضاقوله تعالى فاغساوا وحوهكم أمر ببطلق العسل ترك العمل به في سائر المانعات وفي الماء القليل الذي تعمر بالنج اسذ فيلتي حَجدت في الباقي وقال مالك رحد الله ثم بأبد التمسك مهده الآية بقوله علمه الصلاة والسلام حلق الماء طهورا لاينجسه سي الاما غيرطعمه أو ريحه أولونه ولايعارض هذا بقوله عليدالصلاة والسلام اذا بلع الماء قاتين لم يحمل حبثا لان القران أولى من حبرالواحد والمنطوق اولى من المفهوم ( المسئلة الحاديه عشرة ) يجوزالوضؤ بفضل ماء الجنب وقال أحدواسحق لايجوزبفضل ماءالمرأة اذا خلتبه وهوقول الحسن وسعيد بن المسيب لنماقوله نعالى فلم نجدواماء فتيمموا وواجد همدا الماءواجرالماءفلم يجرله التيم واذالم يجرله ذلك جازله الوضو لانه لاقائل بالفرق (المسئلة الثانية عشره) أسار السباع طاهرة مطهرة وكذاسؤ رالجاروقال أبوحنيفة رحمه الله نجسةلناان واحدهذا السؤر واحدللماء فلم يجزله التيمم ولانقوله فاغسلو ايتناول جميع أنواع الماء على ماتقدم تقرير هدين الوجهين (المسئلة الثالثة عسرة) الماء أذابلغ فلتينُّ ووقعت فيه نجاسة غيرمغيرة رتى طاهر اطهورا عند الشافعي رحمالله وقال ابوحنبفة رحمالله ينجس لناانه وأجدالماءفلم يحزله التيمولانه أمربالعسل وقدأتي به فغرج عن المهدة (المسئلة الرابعة عشرة ) الماء الذي تفتت الاوراق فيه للناس فيه تفاصيل لكن . هده الآية دالة على كونه طاهرامطهراملم بزل عنه أسم الماء المطلق و بالجلة فهذه

الاول وتصريحا بمخالفتهماه ﴿ ٧٠ ﴾ ث عليه السلام (ياموسي انالن ندخلها) أى أرض الجبابرة فضلاهن دخول يا بهم وهم في بلدهم (ابدا) أى دهر اطو يلا (ماد اموافيها) أى فى أرضهم وهو بدل من أبدا بدل البعض أو عُمَّالِفُ بيان (فاذهب الفاء فِصْمِعة أى فاذًا كَان الامر كذلك فاذهب (انتور بك فيّا تلا) أى فقا تلاهم انجافا لوا

خلك استهانة واستهزاء به سجانه وبرسوا وعدم بالاة بهداوقضدواذها بماحقيقة كايني عنف فاينا جهله تموقسوه قلو مهروقيل أرادوا ارادتهما وقصيدهما كاتقول كلته فذهب يجيبني كانهم قألواقار يداقتالهم واقصداهم ونقيل التقدير فاذهب أنتور بك يعينك ولايساعهم قوله تعالى فقاتلاولم يذكروا هرون ولاالرجلين كانهمهم يجرموا بذهابهم أوأم يعبو ابقتالهم وقول تدالى (اناهه القاعدون) يويد ﴿ ٥٥٤ ﴾ الوجه الاول وأراد وابذاك عدم التقدم لأعدم

التاخر (قال ) على الله على انه كلمابق اسم الماء المطلق كان طاهرا طهورا (النوع الثاني) من المسائل المستخرجة من هذه الآية من مسائل التيم (المسئلة الأولى) قال الشافعي وأبوحنيفة والاكثرون رحمهم الله لابدنى التيم من النيَّة وقال زفررحمه الله لايجبالنا قوله تعالى فتيموا والتيم عبارة عن القصد فدل على انه لابدمن النية (المسئلة الثانية) قال الشافعي وأبوحشفة بجب يم اليد ن الى المرفقين وعن على وابن عباس الى الرسغين وعن مالك آلى الكوعين وعن الزهري الى الآباط لنااليد اسم لهذا العضو الى الابط فقوله فامسيحوا بوجوهكم وأيديكم يقتضى المسح الىالابطين يركنا العمل بهذا النص في العضدينُ لأنانعلم أن التيم بدلُ عن الوضوء ومبناه على التحفيف بدليل أن الواجبُ تطهيرأعضاءأر مقفى الوضوءوفي التيم الواجب تطهير عضوين ونأكدهذ المعني بقوله تعالى في "اية التيمماير يدالله ليجعل عليكم من حرج فاذا كان العضدان غير معتبرين في الوصود فبأن لا يَكُونا معتبر بن في التيم أولى و اذا خرج العضد ان عن ظاهر النص مهذا الدليل بق البدان الى المرفقين فيه فالحاصل انه تعالى اعا ترك تقييد التيم في البد ين بالمرفقين لانه بدل عن الوضو وفتقييده بهما في الوضو ويغني عن ذكر هذا التقييد في التيم ( المسئلة الثالثة ) يجب استيماب العضوين في التيم ونقل الحسن بن زياد عن أبي حنيفة انه اذا يمم الاكثر جا زلنا قوله فامسحوا بو جوهكم وأيديكم منه والوجه واليداسم لجلة هذن العضوين وذلك لامحصل الابالاستيعاب ولقائل أن تقول قدذ كرتم في قوله تعالى عامستحوا برو سكم أن الباء تفيد التبعيض فكذاه هنا (المسئلة الرابعة) قال الشا فعي رحه الله اذاوضع يده على الارض فالم يعلق بيده شئ من الغبار لم يجزه وهو قول أبي يوسف رحه اللهوقال أبو حنفةومالك رجهماالله بجرئه لناقوله تعالى فامسحوا بوجوهكم وأيديكم منه وكلة منه تدلُّ على التمسيح بنبي من ذلك التراب كاأنمن قال فلان يمسيح من الدهن أفادهذا المعنى وقد بالقنافي تقرير هذا في تفسير آية التيم من سورة النساء والله أعلم ( المسئلة الخامسة )قال الشافعي رجه الله لا يجوز التيم الايالتراب الخاص وهوقول أبي يوسف رحمه الله وقال أبوحشيفة رحمه الله يجوز بالتراب وبالرمل و بالحزف المدقو في والجص والنورة والزرنيخ لناماروى ان ابن عباس قال الصميد هوالتراب وأيضا التيم طهارة غبر معقولة المعنى فوجب الاقتصار فيمعلى موردالنص والنص المفصل اتماورد في التراب قال عديه الصلاة والسلام الترابطهورالمسلم ولولم يجدالماء عشرجع وقال جعلتك الارض مسجداوترامهاطهوراواللة أعلم (المسئلة السادسة)لووقف على مهب الرباح فسفت الرباح التراب عليه فأمريده عليه أولم يمرظاهر مذهب الشافعي رجه الله انه لايكني وقال بعض المحققين يكني لانه لماوصل الفبارالي أعضائه ثم أمر الفبارعلي تلك الاعضاء فقدقصدالي استعمال الصعيدالطيب فيأعضائه فكان كافيا (السثلة السابعة)المذهبانهاذا عمدغيره صعوقيل لايصع لآن قوله فتيموا أمر له بالفعل ولم يوجد

السلاملارأى منهرمارأى من العنادعلي طريقة البثوالخرنوالشكوي الى الله تعالى مع رقة القلب التي عثلها تستجلب الرحمة وتستنزل النصرة (رساني لاأملك الانفسي وأخى )عطف على نفسى وقيل على الضمرفي اني على معنى انى لاأملك الانفسى وان أخى لاعلك الانفسد وقيل على الضمرفي لاأملك للفصل (فافرق بينــا) بريدنغسه وأخاه والفاء لترتيب الفرق أوالدعاء بهعلى ماقبله (وبين القوم العاسقين) الحارجين عن طاعتك المصرىعلىعصياك بأن تحكم لناعا نستحقه وعليهم غا يستحقونه وقيل بالشعيد بينناو بينهم وتخليصنامن صحبتهم (قارفانها)أى الارض القدسة والفاء لترتيب مابعدهاعلى ماقبلها من الدعاء (محرمة عليهم) تمحريم منع لاتحريم

تعبد لايدخلونهاولايملكونهالان كتابتهالهم كانتمشروطة بالايمان والجهادوحيث نكصوا على﴿ المسئلة ﴾ أدبارهم حرمواذلك والقلبواخاسر ينوقوله تعالى (أر بمينسنة) انجعل ظرفالمحرمة بكون التصريم موقتالامو بدافلا يكون مخالفالظاهر قوله تعالى كنب الله لكم فالمراد بتجر عهاعليهم انه لابدخلها أحدمنهم في هذه المدة لكن لابعني أن كلهم يدخلونها بعدها بل بعضهم بمن بق جسما روى أن موسى عليد السلام ساريتن بق من بنى اسرائيل الى الديحاوكان يوسع بن نون على مقدمند فقطها وأقام بهاما شاء الله تعلى عليد السلام سائيل عمق مقدمند عليد السلام التواشى من فرياتهم فالموقت بالاربعين في الحقيقة تحريها على فرياتهم وانماجه لحريمه عاليهم البينهم مان العلاقة النامة المتاخة للا تحادو قوله تعالى (يتبهون في الارض) ﴿ ٥٥٥ ﴾ أى يتحيرون في البرية استثناف لبيان كيفية حرمانهم

أوحال من ضمير عليهم وقيل الظرف متعلق يتمهون فيكون التيه موقتاوالتحريم مطلقا قيل كانواسمائة ألف مقاتل وكان طول البرية تسمين فرسخا وقدتاهوا فيستةفراسيخ أوتسعة فراسخفىثلاثين فرسخنا وقيلفىستذمراسمخني اثنى عشرفر سحاروي أنهم كانواكل يوم سيركن جادين حتى اذا أمسور اذاهم محيث ارتحلوا وكان الغمام يظلهم منحرالشمس ويطلع بالليل عمود من نور يضي ً الهم وينزل عليهم المن والسلوى ولاتطبول شعورهم واذا ولدلهم مولودكان عليه توب كالظفر يطول بطوله وهذه الانعامات عليهم مع أنهم معاقبون لما أنعقابهم كانبطريق العرك والتأديب قيل كان موسي وهرون معهم واكمن كان ذلك لهمأ روحا وسلامة كالنار

(المسئلة الثامنة) قال الشافعي رحمالله لايجوز التيم الابعددخول وقت الصلاة وقال أبوحنيفة رحمالله يجوزلنا قوله تعالى اذاةتم الىالمصلاة الىقولدفلم تجدوا ماء فتيمموا والقيام الى الصلاة انمايكون بمددخول وقتها (المسئلة الناسعة) اذأ صرب رجله حتى ارتفع عند غبارقال أبوحنيفة رحدالله بجوزادأن يتيم وقالأبو يوسف رحدالله لا بجوز حجة أبي يوسف قوله تُعالى فتيموا صعيدًا طيبًا والغبار المنفصلُ عن العراب لايقالَ انَّه صعيد طيب فوجب أن لا يجرى (المسئلة العاشرة) لا يجوز التيم بتراب نجس لقوله تعالى ومواصعيداطيباوالنجس لايكونطيبا(المسئلة الحاديةعشرة) قال الشافعي رحمالله المنابغ المايجد الماءيغريه لمريجزله التيم الابعد الطلب عن اليمين واليسار وان كان هناك وأأنغبط اليه وانكان جبل صعده وقال أبوحنيفة رجه اللهاذا غلب على ظنه عدم الماء لم يجب طلبه لناقوله تعالى فلم تجدوا ما فتهموا جعل عدم وجدان الماء شرطالجواز التيم وعدم الوجدان مشروط بتقديم الطلب فدل هذاعلى أنه لابدمن تقديم الطالب (المسئلة الثانية عشرة) لايصمح الطلب الأبعدد خول وقت الصلاة فأن طلب قبله يلزمه الطلب انيا بعد دخول الوقت آلاأن يحصل عنده يقين ان الامر بني كاكان ولم يتغيرلنا قوله تعالى اذا فتم الى الصلاة الى قوله فلم تجدوا ماء فتيموا فقوله اذا فتم الى الصلاة عبارة عن دخول الوقت فوجب أن يكون قوله فلمتجدوا عبارة عن عدم الوجدان بعد دخول الوقت وعدم الوجدان بعددخول الوقت مشروط يحصول الطلب بعددخول الوقت فعلنا انه لابدمن الطلب بعددخول الوقت (المسئلة الثالثة عشمرة) لاخلاف في جواز النيم بدلا عزالوضوء وأماالتيم يدلا عزالغسل فيحق الجنب فعزعلى وابن عباسجوازه وهو قول أكثر الفقهاء وعزعمر و ابن مسعود انه لايجوزلنا انقوله اماأن يكون مختصا بالجاع أو يدخل فيه الجماع فوجب جواز التيم بدلا عن الغسل الهوله أولامستم النساء فلم تجدوا ماء فتيموا صعيداً طيبا (المسئلة الرابعة عشرة) قال الشافعي رجمالله لا يجمع بالتيم بين فرضين وأناريحدث كافي الوضوء وقال أحديجمع بين الفواثت ولايجمع بين صلاتي وقنين جمة الشافعي قوله تعالى اذاقتم الى الصلاة فاغسلوا الى قوله وانكنتم جنبافاطهرواوان كنتم مرضي أوعلى سفرأوجاء أحدمنكم من الغائط أولامستم النساء فلم تجدواما فتيمموا وجه الاستدلال به ان ظاهره يقنضي الامر بكل وضوء عندكل صلاة ان وجد الماء و بالتيم ان فقد الماء ترك العمل به في الوضوء لفعل رسول الله صلى الله عليه وسَمْ فَيْبَقِي فِي النَّيْمُ عَلَى مُقْتَضَى ظَاهِرِ الآيةُ ( المسئَّلةُ الخامسةُ عَشْرةً ) قَالَ الشافعي رحدالله اذالم يجد الماء فيأول الوقت ويتوقع وجدانه في آخر الوقت جازله التيم في أول الوقت وقال أبوحنيفة رحدالله تعالى بل بؤخر الصلاة الى آخر الوقت حجة الشافعي وقوله اذاقتم الى الصلاة الى قوله فلم تجدواماً وقوله اذا قتم الى الصلاة ليس المراد منه القيام الى الصلاة بل المراد دخول وقت الصلاة وهذا يدل على انعند دخول الوقت

لابراهیموملائکة العداب علیهم السلام وروی أن هرون مات فی التیه و مات موسی بعده فیدبسنة و دخل پوشع أر یحا بعد موته بثلاثة أشهر ولایساعده ظاهر النظم الکریم فانه تعسالی بعد ما قبل دعوته علی بی اسرائیل وعد بهم بالتیه بعید آن بنجی بعض المدعو علیهم أو ذرار بهم و یقدر وفاتهما فی محل العقوبة ظاهرا وان کان ذلك لهما منزل روح و راحة وقد قبل انهما لم یكونا معهم فی التیه و هو الانسب بتفسیر الغرف فالمباعدة ومن قال بانهما كانامعه بم فيه فقد فسر الغرق بماذكر من الحكم بما يستحقه كل فريق (فلا تاس) فلا يجزن (على القوم الفاسقين) روى أنه عليه السلام ندم على دعائه عليهم فقيل لا تندم ولا تحزن فا نهم أحقاء بذلك الفسقهم (وأون عليهم) عطائف على مقدر تعلق به قوله تعالى واذقال موسى الخوتعلقه به من حيث انه تمهيد لماسياتي من جنايات بني اسم أسل بعد ماكتب عليهم ماكتب وجاء تهم الرسل بما جاءت به من البيات ﴿ ٥٦ ﴾ (نبأ ابني آدم) هما قابيل وها بول ونقل

أذالم يجد الماء جازله التيم (المسئلة السادسة عسرة ) أذا وجد الماء بعد السيم وقبل الشروع في الصلاة بطل يجمه وقال أنه موسى الاشعرى والشعبي لابرطل لنا قوله العالى باأيهاالدن آمنوا اذاقتم الىالصلاة الىقوله فإتجدوا ماء فتيموا شرط عدم وجلدان المساء بجواز الشروع في الصلاة بالتيم ومن وجد الماء بعد التيم وقب ل الشرو ع في الصلاة فتدفأته هذا الشرط فوجب أنالا يجوزله الشروع في الصلاة بذلك السيم (المسئلة السابعة عشرة) لوفرغ من الصلاة تم وجد الماء لايلرمه اعادة الصلاة قال طاوس يلزمه أنا قوله تعالى ياأيهاالذين آمنوا اذاقتم الىالصلاة الىقولهفلم تجدوا 📲 فتيموا جوزله الشروع في الصلاة بالتيم مندعدم وجدان الماء وقد حصل ذلك فوجب أن يكون سبب الخروجه عن عهدة التكليف لان الاتيان بالمأمور به سبب اللجزلاء (المسئلة الثامنة عنسرة) لووجد الماء في أثماء الصلاة لاللرمه الخروج منهاو به قال مالمنه وأحد تخلافا لابي حنفة والثوري وهواختيار المزيي وان شريح لنا انعدم وجدال الماءيقنضي جواز الشروع فيالصلاء بحكم التيم علىمادات الآية علىدفقد انعقدتكم عليه صلاته صحيحة فاذاوجد الماء فياثناء الصلاة فنقول مالم تبطل صلاته لايصبرقادرا على استعمال الماء ومالم بصرقادرا على استعمال الماء لاتبطل مسلاته فيتوففكم واحدا مُنهما على الآخرفيكون دورا وهو باطل والله أعلم (المسئلة الناسعة عشرة) اونسي الماءُ فى رحله وتيم وصلى ثم علم وجود الماء لزمد الاعادة على أحد فولى الشافعي رحد الله وهوا قول أحد وأبى يوسف والقول النابى الهلايلزمه وهوقول مالك وأبى حنيفة حجة القول أ الثاني انه عاجز عن الماء لان عدم الماء كاانه سبب للجيز عن استعمال الماء فكذلك النسان سب للعمر فئنت انه عند النسيان عاجر فيه فيدخل تحت قوله فلم تجدوا ماء فتيموا وحية القول الاول انه غير معدور في ذلك النسيان (المسئلة العشرون) اذاصل رحله في الرحال ففيد الخلاف المذكور والاولى أن لا تجب الاعادة (المسئلة الحادية والعشرون) اذانسي كون الماء في رحله ولكنه استقصى في الطلب فلم يُجده وتيم وصلى تموجده فالاكثرون على انه تجب الاعادة لان العذر ضعيف وقال فوم لا تجب الاعادة لأنه لما استقصى في الطلب صار عاجرًا عن استعمال الماء فدخل تحت قوله فلم تُعِدوا ماء فتيموا صعيدا طيبا (المسئلة الثانية والعشرون) لوصلي بالتيمثم وجدماً في بتر بجنبه عكن استعمال ذلك الماء فانكان قدعمله اولا ثم نسيه فهو كالونسي المساء في رحله وانلم يكن عالما بها قط فانكان عليها علامة ظاهرة لزمه الاعادة وانلم يكن عليها علامةً فلّا اعادة لانه عاجز عن استعمال الماء فدخل تحت قوله فلم تجدوا ماء فتيمموا صعيداطيبا فهذاجلة الكلام في المسائل الفقهية المستنبطة من هذه الآية وهي مائة مسئلة وقد كتبناها فيموضع مآكان معناشئ من الكينب الفقهية المعتبرة وكان القلب مشوشابسبب استيلاء الكفار على للاد المسلين فنسأل ألله تعالى أن يكفينا سرهم وأن

عن الحسن والفنحاك أنهما رجلان منني استرائيل بقرينةآخر القصة وليس كذلك أوجى الله عزوجل الى آدمأن يزوج كلامنهما توامة الآخر وكانت توأمدقابيل أجلواسها اقليما فسدعليها أخاه وسخط وزعمأنذلك السمن عندالله تمالي إل من جهـة آدم عليد السلام فقال لهما علمه السلام قرباقربانا فن أيكمساقيل تزوجها ففعلا فنزلت نارعك قربان ها بيل فأكلته ولمتنعرض لقربان قابيل فازدا د قابيل حسدا وسنخطا وفعل مافعل (بالحق)متعلق بمعدوف وقع صفة لمدرمحذوف أى تلاوة ملتبسة بالحق والصحة أوحالامن فاعل اتل أومن مفعوله أي ملتبسا ا نت أونباهما بالحقوالصدق حسيما تقرر في كتب الاولين (اذقر باقر بانا) منصوب

بالنباطرف المأى القصنه ما ونبأهما في ذلك الوقت وقيل بدل منه على حذف المضاف أى اتل عليهم ﴿ يَجُولُ ﴾ نباهما نبأذلك الوقت وردعليه بان اذلا بضاف اليها غير الزمان كوقت لد وحينند والقربان اسم لما يتقرب به اليالله تعالى من نسك أوصد فد كالحلوان اسم لما يحلى أى يعطى وتوحيده لما أنه في الاصل مصدر وقيل تقادره اذقرب كل منهما فربانا (فتقبل من أحدهما) هوها يل قيل كان هو

صاحب ضرح وقرب جلا سمينا فنزلت نارفا كلنه ( ولم يتقبل من الاخر ) هوقا بيل قيل كان هو صاحب زرع وقرب أرد أما عنده من القمح فلم تتعرض له الناراصلا (قال ) استثناف مبنى على سؤال نشأ من سوق الكلام كانه قيل فاذاقال من لم يتقبل قربانه فقيل قال لاخيه لتضاعف سمخطه وحسده لماظهر فضله عليه عندالله عزوجل (لا قتلنك) أي والله لاقتلنك بالنون المسددة وقرى من الحجم على المخففة (قال ) استثناف كاقبله أى قال الذى

﴿ تَعْبُلُ قُرُّ بِاللَّهُ لِمَارَأُى أَنَّ حسده لقبول قو بانه وعدم قبول قريان نفسه ( انماستقبل الله ) أي القربان (من المتقين) لامن غبرهم واغاتقبل فر بانی وردقر بانگلا فينامن النقوى وعدمه أى انما اتيت من قبل تغسك لامن قبلي فلم تقنلني خلااته لميصرح بذلك ملسلك مسلك التعريض حذارامن نهييم غضبه وحملاله على التقوى" والاقلاع عمانواه ولذلك استدالغمل الىالاسم الجلسل لترسة المهاية تمصرح بتقواه على وجه يسندعي سكون غيظه لوكاناه عقل وازع حيث قال بطريق التوكيد ( لئن بسطت الى بدك لتقتلني ماأناساسطادي اليك لا مناك ) حيث صدر النرطبة باللام الموطئسة للقسموقدم الجاروالمجرورعلى المغول الصريح الدانا مزأول الامر يرجسوع منبرد

يجلل كدنا في استنباط أحكام الله من نص الله سببا رجحان الحسنات على السيآت انه أَعْلَيْهَا مُولُ وَأَكُرُمُ مَسُولًا ﷺ قُولِهُ تَعَالَى ﴿ مَايِرَ بِدَاللَّهُ لَيْجِعَلُ عَلَيْكُمُ مِنْ حَرَجُ وَلَكُنْ يُرِيد ليعلم ركم وليتم نعمته عليكم لعلكم تشكرون ) في الآية مسائل ( الأولى ) دات اللِّية على أنه تعالى مريدوهذا متفقّ عليه بين الأئمة الاانهم اختلفوا في تفسسير كونه مِلْ بِدَا فَقَالَ الحِسنَ الْبَجَّارِ انه مريد بمعنى آنه غير مَعْلُوبُ وَلامكره وعلىهذا الـقدير فَقِّكُونه تعمالي مريّدا صفسة سلبيّة ومنهم من قال انه صغة ثبوتية ثم اختلفوا فقمال فضهم معنى كونه مريد الافعال نفسم انهدعاه الداعي الى ايجادهما ومعنى كونه لريدالأفعال غيره اله دعا، الداعي الي الامربها وهوقول الجاحظ وأبي قاسم الكمي فحأبي الحسين البصرى منالمعتزلة وقال البافون كونه مريداصفة زائدة على العلم وهوالذى سمينساه بالداعى ثممنهم منقال انه حريدلذاته وهذه هىالرواية الشانية أعن الحسن النجار وقال آخرونانه مريدبارادة ثم قال أصحابنا مريدبارادة قديمة قالت المعتزلة البصراية مريدبارادة محدثة لأفي محله وقالت الكرامية مريدبارادة محدثة قائمة لِذَاتِهُ وَاللَّهُ أَعِلُمُ ( المُسْئَلُهُ الثانية ) قالت المعتزلة دلت الآية على أنْ تَكَليف مالايطاق لايوجاد لانه تعالى أخبر أنه ماجعل عليكم في الدين من حرج ومعلوم أن تكليف مالإيطاق أسدأ نواع الحرج قال أصحابنا لماكان خلاف المعلوم محال الوفوع فقدازمكم ماأازمتموه علينا ( المسئلة الثالثة ) اعرأن هذه الآية أصل كبر معتبر في الشرع وهوان الاصل في المضارأنلانكون مسروعة و دل عليه هذه الآية فانه تعالى قال ماجمل عليكم في الدين من حرج و يدل عليه أيضا فوله تعالى يريدالله بكم اليسمر ولاير يدبكم العسر ويدل عليه من الأحاديث فوله عليه السلام لاصدرولا ضرأر في الاسلام و يدل عليه أيضاان دفع العنمرر مستحسى في العقول فوجب أن يكون الامر كذلك في الشرع لقوله عليه السَّلام مارآه المسلمون حسنا فهوعندالله حسن وأمابيان أنالاصل في المنافع الاباحة فوجوه (أحدها) قوله تعالى خلق لكم مافي الارض جيعا (وثانيها) قوله أحل لكم الطيبات وقديناان المراد من الطيبات المستلذات والاشياء التي لتتغم بهاواذا ثبت هذان الاصلان فعندهذا قال نفاة القياس لاحاجة المتة اصلا الى القساس في الشرع لانكل حادثة تقع فحكمها المفصل انكان مذكورا فيالكتاب والسنة فذاك هوالمراد وانلم يكن كذلك فان كان من بالمضارح رمناه بالدلائل الدالة على انالاصل في المضار الحرمةوانكان منباب المنافع أبحناه بالدلائل الدالة علىاباحةالمنسافع وليسلاحدأن يقدح في هذين الاصلين بشئ من الاقيسة لان القياس المعارض لهذن الاصلين يكون فياساوافعا في مقسابلة النص وانه مردود فكان باطلا (المسئلة الرابعة) قوله ولكن ير بدليطهركم اختلفوا في تفسيرهذا المطهير غقال جهور أهل النظر من أصحاب بي حنيفة رجدالله انعندخروج الحدث نجبس الاعضاء نجاسة حكمية فالقصودمن هذا

البسط وغائلته اليه ولم يجمل جواب القسم الساد مسد جواب النسرط جهة فعلية موافقة لما في الشرط بل اسمية مصدرة بما الحجازية المفيدة للتأكيدالنفي بما في حيزها من الباء للمبانفة في اظهار براء ته عن بسطاليد ببيان استمراره على نفى البسط كافى قوله وماهم بمؤمنين وقوله وماهم بخارجين منها فإن الجلة الاسمية الا يجسل بقيكات بعونة المقام على دوام النبوت كذلك السلبية تدل بمعونته على دوام

الانتفاء لا على انتفاء الدوام وذلك باعتبار الدوام والا شمرار بعداعتبار الني لاقبله حتى يرد الني على المقيد بالدوام فيرفع قيده أى والله التن باشرت قتلى حسبا أوعد تنى به وتحقق ذلك منك ما أنا بفاعل مثله لك في وقت من الاوقات ثم على ذلك بقوله ( الني أخاف الله رب العالمين ) وفيد من ارشاد قابيل الى خشسية الله تعالى على أبلغ وجمه وآكله ما لا يخفى كانه قال انى اخافد تعالى ان بسطت يدى ﴿ ٥٥٨ ﴾ اليك لاقتلك أن يما قبنى وان كان ذلك من لدفع

النطهير ازالة تلك النجاسة الحكمية وهذاالكلام عندنا بعيد جدا ويدل عليه وبجوه ( الأول ) قوله تعالى انما المشركون تجس وكلة انماللعصر وهذا يدل على ان المؤمن لا تبحيس أعضاوه البتة ( الثاني) قوله عليه السلام المؤمن لا ينجس جيا ولاميتا فهذا الحديث مع نك الآية كالنص الدال على بطلان ماقالوم (الثالث) أجعت الامقعلي أن بدن المحدث لوكان رطبافاصابه توب ايتنجس ولوجله انسان وصلى ام تفسد صلاته وفلك يدل على أنه لانجاسة في أعضاء الحدث (الرابع) ان الحدث لوكان يوجب بجاسة الاعضاء الاربعة ثم كان تطهير الاعضاء الار بعة يوجب طهارة كل الاعضاء لوجب أن لا يختلف ذلك باختلاف الشرا أمومعلوم انه ليس الأمر كذلك (الحامس) ان خروج المجاسة من موضع كيف يوجب تتجس موضع اخر (السادس) ان قوله ولكن ير يدليطهر كمدكور عقيب التيم ومن المعلوم بالضرورة ان النيم زيادة في النقذير وازالة الوضاءة والنظافة وانه لا يزيل شيئاً من النجاسات أصلا (السابع) أن المسمّع على الخفين قائم مقام غسل الرجلين ومعلوم أن هذا المسمع لايزيل شيئا البتة عن الرجلين (الثامن) ان الذي يراد زواله انكان من جلة الاجسام فالحس يشهد بطلان ذلك وانكان من جلة الاعراص فهومحال لان انتقال الاعراض محال فثبت بهذه الوجوه ان الذي يقوله هو لاء الفقهاء بعيد (الوجدالثاني) في تفسير هذا النطهير أن يكون المراد منهطهارة القلب عن صفة التمرد عن طاعة الله تعالى وذلك لان الكفر والمعاصى نجاسات للارواح فان النجاسة انماكانت تجاسة لانها شيءيراد نفيه وازالته وتبعيده والكفر والمعاصي كذلك فكانت بجاسات روحانية وكاان ازالة البجاسات الحسمانية تسمى طهارة فكذلك ازالة هذه العفائد الفاسدة والاخلاق الباطلة تسمى طهازة ولهذا التأويل قال الله تعالى انما المشركون نجس فجعل رأيهم نجاسة وقال انماير يدالله ليذهب عنكم الرجس أهل البيت ويطهركم تطهيرا فعمل براءتهم عن المعاصي طهارة لهم وقال في حق عسى عليه السلام الى متوفيك ورافعك الى ومطهرك من الذين كغروا فجعل خلاصه عن طعنهم وعن تصرفهم فيه تطهيراله واذاعرفت هذا فنقول انه تعالى لمأأمي العبد بإيصال ألماء الى هذه الاعضاء المخصوصة وكانت هذه الاعضاء طاهرة لمربعرف العبد فيهذا التكليف فأئدة معقولة فلا انقاد لهذا التكليف كأن ذلك الانقياد لحجض اطهار العبودية والانقياد للربوبية فكان هذا الانقياد قدأزال عن قليسه آثارالترد فكان ذلك طهارة فهذا هو الوجه الصحيح في تسميذهذه الاعال طهارة وتأكدهذا بالاخبارالكشرة الواردة فيأن المؤمن اذاغسلوجهه خرت خطاياه منوجهه وكذاالقول فيبدية ورأسه ورجليه واعلمان هذه القاعدة التيقربرناها أصل معتبر في مذهب الشافعي رجدالله وعليه بخرج كشر من المسائل الحلافية في أبواب الطهارة والله أعلم اما قوله وليتم نعمته عليكم ففيه وجهان ( الاول ) ان الكَلْامُ مُتَعَلَقَ بِمَاذَكُمْ مِنْ أُولِ السُّورِةِ الى هنا وْذَاكْ لِانهُ تَعَالَى أَنْعِ فَأُولِ

عداوتك عني فاطنك عالك وأنت البادي العادىوفيوصفه تعالى بربو بية العالمين تأكيد للغوف قيلكان، ا بيل أفوى منه ولكن تحرج عن قتله واستسلم خوفا من الله تعالى لان القتل للدفع لمريكن مباحاحينئذ وقبلتحريا لماهوالافضل حسيماقال عليه السلام كن عيسدالله المقتول ولانكن صدالله القائل و يأباه النعايل بخوفه تعالى الأأن يدعى أن ترك الاولى عنده بمنزلة المعصية فياستباع الغائلة مبالغة في النزه وقوله تعالى (انى اريد أن تبوء بائمي واثمك) تعليلآخر لامتناءهعن المعارضةعلى انهغرض متأخرعته كإأن الاول باعثمتقدم عليهوانما لم وعطف عليه تنسها على كفاية كل منهسا في العلية والمعنى انى اريد باستسلامي للشوامتاعي عن التمرض لك أن ترجم

بائمى أى بمثل ائمى لو بسطت بدى البك و بائمك ببسط بدك الى كافى قوله عليه السلام ﴿ السورة ﴾ المستبان ما قالافعلى البادى عبن ائم سبه ومثل سب ساحبه بحكم كونه سبباله وقيل مسنى بائمى ائم قتلى ومدى بائمك ائمك النمك النمك المحلم المتقبل قر بانك و كلاهما نصب على الحالية إى ترجع جلتهسل بالائمين عاملا لهما ولعل مراحه بالذات إنماه و عدم ملابست بالائمين عاملا لهما ولعل مراحه بالذات إنماه و عدم ملابست بالائمين عاملا لهما وقيل المراد بالذات الماه عدم ملابست بالائمين على المراد بالمراد با

عِنْهُ بِعَلْهُ وَلَانَ بِي بِعَوْا وَارَادَةَ عَلَى بِهِ الْعَالَمِينَ عَنْ عَالِمَ الْعَالَمُ بِالْمَرْطُوق عن المُعضية أصلاو يَابَاه قوله تعالى ( فتكون من الصفائب النار) فأن كونه عنظم الممايزتب على رجوعة بالاثمين لاعلى ابتلائه بعقو بتهما وحل العقو بة على نوع إخر يعزّب عليها العقوبة النارية يرده قوله تعالى ( وذلك جزاء الظالمين ) فأنه صريح في أن كونه من أصحاب الناريمام العقوبة وكالها والجملة تذبيل مقرر لمضمون ﴿ ٥٥٩ ﴾ ما قبلها ولقد سلك في صرفه عمانواه من الشركل مسلك

من العظمة والتذكير بالتزغيب تارة والترهيب أخرى فما أورثه فلك الاالاصرارعلى الغي والأعماك فيالفساد (فطوعت له نفسه قتل أخيه)أىوسعتهوسهلته من طاع له المرتع اذا اتسع وترتيب التطويع على ماحكى من مقالات هايل مع تحققه قبلها أيضاكما يغصيم عند قوله لا تقتلك لما أن ساء الغمل بعد تقررما بزيله من الدواعي القوية وانكاناستمر اراعليه حسب الظاهر لكنه فى الحقيقة أمر حادث وصنعجديدكا فىقولك وعظته فلمبتعظ أولان هذه المرتبة من النطويع لم تكن حاصله قبل ذلك بناءعلى تردده في قدرته على الفئل لما أنه كان أقوى منذوانماحصلت بهدوقوفه على استسلام هايل وعدممعارضته له والتصريح باخوته لكمال تقبيح ماسولته نفسه وقري أفطاوعت على أنه فاعل عمني فعل

المسورة باباحة الطيبان من المطاعم والمناكح ممانه تعالى ذكر بعده كيفية غرض الوصنوء فكا أنه قال انما ذكرت ذلك التم النعسة المذكورة اولا وهي نعمة الدنيا والنعمة المذكورة أيانيا وهي نعمة الدين ( الثاني ) انالمراد وليتم نعمته عليكم أي بالترخص في التهم والتحفيف في حال السفر والمرض فاستدلوا بدلك على أنه تعالى يخفف عنكم يوم القيامة بان بعفوعن ذنو بكم و يتجاوز عن سيا " تكم نم قال تعالى لعلكم تشكر ون والكلام في لعل مذكور في أول سورة البقرة في قوله لعلكم تتقون والله اعلم \* قوله تعالى ( وإذ كروا نعمة الله عليكم وميثاقه الذي واتقكم به أذقلتم سمعنا وأطعنا واتفوا الله انالله عليم بذات الصدور ) أعم انه تعالى لماذ كر هذا النكليف أردفه عايوجب عليهم القبول والانقيادوذلك من وجهين (الاول) كثرة نعمة الله عليهم وهو المرادمن قوله واذكروا نعمةالله عليكم ومعلوم أنكثرة النعم توجب علىالمنعم عليه الانستغال غدمة المنعم والانقياد لاوامر. ونواهيه وفيه مسئلتان ( الأولى) انماقال واذ كربوانعمة أقة عليكم ولم يقل نعم الله عليكم لاته ليس المقصود منه التأمل في اعداد نعم الله بل المقصود مندالتامل في جنس نعم الله لآن هذا ألجنس جنس لايقدر خيرالله عليه فن الذي يقدر طل اعطاء نعمة الحياة والععة والعقل والهداية والصون عن الاسفات و الايصال الىجيع الخيرات في الدنيا والا سخرة فجنس نعمة الله جنس لا يقدر عليه غيرالله فقوله يَّقُسَالَى وَاذْكُرُوا نَعْمَةَاللهُ المُرَادُ التَّأْمُلُ فِي هُــفَا النَّوْعُ مِنْ حَيْثُ اللَّهُ مُتَازَعُنْ نُعْمَةً أغسيره وذلك الامتياز هوأنه لايقدر عليه غيره ومعلوم ان النعمة متى كانت على هذا الوبُّعَهُ كَانَ وَجُوبُ الاشتغالُ بِشَكْرِهَا أَتُمْ وَأَكُلُ ﴿ الْمُسْلَلَةُ الثَّانِيةَ ﴾ قوله واذكروا نعمة الله مشعر بسبق النسيان فكيف يغقل نسيانها معانها متواترة متوالية علينسا فيجيع الساعات والاوقات الاان الجواب عندانها لكثرأها وتعاقبها صارت كالامر المعتاد فصارت غلبة ظهورها وكثرتها سببالوقوعها في محل النسيان ولهذا المعنى قال المحققون انه تعالى انماكان باطنالكونه ظاهرا وهوالمراد من قولهم سبحان من احتجب عن العقول بشدة ظهوره وأختني عنها بكمال نوره ( السبب الثاني ) من الاستباب التي توجب عليهم كونهم منقاد ن لتكاليف الله تعالى هو الميثاق الذي والقهم به والمواثقة المعاهدة التي قدأ حكمت بالعقد على نفسه وهذه الاتية مشابهة لقوله في أول السسورة يا أيها الذينَ آمنوا أوفوا بالعقود وللفسرين في تفسير هذا الميثاق وجوه ( الاول ) إنَّ المراد هُوالمواثِّيقُ التي جُرت بين رسـولُ الله صلى الله عليــه وسـلم و بينهم في أنَّ يكونوا على السمع والطاعة في المحبوب والمكروه مثل مبايعته مع الانصسار في أول الامر ومبايعته عامة المؤمنين تحت الشجرة وغيرهما ممانه تعالى اساف المشاق الصادر عن الرسسول الىنفسة كما قال انالذين يبايعونك اتما يبسابعون الله وقال من يطع السنول فقد اطاع الله ممانه تمال أكد ذلك بأن فاكرهم انهم النزموا ذلك وقبلوا ثلك

أوعلى أن قتل أخيدكا، دعانفسه الى الاقدام عليه فطاوعته ولم تمتنع ولهزيادة الربط كقولك حفظت لزيدماله ( فقطة ) قبل لم يدوابيل كيف يقتل ها بيل فتمثل ابليس وأخد طائرا ووضع رأسه على جرئم شدخها بحجر آخرفتها مته فرضيخ وأن ها بيل بين جرين وهو مستسلم لايستعصى عليه وقبل اغتساله وهوائم وكان لها بيل يؤم قتل عليم ون مينة واختلف في مؤضع قتله فقبل صند حراء وقبل بالبصرة في مؤضع المسجد

الاعظام أوفيل ق جبل بودولما فثلة تركأ بالفزاء الايتذراني مايق منه فعان اعلية السُبّاع فعندا في جُزاب عَلَى مَا مُن الرّيمين يوماوقُيل طَنَهُ لَحَيْ أُرُوْكَ وَعَكَفَتَ عَلَيْهِ الْطَيُورُ وَأَلْمُشَاحِ تَنْظَرُهُ فَي يَرْفَى بَهُ قَتَأَ كُلَمَ ﴿ وَأَلْمُسِبِّعُ مَنْ أَعَلَىٰ لَمُ مَنْ أَعَلَىٰ لَمُ مَنْ أَعَلَىٰ لَمُ مَنْ أَعَلَىٰ لَمُ مَنْ أَعْلَىٰ لَمُ مَنْ أَعْلَىٰ لَمُ مَا أَنْ فَعَلَىٰ فَعَلَىٰ مَا مَا أَنْ فَعَلَىٰ فَعَلَىٰ أَمْ فَعَلَىٰ فَاللَّهُ فَلَىٰ فَاللَّهُ فَعَلَىٰ فَعَلَىٰ فَعَلَىٰ فَعَلَىٰ فَعَلَىٰ فَاللَّهُ فَاللَّهُ فَاللَّهُ فَا فَعَلَىٰ فَعَلَىٰ فَعَلَىٰ فَاللَّهُ فَاللَّهُ فَا فَعَلَىٰ فَعَلَىٰ فَاللَّهُ فَا فَعَلَىٰ فَاللَّهُ فَاللَّهُ فَاللَّهُ فَاللَّهُ فَا فَاللَّهُ فَاللَّهُ فَاللَّهُ فَاللَّهُ فَاللَّهُ فَاللَّهُ فَاللَّهُ فَا فَاللَّهُ فَاللَّهُ فَاللَّهُ فَاللَّهُ فَاللَّهُ فَاللَّهُ فَا فَاللَّهُ فَاللَّهُ فَاللَّهُ فَاللَّهُ فَاللَّهُ فَاللَّهُ فَا فَاللَّهُ فَا فَالْمُ فَاللَّهُ فَاللَّهُ فَا فَاللَّهُ فَاللّهُ فَاللَّهُ فَاللَّهُ فَاللَّهُ فَا فَاللَّهُ فَاللَّهُ فَاللَّالِمُ فَاللَّهُ فَا فَاللّهُ فَالْعُلّمُ فَاللّهُ فَال الآخر فحفرله بمثقار. ورحليد حفرة قالماً، فيها والمستكن ﴿ وَ فِي يَهُ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ عَلَم عَلَم الأَوْلَ

متعلقة بنبوث حمَّاوعلى ﴿ الْكَالَيْفُ وَقَالُوا سَمُعِنَا وَأَطَعْنَا مُمَحَدِّرُهُم مِنْ نَفْضَ تَلْكَ المَهُودُ وَالْمُوا نَبِقِ فَقَالَ وَإِنْقُواْرِ الله ان الله عليم بدات الصدور يعني لا تنقضوا ثلث العهود ولا تعزموا بعلو بكم على نقضها غانه أن خطرة لك جالكم فالله يعلم بدُّلك وكتي به محازً يا (والنَّاني) قَالَ ابْ عَنْاس رضي الله عنهما هوالميثاق اللذي أخذه الله أوالى على ني اسرائيل حين قالوا آمنا مالتوراة ويكل مأفيها فلما كان من جلة مافي النوراة المشارة عقدم محد صلى الله عليه وسل لرمهم الاقرار محمد عليه الصلاة والنسلام (والثان) قال محاهد والكلي ومقاتل هو الميثان الذى أخظه الله تعالى منهم خين أخر حهم من ظهر آدم على دالسلام وأشهدهم على أنفسهم أاست ريكم قال قيل على هذا القول أن بني آدم لابد كرون هذا العهد والميثاق فكيف بوعمر ون محقظه قلاللا أحترالله تعالى بإنه كان ذلك ماصلا حصل القطع يحصوله وحينتذ يحسن أن يأمر هم بالوقاء 'بدلك العهد (الرابع) قال السدى المراد بالمي القد الدلائل العقلية والشرعية ألتى فصبها الله تعساك نحلى التوحيد والشرانع وهو احتيسار أكثر المتكلمين الله قوله تُعالى ( الأنهاالذي آمنوا كونوا قوامين لله شهدا، القدط ) هذا أيضا متصل ماقبله والمرادح على الانقياد لكاليف الله تعالى واعلم أن التكاليف وان كثرت الأأنها محصورة في نواعين التعظيم لامر الله تعالى والشيفقة على خلق الله فَقُولُهُ كُونُوا قُوأُمِينَ اشْهَارَةُ الْمَالَنُوعِ الأُولُ وَهُو التَّعطيمُ لامرالله ومعنى القيامُ لله هوأن يقوم لله بالحق في كلُّ ما يلرمه القيام به من اظهار العبودية وتعطيم الربوبية وقوله شهداء بالقسط اشارة الى الشفقة على خلق الله وفد قولان (الاول) قال عطاء يقولُ لاتخابي في بههادتك أهل ودل وقرابك ولاتنع شهادتك أعدادك وأضدادك ( الثاني ) قَالُ الزجاج المعنى تبينُونَ عِن ين الله لأن الشَّاهد يبين مايشهد عليه منه مم قال أوال عبر منكم شنا أن قوم على أل لا تعدلوا ) أي لا يحملنكم بعض قوم على أن التعداوًا وَأُوادِ أَنَّ التعداوا فيهم لكُّنه حذف للعلم وفي الاسَّية قولان ( الاول) انها عامة والمعنى لا يحملنكم بعض قوم على أن تجوروا عليهم وتجاوزوا الحدفهم بل اعداد المداور في المحملة المداور الم عَلَمْ ومعنسِهِ أَمْرُ أَلِلَّهُ يَعَالَى جِيسِعِ الخلق بأن لايعسَاملوا أحدا الاعلى سبيل العدلُ والْازْصِيَّاقِ وَرَكَ لِلِيَلِ وَالطَّهِ وَالْأَعْسَافِ ﴿ وَالثَانَى إِ ﴾ انها يختصةُ بالكِفار فأنها نُزَلَتُ فَيْ قُرْ يَشِ لِمَاصَّدُوا السَّلَيْنِ عِن الْمُسجِدُ الْحَرَامِ قَالَ قِيلِ فَمْسِلِي هَدَا القُولَ كِيفِ يُعْقِلُ طَلِمُ الْمُنْشِرِ كِينَ مِعِ أَنَّ السَّلَيْنِ إِمْرُوا بِقَتْلَهِمْ وَسِي ذَرَارِ بِهِمْ وَأَحْدَ أَمُوالْهِمْ وَلَيْنَا عكن ظلهم أيضاً من وجود كثيرة منها أنهر أذا أظهر واالاسلام لايقبلونه منهم ومنها المتحللة المالان المالان المتحدد والقول المتحدد المتحدد والقول المتحدد المتحدد والقول المتحدد والقول المتحدد المتحدد والقول المتحدد والقول المتحدد والمتحدد والمتحدد والمتحدد المتحدد والمتحدد المتحدد المتحدد

الشايي ينحث ومحوز تعلقنهما يبعب أيضا وكيف حال من ضمير بوارى والجمسله ثابي مه مسولي يرى والمراد، بسوأة أحيه جسده الميت . (قال) استناف مبنى على سؤال نشأ مرسوق الكلام كانه قيل ناذا فالعدمشاهدةمال الغراب فقيل قال (ياويلتي) هى كلةجز عوالمسر والآلف بدل من باء المنكلم وللعني باويلتي احضري فهذا أوامك والوبل والو للة الهليكة (أعجبت أنأ كون) أي عن أن أكون (مثل هدا العراب أوارى سوأة أخى) تعجد من عدم اهتدائه الى ما اهتدى الميد العرباب وفوله تعالى فأوارى بالنصب عطف عل أن أكون وقرئ بالرفع أي فأنااواري (فأصبح من النادمين) أي علم قتله لاكاندفيد من التحبرق أمره وجله على رقبته مدة طويلة روى أنه لما فتله ا اسود بحسده وكان أبيض فسأله ادم عَن أُخَيدُ فَقَالَ

ماكنت عليه وكيلاقال بل قنلته والذلك اسودجد ذان ومكن آدم بعده مائة سندلا يعنصل وقيل بأقبل قابل هايل فيلم هرب الى عدن من ارض المين عام المين فقال له الما أكات التارفريات عابل لانه كان تحدمها و يمبدها مان عبدتها المتشا حصل مقصودك فبني يَيِّت نارُقَ فلبد هَا وهُو إي امن عبد النار (من أحل ذلك) شروع فيا هُوالله صود من الزوة النَّه أَمْن أَيَّان بعض اخرمن جنايات بنى اسرائيل ومعاصيهم وذلك اشارة الى عظم شأن القتل وافر اطقيحه المفهومين بماذ كرفي تضاعيف

القصة من استعظام هابيل له وكال اجتنابه عن مباشرتُم ان كان ذلك بطريق الدفع عَن نفسه واستسلامه لأن بقتل خوفا من عقابه و ببان استنباعه لتحدل القاتل لاثم المقتول ومن كون قابيل بمباشرته من جلة الخاسرين دينهم و دنياهم ومن ندامته على فعله مع ما فيه من العتووشدة الشكيمة وقساوة القلب والاجل في الاصل مصدر أجل شرا اداجناه استعمل في تعليل الجنايات كافي قولهم من جراك ﴿ ٥٦١ ﴾ فعلنه أي من أن جررته وجنبته ثم اتسع فيه واستعمل في كل

تعليل وقرى من اجل مكسرالهمزةوهم لغة فيد وقري من اجل بحذف الهمزةوالناه فتعتهاعلى النونومن لاتداءالغابة متعلقة بقوله تمالي (كتبنا على بني اسرائيل) وتقديهها عليه القصرأى من ذلك التدأالكت ومندنثأ لامنشي آخرأي قضنا عليهم وبينا (انهمن قنل نفسا) واحدة من النفوس (بغيرنفس)أى بغيرقنل نفس يوجب الاقتصاص (أوفسادق الارض) أىفساديوجباهدار دمهاوهوعطفعلي ماأضيفاليدغبرعلي معنى نفى كلاالامر بن معا كافي قواكمن صلى بغير وصنوءأ وتيم بطلت صلاته لانف أحدهما كافي قولك امن صلى بغيروضوراً و توب بطلت صلاته ومدار الاستعمالين اعتمارورود النفاعلى مايستغادمن كلة أومن الترد لدبين الامرنالني عن التخيير والاباحة واعتبار العكس

لهمءله الامر بالعدل وهو قوله هوأقرب للتقوى ونظيره قوله وأن تعفوا أقرب للتقوى أي هواقرب للتقوى وفيه جهان و (الاول) هوأقرب الى الاتقاءمن معاصي الله تعالى (والثاني) هواقرب إلى الاتقاء من عداب الله وفيه تنبيه عظيم على وجوب العدل مع المكفارالدين هم أعداء الله تعالى فاالظن بوجو به مع المؤمنين الذي هم أولياؤ موأحباو م \* مُع ذَكِر الكلام الذي يكون وعدامع المطبعين ووعيد اللمذنبين وهو قوله تعالى (واتقوا الله آن الله خبر عاتعملون) يعني انه عالم بجميع المعلومات فلايخني عليه شي من أحوالكم \*تُمِذَكُرُوعِد المؤمنين فقال تعالى ( وعدالله الدين آمنوا وعلوا الصالحات لهم مغفرةً وأجرعظيم) فالمغفرة اسقاط السيات كاقال فأولنك ببدل الله سياتهم حسنات والاجر العظيم ايصال الثواب وقوله الهم مغفرة وأجرعظهم فيه وجوه (الاول) انه قال أولاوعد اللهالذُبن آمنواوعُلُوا الصالحات فكانهقيل وأي شئ وعدهم فقال لهم مغفرة وأجر عظيم (الناني) التقديركانه قال وعدالله الذين آمنوا وعملوا الصالحات وقال لهم مغفرة وأجرعظيم (والثالث) اجرى قوله وعدمجرى قال والتقديرقال الله في الذين آمنوا وعلواالصالحات لهم مففرة وأجرعظيم (والرابع) أن بكون وعدا واقعاعلى جلة الهم مففرة وأجرعظهم أى وعدهم بهذا المجموع " فان قبل لم أخبرعن هدا الوعدمع انه او أخبر بالموعود مه كان ذلك أفوى القلما أل الاخبار عن كون هذا الوعدوعد الله أقوى وذلك لانه أضاف هذاالوعدالىالله تعالىفقال وعداللهوالاله هوالذى يكون قادراعلى جميع المقدورات عالما مجميع المعلومات غنياعن كل الحاجات وهذا يمتنع الخلف في وعده لان دخول الخلف أتمايكون اماللجهل حيث ينسى وعده واماللجزحيث لايقدرعلى الوفاه بوعده واماللبخل حيث يمنعه البخل عن الوفاءبالوعد واماللحاجة فاذاكان الاله هوالذي يكون منزهاعن كلهذه الوجوه كان دخول الحلف في وعده محالافكان الاخبارعن هذا الوعد أوكد وأقوى من نفس الاخيار عن الموعودية وأيضافلان هذا الوعد يصل البه قبل الموت فيفيده السرور عندسكرات ألموت فتسهل بسببه تلك الشدائدو بعدالموت يسهل عليه بسببه البقاء في طلمة القبرو في عرصة القيامة عند مشاهدة تلك الاهوال مم ذكر بعد ذلك وعبد الكفار \* فقال ( والذين كفروا وكدُّبُوا بآياننا أولئك أصحاب الجحيم) هذه الآية نص قاطع فيان الحلود ليس الاللكفارلان قوله أولتك أصحاب الجعيم يفيد الحصر والمصاحبة تقنضي الملازمة كأيقال اصحاب الصحراء أي الملازمون لهات قوله تعالى ( بالبهاالذين آمنوا أذكروانعمت ألله عليكم اذهم قوم أن يبسطوا البكم أيديهم فَكُفَ أَيْدِيهِمِ عَنْكُمُ ) وفيه مسائل (المسئلة الأولى ) في سبب زول هذه الآية وجهان (الاول)انالشركين في اول الامركانواغالبين والمسلين كانوامة هورين مغلوبين ولقدكان المشركون ابداير يدون ايقاع البلاء والقتل والنهب بالمسلين والله تعالى كان يمنعهم عن مطلوبهم الى أن قوى الاسلام وعظمت شوكة المساين فقال تعالى اذكر وانعمت

ومناطالاعتبار ين اختلاف ﴿ ٧١ ﴾ ث حال ما أضيف اليه غيرمن الامرين بحسب اشتراط نقيض الحكم بتحقق أحدهما واشتراطه بتحققهما معافني الاول يردالنني على الترديد الواقع بين الامرين قبل ورود، فيفيد نفيهما معا وفي الثاني يرد الترديد على النني فيفيد نني أحدهما حِمّا اذليس قبل ورود النني ترديد حتى يتصورعكسه وتوضيحه أنكل حكم شرط بتحقق أحد شئين مثلا فنقيضه مشروط بانتفائهما معاوكل حكم سرط بمحققهما معافنقيضه مشروط بانتفاء أحدهما ضرورة أن نقيض كلسئ مشروط بنقيض سرطه ولاريب في أن نقيض الايجاب الجرئي كافي الحكم الاول هوا اسلب الكلى و نقيض الايجاب الكلى كافى الحيكم الثاني هور فعه المستارم السلب الجزئي فذبت استراط نقيض الاول بالتفائه ما معاوا شتراط بقيض الذابي بالنفاء على 370 ﴾ أحدهما ولما كان الحكم في قولك

الله عليكم اذهم فوم وهم المسركون أن يبسطوا الكم أيديهم بالقتل والنهب والنه دكم الله تعالى بلطفيه ورحد أيدى الكفارع كم أنها المسلون ومنل هذاالانعام العطيم يوجب عليكم أن تدُّوا معاصيد ومنا هد الله على (واتقواالله وعلى الله فليتوكلُ المؤمنون ) أي كونوا مواطمين على طاعة الله تعالى ولا تفاهوا أحدا في اقامة طاعات الله تعالى (الوحه الناس) أن هذه الا ية رات في واقع تخاصة ثم فيه وجوه (الاول ) قال ابن عباس والكلي ومقابل كان الني مسلى القعلمة وسلم بعث سرية الى بني عامر فقتلوا ببترمعوردالانلانديم (أحدهم) عروس أمد العمري والصرف هووآ حرمعدالي التي صلى الله عديد وسلم ليخبراه حبرا و دلعيارجلان من بني سام معهما أمانم الني سلى الله علمه وسلم فقتلاً هماولم تعلماأن عهما إمانا فجاء قومهما بطلمون الدية فيغرج الذي صلى الله عليه وسلم وسع أبو بكروع وحمال وعلى حتى دحاواعلى سى النضير وفد كانوا عاهدوا الذي على ترك الدال وعلى أن تعبدوه في الدرات وقار ان صلى الله عليموسم رحل من أسخابي أصاب رحلين معهما أمان مي فلزمي ديه مما فأ, يدأن تعبيوبي فقالوا احلسحى بطعمك وتعطيك ماتر يديم همه ابلفك برسولانة و بأصحابه فنزلجبريل وأحبره بذاك عنام رسول الله ملى الله على وسلم في الحال مع الصحابه وحرجوا فقال اليهود ان ودور ماده في وأسلهم الرسول أنه ودير ، علمه الرجى ماعر مواعده فالعطاء توامروا على أن يطرحواعده رحاً وحرا وصل بل أسوافاً حده حبر بل عليه السلام (والثاني، فالآحروبان لرسول ترل معر لاوتفرق الاسعد، وعلق رسول الله صلى الله عليه وسم سلاح، المحرة فعاء اعرابي ومل سيف رسول الله عمأ صل عليه وقال مر يتنعك مي قال الله عا ما الله عد، وسلم وقال من منعك عنعك على الله عد، وسلم وقال من عنعك منى فقال لاأحد نم صاح رسول الله بأصحابه فاسترهم وأبي أن عادية وعلى هذين القوابن علراد مر فوله أذكروا بعدما الله عليكيم تدكير بعدمالله عليهم بدفع النسروالم كروه عن بدهم فانه وحصل ذك الكان من أعظم لحي ( والثالث) روي ال المسلين قاموا الى صلاه أظهر بالجاءد وذلك بعد فان فلاصلواندم المسركون وقالوالسنا أوقعناد بهم في اثناء صلاتهم وقيل الهم السلين بددها صلاه هي أحد اليهم من ابنائهم وآبائهم يعنون صلاه العصرفهموامان يوقعوامهم اذاقاموا اليهافيز لجبريل عليه السلام بصلاً الحوف (المسئلة النابية) قال بسطاله سانه اداستمه و سط اليه يده اذا بطش به ومعى بسطالبدمدها الى الم طوس به ألاترى ان قولهم فلان يسيطا الماع ومديد الماع عدى واحدف كف أيديم عدكم أي مدها أن دسل اليكم # قوله تعالى ( ولقد أخذ الله ميثاق بني اسرائيل و بعثناء نهمائي عسرنفية )وفيد مسائل (المسئلة الاولى) اعلمان في اتصال هذه الآيه باقدله اوجوه (الاول) اله تعالى خاطب المؤمنين فيما قدم فغال وأذكروا دحمة الله عليكم وميثاقد الدى وانقكم به اذقاتم سمعنا وأطعناتم ذكرالآن انه أخذالميثاق من بني اسرائيل لكمنهم نقضوه وتراكوا الوفاء به فلأ كونوا أيها المؤمنون

منصلي بوضوءأوعم ا صحب صلاته مسروطا تحقق أحدهمام بهما كان نقيمه في قولك من صلى بغبروضوءأوعم بطلت صلاته مشروطا بنقيض النسرط المذكور المتة وهو انتفاؤهما معاضعين ورود النبي المستفاد من غير على الترديدالوافع بينالوضوء والتم يكلمة أوفاشق تحققهما معاضرورة عومالنبي الوارد على المبهم وعلى هدا يدور ماقالواانه أذاقيل جالس العلاءأواز هادتمأدحل عليه لاالناهمة امتنع فعل الجميع نحوولاتطعمنهم آنما أوكفورا اذالمعني لاتفعل أحدهما دأيهما فعله فهوأحدهم اوأما فونكمن صلى بوضوء أوثوب صحت صلاته فعمث كأن الحكم فيه منسروطا بتحقق كلا الامرن كان نقيضه فىقواك من صلى بغبر وضوء أوثوب نطلت صلاته مشروطا بنقيض

النمرط المذكوروهوانتفاء أحدهما فعينورود الترديدعلى النهى فأفادى أحدهما ولايخنى أن اباحة عمم مثل كم القتل مشروطة بأحدماذكر من القتل والفسادومن ضرورته استراط حرمته بانتفائهما معافتهين ورود النفي على المترديد لامحالة كانه قبل من قتل نفسا بغير أحدهما ( فكانما قتل الناس جيعا ) فن قال في تفسيره

او نغيرفسادفقدأ بعدعن توفية النطمالكر يمحقه ومافى كائمسا كافة مهيئة لوقوع الفعل معدها وجيعا حال من الناس أوبأ كيدومناط انتشبيه استراك الفعلين فأهتك حرمة اندماء والاستعصماء على الله قعالى وتجسيرالناس على القتل وفي استتباع القود واستجلا عضالله تعالى وعدابه العظيم (ومن أحياها) أي تسسابقاء نفس واحدة موصوفة بعدم ماذكرم القتل والفساد ﴿ ٥٦٠ ﴾ فالارض امابهي قابلها عن قبلها أواستنقاذها من سائر أسباب

الهلكية بوحه من الوحو° ( فكأ بما أحما الناس حيمًا)وجه التسييدظاهر والمقصودتهو يلأمر التسل والفعيم سأ ن الاحياء يتصويركل معمادصورة لأنقة به في ايجاب الرهدة والرغدة والذلك صدرالنطم الكريم نضمير لشأن المنبئ عن كالسهرا و ياهد وتسادره الي الادهال عدد ذك الصمير الموجب لريادة تمر برماسده في الدهن والالعميرلايعهم منه من أول الامر الأسأن ممهم له حطر فيبقى الذهل مترقبا لمايعقبه فيركن عسيد وروده وصل تكركانه فيل الله أل المعدد (واقدحا، أعم رسلنا مالىيات) جله ٥٠٠ قلة غيره وطوود على كسا أكدب بالوكيدالقمعي وحرف المحقق لكمال العالة تحقق مضمونها واندالم يقل ولقدأ رسلنا اليهم رسلنا الح للتصريح بوصول الرسائه اليهمو وأدل على تناهيهم في العنو والمكابرة أي و بالله لقدجاءتهم رسلنا

مثل أولنك اليهود بهدا الحلق المميم مُلاتصيروا مناهم فيمارك بديم مراللس والمله والمسكسة (والثاني) اله لماذكرقوله اذ روا يعمد الله علمكم دهم قوم أن يبسطوا اليكم أيديهم وقدذكرنا في بعض الروايات الهده الالله ولله فأالهودوأ لهم أرادوا القاع السُّر بُرسُول اللهُ قادْ كرالله تعالى ذلك أتبعه لد كروضائحهم و أن أنهم أبداكاتوا مواطمين على نقض العهود والموا'يق ( وا ثانب ) ان العرض من الآيات المنقدمة ترغيب المكلفين في قبول المكايف وترك الته دوالعصيان قد ارتعالي المكامت مركان قُبل المسلين كاكلفهم العلوا أنعاده لله في الكلف وأدرا غير مخصوصه الهم الهي عادة حارية له مع حمام عمام ، (المسئه الماية) قار الرحاح التي وعلى أصله من السب وهوالثقب الواسع يقال فلال نفيد أوم لدنه ينقد عر أحوالهم كإينقب عن الاسترار ومنه المناف وهي العصائل لانهالانطهر الاباشة مدسها ونفت الحاض أي العدق المقد الى آخره ومنه السه من الحرب لاله دأء سديد الدحول وداك لاله نظلي المعمر بالهنا، ووحدطعما قطران في لحدو مقمة استراو أنه رمين لا ٩ ود بولع في فجها وغمها ويقال كلد بقب وهو أل تسحجرته للار مع صوت حدو بالمعل دن المجلاء من العرب لللانظر قهم صدف اداعر فت مداهدو المايد فعلوا ععل المعلل الفاعل والمعمول فان كل معي ما مل فهموا ماف عير أحوال النوم المعتش مماوقال أبومسلم النقيب ههم فعول علم معون نعني احاهم على علم دريم ونظره أنه يقال للصروب صريب وللقول فتلوقال الادمم همالا صوالهم والساداليهم امورالتوم وتدسرمصالهم (المسئلة اثاند) ان ي اسرائيل كانوا شي عسر سطاها حار الله تعالى من كل سبط رجلاً ياون تقييالهم وحاكم دمهم وقال شاء والكلي السدى الله صاء بعثوا الى مدمه الجاري ألذي أمر موسعله اسلام باعسال معهم تعواعلى احوالهم ويرجعوا بدلك الىدهم موسىعا دالسلام فالم دهموا المهم رأوا اجراماعطيم وقوة وشوكه فهايواورحموا فحدثه اقومهم وفديهاهم دوسي علما اسلامأن يحدثوهم مكنوا الميثاق الاكاب و بوما مر سط الهوذا و يوسع بي بور من سط إفرائيم ب يوسف وهما اللدار قان الله تعالى فيهما قال رجلان مر أ ذين إحادون الآيه #فوله تعسالي ( وقال الله الي معكم بن أديم ا صلا. وآتاتم الكاه وآمه م بسلي وعرز وهم وأفرضتم الله قرصاحس فألاكفرر عبكم سنابكم ولادحلبكم حيات تحرى من عيما الادهار) وقيد مسامل (المسئلة الأولى) عالاً يد حدف وا عدير وقال الله أنهم الى معكم الأأ به حدف ذاك لا تصال الكلام بدكرهم (المسئلة اثارية) قولة الى معكم حكال لي ويه وولان (الاول) اله حطاب للقاء أي وقال الله الماء الى عدكم (وا ثاني) أنه حطاب لكل بي اسرائيل وكلا عما محمّل الا اللاول أولى لاما ضمير يكون عائدا الى أورب المذكورات وأو ما المذكورهنا التما، والله أعلم (المدئلة المالية) أن اكلام قدتم عند

حسيما أرراناهم بالآيات اواصحة الناطقة سقريرما كتساعلمهم أكيدالوحوب مراعاته ورأيدالهم المحافظة عليه (نمال كذيرا منهم بعر ذلك) أي بعد ماذكرمن الكتب وأكيد الامر بارسال الرسل سرى وتجذيد العهد مرة

فجعد أحرى ووضيع اسمالاشارة موضع الضمير

للايتّان بكمال جميزة وانتظامة بسبب ذلك في سلك الامورالشاهدة ومافيه من معنى البعد للا عاء الى علودز شهو بعد ومزلته في عظم الشان وتم للتراخى في الرّبة والاستبعاد (في الارض) متعلق بقوله تعالى (لمسرفون) وكذا الظرف المقدم لايقدم في منوسط اللام بينه و بينه مالانها لام الابتداء وحقها الدخول على المبتدا والمادخولها على الخبرا كان ان فهى في حيزها الاصلى حكم اوالاسراف في كل أمر التباعد عن حد هو ٥٦٤ كه الاعتدال مع عدم مبالاة به أي مسرفون

قوله وقال الله اني معكم والمعني اني معكم بالعلم والقدرة فأسمع كلامكم وأرى أفسالكم وأعلم ضمائركم وأقدر علىابصال الجزاء اليكم فقوله آنى معكم مقدمة معتبرة جدأ فى الترغيب والتزهيب ثم لما وصعالة تعالى هذه المقدمة الكلية ذكر بعدهاجلة شرطية والشرط فيهامر كبمن أمور خسةوهي فواه لأن أقتم الصلاة وآتيتم الزكاة وآمنتم برسلي وعزرتموهم وأفرمنتم الله قرصنا حسنا والجزاء هوقوله لاكفرن عنكم سيشاتكم وذلك اشارة الى أزالة العقاب وقوله ولادخلنكم جنات تجرى من تحتها الانهار وهواشأرة الى ايصال الثواب وفي الآية سؤالات (السوال الاول) لم أخر الاعان بالرسل عن اقامة الصلاة وايتا الزكاة مع انه مقدم عليها والجواب ان اليهودكانوا مقرين بأنه لابدفي حصول المجاة من اقامة الصلاة وايتاء الزكاة الأأنهم كانوامصر ين على تكذيب بعض الرسل فذكر بعداقامة الصلاة وايتاءال كاة انه لابدمن الايمان بجميع الرسل حتى يحصل المقصود والالميكن لاقامة الصلاة وابتاء الزكاة تأثير فيحصول النجاة مدون الاعان بحبيع الرسل (والسوَّال الثاني) مامعنيّ النعزير الجواب قال الزجاج العزر في اللفة الرد وتأويل عزرت فلانا أى فعلت به ما يرده عن القبيم و يزحره عنه ولهذاقال الاكثرون معنى قوله وعزرتموهم أى نصرتموهم وذلك لانمن نصر انسانا فقدردعنه أعداء قال واوكان النعز بر هوالتوقير لكان قوله وتعزروه وتوقروه تكرارا (والسؤال\الثالث) قوله وأقرضتم الله قرضا حسنسا دخل تحت اشاء الزكاة فحاالفائدة في الاعادة والجواب المراد بايتاء الزكاة الواجبات وبهذا الاقراض الصدقات المندوية وخصها بالذكرتنبيها على شرفها وعلوم تبتهاقال الفراء واوقال وأقرضتم اللهاقراضا حسنالكان صوابا أيضا الاانه قديقام الاسم مقام المصدر ومثله قوله فتقبلهار بهابقبول حسن ولم يقل بتقبل وقوله وأنبتها نباتا حسنا ولم يقل انباتا \* ثم قال تعالى (فَن كَفر اعد ذك منكم فقد صل سواء السبيل) أي أخطأ الطّريق المستقيم الذي هوالدينّ الذي شرعه الله تعالى لهم فانقيل من كفرقبل ذلك أيضافقد صل سواء السبيل قلنا أجل ولكن الصلال بعده أظهر وأعظم لأنالكفر انماعظم قبحه لعظم النعمة الكفورة فاذا زادت النعمة زاد قبيم الكفر و يلغ النهاية القصوى # ثم قال تعالى ( فَجَانَقْضُهُم مِيثَاقَهُم لَعْنَاهُم ) وفيه مسئلتان (المسئلة الاولى) في نقضهم الميشاق وجوء (الاول) بتكذيب الرسل وقتل الانبياء (الثاني) بكتمانهم صفة مجد صلى الله عليه وسلم (الثالث) مجوع هذه الامور (المُسْئُلةُ الثانية) في تفسير اللهن وجوء ( الاول ) قال عطاء لعناهم أي أخر بجناهم من رحمتنا (الثاني) قال الحسن ومقاتل مستخناهم حتى صاروا قردة وخناز بر ( الثالث) قال ابن عباس صربنا الجربة عليهم \* ثم قال تعالى (وجعلنا قلو بهم قاسية يحرفون الكلمعن مواضعة) وفيه مسائل ( المسئلة الأولى) قرأ حزة والكسائي قسية بتشديد الياء بغير ألف على وزن فعيلة والباقون بالالف والتحفيف وفيقوله قسية وجهسان

فيالقتل غير مبالين به ولما كان اسرافهم في أمرا لقنسل مستلزما لتغريطهم في شــأن الاحياء وجوداوذكرا وكان هوأقبع الامرن وأفظ مهما آكتني مذكره في مقام التشنيع ( انما حزاءالذين تحاربون الله ورسوله )كـــلام مستأنف سيق ليسان حكم نوع من أنواع القتل و مايتعلـــق په من الفساد بأخذالال ونظأره وتعيين موجيد العاجل والآجل اثر يان عظم شأن القتل بغيرحق وأدرج فيدبيان ما أشراليد اجسا لا من الفساد المبيح للقال قيلأى يحار بونرسوله وذكرالله تعالى للتمهيد والنبيدعلي رفعة محله عنده عزوجل ومحاربة أهلشر يعتد وسالكي طريقته من المسلسين محاربة له عليدالسلام فيع الحكم من يحاد بهم ولويعبد أعصبار

بطريق العبارة دون الدلالة والقياس لان ورود النصاليس بطريق خطاب المشافهة حتى يختص ﴿ أحدهما ﴾ حكمه بالكافين عندالنزول في هتاج في تسميم لفيرهم الى دليل آخر وقبل جعل محاربة السلمين محاربة لله تعالى ورسوله تسفيسالهم والمعنى محاربون أولياه هما وأصل الحرب السلب والمراد ههنا قطع الطريق وقبل المكابرة بطريق اللسوضيسة وأنكانت في مصر ( و يسغون

ق الارض )عطف على بحار بون والجاروالمجرور متعلق به وقوله تعالى (فسادا) امامصدروقع موقم الحال من فاعل يسمون أى مفسدين أو مفعول له أى الفسادا ومصدر مؤكد السعون لا نه في معنى يفسدون على أنه مصدراً فسد بحدف الزوائد أو اسم مصدر \* قبل زلت الآية في قوم هلال بن عويم الاسلى وكان وادعه رسول الله صلى الله عليه وسم على أن لا يعينه ولا يعين عليه ومن أتاه من المسلمين ﴿ ٥٦٥ ﴾ فهو آمن لا يهاج ومن مر بهلال الى رسول الله صلى الله عليه

وسإفهوآمن لايهاجفر قوم من بني كنانة يرمدون الاملام بناس من قوم هلال ولم يكن هلال بومئدشاهدا فقطعوا عليهم وقتلوهم وأخذوا أموالهموقيل نزاتفي العرنيين وقصتهم شهورة وقيل فيقوم منأهل الكتاب بينهم وبين رسولالله صلى الله عليه وسلمعهد فنقضوا العهد وقطعوا السبيل وأفسدوا فىالارض ولماكانت المحاربة والفسادعلي مراتب متفاوتة ووجوه شتىمن القتل بدون أخذ المالومن القتل معاخده وأخذه بدون القتلومن الاخافة بدون قتل وأخذ شرعت لكل مرتبة من تلك المراتب عقوية معينة بطريق النوزيعفقيل (أن يقتلوا)أى حدا م غرصلاان أفردوا القتل واوعفا الاولياء لايلتفت الىذلك لانه حقالشرعولافرقبين أن يكون القتل بآ لة جارحة أولا(أو يصلبوا)أي مع

(أحدهما) أن تكون القسية بمعني القاسية الاأن القسى أبلغ من القاسي كإيقال قادر وقدير وعالم وعليم وشاهد وشهيد فكماان القدير أبلغمن القادر فكذلك القسي أبلغمن القاسي ( والثاني )انه مأخوذ من قولهم درهم قسي على وزن شقي أي فاسدردي قال صاحب الكشاف وهوأيضامن القسوة لانالذهب والفضة الخالصين فيهمالين والمغشوش فيه يبس وصلابة وقرئ قسية بكسرالقاف الاتباع (المسئلة الثانية ) قال أصحابنا وجعلنا قلوبهم قاسية أىجعلناهانا ئية عن قبول الحق منصرفةعن الانقياد للدلائل وقالت المعتزلة وجملنا قلو بمهم قاسية أى أخبر باعنها بأنها صارت قاسية كإيقال فلان جمل فلانا فاسقاوعدلا ثمانه أماله ذكر بعضماهو منتائج تلك القسوة فقال يحرفون إلكام عن مواضعه وهذا التحريف محتمل التأويل الباطل ومحتمل تعييراللفظ وقدبينا فيما تُقدم ان الاول أولى لان الكتاب المنقول بالتواتر لايتأتى فيه تغيير اللفظ \* مُمِقَال تَعَالَى ( ونسواحظا مماذكروا به ) قال ابن عباس تركوانصب ماأم وابه في كتابهم وهوالايمان بمحمد صلى الله عليه وسلم #مُعقال تعالى (ولاتزال تطلع على خائنة منهم) وفي الخائنة وجهان (الاول) ان ألخائنة عمني المصدر ونظيره كشركا كافية والعافية وقال تعالى فأهلكوا بالطاغيةأىبالطغيان وقال ليس لوقعتها كاذبة أىكذب وقال لاتسمع فبهالاغية أي لغواوتقول العرب سمعت راغيةالابل وثاغيةالشاء يعنون رغاءها وثَغَاءهاوْقال الرَّجاجِو يَقال عَافاهالله عافية ﴿ وَالثَّانِي ﴾ أَنْ يَقَالَ الْحَائِنَةُ صَفَّهُ والمعنى تطلعءلي فرقة خائنة أونفس خائنة أوعلى فعلة ذات خيانة وقيلأراد الخائن والهاءالمبآلغة كعلامةونساية قالصاحب الكشاف وقرئ على خيانة منهم \* تمقال تعالى(الاقليلامنهم)وهمالذين آمنواكعبدالله بنسلام وأصحابهوفيل يحتمل أن يكون هذا التمليل من الذين بقوا على الكفرلكنهم بقواعلي العهد ولم يخونوا فيه \* ثم قال (فاعف عنهمواصغم )وفيه قولان (الاول ) انه منسوخ بآية السيف وذلك لانه عفو وصغيم عن الكَفار وَلاشكَ انه منسوخ يآية السيف (وَالْقُولُ الثَّانِي )انه غيرمنسوخُ وعلى هذا القول فغ الآبة وجهان (أحدهما ) المعنى فأعفعن مذنبهم ولاتؤاخذهم بماسلفمنهم(والثاني)انااذاحلناالفليل علىالكفارمنهماالدين بقواعلىالكفرفسرنأ هذهالا يذبأن المرادمنها أمر اللهرسوله بأن يعفوعنهم ويصفع عن صغائر زلاتهم ماداموا باقين على المعهد وهوقول أبي مسلم \* تمقال ( أن الله يحبُّ المحسنينُ ) وفيه وجهان ( الاول ) قالًا بن عباس آذا عفوت فأنت محسن وأذا كنت محسنا فقد أحبك الله (والثاني) ان المرادبه ولاء المحستين هم المعنيون بقوله الاقليلامنهم وهم الذبن مانقضوا عهدالله والقول الاول أولى لان صرف قوله ان الله يحب المحسنين على القول الاول الى الرسول صلى الله عليه وسلم لانه هوالمأمورف هذه الآية بالعفوو الصفح وعلى القول الثانى الى غيرارسولولاتك الالولأولى \*قوله تعالى (ومن الذين قالوا الانصاري أخذنا

القتلان جعواً بين القتل والاخذبان بصلبوا أحياء وتبعج بطونهم برمح الى أن يوتوا وفى ظاهر الرواية ان الامام مخيران شاءً اكتنى بذلك وان شاء قطع أبديهم وأرجلهم من خلاف وقتلهم وصلبهم وصيغة التفعيل فى الفعلين للتكثير وقرى بالتحقيف فبهما (أو تقطع أيديهم وأرئجلهم من خلاف) أى أيديهم البينى وأرجلهم السعرى أن اقتصر واعلى اخد المال من مسلم أو ذمى وكان المقدار بحيث لو قسم عليهم اصاب كلامنهم عشرة دراهم أومايساويها قيمته أماقطع أيديهم فلاخد المال وأماقطع أرجلهم فلاخاة الطريق بتغو يتأمنه (أو ينغوامن الارض) انلم يفعلواغير الاخافة والسعى للفساد والمرادبالني عندنا هوالحبس فانه نني عن وجه الارض لدفع شرهم عن أهلها و يعزرون أيضا لمباشر تهم منكرا ﴿ ٥٦٦ ﴾ لا خافة وازالة الامن وعندالشافعي رضى الله

ميثاقهم فنسواحطا بماذكروا به فأغرينا بينهم العداوة والبغضاء الى يوم القيامة وسوف منبئهم الله عا كانو ايصنعون) المرادان سبيل النصاري مثل سبيل اليهود في نقص المواثيق من عنداً لله واناً قال من الذين قالوا انافصارى ولم يقلومن النصارى وذلكُ لانهم انما سمواأنفسهم بهذا الاسم ادعاء لنصرة الله تعالى وهم الذين قالوالعيسي بحن أنصارالله فكانهذا الاسم في الحقيقة اسم مدح فبين الله تعالى أنهم يدعون هذه الصفة واكتنهم ليسوا موصوفين بهاعند الله تسالى وقوله أخذنا ميثاقهم أى مكتوب في الانجيل أن يؤمنوا بمحمد صلى الله عليه وسلم وتنكير الحظ في الآية يدل على أن المراديه حظ واحد وهوالذى ذكرناهمن الايمان بمحمد صلى الله عليه وسلم وانماخص هذاالواحد بالذكرمع انهم تركوا الكثير بمأأمرهم الله تعالى به لان هذا هوالمعظم والمهم وقوله فأغرينا بينهم العداوة والبغضاء أي ألصقنا العداوة والبغضاء بهم يقال أغرى فلان بفلان اذاولع به كانه الصقبه ويقال لما التصقبه النبئ الغراءوني قُوله بينهم وجهان (أحدهما) بين اليهودوالنصاري (والنابي) بينفرق الصاري فان بعضهم بكفر بعضا الى يوم اليقامة ونظيره قوله أو يلبسكم شيعاو يذيق بعضكم بأس بعض وقوله وسوف ينبئهم الله بماكانوا يصنعون و عيدلهم \* قوله تعالى ( ياأهل الكتاب قدجاء كم رسولنا يبين لكم كثيرا ما كنتم تخفون من الكماب و يعفوعن كنير) واعلم انه تعالى لما حكى عن اليهودوعن النصار تقضهم العهدو تركهم مأأمر والهدعا هم عقيب ذلك الحال الايمان بمعمد صلى الله عليه وسلمفقال يأهل الكتاب والمرادبأ هل الكتاب اليهود والنصاري وانماوحد الكتاب لانه خرج مخرج الجنس ثم وصف الرسول بأمرين (الاول) اله يبين لهم كثير امماكانوا يخفون قال ابن عباس أخفوا صفة مجمدوأ خفوا امرارحم ثمان الرسول صلى الله عليه وسلمبين ذلك لهموهذا معجز لانه عليه الصلاة السلاملم نقرأ كتابا ولمرتعلم علمامن أحد فَلَا أُخْبِرَهُمُ بِأُسْرَارُ مَافِي كُنَّا بِهِم كَانَ ذِلْكَ اخْبَارًا عَنَّ الْغِيبِ فَيْكُونَ مَعْجُزًا ( الوصف الثانى ) للرسول قوله و يعفوعن كثيرأى لايظهر كثيراً بما تُنكَّمُونه أنتم وانمالم يظهره لانه لاحاجة الى اطهاره في الدين والفائدة في ذكر ذلك انهم يعلون كون الرسول عالما بكل ما يخفونه فيصيرذلك داعيالهم الى ترك الاخفاء لللايفتضيحوا عميم قال تمالى ( قديما و كم من آلله نور وكتاب مبين )وفيه أقوال (الاول) ان المراد بالنور لمحمدو بالكتاب القرآنُ (والثاني) أن المراد بالنور الاسلان وبالكتاب القرآن ( الثالث ) النور والكتاب هو القرآن وهذا صعيف لان العطف يوجب المغايرة بين المعطوف والمعطوف عليه وتسمية محدوالاسلام والقرآن بالنورطاهرة لإن النورالظاهرهوالذي يتقوى بهالبصر على ادراك الاشياء الظاهرة والنور الباطن أيضاهو الذي تتقوى به البصيرة على ادراك الحقائق والمعقولات \* ثم قال تعالى ( يهدى به الله ) أىبالكتاب المبين ( من اتبع رضوانه ) من كان مطلوبه من طلب الدين اتباع الذين الذي يرقضيه الله تعالى فأمامن كان

عنه الني من بلد الى بلدلايزال يطلب وهو هارب فزعا وقبلهو النفيءن بلده فقطوكانوا ينفونهم الى دهلك وهو بلد نی آقصی نہامہ وناصع وهو بلدمن بلاد الحبشمة (ذلك) أي مافصل من الاحكام والاجزية قيل هومبتدأ وقوله تعالى (لهيم خرى) جلة من خبر مقدم على المبتداوقوله تعالى (في الدنيا) متعلق بمعذوف وقعصفة لخزىأومتعلق بخيىعلى الظرفية والجله في محل الرفع على أنها خبرلدلك وقيل خرى خبر اذلك ولمهم متعلق بمحذوف وقعحالامنخرى لانه نى الاصل صفةله <sup>ف</sup>لما قدم انتصب حالاوفي الدنيااما سفة لخرى أومتعلق به على مامر والخزى الذلوالفضيحة (ولهم في الآخرة) غير هذا (عداب عظیم) لايقادرقدره لغايةعظم جنامهم فقوله تعالى الهمخبرمقدم وعذاب

مبتدأ مو خرو في الآخرة متعلق بمحدوف وقع حالا منعداب لانه في الاصل صفةله فلما قدم ﴿ مطلوبه ﴾ انتصب حالاً ي كاثنا في الآخرة ( الاالدين تابوا من قبل أن تقدروا عليهم) استثناء مخصوص بما هومن حقوق الله عنه وخوة الله عنه وخوة في الاولياء من القصاص ونحوة في الدولياء من القصاص ونحوة في اليهم ذلك ان شاو اعفوا

وان أحبوا استوفوا وانما يسقط بالتوية وجوب استيفائه لاجوازه وعن على رضى الله عنه أن الحرث بن بدرجاء تأنبا بعد ماكان يقطع الطريق فتبل تو بتد ودراً عند العقوية ( ياأيها الذين آمنوا اتقواالله ) لماذكر عظم شأن القتل والفساد و بين حكمهما وأشير في تضاعيف ذلك الى مغفرته تعالى لمن تاب من جنايته أمر المؤمنون بأن يتقوه تعالى فى كل ماياتون ومايدرون بترك ما يجب اتفاؤه ﴿ ٥٦٧ ﴾ من المعاصى التي من جملتها ماذكر من القتل والفساد

وبفعل الطاعاتالتي من زمر تهاااسعی فی احیاء النفوس ودفعالفساد والمسارعة الى النوية والاستغفار( والتغوا) أى اطلبو الانفسكم (اليه) أى الى ئوا يەوالزلنى منە (الوسيلة) هي فعيلة عدي مابتوسل به و يتقرب الى الله تعالى من فعل الطاعأت وترك المعاصي من وسلالي كذاأي تقرب اليدبشئ واليدمتعلقبها قدم عليهاللاهتمام به واست عصدرحتي لاتعمل فيماقلها واءل المرادما الاتفاء المأمور به فانه ملاك الامركله كااشع اليدوذر يعةانيلكلخير ومحاءمن كل صبرفالجلة حيشذجارية مماقبلها محرى الىيان والتأكيد أومطلق الوسيلة وهو داخل فيهادخولاأوليا وقيل الجلة الاول امر يترك المعاصى والثانية أمر يفعل الطاعات وحيثكان في كلمن ترك المعاصي المشتهاة للنفس الوفعل الطاعات المكروهة

مطلوبه من دينه تقرير ماألفه ونشأ عليه وأخذ من أسلافه معترك النظير والاستدلال السلامة و يجوزأن يكون على حذف المضاف أى سبل دارا اسلام ونظيره قوله والذين قتلوافي سبيلالله فلن يضل أعالهم سيهديهم ومعلوم انه ليس المرادهدابة الاسلامبل الهداية الىطريق الجنة \* تمقال ( و يخرجهم من الظلات الى النورباذيه ) أي من ظلات الكفر الى نورالاءان وذلك ان الكفر بتحير فيه صاحبه كا يتحير في الظلام ويهندي بالايمان الىطرق الجنة كالهتدي بالنور وقوله باذنه أي بتوفيقه والباء تتعلق بالاتباع أي اتبعرضوانه باذنه ولايجوزأن تتعلق بالهداية ولابالاخراج لانه لامعني له فدل ذلك على انه لايتبع رضوان الله الامن أراد الله منه ذلك #وقوله ( و يهديهم الى صراط مستقيم ) وهوالدين الحق لان الحق واحدلذاته ومتفق منجيع جهاته وأماالباطل ففيدكرة وكلها معوجة \* قوله نعالى (لقد كغرالذين قالوا انالله هوالمسيح ان مريم) في الآية ســو ال وهو ان أحدا من النصاري لا يقول ان الله هوالمسيح بن مريم فكيف حكى الله عنهم ذلك مع انهم لا يقولون به وجوا به ان كشيرا من الحلواية يقولون ان الله تعالى قديحل في بدن انسان معين أوفي روحه واذاكان كذلك فلا يبعد أن يقال ان قوما من النصاري ذهبوا الىهذا القول بلهذا أقرب بمايذهب اليله النصاري وذلك لانهم يقولون اناقنوم الكلمة اتحد بعيسي عليهالسلام فأغنوم الكلمة اماأن يكون ذاتأ أوصفة فانكان ذاتافذات الله تعالى قدحلت فيعيسي واتحدت بعيسي فبكون عيسي هوالاله على هذا القول وان فلناان الاهنوم عبارة عن الصفة فانتقال الصفة من ذات الى ذات آخرى غيرمعةول ثم يتقديرانتقال افنوم العلم عن ذات الله تعالى الى عيسى يلزم خلو ذاتالله عن العلم ومن لم يكن علما لم يكن الهافي الله يكون الاله هوعيسي على قواهم فنبت انالنصاري وانكانو الايصرحون بهذاالقول الاانحاصل مذهبهم ليس الاذك ثمانه سيحانه احتج على فساد هذا المذهب بقوله (قل فن يملك من الله شيئا أن أراد أن ملك المسيح ابن مريم وأمه ومن في الارض جيعاً) وهذه جلة شرطية قدم فيها الجزاء على الشرط والتقديران أراد أنبهاك المسيح بنمريم وأمد ومنفى الارض جيما فن الذي يفدرعلى أن بدفعه عن مراده ومقدوره وقوله فن علك من الله شيئا أى فن علك من أفعال ألله شيئا والملك هوالقدرة يعنى فن الذى يقدرع لى دفع شئ من أفعال الله تعالى ومنع شئ منمراده وقوله ومن في الارض جيعا يعني انعيسي مشاكل لمن في الأرص في الصورة والخلقة والجسمية والتركيب وتغييرالصفات والاحوال فلاسلتم كونه تعالى خالقا للكل مد برا للكل وجب أن يكون أيضا خالقا لعيسي # ثم قال ( ولله ملك السموات والارص ومابينهما) الماقال ومابينهما بعدذكر السموات والأرص ولم يقل بينهن لانهذهب بذلك مذهب الصنفين والنوعين \* مُعقال ( يُخلق مايشاء والله على كل شي قدير) وفيه وجهان

لها كلفة ومشفة عقب الامر جما بقوله تعالى ( وجاهدوا فى سبيله ) بمحار به أعدائه البارزة والكامنة ( لعلكم تغلمون ) بنيل مرضاته والفوز بكراماته ( ان الذين كفروا ) كلام مبتدأ مسوق لتأكيد وجوب الامتثال بالاوامر السابقة وترغيب المؤ منين في المسارعة الى تحصيل الوسيلة اليه عزوجل قبل انقضاء أوانه بيپان استحالة توسل الكفار يوم القيامة باقوى الوسائل الى المجاة من العداب فضلا عن نيل الثواب ( لوان الهم) أي لكل واحد منهم كافي قوله تمالي ولوان لكل نفس ظلت الح لالجيعهم اذليس في ذلك هذه المرتبسة منتهو يل الامر وتفظيع الحال ( ما في الارض ) أي من اصناف أموآلها وذخائرُها وَسأتُر منافعها قاطبةً وهواسمَ انولهم خبرها وتحلها الرفع بلاخلاف خلا أنه عندسيبو يه رفع ﴿ ٥٦٨ ﴾ على الابتـــداء ولاحاجة فيه الى الخبر لاشتمال

(الاول) بعنى يخلق مايشاءفتارة يخلق الانسان من الذكروالاشي كاهوالمعتادوتارة لامن الاب والام كافحق آدم عليه السلام وتارة من الام لامن الاب كافحق عيسي عليه السلام (والثاني) يخلق مأيشاء يعني انعيسي اذاقد رصورة الطيرمن الطين فالله تعالى يخلق فيسه الحممية والحياة والقدرة معجزة لعيسى وتارة يحيى ألموتى ويبرئ الأكمه والابرص معجزة له ولااعتراض على الله تعالى في شيُّ من أفعاله الله تعالى ( وقالت اليهودوالنصاري بحن أيناء الله وأحباؤه) وفيه سو الوهوان البهود لا يقولون ذلك البتة فَكِيفَ يَجُوزُ نَقِلَ هَذَا القولَ عَنْهُم وأما النصاري فانهم يقولون ذلك في حق عيسي الفيحق أنفسهم فكيف يجوزهذ االنقل عنهم أجاب المفسر ونعنه من وجوه (الأول) ان هذامن باب حذف المضاف والتقدير يحن أبناء رسل الله فأضيف الى الله ماهوفي الحقيقة مضاف الى رسول الله ونظيره قوله أن الذي يبايه ونك انما يبايعون الله ( والثابي) ان الفظ والزجاج والكوفيين رفع الابن كإيطلق على إن الصلب فقد بطلق أيضاعلي من يتخذا بنا واتخاذه ابنا يمعني تخصيصه بمزيد الشغقة والمحبة فالقوم لماادعوا أنعناية الله بهم أشد واكمل منعنايته بكل ماسواهم لاجرم عبرالله تعالى عن دعواهم كال عناية الله يهم أنهم ادعوا أنهم أبناء الله (الثالث) اناليهود لمازعوا أنعزيرا انالله والنصاري زعوا أن السيم ابن الله مم زعوا انعزيرا والمسيح كانامنهم صار ذلك كانهم قالوا نحن أبناءالله ألارى ان أقارب الملك اذافا خروا انسآنآ خرفة ديقواون نحن ملوك الدنياونحن سلاطين العالم وغرضهم منه كونهم مختصين بذلك الشخص الذي هوالملك والسلطان فكذاههنا (والرابع) قال ابن عباس ان الذي صلى الله عليه وسلم دعاجاعة من اليهود الى دين الاسلام وخوفهم بَفَقَابِاللَّهُ تَعَالَىٰ فَقَالُوا كَيْفَ تَحُوفُنَـا بِعَقَابِاللَّهُ وَنَحَنَأُ بِنَاءَاللَّهُوأُ حِبَاوٌ. فَهَذَّهُ الرَّوايَةُ انماوقعت عن تلك الطا نفة وأما النصارى فانهم بتلون فى الانجيل الذى لهم ان المسيحقال لهمأذهب الى أبى وأبيكم وجلة الكلامان البهودوالنصاري كانوا يرون لانفسهم فضلا على سائر الخلق بسبب أسلافهم الافاصل من الابياء حتى انتهوافي تعظم أنفسهم الى انقالوا نحن أبناء الله وأحباؤه ممانه تعالى أبطل عليهم دعواهم وقال (قل فلايعذيكم يَذَنُو بَكُمْ ﴾ وفيه سوُّال وهو انحاصل هذا الكلام أنهم لوكانوا أبناءالله وأحباءه لماعذتهم لكنه عذيهم فهم ليسوا أبناءالله ولاأحياءه والاشكال عليه أن تقال اماان تدعوا أنالله عذبهم فالدنيا أوتدعوا أنه سيعذبهم فالآخرة فانكان موضع الالزام عذاب الدنيا فهذا لا يقدح في ادعائهم كونهم أحماء الله لان محمد اصلى الله عليه وسلم كان يدعى أنههووأمنه أحباءالله ممانهم مأخلوا غنمحن الدنيا انظروا آلىوقعة أحدوالى قتل الحسن والحسين وانكان موضع الالزام هوانه تمالى سيعذبهم في الآخرة فالقوم يذكرون ذلك وبجرد اخبار محمد صلى الله عليه وسلم ليس بكاف في هذا الباب اذلوكان كافيا لكان مجرداخباره بانهم كذبوافي ادعائهم انهم أحباءالله كافيا وحينتذ يصيرهذا

صلتها على المسد والمسنداليه وقداخنصت من بين سائر ما يؤول بالاسم بالوقوع بعد لووقيل الخبر محذوف ثمقل بقدرمقدماأي لوثابت كونءافي الارض لهموقيل يقدرمو خرا أى لوكون مافي الارض لهم ابت وعند المبرد على الفاعلية والفعل مقدربعداوأىلوثبت أن لهم مافى الارض وقوله تعالى (جيعا) توكيد للموصول أوحال منه (ومثله)بالنصب عطف علىدوقولەتعالى (معد) ظرف وقسع حالا مرااحطوف والضمير راج ع الى الموصول وفائدته التصريح بفرض كينونتهمالهم بطريق المعيدلايطر يقالتعاقب تحقيقا لكمال فظاعة الامرمعمافيهمن نوع اشعآر يكونهماشيأ واحداوتمهيدالافراد الضميرالراجع اليهما واللام فيقوله تعسالي (ليفندوانه) متعلقة

بماتعلق به خبر أن أعنى الاستقرار المقدر في لهيم و بالحبرالمقدر عند من يرى تقدير الخبر 🔖 الاستدلال 🦫 مقدما أوموتخرا وبالفعل المقدر بعد لوعلى رأى المبرد ومن تحانحوه ولاريب في أن مدار الافتداء بماذكر هوكونه أهم لاثبوت كونه لهم وانكان مستلزماله والباءفى به متعلقة بالافتداء والضمير راجع المالموصول ومشله معا وتوحيده اما .

لما شيراليه وامالاجرائه مجرى اسم الاشارة كانه قبل بذلك كافى قوله كانه في الجلد توليع البهق أى كان ذلك وفيل هوراجع الى الموسول والعائد الى المعطوف أعنى مثله محدوف كاحذف الخبر من قبار قوله \* فانى وقبار بهالغريب ؛ أى قبار أيضا غريب وقد جوز أن يكون نصب ومثله على أنه مفعول معه ناصبه الفعل المقدر بعد لوتفر يعاعلى مذهب المبرد ومن رأى رأيه وأنت خبير بأنه يؤدى الى كون الرافع ﴿ ٥٦٩ ﴾ للفاعل غيرالنا صب المفعول معه لان المعنى على اعتبار المعيد بين

مافى الارض ومثله في الكينونة لهم لاو أبوت تلاك الكينونة وتحققها ولامساغ لجعل ناصبه الاستقرارالمقدر فياهم لمأنسبو به فدنص على أناسم الاسارة وحرف الجر المتضمن للاستقرار لايعملان في المفعول معدوأن قوله هذالك وأبالنقيم وان جوزه بعض النحاة في الطرف وحرف الجر وقوله تعالى (من عذاب يوم القسامة ) متعلق بالاهداء أبضاأي اوأن مافي الارض ومثله التلهم ليحطوه فدية لانفسهم من العذاب الواقع يومثذ (ماتقبل منهم)ذلكوهوجواب لو وترتيسه على كون ذلك لهم لاجل افتدائهم يه من غيرذ كرالافتداء بان يقال وافتدوابهمع أن الرد والقبول انما يتزنب عليد لاعلى مباديه للايذان بأنه أمر محقق الوقو عفنيءن الذكر وانماالمحتاج الىالفرض

الاستدلال صائعا والجواب من وجوه ( الاول ) ان موضع الالزام هو عداب الدنيا والمعارضة بيوم أحد غير لازمة لانه يقول لوكانوا أبنساء الله وأحباءه لمساعذهم الله فىالدنيا ومحمدعليه الصلاة والسلام ادعى انهمن أحباءالله ولمهيدع أنهمن أبناءالله فزال السؤال ( الثاني) انموضع الالزام هوعذاب الإخرة واليهود والنصاري كانوامعترفين بعذاب الآخرة كما أخبرالله تعالى عنهم أنهم قالوالن تمسنا النار الاأماما معدودة ( والثالث ) المرادبقوله قل فلم يعذبكم بذنو بكم فلمسخلكم فالمعذب في الحقيقة البهود الذين كانواقبل اليهود الخاطبين مهذا الخطاب في زمان الرسول عليدا اصلاة والسلام الاأنهم لماكانوامن جنس أولئك المتقدمين حسنت هذه الاضافة وهذا الجواب أولى لانه تعالى لم يكن ليأ مرر سوله عليه الصلاة والسلام أن يحتج عليهم شيء لم يدخل بعد في الوجود فانهم بقولون لانسلمأنه تعالى يعذ بنابل الاولى أن يحتم عليهم سي قدوجدوحصلحتي يكون الاستدلال به قو يامتينا \* ثم قال تعسالي ( بلآتهم سامر من حلق يغفر لمر يسساء ويعذب من إشاء ) يعني أنه ليس لاحد عليه حق يوجب عليه أن مغرله ولس لاحد عليه حق يمنعه من أن يعذ به بل الملكله يفعل مانشاء و يحكم ماير يدواعلم انا بينا ال مرادا ، قوم من قولهم تحن أبناء الله وأحماوه كالرحنه عليهم وكال عنايته نهم واذا عرفت هذا فذهب المعتزلة انكل مزأطاع الله واحترزعن ألكبائر فاله يجب على الله عقلاالصال الرحمة والنعمة اليه أبدالا بادولوقطع عنه معدالوف سنة في الآخرة ثلك انعم لحظة واحدة ابطلت الهينه ولخرج عن صفة الحكمة وهذا أعظم من قول البهودوالنصاري كخنأ بناءالله وأحباؤه وكمأن قوله يغفرلمي بشاء ويعذب مزيشاء ابطال لقول اليهود فبأن بكون انطالا لقول المعتزلة أولى وأكل الله نم قال تعالى ( ولله ملك السموات والأرض ومانيمهماً ) بعني من كان ملكه هكذا وقدرته هكذا فكيف يستحق السمر الضعيف عليه حقاواجباوكيف الانسان الجاهل بعبادته اناقصة ومعرفته القلبلة عليه دينساانها كبرت كلمة تخرج منأفواههم انيقولون الاكذبا؛ مم قال ( واليه المصير) أي واليه يؤول أمر الخلق في الآخرة لايملك الضر والنفع هنساك الاهو كاقال والامر بومندلله # قوله تعالى ( باأهل الكتاب قدجاءكم رسولتاً يبين لكم على فترة من الرسل أن تقولوا ماجاء نامن بشيرولاند يرفقد جاءكم بشير ونذير والله على كل سئ قدير) وفيه مسائل ( المسئلة الاولى) في قوله يبين لكم وجهان (الاول) أن تقدر المبين وعلى هذا التقديرففيه وجهان (أحدهما) أنه يكون ذلك المبين هوالدين والنسرائع وانماحسن حدفه لانكل أحد يعلم ان الرسول انما أرسل ابيان النمرائع ( وثانيها ) أن يكون التقدير ببين لكم ماكنتم تخفون وانمسا حسن حذفه لتقدم ذكره (الوجه الثاني) أن لاية در المبين و يكون المعنى يبين لكم البيان وحذف المفعول أكمل لان على هذا التقدير يصيراً عم فائمة (المسئلة ا ثانية) قوله بسين الكم في محل النصب على الحال

قدرتهم على ماذكراً وللمبالغة في تحقق ﴿ ٧٣ ﴾ ث الردوتخبيل أنه وقع قبل الافتداء على منهاج ملى قدرتهم على ما منهاج ملى قدرتهم على مائي ومائى قوله تعالى ملى قوله تعالى وقالت اخرج عليه في المناعية المناهية المناهية

والمراذ تمثيل نوم العذاب لهم واستحالة نجاتهم منه بوجه من الؤجوه المحققة والمغروضة وغن الني عليه الصلاة والسلام يقال للكافر أرأ يت لوكان لك مل الارض ذهبا أكنت تفتدى به فيقول نع فيقال له قد سئلت أيسر من ذلك وهو كلة الشهادة وقوله تعالى (ولهم عذاب أليم) تصريح بما أشراليه بعدم قبول فديتهم لن يادة تقريره و بيان هوله وشدته قيل محله النصب على الحالية وقيل الرفع عطفا على خبران وقيل عطف على ﴿ ٥٧٠ ﴾ ان الذين فلا محل له كالمعطوف عليه (يريدن

أى مبينالكم (المسئلة الثالثة) قوله على فترة من الرسل قال ابن عباس بريد على انقطاع من الانبياء يقال فترالشي يفترفنو را اذا سكنت حدته وصارأ قل ماكان عليه وسمنت المدةالتي بين الانبياء فنزة لفتو رالدواعي في العمل بتلك الشرائع واعلم ان قوله على فنزة متعلق بقوله جاءكم أى جاء كم على حبن فتورمن ارسال الرسل قيل كان بين عيسى ومحد عليهما السلام سمائة سنة اوأقل أواكثروعن الكلبي كان بين موسى وعسى عليهما السلام ألف وسبعمائة سنةوألفاني وبين عيسي ومحمدعليهما السلام أربعة من الانبياء ثلاثة من ني اسرائيل و واحد من العرب وهوخالد بن سنان العسى ( المسئلة الرابعة ) لفائدة في بعثة مجمد عليه السلام عندفترة من الرسل هي ان التغيير والتحريف قد تطرق الى الشرائع المتقدمة لتقادم عهدها وطول زمانها وبسبب ذلك اختلطالحي بالباطل والصدق بالكذب وصار ذلك عذراطها هرافي اعراض الخلق عن العبادات لانلهم أن بقولواباالهناعرفنا أنه لابد من عبادتك ولكنا ماعرفنا كيف نعبد فبعثالله تعسالي فىهذا الوقت محمدا عليه السسلام ازالة لهذاالعذر وقولهأن تقولواماجا نامن بشسير ولانذير بمني انمابعثنا البكم الرسول فىوقت الفترة كراهة أن تقولوا ماجاءنا في هذا الوقت من بشير ولانذير ممقال تعالى فقدجا ، حكم بشير ونذير فزالت هذه العلة وارتفع هذا المُدرثُمْ قال والله على كلشيء قدير والمعنى أنحصولُ الفترة يو جب احتياج الخلق الى بعثة الرسلوالله تعالى قادرعلى كلُّ شئ فكان قادراعلى البعثة ولماكان الخلق محناجين الىالبعثةوالرحيم الكريم قادراعلي آلبعثةوجب فى كرمه و رحته أنسِعث الرسل البهم فالمراد بقوله والله على كُلُّ شيُّ قديُّرالاشارة الى الدلالة التي قر رناها ﴿ قُولُهُ تَعَـَّالُى ٰ (اذقال موسى أقومه باقوم اذكروا نعمت الله عليكم اذجعل فبكم أنساء وجعلكم ملوكا وآتاكم ماابيوت أحدامن العللين) واعلم أن وجه الأتصال هوان الواوفي قوله واذقال موسى لقومه واوعطف وهومتصل بقوله ولقدأ خذالله ميشاق بني اسرائبلكانه قيل أحدعليهم الميثاق وذكرهم موسى نعماللة تعالى وأمرهم بمحار يدالجبارين فخالفوا في القول في الميثاق وخالفوه في محاربة الجبار ن وفي الآية مسائل ( المسئلة الاولى ) انه تعالى من عليهم بأمو رئلائة (أولها) قوله اذجعل فيكم انبياء لانه لم يبعث في أمة مابعث فى بى اسرائيل من الانبياء فنهم السبعون الذين اختارهم موسى من قومه فانطلقوا معه الى الجبل وأيضاكانوامن ولاديمقوب بناستحق بنابراهيم وهوالاء الثلاثة بالانفساق كانوامن أكاير الانبياء وأولاد يعقوب أيضاكانواعلى قول الاكثرين أنبياء والله تعالى أعلموسي أنهلا يبعث الانبيساء الامن ولديعقوب ومن ولداسمعيل فهذا الشعرف حصل عن مضى من الانبياء و بالذين كانو احاصر بن مع موسى و بالذين أخبرا لله موسى أنه سيبعثهم من ولديعةوب واسمعيل بعد ذلك ولاشك انه شرف عظيم (و مانيها) قوله وجعلكم ملوكا وفيه وجوه ( أحدها) قال السدى يعنى وجعلكم أحراراً تملكون أنفسكم بعدمًا كنتم

أن يخرجوا من النار) استثناف مسوق لبيان حالهم فيأثنا مكابدة العذاب مبنى على سؤال نشأىما قبله كأنه قبل فكيف يكون حالهمأوما ذايصنعون فقيل ريدون الخ وقدبين في تضاعيفه أنعذابهم عذابالنار قيل انهم يقصدون ذلك ويطلبون المخرج فيلفعهم الهبالنمارو يرفعهم الى فوق فهناك يريدون الخروج ولات حين مناص وقيل يكادون يخرجون منهالقوة النار وزيادة رفعهااياهم وقيل يتنونه ويريدونه بقلومهم وقوله عزوجل (وماهم مخارجين منها) اماحال من فاعل پر يدون أو اعتراض وأماما كانفأشار الجلة الاسمية على الفعلية مصدرة عا الحجازية الدالة عافى خبرهامن الباءعلى تأكيدالننى لبيان كالسومالهم باستمرار عدمخروجهممنهافان الجلة الاسمة الاعاية

كاتفيد بمعونة المقام دوام الشوت تفيد السلبيد أيضا بمعونته دوام النفى لانفى الدوام كامر فى قوله تعالى ما أنا بباسط ﴿ فَ ﴾ الخورى أن يخرجوا على بناء المفعول من الاخراج (ولهم عذاب مقيم) تصريح بما أشيراليه آنفا من عدم تناهى مدته بعد بيان شديد والسارق والسارقة) شروع فى بيان حكم السرقة الصغرى بعديبان أحكام الكيرى وقد عرفت اقتضاءا بجال

لآيرادماتوسط بينهمامن المقال ولما كانت السرقة مفهؤدة من النساء كالرجال صرّخ بالسارقة أيضامع ان المعهّؤد في الكتاب والسنة ادراج النساء في الاحكام الواردة في شان الرجال بطريق الدلالة لمزيد الاعتناء بالبيان والمبالغة في الزجر وهومبتدأ خبره عندسيو به محدوف تقديره وفيما يتلي عليكم أووفيما فرض عليكم السسارق والسارقة أي حكمهما وعند المبرد قوله تعالى (فاقطعوا أيديهما) على الفاء لتضمن المبتددا معنى الشرط اذالمعنى

الهذي سرق والتي سرقت وقري يالنصب وفضلها سيبو يهعلي قراءةالرفعلان الانشاء لايقع خبرا الابتأويل واضمار والسرقة أخذ مال الغبر خفية وانما توجب القطع اذا كان الاخذمن حرز والمأخوذ يساوى عشرةدراهم هٔا فوقها مع شروط فصلت في وقعها والمراد بالدمهاأعامها كإيفصع عندقراءة ابن مسعود رضي الله تعالى عنه والسارقون والسارقات فاقطء واأعانهم ولذلك ساغ وصنع الجمع موصنع المئنى كمافى قوله تعسالى بأ فقد صغت قلو بكما اكتفاء متثنية المضاف اليه واليد اسم لتمام الجارحة ولذلك ذهب الخوارج الىأن القطع هوالمنكب والجمهـور على أنه الرسغ لانه عليه الصلاة والسلام أتى بسارق فأمر بقطع عينه منه (جراء) نصب على أنه مفعول لهأى

في أيدى القبط بمنزلة أهل الجزية فيناولا يغلبكم على أنفسكم غالب (وثانيها) انكل من كآن رسولا ونبيا كان ملكا لانه لايملك أمر أمته ويملك التصرف فيهيم وكان نافذا لحكم عليه مفكان ملكاولهذا قال تعالى فتدآ تيناآ ل أبراهيم الكتاب والحكمة وآتيناهم ملكأ عظيما (وثالثها) أنه كان في أسلافهم وأحلافهم ملوك وعظماء وقد يقال فين حصَّل فيهم ملوك أنتم ملوك على سبيل الاستعارة (ورابعها ) انكل من كان مستقَّلا بأمرَّ نفســه ومعيشته ولم يُكن محتاجاً في مصالحه الى أحد فهو ملك قال الزجاج الملك من لايدخل عليه أحد الأباذنه وقال الضحاككانت منازلهم واسعة وفيهامياه جآر يةوكانت المهم أموال كثيرة وخدم يقومون بأمرهم ومن كان كذلك كان ملكا ( والنوع الشالث) من النع التي ذكرهاالله تعالى في هذه الآية قوله وآناكم مالم يوأت أحدا من العالمين وذلك لأنه تعالى خصهم بأنواع عظيمة من الاكرام (أحدها) انه تعالى فلق البحر لهم (وثانيها) انه أهلك عدوهم وأورثهم أموالهم (وثالثها) انه أنزل عليهم المن والسلوى (ورابعها) انه اخرج لهم الميام العذبة من الحجر ( وخامسها ) انه تعالى أظل فوقهم الغمام (وسادسها) انعلم يح بمع لقوم الملكوالنبوة كاجع انهم (وسابهها) انهم في تلك الايام كانواهم العلاء بالله وهمأ حبابالله وأنصار دينه وأعلم ان موسى عليه السلام لماذٌ كُرهُم هذه النعمة وشرحهالهم أمرهم بعددُلك بمجاهدة العدو\* فقال ( يافوم ادخلواالارض المقدسة التي كتبالله لكم ولاترتدوا على أدباركم فتنقلبوا خاسرين وفيه مسائل ( المسئلة الاولى ) روى انا براهيم عليه السلام لماضعد جبل لبنان قالله الله تعالى انظر فاأدركه بصرك فهومقدس وهوميراث لذريتك وقيل لماخرج قوم موسى عليه السلام من مصر وعدهم الله تعالى أسكان ارض الشام وكان بنواسرائيل يسمون أرض الشام أرض المواعيد مم بعث موسى عليه السلام اثني عشر نقيبا من الامناء ليتجسسوا لمهم عنأحوال تلك الاراضي فلما دخلوا تلك البلاد رأوا أجساما عظيمة هائلة قال المفسرون لمايعث موسى عليه السلام القباء لاجل التجسس رآهم واحد منأولئك الجبارين فأخذهم وجعلهم فيكه مع فاكهة كانقد حملهامن بستانه وأتى بهمالملك فنبثرهم بين يديه وقال متعجبا للملك هو لاء يريدون فتالنا فقال الملك أرجعوا الى صاحبكم وأخبروه بماشاهدتم ممانصرف أولئك النقباء الى موسى عليه السلام فأخبروه بالواقعة فأمرهم أن يكتموا ماشاهدوه فلم يقبلوا قوله الارجلان منهم وهمايوشع بننونوكالب بنيوفنا فانهما سملا الامروقالاهى بلادطيبة كثيرةالنع والاقوام وآنكانت أجسادهم عظيمة الاانقلو بهم ضعيفة وأما العشرة الباقية فقدأ وقعوا الجبن فىقلوب النسأس حتىأظهروا الامتناع منغزوهم فقالوالموسىعليه السلام انالن ندخلها أبداما داموافيها فاذهب أنتور بك فقاتلا اناهه ناقاعدون فدعا موسى عليه السلام عليهم فعاقبهم الله تعالى بأن أ بقاهم في التيد أر بعين سنة قالوا وكانت

فاقطعوا الجراء اومصدرمؤكد لفعله الذي يدلعليه فاقطعوا أي فجازوهما جراء وقوله تعالى ( بماكسبا) على الاول متعلق بجراء وعلى الثانى باقطعوا ومامصدرية أي بسبب كسبهما أوموصولة أي بسبب ماكسباه من السرقة التي تباشر بالايدي وقوله تعالى ( نكالا ) مفعول له أيضاعلى البدلية من جزاء لانجمامن نوع واحدوقيل القطع معلل بالجزاء والقطع الملل معلل بالنكال وقيل هومنصوب بجزاء على طريقة الاحوال

المنداخلة فأنه غلة الحجزاء والجراء علة للقطع كما فاقلت من بنه تاديبالها حسا بالليه فأن المصرب مظلى بالتاديب معلى من يشاء من عباده معلى بالاحسان وقد أجازوا في قوله عزوجل أن يكفروا بما أنزل الله بغيا أن ينزل الله من وضله على من يشاء من عباده أن يكون بغيا مقدول له ناصبه بغيا على أن التعزيل صلة للبغى والبغى عله للكفر وقوله تعالى (من الله) متعلق بمحذوف ﴿ ٥٧٥ ﴾ وقع صفة لنكالا أى نكالا كانسامنه

مدة غدة النصاء للمحسس أريدين بوما فدوقيوا بالتبد أربدين سنة ومات أولئك العصاة في التمد وأهلك النقباء العشرة في التيد بعقوبات غليظة ومن النساس من قال ان موسى وهرون علهيما السلام ماتا أيضافي التيه ومنهم منقال انموسي عليه السلام بق وخرج معه بوشع وكالب وقائلوا الجبارين وغلبوهم ودخلوا تك البلادفهذه هي القصة والله أعلى كيفية الامور ( المسئلة الثانية ) الارض المقدسة هي الارض المطهرة طهرت من الانتمات قال المفسرون طهرت من الشيرك وجعلت مسكناوقرار اللانبياء وهذا فيه نظر لان تلك الارض لماقال موسى عليه السلام ادخلوا الارض المقدسة ما كانت مقدسة عن الشرك وما كانت مقر اللانبياء ويمكن أن يجاب بأنها كانت كذلك فيماقبل المسئلة النَّاللَة ) اختلفوا في الله الارض فقال عكرمة والسدى وابن زيد هي أريحا وقال الكلي دهشق وفلسطين و بعض الاردن وقيل الطور ( المسئلة الرابعة ) في قوله كنب الله لكم وجوه (أحدها) كتب في اللوح المحفوظ انهالكم (وثانيها) وهبها الله لكم (والنها) أمركم بدخولها فان قيل لمقال كتبالله لكم ممقان فانها محرمة عليهم والجواب قال ابن عباس كأنت هبة ممحرمها عليهم بشؤم نمردهم وعصيانهم وقيل اللفظ وانكان عامالكن المرادهوا لحصوص فصاركانه مكتوب لبعضهم وحرام على بعضهم وقيل ال الوعد بقوله كتب الله لكم مشر وط بقيد الطاعة فللم يوجد الشرط لاجرم لم يوجد المسروط وفيل انهامجر مذعلهم اربعين سنة فلامضى الاربعون حصل ما كتب (المسئلة الخامسة) في فوله كتب الله لكم فأنده عظيمة وهي إن القوم وانكانوا جبارين الاان الله تعالى لماوعدهؤلاء الضعفاء بأن تلك الارض لهم فأن كأنوا مؤمنين مقرين بصدق موسى عدد السلام علوا قطعا ان الله ينصرهم عليهم و يسلطهم عليهم فلابدوأن يقدمواعلى قالهم من غيرحبن ولاخوف ولاهام فهذه هي الفائدة من هذه الكلمة محقال ولاترتدوا على أدْ باركم وفيد وحمان ( الاول) لأترجعوا عن الدين الصحيح الى الشكفي نبوة موسى عليه السلام وذلك لانه عليه السلام لما أخبران الله تعالى جعل تلك الارض لهم كانهذا وعدابأن الله تعالى ينصرهم عليهم فلولم يقطعوا بهذه النصرة صارواشا كين في صدق موسى عليد السلام فيصير واكافرين بالالهية والنبوة ( والوجه الثاني) المرادلا ترجعوا عن الارص التي أمرتم بدخولها الى الارص التي خرجتم عنها يروى ان القوم كانوا قدع مواعلى الرجوع الى مصر وقوله فتنقلبوا خاسر ن فيه وجوه (أحدها) خاسرين في الا آخرة فأنه يفونكم اشواب و يلحفكم العقاب (وثانيها) ترجعون الى الذل ( وثالثها) تموتون في المربه ولاتصلون الى شئ من مطالب الدنيا ومنافع الآخرة \* ثم أخبراهه تعالى عنهم انهم ( فالواياموسي انفيها قوماجباري ) وفي تفسير الجبارين وجهان (الاول) الجبارفعال من جبره على الامر بمعنى أجبره عليه وهوالعاتى الذي يجبرالناس على مايريد وهذاهواحتيارالفراء والزجآج قال الفراء لمأسمع فعالامن أفعل الأفى حرفين وهما جبار

تعالى (والله عزيز) غالب على أمره يمضيه كيف يشاءمن غيرند خازعه ولاضدعانعه (حکیم) فی شرائعه لايحكم الاماتقتضيه الحكمة والصلحة ولذاك شرع همذه الشرائع المنطو بذعلي فنون الحكم والمصالح ( فَن تَابِ ) أَي مَن السراف الى الله تعالى ( من بعدطله ) الذي هوسروندواتصريح بهمعأنالنو بةلاتتصور قبله لييان عظمنعمته تعالى بند كبرعظم جنانه (وأصلح)أي أمر وبالتفصي عن تبعان ماباشره والعرم على ترك المعاودة الما (وانالله متوب عليد ) أي نقبل تو يتسد فلايعديه في الا خرة وأما القطع فلا تسقطه التو مة عندنا لان فيه حيق المسروق مندوتسقطه عند السّافعي في أحد قوليه ( انالله غفور رحيم) مبالغفي المغفرة

والرَّجَةُ ولذلك يَقبل تو بنه وتعليل لما قبله واطهارالاسم الجليل للاشعار بها الحكم وتأييداستقلال ﴿ من ﴾ الجله وكذا فى قوله عز وجل ( ألم تعلق الله له ملك السموات والارض ) فان عنوان الالوهية مداراً حكام ملكوّمها والجار والمجرور خبرمقدم وطك السموات والارض مبتدأ والجلة خبرلان وهى مع ما فى حير ها سادة مسد مفعولى تعلم عندا لجمهور وما فيه من تكرير الاسناد لتقوية ،

الحكم والخطاب المتولىانة صلى الله عليه وسلم بطر بق التلوين وقبل المكل أخد صاغ المتطاب والاستهسام الانكاري لتقرير العلم والمراديه الاستسهاد بذلك على قدرته تعالى على ماسباني من التعذيب والمففرة على أبلغ وجه وأنمه أى المرتعلم أنافلة المسلطان القدام والاستيلاء الباهر الستازمان القدرة التامة على التصرف الكلى فيهما وفيما فيهما ايجادا واعداما واحباء ﴿ ٥٧٥ ﴾ وإمانة الى غير ذلك حسيما تقتضيه مشيئته ( يعذب

منيشا أن يعديه (و يغفر لمن يشاء) أن يغفرله منغيرنديساهمه ولاصديزاجه وتقديم التعذيب على المغفرة لمراعاة مايين سبيهما منالنزتيب والجلة اما تقر برلكون ملكوت السموات والارضله سمحا مأوخبرآ خرلان (والله على كل شي قدير) فيقدر على ماذكرمن النعسذيب والمغفرة والاظهار في موقع الاضمار لمامر مرارا والجلة تذييل مقررلما قبلها ( باأيها الرسول لامحزنك الذين يسارعون في الكفر) خوطب عليه الصلاةوالسلام يعنوان الرسا لة للتشريف والاشعار بمايوجب عدم الحرن والمسارعة في الشي م الوقوعفيه بسترعةورغبة واشاركلة في على كلة الى الواقعة في قوله تعالى وسارعواالى مغفرةمن ر بكموجنة الحاللاعاء والدأنهم مستفرون في المكفر

من أجب ودراك من أدرك ( والثاني ) انه ما خوذ من قولهم نخلة جبارة اذاكانت طويلة مرتفعة لاتصل الايدى البهاويقال رجل جبار اذاكان طويلا عظيما قويانشبها بالجبار من النخل والقوم كأنوا في فاية ألقوة وعظم الاجسمام بحيث كانت أيدي قوم مومى ماكانت قصل اليهم فسموهم جبارين لهذاالمعنى 🏶 مُمَثَّالُ القوم ﴿ وَالْالْنُ ندخلها حتى بخرجوا منها فان بخرجوا منها فاناداخلون ) وانماقالوا هذا على سدميل الاستبعاد كقوله تعالى ولايدخلون الجنة حتى يلج الجلل فيسم الحياط \* ثم قال تعالى (قال رجلان من الذين بخافون أنع الله عليهما ادخلوا عليهم الباب فاذاد خلتموه فانكم غالبون وعلى الله فتوكلوا أن كنتم مؤمنين ) وفيه مسائل ( المسللة الإولى ) هذان الرجلانهما يوشعن نوزوكالبان بوفناوكانا منالذين يخافونالله وأنع الله عليهما بالهداية والثقة بعون الله والاعتماد على نصرة الله غال الفقال وبجوز أن يكون التقدير وقالىرجلان منالذين يخافهم بنوا اسرائيلوهم الجبارونوهمارجلانمنهمأنعمالله عليهما بالايمان فآمناوقالا هذاالقول لقوم موسى تشجيعالهم على قتالهم وقراء أمن قرأ يُخافون بالضم شاهدة لهذا الوجه ( المسئلة الثانية) في قوله أنع الله عليهما وجهانُ (الاول)انه صفة لقوله رجلان (واشاني)انه اعتراض وقع في البين بو كدما هو المقصود من الكلام (المسئلة الثالثة) قوله ادخلو عليهم الباب مبالعة في الوعد بالنصروالظفر كأنعقال متىدخلتم باببلدهم انهزموا ولايبتي منهم نافح نارولاساكن دار فلاتخافوهم والله أعلم (المسئلة الرابعة ) انماج رم هذان الرجلان في قولهما فاذا دخلتموه فانكم غالبون لأنهما كانا جازمين بنبوة موسى عليه السلام فلمأخبرهم موسى عليه السلام يان اللهقال ادخلوا الارص المقدسة الى كتبالله للجرم قطعابان النصرة لهم والغلبة حاصلة في جانبهم ولذلك حموا كلامهم يقولهم وعلى الله فتوكلوا ان كنتم مومنين يسني لماوعد كماللة تعالى النصر فلاينبغي أن تصبر واخائفين من شدة قوتهم وعظم أجسامهم بلتوكلوا على الله في حصول هذا النصر لكم ان كنتم مؤمنين مقرين بوجود الاله القادر ومؤمنين بصحة نبوة موسى عليه السلام \* تُمِقَال تَعَالَى ( قَالُوايَامُوسَى انالن نُدَّحَلُمُسَا أبداماداموافيها فاذهب أنتور مكفقاتلااناهمناقاعدون) وفي قوله اذهب أنتور مك وجوه ( الاول ) لعل القوم كانوا مجسمة وكانوا بجوزون الذهاب والحجئ على اقة تعالى (الثاني) يحتمل أن لا يكون المراد حقيقة الذهاب بل هو كما نقال كلشه فذهب بجيبي يعني ير بدأن يجيبني فكاذبهم قالواكن أنتور بك مريدين لقتالهم (والثالث) التقديراذهب أنت وربك معين لك يزعمك فأضمر خبر الابتداء فان قبل اذا أضمرنا الخبر مكيف يجعل قوله فقاتلًا حبرا أيضا فلنسا لاعتنع خبر بعد خبر ( والرابع ) المرادبقولهور بكأخوم هـارونوسموه ربالانه كأن أكبرمن موسى قال المفسرون قولهم اذهب أنتور بكان فالومطى وجدالذهاب من مكان الى مكارفه وكفروان قالوه على وجد الترد عن الطاعة

لايبرحونه وانماينتفلون بالسمارعة عن بعض فنونه وأحكامه الى بعض آخر منها كاظهار موالاة المشركين وابراز آثار الكيد للاسلام ونحو ذلك كافى قوله تعالى أولئك يسارعون فى الحيرات فانهم مستمرون على الحيرمسارعون فى أنواعه وأفراده والتعبيرعنهم بللوصول للاشارة بما فى حير صلته الى مدار الحزن وهذا واركان بحسب الظاهر فهيا للكفرة عن أن يحزنوه عليه الصلاة والسسلام بمسارعتهم فى الكفر لكنه فى الحقيقة فهى له عليه الصلاة والسلام عن التاثر من ذلك والمبالاة بهم على أبلغ وجد وآكده فان التهى عن اسباب الشي ومباديه المودية اليه نهى عند بالطريق البرهاى وقلعله من أصله وقد يوجد التهى الى المسبب و يراديه التهى عن المسبب كافى قوله لاارينك ههنا يريد نهى مخاطبه عن الحضور بين يديه وقرى لا يحزنك من أحزنه منقولا من حزن بكسرالاى وقرى يسرعون يقال أسرع ﴿ ٥٧٤ ﴾ فيه الشيب أى وقع فيه سريعا أى لا تحزن

فهوفسق ولقدفسقوا بهذاالكلام بدليل قوله تعالى فيهذه القصة فلاتأس على القوم الفاسقين والمقصود من هذه القصة شرح خلاف هؤلاء اليهودوشدة بغضهم وغلوهم فى المنازعة مع أنبياء الله تعالى منذكانوا \* مم انه تعالى حكى عن موسى عليه السلام انه لما سمع منهم هذآ الكلام (قال رب انى لاأملك الانفسى وأخى ) ذكر الزجاج في اعراب قوله وأخى وجهين الرفع والنصب أماالر فع فن وجهين (أحدهما) أن يكون نسقاعلي موضع انى والمعنى انالاأ ملك الانفسى وأخى كذلك ومثله قوله ان الله برئ من المشركين ورسوله (والثاني) أن يكون عطفا على الضمير في أملك وهوانا والمني لااملك أنا وأخي الأنفسنا واماالنصب فن وجهين (أحدهما) أن يكون نسقا على الياء والتقدير اني وأخي لانملك الأأنفسنا (والثاني) أن يكون أخي معطوفا على نفسي فيكون المعني لاأملك الانفسي ولاأملك الاأخي لانأخاه اذاكان مطيعاله فهومالك طاعتـــه فان قيل لمرقان لاأملك الا نفسي وأخى وكان معه الرجلان المذكوران قلنا كانه لم شق ديهما كل الوثوق لمارأى من اطباق الأكثرين على التمرد وأيضالعله انماقال ذلك تقليلا لمن يوافقه وأيضابجوزأن يكون المراد بالاخ من بواخيمه في الدين وعلى هذا التقدير فكانا داخلين في قوله وأخي \* ثمقال ( فافرق بيننا و بين القوم الفاسقين ) يعني فافصـــل بيننا و بينهم بأن تحكم لنا بمانستحق وتحكم عليهم بمايستحقون وهوفي معنى الدعاء عليهم ويحتمل أن يكون المراد خلصنا من صحبتهم وهو كقوله ، يجني من القوم الظالمين \* ثم انه تعالى (قال فانها محرمة عليهمأر بعين سنة يتيهون في الارض فلا تأس على القوم الغاسفين) وفيه مسائل (المسئلة الاولى ) قوله فانها أى الارض المقدسة محرمة عايهم وفي قوله أر بعين سسنة قولان (أحدها) انهامنصو ية بالتحريم أى الارض المقدسة محرمة عليهم أربعين سنقهم فتح الله تعالى تلك الارض لهم من غير محارية هكداذكره الربيع بن انس ( والقول الثاني) انها منصو بة بقوله يتيهون في الارض أي بقوافى تلك الحالة أر نعين سنة وأما الحرمة فقد بقيت عليهم وماتوا تمان أولادهم دخلواتلك البلدة ( المسئلة الثانية ) يحتمل انموسي عليه السلام لماقال في دعائه على القوم فافرق ميناو بين القوم الفاسقين لم يقصد معائه هذا الجنس من العذاب ولأخف منه فلسا أخبروالله تعالى التمه علمانه يحرن بسعب ذلك فعراه وهون أمرهم عليه فقال فلانأس على القوم الفاسقين قال مقاتل انموسي لمادعا عليهم أخبره اللة تعالى باحوال التيه تممان موسى عليه السلام أخبر قومه بذلك فقالوا لهلم دعوت عليناوندم موسى على ماعل فأوحى الله تعالى اليه لاتأس على القوم الفاسقين وجائزأن يكون ذلك خطابا لمحمد صلى الله عليه وسلم أى لأيحزن على قوم لم يزل شأنهم المعاصى ومخالفة الرسل والله أعلم (المسئلة الثانثة) اختلف الناس في أن موسى وهرون عليهما السلام هل بتيا في التيه أم لافق ال قوم انهما ماكانا في التيه قالواو يدل عليه وجوه (الاولْ) انهُ عَليه السَّلام دعاً الله يفرق بينه و بين القوم الفاسقين ودعوات الانبياء عليهم

ولاتبال بتهافتهم في الكفر بسرعة وقوله تعالى (من الذين قالوا آمنا بأفواههم) بيان للسارعيز فيالكفروقيل منطق بمحذوق وقع حالا من فاعل يسارعون وقيل من الموصول أي كأئنين من الذن الحز والباءمتعلقة بقالوا لايآمنا وقولدتعالى ( ولمرتو من قلو بهم) جلة حالية من ضميرقالواوقيل عطف علىقالوا وقوله تعالى ( ومن الذين هادوا ) عطف على من الذن قالوا الحزو به يتم بيان المسارعين فىالكفر بتقسيهم الىقسمين المنافقين والمهود فقوله نمال (سماعون الكذب) خبرلبتدا محذوف راجع الى الغريف بن أوالي المسارعين وأمارجوعه المالذن هادوافعغل بعموم الوعيد الآتي ومباد بهلاكل كاستقف عليه وكذا جعل قوله ومنالذينالخ خبراعلي

أنقوله سماعون صفسة لمبتدا محذوف أى ومنهم قوم سماعون الح لادائه الى اختصاص ﴿ الصلاة ﴾ ماعدد من القبائج وما يترتب عليها من الفوائل الدنيو ية والاخرو ية بهم فالوجه ماذكر أولا أى هم سماعون والملام امالتقو ية العمل واما لتضمين السماع معنى القبول وامالام كى والمفعول محذوف والمهنى هم مبالفون في سماع الكذب أوفى قبول مايفتريه أحبارهم من الكذب على الله سبحانه وتحريف

كنابه أو سماعون أخباركم وأحاديثكم ليكذبوا عليكم بأن يمسعوها بالزيادة والنقص والتبديل والتفير أوأخبا والناس وأقاو يلهم الدائرة فيما بينهم ليكذبو أفيها بأن يرجفوا بقتل المؤمنين وانكسار سراياهم ونحوذلك بما بضم وأياما كان فالجله مستأنفة جاريه بمجرى التعليل النهى فان كونهم سماعين الكذب على الوجوه المذكورة وابتناء أمورهم على ما الااصل فالجله مستانفة جاريه بعمور التعليل والاراجيف بما يقتضى عدم المبالاة على و ووالله على الموجود الديما أتون وما يذرون القطع بظهور

بطلان أكاذيبهم واختلال مابنواعليهامن الافاعيل الفاسدة المؤدية الى الخرى والعذاب كما سبأتى وقرئ سماعين الكذب بالنصب على الذم وقوله تعالى (سماعون لقومآخر بن )خبرمان المبتدا المقدرمقر رللاول ومبين لماهوالمراد بالكدب على الوجهين الاولين واللام مثل مافي سمع الله لمن حده في الرجوع الىمەنى من أى قبل منه حده والمعنى مبالغون في قبول کلام قوم آخرین واماكونها لامالتعليل بمعنى سماعون منه عليه ا الصلاة والسلام لاجل قومآخر ينوجهوهم عيونا ليبلغوهم ماسمعوا مندعليد الصلاة والسلام أوكونها متعلقة مالكدب على أن سماعون الثاني مكر رالتأكيد بمعنى سماعون ليكذبوا لقوم اخرين فلايكاد يساعده النظم الكريم أصلا وقوله تعالى ( لميا توك)

الصلاة والسلام مجابة وهذا يدل على انه عليهالسلام ماكان معهم فيذلك الموضع ( والثاني ) ان ذلك السّم كان عنا باوالانساء لا يعذبون ( والثالث ) ان القوم انماعذ بوأ بسبب انهم تمردوا وموسى وهارون ما كاناكذلك فكيف يجوزأن يكونا مع أولئك الفاسقين في ذلك العذاب وقال اخرون انهما كأنا مع القوم في ذلك التيه الاانه تم الى سهل عليهما ذلك العذاب كاسهل النارعلي ابراهيم فجعلها برداوسلاماتم القائلون بهذا القول اختلفوا في انهما هل ماتا في التيه أو خرجامنه فقال قوم ان هارون مات في الته ممات موسى بعده بسنةو بتى يوشع بن ون وكان اب أخت موسى ووصيه بعد موته وهو الذي فتيح الارض المقدسة وقيل أنه ملك الشأم بعد ذلك وقال آخر ون بل بني موسى بعد ذلك وخرج من التيه وحارب الجبارين وقهرهم وأخذالارص المقدسة والله أعلم (المسئلة الرابعة) قِوْلَه فَإِنَّهَا مُحْرِمَةُ عَلِيهِمِ الْا كَثُرُونِ عَلَى أَنَّهُ تَعْرِيمُ مَنْعُلاَتُحْرِ بِمُ تَعْبِدُوقِيلَ بِجُو زَأَيْضَاأَنَ يكون تحريم تعبد فأمرهم بان يمكثوا في تلك المفارّة في الشدة والبلية عقّابالهم على سوًّ صنيعهم ( المسئلة الحامسة ) اختلفوافي التيه فقال الربيع مقدارستة فراسيخو قبل تسعة فراسيح فى ثلاثين فرسمخاوقيل ستة فى اثنى عشىرفر سمخاو قَيْلَ كَانُو اسْمَائَةٍ أَالْفَ فَارْسِ\*فَانَ قيل كيف يعقل بقاء هذا الجمع العظيم في هذا القدر الصغيرس الفازة أر بعين سند يحيث لايتفق لاحد منهم أن يجد طريقاالى ألخروج عنها ولو أنهم وضعوا أعينهم على حركة الشمس أو الكوا كرب لخرجوا منهاولوكانوافي البحر العظيم فكيف في المفازة الصغيرة \* قلنا فيه و جهان ( الاول ) ان انخراق العادات في زمان الانبياء غيرمستعدا ذلوقتمنا باب الاستبعاد لزم الطعن في جميع المعجزات وانه باطل ( الثاني ) اذافسر ناذلك التحريم بتمر يمالتعبد فقد زال السوالاحمال الاحمال الاتعمال حرم عليهم الرجوع الى أوطانهم لل أمرهم بالكث فى تلك المفازة أر بعين سنة مع المشقة والمحنة جزاءلهم على سؤصيعهم وعلى هذا التقدير فقد زال الاشكال ( المسئلة السادسة ) يقال تاه بنيه تبهاو تهاوتوها والتيه أعمها والتيهاءالارض التي لايهتدي فبهاقال الحسن كانو ايصحون حيث أمسوا ويمسون حيث أصبحوا وكانت حركتهم فى تلك المفازة على سبيل الاستدارة وهذامشكل فأنهم اذا وصنعواأعينهم على مسيرالشمس ولم ينعطفوا ولم يرجعوا فانهم لإبدوأن يخرجوا عن المفازة بل الاولى حل الكلام على تحريم التعبد على ما قرر ناه والله أعلم والمعالى (وَأَتَلُ عَلَيْهِمْ بِأَا بِنِي آدَمِ بِالْحَقِّ) وَفِي الآية مَسَائِلُ ( المسئلة الأولى ) في تعلق هذه الآية بماقبلها وِجُوه ( الاول) أنه تعالى قال فيما تقدم ياأيها الذين آ منوا اذكروا نعمة الله عليكم أذهمقومأن يبسطوا اليكمأ يديهم فكيف أيديهم عنكم فذكرتعالى ان الاعداءير يدون ايقاع البلاء والمحنة بهم لكنه تعالى يحفظهم بفضله ويمنع أعداءهم من ايصال الشر اليهم ثم انه تعالى لاجل التسلية وتخفيف هذه الاحوال على القلبذ كرقصصا كثيره فى أنْ كُل من خصه الله تعالى بالنعم العظيمة في الدين والدنبا هان الناس ينازعونه حسدًا و بغيا فذُّكُرُّ أُولاً قصة النقباء الأثنى عشر وأخذُ الله تعالى الميثاق منهم ثمان اليهود

صفة أخرى لقوم أى لم يحضر وا مجلسك وتجافوا عنك تكبر او افراطا فى البغضاء قيل هم يهود خببر والسماعون بنو قريظة وقوله تعالى ( يحرفون الكلم من بعد مواضعه ) صفة أخرى لقوم وصفوا أولا بمغايرتهم للسماعين تنبيها على استقلالهم وأصالتهم فى الرأى والتدبير ثم بعدم حضورهم مجلس الرسول عليه الصلاة والسلام إيذانا يكمال طفها لهم

في المشلال مم باستمرارهم على التغير يق بيام الافراطهم في المتو والمكابرة والاجتراء على الافتراء على الله تمسال وتميينا الكذب الذي سمعه السماعون أي يميلونه و يزيلونه عن مواضعه بعد أن وضعه الله تعالى فيهساا مالفظا باهما له أو تغير وضعه واما معنى بحمله على غير المراد واجرائه في غير مورده وقيل الجلة مستأنفة الا محل لها من الاعراب ناعية عليهم شنائعهم وقيل خبر ﴿ ٥٧٦ ﴾ مبتدا محدوف راجع الى القوم وقوله تعالى ( يقولون )

نقضوا ذلك الميثاق حتى وقعوافي اللعن والقساوة وذكر بعده شدة اصرار النصارى على كغرهم وقولهم بالتثليث بعد ظهو رآلدلائلاالقاطعة لهمعلى فسادماهم عليه وماذاك الالحسدهم لمحمد صلى الله عليدوسم فيما آناه الله من الدين الحق ممذ كربعده قصة موسى في محار بة الجبارين واصرار قومه على التمرد والعصيان ثم ذكر بعده قصة ابني آهم وان أحدهما قتل الآخر حسدا منه على ان الله تعلى قبل قربانه وكل هذه القصص دالة على ان كل ذي نعمة محسود فلما كانت نعم الله على محد صلى الله عليه وسلم أعظم النعم لأجرم لم يبعد أتفاق الاعداءعلى استخراج أنواع المكر والكيدني حقدف كمان ذكر هذه القصص تسلية منالله تعلل لرسوله صلى الله عليه وسلمناهم قوم من اليهود من أن بكروابه وأن به قعوا به آفة ومحنة ( والثاني ) أن هذامتعلق بقوله بأهل الكتاب قديماء كمرسولنا سبن لكم كثيرامما كنتم تمخفون من الكتاب ويعفو عن كثير وهذه القصة وكيفية الجاب القصاص عليها من أسرار التوراة (والثالث) ان هذه القصة متعلقة عاقبلها وهي قصة محاربة الجبارين أى اذكر لليهود حديث الني آدم ليعلواانسبيل أسلافهم في الندامة والحسرة الحاصلة يسبب اقدامهم على المعصية كان مثل سبيل ابني آدم في اقدام أحدهما على قتل الآخر ( والرابع ) قبل هذاه تصل بقوله حكاية عن البهود والنصاري نحن ابناءالله وأحبا وه أى لا ينقعهم كونهم أولاد الأنبياءمع كفرهم كالم ينتفع ولدادم عند معصيته بكون أيه نبيا معظماعنذالله ( الخامس ) لما كفر أهل الكتاب بمحمد صلى الله عليه وسلم حسدا أخبرهمالله تعالى بخبرابن آدم وانالحسدأوقعه في سو العاقبة والمقصود مندا التحديرعن الحسد ( المسئلة الثانية ) قوله واتل عليهم فيه قولان (أحدهما) واتل على الناس ( والثاني ) واتل على أهل الكناب وفي قوله ابني آدم قولان (الاول) انهما ابنآ آدم من صلبه وهما هايل وقاييل وفي سبب وقوع المنازعة بينهما قولان ( أحدهما) أن هابيل كان صاحب غنم وقابيل كان صاحب زرع فقرب كل واحد منهماقه بانافطلب هاسل أحسر شاة كانت في غنمه وجعلها قربانا وطلب قابيل شرحنطة كانت في زرعه فجعلها قير باناتم تقرب كل واحد بقر بانه الى الله فنزلت نارمين السماء فاحتملت قر بالهما بيل ولم تحمل قر بان قابيل فعلمقا بيل ان الله تعالى قبل قر بان أخيه ولم يقبل قربانه فسده وقصدقتله (وثانيهما) ماروى ان آدم عليه السلام كان يولدله في كل بطن غلام وجار بقوكانيز وجالبنت من بطن بالغلام من بطن آخر فولده فابيل وتوأمته و بمدهما هابل وتو أمنه وكأنت تو أمة قابل أحسن الناس وجها فأراد أدمأن يزو جها من هابيل فأبي قابيل ذلك وقال أناأحق بهاوهوأحق باختموليس هذامن الله تعالى وانما هو رأ مك فقال آدم عليه السلام لهما قربانا فأ يكما قبل قربانه زوجتهامنه فقيل الله تمالي قر بان ها بِل بأن أنزل الله تمالي على قر بانه نارا فقتله قابيل حسداله ( والقول الثاني ) وهو قول الحسن والضحاك ان ابني ادم اللذين قربا قربانا ما كاناابني

كالجلة السائقة في الوجوه المذكورة ويجوزأن يكون حالا من ضمير يحرفون وأمانجو يزكونها صفة لسماعون أوحالا من العنميرفيد فمالاسبيل الداملا كيف لاوان مقول القول نلطقيان قائله بمن لا يحضر مجلس الرسول صلى الله عليه وسلم والمخاطب بهجن بحضره فكنف مكنأن نتوله السماعون المترددون اليد عليدالصلاة والسلام لمن لايحوم حوله قطعا وادعاء قول السماعين لأعقسامهم المخالطين للمسلين تعسف ظاهر مخل بجزالة النظم الكريم والحقالذي لامحيدعنه أنالمحرفين والقائلين همالقوم الآخر ونأي يعسولون لأتساعهم السماءين لهبه عندالقائم اليهم أقاو يلهمالباسلة مشيرين الى كلامهم الباطل (انأوتيتم) من جهة افرسول عليه الصلاة والسلام (هذا فعندوه)

واعلوا بموجبه فانه الحق (وان لم تؤتوه) بل أوتيتم غيره ( فأحذروا ) أىفاحدروا قبوله وايا كم ﴿ آدم ﴾ واياه وقى ترتيب الامر بالحدر على مجرد عدم ايناه المجرف من المبالغة في التصدير مالا يخني روى أن شريفا من خيبر

زنا بشريفة وهما محصنان وحدهما الرجم في النوراة فيكر هوارجهما لشرفهما فبعثوا رهطام توم الى في قريظة ليسأ لوارسول الله صلى الله عن ذلك وقالوا ان أمر كبالجلدوا تصميم فاقبلوا وان أمر كبالرجم فلا تقبلوا وأدسلوا الزانيين معهم فأمرهم بالرجم فأبوا أن يأخذوا به فقال جبريل عليه السلام اجعل بينك و بينهم ابن صوريا قالوانع وهواعلم فقال عليه المناب فقال عليه المناب فقال المناب المناب

إيهودىعلى وجدالارض بمأنزلالله على موسى بن عران في التوراة قال فأرسلوا اليسه ففعلوا فأتاهم فقال له الني عليه الصلاة والسلام أنت امن صور باقال نعمقال عليه الصلاقوالسلاموأنت أعلم اليمود قال كذلك يزعون قال لهمأ ترصنون به حكماقالوانع فقالله رسول الله صلى الله عليه وسلأنشدك اللهااذى لااله الأهوالذي فلتىالحر وأنجاكم وأغرق آل فرعون وظلل عليكم الغمام وأنزل عليكم المن والسلوي ورفع فوقكم الطوروأ زلعليكم التوراه فيها حلاله وحرامدهل تجدون في كتابكم الرجم على من أحصن قال نع والذي ذكرتني بهاولا خشبت أن محرقني التوراة ان كذبت أوغسرت مااعترفت آك ولكن كف حى فى كنا بك باعجدقال عليد الصنلاة والسلاماذاشهدأربعة رهطعدول أنه أدخل

آدماصلبه وانماكانارجلين من بني اسرائيل قالاوالدليل عليه قوله تعالى في آخرالقصة من أجل ذلك كنبنا على بني اسرائيك انه من قتل نفسا بغيرنفس أوفساد في الارض فكانا قتل الناس جيعااذمن الطاهران صدو رهذا الذنب من أحدا نيي آدم لايصلح أن يكون سببالا يجاب القصاص على في اسرائيل أمالما أقدم رجل من في اسرائيل على مثل هذه المعصية أمكن جعل ذاك سبالا يجاب القصاص عليهم زجرالهم عن المعاودة الى مثل هذا الدنب وممايدل على ذلك أيضا ان المقصود من هذه القصة بيان اصرار البهودأبدا منقديم الدهر على التمرد والحسدحتي بلغ بهمشدة الحسد إلى أن أحدهما لما قبل الله قِرَ باله حسده الآخر وأقدم على قنله ولاشك انهارتبة عظيمة في الحسدفانه لماشاهد أن قر بان صاحبه متبول عندالله تعالى عدلك ممايدعوه الى حسن الاعتقادفيه والمبالغة في تعظيمه فلسأأة دم على قتله وقبله مع هذه الحالة دل ذلك على انه كان قدبلغ في الحسد إلى أقصى الغابات وآذاكان المراد من ذكر هذه القصمة بيان ان الحسددأ فدع في ني اسرائيل وجب ان هال هذان الرجلان كأنامن في اسرائيل واعلمأن القول الأول هوالذي اختاره أكثرأ صحاب الاخبار وفي الآية أيضاما يدل عليه لان الآية تدل على أن القائل جهل مايصنع بالقنول حتى تعلم ذلك من عمل الغراب وأو كان من نيى اسرائيل لماخني عليه هذا الأمر وهوالحق والله أعلم (المسئلة الثالثة) قوله بالحق فيه وجوه (الاول) بالحق أى تلاوة ملبسة بالحق والصحة من عندالله تعالى (الثاني) اى تلاوة متلبسة بالصدق والحق موافئة لمافى النوراة والأنجيل ( الثالث ) بالحق أى بالغرض الصحيح وهوتقبيح الحسدلان المشركين وأهل الكتاب كانوا يحسدون رسول الله صلى الله عليه وسلم و يبغون عليه (الرابع) بالحق أى ليعتبروا به لاليحملوه على اللعب والباطل مثل كثيرمن الاقاصيص التي لافائدة فيها وانماهي لهوالحديث وهذا يدلعلي انالمقصود بالذكرمن الاقاصيص والقصص فيالقرآن العبرة لابجرد الحكاية ونظيره قوله تعالى لقدكان في قصصهم عبرة لاولى الالباب الثم قال تعالى ( اذقر باقر بانا )وفيه مسائل (المسئلة الاولى) اذنصب بماذافيه قولان (الاول) انه نصب بالنبأ أي قصتهم في ذلك الوقت (الثاني) يجوز أن يكون بدلامن النبأ أي واتل عليهم من النبأ بأذلك الوقت على تقدير حذف المضاف ( المسئلة الثانية ) القربان اسم لما يتقرب به الى الله تعالى من ذبيحة أوصدقة ومضى المكلام على الفربان في سورة آل عرآن ( المسئلة الثالثة ) تقدير الكلام وهوقولهاذقرباقر باناقربكلواحد منهماقر بإناالاأنه جمهما فيالفعل وأفرد الاسم لانه يستدل بفطهما على الككل واحدقر بالاوقيل انالقر بان اسم جنسفهو يصلح للواحد والعددوأ يضافالقربان مصدركالرجان والعدوان والكفران والمصدر لايثني ولا يجمع \* مجمقال تمالى ( فنقبل من أحدهما ولم يتقبل من الآخر ) وفيسه مسسائل ( المُسَنَّلةُ الاولى ) قيل كانت علامة القبول أنناً كلم النار وهوقول أكثر

فيهاكا يدخل الميل ﴿ ٢٣ ﴾ ث في المكملة وجب عليه الرجم قال ابن صور ياوالذي ابن التوراة على موسى أحكمه أن لله في التوراة على موسى أحكمه أن لله في التوراة على موسى فوثب عليه سفلة اليهود فقال خفت ان كذبته أن ينزل علينا العذاب مم سال السول الله عليه وسلم عن أشياء كان يعرفها عن العلامه فقال أشهد أن اله الاالة الآلة وأنك رسول الله المسالة المسلم المسالم ا

الذي الأمى العربي الذى بشهر به المرسلون وأمر رسول الله صلى الله عليه وسلم بالزانيين فرجاعند باب السجد (ومن يرد الله فتنه ) أى صلالته أو فضيخته كائنا من كان فيندر ج فيه المذكورون اندراجا أوايا وعدم النصر يحكونهم كذلك للاشعار كمال ظهوره واستغنائه عن ذكره (فلن تملك له) فلن تستطيع له (من الله شيئا) في دفعها والجله مستأنفة مقررة لما قبلها ومبينة لعدم انفكاكهم عن القبا مح المذكورة أبدا ﴿ ٥٧٨ ﴾ (أولئك) اشارة الى المذكورين من المناحقين واليهود

المفسرين وقال مجاهدعلامة الردأن تأكله النار والاول أولى لاتفاق أكثر المفسرين عليه وقيل ماكان فيذلك الوقت فقير يدفع اليه مايتقرب به الى الله تعالى فكانت النار تعزل من الساء فتأكله (المسئلة اشانية) الماصارأحد القربانين مقبولا والأخر مردودالانحصول التقوى شرط فيقبول الاعالقال تعالى ههناحكا يذعن الحقانا يتقبل الله من المتقين وقال فيما أمرنا به من القربان بالبدن لن ينسال الله لحو مهما ولادماوها ولكن يناله التقوى منكم فأخبرأن الذي نصل الى حضرة الله لبس الاالقوى والتقوى منصفات القلوب قالعليه الصلاة والسلام الفوى ههنا واشار اعاسك وحقيقة التقوى أمور (أحدها) أن يكون على خوف و وحل من تقصير ندسه في الك الطاعة فيتق بأقصى ما يقدرعليه عن جهات القصير (وثانيها) أن يكون زغاية الانقاء من أن يأتى بتلك الطاعة لغرض سوى طلب مرضاة الله تعدالي (وثالثها) أن يتني أن يكون الغيرالله فيمشركة وماأصعب رعاية هذه الشرائط وقيل في هذه القصدة ان أحدهما جعلة ربانه أحسن ماكان معه والاخرجعل قربانه أردأ ماكان معه وقيل انه أضمرأنه لايبالى سواءقبل أولم يقبل ولايزو ج أختمه من ها ببلوقب كان قابيل ليس من أهل التَّمْوي والطاعة فلذلك لم يقبل الله قر بانه محكى الله تعالى عن قابيل انه (قال) لها بيل (لاقتتك) ف (قال) هايبل ( انمايتقبل الله من المتقين ) وفي الكلام حذف والتقديركان هاميل قال لم تقتلني قال لان قر باك صار مقبولافقسال هاميل وماذنبي انمسا يتقبل الله من المتقين وقيل هذا من كلام الله تعالى لنبيد مجد صلى الله عليه وسلم اعتراضا بين القصة كانه نعالى بين لحمد صلى الله عليه وسلم انه اعالم يقبل قربانه لانه لم يكن متقيا مم حكى تعالى عن الاخ المطلوم انه # قال ( لأن سطت الى دك لتقتلني ما أنا ساسط بدى اليك العَمَلُ اللهُ اللهُ وب العالمين ) وفي الآية سؤالان (الاول) وهوانه لملم بدفع القاتل عن نفسه معان الدفع عن النفس واجب وهب انه ايس بواجب فلا أقل من آنه ليس بحرام فلم قال ان أخاف الله رب العالمين والجواب من وجوه الاول يحتمل أن يقال لاح للمقنول بأمارات تغلب على الطن انه ير دقناله فذكرله هذا الكلام على سبيل الوعظ والنصيمة يعنى انالاأجو زمن نفسي ان ابدأك بالقتل الظلم العدوان وانما لاأفعله خوفا من الله تعالى وأعاذ كرله هذا الكلام فبل اقدام القاتل على قتله وكان غرضه منه تقبيح القتل العمد فى قلبه ولهذا يروى ان قابيل صبرحتى نامها بيل فضرب رأسه بحجر كبير فقتله (والوجدالشاني) في الجواب ان المذكورفي الآية قوله ما أنا بباسط يدى اليك يعني الأبسطيدي اليك لغرض قتلك واعاأ بسطيدى اليك لغرض الدفع وقال أهل العلم الدافع عن نفسه بحب عليه أن يدفع بالايسر فالايسر وليس له أن يقصد القتل بل بحب عليه أن يقصد الدفع ثم انام بندفع الأبالقتل جازله ذلك ( الوجد الثالث)قال بعضهم المقصود بالقتل ان أراد أن يستسلم جازله ذلك وهكذا فعل عمَّان رضي الله عنه و قال النبي عليه

ومافي اسم الاشارة من معنى البعد الايذان بعد منزاتهم في الفسادوهو مبتدأخبره قوله تعالى (الذين لم يردالله أن يطهر قلوبهم)ايمن رجس الكفروخيث الضلالة لانهماكهم فيهما واصرارهم عليهما واعراضهمعنصرف اختاهم الى تحصيل الهداية بالكلية كايني عنه وصفهم بالسارعة في الكفر أولا وشرح فنون ضلالاتهم آخراو الجله استناف مبين لكون ارادته تعالى لغتنتهم منوطة بسؤاختيارهم وقبح صنيعهم الموجب لها لاواقعة مندتعالى ابتداء (الهرفي الدنياخري) أما المنافةون فغزيهم فضيحتهم وهتك سترهم بظهور نفاقهم فيمايين المسلين وأماخرى اليهود فالذل والجزية والافتضاح بظهور كذبهم في كتمان نصالتوراة وتنكيرخري للتغييم وهومبتدأ ولهم

خبره وفى الدنيا متعلق بما تعلق به الخبر من الاستقرار وكذا الحال فى قوله تعالى ( ولهم فى الآخرة ) ﴿ الصلاة ﴾ أى مع الخرى الدنيوى (عذاب عظيم) هو الخلود فى الناروضيرلهم فى الجلتين الدنافة ين واليهود جيعا لالليهود خاصة كما قيل و تكرير لهم مع اتحاد المرجع لزيادة التقرير والناكيدو الجلتان استثناف مبنى

على سؤال نشأ من تفصيل أفعالهم وأحوالهم الموجبة للعقاب كما نه قيل فالهم من العقوبة فقيل لهم في الدنيا الآية (سماعون الدكذب) خبر آخر للبتدا المقدر كرر تأكيدا لماقبله وتمهيدا لمابعده من قوله تعمال (أكالون السحت) وهوأ يضا خبر آخر للقدر وارد على طريقة الذم أو بناء على أن المراد بالكذب ما يفعله الراشون عند الاكالين والسحت بضم السبن وسكون الحاء في الاصل كل مالا يحل على محمد السبن وسكون الحاء في الاصل كل مالا يحل على محمد السبن وقبل هو الحرام مطلقان سحته اذا استأصله

سمى يەلانە مسھوت العركة والمراد بهجهنا اماالرشاالتي كان يأخذها المحرفون على تحريفهم وسائرأ حكامهمالزائغة وهوالمشهورأوماكان يأخذه فقراؤهم من أغنيائهم من المال ليقيموا على اليهودية كاقيسل واما مطلق الحرام المنتظم لماذكر انتظاما أولياوقرئ للسعت بضم السين والحاءو بفتحهماوبفتح السين وسكون الحاء و بكسرالسين وسكون الحاء وعن الني عليمه الصلاة والسلام كل لجمأنيته السمحت فالنار أولى به (فانجا وك) لمايين تفاصيل أمورهم الواهية وأحوالهم الخلتفة الموجبة لعدم المبالاة بهرو بافاعيلهم حسيما أمر به عليد المسلاة والسلام خوطب عليه الصلاة والسلام ببعض مأيبتني عليه من الاحكام بطريقالنفر يعوالغاء

الصلاة والسلام لمحمد بي مسلم ألق كمك على وجهك وكن عبدالله المقنول ولاتكن عبد الله القائل ( الوجد الرابع ) وجوب الدفع عن النفس أمر يجوز أن يختلف باختلاف الشرائع وقال مجاهد ان الدفع عن النفس ما كان مباحاً في ذاك الوقت (السؤال الثاني) لم جاءالشرط بلفظ الفعل والجزاء بلفظ اسم الفاعل وهوقوله لئن بسطت الى يدكماأ تأبياسط والجواب ليفيدانه لايفعل ما يكتسب به هذأالوصف الشنيع ولذلك أكده بالباء الموكد المنفي \* ثم قال تعالى ( آنى أريد أن تبوء بائمي واثمكُ فَنَكُونُ مَنَ أَصِحَابِ النَّسَارِ وَذَلَكُ جرَّآءَ الظَّالمين) وفيه سؤلان (الاول) كيف يعقل ان يبوء القاتل باسم المقول مع انه تعالى قالُولاتزر وازرةوزرأُخرى (والجواب) منوجهين (الاول) قال أبْ عباسْرضي الله غنهما وإبن مسعود والحسن وقتادة رضيالله عنهم معناه تحمل أثمقتلي وأثمك الذي كان منك قبل قتل وهذا تحذف المضاف (والثاني) قال الزجاج معناه ترجع الىالله ماتم قتل واثمك الذي من أجله لم تقبل قربانك (السؤ ال النابي) كما لا يجوز الانسان أن ير يد من نفسه أن يعصى الله تعالى فكذلك لايجوز أن يريد من غيره أن يعصى الله فلم قال انىأر يدان تبوء بانمى واثدك والجواب من وجوه ( الاول) قددٌ كرنا أن هذا الكلام انما دار بينهما عندماغلب على طن المقتول انهر يدقتله وكانذلك قبل افدام القاتل على ايقاع القتل بهوكانه لماوعظه ونصحه فالله وأنكنت لاتعزجر عن هذه الكبيرة بسبب هَذه آلنصيحة فلا بدوأن نترصد قتلي في وقت أكون غاهلاعنك وعاجرا عن دفعك فحبللد لايمكنني أنأدفعك عرقتلي الااذاقتلتك ابنداء بمجردالظن والحسبان وهذامني كبيرة ومعصية واذا دارالامر بينأن بكون فاعل هده المعصية اناو بينأن بكون أنت فانا أحب أر تعصل هذه الكميرة لك لالى ومن المعلوم الدارادة صدور الذنب من الغيرف هذه الجاله وديه هذا االشرط لا كون حراما بلهوعين الضاعة ومحض الاخلاص (والوجه الناني ) في الجواب النامراد اني اريدأن تبوء بعقو بة قبلي ولاشك انه يجوز للظلوم أن يريدمن الله عقاب ظالمه (والنالث) روى ان الطالم اذالم يَجِّد يوم القيامة مايرضي خصمه أحدمي سيئات المظلوم وحمل على الغلالم فعلى هدا يجوزأن يقال انى أريد أن تبوء بانمى في أنه يتعمل عليك يوم القيامه اذالم تجدما يرضيني وبائلك في قلك اياى وهذا يصلح جواباعن السُّوالالاولوالله أعلم # ثم قال تعالى ( فطوعت له نفسه قدر أخيه فقتله فاصبح من آلخاسرين ) قال المفسرون سهلت له نفسه قتل أخيد ومنهم من قال شجيمته وتحقيق الكلام انالانسان اذاتصورمن القتل العمد العدوان كونه من أعظم الكبائر فهذا الاعتقاد بصبرصارفاله عن فعله فبكون هذا الفعل كالشئ العاصي المترد علمه الذي لايطيعه بوجه البتة فاذا أوردت النفس أنواع وساوسها صارهذاا فعلسه لاعليه فكان النفس جعلت بوساوسها العجيبةهذا الفعل كالمطمع له معدان كان كالعاصي المترد عليه فهذاهوالمراد بقوله فطوعت لهنفسد فتلأخيه قالت المعتزلة لوكان خالق الكل هوالله

فصيحة اى واذا كان حالهم كاشر حفان جاوئك متحاكين اليك فيماشجر بينهم من الحصومات (فاحكم بينهم اوأعرض عنهم) غبر مبال بهم ولاخائف من جهتهم أصلاوهذا كارى تخييرله عليدالصلاة والسلام بين الامرين فقيل هو فى أمر خاص هوماذ كرمن زنا المحصن وقيل فى قتيل قتل من اليهود فى بنى قريظة والنضير قتحاكوا الى رسول الله صلى الله عليه وسلم

فقال بنوقر يفلّة الجهاننابنوالنصير أبونلهاحدوديننا واحذونبينا واحذوالالقتلوامناقتيلا لم يرضوابالقود واعملونا سبعين وسقا منتمروإذا قتلنا منهم قتلوا القاتل وأخذوا مناالضعف مائة وأر بعين وسقامن تمروان كان القتيل احرأة قتلوا بهاالرجل مناو بالرجل منهم الرجلين مناو بالعبد منهم الحرمنا فاقض بيننا فبعل عليه الصلاة والسلام الدبية سواه وقيل هوعام في جميع الحكومات ثم اختلفوا في قائل انه ﴿ ٥٨٠ ﴾ ثابت وهو المروى عن عطاء والتخمي

تعالى لكان ذلك التزيين والنطو بع مضافا الى الله تعسالى لاالى النفس وجوابه اله لمسا اسندت الافعال الى الدواعي وكان فاعل تلك الدواعي هوالله تعالى فكان فاعل الافعال كلهاهوالله تعالى عرقال تعالى فقتله قيل لمبدرقابيل كيف يقتل هابيل فظهر لهابليس وأخذطيرا وصرب رأسه بحجرفتهم قابيل ذلك منه تمانه وجد هابيل نائما يومافضرب رأسه بحجر أدات وعن عبدالله عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه قال لاتقتل نفس ظلا الا كان على إن آدم الاول كفل من دمها وذلك انه أول من سن القتل ثم قال تعالى فاصبيح من الخاسر ين قال ابن عباس خسر دنياه وآخرته أما الدنيا فهو أنه أسخط والديه وبتي مذموما الى يوم القيامة وأماالا خرة فهوالعقاب العظيم قيل ان قابيل لماقتل أخاه هرب الىعدن من أرض الين فأتاه ابليس وقال أنما أكلت النارقر بان هابيل لا مكان يخدم النارو يعبر هافان عبدت النار أيضاحصل مقصودك فبني بيت نار وهوأول من عبدالنار وروى انهابيل قتل وهوا نعشر ن سنة وكان قتله عند عقبة حراء وقيل بالبصرة في موضع المسجد الاعظم ورمى انه لماقتله اسود جسده وكان أبيض فسأله آدم عن أخيد فقالهما كنت عليه وكيلا فقال بلقتلته ولذلك اسودجسدك ومكَّثآدم بعدهُ مائة سنةلم يضحك قط قال صاحب الكشاف بروى انه رثاه بشعر قال وهوكذب محتوما الشعر الامنحول ملحون والانبياء معصومون عن الشعر وصدق صاحب الكشاف فيما قال فان ذلك الشعر في غاية الركاكة لايليق بالجمق من المعلين فكيف ينسب الى من جعل الله علم حدة على الملائكة # محقال تعلى ( فبعث الله غرابا يحت في الارض ليريه كيف يواري سوأة أخيه) وفيه مسائل (المسئلة الاولى) قبل لماقاله تركه لايدري مايصنع به تمخاف عليه السباع فحمله في جراب على ظهره سنة حتى تغيرفبعث الله غرابا وفيه وجوه (الأول) بعث الله غرابين فاقت الافتال أحدهم االآخر فحفرله ، نقاره و رجليه تم ألقاه في الحغرة فتعلم قابيل ذلك من الغراب ( النَّاني ) قال الاصم لماقتله وتركه بعث الله غرابًا بحثوالتراب على المقتول فلما رأى القاتل ان الله كيف بكرمه بعد موته ندم وقال باويلتي ( الثالث ) قال أو مسلم عادة الغراب دفن الانتياء فعاء غراب فدفن شيئا فتعلم ذلك منه ( المسئلة الثانية ) لمر به فيه وجهان ( الاول ) لمر به الله أولمر يه الغراب أي ليُعلمه لانه لما كانسب تعلمه فكانه قصد تعليمه على سبل المجاز (المسئلة الثالثة) سوأة أخيه عورة أخيه وهومالابجوزأن ينكشف منجسده والسوأة الفضيحة القبحها وقيل سوأة أخيسه أي جيفة أخيه 🦛 ثم قال تعالى ( قالناو بلتي أعجزت أنا كُونَ مثــ لهذا أنفراب فأوارى سُوأَة أَخَي فَأَصَحِهُمن المادمين) وفيه مسائل (المسئلة الاولى) لاشك ان قوله ياو يلتي كلة تحسر وتلهف وفي الا يداحمالان (الاول) أنه ما كان يم كيف يدفن المقتول فلاتعل ذلك منالغراب علمان الغراب أكثرعلما منهوعلم الهانما أقدم على قتل أخيم بسبب جهله وقلة معرفته فندم وتلهف وتحسر على فعله ( الثاني ) انه كان عالما بكيفية دف فانه

والشعبي وقتادة وابي بكر الاصم وأبى مسلم وقائل انهمنسو خوهو قول ا بن عهاس والحسن ومجاهد وعكرمة قال ان عباس رشي الله تعالى عنهمالم ينسيخمن المائدة الاآيتان قوله تعالى لأتحلوا شعائرالله نسهفها قوله تعسالي فاقتلوا المشركين وقواه تعالى فانسياو للنفاحكم ينهم أوأعرمن عنهم فسخها فوله تعالى وأن احكم بينهم عاأنزل الله وعليه مشايخنا ( وان تعرض عنهم ) بيان لحال الامرين اثر يخييره عليه الصلاة والسلام بينهما وتقديم حال الاعراض للسارعة الى بيان أن لاضر د فيه حيث كان مظنة الضرر لما أنهم كانوا لايتعما كمون اليه عليه الصلاة والسلام الا اطلب الإيسر والاهون عليهم غاذا أعرض عنيم وأبى الحكومة بيهم شقذلك عليهم

فتشدعداوتهم ومضارتهم له عليه الصلاة والسلام فأمنه الله عز وجل بقوله (فلن يضروك شيئا) خو يمدكه من العنسر رفان الله عاصمك من الناس (وان حكمت فأحكم بينهم بالقسط) بالعدل الذي أمرت به كما حكمت بالرجم ( ان الله يحب المقسطين ) ومن ضرورته أن يحفظهم عن كل مكروه ومحذور ( وكيف يحكمونك و عنسدهم التوراة فيها حكم الله ) تعجيب من تحكيمهم لمن

لا يؤمنون به و بكتابه والحال أن الحكم منصوص عليه في كتابهم الذي يذعون الا يمان به وتنبيد على أنهم ما قصدوا بالتحكيم معرفة الحق واقامة الشرع وانماطلبوا به ماهو أهون عليهم وان لم يكن ذلك حسكم الله على رعهم فقوله تعالى وعندهم النوراة مال من فاعل يحكمونك وقوله تعالى فيها حكم الله حال من النوراة ان جعلت مرتفعة بالظرف وان جعلت مبتدأ فهو حال من ضميرها المستكن ﴿ ٥٨١ ﴾ في الخبر وقيل استناف مسوق لبيان أن عندهم

مايغنيهم عناتعكيم وتانشهالكونها نظيرة المؤنث فىكلامهم كموماة ودوداة ( ثم يتولون ) عطف على يحكمونك داخل في حكم التعجيب وثم للتراخي في الرتبعة وقوله تعالى ( من بعد ذلك ) أي من تعسد ماحكموك تصريح عاعل قطعا لتاكيدالاستبعاد والتعيبأي تم يعرضون عن حكماك الموافق لكتابهم منبعد مارصوا بحكمك وقوله تعمالي (وماأولنك بالمؤمنين) تذيل مقررافعوى ماقبله ووضع اسم الاشارة موصع ضميرهم للقصد الى احمدارهم في الذهن عاوصفوابه منالقبائع اعاءالى علة الحكموالي أمهم قدتميز والداكعن غيرهم أكل عييزحن التظموافي سلك الامور المشاهدة ومافيه من معنى البعد للابدان يعد درجتهم فىالعنو والمكابرة أأى وماأولئك الموصوفون

سعد في الانسان أن لامهتدي الي هذا القدر من العمل الاانه لما قتله تركه بالعراء استحفافا يُّه ولمارأي الغراب يدُّفن الغراب الآخررق قلبه وقال انهذا الغراب لماقتل ذلك الآخرفبعد أن قاله أخفاء تعت الارض أفأ كون أقل شفقة من هذا الفراب وقيل ان الغراب جاء وكان يحنى التراب على المقنول فلمارأى انالله أكرمه حال حيساته بقبول قرباه وأكرمه بعديماته بإنبعث هذا الغراب ليدفنه تحت الارض علمانه عظيم الدرجة عندالله فتلهف على فعله وعلمانه لاقدرة له على النقرب ال أخيه الابأن يدفنه في الارض فلاجرم قالياو يلتا أعجزت أنأ كون مثل هذا الغراب ( المسئلة الثانية ) قوله ياو يلتا اعتراف على نفسه باستحماق العداب وهي كلة تستعمل عند وقوع الداهية العطيمة ولفظهالفظ النداء كانالو يلغير عاضريه فناداه ليحضره أي أيهاالويل احضرفهذا آوان حضورك وذكر يازيادةٌ بيان كافىقوله ياو يلتا ألدوالله أعلم ( المسئلة الثالثة ) لفظ الندموضع الرومومنه سمى النديم نديمالانه يلازم المجلس وفسد سؤال وهوانه صلى الله عايدوسلم قال الندم تو به فلما كان من النادمين كان من التائبين فلم أم تقبل تو بته أجابوا عندمن وجو. (أحدها) انه لمالم يعلم الدفن الامن الغراب صارمن النادمين على حله على ظهرمسنة ( واثناني ) انهصار من النادمين على قتل أخيه لانهلم ينتفع لقتله وسمخطعليه بسبيدأ مواه واخوته فكان ندمه لاجل هذه الاسباب لالكونه معصبة (والثالث) ان ندمه كأن لاجل آنه تركه بالعراء استحفافا به بعد قتله ظارأى ان الغراب لماقة ل الغراب دفنه ندمعلى قسياوة قلبه وقال هذا أخىوشقيق ولجمد مختلط بلحمي ودمه مختلط بدمي فاذا ظهرت الشفقة من الغراب على الغراب ولم تظهر منى على أخي كنت دون الغراب في الرحة والاخلاق الحميدة فكانندمه لهذهالاسباب لالاجل الخوف مزالله تعالى فلا جرملم ينفعه ذلك الندم الله معمقال تعالى ( من أجل ذلك كتبناعلى بني اسرائيل انه من قتل نفسا بغير نفس أوفساد في الارمن فكانما قتل الناس جيعاومن احياها فكانما احبي الناس جميمًا) وفيد مسائل (المسئلة الاولى )قوله من أجل ذاك اي بسبب فعلته فان قيل عليه سؤالان (الاول) ان قوله من أجل ذلك اي من أجل مامر من قصة قايل وهايل كتبناعلى بني اسرائيل القصاص وذاك مشكل فانه لامناسبة بين وافعة قابيل وهسابيل وبين وجوب القصاص على بني اسرائيل ( الثاني) ان وجوب القصاص حكم ثابت في جيع الايم فافائدة تخصيصه ببني اسرائيل والجواب عن الاول من وجهين (أحدهما) قال آلحسن هذا القتل اغاوقع في بني اسرائيل لابين ولدي آدم من صلبه وقدذكرنا هذه المسئلة فيماتقدم (والثابي ) أنانسلم أنهذا القتل وقع بينوادي آدم من صلبه ولكن قوله من اجل ذلك ليس اشارة ألى قصة قابيل وهابيل بل هواشارة الى مامر ذكره في هذه القصة من أنواع المفاسد الحاصلة بسبب ألقتل الحرام منها قوله فاصبيح من الخساسرين ومنها قوله فاصبح من النادمين فقوله فاصبح من الخاسم ين اشارة الى انه حصلت له خسارة

عاذكر بالمؤمنين أى بكنابهم لاعراضهم عنه أولا وعن حكمك الموافق له ثانيا أو بهماً وقبل وما أواتك بالكاملين في الايمان تهكما بهم ( المائزانا التوراة ) كلام مستانف سيق لبيان علوشان الوراة ووجوب مراطة أحكامها وأنها لم تزل مرعيمة فيما بين الانبياء ومن يقتدى أبهم كابرا عن كابر مقبولة لكل احد من الجكام والمتحاكمين محفوظة عن المخالفة

والتبديل تحقيقاً لماوصف به المحرفون من عدم ايمانهم بها وتقرير الكفرهم وظلم و به قوله تعالى ( فيها هذى ونور) حال من التوراة فان ما فيها من الشرائع والاحكام من حيث ارشادها للناس الى الحقالذي لامحيد عنه هدى ومن حيث اظهارها وكشفها مااستبهم من الاحكام وما يتعلق بها من الامور المستورة بظلمات الجهل نوروقوله تعالى ( يحكم بها النبيون) أي البياء بني اسمرائيل وقيل ﴿ ٥٨٥ ﴾ موسى ومن بعده من الانبياء جلة مستانقة مبينة

الدين والدنيا وقوله فأصبح من النادمين اشارة الى انه حصل في قلبه أنواع الندم والحسرة والحزن معأنه لادافعله آلبته فتولهمن أجل ذلك كتبنا على بني استرائيل ايمن اجل ذلك الذي ذكرنا في أثناء النصة من أنواع المفاسد المتولدة من القتل العمد العدوان شرعنا القصاص في حق القاتل وهذا جواب حسن والله أعلم ( وأما السوال الثاني) غاجواب عنه انوجوب القصاص في حقالقاتل وانكان عاما في جيع الاديان والمل الاان التسديد المذكور ههنا في حقبني اسرائيل غيرثابت في جيع الاديان لأنه تعالى حكم ههنا بأنفتل النفس الواحسدة جارمجرى قتل جبعالناس ولاسك في ان المقصودمنه المبالغية فيشرح عقاب القتل العمد العدوان والمقصود منشرح هذه المبالغية أن اليهودمع علهم بهذه المبالغه العظيمة أقدموا على قتل الانبياء والرسل وذلك يدل على غاية قساوة قلو بهم ونهاية احدهم عن طاعة الله تعالى ولما كأن الغرض من ذكر هذه القصص تسلية الرسول عليه الصلاه والسلام في الواقعة التي ذكرنا انهم عزموا على الفتك برسول الله صلى الله عليه، وسلم و باكا برأصحابه كان تخصص بني اسرائيل في هذه القصة بهذه المبالعة العظيمة مناسبا للكلام ومو كدا للمقصود (المستله النانية) قرى مراجل ذلك محذف الهمزة وفتح ابنو لالقاء حركتها عليها وقرأأ بوجعفر من إجل ذلك يكسرالهمزة وهي العة فاذا خفف كسرائنون ملقيا لكسر الهمزه عليها (المسئلة النالثة) قال القائلون باغياس دلت الآية على ان أحكام الله تعالى فدنكون معلافا على وذلك لانه تعالى قال من أجل ذبك كتبناعلى بن اسرائل كدا وكذاوهداتصريح بأن كتبة تلك الاحكام معلله بنلك المعاني المشارا الهم يقوله من أجل ذلك والمعمر اله أيضا قالوادلت هذه الآية على ان أحكام الله تعالى معللة عصالح العبادومي ثبت ذلك امتع كونه تعالى خالفا للكفر والقبائح فبهم مربدا وفوعها منهم لان لتى القبائح وارادتها تمنع من كونه تعالى مراعياً للمصالح وذلك يبطل التعليل لمذكور و هذه آلا يدقال أصحابنا القول بتعليل أحكام الله تعالى تحال لوجوه ( أحدها) ان العلة ان كانت فديمة لزم قدم المعلول وان كانت محدثه وجب تعلملها بعله أخرى ولزم النسلسل (وثانيها) لوكان معللا بعله فوجود نا العلة وعد مهابا يسبة الى الله تعالى ان كان على السو بقامتنع كونه علة وان لم يكن على السوية فاحدهما به أولى وذاك يقتضي كونه مستفيدا الله الآولوية مر ذاك الفعل فبكون ناقصا لذاته مستكملا بغيره وهومحال (وثالنها) انه قدثيت توقف الفعل على الدواعيو يمتنع وقوع النسلسل فيالدواعي بليجب انتهاؤها ألىالداعيةالاولىالتي حدثت العبد لامن العبد بلمن الله وثبت ان عدد حدوث الداعية بجب الفعل وعلى هذاالتقدير فالكلمن الله وهذا يمنع من تعليل أفعال الله تعالى وأحكامه فثبت انظاهر هذه الآية من المتسابهات لامن المحكمات والذي يؤكد ذلك قوله تعالى قل فن علائمن الله شيئاان أراد أن يمولك المسيح ابن مريم وأمه ومن في الارض جيعاوذ الكنص صريح

لرفعية رتبتها وسمو طبقتها وقدجوزكونه حالامن التوراة فيكمون حالامقدرة أي يحكمون باحكامها وبحملون الناس عليهاو مهتملك من ذهب الى أن شر يعد من قبلنا شريعة لنسا أأ مالم تنسيخ وتقديما لجار والمجرور على الفاعل لمامر مرارا من الاعتاء بشان المقدم والتشويق الىالمو خرولان في المؤخر ومايتعلق به نوع طول ريما يخل تقديمه بتجاوب أطراف النظم الكريم وقوله تعالى (الذين أسلوا) صفة أجريت على النبيين على سييل المدحدون التخصيص والتوضيح لكن لاللقصد الىمد مهم بذلك حتيقذ فان النبوة أعظم من الاسلام قطعافيكون وصفهم به بعدوصفهم بها نعزلا من الاعلى الى -الادبى بللتنويه سان الصفةفان ابرازوصف في معرض مدح العظماء

مني عن عظم قدرالوصف لامحالة كافى وصف الانبياء بالصلاح ووصف الملائكة ﴿ فَ ﴾ بالايمان عليهم السلم ولذاك قيل أوصاف الاسراف أسراف الاوصاف وفيه رفع اشان المسلمين وتعريض باليهود وأنهم بمعزل من الاسلام والاقتداء بدين الانبياء عليهم السلام لاسما مع ملاحظة ماوصفوا به في قوله تعالى (الذين هادوا) وهو متعلق بمحكم أى يحكمون فيما بينهم واللام امالبيان

اختصاص الحكم بهم أعم من أن بكون لهم اوعايهم كانه قبل لاجل الذين هادوا وإما للابذان بنفعه للمعكوم عليه أيضا باسفاط التبعة عنه وإما الاشعار بكمال رضاهم به وانقيادهم له كانه امر نافع لكلاالفريقين ففيه تعريض بالمحرفين وقبل التقدير للذين هادوا وعليهم فحذف ماحذف لدلالة ماذكر عليه وقبل هومتعلق بانزلنا وقبل بهدى ونوركائنان وفيد فصل بين المصدر ومعموله وقبل محرفه معلق بمعذوف وقع صفة لهماأى هدى ونوركائنان

للذي هادوا (والربانيون والاحبار) أى الزهاد والعلماء منولد هرون الذين التزمواطريقة النبيين وجانبوادين الهود وعن ابن عباس رضي الله تعالىء بهما الريانيون الذين يسوسون الناس بالعلم ير بونهم صغاره قبل كباره والاحبارهم الفتهاءواحده حبربالفتح والكسروالثاني أفصح وهورأىالفراءمأخوذ من التحبير والتحسين فانهم يحبرون العلمويز ينونه ويبتونه وهوعظف على النبيون أيهم أيضا شكمون باحكا مها وتوسيط المحكوم الهم بين المعطوفين الابذان بانالاصل في الحكم مها وحلالناسعلى مأفيها هم النايون واعاال بانيون والاحمار خلفاء ونواب لهيم في ذلك كما مذي عندقوله تعالى (عااستحفظوا) أي مالذي استحفظوه من جهد النبين وهو النوراة حيث سألوهم أن يحفظون هامن التغيير

في انه يحسن من الله كل شي ولا يتوقف خلقه و حكمه على رعاية المصالح (المسئلة الرابعة) قوله أوفساد في الارض فال الزجاج انه معطوف على قوله نفس والقدر من قتل نفسا بغيرنفس أو بغيرفساد في الارص وانماقال تعالى ذاكلان اغتل محلاسباب كشرة منها القصاص وهوالمراد بقوادمن قتل نفسا بغيرنفس أو نغيرفساد في الارض ومنها الكفر مع الحرام ومنها الكفر بعد الايمان ومنها قطع الطريق وهوالمراد بقوله تعالى بعدهذه الآبة انماجزاءالذين يحار بونالله ورسوله فجمع تعالى كلهذه الوجوه في قوله أوفساد في الارض (المسئلة الحامسة) قوله وكانما قتل الناس جميعا فيه اسكال ، هو ان فنل المنفس الواحدة كيف يكون مساويا لقنل جيعانناس فان منالممتنع أنيكون الجزء مساويا للكل وذكر المفسرون بسبب هذا إلسؤال وجوها منالجوأب وهي باسرها مبنية على مقدمة واحدة وهي أن تشبيه أحد الشيئين بالآخر لابقتضي الحكم بمشسابهة هما منكل الوجوه لأن قولنا هذا يسبه ذاك أعم من قولنا انه نشبهم منكل الوجوء أومن بعض الوجوه وإذاطهرت صحة هذه المقدمة فنقول الجواب مزوجوه (الاول) المقصود من تشيه قتل النفس الواحدة بقتل النفوس المالغة في تعظم امر القتل العمد العدوان ونفينهم شأنه يعنى كاانقتل كلاالحلق أمرمستعظم عندكل أحد فكذلك بجب أن يكون قتل الانسان الواحد مستعظما مهيبا فالمقصود مشاركتهما فالاستعظام لايبان متباركتهما في مقدار الاستعظام وكيف لأيكون مستعظما وقدقال تعالى ومن يقتل مؤمنا متعمد الجزاؤم جهنم خالدا فيهاو غضب الله عليه ولعنه وأعدله عذابا عَظَيماً ( الوجه الثاني ) في الجواب هو انجيم الناس لوعلوا من انسان واحد أنه يقصد قتلهم أجعهم فلاشك انهم يدفعونه دفعالا يمكنه تحصيل مقصوده فكذلك اذا علوامندانه يقصدقتل انسان واحدمعين يجبأن يكونجدهم واجتهادهم فيمنعدعن قتلذلك الإنسان مثل حدهم واجتهادهم في الصورة الاولى (الوجد الثالث) في الجواب وهوانه لماأقدم على القتل العمد العدوان فقر رجيح داعية الشهوة والغضب على داعية الطاعة ومتى كانالامر كذاك كانهذا الترجيع حاصلابالنسبة الىكل واحد فكانف قلبه انكلأحد نازعه في شئ من طالبه فانه لوقدرعليه لذله ونية المؤ من في الحيرات خير منعله فكذلك نية المؤمن في الشرور شرمن عله فيصير المعنى ومن بقتل افسانا قتلاعدا عدوانا فكانما قتل جميعالناس وهذ، الاحوبة الثلاثة حسنة ( المسئلة السادسة ) قوله ومن أحيساها فكأنما أحيى النساس جيعا المراد من احيساء النفس تخليصها عن المهلكات مثل الحرق والغرق والجوع المفرط والبرد والحر المفرطين والكلام فيان احياءالنفس الواحدة مثل احياء لنفوس على قماس ماقررناه في ان قنل النفس الواحدة مثل قتل التفوس \* ممقال تعالى ( واقدجاءتهم رسلهم بالبينات ثم ان كشيرا منهم بعد ذَلِكَ فِي الأَرْضُ لِمُسْرِفُونَ ) والمعنى أن كشيرا من البهود بعدذلك أي بعد مجيء الرسل

والتبديل على الاطلاق ولاريب في أن ذلك منهم عليهم السلام استخلاف لهم في أجراء أحكامها من غيرا خلال الشيئ منها وفي البهاء أولاثم بيانها ثانيا بقوله تعالى (من كتاب الله) من تفخيمها واجلالها ذاتا واضافة وتأكيب ايجاب حفظها والعمل بما فيها مالا يخنى وايرادها بعنوان الكتاب للايماء الى ايجاب حفظها عن التغيير من جهة إلكتابة والباء

الداخلة على المؤصول متعلقة بهكم لكن لاعلى أنها صلة له كالتى في قوله أنهال بهالثلا يلزم تعلق حرفى جرمهدى المعنى بفعل واحد بل على أنها سبية أى و يحكم الربانيون والاحبار أيضا بسبب ماحفظوه من كتاب الله حسما وصاهم به أنبياؤهم وسااوهم أن يحفظوه وليس المراد بسببيته لحكمهم ذلك سببيته من حيث المفات بلموصول مشعر بسببية على ٥٨٤ كله الحفظ المترتب لا يحالة على ما في حيز الصلة عفوظا فان نعليق حكمهم بالموصول مشعر بسببية على ٥٨٤ كله الحفظ المترتب لا يحالة على ما في حيز الصلة

و بعدما كتبنا عليهم تحريم القتل لمسرفون يمني في القتل لايبالون بعظمته ، قوله تعالى ( انما جزاءالذين يحار بون الله ورسوله و يسعون في الارض فسادا أن يقتلوا أو يصلبوا أوتفطع أيديهم وأرجلهم منخلاف أو ينفوا من الارض ) اعلم أنه تعالى لماذكر في الآية الآولى تغليظ الاثم في قُتل النفس بغير قتل نفس ولافساد في الارض أتبعه يبيان ان الفساد في الارض الذي يوجب القتل ماهو فان بعض مايكون فسسادا فالارص لايوجب القتل فقال انماجر أوالذن محاربونالله ورسوله وفيالآية مسائل (المسئلة الاولى) في أول الآية سؤال وهوأن المحاربة مع الله تعالى غيرممكنة فبجب حله على المحار بذمع أولياء الله وألحار بذمع الرسل ممكنة فلفظة المحار بة أذا نسبت أتى الله تعالى كأن مجازا لان المراد منه المحاربة مع أولياءالله واذانسبت الىالرســولكانت حقيقة فلفظ يحاربون في قوله انماجزاء الذين يحاربون الله ورسوله يلزم أن يكون محمولا على المجاز والحقيقة معا وذلك ممتنع فهذا تقرير السؤال وجوابه من وجهين (الاول) انا يحمل المحاربة على مخالفة الآمر والنكليف والتقدير انما جزاءالذين يخالفون أحكامالله وأحكام رسوله و يسمون في الارض فسادا كذا وكذا (والثاني) تقدير الكلام انماجزاء الذين يحاربون أولياءالله تعالى وأولياء رسوله كذا وكذا وفي الخبر آن الله تعالى قال من اهان لى وليا نقد بارزى بالحار بة (المسئلة الثانية) من الناس من قال هذا الوعيد مختص بالكفار ومنهم منقال انه في فساق المؤمنين أما الاولون فقدذ كروا وجرها (الاول) انها نزلت في قوم من عرينة بزلوا المدينة مظهر بن للاسلام فرضت أبدانهم واصفرت ألوانهم فبعثهم رسول اللهصلي الله عليدوسلم الى ابل الصدقة ليشر بوا من أبو الها وألبافها فيصحوا فماوصلواالىذك الموضع وشربواوصحوا قتلواالرعا وساقوا الابل وارتدوا فبعث النبي صلى الله عليه وسلف اثرهم وأمربهم فقطعت أيديهم وأرجلهم وسمل أعينهم وتركواهناك حتى ماتو إفنز ات هذه الآية نسخالما فعله الرسول فعسارت تلك السنة منسوخة بهذا القرآن وعندالشافعي رحدالله لمالم يجرنسيخ السنة بالقرآن كأن الناميخ لتلك السنة سنة أخرى ونزل هذا القرآن مطابقًا للسنة الناسخة (والثاني) ان الآية نزلت في قوم أبي برزة الاسلى وكانقدعاهدرسول الله صلى الله عليه وسلم فرقوم من كنانة يريدون الاسلام وأبو برزة غائب فقتلوهم وأخذوا أموالهم (الثالث) ان هذه الآية في هو لا الذين حكى الله تعالى عنهم من بي اسرائيل انهم بعد أن غلظ الله عليهم عقاب التسل العمد العدوان فهم مسرفون في القتل مفسدون في الارض فن أتى منهم بالقتل والفساد في الارض فجزا وهم كذا وكذا ( والوجه الرابع ) ان هذه الآية نزلت في قطاع الطريق من المسلمين وهذا قول أكثر الفقم-ا قالوا والذي يدل على انه لا يجوز حَل الآية على المرتدين وجوه (أحدها)انقطع المرتد لايتوفف على المحاربة ولاعلى اظهار الفساد في دارا لاسلام. والآية تقتضي ذلك ( وثانيها )لايجوز الاقتصار في المرتد على قطع البد ولإعلى النفي

من الاستعفاظله وقيل الباء صلة لفعل مقدر معطوف على قوله تعالى بحكم ماالنبيون عطف جلةعلى جلةاى ويحكم الربانيون والاحبار بحكم كتاب الله الذي سالهم أنبيا وهم أنحفظوه من التغيير وكانواعليه شهداه) أي رقباه محمونه منأن يحوم حوله النغيير والتبديل بوجمه من الوجوء فتغييرالاسلوب لماذكر من المزابا وقيل بمااستحفظوا بدل من قوله تعالى عاماعادة العامل وهو بسد وكذاتجو بز كون الضمرفي استحفظوا الانبياء والرمانيين والاحبار جيماءلي ان الاستحفاظ منجناب الله عزوجل أى كلفهمالله تمالى أن يحفظوه و بكو نوا عليه شهداء وقوله تعالى وتقدس ( فلا تخشوا الناس)خطاب روساء البهودوعلا بمربطريق الالتفسات وأماحكام المسلمين فيتنساو لهم النهم بطريق الدلالة

هون العبارة والفاء لترتيب النهى على ما فصل من حال التوراة وكونها مغتنى بشافها فيابين ﴿ والآية ﴾ الانبياء عليهم السلام ومن يقتدى بهم من الربانيين والاحبار المتقدمين عملا وحفظا فان ذلك بما يوجب الاجتناب عن الاخلال بوظائف مراعاته لموالح افظه عليها باى وجه كان فضلا عن التحريف والتغيير ولما كأن مدارجراء تهم على فلك خشية

ذى سلطان أورغبة في الحظوظ الدنو بقنه واعر كل منهما صبر بحاأى اذا كان شأنها كاذكر (فلا تخسوا اناس) كاشامن كلن واقتدوا في مراعاة أحكامها وحفظها عن قبلكم من الانبياء وأشباعهم (واخشون) في الاخلال بحة وق مراعاتها فكيف بالتعرض لها بسوء (ولا تشتر واما آياتي) الاشتراء استبدال السلعة بالثين أى أخذها بدلامند لابدل الثمن للعصيلها كاقيل ثم استعير لاخذشي بدلاما كان أوعينا ﴿ ٥٨٥ ﴾ كان أومعني أخذا منوط ابالرغبة فيما أخذوا لاعراص

عاأعطى ونبذكافصل في تفسير قوله تعالى أولئك الذين اشتروا الضلالة بالهدى فالمعنى لاتسابدلوابا آاتي التي فمهابان تخرجوهاممها أونيتركوا العمل يبها وتأخدوا لانف كم دلا منها (ثنا قليلاً)من الرسوة والجاه وسأبر الحظوظالدنيو يدفانها وانجلت قليله مستردلة في نفسها لاسمابالنسبة الى مافات عنهم يترك العملبها وانماعبرعن المشنرى الذي هو العمدة في عقود المعما وصنة والقصد الاصلى بالثمن الذي شانه أن يكون و سيلة الى تعصيله وأبرزت الاتبات التي حقهاأن ينافس فيها المتا؛ فسون في معرض الألات والوسايط حيث قرنت بالباءالتي تصحب الوسائل ايذانا عبالغتهم في المعكس أن جعلوا المقصد الاقصى وسيلة والوسلة الادني مقصدا (ومن لم محكم عاأنزل الله)

والآية تقتضى ذلك ( وثالثها ) أن الآية تقتضى سقوط الحدبالتو به قبل القدرة وهو قوله الاالذين تابوامن قبل أن تقدرواعليهم والمرتد يسقط حده بالتو بققل القدرة و بعدهافدل ذلك على إن الآية لاتعلق لها بالمرتدن (ورابعها) إن الصلب غيرمنمروع فيحق المرتد هومشر وع ههنافوجب أن لاتكون الآية مختصة بالمرتد ( وخامسها) ان قوله الذين محار بون آلله وسوله و يسعون في الارض فسادا بثناول كل من كان موصو فابهذه الصفة سواء كانكافرا أومسلا أقصى ما في الماب أن يقال الآية نزلت في الكفار لكنك تعلم أن العبرة بعموم اللفظ لابخصوص السبب ( السئلة الثالثة ) المحاربون المذكور ون في الآية هم القوم الذين يجتمعون ولهم منعة بمن أرادهم سبب أنهم يحمى بعضهم بعضاو يقصدون المسلين في أرواحهم ودمائهم وانما اعتبرنا القوة والشوكة لان قاطع الطريق انما يمتازعن السارق بهذا القيد وأتفقوا على ان هذه الحالة اذا حصلت في الصحراء كانو اقطاع الطريق فأمالو حصلت في نفس البلدة فقال الشافعي رحه الله انه يكون أيضاساعيا في الارض بالفسادو يقام عليه هذا الحدقال واراهم في المصران لم يكونوا أعظم ذنبا ولا أول من المساواة وقال أبوحنيفة ومحمد رجهما اللهاذاحصل ذلك في المصر فأنه لايقام عليه الحدوجه قول السافعي رحمه الله في النص والقياس أما النص فعموم قوله تعالى انماجراء الذبن يحاربون الله ورسوله ويسعون في البلد كان لامحالة داخلا تحت عوم هذا النص وأما القياس فهوان هذا حد فلايختلف فيالمصر وغيرالمصر كسمائر الحدود وجه قول أبي حنيفة رحمه الله ان الداخـــل في المصريلحقه الغوث في الغالب فلا تمكن من المقاتلة فصار في حكم السارق (المسئلة الرابعة) قوله أن يقتلوا أو يصلبوا أوتقطع أيديهم وأرجلهم من خلاف أو ينفوا من الارض للعلاء في لفظ أوفيهذهالآيةقولآن (الاول)انهاللُّنخييروهوقول ابْعباس في روايةعلى بأني طلحة وقول الحسن وسعيدين المسيب ومحاهد والمعني أن الامام ان شاء قتلوان شاءصلب وان شاء قطع الايدى والارجل وان شاء نفي أي واحدمن هذه الاقسام شاء فعل وقال ان عباس في رَواية عطاء كلة أوههنا ليست للتخيير بل هي ابيان ان الاحكام تختلف باختلاف الجنايات فمن اقتصر على القتل قتل ومن قتل وأخذ المال قتل وصلب ومن اقتصر على أخذ المال قطع يدهورجله منخلافومن أخاف السبل ولم يأخذالمال نفي من الارض وهذاقول الأكثرين من العلماء وهومذهب الشافعي رجمه الله والذي بدل على ضعف القول الاول وجهان ( الاول ) أنه لوكان المراد من الآية التحييرلوجب أن يمكن الامام من الاقتصارعلي النفي ولما أجموا على انه ليس له ذلك علماانه ايس المرادمن الآية التخيير( والثاني ) انهذا المحارب اذانم يقتل ولم أخذالمال فقدهم بالعصيةولم يفعل وذلك لانوجب القتل كالعزم على سائر المعاصي فثبت انه لايجوز حل الابة على

كائنا من كان دون ﴿ ٧٤ ﴾ ث المخاطبين خاصة فانهم مندر جون فيه اندراجاأ وليا أى من لم يحكم بذلك مستهينا به منكراله كما يقتضيه مافعلوه من تحريف آيات الله تعالى اقتضاء بينا ( فأولئك) اشاره الى من والجمع باعتبار معناها كما أن الافراد فيماسبق باعتبار لفظها (هم الكافرون) لاستهانتهم به وهم اماضمير الفصل

اومبتداً ومابعده خبره والجلة خبر لا ولتك وقد مرتفصيله في مطلع سورة البقرة والجله تذبيل مقرر أمضمون ما قبلها أبلغ تفرير وتحذيز عن الاخلال به أشد تحذير حيث على فيه الحكم بالكفر بمبرد ترك الحكم بما أنزل الله تعالى فكيف وقد انضم اليه الحكم بخلافه لاسيمام مباشرة مانهو اعنه من تحريفه و وضع غيره مو صمه وادعاء أنه من عند الله ليشتروا به ممناقليلا (وكتبنا) عطف ﴿ ٥٨٦ ﴾ على أنزل التوراة (عليهم) اى على الذين هادوا

التخيير فيجبأن بضمرفى كل فعل على حدة فعلاعلى حدة فصار التقدير أن يقتلوا ان فنلوا أو يصلبوا ان جمعوا بين أخذ المال والقتل أوتقطع أيديهم وارجلهم من خلاف ان اقتصروا على أخذ المال أو ينفوا من الارض ان أخافوا السبل والقياس الجلى أيضايدل على صحدماذ كرناه لان القتل العمد العدوان بوجب القتل فغلظ ذلك في قاطع الطريق وصارالقتل حمّالا يجوز العفوءند وآخذالمال معلق به القطع في غير قاطع الطريق فغلظذلك في قاطع الطريق بقطع الطرفين وانجعوابين التتلُّ وبين أخذ ألمال جع في حقهم بين القتل وبين الصلب لان تقاءم صلو بافي مرالطريق يكون سبالا شتهارا يقاع هذه العقوبة فيصير ذلك زاجرا أفيره عن الاقدام على مثل هذه المعصية وأماان اقتصر على مجرد الاخافة افتصر الشرعمنه على عقو بة خفيفة وهي النبي من الارض (المسئلة الخامسة ) قال أبوحنيفة رحمه اللهاذاقتل وأخذالمال فالامام مخبرفيه بين ثلاثة أشباء أن يقتلهم فقطأ ويقتلهم ويقطع أيديهم وأرجلهم قبل القتل أويقتلهم ويصلبهم وعند الشافعي رحه الله لابدمن الصلبوهوقول أبى يوسف رحه الله جمة الشافعي رحمالله أنه تعالى نصعلى الصلب كانص على القتل فلم يجزاسهاط الصلب كالم يجزاسهاط القتل ثم اختلفوافى كيفية الصلب فقيل يصلب حياثم يزج بطنه برمح حتى يموت وقال الشافعي رَحْمُ اللَّهُ يَقْتُلُ وَ يُصلِّي عَلَيْهُ ثُمُّ يُصلِّبُ (المسئلةُ السَّادَسَةُ ) آختَلْفُوا في تفسيرالنفي من الارض قال الشافعي رحه الله معناه ان وجد هؤلا المحاربين قتلهم وصلهم وقطع أيديهم وأرجلهممنخلاف وانلم يجدهمطابهم أبداحتياذاقدرعليهم فعلجهماذكرناموبه قال أحد وأسحق رحهم اللهوقال أبوحنيفة رحمالله الني من الارض هوالجبس وهو اختيارأ كثرأهل اللغة فألواو يدل عليه ان قوله أو بنفوا من الارض اماأن يكون المراد النفي من جميع الارض وذلك غير ممكن مع بقاء الحياة واما أن يكون اخراجُه من ثلك البلدة ألى بلدة أخرى وهوأ يضاغير جائز لان الغرض من هذا النفي دفع شروعن المسلين فلوأخرجناه الى بلد آخر لاستضربه من كان هناك من المسلين وآما أن يكون المراد اخراجه الىدار الكفر وهو أيضا غيرجا ركان اخراج السلم الىدار الكفرتعر يضله بالردة وهو غيرجاً تز ولما بطل الكللم يبق الأأن يكون المرادمن التفي نفيه عن جيع الارض الامكان الحبس قالوا والمحبوس قديسمي منفيامن الارض لانه لاينتفع بشئ من طيبات الدنيا ولذاتها ولايرى أحدامن احبابه فصارمنفياعن جيع اللذات والشهوات والطيبات فكان كالمنفى فالحقيقة ولماحيسواصالح بن عبد القدوس على تهمة الزندقة فى حبس ضيق وطال لبثه هناكذكر شعرا منه قوله

خرجناعن الدنياوعن وصل أهلها # فلسنا من الاحيا ولسنا من الموتى اذا جاءنا السجبان يو ما لحساجة # عجبنا وقلنسنا جاءهذا من الدنيسا قال الشافعي رحمدالله هذا النفى المذكور في الآية مجمول على وجهين ( الاول ) ان

القراءة تقول كنت الحمد لله المستحقين (به) المالقصاص الدف عفاعند والتعبير عند وجهين (المولا) القراءة تقول كنت الحمد في المستحقين (به) المالقصاص الدف عفاعند والتعبير عند و هو لاء بالتصدق المبالغة في الترغيب فيه (فهو) المالتصدق (كفارة له) ألى المتصدق بكفر الله تعالى بها ذنو به وقبل المبانى اذا تجاوز عند صاحب الحق سقط عند مال مدوقري فهو كفارته المالتصدق كفارته التي يستحقها بالتصدق له لا يتصلى منها شي وهو تعظيم

وقرئ وأنزا الله على بنی اسرائیل(فیها)ای في التوراة (أنالنفس بالنفس ) ای تقادیها اذاقتلتهما بغىرحق (والعين)تفقأ (بالعين) أذا فقئت بغبرحق (والانف) بجدع (بالانف) القطوع بغير حق ( والاذن ) تصلم (بالاذن) المقطوعة ظلما (والسن) تقلع بغيرحتي (والجروح قصاص ) ای ذات قصاص اذاكانت بحيث تعرف المساواة وعن ا من عباس رضي الله تعالى عنهما أنهم كانوا لاستلون الرجل بالمرأة فنزلت و قری وان الجروح قصاص وقری ا والعينالى آخرهبالرفع عطفاعلى محلأن النفس لان المعنى كتبنا عليهم النفس بالنفس امالاجراء كتننامحرى قلناوامالان معنى الجلة التي هي قولك النفس بالنفس تمايقع علىدالكتب كإيقع عليه

لمافعل كقوله تعالى فاجره على الله (ومن لم يحكم) كائنا من كأن فيتناول من لا يرى قتل الرجل بالمرأة من البهود تناولا بينا ( بما آنزل الله ) من الاحكام والشرائع كائنا ما كان فيدخل فيها الاحكام المحكمة دخولا أوليا ( فأولئك هم الظالمون) المبالغون في الظلم المتعدون لحدوده تعالى الواضعون الشي في غيرموضعه والجله تذبيل مقرر لا يجاب العمل بالاحكام المذكورة (وقفينا على آثارهم ) شروع ﴿ ٥٨٧ ﴾ في بيان أحكام الا يجيل اثر بيان أحكام النوراة

وهوعطف علىأنزلنا النوراة أي آثار النبين المذكورين يقال قفيته بفلان اذا أتبعته اياه فحذف المفعول لدلالة الجاروالمجرورعليدأي قفیناهم ( نعسی ابن مريم ) أى ارسلناه عقيبهم (مصدقالا يين مديه من التوراة) حال من عیسی علیه الأنجيل) عطف على قفيناوقرئ بفتيح العمرة (فيەھدى ونور) كا فيالتوراة وهو فيمحل النصب على أنه حال من الأنجل أي كانّنا فيه ذلك كا "نه قيل مشتلاعلى هدى ونور وتندوين هدى ونور للتفغيم ويندرج في ذلك شواهد نبوته عليه السلام (ومصدقالمايين مد من التوراة) عطف علمه داخل في حكم الحالبة ونكر برمايين بديه من التوراة لزيادة التقر بر(وهديوموعظة للتقين ) عطف على

هو لاءالحاربين اذا قتلوا واخذوا المال فالامام ان أحدهم أقام عليهم الحد وان لم يأخذهم طلبهم أبدافكونهم خائفين من الامام هاربين من بلد الى بلد هو المراد من النفي ﴿ الثَّانِي ﴾ القومُ الذين يحضُّر ون الواقعةو يَكثرُ ون جع هُوءٌ لا المحار بينو يخيفون المسآين ولكنهم ماقتلوا وما أخذوا المال فالامام إن أخذهم أقام عليهم الحد وأن لم أخذهم طلبهم ابدا فيقول الشافعي ههناان الامام بأخذهم ويعزرهم و يحبسهم فالراد ينفيهم عن الأرض هومذا الحبس لاغيروالله أعلم \* ممقال تعالى ( ذلك لهم خزى في الدنيا ) أى فضيعة وهوان (ولهم في الآخرة عذا بعظيم ) قالت المعتر لة الآية دالة على القطع بوعيدالفساق من أهل الصلاة ودالة على أن فتلهم قدأ حبط ثوابهم لانه تعالى حكم بان فالته الهم خزى في الدنيا والا آخرة وذلك يدل على كونهم مستحقين للذم وكونهم مستحقين للدم في الحال بمنع من بقاء استحقاقهم للدح والتعظيم لما أن ذاك جع بين الصدين واذا كانالام كذلك مدت القول بالقطع بوعيد الغساق وثبت القول بالاحباط والجواب لانزاع بينناو بينكم فيان هذا الحد انمايكون وافعاعلي جهة الخزى والاستخفاف اذالم تحصل النوبة فاماعند حصول التوبة فانهذا الحد لايكون على جهة الخزي والاستخفاف بل مكون على جهذالامتحان فاذاحازلكم أن تشترطوا هذاالحكم بعدم ألتو بةلدليل دل على اعتبارهذا الشرط فتحن أبضا نشرط هذا الحكم بشرط عدم العفو وحينئذلا يبقى الكلام الافيانه هل دل هذا الدليل علم إنه تعالى يعفوعن الفساق أملا وقدذ كرناهذهالمسئلة بالاستقصاء فىسورة البقرة فى تفسيرقوله بلى منكسب سسئة وأحاطت به خطيئته فأولئك أصحاب النارهم فيهاخالدون \* نم قال تعسالي ( الاالذي تابوامن قبل أن تقدروا عليهم فاعلوا ان الله غفور رحيم) قال الشافعي رجه الله تعالى لماشرح ما يجب على هؤلاء المحاربين من الحدود والعقو بأت استثنى عنه مااذا تابوا قبل القدرة عليهم وضبط هذا الكلام أن مايتعلق من تلك الاحكام بحقوق الله تعالى فأنه يسقط بعدهده التو بدوما يتعلق منها بحقوق الآدميين فأنه لايسقط فهو لاء المحار بونان قتلوا انساناتم تابوا قبل القدرة عليهم كانولى الدم على حقه في القصاص والعفوالاانه بزول حتم القتل بسبب هذه التو بةوان أخذما لاوجب علمه رده ولم يكن عليه قطع اليد وازجل وأمااذاتاب بعدالقدرة فظاهرالآية انالتو بةلاتنفعه وتقام الحدود عليمه قال الشافعي رجم الله و محتمل أن سقط كل حدالله التوية لان ماعر المارجم أظهر تو بته فلمأتمموا رجهذ كروا ذلكارســولالله صلىلله عليه وسلم فقال هلاتركتموه أولفظ هذا معناه وذلك يدل على ان النوبة تسقط عن المكلف كل مالتعلق بحق الله تعالى \* قوله تعالى ﴿ يِأْلِيهَا ٱلذِينَ آمنُوا اتَّقُوا اللَّهُ وَابْتَغُوا اليَّهِ الوسسيلة وجاهدوا في سبيله لعلكم تَعْلَمُونَ) وفي الآية مسائل ( المسئلة الاولى ) في النظم وجهان ( الاول) اعلما القديينا انه تعالى لما أخبر رسوله ان قوما من اليهود هموا ان يبسطوا أيديهم الى الرسلول والى

مصدقامنتظم معد في سلك الحالية جعل كلدهدى بعدما جعل مشتملا عليه حيث فيل فيه هدى وتخصيص كونه هدى وموعطة بالمتقين لانهم المهتدون بهداه والمنتفعون بجدواه (وليحكم اهل الانجيل بما انزل الله فيه) أمر مبتسداً لهم بان محكموا و يعملوا بما فيه من الامور التي من جلتها دلائل رسالته عليه الصلاة والسلام وشواهد نبوته وماقرره الشير بعة الشريعة الشريعة الشريعة الشريعة المناحكامه وأما احكامه والمساحكامه المنسوخة فليس الحكم بها

حكما بما ازل الله فيه بلهوا بطال وتعطيل له اذهو شاهد بنسخها وانتهاء وقت العمل بها لان شهادته بصنة ما بنسخها من الشريعة التي شهادة بنسخها و بان أحكامه ما قررته تلك الشريعة التي شهد بصختها كاسياتي في قوله تعالى يا أهل الكتاب لستم على شيء حتى تقيموا التوراة والانجيل الآية وقيل هو حكاية للامر الوارد عليهم بتقدير فعل معطوف على آتيناه أي وقلنا ليحكم أهل الانجيل الح وقرئ وأن ليحكم في على أن أن موصولة بالامر كافي قولك

اخوانه من المؤمنين وأصحابه بالغدر والمكرومنعهم اللةتعالى عن مرادهم فعندذلك شرح الرسول شدة عتيهم على الانبياء وكال اصرارهم على ايذائهم وامتدال كلام الى هذا الموضع فعندهذا رجع الكلام الىالمقصود الاول وقال بأأيها الذين آمنوا أتقوا لله وابتغوا اليه الوسيلة كائه قيل فدعرفتم كالجسارة اليهود على المعاصي والذنوب و بعدهم عر الطاعات التي هي الوسائل للعبد الى الرب فكونو الله عنون بالضد من ذلك وكونوا متقبن عن معاصى الله متوسلين الى الله بطاعات ألله ( الوجه الشاني ) في النظم انه تعالى حكى عنهم الهم قالوا كن أبناء الله وأحباؤه أي كن أبناء أنبياء الله فكان افتخارهم باعال آبائهم فقال تعالى بأيها الذين آمنو اليكن مفاخرت كمم بأعالكم لابشرف آيانكم وأسلافكم فاتقواالله وابتغوا آليه الوسيلة والله أعلم ( المسئلة الثانية ) اعلم أن مجامع التكليف محصورة في توعين لا مالت لهما (أحدهما) ترك المنهيات والمدالاشارة بقوله اتقواالله (وثانيهما) فعل المأمورات واليه الاشارة بقوله تعلى وابتغوا اليه الوسيلة ولما كانترك المنهيات مقدما على فعل المأمو رات بالذات لاجرم قدمه تعالى عليد في الذكر وانعاقلنا ان النزك مقدم على الفعل لان النزك عبارة عن يقاء الشئ على عدمه الاصلى والفعل هوالايقاع والتحصبل ولاشك انعدم جيع المحدثات سابق على وجودها فكآن الترك قبل الفعل لامحالة فانفيل ولمجعلت الوسيلة مخصوصة بالفعل معانانعلم الترك المعاصي قديتوسل به الىالله تعالى قلماالغرك ابقاء الشيُّ على عدمه الأصلي وذلك العدم المستمرلا يكن النوسل به الىشي البته فثبت ان الترك لايمكن أن يكون وسيلة بل من دعا. داعى الشهوة الى فعل قبيم ثم تركد لطلب مرضاة الله تعالى فههنا يحصل النوسل بذلك الامتناع الى الله تعالى الآأن ذلك الامتناع سنباب الافعال ولهذا قال المحققون ترك الشي عبارة عن فعل ضده اذا عرفت هذا فنقول انالتك والفعل أمر إن معبران في ظاهر الافعال فالذي يجب تركد هو الحرمات والذي يجب فعله هوالواجبات ومعتبر انأبضا في الاخلاق فالذي بجب حصوله هو الاخلاق الفاضلة والذي يجب تركه هوالاخلاق الذميمة ومعتبران أيضا فيالافكار فالذي يجب فعله هو الفكر في الدلائل الدالة على التوحيدوالنبوة والمعادوالذي بجب تركه هوالالتفات الى الشبهات ومعتبر أن أيضا في مقام البجلي فالفعل هو الاستغراق في الله تعالى والنزك هو الالفات الىغيرالله تعالى وأهل الرياضة يسمون الفعل والترك بالتحلية والتخلية ويالمحو والصحو وبالنفى والاثبات وبالفناء وألبقاء وفىجيع المقامات النغى مقدم على الاثبسات ونذلك كأن قولنا لاالدا لاالله النفي مقدم فيدعلى الآثبات ( المسئلة الثالثة ) الوسيلة فعيلة منوسل اليه اذا تقرب اليه قال لبيدالشاعر

أرى الناس لايدرون ماقد رأمرهم \* ألاكل ذى لب الى الله واسل أى متوسل فالوسبلة هي التي يتوسل بها الى المقصود قالت التعليمية دلت الآية على انه

أمرته بأنق كائه قيل وآتيناه الأبجيل وأمرنا بأن يحكم أهل الانجيل الخوقرئ على صيغة المضارع ولام التعليل علم أنها متعلقة ندقدر كانهقيل ولنحكمأهل الأنجيل عاأنول اللهفه ا تيناه اماه وقدعطف على هدى وموعظة على أنهما مفعول الهما كائه قيل وللمدي والموعظة آتيناه الاه وللحكم عا أنزل الله فيه (ومن لم نخكم عا أنزل الله ) منكر اله مستهينامه (فاواللك هم الفاسقون)المتردون الخارجون عن الاعان والجهلة تذبل مقرر لمضمون الجلة السابقة ومؤكد لوجموب الامتثال بالامر وفيه دلالة على أن الأنجيل مشتمل على الاحكام وأنعيسي عليه السلام كان مستقلا بالشرع مأمورابالعمل بمافيدمن الاحكام قلت أوكثرت ا لاعافى التوراة خاصة

وحله على معنى وليحكم بما انزل الله فيه من ايجاب العمل باحكام التوراة خلاف الطاهر (وأنزلنا اليك ﴿ لاسبيل ﴾ الكتاب أى الفرد الكامل الحقيق بان يسمى كتابا على الاطلاق لحيازته جيس الاوصاف الكمالية لجنس الكتاب السماوى وتفوقه على بقية أفراده وهو القرآن الكريم فاللام للعهدو الجملة عطف على أنزلنا وماعطف عليه وقوله تعالى (بالحق) متعلق بمحذوف وقعمالا مو كدة من الكتاب

أى ملتبسا بالحق والصدق وقيل من فاعل انزلنا وقيل من الكاف فى اليك وقوله تعالى (مصدقا لمابين يديه ) حال من الكتاب أى حال كونه مصدقا لما تقدمه امامن حيث انه نازل حسبما نعت فيه اومن حيث انه موافق له فى القصص والمواعيد والدعوة الى الحق والعدل بين الناس والنهى عن المعاصى والفواحش وأماما بتراءى من مخالفته له فى وافقة لهامن بعض جزيبات الاحكام المنفيرة بسبب تغير الاعصار على ١٨٥ مجه فليست بمخالفة فى الحقيقة بل هى موافقة لهامن

حيث ان كلامن تلك الاحكام حق بالاضافة الى عصره متضمن للحكمة التي عليها يدورامرالشريعةوليس في المتقدم دلالة على أمدية أحكامه المنسوخة حتى نخالفه الناسخ المتاخر وانمامدل على مشروعيتها مطلقامن غرتعرض لبقائمسا و زوالهايل نقول هو ناطق بزو الهالما أن النطق بصدما يسخها نطق بنسخهاوز والها وقوله تعالى (من الكتاب) بيانلا واللام للعنس اذالراد هو الكتاب السماوي وهومهذاالعنوان جنس برأسهوانكانفي نفسه نوعامخصوصامن مدلول لفظالكتابوعن هذاقالوا اللام للعهد الأأنذلك لامتهى إلى خصوصية الفرديةبل الىخصوصيةالنوعية التي هي أخص من مطلق الكتاب وهوظاهرومن الكتاب السماوي ايضا يتخص باعدا القرآن

لاسبيل الى الله تعالى الابعم يعلنامعرفته ومرشديرشد ناالى العلم به وذلك لانه أمر بطلب الوسيلة اليه مطلق والأيمان به من أعظم المطالب وأشرف المقاصد فلا بدفيه من الوسيلة وجواشا آنه تعالى أنماامر بابتغاء الوسيلة اليدبعد الاعانبه والايمانبه هبارة عن المعرفة به فكان هذا أمرابا تنفاء الوسلة اليه بعد الاعان و بعدمعر فته فيمتنعأن يكون هذا أمر ابطلب الوسيلة اليهق معرفته فكان المراد طلب الوسيلة اليه في تحصيل مرضاته وذلك بالعبادات والطاعات \* ممقال تعالى وجاهدوا في سبيله لعلكم تفلحون وأعلم انه انه تعالى لما أمر بترك مالاينبغي بقوله اتقواالله ويفعل ماينبغي بقولهوأ ينغواليه الوسيلة وكل واحدمنهما شاق تقيل على النفس والشهوة فأن النفس لاتد عوالاالى الدنبا واللذات المحسوسة والعقل لايدعوا لاالى خدمة الله وطاعته والاعراض عن المحسوساتوكان بين الحالتين تضادوتناف ولذلك فان العلماء ضربوا المثل في مظان تطلب الدياوالآخرة بالضربين وبالضدين وبالمشرق والمغرب وبالايل والنهار واذاكان الامر كذلك كان الانقياد لقوله تعالى اتقواالله وابتغوا اليه الوسيلة من اشقالاشياء على النفس واشدها تقلاعلى الطبع فلهذا السبب أردفذنك النكليف بقوله وجاهدوا في سبيله لعلكم تفلمونوهذه الآية آية شريفة مشتملة على اسرارروحانيةو محن نشير ههنساالي واحدمنها وهوأن من يعبدالله تعالى فريقان منهم من يعبدالله لالغرص سوى الله ومنهم من يعبده لغرض آخر ( والمقام الاول ) هوالمقسام الشريف العالى واليه الاشارة بقوله وجاهدوافي سبيله أي في سبيل عبو ديته وطريق الاخلاص في معرفته وخدمته (والمقام الثاني) دونالاول واليه الاشارة بقولهاللكم تفلحون والفلاح اسم جامع للخلاص عن المكروه والفوز بالمحبوب واعلمانه تعالى لما أرشد المؤمنين في هذه الآية الى مقاعد جميع الخبرات ومفاتح كل السعادات "بعد بشيرح حال الكفار وبوصف هاقبة من لَم يعرف حياة ولاسعادة الافيهذه الداروذكرمن جلة تلك الامور الفظيمة نوعين \* أحدهما قوله (ان الذين كفروا لوأن لهم مافي الارض جيعاومثله معه ليفتد وابه من عداب يوم القيامة ماتقبل منهم ولهم عداب أليم) وفيد مسائل ( المسئلة الأولى ) الجملة المذكورة مع كلة لوخبران فان قيل لم وحد الراجع في قوله ليفتدوا به مع أن المذكور السابق بيّان مافي الارض جيعاومُله قلنا التَّهدير كَا نه قيل لبغتدوا بذلك المذكور (المسئلة الثانية) قوله ولهم عذاب أليم يحتمل أن يكون في موضع الحال و يحتمل أن يكون عطفا على الخبر (المسئلة الثالثة) المقصود من هذا الكلام التمثمال للزوم العذاب فأنه لاسبيل الهم الى الخلاص منه وعن الني صلى الله عليه وسلم مقال للكافر يوم القيامة أرأيت لوكان لك مل الارض ذهباا كنت تفندى به فيقول نعم فيقال له قد سُئُلَتُ أيسر من ذلك فأبيت (النوع الثاني) من الوعيد المذكور في هذه الآية # قوله (ير يدون أن مخر جوامن النار وماهم بخارجين منها ولهم عدال مقيم)

(ومه يمناعليه) اى رقيباعلى سأر الكتب المحفوظة من التغبرلانه بشهدلها بالصحة والثبات ويقرر أصول شرائعها ومايتاً بد من فروعها وبعين أحكامها المنسوخة ببيان انتهاء مشروعيتها المستفادة من تلك الكتب و انقضاء وقت الممل بها ولاريب في انتميز أحكامها الباقية على المشروعية أبداعا انتهى وقت مشروعيته وخرج عنها من أحكام كونه مهيناعليه

وقرئ ومهيناعليد على صيغة المغمولاى هو من عليه وحوفظ من التغير والتبديل كيوله عروجل لايأتيه الباطل من بين يد يه ولا من خلفه والحافظ اما من جهته تعالى كا في قوله انانحن نزلنا الذكر واناله لحافظ ون أوالحفساظ في الاعصار والامصار والفاه في قوله تعالى (فا حكم بينهم) لترتيب ما بعدها على ما قبلها فان كون القرآن العظيم حقام صدقاً لما قبله من الكنب المنزلة على الام خو ٥٩٠ كله مهينا عليه من موجبات الحكم المأمور به أى اذا

وفيه مسئلتان ( المسئلة الاولى ) ارادتهم الحروج تحتمل وجهين (الاول) انهم قصدوا ذلك وطلبوا المخرج منهما كاقال تعالى كلَّا أرادواً ان يخرجوا منها أعيدوا فيها قيل اذارفعهم لهب النار الى فوق فهناك يتمنون الخروج وقبل يكادون يخرجون من النار لقوة النار ودفعها للمعد بين ( الثاني ) انهم تمنواذلك وأرادوه بقلو بهم كقوله تعالى في موضع آخرر بنا أخرجنامنها وبوكد هذا الوجه قراءة من قرأير يدون ان يخرجوا من النار بضم الياء (المسئلة الثانية) احيم أصحابنا بهذه الآية على انه تعالى يخرج من النار من قال لاالهالاالله على سبيل الاخلاص قالوالانه تعالىجمل هذا المعنى من تهديدات الكفاروأ تواع ماخو فهم به من الوعيد الشد يدولولاان هذا المعنى مختص بآلكفاروالا لم يكن لخصيص الكفار به معنى والله أعلم وممايؤ يدهدا الذى قلناه قوله ولهم عذاب مقيم وهذآ يغيد الحصر فكان المعنى ولهم عذاب مقيم لالغيرهم كاان قوله لكم دينكم أى لكم لالغيركم فبكذا ههنا\* قوله تعالى (والسارق والسارقة فاقطعوا أيد يهماجراء عاكسبا نكالامن الله والله عزيز حكيم )في انصال الآية عاقبلها وجهان (الاول) انه تعالى لما أوجب في الآية المتقدمة قطع الايدى والارجل عند أخذ المال على سبيل المحاربة بين في هذه الآمة أن أخد المال على سبل السرقة نوجب قطع الابدى والارجل أيضا (والثاني) أنه لماذكر تعظيم أمر القتل حيث قال من قتل نفسابغير نفس اوفسادف الارض فكا نما قتل الناس جيعا ذكر بعدهذا الجنايات التي تبييح الفتل والايلام فذكر أولا قطع الطريق وثانيا أمر السرقة وفي الآية مسائل (المسئلة الأولى) اختلف المحويون في الرفع في قوله والسارق والسارقة على وجود (الاول) وهوقول سبيو يه والاخفش ان قوله والسارق والسارقة مر فوعان بالآبتداءوالخبرمحذوف والتقدير فيمآيتلي عليكم السارق والسارقة أي حكمهما كذا وكذاالقول في قوله الزابية والزابي فاجلد واكل واحد منهما وفي قوله واللذان يأتيانها منكم فآذوهما وقرأعيسي ينعرو السارق والسارقة بالنصبومثله الزانية والزابي والاختيار عد سسوية النصب في هذا قال لان قول القائل زيدا فاضر به أحسن من قولك زيد فاضر به وأبضالا يجوزأن يكون فاقطعوا خبرا لمبتدالان خبر المبتدا لأيدخل عليه الفاء (والقول الثاني) وهواختيار الفراء أن الرفع أولى من النصب لان الالف واللام فيقوله والسارق والسارقة تقومان مقام الذي قصارالتقد رالذي سرق فأقطعو أيده وعلى هذاالتقدير حسن ادخال حرف الفاء على الخبرلانه صارجزاء وأبضا النصب انما عسن اذاأردت سارقابسنه أوسارقة بعينها فأمااذا أردت توجيه هذا الجزاء على كل مَن تأتى بهذا الفعل فالرفع أولى وهذا القول هو الذي اختاره الزجاج وهو المعتمد ويما مدُّل على أن المراد من آلاً يَّهُ الشرط والجزاء وجوه (الاول) أنَّاللهُ تَعالَى صَرَح بِذُلْكُ وهو قوله جزاء بماكسباوهذا دليل على ان القطع شرعجزاء على فعل السرقة فوجب

كانشأن القرآذ كاذكر فاحكم ببنأهل الكناءين عندنحاكهماليك (عا ارنالله) أي عا انزله اليك فانه مشتل على جيع الاحكام الشرعية الباقية في الكنب الإلهية وتقديم بينهم للاعتناء بييان تعميم الحكمالهم ووضع الموصول موضع الضمير للتنبيدعلى عليةمافى حيز الصلة للعكم والالتغات باظهار الاسم الجليل لتربية المهابة والاشعار بعلة الحكم ( ولاتتبع أهواءهم )الزائفة(عما جادا من الحق ) الذي لامحيد عنه وعن متعلقة بلاتنبع على تضمين معنى العدول ونحوه كأنه قيل ولاتعدل عماساكم لحقمت ماأهواه هيروقبل بمعذوف وقع حالأمن فاعله أىلاتنبع أهواءهم عادلاعاماءلنوفه أن ماوقعحالالامدأن يكون فملاعآماو وضع الموصول مؤضع شمير ألموصول الاول للاتماء عافى حسر الصلة من مجي ُ الحق الى

ما يوجب كال الاجتناب عن اتباع الاهواء و قوله تعالى (لكل جعلنا منكم شرعة ومنهاجا) كلام ﴿ ان ﴾ مستأنف بيء به لحل أهل الكتسابين من معاصر يه عليه الصلاة والسلام على الانقياد لحكمه بما أنزل اليدمن القران الكريم ببيان أنه هوالذى كلفوا الممل بهدون غيره من الكتابين وائما الذين كلفوا العمل بهمامن مضى قبل فسعفهما

من الاجم السالفة والخطاب بطر بقالتلوين والالتفات الناس كافة الكن لاللمو جودين خاصة بل الجاضين أيضاً بطر بق التخليب واللام متعلقة بجعلنا المتعدى لواحد وهو اخبار مجعل ماض لاانشاء وتقديمها عليه التخصيص ومنكم متعلق بحدوف وقم صفة لماهوض عنه تنوين كل ولاضير في توسط جعلنا بين الصفة والموصوف كافي قوله تعالى أخيرالله أتخذ وليا فاطر السموات على ١٩٥ كه الح والمعنى لكل أمة كا أنة مذكم أيهاالانم الباقية

والحالية جعلناأى عينا ووضهناشرعة ومنهاجا خاصسين يتلك الامة لاتكاد أمسة تتخطى شرءتهاالتيعينتلها فالامة التي كانت من مبعث موسى الى مبعث عسى عليهاالسلامشرعتهم التوراة والتي كانتمن مبعث عيسي الى مبعث النبي عليهما الصلاة والسلام شرعتهم الأنجيل وأماأنتم أيها الموجودون فشرعت كمالقرآن ليس الافأ منوا به واعلوا هافيد والشرعة والشريعة هم الطر يقة إلى الماء شيد بها الدين لكونه سبلا موصلاالىماهو سس المعياة الامديد كاأن الما وسبب للحياة الفانية والمنهاج الطريق الواضيح فى الدين من مجيم الامر ا ذاوضع وقرى شرعة بغتيم الشين قيل فيددليل على أنا غير متعبدين بشرائع مسن قبلنسا والتحقيق أنامتعبدون باحكامها الباقية منحيث انها أحكام شرعتنالا

أن يع الجزاء لعموم الشرط ( والثاني ) ان السرقة جناية والقطع عقو بدور بطالعة وية بالجناية مناسب وذكرالحكم عقيب الموصف المناسب يدل على ان الوصف علة الملك الحكم ( والثالث ) اناً لو جلنا الآية على هذا الوجد كأنت الآية مفيدة ولوحلنا هاعلى سارق معين صارت مجلة غيرمفيدة فكان آلاول أولى وأمانا لقول الذي ذهب اليه سيبوية فليس بشي و يدل عليه وجوه ( الاول ) انه طمن في القرآن المنقول بالتواتر عن الرسول وعن جيع الامة وذلك باطل قطعا فان قال لا أقول الاالقراءة بالرفع غير جائزة ولكني أَقُولُ القرآءة بالنصب أولى فنقول وهذا أيضا ردئ لان ترجيح آلفراءة التي لم يقرأبها الاعسى بن عمر على فراءة الرسول و جيع الامة في عهد الصحابة والنابعين أمر منكر وكلام مردود ( والثاني) ان القراءة بالنصب لوكانت أولى لو جب أن يكون في الفراء من قرأ وللذين يأتبانها منكم بالنصب ولما لم يوجد في القراء أحد قرأ كذلك علمناسة وطُّ هذاالقول ( الوجه الثالث ) انااذاقلناوالسارق والسارقة مبتداوخبره هوالذي نضمره وهو قوانافيمايتلي عليكم فحيئذ قدتمت هذهالجلة بمبتداهاوخبرهافبأى شئ تتعلق الغاء في قوله فاقطعوا أبديها فإن قال الفاء تتعلق بالفعل الذي دل عليه قو له والسسارق والسارقة يعني انه أذا أتى بالسبرقة فاقطعوا يديه فنقول اذا احتجت فيآخرالامرالي أن تقولاالسارق والسارقة تقديره من سبرق فاذ كرهذا أولا حتى لا تحتاج الى الاضمار الذى ذكرته ( والرابع ) النااذا آخترنا القراءة بالنصب لم يدل ذلك على كون السرقة علة لوجوب القطع واذآ اختركاالقراءة بالرفعافادت الآبة هذاالمعني ثم هذا المعني متأكد بقوله جزاء بما كسبافثبت أن القراءة بالرفع أولى ( الخامس ) انسبو به قال هم يقدمون الاهم فالاهم والذيهم فشأنه أعني فالقرآءة بالرفع تقتضي تقديم ذكركونه سارقاعلي ذكرو جوب القطع وهذا يقتضي أن يكون أكبرالمناية مصروفا الىشر حمايتعلق بحال السارق من حيث انه سارق وأما القراءة بالنصب فانها تقتضي أن تكون العناية لبيانا انقطع أتم من العناية بكونه سارقا ومعلومانه لس كذلك فأن المقصودي هذه الآية بيان تقبيح السرقة والمبالغةفي الزجر عنها فثبت ان الفراءة بالرفع هي المتعيزة قطعاوالله أعلم ( المسئلة الثانية ) قال كثير من المفسر بن الاصوليين هذه الآية مجملة من وجوه (أحدها) ان الحكم معلق على السرفة ومطلق السرفة غير موجب للقطع بلابدوأن تكون هذه السرقة سمرقة لمقدار مخصوص منالمال وذلك القدرغيرمذ كورفى الآبة فكأنت بجلة ( وثانيها ) انه تعالى أو جب قطع الايدى وليس فيد بيان ان الواجب قطع الايدى الايمان والشمائل وبالاجماع لا يجب قطعهما معافكانت الآية مجله (واشها) اناليد اسم يتناول الاصابع فقطألاترى انه لوحلف لايمس فلانابيده فسه باصابعه فانه يحنث في يمينه فالبداسم يقع على الاصابع وحدها ويقم على الاصابع مع الكف ويقع على الاصابع والكف والساعدين الى المرفقين ويقع على كل ذلك الى المنكبين، اذا كان لفظ

من حيث انها شرعة للاولين (ولوشاءالله لجعلكم أمة واحدة ) منفقة على دين واحد في جيع الاعصار من غير اختلاف بينكم و بين من قبلكم من الايم في شئ من الاحكام الدينية ولا نسخ ولا تحو يل ومفعول المشيئة محذوف تعويلا على دلالة الجراء عليه أى ولوشاء للله أن يجعلكم أمة واحدة لجعلكم الح وقبل المعني لوشاء الله إحتماطكم على

الاسلام لاجبر كم عليه (ولكن ليبلوكم) متعلق بحد وف يستدعيه النظام أى ولكن لم يشاذلك أى أن يحملكم أمة والجدة بل شاء ما عليه السنة الا لهية الجارية ضما بين الاتم ليعا ملكم معاملة من يبتليكم ( فيما آتا كم) من الشرائع المختلفة المناسبة لاعصارها وقرونها هل تعلمون بها مذعنين لها معتقدين أن آختلافها بمقتضي المشيئة الالهية المبنية على أساس الحكم البالغة والمصالح النافعة ﴿ ٥٩٠ ﴾ لكر في معاشكم ومعادكم أوتز يغون عن الحق وتتبعون

اليد محمّل لكل هذه الاقسمام والتعمين غيرمذ كور في هذه الآبة فكانت مجملة ( ورابعها) ان قوله فاقطعوا خطاب مع قوم فيحتمل أن يكون هذا التكليف واقعاعلي مجمو عالامة وأن يكون واقعا على طآئفة مخصوصة منهم وأن يكون وافعاعلى شخص معين منهم وهوامام الزمان كايذهب اليه الاكثرون ولمالم يكن التعيين مذكروافي الآية كانت الآية مجلة فثبت بهذه الوجوه ان هذه الآية مجلة على الاطلاق هذا تقريرهذا المذهب وقال قوم من المحققين الآية لست مجلة البتة وذلك لانا بينا ان الالف واللام في قوله والسارق والسارقة قائمان مقسام الذي والفاء في قوله فاقطعوا للجزاء فكان التقديرالذى سرق فاقطعو ايدهمم أكد هذا بقوله تعالى جراعما كسبا وذلك الكسب لابد وأن يكون المرادبهما تقدمذ كرموهوالسرقة فصارهذا دليلا على ان مناطالحكم ومتعلقه هو ماهية السيرقة ومقتضاه أن يعم الجزاء فيماحصل هذا الشرط اللهم الااذاقام دليل منفصل يقتضى تخصيص هذا العام وأما قوله الايدى عامة فنقول مقتضاه قطع الايدى لكنه لما انعقد الاجاع على انه لايجب قطعهما معا ولا الابتداء باليدالسمرى أخرجناه عنالعمومواما قوله لفظ اليد دائر بينأشياء فنقول لانسيم بلااليداسم لعهذا العضو الى المنكب ولهذا السبب قال تعالى فاغسلوا وجوهكم وأيدبكم آلى المرافق فلولا دُخُول العضدينُ في هذا الاسم والالما احتج ألى التَّقييد بقُولُه آلى المرافق فظاهر الآية يوجب قطع اليدين من المنكبين كما هوقول الخوارج الا انا تركنا ذلك لدليل منفصل وأما قوله رابعا يحتمل أن مكون الخطاب معركل واحدوأن يكون مع واحدمعين قلنا ظاهره أنه خطاب مع كل أحد ترك العمل به فيماص أرمخ صوصا بدليل منفصل فيبنى معمولا به في الباقي والحاصل أنانقول الآية عامة فصارت مخصوصة بدلاللمنفصلة في بعض الصور فتبق ححة فيما عداها ومعلوم انهذاالقول أولى من قول من قال انهاجملة فلاتفيد فائدة أصلا ( المسئلة الثالثة ) قالجهو رالفقهاء القطع لا يجب الاعتدشرطين قدر النصباب وأن تكون السرقة من الحرز وقال ابن عباس وابن الزبير والحسسن البصري القدر غيرمعتبر فالقطع واجب في سرقة القليل والكثيروالحرز أيضاغيرمعتبر وهو قول داود الاصفهائي وقول الخوارج وتمسكوا في المسئلة بعموم الآية كا قررناه فان قوله والسارق والسارقة بتناول السرقة سواء كانت قلبلة أوكشرة وسواءسرةت من ( آلى الله مر جعكم ) | الحرز أو من غيرالحرز اذا ثبت هذا فنقول لو ذهبنا الىالتخصيص لكان ذلك اما بخبر الواحدأو بالقياس وتخصيص عومالقرآن مخبرالواحدو بالقياس غبرجائز وحجة جمور الفقهاء أنه لاحاجة بناالي القول التخصيص يل نقول الفظ السرقة لفظة عربية وتحن بالضرورة نعلم ان أهلاللغة لايقولون لمن أخدحبة من حنطة الغيرأوتبنة واحدة أوكسرة صغيرة من خبر انه سرق ماله فعلنا ان أخذ مال الغير كيفما كان لا يسمى سرقة وأيضا السرقة مشقة من مسارقة عين المالك وانما يحتاج الى مسارقة عين السالك لوكان

الهوى وتستبدلون المضرة بالجدوى وتشترون الضلالة بالهدى ومهذا اتضيم أن مدار عدم المشئة المذكورةلس محر دالائتلاءبل العمدة في ذلك ماأشراليه من انطواءالاختلافعلى مافيد مصلحتهم معاشا ومعادا كإينبئ عندقوله عزوجل (فاستبقوا الخرات) أى اذا كان الامركاذ كرفسارعوا الى ما هو خير لکم في الدارين من العقائد ألحقة والاعال الصالحة المندرجة في القرآن الكربموابتدروهاانتهازا للغرصة واحرازالسابقة الفضل والتقدم فقيه من تأكدالترغيب في الاذعان للعقوتشديدالتحذيرعر الزيغمالايخنى وقوله تعالى استثناف مسوق مساق التعليل لاستباق الخيرات بمافيدمن الوعدوا لوعيد وقوله تعالى (جيعا)حال منضمرالخطابوالعامل

قيه اماالمصدر المصل اليحرف مصدري وفعل مبني للفاعل أوميني للفعول واماا لاستقرار المقدر في الجار (فينبئكم بماكنتم فيه تختلفون) أى فيفعل بكم من الجزاء الغاصل بين المحق والمبطل مالايبتي لكم معه شائبة شك فيماكة بم فيد تختلفون في الدنياوا عاعبر عن ذلك بماذكر لوقوعه موقع ازالة الاختلاف التي هي وظيفة الاخبار (وأن احكم ي ينهم عا انول

الله ولا تنبع اهواءهم) عطف على الكناب أى انزلنا اليك الكناب والحكم بما فيه والتمرض لعنوان انزاله تعالى ايآه لتاكيد وجوب الامتثال بالامر أوعلى الحق أى أنزلناه بالحق و بأن احكم وحكاية انزال الامر بهذا الحكم بعدما مرمن الامر الصريح بذلك تأكيد له وتمهيد لما يعقبه من قوله تعالى (واحذرهم أن يفت ولئ عن بعض مأ أنزل الله اليك) أى يصرفوك عن بعضه ولوكان أقل قليل بتصوير الباطل بصورة ﴿ ٥٩٣ ﴾ الحق واظهار الاسم الجليل لذا كيد الامر بتمويل

الخطب وان بصلته بدل اشتمال من ضميرهم أي احذرفننتهم أومفوله أى احدرهم مخافة أن مفتنوك واعادة ماأنزل اقه لأ كيدالتحذيربتهوبل الخطب ﴿روى أن أحبار الهودقالوااذهبوابنا محد فلملنا نفتنه عن دسه فذهبوا اليد صلى الله عليه وسلم وقالوا ياأ باالقاسم قدعرفت أناأحبارا الهود وأنااناتبعناك اتبعنا البهودكلهموأنبينا وبين قومنا خصومة فنتحاكم اليك فتقضى لنا عليهم ونحن نؤمن بك ونصدقك فأبي ذلك رسول الله صلى الله عليه وسلمفنزات (فان تولوا) اى أعرضواعن الحكم يما أنرل الله تعالى وأرادوا غيره (فاعلم أنماير يدالله أن يصيبهم بعض ذنوبهم)أى بذنب توليهم عنحكم الله عزوجل واعاعبرعنه بذلك ابذانا بأزلهم ذنو باكثيرة هذا مع كال عظمد واحد مزجلتها وفي همذا

المسروق أمرا يكون منعلق الرغبة فيمحل الشمع والضنمة حتى يرغب السارق فيأخذه ويتضايق المسروق منه فيدفعم الىالغيرولهذا الطريق اعتبزنا فيجوب القطع أخذالمال منحر زالشل لانمالا يكون موضوعا في الحر زلا يحتاج في أخذه الىمـــارقة الاعين فلايسمي أخذه سرقة وقالداود محن لانوجب القطع في سرقة الحبسة الواحدة ولافي سرقة التنسة الواحدة بل فيأقل شئ يسمى مالاوفي أقل شئ يجرى فيد الشمح والضنة وذلك لان مقاديرالقلة والكثرة غيرمضبوطة فرعمااستحقر الملك الكبيرآلآفآمؤلفة وربما استعظم الفتيرطسوجا ولهذا قال الشافعي رحمالله لو قال لفلان على مال عظيم مم فسر بالحبة يقبل قوله فيه لاحتمال اله كان عظيما عنده لغاية فقره وشدة احتياجه البه ولمساكانت مقسادير القلة والكثرة غيرمضبوطة وجب بناء الحكم على اقل مايسمي مالا وليس لقائل أن يستبعد و يفول كيف بحبو ز قطع اليدفي سرقه الطسوجة الواحدة لاناللحدة قدجعلوهذا طعنا فيالنسر بعة فقالوآ البدلما كأنت قيمتها خمسمائة دينارمن الذهب فكيف تقطع لاجل القليل من المسال ثممانا اجبنا عنهذا الطعن بانانشم عانماقطعيده بسببانه تحمل الدناءة والخساسة في سرقه ذلك القدرالقايل فلايبعدان يعاقبه الشمر عاسبب تلك الدناءة بهذه العقو بذالعظيمة واذا كأن هذا الجواب مقبولا من الكل فليكن أيضًا مقبولامنا في ايجاب القطع في القليل والكثيرقال وممايدل على انه لايجو زنخصيص عوم القرآن ههنا بخبرالواحد وذلك لان القائلين بخصيص هذا العموم اختلفوا على وجوه فقال الشافعي رحمالله يجب القطع فى بعدينسار و رُّ وى فيه قوله عليه السلام لاقطع الافير بع دينار وقال أبوحنيفة رحدالله لايجو زالقطع الافي عشرة دراهم مضرو بةوروى فيدقوله عليدالسلام لاقطع الافيثين المجن والظآهران تمنالجن لايكون اقلمن عشهرة دراهم وقال مالك وأحد وأسحقانه مقدر يثلاثة دراهمأو ربع ديناروقال ابنابي لبلي مقدر بخمسة دراهم وكلواحدمن هوالاءالجتهدين يطعن في الخبرالذي يرويه الآخروعلي هذا التقديرفهذه المخصصات صارت متعارضة فوجب الايلنفت الىشي منهاو يرجع في معرفة حكم الله تمالى الى ظاهر القرآن قال وليس لاحدأن يقول ان الصحابة رضى الله عنهم اجمعوأ على انه لا يجب القطم الافي مقدار معبن قال لان الحسن البصري كان يوجب القطع بمطلق السرقة وكان يقول احذرمن قطع يدلن درهم ولوكان الاجاع منعقد الماخالف ألحسن البصرى فيدمع قربه من زمان الصحابة وشدة احتياطه فيما يتعلق بالدين فهذا تقرير مذهب الحسن البصرى وداودالاصفهاني واما الغقهاء فانهم اتفقوا على انه لابد في وجوب القطع من القدر محقال الشافعي رحه الله القطع في ربع دينار فصاعدا وهونصاب السرقة وسائرا لاشياء تقوم به وقال أبوحنيفة والثورى لايجب القطعنى أقلمن عشرة دراهم مضرو بةو يقوم غيرها بها وقال مالك رحمالله ربع دينارأ وثلاثة

الابهام تعظیم النولی کافی قول ابید ﴿ ٧٥ ﴾ ث ﴿ و يرتبط بعض الفوس حامها ﴿ يريد به نفسه أى نفسا كبيرة و نفسا أى نفسا أن نفسا أنفسا أن نفسا أنفسا أى نفسا أى نفسا

وَتَغَيِّبُ مَن طَلَهُمُّونُو مُنِحَ لَهُمُ وَالْفَاطِلَةُ عَلَى مَقَدَرُ يَقْنَضِيهُ الْمَقَامُ أَى أَيتُولُونُ عَن حَكُمُكُ فَيبِغُونَ حَكُمُ الْجَاهِلِيةُ وَتَقْدِيمُ الْمُغُولُ الْمُخْصِيصُ الْمُقَدِلُمُ كَيْدَالانكارُ والتَّعِيبُ لانالتُولَى عَن حَكْمَهُ عَلَيْهُ الصلاة والسلامُ وطلب حَكْمُ الْمُولِلِينَ اللهُ الْمُؤْمِنُ عَنْ اللهُ الْمُؤْمِنُ اللهُ الْمُؤْمِنُ اللهُ الْمُؤْمِنُ اللهُ الْمُؤْمِنُ اللهُ الْمُؤْمِنُ اللهُ وَالْمُؤْمِنُ اللهُ الْمُؤْمِنُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ وَمُؤْمِمُ عَلَيْهُمُ مَعْ كُونُهُم ﴿ وَاللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ وَمُؤْمِنُ اللهُ وَمُؤْمِمُ عَلَوْمُهُمُ عَلَيْهُمُ اللهُ ال

دراهم وقال ابن ابى ليلى خسة دراهم حجة السافعي رحدالله أن ظاهر قوله والسارق والسارقة فاقطعوا أيديهما يوجب القطع فيالقليل والكثيرالاان الفقهاء توافقوافيما بينهم على انه لايجب القطع فيمادون ربع دينارفوجب أنيبتي في ربع دينارفصاعدا على ظاهر النص ثم أكدهذا بمار وي انه عليه الصلاة والسلام قال لاقطع الافير بع دبنسار وأماالذي تمسك به أبوحنيفة رحمه الله من قوله عليه الصلاة والسلام لاقطع الافي من الجن فهوضعيف لوجهين (الاول) ان من الجن مجهول فيحضيص عوم القرآن بخبروا حدمج لمجهول المعي لايجو ز (الثاني )انه انكان تم المجن مقدرا بعشرة دراهم كان التخصيص الحاصل بسببه في عوم قوله تعالى والسارق والسارقة فاقطعوا أيديهما أكثرمن التخصيص الحاصل فيعوم هده الآية بقوله عليد الصلاة والسلام لاقطع الافي رام دينارفكان الترجيم لهذا الجانب (المسئلة الرابعسة) قال الشافعي رجمالله الرجل أذاسرق أولاقطعت يده اليمي وفي الثانية رجله اليسرى وفي الثالثة يده اليسرى وفى الرابعـــة رجله اليمني وقال أبوحنيفة والنوري لايقطع في المرة النالنـــة والرابعه واحتم السافعي رحمه الله بهذه الآبة من وجهين ( الأول) ان السرقة علة لوجوب القطع وقدوجدت فيالمرة الثالثة فوجب القطع فيالمرة الثالثة أيضاانما قلنا ان السرقه عله أوجوب القطع لقوله والسارق والسارقه فاقطعوا أبديهما وقدينا ازالهني الذي سرقة قطعوا يده وأيضاالفاء في قوله فاقطعوا أيديهما يدل على ان القطع وجب جزاء على لك السرقة عالسرقة عله لوجوب القطع ولأشك ان السرقة حصلت في المرة الثالثة فاهوالموجب للقطع حاصل فيالمره الثالثه فلابد وأنبترتب عليه موجبه ولامجوز أن يكون موجبه هو القطع في المرة الاولى لان الحكم لايسبق العلة وذلك لان القطع وجب بالسرقة الاولى فسلميني الأأن نكون السرقة في المرة الشالثة توجب قطعاآخر وهو المطلوب (والثاني ) انه تعالى قال فاقطعوا أبديهما ولفظ الايدى لفظ جع وأقله ثلاثة والظاهر يقتضي وجوب قطع ثلاثة من الآيدي في السارق والسارقة ترك العمل به التداءفيدقي معمولايه عندالسرقة الثالثة فانقالوا انابن مسعودقرأفاقطعوا أعانهما فكان هذا الحكم مختصاباليمين لافي مطلق الابدى والقراءة الشاذة جارية مجرى خبر الواحد قلنا القراءة الشاذة لاتبطل القراءة المتواترة فنحن تمسك بالقراءة المتواترة في اثيات مذهبنا وأيضاالقراءة الشاذة ليست محجة عندنا لانانقطع انهاليست قرآنااذلو كانت قرآنالكانت متواترة فالالوجوزنا أنلاينقل شئ من القرآن الينا على سبيل التواترانفت باب طعن الروافض والملاحدة في القرآن ولمله كمان في القران آيات دالة على امامة على ن أبي طالب رضى الله عند نصاوما تقلَّت اليناولعله كان فيد آيات دالة على نسيخ أكثرهذه الشرائع ومانقلت اليناولما كانذلك باطلابأنه لوكان قرآ بالكان متواترا فلآ لم يكن متواترا قطعناانه ليس بقرآن فثبت ان الفراءة الشاذة ليست مججة البتة

هوي وجهللايصدر عن كتاب ولا يرجع الى وحىوأماأهلالجاهلية وحكمهم ماكانواعليه من التفاصل فيابين القتلى حيث روى ان نيى النضر لماتحا كموا الى رسول الله صلى الله عليه وسلمفخصومة قتل وقعت بدنهم وسننيي قريظة طلبوا المدعليه الصلاة والملام أن محكم ينهم اكانعليه أهل الجاهلية من التفاضل فقالعليه الصلاه والسلام القتلى سواءفقال بنوالنضر تحن لانرضى مذلك فنزلت وقرى الم برفعالحكم على أنه مبتدأ ويبعون خبره والراجع محذوف حذفه في قوله تعالى أهداالذي بعث الله رسولاوقداستضعف ذلك في غيرا لشعرو قري بتاءا لخطاب امابالالتفات لتشديدالتوبيخ وأمابتقدر القول أى قل لهم أفعكم الح وقرى بفتنح الحاء والكاف أى أفعساكا كغكام الجاهلية يبغون

(ومن أحسن من الله حكما) انكارلائن يكون احد حكمه أحسن من حكمه تعالى أو مساوله وانكان ﴿ المسئلة ﴾ ظاهر السبك غير متعرض لنني المساواة وانكارها وقد مر تفصيله في تفسير قوله تعالى ومن أحسن دينا ممن أسلم وجهداته (لقوم يوقنون) أي عندهم واللام كافي هيت لك أي هذا الاستفهام لهم فانهم الذين يتدبرون

الاموربافظارهم فيعلون بقيناان حكم الله عزوجل أحسن الاحكام واعدلها (باأيها الذين آمنوا) خطاب يع حكمة كافة م المؤمنين من المخلصين وغيرهم وان كان سبب وروده بعضامنه كاسياي ووصفهم بعنوان الايمان لجلهم من أول الامر على الانزجار عمانهوا عنه بقوله عزوجل (لا تتحذوا اليهود والنصارى أوليا،) فان تذكيرا تصافهم بضد صفات الفريقين من أقوى الزواجر عن موالاتهما أى ﴿ ٥٩٥ ﴾ لا يتحذأ حدمنكم أحدامنهم وليا بعنى لا نصافوهم ولا تعاشر وهم

مصافاة الاحياب ومعساشرتهم لابمعني لأنجملوهم أولياءلكم حقيقة فانه أمر بمتنعفي نفسه لايتعلق به النهى (بعضهم أوليا وبعض) اى بعض كل فريق من ذينك الفريقين أولياء معض آخر من ذلك الفريق لامن الفريق الآخروانما أوثرالاجمال فيالسان تعو يلاعلى ظهورالراد لوضوح انتفاءالموالاة ببن فراقي اليهودو النصاري رأسا والجلة مستأنفة مسوفة لتعليل النهبي وأكمدا محاب الاجتناب عنالنهيعنهأى يعظهم أولياء يعض منفقون على كلتواحدة في كل ما يأتون ومالذرونومنضرورته اجماع الكل على مضادتكم ومضارنكم بحيث يسومو تنكم السوءو يبغونكم الغوائل فكيف يتصور منكهو ينهم موالاة وقوله تعالى (ومن بتولهم منكمفانه منهم) حكم مستنتج منه فان اتحصار الموالاة فيما بينهم يستدعي

(المسئلة الخسامسة) قال الشافعي رجه الله اغرم السارق ماسرق وقال أبوحد فة والثورى وأحد واسحق لايجمع بين القطع والغرم فالنقرم فلاقطع وانقطع فلاغرم وقال مالك رجدالله يقطع بتخل حال وأما الغرم فيلزمه انكان غشياولا يلزمد انكان فقيرا حجة الشافعي رجه ألله أن الآية دلت على ان السرقة توجب القطع وقوله عليه الصلاة والسلام على اليدما أخلت حتى تورديه يوجب الضمان وقد اجتمع الامران في هذه السرقة فوجب أن يجب القطع وألضمان فلوادعي مدع ان الجمع بمتنع كان ذلك معارضة وعليه الدليل على أنانقول ان حدالله لايمنع حق العباد بدليل آنه يحتمع الجزاء والقيمة في الصيدالمماولتو بدايل انهلوكان المسروق باقياوجب رده بالاجماع ويدلعليه أيضاان المسروق كأن باقياعلي ملك المالك الى وقت قطع يدالسارق بالاتفاق فعند حصول القطع اماأن يحصل الملك فبدمقتصرا على وقت القطع أومسنداالي أولزمان السرقة والاول لايقول به الخصم والثاني يقتضي أن يقال انه حدث الملك فيدمن وقت القطع في الزمان الذي كأنسا بقاعلي ذلك الوقت وهذا يفتضي وفوع الفعل في الزمان الماضي وهذا محال جِمْ أَبِي حَسَيْفَةً رَجِدَالله أَنه تعالى حكم بكون هذا القطع جزاء والجراء هوالكافي فدل ذلك على أن هذا القطع كاف في ج أيد السروة واذا كان كافياً وجب أن لايضم الغرم اليه والجواب لوكار الأمر كإقلتم لوجب أن لايلرم ردالمسروق عندكونه فأنماوالله أعلمِ الصوابِ ( المسئلة السادسة ) قال الشافعي رجه الله السيد علك الهامة الحد على المماليك وقال أبوحشفة رحمالله لا المك حجة الشافعي ان قوله فاقطعوا أبديهماعام في حق الكللان هذا الحصاب إيس فيدما يدل على كونه مخصوصا بالبعض دون البعض ولماع الكل دخل فيه المولى أيضا ترك العمل به في حق غير الامام والمولى فوجب أن يبق معمولابه في حة الامام والمولى (المسئلة السَّائعة ) احتَّج المتكلُّمون بهذه الآية في انه يحيعل الامةأن بنصبوالانفسهم امامامعينا والدامل عليدانه تعالى أوجب بهذه الآية أقامة الحدعلي السراق والزناة فلايد من شخص يكون مخاطبا لهذا الخطاب وأجعت الامة على أنه ليس لا حاد الرعية اقامة الحدود على الجناة بل أجعوا على إنه لايجوزاقامة الحدود على الاحرار الجناة الاللامام فلاكان هذا التكليف نكليفا جازما ولاعكن الخروج عن عهدة هذا التكليف الاعند وجود الامام ومالا يأتي الواجب آلاته وكان مقدور اللمكلف فهوواجب فلزم القطع بوجوب نصب الامام حينئذ (المسئلة الثامنة) قالت المعتزلة قوله نكالامن الله يدل على انه الما أقيم عليه هذا الحدعلي سبيل الاستخفاف والاهانةواذاكان الامركذلك إنمالقطع بكونه مستحقاللا ستخفاف والذم والاهانةومتي كأن الامركذلك امتنعأن يقال انه بتى مستحما للمدح والتعظيم لانهما صدان والجم بينهما محال وذلك يدل على أن عقاب الكبيرة يحبط ثواب الطاعات واعلم أناقدذكرنآ الدلائل الكثيرة في بطلان القول بالاحباط في سورة البقرة في تفسير قوله تعالى

كونمن يواليهم منهم ضرورة أن الاتحاد في الدين الذي عليه يدور أمر الموالاة حيث لم يكن بكونهم من يواليهم من المؤمنين تمين أن يكون ذلك بكون من يواليهم منهم وفيه زجر شديد المو منين عن اظهار صورة الموالاة الهمم وان لم تكن موالاة في الحقيقة وقوله تعالى ( ان الله لايهدي القوم الظالمين ) تعليل

لكون من تولاهم منهمأي لامديهم الى الاعان بل تخليهم وشاذهم فيقعون في الكفروا اضلالة وانمساوضع المظهر موضع ضميرهم تنبيها على أن توليهم ظلم لما أنه تعريض لانفسهم العذاب الحسالد ووضع الشي في غير موضعه وقوله تعالى ( فَتَرَى الذَّى فَقَلُو بِهِمْ مُرض ) بيان لكيفية توليهم واشعار بسببه و بمايؤل اليدأمرهم والفء للايذان يترتبه على عدم الهداية والخطاب اماللرسول صلى الله عليه وسلم ﴿ ٥٩٦ ﴾ بطر بق النلو ين واما لكل احد

منه أهلية له وفيله المستعلم المناهم المناهم المناهم المعتربة المعتربة المعتربة المعتربة المعتربة الماجمة على أن كون الحدواقعا على سبل التكيل مشروط بعدم التو بقفيتقدر أن يدل دليل على حصول العفو من الله تعالى لزم القطع بأن اقامة الحدلا تكون أيضاً على سبيل التنكيل بل نكون على سبل الامتحان لكناد كرنا الدلائل الكثيرة على العفو ( المسئلة ) الناسعة ) قالت المعتزلة قوله جرزاء ما كسبا نكالا من الله مدل على تعليل أحكام الله فأن الباء في قوله بما كسبا صريح في أن القطع انا وجب معللًا بالسرقة وجوابه مأذكرناه في هذه السورة في قوله من أجل ذلك كتنا على بني اسرائيل انه من قتل نفسا بغير نفس ( المسئلة العاشرة ) قوله جزاء بما كسبا قال الزجاج جزاء نصب لانه مفعول له والتقدير فاقطه وهم لجزاء فعلهم وكذلك نكالامن الله فأن شئت كانام نصوبين على المصدر الذي دلعليه فافطعوا والتقدير جازوهم ونكلوابهم جزاء بماكسبا نكالا مرالله أما قوله والله عريز حكيم فالمعنى عزيز في انتقامه حكيم في شمرائعه وتكاليفه قال الاصمعي كنت أقرأ سورة المائدة ومعي أعرابي فقرأت هذه الاكية فقلت والله غفور رحيم سهوا فقال الاعرابي كلام من هذا فقلت كلام الله قال أعدة أعدت والله غفور رحيم ثم ننبهت فقلت واللهعزيز حكيم فقال الآنأ صبت فقلت كيف عرفت قال ياهداعز يزحكيم فأمر بالقطع فلوغةرورحم لما أمر بالقطع \* نمقل تعالى ( فن تاب من بعد طله وأصلح فان الله يتوب عليه ان الله غفور رحيم) وفي الأية مسائل ( المسئلة الأولى ) دلت الآية على أن من تاب فارالله يقدل تو بتذفان قيل قوله وأصلح يدل على ان مجرد النو به غيرمة ول قلنا المراد من قوله وأصلح أن يتوب بذية صالحة صادقة وعريمة صحيحة خالية عن سائر الاغراض (المسئلة الناسة) اذاتاب قبل القطع تاب الله عليه وهل يسقط عنه الحد قال بعض العلماء النابعين يسقط عنه الحد لانذكر الغفور الرحيم في آخر هذه الآية يدل على ستقوط العقو بتعنه والعقو بالمذكورة في هدءالآية هي الحد فطاهر الآية بقنضي سقوطها وقال الجمهور لايسقطعند هذا الحد بل يقام عليه على سيل الامتحان (المسئلة الثالثة) دلت الآية على ان قبول التو به غبرواجب على الله تمالي لانه تعالى تمدح بقبول التوبة والتمدح المايكون لفعل النفضل والاحسان لاباداء الواجبات \* محقال تعالى ( ألم تعلم أن الله له ملك السموات والارض يعذب من يشاء و يغفر لمن بشاء والله على كل شي قدير ) واعلمانه تعالى المااوجب قطع اليدوعقاب الآخرة على السارق قبل النوبة ثم ذكرانه يَقْبَلُ نُو بِنُهُ انْتَابِ أَرْدَفُهُ بَيْبَانَ ازْلِهُ أَنْ يَفْعَلُ مَايِسًاءُو يَحَكُمُ مَايُر يَدُ فَيَعْذَبُ مِنْ يَشَاءُ و بغفران بساءواتماقدم التعذيب على المغفرة لانه في مقاطة تقدم السرقة على التوبة قال الواحدي الآية واضحة للقدرية في التعديل والعجو بزوقولهم بوجوب الرحمة للمطبع ووجوب العذاب للعاصى علىالله وذلك لانالآ يةدالة على انالرحة مفوضة الى المُسَنَّة والوجوب بنا في ذلك وأقول فيه وجه آخر يبطل قولهم وذلك لا علمالي

مزيد تشايع للتشنيع أي لايهديهم بل بذرهم وشأنهم فنزاهم الخ وانما وصنع موصع المضمر الموصول ليشار عافى حيز صلته الى أنماار تكومن النولي بسببب مافي قلو بهم من من من النفاق ورخاوة العقلفي الدين وقوله تعالى (يسارعون فيهم ) حال من المسوصول والرؤية بصبرية وقيل مفعول ثان والرؤية قلبسة والاول هـوالانسب بظهور نفاقهم أي راهم مسارعين في موالاتهم واناقيلفيهم مبالغتافي يان رغبتهم فيهاوتهالكهمعليها واشاركلة فيعلى كلة الىلادلالة على أدهم مستقرون في الموالاة وانما مسارعتهم من بعض مراتبها الى بعض آخر منها كافي قوله تعمالي اوائسك

يسارعون في الحيرات لاأنهم خارجون عنها متوجهون اليها كافي قوله تعالى وسارعوا الى مففرة من ربكم وجنة ﴿ ذَكْر ﴾ وقرئ فيرى بيساء الغيبة على أن الضمير لله سجانه وقيل لمن تصبح منه الرؤية وقيل الفياعل هومرض الموصول والمفعول هوالجلة على حذف أن المصدرية والروئية قلبية أى ويرى القوم الذين في قلو بهم ان يسارعوا فيهم فلاحذفت أنا تقلب الفعل مرفوعا كافي قول من قال \* ألاايهذا الزاجري أحضير الوغي \* ( والمراد بهم

عبدالله بن أبى وأضرابه الذين كانوا يسارعون في موادة البهود ونصارى نجران وكانوا يعتدرون الى المؤمنين بأنهم لا يامنون أن تصيبهم صروف الزمان وذلك قوله تعالى (بقولون نخشى أن تصيبنا دائرة من وهو حال من ضمير يسارعون والدائرة من الصفات الفالية الذكر معها موصوفها أى تدور علينا دائرة من دوائر الدهر ودولة من دوله بان ينقلب الامن وتكون الدولة الدكفار وقيل نخشى أن ﴿ ٥٩٧ ﴾ يصيبنا مكروه من مكاره الدهر كالجدب والصطفلا يعطونا الميرة

والقرض\*روىأنعبادة بن الصامت رضي الله تعالى عندقال لرسول الله صلى الله عليه وسلمان لي موالى من اليهود كثيرا عددهم واني ابرأ الي الله ورسوله من ولايتهم وأوالىاللهورسوله فقال عبدالله نأبي اني رجل أخافالدوائر لاابرأمن ولايةموالي وهميهود بني قينقاع ولعله يظهر اللمومنين أنه ير بديالدوائر المنى الاخبرو يضمرني نفسه المعنى الاول وقوله تعالى (فعسى الله أن ياتى بالفتح) ردمنجهة الله أتمالي لعللهم الباطلة وقطع لأطماعهم الفارغة وتبشرالمومنين الظفر فانعسي منه سبحانه وعد محوم لماأن الكريماذا أطمع أطعم لامحالة فاظنك بأكرم الأكرمين وأن ماتى فى محل النصب على أنه خبرعسي وهورأي الاخفش أوعلى أنه مفعول موهور أي سنبو مه لثلايلزم الاخبارعن الجنة بالحدث كافي قولات عسى

ذكرأ ولاقوله ألمرتعلم أنالله لهملك السموات والارض ثمرتب عليدَقولِه بعذب من يشاء و يغفر لمن يشاء وهذا يدل على انه اتماحسن منه التعذيب تارة والمغفرة أخرى لانه مالك الخلق وربهم والههم وهذا هومذهب أصحابنا فأنهم يقولون انهتعالي بحسن منهكل مايشاء ويريد لأجل كونه مانكا لجيع المحدثات والمألكله أن يتصرف في ملكه كيف شاء وأرادأما المعتزلة فأنهم يقولون حسن هذه الافعال من الله تعالى ايس لاجل كونه الها الحلق ومالكالهم للأجل رعاية المصالح والمفاسد وذنك ببطله صريح هذه الآبة كاقررناه # قوله تعالى ( باأيها الرسول لا يحزنك الذين يسار عون في الكفر من الذين قالوا آمنا بافوا ههم ولم تؤمن قلوبهم ) اعلم أنه نعالى لمابين بعض النكاليف والشرائع وكأن قدعم من بعض الناس كونهم متسارعين الى الكفر لاجرم صبررسوله على تحمل ذلك وأمر ، بان لا بحرن لا جل ذلك فقال باأيها الرسول لا يحر نك الدين يسارعون في الكفر وفي الآية مسائل (المسئلة الاولى)اعلمأنه تعالى خاطِب محمداصلي الله عليه وسلم بقوله ياأيهااللبي فىمواضع كئيرة وماخاطبه بقوله ياأيها الرسسول الافيموضمين ( أحدهما) ههنا(والثاني)قوله ياأيهاالرسول بلغماأنزل اليك من ريك وهذا الخطاب لاشكانه خطاب تشربف وتعظيم (المسئلة الثانية) قرئ لايحزنك بضم الياءو يسرعون والمعنى لاتهتم ولاتبال بمسارعة المنافقين فىالكغر وذلك بسبب احتيالهم في استخراج وجوه الكيدوالمكرفي حق المسلين وني مبالغتهم في موالاة المشمر كين فاني ناصرك عليهم وكافيك شرهم بقال أسرع فيدالشيب وأسرع فيدالفساد بمعنى وقع فيدسر يعافكذلك مسارعتهم فى الكفرعبارة عن القائمهم أنفسهم فيدعلى أسرع الوجوه متى وجدوا فيه فرصة وقوله من الذين قالواآمنا بأفواهم ولم توامن قلو بهم فيه تقديم وتأخيرو التقدير من الذين قالوا بأفواههم آمناولم توأمن قلق مهم ولاشك أن هوالاءهم المنافقون \* ممقال تعالى ( ومن الذي هَآدُوا سماعُون للكذب سماعُون لقوم آخر بي لم باتوك) وفيه مسئلتان(المسئلة الأولى ) ذكرالفراء والزجاج همناوجهين (الاول)ان الكلام انمايتم عند قوله ومن الذين هادوا ثم يبتدأ الكلام منقوله سماعون للكذب سماعون لقوم آخر ينوتقد برالكلام لا يحرنك الذين يسارعون في الكفر من المنافقين ومن اليهود مم بعدذاك وصف الكل بكوزم مساعين لقوم آخرين (الوجه الثاني) ان الكلام تم عندقوله ولم توءمن قلو بهمهم ابتدأ من قوله من الذين هادواسماعون للكذب وعلى هذا التقدير فقوله سماعون صفة محذوف والتقدير ومن الذي هادوا قوم سماعون وقيل خبر مبتدا محذوف يعني هم سماعون ( المسئلة الثانيـــة ) ذكر الزجاج في قوله سماعون للـكذب وجهين ( الاولِ ) ان معناه قابلون للكذب والسمع يستعمل و يراد منه القبول كايقال لاتسمع من فلان أى لاتقبل منهومنه سمع الله لمن حمده وذلك الكَذب الذي يقبلونه هو مايقوآه رؤساؤهم من الاكاذيب في دين آلله تعالى في محر يف التوراة وفي الطعن في محمد

زيد أن يقوم والمراد بالفتح فتح مكة قاله الكلبي والسدى وقال الضحالة فتح قرى اليهود من خيبر وفدلة وقال قنادة ومقاتل هو القضاء الفصل بنصره عليه الصلاة والسلام على من خالفه واعزاز الدين (أوأمر من عنده) بقطع شافة اليهود من القتل والاجلاء (فيصبحوا) اى أولئك المنافة ون المتعللون بما ذكر وهو

عُطف على الى داخلَ معدَى حير خبرصى وان لم يكن فيه ضمير بعود الى اسمها فان فاه السبية مغنية عن ذلك فانها تجعل الجلتين كجملة واحدة (على ما أسروا في أنفسهم نادمين ) وهوما كانوا يكتمونه في أنفسهم من الكفر والشك في أمر ، معليه الصلاة والسلام وتعليق الندامة به لا بما كانوا يظهرونه من موالاة الكفرة لما أنه الذي كان يحملهم على الموالاة و يغريهم عليها فدل ذلك على ندام هم عليها باصلها و سبها (ويقول الذين ﴿ ٥٩٨ ﴾ آمنوا) كلام مبتدأ مسوق لبيان

صلى الله عليه وسلم ( والوجد الثاني )ان المرادمن قوله سماعون للكذب نفس السماع واللام في قوله للكذب لام ك أي يسمعون منك لكي بكذبوا عليك وأماقوله سماعون لقومآخرين لم يأتوك فالمعنى المهم أعين وجواسيس لقومآخرين لم يأتوك ولم يحضروا عندك لينقلوا اليهم أخبارك فعلى هذا التقديرقوله سماعون للكذب أي سماعون الى رسول الله لاجل ان يكذبو إعليه بان عزجواما سمعوامنه بالزبادة والنقصان والتبديل والتغيير سماعون من رسول الله لاجل قوم آخرين من اليه ود وهم عيون ليلغوهم ماسمعوامند ثم انه تعالى وصف هو الاءاليه ودبصفة أخرى #فقال (يحرفون الكلممن بعد مواضعه )أي من بعد أن وضعه الله مواضعه أي فرض فروضه وأحل حلاله وحرم حرامه قال المفسرون ان رجلا وامرأة من أشراف أهل خيبر زنيا وكان حدالزنافي النوراة الرجم فكرهت اليهودر جهمالنسرفهما فأرسلوا قوما الىرسول الله صلى الله عليموسلم أيسألوه عن حكمه في الزانبين اذاأحصنا وقالواان أمركم بالجلد فاقبلواوان أمر كبارج فاحدرواولاتقبلوا فلماسالواالرسول صلى الله عليه وسلمعن ذلك نزل جبريل بالرجم فانواأن بأخذوابه فقالله جبريل عليه السلاماجمل بينك وبينهم ابن صوريا فَقَالُ الرَسُولَ هَلَ تَعْرِ فُونَ شَاباً مَرِد أَيْرِضَ أَعُور يَسْكُن فَدَكَ يَقَالُ لَهُ ابْنُ صُورَ يَا قَالُوانَعُ وهوأعلابهودي على وجدالارض فرضوابه حمكما فقالله الرسول صلي الله عليه وسلم أَنشدَلنَ الله الذي لااله الأهوالذي فلق المحر لموسى ورفع فوقكم الطور وأنجاكم وأغرق آل فرعون والذي أن لعلمكم كتابه وحلاله وحرامه هل تجدون فيه الرجم على من أحصن قال بن صوريانع فوثبت عايه سفله اليهود فقال خفت ان كذبته أن ينزل علينا العذاب عمسال رسول الله عن اشياء كمان يعرفها من علاماته فقال ان صوريا أشهد أن لااله الاالله وأنك رسول الله الذي الامي العربي الذي بشعر به المرسلون ثمأمر رسول الله بالزانيين فرجاعندباب مسجدهاذا عرفت القصة فنقول دوله يحرفون المكلم من بعد مواضعه أي وضعواالجلد مكانالرجم # وقوله تعالى ( تقولون أن أُوتيتم هذافغذوه وانلم تو توه فَاحذروا)أى ان أمركم محمد بالجلد فاقبلواو أن أمركم بالرجم فلاتقبلوا واعلم أن مذهب الشافعي رحمالله انالثيب الذمى يرجمقال لانه صفح عن رسول الله صلى الله عليه وسلم انه أمر برجه فانكان الامر برجم الثيب الذمي من دين الرسول فقد ثبت المقصود وان كان انما أمر بذلك بناء على مأثبت في شريعة موسى عليه السلام وجب أن يكون ذلك مشروعا في دُنناو بدل عليه وجهان (الاول) ان رسول الله لماأفتي على وفق شر بعة التوراة في هذه المسئلة كان الاقتدام به في ذلك واجبالة وله فاتبعوه ( وانثاني )ان ماكان مابتافى شرع موسى عليه السلام فالاصل بقاؤه الى طريان الناسيخ ولم يوجد في شرعنا مأيدل على نسيخ هذاالحكم فوجب أن يكون باقياو بهذا الطريق أجم العلاء على ان قوله تعالى وكتبنا عليهم فيها ان النفس بالنفس حكمه بافى في شرعنا جولاً بمرحالله تعالى

كال سوء حال الطائفة المذكورة وفرئ بغير واوعلى أنهجواب سؤال نشاىماسبقكأ نهقيل فاذا يقول المؤمنون حينئذ وقرئ ويقول بالنصب عطفاعلي يصحواوقيل على ياتى باعتبار المعنى كائنه قيل فعسى أنياتى الله بالفتح ويشول الذينآمنوا والأول أوجدلان هذا القول انما يصدرعن المؤمنين عند ظهور ندامة المنافقين لاعدد اتيانالفتيم فقطوا لمعنىو يقول الذين امنوامخاطبين لليهود مشيرين الى المنافقين الذين كانوا يوالونهم ويرجون دولتهم و يظهرون لهم غاية المحبة وعدم المفارقة عنهمق السراء والضراء عند مشاهدتهم الحيبة رجأتهم وانعكاس تقديرهم بوقوع ضد ماكانوا يترقبونه ويتعللون مه تعجيبا للمخاطبين من حالهم وتعريضابهم (أهولاءالذين أقسموا بالله جهدأ عانهم انهم لعكم)

أى بالنصرة والمعونة كاقالوا فيما حكى عنهم وان قوتلتم لننصر نكم واسم الاشارة مبتدأ وما بعده خبره ﴿ فضائع ﴾ والمعنى انكار ما فعلوه واستبعاده وتخطئنهم فى ذلك أو يقول بعض المؤمنين لبعض مشيرين الى المنافقين أيضا أهو لاه الذين أقسموا للكفرة انهم لمعكم فالخطاب فى معكم لليهود على التقديرين الا أنه على الاول من جهة الله على المنافقين أيساء على المنافقين أيساء على المنافقين أيساء على المنافقين ألماء على المنافقين المنافقين ألماء على المنافقين المنافقين ألماء على المنافقين ألماء على المنافقين المنافقين المنافقين المنافقين ألماء على المنافقين المنافقي

ألمق منين وعلى الثاني من جهسة المقسمين وهذه الجلة الامحللها من الاعراب النها تفسسير وحكاية لمعنى أقسموا لكن الميافاظ هم والالقيل انالعكم وجهد الايمان اغلظها وهو في الاصل مصدر ونصبه على الحال على تقدير واقسموا بالله يجهدون جهد ايمانهم فحذف الفعل واقيم المصدر مقامه ولايبالى بتعريفه لفظا الانه مو ول بنكرة أي يحتهدين في أيمانهم أوعلى المصدر أي أقسموا اقسام اجتهاد ﴿ ٥٩٩ ﴾ في اليمين وقوله تعالى (حبطت أعالهم فاصبحوا

خاسرین) اماجلة مستأنفة مسوقة منجهته تعالى لبيان مآل ماصنعوه من ادعاء الولاية والاقسام على المعيسة في المشط والمكره اثرالاشارة الي بطلانه بالاستفهام الانكاري واماخيرثان للمبتدا عند منجوز كونه جملة كإفي قوله تعالى فاذاهى حية تسعى أوهو الخسبر والموصول مع مافىحبز صلته صفة لاسم الاشارة فالاستفهام حيشد للتقريروفيه معني التجب كانه قيل ماأحبط أعالهم فاأخسرهم والمعنى لطلت أعمالهم التي عملوها في شان موالاتكم وسعوافي ذلك سعيا يليغا حيث لمتكن لكم دولة فينتفعموا بماصنعوا من المساعي وتحملوا من مكابدة المشاق وفيه من الاستهزاء بالمنسا فتمين والنفريع للمغاطبين مالايخفىوقيل قاله بعض المؤمنسين المخاطبا لبعض تعجيسا

فضائح هو الاه اليهود قال ( ومن يرد الله فتنته فلن تلك له من الله شيئًا) وأعم أن لفظ الفتنة محتمل لجيع أنواع المفاسيد الاأنه لماكان هذا اللفظ مذكورا عقيب انواغ كفرهم الي شرحها الله تعالى وجبأن يكون المراد من هذه الفتنة تلك الكفر بات التي تقدم ذكرها وعلى هذاالتقدير فالمرادومن يردالله كفره وصلالته فلن يقدرأ حد على دفع ذلك عنه هثم أكدتعالى هذافقال (أولئك الذن لم ردالله أن يطهر قلومم) قال أحدامنا دلت هذه الاتية على إن الله تعالى غيرمر يداسلًا مالكافر وانه لم يطهر قابد من الشك والسرائواو فعل ذلك لآ منوهذه الآية من أشدالا يات على القدر ية أما المعتزلة فاعهم ذكروا في تفسير الفتنة وجوها ( أحدها) ازالفتنة هي العذاب فال تعالى على النار يُفننون اي يعذُّبُونَ فالمرادههنا انه يريدعذا به لكفره ونقاقه (وثانيها)الفتنة الفضيحة بدي ومن يردالله فضيحته (النالث) فتنته اضلاله والمراد من الاضلال الحكم د ضلاله وتسميته ضالا ( ورابعها ) الفتنة الاختبار يعنى من ردالله اختباره فيما ياليه من التكاليف ثمانه يتركها ولايقوم بادائها فلنتملك له من آلله نوابا ولانفعا وأمأقواه أولئت الدين لمهردالله أَنْ يَطْهُرُ قُلُو بَهُمْ فَذُكُرُ وَاقْيَهُ وَجُوهًا ﴿ أَحَدُّهَا ﴾ لم يردالله أن يمدفاو بهما لألطافُ لانه تعالى علمانه لافائدة في تلك الالطاف لانها لا تتجع في قلو بهم (وثابيها) لم يردالله أن يطهر قلو بهم عن الحرج والغم والوحشة الدالة على كفرهم ( وثالنها) الأهذا استعاره عن سقوط وقعدعندالله تعالى وانهغير ملتفتاله يسبب فبح أفعاله وسواأعماله والكلام عن هذه الوجوه قد تقدم مرارا ﴿ مُعَالَ (لهم في الدُّنيا حرى) وخزى المنافقين هنك سترهم باطلاع الرسول صلى الله عليه وملم على كدبهم وخوفهم من القتل وخرى اليهود فضيحتهم بظهور كذبهم في كتمان نص الله تعالى في ايجاب الرحم وأحد الجرية منهم ( وَلَهُمَّ فَى الأَخْرِهُ عَدَابِ عَظيم ) وهوالْحلود في النارَ ﴿ ثُمُقَالَ تَعَالَى (سماعون للكذبُ اكالونالسحت) وفيه مسائل (المسئلة الاولى) قرأ ابن كشيروا بوعرووالكسائي السعت بضم السين والحاء حيثكان وقرأا بنعام ونافع وعاصم وحرة برفع السين وسكون الحاء على لفظ المصدر من سحته ونقل صاحب الكشاف السحت نفتحتين والسعت بكسرالسين وسكون الحاءوكلم الغات (المسئلة الثانية )ذكروا في لفط السحت وَجوها (الاول ) قال الزجاج أصله من سحته اذااستأصله قال تعالى فيسحتكم بعداب وسميت الرشأ التيكأنوا يأخذونها بالسحت اما لانالله تعالى يسحتهم بعذاب أى يستأصلهم اولانه مسحوت البركة قال تعالى يمحق الله الربا ( الثاني) قال الأيث انه حرام محصل منه العاروهذا قريب من الوجد الاول لان مثل هذا النبي يسحت فضيلة ٱلانسان ويستأصلها ( والثالث ) قال الفراء أصل السحت شدة الجوع يقال رجل مسحوت المعسدة اذاكان أكولا لابلق الاجائعا أبدا فالسحت حرام يحمل علمه شدة الشره كشره من كان مسحوت المعدة وهذا أيضاقريب من الاول لان من كان شديد

منسوه حال المنافق من واغتباطا بمامن الله تعالى على أنف بهم من التوفيق للاخلاص أهو لاه الذين أقسموا لكم مأغلاظ الايمان انهم أولياو كمومعاضدو كم على الكفار بطلت أعمالهم التي كانوا يتكلفونها في أعين الناس وأنت خبير بان ذلك الكلام من المؤمنين انما يليق بمالوأ ظهر المتسافقون حينت خلاف ما كانوا يدعونه ويقسمون عليه لمن ولاية المؤمنين ومعاصدتهم على الكفار فظهر كذبهم وافتضحوا بذلك على رؤس مزالاشهساد ويطلت أعالهم التي كانوا لتكلفونها في رأى أعين المؤمنين ولار يبُ في أنهم يومُّنه أشد آدعا، وأكثر اقسساما منهم قبل ذلك فُضلًا عن أن بظهروا خلاف ذلك وانساالذى يظهر منهم الندامسة على ماصنعوا وليس ذك علامة ظساهرة الدلالة على كفرهم وكذبهم في ادعائمهم فانهم يدعون أن ليست ندامتهم الاعلى ﴿ ٦٠٠ ﴾ ماأظهروه من موالاة الكفرة خشيةُ اصسابةً

الجوع شديدالشره فكانه يستأصل كل مايصل اليه من إلطعام ويشتهبه اذاعرفت هذا فنقول السيحت الرشوة في الحكم ومهرالبغي وعسب الفحل وكسب الحجام وثمن الكلب وتمن الخمر وتمن الميتة وحلوان الكاهن والاستنجار في المعصية روى ذاله عن عروعمان وعلى وابن عباس وأبى هريرة ومجاهر وزادبه ضهم ونقص دهضهم وأصله يرجع الى الحرام الخسيس الذي لايكون فيه بركة وبكون فيحصوله عار بحيث نحفيه صاحبه لامحالة ومعلوم انأخذ الرشوة كذاك فكان سَحتا لامحالة ( المسئلة الثالثة ) في قوله سماعون للكذب أكالون للسحت وجوه (الاول) قال الحسن كان الحاكم في بني اسرائيل اذاأتاه من كان مبطلافي دعواه برشوة سمع كلامه ولايلتفت الى خصمه فكان يسمع الكذب ويأكل السحت (الثاني) قال بعضهم كان فقراؤهم بأخذون من أغنائهم مالا ليقيموا على ماهم عليه من اليهودية فالفقراء كانوا يسمعون أكاذيب الاغنيداء ويأكلون السحت الذي يأخذونه منهم ( الثالث ) سماعون للاكاذيب التي كانوا منسبونها الى التوراة أكالون للر بالقوله تعالى وأخذهم الربا \* نمقال تعالى (فانجاؤك عاحكم بينهم أواعر صعنهم) ثم انه تعالى خيره بين الحكم فيهم والاعراض عنهم واختلفوا فيه على قواين (الاول) انه فى أمرخاص تماختلف هوالاءفقالان عباس والحسن ومجاهد والزهرى انهفي زنا المحصن وانَّ حده هوالجلد والرجم ( النَّاني) انه في قتيل قَتْلُ من اليهود في بني قر يظمُّ والنَّضير وكل في بني النصير شرف وكانت دينهم دية كأملة وفي قر بغلة نصف دية فتحاكموا الى النبي صلى الله علمه وسلم فجعل الدرة سواء (الثاث) ان هذا التخيير مختص بالمعاهد ن الذن لاذمة الهم فانشأ حكم فيهم وانشاء أعرض عنهم (القول الثاني )ان الآية عامة في كل منجاءه منالكفار ثماختلفوا فهم منقال ألحكم ثابت فيسسائر الاحكام غيرمنسوخ وهوقول النخعي والشسعي وقتادة وعطاءوأ يبكر الاصم وأبي مسيل ومنهم من قال انه منسوخ بقوله تعالى واناحكم بينهم بمأأنزل الله وهوقول ابن عباس والحسن ومجاهد وعكرمةومذهب الشافعي انه يجب على حاكم المسلمين أن محكم بين أهل الذمة اذا تحاكموا اليدلان في امضاء حكم الاسلام عليهم صغارالهم فأماللعاهدون الذين اهم مع المسلين عهدالى مدة فليس بواجب على الحاكم أن يحكم بينهم بل يتخبر في ذلك وهدا ألتخبيرالذي في هذه الآية مخصوص بالعاهدين \* معال تعالى (وان تعرض عنهم فلن يضروك شيئا) والمعنى انهم كانوا لا يتحاكمون اليه الالطلب الاسهل والاخف كالجلد مكان الرجم رُسول الله صلى الله عليه فاذا أعرض عنهم وأبي الحكومة لهم سق عليهم اعراضه عنهم وصاروا أعداء له فبين الله تعالى انه لاتضره عداوتهم له \* عقال تعالى ( وان حكمت فاحكم بينهم بالقسط ان الله يحب المقسطين) أ، فأحكم بينهم بالمدل والاحتياط كإحكمت بالرجم \* محقال تعالى (وكيف يحكمونك وعندهم التوراة فيهاحكم الله ) وفيد مسئلتان (المسئلة الاولى) هذا تجيب من الله تعالى لنبيه عليه الصلاة والسلام بتحكيم اليهود اباه بعد علهم بمافي

الدائرة (ياأيماالذين آمنوامن يرتدمنكم عن دينه) وقرئ برتددبالفك على لغة الجازوالادغام لغةتميم لمانهى فيماسلف عن موالاة اليهــود والنصارى و بينأن موالاتهم مستدعية للارتداد عن الدين وفصلمصير أمرمن بواليهم من المنافتين شرع فى بيان حال المرتدين على الاطلاق وهدا من الكاثنات التي أخبر عنهاالقرآنقبلوقوعما روي أنه ارتدعن الاسلام احسدي عشرة فرقة ثلاث في عهد رسول الله علمه الصلاة والسلام بنومد لج ورئيسهم فوالجهار وهوالاسود العنسي كان كاهناتنبأ بالبمن واستولى على بلاده فأخرج منهاعسال لوسإفكتبعليه الصلاة والسلام الى معاذبن جبل والىسادات اليمن فأهلكه الله تعالى على

يدفيروز الديلي بيته فقتله وأخبررسول الله صلى الله عليه وسلم بفنله ليلة قتل فسمر بهالمسلمون 🔌 النوراة 🏈 وقبض عليه الصلاة والسلام من الفدو أي خبره في آخر شهرر بيع الاول و بنوحنيفة قوم مسيلة الكذاب تفبأ وكتب إلى رسول الله صنى الله عليه وسلم من مسيلة رسول الله الى عهد رسول الله أما بعدفات الارض نصفها لى ونصفها لك فاجاب عليدالصلاة والسلام من عجد رسول الله الى مسيلة الكداب أمابعد فان الارض لله يورثها من بشاء من عباده والعاقبة للمتقین فحار به أبو بكر رضى الله عنه بجنود المسلین وقتل علی بدی وحشی قاتل جزه رضی الله عنه و كان يقول قتلت فى جا هلبتی خيرالناس وفى اسلامى شر الناس و بنوا سد قوم طليحة بن خو يلد تنبأ فبه مث اليه أبو بكر رضى الله عنه خالد بن الوليد فاذ هرم بعد القتال الى الشأم فاسلم و حسن اسلامه وسم فى عهد أبى بكر رضى الله عنه فزارة قوم عيينة بن حصن وغط فان قوم قرة بن سلة القشيرى عن حرك مكه و بنوسليم قوم الفجاءة ابن عبد ياليل و بنوير بوع قوم مالك

بن نو برة و بعض تيم قوم سججاح بنت المنذر المنابثة التيزوجت نفسها من مسيلة الكذاب وفيها يقول أبوالعلاء المعرى في كتاب استعفروا ستغفري \* آءت سجاح ووالاها •سيلة \* كذابة في ي الدنياوكداب \* وكندة قوم الاشعث ن قيس و سو \*بكر بنوائلبالبحرين قوم الحطم انزيدوكو الله تعالى أمرهم على يد أبى بكر رضى الله عند وفرفةواحدة فيعهد عررضي الله عنه غسان قومجبلة بنالايهم نصرنه اللطمة وسيرته الى يلاد الروم وقصتدمشهورة وقوله تعالى (فسوف يأتىالله)جواب النسرط والعائدالي اسم النسرط محمندوف أى فدوف أتىالله مكانهم بعدد اهلاكهم (بقوم يحبهم) أى بريديهم خيرى الدنيا والآخرة ومحل الجلة الجرعلي أنهاصفة لقوم وقوله تعالى (و محمونه) أير بدون طاعتم

التوراة منحد الزانى تمتركهم قبول ذلك الحكم فعدلواعمايعنقدونه حكما حقاالى مايعتقدونه باطلاطلباللرخصة فلاجرم ظهرجهلهم وعنادهم فيهذه الواقعذمن وجوه (أحدها)عدولهم عن حكم كتابهم (والنابي) رجوعهم الىحكم من كانوابعة دون فيدانه مبطل ( والثالث ) اعراضهم عن حكمه بعدان حكموه فبين الله تعالى حال جهلهم وعنادهم لئلا يغتريهم مفتزأنهم أهلكتاب اللهوم المحافظين على أمر اللهوههنا سؤالان ( السؤال الاول) قوله فيهاحكم الله ماموضعه من الاعراب الجواب اماأن ينصب حالا مزالنو راة وهي مبتدأ خبرهاءندهم واماأن يرتفع خبراعنها كقولك وعندهم النوراة الطقة بحكم الله تعالى وامأأن لا يكون له محل و يكون المقصود أن عندهم مايغنيهم عن التحكيم كاتقول عندك زيد ينصحك ويشيرعليك بالصواب فما تصنع بغيره (السوال الثانى ) لمأنث النوراة وَالجواب الامر فَيه مبنى على طاهراللغظ ﴿ المُسْئُلُهُ النَّانِيةَ ﴾ احتم جماعة من الحنفية بهذه الآية على ان حكم الوراة وسراع من قبلنا لازم علينآمالم ينسيخ وهوضعيف ولوكان كذات لكان حكم التوراه كعكم الفرآن في وحوب طلب الحكم منه لكن الشرع نهى عن النظر فيها بل المرادهذا الأمر الخاص وهو الرجم لانهم طلبوا الرخصة بالتحكيم \* نمقال تعالى (ثم يتولون من بعد ذلك وماأولئك بالمؤمنين) قوله تم يتولون معطوف على قوله يحكمونك وقوله ذنك اسارة الى حكم الله الذي في النوراة و يَجُوزُ أَن بعود الى الهجكم وقوله وماأ وائك بالمؤمنين فيه وجوه (الأول) أي وماهم بالوِّمنين بالتوراة والكانوابطُهرون الاعانبها ﴿ والثاني ﴿ مَا أُولَٰكُ بَالمُؤْمِنِينَ اخبار بانهم لايؤمنون أيداوهوخبرعن المستأنف لاعن المساضي ( الثالث) انهم وان طلبوا الحكم منك فاهم بومنين بك ولابعتقدين في صحة حكمك وذلك بدل على انه الايمان الهم بذي وأنكل مقصودهم تحصيل مصالح الدنيا فقط الله قوله تعالى (الما زلنا انتوراة فيهاهدي ونور محكم بهاالنبيون الذن أسلوآلذينهاد واوالربانيون والأحمار تمااستحفظوامن كتابالله وكانواعليه شهداء)اعلمأن هذا تنبيه مرالله تعالى لليهود المنكرين لوجوب الرجم وترغيب لهم فيأن يكونو اكتقدميهم من مسلى أحبارهم والاندياء المبعوثين البهم وفيه مسائل ( المسئلة الاولى ) العطف يقبضي المغابرة بينُ المعطوف والمعطوف عليه فوجب حصول الغرق بين الهدى والنور فالهدى مجول على بيان الاحكام والشرائع والتكاليف والنوربيان للتوحيد والنبوة والمعاد قال الزجاج فيهاهدي أي بيان الحكم الذيجاؤ ايستفتون فيهالنبي صلى الله عليه وسلم ونو ريان أن أمر النبي صلى الله عليه وسلم حق ( المسئلة الثانية) احتج القائلون بأن شرع من قبلنالازم علينا الااذاقام الدليل على صيرورته منسوخا بهذه آلآ يةوتقر يره انه تعالى قال أنفى النورة هدى ونو راوالمراد كونه هدى ونو را في أصول السرع وفر وعه ولوكان منسوخاغيرمعتبرا لحكم بالكلبة لماكان فيه هدى ونو رولايمكن أن يحمل الهدى والنور

ويتحرزون عن معاصيه ﴿ ٧٦ ﴾ ث معطوف عليها داخل في حكمها قبل هم أهل الين لماروى أن التي عليه المسلاة والسلام أشارالي أبي موسى الاشعرى وقال قوم هذا وقبل هم الانصار رضى الله عنهم وقبل هم إلغرس لماروى أنه عليه السلام سئل عنهم فضرب بيده الكريمة على عائق سلمان رضى الله عنه وقال هذا وذو وه م قال إ

لوكان الا يمان معلقا بالثريالناله رجال من أبناء فارس وقبل هم ألفان من التمخع و خسة آلاف من كندة وثلاثة آلاف من آفناء الناس جاهدوا يوم القادسية (أذلة على المؤمنين) جع ذليل لاذلول فان جعد ذلل أى أرقاء رجاء منذللين و متواضعين لم واستعماله بعلى المالتضمين معنى العطف و الحنوأ والتنبيه على أنهم مع علوطبة تهم و فضلهم على المؤمنين خافضون لهم أجنعتهم أورعاية المقابلة بينه و بين مافى قوله تعالى ﴿ ٢٠٢ ﴾ (أعزة على الكافرين) أى أشدا و متغلبين عليهم من

على مايتعلق بأصول الدين فقط لانه ذكرالهدى والنورولوكان المرادمنهما معاهو مايتعلق بأصول الدين لزم النكرار وأيضا انهذهالآ يقانانزلت في مسئلة الرجم فلابد وأن تكون الاحكام الشرعية داخلة فيالآية لاناوان اختلفنا فيأن غيرسبب تزول الآية هل يدخل فيهاأم لالكناتوافقناعلى انسب نزولالا ية يجب أن يكون داخلافيها (المسئلة الثَّاللة) قوله يحكم بها النبيون الذَّين أسلو اللذين هادواً يريد النبيين الذين كأنوا بعدموسي وذلك اناللة تعالى بعث في ني اسرائيل ألوفامن الانبياء ليس معهم كتاب انما بعثهم باقامة النو راة حتى يحدوا حدودها ويقوموا بفرائضها ويحلوا حلالها ويحرموا حرامها فأن قيل كل ني لابدوأن يكون مسلًّا فاالفائدة في قوله النبيون الذين أسلوا قلنا فيه وجوه ( الاول) المراد يقوله أسلوا أي انقادوا الحكم التو راة فان من الانبيا من لمتكن شريعته شريعة التوراة والذبن كانوا منقادين لحكمالتو راههمالذي كانوامن مُبعثُ مُوسَى الى مبعث عيسي عليهما السَّلام (الثاني) قال ألحسن والزهري وعكرمة وقتادة والسدى بحتل أن يكون المرادبالنبيين الذين أسلوا هومجد عليه الصلاء والسلام وذلك لانه صلى الله عليه وسلم حكم على اليه وديين بالرجم وكان هذا حكم التوراء وأنماذكر بلغط الجع تعظيماله كقوله تعسالى ان آبراهيم كان أمة وفوله أم يحسدون الناس وذلك لانه كان قداجتم فيسه من خصال الخير ماكان حاسلا لاكثرالانبياء (الشاك) قال ان الانباري هذارد على البهود والنصاري لان بعضهم كانوا يقولون الانبياء كالمهيمود أونصاري فقيال تعالى محكم مها البيون الذين أسلوايعني الانبياء ماكانواموصوفين بالمهودية والنصرانية بل كانوامسلين لله منقبادين لنكاليَّفد ر الرابع) المراد بقوله النيبون الذين أسلوا يعني الذبن كان مقصودهم من الحكم بالنوراة الايمان والاسلام واطهارأ حكام الله تعالى والانقياد لتكاليفه والغرض منه التنبيه على قبح طريقة هؤلاء اليهود المتأخرين فالغرضهم منادعاء الحكم بالتوراة أخدالشوة واستتباع العوام (المسئلة الرابعة ) قوله للذين هادوافيه وجهان (الاول) المعنى ان النبين الما يحكمون بالتوراة للذين هادوا أى لاجلهم وفيما بينهم (والثاني) يجوز أن يكون المعنى على التقديم والتأخبر على معنى المأنزلنا النوراة فيهاهدي ونورللذن هادوا يحكم بهاالنبيون الذين أسلوا (المسئلة الحامسة) أماال بايون فقد تقدم تفسيره وأماالاحبار فقال اب عباس هم الفقهاء واختلف اهلاللغة في واحده قال الفراء الماهو حبر بكسرالحاء يقال ذلك للعالم واعاسمي بهذا الاسم لمكان الحبرالذي يكتب به وذلك أنه يكون صاحب كتب وكان أبوعبيده يقول حبربفتع ألحاءقال الليث هوحبروحبر بكسرالحاء وفتحها وقال الاصمعي لاادري أهوالحبر أوالحسبر وأما اشتقافه فقال قوم أصسله من التحبير وهو التحسين وفي الحديث يخرج رجل من النارذهب حبره وسيره أي جاله و بهاو موالحبرالشي المزين ولماكان العلم أكمل أقسام الفضيلة والجمال والمنقبة لاجرم سمى العالم به وقال آخر ون

عزه اذاغلبه كافي قوله عن وعلا أشداءعلى الكفار رحاء بينهموهما صغناناخر بإن لقوم ترك سنهما العاطف للدلالة على استفلالهم بالاتصاف بكل منهما وفيددليل عل صحة تأخرالصفة الصر محدةعن غسير الصر محسة من الجلة والظرف كإفي قوله تعالى وهذاكتاب أنزلناه مبارك وقوله تعالى مايأتيهم من ذكر من و الهيم محدث وقوله تعالى ما يأ تأيهم من ذكرمن الرجن محدث وماذهباليه منلايجوزه منأن قوله تعالى يحبهم وبحبونه كلام معترض وأنمبارك خبربعدخبر أوحىللندامحذوفوأن من ربهم ومن الرحن سالان مفدمتان من ضميرا محدث نكلف لايخق وقرى أذلة أعزة بالنصب على الحالية من قوم لتخصصدبالصفة (يجا هدون في سبيل الله ) صفدأخرى لقوم مترتبة على ماقبلها مبينة مع

مابعدهالكيفية عرقهم أوحال من الضمرى أعزة (ولا يخافون لومة لائم) عطف على يجاهدون بمعنى ﴿ اشقاقه ﴾ أنهم جامعون بين المجاهدة في سبيل الله و بين التصلب في الدين وفيه تعريض بالمنافقين فانهم كانوا اذاخر جوافي جيش المسلين خافوا أوليساءهم اليهود فلا يكادون يعملون شيئا يلحقهم فيدلوم من جهتهم وقيل هوحال من فاعل يجاهدون بمعنى أنهم يجاهدون

وحالهم خلاف حال المنافقين واعترض عليمه بانهم فصوا على أن المضارع المنفى بلاا وماكالمثبت في عدم جواز مباشرة و اوالحالله واللومة المرة من اللوم وفيها وفي تنكير لائم مبالغة لا يخفى ( ذلك) اشارة الى ما تقدم من الاوصاف الجليلة ومافيد من مدى البعد للايذان ببعد منزلتها في الفضل ( فضل الله ) أى لطفه واحسانه لأنهم مستقلون في الاتصاف بها ( يؤنيه من بشاء ) ابناء اباه ﴿ ٢٠٣ ﴾ و يوفقه لكسبه وتحصيله حسبا تقتضيه الحكمة

والمصلحة (واللهواسع) كثيرالفواصل والالطآف (عليم) مبالغ في العلم بجميع الاشياء الميمن جلتها من هو أهل للفضل والنوفيق والجلة اعتراض تذييلي مقرر لماقبله واطهار الاسم الجليل للاشعار بالعلة ونأكد استقلال الجلة الاعتراضية (انماوليكم الله ورسوله والذين آمنوا) لمانهاهمالله عزوجل عنموالاةالكفرةوعلله بان بعضهم أوليا بعض لالتصدور ولايتهم للومنين وبين أن من التولاهم يكون من جاتهم بين هينا من هو وايم بطريق قصرالولاية عليه كأنه قبللا تخذوهم أولياءلان بعضهم أولياء بعض وابسوا بأوليائكم انماأ ولماؤكم ألله ورسوله والمؤمنون فاختصوهم بالموالاة ولانخطوهم الىغمهم وانماافرد الولىمع تعدده للايذان بان الولاية أصالة لله أتعالى وولابته عليه السلام

اشتقاقه من الحبرالذي يكتب به وهو فول الفراء والكسمائي وأبي عبيدة والله أعلم (المسئلة الساَّدسة) دلت الآية على أنه يحكم بالنوراة النبيون والربايون والاحبار وهذا يقتضي كون الربانيين أعلى حالامن الاحبار فثبت أن يكون الربانيون كالمجتهد بن والاحبار كُلُّ عَلَّدُ الْعَلَمَاءُ ثَمُونَالُ بِمَا سَهُحَعْظُوا مَن كُتَابِ اللَّهُ وَفَيْهُ مَسْئُلْتَانَ ( المُسْئُلُهُ الأولى) حَفْظ كتاب الله على وجهين (الاول) أن معفظ الله ينسى (الثاني) أن معفظ فلا يضيع وقد أخذ الله على العلماء حفظ كتابه من هذين الوجهين (أحدهما) أن يحفظوه في صدورهم و يدرسوه بالسنتهم(والثاني) أن لايضيعوا أحكامه ولايهملواسر آنعه (المسئلة الثانية) الباء في قوله عااسمُعفظوا من كتاب إلله فيموجهان (الاول) ان يكون صلة الاحبار على معنى العلاء بمااستحفظوا ( والناني ) أن يكون المعنى يحكمون بما استحفظوا وهوقول الزياج تمقال تعالى وكانوا عليه شهداء أي هؤلاء النبيون والربانيون والاحبار كانوا شهداء على أنكل مافى التوراة حقوصدى ومن عندالله فلاجرم كانوا يمضون أحكام النوراه و يحفظونهاعن التحريف والتغيير \* مُمَّقال تعالى (فلاتخشواالناس واخشوني) واعلم أنه تعالى لماقرر ان النبيين والربانبين والاحبار كانواقائين بامضاء أحكام النوراة من عُم مبالاة خاطب اليهود الذين كأنواني عصر رسول الله صلى الله عليه وسلم ومنعهم من التحر يف والتغيير واعسلم أن اقدام القوم على التحريف لابد وأن يكون لخوف ورهبة أواطمع ورغية ولمأكمان الخوف أقوى تأثيرا من الطمع قدم تعالىذكره فقال فلاتخشوا الناس واحشوي والمعنى اياكم وان تحرفوا كتابى للمغوف من انناس والملوك والاسراف فتسقطواعنهم الجدود الواجبة عليهم وتستخرجوا الحمل في سقوط مكاليف الله تعالى عنهم فلاتكونوا خائفين من الناس بلكونوا خائفين مني ومن عقابي ولماذكر أمر الرهبة اتبعث بأمر الرغبة \* فعال ( ولاتشـــتروا بأياتي نمنا فلهلا ) أي كانهيتكم عن تغير أحكامي لاجل الخوف والرهبة فكذلك أنهاكم عن التغييروالتبديل لاجل الطمع في المال والجاه وأخذارشوة فانكل متاع الدتيا قلىل والرذوة التي نأحذونها منهم في غاية القلة والرشوة لكونها سحتسا مكون قليسلة البركة والبقساء والمنفعسة فكدلك المال الذي تكتسبوه قليل منقليل ممأنتم تضيعون بسببه الدين والثواب المؤبد والسعادات التي لانهابة لهاويحتمل أيضاأن يكون اقدامهم على التحريف والتبديل لمجموع الامرين للحفوق من الرؤساء ولاخذالر شوة من العامة ولمامنعهم الله من الامرين ونبه على مافى كل واحدمنهما منالدناءة والسقوط كانذلك برهانا قاطعا فيالمنع مناليحريف والتبديل مُمَانَهُ اتَّبِعُ هَذَا الْعِرْهَانُ البَّاهُرُ بِالْوَعِيْدُ الشَّدِيْدُ \* فَقَـالَ ﴿ وَمَنْ لِمُ يُعَكِّمُ عِأْ لَزُلَ اللَّهُ فُأُولَتُكُ هُمُ الْكَافِرُونَ ) وَفَيْهُ مُسَمِّلْتَانَ ( المُسَلُّهُ الْأُولَى ) المقصود من هذا الكلام تهديد اليهودفي اقدامهم على تحريف حكم الله تعالى في حدالناني المحصن يعني انهم لما أنكروا حُكم الله المنصوص عليه في النوراة وُقالوا انه غير واجب فهم كافرون على الاطلاق

وكذا ولاية المؤمنين بطريق التبعيسة لولايته عزوجل (الذين يقيمون الصلاة ويؤتون الزكاة) صغة للذين آمنوا لجريانه مجرى الاسمأو بدل منه أونصب على المدح أورفع عليسه (وهم راكعون) حال من فاعل الفعلين أي يعملون ماذكر من اقامة الصلاة وايتاء الزكاة وهم خاشعون ومتواضعون لله تعالى وقيل هو حال مخصوضة بايتاء الزكاة والركوع ركوع الصلاة والمراد بيان كال رغبتهم في الاحسسان

ومسارعتهم اليه ﷺ وَرَوى أنها نزلت في على رضى الله عنه حين ساله سائل وهو راكع فطرح اليه خاتمه كما ته كانمرجا في خنصره غيرمحتاج في اخراجه الى كثير عمل يؤدى الى فساد الصلاة ولفط الجمع حينئذ لترغيب الناس في مثل فعله رضى الله عنه وفيه دلالة على أن صدقة النطوع تسمى زكاة (ومن بتول الله ورسوله والذين آمنوا) أوثر الاظهار على أن يقال ومن بتولهم رعاية لمامر ﴿ ٢٠٤ ﴾ من نكنة بيان أصالته تعالى في الولاية كما ينبئ

لايستحقون اسم الايمان لابموسي والتوراة ولابمحمد والقرآن (المسئلة الثانية) قالت الخوارج كل من عصى الله فهو كافر وقال جهور الأئمة ليس الامر كذلك أما الخوارج فقداحتجوا بهذه الآية وقالوا انهانص في انكل من حكم بغيرما أنزل الله فهوكافروكل من أذنب فقد حكم بغير ماأنزل الله فوجب أن يكون كافرا وذكر المتكلمون والمفسرون أجوبة عن هذه الشبهة (الاول) ان هذه الآية نزلت في اليهود فتكون مختصة بهموهذا ضعيف لآن الاعتبار بعموم اللفطلا بخصوص السبب ومنهم من حاول دفع هذا السوال فقال المراد ومن لم يحكم من هو لاءالذين سبق ذكرهم با أنزل الله فأولئك هم الكافرون وهذاأيضاضعيف لالقوله ومنالم يحكم واأنزل الله كلام أدخل فيه كلة من في معرض الشرط فيكون للعموم وقول مربقول المراد ومنلم يحكم بماأنزل الله من الذين سبق ذكرهم فه وزياد، في النُّص وذلكُ غير جارٌ ( النَّاني ) قالُ عَطاء هو كفردون كفر وقال طاوس لسبكفرية ل عن الملة كن بكفر بالله واليوم الآخر فكأنهم حلوا الآيةعلى كفرالنعمة لاعلى تكفرالدين وهوأبضا ضعف لانافط المكفر اذاأطلق انصرف الى الكفر في الدين ( والثالث ) قال ابن الانباري بجوزأن يكون المعمر ومن لم يحكم بما أنول الله فقدفعل فعلايضاهي أفعال الكفار ويشبه من أجل ذلك الكافر بن وهذا ضعيف أرضالانه عدول عن الطاهر (والرابع) قال عبد العزيز بن يحيى الكناني قوله بمأنزل الله صنعة عوم فنوله ومن لم محكم باأنول الله معناه مرأتي بضد حكم الله تعالى في كل ماأ نزلالله فأولئك همالكافرون وهذا حقلان الكافر هوالذي أتى بضدحكم الله تعالى فكل ماأنرل الله أما الفاسق فالله لم يأت بضد حـكم الله الافي القليل وهو العمل أماني الاعتقاد والافرار فهو موافق وهذاأيضا ضعيف لأنه لوكانت هذمالا يةوعيدا مخصوصا بمن فاف حكم الله تعالى في كل ما أنزل الله تعالى لم يتناول هذا الوعيد اليهود بسبب مخالفتهم حكم الله في الرجم وأجمع المفسرون على أن هذا الوعيد يتناول اليهود بسبب مخالفتهم حكم الله تعالى في واقعة الرجم فيدل على سقوط هذا الجواب (والخامس) قال عكر مة قوله ومن لم يحكم عاأ بزل الله اعايتناول من أنكر بقلب وجد بلسانه أمامن عرف بقلبه كونه حكم الله وأقر بلسانه توبه حكم الله الآانه أتي بمايضاده فهوماكم بمأنزل الله تعالى ولكنه تارك الدفلا يلزم دخوله تحت هذه الآية وهذاهو الجواب الصحيح والله أعلم \* مم قال تعالى (وكتنا عليهم فيها ألى الفس بالنفس والعين بالعين والانف بالانفَ والاذنبالاذن والسنيالسن والجروح قصاص) والمعنى انه تعالى بين في التوراة انحكم الزاني المحصن هوالرجم والبهود غيروه وبدلوه وبين في هذه الا ية أيضاانه تعالى بين في التوراة ان الفس بالنفس وهو كاء اليه ودغيروا هذا الحكم أيضا ففضلوا بني الغضير على بنى قر يظة وخصصوا ايجاب القود ببنى قر يطة دون بنى النضيرفه ندا هووجه النظم من الاِّيَّة وفي الآية مسائل ( الْمُسئَّلُه الأُولَى ) قَرَّأُ الْـكَسَائَيْ الْعَبِنُ وَالْأَلْفُ وَالْآذِن والسَّنّ

عنه قوله تعالى ( فان حزب الله هم الغالبون) حيثأضيف الحزب المد تعالى خاصة وهوأيضا من باب وضع الظياهر موضع الضمير العائدالي منأى فانهم الغالبون لكنهم جعلواحربالله تعالى تغظيمالهم واثباتا افليتهم بالطريق البرهابي كانه قيــلومنيتول هو لاء فانهم حزب الله وحزبالله همالغالبون ( باأيم\_االذين امنوا لاتتخذواالذينانخذوا دینکمهرواوله ۱) روی أنرفاعة ابىز دوسويدا ين الحرث أظهر االاسلام مم نافقاو كان رجال من المؤمنين يوادونهما فنهوا عن موالاتهما ورنب النهي على وصف يعدهما وغيرهماتعميا للعكم وتنبيها على العلة والذانا بإنءن هذاشانه جدير بالمعاداة فكيف بالوالاة(منالذينأوتوا الكتاب من قيلكم) سان <sup>ا</sup>لمستهزئين والتعرض

لعنوان أبتاء الكتاب لببان كال سناعتهم وغاية صلالتهم لماأن ابناء الكتاب وازعلهم والجروح ﴾ عن الاستهزاء بالدين المؤسس على الكتاب المصدق اكتابهم (والكفار) أى المشركين خصوابه لنضاعف كفرهم وهو عطف على الموصول الاول ففيه اشعار بانهم ليسو بمستهزئين كاينبئ عند تخصيص الخطاب باهل الكتاب في قواءة الكتاب في المحال الاخبر و بعضيده قراءة

أبى ومن الكفار وقراءة عبد الله ومن الذين أشركوا فهم أيضا من جلة المستهزئين (أولياء) وجانبوهم كل المجانبة (واتقوا الله) في ذلك بترك موالاتهم أو بترك المناهى على الاطلاق فيدخل فيه ترك موالاتهم دخـولا أوليا (ان كنتم مو منين) اى حقافان قضية الايمان توجب الاتقاء لامحالة (واذا ناديتم الى الصلاة اتخذوها) أى الصلاة والمناداة ففيه دلالة على شرعية الاذان (هزوا ولعبا) ﴿ ٦٠٥ ﴾ بيان لاستهرائهم بحكم خاص من أحكام الدين بعد

بان استهرائهم بالدبن على الاطلاق اظهارا لكمال شقاوتهم روى أن نصرانيا بالمدينة كان اذا سمه مالمؤذن مقول أشهد أنجدا رسول الله نفول أحرق اللهالكاذب فدخسل خادمة ذات ليلة بنار وأهله نيام فنطابرت منه شرارة في البيت فاحرقته وأهله جيعا (ذلك) أي الاستهزاء المذكور (بانهم)بسب أنهم (قوم لاتعقلون) فان السغد يودي الى الجمل محاسن الحق والهزؤ به ولوكان لهم عقل في الجملة لما اجترواً على الكالعظية (قل) أمر زسول الله صلى الله عليه وسلابطر بق تلوين الخطاب بعسدتهي المؤمنسين عن تولى المستهزئين بان يخاطبهم و ببين أن الدين منزه عايصحع صدورماصدر عنهم من الاستهزاء ويظهرلهم سببما ارتكبوه ويلقمهم الحير

والجروح كلهابالرفعوفيه وجوه (أحدها )العطف على محلأن النفس لان المعنى وكتبنآ عليهم فيهاالنفس بالنفس لانمعني كتناقلنا (وثانيها) انالكتابة تقع على مثل هذه الجل تَقُولُ كُتَبِتُ الْجَدَلَةُ وَقَرْأَتُ سُورَةُ أَنْزَلْنَاهَا (وَثَالَتُهَا ) انها ترتفع عَلَى الاستثناف تقديره أنالنفس مقنولة بالنفس والعين مفقوءة بالعين ونظيره قوله تعالى في هذه السسورة ان الذينآ منوا والذين هادوا والصابئون والنصارى وقرأ ابن كشيروا بنعامر وأبوعر و بنصب الكل سوى الجروح فأنه بالرفع فالمين والانف والاذن نصب عطفا على النفس ممالجروح مبتدأ وقصاص خبره وقرآنا فعوعاصم وحزة كلهابالنصب عطفا لبعض ذلك على بعض وخبرا لجميع قصاص وقرأ نافع الاذن بسكون الذال حيث وقع والباقون بالضم مثقلة وهما لغتان ( المسئلة الثانية ) قال ابن عباس يريد وفرضنا عليهم في التوراة انّ النفس النفس ريدمن قتل نفسا بفيرقود قيدمنه ولم بجعل الله له دية في فس ولاجرح أعما هوالعفوأ والقصاص وعن انعباس كانوالا يقتلون الرجل بالمرأة فنزلت هذه الآية وأما الاطراف فكل شخصين جرى القصاص بينهما في النفس جرى القصاص بينهما في جيع الاطراف اذاتماثلا فيالسلامة واذا امتنع القصاص فيالنفس امتنع أيضا في الاطراف ولماذكرالله تعالى بعص الاعضاء عمالحكم فيكلها فقال والجروح قصاص وهوكل مايكن أن قنص منه مثل الشفتين والذكر والانثيين والانف والقدمين واليدين وغيرها فأمامالايمكن القصاص فبدمن رض في لحمأو كسر في عظم أوجراحة في بطر يخاف منه التلف فقيهأرش وحكومة وأعلمأنهذه الآية دالةعلى انهداكان سرعأ فىالتوراة فن قال شرع من قبلنا يلزمنا الامانسخ بالنفصيل قال هده الآية حجة في سُرعنا ومن أنكرذك قال انهاليست محجة علينا (المسئلة الثالثة) القصاص ههنا مصدر يراد به المفعول أيوالجروح متقاصة بعضها بعض \* مقال تعالى ( فن تصدق به فهو كفارة له) الضمير في قوله له يحتمل أن يكون عائدا الى العاني أوالى المعفو عنه أما الاول فالتقدير ان المحروح أوولي المقتول اذاعفا كانذلك كفارة له أى العافي و ستأكد هذا سقوله تعالى في آية القصاص (٢) في سورة البقرة وان تعفوا أقرب للتقوي و نقرب منه قوله صلى الله عليه وسلم أيعجزأ حدكم أن يكون كابي ضمضم كان اذاخرج من بيته تصدق بعرضه على الناس وروى عبادة بنالصامت ازرسولالله صلى الله عليه وسلم قال من تصدق من جسده بشئ كفراللة تعالى عنه تقدره من ذنو به وهذا قول أكثرالمفسرين (والقول الثاني ) ان الضمير في قوله فهو كفارة له عائد الى ألقائل والجارح يعني ان المجنى عليه اذا عفاعن الجانى صارذلك العفوكفارة الجانى يمنى لايو اخذه الله تعالى بعدذلك العفوو أما المجنى عليه الذي عفا فأجره على الله تعالى \* مُعقال تعالى ( ومن لم يحكم بما نزل الله فأولئك هم الظالمون) وفيه ، وأن وهوانه تعالى قال أولافاً ولئك هم الكافرون والساهم الظالمون والكفرأ عظلم من الظلم فلاذكر أعظم النهديدات أولافأى فائدة فيذكر الاخف

أى قل لاؤلئك الفجرة (باأهل الكتاب) وصفوا باهلية الكتاب تمهيد الماسباتي من تبكيتهم والزامهم بكفرهم بكتابهم (هلً تنقمون منا) من نقم منه كذا اذاعا به وأنكروه وكرهه ينقمه من حدضرب وقرئ بفتح القاف من حدعم وهي أيضا لغة أى ماتعيدون وماتنكرون منا ( الاأن آمنا بالله وما أنزل الينا ) من القرآن المجيد (وما أنزل من قبل) أى من قبل انزاله من النوراة والانجيل المنز لين عليكم وسائر الكتب الالهية (وأن أكبركم (٢) قوله في آية القصاص الصواب في آية الطيلاق فاسقون) اى متردون خارجون عن الايمان بماذ كرفان الكفر بالقرآن مستلزم للكفر بمايصدقد لا محالة وهو عطف على ان آمنا على أنه مفدول له لتنقمون والمفدول الذى هوالدين محذوف ثقة بدلالة ماقبله ومابعده عليه دلالة واضعة فان النخاذ الدين هزوا ولديا عين نقمه وانكاره والايمان بمافصل عين الذي نقموه خلا أنه أبرز في معرض علانقهم له تسجيلا عليهم بكمال المكابرة وانتعكس حيث جعلوه ﴿ ٢٠٦ ﴾ موجبالنقمه مع كونه في نفسه موجبا

يمده وجوابه انالكفرمن حيث انهانكار لنعمة المولى و جحودلها فهوكفر ومنحيث انه يقتضي ابقاء النفس في العقاب الدائم الشديد فهوظلم على النفس فني الآية الاولى ذكراللهمايتعلق بتقصبره فىحقالخالق سبحانه وفي هذه ألا يةذكر مايتعلق بالتقصير في حق نفسد \* قوله تعالى ( وقفيناعلي آ الهم بعيسي بن مريم مصدقاً لما بين يديه من النوراة وآتيناه الانجيل فيه هدى ونور ومصدقالمابين بديه من التوراه وهدى وموعظة للتقين) قفيته مثل عقبته اذا اتبعته تم يقال عقبته بفلان وقفيته به فتعديه الى الثاني بزيادة الباء فانقيل فان المفعول الاول في الآية قلنا هومحذوف والظرف وهو قوله على آثارهم كالسادمسده لانه اذاقني به على أثره فقد قني به اياه والضمير في المارهم النبيين في قوله يحكم بهاالنبيون الذين أسلوا للذين هادوا وههناسو الات ( السو الهالاول) انه تعالى وصف عيسى بن مريم بكونه مصدقا لمايين يديه من التوراة واعما يكون كذلك اذا كان عله على شريعة التورأة ومعلوم انهلم يكن كذلك فأنشر يعة عيسي عليه السلامكانت مغايرة لشهر يعة موسىعليه السلام فلذلك قال في أخرهذه الآية وليحكم أهل الانجيل بما أنزلالله فبدفكيف طريق الجميع بين هذين الامرين والجواب معنى كون عيسى مصدقاً للتوراة انه أقر بانه كتاب منزل من عندالله وأنه كان حقا واجب العمل بهقبل ورودالسيخ (السوال الثاني)لم كرر قوله مصدقاً لمابين يديه والجواب ايس فيد تكرار لان في الأول ان المسيح يصدق انتوراة وفي الثاني الانجيل يصدق التوراة ( السوال الثالث) اله تعالى وصف الانجيل بصفات خسة فقال فيدهدي ونور ومصدقًا لمابين يديه من التوراة وهدى وموعظة للتقين وفيه مباحثات ثلاثة (أحدها) ماالغرق بين هذه الصفات الخسة (وثانيها) لمذكر الهدى مرتين، وثاثها) لمخصصه بكونه موعظة للتقين والجواب عن الاول ان الأعجيل هدى بعني انه استمل على الدلائل الدالة على التوحيد والمزيه وبراءة الله تعالى عن الصاحبة والواد والمثل والضدوعلى النوة وعلى المعادفهذا هوالمرادبكونه هدى وأماكونه نورا فالمراد بهكونه بيانا للاحكام الشرعية ولتفاصيل الكاليف وأماكونه مصدقا لمابين يديه فيمكن حله على كونه مبشرا ببعث محدصلي الله علىه وسلم و بمقدمه وأما كونه هدى مرة أخرى فلان اشتماله على البشارة بمجى محمد صلى الله علمه وسل سبب لاهتداء الناس الى نبوة محمد صبلى الله علمه وسلولما كان أشدوجوه المازعةبين المساين وبين البهودوالنصارى في ذلك لاجرم أعاده الله تعالى مرة أخرى تنبها على ان الأنجيل يدل دلالة طاهرة على نبوة محد صلى الله عليه وسلم فكان هدى ف هذه المسئلة التي هي أشد السائل احتياجا الى السان والقرير وأما كونه موعظة فلاشتمال الانجيل على النصائح والمواعظ والزواجر البليغة المنأ كدة واعاخصها بالمتقين لانهمهم الذين ينتفعون بها كما في قوله هدى للتقين ( السوال الرابع ) قوله في صفة الانجيل ومصدقااايين يديه عطف على ماذاالجواب انه عطف على محل فيدهدى ومحله النصب على

لقبسوله وارتضائه فالاستثناء من أعمالعلل أى ماتنقمون منادلننا احلة من العلل الالائن آمنابالله وماأنزل الينا وماأنزل من قبل من كتبكم ولان أكثركم متردون غير مؤمنين بواحد ماذ کر حتی لوكنتم مؤ منين بكتابكم الناطق بصحة كتنابنالآ منتم بهواسناد الفسيق الى أكثرهم لانهم الحاملون لاعقابهم علىالتمرد والعنادوقيل عطف عليد على أنه مفعول لتنقمون منا لكن لاعلى أن المستشى مجموع المعطوفين بل هومايلزمهمامن المخالفة كأنه قبلماتنقمون منا الامخالفتكم حيث دخلنا الايمان وأنتم خارجون عنه وقبل على حذف المضاف أى واعتقاد أنأكثركمفاسةونوقيل عطف على ماأى ما تنقمون منا الا أنآمنا باللهوماأنزل ليناو بأنكم فاسقون وقبل عطف

على عله تحذوفة أى لقله انصافكم ولان أكثركم فاسقون وقيل الواو بمعنى مع أى ما تنقمون منا الاالايمان ﴿ الحال ﴾ مع أن أكثركم الح وقيل هوم فوض مع أن أكثركم الح وقيل هوم وقيل هوم فوض مع أن أكثركم الح وقيل هوم وقيل هوم فوض على الابتداء والخبر محذوف أى وفسقكم معلوم أى ثابت والجله حالية أو معترضة وقرى بان المكسورة والجلة مستأنفة مبنية لمكون

أكثرهم فأسقين متردين ( قلهل أنشكم بشرمنذلك ) لما أمر عليه الصلاة والسلام بالزامهم وتبكيتهم بيان أن مدار نقمهم الدين انماهو أشمّاله على ما يوجب ارتضاءه عندهم أيضا وكفرهم بماهو مسلم لهم أمر عليه الصلاة والسلام عقيبه بان يبكتهم بيسان أن الحقيق بالنقم والعيب حقيقة ماهم عليه من الدين المحرف و ينعى عليهم في ضمن البيان جناياتهم وماحاق ﴿ ٢٠٧ ﴾ بهم من تبعاتها وعقو باتها على منهاج التعريض تلا يحملهم

النصريح بذلك على الحال والتقدير وآتيناه الأبجيل حال كونه هدى ونورا ومصدقًا لما بين يديه # ثم قال ركوب متن المسكارة تعالى (وليحكم أهل الأنجيل بما انزل الله فيه) قرأ حرة وليحكم بكسر اللام وقتم المرجعل اللام مُتَعَلَقة لِقولِه وَآتَيْنَاه الانجيل لانايتاء الانجيل أنزال ذلك عليه فكان المعنى آتيناه والعنادو بخاطبهم قبل البيان بمايني عن عظم الانجيل ليحكم وأما البا قون فقرؤا بجرم اللام والميم على سبيل الامر وفيه وجهان (الأول) أن يكون التقدير وقلنا ليحكم أهل الانجيل فيكون هذا اخبارا عافرض عليهم في شأن المبينو يستدعى ذلك الوقت من الحكم عما تضعنه الانجيل ثم حذف القول لان ماقبله من قوله وكتبنا اقبالهم على تلقيدمن وقفينا بدل علمه وحذف القول كشر كقوله تعالى والملائكة بدخلون علهم من كل باب سَلَامُ عَلَيْكُمْ أَى يقولُونَ سَلَامُ عَلَيْكُمْ ﴿ وَالثَّانِي ﴾ أَنْ يَكُونَ قُولُهُ وَلِيحِكُمُ الْجَسَدَاءُ أَمْر المشوقة الى المخبريه والتنشة للنصاري بالحكم فيالأنجيل فانفيل كيف جاز أنبؤمروا بالحكم بمآ فيالانجيل بعسد المشدرة بكونه أمرا نزول القرآن قلناالجواب عندمن وجوه (الاول) انالمراد ليحكم أهل الانجيل عاأزل خطيرا لماأن النيأ هو الله فيه من الدلائل الدالة على نبوز مجمد صلى الله عبه وسلم وهوقول الاصم ( والثاني ) الخربرالذى لهشان وليحكم أهل الانجيل عاأنزل الله فيدعالم يصرمنسوخا بالقرآن (والنالث) ألمراد من قوله وخــطروحبث كان وليحكم أهل الانجيل بماأنزل الله فيه زجرهم عن تحريف مافي الابجيل وتغييره مثل مأفعله البهود من اخفاء أحكام التوراة فالمعنى بقوله وليحكم أى وليقر أهل الأنجيل بما أنزل الله مناط النقيرشس ية المنقوم حقيقة أواعتقاداوكان فيه على الوجه الدي أنزله الله فنه من غيرتحريف ولاتبديل # تم قال تعالى (ومن لم تحكم عِمْ أَنْزِلَ اللَّهُ فَأُولَتُكُ هُمُ الْفَاسَقُونَ ) واختلف المفسرون فنهم منجعل هذه النلاثة أعني أ محرد النقم غسيرمفيد قولها لكاغرون الظألمون الفاسقون صفات لموصوف واحد قال القفال وليسرفي افراد لنمر بتدالية فيلاشر كلُّ واحد من هذه الثلاثة بلفظ ما يوجب القدح في المعنى بلهو كما يقال مُراطاع الله منذلك ولم يقل بانقم فهوالمؤمن مزاطاعالله فهوالبرمن أطاعالله فهوالمتق لانكل ذلك صفات مختلفة من ذلك تحقيقا لشرية حاصلة لموصوف واحد وقالآخرون الاول في الجاحد والثاني والثالث في المقر النارك ماسيدكروز بادة تقرير وقال، الاصم الاول والثاني في اليهود والثالث في النصاري \* ثم قال تعمالي ( وأنزلنا لهاوقيل اعاقيل ذلك البك الكتاب بالحق مصدقالما بين بديه من الكتاب) وهذا خطاب مع محدصلي الله عليه لوقو عد في عسارة وسلم فقوله وأنزلنا اليك الكنتاب بآلحق أى الفرآن وقوله مصدقالما بين يديه من الكنتاب المخاطبين حيث أتى نغر أي كل كتاب نزل من السماء سوى القرآن \* وقوله ( ومهيمنا عليه ) فيه مسائل (المسئلة الاولى) في المهمين قولان (الاول) قال الحليل وأبو عبيدة يقال قدهمين الرجل مزاليهود فسما لوا رسول الله صلى الله عليه يجين اذاكان رقيبا على الشئ وشاهدا عليه حافظا قال حسان ان الكتاب مهيمن لنبينا # والحق يعر فه ذو والالباب وسلمعن دينه فقال عليه (والثاني) قالوا الاصل في قولناآمن بؤمن فهومؤمن أأمن بؤأمن فهومؤأمن بهمزتين الصلاة والسلام أومن ثم قليت الاولى هاءكما في هرقت وأرقت وهياك واياك وقلبت الثانية باءفصار مهيمنا بالله ومأأنزل البنا الى فلهذا قال المفسرون ومهيمنا عليه أي أمينا على الكتب التي قبله (المسئلة الثانية) انما قو له ونحنله مسلون

طن العران معينا على الكتب و الما اعتبر الشرية بالنسبة الى الدين وهومنزه عن شبة الشرية بالكلية مجاراة على العالم المناه الما اعتبر الشرية بالنسبة الى الدين وهومنزه عن شبة الشرية بالكلية مجاراة معهم على زعهم الباطل المنحد على كال شريته ليثبت أن دينهم شرمن كل شرأى هل أخبركم باهوشرفى الحقيقة مماتعتدونه شرا وان كان في نفسه خيرا محضا (مثو بة عندالله) أي جزاء ثابتا في حكمة أوقرئ مثوبة وهي لغة فيها كشورة ومشورة وهي مختصة بالجبر كاأن العقوبة مختصة

كان القرآن مهيمناً على الكتب لانه الكتاب الذي لايصير منسوخا البئة ولا يتطرق اليه

بالشرواىماوضعتهها موضعهاعلى طريقة قوله "تحية بينهم ضرب وجيع "وفصبهاعلى التمييز من بشروقوله عزوجل (ومن لعنه الله وغضب عليه ) خبرلبتدا محذوف بتقدير مضاف قبله مناسب الشيراليد بكلمة ذلك أى دين من لعنه الجالة أو بتقدير مضاف قبله امناسب لمن أى بشرمن أهل ذلك والجلة على التقديرين استناف وقع جواباعن سنوال النشامن الجلة الاستفهامية الكريم واما باعتبار التقدير فيها فكائه

التبديل والتحريف على ماقال تعالى انانحن نرلنا الدكروا ناله لحافظون واذاكان كذلك كانت شهادة القرآن على أن النوراة والأنجيل والزبورحق صدق اقية أبدافكانت حقيقة هذه الكنب معلومة أبدا (المسئلة الثالثة ) قال صاحب الكشاف قرئ ومهينا عليه بفتح الميم لانه مشهود عليه من عندالله تعالى بأن يصونه عن التحريف والتبديل لما قررنامن الآنات واقوله لايأتيه الماطل من بين يديه ولامن خلفه والمهين عليه هوالله تعالى \* مُم قال تعالى (فاحكم بينهم عَما أنول الله ) عني فاحكم بين اليهود بالقرآن والوحي الدى نزلدالله تعالى عليك \* (ولا تنبع أهواء هم عماجاءك من ألحق ) وفيه مسائل (المسئلة الاولى)ولاتنبع بريد ولانحرف ولذلك عداه بعن كله قيل ولانهحرف عاجاءك من الحق متعاأهواءهم (المسئلة الثانية) روى أن جاعة من اليهود قالواتعالوا نذهب الي محمد صلى الله عليه وسلملنا نفتندعن دينه ثم دحلواعليه وقالوايا محمد قدعرفت اناأحبار اليهودوأشرافهم والماان البعناك البعك كل اليهود وان بيشاو بين خصوصنا حكومة قَدًا كُهُمُ اللَّكُ فَاقْصُ لِنَاوَلِحِن نُو مِن بِكَ فَأَنزُلُ تَعَالَى هَذُهُ الاَيَّةِ. ( المسئلة الثالثة ) تمسك من طعن في عصمة الانساء مهذه الآمة وقال لولاجواز المعصسة عليهم والالما قال ولاتتبع أهواءهم عاجانك من الحق والجواب انذلك مقدورله واكمن لايفعله لمكان النهي وقيل الحطابله والمرادغيره #معقال تعالى (لكل جعلمامنكم شرعة ومنهاجا) وفيه مسائل (المسئلة الاولى) الفظ الشرعة في اشقاقه وجهان (الاول ) معنى سرع مين وأوضع قال إن السكيت لغظ النسرع مصدر سرعت الاهاب اذا شققته وسلحته (الثابي) سمرع مأحوذ من السروع في السيُّ وهو الدخول فيه والشريعة في كــــلام العرب المشرعة التيبشرعها الناس فيسر بون منها فالشر يعة فعيلة بمعنى المفعولة وهي الاشياء التي أوجب الله تعالى على المكلفين أن يشرعوا فيها وأماالنهاج فهوالطريق الواضيح عَالَ مُحت لك الطريق وأنجعت لعنان (المسئلة النانية) احتبح أكثر العلماء بهذه الآية على ان شرع من قبلنالا يلزمنالان قوله لكل جعلنا مسكم شرعة ومنها جايدل على انه يجب ان يكون كلّ رسول مستقلا ىشىر بعة خاصة وذلك بنني كون أمه أحدالرسل مكلفة بشريعة الرسول الآخر(المسئلة الثالثة) وردتآباتُ دالةعلى عدمالتها بن في طريقة الانبياءوالرسل وآيات دالة على حصول التباين فيها (أما النوع الاول) فقوله سرع لكم من الدين ماوصي به نوحالي قوله أن اقيموا الدين ولاتنفر قوا فيه وقال أوائك الذي هدي الله فبهداهم اقتده ( وأماالنوع الثاني ) فهوهذه الآيةوطريق الجمع أن نقول النوع الاول من الآيات مصروف الى ما يتعلق بأصول الدين والنوع الثاتي مصروف الى مايتعلق نفروع الدين (المسئلة الرابعة) الخطاب في قوله لكل جعلنامنكم شرعة ومنهاجا خطاب اللايم الثلاث أمة موسى وأمة عيسى وأمة مجمد عليهم السلام بدليل انذكر هؤلاه الئلائة قد تقدم في قوله اناأنزلنا النوراة فيهاهدي ونور ثم قال وقفينا على آثارهم بعيسي

قيلماالذيهوشرمن ذاك فقبل هودين من لعندالله الخ أوقيل في السو المن ذاالذي هو سرمن أهل ذلك فقيل هوبناهندالله ووضع الاستمالجليل مومنع الضمير لتر سدالهاية وادخال الروعةوتهو يلأمراللعن وماتبعه والموصول عبارة عن المخاطبين حيث أبعدهم الله تعالى من رجنه وسخط عليهم بكفرهم وانهماكهمف المعاصي بعد وضوح الآيات وسنوح البينات (وجمل منهم القردة والحنازير)أي مسخ بعضهم قردة وهمأصحاب السبت و بمضهم خناز يرا وهم كمار مائدة عيسي علبد السلام وقيل كلا المسيخين فيأصحاب السبت مسخت شبانهم قردة وشيوخهمخنازيروجع الضميرال اجعالى الموصول فى منهم باعتبار معناه كاأن افراد الضمر فالاولين باعتبار لفظه وايثار وضعه موضع ضمير

الخطاب المناسب لانبشكم القصدالي اثبات الشرية عاعد دفي حير صلنه من الامور الهائلة الموجبة لها ﴿ ابن ﴾ على الطريقة البرهانية مع مافيه من الاحتراز عن تهديج لجاجهم (وعبد الطاغوت) عطف على صله من وافراد العنمير للم من وكذا عبد الطاغوت على قراءة اليناء للمفعول ورفع الطاغوت

قوله وكذاعبدا لطاغون عنى الخ أى بفتيح اله ين وضم البادعلى وزن كرم ورفع الطاغوت كافى الشهاب اهم صحفة وكذاعبد الطاغوت بمعنى صارمعبودا فالراجع الى الموصول محذوف على القراء تين أى عبد فيهم أو بينهم وتقديم أوصافهم المذكورة بصدد اثبات شرية دينهم على وصفهم هذامع أنه الاصل المستبع لهافى الوجود وان دلالته على شريته بالذات لان عبادة الطاغوت عين ﴿ ٦٠٩ ﴾ دينهم البين البطلان ودلالتها عليه الطريق الاستدلال

إ بسرية الا مارعلي شرية مايوجبها من الاعتقاد والعمل اما القصدالي تبكيتهم من أولاالمربوصفهم بما لاسبيل الهم الى الجعود لابشر لتد وفظاعته ولاباتصا فهمبه واما للالذان باستقلالكل من المقدم والمؤخر بالدلالة على ماذكر من السرية واوروعي ترتيب الوجود وقيل من عبدالطاغوت ولعندالله وغضب عليه الحل بمافهم أن علة الشرية هوالمجموع وقدقري عابدالطاغوت وكذا عبد الطاغوت بالاضافة على أنهنعت كفطن ويقظ وكذا عبدة الطاغوت وكذا عبدالطاغوت بالاضافة على أنهجع عابد كغدم أوعل أن أصله عدة حذفت اوه للاضافة بالنصب في الكل عطفا علىالقردة والخنازير وقرئ عبدالطاغوت بالجرعطفاعلى منبناه علىأنه محرور بتقدير

ابنمريم ثمقال وأنزلنا البك الكتاب ثمقال كل جعلنا منكم شرعة ومنهاجا يعني سرانع مختلفة للتوراةشر يعةوالا بجيل شريعةوالقرآنشر بعة ( المسئلة الخامسة ) قال بعضهم الشرعة والمنهاج عبارتان عنمعني واحدوالتكر يرألنأ كيدو المراد بهما الدين وقال آخرون بينهمافر فالشرعة عبارة عن مطلق النمر بعة والطر بقة عبارة عن مكارم الشريعة وهي المراد بالمنهاج فالشريعة أول والطريقة آخر وقال المبرد أأنسريعة ابتداء الطريقة والطريقة المنهاج المستمروهذا تقرير ماقلناه واللهأعلم بأسرار كلامه \* تمقال تمالى (ولوشاء الله جعلكم المةواحدة )أي جاعة منفقة على سر سة واحدة أوذوى امتواحدة أي دين واحدلاا خلاف فيه قال الاصحاب هذا يدل على أن الكل بمشيئة الله تعالى والمعتز له حملوه على مشيئة الالجاء \* ثم قال ( ولكن ليملوكم فيما آناكم ) من النمر ائع المختلفة هل تعملون مهامنة ادبن لله حاصه من الكالف الله أم تلبعون الشبه وتقصرون في العمل ( فأستبقوا الخيرات ) أي فابتدروها وسابقوا تحوها ( آلي الله مرجعكم جيعا )استثناف في معنى التعليل لاستباق الحيرات (فسباكم بماكاتهم فيه تختلفون ) فيخير كم بمالاتشكون معد من ألجزاء الفاصل مين محقبكم ومبطلكم وموفيكم ومقصركم في العمل والمراد انالامر سيوال الى مايزول معه الشكولءو يخصل معد اليقين وذلك عندمجازاة المحسن باحسانة والمسئ باساء ته \* ثمقال تعالى (وان احكم بينهم عِمَا نَوْلَ اللَّهُ وَلَا تَنْبُعُ أَهُواءُهُمْ ﴾ وفيه مسائل (المسئلة الاولى )فان قيل قوله وأناحكم بينهم معطوف على ماذا قلناعلي الكتاب في قوله وأثر لناايك الكتاب كانه قيل وأنزلنا البكأن احكم وأن وصلت بالامر لانه فعل كسأتر الافعال ويجوزأن يكون معطو فاعلى قوله بالحق أي انزلناه بالحق وبأن احكم وقوله ولاتتبع أهواءهم قدذكرنا ان اليهود اجتمعواوأرادواا يقاعه في تحريف دينه فعصمه الله تعالى عن ذلك (المسئلة الثانية) قالوا هذه الآية ناسخة للتخيير في قوله فاحكم بينهم أواعرض عنهم (المسئلة الثاشة) اعبدذكر الامر بالحكم بعدذكره في الآية الاولى امالا أكبدوامالانهما حكمان أمر بهماجيعا لانهم إحنكموا اليه في زنا المحصن ثم احتكموا في قتيل كان فيهم \* ثم قال تعالى (واحذرهم أن يفتنوك عن بعض ما أنزل الله اليك) قال ابن عبساس يريدبه يردوك الى أهو أيهم فان كلمنصرف منالحق الى الباطل فقدفتن ومنه قوله وانكادوا ليفتنونك والفتنة ههنافي كلامهم التي تميل عن الحق وتلقى في الساطل وكان صلى الله عليه وسلم يقول أعوذ بك من فتنه الحياقال هوأن يعدل عن الطريق قال أهل الملم هذه الآية تذل على ان الخطأوالنسيان جائزان على الرسول لآنالله تعالى قال واحذرهم أن يغتنوك عزبعض ماأنزل الله اليك والتعمد في مثل هذا غير جائز على الرسول فلم يبق الا الخطا والسيان المثم قال تعالى (مان تولوا) أى فانلم يقبلوا حكمك (فاعلم انماير يدالله أن بصبهم بعض ذنوبهم) وفيه مسئلتان (المسئلة الاولى) المراد ببتليهم بجزاء بعض ذنو بهم في الدنياوهو

المضاف وقدة ل ان ﴿ ٧٧ ﴾ ث من مجرور على أنه بدل من شر على أحد الوجهين المذكورين في تقدير المضاف وأنت خبير بأن ذلك مع اقتضائه اخلاء النظم الكريم عن المزايا المذكورة بالمرة بما لاسبيل اليه قطعا ضرورة أن المقصود الاصلى ليس مضمون الجلة الاستفهامية بل هؤكام

مقدمة سيقت أمام المقصود لهره انخاطبين وتوجيد أدهانهم نحوتلتي مايلق الهم ضيبها بجملة خبرية موافقة في الكيفية السيقات المام المقصود المام والتبكيت حسبما سر حفاد البحل الموصول عن الكيفية السيقات المناهم عنها جوابا عانشا منها من السؤال ليحصل به الازام والتبكيت وأما الجالة الاتبة فبعرل من فو ٦١٠ كه صلاحية الجواب كيف لاولايد من موافقته في الكيفية

أن يسلطك عليهم و يعذبهم في الدنيا بالقتل والجلاء وانماخص الله تعالى بعض الذنوب لانالقوم جوزوافي الدنيا ببعض ذنوبهم وكان مجازاتهم بالبعض كافيافي اهلاكهم والتدميرعليه موالله أعلم (المسئلة الثانية) دلت الآية على ان الكل بارادة الله تعالى لاته لابر مدان بصبيهم ببعض ذبوبهم الاوقدأ رادذنوعهم وذلك مدل على انه تعالى مر مالحنر والشر \* تُمَقَّالُ تَعْدَالِي ( وَأَنْ كَثَيْرًا مِنَ النَّاسُ لِفَاسَقُونَ ) لَمَّرِ دُونَ فِي الْكَفر مُعَندُونُ فيه يعني أنْ التولى عن حكم الله تعالى من التمرد العظيم والاعتداء في الكهر «مُمَّال تعالى (أفحكم الجاهلين يبغون )وفيه مسائل (المسئلة الأولى)قرأ ابن عامر تبغون بالتاء على الخطاب والباقون بالباء على المغايبة وقرأ السلمي أفحكم الجاهلية برفع الحكم على الابتدا وايقاع يبغون خبراواسقاط الراجعءنه لظهوره وقرأقتادة أيحكم الجساهلية والمرادان هذا آلحَكم الذي يبغونه انمايحكم به حكام الجاهلية فأرادوا بشهيتهم أن يكون محمد خاتم النبيين حكماكا ولثك الحكام (المسئلة الثانية) في الآية وجهان (الاول) قال مقائل كانت بين قريظة والتضير دماء قبل ان بعث الله معدا عليه السلام فلابعث تحاكوا اليه فقالت بنوقر يظه بنوالنصير اخواننا أبؤناوا حدود ينناوا حدوكتابنا واحد فانقتل نوالنضرمناقتملا اعطوناسيعين وسقا مزتمروان قتلنامنهم واحدا أخذوامنا هائة وآربعين وسقامن تمرواروش جراحاتناعلي النصف من اروش جراحاتهم فاقص بيننا و بينهم فقال عليدالسلام فابى احكم اندم القرطى وفاءمن دم النضري ودم النضرى وفاءمن دمالقرظي ليس لاحدهمافضل على الآخر في دمولاعقل ولاجراحة فغضب بنو النضيروقالوالاترمني بحكمك فانك عدولنا فأنزل القه تعالى هذه الآبة أفحكم الجاهلية يبغون يمنى حكمهم الاول وقيل انهم كانوا اذاوجب الحكم على صعفائهم الزموهم اياه واذاوجب على أقوياتهم لم يأخذوهم به فنمهم الله تعسال منه بمؤه الآية (الثاني) ان المرادبهد الآية أن يكون تعييرالبهود بانهم أهل كتاب وعلم مع انهم يبغون حكم الجاهلية التيهي محض الجهل وصريح الهوى \* مح قال تعالى (ومن أحسن من الله حكما لقوم بوقنون) اللام في قوله لقوم يوفنون للبيان كاللام في هيت لك أي هذا الخطاب وهذا الاستفهام لقوم يوقنون فانهم هم الذين يعرفون انه لاأحد أعدل من الله حكما ولاأحسن منه بيانا \* قوله تعالى ( ياايها الذين امنوالانتخذوا اليم ودوالنصاري أولياء بعضهم أولياء بعض ) اعلم انه تم الكلام عند قوله أولياء ثم ابتدأ فقال بمضهم أوليا وبعض وروى ان عبادة بالصامت جاءالى رسول الله صلى الله عليه وسلم فتراعنده من موالاة السهود فقال عبدالله بنأبي لكني لااتبر أمنهم لانى أخاف الدوائر فنزلت هذو الآية ومعنى لاتنخذ وهم أولياء أى لاتعتمدوا على الاستنصار بهم ولاتتوددوااليهم "تم قال (ومن يتولهم متكم فانهمنهم)قال ابن عباس يربد كانه مثلهم وهذا تغليظ من الله وتشديد في وجوب مجانبة المخالف في الدين ونظيره قوله ومن لم نطعمد فأنه مني المتم قال (ان الله لايهدي القوم

للسوءال التاشئ عن الجله الاشتهاميةوقد عرفت أن السوال الناشي عنهايسندي وقوع الشرمن تتمة المخبر عندلاخيرا كافي الجله المذكورة وسيتضح ذلك من بداتضاح باذرالله تعالىوالمراد بالطاغوت العجل وقيل هوالكهنة وكل من أطاعوم في معصية الله عز وجل فيع الحكمدين النصاري أيضاوينضيح وجد تأخير ذكرعبادته عن العقوبات المذكورة اذلو قدمت عليها لتوهم اشتراك الفريقين في تلك العقوبات ولماكان مآل ماذكر بصدد التكيت أن ماهوشر "مانقموهدىئهم اوأن منهوشر من أهل مانقموه أنفسهم محسب ماقدرمن المضافين وكانت الشرية على كلاالوجهين من تتمذ الموضوع غيرمقصودةالا ثبات لدينهم أولانفسهم عقب ذلك بائباتها الهم

على وجديشعر بعلبة ماذكرمن القبائع لثبو تهالهم بجملة مسنأ نفة مسوقة من جهند سبحانه ﴿ ظالمين ﴾ شهادة عليم بكمال الشرارة والضلال أوداخلة تحت الامرنأكيد اللازام وتشديد اللتبكيت فقيل (أولنك شرمكانا) فاسم الاشارة عبارة عن ذكرت صفاتهم الخبيثة ومافيه من سعى البعد للايذاب ببعد معز لتهم فى الشرارة أى أولئك الموصوفون بتلك القبائح والفضائح شر مكانا جعل

مكانهم شراليكون ايلغ في الذلالة على شرارتهم وقيل شرمكانا أى منصر فا (وأضل عن سواء السيل) عطف على شر مقروله اى أكر تلالاعن الطريق المستقيم وفيه دلالة على كون دينهم شرا بحضا بعيدا عن الحق لان ما يسلكونه من مقروله اى أكر تللالاعن الطريق المستقيم وفيه دلالة على كون دينهم شرا بحضا بعيدا عن المنافة مطلقا لا بالاضافة العلم يقد ينهم في فأصل الشرارة والضلال في حمل على (واذا جاء وكم قالوا آمنا) ترات في ناس من اليهود كانوا الى من يشاركهم في أصل الشرارة والضلال في حمل على رسول الله

صلى الله عليه وسلم و يظهروناه الايمان نفاقافا لخطاب لرسول الله صلى الله عليه وسلم والجمع للتعظيم أولهمع من عنده من المسلين أي اذا جاؤكم أظهروا الاسلام (وقددخلوا بالكفروهم قدخرجوا به) أي بخرجون من عندك ملتبسين بالكفركا دخلوا لم يوشرفيهم ماسمه وامنك والجلتان حالان من فاعل فالواو بالكفرويه حالان منفاعلدخلواوخرجوا وقدوان دخلت لتقريب الماضي من الحال ليصيح ان يقع حالاأفادت أيضا بمافيهاس معنىالنوقع أن أمارات النفاق كانت لاتتعذوكان الرسول عليه الصلاة والسلام يظنه ويتوقع أن يظهر الله زمالى وَلَدُلكُ قَيْلُ (والله أعلىماكا بوايكتمون)أى منالكفروفيه وعيد شديدلهم (وترى) خطاب نرسولالله السلى الله عليه وسلم أولكل

الملالين) روى عن أبي موسى الاشعرى انه قال قلت لهمر بن الخطاب رضى الله عندان لى كاتبانهم إنبافقال مألك قاتلك الله ألاا تخذت حنيفاا ماسمعت قول الله تعالى بأأبها الذين آمنوالاتخذوااليهودوالنصاري أولياء فلتلهدينه ولى كتابته وقاللاأ كرمهم اذأهانهم الله ولاأعزهم اذأذلهم الله ولاأدنيهم اذأبعدهم الله قلت لايتم أمر البصرة الابه فقال مات النصراني والسلام يعنى هب انه قدمات فاتصنع بعده فاتعمله بعدمونه فاعله الآن واستغن عند بغيره \* ثم قال تعالى ( فترى الذين في قلو بهم مرض يارعون فيهم يقولون نخشى أن تصيبناد أرة ) واعلمان المراد بقوله الذين في قلو نهم مرض المنافقون مثل عبدالله بنابي وأصحابه وقوله يسارعون فيهم أى يسارعون في مودة اليهودونصارى تجران لانهم كانوا أهل ثروة وكانوا يعينونهم على مهماتهم و يقرصنونهم و يقول المنافقون انمأنخالطهم لانانخشى أن قصيبنا دائرة قال الواحدى رحدالله الدائرة من دوار الدهركالدولة وهي التي تدور من قوم الى قوم والدأرة هي التي تخشي كالهر يمة والحوادث المخوفه فالدوأ رتدوروالدوائل تدولقال الزجاج أي نخشى أنلابتم الامر لحمد صلى الله عليه وسلم فيدور الامركاكان قبل ذلك \* مم قال تعالى (فعسى الله أن ياتى بالفيح أوأمر من عند وفيصيعواعلى ماأسروافي انفسهم نادمين ) قال المسرون عسى من الله وأجب لان الكريم اذااطمع في خير فعله فهو بمزلة الوعد لتعلق النفس به ورجائها لهوالمعنى فعسى الله أن يأتى بالفيم رسول الله على اعدائه وأطها والسلين على اعدائهم أوامرمن عنده يقطع أصل البهوداو يخرجهم عن بلادهم فيصبح النافقون ادمين على ماحدثوا به انفسهم وذاك لانهم كانوابشكون فيأمر الرسول ويقولون لانظن انه يتمله أمر والاظهر أن تصير الدولة والغلبة لاعدائه وقيل أوامر مني عنده يعني أن يو مرالني صلى الله عليه وسإياظها رأسرا رالمنافقين وقتلهم فيندموا على فعالهم فأن قبل شرط صحة النفسيم أن يكون ذلك بين قسمين متنافيين وقوله عسى الله أن بألفت أوامر من عنده ليس كذلك لآن الاتيان بالفتح داخل في قوله أوأمر من عند، قلنا قوله أوأمر من عند، معناه أوامر من عنده لا يكون للناس فيه فعل البية كبني النصير الذين طرح الله في قلو بهم الرجب فاعطوا بايديهم من غيرمار بة ولاعسكر الله عمال ( و يقول الذي آمنوا اهؤلادالذين اقسموابالله جهدا عانهمانهم لعكم حبطت أعالهم فاصبحوا خاسرين) وفيه مسائل (المسئلة الاولى ) قرأا ب كثير و افع وا بن عامر يقول بغير و أو كذلك هي في مصاحف أهل الجماز والشام والباقون بألوا ووكذلك مي في مصاحف أهل العراق قال الواحدي رجد الله وحدف الواوههنا كاثباتها وذلك لان في الجلة العطوفة ذكرامن المعطوف عليهافان الموصوف بقوله يسارعون فيهمهم الذين قال فيهم المؤمنون أهؤلاه الذين اقسموا بالله فلاحصل في كل واحدة من الجلتان ذكرمن الاخرى حسن العطف بالواوو بعيرالوا ونظيره وقوله تعالى سيقولون ثلاثة رابعهم كلبهم ويقولون خسد سادسهم

أحد من يسلم للخطاب والروئية بصرية (كثيرا منهم) من اليهود والمنافقين وقوله تعالى (بسارعون في الائم) حال من المحدمن يسلم للخطاب والروئية قلبية والاول أنسب بحالهم وظهور نفاقهم والمسارعة المبادرة والمباشرة للشئ بسرعة وأشار كلة في على كلة الى الواقعة في قوله تعالى وسارعوا الى مغفرة الح لما ذكر في قوله تعالى فترى الذين واشار كلة في على كلة الى الواقعة في قوله تعالى وسارعوا الى مغفرة الح لما ذكر في قوله تعالى فترى الذين

في قلو بهم من بسادعون فيهم والمراد بالاتم الكذب على الاطلاق وقبل الحرام وقيل كلة الشرك وقولهم عن يراين الله وقبل هم من الآثام (والعدوان) أى الطلم المتعدى الى الفيراً وبحاوزة الحدفى المعاصى (وأكلهم السعت) أى الحرام خصه بالذكر مع اندراجه في الاتم المبالغة في التقبيم (ليس ما كانوا يعملون ) أى ليس شيئا كانوا يعملونه والجمع بين صيفتى الماضى والمستقبل للدلالة على الاستمرار (لولاينها هم الربانيون ﴿ ١١٢ ﴾ والاحبار) قال الحسن الربانيون

كلم الكان فكل واحدة من الجلتين ذكر ماتقدم اغنى ذلك عن ذكر الواوممقال ويقولون سبعة وثامنهم كابهم فآدخل الواوفدل ذلك على انحذف الواووذكرها جائز وقال صاحب الكشاف حذف الواو عسلي تقديرانه جواب قائل يقول فاذا يقول المؤمنون حينند فقيل يقول الدين امنوا أهو لاء الذين اقسموا واختلفوافي قراءة هذه الآيةمن وجد آخرفقرأ أبوعروو يقول الذين امنوانصبا على معنى وعسىان يقول الذين امنوا وأمامن رفع فانه جعل الوأولعطف جلة على جلة و مدل على قراءة الرفع قراءة من حذف الواو ( المسئلة الثانية ) الفائدة في ان المؤمنين يقولون هذا القول هوأنهم يتعجبون من حال المنافقين عند ماأطهروا الميل الى موالاة البهود والنصاري وقالواانهم كانوا يقسمون بالله جهد ايمانهم انهم معناومن أنصارنا فالآن كيف صاروا موالين لاعدائنامجيين الاختلاط بهم والاعتضاديم (المسئلة الثالثة) قوله حبطت أعمالهم يحتمل أن يكون من كلام المؤمنين و يحتمل أن يكون من كلامالله تعالى والمعنى ذهب ماأطهروه من الايمان و اطل كل خبر علوه لاجل أنهم الآن أظهر واموالاة اليهود والنصاري فأصحوا خاسرين في الدنياوالآخرة فانه لمابطلت أعمالهم بقيت عليهم المنقدق الاتيان تأك الاعال ولم يحصل لهمشئ من مراتها ومنافعها بل استحقوا الماءن في الدنيا والعقاب في الآخرة \* قوله تعالى ( باأيها الذين آمنوا من يرتدمنكم عن دينه فسوف بأتى الله بقوم يحبهم و يحبونه أذلة على المؤمنين اعزة على المكافرين بجاهدون في سبيل الله ولا تخافون لومه لا تم ذلك فضل الله يو تيه من يشا والله واسع عليم )وفيه مسائل (المسئلة الأولى ) قرأ ابن عامر و نافع يرتد دبدالين والباقون بدال واحدة مشددة والاول لاظهار التضعيف والثاني للادغام قال الزجاج اطهار الدالين هو الاصل لان الثاني من المضاعف اذاسكن ظهر التضعيف نحوقوله أن يمسسكم قرح و يجوز في اللغة ان يمسكم ( المسئلة الثانية ) روى صاحب الكشاف انه كأن أهل الردة احدى عشرة فرقة ثلاث فيعهد رسول الله ينومدلج ورئيسهم ذوالحمار وهو الاسود العنسي وكان كاهناادعي النبوة في اليمن واستولى على بلادهاوأخرج عمال رسول الله فكتب رُسولالله صلى الله عليه وسلمالي معاذبن جبل وسادات البين فأهلكه الله على يدفيروز الديلي بيته فقتله وأخبر رسول الله بقتله ليلة قتل فسر المسلون وقبض رسول الله من الغدوأتي خبره في آخرشهرريع الاولو بنوحنيفة قوم مسيلة ادعى النبوة وكتبالي رسول الله من مسيلة رسول الله الى محمد رسول الله أما بعد فان الارض فصفها و وصفها لكفاجابه الرسول من محدر سول الله الى مسيلة الكذاب أما بعد فأن الارض الله يورنها مزيشاءمن عبادء والعاقبة للمتغين فحاربه أبوبكر بجنودالمسلين وقتل على يدى وحشى قاتل حررة وكان تقول قتلت خبر الناس في الجاهلية وشير الناس في الاسلام أرادفي جاهايتي وفي اسلامي و بنوأسد قوم طليحة بن خو يلدادعي النبوة فبعث اليه رسول الله

علاءالأبجيل والاحبار علاءالتوراة وقيل كلهم في المهودوهو تحضيض للذبن بقتدى بههمأ فناوئهم و يعلون قباحة ماهم فيه وسوء مغبته على نهى أسافلهم عن ذلك مع تو بيخ لهم على تركه (عنقولهمالانموأكلهم السمت) مع علهم بقيعهما ومشاهدتهم لماسرتهم اعما (ابنس ماكانوايصنعون)وهذا أبلغ مماقيل فيحق عامتهم لماأن العمل لايبلغ درجة الصنع مالم يتدرب فيه صاحبه ولم بحصل فيه مهارة تامةولذلكذم به خواصهمولان ترك الحسنة أقبح من مواقعة المعصية لانالنفس تلتذبها وتميل اليما ولا كذلك ترك الانكار عليها فكان جديرابابلغذموفيديما منعى على العلاء توانيهم فى النهى عن المنكرات مالايخنى وعنابن عباس رمنى الله عنهما انهاأشد آية في القرآن وعن الضحاك مافي القرآن

آية أخوف عندى منها (وقالت اليهود) قال ابن عباس وعكر مه والضحالة ان الله تعالى كان قد بسط على ﴿ خالدا ﴾ اليهود حتى كانوا من أكثر الناس مالاوأ خصبهم ناحية فلاعصوا الله سبحانه بان كفر وابر سول الله صلى الله عليه وسلم وكذبوه كف عنهم ما بسط عليهم فعند ذلك قال قتحاص بن عاز وراء (يدالله مغلولة) وحيث لم

ينكر عليه الاتخرون ورضوا به نسبت تلك العظيمة الى الكل كابقال بنو فلان قتلوا فلانا وأعاالها تل واحد منها المادو الدو بسطها مجاز عن محض البخل والجود من غير قصد في ذلك الى اثبات يدوغل أو بسط الايرى أنهم بستعملونه حيث لايتصور فيه ذلك كافى قوله \* جاد الحمى بسط البدين بوابل \* شكرت ﴿ ٦١٣ ﴾ نداه تلاعه ووهاده \* وقد سلك لبيد هذا المسلك السديد

حيث قال \* وغداة ريحقدشهدت وقرة \* اذأصبعت بيدالشمال زمامها \* فانه اعاً أراد بذلك اثبات القسدرة التامة للشمال على التصرف في القرة كيف ماتشاءعلى طريقة المجاز من غير أن يخطر باله ان شبت الها ما ولاللقرة زماما وأصسله كنابة فيمن يجوزعليه ارادة المعدى الحقيق كامر قى قولە تىمالى ولاينظر اليهم يومالقيامة في سورة آل عران وقبل أرادوا ماحكىء بهم يقوله تعالى القدسمع الله قول الذين فالواآن الله فقيرونحن أغنياه (غلت أيديهم) دعاء عليهم بالبخل المذموم والمسكنةاو بالفقر والنكدأو بغلالامدي حقيقة بان يكونو أأساري مغلولين الدنياويس محبوا الى النار ماغلالها في الاخرة فتكون المطابقة حينتذ منحيث اللفظ وملاحطة المعنى الاصلى كافى سبنى سب الله دايره

خالدا فأنهزم بعد القتال الىالشام تمأسلم وحسن اسلامه وسبع فيعهد أبي مكرفزارة قوم عيينة بن حصن وغطفان قوم قرة بن سلقا القشيرى و بنوسليم قوم النجاءة بن عبدياليل وبنوير بوع قوم مالك بننويرة و بعض بني تميم قوم سجاح بنت المنذرالتي إدعت النَّـبوة وزوجت نفسها من مسيلة الكذاب وكندة قوم الاشعث بن قيس و بنو بكر بن وأثل بالبحرين قوم الحطم بنزيد وكني الله أمرهم على بدأبي كروفر فتقوا حدة في عهد غرغسان قوم جبلة بن الايهم وذلك انجبلة أسلم على يدعروكان يطوف ذات يوم جار ارداء فوطئ رجل طرف ردائه فغضب فلطمه فنظلم الرجل الىعمر فقضيله بالقصاص عليه الاأن يعفو عنه فقال أنا اشتريها بالف فأبي الرجل فليزل يزيد في الفداء الى أن بلغ عشرة آلاف فابى الرجل الاالقصاص فاستنظر عرفانظره عرفهرت الى الروم وارتد (المسئلة الثالثة ) معنى الآية بأأيها الذبن آمنوا من يتولمنكم الكفار فبرتد عن دينه فليعلم أن الله تعالى يأتي باقوام آخرين ينصرون هذا الدين على أبلغ الوجوه وقال الحسن رحمالله علمالله ان قوما يرجعون عن الاسلام بعد موت نبيهم فأخبرهم انه سيأتى بقوم يحبهم وكيبونه وعلى هذاالتقدير تكون هذه الآية اخبارا عن الغيب وقدوقع المخبرعلي وفقه فيكون معجزًا ( المسئلة الرابعة ) اختلفوا في ان أولئك القوم منهم فقال على بن أبي طالب والحسن وقتادة والضحاك وابنجريج همأبو بكروأصحابه لانهم همالذين قاتلوا أهل الردة وقالت عائشة رضى الله عنهامات رسول الله صلى الله عليه وسلموا رتدت العرب واشتهر النفاق ونزل بابي مالونزل بالجبال الراسيات لهاضها وقال السدى نزلت الآية في الانصارلانهمهم الذين نصروا الرسول وأعانوه على اظهار الدين وقال مجاهد نزات في اهل اليمن وروى مرفوعا ان النبي صلى الله عليه وسلم لما زلت هذه الاكة أشار الى أبي موسى الأشعري وقال همقوم هذا وقال آخرونهم الغرس لانه روى ان النبي صلى الله عديه وسلم لماستُل عن هذه الآية ضرب بيده على عانقُ سلمان وقال هذا وذووهُ ثمقالَ لوكان الدينُ معلقا بالثريالناله رجال من أبناء فارس وقال قوم انهما نزلت في على رضي الله عنه و يدل عليه وجهان (الاول) انه عليه السلام لما دفع الراية الى على رضى الله عنه يوم خبير قال لادفعن الرابة غدا الى رجل بحب الله ورسوله و بحبه الله ورسوله وهذا هو الصغة المذكورة في الأيَّة (والوجه الثاني) انه تمالي ذكر بعد هذه الآية قوله أنما وليكم الله ورسوله والذينآمنواالذين يقيمون الصلاةو يؤتون الزكاة وهم راكعون وهذه الآيذفي حقءلي فكانالاولى جعلماقبلها أيضافي حقدفه ذهجلة الاقوال فيهذه الاية ولنافي هذه الآية مقامات (المقام الاول) ان هذه الآية منأدل الدلائل على فساد مذهب الاماميةمن الروافض وتقرير مذهبهم ان الذين اقروا بخلافة أبى بكروا مامته كلهم كفروا وصار وامرتدن لآنهم أنكروا النص الجلي علىآمأمةعلى رضي اللهعنه فنقول لوكأن كذاك لجاء الله تعالى بقوم بحار بهم و يقهرهم و يردهم الى الدين الحق بدليل قوله من

(ولعنوا) عطف على الدعاء الاول أى أبعد وامن رحمة الله تعالى (بماقالوا) أى بسبب ماقالوا من الكلمة الشنعاء وقيل كالاهماخبر ( بل بداه مبسوطتان) عطف على مقدر يقتضيه المقام أى كلاليس كذلك بل هوفى غاية ما يكون من الجود واليه أشير بتثنية آليد فاأن قصى ما يذهبي اليه همم الاستخياء أن يعطوا ما يعطونه بكلتا يديهم وقيل التثنية للتنبيه على منحه تعالى

لنعمى الدنيا والآخرة وقيل على اعطائه أكراما وعلى اعطائه استدراب النعق كيف يشاه) جلة مستأنفة واردة الأكيد كال جود و ولتنبيد على سرما ابتلوا به من الضيق الذى اتخذوه من فاية جهلهم و صلالهم ذر يعد الى الاجترام على تلك الكفرة العظيمة والمصنى أن ذلك ليس لقصور في فيضد بل لان انفاقه تابع لمثنيته المبنية على الحكم التي عليها يدور أمر المعاش والمعاد وقد اقتضت الحكمة بسبب مافيهم هر عاد 318 من شرق المعاصى أن يضيق عليهم كابشير

يرتد منكم عن دينه فسوف يأتي الله بقوم الى آحر الآية وكلة من في معرض الشرط المموم فهي تدل على إن كل من صارم رتداعن دين الاسلام فان الله يأتي بقوم يقهرهم ويردهم ويبطل شوكتهم فلوكان الذن تصبوا أبابكم للخلافة كذلك لوجب بحكم الآية أن يأتى الله بقوم يقهرهم و يبطل مذهبهم ولمالم يكن الامر كذلك بل الامر بالصدفان الروافض هم المفهورون المنوعون عن الطهار مقالاتهم الباطلة أبداً منذكانوا علمنا فساد ممالتهم ومدهبهم وهذا كلام ظاهر لن افصف (المقام الثاني) اناندى ان هذه الآية يجب أن يقال افها نزلت في حق أبي بكررضي الله عنه والدليل عليه وجهان ( الاول ) ان هذه الآية مختصة بمحار بقالمرتدي وأبو يكرهوالذي تولى محاربة المرتدين على ماشرحنا ولايمكن أنبكون المرادهوالرسوك عليدالسلام لانهلم يتفقله محاربة المردي ولانه تعالى قال فسوف يأتى الله وهذا للاستقبال لاللحال فوجب أن يكون ذلك القوم غيرموجودين فى وقت نزول هذا الخطاب فان قبل هذا لازم عليكم لان أبابكر رضى الله عنه كان موجوداً فيذلك الموقت قلنا الجواب من وجمين (الاول) ان القوم الذين قائل مهم أبو بكرأهل الردة ماكانوا موجودين في الحال ( والثاني ) ان معنى الآية ان الله تعالى قال فسوف يأتى الله بقوم قادر من متمكنين من هذا الحراب وأبو بكر وانكان موحودا في ذلك الوقت الاانه ماكان مستقلا فيذلك الوقت بالحراب والامر والنهي فزال السؤال فثبتانه لاعكن أن يكون المراد هو الرسول عليه الصلاة والسلام ولا تمكن أيضا أن يكون المراد هوعلى رضى الله عنه لان عليالم يتفق له قتال مع أهل الردة فكيف تحمل هذه الأسبة عليه فان قالوا ملكان قتاله مع أهلُّ الردة لانكل من ازعه في الامامة كان مرتدا قلناهذا باطل منوجهين (الاوّل) اناسم المرتد أعايتناول منكان تاركا للشرائع الاسلامية والقوم الذن نازعوا عليا ماكانوا كذلك في الطَّاهر وماكان أحد عُولِ انه آنما يحار بهم لاجل انهم خرجوا عن الاسلام وعلى رضى الله عنه لم يسمهم البتة بالمرتدين فهذا الذي بقوله هولا الروافض لعنهم الله بهت على جبع المسلين وعلى على أيضا (الثاني) انه لوكان كل من نازعه في الامامة كأن مرتدا زم في آبي بكر وفي قومه أن يكونوا مرتدين ولوكان كذلك اوجب بحكم ظاهر الآية الآياتي الله غوم يفهرونهم ويردونهم الى الدين الصحيح ولمالم يوجد ذلك البتة علنا أن مازعة على في الامامة لاتكون ردة واذا لمنكن ردة لم يمكن حل الآبةعلى على لانها عازلة فين يحارب المرتدين ولايمكن أبضا أن يقال انها نَازِلَةً فِي اهل الْبِينَ أُوفِي أَهُل فَارْسُ لانه لم يَتَفَقُّ لهم مُحَارُ بَهُ مَعَ المُرتَدِينُو بِتَقْدِيرُ أَنْ بِقَالَ اتهة تالهم هذه المحاربة ولكنهم كانوارعية واتبأعا وأذنابا وكان الرئيس المطاع الامر في تلك الواقعة هو أبو بكر ومعلوم انحل الآية على من كان أصلا في هذه العبادة ورأيسا مطاعا فيها أولى من حلها على الرعبة والانباع والاذناب فظهر عاذكرنا من الدليل الغلاهر أنهذه الآية مختصة بابي بكر (والوجه الثاني) في يان انهذه الآية يختصة

اليه ماسيأتي من قوله عزوجل ولوأنهم أقاموا التوراة والانجيل الآية وكيف ظرف للشياء والجلةفمحلالنصب على الحالية من ضمير ينفق أى ينفق كاثنا على أي حال يشاءاي كأنناعلى مشينته اي مريداوترك ذكرما ينفقه اقصدالتعميم (وليزيدن كثيرامنهم) وهم علاوهم ورو ساوهم (ماأنزل اليك) من القرآن المستمل على هذه الآمات وتقديم المفعول للاعتاء به وتخصيص الكشير منهم بهسذا الحكم لماأن بعضهم ليس كذلك (من ر بك) متعلق بانزل كاأن اليسك كذلك وتأخيره عندمعان حق المبدا أن يتقدم عملى المنتهى لاقتضاءالمقام الاهتمام بيان المنتهى لان مدار الزيادة هو النزول الدعليد السلام كافي قوله تعالى وأنزل لكم من السماء ما موالتعرض لعنوان الربو يستمع

الاصنافة الى ضميره عليه السلام لتشريفه عليه السلام (طغيانا وكفرا) مفعول ثمان للزيادة أى ﴿ بَابِي ﴾ ليزيدنهم طغيانا على طغيانهم وكثرا على كفرهم القديمين امامن حيث الشدة والغلو وامامن حيث المكموالكثرة اذكبانزلت آية كفروايها فيزها دطغيانهم وكفرهم بحسب المقداركان الطمام العدالح للاصحاء يزيد المرمني مرصاً (والقبنا بينهم) أي بين اليهود

ظرة بعضهم جبرية و بعضهم قدرية و معشهم مرجة و بعضهم مشبهة ( المداوة والبنضاء ) فلا يكاد تتوافق و قلو بهم و كفرهم من الاجتماع فلو بهم ولا تتطابق اقوالهم و كفرهم من الاجتماع على أمر يؤدى الى الاضرار بالمسلين قبل المداوة الخص من البغضاء لان كل عدو مبغض بلا عكس كلى ( الى يوم القيامة ) متعلق بالقينا وقبل بالبغضاء ( كلا ﴿ ٦١٥ ﴾ أوقدوا نارا الحرب أطفأها الله ) تصريح بما أشير

اليدمن عدم وصول عائلة ماهم فيدالى المسليناي كلأأرادوامحار بذارسول عليه الصلاة والسلام ورتبوامباديها وركبواقي ذالت متن كل صعب وذلول ردهم الله تعالى وقهرهم أوكلأأرادواحربأحد غلبوا فأنهم لماخالفوا حكم التورأة سلطالله تعالى عليهم يختصر مم افسدوا فسلط الله عليهم فطرس الرومي ثم أفسدوا فسلط الله عليهم المجوس مم أفسدوا فسلطا للدعليهم المسلين وللعرساماصلة لاوقدوا أومنعلق بمحذوفوقع صفة لنارااى كأئنة للحرب (و يسمون في الارض فسادا) أي مجتهدون في الكيد للاسلام وأهله وامارة الشروالفتنة فيما بينهم ممايخا برماعبرعنه بالقادنارا لحرب وفسادا امامضول لهأوفي موقع المصدرأي يسمون للفساد أو يسمون سعى فساد (والله لايحب المفدين)

يأمي بكرهوانانفول هب انعلياكان قد حارب المرتدين ولكن محسار بة أبي بكر مع المرتدين كانت أعلى حالااوأ كثر موقعا في الاسلام من محارية على مع من خالفد تي الامامة وذلك لانه عمليالتواتر انه صلى المتحليه وسلما توفي اصطر بت الآعراب وتمردوا وان أبابكر هوالذي قهر مسيلة وطليحة وهوالذي حارب الطوائف السبعة المرتدين وهو الذي حارب مانعي الزكاة ولمافعل ذلك استقر الاسلام وعظمت شوكته وانسطت دولته أمالما انتهى الامرالي على رضي الله عند فكان الاسلام قد انبسط في الشرق والغرب وصار ملوك الدنيامقهورين وصارالاسلام مستوليا على جيع الاديان والملل فثبت ان محاربة أبى بكررمني اللهعنه أعظم تاثيرافي نصرة الاسلام وتقويته من محاربة على رمني الله هنه ومعلوم ان المقصود من هذه الآية تعظيم فوم يسعون في تقوية الدين ونصرة الاسلام ولما كان أبو بكر هوالمتولى لذلك و جب أن يكون هو المراد بالآية ( المقام الثالث) في هذه الآية وهو انا ندعي دلالة هذه الآية على صحة امامة أبي بكروذلك لانه لما يت يماذكر ناان هذه الآية مختصة به فنقول انه تعالى وصف الذين أرادهم مهذه الآمة بصفات ( أولها ) انه يحبهم و يحبونه فلاثبتان المراد بهذه الآية هوأ بو بكرثبت ان قوله يحبهم ويحبونه وصف لابى بكرومن وصفه الله تعالى بذلك يمتنع أن يكون ظالما وذلك يللحلى انه كان محقافي امامته (وثانها) قوله أذلة على المؤمنين أعرَّ على الكافرين وهو صَّعَةً أَبِي بِكُرُ أَيْضًا للدِليلِ الِّذِي ذَكَرُناهُ و يُؤكَّدُهُ مَارُويُ فِي الْحَبْرِ المُسْتَغْيِضُ انَّهُ عَلَيْهُ الصلاة والسلام قال أرحم أمتى بأمتي أبو بكر فكان موصوفا بالرحة والشغقة على المؤمنين وبالشدة مع الكفار ألاترى ان في أولىالامر حين كان الرسول في مكةوكان في عاية الضعف كيف كان يذب عن الرسول عليه السلام وكبف كان بلازمه و يخدمه وماكأن ببالى بأحدمن جبابره الكفار وشياطينهم وفىآخر الامر أعنى وقت خلافنه كَيْف لم يَلتَفْتُ الى قُولُ أُحدُوا صرعلى انه لابدمن المحاربة مع مَانعي الزكاتي حيّ آله الامرالي أن خرج الى قتال القوم وحده حتى جاء أكابر الصحابة وتضرعوا البدومنعوه من الذهاب مماليلغ بعث العسكر اليهم افهرموا و جسل الله تعالى فلك مبدأ الدولة الاسلام فكانقوله أذله على المؤمنين أعرة على البكافرين لايليق الابه (وثالثها) قوله يجاهدون في سبيل الله ولا يخافون لومة لأم فهذا مشترك فيه بينا بيبكروه لي الانحظ أ بيبكر فيدأتم وأكمل وذلك لان مجاهدة أبي يكر مع الكفار كانت في أول البعث وهناك الاسلام كان في غاية الضعف والكفركان في غايةالقوة وكان يجاهد الكفار يمقدار قدرته وينب عن رسول الله بغاية وسعه وأماعلى رضى الله عندفانه انماشر عنى الجهاد يوم بسر وأحد وفي ذلك الوقت كان الاسلام قويا وكانت العسا كرمجتمة فثبت انجهاد أبي بكر كان أكل من جهاد على من وجهيز (الاول) انه كان متقدماعليه في الزمان فكان أفضل لقوله تعالى لا يستوى منكم من أنفق من قبل الفتح وقاتل (والثابي) ان

ولفات أطفا نائرة افسادهم واللام امالجنس وهم داخلون فيددخولا أوليا وامالامهدو وضع المفلهرمقام الضمير للنطيل و بيلن كونهم واستنين في الافساد ( ولو أن أهل الكتاب ) أى اليهود والنصارى على أن المراديا لكتاب، الجنس المنتظم التوراة والأميل وانحا ذكروا بذلك المنوان تأكيدا للبشنج فان أهليذ الكتاب توجب الهابيس. به وإقامتهم له لا محالة فكفرهم به وعدم افامنهم له وهم أهله أقبح من كل قبيح واشنع من كل شنيع ففعول قوله تمالى (آمنوا) مخذوق ثقة بنظهوره مما سبق من قوله تمالى وآن أكثر كمفاسقون الله وما أنزل اليناوما أنزل من قبل وآن أكثر كمفاسقون المعلم من قبل وأن أكثر كمفاسقون المعلم من قبل وأن أنهم أقاموا النوراة الح أى ولو أنهم مع صدور ماصدرعنهم من فنون الجنايات قولا وفعلا امنوا بما ننى عنهم الايمان به فيندر ج فيد ﴿ ٦١٦ ﴾ فرض ابمانهم برسول الله صلى الله عليه وسلم وأما

جهاد أبي بكركان في وقت ضعف الرسول صلى الله عليد وسلم وجهاد على كإن في وقت القوة ( ورايعها ) قوله ذلك فضل الله يؤتيه من يشاء وهذا لائق بأبي بكر لانه منأ كد بقوله تِعالَى ولا يأتل أولوا الفضل منكم والسعة وقد بيناان هذه الآية في أبي بكر ومما يدل على أن جميع هذه الصفات لابي بكر أنا بينا بالدايل أن هذه الآية لابدوأن تكون في أبي بكر ومتى كأن الامر كذلك كأنت هذه الصفات لامد وأن تكون لابي بكرواذ اثبت هذا و جب القطع يصمة امامته اذلو كانت امامته باطلة لما كانت هذه الصفات لا تقديه هفان قيل لم لايجوز أن يقال انه كانموصوفابهذه الصفات حال حياة الرسول صلى الله عليه وسلم مم بعد وفاته لماشرع في الامامة زالت هذه الصفات و بطلت # قلناهذا بإطل قطعا لانه تعالى قال فسوف يأتى الله بقوم يحبهم و يحبونه فأثبت كونهم موصوفين بهذه الصفة حال اتبانالله بهم في المستقبل وذلك يدل على شهادة الله له بكوته موصوفا بهذه الصفات حال محار بتدمع أهل الردة وذلك هوحال امامته فثبت عاذ كرنا دلالة هذه الاية على صحة امامته أما قولَ الروافض لعنهم اللهان هذه الآية في حق على رضي الله عنه بدليل انه صلى الله عليه وسلم قال يوم خيبر لاعطين الراية غدار جلايحب الله ورسوله و يحبه الله ورسوله وكان ذلك هوعلى رضي الله عنه فنقول هذا الخبر من باب الآحاد وعندهم لايجوز التمسك به في العمل فكيف يجوز التمسك به في العلموأ بضاان اثبات هذه الصفة لعلى لابوجب انتفاءها عن أبي يكر و يتقدر أن بدل على ذلك ألكنه لابدل على انتفاء ذلك المجموع عن ابي بكر ومن جلة ثلك الصفات كونه كراراغرفر ارفلاً انتفي ذلك عن أبي ،كر لم يحصل مجموع ثلثالصفات له فكني هذافي العمل بدليل الخطاب فأما انتفاء جيع تلك الصفات فلا دلالة في اللفظ عليه فهو تعالى اتما أثبت هذه الصفة المذكورة في هذه الآية حال اشتفاله بمحارية المرتدين بعد ذلك فهب ان تلك الصفة ما كانت حاصلة في ذلك الوقت فلم يمنع ذلك من حصولها في الزمان المستقبل ولان ماذكر ناه تمسك بظاهر القرآن وما ذ كرُوه تمسك بالحبرا لمذكو ر المنقول بالآحاد ولانه معارض بالآحاديث الدالة على كون أبي بكر محبا لله ولرسوله وكون الله محباله وراضياعنه قال تعالى في حق أبى بكر ولسوف يرضى وقال عليه الصلاة والسلامان الله يتجلى للناس عامةو يتجلى لابي بكرخاصة وقال ماصب الله شيئافي صدرى الاوصبه في صدراً بي بكر وكل ذلك يدل على انه كان يحب الله ورسوله و يحبه الله ورسوله ( وأما الوجه الثاني ) وهوقولهم الآية التي بمدهده الآية دالة على امامة على فو جب أن تكون هذه الآية نازلة في على فحواينا انا لانسلم دلالة الآيةالتي بعدهذهالآية على امامة على وسنذ كرالكلام فيدآن شاءالله تعالى فهذا مافي هذا الموضع من البحث والله أعلم أما قوله يحبهم ويحبونه قصقبق الكلام في المحبة ذكرناه في سورة البقرة في تفسير قوله تعالى والذي آمنوا أشد حبالله فلا فالدة فى الاعادة وفيه دقيقة وهى انه تعالى قدم محبته الهم على محبتهم له وهذا حق لانه

ارادة اعانهم به عليه السلام خاصة فيأباها المقام لان ما ذكر فيما سبقومالحقمن كفرهم وعليدالسلام انماذكر مشفوعا بكفرهم بكتابهم ايضاقصدااليالالزام والتبكيت معان أن الكفر به عليه الصلاة والسلام مستلزم للكفر بكتابهم فملالاعانهمناعلى الاعان به عليه السلام خاصة مخل بتجاوب أطراف النظم الكريم (واتقوا)ماعددناسُ معاصيهمالتي منجلتها مخالفة كتابهم (لكفرنا عنهم سيثاتهم) التي اقترفوها وانكانتفي فاية العظم ونهاية الكثرة ولم نو اخذ هم بها (ولاً دخلناهم)معذلك (جناتالنعيم)وتكر ير اللاملثأ كيدالوعدوفيه تنبيدعلى كالعظمذنوبهم وكثرة معاصيهم وأن الاسلام يجب ماقبله من السيأت وان جلت وجاوزتكل حدمعهود (ولوأنهم أقاموا التوراة

والأنجيل) بمراعاة ما فيصامن الاحكام التي من جلنها شواهد نبوة النبي صلى الله عليه وسلم ومبشرات بعثته ﴿ لولا ﴾ فان اقامتها انما تكون بذلك لا بمراعاة جيع ما في عمامن الاحكام لا نساخ بعضها ينزول القران فليست مراعاة الكلمن اقامتها في المامن وما أن اليهم من وبهم كمن القرآن الجيد المصدق لكتبهم وايراد يهذا العنوان للايذان يوجوب اقامته

عليهم لمزوله اليهم والتصريح بطلان ما كانوا يدعونه من عدم نزوله الى بنى اسرائيل وتقديم اليهم لمامر من قبل وفي اضافة الرب الى ضميرهم حزيد لطف بهم في الدعوة الى الاقامة وقبل المراد بما أنزل اليهم كتب أنبياء بنى اسرائيل مثل كتاب السعيا وكتاب حنقوق وكتاب دانيال فاذها بملوأة بالنشارة بمبعثه صلى الله عليه وسلم (لاكلوا من فوقهم ومن تحت أرجلهم) أى لوسع عليهم أرزاقهم مأن يفيض عليهم مرحم 10 مجهار وغلال

الردوع أوبال يردفهم الجنان اليانعة النمسار فيجتنوا ماتهدل منها من روءس الاشجـــار ويلتقطواماتساقطمنها على الارص وقيل المراد المبالعدفي سرح السعة والحصب لاتعيدين الحهتينكا ُنه قبل لاكاو مركلحهة ومععول أكلوا محدوف لقصد التعميم أوللقصد الي لفس الفعل كمافي قوله فلا يعطى ويمنع ومن في الموضعين لابتداء العاية وفي هامين الشعرطيتين مرحثهم على ماذكر مرالاعانوالقوىوالا قامة الوعد سيل سعادة الدارين وزجرهمعن الاحلال به عادكر بيان افضائهالى الحرمان عبها وتنبيههم على أرما أصا بهم م الضنك والصيق انماهوم شؤم حناياتهم لالقصورنى فيصالفياض مالابخى (منهمأمسة مقتصدة) جلة مستأنفة مبنية على سوال نشأ من مضمون الجلت ين

لولاان الله أحبهم والالماوفقهم حتى صاروا عبين له \*مقال تعالى ( اذلة على المؤمنين أعزة على الكافرين) وهو كفوله أشداء على الكفار رحاء بينهم قال صاحب الكساف أذلة جم ذليل وأماذلول فجمعه ذلل وليس المراد بكونهم أذلة هوأنهم مهانون ال المراد البالغة فيوصفهم بالرفق ولين الجانب فان منكان ذليلا عندانسان فانه الستة لابظهرشيئامن التكيروالترفع بللايطهر الاالرفق والآين مكذا ههنا مقوله أعرة على الكافر ب أى يظهرون الفلطه والترفع على الكافرين وقيل بعاد وبهم أى يعالمومهم من قولهم عزه يعزه اذاغلبه كانهم مشددون عليهم بالقهر والعلمة عارصل هلاقيل أذلة للمؤمنين أعرة على الكافرين قلنافيه وجهان (أحدهما) أريضي الدلمعني الرحمة والشفقة كانه قيل راحين عليهم مشفقين علمهم على وجه التذلل والتواضع (والثابي) انه تعالى ذكر كلة على حتى بدل على علوه نصهم وفضلهم وسرفهم فبعيدان كودهم أذلة ليس لاجل كونهم ذليلين في أنفسهم بلداك التدلل أنما كال لأحل ادهم أرادوا أن يضموا الي علومسهم فضيلة التواصع وقرى اذية وأعرة بالنصب على الحال الممقال تعالى ( يجاهدون في سيل الله ) أى لنصر و دي الله (ولا يخادون لومه لائم) وديه وحهان (الاولَ) أن تبكون هذه الواوللحال فان المنافقين كانوا يرأة ون الكفارو يخافون لومهم فبين الله تعالى في هده الآية از من كان قويا في الدين هامه لا يخاف في نصرة دين الله بيده واسانه اومة لائم (الثاني) أن تكون هذه الواولاء طف والمعي ال من شأدهم أن يجاهدوا فسبيل الله الذرص آحروم سأنهم انهم صلات في بصرة الدي اليبالون للومة اللائين والمومة المرة الواحدة مراللوم والتنكيرفيها وفياللائم مبالعدكانه قبل لايخافون شيئا قطمن لوم أحدم اللائمين \* مم قال تعالى ( ذلك فضل الله يو تيه من يسًاء) فقوله ذلك اشارة الىماتقدم ذكرهم وصف القوم بالمحبة والدلة والعزة والمحاهدة وانتفاء حوف اللومة الواحدة فبين تعالى انكل ذاك يفضله واحسابه وذلك صبر يحق أن طاعات العباد مخلوقة لله تعالى والمعتزلة محملون اللفط على فعل الالطاف وهو بعيد لان فعل الالطاف علم في حق الكل فلابد في التحصيص من فأئدة زائدة \* ثم قال تعالى ( والله واسع عليم ) فالواسع اشارة الى كال القدرة والعليم اشارة الى كال العلم ولسأ أخبر الله تعالى أنه سيجيئ باقوام هذاشأدهم وصفتهم أكدذاك بالهكامل القدرة فلايعجر عنهدا الموعود كامل العلم فيمتنع دخول الخلف في احباره ومواعيده \* فوله تمالى ( انما وليكم الله و رسوله والذُنّ آمنوا الدي يقيمون الصلوة ويوتنون الركوة وهمرا كعون) وجه النظم الهتمالي لمسانهي فيالآيات المتقدمة عن موالاة الكفسار أمر في هده الآية بموالاة مريجب موالاته وقال انما وليكم الله ورسوله والدين آمنوا أي المؤمنون الموصوفون بالصفات المذكورة وفي الآية مسائل ( المسئلة الاولى ) في قوله والذين آمنوا قولان ( الاول ) ان المرادعامة المؤمنين وذلك لارعبادة بن الصامت لما نبراً من اليهود وقال أ مابرى الى

المصدرتين بحرف الامتناع ﴿ ٧٨ ﴾ ت الدالتين على انتفاء الايمان والاتفاء واقامة الكتب المزلة من أهل الكتاب كانه من أهل الكتاب كانه في المال المعلى المعلى المعلى المعلى المعلى المعلى المعلى المعلم بها المعلى المعلى المعلم المعلى المعلم المعلى المعلم المعلى المعلى

ومن الناس من يقول آمنا بالله الآية أي طأئفة معتدلة وهم المؤمنون منهم كعيد الله بن سلام وأمنرا به وثمانية وأربعون من النصارى وقبل طائفة حالهم أم في عداوة رسول الله صلى الله عليه وسلم (وكثيرمنهم) مبتدأ الخصصه بالصفة خبره (ساء مايعملون) أي مقول في حقهم هذا القول أي بنسمايهملون وفيد معنى التبجب أي ماأسوا علهم من العناد والمكابرة وَيُحِر يَفَ الحَقِّوالاعراضُ عَنْهُ والافراط ﴿ ٦١٨ ﴾ فيالعداو،وهمالاجلاف المعتصبون ككُعَّب ابن الاشرف

وأشباهه والروم (ياأيها الله من حلف قر يغلة والنصير وأتولى الله و رسوله نزلت هذه الآية على وفق قوله و روى ايضا انعبدالله بن سلام قال بارسول الله ان قومنا قد هجر وا وأقسموا أن لا يجالسونا ولانستطيع مجالسة أصحابك لبعد المنازل فنزلت هذه الآية فقال رضينابالله و رسوله وبالمؤمنين أوايا فعلى هذأ الآية عامة فى حق كل المؤمنين فكل منكان مؤمنا فهوولى كل المؤمنين ونظيره قوله تعالى والمؤمنون والمؤمنات بعضهم أولياء بعض وعلى هذا فقوله الذين يقيمون الصلاة ويو تون الزكاة صفة لكل المؤمنين والمراد بذكر هذه الصفات تبييز المؤمنين عن المنافقين لأنهم كانوايد عون الايان الاانهم ماكانوا مداومين على الصلوات والزكوات قال تعالى في صغة صلاتهم ولايا تون الصلاة الاوهم كسالي وقال يراوان الناس ولايذكرون الله الاقليلاوقال فيصفة زكاتهم أشحة على الخيروأ ماقوله وهم رَّاكُعُونَ فَفَيْهُ عَلَى هَذَا القُولُ وَجُوءُ (الاول) قال أَبُومُسُمُ المرادمنَّالِكُو عَالْخُصُوع يعنى انهم يصلون و يزكون وهم منقادون خاصعون بلميع أو أمر الله و نواهيه ( والشافى) أنيكون المراد من شأنهم اقامة الصلاة وخص الركوع بالذكر تشمر يغاله كاف فوله واركعوامع الراكعين ( والثالث ) قال بعضهم انأصحابه كانواعندنز ول هذ. الآية مختلفون فيهذه الصفات منهم مزقدأتم الصلاة ومنهم مندفع المال الفائقير ومنهم من كان بعد في الصلة وكان راكما فلما كأنو امختلفين في هذه الصفات لاجرم ذكر الله تعالى كل هذه الصفات (القول الثاني) ان المراد من هذه الآية شخص معين وعلى هذا ففيه أقوال ( الاول )روي عكرمة ان هذه الآية نزلت في أبي بكررضي الله عنه (والثاني) روى عطاء عن ابن عباس انها نزلت في على بن أبي طالب عليه السلام روى نعبد الله ان سلام قاللانزلت هذه الآية قلت بارسول الله أنارأ بت علياتصدق بخاتمه على محتاج وهو راكع قنحن تولاه وروى عن أبي ذر رضي الله عند أنه قال صليت مع رسول الله صلى الله عليه وسلم بوماصلاة الظهر فسألسائل في المسجد فلم يعطه أحد فرفع السائل يده الى السماء وقال اللهم اشهدائي سالت في مسجد الرسول صلى الله عليه وسل فاأعطاني أحد شيئاوعلى عليه السلام كان راكما فأوما اليه بخنصره اليمنى وكان فيها خاتم فاقبل السائل حتى أخذا لحاتم بمرأى النبي صلي الله عليه وسلم فقال اللهم الأخى موسى سألك فقال رب اشرح لى صدرى الى فوله وأسركه في أمرى فازلت قرآنا اطقاسنشد عضدك باخيك ونجعل لكماسلط انااللهم وأنامجد نبيك وصفيك فاشرحلي صدرى ويسرلي أمري واجعل لى و زيرا من أهلى عليا اشدِد به ظهرى قال أبوذ رفو الله ما أتم رسول الله هذه الكلمة حتى نزل جَبْرِيل فَقَالَ بِالْمُحِمْدَاقِراً انْمُسَا وَلَيْكُمُ اللَّهُ وَ رَسُولُهُ الْيَآخُرُهَا فَهَذَا مِجُوع مَا يَتَّعَلَّقَ بالروايات في هذه السُّلة (المسئلة الثانية) قالت الشيعة هذه الآية دالة على أن الامام بمدرسول الله صلى الله عليه وسلم هوعلى بنأبي طالب وتقريره ان نقول هذه الاية دالة على ان المراد بهذه الآية امام ومن كان الأمر كذلك وجب أن يكون ذلك الامام هو على

ارسول) نودیعلیه السلام بعنوان الرسالة تشر يفالهوا يذانابانها منموجباتالاتيانيما أمربه من تبليغ ماأوحى اليد (بلع ماأنزل اليك) أى جيع ماأنزل البك منالاحكام ومايتعلق ساكا شاماكان وفي قوله تعالى (من ربك) أي مالك أمورك ومبلغك الى كالك اللائق بك عدة ضمنة عفظهعليه السلام وكلاءته أي يلغه غيرمراقب فى ذلك أحدا ولا خائف أن سالك مكروه أيدا (وانلم تفعل) ماأمرتبه منتبليغ الجميع بالمدنى المذكوركما ينبي عنه قوله تعالى (فا ملغت رسالته) فأن مالا تتعلق به الاحكام أصلا منالاسرار الخفيسة ليست ممايقصد تبليغه المالناس أى فايلغت شيثامن رسالته وانسلخت بماشرفت بمنعنوان الرسالة بالرة لماأن بعضها إيسأولى بالاداء من بعض

فَاذَا لَمْ تُورُدِيعِهُمْ فَكُمَّ لَكُ أَعْفَلْتُ أَدَاءِهَا جَمِعًا كَاأَنْ مَنْ لِمُ يُؤْمَنُ بِعضها كَانْ كَنْ لَمِ يُؤْمِنَ بَكُلْهَا ﴿ أَبِّن ﴾ لادلاء كل منها عايدليه غيرهاو كونهالذلك في حكمشي واحدولاريب فأن الواحدلايكون مبلعاغير مبلغ مؤمناً به غير مؤمن به ولان كتان بعضها اصاعقلا ادىمنها كترك بعض أركان

الصلاة فان غرض الدعوة ينتقض بدلك وقيل فكاكمابلغت شيئامنها كفوله تعالى فكانما قتل الناس جيفا من حيث ان كتمان البعض والكل سواء في الشناعة واستجلاب العقاب وقرئ فايلغت رسالاتي وعن ابن عباس رضى الله عنها ان كتمت آية لم تبلغ رسالاتي وروى عن رسول الله صلى الله عليه وسلم بعثى الله برسالاتي عنت بها فرعافا وسي الله الى ان لم تبلغ رسالاتي عذبتك وضم لله العصمة على الناس )

فانه کا تری عده کر مه بعصمتم من لحوق ضررهم بروحه العزيز باعثةله عليه السلام على الجد في تحقيق ما أمربهمن التبليغ غمير مكترث بعسداوتهم وكيدهم وعن أنس رمني الله عند أنه عليد السلام كأن محرس حثى نزلت فاخرج رأسه من قيمة ادم فقال انصرفوا باأيهاالناس فقدعهمني اللهمن الناس وقوله تمالى ( ان الله لامدى القوم الكافرين) تعليل العصمته تعالىله عليه السلامأي لايكنهم ىما بريدون بك من الاضراروا يرادالا ية الكر عةفي تضاعيف الآيات الواردة فيحق أهل الكتاب لما أن الكل قوارع يسسوء الكفارسماعهاويشق على الرسول صلى الله عليه وسلمشافه تهميها وخصوصامابتلوهامن النص الناعي عليهم كال منلااتهم ولدلكأعيد

ا بن أ بي طالب ( بيان المقام الاول ) ان الولى في اللغة قدجاء بمعنى الناصر والمحب كافي قوله والمؤمنون والمؤمنات بعضهم أولياء بعض وجاء بمنى المتصرف قال عليد الصلاة والسلام أيما مرأة نكعت بغيراذن وليها فنقول ههنا وجهان ( الاول ) انلفظ الولى جاء بهذين المعنيين ولم يعين اللهمر ادهولامنافاة بين المعنيين فوجب حمله عليهما فوجب ولالمَالا يَعْمِلِي آن المُؤْمِنين المذكورين في الا يَمْ متصرفُون في الأمة (الثاني) أن نقول الولى في هذه الآسية الامحوز أن بكون عمني الناصر فوجب أن يكون عمني المتصرف واعا قلنا الهلابجوز أن يكون عمني الناصر لان الولاية المذكورة في هذه الاسية غسيرعامة في كل المؤمنين بدايل انه تعالى ذكر بكلمة انماوكلة انما للحصر كقوله انما الله اله واحد والولاية بمنى النصرة عامة لقوله تعالى والمؤمنون والمؤمنات بعضهم أوليا بعض وهذا يوحب القطع بأن الولاية المذكورة في هذه الآية ليست بمعنى النصرة واذالم تكن بمعنى ألنصر فكانت عمني التصرف لانه ليس للولى معني سوى هذين فصارتقديرالا يذاعا المتصرف فيكم أيهاالمؤمنون هوالله ورسوله والمؤمنون الموصوفون بالصفة الفلانية وهذا ية ضي ان المؤمنين الموصوفين بالصفات المذكورة في هذه الاسية متصرفون فيجيع الممة ولامعني للامام الا الانسان الذي يكون متصرفا في كالامة فثبت عاذكرنادلالةهذهالاسية على ان الشخص المذكور فيها يجب أن يكون امام الامة (اما بيال المقام الثاني) وهو انه لماثبت ماذكر اوجب أن بكون ذلك الانسان هو على بن أبي طَّالِ وَ بِيانِه منوجوه ( الأول) انكل من أثبت بهده الآية امامة سخص قال ان ذلك الشخص هوعلى وقدثيت عاقد منادلالة هذه الات مذعلي امامة شخص فوجب أن بكون ذلك الشخص هوعلى ضر ورة انه لاقائل بالفرق ( الثاني ) نظاهرت الروايات على ان هذه الا يم نزلت في حق على ولا عكن المصيرالي قول من يقول انها زلت في أبي مررضي الله عندلانهااونزلت فىحقدلدات على امامته وأجمعت الامة على أن هذه الآية لاتدل على امامته فيطل هذاالفول (والثالث) انقوله وهمرا كعون لانجوزج اله عطفا على مأتقدم لان الصَّلاة قد تقدمت والصَّالة مشتملة على الركوع فكانت اعادة دكر الركوعُ تكرارافوجب جعله حالا أي يو تون الزكاة حال كونهم راكعبن وأجعوا على انايتاء الزكاة حال الركوع لمريكن الافيحق على فكانت الآتية مخصوصة بهودالة على امامنه من الوجه الذي قررناه وهذا حاصل استدلال القوم بهذه الآية على امامة على عليه السّلام (والجواب) أما حل لفظ الولى على الناصر وعلى المنصرف معاففير جائزلماثبت فيأصولاالفقه انه لايجوز حل اللفظ المشترك على مفهوميه معا (أما الوجه الثاني) فنفول الملايحوزأن يكون المراد من لفظ الولى في هذه الآية الناصر والحب ونحن نقيم الدلالةعلى انحللفظ الولى على هذا المعنى أولى منحله على معنى المنصرف ثم نجيب عاقالوه فنقول الذي يدل على انجله على الناصر أولى وجوه (الاول) ان اللائق ، اقبل

الامرفقيل (قلياأهل الكتاب) مخاطباللفريقين (لستم على شئ ) أى دين يعتدبه ويليق بان يسمى شيئا لظهور بطلانه ووضوح فساده وفي هذا التعبير من التحقير والتصغير مالاغاية وراءه (حتى تقيموا التوراة والانجيل) أى تراعوهما وتحافظوا على مافيهما من الامورالتي من جلتها دلائل رسالة الرسول صلى الله عليه وسلم وشوا هدنبوته فان اقامتهما انماتكون بذلك وأمامر اعاة

أحكامة بما النسوخة فليست من اقامتهما في شئ بلهى تعطيل لهما ورداشها د تهما لا نهما شاهدان بنسخها وانتهاء وقت العمل بها لان شهاد تهما بصحة ما ينسخها سلحها وخروجها عن كونها من أحكامهما وان أحكامهما ما قرره النبي الذي بشرفهما ببعثته وذكر في تضاعيفهما نعوته فاذن اقامتهما بيان شواهدا لنبوة والعمل بما قرره الشريعة من الاحكام كايف عنه قوله تعالى (وما أنزل اليكم من ربكم) ﴿ ٦٢٠ ﴾ أى القرآن المجيد بالايمان به فان اقامة

هذه الا ية و عابعدها ليس الاهذا المعنى أما ما قبل هذه الا ية فلانه تعالى قال ياأبها الذنآمنوا لاتخدوااليهود والنصارى أولياء ولس المراد لاتخدوا البهودوالنصارى أئمة متصرفين فيأرواحكم وأموالكم لان بطللان هذا كالمعلوم بالضرورة بلالراد لاتخسدوا اليهود والنصارى أحبابا وأنصارا ولاتخالطوهم ولاتعاصدوهم ثم لمابالغ فياننهى عزذلك قال أنماوليكم اللهورسوله والمؤمنون الموصوفون والظاهران الولاية المأمور بهاههناهي المنهى عنها فيماقبل ولماكانت الولاية المنهى عنها فيماقبلهي الولاية بمعنى النصرة كانت الولاية المأمور بهاهي الولاية بعني النصرة وأماما بعدهذه الآية فهى قوله ياأيها الذين آمنوا لاتخذوا الذين اتخذوا دينكم هروا ولعبامن الذين أوتواالكتاب من قبلكم والكفار أولياءواتقواالله ان كنتم مومنين فأعاد النهي عن اتخاذ اليهود والنصاري والكفارأ ولياءولاسك انالولاية ألمهي عنهاهي الولاية بمعني النصره فكذلك الولاية في قوله أعاوليكم الله يجب أن تكون هي بعني النصرة وكل من أنصف وترك التعصب ونأمل في مقدمة الآية وفي مؤخرها قطع بان الولى في قوله أعما وليكم الله ليس الاعمني الناصر والمحب ولايمكن أن يكون بمعنى الامام لان ذلك يكون القاء كلامأجنبي فيمارين كلامين مسوقين لغرض واحد وذلك بكون في غاية الركاكة والسقوط و يُجِبْ نَهُ لَلام الله تعالى عنه (الحجة الثانية) انااو حلنا الولاية على التصرف والامامة لمباكان المؤمنون المذكورون فى الآية موصوفين بالولاية حال نزول الآية لانعلى بنأبي طالب كرم الله وجهم ماكان نافذالتصرف عال حياة الرسول والاية تقتضي كون هؤلاء المؤمنين موصوفين بالولاية في الحال أمالو حلنا الولاية على المحبة والنصرة كانت الولاية حاصلة في الحال فثبت ان حل الولاية على المحبة أولى من حله إعلى المنصرف والذي يؤكدماقاناه انهتمالي منع المؤمنين من أنخاذ البهودوالنصاري أولياء تمأمرهم عوالاةهوالاء المؤمنين فلابدوأن تكون مولاة هؤلاء المؤمنين حاصلة في الحال حَتَّى بَكُونَ النَّهِ والانْبات متواردين على شيُّ واحد ولما كانت الولاية بمعنى التصرف غير حاصلة في الحال امتنع حل الاكية عليها ( الحجة الثالثة ) انه تعالى ذكر المؤمنين الموصوفين فيهذه الاكية بصبغة الجمع في سبعة مواضع وهي قوله والذين آمنوا الذين يقيمون الصلاة ويو تون الزكاة وهمرا كمون وحل ألفاظ الجمع وانجازعلي الواحدعلي سديل التعظم لكنه محازلاحقيقة والاصل حل الكلام على الحقيقة ( الحجة الرابعة ) اناقد بينسابالبرهان البين ان الاكية المتقدمة وهي قوله يأأيها الذين آمنوا من يرتد منكم عن دينه الى آخرالا ية من أقوى الدلائل على صحة امامة أبي مكر فلودلت هذا الآية عن صحة امامة على بعد الرسول ازم التناقض بين الآستين وذلك باطل فوجب القطع بأنهذه الا ية لادلالة فيهاعلى ان علياه والامام بعد الرسول ( الجة الخامسة ) ان على بن أفي طالب كان أعرف بتفسيرا غرآن من هو الاءالروا فض فلوكانت هذه الا يقد المتحلى امامته

الجيعلاتناتي بغيرداك وتقديم اقامة الكتابين على اقامته مع أنهسا المقصودبالداتارعاية حقالشهادة واستنزالهما عن رتبة الثقاق وابراده أ بعنوان الانزال اليهملا مرمن النصريح بانهم مأمورون باقامته والاعان يه لا كايزعمون من اختصاصه بالعربوفي امشافة الربالي ضميرهم ماأشيراليد مناللطف في الدعوة وقيل المرادما أزل اليهم كتب أنبياء مني اسرائيل كامروقيل الكتب الالهية فأنها باسرها آمرة بالايمان لن صدقته المعجزة الطقة لأ يو جوب الطاعة له لله روی عن ابن عباس ا رضى الله عنهما انجاعة أأ مناليهودقالوالرسولالله أأ صلى الله عليه و ســــل الله ألست تقرأ انالتوراة حق من عندالله تعالى فقال عليه السلام يلي فقالوا فأنامو منونبها ولانو من بغيرها فنزلت وقوله تعالى (وليزيدن

كشرامهم ماأنزل آليك من ربك طعيانا وكفرا) جلة مستأنفة مبينة لشدة ستكيمتهم وغلوهم في المكابرة ﴿ لاحتج ﴾ والعناد وعدم افادة المدين نفعا وتصديرها بالقسم التأكيد مضمونها وتحتيق مدانولها والمراد بالنكثير المذكور علمان هم ورؤسائهم ونسبة الانزال الى رسول الله صلى الله عليه وسلم مع نسبته فيما مراليهم

للانباء عن انسلاخهم عن ثلث النسبة ( فلاتأس على القوم الكافرين) أي لاتتأسف ولانحزن عليهم لافراطهم فالطنعيان والكفر بما تبلغه اليهم فان فائلة اليهم وتبعنه حائفة بهم لا يخطاهم وفي الومنين مندوحة لل عنهم ووضع المظهر موضع المضمر النسجيل عليهم بالرسوخ في الكفر ( ان الذين آمنوا ) كلام مستأنف مسوق الترغيب من عدا المذكورين في الايمان ﴿ ٦٢١ ﴾ والعمل الصالح أى الذين آمنوا بالسنتهم فقط وهم

المنافقون وقيل أعممن أن يواطئهما قلو بهم أولا(والذين هادوا) أىدخلوافي اليهودية (والصابئون والنصاري) جع نصران وقدمي تفصيله في سورة البقرة وقوله تعالى والصابئون رفع على الابتداء وخيره محمذوف والنقه التأخرعها فيحتزان والتقدران الذين آمنوا والذين هادواوالنصاري حكمهم كيت وكيت والصابئون كذلك كقوله \* فانى وقيار بها لغرب \* وقوله والا فاعلوا أناوانتم ببغاة ما بقينا في شقاق \* خلا أنه وسط بين اسم ان وخبرها دلالة عسلي أنااصابتين معظهور صلالهم وزيغهم عن الاديان كلهاحيث قبلت تو بنهم ان صح منهم الايمان والعمل الصالح فعيرهم أولى بذلك وقيل الجلة الآتية خبرللمة بها المذكور وخبران مقدر

الاحتجبها فيمحفل من المحافل وليس للقوم أن يقولوا انه تركه للتقية فأنهم ينقلون عنه أنه تمسك يوم الشورى بخبرالغدير وخبرالمباهلة وجيع فضائله ومنافيه ولم يتسك البتة بهذه الآية في أثبات امامته وذلك يوجب القطع بسقوط قول هؤ لاءالروافض لعنهم الله (الحجة السادسة) هب انهادالة على امامة على لكنا توافقناعلى انها عندنزولها مادلت على حصول الامامة في الحال لان عليا ما كان نافذ النصرف في الامة حال حياة الرسول عليه الصلاة والسلام فليبق الأأن يحمل الآية على انها تدل على ان علياسي صيراماما بعد ذلك ومتي قالوا ذلك فتحن نقول بموجبه وبحمله على امامته بعد أبي كر وعمر وعمان اذليس في الآية ما بدل على تعيين الوقت فان قالوا الامة في هده الآية على قولين منهم من قال انها لاتدل على امامة على ومنهم مرقال انهاتدل على امامته وكل مرقال بذلك قال انهاتدك على امامته بعدار سول من غيرفصل فالقول بدلالة الآية على امامة على لاعلى هذا الوجه قول الشوهو باطل لانا مجيب عنه فنقول ومن الذي أخبر كمانه ماكان أحدق الامة قال هذاالقول فانمن المحتمل بلمن الظاهر أنه منذ استدل مستدل بهذه الآيذعلي امامة على فان السائل بورد على ذلك الاستدلال هذا السؤال فكان ذكر هذا الاحتمال وهذا السوال مقرونا مذكر هذالاستندلال ( الحجة السيائعة ) ان قوله انساوليكم الله ورسوله لاشكأنه خطاب مع الامةوهم كأنو اقاطعين بأن المتصرف فيهم هوالله ورسوله وانماذكر اللههذا الكلام تطييبالقلوبالمؤمنين وتعريفالهم بأنه لاحاجة بهم الىاتخاذ الاحباب والانصار من الكفار وذلك لان من كان الله ورسوله ناصراله ومعينساله فأى حاجه به الى طلب النصرة والمحبسة من اليهود والنصاري واذاكان كذلك كان المراد بقوله انماوليكم الله ورسوله هوالولاية يمعسني النصرة والمحبةولاسك انالفظالولي مذكورمرة واحدة فلمأأر يدبه ههنامهني النصرة آمتنع أنبرادبه معنى التصرف لماثبتانه لايجوز استعمال المفظ المشترك في مفهوميه معا ( الحجمة الثامنة )انه تعالى مدح الومنين في الآية المتقدمة بقوله يحبهم ويحبونه أذلة على المؤمنين أعزة على الكافر سفاذا حلنا قوله انماوليكم الله ورسوله على معنى المحبسة والنصرة كانقوله انماوليكم الله ورسوله يفيدفائدة قوله يحبهم وبحبونه أذلة على المؤمنين أعزة على الكافرين وقوله يجاهدون في سيل الله يفيدعا أبدة قوله يقيمون الصلامو بوتون الزكاه وهمراكمون فكانت هذه الآية مطابقة لمافيلها مؤكدة لمعناها فكان ذلكأولى فثبت بهذهالوجوء انالولاية المذكورة في هدهالآية يجب أنتكون بمعني النصرة لابمعني التصرف أما الوجه الذي عولواعليه وهوان الولاية المذكورة في الآية غير عامة والولاية عمني النصرة عامة فيوايه من وجهين (الاول) لانسلأن الولاية المذكورة في الآية غبرعامة ولانسيا انكلة انباللعصر والدلل عليه قوله أنهامثل ألحياة الدنيا كأءأ نزلناه من السماء ولاشك أن الحياة الدنيا لها أمثال أحرى سوى هذا المثل وقال انماالحياة الدنيا لعب ولهو ولاشك اناللعب واللهو قديحصل

كافى قوله \* نحن بماعندنا وأنت بما \* عندك راض والرأى مختلف \* وقبل النصارى مرفوع على الابتداء كفوله تعلى والصابية ون عطف على الجلة المصدرة بان ولامساغ لعطفه وحده على محل انتخاسمها لاشتراط ختك بالفراغ عن الحبرو الالارتفع الحبربان والابتداء معاوا عنذر عنه بان ذلك اذاكان المذكور خبرا لهما وأما الخاكات خبر المعطوف محذوفا فلا

محذورفيد ولاعلى الضميرفي هاذوا لعدم التأكيذ والفصل ولاستلزامه كون الصابثين هودا وقرئ والصابيون ياء صريحة بتخفيف الهمزة وقرئ والصابون وهو منصبا يصبو لانهمسبوا الى اتباع الهوى والشهوات في دينهم وقرى والصابنين وقرى بأأجا الذين آمنوا والذين هادواوالصابنون وقوله تعالى (من آمن بالله واليوم الآخروعل صالحًا) اما في محل الرفع على أنه مبتدأ خبره (فلاخوف ﴿ ٦٢٢ ﴾ عليهم ولاهم يحزنون ) والفاء لتضمن المبتدا

معنى الشرط وجع الضمائر في غيرها (الثاني) لانسلاان الولاية بمعنى النصرة عامة في كل المؤمنين و بيانه أنه تعالى قسم المؤمنين قسمين (أحدهما) الدين جعلهم مولياعليهم وهم المخاطبون بفوله انماوليكم الله ﴿ وَالثَّانِي ﴾ الاولياءوهم المؤمنون الذين يقيمون الصلاة و يو تون الركاة وهم راكعون فاذافسرنا الولاية ههنا بمعني النصرة كانالمعني انه تعالى جعل أحدالقسمين أنصارا للقسم الثابي ونصرة القسم الثاني غيرحاصلة لجميع المؤمنين ولوكان كذلك لزم في القسيم الذي هم المنصورون أن يكونوا ناصر بن لاغسهم وذلك محال فثبت ان نصرة أحدقسني الامذغيرا بنةلكل الامذرل مخصوصة بالقسم الثأني من الامذ فإيلزم من كون الولاية المذكورة في هذه الآية خاصة أن لامكون بمعنى النصرة وهذا جواب حسس دقيق لايد من التأمل فيه وأمااس تدلالهم بأن هده الآية نزات في حق على فهو إعنوع فقديينا أنأ كثر المفسر ين زعموا أنه فيحقالامة والمراد أنالله تعالى أمرالمسلمأن لايتخذ الحبيب والنساصر الامرالمسلين ومنهم من قول انهازات فيحق أبي بكر وأما استدلالهم بأن الآية مختصة بمأدى الزكاة في الركوع حال كونه في الركوع وذلك هوعلى بن البي طالب فنة ول هذاأ يضاف عيف من وجوه (الاول ) ان الزكاة اسم الواجب لاللندوب بدلول قوله تعسالي وآنواالزكاة فاوأنه أدى الزكاء الواجبية في حال كونه في الركوع لَكَانَ قَدَأُخُرِ أَدَاءَ الرِّكَاةَ الواجب عن أول أَوقات الوحوب وذلك عند أكثر أأهلاء معصية وانه لاحوز اسناده لىعلى عليه السلام وحل الزكاة على الصدقة النافلة خلاف الاصللابينا ان قوله وآتواالزكاة طاهره يدل على انكل ماكان زكاة فهوواجب (الثاني) وهوان اللائق بعلى عليه السلام أن يكون مستفرق القلب مذكر الله حال مايكون في الصلاة والطاهر أن منكان كذلك فانه لايتفرع لاستماع كلام الغير ولفهمه ولهذا قال تعسالي الدين يدكرون الله قياما وقعودا وعلى جنو بهم ويتفكرون في خلق السموات والارض ومن كان قلبه مستغرقا في الفكر كيف يتفرغ لاستماع كلام الغير (انثالث) اندفع الخاتم في الصلاة للففير على كثير واللائق محان على عليه السلام أن لانفعل ذلك (الرَّام ) أن المشهور انه عليه السلام كان فقيرا ولم يكن له مال تجب الزكاة فيمولداك فانهم يقولون انهااأعطى ثلاثة أقراص نزل فيمسورة هل أتي وذلك لاعكن الااذاكان فقسيرا وأمامن كارله مآل جب فيسه الزكاة يمتع أن يستحق المدح العظيم المذكور في ذلك السورة على اعطا. ثلاثة أقراص واذالم يكن له مال تجب فيه الزكاة امتنع حل قوله و يو تون الزكاة وهمرا كعون عليد (الوجه الخامس) هان المرادبهذه الآية هوعلى بن أبي طالب لكنه لأيتم الاستدلال بالآية الااذاتم ان المراد بالولي هو المتصرف الآلتامر والحب وقد سبق الكلام فيه (المسئلة الثالثة) أعمان الذي يقولون المراد منقوله و يو تون الزكاة وهمرا كمون همانهم يو تون الزكاة حال كونهم راكمين احتجوا بالآية على المالعمل القليل لايقطع الصلاة فانه دفع الزكاة المالسائل وهو

الاخيزة باعتبار معنى الموصول كماأنافراد مافى صلته باعتبار لفظه والجلة خبران والعائد الىاسمها محذوفأي منآمن منهم وامافي محل النصب على أنه يدل من اسم ان وماعطف عليه والخبرة وله تعالى فلاخوف والفاء كإفى قوله عزوعلا ان الذين فتنوا لمؤمنين والمؤمنات مملميتو بوا فلهمعدارجهنمالآية فالمعني على تقدير كون المراد بالذين آمنــوا المنافقين وهوالاطهرمن أحدث من هذءالطوائف ايماناخالصابالبداوالمعاد على الوجــه اللائق الكايزعه أهلالكتاب فانذلك معرل من أن يكون اعانا مها وعل علا صالحا حسيما نقتضيه الاعان عما فلاخوف عليهم حين يخاف الكفار العقاب ولاهم يحزنون حـين يحزن المفصرون على تضييع العمروتقويت الثواب

والمرادبياندوام انتفائهما لاببان انتفاء دوامها كايوهمه كون الخبر في الجملة الثانية مضارعلنام 🖢 في 🏈 مرارالانالنفيواندخل علىنفس المضارع يفيد الدوام والاستمرار بحسب المقام وآماعلي تقديركون المرادبالذين آمنوا مطلق المتدينين بدين الاسلام المخلصين منهم والمنافقين فالمرادعن آمن من اقصف منهم بالاعان الخالص بالمبدا والمعادعلي الاطلاق سواء كان ذلك بطر بق الثبات والدوام عليه كاهوشان المخلصين أو بطربق احداثه وانشائه كاهوجال من

عداهم من المنافثين وسائر الطوائف وفائدة التمميم المجلصين المبالغة في ترغيب الباقين في الايمان بيبان أن تاخرهم في الاتصافي به غير على بكونهم اسوة لا ولئك الاقدمين الاعلام وأماما قبل المعنى من كان منهم في دينه قبل أن ينسخ مصدقاً بقليد بالمبدأ والمعادعاملا بمقتضى شرعه فيما لاسبيل البه أصلا كامر تفصيله في سورة البقرة (لقد أخذنا ميثاق بني اسرائيل) كلام مبتدأ مسوق لبيان ﴿ ٣٢٣ ﴾ بعض آخر من جناياتهم المنادية باستبعاد الايمان

منهم أى بالله لقد أخذنا ميثاقهم بالتوحيدوسائر الشرائع والاحكام المكنو لة عليهم في النوراة (وأرسلنا اليهمرسلا) ذوى عدد كشروأ ولى شان خطير ليقرروهم على مراعاة حقوق الميثاق و يطلموهم علىماياً تون و يذرون في دينهـــم و يتعهدون هم بالعظام. والتذكير وقوله تعالى (كلاجاءهم رسول بمالاتهوى آنفسهم)جلة سرطية مستأنفة وقعت جوابا عن سو ال نشأمن الاخبار باخذ الميثاق وارسال الرسلوجوابالشرط محذوف كأنه قيل فاذا فعلوا بالرسل فقيل كلاحاءهم رسول من أولثك الرسل عالاتحبه أنفسهم المنهمكة في الغي والغساد من الاحكام الحقسة والشرائع عصو وعادوه وقوله تعالى (فريقا كذبوا وفريفايقلون)جواب مستأنف عناستفسار كيفية ماأظهروه منآثار المخالفة المفهسومة

في الصلاة ولاشك انه نوى ايتاء الزكاة وهوفي الصلاة فدل ذلك على ان هذه الاعمال لاتقطع الصلاة وبَتِي في الآبِهَ سَوَّالان (السؤال الاول) المذكور في الآبِّه هوالله تمالى ورسوله والمؤمنون فللم بقل أنما أولباؤكم والجواب أصل الكلام انما وليكم الله فجعلت الولاية لله على طريق ألاصالة مم نظم في سلك اثباتها له اثباتها لرسول الله والمؤمنين على سبيل التبع ولوقيسل انما أولياؤكمالله ورسسوله والذين آمنوا لمريكن فيالكلام أصل وتبع وفي قراءة عبدالله انمامولا كمالله ( السوَّال الثاني )الذين يَقْيُون ما يحله الجواب الرفَّع على البدل من الذين آمنوا أو يقال التقدير هم الذين يقيمون أوالنصب على المدح والغرض مزذكره تمييزالمؤمن المخلص عمزيدعي الأيمانو يكونمنافقا لازذلك الاخلاص انما يعرف بكونه مواظب على الصلاة في حال الركوع أى في حال الخضوم والخسوع والاخبات لله \* ثمقال تعالى ﴿ وَمَنْ يَتُولَ اللَّهُ وَرَسُولُهُ وَالَّذِينَ آمَنُوا فَانَّ حَرَّبَ اللَّهُ هُم الغالبون) وفيه مسئلتان(المسئلة الأولى)الحرب فياللغة أصحاب الرجل الذين يكونون معه على رأبه وهم القوم الذين بحجمعون لامر حزبهم والمفسرين عبارات قال الحسن جندالله وقال أبوروق أولياءالله وقال أبوالعالية شيعة الله وقال بعضهم أنصار الله وقال الاخفش حزبالله الذين يدينون بدينه و بطيعونه فينصرهم (المسئلة الثانية)قوله فان حزبالله همالغا لبون جملة واقعد موقع خبرالمبتدا والعائد غير مذكور لكونه معلوما والتقدير فهوغالب لكونه منجندالله وأنصاره # قوله تعالى ( ياأيهاالدين آموا لأتخذوا الذين اتخذوا دينكم هزوا واعب من الذين أوتوا الكناب من قبلكم والكمار أُولِياءً وَاتَفُوَّااللَّهَانَ كَتُنَّمُ مُونَّمُنِينَ ﴾ اعلم أنه تعالى نهى في الآية المنفدمة عن اتخاذ اليهود والنصاري أولياء وساق الكلام في تقريره ممذكرههنا انهي العام عن موالاه جيع الكفار وهوهذه الآية وفيه مسائل ( المسئلة الاولى ) قرأ أبوعرو والكسائي الكفار بالجر عطفا على قوله من الذين أوتوا الكتاب ومن الكفار والباقون بالنصب عطفا على قوله الذين اتخذوا يتقدير ولاالكفار (المسئلة الثانية) قيل كانرفاعة ينزيد وسويد بن الحرث أظهرا الايمان ثم نافقا وكان رجال من المسلين يوادونهما فأبرل الله تُعالَى فيهم هذه الآية ( السئلة الثالثة ) هذه الآية تقتضى امتياز أهل الكتابعن الكفار لانالعطف يقتضى المغايرة وقوله لمريكن الذين كفروا من أهل الكاب صريح فى كونهم كفارا وطرّ بقالتوفيق بينهما ان كفرّ المشّركين أعظم وأغلظ فنحن لهذاً السبب تخصصهم باسم الكفروالله أعلم (المسئلة الرابعة) معنى الاعبهم بالدين واستهزائهم اظهارهم ذلك بالمسان مع الاصرار على الكفر في القلب ونظيره فوله تعالى في سورة البقرة وأذا لقواالذين آمنوا قالوا آمنا وآذخلوا الى شياطينهم قالوا انامعكم انمانحن مستهزؤن والمسنى ان القوم لما اتخذوا دينكم هزوا وسيخرية فلا تتخذوهم أوليساء وانصارا وأحبابا فانذلك كالامر الخارج عن العقل والمروأة \* قوله تعالى ﴿ وَاذَا

من الشرطية على طريقة الاجالكا ته قيل كيف فعلوا بهم فقيل فريقا منهم كذبوهم من غيراً ن يتعرضوالهم بشي آخر من المضار وفريقا آخر منهم لم يكتفوا بتكذيبهم بل قتلوهم أيضاوا عاا وثرعليه سيغة المضارع على حكاية الحال الماضية لاستحضار صورتها الهائلة النجيب منها والتنيبه على أن ذلك دينهم المستمر والمسافظة على رؤس الآي المكريمة . وتقذيم فريقا في المؤضفين للاهتمام به وتشويق السامع الى مافعلوا به لالقصير هذا وأما جعل البير طية جيفية رسلا كاذهب اليه الجمهور فلايساغده المقام أصلا ضرورة أناجلة الخبرية اذا بحلت صفة اوصلة ينسخ مافيها من الحكم وتجعل عنوانا المو صوف تمةله في اثبات أمر آخرله ولذلك يجب أن يكون الوصف معلوم الانتساب الى الموصوف عند السامع قبل جعله وصفاله ومن ههنا قالوا ان الصفات قبل العالم بها أخبار والاخبار بعد العالم بها أوصاف ولاريب في أن ما سيق له النظم اناهو بيان ﴿ ٦٢٤ ﴾ أنهم جعلوا كل من جاءهم من رسل الله تعالى

ناديتم الى الصلواة اتمخذوها هزواولعبا) لماحكي في الآية الاولى عنهم انهم اتمخذوا دين المسلين هزواولعباذكرههنا بعضما يتخدونه منهداالدين هزواو سافقال واذاناديتم الى الصلاة اتخذوها هرواولعبا وفيدمسائل ( المسئلة الأولى ) الضمير في قوله انخذوها الصلاة أوالمناداة قيل كان رجل من النصارى بالمدينة اذاسم المؤذن بالمدينة يقول أشهد أن محمدارسول الله يغول احرق الكاذب فدخلت خادمته بنارذات ليلة فتطارت منها شرارة في البيت فاحترق البيت واحترق هو وأهله وقبل كان منادي رسول الله ينادى للصلاة وقام المسلون اليها فقالت اليهود قامو الاقاموا صلوا لاصلوا على طريق الاستهزاءفنزات الآية وقيل كانالمنافقون يتضاحكون عند القيام الىالصلاة تنفيما للناس عنها وقيل قالوايامجمد لقدأ بدعت شيئا لميسمع فيمامضي فانكنت نبيافقدخالفت فياأحدثت جيع الانبياء فن أيناك صياح كصباح العير فأنزل الله هذه الا ية (المسئلة الثانية) قالوادلت الآية على ثبوت الاذان بنص الكتاب لابالمنام وحده (المسئلة الثالثة) قوله هزواواعبا أمرانوذاك لأنهم عنداقأمة الصلاة يقولون هذه الاعال الى أتينابها استهزاء بالمسلين وسمخرية منهم فأنهم يظنون اناعلى دينهم معأنالسنا كذلك ولمااعتقدوا انه ليس فيها فألدة ومنفعة في الدن والدنيا قالوا أنه العب \* محقال تعالى ( ذلك بانهم قومُ لاَيِعقَلُونَ) أَى لُوكَانَاهِمَ عَقَلَ كَامَل لَعَلُوا آنِ تَعْظَيْمُ الْخَالَقِ المُنعِ وَخَدَمَنَهُ مَقُرُونَهُ بِعَايَةُ الْتَعْظِيمِ لاَيكُونَ هَرُوا وَلَعْباً بِلَهُواْحَسَنَ أَعَالَ الْعَبادُ وَأَشْرَفُ أَفْعَالُهُم وَلَذَلْك قال بعض الحكماء أشرف الحركات الصلاة وأنفع السكنات الصيام \* قوله تعالى ( قل ا باأهل الكتاب هل تنقمون منا الأأن آمنا بالله وماأنزل الينا وماأنزل من قبــل وأنَّ أَكْثَرُكُمُ فَاسْتُمُونَ) اعْلَمُ أَنْوجه النظم أنه تعالى لماحكي عنهم أنهم اتخذوادين الاسلام هزواولعبا قال الهم ماأالذي تنقمون منهذاالدين ومآالذي تجدون فبممايوجب اتخاذه هزواوامبا وفيالآية مسائل ( المسئلة الاولى ) قرأ الحسن هلتنقمون بَفْتُم العَاف والفصيح كسرها يقال نقمت الشي ونقمته بكسرالقاف وفتحها اذاأنكرته وللمفسرين عبارات هل تنقمون مناهل تعيبون هل تنكرون هل تكرهون قال بعضهم سمى العقاب نقمة لانه يجب على ما ينكر من الفعسل وقال آخرون الكراهة التي يتبعها ستخط من الكاره تسمى نقمة لانها تتبعها النقمة التي هي العداب فعلى القول الاول لغظ النقمة موضوع اولاللمكروه ثمسمي العذاب نقمة لكونه مكروها وعلى القول الثماني لغظ التقمة موضوع للعذاب تمسمي المنكر والمكروه نقمة لانه يتبعه العداب ( المسئلة الثانية ) معنى آلآية انه يقول لأهل الكتاب لم اتخذتم هذا الدي هزواولعبا ممقال على سبيل التعجب هل تجدون في هذا الدين الاالايمان الله والايمان بما أول على محد صلى الله عليموسلم والايمان بجميع الانبياء الذين كانوا قبل محمد يعني أنهذا ليس مماينقم أما الايمان بالله فهورأس جبع الطاعات وأما الايمان بمحمد وبجميع الانيياء فهو الحق

عرضا القنل أوالنكذيب حسيا يغيده جعلها استثنافا على أبلغ وجمه وآكده لايبان أنه تعالى أرسل اليهم رسلاموصوفين یکون کل منهم کذاك كإهومقتضي جملها صفة (وحسبواأنلانكونفتة) أىحسب بنواسرائيل أنلايصنيهم من الله تعالى عاأتوامن الذاهية الدهياء والخطة الثنعاء يلاء وعذاب وقرئ لاتكون بالرفع على أن أنهى المخففة منأنواسمها ضمير الشان المحذوف وأصله أنهلاتكون فتنة وتعليق فعل الحسبان بها وهم للمعقبق لتنزيله منزلة العلم أحكمال قوته وأن عافى حبرها ساد مسد مفعوليه (فعموا)عطف على حسبوا والغاءللد لالة على ترتيب مابعدها علىماقبلها أىأمنوا يأس الله تمالي فتمادوا فيفنون الغي والفساد وعوا عنالدين بمد ماهداهم الرسلالي معالمه الظاهرة وينوا لهم

مناهبد الواضعة (وصموا) على استماع الحق الذي ألقوه عليهم ولذلك فعلوابهم ما فعلوا ﴿ والصدق ﴾ وهذا الشارة الى المرة الاولى من مرى افساد بنى اسرائيل حين خالقوا أحكام التوراة وركبوا المحارم وقتلوا شعياء وقيل حبسوا أرمياء عليهما السلام لاالى عبادتهم العجل كاقيل فأنها وانكانت معصية عظيمة ناشئة عن كال النمى والصمم لكنها في عصر مؤسى عليه السلام ولا تعلق لها بماحكي عنهم محافعلوا بالرسل الذين جاء وهم بعده

عليه السلام باغصار (ثم تاب الله عليهم) حين تابواو رجعواعا كانواعليه من الفساد بعدماكانوا بابل دهرا طويلاتحت قهر بخت نصر أساري في غاية الذلوالمهانة فوجه الله عزوجل ملكا عظيما من ملوك فارس الى بيت المقدس ليعمره ونجى بقايابنى اسرائيل من أسر بخت نصر بعدمهلكه وردهم الى وطنهم وتر اجع من تفرق منهم في الاكناف فعمروه ثلاثين سنة فكثروا وكانواكا حسن ﴿ ٦٢٥ ﴾ ماكانواعليه وقبل الورب بهمن بن اسفنديا را الملك

منجده كسناسف ألني اللهءروجل فى قلبه شفقة عليهم فردهمالى السام وملائ عليهم دانيال علمه السلام فاستواوا على من كان فيهامن اتباع نخت نصرفقامت فيهم الانبياء فرجعواالي أحسن ماكا بواعليه من الحال وذلك ووله تعالى تم ردد مالك الكرة عليهم وأماماقيل من أنالمرادفبول تويتهم عر عبادة العمل فقد عرفتأن ذلك لاتعلق له بالمقام ولم يسند الوبة اليهم كسائر أحوالهم من الحسبان والعسى والصمم تجا فياعن الصريح بنسبة الخير اليهم وانماأشير اليهافي صمن يبان توبه تعالى علبهم تهيدا ليان تقضهم الاها لقوله تعالى (ئم عمواوصموا) وهو اسارة الى المرة الآخرة من مرتى افسادهم وهواجتراؤهم على قبل زكرياو يحيى ووصدهمقل عيسي

والصدقلانه اذا كانالطريق الى تصديق بعض الانبياء في ادعاء الرساله والنبوه هو المعجز تمرأينا انالمعجز حصل على يدمجد عليه الصلاة والسلام وجب الافرار بكونه رسولا فاماالا أمرار بالبعض وانكار البعض فذلك كلام متناقص ومذهب باطل فثبت ان الذى نحن عليد هو الدين الحق والطريق المستقيم فلم تنقموه عليناقال ابن عباس النفرا من اليهود أتوارسول الله صلى الله عليه وسلم فسأ و اعن او من به مر الرسل فقال أو من بالله ومأأنزل عليناوماأنزل على ابراهيم واسمعيل الحقوله ونحن لهمسلون فلاذكرعسى جحدوانبوته وقالوا واللهمانع لأهلدين أقل حظافي الدنيا والآخرة منكم ولاديناسرا من دينكم فأنزل الله تعالى هذه الآية ومابعدها وأما قوله وأنأكثركم فاسمو ن فَالْقُرَاءَةُ الْعَامَةُ أَنْ بِفَتِهُمُ الْآلِفُ وَقَرَأُ نَعِيمُ بِنَمَاسِرَةُ انْ بِالْكَسْرُ وَفِي الآيةُ سُؤَالَات ( السُّوَّالَ الأولَ ) كيف ينقم اليهود على المسلمين مع كون أكثراليه ودفاسة ين والجواب من وجوه (الاول) قوله وان أكثركم فاسقون تخصيص الهم بالفسق فيدل على سبيل التمريض انهملم ينبعوهم على فسقهم فكان المعنى وماتنقمون مناالاأن آمناومافسقنا مثلكم (الثاني) لماذكرتعالي ماينقم اليهودعليهم من الاعان يجمع الرسل وليس ذلك مماينقم ذكرفي مقابلة فسقهم وهومماينةمهومثلهذا حسن في الآزدواجيقول اقائل هل تنقم مني الااني عفيف وانك فاجرواني غني وأنت فقير فيحسن ذلك لاتمام المعني على سبيل المقايلة (والثالثِ) ان يكون الواويم في مع أي وماتنتسون ما الاالايمان بالله مع أن اكثر كم فاسفون فان أحد الحصمين اذا كان مو صو فابالصفات الذميمة واكسب الثاني شيئًا كثيرًا من الصفات الجيدة كان اكتسابه للصفات الجيدة مع كون خصمه مكتسباللصفات الذميمة أشدتأ ثيرافي وقوع البغض والحسد في قلب الخصم (والرابع) أن يكون على تقدر حذف المضاف أي واعتقادانكم فاسقون (الخامس) أن يكون التقدير وماتنقمون مناالابأن آمنا بالله وبان أكثركم فسقون يعني بسبب فسقكم تقمتم الايمان علينا(السادس) يجوز أن يكون تعلبلامعطوفاعلى تعليل محذوف كأنه قيل وماتنقمون منا الاالايمان لقلة انصافكم ولاجل ان أكثرَكم فاستون (السوال الثانى )اليهودكاهم فساق وكفار فلمخص الأكثر بوصف الفسق والجواد من وحهين (الاول) يعنى ان أكثركم ابما يقو لون مايقواون و يفعلون ما يعنى ان أكثركم ابما يقو لون مايقواون و يفعلون ما يعنى ان أ وأخذال شوة والتقرب إلى الملوك فأمتم في دينكم فساق لاعدول فان المكافر والمبتدع قَديكونَ عدَّلَ دينه وقديكون فاسق دينه ومعلوم ان كلهم ما كانو أكذلك فلذلك خص أكثرهم بمذا الحكم (والثاني) ذكر أكثرهم للايظن أن من آمن منهم داخل في ذلك \* مُعالَ تعالى (قل هل أنبئكم بشر من ذلك مثو بة عندالله من العند الله وغضب عليه وجعل منهم القردة والخنازير وعبد الطاغوت أوائك سر مكاناوأصل عن سواء المبل) وفيه مسائل (المسئلة الاولى) قوله من ذلك اشارة الى المنتقم لابد من حدف

علیه السلام لاالی ﴿ ٧٩ ﴾ شطابهم الروایة کافیل لما عرفت سره فال فنون الجایات الصادرة عنهم لاسکاد تناهی خلاآن انحصار ماحکی عنهم ههنافی المرتین و ترتبه علی حکایة ما فعلوا بالرسل علیهم السلام یقضی بان المراد ماذکر ناه والله عنده عمل الکتاب و قری عوا و صمو ابالضم عسلی تقدیر عماهم الله و صمهم أی و ماهم و صنوبهم بالسمی

والضّمَمَ كَايِقَالَ نَرُكَنَهُ اذَاصْرِ بِتَدَبِالنِيرِ لَمُوركِبُهِ اذَاصْرِ بَنه بركِبَكُ وقوله تعالى (كثير نهم) بدل من الضمير في الته اين وقيل خبرمبتد امحذوف أى أولئك كثير منهم (والله بصير بما يعملون) أى بما هلوا وصيغة المضارع لحكاية الحال الماضية استحضارا لصورتها الفظيمة ورعاية للغواصل والجلة تذبيل أشير به الى بطلان حسبانهم المذكورو وقوع الماضية استحضارا لصورتها الفظيمة ورعاية للغواصل والجلة تذبيل أشير به الى بطلان حسبانهم المذكورو وقوع المعانب من حيث المحتسبوا الشارة الجالية اكنى بها ﴿ ٦٢٦ ﴾ تعويلا على مافصل نوع تفصيل في سورة بئي اسرائيل

المضاف وتقديره نشر من أهل ذلك لانه قال من لعند الله ولايقال الملعون شرمن ذلك الدين بل يقال آنه شرعن لهذاك الدين فان قيل فهذا يقتضى كون الموصوفين بذلك الدين محكوم عليهم بالشمر ومعلومانه ليس كذلك قلنا انماخرج الكلام على حسب قولهم واعتقادهم فأنهم حكموابان اعتقاد ذلك الدين شعرفقيل الهم هب ان الامركذلك ولكن لعنة الله وغضمه ومسيخ الصور شرمن ذلك (المسئلة الثانية) مثو بة نصب على التمين ووزنها مفعلة كةولك مقولة ومحوزة وهو بمعنى المصدر وقدجاءت مصادرعلي مفعول كالمعقول والميسور فان قيل المثوبة مختصة بالاحسان فكيف جاءت في الاساء فلناهدا على طريقة قوله فبشرهم تعذاب ألم و قول الشاعر \* تحية بينهم ضرب وجيع \* (المسلة الثالثة )من في فولد من لعندالله ليحتمل وجهين (الاول) انه في محل الرفع على انه خبرمتدا محذوف فانه لماقال قل هل أنشكم بشر من ذلك فكائن قائلا قال من ذلك فقيل هُومُنْ لَمَنَهُ اللَّهُ وَنَظِيرِهُ قُولُهُ تَعَالَى قُلَ أُواْ نَبِئُكُمُ نَشَرُ مِنْ ذَلَكُمُ النَّارِكَا أَنَهُ قَالَ هُوالنَّارُ (الثاني) يجوزأن يكون في موضع خفض بدلامن شرو المعنى أنشكم بمن لعنه الله (المسئلة الرابعة) اعلم انه تعالى ذكر من صفاتهم أنواعا (أولها ) انه تعالى لعنهم (وثانيها) انه غضب عليهم (واللها )انه جعل منهم القردة والخازيز وعبدالطاغوت قال أهل التفسيرعني بالقردة أصحاب السبت وبالخناز يركفارمائدة عسى وروى أيضاأن المسخين كا نافى أصحاب السبت لان شبانهم مسخوا قردة ومشا يُخْهَم مسخواخناز ير( المسئلة الخامسة) ذكر صاحب الكشاف في قوله وعبد الطاغوت أنواعامن القرأآت (أحدها قرأ أبي وعيدوا الطاغوت (وثانيها) قرأان مسعودومن عبدوا (وثالثها) وعابد الطاغوت عطفاعلى القردة (ورابعها)وعابدي (وخامسها)وعباد (وسادسها )وعبد (وسائمها)وعيديه زن حطم (وثامنها) وعبيد (وتاسعها)وعبد بضمتين جيع عبيد (وطانسرها) وعبدة بو زن كفرة (والحادى عشر) وعبد وأصله عبدة فعد مَّت النَّاء للاصافة أوهو كغدم في جع خادم (والثاني عشم )عبد (والثالث عشر ) عباد (والرابع عشر) واعبد (والخامس عشر) وعبد الطاغوت على البناء للمغمول وحنف الراجع بمعنى وعبد الطاغوت فيهم أو بينهم (والسادس عشر) وعبد الطاغوت بمعنى صار الطاغوت معبود امن دون الله تعالى كقولك أمراذا صار أميرا ( والسابع عشير ) قرأ حرزعبد الطاغوت مفتح الدين وضم الباء ونصب الدال وجرالطاغوت وعابواهده القراءة على حرة ولحنوه ونسوه الى مالايجوز ذكر ، وقال قوم انهاليست بلحن ولاخطا وذكر وافيها وجوها ( الاول ) ان العبد هوالعبد الاانهم ضموا الباء للمبالغة كقولهم رجل حذروفطن للبليع في الحذروالفطانة فنأو يل عبد الطاغوت انه بلغ الغاية في طاعة الشيطان وهذا أحسن الوجوه (والسابي )ان العبدوالعبد لغتان كقولهم سبع وسبع الثالث )ان العبد جعه عبادوالعبادجعه عبد كثمار وثمر ثم استثقلوا ضمتين متوالية ين

والمعنى حسبوا أن لايصيبهم عذاب ففعلوا مأفعلوا من الجنالات العظيمة المستوجبة لائشد العقوبات واللهبصبر بتفاصيلها فكيف لايؤاخذهم بهاومنأين لهرذلك الحسبان الباطل ولقدوقع ذلكفي المرة الاولى حيث سلط الله تعالى عليهم نخت نمسر عامل لهرا سب على بابل وقيل جالوت الجزري وقبل ستجاريب من أهل نينوى والاول هوالاطهر فاستولىءلمي بيتالمقدس فقتل من أهله أربعين ألفاممن بقرأ التوراة وذهب البقية الىأرضه فبقواهناك على أقصى مامكون مزالذل والنكد الى أن أحد ثواتو يه صححة فردهم الله عن وجل الى ماحكى عنهم ورحس الحال ثم عادواالي المرة الآخرة من الافسادفبعث الله تمالي عليهم الفرس فغراهم ملك بايل من ملوك الطوائف اسمه

خيدرود وقيل خيدروس ففعل بهم مافعل قيل دخل صاحب الجيش مذ بحقرا بينهم فوجد فيه دما يغلي ﴿ فَابدلت ﴾ في الهم وقال و المنافق الماصد قوى فقتل عليه الوفامنهم ثم قال ان لم تصدقوى ما تركت منكم أحدا فقالوا انه دم يحي عليه السلام فقال بمثل هذا ينتقم الله تعالى منكم ثم قال يا يحيى قد ما ربى وربات ما أصاب قومك من

أجلك فاهداً باذنالله تعالى قبل أن لا أبقى احدا منهم فهدا ( لقد كفر الذين قالوا ان الله هوالمسيح ابن مريم) شروع في تفصيل قبائم النصارى وابطال أقوالهم الفاسدة بعد تفصيل قبائم البهود وهؤلاء هم الذين قالواان مريم ولدت لها قبل هم المكانية والمار يعقو بية منهم وقبلهم اليعقوبية خاصة قالوا ومعنى هذا أن الله تعالى حل مريم ولدت لها قبل هم المكانية والمار يعقو بية منهم وقبلهم اليعقوبية خاصة قالوا ومعنى هذا أن الله عن عنذاك علوا كبسيرا (وقال المسيم ) حال من فاعل قالوا في ذات عسى واتحد بذاته تعالى الله عندر قد مفيدة لمن يد

تقييم حالهم ببيان تكذيهم للمسيح وعدم الزجارهمعا أصرواعليه بماأوعدهم بهأىقالوا ذلكوقدقال المسيح مخسا طبالهم (يابني أسرائيل اعبدوا اللهر بی وربکم) فایی عبد مربوب مثلكم فاعبدواخالق وخالقكم (انه)أي الشان (ومن ينسرك الله) أى شيئانى عبادته أوفيما يحتص به من صفات الالوهية (فقدحرم الله عليه الجنة) فلن يدخلها بدا كالايصل اليه المعرم عليه المحرم فانهاد ارالموحدين واظهارالاسم الجلمل في موضع الاضمار لتهويل الامر وتربية المهابة (ومأواه النار) فأنهاهي العدة للمشركين وهذا يان لابتلائهم بالعقاب اثر يانحرمانهم الثواب ( وماللظ المسين من أنسار)أى مالهم من أحد ينصرهم

فابدلت الاولى بالفتحة (الرابع) يحتمل انه اراد أعبد الطاغوت فيكون مثل فلس وافلس محدفت الهمزة ونقلت حركتهاالي العين (الخامس) يحتمل انه أراد وعبدة الطاغوت كأقرى ثم حذف الهاء وضم الباء لئلا يشتبه بالفعل ( المسئلة السادسة ) قوله وعبد الطاغوت قال الغراءتاويله وجعل منهم القردة ومن عبد الطاغوت فعلى هذا الموصول محذوف (المسئلة السابعة) احبج أصحابنا بهذه الآية على أن الكفر بقضاء الله قالوا لان تقدير الآية وجعل الله منهم من عبدالطاغوت وانما يعقل معنى هذا الجعل اذاكان هوالذي جعل فيهم تلك العبادة اذلوكان جعل تلك العبادة منهم اكان الله تعالى ماجعلهم عبدة الطاغوت بلكانواهم الذين جعلوا أنفسهم كذلك وذلك على خلاف الآية قالت المعتزلة معناه انه تعالى حكم عليهم بذلك ووصفهم به كقوله وجعلوا الملائكة الذينهم عبادارجن أنامًا والكلام فيه قد تقدم مراراً ( المسئلة الثامنة ) قيال الظاغوت العمل وقيل الطاغوت الاحبار وكل من أطاع أحدا في معصية الله فقد عبده تم قال تَعالى أُولئك شرمكانا أي أولئك الملعو نون المسوخون شرمكانا من المؤمنين وفي لفظ الكان وجهان ( الاول ) قال ابن عباس رمني الله عنهما لان مكانَّهم سقر ولامكان أشد شرامنه ( والثاني ) انه أضيف الشرق اللفظ الى المكان وهوفي الحقيقة لاهله وهومن باب الكذاية كفولهم فلان طويل التجاد كثيرالرمادو يرجع حاصله الى الاشارة الى الشيئ بذكر لوازمه وتوابعه محقال وأضل عن سواء السبيل أي عن قصد السبيل والدين الحق قال المفسرون لما زلت هذه الآية عبر المساون أهل الكتاب وقالوا يا اخوان القردة والخناز برفافتضيو ونكسوا رومسهم \* قوله تعمالي ( وأذا جَاوً كُمْ قَالُوا آمنا وقدد خلوا بالكفروهم قد خرجوابه ) وفيه مسائل (المسئلة الاولى) فالوائزات هذه الآية في ناس من اليهود كانوا يدخلون على الرسول دا م الصلاة والسلام و بظهرونله الايمان نفاقاً فاخبره الله عزوجل بشأنهم وانهم يخرجون من مجلسك كما دخلوا لم يتعلق بقلبهم شيء من دلا ثلك وتقر يراتك ونصائحك وتذكيرا تك (المسئلة الثانية )الباء في قوله دخلوا بالكفر وخرجوابه يغيد بقاء الكفر معهم حالتي الدخول والخروج من غير نقصان ولا تغيير فيه البتذكا تقول دخل زيد بثو به وخرج به أى بتى ثو به حال الخروج كاكان حال الدخول ( المسئلة الثالثة ) ذكرعندالدخول كلة قدفقال وقددخلوابالكفر وذكرعندالخروج كلذهم فقال وهم قدخر جوابه قالوا الفائدة فيذكر كلمة قدتقر يبالماضي من الحال والفائدة فيذكر كلةهم للتاكيد في اضافة المكفر البهم ونني أن يكون من النبي صلى الله عليه وسلم في ذلك فعل أي لم يسمدوا منك يامجدعند جلوسهم معكما يوجب كغرافتكون أنت الذي ألقيتهم في الكفر بلهم الذين خرجوا بالكفر باختيار أنفسهم (المشلة الرابعة) قالت المعتزلة انه تعمالي أضاف الكفراليهم حالتي الدخول والخروج على سبيل الذمو بالغ في تقر يرتلك الاضافة بقوله

بانفاذهم من النار امابطر بق المغالبة أو نظر بق الشفاعة والجع لمراعاة المقابلة بانظالمين واللام اما للعمد والجع ماعتبار معنى من كا أن الافراد في الضمائر الثلاثة باعتبار لفظها واماللجنس وهم داخلون فيددخولا أوليساووضعه على الاول موضع الضمير للتسعيل عليهم بأنهم ظلوا بالاشراك وعدلوا عن طريق الحق والجلة تذيل مقررالما قبسله وهواما من تمام كلام عسى عليه السلام واما وارد من جهته تعالى تأكيدا

لمقالته عليه السلام وتقريرا لمضمونها وقد قيل انه من كلامه عز وجل على معنى أنهم ظلموا وعدلوا عن سبيل الحق فيما تقولوا على عيسى عليه السلام فلذلك لم يساعدهم عليه ولم ينصر قولهم ورده وأنكره وان كانوا معظميته بذلك ورافعين من مقداره أومن قول عيسى عليه السلام على معنى لا ينصركم أحد فيما تقولون ولا يسساعدكم عليه لا ستحالته و بعده عن المعتمول وأنت خبير بأن التسعير عماحكي عليه 378 مج عنه عليه السلام من مقابلته لقولهم

وهم قدخر جوابه فدل هذا على أنه من العبد لامن الله والجواب المعارضة مالعلم والداعي \* ثُم قال نعالى ( والله أعلم بماكانوا يكتمون ) والغرض منه المبالغة فيما في قلو جهمت الجدو الاجتماد في المكريالسلين والكيديهم والبغض والعداوة لهم \* ثم قال تعالى ( وترى كثيرا منهم بسسارعون في الأثم والعدوان وأكلهم السحت لبنس ماكانوا يعملون ) المسارعة في السي الشم وع فيه تسرعة قيل الاثم الكذب والعدوان الظلم وقيل الاثم مايختص بهم والعدوان مآيتهداهم الىغبرهم وأما أكل السعت فهوأخد الرسوه وفد تقدم الاستقصاء في تفسير السحت وفي الآية فوأمد ( الاولى ) انه تعالى قال وترى كشرامنهم والسب انكلهم ماكان بفعل ذلك بلكان بعضهم يستمحي فيسترك ( والفائدةُ الثانيةُ ) ان لفظ المسارعة انمايستعمل في أكثر الامر في الحير قالَ تعمالي يسارعون في الخيرات وقال تعالى نسارع الهم في الخيرات فكان اللائق بهذا الموضع لفظ العجلة الاأنه تعالى ذكر لفظ المسارعة لفائده وهي انهم كانوا يقدمون على هذه المنكرات كانهم محقون فيد (الفائدةالذالذة) لفط الاتم تتناول جيع المعاصي والمنهيات فلماذكر الله تعالى بعده العدوان وأكل السحت دل هذا على ان هذي النوعين أعظم أنواع المعصية والاتم الله معقل تعالى ( اولاينها هم الربانيون والاحبار عن قولهم الامم وأكلمهم السخت لبنس ماكا وا يصنعون ) معنى لولاهمنا التحضيضوالتوبيخ وهو بمعنى هلا والكلام في تفسير الريانيين والاحبار قد تقدم قال الحسن الريانيون عماء أهل الانجيل والاحبار علاء أهل الوراة وقل غيره كله في اليهود لانه متصل بذكرهم والمعني ان الله تعالى اسنبعد من علاء أهل الكتاب أنهم مانهوا سفاتهم وعوامهم عن المعاصي وذلك يدل على أن تارك اللهي عن المنكر عنزلة مراكبه لانه تعالى ذم الفر يقين في هذه الآية على لفظ واحد بل نقول الذم تارك النهى عن المنكر أفوى لانه تعالى قال في المقدمين على الاثم والعدوان أكل السحت لبئس ماكاً وا يعملون وقال فى العلماء التاركين للنهى عن المنكر لبئس ماكانوا يصنعون والصنع أقوى من العمل لان العمل انمايسمي صناعةً اذاصارمستقرا راسخامتمكنا فجعلجرم العاملين ذنباغير راسخ وذنب الناركين لنهى عن المنكر ذنبارا سخاوالامر في الحقيقة كذلك لان المعصية مرض الروح وعلاجه العلماللة و بصفاته و باحكامه فاذا حصل هذا العلم وما زالت المعصية كان مثل المرض الذي شرب صاحبه الدواء فازال فكما أن هناك يحصل العلمبان المرض صعب شديد لايكاد يزول فكدلك العالم اذاأ عدم على المعصية دل على أن مرض القلب في غاية القوة والشدة وعن ابن عباس هي أسداية في القرآن وعن الصحالة مافي القرآن آية أخوف عندي منها والله أعم الله قوله تعالى ( وقالت اليهود يدالله مغلولة غلت ايديهم وله نوا بماقالوا) اعم أننى الآية مسائل ( المسئلة الاولى ) في هذا الموضع اشكال وهو أنالله تعسالي حكي عن اليهود أنهم قالواذلك ولاشك في ان الله تعالى صادق في كل ما أخبر عنه ونرى اليهود

الساطل بصريحالود والابكار والسوعيد بحرمان الجمةودخول النار بمعردعدم مساعدته على ذلك ونفي نصرته له معحلوه عن الفائدة تصو يرللتوي بصورة الضعيف وتهسوين للخطب في مقام بهو يله بل ر عما يوهم ذلك يحسب الظاهر مالابليق بشأنه عليه السلاممن توهم المساعدة والنصس لاسيامع ملاحظ فقوله وان كأنوامعظمين لدالح الاأن يحمل الكلام على التهكم بهم وكذاالحال على تقديركونه من تمام كلامه عليه السلام فانزجره عليدالسلام اياهم عن قولهم الفاسد عاذكر منعدم الناصر والمساعد بعدزجره اياهم بمامر منالرد الأكيدوالوعيدالشديد عدول من الافادة والتأثير ولاسبيل ههنا الى الاعتدار بالتهكم (لقد كفرالذين قالوا

أن الله ثالث ثلاثة ) شروع في بيان كفر طأفة أخرى منهم ومعنى قولهم ثالث ثلاثة ورابع ﴿ مطبقين ﴾ أربعة ويحوذك أحدهذه الاعداد مطلقا لاالثالث والرابع خاصة ولذلك منع الجمهور أن بنصب مابعده بان يقال ثالث ثلاثة ورابع أربعة وانميا ينصبه اذاكان مابعده دونه عربة كافى قولك عاشر تسعة وتاسع تمانية قيل انهم يقولون انالالهية مشتركة بين الله سجمانه وتعالى وعيسى ومربح وكل واحد

هؤلاه الهويو كده قوله تعالى المسيع أنت قلت الناس المخدوى وأمى الهيئ من دون القد فقوله تعالى الشائلاتة اى أحد اللائد آله توهو المسيع المسيع المسيع المسيعة المستحق المدود المستحق المستحق المستحق المستحد المستحدد المست

بربدون بالاول الذات وقيل الوجودو بالثاني العلمو الثالث الحياة فعنى قوله تعالى ومامن اله الاالهواحدالاالهواحد بالذات منزوعن شائبة التعدد بوجه من الوجوء (وانلم ينتم واعا بقواون) من الكفر الشنيع ولم بوحدوا وقوله تعالى (ليمسن الغين كفروا) جواب قسم محذوف سادممدجوابالشرط أى وباللهان لم ينتهوا ليمسنهم وانعاوصنع موضع ضميرهم الموصول لتكرير الشهادةعليهمبالكفر فن في قوله تعالى (منهم) ساسة أوليسن الذين بقوامنهم على مأكانوا عليدمن الكفرفن تبعيضية واعاجي بالفعل المني عن الحدوث تنبيها على أنالاستمرارهليه بعد ورودما ينصى عليه بالقلع من نصعیسی علیه السلام وغيره كفرجديد وغلوزا لمدعلي ماكاموا عليدمن أصلالكقر (عداب أليم )أى نوع

مطبقين متغقين على أنالانقول ذلك ولانعتقده البتة وأيضا المذهب الذى يحكى عن المقلاء لابد وأن يكون معلوم البطلان بضرورة العقل والقول بأن يدالله مغلولة قول باطل بديهة العقل لان قولتا الله اسم لموجود فديم وقادر على خلق العالم وايجاده وتكوينه وهذا الموجود يمتنع أن تكون بده مغلولة وقذرته مقيدة وقاصرة والافكيف عكنه مع القدرة التاقصة حفظ العالم وتدبيره اذائبت هذا فنقول حصل الاشكال الشديد في كيفية تصحييم هذا النقل وهذه الرواية فنقول عندنا فيه وجوه (الاول) لعل القوم اننا قالواهذا عملى سبيل الالزام فانهم لماسمعوا قوله تعالى من ذاالذي يقرض الله قرضاً حسنا قالوا لواحتاج الى القرض لكان فقيرا عاجرافلا حكموايأن الاله الذي يستقرض شدنامن عباده فقيرمعلول المدين لاجرم حكى الله عنهم هذا الكلام (الثاني) لعل القوم لمارأوا أصحاب ارسول صلى الله عايه وسلم في غاية الشدة والفقروا لحاجة قالواعلى سبيل السخر بةوالاستهزاءان الهمعد فقرمغلول اليدفلاقالواذلك حكى الله عنهم هذاالكلام (الثالث) قالالمفسرون اليهودكانوا أكثر الناس مالاوثروة مخلابعثالله نحمدا وكذبوا بهضيق الله عليهم المعيشة فعند ذلك قالت اليهوديد الله مغلولة أى مقبوضة عن العطاء علىجهة الصفة بالبخل والجاهل اذاوقع في البلاء والشدة والمحنة يقول مثل هذه الالفاظ (الرابع) لعله كان فيهم من كان على مذهب الفلسفة وهوأته تعالى موجب لداته وأن حدوث الحوادث عنه لايمكن الاعلى جبع واحدوسان واحد وانه تعالى غيرقادر على احداث الحوادث على غيرالوجوه التي عليها تقع فعبرواعن عدم الاقتدار على التغيير والتبديل بغل اليد (الخامس) قال بعضهم المرادهوقول اليهودان الله لايعذينا الايقدر الايام التي عبدنا العجل فيها الاانهم عبرواعن كونه تعالى غير منبلهم الافي هذا القدر من الزمان بهذه العبارة الفاسدة واستوجبوا اللعن بسبب فساد العبارة وعدم رعاية الادب وهذا قول الحسن فثبث أنهذه الحكاية صحيحة على كل هذه الوجوه والله أعلم (المسئلة الثانية) غلاليدو بسطها محاز شهور عن البخل والجود ومنه قوله تعالى أ ولاتجمل يدك مغلولة الى عتقك ولاتبسطها كل البسط قألوا والسبب فيه أن البدآلة لاكثر الاعمال لاسيما لدفع المال ولانفاقه فاطلقوا اسم السبب على المسبب وأسسندوا الجودوالبخل الىاليد والبنان والكف والانامل فقيل للجوادفياض الكف مبسوط البدو بسطالبنان تره الانامل ويقال البخيل كزالاصابع مقبوض الكف جعد الانامل فانقيل فلإكان قوله يدالله مغلولة المراد منهالبخل وجبأن يكون قوله غلت أيديهم المرادمنه أيضا البض لنصيح المطابقة والبخل من الصفات المذمومة التي فهي الله تعالى عنهافكيف يجوزأن يدعوعليهم بذلك فلناقوله بدالله مغلولة عبارة عن عدم المكنة من البذل والأعطاء تمان عدم المكتة من الاعطاء تارة يكون لاجل البخل وتارة بكون لاجل الفقروتارة يكون لأجل العجز فكذلك قوله غلت أيديهم دعاء عليهم بعدم القدرة والمكنة

شديد الالممن العذاب وهمرة الاستفهام في قوله تعالى (أفلايتو بون الى الله و يستغفرونه ) لانكارالواقع واستبعاده لالانكار الوقوع وفيد تجيب من اصرارهم والفاء للعطف على مقدريقة ضيدالمقام أى ألاينته ون عن ثلث العقائد الرائفة والا قاويل الباطلة فلايتو بون الى الله تعالى و يستغفرونه بالتوحيد والتنزيه عما نسبوه الهمن الاتحاد والحلول فدار الانكار والتعبيب عدم الانتها، وعدم التؤبة معا أو أيسمفون هذه الشهاذات المكررة والتشديدات المقررة فلا يتو بون عقيب ذلك فدارهما عدم التوبة عقيب تحقق ويوجها من سماع تلك القوارع الهاثلة وقوله عزوج ل (والله غفو ررحيم) جلة حالية من فاعل يستغفرونه مؤكدة اللانكار والتعجيب من اصرارهم على الكفر وعدم مسارعتهم الى الاستغفاراى والحال أنه تعالى مبالغ في المغفرة عنو سمار عنه فيغفر لهم عنداستغفارهم ويمنعهم

سواءحصل ذلك بسبب العجزأ والفقر أوالبخل وعلى هذا التقد يرفانه يزول الاشكال (المسئلة الثالثة) قوله غلت أيد بهم ولعنوا عاقالوافيد وجهان (الاول) أنه دعاء عليهم والمعنى انه تعالى يعلنا أن ندعو عليهم بهذا الدعاء كاعلنا الاستثناء في قوله لتدخلن المحد الحرام انشاءالله آمنين وكما علمنا الدعاءعلى المنافقين في قوله فزادهم الله مرصاوعلى أبي لهب في قوله تبت يداأ بي لهب (الثاني) انه اخبارقال الحسن غلت أيديهم في الرجه نم على الحقيقة أي شدت الى أعناقهم جزاءلهم على هذا القول فأن قِيل فأذاكان هذا الفلاا عاحكم به جزاءلهم على هذا القول فكان ينبغي أن يقال فغلت أيديهم قلنا حرف العطف وانكان مضمرا الاانه حذف لفائدة وهي انه للحذف كان قوله غلت أيديهم كالكلام المبتدابه وكون الكلام مبتدأ به يزيده قوة ووثاقة لان الابتداء بالشي يدل على شدة الاهتمام به وقوة الاعتناء بتقريره ونظير هذا الموضع في حذف فاء التعقيب قوله تعالى وإذقال موسى لقومدان الله بأمركم أن تذبحوا بقرة قالوا أتنحذنا هزوا ولم يقل فقالوا أتخذنا هروا وأماقوله ولعنوا بماقالوا قال الحسن عذبوا في الدنيا بالجزية وفي الآخرة بالنار جمع قال تعالى ( بل يداه مبسوطتان ) واعلم أن الكلام في هذه الآية من المهمات فان الآيات الكشيرة من القرآن ناطقة باثبات اليدفتارة المذكور هواليدمن غبر يان العدد قال تعالى يدالله فوق أبديهم وتارة بأثبات اليدين لله تعالى منهاهده الآية ومنهاقوله تعالى لابليس الملعون مامنعك أن تسجد لماخلقت بيدى وتارة باثبات الابدى قال تعالى أولم رواأنا خلفنالهم ماعلت أيدينا أنعاما اذاعرفت هذا فنقول اختلفت الامة في تفسير يدالله تعالى فقالت المجسمة أنها عضو جسماني كما في حق كل أحد واحتجواعليه بقوله تعالى ألهم أرجل عشون بهاأم لهم أيدبيط شون بها أملهم أعين يصرون بهاأملهم آذان يسمعون مهاوجه الاستدلال أنهتمالي قدح في الهية الاصنام لاجلأنهالس لهاشئ من هذه الاعضاء فلولم تعصل لله هذه الاعضاء لزم القرحف كونه الهاولمابطل ذلك وجب اثبات هذه الاعضاءله قالوا وأيضااسم اليد موضوع لهذا العضوفعمله علىشئ آخرترك للغة وانه لايجوز واعلمأن الكلام في ابطال هذآ القول مبى على انه تعالى ليس بجسم والدليل عليه أن الجسم لا ينعك عن الحركة والسكون وهمامحدثان ومالاينفك عن المحدث فهومحدث ولانكل جسم فهومتناه في المقداروكل ماكانمتناهياف المقدار فهومحدثولان كلجسم فهومؤلف من الاجزاءوكل ماكان كذلك كان قابلا للتركيب والانحلال وكل ماكان كذلك افتقر الى مايركبه ويولفه وكل ماكان كذلك فهومحدث فثبت بهذه الوجوه أنه يمتنع كونه زمالي جسما فيمتنعأن تكونيده عضواجسمايا وأماجهورالموحدين فلهمني لفظاليدقولان (الاول ) قول من يقول الفرآن للدل على أثبات اليدهة تعالى آمنا به والعقل لمادل على أنه يمتنع أن تكون دالله عبارة عن جسم مخصوص وعضوم كب من الاجزاء والانعاض آمنا به

من فضله (ماالمسيح ابن مريم الارسول) استثناف مسوق لتحقبق الحقالذىلامحيدعنه ويانحقيقة حاله عليه السلام وحال أمد بالاشارة أولاالى أشرف مالهما من نعوت الكمال التي بهاصارامن زمرة أكل أفرادالجنس وآخراالى الوصف المشترك بينهما ويينجيع أفراد البشر بل أفراد الحيوان استزالالهم بطريق التدريج عن رتبة الامسرارعلى ماتقولوا عليهما وارشادالهم الىالتويةوالاستغفارأي هومقصورعلي الرسالة لايكاد يتخطاها وقوله تعالى (قدخلت من قبله الرسل) صفة لرسول منبئة عن اقصافه بماينا في الالوهية فأن خلو الرسل السالفة عليهم السلام منذر يخلوه القبضى لاستعالة الوهيته أي ماهوالارسول كالرسل الخالية من قبله خصه الله تعالى ببعض من الآمات

كاخص كلامنهم بعض آخر منهافان أحباللوتى على بده فقد أحيا العصافي بدموسى عليه السلام وجعلت ﴿ فاما ﴾ حية تسعى وهو أعجب منه وان خلق من غيراب فقد خلق آدم من غيراً بولا أم وهو أغرب منه وكل ذلك من حنا به عزوجل وانما موسى وعيسى مظاهر لشونه وأفعاله ( وأمه

صديقة ) أي وما أمه أيضا الاكسار النساء اللاى يلاز من الصدق أوالتصديق ويبالغن في الاتصافى به فا رتبتهما الارتبة بشهر بن أحدهما نبي والآخر صحابي فن ابن لكم أن تصفوهما عالا يوصف به سار الانبياء وحواصهم (كانا بأ كلان الطعام) استثناف مبين لما أشر اليه من كونهما كسار أفراد البشر في الاحتياج الى ما يحتاج اليه كل فرد من أفراده بل من افراد على المراح على الحبوان وقوله عزو جل (انظر كيف نبين لهم

الآيات) تعجيب من حال الذين يدعون لعهسا الربوبية ولايرعوون عن ذلك بعدما بين لهم حقيقة حالهما بيانالايحوم حوله شائبة رسوكيف معمول الدين والجلة في حيزالنصب معلقة لانظر أى انظر كيف نبين لهم الآيات الباهرة المنادية ببطلان ماتقولوا عليهما نداء يكاد يسمعه صم الجبال ( ثم انظر أنى رو فکون) ای کی**ف** بصرفون عن استاعها والتامل فمهاوالكلام فيه كافيماقبله وتكرير الامر بالنظر للمبالغة فىالتجيب ونم لاظهار مابين العجبين من التفاوت أى ان بيانناللا كاتأمر بديع فيبابه بالغلاقامي الفايات القاصية من التعقيق والايضاح واعرامنهم عنهامع انتغاء مايصحهالمرة وتعاصدما وجب قبولها اعجب وأبدع (قل) أمرله عليدالصلاة والسلام

فاما اناليد ماهى وما حقيقتها فقدفوضنامعرفتها الىاللة تعالى وهذاهوطر بقة السلف وأما المنكلمون فقالوا البدتذكر في اللفة على وجوه (أحدها) الجارحة وهو معلوم ( وثانيها ) النعمة تقول لفلان عندي بدأشكره عليها ( وثالثها ) القومقال تعالى أولى الابدى والابصار فسروه ذوى القوى والعقول وحكى سيبويه انهم قالوا لايدلك بهذا والمعنى سلب كال القدرة ( ورابعها) الملك بقال هذه الضيعة في دفلان أي في ملكه قال تعالى الذي مده عقدة النكاح أي علك ذلك ( وخامسها ) شدة العنابة والاختصاص قال تعالى لما خلقت بيدي والراد تخصيص آدم عليه السلام بهذا التشريف فانه تعالى هو الخالق لجميع المحلوقات ويقال يدى لك رهن بالوفاء اذاضمن له شيئا اذاعر فت هذا فنقول اليد في حق الله عتنم أن تكون عمني الجارحة وأماسا رالماني فكلها حاصلة وههناقول أخرو هوان أباالحسن الاشعري رحمه الله زعم في بعض أقواله أن اليدصفة قائمة بذات الله تمالى وهي صفة سوى القدرة منشانهاالنكوين على سببل الاصطفاءقال والذي يدل عليه انه تعالى جعل وقوع خلق آدم بيديه علة لـكرامه آدم واصطفائه فلوكانت اليد عبارة عن القدرة لامتنع كونه علة الاصطفاء لان ذلك حاصل في جيع المخلوفات فلا مد من أثبات صفة أخرى ورآء القدرة يقع بها الحلق والتكو ين على سبيل الأصطغاء وأكثر العلاء زعوا أناليد في حقالله تعالى عبارة عن القدرة وعن النعمة فان قيل ال فسرتم اليد في حقالله تعالى بالقدرة فهذا مشكل لان قدرة الله تعالى واحدة ونص القرآن ناطق بإثبات البدين تاره وبإثبات الايدي أخرى وان فسيرتموها بالنعمة فنص القرآن ناطق بإثبات اليدين ونعمالله غير محدودة كإقال وانتمدوا نعمذالله لأتحصوها والجواب ان اخترنا تفسيرا ليد بالقدرة كان الجواب عن الاشسكال المذكو ران القوم جعلوا قوله بهدالله مغلولة كاية عزاليخل فأجيبواعلى وفق كلامهم فقيل بلىداه مبسوطنان أي ليسُ الامرعلي ماوصفتموه به من البخل بل هو جوادعلي سبيل الكمال فان من أعطي يده أعطى على أكمل الوجوه وأما ان اخترنا تفسسير اليد بالنعمة كان الجواب عنَّ الاشكال المذكور من وجهين (الاول)أنه نسبة بحسب الجنس ثم يدخل تحتكل واحد منالجنسين أنواع لانهاية لهافقيل نعمتاه نعمةالذين ونعمةالدنياأ ونعمةالظاهرونعمة الساطن أو نعمة النفع ونعمة الدفع أونعمة الشسدة ونعمة الرخاء ( الثاني ) ان المراد بالسبة المبالغة في وصفّ النعمة ألآرى ان قولهم لبيك معنا، المامة على طاعتك بعد اقامة وكذلك سعديك معناه مساعدة بعد مساعدة وليس المراد منه طاعتين ولا مساعدتين فكذلك الآية المعني فيهاأن النعمة متظاهرة متتابعة ليست كاادعيمن أنهامقبوصنة ممتنعة المُممَّقال تعالى (ينفق كَيْف بشاء) أي برزق و تخلق كيف يشاء ان شآء قتروان شاء وسع وقال ولو بسطالله الرزق لعباده لبغوا فيالأرض ولكن ينزل بقدر مايشاء وقال يبسطال زق لمن يشاء و يقدر وقال قل اللهم مالك الملك الى قوله وتعزمن

بالزامهم وتبكيتهم اثر تعبيبه من احوالهم (المعدون من دون الله) أى متجاو زين اياه وتقديمه على قوله تعالى الرامه والا يملك لكم منرا ولا نفعا ) لمامر مرارا من الاهتمام بالمقدم والتشويق الى المؤخر والموسول عبسارة عن عيسى عليه السلام وايثاره على كلة من لصفيق ماهوالمرادمن كونه بمعن لمن الالوهية رأسابيان انتظامه عليه السلام في سلك الاشياء التي لا قدرة لها على شي أصلا وهو عليه السيلام وان

كان علاك فلك عليكة تعالى الأه لكنة لا يملكه من ذاته ولا يملك مثل هايض في الله تعالى من البلاطو المصائب وما ينفع يقمن الصنة و تقديم الضمر على النفع لان التحرز عند أهم من تحرى النفع ولان أدى درجات التأثير دفع الشرم جلب الخير وقوله تعالى (والله هو السميح العليم) حال من فاصل أنصدون موكد للانكاروالتو بينخ ومقر دللا لزام والتبكيت والرابط هو الواو أي أتشركون بالله تعالى ما لا يقدر على شئ من ضركم ونفعكم والحال على عمل الله تعالى هو المختص بالاحاطة

تشاءوتذل من نشاء بيدك الخيرواعلم أن هذما لآبة ردعلي المعتز لعوذاك لانهم فالوايجب على الله تعالى اعطاه الثواب للمطيعو يجب عليدأن لايعاقبدو يجب عليدأن لالدخل العاصى الجنةو يجب عليه عندبعضهم انبعاقبه فهذاالمنع والحجروالقبد بجري مجرى الغل فهم في الحقيقة فاللون بأن يدالله مغلولة وأماأهل السنةفهم القائلون بإن الملك ملكه وليس لاحد عليه استعماق ولالاحد عليه اعتراض كا قال قل فن علك من الله شيئاآن أراد أن بهلك المسيح بن مربع وأمه ومن في الارض جيه افقوله سيحانه بل يداً ه مبسوط ان ينفق كيف بشاء لآبستقم الاعلى هذا المذهب والمقالة والحدالله على الدين القويم والصر اطالستقيم \* مقال تعالى (وليزيدن كشيرامنهم ما أنزل اليك من ربك طفيانا وكفرا) وفيه مسئلتان ( ألمسئلة الاولى ) المراد بالكثير علما اليهود يعني ازدادوا عند نُرُولُ مَا أَنْزُلُ البِكُ مِن و بِكُ مِن القرآنُ والحِجْجِ شَدَّةً فِي الْكَفْرِ وَعْلَمِا فِي الانكار كايقال مازادتك موعظتي الأسراوقيل اقامتهم على الكفرز يادة منهم في الكفر (المسئلة الثانية) قال أصحابنادلت الآيةعلى أنه تعالى لايراعي مصالح الدين والدنيالانه تعالى لماعلمانهم يزدادون عندارال تلك الآبات كفرا وصلالا فلوكانت أفعاله معللة برهاية المصالح للعباد لامتنع عليه انزال تلك الآمات فلما أنزلها علنا أنه تعالى لاراعي مصالح العباد ونظيره قولة مزادتهم رجسالي رجسهم فأنقالوا علالله تعالى من حالهم أنهم سواء أنزلها أولم ينزلها فأنهم باتون بتلك الزيادة من الكفرفلهذا حسن مندتعالي انزالها قلنافعلي هذا التقدير لم يكن ذلك الازدماد لاجل انزال تلك الآمات وهذا عقضي أن تكون اضافة ازدياد الكفر الى انزال تلك الآيات باطلاوذلك تبكذيب لنص القرآن عثم قال تعالى (وألقينا بيمهم العداوة والبغضاء الى يوم القيامة ) واعلاأن اتصال هذه الآية بماقبلها هوأنه تعالى بينانهم انماينكرون نبوته بعد ظهور الذلائل على صحتها لاجل الحسد ولاجل حب الجاه والتيم والمال والسيادة ثمانه تعالى بين انهم لما رجوا الدنيساعلي الآخرة لاجرمان الله تعالى كإحرمهم سعادة الدين فكذلك حرمهم سعادة الدنيا لان كلفر بق منهم بني مصراعلى مذهبه ومقالته يبالغ في نصرته و يطمن في كل ماسواه من المذاهب والمقالات تعظيما لنفسهورو يجا لمذهبه فصار ذلك سببا لوقوع الخصومة الشديدة بين فرقهم وطوائفهم وانتهى الامرفيه الىأن بعضهم يكفر بعضاو يغزو بعضهم بعضاوفي قوله والقينا بينهم العداوة والبغضاء قولان ( الأول )المراد منه مابين اليهودوا لنصارى من العداوة لانه جرى ذكرهم في قوله لا تتخذوا اليهودوالنصاري وهو قول الحسن ومجاهد (الثاني) أن المراد وقوع العداوة بين فرق اليهود فان بعضهم جبرية وبعضهم قدرية وبمضهم موحدة وبعضهم مشهة وكذلك بين فرق النصاري كالمكانية والنسطور يةوالبعقو ببذفان قيل فهذا المعنى حاصل بمامد بين فرق المسلين فكيف بمكن جعله عيباعلى اليهود والنصارى قلنا هذه البدع اعاحدثت بعدعصر الصحابة

التامذ بجميع المسموعات والمعلومات التي من جداتهاما أنتم عليدمن الاقوال الباطلة والعقائد الزائغة والاعمال السيئة وبالقدرة الباهرةعلى جميع المقدورات التيمن بجلتهامضاركمومنافعكم في الدنيا والآخرة (قل ما أهل الكتاب) تلوين للغطاب وتوجيدله الي فريق أهل الكتاب بطريق الالتفات على اسان النبي عليه الصلاة والسلام بعد ابطال مسلك كل منهماللمبالغة في زجرهم عاسلكوممز المسلك الباطل وارشادهم الى الامم المو"ناة (لاتغلوا في دخيكم ) أي لا تصاوزواالحدوهونهي النصاري عن رفع عيسي عن رتبة الرسالة الى ماتقولوا في حقه من العظيم والمهود عن وصعهم لدعليد السلام عن رتبته العلية الى ماتفولواعليدمن الكلمة الشعادوقيلهويغاص بالنصارى كافي سورة

النساء فذكرهم بعنوان أهلية الكتاب لتذكيران الانجيل أيضابنهاهم عن الغلو وقوله تعالى (غير ﴿ والتابعين ﴾ الحق) نصب على أنه نعت لمصدر محدوف أى لا تغلوا في دينكم غلوا غيرا لحق أي غلوا بإطلا أو حال من ضميرا لفاعل أي لا تغلوا في دينكم

حال كونه باطلاوقيل نصب على الاستثناء المتصل وقبل على المنقطع (ولاتتبعوا أهواء قوم قدصلوا من قبل) هم أسلافهم وأتمتهم الذين قد ضلوا من الفر يقين أومن النصارى على القولين قبل مبعث النبي عليه الصلاة السلام في شعر يعتهم (وأضلوا كثيرا) أى قوماً كثيرا بمن شايعهم في الزيغ والضلال أواضلالا كثيرا والمفعول محذوف (وضلوا) عند بعثة الحقو تبيين مناهج الاسلام (عن سواء

السبيل )حين كذبوه وحسدوه وبغواعليه وقيل الاول اشارة الى ضلالهم عنمقتضى العقل والشاني الي ضلالهم عاجاءبه الشرع (لعن الذي كفروا) أي لعنهم اللهعزوجلوبناء الفعل للمفعول للجري على سنن الكبرياء (من بني اسرائيل) معلق بمعذوف وقعمالامن الموصول أومن فاعل كفرواوقوله تعالى (على لسانداودوعسىن مريم) منعلق بلعن أي لعنهم الله تعالى في الزبور والأنجيل على لسانهما وقبل ان أهل ايلة لما اعتدوا في السبت دعاءليهم داودعليه السلام وقال اللهم العنهم واجعلهم آية فسيخهم الله قردة وأصحاب المائدة لما كفرواقال عيسي عليد السلاماللهمعذبمن كفر بعدماأكل من المائدة عدابالم تعذ به أحدامن العالمين والعنهم كالعنت

والتابعين أمافى ذنك الزمان فلمك شي من ذلك حاصلا فلاجرم حسن من الرسول ومن أصحابه جعل ذلك عيماعلى اليهود والنصارى ١٠٤ قال تعالى (كلااوقدوا نارا للعرب أطفأها الله ) وهذا شرح نوع آخر من أنواع المحن عن البهود وهوانهم كلاهموا بامريمن الاموررجه واخائبين حاسر ين مقهورين ملعونين كإقال تعالى صربت عليهم الذُّلَّةُ أَيْمَا تُقَفُّوا قَالَ قَتَادَةً لَا تَلْقَى اليَّهُودُ بَبِلْدَةً الأوجِدْتُهُمْ مَنْ أَذُلُ النَّاسِ\* مُمَّقَالَ تُعَالَىٰ (ويسعون في الارض فسادا ) اى ليس يحصل في امر همقوة من العزة والمنعة الأأنهم يسعون في الارض فساد اوذلك بإن مخدعواضعيفاويستخر جوانوعامن المكر والكيد على سبيل الخفية وقيل انهم لما حالفوا حكم النوراة تسلط عليهم بختنصر تم أفسدوا فسلط عليهم بطرس الرومي ثم أفسدوا فسلط عليهم المجوس نم أفسدوا فسلط عليهم المسلين \*مم قال تعالى (والله لا عب المفسدين) وذلك بدل على أن الساعى في الارض بالفساد ممموت عنداللة تعالى \* تمقال تعالى (واوأناً هل الكتاب أمنوا واتقوالكفرنا عنهم سياتنهم ولادخلناهم جنات النعم ) واعم أنه تعالى لما الغ فى دمهم وفى مجين طريقتهم بين أنهم او آمنوا واتقوا لوجدوا سعادات الآخرة والدنياأماسعادات الآخرهفهي محصورة في نوعين (أحدهما) رفع العقاب (والثاني) الصال النواب أمارفع العقاب فهوالمراد بقوله لكفرناعنهم سيآ تهم وأمأايصال الثواب فهوالمراد بقوله ولادخلناهم جنات النعيم فان قيل الاعان وحده سبب مستقل باقتضاء تكفير السيآت واعطاء الحسنات فلمضم اليدشرط التقوى قلناالمرادكونه آثيا مالاءان لغرض التقوى والطاعة لالعرص آخر من الاغراض العاجلة مثل مايفه له المنافقون \* ثم قال تعالى (واوأنهم أقاموا التو راة والانجيل وما أرن اليهم من ربهم لاكلوا من فوقهم ومن تحت أرجلهم) واعلم أنه تعالى لمامين في الآية الاولى انهم لوآمنوالفاز وابسعاداتالآخرة بين في هذه الآية أيضا انهم لوآمنو الفازوا بسعارات الدنيا ووجد واطيبانها وخيراتهاوفي اقامة النوراة والأنجيل ثلاثة أوجه (أحدها) أن بعملوا عافيها من الوفاء بعهود الله فيهاومن الاقرار بأسمالها على الدلائل الدالة على بعثة محدصلى الله عليه وسلم (وثانيها ) اقامة التوراة اقامة أحكامها وحدودها كإيقال أقام الصلاة اذاقام محقو فهاولا بقال لمن لم يوف شرائطهاانه أقامها (واللها) أقاموهانصب أعينهم للليزلواني شي من حدودها وهذهالوجوه كلهاحسنة لكن الاولأحسن واماقوله تعالى وماأنزل اليهم ففيه قُولان (الاول)أنه القران (والثاني )انه كتب سائر الانبياء مثل كتاب شعياء ومثل كتاب حيقوق وكتاب دانيال فان هذه الكتب ملوءة من البشارة بمبعث محد علية الصلاة والسلام واماقوله تعالى لاكلوا من فوقهم ومن تحت ارجلهم فاعلم أن اليمود لمااصر واعلى تكديب هجدعليه الصلاة والسلام اصابهم القحط والشدة وبلغوا الىحيث قالوايدالله مغلولة فالله تعالى بين أنهم اوتركوا ذلك الكفر لانقلب الامر وحصل الخصب والسعة

أصحاب السبت الله من من فأصبحوا خناز يروكانوا خسة آلاف رجل مافيهم امر أه ولاصبى ( ذلك ) أشارة الى اللعن المذكور وايشاره على الضمير للتنبيد على كال ظهو ره وامتيسازه عن نظائره وانتظامه بسببه في سلك الامور المشاهدة ومافيد من معنى البعد للا يذان بكمال فظاعته و بعد درجته في الشناعة والهول و هو مبتدأ يخبره قوله يعالى (بماعصوا و كانوا يعتدون) والجلة مستانية واقعة موقع الجواب عمائية أمن

الكلام كأنه قيل باى سبب وقع ذلك فقيل ذلك اللعن الهائل الفظيم بسبب عصياتهم واعتدائهم المستركايفيده الجمع بين صيغتي الماضى والمستقبل وينبئ عنه قوله تعالى (كانوالايننا هون عن منكر فعلوه) قابه استئناف مفيد بعبارته لاستمرار عدم المتناهى عن المنكر ولا يمكن استمراره الاباستمرار تعاطى المنكرات وليس المراد بالتناهى أن ينهى كل واحدمنهم الآخر عا يفعله من المنكركا ﴿ ٦٣٤ ﴾ هو المعنى المشهور لصبغة التفاعل بل مجرد صدور

و في قوله لاكلوا من فوقهم ومن تحت ارجلهم وجوه ( الاول) ان المراد منه المبالغة في شرح السعة والخصب لاان هناك فوقاوتحنا والمعنى لاكلوا أكلامتصلاك شيراوهو كاتفول فلان في الخيرمن فرقدالي قدمه تريدنكائف الخيروكثر ته عند.(الثاني) ان الاكل من فوق نزول القطر ومن تحت الارجل حصول النبات كأقال تعالى في سورة الاعراف ولوأن اهل القرى آمنوا واتقوالفنحنا عليهم بركأت من السماء والارض ( الثالث ) الاكل من فو ف كثرة الاشجسار المثمرة ومن تحت الارجل الزروع المغلة (والرابع) المراد أن يرزقهم الجنان اليانعة الثمار فيجتنون ماتهدل من روس الشجر ويلتقطون ماتساقط على الارض من تحت ارجلهم (والخامس) يشبه ان يكون هذا اشارة الى ماجرى على البهودمن بني قريظة وبني النضيرمن قطع تخيلهم وافساد زروعهم واجلائهم عن اوطانهم \* ثم قال تعالى (منهمامة مقتصدة ) معنى الاقتصادفي اللغة الاعتدال في العمل من غير غلوولا تقصيروأ صله القصد وذلك لان من عرف مطلوبه فانه يكون قاصداله على الطريق المستقيم من غيرا تحراف ولااضطراب أمامن الهجرف موضع مقصوده فانه يكون متحيراتارة يذهب عينا واخرى بسارا فلهذا السببجعل الاقتصاد عبارة عن العمل المؤدى الى الغرض مم في هذه الامة المقتصدة قولان (احدهما) أن المراد منها الذين آمنوامن أهل الكتاب كعبد الله بن سلام من اليهود والنجاشي من النصاري فهم على القصد من دينهم وعلى المنهم المستقيم منه ولم يميلوا الى طرفي الافراط والتفر بط(الثاني )المراد منها الكفار من أهل الكتاب الذي بكونون عدولافي دينهم ولايكون فيهم عنادشديدولاغلظة كاملة كاقالومن اهل الكناب من أن نأمنه بقنطار يؤده اليك \*ثم قال تعالى (وكثيرمنهمساءمايعملون)وفيه معنى التعجب كانه فيل وكثير منهم مااسوأ علهم والمراد منهم الاجلاف المذمومون المبغضون الذين لايؤ ترفيهم الدليل ولا ينجع فيهم القول \* قوله تعالى (بالنها الرسول بلغ ما أزل اليك من ربك) أمر الرسول الزينظر إلى قله المقتصدين وكثرة الفاسقين ولايخشي مكروههم فَقَالَ بِلْغُأَى وَأَصِيرِ عَلَى تَبِلِيغُ مَا أَنزَلتُهُ البِكُ مِن كَشَّف أَسرارِهِم وفَضَّا ثُع أَفعالهُم فَانَ الله يعصمك من كيدهم و يصونك من مكرهم و روى الحسن عن النبي صلى الله عليه وسلم قال انالله بعثني برسالته فضقت بهاذرعاوعر فتانالناس يكذبوني والبهود والنصاري وقريش بحوفوني فلما أنزل الله هذه الآية زال الخوف بالكلية وروى ان الني صلى الله عليه وسلمكان أيام اقامته بمكة يجاهر ببعض القرآن ويخنى بعضه اشفافاعلى نفسهمن تسرع المشركين اليه والىأصحابه فلا أعزالله الاسلام وأيده بالمؤ منين قال له ياايها الرسول بلغ ماأنزل اليك من ربك أي لاتراقين أحداولا تترك شيئاما أنزل اليك خوفامن أَن يِنَالِكُ مَكُرُ وه \* ثُمُقَالُ تَعَالَى ﴿ وَأَنْ لَمْ تَفَعَلُ فَالِلْفَتُ رَسَالَتُهُ } وفيه مسائل (المسئلة) الأول ) قرأنافع رسالاته في هذه الآية وفي الانعام حيث يجمل رسالاته على الجمعوفي

النبي عن أشخاص متعددة من غيراعتبار أن يكونكل واحدمنهم ناهيا ومنهيا معاكمافي تراءوا الهلال وقيل التناهى معنى الانتهاء يقال تناهى عن الأمر وانتهىءنه اذاامتنع عندوتر كمفالجلة حينتذ مفسرةلما قبلها من المعصية والاعتداء ومفيدة لاسترارهما صريحا وعسلي الاول مغيدة لاستمرارانتف اءالنهى عن المنكريات لا يوجد فيما بينهم مس يتولاه في وقتمن الاوقاتومن صهرورته استمرارفعل · المنكرحسيماسيق وعلى كل تقدير فانفيده تذكير المنكرمن الوحدة نوعية لاشخصية فلا يقدح وصنفه بالفعل الماضي فى تعلق النهى مه لما أن متعلق الفعلاتماهوفرد من أفراد مالتعلق به النهي و الانتهاء من مطلق المنكر باعتبار تحققه في ضمن أي فرد كان من أفراد ، على أن

المضى المعتبر فى الصفة انماهو بالنسبة الى زمان العزول لاالى زمان النهى حتى يلزم كون النهى ﴿ الاعراف ﴾ بعدالفعل فلاحاجة الى تقديرالمعاودة أوالمثل أوجعل الفعل عبارة عن الارادة على أن المعاودة كالنهى لاتتعلق بالمنكر المفعول فلا بدمن المصيرالى أحدما ذكر من الوجهين أوالى تقدير المثل أوالى جعل الفعل عبارة عن ارادته وفى كل ذلك المفعول فلا بدمن المصيرالى أحدما ذكر من الوجهين أوالى تقدير المثل أوالى جعل الفعل عبارة عن ارادته وفى كل ذلك المفعول فلا بدمن المصيرالى أحدما في المفعول فلا بدمن المصيرالى أحدما في الموجهين أوالى تقدير المثل أوالى جعل الفعل عبارة عن ارادته وفى كل ذلك المعاودة في الموجهين أوالى تقدير المثل أوالى جعل الفعل عبارة عن الوجهين أوالى تقدير المثل أوالى جعل الفعل عبارة عن الموجهين أوالى تقدير المثل أوالى تعدير المؤلم الموجهين أوالى تقدير المثل أوالى جعل الفعل عبارة عن الموجهين أوالى تقدير المثل أوالى تعدير المثل الموجهين أوالى تعدير المثل أوالى تعدير المثل أوالى تعدير المؤلم الموجهين أوالى تعدير المثل أوالى تعدير المؤلم الموجهين أوالى تعدير المثل أوالى تعدير المؤلم المؤلم الموجهين أوالى تعدير المؤلم ا

تعسف لا يخنى ( ابئس ماكانوا يفعلون ) تقييح لسوء أعالهم وتعبيب منه بالتوكيد القسمى كيف لاوقد أداهم الى ماشرح من المدن الكبيروليس في تسببه بذلك دلالة على خروج كفرهم عن السببية معالا شارة الى سببته له فيما سبق من قوله تعالى لعن الذين كفروا فأن اجراء الحكم على الموصول مشعر بعلية مافي حيز الصلة له لماأن ماذكر في حيز السببة مشتمل على كفرهم أيضا ﴿ ٦٣٥ ﴾ ( ترى كثيرا منهم ) أى من أهل الكتساب ككيب بن

الاشمرف وأضرابه حيث خرجوا الى مشركى مكةليتفقواعلى محاربة النيعليدالصلة والسلام والرؤيسة بصر بةوقوله تعمالي ( تولون الذي كفروا) حالمن كثعرا لكونه مدوصوفا أي يوالون المشركين بغضار سول الله صلى الله عليه وسلم والمومنين وقيسلمن منافقي أهل الكتاب يتولون اليهود وهوقول ا بن عبساس رضى الله تعالى عنهما ومجاهد والحسن وقيل يوالون المشركين ويصافونهم ( لبئس ماقدمت لهم أنفسهم ) لبنس شيئاً قدموا لبردوا عليه يوم القيامة (أن سخط الله عليهم) هوالمخصوص بالمدم على حمدف المضاف واقامة المضاف اليدمقامد تنبها على كال التعلق والارتباط ينهمساكا مهاشي واحد ومبالغةفي الذم أىموجب سخطه

الاعراف برسابتي على الواحدوقرأ جفص عن عاصم على الضد ففي المائدة والانعام على الواحد وفي الاعراف على الجمع وقرأ ابن كشرف الجمع على الواحد وقرأ ابن عامر وأبو بكرَ عن عاصم كله على الجمع \* حجة من جع أن الرسل يبعثون بضروب من الرسالات وأحكام مختلفة في الشر يعة وكل آية أنزلها الله تمالى على رسوله فهي رسالة فحسن لفظ الجمع وأمامن أفرد فقال القرآن كله رسالة واحدة وأيضافان لفظ الواحد قديدل على الكثرة وان لم يجمع كقوله وادعوا ثبوراكثيرا فوقع الاسم الواحد على الجمع وكــذا همنالفظارسالة وأنكان واحداالاانالمراد هوالجمع ( المسئلة الثانية ) لقائل أن يقول انقوله وانلم تفعل فابلغت رسالته معناه فأنام تبلغ رسالته فابلغت رسالته فأى فألدة فهدا الكلام أجابجهور المفسرين بانالمراد آنكان لمتبلغ واحدا منهاكنت كمنلم يبلغشينا منها وهذاالجواب عندي صعيف لان مزأتي بالبعض وتراءالبعض لوقيل انه ترك الكل لكان كذباولوقيل أيضاان مقدار الجرم في ترك البعض مثل مقدار الجرم في ترك الكل فهو أيضامحال ممتنع فسقط هذا الجواب والاصح عندى أن يقال انهذا خرج على قانون قوله ١٠ أنا أبو النجم وشعرى شعرى \* ومعنا ، أن شعرى قد بلغ في الكمال والفصاحة الىحيث متى قيل فيه انه شعرى فقد انتهى مدحه الى العابة التي لايمكن أن يزادعليها فهذاالكلام يفيدالمبالغة النامة منهذا الوجه فكذاههنا فادلم تبلغ رسالته فابلغت رسالته يعني انهلايمكن أن يوصف ترك التبليغ بتهديد أعظم مزانه ترك التبليغ فكان ذلك تنبيها على غاية التهديدوالوعيدوالله اعلم [ المسئلة النالذ ) ذكر المفسرون في سبب نزول الآية وجوها (الاول) انهانزات في قصة الرجم والقصاص على ماتقدم في قصةاليهود(الثاني)نزلت في عيب اليهود واستهزائهم بالدين والنبي سكتء نهم فنزلت هذه الآية (الثالث) لمانزلتآية التخييروهوقوله ياأيها النبي قلّ لازواجك فلم يعرضها عليهن خوفامن اختيارهن الديافتزلت ( الرابع ) نزلت في أمرزيدوزينب بنتجش قالت عائشة رضى الله عنها من زعم ان رسول الله صلى الله عليه وسلم كتم شيئا من الوحى فقد أعطم الفرية على الله والله تعالى يفول يأأيها الرسول بلغ واوكتم رسول الله شيئا من الوجى لكتم قُوله وتخفى فى نفسكِ ما الله مبديه ( الخامس ) زَرْلت في الجهاد فان المنافقين كانوا يكرهونه فكان يمسك أحيانا عن حُثهم على الجمهاد (السادس) لمانزل قوله تعالى ولاتسبوا الذين يدعون من دون الله فيسبوا الله عدوا بغير علم سكت الرسول عن عيب الهتهم فنزلت هذه الآية وقال بلغ بعني معايب الهتهم ولاتحفها عنهم والله يعصمك منهم ( السَّابِع ) نزلت في حقوق المُسلِّ بنوذلك لانه قال في حجسة الوداع لمابين الشرائع والمناسك هل بلغت قالوانعم قال عليه الصلاة والسلام اللهم فاشهد ( الثامن) روى انه صلى الله عليه وسلم نزلت نحت شجرة في بعض أسفاره وعلق سيفه عليها فأتاه اعرابي وهونائم فاخذسيفه واخترطه وقالىامجمد من يمنعك مني فقال الله فرعدت يدالاعرابي وستقط

تعالى ومحله الرفع على الابتداء والجملة قبله خبره والرابط عند من يشترطه هوالعموم أولا ـ اجمة اليدلان الجملة عين انستدا أوعلى أنه خبر لمبتدأ محذوف يذي عنه الجملة المتقدمة كائه قيل ماهوأ وأى شي هوفقيل هوأن سخط الله عليم وقيل المخصوص بالذم محذوف وما اسم تام معرفة في محل رفع بالفاعلية لفعل الذم وقد مت لهم أنفسهم جسلة في محل الرفع على أنها صغة للجيغ صوص بالذم قائمة مقامه والتقدير لبنس الشي شي قدمته لهم أنفسهم فقوله تعالى أن سخطالله عليهم بدل منشي المحذوف وهذا مذهب سيبويه (وفى العذاب) أي عذاب جهنم (هم خالدون) أبد الآبدين (ولوكانوا) أى الذبن يتولون المشركين من أهل المكتاب (يؤمنون بالله والنبي) أى نييهم (وما أنزل اليه) من المكتساب أولوكان المنافقون يؤمنون بالله ونبينا ايمانا صحيحاً (ما اتخذوهم) أى المشركين أواليهود (أولياء) ﴿ ٦٣٦ ﴾ فان الايمان بمساذكر وازع عن توليهم قطعاً

السيف من يده و ضرب براسه الشجرة حتى انتثر دماغه فانزل الله هذه الآية و بين انه يعصُّه من الناس (النَّاسُم) كان يهابِقر يشا واليهود والنصاري فأزال الله عن قلبه تلك الهيبة الهذه الآية (آلعاشر) نزات الآية في فضل على بن أبي طالب رضي الله عنه وال نزلت هذه الأية أخذيده وقال من كنت مولاه فعلى مولاه اللهم وال مزوالاه وعادمن عاداه فلقيه عمر رضى ألله عند فقال هنيئالك بابن أبي طالب أصبحت مولاى ومولى كل مؤمن ومؤمنة وهوقول اين عباس والبراء بن عازب ومجدين على واعلم أن هذه الروامات وان كثرت الاان الاولى حله على انه تعالى آمندم مكرا يهود والنصاري وأمر وباظهار التيابغ من غير مبالاة مندبهم وذلك لان مافبل هذه الآية بكثير ومابعدها بكشيركما كان كلامامع اليهود والنصاري امتنع القاء هذه الآية الواحدة في البين على وجه تكون أجنيه عا قبلها ومارمدها (المسئلة الرابعة) \* في قوله (والله يعصمك من الناس) سو الوهوأنه كيف بجمع بين ذلك و بين ما ورى انه عليد الصلاة والسلام شبح وجهد يوم أحد وكسرت رباعيته وألجواب من وجهين (أحدهما) ان المراديع ممه من الفنل وفيه النبيه على أنه يجب عليه أن يحتمل كلمادون النفس من أنواع البلاء فا أشد تكليف الانبياء عليهم الصلاة والسلام (وثانيها) انها نزلت بعد يوم أحدوا عبرأن المرادمن الناس ههناالكفار بدليل الله قوله تعالى (أن الله لايهدى القوم الكافرين ) ومعناه انه تعالى لايدكنهم بماير يدون وعن أنس رضى الله عند كان رسول الله صلى الله عليه رسل يحرسه سعد وحذيفة حتى نرلت هذه الآية فاخرج رأسه منقية آدم وقال انصرفوا ياايها الناس فَقَد عَصِمَنِي اللَّهُ مِن النَّاسِ \* فُولِهُ وَوَالَى ( قُلْ مِا أَهْلِ الكِيَّابِ اسْتُمْ عَلَى شَيُّ حَتَّى تَقْيُمُوا التوراه والأنجيل وماأنزل اليكم من ربكم ) واعلمأنه تعالىلما امر مالتيليغ سواء طساب للسامع أوثقل عليه أمر بأن يقول الاهل الكتاب هذاالكلام وانكان تمايشق عليهم جدافقال قل يا أهل الكاب من اليهودو النصاري استم على سي من الدين ولاف أيديكم سئ من الحق والصواب كاتقول هذاالسر بسئ اذاأردت تحقيره وتصغير شأنه وقوله حتى نقيموا التوراه والانجيل وماأنزل اليكم من ربكم (وليزيدن كثيرامنهم ماأنرل اليك من ر بك طغيانا وكفرا) وهذا مذكور فيما قبل وأنتكرَ برُ للنَّا كيد ﷺ نمقال تعالى ﴿ فَلاَّ مأس على الموم الكافرين) وفيه وجهان (الاول) لا تأسف علمهم بسب زيادة طغيافهم وكفرهم فأنضررذلك راجع اليهم لااليك ولاالى المؤمنين (الثأني) لاتناسف بسبب نرول اللعن والعداب عليهم فأنهم من الكافرين المستحقين لذلك روى ابن عباس انه جاءجاعة من اليهود وقالوا يامحمد ألست تقر أن التوراة حق من الله تعالى قال بلي قالوا فالمامو منون بمها ولانومن يغيرها فنزات هذه الاكية به قوله تعسالي ( ان الذين أمنوا والذين هادواوا انصاري والصابئون من أمن بالله واليوم الآخر وعل صالحا فلاخوف عليهم ولاهم بحزنون ) قدتقدم تفسيرهذه الآية في سورة البقرة و بتي همنا مسائل

( ولكن كثيرا منهم فاسقون)خارجونءن الدين والايمان بالله ونديهم وكتمايهم أومتردون في النفاق مفرطون فيه (المجدن أشدالناس عداوةللذي آمنوا اليهود والذن أشركوا) جلة مستأنفذ مسوقةالتقرير ماقبلها من قبسائح اليهسود وعراقتهم فيالكفر وسبأر أحموالهم الشنيعة التيمن جلتها موالاتهم للمشركين أكدتبالنوكيدالقسمي اعتناء سيان تحقق مضمونهاوالخطاباما رسول الله صلى الله سليه وسلمأولكلأحد صالح له ایدانایان حالهم ممالايخني على أحدمن الناس والوجدان متعدالي اثنين أحدهما أشد الناس والثاني اليهودوماعطفعلمه وفيل بالعكس لأعماني الاصل مبتدأ وخبرو مصدالفائدة هوالخبر لاالمتدأ ولاضمرني

التقديم والتأخير اذا دل على الترتيب دليل وههنا دليل واضع عليه وهوأن المقصود بيان كون الطائفة بن ﴿ المسئلة ﴾ أشد الناس عداوة المومنين لاكون أشدهم عداوة الهم الطائفة بن المذكور تين وأنت خبير بانه بمعزل من الدلالة على ذلك كيف لاوالافادة في الصورة الثانية أنم وأكل مع خلوها عن تعسف التقديم والتأخير اذا لمعنى المك ان قصدت أين تعرف من أشد الناس عداوة المومنين وتبعت أحوال الطوائف طرا وأحطت

عالديم خبراو بالنت في تعرف احوالهم الظاهرة والباطنة وسعيت في تطلب ماعنسدهم من الامور البارزة والكامنة لهدن الاشد تينك الطائفتين لاغيرفتا مل واللام الداخلة على الموصول متعلقة بعدا وة مقوية لعملها ولايضر كونها مؤثلة بالناء مبنية علم اكلى قوله ورهبة عقابك وقيل متعلقة بمجذوف هوصغة لعداوة أى كائنة للذين آمنوا وصغهم الله تمالى بذلك لشدة شكيم تهم وتضاعف كفرهم ﴿ ٣٣٧ ﴾ وانهما كهم في اتباع الهوى وقربهم الى التقليد و بعدهم

عنالقيفيق وتمرنهم على التمردوالاستعصاءعلي الانبياء والاجتراءعلي تكذيبهم ومناصبتهم وفي تقديم اليهودعلي المشركين بعدار همافي قرن واحد اشعاربتقدمهمعليهمق العداوة كاأن في تقديمهم عليهم في قوله تعالى ولتجدنهم أحرص الناس على حيوة ومن الذين أشركواا مذانا يتقدمهم عليم في الحرص (والمجذنأقر بهممودة للذين آمنوا) أعيد الموصول معصلته روما لزيادة التوضيح والبيان (الذين قالوا انانصاري) عبرعنهم بذلك اشعارا بقرب مودتهم حيث يدعون أنهم أنصارالله وأوداءأهلالحقوان لم يظهر وااعتقاد حقية الاسلام وعلى هذه النكنة مبنى الوجه الثاني في تفسير قوله تعالى ومن الذين قالواانا ذصاري أخسدنا ميثساقهم والكلام في مفعولي أتعدن وتعلق اللام كالذي سبق

(المسئلة الاولى ) ظاهر الاعراب يقتضي أن يقال والصابئين وهكذا قرأ أبي بن كعب وابن مسعودوان كثير وللمخويين في علة القراءة المشهورة وجوه (الاول) وهومذهب الخُلْيِل وَسَبِبُو يُهُ ارتَّفُعُ الصَّابِنُونَ بَالابتداء على نية التَّاخيرُكانه قيلُ ان الدَّنَّ آمنوا والذين هادواوالنصاري منآمن بالله والبوم الآخروعمل صالحافلاخوف عليهم ولاهم يحزنون والصابئون كذلك فحذف خبره والفأئدة فيعدم عطفهم علىمن قبلهم هوان الصابئين أشدالفرق المذكور من في هذه الآية صلالافكانه قيل كل هوالا الفرقان أمنوابالعمل الصالح قبل اللهتو يتهيروأزال ذنبهم حتى الصابئون فانهران آمنواكانوا أيضًا كذلك (الوجَّه الثاني ) وهوقول الفراء انكلَّهَ انضعيفة في العمل ههنا و بيانه منوجوه (الاول) ان كلمة ان الماتعمل لكونها مشابهة للفعل ومعلوم ان المشابهة بين الفعل وبين الحرف ضعيفة (الثاني) انهاوان كانت تعمل لمكن انما تعمل في الاسم فقط أما الخبر فانه بني مرفوعاً بكونه خبرالمبتدا وليس لهذا الحرف في رفع الحبر تأثيروهذا مذهبالكوفيين وقدببناه بالدليل في سورةالبقرة في تفسير قوله ان الذين كفرواسواء عليهمأ أنذرتهم (الثاني) انها انمايظهر أثرهافي بعض الاسماء أماالاسماء التي لايتغير حالهاعنداختلاف العوامل فلايظهر أثرهذاالحرف فيهاوالامرههنا كذلك لان الاسم همهناهوقولهالذين وهذءالكاحة لايظهرفيها اثرالرفع والنصبوالخفض اذاثبتهذأ فنقول انهاذا كأناسم أن مجبث لايظهر فيهاثر الآعراب فالذى يعطف عليه يجوز النصب على اعمال هذا الحرف والرفع على اسقاط عله فلاجوز أن بقال انزيداو عرو قاتمان لان زيدا ظهر فسيه اثر الاعراب لكن انها يجوز أن يقسال ان هو لاء واخوتك يكرمونناوان هذانفسه شجاعوان قطاموهند عندنا والسبب فيجواز ذلكان كلةان كانت في الاصل صعيفة العمل واذا صارت بحيث لايظهر لها أثرفي اسمها صارت في غاية الضعف فجازال فع بمقتضى الحكم الثابت قبل دخول هذاالحرف عليه وهوكونه مبتدأ فهذا تقر رقول الفراءوهومذهب حسن وأولى من مذهب البصريين لان الذي قالوه يقتضي ان كلام الله على الترتيب الذي وردعايه ايس بصحيح وانما تنعصل الصحة عند تمكيك هذا النظم،وأماعلي قول الفراء فلاحاجة اليه فكان ذلك أولى (المسئلة الثانية) قال بعض النحو بين لاشك انكلةان من العوامل الداخلة على المبتدا والحبروكون المبتدأ مبتدأ والخبرخبراوصف حقبتي ثابت حال دخول هذاالحرف وقبله وكونه مبتدأ يقتضي الرفع اذا ببت هذا فنقول المعطوف على اسم ان يجوز انتصابه بناء على اعمال هذا الحرفّ ويجوزا رتفاعه ايضالكونه فيالحقيقة مبتدأ محدثاعنه ومخبراعنه طعن صاحب الكشاف فيهوقال انمانجوزا رتعاعه على العطف على محلان واسمهابعدذ كرالخبر تقول انزيدا منطلق وعرأ وعمرو بالنصب على المفظوالر فع على موضع ان واسمها لان الخبرقد تقدم واما قبل ذكر الخبرفهو غيرائز لانااورفعناه على محلان واسمها لكان العامل في خبرهما هو

والعديل عن جعل مافيه النفاوت بين الفريقين شيئا واحداقد تفاوتا فيه بالشدة والضعف أو بالقرب والبعد بان يقال آخرا ولتجدن أضعفهم عداوة الح أو بان قال اولا لتجدن أبعد الناس مودة الح للايذان بكمال تباين ما بين الغريقين من " التفاوت ببيان أن أحدهما في أقصى إمراتب أحد النقيضين والآخر في أقرب مراتب النقيض الآخر (ذلك )أى كونهم أقرب مؤدة للمؤمنين (بان منهم)اى بسبب أن منهم (قسيسين) وهم علاء النصارى وعبادهم وروساو هم والقسيس صيغة مبالغة من تقسس الشئ اذا تدبعه وطلبه بالليل سموا به لمبالغتهم في تتبع العاقاله الراغب وقيل القس بفتح القاف تتبع الشئ ومنه سمى عالم النصاري قسيسالتنبعه العلم وقيل قص الأثروقسه بمعنى وقيل انه أعجمى وقال قطرب القس والقسيس العالم بلغة الروم وقيل صنعت النصارى ﴿ ٦٣٨ ﴾ الأنجيل وما فيه و بني منهم رجل وقال في منهم رجل المالم المالم بني منهم رجل المالم المالم بني منهم رجل المالم المالم بالمنهم المالم بالمنه المنهم المنهم المنهم المالم المنهم الم

المبتداولوكان كذلك لكانالعامل فىخبرهما هوالابتداء لان الابتداء هوالمؤثرفي المبتدا والخبرمعاوحبننديلزم ف الخبرالمنأخرأن يكون مرفوعا بحرف ان و بمعنى الابتداء فيجتمع على المرفوع الواحد رافعان مختلفان وانه محال واعلم انهذا الكلام ضعيف وبيأنه من وجوه ( الأول )ان هذه الاشياء التي تسميها النحو يون رافعة وناصبة ليس معناهاانها كذلك لذواتها أولاعيانهافان هذالايقوله عاقل بلالمراد انهامعرفات بحسب الوضع والاصطلاح لهذه الحركات واجتماع المعرفات الكنبرة على الشيئ الواحد غبرمحال ألاترى الجميع أجزاء المحدثات دالة على وجود الله تعالى (والوجد الثاني) في ضعف هذا الجواب أنه بناه على أن كله أنَّ مؤثرة في نصب الاسم ورفع إلخبروالكوفيون يشكرون ذاك ويقولون لانأثيراهذا الحرف في رفع الحبرالبتة وقد أحكم اهذه المسئلة في سورة البقرة (والوجه الثانث) وهوان الاشياء الكثيرة اذاعطف بعضهاعلى البعض فالخبرالواحد لايكون خبراعنهالان الخبرعن النبئ عباره عن تعريف حاله وبيان صفته ومن المحال أن يكون حال الشيء وصفنه عين حال الآخر وصفته لامتناع قيام الصفة الواحدة بالذوات المختلفة واذاثبت هذاطهرأن الخبروانكان في اللفظ واحداالاائه في القدر متعدد وهو لامحالة موجود تحسب التدر والنبة واذا حصل التعدد في الحقيقة لمءتنع كون البعض مرتفعا بالحرف والبعدن بالابتداء ويهذا التقديرلم يلزم اجتماع الرافعين على مرفوع واحدوالذي يحقق ذنك انهسم أنبعد ذكر الاسم وخبره جازارفع والنصب في المعطوف عليه ولاشك ان هذا لمعطوف انداجا زذلك فيه لأنافضمر له خبراو حكمنابان ذبك الخبر المضمر مرتفع بالابتداء واذاثبت هذا فنقول ان قبل ذكر الخبراذاءطفناأسماعلي اسم حكم صريح ألعقل انه لابدمن الحكم بتقدير الخبروذلك اعا يحصل باضمار الاخبار المكثيرة وعلى هذا النقدير يسقط مأذكر من الالتزام والله أعلم (المسئلة النالثة )انه تعالى لمابين ان أهل الكتاب ليسواعلي شي ملم يو منوابين انهذا الحكم عام في الكل وانه لا محمل لاحد فضيلة ولا منقبةً الا اذا آمن بالله واليوم الآخر وعمل صالحًا وذلك لان الانسانله قوتان القوة النفيرية والقوة العملية أماكمال القوة النظرية فليس الابأن يعرف الحق واما كال القوة العملية فليس الابأن يعمل الحبر وأعطيرالمعارف شرفا معرفة أشرف الموجودات وهوالله سيحانه وتعالى وكال معرفته انما محصل بكونه قادراعلي الحشروالنشر فلاجرم كأن أبضل المعارف هوالاعان اللهواليوم الآخر وأفضل الخيرات في الاعال أمران المواظبة على الاعمال المشعرة بتعظيم المعبودوالسعى في ايصال النفع الى الخلق كاقال عليه الصلاة والسلام التعظيم لامرالله والسفقة على خلق الله مم بين تعالى ان كل من أتى بهذا الايمان و بهدا العمل فأنه يرد الفيامة من غيرخوف ولاحرن والغائدة فيذكرهما إن الحوف يتعلق بالمستقبل والحزن بالماضي فقال لأخوف عليهم بسبب مايساهدون من أهوال القيامة ولاهم يحزنون بسبب

يقالله قسيسالم ببدل دينه فنراعى هديه وديند قبللەقسىس(ورھبانا) وهوجهراهب كراكب وركبان وغارس وفرسان وقيل انه يطلق على الواحدوعلي الجمعوأنشد فيه قول من قال ﴿ لُوعا لَمْتُ رهباند برفي قلل #لاقبل الرهبان يعدوونزل \* والمزهيب التعبد في الصومعة قال الراغب الرهبانبة الغلوفي تحمل التعبد من فرطا الحوف والتنكير لافادة الكئرة ولابد مناعتبارهافي القسيسين أيضااذهي التي تدل على مودة جنس النصارىالمو منين فان اتصاف أفراد كثعرة لجس فخصلة مغلنة لاتصاف الجنس بها والافن اليهود أيضاقوم مهتدون ألاري الي عبدالله ان سلام وأضرا بهقال تعالىمن أهل الكتاب امدقائمة يتلون آمات الله آناء الليل وهم يستجدون الح لكنهم لمالم بكونوا في الكثرة

كالذين من النصارى لم يتعد حكمهم الى جنس اليهود (وأنهم لايستكبرون) عطف على أن منهم أى ﴿ ما فاتهم ﴾ و بانهم لا يستكبرون عن قبول الحق اذا فهموه و يتواضعون ولايتكبرون كاليهود وهذه الخصلة شاملة لجميع أفر ادالجنس فسببيتها لاقر بيتهم مودة للومنين واضحة وفيد دليل على أن التواضع والاقبال على العلم والعمل

والاعراض عن الشسهوات مجمود وان كان ذلك من كافر (واذا سمعوا ما أنزل الى الرسول) عطف على لا يستكبرون أى ذلك بسبكبرون وأن أعينهم تغيض من الدمع عند سماع القرآن وهو ببان لرقة قلوبهم وشدة خشيتهم ومسارعتهم الى قبول الحق وعدم ابائهم اياه (ترى أعينهم تفيض من الدمم) أى تنلى اللدمع فاستعبر له الفيض الذى هو الانصباب عن امتلاء ﴿ ٦٣٩ ﴿ ٢٣٩ ﴿ مالعة أو جعلت أعينهم من فرط البكاء كانها تغيض

يانفسها ( ما عرفوا منالحق) منالاولى لابتداء العاية والنانية لتبيين الموصول أي ابتدأ الفيض ونشأمن معرفة الحق وحصل من أجله و سبه و یحملان کون الثانية تبعيضية لانما عرفوه بعض الحق وحيث أبكاهم ذلك فاطنك الهم لوعرفواكلهوقروا القرآن وأحاطو ابالسنة وقرى ترى أعينهم على صيعة المبنى للمفعول (يقولون)استنناڧمېني على سؤال نشامن حكاية مالهم عندسماع القرآن كأنه قبل ماذا تقواون فقيل بقواون (ربناآمنا) مهدا أو عن أنزل هدا عليهأو بهماوق لحال من الصمير في عرفوا أومن الضمير المجرور في أعينهم لماأن المضاف جرو مكافي قوله تعالى ونزعنامافي صدورهم من غل اخوانا (فاكتبنا مع الشاهدين) أى الذن شهدوايانه رحقأو لنبوته أومعأمته

ما فاتهم منطيبات الدنيا لانهم وجدواأ موراأ عظم وأسرف وأطيب بما كارتحاصلة لهم في الدنيا ومن كان كذلك فأنه لايحزن سببطيا آت الدنيا فأل كيف عكر خلو المكلف الذي لا يكون معصوما عن أحوال القيامة والجواب من وجهين (الاول) أنه تعالى شرط ذلك بالعمل الصالح ولايكون آتيا بالعمل الصالح آلا اذا كان تاركا لجيم المعاصي ( والثاني ) انه أن حصل خوف فذلك عارص قليل لا يعتديه (المسئلة الرابعة ) قالت المعتزلة انه تعالى شرطعدم الخوق وعدم الحرن الاعان والعمل الصالح والمشروط الذي عدم عند عدم الشعرط ولزم أن من لم بأت مع الاعان العمل الصالح واله يحصل له الخوف والحزن وذلك ينع منالهفوعن صاحب الكبيرة والجواب انصاحب الكبيرة لا تقطع بأنالله يعفو عنه لا محالة فكان الخوف والحرن حاصلا قبل اطهار العفو ( الْمُسَلَّةُ الْخَامِسَةُ ) أَنَّهُ تَعَالَى قَالَ فِي أُولِ الْآيَةُ انْ الَّذِينَ آمْنُوا ثُمَّ قَالَ فِي آحرالا يَهْمَن آمن يالله وفي هذا التكرير فائدتان ( الاولى ) أن المنافقين كانوا يرعون الهم مؤمنون فالفَّالْدةِ في هذا التَّكر يُراخراجهم عن وعدعدم الخوف وعدم الحُرن (الفائدة الثانية) انه تعالى أطلق لفط الايمان والايمان يدخل تحته أقسام وأسرفها الايمان بالله واليوم الآخر فكانت الغائدة في الاعادة التب على أن هذن القسمين أسُرف أقسام الامان وقد ذكرنا و جوها كشيرة في قوله با بهاالذين آمنوا وكلها صالحة الهذا الموضع (المسئلة السادسة) الراجع إلى اسم أن محذوف والتقدير من آمن منهم الا أنه حسن الحدف لكونه معلوما والله أعلم \* قوله تعالى ( لقد أخدنا ميثاق بني اسرائيل وأرسلنا اليهم رسلا كلما جاءهم رسول بمالا تهوى انفسسهم فريَّقًا كذبو اوفريقًا يقتلون) اعلم أنَّ المقصود سان عتويني اسرائيل وشدة تمردهم عن الوفاء بمهدالله وهومتعلق ،اافته عالله مهالسورة وهو قوله اوفوا بالعذود فقال لقد أخذنا مبثاق بني اسرائيل سني حلَّقنا الدلائل وخلقنا العقل الهادي الى كيفية الاستدلال وأرسلنا اليهم رسلا بتعريف الشرائع والاحكام وقو لهكلاجاءهم رسول بمالاتهوى أنفسهم جله شرطبةوقعت صفة لقوله رسلا والراجع محذوف والتقدير كلا جاءهم رسل منهم بمالا تهوى أنفسهم أي بما يخالف أهواءهم ومايضاد شهواتهم من مشاق الكليف وهمنا والات (الاول) اين جواب الشرط فان قوله فريقا كفهوا وفريقا يقتلون لا يصلح ان يكون جوابا لهذا الشرط لان الرسول الواحد لا يكون فريقين والجواب انجوآب الشرط محدوف وانما جاز حذفه لان الكلام المذكور دليل عليه والتقدير كلما جاءهم رسول ناصبوه ثم انه قيل فكيف ناصبوه فتميل فريقا كذبوا وفريقا يقايقتاون وقوله الرسول الواحدلا يكون فريقين فنقول ان قوله كلا جاءهم رسول يدل على كثرة الرسل فلاجرم جعلهم فريقين ( السوال الثاني ) لم ذكر أحد الفعلين ماضيا والآخر مضارعا والجوب انه تعالى بين انهم كيف كانوا يكدبون عيسي وموسى في كل مقام وكيفكانوا يتردون على أوامر، وتكاليفه

الذينهم شهداء على الايم يوم القيامة وانماقالواذلك لانهم و جدوا ذكرهم في الأبجيل كذلك ( ومالنا لانو من بالله وما جاءنا من الحق ) كلام مستأنف قالوه تحقيق الايمانهم وتقريرا له بانكار سبب انتف أنه ونفيه بالكلية على أن قوله تعالى لانو من حال من الضمير في لنا والعامل ما فيه من الاستقرار أى أى شي حصل لنا غيرمو منين على توجيه إلانكار والنفي الى السبب والمسبب جيعا كما في قوله تعالى

ومالى الأعبدالذي فطرى ونظار مالى السبب فقط مع تحقق المسبب كافى فوله تعالى قالهم الاور منون وأمثاله قان همرة الاستفهام كاتكون تارة الانكار الواقع كافى أتضرب أباك وأخرى النكار الوقوع كافى أأضرب أبى كذلك ما الاستفهامية قد تكون الانكار سبب الواقع ونفيه فقط كافى الآية الثانية وقوله تعالى مالكم الاترجون لله وقارا فيكون مضمون الجالة الحلية محققا فان كلامن عدم الايمان وعدم الرجاء أمر محقق ﴿ ١٤٠ ﴾ قد أنكرون في سببه وقد تدون النكار سبب

وانه عليه السلام انماتوني في التيه على قول بعضهم لشوام تردهم عن قبول قوله في مقاتلة الجبارين وأماالقتل فهو مااتفق آهم فحق زكريا ويحيى عليهما السلام وكانواقد قصدوا أيضاقتل عيسي وانكانا للقمنعهم عن مرادهم وهميزعمون انهم قتلوه فذكر التكذيب للغط الماضي هنااشارة الى معاملتهم موسى عليه السلام لانه قدانقضي مرذك الزمان أدوار كشيرة وذكر القتل بلفظ المضارع اشارةالي معاملتهم معزكريا و يحيى وعيسى عليهم السلام لكون ذلك الزمان قريبا فكان كالحاضر (السوال الثَّالَ ) ما الفائدة في تقديم المفعول في قوله تعالى فريقا كذبوا وفريقا يقتلون والجواب قدعرفتان التقديم انمايكمون لشدة العناية فالتكذيب والقتل وانكأنامنكرين الاان تكذيب الانداء عليهم الصلاة والسلام وقتلهم أقبم فكان التقديم لهذه الفائدة هثم قال تمالي ( وحسبوا أن لاتكون فتند ) في الآية مسائل ( المسئلة الاولى )قرأحر، والكمائي وأبوعر وأن لامكون فتنة برفع نون يكون والباقون بالنصب وذكر الواحدى لهذا تقريرا حسنافقال الافعال على ثلاثة أضرب (فعل يدل على ثبات الشيء واستقراره ) تحوالعلم والتيقن والتيين فاكان مثل هذا يقع بعده أن النقطة ولم يقع بعده أَن الخَفيفة الناصَيةُ الفَعل وذلك لأن الثقيلة تدل على تُبات الشي واستقراره فاذاكان العلميدل على الاستقرار والنبات وأن الثقيلة تعيد هذاالمعني حصلت بينهما موافقة ومحانسة ومثاله من القرآن قوله تعالى و يعلون انالله هو آلحق المبين ألم يعلوا انالله هو يقبل النو بدعن عباده ألم يعلم أن الله يرى والبا زائدة (والضرب الثاني) فعل يدل على خلاف النباث والاستقرار نحو اطمع وأخاف وأرجو فهذا لايستعمل فيه الاالخفيفة الناصبة للفعل قال تعالى والذي أطمع أن يغفرلى خطيئتي تخافون أن يتخطفكم الناس فغشيناان يرهة هما (والضرب الثالث) فعل يحذومرة الى هذاالقبيل ومرة أخرى الى ذلك القيدل نحو حسب وأخواتها فتارة تستعمل يمعني أطمع وأرجو فيما لايكون ثابتا ومستقرآ وتارة بمعنى العلم فيما يكون مستقرا اذا عرفت هذآ فنقول يمكن آجراء الحسبان ههنا يحيث يغيد الثبات والاستقرار لان القوم كانواجازمين بأنهم لايقعون يسبب ذلك التكذيب والقتل في الفتنة والعذاب و يمكن أجراؤه بحيث لأيفيد هذا الثيات من حيث انهم كانو ايكذبون ويقتلون بسبب حفظ الجاء والتبع فكانوا بقلو بهم عارفين بأنذلك خطأ ومعصبة واذآكان اللفظ محتملا لكل واحدمن هذين المعندين الاجرم ظهرالوجه في صحة كل واحدة من هاتين القراءتين فن رفع قوله أن لا تكونكان المعنىانه لاتكون ممخففت المشددة وجعلت لاعوضا منحذف الضميرفلوقلت علت أن نقول بالرفع لم يحسن حتى تاتى عايكون عوضا من حدف الضمر تحوالسين وسوف وقد كقوله علم أن سيكون ووجه النصب طاهرتم قال الواحدى وكلا الوجهين قدجاءبه القرآنفثل فراءتمن نصبوأوقع بعده الخفيفة قوله أمحسب الدين يعملون السيئات

الوقوع ونفيه فيسمر يان الى المسيب أيضا كإني الآمة الاولى فيكون مضمون الجله الحالية مفروصاةطعافان عدم العبادة أمر مفروض حتماو قوله تعالى (و نطمع أن يدخلنار بنامعالقوم الصالحين) حال أخرى من الضميرالمذ كوربتقديرا متداوالعامل فيهاهو العامل في الاولى مقيد بهاأى أى شي حصل لناغير مؤمنين ونحن فطمعنى صحبة الصالحين أومن الضميرفي لانومن علىمعنى أنهم أنكروا على أنفسهم عدم ايمانهم وأنهم يطمعون في صحبه آلمو منين وقيل معطرف على يؤمن علم معنىومالنا نجمع يين ترك الايمان وبين الطمع المذكور (فأثمابهم الله عاقالوا)أىءناعتقاد من قولك هذا قول فلان أى معتقده وقرى م **فا** تاهمالل**ه(**جنات تجری من تحتُّها الانهارخالدين فمهما وذلك جزاء

المحسنين) أي الذين أحسنوا النظر والعمل أو الذين اعتاد واالاحسان في الامور والآيات الار بعروى أنها ﴿ ان ﴾ نزلت في النَّجَاشي وأصحابه بعث اليه رسول الله صلى الله عليه وسلم بكتابه فقرأه ثم دعا جعفر بن أبي طالب والمهاجرين معمم

وأحضر القسيسين والرهبان فأمر جعفرا أن يفرأ عليهم القرأن فقرأ سورة مريم فبكوا وآمنوا بالقرآن وقيل نزات في ثلاثين الوسبعين رجلامن فومه و فدوا على رسول الله صلى الله عليه وسلم فقرأ عليهم سورة مريم فبكوا وآمنوا (والذين كفروا وكذبوا بآياتنا أولئك أصحاب الجحيم) عطف التكذيب بآيات الله على الكفر مع أنه ضرب منه لما أن القصد الى ببان حال المكذبين وذكرهم بقابلة المصدقين بها جعامين ﴿ 181 ﴾ الترغب والترهب (باليها الذين آمنو الاتحرمواطيبات

ماأحلالله لكم )أي ماطاب ولدمنه كا نهلا تضمن ماسلف من مدح النصارىعلىالترهب ترغيب المؤمنين في كسر النفس ورفض الشهوات عقب ذلك بالنهى عن الافراط في الباب أي لاتمنعوها أنفسكم كمنع التحريم أولاتقولواحر مناهاعلى أنفسنامبالغة منكم في العزم على تركها ترهمدا منكم وتقشعا و روی أن رسولالله صلىالله علبه وسلم وصفالقيامة لاصماية يومافبالغ وأشبع الكلام في الانذار فرقوا واجتموا في يتعثمان ي مظمون واتفقوا عسلي أن لا يزالواصا أمين قائمين وأنالا ينامواعلى الفرش ولاياكلوا اللعموالودك ولانقر يواالنساءوالطبب ويرفضواالدنياو يلبسوا المسوح و يسجعوا في الارض وجبوامذا كيرهم فبلسغ ذلكرسولالله صلى الله عليه وسلم فقال لهم انى لمأومر بذلك

أن يسبقونا أمحسب الذين اجهترحوا السيشات ان تجعلهم الم أحسر، الساس أن يتركواومثل قرآءة من رفع أم يحسبون أنالانسمع سيرهم ونجواهم أيحسبون انما تمدهم به أيحسب الانسسان ان النجمع فهذه مخففة من الثقيلة لان الناصبة الفعل لايقع بعدها لينومثل المذهبين فىالظن قوله تظن أن يفعل انظنا أن يقيما ومن الرفع قوله واناطنا أنالن تقول الانس والجن وانهم ظنوا كاطناتم أنالز يبعث الله أحدافأن ههنا الخفيفة من الشديدة كقوله عسلم أن سيكون لان أن النساصية للفعل لاتجتمع مع لن لان لن تفيد النَّاكيد وان النَّاصبة تفيد عَدم الثبات كافر رناه ( المسئلة الثانية ) آن باب حسب من الافعال التي لابدلها من مفعواين الاانقوله أن لاتكون فتنة جلة قامت مقام مفعولي حسب لان معناه وحسبوا الفتة غيرنازلة بهم (المسئلة الثالثة )ذكر المفسر ون في الفتنة وجوهاوهي محصورة فيعذا بالدنيا وعذاب الاخرة معداب الدنيا أقسام منها القعط ومنهاالو باءومنهاالقتل ومنها العداوة ومنهاالبغضاء فيمايينهم ومنها الادبار والتحوسة وكلذلك قدوقع بهموكل واحد من المفسرين حمل الفتنة على واحد من هذه الوجوه واعلم أنحسبانهم انلاتقع فتنة يحتمل وجهين (الاول)انهم كانوابعتقدون ان النسخ ممتنع على شرع موسى عليه السلام وكانوا يعتقدون ان الواجب عليهم في كل رسول حاء بشر عآخرانه يجب عليهم تكذيبه وقنله (والثاني) انهم وان اعتقدوا في أنفسهم كونهم مخطئين فوذلك الشكديم والقتل الاانهم كانوا يقولون تحن أبناءالله وأحباوه وكانوأ يعتقدون اننبوة أسلافهم وآبائهم تدفع عنهم العقاب الذى يستمقونه بسبب ذلك القتل والتكذيب \* مم قال تعالى ( فعموا وصموا مم تاب الله عليهم مم عواوصموا كشرمنهم والله بصير عايعملون) وفيه مسائل (المسئلة الأولى) الآية دالة على ان عاهم وصممهم عن الهدَّاية الى الحق حصل من تين واختلف المفسرون في المرادبها تين المرتين على وجوه (الأول) المرّاد أنهم عواوصموا في زمان زكرياو يحيى وعيسى عليهم السلام ثم تاب الله على بعضهم حيث وفق بعضهم للاعان به مع عواوصموا كثيرمنهم في زمان محد عليه الصلاة والسلام بأنأنكروا نبوته ورسألته واعافال كثيرمنهم لأنأكثر البهود وانأصروا على الكفر بحمد عليه الصلاة والسلام الأأنجما منهم آمنوابه مثل عبدالله بن سلام وأصحابه ( الثاني) عواوصمواحين عبدوا العجل ثم تابوا عنه فناب الله عليهم ثم عوا وصموا كثيرمنهم بالتعنت وهوطلهم رو يدالله جهرة ونزول الملاتكة ( الثالث ) قال القفال رجه الله تعالى ذكر الله تعالى في سورة بي اسرائيل ما يجو ز أن يكون تفسير الهذه الآية فقال وقضيناالى بى اسرائيل في الكتاب لتفسدن في آلارض مرتين ولتعلن علوا كبيرا فاذاجاه وعدأولاهما بعثناعليكم عبادا لنساأولى باس شديد فجاسوا خلال المديار وكان وعدامغولا ممردد نالكم الكرة عليهم وأمدد ناكم باموال وبنين وجعلناكم أكثر نفسيرا فهذا فيمعني فعموا وصفوامم قال فاذاجا وعدالآخرة ليسووا وجوهكم وليدخلوا

ان لا نفسكم عليكم حقافصوموا ﴿ ٨١ ﴾ ث وأفطروا وقوموا وناموا فائى أقوم وأنام وأصوم وأفطر وآكل الليم والدسم وآئى النسام فن رغب عن سنتى فليس منى فنزلت (ولاتعندوا) أى ولا تثعدوا حدود ما أحل لكم الى ما حرم عليكم أوولا تسرفوا فى تناول الطيبات أو جعل تحريم الطيبات اعتدا، وظلافتهى عن مطلق الاعتداه ليدخل تعتم النهى عن تعربها دخولاً وليا لورودة عشيماً وأريدولا تعتدوا بذلك (ان الله لا يحب العندين) تعليل لما قبسله (وكلوا مارزقكم الله حلالاطيبا) أى ماحل لكم وطاب ممارزقكم الله فعلا لا مفعول كلواومن ابتدائية أو هوالمفعول وحلالا حاله من الموسول أو منابد الموسول أو منابده المحدوف أو صفة لم مدر محدوف ﴿ ١٤٢ ﴾ أى أكلا حلالا وعلى الوجوه كلها لولم

السجد كادخلوه أول مرة ولبتيروا ماعلوا تنب يرافهذا في معنى قوله ثم عوا وصموا كثير منهم (الرابع) انفوله فعمواوصموا انماكان برسول أرسل اليهم مثل داودوسليسان وغيرهما فأتمنوا به فتاب الله عليهم مم وقعت فترة فعموا وصموامرة أخرى ( المستسلة الثانية) قرئ عواوصموا بالضم على تقديرعاهمالله وصمهمالله أي رماهم وصربهم بالعمى والمصم كاتفول نزكته افاضر بته بالنزك وهورم قصير وركبته أفاضر بته بركبتك ( المسئلة الثالثة ) في قوله ثم عواوصموا كثير منهم وجوه (الاول ) على مذهب من يقول من العرب أكلوني البراغيث ( والثاني) أنَّ يصلُّون كثير منهم بدلاعتن المضمير في قوله مم عموا وصموا والامدال كثير في القرآن قال قمسالي الذي أحسن كل شي خلقسه وقال والفحلي الناس حج البيت من استطاع اليد سبيلا وهذا الابدال ههناف غاية الحسن لانه لوقال عواوصموالا وهم ذلك انكلهم صار واكذلك فلما قال كثيرمنهم دل على ان ذلك حاصل للا كثر لاللكل (الثالث) انقوله كثيرمنهم خبرمبتد امحذوف والنقديرهم كثيرمنهم (المسئلة الرابعة) لاشك ان المرادبهذا العمى والصمم الجهسل والكفرفنقول انفاعل هذا الجهل هوالله تعالى أوالعبدوالاول سطل قول المعتزلة والشاتي باطللان الأنسان لايختارالبتة تحصيل الجهل والكفرانفسه فان قالوا انمااختاروا ذلك لانهم طنوا أنه عَلم قلنا عاصل هذا انهم انمااختاروا هذا الجهل لسبق جهل آخر الاان الجهالات لاتسلسل بللابد من انتهاثها الى الجهل الاول ولا يجو زأن يكون فاعله هو العبدلماذكرناه فوجب أريكون فاعله هواللة تعالى ثم قال تعالى والله بصير بما يعملون أى من قتل الانبياء وتكذبب الرسل والمقصود منه التهديد ، قوله تعالى (لَعَدَ كَفُرَ الذين قالوا ان الله هوالمسيح ابن مربم وقال المسيح بابني اسرائيل اعدواالله ربي وربكم اعم أنه تعالى لمااستقصى الكلام مع اليهود شرع همنا في الكلام مع النصاري فحكى عن فريق منهم انهم قالوا ان الله هوالمسيح بن مريم وهذا هوقول اليعقو بية لانهم بقولون ان مريم ولدت الهاولعل معنى هذا المذهب انهم يقولون ان الله تعالى حل ق ذات عيسى واتحديدات عسي ثم حكي تعسالي عن المسيح انه قال وهذا تنبيه على ماهو الحجية القساطعة على فساد قول النصارى وذلك لانه عليه الصلاة والسلام لم غرق بين نفسه و بين غيره في أن دلائل الحدوث ظاهرة عليه # مُحقال تعسالي ( أنه من يشرك بالله فقد حرم الله عليه الجنة ومأواه النار وماللظ المين من أنصار) ومعناه ظاهر واحتبع أصحابنا على ان عقاب الفساق لايكون مخلدا قالواوذلك لانه تمالى جمل اعظم أنواع الوعيد والتهديد فى حق المشركين هوأن الله حرم عليهم الجنة وجعل مأواهم النار وأنه ليس لهم المر ينصرهم ولاشافع بشفع لهم فلوكان حال الغساق من المؤمنين كذلك لمابق أتهديد المشركين على شركهم بهدا الوعيد فائدة "مم قال تعالى ( لقد كفر الذين قالوا ان الله مُالْتُ ثَلَاثَةً) وَفِيه مسئلنان ا (المسئلة الاولى) ثلاثة كسرت بالاصافة ولا يجوز نصبهالان

بقع الرزق على الحرام لم يكن لذكر الحلال فائدة زائدة (واتقواالله الذي أنتم به مو منون) توكيد للوصية بما امريه فأن الايمان به تعالى يوجب المبالغة في التقوى والانتهاء عانهي عنه (لايواخد كمالله باللغوفي أعانكم) اللغوفي اليمين الساقط الذى لا يتعلق به حكم وهوعندناأن يحلف عل شي يغلق أنه كذلك وليس كإيظن وهوقول محاهد قبل كأنواحلفوا على تحريم الطبيات على ظنأنه فرية فلسانزل النهى فالواكيف بأعاننا فتزلت وعندالشافعي رجم الله تعالى مأسدو من المره من غيرقصد كقوله لاوالله ويلي والله وهوقول عائشة رضي الله تعالى عنهاوفي أيمانكم صلةيو اخذكمأ واللغو لانه مصدرأ وحالمته (ولكن يو اخذكم بما صدتم الايسان) أي يتعقيدكم الاعان وتوثيقها عليه بالقصدوالنسة

والمعنى ولكن يو اخذ كم بما صدتموه اذاحنكم أو بنكث ما عقد تم فعذف للعابه وقرى بالتحفيف وقرى ﴿ معناه ﴾ عاقدتم بمعنى عقدتم (فكفارته) اى فكفارة نكشه وهى الفعلة التى من شائها أن نكفر الخطيئة وتسترها واستعلى بعناهره على جوازاك كفرق المفت على عين ورأى

غيرهاخيرا فليات الذي هوخيرتم ليكفر حن عينه (اطعام عشرة مسساكين من أوسط ما تعلمه ون اهليكم) أي من أقصده في النوع أوالمقدار وهونصف صاع من برلكل مسكين ومحله النصب لانه صفة مفعول محذوف تقديره أن تطعموا عشرة مساكين طعام أهلون جع أهل كا رضون جعماً رض وقرى أهاليكم بسكون الياء على ﴿ ٦١٣ ﴾ العة من يسكنها في الحالات الثلاث كالف وهذا أيضا

جمع أهلكالاراضي في جم أرض والليالي في جع ليل وقيل جع أهلاة (أوكسوتهم)عطف على اطعام أوعلى محل من أوسط على تقدير كونه يدلامن اطعام وهوثوب يغطى العورة وقيل توب جامع قيص أوردا أوازار وقري بضم الكاف وهي لغة كقدوة في قدوة وأسوة في السنو ، وقرى أو كاسوتهم علىأن الكاف فىمحلالرفع تقديره أو اطعامهم كأسوتهم بمعنى أوكثل ماتطعمسون أهليكم اسرافا وتقتبرا تواسون بينهم وبينهم انلم تطعموهم الاوسط (أوتحر برقبة) أي أواعتاق انسان كيفما كان وشرط الشافعي رضى الله تعالى عنه فيه الاعان قياسا على كفارة ااقتل ومعنى أوابجاب احدى الحصال مطلقا وخيارالنعبين للكاف ( فرام بجد ) أى شيثا من الامسورالمذ كورة

ممناه واحدثلاثة أمااذاقلت رابع ثلاثة فههنا يجوزالجر والنصب لانمعناه الذي صير الثلاثة أربعة بكونه فهم ( المسئلة الثانية ) في تفسير قول النصاري ثالث ثلاثة طريقان ﴿ الاول ﴾ قول بعض المفسرين وهوانهم أرادوا بذلك ان الله ومريم وعيسي آلهة ثلاثة والذي يو كدذلك قوله تعالى للمسيح أأنت فلت للناس أنحذوني وأمى الهين من دون الله فقوله ثالث ثلاثة أي أحدثلاثة آلهة أوواحد من ثلاثة آلهة والدليل على إن المراد ذلك قوله تعالى في الرد عليهم ومامن اله الااله واحد وعلى هدا التقدير فني الاسية اضمار الاانه حدف ذكر الآلهة لأن ذلك معلوم من مذاهبهم قال الواحدي ولايكفر من مقول اناهة مالت ملا تقاذالم ردمه مالت ثلاثة آلهة فامه مامن شئين الاوالله مالشهما بَّالعلم لقوله تعالى مايكون من تُجوري ثلاثة الا هو راسهم ولآخسة الا هو ســـادسهم (والطربقالثاني) انالمتكلمين حكوا عنالنصاري انهم يقولونجوهر واحد ثلاثة أقانيم أب وابن وروح القدس وهذه الثلاثة الهواحدكما النالشمس اسم يتناول القرص والشعاع والحرارة وعنوابالات الذات وبالاين الكلمة وبالروح الحياة وأثبتوا الذات والكلمة والحياة وفالوا انالكلمة التي هي كلامالله احتلطت بجسد عسى اختلاط الماء بالخمر واختلاط الماء باللبن وزعواان الآساله والابن الهوالروح الهوالكل الهواحد واعلم انهذا معلومالبطلان ببديهة العفسل فان الثلاثة لانكون واحسدا والواحد لايكون ثلاثة ولارى في الدنيا مقالة أشد فسادا وأطهر بطلانا من مقالة النصاري \* تمقال تعالى ( ومامن اله الااله واحد ) في من قولان ( أحدهما ) انها صلة زائدة والتَّقْدير ومااله الاالهُ واحد ( والثاني) انها تفيد معنى الاســنغراق والتقدير ومانى الوجود من هذه الحقيقة الافرد واحد # ممقال تعالى ﴿ وَانْلَمْ بِنَنْهُوا عَايِقُولُونَ لَيْمُسَنَّ الذين كفروا منهم عدات اليم ) قال الزجاج معنا، ليمسن الدين أقاموا على هذا الدين لان كشيرا منهم ما بوا عن النصر انية \* مم قال تعالى ( أفلا يتو بون الى الله و بستغفر ونه والله غفور رحيم )قال الفراء هذا أمر في لفظ الاستفهام تقوله فهل أرتم منتهون في آية تعريم الخمر ، ممقال تعالى ( ما المسيح ابن مريم الارسول فدخلت من قبله الرسل وأمه صَدَيْقَة ) أي مأهوالارسول من جنس الرسل الذين خلوا من قبله جاء بآياتٍ من الله كما أتوا بأمثالها فانكان الله ابرأ ألاكه والابرص وأحيا الموتى علىيده فقد أحيا العصا وجعلها حيةتسعى وفلق البحرعلي يدموسي وانكان خلقه من غيرذ كرفقد خلق آدم من غَيرِذَكُرُ وَلاأَنْيُ وَآمَهُ صَدَيْقَةً وَفَي تَفْسِيرُ ذَلْكُوجُوهُ (احدها) أنهاصدقت بآياتُ رَبُّها و بكل ما أخبرعنه ولدها قال تعالى في صغتها وصدفت بكلمات ربها وكتبد (وثانيها) انه تمالى قال فارسانا البهاروحنا فتمثل لهابشراسو يافلا كلهاجبريل وصدقته وقع عليها اسم الصديقة (وثالثها) ان المراد بكونها صديقة غاية سدها عن الماسي وشدة جدها واجتهادها فاقامةم اسم العبودية فانالكامل فهذه الصفةيسمي صديقا قال تمالى

(فصیام) أى فكفارته صیام ( ثلاثه أیام ) والت ابع شرط عند نالقراء تلانه أیام متنابعات والشافعی رضی الله عنه لایری الشسوا فرخیة ( فلك) أی الذی فر ( كفاره أیمانكم ا فاحلفتم ) أی وحنتم ( واحفظوا أیمانكم ) بان قضنوا بها ولا تبذلوها كایشم به قوله تمالی ا فاحلفتم و قبل بان تبروا فی باما استطعتم و لم یفت بها خبرا و بان تكفروها ا فا حناتم و قبل احفظوها

كيف حلفتم بها ولاتنسوها تهاونا بها (كذلك) اشارة الى مصدرالفعل الآى لاالى تبيين آخر مفهوم ماسبق والكاف مقعمة لتأكيد ما أفاده اسم الاشارة من الفخامة ومحله في الاصل النصب على أنه نعت المصدر محسفوف واصل التقدير يبين الله تبيينا كائنا مثل ذلك النبين فقدم على الفعل لافادة القصر واعتبرت الكافي مقعمة النكسة المذكورة فصل بين الله تبيينا كائنا مثل ذلك النبين فقدم على الفعل وكذلك الرحد و عنه المعلنا كم أمذ وسطا أى ذلك السيان الفس المصدر لانع الدوقد من تفصيله في قوله تعالى وكذلك الرحد و المدود عنه المدود المدود

وأولئك معالمذين أفعم الله عليهم من النبيين والصديقين \* مُمقل تعالى (كَانا يَا كلان الطعام) واعلمأن المقصود من ذلك الاستدلال علم فساد قول النصاري وبيانه من وجوه (الاول) ان كل من كان له أم فقد حدث بعد ان لم يكنّ و كل من كان كذلك كان مخلوقاً لاالها (والناني) أنهما كانا محتاجين لأنهما كانا محتاجين الىالطعام أشد الحاجة والالههو الذي يكون غنيا عرجيع الاشياء فكيف يعقل أن يكون الها ( الثالث ) قال بعضهم انقوله كأناباً كلاز الطعام كناية عن الحدث لان من أكل الطعام فانه لا بدوأن محدث وهذا عندى ضعيف من وجوه (الاول) انهليس كل من أحدث فان أهل الجنسة ما كلون ولا تعداون (الذاني) أن الاكل عبارة عن الحاجد الى الطعام وهذه الحاجد من أقوى الدلائل على انه ايس باله فاى حاجة بناالى جمله كناية عن شيَّ آخر (الثالث) ان الالههوالقادرعلى الحلق والايجاد فلوكأنالها لقدرعلى دفع المرالجوع عن نفسه بغير الطعام والشراب فللم يقدرعلى دفع الضررعن نفسه كيف يعقل أن يكون الها للعالمين و بالجلة ففسادةول النصاري أطهر من أن يحتاج فيه الى دليل 🗱 ثم قال تعالى ( اَنْظَرَ كيف نبين لهم الآيات م انظر أني يو فكون ) يقال أفكد يأفكه افكا اذاصرفه والافك الكذب لانه صرف عن الحق وكل مصروف عن الشيء مأ فوك عنه وقدا فكت الارض اذاصرف عنهاالمطر ومعنى قوله أنى يو فكون أنى يصرفون عن الحققال أصحابنا الآية دلت على أنهم مصروفون عن تأمل الحق والانسان يتنع أن يصرف نفسه عن الحق والصدق الى أنباطل والجهل والكذب لانالعاقل لايختار لنفسه ذلك فعلنا أنالله سبحانه وتعالى هو الذي صرفهم عن ذلك # تمقال تعالى ( قل أتعبد ون من دون الله مالا علاك الكم ضَمرا ولايفها ) وهذا دليل آخر على فساد قول النصاري وهو تعتمل أنو اعامن ألحجة (الأول)اناليهود كانوايمادونه ويقصدونه بالسو فاقدرعلي الأضرار مموكان أنصاره وصحابند تحبونه فاقدرعلى ايصال نمع من منافع الدنيا اليهم والعاجزعن الامسرار والنفع كيف يعقل أن يكون الها ( الثاني) ان مذهب النصاري ان اليهود صلبوه ومزقوا أضلاعه ولماعطش وطلب الماء منهم صبوا الخل في منحر به ومن كان في الضعف هكذا كيف بعقل أن يكون الها ( الثالث ) ان اله العالم يحب أن يكون غنيا عن كل ماسواه و يكون كل ماسواه محتاجااليه فلوكان عيسى كذلك لامتنع كونه مشسغولا بعبادةالله تعالى لان الاله لابعبد شيئا انها العبد هوالذي يعبد الاله ولماعرف بالتواتر كونه كأن مواظباعلى الطاعات والعبادات علناانه انما كان نفعلها لكونه محتاحاني تحصيل المنافع ودفع المضارالي غيره ومنكان كذلك كيف يقدر على ايصال المنافع الى العباد ودفع المضارعهم واذا كأن كداك كان عبدا كسائر العبيد وهذا هوعين الدليل الذى حكاءالله تعالى عن ابراهم عليه السلام حيث قال لابيه لم تعبد مالا يسمم ولا يبصرولا يغنى عنك شيئًا \* مُمَقَالَ تعالَى ﴿ وَاللَّهِ هُوَالسَّمِيعِ العَلْيَمُ ﴾ وألمراد منه انتهديد يعني سميع

البديع ( يبينالله لكم آماته) أعلام شريعتد وأحكامه لاساناأدني منه و تقديم لكم على المفعول لمسامر مرارا (لعلكم تشكرون) نعمته فيمايعلمكمو بسهل عليكم المخرج (ياأبها الذين آمنوا اعاالحمر والمسر والانصاب) أى الاصنام المنصوبة للعبادة (والازلام)سلف تفسيرها فيأوائل السورة الكريمة (رجس) قدرتعافعنه العقول وافراده لانه خبرالحمر وخمر المعطوفات محدوف مقة بالمذكور أوالمضاف محذوفأي شأن الخمرو المسرالخ (من عل السيطان) في محل الرفع على أنه صفة رجس أي كان من عمله لانه مسبب من تسدوله وتزيينه (فاجتنبوه) أي الرجس أوماذكر ( لعلكم نفلحون) أي راجين فلا حكم و قبل لنكي نفلحوابالأجتناب عنه

وقد مرتحقيقه فى تفسيرة وله تعالى لعكم تنقون ولقداً كد تحريم الخمر والميسىر في هذه الآية الكريمة ﴿ بكفرهم ﴾ بغنون الناكم حيث صدرت الجملة بالماوقر نا بالاصنام والازلام وسميا رجسامن عمل الشيطان تنبيها على أن تعاطيهما شربحت وأمر بالاجتناب عن عينهما وجعل ذلك سببايرجى منه الفلاح فيكون ارتكابهما خيبة ومحقة ثم قرر فلك بديان ما فيهما من المفاسد الدنبوية والدينية المقتضية التحريم فقيل ( انما

ير يدالشيطان أن يوقع ينكم العداوة والبغضاء في الخمر والميسر) وهو اشارة الى مفاسدهم الدنيو ية (و يصدكم عن ذكر الله وعن الصلاة) اشسارة الى مفاسدهما الدنية وتخصيصهما باعادة الذكر وشرح ما فيهما من الوبال للتنبيد على أن المقصود بيان حالهما وذكر الاصنام والازلام للدلالة على أنهما مثلهما في الحرمة والشرارة لقوله عليه الصلاة والسلام شارب الحمر كعابد الوثن ﴿ ٦٤٥ ﴾ وتخصيص الصلاة بالافراد مع دخولها في الذكر

بكفرهم عليه بضمارهم \* قوله تعالى (قل بالهل المكتاب لا تفلوا في دينكم غيرالحق) اعلم أنه تعالى لما تكلم أولاعلى الإطبل اليهود مم تكلم ثانيا على أباطبل النصارى وأقام الدليل القاهر على بطلانها وفسادها قعندذلك خاطب جموع الفريقين بهذا الخطاب فقال بالهل الكتاب لا تغلوا في دينكم غيرالحق والفاو تقيض القصير ومعناه الخروج عن الحد وذلك لان الحق بين طرفى الافراط والنفر يطود ين الله يين الفلووالتقصيروقوله غيرالحق صفسة المصدر أى لا تغلوا في دينكم غلوا غيرالحق أى غلو باطلا لان الغلو في الدين نوعان غلوحق وهو أن بالغفى تقريره وتأكيده وغلوا باطل وهوأن يتكلف فى تقرير الشبه واخفاء الدلائل وذلك الغلوهوأن اليهود لعنهم الله نسبوه الى الزيا والى انه كذاب والنصارى ادعوا فيه الالهية \* محقال تعالى (ولا تتبوا أهواء قوم قد صلوا كثيرا وصلوا عن سواء السبيل) وفيه مسلتان (المسئلة الاولى) الاهواء ههنا المذاهب التى تدعواليها الشهوة دون الحجة قال الشعبي ماذكرالله فقط الهوى في القرآن الاذمه قال ولا تتبع الهوى فيضلك عن سبيل الله واتبع هواه فتردى وما ينطق عن الهوى أفرأيت من أنحذ الهه هواه قال أ بوعدة لم بحدالهوى بوضع الاقى موضع الشر لا يقال فلان يهوى الحير الحيايقال يريد الحيرو يحبد وقال بعضهم الهوى الهيوى الهيوى بصاحبه فى النار وفيله ما الهوى الهيوى بصاحبه فى النار وأنسد فى ذم الهوى

ان الهوى لهو الهوان بعينه من فاذاهو يت فقد لقيت هوانا وقال رجل لابن عباس الجدلله الذي جعلهواي على هواك فقال ابن عباس كلهوى صنلالة (المسئلة الثانية )انه تعالى وصفهم بثلاث درجات في الضلال فبين انهم كانوا صنالين من قبل ثمذكر انهم استم واعلى تلك الحالة حتى انهم الآن صنالون كاكانوا ولا يجد حالة أقرب الى البعد من الله والقرب من عقاب الله تعالى من هذه الحالة نعوذ بالله منها ويحتمل أن يكون المراد أنهم صلوا واصلوا مم صلوا بسبب اعتقادهم في ذلك الاصلال انه ارشاد الى الحقوي يحتمل أن يكون المراد بالصلال الاول الصلال عن الدين و بالصلال انه ارشاد الى الحقوي يحتمل أن يكون المراد بالصلال الاول الصلال عن الدين و بالصلال الثانى الصلال عن طريق الجنة من واعم أنه تعالى لما الصلال عن الدين و بالصلال الثانى الصلال عن طريق الجنة من واعم أنه تعالى لما المرائيل على الدين داود وعيسى بن مريم ) قال أكثر المفسم ين يعني أصحاب السبت فهوان قوم داودوهم أهل المه المائدة ولم يو منواقال باخذ الحيتان على ماذكر الله تعالى المائدة فانهم المائدة ولم يو منواقال واجعلهم آية فعي هذا المنت أصحاب السبت فاصبحوا خناز بروكانوا خسة آلاف رجل عيسى اللهم العثهم كالعنت أصحاب السبت فاصبحوا خناز بروكانوا خسة آلاف رجل مافيهم امرأة ولاصبى قال بعض العلم المائدة كانوا يفتخرون بانا من أولادالا دباء مافيهم امرأة ولاصبى قال بعض العلم المائدة كانوا يفتخرون بانا من أولادالا دباء مافيهم امرأة ولاصبى قال بعض العلم المرأة ولاصبى قال بعض العلم المناه على اللهم المناه من أولادالا دباء

للتعظيم والاشعاريان الصاد عنها كالصاد عن الاعان لماأنها عاد، أنمأ عيدا لحث على الانتهاء بصيغة الاستفهام مرتبا على ماتقدم من أصناف الصوارف فقيل (فهل انتم منتهون) أيذانابان الامر فيالزجروالتحذير وكشف مافيهمسا من المفاسد والشرور قدباغ الغابة وأن الاعسدار قدانقطعت بالكلية (وأطيعواالله وأطيعوا الرسول) عطف على اجتنبوه أىأطيعوهما فيجيع ماأمرا بهونهيا عنه (واحذروا) أي مخالفتهما فى ذلك فيدخل فيد مخالفة أمرهما ونهيهما في الخمر والميسردخولاأ وليا (فانتوليتم) أى اعرصتم عن الامتثال عاأمرتم به من الاجتناب عن الحمر والمسروعن طاعدالله تعالى وطاعة رسوله عليه الصلاة والسلام إوالاحترازعن مخالفتهما

( فاعلوا أنماعلى رسولنا البلاغ المبين ) وقدفعل ذلك بمالامزيد عليه وخرج عن عهدة الرسالة أى خروج وقامت عليكم الحجة وانتهت الاعذار وانقطعت العلل ومائق بعد ذلك الاالعقاب وفيه من عظم النهديد وشدة الوعيد مالايخنى وأماماقيل من أن المعسنى فاعلوا أنكم لم تضروا بتوليكم الرسول لانه ماكلف الاالبلاغ المبسين بالآيات وقد فعل وانما ضررتم أنفسكم حين أعرضتم ع اكلفتموه فلايساعده المقام

اذلايتوهم منهم ادّعه أنهم بتوانهم يضرونه عليه الصلاة والسلام حق يرد عليهم بانهم لايضروته والمايضة ون أنفسهم ( لبس على الذين أمنوا وعلوا الصالحات جناح) أى اثم وحرج ( فيماطمموا ) أي تناولوا اكلا أوشر با فان استماله في الشرب أبضا مستفيض منه قوله تعالى ومن لم يطعمه فأنه منى قبل لما نزل الله تعالى تحريم الحمر بمدغزوة الاحزاب قال رجال من أصحاب الني ﴿ ٦٤٦ ﴾ عليه الصلاة والسلام أصيب فلان يوم بدر

فذكرالله تعالى هذه الآية لتدل على انهم ملعونون على ألسنة الإنبياء وقيل انداود وعيسى عليهما السلام بشرا بمعمد صلى ألله عليه وسلم ولعنا من يكذبه وهوقول الاسم \* محقل تعالى (ذلك عاء صوا وكانوا يعندون) والمعنى انذلك اللعن كان سبب انهم يعصون و يبالغون في ذلك العصبان \* ثمانه تعالى فسر المعصية والاعتداء بقوله (كانوالايتناهون عن منكر فعلوه) والشاهي ههنامعنيان (أحدهما) وهوالذي عليه الجهورانه تفاعلمن التهي أيكانوا لانهي بمضهم بعضا روى بن مسعودعن النبي صلى الله عليه وسلمانه قال من ريني عل قوم فهوم بهمومن كثرسوا د قوم فهومنهم (والمعني الثاني) في التناهي أنه بمعنى الانتهاء يقال انتهى عن الامر وتناهى عنداذاكف عنه \* مُعَال تعالى ( لبنس ماكانوا يفعلون ) اللام في لبنس لام القسم كأنه قال أقسم لبنس ماكانوا يفعلون وهو ارتكاب المساسي والعدوان وترك الامر بالمعروف والنهيعن المنكر فانقيل الانتهاء عن الشئ بعد انصار مفعولا غير مكن فإذمهم عليه فلنسأ الجواب عند من وجو، (الأول) أن بكون المراد لايتناهون عن معاودة منكر فعلوه (الثاني) لايتناهون عن منكر أرادوا فعله وأحضروا آلاته وأدواته (الثالث) لايتناهون عن الاصرار على منكر فعلوه \* مُمقَل تعسالي ( ترى كثيرا منهم يتولون الذين كفروا ) اعلم انه تعالى لماوصف أسلافهم بما تقدم وصف الحاضر بن منهم بأنهم يتولون الكفار وعبدة الاونان والمراد منهم كعب بن الاشرف واصحابة حين استجاشوا المشركين على الرسول صلى الله عليه وسلم وذكرنا ذلك في قوله و يقولون للذين كفروا هؤلاء أهدى من الذين آمنوا سبيلا الله مم قال تعسال (لبئس ماقدمت الهم أنفسهم) أي بئس ماقدموا من العمل لمعادهم في دارالا خرة الهوقوله (ان سخطالله عليهم وفي العداب هم خَالدون ) محل أن رفع كاتقول بنس رجلاز يدور فعد كرفع زيدوفي يدوجهان (الاول) أن يكون مبتدأ و يكون بنس وماعلت فيه خبره ( والثاني ) أن كون خبر مبتدا محذوف كانه لماقال بنس رجلا قتل ماهو فقال زيد أي هوزيد # ثم قال تعالى (ولو كانوا يؤمنون باللهوالنبي ومأأنزل اليه مأآ تحذوهم أولياء ولكن كثيرا منهم فاسقون ) والمعنى لوكانوا بؤمنون باللهوالني وهو موسى وماأنزل البسه فيالنوراة كالمحون ماأنخذوا المشمركين أولياء لان تحريم ذلك متأكدو التوراة وفي سرع موسى طيه السلام فلما فعلوا فلل ظهر انه ليس مرادهم تقرير دين موسى عليه السلام بل مرادهم الرياسة والجاه فيسمون فتحصيله باي طريق قدروا عليه فلهدا وصفهم الله تعالى بالفسق فقال ولكن كثيرامنهم فاسقون وفيه وجه آخر ذكره الففان وهو أن يكون المدنى ولوكان هؤلاء آلمتولون من المشركين يؤمنون بالله وبمعمد صلى الله عليه وسلم ما أتخذهم هؤلاء اليهود أوليهاء وهذا الوجد حسن ليس في الكلام ما يدفعه الله قوله تعالى ( تعبيان أشدالناس عداوة للذين آمنوا اليهود والذين أشركوا ولتجدن اقربهم مودة للذين آمنوا الذين

وفلان يوم أحدوهم 🛮 يشر بونهاو محن نشهد أنهم في الجنة وفي روابة أخرى لمسائزل تحريم الخمر والمسرقالت الصحابة رمني الله تعالى عنهمارسول الله فكيف باخواننا الذبن ماتوا وهمايشر بون الحمر وباكلون الميسروفي رواية أخرى قال أبويكر رضي الله تعالى عنسه مارسول الله كيف بإخواننا الذبن ماتواوقد شيربوا الخمر وفعلوا القسار فنزلت وليست كلةماني ماطعموا عبسارة عن الماحات خاصةوالالزم تغيد اباحتها باتفاء ماعداهامن المحرمات لقوله تعالى (اذاماً اتقوا) واللازممنتف بالضرورة يلهي على عمومها موصولة كانت أو موصوفة وانما تخصصت بذلك القيد الطاري عليهاوالمعني ليس عليهم جساح فيماتناولوه من المأكول والمشروب كأننا ماكان

اذا اتقوا أن يكون في ذلك شئ من المحرمات والالم يكن ننى الجناح في كل ماطعوه بل في بعضه في قالوا كه ولا محذور فيه اذا للازم منه تقيد اباحة الكل بان لا يكون فيه محرم لا تقيد اباحة بعض الخر منه كاهو اللازم من الاول ( وآمنوا وعلوا المسالحات ) أي واستمروا على الايمان والاعال الصالحة وقول تعالى ( مم اتقوا) عطف على اتقوا داخل معه في حير الشرط أى اتقوا ما حرح عليهم بعد ذلك مع كونه حباحا في اسبق

(وآمنوا) أى بشحر يَمَهُ و تَلذيم الانفاء عليه أماللا تحتاء به أولانه الذي بدل على النمرَ بم الحادث الذي هو الموامن به الوواستروا على الايمان (ممانفوا) أى ما حرم عليهم بعد ذلك ما كان مباسا من قبل على أن المشروط بالاتفاه في كل مرة أباحة كل ما طعموه قبله لانسساخ أباحة بعضه حينت (وأحسسوا) أي علوا الاعال الحسنة الجيلة المنتظمة بجيع ﴿ ٦٤٧ ﴾ ماذكر من الاعال القلبية والقالبية وليس تخصيص

حسده المرات بالذكر لتخصيص المككم بها بللمان التعددوالتكرر بالغامايلغ والمعنىأنهم إذاا تقواالمحرمات واستمروا على ماهم عليه من الاهلى والاعال الصالحة وكانوا فيطاعذالله ومراطة أوامره وتواهيد يحيث کما حرم علینهم شی ٔ من المبلحات القوه مموهم فلاجناح هليهم فيماطعموه فى كل مرة من المطاعم والمشارب اذليس فيها شيء محرم عندطعمه وأنت حبيريان ماعدا انفاء المحرمات من الصفات الجلة المذكورة لادخل لها فيانتفاء الجتاح وانما ذكرت فيحسيز اذاشهادة بانصاف الذين ستسل عن حالهم بها ومدحالهم بذلك وحدا لاحوالهم وقد أشبير الى فلك حيث جعلت كلك الصفات تبعا للاتقاء فى كل مرة تمييزا بينها و بينماله دخل في الحكم فانمساق النظم الكريم بطريق العبارة والكان

قالوا المنصاري) اعلم أنه تعالى لماذكر من أحوال أهل الكتاب من اليهود والنصاري ملذكره ذكر في هذه الآية اناليهود في غابة العداوة مع المسلين ولذلك جعلهم قرناه للمشركين في شدة العداوة بل نبه على انهم أشدفي العداوة من المسركين من جهدا له قدم ذكرهم علىذكر المشركين ولمصرى انهم كفلك وعنالنبي صلى الله عليه وسلم انهقال ماخلا بهوديان بمسلم الاهما بقتله وفكرافله تعالى ان النصارى ألين عريكة من اليهود وأقرب الىالمسلين منهم وههنا مسئلتان ( الاولى ) قال ابن عبساس وسعيد بن جبير وعطاء والسدى المرادبه الهجاشي وقومه الذين قدموا من الحبشة على الرسول صلى الله عليه وسلم وآمنوا به ولم يرد جميع النصارى مع ظهور عداوتهم للمسلين وقال آخرون منعب اليهودانه يجب عليهم ايصال الشرالي من مخالفهم في الدن ماى طريق كان فان قدروا على القنسل فذاك والافبغصب المال أو بالسرقة أو بنسوع من المكرو الكبسد والحيلة وأما النصاري فليس مذهبهم ذاك بلالايذاء فيدينهم حرام فهذا هووحه التفاوت ( المسئلة الثانية ) المقصود من بيان هذا التفاوت تخفيف أمر البهود على الرسول واللام في قوله أيجدن لام القسم والتقدير قسما انك تجداليه ودوالمشركين أشد الناس عدواةمعالمؤمنين وقدشرحتاك انهذا التمردوالمعصيةعادة قديمةا يهبغفرغ خاطرك عنهم وَلاتبال بمكرهم وكندهم المممع ثم تعالى سبب هذا التفاوت فقال (ذلك بَأَنْمُهُم قَسْيُسِينَ ورهبانا وانهم لايستكبرون ) وفي الآية مسئلنان( الاولى)علة هذا النفاوت اناليهود مخصوصون بالحرص الشديد على الدنيا والدليل عليد قوله تعالى ولتجدنهم أحرص الناس على حياة ومن الذين أشركوا فقرنهم في الحرص بالشركين المنكر بن المعادوالحرص معدن الاخلاق الذمية لانمن كانحر يصاعلي الدنيا طرح دينه فيطلب الدنيا وأقدم على كل محظور ومنكر بطلب الدنيا فلاجرم قشتدعداوتهمع كلمن نال مالاأوجاها وأما النصاري فانهم في أثُّ الامر معرضون عن الدنيا حبلون على العبادة وترائطلب الرياسة والتكبر والترفع وكل من كان كذلك فانه لا يحسد الناس ولايو ذيهم ولايخاصمهم مل يكون اين العربكة في طلب الحق سهل الانقياد له فهذا هو الفرق بين هذين الفريقين في هذا الباب وهوالمراد بقوله تعالى ذلك أن منهم قسيسين ورهبانا وأنهم لايستكبرون (وههنا دقيقة نافعة) في طلب الدين وهوان كفر النصاري أغلظ من كفر اليهود لان النصاري ينازعون في الالهيات وفي النوات والهود لايتازعون الافي النبوات ولاشك في ان الاول أغلظ ثم ان النصاري مع خلظ كفرهم لمالم يستدحر صيهم على طلب الدنيابل كان في قلبهم شي من الميل الى الا يَحْرة شرفهم الله بقوله ولتجدن أقرابهم مودة للذين آمنوا الذي قالوا انافصارى وأما البهود مع أن كفرهم أخف في جنب كفرالنصاري طردهم وخصهم الله بمز بداللمن وماذال الابسب حرصهم على الدنيا وذلك ينهك على صحة قوله صلى الله عليه وسل حب الدنيا رأس كل خطيبة

لبيان حال المتصفين بماذكر من التعوت فيماسياتي بفضية كلقاذا مالكنه قد أخرج بخرج الجواب عن حال الماضين لا ثبات الحكم ق حقهم في صنى التشريع الكلي على التوجه البرهاي بطريق دلالمة النص بناء على كال اشتهار خم بالا المسلق بها فكا أه قبل ليس عليهم جناح في المصور افاكانوا في اللاحدة تعالى مهما الهم من المسفات الجيدة بيون. على أمروا بشئ ينقوه بالامتثالي

وانماكاتوا يتمساطون الخمر والمنستر في حياتهم لعدم تحر يمهما اذذاك ولوحرما في خصرهم لاتقوهما بالمرة وهذا وقد والتكرير باعتبار ألاوقات الثلاثة أو باعتبار الحالات الثلاث استعمال الانسان التقوى بينه و بين نفسه و بين الناس و بينه و بين الله عروجل ولذلك جي بالاحسان في الكرة الثالثة بعل الايمان اشارة الحماقله عليه الصلاة والسلام في تفسيره أو باعتبار المراتب ﴿ ٦٤٨ ﴾ الثلاث المبدا والوسط والمنتهى أو باعتبار

( المسئلة الثانية ) القس والقسيس اسم لرئيس النصارى والجمع القسيسون وقال عروة ابنالز ببرصنعت النصاري الاتجيل وأدخلت فيه ماليس منمو آبق واحدمن علما تهم على الحقوالدين وكاناسمه قسيسافنكان على هديه ودينه فهوقسيس قال قطرب المس والقسيس العالم بلغة الروم وهذا تماوقع الوفاق فيه بيناللغتين وأماالرهبان فهوجع راهب كركبان وراكب وفرسان وفارس وقال بمضهم الرهبان واحد وجعد رهابين كقر بان وقرابين وأصله من الرهبة بمدني المخافة فان قيل كيف مدحهم الله تعالى بذلان معقوله ورهبانية التدعوها وقوله عليه الصلاة والسلام لارهبانية في الاسلام قلنا انذلك صار بمدوحا في مقابلة طريقة اليهود في القساوة والغلظة ولايلزم من هذا القدركونه مدوما على الاطلاق مم مقال تعالى (واذاسمعوا مأأنزل الى الرسول ترى أعينهم تغيض من الدُّمع ) الضمير في قوله سمعوا يرجع الى القسيسين والرهبان الذين آمنـــوا منهم وما أنزل يمنى القرآن الى الرسول يعني هجدا عليه الصلاة والسسلام قال ابن عباس يريد التجاشى وأصحابه وذلك لانجمغر الطبارقرأ عليهم سورة مريم فأخذ المجاشي تبنة من الارض وقال واللهمازاد على ماقال الله في الأنجيل مثل هذا ومازالوا يبكون حتى فرغ جمفر من القراءة وأماقوله تري أعينهم تغيض من الدمع ففيه وجهان(الاول)المراد ان أعينهم تمتلي من الدمع حتى تفيض لان الفيض أن يمنلي والاناء وغيره حتى بطلع مافيه من جوانبه (الثاني) أن يكون المراد المبالغة في وصفهم بالبكا ، فجعلت أعينهم كا نه أتفيض بأنفسسها \* وأما قوله ( بماعرفوا من الحق) أي ممانزل على محد وهوالحق فان قيل أى فرق بين من و بين من في قوله بما عرفوا من الحق قِلنا الأوُّلُّ لا بتداء الغاية والتقديران فيض الدمع انماابتدئ من معرفة الحق وكان من أجله وبسببه والثانية للتبعيض يعنى أنهم عرفواً بعض الحق وهو القرآن فأبكا همالله فكيف لوعرفوا كله # وأما قوله ( عَولُونَ رَينا آمنا )أي عاسمعنا وشهدنا انه حق (فاكتبنا مع الشاهدين ) وفيد وجهان (الأول) يريد أمة محد عليه الصلاة والسلام الذين يشهد ون يالحق وهو مأخوذ من قوله تعالى وكذلك جعلناكم أمة وسطا لنكونوا شهداء على الناس (والثاني) أي مع كل من شهد من أنبيالًك وموَّمتي عبادك بأنك الاله غيرك \* وأماقوله تعالى ( ومالنا لانوَّ من بالله وماجاء تأمن الحق ونطمع أن يدخلنا ربنامع القوم الصالحين) ففيه مسئلتان (الاولى) قال صاحب الكشاف على لأنو من النصب على الحال معنى غيرمو منين كقوال قاعا والواو فى فوله ونطمع واوالحال فان قيل قاالعامل في الحال الاؤلى والثانية قلنا العامل في الاولى ما في اللام من معنى الفعل كانه قبل أي شي حصل لنا حال كوننا غير مو منين وفي الثاني معنى هذا ألفعل ولكن مقيدابالحال الاولى لانك لوأزلنها وقلت ومالنا ونطمعهم يكن كلاما و يجوز أن يكون ونطمع حالامن لانو من على أنهم أنكروا على أنفسهم انهم لا يوحدون اللهو يطمعون معذلك أن يصحبوا الصالحين وأنيكون معطوفا على قوله لانو منعلى

ماستى فانە نىبغى أن يىتك المحرمات توقيامن العقاب والشبهات توقيامن الوقوع فيالحرامو بعض المباحات حفظاللنفس عن الحسة وتهذيبالها عندنس الطبامة وقيل التكرير لمجردالتاكيد كافي قوله تعالى كلاسوف تعلون مم كلاسوف تعلون ونظائره وقيل المراد بالاول اتقاء الكفروبالثاني أتقاء الكبائر وبالثالث اتقاء الصغائر ولارسي أنه لاتعلق الهذه الاعتمارات بالمقام فأحسن التامل (والله بحب المحسنين) تذيبسل مغرد لمضمون ماقبسله أبلغ تقرير ( باأيهاالذن آمنوا ليبلونكمالله ) جواب فسم محذوف أى والله ليعسا ملنكم معساملة من يختسبركم ليتمرف احوالكم ( بشي من الصيد )اىمنصيد البرمأ كولاأوغبرمأكول ما عدا المستثنيات من الفواسيق فاللام للعهد نزلت عام الحديدية

ابتلاهم الله تعالى بالصيد وهم محرمون كانت الوحوش تغشاهم فى رحالهم محيث كانوا ﴿ معنى ﴾ متكنين من صيدها أخدا أيديهم وطعنا برماحهم وذلك قوله تعالى ( تناله أيديكم ورماحكم) فهموا بأخذها فنزلت وروى المعنى الهم حار وحش فحمل عليه ابواليسر بنغر وفطعنه برعد وقته فقيل فتلته وأنت محرم فاي رسول الله صلى إليه علي وسل وساله

## عن ذلك فأنزل الله تعالى الآية فالتاكيد القسمى في ليبلونكم ﴿ ٦٤٩ ﴾ انما هو التحقيق أن ما وقع من عدم توحش

الصيد عنهم ليس الا لاتلائم لالتعقيق وقوع المبتلى به كالوكان النزول قبل الاستلاء وتنكيرشي التعقيرالمؤذن أنذلك ليسمن الفتن الهائلة التي تزل فيها أقدام الراسخين كالاشلاء يقتلالانفس واتلاف الاموال وانباهومن قبيل ماايتلى به أهل ايله من مسدالبحروفائدته النبيه على أن من لم مثبت في مثل هذا كيف يتثبت عند شدائد المحن فن في قوله تعالى من الصيد بيانية قطعا أيبشي حقيرهوالصبدوجعلها تبعيضية نقتضي اعتمار قلته وحقارته بالنسبة الىكل الصيد لابالسبة الىعظائم البلايا فيعرى الكلام عن التبيه المذكور (العلمالله من معافه بالعب) أي ليتميز الحالف من عقايه الاخروي وهوغائب مترقت لقوة ايمانه فلا لتعرض للصيد عن لا شخافه كذلك اضعف أعانه فيقدم عليه وانبا عبرعن ذلك بعسرالله

معنى ومالنا بجمع بين التثليث و بين الطمع في صحبة الصالحين ( المسئلة الثانية ) تقدير الآيةو يدخلنار بنامع القوم الصالحين جنته ودار رضوانه قأل تعالى ليدخلنهم مدخلا يرضونه الاانه حسزالحذف لكونه معلوما ۞ ثمقال تعالى(وأثاريهمالله بما قالواجنات تجرى من تحتمها الانهار حالدين فيهاوذلك جراء المحسنين والذين كفروا وكذبوبا ياتناأ ولئك أصحاب الجيم) وفيه مسائل (المسئلة الاولى) ظاهر الآبة يدل على انهم انما استحقواذلك النواب بجرد التول لانه تعالى قال فاتابهم الله بما قالواوذلك غيرممكن لان محرد القول لايفيدالثواب وأجابواعنه من وجهبن ( الاول) انه قدسبق من وصفهم مايدل على اخلاصهم فيماقالواوهوالمعرفة وذلك هوقوله مماعرفوامن الحق فلماحصلت المعرفة والاخلاص وكال الانقياد ثم انضاف المه القول لاجرم كمل الاعان ( ا ناني) روى عطاء عن ابن عباس انه قال قوله بماقالواير يدبماسألوايعني قولهم فاكتبنام عالساهدين (المسئلة الثانية) الآية دالة على انالمؤمن الفاسق لا بق مخلدا في النار و بانه من وحهين (الاول) انهتعالى قال وذك جراءالمحسنين وهذا الاحسان لابدوأن يكون هو الدى تقدم ذكر من المعرفة وهوقوله ماعرفوامن الحق ومى الاقرار به وهوقوله فأثابهم الله عاقالواواذاكان كدلك فهذه الآية دالة على انهذه المعرفة وهذا الاقرار بوجب أن يحصل له هذا النواب وصاحب الكبيرةله هذه المعرفة وهذا الاقرار فوجب أن يحصلله هذا النواب فاماأن ينقبل من الجنة الى النار وهو باطل بالاجماع أو نقبال بعاقب على ذنبه تم ينقل الى الجنة وذلك هوالمطلوب ( الثاني) هوانه تعالى قال والدين كفرواوكذبوابا ياتنا أولنك أصحاب الحجيم فقوله أولنك أصحاب الجعيم نفيدالحصرأى أوثك أصحاب الجعيم لاغيرهم والمصاحب للشي هوالملازمله الذي لاينفك عندفهذا يقتضى تخصيص هذا الدوام بالكفارفصارت هذه الآية من هذين الوجه ين من أقوى الدلائل على ان الخلود في النار لا يحصل المؤمن الفاسق \* قوله تعالى ( يا إيها الذين آمنوالاتحر مواطيبات ماأحلالله لكم ولاتعندوا انالله لايحب المعدين) اعلم أنالله تعسالي لما استقصى في المناظرة مع البهود والنصساري عاد بعد، الي بيان الاحكام وذكر جلة منها (النو عالاول) ما يتعلق بحل المطاعم والمشارب واللذات فقال ياا يها الذين آمنوالاتحرمواطيبات ماأحلالله اكر وفيه مسائل ( المسئلة الاولى ) الطيبات اللَّهُ يَدَاتُ الَّتِي تَشْتَهِ عِهِ النَّفُوسِ وَتَمَيِّلُ النِّهِ النَّلُوبِ وَفِي الْآَيْدَةُ وَلانَ (الأول) روى انه صلى الله عليه وسلم وصف يوم القبامة لاصحابه في بيت عثمان بن مظعون و بالغ وأشبع الكلامق الانذاروا اتحذير فعزمواعلى أن يرفضوا الدنيا و يحرمواعلى أنفسهم المطاعم الطيبة والمشارب اللذيذة وأن يصوموا النهار ويقوموالليل وأناليناموا على الفرش ويخصوا أنعهم ويلبسوا المسوح ويسيموا فيالارض فأخبرالنبي صليالله عليدوسلم بذلك فقال لهم انى لمأومر بذلك ان لانفسكم عليكم حقافه سوموا وأفطر واوقوموا وناموا

تعالى اللازمله ايذانا بدار ﴿ ٨٢ ﴾ ث الجزاء ثواباو صقابافاته أدخل في حلهم على الخوف وقبل المعنى ليتعلق علم تعالى بأنه سيحافه وانكان متعلقا يه قبل خوفه لكن تعلقه بالفعل فان علم تعالى بأنه سيحافه وانكان متعلقا يه قبل خوفه لكن تعلقه بالفعل فان علم بالفعل وهو

أولياء الله وقرى ليعلم الفاني أقوم وأنام وأصوم وأفطر اكل اللعم والدسم وآتى النساء فن رغب عن سنى فليس مني و بهذا الكلام ظهر وجه النظم بين هذه الآية و بين ما قبلها وذلك لانه تعالى مدح النصارى بأن منهم قسيسين و رهبانا وعادتهم الاحتراز عي طيبات الدنيا ولذا تهافلها مدحهمأوهم ذلك المدح ترغيب المسلين في مثل تلك الطريقة فذكرتعمالي عقيب هذه الآية ازالة لذلك الوهم ليظهر السلين انهم ليسوامأمو رين يذلك فانقيل ماالحكمة في هذا النهى فأن من المعلوم ان حب الدنيا مستول على الطباع والعلوب فأذا توسع الانسان في اللذات والطيبات اشندميله اليها وعظمت رغبته فيهاو كلاكانت تلك النعم أكثروأدوم كانذلك الميل أقوى وأعظم وكلاازداد الميل قوة و رغبة ازدادحرصه في طلب الدنيا واستغراقه في تحصيلها وذلك يمنعه عن الاستغراق في معرفة الله وفي طاعته و يمنعه عن طلب سعادات الآخرة وأما اذا أعرض عن لذات الدنيا وطيباتها فكلما كانذلك الاعراض أتم وأدوم كان ذلك الميل أضعف والرغبة أقل وحيشذ تتفرغ النفس لطلب معرفةلله تعالى والاستغراق فيخدمنه واذاكان الامركذلك فا الحكمة في نهى الله تعالى عن الرهبانية والجواب عنه من وجو. ( الاول) أن الرهبانية المفرطة والاحترازالتام عن الطيبات واللدات ما يوقع الضعف في الاعضاء الرئيسة التي هي القلب والدماغ واذاوقع الضعف فيهمااختلت الفكرة وتشوش العقل ولاشكان أكمل السعادات وأعظم القربات انمساهوه مرفة الله تعالى فاذاكانت الرهبانية الشديدة بمسا يوفع الخلل في ذبك بالطريق الذي بيناه لاجرم وقع النهي عنها (والثاني) وهوان حاصل ماذكرتم اناشنغال النفس بطلب اللذات الحسية يمنعها عن الاستكمال بالسعادات العقلية وهذامسلم لكن فيحق النفوس الضعيفة أماالنفوس المستعلية الكاملة فانهالج لايكون استعمالها فيالاعان الحسية مانعالها من الاستكمال بالسعادات احتلية فأنا ساهداانفوس قدتكون ضعيفة بحيث متى اشتعلت بمهم امتنع عليها الاشتغا بمهمآخر وكالكانت النفس أقوى كانت هذه الحسالة أكدل وأذا كأن كذلك كاست الرهبانيسة الخالصة دليلاعلى نوع من الضعف والقصور وانما الكمال في الوفاء الجهتين والاستكمال في الناس (الثالث) وهوان من استوفي اللذات الحسيد كان غرصه منها الاستعانه بها على استيفاء اللذاب العقليه فأن رياضته ومجاهدته أتممن رياضة من أعراض عن اللذات الحسية لانصرف حصة النفس الىجانب الطاعة وأشق أشدمن الاعراض عن حصة النفس بالكلية فكان الكمال في هذا أتم ( الرابع ) وهو ان الرهبانية النامة توجب خراب الدنياوانقطاع الحرث والنسل وأماترك الرهبانية مع المواظبة على المعرفة والمحبة والطاعات فانه يفيدعمارة الدنيا والآخرة فكانتهذه الحالة أكل فهذاجلة الكلام في هذا الوجه (القول الثاني) في تفسيرهذه الآية ماذكره القفال وهوانه تعالى قال في أول السورة أوفوابالعقود فبين انه كمالا يجو زاستقلال المحرم كذلك لايجو زتحريم المحلل

من الاعلام على حذف المفعول الاول أى ليعلم الله عبادمالخ والعاعلي القراءتين متعدالى واحد واظهارالاسم الجليل في موقع الاضار لتربية المهابةوادخال الروعة (فن اعتدى بعد ذلك) أىبعدبيان أنماوقع التلاءمن جهته تعالى لماذكرمن الحكمة لابعد تحريمه أوالنهى عندكما قاله بعضهم اذاانهي والتحريم ليس أمر إحادثا بترتب عليه الشرطية بالفاء ولابعد الائتلاء كا اختاره آحرون لان نفس الانتلاءلايصلح مدارا لتشد دالعذاب بلر عا يتوهم كونه عذرامسوغا لتخفيفه وانما الموجب لتشديدييان كونهالتلاء لانالاعتداء بعددلك مكابرةصر يحةوعدم مبالاة بتدبير الله تعالى وخروجعن طاعته وأنخلاع عن خوفدوخشيته بالكلية أى فن تعرض لاصيد بعد مابيناأنماوقعمنكثرة الصيدوعدم توحشه

منهم ابتلاء مؤدالي تمييز المطيع من العاصي (فله عذاب أليم) لماذكر من أنه مكابرة محضة ولان من ﴿ وكانت ﴾ لاعلك زمام نفسد ولايراع حكم الله تعالى في أمثال هذه البلايا

تعالى عنهما يوسع ظهره ويطندجلدا وينزع ثيابه ( ماأيها الذين آمنوا) سروع في بيان مالتدارك به الاعتداء من الاحكام اثر سان مايلحقد من العذاب والتصريح بالنهى في قوله تعالى ( لاتقتلوا الصيدوأ لتمحرم)مع كونه معلومالاسيمامن قوله تعالى غبرمحلي الصديد وأنتم حرم لنأ كبدالحرمة وترتيب مايعقبه عليه واللامق الصيدلامهد حسماسلف وحرم جع حرام وهو المحرم وانكان في الحل وفي حكمه من في الحرم وانكان حلالا كردح جمرداح والجلةحال من فاعل لاتقتلوا أي لاتقتلو.وأنتم محرمون (ومرقله) أى الصيد المعهود وذكر القتل فيالموصعين دوناادبح للامذان بكونه فيحكم الميتة (منكم) متعلق بمحذوف وقع حالامن فاعل قتله أى كاثنامنكم (منعمدا) حالمندأ يضا أي ذاكر الاحرامه عالما

وكانت العرب تحرم من الطيبات مالم يحرمه الله تعالى وهي البحيرة والسائبة والوصيلة والحام وقدحكي الله تعالى ذلك في هذه السورة وفي سورة الانعام وكانوا يحللون الميتة والدموغيرهما فأمراللة تعالى أنالا يحرموا ماأحلالله ولايحللوا ماحرمه الله تعالى حتى يدخلوا تحت قوله باأيها الذين آمنوا أوفوا بالعقود ( المسئلة الثانية ) قوله لاتحرموا طيدات ماأحل الله لكم يحتمل وجوها (أحدها) لاتعتقد واتحريم مأأ -ل الله تعالى لكم (وثانيها ) لانظهروا بالمسان تحريم ماأحله الله لكم ( وثانيها ) لاتجتبوا عنها اجتنابًا شبيه الاجتناب من المحرمات فهذه الوجوه الثلاثه مجمولة على الاعتقاد والقول والعمل (ورابعها) لاتحرمواعلى غيركما افتوى (وخامسها) لاللتزمواتير عها بنذرا ويمين ونظير هذه الاكية فوله تعالى بأيها النبي لم تحرم مأأحل الله لك (وسادسها) أن يخلط المغصوب بالملوك خلطالا يمكنه التميز وحيشذ يحرم الكل فدلك الخلط سب اتحريم ماكان حلالاله وكذاك ا ول فيمااذا خلط النجس بالطاهر والآية محتملة لكل هذه الوجوء ولاسعد حلها على الكل والله أعلم ( المسئلة الثالثة ) قوله ولاتعتدوا ان الله لا يحب المعتدين فيه وجوه ( الاول ) انه تعالى جعل تحريم الطيبات اعتداء وطلافنهي عن الاعتداء ليدخل تحته النهى عن تحريمها (والثاني) انه لما أباح الطيبات حرم الاسراف فها بقوله تعالى ولاتعتدوا ونطيره قوله تعالى كلوا واشر بوا ولاتسردوا ( الثالث ) يعني لما أحللكم الطيبات فاكتفواجذه المحللاتولاتتعدوهاالىماحرمعليكم (\*مُمقال تعالى ( وكَاواً تما رزقه كم الله حلالا طيبا واتقواالله الذي أنتم به مؤمنون ) وفيه مسائل ( المسئلة الاولى) قوله وكلواصيغة أمر وظاهرها للوجوب الاأن المراد ههنا الاباحة والتحليل واحتبج أصحاب الشافعي به فيأن النطوع لايلزم بالنمر وع وقالوا ظاهر هذه الاكية يقتضي اباحة الاكل على الاطلاق فيتناول مابعد الشروع في الصوم غايته انه خص في بعض الصور الا أنالمام حجة في غير محل التخصيص (المسئلة الثانية) قوله حلا لاطبيا يحتمل أزيكون متعلقا بالاكل وأزيكون متعلقابالمأ كول فعلى الاول يكون التقدير كلوا حلالاطيبا ممارزقكم الله وعلى النقدير الثانى كاوا من الرزق الدى يكون حلالاطيبا أماعلى التقدير الاول فانه حجة المعتزلة على انالرزق لايكون الاحلالاوذلك لان الاكة على هذا التقديردالة على الاذن في أكل كل مارزق الله تعالى واعا يأذن الله تعالى ف أكل الحلال فيلزم أنيكون كلما كان رزقاكان حلالا وأماعلى التقديرا شاني فانه جمة لاصحابنا على أن الرزق قديكون حراما لانه تعالى خصص اذن الاكل بالرزق الذي يكون حلالا طيبا ولولاان الرزق قدلا يكون حلالاو الالم يكن لهذا التخصيص والتقييد فائدة ( المسئلة الثالثة ) لم يقل تعالى كلوا مارزقكم ولكن قال كلوامارزقكم الله وكلَّة من للتميض فكا نه قال اقتصروا في الاكل على البعض واصرفوا البقية الى الصدقات والخيرات لانهارشاد الى ترك الاسراف كإقال ولاتسرفوا ( المسئلة الرائعة ) وكلوا مما

بحرمة قتل مايقتله والتقييد بالتعمد معأن محظورات الاحرام يستوى فيها العمدوالخطأ لماأن الا يتزات في المتعمد كامن من قصة أبي اليسر ولان الاصل فعل المتعمد والخطأ لاحق به للتغليظ وعن الزهرى نزل الكتاب بالعمد

رزقكم الله يدل على أنه تعالى قدتكفل برزق كل أحد فانه لولم يتكفل برزقه لمساقان كلو ممارزقكم الله واذا تكفل الله برزقه وجب أن لايبالغ في الطلب وأن يعسول على وعدالله تعالى واحسانه فانهأ كرممن أن يخلف الوعدو أذلك قال عليد الصلاة والسلام الافاتقواالله وأجملوا في الطلب أماقوله واتقواالله فهوتا كيدلة وصية بما أمر به وزاده توكيدا بقوله تعالى أنتم به مؤمنون لان الايمان به يوجب التقوى في الانتهاء الى ما أمر به وعانهي عنه ( النوع الثاني ) من الاحكام المذكورة في هذا الموضع \* قوله تعمالي ( لايو أُخذُكُم الله بالغوق أيمانكم) قدد كرناانه تعالى بين في هذا الموضع أنواعا من الشرائع والاحكام بق أن تقال أي مناسبة بين هذا الحكم وبين ما قبله حتى يحسن ذكر معقيمه فنقول قدذكرنا أنسبب نزولالا ية الاولى انقوما من الصحابة حرموا على أنفسهم المطاعم والملابس واختاروا الرهبانية وحلفوا علىذلك فلما بهاهمالله تعالى عنها قالوأ ارسول الله فكيف نصنع بإيماننا فانزل الله هذه الاتبة واعلم أن الكلام فيأن يمين اللغو ماهو قدسبق على الاستقصاء في سورة البقرة في تفسير قوله لايو اخذكم الله باللغو في أيمانكم ولكن يو اخذكم بماكسبت قلو بكم فلاوجدالاعادة \* ثمقال تعالى ( ولَكُنَّ تُو ُ اخذُكُم بِاعْقَدَتُمَ الآيَانَ ) وفيه مسائل ( المسئلة الاولى) قرأنافعوا بن كثير وأبو عمرو وحفص عن عاصم عقدتم بتشديد القاف بغيراً نف وقرأ حن والكسائي وأبو بكر عن عاصم عقدتم بتحفيف القاف بغيرالف وفرأ ابن عامر عاقدتم بالالف والتحقيف قال الواحدى يقال عقد فلان اليمين والعهد والحبل عقداً اذاو كد، وأحكمه ومثل ذلك أيضاعقد بالتشديد اذاوكد ومثله أيضا عاددبالالف اذاعرفت هذافنفولأمامن قرأ بالخفيف فانهصالح للقليل والكثيريقال عقد زيديمينه وعقدوا أيمانهم وأما منقرأ بالتشديد فاعمأن أباعبيدة زيف هذه القراءة وقال التشديد للتكرير مرة بعد مرة فالقراءة بالتشديد توجب سيقوط الكفاره عن اليمين الواحدة لانها لم تتكرر وأجاب الواحدي رجمالله عنه من وجهين ( لاول )ان العضهم قال عقد بالمخفيف والتشديد واحد في المعنى ( الثاني ) هب انها تفيد التكرير كافي قوله وغلقت الابو اب الاان هذا التكرير يحصل بأزيعقدها بقلبه واسسانه ومتى جعبين القلب واللسان فقدحصل التكر يرأمالوعقداليمين باحدهما دون لاخر لمبكن معقدا وأمامن قرأ بالالف فانهمن المفاعلة التي تختص بالواحد مثل عافاه الله وطارقت النعل وعاقبت اللص فتكون هـــذه القراءة كقراءة من خفف (المسئلة الثانية ) مامع الفعل بمنزلة المصدر والتقدير ولكن يو الخسدكم بعقدكم أو بتعقيدكم أو بمعاقدتكم الآيمان ( المسئلة الثالثة ) في الا ية محذوف والتقدير ولمكن يواخذكم عساعقدتم أذاحنتتم فعذف وقت المؤاخذة لانهكان معلوما عندهمأ وبنكث ماعقدتم فعذف المضاف وأمأ كيفية استدلال الشافعي بهذه الآية على ان اليمين المخموس توجب الكفارة فقد ذكر ناها في سورة البقرة 🗱 محمقال تعالى

وهو قول داود وعن مجاهدوالحسن أنالمراد مالتعمد هوتعمد القتل معنسيان الاحرامأما اذاقتله عداوهوذاكر لاحرامه فلاحكم عليه وأمر والى الله عزوجل لانه أعظم من أن يكون له كفارة ( فجراء مثل ماقتل) رفعهما أي فعلمه جراء عائل لماقتله وقرئ برفعالاول ونصب الثاني على اعال المصدر وقري مجراشاني على اصافته الى مفعسوله وقرى فعراؤه مثلما قالءلي الابتداءوا لحبرية وقرئ بنصبهماعلي تقدير فلمجزجزاء أو فعليه أن مجرى جراءمثل ماقتل والمراديه عند أبى حنفة وأبي بوسف رمني الله عنهما المثل باعتبارالقية يقوم الصيد حيث صبدأوني أقرب الاماكن اليدفان بلغت قيمته قيمة هدى مخدرا لجاني بين أن يشترى بهاما قيمته قيمة الصيدفيديه الى الحرم وبين أن يشترى بها طعاما فيعطى كل مسكين نصف صاع

من برأوصاعامن غیره و بین أن یصوم عن طعام کل مسکین یومافان فضل ما لا یبلغ طعام مسکین تصدق ﴿ فَكَفَارَتُهُ ﴾ به أوصام منه یوما کاملا اذا بعهد فی النمر ع صوم مادونه فیکون قوله تعالی ( من النعم ) بیانا لمهدی

وعندمالك والشافعي رجهما الله تعالى ومن يرى رأيهما هو المشال باعتبار الخلقة والهيئة لاناهةتعالى أوجب مش المقتول مقدا بالنعمفن اعتبرالمثل بالقيمة فقدخالف النصوعن الصحاءة رمني الله عنهم أنهمأ وجبوا فيالنعامة مدنة وفي الظبي شاة وفي حارالوحش بقرةوفي الارنب عناقاوعن الني عليدالصلاة والسلام أنهقال الضبع صيدوفيه شاةاذاغتله ألمحرمولنا أنالنص أوجب المثل إوالمثل المطلق فيالكتاب والسنة واجاع الامة والمعقسول براديه اما المثل صورة ومعنى واما المثل معنى واما المشل صورة بالامعني فالااعتمار لدفي الشرع أصلاواذا لم كن ارادة الاول اجاعا تعمنت ارادة الشاني لكونهمعهودافيالشرع كافي - قوق العباد ألايرى أن المماثلة بين أفراد نو عواحد مع كونها في عايد القوة والظهور لم يعتبرها الشرع

( فكفارته اطعام عشرة مساكين من أوسط ما نطعمون أهليكم أوكسوتهم أوتحرير رَفَبة ) واعلم أن الآية دالة على ان الواجب في كفارة اليمين أحد الامور الثلاثة على التخيير فان عجز عنهاجيعا فالواجب شي آخر وهوالصوم وفي الآية مسائل ( المسئلة الاولى) معنى الواجب المخير انه لايجب عليه الاتيان بكل واحد من هذه الثلاثة ولايجوز له تركها جيما ومتى أتى بأى واحد شاء من هذه الثلاثة فانه يخرج عن العهدة فاذا اجتمعت هذه القيود الثلاثة فذاك هو الواجب المخيرومن الفقهاء منقال المواجب واحد لابعينه وهذا الكلام يحتمل وجهين (الاول) أن يقال الواجب عليه أن بدخل في الوجود واحداً من هذه الثلاثة لابعينه وهذا محسال في العقول لان الشي الذي لايكون معينا فينفسه يكون ممتنع الوجود لذاته وماكان كذلك فانهلايراديه التكليف ( الثاني )أن يقال الواجب عليه واحد معين في نفسه وفي علمالله تعالى الاانه مجهول العين عندالفاعل وذلك أبضا محاللان كون ذلك الشئ واجبابعينه في عمرالله تعالى هو أنه لايجوزتركه بحال وأجعت الامة على انه يجوزله تركه يتقدير الاتيان نغيره والجمع بين هذين القولين جع بين النفي والاثبات وهو محال وتمام الكلام فيه مذكور فيأصول الفقه (المسئلة الثانية) قال الشافعي رجه الله نصيب كل مسكين مدوهو ثلثا من وهوقول ابن عباس وزيدبن ثابت وسعيدبن المسيبوالحسن والقاسم وقال أبوحنيفة رجه الله الواجب نصف صاع من الحنطة وصاع من غير الحنطة حجمة الشافعي اله تعالى لم لذكر في الاطعام الاقوله منأوسط ماتطعمون أهليكم وهذا الوسط اماأن يكون المراد منسه ماكان متوسطا فيالعرف اوماكان متوسطا فيالنمرع فانكان المراد مأكان متوسطا في العرف فثلثا من من الحنطة اذاجعل دقيقا أوجعل خبز افانه بصبرقر يبامن المن وذلك كاف في قوة اليوم الواحد ظاهرا وانكان المراد ماكان متوسطا في الشرع فلم يرد في الشرعله مقدار الافي موضع واحدوهو ماروى فيخبر المفطر في نهار رمضان النبي صلى الله عليه وسلم أمره بأطعام ستين مسكينا من غير ذكر مقدار فقال الرجل ماأجد فأتى النبى صلى الله عليه وسلم بعرق فيدخسة عشرصاعا فقال له النبي صلى الله عليه وسلم أطع هذاوذلك يدل على تقدر رطعام المسكين بربع الصاع وهومد ولايلزم كفارة الحلف لاعاشرعت بلفظ الصدقة مطلقة عن التقدير باطعام الاهل فكان قدرها معتبرا بصدقة الفطروقد ثبت بالنص تقديرها بالصاع لابلدوجية أبي حنيفة رحدالله انهتمالي قالمن أوسطماقطعمون أهليكم والاوسطهوالاعدل والذيذكره الشافعي رجه اللههوأدني مايكني فأماالاعدل فيكون بإدام وهكذا روى عن ان عباس رجهما الله مدمعه ادامه والادام يبلغقيمته قيمة مدآخر أويزيد فيالاغلب أجاب الشافعي رحماللهبان قولهمن أوسطما تطعمون أهليكم يحتمل أن يكون المراد التوسط في القدر فان الانسان ربماكان قليل الاكل جدا يكفيه الرغيف الواحدور بما كان كثيرالاكل فلا يكفيد المنوان الاان

ولم يجمل الحيوان عنسد الاتلاف مضمونا بفرد آخر من نوعه عائلله في عامة الاوصاف بل مضمونا بقيمته مع أن المنصوص عليه في أمثاله إنماهو المثل قال تعالى فاعتدوا عليه بمثل مااعتدى عليكم فحيث لم تعتبر تلك المجاثلة

المتوسطالعالب انه يكفيه من الحمز مايقرب من المن ويحتمل أن يكون المراد التوسيط في القيمة لايكون غاببا كالسكر ولايكون خسيس الثمن كالمخالة والذرة والاوسطهوالحنطة والتمرواز بيب والخبز ويحتمل أن يكون المراد الاوسط في الطيب واللذاذة ولما كان اللفظ محتملالكل واحد من الامرين فنقول يجب حل اللفط على ماذكر ناه لوجهين (الاول) ان الادام غير واجب بالاجاع فلم يق الاحل اللفظ على التوسط في قدر الطعام (الثاني) انهذا القدرواجب يقين والماقي مشكوك فيه لان المفظ لادلالة فيه عليه فأوجبنا اليقين وطرحنا الشك والله أعلم (المسئلة الثااثة) قال الشافعي رحمه الله الواجب تمليك الطعام وقالأ بوحنيفة رحمالله اذاغدى أوعشى عشرة مساكين جازجةالشافعيان الواجب في هذه الكفارة أحد الامور الثلاثة اماالاطعام أوالكسوة اوالاعناق ثم أجعنا على ان الواجب في الكسدوة التمليك فوجب أن يكون الواجب في الاطعام هو التمليك حمة أبي حنيفه إن الآبة دات على إن الواحب هو الاطعام والتغدية والتعشية هما اطعسام بدايل قوله تعالى و يطعمون الطعام على حبه وقال من أوسط ماتطعمون أهليكم واطعام الاهل يكون بالتمكين لابالتمليك ويقال في العرف فلان يطعم الغقراء اذا كان يقدم الطعام اليهم و يمكنهم من أكله واذا بت انه أمر بالاطعام وجب أن يكون كافيا أجاب الشافعي رضي الله عنه ان الواجب اماالمدأ والازيد والتغدية والتعشية قد كون أقل من ذلك فلا يخرج عن العهدة الاباليقين والله أعلم ( المسئلة الراسة ) قالاالشافعي رحمالله لايجزئه الااطعام عشرة وقال أبوحنيفة رحمه الله لوأطع مسكينا واحدا عشمرة أمام عاز حمد الشافعي رحدالله ازمدار هذا الباب على التعبدالذي لابعقل معناه وماكان كذلك فانه يجب الاعتمادفيه على موردالنص (المسئلة الخامسة) الكسوة في اللغدة معناها اللباس وهو كل ما يكتسى به فاما التي تجزي في الكفارة فهوأ قلما يقع عليه اسم الكسوة ازارأورداه أوقيص أوسراو يل أوعامة أومقنعة ثوب واحد لكل مسكين وهوقول انعباس والحسن ومجاهد وهومذهب الشافعي رحمالله ( المسئلة السادسة ) المراد بالرقبة الجلة وقيل الاصل في هذا المجاز أن الاسرفي العرب كان يجمع بداه الى رقبته بحبل فاذا أطلق حل ذلك الحبل فسمى الاطلاق من الرقبة فك الرقبة ممجرى ذلك على العتق ومذهب أهل الطاهر أنجيع الرقبات تجزيه وقال الشافعي رحدالله الرقبة المجرية في الكفارة كل رقبة سليمة من عيب ينع من العمل صغيرة كاستأوكبيرة ذكرا أوأشي بعد أن تكون مؤمنة ولايجوزاعتاق الكافرة في شي من الكفارات ولااعتاق المكانب ولاسراء القريب وهذه المسائل قدذكرناها في آية الظهار ( المسئلة السابعة ) لقائل أن يقول أي فائدة لتقديم الاطعام على العتق معأن العنق أفضل لامحالة قلناله وجوه (أحدها) ان المقصود منه النبيه على ان هذه الكفارة وجبت على التخيير لاعلى الترتيب لانها لووجبت على الترتيب لوجبت البداءة بالاغلظ

الضعيفـــة الخفية مع صعوبة مأخذها وتعسر المحافظة عليها أولى وأحرى ولانالقهنقد أريدت فيمالانظيماله اجماعافليبق غيره مرادا أذلاعوم للشترك في مواقع الاثبات والمراد بالمروى ابجاب النظير باعتبار القيمة لاماعتمار العين ثم الموجب الاسملي المجناية والجزاءالمماثل للمتول انماهوقيمنه لكن لاماعتدار أن يعمدا لجانى اليها فيصرفها إلى المصارف المداءيل باعتبارأن بجعلها معبارا فيقدر بهااحدي الخصال الثلاث فبقيمها مقامها فقوله تعالى مثل ماقنــل وصف لازم للجزاء غبرمفارق عنه يحال وأما قوله تعالى منالنع فوصفله معتبر في ثاني الحال بناء على وصفه الذي هوالمعيارله ولمابعده من الطعام والصيام فحقهما أن يعطفها على الوصف المفارق لاعلى الوصف اللازم فمشلاعن العطف على الموصوف كإسأتي

باذن الله تعالى ومما يرشدك الى ان المراد بالمثل هو القيمة قوله عز وجل (يحكم به الى مثل وثانبها ﴾ ما قتل (ذواعدل منكم) أى حكمان عاد لان من المسلمين المكن لالان التقويم هو الذي يحتاج الى النظر و الاجتهاد من العدول

عا مه المماثلة بل لان ماجعلوه مدار المماثلة بينالصيد وبينالنع من ضرب مشاكلة ومضاهاة في بعض الاوصاف والهيآت مع تحقق التباين بينهما في بقية الاحوال بمالا يدي اليه منأساطين أتمة الاجتهادوصناد مداهل الهداية والارشاد الا المؤيدون بالقــوقــ القدسية ألايرى أن الام الشافعي رضى الله عند أوجب في قتل الحامة شا بناءعلى ماأبدت بينهما من المماثلة من حيث ان كلام مايعب و يهدر مع أنالنسبة ينهما من سأر الحيثيات كايين الضب والنون فكيف مفوض معرفة أمثال هذه الدقائق العويصة الى رأى عدلين من احادالناس على أن الحكم بهذا المعنى أنما يتعلق بالانواع لابالاشخاص فبعدماعين بمقاللة كل نوع من أنواع الصيدنوع منأنواع النعيتم الحكم ولايبتي عندوقوعخصوصيات الحوادث حاجة الى حكم

(والسها) قدم الاطعام لانه أسهل الكون الطعام أعم وجود اوالمقصود منه التنبيه على انه تمالي راعي التحفيف والتسهيل في النكاليف ( وثالثها ) ان الاطعام أفضل لان الحر الفقير قدلايجد الطعام ولايكون هناك من يعطيه الطعام فيقع في الضر أما العبد فانه يجب على مولاه اطعامه وكسوته ١٤٤ قال تعالى ( هَن لم يجد فصيام ثلاثة أمام ) وفيه مسائل (المسئلة الاولى )قال الشافعي رجه الله اذاكان عنده قوته وقوت عياله يومه ولبلته ومزالفضل مابطع عشرة مساكين لزمته الكفارة بالاطعام وانلم بكن عنده هذا القدر جازله الصيام وعند أبي حدفة رحه الله بجوزله الصيام اذاكان عنده من المال مالايجب فيه الزكاة فجعل من لازكاة عليه عادما جمة الشافعي رحمالله انه تعالى علق جوازالصيام على عدم وجدان هذه الثلاثة والمعلق على الشرط عدم عندعدم السرط فعند عدم وجدان هذمااثلاثة وجب أنلايجوز الصوم تركنا العمل به عندوجدان قوت نفسه وقوت عياله بوماوليلة لانذلك كالامر المضطر اليه وقدرأ خافي الشرع أنه متى وقع التعارص في حق النفس وحق الغيركان تقديم حق النفس واجبا فوجب أن تبق الآية معمولابها في غيرهذه الصورة (المسئلة الثانية) قال الشافعي رجه الله في اصح قوليه انهيصوم ثلاثةايام انشاء متتابعة وانشاءمتفرقة وقالأ بوحنيفة يجب التتابع جمةالشافعي أنهتمالي أوجب صيام ثلاثةامام والآتي بصوم ثلاثةأيام على التفرق آت بصوم ثلاثة أمام فوجب ان بخرج عن العهدة حجة أبي حنفذ رحمالله ماروي في قراءة أبى بن كعبوا بن مسعود فصوم ثلاثه أيام متنابعات وقراءته مالا تتخلف عن رواينهما والجواب انالقراءةالشاذة مردودة لانهالوكانت قرآنالنقلت نقلامتواترا اذلوجوزنا في القرآن الاينقل على النواتر لزم طعن الروافض والملاحدة في الفرآن وذلك باطل فعلمنا انالقراءة الشاذة مردودة فلاتصلح لانتكون ججد وأيضا نقل في قراءة أبي بن كعب انهقرأفعدة منأيام اخرمتنا بعات معان التنابع هناكماكان شرطاوا جابوا عنه بانه روى عن النبي صلى الله عليه وسلم ان رجلا قال له على أيام من رمضان أفأ قضيها متفرقات فقال عليه الصلاة والسلام أرأيت لوكان عليك دين فقضيت الدرهم فالدرهم اماكان يجزيك قال بلي قال فالله احق ان يعفو و يصفح فلنا فهذا الحديث وان وقع جوابا عنهذا السؤال في صوم رمضان الاان لفظه عام وتعليه عام في جيم الصيامات وقدثبت فيالاصول ان العبرة بعموم اللفظ لابخصوص السبب فكان ذلك من اقوى الدلائل على جواز التغريق ههنا ايضا (المسئلة الثالثة) من صام ستة أمام عن عينين اجرأ مسواء عين احدى الثلاثتين لاحدى المينين اولا والدلبل عليه انه تعالى أوجب صيام ثلاثة أمام عليه وقد اتي ها فوجب ان يخرج عن العهدة \* ثم قال تعالى ( ذلك كفارة أيمانكم اذاحلفتم ) قوله ذلك اشارة الى ماتفدم ذكره من الطعام والكسوة وتحرير الرقبة اىذلك المذكور كفارة ايمانكم اذاحلفتم وحنثتم لان الكغارة لاتجب

أصلاً وقرئ يحكم به ذوعدل على ارادة جنس العادل دون الوحدة وقيل بل على ارادة الامام والجملة صفة لجزاء أوحال منه المخصصه بمجرد الحلف الاانه حذف ذكرالحنث للكونه معلوما كإقال فن كأن منكم مريضا اوعلى سفر فعدة من ايام أخر أى فأ فطرا حبيج الشافعي بهذه الآية على ان التكفير قبل الحنث جائز فقال الآمة دات على أن كل وآحد من الاشياء الثلاثة كفارة لليمين عند وجود الحلف فاذا أداها بعدالحلف قبل الحنث فقدأدى الكفارة عن ذلك اليمين واذاكان كذلك وجبان يخرج عن العهدة قال وقوله اذاحلفتم فيددقيقة وهي التنبيد على أن تقديم الكفارة قبل اليمين لايجوز واما بعد اليمين وقبل الحنث فانه يجوز \* ممقال تعالى ( واحفظوا أيمانكم ) وفيه وجهان ( الاول ) المراد منه قللوا الايمان ولاتكثروا منها قال كشر قليل الالا باحافظ ليمينه \* وانسبقت منه الالية برت

فدل قوله وانسبقت منه الالية على ان قوله حافظ ليمينه وصف منسدله بانه لايحلف (الثاني)واحفظوا أيمانكم اذاحلفتم عن الحنث لئلاتحتاجوا الى التكفيرواللفظ محتمل للوجهين الأأن على هذا التقدير يكون مخصوصا بقوله عليه السلام من حلف على يمين فرأى غيرها خيرًا منها فليأت الذي هوخير ثم ايكافر عن يمينه \* ثم قال تعالى (كدلك يبين الله الكم آياته لعلكم تشكرون) والمعنى طاهر والكلام في لفظ لعل تقدم مرارا \* قوله تعالى ( ياأيها الذين آمنوا انماالحمر والميسر والانصاب والازلام رجس منعل الشيطان فاجتنبوه لعلكم تغلمون) اعلم ان هذا هو النوع الثالث من الاحكام المذكورة في هذا الموضع ووجد أتصاله بماقبله أنهتمالي قال فيما تقدم لأتحرموا طيبات ماأحل اللهلكم الىقوآه وكلوا مما رزقكم الله حلالا طيبا مملاكان منجلة الامور المستطابة الخمر والمسر لاجرم أنه تعالى بين انهما غيرداخلين فى المحالات بل فى المحرمات واعلم اناقد ذكرنا فيسوره البقرة معني الخمر والميسر وذكرنا معني الانصاب والازلام فيأول هذه السورة عند قوله وماذبح على النصب وأن تستقيموا بالازلام فنأراد الاستفصاء فعليه بهذه المواضع وفي اشتقاق لفظ الحمر وجهان (الاول) سميت الحمر خرالانها خامرت المقل أي حالطته فسترته ( والثاني )قال ابن الاعرابي تركت فاختمرت أي تغير يحها والميسرهوقارهم في الجزوروالانصاب هي آلهتهم التي نصبوها يعبدونها والازلامسهام مكتوب عليها خير وسر واعلم أنه تعالى وصف هذه الاقسام الاربعة بوصفين (الاول) قوله رجس والرجس في اللغة كلما استقذر من عمل يقال رجس الرحل رجسا ورجس اذاعل علا فبيحاوأ صله من الرجس بفتح الراءوهو شدة الصوت يقال سحاب رجاس اذا كان شديد الصوت بالرعد فكان الرجس هوالعمل الذي يكون قوى الدرجة كامل الرتبة في القبح (الوصف الثاني) قوله من على الشيطان وهذا أيضا مكمل لكونه رجسا لانالشيطان نجس خببث لانه كاور والكافر بجس لقوله اعاالمشركون بجس والحبيث لايدعوالاالى الحبيث لقوله الخبيثات المخبيثين وأيضا كلماأضيف الى الشيطان فالمراد

أو مدل من مشل فين فصبداومن محله فيمنجره أونصب على المصدر أى بديه هديا والجلة صفة أخرى لجزاء (بالغ الكعبة) صفة لهديالان الاضافة غبرحقيقية ( او كفارة ) عطف على محلمن النعم على انه خىرمىتدامحدوف والجلة صفة مانية لجزاء كماأشير اليه وقوله تعالى (طمام الين)عطف يان الكفارة عندمن لايخصصه تبالمعارف أو بمل منه لإاوخبرمبتدا محذوف أيهي طعام مساكين وقوله تعالى (أوعدل ذلك صياما) عطف على طعام الح كأنه قيل فعليه جراءمائل للمقتول هوم إعرأ وطعام مساكين أو يام أيام بعددهم فحينشه تكون المماثلة وصفالازما للجزاءيقدربه الهدى والطعام والصيام أماالاولان فبلا واسطة وأما الثالث فيواسطة الشبابي فيضار الجاني كلامنها بدلامن الآخرين هذا وقد قيل ان قوله تمالي أوكفارة عطف

على جزاء فلايبق حينئذ في النظم الكريم مايقدر به الطعام والصيام والالتجاء الى القياس € ir € على الهدى تعسف

معطوفة على جله هو من النعم قرئ أو كفار. طعام مساكين بالاضافه النيين وعالكفارة وقرئ طعام مسكين على أن التبيين محصل بالواحد الدال على الجنس وقرى أوعدل يكسر العين والفرق ينهماأنعدل الشيء ماعادله من غير جنسه كالصوم والاطعام وعدله ماعدل به في القداركان المفتوح المجمة بالمصدر والكسور عنى المعدول وذلك التهارة إلى الطعام وصيالا تمسر للعدل والخيا عَيْ إِلَيْكُ الْعَالِي عَنْداً بِي محنفة وأبي يوسف أرحهما الله وللعكمين عند مجد رحد الله (ليذوق وبال أمر، ) منعلق بالاستقرارفي الجاروالمجرور أى دلمه جزاء ليذوق الحقيل بفعل بدل عليه الكلام كائه قيل شرعذلك عليه ليذوق وبال أمر أى سوعا قبة هنكه لحرمة الاحرام والويال في الاصل المكروه والضرر الذي ينالني العاقبة مزعمل سؤلثقله

من تلك الاضافة المبانغة في كال قعم قال تعالى فوكره موسى فقضى عليه قال هذا من عمل الشيطان ثم انه تعالى لما وصف هذه الاربمة بهذين الوصفين قال فا جنبوه أي كونوا جانبامنه والهاء عائدة الى ماذا فيه وجهان (الاول) انهاعائدة الى الرجس والرجس واقع على الاربعة المذكورة فكان الامر بالاجتناب متناولالدكل (الثاني) انهاعائدة الى المضاف المحذوف كانه قيل انماشأن الخر والميسر أوتما طيهما اومااشبه ذلك ولذلك قال رجس من عمل الشيطان واعلم انه تعالى لما أمر باجتناب هذه الاشياء ذكرفها توعين من المفسدة (فالاول) ما يتعلق بالدنيا وهوقولها عاير بدالشيطان أن يوقع بينكم العداوة والبغضاء في الخمر والميسر واعلما الانشرح وجه العداوة والبغضاء اولاتي الخمر تمق الميسر أما الخمر فاعلم ان الظاهر فين يشرب الحمر انه يشربها مع جاعة و يكون غرضه من ذلك الشرب ان يستأنس برفقائه و يفرح بمعادثتهم ومكالمتهم فكان غرضه من ذلك الاجتماع تأكيد الالغة والمحبة الاان ذلك في الاغلب ينقلب الىالصدلان الحمر يزيل العقل واذازال العقل استولت الشهوة والغضب من غير مدافعة العقل وعند استيلائهما تحصل المنازعة مين أولئك الاصحاب وتلك المنازعة رعاادت الى الضرب والقتل والمشافهة بالفعش وذلك يورث أشدالعداوة والبغضاء فالشيطان يسول ان الاجتماع عملي الشرب يوجب تأكيد الالفذ والحبدة وبالآخرة انقلب الامر وحصلت نهاية العداوة والبغضاء واما الميسرففيد بازاءالتوسعة على المحتاجين الاجاف بأرباب الاموال لانمن صارمغلو بافي القمارمرة دعاه ذلك الى اللجاج فيدعن رجاءاته ر بماصار غالبافيه وقد تنفق ان لا يحصل له ذلك الى ان لا بيق له شيء من المال والى ان يقامرعلي لحيته وأهله وولده ولاشك انه بعدذاك ببق فقير امسكيناو يصبرهن اعدى الاعداء لا ولئك الذين كانوا غابينله فظهر من هذا الوجه أن الحمر والميسر سببان عظيمان فاأمارة العداوة والبغضاء بين الناس ولاشكأن شدة العداوة والبغضاء تفضى الى أحوال مدمومة من الهرج والمرج والفتن وكل ذلك مضاد لمصالح العالم فان قيل لم جع الخمروالميسرمع الانصابوالازلام ثم أفردهمافي آخر الآية قلنالان هذهالآية خطاب مع المؤ منين بدليل انه تعالى قال ياأيها الذين آمنوا انما الخمر والميسر والمقصود نهيهم عن الحمر والمسر واظهار أن هذه الاربعة متقاربة في القبح والمفسدة فلما كان المقصودمن هذه الآيةالنهيعن الخمر والميسر وانماضم الانصاب والازلام الي الحمر والميسرة كبدا لقبيم الحمر والميسرلاجرم افردهمافي آخرالاً يد يالذكر \* اما النوع الثاني من المفاسد الموجودة في الحمر والمسمر المفاسد المتعلقة بالدين وهوقوله تعالى ( و يصدكم عَنْ ذَكُرَ اللَّهُ وَعَنَّ الصَّلُوةَ) فَنَقُولَ إما أَنْ شَرِبُ الْحُمْرِ عِنْعُ عَنْ ذَكُرَ اللَّهُ فَظَاهِرِ لان سُرِب الحموريورث الطرب واللذة الحبيمانية والنفس اذا استغرقت في اللذات الحبيمانية غفلت عن ذكرالله تعالى واماعن الصلاة فكذلك واما ان الميسر مانع عن ذكر الله وعن

و منه قوله تعالى ﴿ ٨٣ ﴾ ث فأخذناه أخذا و يبلاومنه الطعام الوبيل وهوالذي لاتستمر به المعدة (عفاالله عاسلف) من قتل الصيد محر ماقبل أن يسأ لوارسول الله عليه الصلاة والسلام وقبل عاسلف منه في

الصلاة فكذلك لانه ان كان غالبا صاراستغراقه في لذة الغلبة مانعامن ان يخطر بالهشي سواءولاشك انهذه الحالة ماتصدعن ذكرالله وعن الصلافان قبل الآبة سم يحقق انعلة تحريم الخمرهي هذه المعانى تمان هذه المعانى كأنت حاصلة قبل تحريم الخمرمعان المحريما كانحاصلاوهدايقدح فاصحقهداالتعليل قلناهداهواحدالدلائل على أن تخلف الحكم عن العلة المنصوصة لانقدح في كونهاعلة ولمابين تعالى اشتمال شرب الخمر واللعب بالميسرعلي هذه المفاسد العظيمة في الدين الله قال تعالى (فهل أنتم منتهون) روى انه لمانزل قوله تعالى ياأيها الذين آمنو الاتقربوا الصلاة وأنتم سكارى قال عربن الخطاب رضى الله عند اللهم بين لنافي الحمر سانا شافيا فلمانزات هذه الآية قال عر انتهينامارب واعلم أن هذا وان كان استفها مافي الظاهر الأأن المرادمنه هوالنهي في الحقيقةوانما حسن هذا الجازلانه تعالى دم هذه الافعال وأظهر فجهاللمغاطب فلاأستفهم بعدذلك عن تركهالم يقدر المخاطب الاعلى الاقرار بالترك فكانه قيل له اتفعله بعدما قد ظهرمن قعدما فدظهر فصارقوله فهلأنتم منتهون جاريامجرى تنصيص الله تعالى على وجوب الانتهاء مقرونا باقرار المكلف بوجوب الانتهاء واعلم انهذه الآية دالة على تحريم شرب الخمر من وجوه (أحدها ) تصدير الجلة بانماوذلك لان هذه الكلمة للحصرفكانه تعالى قال لارجس ولاشئ من عل الشيطان الاهذه الاربعة (وثانيها) انه تعالى قرن الخمر والميسربعبادة الاوان ومندقوله صلى الله عليه وسلمشارب الحمر كعابدا اون (واللها) انه تعالى أمر بالاجتناب وظاهر الامر الوجوب (ورابعها ) انه قال لعلكم تفلحون جعل الاجتناب من الفلاح واذاكان الاجتناب فلاحاكان الارتكاب خيبة (وخامسها) أنه شرح إنواع المفاسد المتوادة منها في الدنيا والدين وهي وقوع التعادي والتباغض بين الخلق وحصول الاعراض عن ذكرالله تعالى وعن الصلاة ( وسادسها) قوله فهل أتم منتهون وهومن أبلغ ماينتهي به كانه قيل قدنلي عليكم مافيها من أنواع المفاسد والقبائح فهلأنتم منتهون معهده الصوارف أمانتم على ماكتتم عليه حين لم توعظوا بهذه المواعظ ( وسابعها) أنه تعالى قال بعد ذلك (وأطيعوا الله وأطيعوا الرسول واحذروا) فظاهره أنالمراد وأطيعواالله وأطيعواالرسول فيماتقدم ذكرهمن أمرهمابالاجتناب عن الخمر والميسر وقوله واحذروا أي احذروا عن مخالفتهما في هذه التكاليف (و امنها) قوله (فانتوليتم فاعلوا أعاعلي رسولنا البلاغ المبين) وهذاتهد يدعظهم ووعيد شديدفي حق من خالف في هذا التكليف واعرض فيه عن حكم الله و بيا اله يعني انكم ان توليتم فالجة قدقامت عليكم والرسول قدخرج عن عهدة التبليغ والاعذار والانذار فاماماوراء ذلك من عقاب من خالف هذا النكلف واعرض عند فذاك الى الله تعالى ولاشك انه تهديد شديد فصار كل واحدمن هذه الوجوه الثمانية دليلاقاهرا و برهاناباهرافي تحريم الخمرواع أنمن انصف وتراة الاعتساف علم انهذه الآية نص صريح في انكل مسكر

بعد النهي عنه وهو محرم (فينتقماللهمند) خبرمتدا محذوف تقدره فهو ينتقهم الله منه ولذلك دخلت الفاء كهوله تعالى فن يومن بر مەفلا خاف نخسا ولار هقا أي فذلك لايخاف الخ وقوله تعالى وَمَنْ كَفَرُّ فَأَمْتُمُهُ أَي فأناأمتغد والمرادبالانتقام التعذيب في الأخرة وأماالكفارة فعزعطاء وا براهيم وسعيد ابني جبروالحسن أنهاواجبة على العائد وعن ابن عباس رضى الله عنهنا وشريح أنه لاكفابرة عليه تعلقابالظاهر (والله عزيز) غالب لايغالب (دُوانتقام)شدىدفينتقم من أصر على المعسية والاعتداء(أحللكم) الخطساب للمعرمين (صيدالمِحر)أى مايصاد فى الماه كلهاندر اكان أونهراأوغدراوهومالا بعيش الافي الماءمأكولا أوغيرماً كول (وطعامه) أىومايطعمنصيده وهو تخصيص بعد تعميم والمعنى أحللكم التعرض لجميع مايصاد

فى المياه والانتفاع به وأكل ما يؤكل منه وهوالسمك عند ناوعندا بن أبى ليلى جميع مايصادفيه على ﴿ حرام ﴾ أن النفسير الاية عنده أنعل لكم صيد حيوان البحر وأن تطعموه وقرى وطعمه وقيل

مختص بالطعام كاأن الفسلة فيقوله تعالى ووهينالها سحق ويعقوب الافلة حال مخنصة بيعقوب عليه السلام أي أحل لكم طعا مد تمشعسا للمقيمين منكم بأكلونه طريا (وللسيارة) منكم يتزودونه قديدا وقيل نصب على أنه مصدر مؤكد لفعل مقدرأي متعكم به مناعا وقيسل مؤكد لمعنى أحللكم فانهني قوةمتعكم بهتمتيعا كقوله تعالى كتاب الله عليكم ( وحرم عليكم مسدالبر) وقرى على مناءا لفعل للفاعل ونصب صيدالبر وهومأيفرخ فيه وانكانيعيش في الماءفي بعض الاوقأت كطيرالماء (مادمتم حرما) أي محر مين وقري بكسر الدال مندام يدام وطاهره يوجب حرمة ماصاده الحلال على المحرم وانلم يكن له مدخل فيد وهو قول عروان عباس رضي الله عنهم وعنأبي هريرة وعطاءومجاهدوسعيد نجبيرضي الله عنهم

حراموذلك لانه تعالى لماذكر قولها نماير بدالشيطان أن يوقع بينكم العداوة والبغضاءفي الخمروالمسرو بصدكم عن ذكرالله وعن الصلاة قال بعده فهل أنتم منتهون فرتب النهى عن شرب الخمر على كون الخمر مشتملة على تلك المفاسد ومن المعلوم في بدانه العقول ان تلك المفاسدا تماتولدت من كونها مؤثرة في السكروهذا يفيدا لقطع بأن علة قوله فهل انتمر منتهون هي كون الخمر مؤثرافي الاسكار واذا ثبت هذا وجب أقطع بأنكل مسكر حرام ومن احاط عقله بهذا التقديرو بتى مصراعلى قوله فليس لعناده علاج والله اعلم # قوله تمالى ( ليس على الذين آمنوا وعلواالصالحات جناح فيماطعموااذاما تفوا وآمنوا وعملوا الصالحات ثم أتفوا وآمنوا ثم اتفوا وأحسنوا والله يحب المحسنين ) في الآية مسائل (المسئلة الاولى) روى اله لما زلت آية تحريم الخمر قالت الصحابة ان اخواننا كانوا قدسر بواالحمريوم احدثم قتلوافكيف حالهم فنزلت هذه الآية والمعني لااثم عليهم في ذلك لانهم شر بوها حال ما كانت محلة وهذه الا يد مشابهة لقوله تعالى في نسخ القبلة من بيت المقدُّس الى الكعبة وماكان الله ليضيع ايمانكم اي انكيم حين استَقبلتم بيت المقدس فقد استقبلتموه بامرى فلااضيع ذلك كاقال فاستجاب لهم رجم أنى لاأضيع عمل عامل منكم من ذكر اوأنثى ( المسئلة الثانية ) الطعام في الاغلب من اللغة خلاف الشراب فكذلك يجب أن يكون الطعم خلاف الشرب الاأناسم الطعام قديقع على المشروبات كإقال تعالى ومزلم يطعمه فانهمني وعلى هذايجوز أنيكون قوله جناح فيما طعمواأي شر بواالخمرو يجوز أن يكون معنى الطعمراجعا الى التلذذ بما يؤكل ويشرب وقدتفول العرب تطعم تطعم أى ذق حتى تشتهى واذاكان معنى الكلمة راجعا الى الذوق صلح للمأ كول والمشروب معا ( المسئلة الثالثة ) زعم بعض الجهال أنه تعالى لما بين في الخمرانها محرمة عندماتكون موقعة للعداوة والبغضاء وصادة عرذ كرالله وعن الصلاة بين ف هذه الآية أنه لاجناح على من طعمها اذالم يحصل معدشي من تلك المفاسد بلحصل معدانواع المصالح من الطاعة والنقوى والاحسان الى الحلق قالوا ولايمكن حله على حوال من شرب الخمر قبل نرول آية التحريم لانه لوكان المراد ذلك لقال ما كان جناح على الذين طعموا كاذكر مثل ذلك في آية تحويل القبلة فقال وماكان الله ليضيع أيمانكم ولكمنه لمريقل ذلك بلقال ليس على الذين آمنوا وعملوالصالحات جناح الى قوله اذا ما تقوا وآمنوا ولاشك أناذا للمستقبل لاللماضي واعلم أن هذا القسول مردود بلجاع كلالامة وقولهم انكلة اذا للمستقبل لاللماضي فجوأبه ماروى أبو بكر الاصم أنهلانول تحريم الخمرقال ابويكر بارسول الله كيف باخواننا الذن ماتوا وقد شريو الخمر وفعلوا القمار وكيف بالغاثبين عنافي البلدان لايشعرون ان الله خرم الحمروهم يطعمونها فانزل الله هسده الآمات وعلى هذالتقدير فالحل قدثبت في الزران المستقبل عن وقت نزول هذه الآية لكن في حق الغائبين الذين لم يبلغهم هذا النص ( المسئلة الرابعة ) انه

أنه يحله أكل ماصاده الحلال وانصاده لاجله اذالم يشر اليه ولم يل عليه وكذا ماذبحه قبل احرامه وهومذهب أبى حنيفة لان الجطاب المحرمين فكأنه قبل وحرم عليكم ماصدتم في البرفيخرج منه مصيد غيرهم وعند مالك والشافعي

تعالى شرطالنفي الجناح حصول التقوى والايمان مرتين وفي المرة الثالثة حصول التقوى والاحسان واختلفوا في تفسير هذه المرانب الثلاث على وجوه ( الاول ) قال الاكثرون الاول عمل الاتقاء والثاني دوام الاتقاء وانتبات عليه والثالث اتقاء ظلم العبادمع ضم الاحسان اليه ( القول الثاني ) أن الاول اتقاء جميع المعاصي قبل نزولُ هسلم الآيةُ (والثاني) اتفاء الخمروالميسروماني هذه الآية (والثالث) اتفاءما يحدث تحريمه بعدهذه الآية وهذا قول الاصم ( القول الثالث ) اتفاء الكفرتم الكبائرثم الصغائر ( القول الرابع) ماذكره القفال رجم الله قال التقوى الاولى عبارة عن الاتقاء من القدح في صحة النسخ وذلك لاناليه وديقواون النسيخ بدل على البداء فأوجب على المؤمنين عندسماع تحريم الخمر بعدان كانت مباحة أن يتقوا عن هذه الشبهة الفاسدة والتقوى الثانية الاتيان بالعمل المطابق لهذه الآية وهي الاحتراز عن شرب الخمر والتقوى الثالثة عبارة عن المداومة على التقوى المدكورة في الاول وااثاني ثم يضم الي هذه التقوى الاحسان الي الخلق (والقول الحامس) أن المقصود من هذا النكرير النا كيد والمبالغة في الحث على الايمان والتقوى فانقيل لمشرط رفع الجناح عن تناول المطعومات بشرط الايمان والنقوى مع أن المعاوم أن من لم يوم من ولم يتق ثم تناول شيئا من المباحات فانه لاجناح عليه ف ذلك التناول بل عليه جناح في ترك الايمان وفي ترك التقوى الا أن ذلك لا تعلُّق له بتناول ذلك المباح فذكر هذا النمرط في هذا المعرض غيرجا رُولنا ليس هذا للاشتراط بل لبيان أنأولئك الاقوام الذين نزلت فيهم هذه الآية كانوا على هذه الصفة ثناءعليهم وحدا لاحو الهم في الأيمان والتقوى والاحسان ومثاله أن يقال لك هل على زيدفيما فعل جناح وقد علت انذلك الامر مباح فنقول ليس على أحد جناح في المباح اذااتني المحارم وكان مؤمنا محسنا تريدان زيداان بتي مؤمنا محسنا فانه غير مؤاخذ بمافعل ثم قالتعالى والله يحب المحسنين والمعني انه تعالى لماجعل الاحسان شرطافي نغي الجناح بين ان أثير الاحسان ليس في نفي الجناح فقطيل وفي أن يحبه الله ولاشك ان هذه الدرجة أشرف الدرجات وأعلى المقامات وقد تقدم تفسير محبة الله تعالى لعباده \* قوله تعالى ( باأجاالذن آمنواليسلونكم الله نشئ من الصيدتناله أبديكم ورماجكم) اعلم أن هذا نوعآخر من الاحكام ووجه النظم انه تعالى كإقال لاتحرموا طيمات ماأحل اللهلكم ثم استثنى الحمروالميسرعن ذلك فكفاك استثنى هذاالنوع من الصيدعن المحللات وبين دخوله في المحرمات وههنا مسائل (المسئلة الاولى) اللام في قوله ليبلو نكم الله لام القسم لاناللام والنون قديكونان جواباللقسم واذاترك القسم جئ بهما دليلا على القسم (المسئلة الثانية) الواوف قوله ليبلونكم مفتوحة لالتقاء الساكنين (المسئلة الثالثة) (السلونكم) أي ليختبرن طاعتكم من معصيتكم أي ليعاملنكم معساملة المختبر (المسشلة الرابعة ) قال مقاتل بن حيان ابتلاهم الله بالصيدوهم محرمون عام الحديبية حتى كانت

اليه تخشرون) لاالي غيره حتى يتوهم الخلاص من أخذه تعالى الالتجاء المد (جعل الله الكعبة) قال محاهد سميت كعبة لكونها مكعبة مربعة وقيل لانفرادها من البناء وقبل لارتفاعها من الارص ونتومها وقوله تعالى (الست الحرام) عطف بيانعلى جهة المدح دون التوضيح كاتجي الصفة كذلك وقدل مفعول ثان لجعل وقوله تعالى ( قياما للناس) نصب على الحال وبرده عطف مابعده على المفعول الاول كما سمجيء بل هــذا هو المفعول الثانىوقيال الجعل ععني الانشاء والخلقوهوحالكامر ومعنى كونهقيا مالهم أنهمدارلقيام أمردينهم ودنياهم اذهوسبب لانتعا شمهم فيأمور معاشهم ومعسا دهم الوذيه الخائف ويأمن فيه الضعيف ويربحفه التجارو يتوجه اليسه الجابروالهمار وقري قياعلى أنه مصدرعلى

وزن سَبع أعل عينه بما أعل في فعله (والشهر الحرام) أى الذي يو دى فيد الحيوهوذ الحجة وقيل جنس الشهر والوحش مجا ا الجرام وهووما بعد، عطف على الكعبة فالمفعول الثاني محذوف ثقة بما مرأى وجعل الشهر الحرام (والهدى والقلامد)

الحيم الطهر (ذلك) اشأرة الى الجعل المذكور خاصة أومع ماذكرمن الامر محفظ حرمة الاحرام وغره ومحله النصب بفعل مقدريدلعليدالسياق وهوالعامل في اللام بعده اىشرع ذلك (لتعلوا أنالة يعلمافي السموات ومافى الأرض ) فان تشريع هده الشرائع المستبعة لدفع المضأر الدينية والدنيو يةقبل وقوعها وجلب المنافع الاواوية والاخروية منأوضيحالدلاثل على حكمة الشارع وعدم خروج شيءعن عله المحيط وقوله تعالى ( وأنالله بكلشي عليم ) تعميم اثر تخصيص للتأكيد و بجوز أن يراد عافي السموات والارض الاعيان الموجودة فيهماو بكل شيُّ الامورالمتعلقة بتلك الموجودات من العوارض والاحوالاالني هيمن قسل المعاني (اعلوا أن الله شديدالمقاب) وعيدلن انتهك محارمه أوأصر على ذلك وقوله تعالى (وأن الله غفوررحيم)

الوحش والطير تغشاهم في رحالهم فيقدرون على أخذها بالايدى وصيدها بالرماح ومارأوا مثل ذلك قطفتها همالله عنها التلاء قال الواحدى الدى تناله الايدى من الصيد الفراخ والبيض وصغارا لوحش والذى تناله الرماح الكبار وقال بعضهم هذاغير جائز لان الصيد استمللمتوحش الممتنع دون مالم يمتنع (المسئلة الخامسة) معنى التقليل والتصغير في قوله بشيُّ من الصيدان يُعلِّم اله ليس بفتنة من الفتن العظام التي يكون النكليف فيهاصعبا شاهًا كالابتلاء ببذل الأرواح والاموال وانما هو ابتلاءسهل فأن الله تعالى المتحن أمة مجد صلى الله عليه وسلم بصيدالبر كاامتحن في اسرائيل بصيدا لحر وهوصيد السمك (المسئلة السادسة) من في قوله من الصيدالسِّ عيض من وجهين (أحدهما) المرادسيد المردون البحر (والثاني) صيد الاحرام دون صيد الاحلال وقال الزجاج محتمل أن تكون للتبيين كقوله فاجتنبوا الرجس من الاوان ( المسئلة السابعة ) أراد بالصيد المفعول بدليل قوله تعالى تناله أيديكم ورماحكم والصيد اذاكان بمعنى المصدر يكون حدثا وانما يوصف بنيل البدوالرماح ما كان عينا المهم قال تعالى ( ايعلم لله من يخافه بالغيب) وفيه مسائل (المسئلة الاولى )ان هذابجازلانه تعالى عالملم يزلولانزال واختلفوا في معناه فقيل نعاملكم معاملة مزيطلب أن بعلموقيل ليظهرالمعلوم وهوخوف الخائف وقيل هذاعلى حذْف المضاف والتقديرليعلم أولياءالله من يخافه بالغيب (المسئلة الثانية) قوله بالغيب فيه وجهان (الاول) من يخا فم حال ايمانه بالغيب كماذكر ذلك في أول كتابه وهو قوله يؤمنون بالغيب (والثاني) من يخافه بالغيب أي يخافه باخلاص وتحقيق ولا يختلف الحال بسبب حضوراً حد أوغيبته كافي حق المنافقين الذي اذالقوا الذي آمنواقالوا آمناواذاخلوا الىشياطينهم قالوا انامعكم (المسئلة الناائة)الباء في قوله يَالغيب في محل النصب بالحال والمعنى من يخافه حال كونه غائباعن رؤيته ومثل هذا قوله منخشي الرحن بالغيب ويخشون ربهم بالغيب وأمامعني الغبب فقدذكرناه في قوله الذين يؤمنون بالغيب "مُعقل تعالى ( فن اعتدى بعدداك فله عداب أليم ) والمراد عداب الا خرة والتعزير فيالدنيا قال ان عباس هذا العذاب هوأن يضرب بطنه وطهره صرباوجيعا وينزع ثيابه قال القفال وهذاجائز لاناسم العذاب قديقع على الضرب كاسمى جلد الزانيين عذابافقال وليشهد عذابهماطائفة وقال فعليهن نصف ماعلى الحصنات من العذاب وقال حاكيا عن سليمان في الهد هدلاعذ بندعذا باشديدا \* قوله تعالى (بالمهاالذين آمنوالاتقتلوا الصيدوأنتم حرم) وفيه مسائل (المسئلة الأولى ) المراد بالصيد قولان (الاول) أنهالذي توحش سواء كان مأكولاأولم يكن فعلى هذاالمحرم اذا قتل سعا لابؤكل لحمضن ولايجاوزيه قيمة شاة وهوقول أبى حنيفة رجد الله وقال زفر يجب بالفا مايلغ (والقول الثاني) أن الصيد هومايؤكل لحمه فعلى هذا لا يجب الضمان البتة في قنل السبع وهوقول الشافعي رجدالله وسلم أبوحنيفة رحدالله أنه لايجب الضمان فيقتل

وعدلن مافظ على مراعاة حرماته تعالى أوأقلع عن الانتهاك بعدتماطيه ووجه تقديم الوعيد ظاهر ( ماعلى الرسول الله البلاغ ) تشديد في انجاب القيام بما أمر به أي الرسول قد أتى بما وجب

تكتمون ) فيؤاخذكم

بذلك نقيرا وقطميرا

(قللايستوى الحبيث

والطيب) حكم عام في

نغىالمساواة عندالله تعالى

بين الردىء من الاشتخاص

والاعال والاموال وبين

جيدهاقصدبهالترغيب

في جيد كل منها وا<sup>ل</sup>تحذير

عنرديئهاوانكانسبب

النزول شريح بن صبعة

البكري الذي مررت

قصته فى تفسيرقوله تعالى

ياأجاالذينآمنوالانحلوا

شعائراللهالخ وقيل نزل

في رجل سأل رسول الله

عليدالصلاة والسلام

انا<sup>لخ</sup>مركانت تجارتى

وانىاعتقدتمن بعها

مالافهل ينفعني من ذلك

المال ان علت فيد

بطاعة الله تمالى فقال

الني علم الصلاة

والسلام ان أنفقته في

حيح أوجهاد أوصدقة

لمربعدل جناح لعوضة

انالله لايقيل الاالطيب

الفواسق الخمس وفي قنل الذئب حمة الشافعي رجمد لله القرآن والخبرأ ما القرآن فهوان الذى يحرم اكله ليس بصيد فوجب أن لايضى اعاقلاانه ليس بصيدلان الصيدمايحل أكاه لقوله تمالى بعد هذه الآية احل لكم صيد البحر وطعامه مناعا لكم ولليسارة وحرم علبكم صيدالبرمادمتم حرما فهذا يقنضي حلصيد البحر بالكلية وحلصيدالبر خارج وقت الاحرام فثبت أن الصيد مايحل أكاه والسبع لايحل أكاه فوجب أن لايكون صيدا واذا ثبت انه ايس بصيد وجب أن لايكون مضمونا لان الاصل عدم الضمان تركنا العمل به في ضمان الصيد بحكم هذه الا يذفيتي فياليس بصيدعلي وفق الاصلوأماالخبرفهوالحديث المشهوروهوقوله عليه السلام خمس فواسق لاجناح على المحرمأن يقتلهن في الحلوالخرم الغراب والحدأة والحقرب والكاب العقوروفي رواية أخرى والسبع الضاري والاستدلال به من وجوه ( أحدها ) أن قوله والسبع الضارى نص فى المسئلة (وثانيها) أنه عليه السلام وصفه ابكونها فواسق ثم حكم بحل قتلهاوالحكم المذكورعقيب الوصف المناسب مشعر بكون الحكم معللا بذلك الوصف وهذا مداعلى أن كونها فواسق علة لحل قتلها ولامه في لكونها فواسق الاكونها مؤذية وصفة الالذاء في السباع أقوى فوجب جواز قتلها (الثالثها) أن الشارع خصها بالاحة القتل وانماخصها بهذاالحكم لاختصاصها بمزيد الايذاءوصفة الايذاء في السباع أتم فوجب القول بجوازقتلها واذاثبت جواز قتلها وجب أنلاتكون مضمونة لماييناه في الدليل الاول حجة أبى حنيفة رحمالله أن السبع صيد فيدخل تحتقوله لاتقتلوا الصيد وأنتم حرم وانما قلنا اله صيد لقول السّاعر \* ليث تربي ربيمة فاصطيدا \* ولقول على عليه السلام

صيد الملوك أرانب وثمالب \* واذا ركبت فصيدى الابطال

والجواب قدبينابد لالقالآية أن ما يحرم أكله ليس بصيدوذلك لا يعارضه شعر مجهول وأما شعر على علمه السلام فغيروارد لان عند ناالثعلب حلال (المسئلة الثانية) حرم جع حرام وفيه ثلاثة اقوال (الاول) قيل حرم أى محرمون بالحيح وقيل وقد دخلتم الحرم وقيل هما مرادان بالآية وهل يدخل فيه المحرم بالعمرة فيه حلاف (المسئلة الثالثة )قوله لا تقتلوا بفيد المنع من القتل ابتداء والمنع منه قسببا فليس له أن يتعرض الى الصيد ما دام ععرما لا بالسلاح ولا بالجوارح من الكلاب والطبور سواء كان الصيد صيد الحل أوصيد المرم وأما الحلال فله أن يتصيد في الحل وليس له أن يتصيد في الحرم واذا قلنا وأنتم حرم بنناول الامرين أعنى من كان محرما ومن كان داخلا في الحرم كانت الآية دالة على كل هذه الاحكام \* ثم قال تعالى (ومن قتله منكم منه مدا فجراء بالتنوين ومثل بالرفع وفيه مسائل (المسئلة الاولى) فرأعاصم وحرة والحسائي فجراء بالتنوين ومثل بالرفع والمعنى فعليه أجزاء ممثل الممقتول من الصيد فيل مرفوع لانه صفة لقوله فعراء قال

وقال عطاء والحسن هذه الاحكام \* ثم قال تعالى ( ومن قاله منكم منه مذا فجراء مثل مافت من النع) رضى الله عنهما الخبيث وفيه مسائل ( المسئلة الاولى ) فراعاصم وحرة والحسائى فجراء بالتنوين ومثل بالرفع والطيب الحرام والحلال والمعنى فعليه جزاء بمائل للمقتول من الصيد فثل مرفوع لانه صفة لقوله فعراء قال وتقديم الخبيث في الذكر بأن القصور الذي ينبئ عنه عدم الاستواء فيه لافي مقابله فان مفهوم عدم و ولا ينبغي الاستواء بين الشيئين المتفاوتين زيادة ونقصانا وان جازاعتباره بحسب زيادة الزائد ليكن المتبادر اعتباره

هل يستوى الذن يعلون والذبن لايعلمون قلعل تقديم الفاصل فيه لماأن مسلنه ملكة لصلة المفضول (واوأعجك كثرة الحبث )أى وان سرك كثرته والخطاب لكل واحد من الذن أمرالني مسلى الله عليه وسلم بخطابهم والواو لعطف الشرطة على مثلها المقدروقيل للحال وقدمر أى اولم تعجبك كثرة الخباث واوأعبتك وكلماهمافي موقع الحال من فاعل لايستوى أي لايستو مان كالنين على كل حال مفروص كافي قواك أحسن الى فلان وانأساءاليكاي أحسن اليداىلميسى البكوان أساء أي كانناعل كل حال مفروض وقدحذفت الاولى حذفا مطردا الدلالة الثانية عليها دلالة وأضحة فانالسي أذا انحقق مع المعارض فلانن يتحقق بدونه أولىوعلى هذا السريدو رمافي لووان الوصليتينمن المالغةوالنأ كيدوجواب لومحذوف في الجلتين لدلالة ما قبلهما عليه

ولا ينبغي اضافة جزاء الى المثل ألاترى أنه ليس عليه جزاءمثر ماقتل في الحقيقة انماعليه جزاءالمقنول لاجزاء مثل المقتول الذي لم يقتله وقوله تعالى من النع يجوزأن يكون صفة للنكرة التي هي جزاء والمعني فجزاء منالنع مثل ماقتل وأماسائرالقرا فهم قرو افجزاء مثل على اضافة الجزاء الى المثل وقالوا انه وان كان الواجب عليه جزاء المقتول لاجزاء مثله فانهم يقولون آنا أكرم مثلك يريدون اناأكرمك ونظير قوله ليسكثله شي والتقدير ليس هو كشي وقال أومن كان ميافا حييناه وجعلنا له نورا يمشي به في الناسكن مثله فى الظلمات والنقديركن هو في الطلمات وفيه وجه آخر وهو أن يكون المعنى فجزاء مثل ما قتل من النعم كقولك خاتم فضة أى خاتم من فضة ( المثلة الثانية ) قال سعيد بن جبير المحرم اذاقتل الصيدخط الايلزم مندشي وهوقول داودوقال جهورا لفقهاء يلزمه الضمان سواء قتل عمداً أو خطأ حجة داود أن قوله تعالى ومن قتله منكم متعمدا مذكور في معرض الشرطوعندعدم الشرط يلزم عدم المشروط فوجب أن لايجب الجزاء عندفقدان العمدية قال والذي يؤكد هذا أنه تعالى قال في آخر الآية ومن عاد فينتقم الله منه والانتقام انما يكون في العمد دون الخطا وقو له ومن عادالم ادمنه ومن عادالي ما تقدم ذكره وهذا يقتضي أنالذي تقدم ذكره من القتل الموجوب للجزاء هوالعمد لاالخطأ وحجة الجهور قوله تعالى وحرم عليكم صيدالبرمادمتم حرما ولماكان ذلك حراما بالاحرام صار فعله محظورا بالاحرام فلا يسقط حكمه بالخطأوا لجهل كافي حلق الرأس وكافي ضمان مال المسلم فأنه ااثبتت الحرمة لحق الدلائلم يتبدل ذلك بكونه خطأ أوعدا فكذاهمنا وأيضا يحجون بقوله عليه السلام في الصبع كبش اذا قتله المحرم وقول الصحابة في الفلي شاة وليس فيه ذكر العمد أجاب داود بان نص القرآن خير من خبر الواحد وقول الصحابي والقياس ( المسئلة الثالثة ) ظاهر الآية يدل على أنه يجب أن يكون جزاء الصيد مثل المقتول الاأنهم اختلفوا فيالمثل فقال الشافعي وهجد بن الحسن الصيد ضربان مندماله مثل ومنه مالا مثل له فحاله مثل يضمن عثله من النعم ومالا مثل له يضم بالقيمة وقال أبه حنيفة وابويوسف المثل الواجب هوالقيمة وحجة الشسافعي القرآن والخبر والاجماع والقَّياسَ أَمَّا الْفَرآن فقوله تعالى ومن قتله ومنكم متعمدًا فجزاء مثل ما قنل من النج والاستدلال يه من و جوه أر بعد ( الاول ) أن جماعة من القراءقروًا فحراء مالتنو منَّ ومعناه فبجزاء من النع مماثل لماقتل فن قال إنه مثله في القيمه فقد خالف النص (وثمانها) أن قوما آخر بن قروًا فحزاء مثل ماقتل بالاصافة والتقدير فجزاءماقتل من النع أي فجزاء مثل ما قتل يجب أن يكون من النع فن لم يوجبه فقد خالف النص ( وثالثها ) قراءة ان مسعود فجزاء وممثل ماقتل من النعم وذلك صريح فيما قلناه ( ورابعها ) أن قوله تعالى يحكم به ذوا عدل منكم هديا بالغ الكعبة صريح في أن ذلك الجزاء الذي يحكم به ذواعدل منهم يجب أن يكون هديا بالغ الكعبة فان قيل انه يشرى بتلك القيمة هذا الهدى قلنا النص

وسيأتى تمام تحقيقه فىمواقع عديمة باذنالله عزوجل ( فاتقوا الله يأأولىالالباب) اى فى تحرى الحبيث وانكثر . وآثروا عليه الطيب وانقل فانمدار الاعتبار هوالجودة والرداءة

صريح في ان ذلك الشي الذي يحصكم به ذواعدل يجب أن بكون هدياو أنتم تقولون الواجب هوالقيمة ثم انه بكون بالخياران شاء اشترى مهاهدمام دى الى الكعبة وأنشاءلم يفعل فكانذلك على خلاف النص وأماالخبر فا روى جابر بن عبدالله أنه سال رسول الله صلى الله عليه وسلم عن الضبع أصيد هوفقال نعموفيه كبش اذا أخذه المحرم وهذانص صريح وأما الاجاع فهوان الشافعي رحدالله قال تظاهرت الروايات عنعلي وعر وعثمان وعبدالرحن بنعوف وابن عباس وابنعرفي بلدان مختلفة وازمان شتي انهم حكموا فيجزاء الصيدبالمثل منالنع فعكموا فيالنعامة ببدنة وفي حارالوحش بيقرة وني الضبع بكبش وفي الغزال بعنزوني الفلي بشاة وفي الارنب بجفرة وفي رواية بعناق وفي الضب بسنخلة وفي البربوع بجفرة وهذايدل على انهم نظرواالي أقرب الاشياء شبها بالصيد من النعم لابالقيمة واوحكموا بالقيمة لاختلف بآختــلاف الاسعـــار والظبي هو الغزال الكبيرالذكر وانغزال هوالاشي واليربوع هوالفارة الكبيرة تكون في الصحراء والجفرة الاشيمن أولاد المعزاذ النفصلت عن أمهاو الذكر جفروالعناق الاشيمن أولاد المعزاذا قويت قبل تمام الحول وأما القياس فهوان المقصود من الضمان جزاء الهالك ولاشك أن المماثلة كالكانت أتمكان الجزاء أتم فكان الايجاب أولى جمة أبي حنيفة رحهالله لانزاع أن الصيد المقتول اذالم بكن له مثل فانه يضمن بالقيمة فكان المراد بالمثل في قوله فجزاء مثلما قتل من النعم هو القيمة في هذه الصورة فوجب أن يكون في سائر الصور كذلك لان اللفظالواحد لايجوزحله الاعلىالمهني الواحد والجواب أنحقيقة الممائلة أمر معلوم والشارع أوجب رعاية المماثلة فوجب رعايتها بأقصى الامكان فأن امكنت رعايتهافي الصورة وجب ذلك وان لم يمكن رعايتها الابالقيمة و جب الا كنفاء بها للضرورة (المسئلة الرابعة )جاعة محرمون قتلوا صيداقال الشافعي رحدالله لايجب عليهم الاجزاء واحد وهوقول أحد واسحق وقال أبوحنيفة ومالك والثورى رجهم اقه يجبعلي كلواحد منهم جزاء واحد جمة الشافعي رحد الله أن الآية دلت على وجوب المثل ومثل الواحد واحدوأ كد هذا بماروي عن عررضي الله عنه انه قال بمثل قوانا حجة أبي حنيفة رجه اللهانكل واحدمنهم فأنلفو جبأن يجبعلى كلواحدمنهم جزاء كامليان الاولاأن جاعة لوحلف كلواحدمنهم أنالايقتل صيدا فقتلوا صيدا واحدازم كل واحدمنهم كفارة وكذلك القصاص المتعلق بالقتل يجب على جماعه يقتلون واحداواذا ثبت أنكل واحدمنهم فأتلوجب أن يجب على كل واحد منهم جزاء كامل لقوله تعالى ومن قتله منكم متعمدا فجزاء مثل مافتلمن النعم فقوله ومن قنله منكم متعمدا صيغةعموم فيتناول كل القاتلين أجاب الشافعي رحدالله بأنالقتل شئ واحدفيمتنع حصوله بمامد بأكثرمن فاعل واحدفاذا اجتمعوا حصل بمجموع أفعالهم قتل واحد واذاكان كذلك امتنع كون كلواحدمنهم قاتلا في الحقيقة واذا ثبت أن كل واحدمنهم لبس بقاتل لم

أن تنالوا الفلاح (باأيها الذنآمنوالانسألواعن أشياء) هواسم جمعلى رأى الخليل وسيبويه وجهور البصريين كطرفاء وقصباءأصله شآء مهمزتين ينهما ألف فقلبت الكلمة بتقديم لامهاعلى فأنها فصاروزنهالفعاءومنعت المسرف لالف التأنيث المدودةوقيلهوجع شيئ على أنه مخفف من شي كهين مخفف من هين والاصل أشيئاه كأهوناء بزنة أفعلاء فاجتمعت همرتان لام الكلمة والنيالتأنيث اذالالف كالهمزة فعففت الكلمة مأن قلبت الهمزة الاولى ياء لانكدار ما قبلها فصارت أشيباه فاجتمعت بآآنأ ولاهماعين الكلمة فحدفت تخفيفافصارت أشياءوزنهاافلاءومنعت الصرف لالف التانيث وقيل الماحذفت من اشياء الياء المنقلبة من الهمرة التي هي لام الكلمة وقثعت الباء المكسورة لتسلم ألف

الجمع فوزنها افعاء وقوله تعالى ( ان تبدلكم تسؤكم ) صفة لاشياء داعية الى الانتهاء عن السؤال ﴿ يدخل ﴾ عِنها وحيث كانت المساءة

الموجب للمعذور قطعا فقيل (وان تسألواعنها حين ينزل القرآن تبداكم) أى تلك الاشباء الموجمة للمساءة بالوجي كامذي عنه تقييدا لسؤال محين التزيل والمراد بها مايشق عليهمو يغمهم من التكانيف الصعبة التي لا يطيقو ن مها والاسرارالخفيةالتي يفتضحون بظهو رها ونحوذلك بمالاخبرفه فكما أنالسؤال عن الامورالواقعة مستبع لادانها كذلك السوال عن تلك التكاليف مستتبع لايجابهاعليهم بطريق التشدد لاساء تهم الادبواجترائهمعلى المسلة والمراجعة ونجارزهم عايليق بشأنهم من الاستسلام لامرالله عروجل من غير حث فيه ولاتعرض لكيفيته وكميتسد أي لاتكثروا مساءلة رسول الله صلى الله عليه وسلما الايعنكم من يحوتكاليف شاقة عليكمان أفتاكهما وكلفكم الاهاحسماأوجي اليدلم تطيقوا يهاونحو بعض أدور مستورة

بدخل تحت هذه الآية وأماقتسل الجماءة بالواحد فذاك ثبت على سبيل النعبدوكذا القول في انجاب الكفارات المتعددة ( المسئلة الخامسة ) قال الشافعي رحمه الله المحرم اذادل غيره على صيدفةته المدلول عليه لم يضمن الدال الجزاء وقال أبوحنيفة رحمالله يضمن حجة الشافعي أنوجوب الجراء معلق بالقتل في هذه الآنة والدلالة لست نقتل فوجب أنلايجب الضمان ولانه بدل المتلف فلابجب بالدلالة ككفارة القتل والدية وكالدلالة على مال المسلمجة أبي حنيفة رحماللة أنه سئل عمر عن هذه المسئلة فشاور عبدالرحن بنعوف فاجعاعلى أنعليه الجزاء وعن ابن عباس أنه أو جب الجزاء على إلدال أجاب الشافعي رحدالله بإن نص القرآن خير من أثر بعض الصحابة (المسئلة السادسة) قال الشافعي رحد الله انجرح ظبيا فنقص من قيمته العشر فعليه عشر قيمة الشاة وقال داودلايضمن البتة سوى القتل وقال المزبي عليه شاة حجة داود أن الآية دالة على أنشرط وجوب الجزاء هوالقتل فاذالم يو جدالقتل وجب أن لا يجب الجزاءالية وجوابه أنالمعلق على القتل وجوب مثل المقتول وعندنا أن هذا لابجب عندعدم القتل فسقط قوله (المسئلة السأبعة) اذارمي من الحل والصيد في الحل فرالسهم في طائفة من الحرم قال الشافعي رحمه الله محرم وعليه الجزاءوقال أيوحنفة لايحرم حجة الشافعي أن سبب الذبح عركب من أجراء بعضها مباحو بعضها محرم وهوالرورفي الحرم ومااجتمع الحرام والحكلل الاوغلب الحرام الحلال لاسيما في الذي الاصل فيد الحرمة وجمة أبى حنيفة رضى الله عندان فوله تعالى لاتقتلوا الصيدوأنتم حرم نهى له عن الاصطياد حال كونة محرماوحال كونه في الحرم فلالم بوجد واحد من هذين الامرين وجب أن لا تحصل الحرمة ( المسئلة الثامنة ) الحلال اذا اصطاد صيداوأدخله الحرم لزمه الارسال فأن ذيحه حرم ولزمه الجزاء وهذا قول أبي حنيفة رحمالله وقال الشافعي رجدالله يحلوليس عليد ضمانجة الشافعي قوله تعالى أحلت لكم بهيمة الانعام الامايتلي عليكم غيرمحلي الصيد وأنتم حرم وحجة أبى حنيفة قوله نعالى لاتقتلوا الصيد وأنتم حرم نهى عن قتل الصيد حال كونه محرماوهذا يتناول الصيد الذي اصطاده في الحلّ والذي اصطاده في الحرم ( المسئلة التاسعة ) اذا قتل المحرم صيدا وأدى جزاءه ممقتل صيدا آخرازمه جزاءآخر وقال داود لايجب جمة الجهو رأن قوله تعالى ومن قتله منكم متعمدا فجزاءمثل ماقتل من النع ظاهره يقتضي أنعلة وجوب الجزاء هوالقنسل فوجب أن يتكر و الحكم عند تكرار العلة فان قبل اذا قال الرجل لنسائه من دخل منكن الدارفهي طالق فدخلت واحدة مرتين لميقع الاطلاق واحد فلنا الفرق أن القتل علة لوجوب الجزاء فيلزم نكروالح كم عندتكروالعلة أماههنادخول الدارشرط لوقوع الطلاق فلمبلزم تكرر الحكم عندتكر والشرطجة داودفوله تعالى ومزعاد فينتقم القدمنه جمل جزاء العائد الانتقام لاالكفارة ( ( المسئلة العاشرة ) قال الشافعي

تكرهون يروزهاوذلك مثل ﴿ ٨٤ ﴾ ت ماروى عن على رضى الله تعالى عنه أنه قال خطب ارسول الله صلى الله الله عليه وسلم الله عليه وسلم الله عليه وسلم فسمدالله تعالى واثنى عليه ثم قال ان الله تعالى كتب عليكم الحيج فقام رجل من بنى أسديقال له

#### حكاشة بن محصن وقبل هوسراقة ابن مالك فقال أفي كل طم ﴿ ﴿ ٣٦٦ ﴾ بارسول القمفاً عرض عند حتى أجاف مسئلته

رجه الله اذا أصاب صيدا أعو رأومكسو راليداوالرجل فداه يمثله والصحيح أحب الى وعلى هذا الكبيرأولى من الصف يرو يفدى الذكر بالذكر والانثى بالانثى والاولىأن لايفيرلان نص القرآن انجاب المثل والانثي وانكانت أفضل من الذكر من حيث انهاتلد فالذكر أفضل من الانثي لان لحمد أطيب وصورته احسن المممم قال تعالى (يحكم به فواعدل منكسم) وفعد مسائل (المسئلة الاولى) قال ان عباس ير مديحكم في جزاء المسيد رجلان صالحان فواعدل منكم أي من أهل ملنكم ودينكم فقيهان عدلان فينظران الى أشبه الاشباءبه من النع فيحكمان به واحجبه من نصر قول أبى حنيفة رحه الله في ايحاب القيمة فتسال النقو يم هو المحتاج الى النظر والاجتهاد واما الخلفة والصورة فظاهرة مشاهدة لامحتاج فها الى الاجتهاد وجوابه ان وجوه المشابهة بين النعروبين الصيد مختلفة وكثرة فلابد من الاجتهاد في تمييز الاقوى من الاصعف والذي يدل على صمة ماذكرنا انه قال ميمون بن مهرانجاه اعربي الى أبي لكر رضي الله عنه فقال الى أصبت من الصيد كداو كذا فسال أبو بكر رضى الله عند أبي بن كعب فقال الاعرابي أتينك أسألك وأنت تسأل غيرك فقال أبو بكر رضى الله عند وماأنكر ت من ذلك قال الله تعالى يحكم به ذواعدل منكم فشاو رت صاحبي فاذا اتفقنا على شي أمر ناك به وعن قبيصة بنجارانه حينكان محرماضرب طسافات فسأل عربن الحطاب ومنى اللاعنه وكان بجنبه عبدالرجن بنعوف فقال عراهبدالرجن ماترى قال عليه شاة قال وأناأرى ذلك فقال اذهب فاهدشاة قال قبيصة فغرجت الى صاحبي وقلت له ان أميرا لمؤمنين لميدر ما مقول حتى سال غيره قال ففاجأني عر وعلاني بالدرة وقال أتقتل في الحرم وتسفه الحكم قال الله تعالى يحكم به ذواعدل منكم فأناعر وهذا عبد الرحن بن عوف ( المسئلة الثانية) قال الشافعي رحم الله الذي له مثل ضعربان فاحكمت فيه الصحابة بحكم لايعدل عندالى غيره لانهم شاهدوا النتزيل وحضروا الناويل ومالم بعكم فيه الصحابة يرجع فيد الى اجتهاد عدلين فينظران الى الاجناس الثلاثة من الانعام فكل ماكان أقرب شبهابه بو جبانه وقال مالك بجب الحكيم فيما حكمت به الصحابة وفيما لم تحكم به جبة الشافعي رجد الله الآية دلت على انه بجب أن يحكم به ذواعدل فاذا حكم به اثنان من الصحابة فقددخل تعت الآية محذاك أولى لماذكر اانهم شاهدوا التزيل وحضروالتاويل ( المسئة الثالثة ) قال الشافعي رحدالله يجو زأن يكون القاتل أحد العدلين اذاكان أخطافيه فانتعمد لايجو زلانه يفسق به وقال مالك لايجو زكافي تقويم المتلغات جمة الشافعي رجدالله انه تعالى أوجب أن يحكم به ذواعد لدواذا صدرعنه القتل خطأ كان عدلافاذاحكمبه هووغيره فقدحكم به ذواعدل وأيضاروي انبعض الصحابة أوطأفرسه ظبيافسال عرعنه فقان عراحكم فقال أنت عدل بالميرالمؤمنين فأحكم فقال عمر رضى الله عنسه الما أمرتك أن تحكم وما أمرتك ان تزكيني فقال أرى فيه جديا جمع الماء

ثلات مرات فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم و محك وما يو منكأن أقول نعم والله لوقلت نعم لوجبتولو وجبتمأ استطعتم واوتر كتم لكفرتم فاتركوني ماتر كتكرفانما هاكم كانقبلكم بمثرة سوالهم واختلافهم على انبيائهم فاذا أمرتكم بامر فخذوا مندماا سنطعتم واذانهيتكم عسشيء فاجتنبوه ومثلمار وي عنانس وأبي هريرة رضى الله عنهما أنه سال الناس رسول الله صلىالله عليه وسلعن أشباءحتي أحفوه في المسئلة فقامعليه الصلاة والسلام مفضياخطسافعمدالله تعالى وأثنى عليه وقال سلوبي فوالله ماتسالوبي عنشي مادمت في مقامي هذاالاسته لكيفاشفق أصحاب الني عليد الصلاة والسلام أن يكون بين يدى أمر قد حضرقال أنس رضى الله عند فجعلت ألنغت مبناوشمالا فلاأجدرجلاالاوهولاف رأسدنى توبه يبكى فقام رجل من قريش من بى سهر مقال له عبد الله بن

حداً فدوكان اذا لا حى البلايد عى الى غيراً بيه وقال بانبي الله من أبي فقال عليه الصلاة والسلام آبولة ﴿ والشجر ﴾ جدافة بن قيس الرسرى وقلم آخر وقال أين أبي قال عليه الصلاة والسلام

تعالى من الفتن اناحديثو عهد بجاهلية وشرك فاعفعنا يارسول الله فسكن غضبه عليه الصلاة والسلام (عفاالله عنها) استئناف مسوق لبيان أننهيهم عنهالميكن لجر د صيانتهم عن المساءة يللانهافي نفسها معصدة مستبعة للؤاخذة وقدعفاءنها وفيدمن حثهم على الجدفي الانتهاءعنهامالابخني ومنميرعنها للسئلة المدلول عليها بلا تسألوا أي عفا الله تعالى عن مسائلكم السالغة حيت لم يفرض عليكم الحمق كلعامجراء بمسللكم وتجاوز عن عقو بتكم الاخرو بةبسائرمسائلكم فلا تعودوا الى مثلها وأماجعله صفةأخرى لاشاء على أن الضمير الهاعمني لاتسألواعن أشياء عفاالله عنهاولم مكلفكم الاهافمالاسبول اليد أصلا لاقتضائه أن يكون الحيم قد فرض أولا في كل عام ممنسخ بطريق العفووان يكون ذلك معلوماللحفاطيين

والشجر فقال افعل ماتري وعلى هذا التقديرة ال أصحابنا يجوز أن يكونا فأنلين ( المسئلة ار ابعة ) لوحكم عدلان عِثل وحكم عدلان آخران عِثل آخر فيه وجهان (أحدهما) يتغير ( الثاني ) بأخذ الافلظ ( المسئلة الخامسة ) قال بعض مثبتي القياس دات الآية على ان العمل بالقياس والاجتهاد جائز لانه تعالى فوض تعيين المثل الى اجتهاد الناس وطنونهم وهدامنميف لاته لاشك ان الشارع تعبدنا بالعمل بالظن في صور كشيرة منها الاجتهاد فىالقبلة ومنهاالعمل بشسهادة الشاهدين ومنهاالعمل بتقويم المقومين في قيم المتلفات وأروش الجنايات ومنها العمل بتحكيم الحكام فيتعيين مثل المصيد المقتول كما في هذه الأية ومنها عل العامى بالفتوى ومنها العمل بالفلن في مصالح الدنيا الا انا نقول ان ادعيتم انتشبيد صورة شرعية بصورة شرعية في الحكم الشرعي هوعين هذه المسائل الق عدد ناها فذلك باطل في بديهة العقل وانسلتم المغايرة لم يلزم من كون الطن حجة في تلك الصوركونه حجة في مسئلة القياس الااذافسنا هذه المسئلة على تلك المسائل وذلك يقتضي اثبات القياس بالقياس وهو باطل وأيضا فالغرق ظاهر بين البابين لان فيجبع الصور المذكورة الحكم انماثبت فيحقشخص واحد فيزمان واحدفىواقعة واحدة وأمآ الحكم الثابت بالفيساس فانهشرع عام فيحق جيسع المكلفين باق على وجه الدهر والتنصيص على أحكام الاشخاص الجزئية متعذر وأماالتنصيص على الاحكام الكلية والشرائع العامة الباقية الى آخر الدهرغير متعدر فظهر الفرق والله أعلم \* تم قال تعالى (هدمامالغ الكعية) وفيه مسائل (المسئلة الاولى) في الآية وجهان (الاول) ان المعنى يحكمان به هديايسساق الى الكعبة فينحرهناك وهذا بوء كد قول من أوجب المثل من طريق الخلقة لانه تعالى لم يقل يحكمان به شيئا بشترى به هدى واناقال يحكمان به هديا وهذاصر يعق المهايحكمان بالهدى لاغير (الثاني) أن يكون المعنى يحكمان به شيئا يشترى بهمايكون هدياوهذا بعيدعن ظاهراللفظ والحق هوالاول وقوله هديا نصب على الحال من الكناية في قوله به والتقدير يحكم بذلك المثل شاة أو بقرة أو بدنة فالضمير في قوله به عالد الى المثل والهدى حال منه وعند النغطن لهذين الاعتبارين فن الذي يرتاب في ان الواجب هوالمثل من طريق الخلقة والله أعلم ( المسئلة الثانية ) قوله بالغ الكعبة صغة لقوله هديا لاناصافته غير حقيقية تقديره بالغا المستحبة لكن التنوين قد حذف استحفافا ومثله عارض مطرنا ( المسئلة الثالثة )سميت الكعبة كعبة لارتفاعها وتربعها والعرب تسمى كل بيت مر بع كعبة والكعبة انما أريد يهما كل الحرم لان الذبح والنحر لايقعان في الكعبة ولاعندها ملازقالها ونظيرهذه الآبة قوله تم محلها الى البيت العنيق ( المسئلة الرابعة ) معنى بلوغه الكعبة أن يذبح بالحرم فان دفع مثل الصيد المقتول الى الغتراء حيالم يجز بل يجب عليه ذبحه في الحرم واذاذبحه في الحرم قال الشافعي رحمه الله مجب عليد أن يتصدق به في الحرم أبضا وقال أبوحنيفة رجه الله له أن يتصدق به حيث شاء

ضرورة أنحق الوصف أن يكون معلوم النبوت الموصوف عند المخاطب قبل جعسله وصفاله وكلاهما ضرورى الانتفاء قطعاعلى أنه يستدى اختصاص النهى بمسئلة الحيروعوها ان سلوقوعها مع أن النظم الكريم صبريج في أنه

وسلماالشافعي انله أنابصوم حيثشاء لانه لامنفعة فيه لمساكين الحرم حجة الشافعي اننفس الذبح ابلام فلايجوزأن يكون قربة بلالقربة هي ايصال اللحم الى الفقراء فقوله هدمامالغ الكعبة بوجب ايصال تلك الهدية الى أهل الحرم والكعبة وحجة أي حنفة رحدالله انها لماوصلت الىالكعبة فقددصارت هديا بالغالكعبة فوجبأن يخرج عن المهدة \* ممقال تمالى (أوكفارة طعام مساكين أوعدل ذلك صياما) وفيه مسائل (المسئلة الاولى) قرأ نافع وابن عامر أو كفارة طعام على اصافة الحكفارة الى الطعام والباقون أوكفارة بالرفع والتنوين طعام بالرفع من غير التنوين أما وجه القراءة الاولى فهي انه تعالى لماخبرالم كلف بين ثلاثة أشياء الهدى والصيام والطعام حسنت الاضافة فكانه قمل كفارة طعام لا كفارة هدى ولا كفارة صيام فاستقامت الاضافة لكون الكفارةمن هذه الاشياء وأما وجهقراءة من قرأ أوكفارة بالتنوين فهوانه عطف على قوله فعراء وطعام مساكين عطف بانلان الطعام هوالكفارة ولمتضف الكفارة الى الطمام لان الكفارة لست للطعام وانما الكفارة لقتل الصيد ( المسسئلة الثانية ) قال الشافعي ومالت وأبوحنيفة رحهم الله كلة أوفي هذه الآية للتخيير وقال أحدوزفر انها للترتيب حجة الاولين ان كله أوفى أصل اللغه للتخيير والقول بأنها للترتيب ترك للظاهر حجة الباقيين ان كلة أوقد تجبئ لالمعيى التخيير كاف قوله تعالى أن يقتلوا أو يصلبوا أوتقطع أيديهم وأرجلهم مرحلاف فارالمرادمنه تخصيص كلواحد منهذه الاحكام بحالةمعينة فثيت أنهذا اللغظ معتمل الترتيب فنقول والدليل دل على إن المرادهو الترتيب لان الواجب ههناشرع على سبيل التغليظ بدليل قوله ليذوق و بال أمره ومن عاد فينتقم الله منه والتخيير ينافى التغليظ والجواب اناحراج المثلليس أقوى عنوية من اخراج الطعام فالتخير لايقدح في القدر الحاصل من العقو بة في ايجاب المثل ( المسئلة الثالثة ) اذا قتل صيد اله مثل قال السافعي رجه الله هومخيربين ثلاثد أشياء انشاء أخر جالمثل وانشاء قوم المثل بدارهم و استرى بها طعاما و يتصدق به وان شاء صام وأما الصيد الذي لامثل له فهومخرفيد بين شيئبن بين أن يقوم الصيد بالدراهم و بسترى بتلك الدراهم طعاماو يتصدق بهو بين أن مصوم فعلى ماذ كرنا الصيدالذي له مثل انمايشتري الطعام بقيمة مثله وقال أبوحنفة ومالك رجهماالله انمايشتري الطعام بقيمته يحمة الشافعي انالمثل مزالنع هوالجزاء والطعام بناء عليد فيعدل به كايعدل عرالصوم بالطعام وأيضا تقويم مثل الصيدأدخل في الضبط من تقو يمنفس الصيدو جحة أبي حنيفة رجه الله ان مثل المتلف اذا وجب اعتبر بالمتاف لابخيره ماأمكن والطعام انماوحب مثلا للتلف فوجب أن يقدر به ( المسئلة الرابعة ) اختلفوا في موضع التقويم فقال أكثر الفقهاء المسايقوم في المكان الذي قتل الصيد فيه وقال الشعبي يقوم عكمة غن مكة لانه يكفر بها ( المسئلة الخامسة ) قال الغراء العدل ماعادل الشيء من غير جنسه والعدل المثل تقول عندي عدل غلامك أوشاتك

الموجبه لمسانتهم بانشاعا وانجابها بسبب السؤال صقو بةوتشديداكسلة الحيم لولاعفو . تعالى عنهاأوس قسلالامور الواقعة قبل السوال الموجبة للساءة بالاخبار بها كمشلة من قال أبن أوران قلت تلك الاشياء غبرموجبة للساءة البتة بل هي محتملة لاعجاب المسرة أيضالان ايجامها الاولى ان كان من حيث وجمودها فهي من حيث عدمها موجبة 🍀 للاحرى قطعاولدست احدى المنتن محققة عدالسائلواناغرضه ا من السؤال ظهورها كف كانت بل ظهورها يحبثه ابجابها للسرة فلا عرعنها بحبثية انجابها المساءة قلت المحقيق المنهبي عنه كماستعرفه مع ما فيه من تأكيد النهى وتشديده لان الكالحيثية هي الموجبة الانتهاء والانزجار لاحيثية انجابها للسرة ولاحيثية ترددها بين الامجسايين ان قسل الشرطية الثائمة ناطقة

بان السو العن تلك الاشياء الموجبة للساءة مستلزم لابدائها البتة كامر فلم تخلف الابداء عن السو ال ﴿ اذا ﴾ في مسئلة الحيح حيث لم يفرض في كل عام قلنالوقوع السو ال الواقع

السؤال عن الامورالمزددة بينالوقوعوعدمهكإذكر من التكاليف الشاقة وأمااذا كانعن الامور الواقعة قبله فلالكاد ينسني لازما يتعلق به الابداء هوالذي وقع في نفس الامر ولامر دله - واعكان السوال قبل النهي أو بعده وقديكون الواقعما يوجب المسرة كافي مسشلة عبدالله ن حدافة فيكون هوالذي بتعلق به الابداء لاغيره فيتعين التخلف حتما قلنا لااحتمال للتخلف فضلا عن التعين فأن المنهى عند في الحقيقة انماهوالسو العن الاشياء الموجبة للمساءة الواقعة فينفس الامر قبل السؤال كسو المن قال أبن أبي لاعا بعمها وغيرها بماليس بواقع لكند محتمل للوقوع عندالمكلفين حتىيلزم التخلف فىصورة عدم الوقوع وجلة الكلام أنمدلول النظم الكر بميطريق العبارة اناهوالنهىعنالسوال عن الاشياء التي يوجب الماوها المساءة البتة

اذاكان عندا يفلام يعدل فلاماأ وشاة تعدل شاة أمااذا أردت قيمته من غبر جنسه نصبت المين فقلت عدل وقال أبوالهيثم العدل المثل والعدل القيمة والعدل اسم حل معدول يحمل آخر مسوى به والعدل تقو عك الشيُّ بالشيُّ من غير جنسد وقال الزجاج وابن الاعرابي العدل والعدل سواء وقوله صياما نصب على التمييز كاتقول عندى رطلان عسلاومل ييت قناوالاصل فيه ادخال حرف من فيه فأن لم يذكر نصبته تقول رطلان من العسل وعدل ذلك من الصيام (المسئلة السادسة) مذهب الشافعي رضي الله عنه انه يصوم لكل مديوما وهوقول عطاء ومذهبأ بي حنيفة رجه اللهانه يصوم لكل نصف صاع يوماوالاصل في هذه المسئلة أنهما توافقاعلي ان الصوم مقدر بطعام يوم الاان طعام اليوم عندالشافعي مقدر بالمدوعندأ بي حنيفة رجه الله مقدر ينصف صاع على ماذكرناه في كفارة اليمين ( المسئلة السابعة ) زهم جهور الفقهاء انالخيار في تعيين أحدهذه الثلاثة الىقاتل الصيد وقال محدبن الحسن رحدالله الى الحكمين جمة الجهور انه تعالى أوجب على قاتل الصيد أحد هذه الثلاثة على التخيير فوجب أن يكون قاتل الصيد مخبرا مين ايهاشاءو حمة مجد رجداهة انه تعالى جعل الحيار الى الحكمين فقال يحكم به ذواعدل منكم هدياأى كذاوكذا وجوابنا انتأويل الآية فجزاء مثل ماقتل من النعم أوكفارة طعام مساكبن أوعدل ذلك صياما وأماالذي يحكم بهذواعدل فهو تعيين المثل امافي القيمة أوفي الخلقة \* تمقال تعالى ( ليدوق و بال أمر ، ) وفيد مسئلنان ( المسئلة الاولى ) الوبال في اللغة عبارة عمافيه من الثقل والمكروه يقال مرعى و ببل اذا كان فيه وخامة وماء و بيسل اذا لم يستمر والطعام الوبيل الذي يثقل على المعدة فلاينهضم قال تعالى فاخذناه أخذا و يبلا أى ثقيلا (المسئلة الثانية) انماسمي الله تعالى ذلك و بالالانه خيره بين ثلاثة أشياء اثنان منها توجب تنقيص المال وهو ثقيل على الطبع وهماالجزاء بالثل والاطعام والثالث بوجب ايلام البدن وهوالصوم وذلك أيضا تقيل على الطبع والمعنى انه تعالى أوجب على قاتل الصيد أحد هذه الاشياء التي كل واحد منها يُقيل على الطبع حتى يحترز عن قتل الصيد في الحرم وفي حال الاحرام \* ثم قال تعالى ﴿ عِفَا لِلَّهُ عَاسِلُفَ وَمِنْ عَادَ فَيَنْقُمِ اللَّهُ مِنْهُ وَاللَّهُ عَنْ رَذُوانَتُمَّامًا وَفِيهُ مَسْئُلْنَانِ (المسئلة الاولى) في الآية وجهان (الاول) عفاالله عامضي في الجاهلية وعاسلف قبل التحريم في الاسسلام ( القول الثاني ) وهوقول من لا يوجب الجزاء الافي المرة الاولى أمافي المرة الثانية فانه لايوحب الجزاء عليه ويقول انه أعظم من أن بكفر التصدق بالجزاء فعلى هذا المراد عفاالله عاسلف في المرة الاولى بسبب أداءالجزاء ومن عاد البه مرة ثانية فلا كفارة لجرمه بلالله ينتقم منه وحجة هذا القول انالفاء في قوله فينتهم الله منه فاء الجزاء والجزاء هوالكافي فهذا بقتضي انهذا الانتقام كاف فيهذا الذنب وكونه كافباءنع من وجوب شيّ آخر وذلك يقتضي أن لا يجب الجزاء عليه (المسئلة الثانية) قال سببويه

امابان تكون تلك الاشياء بعرضية الوقوع فتبدى عندالسوال بطر بق الانشاء عقو بة وتشديدا كافي صورة كونها من قبيل النكاليف الشاقة وامابان تكون واقعة في نفس الامر قبل السؤال فتبدى عنده بطر بق الاخبار بها

فى قوله ومن عاد فينتقم الله منه وفى قوله ومن كفر فامتعه قليلا وفى قوله نمن يومه بو به فلاتخاف ان في هذه الآثات اضمارا مقدرا والقدير ومن عاد فهو ينتم الله منه ومن كفر فانا أمنعه ومن يومن بريه فهولايخاف وبالجلة فلابد من اضمار مبتدا يصيرفنك الفعل خبرا عند والدليل عليه انالفعل يصير بنفسه جزاء فلاعاجة الى ادخال حرف الجزاء عليه فيصير ادخال حرف الفاء على الفعل لغوا أمااذا أضمرنا المبتدأ احتجنا الى ادخال حرف الفساء عليه ليرتبط بالشرط فلاتصم الفاء لغوا والله أعلم \* قوله تعالى (أحل للكم صيدالجر وطعامه مناعالكم والسيارة )وفيه مسائل (المسئلة الاولى) المراد بالصيد المصيد وجلة مايصاد من البحر ثلاثه أجناس الحيتان وجيع أنواعها حلال والضفادع وجيع أنواعها حرام واختلفوا فيما سوى هذين فقال أبوحنيفة رحه الله انه حرام وقال بن أبي ليلي والا كثرون انه حلال وتمسكوا فيسم بعموم هذه الا ية والمراد بالجرجيع المياه والانهار ( المسئلة الثانية ) انه تعالى عطف طعام البحر على صيده والعطف يَقتضي المغايرة وذكروا فيه وجوها ( الاول ) وهو الاحسن ماذكره أبو يكر الصديق رضيالله عند انالصيد ماسيد بالحيلة حال حياته والطعام مأبوجد بمالفظه البعر اونضب عنسه الماء من غيرمعالجة في أخذه هذا هوالاصح بماقيل في هذا الموضع (والوجه الثاني)أن صيد الجرهوالعرى وأماطعام البحر فهوالذي جعل بملحا لانها صار عتبقا سقط اسم الصيد عنده وهو قول سعيد بنجبير وسعيد بن المسيب ومقاتل والنضي وهوضعيف لانالذي صار مالحا فقد كان طريا وصيدا في أول الام فبلام النكرار ( والثالث ) أن الاصطياد قديكون للا كل وقد يكون لغيره مثسل اصطياد الصدف لاجلاللؤلؤ واصطياد بسن الحيوانات الهرية لاجل عظامها واسنانها فقد حصل التغاير بين الاصطياد من البحرو بين الاكل من طعام البحر والله أعلم ( المسئلة الثالثة)قال الشافعي رحمه الله السمكة الطافية في البحر محللة وقال أبوحنيفة رحمه الله محرمة جعة الشسافعي القرآن والخبر أماالقرآن فهو انه يمكن أكلد فيكون طعاما فوجب أنيحل لقوله تمالى أحللكم صبدالبحر وطعامه وأماأ لخبر فقوله عليه السلام في البحر حوالطهور ماؤه الحل ميتته (المسئلة الراسة) قوله والسيارة يسني أحل لكم صيد البصر للمقيم والمسافرة الطرى للمقيم والمالح للمسافر ( ألمسئلة الخامسة ) في انتصاب قوله متاعالكم وجهان ( الاول ) قال الزجاج انتصب لكونه مصدرا مؤكدا الأأنه لماقيل أحللكم كاندليلا على أنه منع به كانه لمافيل حرمت عليكم أمها تكم كاندليلا على أنه كتب عليهم ذلك فقال كتاب ألله عليكم (الثاني) قال صاحب الكشاف انتصب لكونه مفعولاله أي أحل لكم تمتيعا لكم \* تمقال تعسالي ( وحرم عليكم صيد البر مادمتم حَرَمًا ﴾ وفيه مسائل ( المسئلة الاولى ) انه تعالى ذكرتحر بم الصيد على المحرم في ثلاثةً مواضع من هذه السورة من قوله غير محلى الصيدوأ تتم حرم الى قوله واذا حلاتم فاصطادو

امتناز ماهو موجود أو معرضية الوجود من تلك الاشيام في نفس الامروماليس كللك عندالكلفين وملاحظتهم للكل باحتمال الوجود والمدموفأ كدة هذاا لابهام الانتهادعن السسؤال عن تلك الاشساحل [الاطلاق حذار ابداء المكرو.(والقاغفور حليم) اعتراض تذبيلي مقرر لمغود تعالى أى مبا لغ في منفرة الذنوب والاغضاءعن المعامى ولذلك عفاعنكم ولم يؤاخذكم بعقوبة مافرطمنكم (قدساً لها قوم ) أي سالوا هذه المسئلة لكن لاعينها بل مثلهافي كونهامحظورة ومستنبعة للوبالموعدم التصر يحبالمثل للمبالغة في التعذر (من قبلكم) متعلق بسألها (نمأصصوا بها)أى بسببهاأو بمرجو حها(كافرين)مان يى اسراسل كانو ايستفتون أنبياءهم فيأشياء فاذآ أمروابها وكوهافهلكوا (ماجعلالله من بحيرة ولاسسائية ولاوصيلة أ

ولاسلم ) ردوا بطال لما بدعه أهل الجاهلية حيث كانوا اذا نجت الناقة خسة أبطن آخرها ذكر ﴿ وَمِن ﴾ بمروا أذنها أي شقوها وحرموا ركو بهاودرها ولا تطرد عنماه ولاعن مرى وكان يقول الرجل اذا قدمت من سفرى

## أو رِثْتِ من مرمني مُناقِق سائية وَبَجْعَلُها كَالْحَيْرَة ﴿ ٦٧١ ﴾ في تخريج الانتفاع بها وقبل كان الرجل اذا أحنى

عبدا قلل هو سيائية فلاعقل بينهماولاميراث واذاولدت الشاة انثي فهى لهم وانولدت ذكرا فهو لأكهتهم وان ولدت ذكراواتي قالوا وصلت اخاهسا ملبذعوا الذكرلالهتهم واذانتجت مزصل الغماعشرة أبطن قالوا قدحي ظهره فلايركب ولايحمل عليه ولايمنع من ماءولامرعي ومعني ماجعل ماشرع وماوضع والملك عدى الى مفعول واحدهو عبرة وماعطف عليهسا ومن مزيدة لتأ كيدالثق فان الجعل النكوبني كايجي تارة متعسديا الى مفعسولين واخرى الى واحد كذلك الجعل التشريعي مجيء مرة متعدما الى مفعولين كافى قوله تعالى جعل الله الكعبة البنث الحرام قياما للناس وأخرى الحاواحد كما في الآية الكرعة ( ولكن الذين كغروا يغترون على الله الكند) حيث يفعلون ما بفعلون ويقولون الله أمر ناحدا وامامهم عروبن لحي

ومن قوله لاتقتلوا الصيد وأنتم حرم الى قوله وحرم طيكم صيدالبر مادمتم حرما (المسئلة الثانية ) صيدالهم هوالذي لابعش الافي الماء أما الذي لا يعيش الافي البر والذي عكنه أنبيش في البرتارة وفي البحر أخرى فذالة كلد صيد البر فعلى هذا السلمفاة والسرطان والضفدع وطبرالماء كل ذلك من صيد البرو بجب على قاتله الجزاء ( المسئلة الثالثة ) اتفق المسلون على أن المحرم يحرم عليه الصيد واختلفوا في الصيد الذي يصيده الحلال هل عل المسرم فيمأر بمذأ فوال (الاول ) وهوقول على وابن عروسعيدين جيروطاوس وكرهه الثورى واسعق أنه يعرم عليه بكل حال وعولوافيه على قوله وحرم عليكم صيداليرمادمتم حرما وذلك لان صيدالبر يدخل فيهما اصطاده المحرم ومااصطاده الحلال وكل ذلك صيدالروروى أيودا ودفى سنندعن جيدالطويل عن اسمعق بن عبدالله ابن الحرث عن أبيه قال كان الحرث خليفة عثمان على الطائف فصنع لعثمان طعاماوصنع فيه الحجل واليعاقيب ولحوم الوحش فبعث الى على ن أبي طالب عليه السلام فيهاء، الرسول فبعاء فقالواله كل فقال على اطعمونا قوتاحلالا فأناحرم ثمقال على عليه السلام انشداللهمن كانههنا من اشجع أتعلون أنرسول الله أهدى البه رجل حاروحش وهو محرم فأبي أن يأكله فقالوانم ( والقول الثاني ) أن لمم الصيد مباح للمعرم بشرطأن لايصطاده المحرم ولايصطاركه وهوقول الشافعي رحه الله والحجة فيهماروي أبوداودني سننه عن جار قال سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم بقول صيد البرلكم حلال مالم تصيدوه أو يصادلكم ( والقول الثالث ) أنه اذاصيد للحسرم بغير اعانته واشارته حله وهو قول ابي حَسْفة رجهالله روى عن أبي قنادة أنه اصطاد حاروحش وهو حلال في أصحاب محرمينه فسألوا الرسول صلى الله عليه وسلم عنه فقال هل أشرتم هل أمنتم فقالوالافقال هل بتي من لحمه شئ أوجب الاباحة عند عدم الاشارة والاعانةمن غير تفصيل واعلم أنهذن القولين مفرعان على تخصيص عوم القرآن بخبر الواحد ( والثاني ) في غاية الصنعف \* مح قال قدالي ( واتقوالله الذي اليد تحشرون ) والمقصود منه التهديد ليكون المرء مواظبا على الطاعة محترزا عن المصيسة ، قوله تعالى (جعل الله الكمية البيت الحرام فياما للناس والشهر الحرام والهدى والقلائد) اعلم أن اتصال هذه الآية عاقبلها هوان الله تعالى حرم في الآية المتقدمة الاصطباد على المحرم فيين أن الحرم كاانه سبب لامن الوحش والطيرفكدلك هو سب لامن التلس عن الآفات والمخافات وسبب لحصول الخبرات والسعادات في الدنيسا والآخرة وفيه مسائل ( المسئلة الاولى ) قرأ ابن عامر قيما بغير ألف ومعناه المبالغة في كونه قأئما باصلاح مهمات الناس كقوله تعسالي دينا قيما والباقون بالالف وقداستقصينا ذلك في سورة النسساء (المسئلة الثانية) جعل فيه قولان ( الأول ) أنه بين وحكم ( الثاني ) أنه صبرفالاول بالامر والتعريف والثاني بخلق الدواعي في قلوب الناس

فَانه أول من فعل هذه الافاعيل الباطلة هذا شان روسائهم وكيرائهم (وأكثرهم) وهم أرادلهم الذين يتبعونهم من معاميرى رسول الله صلى المباطلة عندا شان روسائهم وكيرائهم (الاستلون) أثما فتراء بالمل حقره فالقيام

لتخليم والقرب المد (المسئلة الثالثة) سميت الكعبة كعبة لارتفاعها يفسال للجارية اذانتا ثديها وخرج كاعب وكعاب وكعب الانسان يسمى كعبالنتوه من الساق فالكعبة لماارتفعة كرهافي الدنيا واشتهر أمرها في العالم سميت بهذا الاسم ولذلك فانهم يقولون لمن عظم أمره فلان علاكسه (المسئلة الرابعة) قوله قياماللناس أصله قوام لانه من قام يقوم وهو مايستةيم به الامر ويصلح ممذكروا ههنا في كون الكعبة سببا لقوام مصالح الناس وجوهما ( الأول ) أنأهل مُكَلَّكَانُوا محناجين الى حضور أهل الآفاق عندهم ليشتروامنهم مأيحتاجون اليه طول السنة فأنمكة بلدة صيقة لاضرع فيها ولازرعوقلا يوجد فيها مأيحناجون اليه فالله تعالى جعل الكعبة معظمة في القلوب حي صارأهل الدنيا راغبين فىزيارتهافيسافرون اليها منكل فبج عيق لاجل التجارة وباتون بجميع المطالب والمشتهيات فصارفاك سببا لاسباغ النع على أهل مكة ( الثاني) أن العرب كانوا يتقاتلون وبغيرون الافي الحرم فكان أهل الحرم آمنين على أنفسهم وعلى أموالهم حتى لولق الرجل قانلأ بيه أوابنه فيالحرم لمهتعرضله ولوجني الرجل أعظم الجنامات ثمالتجأ الى الحرم لم يتعرض له ولهذا قال تعالى أولم يروا أناجعلنا حرما آمنا ويتخطف الناسمن حولهم (الثالث) انأهلمكة صاروا بسبب الكعبة أهلاللهوخاصته وسادة الخلقالي يوم القيامة وكل أحد يتقرب اليه ويعطمهم ( والرابع ) أنه تعالى جعل الكعبة قواما للناس في دينهم بسبب مأجعل فيها من المناسك العظيمة والطاعات الشريفة وجعل تلك المناسك سببالحط الخطيئات ورفع الدرجات وكثرة الكرامات واعلأنه لايبعد حلالآية على جيم هذه الوجوء وذلك لانقوام المعيشة امابكثرة المنافع وهوالوجه الاول الذي ذكرناه وامابدفع المضاروهوالوجدالاني وامابحصول الجاه والرياسة وهوالوجدالثالث واما بحصول آلدين وهو الوجد الرابع فلماكانت الكعبة سببا لحصول هذه الاقسام الاربعة وثبت أن قوام المعيشة ليس الابهذه الاربعة ثبت أن الكعبة سببا لقوام الناس (المسئلة الخامسة) المراديقوله قياما للناس أى لبعض الناس وهم العرب واعساحسن هذاالمجازلان أهل كل يلد اذاقالوا الناس فعلواكذا وصنعوا كذا فأنهم لاربدون الأأهل بلدتهم فلهذا السبب خوطبوا بهذا الخطاب على وفق عادتهم (المسئلة السادسة) اعلمأنالاً ية دالة على انه تمالى جعل أربعة أشياء سببا لقيام الناس وقوامهم (الاول) الكُعبة وقد بينا معنى كونها سببالقيام الناس ( وأماالثاني ) فهوالشهر الحرام ومعنى كونه سببالقيام الناس هوأن العرب كأن يقتل بعضهم بعضافي سائر الاشهرو يغير بعضهم على بعض فاذا دخل الشهر الحرام زال الحوف وقدرواعلى الاسغار والصارات وصاروا آمنين على أنفسهم وأموالهم وكانوا يحصلون في الشهر الحرام من الاقوات ماكان يكفيهم طول السنة فلولاحرمة الشهرالحرام لهلكوا وتفانوا منالجوع والشدة فكان الشهر الحرام سببا لقوام معيشتهم فى الدنيا أيضا فهوسبب لاكتساب الثواب العظيم بسبب

بانفسهم وقوله عزوجل (واذاقيل لهم) أي للذين عبرعنهم بأكثرهم على سبيل الهداية والارشاد (تعالواالي ماأزلالله) مزالكتاب المبين للحلال والحرام (والىالرسول) الذي أزل هوعليه لتفغواعلي حقبقة الحال وتمزوا الحرام من الحلال (قالوا حسبنا مأوجدنا عليه آباه نا) بیان لعنادهم واستعصائهم على الهادي المالحق وانقسادهم للداعي الى الضلل ( أُولُوكان آباؤهم لايعلون شئاولا متدون) قيل الواوللحال دخلت علماالهم ةالانكار والتعيداي أحسبهم ذلك ولوكانآباؤهم جهلة صالين وقبسل للعطف على شرطية أخرى مقدرة قبلها وهوالاظهر والتقدر أحسمهم ذلك أوا بقولون آباوهم لايعقلون شأ منالدين ولايهندون للصدواب ولوكأنوا لايعلون الخ وكلتهما في موقع الحال أي أحسبهم ماوجدواعليه آباءهم

كاتُنين عَلَى عَلَى عَالَ مَعْرُوضَ وَقَدَّحَدُفَتَ الأولى فَى الباب حَدْفًا مَطْرُدُ الدَّلَالَةُ الثَّانِيةُ عَلَيْهَا ﴿ اقَامَةَ ﴾ دَلَالَةُ وَاضَعَةً كَيْفُ لأُوانُ الشَّيُّ اذَا تَصْفَى عَنْدُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ ا

الاولى لدلالة الثانية علمادلالفظاهرة اذا الاحسانحيثأمريه عندالمانع فلائن يؤمريه عندعدمه أولىوعلى هذا السر بدور مافي ان ولوالوصليةينمن المالغة والناكمدوجواب لومحذوف لدلالة ماسبق عليه أى لوكان آباؤهم لايعلون سشاولا مهتدون حسهم ذلك أو تقولون ذلك ومافي لومن معني الامتناع والاستبعاداتها هو بالنظرالى زعمهم لاالى نفس الامر وفائدته المالغة في الانكاروالتجيب ببيان أن ماقالوه موجب الانكاروالتعمياذا كان كون آبائهم جهلة صالين فيحبز الاحتمال المعيد فبكيف اذاكان ذلك واقعالار يبفيه وقيلما لاالوجهين واحدلان الجلة المقدرة حال فكذا ماعطف عليها وأنت خبريأن الحال على الوجد الاخير مجموع الجملتين لاالاخبرة فقطوأن الواوللعطف لاللحال وقدمرالحقيق فى قوله تعالى أولوكان آباؤهم لايعقلون شئا

اقامة مناسك الحبجواعلم أنه تعالى أرادبا لشهر الحرام أشهر الحرم الاربعة الاأنه عبرعنها بلفظ الواحد لانه ذهب به مذهب الجنس (واما الثالث)فهو الهدى وهوايماكان سبا لقيام الناس لانالهدى مايهدى الى البيت ويذبح هناك يفرق لجمد على الفقراء فيكون ذلك نسكاللمهدى وقوامالمعيشة الغقراء (وأماالرابع) فهوالقلائد والوجد في كونها قياما للناس أنمن قصدالبيت في الشهر الحرام لم يتعرض له أحدومن قصده في غير الشهر الحرام ومعد هدى وقد قلده وقلد نفسه من لحاء شجرة الحرملم يتعرص له أحد حتى ان الواحدمن العرب يلقى الهدى مقلدا ويموت من الجوع فلا يتعرض له البتة ولم يتعرض لهاصاحها أيضا وكل ذلك انما كانلان الله تعالى أوقع في قلو بهر تعظيم البيت الحرام فكل من قصده أوتقرب اليهصار آمنامن جميع الآفات والمخافات فلاذكر الله تعالى أنه جعل الكعبة البيت الحرام قياما للناس ذكر بعده هذه الثلاثة وهي الشهر الحرام والهدى والقلائدلان هذه الثلاثة انماصارت سببالقوام المعيشة لانتسا باالى البيت الحرام فكان ذلك دليلاعلى عظمة هذا البيت وغاية شرفه \* تم قال تعالى (ذلك لتعلوا ان الله يعلم افي السموات ومافى الارض وان الله بكلسي عليم ) والمعنى انه تعالى اعم في الازل ان معنفي طباع العرب الحرص الشديد على القتل والغارة وعلمأنه لودامت بهم هده الحالة لعجزوا عن تحصيل ما يحتاجون اليه من منافع المعيشة ولأ دى ذلك الى فنائهم وانقطاعهم بالكلية دبرفي ذلك تدبيرا لطيفاوهوانه ألتي في قلوبهم اعتقادا قويافي تعظيم البيت الحرام وتعظيم مناسكه فصار ذلك سببالحصول الامن في البلدالحرام وفي الشهر الحرام فلاحصل الامن فيهذا المكان وفيهذا الزمان قدروا على تحصيل مايحتاجون اليه فيهذا الزمان وفيهدا المكانفاستقامت مصالح معاشهم ومن المعلوم ان مثل هذا التدبيرلا يمكن الااذاكان تعالى في الازلءالما بجميع العلومات من الكليات والجزئيات حتى يعلم ان النسرغال علىطبا عهموان ذلك بفضى بهم الى الفناء وانقطاع السلوانه لايمكن دفع ذلك الابهذا الطربق اللطيف وهوالقاءته ظيم الكعبة فى قلو بهرحتى يصبرذلك سبالحصول الامان في بعض الامكنة وفي بعض الازمنة فيئذ تستقيم مصالح معاشهم في ذلك المكانوفي ذلك الزمان وهذا هو بعينه الدليل الذي تمسك به المشكلمون على كونه تعالى عالمافانهم يقولون أن أفعاله محكمة متقنة مطابقة للمصالح وكل من كان كذلك كان عالما ومن المعلومان القاءتعظيم الكعبة في قلوب العرب الإجل أن يصير ذلك سببالحصول الامن في بعض الامكنة وفي بعض الازمنة ليصير ذلك سبب اقتدارهم على تحصيل مصالح المعيشة فعل فىغاية الاتقان والاحكام فيكون ذلك دليلاقاهراو برهاناباهراعلى انصانع العالم سيحانه وتعالى عالم بجميع المعلومات فلاجرم قال ذلك لتعلوا أي ذلك التدبير اللطيف لاجل أن تتفكروا فيه فتعلوا انه تدبيراطيف وفعل محكم متقن فتعلوا أنالله يعلمماني السموات ومافى الارض ثم اذاعر فتم ذلك عرفتم ان علم سبحانه وتعالى صفة قديمة أزلية ولايهتدون فندير ﴿ ٨٥ ﴾ ت (ياأيها الذين آمنوا عليكم أنفسكم ) أي الزموا أمر أنفسكم واصلاحها

وقرى بازمع على الابتداء أي

#### واجبة عليكم أنفسكم وقوله عروجل (لايطمركم ﴿ ٦٧٤ ﴾ من صل اذا اهتديتم) اما مجروم على أنهجواب

واجبة الوجودوما كان كذلك امتنع أن يكون مخصوصا بالبعض دون البعض فوجب كونه متعلقا بجميع المعلومات واذاكان كذلك كان الله سبحانه طالبجميع المعلومات فلذلك قالوان الله بكلشي عليم فاأحسن هذا التزيب في هذا التقديروا لجداله الذي هدانا لهذاوما كنالنهندى لولاأن هداناالله القوله تعالى (اعلوان الله شديدالساب وان الله غفورر حيم ) لماذكر الله تعالى أنواع رحته بعباده ذكر بعده انه شديد العقاب لان الايمان لايتم الابارجاء والخوف كاقال عليه الصلاة والسلام لووزن خوف المؤمن ورجاو الاعتدلائم ذكرعفيهما يدلعلى الرحة وهوكو مه غفورا رحيماوذلك بدل على ان جانب الرحة أغلب لانه تعالى ذكر فيماقبل أنواع رحته وكرمه ثمذكرانه شديدالعابثم ذكرعقيبه وصفينمن أوصاف الرحة وهوكونه غفورا رحيما وهذا تنبيه على دقيقة وهي ازابتدا الخلق والايجاد كان لاجل الرحة والظاهران الختم لايكون الاعلى الرحة الم قال تعالى ( ماعلى الرسول الاالبلاغ والله يعلم ماتبدون وماتكتون) واعلم أنه تعالى لما قدم الترهيب والترضيب بقوله أن الله شدمد العناب وان الله غفو ررحيم اتبعمه بالنكليف بقوله ماعلى الرسول الاالبلاغ يعنى انه كان مكلفا بالتبليغ فلمابلغ خرجعن المهدة و بق الامر من جا بكم واناعالم بماتبدون و بما تكتمون فان خالفتم فاعلوا ان الله شديد العقال وان أطعتم فاعلموا انالله غفوررحيم \*ثم قال تعالى ( قُلُّ لا بستوى الخبيث والطيب) اعلم أنه تعالى لمازجر عن العصية ورغب في الطاعة بقوله اعلمواان الله شديد العقاب وانالله غفوررحيم ثم اتبعه بالتكليف بقوله ماعلى الرسول الاالبلاغثم اتبعد بالترغيب في الطاعة والتنفير عن المعصية بقوله و الله يعلم مأتبدون و ماتكتمون اتبعد بنوع آخرمن الترغيب في الطاعة والتنفير عن المعصية فقال فل لايستوى الحبيث والطيب وذلك لان الخبث والطيب قسمان (أحدهما) الذي يكون جسمانيا وهو ظاهر لكل أحد (والثاني) الذي يحكون روحانيا وأحبث الخبائت الروحانية الجهل والمصية وأطيب الطيبات الروحانية معرفة الله تعالى وطاعة الله تعالى وذلك لان الحسم الذي يلتصق به شي من النجاسات يصيرمستقدرا عندار باب الطباع السليمة فكذلك الارواح الموصوفة مالجهل مالله والاعراض عن طاعة الله تعالى تصعرمستقدرة عند الارواح الكاملة المقدسة وأما الارواح العارفة بالله تعالى المواظبة على خدمة الله تعالى فانها تصير مشرقة بأنوار المعارف الالهية مبتهجة بالقرب من الارواح المقدسة الطاهرة وكما انالخبيث والطبب في عالم الجسمانيات لايستو مان فكذلك في عالم الروحانيات لايستويان بل المباينة بينهمافي عالم الروحانيات أشدلان مضرة خبث الخبث الجسماني شئ قليل ومنفعة طيبه مختصرة وأماخيث الحبث الروحاني فضرته عظيمة دأتمة أبدية وطيب الطبب الروحاني فنفعته عطيمة دائمة أبدية وهوالقرب منجواروب العالمين والأنخراط في زمرة الملائكة المقربين والمرافقة مع النبيين والصد يقين

للامر أونهى موكدله وانما منمت الراءاتباعا لضمة الضاد المنقولة اليهامن الراء المدغة اذا الاصل لايضرركم ويولمه القراءة يغتم الراء وقراءة من قرألايضر كم يكسر الضادوضمهامن ضاره يضيره ويضوره واما مرفوع على أنه كلام مستانف فىمو قعالتعليل لماقبله ويعضده قراءة من قرألايضركم أي لايضركم صلال من منلاذاكتم مهتدين ولايتوهمن أن فيه رخصة في ترك الامر بالعروف والنهى عن المذكرمع استطاعتهما كيف لاومن جلة الاهتداه أن خكر على المذكر حسما تني به الطاقة قال عليه الصلاة والسلام من رأى منكر منكرا فاستطاع أن يغيره فليغيره يبده فأن لم يستطع فبلسا نه فأن لميستطع فيقلبه وقدروي أن الصديق رضي تعالى عند قال يو ماعلى المنبر باأجهاا لناس انكم تقروأن هذهالآبة وتضعونها غرموضعها ولاتدرون ماهىواىسممترسول

الله صلى الله عليه وسلم يقول أن الناس أذا رأوامتكرافل يغيروه عهم ألله بعقاب فأمروا ﴿ والشهداء ﴾ . بالمروف وانهوا عن المنكرولانفتروا بغؤل الله

## عَزَوَجِل بِأَيْهِ الذِينَ آمنوا الح فيقول احدكم ﴿ ٦٧٥ ﴾ على نفسي والله لتأمرن بالمروف وتنهون عن المنكو

أوليستعملن اللهعليكم شراركم فبسومو نكم سوءالمذاب ثم ليدعون خباركم فلايستجابلهم وعنه عليم الصلاة والسلام مامن قوم عل فيهممنكر أوسنفيهم فيحوفه بغيروه ولمهنكروه الاوحقعلىاللدتعالى أنيعمهم بالعقبوبة جيعاثم لايستجاب لهم والآية نزات لماكان المومنون يتحسيرون على الكفرة وكانوا يتنون ايمانهم وهم من الضلال محيث لايكادون يرعوون عنسه بالامر والنهى وفيلكان الرجل اذاأسلم لاموه وقالواله سغهت آبادك وصلاتهم أى نسدتهم الى السفاهة والضلال فنزلت تسلية له بأزمنسلال آبانه لا بضره ولايشينه (الى الله) لاالى أحدد سدواه (مرجعكم) رجوهكم يومالقيامة (جيما) تحيث لا يتخلف عندأ حد منالهتدين وغيرهم (فنشكم بماكنتم تعملون) في الدنيامن أعال الهداية والضلال

والشهداء والصالحين فكان هذا من أعظم وجوه التزغبب في الطاعة والتنفير عن المعصية و ثم قال تعالى ( ولوأعيبك كثرة الخبيث ) بعني ان الذي يكون خبيثا في عالم الروحانيات قديكون طيبا في علم الجسمانيات و يكون كثير المقدار وعظيم اللذة الاانه معركثرة مقداره ولذاذة متساوله وقرب وجد انهسبب للحرمان من السعادات البساقية الابدية السرمدية التي اليها الاشارة بقوله والباقيات الصالحات خيرعندر بكواذاكان الامر كذلك فالخبيث ولوأعجبك كثرته يمتنع أن يكون مساو بالاطيب الذي هوالمعرفة والحبة والطاعة والابتهاج بالسعادات الروحانية والكرامات الربانية ولماذكر تعالى هنمالترغيبات الكثيرة في الطاعة والتحذيرات من المعصية أتبعها بوجه أخريو كدها \* فقال تمالى ( فاتقوا الله الولى الالباب لعلكم تفلحون ) أي فاتقوا الله بعد هذه البيانات الجلية والتعريفات القوية ولاتقدموا على مخالفته لعد كم قصيرون فأثرين بالمطالب الدنيوية والدينيسة العاجلة والآجلة \* قوله تعالى ( باأبها الذين آمنوا لاتسئلوا عن أشياء أن تبدلكم تسوكم) في الآية مسائل (المسئلة الاولى) في انصال هـنالآمة عاقبلها وجوه ( الاول ) انه تعالى لماقال ماعلى الرسول الاالبلاغ صار التقديركانه فالمابلغه الرسول البكم فخذوه وكونوا منقادينله ومالم يبلغه الرسول البكم فلاتسالوا عنه ولاتخوضوا فيه فانكم ان خضتم فيمالاتكليف فيه عليكم فر بما جاءكم بسبب ذلك الخوض الفاسد من المكاليف ما يشل عليكم ويشني عليكم ( الثاني ) انه تعالى لماقال ماعلى الرسول الى البلاغ وهذا ادعاء منه للرسالة ثم ان الكفاركانو ايطالبونه بعدظهورالمعزات بمعرزات أخرعلى سبيل التعنت كإقال تعالى حاكيا عنهم وقالوالن نوعن ال حق تفجر لنامن الارض ينبوعا الى قوله قل سبحان ربى هل كنت الابشرارسولا والمعنى انى رسول أمرت بتبليغ الرسالة والشرائع والاحكام البكم والله تعالى قدأقام الدلالة على صعة دعواى في الرسالة باظهار أنواع كثيرة من المعجزات فبعد ذلك طلب الزيادة من باب التحكم وذلك ليس في وسعى ولعل اظهارها يوجب مايسوكم مثل انهالو ظهرت فكل من خالف بعد ذلك استوجب العقاب في الدنيا ثم ان المسلين لما سمعوا الكفسار بطالبون الرسول صلى الله عليه وسلم بهذه المعرات وقع في قلوبهم ميل الى ظهورها فعرفوا فيهذه الآية انهم لاينبغي أن بطلبوا ذلك فرعاكان ظهورها يوجب مايسۇھم ( الوجه الثالث ) ان هذامنصل بقوله والله يعلما تبدون وماتكتمون فاتركوا الامور على ظواهرها ولاتسالواعن أحوال مخفية ان تبدلكم تسوكم ( المسئلة الثانية ) أشياء جعشي وانهاغيرمنصرفة والنحويين في سبب امتناع الصرف وجوه ( الاول ) فال الخليل وسيبو يه قولناشئ جعدفي الاصل شيئاء على وزن فعلاء فاستثقلوا اجتماع الهمزتين فيآخره فنقلوا الهمزة الاولى التي هي لام الغعل الىأول الكلمة فجعلت لفعاء وذلك يوجب منع الصرف لثلاثة أوجه واحدمنها مذكور واثنان خطرابيالي ( أماوالال )

فهووعد ووعيدالفريقين وتنبيدعلى أنأحدا لايو اخذ بعمل غيره (ياأبهاالذين آمنوا) استثناف مسوق لبيان الاحكام المتطقة بامور دنياهم اثر بسانالاحوال المتعلقة بأمور دينهم وتصديره

وهوالمدكور فهوأنالكلمة لماكانت فالاصل على وزن فعلاء مثل حراء لاجرملم تنصرف كالاينصرف حراء ( والثاني ) انها لما كانت في الاصل شيآء تمجعلت أشياء كانذنك تشبيها بالمعدول كافي عامروعر وزافر وزفروا العدل أحدأسباب منع الصرف (الثالث) وهوا الماقطعنا الحرف الاخير منه وجعلناه أوله والكلمة من حيث انهاقطم منهاالحرف الاخيرصارت كنصف الكلمة ونصف الكلمة لايقبل الاعراب ومنحيث أن ذاك الحرف الذي قطعناه منها ماحذ فنامال كلية بل ألصقناه بأولها كأنت الكلمه كأنها بافية عامها فلاجرم منعناه بعض وجوه الاعراب دون البعض تنبيها على هذه الحالة فهذاء اخطر بالبال في هذا المقام (الوجه الثاني) في يان السبب في منع الصرف ماذكره الاخفش والغراء وهوانأشياء وزنه أفعلاء كقولك أصدقاء وأصفياء ثم انهم استثقلوا اجتماع اليساء والهمزتين فقدموا الهمزة فلساكان أشياء فيالاصل الشيساء على وزن أصدقاءوأفعلاء وكأنفاك بمالايجرى فيه الصرف فكفاههنا (الوجه الثالث) ماذكره الكسائى وهوان أشياء على وزن أفعال الاانهم لم يصرفوه لكونه شيبهافي الظاهر بحمراء وصفراء وألزمه الزجاج أن لامتصرف اسماء وأبناء وعندى انسؤال الزجاج لسبشي لانَ للكَ. الَّي أَن نقول القياس نقتضي ذلك في ابناء وأسماء الاانه ترك العمل به للنص لانالنص أقوى من القياس ولم يوجد النص في لفظ أشياء فوجب الجرى فيه على القياس ولان المحققين من النحو بين اتفقوا على ان العلل النحو ية لاتوجب الاطراد الاترى انااذاقلنا الفاعلية توجب الرفع لزمناأن نحكم بعصول الرفع فيجيع المواضع كفولناجاني هوالاءوضر بني هذا بل نقول القياس ذلك فيعمل يه الااذاعارضه نص فكذأ القول فيما اورده الزجاج على الكسائي ( المسئلة الثالثة ) روى أنس انهم سألوا النبي صلى الله عليه وسلم فأكثروا المسئلة فقام على المنبرفقال سلوني فوالله لاتسألوني عنشيء مادمت في مقامي هٰذا الاحدث تكم به فقام عبد الله بن حدافة السهمي وكان بطعن في نسبه فقال ياني الله من أبي فقال أبوك حذافة بن قيس وقال سيراقه بن مالك و يروى عكاشة ان محصن بارسول الله الحج علينا في كل عام فأعرض عنه رسول الله صلى الله عليه وسلم حتى أعادم رتين أوثلاثة فقال عليه الصلاة والسلام ويحك ومايو منك افأ قول نعموالله لوقات نعم اوجبت واووجبت لتركتم واوتركتم للكفرتم فاتركوني ماتركتكم فانماهلكمن كانقباكم بكثرة سوالهم فاذاأمر تكم بشئ فأتوامنه ماستطعتم واذافه يتكم عن شئ فاجتنبوه وقام آخرفقال بارسول الله ان أي فقال في النارولما اشتدغضب الرسول صلى الله عليه وسلم قام عمر وقال رضينا بالله رباو بالاسلام دينا و بحمد نبيا فأنزل الله تعسالي هذه الآية واعلم ان السؤال عن الاشياء ربما يودي الى ظهور أحوال مكتومة يكره ظهورها وربمأ ترتبت عليه تكالبف شاقة صعبة فالاولى بالعاقل أن بسكت عالاتكليف عليه فيسه ألاترى ان الذي سال عن أبيد فانه لم يأمن أن يلحقه الرسسول عليه الصلاة

الى الظرف توسعااما باعتبارجر يأنهم ينهمأو باعتارتعلقها عابجرى بينهم من الخصومات مبتدأ وقوله تعالى (اذا حضر أحدكمالموت) أى شارفه وظهرت عسلائمه ظرف لهسا وتقديم المفعول لافادة كالتمكن الفاعل عند النفس وقت وروده عليها فانه أدخل في تهوين أمرالموت وقوله تعالى (حين الوصم ) مدل منه لاظرف للموت كما توهم ولالحضوره كا قيل فأن في الابدال تذيها على أن الوصية من المهمات المقررة الني لاندخي أن تهاون ما المسلم ويذهل عنها وقوله تعالى ( اثنان ) خبرالمبتدا بتقدير المضاف أىشهاده بينكم حينئذ شهادة اثنين أوفاعل شهادة بينكم على أنخبرها محذوف أى فيمازل عليكم أن يشهد بينكم اثنان وقرئ شهادة بالرفع والمتنوين والاعراب كاسبق وقرئ شهادة بالنصب

ورك ، على أن عامله أمضم هوالعامل في اثنان أيضا أى ليقم شهادة بينكم اثنان ( ذواعدل ﴿ والسلام ﴾ منكم )أى من أقار بكم لانهم أعلم بأحوال الميت والصحاد وأقرب الى تحرى ما هوا صلح له وقيل من المساين وهما صغتان

بشهد بينكم آخران أوليقم شهادة بينكم آخران وقوله تعالى (من غركم) مهفة لآخرانأي كائنان من غيركماي من الاجانب وقيل من أهل الدمة وقدكان ذلكفي بدءالاسلام لعزة وجود المسلين لاسيماني السفرتم نسيخ وعن مكمول أنه نستخهسا قوله تعالى وأشهدواذوى عدل منكم (انأنتم) مرفوع بمضمر نفسره مابعده تقديره ان صربتم فلا حذف الفعل انفصل الضمروهذا رأىجهورالبصربين وذهب الاخفش والكوفيونالىأنه مبتدأ بناء على جواز وقوع المبتدا يعدان الشرطية كعواز وقوعه بعداذا فقوله تعالى (صربتم في الارض )ای سافرتم فهالاعول لهمن الاعراب عندالاولين لكونه مفسرا ومرفوع على الخبرية عندالبا فين وقوله تعالى (فاصابتكم مصيبة الموت) عطف على الشرطية وجوابه محذوف لدلالة مافيله عليدأى انسافرتم

والسلام بغيرابيه فيقتضع وأماالسائل عن الحج فقد كادأن يكون بمن قال النبي صلى الله عليدوسم فيدان أعظم السلين فالمسلين جرمامن كانسببالتحريم حلال افلهيؤمن أن يقول في الحجاب في كل عام وكان عبيد بن عبريقول ان الله أحل وحرم ها أحل فاستعلوه وماحرم فاجتنبوه وترك بينذلك أشياءلم يحللهاولم يحرمهافذلك عفومن الله تمالى ثم يتلوهذه الآيه وقال أبو ثعلبة الخشني ان الله تعالى فرض فرائض فلاتضيموها ونهى عن أشياء فلاتذ مكوها وحددحدودا فلاتعندوها وعفا عن أشياء من غير نسيان فلاتبعثوا عنها \* ثم قال تعالى ( وأن تسئلوا عنها حين بعزل القرآن تبدلكم ) وفيه وجوه (الاول)انه بين بالآبة الاولى ان تلك الاشياء التي سألواء نهاان أبديت لهم ساءتهم تميين بهذه الآية انهمان سألواعنهاأ بديت لهم فكان حاصل الكلام انهم انسأ لواعنها أبديت لهموان أبديت لهم ساءتهم فيلزم من ججوع المقدمتين انهمان سألواعنها ظهرلهم مايسو،هم ولايسرهم ( والوجم الثاني ) في تأو يل الآية ان السوال على قسمين (أحدهما) السؤال عن شي لم يجر ذكره في الكتاب والسنة بوجه من الوجوه فهذا السؤال منهى عنه بقوله لاتستلوا عن أشياءان تبدلكم تسوكم ( والنوع الثاني ) من السؤال السؤال عنشى نزلبه القرآنلكن السامع لمبغهمه كاينبغي فههنا السؤال واجبوهوالمراد بقوله وان تسئلواعنهاحين ينزلاالقرآن تبدأكم والغائدةفي فكرهذا القسم انه لمامنع في الآية الاولى من السؤال أوهمان جيع أنواع السؤال ممنوع منه فذكر ذلك تميير الهذا القسم عن ذلك القسم وفان قيل قوله وان تستلوا عنها هذا الضمير عائد الى الاشياء المذكورة في قوله لانسئلوا عن أشياء فكيف يعقل في أشياء باعيانها أن يكونالسوال عنها منوعاً وجائزا معا \* قلناالجواب عنه من وجهين (الاول) جائزاًن يكون السؤال عنها ممنوعاقبل نزول القرآن بها ومامورايه بعد نزول القرآن بها (والثاني) انهماوان كانانوعين مختلفين الاانهما في كون كل واحد منهما مسئولاعنه شي واحدفلهذا الوجد حسن أنحاد الضميروانكانا في الحقيقة نوعين مختلفين ( الوجد الثالث) في تأويل الآية أن قوله لا تستلوا عن اشباء دل على سو الا تهم عن تلك الاشباء فقوله وان تسئلواعنها أى وان تسئلواعن تلك السو الات حين ينزل القرآن يبب لكم ان تلك السو الات هلهي جائزة أم لاوالحاصل ان المرادمن هذه الآية أنه يجب السوال أولاوأنه هل يجوز السوال عن كذاو كذاأم لا \* مم قال تمالى (عفا الله عنم ما ) وفيه وجوه (الاول) عفاالله عاسلف من مسائلكم واغضابكم للرسول بسببها فلا تعودواالى مثلها (الثاني)انه تعالى ذكران تلك الاشياء التي سألواعنهاان أبديت لهم ساءتهم فقال عفاالله عنهايسني عماظهر عند تلك السؤالات ممايسوكم وينقل ويشق في النكليف عليكم (الثالث)فيالاً به تقديمونأخبر والتقدير لاتسالواعن أشباءعفاالله عنمها فيالاً به انَّ تبدلكم تسوكم وهذا ضعيف لان الكلام اذااستقام من غيرتغيير النظم ايجز المصبرالي

فقار يكم الاجل حينئذ وما معكم من الاقارب أومن أهل الاسلام من يتولى أمر الشهادة كا هو الغالب المعناد في الاسفار فليشهد آخران أوفاسبشهدوا اخرين التقديم والتاخير وعلى هذاالوجه فقوله عفاالله عنهاأى أمسك عنهاوكف عن ذكر هاولم يكلف فيهابشئ وهذا كقوله عليه الصلاة والسلام عفوت لكرعن صدقة الخيل والرقيق أى خففت عنكم باسقاطها \* ممقال تعالى ﴿ وَاللَّهُ عَفُور حلَّيم ﴾ وهذه الآية تدل على ان المرادمن قوله عفا لله عنها ماذكرناه في الوجد الاول \* ثم قال تعالى ( قد سألها قوم من فَبِلَكُم تُم أَصْبِهُوا بِهِ أَكَافِر بِن ) قال المفسرون يعني قوم صالح سأ اوا النافة ثم عقروها وقوم موسى قالوا أرنا المدجهرة فصار ذلك و بالاعليهم و بنواسر أييل قالوالنبي لهم ابعث لناملكانقاتل في سبيل الله قال تعالى فلاكتب عليهم الفتال تولوا الاقليلا منهم وقالواأتي يكوناه الملك علينا وعنأحق بالملك منه فسألوهاثم كغروا بهاوقوم عيسي سالوا المائدة ثم كفروابها فكانه تعالى يقول أولئك سألوا فلما أعطواسو لهم ساءهم ذلك فلاتسالوا عنأشياء فلملكم انأعطيتم سولكم سامكم ذلك \* فان قيل انه تعالى قال أولالانسئلوا عن أشياء ممقال ههناقد سألهاقوم من قبلكم وكان الاولى أن يقول قد سأل عنهاقوم فا السبب فيذلك \*قلنا الجواب من وجهين (الاول) أن السؤال عن الشي عبارة عن السو العنا الذمن أحواله وصفة من صفاته وسو الالشي عبارة عن طلب ذلك الشي في نفسه يقال سألته درهما أى طلبت منه الدرهم ويقال سألته عن الدرهم أى سالته عن صفةالدرهم وعن نعته فالمتقدمون انما سألوامن الله اخراج الناقة من الصحخرة وانزال المائدة من السماءفهم سألوانفس الشئ وأما أصحاب مجدفهم ماسألوا ذلك وانماسالوا عر أحوال الاشاء وصفائها فلما اختلف السوالان في النوع اختلفت العبارة أيضا الأأن كلاالقسمين يشتركان في وصف واحد وهوأنه خوض في الفضول وشروع فيما لاحاجة البهوفيه خطرالمفسدة والشي الذي لامحتاج اليه ويكون فيه خطر المفسدة يجب على العاقل الاحتراز عنه فبين تعالى أنقوم محمد عليه السلام في السوال عن أحوال الاشياء مشانهون لا ولتك المنقدمين في سؤال تلك الاشياء في كون كل واحد منهمافضولا وخوصافيما لافائدةفيه (والوجه الثاني )في الجواب أن الهاءفي قولهقد سالها غيرمائدة إلى الاشاء التي سألوا عنها بل مائدة إلى سو الاتهم عن تلك الاشياء والتقدير قدسأل تلك السؤالات الفاسدة التي ذكر تموها قوم من قبلكم فلما أجيبوا عنها أصحوانها كافر ن \* قوله تعالى ( ماجعل الله من محمرة ولاسائية ولاوصيلة ولا حام) في الآية مسائل (المسئلة الاولى) اعلم انه تعالى لما منع الناس من البحث عن أمورما كلفوا بالبحث عنها كذلك منعهم عن التزام أمورماً كلفوا التزامها ولما كان الكفار بحرمون على أنفسهم الانتفاع بهذه الحيوانات وان كانوافي غاية الاحتياجالي الانتفاع بهابين تعالى أن ذلك بإطل فقال ماجعل الله من يحيرة ولاسائبة ولاوصيلة ولاحام (المسئلة الثانية) اعلمأنه يقال فعلوعمل وطفق وجعل وانشأوأقبل وبعضها أعممن بمض وأكثرها عوما فمل لاتهواقع على اعمال الجوارح وأعمال القلوب أما انه واقع

آخرین اوفان بشید آخران على الوجوء المذكورة ممة وقوله تعالى (تحبسونهما) استثناف وقع جوابا عمانشأ من اشتراط المدالة كأثه قيل فكيف نصنع ان ارتبنابالشاهدين فقيل محبسونهماأى تقفونهما وتصبرونهمالأهلف (من بعدالصلوة) وقيل هوصفة لآخران والشرط بجوابه المحذوف اعبراض فائدته الدلالةعلىأن اللائقاشهادالاقارب أوأهل الاسلام وأما اشهادالآخر فن فعند الضرورة المجئداليد وأنت خبير بأنه يقنضي اختصاص الحبس بالآخرين مع شموله للاواين أيضا قطعاعلي أناعتار اتصافهما بذلك ياباءمقام الامر باشهادهما اذمآله فآخران شانهما الحبس والتحليف وانأمكن أتمام التغريب باعتدار قيدالارتياب بهما كإيفيده الاعتراض الأسمى والمراد بالصلاة صلاة العصر وعدم تعيشها لتعيشها

عندهم بالتُصليف بعدها لانه وقت اجتماع الناس ووقت تصادم ملائكة الليل وملائكة النهار ﴿ على ﴾ ولان جبم أهل الاديان يعظمونه و يجتنبون فيه الحلف

كأنت لانها داعية إلى النطق بالصدق وناهية عن الكنب والزور ان الصلاة تنهى عن الفعشاء والمنكر (فيقسمان بالله) عطف على تحبسونهما وقوله تعالى ( انارتبتم ) شرطية محذوفة الجواب لدلالة ما سبق من الحبس والاقسام عليدسيقت من جهند تعالى معترضة بين القسم وجوا به للتنبيه على اختصاص الحس والتحلف محال الارتباب أىانارتابهاالوارث منكم نحيانة وأخذشي من التركة فاحسوهما وحساله همسا بالله وقوله تعالى (لاتشترى به ثمنا) جواب للقسم ولس هذامن قبلما أجتم فيدقسم وشرط فاكتنى مذكرجوات سابقهما عن جواب الأخركاهوالواقعظالبا فأنذلك انما كونعند سدجوابالسابقمسد جواب اللاحق لأتحاد مضمونهما كافي قولك واللهاناتيتني لاكرمنك ولاريب في استعالة ذلك ههنالانالقسمو جوامه

على اعال الجوارح فظاهر وأماأنه واقع على أعال القاوب فالدليل عليه قوله تسالى لوشاء الله ماعبدنا من دونه من شي نصن ولا أباو الله قوله كذلك فعل الذين من قبلهم وأماعل فأنه أخص من فعل لانه لا يقع الاعلى أعال الجوار حولايقع على الهم والعزم والقصد والدليل عليه قوله عليه السلام نيةالمؤمن خيرمن عمله جعل الذية خيرامن العمل فلو كانت النية علازم كون النية خيرا من نفسها وأماجمل فله وجوه (أحدها) الحكم ومنه قوله وجعلوا الملائكة الذين هم عباد الرحن اناثا (وثانيها) الحلق ومنه قوله وجعل الظلمات والنور ( وثااثها ) يمعني التصبير ومنه قوله اناجعلناه قرآنا عربها اذاعرفت هذافنقول قوله ماجعل الله أي ماحكم الله مذلك ولاشرع ولا أمر به (المسئلة الثالثة) انه تعالى ذكر ههنا أر يعدُّأ شياء (أولها) البحيرة وهي فعيلة من البحروهوالشي يقال بحر ناقنه اذاشق أذنها وهي بمعنى المفعول قال أبو عبيدة والزجاج الناقةاذانتجت خسدأبطن وكان آخرها ذكرا شقسوا أذن الناقة وامتنعوا من ركوبها وذبحها وسيبوهما لآلهتهم ولا بجزاهسا وبرولا يحمل على ظهرها ولانظردعن ماء ولاتمنع عن مرعى ولاينتفع بها واذالقيهاالمعيلميركبهاتحريجا (وأماالسائبة )فهى فاعلة من ساب اذاجرى على وجه الارض يقال ساب الماء وسابت الحية فالسائبة هي التي تركت حتى تسبب الى حيث شاءت وهي المسيبة كعيشة راضية بمعنى مرضية وذكروا فيهاو جوها (أحدها) ماذكره أبوعبيدة وهو أنال جل كان اذا مرض أو قدم من سفرأ ونذر نذراأ وشكر نعمة سيب بعيرا فكان بمنزلة البحيرة في جميع ماحكموا لها (وثانيها) قال الغراءاذاولدتالناقة عشرة أبطن كلهن اناث سيبت فلتركب ولم تحلب ولم يجزلها وبرولم يشرب لبنها الاولد أوضيف ( وثالثها) قال ابن عباس السائبة هي التي تسيب للاصنام أي تعتق لهاوكان الرجل يسيب من ماله ما يشاه فيحي به الى السدنة وهم خدم آله تهم فيطعمون من لنها أبناءالسبيل (ورابعها) السائبة هوالعبد يعنق على أن لا يكون عليه ولاء ولا عقل ولا ميراث ( وأما الوصيلة ) فقال المفسرون اذا ولدت الشاة أنثى فهي لهموان ولدت ذكرافهولاكهنهم وانولدت ذكراوأنثي قالوا وصلت أخاه فلم يذبحوا الذكرلاكهنهم فالوصية بمعنى الموصلة كأنها وصلت بغيرها ويجوزأن تكون بمعنىالواصلة لانها وصلت أخاها ( وأماالحام )فيقال جاه محميداذا حفظ دوفيدو جوه ( أحدها) الفحل اذا ركب ولدولده قبل حي ظهره أي حفظه عن الركوب فلا يركب ولا يحمل عليه ولا يمنع من ما ولا مرعى الى أن يموت فحيثذ تا كليه الرجال والنساء ( وثانها) اذا تعت الناقة عشرة أبطن قالوا حت ظهرها حكاه أبومسلم ( وثالثها) الحام هوالفعل الذي بضرب في الابل عشرسنين فيخلى وهومن الانعام التي حرمت ظهو رهاوهوقول السدى \* فأن قسيل أذا جاز عتساق العبيد والا ماء فلملايجو زاعتاق هذه البهائم من الذبح والاتعاب والايلام \* قلناالانسان مخلوق لخدمةالله تعالى وعبوديته فاذا تمرد عن طاعةً

كلاهما وقد عرفت أن الشرط من جهنه تعالى والاشتراء هو استبدال السلعة بالثن أى أخذها بدلا منه لابنله لعصيلها كا قبل وإن كان مستازما

الله عوف بضرب الرقعليه فأذاأز بلالرقعنه تفرغ لمبادة المه تمالى فكانذلك عبادة مستصمنة وأما هذمالحيوانات فانها مخلوقة لمنافع المكلفين فتركها واهما لها يقتضي فوات منفعة على مالكهامن غيران يحصل في مقابلتها فالدة فظهر الفرق وأيضا الانسان اذا كان عبدا فأعنق قدرعلى تحصيل مصالح نفسه وأما البهيم اذاأعتقت وتركته تفدر على رعاية مصالح نفسها فوقعت في أنواع من المحنة أشد وأشق بما كانت فيها حال ما كانت مملؤكة فظهر الفرق \* محقال تعالى ( ولكن الذن كفر والفترون على الله الكذبوأ كثرهم لايعقلون ) قال المعسر ون ان عرو بن لحى الحزاعي كان قدملك مكة وكانأول منغيردين اسمعيل فأتخذالاصنام ونصبالاوثانوسر عالبحيرة والسائبة والوصيلة والحسام قال النبي صلى الله حليه وسلم فلقد رأيته في النار يوردي أهل النار بريح قصبه والقصب المعاوجه الاقصاب ويروى يجر قصبه في النار قال ابن عباس قوله ولكن الذين كغروا يفترون على الله الكذب يريدعرو بن لحي وأصحابه يقولون على الله هذه الأكاذيب والاباطيل في تحريمهم هذه الانعام والمعنى أن الوئساء يفترون على الله الكذب فاما الاتباع والعوامفا كثرهم لايعقلون فلاجرم يفترون على الله هذه الاكاذيب من أولئك الرومساء الله ثم قال تعالى ﴿ وَاذَا قَيْلُ لَهُمْ تَعَالُوا الْيُمَا أَنْزُلُ اللَّهُ والى الرسول قالواحسينا ماو جدناعليه آباءنا أ. لو كان آباؤ هم لا يعلون شيئا ولايه تدون ) والمعنى معلوم وهو ردعلي أصحابالتقليد وقد استقصينا الكلام فيدفي مواضع كثيرة واعرأن الواو في قوله أولوكان آ باؤهم واوالحال قددخلت عليها همرة الانكار وتقديره أحسبهم ذلك ولوكان آباؤهم لايعلمون شيئا ولا يهتدون واعلمأن الاقتداءاتما يجوز بالعالم المهتدى وانما يكون عالما مهتديا اذابني قوله على الجدة والدليل فاذالم بكن كذلك لم يكن علنا مهنديا فو جب أن لايجوز الاقتداء به 🗱 قوله تعالى ( باأيها الذين آمنوا عليكم أنفسكم لايضر كمن صل اذا اهتديتم ) في الآية مسائل ( المسئلة الاولى ) لمايين أنواع التكاليف والشرائع والاحكام ثم قال ما على الرسول الاالبلاغ والله يعلما تبدون وما تكتمون الى قوله وآذا قيل لهم تعالوا الى ما أنزلالله والى الرسول قالوا حسبنا ماوجدنا عليه آبادنا فكانه تعالى قالُ ان هو لاء الجهال معما تقدم من انواع المبالغة في الاعذار والانذار والترغيب والترهيبلم ينتفعوابشي مندبل بقوامصرين على جهلهم مجدين على جهالاتهم وضلالتهم فلاتبالواأيها المؤمنون بجها لنهم وضلالاتهم بلكونوا منقادين لتكاليف اهة مطيعين لاوامر مونواهبه فلايضر كمضلا لنهمو جهالتهم فلهذا قال اليهاالذين آمنو اعليكم أنفسكم لايضر كم من صل اذا احتديتم ( المسئلة الثانية ) قوله عليكم أنفسكم أى احفظوا أنفسكم من ملابسة المعاسى والأصرار على الذنوب قال الصو يون عليك وعندك ودونك من جلة اسماء الافعال تقول العرب عليك وعندك

مازالة ماعنده عيناكان أومعني على وجه الرغبة فى للاخوذوالاعراض عن الزائل كما هوالعتبر فى المستعارمند حسيماس تفصيله فيتفسم قوله تعالىأولثك الذين اشتروا الضلالة بالهدى والضمر في مه لله والمعنى لانأخذ لانفسنا بدلامن الله أى من حرمته عرضامن الدنيابان نهتكهاونز يلها بالخلف الكاذب أيلا تحلف الله كاذبين لاجل المال وقبل الضميرللقسم فلامدين تقدير مضاف البتدأي لانسبتدل بصحة القسم بالله أى لانأخذ لأتفسنا بدلامتهاعرصا من الدنيا بان نزيل عنه وصف الصدق ونصغه بالكذب أي لانحلف كاذبين كإذكروالا فلاسداد للمعنى سواء أريدبه القسم الصادق اوالكاذبأماانأر بد مه الكاذب فلانه بفوت حينئذ ما هو المستبر في الاستعارة من كون الزائل شيئامرغو بافبه عند الحسالف كحرمة اسم الله تعالى ووصف

# فلانه وان أمكن أن يتوسل باستعماله الى عرض الدنيا ﴿ ٦٨١ ﴾ كالقسم الكاذب لكن لا محذو رفيه واما النوسل

اليدبترك استعماله فلا امكان له ههناحتي يص التبرؤمنه وانمايتوسل اليه باستعمال القسيم الكاذب ولس استعماله من لوازم ترك استعمال الصادق منبرورة جوازتر كسمامعا حتى يتصورجه لماأخذ ماستعماله مأخوذا بترك استعمال المسادق كافي صورة تقدرالمضاف فان ازالة وصف الصدق عن القسم مع بقاء الموصوف مستلزمية لنوت وصف الكدبله البتة فتأمل وقوله تعالى (ولوكان) أى المقسم له المدلول عليه بفعوى الكلام (ذاقربي)أي قريبا منانأ كيدلتبرنهم من الحلف كاذباومبالغة في التنز معند كا نهما قالا لانأخذ لانفسنا بدلامن حرمداسهد تعالىمالا واوانضم اليدرعاية جانب الاقرباء فكيف اذالم بكن كذلك وصيانة انفسهما وانكانت أهممن رعاية الاقرباء لكنهالست ضميمة للمال بلهي راجعه اليه وجواب لومحذوف تقة بدلالة ماسبق عليه

ودوتك فيعدونها الىالمفعول ويقيمونها مقام الفعل وينصبون بهافيقال عليك زيداكانه قالخذز يدافقدعلاكأي أشرف عليك وعندك زيداأى حضرك فغذه ودونك أى قرب منك فخذه فهذه الاحرف اشلاثة لااختلاف بين انحو بين في اجازة النصب بها ونقل صاحب الكشاف عليكم أنفسكم بالرفع عن ناوم (المسئلة الثالثة) ذكروا في سبب العزول وجوها (أحدها) ماروي الكلبي عن أبي صالح عن ابن عباس ان النبي صلى الله عليه وسلم لماقبل منأهل الكتاب الجزية ولميقبل منالعرب الاالاسلام أوالسيف عيرالمنافقون المؤمنين بقبول الجزية من بعض الكفاردون البعص فنزلت هذه الآية أي لايضركم ملامة اللائمين اذا كنتم على الهدى (وثانيها)أن المؤمنين كان يشتدعليهم بقاء الكعارف كفرهم وصلالتهم فقيل لهم عليكم أنفسكم وماكلفتم من اصلاحها والمشي بهافي طريق المدى لايضر كمضلال الضااين ولاجمل الجاهلين (وثااثما) انهم كانوايغة وناعشائرهم لماماتواعلى الكفرفنهواعن ذلك والاقرب عندي أنهلاحكي عن بعضهم انهاذاقيل لهم تعمالوا الى ما أنزلالله والى الرسول قالواحسبنا ماوجدنا عليسه آباه اذكرتعالى هذه الآية والمقصودمنها بيانأنه لايذبغي للمؤمنينأن ينشبهوا بهم في هذه الطريقة الفاسدة بليذبغيأن يكونوامصر ينعلى دينهم ان يعلوا أنه لابضرهم جهل أولئك الجاهلين اذا كانواراسخين في دينهم ما يتين فيه (المسئلة الرابعة) فان قيل ظاهر هذه الآية يوهم أل الامر بالمعروف والنهى عن المنكرغيرواجب \* فلنا الجواب عنه من وجوه (الاول) وهوالذي عليه أكثرالناس انالآية لاتدل على ذلك بل توجب ان المطيع لر به لايكون و اخذا بذنوب العاصي فاما وجوب الامر بالمعروف والنهى عرالمنكر فثابت بالدلائل خطب الصديق رضي الله عنه فقال انكم تقرؤن هذه الآية باليها الذين آمنوا عليكم أنفسكم وتضعونهاغيرموضعهاواني سمعت رسول اللهصلي الله علمه وسلم بقول ان الناس اذارأوا المكرفلينكرو ، يوشك أن يعمهم الله بعقاب ( والوجد الثاني ) في أو بل الآية مار وي عن ابن مسعودوا بعر أنهما قالاقوله عليكم أنفكم يكون هذافي آخر الزمان قال ابن مسعود لماقرئت عليه هذه الآية ليس هذا بزمانها مادامت قلو بكم واحدة ولم نلبسوا شيعاولم بذق بعضكم بأس بعض فأمر واوانه وافاذا اختلفت الفلوب والاهواء والبستم شيعاو وكلكل امرئ ونفسه فعند ذلك جاء تأويل هذه الآية وهذا القول عندى صعيف لانقوله ياأيها الذين آمنوا خطاب عام وهوأ يضاخطا بمع الحاضرين فكيف يخرج الحاضر و يحض الغائب (والوجه الثالث) في نأو يل الآية ماذهب اليه عبد الله ا بن المبارك فقال هذه أوكدآية في وجوب الامربا لمعروف والنهى عن المكرفانه قال عليكم أنفسكم يعني عليكم أهل دينكم ولايضركم من ضلمن الكفار وهذا كقوله فاقتلوا أنفسكم يعنىأهل دينكم فقوله عليكمأ نفسكم يعنى بال يعظ بعضكم بعضاو يرغب بعضكم بعضافي الخيرات وينفره عن القبائح والسيأت والذى يوكد ذلك مابينا ان قوله

أى لانشترى به تمناوا لجلة ﴿ ٨٦ ﴾ ت معطوفة على أخرى مثلها كافصل فى تفسير قُوله تعالى ولو أعجبك الخ وقوله عز وجل ( ولا تكتم شهادة الله ) أى الشهادة التى أمر نا الله تعالى باقامتها

مُعَطُوفَ عَلَى لانشترَى به داخل معْد في حكم القسم وسعن الشعبي ﴿ ٦٨٢ ﴾ انه وقف على شهادة ثم ابتدأ آلله بالمذ

عليكم أنفسكم معناه احفظوا أنفسكم فكان ذلك أمرابأن نحفظ أنفسنا فاذا لميكن ذلك الحفظ الابالامر بالمعروف والنهى عن المنكركان ذلك واجبا ( والوجه الرابع ) انالاً به مخصوصة بالكفار الذين علم أنه لا ينفعهم الوعظ ولا يتركون الكفر بسبب الامربالمعروف فههنا لايجب على الانسان أن يأمرهم بالمروف والذي يؤكد هذا القول ماذكرنا في سبب النزول أنالآية نازلة في المنافقين حيث عبروا المسلين بأخذ الجزية من أهل الكتاب دون المشركين (الوجه الخامس) أن الآية مخصوصة عااذا خاف الانسان عند الامر بالمروف والنهى عن المنكر على نفسه أوعلى عرصه أوعلى ماله فههناعليه نفسه لاتضره ضلالةمن ضل ولاجهالة من جهل وكانا بن شبرمة بقول من فر من النين فقد فرومن مرمن ثلاثة فلم يفر (الوجه السادس) لايضر كماذا اهتديتم فأمرتم بالمعروف ونهيتم عن المنكرضلال من صل فلم يقبل ذلك (الوجه السابع) عليكم أخسكم منأداء الواجبات التيمن جلتهاالامر بالمعروف عندالقدرة فان لم يقبلواذلك فلاينبغي انتستوحشوا منذلك فانتكم خرجتم عنعهدة تبكليفكم فلايضركم صلال غيركم (والوجدالثامن) أنه تعالى قال لرسوله فعالل في سبيل الله لا تكلف الانفسال وذلك لايدل على سقوط الامربالعرف عن الرسول فكداههنا ( المسئلة الخامسة ) قرئ لايضر كم بفتح الراء محزوما على جواب قوله عليكم أنفسكم وقرى مضم الراه وفيه وجهان (أحدهما) على وجه الخبرأي ليس يضركم من صل (والثاني) أن حقها الفتح على الجواب ولكن ضمت الراء اتباعالضمة الضاد \* ثم قال تسالى ( الى الله مرجعكم بجيعا ) يريد مصيركم ومصيرمن خالفكم (فينبتكم بماكنتم تعملون) يعني يجازيكم بأعمالكم # قوله تمالى ( ياأ بما الذين امنواشهادة بينكم اذاحضر أحدكم الموت حين الوصية ) اعلم أنه تعالى لماأمر بحفظ النفس في قوله عليكم أنفسكم أمر بحفظ المال في قوله ياايها الذي آمنواشهادة بينكم وفيه مسئلتان (المسئلة الاولى) اتفقواعلى أن سبب نزول هذه الآية أن تميا الداري وأخاه عدما كانانصرانيين خرجا الى الشام ومعهما مديل مولى عمر وبن العاص وكالمسلامهاجر إخرجواللتجارة فلاقدموا الشأممرص بديل فكنب كتابافيه نسخة جيع مامعه وألقاه فيما بين الاقشمة ولم يخبر صاحبيه بذلك مم أوصى البهما وأمرهما أن يدفعامناعه اذارجعاالى أهله ومات بديل فاخذا من مناعه الاعمن فضة منقوشا بالذهب ثلتماثة مثقسال ودفعا باقىالمتاع الى أهله لما قدما ففتشوا فوجدوا الصحيفة وفيهاذكر الاناءفقالوالتميم وعدى ان الاناءفقالالاندرى والذى دفع البنا دفعناه اليكم فرفعوا الواقعة الىرسول الله صلى الله عليه وسلم فأنزل الله تعالى هذه الآية (السئلة الثانية) قوله شهادة بينكم يعنى شهادة مابينكم ومابينكم كناية عن التنازع والتشاجروابما أصناف الشهادة ألى التنازع لان الشهود إنما يحتاج اليهم عندوقوع التنازع وحذف مامن قوله شهادة بينكم جَائْزلظهو ره ونظيره قوله هذا فراق بيني

على حذف حرف القسم و تعو يض حر في الاستفهام مندو بغمير مد كفولهم الله لا فعلن (انااذالن الائمين)أي انكتمناهاوقرئ لملائمين يحذف الهمرة والقامحر كتهاعلى اللام وادخال النونفها (فانعثر) أي اطام بعد التحليف (على انهمااستعقااتما)-سيا اعترفانه بقولهماانااذا لمن الاتمين أى فعلاما يوجب اممامن تحريف وكتم بأنظهر بأيديهما شي من التركة وادعيا استحقاقتهماله بوجدمن الوجوه كماوقع فىسبب النزول حسما سأتي (فأخران)أي رجلان آخران وهومبتد أخبره ( تقومان مقامهما ) ولامحذورفي الغصلبالخبر بين المبتداو بين وصفه الذىهوالجاروالمجرور بعده أي يقومان مقام الذين عثرعلى خيانتهما ولسالر ادعقامهمامقام أداءالشهادة التي تولياها ولم يو د باها كما هي بل هو مفام الحبس والتحليف على الوجد المذكور

لاظهاراً لحق وابرازكد بهمافيما دعيامن استصفافهما لمافي أيديهما (من الدين استصق) على البناطلفاعل ﴿ و بينك ﴾ قراءة على وابن عباس وأبي رضى الله عنهم أي من أهل الميت الذين استحق

ومفعول استحق محذوف أى استعما عليهم أن يجردوهما للقيام بهسا لانهاحقهما ويظهروا مها كذب الكاذيين وهمافي الحقبقة الاتخر انالقائمان مقام الاواين علىوضع المظلهرمقام المضمر وقريء على البناء للفعول وهو الاظهر أى مرالذن استحق عليهم الائم اي جي عليهم وهم أهل الميت وعشيرته فالاوليان مرفوع على أنه خبر لمبتدا محذوف كأنه قبل ومن هما فقيل الاوليان أوهو بدلمن الضمرق يقومان أومن آخران وقدجوزا رتفاعد استمعنى على حذف المضاف أي استحق عليهمانتداب الاوليين منهم الشهادة وقرئ الاولين على أنه صغة السذين الح مجرور أو منصوب عملى المدح ومعني الاولية التقدم على الاحانب في الشهادة الكونهمأحقيها وقرئ الاولين عسلى التسدة وانتصابه على المدح

و بینك أیمابینی و بینك وقوله لقد تقطع بینكم فی قراءة من نصب وقوله اذا حضر أحدكمالموت حينااوصية يعنى الشهادة المحتاج اليها عندحضور الموت وحين الوصية لدل من قوله اذاحضر أحدكم لان زمان حضور الموت هو زمان حضور الوصية فعرف ذلك الزمان بهذين الامرين الواقعين فيه كإيقال أثتى اذا زالت الشمس حين صلاة الظهر والمراد بحضورالموت مشمارفنه وظهور أمارات وقوعه كقوله كتب عليكم اذاحضم أحدكم الموت انترك خبرا الوصية فالواوقوله اذاحضر أحدكم الموت حين الوصية دليل على وجوب الوصية لانه تعالى جملزمان حضورالموت عينزمان الوصية وهذا انما يكون اذا كانا متلازمين وانما تحصل هذه الملازمة عند وجوب الوصية \* تمقال تعالى ( اثنان ذواعدل منكم) وفيه مسئلتان ( المسئلة الاولى ) في الآية حذف والمراد انيشهد ذواعدل منكم وتقديرالاتية شهادة مابينكم عند الموت الموصوف هيأن يشهدا المان ذواعدل منكم وانماحسن هذا الحذف المونه معلوما ( المسئلة الثالية ) احتلف المفسرون في قوله مُنكم على قولين ( الاول ) وهوقول عامة المفسر بن ان المراد ثنان ذوا عدل منكم بامعسر المؤمنين أي من أهال دينكم وسلكم وقوله اوآخران من غيركم انأتم ضربتم فيالارض بعني أوشسهادة آخرين من غسير أهلد نكم وملتكم اذاكنتم في السغر فالعدلان المسلمان صالحان للشهارة في الحضر والسفر وسمادة غير المسلين لأتجوز الافي السغر وهذا قول ابن عباس وأبي موسى الاشعرى وسعيدبن جبير وسعيد بن المسيب وشريح ومجاهد وابن سيرين وابن جريج قالوا اذا كان الانسان في الغربة ولم يجدم سلايشهده على وصية جازله أن يشهداليهودي أوالنصراني اوالمجوسي أوعابدالوثن أوأى كافركان وشهادتهم مقبولة ولاتجوز شهادة الكافرين على المسلين الافهذه الصورة قال الشمبي رحدالله مرض رجل من المسلين في الغربة فلم يجدأ حدا من المسلمين يشهده على وصينه فأشهد رجلين من أهل الكتاب فقدما الكوفة وأتباأبا موسى الاشعرى وكان والياعليها فأخبراه بالواقعة وقدما تركته ووصيته فقال أبوموسي هذا أمر لم يكن بعدالذي كان في عهدالرسول عليه الصلاة والسلام محلفهما في مسجد الكوفة بعدالعصر بالله أمها ماكذبا ولابدلا وأجاز شسهادتهما تمان الفائلين بهذا القولمنهم من قال هذا الحكم الى محكما ومنهم من قال صارمنسوخا (القول الثاني) وهو قول الحسسن والزهرى وجهور الغقهاء ان قوله ذواعدل منكم أىمن أقار بكم وقوله أوآخر ان من غيركم أى من الاجانب ان أننم ضربتم في الارض أى ان توقع المودفي السفر ولم يكر معكم أحدمن أقاربكم فاستشهدوا أجنبين على الوصية وجعل الاقارب أولا لانهم أعلم باحوال الميت وهم به أشفق و بورثنه أرحم وأرأف واحتبج الداهبون الى القول الاول على صحة قولهم بوجوه ( الجهة الاولى ) انه تعالى غال في أول الآية باأبها الذين امنوافعهم بهذا الخطاب جيع المؤمنين فلا قال بعده أوآخر انمن غميركم كان

. وقرى الاولان (فيقسمان بالله) عطف على بغومان (لشهادتنا) المراد بالشهادة اليين كافى قوله تعالى فشهادة أحدهم أربع الشهادات بالقدات بالقيال أسماكاذيان فيما دعيامن الاستعفاق مع كونها حقة صادقة في نفسها (أحق) بالقبول (من شهاد إسما)

المرادأ وآخران من جمع المؤمنين لامحالة ( الجهة الثانية ) انه تعالى قال أواخر ان من غيركم انأنتم ضربتم في الارض وهذا يدل على انجواز الاستشهاد بهذين الاتخرين منسروط بكون المستشهد في السفر فلوكان هذان الشماهدان مسلمين لما كان جواز الاستشهاد إهما مشروطا بالسفر لاناستشهاد المسلم جائز في السفر والحضر (الحجة اشاللة ) الآية دالة على وجوب الحلف على هذين الشاهدين من بعد الصلاة وأجم المسلون على أن الشاهد المسلم لايجب عليه الحلف فعلنا أن هذين الشاهدين ليسامن المسلين (الحجة الرابعة )ان سبب نزول هذه الآية ماذكرناه من شهادة النصرانيين على مدرل و كان مسلما ( الحجمة الحامسة ) مارو شاان أباموسي الاشعرى قضى شهادة اليهوديين بعد أن حلفهما وماأنكرعليه أحد من الصحابة فكان ذلك اجاعا ( الحبة السادسة) أنا انمانجير السهاد الكافرين اذا لمنجد أحدا من المسلين والضرورات قد تبيع المحظورات ألاتري انه تعالى احازالتيم والقصير في الصلاة والافطار في رمضان وأكل الميتة في حال الضرورة والضرورة حاصلة في هذه المسئلة لان المسلم اذا قرب أجله في الغرية ولم يجد مسلمان سهده صلى نفسه ولم نكن شهادة الكفار مقبولة فانه يضيع أكثر مهماته فانهر بما وجبت عليه زكوات وكعارات وما أداها وربما كان عنسده ودائع أوديون كانت فيذمنه وكالحوزشهادة النساء فيمايتعلق باحوال النساء كالحيض والحبل والولادة والاستهلال لاجل انه لاعكن وفوف الرحال على هذه الاحوال فاكتفينا فها بشهادة النساء لاجل الضرورة فكذا ههناو أماقول مزيقول بأن هذا الحكم صار منسوخا فبعيدلاتهاق أكثر الامة على انسورة المائدة مرآخر مانزل من القرآن وليس فهامنسوخ واحتبج القائلون بالقول الثانى بقوله وأشبهدوا ذوى عدل منكم والمكافر لايكون عدلا أجاب الاولون عنه لملا يجوز أن يكون المراد بالعدل من كان عدلا في الاحتراز عن الكذب لامز كان عدلا في الدين والاعتقاد والدليل عليه انا أجمناعلي قبول شهادة أهل الاهواء والبدع معانهم السوا عدولا في مذاهبهم ولكنهم لما كأنوا عدولا في الاحترازعن اسكذب قبلنا سمادتهم فكداههنا سلنا ان الكافر ليس بعدل الاأن فوله وأشهدوا ذوي عدل منكم عام وقوله في هذه الآية النسان ذوا عسدل منكم إوآخران من غيركم انأنتم ضربتم في الارض خاص فانه أوجب شهادة العدل الذي يكون منافى الحضر واكتفى بسهادة من لايكون منافى السفر فهذه الآية خاصة والآية التي ذكر توها عامة والخاص مقدم على العام لاسيما اذاكان الخاص متأخرا في العزول ولاسدك ان ، ورة المائدة متأخرة فكال تقديم هذه الآية الخاصة على الآية العشامة التي ذكر تموها واجبا بالاتفاق والله أعلم الله مقال تعمالي ( أُوآخر ان من غيركم ان أنتم ضر بتَمْ فِي ٱلْأَرْضُ فَأُصَابِتُكُمْ مُصَيِّبَةُ المُوتَ ﴾ وفيه مسئلتان ( المسئلة الاولى ) فوله أوآخران عطف على قوله النان وانتقد برشهادة بينكم أن بشهد اثنان منكم أوآخر ان

والر سقفصيغة التفضيل معأنه لاحقية في عينهما رأسا انما هي لامكان قبولهافي الجلة باعتبار احتمال سدقهما في ادعا تلكهما لما ظهر في أيديهما (ومااعتدينا) عطفعلىجوابالقسم أىماتجاوزنافيهاألحق أوما اعتدينا عليهما بابطال حقيما (انااذا لم الظالمين )استشاف مقرر لما قبله أى ا ما ان اعتدينا في عيننا لمن الظالمين أنفسهم بتعريضها لسخطالله تعالى وعذابه بسبب هنك حرمة اسيم الله زمالي أولمىالواضعين الحق فيغير موضعه ومعني النطم الكريمأن المحتضر سنبغي أن يشهد على وصيته عداين من ذوي نسبه أودينه فانلم يجدهما بأنكان فيسفرفا خر انمن غيرهم ثمان وقع ارتباب بهما أقسماعلي أعداما كتمامن الشهادة ولامن التركة ششابالتغليط في الوقت فان اطلع يعد ذلك على كذبهما بان طهر بأيديها شيءمن

الغركةواد عياتملكه من جهذالميت حلف الورثة وعلى بأيمانهم وامل تخصيص الاننين لخصوص الواقعة ﴿ مَنْ ﴾. فنه روى أن تميم بن أوس الدارى وعدى بن بزيد خرجا الى الشأم للججارة وكانا حيّتكذ بصرانبين

ومنهما بذبل بن ابي مريم مولى عرو بن العاص ﴿ ٦٨٠ ﴾ وكان مسلمهاجرا فعاقد موا الشام مرض بديل

فكتب كتابا فيدجيع ماممد وطرحه فيمناعة ولم يخديرهما بذلك وأومى البهما بأن دفعا متاعد الى أهله ومأت ففتشاه فوجدا فيداناءمن فضسة وزنه تلثمائة مثقال منقوشا بالذهب فغيباه ودفعا المناع الى أهله فاصابوا فيه الكتاب فطلبوا منهماالاناء فقالاماندري اتماأوسي الينابشي وأمرنا أن ندفعه اليكم فقعلنآ ومالنابالاناءمن غلم فرفعوهما الى رسول الله صلى الله عليه وسلم فنزل باأساالذين آمنوا الآيةفاستحلفهمايعد صلاة العصر عند المنبر بالله الذي لااله الاهو أنهمسا لم يختانا شسيتًا مادفع ولأكتما فعلفاعلي ذلك فخلى عليد المسلاة والسلام سبيلهمائم انالانا وجدعكة فقال من بيده اشتريته من تميم وعدى وقيل لمآ طالتالمدة اظهراهفبلغ ذاك بنيسهم فطلبوه منهمافقالاكنااشتر ساه من بديل فقالوا ألم نقل لكما هلباع صاحبنا

من غيركم ( المسئلة الثانية ) قوله ان أنتم ضربتم في الارض فاصابتكم مصيبة الموت المقصودمنه بيان انجواز الاستشهاديا خرىن من غيرهم مشروط عااذاكان المستشهد مسافرا صاربا في الارض وحضرت علامات نزول الموتبه \* تمقال تعالى (تحبسونهما من بعد الصلاة) وفيه مسائل ( المسئلة الاولى ) تحبسونهما أي توقفونهما كإيقول الرجل مربى فلان على فرس فعبس على دابته أى أوقفها وحبست الرجل في الطريق أكله أى أوقف \* فانقبل ماموقع تحبسونهما \* فلنا هو استثناف كأنه قبل كيف نعمل ان حصلت الريبة فيهما فقيل تحبسونهما ( المسلة الثانية) قوله من بعد الصلاة فيه اقوال (الاول) قال اب عباس من بعد صلاة أهل دينهما (والنابي) قال عامة المفسرين من بعد صلاة العصر ﴿ إِفَان قَيلَ كَيْفَ عَرِفَ ان المراد هوصلاة العصرممان المذكور هو الصلاة المطلقة \* قلنا انماعرف هذا النعبين بوجوه ( أحدها ) ازهذا الوقت كانمعروفا عندهم بالتحليف بمدها فالنقييد بالمعروف المشهور أغني عن التقييد بالفظ ( وثانيها ) ماروي أنه لمانزات هذه الآية صلى النبي صلى الله عليه وسلم صلاة العصر ودعا بعدى وتميم فاستحلفهما عند المنبر فصار فعل الرسول دايلا على التقييد (وثالثها) انجبع أهل آلاديان يعظمون هذا الوقت و يذكرون الله فيه و يحترزون عن الحلف الكاذب وأهل الكتاب يصلون لطاوع الشمس وغرو بها (والقول الثالث) قال الحسن المراد بعدالفلهر أو بعدالعصر لانأهل الحجاز كانوا تقعدون للعكومة بعدهما ( والقول الرابع ) اناار ادبعد أداوا اصلاة أي صلاة كانت والغرض من التحليف بعد المامة الصلاة هوان الصلاة تنها عن الفعشاء والمسكر فكان احتراز الحالف عن الكذب في ذلك الوقت أتم وأكل والله أعلم ( المسئلة الثاشة ) قال الشافعي رحمه الله الايمان تغلظ في الدماء والطلاق والعناق والمال إذا بلغ مائتي درهم في الزمان والمكان فيحلف بعد العصر بمكة بين الركن والمقسام وبالمدينة عند المنبروفي بيت المقدس عند الصخرة وفي سائر البلدان في أشرف المساجد وقال أبوحنيفة رحمه الله يحلف من غيرأن بختص الحلف بزمان أومكان وهذا علىخلاف الآية ولان المقصود منه التهويل والتعظيم ولاشك انالذي ذكره الشافعي رضي الله عنه أقوى ﷺ ثم قال تعالى (فيفسمان بَاللَّهُ انْ ارْتَدْتُم لَانْسُرِّي به ثنا ولوكان ذاقر بي)وفيد مسائل (المسئلة الاولى) الفاء في قوله فيقسمان بالله للجزاءيمني تحبسونهما فيقدمان لاجل ذلك الحبس على القسم (المسئلة الثانية ) قوله انارتبتم اعتراض بين القسم والمقسم عليه والمعنى انارتبتم في شأنهما وأتهمتموهما فعلغوهما وبهذا يخبم مزيقول الآية نازلة في اشهاد الكفار لانتحليف الشاهد المسلم غيرمشروع ومنقال الآية نازلة فيحق المسلم قال انها منسوخة وعن على عليه السارم انه كان يُعلف الشاهد والراوي عندالتهمة (المسلة الثالثة) قوله لانشترى به ثمنا يعنى يقسمان بالله أنالانبيع عهدالله بشئ من الدنيا قائلين لانشترى به ثمنا

من متاعد شيئا فقلمًا لاقالا ماكان لنا بينة فكرهنا أن نقر به فرفعوهما الى رسول الله صلى الله عليه وسلم فنزل قوله عز وجل فأن عسم الآية فقام عمرو بن العاص والمطلب بن أبى وداعة السهميان فحلف بالله بعد

العصرانهما كذباوخانا فدفع الاناءاليهما وفيرواية ﴿ ٦٨٦﴾ الىأولياءالميتواعم انهماان كأناوارثين لبديل

وهوكقوله انالذين يشترون بمهدالله وأعانهم ممناقليلا أىلانأخذ ولانستبدل ومنباع شيئافقداشترى تمنه وقوله واوكان ذاقر بى أى لانبيع عهدالله بشي من الدنيا ولوكان ذلك الشي حبوة ذي قربي أونفسه وخص ذاالقربي بالذكر لان الميل البهم أتم والمداهنة بسببهم أعظم وهو كقوله كونوا قوامين بالقسط شهداءلله ولوعلى أنفسكم أوالوالدين والاقريين \* ثم قال تعالى (ولانكم تم شهادة الله ) وفيه مسئلتان ( الاولى ) هذا عطف على قوله لانشترى به ممنايعني انهما يقسمان المايقولان لانشترى يه ممنا ولانكتم شهادة الله أي الشهادة التي أمر الله بحفظها واظهارها (المسئلة الثانية) نقل عن الشعبي انه وقف على قوله شهسادة تما بتدأ آلله بالمد على طرح حرف القسم وتعويض حرف الاستفهام مندوروي عنه بغيرمدعلي ماذكرهسيبويه ان منهم من يقول الله لقدكان كذا والمعنى تالله \* مُمقال تعدالى ( آنا آذالمن الا ممين ) يعدى اذاكتمناها كنا من الآممين \* تمقال تمالى (فازعم على أنهما استحقا اثما) قال الليث رحدالله عمرال جل يعمر عثور ااذاهجم على أمر لم مجم عليه غير، وأعثرت فلا ما على أمرى أى أطلعته عليه وعثر الرجل بمثرعثرة اذاوقع على شئ قال أهل اللفة وأصل عثر يسني اطلع من العثرة التيهي الوقوع وذاك لانالعاثر المايمثر بنبئ كانلايراه فلماعثر بهاطلع عليه ونظرماهو فقيل لكل من اطلع على أمركان خفيا عليه قدعثرعليه وأعثر غيره اذا أطلعه عليدومنه قوله تعالى وكذلك أعثرنا عليهم أى اطلعنا ومعنى الآية فان حصل العثور والوقوف على انهما أتبا بخيانة واستحقا الأثم سبب اليمين الكاذبة \* مُمقال تعالى ( فا خران يقومان مقامهما من الذن استحق عليهم الآوليان) وفيد مسائل (المسئلة الاولى) اعلم أن معنى الآية فانعثر بعدما حلف الوسيان على انهما استحقا اثما أى حنثا في اليمين بكذب في قول أوخنانة في مال قام في اليمين مقامهما رجلان من قرابة الميت فيحلفان يالله لقد طهرناعلى خيانة الذمبين وكذبهما وتبديلهما ومااعتدينافي ذلك وماكديناوروي انهلا نزلت الآية الاولى صلى رسول الله صلى الله عليه وسلم المصر ودعائميم وعدى فاستحلفهما عندالمنسر بالله الذي لااله الاهو انهلم بوجد منا خياند في هذا المال ولما حلفاخلي رسول اللهصلى الله عليه وسلم سبيلهما وكتماالاناءمدة تم ظهر واختلفوا فقيل وجد بمكة وقيل لماطابات المدة أظهر أالانا وبلغذاك بني سهم فطالبوهما فقالا كنا قداشتريناه مند فقالوا ألم نقل المكم هل باع صاحبنا شيئا فقلتما لافقالا لم يكن عندنا بينة فكرهنا أن فعثر فكمتمنا فرفعوا القصة الى رسول الله صلى الله عليمه وسلم مانزل الله تعالى فأن عثر الآية فقام عرو بن العاص والمطلب بن أبي رفاعة السهميان فعلفا بالله بعد العصر فدفع الرسول صلى الله عليه وسلم الانا اليهماوالى أوليا الميت وكان يم الدارى يقول بعدما أسلم صدق الله ورسوله أناأ خذت الاناء فأتوب الىاللة تعالى وعرابن عبساس انه بقيت تلك الواقعة مخفية الىأن أسلم تميم الدارى فلاأسلم أخبر بذلك وقال حلفت كأذبا وأنا وصاحبي بعنا

فلانسخالانىومف اليين فان الوارث لا يحلف على البتات والافهومنسوخ (ذلك) كلام مستانف سيق لبيان أنماذكر مستتبع للنافعواردعلي مقتضي الحكمة والمصلحة أى الحكم الذي تقدم تفصيله (أدنى أن بانوا بالشهادةعلى وجهها) أى أقرب المأن يو مدى الشهود الشهادة على وجهماالذي يمحملوها عليه منغير تبحريف ولاخيانة خوفامن العداب الاخروى كاترى حكمة شرعبة التحليف بالتغليظ المذكوروقوله تعسالي ( أو تخافوااں تردأ بمان بعد أيسانهم ) بيان لحكمة شرعية رداليمين علىااورثةمعطوفعلي مقدر نبئ عند المقسام كأنه قبل ذلك أدبي ان بأتوا بالشهادة على وجههاو يخافواعذاب الآخرة بسبب اليمين الكاذية أو تخسافوا الافتضاح على روس الاشهاد بابطال ايمانهم والعمل باعان الورثة

فينز جرواً عن الحيانة المؤدية اليه فأى الحوفين وقع حصل المقصدالذي هوالاتيان بالشهادة ﴿ الاناء ﴾ على وجهها وقيل هوعطف على ياتوا على معنى أنذلك أقرب الى أن يأتوا بالشهادة على وجهها أوالى ان يخافوا

## الافتضاح برد اليمين على الورثة فلا يحلفوا ﴿ ٦٨٧ ﴾ على موجب شهادتهم ان لميانوا بها على وجهها فيظهر

كذبهم نكولهم وأماماقيل من أن المعنى ان ذاك اقرب الىأحدالامرين اللذي أأيماوقع كانفيدالصلاح أداءالشهادة على المدق والامتناع عن ادائها على الكذب فأباه المقام اذالاتعلقله بالحادثة أصلاضرورة أنالشاهد مضطرفهاالي الجواب فالامتناع عن الشهادة الكاذبة مستلزم للإيتان بالصادقة قطعا فلس هناك امران أسماوقع كان فيه الصلاح حتى تتوسط بينهما كلة اووانما يتسأتى ذلك فى شهودلم بنهموا تخمانة ولي ان اضافة الامتناع عن الشهادة الكاذية الى خوف رد اليمين على الورثة ونسبة الاتيان بالصادقة الىغيره مع أزما يقتضي احدهما يغنضي الآخرلامحالة تحكم بحت فتسأمل (واتقواالله)في مخالفة أحكامه التي منجلتها هذاالحكم (واسمعوا) ماتومرون به كائناماكان سمعطاعة وقبول (والله لآبهدى القوم الفاسفين)

الاناه بالف وقسمنا الفن مم دفع خمسمائة درهم من نفسه ونزع من صاحبه خمسمائة أخرى ودفع الالف الى موالى ألميت (المسئلة الثانية) فوله فآخران يقومان مقامهما أي مقام الشاهدين اللذين همامن غيرملتهما وقوله من الذين استحق عليهم الاوليان المرادبه موانى الميت وقدأ كثرالناس في انه لم وصف موالى الميت بهذا الوصف والاصيح عندى فيه وجه واحدوهوأنهما بماوصفوا بذاك لانه لماأخذمالهم فقداستحق عليهم مالهم فان من أخذ مال غيره فقد حاول أن يكون تعلقه بذلك المال مستعليا على تعلق مالكه به فصح أن وصف المالك بأنه قداسمي عليه ذلك المال المسلمة الثالثة )أماقوله الاوايان ففيه وجوه ( الاول ) أن يكون خبر المبتدا محذوف والتقدير هما الاوليان وذلك لانه لماقال **خَا**رَان يَقُومُان مَقِسًامُهُمَا فَكَانَهُ قَيْلُ وَمِنْهُمَا فَقَيْلُ الأُولِيَانُ ( وَالثَّانِي ) أَن يَكُونَ بدلا من الضمير الذي في يقومان و النقدير فيقوم الاوليان ( والثالث ) أجاز الاخفش أن يكون قوله الاوليان صفة لقوله فأخران وذلك لانالنكرة اذاتقدمذكرها ثمأعيد عليها الذكرصارت معرفة كقوله تعالى كشكاة فيهامصباح فصباح نكرة ثمقال المصباح مُمَقَالَ فَي رَجَاجِة مُمَقَالَ الرَّجَاجَة وهذا مشل قواك رأيت رجــلا مُم يقول انسان من الرجل فصار بالمود الىذكره معرفة (الرابع) يجوز أن يكون فوله الاوليان بدلامن قوله آخران وابدال المعرفة منالنكرة كشير( المسئلة الرابعة )انماوصفهما بأفهما أوليان لوجهين ( الأول ) معنى الاوليان الأقربان الى الميت ( الثاني ) مجوز أن كون المعنى الاوليان باليمين والسبب فيه أن الوصبين قدادعيا ان الميت باع الاناء الفضة فانتقل اليمين الىموالى الميت لان الوصيين قدادعياان مورثهما باع الآناء وهما انكرا ذلك فكان اليمين حقالهما وهذا كاانانسانا أقرلا خريدين ثمادعي انه قضاه حكم برداليمين الي الذي ادعى الدين أولالاته صار مدعى عليه أنه قدات وقاه (المسئلة الحامسة) القراءة المشهورة المجمهور استحق بضم الناء وكسر الحاء والاوليان تثنية الاولى وقدذكرنا وجهه وقراءة حزة وعاصم فىرواية أبى كر الاولين بالجمع وهونعت لجميع الورثة المذكورين في قوله من الذين استحق عليهم وتقديره من الاولين الذي استحق عليهم مالهم وانماقيل لهم الاولين من حيث كانواأ واين في الذكر ألاتري أنه قد تقدم باأيها الذن آمنوا شهادة بينكم وكذلك اثنان ذواعدل ذكرافي اللفظ قبل قوله أوآخران من غبركم وقرأ حفص وحد بفتح التاء والحاء الاوليان على التثنية ووجهد أن الوصين اللذين ظهرت خيانتهماهما أولىمن غيرهمابسبب أنالميت عينهما للوصاية وللخانا في مال الورثة صبح أن يقال ان الورثة قداسميق عليهم الاوليان أى خان في مالهم الاوليان وقرأ الحسن شهادتهما ومااعتدينا اللاذا لمن الظالمين) والمعنى ظاهر أى ومااعتدينا في طلب هذا المال وفي نسبتهم الى الخيانة وقوله انااذا لمن الظللين أي انااذا حلفنا موقنين بالكذب

الخارجين عن الطاعة أى فانلم تتقوا ولم تسمعوا كنتم فاسقين والله لايهدى القوم الغاسقين أى الى طر بق الجنة أوالى مافيه نفعهم ( يوم يجمع الله الرسل) نصب على أنه بدل اشتمال من

معتقدين الزور والباطل 🗱 محقال تعالى ( ذلك أدنى أنباتوا بالشهادة على وجهها أو يخافوا أن تردأ عان بعد أعانهم) والمعنى ذلك الحكم الذي ذكرناه والطريق الذي شرعناه أقرب الىأن يأتوا بالشهادة على وجهها وأن يأتو بالشهادة لاعلى وجهها ولكنهم بخافون ان يحلفوا على ماذكروه لخوفهم من انتردأ عان على الورثة بعدا عالهم فيظهر كذبهم ويفتضحون فيما بين الناس الله ثم قال تعالى ( واتقواالله واسمعوا والله لابهدى القوم الفاحةين ) والمعنى اتقواالله أن تخونوا في الامانات واسمعوا مواعظالله أى اعلوامها وأطيعوا الله فيها والله لابهدى القوم الفاسسةين وهوتهديد ووعيد لمن خاف حكمالله وأوامره فهذا هوالقول فيتفسير هذهالآية التياتفي المفسرون على أنهاف غابة أنصعوبة اعرابا ونظما وحكماوروي الواحدي رجدالله في البسيط عن عربن الخطاب رضى الله عنه أنه قال هذه الآية أعضل مافي هذه السورة من الاحكام والحكم الذي ذكرناه في هذه الآية منسوخ عند أكثر الفقها، والله أعلم باسرار كلامه #قوله تعالى ( يوم يجمع الله الرسل فيقول ماذا أجبتم ) اعلم انعادة الله تعالى جارية فهذا الكتاب الكريم أنه اذاذكر أنواعا كثيرة من الشرائع والتكاليف والاحكام اتبعها اما بالالهبات وامابشرح أحوال الانبياء أو بشرح أحوال القيامة ليصير ذلك مو كدا لماتقدم ذكره من التكاليف والشرائع فلاجرم لماذكر فيماتقدم أنواعا كثيرة من الشرأئع أتبعها بوصف أحوال القيامة أولائم ذكر أحوال عيسي أماوصف احوال القيامة فهو قوله يوم يجمع الله الرسل وفيه مسائل ( المسئلة الاولى ) في هذه الآية قولان ( أحدهما ) انهامتصلة ماقبلهاوعلى هذا التقدير ففيه وجهان ( الاول )قال الزجاج تقدره واتقواالله يوم بجمعالله الرسل ولايحوز أن ينصب على الظرف لهذا الفعل لانهم لم يومروا بالتقوى في ذلك اليوم ولكن على المفعول إذ الثاني ) قال القفال يجوز أن يكون التقدير والله لايهدى القوم الفاسفين يوم يجمع الله الرسل أى لايهديهم الى الجنة كاقال ولا ايهديهم طريقا الاطريق جهنم ( والقول الثاني ) انها منقطعة عا قبلها وعلى هذا التقدير ففيه ايضا وجهان ( الاولُ ) انالنقدير أذكر يوم يجمع الله الرسل ( والثاني ) ان يكون التقدير يوم يجمع الله الرسال كان كيت وكيت ( المسئلة الثانية) قال صاحب الكشاف قوله ماذا منتصب بأجبتم انتصاب مصدره على معنى أي اجابه أجبتم اجابة انكارام اجابة افرارولواريد الجواب لقيل عاذا أجبتم فان قيل وأي فأئدة في هذا السؤال قلنا تو يريخ قومهم كاان قوله واذا المؤودة سئلت بأى ذنت قتلت المقصود منه تو ييخ من فعل ذلك الفعل (المسئلة الثالثة) ظاهر قوله تعالى قالوا لاعلمانا انكأنت علام الفيوب يدل على أن الانبياء لايشهدون لأعمهم والجع بين هذاو بين قوله تعالى فكيف اذاجئنا من كل امة بشهيد وجئنا لكعلى هوالاء شهيدا مشكل وأيضاقوله تمالى وكذلك جعلناكم أمة وسطا لنكونوا شهداء على الناس و يكون الرسسل عليكم

يلهو تعلق مامصحيح لانتقال الذهن من المبدل مندالىالبدل بوجدا جالى كافيما تعن فيدفان كونه تعالى خالق الاشياء كافة مالك يوم الدين خاصة كأف في الباب مع أن الامر تقوى الله تعالى بتبادر مندالي الذهن ان المتتى أي شيان من شؤنه وأىفعل من افعاله وقيل هناك مضاف محذوف به يحقق الاشمال أي اتقوا حقال الله فحينذ يحوز انتصابه منه بطريق الظرفية وقبل منصوب بمضمر معطوف على اتقوا وماعطف عليه اىواحذروااوواذكروا وم الخ فان تذكر ذلك اليومالهائل ممايضطرهم الى تەوى الله عزوجل وتلتى امر وبسمع الاجابه والعناعة وقيل هوظرف لقوله تعسالي لامهدى ای لایهدیهم یومئذ الىطريق الجندكايهدى اليه المؤمنين وقيل منصوب بقوله تعالى واسمعوا بحذف مضاف اى اسمعسوا خبرذلك اليوم وقيل منصوب

بغمل مؤخر قدحلف للدلالة على ضيق العبارة عن شرحه و بيانه لمكمال فظاعة ما يقم فيه ﴿ شهيدا ﴾ من الطامة التامة والدواهي العامة كائه قيل يوم

يجمع الله الرسل فيقول الحريكون من الاحوال والاهوال مالابني بديانه نطاق المقال واظهار الاسم الجليل في منوسع الاسمار لتربية المهابة وتشديد التهويل وتخصيص الرسل بالذكر ليس لاختصاص الجمع بهردون الايم كيف لاوذلك يوم يحتوعه الناس وذلك يوم مشهود وقدقال الله تعالى يوم ندعوكل أناس بامامهم بل لابانة نشرفهم وأصالتهم والايذان بعدم الحاجة الى التصريح مجمع غيرهم بناء على ظهور كونهم أتباعالهم ولاظهار سة وطميز لتهم وعدم ليافتهم بالانتظام في سلك جع الرسل كيف لاوهم عليهم السلام يجمع والحدودهم بالاغلال

(فيقول) لهم مشيرا الى خر وجهم عنعهد. الرسالة كالنبغي حسما يعرب عنه تخصيص السؤال بجواب الايماعراما واضحاوالالمدرالخطاب بأن يقسال هل بلغتم رسالاتي ومأذافي قوله عزوجل (ماذاأجبتم) عبارةعنمصدراالفعل فمونصبعلى الممدرية أوأى اجابة أجبتم من جهة أتمكم اجابة قبول أواجابه ردوقيل عبارة عن الجواب فهوفي محل النصب بعدحذف الجار عندأى بأىجواب إجبتم وعلى النقديرين فني توجيه السوال عاصدر عنهم وهم شهودالي الرسل عليهم السلام كسو الهالمؤوده بمعمم منالوالدوالعدولعن اسنادالجواباليهمبأن مقسال ماذا أجابوأمن الانباه عزكال تحقسير

شهيداهاذاكانت أمتنا تشهد لسائر الناس فالانبياء أولى بأنيشهدوا لاعهم بذلك والجواب عنه من وجو. ( الاول ) قال جع من المفسرين ان للقيسامة زلازل وأهوالا بحيث تزول القلوب عن مواضعها عندمشاهد تهافالانبياء عليهم السلاة والسلام عند مشاهدة تلك الاهوال ينسون أكثر الامو رفهناباث يقولون لاعلملنافاذا عادت قلو بهم اليهم فعند ذلك يشهدون للام وهذا الجواب وان ذهب اليه جمع عظيم من الاكابرفهو عندى ضعيف لانه تسالى قال في صفة أهل الثواب لا يحرنهم الفرع الأكبروقال أيضا وجوه يومثذمسفرة ضاحكة مستبشرة بلانه تعالى قال انابذين آمنوا والذين هادوا والنصارى والصابثين منآمن بالله واليوم الآخر وعمل صالحافهم أجرهم عندربهم ولاخوف عليهم ولاهم يحزنون فكيف يكون حالالانبياءوالرسل أفل منذنك ومعلوم انهم اوحافوا الكانو اأقل منزاة من هو لا الذين أخبر الله تعالى عنهم انهم لا يخافون البتة ( والوجه الثاني ) ان المراد منه المبالغة في تحقيق فضيحتهم كمن يقول لغيره ماتقول في فلان فيقول أنتأعلم به مني كانه قيل لايحتاج فيه الى الشهادة الخله و روهذا أيضاليس تقوى لازالسوال لناوقع عن كل الامة وكل الامة ماكانوا كافرين حتى تريد الرسل النفي تكيتهم وفضيحتهم (والوجدالثالث) في الجوار وهوالاصح وهوالذي اختاره ابن عباس انهم إعاقالوالاعم لنالالك تعم ماأظهروا وماأسمروا ومحن لانعم الاماأظهر وا فعلك فيمهم أنفذمن علنافلهذا المعنى نفوا العلم عن أنفسهم لان علهم عدالله كلاعلم ﴿ وَالوَّجِهُ الرَّابِعِ ﴾ في الجواب انهم قالوالاعلم لنا الاان علما جوابهم لناوقت حياتناولا نعلم مأكان متهم بعد وفاتنا والجزاء والثواب المايحصلان على الحاتمة وذلك غيرمعلوم لنا طلهذا المعنى قالوالاعلم لناوقوله الك أنت علام الغيوب يشهد بصحة هذين الجوابين (الوجد الحامس) وهوالذي خطر ببالي وقت الكتابة انه قد ثبت في علم الاصول ان العلم غيروالظنغير والحاصل عندكل أحدمن حال الغيرانما هوالظن لاالعلم ولهذا قال عايه الصلاة والسلام نعن تحكم بالغذاهر والله يتولى السرائر وقال عليه الصلاة والسلام انكم انخنصمون لدى واعل بعضكم الحن بحجته فن حكمت له بغير حقه فكانما قطعت له قطعمة من النار أولفظ هذا معناه فالانبياء قالوالاعلم لناالبتة بأحوالهم انما الحاصل عندنا من أحوالهم هوالغذن والغذن كان معبرا في الدنيا لان الاحكام في الدنيا كانت

شأنهم وشدة الغيظ والسخط على ١٨٠ كه ت عليهم ما لا ينخى (قالوا) استثناف مبنى على سؤال نشأ من سوق المكلام كائه قيل فاذا يقول الرسل عليهم السلام هنالك فقيل يقولون (لاعلم لنا) وصيغة الماضى للدلالة على التقرر والتحقق كافى قوله تعالى ونادى أصحاب الجيم الاعراف ونظائرهما وانما يقولون ذلك تفويضا للامر الى علمه تعالى واحاطته بمااعتراهم من جهتهم من مقاساة الاهوال ومعاناة الهموم والاوجال وعرضا ليجزهم عن سائه لكثرته وفظاعته (انك أنت علام الغيوب) تعليل الملك أى فعلم ما أجابوا وأظهر والناو مالم نعله بماضم وه فى قلو بهم وفيه

اظها رالشكاة وردللامرالى علمة تعالى عالقوا من قبلهم من الخطوب وكابدوا من الكروب والمجاء الى ربهم فى الانتقام منهم وقبل المعنى لاعلم لنا عاأ حدثوا بعدنا وانحا الحكم للخاتمة وردذلك بأنهم بعرفونهم بسيماهم فكيف يخفي عليهم أمرهم وأنت خبير بان مرادهم حينلذ أن بعضهم كانوا في زمانهم على الحق مم صاروا كفرة وعن ابن عباس ومجاهد والسدى رمنى الله عنهم أنهم بفر عون من أول الامرو يذهلون عن الجواب مم بجيبون بعد ما ثابت المهم صقوا هم بالشهادة على أممهم ولا يلائمه التعليل المذكور وقيل المراد به المبالغة في تحقيق على محمد عنه فضيحتهم وقرى علام الغبوب بالنصب على النداء التعليل المذكور وقيل المراد به المبالغة في تحقيق على موادي المناهم وقرى علام الغبوب بالنصب على النداء

مبنية على الظن وأما الآخرة فلا النفات فيها الى الغلن لان الاحكام في الآخرة مبنية على حقائق الاشياء و بواطن الامورفلهذا السببقالوالاعلم لناالاماعلمتنا ولميذكروا البتة مامعهم من الظن لان الظن لاعبرة به في القيامة (الوجه السادس) الهم لما علوا انه سبحانه وتعالى عالم لايجهل حكيم لايسفه عادل لايظلم علوا انقولهم لايفيد خير اولايدفع شرا فرأوا انالادب فيالسكوت وفي تفويض الأمر إلى عدل الحبي القيوم الذي لايموت ( المسئلة الرابعة ) قرئ علام الفيوب بالنصب قال صاحب الكشاف والتقدير ان الكلام قدتم بقوله انك أنتأى أنت الموصوف بأوصافك المعروفة من العلم وغيره ثم نصب علام الغيوب على الاختصاص أوعلى النداء أو وصفالاسم ان (المسئلة ألخامسة) دلت الآية على جواز اطلاق لفظ العلام عليه كما جازاطلاق لفظ الخلاق عليه أما العلامة فأنهم أجمعواعليانه لايجو زاطلاقهانى حقدولهل السبب مافيه من الهظالتابيت مسائل ( المسئلة الاولى) أعلمأنا بيناان الغرض من قوله تعالى للرسل ماذا أجبتم تو يبخ منتمردمن أبمهم وأشدالامم افتقارا الىالتو يبخ والملامة النصاري الذين يزعمون انهم اتباع عيسى عليه السلام لان طعن سائر الاتم كان مقصو راعلى الانبياء وطعن هوالا الملاعين تعدى الىجلال الله وكبرنائه حيث وصغوه عالامليق بعاقل أن يصف الالهبه وهواتخاذ الزوجة والولدفلاجرم ذكرتعالى انهيمدد أنواع نممه على عيسي بحضرة الرسل واحدة فواحدة والمقصودمنه تو بيخ النصارى وتقر يعهم على سو مقالتهم فان كلواحدة من تلك النع المعدودة على عيسى تدل على انه عبدوليس باله والفائدة في هذه الحكاية تنبيه النصارى الذين كانوافى وقت نزول هذه الآية على قبيح مقالتهم وركماكة مذهبهم واعتقادهم ( المسئلة الثانية) موضع اذيجو زأن يكون رفعاً بالابتداء على معنى ذاك اذقال الله تمانى و يجو زأى يكون المعنى اذكراذ قال الله ( المسئلة الثالثة ) خرج قوله اذقال الله على لفظ الماضي دون المستقبل وفيه وجوء ( الاول) الدلالة على قرب القيامة حتى كانها قدقامت ووففت وكلآت قريب ويقال الجيش قدأتي اذاقرب اتيانهم قال الله تعالى أتى أمر الله ( الثاني ) انه وردعلى حكاية الحال ونظيره قول الرجل الصاحبه كانك بناوقد دخلنابلدة كذافصنه نافيها كذا اذصاح صائح فتركتني وأجبته

أوالاختصاص بالمدح على أن الكلام قدتم عند قوله تعالى أنت أى انكأنتالمنعوت خعوت كالك المعرف بذلك (اذ قال الله ياعيسي ابن مريم) شروع في بيان ماجرى بيندتعالى وبينواحد منالرس المجموعين من المفاوضة علىالنفصيل اثريبان ماجرى بيند تعالى وبين الكلعلى وجد الاجال ابكون ذلك كالأ نموذج لتفاصيل أحوال الباقين وتخصيص شان عيسى علبه السلام بالبيان تفصيلا من بين شون سائرالرسلحايهمالسلام معدلالتهاعلي كالدول إ ذلك اليومونهاية سوء حال المكذيين بالرسل لماأن شأنه عليه السلام متعلق بكلا الفريقين من أهل الكتاب الذين نستعلمه في السورة الكريمة جناياتهم فتفصيله

أعظم عليهم وأجلب لحسرتهم وندامتهم وأفت في أعضادهم وأدخل في صرفهم عن فيهم وعنادهم ﴿ ونظيره ﴾ واذبدل من يوم يجمع الله الح وصبغة الماضى لماذكر من الدلالة على تحتق الوقوع واظها رالاسم الجليل في مقام الاضمار للا مرمن المبالغة في التهويل وكلف على في قوله تعالى (اذكر نعمتي عليك وعلى والدنك) متعلقة بنفس النعمة ان جعنت مصدرا أى اذكر انعامى عليكما أو يحدوف هو حال منها ان جعلت اسما أى اذكر فعمتى كائنة عليكما وليس المراد بامر معليه السلام يومئذ بذكر النعمة المنتظمة في سلك التعديد تكليفه عليه العلام شكرها والقيام بمواجبها

ولات خين تكليف مع خروجه عليه السلام عن عهدة الشكر في أوانه أي خروج بل طهار أمره عليه السلام بتعداد تلك النع حسما بينه الله تعداد اجها وتلذذا بذكرها على رؤس الاشهاد انكون حكاية ذلك على ما أنبأ عنه النظم الكريم تو بيحا ومزجرة للكفرة المختلفين في شانه عليه السلام افراطا وتفريطا وابطالا لقولهما جيما (اذأ يدتك) فلرف لنعبى أي اذكر العامى عليكما وقت تاييدى لك أوحال منها أي اذكرها كائنة وقت تاييدى لك وقرى آيدتك والمعنى واحد أي قو يتك (بروح القدس) بجبريل عليه السلام ﴿ ٦٩١ ﴾ لتنبيت الحجة أو بالكلام الذي يحيى به الدين واضافته

الى القدس لانهسبب الطهرعن أوضار الآثمام أو يحيى به الموتى أو النفوس حياة أبدية وقيل الارواح مخنلفة الحقائق فنهاطاهرة بورانية ومنها خيئة ظلمانية ومنهسا مشرقة ومنهاكدرة ومنها حرة ومنها نذلة وكانروحه عليه السلام طاهرة مشرقة تورانية علوية وأياما كانفهو نعمذعليهما (تكلم الناس فىالمهدوكهلا)استشاف مبين لتابيده عليه السلام أوحال من الكاف وذكر تكليم عليه السلام في حال الكهواة لسانأن كلامه عليه السلام في تينك الحالتين كانعلى نسقواحديديعصادرا عن كال العقل مقارنا لرزاند الرأى و النديعر و به استدل على أنه عليه السلام سينزل من السماء

ونظيره منالقرآن قولهتمالى ولوترى اذفرعوافلافوت ولوترى اذيتوفي الذين كفروا الملائيكة ولوتري اذ الظالمون موقوفون عندر بهم والوجه في كل هذه الاسات ماذكرناه من انه خرج على سبيل الحكاية عن الحال (المسئلة الرابعة ) ماعيسي ابن مريم يجوزأن يكون عيسي فيمحل الرفع لانه منادى مغرد وصف عضاف و يجوزأن يكون في تحل النصب لانهفي نبة الاصافة تمجعل الابن توكيدا وكلما كان مثل هذآ جازفيد وجهات نحوياز يدبن عرو ويازيدبن عرو وأنشدالنحويون \* ياحكم بن المنذر بن الجارود \* برفع الاول ونصبه على مابينا ( المسئلة الخامسة ) قوله نعمتي عليك أراد الجمع كفوله وان تعدوانعمة الله لاتحصوها واناجاز ذلك لانه مضاف يصلح للجس واعلأن الله تعالى فسر نعمنه عليه بامور ( أولها ) قوله( اذأيدتك بروح القدس ) وفيه وجهان(الاول) روح القدس هوجبريل عليمالسلام الروحجبريل والقدس هوالله تعالىكانه أضافه الى نفسسه تعظيماله ( الثاني ) انالارواح مختلفة بالماهية فنهاطاهرة تورانية ومنهاخبيثة طلمانية ومنهامشرقة ومنها كدرة ومنهاخرة ومنهانذلة ولهذاقال عليه الصلاة السلام الارواح جنود بجندة فالله تعالى خصعيسي بالروح الطاهرة النورانية المشرقة العلوية الخيرة ولقائل أن يقول لمادلت هذه الآية على ان تأييد عيسي انماحصل منجبريل أو بسبب روحه المختص بهقدح هذاقى دلالة المعجزات على صدق الرسل لاناقبل العلم بعصمة جبريل نجوزانه أعان عيسي عليه السلام على ذلك على سبيل اغواء الحلق واضلالهم فالم تعرف عصمة جبريل لايندفع هذا ومالم تعرف نبوة عبسي عليه السلام لاتعرف عصمة جبريل فيلزم الدور وجوا به ماثبت من أصلنا ان الحالق ليس الاالله و به يندفع هـــذا السوال (وثانيها) قوله ( تكلم الناس في المهدوكملا ) أما كلام عيسي في المهد فهو قوله انى عبد الله اتمانى الكتاب وقوله تكلم الناس في المهدوكهلا في موضع الحال والمعنى بكلمهم طفلاوكه لامن غيرأن يتفاوت كلامه في هذين الوقتين وهذه خاصية شريفة كانت حاصلة له وماحصلت لاحدمن الانبياء قبله ولابعده ( وْبَالْتُهَا ) قُولُه( وادْعَلْمَاكُ الكتاب والحكمة والتوراة والأنجيل) وفي الكتاب قولان (أحدهما) المراديه الكتابة وهي الخط ( والثاني ) المرادمنه جنس الكتب فان الانسان يتعلم أولا كتباسهلة مختصرة تُم بترق منهاالى الكتب الشريفة وأماا لحكمة فهى عبارة عن العلوم النظر بة والعلوم

لما أنه عليه السلام رفع قبل التكهل قال بن عباس رضى الله عنهما أرسله الله تعالى وهوا بن ثلاثين بنة ومكث في رسالته ثلاثين شهر انم رضه الله تعالى الله واذعلنك الكراب) عطف على قوله تعالى اذآيد تك منصوب بما نصبه أى اذكر نعمى عليكما وقت تعليى الكالكتاب (والحكمة) اى جنسهما (والتوراة والانجيل) خصابالذكر مماتنا وله الكتاب والحكمة اظهارا اشرفهما وقبل الكتاب الخط والحكمة الكلام المحكم الصواب (واذ تخلق من الطين كهيئة الطير) أى تصور منه هيئة مماثلة لهيئة الطير (باذى) بنسهيلى وتيسيرى لاعلى أن يكون الخلق صادرا عنه عليه السلام حقيقة بل على أن يكون الخلق صادرا عنه عليه السلام حقيقة بل على أن يظهر ذلك على بده عليه السلام عند مباشرة

الاسباب مع كون الحلق حقيقة الله تعالى كا ينبئ عند قوله تعالى (فتنفخ فيها) اى فى الهيئة المصورة (فنكون) اى تلك الهيئة (طيراباذي) فان اذنه تعالى اولم يكن عبارة عن تكوينه تعالى الطير بل عن محض تيسيره مع صدور الفعل حقيقة عما أسندا ليه لكان هذا تكونا من جهذا الهيئة وتكرير قوله باذنى فى الطير مع كونه شيئا واحد اللتنبيه على أن كلامن التصوير والنفخ أمر معظم بديع لا يدين ولا يترتب عليه شيئ الاباذنه تعالى (وتبرئ الاكمو الابرص باذنى) عطف على تخلق (واذ تخرج الموتى الموتى المنابعة على الموتى الموتى الموتى الموتى المنابعة ما الموتى الموتى من قبورهم لاسما بعد ما صارت

العملية ممذكر بعده النوراة والأنجيل وفيه وجهان (الاول) أعما خصا بالذكر بعدذكر الكتب على سبيل التشريف كقوله حافطوا على الصلوات والصلاة الوسطى وقوله واذ أخذنامن النبيين ميثاقهم ومنك ومنه ومنا ومناني ) وهو الاقوى ان الاطلاع على أسرارالكتب الالهية لايحصل الالمن مسار ربانيا فيأصناف العلوم الشرعية والعقلية الظاهرة التي يبحث عنهاالعلاء فقوله والتوراة والانجيل اشارة الى الاسرار التي لايطلع عليها احدالا أكار الانبياء عليهم الصلاة والسلام ورابعها \* قوله تعالى ( واذتخلف من الطين كهيئة الطير باذي فتنفخ فيها فكون طيرا باذني) وفيه مسائل (المسئلة الاولى) قرأ نافع فتكون طائرا والباقون طيرا بغبرألف وطيرجع طائر كضان وصائن وركب وراكب (المسالة الثانية) انه تعالى ذكرههنا فتنفخ فيهاوذكر في آل عران فأنفيخ فبه والجواب انقوله كهيئة الطيرأى هيئة مثل هيئةالطير فقوله فتنفخ فيهساالضمير للكاف لانهاصفة الهيئة التي كان يخلقها عيسي وينفخ فبهاولا يرجع الى الهيئة المضاف اليها لانها ليست من خلقه ولانفخه في سي اذاعر قت هذا فنقول الكاف تو انت بحسب المعنى لدلانتهاعلى الهيئة التيهيم مثل هبئة الطعروتذكر محسب الظاهرواذاكان كذلك جازأن بفع الضمير عنها تارة على وجه النذكير وأخرى على وجه النابيث (المسئلة اثالثة) انه تمالي اعتبر الاذن في خلق الطين كهيئة الطبر و في صبرورة ذلك الشي طبراو انمااعات قوله باذني تأكيد الكون ذلك وافعا بقدرة الله تعالى وتخليقه لا بقدرة عيسي وايجساده (وخامسها) قوله (وتبرئ الا كه والا رص باذبي ) وابراء الا كه والا برص معروف وقال الخليل الاكه منولد أعمى والاعمى من ولد بصيراتم عمى (وسادسها) \* قواه تعالى (واذ تخرج الوتي باذني ) أي واذنخرج الموتي من قبورهم أحياء باذني أي بفعلي ذلك عنه دعاً لكوعند قولك لليت اخر جاذن الله من قبرك وذكر الاذن في هذه الافاعيل انما هو على معنى اضافة حقيقةالفعل الىالله تعالى كقوله وماكان لنفس أن تموت الاباذنالله اى الا يخلق الله الموت فيها (وسابعها) \*قوله تعالى (و أذ كففت سي اسمرا يل عنك اذج تتم بَالْبِينَاتَ ) وفيه مسئلتان ( المسئلة الأولى ) قوله اذجئتهم بالبينات يحتمل أن يكون المراد مندهذا البينات التي تقدمذ كرهاوعلى هذائتقد يرفالااف واللام للمهدو يحتمل أن يكون المرادمنه جنس البينات ( المسئلة الثانية) روى انه عليه الصلاة والسسلام لما أظهر هذه

رميامجرة باهرةونعمة جليلة حقيقة بتذكير وةتهاصر يحاقيل أخرج سام بن نو حورجلين وامرأة وجارية وتكرير قوله باذى في الموضع الاربعة الاعتناء بتحقيق الحق بيسان أن تلك الخوارق ليست من قبل عسى عليه الصلاة والسلام يلمن جهته سحانه قدأظم رهاعل بدنه معجزة له ونعمسة خصها به وأماذكره في سورة آل عران مرتين لماأن ذلك موضع الآخبار وهذاموضع تعدادالنع (واذكففت بني اسرائيل عنك) عطفعلى اذ تخرج أى منمت اليهود الذنأرادوامك السوءعن النعرض ال (اذجيم بالبينات)بالمجرزات الوا ضحةبماذكرومالم يذكر كالاخبار بماياكاونوما يدخرون في يوتهم وتحو

ذلك وهوظرف لكففت لكن لاباعت ارالجي بهافقط بل باعت ارما بعق بد من قوله تعالى (فقال أدين كفروا فوالمجرات فه منهم ان هذا الاستحرم بين كفروا فوالمجرات في منهم ان هذا الاستحرم بين كان قولهم ذلك ما يدل على أنهم قصدوا اغترائه على السلام الحرب الى الكف أى كففتهم عنك حين قالوا ذلك عند مجيد اليابينات وانما موضع ضميرهم الموصول لذمهم بما في حير الصلة فكامة من بيانية وهذا اشارة الى ما رأوه من نفس المسمى من حيث هوا ومن حيث هو سحر لا من حيث هو مسمى المبنات وقرى ان هذا الاساحر مبين فهذا حين له السارة الى عسى عليه السلام (واذ أو حيت الى الحواريين)

عطف على ماقبله من اخواتها الواقعة ظروفا للنعمة التي امر بذكرها وهي وانكانت في الحقيمه عين ما يعيده الجل التيأضيف اليها تلك الظروف من الناييد بروح القدس وتعليم الكتاب والحكمة وسائر الخوارق المعدودة لكنها لمفايرتهالها يعنوان منبئ عنغاية الاحسان امربذكرها منالك الحيثية وجعلت عاملة فىالك الظروف لكفساية المغايرة الاعتبارية في تحقيق مااعتبر في مداول كلة اذمن تعدد السبة فانه ظرف موضوع لزمان نسبين ماضيتين واقمتين فيد احداهما معلومة الوقوع فيد للحفاطب ﴿ ٦٩٣ ﴾ دورالاخرى فيراد افادة وقوعها أيضاله

فيضاف الى الجلة المفيدة للنسبة الاولى ويجعل ظرفا معمولا للنسسبة أ الثانية ثم قد تكون المفايرة بين السيتين بالذات كافى قولات اذكراحسانى اليك اذأحسنتالي تريدتنده المخاطب على وقوعا حسانك اليدوقت وقوع احسسانه اليك وهما فسيتان متغارتان مالذات وقدتكون بالاعتبار كافي قولك أذكر احسانى اليك اذمنعنك مرالمعصية تريدتنبيهه على كون منعه منها احسانااله لاعلى احسان آخروا قمحينلذوهن هذا القببل طمة ماوقع في النزبل من قوله تعالى باهوم اذكروا نعمةالله عليكم اذجعسلفيكم أنباء وجعلكم ملوكا الآمة وقوله تعالى

المعبرات العبيبة فصداليهود قتله فخلصه الله تعالى منهم حيث رفعه الى السماء \* ثم قال تعالى (فقال الذين كفروا منهم ازهذاا لاستحرمبين) وفيه مسئلنان (الاولى) قرأ حزة والكسائي ساحر بالالف وكذاك في يونس وهود والصف وقرأ ابن عامر وعاصم في يونس بالالف فقط والباقون سحرفن قرأسا حرأشار الى الرجل ومن قرأس حرأشار به الى ماجا. به وكلاهماجسن لانكل واحد منهما قدتقدم ذكره قال الواحدي رحدالله والاختيار سحرلجوازوة وعدعلى الحدث والشخص أماوة وعدعلى الحدث فظاهروأ ماوة وعدعلى الشخص فقول هذا سحروتر بدبه ذوسحر كاقال تعالى ولكن البرمن آمن أى ذاالبرقال الساعر والماهي اقبال وادبار (المسئلة الثانية) فان فيل اله تعالى شرع ههنافي تعديد نعمه على عيسي عليه السلام وقول الكفار في حتمه ان هذا الاسحرمبين ليس من النعم فكيف ذكره ههنا والجواب انمن الامثال المشهورة أنكل ذى نعمة محسود وطعن الكفارفي عيسى عليه السلام بهذا الكلام يدل على انذم الله في حقه كانت عظيم فعسن ذكره عندته ديدالنع الوجه الذي ذكرناه (وثامنها) ﴿ قُولِهُ تُعَالَى (وَاذَأُو حَيْثَ الْهَ الْحُوارُ يُينَ انآمنو بی و برسولی) وقد تقدم تصیرا اوجی فن قال انهم کانوا آنبیا، قال ذک الوجی مو الوحى الذي يوحي الى الانبياء ومن قال انهم ماكانوا أنبياء قال المراد بذاك الوحى الالهام والالقاء فىالناب كافىقوله تعالى وأوحينا الىأمموسي أنأرضعيه وقوله وأوجى ربك الى انحدل وانداذكر هذا في ممرض تعديدا لنعم لان صيرورة الانسان مقبول القول عندانناس محبوبافي قلوبهم منأعطم نعمالله على الانسان وذكر تعالى انه لمأألق ذلك الوجى في قلو بهم آمنوا وأسلوا وانما قدم ذكر الايمان على الاسلام لان الايمان صفة القلبوالاسلام عبارةعن الانفياد والخضوع في الطاهر يعني آمنوا بقلو بهم وانقادوا بظواهرهم فانقيل انه تمالى قال فيأول الآية أذكر نعمتي عليك وعلى والدنك ممان جيع ماذكره تعالى من النعم مختص بعيسي عليه السلام وليس لامه بسيء منها تعلق قلنا كل ماحصل الوادمن النع الجليلة والدرجات العالية فهوحاصل على سبيل الضمن والتبع للام ولذلك قال زمالي وجعلنا ابن مربم وأمداية فجعلهما معاآية واحدة لشدة انصال كل واحد منهما بالآخر وروى انه تعالى لماقال لعيسى اذكر نعمتي عليككان يلبس الشعر و يأكل الشجرولايدخر شيئالغدو يقول معكل بوم رزقه ومن لم يكن له بيت فيخرب ولاولد

فعمةالله سلبكم اذهم قوم أن يبسطوا البكم أيديهم فكف أيديهم عنكم الىغير ذاكمن النطائر ومعني ايحائه تعالى اليهم أمر وتعالى اياهم في الانجيل على لسانه عليه السلام وقيل الهامه تعالى الهم كافي قوله تعالى أوحينا الى أمموسي وأن في قوله تعالى (أن آمنوا بي و برسولي) مفسرة لما في الايحاء من معنى القول وقيل مصدرية وايراده عليه السلام بعنوان الرسالة للتنبيه على كيفية الايمان به عليه السلام كائنه قيل آمنوا بوحدانيتي في الالوهية والربوبية و برسالة رسولي ولاتز يلوه عن حيزه حطا ولارفعا وقوله تعالى (قالوا) استثناف مبنى على سؤال بشأ من سوق الكملام كأنه فيل فاذاقااوا حسين أوحى اليهم ذلك فقيسل قالوا (آمنا) أي بماذكر من وحدانيتمه تعالى و برسالة رسوله كايؤذن به قولهم (واشه دباننا مسلون) أى مخلصون في اعاننا من أسلم وجهده لله وهذا القول منهم بمقتضى وحيد تعالى وأمر ولهم بذلك نعمة حليلة كسائر النعم الغائضة عليه عليه الصلاة والسلام وكل ذلك نعمة على والدته أيضاروى أنه عليه السلام لما علم أنه سيؤمر بذكرها تيك النعم العظام جمل يلبس الشعر و ياكل الشجر ولايدخر شيئالفد يقول لكل يوم رزقه ومن لم يكن له بيت فيخرب ولاولد فيموت أيناأ مسى بات (اذقال الحواريون) كلام مستأنف مسوق لبيان بعض ما جرى بينه عليه السلام و بين قومه منقطع ﴿ ٦٩٤ ﴾ عاقبله كايني عنه الاظهار في موقع الاضمار

فيموت أينماأ مسى بات # قواد تعالى ( اذقال الحوار بوزياعيسى بن مريم هل يستطيعر بك أن ينزل علينا مأنَّدة من السماء) فيه مسائل ( المسئلة الاولى ) في قوله اذقال وجهان (الاول) أوحيث الى الحواريين اذقال الحواريون (الثاني ) اذكر اذقال الحواريون ( المسمثلة الثانية ) هل يستطيع ربك قرأ الكسمائي هل تستطيع بالناء ربك بالنصب و بادغام اللام في التاء وسبب الآدغام ان اللام قريب المخرج من التاء لانهما من حروف طرف اللسان وأصول الثنايا وبحسب قرب الحرف من الحرف يحسن الادغام وهذه القراءة مروية عنعلى وابعاس وعنعائشة رضى الله عنهاانها قالت كانواأعلم بالله منأن يقولوا هل يستطيع وانداقالوا هل تستطيع أن تسأل ربك وعن معداذين جبل اقرأى رسول الله صلى الله عليه وسلم هل تستطيع بالناءر بك بالنصب والباقون يستطيع بالياءر بك برفع الباء و بالاظهار فاما القراءة الاولى فعناها هل تستطيع سؤال ربك فالوآ وهذه القراءة أولى من الثانية لان هذه القراءة توجب شكهم في استطاعة عسى والثانية توجب شكهم فياستطاعة الله ولاشك انالاولى أولى وأماالقراءة الثانية ففيها اشكال وهو انه تعالى حكى عنهمانهم قالواآمناواشهدبا ننامسلون وبعدالايمان كيف يجوزأن يقال انهم بقواشا كين في اعتدار الله تعالى على ذلك والجواب عند من وجوه (الاول) انه أهالى ماوصفهم بالايمان والاسلام بلحكي عنهم ادعاءهم لهما ثم اتبع ذلك بقوله حكاية عنهم هلىستطيعر بكأن ينزل علينامائدة من السماء فدل ذلك على انهم كانواشا كين متوقفين فانهذا القول لايصدرعن كانكاملافي الايمان وقالوا ونعلم ان قدصد قتناوهذا يدلعلي مرض في القلب وكذاك قول عسى علبه السلام لهم اتقوا الله ان كنتم مؤمنين على على انهم ما كانوا كاملين في الايمان ( والوجه الثاني ) في الجواب انهم كانوا مؤمنين الاانهم طلبواهد والاية ليحصل لهم مزيد الطمانينة كاقال ابراهيم عليه السلام ولكن ليطمأن قلى فانمشاهده مثل هذا الآية لاشك انها تورث الطمانينة ولهذا السبب قالوا وتطمئن قلو سنا (والوجدالناك) في الجواب ان المراد من هذا الكلام استفهام ان ذلك هل هو جائز في الحكمة أملا وذلك لانأ فعال الله تعلى لما كانت موقوفة على رعاية وجوه الحكمة فني الموضع الذي لايحصل فيهشئ من وجوه الحكمة يكون الفعل ممتنعا فانالمنافي منجهسة الحكمة كالنافي منجهة القدرة وهذا الجواب يتمنى علىقول

واذ منصوب بمضمر خوطبه الني عليه الصلاة والسلامبطريق تلوين الحطاب والالتفات لكن لالان الخطاب السابق لعنسى عليسه انسلام فأنه لس مخطاب وانماهوحكاية خطاب بللان الخطاب لمن خوطب نةوله تعمالي واتقواالله الآية فتامل كأنه قيلالنبي مسلى الله عليه وسلمعقيب حكاية ماصدرعن الحواريين منالمقالةالمعدودةمن نعمالله تعالى الفادضة على عسى عليه السلام إذكرالناس وقتقولهم الح.قيل هوظرف لقالوا أريدبه التنبيه على أن ادعاءهم الاعسان والاخلاص ليكنعن تحقيق وابقان ولايساءده النظم الكريم (ياعيسي ابن مريع هل يستطيع

ربك أن يزل علينا مألدة من السماء) اختلف في أنهم هل كانوا مؤمنين أولافقيل كانوا كافرين في المعتزلة مهد الماكن في قدرة الله تعالى على ماذكروا وفي صدق عيسى عليه السلام كاذبين في دعوى الايمان والاخلاص وقيل كانوا مو مندين وسوالهم للاطمئنان والتثبت لالازاحة الشك وهل يستطيع سوال عن الفعل دون القدرة عليه تعييرا عنه بلازمه وقيل الاستطاعة على ما تقتضيه الحكمة والارادة لاعلى ما تفتضيه القدرة وقيل المعنى هل يعين هل يجيبك واستطاع بمعنى اطاع كاسمجاب بمهنى أجاب وقرئ هل تستطيع ربك أى سوال ربك والمعنى هل تساله ذلك من غيرصارف يصرفك عنه وهي قراءة على وعائشة وابن عباس ومعاذ رضى الله عنهم

وسعيد بن جبير في آخرين والمألمة الخوان الذي عليه طعام من ماده اذا أعطاه ورفده كا نها تميد من تقدم اليه و نظيرة قولهم شجرة مطعمة وقال أبوعبيد هي فاعلة بمعنى مفعولة كعشية راضية (قال) استثناف مبنى على سوال ناشي محافيله كا نه قبيل فاذا قال لهم عيسى عليه السلام حين قالوا ذلك فقيل قال (اتقواالله) أي من أمثال هذا السوال (ان كنتم مو منسين) أي بكم ل قدرته تعالى و بصحة نبوتي أوان صدقتم في ادعاء الإيمان والاسلام فان ذلك عما يوجب التقوى والاجتناب عن أمنال هذه ﴿ ٦٩٥ ﴾ الاقتراحات وقيل أمرهم بالتقوى ليصيرذلك ذريعة

لحصول المسول كفوله تعالى ومن منق الله يجعل له مخرجاو يرزقه منحيث لامحتسب وقوله تعالى باأعهاالذين آمنواا تقواالله والتغوا اليد الوسيلة (قالوا)استثنافكاسبق (نر مد أن اكل منها) تمهيد عذروبيان لمادعاهم الى السوال أى لسنا بريد بالسوال ازاحة شبهتنافي قدرته سمانه على تنزيلها أوفى صحة نبــوتك حتى بقدح ذلك في الاعان والنقوء بلنر بدأن ناكل منهاأى أكل تعليه قيل أكل عاجة وتمنع (وتطمئن قلو منا ) بکمال قدرته تعالى وان كنامو منين مه من قبل فان الصمامعل المساهدة الى العسلم الاستدلالي ممايوجب ازدىادالطمانينة وقوة اليقين (ونعلم)أي علما بقينيا لابحوم حواه شأئبة سُبهـــة أصلا وقرى ا ايعلم على البناءللمفعول

الممتز المتوأماعلى قولنافه ومحول على أن الله تمالى هل قضى بدلك وهل علم وقوعه فأنه ان لم يقض به ولم يعلم وقوعه كانذلك بحالاغير مقدور لانخلاف المعلوم غيرمقدور (الوجه الرابع) قال السدى هل يستطيع ربك أى هل يطيعك ربك انسالته وهذا تفريع على أن استطاع بمعنى أطاع والسين زائدة ( الوجه الخامس )لعل المراد بالرب هوجَّه بل عليه السلام لانه كان يربيه و يخصه بإنواع الاعانة ولذلك فالتعالي فيأول الآيةاذ أيدتك بروح القدس يعنى انك تدمى انه يربيك و يخصك باذواع الكرامة فهل يقدر على انزال مائدة من السماء عليك (والوجه السادس) انه لس المقصود من هذا السؤال كونهم شاكين فيه بل المقصود تقريران ذلك في غاية الظهور كم ياخذ بيد ضعيف ويقول هل يقدر السلطان على اشباع هذاو يكون غرضه مندار ذلك أمرجلي واضح لايجوز لعاقل أنيشك فيه فكذا ههنا (المسئلة الثالثة)قال الزجاج المائدة عاعلة من مآديميداذا تحرك فكانها تميد عاعليها وقال ابن الانباري سميت مائدة لانها عطية من قول العرب ماد فلان فلانا عيده ميدا اذا أحسن اليه فالمأدة على هذا القول فاعلة من الميد عمني معطية وقال أبوعبيدة المائدة فاعلة بمعنى مفعولة مثل عيشة راضية وأصلها مميدة ميد بهاصاحبهاأى أعطها وتفضل عليه بهاوالعرب تقول مادبي فلان يمدني اذاأ حسن المه \* مُمقَال تعالى ( قَالَ اتقواالله أن كنتم مؤمنين ) وفيه وجهان ( الاول ) قال عيسى اتقواالله في تعيين المعجرة فانه جار مجرى النعت والتحكم وهذا من لعبد فيحضرة الرب جرم عظيم ولانه أيضا اقبراح معجزة بعد تقدم معجزأت كثيرة وهوجرم عظم (الثاني)انهأمرهم بالقوى لنصير التقوى سببالحصول هذاالمطلوب كإقال ومن ينقالله يجعلله مخرجا ويرزقه منحيث لايحتسب وقال يأيها الذين آمنوا اتقواالله وابتغوااليه الوسيلة وقوله انكنتم مؤمنين بعني انكنتم مؤمنين بكونه سجانه وتعالى قادراعلى إنزال المائدة فاتقواالله لتصبر تقواكم وسبلة ألى حصول هذا المطلوب # ممقال تعالى (قالوانر يدأن ما كل منها و تطمئن قلو بناونعلان قدصد قتنا و نكون عليها من الشاهدين) والمعنى كاذبهم لماطلبوا ذلك قال عيسى لهم انه قد تقدمت المجرزات الكشرة فاتقواالله في طلب هذه المعجرة بعد تقدم تلك المعجزات القاهرة فأجابوا وقالوا الانطلب هذه المائدة لجرد أن تكون معيرة بللجموع أمور كثيرة (أحدها ) اناريد أن اكل منها عان الجوع قدعلبنا ولانجد طعاماآخر (وثانبها) اناوان علنا قدرة الله تعالى بالدليل ولكنا اذا شاهدنا نزول هذه المائدة ازداداليقين وقويت الطمانينة (وْنَاشَهَا )اناوالَّعْلَمَا بِسَائِر

(أنقد صدقتنا) أنهى المخففة من أن وضمير الشان محذوف أى ونعلم أنه قد صدقتنا في دعوى النبوة وأنالله ميجيب دعوتنا وان كنا عالمين بذلك من قبل ( ونكون عليها من الشاهدين ) نشهد عليها عندالذين لم يحضروها من بحاسرائيل ليزداد المؤمنون منهم بشهادتنا طمانينة و يقينا و يؤمن بسبها كفارهم اومن الشاهدين للعين يون السامعين للبير

وعليها متطق بالشاهذين انجعل اللام النعريف و ببان لما بشهدون عليدان جعلت موضولة كافه قيل على أى شيء يشهدون فقيل عليها مناما يتعلق بالصلة لا يتقدم على الموصول أوهو حال من اسم كان أوهو متعلق بمعذوف يفسره من الشاهدين (قال عيسى ابن مريم) لما رأى عليد السلام أن الهم غرضا صحيحا في ذلك وانهم لا يقلعون عند أزمع على استدعاتها واستذالها وأراد أن يلزمهم الحجة بكم الها روى أنه عليد الصلاة والسلام اغتسل وأبس المسيح وصلى ركمتين خيا أطار أسد وغض بصره محقال (اللهم ﴿ 717 ﴾ ربنا ) ناداه سجانه وتعالى مرتين مرة بوصف

المعجزات صد قك ولكن اذاشا هدنا هذه المعجزة ازداد اليقين والعرفان وتاكدت الطمانينة (ورابعها) انجيع المالعجزات التي أوردتها كانت معجزات أرضية وهذه معجزة سماو يذوهي أعجب وأعظم فاذاشاه دناها كناعليها من الساهد ن نشهد عليهاعند الذين لم يحضروها من بني اسرائيل ونكون عليها من الشاهدين لله بكمال الفدرة ولك بالنبوة \* مقال تعالى (قال عيسى ابن مربع اللهم ربنا أنزل علينا مائدة من السماء تكون لناعيدا لاولنا وآخرنا وآمة منك وارزقنا وأنت خبرالرازقين) وفيه مسائل ( المسئلة الاولى ) أماالكلام في اللهم فقد تقدم بالاستقصاء في سورة آل عمران في قوله قل اللهم مالك الملك تؤتى الملك من تشاء فقوله اللهم نداء وقوله ربناندا ثان وأمافوله تكون لنأ صفة للمائدة وايس بجواب للامر وفى قرآءة عبدالله تكن لانه جعله جواب الامرقال الفراء وماكان من نكرة قدوقع عليها أمرجاز في الفعل بعده الجزم والرفع ومثاله قوله تعالى فهبلى من لدنك ولياير ننى بالجرم والرفع فارسله معى ردأ يصدقني بالجرم والرفع واماقوله عيدالارلناوآخرنا أى نتخذ اليومالذي تنزل فيه المائدة عيدانعظمه نحزومن يأتي بمدناونزات يوم الاحد فأتحذه النصاري عيدا والعيد في اللغة اسم لماعاد اللَّ في وقت معلوم واشتقاقه من عاديعود فأصله هوالعود فسمى العيدعيدا لأنه يعود كلسنة نفرح جديد وقوله وآبة منك أى دلاله على توحيدك وصحة نبوة رسولك وارزقنا أى وارزَّقنا طَعَامًا نأكله وأنت خير الرازقين ( المسسئلة الثانية ) نأمل فيهذا النرتيب فأن الحواريين لماسالوا المألمة ذكروا فيطلبها اغراضا فقدموا ذكر الاكل فقالوا نريد أن ذأكل منها وأخروا الاغراض الدينية الروكانية فاماعيسي فانه لماطلب المائدة وذكر اغراضه فيهاقدم الاغراض الدينيسة وأخر غرض الاكل حيث قال وارزقنا وعندهذا الوحال مراتب درجات الارواحق كون بعضها روحانبة وبعضها جسمانية ممانعيسي عليه السلام لشدة صفاءدينه واشراق روحه لماذكر الرزق بقوله وارزقنا لم يقف عليه بل النقل من الرزق الى الرازق فقال وأنت خيرالرازقين فقوله ربنا ابتداء منه بذكرالحق سبحانه وتعالى وقوله وأنزل علينا انتقال من الذات الى الصغات وقوله تكونانا عيدا لاولنا وآخرنا اشارة الحابتهاج الروح بالنعمة لامنحيث انهانعمة إلى من حيث انها صادرة عن النعم وقوله وآية منك اشارة الى كون هذه المائدة دايلا

الالوهية الجامعة لجيع الكمالات ومرة بوصف الربوبية المنبثة عن التربية اظع ارالغاية التضرع وميا لغة فيالاستدعاء (أنزل علينا) تقديم الظرف على قوله (مانَّدة) لمامرمرارامن الاهتمام بالمقدأم والتشــويق الى الموُّ خر وقوله (من السماء ) متعلق بإنزلأو بمعذوف هوصفة لما لدة أي كا أذه من السماء نازلة منها وقوله (تكون لنا عيدا)فيمحل النصب على أنه سفقلا لدةواسم تكون والمائدة وخبرها اماء ا ولناحال منه أوس عيرتكون عند من بجوزاعالهافي الحال واما لنا وعيدا حال من الضمري لنالانه وقع خبرا فصمال ضميرا أومن ضمير تكون عند مزرى ذلك أى يكون يوم

نزولها عبدا نعظمه وانما أسند ذلك الى المائدة لان شرف اليوم مستعار من شرفها وقيل العبد ﴿ لاصحاب ﴾ السرور العائد ولذلك سهى يوم العيد عيدا وقرئ تكن بالجزم على جواب الامركافي قوله تعالى فهب لى من لدنك ولياير في خلان قراءة الجزم هناك من الشواذ (لاولنا وآخرنا) بدل من لناباعادة العامل أى عيد المتقدمينا ومتأخر يناروى أنها زلت يوم الاحدولذلك اتخذه النصارى عيدا وقيل المروساء مناوالا نباع وقيل يأكل منها أولنا وآخرنا وقرى لاولانا وأخرانا بعنى الامة والطائفة (وآية) عطف على عيدا (منك) متعلق بمعدوف هوصفة لآية أى كائنة منك دالة ولي كال قدرتك وصعة نبوتى (وارزقنا) أى المائدة أوالسكر عليها (وانت خبر الرازقين) تذبيل

جارنجرى التعليل اى خبر من يرزق لانه خالق الارزاق ومعطيها بلاعوض وفى اقباله عليه السلام على الدعاء بتكرير النداء المنبي عن كال الضراعة والابتهال وزيادته مالم يخطر ببال إنه اللين من الامو والداعية الى الاجابة والقبول دلالة واضعة على انهم كانوامؤمنين وأن سؤالهم كان المعطى «لطما نينة كافى قول ابراهيم عليه السلام وبأرنى كيف شحيى الموتى والالماقبل اعتذارهم بماذكروه ولما أضاف اليهمن عنده مابو كده و يقر به الى القبول (قال الله ) استثناف كاسبق (الى منزله اعليكم) ﴿ ٦٩٧ ﴾ ورود الاجابة منه تعالى بصبغة التفعيل المنبئة عن

التكثيره كون الدعاء امندعليه السلام بصيغة الافعال لاظهار كإل اللطف والاحسان كافي قوله تعالى قل الله ينحيكم منها ومنكل كرب الخ بعدقوله تعالى لئن أنحانا من هذه الخمع مافيه من مراعأة ماوقع في عبارة الماثلين وفي تصدير الجملة كلمة اليمقيق وجعلخبرها اسماتحقيق للوعدوا بدان بانه تعالى منحزله لامحالة من غير صارف يثنيه ولامانع يلو بهواشعار الاستمرار أى انى مىزل المائدة عليكم مرات كثيرة وقرى بالتخفيف وقيل الانزال والتغزيل بمعنى واحد (فنيكفربعد)أى بعد تنزيلها (منكم)منعلق بمحذوف وقعمالامن فاعل يكفر (فاني أعديه) بسبب كفره بعدمعاشة

لاصعاب النظر والاستدلال وقوله وار زقنا اشارةالي حصدالنفس وكلذلك زول من حضرة الجللل فانظركيف ابتدأ بالاشرف فالاشرف نازلاالي الادون فالادون مم قال وأنت خيرالرازقين وهوعروجمرة أخرىمنالخلقالىالخالق ومنغيرآللهالى الله ومن الاخس الى الاشرف وعند ذلك تلوح لك شمة من كيفية عروج الارواح المشرقة النورانية الالهبة ونزولها اللهماجعلنامنأهله ( المسئلة الثالثة) في قراءة زيد يكون لنساعيدا لاولنساوآخرنا والتأنيث بمعنى الآية # ثم قال تعسال ( قال الله ابي منزلهاعليكم فن بكفر بعدمنكم فاني أعذبه عذابا الأعذبه أحدا من العالمين )وفيه مسائل (المسئلة الاولى) قرأ اب عامر وعاصم ونافع منز لهابالتشديد والباقون بالتخفيف وهمالغتان نزل وأنزلوقيل بالتشديدأي منزلهام وبعدأ خرى وبالتحفيف مرة واحدة (المسئلة الثانية) قوله فن يكفر بعدمنكم أي بعدانزال المائدة فانى أعذبه عذابا لاأعذبه أحدامن العاذين قال ابن عباس يعني مسخهم خناز يروقيل قردة وقيل جنسامن العذاب لايعذب غبرهم قال الزجاج ويجوزأن يكون ذلك العذاب معجلالهم في الدنياو يجوز ان يكون مؤخرًا الى الا خرة وقوله من العالمين يعنى عالمي زمانهم (المسئلة الثالثة) قيل انهم سألوا عيسى عليه السلام هذا السوال عند نزولهم في مفازة على غيرماء ولاطعام ولذلتقالوانريد ان نأكل منها (السئلة الرابعة) اختلفوا في أن عيسي عليه السلام هل سألالمائدة لنفسدأ وسالها لقومدوان كانقداضا فهاالي نفسدفي الظاهر وكلاهما محتمل والله أعلم ( المسئلة الخامسة) اختلفوا في انه هل نزلت المائدة فقال الحسن ومحاهد مانزلت وأحتجوا عليه بوجهين ( الاول ) ان القوم لماسمعواقولهاعذبه عذابالااعذبه أحدا من العالمين استعفروا وقالوا لانر يدها ( والثاني) انهوصف المائدة بكونهاعيدا لاولهم وآخرهم فلونزلت لبتي ذلك العيدالي يوم القيامة وقال الجهور الاعظم من المغسسرين انهانزات لانه تعالى قال انى منزلها عليكم وهذاوعد بالانزال جزمامن غير تعليق على شرط فوجب حصول هذا النزول (والجواب عن الاول) ان قوله فن يكفر بعد منكم فأنى أعذبه شرطوجزاء لاتعلق له بقوله انى منزلها عليكم (والجواب عن الثاني) ان يوم نزولها كان عيد الهم ولن بعدهم بمن كان على شرعهم (السئلة السادسة) روى انصيى عليه السلام لماأر اد الدعاء لبس مسوفا محال اللهم أزل عليا فنز التسفرة حراء

هذه الآية البساهرة ﴿ ٨٨ ﴾ ث (عذابا) اسم مصدر بعنى التعذيب وقبل مصدر بحذى الزوائد وانتصابه على المصدرية بالتقديرين المذكورين وجوز أن يكون مفعولابه على الاتساع وفوله تعالى ( لاأعذبه) في محل النصب على أنه صفة لعذابا والضميرله أى اعذبه تعذيبالاأ عذب مثل ذلك التعذيب (أحد امن العالمين) أى من على زمانهم أومن العالمين جيعاقيل لما معمواهذا الوعيد الشديد حافوا أن بكفر بعضهم فاستعفوا وقالوا لاتر بمحافظ تنزلو بهقال مجاهدوا لحسن رجهما القهوالصحيح الذي عليه جاهير الامة ومشاهير الائمة أنها قدنزات روى أنه عليه السلام لما دعابا دعا وأجيب بما أجيب اذا بسفرة حراء نزلت بين غامة بن غوقها وغامة وي وي الله عليه السلام لما دعابا دعا وأجيب بما أجيب اذا بسفرة حراء نزلت بين غامة بن غوقها وغامة

مَن تَعْتَهَا وَهُمْ يَنْظُرُونَ البِهَا آخَى سَعَلَت بَين ايذَبِهُم فَبَى صَيْنَ عَلَيه الصلاة والسّلام وقال اللهم اجلَى مَن الشاكر بن اللهم اجعلها رحة العالمين ولاتجعلها مثلة وعقوبة محقام وتوصأوصلى وبكى ثم كشف المنديل وقال بسم الله خيرال ازقين فاذا سمكة مشو ية بلافلوس ولاشوك تسيل دسما وعند رأسها ملح وعند ذنبها خلوحولها من الوان البقول ما خلاالكراث واذا خمسة أرضعة على واحد منها زيتون وعلى الثانى عسل وعلى الثالث سمن وعلى الرابع جبن وعلى الخاص قديد فقال شمعون رأس الحواريين (198 كاباروح الله أمن طعام الدنيا أم من طعام الا تحرق قال اليس

بين غامتين غامة فوقها وأخرى تعنها وهم ينظرون البهاحتي سقطت بين أيديم فبكي عيسى عليه السلام وقال اللهم اجعلني من الشاكرين اللهم اجعلها رحة ولا تجعلها مثلة وعقوبة وقال لهم ليقم أحسنكم علايكشف عنها ويذكراسم المعطيها ويأكل منها فقال شمعون رأس الحواريين انتأولى بذلك فقام عيسى وتوضأ وصلى وبكى ثم كشف المنديل وقال بسم الله خيرال ازقين فاذاسمكة مشوية بلاشوك ولافلوس تسيل دسما وعند رأسهاملح وعندذنهاخل وحولهامن ألوان البقول ماخلاالكراث وأذاخسة أرغفة على واحد منهاز يتون وعلى الثاني عسل وعلى الثالث سمن وعلى الرابع جبنوعلى الخامس قديد فقال شمعون بارو حالله أمن طعام الدنيا أمن طعام الآخرة فقال ليس منهما ولكندشئ اخترعه اللهبالقدرة العالية كلواماسالتم واشكروا يمدد كماللهو يزدكم من فضله فقال الحواريون يار وح الله لوأر يتنامن هذه ألا يد آبد أخرى فقال ياسمكة احيى باذن الله فاصطر بت ممقال لهاعودى كاكنت فعادت مشوية مم طارت المأثدة مم عصوامن بعدها فمسخواقردة وخنازير القوله تعالى (واذقال الله ياعيسي ابن مريم أأنت قلت للناس أتخذوني وأمي الهين من دون الله) وفيه مسائل (المسئلة الاولى) هذا معطوف على قوله اذقال الله ياعيسي بن مريم اذكر نعمتي عليك وعلى هذا القول فهذا الكلام انمايذكره لعيسي يوم القيامة ومنهم من قال انه تعالى قال هذا الكلام لعيسي عليه السلامحين رفعه البه وتعلق بظاهر قوله واذقال الله واذتستعمل للماضي والقول الاول أصبح لان الله تعالى حقب هذه القصة بقوله هذا يوم ينفع الصادقين صدقهم والمراد به يَوْم القيامة وأماالتمسك بكلمة اذفقدسبق الجواب عنه (المسئلة الثانية)في قوله أأنتُ قلت للناس اتحذوى وأمى الهين من دون الله سؤالان ( أحدهما )ان الاستفهام كيف يليق بعلام الغيوب (و انبهما) انه كان عالمابان عيسى عليه السلام لم يقل ذلك فلم خاطبه به فان قلتم الغرض منه توبيح النصارى وتقريعهم فنقول ان أحدا من النصارى لم يذهب الى القولُ بالهية عيسى ومريم معالقول بنق الهية الله تعالى فكيف يجوز أن ينسب هذا القول اليهممع ان احدا منهم لم يقل به والجواب عن السو الالاول انه استفهام على سبل الانكار والجواب من السوال الثاني ان الالهمو الخالق والنصارى يعتقدون انخالق المعيرات التي ظهرت على يدعيسي ومريم هوعيسي

منهماولكندشي اخترعه الله تعالى بالقدرة العالية كالواماسألتم واشكروا يدد كمالله ويزدكمن فضله فقالواباروحالله **لوا**ر يتنامن.هذهالا ية آيةأخرى فغال ماسمكمة إحىباذن الله فاصطربت ثم قال لهاعودي كأكنت فعادتمشو يةثمطارت المأمدة ممعصوا فسهخوا قردة وخناز يروقيل كانت تأتيهم أربعين يوماغبا يحتمع عليهسا الفقراء والأغداء والصغار والكبار بأكلون حتي اذافا الني طارت وهم منظرون في ظلهاولم يأكل منهافقيرالاغنى مدةعره ولامريض الايرى ولم يمرض أبدائم أوحى الله تعالى الى عيسى عليه الصلاة والسلام أن اجعل مأئدتى فى الفقراء والمرضى دون الاغنياء

والأصحاء فأصطرب الناس لذلك فسخ منهم من مسخ فاصبحوا خنازير يسعون في الطرقات والكتاسات وعليه و يأكاون المذرة في الحشوش فلارأى الناس ذلك فزعوا الى عسى عليه السلام وبكواعلى المسوخين فلا أبصرت الخنازير عليه السلام بكت وجعلت تطيف به وجعل يدعوهم باسمائهم واحدا بعدوا حدفيبكون و يشيرون بروسهم ولا يقدرون على الكلام فعاشوا ثلاثمة أيام مم هلكواوروى عن ابن عباس رضى اقدعنه ماأن عيسى عليه السلام قال الهم صوموا ثلاثين يومام سلوا القدما شقتم يعملكم فصاموا فلافر خوا قالوا انالو علنا لاحد فقضينا عله لا طمعنا وسألوا القدمالل المائه قاقبلت الملائكة عائمة

عملونها عليهاسبنة أرغفة وسبعة أحوات حتى وضعها بين ايديهم فاكل منها آخرالناس كااكل منها أولهم قال كف نزلت منكوسة قطير بها لللاشكة بين السماء والارض عليها كل الهند م الاالحم وقال قنادة كان عليه الممر من مماد الجنة وقال عطية العوقى نزلت من السماء سمكة فيها طعم كل شئ وقال الكلبي ومقاتل نزلت سمكة وخدة أرغفة فاكلوا ماشاء الله تعالى والناس ألف ونيف فلسار جعوا الى قراهم ونشروا الحديث ضحك منهم من لم يشسهد وقالوا و يحكم انماس عراعينكم فن أراد الله ﴿ ٦٩٩ ﴾ به الحير ثبته على بصيرة ومن أراد فتنه رجع الى كفره

فسخواخناز يرفكثوا كذلك ثلاثة أيام هلكوا ولمهتوا لدوا ولم يأكلوا ولم يشر بوا وكذلك كل ممسوخ (واذ قال الله ياعيسى ابن مريم) معطوف على اذقال الحــو اريون منصوب عانصبدمن المضمر المخاطب به النبي صلى الله عليه وسلم أوبمضم مستقل معطوف على ذلك أي اذكر للناس وقت قولالله عزوجل لهعليه السلام فيالآخسرة توبيخسا للكفرة وتبكيتها لهبم باقراره عليه السلام على روس الاشهاد بالعبودية وأمر الهم بعبادته عز وجل وصيغة الماضى لمامر من الدلالة على التحقيق والوقيوع (أأنت قلت للساس اتخدوني وامى الهين)

عليه السلام ومريم والله تعالى مأخلقها البتة واذاكان كذلك فالنصارى فدقالواان خالق تلك المعبرات هوعيسي ومريم والله يعالى ليس خالفها فصبح انهم أثبتوا فيحق بسن الاشياء كون عيسى ومريم الهين لهمع أن الله تسالى ليس الهاله فص مع بهداالتا ويل هذه الحكاية والرواية ٥ ثم قال تعالى ( قال سبحانك ما يكون لى أن أفول ماليس لى بحق) أماقوله سبحانك فقدفسرناه فيقوله سبحانك لاعلم لنا واعلماناتلة تعالى لماسأل عيسي الله هل قلت كذا لم يقل عيسي باني قلت أوماقلت بل قال مأيكون ل أن أ قول ما ايس لي بحق وهذا ليس بحق ينتبج انه مايكونل أنأقول هذا الكلام ولمابين انه ليسلهأن يقول هذاالكلام شرع قى بان انه هل وقع هذا القول منه أم لافل يقل بانى ماقلت هذا الكلام لانهذا يجرى مجرى دعوى الطهارة والنزاهة والمقام مقام الخضوع والتواضع ولم يقل باني قلنه بل فوض ذلك الى علمه الحيط بالكل فقال ( أن كنت قلنه فقد علنه ) وهذا مبالغة فيالادب وفي اظهار الذل والمسكنة في حضر الجلال وتفويض الامور بالكلية الى الحق سبحانه به ثم قال تعالى ( تعلم مافى نفسى ولا أعلم مافى نفسك ) وفيد مسئلتان ( المسئلة الاولى ) المفسرون ذكروا فيه عبارات تعلم ماأخْني ولاأعلم مأتخني وقيل تعلم ماعندى ولاأعلماعندك وقبل تعلم مافي غيبي ولاأعلم مافي غيبك وقيل تعلم ماكان مني في الدنيا ولاأعلم ماكان منك في الآخرة وقيل تعلم ماأقول وافعل ولااعلم ماتقول وتفعل (المسئلة الثانية) تمسك المجسمة بهذه الآية وقالوا النفس هوالشخص وذلك يقتضي كونه تعالى جسما والجواب من وجهين ( الاول ) ان النفس عبارة عن الذات يقال نفسالشي وذاته بمعنى واحد (والثاني) انالمراد تعلم معاومي ولاأعلم معلومك ولكنه ذكرهذا الكلام على طريق المطابقة والمشاكلة وهومن فصيح الكلام \* ثم قال تعالى (الْكُأَنْتُ عَلَامَ الْغَيُوبِ) وهذا تاكيد الجملتين المتقدمتين أعر قوله ان كنت قلته فقد علته وقوله تعلما في نفسي ولاأعلم ما في نفسك ما مقال تعالى حكايد عن عيسي (مَاقَلَت لهم الاماأمرنتيبه أناعبدوا الله ربي وربكم) أن مفسرة والمفسر هوالها في به الراجع الى القول المأمور به والمعنى ماقلت الهم الاقولاأمرتني به وذلك القول هو ان أقول المهم اعبدواالله ربىور يكمواعلم انهكان الاصلان يقال ماأمرتهم الاعاأمرتني به الاانه

الاتخاذامامتمد الى مفعولين فالهين اليهما واما الى واحد فهو حال من المفعول وليس مداراً صلى الكلام أن القول متيفن والاستفهام لتعيين الفائل كاهو المتبادر من ابلاء السهرة المبتدأ على الاستعمال الفاشى وعليه قوله تعالى أأنت فسلت هذا بالهمة المعتنا ونظائره بل على أن المتيفن هو الاتخاذ والاستفهام لتعيين أنه بامره عليه السلام أومن تلفاء أنفسهم كافى قوله تعالى أأنتم أصلام عبادي هو الاعتمام السبيل وقوله تعالى (من دون الله) مناءى بالاتخاذ و محسله التصب على انه حال من اعلى واياما كان فالمراد التصب على انه المراكميا به محيايه كافى قوله تعالى ومن الناس من بمنذ من دون الله إنداد اوقوله عزوجل و يعبد ون من أيخاذ هما بطر بقائد اداد اوقوله عزوجل و يعبد ون من

و دون الله مالايضرهم ولا ينفسهم و يقولون هؤلاء شفعاق العند الله الى قوله سبعاته وتمالى غايشم كون اذبه يتاتى السوايح و يتسنى التقريم والتبكيت ومن توهم أن ذلك بطريق الاستقلال عم اعتذر عند بان النصارى بسقسون ان المعين التعالي على يدعيسى ومريم عليهما الصلاة والسلام لم يخلقها الله تعالى بلهما خلقاها فصيح انهم اتخذوهما في حق بعض الاشياء الهين مستقلين ولم يتخذوه تعالى الها في حق ذلك البعض فقد ابعد عن الحق بمراحل وأمامن تعمى وقسال ان عبادته تعالى مع عبادة غيره كلا في ٧٠٠ من عبادة فن عبده تعالى مع عبادة عالى مع عبادة عالى المعالية والمادة على المعالية والمادة المادة فن عبده المادة فن عبده المادة المادة الله والمادة المادة في على المعالية والمادة فن عبده المادة في عبدة فن عبده المادة في عبدة فن عبده المادة والمادة المادة في عبدة فن عبده المادة والمادة والما

وضعالقول موضع الامر نزولا على موجب الادب الحسن لثلا يجعل نفسه وربه أمرين معاودل على الاصل بذكر ان المفسرة \* ثم قال تعالى ( وكنت حليهم شهيد اماد مت فيهم) أي كنت أشهد على ما يفعلون مادمت مقيما فيهم (فلاتوفيتني) والمرادمنه وظة الرفع الى السمساء من قوله اني متوفيك ورافعك الى # (كست أنت الرقيب عليهم) قال الزجاج الحافظ عليهم المراقب لاحوالهم \* (وأنت على كلشي شهيد) يمني أنت الشهيدلي حين كنت فيهم وأنت الشهيد عليهم بعدمفارقتي لهم فالشهيد الشاهدو بجوز جلوعلى الرواية و يجوز حله على العلمو بجوز حله على الكلام عنى الشهادة فالشهيد من أسماء الصفات الحقيقية على جيع التقديرات # ثم قال تعالى ( ان تعذبهم فانهم عبادك وان تففراهم فانك أنت العزيز الحكيم) وفيه مسائل ( المسئلة الاولى ). معنى الآية ظاهروفيه سؤال وهوانه كيف جاز لعيسى عليه السلام أن يقول وان تغفرلهم والله لانففرالشمرك والجواب عنه من وجوه ( الاول ) انه تعسالي لماقال لعيسي عليه السلام أأنتقلتالناس أتخذوني وامىالهين مندوناللهعلم انقوما منالنصارى حكواهذا الكلام عنده والحاك لهدذا الكغرعنه لايكون كأفرابل يكون مدنساحيث كذبي هذه الحكاية وغفران الذنب جائز فلهذاالمعنى طلب المغفرة من الله تعالى ( والثساني ) انه يجوز على مذهبنا من الله تعسالي أن يدخل الكفارالجنة وان يدخل الزهاد والعباد النسار لانالملك ملكه ولااعتراض لاحد عليه فذكر عيسي هذا الكلام ومقصوده منه تفويض الاموركالهاالىالله وترك النعرض والاعستراض بالكلية ولذلك ختم الكلام بقوله فانك أنت العزيز الحكيم يعنى أنت قادرعلي ماتر يدحكيم فى كل ماتفعل لااعستراض لاحدعليك فن أنا والخوض في أحوال الربو بية # وقوله ان الله لا يغفر الشرك فنقسول انغفرانه جأئزعندنا وعندجهور البصريين من المعتزلة قالوا لان العقاب حق اللهطي المسذنب وفي اسقاطه منفعة للمذنب وليسفى اسقاطه على الله مضرة فوجب ان يكون حسنابل دل الدايل السمعي في شرعنا على انه لا بقع فلعل هذا الدليل السمعي ماكان موجـ ودا في شرع عيمي عليه السلام ( الوجه الثالث ) في الجواب ان القوم لما قالوا هذا الكفرفميسي عليه السلام جوز أن يكون بعضهم قدتاب عنه فقسال ان تعذبهم علت انأوائك المحذبين ماتواعلى الكفرفاك انتعلفهم سببانهم عبادك وأنتقد

عبدهماولم يعبده تعالى فقدغفل عمايجديه وأشتغل بمالايعنيسه كدأب من قبله فان توبيخهم انايحصل بمايعتقدونه ويعترفون بهصريحا لايما يلزمه بضرب من التـــأو بل واظهارالاسم الجليل لكونه فيحيز القول المسندالي عيسىعليه السلام (قال) استثناف مبىءلى سؤال نشأمن صدرالكلام كأثنه ويل فاذا نقول عسىعليه السلام حينئذ فقيل تقدول واشار صيغة المساضي لمامر مرارا (سبحانك) سبحانعلم للسيح وانتصابه على المصدرية ولايكاد يذكر ناصبه وفيهمن المبالغة في النيزيه من حيث الاشتقاقمن السجح الذي هوالذهاب

والابماد فى الارض ومن حهة النقل الى صيغة النفعيل ومن جهة العدول من المصدر الى الاسم الموضوع له ﴿ حكمت ﴾ خاصة المشيرالى الحقيقة الحاضرة فى الذهن ومن جهة اقامته مقام المصدر مع الفعل مالا يخفى أى أنزهك تمزيها لا نقابك من ان أقول ذلك أومن أن يقال فى حقك ذلك واما تقدير من ان يكون لك شريك فى الالوهية فلا يساعده سباق النظم الكريم وسباقه وقوله تعالى ( ما يكون لى ان أقول ما ليس لى بحق ) استثناف مقرر للنمزيه ومبين الممزومنه وما عبارة عن القول الا يحق لى ان أقوله وإيثار ليس على الفعل المنفى اظهور دلالنه على استرار انتفاء الحقية وافادة التاكيد بما فى حيره من الباء فان اسمه ضميم العائد الى ما وخبر بحق والجار والمجرور فيما على استرار انتفاء الحقية وافادة التاكيد بما فى حيره من الباء فان اسمه ضميم العائد الى ما وخبر بحق والجار والمجرور فيما

به به ماللجيين كافى سقيالت و فسوموقوله تمالى (ان كنت فلنده تدعلته) استان مقرراته م صدورالقول المذكورعند عليه السلام الطريق البرهاني فان صدوره عند مستازم المعتملي به قطعا فحيث التي علمه تعالى به انتي صدورة عند حما اللازم مستازم العدم الملاوم (تمام ملى نفسى) استثناف جاريجرى التعليل القبله كانه قبيل لانك تمام الخفيد في نفسى في نفسى فكيف بما العلم التفقيد من معلومات في نفسى فكيف بما العلم التهام النفس في نفسك بيان للواقع واظها راقصوره أى ولا أعلم التفقيد من معلومات وقوله في نفسك المدومة الصفات المهام المراد بالنفس في ٧٠١ كالمدون المباملة وقوله في نفسك المباملة ولا المباملة ولا المباملة ولمباملة ول

التيمن جلتها العلم المتعلق بهافايكن كسعتهاالي الحقيقة وقوله تعالى (انك انت علام الغيوب ) تعليل لمضمون الجملتين منطوقا ومفهوما وقوله تعالى (ماقلت لهم الاما آمرتنی به ) استثناف مسوق لبيان ماصدر عند قدأدرج فيدعدم صدور القول المذكور عندعلي أبلغ وجدوآكده حيث حكم بانتفاء صدور جميع الاقوال المغايرة للمأمور بهفدخل فيه انتفاء صدور القول المذكوردخولاأولياأي ماامر تهمالا عاامرنني مهواغاقيلماقلتلهم نزولاعلى قضية حسن الادبومر اعاة لماورد في الاستفهام وقوله تعالى (أن اعبدواالله ربي وربكم) تفسيرالمأموريه وقبل عطف سان للضمير

حكمت على كلمن كغرمن عبادك بانحوية وان تغغراهم عملت افهم تابواعن الكغر وانت حكمت على من تاب عن الكر بالخفرة (الوجد الرابع) اناذكر نا ان من التاس مَنْ قَالَمَانَ قُولِ اللهِ تَعَالَى لُمُسِي أَأْنَتُ قُلْتَ لِلنَّاسَ ٱتَّخَذُونِي وَلَى الهَّيْنُ مَنْ دُونَ اللَّهُ اتماكان عند رضدالى السماء لافي يومالقيامة وعلى هذا القول فالجواب سهل لانقوله انتعذبهم فأفهم عبادلتيمني انتوفيتهم على هذا المكفر وعذبتهم فأفهم عبادك فلاث ذاك والاخرجتهم بتوفيقك من ظلة الكغرالى نورالايمان وغفرت لهم مألف منهم فلك أيضاذاك وعلى هذا التقدير فلااشكال (المسئلة الثانية ) احتج بعض الاصحاب بهذه الآيةعلى شفاعة مجمد صلى الله عليه وسلم فيحق الغساق فألوا لان فولحيسي عليه السلامان تعذبهم فأنهم صادئايس فحق أهل الثواب لانالتعذيب لايليق بهم وليس ابضاف حق الكفارلان قوله والاتفغراهم فائك أنت العزيزا لحكيم لايليق بهم فدل على أنذلك ليس الافي حق الفساق من اهل الايمان واذا ثبت شفاعة الفساق في حق عبسي عليه السلام ثبت في حق محد صلى الله عليه وسل بعلر بق الاولى لانه لا قائل بالفصل (المسئلة الثالثة)روى الواحدي رحمه الله ان في مصحف عبد الله وان تغفر لهم فانك أنت الغفور الرحيم سمعت شيخى ووالدى رحه الله يقول العزيز الحكيم ههناأ ولى من الغفور الرحيم لانكونه غفورا رحيمايشبه الحالة الموجية للمغفرة والرحمة لكل محناج وأما العزة والحكمة فهما لايوجبان المغفرة فانكونه عزيزا يقتضي انه يفعل مابشاء ويحكم مايريد وانه لااعتراض عليه لاحد فاذا كان عزيزامتعاليا عن جيع جهات الاستحقاق محكم بَالْمَغْرَةُ كَانَ الْكُرَمُ هُمُنَا أَتُمْ مَمَا اذَا كَانَ كُونَهُ غَفُورًا رَحْيَمًا بِوَجِبِ المُغْرَةُ وِالرَّحْسَةُ فكا:تحبارته رحمالله أن يقول عزعن الكل ثمحكم بالرحمة فكان هذاأكلوقال قوم آخرون إنه لوقال فانك أنت الغفور الرحيم أشعر ذلك بكونه شفيعالهم فلماقال فانك أنتالعز يزالحكيم دل ذلك على ان غرضه تعويض الامر بالكلية الىالله تعالى وترك الصاَّدةين صَدَّقهم) وفيه مسائل (المسلة الاولى) أجعواعلى انالراد هذا اليوم يوم القيامة والمعنىان صدقهم فالدنيا ينغمهم فالقيامة والدليل على انالمراد ماذكرناان صدق الكفار في القيامة لا منفعهم ألا ترى أن ابليس قال أن الله وعدكم وعدا لحق

ق به وقبل بدل منه وليس من شرط البدل جواز طرح المبدل منه مطلقالياز بقاء الموصول بلاعاً لدوقيل خبر مضراً ومفعوله مثل هواواً عنى (وكنت عليهم شهيدا) رقيبا أراحى احوالهم وأجلهم على العمل بموجب امرك وامنعهم عن المخالفة أومشاهد الاحوالهم من كفروا يمان (مادمت فيهم) مامصدرية ظرفية تقدر بمصدر مضاف البه زمان ودمت صلتهاأى كنت شهيدا هايهم مدة دواسى فيما بينهم (فلما توفيتنى) بالرفع الى السماء كانى قوله تسالى الى منوفيك ورافعك الى فان التوفى أخذ الشي وافيا والموت نوع منه قال تعالى القيتوفى الانفس حين موتها والتي لم بمت في منامها (كنت انت الرقب عليهم) لاغيرك فانت

· ضيرالفصل أوتاً كيدوفرى الرفيب بالرفع على انه خبرانت والجلة خبرلكان وعليهم متعلق به أى انت كت الجافظ الفالهم والراقب فنعت من أردت عصمته عن الخالفة بالارشاد الى الدلائل والتنب معليها بارسال آلوسل وانزال الا يلت وخدلت من خذلت من الضالين فقالو اماقالوا (و انت على كل شيء شهيد )اعتراض تذييلي مقرر لما قبله وفيد ايذان بانه تعالى كان هو . الشهيدعلى الكلحين كونه عليه السلام فيما بينهم وعلى متعلقة بشهيد والتقديم لراعاة الفاصلة (ان تعذبهم فانهم عبادل) وقد استحقوا ذلك حيث عبدوا غيرك (وان تغفر لهم فانك أنت العزيز) أي ﴿ ٧٠٢ ﴾ القوى القادر على جبع المقدورات

ووعدتكم فأخلفتكم فلمينفعه هذاالصدق وهذاالكلام تصديق منالله تعالى لعيسى فى قوله ما قلت لهم الأماأ مرتنى به (المسئلة الثانية ) قرأجه هورا لقراء يوم بالرفع وقرأ ما فع بالنصب واختاره أبوعبيده فن قرأ بالرفع قال الزجاج التقدير هذا اليوم يوم منفعة الصادقين وأماالنصب فغيه وجوه (الاول) على انه ظرف لقال والتقدير قال الله هذا القول العيسى يوم ينفع (الثاني) أن يكون التقدير هذا الصدق واقع يوم ينفع الصادقين صدقهم و يجوزأن تجعل ظروف الزمان أخبارا عن الاحداث بهذا الناويل كقولك القتال يوم السبت والحج يوم عرفة أى واقع فىذلك اليوم ( والثالث) قال الفراءيوم أضيف الى ماليس باسم فبني على الفتيح كافي يومنذقال البصر يون هذا خطألان الفلرف أنما بني اذا أضيف الى المبنى كقول النابغة ﴿ على حين عاتبت المشبب على الصبا ؟ بنىحين لاصافته الى المبنى وهوالفعل المامني وكذلك قوله يوم لاتملك بني لاصافته الى لا وهي مبنية أماهنا فالاضافة الى معرب لان ينفع فعل مستقبل والفعل المستقبل معرب فالاضافة اليه لاتوجب البناءوالله أعمم الله تم قال تمالى ( لهم جنات تجرى من تحتها الانهارخالدين فيهاأ بدارمني الله عنهم ورصواعند ذلك الفوز العظيم ) اعمأنه تعالىلا أخبران صدق الصادقين في الدنيا ينفعهم في القيامة شرح كيفية ذلك النفع وهوا اثواب وحقيقة الثواب انهامنفعة خالصة دائمة مقرونة بالتغطيم فقوله لهم جنآت تجرىمن تحتهاالانهار اشارة الى المنفعة الخالصة عن الغموم والهموم وقوادخالدين فيهاأبدا اشارة الى الدوام واعتبر هذه الدقيقة فانه أيفاذ كرالثواب قال خالدين فيها أبدا وأيخاذكر عقاب الغساق من أهل الايمان ذكر لفظ الخلود ولم يذكر معد التأبيد وأما قوله تعالى رضى الله عنهم ورضواعنه ذلك الفوزالطيم فهواشارة الى التعظيم هذا ظاهرقول المنكلمين واماعندأصحاب الارواح المشرقة بانوار جلالالله تمالي فتحت قوله رضي الله عنهم ورضواعنه اسرار عجيبة لاتسمح الاقلام بمثلها جعلناالله من أهلها وقوله ذلك الفوز العظيم الجهور على انقوله ذلك عائدالى جلة ماتقدم من قوله لهم جنات نجرى الى قوله ورضواعنه وعندى انه يحتمل أن يكون ذلك مختصا بقوله رضى الله عنهم ورضوا عندفانه الذين هوفى زمرتهم 🛙 ثبت عندار باب الالباب ان جلة الجنة بمافيها بالنسبة الى رضوان الله كالعدم بالنسبة

ومنجلتها الثواب والمبتاب (الحكيم)الذي لاريدولايفعل الامافيه حكمة ومصلحة فان المغفرة مستحسنة لكل مجرم فانعذبت فمدل وانغفرت ففضل وعدم غفران الشرك انماهو مقتضي الوعيد فلا امتناع فيه لذاته ليمنع الترديد وقيل النرديد بالنسبةالىفرقنينوالمعني ان تعذبهم أى من كفر منهموان تغفرلهمأي من آمن منهم (قال الله) كلام مستأنف ختميه حكايةماحكي بمايقع يوم يجمع اقدارسل عليهم الصلاةوالسلامواشير الىنتيجندوماكدأى يفول الله تعالى يومثذعقيب جواب عيسي عليدالسلام مشىراالى صدقه في ضمن بيان حال الصادفين وصبغة الماضي لمامرني

نظائره مراراوقوله تمالي (هذا)اشارة الى ذلك اليوم وهومبتدأ خبره ما بعده أي هذا اليوم الذي حكى ﴿ الَّي ﴾ بعض ما يقع فيه اجالاو بعضه تفصيلا (يوم ينفع الصادقين )بالرفع والاصافة والمراد بالصادقين كاينبي عنه الاسم المسترون فحالدار ينطى الصدق فالامورالدينية التىمعظمها ألتوحيدالذي نحن بصدده والشرائع والأحكام المتعلقة به من الرسل الناطقين بالحق والصدق الداعين الى ذلك و بمتحصل الشهادة بصدق عيسى عليه السلام ومن الايم المصدقين لهم المقندين بهم عقدا وعملاو به يتحقق المقصودبالحكاية من ترغيب الساممين في الايمان بر- ولما لله صلى الله عليه وسلم لا كل من سَنَق ق أى شَى كَانَ صَرودة ان الجانى المعتق ق الدنبا بجنايت لا ينعد يومندا عبرافة وصدقه (صدقهم) أى صدقهم فياذ كر من أمور الدين في الدنبا اذهو المستبع النفع يومندوا هنار استراره في الدارين مع أنه لا حاجة الدكاهر فت ولادخل له في استبع النفع والمدن المراقة على النفع والجزاء مما لا وجد له وهذه المراق هي التي أطبق عليها الجمه وروهي الالبق بسباق النظم الكريم وسياقه وقد قرى يوم بالنصب اما على أنه ظرف لقال فهذا حين شذا شارة الى قوله تعالى قلت أأنت الح وأما على انه خبر لهدا فهو حينندا شارة الى جواب عيسى عليه السلام أى هذا في ٧٠٣ كه الجواب منه عليه السلام واقع يوم ينفع الح أوالى السؤال

والجواب معاوفيل هوخبر ولكند بني على القتع وليس بصيم عند البصر يينلانه مضاف الی متمکن وقری بوم بالرفع والننو ينكفوله تعالى واتقوا يومالا بجري الآبة(لهرجنات بحر من عماالانهارخالديا فيها أيدا) استثناف مسوق لبيان النفع المنس كاثنه قبل مالهم النفع فقيل لهمنعيم وثوابخالدوقوا استناف آخرلسا عن وحل أفاض عا غيرماذ كرمنالجا مالا قدر لهاعنده رضوانه الذي لاغ ُوراء. كاينيُّ عندقًا تمالي(ورمنواعنه)أ لاشي أعرمند حتى تمتا اليه أعناق الهمم (ذلك ولا اشارة الىنيل رمنوانه

الىالو جود وكيف والجنة مرغوب الشهوة والرصوان صغةالحق وأىمناسة بينهما وهذا الكلام يشمئز منه طبع المنكلم الظاهري ولكن كل ميسر لما خلق له 📽 ممقال تمالى (لله ملك السموات والارص ومافيهن وهوعلى كل شي فدير) قيل ان هذا جواب عن سؤال مقدركا نه قيل من يعطيهم ذلك الغو ز العظيم فقيل الذي له ملك السموات والارض وفي هذه الحاتمة الشريفة أسراركشيرة ونحن لذكر القلبل منها (فالاول) انه تعالى قال لله ملك السموات والارض ومافيهن ولم يقل ومن فيهن ففلب غيرا لعقلاء على المقلاء والسب فيدالتنبه على انكل المخلوقات مسخرون في قبضة قهر موقدرته وقضائه وقدره وهمق ذلك السحير كالجادات التى لاقدرة لهاو كالبها عمالتي لاعقل لهافعم الكل بالنسبة الى علم كلا علم وقدرة الكل بالنسبة الى قدرته كلاقدرة ( والثاني ) المفتح السورة كان بذكرالعهد المنعقد بين الربو بية والعبودية فقال يأأيهاالذين آمنواأوفوا بالعقود وكمال حال المؤمن في أن يشرع في العبودية وينتهى الى الغناء المحضءن نفسه بالكلية (فالاول) هوالشريعة وهوالبداية ( والآخر ) هوالحقيقة وهوالنهاية فغتم السورة من الشريعة ومختمها مذكر كبرياءالله وجلاله وعزنه وقدرته وعلوه وذلك هو الوصول الى مقام الحقيقة فا أحسن المناسبة بين ذلك المفتح وهذا المختم ( والثالث ) ان السورة أشمّلت على أنواع كثيرة من العلوم فنها ببان الشرائع والاحكام والتكاليف ومنها المناظرة مع اليهود في انكارهم شريعة محمد عليه الصَّلاة والسلام. ومنها المناظرة معالنصارى في قولهم بالتثليث فغتم السورة بهذه النكة الوافية باثبات كل هذه المطالب فانه قال لله ملك السموات والارض وما فيهن ومعناه ان كل ماسوى الحق سبحانه فانه ممكن لذاته موجود بإيجاده واذا كان الامر كذلك كانمالكا لجميع الممكنات والكائنات موجدا لجيع الارواح والاجساد وافا ثبت هذا لزم منه ثبوت كل المطالب المذكورة في هذالسورة وأما حسن النكليف كيف شاء وأرادفذاك اتت لانه سبحانه لما كان مالكا للكل كان له أن يتصرف في الكل بالامروالنهي والثواب والعقاب كيف شاء وأراد فصيح القول بالتكليف على اى وجد أراده الحق سبحانه وتعالى وأما الرد على اليهود فلانه سجانه لما كان مالك الملك فله بحكم المالسكية أن ينسيخ شرع

تعالى وقيل الى نيل الكل (الغوز العظم) لما أن عظم شان الغوز تابع لعظم شان المطلوب الذي تعلق به الغوز وقد عرفت أن أن لا مطلب و راء ذلك أصلا وقوله تعالى ( لله ملك السموات والارض و مافيمن ) تحقيق العقو تنبيه على كذب النصارى وفساد ما زعوا في حق المسيح وأمد اى له تعالى خاصة ملك السموات والارض و مافيهم امن الهذلا، وغيرهم يتصرف فيها كيف يشاء ايجاد او اعداما واحياء واما تقوأ مراونهيا من غيران يكون لذى من الاشباء مدخل في ذلك وفي اشارما على من و المختصة بالعقلاء على تقدير تناولها للكل مراعاة للاصل واشارة الى تساوى الغريقين في استحالة الربوية حسب قساوي على تقدير اختصاصها موسی و بضع شر عجمه ولما الرد علی النصاری فلان عیسی و مریم داخلان فیاسوی الله لانا بینا ان المو جد اما أن یکون هوای قمالی اُ و فیره و هیسی و مریم کاشك فی کونهما داخلین فی هذا القسم فاذا دلانا علی ان کل ماسوی الله تعالی بمکن لذا ته موجو بایجاد الله کان عیسی و مریم علیه ماللسلام کذات و لاسنی للمبودیة لا ذلک فثبت کونهما هبدین مخلوقین فعله مربالتر برالذی فر کرناه ان هذه الآید الآید الله به الله به الله مالی اشتمات هذه السورة برهان فاطع فی صحد جمیع العلوم التی اشتمات هذه السورة علیه الله و منه و صلاته علی خبر خلقه سید نا مجد النبی الای و صلی آله و صحبه و صلی آله و صحبه و ساله الله و ساله الله الله و ساله ساله و ساله و ساله س

\* ( تم الجرَّءَ الثالث ويليد الجزَّءَ الرابع أوله سورة الانعام ) \*

بغیرالعقلاء تنبیه علی کال قصورهم عن رتبة الالوهیة واهانة بهم بتغلیب غیرهم علیهم (وهوعلی کلشی ( منالاشیاه (قدیر) مبالغ فی القدرة \*عنرسول الله فی القدرة \*عنرسول الله قراسورة المائدة أعطی منالا جرعشر حسنات منالا جرعشر حسنات ومحی عندعشر سیآت ورفع له عشمر در جات ونصرانی بتنغس فی الدنیا ونصرانی بتنغس فی الدنیا