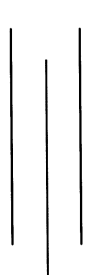


تأليف الشرة محرّعلي طسرالرّرة درة محرّعلي طسرالرّرة درة محرّعلي طسرالرّرة محرّعلي طسرالرّرة معرّدة الله معرّدة ال

ٱلْجَلَّدُ ٱلسَّابِعُ مِن سُورَةِ ٱلقَصَصِ إِلَىٰ سُورَةِ يِسَ





مَعْدُرُ مِعْدُرُ الْمُعْدِدُ الْمُعْدِدُ الْمُعْدِدُ الْمُعْدِدُ الْمُعْدُدُ الْمُعْدُدُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ ا



الطبعة الأولد 1430 هـ – 2009 م

#### جميع الحقوق محفوظة

يمنع طبع هذا الكتاب أو جزء منه بكل طرق الطبع والتصوير و النقل و الترجمة و التسجيل المرئي و المسموع و الحاسوبي و غيرها من الحقوق إلا بإذن خطي من



للطباعة و النشر و التوزيع دمشق ــ بيروت

رديك : 978-9953-520-23-0

الموضوع : تفسير - علوم القرآن

العنوان : تفسير القرآن الكريم و إعرابه و بياته 10/1

التأليف : الشيخ محمد علي طه الدرة

الورق: كريم

ألوان الطباعة : لونان

عدد العفدات: 7520

القياس : 17×24

التجليد : فني - كعب لوحة

الوزن : 13 كغ

التنفيذ الطباعي : 53dots – بيروت

التجليد : مؤسسة فؤاد البعينو للتجليد - بيروت



دمشـــق \_ حلبـــوني \_ جادة ابن ســــينا \_ بناء الجــابي

ص.ب: 311 ـ طالق المبيعات تلفاكس: 2225877 - 2228450

مكت تلفاكس: 2458541 - 2243502

بيروت ـ برج أبي حيدر \_ خاف دبوس الأصلي \_ بناء الحديقة

ص.ب : 113/6318 ــ تلفاكس : 01/817857 – جوال : 113/6318 www.ibn-katheer.com - info@ibn-katheer.com

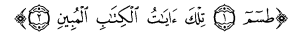


الله المحالية

#### ٩

سورة القصص، وهي مكية كلها في قول الحسن، وعكرمة، وعطاء. وقال ابن عباس، وقتادة: إلا آية نزلت بين مكة والمدينة. وقال ابن سلام: بالجحفة في وقت هجرة الرسول على الله المدينة، وهي قوله عز وجل: ﴿إِنَّ ٱلنَّذِي فَرَضَ عَلَيْكَ ٱلْقُرُءَاكَ لَرَّادُكَ إِلَى مَعَادِ ﴾. وقال مقاتل: فيها آية من المدني: ﴿ٱلَّذِينَ ءَانَيْنَهُمُ ٱلْكِئْبَ ﴾ إلى قوله: ﴿لَا نَبْنَنِي ٱلْجَهِلِينَ ﴾. وهي ثمان وثمانون آية، وأربعمئة وإحدى وأربعون كلمة، وخمسة آلاف وثمانمئة حرف. انتهى. قرطبي، وخازن.

#### بِسُعِ ٱللَّهِ ٱلرَّحْمَٰنِ ٱلرَّحِيمِ



شرح الآيتين، وإعرابهما انظره مستوفىً في أول سورة (الشعراء) برقميه، فلا حاجة إلى إعادة شيء من ذلك.

#### ﴿نَتْلُواْ عَلَيْكَ مِن نَّبَا مُوسَىٰ وَفِرْعَوْنَ بِٱلْحَقِّ لِقَوْمِ يُؤْمِنُونَ ﴾

المسرح: ﴿ نَتْلُوا عَلَيْكَ ﴾ أي: نقرأ عليك بواسطة جبريل؛ لأنه هو الذي ينزل عليك بكلامنا، ووحينا. ﴿ مِن نَبًا مُوسَىٰ وَفِرْعَوْرَكَ ﴾ أي: من خبرهما، فقد ذكر الله في هذه السورة قصة موسى ـ على نبينا، وعليه ألف صلاة وألف سلام ـ وفرعون، وقارون، واحتج على مشركي قريش، وبيّن: أن قرابة قارون من موسى لم تنفعه مع كفره، وكذلك قرابة قريش لمحمد وبيّن: أن فرعون علا في الأرض، وتجبر، فكان ذلك من كفره، فليجتنب العلو في الأرض، وكذلك التعزز بكثرة المال، وهما من سيرة فرعون وقارون، وخص المؤمنين بالذكر؛ لأنهم هم المنتفعون بالتذكير، وقص قصص الأنبياء.

هذا؛ و(النبأ): الخبر وزناً، ومعنى، ويقال: النبأ أخص من الخبر؛ لأن النبأ لا يطلق إلا على كل ما له شأن، وخطر من الأنباء. وقال الراغب: النبأ: خبر ذو فائدة يحصل به علم، أو غلبة ظن، ولا يقال للخبر في الأصل نبأ حتى يتضمن هذه الأشياء الثلاثة، وحقه أن يتعرَّى عن الكذب كالمتواتر، وخبر الله تعالى، وخبر الرسول على هذا؛ والفعل منه من الأفعال التي

تنصب ثلاثة مفاعيل، وقد يجيء الفعل منه غير مضمن معنى: أعلم، فيتعدى لواحد بنفسه، وللآخر بحرف الجر، كما في قوله تعالى: ﴿وَسَوْفَ يُنَيِّئُهُمُ اللَّهُ بِمَا كَانُواْ يَصْنَعُونَ﴾.

الإعراب: ﴿ نَتُأُوا ﴾: فعل مضارع مرفوع ، وعلامة رفعه ضمة مقدرة على الواو للثقل ، والفاعل مستتر تقديره: «نحن». ﴿ عَلَيْكَ ﴾: جار ومجرور متعلقان بالفعل قبلهما ، ﴿ مِن نَبَا ﴾ ؛ الله ها ، ومجرور متعلقان بالفعل قبلهما ، وهما في محل نصب مفعول به ؛ لأن ﴿ مِن ﴾ بمعنى بعض ، والأخفش يعتبر ﴿ مِن ﴾ زائدة ، و ﴿ نَبَا ﴾ مفعولاً به ، وقيل: المفعول محذوف ، والجار والمجرور متعلقان بمحذوف صفة له ، التقدير: نتلو عليك شيئاً كائناً من نبأ موسى . و ﴿ نَبَا ﴾ مضاف ، و ﴿ مُوسَى ﴾ مضاف إليه مجرور ، وعلامة جره كسرة مقدرة على الألف للتعذر . (فرعون) : معطوف على ﴿ مُوسَى ﴾ مجرور مثله ، وعلامة جره الفتحة نيابة عن الكسرة ؛ لأنه ممنوع من الصرف على ﴿ مُوسَى ﴾ محدور مثعلقان بمحذوف حال من فاعل : ﴿ نَتُلُوا ﴾ للعلمية ، والعجمة . ﴿ وَالْحَقِ ﴾ : جار ومجرور متعلقان بمحذوف حال من فاعل : ﴿ نَتُلُوا ﴾ وجملة : ﴿ مُوسَى ﴾ مع المتعلق المحذوف في محل جر صفة : (قوم) ، وجملة : ﴿ نَتُلُوا … ﴾ إلخ ابتدائية ، أو مستأنفة ، لا محل لها .

﴿ إِنَّ فِرْعَوْنَ عَلَا فِي ٱلْأَرْضِ وَجَعَلَ أَهْلَهَا شِيعًا يَسْتَضْعِفُ طَآبِهَةً مِّنْهُمْ يُذَبِّحُ أَبْنَآءَهُمْ وَيَسْتَحْيِ نِسَآءَهُمْ ۚ إِنَّهُ وَكَانَ مِنَ ٱلْمُفْسِدِينَ ﴿ ﴾

المشرح: ﴿إِنَّ فِرْعَوْكَ عَلَا فِي ٱلْأَرْضِ﴾ أي: استكبر وطغى وتجبر، وادعى الربوبية. و﴿ٱلْأَرْضِ﴾ أرض مصر. ﴿وَجَعَلَ أَهْلَهَا شِيعًا﴾ أي: فرقاً؛ يشيعونه فيما يريد، أو يشيع بعضهم بعضاً في طاعته، أو أصنافاً في استخدامه، استعمل كل صنف في عمل، أو أحزاباً بأن أغرى بينهم العداوة كيلا يتفقوا عليه. ﴿يَسْتَضْعِفُ طَآبِفَةً مِّنْهُم ﴾: يستذلها، ويستعبدها، والمراد: بنو إسرائيل. ﴿يُدَيِّحُ أَبْنَاءَهُم وَيَسْتَحْي، نِسَاءَهُم ﴾: سمي هذا استضعافاً؛ لأنهم عجزوا، وضعفوا عن دفعه عن أنفسهم، فكان يذبح الصبيان الذكور، ويترك البنات أحياء، وسبب ذلك: أن فرعون رأى في منامه رؤيا أفزعته، فعبرها له الكهنة بأن مولوداً يولد في بني إسرائيل، يكون ذهاب ملك فرعون على يديه.

هذا؛ و(الطائفة): الجماعة من الناس، لا واحد لها من لفظها، مثل: فريق، ورهط، وجماعة، وجمعها: طوائف، وقد يطلق لفظ طائفة على الواحد، وعلى الاثنين، مثل قوله تعالى في سورة (التوبة): ﴿إِن نَعْفُ عَن طَآبِفَةٍ مِنكُم نُعَذِّت طَآبِفَةٌ ﴾؛ لأن مجموع الطائفتين كانوا ثلاثة، كما رأيت في تفسير الآية هناك.

أما (شيع) فهو جمع شيعة، وكل قوم اجتمعوا على أمر، فهم شيعة، وأشياع، وأصله من التشيع، ومعنى الشيعة: الجماعة الذين يتبع بعضهم بعضاً، وقيل: الشيعة: هم الذين يتقوى بهم الإنسان. وفي القاموس المحيط: وشيعة الرجل بالكسر: أتباعه، وأنصاره، والفرقة على حدة، وتقع على الواحد، والاثنين، والجمع، والمذكر، والمؤنث. وقد غلب هذا الاسم على كل من يتولى على بن أبي طالب، وأهل بيته - رضي الله عنهم أجمعين - حتى صار اسماً لهم خاصة، قال الكميت:

وَمَالِيَ إِلَّا آلَ أَحْمَدَ شِيعَةٌ وَمَالِيَ إِلَّا مَذْهَبَ الْحَقِّ مَذْهَبُ وَمَالِيَ إِلَّا مَذْهَبَ الْحَقِّ مَذْهَبُ وَمَالِيَ إِلَّا مَذْهَبَ الْحَطَب؛ لمعاونته هذا؛ والمشايعة: المناصرة، والمعاونة، أخذت من الشياع وهو دقاق الحطب؛ لمعاونته النار على الإيقاد في الحطب الجزل، قال عنترة:

ذُلُلٌ رِكَابِي حَيْثُ شِئْتُ مُشَابِعِي قَلْبِي وَأَحَفِزُهُ بِأَمْرٍ مُبْرَم الإعراب: ﴿إِنَّ ﴾: حرف مشبه بالفعل. ﴿فِرْعَوْنَ ﴾: اسم ﴿إِنَّ ﴾. ﴿عَلَا ﴾: فعل ماض مبنى على فتح مقدر على الألف للتعذر، والفاعل يعود إلى: ﴿فِرْعَوْنَ ﴾، تقديره: «هو». ﴿فِي ٱلْأَرْضِ ﴾: متعلقان بالفعل قبلهما، وجملة: ﴿عَلا فِي ٱلْأَرْضِ ﴾ في محل رفع خبر ﴿إِنَّ ﴾، والجملة الاسمية: ﴿إِنَّ فِرْعَوْنَ ...﴾ إلخ ابتدائية، أو مستأنفة، لا محل لها على الاعتبارين. وقيل: تفسير لـ: ﴿نَبَّإِ مُوسَىٰ﴾. ﴿وَجَعَلَ﴾: الواو: حرف عطف. (جعل): فعل ماض، والفاعل يعود إلى: ﴿ فِرْعَوْكَ ﴾ . ﴿أَهْلُهَا ﴾: مفعول به أول، و(ها): في محل جر بالإضافة. ﴿ شِيعًا ﴾: مفعول به ثان، والجملة الفعلية معطوفة على ما قبلها، فهي في محل رفع مثلها. ﴿يَسْتَضْعِثُ ﴾: فعل مضارع، والفاعل يعود إلى: ﴿فِرْعَوْنَ﴾. ﴿طَآبِفَةَ﴾: مفعول به. ﴿مِنْهُمْ﴾: جار ومجرور متعلقان بمحذوف صفة ﴿طَآبِفَةُ ﴾ والجملة الفعلية في محل نصب حال من فاعل: (جعل)، والرابط: الضمير فقط، أو في محل نصب صفة: ﴿شِيَعًا﴾، أو مستأنفة، والأول أقوى، وجملة: ﴿يُذَبِّحُ أَنْا أَءُهُمْ اللهُ بدل منها بدل اشتمال على جميع الوجوه المعتبرة فيها. (يستحيى): فعل مضارع مرفوع، وعلامة رفعه ضمة مقدرة على الياء للثقل، والفاعل يعود إلى: ﴿فَعُونِكُ أَيضاً. ﴿ نِسَآهُ مُمُّ ﴾: مفعول به، والهاء في محل جر بالإضافة، والجملة الفعلية معطوفة على ما قبلها، فهي بدل مثلها. ﴿إِنَّهُ مِن حرف مشبه بالفعل، والهاء ضمير متصل في محل نصب اسمها. ﴿كَاكَ﴾: فعل ماض ناقص، واسمه يعود إلى ﴿فِرْعَوْكَ﴾. ﴿مِنَ ٱلْمُفْسِدِينَ﴾: جار ومجرور متعلقان بمحذوف خبر ﴿كَاكَ، وجملة: ﴿كَاكَ مِنَ ٱلْمُفْسِدِينَ﴾ في محل رفع خبر (إنَّ)، والجملة الاسمية تعليل لأفعاله المذكورة، لا محل لها.

## ﴿ وَنُرِيدُ أَن نَّمُنَّ عَلَى ٱلَّذِينَ ٱسْتُضْعِفُواْ فِ ٱلْأَرْضِ وَنَجْعَلَهُمْ أَيِمَّةً وَنَجْعَلَهُمُ ِٱلْوَرِثِينَ ۞﴾

المشرح: ﴿وَرَثِيدُ أَن نَمُنَ ... ﴾ إلخ: أي: نريد أن نتفضل على بني إسرائيل الذين استضعفهم فرعون، واستذلهم. والتعبير بالمضارع حكاية حال مضت، كما هو الواقع، فإن التقدير: وأردنا أن نمن، وقل مثله إلى آخر الآية التالية. هذا؛ والإرادة: نزوع النفس، وميلها إلى الفعل بحيث يحملها عليه. ويقال للقوة التي هي مبدأ النزوع، والأول مع الفعل، والثاني قبله، وكلا المعنيين غير متصور اتصاف الباري تعالى به، ولذا اختلف في معنى إرادته سبحانه وتعالى، فقيل: إرادته لأفعاله: أنه غير ساو، ولا مكره. ولأفعال غيره أمره بها، فعلى هذا لم تكن المعاصي بإرادته. وقيل: علمه باشتمال الأمر على النظام الأكمل، والوجه الأصلح. وهذا الأخير هو المقبول؛ لأن الله تعالى لا يأمر بالفحشاء، ولا يرضى لعباده الكفر. هذا؛ ولم يرد لفعل الإرادة، ولا لفعل المشيئة أمر فيما أعلم، فهما ناقصا التصرف، وقد كثر حذف مفعول هذين الفعلين؛ حتى لا يكاد ينطق به إلا في الشيء المستغرب، مثل هذه الآية، وقوله تعالى: ﴿ لَوْ أَرُدُنَا أَن نَنَغِذَ لَهُوا لَا نَشَعِدُ مَن الفعلين على النظام الخزيمي: [الطويل]

فَلَوْ شِئْتُ أَنْ أَبْكِي دَمَاً لَبَكَيْتُهُ عَلَيْهِ وَلَكِن سَاحَة الصَّبْرِ أَوْسَعُ وَلَكِن سَاحَة الصَّبْرِ أَوْسَعُ وقيد بعضهم حذف مفعول هذين الفعلين بعد «لو»، وليس كذلك.

﴿وَنَعْمَلُهُم أَيِمَةَ ﴾ أي: رؤساء يقتدى بهم في الخيرات، وأعمال الطاعات. وقيل: نجعلهم ملوكاً. وهو غير مسلم. هذا؛ و ﴿أَيِمَةَ ﴾ جمع: إمام، سمي بذلك؛ لأنه يؤتم به في الأفعال، فهنيئاً لمن كان إماماً في الشر. هذا؛ والفعل (نجعل) بمعنى: نصير، فلذا تعدى إلى مفعولين، فإن كان بمعنى: خلق تعدى إلى مفعول واحد، نحو قوله تعالى: ﴿وَبَعَلَ الظُّلُمَةِ وَالنُّورَ ﴾ أي: وخلق الظلمات، والنور، وخلق إذا كان بمعنى: صير؛ تعدى إلى مفعولين، نحو قوله تعالى: ﴿وَرُ خَلَقْنَا ٱلنَّطْفَةَ عَلَقَةَ ﴾ وإن كان بمعنى: اخترع، وأحدث؛ تعدى إلى مفعول واحد، وهو كثير. هذا؛ والفرق بين: خلق وجعل الذي له مفعول واحد: أن الخلق فيه معنى التقدير، والجعل فيه معنى التضمين، ولذا عبر سبحانه في كثير من الآيات عن إحداث الظلمات، والنور بالجعل، فقال: ﴿وَجَعَلَ اَلظُلُمُتِ وَالنُّورَ ﴾ تنبيهاً على أنهما ولذا عبر سبحانه في كثير من الآيات عن إحداث الظلمات، والنور بالجعل، فقال: ﴿وَجَعَلَ اَلظُلُمُتُ وَالنُّورَ ﴾ تنبيهاً على أنهما ولذا عبر سبحانه في كثير من الآيات عن إيجاد السموات والأرض بالخلق.

﴿ وَيَجْعَلَهُمُ ٱلْوَرِثِينَ ﴾ أي: لملك فرعون، يرثون ملكه، ويسكنون مساكن القبط، كما قال تعالى في سورة (الأعراف): ﴿ وَأَوْرَثْنَا ٱلْقَوْمَ ٱلَّذِينَ كَانُواْ يُسْتَضْعَفُونَ مَشَرِقَ ٱلْأَرْضِ وَمَعَرِبَهَا ٱلَّتِي بَارِكُنَا فِيهَا وَتَمَتْ كَلِمَتُ رَبِّكَ ٱلْحُسْنَى عَلَى بَنِ إِسْرَيَهِ بِلَ بِمَا صَبُرُواً ﴾. قال ابن عباس رضي الله عنهما -: إن بني إسرائيل لما كثروا بمصر؛ استطالوا على الناس، وعملوا بالمعاصي، فسلط الله على عليهم القبط، وساموهم سوء العذاب إلى أن أنجاهم الله على يد موسى - على نبينا، وعليه ألف صلاة وألف سلام -.

الإعراب: ﴿وَنُويْدُ ﴾: الواو: حرف عطف. (نريد): فعل مضارع، والفاعل ضمير مستتر تقديره: «نحن»، والمصدر المؤول من ﴿أَن نَمُنّ ﴾ في محل نصب مفعول به. ﴿عَلَى ٱلَذِين ﴾: جار ومجرور متعلقان بالفعل قبلهما. ﴿أَسْتُضْعِفُوا ﴾: فعل ماض، مبني للمجهول، مبني على الضم، والواو نائب فاعله، والألف للتفريق، والجملة الفعلية صلة الموصول لا محل لها. ﴿فِي ٱلْأَرْضِ ﴾: متعلقان بالفعل قبلهما، وقيل: متعلقان بمحذوف حال، وهو ضعيف، وجملة: ﴿وَنُرِيدُ … ﴾ إلخ معطوفة على جملة: ﴿إِنَّ فِرْعَوْن … ﴾ إلخ، أو هي مستأنفة، وقيل: هي في محل نصب حال من فاعل يستضعف، ولا وجه له قطعاً ؛ لأن الجملة المضارعية الواقعة حالاً لا تقترن بالواو إلا بتقدير: ونحن نريد. . إلخ. (نجعلهم): معطوف على: ﴿نَمُنّ ﴾ منصوب مثله، والهاء ضمير متصل في محل نصب مفعول به أول. ﴿ الْوَرِيْدِ ﴾ : مفعول به ثان منصوب، وعلامة نصبه الياء. . . إلخ.

﴿ وَنُمَكِّنَ لَمُمَّ فِي ٱلْأَرْضِ وَنُرِيَ فِرْعَوْنَ وَهَامَانَ وَجُمُنُودَهُمَا مِنْهُم مَّا كَاثُواْ يَعْذَرُونَ ﴾

المشرح: ﴿وَنُكِنَ لَمُمْ فِي ٱلْأَرْضِ﴾: أرض مصر، والشام، وأصل التمكين أن تجعل للشيء مكاناً يتمكن فيه، ثم استعير للتسليط، وإطلاق الأمر. ﴿وَنُرِي فِرْعَوْنَ وَهَنمَن وَجُنُودَهُمَا﴾، وقرئ (يَرَى فرعونُ...) إلخ برفع هذه الأسماء. ﴿مِنْهُم ﴾ أي: من بني إسرائيل. ﴿مَّا كَانُواْ يَعْذَرُونَ ﴾ أي: يخافون من هلاكهم، وذهاب ملكهم على يد مولود منهم، والحذر والتحرز من الشر، ولا يغني حذر من قدر. هذا ؛ وهامان كان وزيراً لفرعون، وهو معين له على ضلاله، وكفره، وادعائه الربوبية.

تنبيه: قال ابن هشام ـ رحمه الله تعالى ـ في مغنيه: إنهم يعبرون عن الماضي، والآتي، كما يعبرون عن الشيء الحاضر قصداً لإحضاره في الذهن، حتى كأنه مشاهد حالة الإخبار، ومنه: قوله تعالى: ﴿وَثُرِيدُ أَن نَمُنَّ عَلَى ٱلَّذِينَ ٱسْتُضْعِفُواْ فِ ٱلْأَرْضِ اللَّي قوله تعالى: ﴿وَثُرِي فِرْعَوْنَ وَعُونَ وَوَعُونَ اللَّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ

الإعراب: ﴿وَنُمَكِنَ﴾: معطوف على: ﴿أَن نَمُنَّ﴾، والفاعل المستتر تقديره: «نحن». ﴿لَمُمْ فِي الْأَرْضِ﴾ متعلقان بمحذوف الْأَرْضِ﴾: جاران، ومجروران متعلقان بالفعل قبلهما. وقيل: ﴿فِي ٱلْأَرْضِ﴾ متعلقان بمحذوف

حال، وليس بشيء. ﴿وَنُرِيَ﴾: معطوف على ما قبله، والفاعل: "نحن". ﴿وَنِمُورِيَ﴾: مفعول به، وما بعده معطوف عليه. وعلى قراءة: (يرى) فهو فعل مضارع مرفوع وعلامة رفعه ضمة مقدرة على الألف للتعذر. (فرعونُ): فاعله بالرفع، والجملة الفعلية على هذه القراءة فيها معنى التعليل؛ إذ التقدير: وليرى فرعون...إلخ، ﴿وَجُنُودَهُمَا﴾: اسم معطوف، والهاء في محل جر بالإضافة، والميم والألف حرفان دالان على التثنية. ﴿وِنْهُمُ وَصوفة مبنية على السكون في بالفعل (نري) على القراءتين. ﴿مَا ﴾: اسم موصول، أو نكرة موصوفة مبنية على السكون في محل نصب مفعول به ثان على القراءة الأولى، أو مفعول واحد على القراءة الثانية، وكلاهما بصريان، لكن الأول رباعي فتعدى بالهمزة إلى مفعولين، والثاني ثلاثي يكتفي بمفعول واحد. ﴿كَانُولُ»: فعل ماض ناقص مبني على الضم، والواو اسمه، والألف للتفريق، والجملة الفعلية في محل نصب خبر (كان)، و(كان) واسمها وخبرها صلة ﴿مَا ﴾، أو صفتها، والعائد، أو الرابط محذوف؛ إذ التقدير: الذي، أو: شيئاً كانوا يحذرونه.

## ﴿ وَأَوْحَيْنَا ۚ إِلَىٰٓ أُمِّرِ مُوسَىٰٓ أَنْ أَرْضِعِيةٍ فَإِذَا خِفْتِ عَلَيْهِ فَكَأْلِقِيهِ فِ ٱلْمَيِّرِ وَلَا تَخَافِي ۗ وَلَا تَحْذَنِيَ ۚ إِنَّا رَآدُّوهُ إِلَيْكِ وَجَاعِلُوهُ مِنَ ٱلْمُرْسَلِينَ ﴿ ﴾

الشرح: ﴿وَأُوْحَيْنَا إِلَىٰ أُمِرِ مُوسَىٰ ﴿ الْحَلْفُ فِي هذا الوحي، فقيل: وحي إلهام، وقيل: كان في المنام، وقيل: كان جبريل يكلمها. وأجمع الجميع على أنها لم تكن نبية. هذا؛ وانظر الوحي في الآية رقم [٥٢] من سورة (الشعراء).

وهو لا يبكي، ولا يتحرك في حجرها. وفإذا خِفْتِ عَلَيْهِ أي: الذبح. وفَالْت ترضعه، وهو لا يبكي، ولا يتحرك في حجرها. وفإذا خِفْتِ عَلَيْهِ أي: الذبح. وفَالْقيهِ فِ ٱلْمِدِهِ أي: في البحر، والمراد به: نيل مصر، فأطلق عليه اسم اليم لعظمه. ووَلا تَخَافِى أي: عليه من الغرق، وقيل: الضياع. وولا تَحَرَفِنَ أي: على فراقه. وإنّ وَدُوهُ إليّك الله عن قريب بحيث تأمنين عليه، ونرده إليك بوجه لطيف لتربيه. ووَجَاعِلُوهُ مِنَ ٱلْمُرْسَلِينَ أي: من الأنبياء المرسلين مثل أجداده: يعقوب، وإسحاق، وإبراهيم. هذا؛ والفرق بين الخوف، والحزن: أن الخوف غم يلحق الإنسان لشر واقع، والمراد هنا فراق ولدها، والأخطار المحيطة به، فنهيت عنهما، وبشرت برده، وجعله من المرسلين. حكي أن الأصمعي رحمه الله تعالى قال: سمعت جارية أعرابية تنشد، وتقول:

بِي كُلِّهِ قَبَّلْتُ إِنْسَاناً بِغَيْرِ حِلِّهِ اللَّهِ كُلِّهِ فَانْتَصَفَ اللَّيْلُ وَلَمْ أُصَلِّهِ

أَسْتَغْفِرُ اللهَ لِلذَنْبِي كُلِّهِ مِثْلُ الْعُزَالِ نَاعِماً في ذَلِّهِ

فقلت: قاتلك الله ما أفصحك! فقالت: أو تعد هذا فصاحة مع قوله تعالى: ﴿وَأَوْحَيْنَا إِلَى أُمِّ مُوسَى أَنَ أَرْضِعِيةٍ ... ﴿ إِلَى أَمِن مُوسَى أَن أَرْضِعِيةٍ ... ﴿ إِلَى مَعدا ؛ والفعل ﴿ تَحْزَفِنَ ﴾ في هذه الآية من باب: فرح، وطرب، فهو لازم، ويأتي من باب: دخل، وقتل، فيكون متعدياً ، كما يكون متعدياً إذا أتى من الرباعى.

قال ابن عباس ـ رضي الله عنهما ـ: إن أم موسى لما تقاربت ولادتها، كانت قابلة من القوابل التي وكلهن فرعون بحبالى بني إسرائيل مصافية لأم موسى، فلما ضربها الطلق أرسلت إليها، وقالت لها: قد نزل بي ما نزل فلينفعني حبك إياي، فعالجت قبالها، فلما أن وقع موسى بالأرض هالها نور عَيْنَيْ موسى، فارتعش كل مفصل فيها، ودخل حب موسى قلبها، ثم قالت لها: يا هذه ما جئت حين دعوتني إلا مرادي قتل ولدك، ولكن وجدت لابنك حباً، ما وجدت حب شيء مثل حبه، فاحفظي ابنك، فإني أراه عدونا. فلما خرجت القابلة من عندها أبصرها بعض العيون، فجاؤوا إلى بابها ليدخلوا، فقالت أخته: يا أماه هذا الحرس بالباب.

فلفته بخرقة وألقته في التنور، وهو مسجور، فطاش عقلها، فلم تعقل ما تصنع، فلمّا دخلوا؛ فتشوا فلم يجدوا شيئاً ورأوا: أنَّ التنور مسجور، ورأوا أن أم موسى لم يتغير لها لون، ولم يظهر لها لبن في ثديها، فقالوا: ما أدخل القابلة؟ قالت: هي مصافية لي، فدخلت عليّ زائرة، فخرجوا من عندها، فرجع إليها عقلها، فقالت لأخته: أين الصبي؟ فقالت: لا أدري، فسمعت بكاء الصبي في التنور، فانطلقت إليه، وقد جعل الله النار عليه برداً وسلاماً، فاحتملته.

ثم إن أم موسى لما رأت إلحاح فرعون في طلب الصبيان؛ خافت على ابنها، فقذف الله في قلبها أن تتخذ تابوتاً له، ثم تقذف التابوت في النيل، فانطلقت إلى نجار من قوم فرعون، فاشترت منه تابوتاً صغيراً، فقال النجار: ما تصنعين بهذا التابوت؟ فقالت: ابن لي أخبئه في هذا التابوت، وكرهت الكذب، ولم تقل: أخشى عليه كيد فرعون، فلما اشترت التابوت وحملته، وانطلقت به، انطلق النجار إلى الذباحين؛ ليخبرهم بأمر أم موسى، فلما هم بالكلام أمسك الله لسانه، فلم يطق الكلام، وجعل يشير بيديه، فلم تدر الأمناء ما يقول، فلما أعياهم أمره، قال كبيرهم: اضربوه! فضربوه، وأخرجوه، فلما انتهى النجار إلى موضعه؛ رد الله عليه لسانه، فتكلم، فانطلق أيضاً يريد الأمناء. فأتاهم؛ ليخبرهم، فأخذ الله لسانه، وبصره، فلم يطق الكلام، ولم يبصر شيئاً، فضربوه، وأخرجوه، وبقي حيران، فجعل لله عليه: إن رد عليه لسانه، وبصره ألاَّ يدل عليه، وأن يكون معه فيحفظه حيثما كان. فعرف الله صدقه، فرد الله عليه لسانه، وبصره، فخر لله ساجداً، فقال: يا رب فيحفظه حيثما كان. فعرف الله صدقه، فرد الله عليه لسانه، وبصره، فخر لله ساجداً، فقال: يا رب الكشاف قريب منه. أقول: وهذا النجار هو مؤمن آل فرعون الذي سيأتي ذكره في سورة (غافر) - إن الكشاف قريب منه. أقول: وهذا النجار هو مؤمن آل فرعون الذي سيأتي ذكره في سورة (غافر) - إن شاء الله تعالى - بقوله جل شأنه: ﴿ وَقَالَ رَجُلُ مُؤْمِنٌ مَن الذي سيأتي ذكره في سورة (غافر) - إن

هذا؛ وقد اختلف في اسم أم موسى، فقيل: اسمها: يوحنانذ، وقيل: اسمها: لوخا بنت هاند، بن لاوي بن يعقوب، وقيل: اسمها أيارخا. وقيل: أيارختْ. وقيل: بوخابذ. وقيل: يوخابيل. وقيل: غير ذلك، والمشهور: أنه حَنَّة، والله أعلم، أما زوجها فهو: عمران، ـ ويقال بالعبري: عمرام ـ ابن قاهت بن لاوي، بن يعقوب فهو ابن عمها. وينبغي أن تعلم أن عمران أبا موسى غير عمران أبي مريم أم عيسى؛ لأن بين العمرانين ألفاً وثمانمئة سنة. وانظر الآية رقم [19] الآتية.

وَلَاكَ: الواو: حرف عطف. (لا): ناهية جازمة. وَتَحَافِى: فعل مضارع مجزوم به: (لا) وعلامة جزمه حذف النون؛ لأنه من الأفعال الخمسة، وياء المؤنثة المخاطبة فاعله، والجملة الفعلية معطوفة على جواب (إذا) لا محل لها مثلها، وجملة: ﴿وَلا تَحَرَفَ معطوفة على ما قبلها، لا محل لها أيضاً. ﴿إِنَّاكَ: حرف مشبه بالفعل، و(نا) ضمير متصل في محل نصب اسمها، حذفت نونها، وبقيت الألف دليلاً عليها. ﴿رَادُوهُ نَخبر (إن) مرفوع، وعلامة رفعه الواو نيابة عن الضمة؛ لأنه جمع مذكر سالم، وحذفت النون للإضافة، والهاء ضمير متصل في محل جر بالإضافة. من إضافة اسم الفاعل لمفعوله، وفاعله مستتر فيه. ﴿إِليَّكِ نَجار ومجرور متعلقان بر ﴿رَادُوهُ نَا معطوف على: ﴿رَادُوهُ نَا هو مثله في إعرابه. ﴿مِنَ ٱلمُرْسَلِينَ نَا المُسَلِينَ ومجرور متعلقان بر (جاعلوه) معطوف على: ﴿رَادُوهُ في وهو مثله في إعرابه. ﴿مِنَ ٱلمُرْسَلِينَ والجملة الاسمية: ﴿إِنَّا ومجرور متعلقان بر: (جاعلوه) وهما في محل نصب مفعوله الثاني، والجملة الاسمية: ﴿إِنَّا عليل للنهي، لا محل لها.

## ﴿ فَٱلْنَقَطَهُ وَ ءَالُ فِرْعَوْنَ لِيَكُونَ لَهُمْ عَدُوًّا وَحَزَنًا إِنَّ فِرْعَوْنَ وَهَنَمَنَ وَجُنُودَهُمَا كَانُواْ خَلَطِعِينَ ﴾ وَهُنَمَنَ وَجُنُودَهُمَا كَانُواْ خَلَطِعِينَ ﴾

الشرح: قال ابن عباس - رضي الله عنهما - وغيره: كان لفرعون يومئذ بنت، ولم يكن له غيرها، وكانت من أكرم الناس عليه، وكان لها كل يوم ثلاث حاجات ترفعها إليه، وكان بها برص شديد، وكان فرعون قد جمع لها الأطباء، والسحرة، فنظروا في أمرها، فقالوا: أيها الملك، لا تبرأ البنت من برصها إلا من قبل البحر، يوجد فيه شبه الإنسان، فيؤخذ من ريقه، فيلطخ به برصها، فتبرأ من ذلك، وذلك في يوم كذا ساعة كذا حين تشرق الشمس، فلما كان ذلك اليوم غدا فرعون إلى مجلس له على شفير النيل، ومعه امرأته آسية بنت مزاحم، وأقبلت بنت فرعون في جواريها حتى جلست على شاطئ النيل مع جواريها تلاعبهن، وتنضح الماء على وجوههن؛ إذ أقبل النيل بالتابوت تضربه الأمواج، فقال فرعون: إن هذا لشيء في البحر قد تعلق بالشجر؛ ائتوني به.

فابتدروه بالسفن من كل ناحية حتى وضعوه بين يديه، فعالجوا فتح الباب فلم يقتدروا عليه، وعالجوا كسره فلم يقدروا عليه، فدنت آسية، فرأت في جوف التابوت نوراً لم يره غيرها، فعالجته، ففتحت الباب، فإذا هي بصبي صغير في التابوت، وإذا نور بين عينيه، وقد جعل الله رزقه في إبهامه، يمص منه لبناً، فألقى الله محبته في قلب آسية، وأحبه فرعون، وأقبل عليه، وأقبلت عليه بنت فرعون، فلما أخرجوا الصبي من التابوت عمدت إلى ما يسيل من أشداقة من ريقه، فلطخت به برصها، فبرأت، ثم قبلته، وضمته إلى صدرها.

فقالت الغواة من قوم فرعون: أيها الملك إنا نظن أن هذا المولود هو الذي نحذر منه من بني إسرائيل رمي به في النيل فزعاً منك، فهم فرعون بقتله، فقالت آسية: ﴿قُرَّتُ عَيْنِ لِي وَلكَ لاَ نَقْتُلُوهُ عَسَىٰ أَن يَنفَعَنَا ﴾ أي: فنصيب منه خيراً، نتخذه ولداً، وكانت لا تلد، فاستوهبت موسى من فرعون، فوهبه لها، وقال فرعون: أما أنا فلا حاجة لي فيه، قال رسول الله على: «لوْ قَالَ يومَئِذِ قرَّةُ عين لي، كما هُوَ لَكِ؛ لهداهُ اللهُ كما هَدَاها الله». فقيل لآسية: سمّيه، قالت: سميته موسى؛ لأنا وجدناه في الماء والشجر؛ لأن (مو) هو الماء، و(سا) هو الشجر. انتهى. خازن بحروفه.

هذا؛ وقد قرئ: (حزنا) بفتحتين، وبضم فسكون، وهما لغتان مثل: العَدم، والعُدْم، والسَّقَم، والسُّقُم، والسُّقُم، والرَّشُد، والحزن: ضد الفرح، والسرور، يحصل للإنسان بسبب مصائب الدهر، ومتاعب الدنيا، وآل فرعون لقوا من موسى ـ على نبينا، وعليه ألف صلاة وألف سلام ـ ما لقوا من الهم، والغم، والحزن، وما آل إليه أمرهم من الهلاك، والدمار، وقد تفرد المجلال ـ رحمه الله ـ بتفسير حزناً، فقال: يستعبد نساءهم. قال الجمل ـ رحمه الله تعالى ـ: ظاهر هذه العبارة: أنَّ موسى بعد غرق القبط كان يستعبد نساءهم؛ أي: يعاملهن معاملة العبيد

في التسخير في الأعمال، ولم نر من ذكر هذا في هذه القصة في سائر مواضعها في القرآن. ويمكن أن يقال: المراد باستعباده نساءهم: تذليلهن، أي: تصييرهن أذلاء ضعفاء لعدم الرجال الذين يقومون عليهن بالخدمة والنفقة. فليتأمل انتهى. بحروفه.

وَإِنَّ فِرْعَوْنَ وَهَمَن وَجُنُودَهُمَا كَانُواْ خَطِعِينَ أِي: في كل شيء، فليس ببدع منهم أن قتلوا ألوفاً لأجله، ثم أخذوه يربونه؛ ليكبر، ويفعل بهم ما كانوا يحذرون، أو كانوا مذنبين، فعاقبهم الله تعالى بأن ربى عدوهم على أيديهم. هذا؛ واللام بقوله: ﴿لِيَكُونَ السمى لام العاقبة، ولام الصيرورة؛ لأنهم أخذوه؛ ليكون لهم قرة عين، فكان عاقبة ذلك أن كان لهم عدواً، وحزناً، فذكر الحال بالمآل، كما قال الشاعر:

ولِـلْـمَـنَـايَـا تُـرَبِّـي كُـلُّ مُـرْضعَةٍ وَدُورُنَـا لِـخَـرابِ الـدَّهْـرِ نَـبْـنِـهَـا وقال آخر: [الطويل]

فَلِلْمَوْتِ تَغْذُو الْوَالِدَاتُ سِخَالَهَا كَمَا لِخَرابِ الدُّورِ تُبْنى الْمَسَاكِنُ وقال عبد الله بن الزِّبَعْرى:

فَإِنْ يِكُنِ الموتُ أَفْنَاهُمُ فَلِلْمَوْتِ مَا تَلِدُ الْوَالِدَه

وهذا قول الكوفيين، وقد أنكر البصريون، ومن تابعهم لام العاقبة. قال الزمخشري: والتحقيق: أنها لام العلة، وأن التعليل فيها وارد على طريق المجاز دون الحقيقة، وبيانه أنه لم يكن داعيهم إلى الالتقاط أن يكون لهم عدواً وحزناً، بل المحبة والتبني، غير أن ذلك لما كان نتيجة التقاطهم له، وثمرته؛ شبه بالداعي الذي يفعل الفعل لأجله، فاللام مستعارة لما يشبه التعليل، كما استعير الأسد لمن يشبه بالأسد. انتهى. مغنى اللبيب.

هذا؛ وينبغي أن تدرك معي: أن كل مخلوق ذي روح حبس عنه الهواء بضع دقائق يموت بلا شك، فكيف بقي هذا المخلوق الصغير الضعيف حياً داخل صندوق محكم الإغلاق؟! إن هي إلا معجزة رب الأرض، والسماء الذي حفظ له روحه دون إزهاق ساعات، وساعات مضت بين إلقائه في النيل، والتقاطه منه، وما أشبه هذه المعجزة بمعجزة يونس ـ على نبينا، وعليه ألف صلاة، وألف سلام ـ الذي التقمه الحوت، وجاب به أعماق البحار، وبقي حياً أيضاً حتى نبذه إلى شاطئ البحر بأمر الله الواحد القهار.

 ﴿لِيَكُونَ﴾: فعل مضارع ناقص منصوب بد: «أن» مضمرة بعد اللام، واسمه يعود إلى: ﴿مُوسَىٰ ﴿ وَلَهُمْ ﴾: جار ومجرور متعلقان بما بعدهما على التنازع. ﴿عَدُوّا ﴾: خبر (يكون). ﴿وَحَرَنًا ﴾: معطوف عليه، و«أن» المضمرة والفعل المضارع في تأويل مصدر في محل جر باللام، والحار والمجرور متعلقان بالفعل قبلهما. ﴿إِنَ ﴾: حرف مشبه بالفعل. ﴿وَعُونَ ﴾: اسم ﴿إِنَ ﴾. ﴿وَهَنَمُن ﴾: معطوف عليه. ﴿وَجُنُودَهُمَا ﴾: معطوف أيضاً على ﴿وَعُونَ ﴾، والهاء اسم ﴿إِنَ ﴾. ﴿وَهَنَمُن ﴾: معطوف أيضاً على ﴿وَعُونَ ﴾، والهاء ضمير متصل في محل جر بالإضافة، والميم والألف حرفان دالان على التثنية. ﴿كَانُوا ﴾: فعل ماض ناقص مبني على الضم، والواو اسمه، والألف للتفريق. ﴿خَلِطِينَ ﴾: خبر كان منصوب... إلخ، والجملة الفعلية في محل رفع خبر ﴿إِنَ ﴾، والجملة الاسمية تعليلية. وقال الجمل: معترضة بين الجملتين المتعاطفتين جملة: ﴿وَقَالَتِ ﴿ وَقَالَتِ ﴿ وَجَمِلَة : ﴿ وَالْخَمَلَة الْعَلَمُ وَمِنْ المتعاطفتين جملة : ﴿وَقَالَتِ ﴿ وَجَمِلَة : ﴿ وَالْمُونَ المتعاطفتين جملة : ﴿ وَقَالَتِ ﴿ وَجَمِلَة : ﴿ وَالْمَعَلَ المتعاطفتين جملة : ﴿ وَقَالَتُ وَجَمِلَة : ﴿ وَالْحَمَلَة اللهُ وَجَمِلَة : ﴿ وَالْحَمَلَة اللهُ عَلَيْ الْتَعَلَيْ وَالْحَمَلَة اللهُ عَلَيْ الْعَلَيْ وَالْحَمَلَة اللهُ وَجَمِلَة : ﴿ وَقَالَتُ مِنْ الْحَمَلَة اللهُ المتعاطفتين جملة : ﴿ وَقَالَتُ مِنْ الْعَلَيْ وَجَمِلَة : ﴿ وَالْمَعَلَ اللهُ وَالْعُلَا اللهُ وَالْعَلَيْ وَالْمُلْعُلُونَ وَالْمُولِيْ الْعَلَيْ وَالْمُنْ الْعَلَقُلُهُ وَالْمُولِيْ الْعَلَيْ وَالْمُلْعُلِيْ وَالْمُلُونُ وَالْمُولِيْ وَالْمُنْ الْعُلَادُ الْعُلَادُ الْعُلِيْ وَالْمُلُونُ الْعُلُونُ وَالْمُلْوِلُونُ الْمُولِيْ الْعُلْدُ الْعُلَالُهُ اللهُ عَلَيْ الْعُلَالُهُ اللهُ عَلَيْ الْعُلَادُ السَّاعِلَالِهُ الْعُلَالُونُ الْعُلَالُهُ اللهُ عَلَيْ الْعُلَالُهُ اللهُ عَلَيْ الْعُلَالُهُ وَالْمُنْ الْعُلِيْ الْعُلْدُ اللَّهُ وَالْمُنْ الْعُلْمُ الْعُلَالُهُ الْعُلَالُونُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ اللَّهُ الْعُلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْعُلْمُ اللَّهُ الْعُلْمُ اللَّهُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ اللَّهُ الْعُلْمُ اللَّهُ اللَّهُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ اللَّهُ الْعُلْمُ اللَّهُ الْعُلُولُ اللَّهُ الْعُلُولُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ اللَّهُ

﴿ وَقَالَتِ آمْرَأَتُ فِرْعَوْنَ قُرَّتُ عَيْنِ لِي وَلَكَّ لَا نَقْتُلُوهُ عَسَىٰٓ أَن يَنفَعَنَآ أَوْ نَتَخِذَهُۥ ۗ وَلَدًا وَهُمْ لَا يَشْعُرُونَ ﴾

المشرح: ﴿وَقَالَتِ آمَرَأَتُ فِرْعَوْبَ ﴾ أي: لفرعون حين أخرجته من التابوت. ﴿قُرَّتُ عَيْنِ لِي وَلَكَ ﴾: الخطاب لفرعون، وانظر شرح: ﴿قُرَّتُ عَيْنِ ﴾ في الآية رقم [٧٤] من سورة (الفرقان). ﴿لَا نَقْتُلُوهُ ﴾: خاطبته بلفظ الجمع للتعظيم. ﴿عَسَىٰ أَن يَنفَعَنَا ﴾: لأن فيه مخايل اليمن، والبركة، ودلائل النفع، وذلك لما رأت منه ما ذكرته في الآية السابقة. ﴿أَوْ نَتَخِذُهُ وَلِدًا ﴾ أي: نتبناه، فإنه أهل له. ﴿وَهُمُ لَا يَشْعُرُونَ ﴾: أن التقاطه، وتربيته وبال عليهم.

تنبيه: امرأة فرعون هي آسية بنت مزاحم، وكانت من خيار النساء، ومن بنات الأنبياء، وكانت أمَّاً للمساكين، ترحمهم، وتتصدق عليهم، قالت لفرعون وهي قاعدة إلى جنبه على شاطئ النيل حين التقطوا موسى: هذا أكبر من ابن سنة، وأنت تذبح ولدان هذه السنة، فدعه يكون عندي، وقيل: إنها قالت له: إنه أتانا من أرض أخرى، وليس هو من بني إسرائيل، فاستحياه فرعون، وألقى الله محبته في قلبه. قال ابن عباس ـ رضي الله عنهما ـ: لو أن عدوَّ الله قال في موسى، كما قالت آسية: لنفعه الله به، ولكنه أبى للشقاء الذي كتبه الله عليه. انتهى. خازن. وفي أبي السعود: وآسية بنت مزاحم بن عبيد بن الريان بن الوليد، الذي كان فرعون مصر في زمن يوسف الصديق عليه السلام. انتهى.

أقول: أعتمد: أنها من بني إسرائيل، وقيل: إنها بنت عم موسى، وقد تزوجها فرعون قهراً، ولم تنجب منه أولاداً، وقد آمنت بموسى وصدَّقته، كما ستعرفه في آخر سورة (التحريم) إن شاء الله تعالى. وعن أبي موسى الأشعري - رضي الله عنه -: أن رسول الله ﷺ قال: «كَمُلَ مِنَ الرِّجَال كَثِيرٌ، وَلَمْ يَكُمُلُ مِنَ النِّساءِ إِلَّا مَرْيَمُ بِنتُ عِمْرانَ، وآسِيَةُ امْرَأَةُ فِرْعَوْنَ، وَخَدِيجةُ بِنْتُ

خُوَيْلِد، وَفَضْلُ عائِشَةَ عَلَى النِّسَاءِ كَفَضْلِ النَّرِيدِ عَلَى سائِرِ الطَّعام». متفق عليه. وعن أنس ـ رضي الله عنه ـ قال: قال رسول الله ﷺ: «حَسْبُكَ مِنْ نِسَاءِ الْعَالَمِينَ مَرْيَمُ بِنْتُ عِمْرَانَ، وَخَدِيجَةُ بِنْتُ خُوَيْلِدٍ، وَفَاطِمةُ بِنْتُ مُحَمَّدٍ، وآسِيَةُ امْرَأَةُ فِرْعَوْنَ». أخرجه الترمذي، وورد أن النبي ﷺ يتزوج مريم، وآسية في الجنة، وأخت موسى بن عمران.

فقد روى الزبير بن بكار: أن رسول الله على قال لخديجة \_ رضي الله عنها \_: «أَشَعَرْتِ أَنَّ اللهَ وَقَد روى الزبير بن بكار: أن رسول الله على قال لخديجة \_ رضي الله عنها \_: «أَشَعَرْتِ أَنَّ اللهُ وَكُلْتُومَ أُخْتَ مُوسَى، وآسِيةَ امرأةَ فرعونَ؟ فقالت: اللهُ أخبركَ بذلِك؟ فقال: نَعَمْ، فَقَالتْ: بالرَّفَاءِ والْبَنِينَ». انتهى. وهذا كان منه على قرب وفاتها \_ رضى الله عنها \_ وأرضاها.

الإعراب: ﴿وَقَالَتِ﴾: الواو: حرف عطف. (قالت): فعل ماض، والتاء للتأنيث. ﴿ أَمْرَأْتُ ﴾: فاعله، والجملة الفعلية معطوفة على جملة: (التقطه. . . ) إلخ لا محل لها مثلها، و﴿ ٱمْرَأَتُ ﴾ مضاف، و﴿ فِرْعَوْنَ ﴾ مضاف إليه مجرور...إلخ. ﴿ فُرَّتُ ﴾: خبر مبتدأ محذوف، أي: هو قرة. وقال النحاس: وفيه وجه آخر بعيد، ذكره أبو إسحاق، قال: يكون رفعاً بالابتداء، والخبر جملة: ﴿لَا نُقْتُلُوهُ﴾. وإنما بَعُد؛ لأنه يصير المعنى: أنه معروف بأنه قرة عين. وجوازه أن يكون المعنى: إذا كان قرة عين لي ولك؛ فلا تقتلوه. ويجوز النصب بمعنى: لا تقتلوه قرة عين لي، ولك، ولم أر قراءة بالنصب. تأمَّل. و﴿قُرَّتُ ﴾ مضاف، و﴿عَيْنِ ﴾ مضاف إليه، ﴿لِّي ﴾: جار ومجرور متعلقان بـ: ﴿فُرَتُ﴾، أو بمحذوف صفة له. (لك): جار، ومجرور، معطوفان على ما قبلهما، وجملة: «هو قرَّة. . . » إلخ في محل نصب مقول القول. ﴿لَا﴾: ناهية جازمة. ﴿نَقْتُلُوهُ﴾: فعل مضارع مجزوم به: ﴿لاَهُ الناهية، وعلامة جزمه حذف النون... إلخ، والواو فاعله، والهاء مفعول به، والجملة الفعلية في محل نصب مقول القول. ﴿عَسَىٰ ﴾: فعل ماض جامد تام هنا مبني على فتح مقدر على الألف للتعذر. ﴿أَنَ ﴾: حرف مصدري، ونصب ﴿ يَنفَعَنَا ﴾: فعل مضارع منصوب بـ: ﴿ أَن ﴾، والفاعل يعود إلى ﴿ مُوسَى ﴾، و(نا): مفعول به، وأن والفعل بعدها في تأويل مصدر في محل رفع فاعل ﴿عَسَىٰ ﴾. هذا؛ وإن كانت ﴿عَسَىٰ ﴾ ناقصة فاسمها ضمير مستتر والمصدر المؤول في محل نصب خبرها. والأول أقوى؛ لأنه لا مرجع للضمير. تأمَّل، والجملة الفعلية في محل نصب مقول القول. ﴿أَوُّ ﴾: حرف عطف. ﴿نَتَّخِذَهُ﴾: فعل مضارع معطوف على ما قبله، والفاعل مستتر تقديره: "نحن"، والهاء مفعول به أول. ﴿وَلَكَا﴾: مفعول به ثان. ﴿وَهُمُ ﴾: الواو: واو الحال. (هم): ضمير منفصل مبني على السكون في محل رفع مبتدأ. ﴿لَا﴾: نافية. ﴿يَشْعُرُونَ﴾: فعل مضارع مرفوع. . . إلخ، والواو فاعله، والجملة الفعلية في محل رفع خبر المبتدأ، والجملة الاسمية ﴿وَهُمُ ٥٠٠٠﴾ إلخ في محل نصب حال من (آل فرعون) والرابط: الواو، والضمير، الذي رأيت تقديره في الشرح.

## ﴿ وَأَصْبَحَ فُوَادُ أُمِّرِ مُوسَى فَكَرِغًا إِن كَادَتَ لَنُبَدِى بِهِ لَوْلَا أَن رَّبَطْنَا عَلَى وَلَبِهَا لِتَكُونَ مِنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴿ ﴾ وَلَلْهِمَا لِتَكُونَ مِنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴿ ﴾

المشرح: ﴿وَأَصْبَحَ﴾: صار، فليست أصبح على بابها من التوقيت في الصباح. وقيل: المراد ألقته ليلاً، فأصبح فؤادها في النهار فارغاً. والفؤاد: القلب، والجمع: أفئدة، ومعنى ﴿فَرَغًا ﴾: صفراً من العقل؛ لما دهمها من الخوف، والحيرة لمَّا سمعت بوقوعه في يد فرعون، كقوله تعالى: ﴿وَأَفْيَدُ ثُهُمْ هَوَا اللهُ عنه ـ: [الوافر]

أَلَا أَبْلِعِ أَبَا سُفْ يَانَ عَنِّي فَأَنْتَ مُ جَوَّفٌ نَخِبٌ هَوَاءُ

وقيل: المعنى: خالياً من ذكر كل شيء في الدنيا إلا من ذكر موسى. وقيل: معناه: ناسياً للوحي الذي أوحاه الله إليها حين أمرها أن تلقيه في اليم بقوله: ﴿وَلَا تَخَافِى وَلَا تَحَرَٰنَ ۖ ﴾، والعهد الذي عهده إليها أن يرده إليها، ويجعله من المرسلين.

﴿إِن كَادَتُ أِي: إنها قاربت. ﴿لَنُبِّدِي بِهِ أِي: لتظهر أمره. قال ابن عباس ـ رضي الله عنهما ـ: أي: تصيح عند إلقائه في يد فرعون: وا ابْنَاهْ. ﴿لَوْلا أَن رَّبَطْنَا عَلَى قَلْبِهَا ﴾ أي: بالصبر، والثبات. ﴿لِتَكُونَ مِنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴾ أي: من المصدقين بوعد الله إياها. قال يوسف بن الحسين ـ رحمه الله تعالى ـ: أمرت أم موسى بشيئين، ونهيت عن شيئين، وبشرت ببشارتين، فلم ينفعها الكل حتى تولى الله حياطتها، فربط على قلبها. انتهى. نسفي ؛ أي: بالصبر، والثبات، وقوة الإيمان، والله يتولى الصالحين. وفيه استعارة تصريحية تبعية ؛ لأن الربط هو الشد بالحبل.

الإعراب: ﴿وَأَصْبَحُ: الواو: حرف عطف. (أصبح): فعل ماض ناقص. ﴿فُوَادُ﴾: اسم (أصبح)، وهو مضاف، و ﴿أُورُ مضاف إليه مجرور... إلخ. ﴿وَنَوَ عُلَى مضاف إليه مجرور... إلخ. ﴿وَنَوَ عُلَى مَا قبلها، لا محل لها مجرور... إلخ. ﴿وَنَوَ عُلَى مَا قبلها، لا محل لها مثلها، وهي من جملة تفسير ﴿نَيَا مُوسَىٰ وَفِرَعُونَ ﴾. ﴿إِن المحل له، واسمه ضمير مستتر لها. ﴿كَادَتُ نعل ماض ناقص، والتاء للتأنيث حرف لا محل له، واسمه ضمير مستتر تقديره: «هي»، يعود إلى ﴿أُمِ مُوسَىٰ ﴾. ﴿لَنُبْدِ ﴾: اللام: هي الفارقة بين النفي والإثبات. (تبدي): فعل مضارع مرفوع، وعلامة رفعه ضمة مقدرة على الياء للثقل، والفاعل يعود إلى ﴿أُمِ مُوسَىٰ ﴾. ﴿لَوُلَا ﴾: حرف امتناع لوجود متضمن معنى الشرط. ﴿ وَالجملة الفعلية في محل نصب خبر: ﴿كَادَتُ ﴾، والجملة الفعلية هذه مستأنفة، لا محل لها. ﴿ لَوَلَا ﴾: حرف امتناع لوجود متضمن معنى الشرط. ﴿ أَنَ ﴾: حرف مصدري ونصب. ﴿ رَبُطْنَ ﴾: فعل ماض مبني على السكون، وهو في محل نصب بر ﴿ أَنَ ﴾ والفعل في تأويل مصدر في محل رفع مبتدأ، والخبر محذوف به ﴿ أَنَ ﴾ و (نا): فاعله، و ﴿أَنَ ﴾ والفعل في تأويل مصدر في محل رفع مبتدأ، والخبر محذوف

وجوباً، والجملة الاسمية ابتدائية، وحالة محل شرط ﴿ لَوْلاً ﴾. وجواب ﴿ لَوَلاً ﴾ محذوف لدلالة ما قبله عليه، التقدير: لولا رَبُّطُنَا على قلبها موجود؛ لأبدت به. ﴿ عَلَى قَلْبِهَا ﴾: متعلقان بالفعل قبلهما، و(ها): ضمير متصل في محل جر بالإضافة. ﴿ لِتَكُونَ ﴾: فعل مضارع ناقص منصوب ب: ﴿ أَن ﴾ مضمرة بعد لام التعليل، واسمه مستتر تقديره: «هي » يعود إلى: ﴿ أُمِّ مُوسَى ﴾ . ﴿ مِنَ الْمُؤْمِنِينَ ﴾ : جار ومجرور متعلقان بمحذوف خبر (تكون)، و: «أن » المضمرة، والفعل (تكون) في تأويل مصدر في محل جر باللام، والجار والمجرور متعلقان بالفعل: ﴿ رَبُطْنَا ﴾ . تأمل، وتدبر .

## ﴿ وَقَالَتْ لِأُخْتِهِ عُصِّيةً فَبَصُرَتْ بِهِ عَن جُنُبٍ وَهُمُ لَا يَشْعُرُونَ ﴿ ﴾

الشرح: ﴿وَقَالَتُ ﴾ أي: أم موسى. ﴿لِأُخْتِهِ ﴾: أخت موسى، واسمها: مريم بنت عمران وافق اسمها اسم مريم أم عيسى على نبينا، وعليهم جميعاً ألف صلاة، وألف سلام، وذكر ذلك السهيلي، والثعلبي، وذكر الماوردي عن الضحاك: أن اسمها: كلثمة. وقال السهيلي: اسمها: كلثوم، جاء ذلك في حديث الزبير بن بكار، انظره في الآية رقم [٩]. ﴿قُصِّيةٍ ﴾: اتبعي أثره حتى تتعرفي خبره. هذا؛ وقص الخبر: أخبر به، والقصص: تتبع الأثر، وسميت الحكاية: قصة؛ لأن الذي يقص الحديث يذكر تلك القصة شيئاً فشيئاً.

﴿ فَبَصُرَتْ بِهِ عَن جُنْبِ ﴾: عن بعد، قيل: كانت تمشي جانباً، وتنظره اختلاساً، تري: أنها لا تنظره. و «بصر» من الباب الخامس. ﴿ وَهُمُ لَا يَشْعُرُونَ ﴾: أنها أخته، وأنها تراقبه، فكانت تسير على شاطئ النيل بعيداً عنه حتى دخلوا القصر، وأخذوا يبحثون عن مرضع ترضعه.

الإعواب: ﴿وَقَالَتُ ﴾: الواو: حرف عطف. (قالت): فعل ماض، والتاء للتأنيث، والفاعل يعود إلى ﴿أُمِّ مُوسَى ﴾. ﴿لِأُخْتِهِ ﴾: متعلقان بالفعل قبلهما، والهاء ضمير متصل في محل جر بالإضافة. ﴿قُصِّيةٍ ﴾: فعل أمر مبني على حذف النون؛ لأن مضارعه من الأفعال الخمسة، والياء فاعله، والهاء مفعول به، والجملة الفعلية في محل نصب مقول القول، وجملة: ﴿وَقَالَتُ … ﴾ إلخ معطوفة على ما قبلها لا محل لها أيضاً. ﴿فَهَصُرَتُ ﴾: الفاء: حرف عطف، وتعقيب. (بصرت): فعل ماض، والتاء للتأنيث، والفاعل يعود إلى (أخته) تقديره: «هي». ﴿يهِ ﴾: جار ومجرور متعلقان بالفعل قبلهما. ﴿عَن جُنُ ﴾: جار ومجرور متعلقان بمحذوف حال من فاعل (بصرت) المستتر؛ أي: بصرت به مستخفية كائنة عن جنب، أو من الضمير حال من فاعل (بصرت) المستتر؛ أي: بصرت به مستخفية كائنة عن جنب، أو من الضمير المجرور بالباء؛ أي: بعيداً منها، وجملة: ﴿فَنَصُرَتُ … ﴾ إلخ معطوفة على جملة: (قالت...) الظر الآية رقم [٩] ففيها الكفاية محلاً، وإعراباً.

## ﴿ وَحَرَّمْنَا عَلَيْهِ ٱلْمَرَاضِعَ مِن قَبْلُ فَقَالَتْ هَلْ أَدُلُّكُمُ عَلَىٰٓ أَهْلِ بَيْتِ يَكُفُلُونَهُ لَكُمْ وَهُمْ لَهُ نَصِحُونَ ﴿ ﴾

المشرح: ﴿وَحَرَّمْنَا عَلَيْهِ ٱلْمَرَاضِعَ مِن قَبْلُ﴾ أي: منعناه من قبول ثدي مرضعة غير أمه، فلم يقبل ثدي واحدة من المراضع المحضرة، قبل مجيء أمه، وأخته. والتحريم استعارة للمنع؛ لأن من حرم عليه الشيء؛ فقد منعه، وذلك؛ لأن الله منعه أن يرضع ثدياً غير ثدي أمه، وقد أهمهم ذلك. هذا؛ وإن الحكم الشرعي وإن نسب إلى ذات، فالطلب لا يتعلق إلا بالأفعال، نحو قوله تعالى: ﴿حُرِّمَتُ عَلَيْكُمُ أَمُّهَ كُمُّمُ أَي عرم الاستمتاع بهن، وقوله: ﴿حُرِّمَتُ عَلَيْكُمُ ٱلْمَيْتُهُ أَلَيْتَهُ الله وقوله: ﴿حُرِّمَتُ عَلَيْكُمُ الْمَيْتَ عُلَيْمَ مَلِيّبَتٍ أَي تناولها، لا أكلها، لتناول شرب ألبان الإبل، وقوله تعالى: ﴿وَاللهُ مُرْمَع بضم الميم، وكسر الضاد، وترك التاء إما لاختصاصه بالنساء، أو لأنه بمعنى: شخص مرضع، وفي سورة (الحج): ﴿ تَذْهَلُ كُلُ مُرْضِعَةٍ عَمَّا أَرْضَعَتُ لذا قيل: مرضعة بالتاء لمن مرضع، وبلا تاء لمن شأنها الإرضاع، وإن لم تباشره، قال امرؤ القيس يخاطب ابنة باشرت الإرضاع، وبلا تاء لمن شأنها الإرضاع، وإن لم تباشره، قال امرؤ القيس يخاطب ابنة عمه عنيزة:

#### فَمِثْلِكِ حُبْلَى قَدْ طَرَقْتُ ومُرْضِعِ فَأَنْهَيْتُهَا عَنْ ذِي تَمَائِمَ مُحْوِلِ

هذا؛ ويقال: لم يؤنث مرضع في بيت امرئ القيس، ونحوه؛ لأن المراد النسبة، أي: ذات إرضاع، أو ذات رضيع، ومثلها: حائض، وطالق، وحامل. والاسم إذا كان من هذا القبيل عرته العرب من علامة التأنيث، كما قالوا: امرأةٌ لابنٌ تامِرٌ، أي: ذات لبن، وذات تمر، ورجل لابنٌ تامرٌ، أي: ذو لبن، وذو تمر، ومنه قوله تعالى: ﴿السَّمَاءُ مُنفَطِرٌ بِدِّ، نص الخليل على أن المعنى: السماء ذات انفطار به؛ لذلك تجرد لفظ منفطر من علامة التأنيث، بخلاف ما إذا بني الوصف على الفعل؛ أنث، فتقول: أرضعت فهي مرضعة كما في آية الحج. والجمع: مراضع، ومراضيع، ومرضعات.

﴿ فَقَالَتُ هَلَ أَذُكُمُ عَلَىٰ اَهْلِ بَيْتِ يَكُفُلُونَهُ لَكُمْ أَي : يتولون تربيته، ورضاعه، وإنما قالت لهم ذلك حين رأت رغبتهم في إيجاد امرأة يقبل ثديها، وحرصهم على حياة الطفل الذي يبكي بين أيديهم من شدة جوعه. ﴿ وَهُمْ لَهُ نَصِحُونَ ﴾ أي: لا يمنعونه ما ينفعه من تربيته، وغذائه، والنصح: إخلاص العمل من شوائب الفساد. قيل: لما قالت لهم ذلك، قالوا: إنك قد عرفت هذا الغلام فدلينا على أهله، قالت: لا أعرفه، ولكن قلت: وهم ناصحون للملك، وقيل: إنها قالت: إنما قلت ذلك رغبة في سرور الملك، واتصالنا به. وقيل: قالوا: من هي؟ قالت: أمي، قالوا: أولأمك ولد؟ قالت نعم هارون، وكان هارون على نبينا، وعليه ألف صلاة وألف سلام قد ولد في السنة التي لا يقتل فيها

الغلمان، قالوا: صدقت فائتينا بأمك، فانطلقت إليها، وأخبرتها بحال ابنها، وجاءت بها إليهم، فلما وجد الصبي ريح أمه قبل ثديها، وجعل يمصه حتى امتلأ جنباه رياً. انتهى. خازن.

روي: أنهم قالوا لأم موسى حين قبل ثديها، والتقمه: كيف ارتضع منك، ولم يرتضع من غيرك؟! فقالت: إني امرأة طيبة الريح، طيبة اللبن، لا أكاد أوتى بصبي إلا ارتضع مني. فاستأجرها فرعون لإرضاعه، وحضانته، وكان يعطيها كل يوم ديناراً. روي: أن فرعون ـ لعنه الله تعالى ـ قال لها: أقيمي عندنا لإرضاعه، فقالت: لا أقدر على فراق بيتي، إن رضيتم أن أرضعه في بيتي، وإلا فلا حاجة لي فيه، وأظهرت الزهد فيه نفياً للتهمة عنها، فرضوا بذلك، فرجعت به إلى بيتها من يومها، ولم يبق أحد من آل فرعون إلا أهدى إليها، وأتحفها بالذهب، والجواهر. قال الزمخشري: فإن قلت: كيف حل لها أن تأخذ الأجر على إرضاع ولدها؟ قلت: ما كانت تأخذه على أنه أجر على الرضاع، ولكنه مال حربي، تأخذه على وجه الاستباحة. انتهى. أقول: ومن هذا يستباح مال الحربي بأي وجه كان، ولو كان عن طريق المقامرة؛ إذا كان المسلم يعلم من نفسه أنه يقمرهم ويغلبهم. والله أعلم.

الإعواب: ﴿وَحَرَّمْنَا﴾: الواو: حرف عطف. (حرمنا): فعل، وفاعل. ﴿عَلَيْهِ﴾: جار ومجرور متعلقان بالفعل قبلهما، والجملة الفعلية معطوفة على ما قبلها، لا محل لها أيضاً. ﴿مِن قَبْلُ﴾: جار ومجرور متعلقان بالفعل قبلهما، أو هما متعلقان بمحذوف حال من ﴿الْمَرَاضِعَ﴾. وبني (قبل) على الضم لقطعه عن الإضافة لفظاً لا معنى. ﴿فَقَالَتُ﴾: الفاء: حرف عطف. (قالت): فعل ماض، والتاء للتأنيث، والفاعل يعود إلى أخت موسى. ﴿هَلَى : حرف استفهام. ﴿أَذَلُكُ ﴾: فعل مضارع، والفاعل مستتر تقديره: ﴿أَنَا﴾، والكاف مفعول به، والجملة الفعلية في محل نصب مقول القول. ﴿عَنَى أَهْلِ ﴾: متعلقان بالفعل قبلهما، و﴿أَهْلِ ﴾ مضاف، و﴿بَيْتٍ ﴾ مضاف إليه. ﴿يَكُثُلُونَهُ ﴾: فعل مضارع، وفاعله، ومفعوله، والجملة الفعلية في محل جر صفة: ﴿أَهْلِ بَيْتٍ ﴾، أو في محل نصب حال منه لتخصصه بالإضافة. ﴿لَكُمُ ﴾: جار ومجرور متعلقان بما بعدهما. ﴿نَصِحُون ﴾ على السكون في محل رفع مبتدأ. ﴿لَهُ ﴾: جار ومجرور متعلقان بما بعدهما. ﴿نَصِحُون ﴾ خبر المبتدأ مرفوع. إلخ، والجملة الاسمية في محل نصب حال من واو الجماعة، والرابط: خبر المبتدأ مرفوع. إلخ، والجملة الاسمية في محل نصب حال من واو الجماعة، والرابط: خبر المبتدأ مرفوع. إلخ، والجملة الاسمية في محل نصب حال من واو الجماعة، والرابط: الواو، والضمير، وجملة: ﴿وَقَالَتُ معطوفة على ما قبلها لا محل لها أيضاً.

﴿ فَرَدَدْنَاهُ إِلَىٰٓ أُمِّهِ ۚ كُنَّ نَقَرَّ عَيْنُهَا وَلَا تَحْزَنَ وَلِتَعْلَمَ أَكَ وَعْدَ ٱللَّهِ حَقُّ وَلَكِنَ أَكْثَرُهُمْ لَا يَعْلَمُونَ ﴿ إِنَّا ﴾

الشرح: ﴿ فَرَدَدُنَهُ إِلَىٰ أُمِّهِ كُنَّ نَقَرَ عَيْنُهَا ﴾: تسر، وتفرح من «القرار»، فإن العين إذا رأت ما يسر النفس؛ سكنت إليه من النظر إلى غيره. أو من «القر»، فإن دمعة السرور باردة، ودمعة

الحزن حارة، وضعف ناس هذا، وقالوا: الدمع كله حار، فمعنى «أقر الله عينه» أي: سكن الله عينه؛ بالنظر إلى من يحبه حتى تقر وتسكن، وإذا أريد بهذه الجملة الدعاء فيكون المعنى: أقر الله عينه، أي: أسكنها بالموت، فيكون الفعل من الأضداد، وفلان قرة عيني؛ أي: تسكن نفسي بقربه، وقالت ميسون بنت بحدل الكلبية:

وَلُـبْسُ عَـبَاءَةٍ وَتَـقَـرَّ عَـيْـنِـي أَحَـبُ إِلَـيَّ مِـنْ لُـبْسِ السَّسُ فُـوفِ وانظر ما ذكرته في الآية رقم [٧٤] من سورة (الفرقان). ﴿وَلَا تَحْرَثَ ﴾ أي: لفراقه. ﴿وَلِتَعْلَمُ أَكَ وَعُدَ اللَّهِ ﴾ أي: ما وعدها به من رده إليها، وجعله من المرسلين. ﴿وَلَكِنَّ أَكُثُرُهُمْ لَا يَعْلَمُونَ ﴾ أي: أكثر آل فرعون كانوا في غفلة عن ما قدره الله، وقضاه. هذا؛ وذكر الأكثر إما لأن بعضهم لم يعرف الحق لنقصان عقله، أو لتقصيره في النظر، أو لم تقم عليه الحجة؛ لأنه لم يبلغ مبلغ التكليف، أو لأنه يقام مقام الكل. وانظر ما ذكرته في الآية رقم [٦] من سورة (الروم) تجد ما يسرك، ويثلج صدرك.

الإعراب: ﴿فَرَدُنْنُهُ : الفاء: حرف عطف. (رددناه): فعل، وفاعل، ومفعول به، والجملة الفعلية معطوفة على ما قبلها، لا محل لها أيضاً. ﴿إِلَّ أُمِّهِـ، جار ومجرور متعلقان بالفعل قبلهما، والهاء ضمير متصل في محل جر بالإضافة. ﴿ كُنَّ ﴾: حرف مصدري، ونصب. ﴿ نُقَرَّ ﴾: فعل مضارع منصوب بـ ﴿ كُنَّ ﴾ . ﴿ عَيْنُهَا ﴾ : فاعل، و(ها): ضمير متصل في محل جر بالإضافة، و: ﴿ كَنَّ ﴾ والفعل: ﴿ نَقَرَّ ﴾ في تأويل مصدر في محل جر بلام تعليل مقدرة قبل ﴿ كَنَّ ﴾. هذا ؟ وإن اعتبرت النصب بـ: «أن» مضمرة بعد: ﴿كَنَّهُ، فـ: «أنَّ» تؤول مع الفعل بمصدر في محل جر ب: ﴿ كُنُّ ﴾. وعلى الاعتبارين فالجار والمجرور متعلقان بالفعل قبلهما. ﴿ وَلا ﴾: الواو: حرف عطف. (لا): نافية. ﴿ تَحْرَبَ ﴾: معطوف على ﴿ نَقَرَّ ﴾. وقيل التقدير: ولئلا تحزن، والفاعل يعود إلى ﴿أُمِّرُ مُوسَىٰ﴾. ﴿وَلِتَعْلَمَ﴾: الواو: حرف عطف. (لتعلم): فعل مضارع منصوب ب: «أن» مضمرة بعد لام التعليل، والفاعل يعود إلى أم موسى أيضاً، و«أن» المضمرة والفعل المضارع في تأويل مصدر في محل جر بلام التعليل، والجار والمجرور معطوفان على ما قبلهما. ﴿ أَكَ ﴾: حرف مشبه بالفعل. ﴿ وَعَدَ ﴾: اسم ﴿ أَكَ ﴾، و﴿ وَعْدَ ﴾ مضاف، و﴿ ٱللَّهِ ﴾ مضاف إليه، من إضافة المصدر لفاعله. ﴿حَقُّ ﴾: خبر ﴿أَكَ﴾، و﴿أَكَ﴾ واسمها، وخبرها في تأويل مصدر في محل نصب سد مسد مفعول: (تعلم). ﴿وَلَكِنَّ ﴾: الواو: حرف استئناف. (لكن): حرف مشبه بالفعل. ﴿ أَكُثُرُهُمْ ﴾: اسم (لكن)، والهاء في محل جر بالإضافة. ﴿ لَا ﴾: نافية. ﴿ يَعْلَمُونَ ﴾: فعل مضارع مرفوع. . . إلخ، والواو فاعله، ومفعوله محذوف، والجملة الفعلية في محل رفع خبر: (لكن)، والجملة الاسمية مستأنفة، أو معترضة في آخر الكلام لا محل لها، وقيل: في محل نصب حال، ولا وجه له.

### ﴿ وَلَمَّا بَلَغَ أَشُدُّهُ وَٱسْتَوَيَّ ءَانَيْنَهُ حُكُمًا وَعِلْمَا ۚ وَكَذَالِكَ نَجْزِي ٱلْمُحْسِنِينَ ﴿ ﴾

المشرح: ﴿وَلَمّا بَلَغَ أَشُدُو﴾: الأشد: ما بين ثمانية عشر إلى ثلاثين عاماً، وقيل: الأشد: ثلاثة وعشرون سنة. ﴿وَلَسْتَوَى ﴾: بلغ أربعين عاماً هكذا قيل، ومعلوم أن بلوغه سن الأربعين كان عند رجوعه من مدين؛ لأنه أقام في مصر ثلاثين سنة، ثم ذهب إلى مدين، وأقام فيها عشر سنين، ووقعة قتل القبطي كانت قبل ذهابه إلى مدين، فهي السبب فيه؛ لذا تفسير الاستواء بانتهاء الشباب، وتكامل العقل، والقوى أولى بالاعتبار. ولا تنس: أن الله تعالى لم يذكر الاستواء في حق يوسف على نبينا، وعليهم ألف صلاة، وألف سلام. وانظر شرح ﴿آسْتَوَى في سورة (طه) رقم [٥]. و﴿آلَيْنَهُ حُكُما ﴾ أي: الحكمة قبل النبوة. والعلم: الفهم. وقال محمد بن إسحاق: أي: العلم بما في دينه ودين آبائه، وكان له تسعة من بني إسرائيل يسمعون منه، ويقتدون به، ويجتمعون إليه، وكان هذا قبل النبوة. ﴿وَكَلَالِكَ نَجْرِي ٱلْمُحْسِنِينَ ﴾ أي: كما جزينا أم موسى لما استسلمت لأمر الله، وألقت ولدها في البحر، وصدّقت بوعد الله، فرددنا ولدها إليها مصحوباً بالهدايا والتحف وهي آمنة، ثم وهبنا له العقل، والحكمة، والنبوة، وكذلك نجزي كل محسن على إحسانه. انتهى. قرطبي بتصرف.

الإعراب: ﴿ وَلَمَّا ﴾: الواو: حرف استئناف. (لما): حرف وجود لوجود عند سيبويه، وبعضهم يقول: حرف وجوب لوجوب، وهي ظرف عند ابن السراج، والفارسي، وابن جني، وجماعة تتطلب جملتين مرتبطتين ببعضهما ارتباط فعل الشرط بجوابه. وصوب ابن هشام الأول، والمشهور الثاني. ﴿ بَلَغَ ﴾: فعل ماض، وفاعله يعود إلى موسى، والجملة الفعلية لا محل لها على اعتبار (لمّا) حرفاً، وفي محل جر بإضافة (لما) إليها على اعتبارها ظرفاً. ﴿أَشُدُّهُ﴾: مفعول به، والهاء ضمير متصل في محل جر بالإضافة. ﴿وَأَسْتَوَى ٓ : الواو: حرف عطف. (استوى): فعل ماض مبني على فتح مقدر على الألف للتعذر، والفاعل يعود إلى موسى، والجملة الفعلية معطوفة على ما قبلها. ﴿ اَلْيَنَّهُ ﴾: فعل، وفاعل، ومفعول به أول. ﴿ مُكُمَّا ﴾: مفعول به ثان، والجملة الفعلية جواب (لمَّا) لا محل لها، و(لمَّا) ومدخولها كلام مستأنف، لا محل له. ﴿وَعِلْمَأَ﴾: معطوف على ما قبله. ﴿وَكَلَالِكَ﴾: الواو: حرف استئناف. الكاف: حرف تشبيه وجر، و(ذا): اسم إشارة مبنى على السكون في محل جر بالكاف، والجار والمجرور متعلقان بمحذوف صفة لمفعول مطلق محذوف، عامله ما بعده، التقدير: نجزي المحسنين جزاءً كائناً مثل جزاء موسى وأمه على صبرهما، وإحسانهما. واللام للبعد، والكاف حرف خطاب، لا محل له. ﴿ بُغْرِي ﴾: فعل مضارع مرفوع، وعلامة رفعه ضمة مقدرة على الياء للثقل، والفاعل مستتر تقديره: «نحن». ﴿ ٱلْمُحْسِنِينَ ﴾: مفعول به منصوب، وعلامة نصبه الياء...إلخ، والكلام مستأنف لا محل له. تأمل، وتدبر، وربك أعلم. ﴿ وَدَخَلَ ٱلْمَدِينَةَ عَلَى حِينِ غَفَ لَةٍ مِّنْ أَهْلِهَا فَوَجَدَ فِيهَا رَجُلَيْنِ يَقْتَـنِلَانِ هَـٰذَا مِن شِيعَلِهِ وَهَذَا مِنْ عَدُوِّهِ عَلَى ٱلَّذِى مِنْ عَدُوِّهِ فَوَكَرَهُ مُوسَىٰ فَقَضَىٰ عَلَيْهِ قَالَ هَذَا مِنْ عَمَلِ ٱلشَّيْطَانِ إِنَّهُ عَدُوُّ مُّضِلُّ مُّبِينٌ ﴿ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَمَلِ ٱلشَّيْطَانِ إِنَّهُ عَدُوُّ مُّضِلُّ مُّبِينٌ ﴿ اللَّهَ عَمَلِ الشَّيْطَانِ إِنَّهُ عَدُوُ مُضِلُّ مُّبِينٌ ﴿ اللَّهَ عَمَلِ الشَّيْطَانِ إِنَّهُ عَدُوُ مُضِلُّ مُّبِينٌ ﴿ اللَّهَ عَلَى اللهَ عَمَلِ الشَّيْطَانِ إِنَّهُ عَدُولُ مُضِلُّ مُّبِينٌ ﴿ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَمَلِ الشَّيْطَانِ إِنَّهُ عَمُولُ مُنْ عَمَلِ الشَّيْطِ اللَّهُ عَمْلُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْكُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْلُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْلُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْلُ اللَّهُ عَلَالِهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْلِيْلُ اللَّهُ اللْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْهُ اللَّهُ اللْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللللَّهُ اللَّهُ الللللَّهُ الللللَّهُ الللْهُ اللللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ الللللِّهُ اللللْمُ اللَّهُ الللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ اللَّهُ اللللْمُ اللللْمُ اللَّهُ اللللللْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللْمُ اللَّهُ اللَّهُ الللللْمُ اللَّهُ الللللْمُ اللللللْمُ اللَّهُ اللْمُ اللْمُ اللَّهُ الللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ الللْمُ اللللْمُ اللللْمُ الللللْمُ اللَّهُ اللللْمُ اللَّهُ اللْمُ اللللْمُ

الشرح: ﴿وَدَخَلَ ٱلْمَدِينَةَ ﴾ يعني: موسى، على نبينا، وعليه ألف صلاة، وألف سلام. والمدينة قبل: هي مُنْفُ من أعمال مصر. وقبل: هي قرية، يقال لها: حايين على رأس فرسخين من مصر. وقبل: هي مدينة عين شمس. ﴿عَلَى حِينِ غَفْلَةٍ مِّنْ أَهْلِهَا ﴾: قبل: هي نصف النهار، واشتغال الناس بالقيلولة. وقبل: دخلها ما بين المغرب، والعشاء. وفي سبب دخول المدينة في ذلك الوقت أقوال:

الأول: أن موسى كان يسمى ابن فرعون، وكان يركب في مراكبه، ويلبس لباسه، فركب فرعون يوماً، وكان موسى غائباً، فلما جاء؛ قيل له: إن فرعون قد ركب، فركب في أثره، فأدركه المقيل بأرض منف، فدخلها، وليس في طرقها أحد.

الثاني: أنه كان لموسى ـ على نبينا، وعليه ألف صلاة، وألف سلام ـ شيعة من بني إسرائيل يسمعون منه، ويقتدون به، فلما عرف ما هو عليه من الحق رأى فراق فرعون وقومه، ومخالفتهم في دينه؛ حتى أنكروا عليه ذلك، وخافوه، وخافهم، فكان لا يدخل المدينة إلا خائفاً مستخفياً على حين غفلة من أهلها.

القول الثالث: أن موسى ضرب فرعون بالعصا في صغره، فأراد فرعون قتله، فقالت امرأته: هو صغير فتركه وأمر بإخراجه من مدينته، فأخرج منها، فلم يدخل عليهم حتى كبر، وبلغ أشده، فدخل المدينة على حين غفلة من أهلها، يعني: عن ذكر موسى، ونسيانهم خبره لبعد عهدهم به.

وعن علي بن أبي طالب ـ رضي الله عنه ـ: أنه كان يوم عيد لهم، قد اشتغلوا فيه بلهوهم ولعبهم. انتهى. خازن بحروفه. وفي القرطبي قريب منه، واعتمد المروي عن علي كرم الله وجهه. هذا؛ وعلى حين بمعنى في حين، قال النابغة الذبياني: [الطويل]

عَلَى حِينَ عَاتَبْتُ الْمَشِيبَ عَلَى الصِّبَا وَقُلْتُ: أَلَمَّا أَصْحُ وَالشَّيْبُ وَازِعُ؟!

وقال القرطبي: يقال في الكلام: دخلت المدينة حين غفل أهلها، ولا يقال: على حين غفل أهلها، فدخلت ﴿عَلَىٰ في هذه الآية؛ لأن الغفلة هي المقصودة، فصار هذا كما تقول: جئت على غفلة انتهى. هذا؛ والغفلة: معنى يمنع الإنسان من الوقوف على حقائق الأمور. وقيل: حقيقة الغفلة سهو يعتري الإنسان من قلة التحفظ، والتيقظ، وهذا في حق الله تعالى محال، فلا بد من تأويل قوله تعالى في سورة (إبراهيم) رقم [٤٤]: ﴿وَلَا تَحْسَبَنَ ٱللّهَ غَلْفِلًا عَمّا يَعْمَلُ

ٱلظَّلاِمُونَّ...﴾ إلخ فإن المقصود منها: أنه سبحانه ينتقم من الظالم للمظلوم، ففيه وعيد، وتهديد للظالم، وإعلام له بأنَّه لا يعامله معاملة الغافل عنه، بل ينتقم منه، ولا يتركه مُغْفَلاً.

وَفَوَجَدَ فِيهَا رَجُكَيْنِ يَقْتَـنِلَانِ : يتخاصمان، ويتنازعان. وهَندًا مِن شِيعَلِهِ أي: أحدهما من طائفة بني إسرائيل. ووَهَنَا مِنْ عَدُوّتِ : والثاني قبطي من قوم فرعون عدوه. وقيل: أحدهما مؤمن، والآخر كافر. وقيل: الذي من شيعته هو السامري، والذي من عدوه هو طباخ فرعون، واسمه: فاتون، وكان القبطي يريد أن يأخذ الإسرائيلي ليحمل الحطب إلى مطبخ فرعون، وهذا يرجِّح ما اعتمدته عن علي - كرم الله وجهه - آنفاً. وقال ابن عباس - رضي الله عنهما -: لما بلغ موسى أشده لم يكن أحد من آل فرعون يخلص إلى أحد من بني إسرائيل بظلم؛ حتى امتنعوا كل الامتناع، وكان بنو إسرائيل قد عَزُّوا بمكان موسى؛ لأنهم كانوا يعلمون: أنه منهم.

قال ابن هشام في المغني: ليس المراد تقريب الرجلين من موسى، على نبينا، وعليه ألف صلاة وألف سلام، كما تقول: هذا كتابك فخذه، وإنما الإشارة إليهما كانت في ذلك الوقت هكذا، فحكيت.

﴿ فَأَسْنَغَنْتُهُ ٱلَّذِى مِن شِيعَادِهِ ﴾: طلب منه أن يغيثه وأن يعينه على عدوه الفرعوني. وقرئ: (فاستعانه) وهو بمعناه، والسين والتاء فيهما للطلب. ﴿ فَوَكَرَهُ مُوسَىٰ هُ أَي: ضرب القبطي بجُمْع كفه، وقرئ: (فلكزه) أي: فضرب به صدره. قال قتادة: ضربه بعصاه، وقال مجاهد: بكفه، أي: دفعه. هذا؛ والوكز، واللكز، واللهز، واللهذ، واللهد بمعنى واحد، وهو الضرب بجمع الكف مجموعاً كعقد ثلاثة وسبعين، قال طرفة في معلقته يذم رجلاً:

بَطِيٌّ عَنِ الْجُلِّي، سَرِيعٌ إِلَى الْخَنَا ذَلُولٌ بِأَجْمَاعِ الرِّجَالِ مُلَهَّدِ

ففعل موسى - على نبينا، وعليه ألف صلاة، وألف سلام - ذلك؛ وهو لا يريد قتله، إنما قصد دفعه، فكانت فيه منيته، وهو معنى قوله تعالى: ﴿فَقَصَىٰ عَلَيْهِ ﴾ وكل شيء أتيت عليه، وفرغت منه قضيت عليه. يروى: أن موسى قال للقبطي: خلِّ سبيله، فقال: إنما أريد أن يحمل الحطب إلى مطبخ أبيك، فنازعه، فقال القبطي لموسى: لقد هممت أن أحمله عليك، فغضب موسى، واشتد غضبه، وكان قد أوتى بسطة في الخلق، وشدَّة في القوة، فوكزه فقضى عليه.

وْقَالَ هَذَا مِنْ عَمَلِ ٱلشَّيْطَنِّ أَي: من إغوائه؛ لأنه لم يكن أمر بقتال الكفار، أو لأنه كان مأموناً فيهم، فلم يكن له اغتيالهم، ولا يقدح ذلك في عصمته؛ لأنه قتل خطأ لا عمد، وإنما عده من عمل الشيطان، وسماه ظلماً، واستغفر منه على عادتهم في استعظام محقرات فرطت منهم. ﴿إِنَّهُ عَدُوُ مُضِلُّ مُمِينٌ ﴾: بين الضلال، والإضلال، وانظر شرح (عدو) في الآية رقم [٧٧] من سورة (الشعراء).

الإعراب: ﴿وَدَخُلُ الواو: حرف عطف. (دخل): فعل ماض، والفاعل يعود إلى موسى. ﴿الْمَدِينَةُ وَ ظرف مكان متعلق بالفعل قبله عند بعض النحاة وفي مقدمتهم سيبويه. والمحققون وعلى رأسهم الأخفش ينصبونه على التوسع في الكلام بإسقاط الخافض، لا على الظرفية، فهو منتصب عندهم انتصاب المفعول به على السعة بإجراء اللازم مجرى المتعدي، ومثل ذلك قل في «دخلت الدار، ونزلت البلد، وسكنت الشام». ﴿عَنَ جِنِهُ: جار ومجرور متعلقان بمحذوف حال من ﴿الْمَدِينَةُ ﴾، أو من الفاعل المستتر؛ أي: مستخفياً. ﴿مِنَ أَهِلها ﴾: متعلقان بمحذوف صفة: ﴿وَلَهُ وَهِا): ضمير متصل في محل جر بالإضافة، وجملة: ﴿وَدَخُلَ… ﴾ إلخ معطوفة على جواب (لمّا) لا محل لها أيضاً. ﴿فَوَجَدَ ﴾: الفاء: حرف عطف. (وجد): فعل ماض، والفاعل يعود إلى موسى أيضاً، ﴿فِهَا ﴾: جار ومجرور متعلقان بالفعل قبلهما، وهما في محل نصب مفعوله الثاني، تقدم على الأول. ﴿رَجُلَينَ ﴾: مفعول به منصوب، وعلامة نصبه الياء نيابة عن الفتحة؛ لأنه مثنى. ﴿يَقَتَلِلانِ ﴾: فعل مضارع مرفوع، وعلامة رفعه ثبوت النون...إلخ، وألف الاثنين فاعله، والجملة الفعلية في محل نصب صفة (رجلين) وجملة: ﴿فَوَجَدَ… ﴾ إلخ معطوفة على ما قبلها، لا محل لها أيضاً.

﴿ هَذَا ﴾ : الهاء : حرف تنبيه . (ذا ) : اسم إشارة مبني على السكون في محل رفع مبتداً . ﴿ مِن شِيعَلِهِ عَلَى المائة . والهاء ضمير متصل في محل جر بالإضافة ، والجملة الاسمية في محل نصب صفة ثانية لـ : ﴿ رَجُنَانِ ﴾ ، أو في محل نصب حال منه بالإضافة ، والجملة الاسمية في محل نصب على : ﴿ وَهَذَا نِكُرُ مُبَارِكُ أَنِكَنَهُ ، وجملة : ﴿ وَهَذَا مِنْ عَلُوهِ ﴾ ، معطوفة على ما قبلها فلها حكمها . ﴿ فَاسْتَغَنّهُ ﴾ : الفاء : حرف عطف ، أو حرف استئناف . معطوفة على ما قبلها فلها حكمها . ﴿ فَاسْتَغَنّهُ ﴾ : الفاء : حرف عطف ، أو حرف استئناف . (استغاثه) : فعل ماض . والهاء في محل نصب مفعول به . ﴿ اَلّذِى ﴾ : اسم موصول مبني على السكون في محل رفع فاعل ، والجملة الفعلية معطوفة ، أو مستأنفة ، لا محل لها على الاعتبارين . ﴿ مَنْ سَيَعَلِهِ ﴾ : جار ومجرور متعلقان بمحذوف صلة الموصول ، والهاء في محل جر بالإضافة . الموصول . ﴿ وَكَنَ اللّهِ كَا مَنْ عَلْوَهِ ﴾ : متعلقان بمحذوف صلة الموصول ، والهاء ضمير متصل في محل الموصول . ﴿ وَكَنَ اللّه المناف للتعذر ، والجملة الفعلية معطوفة على ما قبلها ، لا محل لها .

﴿ فَقَضَىٰ ﴾: الفاء: حرف عطف. (قضى): فعل ماض مبني على فتح مقدر على الألف للتعذر، والفاعل يعود إلى (موسى)، والجملة الفعلية معطوفة على ما قبلها. ﴿ عَلَيْهِ ﴾: جار ومجرور متعلقان بالفعل قبلهما. ﴿ قَالَ ﴾: فعل ماض، والفاعل يعود إلى (موسى). ﴿ هَذَا ﴾: مبتدأ. ﴿ مِنْ عَلَى ﴾: متعلقان بمحذوف خبر المبتدأ، و﴿ عَلَى ﴾ مضاف، و ﴿ الشَّيْطَانِ ﴾ مضاف

إليه، من إضافة المصدر لفاعله، والجملة الاسمية في محل نصب مقول القول، وجملة: ﴿قَالَ...﴾ إلخ مستأنفة، لا محل لها. ﴿إِنَّهُ ﴾: حرف مشبه بالفعل، والهاء ضمير متصل في محل نصب اسمها. ﴿عَدُوُّ ﴾: خبر (إنَّ). ﴿مُضِلُّ ﴾: خبر ثان. ﴿مُبِينٌ ﴾: خبر ثالث. وإن اعتبرت ﴿مُضِلُّ مُبِينٌ ﴾ صفتين له: ﴿عَدُوُّ فالمعنى لا يأباه، والجملة الاسمية: ﴿إِنَّهُ ... ﴾ إلخ في محل نصب مقول القول.

#### ﴿ قَالَ رَبِّ إِنِّي ظُلَمْتُ نَفْسِي فَأَغْفِرْ لِي فَغَفَرَ لَهُ ۚ إِنَّكُم هُو ٱلْغَفُورُ ٱلرَّحِيمُ ﴿ إِنَّ

الشرح: ندم موسى ـ على نبينا، وعليه ألف صلاة، وألف سلام ـ على ذلك الوكز، الذي كان فيه إزهاق الروح، فحمله ندمه على الخضوع لربه، والاستغفار من ذنبه، ثم لم يزل يعدد ذلك على نفسه مع علمه بأنه قد غفر له، حتى إنه في يوم القيامة يعتذر عن الشفاعة، ويقول: إني قتلت نفساً لم أؤمر بقتلها، وإنما اعتبره ذنباً؛ لأن النبي لا ينبغي له أن يَقْتُلَ حتى يؤمر. ﴿فَأَغَفِرُ لَيْ أَي: ذنبي الذي حصل من قتل القبطي. ﴿فَغَفَرَ لَهُرُّ عَنْ ذنوبه باستغفاره. ﴿إِلَّهُ هُو الْفَفُورُ ﴾: ذنوبه باستغفاره. ﴿إِلَّهُ هُو الْفَفُورُ ﴾: لذنوب عباده إذا استغفروا، وتابوا، و﴿أَلْفَفُورُ ﴾ صيغة مبالغة. ﴿الرَّحِيمُ ﴾: بعباده حيث لم يعاجلهم بالعقوبة، ويغفر لهم ذنوبهم؛ إذا استغفروا.

اسمها. ﴿هُو﴾: ضمير فصل، لا محل له من الإعراب، أو هو توكيد لاسم (إنَّ) على المحل. ﴿ الْغَفُورُ ﴾: خبر (إن). ﴿ الرَّحِيمُ ﴾: خبر ثان. هذا؛ وإن اعتبرت الضمير مبتدأ، وما بعده خبراً عنه، فالجملة الاسمية: ﴿ إِنَّ مُحل رفع خبر (إن) والجملة الاسمية: ﴿ إِنَّ مُحل لها على الاعتبارين.

#### ﴿ قَالَ رَبِّ بِمَا أَنْعَمْتَ عَلَى فَلَنْ أَكُونَ ظَهِيرًا لِلْمُجْرِمِينَ ﴿ ﴾

الشرح: ﴿ وَالْ رَبِّ بِمَا أَنْعَمْتَ عَلَى ﴾ أي: من المعرفة، والحكمة، والتوحيد، والإيمان بك. قال الزمخشري ـ رحمه الله تعالى ـ: يجوز أن يكون قسماً، جوابه محذوف، تقديره: أقسم بإنعامك عليّ بالمغفرة؛ لأتوبن. وأن يكون استعطافاً، كأنه قال: رب اعصمني بحق ما أنعمت عليّ من المغفرة، فلن أكون إن عصمتني ظهيراً للمجرمين. فتكون الباء متعلقة ب: «اعصمني» المقدر، أقول: من المعروف: أن جواب القسم الاستعطافي يكون جملة إنشائية، مثل قول الشاعر:

بِعَيْشِكِ يَا سَلْمَى ارْحَمِي ذَا صَبَابَةٍ أَبَى غَيْرَ ما يُرْضِيكِ في السِّرِّ والْجَهْرِ والْجَهْرِ وأيضاً قول مجنون ليلي:

بِرَبِّكَ هَلْ ضَمَمْتَ إِلَيْكَ لَيْلَى قُبَيْلَ الصُّبْحِ أَوْ قَبَّلْتَ فَاهَا؟

اللهم إلا أن يقال: الجواب محذوف لدلالة الجملة الآتية عليه، التقدير على الأول: أقسم بحق إنعامك علي؛ لأتوبن! والتقدير على الثاني: أسألك بحق إنعامك علي اعصمني! هذا؛ وانظر البيتين في كتابنا فتح القريب المجيب رقم [٩٩٥].

هذا؛ وأراد بمظاهرة المجرمين: إما صحبة فرعون، وانتظامه في جملته، وتكثير سواده؛ حيث كان يركب بركوبه، كالولد مع الوالد، وكان يسمى ابن فرعون، وإما بمظاهرة من أدت مظاهرته إلى الجرم، والإثم، كمظاهرة الإسرائيلي المؤدية إلى القتل الذي لم يحل له قتله. وعن ابن عباس ـ رضي الله عنهما ـ قال: لم يستثن، فابتلي به مرة أخرى، يعني: لم يقل: فلن أكون إن شاء الله ظهيراً؛ أي: معاوناً للمجرمين، وهذا كقوله تعالى: ﴿وَلَا تَرْكُنُوا إِلَى اللَّيْنَ ظَلَمُوا﴾.

قال عبيد الله بن الوليد الوصَّافي: قلت لعطاء بن أبي رباح: إن لي أخاً يأخذ بقلمه (أي: يأخذ أجرةً على كتابته بقلمه)، وإنما يحسب ما يدخل، وما يخرج، وله عيال، ولو ترك ذلك لاحتاج، وادَّان، فقال: مَنِ الرأس؟ قلت: خالد بن عبد الله القسري، قال: أما تقرأ ما قال العبد الصالح: ﴿رَبِّ بِمَا أَنْعَمْتَ عَلَى فَلَنَ أَكُونَ ظَهِيرًا لِلْمُجْرِمِينَ ﴾. قال ابن عباس ـ رضي الله عنهما ـ: فلم يستثن، فابتلي به ثانية، فأعانه الله، فلا يعينهم أخوك؛ فإن الله يعينه.

قال عطاء: فلا يحل لأحد أن يعين ظالماً، ولا يكتب له، ولا يصحبه، وأنه إن فعل شيئاً من ذلك فقد صار معيناً للظالمين. وفي الحديث: «يُنَادِي مُنَادٍ يَوْمَ الْقيامةِ: أَيْنَ الظَّلَمةُ، وأعوانُ الظَّلَمةِ؛ حتَّى مَنْ لَاقَ لَهُمْ دَواةً، أوْ بَرَى لَهُمْ قَلَماً، فَيُجْمَعُونَ في تَابُوتٍ مِنْ حَدِيدٍ، فَيُرْمَى بِهِمْ في جَهَنَّمَ». ويروى عن النبي ﷺ أنه قال: «مَنْ مَشَى مَعَ مَظْلُومٍ؛ لِيُعِينَهُ عَلَى مَظْلَمَتِه؛ ثَبَّتَ اللهُ قَدَمَيْهِ عَلَى الصِّراطِ يَوْمَ الْقِيَامةِ يَوْمَ تَزِلُّ فِيهِ الأَقْدَامُ. وَمَنْ مَشَى مَعَ ظَالِم؛ لِيُعِينَهُ عَلَى ظُلْمِه؛ أَزَلَّ اللهُ قَدَمَيْهِ عَلَى الصِّراطِ يَوْمَ الْقِيَامةِ يَوْمَ تَزِلُّ فِيهِ الأَقْدَامُ». انتهى. قرطبى، وخذ مايلى:

عن كعب بن عجرة رضي الله عنه، قال: قال رسول الله ﷺ: «أُعِيذُكَ بالله يا كَعْبَ بْنَ عُجْرَةَ مِنْ أُمُرَاء يَكُونُونَ مِنْ بَعْدِي، فَمَنْ غَشِي أَبْوَابَهُمْ، وصَدَّقَهُمْ في كذبِهِمْ، وَأَعَانَهُمْ عَلَى ظُلْمِهِمْ، فَلَمْ يُصَدِّقُهُمْ في كذبِهِمْ، وَلَا يَهُمْ، فَلَمْ يُصَدِّقُهُمْ فَلَيْسَ مِنِي، وَلَسْتُ مِنْهُ، ولا يَرِدُ عَلَيَّ الْحَوْضَ، وَمَنْ غَشِي أَبْوَابَهُمْ، أَوْ لَمْ يَغْشَ، فَلَمْ يُصَدِّقُهُمْ فَلَيْسَ مِنْي، وَأَنَا مِنْهُ، وَسَيَرِدُ عَلَيَّ الْحَوْضَ». رواه الترمذي والنسائي.

لَنْ تَسَزَالُوا كَنَلِكُمْ، ثُمَّ لَازِلْ ـ ـ تُ لَكُمْ خَالِداً خُلُودَ الْجبَالِ هِأَكُونَ ﴾: فعل مضارع ناقص منصوب به: (لن) واسمه ضمير مستتر فيه وجوباً تقديره: «أنا». ﴿ ظَهِيرًا ﴾: خبر: ﴿ أَكُونَ ﴾: ﴿ لِلْمُجْرِمِينَ ﴾: جار ومجرور متعلقان به: ﴿ ظَهِيرًا ﴾، وجملة: ﴿ فَلَنْ الْحُوابِ المحذوف المقدر به: (لأتوبنَّ)، والكلام ﴿ رَبِّ ... ﴾ إلخ كله في محل نصب مقول القول، وجملة: ﴿ قَالَ ... ﴾ إلخ مستأنفة، لا محل لها.

﴿ فَأَصْبَحَ فِي ٱلْمَدِينَةِ خَاَبِفًا يَرَقَبُ فَإِذَا ٱلَّذِي ٱسْتَنصَرَهُۥ بِٱلْأَمْسِ يَسْتَصْرِخُهُۥ قَالَ لَهُۥ مُوسَىٰ ۖ إِنَّكَ لَغَوِيٌّ مُّبِينٌ ۗ ﴿ ﴾

الشرح: ﴿فَأَصْبَحَ فِي ٱلْمَدِينَةِ خَآبِفًا﴾ أي: على نفسه من قتله القبطي أن يؤخذ به. و(أصبح) بمعنى: صار، وليس على بابه. ﴿يَرَقَبُ﴾ أي: ينتظر سوءاً. والترقب: انتظار المكروه. وقيل:

ينتظر متى يؤخذ به. وقيل، يترقب الأخبار وما يتحدث به الناس. ﴿فَإِذَا ٱلَّذِى ٱسْتَنصَرَهُۥ بِٱلْأَمْسِ﴾: وهو الإسرائيلي؛ الذي قتل القبطي بسببه. ﴿يَسۡتَصۡرِهُهُۥ أَي: يستغيث بموسى عليه السلام.

قال ابن عباس ـ رضي الله عنهما ـ: أتي فرعون، فقيل له: إن بني إسرائيل قتلوا رجلاً منا، فخذ لنا بحقنا، فقال: اطلبوا قاتله، ومن يشهد عليه، فبينما هم يطوفون لا يجدون بينة؛ إذ مر موسى من الغد، فرأى ذلك الإسرائيلي يقاتل فرعونياً آخر، فاستغاثه على الفرعوني، وكان موسى قد ندم على ما كان منه بالأمس من قتله القبطي. هذا؛ والصارخ، والمستصرخ: هو الذي يطلب النصرة، والمعاونة، والممصرخ: هو المغيث، قال سلامة بن جندل:

كنَّا إذَا مَا أَتَانَا صَارِخٌ فَنِعٌ كَانَ الصُّرَاخُ لَهُ قَرْعَ الظَّنَابِيبِ

الظنابيب: جمع ظنبوب، وهو حرف الساق اليابس من قُدُم، وقال أمية بن أبي الصلت: [الطويل] وَلاَ تَحْزَعُوا إِنِّي لَكُمْ غَيْرُ مُصْرِخِ وَلَيْسَ لَكُمْ عِنْدِي غَنَاءٌ وَلا نَصْرُ

﴿ قَالَ لَهُ مُوسَى ﴾ أي: للإسرائيلي. ﴿ إِنَّكَ لَغَوِيٌّ مُبِينٌ ﴾ أي: ظاهر الغواية، قاتلت رجلاً بالأمس، فقتلتُه بسببك، وتقاتل اليوم رجلاً آخر، وتستغيث بي عليه. هذا؛ والغواية، والغي: ضد الرشد، الذي هو التعقل في الأمور، والتدبير: ألا يفعل فعلاً يفضي إلى البلاء على نفسه، وعلى من يريد نصرته. وقال الحسن: إنما قال للقبطي: ﴿ إِنَّكَ لَغَوِيٌّ مُبِينٌ ﴾. وهو غير معتمد، وإنما هو للإسرائيلي.

فائدة: الأمس: اسم نكرة يراد به يوم من الأيام الماضية لا على التعيين، وإذا قيل: أمس؛ فإنه يكون معرفة؛ المراد به اليوم الذي قبل يومك الذي أنت فيه. وبه يلغز، فيقال: أي اسم إذا عُرِّف، نُكِّر، وإذا نُكِّرَ؛ عُرِّف. وإذا اقترنت به أل فيكون معرباً بالحركات الظاهرة، وإذا جرد منها فللعرب فيه حينئذ ثلاث لغات:

**إحداها**: البناء على الكسر مطلقاً، وهي لغة أهل الحجاز، فيقولون: ذهب أمسِ بما فيه، واعتكفت أمس، وعجبت من أمس (بالكسر فيهن).

الثانية: إعرابه إعراب ما لا ينصرف مطلقاً، وهي لغة بني تميم.

الثالثة: إعرابه إعراب ما لا ينصرف في حالة الرفع خاصة، وبناؤه على الكسر في حالتي النصب والجر، وهي لغة جمهور بني تميم. انتهى. شذور الذهب. هذا؛ وقال الزمخشري: قد يذكر: الأمس، ولا يراد به اليوم الذي قبل يومك، ولكن يراد به الوقت المستقرب على طريق الاستعارة.

الإعراب: ﴿فَأَصَبَحُ : الفاء: حرف استئناف. (أصبح): فعل ماض ناقص، واسمه مستتر، تقديره: «هو» يعود إلى موسى. ﴿فَإِنَّهُ الْمُدِينَةِ ﴾: خبر

(أصبح)، ويجوز اعتبار الجار والمجرور متعلقين بمحذوف خبر: (أصبح)، و ﴿ غَآبِفًا ﴾ حالاً من الضمير المستتر في متعلق الجار والمجرور، كما يجوز اعتباره خبراً ثانياً. ﴿ يَتَرَقَّ ﴾: فعل مضارع، والفاعل يعود إلى (موسى) أيضاً، ومفعوله محذوف، والجملة الفعلية يجوز فيها أن تكون خبراً ثانياً لـ (أصبح)، وأن تكون حالاً ثانية، وأن تكون بدلاً من الحال الأولى، أو من الخبر الأول، أو حالاً من الضمير المستتر بـ: ﴿ غَآبِفًا ﴾. فتكون حالاً متداخلة، وجملة: ﴿ فَأَصْبَحَ ... ﴾ إلخ مستأنفة، لا محل لها.

﴿ فَلَمَّا أَنَ أَرَادَ أَن يَبْطِشَ بِٱلَّذِى هُوَ عَدُقُّ لَهُمَا قَالَ يَمُوسَىٰ أَتُرِيدُ أَن تَقْتُلَنِي كَمَا قَنَلْتَ نَفْسًا بِٱلْأَمْسِ أَن تَكُونَ مِنَ ٱلْمُصْلِحِينَ نَفْسًا بِٱلْأَمْسِ وَمَا تُرِيدُ أَن تَكُونَ مِنَ ٱلْمُصْلِحِينَ لَاَئْضِ وَمَا تُرِيدُ أَن تَكُونَ مِنَ ٱلْمُصْلِحِينَ لَاَئْضِ وَمَا تُرِيدُ أَن تَكُونَ مِنَ ٱلْمُصْلِحِينَ لَاَنْ اللَّهُ اللّلَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّلْمُ الللَّهُولُولُ اللَّهُ الللَّهُ الللللَّهُ اللَّهُ الللَّاللَّا الللَّا ا

الشرح: ﴿فَلَمّا أَنْ أَرَادَ﴾ أي: موسى. ﴿أَن يَبْطِشَ﴾: بطش به: فتك به، وأخذه بصولة، وشدة، وسطا، وانقض عليه فهو باطش، وبطاش وبطيش. وقد أطلق على يوم بدر اسم البطشة الكبرى؛ لأن الله أخذهم أخذة شديدة فيه، كما هو معروف في السيرة النبوية، وانظر ما ذكرته في الآية رقم [١٣٠] من سورة (الشعراء)، فإنه جيد. ﴿فِالَّذِى هُوَ عَدُوُّ لَهُمَا﴾ أي: لموسى، وللإسرائيلي، والمراد: القبطي الذي يريد أن يسخر الإسرائيلي؛ لأنه عدو لموسى، وللإسرائيلي. وقيل: الذي أراد أن يبطش هو الإسرائيلي. وليس بشيء، وانظر زيادة ﴿أَنَ الله بعد الما) في الآية رقم [٣٣] من سورة (العنكبوت).

وقال يَمُوسَى أَرِّيدُ... إلخ: وذلك: أن موسى ـ على نبينا، وعليه ألف صلاة، وألف سلام ـ أخذته الرقة، والغيرة على الإسرائيلي، فمد يده ليبطش بالقبطي، فظن الإسرائيلي: أنه يريد أن يبطش به، لما رأى من غضب موسى، وسمع من قوله: ﴿إِنَّكَ لَعَوِيٌ مُبِينٌ ﴾ وهذا يفيد: أنه لم يكن أحد علم من قوم فرعون: أن موسى هو الذي قتل القبطي، حتى أفشى عليه الإسرائيلي ذلك، فسمعه القبطي، فأتى فرعون، فأخبره بذلك.

﴿إِن تُرِيدُ إِلّا أَن تَكُونَ جَبَّارًا فِي ٱلأَرْضِ أَي: بالقتل ظلماً. وقيل: الجبار: هو الذي يقتل، ويضرب، ولا ينظر في العواقب. وقيل: هو الذي يتعاظم، ولا يتواضع لأمر الله تعالى. وانظر ما ذكرته في الآية رقم [١٣٠] من سورة (الشعراء) أيضاً. ﴿وَمَا تُرِيدُ أَن تَكُونَ مِن ٱلْمُصْلِحِينَ : بين الناس، فتدفع التخاصم بالتي هي أحسن، ولما فشا: أن موسى قتل القبطي؛ أمر فرعون بقتله، فخرجوا بطلبه، وسمع رجل من شيعة موسى، ويقال: أنه مؤمن من آل فرعون، واسمه حزقيل، وقيل: شمعون، وقيل: سمعان. أقول: وهو النجار الذي صنع التابوت لأم موسى، كما رأيت في الآية رقم [٧] وهو مؤمن آل فرعون المذكور في سورة (غافر).

الإعراب: ﴿ فَلَمَّا ﴾: الفاء: حرف استئناف. (لما): انظر الآية رقم [١٤]. ﴿ أَنَّ ﴾: زائدة. ﴿أَرَادَ﴾: فعل ماض، وفاعله يعود إلى موسى على المعتمد. والمصدر المؤول من: ﴿أَن يَبْطِشَ﴾ في محل نصب مفعول به. والجملة الفعلية في محل جر بإضافة (لمَّا) إليها على اعتبارها ظرفاً، ولا محل لها على اعتبار (لما) حرفاً. ﴿ بِٱلَّذِي ﴾: جار ومجرور متعلقان بالفعل قبلهما. ﴿هُوَ ﴾: ضمير منفصل مبني على الفتح في محل رفع مبتدأ. ﴿عَدُوٌّ ﴾: خبره، والجملة الاسمية صلة الموصول لا محل لها. ﴿ لُّهُمَا ﴾: جار ومجرور، متعلقان بـ ﴿ عَدُرٌّ ﴾، أو بمحذوف صفة له، والميم والألف حرفان دالان على التثنية. ﴿قَالَ﴾: فعل ماض، والفاعل يعود إلى الإسرائيلي. (یا): حرف نداء ینوب مناب: أدعو. (موسی): منادی مفرد علم مبنی علی ضم مقدر علی الألف في محل نصب بـ: (يا). ﴿أَتُرِيدُ ﴾: الهمزة: حرف استفهام. (تريد): فعل مضارع، والفاعل مستتر تقديره: «أنت». ﴿أَن ﴾: حرف مصدري ونصب. ﴿ تَقُتُلُنِي ﴾: فعل مضارع منصوب به: ﴿أَن﴾، والفاعل مستتر تقديره: «أنت»، والنون للوقاية، وياء المتكلم ضمير متصل في محل نصب مفعول به، و﴿أَن﴾ والفعل المضارع في تأويل مصدر في محل نصب مفعول به، والجملة الندائية، والفعلية كلتاهما في محل نصب مقول القول، وجملة: ﴿قَالَ...﴾ إلخ جواب (لمَّا) لا محل لها، و(لمَّا) ومدخولها كلام مستأنف لا محل له. ﴿كَمَا﴾: الكاف: حرف تشبيه وجر. (ما): مصدرية. ﴿قَنَلْتَ﴾: فعل، وفاعل. ﴿نَفَسُّا﴾: مفعول به. ﴿بِٱلْأُمْسِ ﴾: جار ومجرور متعلقان بالفعل قبلهما، و: (ما) المصدرية، والفعل ﴿فَنَلْتَ﴾ في تأويل مصدر في محل جر بالكاف، والجار والمجرور متعلقان بمحذوف صفة لمفعول مطلق محذوف، التقدير: أتريد أن تقتلني قتلاً كائناً مثل قتلك نفساً بالأمس. وهذا ليس مذهب سيبويه، وإنما مذهبه في مثل هذا التركيب أن يكون منصوباً على الحال من المصدر المضمر، المفهوم من الفعل المتقدم، وإنما أحوج سيبويه إلى هذا؛ لأن حذف الموصوف، وإقامة الصفة مقامه، لا يجوز إلا في مواضع محصورة، وليس هذا منها. ﴿إِنَّهُ: حرف نفي بمعنى: «ما». ﴿ثُرِيدُ ﴿ فعل مضارع، والفاعل مستتر تقديره: «أنت». ﴿إِلَّا ﴾: حرف حصر. ﴿أَنَ ﴾: حرف مصدري ونصب. ﴿تَكُونَ ﴾: فعل مضارع ناقص منصوب به ﴿أَنَ ﴾، واسمه مستتر تقديره: «أنت». ﴿جَبَارًا ﴾: خبر: ﴿تَكُونَ ﴾. ﴿فِ الْمَرْضِ ﴾: متعلقان به ﴿جَبَارًا ﴾، و﴿أَنَ تَكُونَ … ﴾ إلخ في تأويل مصدر في محل نصب مفعول به، وجملة: ﴿وَمَا ثُرِيدُ … ﴾ إلخ في محل نصب مقول القول، وجملة: ﴿وَمَا ثُرِيدُ … ﴾ إلخ معطوفة عليها فهي في محل نصب مقول القول أيضاً ، وإعرابها مثلها بلا فارق.

# ﴿ وَجَآءَ رَجُٰلٌ مِّنْ أَقْصَا ٱلْمَدِينَةِ يَسْعَىٰ قَالَ يَـٰمُوسَىٰۤ إِنَّ ٱلْمَـٰلَأَ يَأْتَمِرُونَ بِكَ لِيَقْتُلُوكَ فَاخْرُجْ إِنِّ لَكَ مِنَ ٱلنَّصِحِينَ ﴿ إِنَّ النَّصِحِينَ ﴿ إِنَّ النَّصِحِينَ ﴿ إِنَّ النَّصِحِينَ ﴿ إِنَّ النَّصِحِينَ ﴿ إِنِّ اللَّهِ الْمُعَالِمُ اللَّهُ الْمُعَالِمُ الْمُعَالِمُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُعَالِمُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُعَالِمُ اللَّهُ الْمُعَالِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُعَالِمُ اللَّهُ الْمُعَالَمُ اللَّهُ اللِّهُ اللَّهُ الْمُعَالِمُ اللْمُلِمُ اللَّهُ الْمُعَلِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّ

المشرح: ﴿وَجَآءُ رَجُلُ مِنْ أَقْصا ٱلْمَدِينَةِ ﴾: آخرها، أي: من مكان بعيد. ﴿يَسَعَى ﴾: يسرع في مشيه، وأخذ طريقاً قريباً حتى سبق إلى موسى، وأخبره، وأنذره بما سمع. ﴿قَالَ يَمُوسَى إِنَ ٱلْمَلاَ يَأْتَمِرُونَ بِكَ ﴾: يتشاورون بسببك. والائتمار: التشاور. يقال: الرجلان يتآمران، ويأتمران؛ لأن كل واحد منهما يأمر صاحبه بشيء، أو يشير عليه بأمر، و﴿ٱلْمَلاَ ﴾: الأشراف، والسادة، ولا يقال لغيرهم؛ لأنهم يملؤون العيون بكبريائهم، وزينتهم، وما يحاطون به من هيبة، وعظمة، وهو اسم جمع لا واحد له من لفظه، مثل: معشر، ورهط، ونحوهما. وانظر الآية رقم [37] من سورة (الشعراء) تجد ما يسرك، ويثلج صدرك. ﴿إِنِي لَكَ مِن ٱلتَصِحِينَ ﴾ أي: في الخروج من المدينة.

تنبيه: في سورة (يس) قدَّم ﴿مِنْ أَقْصَا﴾ على: ﴿رَجُلُ﴾؛ لأنه لم يكن من أقصاها، وإنما جاء منها. وهنا وصفه بأنه من أقصاها، وهما رجلان مختلفان، وقضيتان متباينتان، فما هنا في قضية موسى، وما هناك في قضية حواري عيسى. انتهى. جمل. وهل هذا الرجل من القبط، أو من بني إسرائيل؟ المعتمد: أنه من القبط، وأنه الرجل المذكور في الآية رقم [٢٨] من سورة (غافر) انظر شرحها هناك: إن شاء الله تعالى.

الإعراب: ﴿وَجَاءَ﴾: الواو: حرف استئناف. (جاء): فعل ماض. ﴿رَجُلُّ﴾: فاعله، والجملة الفعلية مستأنفة، لا محل لها، وقبلها كلام محذوف يفهم من سياق القصة. ﴿مَنِّ أَقْصَا﴾: جار ومجرور متعلقان بمحذوف صفة: ﴿رَجُلُ وعلامة الجركسرة مقدرة على الألف، و﴿أَقْصَا﴾ مضاف، و﴿اللهُ مضاف إليه. ﴿يَسَعَىٰ نعل مضارع مرفوع، وعلامة رفعه ضمة مقدرة على الألف للتعذر، والفاعل يعود إلى: ﴿رَجُلُ ﴾، والجملة الفعلية في محل رفع صفة ثانية له: ﴿رَجُلُ مُّارَكُ اللهُ مَا تقدم على حد قوله تعالى: ﴿وَهَاذَا ذِكُرٌ مُّارَكُ اللهُ على حد قوله تعالى: ﴿وَهَاذَا ذِكُرٌ مُّارَكُ

أَرْلَنَهُ ﴾ . ﴿ وَالَهُ الله على ماض ، والفاعل يعود إلى : ﴿ رَجُلُ ﴾ . ﴿ إِنَكَ ﴾ : حرف مشبه بالفعل وَ الْمَلَا ﴾ . ﴿ وَالْمَلَةُ الله بالفعل المحالة الفعلية في محل رفع خبر : ﴿ إِنَكَ ﴾ . ﴿ يِكَ ﴾ : جار ومجرور متعلقان بالفعل قبلهما . ﴿ لِفَتُلُوكَ ﴾ : فعل مضارع منصوب بـ : ﴿ أَن ﴾ مضمرة بعد لام التعليل ، وعلامة نصبه حذف النون ، والواو فاعله ، والكاف مفعوله ، و ﴿ أَن ﴾ المضمرة والفعل المضارع في تأويل مصدر في محل جر باللام ، والجار والمجرور متعلقان بالفعل قبلهما . ﴿ فَأَخْرُجُ ﴾ : الفاء : هي الفصيحة ، وانظر الآية رقم [١٦] ، والمجروف متعلقان بالفعل أمر ، وفاعله : أنت . ﴿ إِنّ ﴾ : حرف مشبه بالفعل ، والياء اسمها . ﴿ لَكَ ﴾ : متعلقان (اخرج ) : فعل أمر ، وفاعله : أنت . ﴿ إِنّ يَكَ خُلُ الله يتوسع في الظروف ما لا يتوسع في غيرها ، أو على جهة البيان ، أعني : لك . ﴿ مِن النّصِحِينَ ﴾ : جار ومجرور متعلقان بمحذوف خبر : ﴿ إِنّ ﴾ ، على جهة البيان ، أعني : لك . ﴿ مِن النّصِحِينَ ﴾ : جار ومجرور متعلقان بمحذوف خبر : ﴿ إِنّ ﴾ ، والجملة الاسمية : ﴿ إِنّ … ﴾ إلخ تعليل للأمر لا محل لها ؛ وجملة : ﴿ وَالْمَ مَلْ مَحلُ في محلُ نصب مقول القول ، وجملة : ﴿ وَالْى من اعتبارها في محل نصب حال . تأمل ، وتدبر ، وربك أعلم ، وأجل ، وأجل ، وأكرم . القها ، وهو أولى من اعتبارها في محل نصب حال . تأمل ، وتدبر ، وربك أعلم ، وأجل ، وأكرم . المثله ، وهو أولى من اعتبارها في محل نصب حال . تأمل ، وتدبر ، وربك أعلم ، وأجل ، وأكرم .

#### ﴿ فَخَرَجَ مِنْهَا خَآبِفًا يَتَرَقَّأُ قَالَ رَبِّ نَجِنِي مِنَ ٱلْقَوْمِ ٱلظَّلِلِمِينَ ﴿ ﴾

الشرح: ﴿ فَرَجَ مِنْهَا ﴾ أي: من المدينة. ﴿ غَآبِهَا ﴾: من آل فرعون. ﴿ يَتَرَقَّبُ ﴾: لحوق طالب له. ﴿ قَالَ رَبِّ نَجِّنِي مِنَ ٱلْقَوْمِ ٱلظَّلِمِينَ ﴾: خلصني منهم، واحفظني من لحوقهم، وهذا لجوء إلى الله لعلمه أن لا ملجأ إلا إليه تعالى.

تنبيه: في هذه الآية، وفي الآية رقم [١٨] دليل واضح على: أن الخوف من الأعداء، والحذر من شرهم، إنما هو سنة الله في أنبيائه، وأوليائه، مع معرفتهم به، وثقتهم بنصره. ومنه حفر النبي على الخندق حول المدينة تحصيناً للمسلمين، وأموالهم؛ مع كونه من التوكل على الله، والثقة به بمحل لم يبلغه أحد، ثم ما كان من أصحابه ما لا يجهله أحد من تحولهم عن منازلهم، مرة إلى الحبشة، ومرة إلى المدينة تخوفاً على أنفسهم من مشركي مكة، وهرباً بدينهم أن يفتنوهم عنه بتعذيبهم، وخاب الفسقة، والفجرة الذين يصمون الصديق ـ رضي الله عنه ـ بالجبن، وضعف الإيمان لما ناله من الخوف في ليلة الهجرة الشريفة، ودخوله مع حبيبه الغار، فويل لهم مما يفترون.

الإعراب: ﴿فَرَجَ﴾: الفاء: حرف استئناف. (خرج): فعل ماض، والفاعل يعود إلى موسى، والجملة الفعلية مستأنفة، لا محل لها. ﴿مَنْهَا﴾: جار ومجرور متعلقان بما قبلهما. ﴿مَآهِنَا﴾:

حال من الفاعل المستتر، وفاعله مستتر فيه. ﴿ يَرَقَبُ ﴿ فعل مضارع، والفاعل يعود إلى (موسى) أيضاً، ومفعوله محذوف، التقدير: يترقب لحوقهم به، والجملة الفعلية في محل نصب حال ثانية من الفاعل المستتر بن ﴿ عَلَيْهَا ﴾ ، فتكون حالاً متداخلة . ﴿ وَمَن الفاعل المستتر بن ﴿ عَلَيْهَا ﴾ ، فتكون حالاً متداخلة . ﴿ وَمَن الفاعل يعود إلى (موسى) . ﴿ رَبِّ ﴾ : منادى حذف منه أداة النداء منصوب، وعلامة نصبه فتحة مقدرة على ما قبل ياء المتكلم المحذوفة للتخفيف . ﴿ يَجِنِ ﴾ : فعل دعاء مبني على حذف حرف العلة من آخره ، وهو الياء ، والكسرة قبلها دليل عليها ، والفاعل مستتر تقديره : «أنت » ، والنون للوقاية ، وياء المتكلم مفعول به . ﴿ مِنَ ٱلْقَوْمِ ﴾ : جار ومجرور متعلقان بالفعل قبلهما . ﴿ ٱلظّٰلِمِينَ ﴾ : صفة القوم مجرور ، وعلامة جره الياء . . . إلخ ، والجملتان الندائية والفعلية كلتاهما في محل نصب مقول القول ، وجملة : ﴿ قَالَ رَبِّ . . ﴾ إلخ في محل نصب حال ثانية من فاعل (خرج) المستتر ، والرابط : الضمير فقط .

#### ﴿ وَلَمَّا تَوَجَّهُ تِلْقَآءَ مَذَيْكَ قَالَ عَسَىٰ رَبِّتِ أَن يَهْدِينِي سَوَآءَ ٱلسَّكِيلِ ﴿ اللَّهُ ﴾

المشرح: لما خرج موسى ـ على نبينا، وعليه ألف صلاة، وألف سلام ـ فاراً بنفسه، خائفاً منفرداً، لا شيء معه: من زاد، ولا راحلة، ولا حذاء نحو مدين. قيل: لأنه وقع في نفسه: أن بينهم، وبينه قرابة؛ لأن أهل مدين من ولد إبراهيم، وموسى من ولد إبراهيم، ومدين هو أحد أولاد إبراهيم، وقد بينته لك في سورة (هود) وغيرها، سميت البلد باسمه، وبين مدين ومصر مسيرة ثمانية أيام، وليس لفرعون سلطان على أهل مدين، ولم يكن لموسى طعام إلا ورق الشجر، ونبات الأرض، حتى رأى خضرته في بطنه. وما وصل إلى مدين؛ حتى وقع خف قدميه. قال ابن عباس ـ رضي الله عنهما ـ: هو أول ابتلاء من الله لموسى، على نبينا، وعليه ألف صلاة وألف سلام.

وْقَالَ عَسَىٰ رَفِّت أَن ... والله إلى الله الله الله الله على مدين ولم يكن له معرفة بالطرق؛ سأل الله أن يهديه إلى الطريق التي توصله إلى مدين، فاعترضه ثلاث طرق، فأخذ في أوسطها، وكان فرعون أرسل جنوده في طلبه، وقال لهم: اطلبوه في ثنيات الطريق؛ فإنه لا يعرف الطريق، فجاءه ملك راكباً فرساً، فقال له: اتبعني، فاتبعه، فهداه إلى الطريق. قيل: إن هذا الملك هو جبريل عليه السلام. والله أعلم.

هذا؛ وبلاد مدين واقعة حول خليج العقبة من عند نهايته الشمالية، وشمال الحجاز، وجنوب فلسطين تنسب إلى مدين، ويطلق على سكانها: قوم مدين.

هذا؛ و ﴿ يِلْقَاءَ ﴾ يقرأ بالمد، والقصر، قراءتان سبعيتان، وهو يستعمل ظرف مكان كما هنا، ويستعمل مصدراً كد: «التِّبيان»، ولم يجئ من المصادر على التفعال بالكسر غير: التِّلقاء،

والتِّبْيان، والزِّلْزَال، والوِسْوَاس، وإذا فتحت الأول صارت أسماء. ولم أعثر على فعل له: «تلقاء» على الاعتبارين: المصدرية، والاسمية، وهمزته بالمد منقلبة عن ياء «تلقاي» لتحركها وانفتاح ما قبلها، ولم يعتد بالألف الزائدة؛ لأنها حاجز غير حصين.

هذا؛ و ﴿ سَوَاءَ ﴾ في الأصل مصدر بمعنى: الاستواء، فلذا صح الإخبار به عن متعدد في كثير من الآيات، وقيل: هو بمعنى: مستو، وهو لا يثنى، ولا يجمع. قالوا: هما سواء، وهم سواء، فإذا أرادوا لفظ المثنى، قالوا: سيان، وإن شئت قلت: سواءان. قال قيس بن معاذ، وهو الشاهد رقم [٢٤١] من كتابنا فتح القريب المجيب:

فَيَا رَبِّ إِنْ لَمْ تَجْعَلِ الْحُبَّ بَيْنَنَا سَوَاءَيْنِ فَاجْعِلْنِي عَلَى حُبِّهَا جَلْدا

واعتبر ابن هشام في المغني هذه التثنية شاذة، وفي الجمع قالوا: هم أسواء، وهذا كله ضعيف، ونادر، وأيضاً على غير القياس قولهم: هم سواس، وسواسية، أي: متساويان، ومتساوون. هذا؛ والسواء أيضاً: العدل، والوسط، كما في هذه الآية، وقال تعالى: ﴿وَمَن يَتَبَدَّلِ ٱلْكُفِرَ بَالْإِيمَٰنِ فَقَدْ ضَلَّ سَوَآءَ ٱلسّكِيلِ ﴿. وانظر شرح السبيل في الآية رقم [٧٥] من سورة (الفرقان). هذا؛ وفسر الجلال: ﴿سَوَآءَ ٱلسّكِيلِ ﴿ بقصد الطريق، ثم فسر القصد بالوسط.

الإعواب: ﴿وَلَنَاكَ: الواو: حرف استئناف. (لما): انظر الآية رقم [18]. ﴿وَيَقَاتَكَ: فعل ماض، والفاعل يعود إلى (موسى). ﴿ يَلْقَاتَكُ: ظرف مكان متعلق بالفعل قبله، و ﴿ يَلْقَاتَكُ مضاف، و ﴿ مَلْكَتَكَ مضاف إليه مجرور، وعلامة جره الفتحة نيابة عن الكسرة؛ لأنه ممنوع من الصرف للعلمية، والعجمة. وقيل: العلمية، والتأنيث، وليس بشيء، وجملة: ﴿ وَيَرَفَّ الله لا محل لها على اعتبار (لمَّا) حرفاً، وفي محل جر بإضافة (لمَّا) إليها على اعتبارها ظرفاً. لا محل لها على اعتبارها الله الله على اعتبارها ظرفاً. وقالَكَ: فعل ماض، والفاعل يعود إلى (موسى) أيضاً. ﴿ عَسَىٰ ﴿ فَعَى ماض جامد من أفعال الرجاء، مبني على فتح مقدر على الألف للتعذر. ﴿ رَفِت ﴾: اسم (عسى) مرفوع، وعلامة رفعه ضمة مقدرة على ما قبل ياء المتكلم، منع من ظهورها اشتغال المحل بالحركة المناسبة، والياء في محل جر بالإضافة، من إضافة اسم الفاعل لمفعوله، وفاعله مستتر فيه. ﴿ أَنَ ﴾: حرف مصدري، ونصب. ﴿ يَهْدِينِ ﴾: فعل مضارع منصوب بن ﴿ أَنَ ﴾، والفاعل يعود إلى ﴿ رَفِت ﴾ للفعل قبله، كما في قوله تعالى: ﴿ وَبَهْدِيكَ صِرَالًا مُسْقِيمًا ﴾ و ﴿ سَوَلَهُ وَالله مضاف، و ﴿ أَنَ يَهْدِينِ ﴾ في محل نصب حبر: اللفعل قبله، كما في قوله تعالى: ﴿ وَبَهْدِيكَ عِرَالًا مُسْقِيمًا ﴾ و ﴿ سَوَلَهُ مضاف، و ﴿ أَنَ يَهْدِينِ ﴾ في محل نصب حبر: ﴿ أَنَهُ المقول القول، وجملة: ﴿ قَالَ … ﴾ الخ في محل نصب مقول القول، وجملة: ﴿ قَالَ … ﴾ الخ في محل نصب مقول القول، وجملة: ﴿ قَالَ … ﴾ الخ في محل نصب مقول القول، وجملة: ﴿ قَالَ … ﴾ الخ في محل نصب مقول القول، وجملة: ﴿ قَالَ … ﴾ الخ

﴿ وَلَمَّا وَرَدَ مَآءَ مَذَيَكَ وَجَدَ عَلَيْهِ أُمَّةً مِّنَ ٱلنَّاسِ يَسْقُونَ وَوَجَكَ مِن دُونِهِمُ الْمَ ٱمۡرَأَتَيۡنِ تَذُودَاتِهُ قَالَ مَا خَطْبُكُما ۚ قَالَتَا لَا نَسْقِى حَتَّىٰ يُصْدِرَ ٱلرِّعَآةُ وَأَبُونَا شَيْخُ صَالِحَ اللَّهِ عَلَىٰ اللَّهِ عَلَىٰ اللَّهِ اللَّهِ عَلَىٰ اللَّهُ اللَّهِ عَلَىٰ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ عَلَىٰ اللَّهُ اللَّ

الشرح: ﴿ وَلَمَّا وَرَدَ مَاءً مَذَيْكَ ﴾: وصل موسى إلى الماء، وهو بئر لأهل مدين كانوا يسقون منها، ووروده الماء معناه: أنه بلغه لا أنه دخل فيه، ولفظة الورود تكون بمعنى الدخول في المورود، وبمعنى الاطلاع عليه؛ والبلوغ إليه؛ وإن لم يدخل، ومنه قول زهير في معلقته: رقم [11].

فَلَمَّا وَرَدْنَ الْمَاءَ زُرْقاً جِمَامُهُ وَضَعْنَ عِصيَّ الْحَاضِرِ الْمُتَخَيِّم

﴿ وَجَدَ عَلَيْهِ ﴾ أي: قريباً من الماء، أو وجد فوق شفير البئر. ﴿ أُمَّةً ﴾: جماعة كثيرة العدد. ﴿ يَسْقُونَ ﴾: مواشيهم الماء. هذا؛ وأمة بمعنى الجماعة، كما رأيت، ولا واحد لها من لفظها، وتكون واحداً إذا كان ممن يقتدى به، كقوله تعالى: ﴿ إِنَّ إِبْرَهِيمَ كَانَ أُمَّةً قَانِتًا لِلّهِ ﴾ والأمة: الطريقة، والملة في الدين، كقوله تعالى حكاية عن قول المشركين: ﴿ إِنَّا وَجَدْنَا عَابَاءَا عَلَىٰ أُمَّةٍ ﴾ وبها فسرت الآية رقم [٩٢] من سورة (الأنبياء). وقال النابغة الذبياني من قصيدة يخاطب بها النعمان بن المنذر، ويعتذر له مما وشي به الواشون:

حَلَفْتُ فَلَمْ أَتْرُكْ لِنَفْسِكَ رِيبَةً وَهَلْ يَأْثَمَنْ ذُو أُمَّةٍ، وَهُو طَائِعُ؟

وكل جنس من الحيوان أمة، كقوله تعالى: ﴿وَمَا مِن دَاَبَتَةِ فِي ٱلْأَرْضِ وَلَا طَتِهِرِ يَطِيرُ بِجَنَاحَيْهِ إِلَّا أُمَّمُ أَمْثَالُكُمُّ﴾. والأمة: الحين، والوقت، كقوله تعالى: ﴿وَاَذَكَرَ بَعْدَ أُمَةِ﴾ أي: بعد وقت وحين.

﴿ وَوَجَدَ مِن دُونِهِمُ ﴾ أي: في مكان أسفل من مكانهم، وقبل أن يصل إلى الجماعة المحتشدين على الماء. ﴿ أَمْرَأَتَيْنِ تَذُودَانِ ﴾: تحبسان أغنامهم من الماء؛ لئلا تختلط بأغنامهم. قال سويد بن كراع يذكر تنقيحه شعره:

أَبِيتُ عَلَى بَابِ الْقَوَافِي كَأَنَّمَا أَذُودُ بِهِ سِرْباً مِنَ الْوَحْشِ نُزَّعَا أَبِيتُ عَلَى بَابِ الْقَوَافِي كَأَنَّمَا أَذُودُ بِهِ سِرْباً مِنَ الْوَحْشِ نُزَّعَا أَي: أحبس، وأمنع. وقيل: تذودان: تطردان. قال جرير يهجو الفرزدق: [الوافر]

لَقَدْ سَلَبَتْ عَصَاكَ بَنُو تميمٍ فَمَا تَدْرِي بِأَيِّ عَصَا تَذُودُ؟

أي: تطرد، وتكف. قال ابن عباس \_ رضي الله عنهما \_: تذودان أغنامهما عن الماء خوفاً من السقاة الأقوياء. وقيل: كانتا تكرهان المزاحمة على الماء. ﴿قَالَ مَا خَطْبُكُمّاً ﴾ أي:

ما شأنكما؟ وحقيقته: ما مخطوبكما؛ أي: ما مطلوبكما من الذياد؟ فسمى المخطوب: خطباً. هذا؛ والخطب: الأمر العظيم، والنازلة من نوازل الدهر، وجمعه: خطوب، قال جابر بن رألان [الوافر] الطائي الجاهلي، وهذا هو الشاهد رقم [٢٦] من كتابنا فتح القريب المجيب:

يُ رَجِّ مِ الْسَمَ رُءُ مَا إِنْ لَا يَرَاهُ وَتَعْرِضُ دُونَ أَذْنَاهُ الْـُخُطُوبُ

﴿ فَالْتَا لَا نَسْقِي ﴾: أغنامنا الماء. ﴿ حَتَّى يُصْدِرَ الرَّعَآءُ ﴾ أي: يصرف الرعاة مواشيهم عن الماء، حذراً من مزاحمة الرجال، فإذا صدروا سقينا مواشينا من فضل ما بقى منهم في الأحواض. هذا؛ ويقرأ ﴿يُصَّدِرَ﴾ بضم الياء وكسر الدال من الرباعي، وبفتح الياء، وضم الدال من الثلاثي، و ﴿ ٱلرِّعَاءُ ﴾ بكسر الراء جمع: راع، كقائم، وقيام، ويقرأ بضم الراء، وهو اسم للجمع، كالتُّوام، والرُّخاء. ﴿وَأَبُونَا شَيْخٌ كَبِيرٌ ﴾: كبير السن لا يستطيع أن يخرج للسقي، فيرسلنا اضطراراً.

هذا؛ والفعل ﴿ نَسْقِي ﴾ و ﴿ يَسْقُونَ ﴾ في الآية السابقة، وَ(سَقَى) في الآية التالية، و(سَقَيْتُ) في الآية التي بعدها كل هذه الأفعال من الثلاثي، كما يأتي هذا الفعل من الرباعي: أَسْقَى، وهما بمعنى واحد، تقول: سقى الله هذه البلاد الغيث، وأسقاها الغيث، فيكون بالهمزة تارة، وبدونه أخرى، وشاهد المهموز قوله تعالى: ﴿وَأَسْقَيْنَكُمْ مَّآءُ فُرَاتًا﴾، وشاهد غير المهموز قوله تعالى: ﴿وَسَقَائُهُمْ رَبُّهُمْ شَكَابًا طَهُورًا﴾، ويحتملهما قوله تعالى: ﴿وَسُقُواْ مَآءً حَمِيمًا﴾، وقوله جل ذكره: ﴿يُسْقَوْنَ مِن رَّحِيقِ مَّخْتُومٍ ﴿ لَهُ خِتَمُهُۥ مِسْكُ ﴾ وقد ورد اللغتان في قول لبيد ـ رضي الله عنه ـ: [الوافر]

سَقَى قَوْمِي بَنِي مَجْدٍ وَأَسْقَى نُصَيْراً وَالْقَبَائِلَ مِنْ هِلَالِ ولكنه حذف المفعول الثاني من كليهما، كما حذف المفعولان من الألفاظ المذكورة في هذه الآيات. هذا؛ وفرق الأعلم بين المهموز، وغيره، فقال: تقول: سقيتك ماءً إذا ناولته إياه يشربه، وتقول: أسقيتك إذا حصلت له سُقْيًا.

هذا؛ والشيخ هو الذي استبانت فيه السن، وظهر عليه الشيب، وفي اللغة: هو من تجاوز الأربعين من عمره، وهو السن الذي يَكْمُلُ فيها العقل، ويغلب فيها صلاح الرجل على فساده، ومن لم يَكْمُلْ بعد الأربعين، ولم يرجع إلى صوابه فهو من الخاسرين. قال رسول الله ﷺ: «مَنْ بَلَغَ مِنَ الْعُمُرِ أَرْبَعينَ سَنَةً، وَلَمْ يَغْلِبْ خَيْرُهُ عَلَى شَرِّهِ فَلْيَتَجَهَّزْ إلى النَّارِ». وأصبح الأمل في [الطويل] صلاحه بعيداً. قال زهير بن أبي سلمي:

وَإِنَّ الْفَتَى بَعْدَ السَّفَاهَةِ يَحْلُمُ وَإِنَّ سِفَاهَ الشُّيْخِ لَا حِلْمَ بَعْدَهُ ورحم الله من يقول: [الطويل]

إِذَا الْمَرْءُ وَقَلِي الأربعين وَلَمْ يَكُنْ

لَـهُ دُون ما يَـأتـى حَـيَـاءٌ وَلَا سِـــّـرُ

فَدَعْهُ وَلَا تَنْفَسْ عليهِ الذي ارْتَأَى وَإِنْ مَدَّ أَسْبَابَ الْحَيَاةِ لَهُ الدَّهْرُ

هذا؛ ويجمع شيخ على: شُيُوخ، وشِيُوخ، وأشياخ، وَمَشْيَخة، وشِيخان وشِيخة، وجمع الجمع: مشايخ، ومشيوخاء، والمرأة شيخة، قال عَبيد بن الأبرص في وصف فرسه في معلقته:

بَاتَتْ عَلَى إِرَمٍ عَذُوباً كَأْنَهَا شَيْخَةٌ رَقُوب

وقال عبد يغوث بن الحارث، وهذا هو الشاهد رقم (٥٠٣) من كتابنا: «فتح القريب»: [الطويل] وتَضْحَكُ مِنِّى شَيْخةٌ عَبْشَمِيَّةٌ كَأْن لَمْ تَرَى قبلى أسيراً يمانيا

هذا؛ وَشَيَّخْتُهُ دَعَوْتَهُ شَيخاً للتبجيل والتعظيم، وتصغير الشيخ: شُييخ (بضم الشين وكسرها) ولا تقل: شُوَيْخٌ. ويطلق الشيخ على الأستاذ، والعالم وكبير القوم، ورئيس الصناعة، وعلى من كان كبيراً في أعين الناس علماً، أو فضيلةً، أو مقاماً، ونحو ذلك، وشيخ النار: كناية عن إبليس، أخزاه الله تعالى.

هذا؛ ولقد اختلف في الشيخ أبي البنتين اختلافاً كبيراً، فأكثر المفسرين على: أنه شعيب النبي على نبينا، وعليه ألف صلاة، وألف سلام، وقد اشتهر ذلك اشتهاراً عظيماً، وأولع به الأدباء وأصحاب السير، وهذا أبو العلاء المعري يقول مادحاً رجلاً عظيماً زفت إليه عروسه: [الخفيف]

كُنْتَ مُوسَى وَافَتْهُ بِنْتُ شُعَيْبٍ غَيْرَ أَنْ لَيْسَ فِيكُمَا مِنْ فَقِيرِ

وآخرون يذكرون غير ذلك، فقال جماعة: اسم والد المرأتين: يَثْرُونَ، وإنه ابن أخي شعيب، على نبينا، وعليه ألف صلاة وألف سلام. وقال آخرون: اسمه: يَثْرِي، فقد ذكر أبو جعفر الطبري في ذلك ثلاث روايات تنتهي كلها إلى ابن عباس ـ رضي الله عنهما ـ، ليس فيها: أنه شعيب، أو ابن أخي شعيب.

وقال آخرون: إن الذي استأجر موسى هو نبي الله شعيب، وهي رواية ذكرها الطبري بسنده إلى قرَّة بن خالد عن الحسن البصري، وذكر هذا الحافظ ابن كثير في تفسيره من قول الحسن البصري، وقول الإمام مالك. وقال آخرون: إن صاحب موسى والد المرأتين هو رجل مؤمن من قوم شعيب. وقال آخرون: كان شعيب قبل زمان موسى بمدة طويلة، والله أعلم بحقيقة الحال.

هذا؛ وقد روى البزار وابن أبي حاتم، كلاهما عن عتبة بن المنذر السلمي صاحب رسول الله على بسند طويل، قال: سئل رسول الله على: أي الأجلين قضى موسى؟ قال: «أَبرَّهُمَا وأَوْفَاهُمَا». ثم قال النبي على: «إِنَّ مُوسَى لَمَّا أَرَادَ فِرَاقَ شُعَيْبٍ ـ عليهِ السلامُ ـ أمر امْرَأتَهُ أَنْ تَسْأَلُ أَبَاهَا أَن يُعْطِيهَا مِنْ غَنَمِهِ مَا يَعِيشُونَ بِهِ، فَأَعْطَاهَا مَا وَلَدَتْ غَنَمُهُ في ذَلِكَ الْعَامِ من قَالِبِ لَوْنِ، قَال: فَمَا مَرَّتْ شاةٌ إلا ضَرَبَ موسى جَنبَهَا بعصاهُ، فَولَدَتْ قَوَالبَ أَلُوانٍ كُلُّهَا، وَولَدَتْ لَوْنَ عَنَمُهُ اللهِ عَرَبَهُا بعصاهُ عَنهُ اللهِ اللهُ الْوانٍ كُلُّهَا، وَولَدَتْ

ثِنتَيْنِ، أَوْ ثَلَاثاً كلُّ شَاوِ، وَلَيْسَ فِيهَا فَشُوش، ولَا ضَبُوب، ولا كَمِيشَة تَفُوت الكف، ولا ثغول». وقال رسول الله ﷺ: "إذَا فَتَحْتُمُ الشَّامَ، فَإِنَّكُمْ تَجِدُونَ بَقَايَا مِنْهَا، وَهِيَ السامِريَّة». هذا الحديث أورده الحافظ ابن كثير من جملة أحاديث مرسلة، ثم قال: بعد كلام طويل: مدار هذا الحديث على عبد الله بن لهيعة المصري، وفي حفظه سوء، وأخشى أن يكون رفعه خطأ، والله أعلم. وابن لهيعة أحد رواة سند الحديث. انتهى. قصص الأنبياء لعبد الوهاب النجار بتصرف، واختصار كبيرين. ثم قال عبد الوهاب ـ رحمه الله تعالى ـ: من هذا نعلم: أنه لا يوجد حديث صحيح فيه اسم شعيب مصرحاً به. انتهى.

شرح ألفاظ الحديث ـ قالب لون: ذات لونين، ما بين أبلق، وبلقاء، وقال الهروي: إنها جاءت على غير ألوان أمهاتها، والفشُوش: هي التي ينْفَشُّ لبنها من غير حلب، وذلك لسعة الإحليل، أي الحلمة التي يخرج منها اللبن، ومثله الْفَتُوح والثَّرُور، ومنه قول النبي عَلَيْ: "إِنَّ الشَّيْطَانَ يَفُشُّ بَيْنَ أَلْيَتَيْ أَحَدِكُمْ حَتَّى يُخَيَّلُ إِلَيْهِ: أنهُ أَحْدَثَ». أي: ينفخ نفخاً ضعيفاً. والضبوب: الضيقة ثقب الإحليل، والضَّبُ: الحلب لشدة العصر، والكميشة، ويروى الكموش، وهما بمعنى: الصغيرة الضرع، سميت بذلك لإنكماش ضرعها، وهو تقلصه. والثغول، ويروى بالعين، وهي الشاة التي لها زيادة حلمة. والثعل: ضيق مخرج اللبن أيضاً، وزيد في رواية ابن أبي حاتم: ولا عزوز، قال الهروي: العزوز: البكيئة، مأخوذ من العزاز، وهي الأرض الصلبة. انتهى. قرطبى.

الإعراب: ﴿وَلَمَّا﴾: الواو: حرف عطف. (لما): انظر الآية رقم [١٤]. ﴿وَرَدَ﴾: فعل ماض، والفاعل يعود إلى (موسى). ﴿مَآءَ﴾: مفعول به، و﴿مَآءَ﴾ مضاف، و﴿مَلَيْبَ﴾ مضاف إليه مجرور... إلخ، وجملة: ﴿وَرَدَ مَآءَ مَلْيَبَ﴾ لا محل لها... إلخ. ﴿وَجَدَ﴾: فعل ماض، والفاعل يعود إلى (موسى). ﴿عَلَيْهِ﴾: جار ومجرور متعلقان بالفعل قبلهما. ﴿أُمَّةً﴾: مفعول به أول. ﴿مِّنَ ٱلنَاسِ﴾: جار ومجرور متعلقان بمحذوف صفة: ﴿أُمَّةً﴾. ﴿يَسْفُورَ ﴾: فعل مضارع مرفوع، وعلامة رفعه ثبوت النون... إلخ، والواو فاعله، وقد حذف مفعولاه، والجملة الفعلية في محل نصب مفعول به ثان، أو في محل نصب حال من: ﴿النَاسِ»، أو من: ﴿أُمَّةً﴾، والرابط: الضمير. وهذا على اعتبار: وجد بمعنى: لقي. وجملة: ﴿وَيَمَدَ...﴾ إلخ جواب (لمَّا)، لا محل لها، و(لمَّا) ومدخولها كلام معطوف على ما قبله، لا محل له مثله.

﴿ وَوَجَدَ ﴾: الواو: حرف عطف. (وجد): فعل ماض، والفاعل يعود إلى موسى أيضاً. ﴿ مِن دُونِهِمُ ﴾: جار ومجرور متعلقان بالفعل قبلهما، والهاء ضمير متصل في محل جر بالإضافة. ﴿ أَمْرَأْتَيْنِ ﴾: مفعول به منصوب، وعلامة نصبه الياء نيابة عن الفتحة؛ لأنه مثنى، والنون عوض عن التنوين في الاسم المفرد، واكتفى الفعل بمفعول واحد؛ لأنه بمعنى: لقي. ﴿ تَذُودَانِ ﴾: فعل مضارع مرفوع، وعلامة رفعه ثبوت النون. . إلخ، وألف الاثنين فاعله، ومفعوله محذوف،

التقدير: تذودان أغنامهما. وانظر ما ذكرته الآية رقم [٩] من سورة (الزمر) عن ابن هشام فهو جيد إن شاء الله. والجملة الفعلية في محل نصب صفة: ﴿ أَمْرَأْتَيْنِ ﴾، وجملة: ﴿ وَوَجَدَ ... ﴾ إلخ معطوفة على جواب (لما)، لا محل لها مثلها. ﴿ قَالَ ﴾: فعل ماض، والفاعل يعود إلى (موسى). ﴿ مَا ﴾: اسم استفهام مبني على السكون في محل رفع مبتدأ. ﴿ خَطْبُكُمّاً ﴾: خبر المبتدأ، وبعضهم يعتبره مبتدأ مؤخراً، و(ما) خبراً مقدماً، والكاف ضمير متصل في محل جر بالإضافة، والميم، والألف حرفان دالان على التثنية، والجملة الاسمية في محل نصب مقول القول، وجملة: ﴿ قَالَ ... ﴾ إلخ مستأنفة، لا محل لها.

﴿ قَالَتَا﴾: فعل ماض، والتاء للتأنيث، وحركت بالفتح لالتقائها ساكنة مع ألف الاثنين التي هي فاعله. ﴿ لَا هَٰهِ: نافية. ﴿ شَقِي﴾: فعل مضارع مرفوع، وعلامة رفعه ضمة مقدرة على الياء للثقل، والفاعل مستتر تقديره: "نحن"، ومفعولاه محذوفان، التقدير: لا نسقي أغنامنا الماء، والجملة الفعلية في محل نصب مقول القول. ﴿ حَقَى ﴿ : حرف غاية وجر بعدها "أن" مضمرة ﴿ يُصَدِدَ ﴾: فعل مضارع منصوب به: "أن" المضمرة بعد ﴿ حَقَى ﴾. ﴿ الرَّعَلَةُ ﴾: فاعله، ومفعوله محذوف إن كان من الرباعي؛ و "أن" المضمرة، والفعل المضارع في تأويل مصدر في محل جرِّ بالإضافة والمجرور متعلقان بالفعل قبلهما. ﴿ وَأَبُونَا ﴾: والواو: واو الحال. (أبونا): مبتدأ مرفوع، وعلامة رفعه الواو نيابة عن الضمة؛ لأنه من الأسماء الخمسة، و(نا): ضمير متصل في محل جر بالإضافة. ﴿ شَيْحُ ﴾: خبر المبتدأ. ﴿ حَبِيدٌ ﴾: خبر ثان، والجملة الاسمية في محل نصب حال من فاعل: ﴿ نَسْقِي ﴾ المستتر، والرابط: الواو، والضمير، وجملة: في محل نصب حال من فاعل: ﴿ نَسْقِي ﴾ المستتر، والرابط: الواو، والضمير، وجملة:

## ﴿ فَسَقَىٰ لَهُمَا ثُمَّ تَوَلَّىٰ إِلَى ٱلظِّلِّ فَقَالَ رَبِّ إِنِّي لِمَاۤ أَنَزَلْتَ إِلَىٰٓ مِنْ خَيْرِ فَقِيرُ ۗ ﴾

المشرح: ﴿ فَسَقَىٰ لَهُمَ ﴾: أغنامهما ماءً رحمة بهما، وشفقة عليهما، واختلف كيف كان سقيه لأغنامهما، قيل: اقتلع صخرة كانت على رأس بئر أخرى، كانت بقربهما لا يطيق رفعها إلا جماعة من الناس، وقيل: زاحم القوم، ونحاهم عن البئر، وسقى لهما الغنم، وقيل: لما فرغ الرعاء من السقي غطوا رأس البئر بحجر، لا يرفعه إلا عشرة نفر، فجاء موسى، فرفع الحجر وحده، ونزع دلواً واحداً، ودعا فيه بالبركة، وسقى الغنم، فرويت.

﴿ ثُمَّ تَوَلَىٰ إِلَى ٱلظِّلِ ﴾ أي: عدل، ومال إلى أصل شجرة من شجر الطلح، فجلس في ظلها من شدة الحر، وهو جائع، وفيه دليل على جواز الاستراحة في الدنيا؛ حتى من كثرة العبادة، فكيف بمن يشقى، ويركض في الدنيا ليلاً ونهاراً في جمع حطامها الفاني، بخلاف ما يقوله بعض المتقشفة: ولما طال عليه البلاء أنس بالشكوى؛ إذ لا نقص في الشكوى إلى المولى.

﴿ فَقَالَ رَبِّ إِنِي لِمَا ﴾: لأي شيء. ﴿ أَنَرُلْتَ إِلَى مِنْ خَيْرٍ ﴾: قليل، أو كثير، غث أو سمين، وكان لم يذق طعاماً منذ سبعة أيام، حتى لصق بطنه بظهره، وكان يأكل من ورق الشجر ونبات الأرض، فعرَّض بالدعاء، ولم يصرح بالسؤال، هكذا روى جميع المفسرين: أنه طلب في هذا الكلام ما يأكله، فالخير يكون بمعنى الطعام كما في هذه الآية، ويكون بمعنى المال، كما في قوله تعالى: ﴿ وَإِنَّهُ لِحُبِّ آلُخَيرُ لَشَدِيدُ ﴾، ويكون بمعنى القوة، كما قال تعالى: ﴿ أَهُمْ خَيْرُ أَمْ فَوْمُ لَتُعْ ﴾، ويكون بمعنى العبادة، كقوله تعالى: ﴿ وَأَوْحَيْنَا إِلَيْهِمْ فِعْلَ ٱلْخَيْرَتِ ﴾.

﴿فَقِيرٌ ﴾: محتاج. وعدي باللام؛ لأنه ضمن معنى: سائل، أو طالب. هذا؛ وأصل «فقير» في اللغة: الذي انكسر فقار ظهره، ثم أطلق على المعدم الذي لا يجد حاجته من المال؛ لأنه يشبه الذي انبت ظهره، وعدم الحول والقوة، وهو أسوأ حالاً من المسكين عندنا معاشر الشافعية.

تنبيه: وإنما رضي شعيب ـ على نبينا، وعليه ألف صلاة، وألف سلام ـ لابنتيه بسقي الغنم؛ لأن هذا الأمر في نفسه ليس بمحظور، والدين لا يأباه، وأما المروءة فعادة الناس في ذلك متباينة، وأحوال العرب فيه خلاف أحوال العجم، ومذهب أهل البدو فيه غير مذهب أهل الحضر، خصوصاً إذا كانت الحالة حالة ضرورة. انتهى. نسفي.

أقول: لعل الرجل أبا البنتين لم يكن له أولاد ذكور يقومون له بسقي الغنم، وغيرها من الأعمال، فإنني لم أطلع على أولاد ذكور لشعيب في المراجع الموجودة لدي، فتكون الضرورة هي التي ألجأت البنتين لسقي الغنم، وغيرها من الأعمال؛ وقد ذكر: أنه كان له سبع بنات، وانظر ما ذكرته في الشاهد [١٠٣١] من كتابنا: «فتح القريب المجيب»؛ ففيه بحث جيد.

الإعراب: ﴿ فَسَقَىٰ ﴾: الفاء: حرف استئناف. (سقی): فعل ماض مبني علی فتح مقدر علی الألف، والفاعل يعود إلی (موسی)، ومفعولاه محذوفان، والجملة الفعلية مستأنفة، لا محل لها. وقبلها كلام كثير مقدر، كما رأيت في الشرح. ﴿ لَهُمّا ﴾: جار ومجرور متعلقان بالفعل قبلهما، والميم والألف حرفان دالان علی التثنية. ﴿ ثُمّ ﴾: حرف عطف. ﴿ تَوَلّيّ ﴾: فعل ماض، والفاعل يعود إلى (موسی) أيضاً، والجملة الفعلية معطوفة علی ما قبلها لا محل لها مثلها. ﴿ إِلَى الظّلِّ ﴾: متعلقان بما قبلهما. ﴿ فَقَالَ ﴾: الفاء: حرف عطف. (قال): ماض، وفاعله يعود إلى (موسی) أيضاً. ﴿ رَبّ ﴾: منادى حذف منه أداة النداء منصوب، وعلامة نصبه فتحة مقدرة علی ما قبل ياء المتكلم المحذوفة للتخفيف. وانظر ما ذكرته في (الشعراء) رقم [١٦٩] فإنه جيد. ﴿ إِنّ ﴾: حرف مشبه بالفعل، وياء المتكلم اسمها. ﴿ لِما ﴾: جار ومجرور متعلقان به: ﴿ فَقِيرُ ﴾ الآتي، و(ما): تحتمل الموصولة، والموصوفة، فهي مبنية على السكون في محل جر باللام، و ﴿ أَنْ لَتَهُ وَ فعل، وفاعل، والجملة الفعلية صلة (ما) أو صفتها، والعائد، أو الرابط محذوف إذ التقدير: إني فقير للذي، أو: لشيء أنزلته. ﴿ إِنّ ﴾: جار ومجرور متعلقان بالفعل قبلهما، إذ التقدير: إني فقير للذي، أو: لشيء أنزلته. ﴿ إِنّ ﴾: جار ومجرور متعلقان بالفعل قبلهما، إذ التقدير: إني فقير للذي، أو: لشيء أنزلته. ﴿ إِنّ ﴾: جار ومجرور متعلقان بالفعل قبلهما، إذ التقدير: إني فقير للذي، أو: لشيء أنزلته. ﴿ إِنّ ﴾: جار ومجرور متعلقان بالفعل قبلهما،

﴿ مِنْ خَيْرِ ﴾: جار ومجرور متعلقان بمحذوف حال من الضمير المحذوف، و ﴿ مِنْ ﴾ بيان لما أبهم في ما. ﴿ فَقِيرٌ ﴾: خبر (إنَّ )، والكلام: ﴿ رَبِّ إِنِّ … ﴾ إلخ كله في محل نصب مقول القول، وجملة: ﴿ فَقَالَ … ﴾ إلخ معطوفة على ما قبلها لا محل لها أيضاً.

﴿ فَكَآءَتُهُ إِحْدَنَهُمَا تَمْشِى عَلَى ٱسْتِحْيَآءِ قَالَتْ إِنَ أَبِي يَدْعُوكَ لِيَجْزِيَكَ أَجْرَ مَا سَقَيْتَ لَنَأْ فَلَمَّا جَآءَهُ, وَقَصَّ عَلَيْهِ ٱلْقَصَصَ قَالَ لَا تَخَفَّ نَجُوْتَ مِنَ ٱلْقَوْمِ الظَّلِلِمِينَ الْأَنَّ فَلَمَّا اللَّلِلِمِينَ الْأَنْ الْأَلْمِينَ الْأَنْ الْأَلْمِينَ الْأَنْ الْأَلْمِينَ الْأَنْ الْأَلْمِينَ الْأَلْمُ اللَّهُ الْمُؤْمِ

المشرح: روي: أنهما لما رجعتا إلى أبيهما قبل الناس مبكرتين، وأغنامهما حفل بالماء، قال لهما: ما أعجلكما؟ قالتا: وجدنا رجلاً صالحاً، رحمنا، فسقى لنا، وقصًا عليه القصة، فقال لإحداهما: اذهبي فادعيه لي، وهو قوله تعالى: ﴿ فَإَا مَنْهُ إِحْدَنْهُمَا تَمْشِى عَلَى ٱسْتِحْياً إِ ﴿ قيل : هِي الكبرى، واسمها صفوراء. وقيل: صفراء. وقيل: بل هي الصغرى، واسمها: ليا. وقيل: صفيراء، وقال عمر بن الخطاب ـ رضي الله عنه ـ: ليست بسلفع من النساء، خرَّاجة، ولَّاجة، ولَّاجة، ولكن جاءت مسترة، قد وضعت كمَّ درعها على وجهها استحياءً.

والاستحياء، والحياء ـ بالمد ـ: الحشمة، والانقباض، والانزواء . يقال: استحيت ـ بياء واحدة، وبياءين ـ، ويتعدى بنفسه، وبالحرف، يقال: استحييته، واستحيت منه . والحياء : ملكة تمنع الإنسان من ارتكاب الرذائل. والحياء خير ما يتحلى به إنسان، فإذا ذهب الحياء من الإنسان؛ فقد ذهب منه كلُّ خير، كما قال القائل:

إِذَا لَـمْ تَـخْ شَ عَـاقِبَـةَ اللَّـيَـالي وَلَـمْ تَـسْتَحِ فَـاصْنَـعْ مَـا تَـشَـاءُ فَـكَ وَأَبِيكَ مَـا وَلَا الدُّنْـيَـا إِذَا ذَهَـبَ الْـحَـيَـاءُ

وقد رغَّب النبي ﷺ في أحاديثه الشريفة الكثيرة بالحياء، وبيَّن أنه من خير الخصال، وأكتفي بما يلي: فعن عمران بن الحصين ـ رضي الله عنه ـ قال: قال رسول الله ﷺ: «الْحَيَاءُ لَا يَأْتِي إِلَّا بِخَيْرٍ». رواه البخاري، ومسلم، وفي رواية لمسلم: «الْحَيَاءُ خَيْرٌ كُلُّهُ». وعن أبي هريرة ـ رضي الله عنه ـ قال: قال رسول الله ﷺ: «الْحَيَاءُ مِنَ الإيمانِ، والإيمَانُ فِي الْجَنَّةِ، والْبَذَاءُ مِنَ الْجَفَاءِ، والْبَخَاءُ فِي النَّارِ». رواه أحمد.

هذا؛ والحياء في حق الله تعالى المراد منه: الترك اللازم للانقباض، كما ورد في قول النبي على: عن سلمان الفارسي ـ رضي الله عنه ـ: «إِنَّ الله حَيِيُّ كَرِيمٌ، يَسْتَحْيِي مِنَ الْعَبْدِ إِذَا رَفَعَ النبي يَلِيهُ أَنْ يَرُدُّهُمَا صِفْراً خَائِبَتَيْنِ». رواه أبو داود، والترمذي، وغيرهما، فالمراد منه: أن الله سبحانه يعطى، ولا يمنع.

وَعَلَيهُ أَلِفَ إِنَى يَرْعُوكَ لِيَجْوِيكَ أَجْرَ مَا سَقَيْتَ لَنَا ﴾: قيل: لما سمع موسى ـ على نبينا، وعليه ألف صلاة، وألف سلام ـ ذلك كره أن يذهب معها، ولكن كان جائعاً، فلم يجد بداً من الذهاب معها، فمشت المرأة، ومشى خلفها، فكانت الريح تضرب ثوبها، فتصف ردفها، فكره أن يرى ذلك منها، فقال لها: امشي خلفي، ودليني على الطريق؛ إذا أخطأت، ففعلت ذلك، فلما دخل موسى على شعيب إذا هو بالعشاء مهيأ، فقال: اجلس يا فتى فتعش! فقال: أعوذ بالله، قال شعيب: ولم ذاك؟ ألست جائعاً؟ قال: بلى، ولكن أخاف أن يكون هذا عوضاً لما سقيت لابنتيك، وإنا أهل بيتٍ لا نطلب على عمل من أعمال الآخرة عوضاً من الدنيا. فقال له شعيب: لا والله يا فتى! ولكنها عادتي، وعادة آبائي نقري الضيف، ونطعم الطعام. فجلس، وأكل. انتهى. خازن. وقال القرطبي: كان بين موسى وبين أبيها ثلاثة أميال. فلما جاءه، وقصَّ عليه القصص؛ أي: أخبره بأمره أجمع: من خبر ولادته، وتربيته في بلاط فرعون، وقتله القبطي، وقصد فرعون قتله. ﴿ فَالَ لَا تَغَفَّ لَا نَهُوتَ مِن الْقَوْمِ الظّلِمِينَ ﴾ أي: من فرعون، وقومه، وإنما قال ذلك؛ لأنه لم يكن لفرعون سلطان على مدين.

يقول بعض المفسرين: إن موسى ـ على نبينا، وعليه ألف صلاة وألف سلام ـ أسمع المرأتين قوله: ﴿ رَبِّ إِنِي لِمَا أَنْزَلْتَ إِلَى مِنْ خَيْرِ فَقِيرٌ ﴾ تعريضاً حتى يكون له منهما ما يقوته، وهو ليس معه درهم ولا متاع ولا دينار، ولا ما يؤكل، فكانت دعوته كدعوة المظلوم سريعة الإجابة، ومن جهة أخرى: فإن غرس الجميل قد أثمر، وآتى أكله في أقل من ساعة، والله يضاعف الحسنات لعباده المخلصين.

موسى رجل رُبِّيَ على العزة في بيت فرعون، مدللاً في نعيم دائم، ورفاهة، وقد نزل به من الجوع ما إضطره إلى أن يرضى أن يأخذ أجر عمل من أعمال المروءة، والجوع يرضي الأسود بالجيف، وأحسبه لو كان في بُلَهنِيَة من العيش؛ لم يرض أن يأخذ أجراً على زكاة قوته. انتهى. عبد الوهاب النجار، وهذا كلام لا وجه له.

اسمها منصوب، وعلامة نصبه فتحة مقدرة على ما قبل ياء المتكلم، منع من ظهورها اشتغال المحل بالحركة المناسبة، والياء ضمير متصل في محل جر بالإضافة. ﴿يَدْعُوكَ﴾: فعل مضارع مرفوع، وعلامة رفعه ضمة مقدرة على الواو للثقل، والفاعل يعود إلى: ﴿أَيِهُ، والكاف مفعول به، والجملة الفعلية في محل رفع خبر ﴿إِنَكُ، والجملة الاسمية في محل نصب مقول القول.

﴿لِيَجْرِيكَ ﴾: فعل مضارع منصوب بـ: «أن» مضمرة بعد لام التعليل، والفاعل يعود إلى ﴿ أَيِى ﴾، والكاف مفعول به أول، و «أن» المضمرة والفعل المضارع في تأويل مصدر في محل جر باللام، والحار والمجرور متعلقان بالفعل قبلهما. ﴿أَجْرَ ﴾: مفعول به ثان، و ﴿أَجْرَ ﴾ مضاف، و ﴿مَا ﴾: اسم موصول مبني على السكون في محل جر بالإضافة. ﴿ سَقَيْتَ ﴾: فعل، وفاعل، والجملة الفعلية صلة الموصول لا محل لها، والعائد محذوف ؛ إذ التقدير: أجر الذي سقيته . . . إلخ، وإن اعتبرت ﴿مَا ﴾ مصدرية تؤول مع الفعل بمصدر في محل جر بالإضافة، فالتقدير: أجر سقيك لنا . . . إلخ . ﴿ لَنَا ﴾ : جار ومجرور متعلقان بالفعل قبلهما، وجملة : ﴿ قَالَتْ ... ﴾ إلخ بواو محذوفة ، أو هي في محل نصب حال ثانية ، فتكون «قد» قبلها مقدرة . تأمل .

﴿ فَلَمَّا ﴾: الفاء: حرف استئناف. (لمَّا): انظر الآية رقم [13]. ﴿ حَآءَهُ ﴾: فعل ماض، والفاعل يعود إلى (موسى)، والهاء ضمير متصل في محل نصب مفعول به، والجملة الفعلية لا محل لها على اعتبار (لمَّا) حرفاً، وفي محل جر بإضافة (لمَّا) إليها على اعتبارها ظرفاً. ﴿ وَفَشَ ﴾: الواو: حرف عطف. (قصَّ): فعل ماض، والفاعل يعود إلى (موسى). ﴿ عَلَيْهِ ﴾: متعلقان بما قبلهما. ﴿ الْقَصَصَ ﴾: مفعول به، والجملة الفعلية معطوفة على ما قبلها على الوجهين المعتبرين فيها. ﴿ قَالَ ﴾: فعل ماض، والفاعل يعود إلى أبي البنتين. ﴿ لا ﴾: ناهية. ﴿ فَعَلَ مضارع مجزوم بد: «لا » الناهية، وفاعله مستتر تقديره: «أنت ». ﴿ فَعَوْتَ ﴾: فعل، وفاعل، والجملة الفعلية في محل نصب حال من فاعل ﴿ فَعَلَ ﴾ المستتر، والرابط: الضمير فقط، وهي على تقدير «قد » قبلها. ﴿ الظّلِمِينَ ﴾: صفة (القوم) مجرور مثله، وعلامة جره قبلها. ﴿ الظّلِمِينَ ﴾: صفة (القول)، وجملة: ﴿ قَالَ ﴿ اللها على اللها محل لها، و(لمَّا) ومدخولها كلام مستأنف، لا محل له.

## ﴿ قَالَتْ إِحْدَنَّهُمَا يَتَأْبَتِ ٱسْتَغْجِرُهُ إِنَّ خَيْرَ مَنِ ٱسْتَغْجَرْتَ ٱلْقَوِيُّ ٱلْأَمِينُ ﴿ ﴾

الشرح: ﴿ قَالَتُ إِحْدَنَهُمَا ﴾: وهي التي استدعته. ﴿ يَتَأَبِّ ٱسْتَغْجِرُهُ ﴾: اتخذه أجيراً؛ ليرعى غنمنا. ﴿ إِكَ خَيْرَ مَنِ ٱسْتَغْجَرُتَ ٱلْقَوِيُ ٱلْأَمِينُ ﴾ أي: إن خير من تستعمله الذي قوي على العمل، وأدى الأمانة، فقال لها أبوها: وما علمك بقوته، وأمانته؟ قالت: أما قوته؛ فإنه رفع الحجر من على رأس البئر، ولا يرفعه إلا عشرة. وقيل: أربعون رجلاً. وأما أمانته؛ فإنه قال لي: امشي

خلفي، ودليني على الطريق؛ حتى لا تصف الريح بدنك. هذا؛ وورود الفعل بلفظ الماضي للدلالة على أن أمانته، وقوته أمران متحققان. وقولها: ﴿إِنَ خَيْرَ مَنِ اَسْتَعْجَرْتَ الْقَوِيُّ الْأَمِينُ ﴾ كلام جامع؛ لأنه إذا اجتمعت هاتان الخصلتان: الكفاية والأمانة في القائم بأمرك؛ فقد فرغ بالك، وتم مرادك. وعن ابن مسعود ـ رضي الله عنه ـ قال: أفرس الناس ثلاثة: بنت شعيب، وصاحب يوسف في قوله: ﴿عَسَى أَن يَنفَعَنا ﴾ وأبو بكر في عمر، رضي الله عن الاثنين. هذا؛ وقد جعل الله ﴿فَيْرَ ﴾ اسما له: ﴿إِنَ ﴾ و﴿الْقُوِيُ الْأَمِينُ ﴾ خبران لها، وهما أعرف منه، والسبب في خالد بن عمر، وسجنه: الطويل]

ألا إِنَّ خَيْرَ السَّاسِ حَيَّا وَمَيِّتاً وَمَيِّتاً أَسِيرُ ثُقِيفٍ عِنْدهُمْ في السَّلَاسِلِ فَي الاسم المضاف لياء المتكلم إذا كان صحيح الآخر ومنادى ستَّ لغات: أحدها: حذف الياء، والاستغناء عنها بالكسرة مثل: يا عبدِ، وهذا هو الأكثر. الثاني: إثبات الياء ساكنة، نحو: يا عبدي، وهو دون الأول في الكثرة. الثالث: قلب الياء ألفاً، وحذفها، والاستغناء عنها بالفتحة، نحو يا عبدَ. الرابع: قلبها ألفاً وبقاؤها، وقلب الكسرة فتحة، نحو: يا عبديَ. قال ابن الكارحمه الله تعالى في ألفيته:

وَاجْعَلْ مُنَادىً صَحَّ إِنْ يُضَفْ لِيَا كَعَبْدِ عَبْدِي عَبْدَ عَبْدَاً عَبْدِيا

السادس: ضم الاسم بعد حذفها كالمفرد، اكتفاءً بنية الإضافة، وإنما يكون ذلك فيما يكثر نداؤه مضافاً للياء كالرب، والأبوين، والقوم، قرئ قوله تعالى: ﴿قَالَ رَبِ ٱلسِّجْنُ أَحَبُ إِلَى وَ الله بضم الباء، وحكي: يا رَبُّ اغفِرْ لي. هذا؛ ويضاف إلى ذلك: إذا كان المنادى المضاف إلى الياء أباً، أو أمَّا أربع لغات: إحداها: إبدال الياء تاء مكسورة، وبها قرأ السبعة ما عدا ابن عامر في قوله تعالى: ﴿يَتَأَبَّتِ مَن سورة (يوسف) وسورة (مريم). الثانية: إبدالها تاءً مفتوحةً، وبها قرأ عامر ما تقدم. الثالثة: (ياأبتا) بالتاء والألف، وبها قرئ ما تقدم شاذاً. وقال رؤبة بن العجاج:

تَــقُــولُ بِــنْــتـــي قَــدُ أَنَــى أَنَــاكَــا يَــا أَبَــتَــا عَــلَّــكَ أَوْ عَــسَــاكَــا الطويل] الرابعة: يا أبتى. وعليه قول الشاعر:

أَيَا أَبَتِي لَا زِلْتَ فينا فَإِنَّمَا لَنَا أَمَلٌ في الْعَيْشِ ما دُمْتَ عَائِشًا

قال ابن هشام في قطر الندى: وهاتان اللغتان قبيحتان، والأخيرة أقبح من التي قبلها، وينبغي ألّا تجوز إلا في ضرورة الشعر، وقال الخضري في حاشيته على ابن عقيل: ضرورة لكن الأولى

أهون لذهاب صورة الياء المعوض عنها. بل قيل: لا ضرورة فيه؛ لأن هذه الألف لم تنقلب عن الياء، بل هي التي تلحق المنادى البعيد، والمندوب، والمستغاث، فتكون لغة عاشرة، والله أعلم.

الإعراب: ﴿قَالَتُ﴾: فعل ماض، والتاء للتأنيث. ﴿إِمْدَهُمّا﴾: فاعل، والهاء في محل جر بالإضافة، والميم والألف حرفان دالان على التثنية. (يا): أداة نداء تنوب مناب: أدعو. (أبت): منادى منصوب، وعلامة نصبه فتحة مقدرة على ما قبل ياء المتكلم المحذوفة، والمعوض عنها التاء، كما رأيت في الشرح. ﴿اَسْتَعْجُرُهُ ﴾: فعل أمر، وفاعله مستتر تقديره: «أنت» والهاء مفعول به. ﴿إِنَ ﴾: حرف مشبه بالفعل. ﴿خَيْرَ ﴾: اسم ﴿إِنَ ﴾ وهو مضاف، وحَملة: ﴿وَمَنِ ﴾ اسم موصول، أو نكرة موصوفة مبنية على السكون في محل جر بالإضافة، وجملة: ﴿اَسْتَعْجُرُتُ ﴾ صلة ﴿مَنِ ﴾، أو صفتها، والعائد، أو الرابط محذوف، التقدير: الذي، أو: شخص استأجرته. ﴿أَلْوَيَ ﴾: خبر (إن). ﴿أَلاَّمِينُ ﴾: خبر ثان، والجملة الاسمية: ﴿إِنَ عَلَيْلُ للأَمْرِ لا محل لها، والكلام: ﴿يَتَأْبَتِ ٱسْتَعْجُرُهُ ﴿ الله كله في محل نصب مقول القول، وجملة: ﴿قَالَتَ ﴿ فَالَتَ الله وَالْكُلُومُ الله وَلَكُونُ القول، وجملة: ﴿ قَالَتَ ﴿ فَالَتُ مَا فَا فَلُولُ القول، وجملة: ﴿ قَالَتَ ﴿ فَالَتُ مُلِكُ الله وَلَا لَهُ فَا لَا القول، وجملة: ﴿ قَالَتَ ﴿ فَالَتَ مَا فَا فَا لَهُ عَلَمُ لها الله وله القول، وجملة القول، وجملة الله مسأنفة، لا محل لها.

﴿ وَقَالَ إِنِّ أُرِيدُ أَنْ أُنكِحَكَ إِحْدَى ٱبْنَتَى هَنتَيْنِ عَلَىٰ أَن تَأْجُرَفِى ثَمَـٰنِى حِجَجَّ فَإِنْ أَثَمَمْتَ عَشَـٰزَ فَمِنْ عِندِكَ وَمَا أُرِيدُ أَنْ أَشُقَ عَلَيْكُ سَتَجِدُفِ إِن شَاءَ ٱللهُ مِن الصَّيَاحِينَ ﴿ إِنْ شَاءَ ٱللهُ مِن ٱلصَّيَاحِينَ ﴿ إِنْ اللهُ اللهُ مِن ٱلصَّيَاحِينَ ﴿ إِنْ اللهُ ا

المسرح: ﴿قَالَ إِنِّ أُرِيدُ أَنُ أُنكِمَكَ ﴾ أي: أزوجك. ﴿إِمْدَى ٱبْنَتَى هَنتَيْنِ ﴾: قيل: زوَّجه الكبرى. وقال الأكثرون: إنه زوجه الصغرى، واسمها: صفوراء، أو: ليا، حسبما رأيت فيما تقدم، وهي التي ذهبت في طلبه، واستدعائه، وهذا؛ وعد منه، ولم يكن عقد نكاح إذ لو كان عقداً؛ لقال: قد أنكحتك، ولعين المعقود عليها له. ﴿عَلَىٰ أَن تَأْجُرُفِ ثَنَنِي حِجَجٍ ﴾: على أن تكون لي أجيراً ثمان سنين، والحجة: السنة، وجمعها: حجج، قال زهير بن أبي سلمى، وينسب لحماد الراوية:

لِمَ نِ اللَّي ارُ يِ قُنَّ قِ الْحِجْرِ أَقْ وَيْنَ مُ لَا حِجَجٍ وَمُ لَا دَهْرِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ الْكَاهُ أَي: عمل عشر سنين. ﴿ فَمِنْ عِندِكَ ﴾ أي: فالإتمام من عندك؛ أي: تفضل منك، وتكرم، وليس مشروطاً عليك. ﴿ وَمَا أُرِيدُ أَنْ أَشُقَ عَلَيْكَ ﴾ أي: ألزمك إتمام العشر. هذا؛ والمشقة: الصعوبة، واشتقاقها من: الشق، فإن ما يصعب عليك يشق عليك اعتقادك في إطاقته، ورأيك في مزاولته.

﴿ سَتَجِدُنِ إِن شَاءَ اللهُ مِنَ الصَّلِحِينَ ﴾ أي: في حسن المعاملة، ولين الجانب، والوفاء بالمعاهدة، والمراد باشتراطه مشيئة الله فيما وعد من الصلاح: الاتكال على توفيقه تعالى،

ومعونته، لا المراد التعليق بالمشيئة؛ لأنها غير معلومة في جنب الله تعالى. وإن قلت: المراد: التبرك، لا الاستثناء؛ فهو جيد.

هذا؛ والمساهلة في المعاملات من شيم الأنبياء بلا ريب، والصالحون يقتدون بهم، ومنه الحديث: «كان رسول الله على شَريكي، فكانَ خيرَ شريكٍ، لا يُدَاري، ولا يُشَارِي، ولا يُمَارِي».

تنبيه: في الآية الكريمة عرض ولي الأنثى ابنته على الرجل، وهذه سنة قائمة بين الناس، عرض صالح مدين ابنته على صالح بني إسرائيل، وعرض عمر بن الخطاب ابنته حفصة على أبي بكر، وعثمان ـ رضي الله عنهم أجمعين ـ وعرضت الموهوبة نفسها على النبي على فمن الحسن عرض الرجل وليته، والمرأة نفسها على الرجل الصالح، اقتداءً بالسلف الصالح.

**الإعراب**: ﴿قَالَ﴾: فعل ماض، والفاعل مستتر تقديره: «هو» يعود إلى والد البنتين. ﴿إِنِّيَّ﴾: حرف مشبه بالفعل، وياء المتكلم ضمير متصل في محل نصب اسمها. ﴿أُرِيدُ﴾: فعل مضارع، والفاعل مستتر تقديره: «أنا». ﴿أَنَّهِ: حرف ناصب. ﴿أُنكِحَكَ ﴾: فعل مضارع منصوب بـ: ﴿أَنَّ﴾ والفاعل تقديره: «أنا»، والكاف مفعول به أول، و﴿أَنَّ﴾ والفعل المضارع في تأويل مصدر في محل نصب مفعول به. ﴿إِحْدَى﴾: مفعول به ثان منصوب، وعلامة نصبه فتحة مقدرة على الألف للتعذر، و ﴿ إِحْدَى ﴾: مضاف، و ﴿ أَبْنَتَى ﴾: مضاف إليه مجرور، وعلامة جره الياء نيابة عن الكسرة؛ لأنه مثنى، وحذفت النون للإضافة، وياء المتكلم ضمير متصل في محل جر بالإضافة. ﴿ هَا تَيْنِ ﴾: الهاء: تنبيه. (تين): اسم إشارة صفة ﴿ أَبُّنكَ } منصوب، وعلامة نصبه الياء؛ لأنه مثنى، وبعضهم يعتبره مبنياً على الياء؛ لأن أسماء الإشارة من المبنيات، وجملة: ﴿أُرِيدُ...﴾ إلخ في محل رفع خبر (إنَّ)، والجملة الإسمية ﴿إِنِّ ... ﴾ إلخ في محل نصب مقول القول، وجملة: ﴿ قَالَ ... ﴾ إلخ مستأنفة، لا محل لها. ﴿ عَلَيْ ﴾: حرف جر. ﴿ أَنْ ﴾: حرف مصدري ونصب. ﴿تَأَجُرُفِ﴾: فعل مضارع منصوب، بـ: ﴿أَنَّهِ والفاعل مستتر تقديره: «أنت»، والنون للوقاية، ويا المتكلم مفعول به، والمفعول الثاني محذوف، تقديره: تأجرني نفسك. ﴿ تُمَانِيَ ﴾: ظرف زمان متعلق بالفعل قبله، واعتبره الزمخشري مفعولاً ثانياً على تضمين ﴿تَأَجُرُفِ﴾ تثيبني، وتقدير مضاف محذوفٍ، التقدير: تثيبني رعي ثماني حجج، و﴿ تُمَـٰنِيَ﴾ مضاف، و﴿ حِجَجَّ ﴾ مضاف إليه، و﴿ أَنَ ﴾ والفعل المضارع في تأويل مصدر في محل جر به: ﴿عَلَىٰ ﴾، والجار والمجرور متعلقان بمحذوف حال من الفاعل المستتر، أو من المفعول وهو الكاف، التقدير: مشروطاً على، أو عليك ذلك.

﴿ وَإِنْ ﴾: الفاء: حرف استئناف، وتفريع. (إن): حرف شرط جازم، ﴿ أَتُمَمْتَ ﴾: فعل ماض مبني على السكون في محل جزم فعل الشرط، والتاء فاعله. ﴿ عَشْكَ ﴾: مفعول به، وهو على حذف مضاف، التقدير: أتممت رعي عشر سنين، والجملة الفعلية لا محل لها؛ لأنها ابتدائية، ويقال: لأنها جملة شرط غير ظرفي. ﴿ فَمِنْ ﴾: الفاء: واقعة في جواب الشرط. (من عندك): جار ومجرور متعلقان بمحذوف خبر مبتدأ محذوف أيضاً: التقدير: فالتمام من عندك تفضلاً،

لا من عندي إلزاماً عليك، والكاف ضمير متصل في محل جر بالإضافة، والجملة الاسمية في محل جزم جواب الشرط عند الجمهور، والدسوقي يقول: لا محل لها؛ لأنها لم تحل محل المفرد، و(إنْ) ومدخولها كلام مستأنف لا محل له. ﴿وَمَآ): الواو: حرف استئناف. (ما): نافية. ﴿أُرِيدُ ﴿ وَالْهُ وَلَمُ مَضَارِع ﴾ والفاعل مستتر تقديره: «أنا»، والمصدر المؤول من: ﴿أَنَّ أَشُقَ عَلَيْكَ ﴾ في محل نصب مفعول به، وجملة: ﴿وَمَاۤ أُرِيدُ ﴿ وَالفاعل مستر تقديره: «أنت»، والنون للوقاية، وياء المتكلم مفعول به أول. ﴿إن ﴿ وَالْهُ عَلَى مَضَام ﴾ والفاعل مستر تقديره: «أنت»، والنون للوقاية، وياء المتكلم مفعول به أول. ﴿إن ﴿ وَلَهُ عَلَى مَا المُعْلَى الله على المُعْلَى مَلْكُ. ﴿ مِن الله الله والمنافقة والمفعول محذوف للتعميم، والجملة الفعلية لا محل لها. . إلخ، وجواب الشرط محذوف، التقدير: إن شاء الله ذلك؛ فإنك تجدني مثلك. ﴿ مَن الصّلِحِين ﴾: جار ومجرور متعلقان بالفعل: ﴿ مَنَجِدُنِ ﴿ وهما في محل نصب مفعوله الثاني، والجملة الشرطية معترضة بينهما لا محل لها، وجملة: ﴿ مَنَجِدُنِ ﴿ ... والمنافة ، لا محل لها . وحملة الشرطية معترضة بينهما لا محل لها، وجملة : ﴿ مَنَجِدُنِ ﴿ ... والمنافة ، لا محل لها . وحملة الشرطية معترضة بينهما لا محل لها، وجملة الها . والمها . والمها . وسما الها . وحملة المنافة ، لا محل لها . وحملة الفالها . والمنافة ، لا محل لها . وحملة الفالها . والمها . والمنافة ، لا محل لها . وحملة الها . وحملة . ﴿ مَنْ اللها . وحملة الها . وحملة . ﴿ مَنْ الْهَا . وحملة . ﴿ مَنْ الْهَا . وحملة . ﴿ مَنْ الْهَا . وحمل لها . وحملة . ﴿ مَنْ الله على المُنْ الله على المتحل لها . وحمل له

﴿ وَالَ ذَلِكَ بَيْنِي وَبَيْنَكُ أَيَّمَا ٱلْأَجَلَيْنِ قَضَيْتُ فَلَا عُدُوَنَ عَلَيْ وَاللَّهُ عَلَىٰ مَا نَقُولُ وَكِيلٌ ﴿ عَلَىٰ مَا نَقُولُ وَكِيلٌ ﴿ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ مَا نَقُولُ وَكِيلٌ ﴾

المشرح: ﴿ وَاللّٰهُ أَي: موسى، على نبينا، وعليه ألف صلاة، وألف سلام. ﴿ وَاللّٰهُ كَيْنِ وَمِيْنَكُ ﴾ أي: الذي قلته، وعاهدتني عليه قائم، وثابت بيننا، لا يخرج عنه واحد منا، لا أنا عما شرطت علي، ولا أنت عما شرطته على نفسك. ﴿ أَيّمَا ٱلْأَجَلَيْنِ قَصَيْتُ ﴾ أي: أتممت أقصرهما، أو أطولهما. ﴿ فَلَا عُدُورَ عَلَى ﴾ أي: لا يتعدى علي بطلب الزيادة على الثمان، كما لا أطالب بالزيادة على العشر، أما الثمان فأنا ملزم بإتمامها. وقرئ بضم العين وكسرها، والأول أفصح. ﴿ وَاللّٰهُ عَلَى مَا نَقُولُ وَكِيلٌ ﴾: شاهد، وحفيظ. هذا؛ وقرئ: (أيتما) بتخفيف الياء، ومثله قول الفرزدق في مدح نصر بن سيار أمير خراسان لمروان بن محمد آخر خلفاء بني أمية، وهو الشاهد رقم [١٢٤] من كتابنا فتح القريب المجيب إعراب شواهد مغني اللبيب: [الطويل]

تَنَظَّرْتُ نَصْراً والسِّمَاكَيْنِ أَيهُمَا عَلَيَّ مِنَ الْغَيْثِ اسْتَهَلَّتْ مَوَاطِرُهْ

تنبيه: قيل: تم عقد النكاح والإجارة بما صدر من شعيب، وهو قوله ﴿إِنِّ أُرِيدُ...﴾ إلخ ومن موسى، وهو قوله ﴿إِنِّ أُرِيدُ...﴾ إلخ ومن موسى، وهو قوله ﴿إِنِّ أُرِيدُ...﴾ إلخ الصيغة لا تكفي عندنا في عقد النكاح؛ لأن الواقع من شعيب وعد بالإنكاح، والواقع من موسى ليس فيه مادة التزويج، ولا الإنكاح، وأيضاً الصداق ليس راجعاً للمنكوحة، بل لأبيها، وأيضاً لم يعين المنكوحة. وقيل: إنهما عقدا عقداً بغير الصورة المذكورة هنا منهما. انتهى. جمل. والله أعلم، وأجل، وأكرم.

الإعراب: ﴿ قَالَ ﴾: فعل ماض، والفاعل يعود إلى (موسى). ﴿ قَالِكَ ﴾: اسم إشارة مبنى على السكون في محل رفع مبتدأ، واللام للبعد، والكاف حرف خطاب لا محل له. ﴿يَنْنِي﴾: ظرف مكان متعلق بمحذوف خبر المبتدأ، التقدير: قائم، وثابت بيني وبينك، منصوب، وعلامة نصبه فتحة مقدرة على ما قبل ياء المتكلم، منع من ظهورها اشتغال المحل بالحركة المناسبة، والياء في محل جر بالإضافة، والجملة الاسمية في محل نصب مقول القول. ﴿ وَبَيْنَكُ ﴾: الواو: حرف عطف. (بينك): معطوف على ما قبله، والكاف في محل جر بالإضافة. ﴿أَيُّمَا ﴾: اسم شرط مفعول به مقدم، و(ما): صلة، و(أيَّ) مضاف، و﴿ ٱلْأَجَلَيْنِ ﴾ مضاف إليه مجرور . . . إلخ. هذا ؟ وقيل: (ما) نكرة تامة بمعنى شيء، وهي المضاف إليه، و﴿ ٱلْأَجَلَيْنِ ﴾ بدل منها. وبه قيل في قوله تعالى: ﴿فَهُمَا رَحْمَةٍ مِّنَ اللَّهِ لِنتَ لَهُمَّ ﴾ الآية رقم [١٥٩] من سورة (آل عمران). ﴿قَضَيْتُ ﴾: فعل، وفاعل. ﴿فَلاَ﴾: الفاء: واقعة في جواب الشرط. (لا): نافية للجنس تعمل عمل: «إن». ﴿ عُدُونَ ﴾: اسم (لا) مبني على الفتح في محل نصب. ﴿ عَلَيٌّ ﴾: جار ومجرور متعلقان بمحذوف في محل رفع خبر (لا)، والجملة الاسمية في محل جزم جواب الشرط. ﴿وَٱللَّهُ ﴾: الواو: حرف عطف، أو حرف استئناف. (الله): مبتدأ. ﴿عَلَىٰ﴾: حرف جر. ﴿مَا﴾: تحتمل الموصولة، والموصوفة، والمصدرية، فعلى الأولين مبنية على السكون في محل جرب: ﴿عَلَىٰ﴾، والجار والمجرور متعلقان بـ: ﴿وَكِيلٌ، والجملة الفعلية صلة ﴿مَا﴾، أو صفتها، والعائد، أو الرابط محذوف؛ إذ التقدير: على الذي، أو على شيء نقوله، وعلى اعتبار: ﴿مَا ﴾ مصدرية تؤول مع الفعل بعدها بمصدر في محل جرب ﴿عَلَى ﴾، التقدير: على قولنا. ﴿وَكِيلُ ﴾: خبر المبتدأ، والجملة الاسمية معطوفة على ما قبلها، فهي في محل نصب مقول القول أيضاً، إن كانت من كلام موسى، ومستأنفة إن كانت من قول شعيب، وجملة: ﴿وَالَ...﴾ إلخ مستأنفة، لا محل لها.

﴿ وَلَمَّنَا قَضَىٰ مُوسَى ٱلْأَجَلَ وَسَارَ بِأَهْلِهِ ءَانَسَ مِنْ جَانِبِ ٱلظُّورِ نَارًا قَالَ لِأَهْلِهِ ٱمْكُثُواْ إِنِّ ءَانَسْتُ نَازًا لَّعَلِّيْ ءَاتِيكُم مِنْهَا بِخَبَرٍ أَوْ جَنْدُوةٍ مِّنَ ٱلنَّارِ لَعَلَّكُمْ تَصْطَلُونَ ﴾

الشرح: ﴿ فَلَمَّا قَضَىٰ مُوسَى ٱلْأَجَلَ ﴾: وهو عشر سنين. عن سعيد بن جبير - رضي الله عنهما - قال: سألني يهودي من أهل الحيرة: أي الأجلين قضى موسى؟ قلت: لا أدري؛ حتى أقدم على حبر العرب، فأسأله. فقدمت، فسألت ابن عباس - رضي الله عنهما - فقال: قضى أكثرهما، وأوفاهما؛ لأن النبي إذا قال؛ فعل.

وعن أبي ذر الغفاري ـ رضي الله عنهما ـ مرفوعاً إذا سُئِلْتَ: أَيَّ الأجلين قضى موسى؟ فقل: خَيْرَهُمَا، وأَبَرَّهُمَا. وإذا سُئِلتَ أي المرأتين تزوج فقل: الصغرى منهما، وهي التي جاءت

فقالت: ﴿يَتَأَبَّتِ ٱسْتَغْجِرُهُۗ﴾ فتزوج صغراهما، وقضى أوفاهما، وعن عيينة بن حصن ـ رضي الله عنه ـ: أن رسول الله ﷺ قال: «أَجَّرَ مُوسى نَفْسَهُ بِشِبَع بَطْنِهِ، وعِفَّةٍ فَرْجِهِ».

وروى شداد بن أوس مرفوعاً: بكى شعيب النبي ﷺ؛ حتى عمي، فرد الله عليه بصره، ثم بكى؛ حتى عمي، فرد الله عليه بصره، ثم بكى؛ حتى عمي، فرد الله عليه بصره، فقال الله له: ما هذا البكاء؟ أشوقاً إلى الجنة، أم خوفاً من النار؟ فقال: لا يا رب، ولكن شوقاً إلى لقائك، فأوحى الله إليه: إن يكن ذلك، فهنيئاً لك لقائي يا شعيب! لذلك أخدمتك كليمي موسى.

ولما تعاقدا العقد السابق بينهما أمر شعيب ابنته أن تعطي موسى عصاً يدفع بها السباع عن غنمه، قيل: كانت من آس الجنة، حملها آدم معه، فتوارثها الأنبياء، وكان لا يأخذها غير نبي إلا أكلته، فصارت من آدم إلى نوح، ثم إلى إبراهيم؛ حتى وصلت إلى شعيب، فأعطاها موسى. وقيل: أمره شعيب أولاً أن يلقيها في البيت، ويأخذ غيرها، فدخل، وأخرج تلك العصا بعينها، وهكذا سبع مرات، كل مرة لا تقع بيده غير تلك، فعلم شعيب: أن له شأناً.

فلما أصبح قال له: سق الأغنام إلى مفرق الطريق، فخذ عن يمينك، وليس بها عشب كثير، ولا تأخذ عن يسارك فإن بها عشباً كثيراً، وتنيناً كبيراً، فساق المواشي إلى مفرق الطريق، فأخذت نحو اليسار ولم يقدر على ضبطها، فنام موسى وخرج التنين، فقامت العصا، وصارت شعبتاها حديداً، وحاربت التنين حتى قتلته، وعادت إلى موسى، فلما انتبه رأى العصا مخضوبة بالدم، والتنين مقتولاً، فعاد إلى شعيب عشاء، وكان شعيب ضريراً فمس الأغنام، فإذا أثر الخضب باد عليها، فسأله عن القصة، فأخبره بها، ففرح شعيب.

﴿وَسَارَ بِأَهْلِهِ ﴾: بامرأته؛ لصلة رحمه، وزيارة أمه، وأبيه، وأخيه، وأقاربه مصطحباً الغنم التي أعطاه إياها شعيب كما رأيت في الآية رقم [٢٣] وكان قد استأذن شعيباً في العودة إلى مصر، فأذن له، فخرج من عنده قاصداً مصر، وفيه دليل على: أن الرجل يذهب بأهله حيث شاء، لما له عليها من فضل القوامة وزيادة الدرجة، إلا أن يلتزم لها أمراً؛ فالمؤمنون عند شروطهم. ﴿ وَاللَّهُ مِن عَانِي الطُّورِ نَارًا ﴾: انظر الآية رقم [٧] من سورة (النمل)، وانظر التعبير هناك بقوله تعالى: ﴿ سَانِيكُم مِنها بِخَيْرٍ ﴾ .

﴿أَوْ جَكَذُومَ مِنَ ٱلنَّارِ﴾: وفي (النمل): ﴿ شِهَابٍ قَبَسٍ﴾ و(الجذوة) بتثليث الجيم، وقرئ بهن: الجمرة الملتهبة، والجمع: جذاً بتثليث الجيم أيضاً، والجذوة: العود الغليظ كانت في رأسه نار، أو لم تكن، قاله الزمخشري، والأول قاله القرطبي، وهو الموافق لكتب اللغة، قال ابن مقبل:

بَاتَتْ حَوَاطِبُ لَيْلَى يَلْتَمِسْنَ لَهَا جَزْل الْحِدى غَيْرَ خَوَّارٍ وَلَا دَعِر الطويل] الخوار: الضعيف، وعود دعر: كثير الدخان، وقال آخر:

وَأَلْقَى عَلَى قَيْسٍ مِنَ النَّارِ جَذْوَةً شَدِيداً عَلَيْهَا حَرُّهَا وَالْتِهَابُهَا

فهي في هذا البيت مستعارة لشدة النّكاية التي أذاقها قبيلة قيس. ﴿لَعَلَكُمْ تَصُطْلُوكَ﴾: انظر الآية رقم [٧] من سورة (النمل). هذا؛ والنار: جوهر لطيف مضيء مُحرق، وهي من المؤنث المحازي وقد تذكّر، وأصلها: نَوَر، تحركت الواو وانفتح ما قبلها، فقلبت ألِفاً، وتصغيرها: نُويْرَة، والجمع: أَنْوُر، ونيران، ونيرة، قلبت الواو فيهما ياءً لانكسار ما قبلها. ويكنى بها عن جهنم التي سيعذب الله بها الكافرين، والفاسقين والمجرمين. والفعل: نارينور، يستعمل لازماً، ومتعدياً؛ إذا بدئ بهمزة التعدية، كما في قولك: أنارت الشمس الكون.

الإعراب: ﴿فَلَمّا ﴾: الفاء: حرف استئناف. (لما): انظر الآية رقم [12]. ﴿فَقَنَى ﴾: فعل ماض مبني على فتح مقدر على الألف. ﴿مُوسَى ﴾: فاعله مرفوع... إلخ. ﴿أَلْأَجَلَ ﴾: مفعول به والجملة الفعلية لا محل لها على اعتبار (لمّا) حرفاً. وفي محل جر بإضافة (لمّا) إليها على اعتبارها ظرفاً. (سار): فعل ماض، والفاعل يعود إلى: ﴿مُوسَى ﴾، والجملة الفعلية معطوفة على ما قبلها. ﴿إِلَّهُ لِمِيَّ ﴾: جار ومجرور متعلقان بالفعل قبلهما، والهاء ضمير متصل في محل جر بالإضافة. ﴿عَالَمُ ﴾: فعل ماض، والفاعل يعود إلى: ﴿مُوسَى ﴾. ﴿مِن جَانِ ﴾: متعلقان بالفعل قبلهما، أو هما متعلقان بمحذوف حال من: ﴿نَارً ﴾، كان صفة له، فلما قدم عليه صار حالاً على القاعدة: «نعت النكرة...» إلخ و﴿جَانِ ﴾ مضاف، و﴿المّا) ومدخولها كلام مستأنف مفعول به، وجملة: ﴿عَالَكُ محذوف يدل عليه سياق الكلام.

وقال الهاء في محل جر بالإضافة. ﴿ أَمْكُنُوا ﴾ : فعل أمر مبني على حذف النون، والواو فاعله، والهاء في محل جر بالإضافة. ﴿ أَمْكُنُوا ﴾ : فعل أمر مبني على حذف النون، والواو فاعله، والألف للتفريق، والجملة الفعلية في محل نصب مقول القول، وجملة : ﴿ قَالَ... وَلَحْ مستأنفة، لا محل لها، والمعنى : فلما آنس من جانب الطور ناراً ؛ قال . . والخ . ﴿ إِنِّ ﴾ : حرف مشبه بالفعل، وياء المتكلم اسمها . ﴿ اَشَتُ ﴾ : فعل، وفاعل . ﴿ نَازً ﴾ : مفعول به، والجملة الفعلية في محل رفع خبر (إنَّ )، والجملة الاسمية تعليل للأمر، لا محل لها . ﴿ لَمَيْنِ ﴾ : حرف مشبه بالفعل، وياء المتكلم ضمير متصل في محل نصب اسمها . ﴿ اَتِيكُم ﴾ : فعل مضارع مرفوع، وعلامة رفعه مفعول به . ﴿ مَنْهُ كَا عَلَى الله على الفعل من الخبر) . مفعول به . ﴿ مَنْهُ كَا عَلَى الفعل قبلهما . وقيل : متعلقان بمحذوف حال من (خبر) . ﴿ عَلَمَ الله عَلَى محل رفع خبر : (لعل الله الله عن محل نصب مفعول به ثان، وجملة : ﴿ اَتِكُم مِنْهُ كَا عِنَهُ عَلَى الله عَلَى محل رفع خبر : (لعل الله الله عنه على المعلى المعلى المعلى أيضاً ، وهما في محل نصب مفعول به ثان، وجملة : ﴿ وقيل : معطوف على على ولا وجه له ؛ لأن الترجي إنشاء . ﴿ أَوْ ﴾ : حرف عطف . ﴿ كَذُووَ ﴾ : معطوف على حال، ولا وجه له ؛ لأن الترجي إنشاء . ﴿ أَوْ ﴾ : حرف عطف . ﴿ كَذُووَ ﴾ : معطوف على حال، ولا وجه له ؛ لأن الترجي إنشاء . ﴿ أَوْ ﴾ : حرف عطف . ﴿ كَذُووَ ﴾ : معطوف على

ما قبله. ﴿ مِنْ كَالنَّارِ ﴾: متعلقان بمحذوف صفة: ﴿ كَذُوَةٍ ﴾، وجملة: ﴿ لَعَلَّكُمْ تَصْطَلُوكَ ﴾ بمنزلة البدل من سابقتها، وإعرابها غير خافٍ ؛ إن شاء الله تعالى.

﴿ فَلَمَّا ۚ أَتَهُ ا نُودِى مِن شَاطِي ٱلْوَادِ ٱلْأَيْمَنِ فِي ٱلْبُقْعَةِ ٱلْمُبَارَكَةِ مِنَ ٱلشَّجَرَةِ أَن يَكُوسَىٰ إِنِّ الْمُبَارَكَةِ مِنَ ٱلشَّجَرَةِ أَن يَكُوسَىٰ إِنِّ اللَّهُ رَبُّ ٱلْعَالَمِينَ ﴿ إِنَّ اللَّهُ مَا اللَّهُ رَبُّ ٱلْعَالَمِينَ ﴿ إِنَّ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَن اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّلْحُلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الل

المشرح: ﴿ فَلَمَّا آتَكُهَا ﴾: يعني: الشجرة، قُدِّم ضميرها عليها. ﴿ نُودِى مِن شَاطِي آلُوادِ آلْأَيْمَنِ ﴾ أي: من جانب الوادي الذي عن يمين موسى، وهو صريح قوله تعالى في سورة (مريم): ﴿ وَنَدَيْنَهُ مِن جَانِبِ الطُّورِ ٱلْأَيْمَنِ ﴾ وإن الجبل، والوادي لا يمين لهما، ولا شمال كما هو معروف، والشجرة المذكورة كانت نابتة على الشاطئ، وشاطئ الوادي، وشطه: جانبه، والجمع شُطّان، وشواطئ ذكره القشيري، وقال الجوهري: ويقال: شاطئ الأودية، ولا يجمع. ﴿ فِي ٱلْفُعَةِ ٱلْمُرَكَةِ ﴾: جعلها الله مباركة؛ لأن الله كلم موسى هناك، وبعثه نبياً، وقيل: يريد: البقعة المقدسة.

ومِنَ ٱلشَّجَرَةِ أَي: من ناحية الشجرة. قال ابن مسعود ـ رضي الله عنه ـ: كانت سَمُرة خضراء تبرق، وقيل: كانت عوسجة. وقيل: كانت من العليق. وعن ابن عباس ـ رضي الله عنهما ـ: إنها العناب. وقيل: إن موسى ـ على نبينا، وعليه ألف صلاة، وألف سلام ـ لما رأى النار في الشجرة الخضراء علم: أنه لا يقدر على الجمع بين النار، وخضرة الشجرة إلا الله تعالى، فعلم بذلك أن المتكلم هو الله تعالى. وقيل: إن الله تعالى: خلق في نفس موسى علماً ضرورياً بأن المتكلم هو الله تعالى، وأن ذلك الكلام كلام الله تعالى. وقيل: إنه قيل لموسى: كيف عرفت أنه نداء الله تعالى؟ قال: إني سمعته بجميع أجزائي، فلما وجد حس السمع من جميع الأجزاء؛ علم بذلك: أنه لا يقدر عليه أحد إلا الله تعالى. انتهى. خازن.

قال المهدوي: كلم الله تعالى موسى من فوق عرشه، وأسمعه كلامه من الشجرة على ما شاء، ولا يجوز أن يوصف الله تعالى بالانتقال، والزوال، وشِبه ذلك من صفات المخلوقين. وقال أبو المعالى: وأهل المعاني، وأهل الحق، يقولون: مَن كلمه الله تعالى، وخصه بالرتبة العليا، والغاية القصوى، فيدرك كلامه القديم المتقدس عن مشابهة الحروف، والأصوات، والعبارات، والنغمات، وضروب اللغات، كما أن مَن خصه الله بمنازل الكرامات، وأكمل عليه نعمته، ورزقه رؤيته يرى الله منزهاً عن مماثلة الأجسام وأحكام الحوادث، ولا مثل له سبحانه في ذاته، وصفاته. انتهى. قرطبي.

﴿ يَكُوسَىٰ إِنِّ أَنَا اللَّهُ رَبَّ الْعَكَمِينَ ﴾: وفي سورة (طه) قوله تعالى: ﴿ يَكُوسَىٰ ۚ إِنِّ أَنَا رَبُّ أَنَا اللهُ الْمَائِينُ الْمُكَافِينَ إِلَيْهُ أَنَا اللهُ الْمَائِينُ الْمُكِيمُ ﴾ والمعنى واحد، واختلاف رَبُّك... ﴾ إلخ، وفي سورة (النمل) ﴿ يَكُوسَىٰ إِنَّهُۥ أَنَا اللهُ الْمَائِينُ الْمُكِيمُ ﴾ والمعنى واحد، واختلاف

الألفاظ لشحذ الأذهان، وله وقع جيد على الأسماع، وهو دليل واضح على بلاغة القرآن، الذي أخرس الفصحاء، وأسكت البلغاء، واعتبروا يا أولى الأبصار.

الإعراب: ﴿ فَلَمّا ﴾: الفاء: حرف استئناف. (لما): انظر الآية رقم [18]. ﴿ أَتَهَا ﴾: فعل ماض مبني على فتح مقدر على الألف للتعذر، والفاعل يعود إلى: ﴿ مُوسَى ﴾ تقديره: «هو» و(ها): مفعول به، والجملة الفعلية لا محل لها على اعتبار (لمّا) حرفاً، وفي محل جر بإضافة (لمّا) إليها على اعتبارها ظرفاً. ﴿ مُورِى ﴾: فعل ماض مبني للمجهول، ونائب الفاعل يعود إلى: ﴿ مُوسَى ﴾ فين شَنطِي ﴾: متعلقان بالفعل قبلهما، وأجيز تعليقهما بمحذوف حال من نائب الفاعل؛ أي: قريباً منه، أو كائناً فيه. و شَنطِي ﴾ مضاف، و ﴿ أَلُوادِ ﴾ مضاف إليه مجرور، وعلامة جره كسرة مقدرة على الياء للثقل. ﴿ أَلْأَيْمَنِ ﴾: صفة: ﴿ أَلُوادِ ﴾. ﴿ فِي ٱللَّهُعَةَ ﴾: متعلقان بالفعل: ﴿ مُورِى ﴾، أو هما متعلقان بمحذوف حال من: ﴿ شَنطِي ﴾. ﴿ أَلْمُبْرَكَةِ ﴾: صفة ﴿ ٱللَّهُعَةِ ﴾. ﴿ مِن ٱلشَّجَرَةِ ﴾: بدل من ومدخولها كلام مستأنف لا محل له، وقبله كلام مقدر يقتضيه المقام.

وَأَنَى: مفسرة، وقيل: مصدرية، وقيل: مخففة من الثقيلة. وليسا بشيء؛ لعدم إفادتها المعنى المقصود. (يا): أداة نداء تنوب مناب: أدعو. (موسى): منادى مفرد علم مبني على ضم مقدر على الألف المقصورة في محل نصب ب: (يا). ﴿إِنِّ عَن حرف مشبه بالفعل، وياء المتكلم ضمير متصل في محل نصب اسمها. ﴿أَنَّهُ: ضمير منفصل في محل رفع توكيد لاسم (إنَّ) على المحل، متصل في محل لا محل لا محل له. ﴿الله عنه على المحل، وو صمير فصل لا محل له. ﴿الله عنه عنه عنه و إلى الله عنه و و المعلم في مضاف الله عنه الله من إضافة اسم الفاعل لفظ الجلالة، أو هو صفة له. و ﴿رَبُّ وَمَنْ مضاف، و ﴿الْعَلَمِينَ وَمَاف إليه، من إضافة اسم الفاعل لمفعوله، وفاعله مستتر فيه، وهو مجرور، وعلامة جره الياء نيابة عن الكسرة؛ لأنه ملحق بجمع المذكر السالم. هذا؛ وإن اعتبرت الضمير مبتدأ، ولفظ الجلالة خبره؛ فالجملة الاسمية تكون في محلً رفع خبر (إنَّ). هذا؛ والكلام: ﴿أَن يَكُوسَى ﴿ الله له على إضمار القول؛ أي: قل يا موسى: إني . . . إلخ، والمعتمد الأول. هذا؛ وقرئ مغول لفعل معزة: (أني)، وعليه تؤول أن واسمها وخبرها بمصدر في محل نصب سد مسد مفعول لفعل معذة: (أني)، وعليه تؤول أن واسمها وخبرها بمصدر في محله ما ذكرته سابقاً.

﴿ وَأَنْ أَلْقِ عَصَاكَ ۚ فَلَمَّا رَءَاهَا نَهَٰتُزُ كَأَنَّهَا جَآنٌ وَلَىٰ مُدْبِرًا وَلَوْ يُعَقِّبُ يَنْمُوسَىٓ أَقَبِلُ وَلَا تَخَفَّ إِنَّكَ مِنَ ٱلْأَمِنِينَ ﴿ إِنَّكَ ﴾

الشرح: ﴿وَأَنْ أَلْقِ عَصَاكُ ﴾: في الآية حذف؛ إذ التقدير: وألق عصاك، فألقاها من يده، فصارت حية تهتز، كأنها جان، وهي الحية الخفيفة الصغيرة الجسم، وقيل: إنها قلبت له حية

صغيرة، فلمَّا أنس منها، قلبت حية كبيرة. وقيل: انقلبت مرة حية صغيرة، ومرة حية تسعى، وهي الأنثى، وهو ما عبر عنها في سورة (طه) بقوله: ﴿فَأَلْقَنَهَا فَإِذَا هِى حَيَّةٌ تَسْعَى ﴿ ومرة ثعباناً، وهو الذكر الكبير من الحيات، وهو ما عبر عنها بقوله تعالى في سورة (الشعراء)، وفي سورة (الأعراف): ﴿فَأَلْقَىٰ عَصَاهُ فَإِذَا هِي ثُعْبَانٌ مُبِينٌ ﴾.

قال أحمد مُحَشِّي الكشاف: كما وصف الله الريح بأنها تكون أحياناً عاصفةً، وأحياناً رخاءً، وذلك لسليمان على نبينا، وعليه ألف صلاة، وألف سلام وصف عصا موسى تارة بأنها جان، وتارة بأنها ثعبان. والجان: الرقيق من الحيات، والثعبان: العظيم الجافي منها، ووجه ذلك: أنها جمعت بين الوصفين، فكانت في خفتها، وفي سرعة حركتها كالجان، وكانت في عظم خلقها كالثعبان، ففي كل واحد من الريح، والعصا على هذا التقرير معجزتان، والله سبحانه وتعالى أعلم. انتهى.

﴿ وَلَى مُدْبِرًا ﴾: خائفاً على عادة البشر، هارباً من هول ما رأى. ﴿ وَلَمْ يُعَقِبُ ﴾: لم يرجع، ولم يلتفت لشدة خوفه، ورعبه؛ لأنه ظن: أن هذا الأمر أريد به. ﴿ يَنَمُوسَى ٓ أَقِبُلُ وَلَا تَخَفُّ ﴾: ناداه ربه: يا موسى! لا تخف من الحية، وضررها. ﴿ إِنَّكَ مِنَ ٱلْآمِنِينَ ﴾: من المخاوف جميعها، فإنه لا يخاف لدي المرسلون. قال وهب ـ رحمه الله تعالى ـ: إنها لم تدع شجرة، ولا صخرة إلا بلعتها؛ حتى إن موسى سمع صرير أسنانها، وقعقعة الشجر، والصخر في جوفها، فحينئذ ولَّى مدبراً ولم يعقب، فنودي عند ذلك: ﴿ يَنْمُوسَى ٓ أَقِلُ ... ﴾ إلخ. والله أعلم بمراده، وأسرار كتابه.

الإعراب: ﴿وَأَنْ ﴾: الواو: حرف عطف. (أن): مفسرة مثل سابقتها. ﴿أَلْقَ ﴾: فعل أمر مبني على حذف حرف العلة من آخره وهو الياء، والكسرة قبلها دليل عليها، والفاعل تقديره: «أنت». ﴿عَصَاكَ ﴾: مفعول به منصوب، وعلامة نصبه فتحة مقدرة على الألف للتعذر، والكاف ضمير متصل في محل جر بالإضافة، والجملة الفعلية معطوفة على قوله تعالى: ﴿أَن يَنمُوسَى ﴿ فَلَمّا ﴾: فعل ماض، والفاعل متصل في محل جر فعطف. (لما): انظر الآية رقم [١٤]. ﴿ رَواها ﴾: فعل ماض، والفاعل يعود إلى (موسى)، و(ها): مفعول به، والجملة الفعلية لا محل لها على اعتبار (لممّا) حرفاً ؛ لأنها ابتدائية، وفي محل جر بإضافة (لممّا) إليها على اعتبارها ظرفاً. ﴿ نَهُرُ وَ فعل مضارع، والفاعل يعود إلى العصا، والجملة الفعلية في محل نصب حال من الضمير المنصوب، وجملة: ﴿ فَأَنَّ ﴾ في محل نصب حال من فاعل: ﴿ نَهُرُ كُ المستتر، والرابط: الضمير فقط، وهي حال متداخلة، أو هي حال ثانية من الضمير المنصوب. ﴿ وَلَى ﴾: فعل ماض، والفاعل يعود إلى: (موسى) أيضاً. ﴿ مُدْبِرً ﴾: حال منه، وهي حال مؤكدة لمعنى الفعل؛ لأنها من معناه، وإن اختلف اللفظ، وجملة: ﴿ وَلَقُ هُ وَ مِحل لها، و(لمّا) ومدخولها كلام معطوف على الكلام الذي رأيته في الشرح، أو هو مستأنف، لا محل له على الاعتبارين. ﴿ وَلَهُ ﴾:

الواو: حرف عطف. (لم): حرف نفي، وقلب، وجزم. ﴿ يُعَقِّبُ ﴾: فعل مضارع مجزوم بـ: (لم) والفاعل يعود إلى (موسى) أيضاً، والجملة الفعلية في محل نصب حال ثانية من فاعل: ﴿ وَلَكَ ﴾، والرابط: الواو، والضمير.

﴿ يَنْمُوسَى ﴾: منادى مثل سابقه. ﴿ أَقِيلَ ﴾: فعل أمر، وفاعله مستتر تقديره: "أنت ». ﴿ وَلَا ﴾: الواو: حرف عطف. (لا): ناهية جازمة. ﴿ تَخَفُّ ﴾: فعل مضارع مجزوم به (لا)، والفاعل مستتر تقديره: "أنت »، والجملة الفعلية معطوفة على ما قبلها. ﴿ إِنَّك ﴾: حرف مشبه بالفعل، والكاف اسمها. ﴿ مِنَ ٱلْأَمِنِيك ﴾: جار ومجرور متعلقان بمحذوف خبر (إنَّ)، والجملة الاسمية: ﴿ إِنَّك مِنَ ٱلْأَمِنِيك ﴾ تعليل للنهي، لا محل لها، والكلام: ﴿ يَنْمُوسَى … ﴾ إلخ مستأنف، لا محل له. هذا؛ والآية مذكورة في سورة (النمل) برقم [10] مع فارق بسيط.

﴿ اَسَلُكَ يَدَكَ فِي جَيْدِكَ تَخْرُجُ بَيْضَاءَ مِنْ غَيْرِ سُوَءٍ وَاَضْمُمْ إِلَيْكَ جَنَاحَكَ مِنَ اللَّهُ الللللَّهُ اللللِّهُ الللللِّهُ الللَ

المشرح: ﴿ آسَلُكُ يَدَكَ ... ﴾ إلخ: وفي سورة (النمل): ﴿ وَأَدْخِلُ يَدُكَ ... ﴾ إلخ، وهما بمعنى واحد. وقيل: كانت عليه مدرعة صوف، لا كم لها، ولا أزرار، فأدخل يده في جيبها، وأخرجها، فإذا هي تبرق مثل شعاع الشمس، أو البرق. والجيب طوق القميص، سمي جيباً وأنه يجاب؛ أي: يقطع؛ ليدخل فيه الرأس. هذا؛ وفي سورة (طه) قوله تعالى: ﴿ وَاَضْمُمْ يَدَكُ اللهَ يَجَابُ وَ في كُلُ جَنَاحِكَ ... ﴾ إلخ فيكون المراد بما هنا، وهناك أدخل يدك في جيبك، وأوصلها تحت العضد، وضم عليها العضد وهو المعبر عنه بالجناح. وقوله تعالى: ﴿ مِنْ غَيْرِ سُوّءٍ ﴾ من غير عاهة، وقبح، كنى به عن البرص، كما كنى بالسوءة عن العورة؛ لأن الطباع تعافه، وتنفر منه. قال ابن عباس ـ رضي الله عنهما ـ: كان ليده نور ساطع، يضيء بالليل، والنهار كضوء الشمس، والقمر، فكان يعشي البصر من شدته. ولا تنس: أن قوله تعالى: ﴿ مِنْ غَيْرِ سُوّءٍ ﴾ احتراس من أن يوهم متوهم البرص، وغيره من الأمراض المشينة.

وَاَضَمُمْ إِلَيْكَ جَنَامَكَ مِنَ الرَّهْبِ ﴾: المعنى: اضمم يدك إلى صدرك يذهب ما بك من خوف لأجل الحية، عن ابن عباس ـ رضي الله عنهما ـ قال: كل خائف إذا وضع يده على صدره؛ زال خوفه . وقيل: معنى ضم الجناح: أن الله تعالى لما قلب العصاحية؛ فزع موسى، واتَّقاها بيده، كما يفعل الخائف من الشيء، فقيل له: إن اتقاءك بيدك فيه غضاضة عند الأعداء، فإذا ألقيتها، فكما تنقلب العصاحية؛ فأدخل يدك تحت عضدك مكان اتقائك بها، ثم أخرجها بيضاء؛ ليحصل

الأمران: اجتناب ما هو غضاضة عليك، وإظهار معجزة أخرى. والمراد بالجناح: اليد؛ لأن يدي الإنسان بمنزلة جناحي الطائر، وإذا أدخل يده اليمني تحت عضد يده اليسري، فقد ضم جناحه إليه.

أو أريد بضم جناحه إليه: تجلده وضبط نفسه عند انقلاب العصاحية؛ حتى لا يضطرب، ولا يرهب استعارة من فعل الطائر؛ لأنه إذا خاف؛ نشر جناحيه، وأرخاهما، وإلا فجناحاه مضمومان إليه مشمران. انتهى. نسفي. هذا؛ وضم الجناح كناية عن السكون، والرفق، ومنه قوله تعالى: ﴿وَالنَّفِضُ لَهُمَا جَنَاحَ ٱلذُّلِّ مِنَ ٱلرَّحْمَةِ ﴿ وكذلك قوله تعالى: ﴿وَالنَّفِضُ جَنَامَكَ لِمَنِ ٱلنَّكَ لِمَنِ النَّكَوْمِينَ ﴾ أي: ارفق بهم.

طرفة: يحكى عن عمر بن عبد العزيز ـ رضي الله عنه ـ: أن كاتباً كان يكتب بين يديه، فانفلتت منه فلتة ريح فخجل، وانكسر، فقام، وضرب بقلمه الأرض، فقال له عمر ـ رحمه الله تعالى ـ: خذ قلمك واضمم إليك جناحك، وليفرخ روعك، فإني ما سمعتها من أحد أكثر ممّا سمعتها من نفسي. هذا؛ ومعنى: وليفرخ روعك: وليذهب روعك، وأفرخ الروع: انكشف وذهب.

هذا ويقرأ ﴿ الرَّمْبُ ﴾ بفتحتين، وبضمتين وبضم فسكون، والمعنى واحد. ﴿ فَلَانِكَ بُرْهَا الله على واحد. ﴿ فَلَانِكَ بُرْهَا الله على واضحتان، والمراد بهما: العصا، واليد. هذا؛ وقال الزمخشري: فإن قلت: لم سميت الحجة برهاناً ؟ قلت: لبياضها، وإنارتها، من قولهم للمرأة البيضاء: برهرهة بتكرير العين واللام معاً. انتهى. ومثله تسميتهم الحجة سلطاناً من السليط، وهو الزيت؛ لإنارتها، وقرئ بتشديد نون (ذانك) والتخفيف أفصح، وانظر شرح بقية الآية في سورة (النمل) رقم [17] وإنما ذكر اسم الإشارة مع أن المشار إليه اليد، والعصا، وهما مؤنثان؛ لأن المبتدأ عين الخبر في المعنى، والبرهان مذكر.

الإعراب: ﴿الله وَم [١٢] من سورة (النمل)، وفاعله مستتر، تقديره: ﴿أنت ﴾. ﴿يَدَكَ ﴾: مفعول به، في الآية رقم [١٢] من سورة (النمل)، وفاعله مستتر، تقديره: ﴿أنت ﴾. ﴿يَدَكَ ﴾: مفعول به، والكاف ضمير متصل في محل جر بالإضافة. ﴿فِي جَيْبِك ﴾: متعلقان بالفعل قبلهما، والكاف في محل جر بالإضافة. ﴿مَنْ عَبْرِ ﴾: جواب الأمر، والفاعل يعود إلى: ﴿يَدَكُ ﴾. ﴿يَضَاءَ ﴾؛ خال من الفاعل المستتر. ﴿مِنْ غَيْرٍ ﴾: جار ومجرور متعلقان بمحذوف حال أخرى من الفاعل المستتر، أو من الضمير المستتر في: ﴿يَضَاءَ ﴾، أو بمحذوف صفة: ﴿يَضَاءَ ﴾، و﴿غَيْرٍ ﴾ مضاف، و﴿سُوّءٍ ﴾ مضاف إليه، وجملة: ﴿قَخْرُجُ … ﴾ إلخ لا محل لها؛ لأنها جواب شرط مقدر قبل ﴿آسُكُ ﴾، ولم تقترن بالفاء، ولا بد: ﴿إذا ﴾ الفجائية. ﴿وَاصَمُ مُ الواو: حرف عطف. (اضمم): معطوف على ما قبله، وفاعله مستتر فيه تقديره: ﴿أنت ﴾. ﴿إِلَاك ﴾: جار ومجرور متعلقان بالفعل قبلهما.

هذا؛ وقال ابن هشام في مغنيه: في تعليق الجار والمجرور في هذه الآية، وفي قوله تعالى: ﴿ وَهُزِّى ٓ إِلَيْكِ ... ﴾ إلخ الآية ﴿ وَهُرِّى ٓ إِلَيْكِ ... ﴾ إلخ الآية رقم [٢٦٠] من سورة (البقرة)، وفي قوله تعالى: ﴿ وَهُرِّى ٓ إِلَيْكِ ... ﴾ إلخ الآية رقم [٢٥] من سورة (مريم) على نبينا، وعليها ألف صلاة، وألف سلام. وهذا كله يتخرج إما على

التعلق بمحذوف، كما قيل في اللام في: سقياً لك. وإما على حذف مضاف، التقدير: واضمم إلى نفسك جناحك، وذلك لأنه لا يتعدى فعل المضمر المتصل إلى ضميره المتصل إلا في باب: "ظَنَّ» وانظر ما ذكرته في الشاهد رقم [٢٥٧] من كتابنا فتح القريب المجيب؛ تجد ما يسرك، ويثلج صدرك.

﴿ جَنَامَك ﴾ : مفعول به ، والكاف في محل جر بالإضافة . ﴿ مَنْ الرَّهْتِ ﴾ : متعلقان بالفعل : (اضمم) وقال مكي وأبو البقاء : متعلقان به : ﴿ وَلَى ﴾ وقيل : به وقيل : بمحذوف ، أي : يسكن من الرهب ، وقيل : به : (اضمم) . انتهى . ولعلك تدرك معي : أن التعليق بأقرب مذكور أولى . ﴿ فَنَانِك ﴾ : الفاء : حرف عطف ، وتفريع . (ذانك ) : اسم إشارة مبتدأ مرفوع ، وعلامة رفعه الألف نيابة عن الضمة ؛ لأنه ملحق بالمثنى ، وبعضهم يعتبره مبنياً على الألف ؛ لأن أسماء الإشارة مبنية ، والكاف حرف خطاب لا محل له . ﴿ بُونَانِك ﴾ : خبر المبتدأ مرفوع ، وعلامة رفعه الألف . . . إلخ ، والجملة الاسمية معطوفة على مضمون الكلام قبلها لا محل لها ، وإن اعتبرتها مستأنفة ، لا محل لها أيضاً . ﴿ مِن رَبِك ﴾ : متعلقان بمحذوف صفة (برهان ) ، والكاف في محل جر بالإضافة ، من إضافة اسم الفاعل لمفعوله ، وفاعله مستتر فيه . ﴿ إِلَى فَرْعُون ﴾ : متعلقان بمحذوف حال من الكاف ، التقدير : مرسلاً إلى فرعون . ﴿ وَمَلَانِهُ ﴾ . معرور مثله ، والهاء ضمير متصل في محل جر بالإضافة . ﴿ إِنَهُمْ معطوف على : ﴿ وَمَوْنَ ﴾ مجرور مثله ، والهاء ضمير متصل في محل جر بالإضافة . ﴿ إِنَهُمْ كَانُولُ قَوْمًا فَي اللّه رقم [17] من سورة (النمل ) .

#### ﴿ قَالَ رَبِّ إِنِّي قَنَلُتُ مِنْهُمْ نَفْسًا فَأَخَافُ أَن يَقْتُلُونِ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ا

الشرح: ﴿ قَالَ رَبِّ إِنِي قَنَلْتُ مِنْهُمْ نَفْسًا ﴾: يعني القبطي الذي تقدم ذكره في الآية رقم [١٥]. ﴿ فَأَخَافُ أَن يَقْتُلُونِ ﴾ أي: به. وانظر ما ذكرته في الآية رقم [٢١].

الإعراب: ﴿ وَالْهُ عَلَى مَاض ، والفاعل يعود إلى ﴿ مُوسَى ﴾ . ﴿ رَبِّ ﴾ : منادى حذف منه أداة النداء منصوب ، وعلامة نصبه فتحة مقدرة على ما قبل ياء المتكلم المحذوفة للتخفيف . ﴿ إِنِّ ﴾ : حرف مشبه بالفعل ، وياء المتكلم اسمها . ﴿ قَنَلْتُ ﴾ : فعل ، وفاعل . ﴿ مِنْهُم ﴾ : متعلقان بالفعل قبلهما ، أو هما متعلقان بمحذوف حال من ﴿ نَفْسًا ﴾ كان صفة له ، فلما قدم عليه ؛ صار حالاً ، وجملة : ﴿ قَنَلَتُ … ﴾ إلخ في محل رفع خبر (إنّ ) . ﴿ قَافَافُ ﴾ : الفاء : حرف عطف . (أخاف ) : فعل مضارع ، والفاعل مستتر تقديره : «أنا » . ﴿ أَن ﴾ : حرف مصدري ، ونصب . ﴿ يَفْتُلُونِ ﴾ : فعل مضارع منصوب بد : «أن » وعلامة نصبه حذف النون ؛ لأنه من الأفعال الخمسة ، والواو فاعله ، والنون للوقاية ، وياء المتكلم المحذوفة مفعول به ، و ﴿ أَن ﴾ والفعل المضارع في تأويل مصدر في محل نصب مفعول به ، وجملة ﴿ فَأَخَافُ … ﴾ إلخ معطوفة على ما قبلها فهي في محل رفع مثلها ، والآية بكاملها في محل نصب مقول القول ، وجملة : ﴿ قَالَ رَبِّ … ﴾ إلخ مستأنفة ، لا محل لها .

#### ﴿ وَأَخِى هَـٰنُرُونُ هُوَ أَفْصَحُ مِنِي لِسَكَانًا فَأَرْسِلُهُ مَعِيَ رِدْءًا يُصَدِّقُنِيَ ۖ إِنِّ أَخَافُ أَن يُكَذِّبُونِ ﴿ اللَّهِ ﴾

المشرح: ﴿وَأَخِى هَنُونُ هُوَ أَفْصَحُ مِنِي لِسَانًا ﴾ أي: كلاماً، أو بياناً، وإنما قال ذلك للعقدة التي كانت في لسانه من وضع الجمرة في فيه، وذلك: أن موسى ـ على نبينا، وعليه ألف صلاة وألف سلام ـ قد رُبِّي في حجر فرعون، كما رأيت فيما سبق، فكان يلاعبه ذات يوم، فلطم موسى فرعون لطمة على وجهه، وأخذ بلحيته، فقال فرعون لامرأته آسية: إن هذا عدوي، وأراد قتله، فقالت له آسية ـ عليها السلام ـ: إنه صبي، لا يعقل، جربه إن شئت، فجاءت بطستين، في أحدهما جمر، وفي الآخر جوهر، وقيل: تمر، فوضعتهما بين يدي موسى، وفرعون ينظر، فأراد موسى أن يأخذ الجوهر، فأخذ جبريل عليه السلام يده، فوضعها على الجمر، فأخذ جمرة، فوضعها في فيه، فاحترق لسانه، وصارت فيه لكنة، ولذا قال في سورة (طه): ﴿وَالَمْلُلُ عُقَدَةً مِن لِسَانِي ﴾ وقال فرعون عنه في سورة (الزخرف): ﴿وَلَا يَكُاذُ يُبِينُ ﴾. وهو حكاية قول الله عنهما.

﴿فَأَرْسِلُهُ مَعِيَ رِدْءَا﴾: معيناً، مشتق من: أردأته، أي: أعنته، وأردأته: أفسدته، فهو من الأضداد. قال النحاس: وقد حكي: ردأته ردءاً. هذا؛ والردء: اسم لما يعان به، كما أنَّ الدفء اسم لما يدفأ به. قال سلامة بن جندل:

وَرِدْئِسِي كُلُّ أَبْسِيَ ضَ مَسَشْرِفَيِّ شَحِينِ الْحَدِّ، عَضْبٍ ذِي فُلُولِ وقرئ (رداً) على التخفيف، كما قرئ قوله تعالى ﴿ٱلْخَبْ َ﴾: (الْخَبَ). قال المهدوي: ويجوز أن يكون ترك الهمز من قولهم: أردى على المئة، أي: زاد عليها. وكأن المعنى: أرسله معي زيادة في تصديقي، قاله مسلم بن جندب، وأنشد قول الشاعر:

وَأَسْمَ رَ خَطِّيًّا كَأَنَّ كُعُ وبَهُ نَوَى الْقَسْبِ قَدْ أَرْدَى ذِرَاعاً عَلَى الْعَشْرِ

فهو يصف رُمْحاً. والقسب: الصلب، والقسب: تمر يابس يتفتت في الفم، صلب النواة. ﴿ يُصَدِّقُنِ ﴾: يقرأ بالرفع، والجزم، والمراد بتصديق هارون له أن يخلص بلسانه الحق، ويبسط القول فيه، ويجادل به الكفار، كما يفعل الرجل الفصيح البليغ، لا المراد أن يقول له: صدقت، فإن هذا يستوي فيه البليغ، والبليد، والمنطيق، والعي، كما هو معروف. ﴿ إِنِّ أَخَافُ أَن فَانَ هَذَا يَسْتُونِ فَيه البليغ، ولا معين يدعمني، ويقوي حجتي.

الإعراب: ﴿وَأَخِى﴾: الواو: حرف استئناف. (أخي): مبتدأ مرفوع، وعلامة رفعه ضمة مقدرة على ما قبل ياء المتكلم، منع من ظهورها اشتغال المحل بالحركة المناسبة، والياء ضمير فصل، في محل جر بالإضافة. ﴿هَرُونُ ﴾: بدل، منه، أو عطف بيان عليه. ﴿هُوَ ﴾: ضمير فصل، لا محل له. ﴿أَفْصَحُ ﴾: خبر المبتدأ. وإن اعتبرت الضمير مبتدأ، و﴿أَفْصَحُ ﴾ خبره؛ فالجملة

الاسمية تكون في محل رفع خبر المبتدأ الأول، والجملة الاسمية مستأنفة، لا محل لها، وإن اعتبرتها في محل نصب حال من تاء الفاعل؛ فالرابط: الواو، والضمير، ولكن الأول أقوى. ﴿ وَمِنِي ﴾: جار ومجرور متعلقان بـ: ﴿ أَفْصَحُ ﴾. ﴿ لِلكَانَا ﴾: تمييز. ﴿ فَأَرْسِلُهُ ﴾: الفاء هي الفصيحة، وانظر الآية رقم [١٦]. (أرسله): فعل دعاء، والفاعل تقديره: «أنت» والهاء مفعول به ومعي في ظرف مكان متعلق بالفعل قبله منصوب، وعلامة نصبه فتحة مقدرة على ما قبل ياء المتكلم. . . إلخ، والياء في محل جر بالإضافة. ﴿ رِدْءً ﴾: مفعول به ثان، وقيل: حال من الضمير المنصوب، والجملة الفعلية: ﴿ فَأَرْسِلُهُ … ﴾ إلخ لا محل لها على جميع الوجوه المعتبرة بالفاء. ﴿ رُدِّءً ﴾، والنون للوقاية، وياء المتكلم مفعول به، والجملة الفعلية في محل نصب صفة: ﴿ رِدِّءً ﴾، وقيل: في محل نصب حال من الضمير المنصوب، وعلى قراءته بالجزم يكون مجزوماً بجواب الدعاء، والجملة الفعلية محل نصب من الضمير المنصوب، وعلى قراءته بالجزم يكون مجزوماً بجواب الدعاء، والجملة الفعلية محل نصب مقول القول؛ لأنها من قول موسى على نبينا، وعليه ألف صلاة، وألف سلام.

﴿ وَالَ سَنَشُدُ عَضُدَكَ بِأَخِيكَ وَنَجْعَلُ لَكُمَا سُلْطَنَا فَلَا يَصِلُونَ إِلَيْكُمَا بِعَايَدِنَا أَنتُمَا وَمَنِ ٱتَّبَعَكُمُا ٱلْغَلِبُونَ ﴿ إِنَّا ﴾ وَمَنِ ٱتَّبَعَكُمُا ٱلْغَلِبُونَ ﴿ إِنَّا ﴾

الشرح: ﴿ قَالَ ﴾ أي: الله. ﴿ سَنَشُدُ عَضُدَكَ بِأَخِيكَ ﴾ أي: سنقويك به، فإن قوة الشخص بقوة اليد على مزاولة الأمور؛ ولذلك يعبر عنه باليد، وشدتها بشدة العضد. هذا؛ وأصل العضد: العضو الذي هو المرفق إلى الكتف، ففي الكلام استعارة، وفيه قراءات ثمانية. هذا؛ والعضد تذكر، وتؤنث، وقال اللحياني: العضد مؤنثة لا غير، وهي العضو ما بين المرفق، والكتف، وجمعها: أعضاد، وأعضد، وتكون بمعنى الناصر، والمعين، كما في قوله تعالى: ﴿ وَمَا كُنتُ مُتَّخِذَ ٱلمُضِلِّينَ عَضُدًا ﴾. وذلك على سبيل الاستعارة، قال أبو الشعر الهلالي من قصيدة له مستجادة:

كِلَا أَخِي وَخَلِيلِي وَاجِدي عَضُداً فِي النَّائِبَاتِ وَإِلْمَامِ الْمُلِمَّاتِ وَالْمَامِ الْمُلِمَّاتِ وَالمَامِ الْمُلِمَّاتِ وَالْمَامِ الْمُلِمَةِ، وقال طرفة بن العبد: [السريع]

أَبَنِي لُبَيْنِي لَسْتُمُ بِيَدٍ إِلَّا يَداً لَيْسَتْ لَهَا عَضْدُ

ويقال في دعاء الخير: شدَّ الله عضدك، وفي ضده: فتَّ الله في عضدك. ﴿وَبَعْمَلُ لَكُمُا سُلُطَنَا﴾: غلبة، وتسلطاً، أو حجة واضحة. ﴿فَلَا يَصِلُونَ إِلَيْكُمَا ﴾: بالأذى من قتل، أو غيره، وقد استدل بهذه الآية على أن فرعون لم يقتل السحرة الذين آمنوا، ولم يسلط عليهم. ﴿ يَايَتِنَا ﴾: المعنى: نمدكما بالمعجزات، ما تمتنعان به من أذاهم. ﴿أَنْتُنَا وَمَنِ ٱتَّبَعَكُما ٱلْغَلِبُونَ﴾ أي: لكما،

ولأتباعكما الغلبة على فرعون، وقومه. هذا؛ وقد كان هارون في مصر، ولم يكن حاضراً في مجلس المناجاة، وإنما جمعهما في هذا الخطاب من باب تغليب الحاضر على الغائب. هذا؛ وذكر: أن الله في ذلك الوقت أرسل جبريل بالرسالة إلى هارون، وهو بمصر، فيكون الخطاب إليهما في وقت واحد، وهما في مكانين متباعدين. والله أعلم بمراده، وأسرار كتابه.

الإعراب: ﴿قَالَ﴾: فعل ماض، والفاعل تقديره: «هو» يعود إلى الله تعالى. ﴿سَنَشُدُّ﴾: السين: حرف استقبال. (نشد): فعل مضارع، والفاعل مستتر تقديره: «نحن». ﴿عَضُدَكَ ﴾: مفعول به. ﴿ بِأَخِيكَ ﴾: جار ومجرور متعلقان بالفعل قبلهما، وعلامة جره الياء نيابة عن الكسرة؛ لأنه من الأسماء الخمسة، والكاف ضمير متصل في محل جر بالإضافة، والجملة الفعلية في محل نصب مقول القول. ﴿وَنَجْعَلُ ﴾: الواو: حرف عطف. (نجعل): فعل مضارع، والفاعل تقديره: «نحن». ﴿ لَكُمَّا ﴾: متعلقان بالفعل قبلهما، وهما في محل نصب مفعوله الثاني تقدم على الأول، والميم والألف حرفان دالان على التثنية. ﴿سُلْطَنَّا﴾: مفعول به، والجملة الفعلية معطوفة على ما قبلها، فهي في محل نصب مقول القول مثلها. ﴿فَلاَ ﴾: الفاء: حرف عطف. (لا): نافية. ﴿يَصِلُونَ﴾: فعل مضارع مرفوع. . . إلخ، والواو فاعله. ﴿ إِلَيْكُمَّا ﴾: جار ومجرور متعلقان بالفعل قبلهما. ﴿ بِاَيْدِيّاً ﴾: يجوز فيهما أوجه: أن يتعلقا بـ: (نجعل)، أو بـ: ﴿ يَصِلُونَ ﴾، أو بمحذوف، تقديره: اذهبا بآياتنا. أو على البيان فيتعلقان بمحذوف أيضاً، أو به: ﴿ٱلْغَلِبُونَ ﴿ على أَن (أل) ليست موصولة، أو موصولة، واتسع فيهما ما لا يتسع في غيرهما، أو هما قسم وجوابه متقدم عليه، وهو قوله: ﴿فَلَا يَصِلُونَ﴾ أو من لغو القسم. انتهى. سمين نقلاً عن الزمخشري. و(نا): في محل جر بالإضافة. ﴿أَنتُما ﴾: ضمير منفصل مبني على السكون في محل رفع مبتدأ. ﴿وَمَنِ ﴾: الواو: حرف عطف. (من): اسم موصول مبني على السكون في محل رفع معطوف على ما قبله. ﴿ أَتُّبُكُمُا ﴾: فعل ماض، والفاعل يعود إلى (مَنْ) وهو العائد، والكاف مفعول به، والجملة الفعلية صلة الموصول لا محل لها. ﴿أَلْغَالِبُونَ﴾: خبر المبتدأ مرفوع، وعلامة رفعه الواو نيابة عن الضمة؛ لأنه جمع مذكر سالم، والنون عوض عن التنوين في الاسم المفرد، والآية بكاملها في محل نصب مقول القول، وجملة: ﴿قَالَ...﴾ إلخ مستأنفة، لا محل لها.

﴿ فَلَمَّا جَآءَهُم مُّوسَى بِعَايَكِنِنَا بَيِّنَتِ قَالُواْ مَا هَـٰذَاۤ إِلَّا سِحْرٌ مُّفَٰتَرَى وَمَا سَيَعْنَا بِهَـٰذَا فِيۡ ءَابَـآبِنَا ٱلْأَوَّلِينَ ﴿ ﴾

الشرح: ﴿ فَلَمَّا جَآءَهُم ﴾ أي: فرعون، وقومه. ﴿ مُّوسَى بِثَايَئِنَا بَيِّنَتِ ﴾ أي: واضحات، والمراد بها هنا: العصا، واليد؛ إذ هما اللتان أظهرهما الله على يد موسى إذ ذاك، والتعبير عنهما بصيغة الجمع؛ لأن في كل واحدة منهما آيات عديدة. ﴿ قَالُواْ مَا هَلَآ آ ﴾ أي: قلب العصاحية،

وجعل اليد بيضاء كشعاع الشمس. ﴿إِلَّا سِحْرٌ مُّفْتَرَى ﴾ أي: سحر تعمله أنت، ثم تفتريه على الله. أو: هو سحر موصوف بالافتراء كسائر أنواع السحر، وليس بمعجزة من عند الله تعالى.

﴿ وَمَا سَمِعْنَا بِهَاذَا ﴾ أي: بالذي تدعونا إليه. ﴿ فِي عَابَابِنَا ٱلْأَوِّلِينَ ﴾: وكلامهم هذا لا يخلو من أن يكونوا كاذبين في ذلك، وقد سمعوا، وعلموا بنحوه، أو يريدوا: أنهم لم يسمعوا بمثله في فظاعته، أو ما كان الكهان يخبرون بظهور موسى، ومجيئه بما جاء به. وهذا دليل على أنهم حُجوا، وبُهتوا وما وجدوا ما يدفعون به ما جاءهم من الآيات إلا قولهم: هذا سحر، وبدعة لم يسمعوا بمثلها. وانظر ما حدث عند إلقاء العصا بين يدي فرعون، وانقلابها حية في الآية رقم [63] من سورة (الشعراء).

الإعراب: ﴿فَلَمَّا﴾: الفاء: حرف عطف. (لما): انظر الآية رقم [١٤]. ﴿جَآءَهُم﴾: فعل ماض، والهاء ضمير متصل في محل نصب مفعول به. ﴿مُوسَى ﴾: فاعل مرفوع، وعلامة رفعه ضمة مقدرة على الألف للتعذر. ﴿ بِعَايَئِنَا﴾: جار ومجرور متعلقان بالفعل قبلهما، و(نا): ضمير متصل في محل جر بالإضافة. ﴿بَيِّنَتِ﴾: حال من (آياتنا) منصوب، وعلامة نصبه الكسرة نيابة عن الفتحة؛ لأنه جمع مؤنث سالم، وجملة: ﴿ جَآءَهُم ... ﴾ إلخ لا محل لها على اعتبار (لمَّا) حرفاً، وفي محل جر بإضافة (لما) إليها على اعتبارها ظرفاً. ﴿قَالُواْ﴾: فعل ماض مبنى على الضم، والواو فاعله، والألف للتفريق. ﴿مَا﴾: نافية. ﴿هَلَاَآ﴾: اسم إشارة مبنى على السكون في محل رفع مبتدأ، والهاء حزف تنبيه لا محل له. ﴿ إِلَّا ﴾: حرف حصر. ﴿ سِحْرٌ ﴾: خبر المبتدأ. ﴿ مُفْتَرَّى ﴾: صفة ﴿ سِحْرٌ ﴾ مرفوع مثله، وعلامة رفعه ضمة مقدرة على الألف المحذوفة لالتقاء الساكنين، والألف الثابتة دليل عليها، وليست عينها، والجملة الاسمية: ﴿مَا هَلْذَانِهِ إلَّٰحَ فِي محل نصب مقول القول، وجملة: ﴿ قَالُوا مَنْ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى الله على الله ع الواو: حرف عطف. (ما): نافية. ﴿ سَمِعْنَا﴾: فعل، وفاعل. ﴿ بِهَكَا ﴾: جار ومجرور متعلقان بالفعل قبلهما، والهاء حرف تنبيه مقحم بينهما، لا محل له. ﴿فِي ءَابَأَبِنَا﴾: جار ومجرور متعلقان بمحذوف حال من اسم الإشارة، والعامل حرف التنبيه. ﴿ ٱلْأُوَّلِينَ ﴾: صفة: ﴿ مَا مَآيِنَا ﴾ مجرور، وعلامة جره الياء. . . إلخ، والجملة الفعلية معطوفة على ما قبلها، فهي في محل نصب مقول القول مثلها، واعتبارها حالاً من واو الجماعة ليس بعيداً. تأمل، وتدبر، وربك أعلم.

﴿ وَقَالَ مُوسَىٰ رَبِّىٓ أَعْلَمُ بِمَن جَآءَ بِٱلْهُدَىٰ مِنْ عِندِهِ وَمَن تَكُونُ لَهُ عَلِقِبَةُ ٱلدَّارِ إِنَّهُ لَا يُقْلِحُ ٱلظَّلِلِمُونَ ﴿ ﴾

الشرح: أي: قال موسى: ربي أعلم منكم بحال مَنْ أهَّله الله للفلاح الأعظم؛ حيث جعله نبياً، وبعثه بالهدى، ووعده حسن العقبى، يعني: نفسه، ولو كان ساحراً مفترياً كما تزعمون؛

لما أهَّله الله لذلك؛ لأنه غني حكيم لا يرسل الكذابين، ولاينبئ الساحرين، ولا يفلح عنده الظالمون، وعاقبة الدار هي العاقبة المحمودة لقوله تعالى: ﴿أُولَتِكَ لَمُمْ عُقْبَى الدَّارِ ﴿ مَنْتُ عَذْنِ الطَالمون، وعاقبة الدار: الدنيا، وعاقبتها: أن يختم للعبد بالرحمة، والرضوان، وتلقي الملائكة بالبشرى، والغفران. هذا؛ وقرئ الفعل: ﴿تَكُونُ اللَّاء، والياء؛ لأن ﴿عَلَقِبَةُ ﴾ مؤنث مجازي، وما كان منه يستوي فيه التذكير، والتأنيث، كما قرئ (قال) بواو وبدونه وكلاهما حسن، وجيد.

فقراءته بالواو وجهها: أنهم قالوا ذلك، وقال موسى هذا ليوازن الناظر بين قولهم، وقوله، ويتبصر فساد أحدهما، وصحة الآخر، وبضدها تتبين الأشياء، وقراءته بدون الواو وجهها: أن الموضع موضع سؤال وبحث عما أجابهم به موسى عند تسميتهم مثل تلك الآيات الباهرة سحراً مفترىً. هذا؛ وإعلال ﴿يُقِيمُونَ ﴾ في الآية رقم [٣] من سورة (النمل)، وانظر التعبير عن الكافرين بالظالمين ونحوه في الآية رقم [٢٠٠] من سورة (الشعراء). والفلاح: نيل المرغوب، والفوز بالمطلوب.

هذا؛ والدار تطلق على الحياة الدنيا، كما تطلق على الآخرة، والدار هي منزل الإنسان ومسكنه الخاص به في الدنيا، وهي مؤنثة، وقد تذكر، أصلها: دَوَر بفتحتين، قلبت الواو ألفاً لتحركها وانفتاح ما قبلها، وجمعها: ديار، ودُور، وَأَدْوُر، وَأَدْوُر، وَأَدْورَة، وَأَدُور، وَأَدُوراة، وَالْدُوراة، وديارات، ودُوران، ودِيران. وأصل ديار: دوار، قلبت الواو ياء؛ لأنها وقعت عيناً في جمع على وزن فعال، لمفرد اعتلت عينه بالقلب. هذا؛ والدار أيضاً: البلد، والقبيلة، ودار القرار: الآخرة، والداران: الدنيا والآخرة، ودار الحرب: بلاد العدو. هذا؛ وقد قال أبو حاتم: إن الديار: العساكر، والخيام، لا البنيان، والعمران، وإن الدار: البنيان، والعمران، وعليه قوله تعالى: ﴿فَأَصَّبَحُوا فِي دِيرهِم جَشِينِ﴾ أي: في عساكرهم، وخيامهم ميتين. وقال جل شأنه: من كلامه: أن الديار مخصوصة بالخيام. انتهى. قال صاحب الخزانة: وهذه غفلة عن قول الشاعر، وهو مجنون ليلى (أُقبِّلُ ذَا الجِدار) وهو حائط البيت، وذلك في قوله: [الوافر]

أَمرُّ عَلَى اللِّيارِ، دِيَارِ لَيْلَى أُقَبِّلُ ذَا الْبِكَارَ، وَذَا الْبِكَارَا وَمَا حُبُّ مَنْ سَكَنَ اللَّيَارَا

الإعراب: ﴿وَقَالَ﴾: الواو: حرف عطف. (قال): فعل ماض. ﴿مُوسَىٰ﴾: فاعله، ﴿رَبِّ ﴾: مبتدأ مرفوع، وعلامة رفعه ضمة مقدرة على ما قبل ياء المتكلم، منع من ظهورها اشتغال المحل بالحركة المناسبة، والياء في محل جر بالإضافة، من إضافة اسم الفاعل لمفعوله، وفاعله مستتر فيه. ﴿أَعْلَمُ ﴾: خبر المبتدأ. ﴿بِمَن ﴾: جار ومجرور متعلقان به: ﴿أَعْلَمُ ﴾، و(مَنْ)

تعتمل الموصولة، والموصوفة، فهي مبنية على السكون في محل جر بالباء. ﴿ كَانَهُ: فعل ماض، والفاعل يعود إلى (مَنْ) وهو العائد، أو الرابط، والجملة الفعلية صلة (مَنْ) أو صفتها، ﴿ إِلْهُدَىٰ : جار ومجرور متعلقان بالفعل قبلهما، وعلامة الجركسرة مقدرة على الألف للتعذر. ﴿ مِنْ عِندِهِ : متعلقان بمحذوف حال من (الهدى)، والهاء في محل جر بالإضافة. ﴿ وَمَن : الواو: حرف عطف. (مَنْ): معطوفة على (مَنْ) السابقة من غير إعادة الجار. ﴿ تَكُونُ \* فعل مضارع ناقص. ﴿ لَهُ \* عار ومجرور متعلقان بمحذوف خبر: ﴿ تَكُونُ \* مقدم، وَ عَلَم نصارع ناقص. ﴿ لَهُ \* على القراءتين. هذا؛ وأجيز اعتبار ﴿ تَكُونُ \* تاماً وفاعله يعود إلى في محل نصب خبرها، وهذا على القراءتين. هذا؛ وأجيز اعتبار ﴿ تَكُونُ \* تاماً وفاعله يعود إلى المجرور باللام، و ﴿ عَنقِبَةُ \* في محل نصب حال من الفاعل المستتر، والرابط: الضمير الهاء المجرور باللام، و ﴿ عَنقِبَةُ \* مضاف، و ﴿ الدَّارِ \* مضاف إليه. ﴿ إِنَّهُ \* كام مشبه بالفعل، الهاء اسمها. ﴿ لَا \* نافية. ﴿ يُقُلِحُ \* فعل مضارع، ﴿ الظّالِمُونَ \* فاعله مرفوع. . . إلخ، والجملة الفعلية في محل رفع خبر (إنَّ )، والجملة الاسمية فيها معنى التعليل، والآية بكاملها في محل نصب مقول القول، وجملة: ﴿ وَقَالَ ... ﴾ إلخ لا محل لها على القراءتين؛ لأنها بالواو معطوفة على جواب (لمَّا)، وبدون الواو مستأنفة.

﴿ وَقَالَ فِرْعَوْنُ يَتَأَيُّهَا ٱلْمَلَأُ مَا عَلِمْتُ لَكُمْ مِّنْ إِلَىٰهٍ غَيْرِي فَأَوْقِدْ لِي يَنهَنَنُ عَلَى ٱلطِّينِ فَأَجْعَكُ تِي صَرْحًا لَعَكِيّ أَطَّلِغُ إِلَىٰ إِلَىٰهِ مُوسَىٰ وَإِنِّي لَأَظُنُّهُۥ مِنَ ٱلكَنذِبِينَ ﴿ آَنِكُنذِبِينَ ﴿ آَنَا ﴾

الشرح: ﴿ وَقَالَ فِرْعَوْنُ يَكَأَيُّهُا ٱلْمَلاَ ... ﴾ إلخ: قال عبد الله بن عباس ـ رضي الله عنهما ـ: كان بين قوله هذا؛ وبين قوله: ﴿ أَنَا رَبُكُمُ ٱلْأَكَلَ ﴾ أربعون سنة، وكذب عدو الله، بل علم: أن له رباً هو خالقه، وخالق قومه، ولذا نفى علمه بإله غيره دون وجوده؛ إذ لم يكن عنده ما يقتضي الجزم بعدمه، ولذلك أمر ببناء الصرح؛ ليصعد عليه، ويطلع على الحال.

﴿ فَأُوْقِدُ لِي يَنَهَمُنُ عَلَى ٱلطِّينِ ﴾ أي: اطبخ لي الآجر، وهو القرميد. قيل: إنه أول من اتخذ آجراً، وبنى به. ﴿ فَأَجْعَكُ لِي صَرِّحًا ﴾ أي: قصراً عالياً. وقيل: منارة. وهذا بخلاف صرح سليمان الذي بنته له الجن في الآية رقم [٤٤] من سورة (النمل) فليتأمل.

هذا؛ و(غير) اسم شديد الإبهام، لا يتعرف بالإضافة لمعرفة، وغيرها، فلذا وصفت به النكرة في هذه الآية، وهو ملازم للإضافة، ويجوز أن يقطع عنها، إن فهم المعنى، وتقدمت كلمة ليس عليها، تقول: قبضت عشرة ليس غير. وهو مبني على الضم، أو على الفتح، خلاف.

قال أهل التفسير: لما أمر فرعون وزيره هامان ببناء الصرح؛ جمع هامان العمال، والفعلة، حتى اجتمع عنده خمسون ألف بناء، سوى الأتباع، والأجراء، وطبخ الآجر، والجص، ونجر الخشب، وضرب المسامير، وأمر بالبناء، فبنوه، ورفعوه، وشيدوه، حتى ارتفع ارتفاعاً لم يبلغه بنيان أحد من الخلق، وأراد الله أن يفتنهم فيه، فلما فرغوا منه؛ ارتقى فرعون فوقه، وأخذ نشابة، ورمى بها نحو السماء، فردت إليه، وهي ملطخة بالدم، فقال: قد قتلت إله موسى، فعند مقالته هذه بعث الله جبريل فضرب الصرح بجناحه، فقطعه ثلاث قطع، فوقعت منه قطعة على عسكر فرعون، فقتلت منهم ألف ألف رجل، ووقعت قطعة منه في البحر، وقطعة في المغرب، فلم يبق أحد عمل شيئاً فيه إلا هلك.

﴿ لَعَكِنَّ أَطَّلِعُ إِلَى ٓ إِلَكِهِ مُوسَى ﴾ أي: أصعد. ظن الخبيث: أن الله تعالى في مكان؛ أي في السموات، كما هو في مكان؛ أي: في الأرض. ﴿ وَإِنِّ لَأَظُنُّهُ ﴾ أي: موسى. . ﴿ مِن السموات، كما هو في مكان؛ أي: في الأرض. ﴿ وَإِنِّ لَأَظُنُّهُ ﴾ أي: موسى. ، ﴿ مِن الْكَذِبِينَ ﴾: في دعواه: أن له إلها ، وأنه أرسله إلينا رسولاً . وقد ناقض نفسه اللَّعين ، فإنه قال: ما علمت لكم من إله غيري، ثم أظهر حاجته إلى هامان اللَّعين أيضاً ، وأثبت: أن لموسى إلها ، وأخبر: أنه غير متيقن بكذبه، وكأنه خاف من عصا موسى، فلبَّس، وقال: لعلي أطلع إلى إله موسى. والله أعلم بمراده، وأسرار كتابه.

الإعراب: ﴿وَوَالَى : الواو: حرف عطف، أو حرف استئناف. (قال): فعل ماض. ﴿وَوَعَوْنُ ﴾: فاعله، (يا): أداة نداء، تقوم مقام: أدعو، أو: أنادي. (أيها): نكرة مقصودة مبنية على الضم في محل نصب ب: (يا)، و(ها): حرف تنبيه لا محل له، وأقحم للتوكيد، وهو عوض من المضاف إليه. ﴿آلَكُلُّ ﴾: بعضهم يعرب هذا؛ وأمثاله نعتاً، وبعضهم يعربه بدلاً، والقول الفصل: أن الاسم الواقع بعد "أي" أو بعد اسم الإشارة، إن كان مشتقاً فهو نعت، وإن كان جامداً كما هنا، فهو بدل أو عطف بيان، والمتبوع؛ أعني: (أي) منصوب محلاً، فكذا التابع، أعني: ﴿آلَكُلُ ﴾ وأمثاله، فهو منصوب، وعلامة نصبه فتحة مقدرة على آخره، منع من ظهورها اشتغال المحل بحركة الإتباع اللفظية. ﴿مَا ﴿يَا نَهُ لَهُ وَاللّه ﴿ وَاللّه ﴿ وَاللّه للله وَلَا الله وَلَا أَلُو الله وَلَا أَلُو الله وَلَا الله وَلَا الله وَلَا الله وَلَا الله وَلَا أَلُو الله وَلَا أَلُو الله وَلَا الله وَلَا أَلُو الله وَلَا أَلُو الله وَلَا أَلُو الله وَلَا الله وَلَا أَلْ أَلُو الله وَلَا الله وَلَا الله وَلَا أَلْ أَلُو الله وَلَا الله وَلَا أَلْ أَلُو الله وَلَا الله وَلَا أَلْ أَلْ أَلْ أَلُو الله وَلَا الله وَلَا أَلْ أَلُو الله وَلَا الله وَلَا أَلْ أَلُو الله وَلَا الله وَلَا أَلْ الله وَلَا أَلْ أَلْ أَلُو الله وَلَا الله وَلَا الله وَلَا الله وَلَا الله وَلَا أَلْ الله وَلَا الله وَلَا أَلْ الله وَلَا الله وَلَا الله وَلَا أَلْ الله وَلَا أَلْ الله وَلَا أَلْ الله ول

﴿ إِنَّ اللّٰهِ وَمَجْرُور متعلقان به . ﴿ يَهُمْنَ ﴾ : منادى مفرد علم مبني على الضم في محل نصب بريا) . ﴿ وَكَلّ الطِّينِ ﴾ : متعلقان بالفعل (أوقد) ، والجملة الندائية معترضة بين الفعل ومتعلقه ، وجملة : وجملة : (أوقد . . . ) إلخ لا محل لها ؛ لأنها جواب شرط محذوف يقدر به : "إذا" ، وجملة : ﴿ فَالَحْكُلُ لِي مَرْمً ﴾ معطوفة على ما قبلها ، لا محل لها مثلها . ﴿ فَكَلّ الله على مضارع ، وفاعله مفيد للترجي ، وياء المتكلم ضمير متصل في محل نصب اسمها . ﴿ أَطّ عُ الله فعل مضارع ، وفاعله مجرور ، وعلامة جره كسرة مقدرة على الألف للتعذر ، وجملة : ﴿ أَطَّيعُ … ﴾ إلخ في محل رفع خبر (لعل السمية : ﴿ لَك لِي ... ﴾ إلخ مفيدة للتعليل ، لا محل لها . ﴿ وَلِي ﴾ : الواو : واو الحال . (إني ) : حرف مشبه بالفعل ، وياء المتكلم اسمها . ﴿ لَأَظُنُّهُ ﴾ : اللام : هي المزحلقة . (أظنه ) : فعل مضارع ، والفاعل مستتر تقديره : "أنا » ، والهاء مفعول به أول ، ﴿ مَن الكَذِينَ ﴾ : المستتر ، والرابط : الواو ، والضمير ، والآية بكاملها في محل نصب حال من فاعل : ﴿ أَطَّيْمُ ﴾ المستتر ، والرابط : الواو ، والضمير ، والآية بكاملها في محل نصب مقول القول ؛ لأنها من قول المستتر ، والرابط : الواو ، والخ مستأنفة ، لا محل لها من الإعراب . تأمل ، وتدبر وربك أعلم . فرعون ، وجملة : ﴿ وَهَالَتُ مُستأنفة ، لا محل لها من الإعراب . تأمل ، وتدبر وربك أعلم .

## ﴿ وَاَسْتَكْبَرَ هُوَ وَجُمُنُودُهُۥ فِي ٱلْأَرْضِ بِعَكِيرِ ٱلْحَقِّ وَظَنُّوٓاْ أَنَّهُمْ إِلَيْـنَا لَا يُرْجَعُونَ ۖ ۖ ﴾

المسرح: ﴿وَاسْتَكْبَرُ هُو وَجُنُودُهُ ﴾: تعظم في نفسه، وأعرض عن الإيمان. ﴿فِ ٱلْأَرْضِ ﴾: أرض مصر. ﴿يِعَيِّرِ ٱلْحَقِيقة، وهو الذي يليق بجلاله، وعظمته الكبرياء، فعن ابن عباس ـ رضي الله المتكبر على الحقيقة، وهو الذي يليق بجلاله، وعظمته الكبرياء، فعن ابن عباس ـ رضي الله عنهما ـ قال: قال رسول الله على يقول الله جل وعلا: «الْكِبْرِيَاءُ رِدَائِي، والْعَظَمَةُ إِزَارِي، فَمَنْ نَازَعنِي وَاحِداً مِنْهما ٱلْقَيْتُهُ فِي النَّارِ». رواه ابن ماجه، ورواه مسلم، وأبو داود بألفاظ مختلفة. ﴿وَوَظَنُوا أَنَّهُمْ إِلَيْنَا لَا يُرْجَعُونَ ﴾ أي: للحساب، والجزاء. هذا؛ ويقرأ الفعل بضم الياء من اللازم؛ لأن رجع يكون متعدياً، ولازماً.

على الضم، والواو فاعله، والألف للتفريق. ﴿أَنَّهُمْ ﴾: حرف مشبه بالفعل، والهاء اسمه. ﴿إِلَيْنَا ﴾: جار ومجرور متعلقان بما بعدهما. ﴿لَا ﴾: نافية. ﴿يُرْجَعُونَ ﴾: فعل مضارع مرفوع، وعلامة رفعه ثبوت النون، والواو فاعله، أو نائب فاعله، والجملة الفعلية في محل رفع خبر (أنَّ)، و(أنَّ) واسمها، وخبرها في تأويل مصدر في محل نصب سد مسد مفعولي (ظنَّ)، وجملة: ﴿وَظُنُوا أَنَّهُمْ … ﴾ إلخ معطوفة على ما قبلها، لا محل لها مثلها.

#### ﴿ فَأَخَذَنَكُ وَجُنُودَهُ فَنَبَذْنَهُمْ فِي ٱلْمَدِّ فَٱنظُر كَيْفَ كَانَ عَلِقِبَهُ ۗ ِ ٱلظَّلِلِمِينَ ﴿ آَنَا اللَّهِ اللّ

المشرح: ﴿فَأَخَذْنَهُ وَجُنُودُهُ ﴾: وكانوا ألفي ألف وستمئة ألف. ﴿فَنَبَذْنَهُمْ فِي ٱلْبِيّمِ ﴾ أي: طرحناهم في البحر. قال الزمخشري ـ رحمه الله تعالى ـ: هذا الكلام الفخم الذي دل على عظمة شأنه، وكبرياء سلطانه، شبههم ـ استحقاراً لهم، واستقلالاً لعددهم، وإن كانوا الكثير الكثير، والجم الغفير ـ بحصيات أخذهن آخذ في كفه، فطرحن في البحر، ونحو ذلك قوله تعالى: ﴿وَجَعَلْنَ وَالجَمِ الغفير ـ بحصيات أخذهن آخذ في كفه، فطرحن في البحر، ونحو ذلك قوله تعالى: ﴿وَجَعَلْنَ فَهُ وَجِدَةً ﴾ وقوله جلت قدرته: ﴿وَمَا فَيَكَ رَوْا أَللّهَ حَقَّ قَدْرِهِ وَالْأَرْضُ جَمِيعًا قَبْضَتُهُ وَوَمُ الْقِيدَمَةِ وَالسَّمَونَ مُطُويِّتَ أَن يَبِمِينِهِ ﴿ وَمِلَا هُ سَي قَدَرُوا أَللّهَ حَقَ قَدْرِهِ وَالْأَرْضُ جَمِيعًا قَبْضَتُهُ وَلَ كُل مقدور ـ وإن عظم وجل ـ فهو مستصغر إلى جنب إلا تصويرات، وتمثيلات لاقتداره، وأن كل مقدور ـ وإن عظم وجل ـ فهو مستصغر إلى جنب قدرته. انتهى. وانظر الكلام على (نا) في الآية رقم [٧] من سورة (الشعراء)، وانظر كيف كان هلاك فرعون في الآية رقم [٧] من سورة (يونس) على نبينا، وعليه ألف صلاة، وألف سلام.

﴿ فَأَنظُرُ كَيْفَ كَاكَ عَنقِبَةُ ٱلظَّلِمِينَ ﴾: الخطاب للنبي هِ ولكل من يتأتى منه النظر، نظر تبصر، واعتبار، فيعتبر العاقل، وينزجر بذلك الاعتبار عن الأفعال القبيحة، والأعمال الخبيثة. وعاقبة كل شيء: نتيجته، وآخره، ولم يؤنث الفعل: ﴿كَاكَ ﴾؛ لأن ﴿عَلقِبَهُ ﴾ الخبيثة. وما كان منه يستوي فيه التذكير والتأنيث، أو لأن ﴿عَلقِبَهُ ﴾ اكتسب التذكير من المضاف إليه. والله أعلم بمراده، وأسرار كتابه.

الإعراب: ﴿فَأَخَذُنَهُ ﴾: الفاء: حرف عطف، أو حرف استئناف. (أخذناه): فعل ماض، وفاعل، ومفعول به. ﴿وَجُنُودَهُ ﴾: معطوف على الضمير المنصوب، والهاء في محل جر بالإضافة. ﴿فَنَبَذْنَهُمُ ﴾: فعل، وفاعل، ومفعول به، والجملة الفعلية معطوفة على ما قبلها، لا محل لهما على الاعتبارين بالفاء. ﴿فِي اَلْيَوِّ ﴾: متعلقان بما قبلهما. ﴿فَانَظُرُ ﴾: الفاء: حرف استئناف. وقيل: هي الفصيحة. والأول أقوى. (انظر): فعل أمر، وفاعله مستتر فيه تقديره: «أنت» وهو معلق عن العمل لفظاً بسبب الاستفهام، ﴿كَيْفَ كَانَ ﴾: في ﴿كَانَ ﴾ وجهان: أحدهما: أنها ناقصة، و﴿عَنِقِبَةُ ﴾: اسمها، و﴿كَيْفَ ﴾ اسم استفهام مبني على الفتح في محل

نصب خبرها تقدم عليها، وعلى اسمها. والثاني: أنها تامة و ﴿عَنِقِبَةُ ﴾ فاعلها، و ﴿كَيْفَ ﴾ في محل نصب حال من: ﴿عَنِقِبَةُ ﴾، تقدمت على صاحبها وعاملها، و ﴿عَنِقِبَةُ ﴾ مضاف، و ﴿اَلظَّللِمِينَ ﴾ مضاف إليه مجرور... إلخ، وجملة: ﴿كَيْفَ كَانَ... ﴾ إلخ في محل نصب سدَّت مسد مفعول (انظر) وجملة: ﴿فَانْظُرُ... ﴾ إلخ مستأنفة، لا محل لها، أو هي معترضة بين المتعاطفتين.

# ﴿ وَجَعَلْنَاهُمْ أَبِمَّةً يَكْتُونَ إِلَى ٱلنَّكَارِّ وَيَوْمَ ٱلْقِيكَمَةِ لَا يُنْصَرُونَ ﴿ إِلَّ

الشرح: ﴿وَجَعَلْنَهُمْ أَيِمَةُ ﴾ أي: قادة، وزعماء يقتدى بهم في الضلال، وبالحمل على الإضلال، كما جعلنا الأنبياء، والمرسلين ودعاة الخير أئمة يدعون إلى الطاعات، وفعل الصالحات. قال تعالى: ﴿وَجَعَلْنَهُمُ أَيِمَةً يَهْدُونَ بِأَمْرِنَا ... ﴾ إلخ رقم [٧٣] من سورة (الأنبياء) ﴿ يَدْعُونَ إِلَى النَّارِ ﴾ أي النَّار ؛ لأن من أطاعهم؛ ضلَّ، ودخل النار ، معهم.

﴿ وَيُومَ ٱلْقِيكَمَةِ لَا يُنْصَرُونَ ﴾ أي: لا يمنعون من العذاب، ولا يجدون من يدفعه عنهم، بخلاف الأئمة الداعين إلى الخير، فإنهم منصورون في الدارين. ويجوز أن يكون المعنى خذلناهم؛ حتى كانوا أئمة الكفر. ومعنى الخذلان: منع الألطاف، وإنما يمنعها الله من علم: أنها لا تنفع فيه، وهو المصمم على الكفر؛ الذي لا تغني عنه الآيات، والنذر، ومجراه مجرى الكناية؛ لأن منع الألطاف يردف التصميم، والغرض بذكره التصميم نفسه، فكأنه قيل: صمموا على الكفر، حتى كانوا أئمة فيه، دعاة إليه، وإلى سوء عاقبته. وخذ ما يلي:

عن حذيفة بن اليمان ـ رضي الله عنهما ـ قال: «كان الناسُ يسألونَ رسولَ الله على عن الخير، وَكُنْتُ أسأله عن الشرِّ مخافَة أن يُدْركني، فقلت: يا رسولَ اللهِ! إنَّا كنَّا في جاهليةٍ وشرِّ فَجَاءَنَا الله بهذا الخير، فهل بعد هذا الخير من شرِّ؟ قال: «نَعَمْ». قُلْتُ: وَهلْ بعد ذلك الشَّرِّ مِنْ خَيْرٍ؟ قال: «نعم، وفيه دَخَنٌ». قُلْتُ: وَمَا دَخَنُهُ؟ قال: «قومٌ يَهدُون بغيْرِ هَدْيي، تعرفُ منهمْ وتُنْكِرُ». فقُلْتُ: فهل بعد ذلك الخير مِنْ شرِّ؟ قال: «نعمْ دُعَاةٌ على أبوابِ جَهنَّم، مَنْ أَجَابَهُمْ إليها قذفوه فِيها». قُلْتُ: يا رسول الله! صِفهمْ لنَا! قال: «هُمْ مِنْ جِلْدَتِنَا، ويتكلمون بألْسِتَتِنا» قُلْتُ: فإنْ لَمْ يَكُنْ لَهُمْ جَمَاعةٌ المسلمين وإمامَهُمْ». قُلْتُ: فإنْ لَمْ يَكُنْ لَهُمْ جَمَاعةٌ، وَلَا إمامٌ؟ قَالَ: «فاعْتَزلْ تلكَ الفرقَ كُلَّهَا؛ وَلَوْ أَنْ تَعَضَّ بأصْلِ شَجَرَةٍ، حَتَّى يُدُركَكَ الْمَوْتُ، وَأَنْتَ عَلَى ذَلِكَ». أخرجه البخارى.

الإعراب: ﴿وَمَعَلَنَّهُمْ ﴾: فعل، وفاعل، ومفعول به أول، والجملة الفعلية معطوفة على ما قبلها، لا محل لها مثلها. ﴿أَيِمَّةَ ﴾: مفعول به ثان. ﴿يَدْعُونَ ﴾: فعل مضارع مرفوع، وعلامة رفعه ثبوت النون... إلخ، والواو فاعله. ﴿إِلَى ٱلنَّ رَبِّ : متعلقان بما قبلهما، والمفعول

محذوف للتعميم، وجملة: ﴿ كِنْعُوكَ إِلَى ٱلتَكَرِّبُ في محل نصب صفة: ﴿ أَيِمَّةُ ﴾. ﴿ وَيَوْمَ ﴾: الواو: حرف عطف. (يوم): ظرف زمان متعلق بما بعده، و(يوم) مضاف، و ﴿ ٱلْقِيكُمَةِ ﴾ مضاف إليه. ﴿ لَا ﴾: نافية. ﴿ يُنْصَرُونَ ﴾: فعل مضارع مبني للمجهول مرفوع. . . إلخ، والواو نائب فاعله، والجملة الفعلية معطوفة على ما قبلها، فهي في محل نصب مثلها.

## ﴿ وَأَتَّبَعْنَاهُمْ فِي هَاذِهِ ٱلدُّنَّا لَعَنَا أَعْنَا لَعْنَا أَلَهُ وَيَوْمَ ٱلْقِينَامَةِ هُم مِّنَ ٱلْمُقَبُّوحِينَ ١

الشرح: ﴿وَأَنْبَعْنَهُمْ فِي هَلَذِهِ ٱلدُّنَا لَعَنَكَ ﴾ أي: خزياً، وبعداً، وطرداً من رحمة الله. أو المراد: لعن اللاعنين لهم كلما ذكروا يلعنهم الملائكة، والمؤمنون. ومثله قوله تعالى في سورة (هود) في حقهم: ﴿وَأُتَبِعُواْ فِي هَلَذِهِ لَغَنَةً وَيَوْمَ ٱلْقِينَةَ بِئُسَ ٱلرِّفَدُ ٱلْمَرْفُودُ﴾.

﴿ وَيَوْمَ ٱلْقِيكُمَةِ هُم مِنَ ٱلْمَقْبُوحِينَ ﴾ أي: من المبعدين، المطرودين، وقال ابن عباس ـ رضي الله عنهما ـ: من المشوهين الخلقة بسواد الوجوه، وزرقة العيون. وقال أبو عمرو: قبَحت وَجْهُهُ بالتخفيف معناه: قبَّحت، قال الشاعر:

أَلَا قَبَّحَ اللَّهُ الْبَرَاجِمَ كُلَّهَا وَقَبَّحَ يَرْبُوعاً، وَقَبَّحَ دَارِمَا

الإعراب: ﴿وَأَتُبَعَّنَاهُمُ ﴾: الواو: حرف عطف. (أتبعناهم): فعل، وفاعل، ومفعول به أول. ﴿ فِي هَـٰذِهِ ﴾: جار ومجرور متعلقان بالفعل قبلهما، أو هما متعلقان بمحذوف حال من ﴿ لَعُنَـٰكَ ﴾ كان صفة له، فلما قدم عليه صار حالاً، على القاعدة: «نعت النكرة إذا تقدم عليها صار حالاً». والهاء حرف تنبيه، لا محل له. ﴿ الدُّنيَّا ﴾: بدل من اسم الإشارة، أو عطف بيان عليه مجرور مثله، وعلامة جره كسرة مقدرة على الألف للتعذر. ﴿لَعَنكَةُ ﴾: مفعول به ثان، والجملة الفعلية: ﴿وَأَتَبُّ مُ مُن اللَّهُ معطوفة على ما قبلها ، لا محل لها أيضاً . ﴿وَيَوْمَ ﴾: الواو: حرف عطف. (يوم): فيه أوجه: أحدها أن يتعلق به: ﴿ أَلْمَقُّبُوحِينَ ﴾، على أن (أل) ليست موصولة، أو هي موصولة، واتسع فيه على القاعدة: «يتسع في الظرف والجار والمجرور ما لا يتوسع في غيرهما» والثاني: أن يتعلق بمحذوف يفسره: ﴿ أَلْمَقُبُوحِينَ ﴾. كأنه قيل: وقبحوا يوم القيامة، على مثال ما رأيت في الآية رقم [١٦٨] من سورة (الشعراء). الثالث: أن الظرف معطوف على محل: ﴿فِي هَـٰذِهِ ٱلذُّنَّا﴾ فيكون التقدير: وأتبعناهم لعنة يوم القيامة. وهو ما في مغني اللبيب، وهو قول الفارسي. والرابع: أنه معطوف على ﴿لَعُكَةً ﴾ على حذف الموصوف؛ أي: ولعنة كائنة يوم القيامة. والوجه الثاني أظهرها، وأقواها. وقد مر معنا كثير مثله، و(يوم) مضاف، و﴿ ٱلۡقِيَـٰ مَةِ﴾ مضاف إليه. ﴿هُم﴾: ضمير منفصل مبنى على السكون في محل رفع مبتدأ. ﴿مِّنِ ٱلْمُقْبُوحِينَ﴾: جار ومجرور متعلقان بمحذوف خبر المبتدأ، والجملة الاسمية مستأنفة، أو معطوفة على ما قبلها، أو هي في محل نصب حال من الضمير المنصوب وذلك على حسب تعليق الظرف. تأمل.

# ﴿ وَلَقَدْ ءَانَيْنَا مُوسَى ٱلْكِتَنَبَ مِنْ بَعْدِ مَاۤ أَهْلَكُنَا ٱلْقُرُونِ ٱلْأُولَىٰ بَصَآيِرَ لِلنَّاسِ وَهُدًى وَرَحْمَةً لَّعَلَّهُمْ يَتَذَكَّرُونَ ﴿ إِنَّا ﴾ لِلنَّاسِ وَهُدًى وَرَحْمَةً لَّعَلَّهُمْ يَتَذَكَّرُونَ ﴿ إِنَّا ﴾

المشرح: ﴿ وَلَقَدْ ءَالْبَنْا مُوسَى ٱلْكِتَبَ ﴾ أي: التوراة، وهو أول كتاب نزلت فيه الفرائض، والمحدود، والأحكام. ﴿ مِنْ بَعْدِ مَا آهْلَكُنَا ٱلْقُرُونَ ٱلْأُولَى ﴾ أي: قوم نوح، وهود، وصالح، ولوط، وشعيب. وقيل: أي: من بعد إهلاك فرعون، وقومه. قال أبو سعيد الخدري ـ رضي الله عنه ـ قال النبي ﷺ: «مَا أَهْلَكَ اللهُ قَوْماً، وَلا قَرْناً، وَلا أُمَّةً، وَلا أَهْلَ قَرْيَةٍ بِعَذَابٍ مِنَ السَّماءِ، وَلا مِنَ الأَرْضِ مُنْذُ أَنْزَلَ التَّوْرَاةَ عَلَى مُوسى غَيْرَ القَرْيَةِ الَّتِي مُسِخَتْ قِرَدَةً، أَلَمٌ تَرَ إلى قوله: ﴿ وَلَا مَنْ اللهُ مُنْ اللهُ مُنْ اللهُ مُنْ اللهُ مُنْ اللهُ عَلَى مُوسى غَيْرَ القَرْيَةِ الَّتِي مُسِخَتْ قِرَدَةً، أَلَمٌ تَرَ إلى قوله: ﴿ وَلَا أَنْذَلَ اللهُ عَنْ اللهُ مُنَا اللهُ عَلَى مُوسى غَيْرَ القَرْيَةِ الَّتِي مُسِخَتْ قِرَدَةً، أَلَمٌ تَرَ إلى قوله: ﴿ وَلَا أَنْذِلَ النَّوْرَاةَ عَلَى مُوسى غَيْرَ القَرْيَةِ الَّتِي مُسِخَتْ قِرَدَةً، أَلَمْ تَرَ إلى قوله:

قال الجمل نقلاً من أبي السعود: ـ رحمهما الله تعالى ـ: التعرض لكون إيتاء التوراة بعد إهلاك الأمم الماضية، للإشعار بمسيس الحاجة الداعية إليها؛ تمهيداً إلى إنزال القرآن على رسول الله على فإن إهلاك القرون الأولى من موجبات اندراس معالم الشرائع، وانطماس آثارها، وأحكامها المؤدِّييْنِ إلى اختلال نظام العالم، المستدْعِييْنِ للتشريع الجديد، بتقرير الأصول الباقية على مر الدهور، وترتيب الفروع المتبدلة بتبدل العصور، وتذكير أحوال الأمم الخالية الموجبة، كأنه قيل: ولقد آتينا موسى التوراة على حين حاجة إليها. وقوله: ﴿بَصَكَيْرَ لِلنَّاسِ أَي: أنواراً لقلوبهم، تبصر بها الحقائق، وتميز بين الحق والباطل، بعد أن كانت عمياً عن الفهم والإدراك بالكلية، فالبصيرة نور القلب الذي يستبصر به، كما أنَّ البصر نور العين الذي بتبصر. انتهى. هذا؛ وبصائر جمع: بصيرة، وهي: العقل، والفطنة، والعبرة، والشاهد، والحجة. يقال: جوارحه بصيرة عليه، أي: شهود، وفراسة ذات بصيرة، أي: صادقة.

هذا؛ وقد قال الله تعالى في حق القرآن الكريم: ﴿هَلَا بَصَابِرُ مِن رَّبِكُمْ وَهُدًى وَرَحُمُةُ لِقَوْمِ وَلَمُهُ لِكُونَ ﴿ الْأَيْفَ اللَّهِ رَقِم [٢٠٣] من سورة (الأعراف)، وقال أيضاً جل ذكره: ﴿قَدْ جَآءَكُم بَصَابِرُ مِن رَبِّكُمْ الله وَلَيْ الله وَلَيْ الله وَلِيانَ، وَلَا الله والترجي في هذه الآية، وأمثالها من الضلال، ونعمة شاملة لمن قرأ التوراة، وانتفع بها. هذا؛ والترجي في هذه الآية، وأمثالها إنما هو بحسب عقول البشر؛ لأن الله تعالى، لا يحصل منه ترج ورجاء لعباده، تعالى الله عن ذلك علواً كبيراً.

الإعراب: ﴿وَلَقَدُ ﴾: الواو: حرف قسم وجر، والمقسم به محذوف، تقديره: والله، والجار والممجرور متعلقان بفعل محذوف، تقديره: أقسم. (قد): حرف تحقيق يقرب الماضي من الحال. ﴿وَالْيَنَا ﴾: فعل، وفاعل. ﴿مُوسَى ﴾: مفعول به أول. ﴿أَلْكِتَنَبُ ﴾: مفعول به ثان. ﴿مِنْ بَعْدِ ﴾: جار ومجرور متعلقان بالفعل قبلهما، أو هما متعلقان بمحذوف حال من: ﴿أَلْكِتَنَبُ ﴾. ﴿مَآ﴾:

مصدرية. ﴿أَهْلَكُنا﴾: فعل، وفاعل. ﴿آلَقُرُونَ﴾: مفعول به. ﴿آلأُولَى﴾: صفة له منصوب مثله، وعلامة نصبه فتحة مقدرة على الألف للتعذر، و﴿مَآ﴾ والفعل: ﴿آهَلَكُنا﴾ في تأويل مصدر في محل جر بإضافة (بعد) إليه، والتقدير: من بعد إهلاكنا القرون الأولى. ﴿بَصَكَآبِرَ﴾: حال من ﴿آلْكِتَنَبُ ﴿ وقال أبو البقاء: مفعول لأجله. ﴿لِلنَّاسِ ﴾: متعلقان بـ ﴿بَصَكَآبِرَ ﴾. (هدى): معطوف عليه منصوب مثله، وعلامة نصبه فتحة مقدرة على الألف المحذوفة لالتقاء الساكنين، والألف الثابتة دليل عليها، وليست عينها، (رحمة): معطوف على ما قبله، وحذف متعلقهما لدلالة ما قبله عليه؛ إذ التقدير: هدى للناس، ورحمة للناس. ﴿لَعَلَهُمْ ﴿ : حرف مشبه بالفعل، والهاء اسمه، وجملة (لقد آتينا...) إلخ جواب القسم المقدر لا محل لها، والقسم وجوابه كلام مستأنف لا محل له. وانظر الآية رقم [٢٣] من سورة (السجدة)، ففيها فضل بيان.

## ﴿ وَمَا كُنتَ بِجَانِبِ ٱلْغَـرْنِيِ إِذْ قَضَيْنَ ٓ إِلَى مُوسَى ٱلْأَمْرَ وَمَا كُنتَ مِنَ ٱلشَّابِهِدِينَ ﴿ اللَّهُ اللَّالِي الللَّاللَّاللَّ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا الللّ

الشرح: ﴿وَمَا كُنتَ بِعَانِ ٱلْفَرْيِقِ﴾: يريد الوادي، أو الطور، الذي خاطب موسى بجانبه، فإنه كان في الجهة الغربية من مقام موسى، أو: الجانب الغربي منه، ولكن حول عن ذلك، وجعل صفة لمحذوف، التقدير: بجانب المكان الغربي، والخطاب لسيد الخلق، وحبيب الحق على أي: ما كنت حاضراً. ﴿إِذْ قَضَيْنَا إِلَى مُوسَى ٱلْأَمْرَ ﴾ أي: وقت كلفناه أمرنا، ونهينا، وألزمناه عهدنا. ﴿وَمَا كُنتَ مِنَ ٱلشَّهِدِينَ ﴾ أي: الحاضرين ذلك المقام؛ الذي أوحينا إلى موسى فيه، فتعرفه من ذات نفسك.

وهذا شروع في بيان: أن إنزال القرآن واقع في زمان شدة الحاجة إليه ببيان: أن الوقوف على هذه الأحوال لم يحصل لك بالمشاهدة، أو بالتعلم ممن شاهدها، فوجب أن يكون بوحي من الله تعالى. انتهى. جمل. نقلاً من أبي السعود. والمراد من الآية: الدلالة على أن إخباره عن ذلك إنما هو من قبيل الإخبار عن المغيبات التي لا تُعرف إلا بالوحي.

الإعراب: ﴿وَمَا﴾: الواو: حرف استئناف. (ما): نافية. ﴿ كُنتَ﴾: فعل ماض ناقص مبني على السكون، والتاء اسمه. ﴿ يِجَانِكِ﴾: جار ومجرور متعلقان بمحذوف في محل نصب خبر (كان) و(جانب) مضاف، و﴿ أَلْفَرْفِيَ ﴾ مضاف إليه، وهو على حذف الموصوف، وإقامة الصفة مقامه، كما رأيت في الشرح. ﴿ إِذَ ﴾: ظرف لما مضى من الزمان مبني على السكون في محل نصب متعلق بما تعلق به ﴿ يِجَانِكِ ﴾. ﴿ فَضَيْنَا ﴾: فعل ماض، وفاعله. ﴿ إِنَّ مُوسَى ﴾: جار ومجرور متعلقان بالفعل قبلهما، وعلامة الجركسرة مقدرة على الألف للتعذر. ﴿ الْأَمْرَ ﴾: مفعول به، وجملة: ﴿ قَضَيْنَا … ﴾ إلخ في محل جر بإضافة ﴿ إِذَ ﴾ إليها، وجملة: ﴿ وَمَا كُنتَ … ﴾ إلخ مستأنفة، لا محل لها، وجملة: ﴿ وَمَا كُنتَ سِنَ الشَّهِ بِينَ الشَّهِ بِينَ ﴾ معطوفة عليها، لا محل لها مثلها، وإعرابها مثلها بلا فارق.

#### ﴿ وَلَكِكَنَّا ۚ أَنْشَأْنَا فَكُونَا فَنَطَاوَلَ عَلَيْهِمُ ٱلْمُمُوَّ وَمَا كُنتَ تَاوِيًا فِي أَهْلِ مَذَيَك تَنْلُواْ عَلَيْهِمْ ءَايَكِتِنَا وَلَكِنَا كُنَّا مُرْسِلِينَ ﴿ فَا ﴾

الشرح: ﴿وَلَكِنّا أَنْتَأَنا ﴾: خلقنا. ﴿فُرُونا ﴾: أجيالاً من البشر من بعد موسى، عليه السلام. ﴿فَطَاوَلَ عَلَيْهُمُ ٱلْعُمُرُ ﴾ والمعنى: ولكنا أوحينا إليك هذا القرآن؛ لأنا خلقنا أجيالاً مختلفة بعد موسى، فتطاولت عليهم الأعوام، والسنون، فحرفوا الأخبار، وغيروا الشرائع، وبدلوا الأحكام، ونسوا عهد الله، وتركوا أوامره، فهو كقوله تعالى عنهم في سورة (الحديد): ﴿فَطَالَ عَلَيْهُمُ ٱلْأُمَدُ فَقَسَتُ قُلُوبُهُم ۗ وَكِيدُ مِنْهُم فَسِفُون ﴾. ﴿وَمَا كُنتَ ثَاوِيًا ﴾: مقيماً. ﴿فِي أَمْلُ مَدْنَى عَدْر سنين.

﴿ تَنْلُواْ عَلَيْهِمْ الْكِيْنَا ﴾ أي: تذكر أهل مكة بالوعد، والوعيد. والمعنى: ما كنت مقيماً في أهل مدين وقت تلاوتك على أهل مكة خبرهم، وقصتهم مع موسى، ومع شعيب حتى تنقلها إليهم بطريق العيان والمشافهة، وإنما أتتك بطريق الوحي الإلهي، وهذا أحد احتمالين في الضمير، والمعنى عليه واضح كما عرفت، وأكثر المفسِّرين على أن الضمير لأهل مدين، والمراد بتلاوته عليهم القراءة عليهم بطريق التعلم منهم. انتهى. جمل. ﴿ وَلَكِنَا صُحُنّا مُرسِلِينَ ﴾ إياك رسولاً، وأنزلنا عليك كتاباً فيه هذه الأخبار، تتلوها عليهم، ولولا ذلك؛ ما علمتها، ولم تخبرهم بها.

هذا؛ وأصل "كُنْتَ»: "كَوَنْتَ» فقل في إعلاله: تحركت الواو، وانفتح ما قبلها، فقلبت ألفاً، فصار: "كَانْتَ» فالتقى ساكنان: الألف وسكون النون، فحذفت الألف، فصار: "كَنْتَ» بفتح الكاف، ثم أبدلت الفتحة ضمة لتدل على الواو المحذوفة، فصار "كُنْتَ». وهناك إعلال آخر: وهو أن تقول: أصل الفعل: كَوَنَ، فلما اتصل به ضمير رفع متحرك؛ نقل إلى باب فعل، فصار: (كُونْتَ) ثم نقلت حركة الواو إلى الكاف قبلها، فصار (كُونْتَ) فالتقى ساكنان: العين المعتلة ولام الفعل، فحذفت العين، وهي الواو لالتقائها ساكنة مع النون، فصار: (كُنْتَ) وهكذا قل في إعلال كل فعل أجوف واوي أسند إلى ضمير رفع متحرك، مثل: قام، وقال، ونحوهما.

الإعراب: ﴿وَلَكِكُنّا ﴾: الواو: حرف عطف. (لكنا): حرف مشبه بالفعل، و(نا): ضمير متصل في محل نصب اسمها؛ إذا الأصل لكننا، فحذفت النون، وبقيت الألف دليلاً عليها، على مثال إنّا وأنّا. ﴿أَنشَأْنا ﴾: فعل، وفاعل، والجملة الفعلية في محل رفع خبر (لكنّ)، والجملة الاسمية معطوفة على ما قبلها، أو هي مستأنفة، لا محل لها على الاعتبارين. ﴿فُرُونا ﴾: مفعول به. ﴿فَنَطَاوَلُ ﴾: الفاء: حرف عطف. (تطاول): فعل ماض. ﴿عَلَيْهُ ﴾: جار ومجرور متعلقان به. ﴿أَلْفُمُونا ﴾ فهي في محل رفع به. ﴿أَلْفُمُونا ﴾ فاعله، والجملة الفعلية معطوفة على جملة: ﴿أَنشَأْنَا قُرُونا ﴾ فهي في محل رفع مثلها. ﴿وَمَا ﴾: الواو: حرف عطف. (ما): نافية. ﴿كُنتَ ﴾: فعل ماض ناقص مبني على

السكون، والتاء اسمها. ﴿ تَاوِيّا ﴾: خبرها، وفاعله مستتر تقديره: "أنت"، والجملة الفعلية معطوفة على مثلها في الآية السابقة لا محل لها مثلها، وعليه فالجملة الاسمية: ﴿ وَلَكِنَا الله معترضة بين المتعاطفتين. ﴿ فِي أَمْلِ ﴾: متعلقان بـ ﴿ تَاوِيّا ﴾، و ﴿ أَمْلِ ﴾ مضاف، و ﴿ مَذَيّك ﴾ مضاف إليه مجرور، وعلامة جره الفتحة نيابة عن الكسرة؛ لأنه ممنوع من الصرف للعلمية، والعجمة. ﴿ تَنْلُوا ﴾: فعل مضارع مرفوع، وعلامة رفعه ضمة مقدرة على الواو للثقل، والفاعل مستتر تقديره: "أنت ». ﴿ عَلَيْهِم ﴾: متعلقان به. ﴿ عَلَيْتِنَا ﴾: مفعول به منصوب، وعلامة نصبه الكسرة نيابة عن الفتحة؛ لأنه جمع مؤنث سالم، و(نا): ضمير متصل في محل جر بالإضافة، وجملة: ﴿ تَنْلُوا الله في محل نصب خبر ثان له: ﴿ حَنْتَ ﴾، أو في محل نصب حال من الضمير المستتر به: ﴿ وَلَكِنَا ﴾: الواو: حرف عطف. (لكنا): حرف مشبه بالفعل، و(نا): اسمها. ﴿ مُرْسِلِين ﴾: في محل رفع خبر (كان) منصوب، وعلامة نصبه الياء...إلخ، وجملة: ﴿ حَنْنَا مُرْسِلِين ﴾: في محل رفع خبر (لكنَ )، والجملة الاسمية: ﴿ وَلَكِنَا الله معطوفة على ما قبلها لا محل لها أيضاً. وقيل: غي محل نصب حال، ولا وجه له.

﴿ وَمَا كُنْتَ بِجَانِبِ ٱلطُّورِ إِذْ نَادَيْنَا وَلَكِن رَّحْمَةً مِّن زَيِّكَ لِتُسْنَذِرَ قَوْمًا مَّآ أَتَنَهُم مِّن نَّذِيرِ مِّن قَبْلِكَ لَعَلَّهُمْ يَتَذَكَّرُونَ ﴿ اللَّهِ اللَّهُ مَا نَذِيرٍ مِّن قَبْلِكَ لَعَلَّهُمْ يَتَذَكَّرُونَ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّ

الشرح: ﴿وَمَا كُنْتَ بِعَانِي...﴾ إلخ: أي: كما لم تحضر جانب المكان الغربي؛ إذ أرسل الله موسى إلى فرعون، فكذلك لم تحضر جانب الطور إذ نادينا موسى لما أتى الميقات مع السبعين. انتهى. قرطبي. هذا؛ وعكس الزمخشري الأمر، وتبعه البيضاوي حيث جعلا الأول، وهو ما تضمنته الآية رقم [33] المناجاة مع السبعين؛ لأخذ التوراة؛ التي وعد الله بها موسى بني إسرائيل، وجعلا ما في هذه الآية المناجاة في طريق عودة موسى من مدين إلى مصر، وكانت هذه المناجاة هي أول مَنْجِهِ الرسالة إلى فرعون، وقومه. وعاد البيضاوي، فاستدرك بقوله: لعل المراد به وقت إعطائه التوراة، وبالأول حيثما استنبأه؛ لأنهما المذكوران في القصة. انتهى. وينبغى أن تعلم: أن بين الإرسال، وإيتاء التوراة نحواً من ثلاثين سنة.

قال سليمان الجمل نقلاً من أبي السعود: من المعلوم: أن واقعة مدين كانت قبل واقعتي الطور، فمقتضى الترتيب الوقوعي أن تقدم عليهما، وإنما توسطت بينهما للتنبيه على أن كلاً منهما برهان مستقل على أن إخباره على عن هذه القصص بطريق الوحي الإلهي، ولو روعي الترتيب الوقوعي لربما توهم: أن الكل دليل واحد على ما ذكر انتهى. هذا؛ وانظر المناجاة لأخذ التوراة في الآية رقم [١٥٤] من سورة (الأعراف).

هذا؛ وقال الخازن: اعلم: أن الله تعالى لما بين قصة موسى عليه الصلاة والسلام لرسوله على فجمع بين هذه الأحوال الثلاثة العظيمة التي اتفقت لموسى، فأراد بقوله: ﴿إِذْ قَضَيْنَا إِلَى مُوسَى ٱلْأَمْرَ ﴾ هو إنزال التوراة عليه؛ حتى تكامل دينه، واستقر شرعه، والمراد بقوله: ﴿وَمَا كُنتَ ثَاوِيًا فِي أَهْلِ مَنْيَكَ ﴾ أول أمر موسى، والمراد بقوله: ﴿إِذْ نَادَيْنَا ﴾ ليلة المناجاة، فهذه أعظم أحوال موسى على نبينا، وعليه ألف صلاة وألف سلام. ولما بينها لرسوله، ولم يكن في هذه الأحوال حاضراً؛ بين الله: أنه بعثه، وعرفه هذه الأحوال الدالة على نبوته على نبوته ومعجزته، وكأنه قال: في إخبارك عن هذه الأشياء من غير حضور، ولا مشاهدة دلالة ظاهرة على نبوتك.

هذا؛ وروى عمرو بن دينار يرفعه، قال: "نُودِيَ يا محمدُ! أَجَبْتُكُمْ قبل أن تدعوني، وأعطيْتكُمْ قبل أنْ تسألوني». فذلك قوله تعالى: ﴿وَمَا كُنْتَ بِجَانِبِ ٱلطُّورِ إِذْ نَادَيْنَا﴾. وفي رواية عن ابن عباس ـ رضي الله عنهما ـ: إن الله تعالى قال: «يا أمة محمد قد أجبتكم قبل أن تدعوني، وأعطيتكم قبل أن تسترحموني».

﴿ وَلَكِكِن رَّحْمَةً مِن رَّيِكَ ﴾ أي: رحمناك رحمة بإرسالك، والوحي إليك، وإطلاعك على الأخبار الغائبة عنك. ﴿ لِتُنذِر قُوْمًا مَّا أَتَنَهُم مِن نَذِيرِ مِن قَبْلِكَ ﴾: المراد به ﴿ فَوْمًا ﴾ أهل مكة، فلم يأتهم رسول في الفترة الواقعة بين محمد، وعيسى عليهما الصلاة، والسلام، وهي خمسمئة وخمسون سنة، أو بين محمد، وإسماعيل، عليهما الصلاة، والسلام، على أن دعوة موسى، وعيسى على نبينا، وعليهما ألف صلاة، وألف سلام - كانت مختصة ببني إسرائيل، وما حواليهم.

تنبيه: لعلك تدرك معي أيها القارئ الكريم: أن ما ذكر في هذه الآيات إنما هو من تذكير الله لنبيه والنه عليه، وإنك لتجد الكثير من هذا في آيات القرآن مثل سورة (الضحى) وغيرها، وهذا يسمى بالمنّ على الْمُنْعَم عليه. هذا؛ وقد بين الله في آية البقرة رقم [٢٦٢] أن المنّ على من أنعمت عليه مذموم، وهو يحبط الثواب، بل ويوجب المقت، والسخط. والجواب عن ذلك: أن الفرق بعيد بين مَنِّ الله على عباده، وبين مَنِّ الْعَبْدِ على العبد، فمنُّ الله على العبد يزيده شكراً له تعالى، كما يزيده طاعة له، ورغبة في عبادته. وأيضاً: فالله هو المالك حقيقة بما ينعم به على العبد، ويمنُّ به عليه، وأما العبد فإنه غير مالك بما ينعم على الحقيقة، وإنما هو وكيل على هذه النعم، والمالك على العبد يورثه ذلةً وانكساراً.

الإعراب: ﴿وَمَا كُنْتَ بِجَانِ الطُّورِ إِذَى انظر الآية رقم [٤٤] فالإعراب واحد. ﴿نَادَيْنَا﴾: فعل، وفاعل، والمفعول محذوف، التقدير: نادينا موسى، والجملة الفعلية في محل جر بإضافة ﴿إِذَى إليها. ﴿وَلَكِنَى : الواو: حرف عطف. (لكن): حرف استدراك مهمل، لا عمل له. ﴿رَّحْمَةً ﴾: قال الأخفش: مفعول مطلق عامله محذوف، التقدير: ولكن رحمناك رحمة. وقال الزجاج: مفعول لأجله، التقدير: ولكن كان ذلك رحمة. وقرئ بالرفع على أنه خبر مبتدأ محذوف، التقدير: ولكن هي رحمةٌ. والجملة على جميع الأوجه معطوفة على ما قبلها. ﴿مِن

رَّيَكَ »: متعلقان ب: ﴿رَّحْمَةُ »، أو بمحذوف صفة لها، والكاف ضمير متصل في محل جر بالإضافة، من إضافة اسم الفاعل لمفعوله، وفاعله مستتر فيه. ﴿لِتُنذِرَ »: فعل مضارع منصوب ب: «أَنْ » مضمرة بعد لام التعليل، والفاعل مستتر، تقديره: «أنت»، و«أن» المضمرة والفعل المضارع في تأويل مصدر في محل جر بلام التعليل، والجار والمجرور متعلقان بالفعل الذي رأيت تقديره على جميع الأوجه التي رأيتها، ومتعلقان ب: ﴿رَحْمَةَ » على التقدير الأخير. ﴿فَوَمَا »: مفعول به. ﴿مَّنَ »: نافية. ﴿أَتَنهُم »: فعل ماض، والهاء مفعول به. ﴿مِّن »: حرف جر صلة. ﴿نَذِيرِ »: فاعل مرفوع، وعلامة رفعه ضمة مقدرة على آخره، منع من ظهورها اشتغال المحل بحركة حرف الجر الزائد، والجملة الفعلية في محل نصب صفة: ﴿فَوَمًا … ». ﴿مِّن يَن عَمْدُ وَلَا منظم الله عَلَا الله عَلَا من عَمْدُ وَلَا الله عَلَا من عَمْدُ وَلَا الله عَلَا الله عَلَا من معل جر بالإضافة. ﴿لَعَلَهُمُ وَلَا الله منه الآية رقم [13] إعراباً، ومحلاً .

## ﴿ وَلَوْلَا أَن تُصِيبَهُم مُصِيبَةُ بِمَا قَدَّمَتُ أَيْدِيهِمْ فَيَقُولُواْ رَبَّنَا لَوْلَا أَرْسَلْتَ إِلَيْنَا رَسُولًا فَنَتَبِعَ ءَايَانِكَ وَنَكُونَ مِنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴿ يَكُونَ مِنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴿ يَكُونَ مِنَ الْمُؤْمِنِينَ ﴿ يَا لَهُ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّاللَّهُ اللَّهُ اللَّالِمُ اللللَّا اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّالِمُ الللَّهُ الللَّهُ ا

المشرح: ﴿ وَلُوْلَا أَن نُصِيبَهُم مُصِيبَةً ﴾: عقوبة، ونقمة. ﴿ يِما قَدَّمَتُ أَيْدِيهِمْ ﴾: من الكفر، والظلم، والمعاصي. ولما كانت أكثر الأعمال تزاول بالأيدي؛ نسبت الأعمال كلها إلى الأيدي، وإن كانت من أعمال القلوب، والأرجل، والعيون، والآذان تغليباً للأكثر على الأقل. ﴿ فَيَقُولُوا ﴾: عند معاينة العذاب. ﴿ رَبَّنَا لَوْلا أَرْسِلْتَ ... ﴾ إلخ: أي هلا أرسلت إلينا يا ربنا رسولاً يدعونا إلى الإيمان، ويبين لنا ما يجب علينا من عبادتك، وتقديسك، وتعظيمك. ﴿ فَنَشِّعَ عَايَنِكَ ﴾ أي: التي جاء بها الرسول محمد عليه . ﴿ وَنَكُوبَ مِنَ الْمُؤْمِنِينَ ﴾ أي: من المصدقين له، وبما جاء به.

قال النسفي: والمعنى: لولا أنهم قائلون إذا عوقبوا بما قدموا من الشرك، والمعاصي: هلا أرسلت إلينا رسولاً محتجين علينا بذلك؛ لما أرسلنا إليهم، يعني أن إرسال الرسول إليهم، إنما هو ليلزموا الحجة، ولا يلزموها، كقوله تعالى: ﴿لِئَلَا يَكُونَ لِلنَّاسِ عَلَى اللَّهِ حُجَّةً بَعْدَ الرُّسُلِّ﴾.

فإن قلت: كيف استقام هذا المعنى؟ وقد جعلت العقوبة هي السبب في الإرسال، لا القول؛ لدخول ﴿لَوْلَا ﴾ الامتناعية عليها دونه!.

قلت: القول هو المقصود بأن يكون سبباً للإرسال، ولكن العقوبة لما كانت سبباً للقول وكان وجوده بوجودها؛ جعلت العقوبة كأنها سبب الإرسال، فأدخلت عليها ﴿لَوَلَآ﴾، وجيء بالقول معطوفاً عليها بالفاء المعطية معنى السببية، ويؤول معناه إلى قولك: ولولا قولهم هذا إذا أصابتهم مصيبة؛ لما أرسلنا إليهم رسولاً. انتهى. وانظر ما ذكرته في الآية رقم [١٣٤] من سورة (طه)، تجد ما يسرك، ويثلج صدرك.

الإعراب: ﴿وَلَوْلا ﴾: الواو: حرف استئناف. (لولا): حرف امتناع لوجود متضمن معنى الشرط. ﴿أَنَ ﴾: حرف مصدري، ونصب. ﴿تُصِيبَهُم ﴾: فعل مضارع منصوب به: ﴿أَنَ ﴾، والهاء ضمير متصل في محل نصب مفعول به. ﴿مُصِيبَةُ ﴾: فاعل، و﴿أَن ﴾ والفعل المضارع في تأويل مصدر في محل رفع مبتدأ، والخبر محذوف، التقدير: ولولا إصابتهم مصيبة موجودة. وقال الجلال: لولا الإصابة المسبب عنها قولهم، أو: لولا قولهم المسبب عنها؛ لعاجلناهم بالعقوبة، ولما أرسلناك إليهم رسولاً.

﴿ بِمَا ﴾: جار ومجرور متعلقان بالفعل قبلهما، و(ما) تحتمل الموصولة، والموصوفة. فهي مبنية على السكون في محل جر بالباء. ﴿قَدَّمَتُ ﴾: فعل ماض، والتاء للتأنيث. ﴿أَيِّدِيهِمْ ﴾: فاعل مرفوع، وعلامة رفعه ضمة مقدرة على الياء للثقل، والهاء ضمير متصل في محل جر بالإضافة، والجملة الفعلية صلة (ما) أو صفتها، والعائد، أو الرابط محذوف؛ إذ التقدير: بالذي، أو بشيء قدمته أيديهم. ﴿فَيَقُولُوا ﴾: الفاء: حرف عطف. (يقولوا): فعل مضارع معطوف على (تصيبهم) منصوب مثله، وعلامة نصبه حذف النون، والواو فاعله، والألف للتفريق. ﴿رَبُّنا﴾: منادى حذف منه أداة النداء، و(نا): في محل جر بالإضافة، من إضافة اسم الفاعل لمفعوله، وفاعله مستتر فيه. ﴿ لَوْلَا ﴾: حرف تحضيض. ﴿ أَرْسَلْتَ ﴾: فعل، وفاعل. ﴿ إِلَيْمَا ﴾: جار ومجرور متعلقان بالفعل قبلهما. ﴿رَسُولًا﴾: مفعول به. ﴿فَنَتِّبِعَ﴾: الفاء: للسببية. (نتبع): فعل مضارع منصوب بـ: «أَنْ» مضمرة بعد الفاء، والفاعل مستتر تقديره: «نحن». ﴿ اَيُكِنِكَ ﴾: مفعول به منصوب، وعلامة نصبه الكسرة نيابة عن الفتحة؛ لأنه جمع مؤنث سالم، والكاف في محل جر بالإضافة، و«أن» المضمرة، والفعل المضارع في تأويل مصدر معطوف على مصدر متصيد من الفعل السابق، التقدير: هلا حصل إرسال رسول منك إلينا فاتّباعٌ منا لآياتك. ﴿وَنَكُونَ﴾: الواو: حرف عطف. (نكون): فعل مضارع ناقص معطوف على نتبع، فهو منصوب مثله، واسمه مستتر تقديره: «نحن». ﴿مِنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ﴾: متعلقان بمحذوف خبر (نكون) والكلام: ﴿رَبُّنا ١٠٠٠﴾ إلخ في محل نصب مقول القول، وجواب ﴿لُولَآ﴾ محذوف، قدره النسفي كما رأيت في الشرح: لما أرسلنا إليهم، وقدره القرطبي: لعاجلناهم بالعقوبة، وهو تقدير الجلال أيضاً، وعطف عليه قوله: ولما أرسلناك إليهم رسولاً، وهو ما رأيته آنفاً.

﴿ فَلَمَّا جَاءَهُمُ ٱلْحَقُّ مِنْ عِندِنَا قَالُواْ لَوَلاَ أُوتِى مِثْلَ مَاۤ أُوتِى مُوسَىٰٓ أَوَلَمْ يَكُونُ وَلَا أُوتِى مِثْلَ مَاۤ أُوتِى مُوسَىٰ مِن قَبْلُ قَالُواْ سِحْرَانِ تَظَاهَرَا وَقَالُوۤاْ إِنَّا بِكُلِّ كَافِرُونَ ۞﴾ يَكَمُونُ اللَّهُ اللَّالَا اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّلَّا اللَّالِمُ

الشرح: ﴿ فَلَمَّا جَاءَهُمُ ﴾ أي: أهل مكة. ﴿ ٱلْحَقُّ مِنْ عِندِنَا ﴾: المراد به: محمد على المؤيد بالمعجزات، وأطلق عليه اسم: ﴿ ٱلْحَقُّ ﴾؛ لأنه مرسل بالحق، والصدق، أو المراد به: القرآن

الكريم، الناطق بالحق، والصدق. ﴿قَالُواْ﴾ أي: كفار قريش. ﴿لَوْلَا ﴾: هلا. ﴿أُوتِى ﴾: أعطي من المعجزات. همِثُلَ مَا أُوقِى مُوسَيَّ ﴾ أي: من المعجزات، مثل: العصا، واليد، وإنزال القرآن دفعة واحدة، كما أنزلت التوراة على موسى، فجاؤوا بالاقتراحات المبنية على التعنت، والعناد، كما قالوا: ﴿لَوْلَا أُنزِلَ عَلَيْهِ كُنزُ أَوْ جَاءً مَعَهُ مَلَكُ ﴾ وما أشبه ذلك.

﴿ أُوَلَمْ يَكُفُرُواْ بِمَا أُوْنَى مُوسَىٰ مِن قَبَلُ ﴾ أي: أبناء جنسهم، ومَنْ مذهبهم مذهبهم، وعنادهم عنادهم، وهم الكفرة في زمن موسى من قبل محمد ونزول القرآن عليه. قيل: إن يهود المدينة أرسلوا إلى قريش أن يسألوا محمداً على مثل ما أوتي موسى من المعجزات، فقال الله تعالى: أولم يكفر اليهود بما أوتي موسى، وأول كفرهم قولهم: اجعل لنا إلها كما لهم آلهة، وثاني كفرهم اتخاذهم العجل إلها ، وثالث، ورابع . . . إلخ، ومِنْ كفرهم قتلهم زكريا، ويحيى، وغيرهما من الأنبياء.

وقَالُواْ سِحْرَانِ تَظَهَرًا أَي: تعاونا وقوَّى بعضهما بعضاً. قال الكلبي: بعثت قريش إلى اليهود يسألونهم عن بعث محمد، وشأنه، فقالوا: إنا نجده في التوراة بنعته، وصفته كذا، وكذا، فلما رجع الجواب إليهم، وتحققوا الصفات التي اقترحها اليهود موجودة في النبي على فقالُواْ سِحْرَانِ تَظَهْراً فيكون المراد: محمداً، وموسى عليهما الصلاة والسلام. وقيل: هو من قول اليهود، فيكون المراد: موسى، وهارون. وقيل: بل المراد عيسى، ومحمد عليهما الصلاة والسلام. وهذا قول اليهود إلى اليوم وإلى يوم القيامة، وبه قال قتادة. وقَالُواْ إِنَّا بِكُلِّ كَفِرُونَ أَي: بالتوراة، والقرآن، أو بمحمد، وموسى، فيكون من قول كفار قريش، أو بموسى وهارون، أو بعيسى، ومحمد، عليهم جميعاً ألف صلاة، وألف سلام، فيكون من قول اليهود المؤمن في اليهود اللؤماء على نحو ما قبله. والله أعلم بمراده، وأسرار كتابه.

الإعراب: ﴿فَلَمّا ﴾: الفاء: حرف استئناف. (لما): انظر الآية رقم [11]. ﴿حَاءَهُمُ ﴾: فعل ماض، والهاء مفعول به. ﴿أَلْحَقُ ﴾: فاعل، والجملة الفعلية لا محل لها على اعتبار (لما) حرفاً، وفي محل جر بإضافة (لمّا) إليها على اعتبارها ظرفاً. ﴿مِنْ عِندِنا ﴾: جار ومجرور متعلقان بمحذوف حال من: ﴿أَلْحَقُ ﴾. ﴿قَالُوا ﴾: فعل ماض مبني على الضم، والواو فاعله، والألف للتفريق. ﴿لَوْلا ﴾: حرف تحضيض. ﴿أُوتِ ﴾: فعل ماض مبني للمجهول، ونائب الفاعل مستتر، تقديره: «هو »، يعود إلى محمد ﷺ وهو المفعول الأول. ﴿مِثَلَ ﴾: مفعول به ثان، وهو مضاف، و﴿مَا ﴾: أو نكرة موصوفة مبنية على السكون في محل جر بالإضافة. ﴿أُوتِ ﴾: فعل ماض مبني للمجهول، والمفعول الثاني محذوف. ﴿مُوسَى ﴾: نائب فاعل، وهو المفعول الأول، والجملة الفعلية صلة ﴿مَا ﴾ أو صفتها، والعائد، أو الرابط محذوف، التقدير: لولا أوتي محمد مثل الذي، أو: شيء أوتيه موسى، وهذا الكلام في محل نصب مقول القول. وجملة: ﴿قَالُوا ﴿ مَا لَهُ اللهِ ومِ المَا كلام مستأنف لا محل له.

وَأُولَمْ الله الهمزة: حرف استفهام إنكاري. الواو: حرف عطف، أو حرف استئناف. (لم): حرف نفي، وقلب، وجزم. ﴿ يَكَ عُرُوا الله فعل مضارع مجزوم به: (لم) وعلامة جزمه حذف النون... إلخ، والواو فاعله، والألف للتفريق. ﴿ يِما آله : جار ومجرور متعلقان بالفعل قبلهما، وإعراب: (ما أوتي موسى) مثل ما قبله بلا فارق. ﴿ يِن قَبُلُ الله : جار ومجرور متعلقان بالفعل: ﴿ أُونَى وعلقهما الزمخشري بالفعل: (لم يكفروا)، أقول: وهذا الاختلاف تابع للمعنى. تأمل وبئي ﴿ قَبُلُ على الضم لقطعه عن الإضافة لفظاً لا معنى، وجملة: ﴿ أُولَمْ يَكُمُونُ ... والخلف معطوفة على محذوف، أو هي مستأنفة، لا محل لها على الاعتبارين. (قالوا): فعل، وفاعل، والألف للتفريق. ﴿ يَحِدُ لِهِ الفعلية في محلوفة على محذوف، أو هي مستأنفة، لا محل لها على التقدير: هما سحران، والجملة الفعلية في محل رفع صفة: ﴿ يَعَدُرُنِ فَ خَبِر لَمَ الله الله الله الله الفعل، و(نا): اسمه وحذفت نونها، وبقيت الألف دليلاً عليها. ﴿ وَعَلَ الله عليها لله على الإعباد الله عليها الله عليها الله عليها المحلوفة على ما قبلها لا محل لها مثلها النع معطوفة على ما قبلها لا محل لها مثلها.

## ﴿ وَقُلْ فَأَتُواْ بِكِنَابٍ مِّنْ عِندِ ٱللَّهِ هُوَ أَهْدَىٰ مِنْهُمَا أَتَبِّعْهُ إِن كُنتُمْ صَادِقِينَ ﴿ إِنَّ اللَّهِ هُو أَهْدَىٰ مِنْهُمَا أَتَبِّعْهُ إِن كُنتُمْ صَادِقِينَ ﴿ إِنَّ اللَّهِ هُو أَهْدَىٰ مِنْهُمَا أَتَبِّعْهُ إِن كُنتُمْ صَادِقِينَ ﴿ إِنَّا اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهِ عَلَى اللَّهُ عَلَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّا عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّا عَلَا عَلَّا عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ

المشرح: ﴿ قُلُ ﴾: خطاب للنبي على الأحكام. ﴿ هُوَ أَهْدَىٰ مِنْهُمَا ﴾ أي: من التوراة، والقرآن. فيه تبيين الحلال، والحرام، وغيرهما من الأحكام. ﴿ هُوَ أَهْدَىٰ مِنْهُمَا ﴾ أي: من التوراة، والقرآن. ﴿ أَيَّعَهُ ﴾ أي: أتبع الكتاب الذي تأتون به. وهذا تنبيه على عجزهم عن الإتيان بمثله، وكيف يأتون بكتاب مثل القرآن، فضلاً عن الإتيان بأهدى منه، وقد تحداهم أن يأتوا بسورة مثله، وذلك في قوله تعالى: ﴿ أَمْ يَقُولُونَ أَفْتَرَنَّهُ قُلُ فَأَتُوا بِسُورَةٍ مِنْلِهِ ... ﴾ إلخ الآية رقم [٣٨] من سورة (يونس)، ومثلها الآية رقم [٣٨] من سورة (البقرة). ﴿ إِن كُنتُم صَدِقِينَ ﴾ أي: في قولكم: إنهما سحران تظاهرا؛ فائتوا، وانظر شرح ﴿ آنْتِ ﴾ في الآية رقم [١٠٠] من سورة (الشعراء).

الإعراب: ﴿ فَالْ ﴾: فعل أمر، وفاعله مستتر تقديره: ﴿ أنت ﴾. ﴿ فَأَتُوا ﴾: الفاء: حرف صلة، أو هي الفصيحة؛ لأنها تفصح عن شرط مقدر، التقدير: إذا كان ما ادعيتموه صحيحاً وواقعاً ؛ ﴿ فَأَتُوا ﴾. (ائتوا): فعل أمر مبني على حذف النون، والواو فاعله، والألف للتفريق. ﴿ بِكِنَبِ ﴾: متعلقان بالفعل قبلهما. ﴿ مِنْ عِندِ ﴾: متعلقان بمحذوف صفة (كتاب). و﴿ عِندِ ﴾ مضاف، و﴿ الله ﴾ مضاف إليه، وجملة: ﴿ فَأَتُوا ﴿ سُهُ وَ لَه الله الله الله المنت في محل رفع مبتداً. ﴿ أَهَدَىٰ ﴾: محل نصب مقول القول. ﴿ هُوَ ﴾: ضمير منفصل مبني على الفتح في محل رفع مبتداً. ﴿ أَهَدَىٰ ﴾: خبره مرفوع، وعلامة رفعه ضمة مقدرة على الألف للتعذر، والجملة الاسمية في محل جر صفة

ثانية لـ: (كتاب)، أو في محل نصب حال منه بعد وصفه بما تقدم. ﴿ مِنْهُما ﴾: جار ومجرور متعلقان بـ: ﴿ أَهْدَى ﴾ والميم والألف حرفان دالان على التثنية. ﴿ أَتَبِعُهُ ﴾: مجزوم بجواب الأمر. وجزمه عند الجمهور بشرط محذوف، تقديره: إن تأتوا بكتاب؛ أتبعه، وقال الفراء: برفعه على أن الجملة صفة لكتاب أيضاً، ولم يذكر: أن أحداً قرأ برفعه، والفاعل مستتر تقديره: «أنا»، والهاء ضمير متصل في محل نصب مفعول به. ﴿ إِن ﴾: حرف شرط جازم. ﴿ صَدِقِينَ ﴾: فعل ماض ناقص مبني على السكون في محل جزم فعل الشرط، والتاء اسمه. ﴿ صَدِقِينَ ﴾: خبر (كان) منصوب، وعلامة نصبه الياء. . . إلخ، والجملة الفعلية لا محل لها؛ لأنها ابتدائية، ويقال: لأنها جملة شرط غير ظرفي. وجواب الشرط محذوف، انظر تقديره في الشرح. والكلام كله في محل نصب مقول القول، وجملة: ﴿ قُلُ ... ﴾ إلخ مستأنفة، لا محل لها.

﴿ فَإِن لَّمْ يَسْتَجِيبُواْ لَكَ فَأَعْلَمُ أَنَّمَا يَتَبِعُونَ أَهْوَاءَهُمُّ وَمَنَ أَضَلُ مِتَّنِ ٱتَّبَعَ هَوَنهُ ۚ بِغَيْرِ هُدًى مِّنَ أَشَالِمِينَ اللَّهُ لِا يَهْدِى ٱلْقَوْمَ ٱلظَّلِلِمِينَ اللَّهُ لِا يَهْدِى ٱلْقَوْمَ ٱلظَّلِلِمِينَ اللَّهُ لِا يَهْدِى ٱلْقَوْمَ ٱلظَّلِلِمِينَ اللَّهُ اللهِ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ

الشرح: ﴿فَإِن لَّرَ يَسْتَجِيبُوا﴾ أي: إن لم يفعلوا ما كلفتهم به من الإتيان بكتاب هو أهدى منهما. وهذا كقوله تعالى: ﴿فَإِن لَمْ تَفْعَلُواْ...﴾ إلخ الآية رقم [٢٤] من سورة (البقرة). هذا؛ وقد تعدى الفعل باللام، وقد عدي بنفسه في قول كعب بن سعد الغنوي في رثاء أخيه: [الطويل]

وَدَاعِ دَعَا يَا مَنْ يُجِيبُ إِلَى النَّدى فَلَمْ يَسْتَجِبْهُ عِنْدَ ذَاكَ مُجِيبُ

والفرق بين الآية والبيت أن هذا الفعل يتعدى إلى الدعاء بنفسه، وإلى الداعي باللام، ويحذف الدعاء إذا عدي إلى الداعي في الغالب فيقال: استجاب الله دعاءه أو: استجاب له، ولا يكاد يقال: استجاب له دعاءه. وأما البيت؛ فمعناه: لم يستجب دعاءه؛ على حذف المضاف. هذا؛ والسين والتاء زائدتان؛ لأن استجاب بمعنى: أجاب.

﴿ فَأَعْلَمُ أَنَّمَا يَتَبِعُونَ أَهْوَا عَهُمْ ﴿ يعني: أن ما ركبوه من الكفر لا حجة لهم فيه، وإنما آثروا اتباع ما هم عليه من الهوى، وما يستحسنونه، ويحببه لهم الشيطان. ﴿ وَمَنَ أَضَلُ مِمّنِ آتَبُعَ هَوَينهُ ﴾ أي: لا أحد أضل عن طريق الحق والصواب. ﴿ يِعَيِّرِ هُدًى مِّنَ آللَهُ ﴾ أي: بغير توفيق من الله إلى طريق الرشاد، والفلاح. ﴿ إِنَ آللَهُ لَا يَهْدِى ٱلْقَرْمُ ٱلظّلِمِينَ ﴾: الذين ظلموا أنفسهم بالكفر وارتكاب المعاصي. بمعنى لا يرشدهم إلى الإيمان، ولا يوفقهم للعمل به. وهذا يرجع إلى علمه الأزلى بأنهم لو تُركوا وشأنهم؛ لما اختاروا غير ما هم عليه من الكفر، والضلال.

فائدة: قال مكي ـ رحمه الله تعالى ـ في مثل هذا التركيب: ﴿ فَإِن لَمْ يَسْتَحِيبُولَ ﴾: دخلت (إن) على: ﴿ فَإِن اللهِ على اللهِ على اللهِ اللهِ أصله في لفظه، وهو الاستقبال؛ لأن «لم» ترد لفظ المستقبل إلى

معنى المضي، و: «إنْ» تردُّ الماضي إلى معنى الاستقبال، فلما صارت «لم» ولفظ المستقبل بعدها بمعنى الماضى ردتها (إن) إلى الاستقبال؛ لأن «إن» ترد الماضى إلى معنى الاستقبال. انتهى.

وَوَمَنَ»: الواو: حرف استئناف. (من): اسم استفهام بمعنى النفي مبني على السكون في محل رفع مبتدأ. وأَصَلُهُ: خبره، وفاعله مستتر فيه. ومِمَنِه: جار ومجرور متعلقان ب: وأَصَلُه، و(من) تحتمل الموصولة، والموصوفة، فهي مبنية على السكون في محل جر بد: (مِنْ). وآتَبَعَه: فعل ماض، والفاعل يعود إلى (مَنْ) وهو العائد، أو الرابط. وهوَنهُ : مفعول به منصوب، وعلامة نصبه فتحة مقدرة على الألف للتعذر، والهاء في محل جر بالإضافة، والجملة الفعلية صلة (من) أو صفتها، والجملة الفعلية صلة (من) أو صفتها، والجملة الاسمية: ووَمَنْ أَضَلُ ... والمستتر، أي: مخذولاً مخلى بينه وبين هواه، و(غير) متعلقان بمحذوف حال من فاعل وآتَبَع المستتر، أي: مخذولاً مخلى بينه وبين هواه، و(غير) مضاف، وهوهُدَى مضاف إليه مجرور، وعلامة جره كسرة مقدرة على الألف المحذوفة، والثابتة دليل عليها، وليست عينها، ويرك الله عنها، والفاعل يعود إلى والله . والقرم فعل مضارع مرفوع، وعلامة رفعه ضمة مقدرة على الباء للثقل، والفاعل يعود إلى والله . وجملة: ولا يَهْدِي... فعل به . والخرف محل رفع خبر والجملة الاسمية: وإك الله كا يه وجملة: ولا يَهْدي... والخرف له المحل وفع محل رفع خبر واله السمية اله وعلامة نصبه الهاء ... إلخ مستأنفة، لا محل لها.

#### ﴿ وَلَقَدْ وَصَّلْنَا لَهُمُ ٱلْقَوْلَ لَعَلَّهُمْ يَنَذَّكُرُونَ ﴿ إِنَّ ﴾

الشرح: ﴿ وَلَقَدْ وَصَّلْنَا لَمُثُمُ ٱلْقَوْلَ ﴾ أي: أتبعنا بعضه بعضاً، وبعثنا رسولاً بعد رسول. وقال أبو عبيدة، والأخفش: معناه: أتممنا، كصلتك الشيء. وقال ابن عيينة، والسدي: معناه: بينا.

وقال أهل المعاني: والينا، وتابعنا، وأنزلنا القرآن يتبع بعضه بعضاً وعداً، ووعيداً، وقصصاً، وعبراً، ونصائح، ومواعظ إرادة أن يتذكروا، فيفلحوا. وهذا القول أعم، وأتم، وأصلها من: وصل الحبال بعضها ببعض، فاستعير لإنزال القرآن متتابعاً يتلو بعضه بعضاً، قال الشاعر: [الطويل]

فَقُلْ لِبَنِي مَرْوانَ مَا بَالُ ذِمَّتِي بِحَبْلٍ ضَعِيفٍ ما يَزَالُ يُوصَّلُ؟!

والضمير في: ﴿ فَهُمُ لَقريش، وهو المعتمد، فتكون الآية رداً على من قال: هلا أوتي محمد القرآن جملة واحدة. وقيل: الضمير لليهود، فيكون المراد بتوصيل القول لهم: إرسال الرسل إليهم من بني إسرائيل؛ حتى تم بإرسال محمد على القرآن الكريم عن عبادة الأصنام، ويخافون أن ينزل بهم ما نزل بمن قبلهم. وعلى رد الضمير لليهود يكون المعنى: لعلهم يتذكرون: أن محمداً هو المبشر به في التوراة، والإنجيل فيؤمنوا به، ويتبعوه، والله أعلم بمراده، وأسرار كتابه.

الإعراب: ﴿وَلَقَدُ ﴾: انظر الآية رقم [٤٣]. ﴿وَصَّلْنَا ﴾: فعل، وفاعل. ﴿ فَلَمُ ﴾: جار ومجرور متعلقان بالفعل قبلهما. ﴿ ٱلْقَوْلَ ﴾: مفعول به، وجملة: (لقد وصَّلنا...) إلخ جواب القسم المقدر لا محل لها، والقسم، وجوابه كلام مستأنف لا محل له. ﴿ لَعَلَهُمُ ﴾: حرف مشبه بالفعل، والهاء اسمها. ﴿ يَنَذَكَّرُونَ ﴾: فعل مضارع مرفوع، وعلامة رفعه ثبوت النون، والواو فاعله، والجملة الفعلية في محل رفع خبر (لعل)، والجملة الاسمية مفيدة للتعليل، لا محل لها.

#### ﴿ ٱلَّذِينَ ءَانَيْنَهُمُ ٱلْكِنَبَ مِن قَبْلِهِ عُم بِهِ يُؤْمِنُونَ ﴿ اللَّهُ ﴾

وقال ابن عباس ـ رضي الله عنهما ـ: نزلت الآيات في ثمانين من أهل الكتاب: أربعون من نجران، واثنان وثلاثون من الحبشة، وثمانية من أهل الشام. وعن رفاعة القرظي: نزلت في عشرة، أنا أحدهم. وقال القرطبي: وقال عروة بن الزبير ـ رضي الله عنهما ـ: نزلت في

النجاشي، وأصحابه، وكان وجه باثني عشر رجلاً، فجلسوا مع النبي على وكان أبو جهل، وأصحابه قريباً منهم، فآمنوا بالنبي على فلما قاموا من عنده؛ تبعهم أبو جهل، ومن معه، فقال لهم: خيبكم الله من ركب! وقبحكم من وفد! لم تلبثوا أن صدقتموه، وما رأينا ركباً أحمق منكم، ولا أجهل! فقالوا: سلام عليكم...إلخ، وإذا عرفت: أن هذه الآيات مدنية، لا يبقى لما ذكره القرطبي اعتبار، والله أعلم بحقيقة الحال.

الإعراب: ﴿ اَلْيَنَ ﴾: اسم موصول مبني على الفتح في محل رفع مبتدأ. ﴿ اَلْيَنَهُمُ ﴾: فعل ماض، وفاعله، ومفعوله الأول، والجملة الفعلية صلة الموصول، لا محل لها. ﴿ اَلْكِنْبَ ﴾: مفعول به ثان. ﴿ مِن قَبِلهِ عَلَى جار ومجرور متعلقان بمحذوف حال من: ﴿ اَلْكِنْبَ ﴾: والهاء ضمير متصل في محل جر بالإضافة. ﴿ هُم ﴾: ضمير منفصل مبني على السكون في محل رفع مبتدأ. ﴿ يِهِ مُن ﴾: فعل مضارع مرفوع . . إلخ، والواو فاعله، والجملة الفعلية في محل رفع خبر المبتدأ، والجملة الاسمية: ﴿ هُم … ﴾ إلخ في محل رفع خبر المبتدأ ، والجملة الأول، والجملة الاسمية: ﴿ الله مسأنفة ، لا محل لها .

## ﴿ وَإِذَا يُنْلَىٰ عَلَيْهِمْ قَالُوٓا ءَامَنَا بِهِ ۚ إِنَّهُ ٱلْحَقُّ مِن رَّبِّنَا إِنَّا كُنَّا مِن قَبْلِهِ مُسْلِمِينَ ﴿ اللَّهُ الْحَقُّ مِن رَّبِّنَا إِنَّا كُنَّا مِن قَبْلِهِ مُسْلِمِينَ ﴿ اللَّهُ الْحَقُّ مِن رَّبِّنَا إِنَّا كُنَّا مِن قَبْلِهِ مُسْلِمِينَ

المشرح: ﴿ وَإِذَا يُنْكَى عَلَيْمٍ ﴾ أي: يقرأ القرآن على المذكورين في الآية السابقة. ﴿ قَالُواْ ءَامَنَا بِهِ عَلَى عَلَيْمِ اللهِ كَانَ مَكتوباً عندهم في التوراة، والإنجيل، قال تعالى: ﴿ اللّهِ يَ يَعُونَ الرّسُولَ النّي اللهُ كَانَ مَكتوباً عِندَهُمُ فِي التّوركةِ وَالْإِنجِيلِ... ﴾ الله القراف، وجاء ذكر أصحابه، وأمته مكتوباً في التوراة، والإنجيل، اقرأ الآية الأخيرة من سورة (الفتح) تجد ما يسرك، ويثلج صدرك؛ إن كنت من أهل القرآن.

﴿إِنَّا كُنَّا مِن فَبْلِهِۦ﴾ أي: من قبل نزول القرآن، أو من قبل بعثة محمد ﷺ. ﴿مُسْلِمِينَ﴾: موحدين، أو مؤمنين بأنه سيُبْعَثُ محمدٌ ﷺ وينزل عليه القرآن.

الإعراب: ﴿وَإِذَا ﴾: الواو: حرف استئناف. (إذا): ظرف لما يستقبل من الزمان، خافض لشرطه، منصوب بجوابه صالح لغير ذلك، مبني على السكون في محل نصب. ﴿يُنْكَى ﴾: فعل مضارع مبني للمجهول مرفوع، وعلامة رفعه ضمة مقدرة على الألف للتعذر، ونائب الفاعل ضمير مستتر تقديره: «هو» يعود إلى القرآن. ﴿مَلَيّهِم ﴾: جار ومجرور متعلقان بالفعل قبلهما، والجملة الفعلية في محل جر بإضافة (إذا) إليها على المشهور المرجوح. ﴿قَالُوا ﴾: فعل ماض، وفاعله، والألف للتفريق. ﴿ اَمَنَا ﴾: فعل، وفاعل. ﴿ بِهِ \* ): جار ومجرور متعلقان به، والجملة الفعلية مع ما بعدها في محل نصب مقول القول، وجملة: ﴿قَالُوا … ﴾ إلخ جواب (إذا) لا محل لها، و(إذا) ومدخولها كلام مستأنف لا محل له.

﴿إِنَّهُ ﴾: حرف مشبه بالفعل، والهاء اسمه. ﴿ اَلْحَقُ ﴾: خبر (إن). ﴿ مِن رَبِّناً ﴾: جار ومجرور متعلقان بمحذوف حال من: ﴿ اَلْحَقُ ﴾، و(نا): ضمير متصل في محل جر بالإضافة، من إضافة اسم الفاعل لمفعوله، وفاعله مستر فيه. هذا؛ وقد قال البيضاوي: الجملة الاسمية مستأنفة لبيان ما أوجب إيمانهم به، وقال في الجملة التالية: استئناف آخر للدلالة على أن إيمانهم به ليس مما أحدثوه حينئذ، وإنما هو أمر تقادم عهده لما رأوا ذكره في الكتب المتقدمة، وكونهم على دين الإسلام، قبل نزول القرآن، أو تلاوته عليهم باعتقادهم صحته في الجملة، وهذا حل معنى، ولا يغير المحل الإعرابي الذي ذكرته للجملتين. ﴿إِنَّا ﴾: حرف مشبه بالفعل، و(نا): اسمها. ﴿ كُنّا ﴾: فعل ماض ناقص مبني على السكون، و(نا): اسمه. ﴿ مِن تَبْلِهِ ﴾: متعلقان بما بعدهما، والمهاء ضمير متصل في محل جر بالإضافة. ﴿ مُسْلِمِينَ ﴾: خبر كان منصوب، وعلامة نصبه الياء... إلخ، وجملة: ﴿ يُنّا … ﴾ إلخ في محل رفع خبر (إنّا)، والجملة: ﴿ إِنّهُ … ﴾ إلخ فيها معنى التعليل لإيمانهم، وإن كانت في محل نصب مقول القول.

﴿ وَاللَّهِكَ يُؤْقَوْنَ أَجْرَهُم مَّرَّتَيْنِ بِمَا صَبَرُواْ وَيَذْرَءُونَ بِٱلْحَسَنَةِ ٱلسَّيِّئَةَ وَمِمَّا رَزَقَنَـٰهُمْ ۗ مُنفِقُونَ ﴿ اللَّهِ مِنْهِ ﴾

المشرح: ﴿ أُولَيِكَ ﴾: الإشارة إلى الذين آمنوا من أهل الكتاب. ﴿ يُؤَوِّنَ ﴾: يعطون، ويوفون. ﴿ أَجَرَهُم ﴾: ثوابهم على إيمانهم، وعملهم. ﴿ مَرَّتَيْنِ ﴾: مرة على إيمانهم بكتابهم الأول، ومرة على إيمانهم بالقرآن الكريم، فهو كقوله تعالى لهم في سورة (الحديد): ﴿ يُؤْتِكُمْ كَفُلَيْنِ مِن رَجْمَتِهِ ﴾. وعن أبي موسى الأشعري - رضي الله عنه - قال: قال رسول الله ﷺ : ﴿ ثُلاثَةٌ لَهُمْ أَجْرَانَ: رَجُلٌ مِنْ أَهْلِ الْكِتَابِ، آمَنَ بِنبِيهِ ، وَآمَنَ بمحمدٍ ﷺ ، والعبدُ الْمَمْلُوكُ ؛ إِذَا أَدَّى حَقَّ اللهِ وحقَّ مَوالِيهِ ، وَرَجُلٌ كَانَتْ عِنْدَهُ أَمَةٌ يَطَوُّهَا ، فَأَدْبَهَا ، فَأَحْسَنَ تَأْدِيبَهَا ، وَعَلَمَهَا ، فَأَحْسَنَ تَعْلِيمَهَا ، فَأَحْسَنَ تَأْدِيبَهَا ، وَعَلَمَهَا ، فَأَحْسَنَ تَعْلِيمَهَا ، فَمَّ تَزَوَّجَهَا ، فَلَهُ أَجْرَان ». متفق عليه .

﴿ بِمَا صَبُرُولُ ﴾: بصبرهم على الإيمان بالتوراة، أو الإنجيل، وصبرهم على الإيمان بالقرآن. أو بصبرهم على أذى المشركين، وأذى أو بصبرهم على أذى المشركين، وأذى أهل الكتاب.

﴿ وَيَدْرَءُونَ بِالْحَسَنَةِ السَّيِتَةَ ﴾: قال ابن عباس ـ ـ رضي الله عنهما ـ: يدفعون بالعمل الصالح العمل السابح، فيكون كقوله تعالى: ﴿إِنَّ الْحَسَنَتِ يُذْهِبْنَ السَّيِّعَاتِ ﴾ الآية رقم [١١٤] من سورة (هود) على نبينا، وعليه ألف صلاة، وألف سلام. وقال الحسن ـ رحمه الله تعالى ـ: ﴿إِذَا حُرِمُوا ؛ أَعْظُوا ، وَإِذَا قُطِعُوا ؛ وَصَلُوا ) فيكون كقوله تعالى : ﴿خُذِ الْعَفُو وَأَمُنَ وَلَمُ وَاللهُمُ وَاللهُمُ وَاللهُمُ اللهُ وَهِوه الآية رقم [١٩٩] من سورة (الأعراف). ﴿ وَمِمَا رَزَقَنَهُمُ مُنفِقُون ﴾ أي قَفُون الطاعات.

الإعراب: ﴿أُولِيكِ٤ : اسم إشارة مبني على الكسر في محل رفع مبتداً ، والكاف حرف خطاب، لا محل له . ﴿ يُوَوِّنَ ﴾ : فعل مضارع مبني للمجهول مرفوع ، وعلامة رفعه ثبوت النون . . . إلخ ، والواو نائب فاعله ، وهو المفعول الأول . ﴿ أَجَرُهُم ﴾ : مفعول به ثان ، والجملة الفعلية في محل رفع خبر المبتدا ، والجملة الاسمية مستأنفة ، لا محل لها ، والهاء في محل جر بالإضافة . ﴿ مَرَّنَيْنِ ﴾ : نائب مفعول مطلق منصوب ، وعلامة نصبه الياء نيابة عن الفتحة ؛ لأنه مثنى ، والنون عوض عن التنوين في الاسم المفرد . ﴿ بِمَا ﴾ : الباء : حرف جر . (ما) : مصدرية ، والنون عوض عن التنوين في الاسم المفرد . ﴿ بِمَا ﴾ : المصدرية ، والفعل بعدها في تأويل مصدر في محل جر بالباء ، والجار والمجرور متعلقان بالفعل : ﴿ يُؤَوِّنَ ﴾ ، أو به : ﴿ أَجَرُهُم ﴾ . ﴿ وَبِمَنَا ﴾ : الواو : حرف عطف . (يدرؤون) : فعل مضارع مرفوع ، والواو فاعله ، والجملة الفعلية معطوفة على ما قبلها ، فهي في محل رفع مثلها . ﴿ إِلْحَسَنَةِ ﴾ : متعلقان بالفعل قبلهما ، ﴿ يُنفِقُونَ ﴾ ، و(ما) : تحتمل الموصوفة ، والموصوفة ، فهي مبنية على السكون في محل جر ﴿ يُنفِقُونَ ﴾ ، و(ما) : تحتمل الموصولة ، والموصوفة ، فهي مبنية على السكون في محل جر والعائد ، أو الرابط محذوف ، التقدير : من الذي ، أو : من شيء رزقناهموه ، وجملة : ﴿ أَنفَقُرَ كُ . . ﴾ إلخ معطوفة على جملة : ﴿ يُؤَوِّنَ . . ﴾ إلخ ، فهي في محل رفع مثلها . ﴿ والعائد ، أو الرابط محذوف ، التقدير : من الذي ، أو : من شيء رزقناهموه ، وجملة : ﴿ يُؤَوِّنَ . . ﴾ إلغ ، فهي في محل رفع مثلها .

﴿ وَإِذَا سَكِمُواْ ٱللَّغْوَ أَعْرَضُواْ عَنْهُ وَقَالُواْ لَنَآ أَعْمَلُنَا وَلَكُمْ أَعْمَلُكُمْ سَلَمُ عَلَيْكُمْ لَا يَنْهُ وَقَالُواْ لَنَآ أَعْمَلُنَا وَلَكُمْ أَعْمَلُكُمْ سَلَمُ عَلَيْكُمْ لَا يَبْنَغِي ٱلْجَاهِلِينَ ﴿ فَا لَهُ عَلَيْكُمْ لَا يَعْمَلُوا لَهُ اللَّهُ عَلَيْكُمْ لَا يَعْمَلُوا لَنَا اللَّهُ عَلَيْكُمْ لَا يَعْمَلُوا لَنَا اللَّهُ عَلَيْكُمْ لَا يَعْمَلُوا لَنَا اللَّهُ عَلَيْكُمْ لَا يَعْمَلُوا لَا اللَّهُ عَلَيْكُمْ لَا يَعْمَلُوا لَنَا اللَّهُ عَلَيْكُمْ لَا يَعْمَلُوا لَكُمْ اللَّهُ عَلَيْكُمْ لَا يَعْمَلُوا لَوْلَا لَا اللَّهُ عَلَيْكُمْ لَا يَعْمَلُوا لَا اللَّهُ عَلَيْكُمْ لَا يَعْمَلُوا لَا لَهُ عَلَيْكُمْ لَا يَعْمَلُوا لَا لَهُ عَلَيْكُمْ لَا يَعْمَلُوا لَا اللَّهُ عَلَيْكُمْ لَا يَعْمَلُوا لَهُ لَا يَعْمَلُوا لَا لَا اللَّهُ وَلَا لَهُ اللَّهُ عَلَيْكُمْ لَا يَعْمَلُوا لَا لَا لَا لَهُ عَلَيْكُمْ لَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُمْ لَا لَا لَا لَهُ اللَّهُ لَكُمْ لَا اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّالَةُ اللَّهُ اللَّالَةُ الللَّهُ الللّهُ الللَّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ ا

الشرح: ﴿وَإِذَا سَمِعُوا﴾: هذا وصف لمن آمن من أهل الكتاب، وفي ضمنه مدح لهم، وثناء عليهم. ﴿اللَّغْوَ﴾: الشتم، والأذى من الكفار، وكان المشركون يسبون مؤمني أهل الكتاب، ويقولون لهم: تباً لكم تركتم دينكم! فيعرضون عنهم، ولا يردون عليهم. هذا؛ واللغو: ما ينبغي أن يلغى، ويطرح، وفي آية الفرقان رقم [٧٧]: ﴿وَإِذَا مَرُوا بِاللَّغُو مَرُوا كِرَامًا﴾ والمعنى: إذا مروا بأهل اللغو، المشتغلين به؛ مروا معرضين عنهم، مكرمين أنفسهم عن التوقف معهم، والخوض معهم.

﴿ وَقَالُواْ لَنَا آَعْمَلُنَا وَلَكُمْ آَعْمُلُكُمْ اَي: لنا ديننا، وعبادتنا، ولكم دينكم، وعبادتكم. ﴿ سَلَمُ عَلَيْكُمْ ﴾: هذا سلام توديع، ومتاركة، مثل قوله تعالى في سورة (الفرقان) رقم [٦٦]: ﴿ وَلِنَا خَاطَبَهُمُ ٱلْجَدِهِلُونَ قَالُواْ سَلَمًا ﴾ فأقيم السلام مقام التسلم، والتوديع، والمتاركة؛ إذ المعنى: وإن سفه عليهم جاهل؛ حلموا، ولم يجهلوا. وليس المراد السلام المعروف، فالإغضاء عن السفهاء مستحسن شرعاً، ومروءة. ﴿ لَا نَبْنَعَى ٱلْجَهِلِينَ ﴾ أي: لا نطلبهم للجدال، والمراجعة، والمشاتمة. وانظر ما ذكرته في آية الفرقان رقم [٦٣] تجد ما يسرك، ويثلج صدرك.

الإعراب: ﴿وَإِذَا﴾: الواو: حرف عطف، أو حرف استئناف. (إذا): انظر الآية رقم [٣٥]. ﴿ الْمَعْوَا﴾: فعل ماض مبني على الضم، والواو فاعله، والألف للتفريق. ﴿ الْمَغُوا﴾: ماض، والجملة الفعلية في محل جر بإضافة (إذا) إليها على المشهور المرجوح. ﴿ أَعْرَشُوا﴾: ماض، والجملة الفعلية جواب (إذا) وفاعله، والألف للتفريق. ﴿ عَنْهُ ﴾: جار ومجرور متعلقان به، والجملة الفعلية جواب (إذا) لا محل لها، و(إذا) ومدخولها معطوف على الجمل الفعلية السابقة، فهو في محل رفع مثلها، أو هو مستأنف، لا محل له. ﴿ وَقَالُوا ﴾: الواو: حرف عطف. (قالوا): فعل، وفاعل. ﴿ لَنّا ﴾: جار ومجرور متعلقان بمحذوف في محل رفع خبر مقدم. ﴿ أَعَنْلُنا ﴾: مبتدأ مؤخر، و(نا): في محل جر بالإضافة، والجملة الاسمية في محل نصب مقول القول، وجملة: ﴿ وَلَكُمْ أَعَمُلُو ﴾ معطوفة على الدعاء. ﴿ عَلَيْكُم ﴾: جار ومجرور متعلقان بمحذوف خبر المبتدأ، والجملة الاسمية في بمعنى الدعاء. ﴿ عَلَيْكُم ﴾: جار ومجرور متعلقان بمحذوف خبر المبتدأ، والجملة الاسمية في محل نصب مقول القول أيضاً. ﴿ لَهُ ﴾ : فعل مضارع مرفوع، وعلامة رفعه ضمة مقدرة على الياء للثقل، وفاعله ضمير مستتر تقديره: "نحن ». ﴿ الْمَعْوِلُ به منصوب، مقدرة على الياء للثقل، وفاعلة الفعلية في محل نصب حال من نا، والرابط: الضمير فقط، وجملة: ﴿ وعلامة نصبه الياء...إلخ، والجملة الفعلية في محل نصب حال من نا، والرابط: الضمير فقط، وجملة: ﴿ وعلامة نصبه الياء... إلخ معطوفة على جملة: (أعرضوا...) إلخ لا محل لها مثلها.

## ﴿ إِنَّكَ لَا تَهْدِى مَنْ أَحْبَبْتَ وَلَكِئَ ٱللَّهَ يَهْدِى مَن يَشَآءٌ وَهُوَ أَعْلَمُ بِٱلْمُهْتَدِينَ (أَنَّ ﴾

الشرح: ﴿إِنَّكَ لَا تَهْدِى مَنْ أَحْبَبُكَ﴾: هذا الخطاب لسيد الخلق وحبيب الحق على والمعنى: لا تقدر أن تُدخل في الإسلام كل من أحببت أن يدخل فيه من قومك، وغيرهم؛ لأنك عبد لا تعلم المطبوع على قلبه من غيره ﴿وَلِكِنَ اللَّهَ يَهْدِى﴾: يُدخل في الإسلام ﴿مَن يَشَاءً ﴾ وهو الذي علم أنه غير مطبوع على قلبه، وأن الألطاف تنفع فيه، فيقرن به ألطافه حين تدعوه إلى القبول.

قال النسفي ـ رحمه الله تعالى ـ: والآية حجة على المعتزلة؛ لأنهم يقولون: الهدى هو البيان، وقد هدى الله الناس أجمع، ولكنهم لم يهتدوا بسوء اختيارهم، فدل على أن وراء البيان ما يسمى هداية، وهو خلق الاهتداء، وإعطاء التوفيق، والقدرة. انتهى. وانظر ما ذكرته في الآية رقم [١٧] من سورة (الفرقان).

﴿وَهُو أَعْلَمُ بِٱلْمُهْتَدِينَ ﴾ أي: بالقابلين من الذين لا يقبلون. قال الزجاج: أجمع المسلمون: أنها نزلت في أبي طالب، وذلك: أن أبا طالب قال عند موته: يا معشر بني هاشم، أطيعوا محمداً، وصدقوه؛ تفلحوا، وترشدوا. فقال النبي على: «يا عم! تأمرهم بالنصيحة؛ لأنفسهم، وتدعها لنفسك!». قال: فما تريد يا بن أخي؟ قال: «أريد منك كلمة واحدة، فإنك في آخر يوم

من أيام الدنيا: أن تقول: لا إله إلا الله، أشهد لك بها عند الله». قال: يا بن أخي قد علمتُ: أنك لصادق، ولكني أكره أن يقال: جزع عند الموت، ولولا أن يكون عليك، وعلى بني عمك غضاضة، ومسبة بعدي؛ لقلتها، ولأقررت بها عينك عند الفراق لما أرى من شدة وجدك ونصيحتك، ولكني سوف أموت على ملة الأشياخ: عبد المطلب، وهاشم، وعبد المناف. وروي أنه قال للنبي: جئت بشيء قبِله الجنان، وأباه اللسان، مخافة الشنآن.

تنبيه: من المعروف: أن أبا طالب كفل النبي على بعد وفاة جده عبد المطلب، وعطف عليه عطف الوالد على ولده حتى شبَّ وترعرع، وكان يحبه حباً شديداً، ولما منَّ الله عليه بالرسالة؛ قامت قريش بكليتها تعارضه، وتصد الناس عن دعوته، فأعلن أبو طالب حمايته له، والذود عنه، ومشوا إليه مراراً يطلبون منه أن يكف الرسول على عن تسفيه عقولهم، وشتم آبائهم، وعيب الهتهم، وقدموا له من مغريات الدنيا المال، والملك، والسيادة، كل ذلك لم يثن الرسول عن دعوته.

وروي في كتب السيرة، وغيرها: أن قريشاً جاؤوا إلى أبي طالب، فكلموه في شأن النبي على فهددوه، وتوعدوه، وكان فيما قالوا له: إما أن تكفه، أو ننازله، وإياك! فشق على أبي طالب فراق قومه، ومعاداتهم، فبعث إلى النبي على فجاء، وقال له: يا بن أخي! إن قومك جاؤوني، وقالوا لي: كذا، وكذا. يا بن أخي! أبق عليّ، وعلى نفسك، ولا تحملني من الأمر ما لا أطيق! فظن النبي على أن قد بدا لعمه فيه، وأنه خاذله، فقال: «يا عم! والله لو وَضَعُوا الشمس في يميني، والقمر في يساري على أن أترك هذا الأمر، ما تركته حتى يظهره الله تعالى، أو أهلك في طلبه». ثم استعبر فبكي، فلمّا ولى، قال له: يا بن أخي! امض على أمرك، وافعل ما أحببت، فوالله لا أسلمك لشيء أبداً! وأنشد:

والله لَنْ يَصِلُوا إلَيْكَ بِجِمْعِهِمْ فَاصْدَعْ بِأَمْرِكَ ما عَلَيْكَ غَضَاضَةٌ وَدَعَوْتَنِي وَزَعَمْتَ أَنَّكَ نَاصِحٌ وَلَعَدْ عَلِمْتُ بِأَنَّ دِينَ مُحَمَّدٍ وَلَقَدْ عَلِمْتُ بِأَنَّ دِينَ مُحَمَّدٍ لَوْلَا الْمِلْمَةُ أَوْ حِذَادِيَ سُبِّةً

حَتَّى أُوسَّدَ في التُّرابِ دَفِينَا أَبْشِرْ وَقِرَّ بِذَاكَ مِنْكَ عُيُونَا وَلَقَدْ صَدَقْتَ وَكُنْتَ قَبْلُ أَمينَا مِنْ خَيرِ أَدْيَانِ البريّةِ دِينَا لَوجدتني سَمحاً بذاكَ مُبينَا

انتهى. بتصرف كبير، سيوطي، وبغدادي، كلاهما شرح شواهد المغني. ومن الغريب: أن الخازن ـ رحمه الله تعالى ـ ذكر: أن أبا طالب أنشد البيتين الأخيرين عند موته، ونقله عنه سليمان الجمل، رحمه الله تعالى، ولم يصحح له هذا الخطأ، بل أبقاه على حاله، وانظر الآية رقم [١١٣] من سورة (التوبة).

الإعراب: ﴿إِنَّكَ ﴾: حرف مشبه بالفعل، والكاف ضمير متصل في محل نصب اسمها. ﴿لَهُ: نافية. ﴿مَّهُدِى﴾: فعل مضارع مرفوع، وعلامة رفعه ضمة مقدرة على الياء للثقل، والفاعل ضمير مستر فيه وجوباً تقديره: «أنت». ﴿مَنْ ﴾: اسم موصول، أو نكرة موصوفة مبنية على السكون في محل نصب مفعول به. ﴿أَحْبُثُ ﴾: فعل، وفاعل، والجملة الفعلية صلة: ﴿مَنْ ﴾، أو صفتها، والعائد، أو الرابط محذوف، التقدير: لا تهدي الذي، أو: شخصاً أحببته، والجملة الفعلية في محل رفع خبر (إنَّ)، والجملة الاسمية: ﴿إِنَّكَ … ﴾ إلخ لا محل لها؛ لأنها ابتدائية، أو مستأنفة. ﴿وَلَكِنَ ﴾: الواو: حرف عطف. (لكن): حرف مشبه بالفعل. ﴿اللهُ ﴾: اسمها. ﴿يَهُدِى ﴾: فعل مضارع مرفوع . . إلخ، والفاعل يعود إلى ﴿اللهُ ﴾، والجملة الفعلية في محل رفع خبر (لكنَّ)، والجملة الاسمية معطوفة على ما قبلها لا محل لها مثلها. ﴿مَن ﴾: مثل سابقتها، والجملة الفعلية بعدها صلتها، أو صفتها، والعائد، أو الرابط محذوف، التقدير: يهدي الذي، أو شخصاً يشاء بعدها صلتها، أو صفتها، والحال. (هو أعلم): مبتدأ وخبر، والجملة الاسمية في محل نصب حال من فاعل: ﴿يَهُدِى ﴾ المستر، والرابط: الواو، والضمير. ﴿ بِاللهُ هُمَيْنَ ﴾: متعلقان ب ﴿أَعَلُمُ ﴾.

﴿ وَقَالُواْ إِن نَتَيِع ٱلْمُدَىٰ مَعَكَ نُنَخَطَّفَ مِنْ أَرْضِنَا ۚ أَوَلَمْ نُمَكِّن لَهُمْ حَرَمًا ءَامِنَا يُجْبَىٰ ۗ إِلَيْهِ ثَمَرَتُ كُلِّ شَيْءٍ رِّزْقًا مِّن لَدُنَا وَلَكِكَنَ أَكْثَرُهُمْ لَا يَعْلَمُونَ ۖ ۞

الشرح: ﴿وَقَالُوا ﴾ أي: كفار قريش. وقال عبد الله بن عباس ـ رضي الله عنهما ـ: قائل ذلك من قريش الحارث بن عثمان بن نوفل بن عبد مناف القريشي، قال للنبي على: إنا لنعلم: أن قولك حق، ولكن يمنعنا أن نتبع الهدى معك، ونؤمن بك مخافة أن يخرجنا العرب من بلدنا، وإنما نحن أكلة رأس (أي: قليلون). هذا؛ والتخطف الانتزاع، والأخذ بسرعة.

وأوَلَمْ نُمَكِن لَهُمْ حَرَمًا ءَامِنا أي : ذا أمن، وذلك: أن العرب كانت في الجاهلية يغير بعضهم على بعض، ويقتل بعضهم بعضاً، وأهل مكة آمنون مطمئنون في حرمهم، لا يخافون أن يغير عليهم أحد، فأخبر الله: أنه قد أمنهم بحرمة البيت، وحماهم من الاعتداء عليهم، فلا يخافون أن تستحل العرب حرمة في قتالهم. ومن المعروف: أنه كان تأمن فيه الظباء من الذئاب، والحمام من الحدأة، فكيف يسلبهم هذا الأمن، ويخيفهم، ويعرضهم للتخطف إذا ضموا إلى حرمة البيت حرمة الإسلام، وتوحيد الملك العلام، ونبذوا الشرك، والأوثان.

﴿ يُجِنَى إِلَيْهِ ثَمَرَتُ كُلِّ شَيْءِ أَي: يُجمع، ويجلب إلى الحرم من الشام، ومصر، والعراق، واليمن وغيرها الثمرات، والفواكه، وغيرها. والمراد بالكلية: الكثرة مثل قوله تعالى: ﴿ وَأُوتِيَتُ مِن كُلِّ شَيْءٍ ﴾ لا الكلية الحقيقية، كما هو معروف. هذا؛ ويقرأ ﴿ يُجِبِّى ﴾ بالياء، والتاء، كما يقرأ: (يجنى) بالنون.

﴿ وَرَزَقًا مِن لَدُنّا ﴾ أي: من عندنا كرماً، وجوداً، وتفضلاً، ﴿ وَلَكِكَنَّ أَكُثُرُهُمْ لَا يَعْلَمُونَ ﴾: أي أكثر أهل مكة، بل أكثر الناس لا يفهمون هذا؛ ولا يعرفونه، وذكر الأكثر إما؛ لأن بعضهم لم يعرف الحق لنقصان عقله، أو لتقصيره في النظر، أو لم تقم عليه الحجة؛ لأنه لم يبلغ حد التكليف، أو لأنه يقام مقام الكل. وانظر الآية رقم [٦] من سورة (الروم)، وانظر شرح (لدن) في الآية رقم [٦] من سورة (الشعراء).

الإعراب: ﴿وَقَالُوا﴾: الواو: حرف استئناف. (قالوا): فعل ماض مبني على الضم، والواو فاعله، والألف للتفريق. ﴿إِنَّهُ: حرف شرط جازم. ﴿نَتَبِعُ نعل مضارع فعل الشرط، والفاعل مستتر تقديره: «نحن». ﴿المُلُدُى ﴾: مفعول به منصوب، وعلامة نصبه فتحة مقدرة على الألف للتعذر. ﴿مَعَكَ ﴾: ظرف مكان متعلق بالفعل قبله. وقيل في محل نصب حال، ولا وجه له، والكاف ضمير متصل في محل جر بالإضافة، وجملة: ﴿نَتَبِع ٤٠٠٠﴾ إلخ لا محل لها؛ لأنها ابتدائية، ويقال: لأنها جملة شرط غير ظرفي. ﴿نُنَخَطَفَ ﴾: فعل مضارع مبني للمجهول جواب الشرط، ونائب الفاعل مستتر تقديره: «نحن»، والجملة الفعلية لا محل لها؛ لأنها جملة جواب الشرط، ولم تقترن بالفاء، ولا به: ﴿إِذَا » الفجائية. ﴿مِنْ أَرْضِناً ﴾: جار ومجرور متعلقان بالفعل قبلهما، و(نا): ضمير متصل في محل جر بالإضافة، و﴿إِنَ ﴾ ومدخولها في محل نصب مقول القول، وجملة: (قالوا...) إلخ مستأنفة، لا محل لها.

﴿ أُولَمْ ﴾: الهمزة: حرف استفهام توبيخي إنكاري. الواو: حرف استئناف. (لم): حرف نفي، وقلب، وجزم. ﴿ مُمكِّن ﴾: فعل مضارع مجزوم به (لم)، والفاعل تقديره: «نحن». ﴿ لَهُمُ ﴾: جار ومجرور متعلقان به. ﴿ حَرَمًا ﴾: مفعول به. ﴿ عَامِنًا ﴾: صفة له. ﴿ يُجُنَى ﴾: فعل مضارع مبني للمجهول مرفوع، وعلامة رفعه ضمة مقدرة على الألف للتعذر. ﴿ إِلَيْهِ ﴾: متعلقان بالفعل قبلهما. ﴿ مُرَرَّتُ ﴾: نائب فاعل، و(هو) مضاف، و ﴿ كُلِّ ﴾ مضاف إليه، و ﴿ كُلِّ ﴾ مضاف اليه، و حَرَمًا ﴾، أو في محل نصب صفة ثانية له: ﴿ حَرَمًا ﴾، أو في محل نصب حال منه بعد وصفه بما تقدم، والجملة: ﴿ أَولَمْ … ﴾ إلخ مستأنفة، لا محل لها.

(رزقاً) فيه ثلاثة أوجه: أحدها: هو مفعول مطلق مؤكد؛ لأن معنى ﴿ يُجِنَى إِلَيْهِ ﴾ بمعنى: نرزقهم. وثانيها: على أنه مفعول لأجله، عامله محذوف، التقدير: نسوقه إليه رزقاً. ثالثها: على أنه حال من ﴿ مُرَنَّ مُرَتُ ﴾ لتخصصها بالإضافة. ﴿ مِن لَدُناً ﴾: جار ومجرور متعلقان به: ﴿ رَزَقا ﴾، أو بمحذوف صفة له، و(لدن): مبني على السكون في محل جر، و(نا): ضمير متصل في محل جر بالإضافة. ﴿ وَلَكِنَ ﴾: الواو: حرف عطف. (لكن): حرف مشبه بالفعل. ﴿ أَكُنَّ مُحَلَّ اسمها، والهاء في محل جر بالإضافة، وجملة: ﴿ لا يَعْلَمُونَ ﴾ مع المفعول المحذوف في محل رفع خبر: (لكنّ)، والجملة الاسمية معطوفة على ما قبلها، لا محل لها أيضاً.

## ﴿ وَكُمْ أَهۡلَكَ نَا مِن قَرْبَةِ بَطِرَتْ مَعِيشَتَهَا ۚ فَنِلْكَ مَسَاكِنُهُمْ لَرَ تُسْكُن مِنْ بَعْدِهِرَ إِلَّا قَلِيلًا وَكُنَّا نَعْنُ ٱلْوَرِثِينَ ﴾ [لَا قَلِيلًا وَكُنَّا نَعْنُ ٱلْوَرِثِينَ ﴾

الشرح: ﴿وَكُمْ أَهْلَكُنَا مِن قَرْكِتَمْ بَطِرَتَ مَعِيشَتَهَا ﴾: هذا تخويف لأهل مكة من سوء عاقبة قوم كانوا في مثل حالهم بإنعام الله عليهم، فلم يشكروا النعمة، وقابلوها بالبطر، فأهلكوا، فدمرهم الله، وخرب ديارهم. هذا؛ والبطر: سوء احتمال الغنى، وهو أن لا يحفظ حق الله فيه، والبطر: الأشر والكبر وتجاوز حدود الله تعالى. وقيل: عاشوا في البطر، فأكلوا رزق الله، وعبدوا غيره، و أمن قَرْكِتَهُ على حذف المضاف؛ أي: من أهل القرية.

﴿ فَنِلْكَ مَسَكِنَهُمُ ﴾ أي: منازلهم باقية الآثار، يشاهدونها في الأسفار، كبلاد ثمود، وقوم لوط، وشعيب، وغيرهم. ﴿ لَمُ تُسْكَن مِّنْ بَعْدِهِرْ إِلَّا قَلِيلًا ﴾: قال ابن عباس ـ رضي الله عنهما ـ: لم يسكنها إلا المسافرون سكوناً قليلاً. وقيل: لم يعمر إلا أقلها، وأكثرها خراب. ﴿ وَكُنّا غَنُ اللهُ يَعْمُ اللهُ تعالى ؛ لأنه الباقي بعد الوَرِثِينَ ﴾ أي: لم يخلفهم فيها أحد بعد هلاكهم، وصار أمرها إلى الله تعالى ؛ لأنه الباقي بعد فناء الخلق.

وفحوى الآية الكريمة: أن كفار قريش لما خافوا أن يتخطفهم الناس؛ إن آمنوا، ونبذوا عبادة الأصنام؛ بين الله لهم في هذه الآية: أن الأمر بالعكس، وأنهم جديرون بأن يخافوا بأس الله تعالى، ولا يغتروا بالأمن الحاصل لهم؛ إن بقوا على كفرهم بالله، وأنهم جديرون بالأمن والطمأنينة إن هم آمنوا بالله، ووحدوه. هذا؛ و(كم) خبرية كناية عن عدد مبهم، وهي هنا بمعنى: كثير، والمعنى: أهلكنا كثيراً من القرى.

الإعراب: ﴿وَكُمْ مَنْ الواو: حرف استئناف. (كم): خبرية بمعنى كثير مبنية على السكون في محل نصب مفعول به مقدم. ﴿أَفَلَكُنَا فَعل، وفاعل. ﴿مِن قَرَيَمْ المعنى هو المجرور ب: ﴿مِن الله بالفعل قبلهما، و ﴿مِن الله بيان له: (كُمْ) وتمييز له. والتمييز في المعنى هو المجرور به: ﴿مِن الله وبما أنه معرفة؛ لأنه على حذف المضاف كما رأيت في الشرح، والتمييز لا يكون معرفة، فلذا جر به: ﴿مِن الله والجملة الفعلية: ﴿وَكُمْ أَهَلَكُنَا الله الله مستأنفة، لا محل لها. ﴿بَطِرَتَ الله فعل ماض، والتاء للتأنيث، والفاعل يعود إلى: ﴿قَرَيَمْ الله الظرف؛ أي: أيام معيشتها، فيكون أوجه: مفعول به على تضمين ﴿بَطِرَتْ الله على الظرف؛ أي: أيام معيشتها. فيكون على حذف المضاف، أو على التمييز، أو على التثنية بالمفعول به، و(ها): ضمير متصل في محل جر بالإضافة، وجملة: ﴿بَطِرَتْ الله أي المناق الكسر في محل رفع مبتدأ، واللام للبعد، والكاف حرف خطاب، لا محل له.

وَمَسَرِكُهُمُّمُ : خبر المبتدأ، والهاء في محل جر بالإضافة، والجملة الاسمية لا محل لها على الوجهين المعتبرين في الفاء. ﴿ لَمَ عَرَهُ . ﴿ مُسَكِنَهُمُ ﴾ والجملة الفعلية في محل نصب حال مجووم بـ: ﴿ لَمَ ﴾ والرابط: الفاعل يعود إلى ﴿ مَسَكِنَهُمُ ﴾ والجملة الفعلية في محل نصب حال من ﴿ مَسَكِنَهُمُ ﴾ والرابط: الضمير فقط، والعامل في الحال اسم الإشارة، وأجيز اعتبارها في محل رفع خبر ثان، كما أجيز اعتبار ﴿ مَسَكِنَهُمُ ﴾ بدلاً من تلك، فتكون الجملة الفعلية خبراً للمبتدأ. ﴿ يَنَ بَعْدِهِ ﴾ : جار ومجرور متعلقان بالفعل قبلهما، والهاء في محل جر بالإضافة. ﴿ إِلّا ﴾ : أداة استثناء. ﴿ قَلِيلاً ﴾ : صفة مفعول مطلق محذوف، التقدير: إلا سكناً قليلاً، أو صفة زمان محذوف، أي: إلا مكاناً قليلاً، والأقوى الثاني من الثلاثة. ﴿ وَكُنَا ﴾ : الواو: واو الحال. (كنا): فعل ماض ناقص مبني على السكون، و(نا): اسمه. ﴿ فَتَنُ ﴾ : ضمير فصل لا محل له، أو هو توكيد لـ: (نا). ﴿ الْوَرِيْرِ ﴾ خبر كان منصوب، وعلامة نصبه الياء. . . إلخ، وجملة ﴿ وَكُنا الله ، والخ في محل نصب حال من (نا)، والرابط: الواو، والضمير، أو هي مستأنفة، لا محل لها. تأمل، وتدبر.

# ﴿ وَمَا كَانَ رَبُّكَ مُهْلِكَ ٱلْقُرَىٰ حَتَّى يَبْعَثَ فِي أُمِّهَا رَسُولًا يَنْلُواْ عَلَيْهِمْ ءَايَدَنَأ وَمَا كَانَ رَبُّكُ مُهْلِكِي ٱلْقُرَوْتِ إِلَّا وَأَهْلُهَا ظَلِمُونَ ﴿ اللَّهُ مَا مُعْلِمُونَ اللَّهُ مُعَالِمُونَ اللَّهُ مَا اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ مُلَّا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مُلْكُونَ اللَّهُ مَا اللَّهُ مُلْكُونَ اللَّهُ مَا مُنْعَلَقُومُ مَا اللَّهُ مُلْكُونَ اللَّهُ مُنْ مُمَّالِكُونَ اللَّهُ مُنْ مُنْ اللَّهُ مُلْكُونُ مُنْ اللَّهُ مُلْكُمُ اللَّهُ مُنْ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُلَّاكُمُ مُنْ اللَّهُ مُنْ أَلَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّالِمُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُلِّلُكُ مُلِّلِكُمُ مُنْ اللَّالِمُ مُنْ اللَّهُ مُلْكُونُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللّلِمُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّالِمُ اللَّالِمُ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ اللَّهُ مُلِّلِكُمُ ال

الشرح: ﴿وَمَا كَانَ رَبُّكَ﴾: الخطاب للنبي ﷺ، ويعم كل واحد من العقلاء. ﴿مُهْلِكَ ٱلْقُرَىٰ﴾ أي: القرى الكافرة. ﴿حَقَّ يَبْعَثَ فِيَ أُمِهَا رَسُولًا﴾ أي: في أكبرها وأعظمها رسولاً ينذرهم، وخص الأم ببعثة الرسول؛ لأنه يبعث إلى الأشراف، وهم سكان المدن، بخلاف أهل البوادي، فإن الله لا يبعث فيهم، انظر ما ذكرته الآية رقم [١٠٩] من سورة (يوسف) على نبينا، وعليه ألف صلاة، وألف سلام. وقيل: المراد بأم القرى: مكة المكرمة، والمراد بالرسول: محمد ﷺ؛ لأنه خاتم الأنبياء، ويؤيده قوله تعالى في سورة (الأنعام) [٩٢]: ﴿وَلِنُنِرَ أُمَّ ٱلْقُرَىٰ وَمَنْ حَوْلَاً﴾.

﴿ يَنْالُواْ عَلَيْهِمْ ءَايَتِنَا ﴾: يقرأ عليهم ما ننزله عليه من آيات، وهذا يفيد: أن أهل الفترة غير معذبين في الدنيا، وفيه دلالة على أنهم لا يعذبون في الآخرة، كما هو صريح قوله تعالى في سورة (الإسراء) رقم [١٥]: ﴿ وَمَا كُنَّا مُعَذِّبِينَ حَتَّى نَبْعَثَ رَسُولًا ﴾. ﴿ وَمَا كُنَّا مُهْلِكِي ٱلْقُرَى ... ﴾ الخ: أي: لم أهلكهم إلا وقد استحقوا الإهلاك؛ لإصرارهم على الكفر بعد الإعذار إليهم، وفي هذا بيان لعدله، وتقدسه عن الظلم.

أخبر الله تعالى في هذه الآية: أنَّه لا يهلك قوماً هلاك استئصال إلا إذا استحقوا الإهلاك بظلمهم. ولا يهلكهم مع كونهم ظالمين إلا بعد تأكيد الحجة، والإلزام ببعثة الرسل. ولا يجعل علمه بأحوالهم حجة عليهم، ونزه ذاته أن يهلكهم؛ وهم غير ظالمين، وهو صريح قوله تعالى في

سورة (هود): ﴿وَمَا كَانَ رَبُّكَ لِيُهْلِكَ ٱلْقُرَىٰ بِظُلْمٍ وَأَهْلُهَا مُصْلِحُونَ﴾ ولا تنس: أن في الآية التفاتاً من الخطاب إلى التكلم.

الإعراب: ﴿ وَمَا ﴾: الواو: حرف استئناف. (ما): نافية. ﴿ كَانَ ﴾: فعل ماض ناقص. ﴿رَبُّكَ﴾: اسمها، والكاف في محل جر بالإضافة، من إضافة اسم الفاعل لمفعوله، وفاعله مستتر فيه. ﴿مُهْلِكَ﴾: خبر: ﴿كَانَ﴾، وهو مضاف، و﴿ٱلْقُرَىٰ﴾ مضاف إليه مجرور، وعلامة جره كسرة مقدرة على الألف للتعذر، والإضافة من إضافة اسم الفاعل لمفعوله، وفاعله مستتر فيه. ﴿حَتَّى ﴾: حرف غاية وجر بعدها «أن» مضمرة. ﴿يَبْعَثَ﴾: فعل مضارع منصوب بـ: «أن» المضمرة، والفاعل يعود إلى ﴿رَبُّكَ﴾، و (أن) المضمرة والفعل المضارع في تأويل مصدر في محل جر بـ: ﴿حَنَّىٰ﴾، والجار والمجرور متعلقان به: ﴿مُهْلِكَ ﴾ . ﴿فِي أُمِّهَا ﴾ : جار ومجرور متعلقان بالفعل قبلهما ، و(ها): ضمير متصل في محل جر بالإضافة. ﴿رَسُولًا ﴾: مفعول به. ﴿يَنْلُوا ﴾: فعل مضارع مرفوع، وعلامة رفعه ضمة مقدرة على الواو للثقل، والفاعل يعود إلى: ﴿رَسُولُا﴾. ﴿عَلَيْهِمُّ﴾: جار ومجرور متعلقان بالفعل قبلهما. ﴿ اَيُنِنَّا ﴾: مفعول به منصوب، وعلامة نصبه الكسرة نيابة عن الفتحة؛ لأنه جمع مؤنث سالم، و(نا): ضمير متصل في محل جر بالإضافة، وجملة: ﴿يَنْلُواْ...﴾ إلخ في محل نصب صفة: ﴿رَسُولًا﴾. ﴿وَمَا﴾: الواو: حرف عطف. (ما): نافية. ﴿كُنَّا﴾: فعل ماض ناقص مبنى على السكون، و(نا): اسمه. ﴿مُهْلِكِ ﴾: خبر (كان) منصوب، وعلامة نصبه الياء؛ لأنه جمع مذكر سالم، وحذفت النون للإضافة، وهُمُهْلِكِي مضاف، وهُ ٱلْقُرَيَّ ﴾ مضاف إليه . . . إلخ على مثال سابقه . ﴿ إِلَّا ﴾ : حرف حصر . ﴿ وَأَهْلُهَا ﴾ : الواو : واو الحال . (أهلها) : مبتدأ، و(ها): ضمير متصل في محل جر بالإضافة. ﴿ ظُلِمُونَ ﴾: خبر المبتدأ، والجملة الاسمية في محل نصب حال مستثنى من عموم الأحوال، التقدير: وما نهلكهم في حال من الأحوال إلا في حال كونهم ظالمين. وجملة: ﴿وَمَا كُنَّا...﴾ إلخ معطوفة على جملة: (ما كان...) إلخ لا محل لها مثلها، الأولى بالاستئناف، والثانية بالإتباع.

﴿ وَمَا ۚ أُوتِيتُ مِ مِن شَيْءٍ فَمَتَكُمُ ٱلْحَيَوْةِ ٱلذُّنْيَا وَزِينَتُهَا ۚ وَمَا عِنــَدَ ٱللَّهِ خَيْرٌ وَأَبْقَى ۖ أَفَلَا تَعْقِلُونَ ۚ إِنَّا اللَّهِ عَلَيْ وَأَبْقَى ۚ أَفَلَا تَعْقِلُونَ ۚ إِنَّا ﴾

المشرح: ﴿ وَمَا أُوبِيتُ مَ الخطاب لأهل مكة ، ويعم كل عاقل. ﴿ مَن شَيْءٍ ﴾ أي: من أسباب الدنيا ، وزينتها . ﴿ فَمَنَعُ الْحَيُوةِ الدُّنِيا وَزِينَتُهَا ﴾ : تتمتعون بها أيام حياتكم ، ثم هي إلى فناء ، وانقضاء ؛ لأنها زينة أيام قلائل سرعان ما تنقضي ، فإما أن تزول عن الإنسان ، أو يزول الإنسان عنها . روي عن ابن عباس ـ رضي الله عنهما ـ: أنه قال : إن الله خلق الدنيا ، وجعل أهلها ثلاثة أصناف : المؤمن ، والمنافق ، والكافر ، فالمؤمن يتزود ، والمنافق يتزيّن ، والكافر يتمتّع . انتهى .

﴿ وَمَا عِندَ اللَّهِ ﴿ : ثوابه، وما أعده الله من النعيم المقيم للمؤمنين العاملين. ﴿ خَيْرٌ ﴾ : في نفسه من الأول؛ لأنه لذة خالصة من المكدرات، وبهجةٌ كاملة لا يشوبها منغصات. ﴿ وَأَبَقَى ﴾ : أدوم بخلاف الأول فإنه منقطع، وزائل. ﴿ أَفَلا تَمْقِلُونَ ﴾ أي : أفلا تفهمون، وتتدبرون : أن الباقي خير من الفاني. وقيل : من لم يرجح الآخرة على الدنيا فليس بعاقل. ولهذا قال الشافعي ـ رضي الله عنه ـ : من أوصى بثلث ماله لأعقل الناس؛ صرف ذلك الثلث إلى المشتغلين بطاعة الله تعالى؛ لأن أعقل الناس من أعطى القليل، وأخذ الكثير، وما هم إلا المشتغلون بطاعة الله تعالى. والمعنى : أعطى القليل من حطام الدنيا، وأخذ الكثير من الحسنات.

هذا؛ وقد وصف الله تعالى الحياة الدنيا التي يحياها ابن آدم في هذه الآية وغيرها بالدنيا؛ لدناءتها، وحقارتها، وأنها لا تساوي عنده جناح بعوضة. ورحم الله الجريري إذ يقول:

يَا خَاطِبَ اللَّانْيَا اللَّانِيَّةَ إِنَّهَا شَرَكُ الرَّدَى وَقَرَرَارَةُ الأَحْدَارِ دَارِ دَارِ مَتَى مَا أَضْحَكَتْ في يَوْمِهَا أَبْكَتْ غَداً تَبَّاً لَهَا مِنْ دَارِ أَدْ مَتَى مَا أَضْحَكَتْ في يَوْمِهَا أَبْكَتْ غَداً تَبَّاً لَهَا مِنْ دَارِ أَوْ دَارِ هَى مِن الدنو، وهو القرب؛ لأنها في متناول يد الإنسان ما دام حياً.

الإعراب: (ما): اسم شرط جازم مبني على السكون في محل نصب مفعول به ثان تقدم على عامله، أو هو في محل رفع مبتدأ. ﴿ وُبِيَتُم ﴾: فعل ماض مبني على السكون مبني للمجهول في محل جزم فعل الشرط، والتاء نائب فاعله، وهو المفعول الأول، والمفعول الثاني محذوف على اعتبار (ما) مبتدأ. ﴿ يَن شَيْءٍ ﴾: جار ومجرور متعلقان بمحذوف حال من (ما)، أو من المفعول الثاني المحذوف، و(من) بيان لما أبهم في (ما). ﴿ فَمَتَنعُ ﴾: الفاء: واقعة في جواب الشرط. (متاع): خبر لمبتدأ محذوف، التقدير: فالمؤتى متاع، و(متاع) مضاف، و ﴿ أَلْحَيُووَ ﴾ مضاف إليه. ﴿ اللَّهُ يَنَا ﴾: صفة: ﴿ أَلْحَيُووَ ﴾ مجرور مثله، وعلامة جره كسرة مقدرة على الألف للتعذر، والجملة الاسمية في محل جزم جواب الشرط، وخبر (ما) على اعتبارها مبتدأ مختلف فيه، فقيل: هو جملة الشرط، وقيل: هو جملة الجواب، وقيل: هو الجملتان وهو المرجح لدى المعاصرين. هذا؛ وإن اعتبرت (ما) موصولة؛ فالجملة الفعلية بعدها صلتها، والعائد محذوف، التقدير: والذي أوتيتموه، ويؤيد هذا الاعتبار الجملة التالية؛ لأن (ما) لا تكون إلا موصولة فيها.

﴿وَمَا﴾: الواو: حرف عطف، وقيل: واو الحال، ولا وجه له لعدم الرابط. (ما): اسم موصول مبني على السكون في محل رفع مبتدأ. ﴿عِندَ﴾: ظرف مكان متعلق بمحذوف صلة الموصول، و﴿عِندَ﴾ مضاف، و﴿اللهِ مضاف إليه. ﴿غَيرٌ ﴾: خبر المبتدأ، والجملة الاسمية معطوفة على ما قبلها لا محل لها مثلها، الأولى بالاستئناف، والثانية بالإتباع. (أبقى): معطوف

على ما قبله مرفوع مثله... إلخ. ﴿أَفَلَا﴾: الهمزة: حرف استفهام إنكاري توبيخي. والفاء: حرف استئناف. (لا): نافية. ﴿تَمْقِلُونَ﴾: فعل مضارع مرفوع، وعلامة رفعه ثبوت النون؛ لأنه من الأفعال الخمسة، والواو فاعله، والجملة الفعلية مستأنفة، لا محل لها.

### ﴿ أَفَمَن وَعَدْنَكُ وَعَدًا حَسَنًا فَهُوَ لَقِيهِ كَمَن مَّنَعَنَكُ مَتَعَ ٱلْحَيَوْةِ ٱلدُّنْيَا ثُمَّ هُوَ يَقِمَ ِ ٱلْقِيَكَةِ مِنَ ٱلْمُحْضَرِينَ ﴿ إِنَّا ﴾ ﴿ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

الشرح: ﴿أَفَهُنَ وَعَدُنَّهُ وَعُدًا حَسَنَا﴾: والمراد به: المؤمن الذي وعده ربه بالجنة على عمله الصالح. والوعد الحسن: الثواب في الآخرة ودخول الجنة؛ لأنه دائم غير منقطع تكرماً، وتفضلاً منه تعالى: ﴿فَهُو لَقِيهِ﴾: مدركه لا محالة لامتناع الخلف في وعده سبحانه، وتعالى، قال تعالى: ﴿وَلَقَنَّهُمْ فَشَرَةً وَسُرُورًا﴾.

وْكُنَ مَّنَعْنَهُ مَتَعَ ٱلْحَيَوْةِ ٱلدُّنيَا﴾: الذي هو مشوب بالآلام، مكدر بالمتاعب، مستعقب للتحسر على الانقطاع. والمعنى لا يستوي من يدخل الجنة تحقيقاً لوعده سبحانه الصادق، ومن يتمتع في هذه الدنيا متاعاً قليلاً، ثم هو يزول ويفنى، ثم يوم القيامة يحشر، ويحضر للحساب، والجزاء، ثم يساق إلى النار، وبئس القرار، ونحوه قوله تعالى حكاية عن قول المؤمن: ﴿وَلَوَلَا نِعْمَةُ رَبِي لَكُنْتُ مِنَ ٱلمُحْضَرِينَ﴾، وقوله جل شأنه: ﴿فَكَذَّبُوهُ فَإِنَّهُمْ لَمُحْضَرُونَ﴾.

تنبيه: قال ابن عباس - رضي الله عنهما -: نزلت الآية في حمزة بن عبد المطلب، وفي أبي جهل بن هشام. وقال مجاهد: نزلت في النبي على وأبي جهل. وقال محمد بن كعب: نزلت في حمزة، وعلي - رضي الله عنهما -، وقيل غير ذلك. قال القشيري: والصحيح: أنها نزلت في المؤمن، والكافر على التعميم، وقال الثعلبي: وبالجملة فإنها نزلت في كل كافر متع في الدنيا بالعافية، والغنى، وله في الآخرة النار. وفي كل مؤمن صبر على بلاء الدنيا، ثقة بوعد الله، وله في الآخرة الزية شبيه بالآية رقم [٢٢] من سورة (الرعد).

هذا؛ والوعد يستعمل في الخير وفي الشر، فإذا قلت: وعدت فلاناً من غير أن تتعرض لذكر الموعود به، كان ذلك شراً، الموعود به، كان ذلك خيراً، وإذا قلت: أوعدت فلاناً من غير ذكر الموعود به، كان ذلك شراً، وهو ما في بيت طرفة بن العبد البيت الأخير من معلقته:

وَإِنَّ عِي وَإِنْ أَوْعَ دْتُهُ، أَوْ وَعَ دْتُهُ لَكُمْ خُلِفُ إِيعَادِي وَمُنْجِز مَوْعِدِي

وهو قول الجوهري، وقول كثير من أئمة اللغة، وأما عند ذكر الموعود به، أو الموعد به، في الموعد به، في الموعد به، في المخير وفي الشر، فمن الأول قوله تعالى: ﴿وَعَدَ اللّهُ الَّذِينَ اَمَنُواْ وَعَمِلُواْ الطّنَالِحَتِ مِنْهُم مَّغَفِرَةً وَأَجْرًا عَظِيمًا ﴿ وَمِن الثاني قوله جل شأنه: ﴿قُلْ أَفَأُنِيَّكُم بِشَرِّ مِن وَانشدوا: [الطويل]

إِذَا وَعَدَتُ شَرًا أَتَى قَبْلَ وَقْتِهِ وَإِنْ وَعَدَتُ خَيْراً فراثَ وَعَتَّمَا كما يستعمل "أوعد" فيهما أيضاً، كقولك: (أوعدْتُ الرجلَ خيراً، وأوعدْتُهُ شَرّاً) هذا؛ والمركز في الطبائع: أن من مكارم الأخلاق، وجميل العادات: أنك إذا وعدت غيرك أن تنزل به شراً؛ كان الخلف محمدةً، وإذا وعدته خيراً؛ كان الخلف منقصةً. وهذا ما أراده طرفة في بيته المتقدم. هذا؛ والثابت عند الأشاعرة: أنه يجوز إخلاف الوعيد في حقه تعالى كرماً. وعند الماتريدية لا يجوز. وأما الوعد؛ فلا يجوز الخلف في حقه تعالى اتفاقاً، دليل الأشاعرة قول

النبي ﷺ: «من وعده الله على عمل ثواباً؛ فهو منجز له، ومن أوعده على عمل عقاباً؛ فهو بالخيار، إن شاء عذبه، وإن شاء عفا عنه». وانظر ما ذكرته في الآية رقم [٥٤] من سورة (مريم) على نبينا، وعليها ألف صلاة، وألف سلام؛ تجد ما يسرك، ويثلج صدرك.

الإعراب: ﴿أَفَمَنَ﴾: الهمزة: حرف استفهام، وإنكار، واستبعاد. الفاء: حرف استئناف، أو هي حرف عطف. (مَنْ): اسم موصول، أو نكرة موصوفة مبنية على السكون في محل رفع مبتدأ. ﴿ وَعَدْنَكُ ﴾: فعل، وفاعل، ومفعول به، والجملة الفعلية صلة: (مَنْ) أو صفتها. ﴿ وَعُدَّا ﴾: مفعول مطلق. ﴿حَسَنًا﴾: صفة له. ﴿فَهُو ﴾: الفاء: حرف عطف وسبب. (هو): ضمير منفصل مبني على الفتح في محل رفع مبتدأ. ﴿لَقِيهِ ﴾: خبر المبتدأ مرفوع، وعلامة رفعه ضمة مقدرة على الياء للثقل، والهاء ضمير متصل في محل جر بالإضافة، من إضافة اسم الفاعل لمفعوله، وفاعله مستتر فيه، والجملة الاسمية هذه معطوفة على فحوى ما قبلها. ﴿كُمَّنَ﴾: جار ومجرور متعلقان بمحذوف خبر المبتدأ، و(مَنْ) تحتمل الموصولة، والموصوفة مثل سابقتها، وجملة: ﴿مَنْعَنْكُ﴾ صلة (مَنْ)، أو صفتها. ﴿مَتَنَّعَ﴾: مفعول مطلق، وهو مضاف، و﴿ٱلْحَيَوْةِ﴾ مضاف إليه. ﴿ٱلدُّنِّيا﴾: صفة: ﴿ٱلْحَيَاةِ﴾ مجرور مثله، وعلامة جره كسرة مقدرة على الألف. ﴿ثُمُّ﴾: حرف عطف. ﴿هُوَّ﴾: مبتدأ. ﴿ وَيُومُ ﴾: ظرف زمان متعلق بما بعده، على أن (أل) ليست موصولة، أو هي موصولة، واتسع فيه على القاعدة: «يتوسع في الظرف والجار والمجرور ما لا يتوسع في غيرهما»، أو هو متعلق بمحذوف يفسره ﴿ ٱلْمُحْصَرِينَ ﴾ وانظر الآية رقم [٤٦] و ﴿ يَوْمَ ﴾ مضاف، و ﴿ ٱلْقِيَكَةِ ﴾ مضاف إليه. ﴿ مِنَ ٱلْمُحْضَرِينَ ﴾: جار ومجرور متعلقان بمحذوف خبر المبتدأ، والجملة الاسمية: ﴿هُو يَوْمَ٠٠٠﴾ إلخ معطوفة على ما قبلها، والجملة الاسمية ﴿أَفَسَ وَعَدْنَهُ ... ﴾ إلخ مستأنفة، لا محل لها، أو هي معطوفة على جملة محذوفة، التقدير: أيستوي المؤمن الموعود بالخير العميم، والكافر الموعود بالعذاب الأليم؟! وهذا الكلام كله مستأنف لا محل له.

تنبيه: قال الزمخشري ـ رحمه الله تعالى ـ: فإن قلت: فسر لي الفاءين، و ﴿ مُ كَا وأخبرني عن مواقعها، قلت: قد ذكر في الآية التي قبلها متاع الحياة الدنيا، وما عند الله، وتفاوتهما ثم عقبه بقوله: ﴿ أَفَنَ وَعَدَنَهُ ﴾ على معنى: أبعد هذا التفاوت الظاهر، يُسوَّى بين أبناء الآخرة، وأبناء الدنيا، فهذا بيان معنى الفاء الأولى وبيان موقعها. وأما الثانية فللتسبب؛ لأن لقاء الموعود

مسبب عن الوعد، الذي هو الضمان في الخير، وأما ﴿ثُمُ ﴾ فلتراخي حال الإحضار عن حال التمتيع، لا لتراخي وقته عن وقته. انتهى.

#### ﴿ وَيَوْمَ يُنَادِيهِمْ فَيَقُولُ أَيْنَ شُرَكَاآءِى ٱلَّذِينَ كُنتُم تَرْعُمُونَ ﴿ ﴾

المشرح: ﴿وَيَوْمَ يُنَادِيهِم ﴾ أي: ينادي الله يوم القيامة هؤلاء المشركين الذين اتخذوا الحجارة الهة من دون الله، فيقول: ﴿أَيْنَ شُرَكَآءِى ﴾ أي: يقول الله لهم يوم القيامة على سبيل التقريع، والتأنيب: أين شركائي في الألوهية ﴿الَّذِينَ كُنتُم تَرْعُمُوك ﴾: أنهم آلهة، وأنهم ينصرونكم ويشفعون لكم. هذا؛ وأطلق الله على الأصنام اسم الشركاء لأمرين: أحدهما: أن المشركين يشركونها مع الله في العبادة، والتعظيم، والتقديس، وثانيهما: أنهم يشركونها معه في الأموال، والأنعام، والزروع، وانظر الآية رقم [١٣٨] من سورة (الانعام) وما بعدها.

هذا؛ وماضي: ﴿تَزْعُمُونَ﴾: زعم. قال الشيخ مصطفى الغلاييني ـ رحمه الله تعالى ـ: الغالب في «زعم» أن تكون للظن الفاسد، وهو حكاية قول، يكون مظنة للكذب، فيقال فيما يشك فيه، أو فيما يعتقد كذبه، ولذلك يقولون: «زعم» مطية الكذب، أي: هذه الكلمة مركب للكذب، ومن عادة العرب: أن من قال كلاماً، وكان عندهم كاذباً؛ قالوا: زعم فلان، ولهذا جاء في القرآن الكريم في كل موضع ذُمَّ القائلون به، وقد يراد الزعم بمعنى القول مجرداً عن معنى الظن الراجح أو الفاسد، أو المشكوك فيه، فإن كانت زعم بمعنى: تأمَّر، وتَرَأَّس، أو بمعنى: كفل به؛ تعدت إلى واحد بحرف الجر، تقول: زعم على القوم، فهو زعيم، أي: تأمَّر عليهم، وترأَّسهم، وزعم بفلان أو بالمال، أي: كفله، وضمنه. وتقول: زعم اللبن؛ أي: أخذ يطيب. انتهى.

وقال الأشموني: وإن كانت بمعنى: سمن، أو: هزل؛ فهي لازمة. هذا؛ وأقول: إن «زعم» من الأفعال التي تنصب مفعولين أصلهما مبتدأ، وخبر إن كان من أفعال الرجحان، والأكثر أن يسد مسدهما: «أن» واسمها وخبرها مخففة من الثقيلة أو غيرها، نحو قوله تعالى: ﴿أَنَمُ النَّيِنَ كَفَرُوا أَنَ لَنَ يُبْعَثُوا ﴾، وقوله تعالى: ﴿أَلَمْ تَرَ إِلَى النَّيِنَ كَفَرُوا أَنَ لَنَ يُبَعَثُوا ﴾، وقوله تعالى: ﴿أَلَمْ تَرَ إِلَى النَّيِنَ كَفَرُوا أَنَ لَنَ يُبَعَثُوا ﴾، وقوله تعالى: ﴿أَلَمْ تَرَ إِلَى النَّيِنَ كَفَرُوا أَنَ لَنَ يُبَعَثُوا ﴾، وقوله تعالى: ﴿أَلَمْ تَرَ إِلَى النَّيِنَ كَفَرُوا أَن لَنَ يُبَعِثُوا هِمَا أَن لَن يُبَعِثُوا هِمَا الله في كتابنا فتح رب البرية، والقليل أن تنصب مفعولين صريحين، وهو ناقص التصرف لا يأتي منه غير الماضي، والمضارع.

الإعراب: ﴿وَيَوْمَ﴾: الواو: حرف عطف. (يوم): معطوف على ﴿يَوْمَ ٱلْقِينَمَةِ﴾، أو هو مفعول به لفعل محذوف، تقديره: اذكر يوم. ﴿يُنَادِيهِمَ﴾: فعل مضارع مرفوع، وعلامة رفعه ضمة مقدرة على الياء للثقل، والفاعل يعود إلى (الله) تعالى، والهاء مفعول به. والجملة الفعلية في محل جر بإضافة (يوم) إليها. ﴿فَيَقُولُ﴾: الفاء: حرف عطف، وتفسير. (يقول): فعل مضارع، والفاعل يعود إلى (الله) أيضاً. ﴿أَيْنَ﴾: اسم استفهام توبيخي إنكاري، مبني على الفتح في في محلِّ نصب

على الظرفية المكانية متعلق بمحذوف خبر مقدَّم. ﴿ شُرِكَآءِ يَ ﴾: مبتدأ مؤخر، مرفوع، وعلامة رفعه ضمة مقدرة على ما قبل ياء المتكلم منع من ظهورها اشتغال المحل بالحركة المناسبة، والياء ضمير متصل في محل جر بالإضافة. ﴿ الَّذِينَ ﴾: اسم موصول مبني على الفتح في محل رفع صفة: ﴿ شُرِكَآءِ يَ ﴾. ﴿ كُنتُم ﴿ فَعل ماض ناقص مبني على السكون، والتاء اسمه. ﴿ يَرْغُمُوك ﴾: فعل مضارع مرفوع، والواو فاعله، ومفعولاه محذوفان، والتقدير: تزعمونهم شركائي، والجملة الفعلية في محل نصب خبر (كان)، وجملة: ﴿ كُنتُم الخ صلة الموصول لا محل لها، والعائد محذوف كما رأيت تقديره، والجملة الاسمية: ﴿ أَيْنَ شُركَآءِ يَ … ﴾ إلخ في محل نصب مقول القول، وجملة ﴿ فَيَقُولُ … ﴾ إلخ معطوفة على ما قبلها من عطف التفسير على المفسّر.

﴿ قَالَ ٱلَّذِينَ حَقَّ عَلَيْهِمُ ٱلْقَوْلُ رَبَّنَا هَـَـُوْلِآءِ ٱلَّذِينَ أَغُويْنَاۤ أَغُويْنَا هُمَ كُمَا غَوَيْنَا ۚ تَبَرَّأَنَاۤ إِلَيْكَ ۗ مَا كَانُوۤا إِيَّانَا يَقْبُدُونَ ﴾ مَا كَانُوۤا إِيَّانَا يَقْبُدُونَ ﴾

المشرح: ﴿قَالَ النَّيْنَ حَقَّ عَلَيْهِمُ الْقَوْلُ»: وهم أئمة الكفر، ورؤساء الضلالة، ومعنى ﴿حَقَّ عَلَيْهُمُ الْقَوْلُ»: وجب عليهم مقتضاه، وثبت مؤداه تحقيقاً لقوله تعالى: ﴿لَأَمُلاَنَ جَهَنَمَ مِنَ الْجِنَّةِ وَالنَّاسِ أَجْمَعِينَ﴾. ﴿رَبَّنَا هَتُؤُلِّهِ اللَّذِينَ أَغَوْيَنَا أَغَوْيَنَا هُمْ ﴾: دعوناهم إلى الشرك، وارتكاب المعاصي، والمناس أجْمَعِينَ فَأَجَابُونا، وانقادوا لنا من دون قهر، وقسر. ﴿أَغُويَنَا هُمُ كَمَا عَوَيْناً ﴾ أي: أضللناهم كما ضللنا، فهم يريدون ضللنا باختيارنا، وضلوا باختيارهم؛ لأن إغواءنا لهم لم يكن إلا وسوسة، وتسويلاً، فلا فرق بين غينا وغيهم، وإن كان تسويلنا داعياً لهم إلى الكفر، وارتكاب المعاصي، فهناك دعاء الله في مقابلته إلى الإيمان، بما ركز فيهم من أدلة العقل، وما بعث إليهم من الرسل، وأنزل عليهم من الكتب الداعية إلى الهدى والرشاد.

﴿ اَبِرَأَنَا اللّهِ تَعَالَى فَي سورة (إبراهيم) على نبينا، وحبيبنا، وعليه ألف صلاة، وألف سلام \_: ﴿ وَقَالَ ٱلشَّيْطَنُ لَمَّا قُضِى ٱلْأَمْرُ (إبراهيم) \_ على نبينا، وحبيبنا، وعليه ألف صلاة، وألف سلام \_: ﴿ وَقَالَ ٱلشَّيْطَنُ لَمَّا قُضِى ٱلْأَمْرُ إِلَّ اللّهَ وَعَدَكُمُ وَعَدَ ٱلْحَقِينَ اللهِ اللّهِ اللّهِ رقم [٢٢] برهان قاطع على وقوع العداوة بين الأتباع والمتبوعين، تحقيقاً لقوله تعالى: ﴿ ٱلْأَخِلَاءُ يَوْمَ إِنِهِ بَعْضُهُمْ لِبَعْضِ عَدُولً إِلّا ٱلْمُتَقِينَ ﴾. ومثل ذلك الآية رقم [٢٥] من سورة (العنكبوت). ﴿ مَا كَانُوا إِيّانَا يَعْبُدُونَ ﴾ أي: بل كانوا يعبدون أهواءهم، ويطيعون شهواتهم، ولا سلطان لنا عليهم. والله أعلم بمراده، وأسرار كتابه.

الإعراب: ﴿ قَالَ ﴾: فعل ماض. ﴿ آلَٰذِينَ ﴾: اسم موصول مبني على الفتح في محل رفع فاعل. ﴿ وَحَقَ ﴾: فعل ماض. ﴿ عَلَيْهِمُ ﴾: جار ومجرور متعلقان بالفعل قبلهما. ﴿ آلْفَرْلُ ﴾: فاعل، وجملة: ﴿ حَقَ … ﴾ إلخ صلة الموصول لا محل لها. ﴿ رَبَّنَ ﴾: منادى حذف منه أداة النداء، و(نا): ضمير متصل في محل جر بالإضافة، من إضافة اسم الفاعل لمفعوله، وفاعله مستتر فيه. ﴿ مَتَوْلَا إِنَى اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ عَلَى اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ على الفاعل لمفعوله، وفاعله مستتر فيه. ﴿ مَتَوْلاَ إِنَ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ الله

الهاء: حرف تنبيه. (أولاء): اسم إشارة مبني على الكسر في محل رفع مبتدأ. ﴿ اللَّهِ عَلَى الله من السم الإشارة، أو عطف بيان عليه، وقيل: صفة له، فهو مبني على الفتح في محل رفع. ﴿ أَغُويْنَا ﴾: فعل، وفاعل، والجملة الفعلية صلة الموصول، لا محل لها، والعائد محذوف، التقدير: أغْوِيناهم. ﴿ أَغْرِيْنَا هُمُ ﴾: فعل، وفاعل، ومفعول به، والجملة الفعلية في محل رفع خبر المبتدأ.

﴿كُمَا﴾: الكاف: حرف تشبيه وجر. (ما): مصدرية. ﴿غَوَيَّنَّأُهُ: فعل، وفاعل، وهو لازم لا ينصب مفعولاً، و(ما) المصدرية والفعل ﴿غَرَبْنَاكَ في تأويل مصدر في محل جر بالكاف، والجار والمجرور متعلقان بمحذوف صفة مصدر محذوف يقع مفعولاً مطلقاً، التقدير: أغويناهم إغواءً كائناً مثل إغوائنا. وهذا ليس مذهب سيبويه، وإنما مذهبه في مثل هذا التركيب أن يكون منصوباً على الحال من المصدر المضمر المفهوم من الفعل المتقدم، وإنما أحوج سيبويه إلى هذا؛ لأن حذف الموصوف، وإقامة الصفة مقامه لا يجوز إلا في مواضع محصورة، وليس هذا منها، والكلام ﴿رَبَّنَا هَتُؤُلِّهِ...﴾ إلخ في محل نصب مقول القول، وجملة: ﴿فَالَ...﴾ إلخ مستأنفة، لا محل لها. ﴿ نَبَرَّأْنَا ﴾: فعل، وفاعل. ﴿ إِلَيْكَ ﴾ جار ومجرور متعلقان بالفعل قبلهما، والجملة الفعلية في محل نصب حال من (نا)، والرابط: الضمير فقط، وهي على تقدير «قد» قبلها. ﴿مَا﴾: نافية. ﴿كَانُوَّا﴾: فعل ماض ناقص مبنى على الضم، والواو اسمه، والألف للتفريق. ﴿إِيَّانَا﴾: ضمير منفصل مبنى على السكون في محل نصب مفعول به مقدم، وجملة: ﴿إِيَّانَا يَعْبُدُونَ ﴾ في محل نصب خبر (كان)، وجملة: ﴿مَا كَانُوانِ ﴿ إِلَّهُ فِي محل نصب حال ثانية من (نا) أيضاً، فهي حال متكررة، أو متداخلة، والرابط: الضمير فقط على الاعتبارين. قال الزمخشري، وتبعه البيضاوي، والنسفى: وإخلاء الجملتين من العاطف لكونهما مقررتين لمعنى الجملة الأولى. أقول: واعتبارهما حالاً يؤدي هذا المعنى بلا ريب. هذا؛ وقيل: (ما) مصدرية تؤول مع الفعل بعدها بمصدر مجرور بحرف جر محذوف، التقدير: من عبادتهم إيانا، وهو ضعيف.

## ﴿ وَقِيلَ ٱدْعُواْ شُرَكَآءَكُمْ فَدَعَوْهُمْ فَلَرْ يَسْتَجِيبُواْ لَهُمْ وَرَاْؤًا ٱلْعَذَابُ لَوَ أَنَّهُمْ كَانُواْ يَهْلَدُونَ ﴿ ﴾

المشرح: ﴿وَقِيلَ﴾ أي: للكفار، والقائل هو الله تعالى أو الملائكة، وهذا يكون يوم القيامة، والتعبير بالماضي لتحقق وقوعه. ﴿آدَعُواْ شُرَكَآءَكُو ﴾ أي: أصنامكم التي كنتم تعبدونها في الدنيا لتخلصكم من العذاب. ﴿فَنَوْ هُوَ أَي: استغاثوا بهم. ﴿فَلَرْ يَسْتَجِيبُواْ لَهُمُ ﴾: لم يجيبوهم ولم يغيثوهم. ﴿وَرَأَوُا الْعَذَابَ ﴾: عاينوه بأعينهم واقعاً بهم.

﴿ لَوَ أَنَّهُمْ كَانُواْ يَهَدُونَ ﴾ أي: لو أنَّهم كانوا يهتدون؛ لأنجاهم الهدى، ولما صاروا إلى العذاب. وقيل: المعنى لو أنهم كانوا يهتدون؛ ما استغاثوا بهم؛ لأن استغاثتهم بهم لا تغني فتيلاً. وقيل: المعنى ودوا حين رأوا العذاب لو أنهم كانوا يهتدون في الدنيا إلى التوحيد، والإيمان بالله، وتصديق رسول الله عليه.

الإعراب: ﴿وَقِيلَ»: الواو: حرف استئناف. (قيل): فعل ماض مبني للمجهول. ﴿أَدَعُوا ﴾: فعل أمر مبني على حذف النون، والواو فاعله، والألف للتفريق. ﴿شُرَكاءَوُ ﴾: مفعول به، والكاف في محل جر بالإضافة، وجملة: ﴿أَدَعُوا شُرَكاءَوُ ﴾ في محل رفع نائب فاعل: (قيل)، وهذا على قول من يجيز وقوع الجملة فاعلاً، ويكون جارياً على القاعدة في بناء الفعل للمجهول: «يحذف الفاعل، ويقام المفعول به مقامه» وهذا لا غبار عليه. هذا؛ وقيل: نائب الفاعل ضمير مستتر تقديره: «هو» يعود إلى المصدر المفهوم من الفعل، أو هو محذوف يدل عليه المقام، التقدير: وقيل قول. وقيل: الجار والمجرور المقدر بد: «لهم» في محل رفع نائب فاعل. والمعتمد الأول. وأيده ابن هشام في المغني؛ حيث قال: إن الجملة التي يراد بها لفظها يحكم لها بحكم المفردات، ولهذا تقع مبتدأ، نحو «لا حول وكا وكا قوة إلا بالله كُنْزٌ مِنْ كُنُوزِ الجنّةِ» ونحو «زَعَمُوا مَطِيّةُ الكذب» وجملة: ﴿وَقِيلَ...﴾ إلخ مستأنفة، لا محل لها. ﴿فَرَعَوُمُ الفاء: حرف عطف. (دعوهم): فعل ماض مبني على فتح مقدر على الألف المحذوفة لالتقائها ساكنة مع واو الجماعة؛ التي هي فاعله، والهاء مفعول به، والجملة الفعلية معطوفة على ما قبلها، لا محل لها مثلها.

وَفَلْرَ ﴾: الفاء: حرف عطف. (لم): جرف نفي، وجزم، وقلب. ﴿ يَسْتَجِبُولَ ﴾: فعل مضارع مجزوم بد: (لم) وعلامة جزمه حذف النون؛ لأنه من الأفعال الخمسة، والواو فاعله، والألف للتفريق، والجملة الفعلية معطوفة على ما قبلها، لا محل لها أيضاً. ﴿ وَرَأَوُلُ ﴾: الواو: حرف عطف. (رأوا): ماض، والواو فاعله، والألف للتفريق، وحركت الواو بالضم للتفريق بينها وبين الواو الأصلية في نحو قولك: (لَو اجتهدْتَ؛ لَنجحْتَ). والجملة الفعلية معطوفة على ما قبلها. ﴿ أَلَعَلَنَ كَا عَلَى الضم، والواو السمه، والألف للتفريق، بالفعل، والهاء اسمها. ﴿ كَانُولُ ﴾: فعل ماض مبني على الضم، والواو اسمه، والألف للتفريق، وجملة: ﴿ كَانُولُ بَهَنَدُونَ ﴾ في محل رفع خبر (أنَّ )، وجملة: ﴿ كَانُولُ بَهَنَدُونَ ﴾ في محل رفع خبر (أنَّ )، المبرد، التقدير: لو حصل، أو وقع اهتداؤهم. وقال سيبويه: هو في محل رفع بالابتداء، والخبر محذوف، التقدير: ولو اهتداؤهم حاصل أو واقع، وقول المبرد هو المرجع؛ لأن ﴿ لَنَ ﴾ لا يليها إلا فعل ظاهر، أو مقدر، والفعل المقدر على قول المبرد وفاعله جملة فعلية لا محل لها تقديره: لأنها ابتدائية، ويقال: لأنها جملة شرط غير ظرفي، وجواب ﴿ لَنَ ﴾ محذوف من الإعراب؛ لأنها ابتدائية، ويقال: لأنها جملة شرط غير ظرفي، وجواب ﴿ لَنَ ﴾ محذوف لها، وانظر تقدير الكلام في الشرح. تأمل، وتدبر، وربك أعلم.

#### ﴿ وَيَوْمَ يُنَادِيهِمْ فَيَقُولُ مَاذَآ أَجَبْتُمُ ٱلْمُرْسَلِينَ ١

الشرح: قال النسفي ـ رحمه الله تعالى ـ: حكى أولاً ما يوبخهم به من اتخاذهم له شركاء، ثم ما يقوله الشياطين، أو أئمة الكفر عند توبيخهم؛ لأنهم إذا وبخوا بعبادة الآلهة، اعتذروا بأن

الشياطين، هم الذين استغووهم، ثم ما يشبه الشماتة بهم، لاستغاثتهم آلهتهم، وعجزهم عن نصرتهم، ثم ما يبكتون به من الاحتجاج عليهم بإرسال الرسل، وإزاحة العلل.

الإعراب: ﴿وَيَوْمَ﴾: الواو: حرف عطف. (يوم): معطوف على مثله في الآية رقم [٦٦]، أو هو مفعول به لفعل محذوف، تقديره: اذكر (يوم)، وجملة: ﴿يَادِيمِمُ في محل جر بإضافة (يوم) إليها. ﴿مَاذَا ﴾: اسم استفهام توبيخي، مبني على السكون في محل جر بحرف جر محذوف، التقدير: بماذا، والجار والمجرور متعلقان بالفعل بعدهما، أو هو اسم استفهام مركب مبني على السكون في محل نصب مفعول مطلق قدم على عامله. هذا؛ وإن اعتبرت ﴿مَاذَا ﴾ اسماً مركباً مبنياً على السكون في محل رفع مبتدأ، والجملة الفعلية بعده خبره، والرابط محذوف، التقدير: ماذا أجبتم به المرسلين؛ فالمعنى لا يأباه، وأقوى منه اعتبار (ما) اسم استفهام في محل رفع مبتدأ، و(ذا) اسماً موصولاً مبنياً على السكون في محل رفع خبره، والجملة الفعلية صلته، والعائد محذوف، والتقدير: ما الذي أجبتم به المرسلين، فهو كلام في غاية الوضوح. ﴿أَجَبُنُهُ ﴾: فعل، وفاعل. ﴿أَلْمُرْسِلِينَ ﴾: مفعول به منصوب، وعلامة نصبه الياء...إلخ، والجملة سواء أكانت اسمية أم فعلية في محل نصب مقول القول، وجملة: ﴿فَيَقُولُ… ﴾ إلخ معطوفة على ما قبلها، فهي في محل جر مثلها. تأمل، وتدبر.

### ﴿ فَعَمِيتُ عَلَيْهِمُ ٱلْأَنْبَآءُ يَوْمَ إِذِ فَهُمْ لَا يَشَاءَ لُونَ ﴿ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ الللللَّا اللَّهُ اللَّلْمُ اللَّاللَّ اللَّهُ اللَّاللَّهُ الللللَّا اللَّا

المشرح: ﴿فَعَمِيتُ عَكَيْمُ ٱلْأَنْبَاءُ يَوْمَإِنِ أَي: فصارت الأنباء كالعمي عليهم، لا تهتدي إليهم، وأصله: فعموا عن الأنباء، لكنه عكس مبالغة، ودلالة على أن ما يحضر الذهن، إنما يفيض، ويرد عليه من خارج، فإذا أخطأه؛ لم يكن له حيلة إلى استحضاره، والمراد ب: ﴿ٱلْأَنْبَاءُ ﴾ ما أجابوا به الرسل، أو ما يعمها، وإذا كانت الرسل يتعتعون في الجواب عن مثل ذلك من الهول الشديد، ويفوضون علم ذلك إلى الله تعالى، فما ظنكم بالضلال من أممهم؟! ﴿فَهُمْ لاَ يَسَاءَلُونَ ﴾: لا يسأل بعضهم بعضاً عن الجواب؛ لفرط الدهشة، أو العلم بأنه مثله في العجز. انتهى. بيضاوي بحروفه. هذا؛ واعتبر ابن هشام في المغني قوله تعالى: ﴿فَهَمِيتُ عَلَيْهُمُ وَمِن شواهده الشعرية الشاهد رقم [١١٨٧] إلى [١١٩٣] من كتابنا فتح القريب المجيب انظرها فيه تجد ما يسرك، ويثلج صدرك.

وقال القرطبي: ﴿فَعَمِيتُ عَلَيْهِمُ ٱلْأَنْبَآءُ﴾: خفيت عليهم الحجج. قاله مجاهد؛ لأن الله قد أعذر إليهم في الدنيا، فلا يكون لهم عذر، ولا حجة يوم القيامة. ﴿فَهُمْ لَا يَسَاءَلُونَ﴾ أي: بالأنساب والقرابات. قاله مجاهد. وقيل: لا يتساءلون سؤال تواصل، كما كانوا يتساءلون في

الدنيا: من أنت؟ ومن أي قبيلة أنت؟ وقوله تعالى في سورة (المؤمنون) رقم [١٠٢]: ﴿فَإِذَا نُفِخَ فِ الشَّورِ فَلاَ أَنْسَابَ بَيْنَهُمْ يَوْمَهِـذٍ وَلاَ يَتَسَآءَلُونَ﴾ يوضح هذا؛ ويبينه.

هذا؛ وقد قال الله تعالى في سورة (الطور) رقم [٢٥]: ﴿وَأَفْنَلَ بَعْضُ مَلَى بَعْضِ يَسَآءَلُونَ﴾ ، أقول: فآية (الطور) تنص على في سورة (الصافات) رقم [٢٧]: ﴿وَأَفْنَلَ بَعْضُمْ عَلَى بَعْضِ يَسَآءَلُونَ﴾ ، أقول: فآية (الطور) تنص على أن التساءل إنما يكون في الجنة بلا ريب، بدليل الآيات التي قبلها، والتي بعدها، وأما آية (الصافات) فهي تنص على أن التساءل إنما يكون يوم القيامة، بدليل قوله تعالى قبلها بآيتين: ﴿وَقِفُوهُمُ إِنَّهُم مَسْعُولُونَ﴾ وهي تعارض الآية التي نحن بصدد شرحها، وآية المؤمنون المذكورة آنفاً، وقد قال ابن عباس ـ رضي الله عنهما ـ في حل هذا التعارض: إن للقيامة أحوالاً ومواطن، ففي موطن يشتد عليهم الخوف، فيشغلهم عظم الأمر عن التساؤل، فلا يتساءلون، وفي موطن يفيقون إفاقة، فيتساءلون. انتهى. خازن في سورة (المؤمنون).

الإعراب: ﴿فَعَمِيتُ ﴾: الفاء: حرف استئناف. (عميت): فعل ماض، والتاء للتأنيث. ﴿عَلَيْهِمُ ﴾: جار ومجرور متعلقان بالفعل قبلهما. ﴿ٱلْأَنْبَاءُ ﴾: فاعله، والجملة الفعلية مستأنفة، لا محل لها. ﴿يَوْمَ نِنِ ﴾: (يوم): ظرف زمان متعلق بالفعل قبله، و(إذ) ظرف لما مضى من الزمان مبني على السكون في محل جر بالإضافة، وحرك بالكسر لالتقاء الساكنين، والتنوين ينوب عن جملة محذوفة، مضافة (إذ) إليها، التقدير: يوم إذ يناديهم. ﴿فَهُمُ ﴾: الفاء: حرف عطف وسبب. (هم): ضمير منفصل مبني على السكون في محل رفع مبتدأ. ﴿لاَ﴾: نافية. ﴿يَتَسَاءَ لُونَ ﴾: فعل مضارع مرفوع...إلخ، والواو فاعله، والجملة الفعلية في محل رفع خبر المبتدأ، والجملة الاسمية معطوفة على ما قبلها لا محل لها مثلها.

#### ﴿ فَأَمَّا مَن تَابَ وَءَامَنَ وَعَمِلَ صَدلِحًا فَعَسَىٰ أَن يَكُونَ مِنَ ٱلْمُفْلِحِينَ ۞

المسرح: ﴿فَأَمَّا مَن تَابَ﴾: من الشرك، ﴿وَءَامَنَ﴾ أي: بالله رباً، وبالإسلام ديناً، وبالقرآن إماماً، وبمحمد ﷺ نبياً، وشفيعاً، ورسولاً. ﴿وَعَمِلَ صَكِلِحًا﴾: أدى الفرائض، وأكثر من النوافل، مع اجتناب المحرمات، والمنهيات. انظر الآية رقم [٧٠] من سورة (الفرقان) تجد ما يسرك.

وَعَسَى أَن يَكُونِكُ مِنَ ٱلْمُفْلِحِينَ أِي: من الفائزين بالسعادة الأبدية، والهناءة السرمدية. وعسى من الله واجبة التحقيق على عادة الكرام، أو هي ترج من التائب الذي آمن وعمل صالحاً، وينبغي أن تعلم: أنه لما ذكر الله حال الكافرين في الآيات السابقة، وما يجري عليهم يوم القيامة من عظائم الأمور؛ ذكر حال المؤمنين السعداء، وما يجري عليهم من النعيم المقيم والخير العميم؛ لأنه جرت سنة الله في كتابه: أنه لا يذكر أحد الفريقين؛ إلا ويذكر الآخر، ولا يذكر الجنة؛ إلا ويذكر النار... إلخ، وذلك ليكون المؤمن راغباً في طاعة الله خائفاً من معصيته.

الإعراب: ﴿فَأَمّا ﴾: الفاء: حرف استئناف. (أما) أداة شرط، وتفصيل، وتوكيد، أما كونها أداة شرط؛ لأنها قائمة مقام أداة الشرط وفعله، بدليل لزوم الفاء بعدها؛ إذ الأصل: مهما يك من شيء فالذي تاب...إلخ، فأنيبت (أما) مناب: مهما يك من شيء، فصار: أما من... فعسى. وأما كونها أداة تفصيل؛ لأنها في الغالب تكون مسبوقة بكلام مجمل، وهي تفصله، ويعلم ذلك من تتبع مواقعها. وأما كونها أداة توكيد؛ لأنها تحقق الجواب، وتفيد: أنه واقع لا محالة؛ لكونها علقته على أمر متيقن.

وْمَنْ : اسم موصول، أو نكرة موصوفة مبنية على السكون في محل رفع مبتدأ. وْتَابَ : فعل ماض، والفاعل يعود إلى : وْمَنْ ، وهو العائد، أو الرابط، والجملة الفعلية صلة : وْمَنْ ، وهو العائد، أو الرابط، والجملة الفعلية صلة : وْمَنْ ، أو صفتها، وجملة : وَوَامَنَ وَعَلَ صَلِحًا معطوفتان عليها . وفَعَسَى : الفاء : واقعة في جواب (أما) . (عسى) : فعل ماض جامد مبني على فتح مقدر على الألف للتعذر، واسمها ضمير مستتر تقديره : «هو » يعود إلى وْمَنْ . وأن : حرف مصدري ونصب . ويكون : فعل مضارع ناقص، واسمه يعود إلى وْمَنْ أيضاً . ومِنْ أَلْمُفْلِحِينَ » : جار ومجرور متعلقان بمحذوف خبر : ويكون من واسمه يعود إلى ومَن أيضاً . ومِن أَلْمُفْلِحِينَ » : جار ومجرور متعلقان بمحذوف خبر : على مصدر في محل نصب خبر (عسى) . هذا ؛ وإن اعتبرت عسى تامة فالمصدر المؤول يكون في محل رفع فاعلها، ولا ضمير مستتر فيها، قال ابن مالك رحمه الله تعالى في ألفيته :

وَجَـرِّدَنْ عَـسَـى أو ارْفَـعْ مضْمَرا بِهَا إِذَا اسْمٌ قَـبْلَهَا قَـدْ ذُكِـرَا وجملة: (عسى . . . ) إلخ في محل رفع خبر المبتدأ ، والجملة الاسمية: ﴿فَأَمَّا مَن ٠٠٠﴾ إلخ مستأنفة ، لا محل لها .

## ﴿ وَرَبُكَ يَغَلُقُ مَا يَشَآءُ وَيَغْتَ أَرُّ مَا كَانَ لَهُمُ ٱلْخِيرَةُ سُبْحَنَ ٱللَّهِ وَتَعَكَلَى عَمَّا لِيُشْرِكُونَ ۞

الشرح: نزلت الآية الكريمة جواباً للمشركين حين قالوا: ما حكى الله عنهم ﴿ لَوُلَا نُزِلَ هَلَا الْقُرْءَانُ عَلَى رَجُلٍ مِّنَ ٱلْقَرْيَتَيِّنِ عَظِيمٍ ﴿ يريدون الوليد بن المغيرة، أو عروة بن مسعود الثقفي. وقيل: هي جواب لليهود؛ إذ قالوا: لو كان الرسول إلى محمد غير جبريل، لآمنا به، والمعنى: وربك يخلق ما يشاء من خلقه، ويختار منهم من يشاء لنبوته. قاله يحيى بن سلام، وحكى النقاش: أن المعنى: وربك يخلق ما يشاء من خلقه. يعني: محمداً ﷺ، ويختار الأنصار لدينه.

قال القرطبي ـ رحمه الله تعالى ـ: وفي كتاب البزار مرفوعاً صحيحاً عن جابر ـ رضي الله عنه ـ: «إن الله اختار أصحابي على العالمين سوى النبيين، والمرسلين، واختار لي من أصحابي أربعة، يعني: أبا بكر، وعمر، وعثمان، وعلياً ـ رضي الله عنهم أجمعين ـ، فجعلهم أصحابي، وفي أصحابي كلهم خير، واختار أمتي على الأمم، واختار لي من أمتي أربعة قرون». انتهى.

و ﴿ ٱلْخِيرَةُ ﴾ من التخير، كالطيرة من التطير. يستعمل بمعنى المصدر، وهو التخير، وبمعنى المتخير، كقولهم: محمد خيرة الله من خلقه، والمعنى على الأول: إن الخيرة لله تعالى في أفعاله، وهو أعلم بوجوه الحكمة فيها، أي: ليس لأحد من خلقه أن يختار عليه، كقوله تعالى في سورة (الأحزاب): ﴿ وَمَا كَانَ لِمُؤْمِنٍ وَلَا مُؤْمِنَةٍ إِذَا قَضَى اللَّهُ وَرَسُولُهُ وَالْ أَنْ يَكُونَ هَمُ ٱلْخِيرَةُ مِنْ الطويل] وقال محمود الوراق رحمه الله تعالى:

أَرَدْتَ فَاإِنَّ اللهَ يَا فُصِي وَيَافُ لِرُ يُصبُهُ وَمَا لِلْعَبْدِ مَا يَتَخَيَّرُ وَيَنْجُو بِحمد اللهِ مِنْ حِيْثُ يِحْذَرُ [البسيط]

وقَدْ يَهْلِكُ الإنْسَانُ مِنْ وَجهِ حِنْرِهِ وقال آخر: العبد دُو شَجر والرَّبُّ ذُو قَدَر

والْخَيْرُ أَجْمَعُ فِيمَا اختارَ خالِقُنَا

توكَّل على الرحمنِ في كلِّ حَاجَةٍ

إِذَا مَا يُرِدْ ذُو العرش أمراً بعبْدِهِ

والدَّهْ رُ ذو دُولٍ والرِّزْقُ مَ فُ سُومُ والسُّومُ والشُّومُ

قال بعض العلماء: لا ينبغي لأحد أن يقدم على أمر من أمور الدنيا حتى يسأل الله الخيرة في ذلك؛ بأن يصلي ركعتين صلاة الاستخارة، يقرأ في الركعة الأولى بعد الفاتحة: ﴿ وَلَى يَكُا يُهُ اللّهُ الصَيْرُونَ ... ﴾ إلخ. واحتار بعض المشايخ أن يقرأ في الركعة الأولى: ﴿ وَرَبُّكَ يَعَلَىٰ مَا يَشَكَأ ﴿ اللهُ الخير وفي الركعة الثانية: قوله تعالى: ﴿ وَمَا كَانَ لِمُؤْمِنِ وَلا مُؤْمِنَةٍ ... ﴾ إلخ وكل صدن من يدعو بهذا الدعاء بعد السلام، وهو ما رواه البخاري في صحيحه عن جابر بن عبد الله ورضي الله عنهما .. قال: كان النبي على يعلمنا الاستخارة في عير الفور كلها، كما يعلمنا السورة من القرآن يقول: ﴿إِذَا هَمَّ أَحَدُكُمْ بِالأَمْرِ ؛ فَلْيَرْكُعْ رَكْعَتَيْنِ مِنْ عَيْرِ الْفَريضَةِ، ثُمَّ لِيَقُلْ: اللهمَّ إِنِّي أَسْتَخِيرُكَ بِعِلْمِكَ، وأَسْتَقْدِرُكَ بِقَدْرَتِكَ، وأَسْأَلُكَ مِنْ فَضْلِكَ عَيْرِ الْفَرِيمَةِ، ثُمَّ لِيَقُلْ: اللهمَّ إِنِّي أَسْتَخِيرُكَ بِعِلْمِكَ، وأَسْتَقْدِرُكَ بِقَدْرَتِكَ، وأَسْأَلُكَ مِنْ فَضْلِكَ الْعَظِيمِ، فَإِنَّكَ تَقْدِرُ وَلا أَقْدِرُ، وَتَعْلَمُ وَلا أَعْلَمُ، وأَنْتَ عَلَمُ الْغُيُوبِ، اللّهُم إِنْ كُنْتَ تَعلَمُ الْغُيوبِ، اللّهُم إِنْ كُنْتَ تَعلَمُ الْعَيْرِ في ويني ودنياي ومعاشي، وعاقبة أمري - أو قال: في عاجل أمري وآجله -. فاصرفه عني واصرفني عنه، واقدُرُ لي الخيرَ حَيْثُ كَانَ، ثُمَّ رَضِّني بِهِ. قال: ويسمي حاجته».

وروى أنس ـ رضي الله عنه ـ أن النبي على قال له: «يا أنسُ! إذا هَمَمْتَ بِأَمْرٍ، فاسْتَخِرُ رَبَّكَ فِيهِ» . قال العلماء: وينبغي له أن يفرّغ فيهِ سَبْعَ مَرَّاتٍ، ثُمَّ انْظُرْ إلى ما يَسْبِقُ إلَيْهِ قَلْبُكَ؛ فَإِنَّ الْخَيْرَ فِيهِ». قال العلماء: وينبغي له أن يفرّغ قلبه عند خلك ما يسبق إليه قلبه؛ قلبه من جميع الخواطر، حتى لا يكون مائلاً إلى أمر من الأمور، فعند ذلك ما يسبق إليه قلبه؛

يعمل عليه، فإن الخير فيه إن شاء الله، وإن عزم على سفر، فَيَتَوَخَّى بسَفَرِهِ يَوْمَ الْخَمِيسِ، أَوْ يَوْمَ الإِثْنَيْن، اقتداءً برسول الله ﷺ. انتهى. قرطبى بتصرف.

أقول: وما تقدم كله صريح على أن الاستخارة تكون في اليقظة. هذا؛ وقد استحدثت الاستخارة المنامية: يتوضأ، ويصلي ركعتين بنية الاستخارة، ثم يدعو بالدعاء المذكور، ثم يستغفر الله ما أمكنه، ثم يصلي على الرسول على ما أمكنه، ثم ينام موجها صدره إلى جهة القبلة، ثم إن رأى في منامه ما يرعجه ويسوء أعرض عن الأمر الذي يريده. والله ولي التوفيق.

﴿ سُبُحَنَ ٱللهِ ﴾: تنزيهاً ، وتقديساً لله . (تعالى عما يشركون) أي: تقدس الله ، وتنزه عن الذي يشركونه معه من الحجارة ، والأوثان ، و(تعالى) بهذا المعنى ناقص التصرف ، لا يأتي منه أمر .

الإعراب: ﴿وَرَبُّكُ﴾: الواو: حرف استئناف. (ربك): مبتدأ، والكاف ضمير متصل في محل جر بالإضافة، من إضافة اسم الفاعل لمفعوله، وفاعله مستر فيه. ﴿يَمُنُقُ﴾: فعل مضارع، والفاعل يعود إلى (ربك)، والجملة الفعلية في محل رفع خبره. ﴿مَا﴾: اسم موصول، أو نكرة موصوفة مبنية على السكون في محل نصب مفعول به، والجملة الفعلية بعدها صلتها، أو صفتها، والعائد، أو الرابط محذوف؛ إذ التقدير: يخلق الذي أو شيئًا يشاؤه، وجملة: ﴿وَرَبُّكَ...﴾ إلخ مستأنفة، لا محل لها. ﴿مَا﴾: نافية. ﴿كَانَ﴾: فعل ماض ناقص. ﴿فَمُمُ ﴾: جار ومجرور متعلقان بمحذوف خبر (كان) مقدم. ﴿ أَفِيرَةُ ﴾: اسمها مؤخر، والجملة الفعلية مستأنفة، لا محل لها، والوقف على (يختار) تام، وجيد. هذا؛ وقيل: إن ﴿مَا﴾ مصدرية، تؤول بما بعدها بمصدر في محل في محل نصب مفعول به وفي (كان) ضمير مستر هو اسمها، والجملة الاسمية: ﴿مَا مُوسَلَقُ هُو عَمِلُ خبرها، وجملة: ﴿كَانَ صَمي الخيرة فيه، وهذان القولان ضعيفان، والأصح اعتبار ﴿مَا﴾ نافية، والجملة مستأنفة.

قال مكي ـ رحمه الله تعالى ـ: وقال بعض العلماء كالطبري، وغيره: هي في موضع نصب ب: (يختار)، وليس ما قاله بحسن في الإعراب؛ لأنه لا عائد يعود على ﴿مَا﴾ في الكلام، وهو بعيد أيضاً في المعنى، والاعتقاد؛ لأن كونها للنفي يوجب عموم جميع الأشياء في الخير، والشر: أنها حدثت بقدر الله، واختياره، وليس لمخلوق فيها اختيار غير اكتسابه بقدر من الله له.

وإذا كانت ﴿مَا ﴾ في موضع نصب بـ: (يختار)؛ لم تعم جميع الأشياء: أنها مختارة لله، إنما أوجبت أنه يختار ما كان لهم فيه الخيرة لا غير، وبقي ما ليس لهم فيه الخيرة، وهو الخير موقوفاً، وهذا هو مذهب الْقَدَرية والمعتزلة، فكون ﴿مَا ﴾ للنفي أولى في المعنى، وأصح في التفسير، وأحسن في الاعتقاد، وأقوى في العربية. انتهى. ﴿سُبُحَنَ ﴾: مفعول مطلق لفعل محذوف، وهو مضاف،

و ﴿ اللّهِ ﴾ مضاف إليه ، من إضافة المصدر ، أو اسم المصدر لفاعله ، فيكون المفعول محذوفاً ، أو من إضافته لمفعوله ، فيكون الفاعل محذوفاً ، والفعل المقدر ، والمصدر كلام مستأنف لا محل له . ﴿ وَتَعَكِنُ ﴾ : الواو : حرف عطف . (تعالى ) : فعل ماض مبني على فتح مقدر على الألف للتعذر ، والفاعل يعود إلى : ﴿ اللّهِ تقديره : «هو » ، والجملة الفعلية معطوفة على ما قبلها لا محل لها مثلها . ﴿ عَمَ الله عَلَى الأولين مبنية على السكون في محل جرب : (عن ) ، والجملة الفعلية بعدها صلتها ، أو صفتها ، والعائد ، أو الرابط محذوف ؛ إذ التقدير : عن الذي ، أو عن شيء يشركونه مع الله ، وعلى اعتبار (ما ) مصدرية تؤول مع الفعل بعدها بمصدر في محل جرب : (عن ) التقدير : تعالى الله عن شركهم .

#### ﴿ وَرَبُّكَ يَعْلَمُ مَا تُكِنُّ صُدُورُهُمْ وَمَا يُعْلِنُونَ ﴿ ﴾

الشرح: ﴿وَرَبُّكَ يَعْلَمُ مَا تُكِنُّ صُدُورُهُمْ أَي: تخفي صدورهم من الحقد عليك يا محمد! والعداوة لك. ﴿وَمَا يُعْلِنُونَ ﴾: يظهرون من عداوتك بالطعن، والشتم، فليس تأخير العذاب لخفاء حالهم، ولكن له وقت مقدر أوانه، فهو سبحانه وتعالى يعلم ما يخفون، وما يعلنون من عداوة رسول الله على ومكايدهم، وهو معاقبهم على ذلك بما يستحقون، وقد حقق الله وعده، ونصر عبده، وأعز جنده؛ حيث قال تعالى: ﴿وَإِنَّ جُندَنَا لَمُنْمُ ٱلْفَلِبُونَ ﴾.

الإعراب: ﴿وَرَبُّكَ﴾: الواو: حرف استئناف. (ربك): مبتدأ، والكاف ضمير متصل في محل جر بالإضافة، من إضافة اسم الفاعل لمفعوله، وفاعله مستتر فيه. ﴿يَعَلَمُ العلى فعل مضارع، والفاعل يعود إلى (ربك) وهو من المعرفة فلذا اكتفى بمفعول واحد. ﴿مَا الله السم موصول، أو نكرة موصوفة، مبنية على السكون في محل نصب مفعول به. ﴿تُكِنُ الله فعل مضارع. ﴿صُدُورُهُمْ الله والهاء ضمير متصل في محل جر بالإضافة، والجملة الفعلية صلة ﴿مَا الله صفتها، والعائد، أو الرابط محذوف؛ إذ التقدير: يعلم الذي، أو: شيئاً تكنه صدورهم، والجملة الفعلية في محل رفع خبر المبتدأ، والجملة الاسمية: ﴿وَرَبُّكَ يَعَلَمُ ... الله المعتبرين فيها، والجملة ﴿وَمَا الله على الوجهين المعتبرين فيها، والجملة بعدها صلتها، أو صفتها، والعائد، أو الرابط محذوف على نحو ما تقدم. هذا؛ وقد ذكرت الآية بعدوفها في سورة (النمل) برقم [٤٧]. والله أعلم بمراده، وأسرار كتابه.

## ﴿ وَهُوَ ٱللَّهُ لَاۤ إِلَكَ إِلَّا هُوِّ لَهُ ٱلْحَمْدُ فِي ٱلْأُولَىٰ وَٱلْآخِرَةَ ۚ وَلَهُ ٱلْحُكُمُ وَإِلَيْهِ تُرْجَعُونَ ۞﴾

الشرح: ﴿ وَهُوَ اللَّهُ ﴾: المستحق للعبادة. ﴿ لاَ إِلَكَ إِلَّا هُوٍّ ﴾: لا أحد يستحق العبادة، والتقديس، والتعظيم إلا هو، ﴿ لَهُ ٱلْحَمْدُ فِي ٱلْأُولَى ﴾ أي: في الدنيا. ﴿ وَٱلْآخِرَةِ ﴾: المراد بها: الحياة

الثانية التي تكون بعد الموت، ثم الحشر، والنشر، والحساب، والجزاء، ودخول الجنة، والخلود فيها بالفضل الإلهي، ودخول النار، والخلود فيها بالعدل الرباني. ﴿وَلَهُ ٱلْحُكُمُ ﴾: القضاء النافذ في كل شيء، لا يوجد معارض، ولا مدافع، ولا محام، يحكم لأهل طاعته بالمغفرة، والسعادة في الجنة، ولأهل المعصية بالشقاوة، ودخول النار. ﴿وَلِئَيْهِ رُبَّعُونَ ﴾ أي: بالبعث، والنشور يوم القيامة. هذا؛ ويقرأ الفعل بالبناء للمجهول من المتعدى، ويقرأ بالبناء للمعلوم من اللازم.

تنبيه: الحمد في الدنيا حمد تكليف، وشكر لله على إنعامه، وهو في الآخرة على وجه اللذاذة، لا الكلفة، يقولون: (الْحَمْدُ للهِ الَّذِي أَذْهَبَ عَنَّا الْحَزَنَ)، (الْحَمْدُ للهِ الَّذِي صَدَقَنَا وَعْدَهُ) ويقولون: (الْحَمْدُ للهِ رَبِّ الْعَالَمِين) انظر (الحمد) في الآية رقم [١٥] من سورة (النمل) فهو جيد.

الإعواب: ﴿وَهُو ﴾: الواو: حرف عطف. (هو): ضمير منفصل مبني على الفتح في محل رفع مبتدأ. ﴿اَللَهُ ﴾: خبر أول، والجملة الاسمية معطوفة على ما قبلها لا محل لها مثلها. ﴿لاَ ﴾: نافية للجنس تعمل عمل: ﴿إنّ ﴿ إِلَّه ﴾: اسم ﴿لاّ ﴾ مبني على الفتح في محل نصب، والخبر محذوف، تقديره: موجود. ﴿إلاّ ﴾: حرف حصر لا محل له. ﴿هُوّ ﴾: فيه ثلاثة أوجه: الأول: اعتباره بدلاً من اعملت فيه؛ لأنها وما بعدها في محل رفع على الابتداء. والثالث: اعتباره بدلاً من الضمير المستكن في الخبر المحذوف، وهو أقوى الثلاثة، وهو مبني على الفتح في محل رفع الضمير المستكن في الخبر المحذوف، وهو أقوى الثلاثة، وهو مبني على الفتح في محل رفع، والجملة الاسمية: ﴿لاّ إِلنّه إِلاّ هُوّ ﴾ في محل رفع خبر ثان للمبتدأ. ﴿لَهُ ﴾: جار ومجرور متعلقان بمحذوف خبر ثالث للمبتدأ. ﴿لَهُ ﴾: جار ومجرور متعلقان بن ﴿ اللّه على الأولى، وجملة: ﴿وَلَهُ ٱلنَّحُكُمُ ﴾ معطوفة على لا يجيزه كثير من النحاة. (الآخرة): معطوف على الأولى، وجملة: ﴿وَلَهُ ٱلنَّحُكُمُ ﴾ معطوفة على ما قبلها، فهي في محل رفع مثلها. ﴿وَالتّه على ما قبلها فهى في محل رفع مثلها. ﴿ وَالتّه على ما قبلها فهى في محل رفع مثلها. ﴿ وَالتّه على ما قبلها فهى في محل رفع مثلها. ﴿ وَالتّه على ما قبلها فهى في محل رفع مثلها. ﴿ وَالتّه على ما قبلها فهى في محل رفع مثلها. ﴿ والواو فاعل، أو نائب فاعل، والجملة الفعلية معطوفة على ما قبلها فهى في محل رفع مثلها.

﴿ قُلُ أَرَهَ يَشَمْ إِن جَعَلَ ٱللَّهُ عَلَيْكُمُ ٱلَّيْلَ سَرْمَدًا إِلَىٰ يَوْمِ ٱلْقِيَمَةِ مَنَ إِلَكُ غَيْرُ ٱللَّهِ ۖ يَأْتِيكُم بِضِيَا ۚ أَفَلَا تَسْمَعُونَ ﴿ ﴾

الشرح: ﴿ قُلُ ﴾: هذا خطاب للنبي ﷺ. ﴿ أَرَهَ يَتُمُ ﴾: أخبروني، والخطاب لأهل مكة. ﴿ إِن جَعَلَ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّيْلَ سَرِّمَدًا ﴾: دائماً مستمراً. من السرد، وهو المتابعة، ومنه قولهم في الأشهر الحرم: ثلاثة سرد، وواحد فرد. ومنه قول طرفة في معلقته رقم [١٠٦]:

لَعَمْرُكَ مَا أَمْرِي عَلَيَّ بِغُمَّةٍ نَهَارِي وَلَا لَيْلِي عَلَيَّ بِسَرْمَدِ

﴿ إِلَىٰ يَوْمِ ٱلْقِيَمَةِ ﴾: بإسكان الشمس تحت الأرض، أو تحريكها حول الأفق الغائر، فقد بين سبحانه: أنه مهّد أسباب المعيشة؛ ليقوموا بشكر نعمه. ﴿ مَنْ إِلَكُ عَيْرُ اللّهِ يَأْتِكُم بِضِيَا أَيِ المعنى: أي إله يأتيكم بنهار تطلبون فيه المعيشة، وتستعينون فيه على قضاء حوائجكم. ﴿ أَفَلَا تَسْمَعُونَ ﴾ أي: سماع فهم وقبول وتدبر واستبصار. هذا؛ والقيامة أصلها: القوامة؛ لأنها من قام، يقوم، قلبت الواو ياء لمناسبة الكسرة قبلها، ويوم القيامة هو اليوم الذي يقوم فيه الناس من قبورهم للحساب، والجزاء.

﴿إِنَّهُ: حرف شرط جازم. ﴿ جَعَلَ ﴾: فعل ماض مبني على الفتح في محل جزم فعل الشرط. ﴿ الله ﴾: فاعله، والجملة الفعلية لا محل لها؛ لأنها ابتدائية، ويقال: لأنها جملة شرط غير ظرفي. ﴿ عَلَيْكُمُ ﴾: جار ومجرور متعلقان بالفعل قبلهما. ﴿ الَّيْلَ ﴾: مفعول به. ﴿ سَرِّمَدًا ﴾: مفعول به ثاني، أو هو حال من ﴿ الَّيْلَ ﴾. ﴿ إِلَى يَوْمِ ﴾: متعلقان بالفعل: ﴿ جَعَلَ ﴾، أو به: ﴿ سَرِّمَدًا ﴾، أو بمحذوف صفة له، و ﴿ يَوْمِ ﴾ مضاف إليه، وجواب الشرط محذوف لدلالة الكلام عليه، التقدير: فمن يأتيكم بضياء تطلبون فيه معايشكم، وتستعينون فيه على قضاء حوائجكم؟!.

وَمَنْ : اسم استفهام مبني على السكون في محل رفع مبتداً . وإلَنه المناع مرفوع ، وغَيْرُ : خبره . وغَيْرُ ، ووغَيْرُ مضاف ، و و الله مضاف اليه . و يَأْتِيكُم ، و الكاف ضمير متصل في وعلامة رفعه ضمة مقدرة على الياء للثقل ، والفاعل يعود إلى و إلَنه ، والكاف ضمير متصل في محل نصب مفعول به ، والجملة الفعلية في محل رفع صفة : (إله ) ، أو في محل نصب حال منه بعد وصفه بما تقدم . و بضِياً و : متعلقان بالفعل قبلهما ، والجملة الاسمية : و مَنْ إلكُ ... و إلخ في محل نصب سدت مسد المفعول ، أو المفعولين حسب ما رأيت في الشرح . و أَفكا : الهمزة : حرف استفهام إنكاري توبيخي . الفاء : حرف استئناف ، أو حرف عطف . (لا) : نافية . و تَسْمَعُون » نعل مضارع مرفوع ، وعلامة رفعه ثبوت النون . . إلخ ، والواو فاعله ، ومفعوله محذوف ، والجملة فعل مضارع مرفوع ، وعلامة رفعه ثبوت النون . . إلخ ، والواو فاعله ، ومفعوله محذوف ، والجملة

الفعلية: مستأنفة، لا محل لها. هذا؛ والكلام ﴿أَرَهَيْتُمْ...﴾ إلخ كله في محل نصب مقول القول، وجملة: ﴿قُلْ...﴾ إلخ مستأنفة، لا محل لها. هذا؛ وإعراب الآية التالية مثلها بلا فارق.

﴿ وَلَلْ أَرَءَ يَشَمْ إِن جَعَلَ ٱللَّهُ عَلَيْكُمُ ٱلنَّهَارَ سَكَرْمَدًا إِلَى يَوْمِ ٱلْقِيكَمَةِ مَنْ إِلَكُ ۗ عَيْرُ ٱللَّهِ يَأْتِيكُم بِلَيْلِ تَسْكُنُونَ فِيةٍ أَفَلَا تُبْصِرُونَ ﴿ آلِكُ ﴾

الشمس في وسط السماء، أو تحريكها على مدارٍ فوق الأفق. ﴿مَنَ اللّهِ عَلَيْكُمُ النّهَ عَلَيْكُمُ النّهَ عَلَيْكُمُ النّهَ عَلَيْ اللّهِ عَلَيْكُمُ اللّهُ عَلَيْكُمُ اللّهِ عَلَيْكِ الله على مدارٍ فوق الأفق. ﴿مَنَ اللّهُ عَلَيْ اللّهِ عَلَيْكِمُ اللّهِ عَلَيْكُونَ فِيهِ ﴾: للاستراحة من متاعب الأشغال. ولعله لم يصف الضياء بقوله: بنهار تتصرفون فيه، كما وصف الليل بما ذكر؛ لأن الضوء نعمة في ذاته، مقصود بنفسه، ولا كذلك الليل حيث قال: ﴿نَسَكُنُونَ فِيهِ ﴾؛ لأن منافع الضوء التي تتعلق به متكاثرة لا يحصيها عد، ليس التصرف في المعاش وحده، والظلام ليس بتلك المنزلة، ومن ثم قرن بالضياء قوله: ﴿أَفَلا تَسْمَعُونَ ﴾؛ لأن السمع يدرك ما لا يدركه البصر من ذكر منافعه، ووصف فوائده، وقرن الليل بقوله: ﴿أَفَلا تَسْمَعُونَ ﴾ لأن السمع يدرك عا لا يدركه البصر من ذكر منافعه، ووصف فوائده، وقرن الليل بقوله: ﴿أَفَلا تَبْصِرُونَ وَنحوه.

تنبيه: الهمزة في الكلام ﴿أَفَلا ومثلها ﴿أَوَلَوْ للإنكار، وهي في نية التأخير عن الفاء والواو؛ لأنهما حرفا عطف، وكذا تقدم على "ثم" تنبيها على أصالتها في التصدير، نحو قوله تعالى: ﴿أَفَلَمْ يَسِيرُواْ فِي مَلَكُوتِ السَّمَوَتِ... ﴿ الله وقوله جل شأنه: ﴿أَفَلَمْ يَشِرُواْ فِي مَلَكُوتِ السَّمَوَتِ... ﴾ إلخ، وقوله جل شأنه: ﴿أَفَلَمْ إِذَا مَا وَقَعَ ءَامَنهُ بِدِّينَ الله وقوله تتأخر عن حروف العطف، كما هو قياس أجزاء الجملة المعطوفة، نحو قوله تعالى: ﴿وَكَيْكَ تَكَفُرُونَ وَأَنتُمْ تُتَلَى عَلَيْكُمْ ءَاينتُ اللّهِ وقوله تعالى: ﴿وَكَيْكَ تَكَفُرُونَ وَأَنتُم تُتَلَى عَلَيْكُمْ ءَاينتُ اللّه وقوله تعالى: ﴿وَكَيْكَ تَكُفُرُونَ وَأَنتُم تُتَلَى عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ مَاينتُ اللّه وقوله تعالى: ﴿وَكَيْكَ تَكَفُرُونَ وَأَنتُم تُتَلَى عَلَيْكُمُ عَلَيْكُم مَاعِنَه، والجمهور، وخالف جماعة، أولهم الزمخشري، فزعموا: أن الهمزة في الآيات المتقدمة في محلها الأصلي، وأن العطف على جملة مقدرة بينها وبين العاطف، فيقولون: التقدير في: ﴿أَفَلَمْ يَسِيرُواْ... وإلخ ﴿أَفَنَضْرِبُ عَنكُمُ الذِكَرَ صَفْرب صَفْحًا ﴿ فَأَفِينَ مَاتَ أَوْ قُتِلَ اَنقَلَتُهُمْ ... وإلن مات، أو قتل. . . إلخ؟ ويضعفه ما فيه من التكلف وأنه عني مطرد في جميع المواضع. انتهى. مغني اللبيب بتصرف.

﴿ وَمِن زَحْمَتِهِ جَعَلَ لَكُمُ ٱلْيَّلَ وَٱلنَّهَارَ لِنَسْكُنُواْ فِيهِ وَلِتَبْنَغُواْ مِن فَضْلِهِ وَلَعَلَكُمُ تَشْكُرُونَ ۞﴾

الشرح: ﴿وَمِن تَحْمَتِهِ ﴾: من فضله، وكرمه. ﴿جَعَلَ لَكُمُ ٱلْتِلَ وَٱلنَّهَارَ ﴾: يتعاقبان بالظلمة، والضياء. ﴿لِتَسْكُمُواْ فِيهِ ﴾: لتستريحوا فيه من متاعبكم؛ التي تنالكم في النهار. ﴿وَلِتَبْنَغُواْ مِن

فَضْلِهِ ﴾ أي: في النهار بطلب المعاش، وأنواع المكاسب، فهو من باب اللف، والنشر. ﴿ وَلَعَلَكُمْ تَشْكُرُونَ ﴾: ولكي تعرفوا نعمة الله في ذلك، فتشكروه عليها. هذا؛ وقد قال الله تعالى في سورة (الإسراء) رقم [١٢]: ﴿ وَجَعَلْنَا ٱلَّيْلَ وَٱلنَّهَارُ ءَايَنَيْنَ ﴾ انظر شرحها هناك، وانظر الترجي في الآية رقم [٤٣].

هذا؛ وقد قال الخازن: إن من نعمة الله تعالى على الخلق أن جعل الليل، والنهار يتعاقبان؛ لأن المرء في حال الدنيا، وفي حال التكليف مدفوع إلى التعب، ليحصل ما يحتاج إليه، ولا يتم له ذلك لولا ضوء النهار، ولأجله يحصل الاجتماع، فتمكن المعاملات. ومعلوم: أن ذلك لا يتم إلا بالراحة، والسكون بالليل، فلا بد منهما، فأما في الجنة؛ فلا تعب، ولا نصب، فلا حاجة بهم إلى الليل، ولذلك يدوم لهم الضياء أبداً، فيبين الله تعالى: أنه القادر على ذلك؛ ليس غيره، فقال: ﴿وَمِن تَحْمَتِهِ...﴾ إلخ.

وقال الزمخشري: زاوج بين الليل، والنهار لأغراض ثلاثة: لتسكنوا في أحدهما، وهو الليل، ولتبتغوا من فضل الله في الآخرة، وهو النهار، ولإرادة شكركم. وقد سُلِكَتْ بهذه الآية طريقة اللف، والنشر في تكرير التوبيخ باتخاذ الشركاء إيذاناً بأن لا شيء أجلب لغضب الله من الإشراك به! كما لا شيء أدخل في مرضاته من توحيده! اللهم فكما أدخلتنا في أهل توحيدك؛ فأدخلنا في الناجين من وعيدك. انتهى. آمين يا رب.

الأعراب: ﴿وَمِن﴾: الواو: حرف استئناف. (من رحمته): جار ومجرور متعلقان بالفعل بعدهما. وقيل: متعلقان بمحذوف خبر مقدم، و﴿جَعَلَ مؤول بمصدر بتقدير: "أن" مبتدأ مؤخر، ولا وجه له قطعاً؛ لأن تأويل الفعل بمصدر إنما هو في المضارع، لا الماضي، وبحثه معلوم. انظر الآية رقم [37] من سورة (الروم) والهاء ضمير متصل في محل جر بالإضافة. ﴿جَمَلَ ﴾: فعل ماض، والفاعل يعود إلى (الله) تقديره: "هو". ﴿لَكُ ﴾: جار ومجرور متعلقان به أيضاً. ﴿آلَيُلُ ﴾: مفعول به. (النهار): معطوف على ﴿آلَيُلُ ﴾. ﴿إِنَّتُكُولُ ﴾: فعل مضارع منصوب بن "أنْ مضمرة بعد لام التعليل، وعلامة نصبه حذف النون... إلخ، والواو فاعله، والألف للتفريق، و"أن" المضمرة، والفعل المضارع في تأويل مصدر في محل جر باللام، والجار والمجرور متعلقان بالفعل قبلهما. ﴿وَلِيبُهُ وَلِيبُهُ وَلَي المفعول المحذوف في وَلِيبَهُ وَلَي من منه بالفعل، والكاف اسمها، وجملة: ﴿تَشَكُرُونَ ﴾ مع المفعول المحذوف في محل رفع خبرها، والجملة الاسمية معطوفة على ما قبلها من تعليل. تأمل، وتدبر، وربك أعلم، وأجل، وأكرم.

## ﴿ وَيَوْمَ يُنَادِيهِمْ فَيَقُولُ أَيْنَ شُرَكَآءِى ٱلَّذِينَ كُنتُمْ تَزْعُمُونَ ﴿ ﴾

الشرح: ذكرت هذه الآية بحروفها برقم [٦٢] وأعيدت هنا لزيادة التوبيخ والتقريع للمشركين للإشعار بأنه لا شيء أجلب لغضب الله من الإشراك به! أو الآية الأولى لتقرير فساد آرائهم، وهذه الآية لبيان: أن إشراكهم لم يكن عن سند، وإنما هو محض تشَةً، ومجرد هوًى.

﴿ وَنَزَعْنَا مِن كُلِّ أُمَّةٍ شَهِيدًا فَقُلْنَا هَاتُوا بُرْهَانَكُمْ فَعَلِمُواْ أَنَّ ٱلْحَقَّ لِلَّهِ وَضَلَّ عَنْهُم مَّا كَانُواْ يَفْتَرُونَ ﴿ إِنَّا ﴾ عَنْهُم مَّا كَانُواْ يَفْتَرُونَ ﴿ إِنَّ ﴾

الشرح: ﴿وَنَرَعْنَا﴾ أي: وأخرجنا يوم القيامة. ﴿مِن كُلِّ أُمَّةٍ شَهِيدًا﴾: يشهد عليهم، والمراد به رسولهم يشهد عليهم بأن بلغهم رسالة ربهم، ونصح لهم، اقرأ معي قوله تعالى في سورة (النساء) رقم [٤١]: ﴿فَكَيْفَ إِذَا جِئْنَا مِن كُلِّ أُمَّةٍ بِشَهِيدٍ وَجِئْنَا بِكَ عَلَى هَتَوُلَآءٍ شَهِيدًا﴾ انظر شرحها هناك؛ تجد ما يسرك، ويثلج صدرك.

﴿ فَقُلْنَا هَا قُوا بُرُهَا نَكُمُ ﴾: حجتكم على صحة ما كنتم تدينون به من الشرك، ومخالفة الرسل. ﴿ فَعَلِمُوا أَنَّ ٱلْحَقَّ لِلَّهِ ﴾ أي: أيقنوا يوم القيامة: أن الدين القويم هو الذي ارتضاه الله للناس أجمعين، وهو دين التوحيد. ﴿ وَضَلَ عَنْهُم ﴾ أي: غاب عنهم. ﴿ مَّا كَانُوا يَفْتَرُون ﴾ أي: يختلقون في الدنيا من الكذب على الله من إلوهية غيره، والشفاعة لهم.

هذا؛ و(ضل): غاب كما رأيت، وأكثر استعماله في القرآن الكريم بمعنى: كفر، وخرج عن جادة الحق والصواب، وهو ضد: اهتدى، واستقام. وضل الشيء: ضاع وهلك، وضل: أخطأ في رأيه. ولولا هذا المعنى؛ لكفر أولاد يعقوب بقولهم لأبيهم في حضرته: ﴿ تَأْلَهُ إِنَّكَ لَفِى ضَلَالِكَ الْقَكِدِيمِ ﴾، وقولهم في غيبته: ﴿ إِنَّ أَبَانَا لَفِى ضَلَالٍ مُبِينٍ ﴾. وضل: تحير، وهو أقرب ما يفسر به قوله تعالى لمحمد على ﴿ وَوَجَدَكَ ضَآلًا فَهَدَىٰ ﴾. هذا؛ والتعبير بالماضي عن المستقبل لتحقق وقوعه، وهو فن من فنون البلاغة، كما هو معروف ببابه.

الإعراب: ﴿وَنَرَعْنَا﴾: الواو: حرف استئناف. (نزعنا): فعل، وفاعل. ﴿مِن كُلِّ﴾: جار ومجرور متعلقان بالفعل قبلهما، و﴿كُلِّ مضاف، و﴿أُمَةٍ مضاف إليه. ﴿شَهِيدًا﴾: مفعول به، وجملة: ﴿وَنَرَعْنَا ﴿ وَالْخُ مستأنفة، لا محل لها. ﴿فَقُلْنَا﴾: الفاء: حرف عطف. (قلنا): فعل، وفاعل. ﴿مَاتُوا ﴿ فَعَلُ أَمر مبني على حذف النون، والواو فاعله، والألف للتفريق. ﴿بُرُهُنَكُم ﴾: مفعول به، والكاف ضمير متصل في محل جر بالإضافة، وجملة: ﴿مَاتُوا ﴿ فَعَلَمُ الله محل لها مثلها. ﴿فَعَلِمُوا ﴾: الفاء: حرف عطف. (علموا): فعل ماض مبني على الضم، والواو فاعله، والألف ﴿ فَعَلِمُوا ﴾ والواو فاعله، والألف

للتفريق. ﴿أَنَّ وَاسمها بِالفعل ﴿ ٱلْحَقَ ﴾: اسمها . ﴿لِلَهِ ﴾: جار ومجرور متعلقان بمحذوف خبرها ، و﴿أَنَّ واسمها ، وخبرها في تأويل مصدر في محل نصب سد مسد مفعولي (علموا) ، والجملة الفعلية هذه معطوفة على ما قبلها لا محل لها أيضاً . ﴿وَضَلَّ : الواو: حرف عطف . (ضل) : فعل ماض . ﴿عَنْهُم ﴾: جار ومجرور متعلقان بالفعل قبلهما . ﴿مَا ﴾: تحتمل الموصولة ، والموصوفة ، والمصدرية ، فعلى الأولين مبنية على السكون في محل رفع فاعل ، والجملة الفعلية بعدها صلتها ، أو صفتها ، والعائد ، أو الرابط محذوف ؛ إذ التقدير : ضل عنهم الذي ، أو شيء كانوا يفترونه ، وعلى اعتبارها مصدرية تؤول مع ما بعدها بمصدر في محل رفع فاعل ، التقدير : ضل عنهم افتراؤهم . ﴿كَانُوا نَعْلُ مَاضَ ناقص ، والواو اسمه ، والألف للتفريق ، وجملة : ﴿يَفْتَرُون ﴾ في محل نصب خبر (كان) .

﴿ إِنَّ قَدُونَ كَانَ مِن قَوْمِ مُوسَىٰ فَبَغَىٰ عَلَيْهِمٍ ۚ وَءَانَيْنَكُ مِنَ ٱلْكُنُونِ مَاۤ إِنَّ مَفَاتِحَهُۥ ۗ لِلَـُنُواُۚ بِٱلْعُصْبِكِةِ ٱوْلِي ٱلْقُوَّةِ إِذْ قَالَ لَهُۥ قَوْمُهُۥ لَا تَفَرَّ ۖ إِنَّ ٱللَّهَ لَا يُحِبُّ ٱلْفَرِحِينَ ۞﴾

الشرح: ﴿إِنَّ قَنْرُونَ كَانَ مِن قَوْرِ مُوسَىٰ ﴿: قال القرطبي رحمه الله تعالى: لما قال تعالى: ﴿وَمَا أُوتِيتُم مِن شَيْءٍ فَمَنَعُ ٱلْحَيَوْةِ ٱلدُّنَا وَزِينَتُهَا ﴾ بيَّن أن قارون أوتيها، فاغتر بها، ولم تعصمه من عذاب الله، كما لم تعصم فرعون، ولستم أيها المشركون بأكثر عدداً، ومالاً من فرعون، وقارون، فلم ينفع فرعون جنوده، وأمواله، ولم ينفع قارون قرابتُه من موسى، ولا كنوزه. قال النخعي، وقتادة، وغيرهما: كان ابن عمِّ موسى لحَّا، وهو قارون، بن يصهر، بن قاهث، بن لاوي، بن يعقوب، وموسى بن عمران، بن قاهث. انتهى.

﴿ فَهَعَىٰ عَلَيْهِم ﴾ : تكبر عليهم، وأراد أن يكون بنو إسرائيل تحت أمره. وقيل : أمَّره فرعون على بني إسرائيل، فجعل يظلمهم، ويستبد بهم. ﴿ وَءَالْيَنَهُ مِنَ ٱلْكُوْزِ ﴾ : من الأموال المدخرة . وقيل : أظفره الله بكنز من كنوز يوسف، على نبينا، وعليه ألف صلاة، وألف سلام. وقيل : سميت أمواله كنوزاً ؛ لأنه كان ممتنعاً من أداء الزكاة، وبسبب ذلك عادى موسى، عليه السلام.

وما إِنَّ مَفَاقِهُ أَي: مفاتح كنوزه، جمع مِفتح ـ بكسر الميم، وفتح التاء ـ فيكون المراد به الآلة المعروفة، ويؤيده قراءة: (مفاتيح) في سورة (الأنعام) ويكون قد حذف منه عند الجمع الألف التي تقلب ياء في صيغة منتهى الجموع، كما قيل في جمع: مصباح: مصابح، وفي جمع: محراب: محارب، أو هو جمع مفتح ـ بفتح الميم، وكسر التاء ـ كمخزن وزناً، ومعنى، وهو الخزانة. وقال النسفي: والأصوب: أنها المقاليد، والمعتمد الأول بدليل قوله تعالى: ولننوب أينه أَوْلِي القُوَّقِ أي: لتثقلهم، وتميل بهم؛ إذا حملوها. قال النمر بن تولب الصحابي ـ رضي الله عنه ـ، قيل: إنه عمر مئتي سنة:

يَوَدُّ الْفَتَى طُولَ السَّلَامَةِ والْبَقَا فكيفَ يُرى طولَ السلَامَةِ يفْعَلُ؟ يودُّ الفتى بعدَ اعتِدالٍ وَصِحَّةٍ يَنُوءُ إذا رامَ القيامَ ويُحْمَلُ

هذا؛ وفي قوله تعالى: ﴿ لَنَّنُواً بِٱلْعُصِّكَةِ ﴾ قلب؛ إذ المعنى: لتنوء العصبة بها، أي: تنهض بها متثاقلة. هذا؛ والقلب باب واسع من أبواب النحو، ويوجد في القرآن كثير، كما رأيته في مواضعه. ومن شواهده الشعرية الشواهد رقم [١١٨٧] إلى [١١٩٤] من كتابنا فتح القريب المجيب، وخذ واحداً منها، وهو للقطامي:

فَلَمَّا أَنْ جَرَى سِمَنٌ عَلَيْهَا كما طَيَّنْتَ بِالْفَدَنِ السِّيَاعَا

قال ابن عباس ـ رضي الله عنهما ـ: كان يحمل مفاتيح خزائنه أربعون رجلاً أقوى ما يكون من الرجال. وقيل: كان قارون يحمل معه مفاتيح كنوزه معه أينما ذهب، وكانت من حديد، فلما كثرت، وثقلت؛ جعلها من خشب، فثقلت فجعلها من جلود البقر، كل مفتاح على قدر الإصبع، وكانت تحمل معه إذا ركب على أربعين بغلاً.

هذا؛ والعصبة، ومثلها العصابة: من الرجال ما بين العشرة إلى الأربعين، وهو قول السدي، وقتادة، وقال تعالى في قصة أولاد يعقوب، وكانوا عشرة: ﴿إِذْ قَالُواْ لَيُوسُفُ وَأَخُوهُ أَحَبُّ إِلَى أَبِينَا مِنَا وَتَعَرْهُ عُصْبَةً ﴾ ثم قالوا: ﴿إِنْ أَكُلُهُ ٱلذِّقِّبُ وَنَحُنُ عُصْبَةً ﴾. هذا؛ والعصبة، والعصابة: الجماعة من الناس، والخيل، والطير، واعصوصبوا: اجتمعوا، والعصبة لا واحد لها من لفظها، مثل: نفر، ورهط، ومعشر، وانظر شرح (أولو) في الآية رقم [٣٣] من سورة (النمل).

﴿إِذْ قَالَ لَهُ, قَوْمُهُ, لاَ تَفْرَحُ اِي: المؤمنون من بني إسرائيل. قاله السدي. وقال يحيى بن سلام: القوم هنا: موسى، وقاله الفراء أيضاً، وعليه فهو جمع، أريد به واحد، كقوله تعالى: ﴿اللَّذِينَ قَالَ لَهُمُ ٱلنَّاسُ ﴾ وإنما هو نعيم بن مسعود، كما رأيت في الآية رقم [١٧٣] من سورة (آل عمران) والمراد بالفرح: البطر، وهو مذموم؛ لأنه نتيجة حب الدنيا، والرضا بها، والذهول عن ذهابها، فإن الواقع بأن ما فيها من اللذة زائل لا محالة، يوجب الهم، والغم، والحزن الطويل، كما قال أبو الطيب المتنبى:

أَشَــ لُّهُ الْــغَــمِّ عِــنْــدِي فِــي سُــرُورٍ تَــيَـ قَّــنَ عَــنْـهُ صــاحِـبُــهُ انْــتِـقَــالَا ﴿إِنَّ اللّهَ لَا يُحِبُّ الْفَرِحِينَ﴾ أي: بزخارف الدنيا، الذين لا يشكرون الله على ما أعطاهم، ويبطرون به على خلقه، قال الشاعر:

وَلَـسْتُ بِـمِـفْـراحِ إِذَا الـدَّهْـرُ سَـرَّنِـي وَلَا ضَـارِعٍ مِـنْ صَـرْفِـهِ الْـمُـتَـقَـلِّـبِ

الإعراب: ﴿إِنَّ﴾: حرف مشبه بالفعل. ﴿قَنُرُونَ﴾: اسمها. ﴿كَانَ﴾: فعل ماض ناقص،
واسمه يعود إلى ﴿قَنُرُونَ﴾. ﴿مِن قَرْمِ﴾: جار ومجرور متعلقان بمحذوف خبر (كان). و﴿قَوْمِ﴾

مضاف، و ﴿ مُوسَىٰ ﴾ مضاف إليه مجرور، وعلامة جره كسرة مقدرة على الألف للتعذر، وجملة: ﴿كَاكَ...﴾ إلخ في محل رفع خبر ﴿إِنَّ﴾، والجملة الاسمية: ﴿إِنَّ قَنْرُونَ...﴾ إلخ مستأنفة، لا محل لها. ﴿فَبَعَيْ ﴾: الفاء: حرف عطف. (بغي): فعل ماض مبنى على فتح مقدر على الألف، والفاعل يعود إلى ﴿فَارُونَ﴾، تقديره: «هو»، والجملة الفعلية معطوفة على ما قبلها، فهي في محل رفع مثلها. ﴿ عَلَيْهِم ﴾: جار ومجرور متعلقان بالفعل قبلهما . ﴿ وَءَالْيَنَّهُ ﴾ : الواو : حرف عطف. (آتيناه) : فعل، وفاعل، ومفعول به أول، والجملة الفعلية معطوفة على ما قبلها، فهي في محل رفع أيضاً. هذا؛ وإن اعتبرتها في محل نصب حال من فاعل (بغي) المستتر، فالمعنى لا يأباه، ويكون الرابط: الواو، والضمير، وتكون: «قد» قبلها مقدرة. ﴿مِنَ ٱلْكُنُوزِ﴾: متعلقان بالفعل قبلهما. ﴿مَآ﴾: اسم موصول مبنى على السكون في محل نصب مفعول به ثان. ﴿إِنَّ ﴾: حرف مشبه بالفعل. ﴿مَفَاتِحَهُ ﴾: اسم ﴿إِنَّ﴾، والهاء ضمير متصل في محل جر بالإضافة. ﴿لَنَنُوَّأُ﴾: اللام: هي المزحلقة. (تنوء): فعل مضارع، والفاعل يعود إلى ﴿مَفَاتِحَهُۥ والجملة الفعلية في محل رفع خبر ﴿إِنَّهُ. ﴿بِٱلْعُصْبَةِ﴾: جار ومجرور متعلقان بالفعل قبلهما، وهما في محل نصب مفعول به. ﴿أَوْلِي ﴾: صفة (العصبة) مجرور مثله، وعلامة جره الياء نيابة عن الكسرة؛ لأنه ملحق بجمع المذكر السالم، و﴿أُولِي﴾ مضاف، و ﴿ ٱلْقُرَّةِ ﴾ مضاف إليه، وجملة: ﴿ إِنَّ مَفَاتِحَهُ ... ﴾ إلخ صلة الموصول لا محل لها. ﴿ إِذَ ﴾: ظرف لما مضى من الزمان مبنى على السكون في محل نصب متعلق بالفعل (تنوء)، وقال أبو البقاء: متعلق به: (آتينا)، ويجوز أن يكون ظرفاً لفعل محذوف، دل عليه الكلام، أي: بغي؛ إذ قال له قومه. ﴿ قَالَ ﴾: فعل ماض. ﴿ لَهُ ﴾: متعلقان به. ﴿ فَوَمُهُ ﴾: فاعل، والهاء في محل جر بالإضافة. ﴿ لَا تَفُرَحُ ﴾: فعل مضارع مجزوم به: ﴿لَا ﴾ الناهية، والفاعل مستتر فيه وجوباً تقديره: «أنت»، والجملة الفعلية في محل نصب مقول القول، وجملة: ﴿قَالَ...﴾ إلخ في محل جر بإضافة ﴿إِذَى إليها. ﴿إِنَّ ﴾: حرف مشبه بالفعل. ﴿ ٱللَّهَ ﴾: اسمها. ﴿ لَا ﴾: نافية. ﴿ يُحِبُّ ﴾: فعل مضارع، والفاعل يعود إلى: ﴿ ٱللَّهَ ﴾. ﴿ ٱلْفَرِحِينَ ﴾: مفعول به منصوب، وعلامة نصبه الياء. . . إلخ، والجملة الفعلية في محل رفع خبر ﴿إِنَّ﴾، والجملة الاسمية: ﴿إِنَّ ٱللَّهُ...﴾ إلخ تعليل للنهي، لا محل لها .

﴿ وَآبَتَغ فِيمَا ءَاتَىٰكَ ٱللَّهُ ٱلدَّارَ ٱلْآخِرَةَ وَلَا تَسَى نَصِيبَكَ مِنَ ٱلدُّنْيَأَ وَأَحْسِن كَمَا أَخْسَنَ ٱللَّهُ إِلَيْكَ وَلَا تَبْغِ ٱلْفَسَادَ فِي ٱلْأَرْضِ ۚ إِنَّ ٱللَّهَ لَا يُحِبُّ ٱلْمُفْسِدِينَ ۞﴾

المشرح: ﴿وَٱبْتَغِ﴾: اطلب، واقصد. ﴿فِيمَا ءَاتَنكَ اللهُ ﴿ من المال، والغنى. ﴿الدَّارَ اللهُ عز وجل؛ الْآخِرَةُ ﴾ أي: الجنة، وهو أن تقوم بشكر الله فيما أنعم، وتنفق المال في مرضاة الله عز وجل؛ لأن من حق المؤمن العاقل أن يصرف المال فيما يقربه من رحمة الله تعالى، لا فيما يسبب له غضبه، وسخطه من تجبر وتكبر، وبغي، وفساد في الأرض.

﴿ وَلَا تَسَى نَصِيبَكَ مِنَ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلْمُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُولُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّ

﴿ وَأَحْسِنَ كُمَا أَحْسَنَ اللّهُ إِلِيْكُ ﴾ أي: أطع الله، واعبده، كما أنعم عليك. وقيل: أحسن إلى الناس، كما أحسن الله إليك. وقال ابن العربي: فيه أقوال كثيرة، جماعها: استعمال نعم الله في طاعة الله. ﴿ وَلَا تَبْغِ ﴾ أي: لا تقصد. ﴿ ٱلْفَسَادَ فِي ٱلْأَرْضِ ﴾: كل من عصى الله وآذى عباد الله فقد طلب الفساد في الأرض، وتعرَّض لسخط الله، وشديد نقمته، ودليله عدم حبِّه له، وهو كناية عن البغض، والسخط، والغضب. ومحبته جلت قدرته للعبد: رضاه عنه، وغفر ذنوبه، وستر عيوبه، والله أعلم بمراده، وأسرار كتابه.

الإعراب: ﴿وَارِبْتَغ﴾: الواو: حرف عطف. (ابتغ): فعل أمر مبني على حذف حرف العلة من آخره، وهو الياء، والكسرة قبلها دليل عليها، والفاعل مستتر تقديره: «أنت». ﴿وَيِماً﴾: جار ومجرور متعلقان بالفعل قبلهما، وأجاز أبو البقاء تعليقهما بمحذوف حال من الفاعل المستتر، والمعنى لا يؤيده، و(ما): تحتمل الموصولة، والموصوفة فهي مبنية على السكون في محل جر ب: (في). ﴿اتَنكَ﴾: فعل ماض مبني على فتح مقدر على الألف للتعذر، والكاف مفعول به أول، والمفعول الثاني ـ وهو العائد، أو الرابط ـ محذوف؛ إذ التقدير: في الذي، أو: في شيء أول، وأجاز أبو البقاء فيها المصدرية، والمعنى لا يؤيده. ﴿اللهُ اللهُ اللهِ والجملة الفعلية صلة ما، أو صفتها. ﴿اللهَ رَفّ معلوفة على جملة: ﴿لا تَقَدِّ فَهِي مثلها في محل نصب مقول القول. ﴿وَلا ﴾: الواو: حرف عطف. (لا): ناهية. ﴿تَسَكَ فعل مضارع مجزوم به (لا) الناهية، وعلامة جزمه ﴿نَصِيبَكَ ﴾: مفعول به، والكاف ضمير متصل في محل جر بالإضافة. ﴿مِن الدُّنِ اللهُ أَن المناها في معلوفة على ما قبلها، فهي في محل جر بالإضافة. ﴿مِن الدُّنِ المُنافِد، وَالكاف ضمير متصل في محل جر بالإضافة. ﴿مِن الدُّنَا ﴾: معلوفة على ما قبلها، فهي في محل جر بالإضافة. ﴿مِن الدُّنَا ﴾: الواو: تشك، إلخ معطوفة على ما قبلها، فهي في محل نصب مقول القول أيضاً. ﴿وَأَحْسِن ﴾: الواو: المناهنة المول أيضاً. ﴿وَأَحْسِن ﴾: الواو:

حرف عطف. (أحسن): فعل أمر، وفاعله مستتر، تقديره: «أنت» ﴿كَمَآ﴾ الكاف حرف تشبيه وجر. (ما): مصدرية. ﴿أَحُسَنَ﴾: فعل ماض. ﴿اللّهُ﴾: فاعله. ﴿إلَيْكُ ﴾: جار ومجرور متعلقان بالفعل قبلهما، و(ما) المصدرية، والفعل بعدها في تأويل مصدر في محل جر بالكاف، والجار والممجرور متعلقان بمحذوف صفة لمصدر محذوف، يقع مفعولاً مطلقاً، التقدير: أحسن إحساناً كائناً مثل إحسان الله إليك، وانظر ما ذكرته في الآية رقم [١٩] عن سيبويه، رحمه الله تعالى. واعتبار (ما) موصولة ضعيف. ﴿وَلا ﴾: الواو: حرف عطف. (لا تبغ): فعل مضارع مجزوم بن (لا) إلخ، والفاعل مستتر تقديره: «أنت». ﴿ٱلْفَسَادَ﴾: مفعول به. ﴿فِي ٱلْأَرْضُ ﴾: متعلقان بالفعل قبلهما، والجملة الفعلية معطوفة على ما قبلها. ﴿إِنَّ ٱللّهَ لَا يُحِبُ ٱلمُفْسِدِينَ﴾ إعراب هذه الجملة ومحلها مثلها إعراب: ﴿إِنَّ ٱللّهَ لَا يُحِبُ ٱلْفَرِحِينَ في الآية السابقة بلا فارق.

﴿ وَالَ إِنَّمَاۤ أُوتِيتُهُ. عَلَى عِلْمٍ عِندِئَ أُولَمْ يَعْلَمْ أَنَ ٱللَّهَ قَدْ أَهْلَكَ مِن قَبْلِهِ، مِن ٱلْعُرُونِ مِنَ أَلْعُرُمُونَ ﴿ اللَّهُ مُعَا لَا يُسْتَلُ عَن ذُنُوبِهِمُ ٱلْمُجْرِمُونَ ﴿ اللَّهُ مُعَا لَا يُسْتَلُ عَن ذُنُوبِهِمُ ٱلْمُجْرِمُونَ ﴿ اللَّهُ اللَّلَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّالِمُ اللَّهُ اللَّالِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللّ

المسرح: ﴿ قَالَ إِنَّمَا أُوبِيتُهُ عَلَى عِلْمٍ عِندِيٌّ ﴾ أي: على فضل، وخير عَلِمَه الله عندي، فرآني أهلاً لذلك، ففضلني بهذا المال عليكم، كما فضلني بغيره. وقيل: هو علم الكيمياء، وكان موسى عليه السلام يعلمه، فعلم يوشع بن نون ثلث ذلك العلم، وعلم كالب بن يوقنا ثلثه، وعلم قارون ثلثه، فخدعهما قارون حتى أضاف علمهما إلى علمه، فكان يصنع من الرصاص فضة، ومن النحاس ذهباً، وكان ذلك سبب كثرة أمواله. وقيل: كان علمه حسن التصرف في التجارات، والزراعات، وأنواع المكاسب. انتهى. خازن. وقال القرطبي: يعني: علم التوراة، وكان فيما روي من أقرأ الناس لها، ومن أعلمهم بها، وكان أحد السبعين الذين اختارهم موسى للميقات. انتهى. فهو كقول الله تعالى على لسان الآخر: ﴿ مُم الله المَعْ الله الله الله المن سورة (الزمر).

 عِلْمٍ عِندِئُهُ، قيل: أعنده مثل ذلك العلم الذي ادعاه، ورأى نفسه به مستوجبة لكل نعمة، ولم يعلم هذا العلم النافع حتى يقي به نفسه مصارع الهالكين. انتهى. نسفي.

﴿ وَلَا يُسْئَلُ عَن ذُنُوبِهِمُ ٱلْمُجْرِمُونَ ﴾: لعلمه تعالى بهم، بل يدخلون النار بغير حساب، أو يعرفون بها بغير سؤال، أو يعرفون بسيماهم، فلا يسألون، أو لا يسألون من جهتهم؛ لتعلم ذنوبهم، بل يسألون سؤال تقريع، وتوبيخ. أو لا يسأل عن ذنوب الماضين المجرمون من هذه الأمة. انتهى. نسفي. وانظر العنكبوت [١٣] قال الزمخشري ـ رحمه الله تعالى ـ: وجه اتصال هذه الجملة بما قبلها: لما ذكر الله قارون ومَنْ أهلك من قبله من القرون الذين كانوا أقوى منه، وأغنى مالاً منه؛ قال على سبيل التهديد، والوعيد له: والله مطلع على ذنوب المجرمين، لا يحتاج إلى سؤالهم عنها، وهو قادر على أن يعاقبهم عليها، كقوله تعالى: ﴿ وَاللَّهُ خَبِيرٌ بِمَا لَعُمْ مُونَ عَلِيمٌ ﴾ وما أشبه ذلك. انتهى. بتصرف.

الإعراب: ﴿قَالَ﴾: فعل ماض مبني للمجهول، مبني على السكون، والتاء نائب فاعله، وهو المفعول ﴿أُوبِيتُهُ ﴾: فعل ماض مبني للمجهول، مبني على السكون، والتاء نائب فاعله، وهو المفعول الأول، والهاء مفعوله الثاني. ﴿عَلَى عِلْمٍ ﴾: جار ومجرور متعلقان بمحذوف حال من تاء الفاعل. ﴿عِنْدِئَ ﴾: ظرف مكان متعلق ب: ﴿عِلْمٍ ﴾، أو بمحذوف صفة له، فهو منصوب، وعلامة نصبه فتحة مقدرة على ما قبل ياء المتكلم، منع من ظهورها اشتغال المحل بالحركة المناسبة، والياء ضمير متصل في محل جر بالإضافة، وجملة: ﴿إِنَّمَا أُوبِيتُهُ ... ﴾ إلخ في محل نصب مقول القول، وجملة: ﴿إِنَّمَا أُوبِيتُهُ ... ﴾ إلخ في محل نصب مقول القول، وجملة: ﴿ وَمَا لَهَا ... ﴾

وَالَهُمْ: الهمزة: حرف استفهام توبيخي إنكاري. الواو: حرف استئناف. (لم): حرف نفي، وقلب، وجزم. ﴿ يَعْنَمُهُ: فعل مضارع مجزوم بـ: (لم)، والفاعل يعود إلى: ﴿ وَنَرُونُ ﴾. ﴿ أَكَ ﴾: حرف مشبه بالفعل. ﴿ اللّه ﴾: اسمها. ﴿ وَلَهُ ﴾: حرف تحقيق يقرب الماضي من الحال. ﴿ أَهْلَكَ ﴾: فعل ماض، والفاعل يعود إلى: ﴿ اللّه ﴾. ﴿ مِن قَبْلِهِ ﴾: جار ومجرور متعلقان بالفعل قبلهما، والهاء ضمير متصل في محل جر بالإضافة. ﴿ مِن اللّهُ وَفِي ؛ جار ومجرور متعلقان بالفعل قبلهما، أو هما متعلقان بمحذوف حال من ﴿ مَنْ ﴾ بعدهما، و ﴿ مِن ﴾ الجارة تبيين لما أبهم فيها. ﴿ مَنْ ﴾: اسم موصول مبني على الفتح في محل رفع مبتدأ. ﴿ أَشَدُ ﴾: خبره. ﴿ مِنْ ﴾: جار ومجرور متعلقان بـ: ﴿ أَشَدُ ﴾. ﴿ وَفَرَهُ ﴾: تمييز، والجملة الاسمية: ﴿ هُو أَشَدُ ﴾ المخوف على الفتح في محل رفع خبر (إنَّ ﴾ والجملة الاسمية: ﴿ مُعَالًا ﴾ تميز، وجملة: ﴿ وَلَا الله الله معلى والخ في محل رفع خبر (إنَّ )، والمهما وخبرها في تأويل مصدر في محل نصب سد مسد مفعول: ﴿ يَعْلَمُ ﴾، وجملة: ﴿ وَلَهُ مَا مَا الله الله على النه الله على الفتح في محل رفع خبر (إنَّ ) واسمها وخبرها في تأويل مصدر في محل نصب سد مسد مفعول: ﴿ يَعْلَمُ ﴾، وجملة: ﴿ وَلَهُ مَا الله الله الله على النه الله على المحل لها. ﴿ وَلَهُ أَلْكُ ﴿ وَلَهُ الله الله على النه الله على النه على المحل لها. ﴿ وَلَهُ الله على الله الله على النه على وحرف عطف. ﴿ وَلَهُ مَا الله على النه على الله الله على النه اله على الله ع

(لا): نافية. ﴿يُسْئَلُ﴾: فعل مضارع مبني للمجهول. ﴿عَن ذُنُوبِهِمُ﴾: جار ومجرور متعلقان بالفعل قبلهما، وهما في محل نصب مفعوله الثاني، والمفعول الأول نائب الفاعل، وهو قوله ﴿الْمُجْرِمُونَ﴾، والجملة الفعلية لا محل لها على الوجهين المعتبرين في الواو.

﴿ فَخَرَجَ عَلَىٰ قَوْمِهِ فِي زِينَتِهِ ۚ قَالَ ٱلَّذِينَ يُرِيدُونَ ٱلْحَيَوْةَ ٱلدُّنَيَا يَكَيْتَ لَنَا مِثْلَ مَآ أُوقِى قَنْرُونُ إِنَّـهُ لَذُو حَظٍّ عَظِيمٍ ﴿ ﴾

المشرح: ﴿ فَخُرَجُ عَلَى قَوْمِهِ فِي زِينَتِهِ ﴾: قيل: خرج هو، وحاشيته، وهم سبعون ألفاً، عليهم الثياب الحمر، والصفر، والمعصفرات، وكان ذلك أول يوم رؤي فيه المعصفر. وقيل: خرج يوم السبت على بغلة شهباء عليها الأرجُوان، وعليها سرج من ذهب، ومعه أربعة آلاف من حاشيته على زيه. وقيل: عليهم، وعلى خيولهم الديباج الأحمر، وعن يمينه ثلاثمئة غلام، وعن يساره ثلاثمئة جارية بيض، عليهن الحلي، والديباج، والجميع على البغال الشهب.

وقَالَ ٱلَذِيكِ يُرِيدُوكِ ٱلمُحَيَوةَ ٱلدُّنيَا﴾: قيل: كانوا مسلمين، وإنما تمنوا ذلك على سبيل الرغبة في اليسار على عادة البشر. وقيل: هو من قول أقوام لم يؤمنوا بالآخرة، ولا رغبوا فيها، وهم الكفار. ولا وجه له؛ لأن بني إسرائيل كانوا جميعاً مؤمنين موحدين في عهد موسى، على نبينا، وعليه ألف صلاة، وألف سلام.

﴿ يَلْيَتَ لَنَا مِثْلَ مَا أُوتِى قَرُونُ ﴾: قالوا ذلك غبطة، والغابط: هو الذي يتمنى مثل نعمة صاحبه من غير أن تزول عنه، كما في هذه الآية. وهذا لا بأس به، ولا يضر بالدين. أما الحاسد فهو الذي يتمنى أن تكون نعمة صاحبه له دونه، وقد نهى الله عنه بقوله: ﴿ وَلا تَنَمَنُّواْ مَا الحاسد فهو الذي يتمنى أن تكون نعمة صاحبه له دونه، وقد نهى الله عنه بقوله: ﴿ وَلا تَنَمَنُّواْ مَا فَضَلَ اللّهُ بِهِ ، بَعْضَكُمْ عَلَى بَعْضٍ ﴾ وهذا مذموم، ضارٌ بالدين، يأكل الحسنات، كما تأكل النار الحطب. قيل للنبي على: هل يضر الغبط؟ فقال: «لا إلا كما يضر العضاه الخبط». هذا ؛ والتمنى: طلب ما لا طمع فيه كقول أبي العتاهية:

أَلَا لَـيْتَ الـشَّبَابَ يعودُ يَـوْماً فأَخْبِرَهُ بِمَا فَعَلَ الْمَشِيبُ أو ما فيه عسر، كقول المعدم الآيس: ليت لي قنطاراً من الذهب. هذا؛ والترجي طلب المحبوب المتوقع حصوله، كقولك: لعل زيداً هالك.

﴿إِنَّهُۥ لَذُو حَظٍ عَظِيمٍ ﴾ أي: صاحب حظ، والحظ: الجد، وهو البخت، والدولة، وصفوه بأنه رجل مجدود مبخوت، يقال: فلان ذو حظ، وحظيظ، ومحظوظ، وما الدنيا إلا أحاظٍ، وجدود. هذا؛ والحظ ضد النَّحس، وعليه قول أبي العلاء المعري:

لا تَطْلُبَنَّ بِغِيْرِ حِظٌّ رُتْبَةً قلمُ الأديبِ بغيرِ حظٌّ مِغْزَلُ

سكَنَ السِّماكَانِ السماءَ كِلَاهُمَا هَلَذَا لَهُ رُمْكُ وَهَلَذَا أَعْزَلُ

﴿ وَقَكَالَ ٱلَّذِينَ أُوتُواْ ٱلْعِلْمَ وَيُلَكُمْ ثَوَابُ ٱللَّهِ خَيْرٌ لِّمَنْ ءَامَنَ وَعَمِلَ صَلِحًا ۗ وَلَا يُلَقَّلُهَا ٓ إِلَّا ٱلصَّكِيرُونَ ﴿ إِنَّهِ ﴾

المشرح: ﴿وَقَالَ ٱلَّذِي أُوتُوا ٱلْمِلْمَ أِي: بالثواب، والعقاب، وفناء الدنيا، وبقاء الآخرة. قال ابن عباس ـ رضي الله عنهما ـ: يعني الأحبار للذين تمنوا مثل ما أوتي قارون. ﴿وَيَلَكُمُ فَا دَعاء بالهلاك، استعمل للزجر عما لا يرتضى. ﴿وَوَكِ ٱللَّهِ أَي: جزاؤه للمؤمنين المطيعين، وهو الجنة. ﴿ فَيْرُ لِمَنْ ءَامَن ﴾: صدق بوعد الله. ﴿ وَعَمِلَ صَلِحًا ﴾: هذا احتراسٌ، وقد ذكرته لك مراراً، وهو يفيد: أنه لا بد من العمل الصالح مقروناً بالإيمان. ﴿ وَلا يُلقّلها ﴾: الضمير فيه للكلمة التي تكلم بها العلماء، أو للثواب، فإنه بمعنى المثوبة، أو للجنة المفهومة من الكلام، أو للإيمان، والعمل الصالح، فإنهما بمعنى السيرة، والطريقة، ومثلها قوله تعالى في سورة (فصلت) رقم [37]: ﴿ وَمَا يُلقّلُها ٓ إِلّا أَلَّذِينَ صَبَرُوا وَمَا يُلقّلُها ٓ إِلّا ذُو حَظٍّ عَظِيمٍ ﴾.

هذا؛ وأصل ﴿أُوتُوا﴾: (أوتِيُوا) فاستثقلت الضمة على الياء، فحذفت، فالتقى ساكنان: الياء، والواو، فحذفت الياء، وبقيت الواو. فصار: (أُوتِوْا) ثم قلبت الكسرة ضمة لمناسبة الواو.

هذا؛ و(ويل) كلمة تقولها العرب لكل من وقع في هلكة، وأصلها في اللغة: العذاب والهلاك. وقال ابن عباس ـ رضي الله عنهما ـ: الويل: شدة العذاب. وعن أبي سعيد الخدري ـ رضي الله عنه ـ، قال: قال رسول الله عنه: «الويلُ وادٍ في جَهَنَّم، يَهْوِي بِهِ الكافِرُ أربعينَ خَرِيفاً قَبْلَ أَنْ يبلغَ قَعْرَهُ». أخرجه الترمذي. هذا؛ والويل مصدر لم يستعمل منه فعل؛ لأن فاءه وعينه معتلتان، ومثله: وَيْح، ووَيْس، ووَيْب، وهو لا يثنى، ولا يجمع. وقيل: يجمع على: ويلات بدليل قول امرئ القيس:

وَيَوْمَ دَخَلْتُ الْحِدْرَ خِدْرَ عُنَيْزَةٍ فَقَالَتْ: لَكَ الْوَيْلَاتُ إِنَّكَ مُرْجِلِي وَإِذَا أَضِيفَت هذه الأسماء، فالأحسن النصب على المفعولية المطلقة، وإذا لم تضف فالأحسن فيها الرفع على الابتداء، وهي نكرات، وساغ ذلك؛ لتضمنها معنى خاصاً. هذا؛ وويل: نقيض: الْوَأْل، وهو النجاة. وقد ينادى الويل إذا أضيف إلى ياء المتكلم، أو (نا) وسبقته أداة النداء، وانظر: ﴿يَوَيُلَيَّنَ ﴿ في الآية رقم [٢٧] من سورة (هود) على نبينا، وعليه ألف صلاة، وألف سلام. وانظر ﴿يَوَيُلْنَا ﴾ في الآية رقم [٤٩] من سورة (الكهف)، ولا تَنْسَ: أنه قد أنث الويل في الآيتين المذكورتين. هذا؛ وانظر شرح (الصبر) في الآية رقم [٨٥] من سورة (الأنبياء) تجد ما يسرك، ويثلج صدرك.

الإعراب: ﴿وَقَالَ﴾: الواو: حرف عطف. (قال): فعل ماض، ﴿ٱلَّذِيكَ﴾: فاعله، ﴿ أُوتُواكُ : فعل ماض مبنى للمجهول مبنى على الضم، والواو نائب فاعله، وهو المفعول الأول، والألف للتفريق. ﴿ ٱلْعِلْمَ ﴾: مفعول به ثان، والجملة الفعلية صلة الموصول، لا محل لها. ﴿وَيَلَكُمُ ﴾: مفعول مطلق لفعل محذوف. وقال أبو البقاء: مفعول به لفعل محذوف، أي ألزمكم الله ويلكم. والكاف ضمير متصل في محل جر بالإضافة. ﴿ثُوَابُ﴾: مبتدأ، وهو مضاف، و ﴿ اللَّهِ ﴾ مضاف إليه من إضافة المصدر لفاعله؛ لأنه بمعنى: إثابة الله لكم. ﴿ غَيْرٌ ﴾: خبر المبتدأ. ﴿لَمَنْ ﴾: جار ومجرور متعلقان به: ﴿خَيْرٌ ﴾، و(مَنْ) تحتمل الموصولة، والموصوفة، فهي مبنية على السكون في محل جر باللام. ﴿ ءَامَنَ ﴾: فعل ماض، والفاعل يعود إلى (مَنْ)، وهو العائد، أو الرابط، والجملة الفعلية مع المتعلق المحذوف صلة (مَنْ) أو صفتها، وجملة: ﴿ وَعَمِلَ صَلِحًا ﴾ : معطوفة عليها، والكلام ﴿ وَيْلَكُمْ ... ﴾ إلخ كله في محل نصب مقول القول، وجملة: ﴿وَقَـــالَ...﴾ إلخ مستأنفة، لا محل لها. ﴿وَلَا﴾: الواو: حرف استئناف. (لا): نافية. ﴿ يُلَقَّنَّهَا ﴾: فعل مضارع مبني للمجهول مرفوع، وعلامة رفعه ضمة مقدرة على الألف للتعذر، و(ها): ضمير متصل في محل نصب مفعول به ثان. ﴿إِلَّا ﴾: حرف حصر. ﴿ٱلصَّكَبِرُونَ ﴾: نائب فاعل وهو المفعول الأول مرفوع، وعلامة رفعه الواو نيابة عن الضمة؛ لأنه جمع مذكر سالم، والنون عوض عن التنوين في الاسم المفرد، والجملة الفعلية مستأنفة، لا محل لها، أو هي في محل نصب حال من مرجع الضمير المنصوب، وهو أولى، والرابط: الواو و الضمير.

# ﴿ فَعَسَفْنَا بِهِ ء وَبِدَارِهِ ٱلْأَرْضَ فَمَا كَانَ لَهُ، مِن فِثَةٍ يَنصُرُونَهُ، مِن دُونِ ٱللَّهِ وَمَا كَانَ مِنَ ٱلْمُنتَصِرِينَ (اللَّهُ

الشرح: (خسفنا به) أي: بقارون، والخسف: انهيار الأرض، وخَسَف المكان: ذهب في الأرض، وبابه: جلس، وخَسَف الله به الأرض من باب: ضرب، أي: غاب به فيها، وخسوف القرم: ذهاب ضوئه. هذا؛ والخسف: النقصان، والخسف: الذلة، والمهانة، والحقارة، قال الشاعر:

وَلَا يُسقِيبُ عَلَى ضَيْمٍ يُسرَادُ بِهِ إِلَّا الْأَذَلَّانِ عَيْدُ الْحَسِيِّ وَالْوَتِدُ الْعَدَا عَلَى الْخَسْفِ مَرْبُوطٌ بِرُمَّتِهِ وَذَا يُسَبَّجُ فَلَا يَسرْثِي لَهُ أَحَدُ

﴿ فَمَا كَانَ لَهُۥ مِن فِتَةِ ﴾: جماعة من الناس، وهي اسم جمع لا واحد له من لفظه مثل: قوم، وفريق، ومعشر... إلخ؛ ولذا أعاد عليه الضمير بلفظ الجمع، والمراد: فما كان له أعوان يدفعون عنه عذاب الله. ﴿ وَمَا كَانَ مِنَ ٱلْمُنتَصِرِينَ ﴾ أي: الممتنعين من عذابه.

تنبيه: كان قارون ابن عم موسى كما ذكرت لك فيما سبق، وكان قد آمن به، وكان من السبعين الذين اختارهم موسى للمناجاة، فسمع كلام الله تعالى، وكان أعلم بني إسرائيل بعد موسى، وهارون على نبينا، وعليهما ألف صلاة، وألف سلام، وأقرأهم للتوراة، وأكملهم، فابتلاهُ الله بالغنى، وجمع المال، فبغى، وطغى، وكان موسى يداريه للقرابة التي بينهما، وهو يؤذيه كل وقت، ولا يزيد إلا عتواً، وتجبراً، ومعاداةً لموسى ـ عليه السلام ـ حتى بنى داراً، وجعل لها باباً من ذهب، وضرب على جدرانها صفائح الذهب، وكان الملأ من بني إسرائيل يغدون إليه ويروحون، فيطعمهم الطعام، ويحدثونه، ويضاحكونه.

قال ابن عباس - رضي الله عنهما -: لما نزلت فريضة الزكاة على موسى؛ أتاه قارون، فصالحه على كل ألف دينار عنها دينار، وعلى كل ألف درهم عنها درهم، وعلى كل ألف شاة عنها شاة، وكذلك سائر الأشياء، انتهى. أقول: والمشهور: أن الزكاة كانت مفروضة على بني إسرائيل بمقدار الربع من جميع أصناف المال، ويظهر أن موسى عليه السلام صالحه على ما ذكر لما رأى من شحه، وبخله.

ثم رجع قارون إلى بيته، وماله بعد المصالحة المذكورة، فحسب ماله، فوجد المال المطلوب إخراجه زكاةً كثيراً، فلم تسمح نفسه بذلك، فجمع بني إسرائيل، وقال لهم: إن موسى أمركم بكل شيء، فأطعتموه، وهو يريد أن يأخذ أموالكم. فقالوا له: أنت كبيرنا فمرنا بما شئت، قال: آمركم أن تأتوا فلانة البغي، وتجعلوا عليكم لها جُعْلاً على أن تقذف موسى بنفسها،

فإذا فعلت ذلك؛ خرج عليه بنو إسرائيل، فرفضوه. فدعَوْها، فجعل لها قارون ألف دينار، وألف درهم. وقيل: طستاً من ذهب، وقيل: قال لها قارون: أنزلك بيتي، وأخلطك بنسائي على أن تقذفي موسى بنفسك غداً إذا حضر بنو إسرائيل. قالت: نعم، فلما كان الغد، وهو يوم عيد لهم، قام موسى - على نبينا، وعليه ألف صلاة، وألف سلام - خطيباً، فقال: من سرق قطعنا يده، ومن زنى غير محصن جلدناه، ومن زنى، وهو محصن؛ رجمناه إلى أن يموت. فقال قارون: وإن كنت أنت، قال: وإن كنت أنا. قال: فإن بني إسرائيل يزعمون: أنك فجرت بفلانة البغي، قال موسى: ادعوها فلما جاءت، قال لها موسى: أسألك بالله الذي فلق البحر لبني إسرائيل، وأنزل التوراة إلا صدقت، فتداركها الله بالتوفيق.

فقالت في نفسها: أحدث توبة أفضل من أن أوذي رسول الله. فقالت: لا والله، ولكن قارون جعل لي جُعْلاً على أن أقذفك بنفسي! فخر موسى ساجداً يبكي، ويقول: اللهم إن كنت رسولك فاغضب لي! فأوحى الله إليه: إني أمرت الأرض أن تطيعك فمرها بما شئت. فقال موسى: يا بني إسرائيل إن الله بعثني إلى قارون، كما بعثني إلى فرعون، فمن كان معه فليثبت مكانه، ومن كان معي فليعتزل، فاعتزلوا قارون، فلم يبق معه إلا رجلان، وقيل: كان على سريره، وفرشه فأخذته الأرض حتى غيبت سريره، ثم قال: يا أرض خذيهم، فأخذتهم إلى الأعناق.

وأصحاب قارون يتضرعون إلى موسى، وقارون يناشده الله، والرحم؛ حتى قيل: إنه ناشده أربعين مرة. وقيل: سبعين مرة، وموسى في ذلك لا يلتفت إليه لشدة غضبه، ثم قال: يا أرض خذيهم، فأطبقت عليهم الأرض، فأوحى الله إلى موسى - عليه السلام -: ما أغلظ قلبك! يستغيث بك قارون سبعين مرة، فلم تغثه، أما وعزتي، وجلالي لو استغاث بي مرة لأغثته! وفي بعض الآثار، لا أجعل بعدك الأرض طوعاً لأحد.

قال قتادة: خسف الله به الأرض، فهو يتجلجل في الأرض كل يوم قامة رَجُل، لا يبلغ قرارها إلى يوم القيامة. وأصبح بنو إسرائيل يقولون فيما بينهم: إنما دعا موسى على قارون ليستبد بداره، وكنوزه، وأمواله، فدعا الله موسى حتى خسف بداره، وكنوزه، وأمواله. وقد ذكر في فتح الباري شرح البخاري نكتة لطيفة، وهي أن مقتضى هذا الحديث: أن الأرض لم تأكل جسده، فيمكن أن يلغز، ويقال لنا: كافر لا يبلى جسده بعد الموت، وهو قارون. والله أعلم، وانظر ما ذكرته في الآية رقم [٦٩] من سورة (الأحزاب).

الإعراب: ﴿ فَهَ مَنْكَ الفاء: حرف استئناف. (خسفنا): فعل، وفاعل. ﴿ بِهِ اللهِ ومجرور متعلقان بما قبلهما. (بداره): جار ومجرور، معطوفان عليهما، والهاء ضمير متصل في محل جر بالإضافة. ﴿ أَلْأَرْضَ ﴾: مفعول به، والجملة الفعلية: ﴿ فَسَفْنَا … ﴾ إلخ مستأنفة، لا محل لها. ﴿ فَمَا ﴾: الفاء: حرف عطف. (ما): نافية. ﴿ كَانَ ﴾: فعل ماض ناقص. ﴿ لَهُ ﴾: جار

ومجرور متعلقان بمحذوف خبر ﴿كَانَ مقدم. ﴿مِن الله على آخره، منع من ظهورها اشتغال المحل ﴿كَانَ مؤخر مرفوع، وعلامة رفعه ضمة مقدرة على آخره، منع من ظهورها اشتغال المحل بحركة حرف الجر الزائد. هذا؛ وإن اعتبرت ﴿كَانَ تامة فَ فِنْتَةٍ فَ فاعلها، والجار والمجرور متعلقان بمحذوف حال من ﴿فِئَةٍ كان صفة له، فلما قدم عليه صار حالاً. ﴿يَنَصُرُونَهُ فَ فعل مضارع مرفوع، وعلامة رفعه ثبوت النون؛ لأنه من الأفعال الخمسة، والواو فاعله، والهاء مفعول به، والجملة الفعلية في محل جر على اللفظ، أو في محل رفع على المحل صفة: ﴿فِئَةٍ ﴿ وَبِنْ دُونِ ﴾: جار ومجرور متعلقان بمحذوف حال من واو الجماعة العائدة على ﴿فِئَةٍ ﴾. و﴿دُونِ ﴿ مضاف، و ﴿ الله ﴿ مضاف إليه. ﴿ وَمَا ﴾: الواو: واو الحال، (ما): نافية، ﴿ كَانَ ﴾: فعل ماض ناقص، واسمه ضمير مستتر تقديره: «هو ﴾ يعود إلى قارون. ﴿مِنَ النُسْتَصِينَ ﴾: جار ومجرور متعلقان بمحذوف خبر ﴿كَانَ ﴾، وجملة: ﴿وَمَا كَانَ... ﴾ إلخ، في محل نصب حال من الضمير المنصوب، والرابط: الواو، والضمير.

﴿ وَأَصْبَحَ ٱلَّذِينَ تَمَنَّوْا مَكَانَهُۥ بِٱلْأَمْسِ يَقُولُونَ وَيْكَأَنَ ٱللَّهَ يَبْشُطُ ٱلرِّزْقَ لِمَن يَشَآءُ مِنْ عِبَادِهِ. وَيَقْدِرُ ۚ لَوَلَآ أَن مَّنَّ ٱللَّهُ عَلَيْنَا لَخَسَفَ بِنَا ۖ وَيْكَأَنَّهُۥ لَا يُقْلِحُ ٱلْكَفِرُونَ ﴿ آلِكَهِ

الشرح: ﴿وَأَصْبَحُ أَي: صار؛ فليس المراد التوقيت في الصباح. ﴿ اللَّذِي تَمَنّوا مَكَانَهُ ﴾: منزلته، وهو ما كان فيه من النعيم، والزينة، والتفاخر بالأموال، والتعاظم بالذهب، والفضة، والعمارات الشامخة، والفرش الوثيرة. ﴿ يَقُولُونَ وَيُكاَّكَ الله ... ﴾ إلخ: يبسط، ويقدر بمقتضى مشيئته، لا لكرامة تقتضي البسط، ولا لهوان يوجب القبض، فإن القوم الذين شاهدوا قارون في زينته لما شاهدوا ما نزل به من الخسف؛ تنبهوا لخطئهم في تمنيهم، مثل ما أوتي قارون حيث علموا: أن بسط الرزق لا يكون لكرامة الإنسان على الله، ولا تضييقه لهوانه عليه، فتعجبوا من أنفسهم: كيف وقعوا في مثل هذا الخطأ، ثم ابتدؤوا يقولون: كأن الله يبسط الرزق. .. إلخ، والمعنى: ليس الأمر كما زعمنا من أن البسط في الرزق ينبئ عن الكرامة، والقبض ينبئ عن والمهوان، بل كان بمقتضى مشيئته، وحكمته. هذا؛ و﴿ تَمَنّوا ﴾ أرادوا، وأحبوا، ويأتي (تمنى) بمعنى: قرأ، وتلا قال الشاعر في عثمان ـ رضي الله عنه ـ:

تَــمَــنَّـــى كــــــــابَ اللهِ أَوَّلَ لَــيْــلَــةٍ تَــمَـنَّـــي داوُدَ الــزَّبُــورَ عَــلَــى رِسْــلِ أي: قرأ كتاب الله، ومثله قول حسان بن ثابت ـ رضي الله عنه ـ: [الطويل]

تَمَنَّى كِتَابَ اللهِ أُولَ لَيْ لَهِ وَآخِرَهَا لَاقَى حِمَامَ الْمَقَادِرِ وَآخِرَهَا لَاقَى حِمَامَ الْمَقادِرِ وَلَوْلَ أَنْ مَنَّ اللهُ عَلَيْنَا فَهُ عَلَيْنَا فَهُ أَي: بالإيمان، والرحمة، وعصمنا من مثل ما كان عليه قارون من البغي والبطر. هذا؛ وقرئ: (لولا مَنُّ اللهِ لخسف بنا) أي: لِمَا يحصل فينا من الغطرسة، والبغي

المتولد عن الغنى، كقوله تعالى: ﴿كُلَّا إِنَّ ٱلْإِنسَنَ لَيَطْغَىٰ ۞ أَن رَّءَاهُ ٱسْتَغْنَىٰ﴾. ﴿وَيُكَأَنُّهُۥ لَا يُفُلِحُ ٱلْكَنفِرُونَ﴾ أي: الجاحدون لنعمة الله، أو المكذبون برسله، وبما وعد لهم من ثواب الآخرة.

هذا؛ ﴿وَيَقَدِرُ ﴾ بمعنى: يضيق، ويفقر من المال. قال تعالى: ﴿اللهُ يَشُطُ الرِّزْقَ لِمَن يَشَاهُ وَيَقْدِرُ ﴾ وقال جل ذكره: ﴿وَمَن قُدِرَ عَلَيْهِ رِزْقُهُ ﴾. أما (وي) فقد قال ابن جني - رحمه الله - في المحتسب: في: ﴿وَيُكَأَنَّهُ ﴾ ثلاثة أقوال: منهم من جعلها كلمة واحدة، فلم يقف على (وَيْ)، ومنهم من يقف على: (وَيْك) وهو مذهب أبي الحسن، والوجه فيه عندنا قول الخليل، وسيبويه، وهو أن: (وَيْ) على قياس مذهبهما اسم سمي به الفعل، فكأنه اسم فعل بمعنى: أعجب، ثم ابتدأ، فقال: ﴿وَيُكَأَنَّهُ, لَا يُقُلِحُ ٱلْكَفِرُونَ ﴾ ف: (كأنّه) هنا إخبار عار من معنى التشبيه، ومعناه: إن الله يبسط الرزق، و: (وَيْ) منفصلة من (كأن)، وعليه بيت الكتاب، وأنشد قول سعيد بن زيد الصحابي أحد العشرة المبشرين بالجنة، - رضي الله عنه -:

وَيْ كَأَنْ مَنْ يَكُنْ لَهُ نَشَبٌ يُحْ بَبْ وَمَنْ يَفْتَقِرْ يَعِشْ عَيْشَ ضُرِّ

هذا كلامه، وهو خلاف ما صرح به سيبويه، قال: سألت الخليل عن قوله تعالى: ﴿وَيُكَأَنَّهُ لَا يُقْلِحُ ٱلْكَفِرُونَ ﴿ وَعَن قوله تعالى: ﴿ وَيُكَأَنَّ ٱللَّهَ يَبْسُطُ ... ﴾ إلخ، فزعم أنها مفصولة من كأنَّ والمعنى وقع على أن القوم انتبهوا، فتكلموا على قدر علمهم، أو نبهوا فقيل لهم: أما يشبه أن يكون هذا عندكم كذا، والله أعلم.

قال النحاس: يريد: أن معنى (وَيْ) تنبيه يقولها الإنسان حين يستنكر أمراً، أو يستعظمه، فيقول: «وَيْ!» فتكون (وَيْكأَنَّ) مركبة من (وَيْ) للتنبيه، ومن (كأنَّ) للتشبيه، وكذلك قال الأعلم. انتهى. بغدادي بتصرف. وقال الفراء: هي كلمة تقرير، كقولك: أما ترى إلى صنع الله، وإحسانه! وذكر أن أعرابية قالت لزوجها: أين ابنك ويلك؟! فقال: وي كأنه وراء البيت، أي: أما تَرَيْنَهُ وراء البيت! هذا؛ وعلى قول يعقوب: إن الوقف على: (ويك) جاء قول عنترة العبسي في معلقته رقم [٩٩]:

وَلَـقَـدْ شَـفَـى نَـفْسِـي وَأَبْـرَأَ سُـقْمَهَا قِـيـلُ الْـفَـوارِسِ وَيْـكَ عَـنْـتَـرَ أَقْـدِمِ وَلَـقَـد وعليه فالكاف حرف خطاب مضمومة إلى (وَيْ) وأنه بمعنى: لأنه، وبقى قول آخر

وعليه فالكاف حرف خطاب مضمومة إلى (وَيْ) وأنه بمعنى: لأنه. وبقي قول آخر للكوفيين، وهو: أن (ويْك) بمعنى: ويلك، بل وهو أصلها، فحذفت اللام، واتصلت الكاف ب: (وَيْ) وفيه بعد في المعنى، والإعراب؛ لأن القوم لم يخاطبوا في الآية أحداً بخلاف بيت عنترة، ولأن حذف اللام من هذا لا يعرف، ولأنه كان يجب أن تكون «إن» مكسورة؛ إذ لا شيء يوجب فتحها. انتهى. من هنا وهناك. وقد ذكر الجمل الأقوال كلها باختصار، وإيجاز، والله الموفق، والمعين، وبه أستعين.

الإعراب: ﴿وَأَصْبَحَ﴾: الواو: حرف عطف، (أصبح): فعل ماض ناقص. ﴿الَّذِينَ﴾: اسم موصول مبني على فتح مقدر على موصول مبني على الفتح في محل رفع اسمها. ﴿تَمَنَّوْأُ﴾: فعل ماض مبني على فتح مقدر على الألف المحذوفة لالتقائها ساكنة مع واو الجماعة؛ التي هي فاعله، والألف للتفريق، والجملة الفعلية صلة الموصول، لا محل لها. ﴿مَكَانَهُ ﴿ مَفعول به، والهاء ضمير متصل في محل جر بالإضافة. ﴿إِلَّا مُسِى ﴿ عار ومجرور متعلقان بالفعل قبلهما، وأجيز تعليقهما بمحذوف حال من: ﴿مَكَانَهُ ﴾، ﴿يَقُولُونَ ﴾: فعل مضارع مرفوع، وعلامة رفعه ثبوت النون؛ لأنه من الأفعال الخمسة، والواو فاعله، والجملة الفعلية مع مقولها في محل نصب خبر (أصبح). هذا؛ وأجيز اعتبار (أصبح) تامة. وليس بشيء. وجملة: ﴿وَأَصْبَحَ...﴾ إلخ، معطوفة على جملة: ﴿خَسَفْنَا...) إلخ لا محل لها مثلها.

﴿وَيُكَأَنَّهُ ﴿ فَيها أوجه ، ومذاهب: أحدهما: أن (وَيْ) اسم فعل مضارع بمعنى: أعجب مبني على السكون ، وفاعله ضمير مستتر فيه وجوباً ، تقديره : «أنا» ، والكاف حرف تشبيه وجر ، و(أن) حرف مشبه بالفعل . و﴿أَنَّهُ ﴾ اسمها ، والجملة الفعلية بعدها في محل رفع خبرها ، و(أنَّ واسمها ، وخبرها في تأويل مصدر في محل جر بالكاف ، والجار ، والمجرور متعلقان باسم الفعل (وَيْ) والمعنى : أعجب ؛ لأن الله يبسط . . إلخ .

الثاني: أن (وَيُّ) اسم فعل مضارع مثل الأول، و(كأن) حرف مشبه بالفعل، و﴿اللَّهُ وَاللَّهُ السمها، والجملة الفعلية خبرها، إلا أن معنى التشبيه ذهب منها، وصارت للخبر، واليقين.

والثالث: أن (ويك) كلمة برأسها؛ أي: هي اسم فعل مضارع مثل الأول، والثاني، والكاف حرف خطاب، لا محل له، و(أنَّ) واسمها، وخبرها في تأويل مصدر في محل نصب سد مسد مفعولي فعل محذوف، التقدير: اعلم: أن الله يبسط...إلخ. قال هذا الأخفش.

الرابع: أن (ويك) مفعول مطلق عامله محذوف، وهذا على أن أصلها: «ويلك» وفيه بعد في المعنى، والإعراب، كما رأيت في الشرح.

والخامس: اعتبار: ﴿وَيُكَأِكَ كلمة مستقلة بسيطة عاملة عمل «أنَّ»، و﴿الله اسمها، وجملة: ﴿يَبْسُطُ الرِّرْقَ ﴾، في محل رفع خبرها على جميع أوجه الإعراب المتقدمة، والرابط رجوع فاعل ﴿يَبْسُطُ ، ﴿لِمَن ﴾: جار ومجرور متعلقان بالفعل قبلهما، و(من) تحتمل الموصولة، والموصوفة، فهي مبنية على السكون في محل جر باللام، والجملة بعدها صلتها، أو صفتها، والعائد، أو الرابط محذوف؛ إذ التقدير: للذي، أو لشخص يشاؤه، ﴿مِنْ عِبَادِوه ﴾: جار ومجرور متعلقان بمحذوف حال من الضمير المنصوب المحذوف، و(مِنْ) بيان لما أبهم في: ومجرور متعلقان بمحذوف حال من الضمير المنصوب المحذوف، و(مِنْ) بيان لما أبهم في: (مَنْ)، والهاء ضمير متصل في محل جر بالإضافة. ﴿وَيَقْدِرُ ﴾: الواو: حرف عطف. (يقدر): فعل مضارع، والفاعل يعود إلى (الله) والجملة الفعلية معطوفة على جملة: ﴿يَبْسُطُ ... ﴾ إلخ، فهي في محل رفع مثلها.

﴿ لَوْلاَ اللّهُ ﴾: حرف امتناع لوجود. ﴿ أَن ﴾: حرف مصدري، ونصب. ﴿ مَنّ ﴾: فعل ماض، و ﴿ اللّهُ ﴾: فاعله، ﴿ عَلَيْنَا ﴾: جار ومجرور متعلقان بما قبلهما، و : ﴿ أَن ﴾ والفعل ﴿ مَنّ ﴾ في تأويل مصدر في محل رفع مبتدأ. هذا ؛ وقرأ الأعمش : (لولا مَنّ اللهِ) بحذف ﴿ أَن ﴾، ورفع (مَنّ ) على الابتداء، وإضافته إلى لفظ الجلالة. وعلى الوجهين فخبر المبتدأ محذوف، تقديره : لولا من الله علينا موجود. ﴿ لَخَسَفَ ﴾: اللام: واقعة في جواب : ﴿ لَوَلا ﴾. (خسف) : فعل ماض، والفاعل يعود إلى ﴿ اللهُ ﴾، وقرئ بالبناء للمجهول. ﴿ بِنَا ﴾ : جار ومجرور متعلقان بالفعل (خسف) على بنائه للمجهول، والجملة بالفعلية جواب ﴿ لَوَلا ﴾ ، لا محل لها، و ﴿ لَوَلا ﴾ ومدخولها كلام مستأنف، لا محل له ﴿ وَيُكَأَنّهُ لِللهُ عَلَيْ مُنْ اللهِ الجملة مثل سابقتها، وهي توكيد لها.

# ﴿ وَلِكَ ٱلدَّارُ ٱلْآخِرَةُ نَجْعَلُهَا لِلَّذِينَ لَا يُرِيدُونَ عُلُوًا فِي ٱلْأَرْضِ وَلَا فَسَأَدًا وَٱلْعَلِقِبَةُ ﴿ لِلْمُنَقِينَ إِنَّهُ ﴾ وَلِلْ فَسَأَدًا وَٱلْعَلِقِبَةُ ﴿ لِلْمُنَقِينَ إِنَّهُ ﴾

المسرح: ﴿ يَلِكَ الدَّارُ الْآخِرَةُ ﴾ أي: الجنة، والإشارة تعظيم لها، وتفخيم لشأنها، والمعنى: تلك التي سمعت بذكرها، وبلغك وصفها. ﴿ بَعْعَلُهَا لِلَّذِينَ لَا يُرِيدُونَ عُلُوًا فِي الْأَرْضِ ﴾ أي: رفعة وتكبراً على الإيمان، والمؤمنين، كتكبر فرعون. ﴿ وَلَا فَسَأَدًا ﴾: عملاً بالمعاصي، كالذي حصل من قارون؛ حيث افترى على موسى الافتراءات. ﴿ وَالْعَقِبَةُ ﴾ أي: المحمودة. وقد روي عن عمر بن عبد العزيز - رضي الله عنه - أنه كان يردد هذه الآية حتى قبض. وعن الفضيل: أنه قرأ هذه الآية، ثم قال: ذهبت الأماني هاهنا.

هذا؛ والطماع في رحمة الله من دون عمل صالح، مَنْ يجعل العلو لفرعون، متعلقاً بقوله تعالى: ﴿وَلَا تَبْغ الْفَسَاد فِي تعالى: ﴿وَلَا تَبْغ الْفَسَاد فِي الْأَرْضِ ﴾ والفساد لقارون متعلقاً بقوله تعالى: ﴿وَلَا تَبْغ الْفَسَاد فِي الْأَرْضِ ﴾، ويقول: من لم يكن مثل فرعون، وقارون؛ فله الدار الآخرة؛ أي: الجنة، ولا يتدبر قوله تعالى: ﴿وَالْفَلِينَ ﴾ كما تدبره الفضيل، وعمر رحمهما الله تعالى.

الإعراب: ﴿ يَلْكَ ﴾: اسم إشارة مبني على الكسر في محل رفع مبتداً ، واللام للبعد، والكاف حرف خطاب لا محل له . ﴿ اَلدَّارُ ﴾: بدل من اسم الإشارة ، أو عطف بيان عليه . ﴿ اَلاَخِرَةُ ﴾ : صفة : ﴿ اَلدَّارُ ﴾ . ﴿ يَغَمُلُهَا ﴾ : فعل مضارع ، والفاعل مستتر تقديره : «نحن » ، و(ها) : مفعول به أول . ﴿ لِلَّذِينَ ﴾ : جار ومجرور متعلقان بالفعل قبلهما ، وهما في محل نصب مفعوله الثاني . ﴿ لَا ﴾ : نافية ، ﴿ يُرِيدُونَ ﴾ : فعل مضارع مرفوع . . الخ ، والواو فاعله ، والجملة الفعلية صلة الموصول ، لا محل لها . ﴿ عُلُونً ﴾ : مفعول به . ﴿ فِ اَلْأَرْضِ ﴾ : جار ومجرور متعلقان بد ﴿ عُلُونً ﴾ : أو بمحذوف صفة له . ﴿ وَلا ﴾ : الواو : حرف عطف . ﴿ لا ﴾ : زائدة لتأكيد النفي . ﴿ فَسَادًا ﴾ :

معطوف على: ﴿عُلْوًا﴾، والجملة الاسمية: ﴿وَلِكَ...﴾ إلخ، مستأنفة، لا محل لها. ﴿وَٱلْعَقِبَةُ﴾: الواو: حرف استئناف. (العاقبة): مبتدأ. ﴿لِلْمُنَقِينَ﴾: جار ومجرور متعلقان بمحذوف خبر المبتدأ، والجملة الاسمية مستأنفة، لا محل لها، وهو أقوى من العطف على الجملة السابقة، وأقوى من اعتبارها حالاً، وجملة: ﴿نَعْعَلُهُا...﴾ إلخ في محل رفع خبر: ﴿وَلِكَ﴾.

# ﴿ وَمَن جَآهَ وَالْحُسَنَةِ فَلَهُ خَيْرٌ مِنْهَا ۗ وَمَن جَآهَ وِالسَّيِّعَةِ فَلَا يُجۡزَى ٱلَّذِينَ عَمِلُوا ۗ ٱلسَّيِّعَاتِ إِلَّا مَا كَانُواْ يَعْمَلُونَ ﴿ إِنَّهُ ﴾

المشرح: ﴿مَن جَاءَ بِالْحَسَنَةِ فَلَهُ عَبُرٌ مِّنْهَا ﴾: ذاتاً ، وصفةً ، وقدراً ، وانظر الآية رقم [٨٩] من سورة (النَّمل) ، ففيها الدواء الشافي لقلبك . ﴿وَمَن جَاءَ بِالسَّيِّعَةِ ﴾ ، انظر الآية رقم [٩٠] من سورة (النَّمل) أيضاً . ﴿فَكَ يُجْرَى النَّيِينَ عَمِلُوا السَّيَّاتِ ﴾: وضع فيه الظاهر موضع الضمير تهجيناً لحالهم بتكرير إسناد السيئة إليهم ، وفيه زيادة تبغيض السيئة إلى قلوب السامعين . ﴿إِلَّا مَا كَانُوا يَعْمَلُونَ ﴾ أي: إلا مثل ما كانوا يعملون ، وهذا من فضله العظيم ، وكرمه العميم أن لا يجزي السيئة إلا بمثلها ، ويجزي الحسنة بعشر أمثالها ، وبسبعمئة ، والله يضاعف لمن يشاء ، والله واسع عليم .

ووجه المناسبة بين هذه الآية، والتي قبلها: أن الله تعالى لما حكم بأن العاقبة للمتقين؛ أكد ذلك بوعد المحسنين، ووعيد المسيئين، ثم وعده بالعاقبة الحسنى في الدارين. هذا؛ والحسنة: ما يحمد فاعله شرعاً، وسميت حسنة؛ لحسن وجه صاحبها عند رؤيتها يوم القيامة، والمراد بالحسنة: المقبولة الأصلية المعمولة للعبد، أو ما في حكمها، كما لو تصدق عنه غيره.

وأما السيئة، فهي: ما يذم فاعلها شرعاً، صغيرةً كانت، أو كبيرةً، وسميت سيئة؛ لأن فاعلها يساء بها عند المجازاة عليها في الدنيا، أو في الآخرة، وأصلها: سيْوِئة، فقل في إعلالها: اجتمعت الواو والياء وسبقت إحداهما بالسكون، فقلبت الواو ياء، وأدغمت الياء في الياء.

الإعراب: ﴿مَن جَاءَ بِالْمُسَنَةِ فَلَهُ خَيْرٌ مِنْهَا ﴾: انظر الآية رقم [٨٩] من سورة (النمل)، والجملة التالية فإنها مثلها بلا فارق، والجملة الاسمية مستأنفة، لا محل لها. ﴿وَمَن ﴾: الواو: حرف عطف. ﴿مَن ﴾: اسم شرط جازم مبني على السكون في محل رفع مبتدأ. ﴿جَاءَ ﴾: فعل ماض مبني على الفتح في محل جزم فعل الشرط، والفاعل يعود إلى (مَنْ). ﴿بِالسَّيِّتَةِ ﴾: جار ومجرور متعلقان بالفعل قبلهما. ﴿فَلَا ﴾: الفاء: واقعة في جواب الشرط. (لا): نافية، ﴿يُجْزَى ﴾: فعل مضارع مبني للمجهول مرفوع، وعلامة رفعه ضمة مقدرة على الألف للتعذر. ﴿الَّذِينَ ﴾: اسم موصول مبني على الفتح في محل رفع نائب فاعل، وهو المفعول الأول، ﴿عَلُو ﴾: فعل ماض مبني على الضم، والواو فاعله، والألف للتفريق. ﴿السَّيِّنَاتِ ﴾: مفعول به منصوب، وعلامة مبني على الضم، والواو فاعله، والألف للتفريق. ﴿السَّيِّنَاتِ ﴾: مفعول به منصوب، وعلامة

نصبه الكسرة نيابة عن الفتحة؛ لأنه جمع مؤنث سالم، وجملة: ﴿عَمِلُوا السَّبِّاتِ﴾ صلة الموصول، لا محل لها. ﴿إِلَا﴾: حرف حصر. ﴿مَ﴾: اسم موصول، أو نكرة موصوفة مبنية على السكون في محل نصب مفعول به ثان، وهي في الأصل مضاف إليه، والمضاف محذوف. التقدير: إلا مثل الذي، أو: مثل شيء، والجملة بعدها صلتها، أو صفتها، والعائد، أو الرابط محذوف. ﴿كَانُوا﴾: فعل ماض ناقص مبني على الضم، والواو اسمه، والألف للتفريق، وجملة: ﴿يَعْمَلُونَ﴾ مع المفعول المحذوف في محل نصب خبر (كان).

هذا؛ وإن اعتبرت هما مصدرية تؤول مع ما بعدها بمصدر في محل نصب مفعول به ثان. وهو في الأصل مضاف إليه. والمضاف محذوف، التقدير: إلا مثل عملهم، والجملة الفعلية: هو فَكَلا يُجْزَى ... وإلى مضاف إلى مجزم جواب الشرط، وخبر المبتدأ الذي هو همن مختلف فيه، فقيل: هو جملة الشرط، وقيل: جملة الجواب، وقيل: الجملتان، وهو المرجح لدى المعاصرين. هذا؛ وإن اعتبرت همن اسما موصولاً فتكون جملة: هَا يُالسِّينَة من صلتها، وجملة: هذا يوزى . . ) إلخ في محل رفع خبرها، ودخلت الفاء على خبرها؛ لأن الموصول يشبه الشرط في العموم، والجملة الاسمية على الاعتبارين معطوفة على ما قبلها، لا محل لها مثلها.

﴿إِنَّ ٱلَّذِى فَرَضَ عَلَيْكَ ٱلْقُرْءَاكَ لَرَّآذُكَ إِلَى مَعَادِّ قُل رَّتِيٓ أَعْلَمُ مَن جَآءَ بِٱلْهُكَكَ ۗ وَمَنْ هُوَ فِي ضَلَالٍ ثُمِينٍ ﴿ ﴾ [وَمَنْ هُوَ فِي ضَلَالٍ ثُمِينٍ ﴿ ﴾

المسرح: ﴿إِنَّ الَّذِى فَرَضَ عَلَيْكَ الْقُرْءَاكَ ﴿ أُوجِبِ عليك تلاوته ، وتبليغه والعمل به ، والمعنى: إن الذي حملك صعوبة هذا التكليف لمثيبك عليها ثواباً ، لا يحيط به الوصف . ﴿ لَأَذُكَ إِلَى مَعَادِ وهو المقام المحمود الذي وعدك أن يبعثك فيه . وعن أبي سعيد الخدري ، وابن عباس \_ رضي الله عنهما \_: لرادك إلى الجنة ؛ لأنه دخلها ليلة الإسراء ، والمعراج . وقيل : لأن أباه آدم خرج منها .

هذا؛ وقول آخر: ﴿ رَاّذُكَ إِلَى مَعَادِ ﴾ إلى مكة، وهو قول جابر بن عبد الله، وابن عباس، ومجاهد، وغيرهم. قال مقاتل: خرج النبي على من الغار ليلاً مهاجراً إلى المدينة في غير الطريق مخافة الطلب، فلما رجع إلى الطريق، ونزل بالجحفة، عرف الطريق إلى مكة، فاشتاق إليها، فنزل جبريل الأمين ـ عليه السلام ـ فقال له: أتشتاق إلى مكة؟ قال: نعم، فأوحاها إليه. قال القتبي: معاد الرجل بلده؛ لأنه ينصرف منه، ثم يعود، وعليه فالآية الكريمة ليست مكية، ولا مدنية؛ لأنها نزلت بالجحفة. وفيها يتجلى مقدار الحب، والحنين للأوطان، ومما يؤكد هذا قوله تعالى في سورة (النساء) رقم [17]، ﴿ وَلَوْ أَنّا كُنَبْنَا عَلَيْهِمٌ أَنِ ٱقْتُلُوا أَنفُسَكُمُ أَو ٱخْرُجُوا مِن ديارهم. وقال

تعالى حكاية عن قول قوم طالوت: ﴿وَمَا لَنَآ أَلَّا نُقَتِلَ فِي سَكِيلِ اللَّهِ وَقَدُ أُخْرِجُنَا مِن دِيَدِنَا وَالَّهِ وَأَنْنَآ إِنَّا اللَّهِ وَقَدُ أُخْرِجُنَا مِن سورة (البقرة)، وقال بعضهم: من أمارات العاقل بره لإخوانه، وحنينه لأوطانه، ومداراته لأهل زمانه. والشعر العربي طافح بالحنين إلى الأوطان، أكتفي بقول أبي تمام:

نَقِّلْ فِوَادَكَ حَيْثُ شِئْتَ مِن الهوى مَا الْحُبُّ إلا لِلْحَبِيبِ الأَوَّلِ مَا الْحُبُّ اللَّوَلِ مَا الْحُبُّ اللَّوَلِ مَا الْحُبُّ اللَّوَلِ مَا الْحُبُّ اللَّوَلِ مَا الْحُبُ وَعَالِمَ اللَّوَلِ مَا الْحَبَى وَحَالِمِينَ اللَّوَلِ مَا الْحَبَى وَحَالِمِينَ اللَّوَلِ مَا الْحَبَى وَحَالِمِينَ اللَّهُ الْ

وْقُلَ : خطاب للنبي ﷺ، والمعنى: قل يا محمد للمشركين: ﴿ زَنِيّ أَعْلَمُ ... ﴾ إلخ: فإن الله لما وعد النبي ﷺ الردَّ إلى معاد، قال له: قل للمشركين: ﴿ زَنِيّ أَعْلَمُ مَن جَآءَ بِالْهُدَىٰ ﴾: وما يستحقه من الثواب، والتأييد، والنصر على الأعداء، ﴿ وَمَنْ هُوَ فِي ضَلَالٍ مُبِينٍ ﴾: وما يستحقه من الإذلال والإهانة في الدنيا، والعذاب الشديد في العقبى. هذا؛ وفي ختم السورة بهذه الآية بشارة للنبي ﷺ، برده إلى مكة فاتحاً منتصراً مظفراً في وقت كان فيه خائفاً من لحاق قريش؛ وهو في طريق هجرته إلى المدينة المنورة.

تنبيه: هذه الآية اتخذها عبد الله بن سبأ اليهودي الخبيث ذريعة في تفرقة المسلمين وجعلهم شيعاً، فإنه انتحل الإسلام، وجعل يطوف في البلاد الإسلامية في عهد عثمان بن عفان ـ رضي الله عنه ـ ويقول: إن محمداً يعود إلى الدنيا قبل يوم القيامة كما يرجع عيسى إلى الدنيا، ومحمد أحق بالرجعة منه، شأنه في ذلك شأن بولص اليهودي الذي انتحل النصرانية، وجعلهم شيعاً، وقد سار أبناء الخبيث سيرته بعد موته حتى ألَّهُوا علي بن أبي طالب ـ رضي الله عنه وكرم الله وجهه ـ وتم لهم ما أرادوا من جعل المسلمين شيعاً، وفرقاً، وهناك من يقدِّسه ويعظمه.

الإعراب: ﴿إِنَّ على السكون في محل نصب الفعل ، ﴿اللَّذِي : اسم موصول مبني على السكون في محل نصب اسم ﴿إِنَّ عَلَيْك ، ﴿فَرَضَ : فعل ماض ، والفاعل يعود إلى : ﴿اللَّذِي وَهُو العائد . ﴿عَلَيْك ﴾ : جار ومجرور متعلقان بالفعل قبلهما . ﴿الْفُرْ اَك ﴾ : مفعول به ، والجملة الفعلية صلة الموصول ، لا محل لها . ﴿رَادُك ) : اللام : هي المزحلقة . (رادك ) : خبر ﴿إِنَّ » والكاف ضمير متصل في محل جر بالإضافة ، من إضافة اسم الفاعل لمفعوله ، وفاعله مستتر فيه ، ﴿إِلَ مَعَادِ ﴾ : جار ومجرور متعلقان بـ (رادك ) ، والجملة الاسمية : ﴿إِنَّ ٱلَّذِي … ﴾ إلخ ابتدائية ، أو مستأنفة ، لا محل لها . ﴿قُل ﴾ : فعل أمر ، وفاعله مستتر تقديره : «أنت » ، ﴿وَنَ ﴾ : مبتدأ مرفوع وعلامة رفعه ضمة مقدرة على ما قبل ياء المتكلم ، منع من ظهورها اشتغال المحل بالحركة المناسبة ، والياء ضمير متصل في محل جر بالإضافة من إضافة اسم الفاعل لمفعوله ، وفاعله مستتر فيه . ﴿أَعْلُمُ ﴾ : خبر المبتدأ . ﴿مَن ﴾ : اسم موصول ، أو نكرة موصوفة مبنية على السكون مستتر فيه . ﴿أَعْلَمُ ﴾ : خبر المبتدأ . ﴿مَن ﴾ : اسم موصول ، أو نكرة موصوفة مبنية على السكون

في محل نصب مفعول به له ﴿أَعَلَمُ على تأويله به: «عالم»، أو هو مفعول به لفعل محذوف، تقديره: يعلم، وإنما احتيج إلى ذلك؛ لأن ﴿أَعْلَمُ لا ينصب المفعول به. ﴿جَآءَ فعل ماض، والفاعل يعود إلى ﴿مَن هُ، وهو العائد أو الرابط. ﴿إِلَّهُ لَكَ هُ): جار ومجرور متعلقان بالفعل قبلهما، والجملة الفعلية صلة ﴿مَن هُ أو صفتها. ﴿وَمَن هُ: الواو: حرف عطف. ﴿مَن هُ: معطوفة على ما قبلها على الوجهين المعتبرين فيها. ﴿هُوَ هُ: ضمير منفصل مبني على الفتح في محل رفع مبتدأ. ﴿فِي ضَلَالِ هُ: جار ومجرور متعلقان بمحذوف خبر المبتدأ. ﴿مُبِينِ هُ: صفة: ﴿مَنَالِ هُ، والجملة الاسمية: ﴿مُؤَ فِي ضَلَالٍ مُبِينٍ صلة ﴿مَن هُ، أو صفتها، والجملة الاسمية: ﴿رَقِيَ … الله في محل نصب مقول القول. وجملة: ﴿قُل … الخ مستأنفة، لا محل لها.

# ﴿ وَمَا كُنتَ تَرْجُواْ أَن يُلْقَىٰ إِلَيْكَ ٱلْكِتَابُ إِلَا رَحْمَةً مِن رَّبِكُ فَلَا تَكُونَنَ ظَهِيرًا ۗ لِلْكَنفِرِينَ ۞﴾

الشرح: ﴿وَمَا كُنتَ تَرْجُواً﴾: تأمل، وتتوقع. وانظر الآية رقم [٢١] من سورة (الفرقان) ﴿أَن الشرح: ﴿وَمَا كُنتَ تَرْجُواً﴾: تأمل، وتتوقع. وانظر الوحي تُؤمِّل أن ينزل عليك القرآن من السماء. ﴿إِلَّا رَحْمَةً مِّن رَّيِكَ ﴾ أي: ولكن أنزله الله عليك رحمة، وفضلاً، وكرماً، ﴿فَلا تَكُونَنَ ظَهِيرًا لِلْكَفِرِينَ ﴾ أي: معاوناً، ومساعداً للكافرين على ظلمهم، وفسوقهم، وفسادهم. وانظر الآية رقم [١٧] تجد ما يسرك. هذا؛ وقيل: نزلت الآية الكريمة حين دعا كفارُ قريش النبيَّ عَلَي الله دين آبائه، فذكره نعمهُ عليه، ونهاه عن مظاهرتهم على ما هم عليه. قال ابن عباس - رضي الله عنهما -: الخطاب في الظاهر للنبي على المراد أهل دينه. انتهى. وهذا المعنى يتكرر في آيات الله، كما في الآية التالية.

الإعراب: ﴿وَمَا﴾: الواو: حرف استئناف. ﴿ كُنتَ﴾: فعل ماض ناقص مبني على السكون، والتاء اسمه. ﴿ تَرَجُواً ﴾: فعل مضارع مرفوع، وعلامة رفعه ضمة مقدرة على الواو، والفاعل مستتر فيه وجوباً تقديره: ﴿أنت ﴾. ﴿أنَ ﴾: حرف مصدري، ونصب. ﴿ يُلْفَى ﴾: فعل مضارع مبني للمجهول منصوب بـ ﴿أن ﴾، وعلامة نصبه فتحة مقدرة على الألف للتعذر. ﴿ إِلَيْك ﴾: جار ومجرور متعلقان بالفعل قبلهما. ﴿ أَنْكِتَبُ ﴾: نائب فاعل، و﴿ أَن ﴾ المصدرية والفعل ﴿ يُلْقَى ﴾ في تأويل مصدر في محل نصب مفعول به، وجملة: ﴿ تَرَجُواً … ﴾ إلخ في محل نصب خبر (كان)، وجملة: ﴿ كُتَ تَرَجُواً … ﴾ إلخ مستأنفة لا محل لها. وإن اعتبرتها في محل نصب حال من ضمير المخاطب في الآية السابقة؛ فلست مفنداً ، والرابط: الواو، والضمير. ﴿ إِلَّا ﴾: حرف حصر بمعنى: «لكن » ﴿ رَحْمَةُ ﴾: مفعول لأجله، والعامل محذوف، والتقدير: لكن ألقاه رحمة منه. ويجوز أن يكون الاستثناء محمولاً على المعنى ، كأنه قال: وما ألقي إليك الكتاب إلا رحمة ، أي: لأجل الترحم .

﴿ فَلَا ﴾: الفاء: هي الفصيحة؛ لأنها أفصحت عن شرط مقدر، وانظر الآية رقم [١٦]. (لا): ناهية جازمة. ﴿ تَكُونَنَ ﴾: فعل مضارع ناقص مبني على الفتح في محل جزم به: (لا) الناهية، واسمه ضمير مستتر فيه وجوباً تقديره: «أنت»، والنون للتوكيد حرف لا محل له. ﴿ ظَهِيرً ﴾: خبر ﴿ تَكُونَنَ ﴾، ﴿ لِلْكَنْهِينَ ﴾: جار ومجرور متعلقان به: ﴿ ظَهِيرً ﴾، وجملة: ﴿ فَلَا تَكُونَنَ … ﴾ إلخ، لا محل لها؛ لأنها جواب لشرط مقدر به: «إذا » التقدير: وإذا أنعمنا عليك بما أنعمنا فلا تكونن . . إلخ، وهذا الكلام مستأنف لا محل له .

﴿ وَلَا يَصُدُّنَكَ عَنْ ءَايَتِ ٱللَّهِ بَعَدَ إِذْ أُنزِلَتْ إِلَيْكَ ۖ وَٱدْعُ إِلَىٰ رَبِكَ ۖ وَلَا تَكُونَنَ مِنَ ۗ الْمُشْرِكِينَ ۚ إِلَىٰ كَاللَّهُ عَلَىٰ مَا اللَّهُ الْمُشْرِكِينَ ۚ إِلَىٰ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ ا

الشرح: ﴿ وَلَا يَصُدُّنَكَ عَنْ ءَايَتِ اللّهِ ﴿ أَي: ولا يصرفنك عن قراءة آيات الله ، والعمل بها كفار قريش ، ومَنْ على شاكلتهم من المجرمين. هذا ؛ وانظر صَدَّ يَصُدُّ في الآية رقم [٢٤] من سورة (النمل) ، وقد قرئ (يُصِدُّنَكَ) من : أصده ، يصده ، وهي لغة في بني كلب ، قال ذو الرمة : [الطويل] أُنَاسٌ أَصَدُّوا النَّاسَ بِالسَّيْفِ عَنْ هُمُ صُدُودَ السَّوَاقي عَنْ أَنُوفِ الْحَوَائِمِ أَنَاسٌ أَصَدُّوا النَّاسَ بِالسَّيْفِ عَنْ هُمُ صُدُودَ السَّوَاقي عَنْ أَنُوفِ الْحَوَائِمِ وَرَادَعُ إِلَى رَيِكَ فَي أَي : ادع الناس إلى دين الله وتوحيده . ﴿ وَلَا تَكُونَنَ مِنَ ٱلمُشْرِكِينَ ﴾ : انظر ما ذكرته في الآية السابقة عن عبد الله بن عباس ـ رضى الله عنهما ـ .

الإعراب: ﴿وَلا ﴾ الناهية، وعلامة جزمه حذف النون؛ لأنه من الأفعال الخمسة، وواو الجماعة مجزوم به «لا » الناهية، وعلامة جزمه حذف النون؛ لأنه من الأفعال الخمسة، وواو الجماعة المحذوفة لالتقاء الساكنين، والمدلول عليها بالضمة فاعله، والنون حرف لا محل له. ﴿عَنُ عَبَرَ ﴾: جار ومجرور متعلقان بالفعل قبلهما، و﴿وَايَتِ ﴾ مضاف، و﴿إِذّ ﴾ طرف مبني على السكون في ﴿بَعَدَ ﴾: ظرف زمان متعلق بالفعل قبله، و﴿بَعَدَ ﴾ مضاف، و﴿إِذْ ﴾ ظرف مبني على السكون في محل جر بالإضافة. ﴿أَيْرِكَ ﴾: فعل ماض مبني للمجهول، ونائب الفاعل يعود إلى: ﴿ايَكَ ﴾ والتاء للتأنيث حرف لا محل له، والجملة الفعلية في محل جر بإضافة ﴿إِذْ ﴾ إليها. ﴿إِلَيْكَ ﴾: جار ومجرور متعلقان بالفعل قبلهما، والجملة الفعلية: ﴿وَلَا يَصُدُّنُكَ … ﴾ إلخ معطوفة على ما قبلها في الآية السابقة لا محل لها مثلها، وهي جملة: ﴿فَلَا تَكُونَ … ﴾ إلخ. ﴿وَادَعُ ﴾: الواو: حرف عطف. (ادع): فعل أمر مبني على حذف حرف العلة من آخره، وهو الواو، والضمة قبلها دليل عليها، والفاعل مستتر فيه وجوباً تقديره: «أنت »، ومفعوله محذوف، والجملة الفعلية معطوفة على ما قبلها، لا محل لها أيضاً. ﴿إِلَى رَبِكَ ﴾: جار ومجرور متعلقان بالفعل الفعلية معطوفة على ما قبلها، لا محل لها أيضاً. ﴿إِلَى رَبِكَ ﴾: جار ومجرور متعلقان بالفعل الفعلية معطوفة على ما قبلها، لا محل لها أيضاً. ﴿إِلَى رَبِكَ ﴾: جار ومجرور متعلقان بالفعل الفعلية معطوفة على ما قبلها، لا محل لها أيضاً. ﴿إِلَى رَبِكَ ﴾: جار ومجرور متعلقان بالفعل قبلهما، والكاف ضمير متصل في محل جر بالإضافة، من إضافة اسم الفاعل لمفعوله، وفاعله قبلها، والكاف ضمير متصل في محل جر بالإضافة، من إضافة اسم الفاعل لمفعوله، وفاعله

مستتر فيه. ﴿وَلَا﴾: الواو: حرف عطف. (لا): ناهية. ﴿تَكُونَنَ﴾: فعل مضارع ناقص مبني على الفتح في محل جزم به: (لا) الناهية، والنون حرف لا محل له، واسمه ضمير مستتر فيه وجوباً تقديره: «أنت»، ﴿مِنَ ٱلمُشْرِكِينَ﴾: جار ومجرور متعلقان بمحذوف خبر ﴿تَكُونَنَ﴾ والجملة الفعلية معطوفة على ما قبلها لا محل لها أيضاً. تأمل، وتدبر، وربك أعلم، وأجل، وأكرم.

# ﴿ وَلَا تَدْعُ مَعَ ٱللَّهِ إِلَنَهَا ءَاخَرُ لَاۤ إِلَنَهَ إِلَّا هُؤً كُلُّ شَيْءٍ هَالِكُ إِلَّا وَجْهَهُۥ لَهُ ٱلْحُكُمُ ۗ وَإِلَيْهِ تُرْجَعُونَ ۞﴾

الشرح: ﴿ وَلَا تَدُعُ مَعَ اللّهِ إِلَهًا ءَاخَرُ ﴾: هذا الخطاب للنبي على والمراد غيره، كقوله تعالى له: ﴿ لَهِنْ أَشَرَكْتَ لِيَحْبَطَنَ عَمَلُكَ وَلَتَكُونَنَ مِنَ الْمَسِينَ ﴾، وحاشاه على أن يشرك باتخاذ إله مع الله تعالى، وانظر الآية رقم [٢١٣] من سورة (الشعراء) تجد ما يسرك، ويثلج صدرك، ﴿ لا إله موجود في هذا الكون إلا الله تعالى. ﴿ كُلُّ شَيْءٍ هَالِكُ إِلّا وَجُهَدً ﴾ أي: إلا ذاته، فإن كل ما عداه ممكن هالك في حد ذاته معدوم، والتعبير بالوجه عن الكل مستعمل في العربية، وقال أبو العالية، وسفيان: معناه: إلا ما أريد به وجهه؛ أي: ما يقصد إليه بالقربة، قال الشاعر:

أَسْتَغْفِرُ اللهَ ذَنْباً لَسْتُ مُحْصِيَهُ رَبَّ الْعِبَادِ إِلَيْهِ الْوَجْهُ وَالْعَمَلُ وَلِلهُ لَأَكُورُ وَإِلَيْهِ تَرْجَعُونَ ﴿: انظر الآية رقم [٧٠] ففيها الكفاية، وفي الآية التفات من خطاب الواحد إلى الجمع.

الإعراب: ﴿وَلَا﴾: الواو: حرف عطف. (لا): ناهية جازمة. ﴿تَدَعُ﴾: فعل مضارع مجزوم برلا) الناهية، وعلامة جزمه حذف حرف العلة من آخره، وهو الواو، والضمة قبلها دليل عليها، والفاعل مستتر فيه وجوباً تقديره: «أنت». ﴿مَعَ﴾: ظرف مكان متعلق بالفعل قبله، أو هو متعلق بالفاعل متعدياً إلى مفعولين. و﴿مَعَ﴾ بمحذوف مفعول به ثان تقدم على الأول على اعتبار الفعل متعدياً إلى مفعولين. و﴿مَعَ﴾ مضاف، و﴿اللّهِ مضاف إليه. ﴿إِلَهُ ﴾: مفعول به، ﴿عَاخُرُ ﴾: صفة له، والجملة الفعلية: ﴿وَلَا يَدَعُ... إلخ معطوفة على ما قبلها لا محل لها أيضاً. ﴿لاّ إِلَهُ إِلاّ هُوَ ﴾: انظر إعرابها في الآية رقم [٧٠]، والجملة الاسمية مستأنفة، لا محل لها، وقيل: في محل نصب حال، وهو ضعيف، ﴿كُلُّ ﴾: مبتدأ، وهو مضاف، و﴿شَيْءٍ مضاف إليه. ﴿هَالِكُ ﴾: خبر المبتدأ. ﴿إِلَا ﴾: أداة الاسمية مستأنفة، لا محل لها أيضاً. ﴿لَهُ ﴾: جار ومجرور متعلقان بمحذوف خبر مقدم. الاسمية مستأنفة، لا محل لها أيضاً. ﴿لَهُ ﴾: جار ومجرور متعلقان بمحذوف خبر مقدم. وأَلَمُكُ ﴾: مبتدأ مؤخر، والجملة الاسمية مستأنفة، لا محل لها أيضاً. ﴿لَهُ أَلَى اللها. ﴿وَإِلّهِ ﴾: الواو: حرف

عطف. (إليه): جار ومجرور متعلقان بما بعدهما. ﴿ رُبِّعُونَ ﴾: فعل مضارع مرفوع، وعلامة رفعه ثبوت النون... إلخ، والواو فاعل، أو نائب فاعل، والجملة الفعلية معطوفة على ما قبلها، لا محل لها مثلها.

انتهت سورة (القصص)، شرحاً وإعراباً. والله الموفق والمعين، والحمد لله رب العالمين.





#### ٩

سورة العنكبوت، وهي مكية كلها في قول الحسن وعكرمة وعطاء وجابر، ومدنية كلها في أحد قولي ابن عباس وقتادة ـ رضي الله عنهما ـ وفي القول الآخر لهما، وهو قول يحيى بن سلام أنها مكية إلا عشر آيات من أولها، فإنها نزلت بالمدينة في شأن من كان من المسلمين في مكة. وقال علي بن أبي طالب ـ رضي الله عنه ـ: نزلت بين مكة والمدينة. انتهى. قرطبي.

وآياتها تسع وستون، وكلماتها تسعمئة وثمانون، وحروفها أربعة آلاف، ومئة وخمسة وستون حرفاً. انتهى. خازن.

### بِسْعِرِ ٱللَّهِ ٱلرَّحْمَنِ ٱلرَّحِيمِ

# ﴿ الْمَ ۚ إِنَّ النَّاسُ أَن يُتْرَكُوا أَن يَقُولُوا ءَامَتَكَا وَهُمْ لَا يُفْتَنُونَ ۗ ﴾

وأن يُتْرَكُونَهُ أي: بغير اختبار، وابتلاء، وأن يَقُولُوا ءَامَتُهُ أي: يقولوا بالسنتهم: آمنا بالله، ورسوله. ووهُم لا يُقتنونَه أي: لا يبتلون في أنفسهم، وأموالهم. كلا لنختبرنهم بأنواع البلاء لنمحص المؤمن من المنافق، ونميز الصادق من الكاذب. هذا؛ والفتنة: الامتحان بشدائد التكليف من مفارقة الأوطان، ومجاهدة الأعداء، وسائر الطاعات الشاقة، وهجر الشهوات والملاذ، وبالفقر، والقحط، وأنواع المصائب في الأنفس، والأموال، وبمصابرة الكفار على أذاهم، وكيدهم، وضرارهم، وكذلك الصبر على أذى الفساق من الذين يَدَّعُونَ الإسلام؛ والإسلام منهم براء.

قال ابن عباس ـ رضي الله عنهما ـ وغيره: المراد ب: ﴿ ٱلنَّاشُ ﴿ قوم من المؤمنين كانوا بمكة ، وكان كفار قريش يؤذونهم ، ويعذبونهم على الإسلام ، كسلمة بن هشام ، وعياش بن أبي ربيعة ، والوليد بن الوليد ، وعمار بن ياسر ، وياسر أبوه ، وسمية أمه ، وعدة من بني مخزوم ، وغيرهم ،

فكانت صدورهم تضيق لذلك، وربما اسْتُنْكِر أن يمكن الله الكفار من المؤمنين. قال مجاهد وغيره: نزلت هذه الآية مُسَلِّية، ومعلمة: أن هذه هي سيرة الله في عباده اختباراً للمؤمنين، وفتنة.

قال ابن عطية: وهذه الآية وإن كانت نزلت بهذا السبب، أو ما في معناه من الأقوال؛ فهي باقية في أمة محمد ﷺ، موجود حكمها بقية الدهر. قال القرطبي ـ رحمه الله تعالى ـ: ما أحسن ما قاله! ولقد صدق فيما قال ـ رضى الله عنه ـ. انتهى.

وقيل: نزلت هذه الآية في أناس كانوا بمكة قد أقروا بالإسلام، فكتب إليهم أصحاب النبي على: أنه لا يقبل منكم الإقرار بالإسلام؛ حتى تهاجروا، فخرجوا عامدين إلى المدينة، فتبعهم المشركون، وقاتلوهم فمنهم من قتل، ومنهم من نجا، فأنزل الله هاتين الآيتين.

الإعراب: ﴿أَعَسِبَ﴾: الهمزة: حرف استفهام، وتقرير، وتوبيخ. (حسب): فعل ماض. ﴿أَنَاشُ﴾: فاعله، ﴿أَنَاشُ﴾: فاعله، ﴿أَنَاهُ وعلامة نصبه حذف النون؛ لأنه من الأفعال الخمسة، والواو نائب فاعله، منصوب بد: ﴿أَنَهُ والفعل المضارع في تأويل مصدر في محل نصب سدَّ مسد مفعولي: والألف للتفريق، و﴿أَنَهُ والفعل المضارع في تأويل مصدر في محل خر محذوف، التقدير: بأن يقولوا. والمصدر المؤول من: ﴿أَن يَقُولُوا﴾ في محل جر بحرف جر محذوف، التقدير: بأن يقولوا. والجار والمجرور متعلقان بمحذوف حال من واو الجماعة، كما تقول: خرج زيد بثيابه، وقيل: هو على تقدير لام التعليل؛ أي: لأن يقولوا، والجار والمجرور متعلقان بالفعل قبلهما، وقيل: هو على التكرير؛ أي: تقدير: أحسبوا أن يقولوا. . إلخ. ﴿عَامَنَا﴾: فعل، وفاعل، والمتعلق محذوف، والجملة الفعلية في أحسبوا أن يقولوا. ﴿وَهُمُهُ: الواو: واو الحال. (هم): ضمير منفصل مبني على السكون في محل رفع مبتدأ. ﴿لَهُ نَافية. ﴿ يُفْتَنُونَ﴾: فعل مضارع مبني للمجهول مرفوع. . الخ، والواو نائب فاعله، والجملة الفعلية في محل رفع خبر المبتدأ، والجملة الاسمية: (هم لا يفتنون) في محل نصب حال من واو الجماعة، والرابط: الواو، والضمير.

# ﴿ وَلَقَدْ فَتَنَّا ٱلَّذِينَ مِن قَبْلِهِم ۚ فَلَيَعْلَمَنَّ ٱللَّهُ ٱلَّذِيكَ صَدَقُوا وَلَيَعْلَمَنَّ ٱلْكَدِبِينَ ﴿ ﴾

المشرح: ﴿ وَلَقَدْ فَتَنَا اللَّهِ مِن قَبْلِهِم ﴾ أي: ابتلينا الماضين بأنواع البلاء، كالخليل ـ عليه السلام ـ ألقي في النار، ومنهم من يوضع المنشار على رأسه، فيشقه نصفين، فما يصرفه ذلك عن دينه، ومنهم من يمشط بأمشاط الحديد ما يصرفه ذلك أيضاً عن دينه، ومنهم من أحرق بالنار كأصحاب الأخدود، والأمثلة على هذا كثيرة.

روى البخاري عن خَبَّاب بن الأرتِّ \_ رضي الله عنه \_ قال: شكوْنَا إلى رسول الله ﷺ؛ وهو متوسِّدٌ بردةً له في ظلِّ الكعبة، فقلنا له: ألا تستنصر لنا؟! ألا تدعو لنا؟! فقال: «قد كان من

قبلكم يؤخذ الرجل، فيحفر له في الأرض حفرة، فيجعل فيها، فيجاء بالمنشار، فيوضع على رأسه، فَيُجْعَل نصفين، ويُمْشَط بأمشاطِ الحديدِ لحمُهُ، وعَظْمُهُ فما يصرفهُ ذلِكَ عنْ دينِه، والله لَيُتِمَّنَّ هذا الأمْرُ حتى يسيرَ الراكبُ مِنْ صَنعاءَ إلى حضرموتَ لا يخافُ إلَّا الله، والذئبَ على غَنَمِه، ولكنكمْ تسْتَعْجلونَ».

وعن مصعب بن سعد بن أبي وقاص يروي عن أبيه، قال: قلت: يا رسول الله! أيُّ الناسِ أشدُّ بَلاءً؟ قال: «الأنبياءُ، ثم الأَمْفَلُ فالأَمثلُ، يُبْتَلَى الرجلُ على حَسَبِ دينِهِ، فإنْ كَانَ دِينُهُ صُلْباً؛ اشتدَّ بلاؤُهُ، وإن كان في دينِهِ رِقَّةٌ ابْتَلاهُ اللهُ عَلَى حسَبِ دِينِهِ، فما يبرح الْبَلاءُ بالعبدِ حَتَّى يَمْشِي عَلَى الأَرْض، وَمَا عَلَيْهِ خطيئة». رواه ابن ماجه، والترمذي.

وعن أبي سعيد الخدري ـ رضي الله عنه ـ: أنه دخل على رسول الله على وهو موعوك، عليه قطيفة، فَوَضَعَ يدَهُ فوق القطيفة، فقال: ما أشدَّ حُمَّاكَ يا رسولَ الله! قال: «إنا كَذلِكَ يُشَدَّدُ علَيْنا الْبُهَاءُ» ويضاعَفُ لَنَا الأَجْرُ». ثُمَّ قَالَ: يا رسولَ الله! مَنْ أَشَدُّ النَّاسِ بلاءً؟ قال: «الأنبياءُ»، قال: ثم مَنْ؟ قال: «الصالحون، كان أحدهم يُبْتَلَى بالْفَقْرِ حَتَّى ما يجدُ إلَّا العباءة يلبسها، ولأحدهم كان أشدَّ فرحاً بالبلاءِ مِنْ أَحَدِكُمْ بالْعَطاءِ،». رواه ابن ماجه، والحاكم.

وْنَلَيْعُلَمَنَ اللهُ اللَّذِي صَدَقُوا : في إيمانهم. وَلَيْعُلَمَنَ الْكَذِبِينَ : في دعواهم الإيمان، و(ليعلمن) هنا ليس على ظاهره؛ لأن الله قد علم الصادق من الكاذب قبل أن يخلقهما، فهو كقوله تعالى: ووليعلم المُؤْمِنِينَ اللهُ وَلِيعُلَمَ اللَّذِينَ اللهُ قَدْ علم الصادق من الكاذب المعنى وهو يحتمل ثلاثة معان: الأول: أن (يعلمن) بمعنى: يظهرن. الثاني: أنه بمعنى يميزن بين الصادق، والكاذب. الثالث: أنه بمعنى يجازين الصادق بما يستحق من الثواب، والأجر، ويجازين الكاذب بما يستحق من الثواب، والأجر، ويجازين الكاذب بما يستحق من الثواب، والأجر، ويجازين الكاذب بما يستحق من الخزي، والنكال. والله أعلم بمراده، وأسرار كتابه.

هذا؛ وقرأ الإمام علي - رضي الله عنه - الفعلين (لَيُعْلِمَنَّ) بضم الياء وكسر اللام، وهذه القراءة تحتمل ثلاثة معان: الأول: أن يُعْلِم الله في الآخرة هؤلاء الصادقين والكاذبين بمنازلهم من ثوابه وعقابه، وبأعمالهم في الدنيا، بمعنى: يُوقفُهم ويظهرهم على ما كان منهم. الثاني أن يكون المفعول الأول محذوفاً، تقديره: فليُعْلِمَنَّ الناس والعالم هؤلاء الصادقين والكاذبين؛ أي: يشهرهم، هؤلاء في الخير، وهؤلاء في الشر، وذلك في الدنيا، والآخرة. والثالث: أن يكون ذلك من العلامة، أي يضع الله لكل واحد من الصادقين في إيمانهم، والكاذبين علامة يشتهر بها، فالآية على هذا تنظر إلى قول النبي على قرطبي بتصرف.

هذا؛ وفي التعبير عن الصادقين بقوله: ﴿صَدَقُوا ﴾ وفي التعبير عن الكاذبين باسم الفاعل: ﴿اللَّكَذِبِينَ ﴾ نكتة، وهي أن اسم الفاعل يدل على ثبوت المصدر في الفاعل ورسوخه فيه،

والفعل الماضي لا يدل عليه؛ لأن وقت نزول الآية كانت الحكاية عن قوم قريبي العهد بالإسلام، وعن قوم مستمرين على الكفر، فعبر في حق الأولين بلفظ الفعل، وفي حق الآخرين بالصيغة الدالة على الثبات. انتهى. جمل نقلاً مِنْ زاده.

تنبيه: فحوى الآيتين قريب من فحوى قوله تعالى في سورة (البقرة) رقم [٢١٤]: ﴿أَمْ حَسِبْتُمْ أَن تَدُخُلُواْ الْجَنَّـةُ وَلَهَا يَأْتِكُم مَثَلُ الَّذِينَ خَلَوْاْ مِن قَبْلِكُمْ مَّسَتُهُمُ الْبَأْسَاءُ وَالظَّرَّاءُ وَزُلِزِلُواْ حَتَى يَقُولَ الرَّسُولُ وَالْذِينَ ءَامَنُواْ مَعَهُ مَتَىٰ نَصْرُ اللَّهِ أَلاَ إِنَّ نَصْرَ اللَّهِ قَرِبُ ﴾.

الإعراب: ﴿ وَلَقَدُ ﴾: الواو: حرف قسم وجر ، والمقسم به محذوف ، تقديره: والله ، والجار والمجرور متعلقان بفعل محذوف تقديره: أقسم .اللام: واقعة في جواب القسم . (قد) : حرف تحقيق يقرب من الحال . ﴿ فَنَنَا ﴾: فعل ، وفاعل . ﴿ اللَّذِينَ ﴾: اسم موصول مبني على الفتح في محل نصب مفعول به . ﴿ مِن قَبْلِهِم ﴾ : جار ومجرور متعلقان بمحذوف صلة الموصول ، والهاء ضمير متصل في محل جر بالإضافة . وجملة : (لقد فتنا . . ) إلخ . جواب القسم ، لا محل لها ، والقسم وجوابه كلام مستأنف ، لا محل له . وانظر الآية رقم [٢٣] من سورة (السجدة) تجد ما يسرك ، ويثلج صدرك . ﴿ فَلَيَعْلَمَنَ ﴾ : الفاء : حرف عطف ، اللام : واقعة في جواب القسم بسبب العطف ، (يعلمن) : فعل مضارع مبني على الفتح لاتصاله بنون التوكيد الثقيلة ؛ التي هي بسبب العطف ، (يعلمن) : فعل مضارع مبني على الفتح لاتصاله بنون التوكيد الثقيلة ؛ التي هي المحذوف صلة الموصول ، لا محل لها ، وجملة : ﴿ فَلَيْعُلَمَنَ .. • وَالله معلوفة على ما قبلها ، المحذوف صلة الموصول ، لا محل لها ، وجملة : ﴿ فَلَيْعُلَمَنَ ، معطوفة عليها ، وإعرابها مثل إعراب المابقتها بلا فارق .

## ﴿ أُمْ حَسِبَ ٱلَّذِينَ يَعْمَلُونَ ٱلسَّيِّعَاتِ أَن يَسْبِقُونَا سَآءَ مَا يَعَكُمُونَ ﴿ اللَّهُ

الشرح: ﴿أَمْ حَسِبَ ٱلَّذِينَ يَعْمَلُونَ ٱلسَّيَّاتِ﴾: الشرك، والمعاصي، فإن العمل يعم أفعال القلوب والجوارح. ﴿أَن يَسْمِقُوناً﴾: أن يفوتونا، ويعجزونا قبل أن نعاقبهم ونؤاخذهم بما يفعلون، قال ابن عباس ـ رضي الله عنهما ـ: يريد الوليد بن المغيرة، وأبا جهل، وأمثالهما من كفرة قريش. وما أحراك أن تجعل حكم الآية عاماً لكل من يعمل السيئات. ﴿سَآءَ مَا يَعْكُمُونِ﴾ أي: بئس الحكم ما حكموا في صفات ربهم أنه مسبوق، والله القادر على كل شيء. هذا؛ وفحوى الآية قريب من فحوى قوله تعالى في سورة (الأنفال) رقم [٩٥]: ﴿وَلَا يَعْسَبَنَ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ سَبَقُوااً إِنَّهُمْ لَا يُعْجِرُونَ﴾.

هذا؛ و ﴿ حَسِبَ ﴾ من باب تعب في لغة جميع العرب، إلا بني كنانة، فإنهم يكسرون سين المضارع مع كسر سين الماضي أيضاً على غير قياس، وقد قرئ المضارع بفتح السين وكسرها، والمصدر: الحسبان بكسر الحاء. وحَسَبْتُ المال حسباً من باب: قتل بمعنى: أحصيته عدداً.

الإعراب: ﴿أُمُّ ﴾: حرف عطف، وهي منقطعة بمعنى: "بل" لأنها لا معادل لها. ﴿حَسِبَ﴾: فعل ماض. ﴿ٱلَّذِينَ﴾: اسم موصول مبنى على الفتح في محل رفع فاعل. ﴿يَعُمُلُونَ﴾: فعل مضارع مرفوع، وعلامة رفعه ثبوت النون. . . إلخ، والواو فاعله. ﴿ ٱلسَّيِّكَاتِ ﴾ : مفعول به منصوب، وعلامة نصبه الكسرة نيابة عن الفتحة؛ لأنه جمع مؤنث سالم، والجملة الفعلية صلة الموصول، لا محل لها. ﴿أَنَهُ: حرف مصدري، ونصب. ﴿يَشْبِقُوناً ﴾: فعل مضارع منصوب به ﴿أَنَّهُ، وعلامة نصبه حذف النون. . . إلخ، والواو فاعله، و(نا): مفعول به، و﴿أَنَّهُ والفعل المضارع في تأويل مصدر في محل نصب سد مسد مفعولي: ﴿ حَسِبَ ﴾ . ﴿ سَآءَ ﴾ : فعل ماض جامد لإنشاء الذم، وفاعله ضمير مستتر فيه مفسر بما بعده. ﴿مَا ﴾: نكرة موصوفة مبنية على السكون في محل نصب على التمييز، وجملة: ﴿ يَعَكُمُونَ ﴾: في محل نصب صفة: ﴿ مَا ﴾، والتقدير: ساء الشيء شيئاً محكوماً به، ورابط الصفة محذوف، التقدير: يحكمونه، والمخصوص بالذم محذوف أيضاً، التقدير: هو حكمهم. هذا؛ وأجيز اعتبار الفعل: ﴿كَآبَ متصرفاً من الإساءة، وله مفعول محذوف، كما أجيز اعتبار: ﴿مَا ﴿ موصولة، وموصوفة ومصدرية، فعلى الأولين مبنية على السكون في محل رفع فاعل، والجملة الفعلية صلتها، أو صفتها، والعائد، أو الرابط محذوف، وتقدير الكلام: سَاءَهُمُ الذي، أو: شيء يحكمونه. وعلى اعتبار: ﴿مَا ﴾ مصدرية تؤول مع الفعل بعدها بمصدر في محل رفع فاعل، التقدير: ساءهم حكمهم، والجملة الفعلية: ﴿كَأَهُ مَا يَعْكُمُونَ﴾ مستأنفة، لا محل لها.

## ﴿ مَن كَانَ يَرْجُواْ لِقَاآءَ ٱللَّهِ فَإِنَّ أَجَلَ ٱللَّهِ لَأَتِّ وَهُوَ ٱلسَّكِيعُ ٱلْعَكِيمُ ﴿

الشرح: ﴿مَن كَانَ يَرْجُواْ لِقَاءَ ٱللّهِ أَي: يخاف لقاء الله للبعث، والجزاء، والحساب؛ فليعمل عملاً عملاً صالحاً، فإنه لابد أن يأتيه. أو المعنى: من كان يطمع في ثواب الله، وجنته؛ فليعمل عملاً صالحاً... إلخ، وانظر الآية رقم [٢١] من سورة (الفرقان). ﴿فَإِنَّ أَجَلَ ٱللّهِ لَاَتِ لَاَتِ فإن الأجل المضروب للقائه تعالى لا بد آت، وإذا كان وقت اللقاء آتياً؛ كان اللقاء كائناً لا محالة، فليبادر الإنسان ما يحقق أمله، ويصدق رجاءه، أو ما يستوجب به القربة والرضا، وهو العمل الصالح الذي يرضى به ربه. وهذا ما صرحت به آية (الكهف) الأخيرة: ﴿فَنَ كَانَ يَرْمُواْ لِقَاءَ رَبِّهِ فَلْيَعْمَلْ عَمَلُ عَلَا وَلا يُعْمِادُو رَبِّهِ أَمَداً﴾.

﴿وَهُوَ ٱلسَّمِيعُ﴾: لأقوال عباده. ﴿ ٱلْعَلِيمُ ﴾: بأفعالهم، وعقائدهم من إيمان، ونفاق، وإخلاص، ورياء... إلخ. هذا؛ وإعلال (آت) مثل إعلال ﴿زَانِ ﴾ في الآية رقم [٣] من سورة (النور).

الإعراب: ﴿مَنَ ﴾: اسم شرط جازم مبني على السكون في محل رفع مبتدأ. ﴿كَانَ ﴾: فعل ماض ناقص مبني على الفتح في محل جزم فعل الشرط، واسمها ضمير مستتر تقديره: «هو» يعود إلى

وَنَنَ . وَيَرَجُوا كَا فعل مضارع مرفوع ، وعلامة رفعه ضمة مقدرة على الواو للثقل ، والفاعل يعود إلى (مَنْ) أيضاً . وَلَقَاتَه : مفعول به ، وهو مضاف ، و والله مضاف إليه ، من إضافة المصدر لمفعوله ، وفاعله محذوف ، وجملة : ﴿ يَرَجُوا ... ﴾ إلخ خبر : ﴿ كَانَ ﴾ . وجواب الشرط محذوف ، كما رأيت تقديره في الشرح ، وخبر المبتدأ الذي هو : ﴿ مَن ﴾ مختلف فيه ، فقيل : هو جملة الشرط ، وقيل : هو جملة الجواب ، وقيل : الجملتان ، وهو المرجح لدى المعاصرين . هذا ؛ وإن اعتبرت : ﴿ مَن ﴾ اسماً موصولاً مبتدأ ، فجملة : ﴿ كَانَ ... ﴾ إلخ صلته ، وخبره ما رأيت تقديره في الشرح ، وقد اقترن خبره بالفاء ؛ لأن الموصول يشبه الشرط في العموم ، والجملة الاسمية مستأنفة ، لا محل لها . ﴿ فَإِنَّ ﴾ . الفاء : حرف تعليل . ﴿ أَبَل ﴾ : اسم (إن) ، و ﴿ أَبَل ﴾ مضاف ، و ﴿ الله على الفاء المحذوفة لالتقاء الساكنين ، وفاعله مستتر فيه ، والجملة الاسمية : وفي محل رفع مبتدأ . ﴿ الشكيعُ ﴾ : خبر المبتدأ ، ﴿ العكيمُ فلا الجلالة (هو ) : ضمير منفصل مبني على الفتح في محل رفع مبتدأ . ﴿ الشكيعُ ﴾ : خبر المبتدأ ، ﴿ العكيمُ كنا خبر ثان ، والجملة الاسمية مستأنفة ، لا محل لها ، وإن اعتبرتها في محل نصب حال من لفظ الجلالة فلست مفنداً ، والرابط : الواو ، والضمير . تأمل ، وتدبر ، وربك أعلم ، وأجل ، وأكرم .

### ﴿ وَمَن جَاهَدَ فَإِنَّمَا يُجَاهِدُ لِنَفْسِهِ ۚ إِنَّ ٱللَّهَ لَغَنِيٌّ عَنِ ٱلْعَالَمِينَ ﴿ ﴾

المشرح: ﴿وَمَن جَهَدَ﴾: حارب أعداء الله، وأعداء الدين، وحارب شيطانه العدو المبين، وحارب هو نفسه الأمارة بالسوء، بالصبر على الطاعات، والكف عن المعاصي، وهجر اللذات والشهوات المحرمة. ﴿فَإِنَّمَا يُجَهِدُ لِنَفْسِهِ ۚ أَي: له ثواب جهاده، وهذا بحكم الوعد، لا بحكم الوجوب على الله، والكريم إذا وعد؛ وفي، ومن أفي بوعده من الله؟! ﴿إِنَّ اللّهَ لَغَيُّ عَنِ الْعَمَالَهِم، وعبادتهم، وفيه بشارة، وتخويف، أما البشارة؛ فلأنه إذا كان غنياً عن الأشياء، فلو أعطى جميع ما خلقه لعبد من عبيده؛ لا شيء عليه، لاستغنائه عنه، وهو يوجب الرجاء التام، وأما التخويف؛ فلأن الله إذا كان غنياً عن العالمين، فلو أهلكهم بعذابه؛ فلا شيء عليه، لاستغنائه عنهم، وإنما كلف عباده بتكاليف رحمة بهم، ومراعاة لمصالحهم، ومنافعهم. والله أعلم بمراده، وأسرار كتابه.

الإعراب: ﴿وَمَن﴾: الواو: حرف استئناف. (من): اسم شرط جازم مبتداً. ﴿جَهَدَ﴾: فعل ماض مبني على الفتح في محل جزم فعل الشرط، والفاعل يعود إلى (مَنْ). ﴿فَإِنَّمَا﴾: الفاء: واقعة في جواب الشرط، (إنما): كافة، ومكفوفة. ﴿يُجُهِدُ﴾: فعل مضارع، والفاعل يعود إلى (مَنْ). ﴿لِنَفْسِهِ عَهُ: جار ومجرور متعلقان بالفعل قبلهما، والهاء: ضمير متصل في محل جر بالإضافة، والجملة الفعلية: ﴿فَإِنَّمَا يُجُهِدُ لِنَفْسِهِ عَهُ محل جزم جواب الشرط، وخبر المبتدأ

الذي هو (مَنْ) مختلف فيه، كما رأيت في الآية السابقة، كما يجوز اعتبار (مَنْ) موصولة أيضاً. ﴿ إِنَّ ﴾: اللام: لام الابتداء، وتسمى المزحلقة. ﴿ إِنَّ ﴾: خبر ﴿ إِنَّ ﴾. ﴿ عَنِ ٱلْعَلَمِينَ ﴾: جار ومجرور متعلقان به: (غني)، والجملة الاسمية: ﴿ إِنَّ الْعَلَمِينَ لَا محل لها.

# ﴿ وَٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ ٱلصَّلِمِحَتِ لَنُكَفِّرَنَّ عَنْهُمْ سَيِّعَاتِهِمْ وَلَنَجْزِيَنَّهُمْ أَحْسَنَ ٱلَّذِى كَانُواْ يَعْمَلُونَ ۞﴾

المشرح: ﴿وَٱلِّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ ٱلصَّلِحَتِ ﴾: عطف العمل الصالح على الإيمان دليل واضح على أن الإيمان وحده قد لا يكفي، بل لا بد وأن يقرن بالعمل الصالح. وهذا يسمى في اللغة العربية احتراساً. ﴿نَكُكْفِرَنَ عَنْهُمُ سَيِّعَاتِهِمْ ﴾: السيئات: جمع سيئة، وهي تعم الكفر والمعصية، فالكفر يكفّر بالإيمان، والمعصية تكفّر بالطاعة، والعمل الصالح. والتكفير: المحو، والإزالة، وهو أيضاً: التغطية، فالإيمان يمحو، ويزيل، ويغطي الكفر، والعمل الصالح يمحو، ويزيل، ويغطي المعصية، ولا سيما إذا قرن بالتوبة النصوح.

﴿ وَلَنَجْزِينَهُمُ أَحْسَنَ ٱلَّذِى كَانُواْ يَعْمَلُونَ ﴾: والجزاء الحسن: أن يجازى بحسنة حسنة ، وأحسن الجزاء هو أن يجازى الحسنة الواحدة بالعشر ، وزيادة ، قال تعالى: ﴿ مَن جَآءَ بِالْخُسَنَةِ فَلَهُ عَشُرُ الْجَزَاء هو أن يجازى الحسنة الواحدة بالعشر ، وزيادة ، قال تعالى: ﴿ لِلَّذِينَ أَحْسَنُواْ الْخُسُنَى وَزِيادَةً ﴾ رقم [٣٦] من سورة (يونس) على نبينا ، وعليه ألف صلاة ، وألف سلام .

الإعراب: ﴿وَالَّذِينَ﴾: الواو: حرف عطف، أو حرف استثناف. (الذين): اسم موصول مبني على الفتح في محل رفع مبتدأ. ﴿ اَسْتُوا﴾: فعل ماض مبني على الضم، والواو فاعله، والألف للتفريق، والمبتعلق محذوف، والجملة الفعلية صلة الموصول، لا محل لها، وجملة: ﴿وَعَلُواً… للتفريق، والمبتعلق محذوف، التقدير: الخ معطوفة عليها، لا محل لها مثلها. ﴿ الصّلِحَتِ ﴾: صفة لموصوف محذوف، التقدير: الأعمال الصالحات، فهو منصوب، وعلامة نصبه الكسرة نيابة عن الفتحة؛ لأنه جمع مؤنث سالم. ﴿ لَنَكُونَ ﴾: اللام: واقعة في جواب قسم محذوف، (نكفرن): فعل مضارع مبني على الفتح لاتصاله بنون التوكيد الثقيلة؛ التي هي حرف لا محل له، والفاعل ضمير مستر فيه وجوبا تقديره: نحن. ﴿ عَنْهُمُ ﴾: جار ومجرور متعلقان بالفعل قبلهما. ﴿ سَيِّعَاتِهِمُ ﴾: مفعول به منصوب، وعلامة نصبه الكسرة...إلخ، والهاء ضمير متصل في محل جر بالإضافة، وجملة: ﴿ منصوب، وأخيز اعتبار (الذين) منصوباً بفعل مضمر على الاشتغال؛ أي: ونخلص الذين المبتدأ. هذا؛ وأجيز اعتبار (الذين) منصوباً بفعل مضمر على الاشتغال؛ أي: ونخلص الذين آمنوا من سيئاتهم. ولا أراه قوياً. هذا؛ ووقوع الجملة القسمية خبراً للمبتدأ. قاله ابن مالك،

ومنعه ثعلب، ومثله قوله تعالى في سورة (النساء): ﴿وَإِنَّ مِنكُمْ لَمَن لَّيُبَطِّئَنَ ﴾ ومثل ذلك قول الشاعر، وهو الشاهد رقم [٧٥٦] من كتابنا فتح القريب المجيب:

جَشَأَتْ فَقُلْتُ اللَّذْ خَشِيتِ لَيَأْتِيَنْ وَإِذَا أَتَاكِ فَلَآتَ حِينَ مَنَاصِ

قال ابن هشام في المغني: وعندي لما استدل به ابن مالك تأويل لطيف يخرجه عن الاستدلال، وهو أن المبتدأ في ذلك كله، - أي: البيت المذكور، والآيات التي ألحقها، ومنها الآية التي نحن بصدد شرحها - ضمن معنى الشرط؛ إذ التقدير: إن آمنوا وعملوا الصالحات؛ لنكفرن. . إلخ، فإذا قدر قسم قبل الشرط؛ كان المعنى: والله إن آمنوا وعملوا الصالحات؛ لنكفرن، ف: (لنكفرن) جواب القسم المقدر، والمبتدأ مضمن معنى الشرط، خبره محذوف، وهذا على القاعدة المشهورة: "إذا اجتمع شرط وقسم فالجواب للسابق منهما". ويحذف جواب المتأخر، فكذا يقال في المبتدأ المنزل منزلة الشرط مع القسم، وحينئذ فلا تقع الجملة القسمية خبر المبتدأ، ونظيره في الاستغناء بجواب القسم المقدر قبل الشرط المجرد من لام التوطئة قوله تعالى: ﴿وَإِن لَمْ يَنتَهُواْ عَمّا يَقُولُونَ لَيَمسّنَ الّذِينَ كَفَرُواْ مِنْهُمْ عَذَابُ أَلِيمُ المتعدر: والله ليمسن إن لم ينتهوا. انتهى. وهذا من ابن هشام - رحمه الله تعالى - تخريج على البعيد.

والجملة الاسمية: ﴿وَالَذِينَ ءَامَنُواْ ٤٠٠٠﴾ إلخ معطوفة على ما قبلها، أو مستأنفة، لا محل لها على الاعتبارين. ﴿وَلَنَجْزِينَهُمْ ﴾: الواو: حرف عطف، (لنجزينهم): إعرابه مثل إعراب: ﴿لَثَكَوْرَنَ ﴾ وهو معطوف عليه، والهاء ضمير متصل في محل نصب مفعول به أول. ﴿أَحْسَنَ ﴾: مفعول به ثان، وهو مضاف، و﴿اللَّذِي ﴾: اسم موصول مبني على السكون في محل جر بالإضافة. ﴿كَانُوا ﴾: فعل ماض ناقص مبني على الضم، والواو اسمه، والألف للتفريق، وجملة: ﴿كَانُوا يَعْمَلُونَ ﴾ صلة الموصول، لا محل لها، والعائد محذوف؛ إذ التقدير: كانوا يعملونه. تأمل، وتدبر، وربك أعلم، وأجل، وأكرم.

﴿ وَوَصَّيْنَا ٱلْإِنسَنَ بِوَلِدَيْهِ حُسَّنًا ۚ وَإِن جَهَدَاكِ لِتُشْرِكَ بِي مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ عِلْمٌ فَلَا تُطُعِهُمَأً إِلَى مَرْجِعُكُمْ فَأُنَبِثُكُم بِمَا كُنتُمُ تَعَمَلُونَ ۞

الشرح: ﴿وَوَصَّيْنَا ٱلْإِسَانَ ١٠٠﴾ إلخ: أي: وصيناه بوالديه براً بهما، وعطفاً عليهما. أو المعنى: وصينا الإنسان بوالديه أن يفعل معهما ما يحسن. نزلت هذه الآية والتي في سورة (لقمان) رقم [١٤]، والتي في سورة (الأحقاف) رقم [١٥] في سعد بن أبي وقاص مالك الزهري، أحد العشرة المبشرين بالجنة - رضي الله عنهم أجمعين - وأمه حمنة بنت أبي سفيان بن أمية بن عبد شمس لما أسلم - رضي الله عنه -، وكان من السابقين إلى الإسلام، وكان باراً بأمه، فلما

أسلم؛ قالت له أمه: ما هذا الذي أحدثت؟ والله لا آكل ولا أشرب، ولا يظلني سقف بيت من الحر، والريح؛ حتى ترجع إلى ما كنت عليه، أو أموت، فتعيَّر بذلك أبد الدهر، ويقال: يا قاتل أمه. ثم إنها مكثت يوماً وليلة لم تأكل ولم تشرب، ولم تستظل، فأصبحت وقد جهدت، ثم مكثت كذلك يوماً آخر، وليلة، فجاءها، وقال: يا أماه! والله لو كانت لك مئة نفس، فخرجت نفساً؛ نفساً ما تركت ديني، فكلي إن شئت، وإن شئت فلا تأكلي! فلما أيست منه؛ أكلت، وشربت، واستظلت. وروي عن ابن عباس ـ رضي الله عنهما ـ أنه قال: نزلت في عيّاش بن أبي ربيعة أخي أبي جهل لأمه حين هاجر. والصحيح الأول. ومع ذلك فالآية حكمها عام إلى يوم القيامة.

هذا؛ وقد قال تعالى هنا: ﴿وَإِن جَهَدَاكَ لِتُشْرِكَ بِي...﴾ إلخ، وفي سورة (لقمان) قال: ﴿وَإِن جَهَدَاكَ عَلَى آَن تُشْرِكَ بِي...﴾ إلخ؛ لأن ما في هذه السورة وافق ما قبله لفظاً، وهو قوله تعالى: ﴿وَبَن جَهَدَ فَإِنَّمَا يُجَهِدُ لِنَفْسِهِ ۚ ﴾، وفي لقمان محمول على المعنى؛ لأن التقدير: وإن حملاك على أن تشرك بي. انتهى. جمل نقلاً عن غيره.

﴿ فَلَا تُطِعْهُمَأً ﴾: في الشرك؛ لأنه لا طاعة لمخلوق في معصية الخالق. ﴿ إِلَى مَرْجِعُكُمْ ﴾ أي: مرجع من آمن منكم، ومرجع من أشرك، ومن أطاع، ومن عصى، ومن بر بوالديه، ومن عق. . . إلخ، وفي كثير من الآيات يذكر بعده: ﴿ جَمِيعًا ﴾ . ﴿ فَأَنْبِثُكُمُ بِمَا كُنتُمْ تَعْمَلُونَ ﴾ أي: فأخبركم بالذي كنتم تعملونه من إيمان، أو كفر، صلاح، أو فساد، طاعة، أو معصية . . . إلخ.

هذا؛ والفعل «وصى» حكمه حكم: «أمَر» في معناه، وتصريفه. يقال: وصيت زيداً بأن يفعل كذا، كما تقول: أمرته بأن يفعل كذا، ومنه قول الشاعر: [الوافر]

وَذُبْ يَانِي قَ وَصَّتْ بَنِيهَا بِأَنْ كَذَبَ القَرَاطِفُ والْقُرُوفُ

يصف امرأة ذبيانية وصت بنيها بحفظ القراطف، جمع القرطفة، وهي القطيفة المخملة، والقروف: أوعية من أدم، ومنه قوله تعالى: ﴿وَوَصَّىٰ بِهَاۤ إِنْرَهِمُ بَنِيهِ وَيَعْقُوبُ ۖ أَي: وصاهم بكلمة التوحيد، وأمرهم بها.

أما ﴿ آلِإِنسَنَ ﴾ ، فإنه يطلق على الذكر ، والأنثى من بني آدم ، ومثله كلمة : «شخص» قال تعالى في سورة (العصر) : ﴿ وَٱلْعَصْرِ ﴿ إِنَّ ٱلْإِنسَنَ لَفِي خُسْرٍ ﴾ ومعلوم : أن الله لم يقصد الذكور خاصة ، والقرينة الآيات الكثيرة الدالة على أن المراد : الذكر ، والأنثى ، واللام في الإنسان إنما هي لام الجنس التي تفيد الاستغراق ، ولذا صح الاستثناء من الإنسان في سورة (العصر) . هذا ؟ وإنسان العين : هو المثال الذي يرى فيها ، وهو النقطة السوداء ، التي تبدو لامعة وسط السواد ، قال ذو الرمة ، وهو الشاهد رقم (٨٨٩) من كتابنا فتح القريب المجيب : [الطويل]

وإنسانُ عَيْنِي يَحْسرُ الماءَ تارَةً فَيْبِدُو وتَارَاتٍ يَجُمُّ فَيَغْرَقُ

وانظر جمع ﴿ آلِإِسَانَ ﴾ في الآية رقم [٣٩] من سورة (الشعراء). هذا؛ والإنس: البشر، الواحد: إنسي، بكسر الهمزة فيهما، وجمع الإنسي أُنَاسٌ، كما في قوله تعالى: ﴿ يَوْمَ نَدْعُواْ كَانُ مِ إِمَامِهِمٌ ﴾ ويجمع أيضاً على: أناسِيَّ، كما في الآية رقم [٤٩] من سورة (الفرقان). هذا؛ وفي قوله (والديه) تغليب الوالد على الوالدة، وفي: «أبويه» تغليب الأب على الأم.

الإعراب: ﴿وَوَصَّيْنَا﴾: الواو: حرف استئناف. (وصينا): فعل، وفاعل. ﴿ٱلْإِنسَانَ﴾: مفعول به. ﴿ بَوْلِدَيْهِ ﴾: جار ومجرور متعلقان بالفعل قبلهما، وعلامة الجر الياء نيابة عن الكسرة؛ لأنه مثنَّى تغليباً، وحذفت النون للإضافة، والهاء ضمير متصل في محل جر بالإضافة. ﴿خُسْنَّا ﴾: صفة مصدر محذوف مع حذف مضاف؛ إذ التقدير: وصينا الإنسان بوالديه إيصاءً ذا حسن. وقيل: هو منتصب بفعل مضمر على تقدير قول مفسر للتوصية؛ أي: قل لهما، أو افعل بهما حسناً، وهو أوفق لما بعده، وعليه يحسن الوقف على: ﴿ بِوَلِدَيْهِ ﴾، وقرئ (حَسَناً) و(إِحْسَانَاً). انتهى. بيضاوي. وقال مكى: التقدير: وصينا الإنسان بوالديه أمراً ذا حسن، ثم أقام الصفة مقام الموصوف، وهو الأمر، ثم حذف المضاف، وهو «ذا» وأقام المضاف إليه مقامه، وهو حُسْن. انتهى. وهذا يعنى: أن الفعل قد نصب مفعولين، وقيل: هو منصوب بنزع الخافض، التقدير: وصينا الإنسان بوالديه بحسن، وانظر ما ذكرته في سورة (الأحقاف) رقم [١٥]، وجملة: ﴿وَوَصِّينَا...﴾ إلخ مستأنفة، لا محل لها. ﴿وَإِنَّهُ: الواو: حرف استئناف. (إن): حرف شرط جازم. ﴿ جُنهَدَاكُ ﴾: فعل ماض مبنى على الفتح في محل جزم فعل الشرط، وألف الاثنين ضمير متصل في محل رفع فاعل، والكاف ضمير متصل في محل نصب مفعول به، والجملة الفعلية لا محل لها؛ لأنها ابتدائية، ويقال: لأنها جملة شرط غير ظرفي. ﴿لِتُثْرِكَ﴾: فعل مضارع منصوب بـ: «أن» مضمرة بعد لام التعليل، والفاعل مستتر تقديره: «أنت»، ﴿ إِي ﴾: جار ومجرور متعلقان بالفعل قبلهما، و «أن» المضمرة والفعل المضارع في تأويل مصدر في محل جر باللام، والجار والمجرور متعلقان بالفعل قبلهما. ﴿مَا﴾: اسم موصول، أو نكرة موصوفة مبنية على السكون في محل نصب مفعول به. ﴿لَيْسَ﴾: فعل ماض ناقص. ﴿لَكَ﴾: جار ومجرور متعلقان بمحذوف خبر مقدم. ﴿بِهِ ﴾: جار ومجرور متعلقان بالخبر المحذوف، أو بمحذوف خبر ثان، أو بمحذوف حال من الضمير المستتر في الخبر المحذوف، ويجيز بعضهم تعليقهما بمحذوف حال من ﴿عِلْمٌ ﴾ كان صفة له، فلما قدم عليه صار حالاً. ﴿عِلْمُ ﴾: اسم: ﴿لَيْسَ﴾ مؤخر، وجملة: ﴿لَيْسَ...﴾ إلخ صلة ﴿مَا﴾ أو صفتها، والعائد، أو الرابط: الضمير المجرور بالباء.

﴿ فَلَا ﴾: الفاء: واقعة في جواب الشرط، (لا): ناهية. ﴿ تُطِعْهُمَا ﴾: فعل مضارع مجزوم ب: (لا) الناهية، والفاعل مستتر فيه وجوباً تقديره: «أنت»، والهاء ضمير متصل في محل نصب

#### ﴿ وَٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ ٱلصَّالِحَاتِ لَنُدُّخِلَنَّهُمْ فِي ٱلصَّالِحِينَ ﴿ ﴾

المشرح: ﴿وَٱلدِّينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ ٱلصَّلِحَتِ ﴾: هو مثل الآية رقم [٧]. ﴿لَنُدْخِلَنَهُمْ فِ ٱلصّلِحِينَ ﴾
أي: مع الصالحين؛ أي: نحشرهم معهم يوم القيامة، وندخلهم معهم الجنة. والاتصاف بالكمال في الصلاح منتهى درجات المؤمنين، ومتمنى أنبياء الله المرسلين، وإذا تحصل للمؤمن هذا الحكم؛ تحصل ثمرته، وجزاؤه وهو الجنة، وما فيها من النعيم المقيم، والخير العميم، كيف لا؛ وقد تمنى يوسف، وسليمان ـ على نبينا، وعليهما ألف صلاة، وألف سلام ـ ذلك فقال يوسف: ﴿وَوَقَنِي مُسَلِمًا وَٱلْحِينَ ﴾، وقال سليمان: ﴿وَأَدْخِلْنِي بِرَحُمَتِكَ فِي عِبَادِكَ ٱلصَّكِلِحِينَ ﴾.

الإعراب: ﴿وَالَّذِينَ ﴾: الواو: حرف استئناف. (الذين): اسم موصول مبني على الفتح في محل رفع مبتدأ، وقيل: هو منصوب على الاشتغال بفعل محذوف. ولا أراه قوياً. وجملة: ﴿وَعَمِلُوا الصّلِحَاتِ ﴾ مع المتعلق المحذوف صلة الموصول، لا محل لها، وجملة: ﴿وَعَمِلُوا الصّلِحَاتِ ﴾ معطوفة عليها، لا محل لها مثلها. ﴿لَنُدُخِلَنَهُمْ ﴾: اللام: واقعة في جواب قسم محذوف. (ندخلنهم): فعل مضارع مبني على الفتح لاتصاله بنون التوكيد الثقيلة، التي هي حرف لا محل له، والفاعل ضمير مستتر فيه وجوباً تقديره: «أنا»، والهاء ضمير متصل في محل نصب مفعول به، ﴿فِي الصّلِحِينَ ﴾: جار ومجرور متعلقان بالفعل قبلهما، وهما في محل نصب مفعوله الثاني، والجملة الفعلية جواب القسم لا محل لها، والقسم وجوابه في محل رفع خبر المبتدأ، وانظر الآية رقم [٧]؛ ففيها الكفاية.

﴿ وَمِنَ ٱلنَّاسِ مَن يَقُولُ ءَامَنَ الْإِلَّهِ فَإِذَا أُوذِى فِي ٱللَّهِ جَعَلَ فِتْنَةَ ٱلنَّاسِ كَعَذَابِ ٱللَّهِ وَلَئِن جَآءَ نَصْرُ مِن رَبِّكِ لَيَقُولُنَّ إِنَّا كُنَّا مَعَكُمٌ أَوْلَيْسَ ٱللَّهُ بِأَعْلَمَ بِمَا فِي صُدُودِ الْعَلَمِينَ إِنَّا ﴾ الْعَلَمِينَ إِنَّا ﴾ الْعَلَمِينَ إِنَّا الْعَلَمِينَ إِنَّا الْعَلَمِينَ إِنَّا اللَّهُ الْعَلَمِينَ إِنَّا الْعَلَمِينَ إِنَّا الْعَلَمِينَ إِنَّا الْعَلَمِينَ إِنَّا الْعَلَمِينَ إِنَّا اللَّهُ إِنَّا اللَّهُ اللَّالَةُ اللَّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ ال

الشرح: لما بين الله المؤمنين، والكافرين فيما تقدم في قوله: ﴿ وَلِيَعْلَمَنَّ اللّهُ الَّذِينَ ءَامَنُواْ وَلِيعْلَمَنَّ اللّهُ اللّهِ المؤمنين، والكفار بقوله: ﴿ أُمْ حَسِبَ اللّذِينَ يَعْمَلُونَ السّيِّعَاتِ... ﴾ إلخ، وبين حال المؤمنين بقوله: ﴿ وَالّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَلِمُواْ الصّلِحَتِ... ﴾ إلخ بين حال المنافقين في هذه الآية حيث جعلوا إيذاء الكفار لهم صارفاً لهم عن الإيمان، كما أن عذاب الله صارف للمؤمنين عن الكفر.

﴿ وَإِذَا أُونِى فِي اللّهِ أِي: عذبوا تعذيباً لم يصبروا عليه، وتركوا الدين الحق، وكان يمكنهم أن يصبروا على الأذى إلى حد الإكراه، وتكون قلوبهم مطمئنة بالإيمان. ﴿ جَعَلَ فِتْنَةَ النّاسِ الله أي: تعذيب الكافرين لهم صارفاً عن الإيمان. ﴿ كَعَذَابِ الله اي في النار فإنه يصرف المؤمنين عن الكفر، وشتان ما بينهما، فتعذيب الكافرين للمؤمنين يترتب عليه ثواب عظيم، وعذاب الله للكافرين بعده عذاب أليم، والمشقة إذا كانت مستتبعة للراحة العظيمة ؛ تطيب لها النفس، ولا تعد عذاباً له.

﴿ وَلَيِن جَاءَ نَصَّرٌ مِن رَّيِكِ ﴾ أي: نصر على الكفار، وفيه كسب، وغنيمة، ﴿ لَيَقُولُنَ ﴾ أي: المنافقون. وهذا على ضم اللام مراعاةً لمعنى (مَنْ)، وقرئ بفتح اللام، مراعاة للفظ (مَنْ). ﴿ إِنَّا كُنَّا مَعَكُمُ ۗ أي: على عدوكم، وكنا مسلمين، وإنما أكرهنا بالتعذيب حتى قلنا ما قلنا فأشركونا معكم بالكسب، والغنيمة. ﴿ أَوَلَيْسَ اللّهُ بِأَعْلَمَ بِمَا فِي صُدُورِ الْعَلَمِينَ ﴾ أي: الله أعلم بما في صدور العالمين من العالمين أنفسهم بما في صدورهم، ومن ذلك ما في صدور المؤمنين من الإخلاص، وما في صدور المنافقين من النفاق.

تنبيه: قال الضحاك: نزلت الآية في ناس من المنافقين بمكة كانوا يؤمنون، فإذا أوذوا؟ رجعوا إلى الشرك. وقال عكرمة: كان قوم قد أسلموا، فأكرههم المشركون على الخروج معهم إلى بدر، فقتل بعضهم، فأنزل الله: ﴿إِنَّ الَّذِينَ تَوَفَّهُمُ ٱلْمَلَيِّكَةُ ظَالِينَ ٱنفُسِهِمْ فكتب بها المسلمون من المدينة إلى المسلمين بمكة، فخرجوا، فلحقهم المشركون، فافتتن بعضهم، فنزلت هذه الآية فيهم. وقيل: نزلت في عياش بن أبي ربيعة، أسلم، وهاجر، ثم أوذي، وضرب، فارتد، وإنما عذبه أبو جهل والحارث وكانا أخويه لأمه. قال ابن عباس ـ رضي الله عنهما ـ: ثم عاش بعد ذلك بدهر وحسن إسلامه. انتهى. قرطبى.

الإعراب: ﴿وَمِنَ﴾: الواو: حرف استئناف. (من الناس): جار ومجرور متعلقان بمحذوف خبر مقدم. ﴿مَنَ﴾: اسم موصول، أو نكرة موصوفة مبنية على السكون في محل رفع مبتدأ مؤخر، وقيل: إن الجار والمجرور متعلقان بمحذوف صفة لمبتدأ محذوف، التقدير: وفريق كائن من الناس على حد قوله تعالى: ﴿وَمِنَا دُونَ ذَلِكُ ﴾. والأصح: أن مضمون الجار والمجرور مبتدأ، و: ﴿مَنَ هِي الخبر؛ لأن (مِنْ) الجارة دالة على التبعيض؛ أي: وبعض الناس، وجمع الضمير في قوله ﴿لَيَقُولُنَ ﴾ يؤيد ذلك، ولا استبعاد في وقوع الظرف بتأويل معناه مبتدأ، يرشدك إلى ذلك قوله تعالى: ﴿مِنَهُمُ الْمُؤْمِنُونَ ﴾ وخذ قول الحماسي:

مِنْهُمْ لُيُوثُ لَا تُرامُ وَبَعْضُهُمْ مِمَّا قَمِسْتَ، وَضَمَّ حَبْلُ الْحَاطِبِ حيث قابل لفظ: «منهم» بما هو مبتدأ، أعني لفظة: «بعضهم» وهذا مما يدل على أن مضمون: «منهم» مبتدأ. هذا؛ وليوث: جمع ليث، وهو الأسد. لا ترام: لا تقصد. قمشت: جمعت من هنا وهناك، والمراد رذالة الناس، والقمش: الرديء من كل شيء.

وَيَلُونُهُ: فعل مضارع، والفاعل يعود إلى وَمَنَه، تقديره: «هو». وَاَمَنَاهُ: فعل، وفاعل. ويَلُونُهُ وَعَلَم مضارع، والجملة الفعلية في محل نصب مقول القول، وجملة: ويَعُولُ ... والخ صلة: وَمَنَه، أو صفتها، والجملة الاسمية: وَوَمِنَ النَّاسِ... والخ مستأنفة، لا محل لها. وفَإِذَا الفاء: حرف عطف، وتفريع. (إذا): ظرف لما يستقبل من الزمان خافض لشرطه، منصوب بجوابه، صالح لغير ذلك، مبني على السكون في محل نصب. وأُوذِي : فعل ماض مبني للمجهول، ونائب الفاعل ضمير مستتر تقديره: «هو»، يعود إلى وَمَنَه، ﴿فِي اللَّهِ : متعلقان بالفعل قبلهما، والجملة الفعلية في محل جر بإضافة (إذا) إليها على المشهور المرجوح. ﴿جَعَلَهُ: فعل ماض، وفاعله مستتر تقديره: «هو» يعود إلى وَمَنَه أيضًا ، وَفِتْنَةَ وَالمَا مِنْ وَهُو مضاف، ووَالنَّاسِ مضاف إليه، من إضافة المصدر لفاعله، ومفعوله محذوف. ﴿كَذَابِ : جار ومجرور معنى مثل، فهي المفعول الثاني، وهي مضاف، و(عذاب) مصاف إليه، و(عذاب) مضاف، ووالله، من إضافة المصدر لفاعله، ومفعوله محذوف، وجملة: ﴿جَعَلَ فِتْنَةَ ...» إلخ ومجراب رواب (إذا) له، من إضافة المصدر لفاعله، ومفعوله محذوف، وجملة: ﴿جَعَلَ فِتْنَةَ ...» إلخ ومباب (إذا)، لا محل لها، و(إذا) ومدخولها كلام معطوف على ما قبله، لا محل له مثله.

﴿ وَلَيِنَ ﴾: الواو: حرف استئناف. اللام: موطئة لقسم محذوف، تقديره: والله. (إنْ): حرف شرط جازم. ﴿ مَآءَ ﴾: فعل ماض مبني على الفتح في محل جزم فعل الشرط، ﴿ نَصْرٌ ﴾: فاعله، والجملة الفعلية لا محل لها؛ لأنها ابتدائية، ويقال: لأنها جملة شرط غير ظرفي. ﴿ مِّن رَبِّكِ ﴾: جار ومجرور متعلقان به: ﴿ نَصْرٌ ﴾، أو بمحذوف صفة له، والكاف ضمير متصل في

محل جر بالإضافة، من إضافة اسم الفاعل لمفعوله، وفاعله مستتر فيه. ﴿ لَيُقُولُنَ ﴾: اللام: واقعة في جواب القسم المقدر. (يقولن): فعل مضارع مرفوع، وعلامة رفعه النون المحذوفة لتوالي الأمثال، والواو المحذوفة لالتقاء الساكنين المدلول عليها بالضمة فاعله، والنون للتوكيد حرف لا محل له. هذا؛ وعلى قراءته بفتح اللام، فهو مبني على الفتح لاتصاله بنون التوكيد الثقيلة، وفاعله ضمير مستتر تقديره: «هو» يعود إلى ﴿مَن ﴾. ﴿إِنّ ﴾: حرف مشبه بالفعل، و(نا): اسمها، حذفت نونها، وبقيت الألف دليلاً عليها. ﴿كُنّ ﴾: فعل ماض ناقص، مبني على السكون، و(نا): ضمير متصل في محل رفع اسمها. ﴿مَعَكُم ﴿ فرف مكان متعلق بمحذوف خبر (كان)، والكاف ضمير متصل في محل جر بالإضافة، وجملة: ﴿كُنّا مَعَكُم ﴿ في محل رفع خبر (إن)، والجملة الاسمية: ﴿إِنّا كُنّا مَعَكُم ﴿ في محل نصب مقول القول، وجملة: ﴿ لِنَّو لُكُونَ الله على الشرط لدلالة جواب إنّا المقدر المدلول عليه باللام، وحذف جواب الشرط لدلالة جواب القسم عليه، على القاعدة: «إذا اجتمع شرط، وقسم؛ فالجواب للسابق منهما قال ابن مالك رحمه الله تعالى:

وَاحْدِفْ لَدَى اجْتِمَاعِ شَرْطٍ وَقَسَمْ جَوَابَ مَا أَخَّرْتَ فَهُ وَ مُلْتَزَمْ

﴿أُولَيْسَ﴾: الهمزة: حرف استفهام توبيخي، الواو: حرف استئناف. (ليس): فعل ماض ناقص. ﴿اللهُ ﴾: اسم (ليس). ﴿إِنَّالُمَ ﴾: الباء: حرف جر صلة، (أعلم): خبر (ليس) مجرور لفظاً، منصوب محلاً. ﴿يِمَا ﴾: جار ومجرور متعلقان به (أعلم). ﴿فِي صُدُورِ ﴾: جار ومجرور متعلقان به (أعلم). ﴿فِي صُدُورِ ﴾: جار ومجرور، متعلقان بمحذوف صلة الموصول، و﴿صُدُورِ ﴾ مضاف، و﴿الْعَلَمِينَ ﴾ مضاف إليه مجرور، وعلامة جره الياء نيابة عن الكسرة؛ لأنه ملحق بجمع المذكر السالم، والنون عوض عن التنوين في الاسم المفرد، وجملة: ﴿أَولَيْسَ اللهُ سَمَ اللهُ مَمَلُ لها.

#### ﴿ وَلَيْعُلَمَنَّ اللَّهُ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَلَيْعُلَمَنَّ ٱلْمُنَافِقِينَ ﴿ اللَّهُ

الشرح: ﴿وَلَيَعْلَمَنَ اللهُ ١٠٠﴾ إلخ: انظر الآية رقم [٣] ففيها الكفاية. هذا؛ و﴿اللهُ علم على الذات الواجب الوجود، المستحق لجميع المحامد، وهو اسم الله الأعظم، الذي إذا دعي به أجاب، وإذا سئل به أعطى، وإنما تخلفت الإجابة في بعض الأحيان عند الدعاء به لتخلف شروط الإجابة؛ التي أعظمها أكل الحلال. ولم يسم به أحد سواه قال تعالى: ﴿ هَلْ تَعْامُ لَهُ مُ سَمِيًا ﴾ أي: هل تعلم أحداً تسمى الله غير الله؟ وقد ذكر في القرآن الكريم في ألفين، وثلاثمئة وستين موضعاً.

بعد هذا: فالمنافقون: جمع: منافق، وقد سمي المنافق: منافقاً أخذاً من: نافقاء اليربوع، وهو جحره الذي يقيم فيه، فإنه يجعل له بابين، يدخل من أحدهما، ويخرج من الآخر، فكذلك المنافق يدخل مع الكفار بقوله: أنا كافر. هذا؛ وقد يتصف

مؤمن بصفات المنافقين، فيكذب، ويخلف الوعد، ويخون في الأمانة، ويفجر في الخصومة. وما أكثرهم في هذا الزمن! فهذا يقال له: نفاق العمل، وأما الأول فيقال له: نفاق العقيدة؛ لأنه يظهر الإسلام، ويبطن الكفر، وهو أخبث من الكفر، وعقابه أشد منه. قال تعالى: ﴿إِنَّ الْمُنْفِقِينَ فِي الدَّرُكِ الْأَسْفَلِ مِنَ النَّارِ ﴿ وقد حذر الرسول ﷺ من نفاق العمل، والاتصاف به؛ لأنه قد يجر إلى نفاق العقيدة، فعن أبي هريرة - رضي الله عنه - أن رسول الله ﷺ قال: «آيةُ المنافِقِ ثلاثٌ؛ إذا حدَّث كذب، وإذا وَعَدَ أَخْلَف، وإذا اؤتُمِنَ خَانَ؛ وَإِنْ صَلَّى، وصام، وحجَّ، واعتمر، وقالَ إنِي مُسْلِمٌ ». أخرج بعضه البخاري، وبعضه مسلم، وآخره أبو يعلى من حديث أنس - رضي الله عنه -.

الإعراب: ﴿وَلَيَعْلَمَنَ ﴾: الواو: حرف استئناف. اللام: واقعة في جواب قسم محذوف، تقديره: والله. (يعلمن): فعل مضارع مبني على الفتح لاتصاله بنون التوكيد الثقيلة التي هي حرف لا محل له. ﴿اللهُ ﴿ وَاللهُ فَعَلَمُ عَلَى الفتح في محل نصب مفعول به، وجملة: ﴿ وَاللهُ وَ مَعَلَمُ نَصَبُ مُعُول به المحلوف صلة الموصول، لا محل لها، وجملة: ﴿ وَلَيَعْلَمَنَ • فَعَلَمُ لَا مَعْلُ لَهَ اللهُ وَ وَحَمَلَة وَ وَمَلَمَ لَهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ وَاللهُ وَلِهُ وَلِمُ اللهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللهُ وَلِهُ وَلّهُ وَلّهُ وَلِهُ وَلَهُ وَلّهُ وَلَا مُنْ وَلّهُ ولّهُ وَلّهُ وَ

﴿ وَقَالَ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ لِلَّذِينَ ءَامَنُواْ ٱتَّبِعُواْ سَبِيلَنَا وَلْنَحْمِلْ خَطَايَكُمْ وَمَا هُم بِحَمِلِينَ مِنْ خَطَايَكُهُم مِّن شَيْءٍ إِنَّهُمْ لَكَاذِبُونَ ﴿ ﴾

المسرح: ﴿ وَقَالَ الّذِينَ كَفَرُواْ لِلّذِينِ كَامَنُواْ اتّبَعُواْ سَيِيلَنَ ﴾ أي: ديننا الذي ندين به، ﴿ وَلَنَحْمِلَ خَطَيْكُمْ ﴾: هذا أمر، وهو في تأويل الشرط، والجزاء؛ إذ المعنى: إن تتبعوا ديننا نحمل خطاياكم. وقيل: هو خبر عبر عنه بصيغة الطلب، مثل قوله تعالى في سورة (مريم) رقم [٥٧]: ﴿ فَلْمَدُدُ لَهُ الرَّمْنَ ثُلُ مَدًّا ﴾. والحمل هنا بمعنى: الحمالة، لا الحمل على الظهر. وهذا قول صناديد قريش، كانوا يقولون لمن آمن منهم: لا نبعث نحن، ولا أنتم، فإن كان ذلك؛ فإنا نتحمل عنكم الإثم الذي تخافون سوء عاقبته. وقيل: القائل الوليد بن المغيرة. وقيل: أبو سفيان. هذا؛ وإنك لترى في هذه الأيام بعض من يتسمون بالإسلام، وبأسماء المسلمين يستنون بأولئك الكفرة الفجرة، فيقول أحدهم لصاحبه إذا أراد أن يشجعه على ارتكاب بعض الجرائم: افعل هذا؛ وإثمه في عنقي. وكم من مغرور بمثل هذا الضمان من ضعفة العامة وجهلتهم!.

﴿ وَمَا هُم بِحَدِلِينَ مِنْ خَطَيَنَهُم مِن شَيْءٍ ﴾ أي: لا يحملون شيئاً من أوزارهم. قال تعالى: ﴿ وَلَا نَزِرُ وَازِرَةٌ وِزْرَ أُخُرَنَ ﴾ وانظر الآية التالية. ﴿ إِنَّهُمْ لَكَيْبُونَ ﴾ أي: في قولهم؛ لأنهم قالوا ذلك؛ وقلوبهم على خلافه كالمرائين الذين يَعِدُون؛ وفي قلوبهم نية الخلف. وأيضاً فإنهم لا يستطيعون ذلك، بل، ولا أقل منه.

هذا؛ و﴿ خَطْدِيكُمْ ﴾: جمع: خطيئة. وأصله: خطايئ، بياء قبل الهمزة، فقلبت تلك الياء همزة مكسورة، فاجتمع همزتان، فقلبت الثانية ياء، فاستثقلت الكسرة على حرف ثقيل من نفسه، وهو الهمزة الأولى، فقلبت فتحة. ثم يقال: تحركت الياء التي بعد الهمزة، وانفتح ما قبلها، وهو الهمزة، فقلبت ألفاً على القاعدة، فصار خَطَاءًا بألفين، بينهما همزة، فاستثقل ذلك؛ لأن الهمزة شبه الألف، فكأنه اجتمع ثلاث ألفات متواليات، فقلبت الهمزة ياء للخفة، فصار خطايا بوزن فَعَالَى، ففيه خمسة أعمال: قلب الياء التي قبل الهمزة همزة، ثم قلب الثانية ياء، ثم قلبت كسرة الأولى فتحة، ثم قلبت الثانية ألفاً، ثم قلبت الأولى ياء. هذا؛ وتجمع: خطيئة جمع مؤنث سالماً: خطيئات.

الإعراب: ﴿وَقَالَ ﴾: الواو: حرف استئناف، (قال): فعل ماض. ﴿ ٱلَّذِينَ ﴾: اسم موصول مبنى على الفتح في محل رفع فاعل. ﴿كَفَرُوا﴾: فعل ماض مبني على الضم، والواو فاعله، والألف للتفريق، والمتعلق محذوف، تقديره: كفروا بالله، والجملة الفعلية صلة الموصول، لا محل لها. ﴿لِلَّذِينَ﴾: جار ومجرور متعلقان بالفعل: (قال)، وجملة: ﴿مَامَنُواْ﴾ مع المتعلق المحذوف صلة الموصول، لا محل لها. ﴿ أَتَّبِعُوا ﴾: فعل أمر مبنى على حذف النون، والواو فاعله، والألف للتفريق. ﴿سَبِيلَنَّا﴾: مفعول به، و(نا): ضمير متصل في محل جر بالإضافة، وجملة: ﴿ أَتَّبِعُوا سَهُ إِلَىٰ فِي محل نصب مقول القول. ﴿ وَلْنَحْمِلُ ﴾: الواو: حرف عطف، (لنحمل): فعل مضارع مجزوم بلام الأمر، وفاعله ضمير مستتر فيه وجوباً تقديره: «نحن». ﴿خَطَايَكُمْ ﴾: مفعول به منصوب، وعلامة نصبه فتحة مقدرة على الألف للتعذر، والكاف ضمير متصل في محل جر بالإضافة، وجملة: ﴿ وَلَنْحُمِلُ خَطْنِكُمْ أَن محل نصب مقول القول، وجملة: ﴿ وَقَالَ ... ﴾ إلخ مستأنفة، لا محل لها. ﴿ وَمَا ﴾: الواو: حرف استئناف. (ما): نافية حجازية تعمل عمل: «ليس». ﴿هُم﴾: ضمير منفصل مبني على السكون في محل رفع اسم (ما). ﴿ بِحَمِلِينَ ﴾: الباء: حرف جر صلة، (حاملين): خبر: (ما) مجرور لفظاً، منصوب محلاً، وفاعله مستتر فيه. ﴿مِنْ خَطَايَهُم﴾: جار ومجرور متعلقان بمحذوف حال من: ﴿شَيْءٍ﴾، كان صفة له، فلما قدم عليه صار حالاً، على القاعدة: «نعت النكرة إذا تقدم عليها صار حالاً». ﴿ وَمِن ﴾: حرف جر صلة. ﴿ شَيْءً ﴾: مفعول به له: (حاملين)، فهو منصوب، وعلامة نصبه فتحة مقدرة على آخره، منع من ظهورها اشتغال المحل بحركة حرف الجر الزائد، والجملة الاسمية: ﴿ وَمَا هُم ١٠٠٠ إلخ مستأنفة، لا محل لها، وإن اعتبرتها في محل نصب حال من واو الجماعة؛ فلست مفنداً، ويكون الرابط: الواو، والضمير. ﴿إِنَّهُمْ﴾: حرف مشبه بالفعل، والهاء ضمير متصل في محل نصب اسمها. ﴿لَكَاذِبُونَ﴾: اللام: لام الابتداء، وتسمى المزحلقة. (كاذبون): خبر (إن) مرفوع، وعلامة رفعه الواو . . . إلخ، والجملة الاسمية: ﴿إِنَّهُمْ لَكَلْاِبُونَ ﴾: مؤكدة لمضمون الجملة الاسمية قبلها، لا محل لها مثلها.

## ﴿ وَلَيَحْمِلُكَ أَنْقَالُكُمْ وَأَنْقَالًا مَّعَ أَنْقَالِهِمْ وَلَيْسَعَلُنَّ يَوْمَ ٱلْقِيكَمَةِ عَمَّا كَانُواْ يَفْتَرُوكَ ﴿ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ اللَّهُ اللَّالَّاللَّهُ اللَّهُ اللَّلْمُ اللَّهُ اللَّلْحَالِمُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّ

المُ شرح: ﴿ وَلَيَحْبِلُكَ أَتْقَالُامُ مُ وَأَتْقَالًا مَعَ أَتْقَالِمَ ﴿ الأَثْقَالَ: الأُوزار، جمع: ثِقال، وهو استعارة أطلق عليها لفظ الأثقال، وهي الأحمال التي تثقل حاملها، وتتعبه؛ لأنها تسبب له النكد، والشقاء الطويل في جهنم يوم القيامة، وما بعده. وفيه تأويلان:

أحدهما: أن المراد به ما يحمل على الظالمين من سيئات من ظلموه بعد فراغ حسناتهم، قال أبو أمامة الباهلي ـ رضي الله عنه ـ: "يُؤْنَى بالرجل يَوْمَ القيامة، وهو كثيرُ الحسناتِ، فلا يزال يُقتصُّ منه حتى تفنى حسناتُ، ثم يطالبُ، فيقول الله عز وجل: اقتصوا من عبدي، فتقول الملائكة: ما بقيتُ له حسناتٌ! فيقول: خذوا من سيئات المظلوم، فاجعلوا عليه». ثم تلا رسول الله عَنْ قوله تعالى: ﴿وَلَيَعْبِلُكَ أَثْفَالُمْمُ وَأَثْفَالًا مَعَ أَثْفَالِمُمُ ﴾. أقول: وهذا في حق المسلم الموحد؛ لأن الكافر لا حسنة له، كما نوهت به آية (الفرقان) رقم [٢٦]: ﴿وَقَدِمُنَا إِلَى مَا عَمِلُوا مِنْ عَمَلٍ فَجَعَلْنَهُ هَبَاءً مَنْثُورًا ﴾ وآية (النور) رقم [٣٩] وهي قوله تعالى: ﴿وَاللَّذِينَ صَفَرُوا أَعْمَالُهُمْ كَدَّرِ بِقِيعَةِ يَحْسَبُهُ الظّمْتَانُ مَا عَمِلُوا مِنْ عَمل فَجَعَلْنَهُ مَا اللهُ عَلَى اللهُ عنه ـ أن رسول الله عنه قال: "أقدرونَ مَن الرسول عليه من سيئات المظلومين، هو من سماه الرسول على الله عنه ـ أن رسول الله عنه قال: "أقدرونَ مَن المُفلِسُ فينا، من لا درهَمَ له ولا مَتَاع، فقال: المُفلِسُ مِنْ أُمَّتِي مَنْ يَأْتِي يَوْمَ القيامةِ بصلاةٍ، وصِيَام، وَزَكَاةٍ؛ ويَأْتِي قَدْ شُتَمَ هذا، وقذَفَ هَذَا، وأكَلَ مَالَ هَذَا، وَسَفَكَ دَمَ هَذَا، وَضَرَبَ هَذَا، فَنُعظَى هَذَا مِنْ حَسَناتِه، فَإِنْ فَنِيَتْ حسناته قَبْلَ أَنْ يُقْضَى مَا عَلَيْهِ وَضَرَبَ هَذَا، فَنْعَطَى هَذَا مِنْ حَسَناتِه، وَهَذَا مِنْ حَسَناتِه، وَهَذَا مِنْ حَسَناتِه وَهُذَا مِنْ حَسَناتِه وَهُذَا مِنْ حَسَناتِه، وَهَذَا مِنْ حَسَناتِه وَهُذَا مَنْ عَلَيْه اللهُ عَنْ اللهُ عَلَى النَّارِ». رواه مسلم والترمذي.

والتأويل الثاني: أن المراد به: رؤساء الكفر، ودعاة الشر، والرذيلة، الذين يصدون الناس عن الإيمان، أو عن الطاعة، أو عن عمل الخير...إلخ، فقد قال قتادة ـ رضي الله عنه ـ: من دعا إلى ضلالة كان عليه وزرها، ووزر من عمل بها، ولاينقص من أوزارهم شيء، ونظيره قوله تعالى في سورة (النحل) رقم [٢٥]: ﴿لِيَحْمِلُوا أَوْزَارَهُم كَامِلَة يَوْمَ الْقِيكَمَة وَمِنْ أَوْزَارِ الَّذِيكَ يُضِلُونَهُم بِغَيْرِ عِنْ أَوْزَارِ الله عَنْ مِنْ الله عنه ـ عن رسول الله على الله عنه ـ عن رسول الله على أنه قال: «أَيُّما داع دعا إلى ضَلالة فَاتَّبعَ، فإنَّ له مِثْل أوْزارِ من اتَّبعَهُ، ولا يَنْقُصُ مِنْ أَوْزارِهِمْ شَيْئاً، وَأَيُّمَا دَاع دَعَا إلى هُدَى، فَاتَّبعَ فَإِنَّ له مِثْل أَوْزارِ من اتَّبعهُ، ولا يَنْقُصُ مِنْ أَوْزارِهِمْ شَيْئاً، وَأَيُّمَا دَاع دَعَا إلَى هُدَى، فَاتَّبعَ فَإِنَّ له مِثْل أَجُورٍ مَن اتَّبعهُ، ولا يَنْقُصُ مِنْ أُجورِهِمْ شَيْئاً». أخرجه ابن ماجه.

هذا؛ ومن الحديث الطويل الذي خرجه مسلم، والنسائي، وابن ماجه، والترمذي عن جرير بن عبد الله البجلي ـ رضي الله عنه ـ: أن النبي ﷺ قال: «مَنْ سَنَّ في الإِسْلَامِ سُنَّةً حسنَةً فَلَهُ أَجْرُهَا، وأَجْرُ مَنْ عَمِلَ بِهَا مِنْ بَعْدِهِ مِنْ غَيْرِ أَنْ يَنْقُصَ مِنْ أُجُورِهِمْ شَيْءٌ، وَمَنْ سَنَّ فِي الإِسْلَامِ سُنَّةً سَيِّئَةً كَانَ عليهِ وِزْرُهَا ووِزرُ من عمل بها من بعده مِنْ غَيْرِ أَنْ يَنْقُصَ مِنْ أَوْزَارِهِمْ شَيْءٌ».

وعن حذيفة ـ رضي الله عنه ـ قال: سأل رجل على عهد رسول الله على الله على أمسك القوم، ثم إن رجلاً أعطاهُ، فأعطى القومُ، فقال رسول الله على: «مَنْ سَنَّ خيْراً فَاسْتُنَّ بِهِ كَانَ لَهُ أَجْرُهُ، ومِثْلُ أُجُورِ مَنْ تَبِعَهُ غَيْرَ مُنْتَقَص مِنْ أُجُورِهِمْ شَيْئاً، وَمَنْ سَنَّ شَرَّاً فَاسْتُنَّ بِهِ، كَانَ عَلَيْهِ وِزْرُهُ، ومثلُ أَوْزَارِ مَنْ تَبِعَهُ غَيْرَ مُنْتَقَصِ مِنْ أَوْزَارِهِمْ شَيْئاً». رواه أحمد، والحاكم.

هذا؛ وقد قال تعالى في سورة (الأنعام) الآية رقم [٣١]: ﴿وَهُمْ يَعْمِلُونَ أَوْزَارَهُمْ عَلَى ظُهُورِهِمْ ﴾. وحمل الذنوب ـ بالمعنيين: الأوزار، والأثقال ـ قيل به: إن الكافر إذا خرج من قبره يوم القيامة يستقبله أقبح شيء صورةً، وأنتنه ريحاً، فيقول له: هل تعرفني؟ فيقول: لا، فيقول: أنا عملك الخبيث طالما ركبتني في الدنيا، فأنا اليوم أركبك؛ حتى أخزيك على رؤوس الخلائق! فيركبه، ويَتَخَطَّى به الناس، حتى يقف بين يدي الله تعالى. وأقول: إن الفاسق، والفاجر ليس من ذلك بعيد. والله أعلم بمراده، وأسرار كتابه.

﴿ وَلَيُسْتَكُنُ يُومَ الْقِيكُمَةِ عَمَّا كَانُوا يَفْرُونَ ، من الأباطيل التي أضلوا بها غيرهم، يسألون سؤال توبيخ، وتقريع؛ لأن الله تعالى عالم بأعمالهم، وأحوالهم، وافترائهم. هذا؛ وقد قال تعالى في سورة (الحجر): ﴿ فَوْرَيِكَ لَنَسْتَكَنَّهُ مُ أَجْمِينَ ﴾، وهذه الآية تدل على سؤال الجميع ومحاسبتهم، كافرهم ومؤمنهم، وفي سؤاله الكافر، ومحاسبته خلاف بين العلماء، والذي يظهر سؤاله لهم، لقوله تعالى: ﴿ وَقَفُوهُمُ إِنَّهُم مَسْتُولُونَ ﴾، وقوله عز وجل: ﴿ إِنَّ الْيَنَا إِيَابَهُم ﴿ ثُمَّ إِنَّ عَلَيْنَا عِلَى الله عَلَى الله عَلَى الله تعالى: ﴿ وَلَا يُسْتَلُ عَن ذُنُوبِهِمُ الله يُوفَى ﴾، وقال: ﴿ وَقَال الله تعالى: ﴿ وَلَا يُسْتَلُ عَن ذُنُوبِهِمُ الله يُوفَى ﴾، وقال: ﴿ وَلَا يُسْتَلُهُم الله يُوفَى الله يُوفَى الله يَعلَى الله عنهما عنه الله عنهما عنه الله مسؤال استخبار، وموطن لا يكون فيه سؤال البن عباس ـ رضي الله عنهما ـ: لا يسألهم سؤال استخبار، واستعلام، ولكن يسألهم سؤال تقريع، وتوبيخ، فيقول لهم: لم عصيتم القرآن؟ وما حجتكم فيه؟ واستعلام، ولكن يسألهم سؤال تقريع، وتوبيخ، فيقول لهم: لم عصيتم القرآن؟ وما حجتكم فيه؟ قال ابن عادل: وأليق الوجوه بهذه الآيات الاستعتاب لقوله تعالى: ﴿ ثُونَ لَهُ يَعَنَوْرُونَ ﴾ وقوله جل ذكره: ﴿ هَذَا يَوْمُ لَا يَنْهُونَ ﴿ وَلَا يُؤُمُّ لَا يُؤُدَنُ لَكُونَ ﴾ وقوله جل ذكره: ﴿ هَذَا يَوْمُ لَا يَطِقُونَ ﴿ وَلَا يُؤُمُّ لَا يُؤَدُنُ لَكُونَ ﴾ وقوله جل ذكره: ﴿ هَذَا يَوْمُ لَا يَطِقُونَ ﴿ وَلَا يُؤُمُّ لَا يُؤَدِنُ لَكُمْ فَيَعَنْوُونَ ﴾ .

هذا؛ وأصل الفعل: (ليحملن) يحملون، فلما اتصلت به نون التوكيد الثقيلة صار: (ليحملونَّ) فحذفت نون الرفع لتوالي الأمثال، فصار: (ليحملونَّ) فحذفت واو الجماعة لالتقاء الساكنين، فصار: (ليحملنَّ) وبقيت الضمة على اللام لتدل على الواو المحذوفة، ومثله: (ليسألن) وشبهه.

الإعراب: ﴿وَلَيَحْمِلُكَ﴾: الواو: حرف استئناف، اللام: واقعة في جواب قسم محذوف، تقديره: والله. (يحملن): فعل مضارع مرفوع، وعلامة رفعه النون المحذوفة لتوالي الأمثال، وواو الجماعة المحذوفة المدلول عليها بالضمة فاعله، والنون للتوكيد حرف لا محل له. ﴿أَنْقَالُمُ ﴾: مفعول به، والهاء: ضمير متصل في محل جر بالإضافة، والجملة الفعلية لا محل لها؛ لأنها جواب القسم، وجوابه كلام مستأنف لا محل له. ﴿وَأَتَقَالُا ﴾: الواو: حرف عطف. (أثقالاً):

معطوف على ما قبله. ﴿ مَعْ عَلَى الله على الله عن الله

# ﴿ وَلَقَدَ أَرْسَلْنَا نُوحًا إِلَى قَوْمِهِ عَلَيِثَ فِيهِمْ أَلْفَ سَنَةٍ إِلَّا خَمْسِينَ عَامًا فَأَخَذَهُمُ اللَّهُ وَلَقَدُ وَلَهُمْ اللَّهُ وَلَقَدَ وَهُمُ ظَالِمُونَ ﴿ إِلَّهُ اللَّهُ وَلَا خَمْسِينَ عَامًا فَأَخَذَهُمُ اللَّهُ وَلَا خَمْسِينَ عَامًا فَأَخَذَهُمُ

المشرح: لقد شرح الله لنا في سورة (الأعراف) وفي سورة (هود) قصة نوح - على نبينا، وعليه ألف صلاة، وألف سلام - شرحاً وافياً وكافياً، وذكرها في سورة (الشعراء) باختصار، ولم يخل الله سورة من سور القرآن من ذكره إلا القليل منها؛ وقد عد المرحوم عبد الوهاب النجار السور التي ورد فيها ذكر نوح ثلاثاً وأربعين سورة، وعمل لها جدولاً، مع عدد الآيات التي ذكر فيها بكل سورة جزاه الله خيراً! وقال: ذكرت قصة نوح مفصلة في سورة (الأعراف) وسورة (هود) وسورة (الشعراء) وسورة (القمر) وسورة (نوح) وهي مختلفة اللفظ بحسب ما تكون العناية موجهة نحوه من البيان. انتهى. بتصرف. وهذا؛ أنذا أذكر لك ما يتعلق بهاتين الآيتين، فأقول وبالله التوفيق:

قيل: إن اسمه الأصلي: السكن، سمي بذلك؛ لأن الناس سكنوا إليه بعد آدم. فهو الأب الثاني لهم بعده، وقيل: إن اسمه: عبد الغفار، وسمي نوحاً لكثرة نوحه على نفسه، وهو ابن لمك بن متوشلخ، وقال النجار (نوح بن لامك، بن متوشالح) بن أخنوخ، وهو إدريس النبي، ابن يارد، بن مهلئيل، بن قينان، بن أنوش، بن شيث، بن آدم أبي البشر، على نبينا، وعليهم جميعاً ألف صلاة، وألف سلام. هذا؛ وذكر المرحوم النجار: أن آدم عاش في الأرض تسعمئة وثلاثين عاماً، وأن المدة بين وفاة آدم وولادة نوح مئة وستة وعشرون عاماً.

واختلفوا في سبب نوحه، فقيل: لدعوته على قومه بالهلاك. وقيل: لمراجعته ربه في شأن ابنه كنعان. وقيل: لأنه مر بكلب مجذوم، فقال له: اخسأ يا قبيح! فأوحى الله إليه: أعبتني أم عبت الكلب؟! وهو أول رسول بعث بشريعة بعد آدم، وهو أول نذير على الشرك، وأنزل الله عليه

عشر صحائف، وكان أول من عذبته أمته لردهم دعوته، وأهلك الله أهل الشرك بدعائه، وكان أبا البشر كآدم، على نبينا، وعليهما ألف صلاة، وألف سلام. وكان أطول الأنبياء عمراً، عمَّر ألفاً وخمسين سنة، وقال وهب: عمَّر نوح ألفاً وأربعمئة سنة، وقيل غير ذلك، ولم تنقص قوته، ولم يشب، ولم تسقط له سن، وصبر على أذى قومه طول عمره، وكان أبواه مؤمنين؛ بدليل دعوته لهما بالمغفرة في الآية الآخرة في سورة (نوح).

وولد له أربعة أولاد: سام، وحام، ويافث، وكنعان، فالثلاثة الأول اتبعوه في دينه، وأما الرابع وهو كنعان، فقد انشق عنه وخالفه، كما رأيت تفصيله في سورة (هود). وروي: أنه عليه الصلاة والسلام عاش عمره الطويل في بيت من شعر، فقيل له: يا نبي الله ابْنِ بيتاً، فقال: أموت اليوم، أو غداً. وقال وهب بن منبه: مرت بنوح خمسمئة سنة لم يقرب النساء وَجَلاً من الموت.

وَفَلِمْ فِيهِمْ : أقام في قومه، ألف سنة إلا خمسين عاماً: قال الزمخشري ـ رحمه الله تعالى ـ: فإن قلت: هلّا قيل: تسعمئة وخمسين سنة؟ قلت: ما أورده الله أحكم؛ لأنه لو قيل كما قلت لجاز أن يتوهم إطلاق هذا العدد على أكثره، وهذا التوهم زائل مع مجيئه كذلك، وكأنه قيل: تسعمئة وخمسين سنة كاملة وافية العدد، إلا أن ذلك أخصر، وأعذب لفظاً وأملأ بالفائدة، وفيه نكتة أخرى، وهي: أن القصة مسوقة لذكر ما ابتلي به نوح عليه السلام من أمته، وما كابده من طول المصابرة تسلية لرسول الله على وتثبيتاً له، فكان ذكر رأس العدد الذي لا رأس أكثر منه أوقع وأوصل إلى الغرض من استطاعة السامع مدة صبره.

فإن قلت: فلم جاء المميز أولاً بالسّنة، وثانياً بالعام؟ قلت: لأن تكرير اللفظ الواحد في الكلام الواحد حقيق بالاجتناب في البلاغة، إلا إذا وقع ذلك لأجل غرض ينتحيه المتكلم من تفخيم، أو تهويل، أو تنويه، أو نحو ذلك. انتهى. كشاف. أما ذكر مدة لبثه في قومه عليه الصلاة والسلام ففائدته تسلية النبي على لأنه عليه الصلاة والسلام كان يضيق صدره بسبب عدم إسلام قومه، وقد ذكر ذلك في آياته حيث قال له: ﴿لَكَكَ بَنَحُ مُنْسَكَ أَلَا يَكُونُوا مُؤْمِنِينَ فقال الله له: إن نوحاً لبث هذا العدد الكثير من السنين، ولم يؤمن من قومه إلا القليل، فصبر، وما ضجر، فأنت أولى بالصبر لقلة مدة لبثك وكثرة عدد أمتك. انتهى. نقلاً عن الرازي بتصرف. هذا؛ ونوح أحد الرسل أولي العزم، وهم خمسة: نوح، وإبراهيم، وموسى، وعيسى، ومحمد عليهم جميعاً ألف صلاة، وألف سلام.

هذا؛ وروي: أنه لما أتاه ملك الموت، قال: يا نوح، يا أكبر الأنبياء، ويا طويل العمر، ويا مجاب الدعوة، كيف وجدت الدنيا؟ قال: مثل رجل بني له بيت، له بابان، فدخل من أحدهما، وخرج من الآخر. ﴿فَأَخَذَهُمُ ٱلطُّوفَاتُ ﴾ أي: الماء الكثير الذي نبع من الأرض، ونزل من السماء. ﴿وَهُمْ ظَلِلْمُونَ ﴾: أنفسهم بالكفر، ومخالفة الواحد القهار.

الإعراب: ﴿وَلَقَدُى: الواو: حرف قسم وجر، والمقسم به محذوف، تقديره: والله. والجار والمجرور متعلقان بفعل محذوف، تقديره: أقسم، اللام: واقعة في جواب القسم المحذوف. (قد): حرف تحقيق يقرب الماضي من الحال. ﴿أَرْسَلْنَا﴾: فعل، وفاعل. ﴿فُومًا﴾: مفعول به. ﴿إِلَىٰ قَوْمِهِ، ﴾: جار ومجرور متعلقان بالفعل قبلهما. أو هما متعلقان بمحذوف حال من: ﴿ وُنُومًا ﴾، والهاء ضمير متصل في محل جر بالإضافة، والجملة الفعلية: ﴿ وَلَقَدْ أَرْسَلْنَا ١٠٠٠ ۗ إلخ: جواب القسم المحذوف، والقسم وجوابه كلام مستأنف، لا محل له. هذا؛ وبعضهم يعتبر الواو عاطفة، وبعضهم يعتبرها حرف استئناف، ويعتبر أن الجملة الآتية جواب لقسم محذوف. ولا أسلمه أبداً؛ لأنه على هذا يكون قد حذف واو القسم والمقسم به، ويصير التقدير: ووالله أقسم، أو: وأقسم والله. اللام: واقعة في جواب القسم المحذوف، وبعضهم يقول: اللام موطئة للقسم، والموطئة معناها: المؤذنة. وهذه اللام إنما تدخل على «إنْ» الشرطية؛ لتدل على القسم المقدم على الشرط، وتكون الجملة الآتية جواباً للقسم المدلول عليه باللام، والمتقدم على الشرط حكماً، كما في قوله تعالى: ﴿ لَإِنَّ أُخْرِجُواْ لَا يَغْرُجُونَ مَعَهُمْ ... ﴾ إلخ الآية رقم [١٢] من سورة (الحشر). افهم هذا؛ واحفظه فإنه جيد بعون الله تعالى. فإن قيل: ما ذكرته من إعراب يؤدي إلى حذف المقسم به وبقاء حرف القسم. والجواب: أنه قد حذف المقسم به حذفاً مطرداً في أوائل السور مثل قوله تعالى: ﴿وَالضَّحَنِ ﴾، ﴿وَالسَّاءَ وَالطَّارِةِ ﴾ فإن التقدير: ورَبِّ السماء. . . إلخ، بدليل التصريح به في قوله تعالى: ﴿ فَوَرَّبِّ ٱلسَّمَاءِ وَٱلْأَرْضِ ... ﴾ إلخ الآية رقم [٢٣] من سورة (الذاريات) وحذف المقسم به ظاهر بقوله تعالى: ﴿وَإِن مِّنكُمُ إِلَّا وَارِدُهَا ﴾ الآية رقم [٧١] من سورة (مريم) وأظهر منه في قوله تعالى: ﴿وَإِن لَّمْ يَنتَهُواْ عَمَّا يَقُولُونَ لَيَمَسَّنَّ الَّذِينَ كَفَرُواْ مِنْهُم عَذَابٌ أَلِيمٌ ﴾ الآية رقم [٧٣] من سورة (المائدة) فالواو في الآيتين حرف قسم وجر، والمقسم به محذوف بلا ريب.

﴿ فَلَيْتُ ﴾: الفاء: حرف عطف. (لبث): فعل ماض، والفاعل يعود إلى (نوح)، تقديره: «هو » ﴿ فِيهِم ﴾: جار ومجرور متعلقان بالفعل قبلهما. ﴿ أَلْفَ ﴾: ظرف زمان متعلق بالفعل (لبث)، و ﴿ أَلْفَ ﴾ مضاف، و ﴿ سَنَهِ ﴾ مضاف إليه. ﴿ إِلَّا ﴾: أداة استثناء. ﴿ خَسِبَ ﴾: مستثنى ب: ﴿ إِلَّا ﴾ منصوب. وعلامة نصبه الياء نيابة عن الفتحة ؛ لأنه ملحق بجمع المذكر السالم، والنون عوض عن التنوين في الاسم المفرد، وهو عند المبرد مفعول به، و ﴿ إِلَّا ﴾ عنده قامت مقام الفعل الناصب للأسماء، فهي تقوم مقام: أستثني، واستثنيت فلاناً، ولا يستثنى من العدد إلا أقل من النصف عند أكثر النحويين. انتهى. من قول مكي. ﴿ عَاماً ﴾: تمييز. وجملة: ﴿ فَلَيْتُ صَلَى الله الله على الناعله . ﴿ أَلَفُوفَاتُ ﴾ : فاعله، والجملة الفعلية معطوفة على ما قبلها. أو هي مستأنفة، ولا محل لها على الاعتبارين. ﴿ وَهُمُ ﴾ : الواو: واو معطوفة على ما قبلها. أو هي مستأنفة، ولا محل لها على الاعتبارين. ﴿ وَهُمُ ﴾ : الواو: واو

الحال، (هم): ضمير منفصل مبني على السكون في محل رفع مبتدأ. ﴿ طَالِمُونَ ﴾: خبر المبتدأ مرفوع، وعلامة رفعه الواو نيابة عن الضمة؛ لأنه جمع مذكر سالم، والنون عوض عن التنوين في الاسم المفرد، والجملة الاسمية: ﴿ وَهُمْ ظَالِمُونَ ﴾: في محل نصب حال من الضمير المنصوب، والرابط: الواو، والضمير.

#### ﴿ فَأَجَيْنَكُ وَأَصْحَلَ ٱلسَّفِينَةِ وَجَعَلْنَهَا ءَاكِةً لِلْعَكِمِينَ (إِنَّ)

المشرح: وجه مناسبة ذكر نوح، وإبراهيم - على نبينا، وعليهما ألف صلاة، وألف سلام - بعدما تقدم من الآيات هو: أن الله تعالى لما بين التكليف، وذكر أقسام المكلفين، ووعد المؤمن الصادق الثواب العظيم، ووعد المنافق العذاب الأليم؛ ذكر: أن هذا التكليف ليس مختصاً بالنبي عليه، وأصحابه، وأمته حتى صعب عليهم ذلك، بل من قبله كان كذلك، كنوح، وإبراهيم وغيرهما. انتهى. جمل نقلاً عن الرازي، وقد تصرفت فيه.

﴿فَأَنِحَنَهُ أَي: أنجينا نوحاً من أذى قومه، ومن الغرق بالطوفان الذي غرقوا فيه، و ﴿ وَأَصْحَبُ السّفِينَةِ ﴾ أي: أنجيناهم مع نوح، وكثيراً جاء التعبير عن السفينة بالفلك، وكانوا ثمانية وسبعين من بني آدم، نصفهم ذكور، ونصفهم إناث، كما حمل في السفينة ذكراً وأنثى من جميع أصناف المخلوقات، وهو فحوى قوله تعالى في سورة (هود) رقم [٤٠]: ﴿قُلْنَا ٱحِمْلُ فِيهَا مِن كُلِّ رَوِّجَكُلُنَهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَمَن عَامَنَ ﴾ . ﴿وَجَعَلْنَهُ وَاللَّهُ الضمير يعود إلى من صَكُلٍ رَوِّجَكُلُنَهُ وَاللَّهُ الصَّفِينَة ، أو للعقوبة التي أهلكوا فيها، أو للنجاة الحاصلة بسبب السفينة . ﴿ وَاَكُ لَلْعَلَمِينَ ﴾ أي: علامة على قدرة الله القاهرة، وقوته الباهرة. هذا ؛ وانظر صنع السفينة مفصلاً في سورة (هود).

هذا؛ وأصحاب جمع: صاحب، وهو هنا بمعنى الراكب فيها، ويكون بمعنى المالك، كقولك: صاحب الدار. أي: مالكها. هذا؛ والصاحب يكون بمعنى الصديق، والزوج. وصاحب رسول الله على هو كل من جالسه في حياته، ولو ساعة بشرط أن يكون مسلماً موحداً، ويجمع على: أصحاب، وصَحْب، وصِحاب، وصِحاب، وصِحاب، وصُحْبة، وصُحْبة، وصُحْبان، ثم يجمع أصحاب على: أصاحيب أيضاً، ثم يخفف، فيقال: أصاحِب.

الإعراب: ﴿فَأَنِمَنْكُ ﴾: الفاء: حرف عطف. (أنجيناه): فعل، وفاعل، ومفعول به، والجملة الفعلية معطوفة على ما قبلها، لا محل لها مثلها. ﴿وَأَصْحَبُ ﴾: الواو: حرف عطف. (أصحاب): معطوف على الضمير المنصوب، و(أصحاب) مضاف، و﴿السَّفِينَةِ ﴾ مضاف إليه. ﴿وَجَعَلْنَهُ ﴾ الواو: حرف عطف. (جعلناها): فعل، وفاعل، ومفعول به أول. ﴿ الله عليه مفعول به ثان. ﴿ لِلْعَلَمِينَ ﴾ : جار ومجرور متعلقان بمحذوف صفة: ﴿ الله هُمُ والجملة الفعلية معطوفة على ما قبلها، لا محل لها أيضاً.

# ﴿ وَإِبْرَهِيمَ إِذْ قَالَ لِقَوْمِهِ ٱعْبُدُواْ ٱللَّهَ وَٱتَّقُوهُ ۚ ذَلِكُمْ خَيْرٌ لَكُمْ إِن كُنتُمْ وَوَيَقُوهُ ۚ ذَلِكُمْ خَيْرٌ لَكُمْ إِن كُنتُمْ وَقَالُمُونَ اللَّهَ وَٱتَّقُوهُ ۚ ذَلِكُمْ خَيْرٌ لَكُمْ إِن كُنتُمْ وَقَالُمُونَ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْكُمْ عَلَيْ عَلَيْمُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْكُمْ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْكُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَّهُ عَلَّا عَلَاهُ عَلَيْكُوا عَلَيْهُ عَلَيْهِ

المشرح: ﴿وَإِبْرُهِيمَ إِذْ قَالَ لِقَوْمِهِ أَي: اذكر. أو وأرسلنا إبراهيم. ﴿أَعُبُدُوا وحدوه وحدوه ولا تشركوا معه شيئاً في العبادة. ﴿وَأَتَقُوه أَي: خافوا عقابه، فاجتنبوا مخالفته، ومعصيته ﴿ وَلِكُمْ خَيْرٌ لَكُمْ ﴾: الإشارة إلى ما ذكر من العبادة، والتقوى، أي: فهي خير لكم مما أنتم عليه من عبادة الأصنام، وذلك على تقدير الخيرية فيه على زعمكم. وقيل: التقدير: خير من كل شيء؛ لأن حذف المفضل عليه يقتضي العموم مع عدم احتياجه إلى التأويل؛ إذ المراد بكل شيء، كل شيء فيه خيرية، ويجوز كونه صفة لا اسم تفضيل. ﴿إِن كُنتُمْ تَعَلَمُونَ ﴾ أي: الخير، والشر، وتميزون بين ما هو خير، وبين ما هو شر، أو: كنتم تنظرون في الأمور بنظر العلم دون نظر الجهل.

هذا؛ وإبراهيم خليل الله بن تارح، بن ناحور، بن سروج، بن رعو، بن فالج، بن عابر، بن شالح، بن أرفكشاذ بن سام، بن نوح، على نبينا، وحبيبنا، وعليهم ألف صلاة، وألف سلام، وقد جاء ذكره في القرآن في خمس وعشرين سورة، وقد عمل المرحوم عبد الوهاب النجار، جدولاً بأسماء تلك السور، مع عدد الآيات التي ذكر فيها بكل سورة، جزاه الله خيراً! وقد ذكرت قصة إبراهيم مفصلة في سورة (هود) وفي سورة (إبراهيم) وفي سورة (الحجر) وفي سورة (مريم) وفي سورة (الأنبياء) وفي سورة (الشعراء) وفي سورة (الصافات) ومختصرة في باقي السور التي ذكر فيها، وهي مختلفة الألفاظ، والتعبير بحسب ما تكون العناية موجهة نحوه من البيان والإيضاح.

وإبراهيم خليل الرحمن ولد في فدام آرام من بلاد العراق، ولم يؤمن له من قومه سوى زوجه سارة، وابن أخيه لوط بن هاران، بن تارح، فهاجر إلى فلسطين، ثم إلى مصر، ثم عاد إلى فلسطين، وكانت وفاته فيها، وقبره موجود في بلدة الخليل. هذا؛ ويذكر المفسرون: أن شأن إبراهيم في ولادته، وأنه ربي خفيةً عن النمرود الذي هو شبيه بفرعون بادعاء الألوهية، والربوبية. هذا؛ وإبراهيم معناه في العبرانية: أب رحيم، وانظر أولاده والكثير من سيرته في الآية رقم [٣٥] وما بعدها من السورة المسماة باسمه، على نبينا، وحبيبنا، وعليه، وعلى جميع الأنبياء، والمرسلين ألف صلاة، وألف سلام.

الإعراب: ﴿وَإِبْرَهِيمَ ﴾: الواو: حرف عطف. (إبراهيم): معطوف على ﴿وُمَّا ﴾ فيكون التقدير: وأرسلنا إبراهيم. أو هو معطوف على الضمير المنصوب، فيكون التقدير: وأنجينا إبراهيم. أو هو مفعول به لفعل محذوف، التقدير: واذكر إبراهيم. هذا؛ وقرئ برفعه فيكون مبتدأ، خبره محذوف، التقدير: ومن المرسلين إبراهيم. ﴿إِذَ ﴾: ظرف لما مضى من الزمان مبني على السكون في محل

نصب يقع بدلاً من (إبراهيم) على نصبه، فهو بدل اشتمال، ومفعول به لفعل محذوف على رفع (إبراهيم)، التقدير: اذكر وقت قال . . . إلخ . ﴿ قَالَ ﴾ : فعل ماض ، والفاعل يعود إلى (إبراهيم) ، تقديره: «هو». ﴿لِقَوْمِهِ﴾: جار ومجرور متعلقان بالفعل قبلهما، والهاء ضمير متصل، في محل جر بالإضافة. ﴿ أَعَبُدُوا ﴾: فعل أمر مبنى على حذف النون لاتصاله بواو الجماعة، والواو ضمير متصل في محل رفع فاعله، والألف للتفريق. ﴿ أَللَّهُ ﴾: منصوب على التعظيم، والجملة الفعلية في محل نصب مقول القول، وجملة: ﴿وَأَتْقُوهُ ﴾: معطوفة عليها، فهي مثلها في محل نصب مقول القول، وجملة: ﴿قَالَ...﴾ إلخ: في محل جر بإضافة ﴿إِذَى إليها، والكلام معطوف على ما قبله على نصب (إبراهيم)، ومستأنف على رفعه. ﴿ذَالِكُمْ ﴾: اسم إشارة مبنى على السكون في محل رفع مبتدأ، واللام للبعد، والكاف حرف خطاب، لا محل له، والميم حرف دال على جماعة الذكور. ﴿ غَيْرٌ ﴾ : خبر المبتدأ ، والجملة الاسمية مستأنفة ، لا محل لها . ﴿ لَكُمْ ﴾ : جار ومجرور متعلقان ب: ﴿ فَيْرٌ ﴾ . ﴿ إِن ﴾ : حرف شرط جازم . ﴿ كُنتُرُ ﴾ : فعل ماض ناقص مبنى على السكون في محل جزم فعل الشرط، والتاء اسمه. ﴿تَعْلَمُونَ﴾: فعل مضارع مرفوع، وعلامة رفعه ثبوت النون. . . إلخ، والواو فاعله، ومفعوله محذوف للتعميم، والجملة الفعلية في محل نصب خبر (كان)، وجملة: ﴿كُنتُمْ تَعْلَمُونَ﴾ لا محل لها؛ لأنها ابتدائية، ويقال: لأنها جملة شرط غير ظرفي، وجواب الشرط محذوف لدلالة ما قبله عليه، التقدير: إن كنتم تعلمون فذلكم خير لكم. أو: "فاعبدوا الله. . . " إلخ، وهذه الجملة الشرطية مستأنفة، لا محل لها .

﴿ إِنَّمَا تَعْبُدُونَ مِن دُونِ ٱللَّهِ أَوْثَنَنَا وَتَغْلُقُونَ إِفْكًا ۚ إِنَّ ٱلَّذِينَ تَعْبُدُونَ مِن دُونِ ٱللَّهِ لَا يَمْلِكُونَ لَكُمْ رِزْقًا فَٱبْنَغُواْ عِندَ ٱللَّهِ ٱلرِّزْقَ وَٱعْبُدُوهُ وَٱشْكُرُواْ لَهُ ۚ إِلَيْهِ وَلَيْجَعُونَ لَا اللَّهِ اللَّهِ عَمُونَ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللللللّهُ الللّهُ اللللللّهُ الللللّهُ اللللللّهُ الللللللللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللللّهُ اللللللللّهُ الللللللللّهُ اللللّ

المشرح: ﴿إِنَّمَا تَعْبُدُونَ مِن دُونِ اللّهِ أَوْنَنَا﴾: أصناماً. قال أبو عبيدة: الصنم: ما يتخذ من ذهب، أو فضة، أو نحاس. والوثن: ما يتخذ من جصّ، أو حجارة. وقال الجوهري: الوثن: الصنم، والجمع: وُثْن، وأوثان، مثل: أُسد، وآساد. انتهى. قرطبي. هذا؛ وقد حكى الله عن إبراهيم في سورة (الأنبياء) قوله: ﴿مَا هَذِهِ التّمَاثِيلُ ٱلتّيَ أَنتُهُ لَمّا عَكِمُونَ﴾. وفسرت هناك بالأصنام المصورة على صورة السباع، أو الطيور، أو الإنسان، وحكى الله عنه قوله في السورة المسماة بالسمه: ﴿وَاَجْنُبُنِي وَبَيْنَ أَن نَعْبُدُ ٱلْأَصْنَامَ﴾. والأصنام، والتماثيل، والأوثان كلها بمعنى واحد، وتصنع من خشب، أو ذهب، أو فضة، أو نحاس، وذلك تبع لقدرة العابد، وغناه، وكانت العرب، وغيرهم من الوثنيين يعبدونها، والنصارى تنصب الصليب، وتعبده، وتعظمه، فهو كالتمثال أيضاً، قال عدي بن حاتم الطائي ـ رضي الله عنه ـ: أتيت النبي على، وفي عنقي صليب

من ذهب، فقال: «يا عدي! ألق عنك هذا الوثن!». فألقيته. وأصله من: وَثَن الشيء؛ أي: أقام في مقامه، وسمى الصنم وثناً؛ لأنه ينصب ويركز في مكان لا يبرح عنه.

﴿وَتَخُلُقُونَ إِفَكًا ﴾: وتكذبون كذباً في تسميتها آلهةً، وادعاء شفاعتها عند الله، أو تعملونها وتنحتونها للإفك، وهو استدلال بين على شرارة ما هم عليه من حيث إنه زور، وباطل، وبهتان، وقرئ: (تُخَلِّقُونَ) وهو بمعنى التكثير من خَلَّق، والأول من تَخَلَّق بمعنى: تَكذَّب، وَتَخَرَّص. هذا؛ والإفك هو أبلغ ما يكون من الكذب، والافتراء، قال تعالى: ﴿إِنَّ ٱللَّيْنَ جَاءُو بِٱلْإِفْكِ...﴾ إلخ رقم [11] من سورة (النور)، وانظر الآية رقم [63] من سورة (الشعراء).

﴿ وَاَعْبُدُوهُ ﴾: وحِّدوه، وانظر (العبادة) في سورة (النمل) رقم [٤٦]، ﴿ وَاَشْكُرُواْ لَهُ أَبُ انظر (الشكر) في الآية رقم [٤٠] من سورة (النمل). ﴿ إِلَيْهِ تُرْجَعُونَ ﴾: يقرأ بالبناء للمجهول من المعدي، وبالبناء للمعلوم من اللازم.

هذا؛ و ﴿ وُونِ ﴾ بمعنى: غير وسوى هنا، وأصله من الدنو، وهو القرب، ومنه: تدوين الكتب؛ لأنه إدناء، أي: تقريب البعض من البعض، ثم استعير للرتب، فيقال: زيد دون عمرو، أي: في الشرف، والسيادة، وعلو المنزلة، ثم اتُسِع فيه، فاستعمل في كل تجاوز حد إلى حد. هذا؛ ويأتى «دون» بمعنى «قدام» قال الشاعر:

تُويكَ الْقَذَى مِنْ دُونِهَا، وَهْيَ دُونَهُ إِذَا ذَاقَهَا مَنْ ذَاقَهَا يَتَمَطَّقُ

هذا؛ ومثله: أدنى، وألفه منقلبة عن واو؛ لأنه من دنا، يدنو: إذا قرب، وله معنيان: أحدهما: أن يكون المعنى: ما تقرب قيمته بخساسته، ويسهل تحصيله. والثاني أن يكون بمعنى: القريب منكم، لكونه في الدنيا، والذي هو خير ما كان من امتثال أوامر الله تعالى؛ لأن نفعه متأخر إلى الآخرة. خذ قوله تعالى لليهود اللؤماء، حكاية عن قول موسى ـ على نبينا، وعليه ألف صلاة، وألف سلام ـ: ﴿قَالَ أَسَنَتُ بُولُوكَ ٱلَّذِى هُوَ آدَفَ بِٱلَّذِكَ هُو خَيْرٌ ﴾. وقيل: الألف مبدلة من همزة؛ لأنه مأخوذ من: دنؤ، يدنؤ، فهو دنيء، والمصدر: الدناءة، وهو من الشيء الخسيس، فأبدلت الهمزة ألفاً. وقيل: أصله: أدْونُ من الشيء الدُّون، فأخرت الواو، فانقلبت ألفاً، فوزنه الآن أَفْلَع. انتهى. عكبري في غير هذا الموضع.

الإعراب: ﴿إِنَّمَا ﴾: كافة، ومكفوفة. ﴿تَبْدُونَ ﴾: فعل مضارع مرفوع...إلخ، والواو: فاعله. ﴿مِن دُونِ﴾: جار ومجرور متعلقان بالفعل قبلهما، أو بمحذوف حال من: ﴿أَوْتُنَا ﴾ كان صفة له، فلما قدم عليه؛ صار حالاً. ﴿أَوْتُنَاَّ﴾: مفعول به، ولو قرئ برفعه، لكانت (ما) اسماً موصولاً اسماً لـ: (إن)، على حد قوله تعالى في سورة (طه): ﴿إِنَّمَا صَنَّعُواْ كَيْدُ سَاحِرٌ...﴾ إلخ، (تخلقون): فعل مضارع مرفوع . . . إلخ ، والواو: فاعله . ﴿ إِنَّكَّا ﴾ : مفعول به ، والجملة الفعلية معطوفة على ما قبلها. ﴿إِنَّ ﴾: حرف مشبه بالفعل. ﴿ ٱلَّذِينَ ﴾: اسم موصول مبنى على الفتح في محل نصب اسم: ﴿إِنَّ﴾، وجملة: ﴿تَبُدُونَ﴾: صلة الموصول، والعائد محذوف، التقدير: إن الذين تعبدونهم. ﴿مِن دُونِ﴾: جار ومجرور متعلقان بمحذوف حال من الضمير المحذوف، وهُمِن بيان لما أبهم في الموصول، وهُدُونِ مضاف، وهِ ٱللَّهِ مضاف إليه. ﴿لَا﴾: نافية. ﴿يَمْلِكُونَ﴾: فعل مضارع مرفوع. . .إلخ، والواو فاعله. ﴿لَكُمْ﴾: جار ومجرور متعلقان بالفعل قبلهما، أو هما متعلقان بمحذوف حال من: ﴿رِزْقَا﴾ على مثال ما تقدم. ﴿رِزْقًا﴾: مفعول به، وجملة: ﴿لا يَمْلِكُونَ...﴾ إلخ: في محل رفع خبر: ﴿إِنَّ﴾. وقيل: ﴿ رِزْقًا ﴾: مفعول مطلق، وعامله: ﴿ لا يَمْلِكُونَ ﴾؛ لأنه من معناه، وليس بشيء. ﴿ فَأَبْنَغُوا ﴾: الفاء: هي الفصيحة؛ لأنها أفصحت عن شرط مقدر. . (ابتغوا): فعل أمر مبني على حذف النون. . . إلخ، والواو: فاعله، والألف للتفريق. ﴿عِندَ﴾: ظرف مكان متعلق بالفعل قبله، و ﴿عِندَ ﴾ مضاف، و ﴿ ٱللَّهِ ﴾ مضاف إليه. ﴿ ٱلرِّزْقَ ﴾: مفعول به، وجملة: ﴿ فَٱبْنَعُوا اللهِ اللهِ لا محل لها؛ لأنها جواب شرط مقدر به: إذا، التقدير: وإذا كانت معبوداتكم لا تملك لكم رزقاً؛ فابتغوا...إلخ، وجملة: ﴿وَٱعْبُدُوهُ﴾: معطوفة على ما قبلها، لا محل لها مثلها، وكذلك جملة: ﴿وَأَشْكُرُواْ لَهُ ﴾: معطوفة عليها أيضاً. ﴿إِلَيْهِ ﴾: جار ومجرور متعلقان بالفعل بعدهما. ﴿ تُرْجُعُونَ ﴾: فعل مضارع مرفوع. . . إلخ، والواو: فاعله، أو نائب فاعله. بعد هذا فالآية بكاملها في محل نصب مقول القول؛ لأنها من مقول إبراهيم على نبينا، وعليه ألف صلاة، وألف سلام.

## ﴿ وَإِن ثَكَذِّبُواْ فَقَدْ كَذَّبَ أُمَدُّ مِّن قَبْلِكُمُّ ۚ وَمَا عَلَى ٱلرَّسُولِ إِلَّا ٱلْبَكَغُ ٱلْمُبِيثُ ۞ ﴿

الشرح: وإن تكذبوني؛ فلا تضروني بتكذيبكم، فإن الرسل قبلي قد كذبتهم أممهم، وما ضروهم، وإنما ضروا أنفسهم؛ حيث حل بهم ما حل بسبب تكذيب الرسل. وأما الرسول فقد تم أمره حين بلغ البلاغ المبين الذي زال معه الشك، وهو اقترانه بآيات الله، ومعجزاته، أو وإن كنت مكذباً فيما بينكم؛ فلي في سائر الأنبياء أسوة، وسلوة؛ حيث كُذِّبوا، وعلى الرسول أن يبلغ، وما عليه أن يصدَّق ولا يكذَّب.

وهذه الآية والآيات التي بعدها إلى قوله: ﴿فَمَا كَانَ جَوَابَ فَوْمِهِ ﴿ محتملة أَن تكون من جملة قول إبراهيم - صلوات الله ، وسلامه عليه - لقومه ، وأن تكون آيات وقعت معترضة في شأن رسول الله على وشأن قريش بين أول قصة إبراهيم ، وآخرها . فإن قلت : إذا كانت من قول إبراهيم ؛ فما المراد بالأمم قبله ؟ قلت : قوم شيث ، وإدريس ، ونوح ، وقوم صالح ، وهود ، وغيرهم - وكفى بقوم نوح أمة - في معنى أمم جمَّةٌ مكذبة .

ولقد عاش إدريس ألف سنة في قومه إلى أن رفع إلى السماء، وآمن به ألف إنسان منهم على عدد سنيه، وأعقابهم على التكذيب. انتهى. كله من الكشاف. وما ذكر في شأن إدريس عليه السلام يخالف ما ذكرته في الآية رقم [٥٥] من سورة (مريم) على نبينا، وعليه ألف صلاة، وألف سلام.

وقال النسفي ـ وهو مأخوذ من الكشاف بلا شك ـ : فإن قلت : فالجمل الاعتراضية ، لا بدَّ لها من اتصال بما وقعت معترضة فيه ، فلا تقول : مكة ، وزيدٌ قائمٌ ، خيرُ بلادِ اللهِ . قلت : نعم ، وبيانه : أن إيراد قصة إبراهيم ـ عليه السلام ـ ليس إلا إرادة للتنفيس عن رسول الله على وأن تكون مَسْلاة لهُ بأن أباه إبراهيم ـ عليه السلام ـ كان مُبْتَلَى بنحو ما ابتلي به من شرك قومه ، وعبادتهم الأوثان ، فاعترض بقوله : ﴿ وَإِن تُكَذِّبُوا . . ﴾ إلخ على معنى : أنكم يا معشر قريش إن تكذبوا محمداً ؛ فقد كذب إبراهيم قومُهُ ، وكل أمة كذبت نبيها ؛ لأن قوله : ﴿ وَقَدْ كَذَبَ أُمُو مِن قَالِعها ؛ لكونها ناطقة بالتوحيد ، ودلائله ، وهو كما ترى اعتراض متصل ، ثم سائر الآيات بعدها من توابعها ؛ لكونها ناطقة بالتوحيد ، ودلائله ، وهد كما الشرك ، وتوهين قواعده ، وصفة قدرة الله ، وسلطانه ، ووضوح حجته وبرهانه . انتهى .

الإعراب: ﴿وَإِنْ الواو: واو الاعتراض، أو هي حرف عطف، (إن): حرف شرط جازم، ﴿ تُكَذِّبُونَ ﴾: فعل مضارع فعل الشرط مجزوم، وعلامة جزمه حذف النون؛ لأنه من الأفعال الخمسة، والواو فاعله، والألف للتفريق، ومفعوله محذوف، والجملة الفعلية لا محل لها؛ لأنها ابتدائية، ويقال: لأنها جملة شرط غير ظرفي، وجواب الشرط محذوف، تقديره: فلا يضرني تكذيبكم. ﴿ فَقَدَ ﴾: الفاء: حرف تعليل للجواب المنفي. (قد): حرف تحقيق، يقرب الماضي مِنَ الحال. ﴿ كَذَبُ ﴾: فعل ماض. ﴿ أُمَ هُ ﴾: فاعله. ﴿ مِن تَبْلِكُمُ ﴾: جار ومجرور متعلقان بمحذوف صفة: ﴿ أُمَ هُ ﴾ والكاف ضمير متصل في محل جر بالإضافة، والجملة الفعلية: ﴿ فَقَدَ بَ صَفَة الله الفعلية: ﴿ وَمَا ﴾: الواو: حرف استثناف. (ما): نافية، مبتدأ مؤخر. ﴿ أَلَمُ بِن عَلَى المحذوف خبر مقدم. ﴿ إِلَا ﴾: حرف حصر. ﴿ أَلَكُ بُ ﴾: ممل مبتدأ مؤخر. ﴿ أَلَمُ بِنُ ﴾: صفة له، والجملة الاسمية مستأنفة، لا محل لها. وقيل: في محل نصب حال، ولا أراه قوياً. هذا؛ والآية في محل نصب مقول القول على اعتبارها مع ما بعدها من قول إبراهيم عليه السلام، ولا محل لها على اعتبارها مع ما بعدها كلام معترض، وهو المعتمد. انظر الشرح.

### ﴿ أُوَلَمْ يَرُواْ كَيْفَ يُبْدِئُ ٱللَّهُ ٱلْخَلْقَ ثُمَّ يُعِيدُهُۥ إِنَّ ذَلِكَ عَلَى ٱللَّهِ يَسِيرُ ﴿ إِنَّ

الشرح: ﴿ أُولَمْ يَرَوْأ ... ﴾ إلخ: لما بين الله الأصل الأول، وهو التوحيد، وأشار إلى الثاني، وهو الوسالة بقوله: ﴿ وَمَا عَلَى ٱلرَّسُولِ إِلَّا ٱلْبَلَغُ ٱلْمُبِيثُ ﴾؛ شرع في بيان الأصل الثالث، وهو الحشر. وهذه الأصول الثلاثة لا ينفك بعضها عن بعض في الذكر الإلهي. انتهى. جمل نقلاً من النهر. هذا؛ والضمير في ﴿ يَرَوْأَ ﴾ إلى الأمم المكذبة، ويقرأ: (أولم تروا) بتاء المضارعة خطاب لكفار قريش.

### ﴿ وَقُلْ سِيرُواْ فِ ٱلْأَرْضِ فَٱنظُرُواْ كَيْفَ بَدَأَ ٱلْخَلْقَ ثُمَّ ٱللَّهُ يُنشِئُ ٱللَّشْأَةَ ٱلْآخِرَةُ إِنَّ ٱللَّهَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴿ إِنَّ ﴾

الشرح: ﴿ فَلَ ﴾: هذا الخطاب للنبي عَلَيْ ، وهو يؤيد ما ذكر من الاعتراض. وقيل: هو لإبراهيم عليه السلام. ﴿ سِيرُواْ فِ ٱلْأَرْضِ فَٱنظُرُواْ كَيْفَ بَدَأَ ٱلْخَلْقَ ﴾: على كثرتهم، واختلاف أحوالهم، وألسنتهم، فهو أمر للكفرة؛ لينظروا نظرة تبصر، واعتبار، لا نظرة غفلة، وإهمال، ينظرون إلى مساكن الأمم الماضية، وديارهم، وآثارهم كيف أهلكهم، كما قال تعالى: ﴿ تُمَ الظُرُواْ كَيْفَ كَانَ عَلِقِبَهُ ٱلمُكَذِينَ ﴾.

وَلَا خرة تكون يوم القيامة. فبدء الخلق، وإعادته نشأتان من حيث إن كلاً منهما اختراع، وإخراج والآخرة تكون يوم القيامة. فبدء الخلق، وإعادته نشأتان من حيث إن كلاً منهما اختراع، وإخراج من العدم، غير أن الثانية إنشاء بعد إنشاء مثله، والأولى ليست كذلك، والقياس أن يقال: كيف بدأ الله الخلق، ثم ينشئ النشأة الآخرة؟ لأن الكلام معهم وقع في الإعادة، فلما قررهم في الإبداء بأنه من الله احتج عليهم بأن الإعادة إنشاء مثل الإبداء، فإذا لم يعجزه الإبداء، وجب ألا يعجزه الإعادة، فكأنه قال: ثم ذلك الذي أنشأ النشأة الأولى هو الذي ينشئ النشأة الآخرة، فللتنبيه على هذا المعنى أبرز اسمه، وأوقعه مبتدأ.

﴿ إِنَّ ٱللَّهَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴾: لأن قدرته لذاته، ونسبة ذاته إلى كل الممكنات على سواء، فيقدر على النشأة الأخرى كما قدر على النشأة الأولى. هذا؛ وقرئ: (النَّشَاءَة) كالرآفة.

هذا؛ وقد قال تعالى هنا: ﴿ فَانظُرُوا صَيْفَ ... ﴾ إلخ، وقال في سورة (الأنعام) رقم [١١]: ﴿ فَكُلْ سِيرُوا فِي الْأَرْضِ ثُمَّ انظُرُوا ... ﴾ إلخ والفرق بينهما: أن النظر هنا جعل مسبباً عن السير، فكأنه قال: سيروا لأجل النظر، ولا تسيروا سير الغافلين، ومعنى السير هناك إباحة السير للتجارة، وغيرها، وإيجاب النظر في آثار الهالكين. ونبه على ذلك به: ﴿ ثُمَّ ﴾ التي هي للتراخي لتباعد ما بين الواجب، والمباح. انتهى.نسفي من سورة (الأنعام) بتصرف كبير.

الإعراب: ﴿ فَلَ ﴾: فعل أمر، وفاعله مستتر تقديره: «أنت». ﴿ سِبرُوا ﴾: فعل أمر مبني على حذف النون، والواو فاعله، والألف للتفريق. ﴿ فِي ٱلْأَرْضِ ﴾: جار ومجرور متعلقان بالفعل قبلهما، والجملة الفعلية في محل نصب مقول القول. ﴿ فَأَنظُرُوا ﴾: الفاء: حرف عطف. (انظروا): فعل أمر مبني على حذف النون، والواو فاعله، والألف للتفريق. ﴿ كَيْفَ ﴾: اسم استفهام مبني على الفتح في محل نصب حال من فاعل: ﴿ بَدَأَ ﴾. ﴿ بَدَأَ ﴾: فعل ماض، والفاعل يعود إلى ﴿ الله و على الفتح في محل نصب سدت مسد مفعول الفظروا)، المعلق عن العمل لفظاً بسبب الاستفهام، وجملة: ﴿ فَانظُرُوا … ﴾ إلخ معطوفة على (انظروا)، المعلق عن العمل لفظاً بسبب الاستفهام، وجملة: ﴿ فَانظُرُوا … ﴾ إلخ معطوفة على

ما قبلها، فهي مثلها في محل نصب مقول القول أيضاً. ﴿ ثُمُّ كَاللّهُ وَ معلى عطف. ﴿ اللّهُ فَي مصدر ﴿ يُسْئُ ﴾ : مبتداً . ﴿ اللّهُ أَنَّ ﴾ : مفعول مطلق، فهي مصدر محذوف الزوائد، والأصل الإنشاءة، أو هو على حذف العامل، أي : ينشئ فَينْشَؤون النشأة ؛ وعلى هذا فهي مصدر للثلاثي، ولا حذف. ﴿ اللّهُ خِرَةً ﴾ : صفة لها، والجملة الفعلية في محل رفع خبر المبتدأ، والجملة الاسمية : ﴿ اللّهُ يُشِئُ … ﴾ إلخ، معطوفة على ما قبلها، فهي في محل نصب مقول القول أيضاً . ﴿ إِنَّ ﴾ : حرف مر . ﴿ كُلّ ﴾ : اسمها . ﴿ عَلَى ﴾ : حبر : ﴿ إِنَّ ﴾ ، والجملة الاسمية : ﴿ أَنَّ اللّه . ﴿ قَدِيرٌ ﴾ : خبر : ﴿ إِنَّ ﴾ ، والجملة الاسمية : ﴿ أَنَّ اللّه القاهرة ، وهي في محل نصب مقول القول ، وجملة : ﴿ قُلْ ... ﴾ إلخ : مستأنفة ، لا محل لها . تأمل ، وتدبر ، وربك أعلم ، وأجل ، وأكرم .

### ﴿ يُعَذِّبُ مَن يَشَآءُ وَيَرْحَمُ مَن يَشَآءً ۚ وَإِلَيْهِ تُقَلِّبُونَ ﴿ ﴾

المشرح: ﴿ يُعَذِّبُ مَن يَشَآءُ ﴾: تعذيبه بعدله. ﴿ وَيَرَّحُمُ مَن يَشَآءُ ﴾: رحمتَه بفضله، وكرمه، وجوده. ﴿ وَإِلَيْهِ تُقَلِّبُونَ ﴾: ترجعون، وتردون إليه يوم القيامة، فيجازي كل واحد ما يستحق من الثواب، والعقاب. هذا؛ وقد قال سليمان الجمل: لما ذكر الله النشأة الآخرة؛ ذكر ما يكون فيها، وهو تعذيب أهل التكذيب عدلاً، وحكمةً، وإثابة أهل الإثابة فضلاً، ورحمةً. وقدم التعذيب في الذكر على الرحمة مع أن رحمته سابقة؛ لأن السابق ذكر الكفار، فذكر العذاب أولاً لسبق ذكر مستحقيه. انتهى. والله أعلم بمراده، وأسرار كتابه. ولا تَنْسَ: الالتفات من الغيبة إلى الخطاب.

الإعراب: ﴿يُعَذِّبُ﴾: فعل مضارع، والفاعل مستتر تقديره: "هو" يعود إلى ﴿الله ﴾. ﴿مَن ﴾: فعل اسم موصول، أو نكرة موصوفة مبنية على السكون في محل نصب مفعول به. ﴿يَشَآءُ ﴾: فعل مضارع، والفاعل يعود إلى الله. والجملة الفعلية صلة ﴿مَن ﴾ أو صفتها، والعائد، أو الرابط محذوف؛ إذ التقدير: يعذب الذي، أو شخصاً يشاء تعذيبه، والجملة الفعلية مستأنفة، واعتبارها حالاً من لفظ الجلالة، لا بأس به، وجملة: ﴿وَيَرْحَمُ مَن يَشَآءٌ ﴾: معطوفة عليها، وإعرابها مثلها بلا فارق. ﴿وَإِلَيْهِ ﴾: الواو: حرف عطف. (إليه): جار ومجرور متعلقان بما بعدهما، وتقديمهما يفيد الحصر. ﴿تُقَابُونَ ﴾: فعل مضارع مبني للمجهول مرفوع، وعلامة رفعه ثبوت النون. . إلخ، والواو نائب فاعله، والجملة الفعلية معطوفة على ما قبلها، أو هي مستأنفة، لا محل لها.

﴿ وَمَا أَنتُم بِمُعْجِزِينَ فِي ٱلْأَرْضِ وَلَا فِي ٱلسَّمَآءِ وَمَا لَكُم مِّن دُونِ ٱللَّهِ مِن وَلِيِّ وَلَا نَصِيرٍ ۞﴾

الشرح: ﴿وَمَا آنتُم بِمُعْجِزِكِ﴾: ربكم عن إدراككم. بمعنى: لا تفوتونه؛ إن هربتم من حكمه، وقضائه، ﴿فِي ٱلْأَرْضِ وَلَا فِي ٱلسَّمَآءِ﴾ أي: إن فررتم من قضائه، وحكمه بالتواري في

الأرض، أو الهبوط في مهاويها، والتحصين في السماء، أو القلاع، والجبال الذاهبة، كما قال تعالى: ﴿أَيَّنَمَا تَكُونُوا يُدْرِكُكُمُ ٱلْمَوْتُ وَلَوْ كُنُمُ فِي بُرُوجٍ مُشَيَّدَوُّ . وقيل: المعنى: ولو كنتم في السماء لا تعجزون الله، ولا تهربون من قضائه، وحكمه، فهو كقوله تعالى: ﴿يَمَعْشَرَ ٱلْجِنِ وَٱلْإِنِسِ إِنِ السَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ فَٱلْفَدُوا هِ فَاللهِ عَلَى السماء. قال السَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ فَآنَفُدُوا هِ فَي السماء. قال حسان بن ثابت \_ رضى الله عنه \_ في هجاء أبي سفيان، وقريش:

أَمَنْ يَهْ جُو رَسُولَ اللهِ مِنْ كُمْ وَيَدْ مُدَخُهُ وَيَنْ صُرُهُ سَوَاءُ؟!

فإن المعنى: ومن يمدحه. ﴿ وَمَا لَكُمْ مِن دُونِ اللّهِ ﴾ : من غيره، وسواه. ﴿ مِن وَلِيّ ﴾ : يتولى أموركم، ويمنعكم من عذابه. ﴿ وَلَا نَصِيرٍ ﴾ : ينصركم من عذاب الله تعالى. هذا ؛ والولي : هو الذي يتولى شؤون غيره، والنصير: المعين، والمساعد. والفرق بينهما : أن الولي قد يضعف عن النصرة، والمعاونة، والنصير قد يكون أجنبياً من المنصور، فبينهما عموم، وخصوص من وجه. هذا ، وقال تعالى هنا : ﴿ فِي ٱلأَرْضِ وَلَا فِي ٱلسَّمَآءِ ﴾ واقتصر في سورة (الشورى) رقم [٣٦] على ﴿ ٱلْأَرْضِ ﴾ ؛ لأن ما هنا خطاب لقوم فيهم النمرود، الذي حاول الصعود إلى السماء. وقد حذفا معاً للاختصار في الآية رقم [٥١] من سورة (الزمر).

فائحة: والولي لله: العارف بالله تعالى على حسب ما يمكن، المواظب على الطاعات، المعرض عن الانهماك في اللذات، والشهوات. وفيه وجهان: أحدهما: أنه فعيل بمعنى مفعول، كقتيل بمعنى مقتول، وجريح بمعنى مجروح، فعلى هذا هو مَنْ يتولى الله رعايته، وحفظه، فلا يكله إلى غيره، ونفسه لحظة، كما قال تعالى: ﴿وَهُو يَتَوَلّى الصّلِحِينَ ﴿. والوجه الثاني: أنه فعيل مبالغة من فاعل، كرحيم، وعليم بمعنى: راحم، وعالم، فعلى هذا هو مَنْ يتولى عبادة الله تعالى، من غير أن يتخللها عصيان، أو فتور. وكلا المعنيين شرط في الولاية، فمن شرط الولي أن يكون محفوظاً، كما أن من شرط النبي أن يكون معصوماً، فكل من كان للشرع عليه اعتراض؛ فليس بولي، بل هو مغرور، مخادع. ذكره الإمام أبو القاسم القشيري وغيره من أئمة الطريقة رحمهم الله تعالى. انتهى. من شرح ألفاظ الزبد للشيخ أحمد بن حجازي الفشني، رحمه الله تعالى. هذا؛ وربنا يقول في الحديث القدسى: «من عادى لى ولياً؛ فقد آذَنْتُهُ بالحرب».

الإعراب: ﴿وَمَآ﴾: الواو: حرف استئناف، أو: واو الحال. وقيل: عاطفة. (ما): نافية حجازية تعمل عمل «ليس» ﴿أَنتُم ﴾: ضمير منفصل مبني على السكون في محل رفع اسمها. ﴿بِمُعْجِزِن ﴾: الباء: حرف جر صلة. (معجزين): خبر (ما)، مجرور لفظاً، منصوب محلاً. وإن اعتبرت (ما) مهملة؛ فالضمير يكون مبتدأ، والباء زائدة في خبره، والجملة الاسمية على الاعتبارين مستأنفة، لا محل لها، أو هي في محل نصب حال من واو الجماعة، والرابط: الواو، والضمير. هذا؛ وفاعل (معجزين) ضمير مستتر فيه، ومفعوله محذوف؛ إذ التقدير: وما

أنتم بمعجزين الله في حال وجودكم في الأرض، وهذا يعني: أن الجار، والمجرور: ﴿فِي النَّرْضِ متعلقان بمحذوف حال من الفاعل المستتر بـ: (معجزين). ﴿وَلَا الواو: حرف عطف. (لا): نافية، ويقال: زائدة لتوكيد النفي. ﴿فِي السَّمَاء ﴾: جار ومجرور متعلقان بمحذوف خبر لـ: «كان» المحذوفة، على تقدير: ولو كنتم في السماء. أو صفة: «مَنْ» على تقدير: مَنْ في السماء. أو هما معطوفان على قوله: ﴿فِي ٱلْأَرْضِ مراعاة للظاهر. ﴿وَمَا الواو: حرف عطف. (ما): نافية. ﴿لَكُم ﴾: جار ومجرور متعلقان بمحذوف خبر مقدم. ﴿مَن دُونِ ﴾: جار ومجرور متعلقان بمحذوف خبر مقدم. ﴿مَن دُونِ ﴾: جار المحذوف حال من الضمير المستتر في الخبر المحذوف، أو بمحذوف خبر ثان، أو هما متعلقان بمحذوف حال من الضمير المستتر في الخبر المحذوف. و﴿دُونِ ﴾: مضاف، و﴿اللّه ﴾: مضاف إليه. ﴿مِن ﴾: خوف جرف جر صلة. ﴿وَلِي ﴾: مبتدأ مؤخر مرفوع، وعلامة رفعه ضمة مقدرة على آخره منع من ظهورها اشتغال المحل بحركة حرف الجر الزائد. ﴿وَلَا ﴾: الواو: حرف عطف. (لا): زائدة لتأكيد النفي. ﴿مَصِيرِ ﴾: معطوف على: ﴿وَلِي ﴾ على لفظه، والجملة الاسمية: ﴿وَمَا لَكُم … ﴾ لتأكيد النفي. ﴿مَصِيرٍ ﴾: معطوف على: ﴿وَلِي ﴾ على لفظه، والجملة الاسمية: ﴿وَمَا وَكُم ... ﴾

# ﴿ وَٱلَّذِينَ كَفَرُواْ بِعَايَنتِ ٱللَّهِ وَلِفَآبِهِ ۚ أُوْلَتِهِكَ يَبِسُواْ مِن رَّحْمَتِي وَأُوْلَتِهِكَ لَمُمْ عَذَابُ أَلِيدٌ ﴿ وَاللَّهِ عَذَابُ أَلِيدٌ ﴿ وَإِلَّا لَا لَهُ مُ اللَّهِ عَذَابُ أَلِيدٌ ﴿ وَإِلَّا لَا لَهُ مُ اللَّهِ عَذَابُ أَلِيدٌ ﴿ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّا الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ال

 عن العلم بأن الميئوس منه لا يكون. وقال الليث، وأبو عبيدة: هو بمعنى: ألم يعلم، واستدلوا لهذه اللغة بقول سحيم بن وثيل اليربوعى: [الطويل]

أَقُولُ لَهُمْ بِالشِّعْبِ إِذْ يَيْسِرُونَنِي: أَلَ زهدم اسم فرس، وقال رباح بن عدى:

أَلَمْ يَيْاًس الأَقْوَامُ أَنِّي أَنَا ابْنُهُ

أَكَمْ تَـيْـأَسُـوا أَنِّـي ابْـنُ فَـارِسِ زَهْـدَمِ؟ [الطويل]

وَإِنْ كُنْتُ عَنْ أَرْضِ الْعَشِيرَةِ نَائِيَا؟

﴿ عَذَابُ ﴾: اسم مصدر لا مصدر؛ لأن المصدر تعذيب؛ لأنه من: عذَّب، يعذِّب بتشديد الذال فيهما، وقيل: هو مصدر على حذف الزوائد، مثل: عطاء، وسلام، ونبات لأعْطَى وسَلَّم، وأنبت.

الإعراب: ﴿وَٱلَّذِينَ ﴾: الواو: حرف استئناف، (الذين): اسم موصول مبنى على الفتح في محل رفع مبتدأ . ﴿كُفِّرُواْ﴾: فعل ماض مبنى على الضم لاتصاله بواو الجماعة؛ التي هي فاعله، والألف للتفريق، هذا هو الإعراب المتعارف عليه في مثل هذه الكلمة، والإعراب الحقيقي أن تقول: فعل ماض مبنى على فتح مقدر على آخره، منع من ظهوره اشتغال المحل بالضم الذي جيء به لمناسبة واو الجماعة، ويقال اختصاراً: فعل، وفاعل. ﴿ بِمَا يَكْتِ ﴾: جار ومجرور متعلقان بالفعل قبلهما، و(آيات) مضاف، و﴿ٱللَّهِ﴾ مضاف إليه. (لقائه): معطوف على: (آيات الله) بالواو العاطفة، والهاء ضمير متصل في محل جر بالإضافة، من إضافة المصدر لمفعوله، وفاعله محذوف. ﴿أُوْلَيِّكَ﴾: اسم إشارة مبني على الكسر في محل رفع مبتدأ ، والكاف حرف خطاب، لا محل له. ﴿يَبِسُوا﴾: فعل، وفاعله، والألف للتفريق، والجملة الفعلية في محل رفع خبر المبتدأ. ﴿مِن رَّحْمَتِي﴾: جار ومجرور متعلقان بالفعل قبلهما، وعلامة الجر كسرة مقدرة على ما قبل ياء المتكلم، منع من ظهورها اشتغال المحل بالحركة المناسبة، والياء ضمير متصل في محل جر بالإضافة، من إضافة المصدر لفاعله، والجملة الاسمية: ﴿ أُوْلَيْكَ يَبِسُوا ... ﴾ إلخ في محل رفع خبر المبتدأ ، والجملة الاسمية: ﴿وَٱلَّذِينِ ... ﴾ إلخ مستأنفة، لا محل لها. ﴿وَأُولَئِكَ ﴾: الواو: حرف عطف. (أولئك): مبتدأ أول، والكاف حرف خطاب. ﴿ لَمُمَّ ﴾: جار ومجرور متعلقان بمحذوف خبر مقدم. ﴿ عَذَابُّ ﴾: مبتدأ مؤخر. ﴿ أَلِيرٌ ﴾: صفة له، والجملة الاسمية: ﴿ لَمُمْ عَذَابٌ أَلِيدٌ ﴾: في محل رفع خبر المبتدأ، والجملة الاسمية: ﴿وَأُولَتِيكَ...﴾ إلخ معطوفة على ما قبلها، فهي في محل رفع مثلها.

﴿ وَمَا كَانَ جَوَابَ قَوْمِهِ ۚ إِلَّا أَن قَالُوا ٱقْتُلُوهُ أَوْ حَرِّقُوهُ فَأَنِحَـٰلُهُ ٱللَّهُ مِنَ ٱلنَّارِّ إِنَّ فِي ذَالِكَ لَأَيْنَتٍ لِقَوْمٍ يُؤْمِنُونَ ﴿ ﴾

الشرح: ﴿فَمَا كَانَ جَوَابَ قَوْمِهِ ﴿ أَي: قوم إبراهيم - على نبينا، وعليه ألف صلاة، وألف سلام - حين دعاهم إلى التوحيد، والإيمان. ﴿إِلَّا أَن قَالُوا ﴾ أي: قال بعضهم لبعض، أو

قاله واحد منهم، وكان الباقون راضين، فكانوا جميعاً في حكم القائلين. ﴿ اَفْتُلُوهُ أَوْ حَرِقُوهُ ﴾: ثم اتفقوا على تحريقه. ﴿ فَأَنِحَلُهُ اللّهُ مِنَ النَّارِ ﴾ أي: فقذفوه في النار، فأنجاه الله منها بأن جعلها عليه برداً، وسلاماً. انظر ما ذكرته في سورة (الأنبياء) الآية رقم [٦٨ و٢٩]. ﴿ إِنَّ فِي ذَلِكَ ﴾: أي في إنجائه من النار العظيمة التي أوقدوها، ﴿ لَآينتِ ﴾ أي: دلالات وعلامات على قدرة الله تعالى. هذا؛ وذكر الجلال الآيات بأنها ثلاث: عدم تأثيرها فيه مع عظمها، وإخمادها، وإنشاء روض في مكانها في زمن يسير. ﴿ لِقَوْمِ يُوْمِنُونَ ﴾: خصهم بالذكر؛ لأنهم هم الذين يتفكرون، ويتأملون، وينتفعون. يروى: أنه لم ينتفع أجد في ذلك اليوم الذي ألقي فيه إبراهيم في النار بشيء منها، وذلك لذهاب حرها. والله أعلم بمراده، وأسرار كتابه.

الإعراب: ﴿فَمَا﴾: الفاء: حرف عطف. (ما): نافية. ﴿كَاكَ﴾: فعل ماض ناقص. ﴿جَوَابَ﴾: خبر كان مقدم، وقرئ برفعه على أنه اسمها، و﴿جَوَابَ﴾ مضاف، و﴿قَوْمِهِ ﴾ مضاف إليه، من إضافة المصدر لفاعله، والهاء ضمير متصل في محل جر بالإضافة. ﴿إِلَّا ﴾: حرف حصر. ﴿أَنَهُ: حرف مصدري، ونصب. ﴿قَالُواْهُ: فعل ماض مبنى على الضم، والواو فاعله، والألف للتفريق، و﴿أَن﴾ والفعل ﴿قَالُوا﴾ في تأويل مصدر في محل نصب خبر كان على رفع: (جوابُ)، وفي محل رفع اسمها مؤخراً على نصبه، وهو الأفصح؛ لأن فيه جعل الأعرف اسماً. ﴿ أَقْتُلُوهُ ﴾: فعل أمر مبنى على حذف النون، والواو فاعله، والهاء مفعول به، والجملة الفعلية في محل نصب مقول القول. ﴿أُوِّ﴾: حرف عطف. ﴿حَرِّقُوهُ﴾: فعل أمر، وفاعله، ومفعوله، والجملة الفعلية معطوفة على ما قبلها، فهي في محل نصب مقول القول مثلها، وجملة: ﴿فَمَا كَانَ ١٠٠٠ إلخ معطوفة على ما ذكر في الآية رقم [١٦]، أو هي مستأنفة، ولا محل لها على الاعتبارين. ﴿فَأَنِحَنَّهُ﴾: الفاء: حرف عطف. وقيل: الفصيحة، ولا وجه له. (أنجاه): فعل ماض مبنى على فتح مقدر على الألف، والهاء ضمير متصل في محل نصب مفعول به. ﴿ أَلَّهُ ﴾: فاعله. ﴿ مِنَ ٱلنَّارِّ ﴾: جار ومجرور متعلقان بالفعل قبلهما، وجملة: ﴿فَأَنِحُكُهُ ...﴾ إلخ معطوفة على جملة: (ما كان...) إلخ لا محل لها مثلها، والأولَى عطفها على جملة محذوفة، التقدير: فقذفوه، فأنجاه الله. ﴿إِنَّهِ: حرف مشبه بالفعل. ﴿فِي ذَلِكَ ﴾: جار ومجرور متعلقان بمحذوف خبر: ﴿إِنَّ﴾ تقدم على اسمها، واللام للبعد، والكاف حرف خطاب لا محل له. ﴿ لَا يَكْتِ ﴾: اللام: لام الابتداء، (آيات): اسم ﴿ إِنَّ ﴾ مؤخر منصوب، وعلامة نصبه الكسرة نيابة عن الفتحة؛ لأنه جمع مؤنث سالم. ﴿لِقُوْمِ ﴾: جار ومجرور متعلقان بمحذوف صفة: (آيات)، وجملة: ﴿يُؤْمِنُونَ﴾ مع المتعلق المحذوف في محل جر صفة (قوم)، والجملة الاسمية: ﴿إِنَّ ١٠٠٠﴾ إلخ مستأنفة، لا محل لها، أو هي تعليل لمحذوف، أي: وخصوا بالذكر؛ لأنهم هم المنتفعون. ﴿ وَقَالَ إِنَّمَا ٱتَّخَذْتُم مِّن دُونِ ٱللَّهِ أَوْثَنَا مَّوَدَّةَ بَيْنِكُمْ فِي ٱلْحَيَوْةِ ٱلدُّنْيَ أَثُمَّ يَوْمَ الْقِينَمَةِ يَكُفُرُ بَعْضُكُم النَّارُ وَمَا اللَّهُ النَّارُ وَمَا لَكُمُ ٱلنَّارُ وَمَا لَكُمُ مِّن نَّنَصِرِينَ ﴿ وَاللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّ

الشرح: ﴿وَقَالَ﴾ أي: إبراهيم، ﴿إِنَّمَا اتَّخَذْتُهُ أي: عبدتم، وجعلتم آلهة. ﴿فِن دُونِ اللّهِ أَوْثَنَا﴾: من سوى الله أصناماً تقدسونها وتعظمونها بالعبادة، ﴿مَّوَدَةَ بَيْنِكُمْ فِي ٱلْحَيَوْةِ ٱلدُّنْيَا ﴾ أي: اجتمعتم على عبادة تلك الأوثان، واتفقتم عليها؛ لتتوادوا بينكم، وتتواصلوا، وتتآلفوا لاجتماعكم على عبادتها، واتفاقكم عليها، كما يتفق على مذهب من المذاهب، فيكون سبباً لتحابهم، وتآلفهم، وتعلقتم بها، وأحببتموها، كما قال تعالى: ﴿وَمِنَ ٱلنَّاسِ مَن يَنْخِذُ مِن دُونِ اللّهِ أَنْدَاذًا يُحِبُّونَهُمْ كَحُبِّ ٱللَّهِ ﴾. [١٦٥] من سورة (البقرة). ﴿ثُمَّ يَوْمَ ٱلْقِيَكَةِ يَكَفُرُ بَعَضُكُم بِيغَضِ ﴾: تتبرأ الأوثان من عابديها، وتجحد الآلهة عبادة المشركين لها، كما قال تعالى: ﴿كَالُّ عنهم في سَيكُفُرُونَ بِعِبَادَتِهِمْ وَيَكُونُونَ عَلَيْمٍمْ ضِدًا ﴾ الآية رقم [٢٨] من سورة (مريم)، وكما حكى الله عنهم في سورة (القصص) رقم [٢٣]: ﴿نَبَرَأْنَا إِلَيْكَ مَا كَانُوا إِيَّانَا يَعْبُدُونَ ﴾.

﴿ وَيَلْعَنُ بَعْضُكُم بَعْضًا ﴾ أي: يقوم بينكم التلاعن، والتباغض، والتعادي، يتلاعن العبدة والأصنام، ويتلاعن العبدة، وهذا ما صرحت به سورة الأحزاب رقم [٦٨]: ﴿ وَقَالُواْ رَبُنَا إِنّا آطَعَنَا وَكُبْراَةَ نَا فَأَصَلُونَا السّبِيلا ﴿ وَ رَبّنا عَاتِهِمْ ضِعْفَيْنِ مِنَ الْعَنَابِ وَالْعَنْهُمْ لَعَنَا كَبِيراً ﴾. ﴿ وَمَأُونِكُمُ النّارَ ﴾ وبئس المآل، والمصير! ﴿ وَمَا لَكُمْ مِن النّارُ ﴾ ينصرونكم من النار، ويمنعونكم من عذاب الله تعالى. هذا ؛ والخطاب لعبدة الأوثان، الرؤساء منهم، والأتباع. وقيل: تدخل فيه الأوثان، كقوله تعالى: ﴿ إِنَّكُمْ وَمَا وَيُمْ وَمَا وَيُونَ مِن دُونِ اللّهِ حَصَبُ جَهَنَّمَ أَنتُمْ لَهَا وَرِدُونَ ﴾ سورة (الأنبياء) رقم [٩٨].

الإعراب: ﴿وَقَالَ﴾: الواو: حرف عطف، (قال): فعل ماض، والفاعل مستتر تقديره: «هو» يعود إلى إبراهيم. ﴿إِنَّمَا﴾: كافة، ومكفوفة. ﴿آتَخَذُتُر﴾: فعل، وفاعل. ﴿فِن دُونِ﴾: جار ومجرور متعلقان بالفعل قبلهما، وهما في محل نصب مفعوله الثاني، أو هما متعلقان بمحذوف حال من: ﴿أَوْثَنَا﴾، كان صفة له، فلما قدم عليه صار حالاً، و﴿دُونِ﴾ مضاف، و﴿أَتَنَا﴾، كان صفة له، فلما قدم عليه صار حالاً، و﴿دُونِ﴾ مضاف، و﴿أَتَنَا﴾: مفعول به أول، أو مفعول واحد، على حد قوله تعالى: ﴿إِنَّ الَّذِينَ التَّغَذُوا الْعِجْلَ سَيَنَاهُمُ عَضَبُ مِن رَّبِهِم ﴾. ﴿مَوَدّة ﴾: مفعول لأجله، و﴿مَوَدّة ﴾ مضاف، و﴿بَيْنِكُم ﴾ مضاف إليه، والكاف ضمير متصل في محل جر بالإضافة. وهذا الإعراب إنما هو على قراءة حفص، وقد قرئ: (مَوَدّة ) بالرفع أيضاً، وفيه من الأوجه ما يلى:

اعتبار (إن) عاملة، و(ما): اسم موصول بمعنى «الذي» مبني على السكون في محل نصب اسمها، والجملة الفعلية بعدها صلتها، والعائد محذوف، التقدير: إن الذي اتخذتموه. وعليه ف: ﴿أَوْتُنَا اللهِ مفعول ثان، أو حال، و(مَودَّةُ) بالرفع خبر (إن)، وعلى الوجه الأول في الإعراب، تكون (مَودَّةُ) بالرفع خبراً لمبتدأ محذوف، أي هي مودة، أي ذات مودةُ، والجملة الاسمية هذه في محل نصب صفة: ﴿أَوْتَنَا اللهِ مقالِ وأجيز اعتبار (ما) مصدرية، تؤول مع الفعل بعدها بمصدر في محل رفع مبتدأ، والخبر (مَودَّةُ) على رفعه، ولا حذف على هذا الوجه، والخبر محذوف على نصب ﴿مَودَّةَ اللهُ على معلى معلى متعلقاً بمحذوف صفة: (مَودَّةُ)، والكاف ضمير متصل في محل جر بالإضافة، وعلى رفعه يكون (بينكم) متعلقاً بمحذوف صفة: (مَودَّةُ)، والكاف ضمير متصل في محل جر بالإضافة.

﴿الدُنْكَ ﴿ وَمِنْ عَطْف. ﴿ وَمِنْ وَمِنْ مَعْلَق بِالْفَعْل بَعْده، و ﴿ وَمِنْوَمَ ﴾ مضاف، و ﴿ الْقِيدَمَةِ ﴾ مضاف إليه. ﴿ وَمَكُمُ ﴾ : فعل مضارع. ﴿ بَعْضُكُم ﴾ : فاعله، والكاف ضمير متصل في محل جر بالإضافة. ﴿ بِبَعْضِ ﴾ : جار ومجرور متعلقان بالفعل قبلهما، والجملة معطوفة على ما قبلها، وجملة : ﴿ وَيَلْعَنُ بَعْضُكُم بَعْضًا ﴾ معطوفة عليها. ﴿ وَمَأُونَكُمُ ﴾ : الواو : حرف عطف، أو واو الحال، (مأواكم) : مبتدأ مرفوع، وعلامة رفعه ضمة مقدرة على الألف للتعذر، والكاف ضمير متصل في محل جر بالإضافة. ﴿ الزّابِط : الواو، والضمير، أو هي معطوفة على ما قبلها ، وَوَمَاكُ : الواو : حرف عطف، والرابط : الواو، والضمير، أو هي معطوفة على ما قبلها ، ﴿ وَمَاكُ : الواو : حرف عطف. (ما) : نافية . ﴿ الصّافة ، والرابط : الواو، والضمير ، أو هي معطوفة على ما قبلها .

مقدم. ﴿ يَن ﴾: حرف جر صلة. ﴿ نَصِرِين ﴾: مبتدأ مؤخر مرفوع محلاً ، مجرور لفظاً ، وإن اعتبرت (ما) نافية حجازية عاملة عمل "ليس" ، فالإعراب لا يخفى ، والجملة الاسمية معطوفة على ما قبلها ، على الوجهين المعتبرين فيها ، والآية بكاملها في محل نصب مقول القول ، وجملة : ﴿ وَقَالَ ... ﴾ إلخ مستأنفة ، لا محل لها .

### ﴿ فَنَامَنَ لَهُ لُولُ ۗ وَقَالَ إِنِّي مُهَاجِرٌ إِلَى رَبِّتٌ إِنَّهُ هُوَ ٱلْعَزِيزُ ٱلْحَكِيمُ ﴿

الشرح: ﴿فَامَنَ لَهُ, لُولُّا ﴾ أي: صدق إبراهيم برسالته لما رأى معجزاته، وذلك حين رأى النار عليه برداً وسلاماً. والمراد: التصديق كما ذكرت، وأما في أصل التوحيد؛ فإنه كان مؤمناً، موحداً؛ لأن الأنبياء لا يتصور فيهم الكفر. ولوط هو ابن أخى إبراهيم، كما ذكرته لك فيما مضى.

﴿ وَقَالَ إِنِّ مُهَاجِرٌ إِلَى رَبِّتُ ﴾ أي: إلى حيث أمرني ربي. قال النخعي، وقتادة: هاجر إبراهيم من كوثا ـ وهي قرية مِنْ سواد العراق ـ. إلى حران، ثم إلى الشام، ومعه ابن أخيه لوط، بن هاران بن تارح، وامرأته سارة، وهي بنت عمه، وهو أول من هاجر من أرض الكفر. قال مقاتل: هاجر إبراهيم، وهو ابن خمس وسبعين سنة. وقيل: الذي قال ذلك إنما هو لوط، وليس بشيء يعتد به. ﴿ إِنَّهُ مُو الْعَزِيرُ ﴾: القوي القاهر الذي يمنعني من أعدائي. ﴿ الْحَكِيمُ ﴾: الذي لا يأمرني إلا بما فيه صلاحي، والذي لا يفعل إلا ما فيه الحكمة.

الإعراب: ﴿فَامَنَ ﴾: الفاء: حرف عطف. (آمن): فعل ماض. ﴿أَدُ ﴾: جار ومجرور متعلقان بالفعل قبلهما. ﴿أُوطُ ﴾: فاعل، والجملة الفعلية معطوفة على جملة: (قال...) إلخ لا محل لها مثلها. ﴿وَقَالَ ﴾: الواو: حرف عطف. (قال): فعل ماض، والفاعل يعود إلى (إبراهيم) على المعتمد. ﴿إِنِّ ﴾: حرف مشبه بالفعل، وياء المتكلم ضمير متصل في محل نصب اسمها. ﴿مُهَاجِرُ ﴾: خبر (إن)، وفاعله ضمير مستتر تقديره: «أنا». ﴿إِنَّ وَقِيَّ ﴾: جار ومجرور متعلقان بـ: ﴿مُهَاجِرُ ﴾ وعلامة الجر كسرة مقدرة على ما قبل ياء المتكلم، منع من ظهورها اشتغال المحل بالحركة المناسبة، والياء ضمير متصل في محل جر بالإضافة، من إضافة اسم مقول القول، وجملة: ﴿وَقَالَ إِنِّ … ﴾ إلخ معطوفة على ما قبلها، لا محل لها مثلها. ﴿إِنَّهُ ﴾: موف مشبه بالفعل، والهاء اسمه. ﴿هُوَ ﴾: فيه ثلاثة أوجه: أحدها: أنه توكيد للضمير خرف مشبه بالفعل، والهاء اسمه. ﴿هُوَ ﴾: فيه ثلاثة أوجه: أحدها: أنه توكيد للضمير فذ ﴿الْمَانِيْ ﴾ خبر أول له: ﴿إِنَّ ﴾ والثاني: أنه ضمير فصل لا محل له من الإعراب، وعليهما خبر أول له، و﴿أَلْمَانِيْ ﴾ خبر ثان، والجملة الاسمية في محل رفع خبر (إن)، والجملة الاسمية في محل رفع خبر (إن)، والجملة الاسمية في محل رفع خبر (إن)، والجملة الاسمية في المغنى الفصل أرجحها، والابتداء أضعفها، ويختص بلغة تميم، والتوكيد سكت عنه.

# ﴿ وَوَهَبْنَا لَهُۥ إِسْحَقَ وَيَعْقُوبَ وَجَعَلْنَا فِي ذُرِيَّتِهِ ٱلنُّبُوَّةَ وَٱلْكِنَابَ وَءَاتَيْنَكُ أَجْرَهُ فِي ٱلدُّنَيَ أَ وَإِنَّكُ وَءَاتَيْنَكُ أَجْرَهُ فِي ٱلدُّنَيَ أَ وَإِنَّكُ فِي ٱلْأَخِرَةِ لَمِنَ ٱلصَّلِحِينَ ﴿ إِنَّهُ ﴾

المشرح: ﴿وَوَهَبْنَا لَهُ السّحَقَ وَيَعْقُوبَ أَي: مَنَّ الله عليه بالأولاد حين أيس من الولادة من عجوز عاقر، وهي سارة، فرزقه إسحاق، وولد لإسحاق يعقوب في حياته، كما قال تعالى في سورة (هود) رقم [۷۱]: ﴿فَبَشَرْنَهَا بِإِسْحَقَ وَمِن وَرَاتِهِ إِسْحَقَ يَعْقُوبَ ، وقال تعالى في سورة (الأنبياء) رقم [۷۷]: ﴿وَوَهَبْنَا لَهُ وَ إِسْحَقَ وَيَعْقُوبَ نَافِلَةً ﴾ أي: غنيمة، فعد الله ولد الولد غنيمة فوق الولد. هذا؛ وفي الآية دليل واضح على أن الولد الصالح هبة، ومنحة من الله للوالدين، فلم يقل سبحانه وتعالى: أعطيناه، ورزقناه، وإنما قال: ﴿وَوَهَبْنَا لَهُ وَهُ قال الشاعر الحكيم:

نِعَمُ الإلهِ عَلَى الْعِبَادِ كَثِيرَةٌ وَأَجَالُهُ نَّ نَهَابَةُ الأَوْلَادِ

وَوَجَعَلْنَا فِي ذُرِيَّتِهِ اَلنَّبُوَةَ وَٱلْكِنَبَ : فلم يبعث الله نبياً بعد إبراهيم إلا من ذريته، ونسله، ووحد الكتاب؛ لأنه أراد الجنس ليتناول الكتب الأربعة، أو أراد المصدر كالنبوة، فإنه تعم كل نبوة كانت في ذريته، والمراد: التوراة، والزبور، والإنجيل، والقرآن، فالتوراة أنزلت على موسى، والزبور أنزل على داود، والإنجيل أنزل على عيسى، والقرآن أنزل على محمد، وكلهم من ولد إبراهيم على وعليهم أجمعين، ﴿وَءَالَيْنَهُ أَجُرُهُ فِي الدُّنِيَ اللهُ عَلَى الهجرة من وطنه إلى غيره، وثباته على التقوى، والصلاح، وهذا الأجر كان بإعطائه الولد في غير أوانه، والذرية الطيبة، واستمرار النبوة فيهم، وانتماء أهل الملل إليه، فجميع أهل الأديان يتولونه، ويحبونه، ويقدسونه، ويثنون عليه، ويصلون عليه إلى آخر الدهر. ﴿وَلِنَهُ فِي ٱلْآخِرَةِ لَمِنَ ٱلصَّلِحِينَ ﴿ قال ابن عباس \_ رضي الله عنهما \_: أي: مثل نوح، وإدريس، وآدم، وانظر ما ذكرته بشأن الصالحين في عباس \_ رضي الله عنهما \_: أي: مثل نوح، وإدريس، وآدم، وانظر ما ذكرته بشأن الصالحين في الآية رقم [١٧]، وانظر شرح (ذرية) في الآية رقم [١٧] من سورة (الفرقان).

الإعراب: ﴿وَوَهَبْنَا﴾: الواو: حرف عطف. (وهبنا): فعل، وفاعل. ﴿لَهُوَ الله ومجرور متعلقان بالفعل قبلهما. ﴿إِسْحَقَ ﴿: مفعول به. ﴿وَيَعَقُوبَ ﴾: معطوف على ما قبله، وجملة: ﴿وَوَهَبْنَا… ﴾ إلخ معطوفة على ما قبلها، لا محل لها أيضاً. ﴿وَجَعَلْنَا﴾: الواو: حرف عطف. (جعلنا): فعل، وفاعل. ﴿فِي ذُرِيّتِهِ ﴾: جار ومجرور متعلقان بالفعل قبلهما، والهاء ضمير متصل في محل جر بالإضافة. ﴿النّبُونَ ﴾: مفعول به. ﴿وَالْكِنْبَ ﴾: معطوف على ما قبله، وجملة: ﴿وَجَعَلْنَا… ﴾ إلخ معطوفة على ما قبلها لا محل لها أيضاً. ﴿وَءَاتَيْنَهُ ﴾: فعل، وفاعل، والهاء مفعول به. والجملة الفعلية معطوفة على ما قبلها، لا محل لها أيضاً. ﴿أَجْرَهُ ﴾: مفعول به ثان، والهاء ضمير متصل في محل جر بالإضافة. ﴿فِي ٱلدُّنْيَا ﴾: جار ومجرور متعلقان بالفعل قبلهما، أو

هما متعلقان بمحذوف حال من: ﴿أَجُرُهُ ﴾. ﴿وَإِنَّهُ ﴾: الواو: واو الحال. (إنه): حرف مشبه بالفعل، والهاء اسمه. ﴿فِي ٱلْآخِرَةِ ﴾: جار ومجرور متعلقان بمحذوف، تقديره: وإنه صالح في الآخرة؛ لأن متعلق الصلة لا يتقدم على الموصول، وهذا على اعتبار «أل» في: ﴿الصّلِحِينَ ﴾ موصولة. وقيل: الألف واللام للتعريف، وليستا معنى «الذين» وعليه فهما متعلقان بـ: ﴿الصّلِحِينَ ﴾، ﴿لَمِنَ ﴾: اللام: لام الابتداء، وتسمى المزحلقة. (من الصالحين): جار ومجرور متعلقان بمحذوف خبر: (إن)، والجملة الاسمية: ﴿وَإِنَّهُ مُن محل نصب حال من الضمير العائد إلى (إبراهيم)، والرابط: الواو، والضمير.

﴿ وَلُوطًا إِذْ قَالَ لِقَوْمِهِ ۚ إِنَّكُمْ لَتَأْتُونَ ٱلْفَاحِشَةَ مَا سَبَقَكُم بِهَا مِنْ أَحَدِ مِن ٱلْعَلَمِينَ ﴿ اللَّهِ ﴾

المشرح: بعد أن هاجر لوط مع عمه إبراهيم من العراق إلى فلسطين، واستقر به المقام أرسله الله أهل أهل «سدوم» يدعوهم إلى الله، وينهاهم عن فعلهم القبيح، وهو إتيان الرجال في أدبارهم، وقد ذكرت قصة لوط بتمامها في عدة سور باختلاف يسير، وبعضها يكمل بعضاً، وتلخص: أن قوم لوط كانوا من الشر بمكان، وأنهم كانوا يقطعون السبيل على المارة، وقد ذهب الحياء من وجوههم، فلا يستقبحون قبيحاً، ولا يرغبون في حَسن، كما قال تعالى: ﴿وَتَأْتُونَكَ فِي نَادِيكُمُ ٱلمُنكَدِّ وَكانوا قد ابتدعوا من المنكرات ما لم يسبقهم إليه أحد من خلق الله، وذلك: أنهم كانوا يأتون الذكران من العالمين شهوة من دون النساء، يستعلنون بذلك، ولا يستيرون، ولا يرون في ذلك سوءاً، أو قبحاً، وإن لوطاً عليه السلام قد وعظهم، ونصحهم، ونهاهم، وخوفهم بأس الله تعالى، فلم يأبهوا، ولم يرتدعوا، فلما ألح عليهم بالعظات والإنذار؛ هددوه، وتوعدوه تارة بالرجم، وتارة بالإخراج من بينهم، إلى أن جاء لوطاً الملائكة، الذين ذكرهم الله في سورة (هود)، وسورة الحجر)، وهذه السورة، وغيرها، وقد جاؤوا إلى لوط بهيئة غلمان مرد، حسان الوجوه، فجاء أهل القرية إلى بيت لوط طالبين ضيوفه الكرام؛ ليفعلوا فيهم الفاحشة، وقد جهد لوط في ردهم، وبالغ في ذلك؛ حتى طلب إليهم أن يأخذوا بناته بدل ضيوفه، فلم يصغوا إليه.

حينئذ التفت لوط إلى ضيوفه الكرام، وقال: ﴿ لَوْ أَنَّ لِي بِكُمْ قُوَّةً أَوْ عَالِى ٓ إِلَى رُكُنِ شَدِيدٍ ﴾ أي: لجاهدتهم بكم، وأوقعت بهم ما يستحقون، وكان لا يعلم: أنهم ملائكة إلى ذلك الحين، وحينئذ أعلمه الملائكة بحقيقة أمرهم، وأنهم جاؤوا للتنكيل بأولئك القوم الخبثاء، ولما حاول أهل القرية أخذ أولئك المردان بالقوة، وهجموا على بيت لوط، طمس الله أعينهم، فلم يبصروا، ولم يهتدوا إلى مكان يقتحمون منه عليه، وعلى من معه، قال تعالى في سورة (القمر): ﴿ وَلَقَدْ رَوَدُوهُ عَن ضَيْفِهِ عَظَمَسْنَا آعَيْنَهُمْ فَذُوقُوا عَذَابِي وَنُذُرِ ﴾.

ثم أخرج الملائكة لوطاً، وابنتيه وزوجه من القرية، وأمروهم أن لا يلتفت منهم أحد، وأن يحضروا حيث يؤمرون، فامتثلوا الأمر إلا امرأته، فقد التفتت إلى القرية لترى ما يحلُّ بها، وكانت خبيثة هواها مع أهل القرية دون لوط، فحل بها من السخط، والعذاب ما حل بهم، وكانت كافرة غير مؤمنة، فأمطر الله عليهم حجارة من سجيل، وقلبت ديار القوم، قال تعالى في سورة (هود) رقم [٨٦]: ﴿فَلَمَّا جَانَا عَلِيهَا سَافِلَهَا وَأَمْطَرْنَا عَلَيْهَا حِجَارَةً مِّن سِجِيلِ مَنضُودٍ ﴾.

قال عبد الوهاب النجار ـ رحمه الله تعالى ـ: وأعتقد: أن البحر الميت ـ المعروف الآن ببحر لوط، أو بحيرة لوط ـ لم يكن موجوداً قبل هذا الحادث، وإنما حدث من الزلزال الذي جعل عالي البلاد سافلها، وصارت أخفض من سطح البحر بنحو أربعمئة متر، وقد جاءت الأخبار في السنتين الماضيتين بأنهم اكتشفوا آثار مدن قوم لوط على حافة البحر الميت. انتهى. قصص الأنبياء للنجار بتصرف.

يا سبحان الله! كيف زلَّ النجار حيث عزا ما وقع في قرى قوم لوط إلى الزلزال؟! وإنما حصل ذلك بفعل جبريل عليه السلام؛ حيث وضع جناحه تحت القرى، ورفعها إلى السماء ثم جعل عاليها سافلها، ولا زلزال، ولا بحر، ولا بحيرة، وكان هذا العمل الجبار الذي كان من قدرة الواحد القهار، فاعتبروا يا أولى الأبصار!.

هذا؛ ويقول ابن كثير - رحمه الله تعالى - في تفسيره: وجعل الله مكان تلك البلاد بحيرة منتنة لا ينتفع بمائها، ولا بما حولها من الأراضي المتاخمة؛ لفنائها، ولرداءتها ودناءتها، فصارت عبرة، ومثلة، وعظة، وآية على قدرة الله تعالى، وعظمته، وعزته في انتقامه ممن خالف أمره، وكذب رسله، واتبع هواه، وعصى مولاه. انتهى.

هذا، والمراد بالفاحشة المذكورة في هذه الآية: هي إتيان الذكور في أدبارهم، وقد ذمهم الله في هذه الآيات. وقال عنهم في سورة (الأعراف) حكاية عن قول لوط لهم: ﴿بُلُ أَنتُمْ قَوْمٌ مُسْرِفُونَ ﴾؛ لأن الله خلق الإنسان، وركب فيه الشهوة لبقاء النسل، وعمران الدنيا، وجعل النساء محلاً، وانظر ما ذكرته في الآية رقم [٥٥] مِن سورة (النمل) ففيها الكفاية لطالب الزيادة.

وَمَا سَبَقَكُم بِهَا مِنَ أَحَدِ مِنَ الْعَلَمِينَ أِي: لم يفعل هذه الفاحشة أحد قبلكم من الناس أجمعين، وانظر شرح والْعَلَمِينَ في الآية رقم [١٦] من سورة (الشعراء). هذا؛ و أحد أصله: وحد؛ لأنه من الوحدة، فأبدلت الواو همزة، وهذا قليل في المفتوحة، إنما يحسن في المضمومة، والمكسورة مثل قولهم: وجوه، وأجوه، ووسادة، وإسادة، وهو مرادف للواحد في موضعين: أحدهما: وصف الباري جل علاه، فيقال: هو الواحد، وهو الأحد، والثاني: أسماء العدد، فيقال: أحد وعشرون، وواحد وعشرون، وفي غير هذين الموضعين يفرق بينهما في الاستعمال،

فلا يستعمل «أحد» إلا في النفي، وهو كثير في الكلام، أو في الإثبات مضافاً، كما في قوله تعالى: ﴿يَوَدُّ أَحَدُهُمْ لَوْ يُعَمَّرُ أَلْفَ سَنَةٍ ﴾ بخلاف الواحد، وقولهم: «ما في الدار أحد» هو اسم لمن يعقل، ويستوي فيه المفرد والمثنى، والجمع، والمذكر، والمؤنث، قال تعالى: ﴿يَنِسَآهُ النِّيِّ لَسْتُنَ صَالَحَ مِنْ اللِّسَآءَ ﴾، وقال جل ذكره: ﴿فَمَا مِنكُمْ مِّنْ أَحَدٍ عَنْهُ حَدِينَ ﴾.

هذا؛ و «أحد» أكمل من «الواحد»: ألا ترى أنك إذا قلت: فلان لا يقوم له واحد جاز في المعنى أن يقوم له اثنان، فأكثر، بخلاف قولك: لا يقوم له أحد. وفي الأحد خصوصية ليست في الواحد، تقول: ليس في الدار أحد، فيجوز أن يكون فيها من الدواب، والطير، والوحش، والإنس، فيعم الناس، وغيرهم، بخلاف: ليس في الدار واحد، فإنه مخصوص بالآدميين.

ويأتي «الأحد» في كلام العرب بمعنى الواحد، فيستعمل في النفي، والإثبات، نحو قوله تعالى: ﴿ فَا اللهُ أَحَدُ اللهُ أَحَدُ اللهِ أَعَدَ اللهِ أَحَدُ اللهِ أَحَدُ اللهِ أَحَدُ اللهِ أَعَدَ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ ال

الإعراب: ﴿وَلُوطًا﴾: الواو: حرف عطف، (لوطاً): معطوف على (إبراهيم)، أو على الضمير المنصوب في (أنجيناه)، وقيل: معطوف على نوح في الآية رقم [13]، وقيل: هو على تقدير: اذكر لوطاً. ﴿إِذَّهُ: ظرف لما مضى من الزمان مبني على السكون في محل نصب بدل من (لوطاً) بدل اشتمال. ﴿قَالَ﴾: فعل ماض، والفاعل يعود إلى (لوط). ﴿لِقَوْمِهِ ﴿ الْقَوْمِهِ ﴿ اللَّهُ عَلَى السَّمُونَ فَي محل جر بالإضافة. ﴿ إِنَّكُمُ ﴾: حرف ومجرور متعلقان بالفعل قبلهما، والهاء ضمير متصل في محل جر بالإضافة. ﴿ إِنَّكُمُ ﴾: حرف مشبه بالفعل، والكاف ضمير متصل في محل نصب اسمها. ﴿ لَنَاتُونَ ﴾: اللام: هي المزحلقة. (تأتون): فعل مضارع مرفوع، وعلامة رفعه ثبوت النون؛ لأنه من الأفعال الخمسة. هذا؛ وقرئ بهمزتين على الاستفهام الإنكاري، والواو فاعله. ﴿ الفلَحِثُ مُن الله على الخملة الفعلية في محل رفع خبر (إن)، والجملة الاسمية: ﴿ إِنَّكُمُ مَن ﴾ إلخ في محل نصب مقول القول، وجملة: ﴿ وَالَكُ في محل جر بإضافة ﴿ إِذَى إليها. ﴿ مَا ﴾: نافية. ﴿ سَبَقَكُم ﴾: فعل ماض، والكاف ضمير متصل في محل جر بالإضافة. ﴿ بِهَا ﴾: جار ومجرور متعلقان بالفعل ماض، والكاف ضمير متصل في محل جر بالإضافة. ﴿ بِهَا ﴾: جار ومجرور متعلقان بالفعل ماض، والكاف ضمير متصل في محل جر بالإضافة. ﴿ وعلامة رفعه ضمة مقدرة على آخره، قبلهما. ﴿ مِنْ ﴾: حرف جر صلة. ﴿ أَحَدِ ﴾: فاعل مرفوع، وعلامة رفعه ضمة مقدرة على آخره،

منع من ظهورها اشتغال المحل بحركة حرف الجر الزائد. ﴿مِّنَ الْعَلَمِينَ ﴾: متعلقان بمحذوف صفة: ﴿أَحَدِ ﴾، والجملة الفعلية: ﴿مَا سَبَقَكُم … ﴾ إلخ في محل نصب حال من واو الجماعة، أو من: ﴿الْفَاحِثَةَ ﴾ نفسها، والرابط: الضمير فقط على الاعتبارين. وقد قيل: إنها مستأنفة. والأول أقوى، وجملة: اذكر لوطاً، أو: أرسلنا لوطاً، معطوفة على ما قبلها، ومتضمنة عطف قصة لوط على قصة إبراهيم، ونوح على نبينا، وعليهم جميعاً ألف تحية، وسلام، وصلاة. هذا؛ وقد قال البيضاوي، والنسفي تبعاً للزمخشري: جملة: ﴿مَا سَبَقَكُم … ﴾ إلخ جملة مستأنفة مقررة لقبح تلك الفعلة، كأن قائلاً قال: لم كانت فاحشة؟ فقيل له: لأن أحداً قبلهم لم يقدم عليها اشمئزازاً منها في طباعهم، لإفراط قبحها؛ حتى أقدم عليها قوم لوط لخبث طينتهم، وقذر طباعهم. انتهى. كشاف بتصرف.

﴿ أَيِنَكُمْ لَتَأْتُونَ ٱلرِّجَالَ وَتَقَطَعُونَ ٱلسَّكِيلَ وَتَأْتُونَ فِي نَادِيكُمُ ٱلْمُنكِّرِ فَمَا كَانَ جَوَابَ قَوْمِهِ إِلَّا أَن قَالُوا ٱلْذِينَا بِعَذَابِ ٱللَّهِ إِن كُنتَ مِنَ كَانَ جَوَابَ قَوْمِهِ إِلَّا أَن قَالُوا ٱلْذِينَا بِعَذَابِ ٱللَّهِ إِن كُنتَ مِنَ الصَّلَاقِينَ (أَنَّ)

الشرح: ﴿أَيِكُمُ لَتَأْتُونَ الرِّجَالَ﴾ أي: في أدبارهم شهوة من دون النساء؛ حيث تقضون وطركم بالرِّجال، ﴿وَتَقَطَّعُونَ السَّكِيلَ﴾ أي: الطريق، فقد كانوا يتعرضون للمارة في طرقهم بالقتل، وسلب مالهم، أو يتعرضون لهم بالفاحشة بالقهر، والقوة حتى ابتعد الناس عن المرور في طرقهم. وقيل: المراد به قطع سبيل النَّسْل بالإعراض عن مكان الحرث؛ أي: محل النسل، وإتيان ما ليس بمكان النسل.

﴿وَتَأْتُونَكُ فِي كَادِيكُمُ ﴾: النادي: مجلس القوم ومتحدثهم، ولا يقال له: ناد إلا بوجود أهله فيه، ودار الندوة كان قرب الكعبة المعظمة، يجتمع فيه زعماء قريش للتشاور في أمورهم العامة، والخاصة. ﴿الْمُنكِرِ ﴾: الفعل القبيح؛ الذي تأباه العقول السليمة، والأخلاق الكريمة، والفطرة المستقيمة.

قيل: كانوا يجلسون في مجالسهم، وعند كل واحد منهم قصعة فيها حَصَىً، فإذا مر بهم عابر سبيل؛ خذفوه، فأيهم أصابه؛ قال: أنا أولى به، فيأخذه، ويفعل به الفاحشة قهراً. وقيل: كان يأخذ ما معه، وينكحه. وهذان الفعلان سبب في قطع الطريق، كما رأيت، فهما مفهومان مما سبق. وقيل: كانوا يتضارطون في مجالسهم، مما سبق. وقيل: كانوا يتضارطون في مجالسهم، ويتهارشون تهارش الكلاب، ويبزق بعضهم على بعض. وقيل: كانت أخلاق قوم لوط مضغ العلك، وتطريف الأصابع بالحناء، وحل الإزار، والصفير، والخذف بالحصى، والرمي بالبندق، واللوطية، والفحش في المزاح، وفرقعة الأصابع، وغير ذلك من رذيل الفعال.

وعن أم هانئ بنت أبي طالب - رضي الله عنها -: أنها قالت: سألت النبي على عن قول الله عز وجل: ﴿وَتَأْتُونَ فِ نَادِيكُمُ ٱلْمُنَكَرُ ﴾ قال: «كَانُوا يخذِفُونَ مَنْ يَمُرُّ بِهِمْ، ويَسْخَرُونَ مِنْهُ، فَذَلِكَ الْمُنْكَرُ الَّذِي كَانُوا يَأْتُونَهُ ». أخرجه أبو داود الطيالسي في مسنده، وذكره النحاس، والثعلبي، والمهدوي، والماوردي. وذكر الثعلبي: قال معاوية: قال النبي على: «إِنَّ قَوْمَ لوطِ كانوا يَجْلِسُونَ في مَجَالِسِهِمْ، وعِنْدَ كلِّ رَجُلٍ قَصْعَةٌ فِيهَا الحصى للخذْفِ، فَإِذَا مَرَّ بِهِمْ عَابِرٌ؛ كَانُوا يَتُهُمُ أَصَابَهُ كَانَ أَوْلَى بِهِ ». يعني: يذهب به للفاحشة. انتهى. قرطبي.

﴿ فَمَا كَانَ جَوَابَ قَوْمِهِ ۚ أَي: حين أنذرهم، وتوعدهم بالعذاب. ﴿ إِلَّا أَن قَالُواْ اَثَنِنَا بِعَذَابِ اللَّهِ ﴾ : الذي تعدنا به، وقولهم هذا إنما هو استهزاء، وقولهم في سورة (النمل) رقم [٥٦] غير هذا.

تنبيه: كثير من أمة محمد يفعلون القبائح، والفواحش التي فعلها قوم لوط، والقبائح التي فعلها غيرهم، مثل: بخس الكيل والميزان، والظلم، والعدوان، والتكبر، والإفساد في الأرض، ومع ذلك لم يعاقبهم الله في الدنيا، وانظر ما أذكره في الآية رقم [٤٠] الآتية.

الإعراب: ﴿ أَيِنَّكُمْ ﴾: الهمزة: حرف استفهام إنكاري توبيخي، فيكون تأكيداً لما في الآية السابقة على قراءتها بالاستفهام. (إنكم): حرف مشبه بالفعل، والكاف ضمير متصل في محل نصب اسمها. ﴿ لَتَأْتُونَ ﴾: اللام: لام الابتداء، وتسمى المزحلقة. (تأتون): فعل مضارع مرفوع...إلخ، والواو فاعله. ﴿ ٱلرِّجَالَ ﴾: مفعول به، والجملة الفعلية في محل رفع خبر: (إن)، والجملة الاسمية في محل نصب مقول القول، وفيها معنى التوكيد لجملة: ﴿ إِنَّكُمْ لَتَأْتُونَ ٱلْفَنْحِشَةَ﴾. وجملة: ﴿وَتَقَطَّعُونَ ٱلسَّبِيلَ﴾ معطوفة على ما قبلها، فهي في محل رفع مثلها، وأيضاً ﴿وَتَأْتُونِكَ فِي نَادِيكُمُ ٱلْمُنكَرُّ ﴾ معطوفة عليها فهي في محل رفع مثلها، والجار والمجرور: ﴿فِي نَادِيكُمُ ﴾ متعلقان بالفعل قبلهما، أو هما متعلقان بمحذوف حال من ﴿ ٱلْمُنكَرِّ ﴾ . ﴿ فَمَا ﴾ : الفاء: حرف استئناف. وانظر ما ذكرته في الآية رقم [٥٦] من سورة (النمل) من الفرق بين بدء جوابهم بالفاء هنا، وفيها، وبين بدء جوابهم بالواو في الآية رقم [٨٢] من سورة (الأعراف). (ما): نافية. ﴿جَوَابِ﴾: خبر ﴿كَانِ﴾ مقدم، وهو مضاف، و﴿قَوْمِهِ ﴾ مضاف إليه، من إضافة المصدر لفاعله، والهاء ضمير متصل في محل جر بالإضافة. ﴿إِلَّا ﴾: حرف حصر، والمصدر المؤول من: ﴿أَن قَالُوا ﴾ في محل رفع اسم ﴿كَانَ ﴾ مؤخر. هذا ويقرأ برفع (جوابُ) على أنَّه اسم ﴿ كَانَ ﴾ والمصدر المؤوَّل في محل نصب خبرها، ولكن الأول أفصح؛ لأن فيه جعل الأعرف اسماً. ﴿ أَتْتِنَا ﴾: فعل أمر، مبنى على حذف حرف العلة من آخره، وهو الياء، والكسرة قبلها دليل عليها، والفاعل مستتر فيه وجوباً تقديره: أنت، و(نا): ضمير متصل في محل نصب مفعول به، والجملة الفعلية في محل نصب مقول القول. ﴿ بِعَذَابِ ﴾: جار ومجرور متعلقان بالفعل

قبلهما، و(عذاب) مضاف، و ﴿اللَّهِ ﴾ مضاف إليه، من إضافة اسم المصدر لفاعله. ﴿إِنَ ﴾: حرف شرط جازم. ﴿كُنْتَ ﴾: فعل ماض ناقص مبني على السكون في محل جزم فعل الشرط، والتاء اسمه. ﴿مِنَ ٱلصَّلِقِينَ ﴾: جار ومجرور متعلقان بمحذوف خبر ﴿كَانَ ﴾، والجملة الفعلية لا محل لها؛ لأنها ابتدائية ويقال: لأنها جملة شرط غير ظرفي، وجواب الشرط محذوف لدلالة ما قبله عليه، التقدير: فائتنا به، والجملة الشرطية في محل نصب مقول القول.

#### ﴿قَالَ رَبِّ ٱنصُرْنِي عَلَى ٱلْقَوْمِ ٱلْمُفْسِدِينَ ﴿ ﴾

المشرح: ﴿ قَالَ ﴾ أي: لوط. ﴿ رَبِّ انصُرُفِ ﴾ أي: بإنزال العذاب. ﴿ عَلَى ٱلْقَوْمِ ٱلْمُفْسِدِينَ ﴾ أي: بابتداع الفاحشة وسنها فيمن بعدهم، وصفهم بذلك مبالغة في استنزال العذاب، وإشعاراً بأنهم أحقاء بأن يعجل لهم العذاب، وقد قال تعالى: ﴿ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ وَصَدُّواْ عَن سَبِيلِ ٱللَّهِ زِدْنَهُمْ عَذَابًا فَوْقَ ٱلْعَذَابِ بِمَا كَانُواْ يُفْسِدُونَ ﴾ رقم [٨٨] من سورة (النحل).

الإعراب: ﴿قَالَ﴾: فعل ماض. والفاعل يعود إلى (لوط) تقديره: «هو». ﴿رَبِّ﴾: منادى حذف منه أداة النداء، وانظر تفصيله في الآية رقم [١٦٩] من سورة (الشعراء) ففيها الكفاية. ﴿أَنصُرُفِ﴾: فعل دعاء، والفاعل مستتر تقديره: «أنت»، والنون للوقاية، وياء المتكلم ضمير متصل في محل نصب مفعول به، والجملة الفعلية، والجملة الندائية كلتاهما في محل نصب مقول القول. ﴿عَلَى ٱلْقَوْمِ﴾: جار ومجرور متعلقان بالفعل قبلهما. ﴿ٱلمُفْسِدِينَ﴾: صفة: ﴿أَلْقَوْمِ مجرور مثله، وعلامة جره الياء نيابة عن الكسرة؛ لأنه جمع مذكر سالم، والنون عوض عن التنوين في الاسم المفرد، وجملة: ﴿قَالَ...﴾ إلخ مستأنفة، لا محل لها.

### ﴿ وَلَمَّا جَآءَتْ رُسُلُنَا إِبْرَهِيمَ بِٱلْبُشْرَىٰ قَالُواْ إِنَّا مُهْلِكُوّاْ أَهْلِ هَٰذِهِ ٱلْقَرْيَةَ إِنَّ أَهْلَهَا كَانُواْ ظِلْلِمِينَ ﴿ ﴾

المسرح: ﴿ وَلَمَّا جَاءَتْ رُسُلُنَا ﴾ أي: الملائكة. ﴿ إِبْرَهِيمَ بِالْبُشْرَيٰ ﴾: هي البشارة بالولد، والنافلة لزوجته سارة، وهي قوله تعالى في سورة (هود) رقم [٧١]. ﴿ فَبَشَرْنَهَا بِإِسْحَقَ وَمِن وَرَآءِ إِسْحَقَ يَعْقُوبَ ﴾. ﴿ قَالُولَ ﴾ أي: الملائكة المرسلون. ﴿ إِنَّا مُهْلِكُوا أَهْلِ هَذِهِ الْفَرْيَةِ ﴾: وهي قرية سدوم » وما حولها، وقد قيل فيها: أجُور من قاضي سدوم. وهذه الآية تشعر بأن القرية قريبة من موضع إبراهيم على نبينا، وحبيبنا، وعليهم أجمعين ألف صلاة، وألف سلام. قالوا: إنها كانت على مسيرة يوم وليلة من موضع إبراهيم.

﴿إِنَّ أَهْلَهَا كَانُواْ ظُلِمِينَ ﴾ أي: إن الظلم قد استمر فيهم في الأيام السالفة، وهم عليه مصرون، وظلمهم: هو كفرهم، وأنواع معاصيهم التي رأيتها فيما مضى. هذا؛ وانظر شرح

﴿ ٱلْقَرَيَةِ ﴾ في الآية رقم [٥٦] من سورة (النمل)، وانظر شرح: ﴿ أَهْلِ ﴾ في الآية رقم [١٦٩] من سورة (الشعراء).

هذا؛ وقد قال المرحوم عبد الوهاب النجار: قرأت في كتاب من كتب الأدب العبري وصفاً لهم، وفي ذلك الكتاب من دلائل ظلمهم، واستغراقهم فيه: أن سارة زوج إبراهيم أرسلت لعًازر كبير عبيد إبراهيم؛ ليأتيها بأخبار لوط، فلما دخل مدينة سدوم لقيه رجل من أهلها، فعمد إلى لعًازر بحجر ضربه به في رأسه، فأسال منه دماً كثيراً، ثم تعلق به قائلاً: إن هذا الدم لو بقي لأضرَّ بك، فأعطني أجري، ثم آل الأمر بينهما إلى الترافع إلى قاضي سدوم، فلما سمع للخصمين حكم على لعَازر بأن يعطي للسدومي أجر ما ضربه بالحجر، وأسال دمه، فلما رأى لعازر الْجَوْر من القاضي والخصم في أمره، عمد إلى حجر ضرب به رأس القاضي، فأسال دمه، وقال له: الأجر الذي وجب لي عليك بإسالة دمك عليك أن تعطيه لضاربي السدومي جزاء ضربه إياي، وإسالة دمي. ولقد كنت أقرأ قول المعري:

وَأَيُّ امْرِئٍ فِي النَّاسِ أُلْفِي قَاضِياً وَلَمْ يُمْضِ أَحْكَاماً لِحُكْم سَدُوم

فلم أفهم ما يعزوه بهذا البيت، ولم أعرف ما سدوم حتى قرأت هذه القصة ففهمت معنى البيت. هذه الحكاية مع احتمال وضعها تفيدنا معرفة الفكر العام في أحوال هؤلاء الناس، وأنهم من الشر بحيث يصلحون أن تسند إليهم أمثالها. انتهى. بحروفه.

الإعراب: ﴿وَلَمَّاكُنّا ﴾: الواو: حرف استئناف. (لما): حرف وجود لوجود عند سيبويه، وبعضهم يقول: حرف وجوب لوجوب، وهي ظرف بمعنى حين عند ابن السراج، والفارسي، وابن جني، وجماعة، تتطلب جملتين مرتبطتين ببعضهما ارتباط فعل الشرط بجوابه، وصوب ابن هشام الأول، والمشهور الثاني. ﴿جَآئَتُ ﴾: فعل ماض، والتاء للتأنيث حرف لامحل له. ﴿رُسُلُنّا ﴾: فاعل. و(نا): ضمير متصل في محل جر بالإضافة. ﴿إِبْرَهِيمَ ﴾: مفعول به. ﴿يَالْبُشْرَىٰ ﴾: جار ومجرور متعلقان بالفعل قبلهما، وعلامة الجر كسرة مقدرة على الألف للتعذر، وجملة: ﴿جَآءَتْ ٤٠٠ ﴾ إلخ لا محل لها على اعتبار (لما) حرفاً، وفي محل جر بإضافة (لما) إليها على اعتبارها ظرفاً. ﴿قَالُوا ﴾: فعل ماض مبني على الضم، والواو فاعله، والألف للتفريق. ﴿إِنَّا ﴾: حرف مشبه بالفعل، و(نا): ضمير متصل في محل نصب اسمها، حذفت لنونها، وبقيت الألف دليلاً عليها. ﴿مُهْلِكُوا ﴾: خبر (إنَّ ) مرفوع، وعلامة رفعه الواو نيابة عن الضمة؛ لأنه جمع مذكر سالم، وحذفت النون للإضافة، و﴿مُهَلِكُوا ﴾ مضاف، و﴿مَافِي مضاف، و﴿مَافِي مضاف، و﴿مَافِي هضاف، و﴿مَافِي هضاف، وأَهْرِي على الكسر في محل جر بالإضافة، والهاء حرف تنبيه لا محل له. ﴿آلَهُرِي همل نصب مقول مبني على الكسر في محل جر بالإضافة، والهاء حرف تنبيه لا محل له. ﴿آلَهُرِي همل نصب مقول اسم الإشارة، أو عطف بيان عليه، والجملة الاسمية: ﴿إِنَّا ﴿ عَلَمُ الله عَلَم محل نصب مقول اسم الإشارة، أو عطف بيان عليه، والجملة الاسمية: ﴿إِنَّا ﴿ عَلَم عَلَم مَل عَلَم عَلَم عَلَم منان عليه، والجملة الاسمية: ﴿إِنَّا الْعَلْم عَلَم معل نصب مقول عليه، والجملة الاسمية: ﴿إِنَّا الله عَلَم عَلَي عَلَم عَلَم عَلَمُ عَلَم عَلَم عَلَم عَلَم عَلَم عَلَ

القول، وجملة: ﴿قَالُواْ ١٠٠٠﴾ إلخ جواب (لما) لا محل لها، و(لما) ومدخولها كلام مستأنف لا محل له. هذا؛ وقدر الجمل ما يلي: فاستجاب الله دعاءه، فأرسل ملائكة لإهلاكهم، وأمرهم أن يبشروا إبراهيم بالذرية الطيبة، فجاؤوا أولاً إلى إبراهيم. فيقدر هذا كله قبل قوله: ﴿وَلَمَّا جَاءَتْ ١٠٠٠﴾ إلخ ونقل من أبى السعود نحوه، وعليه ف: (لما) ومدخولها معطوف على هذا المقدر.

﴿إِنَّ﴾: حرف مشبه بالفعل. ﴿أَهْلَهَا﴾: اسم ﴿إِنَّ﴾، و(ها): ضمير متصل في محل جر بالإضافة. ﴿كَانُوا﴾: فعل ماض ناقص مبني على الضم، والواو اسمه، والألف للتفريق. ﴿طَلِمِينَ﴾: خبر (كان) منصوب، وعلامة نصبه الياء...إلخ، وجملة: ﴿كَانُواْ ظَلِمِينَ﴾: في محل رفع خبر: ﴿إِنَّ﴾، والجملة الاسمية: ﴿إِنَّ …﴾ إلخ تعليل لإهلاكهم. تأمل، وتدبر، وربك أعلم، وأجل، وأكرم.

### ﴿ وَالَ إِنَ فِيهَا لُوطَأَ قَالُواْ نَحْنُ أَعْلَمُ بِمَن فِيهَا لَنُنَجِّيَنَهُ وَأَهْلَهُ ۚ إِلَّا اَمْرَأْتَهُ ۗ كَانَتْ مِنَ ٱلْغَنْهِينَ ﴿ إِنَّا ﴾

المشرح: ﴿قَالَ﴾: أي: إبراهيم عليه السلام. ﴿إِنَ فِيهَا لُوطاً﴾ أي: أتهلكون أهل القرية، وفيهم من هو بريء من الكفر، والمعصية، وهو لوط؟! وأراد بهذا الاعتراض، والجدال إظهار الشفقة عليه، وما يجب للمؤمن من التحزن لأخيه، والتشمر في نصرته، وحياطته، والخوف من أن يمسه أذى، أو يلحقه ضرر. ﴿قَالُوا ﴾ أي: الملائكة. ﴿غَنُ أَعَلَمُ بِمَن فِيها ﴾: يريدون نحن أعلم منك، وأخبر بحال لوط، وحال قومه، وامتيازه منهم الامتياز البين، وأنه لا يستحق ما يستحقون من العذاب، فخفض على نفسك، وهون عليك الخطب. ﴿لَنُنَجِينَهُ وَأَهَلَهُ ﴾: مما يقع فيهم من العذاب الذي يستأهلونه. ﴿إِلّا امْرَأَتُهُ صَانَتُ مِنَ ٱلْغَبِينَ ﴾ أي: الباقين في العذاب، وانظر الآية رقم [٧٥] من سورة (النمل) ففيها الكفاية لمن أراد الزيادة. وانظر مراجعة إبراهيم للملائكة في سورة (هود) رقم [٧٤] وما بعدها.

الإعراب: ﴿ قَالَ ﴾: فعل ماض، والفاعل مستتر تقديره: «هو » يعود إلى إبراهيم. ﴿ إِنَ ﴾: حرف مشبه بالفعل. ﴿ فِيهَ ﴾: جار ومجرور متعلقان بمحذوف خبر: ﴿ إِنَ ﴾ تقدم على اسمها. ﴿ لُوطاً ﴾: اسمها مؤخر، والجملة الاسمية في محل نصب مقول القول، وجملة: ﴿ قَالَ … ﴾ إلخ مستأنفة، لا محل لها. ﴿ قَالُوا ﴾: فعل ماض مبني على الضم، والواو فاعله، والألف للتفريق. ﴿ خَنُ ﴾: ضمير منفصل مبني على الضم في محل رفع مبتدأ. ﴿ أَعَلَمُ ﴾: خبر المبتدأ، وهو يستوي فيه المفرد والمثنى والجمع، والمذكر والمؤنث؛ فلذا صح فيه الإخبار عن الجمع. ﴿ مِنَ ﴾: جار ومجرور متعلقان بن ﴿ أَعَلَمُ ﴾؛ لأنه أفعل التفضيل. ﴿ فِيماً ﴾: جار ومجرور متعلقان بمحذوف صلة الموصول. ﴿ لَنُنَجِينَهُ ﴾: اللام: واقعة في جواب قسم محذوف.

(ننجينه): فعل مضارع مبني على الفتح لاتصاله بنون التوكيد الثقيلة، التي هي حرف لا محل له، والجملة والفاعل ضمير مستتر تقديره: «نحن»، والهاء ضمير متصل في محل نصب مفعول به، والجملة الفعلية جواب القسم، لا محل لها. ﴿وَأَهْلَهُونِ : الواون حرف عطف. (أهله): معطوف على الضمير المنصوب، والهاء ضمير متصل في محل جر بالإضافة. ﴿إِلَاهُ: أداة استثناء. ﴿إِلَاهُ: أَمْرُانَكُونُ : مَعْتَنَى بن ﴿إِلَاهُ : ﴿عَنْ أَمْرُانَكُونُ : والهاء في محل جر بالإضافة أيضاً. والكلام: ﴿عَنْ أَمْرُنَكُونَ أَمْرُنَكُونَ أَمْرُنَكُونَ أَمْرُانَكُونَ : ﴿ وَالْمَالَةُ فِي محل نصب مقول القول، وجملة: ﴿وَالُواْنِ اللهِ مستأنفة، لا محل لها. ﴿كَانَتُهُ: فعل ماض ناقص، والتاء للتأنيث حرف لا محل له، واسمها ضمير مستتر تقديره: «هي» يعود إلى: ﴿ أَمْرُأَنَكُونِ كَانَةُ وَقِعْتَ جُواباً عن سؤال مقدر نشأ من استئنافها. كأنه الفعلية: ﴿ كَانَتُ مِن الْفَكِيرِ فَي مَنْ الْفَكِيرِ وَي على تقدير «قد» قبلها، والرابط: الضمير فقط. وأمرى جُواز اعتبارها حالاً من ﴿ أَمْرَأَتُهُ وهي على تقدير «قد» قبلها، والرابط: الضمير فقط. تأمل، وتدبر، وربك أعلم، وأجل، وأكرم.

﴿ وَلَمَّاۤ أَن جَآءَتُ رُسُلُنَا لُوطَا سِيءَ بِهِمْ وَضَافَ بِهِمْ ذَرْعًا وَقَالُواْ لَا تَخَفْ وَلَا يَحَوْنُ وَلَا يَحَوْنُ وَلَا يَحَوْنُ وَلَا يَحَوْنُ اللَّهِ اللَّهِ الْمَرَأَتَكَ كَانَتُ مِنَ الْغَنْبِرِينَ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ الْمَرَأَتَكَ كَانَتُ مِنَ الْغَنْبِرِينَ ﴿ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّاللَّهُ اللَّهُ ا

الشرح: ﴿ وَلَمَّا أَن جَاءَتُ رُسُلُنَا لُوطًا سِنَ ، بِهِمْ ﴾: ساءه مجيئهم، واغتم بسببهم، مخافة أن يقصدهم قومه بسوء، و﴿ أَنَ ﴾ صلة أكدت وجود فعلين متجاورين، مرتباً أحدهما على الآخر كأنهما وُجِدا في جزء واحد من الزمان، كأنه قيل: لما أحس بمجيئهم فاجأته المساءة من غير ريث خيفة عليهم من قومه أن يتناولوهم بالفجور. انتهى. نسفي بتصرف.

هذا؛ وزيدت ﴿أَن ﴾ بعد (لما) في الآية رقم [١٩] من سورة (القصص)، وفي الآية رقم [٩٦] من سورة (يوسف)، ولم تزد في الآية رقم [٧٧] من سورة (هود) لعدم السبب المذكور، وإنما ساءه مجيئهم؛ لأنهم كانوا في صورة غلمان مرد، حسان الوجوه، فظن: أنهم أناس، فخاف أن يقصدهم قومه، فيعجز عن مدافعتهم؛ لأن قوم لوط كانوا مولعين بالفاحشة، وهي إتيان الذكور في أدبارهم. هذا؛ والفعل: ﴿سِوتَ عَهُ من: ساء، يسوء يكون لازماً، ويكون متعدياً، كما في قولك: ساءني فلان، وكما هنا، وهذا غير «ساء» المستعمل في الذم.

﴿وَضَافَ بِهِمْ ذَرْعًا﴾ أي: ضاق بشأنهم، وتدبير أمرهم ذرعه؛ أي: طاقته، وقد جعلت العرب ضيق الذراع، والذرع عبارة عن فقد الطاقة، كما قالوا: رَحْب الذراع بكذا؛ إذا كان مطيقاً له، والأصل فيه: أن الرجل إذا طالت ذراعه نال ما لا يناله القصير، فضرب ذلك مثلاً في العجز، والقدرة. انتهى. كشاف.

هذا؛ ولما كان الذراع موضع قوة الإنسان، وقدرته، وشهرته، قيل في الأمر الذي لا طاقة للإنسان به: ضاق بالأمر ذراع فلان، وذرعه، وضاق بالأمر ذرعاً، وذراعاً: عجز عن احتماله. قال هدبة بن خشرم، رحمه الله تعالى، وهو الشاهد رقم [٣٦٥] من كتابنا: فتح القريب المجيب: [الطويل] إن الْعَقْلُ في أَمْوَالِنَا لا نَضِقْ بِهَا فِرَاعاً وَإِنْ صَبْراً فَنَصْبِرُ لِلصَّبْرِ وهو كناية عن شدة الانقباض للعجز عن مدافعة المكروه، والاحتيال فيه، قال عمر بن أبي ربيعه المخزومي:

مَنْ رسُولِي إلَى الشُّريَّا بأني ضِقْتُ ذَرْعاً بِهَجْرِها والْكِتَابِ؟ وأصله أن يذرع البعير بيديه في سيره على قدرِ سعة خطوه، فإذا حمل على أكثر من طوقه؛ ضاق عن ذلك، وضعف، ومد عنقه. فضيق الذرع عبارة عن ضيق الوسع. هذا؛ والذراع من الإنسان من طرف المرفق إلى طرف الإصبع الوسطى. وهي مؤنثة، وجمعها: أذرع لا غير، قاله سيبويه، وذرَع الثوب: قاسه بذراعه، وذرَعه القيءُ: غلبه. هذا؛ وضاق الأمر، وتضايق وَتَضَيَّق به، أو عليه: ضد اتسع. والضيق: ما ضاق عنه الصدر من حزن، أو هم. قال الله تعالى لنبيه على فَنْ فَوْ فَيْ فَنْ فِي مِّمَا يَمْكُرُونَ وهو بفتح الضاد، وبكسرها ما يكون في الذي يسم، ويضيق، مثل الدار، والثوب ونحوهما.

﴿ وَقَالُوا ﴾ أي: الملائكة لما رأوا فيه أثر الضجر، والقلق والانزعاج من أجلهم. كيف لا؛ وقد قال لقومه، وهم يسمعون قوله متأسفاً متحسراً: ﴿ لَوْ أَنَّ لِي بِكُمْ قُوَّةً أَوْ عَاوِي إِلَى رُكُنِ شَدِيدٍ ﴾؛ أي: لبطشت بكم. ﴿ لاَ تَخَفُ وَلاَ تَحْرَنُ ﴾: ولا تغتم لأجلنا، فإنهم لن يصلوا إلينا بسوء. ﴿ إِنَّا مُملكوهم، ومنجوك، وأهلك ولم يكن له أهل، ولا عشيرة فيهم سوى أمنجُوك وَأَهْلك ﴾ أي: إنا مهلكوهم، ومنجوك، وأهلك ولم يكن له أهل، ولا عشيرة فيهم سوى ابنتيه؛ لأنه لم يكن منهم في نسب، ولا قرابة، كما بينته لك في سورة (الأعراف) وغيرها، ﴿ إِلَّا الله لَهُ وَسُرِهُ فَي الْعَذَابِ مع قومها. وانظر سبب ذلك، وشرحه في الآية رقم [٧٥] من سورة (النمل).

الإعراب: ﴿وَلَمَّا ﴾: الواو: حرف استئناف. (لما): انظر الآية رقم [٣٦]. ﴿أَنَّ ؛ حرف صلة كما رأيت في الشرح. ﴿ حَآءَتَ ﴾: فعل ماض، والتاء للتأنيث حرف لا محل له. ﴿ رُسُلُنَا ﴾: فاعله، و(نا): ضمير متصل في محل جر بالإضافة. ﴿ وُوطَ ﴾: مفعول به، وجملة: ﴿ حَآءَتَ … ﴾ إلخ: لا محل لها على اعتبار (لما) حرفاً، وفي محل جر بإضافة (لما) إليها على اعتبارها ظرفاً. ﴿ سِح ٓ عَهُ: فعل ماض مبني للمجهول، ونائب الفاعل ضمير مستتر، تقديره: «هو » يعود إلى (لوط) وقيل: هو ضمير المصدر، وليس بشيء. ﴿ يَهُم ﴾: جار ومجرور متعلقان بالفعل قبلهما، والجملة الفعلية: ﴿ سِح ٓ عَهُم ﴿ جواب: (لما) لا محل لها، و(لما) ومدخولها

كلام مستأنف لا محل له. ﴿وَصَافَ﴾: الواو: حرف عطف. (ضاق): فعل ماض، والفاعل يعود إلى (لوط). ﴿بِهِمُ ﴾: جار ومجرور متعلقان بالفعل قبلهما. ﴿ذَرَّعَ ﴾: تمييز جملة، وجملة: ﴿وَضَافَ بِهِمُ ذَرَّعً ﴾ معطوفة على ما قبلها، لا محل لها مثلها. ﴿وَقَالُوا ﴾: الواو: حرف عطف، (قالوا): فعل ماض مبني على الضم، والواو فاعله، والألف للتفريق. ﴿لاَ تَخَفُّ ﴾: فعل مضارع مجزوم بـ: ﴿لاَ ﴾ الناهية، والفاعل ضمير مستتر فيه وجوباً تقديره: «أنت»، والجملة الفعلية في محل نصب مقول القول مثلها، وجملة: (لا تحزن) معطوفة عليها، فهي في محل نصب مقول القول مثلها، وجملة: (قالوا. . .) إلخ معطوفة على جواب (لما)، لا محل لها أيضاً.

وإنّا : حرف مشبه بالفعل، و(نا): ضمير متصل في محل نصب اسمها، حذفت نونها، وبقيت الألف دليلاً عليها. ومُنتَجُوك : خبر: (إن) مرفوع، وعلامة رفعه الواو نيابة عن الضمة؛ لأنه جمع مذكر سالم، وحذفت النون للإضافة، والكاف ضمير متصل في محل جر بالإضافة، من إضافة جمع اسم الفاعل لمفعوله، وفاعله مستتر فيه. وأَهْلَك : الواو: حرف عطف. (أهلك): معطوف على محل الكاف عند الأخفش. وعند سيبويه مفعول به لفعل محذوف، التقدير: وننجي أهلك، وهذه الجملة معطوفة على: ومُنتَجُوك ، والجملة الاسمية: وإنّا منتها للنهي، لا محل لها، وهي من مقول الرسل بلا ريب. وإلّا في: أداة استثناء. وأمَرَأتك : مستثنى به: (إلا)، والكاف ضمير متصل في محل جر بالإضافة، وإعراب: وكنتُ مِن المؤين التوفيق.

### ﴿ إِنَّا مُنزِلُونَ عَلَىٰٓ أَهُلِ هَنذِهِ ٱلْقَرْكِةِ رِجْزًا مِّنَ ٱلسَّمَآءِ بِمَا كَانُواْ يَفْسُقُونَ ﴿ ﴾

المشرح: ﴿إِنَّا مُنزِلُونَ... ﴾ إلخ: يقرأ بتشديد الزاي، وتخفيفها، وتشديد الجيم، وتخفيفها بقوله تعالى: ﴿نُنُجِّينَنَّهُ ﴾ و﴿مُنَجُّوكَ ﴾ والمراد بالقرية: قرية سدوم التي كان يقطنها قوم لوط، على نبينا، وعليه ألف صلاة، وألف سلام. والرجز: العذاب، ومثله الرجس من قولهم: ارتجز، وارتجس: إذا اضطرب، لما يلحق المعذب من القلق، والاضطراب، قال تعالى في سورة (الأعراف) رقم [١٣٤] في حق الفراعنة الطغاة: ﴿وَلَمَّا وَقَعَ عَلَيْهِمُ ٱلرِّجْرُ ... ﴾ إلخ.

هذا؛ واختلف في ذلك الرجز الذي أنزل على قوم لوط، قيل: حجارة، وقيل: نار، وقيل: خسف، وعلى هذا يكون المراد: أن الأمر بالخسف، والقضاء به من السماء، ومعلوم: أن الخسف كان بجعل عاليها سافلها، ثم أمطر الله على من كان خارج القرية حجارة من سجيل منضود. ﴿يِمَا كَانُواْ يَفْسُقُونَ ﴾ أي: إن إنزال الرجز عليهم كان بسبب فسقهم، وخروجهم عن طاعة ربهم، ومخالفة نبيهم.

الإعواب: ﴿إِنَّا﴾: حرف مشبه بالفعل، و(نا): اسمها، حذفت نونها، وبقيت ألفها دليلاً عليها. ﴿مُنزِلُونَ﴾: خبر (إنَّ) مرفوع، وعلامة رفعه الواو...إلخ، والنون عوض عن التنوين في الاسم المفرد. ﴿مَنَ أَهْلِ﴾: جار ومجرور متعلقان بـ: ﴿مُنزِلُونَ﴾؛ لأنه جمع اسم فاعل، لذا فيه ضمير مستتر هو فاعله، و: ﴿أَهْلِ﴾ مضاف، و﴿هَنذِهُ : مضاف إليه مبني على الكسر في محل جر، والهاء حرف تنبيه لا محل له. ﴿أَلْقَرْيَكِ ﴿ : بلل من اسم الإشارة، أو عطف بيان عليه. ﴿رِجُزًا﴾: مفعول به لـ: ﴿مُنزِلُونَ﴾. ﴿مِّنَ السَّمَآءِ ﴿ : جار ومجرور متعلقان بمحذوف عليه. ﴿رِجُزًا ﴾ : مفعول به لـ: ﴿مُنزِلُونَ﴾ . ﴿مِّنَ السَّمَآءِ ﴾ : فعل ماض ناقص مبني على الضم، والواو اسمه، والألف للتفريق. ﴿يَفُسُقُونَ﴾ : فعل مضارع مرفوع...إلخ، والواو فاعله، والجملة الفعلية في محل نصب خبر (كان)، و(ما) المصدرية، والفعل بعدها في تأويل مصدر في محل جر بالباء، التقدير : بفسقهم، والجار والمجرور متعلقان بـ: ﴿مُنزِلُونَ﴾ . هذا؛ واعتبار (ما) موصولة، أو موصوفة ضعيف معنى، والجملة الاسمية : ﴿إِنَّا مُنزِلُونَ﴾ . هذا؛ تعليل آخر للنهي المذكور في الآية السابقة.

### ﴿ وَلَقَد تَّرَكْنَا مِنْهَا آ ءَاكِةٌ بَيْنَكَةً لِقَوْمٍ يَعْقِلُونَ ( الله عَلَيْ الله عَلَوْنَ الله عَلَيْ

الشرح: ﴿وَلَقَدَ تَرَكُنَا مِنْهَا ءَاكِةً بِيْنَكَةً ﴾: قال ابن عباس ـ رضي الله عنهما ـ: الآية البينة: آثار منازلهم الخربة، وقيل: هي الحجارة التي أهلكوا بها، أبقاها الله عز وجل حتى أدركتها أوائل هذه الأمة. وقيل: هي ظهور الماء الأسود على وجه الأرض، والضمير يعود إلى قرى قوم لوط، والآية: الدلالة، والعبرة. ﴿لِقَوْمِ يَعْقِلُونَ ﴾: يفهمون، فيستعملون عقولهم في الاستبصار، والاعتبار.

هذا؛ والعقل: نور روحاني به تدرك النفس ما لا تدركه بالحواس الظاهرة، وسمي العقل عقلاً؛ لأنه يعقل صاحبه؛ أي: يمنع صاحبه من فعل الرذائل، والقبائح؛ لذا فإن كل شخص لا يسير على الجادة المستقيمة لا يكون عاقلاً بالمعنى الصحيح، فقد ورد: أن رجلاً معتوهاً مر على مجلس النبي على مقال الصحابة الكرام - رضوان الله عليهم -: (هذا رجل مجنون) فقال سيد الخلق، وحبيب الحق، الناطق بالصدق: «هَذَا مصابٌ، إِنَّمَا المجنونُ مَنْ أَصَرَّ على مَعْصِيةِ اللهِ تَعَالَى». هذا؛ والعقل أيضاً: الدية، سميت بذلك؛ لأن الإبل المؤداة دية تعقل بباب ولي القتيل. والعقال بكسر العين: الحبل الذي تشد به ركبة الجمل عند بروكه؛ ليمنعه من القيام، والمشي، والعقال أيضاً: صدقة عام، قال شاعر يهجو عاملاً على الصدقات، في عهد بني أمية: [البسيط]

فَكَيْفَ لَوْ سَعَى عَمْرٌ وعِقَالَيْنِ؟! عِنْدَ التَّفَرُّقِ فِي الْهَيْجَاجِمَالَيْنِ سَعَى عِقَالاً فَلَمْ يَتْرُكْ لَنَا سِبَداً لَأَصْبَحَ النَّاسُ أَوْبَاداً وَلَمْ يَحِدُوا

الإعراب: ﴿وَلَقَدَ﴾: انظر الآية رقم [13] ففيها الكفاية. ﴿تَرَكْنَا﴾: فعل، وفاعل. ﴿وَاعِلَهُ وَالْكَفَالِةِ . ﴿وَلَقَدُهُ: صفة: ﴿وَالْكَفَالُهُ . ﴿لَقِوْمِ ﴾ : جار ومجرور متعلقان بالفعل قبلهما، ﴿وَالْكُفَالُهُ ، أو بـ : ﴿لَيْنَكُ ﴾ ، وهو أظهر، قاله الجمل. ﴿ يَعْقِلُونَ ﴾ : فعل مضارع مرفوع، وعلامة رفعه ثبوت النون، والواو فاعله، والجملة الفعلية في محل جر صفة: (قوم)، وجملة: ﴿ وَلَقَدَ تَرَكُنَا ... ﴾ إلى جواب القسم، لا محل لها، والقسم وجوابه كلام مستأنف لا محل له.

# ﴿ وَإِلَىٰ مَدْيَنَ أَخَاهُمُ شُعَيْبًا فَقَالَ يَنقَوْمِ أَعْبُدُواْ ٱللَّهَ وَٱرْجُواْ ٱلْيَوْمَ ٱلْآخِرَ وَلَا تَعْتُواْ فِي ٱلْآرْضِ مُفْسِدِينَ ﴿ إِنَّا ﴾ تَعْتُواْ فِي ٱلْآرْضِ مُفْسِدِينَ ﴿ إِنَّا ﴾

الشرح: ﴿وَإِلَىٰ مَدَينَ أَغَاهُمْ شُعَبًا﴾ أي: وأرسلنا إلى مدين. هذا؛ ومدين اسم رجل، وهو مدين بن إبراهيم الخليل، على نبينا، وعليهم جميعاً ألف صلاة، وألف سلام. فعلى هذا يكون المعنى: وأرسلنا إلى ولد مدين. ومدين: اسم للقبيلة، كما يقال: بنو تميم، وبنو أمية، ونحو ذلك، وقيل: مدين: اسم للماء الذي كانوا عليه. وقيل: هو اسم للمدينة، وعلى هذين القولين يكون المعنى: وأرسلنا إلى أهل مدين. والصحيح هو الأول؛ لقوله تعالى: ﴿أَخَاهُمُ شُعَيّبًا﴾ يعني في النسب لا في الدين، وشعيب هو ابن ميكيل، بن يشجر، بن مدين، بن إبراهيم، وأم ميكيل هي بنت لوط، وكان يقال لشعيب عليه السلام: خطيب الأنبياء؛ لحسن مراجعته قومه، وكانوا أهل كفر، وبخس في المكيال، والميزان. هذا؛ وكان أهل مدين قوماً عرباً يسكنون في بلاد الحجاز، مما يلي جهة الشام قريباً من خليج العقبة من الجهات الشمالية منه، ويقول الطبري: إن بين مصر وأرض مدين ثمان ليال، ويظهر: أنها في الأرض المسماة الآن معان، وهي جنوب فلسطين. وهذا يخالف ما ذكرته سابقاً.

هذا؛ وأذكر أن شعيباً أضيف إلى قومه حيث قال تعالى: ﴿أَخَاهُمْ شُعَبَا﴾ بخلافه في قصة نوح، وإبراهيم، ولوط حيث ذُكِر قومٌ مؤخراً عنهم، معرفاً بالإضافة إلى ضمير كل واحد منهم؛ لأن الأصل في جميع المواضع أن يذكر القوم، ثم يذكر رسولهم؛ لأن الله لا يبعث رسولاً إلى غير معين، غير أن قوم نوح، وإبراهيم، ولوط، لم يكن لهم اسم خاص، ولا نسبة مخصوصة، يعرفون بها، فعرفوا بالإضافة إلى نبيهم، فقيل: قوم نوح، وقوم لوط، وقوم إبراهيم، وأما قوم شعيب، وهود، وصالح، فكان لهم نسب معلوم اشتهروا به عند الناس، فجرى الكلام على أصله. انتهى. جمل بتصرف. وينبغي أن تعلم: أن الله أرسل شعيباً إلى أهل مدين أولاً، كما ذكر في سورة (الأعراف) وسورة (هود) فدعاهم إلى التوحيد، وإلى إيفاء الكيل، والميزان،

فعصوا، وعاندوا، فأهلكهم الله بالرجفة، ثم بعثه إلى أهل الأيكة، كما رأيت في سورة (الشعراء) فعَصَوْا، وعتوا أيضاً، فأهلكهم الله بالظلة.

﴿ فَقَالَ يَنَقُومِ آعَبُدُوا الله ﴿ وحدوه. لم يذكر الله عن لوط: أنه أمر قومه بالعبادة ، والتوحيد، وذكر عن غيره ذلك؛ لأن لوطاً كان في زمن إبراهيم على نبينا، وعليهم جميعاً ألف صلاة ، وألف سلام ، وإبراهيم سبق لوطاً بذلك؛ حتى اشتهر الأمر بالتوحيد عند الخلق ، وإنما ذكر عنه ما اختص به من النهي عن الفاحشة ، وأما غيره ؛ فجاؤوا في زمن غير مشتهر بالتوحيد ، فأمروا به . انتهى . جمل نقلاً عن الرازي .

﴿وَارَجُوا الْيُومَ الْلَاَخِرَ ﴾ أي: افعلوا ما ترجون به ثوابه، فأقيم المسبب مقام السبب. أو المعنى: اخشوا اليوم، وخافوه، وانظر ما ذكرته في الآية رقم [٢١] من سورة (الفرقان) تجد ما يسرك، ويثلج صدرك. وانظر شرح (يوم) في الآية رقم [١٣٥] من سورة (الشعراء) ووصفه بالآخر؛ لأنه آخر يوم من أيام الدنيا، وهو اليوم الذي يقوم فيه الناس من قبورهم للحساب، والجزاء، وهو لا ريب فيه، وانظر شرح: ﴿وَلَا تَعْمُواْ فِي ٱلْأَرْضِ مُفْسِدِينَ ﴾ في الآية رقم [١٨٣] من سورة (الشعراء).

الإعراب: ﴿وَإِلَى ﴾: الواو: حرف عطف، (إلى مدين): جار ومجرور متعلقان بفعل محذوف، تقديره: وأرسلنا إلى مدين، وعلامة الجر الفتحة نيابة عن الكسرة؛ لأنه ممنوع من الصرف للعلمية، والعجمة. ﴿ أَخَاهُمُ ﴾: مفعول به للفعل المحذوف منصوب، وعلامة نصبه الألف نيابة عن الفتحة؛ لأنه من الأسماء الخمسة، والهاء ضمير متصل في محل جر بالإضافة. ﴿شُعِيْبَا﴾: بدل من ﴿أَخَاهُمُ بدل كل من كل، أو عطف بيان عليه. والواو عطفت قصة شعيب على قصة نوح، وإبراهيم. ﴿فَقَالَ ﴾: الفاء: حرف عطف، وتفريع. (قال): فعل ماض، والفاعل يعود إلى (شعيب) تقديره: هو. ﴿يَقَوْمِ﴾: منادى، انظر تفصيل إعرابه في الآية رقم [٤٦] من سورة (النمل). ﴿أَعْبُدُواْ﴾: فعل أمر، مبني على حذف النون، والواو ضمير متصل في محل رفع فاعل، والألف للتفريق، والجملة الفعلية والندائية قبلها كلتاهما في محل نصب مقول القول. (ارجو): فعل أمر...إلخ، ﴿ٱلْيُوْمَ﴾: مفعول به. ﴿ٱلَّاخِرَ﴾: صفة له، والجملة الفعلية معطوفة على ما قبلها. (لا): ناهية جازمة. ﴿تَعْثَوَّا﴾: فعل مضارع مجزوم بـ: (لا)، وعلامة جزمه حذف النون؛ لأنه من الأفعال الخمسة، والواو ضمير متصل في محل رفع فاعل، والألف للتفريق. ﴿فِي ٱلْأَرْضِ﴾: جار ومجرور متعلقان بالفعل قبلهما. ﴿مُفْسِدِينَ﴾: حال من واو الجماعة، وهي مؤكدة للفعل؛ لأنها من معناه، فهو منصوب، وعلامة نصبه الياء نيابة عن الفتحة؛ لأنه جمع مذكر سالم، والنون عوض عن التنوين في الاسم المفرد، وجملة: ﴿وَلَا تَعْتُواْ...﴾ إلخ معطوفة على ما قبلها فهي في محل نصب مقول القول أيضاً، وجملة: ﴿فَقَالَ...﴾ إلخ معطوفة على الجملة المقدرة بعد الواو لا محل لها مثلها.

### ﴿ فَكَذَّبُوهُ فَأَخَذَتُهُمُ ٱلرَّجُفَتَةُ فَأَصْبَحُواْ فِ دَارِهِمْ جَنْمِينَ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

المشرح: ﴿ وَهَكَذُهُمُ أَي: كذب قوم شعيب شعيباً فيما قاله، فلم يؤمنوا به، ولم يصدقوه فيما يقوله. ﴿ وَأَخَذَتُهُمُ الصَّيْحَةُ ﴾ ، وفي سورة (الحجر): ﴿ وَاَخَذَتُهُمُ الصَّيْحَةُ ﴾ ، وفي سورة (هود): ﴿ وَاَخَذَتِ النِّينَ ظَلَمُوا الصَّيْحَةُ ﴾ . فقد قال الفراء ، والزجاج: الرجفة: الزلزلة الشديدة العظيمة . وقال مجاهد، والسدي: هي الصيحة ، فيحتمل: أنهم أخذتهم الزلزلة من تحتهم ، والصيحة من فوقهم حتى هلكوا ، فيكون قد اجتمع على إهلاكهم سببان . وقيل: إن جبريل الأمين ـ عليه السلام ـ صاح فيهم ، فتزلزلت الأرض من صيحته ، فرجفت قلوبهم . والإضافة إلى السبب لا تنافي الإضافة إلى سبب السبب . انتهى . جمل نقلاً من زاده . ﴿ وَأَصْبَحُوا فِ دَامِمْ جَشِينَ ﴾ أعبنولة البروك للبعير . وانظر شرح ﴿ الدَّارِ في الآية رقم [٣٧] من سورة (القصص) .

الإعراب: ﴿ فَكَ لَهُ وَ الفاء: حرف عطف. (كذبوه): فعل ماض مبني على الضم، والواو فاعله، والهاء مفعول به، والجملة الفعلية معطوفة على جملة: (قال...) إلخ لا محل لها مثلها. ﴿ فَاَخَذَتُهُمُ ﴾: الفاء: حرف عطف أيضاً. (أخذتهم): فعل ماض، والتاء للتأنيث حرف لا محل له، والهاء ضمير متصل في محل نصب مفعول به، والميم حرف دال على جماعة الذكور. ﴿ الرَّحَفَةُ ﴾: فاعله. والجملة الفعلية معطوفة على ما قبلها، لا محل لها أيضاً. ﴿ فَأَصْبَحُوا ﴾: الفاء: حرف عطف، وقد أفادت في المواضع الثلاثة الترتيب، والتعقيب. (أصبحوا): فعل ماض ناقص مبني على الضم، والواو اسمه، والألف للتفريق. ﴿ فِ دَارِهِمٌ ﴾: جار ومجرور متعلقان بما بعدهما، والهاء ضمير متصل في محل جر بالإضافة. ﴿ جَرِّمِينَ ﴾: خبر (أصبح) منصوب، وعلامة نصبه الياء نيابة عن الفتحة؛ لأنه جمع مذكر سالم، والنون عوض عن التنوين في الاسم المفرد. هذا؛ وأجيز اعتبار أصبحوا تاماً، فتكون الواو فاعله، و﴿ جَرِّمِينَ ﴾ حالاً، في الأسم المفرد. هذا؛ وأجيز اعتبار أصبحوا تاماً، فتكون الواو فاعله، و﴿ جَرِّمِينَ ﴾ حالاً، والأول أقوى، وجملة: ﴿ فَأَصْبَحُوا … ﴾ إلخ: معطوفة على ما قبلها لا محل لها أيضاً.

﴿ وَعَادًا وَتُمُودَا وَقَد تَبَيَّنَ لَكُم مِن مَّسَكِنِهِمْ وَزَيَنَ لَهُمُ ٱلشَّيْطَانُ إِلَّا مُعْدَاثُ الشَّيْطَانُ أَعْمَلَهُمْ فَصَدَّهُمْ عَنِ ٱلسَّبِيلِ وَكَانُواْ مُسْتَبْصِرِينَ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّالِمُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللَّا الللللَّ اللللللَّ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ الللَّلْمُ

الشرح: ﴿وَكَادًا﴾: عاد: اسم للحي؛ ولذلك صرف، ومنهم من جعله اسماً للقبيلة، ولذلك منعه، و(عاد) في الأصل اسم الأب الكبير، وهو: عاد بن عوص، بن إرم، بن سام، بن نوح، على نبينا، وعليه ألف صلاة، وألف سلام. فسميت به القبيلة، أو الحي، وقبيلة عاد كانت تسكن الأحقاف من أرض اليمن. أما ثمود؛ فهي قبيلة أخرى من العرب كعاد، سموا باسم أبيهم

الأكبر: ثمود، بن غابر، بن سام، بن نوح، وهو أخو جديس بن غابر. وكانت مساكن ثمود الحجر بين الحجاز، والشام إلى وادي القرى وما حوله. قال أبو عمرو بن العلاء: سميت ثمود لقلة مائها، والثمد: الماء القليل. والأول هو المعتمد، ونبي قوم عاد هو هود، ونبي قوم ثمود هو صالح. على نبينا، وحبيبنا، وعليهما ألف صلاة، وألف سلام. وقد مضى القول على هذين الرسولين وقومهما مفصلاً في سورة (الأعراف) وفي سورة (هود) وغيرهما.

وُوفَد تَبَرِّتُ لَكُمْ مِن مَّسَكِنِهِمْ أي: تبين لكم بعض مساكنهم، أو تبين لكم إهلاكهم من جهة مساكنهم إذا نظرتم إليها عند مروركم بها، وكان أهل مكة يمرون عليها في أسفارهم إلى الشام، واليمن لأجل التجارة، فيبصرون ديار أولئك الأقوام الهالكين. ووَزَيِّتُ لَهُمُ الشَّيْطَنُ الشَّيْطَنُ أَعْمَلُهُمْ فَصَدَّهُمْ عَنِ السَّبِيلِ»: انظر الآية رقم [٤] و [٤٢] من سورة (النمل) ففيها الكفاية. وكانوا مُسْتَقِعِرِينَ أي: فكانوا متمكنين من النظر، والاستبصار، ولكنهم لم يفعلوا، وكانوا معجبين بدينهم، وضلالتهم، يحسبون أنهم على هدى؛ وهم على باطل، وضلالة. أو المعنى: كانوا متبينين: أن العذاب لاحق بهم بإخبار الرسل لهم، ولكنهم لجوا في العصيان حتى هلكوا، فلم تغن عنهم عقولهم شيئاً؛ لأنهم لم ينتفعوا بها؛ حيث لم تهدهم إلى مرضاة الله تعالى. والله أعلم بمراده، وأسرار كتابه.

الإعراب: ﴿وَكَادًا﴾: الواو: حرف عطف، (عاداً): قال الكسائي ـ رحمه الله تعالى ـ: قال بعضهم: هو راجع إلى أول السورة؛ أي: ولقد فتنا الذين من قبلهم، وفتنا عاداً، وثمود. وأحب إليً أن يكون معطوفاً على: ﴿فَأَخَذَهُمُ ٱلرَّبَعْتَهُ﴾؛ أي: وأخذت عاداً، وثمود. وزعم الزجاج: أن التقدير: وأهلكنا عاداً، وثمود. وقيل: المعنى: واذكر عاداً إذ أرسلنا إليهم هوداً، فكذبوه، فأهلكناهم. انتهى. قرطبي. أقول: وقول الزجاج أولى بالاعتبار، وهو أولى لعطف خملة على جملة قريبة في المعنى. ﴿وَثَدُونَا﴾: معطوف على: (عاداً). ﴿وَقَدَ﴾: الواو: واو الحال. ﴿قَبَرَتُ عَلَى عَلَى ماض، والفاعل الحال. ﴿قَبَرَتُ عَلَى ماض، والفاعل محذوف، تقديره: ذلك؛ يعني ما وصفه الله من إهلاكهم. وقيل: التقدير: تبين لكم بعض مساكنهم، أو تبين لكم إهلاكهم من جهة مساكنهم، والأول أولى بالاعتبار. ﴿لَكُمُ ﴾: جار ومجرور متعلقان بالفعل قبلهما، ﴿نَنِ شَكِنِهُمُ ﴾: جار ومجرور متعلقان بالفعل قبلهما، ووقين أن نظرتم إليها عند مروركم بها. والهاء ضمير متصل في محل جر بالإضافة، وجملة: ﴿وَقَد نَبَيْكَ ﴿ فَي محل نصب حال من: (عاداً وثمود). ﴿ وَزَنَى كَ الواو: حرف عطف. (زين): فعل ماض. ﴿ لَهُمُ ﴾: جار ومجرور متعلقان به. ﴿ وَالجملة الفعلية معطوفة على ما قبلها، فهي في محل نصب حال مثلها، والرابط في الأولى: والجملة الفعلية معطوفة على ما قبلها، فهي في محل نصب حال مثلها، والرابط في الأولى: والجملة الفعلية معطوفة على ما قبلها، فهي في محل نصب حال مثلها، والرابط في الأولى:

الواو، والضمير. ﴿فَصَدَّهُمْ ﴾: الفاء: حرف عطف. (صدهم): فعل ماض، والفاعل ضمير مستر تقديره: «هو» يعود إلى ﴿الشَّيْطَانُ ﴾، والهاء ضمير متصل في محل نصب مفعول به. ﴿عَنِ الشَّيِيلِ ﴾: متعلقان بالفعل قبلهما، والجملة الفعلية معطوفة على ما قبلها، فهي في محل نصب حال مثلها، وأيضاً جملة ﴿وَكَانُوا مُسْتَبْصِرِينَ ﴾ معطوفة على ما قبلها، و«قد» مقدرة قبل كل جملة من هذه الجمل المتعاطفة؛ لأنها كلها في محل نصب حال.

# ﴿ وَقَدُرُونَ وَفِرْعَوْنَ وَهَامَانَ ۚ وَلَقَدْ جَآءَهُم مُّوسَى بِٱلْبَيِّنَاتِ فَٱسۡتَكُبُرُواْ فِي الْمَرْفِ فِي الْمَرْفِينَ وَاللَّهُ اللَّهُ وَمَا كَانُواْ سَهِقِينَ ﴿ إِنَّا ﴾ [الْأَرْضِ وَمَا كَانُواْ سَهِقِينَ ﴿ إِنَّا ﴾ [الْمَرْضِ وَمَا كَانُواْ سَهِقِينَ ﴿ إِنَّا ﴾ [اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّالِي الللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ ال

المشرح: (قارون): هو من بني إسرائيل، وقد رأيت قصته في آخر سورة (القصص) وقدم بالذكر على فرعون، وهامان لشرف نسبه بقرابته من موسى لكونه ابن عمه. (فرعون): ما أكثر ذكره في القرآن لشدة عتوه، وكثرة طغيانه. و(هامان): هو وزيره والمساعد له على عتوه، وطغيانه، وخروجه عن طاعة ربه. ﴿وَلَقَدَ جَآءَهُم مُّوسَ بِالْبَيّنَتِ وَأَي: بالمعجزات الواضحات، والحجج الدامغات. ﴿فَاستَكُبرُوا فِي ٱلْأَرْضِ اللهِ أي: تعالوا على الناس، وخرجوا عن طاعة الله بأرض مصر؛ حيث كان فرعون، وهامان. وأما قارون؛ فقد كان، وأهلكه الله بأرض فلسطين. ﴿وَمَا كَانُوا سَابِقِينَ فِي الكفر، والطغيان، وانظر الآية رقم [٤] فبحثها جيد. وقيل: المعنى: وما كانوا سابقين في الكفر، والطغيان، والعصيان، بل قد سبقهم في ذلك قرون كثيرة، وأمم عديدة، مثل قوم نوح، وقوم هود، وصالح، وقوم لوط. . إلخ، فأخذهم الله بذنوبهم، وما كان لهم من الله من واقي.

الإعراب: ﴿وَقَارُونَ ﴾: معطوف على: (عاداً وثمود) وما بعده معطوف عليه. ﴿وَلَقَدَ ﴾: انظر الآية رقم [13] فالإعراب فيها كاف واف، ﴿جَآءَهُم ﴾: فعل ماض، والهاء مفعول به. ﴿فُوسَ ﴾: فاعله مرفوع، وعلامة رفعه ضمة مقدرة على الألف للتعذر. ﴿ اِلْبَيْنَتِ ﴾: جار ومجرور، متعلقان بمحذوف حال من: ﴿فُوسَ ﴾ أي: مصحوباً بالبينات، أو ملتبساً بها، وجملة: ﴿وَلَقَدْ جَآءَهُم … ﴾ إلخ جواب القسم المقدر، والقسم وجوابه، كلام مستأنف لا محل له. ﴿فَاسَتَكَبُرُوا ﴾: الفاء: حرف عطف. (استكبروا): فعل ماض، والواو فاعله، والألف للتفريق، ﴿في الْأَرْضِ ﴾: جار ومجرور متعلقان به، والجملة الفعلية معطوفة على جواب القسم، لا محل لها أيضاً. ﴿وَمَا ﴾: الواو: واو الحال. ﴿كَانُوا ﴾: فعل ماض ناقص مبني على الضم، والواو اسمه، والألف للتفريق. ﴿سَيقِينَ ﴾: خبر (كان) منصوب، وعلامة نصبه الياء نيابة عن الفتحة ؛ لأنه جمع مذكر سالم، والنون عوض عن التنوين في الاسم المفرد، وجملة: ﴿وَمَا كَانُوا الْعَبَارِها معطوفة على ما قبلها. تأمل، وتدبر، وربك أعلم، وأجل، وأكرم.

﴿ فَكُلَّا أَخَذُنَا بِذَنْبِاتِ فَمِنْهُم مَّنَ أَرْسَلْنَا عَلَيْهِ حَاصِبًا وَمِنْهُم مَّنَ أَخَذَتُهُ الصَّيْحَةُ وَمِنْهُم مَّنَ أَضْدَهُ الصَّيْحَةُ وَمِنْهُم مَّنَ أَغْرَفْنَا وَمَا كَانَ اللَّهُ لِيَظْلِمَهُمْ وَمِنْهُم مَّنَ أَغْرَفْنَا وَمَا كَانَ اللَّهُ لِيَظْلِمَهُمْ وَلَكِن كَانُوا أَنفُسَهُمْ يَظْلِمُونَ فَيَ

المشرح: ﴿ فَكُلًّا أَخَذُنَا بِذَنْبِهِ أَي: وَكُلُ وَاحَدُ مِنَ المَذَكُورِينِ عَاقَبْنَاهُ بَسِبِ ذَبِه. ﴿ فَمِنْهُم مَنْ أَرْسَلْنَا عَلَيْهِ حَاصِبًا ﴾ أي: ريحاً عاصفاً، فيها حصباء، أو ملكاً رماهم بها، كالذي حصل لقوم لوط، قال تعالى: ﴿ وَأَمْطَرُنَا عَلَيْهَا حِجَارَةً مِن سِجِيلِ مَنضُودٍ ﴾. ﴿ وَمِنْهُم مَنْ أَخَذَتُهُ الصَّيْحَةُ ﴾: كقوم شعيب، وقوم صالح، قال تعالى: ﴿ فَأَخَذَتُهُمُ الرَّحْفَةُ فَأَصْبَحُوا فِي دَارِهِم جَنْمِينَ ﴾. وانظر تفسير الرجفة في الآية رقم [٣٧]. ﴿ وَمِنْهُم مَنْ خَسَفْنَا بِهِ ٱلْأَرْضَ ﴾: والمراد به: قارون، قال تعالى: ﴿ فَنَسَفْنَا بِهِ وَبِدَارِهِ ٱلْأَرْضَ ﴾. ﴿ وَمِنْهُم مَنْ أَغْرَقُنَا ﴾ أي: بالماء، كالذي حصل لقوم نوح، وقوم فرعون.

﴿ وَمَا كَانَ اللّهُ لِيَظْلِمَهُمْ اللهِ أَي: ليعاملهم معاملة الظالم، فيعاقبهم بغير جرم؛ إذ ليس ذلك من عادته، بل أنذرهم رسولهم عقاب الله، وأمهلهم الله؛ حيث بعث إليهم الرسل، وأزاح العذر. ﴿ وَلَكِن كَانُوا أَنفُسَهُمْ يَظْلِمُونَ ﴾: حيث ارتكبوا الجرائم التي سببت لهم الهلاك والدمار. هذا؛ وانظر شرح (نا) في الآية رقم [٧] من سورة (الشعراء)، وشرح الذنب في الآية رقم [٨٥] من سورة (الفرقان).

تنبيه: مما لا ريب فيه أن أمة محمد على، قد فعل أفرادها جميع الفواحش، والقبائح التي فعلتها الأمم الماضية، والقرون الخالية من تطفيف، وبخس للكيل والميزان، والزنى وعمل قوم لوط، وسفك الدماء، والظلم، والعدوان، والفساد في الأرض، وتجاوز حدود الله: من سلب للأموال، وانتهاك للحرمات، واعتداء على الكرامات، ومع ذلك لم يقع عذاب على هذه الأمة، وهي باقية بقاء الدهر، ولعل السبب في ذلك: أن الأمة لا تخلو في كل زمان، ومكان من صالحين، وصالحات، فيدفع الله بهم البلاء عن المسيئين، والمسيئات، أو أن الله لم يعاجل هذه الأمة بالأخذ الشديد، والعقاب الأليم، بل يؤخر ذلك إلى يوم القيامة، أو أن السبب كون النبي على رحمة للعالمين، فلذا لم يعاقب أحداً عقاب استئصال؛ حتى الكافرين لم يعاقبهم ذلك النبي العقاب، وهو فحوى قوله تعالى: ﴿وَمَا أَرْسُلُنك إِلَّا رَحْمَةً لِلْعَكَلِينَ ولكن لا بد من القول: النه سينزل على هذه الأمة في آخر الزمان أنواع العذاب؛ التي أنزلها على الأمم الماضية، والقرون الخالية، وخذ ما يلى:

فعن أبي أمامة ـ رضي الله عنه ـ عن النبي ﷺ قال: «يَبِيتُ قَوْمٌ مِنْ هَذِهِ الْأُمَّةِ عَلَى طُعْمٍ، وَشُرْبٍ، ولَيُصِيبَنَّهُمْ خَسْفٌ، وَقَذْفٌ، حَتَّى

يُصْبِحَ النَّاسُ، فيقولُونَ: خُسِفَ اللَّيْلَةَ بِبَني فُلَانِ، وَخُسِفَ اللَّيْلَةَ بِدَارِ فلَانٍ خَوَاصَّ، وَلَتُرْسَلَنَّ عَلَيْهِمْ حِجَارَةٌ مِنَ السَّمَاءِ، كَمَا أُرْسِلَتْ عَلَى قَوْمِ لوطٍ على قَبَائِلَ فيهَا، وعلى دورٍ، وَلَتُرْسَلَنَّ عَلَيْهِمْ حِجَارَةٌ مِنَ السَّمَاءِ، كَمَا أُرْسِلَتْ عَلَى قَوْمِ لوطٍ على قَبَائِلَ فيهَا، وعلى دورٍ بشربِهِمُ الْخَمْرَ ولُبْسِهِمُ عليهم الريحُ العقيمُ؛ التي أَهْلَكَتْ عَاداً على قبائِلَ فيهَا، وعلى دورٍ بشربِهِمُ الْخَمْرَ ولُبْسِهِمُ الحريرَ، واتخاذِهِمُ الْقَيْنَاتِ، وأكلِهِمُ الرِّبَا، وقطِيعتهمُ الرَّحِمَ». رواه الإمام أحمد، والبيهقي.

وعن علي بن أبي طالب ـ رضي الله عنه ـ قال: قال رسول الله ﷺ: "إذا فعلَتْ أُمَّتي خمْسَ عَشْرَةَ خصلةً ؛ حَلَّ بها البلاءُ". قِيلَ: مَا هُنَّ يا رسُولَ اللهِ؟! قَالَ: "إذَا كَانَ الْمَغْنَمُ دُولاً ، وَالأَمانةُ مَغْنَماً ، وَالزَكَاةُ مَغْرَماً ، وَأَطَاعَ الرجلُ زَوْجَتَهُ ، وعَقَّ أُمَّهُ ، وَبَرَّ صَدِيقَهُ ، وَجَفَا أَباهُ ، والأَمانةُ مَغْنَماً ، والزكاةُ مَغْرَماً ، وَأَطَاعَ الرجلُ زَوْجَتَهُ ، وعَقَّ أُمَّهُ ، وَبَرَّ صَدِيقَهُ ، وَجَفَا أَباهُ ، وارتفعَتِ الأَصْوَاتُ في المسَاجدِ ، وكَانَ زَعِيمُ القومِ أَرْذَلَهُمْ ، وَأُكْرِمَ الرَّجُلُ مِخافَةَ شَرِّهِ ، وشُرِبَتِ المُعازِفُ ، وَلَعَنَ آخِرُ هذِهِ الأُمَّةِ أَوَّلَهَا ، فَلْيَرْتَقِبُوا عَنْدَ ذَلِكَ رِيحاً حَمْرًاءَ ، أَوْ حَسْفاً ، أَوْ مَسْخَاً » . رواه الترمذي .

الإعراب: ﴿ فَكُلَّا ﴾: الفاء: حرف استئناف، وقيل: هي الفصيحة. (كُلًّا): مفعول به مقدم. ﴿ أَخَذْنَا﴾: فعل، وفاعل. ﴿ بِذَنْهِ مِنْهُ عِنْهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الله الله على الله عل محل جر بالإضافة؛ من إضافة المصدر لفاعله، والجملة الفعلية مستأنفة، لا محل لها. ﴿فَمِنْهُم﴾: الفاء: حرف استئناف، وتفريع. (منهم): جار ومجرور متعلقان بمحذوف خبر مقدم. ﴿مَّنَّ﴾: اسم موصول، أو نكرة موصوفة مبنية على السكون في محل رفع مبتدأ مؤخر. هذا هو الإعراب المتعارف عليه، والظاهر في مثل هذه الجملة، وأرى: أن مضمون الجار والمجرور مبتدأ، و﴿مَنْ﴾ خبره. وانظر ما ذكرته في الآية رقم [١٠]. ﴿أَرْسَلْنَا﴾: فعل، وفاعل. ﴿عَلَيْهِ﴾: جار ومجرور متعلقان بالفعل قبلهما. ﴿ حَاصِبًا ﴾: مفعول به، والجملة الفعلية ﴿ أَرْسَلْنَا عَلَيْهِ حَاصِبًا ﴾: صلة: ﴿مَّنَّ﴾ أو صفتها، والعائد، أو الرابط: الضمير المجرور محلاً بـ: (على)، والجملة الاسمية: ﴿وَمِنَّهُم مَّنِّ...﴾ إلخ مستأنفة، لا محل لها، وما بعدها معطوف عليها، كما هو الظاهر. ﴿أَخَذَتُهُ ﴾: فعل ماض، والتاء للتأنيث حرف لا محل له، والهاء ضمير متصل في محل نصب مفعول به، وهو العائد، أو الرابط له: ﴿ مَنْ ﴾. ﴿ الصَّيْحَةُ ﴾: فاعل، والجملة الفعلية صلة: ﴿ مَنْ ﴾، أو صفتها. ﴿ خَسَفْكَ ﴾: فعل، وفاعل. ﴿ بِهِ ﴾: جار ومجرور متعلقان بالفعل قبلهما. ﴿ٱلْأَرْضَ﴾: مفعول به، وجملة: ﴿خَسَفْنَا بِهِ ٱلْأَرْضَ﴾: صلة: ﴿مَنْ﴾، أو صفتها، والعائد، أو الرابط الضمير المجرور محلاً بالباء. ﴿أُغُرِّفُنَّا ﴾: فعل، وفاعل، والجملة الفعلية صلة: ﴿مَّنَّ﴾، أو صفتها، والعائد، أو الرابط محذوف؛ إذ التقدير: منهم الذي، أو شخص أغرقناه.

﴿وَمَا﴾: الواو: حرف استئناف. (ما): نافية. ﴿كَانَ﴾: فعل ماض ناقص. ﴿اللهُ﴾: اسمها. ﴿لِيَظْلِمَهُمْ﴾: فعل مضارع منصوب به: «أن» مضمرة وجوباً بعد لام الجحود، والفاعل يعود إلى ﴿اللهُ﴾، تقديره: «هو» والهاء: ضمير متصل في محل نصب مفعول به. و«أن»

المضمرة، والفعل المضارع في تأويل مصدر في محل جر باللام، والجار والمجرور متعلقان بمحذوف خبر: ﴿كَانَ الله مريداً ظلمهم. والجملة الفعلية مستأنفة، لا محل لها. وإن اعتبرتها في محل نصب حال من الضمير المجرور محلاً به: (مِنْ) فلست مفنداً. ﴿وَلَكِن ﴾: الواو: حرف عطف. (لكن): حرف استدراك مهمل، لا عمل له. ﴿كَانُونَ فَعل ماض ناقص مبني على الضم، والواو اسمه، والألف للتفريق. ﴿أَنفُسَهُمُ ﴾: مفعول به مقدم، والهاء ضمير متصل في محل جر بالإضافة. ﴿يَظُلِمُونَ ﴾: فعل مضارع مرفوع . . إلخ، والواو فاعله، والجملة الفعلية في محل نصب خبر: ﴿كَانَ هُمَا والجملة الفعلية في محل الوجهين المعتبرين فيها .

﴿ وَمَثَلُ ٱلَّذِينَ ٱتَّخَذُواْ مِن دُونِ ٱللَّهِ أَوْلِينَآءَ كَمَثَلِ ٱلْعَنكُبُونِ ٱتَّخَذَتْ بَيْتًا ۚ وَإِنَّ ۖ أَوْهَنَ ٱلْبُيُوتِ لَبَيْتُ ٱلْعَنكُبُونِ لَوْ كَانُواْ يَعْلَمُونَ ﴿ إِنَّا ﴾

المشرح: ﴿مَثُلُ ٱلَذِيكَ ٱتَخَذُواْ مِن دُونِ ٱللّهِ أَوْلِيكَ ۚ يعني: الأصنام التي اتخذوها معتمداً، ومتكلاً، يرجون نصرها، ونفعها. فالغرض تشبيه ما اتخذوه متكلاً، ومعتمداً في دينهم، وتولَّوْه من دون الله بما هو مثل عند الناس في الوهن والضعف، وهو نسج العنكبوت. ﴿كَمَثُلِ ٱلْعَنكُبُونِ ٱللّهُ بَمَا هُو مثل عند الناس في الوهن والضعف، وهو نسج العنكبوت. ﴿كَمَثُلِ ٱلْعَنكُبُونِ اللّهُ بَمَا هُو مثل عند الناس في الوهن والضعف، وهو نسج العنكبوت. ﴿كَمَثُلِ ٱلْعَنكُبُونِ اللّهُ بَمَا لَا يَعْمَلُ اللّهُ عَلَمُ اللّهُ عَلَمُ اللّهُ عَلَمُ لَا يَمْلُكُ لِعَابِدَهَا نَفْعاً، ولا ضراً.

وقيل: معنى هذا المثل: أن المشرك الذي يعبد الأصنام بالقياس إلى المؤمن الذي يعبد الله، مثل العنكبوت تتخذ بيتاً من نسجها بالإضافة إلى رجل بنى بيتاً بآجر وجِصِّ، أو نحته من صخر فكما: أن أوهن البيوت إذا استقريْتها بيتاً بيتاً بيت العنكبوت، فكذلك أضعف الأديان إذا استقريْتها ديناً ديناً عبادة الأوثان؛ لأنها لا تضر ولا تنفع.

﴿ وَإِنَّ أَوْهَنَ ٱلْبُيُوتِ ﴾: أي أضعفها. ﴿ لَيَتُ ٱلْعَنكُبُوتِ ﴾: إشارة إلى ضعفه، فإن الريح إذا هبت عليه، أو لمسه لامس، فلا يبقى له عين، ولا أثر، فقد صح، وثبت: أن أوهن البيوت بيت العنكبوت، وقد تبين وثبت أن دين الكفرة أوهن الأديان، وأحقرها.

﴿ وَ كَانُواْ يَعْلَمُونَ ﴾ أي: لو كانوا يرجعون إلى علم؛ لعلموا: أن هذا مثل دينهم، فعند ذلك يقلعون عن دينهم الوضيع المهين، ويعتنقون الدين القويم، الذي جاء به سيد المرسلين محمد على هذا؛ وقد قال النحاة: إن تاء العنكبوت في آخرها مزيدة؛ لأنها تسقط في التصغير، والجمع، وهي مؤنثة. وحكى الفراء تذكيرها، وأنشد قول الشاعر:

علَى هَطَّالِهِمْ مِنْهُمْ بُيُوتٌ كَأَنَّ الْعَنْكَبُوتَ قَدِ ابْتَنَاهَا ويروى: عَلَى أَهْطالِهِمْ مِنْهُمْ بُيُوتٌ.

قال الجوهري: والهطال: اسم جبل، والعنكبوت: الدويبة المعروفة التي تنسج نسجاً رقيقاً مهلهلاً بين الهواء، ويجمع على: عَنَاكِيبٍ، وعَنَاكِب، وعِكَابِ، وَعُكُب، وَأَعْكُب. وقد حكى: أنه يقال: عَنْكُب، وَعَكَنْبَاة. قال الشاعر:

#### كَأَنَّ مَا يَسْقُطُ مِنْ لُغَامِهَا بَيْتُ عَكَنْبَاةٍ عَلَى زِمَامها

ويقال أيضاً: «عنكباة» بتقديم النون على الكاف، وتصغّر، فيقال: عُنَيْكِب. وقد حكي عن يزيد بن ميسرة: أن العنكبوت شيطان مسخها الله تعالى (ولا أصل له). وقال عطاء الخراساني: نسجت العنكبوت مرتين: مرةً على داود عليه السلام، حين كان جالوت يطلبه ـ الأصح: (طالوت) ـ، ومرةً على النبي على (ليلة الهجرة، ويَوْمَها حين كان في غار ثور)؛ ولذلك نهى النبي عن قتلها. ويروى عن علي ـ رضي الله عنه، وكرم الله وجهه ـ: أنه قال: طَهِّرُوا بُيُوتَكُمْ مِنْ نَسْج العنكبوت، فإن تَرْكَهُ في البيوتِ يُورِثُ الْفَقْرَ. انتهى. قرطبي. ما عدا ما بين القوسين، فإنه تصرف مني. وأضيف: أن العنكبوت يقع على الواحد، والجمع، والمذكر، والمؤنث، والغالب في استعماله التأنيث.

الإعراب: ﴿مَثَلُ ﴾: مبتدأ ، وهو مضاف ، و﴿الَّذِي ﴾: اسم موصول مبني على الفتح في محل جر بالإضافة . ﴿اتَّخَدُوا ﴾: فعل ماض مبني على الضم ، والواو فاعله ، والألف للتفريق . ﴿مِن دُونِ ﴾: جار ومجرور متعلقان بالفعل قبلهما ، أو هما متعلقان بمحذوف حال من ﴿أَوْلِي ٓ ﴾ ، كان صفة له ، فلما قدم عليه صار حالاً على القاعدة : «نعت النكرة ؛ إذا تقدم عليها صار حالاً ». و﴿دُونِ ﴾ مضاف ، و﴿الله ﴾ مضاف إليه . ﴿أَوْلِي ٓ ﴾ : مفعول به ، وجملة : ﴿أَنَّ لَنُ الله الله وَمجرور متعلقان بمحذوف خبر المبتدأ . و(مثل) مضاف ، و﴿الْعَن َ مضاف إليه . ﴿المَّن َ فعل ماض ، والتاء للتأنيث ، والفاعل يعود إلى ﴿الْعَنك رُونِ ﴾ مضاف إليه . ﴿يَثَنَ ﴾ : مفعول به ، والجملة الفعلية في محل نصب حال من : ﴿الْعَنك رُونِ ﴾ على اعتبار (أل) للتعريف ، وقد حازت شرط مجيء الحال من المضاف إليه ، أو الجملة الفعلية في محل جر صفة : ﴿الْعَنكُرُفِ ﴾ على اعتبار (أل) فيه الحال من المضاف إليه ، أو الجملة الفعلية في محل جر صفة : ﴿الْعَنكُرُفِ ﴾ على اعتبار (أل) فيه

للجنس، على حد قوله تعالى في حق علماء اليهود اللؤماء: ﴿مَثَلُ ٱلَّذِينَ حُمِّلُواْ ٱلنَّوْرَيْةَ ثُمُّ لَمْ يَحْمِلُوا النَّوْرَيْةَ ثُمُّ لَمْ يَحْمِلُوا السلولي: [الكامل]

وَلَقَدُ أَمُّرُ عَلَى اللَّرِيمِ يَسُبُّنِي فَمَضَيْتُ ثُمَّتَ قُلْتُ لاَ يَعْنِينِي وَلَقِيْ الواو: واو الحال. (إن): حرف مشبه بالفعل. ﴿أَوْهَى ﴾: اسم (إنَّ) وهو مضاف، و﴿أَلْبَوْتِ مضاف، و﴿أَلْبَوْتِ مضاف، و﴿أَلْمَتُ وَلِيمَ اللابتداء، وتسمى: (المزحلقة). (بيت): خبر (إنَّ)، و(بيت) مضاف، و﴿أَلْمَتَ وُلِنِ مضاف إليه، والجملة الاسمية في محل نصب حال من: ﴿أَلْمَتَ وُلِنِ مُ والرابط: إعادة ﴿أَلْمَتَ وُلِنِ بلفظه. ﴿وَفَى: حرف لما كان سيقع لوقوع غيره. ﴿كَانُونِ فَعل ماض ناقص مبني على الضم، والواو اسمه، والألف للتفريق. ﴿يَعْلَمُونَ ﴾: فعل مضارع مرفوع . . إلخ، والواو فاعله، ومفعوله محذوف للتعميم، والجملة الفعلية في محل نصب خبر (كان)، وجملة: ﴿كَانُواْ يَعْلَمُونَ ﴾: لا محل لها؛ لأنها ابتدائية. ويقال: لأنها جملة شرط غير ظرفي. وجواب ﴿لَوْ هُ محذوف، التقدير: لو كانوا يعلمون ذلك؛ لما عبدوها، و﴿لَوْ هُ ومدخولها كلام فيه معنى التقوية للجملة الاسمية قبله. والجملة الاسمية للمحملة الاسمية قبله. والجملة الاسمية إلى محل لها.

### ﴿إِنَّ ٱللَّهَ يَعْلَمُ مَا يَدْعُونَ مِن دُونِهِ مِن شَيْءٍ وَهُوَ ٱلْعَزِيزُ ٱلْحَكِيمُ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ عَلَمُ مَا يَدْعُونَ مِن دُونِهِ مِن شَيْءٍ وَهُوَ ٱلْعَزِيزُ ٱلْحَكِيمُ

الشرح: ﴿إِنَّ اللَّهُ يَعْلَمُ مَا يَدْعُونَ مِن دُونِهِ مِن شَيْءٍ ﴾ أي: الله يعلم ما يعبدون من غيره من إنس، أو جن، أو جماد، أو نبات، أو شمس، أو قمر...إلخ، وقال الخازن: هذا توكيد للمثل، وزيادة عليه، يعني: إن الذين يدعون من دونه ليس بشيء. ﴿وَهُو الْعَزِيزُ ﴾: القوي القاهر؛ الذي لا يغلب. ﴿الْحَكِيمُ ﴾: في صنعه، فهو الذي خلق كل شيء على مقتضى الحكمة. هذا؛ وإن من فرط الغباوة إشراك ما لا يعد شيئاً بمن هذا شأنه وهو القدرة على كل شيء، وإن الجماد الذي يعبده المشركون بالإضافة إلى القاهر على كل شيء، البالغ في العلم وإتقان العمل الغاية القصوى، كالمعدوم، وإن من هذا صفته قادر على مجازاتهم إنْ خيراً فخيرٌ، وإنْ شرّاً فشَرٌ، وانظر شرح (دعا) في الآية رقم [٢١٣] من سورة (الشعراء)، وشرح ﴿شَيْءٍ ﴾ في الآية رقم [٢١٣] منها.

هذا؛ و ﴿ أَللَّهُ ﴾: علم على الذات الواجب الوجود، المستحق لجميع المحامد: وهو اسم الله الأعظم؛ الذي إذا دعي به أجاب، وإذا سئل به أعطى. وإنما تخلفت الإجابة في بعض الأحيان عند الدعاء به لتخلف شروط الإجابة؛ التي أعظمها أكل الحلال. ولم يسم به أحد سواه. قال تعالى: ﴿ هَلُ تَعَلَّمُ لَهُ سَمِيًا ﴾ أي: هل أحد تسمى الله غير الله؟ وقد ذكر في القرآن الكريم في ألفين وثلاثمئة وستين موضعاً.

الإعراب: ﴿إِنَّ ﴾: حرف مشبه بالفعل. ﴿أَلَّهَ ﴾: اسم: ﴿إِنَّ ﴾. ﴿يَعْلَمُ ﴾: فعل مضارع، والفاعل ضمير مستتر تقديره: «هو» يعود إلى ﴿ لَلَّهَ ﴾. ﴿ مَا ﴾: اسم موصول مبنى على السكون في محل نصب مفعول به، والجملة الفعلية بعدها صلتها، والعائد محذوف؛ إذ التقدير: يعلم الذي يدعونه. ﴿مِن دُونِهِ ﴾: جار ومجرور متعلقان بمحذوف حال من ﴿شَيْءٍ ﴾ كان صفة له، فلما قدم عليه؛ صار حالاً، والهاء ضمير متصل في محل جر بالإضافة. ﴿مِن شُولَ عِهُ: جار ومجرور متعلقان بمحذوف حال من الضمير المحذوف العائد على الموصول، وهُمِن، تبيين لِه: ﴿مَا﴾ وهذا الإعراب هو الظاهر، والمتبادر إلى الأفهام. هذا؛ وأجيز اعتبار: ﴿مَا ﴿ استفهامية على جهة التوبيخ، وهي معلقة للفعل عن العمل، فهي مبنية على السكون في محل نصب مفعول به مقدم للفعل بعدها، والجملة الفعلية في محل نصب مفعول به للفعل: ﴿يَعْلُمُ ﴾. وقول الجمل: (فتكون هي وما عمل فيها معترضاً بين قوله: ﴿يَعْلَمُ ﴾ وبين قوله: ﴿وَهُوَ ٱلْعَزِيزُ ٱلْحَكِيمُ ﴾ كأنه قيل: أي شيء يدعون من دونه؟ ولا أراه قوياً، كما أجيز اعتبار: ﴿مَا اللَّهُ نَافِيةً، فَتَكُونَ مَعْلَقَةَ لَلْفَعْل: ﴿يَعْلَمُ ﴾ عن العمل أيضاً، وتكون: ﴿مِن﴾ صلة، و﴿شَيْءٌ﴾ مفعول به منصوب، وعلامة نصبه فتحة مقدرة على آخره، منع من ظهورها اشتغال المحل بحركة حرف الجر الزائد، والجملة الفعلية في محل نصب مفعول به للفعل: ﴿ يَعْلَمُ ﴾. كما أجيز اعتبار ﴿مَا ﴾ مصدرية، فتؤول مع ما بعدها بمصدر في محل نصب مفعول به، التقدير: يعلم دعوتهم شيئاً من دونه. فينتج أربعة أوجه في: ﴿مَا ﴿ وَيَكُونَ فحوى الكلام على الوجه الأول، والرابع تجهيلاً لهم، وتوكيداً للمثل. وعلى الوجه الثاني، والثالث وعيداً لهم. وجملة: ﴿يَمْـلَمُ...﴾ إلخ، في محل رفع خبر ﴿إِنَّ﴾، والجملة الاسمية: ﴿إِنَّ اللَّهُ ... ﴾ إلخ في محل نصب مقول القول لقول محذوف؛ إذ التقدير: قل يا محمد لهؤلاء الكفرة: ﴿إِنَّ اللَّهَ يَعْلَمُ ١٠٠٠ إلخ وهذا الكلام مستأنف، لا محل له. ﴿وَهُو ﴾: الواو: حرف استئناف. (هو): ضمير منفصل مبني على الفتح في محل رفع مبتدأ. ﴿ٱلْعَزِيرُ ﴾: خبر أول. ﴿ٱلْحَكِيمُ﴾: خبر ثان، والجملة الاسمية مستأنفة، لا محل لها، وإن اعتبرتها في محل نصب حال من فاعل يعلم المستتر؛ فلست مفنداً، ويكون الرابط: الواو، والضمير.

### ﴿ وَتِلْكَ ٱلْأَمْثَالُ نَصْرِبُهَا لِلنَّاسِ وَمَا يَعْقِلُهَا إِلَّا ٱلْعَالِمُونَ ﴿ اللَّهِ اللَّهُ

المشرح: ﴿وَتِلَكَ ٱلْأَمْثَلُ ﴾: يعني هذا المثل الذي ضربه الله للأوثان بالعنكبوت، ونظائره مما ذكر في سورة (البقرة) وسورة (الحج) وغيرهما. ﴿نَضْرِبُهَ اللّهَ اللّهَ للنّاسِ الله الكفار مكة، وغيرهم. ﴿وَمَا يَعْقِلُهَ اللّهَ اللّه العلماء الذين يعقلون وَمَا يَعْقِلُهَ الله عز وجل. فقد روى البغوي بإسناد الثعلبي عن جابر بن عبد الله - رضي الله عنهما -: أن النبي على تلا هذه الآية، ثم قال: «الْعَالِم مَنْ عَقَلَ عَن الله، فَعَمِلَ بِطاعَتِه، وَاجْتَنَبُ سُخْطَهُ».

فعن النبي على: أنه قال: «الناس كلهم هالكون إلا العالِمُون، والعالِمُون كلَّهم هالكون إلا العاملون، والعامِلون كلُّهم هالكون إلا المخلصون، والمخلصون على خطر عظيم». وفي رواية «الناس هَلْكَى إلا العالِمُون، والعالِمُون، والعالمون هَلْكَى إلَّا العامِلون، والعامِلُون هَلْكَى إلَّا المخلِصون». وينبغي أن تعلم أن «إلا» في هذا الحديث بمعنى «غير» إذ المعنى: الناس غير العالمين هلكى، والعاملون غير المخلصين هلكى، ولو أراد الاستثناء لنصب ما بعد «إلَّا»؛ لأنه في كلام تام موجب.

الإعراب: ﴿وَيَلْكَ﴾: الواو: حرف استثناف. (تلك): اسم إشارة مبني على الكسر في محل رفع مبتدأ، واللام للبعد، والكاف حرف خطاب لا محل له. ﴿الْأَمْثَلُ﴾: بدل من اسم الإشارة، أو عطف بيان عليه. ﴿نَصْرِبُهَا﴾: فعل مضارع، والفاعل مستتر تقديره: «نحن»، و(ها): ضمير متصل في محل نصب مفعول به. ﴿النَّاسِّ﴾: جار ومجرور متعلقان بالفعل قبلهما، والجملة الفعلية في محل رفع خبر المبتدأ. هذا؛ وإن اعتبرت: ﴿الْأَمْثُلُ﴾ خبر المبتدأ؛ فالجملة الفعلية تكون في محل نصب حال من ﴿الْأَمْثُلُ﴾، والعامل في الحال اسم الإشارة لما فيه من معنى الفعل، والجملة الاسمية: ﴿وَيَلْكَ الْأَمْثُلُ، وَالعامل في الحال اسم لها. ﴿وَمَا﴾: الواو: واو الحال، (ما): نافية. ﴿يَمْقِلُهَا﴾: فعل مضارع، و(ها): ضمير متصل في محل نصب مفعول به. ﴿إلَّا﴾: حرف حصر لا محل له. ﴿الْعَلِمُونَ﴾: فاعل مرفوع، وعلامة رفعه الواو نيابة عن الضمة؛ لأنه جمع مذكر سالم، والنون عوض عن التنوين في الاسم المفرد، والجملة الفعلية: ﴿وَمَا يَعْقِلُهَا ...﴾ إلخ في محل نصب حال من الضمير المنصوب، والرابط: الواو، والضمير، أو: هي مستأنفة، لا محل لها.

#### ﴿ خَلَقَ ٱللَّهُ ٱلسَّمَاوَتِ وَٱلْأَرْضَ بِٱلْحَقِّ إِنَّ فِي ذَالِكَ لَأَيَةً لِلْمُؤْمِنِينَ ﴿ إِنَّ إِنَّ

المشرح: ﴿ عَلَقَ اللّهُ السَّمَوَتِ وَالْأَرْضَ بِالْحَقِّ ﴾ أي: بالعدل، والقسط، محقاً غير قاصد به باطلاً، فإن المقصود من خلقهما إفاضة الخير على العباد، والدلالة على ذاته، وصفاته. ﴿ إِنَ الطلاّ ، فإنَ لَاكَ لَآيَةً ﴾ أي: لعلامة، ودلالة على قدرته التامة، وحكمته البالغة. ﴿ لِلْمُؤْمِنِينَ ﴾: خصهم بالذكر؛ لأنهم هم الذين يتفكرون، فينتفعون.

الإعراب: ﴿ خَلَقَ ﴾: فعل ماض. ﴿ اللّه ﴾: فاعله. ﴿ السّمَوَتِ ﴾: مفعول به منصوب، وعلامة نصبه الكسرة نيابة عن الفتحة؛ لأنه ملحق بجمع المؤنث السالم. ﴿ وَالْأَرْضَ ﴾: الواو: حرف عطف. (الأرض): معطوف على ما قبله. ﴿ وَالْحَقّ ﴾: جار ومجرور متعلقان بمحذوف حال من لفظ الجلالة، والجملة الفعلية: ﴿ خَلَقَ … ﴾ إلخ مستأنفة، لا محل لها. ﴿ إِنَ ﴾: حرف مشبه بالفعل. ﴿ فِي ذَلِكَ ﴾: جار ومجرور متعلقان بمحذوف خبر: ﴿ إِنَ ﴾ تقدم على اسمها، واللام

للبعد، والكاف: حرف خطاب لا محل له. ﴿ لَأَيدَ ﴾: اللام: لام الابتداء. (آية): اسم: ﴿ إِنَ ﴾ مؤخر. ﴿ لِلمُؤْمِنِينَ ﴾: جار ومجرور متعلقان بمحذوف صفة (آية)، والجملة الاسمية: ﴿ إِنَ فِ ذَلِكَ لَآيَةً ... ﴾ إلخ مستأنفة، لا محل لها أيضاً.

### 

الشرح: ﴿أَتُلُ مَا أُوحِىَ إِلِيَكَ مِنَ ٱلْكِنَابِ﴾ أي: تقرباً إلى الله تعالى بقراءته، وتذكراً لما في تضاعيفه من المعاني، وتذكيراً للناس، وحملاً لهم على العمل بما فيه من الأحكام، ومحاسن الآداب، ومكارم الأخلاق.

﴿ وَأَقِهِ الصَّكَاوَةُ ﴾: الخطاب للنبي ﷺ، ويعم أمته إلى يوم القيامة بدليل التعليل بالجملة الاسمية التالية، وإقامة الصلاة: أداؤها في وقتها بقراءتها، وركوعها، وسجودها، وقعودها وتشهدها، وجميع شروطها على الوجه الأكمل، ومن لم يؤدها على الوجه الأكمل؛ يقال عنه: إنه صلى، ولا يقال: أقام الصلاة. وانظر ما ذكرته لك في الآية رقم [٣] من سورة (النمل).

وإَن الصَكُوةَ تَنْهَىٰ عَنِ الْفَحْشَاءَ أِي: ما قبح من الأعمال، وفحش من الأقوال. وأَلْمُنكِّ في: وهو ما استقبحه الشرع، والعقل، وتأباه الفطرة السليمة، والخليقة المستقيمة، فقد قال عبد الله بن مسعود، وابن عباس ـ رضي الله عنهما ـ: في الصلاة منتهى، ومزدجر عن معاصي الله، فمن لم تأمره صلاته بالمعروف، ولم تنهه عن المنكر؛ لم تزده صلاته من الله إلا بعداً. وقال الحسن، وقتادة ـ رضي الله عنهما ـ: من لم تنهه صلاته عن الفحشاء والمنكر؛ فصلاته وبال عليه. وقيل: من داوم على الصلاة جره ذلك إلى ترك المعاصي، والسيئات. كما روي عن أنس ـ رضي الله عنه ـ قال: كان فتى من الأنصار يصلي الصلوات مع رسول الله على، ثم لم يدع من الفواحش شيئاً إلا ركبه، فذكر ذلك لرسول الله على فقال: «إن صَلاته سَتَنْهَاهُ يَوْمَاً». فلم يلبث أن تاب، وحسنت حاله، فقال النبي على «ألم أقل لكم: إنَّ صَلاتَهُ سَتَنْهَاهُ يَوْمَاً».

وفي الآية قول آخر، ارتضاه المحققون، وقال به المشيخة الصوفية، وذكره المفسرون؛ حيث قيل: المراد بـ: (أقم الصلاة) إدامتها، والقيام بحدودها، ثم أخبر حكماً منه بأن الصلاة تنهى صاحبها، وممتثلها عن الفحشاء والمنكر، وذلك لما فيها من تلاوة القرآن المشتمل على الموعظة. والصلاة تشغل كل بدن المصلي، فإذا دخل المصلي في محرابه، وخشع، وأخبت لربه، وادَّكر أنه واقف بين يديه، وأنه مطلع عليه، ويراه؛ صلحت لذلك نفسه، وتذللت، وخامرها ارتقاب الله تعالى، وظهرت على جوارحه هيبتها، ولم يكد يفتر من ذلك حتى تظله صلاة أخرى، يرجع بها إلى أفضل حالة. فهذا معنى هذه الأخبار؛ لأن صلاة المؤمن هكذا ينبغي أن تكون. انتهى. قرطبي.

ثم قال: لا سيما وإن أشعر نفسه: أن هذا ربما يكون آخر عمله، وهذا أبلغ في المقصود، وأتم في المراد، فإن الموت ليس له سن محدود، ولا زمن مخصوص، ولا مرض معلوم، وهذا مما لا خلاف فيه. وروي عن بعض السلف: أنه كان إذا قام إلى الصلاة ارتعد، واصفر لونه، فكُلِّم في ذلك، فقال: إني واقف بين يدي الله تعالى، وَحُقَّ لي هذا مع ملوك الدنيا، فكيف مع ملك الملوك. فهذه صلاة تنهى صاحبها، ولا بد عن الفحشاء، والمنكر. ومن كانت صلاته دائرة حول الإجزاء، لا خشوع فيها، ولا تذكر، ولا فضائل، كصلاتنا ـ وليتها تجزي ـ فتلك تترك صاحبها من منزلته حيث كان، فإن كان على طريقة معاص، تبعده من الله تعالى؛ تركته الصلاة يتمادى على بعده. انتهى. والمعنى: إن الصلاة لم تؤثر في تقريبه من الله، بل تتركه على حاله، ومعاصيه من الفحشاء، والمنكر، والبعد، فلم تزده الصلاة إلا تقرير البعد الذي كان سبيله.

وعلى الجملة فالمعنى المقصود بالحديث: «لم تزده من الله إلا بعداً، ولم يزدد بها من الله إلا مقتاً». إشارة إلى أن مرتكب الفحشاء، والمنكر لا قدر لصلاته؛ لغلبة المعاصي على صاحبها. انتهى. قرطبي.

﴿ وَلَذِكُمُ اللّهِ أَكُمُ أَي: ذكر الله لكم بالثواب، والثناء عليكم أكبر من ذكركم له في عبادتكم، وصلواتكم. وقال معناه ابن مسعود، وابن عباس، وأبو الدرداء، وأبو قُرَّة، وسلمان، والحسن - رضي الله عنهم أجمعين -؛ وهو اختيار الطبري. وقيل: ذكركم الله في صلاتكم، وفي قراءة القرآن أفضل من كل شيء. وقيل: المعنى: لذكر الله باللسان بسائر أنواعه من تحميد، وتهليل، وتسبيح، وتكبير وغير ذلك أفضل من أي عمل كان. واستدل عليه بما رواه أبو الدرداء عن النبي على قال: «أَلا أُنبَّنُكُمْ بِخَيْرِ أَعْمَالِكمْ، وَأَزْكَاهَا عِنْدَ مَلِيكِكُمْ، وَأَرْفَعِهَا في دَرَجَاتِكُمْ، وَخَيْرٍ لَكُمْ مِنْ إِنْفَاقِ الذَّهَبِ، وَالْوَرِقِ، وَخَيْرٍ لَكُمْ مِنْ أَنْ تَلْقُواْ عَدُوَّكُمْ، فَتَضْرِبُوا أَعْنَاقَهُمْ، ويَضْرِبُوا أَعْنَاقَهُمْ، والحاكم، ويَضْرِبُوا أَعْنَاقَكُمْ؟». قَالُوا: بلي، قال: «ذِكرُ اللهِ». أخرجه الترمذي، وابن ماجه، والحاكم، وغيرهم.

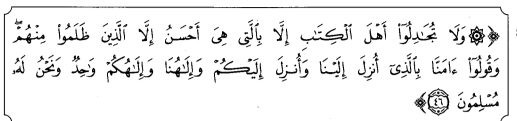
والحديث القدسي الذي خرجه الشيخان عن أبي هريرة ـ رضي الله عنه ـ قال: قال رسول الله ﷺ: "يقول الله: أَنَا عِنْدَ ظَنِّ عبدي بي، وأنا معه إذَا ذَكَرَنِي، فَإِنْ ذَكَرَني فِي نَفْسِهِ؟ ذَكَرْتُهُ فِي مَلاً \* ذَكَرْتُهُ فِي ملاً \* ذَكَرْتُهُ فِي ملاً \* ذَكَرْتُهُ فِي ملاً خَيْرِ مِنْهُمْ، وَإِنْ تَقَرَّبَ إِلِيَّ شِبْراً \* تَقَرَّبْتُ إِلَيْهِ ذِرَاعاً ، وخذ قوله ذِرَاعاً ، وإِنْ تَقَرَّب إِليَّ فِرَاعاً ، وخذ قوله تعالى: ﴿ فَاذَرُونِ آذَكُرُمُ ... ﴿ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ

وقيل: وهُولَاذِكُرُ ٱللَّهِ يريدُ: وللصلاة أكبر من غيرها من الطاعات، وسماها بذكر الله، كما قال تعالى: ﴿فَأَسْعَوْا إِلَىٰ ذِكْرِ ٱللهِ وإنما قال: ولذكر الله؛ ليستقل بالتعليل، كأنه قال: وللصلاة أكبر؛ لأنها ذكر الله، وعن ابن عباس ـ رضي الله عنهما ـ، قال: ولذكر الله إياكم برحمته أكبر

من ذكركم إياه بطاعته. وهو قريب مما تقدم. هذا؟ وإننا لنرى من يكثر الصلاة، والركوع، والسجود، وهو معرض عن الحق، مؤيد للباطل، فهذا يمكن القول: إنه اتخذ الصلاة عادة من غير أن يفقه لها معنى، ولا مغزى. وقد قيل: إن الصلاة عادة، والصوم جلادة.

﴿ وَٱللَّهُ يَعْلَمُ مَا تَصَنَعُونَ ﴾: هو أبلغ من (والله يعلم ما تعملون)؛ حيث إن الصنع عمل الإنسان بعد تدرب فيه وتروِّ، وتحري إجادة، ولذا ذم الله به خواص اليهود؛ حيث قال تعالى في حقهم: ﴿ لِيَنْسَ مَا كَانُوا يَصَنَعُونَ ﴾ بينما ذم عوامهم بقوله: ﴿ لِيَنْسَ مَا كَانُوا يَعْمَلُونَ ﴾ وأعني بخواصهم: الأحبار، والرهبان الذين يحرفون التوراة، ويفترون على الله المفتريات، وأعني بعوامهم: الذين كانوا لا يعلمون الكتاب إلا أماني، أي: أكاذيب. والمراد ما تصنعون من الذكر، وسائر الطاعات فيجازيكم به أحسن المجازاة.

الإعراب: ﴿ أَتُلُ ﴾: فعل أمر، مبنى على حذف حرف العلة من آخره، وهو الواو، والضمة قبلها دليل عليها، والفاعل ضمير مستتر فيه وجوباً تقديره: «أنت». ﴿مَآ﴾: اسم موصول مبنى على السكون في محل نصب مفعول به. ﴿ أُوحِيَ ﴾: فعل ماض مبنى للمجهول، ونائب الفاعل ضمير مستتر يعود إلى ﴿مَآ﴾، تقديره: «هو» وهو العائد. ﴿إِلَيْكَ﴾: جار ومجرور متعلقان بالفعل قبلهما. ﴿مِنَ ٱلْكِنْبِ﴾: جار ومجرور متعلقان بالفعل قبلهما، وقيل: متعلقان بمحذوف حال، ولا أراه قوياً، والجملة الفعلية صلة الموصول، لا محل لها، وجملة: ﴿أَتُلُ...﴾ إلخ ابتدائية، أو مستأنفة، لا محل لها على الاعتبارين، وجملة: ﴿وَأَقِمِ الصَّكَاوَةُ ﴾ معطوفة عليها، لا محل لها مثلها. ﴿إِكَ ﴾: حرف مشبه بالفعل، ﴿أَلضَكَلُوةَ ﴾: اسم: ﴿إِكَ ﴾. ﴿تَنْهَىٰ ﴾: فعل مضارع مرفوع، وعلامة رفعه ضمة مقدرة على الألف للتعذر، والفاعل ضمير مستتر يعود إلى: ﴿ ٱلصَّكَاوَةَ ﴾. والجملة الفعلية في محل رفع خبر: ﴿ إِنَّ ﴾. ﴿ عَنِ ٱلْفَحْشَآءِ ﴾: جار ومجرور متعلقان بالفعل قبلهما. ﴿وَٱلْمُنكِّرُ ﴾: معطوف على ما قبله بالواو العاطفة، والجملة الاسمية: ﴿إِنَّ ٱلصَّكَاوَةَ...﴾ إلخ تعليل للأمر، لا محل لها. ﴿وَلَذِكْرُ﴾: الواو: واو الحال. اللام: لام الابتداء، (ذكر): مبتدأ، وهو مضاف، و﴿ٱللَّهِ﴾ مضاف إليه، من إضافة المصدر لمفعوله، وفاعله محذوف؛ إذ التقدير: ولذكركم الله. ﴿أَكْبَرُّ ﴾: خبر المبتدأ، والجملة الاسمية في محل نصب حال من: ﴿ اَلصِّكُوٰهَ ﴾، والرابط: الواو فقط، وإن اعتبرتها مستأنفة فلا محل لها. ﴿ وَاللَّهُ ﴾: الواو: حرف استئناف أو عطف. (اللهُ): مبتدأ. ﴿يَعْلَمُ ﴾: فعل مضارع. وفاعله مستتر فيه يعود إلى (الله)، واكتفى بمفعول واحد؛ لأنه من المعرفة، لا من العلم، والجملة الفعلية في محل رفع خبر المبتدأ. ﴿مَا﴾: تحتمل الموصولة، والموصوفة، والمصدرية. فعلى الأولين مبنية على السكون في محل نصب مفعول به، والجملة الفعلية صلتها، أو صفتها، والعائد، أو الرابط محذوف؛ إذ التقدير: يعلم الذي، أو: شيئاً تصنعونه. وعلى اعتبارها مصدرية تؤول مع الفعل بعدها بمصدر في محل نصب مفعول به، التقدير: يعلم صنعكم. والجملة الاسمية معطوفة على ما قبلها، أو هي مستأنفة. تأمل، وتدبر، والله أعلم، وأجل، وأعظم.



الشرح ﴿ وَلَا تُحَدِلُواْ اَهْلَ الْكِتَبِ ﴾ أي: لا تخاصموهم، والجدل شدة الخصومة، وهي مذمومة إلا عند الضرورة كما سيأتي، فعن أبي هريرة \_ رضي الله عنه \_ قال: قال رسول الله ﷺ: «مَا ضَلَّ قَوْمٌ بَعْدَ هُدًى كَانُوا عَلَيْهِ إِلَّا أُوتُوا الْجَدَلَ » ثم قرأ: ﴿مَا ضَرَيُوهُ لَكَ إِلَا جَدَلًا ﴾. رواه الترمذي، وابن ماجه.

وعن أبي أمامة الباهلي ـ رضي الله عنه ـ قال: قال رسول الله ﷺ: «مَنْ تَرَكَ الْمِرَاءَ وَهُوَ مُبِطِّلٌ بُنِيَ لَهُ بَيْتٌ في وَسَطِهَا، وَمَنْ حَسَّنَ خُلُقَهُ بُنِيَ لَهُ فِي وَسَطِهَا، وَمَنْ حَسَّنَ خُلُقَهُ بُنِيَ لَهُ فِي وَسَطِهَا، وَمَنْ حَسَّنَ خُلُقَهُ بُنِيَ لَهُ فِي وَسَطِهَا، وَمَنْ حَسَّنَ خُلُقَهُ بُنِي لَهُ فِي أَعْلَاهَا». رواه أبو داود والترمذي وابن ماجه والبيهقي.

﴿إِلَّا بِأَلِّتِي هِى أَحْسَنُ أِي: بالخصلة التي هي أحسن للثواب، وهي: مقابلة الخشونة باللين، والغضب بالكظم، كما قال تعالى في آية أخرى: ﴿أَدْفَعُ بِالنِّي هِى أَحْسَنُ ﴿ فَلَمُوا وَالغضب بالكظم، كما قال تعالى في آية أخرى: ﴿أَدْفَعُ بِالنِّي هِى أَحْسَنُ ﴿ فَلَمُوا وَلِمُ يَنْفَعُ فيهم الرفق وَالسهولة، فأفرطوا في الاعتداء والعناد، ولم يقبلوا النصح والإرشاد، ولم ينفع فيهم الرفق والسهولة، فاستعملوا معهم الغلظة. وقيل: إلا الذين آذوا رسول الله ﷺ بالقول، أو بالفعل. أو إلا الذين أثبتوا الولد والشريك لله، وقالوا: يد الله مغلولة، أو المعنى: ولا تجادلوا الداخلين في الذين أثبتوا الولد والشريك لله، وقالوا: يد الله مغلولة، أو المعنى: ولا تجادلوا الداخلين في الذمة، المؤدين للجزية. ﴿إِلَّا بِالنِّي هِي آحْسَنُ إِلَّا الَّذِينَ طَلَمُوا ﴾، فنبذوا الذمة، ومنعوا الجزية، فمجادلتهم بالسيف، والآية تدل على جواز المناظرة مع الكفرة في الدين، وعلى جواز تعلم علم الكلام الذي تتحقق به المجادلة.

﴿ وَقُولُوّا ءَامَنّا بِاللَّذِى أُنْزِلَ إِلَيْنَا وَأُنْزِلَ إِلَيْكُمْ ﴾: روى البخاري عن أبي هريرة ـ رضي الله عنه ـ قال: كان أهل الكتاب يقرؤون التوراة بالعبرانية، ويفسرونها بالعربية لأهل الإسلام، فقال رسول الله ﷺ: «لا تُصَدِّقُوا أهْلَ الْكِتَابِ، وَلَا تُكَذّبُوهُمْ، وقولوا: آمنا بالذي . . إلخ ». وروى عبد الله بن مسعود ـ رضي الله عنه ـ أن النبي ﷺ قال: «لا تَسْأَلُوا أَهْلَ الْكِتَابِ عَنْ شَيْءٍ فإِنّهُمْ لَنْ يَهْدُوكُمْ وَقَدْ ضَلُّوا، إِمَّا أَن تُكَذّبُوا بِحَقِّ، وإما أن تصَدِّقُوا بِبَاطِلٍ ». وعن النبي ﷺ أنه قال: «لا تُصَدِّقُوا أَهْلَ الْكِتَابِ وَلُسُلِهِ، فَإِنْ قَالُوا بَعْلُمُ وَقَدْ ضَلُوا حَقّاً لَمْ تَكَذّبُوهُمْ ، وَقُولُوا آمَنّا بالله ومَلائِكَتِهِ وَبِكُتُبِهِ ورُسُلِهِ، فَإِنْ قَالُوا بَاطِلاً لَمْ تُصدِّقُوهُمْ ، وإنْ قالُوا حَقّاً لَمْ تَكذّبُوهُمْ ».

وفي البخاري عن حُمَيد بن عبد الرحمن سمع معاوية يحدث رهطاً من قريش بالمدينة، وذكر كعب الأحبار، فقال: إن كان من أصدق هؤلاء المحدثين الذين يحدثون عن أهل الكتاب، وإن كنا مع ذلك لنبلو عليه الكذب. ﴿وَلِلَاهُنَا وَإِلَهُكُمُ وَحِدُ وَنَعُنُ لَدُهُ مُسْلِمُونَ ﴾: مطيعون له خاصة. وفيه تعريض باتخاذهم أحبارهم، ورهبانهم أرباباً من دون الله.

هذا وفحوى الآية قريب من قوله تعالى في سورة (البقرة): ﴿فُولُوّاْ ءَامَنَا بِاللّهِ وَمَاۤ أُنزِلَ إِلَيْنَا...﴾ إلخ رقم [١٣٦]. وقوله تعالى في سورة آل عمران: ﴿قُلْ يَتَأَهْلَ ٱلْكِنَٰبِ تَعَالُوٓاْ إِلَىٰ كَلِمَةِ سَوَآعِ بَيْنَـٰنَا وَبَيْنَكُمْ أَلّا نَعْـبُدَ إِلّا ٱللّهَ وَلَا ثُشْرِكَ بِهِ، شَـيْئًا...﴾ إلخ رقم [٦٤] والله أعلم بمراده وأسرار كتابه.

الإعراب: ﴿وَلَا﴾: الواو: حرف استئناف. (لا): ناهية جازمة. ﴿غُكِيلُواً﴾: فعل مضارع مجزوم بد: (لا) الناهية، وعلامة جزمه حذف النون، لأنه من الأفعال الخمسة، والواو فاعله، والألف للتفريق. ﴿أَهَلَ﴾: مفعول به، وهو مضاف، و﴿الْكِتَبِ مضاف إليه. ﴿إِلَا ﴿ حرف حصر. ﴿إِلَٰتِي ﴾: جار ومجرور متعلقان بمحذوف حال مستثنى من عموم الأحوال؛ إذ المعنى: ولا تجادلوا أهل الكتاب في حال من الأحوال إلا في حال مجادلتكم إياهم بالتي... إلخ. ﴿هِي ﴾: ضمير منفصل مبني على الفتح في محل رفع مبتدأ. ﴿أَخْسَنُ ﴾: خبر المبتدأ، والجملة الاسمية صلة الموصول، لا محل لها. ﴿إِلَّا ﴾: أداة استثناء من ﴿أَهَلَ الْكِتَبِ ﴾، أو في محل نصب بدل منه. ﴿ظَلَمُوا ﴾: فعل ماض مبني على الضم، والواو فاعله، والألف للتفريق. ﴿مِنْهُمُ ﴾: جار ومجرور متعلقان بمحذوف حال من واو الجماعة، وجملة: ﴿ظَلَمُوا مِنْهُمُ ﴾ صلة الموصول، لا محل لها، وجملة: ﴿طَلَمُوا مِنْهُمُ ﴾ صلة الموصول،

﴿ وَقُولُوا ﴾ : الواو: حرف عطف. (قولوا): فعل أمر مبني على حذف النون، والواو فاعله، والألف للتفريق. ﴿ اَمَنّا ﴾ : فعل، وفاعل، والجملة الفعلية في محل نصب مقول القول. ﴿ يَالَذِي ﴾ : جار ومجرور متعلقان بالفعل قبلهما، والموصول مبني على السكون في محل جر. ﴿ أُنزِلَ ﴾ : فعل ماض مبني للمجهول، ونائب الفاعل مستتر تقديره هو يعود إلى الذي، وهو العائد. ﴿ إِلْيَنَا ﴾ : جار ومجرور متعلقان بالفعل قبلهما، والجملة الفعلية صلة الموصول، لا محل لها، وجملة : ﴿ أُنزِلَ إِلَيْنَا ﴾ معطوفة على ما قبلها، لا محل لها مثلها. هذا؛ وقال الكوفيون، والأخفش وتبعهم ابن مالك : إنَّ اسماً موصولاً محذوفاً هنا معطوفاً على ما قبله، التقدير : [الوافر]

أَمَنْ يَهْ جُو رَسُولَ اللهِ مِنْ كُمْ ويَمْ دَحُهُ وينْ صُرُهُ سَوَاءُ؟

التقدير: ومن يمدحه، وهذا هو الشاهد رقم [١٠٥٨] من كتابنا فتح القريب المجيب، ولولا هذا التقدير لفسد المعنى فساداً شنيعاً؛ إذ يصير المادح هو الهاجي، وهو لا يصح، ومثله قول الآخر، وهو الشاهد التالي له من كتابنا المذكور:

﴿ وَكَذَالِكَ أَنَزَلْنَا ۚ إِلِيَاكَ ٱلْكِتَابُ فَٱلَّذِينَ ءَانَيْنَهُمُ ٱلْكِنَابَ يُؤْمِنُونَ بِدِ ۗ وَمِنْ هَتَؤُلَآءِ مَن يُؤْمِنُ بِدِ أَ وَمَا يَجْحَدُ بِثَايَدِينَا ۚ إِلَّا ٱلْكَافِرُونَ ﴿ اللَّهِ ﴾

المشرح ﴿ وَكَذَلِكَ أَنْزَلْنَا إِلَيْكَ الْمَكِتَبُ أَي: كما أنزلنا الكتاب على اليهود والنصارى؛ أنزلنا إليك القرآن يا محمد مصدقاً لسائر الكتب السماوية، ومحتوياً على جميع ما فيها من تعاليم وتشريعات إلهية. ﴿ فَالَذِينَ ءَايَّلَنَهُمُ ٱلْكِنْكِ ﴾: المراد بهم: عبد الله بن سلام ومن تبعه من اليهود. وأيضاً من أسلم من نصارى نجران، والقسيسون، والرهبان من أهل الحبشة. قال الجمل: فيه أن إسلامهم إنما كان بالمدينة، والسورة مكية، ويجاب بأن هذا من قبيل الإخبار بالغيب فأخبر الله نبيه على بحالهم قبل وقوعه. انتهى. نقلاً من كرخي، وانظر ما ذكرته في المقدمة عن ابن عباس وقتادة ـ رضي الله عنهما ـ. ﴿ وَمِن العرب. وقيل: المراد بالذين أوتوا الكتاب: الذين وقيم عهد رسول الله على مكة، أو: ومن العرب. وقيل: المراد بالذين أوتوا الكتاب: الذين تقدموا عهد رسول الله على المناهم؛ أنكره، وجحد الإسلام: كفر به، وهو من باب: فتح. ﴿ يَايَتِنَا َ ﴾: آيات القرآن. حبحد الشيء: أنكره، وجحد الإسلام: كفر به، وهو من باب: فتح. ﴿ يَايَتِنَا َ ﴾: آيات القرآن. صدقها؛ لكونها معجزة بالإضافة إلى رسول الله على الذي لم يمنعهم من التأمل فيما يفيد لهم صدقها؛ لكونها معجزة بالإضافة إلى رسول الله على الذي لم يقرأ ولم يكتب.

هذا والمراد بالكتاب الأول: القرآن، وبالكتاب الثاني: التوراة، والكتاب في اللغة: الضم، والجمع، وسميت الجماعة من الجيش كتيبة لاجتماع أفرادها، كما سمي الكاتب كاتباً؛ لأنه يضم الكلام بعضه إلى بعض، ويجمعه، ويرتبه، وفي الاصطلاح: اسم لجملة مختصة من العلم، مشتملة على أبواب، وفصول، ومسائل غالباً.

هذا و ﴿أَنزَلْنَا﴾ بمعنى: نزَّلنا، والفرق بين الفعلين أن أنزل يفيد أن القرآن، أو السورة نزل دفعة واحدة، وأما نَزَّل فيفيد أن القرآن نزل مفرقاً في ثلاث وعشرين سنة على حسب الوقائع، ومقتضيات الأحوال، على ما نرى عليه أهل الشعر والخطابة، وهذا مما يريب القرشيين، كما حكى سبحانه وتعالى ذلك عنهم: ﴿وَقَالَ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ لَوُلا نُزِلَ عَلَيْهِ ٱلْفُرَّانُ جُمْلَةً وَحِدَةً ﴾ فبين الله سبحانه الحكمة من نزوله مفرقاً بقوله: ﴿ كَنْ لِكُ لِنُثِبِّتَ بِهِ فَوُادَكُ وَرَتَلْنَهُ تَرْبِيلًا ﴾. والله أعلم بمراده، وأسرار كتابه.

الإعراب: ﴿وَكَلَالِكَ ﴾: الواو: حرف استئناف. الكاف: حرف تشبيه وجر، و(ذا): اسم إشارة مبنى على السكون في محل جر بالكاف، والجار والمجرور متعلقان بمحذوف صفة لمفعول مطلق محذوف، عامله ما بعده، التقدير: أنزلنا إليك الكتاب إنزالاً كائناً، مثل إنزالنا التوراة، والإنجيل على من قبلك، واللام للبعد، والكاف حرف خطاب لا محل له. ﴿أَنْزَلْنَا ﴾: فعل وفاعل. ﴿إِلَيْكَ ﴾: جار ومجرور متعلقان بالفعل قبلهما. ﴿أَلْكِتَبُّ ﴾: مفعول به، والجملة الفعلية مستأنفة لا محل لها. ﴿فَأَلَّذِينَ﴾: الفاء: حرف استئناف، وتفريع. (الذين): اسم موصول مبنى على الفتح في محل رفع مبتدأ. ﴿ اَلْيَنَّهُمُ ﴾: فعل وفاعل ومفعول به أول. ﴿ٱلْكِنْكِ﴾: مفعول به ثان، والجملة الفعلية صلة الموصول، لا محل لها. ﴿يُؤْمِنُونَ﴾: فعل مضارع مرفوع، وعلامة رفعه ثبوت النون، والواو فاعله. ﴿ بِهِيِّ ﴾: جار ومجرور متعلقان بالفعل قبلهما، والجملة الفعلية في محل رفع خبر المبتدأ، والجملة الاسمية مستأنفة لا محل لها. ﴿وَمِنْ﴾: الواو: حرف استئناف. (من): حرف جر. ﴿هَتَؤُلَّا ﴾: الهاء: حرف تنبيه لا محل له. (أولاء): اسم إشارة مبنى على الكسر في محل جرب: (مِنْ)، والجار والمجرور متعلقان بمحذوف خبر مقدم. ﴿مَن ﴾: اسم موصول مبنى على السكون في محل رفع مبتدأ مؤخر، هذا هو الإعراب المتعارف عليه في مثل هذه الجملة، وأرى: أن مضمون الجار والمجرور مبتدأ، و ﴿ مَن ﴾ خبره ، وانظر ما ذكرته في الآية رقم [١٠] من هذه السورة؛ تجد ما يسرك. ﴿ يُؤْمِنُ ﴾ : فعل مضارع، والفاعل يعود إلى ﴿مَن﴾. ﴿بِهِ أَ﴾: جار ومجرور متعلقان بالفعل قبلهما، والجملة الفعلية صلة: ﴿مَن﴾، أو صفتها، والجملة الاسمية: ﴿وَمِنْ هَـُؤُلِآءِ...﴾ إلخ مستأنفة لا محل لها. ﴿ وَمَا ﴾: الواو: حرف استئناف. (ما): نافية. ﴿ يَجُمَدُ ﴾: فعل مضارع. ﴿ نِايَا يَنِناً ﴾: جار ومجرور متعلقان بالفعل قبلهما، و(نا): ضمير متصل في محل جر بالإضافة. ﴿إِلَّا﴾: حرف حصر. ﴿الْكَفِرُونَ﴾: فاعل مرفوع، وعلامة رفعه الواو نيابة عن الضمة؛ لأنه جمع مذكر سالم، والنون عوض عن التنوين في الاسم المفرد، والجملة الفعلية: ﴿وَمَا يَجُمُدُ ... ﴾ إلخ مستأنفة لا محل لها. وقيل: في محل نصب حال، ولا وجه له.

#### ﴾ ﴿ وَمَا كُنتَ نَتْلُواْ مِن قَبْلِهِ، مِن كِنَابٍ وَلَا تَخُطُّهُ، بِيَمِينِكَ ۚ إِذَا لَآرَتَابَ ٱلْمُبْطِلُونَ ﴿ اللَّهُ ﴾

الشرح: ﴿وَمَا كُنْتَ نَتْلُواْ﴾: تقرأ، والخطاب لسيد الخلق، وحبيب الحق، الناطق بالصدق على الصدق الله القرآن. ﴿مِن كِنَبِ العرآن. ﴿مِن كِنَبِ أي: من كتب سماوية، أو غيرها. ﴿وَلاَ تَخُطُهُ بِيَعِينِكَ ﴾ أي: لم تكتبه، والمعنى: إنك لم تقرأ، ولم تكتب قبل الوحي. وذكر اليمين، وهي اليد الجارحة التي يزاول بها الخط زيادة تصوير لما نفى عنه من كونه كاتباً، ألا ترى أنك إذا قلت في الإثبات: رأيت الأمير يخط هذا الكتاب بيمينه، كان أشد لإثباتك أنه تولى كتابته بيده، فكذلك النفي، وإن ظهور هذا الكتاب الجامع لأنواع العلوم الشريفة على أمِّيِّ لم يُعرف بالقراءة، والكتاب، والتعلم خارق للعادة، بل هو معجزة المعجزات.

﴿إِذَا لَارْتَابَ ٱلْمُبْطِلُونَ معناه: لو كنت تقرأ، وتكتب قبل الوحي إليك؛ لارتاب المشركون من أهل مكة، وقالوا: إنه يقرأ ما يقصه، ويتلوه علينا من كتب الأولين، أو ينسخه منها. وقيل: ﴿ٱلْمُبْطِلُونَ هِم اليهود، ومعناه: أنهم إذاً لشكُّوا فيما تتلوه وتقرؤه، واتهموك، وقالوا: إن الذي نجد نعته في التوراة أمي لا يقرأ، ولا يكتب، ومحمد ليس على هذه الصفة. وسماهم الله مبطلين؛ لإنكارهم نبوة محمد على وكفاهم بذلك بُطلاً، وكفراً. وعن مجاهد، والشعبي: ما مات النبي على حتى كتب وقرأ. وهذا لم يثبت.

وقال مجاهد: كان أهل الكتاب يجدون في كتبهم: أن محمداً على المبعوث آخر الزمان لا يخط، ولا يقرأ، فنزلت الآية الكريمة تؤيد ما في كتبهم. قال النحاس: نزلت الآية دليلاً على نبوته لقريش؛ لأنه لا يقرأ، ولا يكتب، ولا يخالط أهل الكتاب، ولم يكن بمكة أهل الكتاب، فجاءهم بأخبار الأنبياء، والأمم، وزالت الريبة، والشك.

الإعراب: ﴿وَمَا﴾: الواو: حرف استئناف. (ما): نافية. ﴿ كُنتَ﴾: فعل ماض ناقص مبني على السكون. والتاء ضمير متصل في محل رفع اسمها. ﴿ نَتْلُوا ﴾: فعل مضارع مرفوع، وعلامة رفعه ضمة مقدرة على الواو للثقل، والفاعل ضمير مستتر فيه وجوباً تقديره: «أنت». ﴿ مِن قَلْدِ ﴾ : جار ومجرور متعلقان بالفعل قبلهما، أو هما متعلقان بمحذوف حال من: ﴿ كِنْبِ ﴾ ، كان صفة له، فلما قدم عليه صار حالاً ، على القاعدة: «نعت النكرة إذا تقدم عليها صار حالاً » في نصوب، وعلامة نصبه فتحة مقدرة على آخره منع في خبر (كان)، وجملة: ﴿ نَتْلُوا … ﴾ إلخ مستأنفة لا محل لها. ﴿ وَلَا ﴾: الواو: حرف عطف. (لا): نافية، أو زائدة لتأكيد النفي. ﴿ تَعْطُدُ ﴾: فعل مضارع، والفاعل تقديره: «أنت »، والهاء

مفعول به، والجملة الفعلية معطوفة على جملة: ﴿ لَتُلُوا ... ﴾ إلخ فهي في محل نصب مثلها. ﴿ بِيَمِينِكَ ﴾: جار ومجرور متعلقان بالفعل قبلهما، والكاف ضمير متصل في محل جر بالإضافة.

﴿إِذَا وَالله . . الله . . الله . واتعة في جواب قسم محذوف ، التقدير : إذا والله . . الله . (ارتاب) : فعل ماض . ﴿اَلْمُتَطِلُونَ ﴾ : فاعله ، والجملة الفعلية جواب القسم المقدر ، لا محل لها . هذا ؛ وقدر الجلال الكلام كما يلي : «لو كنت قارئاً كتاباً ؛ لارتاب المبطلون » وقدر نظيره في قوله تعالى : ﴿وَإِذَا لاَتَّغَذُوكَ خَلِيلًا ﴾ وقد قال الجمل هناك ، معلقاً على تقدير الجلال : ﴿إِذَا ﴾ : حرف جواب وجزاء يقدر بلو الشرطية كما فعل الشارح ، وعبارة السمين : ﴿إِذَا ﴾ حرف جواب وجزاء ، ولهذا تقع أداة الشرط موقعها .

هذا وقد قال ابن هشام ـ رحمه الله تعالى في مغنيه ـ: والأكثر أن تكون جواباً لـ: «إنْ»، أو «لو» مقدرتين، أو ظاهرتين، فالأول أي وقوعها جواباً لـ: «إن» كقول كثير عزة: [الطويل]

لَئِنْ عَادَ لِي عَبْدُ الْعَزِيزِ بمثلِهَا وَأَمْكَنَنِي مِنْها إِذاً لَا أُقِيلُهَا

هذا هو الشاهد رقم [١٩] من كتابنا فتح القريب المجيب، وقول قريط بن أنيف: [البسيط]

لَوْ كُنْتُ مِنْ مَازِنٍ لَمْ تَسْتَبِعْ إِبِلِي بَنُو اللَّقِيطَةِ مِنْ ذُهْلِ بِنِ شَيْبَانَا

إِذاً لَقَامَ بِنَصْرِي مَعْشَرٌ خُشُنٌ عِنْدَ الْحَفِيظَةِ إِنْ ذُو لوثَةٍ لَانَا

هذا هو الشاهد رقم [٢٠] من كتابنا المذكور. هذا؛ وقد قال الفراء: حيث جاءت بعدها اللام فقبلها (لو) مقدرة، إن لم تكن ظاهرة، وهذا هو القول الفصل، والكلام بجملته: ﴿إِذَا لَا رَبَّاكُ اللَّهُ عِلْمُؤْنَ ﴾ مستأنف لا محل له.

### ﴿ بَلْ هُوَ ءَايَنَتُ بَيِّنَتُ فِي صُدُورِ ٱلَّذِينَ أُوتُواْ ٱلْعِلْمَ وَمَا يَجْحَكُ بِتَايَنَتِنَآ إِلَّا ِ ٱلظَّلِلِمُونَ ﴿ إِنَّا ﴾

الشرح: ﴿ بَلَ هُو ءَايَنَ أَ بِيِّنَتُ ﴾: إضراب عن ارتيابهم، أي: ليس القرآن مما يرتاب فيه ؛ لكونه في الصدور، وكونه محفوظاً بخلاف غيره من الكتب، فإنه لا يقرأ إلا في المصاحف، ولذا جاء في وصف هذه الأمة، صدورهم أناجيلهم، والمعنى: أنهم يقرؤون كتاب الله عن ظهر قلب، وهو مثبت محفوظ في صدورهم، كما كان كتاب النصارى مثبتاً في أناجيلهم، أي: كتبهم.

﴿ فِي صُدُورِ ٱلَّذِينَ أُوتُوا ٱلْمِلْمَ ﴾ أي: ليس هذا القرآن كما يقوله المبطلون من أنه سحر أو شعر، ولكنه علامات، ودلائل يعرف بها دين الله وأحكامه، وهي كذلك في صدور الذين أوتوا

العلم، وهم أصحاب محمد على والمؤمنون به، يحفظونه، ويقرؤونه، ووصفهم بالعلم؛ لأنهم ميزوا بأفهامهم بين كلام الله، وكلام البشر، والشياطين، ولذا لا يقدر أحد على تحريفه، كما حرفت الكتب السابقة.

وقال قتادة، وابن عباس - رضي الله عنهما -: ﴿ بَلَ هُو ﴾ يعني: محمداً ﷺ. والمراد ب: ﴿ اللَّذِينَ أُوتُوا الَّهِلَمُ ﴾ أهل الكتاب يجدونه مكتوباً عندهم في كتبهم بهذه الصفة: أمياً لا يقرأ، ولا يكتب، ولكنهم ظلموا أنفسهم، وكتموا، وهذا اختيار الطبري. ودليل هذا القول قراءة ابن مسعود، وابن السَّمَيْقَع: (بل هذا آيات بينات) وكان عليه الصلاة والسلام آيات، لا آية واحدة؛ لأنه دل على أشياء كثيرة من أمر الدين، لهذا قال: ﴿ بَلْ هُو ءَايَنَتُ اللَّهِ وقيل: بل هو ذو آيات بينات، فحذف المضاف.

﴿ وَمَا يَجُكُ اللهِ وَمَا يَكُفَر . ﴿ بِنَايَدِنَا ﴾ : بآيات القرآن . ﴿ إِلَّا ٱلظَّالِمُونَ ﴾ : المتوغلون في الظلم بالمكابرة بعد وضوح دلائل إعجازها حتى لم يعتدُّوا بها ، والمراد بالظالمين : اليهود ، ومن على شاكلتهم من المكابرين المعاندين في كل وقت ، وحين . وعبر سبحانه في هذه الآية وسابقتها عن القرآن بالآيات للتنبيه على ظهور دلالتها على معانيها ، وعلى كونها من عند الله تعالى ، وأضيفت إلى نون العظمة لمزيد تفخيمها ، وغاية التشنيع على من يجحدها .

هذا؛ والظالم هو الذي يظلم فيره بالاعتداء على حقوقه، أو على كرامته، وحرماته، والظالم هو الذي يظلم نفسه بالكفر، أو بالمعاصي، وارتكاب الفواحش، والمنكرات، وكثيراً ما يعبر القرآن عن الكافرين بالظالمين، والمجرمين، والمعتدين، والفاسقين، والمسرفين، وغير ذلك، ويتهددهم بالعذاب الأليم، ويتوعدهم بالعقاب الشديد، وإننا نجد الكثير من المسلمين يتصفون بهذه الصفات، فهل يوجه إليهم هذا التهديد، وهذا الوعيد؟ الحق أقول: نعم يتوجه إليهم ما ذكر، وهم أحق بذلك، ولاسيما من قرأ القرآن منهم، واطلع على أحوال الأمم السابقة، وما جرى لهم مع رسلهم، وكيف نكل الله بهم، وجعلهم عبرة للمعتبرين، وما يتذكر إلا أولو الألباب.

الإعراب: ﴿ بَلْ ﴾: حرف إضراب، وانتقال. ﴿ هُوَ ﴾: ضمير منفصل مبني على الفتح في محل رفع مبتدأ. ﴿ يَكِنَّ كُ ﴿ وَ صُدُورٍ ﴾: جار ومجرور متعلقان بـ: ﴿ يَيِّنَتُ ﴾ ، و﴿ صُدُورٍ ﴾ : مضاف، و﴿ اللَّيْبَ ﴾ : اسم موصول مبني على الفتح في محل جر بالإضافة. ﴿ أُوتُوا ﴾ : فعل ماض مبني للمجهول مبني على الضم، والواو نائب فاعله، وهو المفعول الأول، والألف للتفريق. ﴿ الْمِلْمَ ﴾ : مفعول به ثان، والجملة الفعلية صلة الموصول، لا محل لها، والجملة الاسمية : ﴿ هُو عَايَتُ … ﴾ إلخ مستأنفة لا محل لها، وجملة : ﴿ وَمَا يَكُ مُلَا عَلْهَ اللَّهِ رقم [٤٧] فالإعراب مثلها .

# ﴿ وَقَالُواْ لَوَلاَ أُنزِكَ عَلَيْهِ ءَايَنتُ مِّن رَّبِهِ ۚ قُلْ إِنَّمَا ٱلْأَيَنتُ عِندَ ٱللَّهِ وَإِنَّمَا أَنَاْ نَذِينٌ مُّبِينُ (إِنَّهَ أَنَا لَاَيْنَ مُبِينُ (إِنَّهَ عَلَيْهِ وَإِنَّمَا أَنَا لَاَيْنَ مُبِينُ (إِنَّهَا اللَّهِ وَإِنَّمَا أَنَا لَاَيْنَ مُبِينُ (إِنَّهَا اللَّهِ وَإِنَّمَا أَنَا لَاَيْنَ مُبِينُ (إِنَّهَا اللَّهِ وَإِنَّمَا أَنَا اللَّهِ اللَّهِ وَإِنَّمَا أَنَا اللَّهِ وَإِنَّمَا أَنَا اللَّهُ عَلَيْهِ وَإِنَّمَا أَنَا اللَّهِ وَإِنَّمَا أَنَا اللَّهُ وَإِنَّمَا أَنَا اللَّهُ اللَّهُ وَإِنَّهَا أَنَا اللَّهُ وَإِنَّهَا أَنَا اللَّهُ اللَّهُ وَلِمُ اللَّهُ وَإِنَّهَا أَنَا اللَّهُ اللللِّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْمِقُولُ اللَّهُ اللَّهُ الللللِهُ الللللِّهُ اللللللِّهُ الللللِّهُ الللللللِّهُ الللللِّهُ الللللِهُ اللللللِّهُ اللللللِّهُ الْ

الشرح: ﴿وَقَالُوا﴾ أي: كفار مكة لرسول الله ﷺ. ﴿لَوَلاَ ﴾: هلا. ﴿أُنزِكَ عَلَيْهِ ءَايَنْتُ مِّن رَّيِّةٍ عُلَى العصا، وعيسى بالمائدة، وموسى بالعصا، وعيسى بالمائدة، وإحياء الموتى، وإبراء الأكمه، والأبرص، وقرئ (آية) بالإفراد. ﴿قُلُ خطاب للنبي ﷺ. ﴿إِنَّمَا الْأَيْنَ ثُهُ خطاب للنبي ﷺ. ﴿إِنَّمَا الْأَيْنَ ثُهُ الله المعجزات. ﴿عِندَ الله أَيْ يَنزلها على من يشاء؛ إذا شاء أنزلها عليّ، وليست عندي، فأملكها، فآتيكم بما تقترحونه. ﴿وَإِنَّمَا أَنَّا نَذِيثُ مُبِينً ﴾: ليس من شأني إلا الإنذار وإبانته، بما أعطيت من الآيات.

# ﴿ أُوَلَمْ يَكْفِهِمْ أَنَا أَنزَلْنَا عَلَيْكَ ٱلْكِتَابَ يُتَلَى عَلَيْهِمْ اللَّهِ وَاللَّكَ لَرَحْكَةً وَاللَّهُ لَرَحْكَةً وَاللَّهُ وَاللَّهُ لَرَحْكَةً وَاللَّهُ اللَّهُ اللّلَّاللَّهُ اللَّهُ اللَّاللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ال

المشرح: ﴿أُولَمْ يَكُفِهِمْ أَنَّا أَنْرَلْنَا ... إلى الله المولهم في الآية السابقة: ﴿لُولَا الله الشرح عَلَيْهِ عَايَثُ مِّن رَّيِهِمْ أَي: أو لم يكف المشركين من الآيات هذا الكتاب المعجز الذي قد تحدَّيْتُهم بأن يأتوا بمثله، أو بسورة منه، فعجزوا، ولو أتيتُهم بآيات موسى وعيسى القالوا: سحر ونحن لا نعرف السحر، والكلام مقدور لهم، ومع ذلك عجزوا عن المعارضة. وأيضاً:

فإن معجزة القرآن أتم من معجزة من تقدم من الأنبياء؛ لأن معجزة القرآن تدوم على مر الدهور والزمان، ثابتة لا تزول، ولا تضمحل، كما زالت كل آيات الأنبياء بعد وجودها.

وقيل: إن سبب نزول هذه الآيات ما رواه ابن عيينة عن عمرو بن دينار، عن يحيى بن جعدة قال: أُتِيَ النبي عَلَيْ بكتِف «أي: عظم كتف دابة» فيه كتاب، فقال: «كفى بقوم ضلالة أن يرغبوا عما جاء به نبيهم إلى ما جاء به نبي غير نبيهم، أو كتاب غير كتابهم». فأنزل الله تعالى: ﴿أُولَمْ يَكُفِهِمُ أَنَا آَزَلْنَا عَلَيْكَ ٱلْكِتَبُ . أخرجه أبو محمد الدارمي في مسنده، وذكره أهل التفسير في كتبهم. انتهى. قرطبي.

﴿ إِنَ فَالِكَ ﴾ أي: ذلك الكتاب، الذي هو آية مستمرة، وحجة مبينة. ﴿ لَرَحْمَةَ ﴾: لنعمة عظيمة في الدنيا والآخرة. وقيل: رحمة في الدنيا باستنقاذهم من الضلالة. وذكرى في الدنيا بإرشادهم به إلى الحق. ﴿ لِقَوْمِ يُؤْمِنُونَ ﴾: فإنهم هم المنتفعون بتعاليم القرآن، والمهتدون بهديه. والله أعلم بمراده، وأسرار كتابه.

الإعراب: ﴿ أُوَلَمْ ﴾: الهمزة: حرف استفهام إنكاري توبيخي. الواو: حرف استئناف. (لم): حرف نفى، وقلب، وجزم. ﴿يَكْفِهِمُ ﴾: فعل مضارع مجزوم به: (لم)، وعلامة جزمه حذف حرف العلة من آخره، وهو الياء، والكسرة قبلها دليل عليها، والهاء ضمير متصل في محل نصب مفعول به. ﴿أَنَّآ﴾: حرف مشبه بالفعل، و(نا): اسمها، حذفت نونها، وبقيت ألفها دليلاً عليها. ﴿أَنزَلْنَا﴾: فعل، وفاعل. ﴿عَلَيْكَ﴾: جار ومجرور متعلقان بالفعل قبلهما. ﴿ٱلْكِتَبَ﴾: مفعول به، وجملة: ﴿أَنْزَلْنَا...﴾ إلخ في محل رفع خبر: (أنَّ)، و(أنَّ) واسمها وخبرها في تأويل مصدر في محل رفع فاعل للفعل: «يكفي»، والجملة الفعلية مستأنفة لا محل لها مع الجملة المعطوفة عليها في التقدير: إذا قدرت: أقصَّر محمدٌ، ولم يكفهم آية مغنية عن سائر الآيات. ﴿ يُتَّلَى ﴾: فعل مضارع مبني للمجهول مرفوع، وعلامة رفعه ضمة مقدرة على الألف للتعذر، ونائب فاعله ضمير مستتر تقديره: «هو» يعود إلى الكتاب، والجملة الفعلية في محل نصب حال من الكتاب. ﴿عَلَيْهِمْ ﴾: جار ومجرور متعلقان بالفعل قبلهما. ﴿إِنَّ ﴾: حرف مشبه بالفعل. ﴿ فِي ذَالِكَ ﴾: جار ومجرور متعلقان بمحذوف خبر: ﴿ إِنَّ ﴾ تقدم على اسمها، واللام للبعد، والكاف حرف خطاب لا محل له. ﴿ لَرَحْكَةً ﴾: اللام: لام الابتداء. (رحمة): اسم: ﴿إِنَّ ﴾ مؤخر . ﴿وَذِكَرَىٰ﴾: الواو: حرف عطف. (ذكري): معطوف على رحمة منصوب، وعلامة نصبه فتحة مقدرة على الألف للتعذر. ﴿لِقَوْمِ﴾: جار ومجرور متعلقان بـ: (رحمة)، أو ب: (ذكرى) على التنازع، أو بمحذوف صفة لأحدهما، وجملة: ﴿ يُؤْمِنُونَ ﴾ مع المتعلق المحذوف صفة: (قوم)، والجملة الاسمية: ﴿إِنَّ فِي ذَٰلِكَ...﴾ إلخ مستأنفة، لا محل لها.

# ﴿ وَلَلْ كَفَى بِاللَّهِ بَيْنِي وَبَيْنَكُمْ شَهِيدًا ۚ يَعْلَمُ مَا فِي ٱلسَّمَوَٰتِ وَٱلْأَرْضِ ۗ وَٱلْأَرْضِ وَالْأَرْضِ وَالْأَرْضِ وَالْأَرْضِ وَاللَّهِ أَوْلَتَهِكَ هُمُ ٱلْخَسِرُونَ ﴿ اللَّهِ عَالَمُ مَا لَخَسِرُونَ ﴿ اللَّهِ عَالَمُ مَا اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ أَوْلَتَهِكَ هُمُ ٱلْخَسِرُونَ ﴿ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ أَوْلَتَهِكَ هُمُ ٱلْخَسِرُونَ ﴿ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّاللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا

الشرح: ﴿ قُلُ كَفَى بِاللّهِ بَيْنِي وَبَيْنَكُمُ شَهِيدًا ﴾ أني قد بلغتكم ما أرسلت به إليكم، وأنذرتكم، وأنكم قابلتموني بالجحد والتكذيب. وقال ابن عباس ـ رضي الله عنهما ـ: معناه يشهد لي: أني رسوله، والقرآن كتابه، ويشهد عليكم بالتكذيب، وشهادة الله إثبات المعجزة له بإنزال الكتاب عليه.

﴿ يَعْلَمُ مَا فِ السَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ ﴾ أي: هو المطلع على أمري وأمركم، ويعلم حقي وباطلكم، كيف لا؟ وهو يعلم ما في السموات والأرض، ولا يعزب عن علمه شيء مهما دق، وصغر.

﴿وَٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ بِٱلْبَطِلِ﴾ أي: بعبادة غير الله من حجارة، أو شمس، أو قمر، أو إنسان، فإن عبادة ما سوى الله باطل. ﴿وَكَفَرُواْ بِٱللَّهِ﴾: بتكذيب رسوله، وجحد كتابه، أو بإضافة الولد له تعالى.

قال الخازن ـ رحمه الله تعالى ـ: فإن قلت: من آمن بالباطل فقد كفر بالله، فهل لهذا العطف من فائدة غير التأكيد؟ قلت: نعم فائدته: أنه ذكر الثاني لبيان قبح الأول، فهو كقول القائل: «أتقول الباطل، وتترك الحق» لبيان: أن الباطل قبيح. ومعنى ﴿ٱلْخَلِيرُونَ﴾ المغبونون في صفقتهم حيث اشتروا الكفر بالإيمان، والنار بالجنة.

هذا؛ والباطل ضد الحق، والباطل بمعنى الفاسد، والبطلان عبارة عن عدم الشيء، إما لعدم ذاته، أو بعدم فائدته، ونفعه. هذا؛ وبَطّل من باب: دخل، والْبُطّل بفتحتين: الشجاع، والْبُطْلُ بضم فسكون: الباطل، والكذب، والبطالة: التعطل والتفرغ عن العمل، ويجمع باطل على أباطيل شذوذاً، كما شذ: أحاديث، وأعاريض، وأفاظيع في جمع: حديث، وعريض، وفظيع. هذا؛ ومبطل: اسم فاعل من أبطل الرباعي.

أما كفى في هذه الآية، ونحوها؛ فهو بمعنى: اكتف، والباء زائدة في الفاعل عند الجمهور، وهو لازم لا ينصب المفعول به، ومضارعه مثله. كما في قوله تعالى: ﴿أُوَلَمْ يَكُفِ بِرَبِكَ أَنَّهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ شَهِيدُ ﴾ وأما إذا كان بمعنى: جزى، وأغنى، فيكون متعدياً لمفعول واحد، وإذا كان بمعنى: وقى؛ فإنه يكون متعدياً لمفعولين، كما في قوله تعالى: ﴿وَكَفَى اللَّهُ ٱلْمُؤْمِنِينَ ٱلْقِتَالُ ﴾.

وأما الفعل: ﴿يَعَلَمُ﴾ فإنه هنا بمعنى: يعرف، فهو متعد لمفعول واحد فقط، والفرق بين العلم والمعرفة: أن المعرفة تستدعي سبق جهل، وأن متعلقها الذوات دون النّسب بخلاف العلم، فإن متعلقه المعاني، والنّسب. وانظر الآية رقم [٥٦] من سورة (النمل).

المعراب: ﴿ فَكُنُ : فعل أمر ، وفاعله مستتر تقديره: "أنت » . ﴿ كُنَى ﴾ : فعل ماض مبني على فتح مقدر على الألف للتعذر . ﴿ بِاللّهِ : الباء : حرف جر صلة . (الله ) : فاعله مرفوع ، وعلامة رفعه ضمة مقدرة على الخره منع من ظهورها اشتغال المحل بحركة حرف الجر الزائد . ﴿ بَينِ ﴾ : ظرف مكان متعلق بما بعده منصوب ، وعلامة نصبه فتحة مقدرة على ما قبل ياء المتكلم ، منع من ظهورها اشتغال المحل بالحركة المناسبة ؛ والياء : ضمير متصل في محل جر بالإضافة . ﴿ وَيَنَكُمُ ﴾ : معطوف على ما قبله ، والكاف ضمير متصل في محل جر بالإضافة . ﴿ وَيَنَكُمُ ﴾ : تمييز . وقيل : حال ، والأول أقوى ، وأصح ، وجملة : ﴿ كَنَ . . . ﴾ إلخ في محل نصب مقول القول ، وجملة : ﴿ فَلُ . . . ﴾ إلخ مستأنفة لا محل لها . ﴿ يَعَلَمُ ﴾ : فعل مضارع ، والفاعل ضمير منعول مبني على السكون في محل نصب مفعول به . ﴿ فِ السّمَوْتِ ﴾ : جار ومجرور متعلقان بمحذوف صلة الموصول . ﴿ وَٱلْأَرْضِ ﴾ : معطوف على ما قبله ، وجملة : ﴿ يَعَلَمُ . . ﴾ إلخ مستأنفة ، أو هي تعليلية ، لا محل لها على معطوف على ما قبله ، وجملة : ﴿ يَعَلَمُ . . ﴾ إلخ مستأنفة ، أو هي تعليلية ، لا محل لها على الوجين ، واعتبارها حالاً فيه ضعف .

﴿وَالنّبِكِ﴾: الواو: حرف استئناف. (الذين): اسم موصول مبني على الفتح في محل رفع مبتدأ. ﴿وَامْنُواْ﴾: فعل ماض مبني على الضم، والواو فاعله، والألف للتفريق. ﴿بِالْلَهِ لِلسّفِرِيق. ﴿بِالْلَهِ لِلسّفِرِيق. ﴿بِالْلَهِ لِلسّفِي جار ومجرور متعلقان بالفعل قبلهما، والجملة الفعلية صلة الموصول، لا محل لها، وجملة: ﴿وَكَ مَنُولًا بِاللّبِ معطوفة عليها، لا محل لها مثلها. ﴿أُولَتِكَ ﴾: اسم إشارة مبني على الكسر في محل رفع مبتدأ، والكاف حرف خطاب لا محل له. ﴿هُمُ ﴾: ضمير فصل لا محل له من الإعراب. ﴿الفَخْسِرُونَ ﴾: خبر المبتدأ. هذا؛ وإن اعتبرت الضمير مبتدأ ثانياً، و﴿الْخُسِرُونَ ﴾ خبره فالجملة الاسمية تكون في محل رفع خبر المبتدأ: ﴿أُولَتِكَ ﴾، وعلى الوجهين فالجملة الاسمية هذه في محل رفع خبر المبتدأ الأول، والجملة الاسمية: ﴿وَاللّبِكَ عَامَنُواْ بِالْبَطِلِ...﴾ الخ مستأنفة لا محل لها.

﴿ وَيَسْتَعْجِلُونَكَ بِٱلْعَذَابِ ۚ وَلَوَلَآ أَجَلُ مُسَمَّى لَجَآءَهُمُ ٱلْعَذَابُ وَلَيَأْنِينَهُم بَغْتَةً وَهُمْ لَا ۗ يَشْعُهُونَ ۞﴾

المشرح: ﴿ وَيَسْتَغْطِلُونَكَ بِٱلْعَذَابِ ﴾: لما أنذرهم الرسول ﷺ بالعذاب، قالوا لشدة جهلهم، وحمقهم: عجل لنا هذا العذاب. والقائل: هو النضر بن الحارث، وأبو جهل، وأشباههما، فقد قال النضر ما قاله الله تعالى عنه: ﴿ اللَّهُ مَ إِن كَانَ هَنذَا هُوَ ٱلْحَقَّ مِنْ عِندِكَ فَأَمْطِرُ عَلَيْنَا حِجَارَةً مِّن السَكَمَاءِ أَوِ النَّتِنَا بِعَذَابٍ أَلِيمِ ﴾ [الأنفال: ٣٦]، وقالوا جميعاً ما قاله الله تعالى عنهم: ﴿ فَأَيْنَا بِمَا تَعِدُنَا إِن كُنتَ مِن الصَّنَاءَ كُمَا زَعَمْتَ عَلَيْنَا كِسَفًا ﴾.

وَلَوْلَا آَجُلُ مُسَمَّى أَي: وقت محدد لعذاب كل قوم، وهلاكهم. وقيل: هو القتل يوم بدر. وعلى الجملة فلكل عذاب أجل لا يتقدم ولا يتأخر، قال ابن عباس ـ رضي الله عنه ـ: المراد به: ما وعد الله به رسوله على من عدم عذاب قومه، وعدم استئصالهم، وتأخير عذابهم إلى يوم القيامة. ﴿ لِمَا الْهَنَابُ مُ أَلَّمَا اللهُ أَي: عاجلاً، وهو ما استعجلوه، وطلبوه. ﴿ وَلَيَأْلِينَهُم بَغْتَهُ هُ أَي: فجأة من غير إنذار، ولا يؤخر إذا نزل، وقد حقق الله ذلك يوم بدر. ﴿ وَهُمْ لا يَشْعُرُونَ هُ أَي: لا يعلمون بنزوله عليهم. هذا؛ والشعور إدراك الشيء من وجه يدق، ويخفى، مشتق من الشعر لدقته، وسمي الشاعر شاعراً؛ لفطنته ودقة معرفته.

الإعراب: ﴿وَيَسَتَعَجِلُونَكَ﴾: الواو: حرف استئناف. (يستعجلونك): فعل مضارع مرفوع، وعلامة رفعه ثبوت النون؛ لأنه من الأفعال الخمسة، والواو فاعله، والكاف مفعول به. ﴿إِلَّهَذَائِكَ﴾: جار ومجرور متعلقان بالفعل قبلهما، والجملة الفعلية مستأنفة لا محل لها. ﴿وَلَوْلَاكَ﴾: الواو: واو الحال. (لولا): حرف امتناع لوجود. ﴿أَجَلُّ﴾: مبتدأ. ﴿مُسَمَّى﴾: صفة له مرفوع مثله، وعلامة رفعه ضمة مقدرة على الألف المحذوفة لالتقاء الساكنين، والألف الثابتة دليل عليها، وليست عينها، وخبر المبتدأ محذوف، تقديره موجود، والجملة الاسمية هذه ابتدائية لا محل لها، وحالة محل شرط (لولا). ﴿لَمَا اللهم: والعمة الفعلية جواب (لولا). (جاءهم): فعل ماض، والهاء مفعول به. ﴿العَذَابُ﴾: فاعله، والجملة الفعلية جواب: (لولا) لا محل لها، و(لولا) ومدخولها في محل نصب حال من واو الجماعة، والرابط: الواو، والضمير المنصوب، وهو أولى وأقوى معنى من الاستئناف. ﴿وَلَيَأْئِشَهُ﴾: الواو: حرف عطف. اللام: واقعة في جواب (لولا) تقديراً بسبب العطف. وقيل: موطئة للقسم، ولا وجه له ألبتة. (يأتينهم): فعل مضارع مبني على الفتح لاتصاله بنون التوكيد الثقيلة، التي هي حرف لا محل له، والهاء ضمير مواب (لولا)، لا محل لها أيضاً. هذا؛ ويغلب أن يقع جواب (لولا) ماضياً، وإنما وقع مستقبلاً ليفيد التوكيد في الوعيد والتهديد؛ إذ المعنى: ولأتاهم العذاب بغتة.

وإذا أبقينا الكلام على ظاهره فتكون الجملة جواباً لقسم محذوف، والقسم وجوابه يكون كلاماً مستأنفاً، ويكون المراد بمجيء العذاب عذاب الاستئصال، والمراد بإتيانه المؤكد بالنون ما نزل ببعضهم يوم بدر من الخزي، والنكال، وهو القتل، والأسر، كما هو معروف. ﴿بَغْتَةَ﴾: حال من الفاعل المستتر بمعنى: باغتاً أو مباغتاً، أو مفعول مطلق لفعل محذوف، التقدير: يبغتهم بغتة، وتكون الجملة هذه في محل نصب حال من الفاعل المستتر، وجوز اعتبار ﴿بَغْتَةَ ﴾ مصدراً للفعل: يأتي من غير لفظه، كقولهم: أتيته ركضاً، فتكون نائب مفعول مطلق. ﴿وَهُمْ ﴾: الواو: واو الحال، (هم): ضمير منفصل مبني على السكون في محل رفع مبتدأ. ﴿لَا ﴾: نافية. ﴿ يَشْعُهُنَ ﴾: فعل

مضارع مرفوع . . . إلخ ، والواو فاعله ، والجملة الفعلية في محل رفع خبر المبتدأ ، والجملة الاسمية في محل نصب حال من الضمير المنصوب ، والرابط: الواو ، والضمير .

#### ﴿ يَسْتَعْجِلُونَكَ بِٱلْعَذَابِ وَإِنَّ جَهَنَّمٌ لَمُحِيطَةٌ أَ بِٱلْكَفِرِينَ ١

الشرح: ﴿يَسْتَعَجِلُونَكَ بِٱلْعَذَابِ﴾ أي: يستعجلونك، وقد أعد لهم جهنم، وأنها ستحيط بهم لا محالة يوم يأتيهم العذاب، فما معنى الاستعجال، أو هي كالمحيطة بهم الآن لإحاطة الكفر والمعاصي التي توجبها بهم؛ لتلبسهم بالكفر والمعاصي، وعدم إقلاعهم عن ذلك.

الإعراب: ﴿يَسْتَعْطِلُونَكَ بِٱلْعَدَابِ﴾: هذه الجملة مؤكدة للجملة السابقة، وفيها معنى التعجب، أي: يتعجب من أمرهم، فكيف يطلبون العذاب، وإن جهنم لا بد أن تحيط بهم؟ ﴿وَإِنَّ ﴾: الواو: واو الحال. (إن): حرف مشبه بالفعل. ﴿جَهَنَّمَ ﴾: اسم (إن). ﴿لَمُحِيطَةً ﴾: اللام: لام الابتداء وتسمى المزحلقة. (محيطة): خبر (إن). ﴿ إِلْكَفِرِينَ ﴾ جار ومجرور متعلقان بـ (محيطة)، والجملة الاسمية: ﴿وَإِنَّ جَهَنَّمَ … ﴾ إلخ في محل نصب حال من العذاب، أو من الواو، أو من الكاف، والرابط الواو فقط.

## ﴿ يَوْمَ يَغْشَنْهُمُ ٱلْعَذَابُ مِن فَوْقِهِمْ وَمِن تَحْتِ أَرْجُلِهِمْ وَيَقُولُ ذُوقُواْ مَا كُنْنُمْ تَعْمَلُونَ ﴿ ١٠٠٠ اللَّهِ اللَّهُ اللَّ

المشرح: ﴿ يَوْمَ يَغْشَنَهُمُ ٱلْعَذَابُ مِن فَوْقِهِمْ وَمِن تَعْتِ ٱرْجُلِهِمْ ﴾ أي: يحيط بهم العذاب من جميع جوانبهم وجهاتهم، كما قال تعالى في آية أخرى: ﴿ لَهُمْ مِن فَوْقِهِمْ ظُلَلُ مِنَ ٱلنَّارِ وَمِن تَعْبِمُ ظُلَلُ ﴾ رقم [١٦] من سورة (الزمر)، وأيضاً قوله تعالى في سورة (الأعراف) رقم [٤١]: ﴿ لَهُمْ مِن جَهَنَمَ مِهَادُ وَمِن فَوْقِهِمْ غُواشِكُ . ﴿ وَيَقُولُ ﴾ أي: الموكل بالعذاب. ويقرأ بالنون التي هي للعظمة، فيكون القائل الله تعالى . ﴿ ذُوقُواْ مَا كُنُمُ تَعْمَلُونَ ﴾ أي: جزاء ما كنتم تعملون من الكفر والمعاصي.

قال الجمل - رحمه الله تعالى -: فإن قيل: لم خص الجانبين بالذكر، ولم يذكر اليمين، ولا الشمال، ولا الخلف، ولا الأمام؟ فالجواب: إن المقصود ذكر ما تتميز به نار جهنم عن نار الدنيا، ونار الدنيا تحيط بالجوانب الأربع، فإن من دخلها تكون الشعلة قدامه وخلفه ويمينه وشماله، وأما النار من فوق، فلا تنزل. وإنما تصعد في العادة، وتحت الأقدام لا تبقى الشعلة التي تحت القدم، بل تطفأ، ونار جهنم تنزل من فوق، ولا تطفأ بالدوس عليها بوضع القدم. انتهى. نقلاً من الرازي. والله أعلم بمراده، وأسرار كتابه.

هذا وأما الذوق فإنه يكون محسوساً ومعنّى، وقد يوضع موضع الابتلاء والاختبار، تقول: اركب هذا الفرس فذقه، أي: اختبره، وانظر فلاناً، فذق ما عنده. قال الشماخ يصف قوساً:

فَذَاقَ فَأَعْظَتْهُ مِنَ اللِّينِ جَانِباً كَفَى وَلَها أَنْ يُغْرِقَ السَّهْمَ حَاجِزُ وقد يعبر بالذوق عما يطرأ على النفس، وإن لم يكن مطعوماً لإحساسها به كإحساسها بذوق المطعوم قال عمر بن أبي ربيعة المخزومي:

فَذُقْ هَـجْرَهَـا إِنْ كُـنْتَ تـزعـمُ أَنَّـهَـا فَـسَـادٌ أَلَا يـا رُبَّـمَـا كـذَبَ الـزَّعْـمُ وتقول: ذقت ما عند فلان، أي خبرته، وذقت القوس إذا جذبت وترها لتنظر ما شدتها؟ وأذاقه الله وبال أمره، أي: عقوبة كفره ومعاصيه، قال طفيل بن سعد الغنوي: [الطويل]

فَذُوقُوا كَمَا ذُقْنَا غداةً مُحَجَّرٍ مِنَ الْغَيْظِ فِي أكبادِنَا والتَّحوُّبِ وتذوقته، أي: ذقته شيئاً بعد شيء، وأمر مستذاق، أي: مجرب معلوم، قال الشاعر: [الوافر] وعَهْدُ الْخَانِيَاتِ كَعَهْدِ قَيْنٍ وَنَتْ عِنْدَ الْجَعَائِلِ مُسْتَذَاقِ وأصله من الذوق بالفم، وذوقوا في كثير من الآيات للإهانة، وفيه استعارة تبعية تخييلية، وذكر العذاب في بعض الآيات استعارة مكنية، حيث شبه العذاب بشيء يدرك بحاسة الأكل، وشبه الذوق بصورة ما يذاق، وأثبت للذوق تخييلاً.

الإعراب: ﴿ يُومُ ﴾: ظرف زمان متعلق بـ (محيطة)، أو هو متعلق بفعل محذوف، تقديره: اذكر يوم، أو هو مفعول به لهذا الفعل المقدر. ﴿يَغْشَلْهُمُ ﴾: فعل مضارع مرفوع، وعلامة رفعه ضمة مقدرة على الألف للتعذر، والهاء ضمير متصل في محل نصب مفعول به. ﴿ ٱلْعَذَابُ ﴾: فاعله، والجملة الفعلية في محل جر بإضافة ﴿يَوْمَ﴾ إليها. ﴿مِن فَرْقِهِمُ ﴾: جار ومجرور متعلقان بالفعل قبلهما، أو هما متعلقان بمحذوف حال من: ﴿ أَلْعَذَابُ ﴾. والهاء ضمير متصل في محل جر بالإضافة. ﴿وَمِن نَمْتِ﴾: معطوفان على ما قبلهما، و﴿تَمْتِ﴾ مضاف، و﴿أَرْجُلِهِمْ﴾ مضاف إلَّيه، والهاء في محل جر بالإضافة. ﴿وَيَقُولُ ﴾: الواو: حرف عطف. (يقول): فعل مضارع، والفاعل ضمير مستتر تقديره: «هو»، أو «نحن». ﴿ زُوقُوا ﴾: فعل أمر مبني على حذف النون، والواو فاعله، والألف للتفريق. ﴿مَا﴾: تحتمل الموصولة، والموصوفة، والمصدرية فعلى الأولين مبنية على السكون في محل نصب مفعول به، وهي على تقدير مضاف قبلها؛ إذ التقدير: ذوقوا جزاء الذي، أو: شيء. ﴿ كُنُنُمُ ﴾: فعل ماض ناقص مبنى على السكون، والتاء اسمه، وجملة: ﴿تَعْمَلُونَ﴾ في محل نصب خبر (كان) والمفعول به، وهو عائد الموصول، أو رابط الصفة محذوف، التقدير: جزاء الذي، أو شيء كنتم تعملونه. هذا؛ وعلى اعتبار ﴿مَا﴾ مصدرية تؤول مع ما بعدها بمصدر في محل جر بالإضافة للمفعول المحذوف، التقدير: ذوقوا جزاء عملكم، وجملة: ﴿ وُوقُولْ ١٠٠ إلخ في محل نصب مقول القول، وجملة: ﴿ وَيَقُولُ ١٠٠ ﴾ إلخ معطوفة على ما قبلها، فهي في محل جر مثلها.

#### ﴿ يَعِبَادِىَ ٱلَّذِينَ ءَامَنُوٓا إِنَّ أَرْضِى وَسِعَةٌ فَإِيَّنِي فَأَعَبُدُونِ ﴿ وَ۞

الشرح: معنى الآية الكريمة: أن المؤمن إذا لم يتسهل له العبادة في بلد هو فيه، ولم يتمشّ له أمر دينه كما ينبغي ويجب، فليهاجر عنه إلى بلد يقدِّر أنه فيه أسلم قلباً، وأصح ديناً، وأكثر عبادة، وأحسن خشوعاً. هذا؛ وإن الآية الكريمة نزلت في تحريض المؤمنين الذين كانوا بمكة مستضعفين على الهجرة، فأخبرهم الله تعالى بسعة أرضه، وأن البقاء في أرض يؤذى فيها المسلم بسبب دينه، وطاعته لربه ليس بصواب، بل الحكمة الخروج من هذه الأرض إلى أرض يستطيع فيها أن يؤدي عبادته بحرية تامة.

ولا ريب: أن بقاع الأرض تتفاوت بالفضيلة، وما يكون فيها من راحة وهدوء، وما يتبع ذلك من طمأنينة وخشوع وخضوع لله تعالى، ولا يوجد في الأرض أرض تكون أعون على قهر النفس، وعصيان الشهوة، وأجمع للقلب المتلفت، وأضم للهم المنتشر، وأحث على القناعة، وأطرد للشيطان، وأبعد للفتن، وأضبط للأمر الديني في الجملة من سكنى حرم الله، وجوار بيت الله في مكة المكرمة، ومع ذلك فقد أمر الله المؤمنين بالهجرة منها حين كانت دار كفر، وكان المشركون يؤذونهم في دينهم.

هذا وقد قال مطرف بن الشخير: المعنى: إن رحمتي واسعة، وعنه أيضاً: إن رزقي لكم واسع فابتغوه في الأرض. وقال سفيان الثوري: إذا كنت بأرض غالية، فانتقل إلى غيرها تملأ فيها جرابك خبزاً بدرهم. وقيل: المعنى: إن أرضي التي هي أرض الجنة واسعة. وكل هذه الأقوال لا تستفاد من نص الآية؛ لأن الآيات السابقة تكلمت عن المشركين، وعن تعنتهم في سؤالهم، ثم ذكرت ما أعد لهم من العذاب الأليم، في نار الجحيم، وفي الوقت نفسه كانوا يؤذون المؤمنين المستضعفين؛ الذين لا يستطيعون حيلة، ولا يهتدون سبيلاً، فالقول الحق هو الأول، وهو أن الآية نزلت في تحريض المؤمنين، وحثهم على الهجرة من مكة المكرمة بأية وسيلة كانت، وعن النبي عن أنه قال: «مَنْ فَرَّ بِدينِهِ مِنْ أَرْضٍ إلى أَرْضٍ، وَإِنْ كَانَ شِبْراً مِنَ الأَرْضِ؛ اسْتَوْجَبَ الْجَنَّة، وَكَانَ رَفِيقَ إِبْرَاهِيمَ وَمُحَمَّدٍ». وعن سهل: إذا ظهرت المعاصي، والبدع في أرض؛ فاخرجوا منها إلى أرض المطيعين.

الإعراب: (يا): أداة نداء تنوب مناب: أدعو، أو أنادي. (عبادي): منادى منصوب، وعلامة نصبه فتحة مقدرة على ما قبل ياء المتكلم، منع من ظهورها اشتغال المحل بالحركة المناسبة، والياء ضمير متصل في محل جر بالإضافة، وهي تقرأ بالسكون وبحركة الفتحة. ﴿اللَّذِينَ ﴾: اسم موصول مبني على الفتح في محل نصب صفة: (عبادي)، أو عطف بيان عليه، والبدلية لا تجوز؛ لأن المبدل منه في نية الطرح، ولا يمكن نداء الذين، بدون «أي» قبله، وهذه

إحدى مسألتين يمتنع فيهما البدلية، ويتعين فيهما عطف البيان، قال ابن مالك ـ رحمه الله تعالى ـ [الرجز] في ألفيته:

وَصَالِحاً لِبَ لَلِيَّةٍ يُسرى في غيرِ نحويا غلامُ يَعْمُراً وَصَالِحاً لِبَ كُرِيً وليْس أَنْ يُبْدلَ بالمَرْضِيِّ

وَالْمَوْانِ فعل ماض مبني على الضم، والواو فاعله، والألف للتفريق، والمتعلق محذوف، والجملة الفعلية صلة الموصول، لا محل لها. ﴿إِنَّهُ: حرف مشبه بالفعل. ﴿أَرْضِى ﴾: اسم ﴿إِنَّ منصوب، وعلامة نصبه مثل (عبادي). ﴿وَسِعَةٌ ﴾: خبر ﴿إِنَّ »، والجملة الاسمية لا محل لها مثل الجملة الندائية قبلها. ﴿فَإِيَّنَى ﴾: الفاء: هي الفصيحة؛ لأنها أفصحت عن شرط مقدر؛ إذ التقدير: إن لم تتمكنوا من العبادة في أرضٍ؛ فإياي اعبدون في غير تلك الأرض. فإذا الضمير في محل نصب مفعول به مقدم للفعل المقدر، كما ترى. ﴿فَإِيَّنَى ﴾: الفاء: حرف عطف. (اعبدون): فعل أمر مبني على حذف النون، والواو فاعله، والنون للوقاية، والكسرة تحتها دليل على ياء المتكلم المحذوفة للتخفيف، والتي هي مفعول به، والجملة الفعلية معطوفة على الجملة المقدرة قبلها، ومؤكدة لها. وقيل: مفسرة، ولا وجه له. والجملة الشرطية التي رأيت تقديرها، لا محل لها مثل الجملتين قبلها. هذا؛ ومثل هذه الآية قوله تعالى في سورة (البقرة) رقم [٤٠]: ﴿وَإِنِّنَى فَأَنَّهُونِ ﴾.

### ﴿ كُلُّ نَفْسِ ذَآبِهَاتُهُ ٱلْمَوْتِ ثُمَّ إِلَيْنَا تُرْجَعُونَ ۞

المشرح: ﴿ كُلُّ نَفْسِ ذَابِقَةُ ٱلْمَوْتِ ﴾: فيه وعد للمصدق، ووعيد للكاذب، والمعنى: لا يحزنك تكذيبهم إياك فمرجع الخلق إليَّ، فأجازيهم على التكذيب، وأجازيك على الصبر. وهذا التعميم مخصوص بقوله تعالى: ﴿ تَعَلَمُ مَا فِي نَفْسِى وَلا آعَلَمُ مَا فِي نَفْسِكَ ﴾ فإن الله تعالى حي لا يموت، ولا يجوز عليه الموت، وانظر الآية رقم [٨٧] من سورة (النمل) تجد ما يسرك، ويثلج صدرك، وانظر (الذوق) في الآية رقم [٥٥]. والموت: هو انتهاء الحياة بخمود حرارة البدن، وبطلان حركته، وموت القلب قسوته، فلا يتأثر بالمواعظ، ولا ينتفع بالنصائح. هذا ويكثر ذكر الموت في القرآن الكريم، والمراد منه تحقير أمر الدنيا، والزهد فيها، والاستعداد للآخرة التي لا بد منها وخذ قول بعضهم:

الْمَوْتُ في كُلِّ حِينٍ يَنْشُدُ الْكَفَنَا لَا تَرْكَنَنَ إلى الدُّنْيَا وَزَهْرَتِهَا أَيْنَ الأَحِبَّةُ والجيرانُ مَا فَعَلُوا؟

ونحْنُ في غَفْلَةٍ عمَّا يُرَادُ بِنَا وَإِنْ تَوَشَّحْتَ مِنْ أَثُوابِهَا الْحَسَنَا أَيْنَ الَّذِينَ هُمُو كَانُوا لَهَا سَكَنَا؟ سَفَاهُمُ الْمَوْتُ كَأْسًا غَيْرَ صَافِيةٍ صَيَّرَهُمْ تَحْتَ أَطْبَاقِ الثَّرى رُهُنَا

الإعراب: ﴿ كُلُّ : مبتدأ: وهو مضاف، و ﴿ نَفْسِ » مضاف إليه. ﴿ ذَا بِقَهُ ﴾ : خبر المبتدأ، وهو مضاف، و ﴿ أَلَمُوتِ ﴾ : مضاف إليه، من إضافة اسم الفاعل لمفعوله، وفاعله مستتر فيه، والجملة الاسمية مستأنفة لا محل لها. ﴿ مُ مَ الله عطف. ﴿ إِلَيْنَا ﴾ : جار ومجرور متعلقان بالفعل بعدهما. ﴿ رُبُحَعُون ﴾ : فعل مضارع مبني للمجهول، وهو يقرأ بالتاء والياء مرفوع، وعلامة رفعه ثبوت النون، والواو ضمير متصل في محل رفع نائب فاعل، والجملة الفعلية معطوفة على ما قبلها، لا محل لها مثلها، فهو عطف جملة فعلية على جملة اسمية.

﴾ ﴿ وَٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ الصَّلِحَتِ لَنُبُوِّتَنَّهُم مِّنَ ٱلْجَنَّةِ غُرَفًا تَجُرِى مِن تَعَلِهَا ٱلأَنْهَارُ خَلِدِينَ فِيهَا نِعْمَ أَجْرُ ٱلْعَلِمِلِينَ ﴿ ﴾

المشرح: ﴿وَالَذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ الصَّلِحَاتِ لَنَبُوِّنَتَهُم ﴾: وقرئ بالياء، كما قرئ: (لَنَثُويَنَّهُم) من الثوي وهو الإقامة؛ أي: لنعطينهم غرفاً يثوون فيها، والمعنى: على الأول: لننزلنهم، يقال: بوأته منزلاً، وبوأت له، كما يقال: مكنتك ومكنت لك، والمبوأ المنزل الملزوم، ومنه بوأه الله منزلاً، أي: ألزمه إياه، وأسكنه فيه، قال الرسول ﷺ: «مَنْ كَذَبَ عَلَيَّ مُتَعمِّداً فَلْيَتَبَوَّأُ مقعدَهُ من النارِ». أخرجه البخاري عن أبي هريرة رضي الله عنه.

وَمِنَ الْجُنَةِ غُوفًا ﴾: جمع: غرفة، وهي الدرجة الرفيعة، وهي أعلى منازل الجنة، وأفضلها، كما أن الغرفة أعلى مساكن الدنيا، وتجمع أيضاً على غرفات كما في قوله تعالى: ﴿وَهُمْ فِ الْغُرُفَتِ ءَامِنُونَ ﴾ الآية رقم [٣٧] من سورة (سبأ)، وفي صحيح مسلم عن سهل بن سعد: أن رسول الله على قال: ﴿إنَّ أَهْلَ الْجَنَّةِ لَيَتَرَاءُونَ أَهْلَ الْغُرَفِ مِنْ فَوْقِهِمْ، كَمَا تَتَرَاءُونَ الْكُوْكَبَ اللهُرِّيَّ الغابِرَ مِنَ الْأُفُقِ مِنَ الْمُشْرِقِ أَوْ الْمَغْرِبِ لِتَفَاصُلِ مَا بَيْنَهُمْ ». قالوا: يا رسول الله! تلك منازلُ الأنبياء، لا يَبْلُغُهَا غيرهمْ ؟ قال: ﴿بَلَى وَالَّذِي نَفْسِي بيدِهِ! رِجَالٌ آمَنُوا بالله، وَصَدَّقُوا اللهُ عَنْ الْمُرْسَلِينَ ». وخرج الترمذي عن علي بن أبي طالب ـ رضي الله عنه ـ، قال: قال رسول الله على اللهُ في الْجُنَّةِ لَغُرَفاً يُرَى ظُهُورُهَا مِنْ بُطُونِهَا، وَبُطُونُهَا مِنْ ظُهُورِهَا». فَقَامَ إِلَيْهِ أعرابيُّ. فقال: لمن هي يا رسولَ اللهِ ؟! قال: ﴿هِيَ لِمَنْ أَطَابَ الْكَلَامَ، وَأَطْعَمَ الطَّعَامَ، وَأَدَامَ الصِّيَامَ، وصَلَّى للهِ بِاللَّيْل، والنَّاسُ نِيَامٌ».

هذا؛ وعطف العمل الصالح على الإيمان في الآية الكريمة وغيرها يوحي بأن العمل قرين الإيمان، وقد لا يجدي الإيمان بلا عمل، وهو ما أفاده قول الرسول على: «الإيمان والعمل ولا يقبَلُ الله أَحَدَهُمَا بِدُونِ صَاحِبِهِ». كما أن الإيمان مشروط لقبول العمل الصالح، ويسمى هذا في علم البديع: احتراساً.

بعد هذا؛ فقد قال سليمان الجمل - رحمه الله تعالى - نقلاً عن الرازي: بين الله ما يكون للمؤمنين وقت الرجوع إليه، كما بين في الآية السابقة ما يكون للكافرين بقوله: ﴿وَإِنَ جَهَنَّمَ لَمُحِيطَةٌ إِلْكَفْرِينَ فَبِين: أن للمؤمنين الجنات في مقابلة: أن للكافرين النيران. وبين: أن فيها غرفاً تجري تحتها الأنهار في مقابلة أن تحت الكافرين النار، وبين: أن ذلك أجر عملهم بقوله: ﴿ وَقُولًا مَا كُنُمُ تَعَمَلُونَ ﴾، ولم يذكر ما فوق المؤمنين؛ لأن المؤمنين في أعلى عليين، فلم يذكر فوقهم شيئاً إشارة إلى علو مرتبتهم، وارتفاع منزلتهم، ولم يجعل الماء من تحت أقدامهم، بل جعله من تحت غرفهم؛ لأن الماء يكون ملتذاً به في أي جهة كان، وعلى أي بعد كان إذا كان تحت الغرفة؟. انتهى.

الإعراب: ﴿وَالَّذِينَ ﴾: الواو: حرف استئناف. (الذين): اسم موصول مبني على الفتح في محل رفع مبتدأ. ﴿ اَمنُوا ﴾: فعل ماض مبني على الضم، والواو ضمير متصل في محل رفع فاعله، والألف للتفريق، والمتعلق محذوف، والجملة الفعلية صلة الموصول، لا محل لها، وجملة: ﴿وَعَمِلُوا مَعْطُوفة عليها، لا محل لها مثلها. ﴿الصَّالِحَاتِ ﴾: صفة لموصوف محذوف، التقدير: عملوا الأعمال الصالحات، فهو منصوب، وعلامة نصبه الكسرة نيابة عن الفتحة؛ لأنه جمع مؤنث سالم. ﴿ لُنَّوِّنَّهُم ﴾: اللام: واقعة في جواب قسم محذوف. (نبوئنهم): فعل مضارع مبني على الفتح لاتصاله بنون التوكيد الثقيلة، التي هي حرف لا محل له، والفاعل ضمير مستتر فيه وجوباً تقديره: «نحن»، أو جوازاً تقديره: «هو»، والهاء ضمير متصل في محل نصب مفعول به أول. ﴿ مَن الْجُنَّةِ ﴾: جار ومجرور متعلقان بالفعل قبلهما، أو هما متعلقان بمحذوف حال من ﴿غُرْفًا ﴾ كان نعتاً له، فلما قدم عليه صار حالاً، على القاعدة: «نعت النكرة إذا تقدم عليها صار حالاً». ﴿غُرُفًا﴾: مفعول به ثان على قراءة الفعل بالنون، والباء؛ لأن «بوأ» ينصب مفعولين، قال تعالى: ﴿تُبُوِّئُ ٱلمُؤْمِنِينَ مَقَاعِدَ لِلْقِتَالُّ ﴾ وأما على قراءة الفعل بالنون والثاء ففيه أوجه: أحدها أنه مفعول ثان بتضمين: «نثوي» ننزل، فيتعدى لاثنين بسبب التضمين، وإما على تشبيه الظرف المختص بالمبهم، فيكون ظرف مكان متعلقاً بالفعل قبله، أو هو منصوب بنزع الخافض اتساعاً، أي في غرف، وجملة: ﴿لَنَبُوِّئَنَّهُم مِّنَ ٱلْجَنَّةِ غُرَّفَا﴾ جواب القسم المحذوف، والقسم المحذوف وجوابه في محل رفع خبر المبتدأ. هذا؛ وأجيز اعتبار (الذين) منصوباً بفعل مضمر على الاشتغال، أي: ونبوئ الذين آمنوا... إلخ، ولا أراه قوياً. هذا؛ ووقوع الجملة القسمية خبراً للمبتدأ قاله ابن مالك، ومنعه ثعلب، ومثل الآية قوله تعالى في سورة (النساء): ﴿وَإِنَّ مِنكُرُ لَمَن لَّيُبَطِّئَنَّ...﴾ إلخ، والآية رقم [٧ و٩] من هذه السورة، ومثل ذلك [الكامل] كله قول الشاعر، وهو الشاهد رقم [٧٥٦] من كتابنا: «فتح القريب المجيب»:

جَشَأَتْ، فَقُلْتُ: اللَّذْ خَشِيتِ لَيَأْتِيَنْ وَإِذَا أَتَاكِ فَلَآتَ حِينَ مَنَاصِ

والجملة الاسمية: ﴿وَالَّذِينَ ءَامَوُا...﴾ إلخ مستأنفة، أو معطوفة على ما قبلها، ولا محل لها على الاعتبارين. ﴿بَحْرِي﴾: فعل مضارع مرفوع، وعلامة رفعه ضمة مقدرة على الياء للثقل. ﴿مِن عَلَى الاعتبارين. ﴿بَحْرِي﴾: جار ومجرور متعلقان بالفعل قبلهما، و: (ها): ضمير متصل في محل جر بالإضافة. ﴿الْأَنْهَارُ﴾: فاعل: ﴿بَحْرِي﴾. ﴿خَلِدِينَ﴾: حال من واو الجماعة منصوب، وعلامة نصبه الياء نيابة عن الفتحة؛ لأنه جمع مذكر سالم، والنون عوض عن التنوين في الاسم المفرد، وفاعله مستتر فيه؛ لأنه جمع اسم فاعل. ﴿فِهَا ﴾: جار ومجرور متعلقان بخالدين، وجملة: ﴿بَحْرِي...﴾ الخ في محل نصب صفة: ﴿غُرُفًا ﴾. ﴿فِعُمَ ﴾: فعل ماض جامد لإنشاء المدح. ﴿أَجُرُ ﴾: فاعله، وهو مضاف، و﴿الْعَلِينَ ﴾ مضاف إليه مجرور... إلخ، والمخصوص بالمدح محذوف، دل عليه ما قبله؛ إذ التقدير: نعم أجر العاملين الممدوح ما ذكر، وجملة: ﴿نِعْمَ...﴾ إلخ مستأنفة لا محل لها، وقرئ: (فنعم).

فَائَدَة: الحال بالنسبة للزمان على ثلاثة أقسام: حال مقارنة، وهي الغالبة نحو قوله تعالى: ﴿ فَأَدُّخُلُوهَا خَلِدِينَ ﴾ وحال ﴿ وَهَا لَمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ عَلَّمَ اللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللّلَّالِكُ وَاللَّهُ وَاللَّالِمُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالَّالِمُ اللَّهُ وَاللَّالِمُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالِمُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالِمُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّالِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ال

### ﴿ٱلَّذِينَ صَبَرُواْ وَعَلَىٰ رَبِّهِمْ يَنَوَّكُلُونَ ۞﴾

المشرح: ﴿ اللَّهِ مَ مَرُوا﴾: على مفارقة الأهل، والأوطان، والهجرة لأجل الدين، وصبروا على أذى المشركين، وصبروا على المحن، والشدائد، والمصائب، وصبروا على الطاعات على تفاوت درجاتها، ومراتبها، وصبروا عن المعاصي كبيرها، وصغيرها، وعلى جميع أنواعها. ﴿ وَعَلَىٰ رَهِمْ يَنُوكُلُونَ ﴾: لا يتوكلون، ولا يعتمدون على غيره. هذا؛ وحقيقة التوكل: تفويض الرجل الأمر إلى من يملك أمره، ويقدر على نفعه وضره. وقالوا: المتوكل من إنْ دهمه أمر لم يحاول دفعه عن نفسه بما هو معصية لله تعالى، فعلى هذا إذا وقع الإنسان في محنة، ثم سأل غيره خلاصه منها، لم يخرج عن حد التوكل؛ لأنه لم يحاول دفع ما نزل به عن نفسه بمعصية الله تعالى، وإنما هو من تعاطي الأسباب في دفع المحنة، والله أعلم، وأجل، وأعظم.

الإعراب: ﴿اللَّذِينَ﴾: اسم موصول مبني على الفتح في محل جر صفة ﴿الْعَمِلِينَ﴾ أو هو بدل منه، أو في محل نصب مفعول به لفعل محذوف، تقديره: أمدح، أو: أعني الذين، أو هو في محل رفع خبر لمبتدأ محذوف، التقدير: هم الذين، أو هو في محل رفع مبتدأ خبره محذوف، التقدير: الذين صبروا... لهم أجرهم عند ربهم، وجملة: ﴿صَبَرُوا ﴾ مع المتعلق المحذوف صلة الموصول، لا محل لها. ﴿وَعَلَى ﴾: الواو: حرف عطف. (على ربهم): جار ومجرور متعلقان بما بعدهما، والهاء ضمير متصل في محل جر بالإضافة؛ من إضافة اسم الفاعل لمفعوله، وفاعله

مستتر فيه. ﴿ يَنُوكِكُونَ ﴾: فعل مضارع مرفوع . . . إلخ ، والواو فاعله ، والجملة الفعلية معطوفة على ما قبلها ، لا محل لها مثلها .

## ﴿ وَكَأَيِّن مِّن دَاتَبَةٍ لَا تَحْمِلُ رِزْقَهَا ٱللَّهُ يَرْزُقُهَا وَإِيَّاكُمْ ۚ وَهُو ٱلسَّمِيعُ ٱلْعَلِيمُ ﴿

المشرح: ﴿وَكَأَنِّهُ: أصلها «أي» الاستفهامية، دخلت عليها كاف التشبيه، فصارت بمعنى «كم» الخبرية التكثيرية، وهي كناية عن عدد مبهم، مثل «كم» و«كذا»، وفيها خمس لغات، كلها قرئ بها: إحداها: (كَأيِّن)، وهي الأصل، وبها قرأ الجماعة، إلا ابن كثير، والثانية: (كَائِن) بوزن كاعِن، وبها قرأ ابن كثير وجماعة، وهي أكثر استعمالاً من: (كأيِّن)، وإن كانت الأصل، وهو كثير في الشعر العربي، الثالثة: (كَئِين) بوزن كريم، الرابعة: (كَيْئِن) بياء ساكنة، وهمزة مكسورة، الخامسة: (كَأَنْ) بوزن كَفَنْ. هذا؛ والجلال المحلي اعتبر (كأيِّن) بسيطة غير مركبة، وأن آخرها نون من نفس الكلمة لا تنوين؛ لأن هذه الدعاوى المتقدمة لا يقوم عليها دليل، والشيخ - رحمه الله تعالى - سلك في ذلك الطريق الأسهل، والنحويون ذكروا هذه الأشياء محافظة على أصولهم مع ما ينضم إلى ذلك من الفوائد، وتشحين الذهن، وتمرينه. انتهى. جمل. على أمولهم مع ما يدب على وجه الأرض من إنسان، وحيوان، وطير، وحشرة، وغيرها.

هذا وسبب نزول الآية الكريمة: أن النبي على لما أمر المسلمين بالهجرة من مكة المكرمة إلى المدينة المشرفة حين آذاهم المشركون؛ قالوا: كيف نخرج إلى المدينة، وليس لنا بها دار، ولا مال؟ فمن يطعمنا، ويسقينا؟! فأنزل الله: ﴿وَكَأَيْنَ مِن دَابَةٍ...﴾ إلخ.

والمعنى: كثير من الدواب لا تطيق حمل رزقها لضعفها، أو لا تدخره، وإنما تصبح، ولا معيشة عندها، ثم إنها مع ضعفها، وتوكلها يرزقها الله، وإياكم مع قوتكم، واجتهادكم، فأنتم سواء في أن يرزق الله الجميع من فضله، وكرمه، وجوده، وهُو الرَّزَّاقُ ذُو الْقُوَةِ الْمَتِينُ، فلا تخافوا على معاشكم بالهجرة، فإن الله يرزقكم.

فقد سوى الله بين الحريص، والمتوكل في الرزق، وبين الراغب، والقانع، وبين الْجَلِد، والعاجز. يعني: أن الجَلِد لا يتصور: أنه مرزوق بِجَلَده؛ ولا يتصور العاجز: أنه ممنوع من الرزق بعجزه. انتهى. قرطبى بتصرف.

وعن عمر ـ رضي الله عنه ـ قال: سمعت رسول الله على يقول: «لَوْ أَنكُمْ تَتَوَكَّلُونَ عَلَى الله حَقَّ تَوَكُّلِهِ لَرَزِقَكُمْ، كَمَا يَرْزُقُ الطَّيْرَ تَغْدُو خماصاً، وَتَرُوحُ بِطَاناً». أخرجه الترمذي. ومعناه أن الطير تذهب أول النهار جياعاً ضامرة البطون، وتروح آخر النهار إلى أوكارها شباعاً ممتلئة البطون، ولا تدخر شيئاً. قال سفيان بن عيينة: ليس شيء من خلق الله يخبئ طعامه إلا الإنسان، والفأرة، والنملة، وعن بعضهم رأيت البلبل يحتكر في محضنه، ويقول: للعقعق مخابئ إلا أنه

ينساها. هذا؛ وادخار الطعام لا ينافي التوكل، فقد روى البخاري، ومسلم: أن النبي على كان يعلى يدخر لأهله قوت سنتهم. وهذا بلا ريب كان في آخر حياته، وقد وسع الله عليه، وعلى المسلمين في معيشتهم، وكان الصحابة رضوان الله عليهم يفعلون ذلك، وهم القدوة الطيبة، وأهل اليقين والأئمة لمن بعدهم من المتقين المتوكلين. وخذ على سبيل الموعظة ما يلي:

عن عبد الله بن مسعود - رضي الله عنه -: أن رسول الله ﷺ قال: «لَيْسَ مِنْ عَمَلِ يُقَرِّبُ مِنَ النَّارِ؛ إِلَّا وَقَدْ نَهَيْتُكُمْ عَنْهُ، فَلَا يَسْتَبْطِئَنَّ أَحَدٌ الْجَنَّةِ؛ إِلَّا وَقَدْ نَهَيْتُكُمْ عَنْهُ، فَلَا يَسْتَبْطِئَنَّ أَحَدٌ مِنْ النَّارِ؛ إِلَّا وَقَدْ نَهَيْتُكُمْ عَنْهُ، فَلَا يَسْتَبْطِئَنَّ أَحَدٌ مِنْ اللَّذُيْنَا حَتَّى يَسْتَكْمِلَ رِزْقَهُ. مِنْكُمْ رِزْقَهُ، فَلَا يَطْلُبُهُ بِمَعْصِيَةِ اللهِ، فَإِن اسْتَبْطَأَ أَحَدٌ مِنْكُمْ رِزْقَهُ، فَلَا يَطْلُبُهُ بِمَعْصِيَةِ اللهِ، فَإِنَّ الله لا يُنَالُ فَضْلُهُ بِمَعْصِيَتِهِ». رواه الحاكم.

الإعراب: ﴿وَكَأَيْنَ الواو: حرف استئناف. (كَأَيِّن): اسم كناية بمعنى كثير مبني على السكون في محل رفع مبتدأ، وأجاز أبو البقاء أن يكون في موضع نصب بفعل دل عليه ﴿يَرْدُقُهُ ﴾، ويقدَّر بعد (كَأَيِّن) وفيه ضعف لا يخفى. ﴿يَنِ الله حرف جر صلة. ﴿دَابَةٍ المحل بحركة لكأين منصوب، وعلامة نصبه فتحة مقدرة على آخره، منع من ظهورها اشتغال المحل بحركة حرف الجر الزائد. ﴿لَا ﴿ نَافية. ﴿غَيْلُ ﴾: فعل مضارع، والفاعل يعود إلى: ﴿ وَآبَةٍ ﴾. ﴿ وَلِنَا لَهُ وَالجملة الفعلية في محل جر على اللفظ، أو في محل نصب على المحل صفة ﴿ اَبَقِ ﴾. ﴿الله ﴿ الله الفعلية في محل مضارع، والفاعل يعود إلى ﴿ الله ﴾، تقديره: «هو ». و(ها): ضمير متصل في محل نصب مفعول مضارع، والفاعل يعود إلى ﴿ الله ﴾، تقديره: «هو ». و(ها): ضمير متصل في محل نصب مفعول منفصل مبني على السكون في محل نصب معطوف على الضمير المنصوب، والجملة الاسمية: ﴿ وَكَا يُنَ … ﴾ إلخ مستأنفة لا محل منفصل مبني على الفتح في محل رفع خبر المبتدأ، والجملة الاسمية: ﴿ وَكَا يُنَ … ﴾ إلخ مستأنفة لا محل وألنَّ والجملة الاسمية في محل نصب حال من فاعل ﴿ السَمِيعُ ﴾: خبر أول. ﴿ الواو، والواملة الاسمية في محل نصب حال من فاعل ﴿ السَمِيعُ ﴾ خبر أول. ﴿ الواه، والضمير، وإن اعتبرتها مستأنفة؛ فلا محل لها.

﴿ وَلَهِن سَأَلَتُهُم مَّنَ خَلَقَ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضَ وَسَخَّرَ ٱلشَّمْسَ وَٱلْقَمَرَ لَيَقُولُنَّ ٱللَّهُ فَأَنَّى \_ يُؤْفَكُونَ ﴿ لَيَقُولُنَّ ٱللَّهُ فَأَنَّى \_ يُؤْفَكُونَ ﴿ لَيَ اللَّهُ اللَّهُ عَالَيْهُ ۖ فَأَنَّى ۗ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَالَيْهُ ۗ فَأَنَّى اللَّهُ اللَّهُ عَالَيْهُ اللَّهُ عَالَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ إِلَيْهُ إِلَيْهُ إِلَيْهُ إِلَيْهُ إِلَيْهُ إِللَّهُ عَالَيْهُ إِلَيْهُ إِلَيْهُ إِلَيْهُ إِلَيْهُ إِلَيْهُ إِلْهُ إِلَيْهُ إِلَى الللَّهُ عَلَيْهُ إِلَيْهُ إِلَيْهُ إِلَيْهُ إِلَى اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ اللَّهُ إِلَيْهُ إِلَيْهُ إِلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ إِلَيْهُ إِلَهُ إِلَيْهُ أَنْهُ إِلَيْهُ إِلَيْهِ إِلْهُ إِلَيْهِ إِلَيْهِ إِلَيْهِ إِلَيْهِ إِلَيْهِ إِلَيْهِ إِلَيْهِ إِلَيْهِ أَنْهُ أَنْهُ إِلَيْهِ إِلَيْهِ أَلِي أَنْهُ إِلَيْهُ إِلَيْهُ إِلَيْهِ إِلَيْهُ أَلِيْهُ أَلِيلًا أَيْهِ أَلِهُ أَلِهُ إِلَيْهُ إِلَيْهُ أَلِي أَلِيلًا أَلِهُ أَلِي أَلِي أَلِي أَلِيلِهُ أَلِهُ أَلِي أَلِي أَلِهُ أَلِي أَلِي أَلِيلًا أُلِيلً

الشرح: ﴿ وَلَينِ سَأَلَتُهُم ﴾: الخطاب للنبي عَلَيْ ، والمسؤول منهم أهل مكة. ﴿ مَنْ خَلَقَ السَّمَوَتِ... ﴾ إلخ: ذكر الله من آثار قدرته، ودلائل عظمته أمرين: أحدهما: إشارة إلى اتحاد الذات، والثاني: إشارة إلى اتحاد الصفات، وهي الحركة في الشمس، والقمر، وذكر في السموات،

والأرض الخلق، وفي الشمس، والقمر التسخير؛ لأن مجرد خلق الشمس والقمر، ليس حكمة، فإن الشمس لو كانت مخلوقة بحيث تكون في موضع واحد، لا تتحرك؛ ما حصل الليل، والنهار، ولا الصيف، والشتاء وكذلك القمر لولا زيادته، ونقصانه، ونوره، ومحاقه؛ لما أمكن معرفة الشهور، وعددها، فحينئذ الحكمة إنما هي في تحريكهما، وتسخيرهما. ﴿لَيَقُولُنَ اللهُ ﴿ لَمَا تقرر في العقول من وجوب انتهاء الممكنات إلى واحد، واجب الوجود. ﴿فَأَنَّ يُؤْفِّكُونَ ﴾: أي فكيف يصرفون عن توحيد الله وعبادته مع إقرارهم بذلك، واعترافهم: أنه هو الصانع الحكيم.

هذا وقد قال تعالى في سورة الذاريات ﴿ يُؤَفُّكُ عَنْهُ مَنْ أُفِكَ أَي: يُصْرِفُ عنه من صُرف، فهو من باب: ضرب، ومصدره: أَفْكاً، كضَرْباً. هذا؛ وهو من الباب الرابع بمعنى: كذب، ومصدره، إِفْكاً كَعِلْماً، ويغلب مجيء الأول بالبناء للمجهول، وقد يجيء بالبناء للمعلوم، كما في قوله تعالى: ﴿ قَالُوا أَجِئْنَنَا لِتَأْفِكَنَا عَنْ ءَالِمَ عَصَاهُ فَإِذَا هِى تَلْقَفُ مَا يَأْفِكُونَ ﴾ الآية رقم [٢٦] ومن مجيئه بمعنى الكذب قوله تعالى: ﴿ فَأَلْفَى مُوسَىٰ عَصَاهُ فَإِذَا هِى تَلْقَفُ مَا يَأْفِكُونَ ﴾ الآية رقم [63] من سورة (الشعراء)، انظر شرحها هناك، ففيه كبير فائدة.

الإعراب: ﴿وَلَهِنَهُ: الواو: حرف استئناف. اللام: موطئة لقسم محذوف، تقديره: والله. (إن): حرف شرط جازم. ﴿ سَأَلْتُهُم ﴾: فعل ماض مبنى على السكون في محل جزم فعل الشرط، والتاء فاعله، والهاء مفعوله الأول، والجملة الفعلية لا محل لها؛ لأنها ابتدائية، ويقال: لأنها جملة شرط غير ظرفي. ﴿مَّنَّهُ: اسم استفهام مبني على السكون في محل رفع مبتدأ. ﴿خُلَقَ﴾: فعل ماض، وفاعله ضمير مستتر تقديره: «هو» يعود إلى: ﴿مَّنْ ﴾. ﴿ ٱلسَّمَوَتِ ﴾: مفعول به منصوب، وعلامة نصبه الكسرة نيابة عن الفتحة؛ لأنه ملحق بجمع المؤنث السالم. ﴿وَٱلْأَرْضَ﴾: معطوف على ما قبله بالواو العاطفة، وجملة: ﴿خَلَقَ...﴾ إلخ في محل رفع خبر المبتدأ، والجملة الاسمية: ﴿مَّنْ خَلَقَ...﴾ إلِّخ في محل نصب مفعول به ثان للفعل: (سأل)، وجملة: ﴿وَسَخَّرَ ٱلشَّمْسَ وَٱلْقَمْرَ ﴾ معطوفة على ما قبلها فهي في محل رفع مثلها. ﴿لَيَقُولُنَّ ﴾: اللام: واقعة في جواب القسم المقدر. (يقولُنَّ): فعل مضارع مرفوع، وعلامة رفعه النون المحذوفة لتوالي الأمثال، وواو الجماعة المحذوفة، المدلول عليها بالضمة في محل رفع فاعل، والنون حرف لا محل له. ﴿أَلَنَّهُ ﴾: مبتدأ، وخبره محذوف، التقدير: الله خلقهن، أو هو فاعل لفعل محذوف، التقدير: خلقهن الله، ويرجحه التصريح به في قوله تعالى في سورة (الزخرف): ﴿لَيَقُولُنَّ خَلَقَهُنَّ ٱلْعَزِيزُ ٱلْعَلِيمُ﴾ رقم [٩]، والجملة على الاعتبارين في محل نصب مقول القول، وجملة: ﴿لَيَقُولُنَّ الله أَه جواب القسم المقدر، المدلول عليه باللام الموطئة، وحذف جواب الشرط لدلالة جواب القسم عليه، على القاعدة: «إذا اجتمع شرط وقسم فالجواب للسابق منهما» قال ابن مالك [الرجز] \_ رحمه الله تعالى \_ في ألفيته:

واحْدِنْ لَدَى اجْتِمَاع شَرْطٍ وَقَسِمْ جَوَابَ مَا أَخَرْتَ فَهُ وَ مُلْتَزَمُ

والكلام: ﴿وَلَينِ سَأَلْتُهُم ... ﴾ إلخ كله مستأنف لا محل له. ﴿فَأَنَّ ﴾: الفاء: هي الفصيحة ؛ لأنها أفصحت عن شرط مقدر، التقدير: وإذا كانوا يعترفون بأن الله خلق السموات والأرض فكيف يصرفون عن توحيده، وعبادته. (أنى): اسم استفهام، وتعجب، وتوبيخ مبني على السكون في محل نصب حال عامله ما بعده. ﴿ يُؤْفِّكُونَ ﴾: فعل مضارع مبني للمجهول مرفوع، وعلامة رفعه ثبوت النون. . . إلخ، والواو نائب فاعله، والجملة الفعلية لا محل لها؛ لأنها جواب للشرط المقدر بإذا، والجملة الشرطية مستأنفة لا محل لها.

### ﴿ اللَّهُ يَبْسُطُ ٱلرِّزْقَ لِمَن يَشَآءُ مِنْ عِبَادِهِ وَيَقْدِرُ لَهُ ۚ إِنَّ ٱللَّهَ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمُ ﴿ إِنَّا ﴾

المشرح: ﴿ اللهُ يَبْسُطُ الرِّزْقَ لِمَن يَشَآءُ مِنْ عِبَادِهِ ﴾ : لما ذكر سبحانه وتعالى الخلق؛ ذكر الرزق؛ لأن كمال الخلق ببقائه، وبقاء الخلق بالرزق، والله تعالى هو المتفضل بالرزق على الخلق، فله الفضل، والإحسان، والطول، والامتنان. ﴿ وَيَقْدِرُ لَهُ الى الى الله الله الفضل، والإحسان، والطول، والامتنان. ﴿ وَيَقْدِرُ لَهُ الله في الرزق. وينبغي أن يعلم ويفقره من المال، قال تعالى: ﴿ وَمَن قُدِرَ عَلَيْهِ رِزْقُهُ الله الله، والقبض، والضيق في الرزق الإنسان: أن البسط في الرزق لا ينبئ عن كرامة العبد على الله، والقبض، والضيق في الرزق لا ينبئ عن هوان العبد على الله، والصحيح، فإذا رأينا إنساناً عاصياً لله، وهو يمده في المال، ويعطيه ما يرغب فيه من حطام الدنيا؛ فإن هذا الإمداد والإعطاء قد يكون استدراجاً له، قال تعالى: ﴿ سَلَسْتَنْرِجُهُم مِنْ حَيْثُ لَا يَعْلَمُونَ ﴾، وقال جل ذكره: ﴿ مَن كَانَ فِي الصَّلَالَةِ فَلْمَدُدُ لَهُ الرَّمُنُ مَدًّا ﴾، وقال تعالى شأنه: ﴿ إِنَّمَا نُمُلِ لَمُمْ لِيَرْدَادُوا إِنْ مَانًا ﴾.

هذا وإذا رأينا إنساناً مطيعاً لله تعالى، ورزقه مضيق عليه، فقد يكون ذلك رحمة من الله له ؟ لأنه تعالى لا يريد أن يلوثه بحطام الدنيا، ولا أن يكثر مسؤوليته أمامه يوم القيامة عن تبعات المال، وخذ ما يلي: فعن أبي سعيد الخدري ـ رضي الله عنه ـ: أن النبي على قال : "إنَّ الله عَزَّ وَجَلَّ لَيَحْمِي عَبْدَهُ المُؤْمِنَ مِنَ الدُّنيَا، وَهُو يُحِبُّه كَمَا تَحْمُونَ مَرِيضَكُم الطَّعَامَ، وَالشَّرَابَ». رواه الحاكم. وعن الدنيا، وَهُو يُحِبُّه كَمَا تَحْمُونَ مَرِيضَكُم الطَّعَامَ، وَالشَّرَابَ». رواه الحاكم. وعن ابن عباس ـ رضي الله عنهما ـ قال : قال رسول الله على : "الْتَقَى مُؤْمِنَانِ عَلَى بَابِ الْجَنَّةِ : مُؤْمِنَ غَنِي مُا شَاءَ اللهُ أَنْ يُحْبَسَ، ثُمَّ غَنِيٌ، ومؤمِنُ فقيرٌ كانا في المدنيا، فَأَدْخِلَ الْفَقِيرُ الْجَنَّة، وَحُبِسَ الْغَنِيُّ مَا شَاءَ اللهُ أَنْ يُحْبَسَ، ثُمَّ أُذْخِلَ الْفَقِيرُ، فقالَ : يا أخي مَا حَبَسَك؟ والله لَقَدْ حُبِسَت؛ حَتَّى خَفْتُ عَلَيْك! فَيَقُولُ : يَا أَخِي مَا حَبَسَك؟ والله لَقَدْ حُبِسَت؛ حَتَّى سَالَ مِني مِنَ الْعَرقِ مَا لَوْ وَرَدَهُ أَلْفُ بَعِيرٍ، كُلُّها أَكَلَةُ حُمْض النَّبَاتِ؛ لَصَدَرَتْ عَنْهُ رِوَاءً». رواه أحمد.

﴿إِنَّ اللَّهَ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمٌ ﴾: يعلم ما يصلحهم، وما يفسدهم، فيعطي كل واحد حسب ما تقتضيه حكمته سبحانه وتعالى، من غنَى، أو فقر، والسعيد من كان رزقه كفافاً، وقنع به، ورضيه، وحمد الله عليه. وفي الحديث القدسي يقول الله تعالى: «إن من عبادي من لا يصلح

إيمانه إلا الغنى، ولو أفقرته؛ لأفسده ذلك، وإن من عبادي من لا يصلح إيمانه إلا الفقر، ولو أغنيته؛ لأفسده ذلك، وإن من عبادي من لا يصلح إيمانه إلا الصحة، والعافية، ولو أمرضته؛ لأفسده ذلك، وإن من عبادي من لا يصلح إيمانه إلا المرض، ولو عافيته وصححت له جسمه؛ لأفسده ذلك».

الإعراب: ﴿الله والجملة الفعلية في مجل والفاعل يعود إلى الله والجملة الفعلية في محل رفع خبر المبتدأ . ﴿الرّزّق و في مفول به . ﴿لِمَن السكون في محل جر باللام ، وجملة : ﴿وَمَنْ ) : تحتمل الموصولة ، والموصوفة ، فهي مبنية على السكون في محل جر باللام ، وجملة : ﴿مَنْ ) أو صفتها ، والعائد ، أو الرابط محذوف ؛ إذ التقدير للذي ، أو لشخص يشاؤه . ﴿مِنْ عِبَادِهِ ﴾ : جار ومجرور متعلقان بمحذوف حال من الضمير المنصوب المحذوف ، والهاء ضمير متصل في محل جر بالإضافة . ﴿وَيَقُدِرُ ﴾ : الواو : حرف عطف . (يقدر) : فعل مضارع ، والفاعل يعود إلى ﴿الله ﴿ الله ألله ﴾ . ﴿ الله ﴿ ومجرور متعلقان بالفعل قبلهما ، وجملة : ﴿ وَيَقُدِرُ لَذَ وَ معطوفة على ما قبلها . ﴿ إِنّ ﴾ : حرف مشبه بالفعل . ﴿ الله ﴾ : اسم (إنّ ) . ﴿ يُكُلِ ﴾ : جار ومجرور متعلقان بالفعل الله . ﴿ عَلِمُ ﴾ : حرف مشبه بالفعل . ﴿ الله على الله على الله . ﴿ عَلِمُ ﴾ : خبر : ﴿ إِنّ ﴾ ، والجملة الاسمية : ﴿ الله على الله . ﴿ الله على الله على الله على الله . ﴿ عَلِمُ ﴾ الله على متانفة لا محل لها ، والجملة الاسمية : ﴿ الله على مستأنفة لا محل لها ، والجملة الاسمية : ﴿ الله . ﴿ الله على مستأنفة لا محل لها .

الشرح: ﴿وَلَينِ سَأَلْتَهُم ﴾: الخطاب للنبي على والمسؤول منهم أهل مكة. ﴿مَن نَزُلُ مِن السّمَآءِ مَآءَ ﴾ أي: من السحاب مطراً. ﴿فَأَحْيَا بِهِ ٱلْأَرْضَ مِنْ بَعْدِ مَوْتِهَا ﴾ أي: جدبها. وموت الأرض عندما تكون يابسة لا نبات فيها شبيهة بالميت، وقد قال تعالى في سورة (الحج) رقم وَتَرَى ٱلْأَرْضَ هَامِدَةً فَإِذَا أَنزَلْنا عَلَيْهَا ٱلْمَآءَ ٱهْتَزَّتُ وَرَبَتُ وَأَنْبَتَتْ مِن كُلِّ زَوْج بَهِيج ﴾ انظر تفسيرها وشرحها هناك.

ولَيَقُولُنَّ اللَّهُ اللهِ عَلَى اللهِ هو الموجد للممكنات بأسرها، أصولها، وفروعها، ثم هم يشركون به بعض مخلوقاته، الذي لا يقدر على شيء من ذلك، وكان الأحرى بهم أن يعبدوه، ويوحدوه ما داموا يعترفون بأنه هو الذي ينزل الغيث من السماء، وما داموا يعترفون بأنه هو الذي خلق السموات والأرض، وسخر الشمس، والقمر، ولكنهم لا يعقلون كما ذكر الله ذلك عنهم كثيراً.

﴿ قُلِ ٱلْحَمْدُ لِللَّهِ ﴾: الخطاب للنبي ﷺ؛ أي: احمد الله يا محمد على نعمته عليك حيث عصمك من مثل ضلالهم، وهداك الصراط المستقيم، وأنعم عليك بالرسالة، والنبوة، وأيدك

بالحجج الدامغة، والبراهين الساطعة. ﴿ بَلْ أَكَنَّمُ لَا يَعْقِلُونَ ﴾ أي: لا يفهمون فيناقض فعلهم قولهم، حيث يقرون بأن الله هو المبدئ لكل ما عداه، ثم يشركون به أحقر خلقه. وذكر الأكثر؛ إما لأن بعضهم لم يعرف الحق لنقصان عقله، أو لتقصيره في النظر، أو لم تقم عليه الحجة؛ لأنه لم يبلغ مبلغ التكليف، أو لأنه يقام مقام الكل، وانظر سورة الروم رقم [7].

الإعراب: ﴿وَلَين سَأَلْتَهُم ﴾: انظر الآية رقم [17]. ﴿مَن ﴾: اسم استفهام مبني على السكون في محل رفع مبتدأ. ﴿ وَنَ فعل ماض ، والفاعل مستتر تقديره: «هو » يعود إلى ﴿ مَن ﴾ والجملة الفعلية في محل رفع خبر المبتدأ. ﴿ مِن الشَمآء ﴾: جار ومجرور متعلقان بالفعل قبلهما ، أو هما متعلقان بمحذوف حال من : ﴿ مَآء ﴾ كان صفة له ، فلما قدم عليه ؛ صار حالاً على القاعدة: «نعت النكرة إذا تقدم عليه ؛ صار حالاً » . ﴿ مَآء ﴾ : مفعول به ، والجملة الاسمية : ﴿ مَن فَرَا ﴾ : ﴿ مَآء ﴾ : مفعول به ، والجملة الاسمية : ﴿ مَن فَلَ مَحل نصب سدت مسد المفعول الثاني له : ﴿ مأّه ﴾ : اللام : واقعة في جواب القسم المدلول عليه باللام الموطئة . (يقولن) : فعل مضارع مرفوع ، وعلامة رفعه وي جواب القسم المدلول عليه باللام الموطئة المحذوفة المدلول عليها بالضمة فاعله ، والنون حرف لا محل له . ﴿ الله في الله عليه الله محذوف ، التقدير : الله نزل من السماء ماء ، والمعنى : لا يؤيد التقدير الثاني ، الذي ذكرته في الآية رقم [17] ، والجملة الاسمية في محل نصب مقول رأيت في الآية رقم [17] ، والكلام : ﴿ وَلَيْ سَأَلْتَهُم … ﴾ إلخ مستأنف لا محل له .

﴿ فَلِيَ الله على أمر مبني على السكون، وفاعله مستتر فيه وجوباً تقديره: «أنت». ﴿ اَلْحَمْدُ ﴾: مبتدأ. ﴿ لِلَّهِ ﴾: جار ومجرور متعلقان بمحذوف خبر المبتدأ، والجملة الاسمية في محل نصب مقول القول، وجملة: ﴿ قُلِ... ﴾ إلخ مستأنفة لا محل لها. ﴿ بَلْ ﴾: حرف عطف، وانتقال. ﴿ أَكُنُ أُورُ ﴾: مبتدأ، والهاء ضمير متصل في محل جر بالإضافة. ﴿ لَا ﴾: نافية. ﴿ يَعْقِلُونَ ﴾: فعل مضارع مرفوع... إلخ، والواو فاعله، والجملة الفعلية في محل رفع خبر المبتدأ، والجملة الاسمية مستأنفة، لا محل لها، وهو أولى من العطف على ما قبلها؛ لأنها ليست من مقول القول. تأمل وتدبر، وربك أعلم. وأجل وأعظم.

﴿ وَمَا هَلَذِهِ ٱلْحَيَاةُ ٱلدُّنْيَا ۚ إِلَّا لَهُوُ وَلَعِبُ ۚ وَإِنَ ٱلدَّارَ ٱلْآخِرَةَ لَهِى ٱلْحَيَوَانُ لَوَ ۗ كَانُواْ يَعْلَمُونَ لَهِى ٱلْحَيَوَانُ لَوَ ۗ كَانُواْ يَعْلَمُونَ ﴾

الشرح: ﴿وَمَا هَذِهِ ٱلْمَيَوَةُ ٱلدُّنِيَآ﴾: إشارة تحقير؛ كيف لا؟ وهي لا تزنُ عند الله جناح بعوضة، ولو كانت تزن عند الله جناح بعوضة ما سقى منها كافراً جرعة ماء، ولقد وصف الله تعالى في هذه الآية وغيرها الحياة التي يحياها ابن آدم بالدنيا لدناءتها، وحقارتها، وأنها لا تساوي عنده جناح بعوضة، ورحم الله الحريري؛ إذ يقول:

يَا خَاطِبَ الدُّنْيَا الدَّنِيَّة إِنَّهَا شَـــرَكُ الــرَّدَى وَقَــرَارَةُ الأَكْـــدَارِ أَبْكَتْ غَداً تَبَّاً لَهَا مِنْ دَارِ دَارٌ مَـتَـى مَا أَضْحَـكَـتُ في يَـوْمِـهَا أو هي من الدنو، وهو القرب؛ لأنها في متناول يد الإنسان ما دام حيًّا.

﴿إِلَّا لَهُوُّ وَلَعِبُّ ﴾ أي: إلا كما يلهو ويلعب به الصبيان، ويجتمعون عليه، ويبتهجون به ساعة، ثم يتفرقون متعبين. هذا؛ واللهو: هو الاستمتاع بلذات الدنيا. وقيل: هو الاشتغال بما لا يعنيه، وما لا يهمه. واللعب: هو العبث، أي ليس ما أعطاه الله الأغنياء من الدنيا؛ إلا وهو يضمحل، ويزول، كاللعب الذي لا حقيقة له، ولا ثبات، قال بعضهم: إن بقيت لك الدنيا؛ لم [الطويل] تبق لها، وأنشد:

وتَحددُثُ مِنْ بَعْدِ الأُمُورِ أَمُورُ تروحُ لَنَا الدُّنْيَا بِغَيْرِ الَّذِي غَدَتْ وتَطْلُعُ فِيهَا أنْجُمٌ وَتَغُورُ وتَجْرِي اللَّيَالي باجتماع وَفُرْقَةٍ ف ذَاكَ مُ حَالٌ، لا يَ لُومُ سُرُورُ فَ مَنْ ظَنَّ أَنَّ الدَّهْرَ بَاقٍ سُرُورُهُ وَأَيْسِةَ نَ أَنَّ السِّدَّائِسِرَاتِ تَسدُورُ عَفَا اللهُ عَمَّنْ صَيَّرَ الْهَمَّ وَاحِداً [الطويل] وما أحسن قول الشافعي، رضي الله عنه: عَلَيْهَا كِلَابٌ هَمُّهُنَّ اجْتِذَابُهَا وَمَا هِيَ إِلَّا جِيفَةٌ مُسْتَحِيلَةٌ

﴿ وَإِنَّ ٱلدَّارَ ٱلْآخِرَةَ ﴾ أي: التي تكون بعد الموت، وبعد البعث، والحشر، والحساب والجزاء، والمراد بها: الجنة، ونعيمها الدائم. ﴿لَهِيَ ٱلْحَيَوَانُ﴾ أي: هي دار الحياة الباقية، التي لا تزول، ولا موت فيها، وهي دار الحياة الحقيقية لامتناع طريان الموت عليها، أو جعلت في ذاتها حياة للمبالغة.

فَإِنْ تَجْتَنِبْهَا كُنْتَ سِلْماً لأَهْلِهَا

وَإِنْ تَجْ تَذِبْ هَا نَازَعَتْكَ كِلَابُهَا

و﴿ ٱلْحَيْوَانُّ ﴾ مصدر: حَبِيَ، سُمِّيَ به ذُو الحِياة، وأصله عند سيبويه، وأتباعه: حَبيَّان، فقلبت الياء الثانية واواً، وهو شاذ. قال أبو البقاء: لئلا يلتبس بالتثنية، ولم تقلب ألفاً لتحركها وانفتاح ما قبلها، لئلا تحذف إحدى الألفين. وقال البيضاوي: وهو أبلغ من الحياة؛ لما في بناء: «فَعَلَان» من الحركة، والاضطراب اللازم للحياة، ولذا اختير عليها هاهنا. ﴿لَوْ كَانُواْ يَعْلَمُوكَ﴾: حقيقة الدارين؛ لما اختاروا اللهو الفاني على الحيوان الباقي.

الإعراب: ﴿وَمَاكِ: الواو: حرف استئناف. (ما): نافية. ﴿ هَلَاهِ ﴾: اسم إشارة مبنى على الكسر في محل رفع مبتدأ، والهاء حرف تنبيه لا محل له. ﴿ٱلْحَيَاةُ﴾: بدل من ﴿هَاذِهِ﴾، أو عطف بيان عليه. ﴿الدُّنْيَا ﴾: صفة ﴿الْحَيَوةُ﴾ مرفوع مثله، وعلامة رفعه ضمة مقدرة على الألف

للتعذر. ﴿إِلَّا عَلَى حرف حصر. ﴿لَهُو ﴾: خبر المبتدأ ، والجملة الاسمية مستأنفة لا محل لها . ﴿وَلِيبُ ﴾: معطوف على ما قبله . ﴿وَلِيكَ ﴾: الواو: واو الحال . (إن) : حرف مشبه بالفعل . ﴿الدَّارَ ﴾: اسم (إن) ، وقدر أبو البقاء ، وغيره : وإن حياة الدار الآخرة ، وإنما قدروا ذلك ليتطابق المبتدأ ، والخبر . ﴿الآخِرة ﴾: صفة : ﴿الدَّارَ ﴾ . ﴿لَهِى ﴾: اللام : لام الابتداء ، وتسمى المزحلقة . (هي) : ضمير منفصل مبني على الفتح في محل رفع مبتدأ . ﴿الْحَيَوانُ ﴾ : خبر المبتدأ ، والجملة الاسمية : ﴿وَلِيَ الدَّارَ … ﴾ إلخ في محل والمجملة الاسمية : ﴿وَلِيَ الدَّارَ … ﴾ إلخ في محل نصب حال من ﴿الْحَيُونُ الدُّنِيَّ ﴾ والرابط : الضمير فقط . ﴿لَوَ ﴾ : حرف لما كان سيقع لوقوع غيره . ﴿كَانُونَ ﴾ : فعل ماض ناقص مبني على الضم ، والواو اسمه ، والألف للتفريق . ﴿يَعَلَمُونَ ﴾ لا محل لها ؛ لأنها ابتدائية ، ويقال : لأنها جملة شرط غير ظرفي ، وجواب ﴿لَوْ ﴾ محذوف ، انظر تقديره في الشرح ، و﴿لَوَ ﴾ ومدخولها كلام مستأنف ، أو معترض في آخر الكلام ، لا محل له على الاعتبارين .

﴿ وَاإِذَا رَكِبُواْ فِي ٱلْفُلُكِ دَعَوُا ٱللَّهَ مُغْلِصِينَ لَهُ ٱلدِّينَ فَلَمَّا نَجَّنَهُمْ إِلَى ٱلْبَرِّ إِذَا هُمْ ۗ رُيُشْرِكُونَ (١٠٠٤) ﴾ ويُشْرِكُونَ (١٠٤٤)

المشرح: ﴿فَإِذَا رَكِبُوا ﴾ أي: ركب المشركون في السفن، وخافوا الهلاك، والغرق، وهذا مع كونهم وصفوا بالشرك، والعناد، فإذا ركبوا في البحر، وخافوا الغرق. ﴿دَعَوا اللّهَ مُغْلِصِينَ لَهُ اللّهِ عَلَيْنَ ﴾ أي: تركوا الأصنام، ولجؤوا إلى الله بالدعاء، والتضرع حالة كونهم كائنين في صورة من أللينَ أي أي تركوا الأمنين؛ حيث لا يذكرون إلا الله، ولا يدعون سواه، لعلمهم بأنه لا يكشف الشدائد إلا هو.

وْفَلَمَّا بَعَنَهُمْ إِلَى ٱلْبَرِى أي: إلى الأرض اليابسة. وإذا هُمْ يُشْرِكُونَ أي: عادوا إلى ما كانوا عليه من الشرك، والعناد. وقيل: إن أهل الجاهلية كانوا إذا ركبوا البحر؛ حملوا أصنامهم معهم، فإذا اشتدت الريح، وخافوا الغرق؛ ألقوها في البحر، وقالوا: يا رب! وقيل: إشراكهم أن يقول قائلهم: لولا الله، والرئيس أو الملاح؛ لغرقنا، فيجعلون ما فعل الله بهم من النجاة قسمة بين الله وبين خلقه.

أقول: وهذا القول لا يقتصر على المشركين، بل هو يعم المسلمين؛ إذا قال أحدهم: لولا فلان؛ لكان كذا، واعتقد بأن لفلان، أو لشيء تأثيراً في جلب نفع، أو جلب شر. وهذا ما يسمى بالشرك الأصغر، لذا ينبغي للمسلم أن ينزه نفسه عن ذلك خوفاً من تطرق الشرك إليه، وهو لا يشعر به، قال الرسول على لعبد الله بن عباس ـ رضي الله عنهما ـ: «يا غُلامُ! إنّي أعلّمُكَ

كلمات: احْفَظِ الله يَحْفَظْكَ، احْفَظِ الله تَجِدْهُ تُجَاهَكَ؛ إِذَا سألْتَ؛ فاسْأَلِ الله، وَإِذَا اسْتَعَنْتَ؛ فَاسْتَعِنْ بالله، وَاعْلَمْ: أَنَّ الأُمَّةَ لو اجْتَمَعتْ علَى أَنْ يَنْفَعُوكَ بشيءٍ؛ لمْ ينفعوكَ إِلَّا بِشَيْءٍ قَدْ كَتَبَهُ اللهُ عَلَيْكَ، كَتَبَهُ اللهُ عَلَيْكَ، وَإِن اجْتَمَعَتْ على أَنْ يَضُرُّوكَ بِشَيْءٍ؛ لَمْ يَضُرُّوكَ إِلَّا بِشَيءٍ قَدْ كَتَبَهُ اللهُ عَلَيْكَ، رُفِعَتِ الأَقْلامُ، وَجَفَّتِ الصحفُ». رواه الترمذي.

الإعراب: ﴿فَإِذَا ﴾: الفاء: حرف استئناف. (إذا): ظرف لما يستقبل من الزمان، خافض لشرطه، منصوب بجوابه، صالح لغير ذلك، مبني على السكون في محل نصب. ﴿رَكِبُولْ﴾: فعل ماض مبنى على الضم، والواو فاعله، والألف للتفريق. ﴿فِي ٱلْفُلُكِ﴾: جار ومجرور متعلقان بالفعل قبلهما، والجملة الفعلية في محل جر بإضافة (إذا) إليها على المشهور المرجوح، وجملة: ﴿ دَعُواْ اللَّهَ ﴾ جواب: (إذا) لا محل لها، و(إذا) ومدخولها كلام مستأنف لا محل له. ﴿ غُلِصِينَ ﴾: حال من واو الجماعة منصوب، وعلامة نصبه الياء نيابة عن الفتحة؛ لأنه جمع مذكر سالم، والنون عوض عن التنوين في الاسم المفرد، وفاعله مستتر فيه. ﴿لَهُ ﴾: جار ومجرور متعلقان به: ﴿ مُغْلِصِينَ ﴾ . ﴿ ٱلِّينَ ﴾ : مفعوله . ﴿ فَلَمَّا ﴾ : الفاء : حرف عطف، أو حرف استئناف . (لما): انظر الآية رقم [٣١]. ﴿ غَنَّا هُمْ ﴾: فعل ماض مبني على فتح مقدر على الألف للتعذر، والفاعل يعود إلى الله، والهاء ضمير متصل في محل نصب مفعول به. ﴿إِلَّى ٱلْبَرِّ ﴾: متعلقان بالفعل قبلهما، والجملة الفعلية في محل جر بإضافة (لما) إليها على اعتبارها ظرفاً، وابتدائية لا محل لها على اعتبار (لما) حرفاً. ﴿إِنَّا ﴿: كلمة دالة على المفاجأة هنا واقعة في جواب (لما)، وانظر تفصيل الكلام فيها في الآية رقم [٣٦] من سورة (الشعراء) تجد ما يسرك، ويثلج صدرك. ﴿هُمُّ ﴾: ضمير منفصل مبنى على السكون في محل رفع مبتدأ. ﴿يُشْرِكُونَ ﴾: فعل مضارع مرفوع، وعلامة رفعه ثبوت النون. . . إلخ، والواو فاعله، والمتعلق محذوف، والجملة الفعلية في محل رفع حبر المبتدأ، والجملة الاسمية جواب (لما) لا محل لها، على اعتبار ﴿إِذَا﴾ حرفاً، وهو قول الأخفش، وابن مالك، و(لما) ومدخولها كلام معطوف على (إذا) ومدخولها، أو هو مستأنف، لا محل له على الاعتبارين.

# ﴿لِيَكُفُرُواْ بِمَا ءَاتَيْنَكُمْ وَلِيَتَمَنَّعُوا فَسَوْفَ يَعْلَمُونَ ۗ ۗ

الشرح: ﴿لِيكُفُرُواْ بِمَا ءَاتَيْنَهُمْ ﴿: اللام لام التعليل ، ومتعلقة بما قبلها ؛ إذ التقدير : إذا هم يشركون ليكونوا كافرين بشركهم نعمة النجاة . ﴿وَلِيَتَمَنَّعُوا ﴾ : معطوف على ما قبله على قراءة كسر اللام ، واعتبارها للتعليل ، فيكون المعنى : يعودون إلى شركهم بعد نجاتهم من الغرق ؛ ليكونوا بالعود إلى شركهم كافرين بنعمة النجاة ، قاصدين التمتع والتلذذ بها لا غير ، على خلاف عادة المؤمنين المخلصين على الحقيقة ، فإنهم يشكرون نعمة الله إذا أنجاهم ، ويجعلون نعمة النجاة ذريعة إلى ازدياد الطاعة ، لا إلى التلذذ ، والتمتع ، وعلى هذا لا وقف على قوله ﴿يُشْرِكُونَ ﴾ ؛ لأنه

ينقطع التعليل عن المعلل. هذا؛ ومن اعتبر اللام فيهما للأمر محتجاً بقراءة ابن كثير، وحمزة، وعلي بسكون اللام على وجه التهديد والوعيد، كقوله تعالى: ﴿فَمَن شَآءَ فَلَيُؤْمِن وَمَن شَآءَ فَلَيُؤُمِن وَمَن شَآءَ فَلَيُكُفُرُ ... ﴾ إلخ فيكون الكلام مستأنفاً، والوقوف على ﴿يُشْرِكُونَ ﴿ جيد. ﴿فَسَوْفَ يَعْلَمُونَ ﴾: سوء تدبيرهم عند تدميرهم، فهذا تهديد، ووعيد صراحة.

قال الزمخشري ـ رحمه الله تعالى ـ: فإن قلت: كيف جاز أن يأمر الله بالكفر، وبأن يعمل العصاة ما شاؤوا وهو ناو عنه، ومتوعد عليه ؟! قلت: هو مجاز عن الخذلان، والتخلية، وأن ذلك الأمر متسخط إلى غاية، ومثاله: أن ترى الرجل قد عزم على أمر، وعندك: أن ذلك الأمر خطأ، وأنه يؤدي إلى ضرر عظيم، فتبالغ في نصحه، واستنزاله عن رأيه، فإذا لم تر منه إلا الإباء، والتصميم ؛ حردت عليه، وقلت: أنت وشأنك، وافعل ما شئت! فلا تريد بهذا حقيقة الأمر. كيف والآمر بالشيء مريد له ؟! وأنت شديد الكراهة، متحسر، ولكنك كأنك تقول له: فإذا قد أبيت قبول النصيحة، فأنت أهل لأن يقال لك: افعل ما شئت، وتبعث عليه ؛ ليتبين لك إذا فعلت صحة رأي الناصح، وفساد رأيك. انتهى. بحروفه. أقول: ومن هذه المشكاة قوله تعالى: ﴿ أَعْمَاؤُوا مَا شِئْتُمُ إِنَّهُ بِمَا نَعْمَاؤُونَ بَصِيرُ ﴾ رقم [٤٠] من سورة (فصلت).

الإعراب: ﴿إِيكَفُرُوا﴾: فعل مضارع منصوب ب: ﴿أن﴾ مضمرة بعد لام التعليل، وعلامة نصبه حذف النون؛ لأنه من الأفعال الخمسة، والواو ضمير متصل في محل رفع فاعل، والألف للتفريق، وأن المضمرة والفعل المضارع في تأويل مصدر في محل جر باللام، والجار والمجرور متعلقان بالفعل ﴿يُشْرِكُونَ﴾. هذا؛ وعلى اعتبار اللام لام الأمر، فالفعل مجزوم، والجملة الفعلية مستأنفة لا محل لها. ﴿يما ﴾: جار ومجرور متعلقان بالفعل قبلهما، و(ما) تحتمل الموصولة والموصوفة، فهي مبنية على السكون في محل جر بالباء. ﴿عَالَيْنَهُمُ ﴾: فعل ماض مبني على السكون، و(نا): فاعله، والهاء مفعوله الأول، والمفعول الثاني، وهو العائد أو الرابط محذوف؛ إذ التقدير: (بالذي)، أو بشيء آتيناهموه. ﴿وَلِيَتَمَنَّعُوا ﴾: معطوف على ﴿لِيكَفُرُوا ﴾ على الوجهين المعتبرين فيه. ﴿فَسُونَ ﴾: الفاء: حرف استئناف، وقيل: هي الفصيحة، ولا وجه له. (سوف): حرف تسويف، واستقبال. ﴿يَعَلَمُونَ ﴾: فعل مضارع مرفوع، وعلامة رفعه ثبوت النون؛ لأنه من الأفعال الخمسة، والواو فاعله، ومفعوله محذوف، والجملة الفعلية مستأنفة لا محل لها.

الشرح: ﴿ أَوْلَمُ يَرُوْلُ يعني: أهل مكة. ﴿ أَنَا جَعَلْنَا حَرَمًا ءَامِنَا ﴾ أي: جعلنا بلدهم، وهو مكة آمناً مصوناً من النهب، والتعدي، ومن القتل، والسبي. ﴿ وَيُنْخَطَّفُ ٱلنَّاسُ مِنْ حَوْلِهِمَّ ﴾: يختلسون

قتلاً، وسبياً؛ إذ كانت العرب حول الكعبة يغزو بعضهم بعضاً، ويتغاورون، ويتناهبون، وأهل مكة قارُّون آمنون فيها، لا يغزون، ولا يغار عليهم مع قلتهم، وكثرة العرب حولهم، فذكرهم الله هذه النعمة الخاصة بهم. هذا؛ والتخطف: الانتزاع، والأخذ بسرعة.

ولا تنس: أن ذلك كان تحقيقاً لدعوة إبراهيم، وإجابة لسؤاله، فقد قال الله تعالى في سورة (البقرة) رقم [١٢٦]: ﴿وَإِذْ قَالَ إِبْرَهِعُم رَبِّ اجْعَلْ هَذَا بَلَدًا ءَلِنَا﴾، وقال في السورة المسماة باسمه رقم [٣٥]: ﴿وَإِذْ قَالَ إِبْرَهِيمُ رَبِّ اَجْعَلْ هَذَا ٱلْبَلَدَ ءَلِئَا﴾ فقد حقق الله رجاءه، وأجاب دعوته، والحمد لله رب العالمين، وكان ذلك فخراً للمسلمين إلى يوم الدين.

﴿ أَفِياً لِبُطِلِ ﴾ يعني: الشيطان، والأصنام. ﴿ يُؤْمِنُونَ ﴾ يؤملون أن تنفعهم، والمعنى: أَبَعْدَ هذه النعمة الظاهرة وهي الأمن، والاستقرار في بلدهم، وغير هذه النعمة مما لا يقدر عليه إلا الله يؤمنون بالأصنام، وينقادون للشيطان؟! ﴿ وَبِنعِمَةِ اللهِ يَكْفُرُونَ ﴾ أي: بمحمد على والإسلام يكفرون؛ حيث أشركوا مع الله في العبادة أحقر خلقه. هذا؛ ولم يذكر الله الضمير: (هم) هنا، وذكره في سورة (النحل) رقم [٧٧] بقوله: ﴿ وَبِنعِمَتِ اللهِ هُمْ يَكُفُرُونَ ﴾ لأن ما في سورة (النحل) اتصل بقوله تعالى: ﴿ وَاللَّهُ جَعَلَ لَكُمْ مِّنْ أَنفُسِكُمْ أَزْوَجًا ﴾ وهو بالخطاب كما ترى، فلو ترك: (هم) لالتبست الغيبة بالخطاب بأن تبدل الياء تاء.

الإعراب: ﴿أُولَمْ ﴾: الهمزة: حرف استفهام إنكاري توبيخي. الواو: حرف عطف، أو حرف استئناف. (لم): حرف نفي، وقلب، وجزم. ﴿يَرَوَّا ﴾: فعل مضارع مجزوم بـ: (لم)، وعلامة جزمه حذف النون؛ لأنه من الأفعال الخمسة، والواو ضمير متصل في محل رفع فاعل، والألف للتفريق، والفعل بصري، لا علمي. ﴿أَنَّ ﴾: حرف مشبه بالفعل، و: (نا): اسمها، حذفت نونها، وبقيت الألف دليلاً عليها. ﴿جَعَلْنَ ﴾: فعل وفاعل. ﴿حَرَمً ﴾: مفعول به. ﴿عَمِلَنَ ﴾: صفة نوبها، وبقيت الألف دليلاً عليها. ﴿جَعَلْنَ ﴾ في محل رفع خبر (أن)، و(أن) واسمها وخبرها في تأويل مصدر في محل نصب مفعول به، والجملة الفعلية: ﴿أَوَلَمْ يَرَوًا ﴿ مُعَلِنَ مُ مَلِ مُعلِلُ مَا أَوْنَ هُ وَاللهِ وَاللهِ مُعلِلُ مَا أَوْنَ هُ وَلَمْ اللهِ عَلَى مُعللُ عَلَى مُعللُ عَلَمُ اللهِ وَاللهُ عَلَى محل لها. ﴿وَيُتُخَلِفُ ﴾: الواو: واو الحال. (يتخطف): فعل مضارع مبني للمجهول. ﴿النَّاسُ ﴾: نائب فاعل. ﴿وَنُ حَوِلِهِمُ ﴾: جار ومجرور متعلقان بالفعل قبلهما، والهاء ضمير متصل في محل نصب عالى من واو الجملة الاسمية هذه في محل نصب حال من واو الجماعة، والرابط: الواو، والضمير. هذا؛ ولا يجوز اعتبار الجملة الفعلية حالاً بمفردها؛ لاقترانها بالواو، وهي مضارعية، وهذا ممتنع كما هو معروف في القواعد النحوية.

قال ابن مالك ـ رحمه الله تعالى ـ في ألفيته:

حَـوَتْ ضَـمِـراً ومِن الـواوِ خَـلَتْ

[الرجز]

وذاتُ بَـــدْءِ بِـــمــضـــارعٍ ثَـــبَـــتْ

#### وَذَاتُ واوٍ بَعْدَهَا انوِ مُبْتَدَا لَهُ المضارعَ اجْعَلَنَّ مُسْنَدَا

﴿ أَفِياً لْبَطِلِ ﴾: الهمزة: حرف استفهام إنكاري توبيخي. الفاء: حرف استئناف، أو هي عاطفة على محذوف، التقدير: أيكفرون بالله الذي هذا شأنه، فيؤمنون. (بالباطل): جار ومجرور متعلقان بما بعدهما. ﴿ يُؤْمِنُونَ ﴾: فعل مضارع مرفوع، والواو فاعله، والجملة الفعلية مستأنفة، أو هي معطوفة على المقدرة، ولا محل لها على الاعتبارين. ﴿ وَينِعْمَةِ ﴾: الواو: حرف عطف. (بنعمة): جار ومجرور متعلقان بالفعل بعدهما، و(نعمة) مضاف، و ﴿ اللّه ﴾ مضاف إليه. ﴿ يَكُفُرُونَ ﴾: فعل مضارع مرفوع، والواو فاعله، والجملة الفعلية معطوفة على ما قبلها، لا محل لها أيضاً.

### ﴿ وَمَنْ أَظْلَمُ مِمَّنِ ٱفْتَرَىٰ عَلَى ٱللَّهِ كَذِبًا أَوْ كَذَّبَ بِٱلْحَقِّ لَمَّا جَآءَهُۥ أَلَيْسَ فِي جَهَنَّمَ مَنُوكَ لِلْكَنَفِرِينَ ﴿ إِنَّا اللَّهِ ﴾

المشرح: ﴿وَمَنْ أَظْلَمُ مِمَّنِ أَفْتَرَىٰ عَلَى ٱللَّهِ صَكِدًا ﴾ أي: لا أحد أظلم ممن جعل مع الله شريكاً وولداً، وإذا فعل فاحشة قال: ﴿وَجَدْنَا عَلَيْهَا ءَابَآءَنَا وَٱللَّهُ أَمَرَنَا بِهَا ﴾. ﴿أَوْ كُذَبَ بِٱلْحَقِ...﴾ إلخ، فقد جمعوا بين أمرين لا يجتمعان عند عاقل: افتراؤهم على الله بما هو باطل غير ثابت بالحجة، أو المعنى: لا أحد أظلم ممن ذهب إلى أحد الأمرين، فكيف بمن جمع بينهما، والأمر الأول هو ما زعمه مشركو العرب من كون الملائكة بنات الله تعالى، والأمر الثاني هو تكذيبهم بالقرآن الكريم، وبالمعجزات التي أيد الله بها نبيه محمداً ﷺ.

وَأَوَ كَذَبَ بِالْمَقِ لَمَّا جَآءَهُ أَي: بمحمد ﷺ، أو بالقرآن، وفي لفظ: ولمَّا تسفيه لهم حيث لم يتوقفوا، ولم يتأملوا قط حين جاءهم، بل سارعوا إلى التكذيب أول ما سمعوه، ولم يفعلوا كما يفعل العقلاء المتثبتون في الأمور، يسمعون الخبر، فيستعملون فيه الروية، والفكر، ويستأنون إلى أن يتضح لهم صدقه، أو كذبه.

﴿ أَلِيْسَ فِي جَهَنَمُ مَثُوكَى لِلْكَيْفِينَ ﴾: هذا تقرير لثوائهم؛ لأن همزة الاستفهام إذا دخلت على النفي صار إيجاباً فيرجع إلى معنى التقرير، قال تعالى لنبيه ﷺ في سورة (الضحى): ﴿ أَلَمْ يَجِدْكَ يَتِيمًا فَعَاوَىٰ ﴾، وقال له في سورة (الشرح): ﴿ أَلَمْ نَشْرَحْ لَكَ صَدْرَكَ ﴾ ، وقال جرير يخاطب عبد الملك بن مروان، ويمدحه:

#### أَلَسْتُمْ خَيْرَ مَنْ رَكِبَ الْمَطَايَا وَأَنْدَى الْعَالَمِينَ بُطُونَ رَاح؟

إذ المعنى: ألا يستوجبون، ويستحقون الثواء في جهنم، والإقامة فيها، وقد افتروا على الله مثل هذا الكذب، وكذبوا بالحق مثل هذا التكذيب، أو لاجترائهم على الله؛ أي: ألم يعلموا علم اليقين، ويستقر في نفوسهم: أن في جهنم مثوى للكافرين المكذبين؛ حتى اجترؤوا على الله هذه الجرأة؟!

هذا؛ و ﴿ مَثْوَى ﴾ بمعنى: مأوى، وكلاهما بمعنى المستقر، والملجأ، والفرق بينهما: أن المثوى مكان الإقامة المنبئة عن المكث، وأما المأوى فهو المكان الذي يأوي إليه الإنسان ولو مؤقتاً، وقدم المأوى على المثوى في قوله تعالى: ﴿ وَمَأُونَهُمُ النّاذُ وَبِئْسَ مَثُوى الظّلِيبَ ﴾؛ لأنه على الترتيب الوجودي يأوي، ثم يثوي. هذا و ﴿ مَثْوَى مشتق من: ثوى بالمكان: إذا أقام به ثواءً، وثُويًا، مثل: مضى، يمضي مَضاء، ومُضِيًّا، ولو كان من: أثوى لكان: مُثوىً، وهذا يدل على أن «ثوى» هي اللغة الفصيحة، وحكى أبو عبيد: أثوى، وأنشد قول الأعشى: [الكامل] أثُلُ وى وقسص ليله على أن «ثوى» هي اللغة الفصيحة، وحكى أبو عبيد: أثوى، وأنشد قول الأعشى: [الكامل] والأصمعي لا يعرف إلا «ثوى» ويروى البيت (أثوَى) على الاستفهام، وأثويت غيري والأصمعي لا يعرف إلا «ثوى» ويروى البيت (أثوَى) على الاستفهام، وأثويت غيري يعدى، ولا يتعدى، ولا يتعدى.

الإعراب: ﴿وَمَنْ ﴾: الواو: حرف استئناف. (من): اسم استفهام مبنى على السكون في محل رفع مبتدأ. ﴿ أَظُلُمُ ﴾: خبر المبتدأ، وفاعله مستتر فيه. ﴿ مِمَّنِ ﴾: جار ومجرور متعلقان ب: ﴿أَظُلُّمُ ﴾، و(مَنْ) تحتمل الموصولة، والموصوفة فهي مبنية على السكون في محل جر بـ: (مَنْ). ﴿ أَفَّرَىٰ ﴾: فعل ماض مبنى على فتح مقدر على الألف للتعذر، والفاعل ضمير مستتر تقديره: «هو»، يعود إلى (مَنْ) وهو العائد، أو الرابط، والجملة الفعلية صلة (من)، أو صفتها. ﴿عَلَى ٱللَّهِ﴾: جار ومجرور متعلقان بالفعل قبلهما. ﴿كَذِبُّهُ: مفعول به. ﴿أَوِّهُ: حرف عطف. ﴿كُذَّبَ﴾: فعل ماض، والفاعل يعود إلى (من) أيضاً. ﴿ إِللَّهِ فَي ١٤ ومجرور متعلقان بالفعل قبلهما. ﴿لَمَّا﴾: ظرف زمان بمعنى «حين» مبنى على السكون في محل نصب متعلق بالفعل ﴿كُذَّبَ﴾. ﴿جَآءَهُ ﴿ فَعَلَ مَاضَ، والفاعل يعود إلى الحق، والهاء مفعول به، والجملة الفعلية في محل جر بإضافة ﴿لَمَّا ﴾ إليها ، وجملة : ﴿كُذَّبُ ... ﴾ إلخ معطوفة على جملة : ﴿أَفْتَرَىٰ ... ﴾ إلخ على الوجهين المعتبرين فيها. والجملة الاسمية: ﴿وَمَنْ أَظْلَمُ ... ﴾ إلخ مستأنفة لا محل لها. ﴿أَلَيْسَ ﴾: الهمزة: حرف استفهام تقريري. (ليس): فعل ماض ناقص. ﴿فِي جَهَنَّمُ الله على الله علمان بمحذوف خبر (ليس) تقدم على اسمها، وعلامة الجر الفتحة نيابة عن الكسرة؛ لأنه ممنوع من الصرف للعلمية والعجمة. ﴿مَثِّوكَ ﴾: اسم (ليس) مؤخر مرفوع، وعلامة رفعه ضمة مقدرة على الألف المحذوفة، لالتقاء الساكنين، والثابتة دليل عليها، وليست عينها. ﴿ لِلْكَلِفِينَ ﴾: جار ومجرور متعلقان بمحذوف صفة: ﴿مَثُوَّى﴾، وجملة: ﴿أَلَيْسَ...﴾ إلخ مستأنفة لا محل لها .

### ﴿ وَٱلَّذِينَ جَنَهَدُواْ فِينَا لَنَهُدِينَهُمْ شُبُلَنَّا وَإِنَّ ٱللَّهَ لَمَعَ ٱلْمُحْسِنِينَ ﴿ اللَّهُ

الشرح: ﴿وَٱلَّذِينَ جَهَدُواْ فِينَا﴾ أي: جاهدوا في طلب مرضاتنا. فقد أطلق المجاهدة، ولم يقيدها بمفعول؛ ليتناول كل ما تجب مجاهدته، من النفس، والشيطان، وأعداء الدين. قال

أبو سليمان الداراني: ليس الجهاد في الآية قتال الكفار فقط، بل هو نصر الدين، والرد على المبطلين، وقمع الظالمين، وأعظمه الأمر بالمعروف، والنهي عن المنكر، ومنه مجاهدة النفوس في طاعة الله، وهو الجهاد الأكبر، فقد روى البيهقي بإسناد حسن صحيح: أن أصحاب رسول الله على حين قدموا من الجهاد، تلقاهم الرسول على وقال لهم: «مَرْحَباً بكمْ قدِمْتُمْ مِنَ الجهادِ الأكبرِ». قالُوا: وَمَا الْجِهادُ الأكبرُ يا رسولَ الله؟! قالَ: «جهادُ النفس».

وقال عبد الله بن عباس، وإبراهيم بن أدهم - رضي الله عنهما - : الآية في الذين يعملون بما يعلمون؛ وقد قال على: «مَنْ عَمِلَ بِمَا عَلِمَ؛ عَلَّمَهُ اللهُ مَا لَمْ يَعْلَمْ». ونزع بعض العلماء إلى قوله تعالى: ﴿وَاَتَّقُواْ الله وَيُعَلِّمُكُمُ الله في العمل بما علمنا، ولو عملنا ببعض ما علمنا لأوْرَثنا علماً لا تقوم به أبداننا، قال الله تعالى: ﴿وَاتَّقُواْ الله وَيُعَلِّمُكُمُ الله وَيُعَلِّمُكُمُ الله في العمل بما علمنا الله ويُعَلِّمُكُمُ الله في العمل بما علمنا بعض ما علمنا لأوْرَثنا علماً لا تقوم به أبداننا، قال الله تعالى: ﴿وَاتَّقُواْ الله وَيُعَلِّمُكُمُ الله في العمل بما علمنا لله ويُعَلِّمُكُمُ الله في العمل بما علمنا الله وي الله تعالى الله تعالى الله تعالى الله ويُعَلِّمُكُمُ الله في العمل بما علمنا الله تعالى الله تعلى الله تعلى الله تعلى الله تعلى الله تعالى الله تعلى اله تعلى الله تعلى

﴿ لَنَهُدِينَهُمْ شُبُلناً ﴾ أي: طرق السير إلينا، والوصول إلى جنابنا، أو لنزيدنهم هداية إلى سبل الخير، وتوفيقاً لسلوكها، لقوله تعالى: ﴿ وَالذِّينَ آهْنَدَوْا زَادَهُرُ هُدًى وَ وَالنَّهُمْ تَقُونَهُمْ ﴾ وهاك أقوالاً أخر في تفسير هذه الآية: فعن الفضيل قوله: والذين جاهدوا في طلب العلم؛ لنهدينهم سبل العمل به. وعن سهل قوله: والذين جاهدوا في إقامة السنة؛ لنهدينهم سبل الجنة. وعن ابن عطاء قوله: والذين جاهدوا في رضانا؛ لنهدينهم إلى الوصول إلى محل الرضوان. وعن ابن عباس قوله: والذين جاهدوا في طاعتنا لنهدينهم سبل ثوابنا. وعن الجنيد قوله: والذين جاهدوا في التوبة؛ لنهدينهم سبل الإخلاص، أو جاهدوا في خدمتنا، لنفتحنَّ عليهم سبل المناجاة معنا، والأنس بنا، أو جاهدوا في طلبنا تحرِّياً لرضانا؛ لنهدينهم سبل الوصول إلينا. انتهى. نسفي.

﴿ وَإِنَّ اللَّهَ لَمَعَ ٱلْمُحْسِنِينَ ﴾: بالعون، والرعاية، والتوفيق، والهداية، ومع جميع الناس بالعلم، والقدرة، والإحاطة، فبين المعنيين بَوْنٌ، ومع المحسنين بالنصرة، والمعونة في الدنيا، وبالثواب والمغفرة في العقبي. والله أعلم بمراده، وأسرار كتابه.

الإعراب: ﴿وَاللَّذِينَ﴾: الواو: حرف استئناف. (الذين): اسم موصول مبني على الفتح في محل رفع مبتدأ. ﴿جَهَدُولُ»: فعل ماض مبني على الضم، والواو فاعله، والألف للتفريق، والجملة الفعلية صلة الموصول، لا محل لها. ﴿فِينَا﴾: جار ومجرور متعلقان بالفعل قبلهما. ﴿فَينَاهُ: جار ومجرور متعلقان بالفعل قبلهما. ﴿فَينَاهُمُ اللهم واللهم: واقعة في جواب قسم محذوف. (نهدينهم): فعل مضارع مبني على الفتح لاتصاله بنون التوكيد الثقيلة، التي هي حرف لا محل له، والهاء ضمير متصل في محل نصب مفعول به أول، والفاعل ضمير مستتر فيه وجوباً تقديره: «نحن». ﴿شُبُنَاهُ مُعول به، و(نا): ضمير متصل في محل جر بالإضافة، والجملة الفعلية: ﴿نَهَدِينَهُمُ سُبُلناً ﴾ جواب القسم

المحذوف، والقسم وجوابه في محل رفع خبر المبتدأ، وانظر الآية رقم [٥٨] ففيها كبير فائدة، والجملة الاسمية: ﴿وَالَّذِينَ...﴾ إلخ مستأنفة لا محل لها. ﴿وَإِنَّ ﴾: الواو: حرف استئناف. (إنَّ): حرف مشبه بالفعل. ﴿اللهُ ﴾: اسم (إن). ﴿لَمَعَ ﴾: اللام: لام الابتداء، وتسمى: (المزحلقة) هنا. (مع): ظرف مكان متعلق بمحذوف خبر: (إن)، و(مع) مضاف، و﴿المُحْيِنِينَ ﴾ مضاف إليه مجرور، وعلامة جره الياء نيابة عن الكسرة؛ لأنه جمع مذكر سالم، والنون عوض عن التنوين في الاسم المفرد، والجملة الاسمية: ﴿وَإِنَّ اللهَ...﴾ إلخ مستأنفة لا محل لها، وإن اعتبرتها في محل نصب حال من الفاعل المستتر؛ فلست مفنداً، ويكون الرابط: الواو فقط. تأمل، وتدبر وربك أعلم، وأجل، وأكرم، وصلى الله على سيدنا محمد، وعلى آله وصحبه وسلم، ورحم الله قيس بن سعد بن عبادة ـ رضي الله عنهما ـ إذ يقول: [مخلع البسيط] يا نَاظِراً في الكتابِ بَعْدِي مُحْتَنِياً مِنْ تُمارِ جُهْدِي يَا فِي فَلِياً مِنْ تُمارِ جُهْدِي

انتهت سورة العنكبوت شرحاً وإعراباً، بحمد الله وتوفيقه والحمد لله رب العالمين.





#### ٩

سورة الروم، وهي مكية كلها، وهي ستون آية، وثمانمئة وتسع عشرة كلمة، وثلاثة آلاف وخمسمئة وأربعة وثلاثون حرفاً. انتهى. خازن.

#### بِسْجِ ٱللَّهِ ٱلرَّحْمَٰنِ ٱلرَّحِيمِ

# ﴿ وَالْمَدَ ۚ إِنَّ غُلِبَتِ ٱلرُّومُ ۚ إِن أَدْنَى ٱلْأَرْضِ وَهُم مِّنَ بَعْدِ غَلِبَهِمْ سَيَغْلِبُونَ ۗ ﴾

المشرح: ﴿الْمَرِينَ الْمِنْ وَاللّهِ عَلَىمُ اللّهُ عَلَىمُ اللّهُ عَلَىمُ اللّهِ عَلَى السّور البّعة عشر حرفاً، وهي نصف حروف الهجاء، وقد تفرقت في تسع وعشرين سورة، ولم يثبت عن النبي على عشر عرفاً، وهي نصف حروف الهجاء، وقد تفرقت في تسع وعشرين سورة، ولم يثبت عن النبي على في هذه الفواتح شيء، يصلح للتمسك به؛ لذا كان بعده فيها مذهبان: مذهب السلف: التفويض، ومذهب الخلف: التأويل، فالصحابة، والتابعون لم يخوضوا في تفسيرها، ويكلون العلم بها إلى الله تعالى. فعن أبي بكر الصديق وضي الله عنه عنه عنه الله عنهم عن أبي بكر الصديق وعثمان، وابن مسعود ورضي الله عنهم الله وجهه الوا: الحروف المقطعة من السر المكتوم؛ الذي لا يفسر. وعن علي بن أبي طالب كرم الله وجهه البلاد الإسلامية، كتاب صفوة، وصفوة هذا الكتاب حروف التهجي. ولكن بعد أن اتسعت رقعة البلاد الإسلامية، ودخل أكثر أهل البلاد المفتوحة في الدين الإسلامي الحنيف، وظهرت الملل، والنحل خصوصاً في العصر العباسي؛ اضطر علماء المسلمين للخوض في تفسير هذه الحروف، وأعني بهؤلاء الخلف، وبمذهب الخلف، وكثرت الأقوال والتفاسير في ذلك:

فقيل: كل حرف مفتاح اسم من أسماء الله تعالى، فالألف مفتاح اسمه الله، واللام مفتاح اسمه الله والميم مفتاح اسمه اللطيف، والميم مفتاح اسمه المجيد. وقيل: الألف آلاء الله، واللام لُطفه، والميم مُلكه. وقيل: هي أسماء مقطعة لو علم الناس تأليفها، لعلموا اسم الله الأعظم، ألا ترى أنك تقول ﴿الرَّ و ﴿حَمَ و وَهِنَ فَيكون مجموعها الرحمن وكذلك سائرها، ولكن لم يتهيأ تأليفها جميعاً. وقيل: هي أسماء للسور التي بدئت بها. وقيل: غير ذلك. انتهى. من تفسير سورة (البقرة).

وينبغي أن تعلم: أن هذا اللفظ أعني: ﴿ آلَهُ قد ذكر في أول سورة (البقرة)، وأول سورة (آل عمران)، وأول سورة (العنكبوت) وأول سورة (الروم) هذه، وأول سورة (لقمان) وأول سورة

(السجدة) وذكر في أول سورة (الأعراف) ﴿المّصَّ﴾، وفي أول سورة (الرعد) ﴿المّرَّ﴾، والله أعلم بمراده، وأسرار كتابه.

الآيات: ١ ـ ٣

وغُلِبَ الرّوم اسم قبيلة، سميت باسم جدها الأول، وهو: روم بن عيصو بن إسحاق بن إبراهيم، على نبينا، وعليهم ألف صلاة، وألف سلام. وسبب نزول الآيات على ما ذكره المفسرون: أنه كان بين فارس والروم قتال، وكان المشركون يودون أن تغلب فارس الروم؛ لأن الفرس كانوا مجوساً أميين مثل المشركين، وكان المسلمون يودون غلبة الروم على فارس لكونهم أهل كتاب مثل المسلمين، فبعث كسرى جيشاً إلى الروم استعمل عليهم رجلاً، يقال له: شهريزان، وبعث قيصر جيشاً وأمر عليهم رجلاً يدعى بُخِين. وقيل: بخنس، فالتقيا بأذرعات وبصرى، وهي أدنى بلاد الشام إلى أرض العرب والعجم، فغلبت فارس الروم، فبلغ ذلك المسلمين بمكة، فشق عليهم، وفرح به كفار قريش، وقالوا للمسلمين: إنكم أهل كتاب، والنصارى أهل كتاب، ونحن أمِّيُّون، وفارس أميون، وقد ظهر إخواننا من أهل فارس على إخوانكم من الروم، وإنكم إن قاتلتمونا؛ لنظهرن عليكم.

فأنزل الله تعالى هذه الآية فخرج أبو بكر الصديق ـ رضي الله عنه ـ إلى كفار مكة، وقال: فرحتم بظهور إخوانكم، فلا تفرحوا، فوالله لتظهرن الروم على فارس أخبرنا بذلك نبينا على فلا أبي بن خَلَف الجمحي، وقال: كذبت! فقال له الصديق ـ رضي الله عنه ـ: أنت أكذب يا عدو الله! فقال: اجعل أجلا أناحبك عليه، والمناحبة: القمار والمراهنة؛ أي: أراهنك عليه، فناحبه على عشر قلائص مني، وعشر قلائص منك، فإن ظهرت الروم على فارس غرمت لك، وإن ظهرت فارس على الروم غرمت لي. ففعلوا، وجعلوا الأجل ثلاث سنين، فجاء أبو بكر وضي الله عنه ـ إلى رسول الله على فأخبره بذلك، وكان ذلك قبل تحريم القمار، فقال النبي على: "ما هكذا ذكرت، إنما البضع ما بين الثلاث إلى التسع، فزايده في الخطر، ومادده في الأجل». فخرج أبو بكر، رضي الله عنه، فلقي أُبيًّا، فقال: لعلك ندمت، فقال: لا، فتعال أزيدك في الخطر، وأمادِدُك في الأجل فاجعلها مئة قلوص إلى تسع سنين. وقيل: إلى سبع.

فلما خشي أبيُّ بن خلف أن يخرج أبو بكر من مكة أتاه، ولزمه، وقال: إني أخاف أن تخرج من مكة، فأقم لي كفيلاً ضامناً، فكفله ابنه عبد الله بن أبي بكر، فلما أراد أبي بن خلف أن يخرج إلى أحد، أتاه عبد الله بن أبي بكر، فلزمه، وقال: لا أدعك حتى تعطيني كفيلاً، فأعطاه كفيلاً، ثم خرج إلى أحد، ثم رجع أبي بن خلف إلى مكة، ومات بها من جراحته التي جرحه إياها النبي على حين بارزه، وظهرت الروم على فارس يوم الحديبية، وذلك على رأس سبع سنين من مناحبتهم. وقيل: كان يوم بدر، وربطت الروم خيولهم بالمدائن. وبنوا بالعراق مدينة، وسَمَّوْها رُومِيَّة، فقمر أبو بكر - رضي الله عنه - أبيًّا، وأخذ مال الخطر

من ورثته، وجاء به إلى النبي عَلَيْق، وذلك قبل أن يُحَرَّم القمار، فقال له النبي عَلَيْق: «تصدق به». انتهى. خازن.

وكان سبب غلبة الروم فارساً على ما قاله عكرمة وغيره: أن شهريزان لما غلب الروم لم يزل يطؤهم، ويخرب مدائنهم؛ حتى بلغ الخليج، فبينا أخوه فرُّخان جالس ذات يوم يشرب؛ قال لأصحابه: لقد رأيت أني جالس على سرير كسرى، فبلغت كلمته كسرى! فكتب إلى شهريزان: إذا أتاك كتابي فابعث إليَّ برأس أخيك فَرُّخان! فكتب إليه: أيها الملك! إنك لم تجد مثل فرخان، إن له لنكاية، وصولة في العدو، فلا تفعل! فكتب إليه: إن في رجال فارس خلفاً عنه، فعجّل إليَّ برأسه! فراجعه، فغضب كسرى، ولم يجبه وبعث بريداً إلى أهل فارس: إني قد عزلت عنكم شهريزان، واستعملت عليكم فرخان، ثم بعث مع البريد صحيفة صغيرة، وأمره فيها بقتل شهريزان، وقال: إذا ولى فرُّخان الملك، وانقاد له أخوه، فأعطه الصحيفة.

فلما وصل البريد إلى شهريزان عرض عليه كتاب كسرى، فلما قرأه قال: سمعاً وطاعةً، ونزل عن سرير الملك، وأجلس عليه أخاه فَرُّخان، فدفع البريد الصحيفة إلى فرخان فلما قرأها استدعى أخاه شهريزان، وقدمه ليضرب عنقه، فقال له: لا تعجل حتى أكتب وصيتي! قال: نعم، فدعا بسفط، ففتحه، وأعطاه ثلاث صحائف منه، وقال: كل هذا راجعت فيك كسرى، وأنت تريد قتلي بكتاب واحد، فرد فرخان الملك إلى أخيه شهريزان.

ثم كتب إلى قيصر ملك الروم: أما بعد: إن لي إليك حاجة، لا تحملها البرد، ولا تبلغها الصحف، فَالْقَني في خمسين روميًا حتى ألقاك في خمسين فارسياً، فأقبل قيصر في خمسمئة ألف رومي، وجعل يضع العيون بين يديه في الطرق، مخافة أن يمكر به شهريزان حتى أتاه عيونه، فأخبروا: أنه ليس معه إلا خمسون فارسياً، فلما التقيا ضربت لهما قبة، فيها ديباج، فدخلاها ومع كل واحد منهما سكين، ودعيا بترجمان يترجم بينهما، فقال شهريزان: إن الذي خرب بلادك أنا، وأخي بكيدنا، وشجاعتنا، وإن كسرى حسدنا، وأراد أن يقتل أخي، فأبيت عليه، ثم أمر أخي بقتلي، فأبى عليه، وقد خلعناه، ونحن نقاتله معك، فقال: قد أصبتما، وأشار أحدهما إلى صاحبه أن السربين اثنين، فإذا جاوزهما فشا، فقتلا الترجمان معاً بسكينهما، ونشبت الحروب بعدئذ، وأديل للروم على فارس عند ذلك، وغلبوهم، وقتلوهم، وجاء الخبر إلى رسول الله بي يعدئذ، وأديل للروم على فارس عند ذلك، وغلبوهم، وقتلوهم، وجاء الخبر إلى رسول الله علي يوم الحديبية، ففرح، ومن كان معه من المسلمين بذلك، فذلك قوله تعالى: ﴿الْمَ لَيُ غُلِبَتِ يَعْمُ اللهِ مَا الخرب الأولى الفرس، وفي هذه الروم.

﴿ أَدْنَ ﴾: أقرب. قال ابن عطية، فإن كانت الواقعة بأذرعات، فهي من أدنى الأرض بالقياس إلى مكة، وهي التي ذكرها امرؤ القيس في قوله:

تَنَوَّرْتُهَا مِنْ أَذْرِعَاتٍ وَأَهْلُها بِيَثْرِبَ أَدْنَى دَارِها نَظَرٌ عَالِي

وإن كانت الواقعة في الجزيرة، فهي أدنى بالقياس إلى أرض كسرى، وإن كانت بالأردن، فهي أدنى إلى أرض الروم. وكان في هذا الإخبار دليل على نبوة محمد على الأن الروم قد غلبتها فارس، فأخبر الله عز وجل نبيه محمداً على أن الروم ستغلب فارس في بضع سنين، وأن المؤمنين يفرحون بذلك، وفي هذا الإخبار دليل على أن القرآن من عند الله؛ لأن الآيات أنبأت عن علم الغيب؛ الذي لا يعلمه إلا الله تعالى.

وقوله تعالى: ﴿فِيَ أَدَّنَى ٱلْأَرْضِ لبيان شدة ضعفهم، أي: انتهى ضعفهم إلى أن وصل عدوهم إلى طرف بلادهم، وكسروهم، وهم في بلادهم، ثم غلبوا حتى وصلوا إلى المدائن، وبَنوا هناك الروميَّة، لبيان: أن هذه الغلبة العظيمة بعد ذلك الضعف العظيم كان، بإذن الله تعالى. انتهى جمل نقلاً من كرخي. قال الزمخشري: وهذه الآية من الآيات البينة الشاهدة على صحة نبوة النبي على وأن القرآن من عند الله ؛ لأنها إنباء عن علم الغيب ؛ الذي لا يعلمه إلا الله تعالى.

الإعراب: ﴿المَهُ: في إعراب هذا اللفظ وجوه: الأول: أن محله الرفع على أنه خبر لمبتدأ محذوف، التقدير: هذه المَم. أو هو مبتدأ خبره ما بعده. والثاني: أن محله النصب على أنه مفعول به لفعل محذوف، التقدير: اقرأ، أو اثلُ المَم، أو هو منصوب على تقدير حذف حرف القسم، كما تقول: الله لأَفْعَلنَّ، والناصب فعل محذوف أيضاً، التقدير: التزمت الله، أي: اليمين به. والثالث: أن محله الجر على القسم، وحرف الجر محذوف، وبقي عمله بعد الحذف؛ لأنه مراد، فهو كالملفوظ به، وتقدير الكلام على هذا: أقسم، أو أحلف به: المَم، وضعف هذا سليمان الجمل ـ رحمه الله تعالى ـ، فقال: وهذا ضعيف؛ لأن ذلك؛ أي: حذف الجار، وإبقاء عمله من خصائص الجلالة المعظمة، لا يشركها فيه غيرها. ولا محل لها من الإعراب على اعتبارها وأمثالها حروفاً مقطعة، أو مختصرة من أسماء.

﴿ غُلِبَتِ ﴾: فعل ماض مبني للمجهول، والتاء للتأنيث حرف لا محل له. ﴿ اللّهُ على وجه مر فاعله، والجملة الفعلية مستأنفة لا محل لها، أو هي في محل رفع خبر: ﴿ الّمَ كَا على وجه مر ذكره في إعرابها. ﴿ فِي آذَنَ ﴾: جار ومجرور متعلقان بالفعل قبلهما، وعلامة الجر كسرة مقدرة على الألف للتعذر، و ﴿ أَذَنَ ﴾ مضاف، و ﴿ اللّهُ رَضِ ﴾ مضاف إليه. ﴿ وَهُم ﴾: الواو: واو الحال. (هم): ضمير منفصل مبني على السكون في محل رفع مبتدأ. ﴿ فِينُ بَعَدِ ﴾: جار ومجرور متعلقان بالفعل بعدهما، و ﴿ بَعُدِ ﴾: مضاف، و ﴿ غَلَيهِم ﴾ مضاف إليه، والهاء ضمير متصل في محل جر بالإضافة من إضافة المصدر لمفعوله، وفاعله محذوف؛ إذ التقدير: من بعد غلب فارس لهم. ﴿ سَيَغْلِوُنَ ﴾: السين: حرف استقبال. (يغلبون): فعل مضارع مرفوع، وعلامة رفعه ثبوت النون... إلخ، والواو فاعله، ومفعوله محذوف، والجملة الفعلية في محل رفع خبر المبتدأ، والجملة الاسمية: ﴿ وَهُمُ مِنْ بَعْدِ … ﴾ إلخ في محل نصب حال من الروم، والرابط:

الواو، والضمير. هذا؛ واقتران الجملة الخبرية بالسين، لا يضر، وهو من قبيل الوعد، ووعد الله حق، لا يخلف فكان بمنزلة الواقع حالاً، وإن اعتبرتها معطوفة على الجملة الفعلية قبلها، فمحلها مثلها، والحالية أقوى.

# ﴿ وَ يِضْعِ سِنِينَ لِلَّهِ ٱلْأَمْثُ مِن قَبَلُ وَمِنْ بَعْثُ وَيَوْمَ إِذِ يَفْرَحُ ٱلْمُؤْمِنُونَ ﴿ ﴾

الشرح: ﴿ فِي بِضْعِ سِنِينَ ﴾: البضع مأخوذ من: بضعت الشيء؛ أي: قطعته، فهو قطعة من العدد، وهو في العدد بكسر الباء، وبعض العرب يفتحها، وهو ما بين الثلاث إلى التسع، تقول: بضع سنين، وبضعة عشر رجلاً، وبضع عشرة امرأة، فإذا جاوزت لفظ العشر، ذهب البضع، لا تقول: بضع وعشرون، وقد يقال. والبضع: الطائفة من الليل، والبضع بضم الباء: الجماع، أو الفرج نفسه، والمهر، والطلاق، وعقد النكاح. وقد أبهم البضع ولم يبينه، وإن كان معلوماً لنبيه هي الإدخال الرعب والخوف عليهم في كل وقت. انتهى. جمل نقلاً من الرازي.

﴿ سِنِينَ ﴾: جمع سنة، والأصل فيها ألا تجمع بالياء والنون؛ لأن الواو والنون لمن يعقل، ولكن جاز ذلك فيها، وإن كانت ممن لا يعقل للحذف الذي دخلها؛ لأن أصلها سنوة. وقيل: سنهة على فعلة، دليله قولهم: في جمع الأول سنوات جمع مؤنث سالم، وقولهم: سانهت، وتجمع على سنهات، كسرت السين في ﴿ سِنِينَ ﴾ لتدل على أنه جمع على غير الأصل؛ لأن كل ما جمع جمع السلامة، لا يتغير فيه بناء الواحد، فلما تغير بناء الواحد في هذا الجمع بكسر أوله، وقد كان مفتوحاً في الواحد؛ علم أنه جمع على غير أصله، لذا فإنه يلحق بجمع المذكر السالم إلحاقاً، والنسبة إلى سنة: سنهي، أو سنوي.

(يومئذ): التنوين فيه ينوب عن جملة محذوفة، دلت عليها الغاية، أي: يوم ينتصر الروم على على الفرس، و(إذ) مضافة لهذه الجملة في الأصل، فإن أصل الكلام: يوم إذ ينتصر الروم على الفرس، ويتحقق وعد الله بنصرهم، فحذفت الجملة الفعلية، وعوض عنها التنوين، وكسرت

الذال لالتقاء الساكنين، كما كسرت الهاء في صَهٍ، ومَهٍ عند تنوينهما، ومثل ذلك قل في: حينئذ، وساعتئذ، ونحوهما، وانظر الفرح في الآية رقم [٣٢] الآتية.

الإعراب: ﴿ فِي بِضْعِ ﴾: جار ومجرور متعلقان بالفعل: (يغلبون) و ﴿ بِضْعِ ﴾ مضاف، و ﴿ سِنِينَ ﴾ مضاف إليه مجرور، وعلامة جره الياء نيابة عن الكسرة؛ لأنه ملحق بجمع المذكر السالم، والنون عوض عن التنوين في الاسم المفرد. ﴿ لِلّهِ ﴾: جار ومجرور متعلقان بمحذوف خبر مقدم. ﴿ اَلْأَمْ رُ ﴾: مبتدأ مؤخر. ﴿ مِن قَبْلُ ﴾: جار ومجرور متعلقان بمحذوف حال من الضمير المستتر في الخبر المحذوف، وهو أولى من تعليقهما بمحذوف خبر ثان، وبني ﴿ قَبْلُ ﴾ على الضم لقطعه عن الإضافة لفظاً، لا معنى، قال ابن مالك \_ رحمه الله تعالى \_: في ألفيته: [الرجز]

وَاضْمُمْ بِنَاءً غَيْراً أَنْ عَدِمْتَ مَا لَـهُ أَضِيفَ نَـاوِياً مَا عُـدِمَا وَاضْمُمْ بِنَاءً غَيْراً أَنْ عَدِمْتَ مَا كَالَ وَدُونَ وَالْبِهَاتُ أَيْنُ ضَا وَعَـلُ وَعَـلُ كَعَيْرُ بِعْدُ حَسْبُ أَوَّلُ وَدُونَ وَالْبِهِ هَاتُ أَيْنُ ضَا وَعَـلُ

(من بعد): جار ومجرور معطوفان على ما قبلهما، والجملة الاسمية: ﴿ لِلَّهِ ٱلْأَمْرُ ... ﴾ إلخ مستأنفة، لا محل لها.

﴿ وَيَوْمَهِ ذِ ﴾: الواو: حرف استئناف. (يومئذ): ظرف زمان متعلق بالفعل بعده، و(إذ) ظرف لما مضى من الزمان مبني على السكون في محل جر بالإضافة، وحرك بالكسر لالتقاء الساكنين. ﴿ يَفْرَحُ ﴾: فعل مضارع. ﴿ اَلْمُؤْمِنُونَ ﴾: فاعل مرفوع، وعلامة رفعه الواو نيابة عن الضمة؛ لأنه جمع مذكر سالم، والنون عوض عن التنوين في الاسم المفرد، والجملة الفعلية مستأنفة، أو هي معطوفة على ما قبلها، ولا محل لها على الاعتبارين.

### ﴿ بِنَصْرِ ٱللَّهِ يَنصُرُ مَن يَشَكَّا مُ وَهُوَ ٱلْعَكَزِيزُ ٱلرَّحِيمُ ۞﴾

المشرح: ﴿ يَفُرَحُ ٱلْمُؤْمِنُونَ ﴿ يَنَصِّرِ ٱللَّهِ ﴾ أي: يفرح بنصر الله مَنْ له كتاب، وهم الروم على من لا كتاب له، وهم الفرس، لما في ذلك من انقلاب التفاؤل، وظهور صدق المؤمنين فيما أخبروا به المشركين من أهل مكة، وغلبة أبي بكر الصديق ـ رضي الله عنه ـ في رهانه مع أبي بن خلف كما رأيت، وازدياد يقينهم، وثباتهم في دينهم. ﴿ يَنصُرُ مَن يَشَاءُ ﴾ أي: من أوليائه على أعدائه؛ لأن نصره مختص بغلبة أوليائه؛ لأعدائه، فأما غلبة أعدائه لأوليائه؛ فليس بنصر، وإنما هو ابتلاء، وقد يسمى ظفراً. ﴿ وَهُو الْعَرَيْرُ ﴾: القوي الغالب القاهر ينتقم من أعدائه. ﴿ الله طاعته، ينصرهم ؛ إن نصروا دينه، وتعاليم نبيه.

الاعراب: ﴿يِنَصَرِ﴾: جار ومجرور متعلقان بالفعل يفرح، و(نصر) مضاف، و﴿ٱللَّهِ ﴿ مضاف البه، من إضافة المصدر لفاعله، ومفعوله محذوف، انظر الشرح. ﴿يَنصُرُ ﴾: فعل مضارع،

والفاعل يعود إلى ﴿ٱللَّهِ ﴾. ﴿مَن ﴾: اسم موصول، أو نكرة موصوفة مبنية على السكون في محل نصب مفعول به، والجملة الفعلية بعدها صلتها، أو صفتها، والعائد، أو الرابط محذوف؟ إذ التقدير: ينصر الذي، أو: شخصاً يشاء نصره، والجملة الفعلية في محل نصب حال من لفظ الجلالة، والرابط: الضمير فقط. وإن اعتبرتها مستأنفة؛ فلا محل لها. ﴿وَهُوَ﴾: الواو: واو الحال. (هو): ضمير منفصل مبنى على الفتح في محل رفع مبتدأ. ﴿ٱلْكَزِيرُ ﴾: خبر أول. ﴿ أُلرَّكِيمُ ﴾: خبر ثان، والجملة الاسمية في محل نصب حال من فاعل (ينصر) المستتر، والرابط: الواو، والضمير، وإن اعتبرتها مستأنفة؛ فلا محل لها أيضاً.

الآية: ٦

## ﴿ وَعْدَ اللَّهِ لَا يُخْلِفُ اللَّهُ وَعْدَهُ. وَلَكِئَّ أَكُثَرَ ٱلنَّاسِ لَا يَعْلَمُونَ ﴾

الشوح: ﴿وَعْدَ اللَّهِ ﴾ أي: وعد الله وعداً قاطعاً بظهور الروم على فارس. ﴿لَا يُخْلِفُ اللَّهُ وَعْدَهُ ﴾: لامتناع الخلف في حقه تعالى كرماً، وجوداً. ﴿وَلَكِنَّ أَكْثَرَ ٱلنَّاسِ لَا يَعْلَمُونَ﴾: الحقيقة، ولا يفهمونها، وذكر الأكثر إما لأن بعضهم لا يعرف الحق لنقصان عقله، أو لتقصيره في النظر، أو لم تقم عليه الحجة؛ لأنه لم يبلغ حد التكليف، أو لأنه يقام مقام الكل. وخذ قول الشاعر:

لمْ يبقَ مِنْ جُلِّ هذا الناسِ باقيةٌ يَنَالُهَا الْوَهْمُ إلا هذهِ الصُّورُ لا يُدْهِمَنَّكَ مِنْ دهمائِهِمْ عَدَدٌ فإِنَّ جُلَّهُم بَلْ كُلُّهُمْ بَقَرُ

دهمه: غشيه، يقول: لا يدهمنك من جماعتهم الكثيرة عدد فيهم غناء، ونصرة، فإن كلهم كالأنعام، والبهائم، ولله دَرُّ القائل: [المنسرح]

لا يُلدُهِمَنَّكَ اللِّكَاءُ والصُّورُ تِسْعَةُ أعشادِ مَنْ تَرَى بَقَرُ لَــهُ رُواءٌ مَــا لَــهُ ثَــمَـــــرُ في شجر السَّرْو منهم شَبَهُ ورضى الله عن حسان بن ثابت؛ إذ يقول: [السسط]

لا بَأْسَ بِالْقَوْمِ مِنْ طُولٍ ومنْ عِظَمِ جِسْمُ الجِمالِ وأَحْلَامُ الْعَصَافِيرِ هذا والفعل ﴿يَعْلُونِ﴾ من المعرفة، لا من العلم اليقيني، والفرق بينهما: أن المعرفة تكتفى بمفعول واحد، قال ابن مالك ـ رحمه الله تعالى ـ في ألفيته: [الرجز]

لِعِلْم عِرْفَانٍ وَظَنِّ تُهَمَهُ تَعْدِيَةٌ لِوَاحِدٍ مُلْتَزَمَهُ بخلافه من العلم اليقيني، فإنه ينصب مفعولين، أصلهما: مبتدأ، وخبر، وأيضاً فالمعرفة تستدعي سبق جهل، وأن متعلقها الذوات دون النِّسَب بخلاف العلم، فإن متعلقه المعانى، والنِّسَب، وتفصيل ذلك: أنك إذا قلت: عرفت زيداً؛ فالمعنى: أنك عرفت ذاته، ولم ترد أنك

عرفت وصفاً من أوصافه، فإذا أردت هذا المعنى لم يتجاوز مفعولاً؛ لأن العلم، والمعرفة تناول الشيء نفسه، ولم يقصد إلى غير ذلك، وإذا قلت: علمت زيداً قائماً، لم يكن المقصود: أن العلم تناول نفس زيد فحسب، وإنما المعنى: أن العلم تناول كون زيد موصوفاً بهذه الصفة. هذا؛ والوعد يستعمل في الخير والشر، وانظر الآية رقم [٦١] من سورة (القصص) ففيها الكفاية.

الآية: ٧

الإعراب: ﴿وَعْدَ﴾: مفعول مطلق عامله محذوف دل عليه قوله تعالى: ﴿وَهُم مِّلُ بَعْدِ عَلَيْهِمْ صَافَ الله مَنا الكلام كان بمنزلة الوعد للمؤمنين، و﴿وَعْدَ﴾ مضاف، و﴿الله مضاف الله من إضافة المصدر لفاعله. ﴿لَهُ : نافية. ﴿يُعُلِفُ ﴾: فعل مضارع. ﴿الله ﴾: فاعله. ﴿وَعُدَهُ فَعُولُ بِه ، والهاء ضمير متصل في محل جر بالإضافة، مِنْ إضافة المصدر لفاعله، والجملة الفعلية في محل نصب حال من لفظ الجلالة، والرابط إعادة اللفظ الكريم بعينه وهي مؤكدة لمعنى المصدر، وإن اعتبرتها مستأنفة ؛ فلست مفنداً. ﴿وَلَكِنَ ﴾: الواو: حرف عطف. (لكن): حرف مشبه بالفعل. ﴿أَكُثَرَ ﴾: اسمها، و﴿أَكُثَرَ ﴾ مضاف، و﴿النَّاسِ ﴾ مضاف إليه. ﴿لاَ ﴾: نفعل مضارع مرفوع... إلخ، والواو فاعله، ومفعوله محذوف، والجملة الفعلية في محل رفع خبر: (لكنَّ)، والجملة الاسمية: ﴿وَلَكِنَ أَكُثَرَ … ﴾ إلخ معطوفة على ما قبلها على الوجهين المعتبرين فيها. وقيل: في محل نصب حال، ولا وجه له.

#### ﴿ يَعْلَمُونَ ظَاهِرًا مِّنَ ٱلْحَيَوْةِ ٱلذُّنْيَا وَهُمْ عَنِ ٱلْأَخِرَةِ هُمْ غَفِلُونَ ۞

الشرح: ﴿يَعْلَمُونَ ظَهِرًا مِّنَ الْحَيَوةِ الدُّنيَا﴾ أي: ما يشاهدونه منها، والتمتع بزخارفها، ويعلمون أمر معاشهم؛ كيف يكسبون، ويتجرون، ومتى يغرسون، ويزرعون، ويحصدون. قال الحسن: إن أحدهم لينقر الدرهم بطرف ظفره، فيذكر وزنه لا يخطئ؛ وهو لا يحسن أن يصلي. وقيل: إن المعنى لا يعلمون الدنيا بحقيقتها إنما يعلمون ظاهرها، وهو ملاذها، وملاعبها، ولا يعلمون باطنها، وهو مضارها، ومتاعبها.

﴿ وَهُمْ عَنِ ٱلْآخِرَةِ ﴾ أي: عن العلم بها، والعمل لها، وأنَّها غاية الدنيا، والمقصود منها. ﴿ هُرَ عَنِهُ أَنَهُ عَنِ ٱلْآخِرَةِ ﴾ : لا تخطر ببالهم. وهو نداء، وإشعار على تمكن غفلتهم عن الآخرة. وهو تقرير لجهالتهم، وتشبيه لهم بالحيوانات، وخذ ما يلي وهو قول بعضهم:

ومِنَ الْبَلِيَّة أَنْ تَرى لَكَ صَاحِباً في صُورَةِ الرَّجُلِ السَّمِيعِ الْمُبْصِرِ فَي صُورَةِ الرَّجُلِ السَّمِيعِ الْمُبْصِرِ فَطِنٍ بِكُلِّ مُصِيبَةٍ فِي مَالِهِ وَإِذَا يُصَابُ بِدِينِهِ لَمْ يَشْعُرِ

فعن أبي هريرة - رضي الله عنه - قال: قال رسول الله ﷺ: ﴿إِن الله يُبْغِضُ كُلَّ جَعْظَرِيٍّ جَوَّاظٍ، صَخَّابٍ في الأسْواقِ، جيفةٍ بالليلِ، حمارٍ بالنَّهارِ، عالم بأمرِ الدنيَا، جاهلٍ بأمْرِ الآخِرَةِ».

الإعراب: ﴿ يَعْلَمُونَ ﴾: فعل مضارع مرفوع . . . إلخ ، والواو فاعله . ﴿ طَلِهِرًا ﴾ : مفعول به . ﴿ يَنْ اللّهُ وَهِ ﴾ : ﴿ اللّهُ اللّهُ وَهِ هِ هَا وَفِيه إشعار : أنه كسرة مقدرة على الألف للتعذر ، وجملة : ﴿ يَعْلَمُونَ . . ﴾ إلخ بدل من الجملة قبلها ، وفيه إشعار : أنه لا فرق بين عدم العلم الذي هو الجهل ، وبين العلم المقصور على معرفة الدنيا ، وتحصيل متاعها الزائل . وفي هذا الإبدال مخالفة بين النفي والإثبات ؛ لذا فقد قيل بالاستئناف . ﴿ وَهُمْ ﴾ : الواو : واو الحال . (هم ) : ضمير منفصل مبني على السكون في محل رفع مبتدأ . ﴿ عَنِ النّهُ وَهُمْ ﴾ : توكيد لما قبله . ﴿ عَنِولُونَ ﴾ : خبر المبتدأ . هذا وإن اعتبارين فالجملة الاسمية : ﴿ هُرِّ . . ﴾ إلخ في محل نصب حال من واو المبتدأ الأول ، وعلى الاعتبارين فالجملة الاسمية : ﴿ هُرِّ . . ﴾ إلخ في محل نصب حال من واو الجماعة ، والرابط : الواو ، والضمير ، ومثلها الآية رقم [٣٧] من سورة (يوسف ) .

﴿ أَوَلَمْ يَنَفَكِّرُواْ فِيَ أَنفُسِمٍ مَّا خَلَقَ ٱللَّهُ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُمَاۤ إِلَّا بِٱلْحَقِّ وَأَجَلٍ ۗ مُسَمَّىُّ وَإِنَّ كَثِيرًا مِنَ ٱلنَّاسِ بِلِقَآيِ رَبِّهِمْ لَكَنفِرُونَ ۞﴾

الشرح: ﴿ أَوْلَمُ يَنَفَكُّرُوا فِيَ أَنفُسِمُ ﴾ أي: أولم يتفكروا في أنفسهم، التي هي أقرب إليهم من غيرها من المخلوقات، وهم أعلم بأحوالها منهم بأحوال ما عداها، فيتدبروا ما أودعها الله ظاهراً، وباطناً من غرائب الحكمة الدالة على التدبير دون الإهمال، وأنه لا بد لها من الانتهاء إلى وقت تجازى فيه على الإحسان إحساناً، وعلى الإساءة مثلها؛ حتى يعلموا عند ذلك: أن سائر الخلائق كذلك، أمرها جار على الحكمة في التدبير، وأنه لا بد لها من الانتهاء إلى ذلك الوقت، قال تعالى في آية أخرى: ﴿ وَقِي ٓ أَنفُسِكُمُ ۚ أَفَلَا تَبْصِرُونَ ﴾ الذاريات.

ومّا خَلَق الله السّمَوَتِ وَالْأَرْضَ وَمَا يَنْهُمْ آَيَ : هو مثل قوله تعالى في آية أخرى: ﴿ أُولَمْ يَظُرُوا فِي مَلَكُوتِ السّمَوَتِ وَالْأَرْضِ وَمَا خَلَق الله مِن شَيْءٍ والمعنى: ﴿ أُولَمْ يَنفَكُرُوا ﴾ ، أولم ينظروا نظر تفكر ، ملكُوتِ السّمَوات واستدلال ، واستبصار . ﴿ إِلّا بِالْحَقِ وَأَجَلِ مُسمَّى ﴾ أي: ما خلق الله السموات والأرض ، وما بينهما باطلاً وعبثاً بغير حكمة بالغة ، ولا لتبقى خالدة ، وإنما خلقها مقرونة بالحق ، مصحوبة بالحكمة ، وبتقدير أجل مسمى ، لا بد لها من أن تنتهي إليه ، وهو قيام الساعة ، ووقت الحساب ، والثواب ، والعقاب . ألا ترى إلى قوله جل ذكره في آية أخرى : ﴿ أَفَكُسِبْتُمُ وَتَعَلَى مَبْثُ وَالنَّكُمْ عَبَثُ وَالنَّكُمْ عَبَثُ وَالنَّكُمْ عَبَثُ اللَّهُ وَلَا يَعْمَلُونَ كَيف سمى تركهم غير راجعين إليه عبثاً . ﴿ وَإِنَّ كَثِيرًا مِن النَّاسِ بِلِقَآيِ رَبِهِمْ ﴾ أي : بلقاء جزائه عند انقضاء الأجل المسمى ، أو قيام الساعة . ﴿ لَكُونُ وَنَ النَّاسِ بِلِقَآيِ رَبِهِمْ ﴾ أي : بلقاء جزائه عند انقضاء الأجل المسمى ، أو قيام الساعة . ﴿ لَكُونُ وَنَ النَّاسِ فِلْ يَقْرُونَ بالبعث ، والحساب ، ولا يقرون بالجزاء ، والجنة ، والنار ، وإنما يظنون : أن الدنيا أبدية ، وأن الآخرة لا تكون .

هذا وقد أعاد الضمير إلى السموات والأرض مثنى، والمرجوع إليه مجموع السموات والأرض، وتثنية الجمع جائزة على تأويل الجماعتين، ومنه قول الشاعر، يذم عاملاً على الصدقات في عهد بنى أمية:

الآية: ٨

سَعَى عِقَالاً فَلَمْ يَتْرُكُ لَنا سِبَداً فَكَيْفَ لَوْ قَدْ سَعَى عَمْرٌ وعِقَالَيْنِ؟ لَأَصْبَحَ النَّاسُ أَوْبَاداً وَلَمْ يُجِدُوا عِندَ التَّفَرُّقِ فِي الْهَيْجَا جِمَالَيْنِ

فقد ثنى: «جمالاً» الذي هو جمع: جمل، والعقال: صدقة عام، والسبد: المال القليل، واللبد: المال الكثير، وأوباداً: هلكى جمع: وَبْد، فهو يقول: صار عمرو عاملاً على الزكوات في سنة واحدة، فظلم، وأخذ أموالنا بغير حق، حتى لم يبق لنا إلا شيء قليل من المال، فكيف يكون حالنا؟ وكيف يبقى لأحد مال لو صار عمرو عاملاً في زكاة عامين؟ ثم أقسم، فقال: والله لو صار عمرو عاملاً سنتين لصارت القبيلة هلكى، فلا يكون لهم عند التفرق في الحرب جمالان؛ أي: قطيعان من الجمال، فيختل أمر الغزوات.

الإعراب: ﴿ أُولَمُ ﴾: الهمزة: حرف استفهام إنكاري توبيخي. الواو: حرف استئناف. (لم): حرف نفى، وقلب، وجزم. ﴿ يَنْفَكُّرُوا ﴾: فعل مضارع مجزوم به: (لم)، وعلامة جزمه حذف النون؛ لأنه من الأفعال الخمسة، والواو فاعله، والألف للتفريق، والجملة الفعلية مستأنفة، وهو أقوى من العطف على محذوف، فلا محل لها. ﴿فِي أَنفُسِم ﴾: جار ومجرور متعلقان بالفعل قبلهما، وهما بمعنى الظرف له. وقيل: هما في محل نصب مفعول به، والهاء ضمير متصل في محل جر بالإضافة. ﴿مَّا﴾: نافية. ﴿خَلَقَ﴾: فعل ماض. ﴿أَللَّهُ﴾: فاعله. ﴿أَلسَّكُوتِ﴾: مفعول به منصوب، وعلامة نصبه الكسرة نيابة عن الفتحة؛ لأنه ملحق بجمع المؤنث السالم. ﴿ وَٱلْأَرْضَ ﴾: معطوف على ﴿ أُلْسَرُونِ ﴾ بالواو العاطفة. ﴿ وَمَا ﴾: اسم موصول مبني على السكون في محل نصب معطوف على ﴿ السَّمَوَتِ وَالْأَرْضَ ﴾ . ﴿ بِيِّنَهُما آ ﴾ : ظرف مكان متعلق بمحذوف صلة الموصول، والهاء ضمير متصل في محل جر بالإضافة، والميم والألف حرفان دالان على التثنية. ﴿إِلَّا﴾: حرف حصر. ﴿ بِأَلْحَقِّ ﴾: جار ومجرور متعلقان بمحذوف حال مستثنى من عموم الأحوال، التقدير: إلا مقرونةً بالحق. ﴿وَأَجَلِ ﴾: الواو: حرف عطف. (أجل): معطوف على الحق. فإن التقدير: وبأجل. ﴿مُسَمِّيُّ﴾: صفة (أجل) مجرور مثله، وعلامة جره كسرة مقدرة على الألف المحذوفة لالتقاء الساكنين، والألف الثابتة دليل عليها، وليست عينها. وجملة: ﴿مَّا خَلَقَ ٱللَّهُ...﴾ إلخ قال أبو البقاء والجَمَلُ: فيها وجهان: أحدهما أنها مستأنفة، والثاني أنها معلقة للفعل قبلهما عن العمل لفظاً، فتكون في محل نصب على نزع الخافض.

وأما الزمخشري، وتبعه البيضاوي، والنسفي، فيعتبرونها في محل نصب مقول القول لقول محذوف. التقدير: أولم يتفكروا، فيقولوا: ما خلق الله. . . إلخ. وقيل: التقدير: أولم يتفكروا

فيعلموا ما خلق الله...إلخ؛ لأن في الكلام دليلاً عليه. ﴿وَإِنَّ﴾: الواو: حرف استئناف. (إن): حرف مشبه بالفعل. ﴿كَثِيرًا﴾: اسم (إن). ﴿مِنَ ٱلنَّاسِ﴾: جار ومجرور متعلقان به: ﴿كَثِيرًا﴾. ﴿بِلِقَامٍ﴾: جار ومجرور متعلقان به: (كافرون)، و(لقاء) مضاف، و﴿رَبِّهِمُ﴾: مضاف إليه من إضافة المصدر لمفعوله، وفاعله محذوف، التقدير: بلقائهم ربهم، والهاء ضمير متصل في محل جر بالإضافة، من إضافة اسم الفاعل لمفعوله، وفاعله مستتر فيه. ﴿لَكُورُونَ﴾: اللام: لام الابتداء. وتسمى المزحلقة. (كافرون): خبر (إن) مرفوع...إلخ، والجملة الاسمية: ﴿وَإِنَّ كَثِيرًا…﴾ إلخ مستأنفة، لا محل لها، وإن اعتبرتها في محل نصب حال من واو الجماعة، فالمعنى لا يأباه، ويكون الرابط: الواو فقط.

﴿ أُولَةً يَسِيرُواْ فِي ٱلْأَرْضِ فَيَنظُرُواْ كَيْفَ كَانَ عَقِبَةُ ٱلَّذِينَ مِن قَبْلِهِمَّ كَانُواْ أَشَدَ مِنْهُمْ قُوَّةً وَأَثَارُواْ ٱلْأَرْضَ وَعَمَرُوهِمَا أَكْتُرَ مِمَّا عَمَرُوهَا وَجَاءَتْهُمْ رُسُلُهُم بِٱلْبَيِّنَاتِّ فَمَا كَانَ ٱللَّهُ لِيَظْلِمَهُمْ وَلَكِن كَانُوّاْ أَنفُسَهُمْ يَظْلِمُونَ ﴿ آَ ﴾

الشرح: ﴿أُولَمْ يَسِيرُواْ فِي ٱلْأَرْضِ فَيَنظُرُواْ كَيْفَ...﴾ إلخ أي: أولم يمش كفار قريش في نواحي الأرض، وجهاتها ليروا مصارع الأمم المكذبة، وما حل بهم من الهلاك، والدمار، فيعتبروا بهم، وفيه ردع، وزجر للكافرين المكذبين بأن الله سيهلكهم، كما أهلك مَنْ قبلهم، فهو حض للكفرة؛ لينظروا نظرة تبصر، واعتبار، لا نظرة غفلة، وإهمال، ينظرون إلى مساكن الأمم الماضية، وديارهم وآثارهم، كيف أهلكهم الله، كما قال تعالى في آية أخرى: ﴿ثُمَّ اَنظُرُواْ صَيْفَ اللهُ اللهُ عَنْ كَانَ عَلْقِبَةُ ٱلمُكَذِبِينَ ﴾ [الأنعام: ١١].

هذا؛ وعاقبة كل شيء: آخره، ونتيجته، ومصيره، ومآله، ولم يؤنث الفعل: ﴿كَانَ﴾؛ لأن ﴿عَنِقِبَةُ﴾ مؤنث مجازي، وما كان منه يستوي فيه التذكير، والتأنيث، أو لأن ﴿عَنِقِبَةُ﴾ اكتسب التذكير من المضاف إليه، وهذا باب من أبواب النحو، انظر الشاهد رقم [٩٠١] وما بعده من كتابنا فتح القريب المجيب؛ تجد ما يسرك، ويثلج صدرك.

وَكَانُواْ أَشَدَ مِنْهُمْ قُودًا أِي: في الأبدان، كقوم هود، وكقوم صالح، فإنهم كانوا طوال الأجسام أقوياء الأبدان، كما هو معروف عنهم. وأثاروا الأرض: حرثوا الأرض، وقلبوا وجهها لاستنباط المعادن، واستخراج المياه، وزرع البذور وغيرها. وذكر الله أهل مكة بهذا، ولم يكونوا أهل حرث، وزرع لزيادة العبرة، والعظة لهم. ﴿وَعَمَرُوهَا أَكُثَرَ مِمّا عَمَرُوها أي: عمر الأرض أولئك الأقوام، وشيدوا فيها القصور الشامخة، والعمارة الفخمة أكثر من تعمير كفار قريش لها.

﴿ وَمَا مَا مُهُمُ رُسُلُهُم بِٱلْبِينَاتِ ﴾ أي: بالمعجزات الواضحة، والحجج الدامغة، والدلالات الظاهرة، ﴿ وَمَا كَانَ الله مريداً ظلمهم بأن الظاهرة، ﴿ وَمَا كَانَ الله مريداً ظلمهم بأن يهلكهم من غير ذنب. ﴿ وَلَكِن كَانُوا أَنفُسَهُم يَظْلِمُونَ ﴾ أي: ظلموا أنفسهم بالكفر، وارتكاب المعاصي، واجتراح السيئات، ومعاندة الواحد القهار.

الآية: ٩

الإعراب: ﴿ أُولَدَى : الهمزة: حرف استفهام إنكاري توبيخي. الواو: حرف استئناف. (لم) عرف نفي، وقلب، وجزم. ﴿ يَسِبُوا ﴾ : فعل مضارع مجزوم بد: (لم) وعلامة جزمه حذف النون؛ لأنه من الأفعال الخمسة، والواو ضمير متصل في محل رفع فاعل، والألف للتفريق. ﴿ فِ الْأَرْضِ ﴾ : متعلقان بما قبلهما، والجملة الفعلية مستأنفة، لا محل لها، أو هي معطوفة على جملة مقدرة قبلها يقتضيها المقام، أي: أقعدوا في أماكنهم، ولم يسيروا. ﴿ فَيَنظُرُوا ﴾ : فعل مضارع مجزوم على اعتبار الفاء عاطفة، أو منصوب على إضمار: "أن" واعتبار الفاء للسبيية، وعلامة الجزم، أو النصب حذف النون، والواو فاعله، والألف للتفريق، وعلى اعتبار الفعل منصوباً ، فيؤول مع "أن" المضمرة الناصبة له بمصدر معطوف بالفاء على مصدر متصيد من الفعل السابق، فيكون التقدير: فهلا حصل منهم سير في الأرض، فنظرٌ في عاقبة الذين من قبلهم. ﴿ كُنُفَ ﴾ : اسمها، وهو معلق المفعل قبله عن العمل لفظاً. ﴿ كَانَ ﴾ : فعل ماض ناقص. ﴿ عَقِمَهُ ﴾ : اسمها، و﴿ عَقِبَهُ ﴾ : المفعل قبله عن العمل لفظاً. ﴿ كَانَ ﴾ : فعل ماض ناقص. ﴿ عَقِمَهُ ؛ اسمها، و﴿ عَقِبَهُ ﴾ : مان موصول مبني على الفتح في محل جر بالإضافة. ﴿ مَن مَلِهُ مَا فَن محل جر بالإضافة. ﴿ مَن مَل مَن مَل مَل مَن مَل فَي محل جر بالإضافة. ومحرور متعلقان بمحذوف صلة الموصول، والهاء ضمير متصل في محل جر بالإضافة.

هذا وإن اعتبرت ﴿كَانَ﴾ تامة؛ فالمعنى لا يأباه، فيكون عاقبة فاعلها، وكيف في محل نصب حال من ﴿عَقِبَةُ﴾ والعامل ﴿كَانَ﴾، وعلى الاعتبارين فالجملة الفعلية في محل نصب سدت مسد مفعول الفعل قبلها. ﴿كَانَ﴾. ﴿عَلَى ماض ناقص مبني على الضم، والواو اسمه، والألف للتفريق. ﴿أَشَدَ﴾: خبر ﴿كَانَ﴾. ﴿مِنْهُمْ﴾: جار ومجرور متعلقان بـ ﴿أَشَدَ﴾. ﴿قُوّةَ﴾: تمييز، وجملة: ﴿كَانُوا الله على المن على المن حال من الموصول. فالمعنى لا يأباه، ويكون الرابط الضمير فقط، وقد ربطت بالواو أيضاً في آية سورة (فاطر) رقم [33]، ويجب تقدير: «قد» قبلها، لتقربها من الحال. وقيل: مفسرة لما قبلها. وقيل: بدل منها. ﴿وَأَثَارُوا الله الواو خلى ماض مبني على الضم، والواو فاعله، و(ها): ضمير متصل في محل نصب مفعول به. ﴿أَكْثَرَى المقالِم معلوفة على ما قبلها. ﴿مِنَا﴾: (من): حرف التقدير: عمروها عمارة أكثر، والجملة الفعلية معطوفة على ما قبلها. ﴿مِنَا﴾: (من): حرف

جر. (ما): مصدرية، و(ما) والفعل: (عمر) في تأويل مصدر في محل جر بـ: (مِنْ)، والجار والمجرور متعلقان بـ ﴿أَكُثُرُ﴾، التقدير: أكثر من عمارتهم.

وَمَا اَنْهُمُ الواو: حرف عطف. (جاءتهم): فعل ماض، والتاء للتأنيث حرف لا محل له، والهاء ضمير متصل في محل نصب مفعول به. ورُسُلُهُم في فاعل. والهاء في محل جر بالإضافة، والميم حرف دال على جماعة الذكور، والجملة الفعلية معطوفة على ما قبلها. وفنا في: الفاء: حرف استئناف. (ما): نافية. وكات فعل ماض ناقص. والله في: اسم وكات في والفاعل نعود إلى الله تعالى، والهاء مفعول به، و«أن» المضمرة، والفعل المضارع في تأويل والفاعل يعود إلى الله تعالى، والهاء مفعول به، و«أن» المضمرة، والفعل المضارع في تأويل مصدر في محل جر بلام الجحود، والجار والمجرور متعلقان بمحذوف خبر وكات التقدير: وما كان الله مريداً ظلمهم، والجملة الفعلية مستأنفة، لا محل لها. وولكن نه: الواو: حرف عطف. (لكن): حرف استدراك مهمل، لا عمل له. وكُنْوَا فعل ماض ناقص، والواو اسمه، والألف للتفريق. وأنشَهُم في: مفعول به مقدم، والهاء ضمير متصل في محل جر بالإضافة. ويَظلِمُونَ فعل مضارع مرفوع، وعلامة رفعه ثبوت النون؛ لأنه من الأفعال الخمسة، والواو فاعله، والجملة الفعلية في محل نصب خبر (كان)، وجملة: وولكِكن كَانُوا في كانكم معطوفة على ما قبلها، لا محل لها مثلها.

### ﴿ ثُمَّ كَانَ عَلَقِبَةَ ٱلَّذِينَ أَسَتُمُوا ٱلسُّوَأَى أَن كَذَّبُوا بِتَايَنتِ ٱللَّهِ وَكَانُوا بِهَا يَسْتَهْذِءُونَ ﴿ ﴾

الشرح: ﴿ ثُمَّرٌ كَانَ عَنِبَهَ ٱلَّذِينَ ... ﴾ إلخ: هذا بيان هلاكهم في الآخرة بعد بيان هلاكهم في الدنيا بسبب تكذيبهم رسلهم، وانظر شرح: ﴿ عَنِفَبَهَ ﴾ في الآية السابقة. هذا؛ والسوء: كل ما يغم الإنسان من أمر دنيوي، أو أخروي، وهو في الأصل مصدر، ويؤنث بالألف كما في هذه الآية. وقيل: إن ﴿ الشُوَأَى ﴾ تأنيث الأسوأ، كما أن الحسنى تأنيث الأحسن. وقيل: المعنى: ثم كان عاقبة الذين أساؤوا العقوبة السوأى. أو الخصلة السوأى، كما قيل: السوأى هي النار. هذا؛ والسوء أيضاً: العمل السيّئ، وأطلق عليه ذلك؛ لأنه يسوء صاحبه، ويغمه عند مجازاته به في الدنيا، وفي الآخرة، وهو بضم السين من ساءه، وهو بفتح السين المصدر، تقول: رجل سَوْء، ورجل السَّوْء، ولا تقول: الرجل السَوْء، ورجل السَّوْء، ولا تقول: الرجل السَوْء، وأن كَذَبُهُ إِنَاكِنَ اللهِ وَكَانُواْ بِهَا يَسَتَهْزِءُونَ ﴾: المعنى: ثم كان عاقبة الكافرين السوأى لتكذيبهم بآيات الله، واستهزائهم بها، والله أعلم بمراده، وأسرار كتابه.

الإعراب: ﴿ ثُمَنَ ﴾: حرف عطف. ﴿ كَانَ ﴾: فعل ماض ناقص. ﴿ عَنِقِبَةَ ﴾: يقرأ بالرفع، والنصب، فمن رفعه جعله اسم ﴿ كَانَ ﴾، وفي الخبر وجهان، أحدهما: ﴿ السُّوَأَيَّ ﴾ والمصدر المؤول من: ﴿ أَن كَذَبُوا ﴾ في محل نصب مفعول لأجله؛ أي: لأن كذبوا، أو بأن كذبوا، أو

في موضع جر بتقدير الجار على قول الخليل. والثاني: أن الخبر هو المصدر المؤول من: ﴿أَنَ الْخَبُرُ أَيُ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهُ اللهُ اللهُ

الآية: ١١

هذا و ﴿ عَنِقِبَة ﴾ مضاف، و ﴿ النِّينَ ﴾ اسم موصول مبني على الفتح في محل جر بالإضافة. ﴿ السَّتُوا ﴾: فعل ماض مبني على الضم، والواو فاعله، والألف للتفريق، والجملة الفعلية صلة الموصول. ﴿ الشُّوا ﴾: رأيت ما فيها من اعتبارات فيما تقدم، والمصدر المؤول من: ﴿ اَللَّهُ وَاللَّهُ عَدْ رأيت ما فيه من اعتبارات أيضاً. ﴿ بِعَايَنتِ ﴾: جار ومجرور متعلقان بالفعل قبلهما، و (آيات) مضاف، و ﴿ اللَّهِ عَمْ مضاف إليه. ﴿ وَكَانُوا ﴾: الواو: حرف عطف. (كانوا): فعل ماض ناقص والواو اسمه، والألف للتفريق. ﴿ بَهَ ﴾: جار ومجرور متعلقان بالفعل بعدهما، وجملة: ﴿ وَكَانُوا ، فَهَى محل نصب خبر (كان)، وجملة: ﴿ وَكَانُوا ، انظر المعنى في الشرح.

### ﴿ اللَّهُ يَبْدَؤُا ٱلْخَلْقَ ثُمَّ يُعِيدُهُ ثُمَّ إِلَيْهِ تُرْجَعُونَ ﴾

والمهلة، وفي كل منها خلاف مذكور في مغني اللبيب، وقد تلحقها تاء التأنيث الساكنة، كما والمهلة، وفي كل منها خلاف مذكور في مغني اللبيب، وقد تلحقها تاء التأنيث الساكنة، كما تلحق: «رُبَّ» و«لا» العاملة عمل: «ليس» فيقال: ثُمَّتْ، ورُبَّتْ، ولَاتْ، والأكثر تحريك التاء معهن بالفتح. هذا؛ و«ثُمَّ» هذه غير: «ثَمَّ» بفتح الثاء، فإنها اسم يشار به إلى المكان البعيد، كما في قوله تعالى: ﴿وَأَزَلْفَنَا ثَمَّ ٱلْآخَرِينَ ﴾ وهي ظرف لا يتصرف، ولا يتقدمه حرف التنبيه، ولا يتصل به كاف الخطاب، وقد يتصل به التاء المربوطة، فيقال: «ثَمَّةَ».

الإعراب: ﴿اللَّهُ ﴾: مبتدأ. ﴿يَبُدُوُّا ﴾: فعل مضارع. والفاعل يعود إلى: ﴿اللَّهُ ﴾ تقديره: «هو»، والجملة الفعلية في محل رفع خبر المبتدأ، والجملة الاسمية مستأنفة، لا محل لها. ﴿ٱلْخَلِّقَ﴾: مفعول به. ﴿ثُمُّ ﴾: حرف عطف. ﴿يُعِيدُهُ ﴾: فعل مضارع، والفاعل يعود إلى الله أيضاً، والهاء ضمير متصل في محل نصب مفعول به، والجملة الفعلية معطوفة على ما قبلها، فهي في محل رفع مثلها. ﴿ثُمُّ ﴾: حرف عطف. ﴿إِلَّهِ ﴾: جار ومجرور متعلقان بالفعل بعدهما. ﴿ زُيِّعُونِ ﴾: فعل مضارع مبني للمجهول مرفوع، وعلامة رفعه ثبوت النون، والواو نائب فاعله، والجملة معطوفة على ما قبلها، فهي في محل رفع أيضاً مثلها.

الآية: ١٢

#### ﴿ وَيُوْمَ تَقُومُ ٱلسَّاعَةُ يُبْلِسُ ٱلْمُجْرِمُونَ ﴿ آَلَ ﴾

الشرح: ﴿ يُبُلِسُ ٱلْمُجْرِمُونَ ﴾: يسكتون متحيرين، يقال: ناظرته، فأبلس: إذا سكت، وأيس من أن يحتج. وفي سورة (الأنعام) قوله تعالى: ﴿حَتَّىٰ إِذَا فَرَحُواْ بِمَاۤ أُوتُوُّا أَخَذَنَهُم بَغَتَةً فَإِذَا هُم مُّبُّلِسُونَ﴾ أي: آيسون من كل خير ورحمة. وقال الفراء: المبلس: اليائس المنقطع رجاؤه، وذلك يقال لمن يسكت عند انقطاع حجته، ولا يكون له جواب: قد أبلس. وقال الزجاج: المبلس: الساكت، المنقطع في حجته، اليائس من أن يهتدي إليها.

أقول: سمي إبليس من هذا؛ لأنه أفلس من رحمة الله، وانقطع رجاؤه من سعة فضل الله. بعد هذا خذ ما رواه عقبة بن عامر ـ رضي الله عنه ـ عن النبي ﷺ قال: «إذًا رَأَيْتُمُ اللهَ يُعْطِى الْعَبْدَ مَا يُحبُّ، وَهُوَ مُقِيمٌ عَلَى مَعْصِيَتِهِ، فذلكَ مِنْهُ تعالى اسْتِدْرَاجٌ». ثم تلا قوله تعالى في سورة (الأنعام) الآيـــة [٤٤]: ﴿فَلَمَّا نَسُواْ مَا ذُكِّرُواْ بِهِ. فَتَحْنَا عَلَيْهِمْ أَبُوابَ كُلِّ شَيْءٍ حَتَّىٰ إِذَا فَرِحُواْ بِمَا أُوتُواْ أَخَذْنَهُم بَغْتَةً فَإِذَا هُم مُّبْلِسُونَ﴾ ذكره البغوي بغير سند، وأسنده الطبري، وانظر الآية رقم [٤٩] الآتية .

هذا والمراد به: ﴿ أَلْمُجْرِمُونَ ﴾ الكافرون، والتعبير عن الكافرين بالمجرمين، والظالمين، والمعتدين، والفاسقين، والمسرفين كثير في القرآن الكريم، ويتهددهم بالعذاب الأليم، ويتوعدهم بالعقاب الشديد، وإننا نجد الكثير من المسلمين يتصفون بهذه الصفات؛ فهل يوجه إليهم هذا التهديد، وهذا الوعيد؟ الحق أقول: نعم يتوجه إليهم ما ذكر، وهم أحق بذلك، ولاسيما من قرأ القرآن منهم، واطَّلع على أحوال الأمم السابقة، وما جرى لهم مع رسلهم، وكيف نكل الله بهم، وجعلهم عبرة للمعتبرين، وما يتذكر إلا أولو الألباب.

الإعراب: ﴿وَيَوْمَ﴾: الواو: حرف استئناف. (يوم): ظرف زمان متعلق بالفعل ﴿يُبُلِسُ﴾. ﴿تَقُومُ﴾: فعل مضارع. ﴿أَلسَّاعَةُ﴾: فاعله، والجملة الفعلية في محل جر بإضافة (يوم) إليها. ﴿ يُبْلِسُ ﴾: فعل مضارع. ﴿ ٱلْمُجْرِمُونَ ﴾: فاعله. هذا؛ وقرئ شاذاً ببناء الفعل للمجهول، وهذا بعيد؛ لأن «أبلس» لم يستعمل متعدياً، ومخرجه أن يكون أقام المصدر مقام الفاعل وحذفه،

الجئز الجاذي والعشرون

وأقام المضاف إليه مقامه، فيكون التقدير: يُبْلَسُ إِبْلَاسُ المجرمين. والجملة الفعلية مستأنفة، لا محل لها من الإعراب، ومثلها في إعرابها الآية رقم [٥٥] الآتية.

### ﴿ وَلَمْ يَكُن لُّهُم مِّن شُرَكَا بِهِمْ شُفَعَتَوُّا وَكَانُوا بِشُرَكَا بِهِمْ كَفِرِينَ ۞

الشرح: ﴿ وَلَمْ يَكُن لَهُم مِن شُرَكَآبِهِمْ شُفَعَتُواً ﴾: يجيرونهم من عذاب الله. ﴿ وَكَانُواْ شِئرَكَآبِهِمْ كَانُوا فِي الدنيا كافرين بسببهم ، والمعنى: كانوا في الدنيا كافرين بسببهم ، وهذا التبرؤ بين العابدين ، والمعبودين من دون الله ، وبين التابعين ، والمتبوعين نجده في كثير من آيات الله تعالى . والتعبير بالماضي عن المستقبل إنما هو لتحقق وقوعه ، وهو كثير في آيات الله تعالى .

هذا وقد أطلق الله على الأصنام المعبودة من دون الله اسم الشركاء لأمرين: أحدهما: أن المشركين يشركونها مع الله في العبادة، والتعظيم، والتقديس، وثانيهما: أنهم يشركونها معهم في الأموال، والأنعام، والزروع. انظر الآية رقم [١٣٨] من سورة (الأنعام) وما بعدها؛ تجد ما يسرك، ويثلج صدرك.

هذا؛ و شُفَعَتُوًا جمع: شفيع، والشفاعة: التوسل، وابتغاء الخير، والذي يكون منه التوسل يسمى: الشفيع، والشفاعة تكون حسنة، وتكون سيئة، فالأولى هي التي روعي فيها حق مسلم، ودفع بها عنه شر، أو جلب إليه خير، وابتغي بها وجه الله، ولم تؤخذ عليها رشوة، وكانت في أمر جائز، لا في حد من حدود الله، ولا في حق من حقوق الناس. والسيئة ما كانت بخلاف ذلك. وقيل: الشفاعة الحسنة هي الدعوة للمسلم؛ لأنها في معنى الشفاعة إلى الله، فعن النبي على قال: «مَنْ دَعَا لأَخِيهِ بِظَهْرِ الْغَيْبِ؛ اسْتُجِيبَ لَهُ، وَقَالَ لَهُ الْمَلُكُ: وَلَكَ مِثْلُ ذَلِكَ». فذلك هو النصيب الذي ذكره الله بقوله: ﴿مَنْ يَشْفَعُ شَفَعَةً حَسَنَةً يَكُن لَهُ نَصِيبٌ مِّهُم مِنْ مَشْفَعةً هَسَنَعةً يَكُن لَهُ نَصِيبٌ مِنْها وَمَن يَشْفَعُ شَفَعَةً عَسَنَةً يَكُن لَهُ مَنْها وَمَن يَشْفَعُ مَسَنَةً يَكُن لَهُ مِنْها وَمَن يَشْفَعُ مَسَنَةً يَكُن لَهُ مِنْها وَمَن يَشْفَعُ مَسَنَعةً يَكُن لَهُ مِنْها وَمَن يَشْفَع شَفَعةً عَسَنَةً يَكُن لَهُ مِنْها وَمَن يَشْفَعُ مَسَاءً وَلَكَ الله مِنْهُ مَنْها وَمَا يَسْفَعةً مَسَنَةً يَكُن لَهُ مِنْها مَنْها وَمَا وَمَا الله الله والمناء).

الإعراب: ﴿وَلَمْ ﴾: الواو: حرف استئناف. (لم): حرف نفي، وقلب، وجزم. ﴿يَكُن ﴾: فعل مضارع ناقص مجزوم بـ: (لم). ﴿لَهُم ﴾: جار ومجرور متعلقان بمحذوف خبر ﴿يَكُن ﴾ تقدم على اسمها. ﴿مِّن شُرَكَآبِهِم ﴾: جار ومجرور متعلقان بمحذوف حال من الضمير المستتر في الخبر المحذوف، أو حال من: ﴿شُفَعَتُوّا ﴾؛ لأنه صفة له في الأصل، والهاء ضمير متصل في محل جر بالإضافة. ﴿شُفَعَتُوّا ﴾: اسم ﴿يَكُن ﴾ مؤخر. هذا؛ وإن اعتبرت ﴿يَكُن ﴾ تاماً ف: ﴿شُفَعَتُوّا ﴾ فاعله، و﴿لَهُم ﴾ متعلقان بالفعل: ﴿يَكُن ﴾ مؤخر. هذا؛ وإن اعتبرت ﴿يَكُن ﴾ تاماً ف: ﴿شُفَعَتُوّا ﴾، كان صفة له، فلما قدم عليه صار حالاً، والجملة الفعلية مستأنفة، أو هي معترضة بين الجملتين المتعاطفتين لا محل لها على الاعتبارين، وإن اعتبرتها في محل نصب حال من واو الجماعة؛ فلست مفنداً، ويكون الرابط: الواو، والضمير. ﴿وَكَانُوا ﴾: الواو: حرف عطف. (كانوا): فعل

للخُزُ الْحِادِينَ وَالْعُشُرُونَ

ماض ناقص مبني على الضم، والواو اسمه، والألف للتفريق. ﴿ يُثْرَكَا إَهِم ﴾: جار ومجرور متعلقان بما بعدهما، والهاء ضمير متصل في محل جر بالإضافة. ﴿ كَيْفِرِينَ ﴾: خبر (كان) منصوب، وعلامة نصبه الياء نيابة عن الفتحة؛ لأنه جمع مذكر سالم، والنون عوض عن التنوين في الاسم المفرد، وجملة: ﴿ وَكَانُوا ... ﴾ إلخ معطوفة على ما قبلها، على جميع الاعتبارات فيها.

#### ﴿وَيَوْمَ نَقُومُ ٱلسَّاعَةُ يَوْمَبِذِ يَنَفَرَّقُونَ ۞﴾

المشرح: معنى الآية يتفرق الناس يوم القيامة فرقتين بعد الحساب: المؤمنون يدخلون الجنة، والكافرون يدخلون النار، وقد دل على هذا التفرق الآيتان التاليتان. وعن الحسن، رضي الله عنه، قال: هو تفرق المسلمين، والكافرين، هؤلاء في عليين، وهؤلاء أسفل السافلين. وعن قتادة وضي الله عنه ـ: فرقة لا اجتماع بعدها. وانظر هذا التفرق في الآية رقم [33] الآتية.

هذا؛ و ﴿ السّاعَةُ ﴾ القيامة، سميت بذلك؛ لأنها تفجأ الناس بغتة في ساعة، لا يعلمها إلا الله تبارك وتعالى. وقيل: سميت ساعة لسرعة الحساب فيها؛ لأن حساب الخلائق يوم القيامة يكون في ساعة، أو أقل من ذلك، قال تعالى في كثير من الآيات: ﴿ إِ كَ اللّهَ سَرِيعُ ٱلْحِسَابِ ﴾ ولا تنس: أن ساعة كل إنسان، وقيامته وقت مقدمات الموت، وما فيه من أهوال، ولذا قال النبي عليه: «مَنْ مَاتَ فَقَدْ قَامَتْ قِيَامَتُهُ». وقيل: سميت الساعة بذلك؛ لأنها تقوم في آخر ساعة من ساعات الدنيا.

هذا وقد ثبت: أن لقيام القيامة علامات، وهي صغرى، وكبرى، فالصغرى قد ظهر جميعها، كقبض العلم الشرعي، وتقارب الزمان، وفيض المال، وكثرة الزلازل، وكثرة القتل، وتطاول البدو في البنيان، وكثرة الفجور، والفسوق، وغير ذلك مما هو واقع، ومشاهد الآن.

أما العلامات الكبرى فخذها مما يلي، فعن حذيفة بن أسيد الغفاري ـ رضي الله عنه ـ قال: طلع علينا رسول الله على ونحن نتذاكر الساعة، فقال: «ما تذاكرون؟». قالوا: نتذاكر الساعة، قال: «إنَّها لَنْ تَقُومَ حَتَّى تَرَوْا قَبْلَهَا عَشْرَ آياتٍ، فذكرَ الدُّخَانَ، والدَّجَّالَ، والدَّابَّة، وَطُلُوعَ الشَّمْسِ مِنْ مَغْرِبِهَا، ونزولَ عِيسى ابنِ مَرْيَمَ، وَيَأْجُوج ومَأْجُوج، وثَلَاثَة خُسُوفٍ: خَسْفِ الشَّمْسِ مِنْ مَغْرِبِهَا، ونزولَ عِيسى ابنِ مَرْيَمَ، وَيَأْجُوج ومَأْجُوج، وثَلَاثَة خُسُوفٍ: خَسْفِ بالْمَغْرِب، وخَسْفٍ بجزيرَةِ الْعَرَبِ، وآخِرُ ذَلِكَ نَارٌ تَخْرُجُ مِنَ الْيَمَنِ، تطردُ الناسَ إلى محْشَرهِمْ». أخرجه مسلم. انتهى. خازن.

أقول: ما ذكر في الحديث الشريف، بعضه من علاماتها، وبعضه من مبادئها، كخروج الدابة، وطلوع الشمس من مغربها، فعند ذلك يغلق باب التوبة، ولا ينفع نفساً إيمانها لم تكن آمنت من قبل، انظر الآية رقم [١٥٨] من سورة (الأنعام)، وانظر ما ذكرته في الآية رقم [٦٣] من سورة (الأحزاب) فإنه جيد.

الإعراب: ﴿وَيَوْمُ ﴿: الواو: حرف عطف. (يوم): ظرف زمان متعلق بالفعل ﴿يَكُرُّقُونَ ﴾. ﴿تَقُومُ ﴾: فعل مضارع. ﴿السَّاعَةُ ﴾: فاعله، والجملة الفعلية في محل جر بإضافة (يوم) إليها. ﴿يَوْمُ يَذِ ﴾: توكيد لفظي لسابقه، و: (إذْ) ظرف لما مضى من الزمان مبني على السكون في محل جر بالإضافة، وحرك بالكسر لالتقاء الساكنين، والتنوين عوض عن جملة محذوفة ؛ إذ التقدير: يوم إذ تقوم الساعة. ﴿يَنُفَرَقُونَ ﴾: فعل مضارع مرفوع...إلخ، والواو فاعله، والجملة الفعلية معطوفة على جملة: ﴿يُبُلِسُ ٱلمُجْرِمُونَ ﴾ في الآية رقم [١٦] لا محل لها مثلها.

الآية: ١٥

### ﴿ فَأَمَّا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَكِمِلُواْ ٱلصَّالِحَاتِ فَهُمْ فِي رَوْضَكَةِ يُحْبَرُونَ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّاللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّالَّ اللَّهُ اللَّهُ

المشرح: ﴿ فَأَمَّا اللَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ الصَّلِحَتِ ﴾: عطف العمل الصالح على الإيمان في الآية الكريمة، وغيرها يوحي بأن العمل قرين الإيمان، وقد لا يجدي الإيمان بلا عمل، وهو ما أفاده قول الرسول على: «الإيمانُ والعملُ قرينانِ، لا يقبلُ الله أَحَدُهُمَا بدُونِ صاحِبِهِ ». كما أن الإيمان مشروط لقبول العمل الصالح وقد بينته الآية رقم [٣٩] من سورة (النور)، والآية رقم [٣٦] من سورة (الفرقان) وغيرهما، ويسمى هذا في علم البديع احتراساً.

﴿ فَهُمْ فِي رَوْضَكَةِ ﴾: الروضة: كل أرض ذات نبات، وماء، ورونق، ونضارة. وقال أبو عبيدة: الروضة: ما كان في تسفل من الأرض، فإذا كانت مرتفعة فهي تُرْعَة. وقال غيره: أحسن ما تكون الروضة؛ إذا كانت في موضع مرتفع غليظ، كما قال الأعشى في معلقته رقم [17] وما بعده:

ما رَوْضَةٌ مِنْ رِيَاضِ الْحَزْنِ مُعْشِبَةٌ يُضَاحِكُ الشمْسَ مِنْهَا كَوْكَبٌ شَرِقٌ يَـوْماً بِأَطْيَبَ مِنْهَا نَشْرَ رَائِحةٍ

خضراء جَادَ عَلَيْهَا مُسْبِلٌ هَطِلُ مُؤذَّدٌ بعميم النَّبْتِ مُكْتَهِلُ وَلَا بِأَحْسَنَ مِنْهَا إِذْ دَنَا الأَصْلُ

انظر شرح هذه الأبيات، وإعرابها في كتابنا إعراب المعلقات العشر؛ تجد ما يسرك، ويثلج صدرك؛ إلا أنه لا يقال له: روضة إلا إذا كان فيها نبت، فإن لم يكن فيها نبت، وكانت مرتفعة فهي تُرْعة. وقال القشيري: والروضة عند العرب ما ينبت حول الغدير من البقول، ولم يكن عند العرب شيء أحسن منه. هذا؛ وجمع روضة: رَوْض، ورياض، وأصل هذا: رواض، قُلبت الواو ياء لكسر ما قبلها، مثل: حوض، وحياض، وثوب، وثياب، ونحو ذلك، وتجمع أيضاً على: روضات، كما في سورة (الشوري) [٢٢].

﴿ يُحْبَرُونَ ﴾: يكرمون، وينعمون. وقيل: يسرون سروراً تهللت له وجوههم. والْحَبْر، والْحُبور هو السرور. وقيل: هو من التحبير، وهو التحسين، يقال: هو حَسَن الحبر، والسِّبر،

بكسر الحاء، والسين وفتحهما. وفي الحديث «يَخْرُجُ مِنَ النارِ رَجُلٌ ذَهَبَ حَبْرُهُ، وسَبْرُهُ». فالمفتوح مصدر، والمكسور اسم.

الآية: ١٥

روي: أن في الجنة أشجاراً عليها أجراس من فضة، فإذا أراد أهل الجنة السماع بعث الله ريحاً من تحت العرش، فتقع في تلك الأشجار، فتحرك تلك الأجراس بأصوات لو سمعها أهل الدنيا؛ لماتوا طرباً.

وقال الأوزاعي: ليس أحد من خلق الله أحسن صوتاً من إسرافيل، فإذا أخذ في السماع قطع على أهل سبع سموات صلاتهم، وتسبيحهم. زاد غير الأوزاعي: ولم تبق شجرة في الجنة إلا وَرَدَّدتْ، ولم يبق ستر، ولا باب إلا أُرْتِجَ، وانْفَتح، ولم تبق حلقة إلا طنَّتْ بألوان طنينها، ولم تبق أجمة من آجام الذهب إلى وقع أهبوب الصوت في مقاصبها، فزمرت تلك المقاصب بفنون الزمر، ولم تبق جارية من جواري الحور العين إلا غنت بأغانيها، والطير بألحانها.

ويوحي الله إلى الملائكة أن جاوبوهم، وأسمعوا عبادي الذين نزهوا أسماعهم من مزامير الشيطان! فيجاوبون بألحان، وأصوات روحانيين، فتختلط هذه الأصوات، فتصير رجة واحدة، ثم يقول الله عز وجل: «يا داود قم عند ساق عرشي فمجدني، فيندفع داود بتمجيد ربه بصوت يغمر الأصوات، ويجليها، وتتضاعف اللذة»، فذلك قوله تعالى: ﴿فَهُمُ فِي رَوْضَكَةٍ يُحْبَرُونَ ﴾ يغمر الأصوات، ويجليها، وتتضاعف اللذة»، فذلك قوله تعالى: ﴿فَهُمُ فِي رَوْضَكَةٍ يَحْبَرُونَ ﴾ ذكره الترمذي الحكيم رحمه الله. انتهى. قرطبي، ثم قال ـ رحمه الله تعالى ـ: وهذا كله من النعيم والسرور والإكرام، فلا تعارض بين الأقوال، وأين هذا من قوله الحق: ﴿فَلَا تَعْلَمُ نَفْشٌ مَّا أَذُنُ سَمِعَتْ، أَفْشُ مَن قُرُّةِ أَغَيُنٍ ﴾ على ما يأتي، وقول النبي على الله وأين هذا ما لا عَيْنٌ رَأَتْ، وَلا أَذُنٌ سَمِعَتْ، وَلا خَطَرَ عَلَى قَلْبِ بَشَرٍ». انتهى.

الإعراب: ﴿فَأَمَّا﴾: الفاء: حرف استئناف، وتفريع. (أما): أداة شرط، وتفصيل، وتوكيد. أما كونها أداة شرط؛ فلأنها قائمة مقام الشرط، وفعله؛ بدليل لزوم الفاء بعدها؛ إذ الأصل: مهما يك من شيء؛ فالذين آمنوا...إلخ، فأنيبت (أما) مناب مهما، ويك من شيء. فصار: ﴿فَأَمَّا اللَّيْنَ عَامَنُوا وَعَكِلُوا الصَّلِحَتِ فَهُمَّ فِي رَوْضَكِةِ...﴾ إلخ.

وأما كونها أداة تفصيل؛ فلأنها في الغالب مسبوقة بكلام مجمل، وهي تفصله، ويعلم ذلك من تتبع مواقعها.

وأما كونها أداة توكيد؛ فلأنها تحقق الجواب، وتفيد: أنه واقع لا محالة؛ لأنها علقته على أمر متيقن. ﴿اللَّيْنَ﴾: اسم موصول مبني على الفتح في محل رفع مبتدأ. ﴿امَنُواْ﴾: فعل ماض مبني على الضم، والواو فاعله، والألف للتفريق، والمتعلق محذوف، والجملة الفعلية صلة الموصول، لا محل لها، والتي بعدها معطوفة عليها، لا محل لها مثلها. ﴿الصَّلِحَاتِ﴾: مفعول به منصوب، وعلامة نصبه الكسرة نيابة عن الفتحة؛ لأنه جمع مؤنث سالم. ﴿فَهُمُ ﴾:

لِلْأُزُّ لِلَّاكْتِي وَالْعُشِّرُ وَنَّ

الفاء: واقعة في جواب (أما). (هم): ضمير منفصل مبني على السكون في محل رفع مبتدأ. ﴿ فِي رَوْضَكَةِ ﴾: جار ومجرور متعلقان بالفعل بعدهما. ﴿يُحْبَرُونَ ﴾: فعل مضارع مبني للمجهول مرفوع، وعلامة رفعه ثبوت النون. . . إلخ، والواو نائب فاعله، والجملة الفعلية في محل رفع خبر المبتدأ، والجملة الاسمية: (هم. . . ) إلخ في محل رفع خبر المبتدأ الأول، والجملة الاسمية: ﴿فَأَمَّا ٱلَّذِيكِ...﴾ إلخ مستأنفة، لا محل لها.

الآيات: ٢١ ـ ١٨

# ﴿ وَأَمَّا ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ وَكَذَّبُواْ بِنَايَدِينَا وَلِقَآيِ ٱلْآخِرَةِ فَأُوْلَتِهِكَ فِي ٱلْعَذَابِ مُعْضَرُونَ ﴿ إِنَّا ﴾

الشرح: ﴿وَأَمَّا ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ﴾: بالله، وبرسوله، وبكتابه. ﴿وَكَلَنْهُواْ بِــَايَنْتِنَا﴾: آيات القرآن، أو بالمعجزات التي أيد بها رسوله. ﴿ وَلِقاآيِ ٱلْآخِرَةِ ﴾: البعث، والحساب، والجزاء يوم القيامة. ﴿ فَأُولَتِكَ فِي ٱلْعَذَابِ مُحْضَرُونَ ﴾: مقيمون، لا يغيبون عنه، ولا يخفف عنهم منه شيء. قال تعالى: ﴿وَمَا هُم بِخَرِجِينَ مِنْهَا ﴾ وقال: ﴿لَا يُفَتِّرُ عَنْهُمْ وَهُمْ فِيهِ شُلِسُونَ﴾.

تنبيه: لما ذكر الله الذين آمنوا وعملوا الصالحات، وما أعد لهم من النعيم المقيم، والخير العميم؛ ذكر الذين كفروا، وما أعد لهم من العذاب المقيم، والعقاب الشديد، وتلك سنة الله في كتابه العظيم؛ حيث اقتضت حكمته تعالى، ورحمته، فلا يذكر التصديق من المؤمنين؛ إلا ويذكر التكذيب من الكافرين، ولا يذكر الإيمان إلا ويذكر الكفر، ولا يذكر الجنة؛ إلا ويذكر النار، ولا يذكر الرحمة؛ إلا ويذكر الغضب، والسخط؛ ليكون المؤمن راغباً راهباً، راجياً خائفاً. والمراد به: (عملوا الصالحات) الأعمال الصالحات على اختلافها، وتفاوت درجاتها، ومراتبها.

الإعراب: ﴿ وَأَمَّا الَّذِينَ كَفَرُوا فِكَذَّبُوا بِ عَايَدِنَا ﴾ انظر الآية السابقة؛ فالإعراب مثله. ﴿ وَلِقَآمِ ﴾ : الواو: حرف عطف. (لقاء): معطوف على (آياتنا)، و(لقاء) مضاف، و﴿أَلْأَخِرَةِ﴾ مضاف إليه، من إضافة المصدر لمفعوله، وفاعله محذوف، التقدير: ولقائهم الآخرة. ﴿فَأُولَٰكِكَ﴾: الفاء: واقعة في جواب (أما). (أولئك): اسم إشارة مبنى على الكسر في محل رفع مبتدأ. ﴿ فِي ٱلْعَذَابِ﴾: جار ومجرور متعلقان بما بعدهما. ﴿مُحْضَرُونَ﴾: خبر المبتدأ مرفوع، وعلامة رفعه الواو. . . إلخ، والجملة الاسمية: (أولئك . . . ) إلخ في محل رفع خبر المبتدأ، والجملة الاسمية: ﴿وَأَمَّا ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ...﴾ إلخ معطوفة على ما قبلها، لا محل لها مثلها.

﴿ فَشَبْحَانَ ٱللَّهِ حِينَ تُمْسُونَ وَحِينَ تُصْبِحُونَ ۞ وَلَهُ ٱلْحَمْدُ فِي ٱلسَّمَاوَاتِ وَٱلْأَرْضِ وَعَشِيًّا وَحِينَ تُظْهِرُونَ ﴿ ﴾

الشرح: قال البيضاوي ـ رحمه الله تعالى ـ: الكلام إخبار في معنى الأمر بتنزيه الله تعالى، والثناء عليه في هذه الأوقات؛ التي تظهر فيها قدرته، وتتجدد فيها نعمته. أو دلالة على أن ما يحدث فيها من الشواهد الناطقة بتنزيهه، واستحقاقه الحمد ممن له تمييز من أهل السموات، والأرض. وتخصيص التسبيح بالمساء، والصباح؛ لأن آثار القدرة، والعظمة فيهما أظهر، وتخصيص الحمد بالعشي؛ الذي هو آخر النهار، وبالظهيرة؛ التي هي وسطه؛ لأن تجدد النعم فيهما أكثر.

هذا؛ وقال الجوهري: العشي، والعشية: من صلاة المغرب إلى العتمة، تقول: أتيته عشيّة أَمْسِ، وعشِيَّ أَمْسِ، وتصغير العشي: عُشَيَّانٌ على غير قياس مُكَبَّره، والجمع: عُشَيَّانَات، وتصغير العشية: عُشَيْشَة، والجمع عُشَيْشِيَات، والعِشاء مثل العشي. والعِشاءان: المغرب، والعتمة، وزعم قوم: أن العشاء من زوال الشمس إلى طلوع الفجر، وأنشدوا: [الوافر]

غَــ دَوْنَـا غُــ دُوةً سَـحَـراً بِـلَـيْـلٍ عِـشَاءً بَعْدَما انْتَصَفَ النَّهَارُ

هذا؛ وقال الأزهري: العشي ما بين زوال الشمس، وغروبها. وهذا هو المعتمد عنده. أقول: والمعتمد أنه الوقت من قُبينل العصر إلى المغرب، وهو ما رأيته في تفسير الآية، وإن أفتاك الناس، وأفتوك. وقال الماوردي: والفرق بين المساء، والعشاء: أن المساء بُدُوّ الظلام بعد المغيب، والعشاء آخر النهار عند ميل الشمس للمغيب، وهو مأخوذ من: عشا العين، وهو نقص النور من الناظر، كنقص نور الشمس.

هذا؛ وقد قوبل العشي بالإبكار في قوله تعالى لزكريا عليه السلام: ﴿وَاذْكُرُ رَبَّكَ كَثِيرًا وَسَيَحْ بِالْعَشِي وَالْإِبْكَارِ ﴾، وقد قوبل بالغدو، في قوله تعالى في حق فرعون، وأشياعه: ﴿النَّارُ يُعْرَضُونَ عَلَيْهَا غُدُوًّا وَعَشِيًّا﴾، وقوبل بالغداة في قوله تعالى لنبينا، وحبيبنا ﷺ: ﴿وَاصْبِرْ نَفْسَكَ مَعَ النَّذِينَ يَدْعُونَ رَبَّهُم بِالْغَدَوْةِ وَالْعَشِيِّ يُرِيدُونَ وَجْهَةً ... وقوبلت العشية بالضحى في قوله تعالى في بيان يوم القيامة في سورة (النازعات) رقم [٤٦]: ﴿كَأَنِّهُمْ يَوْمَ يَرُونَهَا لَوْ يَلْبَثُوا إِلَّا عَشِيَّةً أَوْ ضُهُمَا﴾.

هذا وأكثر المفسرين على أن المراد بالتسبيح هنا: الصلاة، والمراد ب: ﴿ حِينَ تُمْسُونَ ﴾: تدخلون في تدخلون في المساء وفيه صلاة المغرب والعشاء، والمراد ب: ﴿ وَحِينَ تُصَّبِحُونَ ﴾ تدخلون في الصباح، وفيه صلاة الصبح، والمراد بالعشي: الوقت ما بين العصر، والمغرب، وفيه صلاة الطهر، قال نافع بن العصر والمراد بـ ﴿ وَحِينَ تُظْهِرُونَ ﴾: حين تدخلون في الظهيرة، وفيه صلاة الظهر، قال نافع بن الأزرق الخارجي لابن عباس - رضي الله عنهما ـ: هل تجد الصلوات الخمس في القرآن، قال: نعم، وقرأ هاتين الآيتين: وقال: جمعتا الصلوات الخمس، ومواقيتها.

وعن النبي ﷺ: «مَنْ سَرَّهُ أَنْ يُكَالَ لَهُ بِالْقَفِيزِ الأَوْفى، فَلْيَقُلْ: ﴿فَسُبَحَنَ اللَّهِ حِينَ تُمْسُونَ وَحِينَ تُصُونَ اللَّهِ حِينَ تُمْسُونَ...﴾ إلخ إلى وَحِينَ تُصْبِحُ: ﴿فَسُبَحَنَ اللَّهِ حِينَ تُمْسُونَ...﴾ إلخ إلى قوله: ﴿وَكَذَلِكَ تُحْرَجُونَ﴾ أَذْرَكَ مَا فَاتَهُ فِي لَيْلَتِهِ».

وإنما خص الله هذه الأوقات بالصلاة لله تعالى، وتسبيحه، وتعظيمه، وتقديسه؛ لأن أفضل الأعمال أدومها، والإنسان لا يقدر أن يصرف جميع أوقاته إلى الصلاة، والتسبيح، والتحميد، والتقديس؛ لأنه محتاج إلى ما يمونه من مأكول، وملبوس، وغير ذلك، فخفف الله عنه العبادة في غالب الأوقات، وأمره بها في أول النهار، ووسطه، وآخره، وفي أول الليل، وآخره، فإذا صلى العبد ركعتي الفجر، فكأنما عبد الله قدر ساعتين، وكذلك باقي الركعات، وهي سبع عشرة ركعة مع ركعتي الفجر، فإذا صلى المسلم، والمسلمة الصلوات الخمس في أوقاتها، فكأنما سبحه، وقدسه، وعظمه سبع عشرة ساعة من الليل، والنهار، وبقي عليه سبع ساعات في جميع الليل والنهار، وهي مقدار النوم، والنائم مرفوع عنه القلم، فيكون قد صرف جميع أوقاته في التسبيح، والعبادة. انتهى. خازن بتصرف.

الآيتان: ۱۷ و۱۸

هذا؛ وإن الصلوات الخمس إذا أديت على الوجه الأكمل كانت كفارة لما بينها من الذنوب الصغار. وخذ ما يلي: فعن أبي هريرة ـ رضي الله عنه ـ قال: سمعت رسول الله عليه يقول: «أَرَأَيْتُمْ لَوْ أَنَّ نَهْراً بِبَابِ أَحَدِكُمْ يَغْتَسِلُ فِيهِ كُلَّ يَوْم خَمْسَ مَرَّاتٍ، هَلْ يَبْقى مِنْ دَرَنِهِ شَيْءٍ؟» قَالُوا: لَا يَبْقى مِنْ دَرَنِهِ شَيْءٌ، قَالَ: «فَكَذَلِكَ مَثَلُ الْصَّلَوَاتِ الْخَمْسِ يَمْحُو اللهُ بِهِنَّ الْخَطَايَا». رواه البخاري، ومسلم، والترمذي، والنسائي. وعنه أيضاً ـ رضي الله عنه ـ أن رسول الله ﷺ قال: «الصَّلَوَاتُ الْخَمْسُ، والجُمعةُ إلى الجمعةِ كَفَّارةٌ لِمَا بَيْنَهُنَّ مَا لَمْ تُغْشَ الْكَبَائِرُ». رواه مسلم والترمذي، وفي رواية أخرى: «الصّلواتُ الخمسُ، والْجُمعَةُ إلى الْجُمعةِ، وَرَمَضَانُ إلى رَمَضَانَ مُكَفِّرًاتُ لِمَا بَيْنَهُنَّ؛ إِذَا اجْتُنِبَت الْكَبَائِرُ».

هذا؛ وتفسير التسبيح بالصلاة على ما تقدم هو قول لبعض المفسرين، وقال بعضهم: المراد: التنزيه، أي: نزهوا الله عن صفات النقص، وصفوه بصفات الكمال. وهذا أولى؛ لأنه يتضمن الصلاة؛ لأن التنزيه المأمور به يتناول التنزيه بالقلب؛ الذي هو الاعتقاد الجازم، ويتناول التنزيه باللسان، وهو الذكر الحسن، ويتناول التنزيه بالأركان، وهو العمل الصالح، والثاني ثمرة الأول، والثالث ثمرة الثاني، فاللسان ترجمان الجنان، والأركان ترجمان اللسان، لكن الصلاة أفضل أعمال الأركان، فهي مشتملة على الذكر باللسان، والتصديق بالجنان، فهو نوع من أنواع التنزيه، والأمر المطلق، لا يختص بنوع دون نوع، فيجب حمله على كل ما هو تنزيه، الذي من جملته الصلاة، انتهى. جمل نقلاً عن الرازي. وانظر ما ذكرته في الآية رقم [٤٣] من سورة الأحزاب.

هذا؛ وقد حضنا الرسول على كثرة التسبيح باللسان زيادة على تسبيح الله، وتعظيمه بالصلوات: فرضِها، ونفلها، وذكر لنا أحاديث ترغبنا به، وصِيغاً مفضلة على غيرها لما فيها من المعاني الجميلة، وخذ نبذة من ذلك: فعن أبي هريرة ـ رضي الله عنه ـ قال: قال رسول الله ﷺ: «كَلِمَتَانِ خَفِيفَتَانِ على اللِّسَانِ، نَقِيلَتَانِ في الْمِيزَانِ، حَبِيبَتَانِ إِلَى الرَّحْمنِ: سُبْحَانَ اللهِ وَبِحَمْدِهِ، سُبْحَانَ اللهِ الْعظِيمِ». رواه الستة ما عدا أبا داود. وعنه أيضاً قال: قالَ رَسولُ اللهِ ﷺ: «لَأَنْ أَتُولَ: سُبْحَانَ اللهِ، والْمَحَمْدُ للهِ، وَلَا إِلهَ إِلَّا الله، والله أَكْبَرُ أَحَبُّ إِلَيَّ مِمَّا طَلَعَتْ عَلَيْهِ الشَّمْسُ». رواه مسلم، والترمذي.

الآية: ١٩

وعن عائشة بنت سعد بن أبي وقاص، عن أبيها ـ رضي الله عنهما ـ: أنه دخل مع رسول الله على امرأة، بين يديها نَوَى ، أو حصى تسبح به، فقال: «أُخْبِرُك بِمَا هُوَ أَيْسَرُ عَلَيْك مِنْ هَذَا، أَوْ أَفْضَلُ ؟ فقالَ: سُبْحَانَ الله عَدَدَ مَا خلقَ في السماء، وسُبْحَانَ اللهِ عَدَدَ مَا خَلَقَ فِي السماء، وسُبْحَانَ اللهِ عَدَدَ مَا خَلَقَ فِي السّماء، وسُبْحَانَ اللهِ عَدَدَ مَا خَلَقَ بَيْنَ ذَلِك، وسُبْحَانَ اللهِ عَدَدَ مَا هُوَ خَالِقٌ، والله أَكْبَرُ مِثْلَ فَلِك، والله أَكْبَرُ مِثْلَ ذَلِك، والمحمّدُ للهِ مِثْلَ ذَلِك، ولا إله إلا الله مِثْلَ ذَلِك، وكلا حَوْلَ ولا قُوَّةً إلا بالله مِثْلَ ذَلِكَ». وواه أبو داود، والترمذي. فلفظ مثل يجوز رفعه ونصبه.

الإعواب: ﴿ فَسُبُحُنَ ﴾: الفاء: حرف استئناف. وقيل الفصيحة، ولا وجه له. (سبحان): مفعول مطلق لفعل محذوف: و(سبحان) مضاف، و﴿ اللّهِ ﴾: مضاف إليه، من إضافة المصدر، أو اسم المصدر لفاعله، فيكون المفعول محذوفاً، أو من إضافته لمفعوله، فيكون الفاعل محذوفاً، والفعل المقدر، والفعل المقدر والمصدر كلام مستأنف لا محل له. ﴿ حِينَ ﴾: ظرف زمان متعلق بالفعل المقدر، أو بالمصدر المذكور. ﴿ تُمُسُونَ ﴾: فعل مضارع مرفوع، وعلامة رفعه ثبوت النون؛ لأنه من الأفعال الخمسة، وهو تام، والواو ضمير متصل في محل رفع فاعل، والجملة الفعلية في محل جر بإضافة: ﴿ حِينَ ﴾ إليها، وقوله: ﴿ وَحِينَ ثَصِّبُونَ ﴾ معطوف على ما قبله، وإعرابه مثله بلا فارق. هذا؛ ويقرأ: (حين) بالتنوين، فتكون الجملة الفعلية في الموضعين في محل نصب صفة له. مبتدأ مؤخر. ﴿ وَهُ السَّمُونِ ﴾: جار ومجرور متعلقان بمحذوف خبر مقدم. ﴿ الْحَمَّدُ ﴾: معطوف على من الخبر المحذوف. مجيء الحال من المبتدأ يعتبرهما متعلقين في محل نصب حال من الخبر المحذوف. مجيء الحال من المبتدأ يعتبرهما متعلقين في محل نصب حال من الخبر المحذوف. معترضة بين المتعاطفين. ﴿ وَعِينَ تُظُهِرُونَ ﴾ معطوف على ما قبله، وإعرابه مثله بلا فارق.

﴿ يُخْرِجُ ٱلْحَىّٰ مِنَ ٱلْمَيِّتِ وَيُخْرِجُ ٱلْمَيِّتَ مِنَ ٱلْحَيِّ وَيُحْيِ ٱلْأَرْضَ بَعْدَ مَوْتِهَا ۚ وَكَذَالِكَ لَيْحُونَ الْحَيْ فَالْحَرِي الْأَرْضَ بَعْدَ مَوْتِهَا ۚ وَكَذَالِكَ لَيْحُرُجُونَ الْآَنِ

الشرح: ﴿يُخْرِجُ ٱلْحَنَّ﴾: كالإنسان، والطائر. ﴿ٱلْمَيْتِ﴾: النطفة، والبيضة، ومعروف إخراج أحدهما من الآخر. هذا؛ وقد قيل: إن المراد به: ﴿ٱلْحَنَّ ﴾ المسلم يخرج من صلب الكافر، وبه: ﴿ٱلْمَيْتِ ﴾ الكافر، وبه: ﴿ٱلْمَيْتِ ﴾ الكافر يخرج من صلب المؤمن، فالمسلم حي القلب بالإيمان، والكافر

ميت القلب بالكفر، خذ قول ربك: ﴿أَوْمَن كَانَ مَيْتًا فَأَخْيَيْنَهُ ﴾ الآية رقم [١٢٢] من سورة (الأنعام) انظر شرحها، وتفسيرها هناك. ﴿وَيُحُي ٱلْأَرْضَ بَعْدَ مَوْتِهَا ﴾ أي: يبسها وجدبها؛ إذ موتها حين تكون يابسة لا نبات فيها شبيهة بالميت، وإحياؤها يكون بنزول المطر عليها، وقد قال تعالى في سورة (الحج) رقم [٥]: ﴿وَتَرَى ٱلْأَرْضَ هَامِدَةً فَإِذَا آَنَزُنَنَا عَلَيْهَا ٱلْمَآءَ ٱهْتَرَتُ وَرَبَتُ وَأَنْبَتَتْ مِن صَعْدِهُ الطر تفسيرها، وشرحها هناك.

الآية: ١٩

﴿ وَكَذَاكِ تُخْرَجُونَ ﴾ أي: ومثل ذلك الإخراج تخرجون من قبوركم. والمعنى: أن بدء خلق الإنسان، وإعادته بعد موته متساويان في قدرة من هو قادر على إخراج الميت من الحي، وعكسه. روى ابن عباس ـ رضي الله عنهما ـ: أن النبي على قال: «من قرأ: ﴿ فَسُبْحَنَ اللّهِ حِينَ تُسُونَ … ﴾ إلخ إلى الثلاث، وآخر سورة (الصافات) دُبُرَ كُلِّ صَلَاةٍ، كُتِبَ لَهُ مِنَ الْحَسَنَاتِ عَدَدَ نُجومِ السماء، وقطرِ الأمطارِ، وَوَرَقِ الأشجارِ، وترابِ الأرْضِ، فإذا مات أُجِري له بكل حرفٍ عشر حسناتٍ في قبره ».

هذا؛ و ﴿ اَلْمَيْتَ فَ وَالْمَيْتَةُ بَفْتِحِ المِيمِ، وسكون الياء فيهما، وهو من فارقت روحه جسده، وجمعهما: أموات، ومَيْتَات، وأما المشدد، فهو الحي الذي سيموت، وعليه قوله تعالى: ﴿ إِنَّكَ مَيِّتُ وَإِنَّهُم مَّ يَتُونَكَ وجمعه: موتى قال بعض الأدباء في الفرق بينهما:

أَيَا سَائِلِي تَفْسِيرَ مَيْتٍ ومَيِّتٍ فَدُونَكَ قَدْ فَسَّرْتُ مَا عَنْهُ تَسْأَلُ فَلَمِنْ كَانَ ذَا رُوحٍ فَاذَلِكَ مَيِّتٌ وَمَا الْمَيْتُ إِلَّا مَنْ إِلَى الْقَبْرِ يُحْمَلُ

هذا هو الأصل العالب في الاستعمال، وقد يتعاوضان، كما في قول عدي بن الرِّعلاء الغساني:

لَيْسَ مَنْ مَاتَ، فاسْتَرَاحَ بِميْتِ إِنَّـمَا الْمَيْتُ مَيِّتُ الأَحْيَاءِ إِنَّـمَا الْمَيْتُ مَيِّتُ الأَحْيَاءِ إِنَّـمَا الْمَيْت مَنْ يَعِيشُ كَئِيباً كَاسِفاً باللهُ قَلِيلَ الرَّجَاءِ

أقول: ومن هذا ما في هذه الآية، والآية رقم [٩٥] من سورة (الأنعام)، والآية رقم [٢٧] من سورة (آل عمران) حيث استعمل المشدد في الآيات الثلاث لفاقد الحياة، والروح، كما هو واضح، ولا تنس: أن أصل ميِّت المشدد: مَيْوِت؛ لأنه من: مات، يموت، فقل في إعلاله: اجتمعت الياء، والواو، وسبقت إحداهما بالسكون، فقلبت الواوياء، وأدغمت الياء في الياء، وقل مثله في إعلال سيِّد وهيِّن وصيِّب ونحو ذلك، وأضيف: أنه قرئ في الآيات الثلاث بتشديد ياء الميت وتخفيفها.

الإعراب: ﴿يُحْرِجُ﴾: فعل مضارع، والفاعل ضمير مستتر تقديره: «هو» يعود إلى الله، والجملة الفعلية في محل نصب حال من لفظ الجلالة، أو من الضمير المجرور محلاً باللام، والرابط: الضمير فقط، وإن اعتبرتها مستأنفة؛ فلا محل لها. ﴿ٱلْحَيَّ﴾: مفعول به. ﴿مِنَ

النيّتِ الله ومجرور متعلقان بالفعل قبلهما، وإن اعتبرتهما متعلقان بمحذوف حال من: 
وَالْحَنَّ فلست مفنداً، والمعنى لا يأباه، والجملة الفعلية بعدها معطوفة عليها، وإعرابها مثلها. (يحيي): فعل مضارع مرفوع، وعلامة رفعه ضمة مقدرة على الياء للثقل، والفاعل يعود إلى (الله). والأرض : مفعول به. وبعد فرف مكان متعلق بالفعل قبله، وهيملة: ويعد المن وهومون الله، والمورور متعلق بالإضافة، وجملة: ويحد المعطوفة على ما قبلها. وكذلك : الواو: حرف استئناف. الكاف: حرف تشبيه، وجر، و(ذا): اسم إشارة مبني على السكون في محل جر بالكاف، والمجار والمجرور متعلقان بمحذوف صفة مفعول مطلق محذوف، عامله ما بعده، التقدير: تخرجون إخراجاً كائناً مثل إخراج الحي من المبعد، والكاف حرف نظل مضارع مبني للمجهول مرفوع، للبعد، والكاف حرف خطاب لا محل له. ﴿ يُمْرَجُون ﴾: فعل مضارع مبني للمجهول مرفوع، وعلامة رفعه ثبوت النون؛ لأنه من الأفعال الخمسة، والواو ضمير متصل في محل رفع نائب فاعل، أو هو فاعل له، والجملة الفعلية مستأنفة، لا محل لها.

الآية: ٢٠

### ﴿ وَمِنْ ءَايَنتِهِ ۚ أَنْ خَلَقَكُم مِّن تُرَابِ ثُمَّ إِذَاۤ أَنتُم بَشَرٌ تَنتَشِرُونَ ﴿ ﴾

الشرح: ﴿وَمِنْ ءَايَتِهِ ﴿ أَي: ومن علامات ربوبيته، ووحدانيته. ﴿أَنَّ خَلَقَكُمْ مِن تُرَابِ ﴾: في هذا الخلق تأويلان: خلق من تراب غير مباشر، وخلق مباشر، فالأول: خلق أبينا آدم من تراب، كما رأيت في سورة (الحجر) رقم [٢٦] ﴿وَلَقَدَّ خَلَقْنَا ٱلْإِنسَانَ مِن صَلْصَالٍ مِنْ حَمَلٍ مَسْنُونِ ﴾. والثاني: كل واحد منا خلق من التراب خلقاً مباشراً، وذلك إذا نظرنا إلى المادة التي يتخلق منها الإنسان، فإنها من الدم بلا ريب، والدم مصدره من الطعام، والشراب، وأنواع الغذاء، وكل ذلك مصدره من التراب، كما هو معروف.

وَثُمَّ إِذَا أَنتُم بَشَرٌ ﴾: ثم أنتم عقلاء ناطقون، تتصرفون فيما فيه قوام معايشكم ؛ إذاً فلم يكن خلقكم عبثاً، ومن قدر على هذا ؛ فهو أهل للعبادة ، والتسبيح ، والتحميد ، والتقديس . هذا ؛ والترتيب والمهلة المفهومان من وثُمَّ هنا ظاهران ، فإنهم إنما يصيرون بشراً بعد أطوار كثيرة ، والخالب أن تقع «إذا» الفجائية بعد الفاء ؛ لأنها تقتضي التعقيب بلا مهلة ، ووجه وقوعها هنا بعد وثمُ بالنسبة إلى ما يليق بالحالة الخاصة ، أي بعد تلك الأطوار ، التي قصها الله علينا في مواضع أخر من كتابه من كوننا نطفة ، ثم علقة ، ثم مضغة ، ثم عظماً مجرداً ، ثم عظماً مكسواً لحماً فاجأ البشرية والانتشار . انتهى . جمل نقلاً عن السمين . بتصرف مني .

هذا؛ وآيات: جمع: آية، وتطلق على معان كثيرة: الدلالة على قدرة الله تعالى، كما في الآية الكريمة، وما يليها من آيات، ومنه قوله تعالى: ﴿إِنَّ فِي ذَلِكَ لَأَيْتِ لِقَوْمِ يَنْفَكُّرُونَ﴾. وتطلق

على المعجزة الخارقة للعادة، مثل: انشقاق القمر، وعصا موسى، ونحو ذلك، قال تعالى: ﴿وَلَقَدُ ءَانَيْنَا مُوسَىٰ يَشْعَ ءَايَتِ بَيِنَتِ ﴾. وتطلق على الموعظة. ومنه قوله تعالى: ﴿إِنَ فِي ذَلِكَ لَا يَنْتِ لِقَوْمِ يَشْمَعُونَ ﴾ كما تطلق على جملتين أو أكثر من كلام الله تعالى، وعلى السورة بكاملها، كما في أول سورة (الشعراء) ونحوها.

الآية: ٢٠

أما: ﴿بَشَرُ ﴾ فإنه يطلق على الإنسان ذكراً ، أو أنثى ، مفرداً ، أو جمعاً مثل كلمة «الفلك» تطلق على المفرد، والجمع. وسمي بنو آدم بشراً لبدو بشرتهم، وهي ظاهر الجلد بخلاف أكثر المخلوقات، فإنها مكسوة بالشعر، أو الصوف، أو الريش. هذا ؛ و﴿بَشَرُ ﴾ يطلق على الواحد، كما في قوله تعالى: ﴿فَتَالُوا أَنُومُنُ لِبَشَرَيْنِ مِثْلِنَا ﴾ ولذا ثني في قوله تعالى: ﴿فَتَالُوا أَنُومُنُ لِبَشَرَيْنِ مِثْلِنَا ﴾ ويطلق على الجمع، كما في قوله تعالى: ﴿فَإِمَّا تَرَينَ مِن الْبَشَرِ أَحَدًا ﴾ .

تنبيه: ذكر الله لفظ: ﴿وَمِنْ ءَايَتِهِ عَيْ هذه السورة ست مرات، تنتهي عند قوله: ﴿إِذَا أَنتُمْ عَنَى فَكُرُ مُونَ ﴾ ذكر فيها بدء خلق الإنسان آية آية إلى حين بعثه من القبور، وختم هذه الآيات بقيام السموات والأرض، لكونه من العوارض اللازمة؛ لأن كلاً من السماء، والأرض، لا يخرج عن مكانه، فيتعجب من وقوف الأرض، وعدم نزولها، ومن علو السماء وثباتها بغير عمد، ثم أتبع ذلك بالنشأة الآخرة، وهي الخروج من الأرض، وذكر من الأنفس أمرين: ﴿ خَلَقَكُم ﴾ و﴿ خَلَقَ لَكُم مِنْ أَنفُسِكُمُ ﴾، وذكر من الآفاق السماء، والأرض، وذكر من لوازم الإنسان: اختلاف للألمنة، واختلاف اللون، وذكر من عوارضه: المنام، والابتغاء، ومن عوارض الآفاق البرق، والمطر، ومن لوازمها: قيام السماء وقيام الأرض، فجملة ما يتعلق بالنوع الإنساني ستة أشياء: اثنان أصول، واثنان لوازم، واثنان لوازم، واثنان لوازم، واثنان عوارض، وستة متعلقة بالآفاق، اثنان أصول، واثنان لوازم، واثنان عوارض، وستة متعلقة بالآفاق، اثنان أصول، واثنان لوازم، واثنان عوارض، وسنة متعلقة بالآفاق، اثنان أصول، واثنان لوازم، واثنان عوارض، وسنة متعلقة بالآفاق، اثنان أصول، واثنان لوازم، واثنان عوارض، وسنة متعلقة بالآفاق، اثنان أصول، واثنان لوازم، واثنان لوازم، والله أعلم بمراده، وأسرار كتابه.

الإعراب: ﴿وَمِنْ﴾: الواو: حرف استئناف. (من آياته): جار ومجرور متعلقان بمحذوف خبر مقدم، والهاء ضمير متصل في محل جر بالإضافة. ﴿أَنَّ﴾: حرف مصدري، ونصب. ﴿خُلَقَكُم﴾: فعل ماض مبني على الفتح في محل نصب بد: ﴿أَنَّ﴾، والفاعل يعود إلى (الله)، والكاف ضمير متصل في محل نصب مفعول به. ﴿مِّن تُرَابِ﴾: جار ومجرور متعلقان بالفعل قبلهما، و(أن) والفعل (خلق) في تأويل مصدر في محل رفع مبتدأ مؤخر، والجملة الاسمية مستأنفة، لا محل لها. ﴿ثُمُّ ﴾: حرف عطف. ﴿إِذَا ﴾: كلمة دالة على المفاجأة، وانظر الآية رقم [٢٥] الآتية. ﴿أَنْتُرُ ﴾: ضمير منفصل مبني على السكون في محل رفع مبتدأ. ﴿بَشَرُ ﴾: خبره: والجملة الاسمية معطوفة على الجملة الاسمية قبلها، على اعتبار ﴿إِذَا ﴾ حرفاً، واعتبارها هنا ظرفاً غير جيد، ولا يصح معنى. ﴿ تَنَثِرُونِ ﴾ : فعل مضارع مرفوع . . . إلخ، والواو فاعله، والجملة الفعلية في محل رفع خبر ثان. تأمل، وتدبر، وربك أعلم، وأجل، وأكرم.

### ﴿ وَمِنْ ءَايَنتِهِ ۚ أَنْ خَلَقَ لَكُم مِّنْ أَنفُسِكُمْ أَزْوَجًا لِتَسْكُنُواْ إِلَيْهَا وَجَعَلَ بَيْنَكُم مَّوَذَةً وَرَحْمَةً إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآيَنتِ لِقَوْمِ يَنْفَكُرُونَ ۞﴾

الآية: ٢١

الشرح: ﴿وَمِنْ عَالِمَتِهِ ﴾ أي: من دلائل قدرته، وعلامات ربوبيته، ووحدانيته. ﴿أَنْ خَلَقَ لَكُمْ مِّنْ أَنفُسِكُمُ أَزَّوْجًا﴾ أي: لأن حواء خلقت من ضلع آدم عليهما السلام، وسائر النساء خلقن من نطف الرجال، أو لأنهن من جنسهم لا من جنس آخر. ﴿ لِتَسْكُنُوا إِلَيْهَا ﴾: لتميلوا إليها، وتأنسوا بها؛ لأنهن من جنسكم، لا من جنس آخر، وذلك لما بين الاثنين من جنس واحد من الإلف، والسكون، وما بين الجنسين المختلفين من التنافر، يقال: سكن إليه إذا مال إليه، وأنس به. هذا؛ والمودة، والرحمة، والألفة التي تقع بين الزوجين ظاهرة لا خفاء فيها.

﴿وَجَعَلَ بَيْنَكُمُ مَوَدَّةً وَرَحْمَةً ﴾ أي: محبة، وشفقة متبادلتين، فعن ابن عباس ـ رضي الله عنهما ـ قال: المودة حبُّ الرجل امرأته، والرحمة رحمته إياها أن يصيبها بسوء. انتهى. والعكس صحيح، وعن ابن عباس، ومجاهد، والحسن: المودة الجماع، والرحمة: الولد، ولا أراه قوياً، فلعله مُتَقَوَّل عليهم. ﴿إِنَّ فِي ذَلِكَ ﴾ أي: الخلق. ﴿لَاَينَتِ ﴾: لعلامات واضحة على قدرته تعالى. ﴿لَقَوْمِ يَنَفَكُرُونَ ﴾: وإذا تفكروا؛ اتعظوا، وإذا اتعظوا؛ آمنوا، وعبدوا الله، والتفكير في صنع الله أعظم عبادة يقوم بها العبد، وقد ورد: لَتَفَكُّرُ سَاعَةٍ في صُنْعِ اللهِ أَفْضَلُ مِنْ عِبَادَةٍ سِتِّينَ سَنَةً. وورد: تَفَكَّروا في آلاء الله، ولا تَفَكَّروا في الله، فإنهُ لا تُجِيطُ بِهِ الْفِكُرةُ.

وروي عن رسول الله ﷺ أنه قال: «لَا عِبَادَةَ كَالتَّفَكَّرِ». لأنه المخصوص بالقلب، والمقصود من الخلق، وعنه ﷺ أنه قال: «بَيْنَمَا رَجُلٌ مُسْتَلْقٍ عَلَى فِرَاشِهِ، إِذْ رَفَعَ رَأْسَهُ، فَنَظَرَ إلى السماءِ والنُّجوم، فَقَالَ: أَشْهَدُ أَنَّ لَكِ رَبًّا، وَخَالِقاً، اللَّهُمَّ اغفِرْ لي! فِنظرَ اللهُ إلَيْهِ، فَغَفَرَ لَهُ».

هذا؛ والفكر: تصرف القلب في طلب الأشياء. وقال صاحب المفردات: الفكر: قوة مطرقة للعلم إلى المعلوم، والتفكر: جريان تلك القوة بحسب نظر العقل، وذلك للإنسان دون الحيوان، ولا يقال إلا فيما يمكن أن يكون له صورة في القلب. انتهى. هذا؛ والفكر يؤدي إلى الوقوف على المعاني المطلوبة من التآنس، والتجانس بين الأشياء كالزوجين.

الإعراب: ﴿ وَمِنْ ءَايَتِهِ ۚ أَنَّ خَلَقَ ﴾ : انظر الآية السابقة فالإعراب واحد لا يتغير. ﴿ لَكُمْ ﴾ : جار ومجرور متعلقان بالفعل ﴿ خَلَقَ ﴾ أيضاً ، والكاف ضمير متصل في محل جر بالإضافة . ﴿ أَزْوَجَا ﴾ : مفعول به . ﴿ لِتَسْكُنُوا ﴾ : فعل مضارع منصوب ب : «أن » مضمرة بعد لام التعليل ، وعلامة نصبه حذف النون ؛ لأنه من الأفعال الخمسة ، والواو فاعله ، والألف للتفريق ، و«أن » المضمرة ، والفعل المضارع في تأويل مصدر في محل جر باللام ، والجار والمجرور متعلقان بالفعل : ﴿ خَلَقَ ﴾ أيضاً . ﴿ إِلَيْهَ ﴾ : جار ومجرور متعلقان بالفعل : ﴿ خَلَقَ ﴾ أيضاً . ﴿ إِلَيْهَ ﴾ : جار ومجرور متعلقان بالفعل : ﴿ خَلَقَ ﴾ أيضاً . ﴿ إِلَيْهَ ﴾ : جار ومجرور متعلقان بالفعل : ﴿ خَلَقَ ﴾ أيضاً . ﴿ إِلَيْهَا ﴾ : جار ومجرور متعلقان بالفعل : ﴿ خَلَقَ ﴾ أيضاً . ﴿ إِلَيْهَا ﴾ : بالام ، والمجرور متعلقان بالفعل : ﴿ خَلَقَ ﴾ أيضاً . ﴿ إِلَيْهَا ﴾ : بالور والمجرور متعلقان بالفعل : ﴿ خَلَقَ ﴾ أيضاً . ﴿ إِلَيْهَا ﴾ : بالمؤور متعلقان بالفعل : ﴿ خَلَقَ ﴾ أيضاً . ﴿ إِلَيْهَا ﴾ : جار ومجرور متعلقان بالفعل : ﴿ خَلَقَ ﴾ أيضاً . ﴿ إِلَيْهَا ﴾ : جار ومجرور متعلقان بالفعل : ﴿ خَلَقَ ﴾ أيضاً . ﴿ إِلَهُ اللهُ مِلْ الْمُعْلَى الْمُعْلِ الْمُعْلِ الْمُعْلِ الْمُعْلِ الْمُعْلَ الْمُعْلِ الْمُعْلِ الْمُعْلِ الْمُعْلِ الْمُعْلِ الْمُعْلِ الْمُعْلَ الْمُعْلِ اللْمُعْلِ الْمُعْلِ الْمُعْلُ ال

بالفعل قبلهما، والجملة الاسمية: ﴿وَمِنْ ءَايَكِهِ ... ﴾ إلخ معطوفة على ما قبلها، لا محل لها مثلها. ﴿وَيَحَعَلُ ﴾: الواو: حرف عطف. (جعل): معطوف على ﴿خَلَقَ ﴾، فهو يؤول مثله بمصدر، أو هو داخل معه بالمصدرية بسبب العطف، والفاعل يعود إلى (الله) أيضاً. ﴿بَيْنَكُم ﴾: ظرف مكان متعلق بالفعل قبله. وقيل: مفعول ثان، ولا وجه له، والكاف ضمير متصل في محل جر بالإضافة. ﴿مَوَدَةَ ﴾: مفعول به. ﴿وَرَحُمَةً ﴾: معطوف على ما قبله.

الآية: ٢٢

﴿إِنَّهُ: حرف مشبه بالفعل. ﴿فِيهُ: حرف جر. (ذلك): اسم إشارة مبني على السكون في محل جر به: ﴿فِيهُ، والجار والمجرور متعلقان بمحذوف خبر: ﴿إِنَّهُ تقدم على اسمها، واللام للبعد، والكاف حرف خطاب لا محل له. ﴿لَآيَتُ اللام: لام الابتداء. (آيات): اسم ﴿إِنَّهُ مؤخر منصوب، وعلامة نصبه الكسرة نيابة عن الفتحة؛ لأنه جمع مؤنث سالم. ﴿فَقَوْمِ اللهُ عَلَمُ وَمَجرور متعلقان بمحذوف صفة: (آيات). ﴿يَنَفَكُرُونَ اللهُ فعل مضارع مرفوع، وعلامة رفعه ثبوت النون؛ لأنه من الأفعال الخمسة، والواو فاعله، والمتعلق محذوف، والجملة الفعلية في محل جر صفة (قوم)، والجملة الاسمية: ﴿إِنَّ فِي ذَلِكَ ... الخ

### ﴿ وَمِنْ ءَايَـٰنِهِۦ خَلَقُ ٱلسَّمَوَٰتِ وَٱلْأَرْضِ وَٱخْنِلَفُ ٱلْسِنَنِكُمْ وَٱلْوَنِكُمْ ۚ إِنَّ فِي ذَلِكَ كَايَـٰتِ لِلْعَـٰلِمِينَ ﴿ ﴾

المشرح: ﴿وَمِنْ ءَايَانِهِ عَلَى أَي الدالة على أمر البعث، وما يتلوه من الحساب، والميزان، والصراط، والجنة والنار. ﴿خَلَقُ السَّمَوَتِ وَالْأَرْضِ»: في تخصيصهما بالذكر أحد أمرين: إما من حيث إن القادر على خلقهما بما فيهما من المخلوقات بلا مادة مساعدة لها أظهر قدرة على إعادة ما كان حياً قبل ذلك. وإما من حيث إن خلقهما، وما فيهما ليس إلا لمعاش البشر، ومعاده، كما يفصح عنه قوله تعالى: ﴿هُو اللَّذِي خَلَقَ لَكُم مّا فِي ٱلْأَرْضِ جَمِيعًا»، وقوله جل ذكره: ﴿وَهُو اللَّهِ خَلَقَ السَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ فِي سِتَّةِ أَيَّامٍ وَكَانَ عَرْشُهُ، عَلَى الْمَآءِ لِبَبْلُوكُمْ أَيُّكُمْ أَحْسَنُ عَمَلاً ».

﴿وَاَخْذِلَكُ أَلْسِنَنِكُمُ أَي: لغاتكم بأن علَّم كل صنف لغته، أو ألهمه وضعها، وأقدره عليها، أو أجناس نطقكم وأشكاله، فإنك لا تكاد تسمع متكلمين متساويين في الكيفية من كل وجه، فكيف بالاختلاف الكبير، من العربية، والتركية، والرومية، والإنكليزية... إلخ.

﴿وَأَلُوْنِكُمُ ﴾: بياض الجلد، وسواده، وتوسطه فيما بينهما، أو تخطيطات الأعضاء، وهيآتها، وألوانها، وحلاها بحيث وقع بها التمايز بين الأشخاص، حتى إن التوأمين مع توافق موادهما، وأسبابهما، والأمور الملاقية لهما في التخليق مختلفان في شيء من ذلك لا محالة، وإن كانا في غاية التشابه، وإنما نظم هذا في سلك الآيات الآفاقية من خلق السموات، والأرض

مع كونه من الآيات الأنفسية الحقيقة بالانتظام في سلك ما سبق من خلق أنفسهم، وأزواجهم للإيذان باستقلاله، والاحتراز عن توهم كونه من تتمات خلقهم. انتهى جمل نقلاً من أبي السعود، وانظر ما ذكرته في الآية رقم [٢٨] من سورة فاطر.

الآية: ۲۲

**تنبيه**: خالف سبحانه وتعالى بين الألوان، والألسنة حتى ما تكاد تسمع منطقين متفقين في جرس واحد، ولا جهارة واحدة، وحتى ما تكاد ترى صورتين متشابهتين تمام التشابه في الألوان، والسمات، والقسمات؛ لحصول التعارف، وإلا فلو كان الناس على هيئة واحدة، وبلون واحد، وتقاسيم وتقاطيع واحدة لحصل الخلل والالتباس، ولانعدم التمييز بينها جميعاً حتى إن التوأمين مع توافق موادهما وأسبابهما، والأمور الملاقية في التخليق يختلفان في شيء من ذلك لا محالة، مهما تقاربا في وجه الشبه انتهى.

﴿إِنَّ فِي ذَلِكَ﴾ أي: فيما ذكر في هذه الآية. ﴿لَآيَتُ ﴾: لدلالات بالغة لا تكاد تخفى على عاقل من ملك، أو إنس، أو جن على قدرة الواحد القهار، حيث ولدوا من أب واحد، وهم على هذه الكثرة التي لا يعلمها إلا الله مختلفون متفاوتون.

﴿ لِلْعَلِمِينَ ﴾: يقرأ بكسر اللام على أنه جمع: عالِم بكسرها أيضاً، ويؤيده قوله تعالى في آية أخرى: ﴿ وَمَا يَعْقِلُهُ كَا إِلَّا ٱلْعَلِمُونَ ﴾ ويقرأ بفتح اللام على أنه جمع: عالَم بفتحها أيضاً، وهو يقال لكل ما سوى الله، ويدل له قوله تعالى: ﴿ قَالَ فِرْعَوْنُ وَمَا رَبُّ الْعَلَمِينَ ﴿ قَالَ رَبُّ السَّمَوَتِ لِقَالَ لَكُلُ مَا سوى الله، ويدل له قوله تعالى: ﴿ قَالَ فِرْعَوْنُ وَمَا رَبُ الْعَلَمِينَ ﴾ والعوالم كثيرة، لا تحصيها الأرقام، وهي منتشرة في هذا الكون المترامي الأطراف في البر والبحر؛ إذ كل جنس من المخلوقات يقال له: عالم قال تعالى: ﴿ وَمَا يَعَلَمُ جُنُودَ رَبِكَ إِلَّا هُوَ ﴾.

هذا وخص الله السموات والأرض بالذكر هنا وفي كثير من الآيات؛ لأنهما أعظم المخلوقات فيما يرى العباد، وجمع السموات دون الأرض؛ وهي مثلهن؛ لأن طبقاتها مختلفة بالذات، متفاوتة بالصفات، والآثار، والحركات، وقدمها لشرفها، وعلو مكانها، وتقدم وجودها، ولأنها متعبد الملائكة، ولم يقع فيها معصية كما في الأرض، وأيضاً؛ لأنها كالذَّكر، فنزول المطر من السماء على الأرض كنزول المني من الذكر في رحم المرأة؛ لأن الأرض تنبت، وتخضر بالمطر.

أما ﴿أَلْسِنَكُمُ فَهُو جَمِعُ لَسَانَ، ويَجَمِعُ أَيضاً عَلَى لُسُن بِضَمِ اللَّامِ، وضَمِ السين وتسكينها أيضاً، وهُو عَلَى هذا مؤنث كذراع وأَذْرُع، والأول مذكر، كحمار، وأحْمِرَة، وتصغيره على التذكير: لُسَيْن، وعلى التأنيث: لُسَيْنَة، وقد يجعل اللسان كناية عن كلمة السوء، كما في قول الشاعر:

لِسَانُ السُّوءِ تُهْدِيهَا إِلَيْنَا وَحِنْتَ ومَا حَسِبْتُكَ أَنْ تَحِينَا

فيؤنث لا غير، كما يجعل كناية عن الرسالة، أو عن القصيدة من الشعر، كقول الآخر: [المتقارب]

### أَتَتْ نِي لِسَانُ بَنِي عَامِرٍ فَجَلَّت أَحَادِيثُهَا عَنْ بَصَرْ

وقد أطلقه الله على القرآن الكريم بكامله مع التذكير في قوله تعالى: ﴿وَهَدَا لِسَانُ عَكَدِتُ مُبِينُ ﴾ الآية رقم [١٠٣] من سورة (النحل)، كما أطلقه على الثناء، والذكر الحسن في قوله تعالى: ﴿وَجَعَلْنَا لَهُمُ لِسَانَ صِدْقِ عَلِيَا ﴾ الآية رقم [٥٠] من سورة (مريم) على نبينا، وعليها ألف صلاة، وألف سلام. وأيضاً قوله تعالى حكاية عن قول إبراهيم ـ على نبينا، وعليه ألف صلاة، وألف سلام ـ في سورة (الشعراء) رقم [٨٤]: ﴿وَآجْعَلَ لِي لِسَانَ صِدْقِ فِي ٱلْآخِرِينَ ﴾.

الإعراب: ﴿وَمِنُ ﴾: الواو: حرف عطف. (من آياته): جار ومجرور متعلقان بمحذوف خبر مقدم، والهاء ضمير متصل في محل جر بالإضافة. ﴿خَلْقُ ﴾: مبتدأ مؤخر، وهو مضاف، و﴿السَّمَوَتِ ﴾ مضاف إليه، من إضافة المصدر لمفعوله، وفاعله محذوف، التقدير: ومن آياته خلقه السموات، والجملة الاسمية معطوفة على ما قبلها، لا محل لها أيضاً. ﴿وَالْأَرْضِ ﴾: معطوف على ما قبله، و(اختلاف) مضاف. ﴿أَلْمِنْكُمُ ﴾: معطوف على ما قبله، وزاختلاف) مضاف. ﴿أَلْمِنْكُمُ ﴾: مضاف إليه، من إضافة المصدر لفاعله. ﴿وَأَلْوَنِكُمُ ﴾: معطوف على ما قبله، والكاف فيهما ضمير متصل في محل جر بالإضافة، وانظر إعراب: ﴿إِنَّ فِي ذَلِكَ لَايَتِ ﴾ في الآية السابقة. ﴿لَا لَكُونِكُمُ الله مدور متعلقان بمحذوف صفة (آيات)، وعلامة الجر الياء نيابة عن الكسرة ؛ لأنه جمع مذكر سالم، أو لأنه ملحق به، والنون عوض عن التنوين في الاسم المفرد.

## ﴿ وَمِنْ ءَايَكِنِهِ ءَ مَنَامُكُمْ بِٱلَّيْلِ وَٱلنَّهَارِ وَٱبْنِغَآ فُكُم مِّن فَضْلِهِ ۚ إِنَّ فِي ذَلِك لَآيَـتٍ ۗ لِقَوْمِ يَسْمَعُونَ ۞﴾

المشرح: ﴿ وَمِنْ ءَايَكِهِ ء مَنَامُكُو بِأَلَيْلِ وَٱلنَّهَارِ وَٱلْبِغَا قُكُمُ مِن فَضَلِهِ ﴿ أَي: منامكم في الزمانين لاستراحة القوى النفسانية، وقوة القوى الطبيعية، وطلب معاشكم فيهما، أو منامكم بالليل، وابتغاؤكم بالنهار، فلف وضم بين الزمانين، والفعلين بعاطفين إشعاراً بأن كلاً من الزمانين؛ وإن اختص بأحدهما؛ فهو صالح للآخر عند الحاجة، يؤيده سائر الآيات الواردة فيه. انتهى. بيضاوي.

وقال الجمل: قيل في الآية تقديم وتأخير ليكون كل واحد مع ما يلائمه، والتقدير: ومن آياته منامكم بالليل، وابتغاؤكم من فضله بالنهار، فحذف حرف الجر لاتصاله بالليل، وعطف عليه؛ لأن حرف العطف قد يقوم مقام الجار، والأحسن أن يجعل على حاله، والنوم بالنهار مما كانت العرب تعده نعمة من الله، ولاسيما في أوقات القيلولة في البلاد الحارة. انتهى. نقلاً عن السمين.

﴿ إِنَّ فِي ذَلِكَ ﴾ أي: فيما ذكر في هذه الآية. ﴿ لَآيَكَتِ ﴾: لدلالات واضحة على قدرة الله تعالى. ﴿ لِفَوْمِ يَسْمَعُونَ ﴾: سماع تفهم واستبصار، وتدبر، واعتبار؛ لأن الحكمة فيما ذكر ظاهرة.

هذا و أمنا مُكُر مصدر ميمي بمعنى النوم، أو هو اسم مكان بمعنى موضعه، أو هو اسم زمان بمعنى زمانه؛ لأن «مفعلاً» يصلح لهذا كله. هذا؛ والنوم هو الموتة الصغرى؛ لذا أرشدنا سيد الخلق وحبيب الحق على أن نقول عند القيام من النوم: «سُبْحَانَ مَنْ أَحْيَانَا بَعْدَمَا أَمَاتَنَا، وَإِلَيْهِ النُّشُورُ». والنوم قسمان: نوم العين، ونوم القلب، فنوم العين فترة طبيعية، تعتري الحيوان، وتتعطل حواسه بها، وأما نوم القلب، فهو تعطيل القوى المدركة، والثاني لم يقع من النبي ولان قلبه لا ينام، كما في حديث الصحيحين عنه على: أنه قال: «إنّ عينيّ تَنَامَانِ، ولا ينامُ قلبي». ورحم الله البوصيري إذ يقول:

لَا تُنْكِرِ الْوَحْيَ مِنْ رُؤْيَاهُ إِنَّ لَهُ قَلْباً إِذَا نَامَتِ الْعَيْنَاذِ لَمْ يَنَمِ

هذا والفعل (يسمع) من الأفعال الصوتية، إن تعلق بالأصوات؛ تعدى إلى مفعول واحد، وإن تعلق بالذوات؛ تعدى إلى اثنين، الثاني منهما جملة فعلية مصدرة بمضارع من الأفعال الصوتية، مثل قولك: سمعت فلاناً يقول كذا، وهذا اختيار الفارسي، واختار ابن مالك، ومن تبعه أن تكون الجملة الفعلية في محل نصب حال، إن كان المتقدم معرفة، وصفة إن كان نكرة، مثل قولك: سمعت رجلاً يقول كذا.

الإعراب: ﴿وَمِنْ ءَايَكِهِ مَنَامُكُو ﴾: انظر الآية السابقة فإعراب هذه الجملة مثلها، والكاف ضمير متصل في محل جر بالإضافة، من إضافة المصدر الميمي لفاعله. ﴿إِلَيْهِ إِلَى جار ومجرور متعلقان بالمصدر الميمي، وإن علقتهما بمحذوف حال من الكاف؛ فالمعنى لا يأباه. (النهار): معطوف على الليل. (ابتغاؤكم): معطوف على منامكم، والكاف ضمير متصل في محل جر بالإضافة من إضافة المصدر لفاعله. ﴿مِنْ فَضَلِهِ ﴾: متعلقان بالمصدر (ابتغاء) والهاء في محل جر بالإضافة، وانظر إعراب مثل: ﴿إِنَ فِي ذَلِك … ﴾ إلخ في الآية رقم [٢١] مفردات، وجملاً، والجملة الاسمية: ﴿وَمِنْ ءَايَكِهِ … ﴾ إلخ معطوفة على ما قبلها لا محل لها أيضاً.

﴿ وَمِنْ ءَايَكِنِهِ مُرِيكُمُ ٱلْبَرْقَ خَوْفًا وَطَمَعًا وَيُنَزِّلُ مِنَ ٱلسَّمَآءِ مَآءً فَيُحْيِ بِهِ الْأَرْضَ بَعْدَ مَوْتِهَا ۚ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَاَيَتِ لِقَوْمِ يَعْقِلُونَ ﴿ اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّ

الشرح: ﴿ وَمِنْ ءَايَكِهِ مِرُيكُمُ ﴾: هذا الفعل من: «رأى » البصرية التي تنصب مفعولاً واحداً ، فلما دخلت عليه همزة التعدية صار: «أرَى » وحذفت الهمزة الأصلية منه؛ لأن أصله «أَرْأَى » مثل: «أذهب» ، وفي المضارع حذفت منه الهمزتان كما ترى ، وهمزة التعدية عدته إلى المفعولين .

﴿ اَلْبَرْقَ ﴾: مصدر: برق، يبرق: إذا لمع. والرعد مصدر: رعد، يرعد، وهما معروفان، ومشاهدان للناس، وتفسيرهما وشرحهما في الشرع غير تفسيرهما في العلم الحديث. ﴿ خَوْفًا وَطَمَعًا ﴾: هذا الخوف، والطمع من رؤية البرق يكونان من وجوه: الأول: عند لمعان البرق يخاف من الصواعق، ويطمع في نزول المطر. الثاني: أنه يخاف من البرق من يتضرر بالمطر كالمسافر، ومن على بيدره التمر، والزبيب، والقمح ونحو ذلك، ويطمع فيه من له في نزول المطر نفع كالزراع، ونحوهم. الثالث: أن المطر يخاف منه إذا كان في غير مكانه، وزمانه، ويطمع فيه إذا كان في ممدوحه: [الطويل]

الآية: ٢٤

فتى كَالسَّحَابِ الْجَوْنِ يُخْشَى وَيُرْتَجَى يُرَجى الْحَيَا مِنْهُ، وتُخْشى الصَّواعِقُ هذا؛ وقيل: ﴿ فَوْفَا ﴾ أن يكون ممطراً. قاله ابن بحر، وأنشد قول الشاعر:

لا يَكُنْ بَرْقُكَ بَرْقا خُرِلًا الْخَيْثُ مَعَهُ

هذا؛ والسماء يذكر، ويؤنث، والسماء: كل ما علاك، فأظلك، ومنه قيل لسقف البيت: سماء، والسماء: المطر، يقال: ما زلنا نطأ السماء؛ حتى أتيناكم، قال معاوية بن مالك: [الوافر]

إِذَا نَسزَلَ السَّسمَاءُ بِسأَرْضِ قَوْمٍ رَعَيْنَاهُ، وَإِنْ كَانُوا غِضَابَا

أراد بالسماء المطر، ثم أعاد الضمير عليه في: «رعيناه» بمعنى النبات، وهذا يسمى في فن البديع بالاستخدام، وأصل سماء سماو، فيقال في إعلاله: تحركت الواو، وانفتح ما قبلها، فقلبت ألفاً، ولم يعتد بالألف الزائدة؛ لأنها حاجز غير حصين، فالتقى ساكنان: الألف الزائدة، والألف المنقلبة، فأبدلت الثانية همزة، وانظر شرح ﴿ اَلسَّمَوْتِ وَالْأَرْضِ ﴾ في الآية رقم [٢٦].

وأما ﴿مَاءَ﴾ فاصله: مَوَه بفتح الميم والواو، تحركت الواو وانفتح ما قبلها، فقلبت ألفاً، فصار: «ماه» فلما اجتمعت الألف والهاء، وكلاهما خفي، قلبت الهاء همزة، ودليل ذلك: أن جمع ﴿مَاءَ﴾: أمْوَاه، ومياه، وتصغيره: مُويْه، وأصل ياء مياه واو، لكنها قلبت ياءً لانكسار ما قبلها في جمع أعلت في مفرده، كما قالوا: دار، وديار، وقيمة، وقيم، ومثله قولهم: سوط، وسياط، وحوض، وحياض، وثوب، وثياب، وثور، وثيرة. ويقال في تعريف الماء: هو جسم رقيق مائع به حياة كل نام. وقيل في حده: جوهر سيال به قوام الأرواح. بعد هذا خذ قول أبي ذؤيب الهذلي:

شَرِبْنَ بِمَاءِ الْبَحْرِ ثُمَّ تَرَقَّعَتْ مَتَى لُجَجٍ خُصْرٍ لَهُنَّ نَرِيبُ فهو يصف السحاب على اعتقاد العرب في الجاهلية، ومثلهم العصريون في هذا الزمن من أن السحاب، أي: الغيوم تدنو من البحر الملح في أماكن مخصوصة، فتمتد منها خراطيم كخراطيم الفيلة، فتشرب بها من مائه، فيسمع لها عند ذلك صوت مزعج، ثم تصعد إلى الجو، وترتفع، فيلطف ذلك الماء، ويعذب بإذن الله تعالى في زمن صعودها، ثم تمطره حيث شاء العلي القدير. هذا ونص الآية يرد هذا الاعتقاد، وأما عند أهل السنة، فهم يقولون: إن أصله من الجنة، يأتى به المولى القدير من السحاب من خروق فيها كخروق الغربال.

وأقول: إن ما ينزل من السماء من مطر بعضه من ماء البحار المالحة الأرضية، وبعضه من خزائن القدرة على أن الأول لا ينبت وإنما الإنبات والخصب في الثاني، وعلامة الأول أنه ينزل غزيراً كأنما ينصب من أفواه قرب، وأما ما يقوله الدهريون الملحدون: إن الطبيعة تمطر فهو كفر صراح.

﴿ فَيُحْىِ بِهِ ٱلْأَرْضَ بَعْدَ مَوْتِهَا ﴾: انظر الآية رقم [١٩]. ﴿ إِنَ فِي ذَٰلِكَ ﴾ أي: فيما ذكر في هذه الآية. ﴿ لَآيَةِ فَي اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَالَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّ

الإعراب: ﴿وَمِنْ﴾: الواو: حرف عطف. (من آياته): جار ومجرور متعلقان بمحذوف خبر مقدم، والهاء ضمير متصل في محل جر بالإضافة. ﴿يُرِيكُمُ﴾: هذا الفعل مقدر بد: «أن يريكم» وعليه فأن المقدرة والفعل المضارع في تأويل مصدر في محل رفع مبتدأ مؤخر، ومثل ذلك قول طرفة بن العبد في معلقته رقم [٦٠]:

أَلَا أَيُّ هَذَا الزَّاجِرِي أَحْضُرَ الْوَغَى وَأَنْ أَشْهَدَ اللَّذَّاتِ هَلْ أَنْتَ مُخْلِدِي؟

بنصب «أَحْضُرَ» بعد حذف أن الناصبة، وهي رواية الكوفيين، ولكن لم يقرأ أحد بنصب الفعل في الآية، أو الفعل منزل منزلة المصدر، كما في قول طرفة المذكور في رفع «أَحْضُرُ» وهي رواية البصريين، ومنه المثل العربي: «تَسْمَعُ بِالْمُعَيْدِيِّ خَيْرٌ مِنْ أَنْ تَرَاهُ» فيروى «تَسْمَع» برفعه، ونصبه، وإنزال الفعل منزلة المصدر واضح في قول عروة بن الورد العبسي، المعروف بعروة الصعاليك:

فَقَ اللَّهِ الرَّهِ عَلَى اللَّهُ وَ اللَّهُ اللَّهُ وَى محل رفع صفة لمبتدأ محذوف، التقدير: ومن آياته آية يريكم بها البرق، كما قال ابن مقبل الشاعر: [الطويل]

وَمَا اللَّهْ رُ إِلَّا تَارَتَانِ فَمِنْ هُمَا أَمُوتُ وَأُخْرى أَبْتَغِي الْعَيْشَ أَكْلَحُ التقدير: ومن آياته أنه يريكم البرق. وتعسف أبو البقاء وجهاً آخر، فاعتبر: (من آياته) متعلقين بمحذوف حال من البرق، وقال التقدير: يريكم

الآية: ٢٥

البرق كائناً من آياته، والمعتمد من كل ما تقدم تنزيل الفعل منزلة المصدر، و ﴿ يُرِيكُمُ ﴾ مرفع، وعلامة رفعه ضمة مقدرة على الياء للثقل، وفاعله ضمير مستتر تقديره: «هو» يعود إلى (الله) والكاف ضمير متصل في محل نصب مفعول به أول. ﴿ اَلْبَرْقَ ﴾: مفعول به ثان، والجملة الاسمية: ﴿ وَمِنْ ءَايَلِهِ ... ﴾ إلغ على جميع الوجوه معطوفة على ما قبلها، لا محل لها أيضاً ﴿ وَخَوْفَ ﴾: مفعول لأجله، أو هو حال على حذف المضاف، التقدير: ذوي خوف، وذوي طمع، الثلاثة ابن هشام في المعني . ﴿ وَيُنْزِلُ ﴾: الواو: حرف عطف. (ينزل): فعل مضارع، والفاعل يعود إلى (الله). ﴿ مِن السَمَاءَ ﴾: جار ومجرور متعلقان بالفعل قبلهما، أو هما متعلقان بمحذوف حال من ﴿ مَاءَ ﴾ كان صفة له، فلما قدم عليه صار حالاً على القاعدة: ﴿ يُرِيكُمُ ... ﴾ إلخ على جميع حال من ﴿ مَاءَ ﴾ كان صفة له، فلما قدم عليه صار حالاً على القاعدة: ﴿ يُرِيكُمُ ... ﴾ إلخ على جميع الوجوه المعتبرة فيها . ﴿ وَيُنَزِلُ ... ﴾ إلخ معطوفة على جملة: ﴿ يُرِيكُمُ ... ﴾ إلخ على جميع والفاعل يعود إلى (الله) أيضاً . ﴿ يه الفعل (يحيي) ؛ و في على مضاف ، و (موتها) مضاف إليه، و (مان متعلق بالفعل (يحيي) ، و في مضاف ، و (موتها) مضاف إليه، و (مان منصل في محل جر بالإضافة ، وجملة : ﴿ فَيُحْيَى ... ﴾ إلخ معطوفة على ما قبلها أيضاً ، وانظ مثل : ﴿ إِن قَلْكَ قَرَاكُ فَي الله على الآية رقم [٢١] قالإعراب لا يختلف .

﴿ وَمِنْ ءَايَكِنِهِ ۚ أَن تَقُومَ ٱلسَّمَآءُ وَٱلْأَرْضُ بِأَمْرِهِ ۚ ثُمَّ إِذَا دَعَاكُمُ دَعُوةً مِّنَ ٱلْأَرْضِ إِذَا أَنتُمْ ۗ تَغَرُّجُونَ ﴿ ٢٠٠﴾

المشرح: ﴿وَمِنْ ءَايَنهِ ﴿ أَي: من علامات قدرة الله ، ودلائل ربوبيته ، ووحدانيته . ﴿أَنْ تَقُومَ السَّمَاءُ وَٱلْأَرْضُ ﴾ أي: تثبتا وتدوما بلا عمد ، كما قال تعالى في آية أخرى : ﴿الله الله الله وَالْقَلَى فِي السَّمُونِ فِغَيرِ عَمَدٍ نَرُونَهَ ﴾ أي تثبتا وتدوما بلا عمد ، كما قال تعالى في الآية رقم [١٥] من سورة (النحل) : ﴿وَٱلْقَلَى فِي الْأَرْضِ رَوَسِ أَنْ تَعِيدَ بِكُمْ ﴾ والتعبير بالأمر للمبالغة في كمال القدرة ، والغنى عن الآلة . ﴿مُمُ إِذَا دَعَاكُمْ دَعُوةً مِنَ ٱلأَرْضِ إِذَا أَنتُم تَخُرُمُونَ ﴾ أي: الذي فعل هذه الأشياء قادر على أن يبعثكم من قبوركم ، والمراد بالدعوة هي ما عبر عنها جلت قدرته بسورة ﴿قَلَى في قوله : ﴿وَٱسْتَمِع بَوْمَ يُنَادِ مِن مَكَانِ قَرِبٍ ﴿ في يَوْمَ يَسَعُونَ ٱلصَّيْحَةَ بِالْحَقِ ذَلِكَ يَوْمُ ٱلنُّوجِ ﴾ والمنادي هو إسرافيل عليه السلام ، والصيحة هي قوله : أيتها العظام البالية! أيتها اللحوم المتمزقة! أيتها الشعور المتفرقة! أيتها الأوصال المتقطعة! إن الله يأمركن أن تجتمعن لفصل القضاء . فلا تبقى حينئذ نسمة من الأولين ، والأخرين إلا قامت تنظر ، كما قال تعالى في آيةٍ أخرى : ﴿ثُمَّ نَفِخَ فِيهِ أُخْرَىٰ فَإِذَا هُمْ قِيَامٌ أَنْ فَعَ فَيه أَنْهُونَ فَيه أَنْهُ أَنْ فَعَ فَيه أَنْهُ فَي أَنْهُ أَنْهُ فَي آلَهُ أَنْهُ فَي أَنْهُ فَي أَنْهُ أَنْهُ فَي أَنْهُ أَنْهُ فَي أَنْهُ أَنْهُ فَي أَنْهُ فَي أَنْهُ أَلَاهُ أَنْهُ أَنْهُ فَي أَنْهُ أَنْهُ فَالْهُ أَنْهُ أَلَى الله يَعْمَ فَي أَنْهُ أَنْهُ فَي أَنْهِ أَنْهُ أَنْهُ أَلَاهُ أَنْهُ أَلْهُ أَنْهُ أَنْهُ أَنْهُ أَنْهُ أَنْهُ أَنْهُ أَنْهُ أَنْهُ أَنْهُ أَلَى الله أَنْهُ أَلْهُ أَلْهُ أَلُونُ أَنْهُ أَلَاهُ أَلْهُ أَلِي أَنْهُ أَلْهُ أَنْهُ أَنْهُ أَنْهُ أَلَاهُ أَنْهُ أَنْهُ أَلَاهُ أَنْهُ أَنْهُ أَنْهُ أَنْ أَنْهُ أَنْهُ أَنْهُ أَلَاهُ أَنْهُ أَنْهُ أَنْهُ أَنْهُ أَنْهُ أَلَاهُ أَنْهُ أَنْهُ

هذا؛ وأظهر الله تعالى ﴿أَن﴾ الناصبة هنا التي هي علم الاستقبال، ولم يظهرها في الآية السابقة قبل: ﴿ يُرِيكُمُ ﴾ لأن القيام هنا بمعنى البقاء لا الإيجاد، وهو مستقبل باعتبار أواخره، وما بعد نزول هذه الآيات. انتهى. جمل بتصرف.

فائدة: ذكر الله قوله: ﴿إِنَ فِي ذَلِكَ لَاينَتِ فِي الأربع مواضع، ولم يذكره في الأول، وهو قوله تعالى: ﴿وَمِنْ ءَاينَتِهِ أَنَ خَلَقَكُم مِّن تُرَابِ ولا في الأخير، وهو هذا، ووجه عدم ذكره في الأول: أن خلق الأنفس، وخلق الأزواج من باب واحد، وهو الإيجاد، فاكتفى فيهما بذكره مرة واحدة، أي: اكتفى بذكر قوله: ﴿إِنَ فِي ذَلِكَ لَاينَتِ مرة واحدة. وأمَّا قيام السموات، والأرض الذي هو الأخير فلذكره الدلائل الظاهرة بقوله: ﴿لَاينَتِ لِلْعَلِمِينَ وَ وَيَسْمَعُونَ وَ وَلَا رَضَ الذي هو الأمر بعدها أظهر فلم يميز أحداً عن أحد، أو ذكر ما هو مدلوله، وهو قدرته على الإعادة. انتهى. جمل نقلاً من الرازي.

فائدة: قال هنا: ﴿إِذَا أَنتُمْ تَغَرُّجُونَ﴾ وقال في خلق الإنسان أولاً: ﴿ثُمَّ إِذَا آنتُم بَشَرُّ وَتَلْمَ بَشَرُّ وَكَالُ فيه تَنفَخ فيه الرّوح، فإذا هو بشر. وأما في الإعادة فلا يكون تدريج، بل يكون بدء، وخروج، فلم يقل هنا: ثم. انتهى. جمل نقلاً عن كرخي. والله أعلم بمراده، وأسرار كتابه.

الإعراب: ﴿وَمِنْ ﴾: الواو: حرف عطف. (من آياته): جار ومجرور متعلقان بمحذوف في محل رفع خبر مقدم، والهاء ضمير متصل في محل جر بالإضافة. ﴿أَنَ ﴾: حرف مصدري، ونصب، واستقبال. ﴿تَقُومَ ﴾: فعل مضارع منصوب بـ: ﴿أَن ﴾. ﴿أَلسَّما أَن ﴾: فاعل. ﴿وَإِلْأَنْ ﴾: معطوف على ما قبله. ﴿وَأَنْ وَمَعْ ﴿ وَمَجرور متعلقان بالفعل قبلهما، والهاء ضمير متصل في محل جر بالإضافة، من إضافة المصدر لفاعله، و﴿أَن تَقُومَ ﴾ في تأويل مصدر في محل رفع مبتدأ مؤخر، التقدير: ومن آياته قيام السموات...إلخ، والجملة الاسمية معطوفة على ما قبلها، لا محل لها أيضاً. ﴿مُمَّ ﴾: حرف عطف. ﴿إذَ ﴾: ظرف لما يستقبل من الزمان، خافض لشرطه منصوب بجوابه، صالح لغير ذلك، مبني على السكون في محل نصب. وَعَكَ أُمِّ ﴾: فعل ماض مبني على فتح مقدر على الألف للتعذر، والفاعل ضمير مستتر فيه، تقديره: «هو» يعود إلى الله، والكاف ضمير متصل في محل نصب مفعول به، والجملة الفعلية في محل جر بإضافة ﴿إِنَ ﴾ إليها. ﴿وَعُونَ ﴾: مفعول مطلق. ﴿فِنَ ٱلأَرْضِ ﴾: جار ومجرور متعلقان بالفعل: (دعا) كقوله: دعوته من أسفل الوادي، فطلع إليً، وقال أبو البقاء: فيه وجهان: أحدهما هو صفة له: ﴿وَعُونَ ﴾ والثاني: أن يكون متعلقاً بمحذوف، تقديره: خرجتم من الأرض، ودل على المحذوف ما بعده، والمعتمد الأول، تأمل. ﴿إذَا ﴾: كلمة دالة على المفاجأة، وهي رابطة لجواب ﴿إذَا ﴾ الشرطية قبلها.

و«إذا» الفجائية تختص بالجملة الاسمية، ولا تحتاج إلى جواب، ولا تقع في الابتداء، ومعناها الحال لا الاستقبال، نحو خرجت؛ فإذا الأسد بالباب، وهي حرف عند الأخفش، وابن مالك، ويرجحه نحو: «خَرَجْتُ فَإِذَا إِنَّ زَيْداً بِالْبَابِ» لأن «إنَّ» لا يعمل ما بعدها فيما قبلها، وهي ظرف مكان عند المبرد، وابن عصفور، وظرف زمان عند الزجاج، والزمخشري، وزعم الأخير: أن عاملها فعل مشتق من لفظ المفاجأة. ولا يعرف هذا لغير الزمخشري، وإنما ناصبها عندهم الخبر المذكور، في نحو «خرجتُ فإذا زيدٌ جالسٌ» أو المقدر في نحو: فإذا الأسد. أي: حاضر، وإذا قدرت أنها الخبر؛ فعاملها مستقر، أو: استقر، ولم يقع الخبر معها في التنزيل الا مصرحاً به. انتهى. ملخصاً من مغنى اللبيب.

الآية: ٢٦

وعلى اعتبارها ظرف مكان، أو زمان فعاملها الفعل بعدها، فيكون التقدير: أنتم تخرجون وقت مفاجئتكم، أو في مكان مفاجئتكم العذاب. ﴿أَنتُمُ فَ ضمير منفصل مبني على السكون في محل رفع مبتدأ. ﴿غَنْرُجُونَ فَ فعل مضارع مرفوع، وعلامة رفعه ثبوت النون؛ لأنه من الأفعال الخمسة، والواو فاعله، والجملة الفعلية في محل رفع خبر المبتدأ، والجملة الاسمية جواب ﴿إِذَ لَا محل لها، و ﴿إِذَ فَ ومدخولها معطوف على الجملة الاسمية السابقة على المعنى؛ إذ المعنى: ومن آياته قيام السموات والأرض بأمره، ثم خروجكم من القبور إذا دعاكم دعوة واحدة من الأرض، وانظر الآية رقم [٣٦] الآتية.

### ﴿ وَلَهُ مَن فِي ٱلسَّمَاوَتِ وَٱلْأَرْضِ ۚ كُلُّ لَّهُ قَانِنُونَ ۗ ۞

المشرح: ﴿وَلَمْ اللهِ أَي لللهِ . ﴿ مَن فِي السَّمَوَتِ وَالْأَرْضِ ﴾ : خلقاً ، وملكاً ، وعبيداً . ﴿ حُلُّ لَهُ وَكُنْ اللهِ عَنه يَ وَلَمْ اللهِ عَنه ـ عن النبي عَلَيْهَ : أنه قال : ﴿ كُلُّ قُنُوتٍ فِي اللهُ عَنه ـ عن النبي عَلَيْهَ : أنه قال : ﴿ كُلُّ قُنُوتٍ فِي اللهُ وَهُو طَاعَةٌ ﴾ ومطيعون طاعة انقياد ، وإقرار بالعبودية ، إما قولاً ، وعملاً من المؤمنين ، وإما دلالة من الكافرين ، وما أحسن ما روي عن ابن عباس ـ رضي الله عنهما ـ : أنه قال : ﴿ حُلُلُ لَهُ وَلَا مُعْوِلُ فَي الْعِبَادَةِ ﴾ .

الإعراب: ﴿وَلَمُ الواو: حرف استئناف. (له): جار ومجرور متعلقان بمحذوف خبر مقدم. ﴿مَنَ ﴾: اسم موصول مبني على السكون في محل رفع مبتدأ مؤخر، والجملة الاسمية مستأنفة، لا محل لها، وكذا إن اعتبرتها معطوفة على ما قبلها. ﴿فِي السَّمَوَتِ ﴾: جار ومجرور متعلقان بمحذوف صلة الموصول. (الأرض): معطوف على ما قبله. ﴿كُنُ ﴾: مبتدأ، جوز الابتداء به الإضافة المقدرة؛ إذ التقدير: كلهم. ﴿لَدُ ﴾: جار ومجرور متعلقان بما بعدهما. ﴿قَنِنُونَ ﴾: خبر المبتدأ مرفوع، وعلامة رفعه الواو... إلخ، والجملة الاسمية مستأنفة، لا محل لها، وفيها معنى التأكيد لما قبلها.

﴿ وَهُوَ الَّذِى يَبْدَؤُا الْخَلْقَ ثُمَّ يُعِيدُهُۥ وَهُوَ أَهْوَتُ عَلَيْهِ وَلَهُ الْمَثَلُ الْأَعْلَىٰ فِ السَّمَوَتِ وَالْأَرْضِ وَهُوَ الْعَزِيزُ الْحَكِيمُ ﴿ ﴾

الشرح: ﴿ وَهُوَ اللَّهِ ى يَبْدَوُا الْخَلْقَ ﴾ أي: يخلقهم ابتداء بعلوق كل واحد في الرحم قبل ولادته. ﴿ وَهُمَ يُعِيدُهُ ﴾: يحييه بعد الموت بالنفخة الثانية للبعث، فجعل ما علم من ابتداء خلقه دليلاً على ما يخفى من إعادته.

وَهُو اَهْوَنُ عَلَيْهُ اَي والإعادة بعد الموت أسهل على الله تعالى من بدء الخلق، وإنشائه، وهذا بالنظر إلى ما عند المخاطبين من أن إعادة الشيء أسهل من ابتدائه، وإلا فهما عند الله تعالى سواء في السهولة. وهذا جواب لسؤال قد يرد، وهو أنه كيف قال تعالى: ﴿وَهُو اَهْوَنُ عَلَيْهُ وَالأَفعال كلها بالنسبة إلى قدرته تعالى متساوية في السهولة؟! وإيضاحه: أن الأمر مبني على ما ينقاس على أصولكم، ويقتضيه معقولكم من أن الإعادة للشيء أهون من ابتدائه؛ لأن من أعاد منكم صنعة شيء، كانت أسهل عليه، وأهون من إنشائها، فالإعادة محكوم عليها بزيادة السهولة. هذا وذكر الضمير في قوله: ﴿وَهُو اَهْوَنُ عَلَيْهُ مع أنه عائد على الإعادة باعتبار كونها رداً، وإرجاعاً، أو مراعاة للخبر، وهو ﴿أَهْوَنُ كَاللَّهُ قال الجمل: وذكّر الضمير فيه مع أنه راجع إلى الإعادة المأخوذة من لفظ: ﴿يُعِيدُهُ فَا اللله المعنى دون اللفظ، وهو رجعه، أو رده كما نظر إليه في قوله: ﴿ لِنُحْتَى بِهِ بَلَاةً مَيْتًا الى المعنى دون اللفظ، وهو رجعه، الخبر، انتهى. نقلاً عن كرخي.

وقيل: الضمير المجرور ب: (على) يعود إلى الخلق، فتكون الإعادة أهون على الخلق، وذلك؛ لأنهم يقومون بصيحة واحدة فيكون أهون عليهم من أن يكونوا نطفاً، ثم علقاً، ثم مضغاً، إلى أن يصيروا رجالاً، ونساءً. وقيل: إن أهون بمعنى: هين وليس على بابه من التفضيل؛ لأنه ليس شيء أهون على الله من شيء. قال أبو عبيدة: ومن جعل أهون يعبر عن تفضيل شيء على شيء، فقوله مردود بقوله تعالى: ﴿وَكَانَ ذَلِكَ عَلَى اللهِ يَسِيراً﴾، وبقوله: ﴿وَلَا يَوْدُمُ وَفَظُهُما فَي والعرب تحمل «أفعل» على فاعل، ومنه قول الفرزدق:

إِنَّ الَّذِي سَمَكَ السَّمَاءَ بَنَى لَنَا بَيْ تَا دَعَائِمُ لُهُ أَعَنُّ وَأَطْوَلُ اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللهُ عَلَى الللهُ عَلَى اللهُ عَل

لَـعَـمْ رُكَ مَـا أَدْرِي وَإِنِّـي لَأَوْجَـلُ عَـلَـى أَيِّـنَـا تَـعْـدُو الْـمَـنِـيَّـةُ أَوَّلُ أراد: إنى لَوَجِل. ومن ذلك قول الشافعي رضي الله عنه: [الطويل]

تَ مَنَّى رِجَالٌ أَنْ أَمْ وتَ، وَإِنْ أَمُتْ فَتَلْكَ سَبِيلٌ لَسْتُ فِيهَا بِأَوْحَدِ

أي: لست فيها بواحد. هذا؛ وتذكير الضمير في قوله: ﴿وَهُو اَهْوَنُ مِع أَن المراد به الإعادة المفهومة من الفعل لأن المعنى: وأن يعيده أهون عليه، وأُخِّر الجار، والمجرور ﴿عَلَيْكِ عَن ﴿أَهُونُ عَلَى هَبِن ﴾ الآية رقم [٢٠] من سورة (مريم) على عن ﴿أَهُونُ ﴾ هنا، وقُدَّم في قوله تعالى: ﴿هُو عَلَى هَبِن ﴾ الآية رقم [٢٠] من سورة (مريم) على نبينا، وعليها ألف صلاة، وألف سلام لقصد الاختصاص هناك، وأما هنا فلا معنى للاختصاص، والله أعلم بمراده، وأسرار كتابه.

﴿ وَلَهُ ٱلْمَثَلُ ٱلْأَعْلَى ﴾ أي: الوصف العجيب الشأن، كالقدرة العامة، والحكمة التامة، وليس لغيره ما يساويه، أو يدانيه في ذلك، وقد وصف به في السموات والأرض على ألسنة الخلائق، وألسنة الدلائل، وهو أنه القادر، الذي لا يعجز عن شيء، من إنشاء، وإعادة، وغيرهما من المقدورات والممكنات، وعن مجاهد، وقتادة \_ رضي الله عنهما \_: ﴿ ٱلْمَثَلُ ٱلْأَعْلَى ﴾ قول: لا إله الا الله؛ أي: الذي له الوصف الأرفع شأناً والأعلى مكانة؛ الذي هو الوصف بالوحدانية. ويعضده ما يلي في الآية التالية.

﴿وَهُوَ ٱلْعَرِيزُ﴾:القوي القاهر الغالب لكل مقدور. ﴿ٱلْحَكِيمُ﴾: الذي يجري كل فعل على حسب حكمته، وعلمه، ومقتضى قضائه، وقدره، وإرادته، ومشيئته.

﴿ وَمَرَبَ لَكُمُ مَّشَلًا مِّنَ أَنفُسِكُمُ هَل لَكُم مِن مَّا مَلَكَتُ أَيْمَنُكُم مِّن شُرَكَآءَ فِي مَا رَزَقْنَكُمْ فَأَنتُدُ فِيهِ سَوَآءٌ تَخَافُونَهُمْ كَخِيفَتِكُمْ أَنفُسَكُمْ صَكَالِكَ نُفَصِّلُ ٱلْآيكتِ لِقَوْمِ يَعْقِلُونَ الْآيَاكُ فَلَكُمْ الْآيكتِ لِلْقَوْمِ يَعْقِلُونَ الْآيَاكُ

الآية: ٢٨

الشرح: ﴿ضَرَبَ لَكُمْ مَثَكُ ... ﴾ إلخ: قال سعيد بن جبير ـ رحمه الله تعالى ـ: نزلت هذه الآية في كفار قريش، كانوا يقولون في التلبية: لبيك لا شريك لك؛ إلا شريكاً هو لك، تملكه وما ملك. وقال قتادة ـ رحمه الله تعالى ـ: هذا مثل ضربه الله للمشركين، والمعنى: هل يرضى أحدكم أن يكون مملوكه في ماله، ونفسه مثله؟! فإذا لم ترضوا بهذا لأنفسكم، فكيف جعلتم لله شركاء؟.

هذا؛ وقال بعض العلماء: هذه الآية أصل في الشركة بين المخلوقين لافتقار بعضهم إلى بعض، ونفيها عن الله سبحانه، وذلك: أن الله عز وجل لما قال: ﴿ضَرَبَ لَكُم مَّشَلاً...﴾ إلخ فيجب أن يقولوا: ليس عبيدنا شركاءنا فيما رزقتنا. فيقال لهم: فكيف يتصور أن تنزهوا نقوسكم عن مشاركة عبيدكم، وتجعلوا عبيدي شركائي في خلقي؟! فهذا حكم فاسد، وقلة نظر، وعمى قلب، فإذا بطلت الشركة بين العبيد وساداتهم، فيما يملكه السادة، والخلق كلهم عبيد الله، فيبطل أن يكون شيء من العالم شريكاً لله تعالى في شيء من أفعاله، فلم يبق إلا أنه يستحيل أن يكون له شريك؛ إذ الشركة تقتضي المعاونة، ونحن مفتقرون إلى معاونة بعضنا بعضاً بالمال، والعمل، والقديم الأزلي منزه عن ذلك. وهذه المسألة أفضل للطالب من حفظ ديوان كامل في الفقه؛ لأن جميع العبادات البدنية لا تصح إلا بتصحيح هذه المسألة في القلب، فافهم ذلك. انتهى. قرطبي.

﴿ صَرَبَ لَكُمْ مَّنَكُ مِنْ أَنفُسِكُمُ مَن إلى إلى الله الله الله هي أقرب الأمور إليكم. ﴿ هَلَ لَكُمْ مِن مَّا مَلَكَتَ أَيْمَنُكُم ﴾ : من عبيدكم، ومماليككم. ﴿ مِن شُرَكَا َ فِي مَا رَزَقَتَكُم ﴾ أي : من الأموال، وغيرها. ﴿ فَأَنتُم فِيهِ سَوَآءٌ ﴾ أي : هل يشارككم عبيدكم في أموالكم التي أعطيناكم، فتكونون أنتم وهم فيه شرك يتصرفون فيه كتصرفكم مع أنهم بشر مثلكم، وأن أموالكم معارة لكم؟.

وَّغَافُونَهُمْ اَي: تخافون معاشر السادة عبيدكم فيها، فلا تمضون فيها حكماً دون إذنهم خوفاً من لائمة تلحقكم من جهتهم. وكَخِيفَتِكُمْ أَنفُسَكُمْ اي: كما يخاف بعض الأحرار بعضاً، فيما هو مشترك بينهم. فإذا لم ترضوا بذلك لأنفسكم؛ فكيف ترضون لرب الأرباب، ومالك الأحرار، والعبيد أن تجعلوا بعض عبيده له شركاء. وكذلك أي: مثل هذا التفصيل. ونفصل ألاَيكتِ نبينها؛ لأن التمثيل مما يكشف المعاني، ويوضحها. (لِقَرْمِ يَعْقِلُونَ في يَفهمون، وإذا فهموا؛ تدبروا، وإذا تعظوا وتذكروا، وإذا التعظوا؛ آمنوا ووحدوا، وإذا آمنوا؛ عبدوا الله. فاستعمال العقل يؤدي إلى كل خير، وعدم استعماله يجعل الإنسان في عداد البهائم.

هذا؛ وأما النفس، فإنها تجمع في القلة: أنفس، وفي الكثرة: نفوس، والنفس تؤنث باعتبار الروح، وتذكر باعتبار الشخص؛ أي: فإنها تطلق على الذات أيضاً، سواء أكان ذكراً؛ أم أنثى، فعلى الأول قيل: إنها جسم لطيف مشتبك بالجسم اشتباك الماء بالعود الأخضر الرطب، فتكون سارية في جميع البدن.

قال الجنيد ـ رحمه الله تعالى ـ: الروح: شيء استأثر الله بعلمه، ولم يطلع عليه أحداً من خلقه، فلا يجوز البحث عنه بأكثر من أنه موجود، قال تعالى في سورة (الإسراء): ﴿وَيَسْئَلُونَكَ عَنِ الرُّوجُ قُلِ الرُّوجُ مِنْ أَمْرِ رَبِي وَمَا أُوتِيتُه مِن الْعِلْمِ إِلَّا قَلِيلًا ﴾ وقال بعضهم: إن هناك لطيفة ربانية، لا يعلمها إلا الله تعالى فمن حيث تفكرها تسمى: عقلاً، ومن حيث حياة الجسد بها تسمى: روحاً، ومن حيث شهوتها تسمى: نفساً، فالثلاثة متحدة بالذات، مختلفة بالاعتبار، وهذا ما تدل عليه الآثار الصحاح، انظر رقم [٤٢] من سورة (الزمر).

هذا؛ وقد ذكر القرآن الكريم: أن للنفس خمس مراتب: الأمارة بالسوء، واللوامة، والمطمئنة، والراضية، والمرضِيَّة، ويزاد: الملهمة، والكاملة، فالأمارة بالسوء هي التي تأمر صاحبها بالسوء، ولا تأمر بالخير إلا نادراً، وهي مقهورة، ومحكومة للشهوات. وإن سكنت لأداء الواجبات الإلهية، وأذعنت لاتباع الحق؛ لكن بقي فيها ميل للشهوات؛ سميت لوامة. وإن زال هذا الميل، وقويت على معارضة الشهوات، وزاد ميلها، إلى عالم القدس، وتلقت الإلهامات؛ سميت ملهمة. فإن سكن اضطرابها، ولم يبق للنفس، الشهوانية حكم أصلاً؛ سميت مطمئنة. فإن ترقت من هذا، وأسقطت المقامات من عينها، وفنيت عن جميع مراداتها؛ سميت راضية. فإن زاد هذا الحال عليها؛ صارت مرضية عند الحق، وعند الخلق، فإن أمرت بالرجوع إلى العباد لإرشادهم، وتكميلهم؛ سميت كاملة، فالنفس سبع طبقات، ولها سبع درجات، كما ذكرت، وقدمت.

وأخيراً خذ ما ذكره القرطبي ـ رحمه الله تعالى ـ: وفي الخبر عن النبي ﷺ: أنه قال: «مَا تَقُولُونَ في صَاحِبِ لَكُمْ، إِنْ أَكْرَمْتُمُوهُ، وَأَطْعَمْتُمُوهُ، وَكَسوْتُمُوهُ؛ أَفْضَى بِكُمْ إِلَى شَرِّ غَايَةٍ. وإِنْ أَهُنْتُمُوهُ، وَأَعْرَيْتُمُوهُ، وَأَخْرَيْتُمُوهُ، وَأَعْرَيْتُمُوهُ اللهِ عَيْرِ غَايَةٍ؟». قَالُوا: يا رسولَ اللهِ! هَذَا شَرُّ صَاحِب! قَالَ: «فَوَالَّذِي نَفْسِي بِيَدِهِ، إِنَّهَا لَنْفُوسُكُمُ التي بَيْنَ جُنُوبِكُمْ!».

الإعراب: ﴿ صَرَبَ ﴾: فعل ماض، والفاعل مستتر تقديره: «هو»، يعود إلى (الله). ﴿ لَكُمْ ﴾: جار ومجرور متعلقان بالفعل قبلهما. وقيل: في محل مفعول ثان تقدم على الأول. ﴿ مَثَلَا ﴾: مفعول به. ﴿ مِنْ أَنفُسِكُمْ ﴾: جار ومجرور متعلقان بمحذوف صفة ﴿ مَثَلَلا ﴾، والكاف ضمير متصل في محل جر بالإضافة، وجملة: ﴿ صَرَبَ لَكُمْ … ﴾ إلخ مستأنفة، لا محل لها. ﴿ هَل ﴾: حرف استفهام توبيخي إنكاري. ﴿ لَكُمْ ﴾: جار ومجرور متعلقان بمحذوف خبر مقدم. ﴿ مِن ﴾: حرف جر. ﴿ مَن ﴾: اسم موصول، أو نكرة موصوفة مبنية على السكون في محل جر به: ﴿ مِن ﴾، والجار

والمجرور متعلقان بالخبر المحذوف، أو بمحذوف خبر ثان، أو بمحذوف حال من الضمير المستتر في الخبر المحذوف. وقيل: متعلقان بمحذوف حال من (شُرَكَآء) كان نعتا له... إلخ، وبعضهم لا يجيز مجيء الحال من المبتدأ. ﴿مَلَكَتُ ﴿ فعل ماض، والتاء للتأنيث حرف لا محل له. ﴿أَيْمُنُكُم ﴿ فاعل، والكاف في محل جر بالإضافة، والجملة الفعلية صلة: ﴿مَا ﴿ أَو صفتها، والعائد أو الرابط محذوف؛ إذ التقدير: من الذي، أو: من شيء ملكته أيمانكم. ﴿مِن ﴿ حرف جر صلة. ﴿ شُرَكَآء ﴾ : مبتدأ مؤخر مجرور لفظاً، مرفوع محلاً، والجر اللفظي لم يظهر؛ لأنه ممنوع من الصرف لألف التأنيث الممدودة، والجملة الاسمية مفسرة لذ ﴿مُثَلَكُ ﴿ فِي مَا ﴾ : جار ومجرور متعلقان بمحذوف صفة: ﴿شُرَكَآء ﴾ ، و﴿مَا ﴾ تحتمل الموصولة والموصوفة، والجملة بعدها صلتها، أو صفتها، والعائد، أو الرابط محذوف؛ إذ التقدير: من شركاء كائنين في الذي، أو: في شيء رزقناكموه.

الآية: ٢٩

وَفَانَدُرُ وَ الفاء: حرف عطف وسبب. (أنتم): ضمير منفصل مبني على السكون في محل رفع مبتدأ. وفيه السكون في محل رفع مبتدأ. وفيه المبتدأ، والجملة الاسمية معطوفة على ما قبلها، وقال أبو البقاء: الجملة في موضع نصب جواب الاستفهام، أي: هل لكم، فتستووا. وغَنَافُونَهُم في: فعل مضارع مرفوع، وعلامة رفعه ثبوت النون... إلخ، والواو فاعله، والهاء مفعول به، والجملة الفعلية في محل رفع خبر ثان للمبتدأ، وقال أبو البقاء: في محل نصب حال من الضمير المستتر في: (سواء). وكُفِيقَيَّم في خبر ثان جمروم ومجرور متعلقان بمحذوف صفة لمفعول مطلق محذوف؛ إذ التقدير: تخافونهم خيفة كائنة مثل خيفتكم، والكاف ضمير متصل في محل جر بالإضافة، من إضافة المصدر لفاعله. وأنفسكم منفعول به للمصدر: (خيفة)، والكاف في محل جر بالإضافة، وكثيل الآيات تفصيلاً كائناً مثل ذلك بمحذوف صفة لمفعول مطلق محذوف عامله ما بعده، التقدير: نفصل الآيات تفصيلاً كائناً مثل ذلك التفصيل. واللام للبعد، والكاف حرف خطاب لا محل له. ونفصل الآيات تفصيلاً كائناً مثل ذلك ضمير مستتر وجوباً، تقديره: «نحن». والكاف حرف خطاب لا محل له. ونفوب، وعلامة نصبه الكسرة نيابة عن الفتحة؛ لأنه جمع مؤنث سالم. ولِفَرِّم في جار ومجرور متعلقان بالفعل قبلهما، وجملة: وحملة: وكفيلك، في محل جر صفة (قوم)، وجملة: ﴿كَنَاكُ، والخاصة نمستانفة، لا محل لها.

﴿ وَهِلِ ٱتَّبَعَ ٱلَّذِينَ ظَلَمُواْ أَهْوَآءَهُم بِغَيْرِ عِلْمِ فَمَن يَهْدِى مَنْ أَضَلَ ٱللَّهُ وَمَا لَهُمُ مِن نَصِرِينَ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ وَمَا لَهُمُ مِن نَصِرِينَ ﴾

المشرح: ﴿ بَلِ اتَّبَعَ الَّذِينَ ظَلَمُوا ﴾ أي: أشركوا بالله غيره، وأطلق على الشرك لفظ الظلم، كقوله تعالى: ﴿ إِنَّ اَلْتِمْكَ لَظُلُمُ عَظِيمٌ ﴾. وفيه الإضراب مع الالتفات، وأقيم الظاهر مقام

الضمير للتسجيل عليهم بوصف الظلم. ﴿أَهْوَآءَهُم بِغَيْرِ عِلْمِ ۖ أَي: اتبعوا أهواءهم جاهلين؛ لأن العالم إذا ركب هواه؛ ربما ردعه علمه، وكفه، وأما الجاهل، فإنه يهيم على وجهه كالبهيمة، لا يكفه شيء عن غيه، وضلاله. هذا؛ ولما قامت عليهم الحجة ذكر الله تعالى: أنهم يعبدون الأصنام باتباع أهوائهم، وتقليد الأسلاف في عبادتها، بدون سند يعتمدون عليه.

﴿ فَمَنَ يَهْدِى مَنْ أَضَلَ اللَّهُ ﴾ أي: لا هادي لمن أضله الله تعالى، وفي هذا رد على القدرية، وغيرهم. ﴿ وَمَا لَهُمُ مِن نَصِرِينَ ﴾: يخلصونهم من الضلالة، ويحفظونهم من آفاتها، وأضرارها في الدنيا والآخرة، وانظر ما ذكرته في الآية رقم [١٧] من سورة (الفرقان) من إضلال الكافرين؛ وانظر شرح (الهوى) في الآية رقم [٤٣] منها أيضاً، وفيه مراعاة المعنى.

الإعراب: ﴿ بَالِ﴾: حرف إضراب انتقالي. ﴿ أَتَّبَعَ﴾: فعل ماض. ﴿ ٱلَّذِينَ ﴾: اسم موصول مبني على الفتح في محل رفع فاعل. ﴿ ظُلُمُوا ﴾: فعل ماض مبني على الضم، والواو فاعله، والألف للتفريق، والجملة الفعلية صلة الموصول، لا محل لها. ﴿أَهُوَآءَهُم﴾: مفعول به، والهاء ضمير متصل في محل جر بالإضافة. ﴿بِغَيْرِ﴾: جار ومجرور متعلقان بمحذوف حال من واو الجماعة، و(غير) مضاف، و عِلْمِ مضاف إليه، والجملة الفعلية: ﴿ اَتُّبَّعُ ... ﴾ إلخ مستأنفة، لا محل لها. ﴿فَمَنِ ﴾: الفاء: حرف استئناف. وقيل: هي الفصيحة، ولا وجه له. (مَنْ): اسم استفهام توبيخي مبني على السكون في محل رفع مبتدأ. ﴿ يَهْدِى ﴾: فعل مضارع مرفوع، وعلامة رفعه ضمة مقدرة على الياء للثقل، والفاعل ضمير مستتر تقديره: «هو» يعود إلى: (مَنْ). ﴿مَنْ﴾: اسم موصول، أو نكرة موصوفة مبنية على السكون في محل نصب مفعول به، والجملة الفعلية بعدها صلة: ﴿مَنْ﴾، أو صفتها، والعائد أو الرابط محذوف؛ إذ التقدير الذي، أو شخصاً أضله الله، والجملة الفعلية: ﴿ يَهْدِى ... ﴾ إلخ في محل رفع خبر المبتدأ، والجملة الاسمية: ﴿ فَمَن يَهْدِى ١٠٠٠ إلخ مستأنفة، لا محل لها. ﴿ وَمَا ﴾: الواو: حرف عطف. (ما): نافية. ﴿ لَهُمُ ﴾: جار ومجرور متعلقان بمحذوف خبر مقدم. ﴿ مِّن ﴾: حرف جر صلة. ﴿ نَّصِرِينَ ﴾: مبتدأ مؤخر مرفوع، وعلامة رفعه الواو المقدرة، منع من ظهورها اشتغال المحل بالياء؛ التي جلبها حرف الجر الزائد، والجملة الاسمية معطوفة على ما قبلها، أو هي مستأنفة، لا محل لها على الاعتبارين.

﴿ فَأَقِمْ وَجْهَكَ لِلدِّينِ حَنِيفًا ۚ فِطْرَتَ ٱللَّهِ ٱلَّتِي فَطَرَ ٱلنَّاسَ عَلَيْهَاۚ لَا بَدِيلَ لِخَلْقِ ٱللَّهِۗ ذَلِكَ ٱلدِّيثُ ٱلْقَيِّمُ وَلِكِرَبَ أَكْتُرَ ٱلنَّاسِ لَا يَعْلَمُونَ ﴿ إِنَّا ﴾

الشرح: ﴿فَأَقِمْ وَجُهَكَ لِلدِّيْنِ حَنِيفًا ﴾: هذا خطاب لسيد الخلق، وحبيب الحق ﷺ، ويدخل في هذا الخطاب أمته باتفاق من أهل التأويل. وإقامة الوجه معناها: تقويم المقصد، والقوة على

الجد في أعمال الدين، فإن من اهتم بشيء محسوس بالبصر؛ عقد عليه طرفه، ومد إليه نظره، وقوم له وجهه، مقبلاً عليه؛ أي: فقوم وجهك له غير ملتفت يميناً، ولا شمالاً. و حَنِيفاً الله عن كل دين باطل إلى دين الحق. قال الشاعر:

#### وَلَكِنَّا خُلِقْنَا إِذْ خُلِقْنَا حَنِيهَا دِينُنَا عَنْ كُلِّ دِين

ولقد تكرر الكلام على إبراهيم - على نبينا، وعليه ألف صلاة، وألف سلام - بأنه كان حنيفاً، وفسر بما ذكرته. هذا؛ والحنف: الميل في القدمين. وقد قال القرطبي - رحمه الله تعالى - في غير هذا الموضع: ولفظة: حنيفاً، وحنفاء من الأضداد، تقع على الاستقامة، وتقع على الميل. انتهى. وهذا يكون على المعنى المأخوذ منه، وهو الميل، وقد ذكرت لك فيما مضى: أن الفعل: «مال» يتغير معناه بتغير الجار، تقول: ملت إليه، وملت عنه، وهو ظاهر.

﴿فِطْرَتَ ٱللَّهِ أَي: الزموا فطرة الله، والفطرة: الخلقة، ألا ترى إلى قوله تعالى: ﴿لَا بَدِيلَ لِخَلُقِ ٱللَّهِ فَالمعنى: أنه خلقهم قابلين للتوحيد، والإسلام، غير نائين عنه، ولا منكرين له، لكونه مجاوباً للعقل، ومساوقاً للنظر الصحيح، حتى لو تُركوا لما اختاروا عليه ديناً آخر، ومن غوى منهم فبإغواء شياطين الجن، والإنس، ومنه قوله ﷺ فيما يرويه عن ربه عزَّ وجلَّ: «كُلُّ عبادِي خَلَقْتُ حُنَفَاءَ، فَاجْتَالَتُهُمُ الشَّيَاطِينُ عَنْ دِينِهِمْ، وأَمَرُوهُمْ أَنْ يُشْرِكُوا بِي غَيْرِي».

وقال الزجاج ـ رحمه الله تعالى ـ: معناه: أن الله تعالى فطر الخلق على الإيمان به على ما جاء في الحديث: أن الله عز وجل أخرج من صلب آدم كالذر، وأشهدهم على أنفسهم، بأنه خالقهم، فقال: ﴿وَإِذْ أَخَذَ رَبُّكَ مِنْ بَنِيٓ ءَادَمَ مِن ظُهُورِهِرِ ... إلى إلى الآية رقم [١٧٢] من سورة (الأعراف) وكل مولود هو من تلك الذرية؛ التي شهدت بأن الله تعالى خالقها. فمعنى فطرة الله:

دين الله. انتهى. ولكن لا اعتبار بالإيمان الفطري في أحكام الدنيا، وإنما يعتبر الشرعي المأمور به المكتسب بالإِرادة، والفعل، ألا ترى إلى قوله ﷺ: «فَأَبَوَاهُ يُهَوِّدَانِهِ أَوْ يُنَصِّرانِهِ». فهو مع وجود الإيمان الفطري، فإنه محكوم له بحكم أبويه الكافرين.

الآية: ٣٠

وحكى عن عبد الله بن المبارك ـ رحمه الله تعالى ـ: أنه قال: معنى الحديث: أن كل مولود يولد على فطرته؛ أي: خلقته التي خلقه الله عليها، في علمه تعالى من السعادة، والشقاوة، فكل منهم صائر في العاقبة إلى ما فطر عليه، وعامل في الدنيا بالعمل المشاكل لها، فمن أمارات الشقاوة للطفل أن يولد بين يهوديين، أو نصرانيين، فيحملانه على اعتقاد دينهما. انتهى. أقول: وإذا كان الله قد قدر له السعادة، فيهديه إلى الإيمان، فيترك دين أبويه، ويؤمن بالله، ورسوله.

وقيل: معناه: أن كل مولود في مبدأ الخلقة على الفطرة، أي على الجبلة السليمة، والطبع المتهيئ لقبول الدين، فلو ترك عليها؛ لاستمر على لزومها؛ لأن هذا الدين موجود حسنه في العقول السليمة، والحجة المستقيمة، وإنما يعدل عنه من عدل إلى غيره؛ لأنه من آفات التقليد، ونحوه، فمن سلم من تلك الآفات، لم يعتقد غيره، فعرف الحق، وعرف دين الإسلام، وقد دل على صحة هذا المعنى قول النبي ﷺ: «كَمَا تُنتَجُ الْبَهِيمةُ بَهِيمةً جَمْعَاءَ، هل تُحِسُّونَ فِيهَا من جَدْعَاءَ». أي: كما تلد البهيمة بهيمة مستوية، لم يذهب من بدنها شيء.

ولا بأس بهذا القول، وأن انحراف العبد عن الفطرة السليمة، يظهر بعد أن يدرك، ويعقل أمر الدنيا، وقد تأكدت حجة الله عليه بما نصب من الآيات الظاهرة من خلق السموات والأرض، والشمس والقمر، والبر والبحر، واختلاف الليل والنهار، فلما عملت أهواؤه فيه؛ أتته الشياطين، فدعته إلى اليهودية، أو النصرانية، أو الوثنية فذهبت بأهوائه يميناً، وشمالاً، وهو إن مات صغيراً فهو في الجنة، وأعني: جميع أطفال الكفار من يهود، ونصارى، ومجوس، بل ووثنيين؛ لأن الله لما أخرج ذرية آدم من صلبه في صور الذر؛ أقروا له بالربوبية والوحدانية وهو فحوى قوله تعالى: ﴿وَإِذْ أَخَذَ رَبُّكَ مِنْ بَنِيٓ ءَادَمَ...﴾ إلخ الآية رقم [١٧١] من سورة (الأعراف).

ثم أعادهم في صلب آدم بعد أن أقروا له بالربوبية، وأنه الله لا إله غيره، ثم يكتب العبد في بطن أمه شقياً، أو سعيداً على الكتاب الأول، فمن كان في الكتاب الأول شقياً عُمِّر حتى يجري عليه القلم، فينقض الميثاق الذي أخذ عليه في صلب آدم بالشرك، ومن كان في الكتاب الأول سعيداً عُمِّر حتى يجري عليه القلم، فيصير سعيداً، ومن مات صغيراً من أولاد المسلمين قبل أن يجري عليه القلم فهم مع آبائهم في الجنة؛ لأنهم ماتوا على الميثاق الأول الذي أخذ عليهم في صلب آدم، ولم ينقضوا الميثاق. ذهب إلى هذا جماعة من أهل التأويل، وهو يجمع بين الأحاديث، ويكون معنى قوله ﷺ لما سئل عن أولاد المشركين، فقال: «الله أعلم بما كانوا عاملين» أي: لو بلغوا. وقد روي من حديث أنس ـ رضي الله عنه ـ قال: سئل رسول الله على عن أولاد المشركين، فقال: «لَمْ تَكُنْ لَهُمْ سَيِّئَاتٌ فَيُعُاقَبُوا فقال: «لَمْ تَكُنْ لَهُمْ سَيِّئَاتٌ فَيُعُاقَبُوا عَلْ مُلُوكِ الْجَنَّةِ، وَلَمْ تَكُنْ لَهُمْ سَيِّئَاتٌ فَيُعَاقَبُوا عَلَى الْجَنَّةِ». ذكره يحيى بن سلام في التفسير له.

الآبة: ٣٠

وقال أبو بكر الوراق ـ رحمه الله تعالى ـ: ﴿فِطْرَتَ ٱللَّهِ ٱلَّتِى فَطَرَ ٱلنَّاسَ عَلَيْهَا ﴾ هي الفقر، والفاقة، وهذا حسن فإنه منذ ولد إلى حين يموت فقير محتاج، نعم؛ وفي الآخرة؛ أي: أحوج إلى فضل الله تعالى. انتهى. قرطبى بتصرف.

وَلا بَبْدِيلَ لِخَلْقِ اللهِ أَي: هذه الفطرة لا تبديل لها من جهة الخالق، ولا يجيء الأمر على خلاف هذا بوجه، أي: لا يشقى من خَلَقه سعيداً، ولا يسعد من خلقه شقياً. وقال مجاهد: المعنى لا تبديل لدين الله، ويدل عليه ما بعده. وقاله قتادة، وابن جبير، والضحاك، وابن زيد، والنخعي، والزجاج، قالوا: هذا معناه في المعتقدات. وقال عكرمة: وروي عن ابن عباس، وعمر بن الخطاب ـ رضي الله عنهم أجمعين ـ: أن المعنى لا تغيير لخلق الله من البهائم أن تخصى فحولها، فيكون معناه النهي عن خصاء الفحول من الحيوان.

وَذَلِكَ ٱللِّينُ ٱلْقَيِّمُ أَي: دين الإسلام هو الدين القيم المستقيم، فالإشارة إلى الدين المأمور بإقامة الوجه له، أو الفطرة؛ إن فسرت بالملة، أو الطريقة، ﴿وَلَكِنَ أَكُنُ ٱلنَّاسِ لَا يَعْلَمُونَ ﴾ أي: لا يتفكرون، فيعلمون: أن لهم خالقاً معبوداً، وإلها قديماً سبق قضاؤه، ونفذ حكمه. وانظر الآية رقم [7] تجد ما يسرك.

هذا؛ والدين بكسر الدال اسم لجميع ما يتعبد به الله تعالى. والدين أيضاً: الملة، والشريعة. ومن هذا قوله تعالى: ﴿مَا كَانَ لِيَأَخُذَ أَخَاهُ فِي دِينِ الْمَلِكِ﴾. والدِّين: الحساب، والجزاء، ومنه: يوم الدين، أي: يوم الجزاء، والحساب. ومنه: كما تدين تدان، أي: كما تفعل تجازى. وعن ابن عباس - رضي الله عنهما - قال: يوم الدِّين: يوم حساب الخلائق يدينهم بأعمالهم، إن خيراً؛ فخير، وإن شراً فشَرُّ، إلا من عفى الله عنه، والأمر أمره، ثم قال: ﴿أَلَا لَهُ الْخَاتُ وَالْأَمْرُ ﴾. هذا؛ والدَّيْنُ بفتح الدال: القرض المؤجل، وجمع الأول: أديان، وجمع الثاني: ديون، وأَدْيُن. هذا؛ والدينونة: القضاء، والحساب، والديانة: اسم لجميع ما يتعبد به الله تعالى.

أما ﴿ ٱلْقَيِّمُ ﴾ فهو المستقيم، المعتدل، أي: لا إفراط فيه، ولا تفريط، وأصله: الْقَيْوم: فقلبت الواو ياء، ثم أدغمت الياء في الياء، وهذا على القاعدة: «إذا اجتمعت الواو والياء وسبقت إحداهما بالسكون قلبت الواو ياء، وأدغمت الياء في الياء »، وانظر سورة (يوسف) رقم [13].

الإعراب: ﴿فَأَقِمْ﴾: الفاء: حرف استئناف، وقيل: الفصيحة، وهو ضعيف معنَّى. (أقم): فعل أمر، وفاعله مستتر فيه وجوباً تقديره: «أنت». ﴿وَجُهَكَ﴾: مفعول به، والكاف ضمير متصل في محل جر بالإضافة. ﴿لِلِيّنِ﴾: جار ومجرور متعلقان بالفعل قبلهما. ﴿حَنِيفَا ﴾: حال من

الفاعل المستتر، أو من: (الدين). ﴿ وَطُرَتَ ﴾: مفعول به على الإغراء بفعل محذوف، تقديره: الزموا فطرة، أو: عليكم فطرة، أو: اتبعوا فطرة، وقدر بالجمع لقوله: ﴿ مُبِينِ إِلَيْهِ … ﴾ إلخ في الآية التالية، وقال الطبري: ﴿ وَظُرَتَ ﴾ مصدر من معنى: ﴿ وَأَقِدُ وَجَهَكَ ﴾ لأن معنى ذلك: فطر الله الناس على ذلك فطرة، وانظر إعراب: ﴿ صُنْعَ اللّهِ ﴾ في الآية رقم [٨٨] من سورة (النمل). و فِ فِطْرَتَ ﴾ مضاف، و ﴿ انقه و مصاف إليه، من إضافة المصدر لفاعله. ﴿ الّهِ ﴾: اسم موصول مبني على السكون في محل نصب صفة: ﴿ فِظُرَتَ ﴾. ﴿ فَطَرَ ﴾: فعل ماض، والفاعل ضمير مستتر تقديره: "هو " يعود إلى الله. ﴿ النّاسَ ﴾: مفعول به. ﴿ عَلَيْهُ ﴾: جار ومجرور متعلقان بالفعل قبلهما، والجملة الفعلية: ﴿ فَأَقِرْ … ﴾ إلخ الفتح في محل لها، والجملة الفعلية: ﴿ فَأَقِرْ … ﴾ إلخ الفتح في محل نصب. ﴿ لِخَلْقِ ﴾: جار ومجرور متعلقان بمحذوف خبر: ﴿ لا ﴾ ، و (خلق الفقي محل نصب. ﴿ لِخَلْقِ ﴾: جار ومجرور متعلقان بمحذوف خبر: ﴿ لا ﴾ ، و (خلق في محل نصب حال مؤكدة لمضمون الكلام السابق مثل «أنت أخي حقاً ». ﴿ وَلِكَ ﴾: اسم في محل نصب حال مؤكدة لمضمون الكلام السابق مثل «أنت أخي حقاً ». ﴿ وَلَكِ ﴾: المعل له محل له ، والجملة الاسمية: ﴿ لا محل له ، والبرة مبني على السكون في محل رفع مبتداً ، واللام للبعد، والكاف حرف خطاب لا محل له ، والزير » ناد من اسم الإشارة، أو عطف بيان عليه، أو نعت له. ﴿ أَلْقِيْمُ ﴾ : خبر المبتداً ، وإذا والإماء فالمعنى لا يأباه، وانظر ما ذكرته في هذا؛ وإن اعتبرت (الدين) خبر المبتداً ، و(القيم) صفته، فالمعنى لا يأباه، وانظر ما ذكرته في

الآية: ٣١

### ﴿مُنِيبِينَ إِلَيْهِ وَاتَّقُوهُ وَأَقِيمُوا ٱلصَّلَوةَ وَلَا تَكُونُواْ مِنَ ٱلْمُشْرِكِينَ ١٠٠

سورة (يوسف) رقم [٤٠] وانظر تتمة الإعراب في الآية رقم [٦].

المشرح: ﴿ مُنِيبِ اللّهِ عَلَى اللهِ اللهِ مَن: أناب إذا رجع مرة بعد مرة. وقيل: منقطعين إليه، ومنه أخذ اسم الناب؛ لأنه قاطع، فكأن الإنابة هي الانقطاع إلى الله عزَّ وجلَّ بالطاعة، والمفرد: مُنِيب، وأصله: «مُنْيب» على وزن مُفْعِل؛ لأنه من الرباعي كما ترى، فقل في إعلاله: اجتمع معنا حرف صحيح ساكن، وحرف علة متحرك، والحرف الصحيح أولى بالحركة من حرف العلة، فنقلت حركة الياء إلى النون قبلها، بعد سلب سكونها، فصار «مُنِيب» ومثله قل في إعلال «مُبِين» ونحوه. (اتقوه): خافوه، وامتثلوا أوامره، واجتنبوا نواهيه. (أقيموا الصلاة): أدوها على الوجه الأكمل، وقد شرحت ذلك كثيراً. ﴿ وَلَا تَكُونُوا مِن المُشْرِكِينَ ﴾: بأي نوع من أنواع الشرك، فإن الشرك لا يكون مقصوراً على عبادة الحجارة، أو عبادة الشمس، والقمر، أو عبادة فرد من الناس، لا؛ فإن الرياء بالعمل شرك، وإن من اعتقد: أن لمخلوق في هذا الكون تأثيراً في شيء من الأشياء؛ فقد أشرك، وإن من اعتقد: أن فلاناً؛ ضره، أو نفعه، ولم يعز ذلك التقاده: أنه من الله؛ فقد أشرك، ومَن يقول: إن فلاناً سبب في النفع، أو الضر؛ فلا بأس به شرعاً مع اعتقاده: أنه من الله.

الإعراب: ﴿مُنِيبِنَ﴾: حال من واو الجماعة بـ: «الزموا» الذي رأيت تقديره في الآية السابقة، أو حال من فاعل (أقم) المستتر؛ لأن الأمر للنبي على أمر له، ولأمته. فالمعنى أقيموا وجوهكم. ويؤيده عطف: ﴿وَاتَقُوهُ عليه، فهو منصوب وعلامة نصبه الياء نيابة عن الفتحة؛ لأنه جمع مذكر سالم، والنون عوض عن التنوين في الاسم المفرد، وفاعله مستتر فيه. ﴿إِلَيْهِ : جار ومجرور متعلقان به. ﴿وَاتَقُوهُ ﴾: الواو: حرف عطف: (اتقوه): فعل أمر مبني على حذف النون، والواو فاعله، والهاء مفعوله، والجملة الفعلية معطوفة على جملة: «الزموا» التي رأيت تقديرها في الآية السابقة، أو هي معطوفة على جملة: (أقم. . . ) إلخ التي رأيت تأويلها، وجملة: ﴿وَلَقِمُوا الصَّلَوةَ ﴾ مضارع معطوفة على جملة جزمه حذف النون؛ لأنه من الأفعال الخمسة، والواو ضمير متصل في محل رفع اسمه، والألف للتفريق. ﴿مِنَ الْمُشْرِكِينَ ﴾: جار ومجرور متعلقان بمحذوف خبر ﴿تَكُونُوا ﴾، وهذه الجملة معطوفة على ما قبلها.

## ﴿ مِنَ ٱلَّذِينَ فَرَّقُواْ دِينَهُمْ وَكَانُواْ شِيَعًا كُلُّ حِزْبٍ بِمَا لَدَيْمِمْ فَرِحُونَ ﴿ ﴾

الشرح: ﴿مِنَ ٱلَّذِينَ فَرَقُواْ دِينَهُمْ ﴿: إِن كَانَ الضميرِ رَاجِعاً إِلَى كَفَارِ قَرِيشَ، فيكُونَ معنى التفريق رَاجِعاً إلى تفريق أهوائهم، واختلافهم فيما يعبدون من أوثان، وعبادة الملائكة، وغير ذلك من المعبودات الباطلة؛ التي كانت شائعة عند العرب في الجاهلية، ويؤيده قراءة حمزة، والكسائي: (فارقوا) أي: فارقوا دينهم الصحيح، وهو دين إبراهيم، وإسماعيل، على نبينا، وعليهما ألف صلاة، وألف سلام. وقيل: هم أهل البدع من هذه الأمة. وقيل: هم اليهود والنصاري، ويؤيده قوله تعالى: ﴿وَكَانُواْ شِيعًا ﴾.

هذا؛ وشيع: جمع: شيعة، وكل قوم اجتمعوا على أمر فهم شيعة، وأشياع، وأصله من التشيع، وهو التحزب، ومعنى الشيعة الجماعة الذين يتبع بعضهم بعضاً. وقيل: الشيعة هم الذين يتقوى بهم الإنسان، وفي القاموس المحيط: وشيعة الرجل بالكسر: أتباعه، وأنصاره؛ والفرقة على حدة، وتقع على الواحد، والاثنين، والجمع، والمذكر، والمؤنث. وقد غلب هذا الاسم على كل من يتولى على بن أبي طالب، وأهل بيته \_ رضي الله عنهم أجمعين \_، حتى صار اسماً لهم خاصة، قال الكميت:

وَمَالِيَ إِلَّا آلَ أَحْمَدَ شِيعَةٌ وَمَالِيَ إِلَّا مَذْهَبَ الْحَقِّ مَذْهَبُ وَمَالِيَ إِلَّا مَذْهَبَ الْحَقِّ مَذْهَبُ وَمَالِيَ إِلَّا مَذْهَبَ الْحَقِ الذين يكونون هُمُ عِزْبِهِ : كل فريق، وملة. هذا؛ والحزب في اللغة: أصحاب الرجل الذين يكونون معه على مثل رأيه، وهم القوم الذين يجتمعون لأمر حَزْبَه، يعني: أهمَّه، والجمع: أحزاب. هُبِمَا لَذَيَّهُمْ فَرِحُونَ ﴾: مسرورون معجبون به، معتقدون: أنه الحق.

777

هذا؛ و ﴿ لَذَهُم مُ خُرف مكان بمعنى: «عند» وهي معربة مثلها، وقد تستعملان في الزمان، وإذا أضيف «لدى» إلى مضمر كما هنا قلبت ألفه ياء عند جميع العرب، إلا بني الحارث بن كعب، وبني خناعة فلا يقلبونها تسوية بين الظاهر، والمضمر، كما لا يقلبون ألف على وإلى ونحوهما، وعلى لغتهم جاء قول الشاعر:

إِلاَكُ مْ يَا خُنَاعَةُ، لَا إِلاَنَا عَزَا النَّاسُ الضَّراعَةَ وَالْهَ وانَا فَلَوْ بَرَأَتْ عُفُولُكُمُ وبصَرْتُمْ بِأَنَّ دَوَاءَ دَائِكُمُ ولَدَانَا وَذَلِكُمُ وبصَرْتُمْ عِلَى قَصْرِ اعْتِمَا دِكُمُ وعَلَانَا وَذَلِكُ مُ وعَلَانَا

ثم اعلم: أن «عند» أمكن من: «لدى» من وجهين: أحدهما أنها تكون ظرفاً للأعيان، والمعاني، تقول: هذا القول عندي صواب، وعند فلان علم به، ويمتنع ذلك في «لَدَى»، ذكره ابن الشجري في أماليه، ومبرمان في حواشيه. والثاني: أنك تقول: عندي مال، وإن كان غائباً، ولا تقول: لديَّ مال إلا إذا كان حاضراً. قاله جماعة.

خاتمة: هذه الآية وأمثالها تنظر إلى قول النبي على: «أَلَا إِنَّ مَنْ قَبْلَكُمْ مِنْ أَهْلِ الْكِتَابِ الْفَرَقُوا على ثِنْتَيْنِ وسَبْعِينَ ملةً، وَإِنَّ هَذِهِ الأُمَّةَ سَتَفْتَرِقُ إِلَى ثَلَاثٍ وَسَبْعِينَ، ثِنْتَانِ وَسَبْعُونَ فِي الْفَرَاقُ اللهِ، وَوَاحِدَةٌ في الجنةِ، وَهِيَ الْجَمَاعَةُ». الحديث خرجه أبو داود، ورواه الترمذي وزاد فيه: قالوا: ومَنْ هِيَ يا رَسُولَ اللهِ؟ قالَ: «مَا أَنَا عَلَيْهِ وَأَصْحَابِي». خرجه من حديث عبد الله بن عمرو رضي الله عنه، وهذا يبين أن الافتراق المحذّر منه في الآية، والحديث إنما هو في أصول الدين وقواعده؛ لأنه قد أطلق عليها مللاً، وأخبر أن التمسك بشيء من تلك الملل موجب لدخول النار، ومثل هذا لا يقال في الفروع، فإنه لا يوجب تعديد الملل، ولا عذاب النار، انتهى. قرطبي في غير هذا الموضع.

أقول: وإنما يعني - رحمه الله تعالى - المذاهب الأربعة المختلفة في بعض الأحكام، فأهل هذه المذاهب يطلق عليهم اسم أهل السنة، والجماعة؛ لأنهم هم المتمسكون بسنة رسول الله وسنة خلفائه الراشدين، وصحابته المهتدين، وعَاضُّونَ عليها بالنواجذ. والحمد لله رب العالمين.

بعد هذا: فالفرح لذة في القلب، بإدراك المحبوب، ولذا أكثر ما يستعمل في اللذات البدنية، وقد ذم الله الفرح في مواضع من كتابه، كقوله تعالى: ﴿لَا تَفْرَحُ إِنَّ اللَّهَ لَا يُحِبُ الْفَرِحِينَ ﴾، وقوله تعالى: ﴿لَا تَفْرَحُ إِنَّ اللَّهَ لَا يُحِبُ الْفَرِحِينَ ﴾، وقوله تعالى: ﴿إِنَّهُ لَفَرِجُ فَخُورُ ﴾ ولكنه مطلق، فإذا قُيِّد الفرح لم يكن ذمّاً لقوله تعالى في حق الشهداء: ﴿فَرَحَمْتِهِ مُ اللَّهُ مِن فَضَّلِهِ ﴾، وقال سبحانه: ﴿فَرَحَمْتِهِ فَبِذَلِكَ فَيُ اللَّهُ مِن فَضَّلِهُ اللَّهُ وَرَحَمْتِهِ فَبِذَلِكَ فَي يَضَرِ اللَّهِ هذا؛ وقد قال تعالى في فَلَيْفُرَحُونَ ﴿ إِنَّ مِنْ اللَّهُ عَلَى اللهُ عَالَى في اللهُ عَالَى في اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ عَالَى في اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ ا

سورة (غافر) رقم [٧٥]: ﴿ وَالِكُمُ بِمَا كُنْتُمْ تَفْرَخُونَ فِى ٱلْأَرْضِ بِغَيْرِ ٱلْحَقِّ﴾ فقوله: ﴿ بِغَيْرِ ٱلْحَقِّ﴾ يدل على أنه يكون في الحق وغيره، ثم قال تعالى في تتمة الآية: ﴿ وَبِمَا كُنْتُمُ تَمْرَخُونَ ﴾ فلم يستثن؟ لأن المرح لا يكون إلا في الشر كالبطر، والأشر.

٣٠ - سِيُوْرَقُ الْيُوْمِنِ

هذا؛ وقال الزمخشري: ويجوز أن يكون: ﴿مِنَ ٱلَّذِينَ ﴾ منقطعاً مما قبله، ومعناه: من المفارقين دينهم كل حزب فرحين بما لديهم، ولكنه رفع ﴿فَرِحُونَ ﴾ على الوصف له: ﴿كُلُّ ﴾ وفحواه أنه يريد اعتبار ﴿كُلُّ ﴾ مبتدأ مؤخراً، والجار والمجرور ﴿مِنَ ٱلَّذِينَ ﴾ متعلقين بمحذوف خبر مقدم، والمعنى لا يؤيده. تأمل.

﴿ وَإِذَا مَسَ ٱلنَّاسَ ضُرُّ دَعَوْا رَبَّهُم مُّنِيبِينَ إِلَيْهِ ثُمَّ إِذَاۤ أَذَاقَهُم مِّنْهُ رَحْمَةً إِذَا فَرِيثُ ۗ مِّنْهُم بِرَبِّهِمْ يُشْرِكُونَ ﴿ ﴾

الشرح: ﴿وَإِذَا مَسَ النَّاسَ ضُرُّ﴾: أصابهم شدة من هزال، أو مرض، أو قحط، أو غير ذلك. ﴿ مُعْنِينَ إِلَيْهِ ﴾: لجؤوا إلى الله بالدعاء، والتضرع. ﴿ مُعْنِينَ إِلَيْهِ ﴾: مقبلين عليه بقلوبهم، وجميع جوارحهم. ﴿ تُمَّ إِذَا أَذَاقَهُم مِنْهُ رَحْمَةً ﴾: صحة من مرض، وخصباً من قحط، ونعمة من نقمة. ﴿ إِذَا فَرِيقٌ مِنْهُم ﴾: المراد: الكفار من الناس. ﴿ بِرَيِّهِم لُشُرِكُونَ ﴾ أي: يرجعون إلى عبادة الأصنام، وترك عبادة الملك العلام.

ومعنى هذا الكلام التعجب: عجب الله نبيه ﷺ من المشركين في ترك الإنابة إليه تعالى، مع تتابع الحجج عليهم، ولكنهم إذا نزل بهم ضر؛ لجؤوا إليه في كشف الضر عنهم، فإذا كشف

عنهم؛ انقلبوا على أعقابهم خاسئين. وانظر ما ذكرته في الآية رقم [٦] من سورة العنكبوت تجد ما يسرك، ويثلج صدرك.

هذا؛ وانظر (الذوق) في الآية رقم [٥٥] منها أيضاً. هذا؛ وأما ﴿ دُعُواً ﴾ فأصله قبل دخول واو الجماعة: (دُعُو) فقل في إعلاله: تحركت الواو وانفتح ما قبلها، فقلبت ألفاً، فلما اتصلت به واو الجماعة، صار «دُعَاوُا» فالتقى ساكنان: ألف العلة، وواو الجماعة، وحرف العلة أولى بالحذف من الضمير، فحذف حرف العلة، وبقيت الفتحة على العين دليلاً على الألف المحذوفة. ويقال في إعلاله أيضاً: رُدَّت الألف لأصلها عند اتصاله بواو الجماعة، فصار «دُعُوا» فقلبت الواو ألفاً لتحركها، وانفتاح ما قبلها، فصارت ألفاً، فالتقى ساكنان: ألف العلة، وواو الجماعة. فصار: «دَعُووا» فاستثقلت الضمة على الواو فحذفت، فالتقى ساكنان: واو العلة، وواو الجماعة، فصار: فخذفت واو العلة، وواو الجماعة، فصار: نجا، ورمى، وسعى، ودعا، وغزاً...إلخ تنبه لذلك واحفظه.

هذا؛ وتحرك واو الجماعة بالضمة إذا التقى معها ساكن، مثل قوله تعالى: ﴿ أُوْلَتِكَ الَّذِينَ الشَّرَوُ الضَّلَةَ بِٱلْهُدَىٰ ﴿ وَإِنما حركت بالضمة دون غيرها ليفرق بين واو الجماعة، والواو الأصلية في نحو قولك: «لَو اجْتَهَدْتَ لَنَجَحْتَ ﴾ وقيل: ضمت؛ لأن الضمة أخف من الكسرة؛ لأنها من جنس الواو. وقيل: حركت بحركة الواو المحذوفة. وقيل: غير ذلك.

هذا؛ والفريق: الطائفة من الناس، والفريق أكثر من الفرقة، وهو اسم جمع لا واحد له من لفظه، كرهط، ومعشر. . . إلخ، وقد جمع الضمير في الثلاثة بعده مراعاة لمعناه. تأمل.

الإعراب: ﴿وَإِذَا﴾: الواو: حرف استئناف. (إذا): ظرف لما يستقبل من الزمان...إلخ. ﴿مَسَّ﴾: فعل ماض. ﴿النَّاسُ»: مفعول به. ﴿ضُرُّ»: فاعله، والجملة الفعلية في محل جر بإضافة (إذا) إليها على المشهور المرجوح. ﴿دَعَوْاً﴾: فعل ماض مبني على فتح مقدر على الألف المحذوفة لالتقائها ساكنة مع واو الجماعة كما رأيت، والواو فاعله، والألف للتفريق، والجملة الفعلية جواب (إذا)، لا محل لها. ﴿رَبُّهُم﴾: مفعول به، والهاء ضمير متصل في محل جر بالإضافة، من إضافة اسم الفاعل لمفعوله، وفاعله مستتر فيه. ﴿مُنِينِنَ»: حال من واو الجماعة مستأنف لا محل له. ﴿نُدَّ ﴿ إلَيْهِ ﴿ إلَيْهِ ﴿ الله ﴿ ومجرور متعلقان به، و(إذا) ومدخولها كلام مستأنف لا محل له. ﴿نُدَّ ﴿ عطف. ﴿إِذَا ﴾: ظرف لما يستقبل...إلخ. ﴿أَذَاقَهُم ﴾: فعل ماض، والهاء ضمير متصل في محل نصب مفعول به، والفاعل ضمير مستتر تقديره: «هو» يعود إلى ﴿رَبُّهُم ﴾، والجملة الفعلية في محل جر بإضافة: (إذا) إليها...إلخ. ﴿مِنْهُ ﴿ عَلْهُ ومجرور متعلقان بالفعل قبلهما، أو هما متعلقان ب: ﴿رَحْمَةً ﴾ بعدهما، أو هما متعلقان بمحذوف

الآية: ٣٤

حال من: ﴿رَحْمَةُ كان صفة له، فلما قدم عليه صار حالاً على القاعدة: «نعت النكرة إذا تقدم عليها صار حالاً». (إذا): كلمة دالة على الفجاءة، وهي رابطة لجواب (إذا) الشرطية قبلها، وانظر الآية رقم [٢٥]. ﴿فَرِينُ ﴾: مبتدأ. ﴿مِنْهُم ﴾: جار ومجرور متعلقان بمحذوف صفة ﴿فَرِينُ ﴾. ﴿رَبِّهِم ﴾: جار ومجرور متعلقان بالفعل بعدهما، والهاء ضمير متصل في محل جر بالإضافة. . إلخ. ﴿يُشْرِكُونَ ﴾: فعل مضارع مرفوع، وعلامة رفعه ثبوت النون؛ لأنه من الأفعال الخمسة، والواو ضمير متصل في محل رفع فاعل، والجملة الفعلية في محل رفع خبر المبتدأ، والجملة الاسمية: ﴿فَرِيقُ … ﴾ إلخ جواب ﴿إذا ﴾ الشرطية، و﴿إذا ﴾ ومدخولها كلام معطوف على ما قبله، لا محل له مثله، وفي الآية دليل واضح على أن «إذا » الشرطية لا تكون معمولة لجوابها؛ لأن ما بعد «إذا » الفجائية، لا يعمل فيما قبلها. هذا ؛ ومثل هذه الآية في المعنى، والإعراب الآية رقم [٤٥] من سورة (النحل).

# ﴿ لِيَكُفُرُواْ بِمَا ءَالْيَنَاهُمْ فَتَمَتَّعُواْ فَسَوْفَ تَعْلَمُونَ ﴿ إِنَّا اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللّلْمُ اللَّا اللَّالِي اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّاللَّهُ

الشرح: ﴿لِيَكُفُرُواْ بِمَا ءَالْيَنَهُمُ ﴿ اللام لام التعليل، ومتعلقة بما قبلها؛ إذ التقدير: فريق منهم بربهم يشركون؛ ليكونوا كافرين بشركهم نعمة النجاة، وجمع الضمير مراعاة لمعنى ﴿فَوَيَّ ﴾ ﴿فَتَمَتَّعُوا ﴾: لفظه أمر، ومعناه: التهديد، والوعيد، والمعنى: فاسرحوا في هذه الدنيا الفانية، وامرحوا إلى انتهاء آجالكم، وقرئ: (وليتمتعوا). وقيل: اللام فيه للأمر، وانظر ما ذكرته في الآية رقم [77] من سورة (العنكبوت) ففيها الكفاية. ﴿فَسَوْفَ تَعُلُمُون ﴾: سوء تدبيركم عند تدميركم، فهذا تهديد بعد تهديد، ووعيد بعد وعيد. والالتفات من الغيبة إلى الخطاب واضح وظاهر، ويقرأ: (يعلمون) بالياء ليوافق: (ليتمتعوا) فتكون الآية قد وافقت آية (العنكبوت) رقم [77] بحروفها، وعلى القراءة بالتاء فهي موافقة للآية رقم [80] من سورة (النحل) بحروفها.

هذا؛ والكفر: ستر الحق بالجحود، والإنكار، وكفر فلان النعمة، يكفرها كفراً، وكفوراً، وكفوراً، وكفراناً: إذا جحدها، وسترها، وأخفاها، وكفر الشيء: ستره وغطاه. وسمي الكافر كافراً؛ لأنه يلقي البذر في الأرض، لأنه يغطي نعم الله بجحدها، وعبادته غيره. وسمي الزارع: كافراً؛ لأنه يلقي البذر في الأرض، ويغطيه، ويستره بالتراب، قال تعالى في تشبيه حال الدنيا: ﴿كَمْثَلِ غَيْثٍ أَعْبَ ٱلْكُفّارَ نَبَائُهُ ﴾ ويستره بالتراب، قال تعالى في تشبيه حال الدنيا: ﴿كَمْثَلِ غَيْثٍ أَعْبَ ٱلْكُفّارَ نَبَائُهُ ﴾ وسمي الليل: كافراً؛ لأنه يغطي، ويستر كل شيء بظلمته، قال لبيد بن ربيعة الصحابي ـ رضي الله عنه ـ في معلقته البيت رقم [70] وما بعده:

كَـنْلِكَ أَنْـقِـي كـلَّ رأي مـضـلِّـلِ يحـولُ بها التَّيَّارُ في كـلِّ جَـدْوَلِ

وألقينتُ هَا بالثَّني مِنْ جَنْبِ كافرٍ رضِيتُ لهَا بالماءِ لَمَّا رَأَيْتُهَا

هذا؛ والتمتع: التلذذ بالشيء، والانتفاع به، ومثله: الاستمتاع، والاسم: المتعة. فهنيئاً لمن تمتع، واستمتع بالحرام! هذا؛ والمتعة لمن تمتع، واستمتع بالحرام! هذا؛ والمتعة بكسر الميم وضمها اسم للتمتيع، والزاد القليل، وما يتمتع به من الصيد، والطعام، ومتعة المرأة ما وصلت به بعد الطلاق من نحو القميص، والإزار، والملحفة، قال تعالى: ﴿وَمَتِّعُوهُنَ عَلَى ٱلْوُسِعِ قَدَرُهُ, وَعَلَى ٱلْمُقْتِرِ قَدَرُهُ, مَتَعًا بِٱلْمَعُوفِ حَقًا عَلَى ٱلْمُصِينِينَ . هذا؛ والمراد من الآية: الأمر للكفار بأن يتمتعوا بدنياهم قليلاً، أو بعبادتهم الأوثان، أو باتباعهم الأهواء، فإنها من قبيل الشهوات التي يتمتع بها. وفي التهديد بصيغة الأمر إيذان بأن المهدَّد عليه كالمطلوب لإفضائه إلى المهدَّد به.

الآية: ٣٤

هذا؛ وذكرت لك: أن في الآية التفاتاً من الغيبة إلى الخطاب، وللالتفات فوائد كثيرة: منها: تطرية الكلام، وصيانة السمع عن الضجر، والملال؛ لما جبلت عليه النفوس من حب التنقلات، والسآمة من الاستمرار على منوال واحد. هذه فوائده العامة، ويختص كل موضع بنكت، ولطائف باختلاف محله، كما هو مقرر في علم البديع، ووجهه حث السامع، وبعثه على الاستماع؛ حيث أقبل المتكلم عليه، وأعطاه فضل عنايته، وخصصه بالمواجهة.

الإعراب: ﴿لِيَكُفُرُوا ﴾: فعل مضارع منصوب بـ: «أنْ» مضمرة بعد لام التعليل. وقيل: العاقبة. وعلامة نصبه حذف النون؛ لأنه من الأفعال الخمسة، والواو ضمير متصل في محل رفع فاعل، والألف للتفريق، و«أن» المضمرة والفعل المضارع في تأويل مصدر في محل جر باللام، والجار والمجرور متعلقان بالفعل: ﴿ يُشْرِكُونَ ﴾ على اعتبار اللام للتعليل، ومتعلقان بفعل محذوف على اعتبار اللام للعاقبة، والمآل، التقدير: آل أمرهم للكفر. وقيل: اللام لام الأمر، فالفعل مجزوم لا منصوب، فتكون الجملة مستأنفة، لا محل لها. ﴿يِمَا ﴾: جار ومجرور متعلقان بما قبلهما، و(ما) تحتمل الموصولة، والموصوفة، فهي مبنية على السكون في محل جر بالباء. ﴿ ءَانَيْنَهُمْ ﴾: فعل، وفاعل، ومفعول به، والجملة الفعلية صلة: (ما)، أو صفتها، والعائد، أو الرابط محذوف، التقدير: ليكفروا بالذي، أو: بشيء آتيناهموه. ﴿فَتَمَتَّعُولُ الفاء: هي الفصيحة. (تمتعوا): فعل أمر مبنى على حذف النون، والواو فاعله، والألف للتفريق، والجملة الفعلية في محل نصب مقول القول محذوف، التقدير: فقل لهم يا محمد: تمتعوا، وهذه الجملة لا محل لها؛ لأنها جواب لشرط غير جازم؛ إذ التقدير: وإذا كان هذا حالهم وعملهم؛ فقل لهم: (تمتعوا). ﴿فَسَوْفَ﴾: الفاء: حرف استئناف. (سوف): حرف تسويف، واستقبال. ﴿ تَعْلَمُونَ ﴾: فعل مضارع مرفوع. . . إلخ، والواو فاعله، والمفعول محذوف، انظر تقديره في الشرح، والجملة الفعلية مستأنفة، لا محل لها، وانظر الإعراب على قراءة الفعلين بالياء في الآية رقم [٦٦] من سورة (العنكبوت) ففيها فضل زيادة.

## ﴿ أَمْ أَنزَلْنَا عَلَيْهِمْ سُلْطَنَا فَهُوَ يَتَكَلَّمُ بِمَا كَانُواْ بِهِ، يُشْرِكُونَ ﴿ ٢٠٠٠

المسرح: ﴿أَمْ أَنْزَلْنَا عَلَيْهِمْ﴾: على المشركين. ﴿ سُلْطَنَا﴾: حجَّةً، وعذراً، وقال الضحاك وقتادة، والربيع بن أنس ـ رضي الله عنهم أجمعين ـ: ﴿ سُلْطَنَا كَتَاباً، وأضاف الكلام إليه توسعاً، أو المراد: تكلم دلالة، كقوله تعالى: ﴿ هَذَا كِنَبُنَا يَظِقُ عَلَيْكُمْ بِالْحَقِقَ ﴾. هذا؛ وفي الحقيقة قد نطق القرآن بكفرهم كثيراً، كما هو معلوم من الآيات الكثيرة، أو المراد بالكلام: الشهادة، كأنه قال: فهو يشهد بشركهم، كما يشهد بنبوة محمد على ويشهد بصحته: أنه منزل من عند الله، ولا تنس: أن (أم) بمعنى همزة الإنكار، فيكون المعنى: لا، لم ننزل عليهم سلطاناً. وهو قول الكوفيين. ومذهب البصريين: أنها بمعنى بل، والهمزة، والمعنى: لا يصح إلا على هذا. تأمل.

هذا؛ و(سلطان): تسلط وولاية، ومعناه هنا: الحجة، والبرهان، أو الكتاب، كما رأيت. قال بعض المفسرين المحققين: سميت الحجة سلطاناً؛ لأن صاحب الحجة يقهر من لا حجة له، كالسلطان يقهر غيره بقوته. وقال الزجاج: السلطان هو الحجة، وسمي السلطان سلطاناً؛ لأنه حجة الله في أرضه. انتهى. ولا تنس ما قاله عثمان بن عفان ـ رضي الله عنه ـ: "إنَّ الله لَيْزَعُ بالسُّلْطَانِ مَا لا يَزَعُ بِالْقُرْآنِ». أي: يكف عن المعاصي ويردع، وجمعه بمعنى الحاكم، والمالك: سلاطين، ولا يجمع إذا كان بمعنى الحجة، والبرهان. هذا؛ وزعم الفراء: أن العرب تؤنث السلطان، تقول: قضت به عليك السلطان، أما البصريون فالتذكير عندهم أفصح، وبه جاء القرآن، والتأنيث عندهم جائز؛ لأنه بمعنى الحجة. هذا؛ والسلطان: ما يدفع به الإنسان عن نفسه أمراً يستوجب به عقوبة، كما قال تعالى حكاية عن قول سليمان ـ على نبينا، وعليه ألف صلاة، وألف سلام ـ: ﴿ لَأُعَذِبَنَّهُ وَلَ لَكَ أَتِيَنِّي بِسُلُطَنِ شُرِينِ الآية رقم [٢١] من سورة (النمل).

هذا؛ والكلام بالنسبة للبشر، فهو يدل على أحد ثلاثة أمور:

أولها: الحدث الذي يدل عليه لفظ التكليم، تقول: أعجبني كلامُكَ زَيداً، تريد تكليمك إياه.

وثانيها: ما يدور في النفس من هواجس، وخواطر، وكل ما يعبر عنه باللفظ لإفادة السامع ما قام بنفس المخاطب، فيسمى هذا الذي تخيلته في نفسك: كلاماً في اللغة العربية، تأمل قول الأخطل التغلبي:

لَا يُعْجِبَنَّكَ مِنْ خَطِيبٍ خُطْبَةٌ حَتَّى يَكُونَ مَعَ الْكَلَامِ أَصِيلا إِنَّ الْكَلامِ لَا يُعْجِبَنَك مِنْ خَطِيبٍ خُطْبَةٌ جَتَّى يَكُونَ مَعَ الْكَلَامِ أَصِيلا إِنَّا الْكَلامَ لَفِي الْفُؤَادِ وَإِنَّامَا جُعِلَ اللِّسَانُ عَلَى الْفُؤَادِ وَلِيلا

وثالثها: كل ما تحصل به الفائدة، سواء أكان ما حصلت به لفظاً، أو خطّاً، أو إشارةً، أو دلالة حَال. انظر إلى قول العرب: «الْقَلَمُ أَحَدُ اللِّسَانَيْنِ» وانظر إلى تسمية المسلمين ما بين دَفَّتي

المصحف: «كَلَامَ اللهِ»، ثم انظر إلى قوله تعالى: ﴿يَسْمَعُونَ كَلَامَ اللهِ». وقال جل شأنه: ﴿وَإِنْ أَمُشْرِكِينَ السَّتَجَارَكَ فَأَجِرُهُ حَتَى يَسْمَعَ كَلَامَ اللهِ»، وإلى كلمته جلت حكمته: ﴿قَالَ ءَايَتُكَ أَلَّا تُكَدِّرُ مِنْ المُشْرِكِينَ السَّتَجَارَكَ فَأَجِرُهُ حَتَى يَسْمَعَ كَلَامَ اللهِ»، وإلى كلمته جلت حكمته: ﴿قَالَ ءَايَتُكَ أَلَا تُكِيرَ النَّاسَ ثَلَاثَةَ أَيَّامٍ إِلَّا رَمِّزُهُ»، ثم انظر إلى قول عمر بن أبي ربيعة الذي نفى الكلام اللفظي عن محبوبته، وأثبت لعينيها القول، والكلام، وذلك في قوله:

الآية: ٣٦

إِشَارَةَ مَحْزُونٍ وَلَهُ تَتَكَلَّمِ وَلَهُ وَاللَّهُ وَاللْلِلْمُ وَاللَّهُ وَالْمُوالِلَّالِمُ وَاللَّهُ وَالْمُوالِلِلِمُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَالْمُوالِيَلِمُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَالْمُولُولُ وَاللَّهُ وَالْمُولِلِمُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَ

وَلَوْ سَكَتُوا أَتْنَتْ عَلَيْكَ الْحَقَائِبُ

أَشَارَتْ بِطَرْفِ الْعَيْنِ خِيفَةَ أَهْلِهَا فَأَيْقَنْتُ أَنَّ الطَّرْفَ قَدْ قَالَ: مَرْحَباً ثم انظر إلى قول نصيب بن رباح:

فَعَاجُـوا فَأَثْنَوْا بِالَّـذِي أَنْـتَ أَهْـلُـهُ وَلَـوْ سَـكَ وانظر شرح القول في الآية رقم [٨٥] من سورة (النمل).

الإعواب: ﴿أَمْكُ: حرف عطف بمعنى: "بل"؛ لأنها منقطعة. ﴿أَنْرَلْنَا﴾: فعل، وفاعل. ﴿عَلَيْهِمْ﴾: جار ومجرور متعلقان بالفعل قبلهما. ﴿سُلَطْنَا﴾: مفعول به، والجملة الفعلية مستأنفة، لا محل لها. ﴿فَهُو﴾: الفاء: حرف عطف، وسبب. (هو): ضمير منفصل مبني على الفتح في محل رفع مبتدأ. ﴿يَتَكُمُّهُ فعل مضارع، والفاعل مستتر تقديره: "هو" يعود إلى وشَطَطَناً»، والجملة الفعلية في محل رفع خبر المبتدأ، والجملة الاسمية معطوفة على ما قبلها، وهي في المعنى صفة سلطاناً، وإن اعتبرت الفاء زائدة؛ وضح المعنى. ﴿يِمَا﴾: جار ومجرور على السكون في محل جر بالباء، والجملة الفعلية بعدها صلتها، أو صفتها، والعائد، أو الرابط على السكون في محل جر بالباء، والجملة الفعلية بعدها صلتها، أو صفتها، والعائد، أو الرابط الضمير المجرور محلاً بالباء، وعلى اعتبارها مصدرية تؤول مع ما بعدها بمصدر في محل جر بالباء، وعلى اعتبارها مصدرية تؤول مع ما بعدها بمصدر في محل جر بالباء، والمجدد ﴿يُشْرِيُونَ﴾: فعل ماض ناقص مبني على الضم، والواو اسمه، والواو اسمه، والألف للتفريق. ﴿يِهِهُ : جار ومجرور متعلقان بالفعل بعدهما. ﴿يُشْرِيُونَ﴾: فعل مضارع مرفوع، وعلامة رفعه ثبوت النون، والواو فاعله، والجملة الفعلية في محل نصب خبر (كان)، وجملة: ﴿كَانُواُ» الغ صلة (ما) أو صفتها . . إلغ.

﴿ وَإِذَا أَذَقَٰكَ النَّاسَ رَحْمَةً فَرِحُواْ بِمَا ۖ وَإِن تُصِبَّهُمْ سَيِّئَةُ ۚ بِمَا قَدَّمَتْ أَيْدِيهِمْ إِذَا هُمْ يَقْنَطُونَ ۚ إِمَا قَدَّمَتْ أَيْدِيهِمْ إِذَا هُمْ يَقْنَطُونَ ۚ إِنَّا اللَّهِ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْدِيمِ مِنْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الللَّهُ عَلَّمُ عَلَّا عَلَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّا عَلَا عَلَا عَلَّهُ عَلَّا عَلَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَى عَلَى اللَّهُ عَلَّهُ عَلَا عَلَّهُ عَلَا عَلَا عَلَّا عَلَّهُ عَلَّا عَلَّهُ عَلَا عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّا عَلَّهُ عَلَّ عَلَّ عَ

الشرح: ﴿ وَإِذَا أَذَقُنَا النَّاسَ رَحْمَةً ﴾: نعمة من صحة، وغنى، وخصب، ورخاء، وراحة بال، وهناءة ضمير. وانظر الذوق في الآية رقم [٥٥] من سورة (العنكبوت). ﴿ فَرِحُواْ بِهَا ﴾ أي: فرحوا فرح

بطر، وكبر. ﴿ وَإِن تُصِبّهُمْ سَيّئَةُ ﴾: شدة من مرض، وفقر، وقحط، وغير ذلك مما يسوءهم. ﴿ يِما قَدّمَتُ أَيْدِيمِ ﴾ أي: من الكفر، والظلم، والمعاصي. ولما كانت أكثر الأعمال تزاول بالأيدي؛ نسبت الأعمال كلها إلى الأيدي، وإن كانت من أعمال القلوب، والأرجل، والعيون، والآذان تغليباً للأكثر على الأقل. ﴿ إِذَا هُمْ يَقْنَطُونَ ﴾: ييأسون من رحمة الله، وهذا خلاف وصف المؤمن، فإنه يشكر ربه عند النعمة، ويصبر، ويرجوه عند الشدة، وكان الأحرى بهؤلاء الكافرين أن يعلموا، ويوقنوا أن الله هو الباسط، والقابض، فيرجعوا إليه عند الشدة، ويتوبوا من المعاصي التي عوقبوا بسببها حتى يعيد إليهم نعمته التي سلبهم إياها. هذا؛ والفعل: قنط، يقنط يأتي من الباب الرابع، والثاني، وبهما قرئ في هذه الآية، وقرأ الأعمش أيضاً: قَنِط، يَقْنِط من الباب السادس أيضاً.

الآية: ٣٦

هذا؛ والآية صفة للكافر يقنط عند الشدة، ويبطر عند النعمة، كما قيل: [المديد]

كَحِمَادِ السُّوءِ إِنْ أَشْبَعْتَهُ رَمَحَ النَّاسَ وَإِنْ جَاعَ نَهَ قُ

وكثير ممن لم يرسخ الإيمان في قلوبهم بهذه المثابة، وقد مضى هذا في غير موضع، قال تعالى في سورة (هود) على نبينا، وعليه ألف صلاة، وألف سلام: ﴿وَلَمِنْ أَدَقُنَا ٱلْإِنسَانَ مِنَا رَحْمَةً ثُمَّ نَزَعَنَهَا مِنهُ إِنَّهُ لِيَتُوسُ كَفُورٌ ﴿ فَي وَلَمِن أَدَقَنَاهُ نَعْمَاءَ بَعْدَ ضَرَّاءً مَسَّتُهُ لَيَقُولَنَ ذَهَبَ السَّيِّئَاتُ عَنَى اللَّهِ اللَّهُ لَنَهُ لَكُورٌ ﴾.

الإعراب: ﴿وَإِذَا ﴾: الواو: حرف استئناف. (إذا): ظرف لما يستقبل من الزمان...إلخ، انظر الآية رقم [٢٥]. ﴿أَذَفُنَا﴾: فعل وفاعل. ﴿النَّاسَ﴾: مفعول به أول. ﴿رَمْمَةُ﴾: مفعول به ثان، والجملة الفعلية في محل جر بإضافة (إذا) إليها على المشهور المرجوح. ﴿فَرِحُوا ﴾: فعل ماض مبني على الضم، والواو فاعله، والألف للتفريق. ﴿ إِمَّا ﴾: جار ومجرور متعلقان بالفعل قبلهما، والجملة الفعلية جواب (إذا) لا محل لها، و(إذا) ومدخولها كلام مستأنف لا محل له. ﴿ وَإِن ﴾: الواو: حرف عطف. (إن): حرف شرط جازم. ﴿ تُصِبُّهُمْ ﴾: فعل مضارع فعل الشرط، والهاء ضمير متصل في محل نصب مفعول به. ﴿سَيِّئَةٌ ﴾: فاعله، والجملة الفعلية لا محل لها؛ لأنها ابتدائية، ويقال: لأنها جملة شرط غير ظرفي. ﴿بِمَا﴾: جار ومجرور متعلقان بالفعل قبلهما، و(ما) تحتمل الموصولة، والموصوفة، فهي مبنية على السكون في محل جر بالياء. ﴿ فَنَّامَتُ ﴾: فعل ماض، والتاء للتأنيث. ﴿ أَيِّدِيمُ ﴾: فاعل مرفوع، وعلامة رفعه ضمة مقدرة على الياء للثقل، والهاء ضمير متصل في محل جر بالإضافة، والجملة الفعلية صلة (ما) أو صفتها. والعائد، أو الرابط محذوف؛ إذ التقدير: بالذي، أو: بشيء قدمته أيديهم. ﴿إِنَّا﴾: كلمة دالة على المفاجأة واقعة في جواب الشرط، انظر الآية رقم [٢٥] ففيها الكفاية. ﴿هُمُ، نَصْمِيرٍ منفصل مبنى على السكون في محل رفع مبتدأ. ﴿يَقْنَطُونَ﴾: فعل مضارع مرفوع. . . إلخ، والواو فاعله، والجملة الفعلية في محل رفع خبر المبتدأ، والجملة الاسمية واقعة في محل جزم جواب الشرط، والجملة الشرطية معطوفة على ما قبلها لا محل لها مثلها.

لِخُرُءُ لِجَادُئُ وَالْعُشُرُونَ

# ﴿ أُولَمْ يَرُواْ أَنَّ ٱللَّهَ يَبْسُطُ ٱلرِّزْقَ لِمَن يَشَاءُ وَيَقْدِرُ ۚ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآيَـٰتِ لِقَوْمِ نُؤْمِنُونَ ۞

الآية: ٣٧

المسرح: ﴿ أَوَلَمْ بَرُوْلُهُ: أُولِم ينظروا ويبصروا. ﴿ أَنَّ اللّهَ يَبْسُطُ الرَّزْقَ لِمَن يَشَاءُ ﴾: يعطي الرزق، ويمنح المال، ويوسع في المعيشة لمن يشاء من عباده. ﴿ وَيَقْدِرُ ۚ أَي: يضيق ويفقر من السمال، وقال جل ذكره: ﴿ وَمَن قُدِرَ عَلَيْهِ رِزْقُهُۥ فَلْيُنفِقَ مِمَّا عَائِنَهُ اللّهُ ﴾. ﴿ إِنَّ فِي ذَلِكَ ﴾ أي: في البسط، والتضييق في الرزق. ﴿ لَآيَتِ ﴾: لدلالات على قدرة الله، وكمال حكمته، وأنه هو الفاعل المختار يعطي من يشاء، ويمنع من يشاء. ﴿ لِقَوْمِ يُؤْمِنُونَ ﴾: خصهم بالذكر؛ لأنهم هم الذين ينتفعون بالتذكير، وفي كثير من الآيات ﴿ لِمَن يَشَاءُ مِنْ عِبَادِهِ وَيَقْدِرُ لَهُ ﴾ وهذه الآية مذكورة في سورة الزمر رقم [٥٦] بحروفها بإبدال ﴿ أَوْلَمْ يَرُوْلُ ﴾ بـ: ﴿ أَوْلَمْ يَعْلَمُوا ﴾، والله أعلم بمراده، وأسرار كتابه.

هذا؛ والقوم اسم جمع لا واحد له من لفظه، مثل رهط ومعشر ونفر... إلخ، وهو يطلق على الرجال دون النساء، بدليل قوله تعالى: ﴿ يَكَأَيُّهَا الَّذِينَ اَمَنُواْ لَا يَسَّخَرُ قَرْمٌ مِّن قَوْمٍ عَسَىٰ أَن يَكُونُواْ خَيْرًا مِنْهُمْ وَلَا نِسَاءٌ مِن نِّسَامٍ عَسَىٰ أَن يَكُنَّ خَيْرًا مِنْهُنَ ﴾ وقال زهير بن أبي سلمي المزني: [الوافر]

وَمَا أَدْرِي - وَسَوْفَ إِخَالُ أَدْرِي أَقَوْمٌ آلُ حِصْنٍ أَمْ نِسسَاءُ؟

وربما دخل فيه النساء على سبيل التبع للرجال، كما في إرسال الرسل لأقوامهم؛ إذ إن كل لفظ (قوم) في القرآن يوجهه رسول إلى قومه، إنما يراد به الرجال، والنساء جميعاً، قال تعالى: ﴿كُذَّبَتْ قَوْمُ لُوطٍ ٱلْمُرْسَلِينَ﴾ وفي المصباح: «القوم» يذكر، ويؤنث، فيقال: قام القوم، وقامت القوم، وكذا كل اسم جمع، لا واحد له من لفظه، نحو: رهط، ونفر... إلخ، فالتأنيث باعتبار معناه، وتأويله بالجماعة. والتذكير باعتبار لفظه. والآيتان المذكورتان دليل على التأنيث.

الإعراب: ﴿أَوْلَمُ ﴾: الهمزة: حرف استفهام إنكاري توبيخي. الواو: حرف استئناف. وقيل: حرف عطف على محذوف. (لم): حرف نفي، وقلب، وجزم. ﴿يَرَوَّا﴾: فعل مضارع مجزوم ب: (لم)، وعلامة جزمه حذف النون؛ لأنه من الأفعال الخمسة، والواو ضمير متصل في محل رفع فاعل، والألف للتفريق، والجملة الفعلية مستأنفة، لا محل لها، أو هي معطوفة على جملة مقدرة بما يلي: ما بالهم لم يشكروا في السراء والضراء كالمؤمنين، ولم يروا. . إلخ. ﴿أَنَّ ﴾: حرف مشبه بالفعل. ﴿اللهم لم يشكروا في السراء والضراء كالمؤمنين، والم يروا. . إلخ. ﴿أَنَّ ﴾: مشبه بالفعل. ﴿اللهم لم مخرور متعلقان بالفعل قبلهما، و(من) تحتمل الموصولة، والموصوفة، والموصوفة، والمعتمل منبية على السكون في محل جر باللام. ﴿يَشَاءُ ﴾: فعل مضارع، والفاعل يعود إلى ﴿اللهم المؤالله عليه المناع، والفاعل يعود إلى ﴿اللهم المؤالله عليه المناع، والفاعل يعود إلى ﴿اللهم المؤالله عليه عليه المناع، والعائد، أو الرابط والمتعلق محذوف، تقديره: من عباده. والجملة الفعلية صلة: (من) أو صفتها، والعائد، أو الرابط

محذوف؛ إذ التقدير: للذي، أو: لشخص يشاؤه الله. ﴿وَيَقْدِرُ ﴾: الواو: حرف عطف. (يقدر): فعل مضارع، والفاعل يعود إلى ﴿الله ﴾ ومتعلقه محذوف، تقديره: له، والجملة الفعلية معطوفة على ما قبلها، وجملة: ﴿يَبْسُطُ …﴾ إلخ في محل رفع خبر ﴿أَنَ ﴾، و﴿أَنَ ﴾ ووأَنَ ﴾ واسمها وخبرها في تأويل مصدر في محل نصب سد مسد مفعول الفعل: ﴿يَرُوْا ﴾، وانظر مثل إعراب: ﴿إِنَّ فِي ذَلِكَ لَايَتِ لِقَوْمِ مُعْدِر فَي مَحْل نصب سد مسد مفعول الفعل: ﴿يَرُوْا ﴾، وانظر مثل إعراب: ﴿إِنَّ فِي ذَلِكَ لَايَتِ لِقَوْمِ لَمُعْدِرُ فَي الآية رقم [٢١]. تأمل، وتدبر، وربك أعلم، وأجل، وأكرم.

ۚ ﴿ فَتَاتِ ذَا ٱلْقُرْلِيَ حَقَّهُۥ وَٱلْمِسْكِينَ وَٱبْنَ ٱلسَّبِيلِّ ذَلِكَ خَيْرٌ لِلَّذِينَ يُرِيدُونَ وَجَهَ ٱللَّهِۖ وَأُوْلَنَبِكَ هُمُ ٱلْمُفْلِحُونَ ۞﴾

الشرح: لما بين الله تعالى: أنه يبسط الرزق لمن يشاء ويقدر؛ أمر مَن وسع عليه في الرزق أن يوصل إلى الفقير كفايته ليمتحن شكر الغني، والخطاب للنبي على والمراد هو وأمته، وأمر بإيتاء ذي القربى لقرب رحمه، وخير الصدقة ما كان على القريب، وفيها صلة الرحم، وقد فضّل رسول الله على الأقارب على عتق الرقاب، فقال لميمونة رضي الله عنها، وقد أعتقت وليدةً: «أَمَا إِنَّكِ لَوْ أَعْطَيْتِهَا أَخْوَالَك؛ كَانَ أَعْظَمَ لأَجْرِكِ». ويظهر: أنَّ أخوالها كانوا فقراء.

وعن سلمان بن عامر - رضي الله عنه - عن النبي على قال: «الصَّدَقَةُ عَلَى الْمِسْكِينِ صَدَقَةٌ، وَعَلَى ذِي الرَّحِمِ ثِنْتَانِ: صَدَقَةٌ وَصِلَةٌ» أخرجه النسائي، والترمذي. وعن عبد الله بن عمر - رضي الله عنهما - قال: قال رسول الله على: «أيُّمَا رَجُلِ أَتَاهُ ابْنُ عَمِّهِ يَسْأَلُهُ مِنْ فَصْلِهِ، فَمَنعَهُ؛ مَنعَهُ الله فَضْلَهُ يَوْمَ الْقِيَامَةِ». أخرجه الطبراني. وخذ قول زهير في معلقته: [الطويل]

وَمَنْ يَكُ ذَا فَضْلٍ فَيَبْخَلْ بِفَضِلِهِ عَلَى قومِهِ يُسْتَغْنَ عَنْهُ ويُذْمَمِ

وَفَاتِ ذَا الْقُرْقِ حَقَّهُ وَ من صلة مادية كما ذكرت، ومن المودة: الزيارة، وحسن المعاشرة، والمعاونة في الضراء، والمؤالفة في السراء، والدعاء في ظهر الغيب، والمعاضدة، ونحو ذلك، ويدخل في ذي القربى جميع الأقارب من جهة الأب، ومن جهة الأم، ويطلق عليهم جميعاً اسم ذوي الأرحام، وأبو حنيفة ورحمه الله تعالى يلزم الموسر نفقة أقاربه المعسرين من أي جهة كانوا؛ لأنه يورث ذوي الأرحام بعضهم بعضاً، استدلالاً بقوله تعالى في آخر سورة (الأنفال): ووأُولُوا الْأَرْحَامِ بَعْضِ في كِنْبِ اللهِ ويقول: الْغُنْمُ بالْغُرْم، وهذه الآيات يقول الشافعي ورحمه الله تعالى - رحمه الله تعالى - فيها: إنها منسوخة بآية المواريث الموجودة في سورة (النساء)، فلا يرى توريث ذوي الأرحام، ولا يلزم الموسر النفقة إلا إلى الأصول، والفروع.

والمسكين: هو الذي لا يقوم دخله بكفايته، وهو أحسن حالاً من الفقير عند الشافعي، وحمه الله تعالى \_. وخذ تعريفه فيما يلي: فعن \_ رحمه الله تعالى \_. وخذ تعريفه فيما يلي: فعن

أبي هريرة - رضي الله عنه - أن رسول الله على قال: «لَيْسَ الْمِسْكِينُ الَّذِي تَرُدُّهُ اللَّقْمَةُ، والتَّمْرَةُ والنَّاسَ». رواه البخاري، ومسلم. هذا؛ وقد كان النبي على يسأل المسكنة، ويتعوذ بالله من الفقر، فعن أنس - رضي الله عنه -، عن النبي على قال: «اللَّهُمَّ أَحْيِنِي مِسْكِيناً، وَأَمِنْنِي مِسْكِيناً، وَاحْشُرْنِي فِي زُمْرَةِ الْمَسَاكِينِ يَوْمَ الْقِيَامَةِ». رواه الترمذي، ولو كان المسكين أسوأ حالاً من الفقير؛ لما تعوذ بالله من الفقر، وسأله المسكنة. وقد توسعت في شرح المقير، والمسكين في الآية رقم [11] من سورة (التوبة). ﴿وَابُنِ السِّيلِ فَي النّ الطريق المنقطع في سفره، ونفد ماله بأية وسيلة كانت، فقد أمر الله الموسرين بأن يعطوه ما يوصله بلده، ولو كان من أغنى الأغنياء في وطنه، وقد جعله الله أحد الأصناف الثمانية؛ الذين تصرف اليهم الزكاة في الآية رقم [71] من سورة (التوبة).

هذا؛ وخص الله هؤلاء الثلاثة من بين الأصناف الثمانية بالذكر هنا؛ لأنه جلت قدرته أراد هاهنا بيان من يجب الإحسان إليه على كل من له مال، سواء أكان زكوياً، أو لم يكن؟ وسواء أكان قبل الحول، أم لم يكن؟ لأن المقصود هنا الشفقة العامة، وهؤلاء الثلاثة يجب الإحسان إليهم، وإن لم يكن للإنسان مال زائد، وإن لم يكن مالكاً للنصاب، والفقير داخل في المسكين؛ لأن من أوصى للمساكين بشيء يصرف إلى الفقراء أيضاً. وإذا نظرت إلى الباقين من الأصناف رأيتهم، لا يجب صرف المال إليهم إلا على الذين وجبت الزكاة عليهم. وقدم القريب؛ لأن دفع حاجته حاجته واجب، سواء أكان في مخمصة، أو لم يكن، فلذلك قدم على من لا يجب دفع حاجته من غير مال الزكاة إلا إذا كان في شدة، وأما المسكين فحاجته ليست مختصة بموضع فقدم على من حاجته مختصة بموضع دون موضع، وهو ابن السبيل. انتهى. جمل نقلاً عن كرخي.

وينبغي أن تعلم: أن (ذا) بمعنى: صاحب، ويجمع جمع تكسير: «ذوين، وذوون» وتحذف نونهما للإضافة، ويجمع على غير لفظه: «أولون، وأولين» وهو كثير مثل: أولو الألباب، وهذا ذكر في الآية رقم [٢٦] من سورة (الإسراء).

﴿ وَاللَّهُ اللَّهُ اللهُ عنه -: ﴿ وَمَا اللهُ عنه -: ﴿ وَمَا اللهُ عنه الله اللهُ ال

الإعراب: ﴿فَنَاتِ﴾: الفاء: هي الفصيحة. (آت): فعل أمر مبني على حذف حرف العلة من آخره، وهو الياء، والكسرة قبلها دليل عليها، والفاعل مستتر تقديره: «أنت». ﴿ذَا﴾: مفعول به أول منصوب، وعلامة نصبه الألف نيابة عن الفتحة؛ لأنه من الأسماء الخمسة، و﴿ذَا﴾ مضاف، و﴿أَلُهُرُكِ﴾: مضاف إليه مجرور، وعلامة جره كسرة مقدرة على الألف للتعذر. ﴿حَقَّهُ ﴾: مفعول به ثان، والهاء ضمير متصل في محل جر بالإضافة، والجملة الفعلية: ﴿فَنَاتِ...﴾ إلخ لا محل لها؛ لأنها جواب شرط غير جازم، التقدير: وإذا كان الغنى والفقر من الله؛ فآت ذا. . الخ. ﴿وَالْمِسْكِينَ﴾: معطوف على: ﴿ذَا الْقُرْبَى﴾، وحذف المفعول الثاني لدلالة ما قبله عليه. ﴿وَالْمَنْ السبيل معطوف عليه و ﴿ السّبِيلِ ﴾ مضاف إليه.

الآية: ٣٩

وَذَلِكَ اسم إشارة مبني على السكون في محل رفع مبتداً ، واللام للبعد، والكاف حرف خطاب لا محل له . ﴿ فَيْرِ المبتدا ، والجملة الاسمية مستأنفة ، لا محل لها . ﴿ فَلَا الله والمبارع مرفوع ، وعلامة رفعه ﴿ لِلَه الله والواو فاعله . ﴿ وَهُو مَعْول به ، وهو مضاف ، و ﴿ الله في مضاف إليه ، والجملة ثبوت النون ، والواو فاعله . ﴿ وَهُو مُنَاف ، و الواو : حرف عطف . (أولئك ) : اسم إشارة الفعلية صلة الموصول ، لا محل لها . ﴿ وَأُولَتِك ) : الواو : حرف عطف . (أولئك ) : اسم إشارة مبني على الكسر في محل رفع مبتدأ ، والكاف حرف خطاب لا محل له . ﴿ هُمُ ﴾ : ضمير فصل لا محل له من الإعراب . ﴿ المُفْلِحُونَ ﴾ : خبر المبتدأ مرفوع ، وعلامة رفعه الواو نيابة عن الضمة ؛ لأنه جمع مذكر سالم ، والنون عوض عن التنوين في الاسم المفرد . هذا ؛ ويجوز اعتبار الضمير مبتدأ ثانياً ، و ﴿ المُفْلِحُونَ ﴾ خبره ، والجملة الاسمية هذه في محل رفع خبر المبتدأ الأول ، والجملة الاسمية : ﴿ وَأُولَتِكَ هُمُ ٱلمُفْلِحُونَ ﴾ معطوفة على ما قبلها ، لا محل لها مثلها ، وإن اعتبرتها في محل نصب حال من واو الجماعة ؛ فلست مفنداً ، ويكون الرابط : الواو ، والضمير .

﴿ وَمَا ءَاتَيْتُم مِّن رِّبًا لِيَرْبُوا فِي أَمُولِ ٱلنَّاسِ فَلا يَرْبُواْ عِندَ ٱللَّهِ وَمَا ءَانَيْتُم مِّن زَكُوةٍ تُويدُونَ وَجَهَ ٱللَّهِ فَأُولَتِهِكَ هُمُ ٱلْمُضْعِفُونَ ﴿ لَيْ اللَّهِ عَالَمُ اللَّهِ فَأُولَتِهِكَ هُمُ ٱلْمُضْعِفُونَ ﴿ لَيْ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ فَأُولَتِهِكَ هُمُ ٱلْمُضْعِفُونَ ﴿ لَيْ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَيْهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلْمَ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهُ عَلَا

المسرح: ﴿ وَمَا عَانَيْتُم مِن رِّبَا﴾: زيادة محرمة في المعاملة. ﴿ لَيَرْبُوا فِيَ أَمُولِ النَّاسِ﴾: ليزيد، ويكثر في أموالهم. ﴿ فَلَا يَرْبُوا عِندَ اللهِ ، ولا يبارك فيه، كيف لا؟ وقد قال تعالى في سورة (البقرة) رقم [۲۷٥]: ﴿ يَمْحَقُ اللهُ الرِّبُوا وَيُرْبِي الصَّكَدَقَتِ ﴾، وقرئ: (ما أتيتم) بالقصر؛ المعنى: ما جئتم به من إعطاء الربا، كما قرئ: (لتربوا) أي: لتزيدوا، ولتصيروا ذوي ربا.

﴿ وَمَا ءَانَيْتُم مِن زَكُوةِ ﴾: صدقة تزكون بها أنفسكم. ﴿ تُرِيدُونَ وَجْهَ اللَّهِ ﴾ تبتغون به وجهه والتوجه إليه بالإخلاص، وحسن النية. ﴿ فَأُولَتِكَ هُمُ الْمُضْعِفُونَ ﴾: ذوو الأضعاف من الثواب

والحسنات، حيث يعطون الحسنة بعشر أمثالها، إلى سبعين، إلى سبعمئة. . . إلخ، وفي الآية التفات من الخطاب إلى الغيبة للتعظيم، كأنه خاطب به الملائكة، وخواص الخلق، تعريفاً لحالهم، أو للتعميم كأنه قال: فمن فعل ذلك فأولئك هم المضعفون، هذا هو المتبادر للأذهان من فحوى هذه الآية. وقيل المراد: أن يهب الرجل للرجل، أو يهدي له؛ ليعوضه أكثر مما وهب، وأعطى، فليست تلك الزيادة بحرام ولكن المعوض لا يثاب على تلك الزيادة، وخذ ما ذكره الجمل ملخصاً من القرطبي، رحمه الله تعالى.

قال ـ رحمه الله تعالى ـ: الربا: الزيادة، وقد مضى في البقرة معناه، وهو هناك محرم، وهاهنا حلال، وثبت بهذا: أنه قسمان، منه حلال، ومنه حرام. قاله عكرمة في قوله تعالى: ﴿وَمَا ءَاتَيْتُم مِن رِّبًا لِيَرَبُوا فِي آَمُولِ ٱلنَّاسِ والله قال: الربا نوعان: فرباً حلال، ورباً حرام، فأما الربا الحلال، فهو الذي يُهْدَى يُلتمس ما هو أفضل منه، وليس له فيه أجر، وليس عليه فيه إثم، ولذلك قال ابن عباس: ﴿وَمَا ءَاتَيْتُم مِن رِّبًا ولي يريد هدية الرجل التي يرجو أن يثاب عليها أفضل منها، فذلك الذي لا يربو عند الله، ولا يؤجر صاحبه، ولكن لا إثم عليه، وفي هذا المعنى نزلت الآية.

قال ابن عباس، وابن جبير، وطاوس، ومجاهد: هذه الآية نزلت في هبة الثواب. قال ابن عطية: وما جرى مجراها مما يصنعه الإنسان ليجازى عليه، وهو إن كان لا إثم فيه؛ فلا أجر فيه، ولا زيادة عند الله، وقاله القاضي أبو بكر بن العربي. قال المهلب: واختلف العلماء فيمن وهب هبة يطلب ثوابها، وقال: إنما أردت الثواب، فقال مَالِكٌ: ينظر فيه، فإن كان مثله ممن يطلب الثواب من الموهوب له، فله ذلك، مثاله هبة الفقير للغني، وهبة الخادم لصاحبه، وهبة الرجل لأميره، ومن فوقه، وهو أحد قولي الشافعي. وقال أبو حنيفة: لا يكون له ثواب إذا لم يشترط، وهو قول الشافعي الآخر، وعن علي - رضي الله عنه - قال: المواهب ثلاثة: موهبة يراد بها وجه الله، وموهبة يراد بها أنها الثواب، فموهبة الثواب يرجع فيها أي صاحبها إذا لم يثب عليها، بخلاف القسمين الآخرين، فلا يرجع فيهما صاحبهما. انتهى. بحروفه.

الإعراب: ﴿وَمَا ﴾: الواو: حرف استئناف. (ما): اسم شرط جازم مبني على السكون في محل نصب مفعول به أول مقدم، أو هي في محل رفع مبتدأ. ﴿ اَتَيْتُم ﴾: فعل، وفاعل، والمفعول الثاني محذوف على الوجه الأول في (ما)، والمفعولان محذوفان على الوجه الثاني فيها، والجملة الفعلية لا محل لها؛ لأنها ابتدائية على الوجه الأول في ما، وفي محل رفع خبرها على اعتبارها مبتدأ. ﴿ مِن رِّبًا ﴾: جار ومجرور متعلقان بمحذوف حال من: (ما)، أو من ضميرها المقدر، و في بيان لما أبهم فيها. ﴿ لِيَرْبُولُ ﴾: فعل مضارع منصوب بد: «أن» مضمرة بعد لام التعليل، والفاعل يعود إلى: ﴿ رِّبًا ﴾، تقديره: «هو»، و «أن» المضمرة والفعل المضارع في تأويل مصدر في محل جر باللام، والجار والمجرور متعلقان بالفعل قبلهما، أو هما متعلقان بمحذوف صفة:

﴿رِّبَا﴾. ﴿ فِي آَمُولِ ﴾: جار ومجرور متعلقان بالفعل قبلهما. و ﴿ أَمُولِ ﴾ مضاف، و ﴿ النَّاسِ ﴾ مضاف اليه. ﴿ فَلَا ﴾: الفاء: واقعة في جواب السرط. (لا): نافية. ﴿ يَرْبُولُ ﴾: فعل مضارع مرفوع مرفوع وعلامة رفعه ضمة مقدرة على الواو ، والفاعل يعود إلى : ﴿ رِّبَا ﴾ . ﴿ عِندَ ﴾ : ظرف مكان متعلق بالفعل قبله ، و ﴿ عِندَ ﴾ مضاف ، و ﴿ الله عليه الله عليه : ﴿ فَلَا يَرْبُولُ عِندَ الله ﴾ في محل جزم جواب السرط ، وخبر المبتدأ الذي هو (ما) ، على اعتبارها مبتدأ مختلف فيه ، فقيل : هو جملة السرط . وقيل : هو جملة الجواب . وقيل : هو الجملتان ، وهو المرجح لدى المعاصرين .

الآية: ٤٠

هذا؛ وإن اعتبرت (ما) موصولة فهي مبتدأ، والجملة الفعلية بعدها صلتها، والعائد محذوف، التقدير: الذي آتيتموه الناس.. إلخ، وجملة: ﴿فَلاَ يَرْبُوا اللهِ فِي محل رفع خبرها، ودخلت الفاء في خبرها؛ لأن الموصول يشبه الشرط في العموم. ﴿وَمَا ءَانِيّتُهُ مِّن زَكُوةٍ ﴾ إعرابه مثل سابقه بلا فارق على جميع الوجوه المعتبرة فيه. وجملة: ﴿تُرِيدُونَ وَجْهَ اللهِ في محل جر صفة (زكاة) ورابط الصفة محذوف؛ إذ التقدير: تريدون بها وجه الله، وإعراب: ﴿فَأُولَتِكَ هُمُ المُفْلِحُونَ ﴾ في الآية السابقة بلا فارق، والجملة الاسمية في أَنْشُعِفُونَ ﴾ مثل إعراب (ما) شرطية، وفي محل رفع خبرها على اعتبارها موصولة محل جزم جواب الشرط على اعتبار (ما) شرطية، وفي محل رفع خبرها على اعتبارها موصولة مبتدأ، والجملة على جميع الاعتبارات فيها معطوفة على ما قبلها. ومفعول ﴿المُضْعِفُونَ ﴾ محذوف؛ إذ التقدير: المضعفون ثوابهم. تأمل، وتدبر، وربك أعلم، وأجل، وأكرم.

﴿ وَاللَّهُ ٱلَّذِى خَلَقَكُمْ ثُمَّ رَزَقَكُمْ ثُمَّ يُمِيتُكُمْ ثُمَّ يُعِينِكُمْ هَـٰلَ مِن شُرَكَآيِكُم مَّن يَفْعَلُ مِن ذَلِكُم مِّن شَيْءً ِ سُبْحَننَهُ, وَتَعَالَىٰ عَمَّا يُشْرِكُونَ ﴿ إِنَّهِ ﴾

وْمَّن يَفْعَلُ مِن ذَلِكُمُ مِّن شَيْءُ ﴾: أثبت الله لنفسه لوازم الألوهية، ونفاها قطعاً عما اتخذوه شركاء له من الأصنام، وغيرها مؤكداً بالإنكار على ما دل عليه البرهان، والعيان، ووقع عليه الوفاق، ثم نزه نفسه بالالتفات من الخطاب إلى الغيبة عن الأنداد، والأضداد، والصاحبة،

والأولاد بقوله الحق: ﴿شُبْحَننَهُۥ وَتَعَالَىٰ عَمَّا يُشْرِكُونَ﴾ أي: تقديساً، وتنزيهاً عما يشركونه معه من الأضداد، والأصنام.

هذا؛ و(سبحان) اسم مصدر. وقيل: هو مصدر مثل: غفران، وليس بشيء؛ لأن الفعل سبَّح بتشديد الباء، والمصدر تسبيح، ولا يكاد يستعمل إلا مضافاً منصوباً بإضمار فعله، مثل معاذَ الله، وقد أجري علماً على التسبيح بمعنى التنزيه على الشذوذ في قول الأعشى: [السريع] قَدْ قُلْتُ لَـمَّا جَاءَنِي فَحُرُهُ: سُبْحَانَ مَنْ عَلْقَمَةُ الْفَاخِرُ!

وتصدير الكلام به اعتذار عن الاستفسار، والجهل بحقيقة الحال، ولذلك جعل مفتاح التوبة، فقال موسى على نبينا، وعليه ألف صلاة، وألف سلام -: ﴿ سُبْكَنَكَ إِنِّ كُنتُ مِنَ الظَّلِمِينَ ﴾ وقد نزه الله ذاته في كثير من الآيات بنفسه تنزيها لائقا به، وجملة القول فيه: هو اسم وضع موضع المصدر، وهو غير متمكن؛ لأنه لا يجري بوجوه الإعراب، من رفع، وجر، ولا تدخل عليه الألف واللام، ولم يجر منه فعل، ولم ينصرف؛ لأن في آخره زائدتين: الألف والنون، ومعناه: التنزيه، والبراءة لله عز وجل من كل نقص، فهو ذكر عظيم لله تعالى، لا يصلح لغيره.

وقد روي عن طلحة الخير بن عبيد الله، أحد العشرة المبشرين بالجنة ـ رضي الله عنهم أجمعين ـ: أنه قال للنبي على الله عنى سبحان الله؟ فقال: «تَنْزِيهُ اللهِ مِنْ كُلِّ سُوءٍ». والعامل فيه عند سيبويه الفعل الذي من معناه، لا من لفظه؛ إذ لم يجر من لفظه فعل، وذلك مثل قعد القرفصاء، فالتقدير عنده: أنزه الله تنزيها ، فوقع سبحان الله، مكان قولك: تنزيها لله. والله أعلم، وأجل، وأكرم.

الإعراب: ﴿ الله الله على الله على الله على السكون في محل رفع خبره. ﴿ الله على السكون في محل رفع خبره. ﴿ الله على على على جملة الصلة، لا محل لها مثلها، وكذلك جملة: ﴿ عُمِيكُم الله على المعلوفة عليها، والتعبير على المعلوفة عليها، والتعبير بالماضي في الجملتين الأوليتين؛ لأن الخلق، والرزق كانا قد حصلا عند الخطاب، بخلاف المستقبل، وهو المضارع كما هو ظاهر.

﴿ هَـلَ ﴾: حرف استفهام إنكاري توبيخي. ﴿ مِن شُرَكَآبِكُم ﴾: جار ومجرور متعلقان بمحذوف خبر مقدم، والكاف ضمير متصل في محل جر بالإضافة. ﴿ مَن ﴾: اسم موصول مبني على السكون في محل رفع مبتدأ مؤخر. ﴿ يَفْعَـلُ ﴾: فعل مضارع، والفاعل ضمير مستتر تقديره: «هو »

يعود إلى ﴿مَنَهُ، وهو العائد، والجملة الفعلية صلة الموصول، لا محل لها من الإعراب. ﴿مِن ذَلِكُمُ اللهِ عار ومجرور متعلقان بمحذوف حال من ﴿شَيْءٌ كان صفة له، فلما قدم عليه صار حالاً، واللام للبعد، والكاف حرف خطاب لا محل له. ﴿مِنْهُ: حرف جر صلة. ﴿شَيْءٌ اللهُ مفعول به منصوب، وعلامة نصبه فتحة مقدرة على آخره، منع من ظهورها اشتغال المحل بحركة حرف الجر الزائد، والجملة الاسمية: ﴿هَلْ مِن شُرَكَا بِكُم … الله المحل رفع خبر المبتدأ الذي هو وأجيز اعتبار الموصول صفة الجلالة، والجملة الاسمية هذه في محل رفع خبر المبتدأ الذي هو لفظ الجلالة، وهو غير مسلم؛ لأن كثيراً من النحويين لا يجيز وقوع الجملة الطلبية خبراً للمبتدأ، والجملة الاسمية: ﴿اللهُ مستأنفة، لا محل لها.

وَشَبْحَنهُ وَالهاء ضمير متصل في الشرح، والهاء ضمير متصل في محل جر بالإضافة، من إضافة المصدر، أو اسم المصدر لفاعله، فيكون المفعول محذوفاً، أو من إضافته لمفعوله، فيكون الفاعل محذوفاً، والفعل المقدر، والمصدر جملة مستأنفة، لا محل لها. ووَتَعَلَى : الواو: حرف عطف. (تعالى): فعل ماض مبني على فتح مقدر على الألف، والفاعل مستتر تقديره: «هو» يعود إلى والله والجملة الفعلية معطوفة على ما قبلها، لا محل لها مثلها. وعمّا : جار ومجرور متعلقان بالفعل قبلهما، و(ما): تحتمل الموصولة، والموصوفة، والمصدرية، فعلى الأولين مبنية على السكون في محل جر به: (عن)، والجملة الفعلية بعدها صلتها، أو صفتها، والعائد، أو الرابط محذوف؛ إذ التقدير: تعالى عن الذي، أو عن شيء يشركون به مع الله، وعلى اعتبارها مصدرية تؤول مع الفعل بعدها بمصدر في محل جر به: (عن) الثه عن شركهم به. تأمل.

﴿ ظُهَرَ ٱلْفَسَادُ فِي ٱلْبَرِ وَٱلْبَحْرِ بِمَا كَسَبَتْ أَيْدِى ٱلنَّاسِ لِيُذِيقَهُم بَعْضَ ٱلَّذِى عَمِلُواْ لَعَلَّهُمْ يَرْجِعُونَ ﴿ إِنَّهِ ﴾

المسرح: ﴿ طَهَرَ ٱلْفَسَادُ فِي ٱلْبَرِ وَٱلْبَحْرِ ﴾: كالجدب، والموتان، وكثرة الحرق، والغرق، ومحق البركات بسبب شؤم العباد كي يتوبوا. قال النحاس: وهو أحسن ما قيل في الآية. هذا؛ وقيل: المراد به: ﴿ ٱلْفَسَادُ ﴾ الظلم، وارتكاب المعاصي، فهذا هو الفساد على الحقيقة، ويكون المعنى ظهرت المعاصي في البر، والبحر، فحبس الله عنهم الغيث، وأغلى أسعارهم، ومحق البركة من بين أيديهم، وشدد على قلوبهم، وأكثر همومهم وغمومهم، والمراد بالبحر: قرى، ومدن السواحل، وجزر البحار، والبر: مدن وقرى الداخل البعيدة عن البحار.

﴿ بِمَا كَسَبَتُ أَيْدِى ٱلنَّاسِ ﴾ أي: بسبب الذي اجترحته أيدي الناس من المعاصي، والمنكرات. والتعبير بالأيدي على مثال ما رأيت في الآية رقم [٣٦]. قال تعالى: ﴿ وَمَا أَصَابَكُمُ

مِّن مُّصِيبَ فِي مَا كَسَبَتْ أَيْدِيكُمْ وَيَعْفُوا عَن كَثِيرِ ﴾. ﴿ لِيُذِيقَهُم بَعْضَ ٱلَّذِي عَبِلُوا ﴾ أي: جزاء وعقوبة بعض الذي عملوا من السيئات، والمعاصى في الدنيا، والعذاب الأليم، والعقاب الشديد الذي سيلقونه في الآخرة، وانظر الاستعارة في الآية رقم [٥٥] من سورة (العنكبوت).

﴿لَعَلَّهُمْ نَرْجِعُونَ﴾: عن غيهم، وظلمهم، وارتكابهم المعاصى، واجتراحهم المنكرات، ولكن الناس في هذه الأيام لا يرجعون مع أن البلاء قد صب عليهم بجميع أنواعه، وألوانه، والشيء العجيب الغريب: أن كل واحد يرى الناس ضالين عاصين، ويتحدث بالحلال، والحرام، وينتقد الناس، وهو غارق في الضلال من الظلم وسوء الأعمال إلى فوق الأذقان، ورحم الله الكميت؟ [الطويل] إذ يقول:

كَلَامُ النَّبِيِّينَ الْـهُـدَاةِ كَـلَامُـنَا وَأَفْعَالَ أَهْـلِ الْـجَـاهِـليَّةِ نَـفْعَـلُ

جاءني شخص يبكي على الإسلام؛ لأن شخصاً آخر يضع مؤونة سنوية عشرين تنكة من الخمر، والناس معروفون بمناصرة الباطل، ومحاربة الحق، وإنني أؤكد أن ما يضعه الشخص مؤونة سنوية من الخمر أهون عند الله من كلمة يقولها إنسان بالباطل، وأهون عند الله من خطوة يخطوها مجرم أثيم لنصرة باطل، وإضاعة حق.

هذا؛ والترجي في هذه الآية وأمثالها، إنما هو بحسب عقول البشر؛ لأن الله تعالى، لا يحصل منه ترج ورجاء لعباده، تعالى الله عن ذلك علواً كبيراً.

تنبيه: لقد كان أول فساد في الأرض قتل قابيل أخاه هابيل، فكانت الأرض قبل ذلك مونقة، نضرة مثمرة، لا يأتي ابن آدم شجرة إلا وجد عليها الثمر، وكان البحر عذباً، وكان السبع لا يصول على الغنم، ونحوها، فلما قتل قابيل هابيل؛ اقشعرت الأرض، ونبت الشوك في الأشجار، وصار ماء البحر ملحاً، وتسلطت الحيوانات بعضها على بعض، ومن ذلك اليوم أخذ الكفر، والظُّلم، وارتكاب المعاصى ينتشر في الأرض، وكلما فسدت أمة يهلكها الله بسبب فسادها، وكل ذلك سجله القرآن الكريم. فاعتبروا يا أولى الأبصار، ولكن لا اعتبار، ولا استبصار!.

الإعراب: ﴿ طَهَرَ ﴾: فعل ماض. ﴿ أَلْفَسَادُ ﴾: فاعله. ﴿ فِي ٱلْبَرِّ ﴾: جار ومجرور متعلقان بالفعل قبلهما، أو هما متعلقان بمحذوف حال من ﴿ ٱلْفَسَادُ ﴾ التقدير: ظهر الفساد منتشراً في الأرض. والجملة الفعلية مستأنفة، لا محل لها. ﴿وَٱلْبَحْرِ ﴾: معطوف على ما قبله. ﴿مِمَا ﴾: جار ومجرور متعلقان بالفعل ﴿ظُهَرَ﴾، و(ما) تحتمل الموصولة، والموصوفة فهي مبنية على السكون في محل جر بالباء. ﴿ كُسَبَتْ ﴾: فعل ماض، والتاء للتأنيث حرف لا محل له. ﴿أَيْدِي﴾: فاعل مرفوع، وعلامة رفعه ضمة مقدرة على الياء للثقل، و﴿أَيْدِي﴾ مضاف، و﴿أَلنَّاسِ﴾ مضاف إليه، والجملة الفعلية صلة: (ما)، أو صفتها، والعائد، أو الرابط محذوف؛ إذ التقدير: بسبب الذي، أو شيء كسبته أيدي الناس. وإن اعتبرت (ما) مصدرية؛ فالتقدير يكون: بكسبهم. ﴿لِلْدِيقَهُم﴾: فعل مضارع منصوب بد: "أنْ " مضمرة بعد لام التعليل، أو هي لام العاقبة، والمال، والفاعل ضمير مستتر تقديره: "هو" يعود إلى ﴿اللّهُ ﴾، ويؤيده قراءة الفعل بالنون، والهاء ضمير متصل في محل نصب مفعول به أول. ﴿بَعْضَ ﴿: مفعول به ثان، و ﴿بَعْضَ ﴿ مضاف، و ﴿ اللّهِ ﴾ السم موصول مبني على السكون في محل جر بالإضافة، والجملة بعده صلته، والعائد محذوف؛ إذ التقدير: بعض الذي عملوه، و "أن " المضمرة والفعل المضارع في تأويل مصدر في محل جر باللام، والجار والمجرور متعلقان بالفعل ﴿ طَهَرَ ﴾، أو هما متعلقان بفعل محذوف، تقديره: عاقبهم بذلك؛ ليذيقهم وبال بعض أعمالهم في الدنيا قبل أن يعاقبهم بجميعها في الآخرة. ﴿ لَعَلَهُمُ ﴾: حرف مشبه بالفعل، والهاء ضمير متصل في محل نصب اسمها، وجملة الأخرة. ﴿ لَعَلَهُمُ ﴾ محل رفع خبرها، والجملة الاسمية مفيدة للتعليل لا محل لها من الإعراب.

الآية: ٢٤

# ﴿ قُلْ سِيرُواْ فِي ٱلأَرْضِ فَٱنظُرُواْ كَيْفَ كَانَ عَلِقِبَةُ ٱلَّذِينَ مِن قَبْلُ ۚ كَانَ أَكَٰثَرُهُم مُشْرِكِينَ ۗ

المشرح: ﴿ قُلْ سِيرُواْ ... ﴾ إلخ: هذا أمر موجه للنبي ﷺ؛ ليرشد قومه بالسير في الأرض، والنظر بما فعل الله بالأقوام الذين كذبوا رسلهم؛ حيث أهلكهم بتكذيبهم إياهم، وكيف خلت منهم مساكنهم، فهو أمر للكفرة لينظروا نظرة تبصر، واعتبار، لا نظرة غفلة، وإهمال، كما قال تعالى في آية أخرى: ﴿ تُمُ انظُرُوا كَيْفَ كَانَ عَلَقِبَةُ ٱلْمُكَذِينَ ﴾. وفيه تهديد، ووعيد لأهل مكة، ولكلِّ المكذبين. ﴿ كَانَ أَتُ تُرُهُرُ ﴾: أكثر الأمم السابقة. ﴿ مُشْرِكِينَ ﴾: فيه بيان على أن سوء عاقبتهم كان لفشو الشرك فيهم، أو كان الشرك في أكثرهم، وما دونه من المعاصي كان في قليل منهم، ومع ذلك فقد أهلكوا جميعاً. فاعتبروا يا أولى الألباب.

تنبيه: قال الله تعالى هنا ﴿ سِيرُواْ فِي ٱلأَرْضِ فَانظُرُواْ ﴾، وقال في سورة (الأنعام) رقم [11]: ﴿ فَلُ سِيرُواْ فِي ٱلْأَرْضِ ثُمَّ انظُرُواْ ﴾ والفرق بينهما: أن النظر هنا جعل مسبباً عن السير، فكأنه قال: سيروا؛ لأجل النظر، ولا تسيروا سير الغافلين، ومعنى السير هناك إباحة السير للتجارة وغيرها، وإيجاب النظر في آثار الهالكين، ونبه على ذلك بن ﴿ ثُمَّ ﴾ التي للتراخي لتباعد ما بين الواجب، والمباح. انتهى. نسفي من سورة (الأنعام) بتصرف كبير.

هذا؛ وعاقبة كل شيء: آخره، ونتيجته، ومصيره، ومآله، ولم يؤنث الفعل: ﴿كَانَ﴾ لأن ﴿عَنْقِبَةُ﴾ اكتسب ﴿عَنْقِبَةُ﴾ مؤنث مجازي وما كان منه يستوي فيه التذكير، والتأنيث. أو لأن ﴿عَنْقِبَةُ﴾ اكتسب التذكير من المضاف إليه.

الإعراب: ﴿ قُلُ ﴾: فعل أمر مبني على السكون، وفاعله ضمير مستتر تقديره: «أنت». ﴿ سِيرُوا ﴾: فعل أمر مبني على حذف النون، والواو فاعله، والألف للتفريق. ﴿ فِي ٱلْأَرْضِ ﴾: جار

ومجرور متعلقان بالفعل قبلهما، والجملة الفعلية في محل نصب مقول القول. ﴿كُفْ﴾: اسم استفهام مبني على الفتح في محل نصب خبر: ﴿كَانَ﴾ تقدم عليها، وعلى اسمها، وهو معلق للفعل قبله عن العمل لفظاً. ﴿كَانَ﴾: فعل ماض ناقص. ﴿عَنِقِبَهُ ﴾: اسمها، و﴿عَنِقِبَهُ ﴾ مضاف، و﴿اللَّفِينَ اسم موصول مبني على الفتح في محل جر بالإضافة. ﴿مِن فَبْلُ ﴾: جار ومجرور متعلقان بمحذوف صلة الموصول، وبني ﴿فَبْلُ ﴾ على الضم لقطعه عن الإضافة لفظاً لا معنى. هذا؛ وإن اعتبرت ﴿كَانَ﴾ تامة ـ والمعنى: لا يأباه ـ فيكون ﴿عَقِبَةُ ﴾ فاعلها، و﴿كَيْفَ﴾ في محل نصب سدت نصب حال من عاقبة، والعامل ﴿كَانَ﴾، وعلى الاعتبارين فالجملة الفعلية في محل نصب سدت مسد مفعول الفعل قبلها، وجملة: ﴿فَانَظُرُوا كَيْفَ...﴾ إلخ معطوفة على ما قبلها فهي في محل نصب مقول القول مثلها، ﴿كَانَ﴾: فعل ماض ناقص. ﴿أَصَّتُرُهُرُ ﴾: اسمها، والهاء ضمير متصل في محل جر بالإضافة. ﴿مُثْرِكِينَ﴾: خبر: ﴿كَانَ﴾ منصوب. . . إلخ، وجملة: ﴿كَانَ» نُعر، وربك أعلم، وأجل، وأكرم.

الآية: ٢٣

# ﴿ ﴿ فَأَقِمْ وَجْهَكَ لِلدِّينِ ٱلْقَيِّمِ مِن قَبْلِ أَن يَأْتِيَ يَوْمٌ لَّا مَرَدَّ لَهُ مِنَ ٱللَّهِ ۚ يَوْمَىإِذِ يَصَّدَّعُونَ ۞ ﴾

الشرح: ﴿ فَأَقِرْ وَجْهَكَ لِلدِّينِ ٱلْقَيِّمِ ﴾: انظر الآية رقم [٣٠] ففيها الكفاية. ﴿ مِن قَبْلِ أَن يَأْتُي ﴾: المراد به: يوم القيامة. ﴿ لَا مَرَدَّ لَهُ مِن اللَّهِ ﴾: لا يقدر أن يرده أحد من الخلق. ﴿ يَوْمَبِذِ ﴾: في ذلك اليوم العظيم شأنه، الطويل زمانه، القريب أوانه. وانظر الآية رقم [٤]. ﴿ يَصَدَّعُونَ ﴾: أصله: يتصدعون، فقلبت التاء صاداً، وأدغمت في الصاد الثانية، ومعناه: يتفرقون بعد الحساب: إما إلى الجنة، وإما إلى النار، كما قال تعالى في آية أخرى: ﴿ فَرِيقُ فِي المَنتَةِ وَفَرِيقُ فِي السَّعِيرِ ﴾ ويدل على هذا التفريق الآية التالية، ويقال: تصدع القوم: إذا تفرقوا، قال متمم بن نويرة من قصيدته في رثاء أخيه مالك:

وَكُنَّا كَنَدْمَانَيْ جَدِيهَ اَ خِفْبَا اللهُ هُو، حَتَّى قِيلَ لَنْ يَتَصَدَّعَا جَدِيهَ: هو الأبرش، وكان ملكاً، ونديماه يقال لهما: مالك، وعقيل، ويضرب بهما المثل لطول ما نادماه، فقد نادماه أربعين سنة ما أعادا عليه حديثاً.

الإعراب: ﴿فَأَقِمْ﴾: الفاء: حرف استئناف. وقيل: الفصيحة. ولا وجه له. (أقم): فعل أمر، وفاعله مستتر تقديره: «أنت». ﴿وَجُهَكَ﴾: مفعول به، والكاف ضمير متصل في محل جر بالإضافة. ﴿لِلِينِ﴾: جار ومجرور متعلقان بالفعل قبلهما، والجملة الفعلية مستأنفة، لا محل لها. ﴿أَلْقَيْمِ﴾: صفة (الدين). ﴿مِن قَبْلِ﴾: جار ومجرور متعلقان بالفعل: (أقم) أيضاً. وقيل: متعلقان بمحذوف حال. ولا أراه قوياً، والمصدر المؤول من: ﴿أَن يَأْتِي يَوْمٌ ﴾ في محل جر بإضافة ﴿قَبْلِ ﴾ إليه، التقدير: من قبل إتيان يوم. ﴿لَا ﴾: نافية للجنس تعمل عمل: «إن».

﴿مَرَدَّ﴾: اسم ﴿لَّا﴾ مبنى على الفتح في محل نصب. ﴿لَهُ ﴾: جار ومجرور متعلقان بمحذوف خبر ﴿ لَا ﴾. ﴿مِنَ اللَّهُ ﴾: متعلقان بالفعل ﴿ يَأْتَى ﴾، أو هما متعلقان بفعل محذوف يدل عليه ﴿مَرَدَّ ﴾ أي: لا يرده من الله أحد، ولا يجوز أن يتعلقا فيه؛ لأنه ينبغي أن ينون حينئذ؛ لأنه يصير شبيهاً بالمضاف، والجملة الاسمية: ﴿لَا مَرَدَ لَهُۥ﴾ في محل رفع صفة: ﴿يُوْمُّ﴾. ﴿يَوْمَبِذِ﴾: ظرف زمان متعلق بالفعل بعده، و(إذ) ظرف زمان أيضاً مبنى على السكون في محل جر بالإضافة، والتنوين عوض عن الجملة المحذوفة؛ إذ التقدير: يوم إذ يأتي هذا اليوم. ﴿يَصَّدَّعُونَ﴾: فعل مضارع مرفوع. . . إلخ، والواو فاعله، والجملة الفعلية في محل رفع صفة ثانية له: ﴿ يُوَمُّ ﴾، أو في محل نصب حال منه بعد وصفه بما تقدم على حد قوله تعالى: ﴿وَهَاذَا ذِكْرٌ مُّبَارِكُ أَنزَلْنَكُ ﴾ والرابط على الاعتبارين محذوف؛ إذ التقدير: يصدعون فيه يومئذ.

الآية: ٤٤

## ﴿مَن كَفَرَ فَعَلَيْهِ كُفْرُهُۥ وَمَنْ عَمِلَ صَلِحًا فَلِأَنفُسِهِمْ يَمْهَدُونَ ﴿ اللَّهُ ﴾

الشرح: ﴿ مَن كَفَرُ فَعَلَيْهِ كُفُرُهُ ﴾ أي: فعليه وبال كفره، وهو النار المؤبدة، وانظر الآية رقم [٣٤]. ﴿وَمَنْ عَبِلَ صَلِحًا﴾ أي: عملاً صالحاً، والعمل الصالح يتمثل بأداء ما أوجب الله، والقيام بما أمر رسول الله عليه والعمل السَّيِّئ يتمثل بكل عمل نهي الله، ورسوله عنه. ﴿ فِلاَّنفُهُمْ يَمْهَدُونَ﴾ أي: يوطئون، ويسوون لأنفسهم في الآخرة فراشاً، ومسكناً، وقراراً بالعمل الصالح، الذي قدموه في الدنيا لآخرتهم. وقيل: يوطئون المضاجع، ويسوونها في القبر. ولا أراه قوياً، وهذه الآية مفسرة لقوله تعالى: ﴿يَوْمَإِذِ يَصَّدَّعُونَ﴾، وقال تعالى في آية أخرى ﴿ وَيَوْمَ تَقُومُ ٱلسَّاعَةُ يَوْمَيِذِ يَنْفَرَّقُونَ ﴾ وهي رقم [١٤] في هذه السورة انظر شرحها هناك، فهو جيد.

الإعراب: ﴿مَن ﴾: اسم شرط جازم مبني على السكون في محل رفع مبتدأ. ﴿كَفَرَ ﴾: فعل ماض مبني على الفتح في محل جزم فعل الشرط، والفاعل يعود إلى: ﴿مَنَ ﴾، تقديره: «هو» والمتعلق محذوف، تقديره: كفر بالله. ﴿فَعَلَيْهِ﴾: الفاء: واقعة في جواب الشرط. (عليه): جار ومجرور متعلقان بمحذوف خبر مقدم. ﴿كُفُرُهُ ﴾: مبتدأ مؤخر، والهاء ضمير متصل في محل جر بالإضافة، من إضافة المصدر لفاعله، والجملة الاسمية في محل جزم جواب الشرط عند الجمهور، والدسوقي يقول: لا محل لها؛ لأنها لم تحل محل المفرد، وخبر المبتدأ الذي هو وَمَن مختلف فيه، فقيل: جملة الشرط. وقيل: هو جملة الجواب. وقيل: الجملتان، وهو المرجح لدى المعاصرين. هذا؛ وإن اعتبرت ﴿مَن﴾ اسماً موصولاً فهي مبتدأ، وجملة: ﴿كَفَرَ﴾ صلتها، والجملة الاسمية: (عليه كفره) في محل رفع خبرها، ودخلت الفاء على خبره؛ لأن الموصول يشبه الشرط في العموم، والجملة التالية مثلها في جميع ذلك، و﴿صَلِحًا﴾ صفة لمفعول به محذوف، التقدير: عمل عملاً صالحاً. (لأنفسهم): جار ومجرور متعلقان بالفعل

بعدهما. ﴿ يَمْهَدُونَ ﴾: فعل مضارع مرفوع. . . إلخ، والواو فاعله، والجملة الفعلية في محل جزم جواب الشرط، والجملة الاسمية: ﴿مَن كَفَر ٠٠٠٠﴾ إلخ مستأنفة، لا محل لها، والثانية معطوفة عليها كما هو ظاهر، وتقديم الظرف في الجملتين للدلالة على الاختصاص.

# ﴿لِيَجْزِىَ ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا وَعَمِلُوا ٱلصَّالِحَنتِ مِن فَضَّلِهِ ۚ إِنَّهُ لَا يُحِبُّ ٱلْكَفِرِينَ ﴿ الْ

الشرح: ﴿لِيَجْزِي الَّذِينَ ءَامَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَتِ مِن فَضَلِما ﴾، الاقتصار على بيان جزاء المؤمنين للإشعار بأنه المقصود بالذات، والاكتفاء بفحوى قوله تعالى: ﴿ إِنَّهُ لِا يُحِبُّ ٱلْكَفِرِينَ ﴾ فإن فيه إثبات البغض لهم، وإثبات المحبة للمؤمنين، وتأكيد اختصاص الصلاح بالمؤمنين، المفهوم من ترك ضميرهم إلى التصريح باسمهم تعليل له، وقوله جلت قدرته: ﴿مِن فَضْلِهِۦ ﴿ دال على أن الإثابة تفضل محض، وتأويله بالعطاء، والزيادة على الثواب عدول عن الظاهر. انتهي. بيضاوي بتصرف.

هذا؛ وعطف: «العمل الصالح» على: «الإيمان» دليل واضح على أن الإيمان وحده قد لا يجدي بلا عمل، وهو ما أفاده قول الرسول ﷺ: «**الإِيمَانُ والْعَمَلُ قَرِينَانِ، لَا يَقْبَلُ اللهُ أَحَدَهُمَا** بِدُونِ صَاحِبِهِ». كما أن الإيمان مشروط لقبول العمل الصالح، ويسمى هذا في فن البديع احتراساً. هذا؛ وعدم محبة الله للكافرين كناية عن البغض، والسخط، والغضب، ومحبته للمؤمنين رضاه عنهم، وغفر ذنوبهم، وستر عيوبهم. هذا؛ والجزاء والمجازة المكافأة على عمل ما، تكون في الخير، وتكون في الشر، فمن الأول قوله تعالى: ﴿هَلْ جَزَاءُ ٱلْإِحْسَنِ إِلَّا ٱلْإِحْسَنُ﴾. ومن الثاني قوله تعالى في كثير من الآيات: ﴿وَذَلِكَ جَزَآءُ ٱلْكَفِرِينَ﴾، وقوله تعالى: ﴿وَهَلْ نُجَزِيَ إِلَّا ٱلْكَفُورَ﴾ فقد أراد جزاء الشر، والجزاء من جنس العمل، إنْ خَيْراً؛ فخير؛ وإنْ شَرّاً، فَشَرٌّ. هذا؛ والفعل جزى ينصب مفعولين، قال تعالى في سورة (النور): ﴿ لِيَجْزِيَّهُمُ ٱللَّهُ أَحْسَنَ مَا عَمِلُواْ ﴾.

الإعراب: ﴿لِبَغْزِيَ﴾: فعل مضارع منصوب به: «أنْ» مضمرة بعد لام التعليل، والفاعل ضمير مستتر تقديره: «هو» يعود إلى الله تعالى. ﴿ٱلَّذِينَ﴾: اسم موصول مبنى على الفتح في محل نصب مفعول به أول، وجملة: ﴿ المُتُواكُ مع المتعلق المحذوف صلة الموصول، لا محل لها. (عملوا): فعل ماض مبنى على الضم، والواو فاعله، والألف للتفريق. ﴿ٱلصَّلِحَتِ﴾: مفعول به منصوب، وعلامة نصبه الكسرة نيابة عن الفتحة؛ لأنه جمع مؤنث سالم، وهو في الأصل صفة لموصوف محذوف؛ إذ التقدير: الأعمال الصالحات، والجملة الفعلية معطوفة على ما قبلها لا محل لها مثلها. ﴿مِن فَضَلِيَّ ﴾: جار ومجرور متعلقان بمحذوف مفعول به ثان، والهاء ضمير متصل في محل جر بالإضافة، و«أن» المضمرة، والفعل المضارع في تأويل مصدر في محل جر باللام، والجار والمجرور متعلقان بالفعل ﴿يَصَّنَّعُونَ﴾، أو بالفعل ﴿يَمْهَدُونَ﴾. ﴿إِنَّهُ﴾: حرف مشبه بالفعل، والهاء ضمير متصل في محل نصب اسمها. ﴿لَا﴾: نافية. ﴿يُحِبُّ﴾: فعل مضارع، والفاعل يعود إلى ﴿اللَّهِ ﴾. ﴿الْكَفِرِينَ ﴾: مفعول به منصوب، وعلامة نصبه الياء...إلخ، والجملة الفعلية في محل رفع خبر (إنَّ)، والجملة الاسمية: ﴿إِنَّهُ...﴾ إلخ مستأنفة، أو تعليلية، أو معترضة في آخر الكلام لا محل لها من الإعراب على جميع الاعتبارات.

﴿ وَمِنْ ءَايكنِهِ ۚ أَن يُرسِلَ ٱلرِّكَاحَ مُبَشِّرَتِ وَلِيُذِيقَاكُم مِّن رَّحْمَتِهِ وَلِتَجْرِيَ ٱلْفُلْكُ بِأَمْرِهِ وَلِنَبْنَغُوا مِن فَضْلِهِ. وَلَعَلَّكُمْ نَشْكُرُونَ ﴿ إِنَّ ﴾

الشرح: ﴿وَمِنْ ءَايَنِهِ ۗ أَي: ومن علامات قدرته، ودلائل ربوبيته، ووحدانيته. ﴿أَن يُرْسِلَ ٱلرَيَاحَ﴾: على جميع حالاتها، وقد عدد الفوائد في إرسالها فيما يلي: ﴿ مُبَشِّرَتِ ﴾ أي: بالمطر، وقد كثر مثل هذا التعبير في القرآن الكريم، فقد قال تعالى في سورة (الفرقان) رقم [٤٨]: ﴿وَهُوَ ٱلَّذِيَّ أَرْسُلُ ٱلرِّيَحَ بُثُمُّا بَيْرَكَ يَدَى رَحْمَتِهِ ۚ ﴾، وقال في سورة (النمل) رقم [١٣]: ﴿وَمَن يُرْسِلُ ٱلرِّيكَ عَ بُشْرُ الْ بَيْنَ يَدَى رَحْمَتِهِ اللهِ

﴿ وَلِيُذِيقَكُمْ مِّن رَّحْمَتِهِ ﴾ أي: ولإذاقة الرحمة، وهي نزول المطر، وحصول الخصب؛ الذي يتبعه، أو الروح الذي هو مع هبوبها. هذا؛ وأطلق الله على المطر اسم الرحمة؛ لأن به حياة الأرض، التي بها حياة الإنسان، والحيوان، وكل شيء فيها، كما هو مشاهد، وانظر (الإذاقة) في الآية رقم [٥٥] من سورة (العنكبوت).

﴿وَلِتَجْرِىَ ٱلْفُلِّكُ بِأَمْرِهِ﴾ أي: بقدرته، وإرادته، وتدبيره، أو بتكوينه كقوله تعالى: ﴿إِنَّمَا قَوْلُنَا لِشَيْءٍ إِذَآ أَرَدْنَهُ أَن نَقُولَ لَهُم كُن فَيَكُونُكُ. ﴿ وَلِنَبْنَغُواْ مِن فَضْلِهِ ﴾ أي: ولتطلبوا رزقه الذي كتبه، وقدره لكم عن طريق التجارة في البحر، وركوب السفن فيه. ﴿وَلَعَلُّكُو تَشُكُّرُونَ﴾: هذه النعم المتسببة عن إرسال الرياح، وهي أربع هنا، وفوائدها أكثر من أن تعد وتحصى، وانظر (الشكر) في الآية رقم [١٢] من سورة (لقمان).

هذا؛ وقرأ حمزة، والكسائي، وابن كثير: (الريح) على إرادة الجنس، والريح في الأصل: الهواء المسخر بين السماء والأرض، وهو جسم متحرك لطيف، ممتنع بلطفه من القبض عليه، يظهر للحس بحركته، ويخفى عن البصر بلطفه، وهو حياة كل نام، من إنسان، وحيوان، ونبات مثل الماء، بل الحاجة إليه أشد، وأصله: الرُّوْح، قلبت الواو ياء لانكسار ما قبلها، والجمع: أرواح، ورياح، وأصل رياح: رواح، فُعِل فيه كما فُعِل بأصل ريح، والأكثر في الريح التأنيث، كما في قوله تعالى: ﴿جَاءَتُهَا رِيحٌ عَاصِفٌ﴾ وقد تذكر على معنى الهواء.

والرياح الأصول أربع: إحداها: الشمال، وتأتى من ناحية الشمال، وهي شمال من استقبل مطلع الشمس، وهذه الريح حارة في الصيف، باردة في الشتاء. والثانية: الجنوب، وهي مقابلتها؛ أي: تأتي من جهة يمين من استقبل مطلع الشمس، وهي الريح اليمانية. والثالثة: الصَّبا، بفتح الصاد، وتأتي من مطلع الشمس، وتسمى الْقَبُول أيضاً. والرابعة: الدَّبُور، وتأتي من مغرب الشمس، وما أتى منها من بين تلك الجهات، يقال لها: النَّكباء، ثم إن خرجت من بين الجنوب والشرق، قيل لها: أَزْيَب، (بفتح الهمزة، وسكون الزاي، وفتح الياء). وإن خرجت من بين الشمال والغرب، قيل لها: جِرْبِيا، (بكسر الجيم، وسكون الراء، وكسر الباء). وإن خرجت من بين الشمال، والشرق، قيل لها: صَابِية. وإن خرجت من بين الجنوب، والغرب، قيل لها: صَابِية. وإن خرجت من بين الجنوب، والغرب، قيل لها: هَيْف (بفتح الهاء، وسكون الياء) وقد جمع الثمانية النواجي بقوله:

صَبَا وَدَبُورٌ وَالْجَنُوبُ وَشَمْأَلٌ بِشَرْقٍ وَغَرْبٍ وَالتَّيَمُّنِ وَالضِّدِّ وَالضَّلِ وَالضَّلِ وَالضَّلِ وَالضَّلِ وَصَابِيَةٌ والهيفُ خَاتِمَةُ الْعَدِّ وَمِنْ بَيْنِهَا النَّكْبَاءُ أَزْيَبُ جِرْبِيَا وَصَابِيَةٌ والهيفُ خَاتِمَةُ الْعَدِّ

هذا؛ وأضيف: أن ريح الصبا نصر الله بها نبينا على في غزوة الخندق، حيث فعلت بقريش العجائب، فارتدوا على أعقابهم خاسئين، كما ستقف عليه في سورة (الأحزاب) إن شاء الله تعالى، وأن ريح الدَّبُور أهلك الله بها قوم عاد، ونبيهم هود ـ على نبينا، وعليه ألف صلاة، وألف سلام ـ كما رأيت في سورة (الأعراف)، وسورة (هود) وغيرهما.

هذا؛ ولا تنس: أن الريح تفسر بالدولة، والقوة، قال تعالى: ﴿ وَلَا تَنَازَعُواْ فَنَفْشَلُواْ وَيَذْهَبَ وَيَكُوّ اللّهِ أَي: دولتكم وقوتكم، شبهت في نفوذ أمرها، وتمشيه بالريح، وهبوبها، يقال: هبت رياح بني فلان: إذا دانت لهم الدولة، ونفذ أمرهم. وتقول: الريح لفلان: إذا كان غالباً في الأمر. قال الشاعر:

إِذَا هَبَّتْ رِيَاحُكَ فَاغْتَنِمْهَا فَإِنَّ لِكُلِّ خَافِقَةٍ سُكُونُ وَلَا تَخْفَلْ عَنِ الإِحْسَانِ فِيهَا فَمَا تَدْدِي السُّكُون مَتَى يَكُونُ؟

فعن أبي هريرة - رضي الله عنه - قال: سمعت رسول الله ﷺ يقول: «الرِّيحُ مِنْ رَوْحِ اللهِ تَعَالَى، تأتي بِالرَّحْمَةِ، وتَأْتي بِالْعَذَابِ، فَإِذَا رَأَيْتُمُوهَا؛ فَلَا تَسُبُّوهَا، وَاسْأَلُوا اللهَ مِنْ خَيْرِهَا، وَاسْتَعِيذُوا بالله مِنْ شَرِّهَا». رواه الشافعي بطوله، وأخرجه أبو داود في المسند عنه. وعن عبد الله بن عمر - رضي الله عنهما - قال: «إِنَّ الرِّيَاحَ ثَمَان: أَرْبَعٌ مِنْهَا عَذَابٌ، وَهِيَ الْقَاصِفُ، وَالْعَاصِفُ، وَالصَّرْصَرُ، وَالْعَقِيمُ. وَأَرْبعٌ مِنْهَا رَحْمَةٌ، وهِيَ: النَّاشِرَاتُ، وَالْمُبشِرَاتُ، وَالْمُرْسَلَاتُ، وَالذَّارِيَاتُ».

الإعراب: ﴿وَمِنْ ﴾: الواو: حرف استئناف. (من آياته): جار ومجرور متعلقان بمحذوف خبر مقدم، والهاء ضمير متصل في محل جر بالإضافة. ﴿أَنَ ﴾: حرف مصدري، ونصب. ﴿يُرْسِلَ ﴾: فعل مضارع منصوب به: ﴿أَنَ ﴾، والفاعل ضمير مستتر تقديره: «هو» يعود إلى الله تعالى. ﴿الرِّيَاحَ ﴾: مفعول به. ﴿مُشِرِّرَتِ ﴾: حال من الرياح منصوب، وعلامة نصبه الكسرة نيابة عن

الفتحة؛ لأنه جمع مؤنث سالم، و فرأن يُرسِلَ في تأويل مصدر في محل رفع مبتدأ مؤخر، والجملة الاسمية مستأنفة، لا محل لها. فولِلْنِيقَكُم : الواو: حرف عطف. (ليذيقكم): فعل مضارع منصوب بد: «أن» مضمرة بعد لام التعليل، والفاعل يعود إلى الله تعالى، والكاف ضمير متصل في محل نصب مفعول به، و «أن» المضمرة والفعل المضارع في تأويل مصدر في محل جر باللام، والجار والمجرور معطوفان على: معنى مبشرات؛ إذ التقدير: ليبشركم وليذيقكم، أو هما متعلقان بمحذوف، التقدير: وأرسلها (ليذيقكم). هذا؛ وأجيز اعتبار الواو صلة، فيتعلقان حينئذ بالفعل فرُسِلَ والأول أقوى، وهو ما في «مغني اللبيب». فين رَمْيَدِ : جار ومجرور متعلقان بالفعل قبلهما، والهاء ضمير متصل في محل جر بالإضافة، من إضافة المصدر لفاعله، وقوله تعالى: فولِتَجْرِي ٱلفُلُكُ بِأَمْرِهِ معطوف على ما قبله، وإعرابه مثله بلا فارق، وأيضاً فولينبَنغُوا مِن فَضْلِهِ مثله بلا فارق. فولَعَلَكُرَى: الواو: حرف عطف. (لعلكم): حرف مشبه بالفعل، والكاف ضمير متصل في محل نصب اسمها، وجملة: فتشكرُونَ مع المفعول المحذوف في محل رفع خبرها، والجملة الاسمية معطوفة على ما قبلها من تعليل.

الآية: ٤٧

﴿ وَلَقَدۡ أَرۡسَلۡنَا مِن قَبْلِكَ رُسُلًا إِلَىٰ قَوْمِهِمۡ فَهَآءُوهُم بِٱلْبَیۡنَتِ فَٱننَقَمْنَا مِنَ ٱلَّذِینَ أَجۡرَمُواۗ ۖ وَكَانَ حَقًّا عَلَیْنَا نَصۡرُ ٱلْمُؤْمِنِینَ ﴿ إِلَیۡ ﴾ وَکَانَ حَقًّا عَلَیْنَا نَصۡرُ ٱلْمُؤْمِنِینَ ﴿ إِلَیۡهُ

المشرح: ﴿ وَلَقَدُ أَرْسَلْنَا ... ﴾ إلخ: هذا الكلام تسلية لرسول الله ﷺ ، وهو اعتراض بين الكلامين المتصلين ، أي في الآية السابقة ، والآية اللاحقة . قال أبو حيان ـ رحمه الله تعالى ـ : اعتراض جاء تسلية لرسول الله ﷺ ، وتأنيساً له ، ووعداً بالنصر ، ووعيداً لأهل الكفر ، وحقيّة نصر المؤمنين على الله لا تختص بالدنيا ، بل تعم الآخرة أيضاً ، فما في الآخرة من متناولات الآية . انتهى . جمل .

﴿ فَا أَوْهُم بِالْبَيِنَتِ ﴾ أي: بالمعجزات الواضحات، والحجج الدامغات. ﴿ فَأَنقَمْنَا مِنَ ٱلَّذِينَ الْحَمَّوَ أَي الله عَلَى الله أي: فكفروا وكذبوا، فانتقمنا . . إلخ . ﴿ وَكَا حَقًّا عَلَيْنَا ... ﴾ إلخ: فيه تعظيم للمؤمنين، ورفع لشأنهم، وتأهيل لكرامة سنية، وإظهار لفضل سابقة، ومزية ؛ حيث جعلهم مستحقين على الله أن ينصرهم تفضلاً منه، مستوجبين عليه أن يظهرهم، ويظفرهم، تكرماً منه. وفيه من التبشير للبشير النذير على الله بالظفر، والنصر على الأعداء.

هذا؛ وقد عد محمد على الصابوني ـ جزاه الله خيراً ـ في كتابه: «التبيان في علوم القرآن» من وجوه الإعجاز في القرآن الكريم: الوفاء بالوعد في كل ما أخبر عنه، وفي كل ما وعد الله عباده به. قال: وهذا الوعد ينقسم إلى قسمين: وعد مطلق، ووعد مقيد، فالوعد المطلق كوعده بنصر رسوله، وإخراج الذين أخرجوه من وطنه، ونصر المؤمنين على الكافرين، وقد

تحقق ذلك كله، وذكر مطلع سورة الفتح، وسورة النصر بكاملها، والآية رقم [٥١] من سورة (غافر): ﴿إِنَّا لَنَنصُرُ رُسُلَنَا...﴾ إلخ ثم قال: ومن الوعد المطلق قوله جل ثناؤه: ﴿وَكَاكَ حَقًّا عَلَيْنَا نَصَّرُ ٱلْمُؤْمِنِينَ﴾ وقد تحقق نصر المؤمنين في مواطن عديدة: في بدر، والأحزاب، وحنين، وغير ذلك من المعارك العظيمة، التي شهدها تاريخ الإسلام، وذكر آيات من سورة (الأنفال) ثم قال: ومن الوعد المطلق قوله سبحانه: ﴿وَعَدَ اللّهُ الّذِينَ ءَامَنُواْ...﴾ إلخ الآية رقم [٥٥] من سورة (النور)، ومن الوعد المطلق أيضاً قوله تعالى: ﴿هُوَ الّذِي َ أَرْسَلَ رَسُولُهُ وَإِلَهُ دَى وَدِينِ ٱلْحَقِ...﴾ إلخ رقم [٣٦] من (التوبة) ورقم [٢٨] من سورة (الفتح)، ورقم [٩] من سورة (الصف).

الآية: ٤٧

أما الوعد المقيد فهو ما كان فيه شرط، كشرط التقوى، أو شرط الصبر، أو شرط نصرة دين الله، وما شابه ذلك، قال تعالى: ﴿إِن نَصُرُواْ الله يَصُرَّكُمْ وَيُثِنِّتُ أَقَدَامَكُونَ وقم [٧] من سورة (محمد) ﷺ، وقال تعالى: ﴿وَمَن يَتَقِ اللّهَ يَجْعَل لَهُ مَغْرَجًا ﴿ وَيَرْزُقَهُ مِنْ حَيْثُ لَا يَعْتَسِبُ ﴿ وقم [٧] من سورة الطلاق، وبعدها: ﴿وَمَن يَنَّقِ اللّهَ يَجْعَل لَهُ مِنْ أَمْرِهِ يُسُرًا ﴾، وقد وعد المؤمنين بالنصر بشرط الصبر، كما قال تعالى في سورة (الأنفال) رقم [٦٥]: ﴿يَتَأَيُّهَا النَّيُّ حَرِّضِ الْمُؤْمِنِينَ عَلَى اللهِ إلى اللهِ عَلَى اللهُ إلى يَكُن مِنكُم عِشْرُونَ صَمِرُونَ يَغْلِبُواْ مِائتَيَنَ ﴿ اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اله

هذا؛ وإذا كان الواحد القهار قد تعهد بنصر المؤمنين الصادقين؛ فالواجب على المؤمنين أن ينصر بعضهم بعضاً في جميع أنحاء الدنيا بما يقدر عليه، ولو بالتأييد باللسان في المؤتمرات العالمية، والدولية، ومن ذلك الدفاع عنه، ونصره في غيبته؛ إذا تعرض أحد للطعن في عرضه، وجرح كرامته. وخذ ما يلي: فعن أبي الدرداء ـ رضي الله عنه ـ عن النبي على قال: «مَنْ رَدَّ عنْ عِرْضِ أَخِيهِ؛ رَدَّ اللهُ عَنْ وَجُهِهِ النَّارَ يَوْمَ الْقِيَامَةِ». رواه الترمذي، وقال: حديث حسن، وفي رواية أخرى: «مَنْ ذَبَّ عَنْ عِرْضِ أَخِيهِ رَدَّ اللهُ عَنْهُ عَذَابَ النَّارِ يَوْمَ الْقِيَامَةِ»، وتلا على تعالى: ﴿وَلَا اللهُ عَنْهُ عَذَابَ النَّارِ يَوْمَ الْقِيَامَةِ»، وتلا عَلَى تقله تعالى: ﴿وَلَا اللهُ عَنْهُ عَذَابَ النَّارِ يَوْمَ الْقِيَامَةِ»، وتلا عَلَى تعلى على المؤمنين وقي الله عليه الله عنه عنه عنه المؤمنين وقله الله عليه الله عنه عليه الله المؤمنين وقله عليه عليه المؤمنين وقله الله عليه عنه عليه المؤمنين وقله الله عنه عليه المؤمنين وقله المؤمنين والمؤمنين وقله المؤمنين والمؤمنين و

وعن جابر بن أبي طلحة الأنصاري ـ رضي الله عنهم ـ قال: قالَ رَسولُ اللهِ ﷺ: «مَا مِن المُوئِ مُسْلِمٍ يَخْذُلُ امْرًا مُسْلِماً فِي مَوْضِع تُنْتَهَكُ فِيهِ حُرْمَتُهُ، وَيُنْتَقَصُ فِيهِ مِنْ عِرْضِهِ؛ إِلَّا خَذَلَهُ اللهُ في مَوْظِنٍ يُحِبُّ فِيهِ نُصْرَتَهُ. وَمَا مِن امْرِئٍ مُسْلِمٍ يَنْصُرُ مُسْلِماً في مَوْضِع يُنْتَقَصُ فِيهِ مِنْ عِرْضِهِ، ويُنْتَهَكُ فِيهِ مِنْ حُرْمَتِهِ؛ إِلَّا نَصَرَهُ اللهُ فِي مَوْطنٍ يُحِبُّ فِيهِ نَصْرَتَهُ». رواه أبو داود.

وينبغي أن تعلم: أن نصر الله إنما هو للمؤمنين الصادقين، الذين صدقوا ما عاهدوا الله عليه، فوقفوا عند حدوده، فعملوا بأحكام كتابه، واهتدوا بهدي نبيه. وأكد هذا المعنى في الآية رقم [٥١] من سورة (غافر) حيث قال: ﴿إِنَّا لَنَنصُرُ رُسُلَنَا وَالَّذِينَ ءَامَنُواْ فِي الْحَيَوةِ اَلدُّنيَا وَيَوْمَ يَقُومُ الْأَشْهَالُهُ وقد تجلى هذا النصر للمؤمنين الصادقين في عهد النبي ﷺ، وفي عهد خلفائه الراشدين وما

بعدهم، والتاريخ شاهد صادق على ذلك، أما بعد أن أهمل المسلمون العمل بكتابه تعالى، ونبذوا الاهتداء بهدي نبيه ﷺ، وفسدوا، وفجروا، فقد رفع الله عنهم عونه، ولم ينصرهم في حربهم مع أعدائهم، قد يقول قائل: إن الأمة لا تخلو من مؤمنين صادقين، والجواب هو ما تضمنته الآية رقم [٢٥] من سورة (الأنفال): ﴿وَاتَّقُوا فِتَنَةً لَا تَصِيبَنَ الَّذِينَ ظَلَمُوا مِنكُم خَاصَةً ﴾.

فعن عبد الله بن عمر - رضي الله عنهما -، قال: أقبل علينا رسول الله ﷺ، فقال: «يَا مَعْشَرَ الْمُهَاجِرِينَ! خَمْسُ خِصَالٍ إِذَا ابْتُلِيتُمْ بِهِنَّ، وَأَعُوذُ بالله أَنْ تُدْرِكُوهُنَّ! لَمْ تَظْهَرِ الْفَاحِشَةُ في قَوْمٍ قَطُّ؛ حَتَّى يُعْلِنُوا بِهَا؛ إِلَّا فَشَا فِيهِمُ الطَّاعُونُ، والأوْجَاعُ؛ الَّتِي لَمْ تَكُنْ مَضَتْ في أَسْلَافِهِم؛ الذِينَ مَضَوْا. وَلَمْ يَنْقُصُوا المِكيالَ، والمِيزانَ؛ إِلَّا أُخِذوا بالسِّنِينَ، وشدة المؤونةِ، وَجَوْرِ السُّلُطانِ عَلَيْهِمْ. وَلَمْ يَمْنَعُوا زَكَاةَ أَمُوالِهِمْ؛ إِلَّا مُنِعُوا الْقَطْرِ مِن السَمَاءِ، ولولَا البَهائمُ لم يُمْطَرُوا، ولمْ يَنْقُضُوا عَهْدَ اللهِ، وعهْدَ رسولِهِ؛ إِلَّا سَلَّطَ اللهُ عَلَيْهِمْ عَدُوّاً مِنْ غَيْرِهِمْ، فأخَذوا بعضَ ما في أيدِيهِمْ. وَمَا لَمْ تَحَكُمْ أَثِمَّتُهُمْ بِكِتَابِ اللهِ تعالَى، وَيَتَخَيَّرُون فيمَا أَنْزَلَ اللهُ؛ إِلَّا جَعَلَ اللهُ بَأْسَهُمْ بَيْنَهُمْ». رواه ومَا لم مدين مريدة وقال: صحيح على شرط مسلم.

الإعراب: ﴿وَلَقَدُ ﴾: الواو: حرف قسم وجر، والمقسم به محذوف، تقديره: والله، والجار والمجرور متعلقان بفعل محذوف تقديره: أقسم. اللام: واقعة في جواب القسم. (قد): حرف تحقيق يقرب الماضي من الحال. ﴿أَرْسَلْنَا ﴾: فعل، وفاعل. ﴿مِن قَبْلِكَ ﴾: جار ومجرور متعلقان بالفعل قبلهما، أو هما متعلقان بمحذوف حال من: ﴿رُسُلًا ﴾ كان صفة له، فلما قدم عليه صار حالاً، والكاف ضمير متصل في محل جر بالإضافة. ﴿رُسُلًا ﴾: مفعول به. ﴿إِلَى قَرْمِمْ ﴾: جار ومجرور متعلقان بالفعل قبلهما، أو هما متعلقان بمحذوف صفة ﴿رُسُلًا ﴾، والهاء في محل جر بالإضافة، وجملة: ﴿وَلَقَدُ أَرْسَلْنَا ﴿ وَلَمَا الله على القسم، لا محل لها، والقسم وجوابه كلام معترض، لا محل له، والفواو فاعله، والهاء معتوف، والهاء في معل من على الضم، والواو فاعله، والهاء مفعوله، والجملة الفعلية معطوفة على ما قبلها، لا محل لها مثلها. ﴿ إِلْمَيْنَتِ ﴾: جار ومجرور متعلقان بالفعل قبلهما، وجملة: ﴿ أَنْفَقُنْنَ ﴾: الفاء: حرف عطف. (انتقمنا): فعل والقدير: فكذبوهم متعلقان بالفعل قبلهما، وجملة: ﴿ أَمُرَمُونًا ﴾ صلة فانتقمنا . . إلخ. ﴿ مِن النَيْنَ ﴾: جار ومجرور متعلقان بالفعل قبلهما، وجملة: ﴿ أَمُرَمُونًا ﴾ صلة فانتقمنا . . إلخ. ﴿ مِن النَيْنَ ﴾ : جار ومجرور متعلقان بالفعل قبلهما، وجملة: ﴿ أَمُورُوا ﴾ فكذبوهم فانتقمنا . . إلخ. ﴿ مِن النَيْنَ ﴾ : جار ومجرور متعلقان بالفعل قبلهما، وجملة : ﴿ أَمُرَمُواً ﴾ صلة فانتقمنا . . إلخ. ﴿ مِن النَيْنَ ﴾ : جار ومجرور متعلقان بالفعل قبلهما، وجملة : ﴿ أَمُورُوا ﴾ لا محل لها الموصول، لا محل لها .

﴿ وَكَاكَ ﴾: الواو: حرف عطف. (كان): فعل ماض ناقص. ﴿ حَقًا ﴾: خبرها، تقدم على اسمها. ﴿ عَلَيْنَا ﴾: جار ومجرور متعلقان به: ﴿ حَقًا ﴾، أو بمحذوف صفة له. ﴿ نَصُرُ ﴾: اسم (كان) مؤخر، و(نصر) مضاف، و ﴿ ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴾ مضاف إليه مجرور، وعلامة جره الياء نيابة عن الكسرة. . إلخ، هذا هو الإعراب الظاهر، والمتبادر، وهو المعتمد. هذا ؛ وأجيز اعتبار اسم

(كان) ضميراً مستتراً، التقدير: وكان الانتقام حقاً، ومن أجاز هذا يجيز الوقف على: ﴿حَقَّا﴾. ﴿عَلَيْنَا﴾: جار ومجرور متعلقان بمحذوف خبر مقدم. ﴿نَصْرُ ﴾: مبتدأ مؤخر، والجملة الاسمية تعليل للانتقام، كما أجيز اعتبار اسم (كان) ضميراً، و: ﴿حَقَّا ﴾ مفعولاً مطلقاً، والجملة الاسمية: ﴿عَلَيْنَا نَصُرُ الْمُؤْمِنِينَ ﴾ في محل نصب خبر (كان)، وتكون الجملة المؤلفة من حقاً وفعله المحذوف معترضة بين اسم (كان) المستتر وخبرها، وجملة: ﴿وَكَانَ… ﴾ إلخ معطوفة على ما قبلها، أو هي مستأنفة، لا محل لها على الاعتبارين.

الآية: ٨٤

﴿ وَاللَّهُ الَّذِى يُرْسِلُ الرِّيَاحَ فَنُثِيرُ سَحَابًا فَيَبْسُطُهُۥ فِي السَّمَآءِ كَيْفَ يَشَآءُ وَيَجْعَلُهُۥ كِسَفًا فَتَرَى السَّمَآءُ وَلَيْ مَنْ خِلَالِهِ ۖ فَإِذَا أَصَابَ بِهِۦ مَن يَشَآءُ مِنْ عِبَادِهِۦ إِذَا هُمْ يَسْتَبْشِرُونَ ﴿ إِنَّا﴾ ﴿ وَالْوَدْقَ يَخْرُجُ مِنْ خِلَالِهِ ۗ فَإِذَا أَصَابَ بِهِۦ مَن يَشَآءُ مِنْ عِبَادِهِ ۚ إِذَا هُمْ يَسْتَبْشِرُونَ ﴿ إِنَّا﴾

﴿ فَيَبْسُطُهُ فِي السّمَآءِ ﴾: ينشره متصلاً بعضه ببعض، أي: ينشره كمال الانتشار، وإلا فأصل الانتشار موجود في السحاب دائماً ، والمراد بالسماء: جهتها، أي: جهة العلو، وليس المراد حقيقة السماء المعروفة. ﴿ كَيْفَ يَشَآءُ ﴾: من قلة وكثرة ، ومن سير تارة ، ووقوف أخرى ، مطبق ، وغير مطبق ، متراكم ، وغير متراكم ، من جهة دون جهة ، وغير ذلك . ﴿ وَيَجْعَلُهُ كُسَفًا ﴾ : قطعاً متفرقة ، ويقرأ بفتح السين ، وسكونها ، فهو جمع : كِسْفة ، وفي القاموس : الكِسْفة بالكسر : القطعة من الشيء ، والجمع كِسَف ، وكِسْف ، وجمع الجمع : أكساف ، وكسوف ، وانظر ما ذكرته في الآية رقم [۱۸۷] من سورة (الشعراء) فإنه جيد .

﴿ فَتَرَى ٱلْوَدَقَ يَخَرُجُ مِنْ خِلَالِهِ ۚ ﴾ أي: من وسطه، وهو مخارج القطر، ولولا السحاب حين ينزل المطر من السماء؛ لأفسد ما يقع عليه من الأرض، وهذا يفيد: أن المطر ينزل من خزائن الله

تعالى، وينفي أن يكون من البحر كما يقول الدهريون والعصريون في هذا الزمن، وفي ﴿الْوَدْقَ﴾ قولان: أحدهما: أنه البرق، قاله الأشهب العقيلي، ومنه قول الشاعر:

أَثَــرْنَ عَــجَــاجَــةً وَخَــرَجْـنَ مِـنْـهَـا خُــرُوجَ الْـوَدْقِ مِـنْ خَــلَـلِ الـسَّـحَـابِ الثاني: أنه المطر، قاله الجمهور، قال امرؤ القيس: [الطويل]

فَدَمْ عُمْ اللهُ وَدُقُّ وَسَحُّ وَدِيمَ اللهُ وَسَكُّ بُّ وَتَـوْكَافٌ وَتَـنْ هَـمِلَانِ وقال عامر بن جوين الطائي:

﴿ الله على على الذات الواجب الوجود، المستحق لجميع المحامد، وهو اسم الله الأعظم؛ الذي إذا دعي به؛ أجاب، وإذا سئل به؛ أعطى، وإنما تخلفت الإجابة في بعض الأحيان عند الدعاء به؛ لتخلف شروط الإجابة؛ التي أعظمها أكل الحلال. ولم يسم به أحد سواه، قال تعالى: ﴿ مَلْ تَعَلَمُ لَهُ سَمِيًّا ﴾ أي: هل أحد تسمى الله غير الله ؟ وقد ذكر في القرآن الكريم في ألفين وثلاثمئة وستين موضعاً.

«ترى» ماضيه: رَأَى، وقياس المضارع تَرْأَيُ، وقد تركت العرب الهمز في مضارعه لكثرته في كلامهم، وربما احتاجت إلى همزه، فهمزته كما في قول سراقة بن مرداس البارقي، وهو الشاهد رقم [٥٠٤] من كتابنا فتح القريب المجيب:

أُرِي عَــيْـنَــيَّ مَــا لَــمْ تَــرْأَيَــاهُ كِــلَانَـا عــالِــمٌ بــالــــُّــرّهَــاتِ وربما جاء ماضيه بغير همز، وبه قرأ نافع في ﴿أَرَءَيْنَكُمْ ﴾ و﴿أَرَءَيْنَكُمْ ﴾ و﴿أَرَايْتَكُمْ ﴾ (أَرَايْتَكُمْ بدون همز وقال الشاعر:

صَاحِ هَلْ رَيْتَ أَوْ سَمِعْتَ بِرَاعٍ رَدَّ فِي الضَّرْعِ مَا قَرَى فِي الْحِلَابِ؟ وإذا أمرت منه على الأصل قلت: ارْءَ، وعلى الحذف: رهْ بهاء السكت، وقل في إعلال ترى: أصله: تَرْأَيُ قلبت الياء ألفاً لتحركها، وانفتاح ما قبلها، وحذفت الهمزة بعد إلقاء حركتها على الراء للتخفيف.

﴿أُصَابَ﴾: يحتمل معاني كثيرة، تقول: أصاب السهم، يصيب: لم يخطئ هدفه، وأصاب الرجل في قوله، أو في رأيه: أتى بالصواب، وأصاب فلاناً البلاء، يصيبه: وقع عليه، وأصابهم المطر في هذه الآية: نزل عليهم. هذا؛ وأصاب: قصد، وأراد، قال تعالى في سورة (ص)

رقم [٣٦]: ﴿فَسَخَوْنَا لَهُ الرِّيحَ تَجَرِّى بِأَمْرِهِ دُخَاتًا حَيْثُ أَصَابَ ﴿ قالَه مجاهد. والعرب تقول: أصاب الصواب وأخطأ الجواب. قاله ابن الأعرابي، وقال الشاعر:

أَصَابَ الكلامَ فَلَمْ يَسْتَطِعْ فأخطا الْجَوَابَ لَدَى الْمُفصلِ

أي: أراد الكلام، والمضارع: يصيب، وإعلاله مثل: يقيمون في الآية رقم [٣] من سورة (النمل).

هذا؛ ويشاء: ماضيه: شاء فلم يرد له أمر، ولا له: أراد فيما أعلم، فهما ناقصا التصرف، وأصل شاء: شَيئَ على فَعِلَ بكسر العين، بدليل: شئت شيئاً، وقد قلبت الياء ألفاً لتحركها، وانفتاح ما قبلها، وقد كثر حذف مفعوله، وحذف مفعول: أراد؛ حتى لا يكاد ينطق به إلا في الشيء المستغرب، مثل قوله تعالى: ﴿ لَوْ أَرَدْناً أَن نَتَخِذَ لَهُوا لَا لَا يَكَذَنّهُ مِن لَدُنّاً ﴾ وقال الشاعر الخزيمي: [الطويل]

فَلَوْ شِئْتُ أَنْ أَبْكِي دَماً لَبَكَيْتُهُ عَلَيْهِ وَلَكِنْ سَاحَةُ الصَّبْرِ أَوْسَعُ وَلَكِنْ سَاحَةُ الصَّبْرِ أَوْسَعُ وقيد بعضهم حذف مفعول هذين الفعلين بعد «لو» وليس كذلك.

الإعراب: ﴿ الله الله على معلى منه الله على السكون في محل رفع خبر المبتدأ. ﴿ الله الله على السكون في محل رفع خبر المبتدأ. ﴿ الله على المفارع والفاعل يعود إلى ﴿ الله الاسمية : ﴿ الله الله مستأنفة ، لا محل لها الفعلية صلة الموصول ، لا محل لها ، والجملة الاسمية : ﴿ الله الله مستأنفة ، لا محل لها . ﴿ فَنُورُ ﴾ : الفاء : حرف عطف . (تثير) : فعل مضارع ، والفاعل ضمير مستتر تقديره : "هي يعود إلى الرياح ، والجملة الفعلية معطوفة على ما قبلها ، لا محل لها مثلها . ﴿ سَحَابًا ﴾ : مفعول به . ﴿ كَيْفَ ﴾ : اسم استفهام مبني على الفتح في محل نصب حال ، عامله ما بعده . ﴿ يَشَاء بسطه فعل مضارع ، والفاعل يعود إلى الله تعالى ، ومفعوله محذوف ؛ إذ التقدير : كيف يشاء بسطه والحملة الفعلية في محل نصب حال من الضمير المنصوب ، التقدير : فيبسطه في السماء في الحالة التي يشاؤها ، وجملة : ﴿ وَيَجَعَلُهُ كِسَفًا ﴾ معطوفة على جملة : (يبسطه . . ) إلخ لا محل لها أيضاً . ﴿ وَنَرَى ﴾ : الفاعل يعود إلى الودق . ﴿ مِنْ خِلَالِم الله على مضارع مرفوع ، وعلامة رفعه ضمة مقدرة مضارع ، والفاعل يعود إلى الودق . ﴿ مِنْ خِلَالِم الله على محل نصب حال من الودق ، والجملة الفعلية في محل نصب حال من الودق ، والجملة الفعلية في محل نصب حال من الودق ، والجملة الفعلية في محل نصب حال من الودق ، والجملة الفعلية أنه محل لها أيضاً .

﴿ فَإِذَا ﴾: الفاء: حرف استئناف. ﴿ إِذَا ﴾: ظرف لما يستقبل من الزمان... إلخ. ﴿ أَصَابَ ﴾: فعل ماض، والفاعل يعود إلى الله. ﴿ إِنِهِ ﴾: جار ومجرور متعلقان بالفعل قبلهما. ﴿ مَن ﴾: اسم موصول، أو نكرة موصوفة مبنية على السكون في محل نصب مفعول به، الجملة الفعلية بعدها

صلتها، أو صفتها، والعائد، أو الرابط محذوف؛ إذ التقدير: الذين، أو: ناساً يشاؤهم. ﴿مِنْ عِبَادِهِ عَلَى جَارِ ومجرور متعلقان بمحذوف حال من الضمير المنصوب المحذوف، و﴿مِنْ بيان لما أبهم في ﴿مَن ﴾، والهاء في محل جر بالإضافة، وجملة: ﴿أَصَابَ... ﴾ إلخ في محل جر بإضافة ﴿إِذَا ﴾ إليها على المشهور المرجوح. ﴿إِذَ ﴾: كلمة دالة على المفاجأة، وهي رابطة لجواب (إذا) الشرطية قبلها، وانظر الآية رقم [٢٥]. ﴿هُرُ ﴾: ضمير منفصل مبني على السكون في محل رفع خبره، والجملة الاسمية جواب (إذا) لا محل لها، و(إذا) ومدخولها كلام مستأنف لا محل له، وهو أولى من عطفه على ما قبله.

تنبيه: جاء في مغني اللبيب ما نصه: وتستعمل كيف على وجهين: أحدهما: أن تكون شرطاً، فيقتضي فعلين متفقي اللفظ، والمعنى: غير مجزومين، نحو: كيف تصنعُ أصنعُ، ولا يجوز كيف تجلسُ أذهبُ باتفاق، ولا كيف تجلسُ أجلسُ بالجزم عند البصريين إلا قطرباً لمخالفتها لأدوات الشرط بوجوب موافقة جوابها لشرطها كما مرَّ. وقيل: يجوز مطلقاً، وإليه ذهب قطرب، والكوفيون. وقيل: يجوز بشرط اقترانها به: «ما» قالوا: ومن ورودها شرطاً: ويُنفِقُ كَيْفَ يَشَآهُ ﴿ فَي السَّمَاءِ كَيْفَ يَشَآهُ ﴾ وجوابها في ذلك كله محذوف لدلالة ما قبلها، وهذا يشكل على إطلاقهم: أن جوابها يجب مماثلته لشرطها.

وقد استدرك بعض المعلقين على المغني، فقال: أجاب بعضهم بأنه يمكن أن يقدر الجواب موافقاً للشرط بأن يقدر الجواب فعل مشيئة متعلق بالفعل السابق، وهو دال عليه؛ لأن الفعل الاختياري، يستلزم المشيئة، والأصل: كيف يشاء أمراً يشاء التصوير في الأرجام، كيف يشاء أمراً يشاء الإنفاق. كيف يشاء أمراً يشاء بسطه. غاية الأمر: أن متعلق الفعلين مختلف، وهذا جواب بعيد؛ لأنهم قالوا: لدلالة ما قبلها؛ لأن المتبادر: أنه دال على الجواب، وعلى دفع الإشكال، فيكون ما قبلها دالاً على متعلق جوابها، لا على نفس جوابها، وقد علمت دفع هذا بأن الفعل الاختياري، وهو الفعل الواقع قبلها يستلزم المشيئة، وهو الجواب المحذوف.

### ﴿ وَإِن كَانُوا مِن قَبْلِ أَن يُنَزَّلَ عَلَيْهِم مِّن قَبْلِهِ - لَمُبْلِسِينَ ﴿ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّالِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّا

المسرح: ﴿ وَإِن كَانُوا مِن قَبْلِ أَن يُنزَلَ عَلَيْهِم ﴾ أي: المطر. ﴿ يِّن قَبْلِهِ ﴾: من قبل نزول المطر، وهذا من باب التكرير، والتوكيد لما قبلهما، ومعنى التوكيد فيهما: الدلالة على أن عهدهم بالمطر قد تطاول، وبَعْدُ، فاستحكم بأسهم، وتمادى إبلاسهم، فكان الاستبشار على قدر اهتمامهم بذلك. وقيل: الضمير للمطر أو للسّحاب، أو الإرسال، والمعتمد الأول. ﴿ لَمُبْلِيكِ ﴾: لآيسين من رحمة الله تعالى مكتئبين، قد ظهر الحزن عليهم، لاحتباس المطر عنهم، وانظر ما ذكرته في الآية رقم [11].

الإعراب: ﴿وَإِنَّ : الواو: واو الحال. (إن): مخففة من الثقيلة مهملة لا عمل لها. وفسرها الجلال تبعاً للبغوي به: «قد» ولا وجه له، ويدل للأول اللام في: ﴿لَمُبْلِسِينَ﴾، فإنها الفارقة. قال ابن مالك ـ رحمه الله تعالى ـ في ألفيته:

#### وخُفِّ فَتْ إِنَّ فَقَلَّ الْعَمَلُ وَتَلْزَمُ اللهُمُ إِذَا مَا تُهُمَلُ

﴿كَانُوا﴾: فعل ماض ناقص مبني على الضم، والواو اسمه، والألف للتفريق. ﴿مِن فَبُلِ﴾: جار ومجرور، متعلقان بـ: (مبلسين): ﴿أَن يُنزّلَ﴾: فعل مضارع مبني للمجهول منصوب بـ: ﴿أَن ﴾، وهما في تأويل مصدر في محل جر بإضافة: ﴿فَبُلِ اليه، ونائب الفاعل مستتر تقديره: «هو» يعود إلى المطر المفهوم من ﴿الْوَدْقَ ﴾. ﴿عَلَيْهِم ﴾: جار ومجرور متعلقان بالفعل قبلهما. ﴿فِن قَبْلِهِ ﴾: توكيد لما قبلهما هذا على اعتبار الضمير عائداً على المطر. وقيل: عائد على السحاب، أو على الربح، أو على الكسف، فيكونان متعلقين بالفعل: ﴿يُنزّلَ ﴾ على هذه الاعتبارات، والهاء ضمير متصل في محل جر بالإضافة. ﴿لَمُبلِين ﴾: اللام: هي الفارقة بين النفي، والإثبات، أي: اعتبار (إنْ) مخففة كما رأيت. (مبلسين): خبر (كان) منصوب، وعلامة نصبه الياء...إلخ، وجملة: (إن كانوا...) إلخ في محل نصب حال من واو الجماعة، والرابط: الواو، والضمير. تأمل، وتدبر. وربك أعلم، وأجل، وأكرم.

# ﴿ فَٱنْظُرْ إِلَىٰٓ ءَاثَدِ رَحْمَتِ ٱللَّهِ كَيْفَ يُعْمِى ٱلْأَرْضَ بَعْدَ مَوْتِهَا ۚ إِنَّ ذَالِكَ لَمُحْي ٱلْمَوْتِيَّ وَهُوَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴿ فَيْ ﴾

الشرح: ﴿فَانَظُرُ ﴾: الخطاب للنبي ﷺ، ويعم كل إنسان يعقل من بني آدم، فيكون المعنى: انظروا نظر استبصار، واستدلال، لا نظر عمى، وإهمال. أي: انظروا على أن من قدر على ذلك قادر على إحيائكم وبعثكم بعد موتكم. ﴿إِلَى ءَأَثرِ رَحْمَتِ اللّهِ ﴾ أي: أثر المطر المعبر عنه بالرحمة كيف يتسبب عنه النبات، والأشجار، وأنواع الثمار. وهذا ما يسمى بالمجاز المرسل علاقته الحالية. هذا؛ ويقرأ: (أثر) بالإفراد وبالجمع أيضاً.

وكيف يُحِي الأَرْضَ بَعْدَ مَوْتِهَأَ أِي: يبسها، وجدبها؛ إذ موتها حين تكون يابسة لا نبات فيها شبيهة بالميت، وإحياؤها يكون بنزول المطر عليها، والفاعل يعود إلى (الله)، ويقرأ الفعل بالتاء على عود الفاعل إلى رحمة الله. ﴿إِنَّ ذَلِكَ ﴾ أي: القادر على إحياء الأرض بعد موتها. ﴿لَمُحِي المَوْقَى ﴾: لقادر على إحياء الأموات من البشر يوم القيامة، فإنه إحداث لمثل ما كان في مواد أبدانهم من القوى، كما أن إحياء الأرض إحداث لمثل ما كان فيها من القوى النباتية. هذا؛ ومن المحتمل أن يكون من الكائنات الراهنة ما يكون من مواد ما تفتت، وتبددت من جنسها في بعض الأعوام السالفة انتهى. بيضاوي. ﴿وَهُو عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَلِيرٌ ﴾: لا يعجزه شيء؛ لأن نسبة قدرته إلى جميع الممكنات على سواء، والله أعلم بمراده، وأسرار كتابه.

الإعراب: ﴿ فَانَظُرْ ﴾ : الفاء : حرف استئناف ، أو هي الفاء الفصيحة إن أردت اتصال الكلام بسابقه ؛ (انظر) : فعل أمر ، وفاعله مستتر تقديره : «أنت» ، والجملة الفعلية مستأنفة ، أو هي جواب لشرط غير جازم ، التقدير : وإذا كان ما ذكر حاصلاً ، وواقعاً ؛ فانظر . . . إلخ ، والكلام لا محل له على الاعتبارين . ﴿ إِنَّ عَائِرٍ ﴾ : جار ومجرور متعلقان بالفعل قبلهما ، و﴿ النّبِ مضاف ، و﴿ رَمْمَتِ ﴾ مضاف إليه . ﴿ كَيْفَ ﴾ : اسم مضاف ، و﴿ رَمْمَتِ ﴾ مضاف إليه ، و﴿ رَمْمَتِ ﴾ مضاف العده . ﴿ يُحْمِ ﴾ : فعل مضارع مرفوع استفهام مبني على الفتح في محل نصب حال ، عامله ما بعده . ﴿ يُحْمِ ﴾ : فعل مضارع مرفوع وعلامة رفعه ضمة مقدرة على الياء للثقل ، والفاعل يعود إلى (الله ) ، أو إلى المطر المفهوم مما تقدم ، أو تقديره : ﴿ هي " يعود إلى : ﴿ رَمْمَتِ اللّهِ ﴾ ، انظر الشرح . ﴿ الْأَرْضَ ﴾ : مفعول به . ﴿ مُمَتِ الله على محل جر بالإضافة ، وجملة : ﴿ كَيْفَ يُحْمِ ... ﴾ إلخ في محل نصب حال ، ضمير متصل في محل جر بالإضافة ، وجملة : ﴿ كَيْفَ يُحْمِ ... ﴾ إلخ في محل نصب مفعول به لذ (انظر) المعلق عن العمل لفظاً بسبب الاستفهام . هذا ؛ ويجوز اعتبار الجملة في محل جر بلا من : ﴿ عَائِر رَحْمَتِ الله كيفية إحياء الأرض بعد موتها ، ومثله ما نسب للفرزدق : [الظويل] ومثله ما نسب للفرزدق :

الآية: ١٥

إلى اللهِ أَشْكُو بِالْمَدِينَةِ حَاجَةً وَبِالشَّامِ أُخْرَى كَيْفَ يَلْتَقِيَانِ؟!

وهذا هو الشاهد رقم [٣٧٣] من كتابنا فتح القريب المجيب. ﴿إِنَّ﴾: حرف مشبه بالفعل. ﴿وَلِكَ﴾: اسم إشارة مبني على السكون في محل نصب اسم: ﴿إِنَّ﴾، واللام للبعد، والكاف حرف خطاب لا محل له. ﴿لَمُعِي﴾: اللام: هي المزحلقة. (محيي): خبر: ﴿إِنَّ﴾ مرفوع، وعلامة رفعه ضمة مقدرة على الياء للثقل، وهو مضاف، و﴿الْمَوْتَيُّ﴾ مضاف إليه مجرور، وعلامة جره كسرة مقدرة على الألف للتعذر، وهذه الإضافة من إضافة اسم الفاعل لمفعوله، وفاعله مستتر فيه، والجملة الاسمية: ﴿إِنَّ ذَلِكَ...﴾ إلخ مستأنفة، لا محل لها. ﴿وَهُوَ﴾: الواو: حرف استئناف. (هو): ضمير منفصل مبني على الفتح في محل رفع مبتدأ. ﴿عَلَىٰ كُلِّ﴾: جار ومجرور متعلقان بد: ﴿فَدِيرٌ ﴾ بعدهما، و﴿كُلِّ ﴾ مضاف، و﴿شَيْءٍ ﴾ مضاف إليه. ﴿فَدِيرٌ ﴾: خبر المبتدأ، والجملة الاسمية مستأنفة أيضاً لا محل لها.

### ﴿ وَلَهِ ۚ أَرْسَلْنَا رِيحًا فَرَأُوهُ مُصْفَرًّا لَّظَلُّواْ مِنْ بَعْدِهِ - يَكْفُرُونَ ﴿ ١٩

المشرح: ﴿ وَلَهِنْ أَرْسَلْنَا رِيحًا ﴾ أي: الدبور العقيم. ﴿ فَرَاقَهُ مُصْفَرًا ﴾: فرأَوْا أثر رحمة الله؛ لأن رحمة الله النبات، وأثرها النبات، فالضمير المنصوب يعود إلى النبات. وقيل: يعود إلى الريح، والريح تذكر كما رأيت في الآية رقم [٤٦] واصفرارها عقمها. وقيل: يعود إلى السحاب، وإذا كان مصفراً لا يمطر. والأول هو المعتمد.

وَلَظَلُوا الله الكلام من معنى المجازاة ، ولمجازاة لا تكون إلا في المستقبل. قاله الخليل، وغيره، ومعنى: (ظلوا) بقوا، وثبتوا على كفرهم، فليس المراد التوقيت في النهار، بل المراد من الفعل الاستمرار، كما في قوله تعالى: وفَيَظَلَلُنَ رَوَاكِدَ عَلَى ظَهْرِوَ ﴾ وهو يفيد: أنه بمعنى المستقبل، وهو مفاد كلام ابن هشام في المغني. هذا؛ وظلوا: أصله ظللوا، فسكنت اللام الأولى بعد إسقاط حركتها، وأدغمت في الثانية، وذلك كراهة أن يجمع بين حرفين متحركين من جنس واحد في كلمة واحدة، وهذا يطّرد في كل مضعف، مثل: مدّوا، وشدّوا، فإذا اتصل به ضمير متحرك؛ وجب الفك، مثل قولك: ظللت ومددنا، وشددن، وتقول: ظللت أفعل ذلك، وظللت أفعله، وظلت أفعل ذلك وظلت أفعله: إذا كنت تفعله نهاراً، وقد قرئ قوله تعالى في سورة (الواقعة): ﴿فَطَلَتُمْ تَفَكَهُونَ ﴾ بقراءاتٍ ثلاث.

قال البيضاوي ـ رحمه الله تعالى ـ: وهذه الآيات ناعية على الكفار بقلة تثبتهم، وعدم تدبرهم، وسرعة تزلزلهم لعدم تفكرهم، وسوء رأيهم، فإن النظر السوي يقتضي أن يتوكلوا على الله، ويلتجئوا إليه بالاستغفار؛ إذا احتبس القطر عنهم، ولا ييأسوا من رحمته، وأن يبادروا إلى الشكر، والاستدامة بالطاعة؛ إذا أصابهم برحمته، ولم يفرطوا في الاستبشار، وأن يصبروا على بلائه؛ إذا ضرب زروعهم بالاصفرار، ولا يكفروا نعمه. انتهى. ولكنهم عكسوا الأمر، وأبوا ما يجديهم، وأتوا ما يرديهم.

# ﴿ فَإِنَّكَ لَا تُسْمِعُ ٱلْمَوْتَى وَلَا تُسْمِعُ ٱلصُّمَّ ٱلدُّعَآءَ إِذَا وَلَّوْا مُدْبِرِينَ ﴿ ٢

المشرح: ﴿ فَإِنَّكَ لاَ تُسْمِعُ ٱلْمَوْتَى ... ﴾ إلخ: أي: وضحت الحجج يا محمد! لكنهم لإلفهم تقليد الأسلاف في الكفر ماتت عقولهم، وعميت بصائرهم، فلا يتهيأ لك إسماعهم، وهدايتهم، وهذا رد على القدرية. انتهى. قرطبي. وقال الجمل: تعليل لمحذوف، أي: لا تجزع، ولا تحزن على عدم إيمانهم، فإنهم موتى صم عمي، ومن كان كذلك لا يهتدي. انتهى.

وأقول: الخطاب للنبي على ويعم كل عاقل من بني آدم، والمعنى: لما كان الكفار لا يفهمون ما يسمعون، ولا به ينتفعون؛ شبهوا بالموتى، وهم أحياء صحاح الحواس، وبالصم الذين ينعق بهم فلا يسمعون، وبالعمي حيث يضلون الطريق، ولا يقدر أحد أن ينتزع ذلك عنهم، ويجعلهم هداة بصراء إلا الله تعالى، ثم أكد حال الصم بقوله: ﴿إِذَا وَلَوْا مُدْبِينَ ﴾؛ لأنه إذا تباعد عن الداعي بأن تولى عنه مدبراً؛ كان أبعد عن إدراك صوته، وإذا كان مقبلاً، وإن لم يسمع الكلام؛ تفطن منه بواسطة الحركات شيئاً.

هذا؛ وأقول أيضاً: إن الله تعالى قال عن الكافرين في سورة (البقرة): ﴿ صُمُّ بُكُمُ عُمَى وهم لم يكونوا في الحقيقة كذلك، ولكن المعنى: هم صم عن سماع الحق، وهم خرس عن النطق بالحق، وهم عمي عن طريق الحق، فلا يهتدون. وهذا تكرر في القرآن الكريم، وآية (الأعراف) رقم [۱۷۸] ذكرت: أن لهم قلوباً؛ ولكن لا يفقهون بها، وأن لهم أعيناً؛ ولكن لا يبصرون بها طريق الخير، والهدى، وأن لهم آذاناً؛ ولكن لا يسمعون بها الحق سماع قبول، وتدبر. هذا؛ والموتى جمع ميت، ويجمع على: أموات أيضاً، وكلاهما جمع تكسير، ويجمع جمع سلامة أيضاً: ميتون، قال تعالى لحبيبه وصفيه محمد على المنافقة وإلَكَ مَيّتُ وَإِنّهُم مَيّتُونَ وانظر الآية رقم [19] تجد ما يسرك.

الإعراب: ﴿ فَإِنَّكَ ﴾: الفاء: حرف تعليل، وتفريع. (إنك): حرف مشبه بالفعل، والكاف ضمير متصل في محل نصب اسمها. ﴿ لَا ﴾: نافية. ﴿ شُيِّعُ ﴾: فعل مضارع، والفاعل ضمير مستر فيه وجوباً، تقديره: «أنت». ﴿ اَلْمَوْنَ ﴾: مفعول به منصوب، وعلامة نصبه فتحة مقدرة على الألف للتعذر، والمفعول الثاني محذوف، تقديره: «الدعاء»، والجملة الفعلية في محل رفع خبر: (إن)، والتي بعدها معطوفة عليها، فهي في محل رفع مثلها، والجملة الاسمية: (إنك. . .) الخ تعليل لمحذوف، انظر تقديره في الشرح. ﴿ إِذَا ﴾: ظرف زمان مبني على السكون في محل نصب متعلق بالفعل: ﴿ شُمِّعُ ﴾ . ﴿ وَلَوْ ﴾: فعل ماض مبني على فتح مقدر على الألف المحذوفة لالتقائها ساكنة مع واو الجماعة التي هي فاعله، والألف للتفريق. ﴿ مُدِّرِينَ ﴾ : حال من واو

الجماعة، وهي حال مؤكدة منصوبة، علامة نصبه الياء...إلخ، وجملة: ﴿وَلَوْا مُدْبِرِينَ ﴾ في محل جر بإضافة ﴿إِذَا ﴾ إليها، واعتبار ﴿إِذَا ﴾ شرطية بعيد، ولا يؤيده المعنى، وينبغي أن تعلم: أنَّ الآية الكريمة قد ذكرت بحروفها كاملة في الآية رقم [٨٠] من سورة (النمل).

الآية: ٥٣

# ﴿ وَمَا أَنتَ بِهَادِ ٱلْعُمْيِ عَن ضَائلَئِهِم إِن تُسْمِعُ إِلَّا مَن يُؤْمِنُ بِعَايَلِنَا فَهُم مُسْلِمُونَ ﴿ اللَّهِ مَا اللَّهِ مُ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّاللَّهُ اللَّهُ اللَّ

المسرح: ﴿ وَمَا أَنتَ ﴾: يا محمد. ﴿ يِهَدِ ٱلْعُمْيِ عَن ضَلاَلْيِهِمْ ﴾ أي: عمى البصيرة ، لا عمى البصر ، والمعنى: ما أنت بمرشد من أعماه الله عن الهدى ، وأعمى قلبه عن الإيمان. سماهم الله عمياً ؛ لفقدهم المقصود الحقيقي من الإبصار. ﴿ إِن تُسْمِعُ إِلّا مَن يُؤْمِنُ بِتَايَلِنا ﴾ : لا تسمع سماع قبول وتدبر إلا من يؤمن ، ويصدق بالقرآن: أنه منزل من عند الله تعالى . ﴿ فَهُم مُسْلِمُونَ ﴾ : مخلصون . من قوله تعالى : ﴿ بَلَ مَن أَسَلَمَ وَجُهَهُ لِللهِ ﴾ أي : جعله خالصاً سالماً لله تعالى ؛ أي : لا رياء فيه ، ولا حب محمدة ، وسمعة ، وقد راعى معنى ﴿ مَن ﴾ حيث جمع الضمير ، وراعى لفظها بفاعل يؤمن .

الإعراب: ﴿وَمَا ﴾: الواو: واو الحال، أو حرف استئناف. (ما): نافية حجازية تعمل عمل: «ليس». ﴿أَنتَهُ: ضمير منفصل مبني على الفتح في محل رفع اسم (ما). ﴿ بِهَادِ ﴾: الباء: حرف جر صلة. (هادي): خبر (ما)، مجرور لفظاً منصوب محلاً، وهو مضاف، و﴿ ٱلْعُمْيِ﴾ مضاف إليه، من إضافة اسم الفاعل لمفعوله، وفاعله مستتر فيه. ﴿عَن ضَلَالِهِمُّ ﴾: جار ومجرور متعلقان بـ: (هادي)، والهاء ضمير متصل في محل جر بالإضافة، من إضافة المصدر لفاعله، والجملة الاسمية: ﴿وَمَا أَنتَ...﴾ إلخ في محل نصب حال من فاعل: ﴿شُمِّعُ﴾ المستتر، والرابط: الواو، والضمير، وإن اعتبرتها مستأنفة؛ فلا محل لها. ﴿إِن ﴾: حرف بمعنى «ما». ﴿شُمِعُ ﴾: فعل مضارع، والفاعل مستتر تقديره: «أنت». ﴿إِلَّا ﴾: حرف حصر. ﴿مَن ﴾: اسم موصول مبني على السكون في محل نصب مفعول به ثان، والمفعول الأول محذوف، التقدير: ما تسمع الدعاء إلا مَنْ. ﴿يُؤْمِنُ﴾: فعل مضارع، والفاعل مستتر تقديره: «هو»، يعود إلى: ﴿مَن﴾، وهو العائد، والجملة الفعلية صلة: ﴿مَن﴾ لا محل لها. ﴿ بِعَايَنِنَا﴾: جار ومجرور متعلقان بالفعل قبلهما، ونا: ضمير متصل في محل جر بالإضافة، والجملة الفعلية: ﴿إِن تُسْمِعُ ... ﴾ إلخ مستأنفة، لا محل لها. ﴿فَهُم ﴾: الفاء: حرف عطف. (هم): ضمير منفصل مبنى على السكون في محل رفع مبتدأ. ﴿مُسَّلِمُونَ﴾: خبر المبتدأ مرفوع، وعلامة رفعه الواو . . . إلخ، والجملة الاسمية معطوفة على ما قبلها، لا محل لها مثلها . هذا ؛ والآية مذكورة بحروفها كاملة برقم [٨١] من سورة (النمل).

# ﴿ اللَّهُ ٱلَّذِى خَلَقَكُم مِن ضَعْفٍ ثُمَّ جَعَلَ مِنْ بَعْدِ ضَعْفٍ قُوَّةً ثُمَّ جَعَلَ مِنْ بَعْدِ وَ وَقُوَّةً ثُمَّ جَعَلَ مِنْ بَعْدِ وَقُوَّةً ثُمَّ جَعَلَ مِنْ بَعْدِ وَقُوَّةً ضَعْفًا وَشَيْبَةً يَغْلُقُ مَا يَشَأَةً وَهُوَ ٱلْعَلِيمُ ٱلْقَدِيرُ ﴿ اللَّهِ مَا يَشَأَةً وَهُوَ ٱلْعَلِيمُ ٱلْقَدِيرُ ﴿ اللَّهِ مَا يَشَأَةً وَهُوَ ٱلْعَلِيمُ ٱلْقَدِيرُ ﴿ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّالَّةُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّالَةُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللّه

قال تعالى في سورة (الحج) رقم [٥]: ﴿وَمِنكُمْ مَن يُرُدُّ إِلَىٰ أَتَذَٰلِ ٱلْعُمُرِ لِكَىٰ لَا يَعْلَمُ بَعْدَ عِلْمِ شَيْئًا﴾ ومثله في الآية رقم [٧٠] من سورة (النحل). ﴿يَغْلُقُ مَا يَشَأَتُ ﴾: من ضعف، وقوة، وشيبة، وشبيبة. ﴿وَهُوَ ٱلْعَلِيمُ ﴾: بتدبيره أمور خلقه. ﴿الْقَدِيرُ ﴾: القادر المقتدر على تغيير أحوال خلقه، وهذا الترديد في الأحوال أبين دليل على الصانع العليم القدير، وخذ هذين البيتين رحم الله قائلهما:

ما أنتَ إِلَّا كزرعٍ عند خضر رَبِهِ لكل شيءٍ مِنَ الآفاتِ مَقْصُودُ فإن سلِمْتَ مِن الآفاتِ أَجْمعِهَا فأنتَ مِنْ بعدِ ذا لا بدَّ محصودُ

هذا؛ ويقرأ بفتح الضاد في جميعها، وقرئ بالضم، وهو أقوى. قال الفراء: الضم لغة قريش، والفتح لغة تميم. قال عبد الله بن عمر ـ رضي الله عنهما ـ: قرأتها على رسول الله عني ويُن ضَعْفِ فأقرأني (مِنْ ضُعْف) وهما لغتان كالْعَقْر، والْعُقْر. وقيل: الضعف بالفتح في الرأي، وبالضم في الجسد، ومنه الحديث في الرجل الذي كان يُخدع في البيوع: «أنه يَبتاعُ وفي عقدتِهِ ضَعف» أي: في رأيه، ونظره في مصالح نفسه.

هذا؛ والشيبة، والشيب: بياض الشعر، والمشيب: عبارة عن الحيوان في زمان تكون قوته فيه غير غريزية، أما الشباب فهو الزمن الذي تكون فيه حرارة الحيوان الغريزية مشبوبة؛ أي: قوية مشتعلة. هذا قول الأصمعي، وقال الجوهري: الشيب، والمشيب بمعنى واحد.

الإعراب: ﴿ اللهُ اللهِ يَهُ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ ا

بمحذوف حال من الكاف على حد قوله تعالى: ﴿ فُلِقَ ٱلْإِنْسَنُ مِنْ عَجَلِّ ﴾ . ﴿ أُمَّ ﴾ . ﴿ مُعَلَى ﴾ الفعل قبلهما ، وهما متعلقان بمحذوف حال من قوة ، كان نعتا له ، فلما قدم عليه صار حالاً ، و ﴿ بَعَدِ ﴾ مضاف ، و ﴿ صَعْفِ هُ مضاف إليه . ﴿ قُوَّةً ﴾ : مفعول به ، والجملة الفعلية معطوفة على ما قبلها ، لا محل لها مثلها ، وجملة : ﴿ جَعَلَ مِنْ بَعْدِ قُرُةٍ ضَعْفًا وَشَيْبَةً ﴾ معطوفة على ما قبلها لا محل لها أيضاً ، وإعرابها مثلها . ﴿ يَعْلَقُ ﴾ : فعل مضارع ، والفاعل يعود إلى : ﴿ اللَّذِي ﴾ . ﴿ مَا ﴾ : اسم موصول ، أو نكرة موصوفة مبنية على السكون في محل نصب مفعول به ، والجملة بعدها صلتها ، أو صفتها ، والعائد ، أو الرابط محذوف ، التقدير : يخلق الذي ، أو : شيئاً يشاؤه ، والجملة الفعلية مستأنفة ، لا محل لها ، أو هي في محل نصب حال من فاعل : ﴿ جَعَلَ ﴾ المستتر ، والرابط : الواو ، والضمير . فقط ، والجملة الاسمية : ﴿ وَهُو الْمَلِيمُ الْفَدِيرُ ﴾ مستأنفة ، لا محل لها ، أو هي في محل نصب حال من فاعل . ﴿ محل لها ، أو هي في محل نصب حال من فاعل . همل الها ، أو هي في محل نصب حال من فاعل . همل الها ، أو هي في محل نصب حال من فاعل من فاعل يشاء المستتر ، والرابط : الواو ، والضمير .

الآية: ٥٥

# ﴿ وَيَوْمَ تَقُومُ ٱلسَّاعَةُ يُقْسِمُ ٱلْمُجْرِمُونَ مَا لِبَثُواْ غَيْرَ سَاعَةً ۚ كَذَاكِ كَانُواْ يُؤْفَكُونَ ﴿ ﴾

المشرح: ﴿وَيَوْمَ تَقُومُ السَّاعَةُ ﴾ أي: تقوم القيامة، وانظر الآية رقم [١٤]. ﴿يُقْسِمُ الْمُجْرِمُونَ ﴾: يحلفون. وانظر التعبير عن الكافرين بالمجرمين، ونحوه في الآية رقم [١٢]. هذا؛ وسمي الحلف: قسماً؛ لأنه يكون عند انقسام الناس إلى مصدق، ومكذب، وهو رباعي كما ترى، فهمزته تثبت في الماضي، والأمر، وتحذف في المضارع مع ضم حرف المضارعة، كما رأيت مثله كثيراً، وأما «قسم» الثلاثي، فإنه بمعنى: جزّاً، أو فرّق، فمضارعه بفتح حرف المضارعة، وهمزته في الأمر همزة وصل، تسقط في درج الكلام، وتثبت في أوله.

وَمَا لِمِنُواْ غَيْرَ سَاعَةً ﴿: وأرادوا لبثهم في الدنيا، أو في القبور، أو فيما بين فناء الدنيا إلى البعث، وقال الرسول على: «ما بين فناء الدنيا إلى وقتِ البعثِ أربعون». قالوا: لا نعلم، أهي أربعون سنة، أو أربعون ألف سنة؟! وذلك وقت يفنون فيه، وينقطع عذابهم، وإنما يقدرون وقت لبثهم بذلك على وجه استقصارهم له، أو ينسون، أو يكذبون، أو يخمنون، وعلى القول الأول، وهو أنهم أرادوا لبثهم في الدنيا، فيكون كقوله تعالى: ﴿كَأَنَّهُمْ يَوْمَ يَرَونَهَا لَمْ يَلَبُثُواْ إِلّا عَشِيَّةً أَوْ ضُكَهَا ﴾. وقوله: ﴿كَأَنَّهُمْ يَوْمَ يَرَونَهَا لَمْ يَلْبَثُواْ إِلّا عَشِيَّةً أَوْ ضُكَهَا ﴾. وقوله: ﴿كَأَنَّهُمْ يَوْمَ يَرَونَهَا لَمْ يَلْبَثُواْ إِلّا سَاعَةً مِن النَّهَارِ ﴾ رقم [٤٥] من سورة (يونس)، ومثلها من سورة الأحقاف رقم [٣٥] والأولى من سورة النازعات.

﴿ كَذَٰلِكَ كَانُواْ يُؤُفِّكُونَ﴾ أي: كانوا يكذبون في الدنيا، فكذلك يكذبون في الآخرة، وقد زعم جماعة من أهل النظر: أن القيامة لا يجوز أن يكون فيها كذب لما هم فيه، والقرآن يدل على

غير ذلك، قال الله عز وجل: ﴿ كَنَالِكَ كَانُواْ يُوْفَكُونَ ﴾ أي: كما صُرفوا عن الحق في قسمهم: أنهم ما لبثوا غير ساعة، كذلك كانوا يُصرفون عن الحق في الدنيا، وقال عزَّ وجلَّ في سورة (الممجادلة): ﴿ يَوْمَ يَبَعَثُهُمُ اللهُ جَيعًا فَيَطْفُونَ لَهُ كَمَا يَحْلِفُونَ لَكُمْ ۖ وَيَعَسَبُونَ أَيَّهُمْ عَلَى شَيْءً أَلاَ إِيَّهُمْ هُمُ ٱلْكَذِبُونَ ﴾ وقال جل ذكره في سورة (الأنعام): ﴿ ثُمَّ لَوْ تَكُن فِنَنَهُمْ إِلَّا أَن قَالُواْ وَاللّهِ رَبِنَا مَا كُنَا مُشْرِكِينَ ﴿ الظُرْ وَقَالُ جَل ذَكُوهُ فَي الآية رقم [٢٦] و[٢٤]، انتهى. قرطبي بتصرف. والقائل: ﴿ كَذَلِكَ كَانُواْ يُؤْفَكُونَ ﴾ هم الملائكة، والأنبياء، والمؤمنون، وانظر شرح ﴿ يُؤْفِكُونَ ﴾ في الآية رقم [٢٦] من سورة (العنكبوت)، ولا تنس ما كانوا يقولونه في الدنيا: ﴿ إِنْ هِيَ إِلّا حَيَانُنَا ٱلدُّنِيَا وَمَا خَنُ بِمَبْعُوثِينَ ﴾ الآية رقم [٢٦].

الآية: ٥٦

الإعراب: ﴿وَيَوْمَ﴾: الواو: حرف استئناف. (يوم): ظرف زمان متعلق بالفعل: ﴿يُفْسِمُ﴾: فعل مضارع. الآتي، وجملة: ﴿تَقُومُ السَّاعَةُ﴾ في محل جر بإضافة (يوم) إليها. ﴿يُفْسِمُ﴾: فعل مضارع. ﴿الْمَّهِ مِوْنَ﴾: فاعله مرفوع، وعلامة رفعه الواو نيابة عن الضمة؛ لأنه جمع مذكر سالم، والنون عوض عن التنوين في الاسم المفرد، والجملة الفعلية مستأنفة، لا محل لها، ومثلها في إعرابها الآية رقم [٢٦]. ﴿مَا﴾: نافية. ﴿إِنْهُولُ﴾: فعل ماض مبني على الضم، والواو فاعله، والألف للتفريق، والجملة الفعلية جواب القسم: ﴿يُفْسِمُ ٱلمُجْرِمُونَ﴾ لا محل لها. ﴿عَيْرَ﴾: ظرف زمان متعلق بالفعل قبله، و﴿عَيْرَ﴾: مضاف، و﴿سَاعَةٍ ﴾ مضاف إليه. ﴿كَذَلِكَ﴾: الكاف: حرف تشبيه وجر. و(ذا): اسم مبني على السكون في محل جر بالكاف، والجار والمجرور متعلقان بمحذوف صفة لمفعول مطلق محذوف، عامله ما بعده، التقدير: كانوا يؤفكون في الدنيا إفكاً مثل إفكهم يوم القيامة، واللام للبعد، والكاف حرف خطاب، لا محل له. ﴿كَانُوا﴾: فعل ماض ناقص مبني على الضم، والواو اسمه، والألف للتفريق. ﴿يُؤْفَكُونَ﴾: فعل مضارع مبني للمجهول مرفوع...إلخ، والواو نائب فاعله، والجملة الفعلية في محل نصب خبر (كان)، وجملة: ﴿كَذَلِكَ...﴾ إلخ مستأنفة، لا محل لها.

﴿ وَقَالَ ٱلَّذِينَ أُوتُواْ ٱلْعِلْمَ وَٱلْإِيمَانَ لَقَدْ لَبِثْتُمْ فِي كِنَابِ ٱللَّهِ إِلَى يَوْمِ ٱلْبَعْثِ فَهَاذَا يَوْمُ ۗ ٱلْبَعْثِ وَلَكِنَّكُمْ كُنتُمْ لَا تَعْلَمُونَ ۞﴾

المشرح: ﴿ وَقَالَ اللَّهِ مَ أُوتُوا الْمِلْمَ وَالْإِيمَانَ ﴾: هم الملائكة ، والأنبياء ، والمؤمنون من هذه الأمة . وقيل : جميع المؤمنين من الأمم . ولا بأس . ﴿ لَقَدْ لِبَثْتُم فِي كِننَبِ اللَّهِ ﴾ : في علم الله المثبت في اللوح المحفوظ ، أو في حكم الله ، وقضائه . ﴿ إِلَى يَوْمِ الْبَعْثِ ﴾ : ردوا بذلك ما قاله الكافرون ، وحلفوا عليه . ﴿ فَهَاذَا يَوْمُ الْبَعْثِ ﴾ أي : الذي كنتم تنكرونه ، ولا تؤمنون به . ﴿ وَلَلِكِنَكُمْ كُنتُمْ لَا تَعْلَمُونَ ﴾ : أنه حق ؛ لتفريطكم في طلب الحق ، واتباعه . هذا ؛ وأصل

﴿ أُوتُوا﴾: «أُوتِيُوا» فاستثقلت الضمة على الياء، فحذفت، فالتقى ساكنان: الياء، والواو، فحذفت الياء، وبقيت الواو، فصار: «أُوتِوْا» ثم قلبت الكسرة ضمة لمناسبة الواو.

الآية: ٥٦

هذا؛ والإيمان الصحيح: هو الإقرار باللسان، والتصديق بالجنان، والعمل بالأركان. ولما سئل الرسول على عن الإيمان قال: «الإيمان أَنْ تُؤْمِنَ بالله، وَمَلائِكَتِه، وَكُتُبِه، وَرُسُلِه، وَالْيَوْمِ سئل الرسول على المعتمد، كما رأيت الآخِر، وَالْقَدَر، خَيْرِهِ وَشَرِّهِ مِنَ اللهِ تَعَالَى». والإيمان يزيد، وينقص على المعتمد، كما رأيت في الآية رقم [7] من سورة (الأنفال) وله شعب كثيرة هي سبع وسبعون شعبة، أعلاها: لا إله إلا الله... وأدناها إماطة الأذى عن الطريق، وهو بفتح الهمزة جمع: يمين بمعنى الحلف بالله، أو بصفة من صفاته، أو باسم من أسمائه قال تعالى: ﴿وَلَا جَعَلُوا اللهَ عُرْضَةَ لِأَيْمَنِكُمْ ﴿ وَاليمين أيضاً: اليد اليمنى، وتجمع أيضاً على: أيمان، كما في قوله تعالى: ﴿ وَلَا تَعَالَى: ﴿ وَلَا الله مصدر.

الإعراب: ﴿وَقَالَ﴾: الواو: حرف عطف. (قال): فعل ماض. ﴿الَّذِينَ﴾: اسم موصول مبني على الفتح في محل رفع فاعل. ﴿أُوتُوا﴾: فعل ماض مبني للمجهول، مبني على الضم، والواو نائب فاعله. وهو المفعول الأول، وهو العائد. ﴿الْعِلْمَ﴾: مفعول به ثان، والجملة الفعلية صلة الموصول، لا محل لها. ﴿وَالْإِيمَنَ﴾: معطوف على ما قبله. ﴿لَقَدُ اللام: واقعة في جواب قسم محذوف، تقديره: والله. (قد): حرف تحقيق يقرب الماضي من الحال. ﴿لَيْتُتُمُ ﴾: فعل، وفاعل. ﴿فِي كِنْكِ ﴾: جار ومجرور متعلقان بالفعل قبلهما، أو هما متعلقان بمحذوف حال، التقدير: محسوبة في علم الله وتقديره، و﴿كِنْكِ مضاف، و﴿اللهِ مضاف إليه. ﴿إِلَى يَوْمِ ﴾: متعلقان بالفعل قبلهما. و﴿وَيَوْمِ مضاف، و﴿اللهِ مضاف إليه. ﴿إِلَى يَوْمِ ﴾: معطوفة على جملة: ﴿يَقَدِ محل لها مثلها.

وفَهَا الفاء: واقعة في جواب شرط مقدر، التقدير: إن كنتم منكرين البعث؛ فهذا يومه. قاله القرطبي، وقاله الزمخشري، وتبعه البيضاوي، والنسفي. الهاء: حرف تنبيه لا محل له، ينبه به المخاطب على ما يساق من الكلام. (ذا): اسم إشارة مبني على السكون في محل رفع مبتدأ. (يوم): خبره. و وَيَوْمُ مضاف، و وَالْبَعْثِ مضاف إليه، والجملة الاسمية: (هذا يوم البعث) في محل جزم جواب الشرط الذي رأيت تقديره، والجملة الشرطية في محل نصب مقول القول. و وَلَكِنَكُمُ : الواو: حرف عطف. (لكنكم): حرف مشبه بالفعل، والكاف ضمير متصل في محل نصب اسمها. و كُنتُد فعل ماض ناقص مبني على السكون، والتاء اسمه، وجملة: في محل نصب خبر: (كان)، وجملة: في محل المحذوف في محل نصب خبر: (كان)، وجملة: في محل المحذوف في محل نصب خبر: (كان)، وجملة:

إلخ في محل رفع خبر (لكن)، والجملة الاسمية: ﴿وَلَكِنَكُمْ ... ﴾ إلخ معطوفة على ما قبلها، فهي في محل نصب حال، ولا وجه له.

## ﴿ فَيَوْمَهِ ذِ لَّا يَنفَعُ ٱلَّذِينَ ظَلَمُواْ مَعْذِرَتُهُمْ وَلَا هُمْ يُسْتَعْتَبُونَ ۞

الشرح: ﴿فَيُومَيِذِ ﴾ أي: يوم قامت الساعة، وحلف المشركون كاذبين، ورد عليهم الملائكة والمؤمنون، وبينوا كذبهم. ﴿لَا يَنفَعُ ٱلَّذِينَ... ﴾ إلخ: يقرأ الفعل بالتاء، والياء؛ لأن الفاعل هو (معذرة) وهو مؤنث مجازي، وما كان منه يجوز تأنيث فعله، وتذكيره، والمعذرة: الاعتذار، فهي مصدر ميمي، من: عذره رفع عنه اللوم، والمؤاخذة، والذنب، أو قبل عذره.

﴿ وَلَا هُمْ يُسْتَغْتَبُونَ ﴾ أي: لا يُدْعَوْن إلى ما يقتضي إعتابهم؛ أي: إزالة عتبهم من التوبة، والطاعة، والطاعة، كما دُعُوا إليه في الدنيا؛ حيث ندبهم الله في كثير من الآيات إلى التوبة، والطاعة، وحضَّهم في كثير من الآيات على الاستغفار، والإيمان به. من قولهم: اسْتَغْتَبني فلان، فأعْتَبْتُهُ؛ أي: استرضاني فأرضيته. وجملة القول: لا يقال لهم يوم القيامة: أرضوا ربكم بتوبة، وطاعة، ومثله قوله تعالى في الآية رقم [٣٥] من سورة (الجاثية): ﴿ فَالْيَوْمَ لَا يُخْرَجُونَ مِنْهَا وَلا هُمْ يُسْتَغَنُّونَ ﴾ وقال وقال تعالى في سورة (النحل) رقم [٤٨]: ﴿ وَإِن يَسْتَعْتِبُواْ فَمَا هُم قِنَ ٱلمُعْتَبِينَ ﴾ وخذ قول أبي الأسود، وهو الشاهد [٩٦٠] من كتابنا «فتح القريب المجيب»:

### فَأَلْفَيْتُهُ غَيْرَ مُسْتَعْتِبٍ وَلَا ذَاكِدِر اللهَ إِلَّا قَدِلِيدًا

هذا؛ والاستعتاب: طلب العتاب. والمعتبة: هي الغلظة، والموجدة التي يجدها الإنسان في نفسه على غيره، والرجل إنما يطلب العتاب من خصمه ليزيل ما في نفسه عليه من الموجدة، والغضب، ويرجع إلى الرضا عنه، وإذا لم يطلب العتاب من خصمه دل ذلك على أنه ثابت على غضبه عليه، قال النابغة الذبياني:

#### فَإِنْ كُنْتُ مَظْلُوماً فَعَبْداً ظَلَمْتَهُ وَإِنْ كُنْتَ ذَا عُتْبَى فَمِثْلُكَ يُعْتِبُ

هذا؛ وقد قال الله تعالى في سورة (غافر) رقم [٢٥]: ﴿يَوْمَ لَا يَنْفَعُ الظَّالِمِينَ مَعْدِرَتُهُم ۗ وَلَهُمُ اللَّعْنَةُ وَلَهُم سُوّءُ الدَّارِ ﴾. وفي المصباح المنير: عتب عليه عَتْباً من باب: ضرب، وقتل، ومعتباً أيضاً: لامه في سخط، فهو عاتب، وعتّاب مبالغة، وبه سمي، ومنه عتّاب بن أسيد الصحابي درضي الله عنه \_ وعاتبه معاتبة، وعتاباً. قال الخليل: حقيقة العتاب: مخاطبة الإدلال، ومذاكرة الموجدة. وأعتبني: الهمزة للسلب؛ أي أزال الشكوى، والعتاب. واستعتب: طلب الإعتاب، والعتبى: الاسم من الإعتاب، انتهى. جمل.

عن أبي هريرة \_ رضي الله عنه \_: أن رسول الله عنى قال: «لا يَتَمَنَّى أَحَدُكُمُ الْمَوْتَ، إمَّا مُحْسِناً؛ فَلعلَّه يَزْدَادُ، وَإِمَّا مُسِيئاً فَلَعَلَّهُ يَسْتَعْتِبُ». رواه البخاري، ومسلم. هذا؛ والاستعتاب بمعنى الاسترضاء. قال الشاعر:

الآية: ٥٨

غضبَتْ تميمٌ أَنْ تُقَتَّلَ عامِرٌ يومَ النسارِ فأَعْتِبُوا بالصَّيْلَمِ كيف جعلهم غضاباً: ثم قال: فأعتبوا؛ أي: أزيل غضبهم بالسيف.

قال الزمخشري ـ رحمه الله تعالى ـ: فإن قلت: كيف جعلوا غير مستعتبين في بعض الآيات، وغير معتبين في بعضها؟ قلت: أما كونهم غير مُسْتَعْتَبِين؛ فهذا معناه. أي: ما تقدم، وأما كونهم غير مُعْتَبِينَ؛ فهذا معناه: أنهم غير راضين بما هم فيه، فشبهت حالهم بحال قوم جُنِيَ عليهم، فهم عاتبون على الجاني، غير راضين عنه، فإن يستعتبوا الله، أي يسألوه إزالة ما هم فيه، فما هم من المجابين إلى إزالته. انتهى. والله أعلم بمراده، وأسرار كتابه.

الإعراب: ﴿فَوَمَإِذِ﴾: الفاء: حرف عطف، وتفريع. (يومئذ): ظرف زمان متعلق بالفعل بعده، و(إذ): ظرف لما مضى من الزمان مبني على السكون في محل جر بالإضافة، وحرك بالكسر لالتقاء الساكنين، وإذ هذه مضافة لجملة محذوفة، انظر تقديرها في الشرح. ﴿لَا﴾: نافية: ﴿يَنفَعُ﴾: فعل مضارع. ﴿الَّذِيبَ﴾: اسم موصول مبني على الفتح في محل نصب مفعول به، وجملة: ﴿طَلَمُوا صلة الموصول، لا محل لها. ﴿مَعْذِرَتُهُم ﴿ فَاعل ينفع، والهاء ضمير متصل في محل جر بالإضافة، والجملة الفعلية معطوفة على جملة ﴿لَتَدُ لِنتُتُون ﴾ إلخ لا محل لها مثلها. ﴿وَلا ﴾: الواو: حرف عطف. (لا): نافية. ﴿هُم ﴾: ضمير منفصل مبني على السكون في محل رفع مبتدأ. ﴿يُسُنَعْتَبُونَ ﴾: فعل مضارع مبني للمجهول مرفوع...إلخ، والواو نائب فاعله، والجملة الفعلية في محل رفع خبر المبتدأ، والجملة الاسمية معطوفة على ما قبلها، لا محل لها مثلها، وإن اعتبرتها في محل نصب حال؛ فلست مفنداً، والحالية مقدرة في ذلك اليوم الذي يرون فيه ما يرون من أهوال.

﴿ وَلَقَدْ ضَرَبْنَا لِلنَّاسِ فِي هَنَذَا ٱلْقُرْءَانِ مِن كُلِّ مَثَلٍ وَلَيِن جِئْتَهُم بِعَايَةِ لَيَقُولَنَّ ٱلَّذِينَ كُلِّ مَثَلٍ وَلَيِن جِئْتَهُم بِعَايَةِ لَيَقُولَنَّ ٱلَّذِينَ كُلِّ مَثُلِ اللهِ عَبْطِلُونَ ﴿ اللَّهِ عَلَيْهِ لَكُونَ اللَّهِ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُمُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ الللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ الللَّهُ عَلَيْهِ الللَّهُ عَلَيْهِ الللَّهُ عَلَيْهِ الللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ الللللَّهُ عَلَيْهِ الللَّهُ عَلَيْهِ الللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ الللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَّهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَا عَلَّهُ عَلَيْهُ عَلَا عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَّهُ عَلَيْهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَ

الشرح: ﴿ وَلَقَدْ ضَرَبُنَا لِلنَّاسِ... ﴾ إلخ أي: ولقد وصفنا لهم كل صفة، كأنها مثل في غرابتها، وقصصنا عليهم كل قصة عجيبة الشأن، كصفة المبعوثين يوم القيامة، وقصتهم، وما يقولون، وما يقال لهم، وما لا ينفع من اعتذارهم، ولا يسمع من استعتابهم، ولكنهم لقسوة قلوبهم، ومج أسماعهم حديث الآخرة؛ إذا جئتهم بآية من آيات القرآن؛ قالوا: جئتنا بزور وباطل انتهى. كشاف.

قال الخازن: فإن قلت: ما معنى توحيد الخطاب في قوله: ﴿وَلَينِ جِنَّتَهُم ﴾ والجمع في قوله: ﴿إِنْ أَنتُمْ إِلَّا مُبْطِلُونَ﴾ قلت: فيه لطيفة، وهي: أن الله تعالى قال: ولئن جئتهم بكل آية جاءت بها الرسل. ويمكن أن يقال: معناه: إنكم كلكم أيها الرسل مبطلون. انتهى. أقول: والأولى اعتبار الخطاب في الأول موجهاً إلى النبي ﷺ، وفي الثاني موجهاً له وللمؤمنين معه. هذا؛ و﴿مُبْطِلُونَ﴾ اسم فاعل من: أبطل الرباعي، وانظر الآية رقم [٥٢] من سورة (العنكبوت).

الآية: ٥٨

هذا؛ و(قرآن) مشتق من: قريت الماء في الحوض: إذا جمعته، فكأنه قد جمع فيه الحكم، والمواعظ، والآداب، والقصص، والفروض، وجميع الأحكام، وكملت فيه جميع الفوائد الهادية إلى طرق الرشاد. هذا؛ وهو في اللغة مصدر بمعنى الجمع، يقال: قرأت الشيء قرآناً: إذا جمعته، وبمعنى: القراءة، يقال: قرأت الكتاب قراءة، وقرآناً. ثم نقل إلى هذا المجموع المقروء، المنزل على الرسول ﷺ، المنقول عنه بالتواتر، فيما بين الدفتين، وهو المراد هنا، ويحرم على المحدث حدثاً أكبر، قراءته، وحمله، ومسه، وعلى المحدث حدثاً أصغر حمله ومسه، ولا يمنع من قراءته عن ظهر قلب، قال تعالى في تقديسه، وتعظيمه. ﴿لَّا يَمَشُـهُۥ إِلَّا ٱلْمُطَهَّرُونَ﴾.

الإعراب: ﴿ وَلَقَدْ ﴾: الواو: حرف قسم وجر، والمقسم به محذوف، تقديره: والله، والجار والمجرور متعلقان بفعل محذوف، تقديره: أقسم. (قد): حرف تحقيق يقرب الماضي من الحال. ﴿ضَرَبْنَا﴾: فعل، وفاعل. ﴿لِنَّاسِ﴾: جار ومجرور متعلقان بالفعل قبلهما. ﴿فِي هَٰذَا﴾: جار ومجرور متعلقان بالفعل ﴿ضَرَبْنَا﴾. وقيل: متعلقان بمحذوف حال، وهو ضعيف معنيّ، والهاء حرف تنبيه لا محل له. ﴿ أَلْقُرُءَانِ ﴾: بدل من اسم الإشارة، أو عطف بيان عليه. ﴿ مِن كُلِّ ﴾: جار ومجرور متعلقان بالفعل ﴿ضَرَبُنَا﴾ أيضاً ، وهما في محل المفعول به ، و﴿كُلِّ ﴾ مضاف ، و﴿مَثَلُّ ﴾ مضاف إليه، وجملة: (لقد ضربنا. . . ) إلخ جواب القسم، لا محل لها، والقسم وجوابه كلام مستأنف لا محل له وانظر الآية رقم [٣٣] من سورة (السجدة). ﴿وَلَبِنِ﴾: الواو: حرف عطف، أو حرف استئناف. اللام: موطئة لقسم محذوف، تقديره: والله. (إن): حرف شرط جازم. ﴿جِئْتَهُم﴾: فعل ماض مبنى على السكون في محل جزم فعل الشرط، والتاء فاعله، والهاء مفعوله، والجملة الفعلية لا محل لها؛ لأنها ابتدائية، ويقال: لأنها جملة شرط، غير ظرفي. ﴿ يُايَدِّكِ : جار ومجرور متعلقان بالفعل قبلهما. ﴿لَيُقُولَنَّ﴾: اللام: واقعة في جواب القسم المقدر. (يقولن): فعل مضارع مبنى على الفتح لاتصاله بنون التوكيد الثقيلة، التي هي حرف لا محل له. ﴿ٱلَّذِينَ ﴾: اسم موصول مبنى على الفتح في محل رفع فاعل، وجملة: ﴿كَفُرُوّا ﴾ مع المتعلق المحذوف صلة الموصول، لا محل لها. ﴿إِنْ ﴾: حرف نفي بمعنى «ما». ﴿أَنتُدُ ﴾: ضمير منفصل مبنى على السكون في محل رفع مبتدأ . ﴿إِلَّا﴾: حرف حصر . ﴿مُبْطِلُونَ﴾: خبر المبتدأ مرفوع، وعلامة رفعه الواو. . . إلخ، والجملة الاسمية في محل نصب مقول القول، وجملة: ﴿ لَيُقُولَنَّ ... ﴾ إلخ جواب القسم المقدر، وجواب الشرط محذوف، لدلالة جواب القسم عليه، انظر الآية رقم [٥١].

# ﴿ كَنَالِكَ يَطْبَعُ ٱللَّهُ عَلَى قُلُوبِ ٱلَّذِينَ لَا يَعْلَمُونَ ﴿ إِنَّكُ ﴾

الآيتان: ٥٩ و٢٠

الشرح أي: يطبع الله على قلوب الكافرين طبعاً مثل ذلك الطبع الذي يطبعه الله على قلوب الجاهلين. ومعنى طبع الله: منع الألطاف؛ التي تنشرح لها الصدور؛ حتى تقبل الحق، وإنما يمنعها الله مَنْ علم: أنها لا تجدي عليه، ولا تغني فتيلاً، كما يمنع الواعظ الموعظة مَنْ يتبين له: أن الموعظة تلغو، ولا تنجع فيه، فوقع ذلك كناية عن قسوة قلوبهم، وركوب الصدأ، والرين عليها، فكأنه قال: كذلك تقسو، وتصدأ قلوب الجهلة؛ حتى يسموا المحقين مبطلين، وهم أعرف خلق الله في تلك الصفة. انتهى. كشاف.

﴿ ٱلَّذِينَ لَا يَعْلَمُونَ ﴾ أي: لا يطلبون العلم، ويصرون على خرافات اعتقدوها، فإن الجهل المركب يمنع إدراك الحق، ويوجب تكذيب المحق. انتهى. بيضاوي.

هذا؛ ومعنى ﴿طَبَعَ ٱللَّهُ عَلَىٰ قُلُوبِهِمْ﴾: ختم عليها؛ إذ الطبع في الأصل الختم، وهو التأثير في الطين، ونحوه، فاستعير هنا لعدم فهم القلوب ما يلقى عليها، وإذا طبع على قلب الإنسان؟ فلا تؤثر فيه حينئذ الموعظة، ولا تجدي معه النصيحة، قال تعالى في كثير من الآيات: ﴿فَطُّبِعَ عَلَىٰ قُلُوبِهِمْ فَهُمِّرٌ لَا يَفْقَهُونَ﴾. والطبع: السجية، والخلق الذي طبع عليه الإنسان، والطبيعة مثله، وجمع الأول: طباع، وجمع الثاني: طبائع.

هذا؛ والطبع: تدنس العرض، وتلطخه. يقال: طبع السيف: إذا دخله الجرب من شدة الصدأ، وطبع الرجل فهو طبع: إذا أتى عيباً، يقال: نعوذ بالله من طمع يدني إلى طبع، أي: إلى دنس، قال ثابت بن قطنة: [البسيط]

وَغُفَّةٌ من قَوَام الْعَيْشِ تَكْفِيني لا خيْر في طَمَع يُلدُنِي إلى طَبَع

الإعراب: ﴿كُنَالِكَ﴾: جار ومجرور متعلقان بمحذوف صفة لمفعول مطلق محذوف عامله ما بعده، انظر تقدير الكلام في الشرح، وانظر الآية رقم [٥٦]. ﴿يَطْبُعُ﴾: فعل مضارع. ﴿أُللُّهُ﴾: فاعله. ﴿عَلَىٰ قُلُوبِ﴾: جار ومجرور متعلقان بالفعل قبلهما، و﴿قُلُوبِ﴾ مضاف، و﴿ٱلَّذِيبَ﴾ اسم موصول مبنى على الفتح في محل جر بالإضافة. ﴿لَا ﴾: نافية. ﴿ يُعُلُّمُوكِ ﴾: فعل مضارع مرفوع. . . إلخ، والواو فاعله، ومفعوله محذوف، والجملة الفعلية صلة الموصول، لا محل لها، والجملة الفعلية: ﴿كَذَٰلِكَ...﴾ إلخ مستأنفة، لا محل لها.

## ﴿ فَأَصْبِرَ إِنَّ وَعُدَ ٱللَّهِ حَقُّتُ وَلَا يَسْتَخِفَّنَّكَ ٱلَّذِينَ لَا يُوقِنُونَ ﴿ ﴾

الشرح: ﴿فَأُصْبِرُ﴾: على أذاهم، وعداوتهم. والخطاب للنبي ﷺ. ﴿وَعُدَ ٱللَّهِ﴾: بنصرك على أعدائك، وإظهار دينك على الدين كله. ﴿حَقُّ ﴾: ثابت، ومحقق، لا بد من تنفيذه، وإنجازه والوفاء به. (ولا يستخفنك): لا يحملنك على الطيش، والخفة، والقلق، أو الجهل. ﴿ اللَّهِ يَوْ وَلَوْكَ ﴾: لا يؤمنون بالبعث، والحساب، والمجازاة في يوم القيامة على الأعمال، إن خيراً؛ فخير، وإن شراً؛ فشر، فهم كافرون شاكون ضالون، لا يستغرب منهم ذلك. هذا؛ وقرئ بتخفيف النون، كما يقرأ بالقاف، فيكون المعنى لا يفتننك، فيملكوك، ويكونوا أحق بك من المؤمنين، وهذا على سبيل الفرض، والتقدير، والله أعلم بمراده، وأسرار كتابه.

الإعراب: ﴿فَأَصْرِ ﴾: الفاء: هي الفصيحة؛ لأنها أفصحت عن شرط مقدر، التقدير: إذا علمت حالهم، وتبين لك كفرهم، وضلالهم فاصبر. (اصبر): فعل أمر، وفاعله مستتر تقديره: «أنت»، والمتعلق محذوف. انظر الشرح، والجملة الفعلية لا محل لها؛ لأنها جواب للشرط المقدر بـ «إذا»، والجملة الشرطية مستأنفة، لا محل لها. ﴿إِنَّ ﴾: حرف مشبه بالفعل. ﴿وَعُدَ ﴾: اسمها، وهو مضاف، و﴿أللَّه مضاف إليه، من إضافة المصدر لفاعله. ﴿حَقُّ ﴾: خبر ﴿إِنَّ ﴾، والجملة الاسمية تعليل للأمر، لا محل لها. ﴿وَلا ﴾: الواو: حرف عطف. (لا): ناهية جازمة. ﴿يَسْتَخِفَنَك ﴾: فعل مضارع مبني على الفتح لاتصاله بنون التوكيد الثقيلة، أو الخفيفة في محل جزم بـ: (لا) الناهية، والكاف ضمير متصل في محل نصب مفعول به. ﴿اللَّين ﴾: اسم موصول مبني على الفتح في محل رفع فاعل، وجملة: ﴿لَا يُوتِئُون ﴾ صلة الموصول، وجملة: ﴿وَلا وربك أعلم، وأجل، وأكرم. وصلى الله على سيدنا محمد، وعلى آله، وصحبه، وسلم، والحمد لله رب العالمين.

انتهت سورة الروم، شرحاً وإعراباً، بحمد الله وتوفيقه والحمد لله رب العالمين.

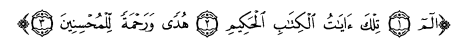




#### ٩

سورة (لقمان)، وهي مكية غير آيتين قال قتادة: أولهما: ﴿وَلُو أَتَّمَا فِي ٱلْأَرْضِ مِن شَجَرَةٍ أَقَلَدُ ... إلى آخرالآيتين. وقال ابن عباس ـ رضي الله عنهما ـ: غير ثلاث آيات، أولهن: ﴿وَلُو أَنَّمَا فِي ٱلْأَرْضِ... إلى وهي أربع وثلاثون آية، وخمسمئة، وثمان وأربعون كلمة، وألفان ومئة وعشرة أحرف. انتهى. قرطبي، وخازن.

## بِسْعِ ٱللَّهِ ٱلرَّحْمَانِ ٱلرَّحِيمِ



المشرح: ﴿ المّهِ : انظر سورة (الروم). ﴿ وَلِكَ ﴾ : الإشارة إلى ما تضمنته السورة الكريمة من آيات القرآن، وإنما أدخل اللام على اسم الإشارة هنا، وفي كثير من الآيات، وهي للبعد، والسورة الكريمة؛ بل القرآن كله في متناول اليد، وذلك للإيذان بعلو شأنه، وكونه في الغاية القصوى من الفضل، والشرف، وعلو المكانة، فكأنه بسبب ذلك بعيد كل البعد. وانظر شرح ﴿ اَيَتُ ﴿ في الآية الفضل، والشرف، وعلو المكانة، فكأنه بسبب ذلك بعيد كل البعد. وانظر شرح ﴿ اَيَتُ ﴿ في الآية رقم [٢٠] من سورة (الروم). ﴿ الْكِنْكِ الْمُكِنْكِ الْمُكِيْدِ ﴾ : المحكم؛ أي : لا خلل فيه، ولا تناقض. وقيل : ذو الحكمة. وقيل : الحاكم. أو وصفه الله بالحكيم؛ لاشتماله على الحكم. أو لأنه كلام حكيم. أو محكم آياته لم ينسخ منها شيء. هذا؛ وقد وصفه الله بالمبين في أول سورة (الشعراء)، وفي أول سورة (القصص) وهو بمعنى : الظاهر إعجازه، وصحته، وما فيه من أول سورة (النمل)، وفي أول سورة (القصص) وهو بمعنى : الظاهر إعجازه، ونبوة محمد على الأحكام، والمبين للحق من الباطل، والحلال، والحرام، وقصص الأنبياء، ونبوة محمد على وغير ذلك. وقيل : ﴿ الْمُكِيمِ ﴾ بمعنى : المحكوم فيه؛ أي : حكم الله فيه بالعدل، والإحسان، وبالنهى عن الفحشاء. والمنكر، وبالجنة لمن أطاعه، وبالنار لمن عصاه.

﴿ هُدُى وَرَحْمَةً لِلْمُحْسِنِينَ ﴾: جمع: محسن، وهو الذي يعمل الحسنات التي ذكرها في الآية التالية، ووصف الله المحسنين في سورة (الذاريات) بقوله: ﴿ كَانُواْ قَلِيلًا مِنَ النَّيلِ مَا يَهْجَعُونَ ﴿ وَفِي الْمَالِهِمْ حَقُّ لِلسَّآئِلِ مَالنَهُمْ ﴾ لذا؛ فالقول: إن المحسنين هم الذين يعملون جميع ما يحسن من الأعمال، ثم خص منهم القائمين بهذه الأعمال الثلاثة بفضل الاعتداد بها، فهو أولى بالاعتبار، وفي قول الرسول على لجبريل عليه السلام: «الإحسانُ أنْ تَعْبُدَ الله كَأَنَّكَ تَرَاهُ، فَإِنْ لَمْ تَكُنْ تَرَاهُ؛ فَإِنَّهُ يَرَاكَ». هذا؛ وقد قال الله تعالى في أول سورة مورة المورة الله كَانَّكَ تَرَاهُ، فَإِنْ لَمْ تَكُنْ تَرَاهُ؛ فَإِنَّهُ يَرَاكَ».

(النمل): ﴿هُدَى وَيُشَرَىٰ لِلْمُؤْمِنِينَ﴾ وتخصيص المؤمنين، والمحسنين بالذكر؛ وهم جميعاً بمعنى واحد؛ لأنهم هم المهتدون، والمنتفعون بآيات القرآن الكريم، فعملوا بتعاليمه، وامتثلوا أوامره، واجتنبوا نواهيه، فكانوا جديرين بكون القرآن هدًى، ورحمةً، وبشارةً لهم برضا الله، ورضوانه. والله أعلم بمراده، وأسرار كتابه.

الإعراب: ﴿الْمَهُ: انظر إعرابه في أول سورة (الروم). ﴿وَلْكَ﴾: اسم إشارة مبني على الكسر في محل رفع مبتدأ، وأجيز اعتباره خبراً لمبتدأ محذوف، التقدير: هذه تلك؛ فتكون ﴿عَايَتُ لللهُ من اسم الإشارة، والأول أقوى معنى، وأصح إعراباً. واللام للبعد، والكاف حرف خطاب لا محل له. ﴿عَايَتُ ﴾: خبر المبتدأ، أو بدل من اسم الإشارة. و﴿عَايَتُ ﴾ مضاف، و﴿الْكِنْبِ ﴾ مضاف إليه. ﴿الْحَكِيْبِ ﴾: صفة ﴿الْكِنْبِ ﴾، والجملة الاسمية: ﴿وَلْكَ عَايَتُ سَهُ إِللَّهُ في محل رفع خبر المبتدأ الذي هو: ﴿الْمَهُ على الوجه الثاني من وجهي الرفع كما رأيت، والرابط: اسم الإشارة على اعتبار الإشارة عائدة على ﴿الَّمَ ﴾ وهي مستأنفة على بقية الأوجه فيه.

﴿ هُدُى ﴾: يجوز في محله النصب على الحال من: ﴿ اَيْتُ ﴾. أي: هداية، ورحمة، والعامل اسم الإشارة لما فيه من معنى الفعل، ويجوز في محله الجرعلى أنه بدل من ﴿ الْكِسُبِ ﴾ بدل اشتمال، كما يجوز أن يكون في محل رفع على أنه خبر لمبتدأ محذوف التقدير: هي هدى، أو على البدل من: ﴿ اَينتُ ﴾، أو على أنه خبر بعد خبر، وعلامة النصب، أو الجر، أو الرفع مقدرة على الألف المحذوفة لالتقاء الساكنين، والألف الثابتة دليل عليها، وليست عينها. ﴿ وَرَحْمَةُ ﴾: الواو: حرف عطف. (رحمة): معطوفة على ما قبله، وينبغي أن تعلم أنه قرئ برفعه، ونصبه، ولم يقرأ بجره، لذا فالبدلية من ﴿ الْكِسُبِ ﴾ ضعيفة، تنبه لهذا. ﴿ لِلْمُحْسِنِينَ ﴾ : جار ومجرور متعلقان بأحد الاسمين على التنازع، أو بمحذوف صفة لأحدهما، وحذفت صفة الثاني.

# ﴿ ٱلَّذِينَ يُقِيمُونَ ٱلصَّلَوٰةَ وَيُؤْتُونَ ٱلزَّكُوٰةَ وَهُم بِٱلْآخِرَةِ هُمْ يُوقِنُونَ ﴿ ﴾

الشرح: ﴿ اللَّهُ رَعِيمُونَ الصَّلَوة ﴾ : يؤدونها في أوقاتها، ويحافظون على طهارتها، ويتمون ركوعها، وسجودها، وخشوعها، ومن لم يؤدها على الوجه الأكمل يقال عنه : صلى، ولا يقال : أقام الصلاة. هذا؛ والصلاة في اللغة: الدعاء، والتضرع، وهي في الشرع: أقوال، وأفعال مخصوصة، مبتدأة بالتكبير، مختتمة بالتسليم، ولها شروط، وأركان، ومبطلات، ومكروهات، ومندوبات مذكورة في الفقه الإسلامي، والصلاة من العبد معناها: التضرع، والدعاء، ومن الملائكة على العبد معناها: الاستغفار، وطلب الرحمة له، ومن الله على عباده معناها الرحمة وإنزال البركات، وقد جمعت الأنواع الثلاثة في قوله تعالى: ﴿إِنَّ اللَّهَ وَمُلْتَبِكَتُهُ يُصَلُّونَ عَلَى النِّيقِ عَلَى النَّهِ وَسَلِّمُوا فَسَلِمُوا فَسَلِمُا الأحزاب: ٥٦].

وأما ﴿ الزَّكُوةَ ﴾ فهي في اللغة: النماء، والتطهير. وفي الشرع: اسم لمال مخصوص يدفع لأشخاص معلومين مذكورين في الآية رقم [٦٠] من سورة (التوبة)، وقد خص الله الصلاة، والزكاة بالذكر؛ لأن الصلاة أفضل العبادات البدنية، وشرعت لذكر الله، و﴿ الزَّكُوةَ ﴾ أفضل العبادات المالية، وفرضت للفقير، ومجموعهما التعظيم لأمر الله، والشفقة على خلق الله. وانظر الصلاة التي تنهى صاحبها عن الفحشاء والمنكر، والتي لا تنهاه في الآية رقم [٤٥] من سورة (العنكبوت).

﴿وَهُم بِٱلْآخِرَةِ﴾: المراد بالآخرة: الحياة الثانية التي تكون بعد الموت، ثم بعد البعث، ثم بعد البعث، ثم بعد الحساب، والجزاء، ودخول الجنة، والخلود فيها، أو دخول النار، والخلود فيها.

تنبيه: قال زاده: ولما كان إقامة الصلاة، وإيتاء الزكاة مما يتكرر، ويتجدد في أوقاتهما؟ أتى بهما فعلين، ولما كان الإيقان بالآخرة أمراً ثابتاً مطلوباً دوامه؛ أتى به جملة اسمية، وجعل خبرها مضارعاً للدلالة على: أن إتقانهم مستمر على سبيل التجدد. انتهى. جمل. هذا؟ ولا تنس: أن هذه الآية مذكورة بحروفها كاملة في الآية رقم [٣] من سورة (النمل) والله أعلم بمراده، وأسرار كتابه، وهو الموفق، والمعين.

الإعراب: ﴿الدِّينَ﴾: يجوز فيه أن يكون في محل جر على الاتباع للمحسنين على البدلية، أو على الوصفية، وأن يكون في محل نصب على أنه مفعول به لفعل محذوف، تقديره: أعني. وأن يكون في محل رفع على أنه خبر لمبتدأ محذوف، التقدير: هم الذين، وهو مبني على الفتح في محل جر، أو في محل نصب، أو في محل رفع. ﴿يُقِيمُونَ﴾: فعل مضارع مرفوع...إلخ، والواو فاعله. ﴿الشَّلَوةَ﴾: مفعول به، والجملة الفعلية صلة الموصول، لا محل لها، وجملة ﴿وَهُم ﴿: الواو: واو الحال. (هم): ضمير منفصل مبني على السكون في محل رفع مبتدأ. ﴿ يَالْآخِرَةِ ﴾: جار ومجرور متعلقان بالفعل منفصل مبني على السكون في محل رفع مبتدأ. ﴿ يَالْآخِرَةِ ﴾: جار ومجرور متعلقان بالفعل بعدهما. ﴿هُمُ ﴿ فَهُم ﴿ اللهبتدأ ، وجملة : ﴿ يُوتِونُونَ هُم محل رفع خبر المبتدأ ، والجملة الاسمية : ﴿هُمُ ﴿ الله على محل نصب حال من واو الجماعة ، والرابط: الواو، والضمير، وأجيز عطفها على جملة الصلة ، كما أجيز اعتبارها مستأنفة ، ومعترضة في آخر الكلام ، ولا محل لها على جميع الاعتبارات.

## ﴿ أُوْلَئِكَ عَلَىٰ هُدًى مِّن رَّبِّهِم ۗ وَأُوْلَئِكَ هُمُ ٱلْمُفْلِحُونَ ﴿ ﴾

المشرح: ﴿ أُولَيِّكَ ﴾: الإشارة إلى المحسنين الذين وصفوا في الآية السابقة بالأعمال المجيدة، والصفات الحميدة. ﴿ عَلَى هُدَى ﴾: على هداية، وتوفيق. ﴿ مِّن رَبِّهِم ﴾ للقيام بالأعمال المذكورة. ﴿ ٱلمُفْلِحُونَ ﴾: الفائزون بالجنة، الناجون من النار، فهو اسم فاعل من: أفلح الرجل: فاز ببغيته، ومراده. وأصله: «مُؤَفْلِح» حذفت الهمزة منه كما رأيت مثله في الآية رقم [٣] من

سورة (النمل) وغيرها، وتكرار اسم الإشارة لإظهار مزيد العناية بشأن المشار إليهم، وأنهم جديرون بذلك الفضل: الذي خصهم الله به، ومنحهم إياه، ومثل هذه الآية في (البقرة) رقم [٥].

الإعراب ﴿ أُولَتِكَ ﴾: اسم إشارة مبني على الكسر في محل رفع مبتداً ، والكاف حرف خطاب لا محل له . ﴿ عَلَى هُدُى ﴾: جار ومجرور متعلقان بمحذوف خبر المبتدا ، التقدير : كائنون على هدى ونحوه ، وعلامة الجر كسرة مقدرة على الألف المحذوفة لالتقاء الساكنين ، والألف الثابتة دليل عليها ، وليست عينها . ﴿ مِن رَبِهِم ﴾ : جار ومجرور متعلقان بـ : ﴿ هُدُى ﴾ ، أو بمحذوف صفة له ، والهاء ضمير متصل في محل جر بالإضافة ، من إضافة اسم الفاعل لمفعوله ، وفاعله مستتر فيه ، والجملة الاسمية : ﴿ أُولَتِك … ﴾ إلخ مستأنفة ، لا محل لها . هذا ؛ وأجيز اعتبار : ﴿ الله عَلَى مَلَّ لَهُ عَلَى مَلَّ لَهُ وَجِه فيما يظهر . ﴿ أُولَتِك ﴾ : مبتدأ مثل سابقه . ﴿ هُمُ ﴾ : ضمير فصل لا محل له من الإعراب . ﴿ الله عَلَى المنافقة على النه عن الضمة ؛ لأنه جمع مذكر سالم ، والنون عوض عن التنوين في الاسم المفرد . هذا ؛ ويجوز اعتبار الضمير مبتدأ ثانياً ، و ﴿ النَّهُ الله وَلَهُ الله وَلَهُ الله وَلَهُ الوَلَهُ عَلَى الوجهين المعتبرين فيها . و الجملة الاسمية هذه في محل رفع خبر المبتدأ الأول ، وعلى الوجهين فالجملة الاسمية : ﴿ أُولَتِكَ … ﴾ إلخ معطوفة على سابقتها على الوجهين المعتبرين فيها .

﴿ وَمِنَ ٱلنَّاسِ مَن يَشْتَرِى لَهُوَ ٱلْحَكِيثِ لِيُضِلَّ عَن سَبِيلِ ٱللَّهِ بِغَيْرِ عِلْمِ وَيَتَّخِذَهَا هُزُوًا ۚ أُوْلَتِكَ لَمُمْ عَذَابُ مُّهِينٌ ﴿ ﴾

المشرح: ﴿وَمِنَ ٱلنَّاسِ مَن يَشْتَرِى لَهُو ٱلْحَدِيثِ﴾: نحو السمر بالأساطير، والأحاديث التي لا أصل لها، والتحدث بالخرافات، والمضاحيك، وفضول الكلام، وما لا ينبغي من القول، والفعل، ونحو الغناء، وتعلم الموسيقى، وما أشبه ذلك. وفي الجملة هو كل باطل ألهى عن طاعة الله، ومنع من الخير.

وقيل: نزلت الآية في النضر بن الحارث بن كلدة، وكان يتجر إلى فارس، فيشتري كتب الأعاجم، فيحدث بها قريشاً، ويقول: إن كان محمد يحدثكم بحديث عاد، وثمود، فأنا أحدثكم بأحاديث رستم، وبهرام، والأكاسرة، وملوك الحيرة، فيستملحون حديثه، ويتركون استماع القرآن. وقيل: كان يشتري المغنيات، فلا يظفر بأحد يريد الإسلام إلا انطلق به إلى قينته، فيقول: أطعميه، واسقيه، وغنيه. ويقول: هذا خير مما يدعوك إليه محمد من الصلاة، والصيام، وأن تقاتل بين يديه.

وقيل: هو شراء القينات، والمغنين. فيكون معنى الآية: ومن الناس من يشتري ذات لهو، أو ذا لهو الحديث. وروى البغوي بإسناد الثعلبي عن أبي أمامة ـ رضى الله عنه ـ قال: قال رسول الله ﷺ: «لا يحلُّ تعليمُ المغنياتِ، ولا بيعُهُنَّ، وأثمانهُنَّ حرامٌ». وفي مثل ذلك نزلت هذه الآية. ﴿وَمِنَ ٱلنَّاسِ...﴾ إلخ «وما مِنْ رجل يرفعُ صوتَهُ بالغناءِ إلا بعث الله لهُ شيطانَيْنِ: أحدهُمَا عَلى هذا المنكبِ، والآخرُ على هذا المنكبِ، فلا يزالانِ يضربانِهِ بأرجلهما حتى يكون هوَ الَّذِي يسكتُ». أخرجه الترمذي.

وهذا لفظه عن أبي أمامة: أن رسول الله على قال: «لا تَبِيعُوا الْقَيْنَاتِ المغنّيَاتِ، ولا تشتروهُنَّ، ولا تعلّمُوهُنَّ، وَلا خَيْرَ في تجارةٍ فيهنَّ، وثَمَنهُنَّ حرامٌ». وفي مثل هذا نزلت: ﴿ وَمِن النّاسِ مَن يَثْتَرِى لَهُو الْحَدِيثِ... ﴾ إلخ. معنى ﴿ يَثْتَرِى ﴾: يستبدل، ويختار الغناء، والمزامير، والمعازف على القرآن. وقال أبو الصهباء: سألت ابن مسعود ـ رضي الله عنه ـ عن هذه الآية، فقال: هو الغناء والله الذي لا إله إلا هو (يرددها ثلاث مرات). هذا؛ وقيل: الغناء منفدة للمال، مسخطة للرب، مفسدة للقلب.

هذا؛ والإضافة معناها التبيين على حد قولهم: باب ساج، وخاتم حديد، فيكون المعنى: ومن الناس من يشتري اللهو من الحديث، والمراد بالحديث: الحديث المنكر. ويجوز أن تكون الإضافة بمعنى مِنْ التبعيضية كأنه قيل: ومن الناس من يشتري بعض الحديث الذي هو اللهو منه. ﴿لِيُضِلُّ عَن سَبِيلِ ٱللهِ ؟: عن دين الإسلام، وعن سماع القرآن. وقرئ بضم الياء، فيكون المعنى ليضل غيره. وقرئ بفتح الياء، فيكون المعنى: ليثبت على ضلاله. وفي اشتراء لهو الحديث استعارة تصريحية واضحة، لا خفاء فيها.

﴿ يَعْبَرُ عِلْمِ ﴾ أي: بحال ما يشتريه، وما يجره عليه من الوبال، أو بالتجارة؛ لأن شأن التاجر أن يشتري من أجل الربح، وهو خاسر في تجارته، قال تعالى: ﴿ فَمَا رَبِحَت يَجْنَرَتُهُمْ وَمَا كَانُوا مُهْتَدِينَ ﴾ أي: وما كانوا مهتدين للتجارة، بصراء فيها. ﴿ وَيَتَخِذَهَا هُزُوًا ﴾: يقرأ الفعل بالرفع، والنصب، ويقرأ بسكون الزاي والهمز، وبضم الزاي والهمز، وبضم الزاي بلا همز، وهو بجميع قراءاته مصدر: هزأ، يهزأ، هُزْءاً من باب: فتح، ويأتي من باب: تعب. ﴿ أُولَيِّكَ لَهُمْ عَذَابُ مُهِينٌ ﴾ أي: شديد، يهينهم لإهانتهم الحق باستئثارهم الباطل.

تنبيه: (مَنْ) مفردٌ لفظاً، جمعٌ معنىً، روعي لفظها، أولاً في ثلاثة ضمائر «يَشتري، ويضلُّ، ويتخذُ» وروعي معناها ثانياً في موضعين، وهما: ﴿أُوْلَيَهَكَ لَهُمْ ﴾ ثم رجع إلى مراعاة اللفظ في خمسة ضمائر، وهي في الآية التالية.

هذا؛ وجمع الحديث: أحاديث شذوذاً، انظر جمع الباطل في الآية رقم [٥٦] من سورة (العنكبوت) فهو مثله، وأصل ﴿ مُهِينَ ﴾ «مُهْيِن » فهو اسم فاعل مِنْ أهان الرباعي، فقل في إعلاله: نقلت كسرة الياء إلى الهاء قبلها بعد سلب سكونها؛ لأن الحرف الصحيح أولى بالحركة من حرف العلة، ومثله قل في إعلال ﴿ مُبِينُ ﴾.

الإعراب: ﴿وَمِنَ﴾: الواو: حرف استئناف. (من الناس): جار ومجرور متعلقان بمحذوف خبر مقدم. ﴿مَنَ ﴾: اسم موصول، أو نكرة موصوفة مبنية على السكون في محل رفع مبتدأ مؤخر. وقيل: إن الجار والمجرور متعلقان بمحذوف صفة لمبتدأ محذوف، التقدير: وفريق كائن من الناس، على حد قوله تعالى: ﴿وَمِنَّا دُونَ ذَالِكَ﴾. والأصح: أن مضمون الجار، والمجرور مبتدأ، و(مَنْ) هي الخبر؛ لأن (مِنْ) الجارة دالة على التبعيض، أي: وبعض الناس، وجمع الضمير في قوله: ﴿ أُولَٰكِكَ لَهُمُ ﴾ يؤيد ذلك، وانظر تفصيل ذلك وشرحه في الآية رقم [١٠] من سورة (العنكبوت)، والجملة الاسمية مستأنفة، لا محل لها. ﴿يَشْتَرِي﴾: فعل مضارع مرفوع، وعلامة رفعه ضمة مقدرة على الياء للثقل، والفاعل يعود إلى ﴿مَن﴾ وهو العائد، أو الرابط، والجملة الفعلية صلة: ﴿مَن﴾، أو صفتها. ﴿لَهُوَ﴾: مفعول به، وهو مضاف، و﴿ٱلۡحَكِيثِ﴾ مضاف إليه. ﴿لِيُضِلُّ﴾: فعل مضارع منصوب بـ: «أن» مضمرة بعد لام التعليل، والفاعل يعود إلى: ﴿مَنَ﴾، ومفعوله محذوف على قراءته بضم الياء، وهو لازم على قراءته بفتحها، و«أن» المضمرة، والفعل المضارع في تأويل مصدر في محل جر باللام، والجار والمجرور متعلقان بالفعل: ﴿يَشْتَرِي﴾. ﴿عَن سَبِيلِ﴾: جار ومجرور متعلقان بالفعل قبلهما، و﴿سَبِيلِ﴾ مضاف، و﴿ٱللَّهِ﴾ مضاف إليه. ﴿بِغَيْرِ﴾: جار ومجرور متعلقان بمحذوف حال من فاعل: ﴿يَشْتَرِي﴾ المستتر، و(غير) مضاف، و ﴿ عِلْمِ ﴾ مضاف إليه. ﴿ وَيَتَّخِذَهَا ﴾: الواو: حرف عطف. (يتخذها): بالرفع معطوف على ﴿يَشْتَرِي﴾، وبالنصب معطوف على يضل، والفاعل يعود إلى ﴿مَنَ﴾ أيضاً، وأجاز أبو البقاء: الرفع على إضمار مبتدأ، فتكون الجملة الاسمية في محل نصب حال من فاعل: ﴿يَشْتَرِي﴾، وفيه ضعف كما ترى. و(ها): مفعوله الأول. ﴿هُزُوَّا﴾: مفعوله الثاني. ﴿أُوْلَيِّكَ﴾: اسم إشارة مبنى على الكسر في محل رفع مبتدأ، والكاف حرف خطاب لا محل له. ﴿ لَهُمُ ﴾: جار ومجرور متعلقان بمحذوف خبر مقدم. ﴿عَذَابُ ﴾: مبتدأ مؤخر. ﴿مُهِينٌ ﴾: صفته، والجملة الاسمية في محل رفع خبر المبتدأ، والجملة الاسمية: ﴿أَوْلَيْكِكَ...﴾ إلخ مستأنفة، لا محل لها.

﴿ وَإِذَا نُتَلَىٰ عَلَيْهِ ءَايَنُنَا وَلَى مُسْتَحْبِرًا كَأَن لَهُ يَسْمَعْهَا كَأَنَّ فِيَ أُذُنَيْهِ وَقُرَّ فَبَشِّرُهُ ۗ بِعَذَابٍ أَلِيمٍ ﴿ إِنَّا اللَّهِ مِنْكُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّا الللللللَّ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّا اللَّهُ اللَّهُ الل

الشرح: ﴿ وَإِذَا نُتَلَىٰ عَلَيْهِ ءَايَنُنَا﴾: آيات القرآن. ﴿ وَلَى مُسْتَكَبِرًا﴾: أعرض عن تدبرها متكبراً رافعاً نفسه عن الإصغاء لآيات القرآن. ﴿ كَأَن لَمْ يَسْمَعْهَا﴾: يشبه حاله في ذلك حال من لم يسمعها، وهو سامع. ﴿ كَأَنَ فِي أَذُنَيْهِ وَقُراً ﴾: الوقر بفتح الواو: الصمم في الأذن. والوقر بكسر الواو: حمل البغل، والحمار. والوقار: الحلم، والرزانة، والتعقل، وهو أيضاً: العظمة، والهيبة، والمهابة. ﴿ فَبَشِرْهُ بِعَذَابٍ أَلِيمٍ ﴾: أعلمه: أن العذاب يحيق به لا محالة.

هذا؛ والبشارة عبارة عن الخبر السار؛ الذي يظهر على بشرة الوجه أثر الفرح به، ولما كان ذلك الفرح والسرور يوجبان تغير بشرة الوجه، كان كذلك الحزن والغم يظهر أثرهما على الوجه، وهو الكمودة، التي تعلو الوجه عند حصول الغم، والحزن. فثبت بهذا: أن البشارة لفظ مشترك بين الخبر السار، والخبر المحزن، فصح قوله تعالى في سورة (النحل): ﴿وَإِذَا بُشِرَ أَحَدُهُم لِللَّانَةُ فَلَ وَجُهُهُ مُسُودًا وَهُو كَظِيمٌ ﴾ ولكن قد تستعمل البشارة بالشر، وبما يسوء على سبيل التهكم والاستهزاء كما في هذه الآية، وهو كثير في القرآن الكريم.

هذا؛ ووَلَّى، ومثله تَوَلَّى يكونان بمعنى الإعراض، والإِدبار عن الشيء بالجسم، ويستعملان في الإعراض عن الأمور الاعتقادية اتساعاً، وانظر شرح (يسمع) في الآية رقم [٢٣] من سورة (الروم). هذا؛ وهُ عَذَابُ ﴾. اسم مصدر، لا مصدر؛ لأن المصدر: تعذيب؛ لأن فعله: عذب، يعذب بتشديد الذال فيهما. وقيل: هو مصدر على حذف الزوائد، مثل: عطاء، وسلام، ونبات لأعطى، وسلم، وأنبت، وهُ أَلِيمٍ ﴾ بكسر اللام اسم فاعل بمعنى: موجع، وقال سليمان الجمل: بفتح اللام على طريق الإسناد المجازي، حيث أسند الألم للعذاب، وهو في الحقيقة إنما يسند إلى الشخص المعذب، فهو على حد: جَدَّ جَدُّه. انتهى. بتصرف.

الإعراب: ﴿وَإِذَا﴾: الواو: حرف عطف. (إذا): ظرف لما يستقبل من الزمان، خافض لشرطه، منصوب بجوابه صالح لغير ذلك، مبني على السكون في محل نصب. ﴿تُنْكَ﴾: فعل مضارع مبني للمجهول مرفوع، وعلامة رفعه ضمة مقدرة على الألف للتعذر. ﴿عَلَيْكِ﴾: جار ومجرور متعلقان بالفعل قبلهما. ﴿عَلَيْنُكُ : نائب فاعل، و(نا): ضمير متصل في محل جر بالإضافة، وجملة: ﴿نُتُلَى ﴿ فَي محل جر بإضافة (إذا) إليها على المشهور المرجوح. ﴿وَلَكَ ﴾: فعل ماض مبني على فتح مقدر على الألف، والفاعل يعود إلى ﴿مَن ﴾. ﴿مُسْتَكَبِرً ﴾: حال من الفاعل المستتر، وجملة: ﴿وَلَى مُسْتَكِيرً ﴾ جواب (إذا)، لا محل لها. و: (إذا) ومدخولها كلام معطوف على الجملة الاسمية: (من الناس...) إلخ لا محل له مثلها.

﴿ كَأَن ، حرف مشبه بالفعل ، مخفف من الثقيلة ، واسمه ضمير الشأن محذوف ، التقدير : كأنه . ﴿ لَذَى : حرف نفي ، وقلب ، وجزم . ﴿ لَيَسْمَعْهَ ﴾ : فعل مضارع مجزوم بـ : ﴿ لَذَى ، والفاعل يعود إلى ﴿ مَن ﴾ ، و(ها) : مفعول به ، والجملة الفعلية في محل رفع خبر : ﴿ كَأَن ﴾ ، والجملة الاسمية في محل نصب حال ثانية من فاعل : ﴿ وَلَى ﴾ المستتر ، والرابط ضمير الشأن المحذوف وفاعل يسمع المستتر . ﴿ كَأَنَ ﴾ : حرف مشبه بالفعل . ﴿ فِي أَذْنَكِ ﴾ : جار ومجرور متعلقان بمحذوف خبر ﴿ كَأَنَ ﴾ تقدم على اسمها ، وعلامة الجر الياء نيابة عن الكسرة ؛ لأنه مثنى ، وحذفت النون للإضافة ، والهاء ضمير متصل في محل جر بالإضافة . ﴿ وَقُرَا ﴾ : اسمها مؤخر ، والجملة الاسمية في محل نصب حال ثالثة من فاعل ولى ، أو بدل مما قبلها ، أو هي حال من فاعل ﴿ يَسْمَعْهَ ﴾ ، أو هي تفسير لما قبلها ، وجوز الزمخشري وتبعه البيضاوي اعتبار جملتي التشبيه

استئنافيتين. ﴿فَشِرْهُ﴾: الفاء: هي الفصيحة. (بشره): فعل أمر، وفاعله مستتر فيه وجوباً، تقديره: «أنت»، والهاء مفعول به، والجملة الفعلية لا محل لها؛ لأنها جواب شرط غير جازم؛ إذ التقدير: وإذا كان ما ذكر واقعاً منه فبشره، والجملة الشرطية هذه مستأنفة، لا محل لها. ﴿ إِليهِ ﴾: صفة (عذاب).

## ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ ٱلصَّالِحَاتِ لَمُمْ جَنَّتُ ٱلتَّعِيمِ ﴿ ﴾

المشرح: لما ذكر الله مآل المكذب بآيات الله؛ الذي يتخذها هزواً؛ ذكر عاقبة المؤمن بها، والعامل بتعاليمها. وهذا من باب المقابلة التي جرت سنة الله في كتابه أن يأتي بها، فإنه ـ تعالت حكمته، وتمت كلمته ـ لا يذكر التكذيب من الكافرين، والمنافقين؛ إلا ويذكر التصديق من المؤمنين، ولا يذكر الإيمان؛ إلا ويذكر التصديق من المؤمنين، ولا يذكر الجنة؛ إلا ويذكر النار، ولا يذكر الرحمة؛ إلا ويذكر السخط؛ ليكون المؤمن راغباً راهباً، خائفاً راجياً. هذا؛ والمراد بن هَجَنَّتُ التعنيم الجنات، فعكس للمبالغة. بيضاوي. هذا؛ وهجنتُ جمع: جنة، وهي في الأصل: البستان الكثير الأشجار. وسميت الجنة بذلك؛ لأنها تجن، أي: تستر من يدخل فيها لكثرة أشجارها، وكثافتها، وينبغي أن يلاحظ: أن هذا الوعد للذكور والإناث الصالحات، وإن كان الكلام بصيغة جمع الذكور، فيمكن أن يكون من باب تغليب الذكور على الإناث، كما يمكن أن تكون الإناث ملحقة بالذكور إلحاقاً، وهناك آيات كثيرة تثني على المؤمنات يمكن أن تكون الإناث ملحقة بالذكور الحاقاً، وهناك آيات كثيرة تثني على المؤمنات بالرجال بالمدح والثناء بعشر صفات. ووعد الجميع بالأجر العظيم، والثواب الكبير.

الإعراب: ﴿إِنَّهُ: حرف مشبه بالفعل. ﴿ اَلَّذِيكَ ﴾: اسم موصول مبني على الفتح في محل نصب اسمها، وجملة: ﴿ اَمَنُوا ﴾ مع المتعلق المحذوف صلة الموصول، لا محل لها. (عملوا): فعل ماض مبني على الضم، لاتصاله بواو الجماعة، والواو فاعله، والألف للتفريق. ﴿ الصَّلِحَنِ ﴾: مفعول به منصوب، وعلامة نصبه الكسرة نيابة عن الفتحة؛ لأنه جمع مؤنث سالم، والجملة الفعلية معطوفة على ما قبلها، لا محل لها مثلها. ﴿ مَمَمُ الله عليه والجملة الاسمية على مضاف، و ﴿ النَّعِيم عضاف إليه، والجملة الاسمية في محل رفع خبر ﴿ إِنَّ ﴾، والجملة الاسمية: ﴿ إِنَّ الَذِيكِ ... ﴾ إلخ مستأنفة، لا محل لها.

## ﴿خَلِدِينَ فِيهَا ۚ وَعُدَ ٱللَّهِ حَقًّا ۚ وَهُوَ ٱلْعَزِيزُ ٱلْحَكِيمُ ۞﴾

الشرح: ﴿ خَالِينَ فِي ۗ ﴾: ماكثون في تلك الجنات، أي: المؤمنون، والمؤمنات، لا يفنون، ولا يخرجون، ولا يهرمون. روى مسلم عن جابر بن عبد الله ـ رضي الله عنهما ـ قال: قال

رسول الله على: «أَهْلُ الْجَنَّة يَأْكُلُونَ، ويَشْرَبُونَ، ولا يَبولونَ، ولا يَتَغَوَّطونَ، ولا يَمْتَخِطونَ، ولا يَبْزقونَ، يُلْهَمُون الْجَمْدَ والتسبيحَ، كما يُلْهَمون النفَسَ، طعامُهُمْ جُشَاءٌ، ورشحُهُمْ كَرَشحِ الْمِسْكِ».

﴿وَعَدَ اللّهِ حَقَاً ﴾: مصدران مؤكدان، الأول لنفسه، والثاني لغيره؛ لأن قوله: ﴿ لَهُمْ جَنّتُ النّبِيمِ ﴾ وعد، وليس كل وعد حقاً، و ﴿ حَقَاً ﴾ يدل على معنى الثبوت، والدوام، فأكد به معنى لوعْد، ومُؤكَّدُهما الجملة الاسمية: ﴿ لَهُمْ جَنّتُ النّبِيمِ ﴾. ﴿ الْفَزِيرُ ﴾: الذي لا يغلبه شيء، ولا يعجزه، يقدر على الشيء، وضده، فيعطي النعيم من يستحقه، ويعطي البؤس من يستحقه، لا مانع لما أعطى، ولا معطي لما منع. ﴿ الْفَكِيمُ ﴾: لا يشاء إلا ما توجبه الحكمة، وهو الذي يضع الأمور مواضعها. والله أعلم بمراده، وأسرار كتابه.

الإعراب: ﴿ خَلِينَ ﴾: حال من الضمير المجرور محلاً باللام منصوب، وعلامة نصبه الياء نيابة عن الفتحة؛ لأنه جمع مذكر سالم، والنون عوض عن التنوين في الاسم المفرد، وفاعله مستتر فيه. ﴿ فِهَ ﴾: جار ومجرور متعلقان به. ﴿ وَعَدَ ﴾: مفعول مطلق لفعل محذوف، التقدير: وعد وعداً، و ﴿ وَعَدَ ﴾ مضاف إليه، من إضافة المصدر لفاعله. ﴿ حَقاً ﴾: مفعول مطلق لفعل محذوف أيضاً، وانظر الشرح. ﴿ وَهُوَ ﴾: الواو: واو الحال. (هو): مبتدأ. والعَبرتها مستأنفة؛ فلا محل نصب حال من لفظ الجلالة؛ والرابط: الواو، والضمير، وإن اعتبرتها مستأنفة؛ فلا محل لها.

﴿ خَلَقَ ٱلسَّمَوَٰتِ بِغَيْرِ عَمَدِ تَرَوْنَهَا ۖ وَٱلْقَىٰ فِى ٱلْأَرْضِ رَوَسِىَ أَن تَمِيدَ بِكُمْ وَبَثَ فِيهَا مِن ۗ كُلِّ دَاتَةً ۚ وَأَنزَلْنَا مِنَ ٱلسَّمَاءَ مَآءً فَأَنْبَنْنَا فِيهَا مِن كُلِّ زَوْجٍ كَرِيمٍ ﴿ ﴾

المشرح: ﴿ خَلَقَ ٱلسَّمُونِ بِغَيْرِ عَمَدِ تَرَوْتُهَ ﴾: في هذه الرؤية قولان: أحدهما: أن الرؤية ترجع إلى السموات، والمعنى: وأنتم ترون السموات مرفوعة بغير عمد من تحتها، يعني: ليس تحتها دعامة تدعمها، ولا من فوقها علاقة تمسكها. قال إياس بن معاوية ـ رحمه الله تعالى ـ: السماء مقبية على الأرض مثل القبة، وهذا قول الحسن وقتادة، وجمهور المفسرين، وإحدى الروايتين عن ابن عباس ـ رضي الله عنهما ـ والقول الثاني: أن الرؤية ترجع إلى العمد، والمعنى: أن لها عمداً، ولكن لا ترونها أنتم. والأول أصح. وهذا على أن السموات مكونة من أجرام، وأما ما يقوله العلم الحديث من أن السموات السبع طبقات هوائية، تختلف كل طبقة عما فوقها، وعما تحتها، فنكل علمه إلى الله تعالى.

﴿وَأَلْقَىٰ﴾: وخلق، وجعل. ﴿فِي ٱلْأَرْضِ رَوَسِيَ﴾: جبالاً ثابتة. قال ابن عباس ـ رضي الله عنهما ـ: هي الجبال الشامخات من أوتاد الأرض، وهي سبعة عشر جبلاً منها: قاف،

وأبو قبيس، والجودي، ولبنان، وطور سينين، وطور سيناء. أخرجه ابن جرير كما في «المبهمات» للسيوطي. وأضيف: أن ﴿عَمَدِ جمع عمود، وهو ما يقوم عليه البيت، وجمعه في القلة: أعْمِدة، وفي الكثرة: عَمَد بفتحتين، وعُمُد، وبهما قرئ قوله تعالى ﴿في عَدِ مُمَدَدَ وعمود القوم: سيدهم. في القاموس: عَمَد جمع: عمود، وعِماد أيضاً. هذا؛ والعماد: الأبنية الرفيعة، ومنه قوله تعالى ﴿إِنَ ذَاتِ الْمِمَادِ ﴾. ﴿أَن تَبِيدَ بِكُمْ ﴾: تتحرك، وتضطرب، والمَيدَان: الإضطراب يميناً، وشمالاً، ومادت الأغصان: تمايلت، وماد الرجل: تبختر، وتمايل كبراً، وغطرسة. و﴿وَرَوْسِي ﴾ جمع: راسية، فالأرض ترسو بالجبال، أي: تثبت، وتستقر. فعن أنس بن مالك ـ رضي الله عنه ـ قال: قال رسول الله على المُحلق الله الأرض جعلَتْ تميدُ، وتَكَفَّأُ، فأرساهَا بالجبال فَاستَقَرَّتْ، فعجبتِ المُملائكةُ مِنْ شِدَّةِ الجبالِ، فَقَالُوا: يا رَبَّنَا هَلْ خلقتَ خلقاً أشَدَّ مِنَ الحبيدِ؟ قال: النار، قالوا: فهل خلقتَ خلقاً أشدَّ مِنَ النارِ؟ قال: النار، قالوا: فهل خلقتَ خلقاً أشدَّ مِنَ الماء؟ قالوا: فهل خلقتَ خلقاً أشدَّ مِنَ الماء؟ قالوا: فهل خلقتَ خلقاً أشدًّ مِنَ الربح. قالوا: الماء، قالوا: الماء، قالوا: الماء، قالوا: فهل خلقتَ خلقاً أشدً مِنَ الماء؟ قال: الربح. قالوا: فهل خلقتَ خلقاً أشدً مِنَ الربح، قال: ابنَ آدَمَ إذا تصدق بصدقةٍ بيمينِه، فأخفاها مِنْ شِمَالِهِ ». رواه الترمذي، وقال: حديث غريب.

﴿ وَبَنَ فِهَا ﴾: خلق، وفرق، ونشر. ﴿ مِن كُلِّ دَابَةً ﴾: تشمل كل ما يدب على وجه الأرض من إنسان، وحيوان، وطير، وهوام. ﴿ وَأَنزَلْنَا مِنَ السَّمَاءِ مَا عَهُ ؛ انظر الآية رقم [٢٤] من سورة (الروم). ﴿ فَأَلْبُنَنَا فِيهَا ﴾: في الأرض. ﴿ مِن كُلِّ رَقْحٍ ﴾: من كل صنف كثير المنفعة. ولا تنس الالتفات في الآية من الغيبة إلى التكلم، وانظر فوائده في الآية رقم [٣٤] من سورة (الروم)، ومثل هذه الآية في الالتفات قوله تعالى في سورة (طه) رقم [٣٥]: ﴿ اللَّهِ يَعَلَ لَكُمُ الْأَرْضَ مَهَدًا وَسَلَكَ لَكُمْ فِيهَا سُبُلًا وَأَنزَلُ مِنَ السَّمَاءِ مَا أَنْ اللَّهُ أَنزَلُ لَكُمْ مِن السَّمَاءِ مَا أَنْ اللَّهُ أَنزَلُ لِكُمْ مِن السَّمَاءِ مَا أَنْ أَلْبَتُنَا بِهِ عَدَابِقَ ذَاكَ بَهْ جَهَ ﴾ وقوله تعالى في سورة فوله وقوله تعالى في سورة فوله وقوله تعالى في سورة فوله وقوله تعالى في سورة فوله تعالى في السَّمَاء فَانْ فَالْمُونُ مُنْ فَالْمُ فَالْمُ فَالْمُ فَالْمُ فَالْمُ فَاللَّهُ فَاللَّهُ فَاللَّهُ فَاللَّهُ فَا أَنْ فَاللَّهُ فَاللَّهُ فَاللَّهُ فَاللَّهُ فَاللَّهُ فَاللَّهُ فَاللَّهُ فَاللَّهُ فَاللَّهُ فَا أَنْ فَاللَّهُ فَاللَّهُ فَاللَّهُ فَاللَّهُ فَاللَّهُ فَاللَّهُ فَا لَا فَاللَّهُ فَاللَّهُ فَاللَّهُ فَا فَاللَّهُ فَاللَّهُ فَا فَاللَّهُ فَاللَّهُ فَاللَّهُ فَا لَاللَّهُ فَاللَّهُ فَا لَا فَاللَّهُ فَا لَا فَاللَّهُ فَا لَا فَاللَّهُ ف

قال البيضاوي ـ رحمه الله تعالى ـ في ختام الآية التي نحن بصدد شرحها: وكأنه جلت قدرته، وتعالت حكمته التي هي كمال القدرة، وحكمته التي هي كمال العلم، ومهد به قاعدة التوحيد، وقررها بقوله: ﴿هَذَا خَلْقُ اللّهِ...﴾ إلخ.

هذا؛ وزوج في هذه الآية بمعنى: الصنف، والنوع، كما رأيت، ومثل هذه الآية قوله تعالى في سورة (الحج) رقم [٥]: ﴿فَإِذَا أَنزَلْنَا عَلَيْهَا ٱلْمَآءَ ٱهْتَزَتْ وَرَبَتْ وَأَنْبَتَتْ مِن كُلِّ رَوْج بَهِيجٍ والزوج: القرين قال تعالى في سورة (الصافات): ﴿آخَتُرُوا الَّذِينَ ظَامُوا وَأَزْوَجَهُمْ وَمَا كَانُوا يَعْبُدُونَ ﴿ مِن والزوج: ضد الفرد، وكل واحد منهما يسمى زوجاً أيضاً، يقال للاثنين: هما زوجان، وهما زوج، كما يقال: هما سيان، وهما سواء، قال تعالى في سورة

(هود) رقم [٤٠]: ﴿ قُلْنَا آخِلَ فِيهَا مِن كُلِّ رَوَّجَيْنِ آثَنَيْنِ ﴾ أي: من كل نوع ذكراً، وأنثى، وقال تعالى في سورة (الأنعام) رقم [١٤٣]: ﴿ تُكْنِينَةَ أَزُورَ ﴾ والمعنى: ثمانية أفراد، وأخيراً فزوج يطلق على الرجل والمرأة، والقرينة تبين الذكر، والأنثى، ويقال لها أيضاً: زوجة، وحذف التاء منها أفصح إلا في الفرائض، فإنها بالتاء أفصح؛ لتوضيح الوارث.

أما ﴿كُرِيمٍ فهو كثير المنافع، والكريم من كل نوع ما يجمع فضائله، وهو صفة لكل ما يرضي في بابه، يقال: وجه كريم؛ أي: مرضيٌ في حسنه، وجماله، وكتاب كريم: مرضي في معانيه وفوائده، ونبات كريم فيما يتعلق به من المنافع، وقس على ذلك الإنسان، والحيوان، والمكان، وانظر الآية رقم [٢٩] من سورة (النمل).

الإعراب: ﴿ خَلَقَ ﴾: فعل ماض، والفاعل مستتر تقديره: «هو» يعود إلى الله. ﴿ ٱلسَّمَوْتِ ﴾: مفعول به منصوب، وعلامة نصبه الكسرة نيابة عن الفتحة؛ لأنه ملحق بجمع المؤنث السالم. ﴿ بِعَيْرِ ﴾: جار ومجرور متعلقان بالفعل قبلهما ، أو هما متعلقان بمحذوف حال من ﴿ ٱلسَّمَوْتِ ﴾ أي: خالية من عمد، و(غير) مضاف، و﴿عَمَدِ﴾ مضاف إليه. ﴿تَرُونُهَا ﴾: فعل مضارع مرفوع، وعلامة رفعه ثبوت النون؛ لأنه من الأفعال الخمسة، والواو فاعله، و(ها): مفعول به، والجملة الفعلية في محل جر صفة ﴿عَمَدٍ ﴾ على اعتبار الضمير المنصوب راجعاً إليها، أو هي في محل نصب حال من ﴿ ٱلسَّمَوْتِ ﴾ على اعتباره راجعاً إليها. وقيل: مستأنفة، وهو ضعيف، وجملة: ﴿ خَلَقَ ١٠٠٠ إلخ مستأنفة، لا محل لها. ﴿ وَأَلْفَى ﴾: الواو: حرف عطف. (ألقي): فعل ماض مبنى على فتح مقدر على الألف، والفاعل يعود إلى ﴿أَللَّهِ ۖ أَيضاً، والجملة الفعلية معطوفة على جملة ﴿ خَلَقَ ... ﴾ إلخ لا محل لها مثلها. ﴿ فِي ٱلْأَرْضِ ﴾: جار ومجرور متعلقان بالفعل قبلهما. ﴿ رَوَسِي ﴾: مفعول به، وهو صفة لموصوف محذوف، انظر الشرح. ﴿ أَن تَمِيدَ ﴾: فعل مضارع منصوب بـ: «أنْ»، والفاعل يعود إلى (الأرض) تقديره: «هي»: وهأَن تَوِيدَ﴾ في تأويل مصدر في محل جر بإضافته لمصدر محذوف، يقع مفعولاً لأجله، التقدير: كراهية ميدها بكم، وهذا عند البصريين، وهو عند الكوفيين في محل جر بحرف محذوف، التقدير: لئلا تميد بكم، ومثل هذه الآية قول عمرو بن كلثوم من معلقته المشهورة: رقم [٩٧]: [الوافر]

نَــزَلْــتُــمْ مَــنْــزِلَ الأضــيــافِ مِــنَّــا فَعـجَّــلْـنَـا الْــقِــرى أَنْ تَــشْــتِـمُــونَــا وهذا هو الشاهد رقم [٤٨] من كتابنا فتح القريب المجيب.

﴿ يِكُمُ ﴾: جار ومجرور متعلقان بالفعل قبلهما. ﴿ وَيَكَ ﴾: الواو: حرف عطف. (بث): فعل ماض، والفاعل يعود إلى ﴿ اللهِ ﴾ أيضاً، والجملة الفعلية معطوفة على جملة: ﴿ خَلَقَ... ﴾ إلخ لا محل لها مثلها. ﴿ فِيهَ ﴾: جار ومجرور متعلقان بالفعل قبلهما. ﴿ مِن كُلِ ﴾: متعلقان به أيضاً، وهما في محل نصب مفعول به. قال الجمل: ﴿ مِن ﴾ زائدة. انتهى. وعليه: ف: ﴿ كُلِ ﴾ مفعول

صريح. والأقوى تعليقهما بمحذوف صفة لموصوف محذوف، التقدير: وبث فيها حيوانات من كل دابة. وهُوَّلِيَه: مضاف، وهُدَآبَةً فَ : مضاف إليه. هُوَأَنزَلْنَاه: الواو: حرف عطف. (أنزلنا): فعل، وفاعل. هُونَ السَّمَآء في: جار ومجرور متعلقان بالفعل قبلهما، أو هما متعلقان بمحذوف حال من ماء، كان صفة له، فلما قدم عليه صار حالاً، على القاعدة: «نعت النكرة إذا تقدم عليها صار حالاً»، وجملة: ﴿وَأَنزَلْنَاسُ إِلْخُ معطوفة على جملة: ﴿ وَلَقَ سَ إِلْخُ ، أو هي مستأنفة، ولا محل لها على الاعتبارين، وانظر مثل هذا الالتفات في الآيات التي ذكرتها لك في الشرح. (أنبتنا): فعل، وفاعل. ﴿فِهَا مِن كُلِّه: كلاهما متعلقان بالفعل قبلهما ويجوز أن يكون: ﴿مِن وَفِيهَا مِن حَكْلِيهَ : كلاهما متعلقان بالفعل قبلهما ويجوز أن يكون: ﴿مِن وَفِيهَا مِن صُفّة لموصوف محذوف، التقدير: نباتاً من كل، و﴿حَكْلِه مضاف، وَوَرَوْجَ مضاف، المعتبرين فيها.

# ﴿ هَلَذَا خَلْقُ ٱللَّهِ فَأَرُونِ مَاذَا خَلَقَ ٱلَّذِينَ مِن دُونِهِۦ بَلِ ٱلظَّلِلِمُونَ فِي ضَلَالِ تُمِينِ ﴿ إِنَّكُ ﴾

المشرح: ﴿ هَلَا أَي : ما ذكر من السموات والأرض ، وما تعلق بهما من الأمور المعدودة . ﴿ خَلْقُ اللّهِ ﴾ أي : فأروني الذي خلقته آلهتكم ؟ ﴿ خَلْقُ اللّهِ ﴾ أي : فأروني الذي خلقته آلهتكم ؟ حتى استحقوا العبادة منكم ، وحتى أشركتموهم مع الله في التقديس والتعظيم . ﴿ بَلِ الطّلِمُونَ فِي ضَلَالٍ مُبِينٍ ﴾ : إضراب عن تبكيتهم ، وتقريعهم إلى التسجيل عليهم بالضلال الذي لا يخفى على ناظر ، ووضع الظاهر موضع المضمر ؛ للدلالة على أنهم ظالمون بإشراكهم مع الله ما لا يضر ، ولا ينفع .

هذا؛ والضلال مصدر: ضل بمعنى: كفر وأشرك بالله، وخرج عن جادة الحق، والصواب، وهو ضد: اهتدى، واستقام، ويأتي ضَلَّ بمعنى: غاب، كما في قوله تعالى: ﴿وَضَلَّ عَنْهُم مَّا كَانُوا وَهُو ضد: اهتدى، واستقام، ويأتي ضَلَّ بمعنى: غاب، كما في قوله تعالى: ﴿وَضَلَ عَنْهُم مَّا كَانُوا يَفَتَرُونَ وَضِل الشيء: ضاع وهلك، وضل: أخطأ في رأيه، ولولا هذا المعنى؛ لكفر أولاد يعقوب بقولهم في غيبته: ﴿إِنَّ أَبَانًا لَغِي ضَلَلِكَ ٱلْقَكِيمِ وقولهم في غيبته: ﴿إِنَّ أَبَانًا لَغِي ضَلَلِكَ ٱلْقَكِيمِ وقولهم في غيبته: ﴿وَوَجَدَكَ ضَالًا عَيْهِ وَصَلَلُ مُبْيِنٍ وَضَل: تحير، وهو أقرب ما يفسر به قوله تعالى لحبيبه محمد على الشائل فهو متعد، والثلاثي لازم، وانظر رقم [10] من سورة (السجدة).

الإعراب: ﴿ هَٰذَا ﴾: الهاء: حرف تنبيه. (ذا): اسم إشارة مبني على السكون في محل رفع مبتدأ. ﴿ حَٰلَقُ ﴾: خبر المبتدأ، وهو مضاف، و ﴿ اللّه ﴾ مضاف إليه، من إضافة المصدر لفاعله، والجملة الاسمية مستأنفة، لا محل لها. ﴿ فَأَرُونِ ﴾: الفاء: حرف عطف على رأي من يجيز عطف الإنشاء على الخبر، وابن هشام يعتبرها للسببية المحضة، وأراها الفصيحة؛ لأنها تفصح عن شرط مقدر، التقدير: وإذا كان هذا خلق الله؛ فأروني. . . إلخ. (أروني): فعل أمر مبني على

حذف النون، والواو فاعله، والنون للوقاية، وياء المتكلم مفعوله الأول، وهو معلق عن الثاني، والثالث لفظاً بسبب الاستفهام. ﴿مَاذَا﴾: (ما): اسم استفهام مبنى على السكون في محل رفع مبتدأ. (ذا): اسم موصول مبنى على السكون في محل رفع خبره. ﴿ خَلَقَ ﴾: فعل ماض. ﴿ ٱلَّذِينَ ﴾: اسم موصول مبني على الفتح في محل رفع فاعله، والجملة الفعلية صلة الموصول، لا محل لها، والعائد محذوف، التقدير: ما الذي خلقه الذين، والجملة الاسمية في محل نصب سدت مسد المفعول الثاني والثالث. هذا؛ وأجيز اعتبار (ما) مفعولاً مقدماً لـ: ﴿خَلَقَ﴾ و(ذا) زائدة، كما أجيز اعتبار ﴿مَاذَا﴾ اسماً مركباً مبنياً على السكون في محل رفع مبتدأ، خبره الجملة الفعلية بعده، أو في محل نصب مفعولاً به مقدماً للفعل ﴿ غَلَقَ ﴾، وعليه فالجملة الفعلية في محل نصب سدت مسد المفعولين؛ وأجاز مكى اعتبار (ما) اسماً موصولاً بمعنى: الذي في محل نصب مفعول به له: (أروني)، واعتبار: (ذا) زائدة، والجملة الفعلية صلة (ما)، والعائد محذوف، التقدير: فأروني الأشياء التي خلقها الذين من دونه، وهو قول ضعيف تفرد به ـ رحمه الله تعالى ـ. ﴿مِن دُونِدِيُّ ﴾: جار ومجرور متعلقان بمحذوف صلة الموصول، والهاء ضمير متصل في محل جر بالإضافة. ﴿بَلِ﴾: حرف إضراب، وانتقال. ﴿ٱلظَّلِمُونَ﴾: مبتدأ مرفوع، وعلامة رفعه الواو. . . إلخ. ﴿فِي ضَلَالِ﴾: جار ومجرور متعلقان بمحذوف خبر المبتدأ . ﴿ أَبِينِ ﴾: صفة ﴿ ضَلَالِ ﴾. والجملة الاسمية مستأنفة، لا محل لها، وجملة: ﴿ فَأَرُونِ ... ﴾ إلخ لا محل لها على جميع الوجوه المعتبرة في الفاء.

# ﴿ وَلَقَدْ ءَانَيْنَا لُقْمَنَ ٱلْحِكْمَةَ أَنِ ٱشْكُرْ لِلَّهِ وَمَن يَشْكُرْ فَإِنَّمَا يَشْكُرُ لِنَفْسِكِ وَمَن كَفَرَ فَإِنَّ ٱللَّهَ غَنِيٌّ حَمِيــ لِللَّهِ ﴾

المشرح: ﴿ وَلَقَدْ ءَالِيْنَا لُقَمَنَ ﴾: هو ابن باعوراء بن ناحور، بن تارح، وهو آزر أبو إبراهيم، كذا نسبه محمد بن إسحاق. وقيل: هو لقمان بن عنقاء، بن سرون، وكان نوبياً من أهل أيلة. ذكره السهيلي. وقال وهب: هو ابن أخت أيوب النبي. وقال مقاتل: ذكر: أنه كان ابن خالة أيوب، وقال الزمخشري. هو لقمان بن باعوراء ابن أخت أيوب، أو ابن خالته. وقيل: كان من أولاد آزر، عاش ألف سنة، وأدركه داود عليه الصلاة والسلام، وأخذ عنه العلم، وكان يفتي قبل مبعث داود، فلما بعث قطع الفتوى، فقيل له: لم تركت الفتوى؟ فقال: ألا أكتفي إذْ كُفِيتُ. وقال الواقدي: كان قاضياً في بني إسرائيل، وأكثر الأقاويل: أنه كان حكيماً، ولم يكن نبياً. وعن ابن عباس ـ رضي الله عنهما ـ: لقمان لم يكن نبياً، ولا ملكاً، ولكن كان راعياً أسود، فرقه الله العتق، ورضي قوله، ووصيته، فقص أمره في القرآن؛ لتمسكوا بوصيته.

وقال عكرمة، والشعبي: كان نبياً. وقيل: خُيِّر بين النبوة والحكمة، فاختار الحكمة. وعن ابن المسيب: كان أسود من سودان مصر خياطاً. وعن مجاهد: كان عبداً أسود غليظ الشفتين،

متشقق القدمين. وقيل: كان نجاراً. وقيل: كان راعياً. وقيل: كان يحتطب لمولاه كل يوم حزمة. وروي عنه: أن قال لرجل ينظر إليه: إن كنت تراني غليظ الشفتين، فإنه يخرج من بينهما كلام رقيق، وإن كنت تراني أسود فقلبي أبيض.

وروي: أن رجلاً وقف عليه في مجلس وهو يعلِّمُ الناس الحكمة. فقال له: ألست عبد بني فلان؟ قال: نعم، قال: ألست كنت ترعى معي في مكان كذا؟ قال: بلى، قال: ما بلغ بك ما أرى، ويراه الناس من العلم، والحكمة؟ قال: بفضل الله علي وصدقي في الحديث، وأداء الأمانة، وصمتي عما لا يعنيني.

وروي من حديث ابن عمر ـ رضي الله عنهما ـ قال: سمعت رسول الله على يقول: «لم يكن لقمانُ نبياً، ولكن كان عبداً كثيرَ التفكرِ، حسنَ اليقينِ، أحبَّ الله تعالى فأحبَّهُ، فمنَّ عليه بالحكمةِ، وخيَّرهُ في أن يجعله خليفة يحكم بالحق، فقال: يا رب! إن خيرتني قبلت العافية، وتركت البلاء، وإن عزمت علي فسمعاً، وطاعةً، فإنك ستعصمني». ذكره ابن عطية. وزاد الثعلبي: «فقالت له الملائكة بصوت لا يراهم: لم يا لقمان؟ قال: لأن الحاكم بأشد المنازل وأكدرها، يغشاه المظلوم من كل مكان، إن يُعن فبالْحَرى أنْ ينجوَ، وإن أخطأ أخطأ طريق الجنة، ومن يكن في الدنيا ذليلاً فذلك خيرٌ من أن يكون فيها شريفاً، ومَنْ يختر الدنيا على الآخرة؛ تفته الدنيا، ولا يصب الآخرة. فعجبت الملائكة من حسن منطقه، فنام نومةً، فأعطى الحكمة، فانتبه يتكلم بها».

ثم نودي داود بعده فقبل الخلافة، ولم يشرط ما اشترطه لقمان، فهوى في الخطيئة غير مرة، كل ذلك يعفو الله عنه. وكان لقمان يؤازره في حكمته، فقال له داود: طوبى لك يا لقمان، أُعْطِيت الحكمة، وصُرف عنك البلاء، وأُعْطِى دَاودُ الخلافة، وابْتُلِي بالبلاء، والفتنة.

قال له سيده ذات يوم: اذبح لي شاة، وائتني بأطيب مضغتين فيها. فأتاه باللسان، والقلب، ثم أمره بمثل ذلك بعد أيام، وأن يخرج أخبث مضغتين في الشاة الأخرى، فأتاه باللسان، والقلب، فسأله عن ذلك، فقال: هما أطيب ما فيها؛ إذا طابا، وهما أخبث ما فيها؛ إذا خَبُثًا. وقد قال سيد الخلق، وحبيب الحق، الناطق بالصدق: «أَلَا وإنَّ في الجسدِ مُضْغَةً إِذَا صلَحَتْ صَلَحَتْ صَلَحَ الجسدُ كُلُّهُ، وإذَا فَسَدَتْ فَسدَ الجسدُ كلَّهُ ألا وهِيَ القلْبُ». رواه البخاري ومسلم.

وجاء في اللسان أحاديث شهيرة كثيرة، صحيحة، مذكورة في كتاب الترغيب والترهيب، خذ منها ما يلي: عن أبي هريرة ـ رضي الله عنه ـ قال: قال رسول الله ﷺ: «مَنْ وَقَاهُ اللهُ شَرَّ ما بَيْنَ لَحْيَيْهِ وَشَرَّ مَا بَيْنَ رِجْلَيْهِ دَخَلَ الْجَنَّةَ». رواه الترمذي وحسنه. انتهى. قرطبي وكشاف وغيرهما بتصرف.

هذا؛ وأما الحكمة؛ فهي الصواب في المعتقدات، والفقه في الدين، والعقل، والعمل. وقال البيضاوي ـ رحمه الله تعالى ـ: والحكمة في عرف العلماء: استكمال النفس الإنسانية باقتباس العلوم النظرية، واكتساب الملكة التامة على الأفعال الفاضلة على قدر طاقتها.

وقال أبو بكر بن دريد: الحكمة: كل كلمة وعظتك، أو دعتك إلى مكرمة، أو نهتك عن قبيح.

وَأَنِ اَشْكُرْ لِللَّهِ اللهِ أَي: آتيناه الحكمة، وقلنا له: اشكر، وانظر الإعراب، وانظر الشكر لغة، واصطلاحاً في الآية رقم [٢٥] الآتية، والمعنى: اشكر نعمة الله عليك. ووَمَن يَشْكُرُ فَي: النعمة وأدى حق الله فيها. وفَإِنّما يَشْكُرُ لِنَفْسِهِ إِنَّهَ يرجع نفع ذلك إلى نفسه، لا إلى غيره، حيث يستوجب بشكره تمام النعمة، ودوامها، والمزيد منها، قال تعالى: ولَإِن شَكَرْتُم لَأَزِيدَنّكُم فَي والشكر: قيد النعمة الموجودة، وبه تنال النعمة المفقودة. ووَمَن كَفَرَ أي: جحد النعمة، ولم يقم بشكرها. وفإن رَبِي غَني أي أي: عن العباد، وعن شكرهم. حميد في سورة (النمل) لم يحمد، أو: محمود، نطق بحمده جميع مخلوقاته بلسان الحال. وفي سورة (النمل) رقم [٤٠]: وفإن رَبِي غَني كُرِيم في والله أعلم بمراده، وأسرار كتابه.

هذا؛ وقد سمى الله سبحانه وتعالى جحود النعمة كفراً؛ لأن معنى الكفر اللغوي: الستر، والتغطية، كما رأيت في الآية رقم [٣٤] من سورة (الروم) أما الفعل: شكر، يشكر، فيتعدى بنفسه، وبحرف الجر، تقول: شكرته وشكرت له، كما تقول: نصحته، ونصحت له.

الإعراب: ﴿وَلَقَدُى: الواو: حرف قسم وجر، والمقسم به محذوف، تقديره: والله، والجار والمجرور متعلقان بفعل محذوف تقديره: أقسم. اللام: واقعة في جواب القسم. (قد): حرف تحقيق يقرب الماضي من الحال. ﴿ اَلْبَنَا ﴿ فعل ، وفاعل. ﴿ لَقَمَن ﴾ : مفعول به أول. ﴿ اَلْمِكُم هَ مفعول به ثان ، والجملة الفعلية جواب القسم لا محل لها ، والقسم ، وجوابه : كلام مستأنف لا محل له. وانظر ما ذكرته في الآية رقم [٢٣] من سورة (السجدة). ﴿ أَن ﴿ عرف صلة على تقدير: قلنا له: الشكر، وهي مفسرة على تضمين الحكمة معنى القول ، ومصدرية تؤول مع ما بعدها بمصدر في محل جر بحرف تعليل التقدير: لإتيان لقمان الحكمة ، أو بحرف دال على السببية ، أي بأن الشكر. ﴿ أَنْ تَهُ عَلَى أَمُ وَ فَاعِلُ مَعْ مَا لِلْعُلُمُ وَالْجَمَلَةُ فَي محل نصب مقول القول لقول لعول محذوف كما رأيت ، أو هي مفسرة ، لا محل لها ، أو هي بعد تأمل ، وتدبر ، وربك أعلم .

﴿ وَمَن ﴾: الواو: حرف استئناف. (من): اسم شرط جازم مبني على السكون في محل رفع مبتدأ. ﴿ يَشُحُرُ ﴾: فعل مضارع فعل الشرط، وفاعله يعود إلى: (مَنْ). ﴿ فَإِنَّمَا ﴾: الفاء: واقعة في جواب الشرط. (إنما): كافة ومكفوفة. ﴿ يَشَكُرُ ﴾: فعل مضارع، وفاعله يعود إلى (مَنْ) أيضاً. ﴿ لِنَفْسِهِ ﴿ يَ مَعْلُ مَا لَا لَهُ عَلَ مَعْلُ مَن متصل في محل جر أيضاً. ﴿ لِنَفْسِهِ ﴿ يَ مَعْلُ اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى

المرجح لدى المعاصرين، والجملة الاسمية مستأنفة، لا محل لها. ﴿وَمَنُ نَ مثل سابقه . ﴿ كَفَرَ الله فَعَلَ مَاضَ مبني على الفتح في محل جزم فعل الشرط، والفاعل يعود إلى (مَنْ) أيضاً . ﴿ فَإِنَّ الفاء: واقعة في جواب الشرط. (إن): حرف مشبه بالفعل. ﴿ الله السم (إن). ﴿ فَيَ تَعْيَدُ الله : خبران له : (إن)، والجملة الاسمية في محل جزم جواب الشرط. هذا؛ وإن اعتبرت الجواب محذوفاً، تقديره: ومن كفر فلا يحزنك كفره، أو فلا يضرك كفره، فالجملة الاسمية: ﴿ فَإِنَ الله على ما قبلها لا محل لها مثلها .

## ﴿ وَلِذْ قَالَ لُقْمَنُ لِآبَنِهِ ، وَهُوَ يَعِظُهُ يَبُنَىَ لَا تُشْرِكَ بِٱللَّهِ إِنَّ ٱلشِّرْكَ لَظُلْمٌ عَظِيدٌ ۞﴾

الشرح: ﴿وَلِذْ قَالَ لُقَمْنُ لِاَبْنِهِ ﴾: واسمه: ثاران. وقيل: أشكم. وقيل: أنعم. وقيل: ماتان. ﴿وَهُو يَعِظُهُ ﴾: ينصحه ويرشده، والفعل مثال واوي، أصله: وعظ، يَوْعِظُ، مثل وعد، يوعد، حذفت الواو لوقوعها بين عدوتيها، وهما الفتحة، والكسرة، والأمر منه: عِظ، مثل: عِد، وزِنْ، والأصل: اوْعظ، واوْعد، واوْزن، فحذفت الهمزة، والواو.

﴿ يَبُنَى ﴾: تصغير ابن، تصغير: إشفاق، وإرفاق، لا تصغير تحقير، فأصل ابن: بَنوٌ فلما صغر؛ صار: بُنَيْوٌ، فلما اجتمعت الواو والياء، وسبقت إحداهما بالسكون قلبت الواو ياء، وأدغمت الياء في الياء، ثم ألحقت به ياء المتكلم، فاجتمع ثلاث ياءات، فحذفت الثانية منهن؛ التي هي لام الكلمة، ولم تحذف الأولى؛ لأنها ياء التصغير، وقد أتي بها لغرض خاص، ولم تحذف الثالثة؛ التي هي ياء المتكلم؛ لأنها كلمة برأسها. هذا؛ وقرئ بإسكان الياء، وكسرها، وفتحها في هذه الآية، وفيما يأتي.

﴿ لاَ تُتْمِكِ بِاللَّهِ ﴾: قال القشيري: إن ابنه، وامرأته كانا كافرين، فما زال يعظهما؛ حتى أسلما، وذلك لأن أعلى مراتب الإنسان أن يكون كاملاً في نفسه مكملاً لغيره، فقوله تعالى: ﴿ وَلَقَدْ ءَانَيْنَا لُقُمْنَ ٱلْحِكْمَةَ أَنِ ٱشْكُر لِللَّهِ ﴾ إشارة إلى الكمال، وقوله تعالى: ﴿ وَلَذْ قَالَ لُقُمْنُ لِاتَّنِهِ عِنْ اللَّهِ الله وهو ابنه، وبدأ في وعظه بالأهم، وهو المنع من الشرك.

﴿إِنَ ٱلشِّرِكَ لَظُلُمُ عَظِيمٌ ﴾: لأن التسوية بين من يستحق العبادة، وبين من لا يستحقها ظلم عظيم؛ لأنه وضع العبادة في غير موضعها. هذا؛ وقد بينت لك فيما سبق: أن الشرك أنواع منوعة، فأعظمها: أن تجعل لله نداً وهو خلقك، ومنها: الرياء، ومنها: أن يعتقد الإنسان تأثير مؤثر في هذا الكون مع الله، من جلب نفع، أو ضر، وغير ذلك، فعن يزيد بن خالد الجهني

رضي الله عنه ـ قال: صلى بنا رسول الله ﷺ صلاة الصبح بالحديبية في إثر مطر نزل بالليل، فلما انصرف؛ أقبل على الناس، فقال: «هل تَدْرُونَ مَاذا قال رَبُّكُم اللَّيْلَةَ؟». قالوا: الله ورسولُهُ أعلم، قال: قال: «أصبح مِنْ عِبَادِي مُؤْمِنٌ بِي، وَكَافِرٌ، فأَمَّا مَنْ قَالَ: مُطِرْنَا بفضلِ اللهِ وَرَحْمَتِهِ، فَذَلِكَ مُؤْمِنٌ بِي كَافِرٌ بالكوكب، وَأَمَّا مَنْ قَالَ: مُطِرْنَا بِنَوْءِ كَذَا وَكَذَا، فَذَلِكَ مُؤْمِنٌ بالكوكب، كَافِرٌ بي». رواه مسلم.

تنبيه: ذكر الله في هذه الآية، والآيات التالية بعض الحكم، والوصايا التي أوصى بها لقمان ـ عليه الصلاة والسلام ـ ابنه. وفي الخطيب، فرجع الابن إليه، وأسلم، ثم قال له: يا بني! اتخذ تقوى الله تعالى تجارة؛ يأتِكَ الربحُ من غيرِ بضاعةٍ. يا بني احضر الجنائز، ولا تحضر العرس، فإن الجنائز تذكر الآخرة، والعرس يشهيك الدنيا، يا بني! لا تكن أعجز من هذا الديك، الذي يصوت بالأسحار، وأنت نائم على فراشك، يا بني! لا تؤخر التوبة، فإن الموت يأتي بغتة، يا بني! لا ترغب في ود الجاهل، فيرى أنك ترضى عمله، يا بني! اتق الله، ولا تُر الناس: أنك تخشى الله؛ ليكرموك بذلك، وقلبك فاجر، يا بني! ما ندمت على الصمت قطم، فإن الشر الكلام إذا كان من فضة؛ كان السكوت من ذهب، يا بني! اعتزل الشرم، كما يعتزلك، فإن الشر للشر خلق، يا بني عليك بمجالسة العلماء، واستمع كلام الحكماء، فإن الله تعالى يحيي القلب الميت بنور الحكمة، كما يحيي الأرض بوابل المطر. يابني! من كذب ذهب ماء وجهه، ومن ساء خلقه كثر غمه، ونقل الصخور من مواضعها أيسر من إفهام من لا يفهم.

يا بني لا ترسل رسولك جاهلاً، فإن لم تجد حكيماً فكن رسول نفسك، يا بني لا تنكح أمة غيرك، فتورِثَ بنيك حزناً طويلاً، يا بني! يأتي على الناس زمان لا تقر فيه عين حليم، يا بني! اختر المجالس على عينك، فإذا رأيت المجلس يُذْكَرُ فيه الله عز وجل، فاجلس معهم، فإنك إن تك عالماً ينفعك علمك، وإن تك غبياً يعلموك، وإن يطلع الله عز وجل عليهم برحمة تصبنك معهم، يا بني! لا تجلس في المجلس الذي لا يُذْكَرُ الله فيه، فإنك إن تكن عالماً لا ينفعك علمك، وإن تكن غبياً يزيدوك غباوة، وإن يطلع الله عليهم بسخط يصبنك معهم.

يا بني! لا يأكل طعامك إلا الأتقياء، وشاور في أمرك العلماء، يا بني! إن الدنيا بحر عميق، وقد غرق فيه ناس كثير، فاجعل سفينتك فيها تقوى الله، وحشوها الإيمان بالله، وشراعها التوكل على الله، لعلك تنجو، يا بني! إني حملت الجندل والحديد، فلم أحمل شيئاً أثقل من جار السوء، وذقت المرارة كلها، فلم أذق أشد من مرارة الفقر، يا بني! كن كمن لا يبتغي محمدة الناس، ولا يكسب مذمتهم، فنفسه منهم في غنى، والناس منه في راحة، يا بني إن الحكمة أجلست المساكين مجالس الملوك.

يا بني! لا تتعلم ما لا تعلم حتى تعمل بما تعلم. يا بني! إذا أردت أن تؤاخِيَ رجلاً فأغضبُه قبل ذلك، فإن أنصفك عند غضبه، وإلا فاحذره. يا بني! إنك منذ نزلتَ إلى الدنيا؛ استدبرْتَها،

واستقبلْتَ الآخرة، فدارٌ أنت إليها تسير أقرب من دار أنت عنها ترتحل. يا بني! عود لسانك أن يقول: اللهم اغفر لي، فإن لله ساعات لا ترد. يا بني! إيَّاك والدَّيْنَ فإنه ذل في النهار، وهمٌّ في الليل، يا بني! ارج الله رجاء لا يجرِّئك على معصيته، وخف الله خوفاً، لا يؤيسك من رحمته. انتهى. جمل، ثم قال ـ رحمه الله تعالى ـ: وإنما أكثرت من ذلك لعل الله ينفعني، ومن طالعه بذلك، واقتصرت على هذا القدر، وإلا فمواعظه لابنه لو أراد شخص الإكثار منها؛ لجعل منها مجلدات.

ومن قصص الأنبياء للثعلبي: يا بني لا تضع بِرَّك إلا عند راعيه، كما ليس بين الكبش والذئب مودة فليس بين البار والفاجر خلة، ومن يحب المراء؛ يشتم، ومن يدخل مداخل السوء يتهم، ومن يصاحب قرين السوء؛ لا يسلم، ومن لا يملك لسانه؛ يندم، يا بني! لا تطلب من الأمر مُدْبِراً، ولا ترفض منه مقبلاً، فإن ذلك يقل الرأي، ويزري بالعقل. . . إلخ، وهذا قطرة من بحر.

الإعراب: ﴿وَلَهُ : الواو: حرف عطف، أو حرف استثناف. (إذ): ظرف لما مضى من الزمان مبني على السكون في محل نصب متعلق بفعل محذوف، تقديره: اذكر، أو هو مفعول به لهذا المقدر، وجملة: ﴿قَالُ لُقْمَنُ لِأَبْنِهِ ﴾ في محل جر بإضافة (إذ) إليها. ﴿وَهُو ﴾: الواو: واو الحال. (هو): ضمير منفصل مبني على الفتح في محل رفع مبتدأ. ﴿يَعِظُهُ ﴾: فعل مضارع، والهاء مفعول به، والفاعل يعود إلى الضمير العائد بدوره إلى لقمان عليه السلام، والجملة الفعلية في محل رفع خبر المبتدأ، والجملة الاسمية: (هو يعظه) في محل نصب حال من ﴿ أَقَنَنُ ﴾ والرابط: الواو، خبر المبتدأ، والجملة الاسمية: (هو يعظه) في محل نصب حال من ﴿ أَقَنَنُ ﴾ والرابط: الواو، على ما قبل ياء المتكلم، منع من ظهورها اشتغال المحل بسكون الإدغام، والياء ضمير متصل في على ما قبل ياء المتكلم، منع من ظهورها اشتغال المحل بسكون الإدغام، والفاعل مستتر تقديره: «وَالنّب ﴿ وَالنّب هُ وَالْتُحَلِّ فَي محل معطوفة على مجواب القسم، أو هي مستأنفة، لا محل لها على وجملة: (اذكر إذ قال . . .) إلخ معطوفة على جواب القسم، أو هي مستأنفة، لا محل لها على الاعتبارين. ﴿ إِنْ الناهِ عنه المؤلّم المنه الفعل. ﴿ أَلْثِرَك ﴾ : اسم ﴿ إِنْ كَ الله الله الاسمية تعليل الابتداء، وتسمى المزحلقة. (ظلم): خبر ﴿ إِنْ الناه وعليه ألف صلاة، وألف سلام.

﴿وَوَصَّيْنَا ٱلْإِنسَانَ بِوَلِدَيْهِ حَمَلَتْهُ أُمَّهُۥ وَهْنَا عَلَىٰ وَهْنِ وَفِصَالُهُۥ فِي عَامَيْنِ أَنِ ٱشۡكُرۡ لِي وَلِوَلِدَيْكَ إِلَىٰٓ ٱلْمَصِيرُ ۞﴾

الشرح: هذه الآية، والآية التالية معترضتان في تضاعيف وصية لقمان ـ على نبينا، وعليه ألف صلاة، وألف سلام ـ لابنه تأكيداً لما فيها من النهي عن الشرك، وغيره، فكأنه قال: وقد

وصينا بمثل ما وصى به، وذكر الوالدين للمبالغة في ذلك، مع أنهما تِلْوُ الباري في استحقاق التعظيم، والطاعة، لا يجوز أن يطاعا في الإشراك، والمعاصي. الآيتان نزلتا في حق سعد بن أبي وقاص ـ رضي الله عنه ـ لما أسلم، وأن أمه حمنة قد حلفت ألا تأكل. انظر تفصيل ذلك في الآية رقم [٨] من سورة (العنكبوت) ففيها الكفاية، فإن ما هنا، وهناك نزل فيه، رضي الله عنه.

وَمَلَتُهُ أُمُّهُ وَهَنّا عَلَى وَهْنِ الله وَالله عنهما -: شدة بعد شدة. وقيل: إن المرأة إذا حملت توالى عليها الضعف، والتعب، والمشقة، وذلك؛ شدة بعد شدة. وقيل: إن المرأة إذا حملت توالى عليها الضعف، والتعب، والمشقة، وذلك؛ لأن الحمل ضعف، والطلق ضعف، والوضع ضعف، والرضاعة ضعف. هذا؛ وقد قال تعالى في سورة (الأحقاف) رقم [١٥]: ﴿ مَلَتُهُ أُمُّهُ كُرُهًا وَوَضَعَتْهُ كُرُهًا ﴾. وفي هاتين الآيتين تنويه بشأن الأم، وأن حقها أعظم من حق الأب، وأنها تستحق من الطاعة، والإكرام، والخدمة، والاحترام أكثر مما يستحقه الأب، وذلك لما قاسته من الآلام بسبب الولادة، ولما هي مجبولة عليه من الضعف الخلقي، والجسدي، ولاسيما إذا بلغت من العمر عتياً، وقد لفت النبي على نظر المسلم المؤمن إلى هذا، وذلك فيما يلى:

هذا؛ وقرأ عيسى الثقفي: (وَهَناً على وَهَنٍ) بفتح الهاء فيهما، ورويت عن أبي عمرو، وهما بمعنًى واحد، قال قعنب بن أم صاحب:

هَـلْ لِـلْـعَـواذِلِ مِـنْ نَـاهِ فَـيَـزْجُـرَهَـا؟ إِنَّ الـعَـوَاذِلَ فـيـهـا الأيْـنُ والْـوَهَـنُ

هذا؛ ويأتي: وَهَنَ، يَهِنُ، مثل: ضرَب، يضرب، ووَهُنَ، يَوْهَنُ، مثل: كَرُمَ، يَكُرُمُ، ووهِن، يهِن، مثل: حسِب، يحسِب، وورِثَ، يَرِث. ﴿ وَفِصَلْلُهُ فِي عَامَيْنِ ﴾ أي: فطامه في انقضاء عامين، وهي مدة الرضاع، التي ذكرها الله في آية البقرة رقم [٢٣٣]. ﴿ وَالْوَلِانَ يُرْضِعْنَ أَوْلَلَاهُنَ كُرُضِعْنَ أَوْلَلَاهُنَ كُرُضِعْنَ أَوْلَلَاهُنَ كُومِعُنَ أَوْلَلَاهُ فَي آية البقرة رقم [٢٣٣]. ﴿ وَالْوَلِلاَتُ يُرْضِعُنَ أَوْلَلَاهُ فَي المِدة التي يتعلق بها تحريم الرضاع، ولا تحريم بعدها. هذا؛ وانظر ما ذكرته في سورة (الأحقاف) رقم [١٥] فهو مرتبط في هذه الآية، وهو جيد جداً جداً بان شاء الله تعالى.

﴿ أَنِ اَشَّكُرُ لِي وَلِوَلِدَيْكَ ﴾: فقد قرن الله شكره بشكر الوالدين؛ لأن للوالدين صورة التربية الظاهرة، والله هو الموجد، والمربي في الحقيقة؛ لذا جعل الشكر بينه وبين الوالدين، ثم فرق، فقال: ﴿ إِلَى الْمَصِيرُ ﴾ أي: المرجع، والمآب؛ أي: إن نعمة الوالدين على الوالد مختصة بالدنيا، ونعمتي وإفضالي عليك في الدنيا، والآخرة. وقيل: لما أمر الله بشكره، وشكر الوالدين؛ قال: الجزاء عليّ وقت المصير إليّ.

قال سفيان بن عيينة: من صلى الصلوات الخمس؛ فقد شكر الله، ومن دعا لوالديه في أدبار الصلوات الخمس؛ فقد شكرهما. انتهى. أقول: إن كانت الصلاة قد نهته عن الفحشاء، والمنكر، وأما إذا اتخذ الصلاة عادة، ولم تنهه؛ فأي شكر لله يكون فيها؟! وهذا هو الغالب على المصلين في هذا العصر.

ومن القرطبي في تفسير سورة (النور) قال: وفي حديث: أن النبي على قال: «مَنْ فَرَّقَ بَيْنَ فَرَقَ اللهُ بَيْنَهُ وبَيْنَ رحمتِهِ يَوْمَ القيامَةِ، مَنْ قَالَ: أُطِيعُ الله، وَلَا أُطيعُ الرَّسُولَ، والله تَعَالَى يقول: يقول: ﴿أَطِيعُوا اللهِ وَأَطِيعُوا اللهِ وَمَنْ قال: أُقِيمُ الصلاة، ولا أُوتِي الزَّكاة، والله تعالى يقول: ﴿وَالْمِيمُوا السَّهُونَ وَمَنْ فَرَّقَ بِيْنَ شكر اللهِ وشكرٍ وَالِدَيْهِ، والله عز وجل يقول: ﴿أَنِ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ وَلَا أُوتِي اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ وَلَا اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ وَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ أَعلم بمراده، وأسرار كتابه.

الإعراب: ﴿وَوَصَيْنَا﴾: الواو: واو الاعتراض. (وصينا): فعل، وفاعل. ﴿ آلِإِسْنَ ﴾: مفعول به. ﴿ وَلِمَاتِهُ إِلَيْهُ عِلَى الكَسرة؛ لأنه مثنى تغليباً، وحذفت النون للإضافة، والهاء ضمير متصل في محل جر بالإضافة. ﴿ مَلَتَهُ ﴾: فعل ماض، والتاء للتأنيث حرف لا محل له، والهاء مفعول به. ﴿ أُمُّهُ ﴾: فاعله، والهاء في محل جر بالإضافة. ﴿ وَهَنَا ﴾: خال من ﴿ أُمُّهُ ﴾ أي: ذات وهن، أو هو مفعول مطلق، تقديره: تهن وهناً، وهذه الجملة في محل نصب حال، أو هو منصوب بنزع الخافض، التقدير: على وهناً و بوهن، أو هو صفة مفعول مطلق محذوف، التقدير: حملاً وهناً، وجملة: ﴿ مَلْتُهُ الله على اعتراض آخر، ﴿ وَفِصَالُهُ ﴾: الواو: حرف عطف، أو المتراض آخر، ﴿ وَفِصَالُهُ ﴾: مبتدأ، والهاء في محل جر بالإضافة، من إضافة المصدر لمفعوله، وفاعله محذوف. ﴿ فِي عَامَيْنِ ﴾: متعلقان بمحذوف خبر المبتدأ، وعلامة الجر الياء... إلخ، والجملة الاسمية معترضة أيضاً لا محل لها. ﴿ أَنِ ﴾: مفسرة؛ لأن (وصينا) متضمن معنى القول دون حروفه. وقيل: مصدرية. ﴿ أَنْ الله على اعتبار: ﴿ أَنِ ﴾ تفسيرية، وعلى اعتبار ﴿ أَنِ ﴾ مصدرية تؤول مع الفعل بمصدر في محذوف، التقدير: لأن اشكر، أو بأن اشكر، وهو أقوى من سابقه. كما محل جر بحرف جر محذوف، التقدير: لأن اشكر، أو بأن اشكر، وهو أقوى من سابقه. كما محل جر بحرف جر محذوف، التقدير: لأن اشكر، أو بأن اشكر، وهو أقوى من سابقه. كما محل جر بحرف جر محذوف، التقدير: لأن اشكر، أو بأن اشكر، وهو أقوى من سابقه. كما

أجيز اعتبار المصدر في محل جر بدل اشتمال من: (والديه)، وأجاز الزجاج اعتبار المصدر مفعولاً به ثانياً له: (وصينا) والتفسير أقوى من كل هذه الوجوه، وما بين التفسير والمفسر جملتان معترضتان لا محل لهما. ﴿لِي : جار ومجرور متعلقان بالفعل ﴿ أَشَكُرُ ﴾. (لوالديك): جار ومجرور متعلقان معطوفان على: ﴿لِي ﴾، والكاف ضمير متصل في محل جر بالإضافة. ﴿إِلَى ﴾: جار ومجرور متعلقان بمحذوف خبر مقدم. ﴿ أَلْمَصِيرُ ﴾: مبتدأ مؤخر، والجملة الاسمية مستأنفة، أو تعليل للأمر، وفيها معنى التقوية له، ولا محل لها على الاعتبارين.

﴿ وَإِن جَهَدَاكَ عَلَىٰ أَن تُشْرِكَ بِي مَا لَيْسَ لَكَ بِدِهِ عِلْمٌ فَلَا تُطِعْهُمَا وَصَاحِبْهُمَا فِي الدُّنْيَا مَعْرُوفَا أَ وَاتَبِعْ سَبِيلَ مَنْ أَنَابَ إِلَى اللهِ عَلَى مَرْجِعُكُمْ فَأُنبِتُكُم بِمَا كُنتُمْ لِنَابَ إِلَى اللهِ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُولِي اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُلِلْ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ

المشرح: ﴿ وَإِن جَهَدَاكَ عَلَىٰ أَن تُثُمِكِ فِي ﴾: وإن حملاك على أن تشرك بي، وألحَّا عليك في ذلك. وانظر ما ذكرته في الآية رقم [٨] من سورة (العنكبوت) من الفرق بين ما هنا، وهناك. ﴿ مَا لَئِسَ لَكَ بِهِ عِلْمٌ ﴾: بأنه يستحق العبادة مع الله، تقليداً للأبوين المشركين. ﴿ فَلَا تُطِعُهُما ﴾: فيما يأمران به، فإنه لا طاعة لمخلوق في معصية الخالق.

﴿ وَصَاحِبُهُمَا فِي ٱلدُّنِيَا مَعْرُوفِيَا ﴾ أي: بالمعروف، وهو البر، والصلة، والعشرة الجميلة اللطيفة. والآية دليل واضح على حسن معاشرة الأبوين إذا كانا كافرين، وحثٌ على صلتهما بما يمكن من المال إن كانا فقيرين.

فعن أسماء بنت أبي بكر الصديق - رضي الله عنهما -، قالت: قدمتْ عليَّ أمي؛ وهي مشركةٌ في عهد رسول الله عليه . قلت: يا رسول الله! قدمتْ عليَّ أمي، وهي راغبة، أفأصل أمي؟ قال: «نعم صلي أمَّكِ». رواه البخاري، ومسلم، ومعنى: راغبة، أي: طامعة فيما عندي، تسألني الإحسان إليها. وفي روايةٍ أخرى راغمة، أي: كارهة للإسلام، واسم أمها قتيلة بنت عبد العزى، طلقها أبو بكر - رضي الله عنه - قبل الهجرة لكفرها، وإبائها الإسلام، أما أم عائشة - رضي الله عنهما -.

﴿ وَاتَنَبِعُ سَبِيلَ مَنْ أَنابَ إِلَى اللهِ أَي: اتبع دين من رجع إلي بالإسلام والتوبة، فقد حكى النقاش وغيره: أن المأمور سعد، والذي أناب إلى الله: أبو بكر. وقال: إن أبا بكر لما أسلم أتاه سعد، وعبد الرحمن بن عوف، وعثمان، وطلحة، وسعيد، والزبير، فقالوا: آمنت بهذا الرجل، وصدقته؟! قال: نعم إنه صادق، فآمنوا به! ثم ذهب بهم إلى النبي على حتى أسلموا، فهؤلاء لهم سابقة الإسلام أسلموا بإرشاد أبي بكر، - رضي الله عنهم أجمعين -.

﴿ ثُمَّ إِلَىٰٓ مَرْجِعُكُمُ ۚ أَي: يوم القيامة ترجعون إلي. ﴿ فَأُنبِئُكُم ﴾: فأخبركم جميعاً. ﴿ بِمَا كُنتُرُ تَعْمَلُونَ ﴾ أي: بما عملتم في الدنيا من أعمال، فأجازيكم عليها، إن خيراً فخير، وإن شراً فشر.

الإعراب: ﴿وَإِنْ : الواو: حرف عطف. (إن): حرف شرط جازم. ﴿ جَهَدَاكَ ﴾ فعل ماض مبني على الفتح في محل جزم فعل الشرط، وألف الاثنين فاعله، والكاف مفعوله، والجملة الفعلية لا محل لها؛ لأنها ابتدائية، ويقال: لأنها جملة شرط غير ظرفي. ﴿عَلَى ﴾ : والمجرور حرف جر، والمصدر المؤول من ﴿أَن تُشْرِكَ ﴾ : في محل جر ب: ﴿عَلَى ﴾ ، والجار والمجرور متعلقان بالفعل ﴿تُشْرِكَ ﴾ . ﴿مَا ﴾ : اسم موصول مبني على السكون في محل نصب مفعول به. وهي نكرة موصوفة. ﴿يَشَنَ ﴾ : فعل ماض مبني على السكون في محل نصب مفعول به. وهي نكرة موصوفة . ﴿يَشَ ﴾ : فعل ماض ناقص . ﴿لَكَ ﴾ : جار ومجرور متعلقان بمحذوف خبر مقدم . ﴿يِهِ ﴾ : جار ومجرور متعلقان بمحذوف خبر مقدم . ﴿يِهِ ﴾ كان صفة له ، فلما قدم عليه المحذوف، ويجيز بعضهم تعليقهما بمحذوف حال من الضمير المستر في الخبر صار حالاً . ﴿عِلْمٌ ﴾ : اسم ﴿لَسَ ﴾ مؤخر ، والجملة الفعلية : ﴿لَسَ ﴿ الخ صلة : ﴿مَا ﴾ ، أو صفتها ، والعائد ، أو الرابط: الضمير المجرور محلاً بالباء .

﴿ فَلا ﴾: الفاء: واقعة في جواب الشرط. (لا): ناهية. ﴿ تُطِعَّهُمَّا ﴾: فعل مضارع مجزوم ب (لا) الناهية، والفاعل مستتر، تقديره: «أنت»، والهاء مفعول به، والميم والألف حرفان دالان على التثنية، والجملة الفعلية في محل جزم جواب الشرط عند الجمهور، والدسوقي يقول: لا محل لها؛ لأنها لم تحل محل المفرد، و(إن) ومدخولها كلام معطوف على ما قبله. ﴿وَصَاحِبْهُما﴾: الواو: حرف عطف. (صاحبهما): فعل أمر، والفاعل تقديره: «أنت»، والهاء مفعول به، والميم والألف حرفان دالان على التثنية. ﴿فِي ٱلدُّنْيَا﴾: متعلقان بما قبلهما، والجملة الفعلية معطوفة على ما قبلها، فهي في محل جزم مثلها. ﴿مَعْرُوفَا ﴾: صفة مفعول مطلق محذوف، التقدير: صحاباً معروفاً. وقيل: منصوب على نزع الخافض، التقدير: بمعروف، والناصب له عند الكوفيين النزع، وعند البصريين الفعل. ﴿وَأَتَّبِعْ﴾: فعل أمر، والفاعل تقديره: «أنت»، والجملة الفعلية معطوفة على ما قبلها. ﴿سَبِيلَ»: مفعول به، وهو مضاف، و﴿مَنْ ﴾: اسم موصول مبني على السكون في محل جر بالإضافة. ﴿أَنَّابَ ﴾: فعل ماض، والفاعل يعود إلى: ﴿مَنْ ﴾، تقديره: «هو» وهو العائد. ﴿إِلَّهُ: جار ومجرور متعلقان به، والجملة الفعلية صلة: ﴿مَنْ﴾، لا محل لها. ﴿ثُمَّ ﴾: حرف عطف. ﴿إِلَّهُ: جار ومجرور متعلقان بمحذوف خبر مقدم. ﴿مَرْجِعُكُمْ ﴾: مبتدأ مؤخر، والكاف ضمير متصل في محل جر بالإضافة، من إضافة المصدر الميمي لفاعله، والجملة الاسمية مستأنفة، لا محل لها. ﴿فَأُنِيُّكُمْ ﴾: الفاء: حرف عطف وسبب. (أنبئكم): فعل مضارع، والفاعل مستتر تقديره: «أنا»، والكاف مفعول به.

وَمِكَ: جار ومجرور متعلقان بالفعل قبلهما، وهما في محل نصب مفعوله الثاني. و(ما): تحتمل الموصولة، والموصوفة، والمصدرية، فعلى الأولين مبنية على السكون في محل جر بالياء، والجملة بعدها صلتها، أو صفتها، والعائد، أو الرابط محذوف؛ إذ التقدير: فأنبئكم بالذي، أو بشيء كنتم تعلمونه، وعلى اعتبار (ما) مصدرية تؤول بما بعدها بمصدر في محل جر بالباء، التقدير: فأنبئكم بعملكم، وهو أضعف من الاعتبارين السابقين. ﴿ كُنتُمُ ﴾: فعل ماض ناقص مبني على السكون، والتاء اسمها. ﴿ تَعْمُلُونَ ﴾: فعل مضارع مرفوع . . الخ، والواو فاعله، ومفعوله محذوف، كما رأيت تقديره، والجملة الفعلية في محل نصب خبر (كان)، والجملة الفعلية في محل نصب خبر (كان)، والجملة الفعلية الفعلية في محل لها مثلها. هذا؛ وقد ذكرت لك: أن هاتين الآيتين معترضتان في تضاعيف وصية لقمان لابنه، على نبينا، وعليه ألف صلاة، وألف سلام.

## ﴿ يَكُبُنَى ۚ إِنَّهَا ۚ إِن تَكُ مِثْقَالَ حَبَّةٍ مِّنْ خَرْدَلِ فَتَكُن فِي صَخْرَةٍ أَوْ فِي ٱلسَّمَلُوتِ أَوْ فِي ٱلْأَرْضِ يَأْتِ بِهَا ٱللَّهُ ۚ إِنَّ ٱللَّهَ لَطِيفٌ خَبِيرٌ ﴿ إِنَّ ﴾

المشرح: ﴿ يَنْبُنَى إِنَّا إِن تَكُ مِثْقَالَ حَبَّةٍ مِّنْ خَرْدَلِ ﴾ أي: إن الخصلة من فعل الخير، أو من فعل الشر، إن تك مثلاً في الصغر كحبة خردل. وقال القرطبي ـ رحمه الله تعالى ـ: أي لو كان للإنسان رزق مثقال حبة خردل في هذه المواضع جاء الله بها حتى يسوقها إلى من هي رزقه، والمعتمد الأول؛ لقوله تعالى في سورة (الأنبياء) رقم [٤٧]: ﴿ وَنَضَعُ ٱلْمَوَزِينَ ٱلْقِسْطَ لِيَوْمِ ٱلْقِيكُمَةِ فَلَا لَمُ نَقْسُ شَيْئاً وَإِن كَانَ مِثْقَالَ حَبَيةٍ مِّنْ خَرْدَلٍ أَنَيْنَا بِهَا وَكُفَى بِنَا حَسِينَ ﴾.

هذا؛ والخردل نبات له حب صغير جدًّا أسود، واحدته: خردلة، يقال: إن الحس لا يدرك لها ثقلاً؛ إذ لا ترجح ميزاناً. هذا؛ ويقال: خردل الطعام: أكل خياره، وخردل اللحم: قطع أعضاءه قطعاً صغاراً. هذا؛ ويقرأ برفع (مثقالُ) على اعتبار ﴿ تُكُ ﴾ فعلاً تاماً، وتأنيث الفعل على هذا؛ لأن مثقال اكتسب التأنيث من المضاف إليه، وهو ﴿ حَبَةٍ ﴾ ومثل ذلك قول الأعشى: [الطويل]

وَتَـشْـرَقُ بِـالْـقَـوْلِ الَّـذِي قَـدْ أَذَعْـتَـهُ كَـمَـا شَـرِقَـتْ صَـدْرُ الْـقَـنَـاةِ مِـنَ الـدَّمِ وهذا هو الشاهد رقم [٩٠٤] من كتابنا: «فتح القريب المجيب».

﴿ فَتَكُن فِي صَغْرَةٍ ﴾: قال ابن عباس ـ رضي الله عنهما ـ: هي صخرة تحت الأرضين السبع، وهي التي يكتب فيها أعمال الفجار، وخضرة الماء منها. وقيل: خلق الله الأرض على حوت، وهو النون، والحوت في الماء، والماء على ظهر صفاة، والصفاة على ظهر ملك. وقيل: على ظهر ثور، وهو على صخرة، وهي التي ذكر لقمان، ليست في الأرض، ولا في السماء، فلذلك

قال تعالى: ﴿أَوْ فِي ٱلسَّمَوَتِ أَوْ فِي ٱلْأَرْضِ﴾ والصخرة على متن الريح، والريح على القدرة. والله أعلم بمراده، وأسرار كتابه، وما أحسن قول البيضاوي: في أخفى مكان، وأحرزه، كجوف صخرة، أو أعلاها كمُحَدَّب السموات، أو أسفله كمقَعَّرِ الأرض. هذا؛ وقرئ: (فَتَكِن) بكسر الكاف، من: وَكَن الطائر: إذا استقر في وكنته.

﴿ يَأْتِ بِهَا اللّهَ أَنْ يَحضرها يوم القيامة ويحاسب عليها، وهذا على اعتبار ضمير ﴿ إِنّهَا ﴾ مقصود به الفعلة الحسنة، أو السيئة، وأما على اعتباره مقصوداً به رزق الإنسان؛ فيكون المعنى: لو كان للإنسان رزق مثقال حبة خردل في هذه المواضع؛ جاء الله بها حتى يسوقها إلى من هي رزقه، ويكون محصله: لا تهتم للرزق؛ حتى تشتغل به عن أداء الفرائض، وعن اتباع سبيل من أناب إليّ. ومن هذا المعنى قول النبي على لعبد الله بن مسعود \_ رضي الله عنه \_: «لا تُكثِرُ مُمّكُ، ما يُقَدَّرُ يَكُنْ، وَمَا تُرْزَقُ يَأْتِكَ ». والأحاديث النبوية في هذا الباب مشهورة مسطورة في كتاب: الترغيب والترهيب، وغيره.

﴿إِنَّ اللهَ لَطِيفُ ﴾: يصل علمه إلى كل خفي. ﴿خَيِرٌ ﴾: عالم بكنهه، أو: هو لطيف باستخراج النبات من الأرض رزقاً للعباد، والحيوان، خبير بالتدابير الظاهرة، والباطنة، وخبير بحاجات العباد، وفاقتهم، وخبير بما في قلوب العباد إذا نزل بهم الضر، وخبير بمصالح عباده.

ومعنى الآية: له جل شأنه، وتعالت حكمته الإحاطة بجميع الأشياء: صغيرها، وكبيرها. قيل: إن هذه الكلمة آخر كلمة قالها لقمان لابنه، فانشقت مرارة ابنه من هيبتها، وعظمتها فمات. والله أعلم.

هذا؛ وإن الضمير في قوله تعالى: ﴿إِنَّهَا إِن تَكُ...﴾ إلخ يعود إلى غير مذكور، وهو مفهوم يدل عليه المقام، والحال المشاهدة، ومثل هذه الآية قوله تعالى في سورة (هود): ﴿وَالسَّوَتُ عَلَى الْجُورِيُّ﴾، وقوله تعالى في سورة (القيامة): ﴿كُلَّ إِذَا بَلَغَتِ النَّرَاقِ ۚ وَقِلَ مَنْ رَقِ ﴾ أي بلغت الروح التراقي، وأيضاً قوله تعالى في سورة (الواقعة): ﴿فَلُولًا إِذَا بَلَغَتِ الْخُلُقُومُ ﴿ وَأَنتُمْ حِنَيِذِ نَظُرُونَ ﴾ التراقي، وأيضاً قوله تعالى في سورة (الواقعة): ﴿فَلُولًا إِذَا بَلَغَتِ الْخُلُقُومُ ﴿ وَأَنتُمْ حِنَيِذٍ نَظُرُونَ ﴾ الطويل]

إِذَا مَا أَعَرْنَا سَيِّداً مِنْ قَبِيلةٍ ذُرًا مِنْبَرٍ صَلَّى عَلَيْنَا وسَلَّمَا إِذَا ما غَضِبْنَا غَضْبَةً مُضَرِيَّةً هَتَكْنَا حجابَ الشمسِ أَوْ قَطَرت دمَا والبيتان هما الشاهد رقم [١٩٠] من كتابنا فتح رب البرية.

أما ﴿ تَكُ ﴾، فأصله: تكون، فلما دخل الجازم صار: إنْ تكُونْ، فحذفت الواو لالتقاء الساكنين، فصار "إنْ تَكُنْ» ثم حذفت النون للتخفيف، ولكثرة الاستعمال. وهذا الحذف جائز

كانت من قول الله تعالى.

وغير لازم، وله شروط: أن يكون مضارعاً ناقصاً من «كان»، وأن يكون مجزوماً بالسكون، وأن لا يكون بعده ساكن، وأن لا يتصل به ضمير، كما في الآية الكريمة، وغيرها كثير، وهو وارد في الكلام العربي شعراً، ونثراً، ولا تحذف النون عند فقد أحد الشروط، إلا في ضرورة الشعر، كما في قول الشاعر:

[الطويل]

فليْسَ بِمُغْنِ عَنْكَ عَقْدُ الرَّتَائِمِ

إِذَا لَمْ تَكُ الْحَاجَاتُ مِنْ هِمَّةِ الْفَتَى وقول الخنجر بن صخر الأسدي:

فَإِنْ لَـمْ تَـكُ الْـمِـرْآةُ أَبْـدَتْ وِسَامَـةً فَـقَـدْ أَبْـدَتِ الْـمِـرْآةُ جَـبْهَـةَ ضَيْغَمِ هذا؛ وقرئ شاذاً قوله تعالى في سورة (البينة): (لمْ يَكُ الذينَ كفروا من أهل الكتاب. . . ) إلخ،

ولم تحذف النون في قول أبي الأسود الدؤلي ـ رحمه الله تعالى ـ ؛ لجريانه على القاعدة: [الطويل]

دَعِ الْخَمْرَ تَشْرَبْهَا الْغُوَاةُ فَإِنَّنِي رَأَيْتُ أَخَاهَا مُجْزِئاً بِمَكَانِهَا فَإِلَّا يَكُنْهَا، أَوْ تَكُنْهُ فَإِنَّهُ أَخْهِا غَذَتْهُ أُمُّهُ بِلبِانِهَا

الإعراب: ﴿ يَنْبُنَى ﴾: انظر الآية رقم [١٣]. ﴿ إِنَّهَا ﴾: حرف مشبه بالفعل، و(ها): اسمها. ﴿إِنَ : حرف شرط جازم. ﴿ تَكُ ﴾: فعل مضارع ناقص، فعل الشرط مجزوم، وعلامة جزمه السكون على النون المحذوفة للتخفيف، واسمه محذوف، كما رأيت في الشرح. ﴿ مِثْقَالُ ﴾: خبر: ﴿ نَكُ ﴾، وعلى قراءته بالرفع فهو فاعل، والفعل ﴿ تَكُ ﴾ تام، اكتفى به، وعلى الاعتبارين فالجملة الفعلية لا محل لها؛ لأنها ابتدائية، ويقال: لأنها جملة شرط غير ظرفي، و﴿مِثْقَالَ﴾: مضاف، و﴿ حَبَّةِ ﴾: مضاف إليه. ﴿ مِنْ خَرْدِلِ ﴾: جار ومجرور متعلقان بمحذوف صفة: ﴿حَبَّةٍ ﴾. ﴿فَتَكُن ﴾: الفاء: حرف عطف. (تكن): فعل مضارع ناقص معطوف على (تك) مجزوم مثله، واسمه، أو فاعله مستتر تقديره: «هي» يعود إلى: ﴿حَبَّةِ﴾. ﴿فِي صَخْرَةٍ﴾: جار ومجرور متعلقان بالفعل: (تكن) على تمامه، وبمحذوف خبره على نقصانه، وما بعدهما معطوفان عليهما بـ: ﴿أَوِّ﴾ العاطفة. ﴿يَأْتِ﴾: فعل مضارع جواب الشرط مجزوم، وعلامة جزمه حذف حرف العلة من آخره، وهو الياء، والكسرة قبلها دليل عليها. ﴿ بَا ﴾: جار ومجرور متعلقان بالفعل قبلهما. ﴿ أَشَّهُ ﴾: فاعل ﴿ يَأْتِ ﴾، والجملة الفعلية لا محل لها؛ لأنها جملة جواب الشرط، ولم تقترن بالفاء، ولا بـ «إذا» الفجائية، وهإن، ومدخولها في محل رفع خبر ﴿إِنَّهِ، والجملة الاسمية: ﴿إِنَّهَا ... ﴾ إلخ مع الجملة الندائية قبلها كلتاهما في محل نصب مقول القول؛ لأنهما من مقول لقمان لابنه. ﴿إِنَّ ﴾: حرف مشبه بالفعل. ﴿أَللَّهَ ﴾: اسمها. ﴿لَطِيفُ خَبِيٌّ ﴾: خبران لها، والجملة الاسمية في محل نصب مقول القول أليضاً، وهي معترضة؛ إن

## ﴿ يَكُبُنَى ۚ أَقِمِ ٱلصَّكَلُوةَ وَأَمُرُ بِٱلْمَعْرُوفِ وَٱنَّهَ عَنِ ٱلْمُنكَرِ وَٱصْبِرَ عَلَى مَآ أَصَابكُ ۚ إِنَّ ِ ذَلِكَ مِنْ عَزْمِ ٱلْأَمُورِ ۞﴾

المسرح: ﴿ يَنْبُنَى أَقِرِ الصَّلُونَ ﴾: تكميلاً لنفسك؛ أي: إذا قمت بها على الوجه الأكمل من المحافظة على طهارتها وأدائها في أوقاتها، والمحافظة على إتمام شروطها، وأركانها، وآدابها؛ فإنها تكون سبباً لتأديبك، وتهذيبك، وقربك من ربك. ﴿ وَأَمْرُ بِالْمَعْرُوفِ ﴾: وهو ما استحسنه الشرع، وأجمعت العقول السليمة على حسنه. ﴿ وَأَنْهُ عَنِ ٱلْمُنكرِ ﴾: وهو ما استقبحه الشرع، وأجمعت العقول السليمة على قبحه، وكذلك الفطرة السليمة تنفر منه، وتأباه. ﴿ وَأَسْرِ عَلَى مَا الله وَ الله عَلَى الله و الله وماله، وولده وماله، وأَن يكون عاماً في كل ما يصيبه من المحن، والمتاعب في نفسه، وولده وماله، وأن يكون خاصاً بما يصيبه فيما يأمر به من الأمر بالمعروف، والنهي عن المنكر من أذى مَنْ يدعوهم إلى الخير، وينهاهم عن الشر.

والصبر على أنواع البلاء. ومن عَزْمِ الْأُمُورِ أي: مما عزمه الله، وأمر به. وقطعه قطع إيجاب وإلزام. على أنواع البلاء. ومن عَزْمِ المَّمُورِ أي: مما عزمه الله، وأمر به. وقطعه قطع إيجاب وإلزام. ومنه قول الرسول على: «لا صِيام لِمَنْ لَمْ يَعْزِم الصيام من الليل». أي: لم يقطعه ويجزم به بالنية، وقولهم: ومنه قول الرسول على: «إن الله يحب أن يؤخذ برخصه، كما يحب أن يؤخذ بعزائمه». وقولهم: عزمة من عزمات ربنا. ومنه: عزمات الملوك، وذلك أن يقول الملك لمن تحت يده: عزمت عليك إلا فعلت كذا؛ إذا قال ذلك؛ لم يكن للمعزوم عليه بد من فعله، ولا مندوحة في تركه. وحقيقته: أنه من تسمية المفعول بالمصدر، وأصله من معزومات الأمور، أي: مقطوعاتها، ومفروضاتها. ويجوز أن يكون مصدراً في معنى الفاعل، أصله من: عازمات الأمور، من قوله تعالى: ﴿فَإِذَا عَزَمُ الْأَمْرُ ﴾ كقولك: جد الأمر، وصدق القتال. وناهيك بهذه الآية مؤذنة بقدم هذه الطاعات، وأنها كانت مأموراً بها في سائر الأمم، وأن الصلاة لم تزل عظيمة الشأن، سابقة القدم على ما سواها، موصى بها في الأديان كلها. انتهى. كشاف بتصرف.

هذا؛ والفعل الثلاثي المبدوء بالهمزة: «أخَذَ، وأمَر، وأكَلَ» تحذف منه في الأمر الهمزة الأصلية، وهي همزة قطع، وهمزة الوصل التي يتوصل بها إلى النطق بالساكن، فتقول: خذ، ومر، وكل، وإنما تحذف الهمزتان تخفيفاً لاجتماع الضمات، وقد قالوا: أُوْمُر، وأُوْخذ، فاستعمل على الأصل، ومنه: «اؤْمُر» في هذه الآية، وفي الآية رقم [١٣٢] من سورة (طه)، والآية رقم [١٤٤] من سورة (الأعراف).

الإعراب: ﴿ يَنْبُنَى ﴾: انظر الآية رقم [١٣]. ﴿ أَقِرِ ﴾: فعل أمر، وفاعله مستتر تقديره: «أنت». ﴿ الصَّلَوْةَ ﴾: مفعول به. ﴿ وَأَمْرُ ﴾: الواو: حرف عطف. (أؤمر): فعل أمر، وفاعله

تقديره: «أنت». ﴿ وَالْمَعْرُوفِ ﴾: جار ومجرور متعلقان بالفعل قبلهما. ﴿ وَالْفَ الواو: حرف عطف. (إنه): فعل أمر مبني على حذف حرف العلة من آخره، وهو الألف، والفتحة قبلها دليل عليها، والفاعل مستتر تقديره: «أنت». ﴿ عَنِ ٱلْمُنكرِ ﴾: جار ومجرور متعلقان بالفعل قبلهما. (اصبر): فعل أمر، وفاعله: (أنت). ﴿ عَنَ ﴾: حرف جر. ﴿ مَا ﴾: اسم موصول، أو نكرة موصوفة مبنية على السكون في محل جر به: ﴿ عَنَ ﴾، والجار والمجرور متعلقان بالفعل قبلهما. ﴿ أَصَابِكُ ﴾: فعل ماض، والفاعل يعود إلى: ﴿ مَا ﴾، وهو العائد، أو الرابط، والكاف مفعول به، والجملة الفعلية صلة: ﴿ مَا ﴾، أو صفتها. ﴿ إِنّ ﴾: حرف مشبه بالفعل. ﴿ وَلِك ﴾: اسم إشارة مبني على السكون في محل نصب اسم ﴿ إِنّ ﴾، واللام للبعد، والكاف حرف خطاب لا محل مني على السكون في محل نصب اسم ﴿ إِنّ ﴾، واللام للبعد، والكاف حرف خطاب لا محل مضاف إليه. هذا؛ والآية كلها من مقول لقمان لابنه، أي: فهي في محل نصب مقول القول. مضاف إليه. هذا؛ والآية كلها من مقول لقمان لابنه، أي: فهي في محل نصب مقول القول. تأمل، وتدبر، وربك أعلم، وأجل، وأكرم.

﴿ وَلَا تُصَعِّرَ خَدَّكَ لِلنَّاسِ وَلَا تَمْشِ فِي ٱلْأَرْضِ مَرَمًّا إِنَّ ٱللَّهَ لَا يُحِبُّ كُلَّ مُخْنَالِ ﴿ فَخُورٍ لَكِنِّ﴾

المشرح: ﴿ وَلَا تُصَعِرْ خَدَكَ لِلنَّاسِ ﴾ أي: لا تمله عنهم، ولا تولهم صفحة وجهك، كما يفعله المتكبرون، من: الصعر، وهو داء يعتري البعير، فيلوي منه عنقه. وقرئ: (ولا تُصَاعِر) (ولا تُصْعِر)، والمعنى: واحد، ومنه قول عمرو بن حُنَيِّ التغلبي: [الطويل]

وَكُنَّا إِذَا الْجَبَّارُ صَعَّرَ خَدَّهُ أَقَمْنَا لهُ مِنْ مَيْلِهِ فَتُقُوِّمَا

﴿ وَلَا تَمْشِ فِي ٱلْأَرْضِ مَرَمًا ﴾ أي: ذا مرح، وهو الخيلاء، والكبر، والبطر، وقرئ: ﴿ مَرَمًا ﴾ بفتح الراء وكسرها، والأول أبلغ، فإن قولك: جاء زيد ركضاً، أبلغ من قولك: جاء زيد راكضاً. ﴿ إِنَّ اللهَ لَا يُحِبُّ كُلَّ مُخْنَالِ فَخُورٍ ﴾ أي: يفخر على الناس، ويعدد عليهم مناقبه تطاولاً، وتكبراً، ومعنى عدم محبة الله للمتكبر: سخطه وغضبه عليه، وإبعاده من رحمته، وعفوه، ورضوانه. ولا تنس: أن هذا يشمل الذكر، والأنثى، وإن كان المخاطب به الذكر وحده.

تنبيه: في الآية الكريمة مسألة بيانية لم يتعرض لها المفسرون البتة، وهي ما إذا وقعت «كُلُّ» في حيز النفي كان النفي موجهاً إلى الشُّمول خاصة، وأفاد بمفهومه ثبوت الفعل لبعض الأفراد، كقولك: «ما جاء كلُّ القوم، ولم آخذُ كُلَّ الدراهم، وَكُلَّ الدَّرَاهم لَمْ آخُذُ» وإن وقع النفي في حيزها اقتضى السلب عن كل فرد، كقول النبي على لما قال له ذو اليدين: أنسيت، أم قصرت الصلاة يا رسول الله؟! «كُلُّ ذَلِكَ لمْ يَكُنْ». وقد يشكل على قولهم في القسم الأول، قوله تعالى في سورة (ن): ﴿وَلا تَعُلِعُ كُلَّ حَلَافٍ في سورة (ن): ﴿وَلا تَعُلِعُ كُلُّ حَلَافٍ

مَّهِينِ ﴾، وما في الآية التي نحن بصدد شرحها، حيث وقعت ﴿كُلَّ ﴾ في حيز النفي فتفيد أن المنفى الشمول، وأن البعض ثابت له المحبة من الله.

والجواب عن الآيات: أن دلالة المفهوم إنما يعول عليها عند عدم المعارض، وهو هنا موجود؛ إذ دل الدليل، وهو الإجماع على تحريم الاختيال، والفخر، والحلف، والكفر مطلقاً. ومستند هذا الإجماع الأحاديث الشريفة الكثيرة. هذا؛ ويعبر عما تقدم به: سَلْب العموم، وعموم السلب.

هذا؛ وفي الآية الكريمة نهي عن الكبر، والتكبر، والفخر، والتفاخر، والخيلاء، وقد نهى الله عنه في كثير من الآيات القرآنية، وبين أنه يكون سبباً في صرف العبد المتكبر عن قبول الحق، واتباع الهوى، قال تعالى: ﴿ سَأَصْرِفُ عَنْ ءَايَتِيَ اللَّذِينَ يَتَكَبَّرُونَ فِي اَلاَّرْضِ بِغَيْرِ الْحَقِ ﴿ وَالرسول عَلَي الله المتكبرين، وتوعدهم بالعقاب الشديد، والعذاب الأليم، فعن عمرو بن شعيب عن أبيه، عن جده ـ رضي الله عنهم ـ عن النبي على قال: «يُحْشَرُ الْمتَكبّرُونَ يَوْمَ الْقِيَامَةِ أَمْنَالَ الذَّرِّ في صُورِ الرِّجَالِ، يَغْشَاهُمُ الذَّلُّ مِنْ كُلِّ مَكانٍ، يُسَاقُونَ إلى سِجْنٍ في جَهنَّم، الله الله الله الله الله المنابي الله المنابق المنا

وعن عبد الله بن مسعود رضي الله عنه، عن النبي ﷺ قال: «لَا يَدْخُلُ الْجَنَّةَ مَنْ كَانَ في قَلْبِهِ مِنْقَالُ ذَرَّةٍ مِنْ كِبْرِ». فقال رجلٌ: إنَّ الرجلَ يُحِبُّ أن يكون ثَوْبُهُ حسناً، وَنَعْلُهُ حَسَناً، قال: «إنَّ اللهَ جَمِيلٌ يُحِبُّ الجَمَالَ، الكِبْرُ بَطَرُ الحقِّ، وَغَمْطُ النَّاسِ». رواه مسلم والترمذي.

هذا؛ وإن الكبر ليس سببه الغنى، وعلو المنصب، والجاه، أو قوة الجسم، وغير ذلك، وإنما هو من شيم النفوس الخبيثة، والطبائع الوضيعة الدنيئة، فعن عبد الله بن عمر - رضي الله عنهما - عن رسول الله على قال: «إِيَّاكُمْ والكِبْرَ، فإنَّ الْكِبْرَ يَكُونُ في الرَّجُلِ، وَإِنَّ عَلَيْهِ الْعَبَاءَةَ». رواه الطبراني في الأوسط.

لذا لا يتكبر إلا ناقص العقل، أو ناقص الدين، أو الحقير الدني، فيحاول أن يكمل نقصه عن طريق الكبرياء، والتظاهر بالعظمة، ورحم الله من يقول:

ملائى السَّنَابِلِ تَنْحَنِي بِتَواضُعِ وَالْفَارِغَاتُ رُؤُوسُهُ نَّ شَوَامِخُ وَعِن أَبِي هُرِيرة - رضي الله عنه - أن النبي على قال: «لِيَنْتَهِيَنَّ أَقْوَامٌ يَفْتَخِرُونَ بِآبَائِهِمُ الَّذِينَ مَاتُوا، إِنَّمَا هُمْ فَحْمُ جَهَنَّمَ، أَوْ لَيَكُونُنَّ أَهْوَنَ عَلَى اللهِ عَزَّ وَجَلَّ مِنَ الْجُعَلِ الَّذِي يُدَهْدِهُ الخُرْءَ مَاتُوا، إِنَّمَا هُمْ فَحْمُ جَهَنَّمَ، أَوْ لَيَكُونُنَّ أَهْوَنَ عَلَى اللهِ عَزَّ وَجَلَّ مِنَ الْجُعَلِ الَّذِي يُدَهْدِهُ الخُرْءَ بِأَنْفِهِ، إِنَّ اللهُ أَذَهَبَ عنكمْ عُبِّيَّةَ الْجَاهَلِيَّة، وفخرَهَا بِالآبَاءِ، إِنَّمَا هُوَ مؤمِنٌ تَقِيُّ، وفَاجِرٌ شَقِيًّ، النَّاسُ كُلُهم بَنُو آدَمَ، وآدَمُ خُلِقَ مِنْ تُرَابٍ». رواه الترمذي. وخذ قول الشاعر: [الطويل]

تَوَاضَعْ تَكُنْ كَالنَّجْمِ لاحَ لِنَاظِرٍ عَلَى صَفَحَاتِ المَاءِ، وَهُوَ رَفِيعُ

إِلَى طَبَقَاتِ الْجَوِّ، وهُوَ وضيع [الكامل]

يَـلْزَمْ لِـذَا الْبُنْيَانِ أُسُّ شَـامِـخُ خُـرِيُّ فَـهْ وَ الاتِّـضَاعُ الْبَـاذِخُ [الطويل]

فَإِنَّ رفيعَ القومِ مَنْ يتواضعُ [الطويل]

فإِنَّ اتِّضَاعَ الْمَرْءِ مِنْ شِيَم الْعَقْلِ

الإعراب: ﴿وَلاَهِ: الواو: حرف عطف. (لا تصعر): فعل مضارع مجزوم به (لا) الناهية، والفاعل مستتر تقديره: «أنت». ﴿ مَلَكُ فَ مفعول به، والكاف ضمير متصل في محل جر بالإضافة. ﴿ لِلنَّاسِ فَ: جار ومجرور متعلقان بالفعل قبلهما. ﴿ وَلا فَ: الواو: حرف عطف. (لا تمش): فعل مضارع مجزوم به: (لا) الناهية، وعلامة جزمه حذف حرف العلة من آخره، وهو الياء، والكسرة قبلها دليل عليها، والفاعل تقديره: «أنت». ﴿ فِي ٱلْأَرْضِ فَ: جار ومجرور متعلقان بما قبلهما. ﴿ مَرَعً فَ: مفعول مطلق، أو صفة مفعول مطلق محذوف، التقدير: ولا تمش في الأرض مشياً مرحاً، أو هو حال من الفاعل المستتر على حذف المضاف، التقدير: ذا مرح. وقيل: مفعول لأجله، ولا وجه له. ﴿ إِنَّ فَ: حرف مشبه بالفعل. ﴿ الله فَا السمها. ﴿ لا فَ: فَا لَهُ الله فَعُول به، و ﴿ كُلُ فَ مضاف، و ﴿ مُثَنَالِ فَ صفة لموصوف محذوف. ﴿ فَخُورٍ فَ: صفة ثانية له؛ إذ التقدير: لا يحب كل إنسان مختال فخور، والجملة الفعلية في محل رفع خبر: ﴿ إِنَّ فَ، والجملة الاسمية تعليل للنهي، والآية الكريمة بكاملها من مقول لقمان، على نبينا، وعليه ألف صلاة، وألف سلام.

# ﴿ وَاقْصِدْ فِي مَشْيِكَ وَاغْضُضْ مِن صَوْتِكَ إِنَّ أَنكُرَ ٱلْأَضُوَتِ لَصَوْتُ ٱلْحَمِيرِ (إِنَّ)

الشرح: قال القرطبي: لما نهى لقمان ابنه عن الخلق الذميم؛ رسم له الخلق الكريم، الذي ينبغي أن يستعمله فقال: ﴿وَالْقَصِدُ فِي مَشْمِكَ ﴾ أي: توسط فيه بين الإسراع، والبطء، أي: لا تدبّ دبيب المتماوتين ولا تثب وثب الشطار. وروي عن النبي ﷺ أنه قال: «سُرْعَةُ الْمَشْيِ تُذْهِبُ بَهَاءَ الْوَجْهِ». فأمّا ما روي: أنه ﷺ كان إذا مشى؛ أسرع، وقول عائشة ـ رضي الله عنها ـ في عمر رضي الله عنه: «كَانَ إِذَا مَشَى؛ أَسْرَعَ، وَإِذَا ضَرَبَ؛ أَوْجَعَ». فإنما أرادت السرعة المرتفعة عن

وَلَا تَكُ كَالَدُّخَانِ يَعْلُو بِنَفْسِهِ وقال آخر:

إِنْ شِئْتَ أَنْ تَبْنِي بِنَاءً شَامِخًا إِنَّ الْبِنَاءَ شَامِخًا إِنَّ الْبِنَاءَ هُوَ الكَمَالُ وَأُسُّهُ الصَّوِقَالُ آخر:

تَوَاضَعْ إِذَا مَا نِلْتَ في النَّاسِ رِفْعَةً وقال آخر:

تــواضَــعْ إذا مــا كَــانَ قَــدُرُكَ عَــالِــيــاً

دبيب المتماوت، المظهر الضعف، والزهد كذباً، ورياءً، ونفاقاً، فالإسراع منهي عنه؛ لأنه من الخيلاء، والتأني، والتباطؤ منهي عنه؛ لأن فيه إظهار الضعف تزهداً، وكلا الطرفين مذموم؛ بل ليكن المشي بين السكينة، والوقار. هذا؛ وقرئ بقطع همزة: (أَقْصِدْ) من: أقصد الرامي: إذا سهمه نحو الرمية، قال الأخطل التغلبي:

فَإِنْ كُنْتَ قَدْ أَقْصَدْتَنِي إِذْ رَمَيْتَنِي بِسَهْمِكَ فَالرَّامِي يَصِيدُ وَلَا يَدْرِي

﴿ وَاعْضُضْ مِن صَوْتِكَ ﴾: أي أنقص منه، وأقصر، ولا تتكلف رفع صوتك، فإن الجهر بأكثر من الحاجة تكلف، ويؤذي، والمراد بذلك كله التواضع، وقد قال عمر - رضي الله عنه - لأبي محذورة سمرة بن معير المؤذن، وقد رفع صوته بأكثر من طاقته: لقد خشيت أن ينشق مُريْطَاؤُك، أي ما بين السرة إلى الركبة. هذا؛ ويستثنى الخطيب؛ إذا صعد المنبر، فإنه يحق له أن يرفع صوته ما أمكنه، فإنه أوقع أثراً في القلوب، وأردع، وأزجر عن المعاصي، والمنكرات. ودليلنا ما يلي: فعن جابر بن عبد الله - رضي الله عنهما - قال: كان رسول الله عليه إذا خطب احْمَرَّتْ عَيْنَاهُ، وعَلَا صوْتُهُ، واشْتَدَ عَضَبُهُ، كَأَنَّهُ مُنذِرُ جَيْشٍ، يَقُول. "صبَّحَكُمْ وَمسَّاكُمْ". ويَقُولُ: "بُعِثْت أَنَا وَالسَّاعةُ كَهَاتَيْن، ويَقُرِنُ بَيْنَ أُصْبُعَيْهِ: السَّبَّابَةِ، وَالوُسُطى... إلخ». رواه مسلم، وابن ماجه، وغيره، ويستثنى أيضاً المظلوم في عمله، فإنه يحق له أن يجهر ويرفع صوته؛ بل وينطق بالكلام السوء حتى يصل إلى حقه، ويدفع الظلم عن نفسه. دليلنا قوله تعالى في الآية رقم [١٤٨] من سورة (النساء): يصل إلى حقه، ويدفع الظلم عن نفسه. دليلنا قوله تعالى في الآية رقم [١٤٨] من سورة (النساء): يصل إلى حقه، ويدفع الظلم عن نفسه. دليلنا قوله تعالى في الآية رقم [١٤٨] من سورة (النساء):

﴿إِنَّ أَنكُرُ ٱلْأَصْوَتِ : أقبحها، وأوحشها. ﴿ لَصَوْتُ ٱلْجَمِيرِ »: لأن أوله زفير، وآخره شهيق كصوت أهل النار، وفي الصحيح عن النبي على أنه قال: ﴿إِذَا سَمِعْتُمْ نهيقَ الحميرِ فتعودُوا بالله مِنَ الشيطانِ، فَإِنَّهَا رَأَتْ شَيْطاناً». وقد روي: أنه ما صاح حمار، ولا نبح كلب إلا أن يرى شيطاناً، وما صاح ديك إلا أن يرى ملكاً. وقال سفيان الثوري: صياح كل شيء تسبيح إلا نهيق الحمار. وفي تشبيه الرافعين أصواتهم بالحمير، وتمثيل أصواتهم بالنهاق تنبيه على أن رفع الصوت في غاية الكراهة، ويؤيده ما روي: أن النبي على كان يعجبه أن يكون الرجل خفيض الصوت، ويكره أن يكون مجهور الصوت، وقد كانت العرب تفخر بجهارة الصوت الجهير، فمن كان منهم أشد صوتاً كان أعز، ومن كان أخفض صوتاً كان أذل، حتى قال شاعرهم: [المتقارب]

جَهِيرُ الْكَلَامِ، جَهِيرُ الْعُطَاسْ جَهِيرُ الرِّوَاءِ جَهِيرُ النَّعَمْ وَيَعْدُو عَلَى الأَيْنِ عَدْوَ الظَّلِيمِ وَيَعْدُو الرِّجَال بِخَدْقِ عَمَمْ

الرواء: المنظر الحسن. النَّعم: الإبل. الأين: التعب. الظليم: الذكر من النعام. بخلق عمم: أي: خلق تام. هذا؛ وفي تمثيل الصوت المرتفع بصوت الحمار، ثم إخراجه مخرج

الاستعارة مبالغة شديدة. وتوحيد الصوت مع كونه مضافاً إلى الجمع؛ لأن المراد تفضيل الجنس في النكير، دون الآحاد، أو لأنه مصدر في الأصل، والمصدر يدل على الكثرة، وأيضاً يستعمل للمفرد مثل قولك: شاهدٌ عدْلٌ، وللجمع مثل قولك: شهودٌ عَدْلٌ...إلخ.

هذا؛ والحمير جمع: حمار، وهو معروف يكون وحشياً، ويكون أهلياً، وأنثاه: أتان، ويقال: حمارة أيضاً، ويجمع على: حمير، وحمر، وحمور، وحُمُرات، وكلها للكثرة، ويجمع جمع قلة على: أحمرة، قال الراعي النميري، أو القتّال الكلابي: [البسيط]

هُـنَّ الْحَرَائِـرُ لَا رَبَّاتُ أَخْمِرَةٍ سُود الْمَحَاجِرِ، لَا يَقْرَأُنَ بِالسُّورِ

والحمار الأهلي يوصف بالهداية إلى سلوك الطرقات التي مشى فيها، ولو مرة واحدة، وبحدة السمع، وللناس في مدحه، وذمه أقوال متباينة، وقد أطال الدَّميري الكلام فيه.

هذا؛ وقال الزمخشري: فإن قلت: لم وحد صوت الحمير ولم يجمع؟ قلت: ليس المراد أن يذكر صوت كل واحد من آحاد هذا الجنس حتى يجمع، وإنما المراد: أن كل جنس من الحيوان الناطق له صوت، وأنكر أصوات هذه الأجناس صوت هذا الجنس، فوجب توحيده. انتهى. كشاف. وقال القرطبي: ووحد الصوت؛ لأنه مصدر، والمصدر يدل على الكثرة فلا يثنى، ولا يجمع. ولا تنس: أن في الكلام استعارة تصريحية حيث شبه بعض الناس بالحمير.

خاتمة: قال وهب: تكلم لقمان ـ على نبينا، وعليه ألف صلاة، وألف سلام ـ باثني عشر ألف باب من الحكمة أدخلها الناس في كلامهم، وقضاياهم، وانظر ما ذكرته في الآية رقم [١٣] وفي الخطيب ما نصه: وعن عبد الله بن دينار ـ رحمه الله تعالى ـ أن لقمان قدم من سفر، فلقيه غلامه في الطريق، فقال: ما فعل أبي؟ قال: مات، قال: الحمد لله ملكت أمري. قال: فما فعلت أمي؟ قال: ماتت، قال: ذهب همي. قال: ما فعلت امرأتي؟ قال: ماتت. قال: جُدِّد فراشي. قال: ما فعل أخي، قال: مات، قال: ما فعل أخي، قال: ما ما فعل أخي، قال: مات، قال: انقطع ظهري. انتهى. جمل.

الاسمية تعليل للأمر، لا محل لها، والآية بكاملها معطوفة على ما قبلها، وهي في محل نصب مقول القول؛ لأنها من مقول لقمان على نبينا، وعليه ألف صلاة، وألف سلام.

﴿ أَلَمْ تَرَوْا أَنَّ اللَّهَ سَخَرَ لَكُمْ مَّا فِي السَّمَوَتِ وَمَا فِي اَلْأَرْضِ وَأَسْبَغَ عَلَيْكُمْ نِعَمَهُ ظَلِهِرَةً ۗ وَبَاطِنَةً ۚ وَمِنَ اَلنَّاسِ مَن يُجَلِدِلُ فِي اللَّهِ بِغَيْرِ عِلْمٍ وَلَا هُدًى وَلَا كِنَابٍ ثُمْنِيرٍ ﴿ إِنَّ

الشرح: ﴿أَلَمْ تَرَوَّا ... ﴾ إلخ: ذكر الله نعمه على بني آدم، وأنه سَخر لهم ما في السموات من شمس وقمر وملائكة تحوطهم، وتحرسهم، وتجر إليهم منافعهم، وأيضاً: النجوم، والسحاب، وغير ذلك، وما في الأرض من البحار، والأنهار، والجبال، والأشجار، والمعادن، والدواب على اختلاف أجناسها، وتفاوت منافعها.

﴿ وَأَسْبَغَ ﴾ أي: أتم، وأكمل. قال تعالى لداود: ﴿ أَنِ أَعْلَ سَنِغَتِ ﴾ أي: دروعاً تامات كاملات، وقرئ: (أَصْبَغَ) بالصاد على إبدالها من السين؛ لأن حروف الاستعلاء، تجتذب السين من سفلها إلى علوها، فتردها صاداً. ﴿ نِعْمَهُ ظُهِرَةً وَبَاطِنَةً ﴾: محسوسة، ومعقولة، ما تعرفونه، وما لا تعرفونه. هذا؛ وقرئ: (نعمة) بالإفراد، وهو يدل على الكثرة، كقوله تعالى في سورة (إبراهيم) على نبينا، وعليه ألف صلاة، وألف سلام: ﴿ وَإِن تَعُدُّوا نِمْمَةُ اللّهِ لَا يَحْشُوها ﴾ قال النبي على لابن عباس - رضي الله عنهما - وقد سأله عن هذه الآية: «الظَّاهِرَةُ الإِسْلَامُ، وَمَا حَسُنَ مِنْ خُلُقِكَ، والْبَاطِنَةُ مَا شُتِرَ عَلَيْكَ مِنْ سَبِّعُ عَمَلِكَ ».

وقيل: الظاهرة: تسوية الأعضاء وحسن الصورة، والباطنة: الاعتقاد بالقلب. وقيل: الظاهرة: الرزق، والباطنة: حسن الخلق. وقيل: الظاهرة: تخفيف الشرائع، والباطنة: الشفاعة. وقيل: الظاهرة ظهور الإسلام، والنصر على الأعداء، والباطنة: الإمداد بالملائكة. وقيل: الظاهرة: اتباع الرسول، والباطنة: محبته. انتهى. خازن. وقريب منه في الكشاف، وتفسير القرطبي.

وأجل هذه النعم على وجه الإطلاق نعمة الإيمان لمن هداه الله، ووفقه للعمل بمقتضاه. وينبغي أن تعلم: أن الإنسان مهما عمل من الصالحات، وعبد الله تعالى لا يوفي حق أصغر هذه النعم، فعن أنس بن مالك ـ رضي الله عنه ـ عن النبي على قال: «يُخْرَجُ لِابْنِ آدَمَ يَوْمَ الْقِيَامَةِ ثلاثَةُ وَواوِينَ: ديوانٌ فيه النّعَمُ مِنَ اللهِ عَلَيْهِ، فيقولُ اللهُ عز وجل لأصغر نعمة (أحسبه قال: في ديوان النعم): خذِي ثَمَنَكِ مِنْ عملِهِ الصالح، فتستوعبُ عملَهُ الصَّالِحَ، ثم تنحَىٰ، وتقول: وعزَّتك ما استوفيت! وتبقى الذنوب والنّعم؛ وقد ذهب العمل عملَهُ الصالح، فإذَا أرادَ اللهُ أَنْ يرْحَمَ عَبْدَهُ، قال: يا عبدِي! قدْ ضاعفْتُ لَكَ حسناتِكَ، وتجاوزتُ عنْ سيئًاتِكَ، (أحسِبهُ قالَ: ووهبْتُ لكَ نِعَمِي)». رواه البزار. هذا؛ وحديث الذي عبد إلله خمسمئة سيئًاتِكَ، (أحسِبهُ قالَ: وهبْتُ لكَ نِعَمِي)». رواه البزار. هذا؛ وحديث الذي عبد إلله خمسمئة

سنة برأس جبل، وقال الله له: ادخل الجنة برحمتي، فقال: بل بعملي مشهور مسطور في كتاب الترغيب والترهيب، وغيره.

فَاتُحَة: النِّعمة: بكسر النون: واحدة النعم، والنَّعمة بفتح النون: التَّنَعُّمُ، والترفه، ولذا قيل: كم ذِي نِعْمَةٍ لا نَعْمَةَ لهُ، أي: كم ذي مالٍ لا تَنعُّمَ لَهُ.

وَمِنَ النَّاسِ مَن يُجَدِلُ فِ اللهِ بِغَيْرِ عِلْمِ النبي عَلَيْ في النضر بن الحارث، وأُبَيِّ بن خلف، وأمية بن خلف، وأمية بن خلف، وأمية بن خلف، وأمية بن خلف، وأشباههم كانوا يجادلون النبي على في الله، وفي صفاته. وخصوص السبب لا يمنع التعميم، ففي كل زمان، ومكان يوجد مجادلون في الله بغير علم، ولا هدى، ولا كتاب منير، وما أكثرهم في هذا الزمن! ولا تنس: أن هذا الكلام مذكور بحروفه في الآية رقم [٨] من سورة (الحج). ولا هُدَى أي: لا سند له في جداله، وليس معه بيان من الله، وليس هو على بينة من أمره. ولا كِنَبٍ مُنِيرٍ أي: وليس معه كتاب من الله ينير له طريقه، بل هو يخبط خبط عشواء في ليلة ظلماء.

الإعراب: ﴿ وَالْمَ وَالْمَ اللّه وَ الله وَ ا

﴿ وَمِنَ النَّاسِ ﴾: الواو: حرف استئناف. (من الناس): جار ومجرور متعلقان بمحذوف خبر مقدم. ﴿ مَن ﴾: اسم موصول، أو نكرة موصوفة مبنية على السكون في محل رفع مبتدأ مؤخر. وقيل: إن الجار والمجرور متعلقان بمحذوف صفة لمبتدأ محذوف، التقدير: وفريق كائن من الناس. على حد قوله تعالى: ﴿ وَمِنَا دُونَ ذَلِكَ ﴾ أي: ومنا فريق دون ذلك، والأصح: أن مضمون

الجار والمجرور مبتداً، وهُمَن هي الخبر؛ لأن (مِنَ) الجارة دالة على التبعيض، أي: وبعض الناس، وانظر تفصيل ذلك في الآية رقم [١٠] من سورة (العنكبوت). هُرُكُلِلُهُ: فعل مضارع، والفاعل يعود إلى: هُمَن تقديره: «هو». هُوْ اللَّهِ : جار ومجرور متعلقان بالفعل قبلهما. هُوْ اللَّهِ : جار ومجرور متعلقان بالفعل قبلهما. هُوَنِكَي : جار ومجرور متعلقان بمحذوف حال من الفاعل المستتر، أي: ملتبساً بغير علم. و(غير) مضاف، وهُولِم مضاف إليه. هُولاه: الواو: حرف عطف. (لا): صلة لتأكيد النفي. هُدُدَى : معطوف على (علم) مجرور مثله، وعلامة جره كسرة مقدرة على الألف المحذوفة لالتقاء الساكنين، والثابتة دليل عليها، وليست عينها. هُولاه: الواو: حرف عطف. (لا): صلة لالتقاء الساكنين، والثابتة دليل عليها، وليست عينها. هُولاه: الواو: حرف عطف. (لا): صلة لايكيد النفي أيضاً. هُركَنْبِ : معطوف على ما قبله. هُمُنِيرِ : صفة هُركِنْبِ ، وجملة: هُرَمِنَ النَّاسِ... الخير النفي أيضاً. هُركَنْبِ ، أو صفتها، والجملة الاسمية: هُومِنَ النَّاسِ... الخير محل لها.

﴿ وَإِذَا قِيلَ لَهُمُ ٱتَّبِعُواْ مَآ أَنزَلَ ٱللَّهُ قَالُواْ بَلْ نَتَبِعُ مَا وَجَدْنَا عَلَيْهِ ءَابَآءَنَا ۚ أَوَلَوْ كَانَ ۗ ِٱلشَّيْطَنُ يَدْعُوهُمْ إِلَىٰ عَذَابِ ٱلسَّعِيرِ ﴿ إِنَّ ﴾

المشرح: ﴿وَإِذَا قِيلَ لَمُمُ ﴾ أي: للناس الكفار، والقائل لهم هو النبي عَلَيْهُ، أو أحد المؤمنين الصادقين. ﴿أُنَّبِعُواْ مَا أَنزَلَ اللّهُ ﴾ أي: من التوحيد، وتحليل الطيبات، وتحريم الخبائث، وإنما عدل عن الخطاب مع الكفار للنداء على ضلالهم، كأنه التفت إلى العقلاء من المؤمنين الصادقين، وقال لهم: انظروا إلى هؤلاء الحمقى بماذا يجيبون؟!.

﴿ قَالُواْ بَلْ نَتَبِعُ مَا وَجَدَنَا عَلَيْهِ ءَابَاءَنَا ﴾ أي: من عبادة الأصنام، وتحريم السوائب، والبحائر، والوصائل، والحوامي، وتحريم بعض الزروع...إلخ، فإنهم كانوا خيراً منا، وأعلم وأعقل، فرد الله عليهم هنا بقوله: ﴿ أَوَلَوْ كَانَ اَلشّيْطَانُ يَدْعُوهُمْ ... ﴾ إلخ: أي: أيتبعون آباءهم، ولو كان الشيطان يدعوهم جميعا إلى ما فيه هلاكهم، ودخولهم جهنم، وبئس المصير. هذا؛ وفي آية (البقرة) رقم [۱۷۰]: ﴿ أَوَلَوْ كَانَ ءَابَ أَوْهُمُ لَا يَعْقِلُونَ شَيْعًا وَلَا يَهْ تَدُونَ ﴾ أي لا يفهمون، ولا يفقهون شيئاً، ولا يهتدون إلى الحق، والصواب، وبإبدال: ﴿ مَا وَجَدَّنَا ﴾ هنا به: ﴿ مَا أَلفَيْنَا ﴾ هناك.

هذا؛ و ﴿ السَّعِيرِ ﴾: النار الشديدة الاستعار؛ أي: الاحتراق، وهي واد من أودية جهنم، أو دركة من دركات النار، وطبقاتها، والسُّعَيْر كزُبَيْر بصيغة المصغر: اسم صنم لبني عنزة، قال رشيد بن رميض العنزي:

حَلَفْتُ بِمَائِرَاتٍ حَوْلَ عَوْضٍ وَأَنْصَاب تُرِكْنَ لَدَى السُّعَيْرِ

ف: «عوض» عندهم صنم صغیر، والسعیر: صنم کبیر، وخرج ابن أبي حلاس الكلبي على ناقته، فمرت به على ذلك الصنم، وقد ذبحت عنده قبیلة عنزة، فنفرت ناقته من الصنم، فأنشأ يقول:
 [الكامل]

نَفَرَتْ قَلُوصِي مِنْ عَتَائِرَ صُرِّعَتْ حَوْلَ السَّعَيْرِ يَنُورُهُ ابْنَا يَفْدُمِ وَجَمُوعَ يَذُكُرَ مِه طعين جَنَابَهُ مَا إِنْ يُحِيرُ إِلَيْ هِمُ بِتَكَلُّمِ

قال أبو المنذر: «يقدم» و «يذكر» ابنا عنزة، فرأى هؤلاء يطوفون حول السُّعَيْرِ، انتهى. بغدادي.

الإعراب: ﴿وَإِذَا ﴾: الواو: حرف استئناف. (إذا): ظرف لما يستقبل من الزمان، خافض لشرطه، منصوب بجوابه، صالح لغير ذلك، مبني على السكون في محل نصب. ﴿قِيلَ ﴾: فعل ماض مبني للمجهول. ﴿فَمُ ﴾: جار ومجرور متعلقان بالفعل قبلهما. ﴿اتَّبِعُوا ﴾: فعل أمر مبني على حذف النون، والواو فاعله، والألف للتفريق. ﴿مَ ﴾: اسم موصول، أو نكرة موصوفة مبنية على السكون في محل نصب مفعول به، والجملة الفعلية بعدها صلتها، أو صفتها، والعائد، أو الرابط محذوف؛ إذ التقدير: اتبعوا الذي، أو: شيئاً أنزله الله، وجملة: ﴿أتَّبِعُوا الله في محل رفع نائب فاعل ﴿قِيلَ ﴾ وهذا على قول من يجيز وقوع الجملة فاعلاً، ويكون جارياً على القاعدة في بناء الفعل للمجهول: "يحذف الفاعل، ويقام المفعول به مقامه" وهذا لا غبار عليه. وقيل: نائب الفاعل ضمير مستتر، تقديره: هو، يعود إلى المصدر المفهوم من الفعل، أو هو محذوف يدل عليه المقام، التقدير: وقيل قول. وقيل: الجار والمجرور في محل رفع نائب فاعل. يدل عليه المفاردات، ولهذا تقع مبتدأ، نحو: "لَا حَوْلَ وَلَا قُوَّةَ إِلا بالله كَنْزٌ مِنْ كنوزِ الْجنةِ" ونحو: "زَعَمُوا: مَطِيَّةُ الْكَذِبِ" وجملة: ﴿قِيلَ لَمُ الله على محل جر بإضافة (إذا) إليها على ونحو: "زَعَمُوا: مَطِيَّةُ الْكَذِبِ" وجملة: ﴿قِيلَ لَمُ الله على محل جر بإضافة (إذا) إليها على المشهور المرجوح.

وَالْوَالِهِ: فعل ماض مبني على الضم، والواو فاعله، والألف للتفريق. وبَلْ : حرف إضراب. ونَتَبِعُ : فعل مضارع، والفاعل مستتر تقديره: «نحن». وما : اسم موصول، أو نكرة موصوفة مبنية على السكون في محل نصب مفعول به. ووَجَدُنَا : فعل، وفاعل. وعَلَيْهِ : جار ومجرور متعلقان بالفعل قبلهما، وهما في محل نصب مفعوله الثاني تقدم على الأول. واكباباً وأبابا : فعول به أول، ونا: ضمير متصل في محل جر بالإضافة، والجملة الفعلية صلة: وما أو صفتها، والعائد، أو الرابط: الضمير المجرور محلاً به: (على)، وجملة: وبلَّ ومدخولها كلام مستأنف لا محل لها، وإذا

وَأُولُونَ الهمزة: حرف استفهام إنكاري. الواو: حرف عطف. (لو) حرف لما كان سيقع لوقوع غيره. ﴿كَانَ فعل ماض ناقص. ﴿ الشّيطانُ ﴾: اسم ﴿كَانَ ﴾. ﴿يَدُعُوهُم ﴾: فعل مضارع مرفوع ، وعلامة رفعه ضمة مقدرة على الواو للثقل، والفاعل يعود إلى الشيطان، والهاء في محل نصب مفعول به. ﴿إِلَى عَذَابِ ﴾: جار ومجرور متعلقان بالفعل قبلهما، و﴿عَذَابِ ﴾ مضاف، و﴿ السّعِيرِ ﴾ مضاف إليه، وجملة: ﴿يَدْعُوهُم أَسَ ﴾ إلخ في محل نصب خبر (كان) وجملة: ﴿يَدْعُوهُم أَسَ ﴾ إلخ في محل نصب خبر (كان) وجملة: ﴿كَانَ الله الله الله عليه شرط غير ظرفي، وجواب (لو) محذوف، تقديره: لا تبعوه. هذا؛ وقال الجمل تبعاً للزمخشري: إن الجملة في محل نصب حال، وهذا يعني: أن (لو) وصلية، ولا تحتاج إلى جواب...، ويكون تقدير الكلام: أيتبعونه، ولو كان الشيطان يدعوهم؟! أي: في حال دعاء الشيطان إياهم إلى العذاب. وهذا هو المعتمد. هذا؛ ومثل هذه الآية في تركيبها، وإعرابها الآية رقم [۱۷۰] من سورة (البقرة) ورقم [۱۰۶] من سورة (المائدة)، ورقم [۱۶۶] من سورة (المائدة)، ورقم [۱۶۶] من سورة الزمر.

﴿ وَمَن يُسْلِمْ وَجْهَهُ ۚ إِلَى ٱللَّهِ وَهُوَ مُحْسِنٌ فَقَدِ ٱسْتَمْسَكَ بِٱلْعُرْوَةِ ٱلْوَثْقَلِ وَإِلَى ٱللَّهِ عَلِيْهَ ٱلْأَمُورِ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ عَلِيْهَ ٱلْأَمُورِ ﴾

الشرح ﴿ وَمَن يُسَلِمْ وَجُهَهُ اللّهِ ﴾: بأن أقبل بكليته عليه، وفوض أمره إليه، وأخلص عبادته، وقَصْدَه إليه. ﴿ وَهُو مُحُسِنٌ ﴾ أي: في علمه؛ لأن العبادة من غير إحسان، ولا معرفة القلب لا تنفع، وفي حديث جبريل عليه الصلاة والسلام، قال: فأخبرني عن الإحسان؟ قال الرسول ﷺ: «الإحسانُ أَنْ تَعْبُدُ اللهَ كَأَنَّكَ تَرَاهُ، فَإِنْ لَمْ تَكُنْ تَرَاهُ فَإِنَّهُ يَرَاكَ ».

وَفَقَدِ اَسْتَمْسَكَ ﴾: تمسك ، فالسين ، والتاء ليستا للطلب . ﴿ بِالْعُرُومِ الْوَثْقَى ﴾: العروة في الأصل موضع شدِّ اليد، وأصل المادة تدل على التعلق ، ومنه : عروته ؛ إذا ألممت به متعلقاً به ، واعتراه الهم : تعلق به . والوثقى : تأنيث الأوثق ، وهي للتفضيل ، كفضلى تأنيث الأفضل . وفي الآية الكريمة تمثيل حال المتوكل على الله بحال من أراد أن يتدلى من شاهق ، فاحتاط لنفسه بأن استمسك بأوثق عروة من حبل متين ، مأمون انقطاعه . ﴿ وَإِلَى اللهِ عَقِبَهُ ٱلْأُمُورِ ﴾ أي : صائرة إليه ، فيجازي عليها ، والمراد : أعمال العباد ، مردها ، ومصيرها إلى الله تعالى . هذا ؛ وفي سورة (البقرة) قوله تعالى : ﴿ فَقَلَدِ السَّمْسَكَ بِٱلْمُرْةِ الْوَثْقَى لَا اَنفِصَامَ لَمَا ﴾ . أي لا انقطاع لها ، فيكون المعنى : اعتصم بالعهد الأوثق ، الذي لا يخلف عليه ، ولا يخاف انقطاعه ، ويرتقي بسببه إلى المعنى : اعتصم بالعهد الأوثق ، الذي لا يخلف عليه ، ولا يخاف انقطاعه ، ويرتقي بسببه إلى أعلى المراتب ، وأسمى الغايات . هذا ؛ وفي الآيتين استعارة تمثيلية ، وتفصيلها ما ذكرته آنفاً . وقيل : هو تشبيه تمثيلي لذكر طرف التشبيه . هذا ؛ وعاقبة كل شيء : نتيجته ، وآخره . وقال القرطبي : فإن قلت : ما له عُدِّي : ﴿ وَمَن يُسْلِمْ وَجْهَهُ إِلَى اللّهِ هنا به : ﴿ إِلَى الله عُدِّي : ﴿ وَمَن يُسْلِمْ وَجْهَهُ إِلَى اللّه هنا به وقد عُدِّي باللام القرطبي : فإن قلت : ما له عُدِّي : ﴿ وَمَن يُسْلِمْ وَجْهَهُ إِلَى اللّه هنا به : ﴿ إِلَى الله عُدِّي : الله عُدِّي : الله عُدِّي : الله عُلْ مِن يُسْلِمْ وَجْهَهُ إِلَى الله عُدِّي الله عُلَى الله عُدِّي : الله عُدِّي : الله عُدِّي : الله عُدِّي الله عُدِّ الله عُدِّي الله عُلْ الله عُدِّي الله عُدِّي الله عُدِّي الله عُدِّي الله عُدُّي الله عُدِّي السَّبِهُ الله عُدِّي الله عُدِّي الله عُدِّي الله عُلْكُون الله عُدُّي الله عُدُّي الله عُدِّي الله عُدُّي الله عُلْمُ الله عُدِّي الله عُدُون الله عُدُون النقل الله عُلْهُ الله

في قوله عزَّ وجلَّ: ﴿بَكَىٰ مَنْ أَسَلَمَ وَجُهَهُ, لِلَهِ الآية رقم [١١٢] من سورة (البقرة) قلت: معناه مع اللام: أنه جعل وجهه، وهو ذاته، ونفسه سالماً لله؛ أي: خالصاً له. ومعناه مع ﴿إِلَى اللام: إلى أنه سلم إليه نفسه، كما يسلم المتاع إلى الرجل؛ إذا دفع إليه، والمراد: التوكل عليه، والتفويض إليه. انتهى. ومثله في الكشاف.

هذا؛ وإنما خص الوجه بالذكر؛ لأنه أشرف الأعضاء الظاهرة، وفيه أكثر الحواس، ولأنه موضع السجود، ومظهر آثار الخشوع، والخضوع، والله أعلم بمراده، وأسرار كتابه.

الإعراب: ﴿وَمَن﴾: الواو: حرف عطف، أو حرف استئناف. (من): اسم شرط جازم مبنى على السكون في محل رفع مبتدأ. ﴿ يُسْلِمُ ﴾: فعل مضارع فعل الشرط، والفاعل يعود إلى (من). ﴿وَجْهَدُونَ : مفعول به، والهاء ضمير متصل في محل جر بالإضافة. ﴿إِلَى ٱللَّهِ ﴾: متعلقان بالفعل قبلهما. ﴿وَهُوَ ﴾: الواو: واو الحال. (هو): ضمير منفصل مبنى على الفتح في محل رفع مبتدأ. ﴿مُعْسِنُّ﴾: خبر المبتدأ، والجملة الاسمية في محل نصب حال من الضمير المجرور محلاً بالإضافة، والرابط: الواو، والضمير، وهو أولى من اعتبار الجملة معترضة. ﴿فَقَدِ﴾: الفاء: واقعة في جواب الشرط. (قد): حرف تحقيق يقرب الماضي من الحال. ﴿أَسْتَمْسَكَ ﴾: فعل ماض، والفاعل يعود إلى (من). ﴿ بِٱلْفُرُوةِ ﴾: جار ومجرور متعلقان بالفعل قبلهما. ﴿ ٱلْوَثْقَيُّ ﴾: صفة العروة مجرور مثله، وعلامة جره كسرة مقدرة على الألف للتعذر، وجملة: ﴿فَقَدِ ٱسْتَمْسَك ... ﴾ إلخ في محل جزم جواب الشرط عند الجمهور، والدسوقي يقول: لا محل لها؟ لأنها لم تحل محل المفرد، وخبر المبتدأ الذي هو (مَنْ) مختلف فيه، فقيل: هو جملة الشرط، وقيل: جملة الجواب. وقيل: الجملتان، وهو المرجح لدى المعاصرين، والجملة الاسمية: ﴿ وَمَن يُسْلِمُ ... ﴾ إلخ معطوفة على (إذا) ومدخولها في الآية السابقة، أو هي مستأنفة، لا محل لها على الاعتبارين. ﴿وَإِلَى ﴾: الواو: حرف استئناف. (إلى الله): جار ومجرور متعلقان بمحذوف خبر مقدم. ﴿عَنِقبَةُ ﴾: مبتدأ مؤخر، وهو مضاف، و﴿ٱلْأُمُورِ ﴾ مضاف إليه، والجملة الاسمية مستأنفة، لا محل لها.

﴿ وَمَن كَفَرَ فَلَا يَعَزُنكَ كُفْرُهُۥ إِلَيْنَا مَرْجِعُهُمْ فَنُنِيَّتُهُم بِمَا عَمِلُواْ إِنَّ اللَّهَ عَلِيمُ بِذَاتِ ۗ ِ الصُّدُودِ (اللَّهِ)

الشرح: ﴿وَمَن كَفَرَ فَلاَ يَحَزُنكَ كُفُرُهُ ﴿ فَإِلَيْنَا اللَّهُ وَالْهُ وَالْمَالِهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَمَالَعُهُم بِمَا عَمِلُوا ﴾ : فنخبرهم بأعمالهم التي عملوها في الدنيا، ونجازيهم عليها، فصار المعنى: لا يهمنك كفر من كفر، وكيده للإسلام، ومحاربته لك، وإيذاؤه لأصحابك، فإن الله عز وجل دافع كيده في نحره، ومنتقم منه، ومعاقبه على عمله. هذا؛ وقرئ

الفعل: (يحزن) بفتح الياء من الثلاثي، وبضمها من الرباعي، والأول من باب دخل، وقتل، قال اليزيدي \_ رحمه الله تعالى \_: «حزنه» لغة قريش، و«أحزنه» لغة تميم. انتهى. وهو متعد على اللغتين، مثل سلكه، وأسلكه. هذا؛ وحزن بكسر الزاي، من باب: فرح، وطرب لازم.

﴿إِنَّ اللَّهَ عَلِيمٌ بِذَاتِ الصُّدُورِ أي: إن الله عليم بما في صدور عباده من نية حسنة، أو نية خبيثة، فيفعل بهم على حسب ما تكنه صدورهم من غدر، وخيانة، وتبييت للشر، وغير ذلك. هذا؛ وانظر شرح النبأ في الآية رقم [٣] من سورة (القصص). هذا؛ وقد أفرد الضمير بقوله: ﴿كُفُورُونُ مَرَاعَاة للفظ (مَنْ)، وجمعه بالضمير المنصوب مراعاة لمعناها.

الإعراب: ﴿وَمَن ﴾: الواو: حرف عطف. (مَنْ): اسم شرط جازم مبني على السكون في محل رفع مبتدأ. ﴿كُفْرَ ﴾: فعل ماض، مبنى على الفتح في محل جزم فعل الشرط، والفاعل يعود إلى (مَنْ)، ومتعلقه محذوف. ﴿فَلاَ ﴿: الفاء: واقعة في جواب الشرط. (لا): ناهية جازمة. ﴿يُحْزُنكَ﴾: فعل مضارع مجزوم بـ: (لا) الناهية، والكاف مفعول به. ﴿كُفُرُهُۥ ﴾: فاعله، والهاء ضمير متصل في محل جر بالإضافة، من إضافة المصدر لفاعله، والجملة الفعلية في محل جزم جواب الشرط. . . إلخ، وخبر المبتدأ الذي هو (مَنْ) مختلف فيه، كما رأيت في الآية السابقة، والجملة الاسمية معطوفة على ما قبلها، لا محل لها مثلها. ﴿إِلِّنَا﴾: جار ومجرور متعلقان بمحذوف خبر مقدم. ﴿مَرْجِعُهُمْ﴾: مبتدأ مؤخر، والهاء في محل جر بالإضافة، من إضافة المصدر الميمي لفاعله، والجملة الاسمية مستأنفة، لا محل لها. ﴿فُنُبِّتُهُم ﴾: الفاء: حرف عطف. (ننبئهم): فعل مضارع، والفاعل مستتر تقديره: «نحن» والهاء مفعول به. ﴿بِمَا﴾: جار ومجرور متعلقان بالفعل قبلهما، وهما في محل نصب مفعوله الثاني، و(ما) تحتمل الموصولة، والموصوفة، والمصدرية، فعلى الأولين مبنية على السكون في محل جر بالباء، والجملة الفعلية صلتها، أو صفتها، والعائد، أو الرابط محذوف؛ إذ التقدير: ننبئهم بالذي، أو بشيء عملوه، وعلى اعتبارها مصدرية تؤول مع الفعل بعدها بمصدر في محل جر بالباء، التقدير: بعملهم، والجملة الفعلية: ننبئهم بعملهم معطوفة على ما قبلها، أو هي مستأنفة، لا محل لها على الاعتبارين. ﴿إِنَّهُ: حرف مشبه بالفعل. ﴿ٱللَّهُ﴾: اسمها. ﴿عَلِيمٌ ﴾: خبرها. ﴿نِذَاتِ﴾: جار ومجرور متعلقان بـ: ﴿عَلِيمٌ﴾، و(ذات) مضاف، و﴿ٱلصُّدُورِ﴾ مضاف إليه، والجملة الاسمية: ﴿إِنَّ ٱللَّهَ...﴾ إلخ مستأنفة، لا محل لها.

## ﴿نُمَنِّعُهُمْ قَلِيلًا ثُمَّ نَضْطَرُّهُمْ إِلَى عَذَابٍ غَلِيظٍ ﴿ ﴾

الشرح: ﴿ نُمَيِّعُهُمْ قَلِيلًا ﴾ أي: نمهلهم؛ ليتمتعوا بنعيم الدنيا إلى انقضاء آجالهم. هذا؛ والتمتع بالشيء: التلذذ به، والانتفاع بفوائده، ومثله الاستمتاع، والاسم: المتعة، فهنيئاً لمن تمتع، واستمتع بالمباح الحلال، وويل، ثم ويل لمن تمتع، واستمتع بالحرام. هذا؛ والمتعة

بكسر الميم، وضمها: اسم للتمتيع، والزاد القليل، وما يتمتع به من الصيد والطعام؛ ومتعة المرأة ما وصلت به بعد الطلاق من نحو القميص، والإزار، والملحفة، قال تعالى: ﴿وَمَتِّعُوهُنَّ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ وَعَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللّ

وَرُهُمُ نَضَطُرُهُمُ فَ نَطَعُرُهُمُ فَ نَلجتهم، ونردهم. ﴿إِلَى عَذَابٍ غَلِيظِ فَ شَدِيد. شبه إلزامهم التعذيب، وإرهاقهم إياه باضطرار المضطر إلى الشيء؛ الذي لا يقدر على الانفكاك منه، وهي استعارة مكنية هذا؛ والغلظ مستعار من الأجرام الغليظة، والمراد الشدة، والثقل على المعذب. هذا؛ وقد قال تعالى في الآية رقم [١٢٦] من سورة (البقرة): ﴿وَمَن كَفَرَ فَأُمّتِعُهُ، قَلِيلًا ثُمّ أَضْطَرُّهُ وَإِلَى عَذَابِ النَّارِّ وَيِثْسَ ٱلْمَصِيرُ فَي .

الإعراب: ﴿ نُمَنِعُهُمْ ﴾: فعل مضارع، والفاعل المستتر فيه وجوباً تقديره: «نحن»، والهاء ضمير متصل في محل نصب مفعول به. ﴿ قَلِيلًا ﴾: صفة مفعول مطلق محذوف، أي: تمتيعاً قليلاً، أو صفة زمان محذوف؛ أي: نمتعهم زماناً قليلاً، والجملة الفعلية مستأنفة، لا محل لها، والتي بعدها معطوفة عليها، لا محل لها مثلها، وإعرابها مثلها بلا فارق.

# ﴿ وَلَيِن سَأَلْتَهُم مَّنْ خَلَقَ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضَ لَيَقُولُنَّ ٱللَّهُ قُلِ ٱلْحَمَٰدُ لِلَّهِ بَلَ ٱكَثَرُهُمْ ۗ لَا يَعُلَمُونَ اللَّهُ عَلَمُونَ اللَّهِ اللَّهُ اللللَّا اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ

المشرح: ﴿ وَلَيْنِ سَأَلْتُهُم ﴾: الخطاب للنبي على المسؤول منهم أهل مكة. ﴿ مَنْ خَلَقَ السّموتِ وَالْأَرْض ﴾: ذكر الله من آثار قدرته، ودلائل عظمته خلق السموات والأرض، وخصهما بالذكر هنا وفي كثير من الآيات؛ لأنها أعظم المخلوقات فيما يرى العباد، وجمع السموات دون الأرض، وهي مثلهن؛ لأن طبقاتها مختلفة بالذات، متفاوتة بالصفات، والآثار، والحركات، وقدمها لشرفها، وعلو مكانها، وتقدم وجودها، ولأنها متعبد الملائكة، ولم يقع فيها معصية كما في الأرض، وأيضاً: لأنها كالذكر، فنزول المطر من السماء على الأرض، كنزول المني من الذكر في رحم المرأة؛ لأن الأرض تنبت، وتخضر بالمطر.

﴿ لَيَقُولُنَّ اللَّهُ ﴾: لما تقرر في العقول من وجوب انتهاء الممكنات إلى واحد واجب الوجود. ﴿ وَأَلِ اَلْحُمْدُ لِللَّهِ ﴾: إلزام لهم على إقرارهم بأن الذي خلق السموات، والأرض هو الله وحده، وأنه يجب أن يكون له الحمد، والشكر، وأن لا يعبد معه أحد غيره. ﴿ بَلْ آَكُمْرُهُمْ لَا يَعْلَمُونَ ﴾: أن ذلك يلزم، وإذا نبهوا عليه؛ لم ينتبهوا، وذكر الأكثر إما لأن بعضهم لا يعرف الحق لنقصان عقله، أو لتقصيره في النظر، أو لم تقم عليه الحجة؛ لأنه لم يبلغ حد التكليف، أو لأنه يقام مقام الكل، وانظر الآية رقم [7] من سورة (الروم). والله أعلم بمراده، وأسرار كتابه.

الإعراب: ﴿وَلَبِن﴾: الواو: حرف استئناف. اللام: موطئة لقسم محذوف، تقديره: والله، والجار والمجرور متعلقان بفعل محذوف، تقديره: أقسم. (إن): حرف شرط جازم. ﴿سَأَلْتَهُم﴾: فعل ماض مبنى على السكون في محل جزم فعل الشرط، والتاء فاعله، والهاء مفعوله الأول، والجملة الفعلية لا محل لها؛ لأنها ابتدائية، ويقال: لأنها جملة شرط غير ظرفي. ﴿مَّنَّ﴾: اسم استفهام مبنى على السكون في محل رفع مبتدأ. ﴿خَلَقَ ﴾: فعل ماض، وفاعله ضمير مستتر تقديره: «هو» يعود إلى ﴿مَّنَّ﴾. ﴿أَلسَّمَوْتِ﴾: مفعول به منصوب، وعلامة نصبه الكسرة نيابة عن الفتحة؛ لأنه ملحق بجمع المؤنث السالم. (الأرض): معطوف على ما قبله، وجملة: ﴿ خَلَقَ ... ﴾ إلخ في محل رفع خبر المبتدأ، والجملة الاسمية: ﴿ مَّنْ خَلَقَ ... ﴾ إلخ في محل نصب مفعول به ثان للفعل: (سأل). ﴿لَيُقُولُنَّ ﴿: اللَّامِ: واقعة في جواب القسم المقدر. (يقولن): فعل مضارع مرفوع، وعلامة رفعه النون المحذوفة لتوالى الأمثال، وواو الجماعة المحذوفة، المدلول عليها بالضمة في محل رفع فاعل، ونون التوكيد حرف لا محل له. ﴿ أُللَّهُ ﴾: مبتدأ، خبره محذوف، التقدير: الله خلقهن، أو هو فاعل لفعل محذوف، التقدير: خلقهن الله، ويرجحه التصريح به في قوله تعالى في سورة (الزخرف) رقم [٩]: ﴿لَيَقُولُنَّ خَلَقَهُنَّ ٱلْعَزِيزُ ٱلْعَلِيمُ، والجملة على الاعتبارين في محل نصب مقول القول، وجملة: ﴿لَيَقُولُنَّ ٱللَّهُ﴾ جواب القسم المقدر، المدلول عليه باللام الموطئة، وحذف جواب الشرط، لدلالة جواب القسم عليه، على القاعدة: «إذا اجتمع شرط وقسم، فالجواب للسابق منهما»، والكلام: ﴿وَلَهِن...﴾ إلخ كله مستأنف لا محل له، وقال ابن مالك \_ رحمه الله تعالى \_ في ألفيته: [الرجز] واحْدِفْ لَدَى اجْتِمَاعِ شَرْطٍ وَقَسِمْ جَوَابَ مَا أَخَرْتَ فَهُ وَ مُلْتَزَمْ ﴿فُلِ﴾: فعل أمر، وفاعله مستتر فيه وجوباً، تقديره: «أنت». ﴿ٱلْحَمْدُ﴾: مبتدأ. ﴿لِلَّمْ﴾: متعلقان بمحذوف خبر المبتدأ، والجملة الاسمية في محل نصب مقول القول، وجملة: ﴿فُل…﴾ إلخ مستأنفة، لا محل لها. ﴿بَلِّهُ: حرف إضراب. ﴿أَكْثَرُهُمْ ﴾: مبتدأ، والهاء ضمير متصل في محل جر بالإضافة. ﴿لَاكِ: نافية. ﴿يُعَلِّمُونَكِ: فعل مضارع مرفوع. . . إلخ، والواو فاعله، ومفعوله محذوف، والجملة الفعلية في محل رفع خبر المبتدأ، والجملة الاسمية مستأنفة وهي في محل نصب مقول القول.

#### ﴿ لِلَّهِ مَا فِي ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ ۚ إِنَّ ٱللَّهَ هُوَ ٱلْغَنِيُّ ٱلْحَمِيدُ ﴿ ﴾

الشرح: ﴿ لِلَّهِ مَا فِي السَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ ﴾: خلقاً، وملكاً، وعبيداً، لا يستحق العبادة فيهما غيره. ﴿ إِنَّ اللّهَ هُو الْغَيْحُ ﴾ أي: عن العباد، وعن حمدهم، وشكرهم. ﴿ الْحَيدُ ﴾: المستحق للحمد وإن لم يحمد، أو محمود نطق بحمده جميع مخلوقاته بلسان الحال، وبلسان المقال أيضاً، وانظر الآية رقم [10] من سورة (فاطر).

الإعراب: ﴿لِلهِ ﴾: جار ومجرور متعلقان بمحذوف في محل رفع خبر مقدم. ﴿مَا ﴾: اسم موصول مبني على السكون في محل رفع مبتدأ مؤخر. ﴿فِي اَلسَّمَوَتِ ﴾: جار ومجرور متعلقان بمحذوف صلة الموصول، والجملة الاسمية مستأنفة، لا محل لها. ﴿وَالْأَرْضَ ﴾: معطوف على ما قبله. ﴿إِنَّ ﴾: حرف مشبه بالفعل. ﴿اللهَ ﴾: اسمها. ﴿هُوَ ﴾: ضمير فصل، لا محل له. ﴿الْغَنِيُ الْحَمِيدُ ﴾: خبرين له؛ الحَمِيدُ ﴾: خبران له: ﴿إِنَّ ﴾. هذا؛ وإن اعتبرت الضمير مبتدأ و﴿الْغَنِيُ الْمَهِيدُ ﴾ خبرين له؛ فالجملة الاسمية : ﴿إِنَّ اللهَ مسأنفة، لا محل لها.

# ﴿ وَلَوْ أَنَّمَا فِي ٱلْأَرْضِ مِن شَجَرَةٍ أَقْلَكُ وَٱلْبَحْرُ يَمُذُهُ مِنَ بَعْدِهِ عَلَيْهُ أَبْحُرٍ مَّا وَلَوْ أَنَّمَا فِي ٱلْأَرْضِ مِن شَجَرَةٍ أَقْلَكُ وَٱلْبَحْرُ يَمُذُهُ مِنَ بَعْدِهِ عَلِيهُ أَبُّ مِن اللَّهِ إِنَّ ٱللَّهُ عَزِيزٌ حَكِيمٌ ﴿ اللَّهِ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَزِيزٌ حَكِيمٌ ﴿ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَزِيزٌ حَكِيمٌ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَزِيزٌ حَكِيمٌ اللَّهُ الللَّهُ اللَّالَةُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الل

الشرح: لما احتج الله بما احتج به على المشركين؛ بين: أن معاني كلامه سبحانه لا تنفد، وأنها لا نهاية لها. وقال القفال: لما ذكر: أنه سخر لهم ما في السموات، وما في الأرض، وأنه أسبغ عليهم النعم؛ نبه على أن الأشجار لو كانت أقلاماً، والبحار مداداً، فكتب بها عجائب صنع الله الدالة على قدرته، ووحدانيته؛ لم تنفد تلك العجائب.

وقال أبو جعفر النحاس: فقد تبين: أن الكلمات هاهنا يراد بها العلم، وحقائق الأشياء؛ لأنه عز وجل علم قبل أن يخلق الخلق ما هو خالق في السموات والأرض من كل شيء، وعلم ما فيه من مثاقيل الذر، وعلم الأجناس كلها وما فيها من شعرة وعضو، وما في الشجرة من ورقة، وما فيها من ضروب الطعم واللون، فلو سمى كل دابة وحدها، وسمى أجزاءها على ما علم من قليلها، وكثيرها، وما تحولت عليه من الأحوال، وما زاد فيها في كل زمان، ثم كتب البيان على كل واحد منها ما أحاط الله جل ثناؤه به منها، ثم كان البحر مداداً لذلك البيان الذي بين الله تبارك وتعالى عن تلك الأشياء يمده من بعده سبعة أبحر؛ لكان البيان عن تلك الأشياء أكثر. انتهى. قرطبي بتصرف.

والمعنى: الإجمالي للآية: ولو أن أشجار الأرض أقلام، والبحر ممدود بسبعة أبحر، وكتبت بتلك الأقلام، وبذلك المداد كلمات الله، لما نفدت كلماته، ونفدت الأقلام، والمداد، كقوله تعالى في سورة (الكهف) رقم [١٠٩]: ﴿قُلْ لَوْ كَانَ ٱلْبَحْرُ مِدَادًا لِكَامِنَتِ رَبِّ لَنَفِدَ ٱلْبَحْرُ فَبَلَ أَن كَفِدَ كَلِمَتُ مِنَا يَعِقْلِهِ مَدَدًا الله انظر شرحها هناك، والآيتان نَزلتا بسبب واحد. ﴿أَنَ ٱللّهَ عَزِينً حَكِيمُ ﴾. انظر الآية رقم [٩].

تنبيه: وإنما ذكر «شجرة» على التوحيد؛ لأنه أريد تفصيل الشجر، وتقصيها شجرة شجرة، حتى لا يبقى من جنس الشجر، ولا واحدة إلا وقد بُرِيَتْ أقلاماً، وأوثر «الكلماتُ» وهي جمع

قلة على الكلم وهي جمع كثرة؛ لأن معناه: أن كلماته لا تفي بكتبتها البحار، فكيف بكلِمِهِ. انتهى. نسفي.

خاتمة: نزلت الآية الكريمة جواباً لليهود حين سألوا رسول الله على عن قوله تعالى: ﴿وَمَا أُوتِيتُم مِنَ ٱلْعِلْمِ إِلّا قَلِيلًا﴾ رقم [٨٥] من سورة (الإسراء) فقالوا له: نحن مختصون بهذا الخطاب؟ فقال: ﴿بل نحن وأنتم». فقالوا: ما أعجب شأنك! ساعة تقول: ﴿وَمَن يُؤْتَ ٱلْحِكْمَة فَقَدْ أُوتِى خَيْراً كَثِيراً ﴾ الآية رقم [٢٦٩] من سورة (البقرة)، وساعة تقول: هذا، فنزل: ﴿وَلَوْ أَنَّما فِي الْأَرْضِ...﴾ إلخ وما قالوه دليل على سوء فهمهم؛ لأن الحكمة الإنسانية أن يعلم العبد من الخير والحق ما تسعه الطاقة البشرية؛ بل ما ينتظم به معاشه، ومعاده ـ وهو بالإضافة إلى معلومات الله تعالى؛ التي لا نهاية لها قليل ـ ينال به خير الدارين، وهو بالإضافة إليه كثير. انتهى. وانظر شرح الآيتين في محلهما.

الإعراب: ﴿وَلَوْ﴾: الواو: حرف استئناف. (لو): حرف لما كان سيقع لوقوع غيره. (أنَّ): حرف مشبه بالفعل. (ما): اسم موصول مبنى على السكون في محل نصب اسم (أنَّ). ﴿فِي ٱلْأَرْضِ﴾: جار ومجرور متعلقان بمحذوف صلة الموصول. ﴿مِن شَجَرَةِ﴾: جار ومجرور متعلقان بمحذوف حال من الضمير المستتر في متعلق: ﴿فِي ٱلْأَرْضِ﴾ وهو عائد الموصول، و﴿مِن﴾ بيان لما أبهم في (ما). ﴿أَقُلُمُ ﴾: خبر: (أن)، و(أنَّ) واسمها وخبرها في تأول مصدر في محل رفع فاعل لفعل محذوف، تقديره: ولو حصل، أو وقع كون ما في الأرض. . . إلخ، وهذا الفعل شرط (لو) عند المبرد. وقال سيبويه: هو في محل رفع بالابتداء والخبر محذوف، التقدير: ولو كون ما في الأرض من شجرة أقلاماً حاصل، وقول المبرد هو المرجح؛ لأن «لو» لا يليها إلا فعل ظاهر، أو مقدر، والفعل المقدر على قول المبرد وفاعله المؤول جملة فعلية لا محل لها من الإعراب؛ لأنها ابتدائية، ويقال: لأنها جملة شرط غير ظرفي. ﴿وَٱلْبَحْرُ ﴾: الواو: حرف عطف. (البحر): يقرأ بنصبه عطفاً على (ما)، التقدير: ولو أن البحر يمده، ويقرأ برفعه عطفاً على محل (أن) واسمها؛ إذ محلهما الرفع على الفاعلية، أو على الابتداء كما رأيت، أو هو مبتدأ، والجملة بعده خبره، والجملة الاسمية في محل نصب حال من الضمير المستتر في متعلق الصلة، والرابط: الواو فقط على حد قوله تعالى: ﴿قَالُواْ لَيِنَّ أَكَلَهُ ٱلذِّيِّبُ وَنَحْنُ عُصْبَةً ﴾ وما أشبه ذلك من الأحوال، التي حكمها حكم الظرف. ﴿يُمُذُّهُ ﴾: فعل مضارع، والهاء ضمير متصل في محل نصب مفعول به. ﴿مِنْ بَعْدِهِ ﴾: متعلقان بالفعل قبلهما، أو هما متعلقان بمحذوف حال مما بعدهما، وهو أقوى معنى، والهاء ضمير متصل في محل جر بالإضافة. ﴿سَبْعَةُ ﴾: فاعل: (يمد)، و﴿سَبْعَةُ ﴾ مضاف، و﴿أَبْحُرِ ﴾: مضاف إليه، والجملة الفعلية في محل رفع خبر «أنَّ» على نصب (البَحْرَ)، وفي محل رفع خبره على الاعتبارات الأخرى. ﴿مَّا﴾: نافية. ﴿نَفِدَتُ﴾: فعل ماض، والتاء للتأنيث. ﴿كَلِمَنتُ﴾: فاعل، وهو مضاف، و﴿أَلَيُّ ﴾ مضاف إليه، وجملة: ﴿مَّا

نَفِدَتْ كَلِمَنْتُ ٱللَّهِ ﴾ جواب (لو)، لا محل لها، و(لو) ومدخولها كلام مستأنف لا محل له، والجملة الاسمية: ﴿إِنَّ ٱللَّهُ...﴾ إلخ مستأنفة، أو تعليلية لا محل لها على الاعتبارين.

# ﴿مَّا خَلَقُكُمْ وَلَا بَعْثُكُمْ إِلَّا كَنَفْسِ وَحِدَةً إِنَّ ٱللَّهَ سَمِيعٌ بَصِيرٌ ۞﴾

الشرح: ﴿مَّا خَلْقُكُمُ وَلَا بَعَثُكُمُ إِلَّا كَنَفْسِ وَحِدَةً ﴾: قال الضحاك ـ رحمه الله تعالى ـ: المعنى: ما ابتداء خلقكم جميعاً إلا كخلق نفس واحدة، وما بعثكم يوم القيامة إلا كبعث نفس واحدة. انتهى. أي: فحذف هذا المقدر للعلم به، والمعنى: سواء في قدرته القليل، والكثير، فلا يشغله شأن عن شأن ؛ لأنه يقول للقليل والكثير: ﴿كُن فَيَكُونُ ﴾، فلا يصعب عليه ما يصعب على العباد، وخلقه للعالم كخلقه لنفس واحدة. ﴿إِنَّ اللهَ سَمِيعُ ﴾: لقول المشركين: إنه لا بعث. ﴿بَصِيرُ ﴾: بأعمالهم، فيجازيهم عليها.

قال القرطبي ـ رحمه الله تعالى ـ: نزلت الآية في أُبِيّ بن خلف، وأَبِي الأسود؛ ومُنبّه ونبيه ابْنَي الحجاج بن السباق، قالوا للنبي ﷺ: إن الله تعالى قد خلقنا أطواراً: نطفة، ثم علقة، ثم مضغة، ثم عظاماً، ثم تقول: إنا نبعث خلقاً جديداً جميعاً في ساعة واحدة.

الإسراب: ﴿مَا الله على معلى مبتداً حذف خبره لدلالة ما بعده عليه ، كما رأيت في الشرح ، والكاف ضمير متصل في محل جر بالإضافة ، من إضافة المصدر لمفعوله ، وفاعله محذوف ؛ إذ التقدير : ما خلقي إياكم ، فيكون في الكلام التفات من الغيبة إلى التكلم ، والجملة الاسمية مستأنفة ، لا محل لها . ﴿وَلا ﴾ : الواو : حرف عطف . (لا) : نافية ، أو صلة لتأكيد النفي . ﴿بَعْثُكُمْ ﴿ مَثْلُ سابقه . ﴿إِلّا ﴾ : أداة النفي . ﴿بَعْثُكُمْ ﴿ مَثْلُ سابقه . ﴿إِلّا ﴾ : أداة مصر . ﴿كَنَفْسٍ ﴾ : جار ومجرور متعلقان بمحذوف خبر المبتدأ الثاني ، ويجوز أن يكونا متعلقين بمحذوف خبر ﴿خَلُقُكُمُ ﴾ فيكون الحذف من الثاني لدلالة الأول عليه . وعلى الأول متعلقين بمحذوف خبر ﴿وَعِدَةً ﴾ : صفة نفس . ﴿إِنَّ ﴾ : حرف مشبه بالفعل . وتكون مضافة ، و(نفس) مضاف إليه . ﴿وَعِدَةً ﴾ : صفة نفس . ﴿إِنَّ ﴾ : حرف مشبه بالفعل . ﴿الله الله الله الله الله على جميع هذا الاعتبارات .

﴿ أَلَةٍ تَرَ أَنَّ ٱللَّهَ يُولِجُ ٱلَّيْلَ فِي ٱلنَّهَارِ وَيُولِجُ ٱلنَّهَارَ فِي ٱلَّيْلِ وَسَخَّرَ ٱلشَّمْسَ وَٱلْقَمَرَ كُلُّ يَجْرِيَ إِلَىٰٓ أَجَلِ مُسَمَّى وَأَنَ ٱللَّهَ بِمَا تَعْمَلُونَ خَبِيُّرُ ﴿ اللَّهَ عَلَىٰ اللَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ خَبِيُّرُ ﴾

الشرح: ﴿ أَلَمْ تَرَ أَنَّ ٱللَّهَ ﴾: ألم تنظر نظر تبصر، واعتبار، وتدبر، واستبصار. ﴿ يُولِحُ ﴾: يدخل الليل في الليل، أي: يزيد من هذا في ذاك، ومن ذاك في هذا.

أو بسبب أنه خالق الليل والنهار، ومصرفهما، فلا يخفى عليه ما يجري فيهما على أيدي عباده من الخير، والشر. هذا؛ و ﴿ يُولِجُ ﴾ من: أولج الرباعي، أصله: يُؤَوْلِجُ حذفت الهمزة منه حملاً على المبدوء بالهمزة: أُؤَوْلِجُ للتخفيف، ومصدره: الإيلاج، وأما الثلاثي فهو: ولج، يلج، وأصله: يَوْلِجُ، حذفت الواو لوقوعها بين عدوتيها، وهما: الياء، والكسرة، مثل: وعد، يعد، ووزن، يزن، ومصدره: الولوج. والمراد بإيلاج الليل في النهار، وبالعكس بأن يزيد كل منهما بما نقص من الآخر، كما هو ظاهر في طول الليل، وقصره، تبعاً لفصول السنة، قال تعالى: ﴿ يُقَلِّبُ اللَّهُ النَّهُ النَّهُ النَّهُ النَّهَ وَالنَّهَ النَّهَ اللَّهَ وَالنَّهَ اللَّهَ اللَّهُ اللَّهَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهَ اللَّهَ اللَّهَ اللَّهَ اللَّهَ اللَّهَ اللَّهَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهَ اللَّهَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهَ اللَّهَ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهَ اللَّهَ اللَّهُ ا

وقيل: المراد بالإيلاج: أنه سبحانه وتعالى يجعل ظلمة الليل مكان ضياء النهار، وذلك بغيبوبة الشمس، ويجعل ضياء النهار مكان ظلمة الليل بطلوع الشمس. ﴿وَأَكَ اللّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ خَيِرٌ ﴾: لا يخفى عليه شيء مما يقع في الليل، والنهار. كما لا يخفى عليه شيء من أعمالكم كانت صغيرة، أو كبيرة. هذا؛ والمراد بالأجل المسمى: يومُ القيامة؛ لأن جريان الشمس، والقمر لا ينقطع إلا حينئذ، ودل أيضاً بالليل، والنهار، وتعاقبهما، وزيادتهما، ونقصانهما، وجري النيرين في فلكيهما - كلُّ ذلك على تقديرٍ وحساب - وبإحاطته بجميع أعمال الخلق على عظم قدرته، وحكمته.

فإن قلت: ﴿ يَجْرِى لِأَجَلِ مُسَمَّى ﴾ و﴿ يَجْرِى إِلَى أَجَلِ مُسَمَّى ﴾ أهو من تعاقب الحرفين؟ قلت: كلا ولا يسلك هذه الطريقة إلا بليد الطبع، ضيق العطن، ولكنَّ المعنيين أعني: الانتهاء والاختصاص كل منهما ملائم لصحة الغرض؛ لأن قولك: يجري إلى أجل مسمى معناه: يبلغه، وينتهي إليه، وقولك: يجري لأجل مسمى تريد: يجري لإدراك أجل مسمى، تجعل الجري مختصًا بإدراك أجل مسمَّى، ألا ترى أن جري الشمس مختص بآخر السنة، وجري القمر مختصٌ بآخر الشهر، فكِلَا الْمَعْنَيَيْن غَيْرُ ناب به مَوْضِعُهُ. انتهى. كشاف.

هذا؛ وتعاطف الجمل مع اختلافها بالمضارعية، والماضوية لا غبار عليه هنا؛ لأن ما تتحدث عنه هذه الجمل واقع في الماضي، وفي الحال، وفي المستقبل؛ بل هو مستمر حتى نهاية الدنيا، لا ينكره إلا مكابر. وقيل: عبر ب: ﴿ وُولِحُ لأن إيلاج أحد الملوين في الآخر متجدد كل حين، فعبر عنه بالمضارع المتجدد حيناً بعد حين، وأما تسخير النيرين؛ فهو أمر ثابت لا يتجدد، فعبر عنه بالماضي المفيد ذلك. هذا؛ ويطلق على الليل، والنهار اسم الجديدين. قالت الخنساء، رضى الله عنها:

إِنَّ الْجَدِيدَيْنِ في طُولِ الحتلافِهِ مَا لا يَفْسُدَانِ ولكِنْ يفْسُدُ الناسُ الْجَدِيدَيْنِ في طُولِ الحتلافِهِ مَا لا يَفْسُدَانِ ولكِنْ يفْسُدُ الناسُ الإعراب: ﴿ وَلَا الله مَا الله مَا الله مَا الله مَا الله عَلَى اللّه عَلَى الله عَل

والفتحة قبلها دليل عليها، والفاعل ضمير مستتر فيه وجوباً تقديره: "أنت". ﴿أَنَّهُ: حرف مشبه بالفعل. ﴿اللَّهُ : اسمها. ﴿وُولِجُ : فعل مضارع، والفاعل مستتر تقديره: "هو" يعود إلى ﴿اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاسمها، وخبرها في تأويل مصدر في محل نصب سد مسد مفعول رفع خبر: ﴿أَنَّهُ، و﴿أَنَّهُ واسمها، وخبرها في تأويل مصدر في محل نصب سد مسد مفعول (ترى)، والجملة الفعلية: ﴿أَلَّمْ تَرَسُ إلخ مستأنفة، لا محل لها، وجملة: ﴿وَسُغَرَ الشَّمْسَ وَالْقَمَر ﴾ النَّيْلُ معطوفة على ما قبلها، فهي في محل رفع مثلها، وجملة: ﴿وَسَخَرَ الشَّمْسَ وَالْقَمَر ﴾ المقدرة. ﴿يَجْرِئَ اللهُ الفعلية في محل رفع مثلها. ﴿كُلُّ اللهُ الله الياء للثقل، والفاعل المقدرة. ﴿يَجْرِئَ اللهُ الفعلية في محل رفع خبر المبتدأ. ﴿إِلَى أَجْلِ الله عليها، والجملة الفعلية في محل رفع خبر المبتدأ. ﴿إِلَى أَجْلِ الله عليها، والجملة الاسمية المحذوفة لالتقاء الساكنين، والألف الثابتة دليل عليها، وليست عينها، والجملة الاسمية: المحذوفة لالتقاء الساكنين، والألف الثابتة دليل عليها، وليست عينها، والجملة الاسمية: معترضة بين المتعاطفين.

﴿ وَذَلِكَ بِأَنَّ اللَّهَ هُوَ الْحَقُّ وَأَنَّ مَا يَدْعُونَ مِن دُونِهِ ٱلْبَطِلُ وَأَنَّ اللَّهَ هُوَ ٱلْعَلِيُّ الْكِيرُ ﴿ ﴾

المشرح: ﴿ وَنَكِ ﴾: الإِشارة إلى الذي ذكر من سعة العلم، وشمول القدرة، وعجائب الصنع، واختصاص الباري بها. وقيل: المعنى فَعَلَ الله تعالى ذلك لتعلموا، وتقروا بأن الله هو الحق بسبب: أن الثابت في ذاته الواجب من جميع جهاته، فهو الحق، ودينه حقّ، وعبادته حق، والمؤمنون يستحقون منه النصر بحكم وعده الحق. ﴿ وَأَنَّ مَا يَدْعُونَ مِن دُونِهِ ﴾ أي: ما يعبدون من سواه. ﴿ أَلْبَطِلُ ﴾: أي المعدوم في حد ذاته. والمراد: الأصنام؛ التي يعبدونها من دون الله، فإنها لا استحقاق لها في العبادة، والتقديس، والتعظيم. وقيل: المراد: الشياطين. ولا وجه له.

﴿ وَأَنَّ اللَّهَ هُو الْعَلِيُ ﴾ أي: العالي على كل شيء، والعالي عن الأشباه، والأنداد، المقدس عما يقوله الظالمون من الصفات؛ التي لا تليق بجلاله. ﴿ الْكِيرُ ﴾ أي: الموصوف بالعظمة والجلال، وكبر الشأن. وقيل: ﴿ الْكِيرُ ﴾: ذو الكبرياء. والكبرياء. عبارة عن كمال الذات، أي له الوجود المطلق أبداً، وأزلاً، فهو الأول القديم، والآخر الباقي بعد فناء خلقه؛ بل بعد فناء الزمان، والمكان.

هذا؛ و ﴿ الْحَقُ ﴾ ضد الباطل، قال الراغب: أصل الحق المطابقة، والموافقة، كمطابقة رجل الباب في حُقّه لدورانه على الاستقامة. الحق يقال لموجد الشيء بحسب ما تقتضيه الحكمة، ولذلك قيل في الله تعالى: هو الحق، وللموجود بحسب مقتضى الحكمة، ولذلك يقال: فعل الله كله حقٌ، نحو: الموت، والحساب. . . إلخ. وللاعتقاد في الشيء المطابق لما عليه ذلك الشيء في نفسه نحو اعتقاد زيد في الجنة حق. وللفعل، والقول الواقعين بحسب ما يجب، وقدر ما يجب في الوقت الذي يجب، نحو: قولك حقٌ، وفعلك حق، ويقال: أحْقَقْتُ ذا، أي أَثْبَتُهُ حقاً، أو حكمت بكونه حقاً، انتهى . بغدادي . هذا ؛ وانظر شرح الباطل في الآية رقم [٥٢] من سورة (العنكبوت) .

الإعراب: ﴿ وَلِكَ ﴾: اسم إشارة مبني على السكون في محل رفع مبتداً ، وقد رأيت في الشرح اعتباره مفعولاً به لفعل محذوف، واللام للبعد، والكاف حرف خطاب لا محل له . ﴿ بِأَنَّ ﴾: الباء: حرف جر . (أن) : حرف مشبه بالفعل . ﴿ اللّهَ ﴾ : اسم (أن) . ﴿ هُو ﴾ : ضمير فصل لا محل له ، أو هو توكيد لاسم : (أن) على المحل . ﴿ اللّه فَي خبر : (أن) . هذا ؛ ويجوز اعتبار الضمير مبتدأ والحق خبره ، وتكون الجملة الاسمية في محل رفع خبر (أن) ، و(أن) واسمها وخبرها في تأويل مصدر في محل جر بالباء ، والجار والمجرور متعلقان بمحذوف خبر المبتدأ ، أو هما متعلقان بالفعل الذي رأيت تقديره في الشرح ، وعلى الوجهين فالجملة مستأنفة ، لا محل لها .

﴿ وَأَنَّ الواو: حرف عطف. (أن): حرف مشبه بالفعل. ﴿ مَل السم موصول، أو نكرة موصوفة مبنية على السكون في محل نصب اسم (أن)، والجملة الفعلية بعدها صلتها، أو صفتها، والعائد، أو الرابط محذوف؛ إذ التقدير: وأن الذي، أو: أن شيئاً يدعونه. ﴿ مِن مُونِهِ نَجار ومجرور متعلقان بمحذوف حال من الضمير المحذوف الواقع مفعولاً به، و﴿ مِن ابنان لما أبهم في (ما)، والهاء ضمير متصل في محل جر بالإضافة. ﴿ اَلْبَطِلُ الله عطوف على وفي سورة (الحج): ﴿ هُو الْبَطِلُ المصدر المؤول من: (أنَّ واسمها وخبرها معطوف على المصدر المؤول السابق فهو في محل جر مثله. ﴿ وَأَنَّ الواو: حرف عطف. (أن): حرف مشبه بالفعل. ﴿ الله على المصدر المؤول من: (أن) واسمها. ﴿ هُوَ الله على ما قبله أيضاً، وينبغي أن المُعلم: أن الآية مذكورة بحروفها في سورة (الحج) برقم [77].

# ﴿ اللهِ نَرَ أَنَّ ٱلْفُلُكَ تَجْرِى فِي ٱلْبَحْرِ بِنِعْمَتِ ٱللَّهِ لِيُرِيكُمُ مِّنْ ءَايَنتِهِ ۚ إِنَّ فِي ذَلِكَ لِكَرِيكُمُ مِّنْ ءَايَنتِهِ ۚ إِنَّ فِي ذَلِكَ لِكَرَيْكُمُ مِّنَ ءَايَنتِهِ ۚ إِنَّ فِي ذَلِكَ لِلْاَيْتِ لِكُلِّ صَبَّادٍ شَكُورٍ ﴿ ﴾ لَا يَنتِهِ اللَّهُ لِلْكَارِ شَكُورٍ ﴾

المشرح: ﴿ أَلَمْ تَرَى الم تنظر: نظر تبصر، واعتبار، لا نظر إهمال، واستهتار. ﴿ أَلَهُكَ الْ السفن والمراكب البحرية على جميع أنواعها، وتفاوت مراتبها. ﴿ تَجْرِى فِي ٱلْبَحْرِ السير. ﴿ بِنِعْمَتِ ٱللَّهِ : بإحسانه، وكرمه في تهيئة أسبابه، من هبوب الريح، وغير ذلك، وهو استشهاد آخر على باهر قدرته، وكمال حكمته وشمول إحسانه وكرمه، وبره، وإفضاله. ﴿ لِبُرِيكُمُ مَنْ النَّهِ عَلَى باهم قدرته، ووحدانيته، وعجائب صنعه. قال النقاش: الآيات: ما يرزقهم الله من البحر بسبب السفن. وقال الحسن: مفتاح البحار السفن، ومفتاح الأرض الطرق، ومفتاح السماء الدعاء. ﴿ إِنَّ فِي ذَلِكَ ﴾ أي: فيما ذكر. ﴿ لَآينَتِ ﴾: لدلائل واضحات، وبينات باهرات على قدرته وعظمته. ﴿ لِكُنِّ صَبَّارٍ ﴾: على المصائب، والمتاعب، والمشاق، وعلى التفكر في صنع الله، وما ذرأ، وبرأ في هذا الكون الواسع المترامي الأطراف. ﴿ شَكُورٍ ﴾: يعرف النعم، ويتعرف فضل مانحها، أو لكل مؤمن، فإن الإيمان نصفان: نصف صبر، ونصف شكر. هذا؛ ورصبّارِ شَكُورٍ ﴾ صيغتا مبالغة، كما هو ظاهر. والله أعلم بمراده، وأسرار كتابه.

الإعراب: ﴿ أَلَدُ نَرُ ﴾: انظر الآية رقم [٢٩]. ﴿ أَنَّ ﴾: حرف مشبه بالفعل. ﴿ ٱلفُّلُكَ ﴾: اسم ﴿أَنَّ﴾. ﴿بَحْرِي﴾: فعل مضارع مرفوع، وعلامة رفعه ضمة مقدرة على الياء للثقل، والفاعل مستتر، تقديره: «هي» يعود إلى الفلك، والجملة الفعلية في محل رفع خبر: ﴿أَنَّهُ، وَ﴿أَنَّهُ واسمها، وخبرها في تأويل مصدر في محل نصب سد مسد المفعول به على اعتبار (ترى) بصرياً، وسد مسد مفعوليه على اعتباره قلبياً، والجملة الفعلية: ﴿ أَلُو تُرَ... ﴾ إلخ مستأنفة، لا محل لها. ﴿فِي ٱلْبَحْرِ﴾: جار ومجرور متعلقان بالفعل قبلهما. ﴿بِيعْمَتِ﴾: متعلقان بالفعل: ﴿ تَجْرِي ﴾، أو في محل نصب حال من فاعله، التقدير: تجري في البحر مصحوبة بنعمة، و(نعمة) مضاف، و﴿اللَّهِ﴾ مضاف إليه، من إضافة المصدر لفاعله، ومتعلقه محذوف، التقدير: بنعمة الله عليكم. ﴿لِيُرِيكُونُ ﴾: فعل مضارع منصوب بـ: «أنْ» مضمرة بعد لام التعليل، والفاعل يعود إلى ﴿أَلُّهُ ﴾ تقديره: «هو»، والكاف ضمير متصل في محل نصب مفعول به، و«أنَّ» المضمرة والفعل المضارع في تأويل مصدر في محل جر باللام، والجار والمجرور متعلقان بالفعل: ﴿تَجَرِي﴾، أو هما متعلقان بفعل محذوف، يدل عليه المقام، تقديره: فعل ذلك؛ ليريكم. ﴿مِّنْ ءَايَتِهِۦ﴾: متعلقان بالفعل قبلهما، وهما في محل نصب مفعوله الثاني، والهاء ضمير متصل في محل جر بالإضافة. ﴿إِنَّهُ: حرف مشبه بالفعل. ﴿فِي ذَلِكَ﴾: جار ومجرور متعلقان بمحذوف خبر: ﴿إِنَّ﴾ تقدم على اسمها، واللام للبعد، والكاف حرف خطاب لا محل له. ﴿ لَأَيْنَ ﴾: اللام: لام الابتداء. (آيات): اسم ﴿إِنَّ ﴾ منصوب، وعلامة نصبه الكسرة نيابة عن الفتحة؛ لأنه جمع مؤنث سالم. ﴿لَكُلِّ﴾: جار ومجرور متعلقان بمحذوف صفة آيات، و(كل) مضاف، و﴿صَبَّارِ﴾ مضاف إليه، وهو صفة لموصوف محذوف. ﴿شَكُورِ﴾: صفة ثانية؛ إذ التقدير: لكل شخص، أو لكل إنسان صبار شكور. وهو يشمل الذكر، والأنثى. وصيغتا المبالغة صالحة لهما، كما هو معلوم، والجملة الاسمية: ﴿إِنَّ فِي ذَلِكَ...﴾ إلخ مستأنفة، لا محل لها. وانظر مثل هذه الجملة في الآية رقم [19] من سورة (سبأ).

﴿ وَإِذَا غَشِيَهُم مَّوْجٌ كَالظُّلَلِ دَعَوُا اللَّهَ مُغْلِصِينَ لَهُ الدِّينَ فَلَمَّا بَحَنْهُم إِلَى الْبَرِّ فَمِنْهُم مُقْبَحُ وَعَايَا لِللَّا كُلُّ خَتَّارِ كَفُورٍ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ عَايَا لِنَا اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهِ عَالَا اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ الللَّا اللَّهُ اللَّا اللَّاللَّهُ اللَّاللَّاللَّاللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّه

الشرح: ﴿ وَلِذَا غَشِيَهُم ﴾: علاهم، وغطاهم. ﴿ مَوْجٌ كَالظُّلُل ﴾: مرتفع كالجبال، و(الظلل) جمع: ظلة، وهي السحابة الكبيرة، شبه الموج بها لكبرها وارتفاعها، قال النابغة في وصف بحر:

يُمَاشِيهِنَّ أَخْضَرُ ذُو ظِلَالٍ عَلَى حَافَاتِهِ فِلَتُ اللَّهُ اللَّالَّ اللَّا اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الل

وإنما شبه الموج ـ وهو واحد ـ بالظلل، وهو جمع؛ لأن الموج يأتي شيئاً بعد شيء، ويركب بعضه بعضاً كالظلل. وقيل: هو بمعنى الجمع، وإنما لم يجمع؛ لأنه مصدر، وأصله من الحركة، والازدحام.

﴿ وَعُواْ اللّهَ مُخْلِصِينَ لَهُ اللِّينَ ﴾ أي: تركوا الأصنام؛ التي يعبدونها، ولجؤوا إلى الله بالتضرع، والدعاء، حالة كونهم كائنين في صورة مَنْ أخلص دينه من المؤمنين، حيث لا يذكرون إلا الله، ولا يدعون سواه، لعلمهم بأنه لا يكشف الشدائد إلا هو، وإنما لجؤوا إلى الله لزوال ما ينازع الفطرة من الهوى، والتقليد بما دهاهم من الخوف الشديد. ﴿ فَلَمّا نَجَدُهُمْ إِلَى اللّهِ فَي الله الأرض اليابسة، وأمنوا من الغرق.

﴿ فَمِنْهُم مُّ مُّقَنَصِدُ ﴾: قال ابن عباس ـ رضي الله عنهما ـ: مُوفِ بما عاهد عليه الله في البحر. وقال الحسن: «مقتصد» مؤمن، متمسك بالتوحيد، والطاعة. وقال الزمخشري: متوسط في الكفر، والظلم، خفض من غلوائه، وانزجر بعض الانزجار. وقال الخازن: وقيل: نزلت في عكرمة بن أبي جهل، وذلك: أنه هرب عام الفتح إلى البحر، فجاءهم ريح عاصف، فقال عكرمة ـ رضي الله عنه ـ: لئن أنجانا من هذه لأرجعن إلى محمد على ولأضعن يده في يدي! فسكتت الريح، ورجع عكرمة إلى مكة، وأسلم، وحسن إسلامه، رضي الله عنه.

﴿ وَمَا يَجْحَدُ بِعَايَنِنَا ﴾: وما يكفر بدلائل قدرتنا. ﴿ إِلَّا كُلُّ خَتَّارِ ﴾: غدار، والختر: أسوأ الغدر، ومنه قولهم: إنك لا تمد لنا شبراً من غدر؛ إلا مددنا لك باعاً من خَتْرٍ. قال عمرو بن معديكرب رضى الله عنه:

فَ إِنَّ كَ لَوْ رَأَيْتَ أَبَا عُمَ يُو مِ مَالْاَتَ يَدَيْكُ مِنْ غَدْدٍ وَخَتْرِ

بِ الْأَبْلَقِ الْفَرْدِ مِنْ تَيْمَاءَ مَنْزِلُهُ حِصْنٌ حَصِينٌ وَجَارٌ غَيْرُ خَتَّادِ

الإعراب: ﴿وَإِذَاكِ: الواو: حرف استئناف. (إذا) انظر الآية رقم [٢١]. ﴿غَشِيَهُم﴾: فعل ماض، والهاء مفعول به. ﴿مَوْجُ ﴾: فاعله. ﴿كَالظُّلُلِ ﴾: جار ومجرور متعلقان بمحذوف صفة ﴿مَوْجُ ﴾، وإن اعتبرت الكاف اسماً بمعنى: مثل فهي الصفة، وتكون مضافة، و(الظلل) مضاف إليه، وجملة: ﴿غَشِيهُم …﴾ إلخ في محل جر بإضافة (إذا) إليها على المشهور المرجوح . ﴿دَعُوْلُ ﴾: فعل ماض مبني على فتح مقدر على الألف المحذوفة لالتقائها ساكنة مع واو الجماعة التي هي فاعله، والألف للتفريق. ﴿الله ﴾: منصوب على التعظيم، وجملة: ﴿دَعُولُ الله ﴾ جواب (إذا) لا محل لها من الإعراب، و(إذا) ومدخولها كلام مستأنف لا محل له. ﴿مُؤْلِصِينَ ﴾: حال من واو الجماعة منصوب، وعلامة نصبه الياء نيابة عن الفتحة؛ لأنه جمع مذكر سالم، والنون عوض عن التنوين في الاسم المفرد، وفاعله مستتر فيه. ﴿لَهُ ﴾: جار ومجرور متعلقان بـ:

﴿ فَلَمّا ﴾: الفاء: حرف عطف، أو حرف استئناف. (لما): حرف وجود لوجود عند سيبويه، وبعضهم يقول: حرف وجوب لوجوب، وهي ظرف بمعنى «حين» عند ابن السراج، والفارسي، وابن جني، وجماعة، تتطلب جملتين مرتبطتين ببعضهما ارتباط فعل الشرط بجوابه. وصوب ابن هشام الأول، والمشهور الثاني. ﴿ غَنَّهُم ﴾: فعل ماض مبني على فتح مقدر على الألف للتعذر، والفاعل يعود إلى: ﴿ اللّه ﴾، تقديره: «هو »، والهاء ضمير متصل في محل نصب مفعول به. ﴿ إِلَى البَرِّ ﴾: جار ومجرور متعلقان بالفعل قبلهما، والجملة الفعلية لا محل لها على اعتبار (لما) حرفاً، وفي محل جر بإضافة (لما) إليها على اعتبارها ظرفاً. ﴿ فَينَهُم ﴾: الفاء: واقعة في جواب: (لما). (منهم): جار ومجرور متعلقان بمحذوف خبر مقدم. ﴿ مُقْنَصِدُ ﴾ هو الخبر؛ لأن مِنْ هذا هو الظاهر. وأرى: أن مضمون الجار والمجرور مبتدأ، و ﴿ مُقْنَصِدُ ﴾ هو الخبر؛ لأن مِنْ الجارة دالة على التبعيض؛ أي: بعضهم مقتصد، والجملة الاسمية جواب: (لما) لا محل لها. وانظر ما ذكرته في الآية رقم [۱۰] من سورة (العنكبوت).

هذا؛ وقال ابن هشام في «المغني»: وقال جماعة منهم ابن مالك في قوله تعالى: ﴿فَلَمَّا اللَّهِ مُقْنَصِدٌ ﴿ فَلَمَّا اللَّهِ مَا اللَّهِ وَاللَّهِ اللَّهِ وَاللَّهِ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ وَاللَّهِ اللَّهِ وَاللَّهِ اللَّهِ وَاللَّهِ وَاللَّهُ وَاللّمُ وَاللَّهُ وَاللَّاءُ وَاللَّهُ وَالَّا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالِمُ الللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالَّالَّاللَّالَّالِمُوا الللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالِمُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّاللَّالِمُ اللَّلَّا الللَّالَالِمُوا مِنْ اللللَّالَالِمُ الللَّهُ وَاللَّالِمُولُولُولُو

و(لما) ومدخولها معطوف على (إذا) ومدخولها، أو هو مستأنف لا محل له على الوجهين. ﴿وَمَا﴾: الواو: حرف استئناف. (ما): نافية. ﴿يَجْحَدُ﴾: فعل مضارع. ﴿يَايَئِنَا ﴾: جار ومجرور متعلقان بالفعل قبلهما، و(نا): ضمير متصل في محل جر بالإضافة. ﴿إلَّا﴾: حرف حصر. ﴿كُلُّ﴾: مبتدأ، وهو مضاف، و﴿خَتَارِ﴾ مضاف إليه، وهو صفة لموصوف محذوف. ﴿كَفُورِ﴾: صفة ثانية؛ إذ التقدير: إلا كل شخص، أو إنسان ختار، كفور. وهو يشمل الذكر، والأنثى، والجملة الفعلية: ﴿وَمَا يَجْمَدُ...﴾ إلخ مستأنفة، لا محل لها، والحالية ضعيفة.

﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلنَّالُسُ ٱتَّقُواْ رَبَّكُمْ وَاُخْشَوْاْ يَوْمًا لَا يَجْزِف وَالِّذُ عَن وَلَدِهِ. وَلَا مَوْلُوذٌ هُو جَازٍ عَن وَالِدِهِ. شَيْئًا إِنَّ وَعْدَ ٱللَّهِ حَقُّ فَلَا تَغْزَنَّكُمُ ٱلْحَيَوْةُ ٱلدُّنْيَا وَلَا يَغْزَنَّكُم إِلْلَهِ ٱلْغَرُورُ ﴿ إِنَّهِ ﴾

الشرح: ﴿يَتَأَيُّهُا ٱلنَّاسُ﴾: هذا النداء يشمل المؤمن، والكافر، والصالح، والطالح. ﴿أَتَقُواْ رَبَّكُمْ ﴾: خافوه، واعبدوه. ﴿وَأَخْشَواْ يَوْمَا ﴾: احذروا يوماً، وخافوا عقابه، وأهواله، والمراد به يوم القيامة بلا ريب. ﴿لَا يَجْزِعُ وَالِدُّ عَن وَلَدِهِ ﴾: لا يقضي، وقرئ: (لا يُجْزِئُ) من: أجزأ: إذا أغنى ونفع. ﴿وَلَا مَوْلُودٌ هُو جَازٍ عَن وَالِدِهِ شَيّئاً ﴾: بمعنى غير قاض، وغير مغن عن والده شيئاً في ذلك اليوم الطويل زمانه، العظيم أهواله، القريب أوانه.

﴿إِنَّ وَعُدَ اللَّهِ حَقُّ ﴾: لا خلف فيه قطعاً ؛ بل إن ما وعد به عباده من الخير لا بد وأن يقع ، وأن ما توعدهم به من الشر فهو بالخيار ، لا يسأل عما يفعل ، فإن شاء عفا ، وإن شاء عاقب . ﴿فَلَا تَغُرَّنَكُمُ اللَّكِوْةُ اللَّهُ اللَّمْ اللَّمْ اللَّمْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الله الله الله الله على المعاصى ، ويسوف لكم بالتوبة . الشيطان بأن يرجِّيكم التوبة ، ويؤملكم المغفرة ، فيجرِّئكم على المعاصى ، ويسوف لكم بالتوبة .

هذا؛ و﴿ ٱلْغَرُورُ ﴾ بفتح الغين: الشيطان كما رأيت، وهو الذي يغر الخلق، ويمنيهم الأماني الكاذبة، قال تعالى في سورة (النساء) رقم [١٢٠]: ﴿ يَعِدُهُمْ وَيُمَنِيهِمْ وَمَا يَعِدُهُمُ ٱلشَّيَطِانُ إِلَّا فَعُورًا . هذا؛ وقرئ بضم الغين، كأنه مصدر: غَرَّ، يَغُرُّ غُرُوراً: خدعه، وأطمعه في الباطل. قال سعيد بن جبير ـ رضى الله عنه ـ هو أن يعمل بالمعصية، ويتمنى المغفرة.

قال الخازن ـ رحمه الله تعالى ـ: قيل: إن معنى الآية: أن الله تعالى ذكر شخصين في غاية الشفقة، والمحبة، وهما الوالد، والولد، فنبه بالأعلى على الأدنى، وبالأدنى على الأعلى، فالوالد يجزي عن ولده لكمال شفقته عليه، والولد يجزي عن والده لما له عليه من حق التربية وغيرها، فإذا كان يوم القيامة، فكل إنسان يقول: نفسي نفسي، ولا يهتم بقريب، ولا بعيد، كما قال ابن عباس ـ رضي الله عنهما ـ: كل امرئ تهمه نفسه.

وقال الزمخشري ـ رحمه الله تعالى ـ: فإن قلت: قوله: ﴿ وَلا مَوْلُودُ هُو جَازٍ عَن وَالِدِهِ شَيًّا ﴾ وارد على طريق من التوكيد، لم يرد عليه ما هو معطوف عليه؛ قلت: الأمر كذلك؛ لأن الجملة الاسمية آكد من الفعلية، وقد انضم إلى ذلك قوله: ﴿ هُو ﴾ وقوله: ﴿ مَوْلُودُ ﴾ والسبب في مجيئه على هذا السنن: أن الخطاب للمؤمنين، وعُلْيَتهُمْ قُبِض آباؤهم على الكفر، وعلى الدين الجاهلي، فأريد حسم أطماعهم، وأطماع الناس فيهم أن ينفعوا آباءهم في الآخرة، وأن يشفعوا لهم، وأن يغنوا عنهم من الله شيئاً، فلذلك جيء به على الطريق الآكد. ومعنى التوكيد في لفظ المولود: أن الواحد منهم لو شفع للأب الأدنى الذي ولد منه؛ لم تقبل شفاعته؛ فضلاً عن أن يشفع لمن فوقه من أجداده؛ لأن الولد يقع على الولد، وولد الولد، بخلاف المولود، فإنه لمن ولد منك. انتهى.

وقال القرطبي ـ رحمه الله تعالى ـ : فإن قيل : فقد قال النبي على : «لا يَمُوتُ لأَحَدِ مِنَ المسلمين ثَلاَئةٌ مِنَ الولَدِ، فَتمسَّهُ النارُ إِلّا تَحِلَّةَ الْقَسَمِ». رواه البخاري، ومسلم، والترمذي، والنسائي، وابن ماجه، ومالك عن أبي هريرة، رضي الله عنه . وفي رواية : «مَنْ مَاتَ لَهُ ثَلاثَةٌ مِنَ الْوَلَدِ لَمْ يَبُلُغُوا الْحِنْثَ لمْ تَمسَّهُ النَّارُ إلا تَحِلَّةَ الْقَسَمِ». هذا؛ والْقَسَمِ هو مضمون، وفحوى قوله الولدِ لَمْ يَبُلُغُوا الْجِنْثَ لمْ تَمسَّهُ النَّارُ إلا تَحِلَّة الْقَسَمِ». وقال على : «مَنِ ابْتُلِيَ مِنْ هَذِهِ الْبَنَاتِ تعالى في سورة (مريم) رقم [٧١] : ﴿وَإِن مِنكُمْ إِلّا وَارِدُها ﴿ . وقال على : «مَنِ ابْتُلِي مِنْ هَذِهِ الْبَنَاتِ بشيراً مِنَ النَّارِ». رواه البخاري، ومسلم، والترمذي عن عائشة بشيءٍ، فَأَحْسَنَ إِلَيْهِنَّ؛ كنَّ لَهُ سِتْراً مِنَ النَّارِ». رواه البخاري، ومسلم، والترمذي عن عائشة رضي الله عنها؛ قيل له: المعنى بهذه الآية: أنه لا يحمل والد ذنب ولده، ولا مولود ذنب والده، ولا يؤاخذ أحدهما عن الآخر. والمعنى بالأخبار ـ أي: بالأحاديث ـ : أن ثواب الصبر على الموت، والإحسان إلى البنات يحجب العبد عن النار، ويكون الولد سابقاً له إلى على الموت، والإحسان إلى البنات يحجب العبد عن النار، ويكون الولد سابقاً له إلى

الجنة. انتهى. بتصرف كبير. أقول: والأحاديث التي ترغب الآباء، والأمهات في تربية الأولاد، والصبر على موتهم كثيرة مسطورة في كتاب الترغيب والترهيب للحافظ المنذري، وغيره.

الإعراب: (يا): أداة نداء تنوب مناب: أدعو، أو: أنادي. (أيها): نكرة مقصودة مبنية على الضم في محل نصب بد: (يا)، و(ها): حرف تنبيه لا محل له، أقحم للتوكيد، وهو عوض من المضاف إليه. ﴿النَّاسُ﴾: بعضهم يعرب هذا وأمثاله نعتاً، وبعضهم يعربه بدلاً، والقول الفصل: إن الاسم الواقع بعد «أي»، وبعد اسم الإشارة، إن كان مشتقاً؛ فهو نعت، وإن كان جامداً ـ كما هنا ـ فهو بدل، أو عطف بيان، والمتبوع ـ أعني: «أي» ـ منصوب محلاً، فكذا التابع، أعني: الناس، وأمثاله، فهو منصوب، وعلامة نصبه فتحة مقدرة على آخره، منع من ظهورها اشتغال المحل بحركة الاتباع اللفظية. . . إلخ، وانظر الآية رقم [١] من سورة الأحزاب. ففيها بحث جيد.

﴿ أَتَّقُوا ﴾: فعل أمر، مبني على حذف النون، والواو ضمير متصل في محل رفع فاعل، والألف للتفريق. ﴿ رَبَّكُم ﴾: مفعول به، والكاف ضمير متصل في محل جر بالإضافة، من إضافة اسم الفاعل لمفعوله، وفاعله مستتر فيه، والجملة الفعلية لا محل لها كالجملة الندائية قبلها ؛ لأنهما ابتدائيتان.

﴿ وَاَخْشُواْ ﴾: الواو: حرف عطف. (اخشوا): فعل أمر مبني على حذف النون؛ لأن مضارعه من الأفعال الخمسة، والواو فاعله، والألف للتفريق. ﴿ يَعْزِع ﴾: فعل مضارع مرفوع، وعلامة معطوفة على ما قبلها لا محل لها مثلها. ﴿ لَا ﴾: نافية. ﴿ يَعْزِع ﴾: فعل مضارع مرفوع، وعلامة رفعه ضمة مقدرة على الياء للثقل. ﴿ وَالدُّ ﴾: فاعله. ﴿ عَن وَلَدِه ﴾: جار ومجرور متعلقان بالفعل قبلهما، والهاء ضمير متصل في محل جر بالإضافة، والجملة الفعلية في محل نصب صفة: ﴿ وَالْهَا الله عن ولده. ﴿ وَلَا ﴾: الواو: ﴿ وَوَمَا ﴾، ورابط الصفة محذوف، التقدير: يوماً لا يجزي فيه والد عن ولده. ﴿ وَلَا ﴾: الواو: معطوف على ﴿ وَالدُّ ﴾، وثانيهما: أنه مبتدأ جاز الابتداء به؛ لأنه في سياق النفي. ﴿ هُوَكُ ﴾: ضمير منفصل مبني على الفتح في محل رفع مبتدأ. ﴿ جَازٍ ﴾: خبره مرفوع، وعلامة رفعه ضمة مقدرة على الياء المحذوفة لالتقاء الساكنين، وفاعله مستتر فيه، والجملة الاسمية في محل رفع خبره، وعليه؛ فالجملة الاسمية: ﴿ وَلَا مَوْلُودُ هُو جَازٍ ﴾ معطوفة على الجملة الفعلية قبلها، وهي في محل رفع خبره، وعليه؛ فالجملة الاسمية: ﴿ وَلَا مَوْلُودُ هُو جَازٍ ﴾ معطوفة على الجملة الفعلية قبلها، وهي في محل رفع جر بالإضافة. ﴿ شَيَّا ﴾: مفعول به له: ﴿ جَازٍ ﴾ ، والهاء في محل جر بالإضافة. ﴿ شَيَّا ﴾: مفعول به له: ﴿ عَازٍ ﴾ .

﴿إِنَى ﴿ حرف مشبه بالفعل. ﴿وَعُدَى ؛ اسمها، وهو مضاف، و﴿ اللَّهِ ﴾ مضاف إليه، من إضافة المصدر لفاعله. ﴿ حَقُّ ﴾ : خبر : ﴿إِنَى ﴾، والجملة الاسمية مستأنفة، أو تعليل للنفي،

لا محل لها على الاعتبارين. ﴿ فَلَا ﴾: الفاء: حرف عطف على رأي من يجيز عطف الإنشاء على الخبر، وابن هشام يعتبرها للسبية المحضة، وأراها الفصيحة؛ لأنها أفصحت عن شرط مقدر، التقدير: وإذا كان ذلك، \_ أي ما ذكر \_ حاصلاً، وواقعاً. ﴿ فَلاَ ... ﴾ إلخ. (لا): ناهية جازمة. ﴿ تَعُنُرُنَّكُم ﴾: فعل مضارع مبني على الفتح لاتصاله بنون التوكيد الثقيلة في محل جزم ب: (لا) الناهية، والنون حرف لا محل له، والكاف ضمير متصل في محل نصب مفعول به. ﴿ الْحَيَوْةُ ﴾ : فاعله. ﴿ اللَّهُ يَنْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ الْحَيَوْةُ ﴾ مرفوع مثله، وعلامة رفعه ضمة مقدرة على الألف للتعذر، والجملة الفعلية لا محل لها؛ لأنها جواب شرط غير جازم، والجملة: ﴿ وَلَا يَغُرُنَّكُم بِاللَّهِ وَرَبْكُ أَعْلَم، وأجل، وأجل، وأكرم.

﴿ إِنَّ ٱللَّهَ عِندَهُ, عِلْمُ ٱلسَّاعَةِ وَيُنَزِلُ ٱلْغَيْثَ وَيَعْلَمُ مَا فِي ٱلْأَرْحَارِ وَمَا تَدْرِى نَفْسُ مَّاذَا تَكْسِبُ غَدًا ۖ وَمَا تَدْرِى نَفْشُ بِأَيِّ أَرْضِ تَمُوتُ ۚ إِنَّ ٱللَّهَ عَلِيمٌ خَبِيرٌ ۖ ﴿ ﴾ مَّاذَا تَكْسِبُ غَدًا ۖ فَهَا لَهُ عَلِيمٌ خَبِيرٌ ۖ ﴾

الشرح: روي: أن رجلاً من قبيلة محارب، اسمه: الحارث بن عمرو، بن حارثة، بن حفصة من أهل البادية أتى النبي على فقال: يا رسول الله! أخبرني عن الساعة متى قيامها؟ وإني قد ألفيت حياتي في الأرض، وقد أبطأت عنا السماء؛ فمتى تمطر؟ وأخبرني عن امرأتي؛ فقد اشتملت ما في بطنها، أذكر، أم أنثى؟ وإني علمت ما عملت أمس، فما أعمل غداً؟ وهذا مولدي قد عرفته فأين أموت؟ فنزلت الآية الكريمة.

وعن عبد الله بن عمر - رضي الله عنهما -: أن رسول الله على قال: «مفاتِحُ الغيبِ خَمْسٌ، لَا يعلمُهَا إِلَّا اللهُ تعالى، لا يَعْلَمُ أحدٌ ما يكونُ في غَدِ إلَّا اللهُ، ولا يعلمُ أحدٌ ما يكونُ في الأَرْحَامِ إلَّا اللهُ، ولا يعلمُ أحدٌ ما يكونُ في الأَرْحَامِ إلَّا اللهُ، وَلَا تعلمُ نفسٌ ماذا تَكْسِبُ غِداً، ولا تدري نفسٌ بِأَيِّ أَرْضٍ تَمُوتُ، ولا يَدْرِي أحدٌ متى يأتي الْمَظرُ». وفي رواية أخرى: «لا يَعْلَمُ ما تَغِيضُ الأَرحَامُ إِلا اللهُ، ولا يعلمُ ما في غدٍ إلَّا اللهُ، ولا يعلمُ متى يأتي المطرُ أحدٌ إلَّا اللهُ، ولا تَدْرِي نَفْسٌ بأيِّ أَرْضٍ تَمُوتُ إلا اللهُ، ولا يَعْلَمُ مَتَى السَّاعة إلَّا اللهُ». أخرجه البخاري.

وعن ابن عباس - رضي الله عنهما -: «من ادّعى علم هذه الخمسة فقد كذب، إياكم والكهانة، فإن الكهانة تدعو إلى الشرك، والشرك وأهله في النار». وروي: أن المنصور العباسي أهمه معرفة مدة عمره، فرأى في منامه كأن خيالاً أخرج يده من البحر، وأشار إليه بالأصابع الخمس، وكان سأله عن مدة عمره، فاستفتى العلماء في ذلك. فتأولوها بخمس سنين وبخمسة أشهر، وبخمسة أيام، حتى قال أبو حنيفة - رحمه الله تعالى -: تأويلها أن مفاتح الغيب خمس، لا يعلمها إلا الله، وأن ما طلبت معرفته لا سبيل لك إليه.

﴿إِنَّ اللَّهَ عِندَهُ عِلْمُ السَّاعَةِ ﴾ أي: علم وقت قيامها، وانظر شرح ﴿السَّاعَةُ ﴾ في الآية رقم [18] من سورة (الروم). ﴿وَيُنَزِّلُ الْغَيْتَ ﴾ أي: المطر في وقته المقدر له، والمكان المعيَّن له، لا يتجاوزه، من غير تقديم، ولا تأخير. وسمي المطر: غيثاً؛ لأنه يغيث الناس، فيزيل همهم، ويفرج كربهم، ويطلق مجازاً على الجواد الكريم، قال ذو الرمة في مدح بلال بن أبي بردة الأشعري: [الوافر]

سَمِعْتُ الناسَ ينتجعونَ غَيْثاً فَقُلْتُ لِصَيْدَحَ انْتَجِعي بِلَالَا

فقد جعله أجود من الغيث، وأنفع. وصيدح: اسم ناقته. وللزمخشري قوله: [البسيط]

لَا تَحْسَبُوا أَنَّ في سِرْبِالِهِ رَجُلاً فَفِيهِ غَيْثٌ وَلَيْثٌ مُسْبِلٌ مُشْبِل

﴿ وَيَعْلَمُ مَا فِي ٱلْأَرْحَارِ ﴾ : أذكر، أم أنثى، تام أم ناقص، أسود، أو أبيض، صبيح أم قبيح. وفي سورة (الرعد) رقم [٩] : ﴿ اللَّهُ يَعْلَمُ مَا تَحْمِلُ كُلُّ أَنْنَى وَمَا تَغِيضُ ٱلْأَرْحَامُ ﴾ والأرحام جمع : رحم، وهو مستودع الجنين في بطن الأنثى الحبلى من الإنسان، والحيوان. هذا؛ والرحم: القرابة من جهة الأب، أو الأم، قال تعالى: ﴿ وَأُولُواْ ٱلْأَرْحَامِ بَعْضُهُمْ أَوْلَى بِبَعْضِ فِي كِنْكِ ٱللَّهِ ﴾ .

﴿ وَمَا تَدْرِى نَفْسُ مَّاذَا تَكُسِبُ غَدْآ ﴾: من خير، أو شر، وربما تعزم على شيء، وتفعل خلافه. ﴿ وَمَا تَدْرِى نَفْسُ بِأَي أَرْضِ تَمُوثُ ﴾: ليس أحد يعلم أين مدفنه من الأرض في بر، أو بحر في سهل، أو جبل، وكل إنسان يساق إلى الأرض التي قدر الله فيها موته، كما يساق إلى الأرض التي قدر الله فيها موته، للاقامة الدائمة فيها، الأرض التي قدر الله فيها دفنه، وربما أقام الإنسان بأرض، وحدثته نفسه بالإقامة الدائمة فيها، وضربت، أوتادها، وقالت: لا أبرحها، وأقبر فيها، فترمي بها مرامي القدر حتى تموت في مكان لم يخطر ببالها، ولا حدثتها به ظنونها.

روي: أن ملك الموت عليه السلام مرعلى سليمان، على نبينا، وعليه ألف صلاة، وألف سلام، فجعل ينظر إلى رجل من جلسائه، ويديم النظر إليه، فقال الرجل: من هذا؟ قال: ملك الموت، فقال: كأنه يريدني، وسأل سليمان أن يحمله على الريح، ويلقيه ببلاد الهند، ففعل، ثم قال ملك الموت لسليمان كان دوام نظري إليه تعجباً منه؛ لأني أمرت أن أقبض روحه بالهند، وهو عندك! ﴿إِنَّ اللَّهَ عَلِيمٌ ﴾: يعلم الأشياء كلها. ﴿ خَبِيرٌ ﴾: يعلم بواطنها، كما يعلم ظواهرها. ﴿ غَدَّ أَهُ : المراد به: اليوم الذي بعد يومك على الأثر، وأصله: غَدَوٌ، فحذفت منه الواو لغير علة تصريفية، وهو ما يسمى الحذف اعتباطاً، وقد ردها لبيد بن ربيعة الصحابي - رضي الله عنه - في قوله: [الطويل]

وَمَا النَّاسُ إِلَّا كَالدِّيارِ وَأَهْلُهَا بِهَا يَوْمَ حَلُّوهَا وَغَدْواً بَلَاقِع

تنبیه: أقول: إن ما اخترع من أشیاء، وما اكتشف من أمور، وما يتحدثون عنه من مغيبات، مثل نزول المطر، وغير ذلك، إنما هو قائم على التجربة، والحدس، والتخمين، كثيراً ما يخطئ، وقد يصيب، فيبقى من مكنون علم غيب الله تعالى.

تنبيه: جعل العلم لله، والدراية للعبد لما في الدراية من معنى الختل، والحيلة، فيكون المعنى أن النفس لا تعرف أين تموت، وماذا تكسب غداً، وإن أعملت حيلها في معرفة ما يلصق بها، ويختص بها، ولا شيء أخص بالإنسان من كسبه، وعاقبته، فإذا لم يكن له طريق إلى معرفتهما؛ كان من معرفة ما عداهما أبعد.

تنبيه: قرأ أبي بن كعب ـ رضي الله عنه ـ: (بأيَّةِ أَرْضٍ تَمُوتُ) وقرأ الباقون: ﴿بِأَيِّ أَرْضٍ﴾ قال الفراء: اكتفى بتأنيث الأرض من تأنيث: (أي). وقيل: أراد بالأرض المكان فذكر، قال عامر بن جوين الطائى:

#### ف لَا مُ زُن ةُ وَدَقَت وَدْق هَا وَلا أَرْضَ أَبْ قَل إِبْ قَالَ إِبْ قَالَ هِا

وقال الأخفش: يجوز مررت بجارية أيَّ جارية، وأية جارية. وشبه سيبويه تأنيث (أي) بتأنيث كل في قولهم: كُلَّتُهُنَّ. انتهى. قرطبي: أقول: وإنما جاء ﴿ بِأَي أَرْضِ ﴾ لأن أرضاً مؤنث مجازي، والمؤنث المجازي يجوز تذكيره، وتأنيثه، والله أعلم بمراده، وأسرار كتابه.

الإعراب: ﴿إِنَّ ﴾: حرف مشبه بالفعل. ﴿اللَّهُ ﴾: اسمها. ﴿عِندُ ﴾: ظرف مكان متعلق بمحذوف خبر مقدم، والهاء ضمير متصل في محل جر بالإضافة. ﴿عِلْمُ ﴾: مبتدأ مؤخر، وهو مضاف، و﴿السّاعَةِ ﴾ مضاف إليه، والجملة الاسمية في محل رفع خبر: ﴿إِنَّ ﴾، والجملة الاسمية: ﴿إِنَّ اللّهُ … ﴾ إلخ مستأنفة، لا محل لها. ﴿وَيُنزَلُ ﴾: الواو: حرف عطف. (ينزل): فعل مضارع، والفاعل يعود إلى الله، تقديره: «هو». ﴿الْغَيْثُ ﴾: مفعول به، والجملة الفعلية معطوفة على الجملة الاسمية قبلها، فهي في محل رفع مثلها. ﴿وَيَعَامُ ﴾: الواو: حرف عطف. (يعلم): فعل مضارع، والفاعل يعود إلى ﴿اللّهُ ﴾ أيضاً. (ما): اسم موصول مبني على السكون في محل نصب مفعول به. ﴿فِي ٱلْأَرْحَامِ ﴾: جار ومجرور متعلقان بمحذوف صلة الموصول، والجملة الفعلية معطوفة على ما قبلها، فهي في محل رفع أيضاً.

﴿وَمَا﴾: الواو: حرف استئناف. (ما): نافية. ﴿تَدْرِى﴾: فعل مضارع مرفوع، وعلامة رفعه ضمة مقدرة على الياء للثقل. وهو معلق عن العمل لفظاً. ﴿نَفْشُ﴾: فاعله. ﴿مَاذَا﴾: (ما): اسم ستفهام مبني على السكون في محل رفع مبتدأ. (ذا): اسم موصول مبني على السكون في محل رفع خبره، والجملة الفعلية بعدها صلتها، والعائد محذوف؛ إذ التقدير: ما الذي تكسبه غداً. هذا؛ وإن اعتبرت ﴿مَّاذَا﴾ اسماً مركباً فلك فيه وجهان: أحدهما: اعتباره مبتدأ، والجملة الفعلية بعده خبره، والرابط محذوف. والثاني: اعتباره مبنياً على السكون في محل نصب مفعول به مقدماً، والجملة: ﴿مَّاذَا تَصُيبُ على جميع الاعتبارات في محل نصب سدت مسد مفعولي الفعل ﴿تَدْرِى﴾، وهذه الجملة مستأنفة، لا محل لها. ﴿غَدَّا ﴾: ظرف زمان متعلق بالفعل قبله. ﴿فَا أَيْ اسم استفهام علق الفعل: ﴿نَمُوتُ ﴾ بعدهما، و(أي) اسم استفهام علق الفعل:

﴿ تَدْرِى ﴾ عن العمل لفظاً، و(أي) مضافاً، و﴿ أَرْضِ ﴾ مضاف إليه. ﴿ تَمُونَ ﴾: فعل مضارع، والفاعل يعود إلى ﴿ نَفْشُ ﴾ والجملة الفعلية في محل نصب سدت مسد مفعولي ﴿ تَدْرِى ﴾ المعلق عن العمل لفظاً، وجملة: ﴿ وَمَا تَدْرِى … ﴾ إلخ معطوفة على ما قبلها، لا محل لها مثلها. ﴿ إِنَّ ﴾: حرف مشبه بالفعل. ﴿ الله ﴾: اسمها. ﴿ عَلِيمٌ خَبِيرٌ ﴾: خبران لها، والجملة الاسمية مستأنفة، لا محل لها.

انتهت سورة (لقمان) بحمد الله، وتوفيقه والحمد لله رب العالمين.





### ٩

سورة (السجدة)، وهي مكية غير ثلاث آيات نزلت بالمدينة؛ وهي قوله تعالى: ﴿أَفَمَن كَانَ مُؤْمِنَا كُمَن كَانَ مُؤْمِنَا كَمَن كَانَ مُؤْمِنَا ... وقال غيرهما: إلا خمس آيات من قوله تعالى: ﴿نَتَجَافَى جُنُوبُهُمْ ﴾ إلى قوله: ﴿نَكَذِبُونَ ﴾. وهي ثلاثون آية، وثلاثمئة وثمانون كلمة، وألف وخمسمئة وثمانية عشر حرفاً. وفي الصحيح عن ابن عباس ـ رضي الله عنهما ـ: أن النبي عَنِي كان يقرأ في صلاة الفجر يوم الجمعة: ﴿المَرْ إِنَّ تَنْ يُلُ ﴾ السجدة، و﴿ مَلْ أَتَى عَلَى ٱلْإِنْسَنِ حِينٌ مِّنَ ٱلدَّهْرِ ﴾.

### أعوذُ بالله مِنَ الشَّيْطَانِ الرَّجِيم

الشرح: أعوذ: أتحصن، وأعتصم، وأستجير، وألتجئ. وعاذ فلان بفلان: لجأ إليه، واعتصم به. قال تعالى: ﴿ قُلُ أَعُوذُ بِرَبِّ الْفَلَقِ ﴾ ﴿ قُلُ أَعُوذُ بِرَبِّ الْفَلَقِ ﴾ ﴿ قُلُ أَعُودُ بِرَبِّ النَّاسِ ﴾ ، وفي الحديث الشريف: ﴿ عُذْت بمعاذٍ » ومن أمثال العرب: ﴿ ذَلِيلٌ عَاذَ بِقَرْمَلَةٍ » والقرملة: شجرة معروفة. ومعنى هذا المثل: أن الذليل قد لجأ إلى غير ملجأ ، واعتصم بما لا يعصم، فهو ضد الحديث الذي ذكرته. وأصله: أعُودُ على وزن: أَنْصُرُ ، فقل في إعلاله: اجتمع معنا حرف صحيح ساكن ، وحرف علة متحرك ، والحرف الصحيح ، أولى بالحركة من حرف العلة . فنقلت حركة الواو إلى العين بعد سلب سكونها ، فصار: أعُودُ .

(الله): علم على الذات الواجب الوجود، المستحق لجميع المحامد، وهو اسم الله الأعظم، الذي إذا دعي به؛ أجاب، وإذا سئل به؛ أعطى، وإنما تخلفت الإجابة في بعض الأحيان عند الدعاء به؛ لتخلف شروط الإجابة؛ التي أعظمها أكل الحلال.

الشيطان: اسم يطلق على عدو الله إبليس، وقد يطلق على كل نفس عاتية خبيثة، خارجة عن الصراط المستقيم من الإنس، والجن، والحيوان، وما أكثر الشياطين بهذا المعنى من بني آدم! قال تعالى: ﴿شَيَطِينَ ٱلْإِنِسَ وَٱلْجِنِّ يُوحِى بَعَضُهُمُ إِلَى بَعْضِ زُخْرُفَ ٱلْقَوْلِ غُرُوزًا ﴿ الآية رقم [١١٢] من سورة (الأنعام)، وما أجدرك أن تنظر شرحها هناك.

قال الرسول على لأبي ذر الغفاري ـ رضي الله عنه ـ: «يَا أَبَا ذَرِّ! تَعَوَّذُ بِالله مِنْ شَيَاطِينِ الإِنْسِ وَالْحِنِّ الإِنْسِ شَيَاطِينُ؟ قالَ: «نَعَمْ». ولا تنس: أن لكل واحد من الإنس شيطاناً بدليل قول النبي على لا لعائشة ـ رضي الله عنها ـ: «أَجَاءَكِ شَيْطَانُكِ؟». قالت: أوَلي شيطانٌ؟ قال: «ما مِنْ أَحَدٍ، إِلّا وَلَهُ شيطانٌ». قالت: وأنتَ يا رسول اللهِ؟ قال: «وَأَنَا؛ إِلّا أَنَّنِي أَعَانَنِي اللهُ عَلَيْهِ فَلَا يَأْمُرُ إِلَّا بِخَيْرٍ». بفتح الميم من الإسلام، وبضمها من السلامة.

هذا؛ والشيطان مأخوذ من: شطن إذا بعد. وقيل: مأخوذ من: شاط: إذا احترق، فعلى الأول هو مصروف؛ لأن النون أصلية، وعلى الثاني هو غير مصروف لزيادة الألف والنون، وشطن من باب: قعد، وشاط من باب ضرب. (الرجيم): فعيل بمعنى مفعول، أي: إنه مرجوم باللعن، وطرد عن الخير، وعن رحمة الله تعالى. وقيل: هو فعيل بمعنى فاعل، أي: يرجم غيره بالإغواء، والوسوسة.

بعد هذا لا يخفى عليك المعنى لهذه الجملة، وقد يعبر عن الجملة بكاملها بكلمة الاستعاذة على طريقة النحت، والنحت في الكلام: تركيب كلمة من كلمتين فأكثر، نحو البسملة، والحوقلة مِنْ: «لَا حَوْلَ ولا قُوَّةَ إِلَّا بِالله العليِّ العظيمِ». والاسترجاع من: «إنَّا للهِ وَإِنَّا إِلَيْهِ رَاجِعُونَ». والفذلكة من قولك: «فَذَلِكَ كَذَا وكَذَا». وهلمَّ جَرَّاً.

قال الخازن: ومن لطائف الاستعاذة أن قوله: (أعوذ بالله...) إلخ إقرار من العبد بالعجز، والضعف، واعتراف من العبد بقدرة الباري عزَّ وجلَّ، وأنه الغني القادر على دفع جميع المضرات، والآفات، واعتراف من العبد أيضاً بأن الشيطان عدو مبين، ففي الاستعاذة لجوء إلى الله تعالى القادر على دفع وسوسة الشيطان الغوي الفاجر، وأنه لا يقدر على دفعه عن العبد إلا الله تعالى. والله أعلم. انتهى.

الإعراب: (أعوذ): فعل مضارع، والفاعل مستتر فيه وجوباً، تقديره: «أنا». (بالله): جار ومجرور متعلقان بالفعل قبلهما، وإن علقتهما بمحذوف حال من الفاعل المستتر؛ فلا بأس، ويكون التقدير: أعوذ مستجيراً بالله. (من الشيطان): متعلقان بالفعل قبلهما. (الرجيم): صفة الشيطان مجرور مثله، ويجوز رفعه على أنه خبر لمبتدأ محذوف، ونصبه على أنه مفعول به لفعل محذوف، تقديره: أذم، وهذان الوجهان على القطع عن الإتباع، وجملة: (أعوذ...) إلخ لا محل لها؛ لأنها ابتدائية.

## بِشْعِرِ ٱللَّهِ ٱلرَّحْمَانِ ٱلرَّحِيمِ

الشرح: (اسم): اختلفوا في اشتقاقه، فقال البصريون: أصله: سَمَوٌ، من السُّمُوِّ، وهو العلو والارتفاع، فاسم الشيء: ما علاه حتى ظهر به، وعلا عليه، فكأنه علا على معناه، وصار علماً له، فحذفت لامه، وعوض عنها همزة الوصل في أوله. وقال الكوفيون: أصله: وَسَمٌ من السِّمة، وهي العلامة، فكأنه علامة لمسماه، حذفت فاؤه، وعوض عنها همزة الوصل. وحجة البصريين: أنه لو كان اشتقاقه من السِّمة؛ لكان تصغيره وُسَيْم، وجمعه، أوسام؛ لأن التصغير، والتكسير يردان الأشياء إلى أصولها، وقد أجمعوا على أن تصغيره سُمَيٌّ، وجمعه: أسماء، وأسام،

وقد حذفت الألف من: ﴿ يُسْسِمِ اللّهِ ... ﴾ للخفة، ولكثرة الاستعمال، وأثبتت في قوله تعالى: ﴿ فَسَيِّحٌ بِالسَّمِ رَبِّكَ الْعَظِيمِ ﴾ لقلة الاستعمال. هذا؛ واسم: أحد الأسماء العشرة التي بنوا أوائلها على السكون، فإذا نطقوا بها مبتدئين، زادوا همزة الوصل في أولها، تفادياً للابتداء بالساكن، عِلْماً بأن هذه الهمزة تسقط في وصل الكلام وإن كتبت، وهذه الأسماء هي: ابْن، وابْنَم، وامْرِئ، وامْرأة، واسْم، واسْت، واثنين، واثنتين، وايْمُن.

والرَّمْانِ الرَّحِيمِ : اسمان. وقيل: صفتان مأخوذتان من الرحمة، وهما في حقه سبحانه وتعالى بمعنى المحسن، أو مريد الإحسان، لكن الأول بمعنى المحسن بجلائل النعم، والثاني بمعنى المحسن بدقائق النعم، وإنما جمع بينهما في البسملة، إشارة إلى أنه ينبغي أن يطلب منه تعالى النعم الحقيرة، كما ينبغي أن يطلب منه النعم العظيمة، وقد يوصف بالرحيم المخلوقون، وأما الرحمن فلا يوصف به إلا الله تعالى ومن وصف به مسيلمة الكذاب فقد تعنَّتَ حيث قال فيه:

#### وَأَنْتَ غَيْثُ الْوَرَى لا زِلْتَ رَحْمَانَا

بعد هذا ينبغي أن تعلم: أن البسملة آية من سورة الفاتحة، وآية من كل سورة ما عدا براءة عند الشافعي ـ رحمه الله تعالى ـ ولا تعد آية في كل ذلك عند مالك، وأبي حنيفة ـ رحمهما الله تعالى ـ وإنما هي للفصل بين كل سورتين، وأحمد ـ رحمه الله تعالى ـ يعدها آية من أول سورة الفاتحة، ولا يعدها آية في غيرها. ومبحث ذلك مبسوط في كتب الفقه.

وأخيراً ينبغي أن تعلم: أن النبي على ندبنا إلى افتتاح جميع أمورنا بالبسملة تيمناً، وتبركاً، فقد روى الخطيب في كتاب الجامع عنه على: أنه قال: «كُلُّ أَمْرٍ ذِي بَالٍ لا يُبْدَأُ فِيهِ بِبِسْمِ اللهِ اللهَ عَنه اللهِ اللهَ عَنه اللهُ اللهُ عَنه اللهُ أَو معدومها. تأمل، وتدبر، وربك أعلم، وأجل، وأكرم.

الإعراب: ﴿ إِنْ الله على ذلك جميع الأعمال التي يقوم بها المسلم، ويسمي الله عليها، الشخص القراءة، وقس على ذلك جميع الأعمال التي يقوم بها المسلم، ويسمي الله عليها، فمثلاً الآكل، والشارب، والقائم، والقاعد، تقدير المحذوف عنده: آكل، أو أشرب . . إلخ، وتقدير المحذوف «فعلاً» مذهب الكوفيين، وهم: يقدرونه مؤخراً ليفيد معنى الاختصاص، وأما البصريون فإنهم يقدرون المحذوف «اسماً» والتقدير عندهم: ابتدائي كائن بسم. وقال المرحوم سليمان الجمل: والأحسن أن يقدر متعلق الجار هنا: قولوا؛ لأن المقام مقام تعليم، وهذا الكلام صادر عن حضرة الرب تعالى. انتهى. و(اسم) مضاف، و الله على اعتبارهما المحين من أسماء الله الحسنى، وهو المعتمد. وقيل: هما صفتان للفظ الجلالة، هذا؛ ويجوز اسمين من أسماء الله الحسنى، وهو المعتمد. وقيل: هما صفتان للفظ الجلالة. هذا؛ ويجوز

44.

في العربية رفعهما على أنهما خبران لمبتدأ محذوف، التقدير: هو الرحمن الرحيم، كما يجوز نصبهما على أنهما مفعول به لفعل محذوف، التقدير: أمدح، ونحوه. وهذان الوجهان على القطع، أعنى به قطع النعت عن المنعوت، وجملة: البسملة على الوجهين ابتدائية لا محل لها.

## ﴿ الْمَدَ ﴿ اللَّهِ الْكِتَابِ لَا رَبِّهِ فِيهِ مِن زَّبِّ ٱلْعَالَمِينَ ﴿ ﴾

﴿الْمَرَ﴾: انظر شرحها، وإعرابها في، أول سورة (الروم).

﴿ نَهٰذِلُ ٱلْكِتَٰبِ ﴾ أي: القرآن الكريم الموجود بين أيدينا، المتلو بألسنتنا، المحفوظ في صدورنا، المنزل على قلب نبينا على قل زيب فيدي: لا شك فيه. فين رَّب ٱلْعَلَمِينَ اللهُ أي: إنه منزل من رب العالمين الذي أنشأهم من العدم، وأحسن خلقهم، وصوَّرهم، فأحسن تصويرهم، وربًّاهم، فأحسن تربيتهم، وغذَّاهم، فأحسن تغذيتهم. . . إلخ.

تنبيه: يرد هنا سؤال، وهو: إن الله تعالى قد نفى الريب والشك عن كتابه الذي أنزله على نبيه ﷺ على سبيل الاستغراق، وقد ارتاب فيه كثيرون في الماضي، وفي الحاضر.

والجواب: أن المنفى كونه متعلُّقاً للريب، ومَظِنةً له؛ لأنه من وضوح الدلالة، وسطوع البرهان بحيث لا ينبغي لعاقل أن يرتاب فيه، لا أن أحداً لا يرتاب، ومن ارتاب فيه، أو في بعضه فالريب حصل له من فهمه السقيم، وعقله العقيم، وخذ قول المتنبى: [الوافر]

> وكم مِنْ عائب قولاً صحيحاً وَلَـــكِـــنُ تـــأخـــذُ الآذَانُ مـــنـــه ورحم الله البوصيري إذ يقول:

> قَدْ تُنكِرُ العيْنُ ضَوْءَ الشمْسِ مِنْ رَمَدٍ ورحم الله أحمد شوقى إذ يقول:

وَمَا ضَرَّ الورُودَ وما عليها وما أحسن قول بعضهم:

عابَ الكلامَ أناسٌ لا خلاقَ لهمهُ مًا ضَرَّ شمسَ الضحى في الأُفْقَ طَالِعَةً وخذ قول أبي الطيب المتنبى أيضاً: وَمَسنْ يَسكُ ذَا فَسم مسرٍّ مَسريسضِ

يَحِدْ مُرَّاً بِهِ الْمَاءَ الزُّلَالَا

وآفَتُهُ مِنَ الْفَهُم السَّقِيم على قدر القريحة والفهوم [البسيط]

ويُنْكِرُ الفمُ طعْمَ الماءِ مِنْ سَقَم [الوافر]

إِذَا الْمَزْكُومُ لَم يَطْعَمْ شَذَاهَا [السبط]

وما عليه إذًا عابوهُ مِنْ ضَرَر أَنْ لا يَرَى ضوْءَهَا مَنْ لَيْسَ ذَا بَصَر [الوافر]

هذا؛ وتقول: رابني هذا الأمر، وأوقعني في ريبة، أي في شك. وحقيقة الريبة: قلق النفس، واضطرابها. قال الرسول على: «دَعْ ما يَرِيبُكَ إِلَى مَا لَا يَرِيبُكَ». أخرجه الترمذي والنسائي عن الحسن بن على سبط رسول الله على وريحانته، ـ رضي الله عنهما ـ.

الإعراب: ﴿ تَنْزِيلُ ﴾: فيه، أوجه خمسة: أحدها: أنه خبر عن ﴿ المّه ﴾ لأن ﴿ الّمّ ﴾ يراد به السورة، وبعض القرآن، و﴿ تَنْزِلُ ﴾ بمعنى مُنزَّل، والجملة من قوله: ﴿ لاَ رَبِّ فِيهِ ﴾ حال من الكتاب، والعامل فيها ﴿ تَنْزِلُ ﴾؛ لأنه مصدر، و ﴿ مِن رَّبِ الْعَامَلِ فيه الظرف، أو الاستقرار. يكون حالاً من الضمير في ﴿ فِيهِ ﴾ لوقوعه خبراً، والعامل فيه الظرف، أو الاستقرار.

الثاني: أن يكون ﴿ تَنِيلُ﴾ مبتدأ، و﴿ لا رَيْبَ فِيهِ خبره، و﴿ مِن رَّبِ ٱلْعَلَمِينَ ﴾ حالاً من الضمير ﴿ فِيهِ ﴾، ولا يجوز حينئذ أن يتعلق بـ: ﴿ تَنِيلُ ﴾؛ لأن المصدر قد أخبر عنه، فلا يعمل، ومن يتسع في الجار، لا يبالي بذلك.

الثالث: أن يكون ﴿ تَنِيْلُ﴾ مبتدأ أيضاً، و﴿ مِن رَّبِّ ٱلْعَلَمِينَ﴾: خبره، و﴿لَا رَبِّ فِيهِ﴾: حالاً، أو معترضاً.

الرابع: أن يكون ﴿لَا رَبِّبَ فِيهِ﴾ و﴿مِن رَّبِّ ٱلْعَلَمِينَ﴾ خبرين لـ: ﴿ تَمْنِلُ﴾.

الخامس: أن يكون ﴿ تَنْزِلُ ﴾ خبر مبتدأ مضمر، التقدير: هذا تنزيل، أو: الْمَتْلُوُّ تنزيل، أو: هذه الحروف تنزيل، ودلت ﴿ الْمَتْلُوُ تنزيل، وكذلك ﴿ مِن الحروف تنزيل، ودلت ﴿ الْمَتْلُو تَنزيل، وكذلك ﴿ مِن رَبِّ الْعَكَمِينَ ﴾ فتكون كل جملة مستقلة برأسها، ويجوز أن تكونا حالين من تنزيل، وأن تكون: ﴿ مِن رَبِّ الْعَكَمِينَ ﴾ هي الحال، و ﴿ لاَ رَبُ فِيهِ ﴾ معترض. انتهى. جمل نقلاً عن السمين بتصرف مني، وهو ملخص ما في العكبري، والكشاف، والبيضاوي، وما قاله مكي والنسفي...إلخ.

و ﴿ تَزِيلُ ﴾ مضاف، و ﴿ أَنْكِتَبِ ﴾ مضاف إليه، من إضافة المصدر لمفعوله، وفاعله محذوف. ﴿ لَا ﴾: نافية للجنس تعمل عمل "إنَّ ». ﴿ رَبِّ ﴾: اسم ﴿ لَا ﴾ مبني على الفتح في محل نصب. ﴿ فِيهِ ﴾: جار ومجرور متعلقان بمحذوف في محل رفع خبر ﴿ لَا ﴾ ، والجملة الاسمية رأيت ما فيها من أوجه. ﴿ مِن رَبِّ ﴾ : انظر ما يجوز في تعليقهما من أوجه، و ﴿ رَبِّ ﴾ مضاف، و ﴿ أَلْمَلُونَ ﴾ مضاف إليه مجرور، وعلامة جره الياء نيابة عن الكسرة؛ لأنه ملحق بجمع المذكر السالم، والنون عوض عن التنوين في الاسم المفرد، والإضافة من إضافة اسم الفاعل لمفعوله، وفاعله مستتر فيه.

﴿ أَمۡ يَقُولُونَ ٱفۡتَرَبَٰهُۚ بَلۡ هُو ٱلۡحَقُّ مِن رَّبِكَ لِتُنذِرَ قَوْمًا مَّاۤ أَتَنهُم مِّن نَّذِيرِ مِّن وَالْحَقُّ مِن رَّبِكَ لِتُنذِرَ قَوْمًا مَّاۤ أَتَنهُم مِّن نَّذِيرِ مِّن وَالْحَقُّ مِن وَبِكَ لِتُنذِرَ قَوْمًا مَّاۤ أَتَنهُم مِّن نَّذِيرٍ مِّن وَاللّٰهِ عَلَيْهِ مِن اللّٰهِ مِن اللّٰهُ مِن اللّٰهُ مِن اللّٰهِ مِن اللّٰهِ مِن اللّٰهُ مِنْ اللّٰهُ مِن اللّٰهِ مِن اللّٰهُ مِن اللّٰهُ مِن اللّٰهُ مِن اللّٰهُ مِن اللّٰهُ مِن اللّٰهُ مِن اللّٰهِ مِن اللّٰهِ مِن اللّٰهِ مِن اللّٰهُ مِن اللّٰهُ مِن اللّٰهُ مِن اللّٰهِ مِن اللّٰهُ مِن اللّٰهُ مِن اللّٰهُ مِن اللّٰهُ مِن اللّٰهُ مِنْ اللّٰهُ مِنْ اللّٰهُ مِن اللّٰهُ مِنْ اللّٰهُ مِن اللّٰهُ مِن اللّٰهُ مِنْ اللّٰهُ مِنْ اللّٰهُ مِنْ اللّٰهُ مِنْ اللّٰهُ مِن اللّٰهُ مِن اللّٰهُ مِنْ اللّٰمُ مِنْ اللّٰهُ مِنْ اللّٰهِ مِن اللّٰهُ مِنْ اللّٰهِ مِنْ اللّٰهُ مِنْ اللّٰ مِنْ اللّٰهُ مِنْ اللّ

الشرح: ﴿أَمْ يَقُولُونَ ٱفْتَرَكُهُ ﴾: هذه «أم» المنقطعة، التي تقدر بـ: «بل» و«ألف الاستفهام»؛ إذ التقدير: بل أيقولون افتراه، وهي تدل على الخروج من حديث إلى حديث، فإن الله عزَّ وجلَّ

وقال الخازن: المراد ب: ﴿قُومًا العرب؛ لأنهم كانوا أمة أمية لم يأتهم نذير قبل محمد على وقال ابن عباس ـ رضي الله عنهما ـ: ذلك في الفترة التي كانت بين عيسى، ومحمد على وأعتمد الأول؛ لأن دعوة قريش دعوة العرب عامة لما لها من زعامة على العرب قاطبة، وجميع العرب ينظرون إليها نظرة إجلال، وتقدير، واحترام لشرف نسبها، وحرمة البيت الموجود في بلدها، ولا تنس الالتفات من الغيبة إلى الخطاب في الآية، وانظر ما ذكرته في الآية رقم [٦] من سورة (يُسَلَ) تجد ما يسرك، ويثلج صدرك.

والنذير: هو المبشر على عمل الخير خيراً، والمخوف من عمل الشر، وموعد عليه شراً. ﴿لَعَلَهُمْ يَهْتَدُونَ ﴾ أي: إلى طريق الحق، والصواب، فيصدقونك ويؤمنون بالقرآن المنزل عليك. هذا؛ والترجي في هذه الآية، وأمثالها إنما هو بحسب عقول البشر؛ لأن الله تعالى لا يحصل منه ترج، ورجاء لعباده، تعالى الله عن ذلك علواً كبيراً، أو الترجي معتبر من جهته هي، أي: لتنذرهم راجياً لاهتدائهم.

الإعواب: ﴿أَمَّ ﴾: حرف عطف بمعنى "بل" الإضرابية الإبطالية. ﴿يَقُولُونَ ﴾: فعل مضارع مرفوع، وعلامة رفعه ثبوت النون؛ لأنه من الأفعال الخمسة، والواو ضمير متصل في محل رفع فاعل، والجملة الفعلية مع مقولها مستأنفة، لا محل لها. ﴿أَفْتَرَبُهُ ﴾: فعل ماض مبني على وقت مقدر على الألف للتعذر، والهاء ضمير متصل في محل نصب مفعول به، والفاعل ضمير مستتر تقديره: "هو"، يعود إلى الرسول على وإن لم يتقدم له ذكر، وهو مفهوم يدل عليه المقام، وانظر الآية رقم [١٦] من سورة (لقمان)، والجملة الفعلية في محل نصب مقول القول. ﴿بَلَ ﴾: حرف عطف وإضراب انتقالي. وقيل: إبطالي أيضاً. ﴿هُو ﴾: ضمير منفصل مبني على الفتح في محل رفع مبتداً. ﴿اللَّوَقُ ﴾: خبره، والجملة الاسمية مستأنفة، لا محل لها. ﴿مِن رَبِكَ ﴾: جار ومجرور متعلقان بمحذوف حال من ﴿الْحَقُ ﴾، والكاف ضمير متصل في محل جر بالإضافة، من إضافة اسم الفاعل لمفعوله، وفاعله مستتر فيه. ﴿إِتُنذِرَ ﴾: فعل مضارع منصوب بـ: "أن" مضمرة بعد لام التعليل، والفاعل مستتر، تقديره: أنت، و"أن" المضمرة، والفعل المضارع في تأويل مصدر في محل جر باللام، والجار والمجرور متعلقان بمحذوف حال ثانية من ﴿أَلْحَقُ ﴾، أو هما متعلقان بفعل محذوف، التقدير: أنزله للإنذار، وعلى الأول لا يوقف على ﴿ يَلِكَ ﴾ وعلى الثاني يوقف، وتكون الجملة الفعلية المقدرة وعلى الأول لا يوقف على ﴿ يَلِكَ ﴾ وعلى الثاني يوقف، وتكون الجملة الفعلية المقدرة

مستأنفة، لا محل لها. ﴿ وَقُومًا ﴾: مفعول به أول، والمفعول الثاني محذوف، التقدير: لتنذر به قوماً. وقدره السمين: لتنذر قوماً العقاب. ﴿ مَآ ﴾: نافية. ﴿ أَتَنْهُم ﴾: فعل ماض مبني على الفتحة المقدرة على الألف للتعذر، والهاء مفعول به. ﴿ وَنَن الله حرف جر صلة. ﴿ فَرَي الله فاعل مرفوع، وعلامة رفعه ضمة مقدرة على آخره، منع من ظهورها اشتغال المحل بحركة عنوا المجر الزائد، والجملة الفعلية في محل نصب صفة: ﴿ وَوَمَا ﴾. ﴿ وَن فَبْلِك ﴾: جار ومجرور متعلقان بن ﴿ فَن الله على ﴿ أَنَنْهُم ﴾. هذا وأجيز اعتبار ﴿ مَآ ﴾ موصولة صفة للمفعول الثاني المحذوف، التقدير: لتنذر قوماً العقاب الذي وأجيز اعتبار ﴿ مَآ ﴾ وعليه فن ﴿ مِن نَذِيرٍ ﴾ متعلقان بالفعل ﴿ أَتَنْهُم ﴾ أي: أتاهم على لسان نذير من قبلك وبواسطته، وكذلك قوله تعالى في سورة (يس) رقم [٦]: ﴿ لِلنُذِر وَوَما الله تعالى: ﴿ فَقُلُ الله على الله على الله على النين، قال تعالى: ﴿ فَقُلُ مَحْل مَعْمِ الله على الله على المحلة الاسمية تعليل محل نصب اسمها، وجملة: ﴿ يَهَنَدُون ﴾ في محل رفع خبرها، والجملة الاسمية تعليل للإنذار، لا محل لها. وقيل: في محل نصب حال، التقدير: لتنذرهم راجياً اهتداءهم.

﴿ اللَّهُ ٱلَّذِى خَلَقَ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُمَا فِي سِتَّةِ أَيَّامِ ثُمَّ ٱسْتَوَىٰ عَلَى الْعَرْشِ مَا لَكُم مِّن دُونِهِ، مِن وَلِيِّ وَلَا شَفِيعٍ أَفَلًا نَتَذَكَّرُونَ ﴿ اللَّهِ مَا لَكُم مِّن دُونِهِ، مِن وَلِيِّ وَلَا شَفِيعٍ أَفَلًا نَتَذَكَّرُونَ ﴿ اللَّهِ اللَّهُ مَا لَكُمْ مِّن دُونِهِ، مِن وَلِيِّ وَلَا شَفِيعٍ أَفَلًا نَتَذَكَّرُونَ ﴿ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللللّهُ اللّهُ الللّهُ الللللّهُ اللللْحِلْمِ الللللّهُ اللللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ اللللللّهُ الللل

الشرح: ﴿ اللهُ الذِي خَلَقَ السَّمَوَتِ وَالْأَرْضَ ﴾: انظر الآية رقم [٢٥] من سورة (لقمان). ﴿ وَمَا بَيْنَهُمَا ﴾: لم يقل بينهن؛ لأنه أراد بين الصنفين، أو النوعين، أو الشيئين كقول القطامي: [الوافر] أَلَ مُ يَ حُ زُنْ كَ أَنَّ حِ بَ ال قَ يُ سِ وَتَ غُلِبَ قَ دُ تَ بَ ايَ نَ تَا انْ قِطَاعَا أُلهُ أَراد: وحبال تغلب، فثنني، والحبالُ جمعٌ، فثناهما؛ لأنه أراد الشيئين، أو النوعين. أو لأنه ثناهما على تأويلهما بالجماعة، وتثنية الجمع جائزة على تأويل الجماعتين، قال الشاعر يذم عاملاً على الصدقات:

سَعَى عِقَالاً فَلَمْ يَتْرُكُ لَنَا سِبَداً فَكَيْفَ لَوْ قَدْ سَعَى عَمْرٌو عِقَالَيْنِ؟ لَأَصْبَحَ النَّاسُ أَوْبَاداً وَلَمْ يَجِدُوا عِنْدَ التَّفَرُّقِ فِي الْهَيْجَا جِمَالَيْنِ

فقد ثنى: جمال، الذي هو جمع: جمل. والعقال صدقة عام، والسبد: المال القليل، واللبد: المال الكثير. وأوباداً: هلكى جمع: وَبْد، فهو يقول: صار عمرو عاملاً على الصدقات في سنة واحدة، فظلم، وأخذ أموال الناس بغير حق حتى لم يبق لنا إلا شيء قليل من المال، فكيف يكون حالنا، أو: كيف يبقى لأحد شيء لو صار عمرو عاملاً في زكاة عامين؟! ثم أقسم،

فقال: والله لو صار عاملاً سنتين؛ لصارت القبيلة هَلْكي، فلا يكون لهم عند التفرق في الحرب جمالان، فيختل أمر الغزوات.

﴿ فِي سِتَّةِ أَيَّامِ ﴾: في ستة أوقات، أو في مقدار ستة أيام، فإن اليوم المتعارف زمان طلوع الشمس إلى غروبها لم يكن حينئذ، وفي خلق الأشياء مُدَرَّجاً مع القدرة على خلقها دفعة، دليل للاختيار، واعتبار للنظار، وحث على التأني في الأمور. هذا؛ وما ذكر من أن الله ابتدأ الخلق يوم الأحد، وفرغ منه يوم الجمعة عصراً، فخلق الأرض في يومين: الأحد، والاثنين، وما بينهما في يومين: الثلاثاء، والأربعاء، والسموات في يومين: الخميس، والجمعة، كل ذلك لم يثبت وإن أسنده القرطبي في سورة (غافر) إلى عبد الله بن سلام، رضي الله عنه. قاتل الله اليهود، فإنهم يقولون: استراح ربنا يوم السبت، فلذا اختاروه للراحة، والعبادة.

وَنُمْ اَسْتَوَىٰ عَلَى الْعَرْشِ اِي: استولى، ولا يجوز تفسيره باستقر، وثبت، فيكون الله من صفات الحوادث، وهذا التأويل ينبغي أن يقال في كل ما يوهم وصفاً لا يليق به تعالى، والمنقول عن جعفر الصادق، والحسن، وأبي حنيفة، ومالك ـ رضي الله عنهم أجمعين ـ: أن الاستواء معلوم، والتكييف فيه مجهول، والإيمان به واجب، والجحود له كفر، والسؤال عنه بدعة. وهو مثل قول الإمام علي كرم الله وجهه: «الاستواءُ غيرُ مجهول، والكيفُ غيْرُ معقول، والإيمان به واجب، والسؤال عنه بدعة عنير معقول، والإيمان به واجب، والسؤال عنه بدعة عنير معقول، والإيمان به واجب، عمر والسؤال عنه بدعة على كرم الله وجهه: «الاستواءُ غيرُ مجهول، والكيفُ غير معقول، والإيمان به واجب، والسؤال عنه بدعة عنير معقول، والإيمان به واجب، والسؤال عنه بدعة عنير معقول، والإيمان به يتعقير والسؤال عنه بدعة عنير معقول، والسؤال عنه بدعة عنير معقول، والسؤال عنه بدعة عنير الله تعالى كان، ولا مكان، ولا مكان قبل خلق المناه به والسلف يقولون: استوى استواءً يليق به .

﴿ اَلْعَرْشُ ﴾: قال الراغب في كتابه: «مفردات القرآن »: وعرش الله عز وجل مما لا يعلمه البشر إلا بالاسم، لا بالحقيقة، وليس هو كما تذهب إليه أوهام العامة، فإنه لو كان كذلك؛ لكان حاملاً له، تعالى الله عن ذلك. انتهى. وقد قال سليمان الجمل: وأما المراد به هنا: فهو الجسم النوراني، المرتفع على كل الأجسام المحيط بكلها. وانظر ما ذكرته في آية الكرسي رقم [٢٥٥] من سورة (البقرة): والصحيح: أن العرش غير الكرسي.

وَمَا لَكُمْ مِن دُونِهِ مِن وَلِي وَلا شَفِيعٍ : ما لكم إذا جاوزتم رضا الله أحد ينصركم، ويشفع لكم. أو: ما لكم سواه ولي، ولا شفيع؛ بل هو الذي يتولى مصالحكم، وينصركم في مواطن نصركم، على أن الشفيع متجوز به للناصر، فإذا خذلكم لم يبق لكم ولي، ولا ناصر، انتهى. بيضاوي.

﴿ أَفَلًا نَتَذَكَّرُونَ ﴾: تتعظون بمواعظ الله، وتتفكرون في صنعه، وقدرته، وما ذرأ، أو برأ في هذا الكون المترامي الأطراف.

الإعراب: ﴿اللهُ ﴾: مبتدأ. ﴿اللهِ يَكَ اسم موصول مبني على السكون في محل رفع خبره، والجملة الاسمية مستأنفة. ﴿خَلَقَ﴾: فعل ماض، والفاعل ضمير مستتر تقديره: «هو» يعود إلى:

وَالَذِى وهو العائد، والجملة الفعلية صلة الموصول، لا محل لها. والسَمَوَتِ : مفعول به منصوب، وعلامة نصبه الكسرة نيابة عن الفتحة؛ لأنه ملحق بجمع المؤنث السالم. ووَالْأَرْضَ : معطوف على والسَّمَوَتِ . ووَمَا : الواو: حرف عطف. (ما): اسم موصول مبني على السكون في محل نصب معطوف على والسَّمَوَتِ وَالْأَرْضَ . وَبَيْنَهُما : ظرف مكان متعلق بمحذوف صلة (ما) الموصولة، والهاء ضمير متصل في محل جر بالإضافة، والميم والألف حرفان دالان على التثنية. وفي سِتَّة : متعلقان بالفعل: وخَلَقَ ، و وسِتَّة مضاف، و وأيتام مضاف إليه. وأيَّ على فتح مقدر على الألف للتعذر، والفاعل يعود إلى والله (المَّهُ . وعَلَى الْعَرْشَ : جار ومجرور متعلقان بالفعل قبلهما، والجملة الفعلية معطوفة على جملة الصلة، لا محل لها مثلها.

وما النجر المحذوف، أو بمحذوف خبر ثان، أو بمحذوف خبر مقدم. ومن دُونِهِ : متعلقان بالخبر المحذوف، أو بمحذوف خبر ثان، أو بمحذوف حال من الضمير المستتر في الخبر المحذوف. هذا؛ ويجيز بعضهم تعليقهما بمحذوف حال من وكِنِي كان صفة له، فلما قدم عليه صار حالاً، على القاعدة: «نعت النكرة إذا تقدم عليها صار حالاً» والهاء ضمير متصل في محل جر بالإضافة. وين : حرف جر صلة. وكِنِي : مبتدأ مؤخر مرفوع، وعلامة رفعه ضمة مقدرة على بالإضافة. وين : حرف المحل بحركة حرف الجر الزائد. هذا؛ ويجيز بعضهم اعتبار (ما) نافية حجازية تقدم خبرها ـ وهو متعلق الجار والمجرور ـ على الاسم، والجملة الاسمية مستأنفة، لا محل لها. وكلا : الواو : حرف عطف. (لا) : زائدة لتأكيد النفي. ويُنفِع : معطوف على لفظ ولي . وأفلا : الهمزة : حرف استفهام وتوبيخ . الفاء : حرف استئناف، أو هي عاطفة على محذوف يقتضيه المقام. (لا) : نافية . ونتَذكّرُونَ : فعل مضارع مرفوع . . إلخ ، والواو فاعله، محذوف يقتضيه المقام . لا محل لها، أو هي معترضة في آخر الكلام .

﴿ يُدَبِّرُ ٱلْأَمْرَ مِنَ ٱلسَّمَآءِ إِلَى ٱلْأَرْضِ ثُمَّ يَعْرُجُ إِلَيْهِ فِي يَوْمِ كَانَ مِقْدَارُهُ ٱلْفَ سَنَةِ مِّمَّا تَعُدُّونَ ۞﴾

الشرح: ﴿يُدَبِّرُ ٱلْأَمْرَ مِنَ ٱلسَّمَآءِ إِلَى ٱلْأَرْضِ أِي: يدبر الله أمر الدنيا بأسباب سماوية كالملائكة وغيرها، نازلة آثارها إلى الأرض. روى عمرو بن مرة، عن عبد الرحمن بن سابط، قال: يدبر أمر الدنيا أربعة: جبريل، وميكائيل، وملك الموت، وإسرافيل، صلوات الله عليهم أجمعين. فأما جبريل؛ فموكل بالريح، والجنود. وأما ميكائيل؛ فموكل بالقطر، والماء. وأما ملك الموت؛ فموكل بقبض الأرواح. وأما إسرافيل؛ فهو ينزل بالأمر عليهم. ومعنى: ﴿يُدَبِّرُ مِعنى، ويقدره وحده، لا يشركه في تدبير خلقه أحد. وقيل: معناه: أنه سبحانه وتعالى

يدبر أحوال الخلق، وأحوال السموات والأرض، فلا يحدث حدث في العالم العلوي، ولا في العالم السفلي إلا بإرادته، وتدبيره، وقضائه، وحكمته، وقد قيل: إن العرش موضع التدبير، كما أن ما دون العرش موضع التفصيل، قال الله تعالى في سورة (الرعد) الآية رقم [٢]: ﴿ مُ السّمَوَىٰ الْعَرْشِ وَسَخَرَ الشّمْسَ وَالْفَمَرُ كُلُّ يَعْرِى لِأَعْلِ مُسَمّىٰ يُدَبِّرُ الْأَمْر يَفُصِلُ الْاَيْتِ وما دون السموات موضع التصريف، قال تعالى: ﴿ وَلَقَدْ صَرَّفْتُهُ بَيْنَهُمْ لِيَذَكُرُوا ﴾ وما ذكر من التدبير، والتفصيل، والتصريف إنما هو في مدة الدنيا، وهي سبعة آلاف سنة كما ورد من عدة طرق، والنبي على بعث في الألف السادس، ودلت الآثار على: أن مدة أمته على أنف سنة، ولا تبلغ الزيادة علىها خمسمئة سنة. انتهى. جمل نقلاً من كتاب للسيوطي، سماه: الكشف عن مجاوزة هذه الألمة الألف.

أقول: ومدة الدنيا على ما ذكر إنما هي بالنسبة لخلق آدم عليه الصلاة والسلام، وأما بالنسبة لخلق الدنيا قبل آدم فلا يعلم ذلك إلا الله، وتذكر الاكتشافات الحديثة عن موجودات حية من الاف السنين؛ بل من ملايين السنين، وقد ذكرت لك في سورة (الحجر) أنه ذكر قبل خلق آدم، أوادم.

وذكرت لك في سورة (الرعد) رقم [٢] معنى: ﴿ يُدَبِّرُ ٱلْأَمْرَ ﴾: يقضيه ويقدره وحده، لا يشركه في تدبير خلقه أحد. أو المعنى أنه سبحانه وتعالى يدبر أحوال الخلق، وأحوال ملكوت السموات والأرض، فلا يحدث حدث في العالم العلوي، ولا في العالم السفلي إلا بإرادته، وتدبيره، وقضائه، وحكمته.

وَثُمُّ يَعَرُجُ إِلَيْهِ : اختلف في فاعل يعرج: قال يحيى بن سلام: هو جبريل يصعد إلى السماء بعد نزوله بالوحي. وقال النقاش: هو الملك الذي يدبر الأمر من السماء إلى الأرض. وقيل: إنها أخبار أهل الأرض تصعد إليه مع حملتها من الملائكة؛ قاله ابن شجرة. وعلى هذه الأقوال فالضمير يعود إلى الملك، ولم يجر له ذكر؛ لأنه مفهوم من المعنى. وانظر ما ذكرته في الآية رقم [١٦] من سورة (لقمان) كما اختلف في الضمير بقوله: ﴿إلَيْهِ فقيل: يعود إلى السماء على لغة من يُذَكِّرها، أو على مكان الملك الذي يرجع إليه، أو على اسم الله تعالى، والمراد: إلى الموضع الذي أقره فيه، وإذا رجع إلى الله؛ فقد رجع إلى السماء؛ أي: إلى سدرة المنتهى، فإنه اليها يرتفع ما يصعد به من الأرض، ومنها ينزل ما يهبط به إليها؛ ثبت معنى ذلك في صحيح مسلم. انتهى. قرطبى.

﴿ فِي يَوْمِ كَانَ مِقْدَارُهُ أَلْفَ سَنَةٍ مِّمَّا تَعُدُّونَ اللهِ أَي: مما تحسبون من أيام الدنيا، وهذا اليوم عبارة عن زمان يتقدر بألف سنة من سني العالم، وليس بيوم يستوعب نهاراً بين ليلتين؛ لأن ذلك ليس عند الله، والعرب تعبر عن مدة العمر باليوم.

هذا؛ وقال تعالى هنا: ﴿كَانَ مِقْدَارُهُ أَلْفَ سَنَةٍ ﴾ مشكل مع قوله تعالى في سورة (المعارج): ﴿مَشِينَ أَلْفَ سَنَةٍ ﴾. وقد تكلم العلماء في ذلك، فقيل: إن يوم القيامة فيه أيام، فمنه ما مقداره ألف سنة، ومنه ما مقداره خمسون ألف سنة. وقيل: هو أوقات مختلفة، فيعذب الكافر بجنس من العذاب ألف سنة، ثم ينقل إلى جنس آخر، مدته خمسون ألف سنة، ومن شواهد التعبير باليوم عن المدة قول الشاعر:

يـــومـــان يـــومُ مُـــقـــامـــاتٍ وأنـــديــةٍ ويـــومُ سَـــيْــرٍ إلـــى الأعـــداءِ تـــأويــبُ وقيل: مواقف القيامة خمسون موقفاً، كل موقف ألف سنة، فمعنى ﴿يَعْرُجُ إلَيْهِ فِي يَوْمِ كَانَ مِقْدَارُهُ أَلْفَ سَنَةِ ﴾ أي: مقدار وقت، أو موقف من مواقف يوم القيامة. انتهى. قرطبي.

وقال الخازن: أراد بقوله: ﴿ مُسِينَ أَلْفَ سَنَةٍ ﴾ مدة المسافة بين الأرض، وسدرة المنتهى التي هي مقام جبريل عليه السلام، يقول: يسير جبريل والملائكة الذين معه من أهل مقامه مسيرة خمسين ألف سنة في يوم واحد من أيام الدنيا. وقيل: كلها في القيامة، فيكون على بعضهم مثل ألف سنة، وعلى بعضهم خمسين ألف سنة، وهذا في حال الكفار، وأما على المؤمنين فدون ذلك، كما جاء في الحديث "إنَّهُ يكونُ عَلَى المؤمِنِ كقدر صَلاةٍ مَكْتُوبَةٍ صَلَّاهَا في الدنيا». قال إبراهيم التميمي: لا يكون على المؤمنين إلا كما يكون ما بين الظهر، والعصر. وقيل: يحتمل أن يكون هذا إخباراً عن شدته، وهوله، ومشقته. انتهى. وانظر سورة المعارج رقم [3] تجد ما يسرك، ويثلج صدرك.

الإعراب: ﴿ يُدَبِّرُ ﴾: فعل مضارع، والفاعل ضمير مستتر، تقديره: "هو". انظر مرجعه في الشرح. ﴿ الْأَمْرَ ﴾: مفعول به. ﴿ مِنَ السَّمَآءِ ﴾: جار ومجرور متعلقان بمحذوف حال من الأمر؛ أي السماء. ﴿ إِلَى ٱلْأَرْضِ ﴾: متعلقان بد: "نازلاً " أيضاً ، والجملة الفعلية في محل نصب حال من فاعل ﴿ اَسْتَوَىٰ ﴾ والرابط: الضمير فقط، أو هي مستأنفة، لا محل لها. ﴿ تُوَ ﴾ نصب حال من فاعل ﴿ اَسْتَوَىٰ ﴾ والرابط: الضمير فقط، أو هي مستأنفة ، لا محل لها. ﴿ تُو ﴾ متعلقان بالفعل قبلهما أيضاً ، أو هما متعلقان متعلقان بالفعل قبلهما أيضاً ، أو هما متعلقان بمحذوف حال من فاعل ﴿ يَعْرُجُ ﴾ المستتر، وجملة: ﴿ يَعْرُجُ … ﴾ إلخ معطوفة على ما قبلها على بمحذوف حال من فاعل ﴿ يَعْرُجُ ﴾ المستتر، وجملة: ﴿ يَعْرُجُ … ﴾ إلخ معطوفة على ما قبلها على محل جر بالإضافة. ﴿ أَلْفَ ﴾: خبر: ﴿ كَانَ ﴾ وهو مضاف، و﴿ سَنَةٍ ﴾: مضاف إليه. وجملة: ﴿ وَمَنْ أَلُفُ ﴾ . أو بمحذوف صفة ﴿ مَنْ أَنْ ﴾ . أو بمحذوف صفة وسَنَةٍ ﴾ . و(ما): اسم موصول، أو نكرة موصوفة مبنية على السكون في محل جر به: (من)، وجملة: ﴿ تَعُدُّونَ ﴾ ويقرأ بالياء صلة: (ما)، أو صفتها، والعائد، أو الرابط محذوف ؛ إذ التقدير: من الذي، أو: من شيء تعدونه. تأمل، وتدبر، وربك أعلم.

# ﴿ ذَلِكَ عَالِمُ ٱلْغَيْبِ وَٱلشَّهَادَةِ ٱلْعَزِيزُ ٱلرَّحِيمُ ۞

الشرح: ﴿ وَالِكَ عَلِمُ ٱلْعَيْبِ وَٱلشَّهَدَةِ ﴾ أي: يعلم سبحانه ما غاب عن أبصار عباده، وما يشاهدونه بحواسهم، فلا يغيب عن علمه شيء في الأرض، ولا في السماء، وهو السميع العليم. فنبه سبحانه على انفراده بعلم الغيب، والإحاطة بالباطن الذي يخفى على الخلق، فلا يجوز أن يشاركه فيه أحد من خلقه. هذا؛ وقال القرطبي: ﴿ وَلِكَ ﴾ بمعنى: أنا، وفي الكلام معنى التهديد، والوعيد؛ أي: أخلصوا أفعالكم، وأقوالكم فإني أجازي عليها. انتهى. وقال الخازن: يعني الذي صنع ما ذكر من خلق السموات والأرض هو عالم الغيب والشهادة. انتهى. هذا؛ وأرى: أن الإشارة إلى ما تقدم بيانه، وأن هناك مضافاً محذوفاً، التقدير: ذلك فعل عالم الغيب، والشهادة. فلما حذف المضاف، أقيم المضاف إليه مقامه. هذا؛ وانظر شرح: ﴿ الْغَيْبِ ﴾ في الآية رقم [٣] من سورة (سبأ).

الإعراب: ﴿ وَالكاف حرف حطاب لا محل له. ﴿ عَلِمُ السكون في محل رفع مبتداً ، واللام للبعد ، والكاف حرف خطاب لا محل له. ﴿ عَلِمُ ﴾ : خبر المبتدأ ، وهو مضاف ، و﴿ اَلْفَيْبِ ﴾ : مضاف إليه ، من إضافة اسم الفاعل لمفعوله ، وفاعله مستتر فيه . ﴿ وَالشَّهَدَةِ ﴾ : معطوف على : ﴿ اَلْفَيْبِ ﴾ على لفظه . ﴿ اَلْمَزِيزُ ﴾ : خبر ثان للمبتدأ . ﴿ اَلرَّحِيمُ ﴾ : خبر ثالث له ، وقد رأيت في البسملة أنه يجوز في العربية قطعهما على إضمار مبتدأ ، أو على إضمار فعل ، تقديره : أعني . هذا ؛ وقرئ شاذاً بجر الأسماء الثلاثة على البدلية من الضمير المجرور محلاً بد : ﴿ النَّهِ ﴾ ، والجملة الاسمية : ﴿ وَلِكَ سَتَانَفَة ، لا محل لها .

## ﴿ٱلَّذِيَّ أَحْسَنَ كُلُّ شَيْءٍ خَلَقَةًۥ وَبَدَأً خَلْقَ ٱلْإِنسَانِ مِن طِينِ ۞﴾

المسرح: ﴿ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَنْ عَلَمْ اللَّهُ مَنْ عَلَمْ اللهُ على وفق الحكمة، والمصلحة، وقال عبد الله بن عباس ـ رضي الله عنهما ـ: أتقنه، وأحكمه. وقيل: المعنى: عَلِم كيف يخلق كل شيء. وقيل: خلق كل حيوان على صورة، فلم يخلق البعض على صورة البعض، فكل حيوان كامل في صورته، حسن في شكله، وكل عضو مقدر على ما يصلح به معاشه. وقيل: المعنى ألهم خلقه ما يحتاجون إليه، وعلمهم إياه. وقيل: معناه: أحسن إلى خلقه. انتهى. خازن.

﴿ وَبَدَأَ خَلْقَ الْإِنسَانِ ﴾: يعني: آدم. ﴿ مِن طِينِ ﴾ أي: من تراب الأرض، وفي سورة (الحجر) رقم [٢٦]: ﴿ وَلَقَدُ خَلَقْنَا ٱلْإِنسَانَ مِن صَلْصَالٍ مِّنْ حَمَلٍ مَّسْنُونِ ﴾ انظر شرح هذه الآية هناك، فإنه جيد، ومعنى: ﴿ مِن طِينٍ ﴾ أي: إن الأصل آدم، وهو من طين. قال القرطبي ـ رحمه الله تعالى ـ: أي:

من طين خالص، فأما ولده؛ فهو من طين ومني. وخلق الإنسان من تراب يكثر ذكره في القرآن الكريم، وشرحته في محاله، فلا حاجة إلى ذكره هنا.

الإعراب: ﴿ ٱلَّذِيُّ ﴾: اسم موصول مبنى على السكون في محل رفع خبر رابع للمبتدأ: ﴿ ذَٰلِكَ ﴾ ، أو هو خبر لمبتدأ محذوف، تقديره: «هو » الذي. أو هو في محل نصب مفعول به لفعل محذوف، تقديره: أمدح، ونحوه. ﴿أَحْسَنَ ﴾: فعل ماض، وفاعله يعود إلى: ﴿ٱلَّذِيُّ ﴾، تقديره: «هو» وهو العائد، والجملة الفعلية صلة الموصول، لا محل لها. ﴿ كُلُّ ﴾: مفعول به، وهو مضاف، وهُشَيْءِ هِ مضاف إليه. هُخَلَقَهُ ﴾: فعل ماض، وفاعله يعود إلى: هُٱلَّذِيُّ ﴾ أيضاً، والهاء مفعول به، والجملة الفعلية في محل نصب صفة: ﴿ كُلُّ ﴾، أو في محل جر صفة: ﴿ شَيْءٍ ﴾، وهذا على قراءة الفعل بفتح اللام، وأما على قراءته بسكون اللام؛ فهو بدل من كل، أو هو مفعول أول، والمفعول الثاني ﴿ كُلُّ ﴾ تقدم عليه، وهذا على تضمين ﴿أَحْسَنَ ﴾ معني: عَرَّف، وألهم، أو هو مفعول ثان، و﴿كُلُّ﴾ مفعول أول على تضمين الفعل معنى: أعطى، والبدلية بدل اشتمال على اعتبار الضمير عائداً على ﴿ كُلُّ شَيْءٍ ﴾ وهذا هو المشهور المتداول، أو هو بدل كل من ﴿كُلُّ﴾ على اعتبار الضمير عائداً على (الله) تعالى، وأجاز مكى اعتباره مصدراً مثل: ﴿ صُنْعَ اللَّهِ ﴾ و ﴿ كِتَبَ اللَّهِ ﴾ وليس بشيء يعتد به. ﴿ وَبَدَأَ ﴾: الواو: حرف عطف. (بدأ): فعل ماض، والفاعل يعود إلى الذي أيضاً. ﴿ خُلْقَ ﴾: مفعول به، وهو مضاف، و﴿ أَلِّإِنْكُنَ ﴾ مضاف إليه، من إضافة المصدر لمفعوله، وفاعله محذوف، التقدير: وبدأ خلقُه الإنسان. ﴿مِن طِينِ﴾: جار ومجرور متعلقان بالفعل قبلهما، أو بمحذوف حال من ﴿خُلْقَ ٱلإنكن، أو بالمصدر، والمعنى: عليه أقوى. تأمل. والجملة الاسمية: هو الذي، أو الفعلية: أمدح الذي: مستأنفة على الاعتبارين. تأمل، وتدبر، وربك أعلم، وأجل، وأكرم.

## ﴿ ثُمَّ جَعَلَ نَسْلَهُ, مِن سُلَالَةٍ مِّن مَّآءِ مَّهِينٍ ۞

المشرح: ﴿ فَرُ جَعَلَ نَسَلُهُ ﴾: ذرية آدم، سميت بذلك؛ لأنها تنسل منه، أي: تنفصل من سلالة . ﴿ فَيْن مَّآءِ مَهِينِ ﴾: ممتهن مبتذل. هذا؛ والسلالة: الخلاصة؛ لأنها تسل من بين الكدر. وقيل: إنما سمي التراب الذي خلق منه آدم: سلالة؛ لأنه سل من كل تربة. وقيل: السلالة المراد بها: ابن آدم. قاله ابن عباس، وغيره. وعلى هذا؛ فالسلالة: صفوة الماء، يعني: المني، فالنطفة سلالة، والولد سليل، وسلالة، عنى به الماء يسل من الظهر سلاً، قال حسان بن ثابت، رضي الله عنه: [الطويل] فَجَاءَتْ بِهِ عَضْبَ الأَدِيمِ غَضَنْ فَراً سُلاَلَةً فَرْجٍ كَانَ غَيْر حصيب فِ وقالت هند بنت النعمان بن بشير - رضي الله عنهما - في مدح نفسها، وذمّ الحجاج الذي تزوجها في قصة مشهورة، وفي كتب الأدب مسطورة:

وَمَا هِنْ دُ إِلَّا مُهُ رَةٌ عَرَبِيَّةٌ سَلِيلة أَفْرَاسٍ تَجلَّلَهَا بَغْلُ وَمَا هِنْ دُلُقُ مَا اللَّهِ دَرُّهَا وَإِنْ وَلَدَتْ نَغْلاً فَجَاءَ بِهِ الْبَغْلُ فَالْأَفْجَاءَ بِهِ الْبَغْلُ

هذا؛ وخذ قوله تعالى في سورة (الحج) رقم [٥]: ﴿ يَتَأَيُّهَا النَّاسُ إِن كُنتُمْ فِي رَبِّ مِّنَ الْبَعْثِ فَإِنَّا خَلَقْنَكُمْ مِّن تُرَابِ ثُمَّ مِن نُطْفَةٍ ثُمَّ مِن عَلَقَةٍ ثُمَّ مِن عُلَقَةٍ ثُمَّ مِن عُلَقَةٍ وَغَيْرِ مُعَلَقَةٍ وَغَيْرِ مُعَلَقَةٍ وَغَيْرِ مُعَلَقَةٍ وَ وَلَه عول فَإِن اللَّهُ عَلَقَةً عَلَقَةً عَلَقَةً خَلَقْنَا اللَّهُ اللَّهِ مِن سُلَكَةٍ مِن طِينٍ ﴿ وَلَقَدَ خَلَقْنَا اللَّهُ اللَّهُ عَلَقَةً عَلَقَةً فَخَلَقْنَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَقَةً عَلَقَةً مَا اللَّهُ مِن اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُولُ اللللللّهُ الللّهُ الللللللّهُ اللللللّهُ الللللللّهُ الللللّ

الإعراب: ﴿ أَمَّرَ ﴾: حرف عطف. ﴿ جَعَلَ ﴾: فعل ماض، والفاعل تقديره: «هو»، يعود إلى: ﴿ اللَّهِ اللَّهِ ﴾: جار ﴿ اللَّهِ اللَّهِ ﴾ اللَّهِ ﴾ اللَّهِ ﴾ اللَّهُ ﴾ الله ومجرور متعلقان بالفعل قبلهما، أو هما متعلقان بمحذوف حال من ﴿ نَسْلُهُ ﴾ . ﴿ مِن سُلَّا هُ ﴾ الله ومجرور متعلقان بمحذوف صفة ﴿ مُلَّا هُ ﴾ . ﴿ مَهِينِ ﴾ : صفة ﴿ مَلَا هُ ﴾ ، وجملة : ﴿ جَعَلَ … ﴾ الله معطوفة على جملة الصلة ، لا محل لها .

﴿ ثُمَّ سَوَّدُهُ وَنَفَخَ فِيهِ مِن رُّوجِهِ ۗ وَجَعَلَ لَكُمُ ٱلسَّمْعَ وَٱلْأَبْصَدَ وَٱلْأَفْئِدَةً قَلِيلًا مَّا رِ تَشْكُرُونَ ۞﴾

المشرح: ﴿ ثُمَّ سَوَّيْهُ ﴾ : قومه، وأحسن خلقه، كما قال تعالى في سورة (الانفطار): ﴿ يَا أَيُّهُا الْمِسْرِةِ وَ اللَّهِ اللَّهِ عَلَقَكَ فَسَوَّنْكَ فَعَدَلَكَ ﴾ ، وقال تعالى في سورة التين: ﴿ لَقَدْ خَلَقَنَ الْإِنسَنُ مَا غَرَّكَ إِرْبِكَ الْحَدِيمِ فَى اللَّهِ عَلَى الله خلق الْإِنسَنَ فِي آخْسَنِ تَقْدِيمِ ﴾ . ﴿ وَنَفَخَ فِيهِ مِن رُّومِدِيم ﴾ : دل بإضافة الروح إلى ذاته على أنه خلق عجيب، لا يعلم كنهه إلا هو ، كقوله تعالى : ﴿ وَيَسْتَلُونَكَ عَنِ الرُّوج ﴾ الآية رقم [٨٥] من سورة (الإسراء) كأنه قال: ونفخ فيه من الشيء الذي اختص هو به ، وبمعرفته ، وفي الإضافة إلى ذاته تشريف ، وتعظيم ، وإن له شأناً ، ولهذا من عرف نفسه ، فقد عرف ربه .

﴿ وَجَعَلَ لَكُمُ ﴾: خلق، وأوجد وأنشأ. ﴿ السَّمْعَ وَٱلْأَبْصَارَ ﴾: لتحسوا بها ما نصب الله في هذا الكون من الآيات. ﴿ وَٱلْأَقِدَةَ ﴾: القلوب؛ لتتفكروا فيها في صنع الله، وما ذرأ، وما برأ، وخص الحواس الثلاث بالذكر؛ لأنها يتعلق بها من المنافع الدينية، والدنيوية ما لا يتعلق بغيرها، قال تعالى في سورة (النحل) رقم [٧٨]: ﴿ وَاللَّهُ أَخْرَهَكُمُ مِّنْ بُطُونِ أُمَّهَا لِللَّهُ لَا تَعْلَمُونَ شَيْئًا وَجَعَلَ لَكُمُ السَّمْعَ وَٱلْأَبْصَارُ، وَالْأَفْدِدَةُ لَعَلَكُمُ مَّشَكُرُونَ ﴾ هذا؛ وقد وحَّد سبحانه السمع في هذه الآية وأمثالها دون الأبصار، والأفئدة؛ لأمن اللبس، ولأنه في الأصل مصدر، يقال: سمعت الشيء، سماعاً،

وسمعاً، والمصدر لا يجمع؛ لأنه اسم جنس يقع على القليل، والكثير، فلا يحتاج فيه إلى تثنية، أو جمع. وقيل: وحَد السمع؛ لأن مدركاته نوع واحد، وهو الصوت، ومدركات البصر والقلب مختلفة، والأفئدة جمع فؤاد، وهو القلب.

وَفِيلًا مَّا تَشْكُرُونَ الله الدنيا. وإنما كان شكركم قليلاً؛ لأنكم لم تعرفوا عظم هذه النعم، وهي أساس منفعتكم في هذه الدنيا. وإنما كان شكركم قليلاً؛ لأنكم لم تعرفوا عظم هذه النعم، ووضعتموها في غير مواضعها؛ لأنكم لم تعملوا، وتستخدموا أبصاركم، وأسماعكم في آيات الله، وأفعاله، ولم تستدلوا بقلوبكم على نعم الله وأفضاله. وفيه تنبيه على أن من لم يستعمل هذه الجوارح فيما خلقت له، فهو بمنزلة عادمها، لقوله تعالى: ﴿فَمَا أَغْنَى عَنْهُمْ سَمّعُهُمْ وَلا أَشِيرُهُمْ وَلا أَفِيدَتُهُم مِن شَيْء الآية رقم [٢٦] من سورة (الأحقاف). هذا وحقيقة الشكر: صرف كل نعمة لما خلقت له، واستخدامها في طاعة الله عز وجل، والفعل: شكر يتعدى بنفسه، وبحرف الجر، تقول: شكرت زيداً، وشكرت له، كما تقول: نصحته، ونصحت له. هذا؛ وبحرف الجر، تقول: شكرت زيداً، وشكرت له، كما تقول: نصحته، ونصحت له. هذا؛ ولا تنس الالتفات من الغيبة إلى الخطاب، فإن الأول مراد به آدم ـ على نبينا، وعليه ألف صلاة، وألف سلام ـ والثاني مراد به ذريته في كل زمان، ومكان.

﴿ وَلِيلًا مَّا تَشَكُّرُونَ ﴾: لقد ذكر ابن هشام ـ رحمه الله تعالى ـ في مغني اللبيب في هذه الجملة، وأمثالها إعراباً، فأنا أنقله لك باختصار، فقال: ﴿ مَّا ﴾ محتملة لثلاثة، أوجه:

أحدها: الزيادة، فتكون لمجرد تقوية الكلام، فتكون حرفاً باتفاق، و ﴿قَلِيلاً ﴾ بمعنى النفي، وإما لإفادة التقليل، مثلها في: «أَكُلْتُ أَكْلاً مَا» وعلى هذا يكون تقليلاً بعد تقليل.

الثاني: النفي، و﴿قَلِيلًا﴾ نعت لمصدر محذوف، أو لظرف محذوف؛ أي: شكراً قليلاً، أو زماناً قليلاً.

الثالث: أن تكون مصدرية، وهي وصلتها فاعل به: ﴿ فَلِيلاً هَال معمول لمحذوف، وعليه يكون المعنى، أي: شكروا، فأخروا قليلاً شكرهم. أجازه ابن الحاجب، ورجح معناه على غيره. انتهى. بتصرف كبير.

ولم يذكر إعراب قليلاً على الوجه الأول، وذكر سليمان الجمل الوجه الأول، واعتبر هُوَالِيلاً في نعتاً لمصدر محذوف، مثل اعتباره في الوجه الثاني، وذكر أبو البقاء الوجه الثاني، وقال: التقدير: فما يشكرون قليلاً، ولا كثيراً، وجملة: هُوَالِيلاً مَّا تَشَكُرُونَ مستأنفة، أو تعليلية لا محل لها على الاعتبارين. وهذا الإعراب مأخوذ من إعراب ابن هشام لقوله تعالى: هُفَالِيلاً مَّا يُؤْمِنُنَ وهي الآية رقم [٨٨] من سورة (البقرة).

# ﴿ وَقَالُوٓا ۚ أَءِذَا ضَلَلْنَا فِي ٱلْأَرْضِ أَءِنَّا لَفِي خَلْقِ جَدِيدً إِبْلَ هُم بِلِقَآءِ رَبِّهِمْ كَفِرُونَ ﴿ ﴾

الشرح: ﴿ وَقَالُواْ ﴾ أي: كفار مكة. ﴿ أَءِذَا ضَلَلْنَا فِي ٱلْأَرْضِ ﴾ أي: صرنا تراباً ، وذهبنا مختلطين بتراب الأرض ، ولا نتميز منه ، كما يضل الماء في اللبن ، والعرب تقول للشيء غلب عليه غيره ، حتى خفي فيه أثره: قد ضل ، قال الأخطل التغلبي : [الكامل]

كُنْتَ الْقَذَى في مَوْجٍ أَكْدَرَ مُزبِدٍ قَدَفَ الأَتِيُّ بِدِهِ فَسَضَلَّ ضَلَالًا أَي: هلك، واختفى أثره. وقال قطرب: معنى: ﴿ضَلَلْنَا﴾: غبنا في الأرض. وأنشد قول النابغة الذبياني:

فَابَ مُضِلَّوه بِعَيْنٍ جَلِيَّةٍ وَغُودِرَ بِالْجَوْلَانِ حَزْمٌ وَنَائِلُ هَذَا؛ وقرئ: (ضلِلْنا) بكسر اللام، والأولى لغة نجد، وهي الفصيحة، والثانية لغة أهل العالية، قاله الجوهري. وانظر الآية رقم [١١] من سورة (لقمان)، ورقم [٠٠] من سورة (سبأ) وقرئ شاذاً: (صَلَلنا) بالصاد، أي أنتنا، وهي قراءة علي بن أبي طالب رضي الله عنه، قال النحاس: ولا يعرف في اللغة: صللنا، ولكن يقال: صلّ اللحم، وأصلّ، وَخَمَّ، وَأَخَمَّ: إذا أنتن، قال الحطيئة:

بِلِهَاءِ رَبِهِم الْقِرُونِ ﴾ : جاحدون، لما ذكر ففرهم بالبعث؛ اصرب عنه إلى ما هو ابلع، وهو الهم كافرون بجميع ما يكون في العاقبة من حساب، وجزاء، وجنة، ونار، لا بالبعث وحده، وأنهم لا يلقون الله تعالى، والله أعلم بمراده، وأسرار كتابه.

الإعراب: (قالوا): فعل ماض مبني على الضم، والواو فاعله، والألف للتفريق. ﴿أَءِذَا﴾: الهمزة: حرف استفهام إنكاري. (إذا): ظرف لما يستقبل من الزمان، خافض لشرطه، منصوب

بجوابه، صالح لغير ذلك، مبني على السكون في محل نصب، وهذا عند سيبويه. ﴿صَلَّنَا﴾: فعل، وفاعل. ﴿فِي ٱلْأَرْضِ﴾: جار ومجرور متعلقان به، والجملة الفعلية في محل جر بإضافة (إذا) إليها على المشهور المرجوح، وجواب (إذا) محذوف دل عليه الجملة الآتية، التقدير: أثذا ضللنا في الأرض؛ نبعث، ولا يجوز أن يعمل فيها ﴿جَدِيرٍ ﴾؛ لأن ما بعد «إنَّ» لا يعمل فيما قبلها، وينبغي أن تعلم أن (إذا) هنا ظرف مجرد عن الشرطية، فإن تقدير الكلام: أنبعث إذا... إلخ وهذا قول غير سيبويه، والكلام في محل نصب مقول القول. ﴿أَوَنَا ﴾: الهمزة: حرف استفهام إنكاري. (إنا): حرف مشبه بالفعل، و(نا): اسمها، حذفت نونها، وبقيت ألفها دليلاً عليها. ﴿لَفِي ﴾: اللام: لام الابتداء، وتسمى هنا: المزحلقة. (في خلق): جار ومجرور متعلقان بمحذوف خبر: (إن). ﴿جَدِيدٍ ﴾: صفة ﴿خَلْقِ ﴾، والجملة الاسمية: ﴿أَوَنَا سَ ﴾ إلخ مؤكدة لما قبلها، والاستفهام فيها مبالغة في الإنكار، وبدون الاستفهام فيها حصل الإنكار بالأولى، وهذه مرتبطة فيها، فالإنكار بالأولى، إنكار فيها أيضاً، وجملة: (قالوا...) إلخ مستأنفة، لا محل لها.

﴿ بَلْ ﴾: حرف إضراب إبطالي. ﴿ هُم ﴾: ضمير منفصل مبني على السكون في محل رفع مبتدأ. ﴿ بِلِقَاء ﴾: جار ومجرور متعلقان به: ﴿ كَفُرُونَ ﴾ بعدهما، و(لقاء): مضاف، و﴿ رَبِّهِم ﴾: مضاف إليه، من إضافة المصدر لمفعوله، وفاعله محذوف، والهاء ضمير متصل في محل جر بالإضافة، من إضافة اسم الفاعل لمفعوله، وفاعله مستتر فيه. ﴿ كَفِرُونَ ﴾: خبر المبتدأ مرفوع، وعلامة رفعه الواو نيابة عن الضمة؛ لأنه جمع مذكر سالم، والنون عوض عن التنوين في الاسم المفرد، والجملة الاسمية: (هم. . . ) إلخ مستأنفة، لا محل لها.

# ﴿ فَلَ يَنُوفَنَكُم مَّلَكُ ٱلْمَوْتِ ٱلَّذِى وُكِلَ بِكُمْ ثُمَّ إِلَى رَبِّكُمْ تُرْجَعُونَ ﴿ ﴾

الشرح: ﴿فَلُ﴾: الخطاب للنبي ﷺ، والمقول لهم: كفار قريش، ويعم كل واحد من بني آدم. ﴿يَنُوفَكُمُ ﴾: يقبض أرواحكم من أجسادكم، من: تَوَفَّى العدد، والشيء: إذا استوفاه، وقبضه جميعاً، يقال: توفَّاه الله؛ أي: استوفى روحه، ثم قبضه، وتوفَّيتُ مالي من فلان؛ أي: استوفيته.

﴿ مَّلَكُ ٱلْمَوْتِ ﴾: واسمه: عزرائيل، ومعناه: عبد الله، وتصرفه كله بأمر الله تعالى، وبخلقه، واختراعه. هذا؛ وقد قال تعالى هنا: ﴿ يَنُوَفَنَكُم مَّلُكُ ٱلْمَوْتِ ﴾، وقال في سورة (الأنعام) رقم [٦٦]: ﴿ حَقَّةُ إِذَا جَآءَ أَحَدَكُمُ ٱلْمَوْتُ تَوَفَّتُهُ رُسُلُنَا وَهُمْ لَا يُفَرِّطُونَ ﴾، وقال في سورة (الزمر) رقم [٤٦]: ﴿ اللهُ يَتُوفَى ٱلْأَنفُسَ حِينَ مَوِّتِهَ ﴾، وقال في سورة (الأنفال) رقم [٥٠]: ﴿ وَلُو تَرَيّ إِذَ يَرَيّ إِذَ يَرَقُ إِنّ مَلْكُ الْمَوْتُ وَجُوهَهُمُ وَأَدْبَرَهُمُ ﴾ والجمع بين هذه الآيات، وما أذكره من أحاديث: أن ملك الموت يقبض، وله أعوان يعالجون، والله تعالى يزهق الروح، لكنه لما كان ملك الموت متولى ذلك بالوساطة، والمباشرة أضيف التوفي إليه. انتهى. قرطبي بتصرف. وذكر

لك في سورة (الأنعام) أن المتوفي في الحقيقة هو الله تعالى، فإذا حضر أجل العبد أمر الله ملك الموت بقبض روحه، ولملك الموت أعوان من الملائكة يأمرهم بنزع روح ذلك العبد من جسده، فإذا وصلت إلى الحلقوم تولى قبضها ملك الموت بنفسه.

بقي شيء آخر ينبغي أن تعلمه، وهو: هل يقبض ملك الموت أرواح جميع الخلائق؟ والجواب: نعم يتوفى أرواح جميع الخلائق حتى البرغوث، والبعوضة. وخذ ما يلي: روى جعفر بن محمد عن أبيه قال: نظر رسول الله على إلى ملك الموت عند رأس رجل من الأنصار، فقال له النبي على: «أُرْفُق بصاحبي، فإنه مؤمِنٌ». فقال ملك الموت ـ عليه السلام ـ: «يا محمد! طب نفساً، وقرَّ عيناً، فإني بكل مؤمن رفيق، واعلم: أن ما من أهل بيت مَدَر، ولا شعر، في بر، ولا بحر، إلا وأنا أتصفحهم في كل يوم خمس مرات؛ حتى لأنا أعرف بصغيرهم، وكبيرهم منهم بأنفسهم، والله يا محمد! لو أني أردت أن أقبض روح بعوضة ما قدرت على ذلك؛ حتى يكون الله هو الآمر بقبضها». قال جعفر بن علي: بلغني: أنه يتصفحهم عند مواقيت الصلاة. ذكره الماوردي.

وروى مجاهد: أن الدنيا بين يدي ملك الموت كالطست بين يدي الإنسان، يأخذ من حيث شاء.

وروي: أن ملك الموت لما وكله الله تعالى بقبض الأرواح، قال: رب جعلتني أُذْكَر بسوء، ويَشْتِمُني ابْنُ آدَمَ. فقال الله تعالى له: إني أجعل للموت عللاً، وأسباباً من الأمراض، والأسقام ينسبون الموت إليها، فلا يذكرك أحد إلا بخير. وقد ذكر: أنه يدعو الأرواح فتجيئه، ويقبضها، ثم يسلمها إلى ملائكة الرحمة، أو العذاب. انتهى. قرطبي بتصرف كبير مني.

وعن معاذ بن جبل - رضي الله عنه - قال: إن لملك الموت حربة، تبلغ ما بين المشرق والمغرب، وهي تتصفح وجوه الناس، فما من أهل بيت إلا وملك الموت يتصفحهم في كل يوم مرتين، فإذا رأى إنساناً قد انقضى أجله ضرب رأسه بتلك الحربة، وقال له: الآن تنزل بك سكرات الموت. انتهى. خازن، وقال ابن عباس - رضي الله عنهما -: إن خطوة ملك الموت ما بين المشرق والمغرب.

بقي شيء آخر، وهو: أنه قد يرد سؤال، كيف يستطيع عزرائيل قبض أرواح الألوف من المخلوقات في لحظة واحدة من الزمان، والجواب عن ذلك: كما يمكن إطفاء الألوف من المصابيح الكهربائية في لحظة واحدة يستطيع عزرائيل قبض أرواح الألوف؛ بل الملايين من المخلوقات في لحظة واحدة بما منحه الله من قوة، وتسلط على أرواح المخلوقات.

﴿ ٱلَّذِى وُكِلَ بِكُمْ ﴾ أي: وكل بقبض أرواحكم وإحصاء آجالكم، فلا يغفل عنكم، ولا شغل له إلا ذلك؛ إذا جاء أجل أحدكم لا يقدم لحظة، ولا يؤخر لحظة، كقوله تعالى: ﴿ فَإِذَا جَآءَ أَجَلُهُمُ لَا يَسْتَأْخِرُونَ سَاعَةً وَلَا يَسْتَأْخِرُونَ اللهِ وَلَا يَسْتُرُ، وإن شرّاً؛ فشرٌّ.

الإعراب: ﴿ وَالْهُ الله مستتر تقديره: ﴿ أَنت ﴾ . ﴿ يَنَوَفَّنكُم ﴾ : فعل مضارع مرفوع ، وعلامة رفعه ضمة مقدرة على الألف للتعذر ، والكاف ضمير متصل في محل نصب مفعول به . ﴿ مَلَكُ ﴾ : فاعل ، وهو مضاف ، و ﴿ الْمُوتِ ﴾ مضاف إليه . ﴿ الَّذِي ﴾ : اسم موصول مبني مفعول به على السكون في محل رفع صفة ﴿ مَلَكُ الْمُوتِ ﴾ . ﴿ وُكِلّ ﴾ : فعل ماض مبني للمجهول ، ونائب الفاعل يعود إلى ﴿ الَّذِي ﴾ ، والجملة الفعلية صلة الموصول ، لا محل لها . ﴿ يَكُمُ ﴾ : جار ومجرور متعلقان بالفعل قبلهما ، وجملة : ﴿ يَنَوَفَّنكُم … ﴾ إلخ في محل نصب مقول القول ، وجملة : ﴿ يَنَوفَّنكُم … ﴾ إلخ في محل نصب مقول القول ، ومجرور متعلقان بالفعل بعدهما ، والكاف ضمير متصل في محل جر بالإضافة ، من إضافة اسم ومجرور متعلقان بالفعل بعدهما ، والكاف ضمير متصل في محل جر بالإضافة ، من إضافة اسم الفاعل لمفعوله ، وفاعله مستتر فيه . ﴿ تُرْجَعُون ﴾ : فعل مضارع مبني للمجهول مرفوع . . إلخ ، والواو نائب فاعله ، والجملة الفعلية معطوفة على ما قبلها فهي في محل نصب مقول القول مئلها .

﴿ وَلَوْ تَرَيْنَ إِذِ ٱلْمُجْرِمُونَ نَاكِسُواْ رُءُوسِهِمْ عِندَ رَبِّهِمْ رَبِّنَا أَبْصَرْنَا وَسَمِعْنَا فَارْجِعْنَا فَارْجِعْنَا وَسَمِعْنَا فَارْجِعْنَا وَسُمِعْنَا فَارْجِعْنَا وَسُمِعْنَا وَسُمِعْنَا فَارْجِعْنَا وَسُمِعْنَا فَارْجِعْنَا وَسُمِعْنَا فَارْجِعْنَا وَسُمِعْنَا فَارْجِعْنَا وَسُمِعْنَا وَسُمِعْنَا فَارْجِعْنَا وَسُمِعْنَا وَسُمِعْنَا فَارْجِعْنَا وَمُؤْمِنَ وَسُمِعْنَا فَارْجِعْنَا وَسُمِعْنَا وَسُمِعْنَا وَالْمُعْرِقُونَ وَسُمِ وَمُؤْمِنُ وَسُمِعْنَا وَالْمُعْرِقُونَ وَسُمِعْنَا وَالْمُعْرِقُونِ وَاللَّهُ وَاللَّالِقُونَ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُمُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالَ وَاللَّهُ وَاللّلِي وَاللَّهُ وَالْمُ وَاللَّهُ وَاللّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّالِقُولُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّالِي

الشرح: ﴿ وَلَوْ تَرَىٰ ﴾: الخطاب للنبي ﷺ، ولكل من يتأتّى منه الرؤية. ﴿ إِذِ ٱلْمُجْرِمُونَ ﴾: هم الذين قالوا: ﴿ أَوَذَا ضَلَنْنَا فِي ٱلْأَرْضِ ﴾. ﴿ نَاكِسُواْ رُءُوسِهِمْ عِندَ رَبِّهِمْ ﴾ أي: في موقفهم بين يدي ربهم يوم القيامة، قد نكسوا رؤوسهم حياءً، وخجلاً. والتعبير بالماضي المستفاد من: ﴿ إِذِ ﴾، إنما هو لتحقق وقوع ما يذكر في هذه الآية يوم القيامة.

﴿ رَبُّنَا أَبْصَرْنَا ﴾ أي: يقولون أبصرنا ما وعدتنا حقاً، وقد كنا مكذبين به في الدنيا. ﴿ وَسَمِعْنَا ﴾: يعني منك تصديق ما أتتنا به رسلك. وقيل: المعنى: أبصرنا معاصينا، وسمعنا ما قيل فيها. ﴿ فَأَرْجِعْنَا ﴾ أي: إلى الدنيا. ﴿ فَعْمَلْ صَلِحًا ﴾ أي: نؤمن بك، ونصدق رسلك، ونعمل بطاعتك. ﴿ إِنَّا مُوقِنُونَ ﴾ أي: بالبعث، والحساب. ومثل قولهم هذا قولهم في سورة (السمؤمنون): ﴿ قَالُواْ رَبَّنَا غَلَبَتْ عَلَيْنَا شِقُوتُنَا وَكُنّا قَوْمًا ضَالِينَ ﴾ وقد أكذبهم الله تعالى بقوله في سورة (الأنعام): ﴿ وَلَوْ رُدُّواْ لَعَادُواْ لِمَا نَهُواْ عَنْهُ وَإِنَّهُمْ لَكَذِبُونَ ﴾ وبالجملة فقد أبصروا حين لا ينفعهم البصر، وسمعوا حين لا ينفعهم السمع.

الإعراب: ﴿وَلَوْ ﴾: الواو: حرف استئناف. (لو): حرف لما كان سيقع لوقوع غيره. ﴿وَكَرَى ﴾: فعل مضارع مرفوع، وعلامة رفعه ضمة مقدرة على الألف للتعذر، والفاعل مستتر فيه وجوباً تقديره: «أنت»، والمفعول محذوف. تقديره: المجرمين، وقد أغنى عنه المبتدأ. ﴿إِنِ ﴾: ظرف لما مضى من الزمان مبني على السكون في محل نصب متعلق بالفعل قبله. ﴿ٱلْمُجْرِئُونَ ﴾: مبتدأ مرفوع... إلخ. ﴿نَاكِسُوا ﴾: خبر المبتدأ مرفوع، وعلامة رفعه الواو نيابة عن الضمة؛ لأنه جمع مذكر سالم، وحذفت النون للإضافة، و﴿نَاكِسُوا ﴾ مضاف، و﴿رُءُوسِم ﴾ مضاف إليه، من إضافة اسم الفاعل لمفعوله، وفاعله مستتر فيه، والهاء ضمير متصل في محل جر بالإضافة. ﴿عَندَ ﴾: ﴿عَندَ ﴿ مَناكِ لَهُ وَقِيلَ ؛ متعلق بمحذوف حال، ولا وجه له، و﴿عِندَ ﴾ الفاعل لمفعوله، وفاعله مستتر فيه، والهاء ضمير متصل في محل جر بالإضافة اسم مضاف، و ﴿رَبِّهِمْ ﴾: مضاف إليه، والهاء ضمير متصل في محل جر بالإضافة اسم الفاعل لمفعوله، وفاعله مستتر فيه. هذا؛ وجملة : ﴿تَرَىّ الله علم الله الله المنافة الما عير ظرفي، وجواب (لو) محذوف، تقديره: لرأيت أمراً فظيعاً. هذا؛ وأجيز اعتبار (لو) للتمني، فلا تحتاج إلى جواب حينئذ، والأول أقوى معنى. و(لو) ومدخولها وكلام مستأنف لا محل له.

﴿رَبّناً ﴾: منادى حذف منه أداة النداء منصوب، و(نا): ضمير متصل في محل جر بالإضافة، من إضافة اسم الفاعل لمفعوله، وفاعله مستتر فيه. ﴿أَصَرَا ﴾: فعل، وفاعل، ووالمفعول به محذوف، والجملة الفعلية مع الجملة الندائية في محل نصب مقول القول لقول محذوف، يقع حالاً من واو الجماعة، التقدير: قائلين: ربنا أبصرنا، وجملة: (سمعنا) مع المفعول المحذوف أيضاً معطوفة على ما قبلها ويجوز عدم تقدير مفعول للفعلين، فيكون المعنى: صرنا ممن يبصر، ويسمع. ﴿فَارَحِعْنَا﴾: الفاء: حرف عطف على رأي من يجيز عطف الإنشاء على الخبر، وابن هشام يعتبرها للسببية المحضة، وأراها الفصيحة؛ لأنها أفصحت عن شرط مقدر، التقدير: وإذا كان ذلك حاصلاً منا؛ فارجعنا. (ارْجِعْنَا): فعل دعاء، والفاعل مستتر تقديره: أنت، و: (نا) مفعول به والجملة الفعلية من جملة مقول القول المحذوف، والفاعل معذوف، عند الجمهور بشرط محذوف، والفاعل مستتر وجوباً تقديره: «نحن». ﴿مَلِحًا ﴾: صفة لمفعول به محذوف، التقدير: نعمل عملاً صالحاً. ﴿إِنَا مُوفِع، بالفعل، و(نا): اسمها، حذفت نونها، وبقيت ألفها دليلاً علها. ﴿مُوفِئُونَ ﴾: خبر (إن) مرفوع...إلخ، والجملة الاسمية: ﴿إِنَّا مُوفِئُونَ ﴾ تعليل للطلب، وهي من جملة مقول القول المحذوف، والجملة الشرطية المقدرة: «إذا كان...» إلخ مستأنفة، وهي من جملة مقول القول المحذوف، والجملة الشرطية المقدرة: «إذا كان...» إلخ مستأنفة، وحل لها.

#### ﴿ وَلَوْ شِنْنَا لَاَنْيَنَا كُلَّ نَفْسٍ هُدَاهَا وَلَكِنْ حَقَّ ٱلْقَوْلُ مِنِي لَأَمْلَأَنَّ جَهَنَّمَ مِنَ ِ ٱلْجِنَّةِ وَٱلنَّاسِ أَجْمَعِينَ ﴿ ﴾

المشرح: ﴿ وَلَوْ شِنْنَا لَآلِيْنَا كُلُ نَفْسٍ هُدَهَ ﴾: يقول الله: لو شئت؛ لهديت الناس جميعاً، فلم يختلف منهم أحد. قال النحاس: في معناه قولان: أحدهما: أنه في الدنيا، والآخر: أن سياق الكلام يدل على أنه في الآخرة؛ أي: لو شئنا؛ لرددناهم إلى الدنيا، والمحنة، كما سألوا. ﴿ وَلَكِنَ حَقَّ ٱلْقُولُ مِنِي ... ﴾ إلخ أي: حق القول مني لأعذبن من عصاني بنار جهنم، وعلم الله تبارك وتعالى أنه لو ردهم؛ لعادوا، كما قال تعالى: ﴿ وَلَوْ رُدُّوا لَعَادُوا لِمَا نَهُ أَو مَنْ عَمَا لَكُلام في المغني كما يلي: ولكن لم أشأ ذلك، فحق القول مني.

وهذه الهداية معناها خلق المعرفة في القلب. وتأويل المعتزلة: \_ ولو شئنا لأكرهناهم على الهداية بإظهار الآيات الهائلة، لكن لا يحسن منه فعله؛ لأنه ينقض الغرض الْمُجْرى بالتكليف إليه، وهو الثواب الذي لا يُستحق إلا بما يفعله المكلف باختياره \_ باطلٌ، ولا وجه له.

وقالت الإمامية في تأويلها: إنه يجوز أن يريد هداها إلى طريق الجنة في الآخرة، ولم يعاقب أحداً، لكن حق القول منه أن يملأ جهنم، فلا يجب على الله تعالى عندنا هداية الكل إليها؛ قالوا: بل الواجب هداية المعصومين، فأما من له ذنب؛ فجائز هدايته إلى النار جزاءً على أفعاله. وفي جواز ذلك منع لقطعهم على أن المراد: هداها إلى الإيمان، وقد تكلم العلماء عليهم في هذين التأويلين بما فيه كفاية في أصول الدين، وأقرب ما لهم في الجواب أن يقال: فقد بطل عندنا، وعندكم أن يهديهم الله سبحانه على طريق الإلجاء، والإجبار، والإكراه، فصار يؤدي ذلك إلى مذهب الجبرية، وهو مذهب رَذْلٌ عندنا، وعندكم؛ فلم يبق إلا أن المهتدين من المؤمنين، إنما هذاهم الله تعالى إلى الإيمان والطاعة على طريق الاختيار؛ حتى يصح التكليف، فمن شاء آمن، وأطاع اختياراً لا جبراً، قال تعالى في سورة التكوير رقم [٢٨]: ﴿لَمَ شَنَهُ مِنكُمْ أَن يَسْتَقِيمَ﴾، وقال في سورة الإنسان رقم [٢٩]: ﴿فَنَ شَلَةُ مَنَكُمْ أَن يَسْتَقِمَ﴾، وقال المذكورتين بقوله جل شأنه: ﴿وَمَا نَشَاةُ وَنَكُ إِلَى رَبِّهِ سَبِيلاً﴾. ثم عقب هاتين الآيتين في السورتين أن يشاؤوا إلا أن يشاء الله، ولهذا أفرطت الجبرية لما رأوا أن هدايتهم إلى الإيمان معذوق (مُعلَقٌ) بمشيئة الله تعالى، فقالوا: الخلق مجبورون في طاعتهم كلها، النفاتاً منهم إلى قوله تعالى: ﴿وَمَا مَشَاهُ اللهُ العباد، فقالوا: الخلق مجبورون أي قوله تعالى: ﴿لَمَ اللهِ الإيمان معذوق بمشيئة العباد، فقالوا: الخلق خالقون لأفعالهم، التفاتاً منهم إلى قوله تعالى: ﴿لِمَ شَلَةً مِنكُمْ أَن يَشَاقَ مَنْ مَنْ المَعْوَق بمشيئة العباد، فقالوا: الخلق نالقون لأفعالهم، التفاتاً منهم إلى قوله تعالى: ﴿لَوْنَ الْجَارِيُ الْكُونُ الْمُنْهُ الْكُونُ الْكُونُ الْكُونُ الْمُعْمَلِي الْكُونُ الْكُونُ الْكُونُ الْكُونُ الْكُونُ اللهُ الْكُونُ الْمُلْكُونُ الْكُونُ الْكُونُ الْكُونُ الْكُونُ الْكُو

ومذهبنا هو الاقتصاد في الاعتقاد، وهو مذهب بين مذهبي المجبرة، والقدرية، وخير الأمور، أوسطها، وذلك: أن أهل الحق قالوا: نحن نفرق بين ما اضطررنا إليه وبين ما اخترناه، وهو أنا ندرك تفرقة بين حركة الارتعاش، الواقعة في يد الإنسان بغير محاولته، وإرادته ولا مقرونة بقدرته، وبين حركة الاختيار؛ إذا حرك يده حركة مماثلة لحركة الارتعاش، ومن لا يفرق بين الحركتين: حركة الارتعاش، وحركة الاختيار، وهما موجودتان في ذاته، ومحسوستان في يده بمشاهدته، وإدراك حاسته؛ فهو معتوه في عقله، ومختل في حسه، وخارج من حزب العقلاء، وهذا هو الحق المبين وهو طريق بين طريقي الإفراط، والتفريط، قال الشاعر:

ولا تغْلُ في شَيْءٍ مِنَ الأَمْرِ وَاقْتَصِدْ كِلا طَرَفَيْ قَصِدِ الأُمُورِ ذَمِيهُ

وبهذا الاعتبار اختار أهل النظر من العلماء أن سَمَّوْا هذه المنزلة بين المنزلتين كسباً، وأخذوا هذه التسمية من كتاب الله العزيز، وهو قوله سبحانه في آخر سورة (البقرة): ﴿لَهَا مَا كَسَبَتُ وَعَلَيْهَا مَا الْكَسَبَتُ وَعَلَيْهَا مَا الله العزيز، وهو قوله بتصرف بسيط. ومعنى: ﴿مِنَ ٱلْجِنَّةِ وَٱلنَّاسِ وَأَيْ مَن الْجِنَةِ وَٱلنَّاسِ وَفِي تخصيص عصاتهما، وقدم الجن؛ لأن المقام مقام تحقير، ولأن أكثر أهل جهنم منهم فيما قيل، وفي تخصيص الجن، والإنس بالذكر إشارة إلى أنه تعالى قد عصم ملائكته عن عمل يستوجبون به جهنم.

هذا؛ وخذ قوله تعالى في الآية رقم [١١٧] من سورة (الأنعام): ﴿ وَلَوْ شَاءَ رَبُّكَ مَا فَعَلُوهُ ﴾ ، وحذ قوله تعالى في الآية رقم [١٨] من سورة ورقم [١٠٧] منها ﴿ وَلَوْ شَاءَ اللهُ مَا أَشْرَكُواً ﴾ ، وخذ قوله تعالى في الآية رقم [١٨] من سورة (الأعراف) لإبليس: ﴿ لَمَن تَبِعَكَ مِنْهُمْ لَأَمَلاَنَ جَهَمَ مِنكُمْ أَجْمَعِينَ ﴾ ، وقوله له في الآية رقم [١٨٩] من سورة (ص): ﴿ لَأَمْلاَنَ جَهَنَم مِنكَ وَمِمَن تَبِعَكَ مِنْهُمْ أَجْمَعِينَ ﴾ ، وقوله تعالى في الآية رقم [١١٩] من سورة (هود) على نبينا، وعليه ألف صلاة، وألف سلام: ﴿ وَتَمَتْ كَلِمَةُ رَبِّكَ لَأَمْلاَنَ جَهَنَم مِن الْجِنَةِ وَالنَاسِ أَجْعِينَ ﴾ انظر شرح الآيات في محالها.

تنبيه: قال الله تعالى في الآية رقم [٢٧] من سورة (الحجر): ﴿وَالْجَانَ عَلَقْتُهُ مِن قَبْلُ مِن نَّارِ وَالْ فَقَدَ قال ابن السَّمُومِ ، وقال في سورة (الرحمن) رقم [١٥]: ﴿وَخَلَقَ الْجَانَ مِن مَّارِجٍ مِن نَّارٍ في فقد قال ابن عباس ـ رضي الله عنهما ـ: الجان: أبو الجن، كما أن آدم أبو البشر. وقال قتادة: هو إبليس. وقيل: الجان أبو الجن، وإبليس أبو الشياطين. هذا؛ والجنة بكسر الجيم، والجن بمعنى واحد، وفيهم مسلمون، وكافرون، يأكلون، ويشربون، ويَحْيَوْن، ويموتون، ويتوالدون كبني آدم. وأما الشياطين فليس فيهم مسلمون، ولا يموتون إلا إذا مات أبوهم إبليس. والأصح: أن الشياطين نوع من الجن لاشتراكهم في الاستتار، سُمُّوا جنّاً لِتَواريهم، واستتارهم عن الأعين من قولهم: جنّ الليل إذا ستر بظلمته كل شيء. والشيطان هو العاتي المتمرد الكافر، والجن منهم المؤمن، ومنهم الكافر، والجن أجسام نارية لطيفة، قادرة على التشكل في الغالب بأشكال مخيفة قبيحة من حية، ونحوها، وهم يَرَوْنَنَا، ولا نراهم. قال تعالى في سورة (الأعراف) رقم [٢٧]: ﴿إِنَّهُمُ مَن وَلِهِم عَلَوْن مَن نور.

الإعراب: ﴿وَلَوْ﴾: الواو: حرف استئناف. (لو): حرف لما كان سيقع لوقوع غيره. ﴿شِئْنَا﴾: فعل، وفاعل، والمفعول محذوف، والجملة الفعلية لا محل لها؛ لأنها ابتدائية، ويقال: لأنها جملة شرط غير ظرفي. ﴿ لَأَنْيَنَا ﴾: اللام: واقعة في جواب (لو). (آتينا): فعل، وفاعل. ﴿ كُلُّ ﴾: مفعول به أول، و﴿ كُلُّ ﴾ مضاف، و﴿ نَفْسٍ ﴾ مضاف إليه. ﴿ هُدَنهَا ﴾: مفعول به ثان منصوب، وعلامة نصبه فتحة مقدرة على الألف للتعذر، و(ها): ضمير متصل في محل جر بالإضافة، وجملة: ﴿ لَا نَيْنَا ١٠٠٠ إلخ جواب (لو)، لا محل لها، و(لو) ومدخولها كلام مستأنف لا محل له. ﴿وَلِكِنْ﴾: الواو: حرف عطف وقيل: واو الحال، ولا وجه له البتة. (لكن): حرف استدراك لا محل له. ﴿حَقَّ﴾: فعل ماض. ﴿أَلْقُولُ﴾: فاعله. ﴿مِنِّي﴾: جار ومجرور متعلقان بالفعل: ﴿ حَقَّ ﴾، أو بالقول، ومعنى ﴿ حَقَّ ﴾ وجب فهو بمعنى القسم. وقيل: متعلقان بمحذوف، ولا وجه له قطعاً. ﴿ لَأَمْلَأَنَّ ﴾: اللام: واقعة في جواب القسم المفهوم من الجملة الفعلية قبلها. (أملأن): فعل مضارع مبني على الفتح لاتصاله بنون التوكيد الثقيلة، التي هي حرف لا محل له: والفاعل مستتر فيه وجوباً، تقديره: «أنا». ﴿جُهَنَّمَ﴾: مفعول به. ﴿مِنَ ٱلْجِنَّةِ﴾: متعلقان بالفعل قبلهما. ﴿وَٱلنَّاسِ﴾: معطوف على ﴿ٱلْجِنَّةِ﴾. ﴿أَجْمَعِينَ﴾: توكيد له: ﴿ٱلْجِنَّةِ﴾ و(الناس) فهو مجرور مثلهما، وعلامة جره الياء نيابة عن الكسرة؛ لأنه جمع مذكر سالم، والنون عوض عن التنوين في الاسم المفرد، وجملة: ﴿ لَأُمْلَأَنُّ ... ﴾ إلخ جواب القسم المفهوم من الجملة الفعلية السابقة، والكلام: ﴿ وَلَكِنْ ... ﴾ إلخ معطوف على (لو) ومدخولها لا محل له مثله. هذا؛ وقدر ابن هشام الكلام: ولكن لم أشأ ذلك؛ فحق القول مني.

# ﴿ فَذُوقُواْ بِمَا نَسِيتُمْ لِقَاءَ يَوْمِكُمْ هَلَآ إِنَّا نَسِينَكُمْ وَذُوقُواْ عَذَابَ ٱلْخُلِدِ بِمَا كُنتُمْ تَعْمَلُونَ ﴿ اللَّهِ اللَّهُ اللَّالِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّالَّا اللَّالَةُ الل

الشرح: ﴿ فَلْدُوقُوا بِمَا لَسِيتُمْ لِقَاءَ يَوْمِكُمُ هَلَا ﴾: فيه قولان: أحدهما: أنه من النسيان؛ الذي لا ذكر معه، أي: لم يعملوا لهذا اليوم، فكانوا بمنزلة الناسين. والآخر: أنه بمعنى تركتم، وكذا: ﴿ إِنَّا لَسِينَكُمُ ۚ فَالأُول بمعنى: تركتم الإيمان بالبعث في هذا اليوم، والثاني بمعنى: تركناكم من الخير. قاله السدي. وقال مجاهد: تركناكم في العذاب ترك المنسي. والكلام مقول قول محذوف: يقوله الله، أو الملائكة..

ومعنى الآية: فذوقوا العذاب المخلد في جهنم، وما فيه من نكس الرؤوس، والخزي، والغم بسبب نسيان اللقاء، وذوقوا العذاب المخلد بسبب ما عملتم من الشرك، والمعاصي، والكبائر الموبقة. وانظر الذوق، وما قيل فيه في الآية رقم [٥٥] من سورة (العنكبوت).

وجملة القول: إنهم غفلوا عن الإيمان بالله، واليوم الآخر، أو تركوا أوامره؛ حتى صاروا بمنزلة الناسين له، فجازاهم بأن صيرهم بمنزلة المنسيّين من ثوابه، ورحمته، فخرج على مزاوجة الكلام، فهو كقوله تعالى: ﴿وَجَرَّوُا سَبِتَهُ مَنْلُهُما ﴾، ومثل هذا يسمى في فن البلاغة مشاكلة، وقال تعالى في سورة (الأنفال) رقم [٣٠]: ﴿وَيَمْكُرُونَ وَيَمْكُرُ الله ﴾، وقال في سورة (النمل) رقم [٠٠]: ﴿وَمَكَرُونَ وَيَمْكُرُ الله والخداع والاحتيال، والكيد، والتدبير الحرام، وهو مستحيل في حقه تعالى، وإنما هو بمعنى المجازاة، والمعاقبة، وذلك كثير في كتاب الله تعالى.

هذا؛ و(النسيان) مصدر: نسيت الشيء، أنساه، وهو مشترك بين معنيين: أحدهما: ترك الشيء عن ذهول، وغفلة، والثاني: عن تعمد، وقصد، وقد رأيت في الشرح القولين فيه.

الإعراب: ﴿فَذُوقُوا ﴾: الفاء: حرف استئناف. (ذوقوا): فعل أمر مبنى على حذف النون لاتصاله بواو الجماعة، والواو ضمير متصل في محل رفع فاعل، والألف للتفريق. هذا هو الإعراب المتعارف عليه في مثل هذا الفعل، والإعراب الحقيقي أن تقول: مبنى على السكون المقدر على آخره، منع من ظهوره اشتغال المحل بالضمة التي جيء بها لمناسبة واو الجماعة، وقل مثله في نحو قولك: «كُلًا، واشْرَبَا» والمانع من ظهور السكون، الفتح الذي جيء به لمناسبة ألف الاثنين، التي هي فاعله، وأيضاً قولك: «ذوقي، وكلي» والمانع من السكون اشتغال المحل بالكسرة التي جيء بها لمناسبة ياء المخاطبة، التي هي فاعله. ﴿ بِمَا ﴾: الباء: حرف جر. (ما) مصدرية. ﴿ نَسِيتُمْ ﴾: فعل ماض مبنى على السكون، والتاء فاعله. ﴿ لِقَاءَ ﴾: مفعول به ل: ﴿ نَسِيتُمْ ﴾، ومفعول (ذوقوا) محذوف، التقدير: فذوقوا العذاب، ويجوز على مذهب الكوفيين أن يكون ﴿لِقَاءَ ﴾ مفعول (ذوقوا) على إعمال الأول، كما يجوز أن يكون مفعول (ذوقوا). ﴿هَلَآاَ﴾ أي: هذا العذاب، وهو ضعيف معنى، و﴿لِقَآءَ﴾ مضاف، و﴿يَوْمِكُمُ﴾ مضاف إليه، والكاف ضمير متصل في محل جر بالإضافة. ﴿هَٰذَآ﴾: اسم إشارة مبنى على السكون في محل جر صفة: ﴿يَوْمِكُمْ على المعتمد، والهاء حرف تنبيه لا محل له. و(ما) المصدرية، والفعل بعدها في تأويل مصدر في محل جر بالباء، والجار والمجرور متعلقان بالفعل قبلهما، التقدير: بنسيانكم لقاء يومكم هذا، وجملة: ﴿فَذُوقُوا ١٠٠٠ إلخ في محل نصب مقول القول لقول محذوف؛ إذ التقدير: فتقول الملائكة لهم: ذوقوا...إلخ، والجملة الفعلية هذه مستأنفة، لا محل لها. ﴿إِنَّا﴾: حرف مشبه بالفعل، و(نا): اسمها، حذفت نونها، وبقيت ألفها دليلاً عليها. ﴿ نَسِينَكُمُّ ﴾: فعل، وفاعل، ومفعول به، والجملة الفعلية في محل رفع خبر (إن)، والجملة الاسمية: ﴿إِنَّا نَسِينَكُمْ﴾ تعليل للأمر، أو هي مستأنفة، لا محل لها على الاعتبارين.

﴿وَذُوقُواْ عَذَابَ ﴾ مثل سابقه، و ﴿عَذَابَ ﴾ مضاف، و ﴿ الْخُلِدِ ﴾ مضاف إليه. ﴿بِمَا ﴾: جار ومجرور متعلقان بالفعل قبلهما، و: (ما): تحتمل الموصولة، والموصوفة، والمصدرية، فعلى

الأولين: مبنية على السكون في محل جر بالباء، والجملة الفعلية بعدها صلتها، أو صفتها، والعائد، أو الرابط محذوف؛ إذ التقدير: بالذي، أو: بشيء كنتم تعملونه، وعلى اعتبارها مصدرية تؤول بما بعدها بمصدر في محل جر بالباء، التقدير: بسبب عملكم الكفر، والمعاصي والموبقات. ﴿ كُنتُمْ ﴾: فعل ماض ناقص مبني على السكون، والتاء اسمه، وجملة (تعملون) في محل نصب خبره، وجملة: (ذوقوا عذاب الخلد. . .) إلخ معطوفة على ما قبلها، فهي في محل نصب مقول القول مثلها.

﴿إِنَّمَا يُؤْمِنُ بِتَايَنِيَنَا ٱلَّذِينَ إِذَا ذُكِّرُواْ بِهَا خَرُّواْ سُجَّدًا وَسَبَّحُواْ بِحَمْدِ رَبِّهِمْ وَهُمْ لَا يَسْتَكُمِرُونَ ﴿ يَعَمْدِ رَبِّهِمْ وَهُمْ لَا يَسْتَكُمِرُونَ ﴿ يَكُمْ اللَّهِ مَا لَا يُسْتَكُمِرُونَ ﴾

الشرح: قال القرطبي ـ رحمه الله تعالى ـ: هذه تسلية للنبي على: أي: إنهم لإلفهم الكفر لا يؤمنون بك، إنما يؤمن بك وبالقرآن المتدبرون له، والمتعظون به، وهم الذين إذا قرئ عليهم القرآن خروا سجداً. انتهى.

﴿إِنَّمَا يُؤْمِنُ يَاكِنَتِنَا﴾: آيات القرآن. ﴿الَّذِينَ إِذَا ذُكِرُواْ بِهَا﴾: وعظوا بها، وحوِّفوا من عقاب الله، أو بشّروا برحمة الله. ﴿خَرُّواْ شُجَدًا﴾: وقعوا على الأرض ساجدين لله خوفاً من عذابه وعقابه، أو سقطوا على وجوههم تعظيماً لأمر الله، وشكراً لنعمه، وفي سورة (الإسراء) ﴿إِنَا يُتُلِّنُ عَيْمِمْ يَجِرُُونَ لِلْأَذْقَانِ سُجَدًا﴾ رقم [١٠٧]، وفي رقم [١٠٩]: ﴿وَيَجِرُونَ لِلْأَذْقَانِ يَبْكُونَ وَيَزِيدُهُمْ خُشُوعًا﴾.

﴿وَسَبَّحُوا بِحَمْدِ رَبِّهِمْ اَي: نزهوه، وحمدوه، فخلطوا التسبيح بالحمد، فقالوا في جميع حركاتهم، وسكناتهم وفي جميع أحوالهم: سبحان الله وبحمده، سبحان الله العظيم. فعن أبي هريرة ـ رضي الله عنه ـ قال: قال رسول الله ﷺ: «كَلِمَتَانِ خَفِيفَتَانِ عَلَى اللِّسَانِ، ثَقِيلتَانِ في الْسَانِ، ثَقِيلتَانِ في الْسَانِ، ثَقِيلتَانِ في الْمِيزانِ، حَبِيبَتَانِ إِلَى الرَّحْمَنِ: سُبْحَانَ اللهِ وَبِحَمْدِهِ، سُبْحَانَ اللهِ الْمَظِيمِ». رواه الستة ما عدا أبا داود. ﴿وَهُمْ لَا يَسْتَكُيرُونَ عَن الإيمان، والطاعة، كما استكبر أهل مكة عن ذلك.

تنبيه: هذه الآية هي العاشرة عند الشافعي، والتاسعة عند أبي حنيفة رحمهما الله تعالى من الآيات الأربع عشرة التي يسن السجود عند قراءتها للقارئ، والسامع، والمستمع، والدليل على ذلك هو سجود النبي على فعن عبد الله بن عمر - رضي الله عنهما -: «أن النبي على كان يقرأ القرآن، فيقرأ سورة فيها سجدة، فيسْجُدُ، ونسجُدُ معه حتى ما يجدَ بعضنا موضعاً لمكان جبهتِه في غَيْرِ وقتِ صلاةٍ». متفق عليه. وعن أبي هريرة - رضي الله عنه - قال: قال رسول الله على: «إذا قرأ ابْنُ آدَم السَّجْدَة فَسَجَدَ اعْتَزَلَ الشيطانُ يَبْكِي، ويَقُولُ: يا وَيْلَتَا! أُمِرَ ابْنُ آدَمَ بالسجودِ، فأبَيْتُ فَلِيَ النَّارُ». رواه مسلم.

هذا؛ وشروط السجدة هي شروط الصلاة، وتزيد عند الشافعي بأنها تحتاج إلى نية كنية الصلاة، وسلام كسلام الصلاة، وهي فورية عند الشافعي، وعلى التراخي عند أبي حنيفة، لذا إذا كان القارئ، والسامع لا يستطيع السجود لعدم طهارته، أو لعدم قدرته على السجود لمانع يمنعه منه يكفيه أن يقول: «سبحان الله، والحمدُ لله، ولا إله إلا الله، والله أكْبَرُ» أربع مرات وهذا عند الشافعي. وأما عند أبي حنيفة، فيقضيها عند التمكن من فعلها، ولو بعد أيام، وإذا كانت في الصلاة فلا تؤدى إلا بالسجود لها عند الشافعي، وعند أبي حنيفة تؤدى بركوع الصلاة؛ إذا نواها معه.

الإعراب: ﴿إِنَّمَا﴾: كافة ومكفوفة. ﴿يُؤْمِنُ﴾: فعل مضارع. ﴿يَايَاتِنَا﴾: جار ومجرور متعلقان بالفعل قبلهما، و(نا): ضمير متصل في محل جر بالإضافة. ﴿ٱلَّذِينَ ﴾: اسم موصول مبنى على الفتح في محل رفع فاعل، والجملة الفعلية مستأنفة، لا محل لها. ﴿إِذَا ﴾: ظرف لما يستقبل من الزمان، خافض لشرطه، منصوب بجوابه، صالح لغير ذلك، مبني على السكون في محل نصب. ﴿ ذُكِّرُوا ﴾: فعل ماض مبني للمجهول مبني على الضم، والواو نائب فاعله، والألف للتفريق. ﴿ بِهَا ﴾: جار ومجرور متعلقان بالفعل قبلهما، والجملة الفعلية في محل جر بإضافة: ﴿إِذَا ﴾ إليها على المشهور المرجوح. ﴿خُرُّوا ﴾: فعل ماض مبنى على الضم لاتصاله بواو الجماعة، والواو ضمير متصل في محل رفع فاعل، والألف للتفريق. هذا هو الإعراب المتعارف عليه في مثل هذه الكلمة، والإعراب الحقيقي أن تقول: فعل ماض مبني على فتح مقدر على آخره، منع من ظهوره اشتغال المحل بالضم، الذي جيء به لمناسبة واو الجماعة، ويقال اختصاراً: فعل، وفاعل. ﴿شُجَّدُ﴾: حال بمعنى: ساجدين، وجملة: ﴿خَرُّواْ شُجَّدًا ﴾ جواب: ﴿إِذَا ﴾ لا محل لها، و﴿إِذَا ﴾ ومدخولها صلة الموصول، وجملة: ﴿وَسَبَّحُوا ﴾ معطوفة على جواب: ﴿إِذَا ﴾ لا محل لها مثلها. ﴿ بِحَمَّدِ ﴾: متعلقان بما قبلهما، أو هما متعلقان بمحذوف حال من واو الجماعة، و(حمد) مضاف، و ﴿ رَبِّهِمْ ﴾ مضاف إليه، والهاء ضمير متصل في محل جر بالإضافة، من إضافة اسم الفاعل لمفعوله، وفاعله مستتر فيه. ﴿وَهُمْ﴾: الواو: واو الحال. (هم): ضمير منفصل مبنى على السكون في محل رفع مبتدأ. ﴿ لَا ﴾: نافية. ﴿ يَسْتَكْبِرُونَ ﴾: فعل مضارع مرفوع، وعلامة رفعه ثبوت النون؛ لأنه من الأفعال الخمسة، والواو فاعله، والجملة الفعلية في محل رفع خبر المبتدأ، والجملة الاسمية في محل نصب حال من واو الجماعة، والرابط: الواو، والضمير.

# ﴿ لَنَجَافَى جُنُوبُهُمْ عَنِ ٱلْمَضَاجِعِ يَدْعُونَ رَبَّهُمْ خَوْفًا وَطَمَعًا وَمِمَّا رَزَقْنَاهُمْ يُنفِقُونَ ۗ ۖ ﴾

الشرح: ﴿نَتَجَافَى ﴾: ترتفع وتتنحَىٰ. ﴿جُنُونَهُم ﴾: جمع جنب، وهو صفحة الإنسان التي ينام عليها في الغالب، وقد ينام مستلقياً على ظهره. ﴿ٱلْمَضَاجِع ﴾: جمع مضجع، وهي مواضع

النوم، ويحتمل عن وقت الاضطجاع، ولكنه مجاز. والحقيقة أولى، ومنه قول عبد الله بن رواحة \_ رضى الله عنه \_: [الطويل]

أَتَانَا رَسُولُ اللهِ يَتُكُو كِتَابَهُ كَمَا لَاحَ مشْهُورٌ مِنَ الصَّبْحِ سَاطِعُ أَرانا الْهُدى بَعْدَ الْعَمى فَقلُوبُنَا بِهِ مُوقِنَاتٌ أَنَّ مَا قَالَ واقِعُ يَبِيتُ يُحَافِي جَنْبَهُ عَنْ فِرَاشِهِ إِذَا اسْتُثْقِلَتْ بِالْمُشْرِكِينَ الْمَضَاجِعُ يَبِيتُ يُحَافِي جَنْبَهُ عَنْ فِرَاشِهِ إِذَا اسْتُثْقِلَتْ بِالْمُشْرِكِينَ الْمَضَاجِعُ

﴿ يَدْعُونَ رَبُّهُمْ خَوْفًا وَطَمَعًا ﴾: داعين الله خوفاً من سخطه، وطمعاً في رحمته. ﴿ وَمِمَّا رَزَفَنَهُمْ يُنفِقُونَ ﴾: المال في وجوه الخير. قيل: المراد: الزكاة المفروضة. وقيل: التطوع زيادة على الزكاة المفروضة، وهذا القول أمدح.

هذا؛ وفي الصلاة التي تتجافى جنوبهم عن المضاجع لأجلها أربعة أقوال: أحدها: التنفل بالليل، قاله الجمهور من المفسرين، وعليه أكثر الناس، وهو الذي فيه المدح. الثاني: أن المراد به صلاة العشاء. الثالث: أن المراد التنفل ما بين المغرب، والعشاء. الرابع: أن المراد صلاة العشاء، والصبح في جماعة. والأول أقوى الأربعة، وها أنذا أذكر أحاديث شريفة ترغب في الأربعة:

أولاً: بالنسبة للتنفل في الليل انظر ما ذكرته في الآية رقم [٧٨ و٧٩] من سورة (الإسراء)، وما ذكرته في الآية رقم [٦٤] من سورة (الفرقان) وخذ ما يلي:

فعن أسماء بنت يزيد ـ رضي الله عنها ـ: أن النبي على قال: «إِذَا جمَع اللهُ الأوَّلِينَ والآخِرينَ يومَ القيامةِ؛ جاءَ مُنادٍ، فنادَى بِصَوْتٍ تَسْمَعُهُ الخلائقُ كُلُّهُمْ: سيعلمُ أهلُ الجمعِ الْيَوْمَ مَنْ أَوْلَى الناسِ بالكرم، لِيَقُم الذينَ كانَتْ تتجافى جنوبُهُمْ عنِ المضاجع، فيقومون؛ وهمْ قليلٌ. ثُمَّ يُنادي الثانية: ستعلمونَ اليومَ مَنْ أولى الناسِ بالْكرَم، لِيَقُم الَّذِينَ لا تُلْهِيهِمْ تِجَارَةٌ، وَلا بَيْعُ عَنْ ذكرِ اللهِ، فيقومونَ. ثُمَّ يُنادي الثالثة: ستعلمُونَ الْيَوْمَ مَنْ أولى الناسِ بالكرم، لِيَقُم الحامدونَ للهُ عَلَى كل حالٍ في السرَّاءِ، والضرَّاءِ، فيقومونَ؛ وهمْ قليلٌ. فيُسَرَّحونَ جَميعاً إلى الجنةِ، ثُمَّ يحاسب سائِرُ الناسِ».

وعن أبي هريرة - رضي الله عنه - قال: قال رسول الله ﷺ: «رحِمَ اللهُ رجلاً قامَ مِنَ الليلِ، فصلًى، وأيقظَ امرأتَهُ، فَإِنْ أَبَتْ نضحَ في وَجْهِها الماءَ. ورحِمَ اللهُ امرأةً قامتْ مِنَ الليلِ،

فصَلَّتْ، وأيقظَتْ زَوْجَهَا، فَإِنْ أَبَى نضحَتْ في وجهِهِ الْمَاءَ». رواه أبو داود، والنسائي، وابن ماجه، وابن خزيمة، وابن حبان في صحيحهما، والحاكم.

وعن جابر بن عبد الله \_ رضي الله عنهما \_ قال: سمعت رسول الله على يقول: «إنَّ في اللَّيْل لَسَاعَةً، لا يوافِقُهَا رجلٌ مُسْلِمٌ يسَأَلُ الله خيْراً مِنْ أَمْرِ الدُّنْيَا؛ والآخِرةِ إِلَّا أعْطَاهُ إيَّاهُ، وذَلِّكَ كُلَّ

وقد ذكر: أن أبا ذر الغفاري ـ رضي الله عنه ـ وقف يوماً عند الكعبة في حجة حجها، أو عمرة اعتمرها، فاكتنفه الناس، فقال لهم: لو أن أحدكم أراد سفراً، أليس يعد زاداً؟ فقالوا: بلى! فقال: سفر يوم القيامة أبعد مما تريدون، فخذوا ما يصلحكم. فقالوا: وما يصلحنا؟ قال: حجوا حجة لعظائم الأمور، وصوموا يوماً شديداً حره ليوم النشور، وصلوا في الليل لوحشة القبور. انتهى. زيني دحلان.

ثانياً: بالنسبة للتنفل ما بين المغرب، والعشاء فخذ ما يلي: فعن أبي هريرة ـ رضي الله عنه ـ قال: قال رسول الله ﷺ: "مَنْ صَلَّى بعدَ المغرب سِتَّ رَكَعَاتٍ لَمْ يَتَكَلَّمْ فيما بَيْنَهُنَّ؛ عُدِلْنَ بعبادَةِ ثِنْتَيْ عَشرةَ سَنَةً". رواه ابن ماجه، وابن خزيمة، والترمذي، وعن عائشة رضي الله عنها عن النبي ﷺ قال: «من صَلَّى بَعْدَ الْمَغْرِبِ عِشْرِينَ رَكْعَةً بَنَى الله له بَيْناً في الْجَنَّةِ». وفي رواية أخرى: «مَنْ ركعَ عشر ركعاتٍ بيْنَ المغربِ والعشاءِ؛ بُني لهُ قصْر في الجنة». فقال عمر بن الخطاب ـ رضي الله عنه ـ: إذاً تكثرُ قصورُنا، وبُيُوتنا يا رسول اللهِ؟! فقال رسول الله ﷺ: «اللهُ أكبر، وأفضَلُ»، أو قال: «أطْيَبُ». وعن عبد الله بن عمرو بن العاص قال: صلاة الأوابين الخلوة التي بين المغرب، والعشاء حتى يثوب الناس إلى الصلاة. وكان عبد الله بن مسعود - رضي الله عنه \_ يصلي في تلك الساعة، ويقول: صلاة الغفلة بين المغرب والعشاء.

ثالثاً: بالنسبة لصلاة العشاء والصبح في جماعة؛ فخذ ما يلي: فعن عثمان بن عفان - رضي الله عنه - قال: سمعت رسول الله ﷺ يقول: «مَنْ صَلَّى الْعِشَاءَ في جماعةٍ؛ فكَأَنَّمَا قامَ نِصفَ الليْلِ. ومَنْ صَلَّى الصُّبْحَ في جماعةٍ؛ فكَأنَّمَا صَلَّى اللَّيْلَ كُلَّهُ». رواه مالك، ومسلم، ورواه أبو داود، والترمذي مع اختلاف في بعض ألفاظه. وفي حق المتقاعسين عن هاتين الصلاتين في الجماعة يقول الرسول ﷺ: «إنَّ أَنْقَلَ صَلَاةٍ عَلَى المنافقِينَ صلاةُ الْعِشَاءِ، وَصَلَاةُ الفجرِ في الْجَمَاعَةِ، وَلَوْ يعلَمُونَ ما فِيهِمَا؛ لَأَتَوْهُمَا وَلَوْ جَبُواً... إلخ». أخرج الحديث بطوله البخاري، ومسلم عن أبي هريرة رضي الله عنه.

فائدة، وطرفة: \_ تتعلق بالأبيات السابقة فخذها \_ كما يلي: أخرج ابن عساكر عن الهيثم بن عدي قال: ذكروا: أن عبد الله بن رواحة ـ رضي الله عنه ـ ابتاع جارية، وكتم ذلك عن امرأته، وقد بلغها. فقالت له ذات يوم، وبلغها: أنه كان عندها: إنه بلغني عنك أنك ابتعت جارية، فقال لها: ما فعلت، قالت: بلى! وقد بلغني أنك كنت عندها اليوم، ولا أحسبك إلا جنباً، فإن كنت صادقاً؛ فاقرأ آيات من القرآن، فقال:

شهِدُتُ بِأَنَّ وعْدَ اللهِ حَدَّ أَنَّ النَّارَ مَثْوَى الْكَافِرِينَا وَأَنَّ النَّارَ مَثْوَى الْكَافِرِينَا وَأَنَّ الْعَرْشِ رَبُّ الْعَالَمِينَا وَأَنَّ الْعَرْشِ رَبُّ الْعَالَمِينَا وَقَوْقَ الْعَرْشِ رَبُّ الْعَالَمِينَا وَتَحْدِمُ لُهُ مَلائكَةٌ كِرامٌ ملائِكة الإلهِ مُقَرَّبِينَا

قالت: أما إذا قرأت القرآن؛ فإني قد عرفت: أنه مكذوب عليك. قال: فافتقدته ذات ليلة، فلم تجده على فراشها، فلم تزل تطلبه حتى رأته في ناحية الدار، فقالت: الآن صدَّقْتُ ما بلغني، فجحدها فقالت: اقرأ آياتٍ من القرآن؛ إن كنت صادقاً، فقال: [الطويل]

أتَانَا رسولُ الله يتلُو كتابَهُ الله يتلُو كتابَهُ الثلاثة

فحدث رسول الله على بذلك، فضحك حتى رَدَّ يده على فيه، وقال: هذا لعمري من معاريض الكلام، يغفر الله لك يا بن رواحة! إن خيارَكمْ خيرُكُمْ لِنِسَائِهِ، فأخبرني ما الذي ردت عليك، حيث قلت ما قلت؟ قال: قالت لي: أما إذا قرأت القرآن فإني أتهم ظني، وأصدقك، فقال رسول الله على: لقد وجدتها ذات فقه في الدين. انتهى. سيوطي شرح شواهد المغني.

الإعراب: ﴿ اَتَجَافَى ﴾: فعل مضارع مرفوع ، وعلامة رفعه ضمة مقدرة على الألف للتعذر . ﴿ جُنُوبُهُم ﴾ : فاعله ، والهاء ضمير متصل في محل جر بالإضافة ، والجملة الفعلية في محل نصب حال من واو الجماعة ، والرابط: الضمير فقط ، وإن اعتبرتها مستأنفة ؛ فلا محل لها . ﴿ عَنِ الْمَصَاعِم ﴾ : متعلقان بالفعل قبلهما . ﴿ يَدَعُونَ ﴾ : فعل مضارع مرفوع ، وعلامة رفعه ثبوت النون ، والواو فاعله . ﴿ رَبَّهُم ﴾ : مفعول به ، والهاء ضمير متصل في محل جر بالإضافة من إضافة اسم الفاعل لمفعوله ، وفاعله مستتر فيه . ﴿ وَوَيًا ﴾ : مفعول لأجله ، أو هو حال على حذف المضاف ، التقدير : ذوي خوف ، وذوي طمع ، وأجيز اعتباره مفعولاً مطلقاً لعامل مقدر ، وهو ضعيف ، وجملة : ﴿ يَدْعُونَ رَبُّهُم ﴿ … ﴾ إلخ في محل نصب حال ثانية من واو الجماعة ، أو هي حال من الضمير المجرور محلاً بالإضافة ، فتكون حالاً متداخلة ، واستثنافها ضعيف . ﴿ وَيمَا ﴾ : الواو : حرف عطف . (مما) : جار ومجرور متعلقان بالفعل بعدهما ، و(ما) تحتمل الموصولة ، والموصوفة ، والمصدرية ، فعلى الأولين مبنية على السكون في محل جر بر (من ) . ﴿ رَزَقَتُهُم ﴾ : فعل ، وفاعل ، ومفعول به أول ، والجملة الفعلية صلة : (ما ) أو صفتها ، والعائد ، أو الرابط محذوف ، التقدير : من الذي ، أو من شيء رزقناهم إياه ؛ لأن الفعل رزق ينصب مفعولين ، وعلى اعتبار (ما) مصدرية تؤول مع الفعل بعدها بمصدر في محل جر بر : (من ) ، التقدير : من رزقنا إياهم المال . ﴿ يُنْفِثُونَ ﴾ : فعل مضارع . . . إلخ ، والواو فاعله ، والجملة الفعلية معطوفة على جملة : ﴿ يَنْعُونَ … ﴾ إلخ .

## ﴿ فَلَا تَعْلَمُ نَفْشُ مَّا أُخْفِي لَهُم مِّن قُرَّةِ أَعَيْنِ جَزَاءً بِمَا كَانُوا يَعْمَلُونَ ﴿ ﴾

الشرح: ﴿ فَلَا تَعْلَمُ نَفْسُ مَّا أُخْفِى لَهُم ﴾ أي: للذين تتجافى جنوبهم عن المضاجع، ويقرأ الفعل: ﴿ أُخْفِى ﴾ بقراءات كثيرة. ﴿ فِن قُرَّةٍ أَعْيُنِ ﴾ أي: مما تقر به عيونهم، يحتمل أن تكون من القرار، وهو: السكون والهدوء، ويحتمل أن تكون من القر، وهو الأشهر، والقرُّ: البرد؛ لأن العرب تتأذى بالحر، وتستريح إلى البرد، وأيضاً: فإن دمع السرور بارد، ودمع الحزن ساخن، فمن هذا يقال: أقر الله عينك، وأسخن الله عين العدو، قال الشاعر: [الطويل]

فَكُمْ سَخِنَتْ بِالأَمْسِ عَيْنٌ قَرِيرةٌ وَقَرَّتْ عُيُونٌ دَمْعُهَا الْيَوْمَ سَاكِبُ

وضعّف ناس هذا، وقالوا: الدمع كله حار، فمعنى «أقر الله عينه» أي: سكن الله عينه بالنظر إلى من يحبه حتى تقر، وتسكن، وإذا أريد بهذه الجملة الدعاء؛ فيكون المعنى: أقر الله عينه، أي: أسكنها بالموت، فيكون الفعل من الأضداد، وفلان قرة عيني، أي: تسكن نفسي بقربه، قالت ميسون بنت بحدل الكلبية:

ولُبْسُ عَبَاءَةٍ وتَعَرَّ عَيْنِي أَحَبُ إِلَيَّ مِنْ لُبْسِ الشُّفُوفِ

وقد وحد ﴿فَرَّقِ﴾؛ لأنه مصدر، والمصدر يصلح للمفرد، والمثنى، والجمع، والمذكر والمؤنث، وإنما قال: ﴿أَعَيْنِ﴾ وهو جمع قلة بخلاف عيون، وهو جمع كثرة؛ لأنه أراد أعين المؤمنين المخلصين، والمتقين الخاشعين، وهي قليلة بالإضافة إلى عيون غيرهم، قال تعالى: ﴿وَفَيْلِلُّ مِنْ عِبَادِى الشَّكُورُ﴾.

﴿ جَزَاءٌ بِمَا كَانُواْ يَعْمَلُونَ ﴾ أي: جوزوا جزاء عظيماً بسبب ما عملوا من الطاعات، فأخفى أولئك أعمالهم من أعين الناس، فأخفى الله جزاءهم، فلا يعلم مقداره ملك مقرب، ولا نبي مرسل. وفي معنى هذه الآية قال النبي على الله عزوجل أعددت لعبادي الصالحين ما لا عَيْنٌ رَأَتْ، ولا أَذُنٌ سَمِعَتْ، ولا خطر عملى قلْبِ بَشَرٍ ». ثم قرأ هذه الآية: ﴿ نَتَجَافَى جُنُوبُهُمْ عَنِ الْمَضَاجِع ﴾ إلى قوله: ﴿ جَزَاءٌ بِمَا كَانُواْ يَعْمَلُونَ ﴾. خرجه الصحيح من حديث سهل بن سعد الساعدي، رضي الله عنه، وقال: متفق عليه.

وقال ابن مسعود رضي الله عنه: في التوراة مكتوب: «علَى اللهِ لِلَّذِينَ تَتَجَافَى جُنُوبُهُمْ عَنِ المضاجع، ما لا عَيْنُ رَأَتْ، وَلَا أُذُنُ سَمِعَتْ، وَلَا خَطَرَ عَلَى قَلْبِ بَشَرٍ». وقال ابن عباس - رضي الله عنهما -: الأمْرُ في هذا أجَلُّ وأعظمُ مِنْ أَنْ يُعرفَ تَفْسِيرُهُ.

وعن أبي عبيدة - رضي الله عنه - قال: قال عبد الله بن سلام - رضي الله عنه -: إنه مكتوب في التوراة: لقد أعد الله للذين تتجافى جنوبهم عن المضاجع ما لم تر عين، ولم تسمع أذن، ولم

يخطر على قلب بشر، ولا يعلمه ملك مقرب، ولا نبي مرسل، قال: ونحن نقرؤها: ﴿فَلَا تَعْلَمُ نَفْسٌ مَّا أُخْفِي لَهُمْ مِّن قُرَّةٍ أَعْيُنِ...﴾ إلخ.

هذا؛ وقال الجمل - رحمه الله تعالى -: والمراد: لا تعلم نفس ما أخفي لهم علماً تفصيلياً، وإلا فنحن نعلم ما أعد الله للمؤمنين إجمالاً من حيث: إنه غرف في الجنة، وقصور، وأشجار، وأنهار، وملابس، ومآكل، وحور عين، وغير ذلك. انتهى. أقول: وهذا تحدث عنه القرآن في كثير من السور. هذا؛ وذكرت في سورة (الزخرف) رقم [٧١] بحثاً جيداً يتعلق ببلاغة القرآن، وفصاحته مع مقارنته بكلام الرسول على الإطلاق.

هذا؛ و ﴿ أُعَيْنِ ﴾ جمع: عين، وهو جمع قلة كما رأيت، وجمع الكثرة: عيون، وأعيان، والثاني غير مشهور، وقليل الاستعمال، والمراد هنا: الأعين الباصرة، وتطلق العين على الماء الخارج من الأرض، وعلى الجاسوس، كما في قولك: بث الأمير عيونه في المدينة، أي: جواسيسه، كما تطلق على ذات الشخص، كما في قولك: جاء محمود عينه، وعين الشيء: خياره، وتطلق على النقد من ذهب، وغيره، وإليك قول الشاعر: [البسيط]

وَاسْتَخْدَمُوا الْعَيْنَ مِنِّي وَهْيَ جَارِيَةٌ وَقَدْ سَمَحْتُ بِهَا أَيَّامَ وصْلِهِ مُو

فالمراد بالعين: ذاته. والمراد بجارية: عينه التي تجري بالدمع، والمراد بقوله: بها نقد الذهب، وهذا يسمى في فن البديع استخداماً. وتطلق على المطر الهاطل من السحاب، قال عنترة:

جَادَتْ عَلَيْهِ كَالُّ عَيْنِ ثَرَّةٍ فَتَرَكُنَ كُالَّ حَدِيقَةٍ كَاللَّرْهَمِ مِادَا؛ وأعيان القوم: أشرافهم، وبنو الأعيان: الإخوة ومِنَ الأبوين.

الإعراب: ﴿ فَالا فَهُ الفَعْلَةِ مستأنفة. ﴿ فَآ ﴾ : الله موصول ، أو نكرة موصوفة مبنية على ﴿ فَفَرُ الله على السكون في محل نصب مفعول به . ﴿ أَخْفِى ﴾ : فعل ماض مبني للمجهول ، ونائب الفاعل مستتر تقديره : «هو " يعود إلى ﴿ مَآ ﴾ ، وهو العائد ، أو الرابط ، والجملة الفعلية صلة : ﴿ مَآ ﴾ ، أو صفتها . هذا ؛ ويقرأ الفعل ببنائه للمعلوم على أن الفاعل يعود إلى : (الله ) ، والجملة الفعلية صلة ﴿ مَآ ﴾ أو صفتها ، أو صفتها ، والعائد ، أو الرابط محذوف ، التقدير : فلم تعلم نفس الذي ، أو : شيئاً أخفاه الله لهم ، ويقرأ الفعل بصيغة المضارع : (نخفي ) وعليه فالفاعل تقديره : «نحن " ، والجملة صلة . . الخ ، والتقدير : فلا تعلم نفس الذي ، أو شيئاً نخفيه لهم ، كما يقرأ بصيغة المضارع المبني للمجهول (ما يُخفي) هذا ؛ وأجيز اعتبار ﴿ فَنَ استفهامية مبتداً ، والجملة الفعلية في محل رفع خبره ، وذلك على اعتبار الفعل ماضياً ، وفي محل نصب مفعول ﴿ تَعَلَمُ المعلق عن العمل لفظاً بسبب ﴿ مَآ ﴾ الاعتبارين في محل نصب سدت مسد مفعول ﴿ تَعَلَمُ المعلق عن العمل لفظاً بسبب ﴿ مَآ ﴾ الاعتبارين في محل نصب سدت مسد مفعول ﴿ تَعَلَمُ المعلق عن العمل لفظاً بسبب ﴿ مَآ ﴾ المعلق عن العمل لفظاً بسبب ﴿ مَآ ﴾ الاعتبارين في محل نصب سدت مسد مفعول ﴿ تَعَلَمُ المعلق عن العمل لفظاً بسبب ﴿ مَآ ﴾ المعلق عن العمل لفظاً بسبب ﴿ مَا مَا مِنْ الْهُ عَلَمُ الْهُ عَلَمُ الْهُ عَلَمُ الْعَلَمُ الْهُ الْهُ عَلَمُ الْهُ الْهُ الْهُ الْهُ الْهُ الْهُ الْهُ الْهُ الْهُ اللّه الْهُ اللّهُ الْهُ اللّهُ اللّهُ الْهُ الْهُ الْهُ اللْهُ الْهُ الْهُ الْهُ الْهُ الْهُ اللّهُ الْهُ الْهُ الْهُ الْهُ الْهُ ا

الاستفهامية. ﴿ لَهُم ﴾: جار ومجرور متعلقان بالفعل قبلهما. ﴿ مِن فُرَقَ ﴾: جار ومجرور متعلقان بمحذوف حال من نائب الفاعل، أو من ﴿ مَن ﴾ نفسها، و ﴿ مِن ﴾ بيان لما أبهم فيها، و ﴿ فُرَقَ ﴾ مضاف، و ﴿ أَعْنُ ﴾ مضاف إليه. ﴿ جَرَاء ﴾: مفعول مطلق، عامله محذوف، تقديره: جوزوا جزاء، والجملة الفعلية مستأنفة، لا محل لها، أو هي في محل نصب حال من الضمير المجرور باللام، كما يجوز اعتبار ﴿ جَرَاء ﴾ حالاً منه على تأويله به: مجازين، وأجيز اعتباره مفعولاً لأجله. ﴿ مِنَا ﴾: حار ومجرور متعلقان به: ﴿ جَرَاء ﴾، أو بالفعل المقدر، و: ﴿ مَنَا ﴾: تحتمل الموصولة، والموصوفة، والموصوفة، والمصدرية على مثال ما رأيت في الآية رقم [15] قوله تعالى: ﴿ بِمَا كُنتُمْ تَعْمَلُونَ ﴾.

#### ﴿ أَفَمَن كَانَ مُؤْمِنًا كُمَن كَاتَ فَاسِقًا لَّا يَسْتَوُنَ ١

المشرح: ﴿ أَفَمَن كَانَ مُؤْمِنًا ﴾ أي: كامل الإيمان بالله، ورسوله، وكتابه، واليوم الآخر، والملائكة، راضياً بقضاء الله وقدره، مؤدياً لله ما أوجب عليه، منتهياً عما نهاه عنه. ﴿ كُمَن كَانَ فَاسِقًا ﴾: خارجاً عن الإيمان، مقصراً بواجبات الله، مرتكباً ما نهى الله عنه. ﴿ لَا يَسْتَوْنَ ﴾: لا يكونون عند الله بمنزلة ودرجة واحدة، والمراد: جنس المؤمنين، وجنس الفاسقين، ولم يرد مؤمناً واحداً، ولا فاسقاً واحداً، ومعنى الآية مثل قوله تعالى في سورة (الجاثية) رقم [٢١]: ﴿ أَمْ حَسِبَ الَّذِينَ اَجْتَرَحُوا السّيّاتِ أَن نَجْعَلَهُمْ كَالَّذِينَ ءَامَنُوا وَعَمِلُوا الصّلِحَنِ سَوَلَةً ... ﴾ إلخ، وأيضاً قوله تعالى في سورة (ن) رقم [٣٥]: ﴿ أَنَجْعَلُ السّلِينَ كَالمُحْمِينَ ﴾ وينبغي أن تعلم: أن الفعل (يستوي) من الأفعال التي لا يكتفى فيها بواحد، فلو قلت: استوى زيد لم يصح، فمن ثَمَّ لزم العطف على الفاعل، أو تعدده، كما في الآية الكريمة.

هذا؛ وقد نزلت الآية في علي بن أبي طالب ـ رضي الله عنه ـ والوليد بن عقبة بن أبي معيط، كان بينهما تنازع، وكلام في شيء، فقال الوليد لعلي: اسكت فإنك صبي، وأنا شيخ، والله إني أبسط منك لساناً، وأحد منك سناناً، وأشجع منك جناناً، وأملأ منك حشواً في الكتيبة! فقال له علي ـ رضي الله عنه وكرم الله وجهه ـ: اسكت! فإنك فاسق، فأنزل الله هذه الآية. هذا؛ ولا غرابة في إطلاق الفسق على الوليد، فقد صرحت آية (الحجرات) رقم [1] بفسقه، وذلك لما تعرفه هناك من نقله عن بني المصطلق ما لم يكن، ويحتمل أن تطلق الشريعة ذلك عليه؛ لأنه كان على طرف من الإيمان، وهو الذي شرب الخمر في زمن عثمان رضي الله عنه، وصلى الصبح بالناس، ثم التفت، وقال: أتريدون أن أزيدكم؟ ونحو هذا مما يطول ذكره.

هذا؛ والفاسق في الشرع: الخارج عن أمر الله بارتكاب المعاصي، وله ثلاث درجات: الأولى: التغابي وهو أن يرتكب الكبيرة أحياناً مستقبحاً إياها. والثانية: الانهماك، وهو: أن يعتاد ارتكابها، غير مبال بها. والثالثة: الجحود، وهو أن يرتكبها مستصوباً إياها، فإذا شارف

هذا المقام، وتخطى خططه؛ خلع ربقة الإيمان من عنقه، ولابس الكفر، وما دام في درجة التغابي، أو الانهماك فلا يسلب عنه اسم المؤمن لاتصافه بالتصديق؛ الذي هو مسمى الإيمان. تأمل، وتدبر، وربك أعلم، وأجل، وأكرم.

الإعراب: ﴿أَفَمَن﴾: الهمزة: حرف استفهام داخلة على مقدر محذوف، أي: أفبعد ما بينهما من التفاوت والتباين يتوهم كون المؤمن الذي حكيت أوصافه، كالفاسق الذي ذكرت أحواله. انتهى. جمل نقلاً من أبي السعود. الفاء: حرف عطف. (من): اسم موصول مبني على السكون في محل رفع مبتدأ. ﴿كَانَ﴾: فعل ماض ناقص، واسمه يعود إلى (من)، وهو العائد. ﴿مُؤْمِنَا﴾: خبر ﴿كَانَ﴾، والجملة الفعلية صلة: (من)، لا محل لها. ﴿كَمَن ﴾: جار ومجرور متعلقان بمحذوف خبر المبتدأ، وإن اعتبرت الكاف اسماً فهي الخبر، وتكون مضافة، و(من) اسم موصول مبني على السكون في محل جر بالإضافة، وجملة: ﴿كَانَ فَاسِقًا ﴾ صلة (من)، لا محل لها، والكلام ﴿أفَمَن ﴿ يُسَتَونُن ﴾: فعل مضارع مرفوع، وعلامة رفعه ثبوت النون؛ لأنه من الأفعال الخمسة، والواو فاعله، والجملة الفعلية ومتعلقه محذوف، التقدير: لا يستوون في المآل، أو عند الله: مستأنفة، لا محل لها.

## ﴿ أَمَّا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ ٱلصَّدَلِحَتِ فَلَهُمْ جَنَّتُ ٱلْمَأْوَىٰ نُزُلًّا بِمَا كَانُواْ يَعْمَلُونَ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّ

الشرح: ﴿أَمَّا الَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ الصَّلِاحَتِ فَلَهُمْ جَنَّتُ الْمَأْوَىٰ ﴾: نوع من الجنات تأوي إليها أرواح المؤمنين. ﴿نُزُلُا ﴾: هو ما يعد للنازل؛ أي: للضيف من طعام، وشراب، وإكرام. قال أبو السعد الضبي:

والجمع بين هذه الآيات، والحديث الشريف بأنَّ محمل آية (الأعراف) وآية (الزخرف) على أن منازل الجنة إنما تنال بالأعمال؛ لأن درجات الجنة متفاوتة بحسب تفاوت الأعمال، وأن

محمل الحديث على أصل دخول الجنة. فإن قيل: آية (السجدة) التي الكلام فيها صريحة في أن دخول الجنة أيضاً بالأعمال؛ أجيب بأنه لفظ مجمل بينه الحديث الشريف، والتقدير: ادخلوا منازل الجنة، وقصورها بما كنتم تعملون، وليس المراد أصل الدخول. أو المراد: ادخلوها بما كنتم تعملون مع رحمة الله لكم، وتفضله عليكم؛ لأن اقتسام منازل الجنة برحمته، وكذا أصل دخولها حيث ألهم العاملين ما نالوا به ذلك، ولا يخلو شيء من مجازاته لعباده من رحمته، وفضله، لا إله إلا هو له الملك، وله الحمد. انتهى. حاشية الشنواني على مختصر ابن أبي جمرة.

الإعراب: ﴿أَمَّا﴾: انظر الآية رقم [١٥] من سورة (الروم). ﴿الَّذِينَ﴾: اسم موصول مبني على الفتح في محل رفع مبتدأ. ﴿ اَمَنُواْ﴾ فعل، وفاعله، والألف للتفريق، والجملة الفعلية مع المتعلق المحذوف صلة الموصول، لا محل لها. (عملوا): ماض، وفاعله. ﴿الصَّلِحَتِ ، مفعول به منصوب، وعلامة نصبه الكسرة نيابة عن الفتحة ؛ لأنه جمع مؤنث سالم، والجملة الفعلية معطوفة على ما قبلها، لا محل لها مثلها. ﴿ فَلَهُمْ ﴾: الفاء: واقعة في جواب ﴿أَمَّا﴾. (لهم): جار ومجرور متعلقان بمحذوف خبر مقدم. ﴿ جَنَّتُ ﴾: مبتدأ مؤخر، وهو مضاف، و﴿ المَأْوَىٰ ﴾: مضاف إليه مجرور، وعلامة جره كسرة مقدرة على الألف للتعذر، والجملة الاسمية في محل رفع خبر المبتدأ، والجملة الاسمية: ﴿أَمَّا الَّذِينَ … ﴾ إلخ مستأنفة مفرعة عما قبلها، لا محل لها. ﴿ فَنْزُلُا ﴾: حال من: ﴿ جَنَّتُ الْمَأْوَىٰ ﴾ أي: حالة كونها مهيأة ومعدة لهم، كما يعد ما يحصل به الإكرام للضيف.

﴿ مِمَا ﴾: جار ومجرور متعلقان بـ: ﴿ نُزُلُا ﴾، أو بمحذوف صفة له، و(ما) تحتمل الموصولة، والموصوفة، والمصدرية، فعلى الأولين مبنية على السكون في محل جر بالباء. ﴿ كَاثُوا ﴾: فعل ماض ناقص، مبني على الضم، والواو اسمه، والألف للتفريق، وجملة: ﴿ يَعْمَلُونَ ﴾ في محل نصب خبر (كان)، وجملة: ﴿ كَاثُوا … ﴾ إلخ صلة (ما)، أو صفتها، والعائد، أو الرابط محذوف؛ إذ التقدير: بالذي، أو: بشيء كانوا يعملونه، وعلى اعتبار: (ما) مصدرية تؤول مع الفعل بعدها بمصدر في محل جر بالباء، التقدير: بعملهم.

﴿ وَأَمَّا ٱلَّذِينَ فَسَقُواْ فَمَأْوَلَهُمُ ٱلنَّارُ كُلَّمَا أَرَادُواْ أَن يَخْرُجُواْ مِنْهَا أَعِيدُواْ فِيهَا وَقِيلَ لَهُمْ ذُوقُواْ عَذَابَ ٱلنَّادِ ٱلَّذِى كُنتُم بِهِ عَلَيْبُونَ ﴿ ﴾

الشرح: ﴿وَأَمَّا اللَّيْنَ فَسَقُواْ﴾ أي: خرجوا عن طاعة الله تعالى، وارتكبوا المعاصي، والمنكرات. ﴿فَمَأُونَهُمُ النَّارُ﴾: مقرهم، وملجؤهم، ومصيرهم النار. ﴿كُلَمَا آرَادُواْ أَن يَغْرُجُواْ مِنْهَا أَعِيدُواْ فِيهَا﴾ أي: إذا دفعهم لهب النار إلى أعلاها، ردوا إلى موضعهم فيها؛ لأنهم يطمعون

بالخروج منها، ولا خروج. قيل: إن جهنم لتجيش بهم، فتلقيهم إلى أعلاها، فيريدون الخروج منها، فتضربهم الملائكة الزبانية بمقامع الحديد، فيهوون فيها سبعين خريفاً. ﴿وَقِيلَ لَهُمْ ﴾: القائل هو الله، أو الملائكة. ﴿ وُقُولًا عَذَابَ النَّارِ اللّذِي كُنتُم بِهِ عَثَكَذِبُونَ ﴾ أي: لا تقرون به، ولا تصدقونه. هذا؛ وانظر التقسيم، والمقابلة في الآية رقم [١٥] من سورة (الروم)، وأخيراً فالتعبير بالأفعال الماضية عن شيء مستقبل إنما هو لتحقق وقوعه، وهذا التعبير مستعمل في القرآن الكريم بكثرة، وانظر (الذوق) في الآية رقم [٥٥] من سورة (العنكبوت).

تنبيه: ﴿اللَّذِي يقع هنا صفة لد: ﴿عَذَابَ ﴾ ، وجوز أبو البقاء أن يكون صفة لد: ﴿النَّارِ ﴾ قال: وذكر على معنى الجحيم، أو الحريق، قال ذلك هنا ، وقال في سورة (سبأ) رقم [٤٤]: ﴿الَّتِي كُنتُم بِهَا تُكْدِّبُونَ ﴾ فذكّر الوصف ، والضمير هنا ، نظراً للمضاف ، وهو العذاب ، وأنَّهما في سورة (سبأ) نظراً للمضاف إليه ، وهو ﴿النَّارُ ﴾ . وخص ما هنا بالتذكير ؛ لأن ﴿النَّارِ ﴾ وقعت موقع ضميرها ، لتقدم ذكره ، والضمير لا يوصف ، فناسب التذكير ، وفي سورة (سبأ) لم يتقدم ذكر «النار» ولا ضميرها فناسب التأنيث ، انتهى . جمل نقلاً من كرخي . وانظر ما ذكرته في آية (سبأ) .

الإعراب: ﴿وَأَمّا اللَّذِينَ فَسَقُوا﴾: انظر الآية السابقة. ﴿فَمَأُونَهُمُ﴾: الفاء: واقعة في جواب (أما). (مأواهم): مبتدأ مرفوع، وعلامة رفعه ضمة مقدرة على الألف للتعذر، والهاء ضمير متصل في محل جر بالإضافة. ﴿النَّأَنُّ فَا خبر المبتدأ، والجملة الاسمية في محل رفع خبر المبتدأ، والجملة الاسمية: ﴿وَأَمّا اللَّيْنَ ﴿ وَالمَا اللَّهِ معطوفة على ما قبلها، لا محل لها مثلها. ﴿كُمّاً ﴾: (كل): ظرفية متعلقة بجوابها؛ إذ هي تحتاج إلى جملتين مرتبطتين ببعضهما ارتباط فعل الشرط بجوابه. ﴿ما): مصدرية توقيتية. ﴿أَرْدُواً ﴾: فعل ماض مبني على الضم، والواو فاعله، والألف للتفريق. ﴿مَانَ عَرْجُواً ﴾ في تأويل مصدر في نصب حذف النون. . إلخ، والواو فاعله، والألف للتفريق، و﴿أَن يَخْرُجُوا ﴾ في تأويل مصدر في محل جر بإضافة (كل) إليه، محل نصب مفعول به، و(ما) والفعل أراد في تأويل مصدر في محل جر بإضافة (كل) إليه، التقدير: كل وقت إرادة، وهذا التقدير، وهذه الإضافة هما اللذان سببا الظرفية له: (كل). وقيل: (ما) نكرة موصوفة، والجملة الفعلية بعدها صفة لها، وهي بمعنى: وقت أيضاً. ﴿مِنْهَا﴾: جار والألف للتفريق. ﴿فَيْهُا فَيْهُا مَا فَيْهُا مَا فَيْهُا الله الفعلية: ﴿أُعِيدُوا فِيْهُ جواب: ﴿كُمّاً هُوالألف للتفريق. ﴿فَيْهُا فَيْهُا مَا مَا فَيْهُا الله معلية: ﴿أُعِيدُوا فِيْهُ جواب: ﴿كُمّاً هُوالألف للتفريق. ﴿فَيْهَا فَيْهُا مَا مَا مَا لَله الفعلية: ﴿أُعِيدُوا فِيْهُ جواب: ﴿كُمّاً هُا محل لها، و﴿كُمّاً هُوهُ ومدخولها كلام مستأنف لا محل له.

(قيل): فعل ماض مبني للمجهول. ﴿لَهُمْ ﴾: جار ومجرور متعلقان بالفعل قبلهما. ﴿ وَوَقُوا ﴾: فعل أمر للإهانة مبني على حذف النون، والواو فاعل، والألف للتفريق. ﴿ عَذَابَ ﴾: مفعول به، وهو مضاف، و﴿ النَّارِ ﴾ مضاف إليه. ﴿ اللَّذِي ﴾: اسم موصول مبني على السكون في

محل نصب صفة: ﴿عَذَابَ ٱلنَّارِ﴾. ﴿كُنتُمُ فَعل ماض ناقص مبني على السكون، والتاء اسمه. ﴿يِهِ ﴾: جار ومجرور متعلقان بما بعدهما، وجملة: «تكذبون به» في محل نصب خبر: (كان). وجملة: ﴿كُنتُم … ﴾ إلخ صلة الموصول، لا محل لها. وجملة: ﴿دُوقُوا … ﴾ إلخ في محل رفع نائب فاعل: (قيل)، وانظر ما ذكرته في الآية رقم [٢١] من سورة (لقمان)، وجملة: ﴿وَقِيلَ … ﴾ إلخ معطوفة على جملة: ﴿أُعِدُوا فِيهَا ﴾ لا محل لها مثلها.

# ﴿ وَلَنُذِيقَنَّهُم مِّنَ ٱلْعَذَابِ ٱلْأَدْنَىٰ دُونَ ٱلْعَذَابِ ٱلْأَكْبَرِ لَعَلَّهُمْ يَرْجِعُونَ ﴿ ﴾

المشرح: ﴿وَلَنُذِيقَنَهُم مِنَ الْعَذَابِ الْأَذَىٰ أَي: عذاب الدنيا، يريد ما محنوا به من الجدب سبع سنين، والقتل، والأسر. وقال ابن عباس، وغيره: العذاب الأدنى: مصائب الدنيا، وأسقامها مما يُبتَلى به العبيد حتى يتوبوا، فعلى الأول هو خاص بأهل مكة، وعلى الثاني هو عام في جميع الناس إلى يوم القيامة، وهو الأولى، ولكن الناس في هذه الأيام، وما قبلها لا يتعظون بما ينزل بهم من أنواع البلاء؛ بل هم مستمرون في غيهم، ولا يرتدعون ولا ينزجرون؛ ولم يعلموا أن ما ينزل بهم من أنواع البلاء إنما هو بسبب أعمالهم السيئة. وخذ ما يلي:

فعن عبد الله بن عمر - رضي الله عنهما - قال: أقبل علينا رسول الله على ، فقال: «يَا مَعْشَرَ الْمُهَاجِرِينَ! خمسُ خِصَالٍ إِذَا ابْتُلِيتَمْ بِهِنَّ - وأعوذُ بالله أن تُدْرِكُوهُنَّ -: لَمْ تظْهَرِ الفَاحِشَةُ في قَوْمٍ قَطُّ؛ حتَّى يُعْلِنُوا بِهَا؛ إِلَّا فَشَا فِيهِم الطاعون، والأوجاعُ التي لم تكنْ مَضَتْ في أسلافِهِمُ الَّذِينَ مَضَوْا. وَلَمْ يَنْقُصُوا الْمِكيَالَ، والميزانَ؛ إِلَّا أُخِذُوا بالسِّنِينَ، وَشدَّةِ الْمَؤُونَةِ، وجَوْرِ السلطان عليهم. وَلَمْ يمنعوا زكاة أمْوَالِهِمْ؛ إلا مُنِعُوا الْقَطْرَ مِنَ السَّمَاء، وَلَوْلا الْبَهَائِمُ لَمْ يُمْطَرُوا. ولَمْ يَنْقُضُوا عَهْدَ اللهِ، وعهدَ رسُولِهِ؛ إلَّا سَلَّطَ اللهُ عليهِمْ عَدُوّاً من غيرهِمْ، فأخذُوا بعضَ ما فِي أَيْدِيهِمْ، ومَا لَمْ تحْكُمْ أَئِمتُهُم بكتابِ اللهِ، وَيَتَخَيّرُوا فِيمَا أَنْزَلَ الله إلَّا جعلَ اللهُ بعضَ ما فِي أَيْدِيهِمْ، ومَا لَمْ تحْكُمْ أَئِمتُهُم بكتابِ اللهِ، وَيَتَخَيّرُوا فِيمَا أَنْزَلَ الله إلَّا جعلَ اللهُ بأَسْهُمْ بَيْنَهُمْ». رواه ابن ماجه، والحاكم، والبيهقي. هذا؛ وهِ آلأَدْنَى هنا بمعنى الأصغر، أو: الأقرب، وهذُونَ بمعنى: قبل هنا.

والعجب العجاب: أن كل إنسان يتألم لما أصاب المسلمين من ذل، وهوان، ويعترف: أن ما أصاب المسلمين في هذه الأيام إنما هو بسبب المعاصي، والمنكرات، والخروج عن طاعة الله. وأعجب من ذلك: أن كل واحد ينظر إلى أعمال غيره السيئة، ويتحرق غيظاً، ويندب الإسلام لما هدم من تعاليمه، ولكنه غارق في الظلم، والمعاصي، وخائض في الباطل إلى حافة الأذقان، ولا ينظر إلى سوء أعماله، وقبيح أفعاله، ورحم الله الكميت؛ إذ يقول: [الطويل]

كَلَامُ النَّبِيِّينَ الْهُدَاةِ كَلَامُنَا وَأَفْعَالَ أَهْلِ الْجَاهِليَّةِ نفعلُ

ولا حول ولا قوة إلا بالله العلي العظيم. ﴿ لَعَلَمُهُمْ يَرْجِعُونَ ﴾ أي: لعل من بقي منهم يتوبون من الكفر، ويرجعون عن غيهم، وضلالهم، وانظر مثل هذا الترجي في الآية رقم [٣].

الإعراب: ﴿وَلَنْذِيقَنَّهُم﴾: الواو: حرف قسم وجر، والمقسم به محذوف، تقديره: والله. والجار والمجرور متعلقان بفعل محذوف، تقديره: أقسم. اللام: واقعة في جواب القسم. (نذيقنهم): فعل مضارع مبني على الفتح لاتصاله بنون التوكيد الثقيلة، التي هي حرف لا محل له، والهاء ضمير متصل في محل نصب مفعول به، والفاعل مستتر فيه وجوباً، تقديره: «نحن». ﴿مِنْكَ الْعَذَابِ﴾: جار ومجرور متعلقان بالفعل قبلهما. ﴿اللَّدُنّ﴾: صفة ﴿الْعَذَابِ﴾ مجرورة مثله، وعلامة جره كسرة مقدرة على الألف للتعذر. ﴿دُونَ﴾: ظرف مكان متعلق بالفعل قبله، أو هو متعلق بمحذوف حال من ﴿اللَّدُنّ﴾، و﴿دُونَ﴾ مضاف، و﴿الْعَذَابِ﴾ مضاف إليه. ﴿اللَّكُيرِ﴾: صفة العذاب، وجملة: (لنذيقنهم. . ) إلخ جواب القسم لا محل لها، والقسم وجوابه كلام مستأنف لا محل له. ﴿قَلَهُمْ ﴾: حرف مشبه بالفعل، والهاء اسمه، وجملة: ﴿يَرْجِعُونَ﴾ في محل رفع خبره، والجملة الاسمية: ﴿لَعَلَهُمْ يَرْجِعُونَ﴾ فيها معنى التعليل لإذاقتهم العذاب.

# ﴿ وَمَنْ أَظَّلُمُ مِمَّن ذُكِّرَ بِاللَّهِ وَيِّهِ قُو أَغْرَضَ عَنْهَا ۚ إِنَّا مِنَ ٱلْمُجْرِمِينَ مُسْفَقِمُونَ ﴿ ﴾

الشرح: ﴿وَمَنْ أَظُلُمُ ... ﴾ إلخ: قال الجمل: هذا بيان إجمالي لحال من قابل آيات الله تعالى بالإعراض بعد بيان حال من قابلها بالسجود، والتسبيح، وكلمة ﴿فُرَ ﴾ لاستبعاد الإعراض عنها عقلاً مع غاية وضوحها، وإرشادها إلى سعادة الدارين. انتهى. نقلاً من أبي السعود.

﴿ وَمَنْ أَظُلَمُ ﴾ أي: لا أحد أظلم. ﴿ مِمَّن ذُكِرَ بِنَايَتِ رَبِّهِ ﴾ أي: بآيات القرآن. وقيل: ذكر بدلائل وحدانيته، وإنعامه عليه، فلم يتفكر فيها، ولم ينتفع بما فيها. ﴿ أُمُ أَعْرَضَ عَنْهَأَ ﴾: مستكبراً كأن في أذنيه وقراً، وثم لاستبعاد الإعراض عن مثل هذه الآيات في وضوحها، وإنارتها، وإرشادها إلى سواء السبيل، والفوز بالسعادة العظمى، بعد التذكير بها مستبعد في العقل، كما تقول لصاحبك: وجدت منك تلك الفرصة، ثم لم تنتهزها! استبعاداً لتركه الانتهاز، ومثله: «ثم» في بيت الحماسة وهو لجعفر بن علبة الحارثي.

وَلَا يَكْشِفُ الْغَمَّاءَ إِلَّا ابِنُ حُرَّةٍ يَرَى غَمراتِ الْمَوْتِ ثُمَّ يَنُورُهَا

فإنه استبعد أن يزور غمرات الموت بعد أن رآها واستيقنها واطلع على شدتها، أي: لا يكشف الخصلة الشديدة إلا رجل كريم يرى غمرات الموت، ثم يتوسطها ولا يعدل عنها، وإنما قال: ابن حرة؛ ليثير حميته، وشجاعته، وإقدامه. ﴿إِنَّا مِنَ ٱلْمُجْرِمِينَ مُننَقِمُونَ ﴾: لم يقل: منه؛ لأنه إذا جعله أعظم من كل ظالم، ثم وعد المجرمين عامة بالانتقام منهم، فقد دل على إصابة الأظلم النصيب الأوفر من الانتقام، ولو قال بالضمير لم يفد هذه الفائدة. انتهى. نسفي.

بعد هذا خذ آية الكهف رقم [٥٧] فإنها أبلغ في الزجر، وآلم في التقريع، والتوبيخ: ﴿وَمَنْ أَظْلُمُ مِمَّن ذُكِّرَ بِعَايَتِ رَبِّهِ، فَأَعْرَضَ عَنْهَا وَنَسِى مَا قَدَّمَتْ يَكَأَهُ إِنَّا جَعَلْنَا عَلَى قُلُوبِهِمْ أَكِنَةً أَن يَفْقَهُوهُ وَفِى عَاذَائِهُمْ وَقُرُّ وَإِن تَدْعُهُمْ إِلَى ٱلْهُدَىٰ فَلَن يَهْتَدُواْ إِذًا أَبَدًا﴾.

الإعراب: ﴿وَمَنْ ﴿ الواو: حرف استئناف. (من): اسم استفهام مبني على السكون في محل رفع مبتداً. ﴿أَظُلَمُ ﴾: خبره، وفاعله مستتر فيه، والجملة الاسمية مستأنفة، لا محل لها. ﴿مِنَّ ﴿ عَلَى الموصولة، والموصوفة، فهي مبنية على السكون في محل جر بـ: ﴿مِنْ ﴾. ﴿كُلِّرَ ﴾: فعل ماض مبني للمجهول، ونائب فاعله مستتر تقديره: ﴿هُوَ يعود إلى: ﴿مِنْ ﴾، وهو العائد، أو الرابط. ﴿مِاَيْتِ ﴾: متعلقان بالفعل قبلهما، و(آيات) مضاف، و﴿رَبِّهِ ﴾ مضاف إليه. والهاء ضمير متصل في محل جر بالإضافة، من إضافة اسم الفاعل لمفعوله، وفاعله مستتر فيه، والجملة الفعلية: ﴿كُلِّرَ … ﴾ إلخ صلة: ﴿مَنْ ﴾ أو صفتها، وجملة: ﴿أَغْضُ عَنْهَا ﴾ معطوفة عليها. ﴿إِنَّ ﴾: حرف مشبه بالفعل، و(نا): اسمها، حذفت نونها، وبقيت الألف دليلاً عليها. ﴿مِنَ ٱلْمُجْرِمِينَ ﴾: جار ومجرور متعلقان بما بعدهما. ﴿مُنْ الْمُحْرِمِينَ ﴿ نَا السمها؛ لأنه جمع مذكر سالم، والنون عوض عن التنوين في الاسم المفرد، والجملة الاسمية: ﴿إِنَّا مِنَ ٱلْمُحْرِمِينَ مُنْفَعُونَ ﴾ مستأنفة، لا محل لها. تأمل، وتدبر، وربك أعلم، وأجل، وأجل، وأكرم.

﴿ وَلَقَدْ ءَانَيْنَا مُوسَى ٱلْكِتَبَ فَلَا تَكُن فِي مِرْيَةٍ مِّن لِّقَاَيِّةٍ ۚ وَجَعَلْنَهُ هُدًى لِبَنِيَ لِإِسْرَةِ بِلَ ﴿ اللَّهِ ﴾

أو المعنى: فلا تكن في شك من لقاء موسى الكتاب. أو المعنى: فلا تكن في شك من لقائك موسى، عليك يا محمد، وعليه ألف صلاة، وألف سلام، وهذا اللقاء كان في ليلة الإسراء والمعراج. قاله ابن عباس ـ رضي الله عنهما ـ فعنه ـ رضي الله عنهما ـ عن النبي على قال: «رأَيْتُ لَيْلَةَ أُسْرِيَ بِي مُوسى رَجُلاً آدَمَ طِوالاً جَعْداً، كَأَنَّهُ من رِجَالِ شَنُوءَةَ، ورَأَيْتُ عِيسى رَجُلاً مربُوعاً، مَرْبُوع الخلق إلى الْحُمْرَةِ، وإلى البياض، سبْط الشعر، ورأيتُ مالكاً خازنَ النار، والدجّالَ في مَرْبُوع الخلق إلى الْحُمْرَةِ، وإلى البياض، سبْط الشعر، ورأيتُ مالكاً خازنَ النار، والدجّالَ في آيَاتٍ أراهُنَّ اللهُ إيَّاهُ». متفق عليه. ﴿ وَجَعَلْنَهُ \* : في هذا الضمير وجهان، كما في سابقه: أحدهما:

جعلنا الكتاب. قاله الحسن، والثاني: جعلنا موسى. قاله قتادة. هذا؛ وقيل: الضمير يعود إلى ملك الموت لتقدم ذكره. وقيل: يعود على الرجوع المفهوم من قوله: ﴿ ثُمَّ إِلَىٰ رَبِّكُمْ تُرَبَعُونَ ﴾. وقيل: يعود على ما يفهم من سياق الكلام مما ابتلي به موسى من البلاء، والامتحان؛ أي: لا بدأن تلقى ما لقي موسى من قومه. وهذه أقوال ضعيفة ذكرتها للتنبيه على ضعفها، وأظهرها: أن الضمير إما لموسى، وإما للكتاب. انتهى. جمل نقلاً عن السمين بتصرف مني.

الإعراب: ﴿وَلَقَدْ﴾: الواو: حرف قسم وجر، والمقسم به محذوف، تقديره: والله، والجار والمجرور متعلقان بفعل محذوف، تقديره: أقسم. هذا؛ وبعضهم يعتبر الواو عاطفة، وبعضهم يعتبرها حرف استئناف، ويعتبر: أن الجملة الآتية جواباً لقسم محذوف ولا أسلمه أبداً؛ لأنه على هذا يكون قد حذف واو القسم، والمقسم به، ويصير التقدير: ووالله أقسم، أو: وأقسم والله. اللام: واقعة في جواب القسم المحذوف، وبعضهم يقول: موطئة للقسم، والموطئة معناها: المؤذنة، وهذه اللام إنما تدخل على «إن» الشرطية لتدل على القسم المتقدم على الشرط، وتكون الجملة الآتية جواباً للقسم المدلول عليه باللام، والمتقدم على الشرط حكماً، كما في قوله تعالى: ﴿ إِنِّ أُخْرِجُواْ لَا يَخْرُجُونَ مَعَهُمْ... ﴾ إلخ الآية رقم [١٢] من سورة (الحشر) افهم هذا؛ واحفظه، فإنه جيد. فإن قيل: ما ذكرته من إعراب يؤدى إلى حذف المقسم به، وبقاء حرف القسم. فالجواب: أنه قد حذف المقسم به حذفاً مطرداً في أوائل السور، مثل قوله تعالى: ﴿وَالضُّحَىٰ﴾. ﴿وَالسَّمَةِ وَالطَّارِقِ﴾ وغير ذلك فإن التقدير: ورب الضحى! ورب السماء!...إلخ، والدليل: التصريح به في قوله تعالى: ﴿فَوَرَبِّ ٱلسَّمَاءِ وَٱلْأَرْضِ...﴾ إلخ الآية رقم [٢٣] من سورة (الذاريات)، وحذف المقسم به ظاهر في قوله تعالى: ﴿وَإِن مِّنكُمْ إِلَّا وَارِدُهُا ... ﴾ إلخ الآية رقم [٧١] من سورة (مريم). وأظهر منه في قوله تعالى: ﴿وَإِن لَّمْ يَنْتَهُواْ عَمَّا يَقُولُونَ لَيَمْسَّنَّ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ مِنْهُمْ عَذَابُ أَلِيمُ ﴾ الآية رقم [٧٣] من سورة (المائدة)، فالواو في الآيتين حرف قسم وجر، والمقسم به محذوف بلا ريب. (قد): حرف تحقيق يقرب الماضي من الحال. ﴿ اَلَّيْنَا ﴾: فعل، وفاعل. ﴿ مُوسَى ﴾: مفعول به أول منصوب، وعلامة نصبه فتحة مقدرة على الألف للتعذر. ﴿ٱلْكِتَبَ﴾: مفعول به ثان، والجملة الفعلية (لقد آتينا...) إلخ جواب القسم، لا محل لها، والقسم، وجوابه كلام مستأنف، لا محل له.

﴿ فَلَا ﴾: الفاء: حرف عطف على رأي من يجيز عطف الإنشاء على الخبر، وابن هشام يعتبرها للسبية المحضة، وأراها الفصيحة؛ لأنها تفصح عن شرط مقدر، التقدير: وإذا كان ذلك واقعاً؛ فلا . . . إلخ . (لا): ناهية . ﴿ تَكُن ﴾: فعل مضارع ناقص مجزوم بـ: (لا)، واسمه ضمير مستتر فيه تقديره: أنت . ﴿ فِي مِ مَ يَقِ ﴾: جار ومجرور متعلقان بمحذوف خبر: ﴿ تَكُن ﴾ . ﴿ فِي الْمَابِيِّةِ ﴾ ، أو بمحذوف صفة لها، والهاء ضمير متصل في محل جر بالإضافة، من إضافة المصدر لمفعوله، وفاعله محذوف. وقيل: من إضافة المصدر

لفاعله، وجملة: ﴿فَلَا تَكُن ﴿ وَجَعَلْنَهُ ﴾ : الواو: حرف عطف. (جعلناه): فعل، وفاعل، معترضة بين الجملتين المتعاطفتين. ﴿ وَجَعَلْنَهُ ﴾ : الواو: حرف عطف. (جعلناه): فعل، وفاعل، ومفعول به أول. ﴿ هُدًى ﴾ : مفعول به ثان منصوب، وعلامة نصبه فتحة مقدرة على الألف المحذوفة لالتقاء الساكنين، والثابتة دليل عليها، وليست عينها. ﴿ لِلَّبَيّ ﴾ : جار ومجرور متعلقان ب ﴿ هُدًى ﴾ ، أو بمحذوف صفة له، وعلامة الجر الياء نيابة عن الكسرة؛ لأنه ملحق بجمع المذكر السالم، وحذفت النون للإضافة، و(بني) مضاف، و ﴿ إِسْرَءِيلَ ﴾ مضاف إليه، وعلامة جره الفتحة نيابة عن الكسرة؛ لأنه ممنوع من الصرف للعلمية، والعجمة، وجملة: ﴿ وَجَعَلْنَهُ … ﴾ إلخ لا محل لها مثلها.

# ﴿ وَجَعَلْنَا مِنْهُمْ أَيِمَّةً يَهْدُونَ بِأَمْرِنَا لَمَّا صَبَرُواً وَكَانُواْ بِتَايَلِنَا يُوقِنُونَ ١

الشرح: ﴿وَيَحَعَلْنَا مِنْهُمْ أَيِمَّةُ أَي: قادة يقتدى بهم في الخيرات وأعمال الطاعات، و﴿أَيِمَّةُ ﴾: جمع: إمام، سمي بذلك؛ لأنه يؤتم به في الأفعال، فهنيئاً لمن كان إماماً في الخير! وويل لمن كان إماماً في الشر! قال تعالى في حق فرعون، وأشياعه: ﴿وَجَعَلْنَهُمْ أَيِمَّةَ يَدْعُونَ إِلَى النّارِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ

هذا؛ ويقال: أئمة، وأيمَّة، والثاني جائز عربية لا قراءة، وشرحه: أنَّ أصله «أَأْمِمَة» ولكن لما اجتمع المثلان، وهما الميمان، أدغمت الأولى في الثانية، ونقلت حركتها على الهمزة، فصار أئمة بهمزتين، فأبدل من الهمزة المكسورة ياء كراهة اجتماع الهمزتين.

﴿ يَهُدُوكَ بِأَمْرِنَا ﴾ أي: يدعون الناس إلى التوحيد، وعبادة الإله الحميد المجيد بما أنزلنا عليهم من الوحي المتضمن للأمر، والنهي. ثم قيل: المراد: الأنبياء عليهم الصلاة والسلام. وقيل: المراد: الفقهاء، والعلماء من بني إسرائيل الذين جاؤوا بعد موسى، على نبينا، وعليه ألف صلاة، وألف سلام. ومعنى بأمرنا بتوفيقنا إياهم لما نأمرهم به.

﴿ لَمَّا صَبَرُواً ﴾: على طاعة الله، وعلى البلاء؛ الذي أصابهم، يقرأ بفتح اللام، وتشديد الميم، ويقرأ بكسر اللام، وتخفيف الميم. ﴿ وَكَانُواْ بِاللَّهِ اللَّهِ المراد بالآيات: التوراة، أو ما تضمنته من الأحكام، ومعنى ﴿ يُوقِنُونَ ﴾: يؤمنون إيماناً صادقاً، ويعلمون علماً يقيناً، لا يخالجه شك.

وأخيراً: أما الصبر: فهو حبس النفس عن الجزع عند المصيبة، وحبس اللسان عن الشكوى، وحبس الجوارح عن التشويش، وهو مر المذاق، يكاد لا يطاق، إلا أنه حلو العواقب، يفوز صاحبه بأسنى المطالب، كما قال القائل:

الصَّبْرُ مِثْلُ اسْمِهِ مُرٌّ مَذَاقَتُهُ لِكِنْ عَوَاقِبُهُ أَحْلَى مِنَ الْعَسَلِ

وبالجملة فنفع الصبر مشهور، والحض عليه في الكتاب، والسنة مقرر مسطور، وهو على ثلاثة أنواع: صبر على الطاعة، وصبر على المعصية، وصبر على البلاء. ولا تنس: أن من أسماء الله تعالى: الصبور، وفسر بالذي لا يعجل بالعقوبة على من عصاه. هذا؛ وقد قال تعالى: ﴿وَالنَّذِينَ صَبَرُوا البِّغَاءَ وَجُهِ رَبِّم ﴾ أي: طلباً لمرضاته، وهذا هو الصبر المحمود، وهو أن يكون الإنسان صابراً لوجه الله تعالى، راضياً بما نزل به من الله، طالباً بذلك الصبر ثواب الله تعالى، محتسباً أجره على الله، فهذا هو الصبر الذي يدخل صاحبه رضوان الله، وأما إذا صبر الإنسان؛ ليقال: ما أكمل صبره! وما أشد قوته على تحمل النوائب! أو يصبر؛ لئلا يعاب على الجزع، أو يصبر؛ لئلا تشمت به الأعداء، فهذا كله مذموم، لا ينيل صاحبه الدرجات العلى، والمقام الرفيع عند الله، وقد يعرضه لشديد غضب الله، ونقمته.

ثم اعلم: أن الصبر ذكر في القرآن الكريم في خمسة وتسعين موضعاً، ومن أجمعها آية (البقرة) وهي قوله تعالى: ﴿وَلَنَبْلُونَكُم بِشَيْءِ مِنَ ٱلْخُوْفِ...﴾ إلخ الآية رقم [١٥٥] وما بعدها من سورة (البقرة)، ومن آنقها قوله تعالى في سورة (ص) في حق أيوب ـ على نبينا، وعليه ألف صلاة، وألف سلام ـ: ﴿إِنَّا وَجَدْنَهُ صَابِرًا ﴾ قرن هاء الصبر بنون العظمة، ومن أبهجها قوله تعالى في سورة (الرعد): ﴿وَالْمُلَيِّكُةُ يَدْخُلُونَ عَلَيْهم مِن كُلِّ بَابٍ ( الله عَلَيْم عَلَيْكُم بِمَا صَبَرَتُم ﴾.

فائدة: قال الله تعالى: ﴿فَأَصْبِرُ صَبْرًا جَبِيلاً ﴾، وقال: ﴿فَأَصْفِح ٱلصَّفْحَ ٱلجَبِيلَ ﴾، وقال: ﴿وَأَهْجُرْهُمْ هَجُرًا جَبِيلاً ﴾، وقال: ﴿وَأَهْجُرْهُمْ هَجُرًا جَبِيلاً ﴾، فقالوا: الصبر الجميل هو الذي لا شكاية معه، والصفح الجميل هو الذي لا عتاب معه، والهجر الجميل هو الذي لا أذية معه، وانظر ما ذكرته في الآية رقم [١٠] من سورة (الزمر).

الإعراب: ﴿وَيَعَلَنَا﴾: الواو: حرف عطف. (جعلنا): فعل، وفاعل. ﴿مِنَّهُمْ﴾: جار ومجرور متعلقان بالفعل قبلهما، أو هما متعلقان بمحذوف حال من ﴿أَيِمَّةُ﴾ كان نعتاً له، فلما قدم عليه صار حالاً على القاعدة: «نعت النكرة إذا تقدم عليه صار حالاً» وقيل: الجار والمجرور مفعول به ثان تقدم على الأول، وهو غير وجيه. ﴿أَيِمَّةُ﴾: مفعول به. ﴿يَهَدُونَ﴾: فعل مضارع مرفوع، وعلامة رفعه ثبوت النون...إلخ، والواو فاعله، والجملة الفعلية في محل نصب صفة ﴿أَيِمَّةُ﴾. ﴿يَأْمَرِنَا﴾: جار ومجرور متعلقان بالفعل قبلهما. وقيل: متعلقان بمحذوف حال، ولا وجه له. و(نا): ضمير متصل في محل جر بالإضافة. ﴿لَمَّا﴾: ظرف بمعنى حين متعلق بالفعل: ﴿يَهَدُونَ﴾، أو هو نفسه بالفعل: ﴿يَهَدُونَ﴾، أو هو نفسه الجواب، والتقدير: ولما صبروا؛ جعلنا منهم أئمة، وأرئ أن لا جواب لها.

هذا؛ وعلى قراءة كسر اللام، فاللام حرف جر، و(ما): مصدرية تؤول مع الفعل بعدها بمصدر في محل جر باللام، التقدير: لصبرهم، والجار والمجرور متعلقان بالفعل: ﴿يَهُدُونَ﴾، وجملة: ﴿وَجَعَلْنَا ١٠٠٠﴾ إلخ معطوفة على ما قبلها، لا محل لها أيضاً. ﴿وَكَانُوا﴾: الواو: حرف عطف. (كانوا): فعل ماض ناقص مبني على الضم، والواو اسمه، والألف للتفريق. ﴿يَايَئِنَا﴾: متعلقان بالفعل بعدهما، و(نا): ضمير متصل في محل جر بالإضافة. ﴿يُوقِنُونَ﴾: فعل مضارع مرفوع...إلخ، والواو فاعله، والجملة الفعلية في محل نصب خبر: (كان)، وجملة: ﴿وَكَانُواُ ١٠٠٠﴾ إلخ معطوفة على جملة: ﴿صَبَرُواً ﴾ على الاعتبارين فيها.

#### ﴿إِنَّ رَبُّكَ هُو يَفْصِلُ بَيْنَهُمْ يَوْمَ ٱلْقِيكَمَةِ فِيمًا كَانُوا فِيهِ يَغْتَلِفُونَ ﴿ ﴾

الشرح: ﴿إِنَّ رَبَّكَ هُوَ يَفْصِلُ بَيْنَهُمْ ... ﴾ إلخ: أي يقضي، ويحكم بين المؤمنين، والكافرين، فيجازي كلاً بما يستحق. وقيل: المعنى يميز الحق من الباطل بتمييز المحق من المبطل. ﴿فِيمَا كَاثُواْ فِيهِ يَغْتَلِفُونَ ﴾ أي: من أمر الدين، وأمر الواحد القهار، والخطاب في الآية للنبي عَلَي ويعم كل عاقل من بني آدم، وقول الله تعالى في الآية رقم [18] من سورة (الروم) ﴿وَيَوْمَ تَقُومُ السَّاعَةُ يَوْمَيِذِ يَنَفَرَقُونَ ﴾ يوضح معنى هذه الآية، وأمثالها.

الإعوام: ﴿إِنَّ الله ضمير متصل الفاعل المفعوله، وفاعله مستتر فيه. ﴿هُوَ ﴿ الله فيه الله محل جر بالإضافة، من إضافة اسم الفاعل المفعوله، وفاعله مستتر فيه. ﴿هُو ﴾ الله أوجه: أحدها: كونه توكيداً لاسم: ﴿إِنَّ ﴿ وَثَانِيها: كونه توكيداً لاسم: ﴿إِنَّ ﴾ الله على المحل، وعليهما فالجملة الفعلية في محل رفع خبر: ﴿إِنَّ ﴾ وثالثها: كونه مبتداً، والجملة الفعلية في محل رفع خبر: ﴿إِنَّ ﴾ . ﴿يَفْصِلُ ﴾ فعل الفعلية في محل رفع خبر: ﴿إِنَّ ﴾ . ﴿يَفْصِلُ ﴾ فعل رفع مضارع، والفاعل ضمير مستتر، تقديره: هو يعود إلى: ﴿رَبَّكَ ﴾ والجملة الفعلية في محل رفع خبر: ﴿إِنَّ ﴾ . ﴿يَنْهُمُ ﴾ : ظرف مكان خبر: ﴿إِنَّ ﴾ ، أو في محل رفع خبر المبتدأ، الذي هو الضمير، كما رأيت. ﴿يَنْهُمُ ﴾ : ظرف مكان متعلق بالفعل قبله أيضاً، والهاء ضمير متصل في محل جر بالإضافة. ﴿يَوْمَ ﴾ مضاف، متعلق بالفعل قبله أيضاً، وقبل: متعلق بمحذوف حال ولا وجه له قطعاً. و﴿يَوْمَ ﴾ مضاف، وهِ أَلْقِينَهُ وَمَعل المنعل: ﴿يَفْصِلُ ﴾ أيضاً، و(ما) تحتمل و ﴿ أَلْقِينَهُ وَ مضاف الله على الضم، والواو اسمه، والألف للتفريق. ﴿فِيهُ : جار ومجرور متعلقان بالفعل الفعلية في محل نصب خبر (كان)، وجملة: ﴿كَانُواً ﴿ النون...إلخ، والواو فاعله، والجملة الفعلية في محل نصب خبر (كان)، وجملة: ﴿كَانُوا ﴿ المؤرور محلاً ب (في). أو صفتها، والعائد، أو الرابط الضمير المجرور محلاً ب (في).

## ﴿ أُوَلَمْ يَهَدِ لَمُثُمْ كُمْ أَهْلَكُنَا مِن قَبْلِهِم مِّنَ ٱلْقُرُونِ يَمْشُونَ فِي مَسَكِنِهِمُ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآيِئَتٍ أَفَلًا يَسْمَعُونَ ﴿ إِنَّا ﴾

الشرح: ﴿أُولَمْ يَهْدِ لَهُمْ...﴾ إلخ: أي: أولم يتبين لأهل مكة خبر من أهلكنا من قبلهم من القرون يمشون في مساكنهم؛ إذا سافروا، وخرجوا في التجارة لطلب المعيشة، فيرون بلاد الأمم الماضية، والقرون الخالية خاوية من أهلها، كقوم عاد، وثمود، وقوم لوط، أفلا يخافون أن يحل بهم ما حل بالمكذبين قبلهم من الهلاك، والانتقام. ﴿إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآينَتٍ ﴾: لدلالات واضحة، وبراهين ساطعة على قدرتنا، ووحدانيتنا. ﴿أَفَلا يَسْمَعُونَ ﴾: سماع قبول، وسماع تدبر، واتعاظ.

الإعراب: ﴿أُولَمُ ﴾: الهمزة: حرف استفهام توبيخي. الواو: عاطفة على محذوف، تقديره: أغفلوا، ولم يتبين لهم. (لم): حرف نفي، وقلب، وجزم. ﴿يَهُدِ ﴾: فعل مضارع مجزوم ب: (لم)، وعلامة جزمه حذف حرف العلة من آخره، وهو الياء، والكسرة قبلها دليل عليها. وفي الفاعل أقوال كثيرة، قال ابن هشام في مغنيه بعد أن رد قول ابن عصفور: إن ﴿كُمْ ﴾ فاعل: مردود بأن ﴿كُمْ ﴾ لها الصدر، فقال: وإنما الفاعل ضمير اسم الله تعالى، أو ضمير العلم، أو الهدى المدلول عليهما بالفعل، أو جملة: ﴿أَهُلَكَنا ﴾ على القول بأن الفاعل يكون جملة، وجوز أبو البقاء كونه ضمير الإهلاك المفهوم من الجملة، وليس هذا من المواطن التي يعود الضمير فيها على المتأخر. انتهى.

هذا؛ واعتبر الجلال الفاعل المصدر المأخوذ من: ﴿ أَهْلَكُنَا ﴾ واعتذر عن ذلك بقوله: وما ذكر من أخذ إهلاك مِنْ فعله الخالي عن حرف مصدري لرعاية المعنى لا مانع منه. ﴿ هُمْ ﴾: جار ومجرور متعلقان بالفعل قبلهما. ﴿ كُمْ ﴾: خبرية بمعنى: كثير مبنية على السكون في محل نصب مفعول به مقدم. هذا؛ ويقرأ الفعل: (نهد) بالنون، فيكون الفاعل مستتراً وجوباً تقديره: «نحن». ﴿ أَهَلَكَنَا ﴾: فعل، وفاعل، والجملة الفعلية في محل نصب مفعول به للفعل ﴿ يَهْدِ ﴾ وقد علق عن العمل فيها لفظاً بسب ﴿ كُمْ ﴾؛ لأنها تعلق خلافاً لأكثرهم. قاله ابن هشام في المغني. أو في محل رفع فاعل على حسب ما رأيت في الفاعل. ﴿ مِن قَبِلِهِم ﴾: جار ومجرور متعلقان بالفعل قبلهما، أو هما متعلقان بمحذوف حال من: ﴿ أَلْقُرُونِ ﴾، وهو أولى، وأقوى. ﴿ مَنَا مَن القرون أهلكنا. ﴿ مِن مَنكِنِهِمُ ﴾ المحذوف حال من: ﴿ كُمْ ﴾، و(من) بيان لما أبهم فيها. وقيل: متعلقان بمحذوف صفة تمييز ﴿ كُمْ ﴾ المحذوف، فإن التقدير: كم قرناً من القرون أهلكنا. ﴿ يَمَشُونَ ﴾ فعل مضارع مرفوع... إلخ، والواو فاعله، والجملة الفعلية في محل نصب حال من: ﴿ أَلْقُرُونِ ﴾ فعي حال متداخلة. ﴿ فِي مَسَكِنِهِمُ ﴾: جار ومجرور متعلقان بالفعل قبلهما، والهاء في محل جر فهي حال متداخلة. ﴿ فِي مَسَكِنِهِمُ ﴾ : جار ومجرور متعلقان بالفعل قبلهما، والهاء في محل جر بالإضافة، ومثل هذه الآية الآية رقم [171] من سورة (طه).

﴿إِنَّ ﴾: حرف مشبه بالفعل. ﴿ فِي ذَلِكَ ﴾: جار ومجرور متعلقان بمحذوف خبر: ﴿إِنَّ ﴾ تقدم على اسمها، واللام للبعد، والكاف حرف خطاب لا محل له. ﴿ لَأَيْنَ ﴾: اللام: لام الابتداء. (آيات): اسم (إن) مؤخر منصوب وعلامة نصبه الكسرة نيابة عن الفتحة؛ لأنه جمع مؤنث سالم، والجملة الاسمية مستأنفة، لا محل لها. ﴿ أَفَلا ﴾: الهمزة: حرف استفهام توبيخي. الفاء: حرف استئناف. (لا): نافية. ﴿ يَسَمَعُونَ ﴾: فعل مضارع مرفوع... إلخ، والواو فاعله، والجملة الفعلية مستأنفة، لا محل لها.

## ﴿ وَأُولَمْ يَرَوْا أَنَّا نَسُوقُ ٱلْمَاءَ إِلَى ٱلْأَرْضِ ٱلْجُرُزِ فَنُخْرِجُ بِهِ. زَرْعَا تَأْكُلُ مِنْهُ إِنَّعْنَهُمْ وَأَنفُسُهُمْ أَفَلًا يُبْصِرُونَ ۞﴾

المشرح: ﴿أُولَمُ يَرُوْأُ﴾ أي: أولم ينظروا، ويتفكروا بدلائل قدرتنا، ووحدانيتنا من ذلك: ﴿أَنَّا نَسُوقُ ٱلْمَآءَ﴾ أي: بواسطة السحاب المسخر بين السماء والأرض، ثم بواسطة الرياح التي تسوق السحاب. ﴿إِلَى ٱلْأَرْضِ ٱلْجُرُزِ ﴾ أي: الأرض اليابسة الغليظة التي لا نبات فيها، وقال الزمخشري، وتبعه البيضاوي، والنسفي: حيث قالوا: التي جرز نباتها، أي: قطع، وأزيل، لا التي لا تُنبت كالسباخ بدليل الجملة الآتية. هذا؛ وإذا رجعنا إلى قوله تعالى في الآية رقم [٨] من سورة (الكهف): ﴿وَإِنَّا لَجَعِلُونَ مَا عَلَيْهَا صَعِيدًا جُرُزًا ﴾ لعرفنا: أن المعنى هناك التي لا تنبت شيئاً، وبالجملة: فإن المعنى: هي التي لا تنبت، أو: التي أُكل نباتها، وهو ما في القاموس شيئاً، وبالجملة: أجراز، ويقال: سنة جُرُز، وسنون أجراز؛ أي: لا مطر فيها، وتكون فيها جدوبة، ويبس، وشدة، قال ذو الرمة يصف إبلاً:

طَوَى النَّحْزُ والأَجْرَازُ مَا فِي بُطُونِهَا فَمَا بَقيَتْ إِلَّا الضُّلُوعُ الْجَرَاشِعُ والجروز: المرأة الأكول، قال الراجز:

إِنَّ الْعَ جُ وِزَ خَ بَّ ةً جَرُوزَا تَا أُكُ لُ كُلَّ لَـ يُلَةٍ قَ فِي زَا ويستشهد بهذا البيت على نصب "إِنَّ» لاسمها وخبرها. ورجل جروز: إذا كان لا يبقي شيئاً إلا أكله، قال الراجز:

خَـبُّ جَـرُوزٌ وإِذَا جَـاعَ بَـكَـى ويأكـلُ الـتـمْـرَ وَلَا يُـلْقِي الـنَّـوى هذا؛ والْجَرْز، والْجَرُز، والجُرُز بمعنى واحد. وبالجملة فإن معنى الجرُوز هي: التي لا تنبت، أو التي أكل نباتها، وهو ما في «القاموس المحيط». هذا؛ وجرزه الزمان: اجتاحه، قال تبع:

لَا تَسْقِنِي بِيَدَيْكَ إِنْ لَمْ أَلْقَهَا جُرُزاً كَانَّ أَشَاءَهَا مَجْرُوزُ

وْفَنُخْرِجُ بِهِ وَرَعًا أي: بالماء. وْتَأْكُلُ مِنْهُ أَعْلَهُمْ أي: تأكل مواشيهم من الزرع، كالتبن، والقصل، والورق، وبعض الحبوب المخصوصة بها. وْوَأَفْسُهُمُ أي: يأكلون منه كالحبوب التي يعتادها الإنسان، وأنواع الخضار، ومختلف أنواع الفواكه، والثمار، وقدم الأنعام؛ لأن انتفاعها مقصور على النبات، ولأن أكلها منه مقدم؛ لأنها تأكله قبل أن يثمر، ويخرج سنبله، وختمت الآيات هنا بقوله: وأفلا يُبْمِرُونَ لأن الزرع مرئي، وختمت الآية السابقة بقوله: وأفلا يُسْمَعُون لأن ما قبله مسموع، أو ترقياً من الأدنى إلى الأعلى في الاتعاظ مبالغة في التذكير، ودفع العذر. انتهى. جمل نقلاً من الشهاب. ومعنى: وأفلا يُبْمِرُونَ في في الاتعاظ في التذكير، ودفع العذر. انتهى جمل نقلاً من الشهاب. ومعنى: وأفلا يُبْمِرُونَ في في الاتعاظ في التذكير، ودفع العذر. انتهى جمل نقلاً من الشهاب. ومعنى: وفضله وكرمه وجوده.

الإعواب: ﴿ وَالَهُ وَ الله مَن الأَفعال الخمسة ، والواو فاعله ، والألف للتفريق ، أو هي حرف عطف . (لم): حرف نفي ، وقلب ، وجزم . ﴿ يَرَوّا ﴾ : فعل مضارع مجزوم بد . (لم) ، وعلامة جزمه حذف النون؛ لأنه من الأفعال الخمسة ، والواو فاعله ، والألف للتفريق . ﴿ أَنّا ﴾ : حرف مشبه بالفعل ، و(نا) : اسمها ، حذفت نونها ، وبقيت ألفها دليلاً عليها . ﴿ أَنَوْنُ ﴾ : فعل مضارع ، والفاعل مستتر تقديره : «نحن » . ﴿ أَلْمَاتَهُ : مفعول به . ﴿ إِلَى ٱلأَرْضِ ﴾ : جار ومجرور متعلقان بالفعل قبلهما . ﴿ أَلَبُ رُزِفَ » وجملة : ﴿ أَلَانُ فِي محل رفع محل رفع محل الفعل قبلهما . ﴿ أَلَنّ مُروّا في تأويل مصدر في محل نصب سد مسد مفعول الفعل قبله ، وجملة : ﴿ أَوْلَمُ يَرَوّا … ﴾ إلخ لا محل لها على الاعتبارين . ﴿ فِيْ وَمَعُوو متعلقان بالفعل قبلهما . ﴿ زَنَّ عَلَى مضارع ، والفاعل تقديره : «نحن » . ﴿ ومجرور متعلقان بالفعل قبلهما . ﴿ زَنَّ عَلَى مضارع . ﴿ ومجرور متعلقان بالفعل قبلهما . ﴿ وَمَعُول به ، والجملة والفاعل في محل رفع مثلها . ﴿ ومجرور متعلقان بالفعل قبلهما . ﴿ أَنَّ مُهُمُ » فاعل مضارع . ﴿ ومجرور متعلقان بالفعل قبلهما . ﴿ أَنَّ مُهُمُ الْمُعُونَ ﴾ وجملة : ﴿ ومجرور متعلقان بالفعل قبلهما . ﴿ أَنَّ مُنْ مُونَ عَلَى محلة : ﴿ وَالْفُدُونُ ﴾ الفعل قبلهما . ﴿ أَنْكُمُ مُن فعل مضارع . ﴿ أَنْكُمُ مُن في محل جر بالإضافة . ﴿ وَانْشُمُ الله على ما قبله ، وجملة : ﴿ ومجرور متعلقان بالفعل قبلهما . ﴿ أَنْكُمُ مُن على ما قبله ، وجملة : ﴿ وَانْشُمُونَ ﴾ إفراداً ، وحملاً ، ومحل نصب صفة زرعاً . ﴿ أَنْلَا يُبْعِرُونَ ﴾ وعرابها مثل إعراب : ﴿ أَنْلَا يُسْتَمُونَ ﴾ إفراداً ، وجملاً ، ومحل نصب صفة زرعاً . ﴿ أَنْلَا يُبْعِرُونَ ﴾ ومحلاً ، ومحل أَنْ ومحلاً .

#### ﴿ وَيَقُولُونَ مَتَىٰ هَلَا ٱلْفَتْحُ إِن كُنتُمُ صَدِقِينَ ﴿ ﴾

الشرح: ﴿وَيَقُولُونَ ﴾ أي: الكفار. ﴿مَنَى هَلَا ٱلْفَتُحُ ﴾ أي: النصر، أو الفصل بالحكومة. وقيل: المراد به: فتح مكة. وقال مجاهد: المراد به يوم القيامة، وهو الأصح، حيث يروى: أن المؤمنين قالوا للمشركين: سيحكم الله عز وجل بيننا يوم القيامة، فيثيب المحسن، ويعاقب المسيء. فقال الكفار على سبيل التهزيء: متى يوم الفتح؟ وقيل: كان المسلمون يقولون: إن الله

سيفتح لنا على المشركين، ويفصل بيننا وبينهم، وكان أهل مكة إذا سمعوه يقولون بطريق الاستعجال تكذيباً، واستهزاءً: ﴿مَتَىٰ هَذَا اَلْفَتْحُ﴾ أي: النصر، والفصل في الحكومة. وفي كثير من السور قوله تعالى: ﴿وَيَقُولُونَ مَتَىٰ هَذَا الْوَعُدُ إِن كُنتُم صَدوِينَ﴾ وهو قريب من معنى هذه الآية، ومعنى: ﴿صَدوِينَ﴾ أي: فيما تعدوننا به، وإنما جاء بلفظ الجمع؛ لأن كل أمة قالت لرسولها كذلك، أو المعنى: إن كنت صادقاً أنت، وأتباعك يا محمد!.

الإعراب: ﴿وَيَقُولُونَ ﴾: الواو: حرف استئناف. (يقولون): فعل مضارع مرفوع...إلخ، والواو فاعله. ﴿مَقَى ﴾: اسم استفهام مبني على السكون في محل نصب ظرف زمان متعلق بمحذوف خبر مقدم. ﴿هَذَا ﴾: الهاء: حرف تنبيه لا محل له. (ذا): اسم إشارة مبني على السكون في محل رفع مبتدأ مؤخر. ﴿الْفَتْحُ ﴾: بدل من اسم الإشارة، أو عطف بيان عليه. ﴿إِن ﴾: حرف شرط جازم. ﴿كُنتُمُ ﴾: فعل ماض ناقص مبني على السكون في محل جزم فعل الشرط، والتاء اسمه. ﴿صَدِقِينَ ﴾: خبر (كان) منصوب، وعلامة نصبه الياء؛ لأنه جمع مذكر سالم، والنون عوض عن التنوين في الاسم المفرد، وجملة: ﴿كُنتُمُ صَدِقِينَ ﴾ لا محل لها؛ لأنها ابتدائية، ويقال: لأنها جملة شرط غير ظرفي، وجواب الشرط محذوف لدلالة ما قبله عليه، التقدير: إن كنتم صادقين فيما تقولون؛ فائتونا به. والكلام كله في محل نصب مقول القول، وجملة: (يقولون. . .) إلخ مستأنفة، لا محل لها.

#### ﴿ قُلُ يَوْمَ ٱلْفَتْحِ لَا يَنفَعُ ٱلَّذِينَ كَفَرُوٓا إِيمَانُهُمْ وَلَا هُوَ يُنظُرُونَ ﴿ اللَّهُ

الشرح: ﴿ وَلَى المؤمنين وأعدائهم ويوم نصرهم عليهم أو: يوم بدر أو: يوم القيامة وهو يوم الفصل بين المؤمنين وأعدائهم ويوم نصرهم عليهم أو: يوم بدر أو: يوم فتح مكة . ﴿ لاَ يَنفَعُ اللَّيْنَ كَفَرُوا ... ﴾ إلخ: وهذا الكلام لا ينطبق جواباً على سؤالهم ظاهراً ولكن لما كان غرضهم في السؤال عن وقت الفتح استعجالاً منهم على وجه التكذيب والاستهزاء ؛ أجيبوا على حسب ما عرف من غرضهم في سؤالهم ، فقيل لهم: لا تستعجلوا به ، ولا تستهزئوا ، فكأني بكم وقد حصلتم في ذلك اليوم ، وآمنتم ، فلا ينفعكم الإيمان ، أو استنظرتم في إدراك العذاب ، فلم تنظروا . ومن فسره بيوم الفتح ، أو بيوم بدر ؛ فهو يريد المقتولين منهم ، فإنهم لا ينفعهم إيمانهم في حال القتل ، كما لم ينفع فرعون إيمانه عند الغرق . انتهى . نسفي . هذا ؛ ولما فتحت مكة هرب قوم من بني كنانة ، فلحقهم خالد بن الوليد ، رضي الله عنه ، فأظهروا الإسلام ، فلم يقبله منهم خالد ، وقتلهم ، فذلك قوله تعالى : ﴿ لا يَنفَعُ الَّذِينَ كَفَرُوا إِيمَانُهُمْ ﴾ .

الإعراب: ﴿فَلَ ﴾: فعل أمر، وفاعله مستتر فيه وجوباً تقديره: «أنت». ﴿يَوْمَ﴾: ظرف زمان متعلق بالفعل بعده، وأجاز الفراء رفعه على الابتداء، ولا وجه له؛ لأنه لم يقرأ برفعه، ولا مسوغ

لبنائه على الفتح، ولأنه لا يوجد رابط في الجملة الفعلية الآتية التي تقع خبراً عنه، و ﴿ يَوْمَ ﴾ مضاف، و ﴿ الْفَتْحِ ﴾ مضاف إليه. ﴿ لَا ﴾: نافية. ﴿ يَنفَعُ ﴾: فعل مضارع. ﴿ اللَّذِينَ ﴾: اسم موصول مبني على الفتح في محل نصب مفعول به، وجملة: ﴿ كَفَرُوا ﴾ مع المتعلق المحذوف صلة الموصول، لا محل لها. ﴿ إِيننَهُ مُ ﴾: فاعل ﴿ يَنفَعُ ﴾، والهاء ضمير متصل في محل جر بالإضافة، من إضافة المصدر لفاعله، والجملة الفعلية: ﴿ يُومَ الْفَتْحِ … ﴾ إلخ في محل نصب مقول القول. ﴿ وَلَا ﴾: الواو: حرف عطف. (لا): نافية. ﴿ هُمُ ﴾: ضمير منفصل مبني على السكون في محل رفع مبتدأ. ﴿ يُظُرُونَ ﴾: فعل مضارع مبني للمجهول مرفوع. . . . إلخ، والواو نائب فاعله، والجملة الاسمية: ﴿ وَلَا هُمُ يُظُرُونَ ﴾ نعل معطوفة على ما قبلها، فهي في محل نصب مقول القول مثلها، وجملة: ﴿ وَلَا شَهُ الله مسأنفة، لا محل لها.

## ﴿ فَأَعْرِضَ عَنْهُمْ وَٱنْفَطِيرُ إِنَّهُم مُّنتَظِرُونَ ﴿ ﴾

المشرح: ﴿فَأَعْضُ عَنْهُمُ ﴾: هذا أمر للنبي عَيْقُ ، ومعناه: أعرض عن سفههم ، ولا تجبهم ، ولا بما أمرت به ، ولا تبال بتكذيبهم . وقيل: إن هذا منسوخ بآية السيف بقوله تعالى : ﴿فَأَقْنُلُواْ الْمُشْرِكِينَ حَيْثُ وَجَدَّتُمُوهُمُ ﴾ الآية رقم [٥] من سورة (براءة) . ﴿وَانَظِرْ وَانَ أِي: موعدي لك بالنصر عليهم . ﴿إِنَّهُم مُنْتَظِرُونَ ﴾ أي : ينتظرون بك حوادث الزمن . هذا ؛ وقرئ بفتح الظاء ، فيكون معناه : أنهم أحقاء بأن ينتظر هلاكهم ، أو أن الملائكة ينتظرونه ، ويكثر ذكر مثل هذه الجملة في سور القرآن ، مثل قوله تعالى في سورة (يونس) على نبينا ، وعليه ألف صلاة ، وألف سلام رقم [١٠٨] ﴿فَانَظِرُونَ ﴾ وكثير غيرها ، وفي هذا المعنى ، وهو كثير أيضاً قوله تعالى : ﴿فَلُ تَرَبَّصُوا فَإِنِي مَعَكُم مِن الْمُمْرَبِّ مِن الْمُمْرَبِّ مِن . وهو كثير أيضاً قوله تعالى : ﴿فَلُ تَرَبَّصُوا فَإِنِي مَعَكُم مِن الْمُعنى ، وهو كثير أيضاً قوله تعالى : ﴿فَلُ تَرَبَّصُوا فَإِنِي مَعَكُم مِن الْمُمْرَبِّ مِن الْمُمْرَبِّ مِن الْمُعنى ، وهو كثير أيضاً قوله تعالى : ﴿فَلُ تَرَبَّصُوا فَإِنِي مَعَكُم مِن الْمُمْرَبِّ مِن الْمُمْرَبِّ مِن الْمُعنى ، وهو كثير أيضاً قوله تعالى : ﴿فَلُ تَرَبَّصُوا فَإِنِي مَعَكُم مِن الْمُمْرَبِّ مِن كُلُونَ المَعنى ، وهو كثير أيضاً قوله تعالى : ﴿فَلُ تَرَبَّصُوا فَإِنِي مَعَكُم مِن الْمُمْرَبِّ مِن كُون الْمَعْنَ ، وهو كثير أيضاً قوله تعالى : ﴿فَلُ تَرَبُّ وَلَانِي الْمَعْنَ وَلَهُ مَنْ الْمُون الْمُعْنُ مَنْ الْمُعْنَ مُنْ الْمُعْنَ وَلَا الْمَعْنَ الْمُعْنَ الْمُعْنَ الْمُعْنَ الْمُعْلَى الْمُون الله المُعْنَى الْمُعْنَى الْمُكَرِبُونِ الْمُعْنَى الْمُعْرَا الْمُعْلَى اللهُ عَلَى الْمُعْنَى الْمُعْنَى الْمُعْنَى الْمُعْنَى الْمُعْنَى الْمُعْنَافِي الْمُعْنِي الْمُعْنِي الْمُعْنَى الْمُعْنَافِي الْمُعْنَافِي الْمُعْنَافِي الْمُونِي الْمُعْنَافِي الْمُؤْمِنِ اللَّهِ الْمُعْنَافِي الْمُؤْمِنُ الْمُعْنَافِي الْمُؤْمِنِ اللَّهِ الْمُعْنِي الْمُعْنَافِي الْمُؤْمِلُ اللَّهِ اللهُ الله المُعْنَافِي اللَّهُ الْمُعْنَافِي اللَّهُ الْمُعْنَافِي الْمُعْنَافِي الْمُولِي اللَّبْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْم

خاتمة: فعن جابر بن عبد الله ـ رضي الله عنهما ـ: أن النبي على كان لا ينام حتى يقرأ: ﴿ اللهِ عَنْ لَمُ الْكِتَبِ...﴾، وَ ﴿ تَبَرُكَ اللَّهِ عِلَهُ الْمُلْكُ...﴾. أخرجه الترمذي، وقال طاووس: «تَفْضُلَان عنْ كُلِّ سورة في القرآنِ بِسبعين حَسَنَةً». أخرجه الترمذي، وعن النبي على: «مَنْ قرأ ﴿ اللهِ عَنْ كُلِّ سورة في بيتِهِ؛ لَمْ يَدْخُلِ الشيطانُ بَيتَهُ ثَلاثَةَ أَيّامٍ». والله أعلم بمراده، وأسرار كتابه.

الإعراب: ﴿فَأَعْرِضُ ﴾: الفاء: هي الفصيحة. (أعرض): فعل أمر، وفاعله مستتر فيه تقديره: «أنت». ﴿عَنْهُمُ ﴾: جار ومجرور متعلقان بالفعل قبلهما، والجملة الفعلية لا محل لها؛ لأنها جواب شرط غير جازم، التقدير: وإذا كان ذلك حاصلاً؛ فأعرض عنهم. وهذا الكلام مستأنف،

لا محل له، وجملة: ﴿وَٱنْظِرْ ... ﴾ معطوفة على ما قبلها لا محل لها مثلها. ﴿إِنَّهُم ﴾: حرف مشبه بالفعل، والهاء ضمير متصل في محل نصب اسمها. ﴿مُنْتَظِرُونَ ﴾: خبر: (إنَّ) مرفوع، وعلامة رفعه الواو نيابة عن الضمة؛ لأنه جمع مذكر سالم، والنون عوض عن التنوين في الاسم المفرد، والجملة الاسمية تعليل للأمر، لا محل لها. تأمل، وتدبر، وربك أعلم، وأجل، وأكرم، وصلى الله على سيدنا محمد وعلى آله وصحبه وسلم.

انتهت سورة (السجدة)، بحمد الله وتوفيقه. والحمد لله رب العالمين





#### ٩

سورة الأحزاب، وهي مدنية بالاتفاق، وهي ثلاث وسبعون آية، وألف ومئتان وثمانون كلمة، وخمسة آلاف، وسبعمئة، وتسعون حرفاً. انتهى. خازن، وسميت سورة الأحزاب؛ لأن المشركين تحزبوا على المؤمنين من جميع الجهات، كما ستعرفه مفصلاً بعونه تعالى.

نزلت السورة الكريمة بشأن غزوة الأحزاب الشهيرة بغزوة الخندق، وبيان خبث بني قريظة، الذين نقضوا عهد رسول الله على وبيان عقاب الله، وانتقامه منهم، وكشفت النقاب عن خبث المنافقين، وإيذائهم رسول الله على وطعنهم فيه وفي مناكحته.

وكانت هذه السورة تعدل سورة (البقرة)، وكانت فيها آية الرجم، ولفظها: «الشَّيْخُ والشَّيْخُ والشَّيْخَةُ إِذَا زَنَيَا، فَارْجُمُوهُمَا الْبُتَّةَ نكالاً مِنَ اللهِ، والله عَزِيزٌ حَكِيمٌ». ذكره أبو بكر الأنباري عن أبي بن كعب \_ رضي الله عنه \_ وهذا يحمله أهل العلم على أن الله تعالى رفع من هذه السورة ما يزيد على ما في أيدينا منها، وأن آية الرجم المذكورة رفع لفظها، وحكمها باق إلى يوم القيامة.

فعن عروة بن الزبير عن عائشة - رضي الله عنهما - قالت: كانت سورة الأحزاب تعدل على عهد رسول الله على مئتي آية، فلما كُتب المصحف لم يُقْدَرْ منها إلا على ما هي الآن. وقال أبو بكر بن الأنباري: فمعنى هذا من قول أم المؤمنين عائشة: أن الله رفع إليه من سورة الأحزاب ما يزيد على ما عندنا، انتهى. وهذا؛ وجه من وجوه النسخ التي ذكرتها في الآية رقم [١٠٦] من سورة (البقرة)، وهذا الوجه مما نسخ لفظه، وبقي حكمه.

وروي عن زِرِّ بن حبيش قال: قال لي أُبَيُّ بن كعب ـ رضي الله عنه ـ: كم تعدون سورة الأحزاب؟ قلت: ثلاثاً وسبعين آية، قال: فوالذي يحلف به أُبَيُّ بن كعب أن كانت لتعدل سورة (البقرة)، أو أطول، ولقد قرأنا منها آية الرجم: «الشيخُ والشيخُ . . .» إلخ أراد أُبَيُّ: أن ذلك من جملة ما نسخ من القرآن، وأما ما يحكى من أن تلك الزيادة كانت في صحيفة في بيت عائشة، فأكلتها الداجن، فمن تأليفات الملاحدة، والروافض.

هذا؛ والمراد بالشيخ: الرجل المتزوج، وبالشيخة: المرأة المتزوجة، وإن كانا في سن قبل العشرين سنة، ولقد روي: أن الفاروق ـ رضي الله عنه ـ خطب على المنبر، فقال: أيها الناس إن الله بعث محمداً بالحق، وأنزل عليه كتاباً هادياً للناس، بشيراً، ونذيراً، وكان فيما أنزل عليه: «الشيخُ والشيخةُ...إلخ» فقرأناها، ووعيناها، ثم قال: إني خشيت أن يطول بالناس زمان، فيقول قائل: لا نجد الرجم في كتاب الله، فيضلوا بترك فريضة أنزلها الله، ألا وإن الرجم حق لمن زنى، وقد أحصن.

#### بِسْعِرِ ٱللَّهِ ٱلرَّحْمَٰنِ ٱلرَّحِيمِ

## ﴿ يَنَأَيُّهَا ٱلنِّيُّ ٱتَّقِى ٱللَّهَ وَلَا تُطِعِ ٱلْكَافِرِينَ وَٱلْمُنَافِقِينَّ إِنَ ٱللَّهَ كَانَ عَلِيمًا صَكِيمًا ﴾

المشرح: ﴿ يَكَأَيُّمُ النِّيَ ﴾: يقرأ بالهمز: ﴿ يَا أَيُهَا النبيء ﴾ ومعناه: يا أَيها المخبر عنا ، المأمون على أسرارنا ، المبلغ خطابنا إلى أحبابنا ، وإنما لم يقل: يا محمد ، كما قال : يا آدم ، يا نوح ، يا موسى . . . إلخ تشريفاً له ، وتنويهاً بفضله . وتصريحه باسمه في قوله جل ذكره : ﴿ يُحَمَّدُ رَسُولُ الله في ونحوه لتعليم الناس بأنه رسول الله . انتهى . نسفي . وينبغي أن تعلم : أن الله لم يناد نبيه على بلفظ الرسول إلا في سورة (المائدة) رقم [ ١١ و ٢٧] . ﴿ اَتَقِ الله ﴾ : اثبت على تقوى الله ، ودم عليه ، وازدد منه ، فهو باب لا يدرك مداه . ﴿ وَلَا تُطِع ٱلكَفِينَ وَٱلْمُنْفِقِينَ ﴾ : فيما يطلبون منك ، ففيه توهين للدين ، وضعف لشوكة المسلمين ، فإياك أن تساعدهم ، أو تستجيب لهم بشيء أبداً ، واحترس منهم ، فإنهم أعداء الله ، وأعداؤك ، وأعداء المؤمنين .

﴿ إِنَّ اللهَ كَانَ عَلِيمًا ﴾ أي: بخلقه قبل أن يخلقهم، فهو يعلم مكر الماكرين، وخبث الخبيثين من الكافرين، والمنافقين. ﴿ عَكِما ﴾: فيما دبر لهم، والحكيم: هو الذي يضع الأمور في مواضعها، فأوامر الله كلها حكم، ونواهيه وزواجره كلها حكم، وما يتذكر إلا أولو الألباب.

هذا؛ و ﴿ كَانَ ﴾ في القرآن الكريم تأتي على أوجه: تأتي بمعنى الأزل، والأبد، وبمعنى المضي المنقطع، وهو الأصل في معناها، وبمعنى الحال، وبمعنى الاستقبال، وبمعنى "صار»

وبمعنى: «حضر» أو «وجد» وترد للتأكيد، وهي الزائدة، وهي هنا بمعنى الاستمرار، فليست على بابها من المضي، وإن المعنى: كان، ولم يزل كائناً إلى يوم القيامة، وإلى أبد الآبدين في الدنيا والآخرة.

هذا؛ والنبي يقرأ بالهمز وبدونه كما رأيت، وهو مأخوذ من النبأ، وهو الخبر. وقيل: بل هو مأخوذ من النَّبُوَّة، وهي الارتفاع لأن رتبة النبي ارتفعت عن رتب الخلق. هذا؛ والنبي غير الرسول بدليل عطفه عليه في قوله تعالى في سورة (الحج) رقم [٥٦]: ﴿وَمَاۤ أَرْسَلْنَا مِن قَبَٰلِكَ مِن رَّسُولِ وَلَا نَبِيِّ...﴾ إلخ. وقيل: هو أعم منه؛ لأن كل رسول نبي، وليس كل نبي رسولاً، أما تعريفهما فالرسول: ذكر حر من بني آدم، سليم عن منفر طبعاً، أوحى إليه بشرع يعمل به، ويؤمر بتبليغه، فإن لم يؤمر بالتبليغ؛ فهو نبي، وليس رسولاً، فنبينا ﷺ صار نبياً بنزول سورة اقرأ عليه، وبعد ستة أشهر من نزولها صار رسولاً بنزول سورة (المدثر) عليه.

هذا؛ ويروى: أن أبا ذر \_ رضى الله عنه \_ سأل رسول الله ﷺ عن عدد الأنبياء، فقال: «مئة ألف، وأربعة وعشرون ألفاً». قال: كم عدد الرسل منهم؟ قال: «ثلاثمئة وثلاثة عشر، أولهم آدم، وآخرهم نبيكم محمد عليه السلام». أخرجه الإمام أحمد، وفي بعض ألفاظه اختلاف بسيط. هذا؛ وأربعة منهم من العرب: هم: هود، وصالح، وشعيب، ومحمد عليه وإسماعيل مستعرب لسكناه مكة مع قبيلة جرهم، وتزوجه منهم بامرأتين. والمذكور من الرسل في القرآن بأسمائهم خمسة وعشرون، ومعرفتهم بأسمائهم واجبة على كل مسلم ومسلمة من المكلفين، وأعنى بمعرفتهم: أنه لو عرض اسم رسول على مسلم، فيجب عليه أن يعرف: أهو من المرسلين أم لا؟ هذا؛ وقد قال الله تعالى لنبيه ﷺ في سورة (النساء) رقم [١٦٤]: ﴿وَرُسُلًا قَدُّ قَصَصْنَهُمُ عَلَيْكَ مِن قَبْلُ وَرُسُلًا لَمْ نَقْصُصْهُمْ عَلَيْكَ ﴾، وقال تـعـالــى فــى ســورة (غـافــر) رقــم [٧٨]: ﴿وَلَقَدْ أَرْسَلْنَا رُسُلًا مِن قَبْلِكَ مِنْهُم مَّن قَصَصْنَا عَلَيْكَ وَمِنْهُم مَّن لَّمْ نَقْصُصْ عَلَيْكَ ﴾.

هذا؛ وقد ذكر في آيات (الأنعام) رقم [٨٣] وما بعدها ثمانية عشر رسولاً بأسمائهم من غير ترتيب لا بحسب الزمان، ولا بحسب الفضل؛ لأن الواو العاطفة لا تقتضي الترتيب، وبقي سبعة لم يذكروا في سورة (الأنعام) وقد ذكروا في غيرها، وهم: إدريس، وشعيب، وصالح، وهود، وذو الكفل، وهو ابن أيوب؛ الذي ذكر في سورة (الأنبياء)، ومحمد صلى الله عليهم جميعاً وسلم، فهؤلاء الخمسة والعشرون رسولاً هم الذين يجب الإِيمان بهم، ومعرفتهم تفصيلاً، وقد [البسيط] نظموا في قول بعضهم:

بِأَنْبِيَاءٍ عَلَى التَّفْصِيلِ قَدْ عُلِمُوا حَتْمٌ عَلَى كُلِّ ذِي التَّكْلِيفِ مَعْرِفَةٌ في تِلْكَ حُجَّتُنَا منهمْ ثَمانِيَةٌ ذُو الكفل آدَمُ بالمختارِ قَدْ خُتِمُوا إدريسُ هودٌ شعيبٌ صالحٌ وكذًا

مِنْ بعدِ عشرِ، ويبْقى سبعةٌ، وهمُو

ويعني بقوله في: (تلك حجتنا) آيات الأنعام المذكورة. وينبغي أن تعلم: أن هؤلاء الرسل ليسوا بدرجة واحدة من الفضل؛ بل أرفعهم درجة، وأعلاهم منزلة، أولو العزم منهم، وهم خمسة: نوح، وإبراهيم، وموسى، وعيسى، ومحمد. وسيد الجميع، وأفضل الخلق قاطبة محمد صلى الله عليهم جميعاً، وسلم تسليماً. والأنبياء صلوات الله وسلامه عليهم أجمعين تجوز عليهم الأعراض البشرية؛ لأنهم من البشر، فهم يأكلون، ويشربون، ويصحون، ويمرضون، وينكحون النساء، ويمشون في الأسواق، وتعتريهم الأعراض البشرية، من ضعف، وشيخوخة، وموت، إلا أنهم يمتازون بخصائص، ويتصفون بصفات عظيمة جليلة، هي بالنسبة لهم من ألزم اللوازم، وهي ما يلي: الصدق، والأمانة، والتبليغ، والفطانة، والعصمة من المعاصي قبل النبوة، وبعدها، والسلامة من العيوب المنفرة.

الإعراب: (يا): أداة نداء تنوب مناب: أدعو، أو: أنادي. (أيها): نكرة مقصودة مبنية على الضم في محل نصب بد: (يا)، و(ها): حرف تنبيه لا محل له، وأقحم للتوكيد، وهو عوض من المضاف إليه. ﴿ النِّيُ ﴾: بعضهم يعرب هذا وأمثاله نعتاً، وبعضهم يعربه بدلاً، والقول الفصل: أن الاسم الواقع بعد أي، وبعد اسم الإشارة إن كان مشتقاً؛ فهو نعت، وإن كان جامداً؛ فهو بدل، أو عطف بيان، والمتبوع أعني «أي» منصوباً محلاً، فكذا التابع، أعني ﴿ النِّي ﴾ وأمثاله، فهو منصوب، وعلامة نصبه فتحة مقدرة على آخره، منع من ظهورها اشتغال المحل بحركة الاتباع اللفظية، وإنما أتبعت ضمة البناء مع أنها لا تتبع؛ لأنها وإن كانت ضمة بناء؛ لكنها عارضة، فأشبهت ضمة الإعراب، فلذا جاز إتباعها. أفاده الصبان؛ لأنه قال: والمتجه وفاقاً لبعضهم أن المقتضي للرفع، وأجيب بأن العامل يقدر من لفظ عامل المتبوع مبنياً للمجهول، نحو: يدعى، وهو مع ما فيه من التكليف، يؤدي إلى قطع المتبوع. وقيل: إن رفع التابع المذكور بناء؛ لأن المنادى في الحقيقة هو المحلى بأل، ولكن لما لم يمكن إدخال حرف النداء عليه توصلوا إلى ندائه بأي، أي مع قرنها بحرف التنبيه، ورده بعضهم بأن المراعى في الإعراب اللفظ، وأن الأول منادًى؛ والثاني تابع له، والإعراب السائد الآن أن تقول: مرفوع تبعاً للفظ. انتهى. جرجاوي. منادًى؛ والثاني تابع له، والإعراب السائد الآن أن تقول: مرفوع تبعاً للفظ. انتهى. جرجاوي.

هذا؛ والأخفش يعتبر «أياً» في مثل هذه الآية موصولة، و﴿النَّبِيُّ ﴾ خبراً لمحذوف، والجملة الاسمية صلة، وعائد، التقدير: يا من هو النبي، على أنه قد حذف العائد حذفاً لازماً كما في قول امرئ القيس:

أَلَا رُبَّ يَـوْمٍ صالحٍ لَـكَ منهما ولا سِيَّمَا يَـوْمٌ بـدارَةِ جُـلْجُـلِ وهذا هو الشاهد، رقم [٢٤٢] من كتابنا فتح القريب المجيب، وما قاله الأخفش لا يعتد به عند جمهرة النحاة. ﴿أَتَّى﴾: فعل أمر مبني على حذف حرف العلة من آخره، وهو الياء، والكسرة قبلها دليل عليها، والفاعل مستتر تقديره: «أنت». ﴿ الله كَالَو و على التعظيم، والجملة الفعلية لا محل لها؛ لأنها ابتدائية كالجملة الندائية قبلها. ﴿ وَلَا الواو: حرف عطف. (لا): ناهية جازمة. ﴿ وَلَوْعِ فَعَلَى مَضَارِع مَجْزُوم بَ: (لا) الناهية، والفاعل تقديره: «أنت»، والجملة الفعلية معطوفة على ما قبلها، لا محل لها مثلها. ﴿ الْكَفِينَ ﴾: مفعول به منصوب، وعلامة نصبه الياء نيابة عن الفتحة ؛ لأنه جمع مذكر سالم، والنون عوض عن التنوين في الاسم المفرد. ﴿ وَالْمَنْفِقِينَ ﴾: معطوف على ما قبله منصوب مثله. ﴿ إِنَ كَ الله عَلَى الله عَلَى الله مستتر تقديره: «هو » يعود إلى (الله ). ﴿ عَلِيمًا حَكِمًا ﴾: خبران له: ﴿ كَانَ ﴾ والنهي مؤكدة لمضمون وجوب الامتثال، أو هي مستأنفة، ولا محل لها على الاعتبارين.

#### ﴿ وَٱتَّبِعْ مَا يُوحَىٰ إِلَيْكَ مِن رَّبِّكَ إِنَ ٱللَّهَ كَانَ بِمَا تَعْمَلُونَ خَبِيرًا ﴿ ﴾

الشرح: ﴿وَاتَنْبِعْ مَا يُوحَى إِلْيَكَ مِن رَّبِكَ ﴾ أي: القرآن، وما فيه من الأحكام، والحث على التقوى، والثبات على الطاعة، وترك طاعة الكافرين، والمنافقين فيما يطلبون منك يا محمد!. ﴿إِنَ اللّهَ كَانَ بِمَا تَعْمَلُونَ خَبِيرًا ﴾: وإنما جمع الضمير؛ لأن المراد النبي على وأصحابه. هذا؛ ويقرأ الفعل المضارع بالياء، فيكون المراد: الكافرين، والمنافقين الذين طلبوا منه على ما ذكرته في الآية السابقة. هذا؛ وفي الآية الكريمة التفات، فعلى القراءة الأولى بالخطاب يكون الالتفات من المفرد إلى الجمع، وعلى القراءة الثانية يكون الالتفات من الخطاب إلى الغيبة، التي هي بالجمع أيضاً، والله أعلم بمراده، وأسرار كتابه.

الإعراب: ﴿وَاتَبِعْ﴾: الواو: حرف عطف. (اتبع): فعل أمر، وفاعله مستتر فيه تقديره: «أنت». ﴿مَا﴾: اسم موصول مبني على السكون في محل نصب مفعول به. ﴿يُوحَنَّ﴾: فعل مضارع مبني للمجهول مرفوع، وعلامة رفعه ضمة مقدرة على الألف للتعذر، ونائب الفاعل يعود إلى ﴿مَا﴾، وهو العائد، والجملة الفعلية صلة الموصول. ﴿إِلْيَاكَ﴾: جار ومجرور متعلقان بالفعل قبلهما. ﴿مِن رَبِكَ ﴾: متعلقان بمحذوف حال من نائب الفاعل العائد إلى: ﴿مَا﴾، و﴿مِن مَبِلُ للهم فيها، والكاف ضمير متصل في محل جر بالإضافة من إضافة اسم الفاعل لمفعوله، وفاعله مستتر فيه، وجملة: ﴿وَاتَيْعَ مَا يُوحَنَّ ﴿ الله عطوفة على جملة: ﴿ الله ﴿ الله لله على الله على الله على الموصولة والموصوفة، والمصدرية، فعلى الأولين مبنية على السكون في محل جر بالباء، والجملة بعدها والموصوفة، والمصدرية، فعلى الأولين مبنية على السكون في محل جر بالباء، والجملة بعدها صلتها، أو صفتها، والعائد، أو الرابط محذوف؛ إذ التقدير: بالذي، أو: بشيء تعملونه، وعلى صلتها، أو صفتها، والعائد، أو الرابط محذوف؛ إذ التقدير: بالذي، أو: بشيء تعملونه، وعلى

اعتبارها مصدرية تؤول مع الفعل بعدها بمصدر في محل جر بالباء، التقدير: بعملكم. ﴿خَبِيرًا﴾: خبر ﴿كَانَ﴾، وجملة: ﴿كَانَ...﴾ إلخ في محل رفع خبر: ﴿إِنَّ﴾، والجملة الاسمية: ﴿إِنَّ اللهُ...﴾ إلخ لا محل لها؛ لأنها تعليل للأمر، وتأكيد لموجبه.

#### ﴿ وَتَوَكَّلُ عَلَى ٱللَّهِ وَكَفَىٰ بِٱللَّهِ وَكِيلًا ﴿ ﴾

الشرح: ﴿وَتَوَكَّلُ عَلَى اللَّهِ ﴿ أَسَدُ أَمْرُكُ إِلَى الله ، وكله إلى تدبيره ، فهو الذي يمنعك من الناس ، ويحفظك من إيذائهم . والخطاب للنبي على وأمته تبع له في كل ما تقدم ، والتوكل : تفويض الرجل الأمر إلى من يملك أمره ، ويقدر على نفعه ، وضره . وقالوا : المتوكل من أن إذا دهمه أمر ، لم يحاول دفعه عن نفسه بما هو معصية لله ، فعلى هذا إذا وقع الإنسان في محنة ، ثم سأل غيره خلاصه منها ؛ لم يخرج عن حد التوكل ؛ لأنه لم يحاول دفع ما نزل به عن نفسه بمعصية الله ، وإنما هو من تعاطى الأسباب في دفع المحنة .

﴿وَكَفَى بِاللّهِ وَكِيلاً﴾ أي: حافظاً، وراعياً، ومعتمداً عليه في المهمات، وملجاً في النوائب، والأزمات. هذا؛ والفعل: (كفى) في هذه الآية ونحوها فهو بمعنى: اكتف، فالباء زائدة في الفاعل عند الجمهور، وهو لازم لا ينصب المفعول به، ومضارعه مثله، كما في قوله تعالى: ﴿أُولَمْ يَكُفِ بِرَبِكَ أَنَهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ شَهِيدُ ﴾ الآية رقم [٥٣] من سورة (فصلت)، وأما إذا كان بمعنى: جزى، وأغنى؛ فيكون متعدياً لمفعول واحد، وإذا كان بمعنى: وقى؛ فإنه يكون متعدياً لمفعولين، كما في قوله تعالى: ﴿وَكَفَى اللّهُ ٱلمُؤْمِنِينَ ٱلْقِتَالَ ﴾ رقم [٢٥] الآتية.

الإعراب: ﴿وَتَوَكَلُ ﴾: الواو: حرف عطف. (توكل): فعل أمر، وفاعله تقديره: «أنت». ﴿ عَلَ اللّهِ ﴾: متعلقان بالفعل قبلهما، والجملة الفعلية معطوفة على جملة: ﴿ اتّقِ اللّه … ﴾ إلخ لا محل لها مثلها. ﴿ وَكَ فَن ﴾: الواو: واو الحال. (كفى): فعل ماض مبني على فتح مقدر على الألف للتعذر. ﴿ بِاللّهِ ﴾: الباء: حرف جر صلة. (الله ): فاعله مرفوع، وعلامة رفعه ضمة مقدرة على آخره، منع من ظهورها اشتغال المحل بحركة حرف الجر الزائد. ﴿ وَكِيلًا ﴾: تمييز. وقيل: حال، والأول أقوى، والجملة الفعلية: ﴿ وَكَفَي … ﴾ إلخ في محل نصب حال من لفظ الجلالة، والرابط: الواو، وإعادة الاسم الكريم بلفظه، وإن اعتبرتها مستأنفة؛ فلا محل لها.

﴿مَّا جَعَلَ ٱللَّهُ لِرَجُلِ مِّن قَلْبَيْنِ فِي جَوْفِهِ ۚ وَمَا جَعَلَ أَزُوَجَكُمُ ٱلَّذِى تُظَامِهِرُونَ مِنْهُنَّ أَتَاكُمُ وَمَا جَعَلَ أَزُوَجَكُمُ ٱلنَّذِى تُظَامِهِرُونَ مِنْهُنَّ أَتَاكُمُ وَمُو أَتَاكُمُ وَلَاكُم بِأَفْوَهِكُمْ وَٱللَّهُ يَقُولُ ٱلْحَقَّ وَهُو يَهُو كُمُّ وَٱللَّهُ يَقُولُ ٱلْحَقَّ وَهُو يَهُو يَهُو كُمْ السَّكِيلَ ﴿ وَاللّٰهُ يَقُولُ ٱلْحَقَّ وَهُو يَهُو يُهُو يَهُو يَهُو يَهُو يَهُو يَعْهُونَ السَّكِيلَ ﴿ إِنَّهُ اللّٰهُ عَلَيْهِ مُؤْمِدُ اللّٰهِ عَلَى اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهُ عَلَيْهِ اللّٰهِ عَلَى اللّٰهِ عَلَى اللّٰهُ عَلَيْكُونُ اللّٰهِ عَلَى اللّٰهُ عَلَيْهُ اللّٰهِ عَلَى اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ عَلَيْهِ عَلَى اللّٰهُ عَلَيْهُ اللّٰهِ عَلَى اللّٰهُ عَلَى اللّٰهِ عَلَى اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ عَلَيْهُ عَلَى اللّٰهِ عَلَى اللّٰهِ عَلَى اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ عَلَى اللّٰهِ عَلَى اللّٰهُ عَلَيْمُ اللّٰهُ عَلَيْهِ عَلَى اللّٰهُ عِلَى اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ عَلَ

وَمَا جَعَلَ اللهُ لِرَجُلٍ مِن قَلْبَيْنِ فِي جَوْفِدً ﴾: نزلت هذه الجملة في أبي معمر جميل بن معمر الفهري، وكان رجلاً لبيباً حافظاً لما يسمع، فقالت قريش: ما حفظ أبو معمر هذه الأشياء إلا وله قلبان. وكان يقول: إن لي قلبين، أعقل بكل واحد منهما أفضل من عقل محمد، فلما هزم الله المشركين يوم بدر؟ انهزم أبو معمر فيهم، فلقيه أبو سفيان، وإحدى نعليه في يده، والأخرى في رجله، فقال: يا أبا معمر ما حال الناس؟ فقال: انهزموا، فقال: فما بال إحدى نعليك في يدك، والأخرى في رجلك؟ فقال: ما شعرت إلا أنهما في رجلي. فعلموا يومئذ أنه لو كان له قلبان؛ لما نسى نعله في يده.

وعن أبي ظبيان، قال: قلنا لابن عباس ـ رضي الله عنهما ـ: أرأيت قول الله تعالى: ﴿مَّا جَعَلَ اللهُ لِرَجُلِ مِن قَلْبَيْنِ فِي جَوْفِهِ ﴾: ما عنى بذلك؟ فقال: قام رسول الله ﷺ يوماً يصلي، فخطر خَطْرَةً، فقال المنافقون الذين يصلون معه: ألا ترون أن له قلبين، قلباً معكم، وقلباً معهم! فأنزل الله ﴿مَّا جَعَلَ اللهُ لِرَجُلِ … ﴾ إلخ أخرجه الترمذي، وقال: حديث حسن. هذا؛ والخطر: الوسوسة التي تحصل للإنسان في صلاته. انتهى. خازن. هذا؛ ولا يمكن أن يكون لواحد قلبان: يحب بواحد ويبغض بآخر. بمعنى: أنه يجمع بين الضدين، ومن هذا الباب قول الشاعر: [الكامل]

لَوْ كَانَ لِي قَلْبَانِ عِشْتُ بواحِدٍ وَتَرَكْتُ قَلْبَاً فِي هَوَاكِ يُعَذَّبُ

﴿ وَمَا جَعَلَ أَزْوَجَكُمُ ٱلَّتِي تُظَامِرُونَ مِنْهُنَ أُمَّهَتِكُرُ ﴾: وصورة الظهار: أن يقول الرجل لامرأته: أنت علي كظهر أمي. وقد كان هذا طلاقاً في الجاهلية، وفي صدر الإسلام، وسيأتي حكمه، وكفارته وما يترتب عليه في سورة (المجادلة) إن شاء الله تعالى.

وما جعل أرّعياء كم أبناء كم أيناء كم أي: الذين تتبنونهم أبناء كم حقيقة، وذلك: أن الرجل كان في الجاهلية يتبنى الرجل كالابن المولود، يدعوه إليه الناس، ويرث منه بعد وفاته، وقد نزلت هذه الجملة في نفي تبني النبي في زيد بن حارثة بن شراحيل الكلبي، وكان زيد ـ رضي الله عنه ـ فيما روي عن أنس بن مالك وغيره مسبياً من الشام سبته خيل من تهامة، وهو طفل صغير ابن ست سنوات، أو أكثر، وكان مع أمه في زيارة لأخواله، وأبوه وعمه سيدا قومهما، فالذي سباه باعه في مكة على أنه عبد، فابتاعه حكيم بن حزام بن خويلد لعمته خديجة ـ رضي الله عنها ـ فلما تزوج النبي في خديجة، وهبته له، ثم إن أباه وعمه قد علما: أنه في مكة عند محمد بن عبد الله بن عبد المطلب، فأتيا بمال كثير ليفدياه به، فقال لهما النبي في: "خيراه، فإن اختاركما؛ فهو لكما دون فداء"، وذلك قبل المبعث، فاختار الرق مع رسول الله على حريته وقومه، فغضب أبوه وعمه، وقالا: يا زيد تختار العبودية على الحرية، وعلى أبيك، وعمك؟! والله هم: نعم. فأراد النبي الكريم أن يطيب خاطرهما، وأن يجبر قلبهما، فقال لهما، فقال لهما: هو حرّ. ولم يكتف بذلك؛ بل أعلن تبنيه لزيد، وقال: يا معشر قريش! أشهدكم: أنه ابني، يرثني، ولهم يكتف بذلك؛ بل أعلن تبنيه لزيد، وقال: يا معشر قريش! أشهدكم: أنه ابني، يرثني،

وأرثه، ويعقل عني، وأعقل عنه، وكان هذا على عادة الجاهلية، فرضي بذلك أبوه، وعمه، وقرًا عينًا، وانصرفا. وكان أبوه لما سبى يدور الشام، ويقول:

أحيُّ فيُرْجى أَمْ أتى دونه الأَجَلْ؟ أغالكَ بعدي السهلُ أَمْ غالكَ الجبلْ؟ فَحَسْبِي مِنَ الدنيَا رُجُوعُكَ لِي بَجَلْ وتَعْرِضُ ذكراهُ إذا غَرْبُهَا أفَلْ فَيَا طُولَ ما حُزْني عليْهِ ومَا وَجَلْ وَلَا أَسْأَمُ التطواف، أو تسأمَ الإبِلْ فحكلُ امْرِئِ فانٍ وإنْ غرَّهُ الأَمَلْ بكيتُ على زيدٍ ولمْ أدرِ ما فعلْ في الله في الأرب الله في الأرض جاهداً سأعمِلُ نص العيسِ في الأرض جاهداً حياتِي، أو تَأتي عليَ منيتي

وسيأتي من ذكره، وفضله، وشرفه في الآية [٣٦] ما يسرك، ويثلج صدرك. هذا؟ و ﴿ أَدِّيكَا ءَكُمْ ﴾ جمع: دَعِي، وهو الولد المتبنَّى من أبناء الغير، قال في اللسان: والداعي: المنسوب إلى غير أبيه، قال الشاعر المسلم يفتخر بإسلامه:

دَعِيُّ الْفَوْمِ يَنْصُرُ مُدَّعيهِ لِيُلْحِقَهُ بِذِي النَّسَبِ الصَّمِيمِ أَبِي النَّسَبِ الصَّمِيمِ أَبِي الإسلامُ لا أَبَ لِي سِواهُ إِذَا افتَخُرُوا بِقَيْسٍ، أَوْ تَمِيمِ

هذا؛ وقد ادعى معاوية بن أبي سفيان زياد بن سمية أخاً له، وألحقه بأبيه، قال بعض الشعراء يهجوه:

أَلَا أَبْ لِعْ مُعَاوِيَةَ بُنَ حربٍ مُعْلَعَلَةً عَنِ الرَّجُلِ السِمانِ أتع ضبُ أَنْ يقالَ: أَبوكَ عَفُّ وترْضَى أَن يقالَ: أَبوكَ وَانِ

هذا؛ والخليع في الجاهلية كان بالعكس، وهو الذي خلعه أهله، وطردوه، وتبرؤوا منه لخبثه، فكان الرجل يأتي بابنه في الموسم، ويقول: ألا إني قد خلعت ابني هذا، فإن جر جريرة، أي جنى جناية لم أضمن، وإن جُرَّ عليه، أي جُنِيَ عليه لم أطلب، فلا يؤخذ بجرائره. قال امرؤ القيس في معلقته:

وَوَادٍ كَجَوْفِ الْعَيْسِ قَفْرٍ قطعتُهُ بِهِ الذِّئْبُ يَعْوِي كَالْخَلِيعِ الْمُعَيَّلِ هُوَادٍ كَجَوْفِ الْعَيْبِ الْمُعَيَّلِ هُوَالِكُمْ فَوْلُكُمْ فَالْكُمْ فَالْمُ لَا تَكُونَ إلا بالولادة أيضاً، بأفواهكم، لا حقيقة له؛ إذ الابن لا يكون إلا بالولادة، وكذا الأم لا تكون إلا بالولادة أيضاً،

وأيضاً لا يكون للإنسان إلا قلب واحد. ﴿وَاللَّهُ يَقُولُ الْحَقَّ﴾ أي: ما هو حق ظاهره، وباطنه. ﴿وَهُو يَهْدِى ٱلسَّكِيلَ﴾ أي: يرشد، ويوفق إلى سبيل الهدى، والرشاد.

ومعنى الآية الكريمة: أنه تعالى كما لم يجعل للإنسان قلبين؛ لأنه لا يخلو إما أن يفعل بأحدهما فعلاً من أفعال القلوب، فأحدهما فضلة غير محتاج إليه، وإما أن يفعل بهذا غير ما يفعل بذاك، فذلك يؤدي إلى اتصاف الإنسان بكونه مريداً كارهاً، عالماً ظاناً، موقناً شاكاً في حالة واحدة، لم يحكم الله، ولم يرض أيضاً أن تكون المرأة الواحدة أمَّا لرجل زوجاً له؛ لأن الأم مخدومة، والمرأة خادمة وبينهما منافاة، كذلك لم يحكم الله أن يكون الرجل الواحد دعيّاً لرجل، وَابْناً له؛ لأن البنوة أصالة في النسب، والدعوة إلصاق عارض بالتسمية لا غير، ولا يجتمع في الشيء الواحد أن يكون أصيلاً، وغير أصيل. انتهى. نسفي بتصرف.

هذا؛ والقلب قطعة صغيرة على هيئة الصَّنَوْبَرة، خلقها الله في الآدمي، وجعلها محلاً للعلم، فيحصي به العبد من العلوم ما لا يسع في أسفار، يكتبه الله بالخط الإلهي، ويضبطه فيه بالحفظ الرباني، حتى يحصيه، ولا ينسى منه شيئاً، وهو بين لَمَّتَيْنِ: لَمَّة من المَلك، وَلَمَّة من الشيطان، كما قال النبي عَنِي خرجه الترمذي عن عبد الله بن مسعود، رضي الله عنه، وقد مضى في الآية رقم [٢٦٧] من سورة (البقرة) وهو محل الخطرات، والوساوس، ومكان الكفر، والإيمان، وموضع الإنزعاج، والطمأنينة. والمعنى في الآية: أنه لا يجتمع في القلب الكفر والإيمان، والهدى والضلال، والإنابة والإصرار، وهذا نفي لكل ما توهمه أحد في ذلك من حقيقة، أو مجاز. والله أعلم، وأجل، وأكرم.

هذا؛ وهِ أُمَّهَ تِكُنَّ جمع: أم، والقياس أن يكون جمعها: «أُمَّات» قال الزمخشري: والهاء مزيدة في: أُمَّات، كما زيدت في: أراق، فقيل: أهراق، وشذت زيادتها في الواحدة في قول قصي الجد الرابع للنبي عَلَيْهَ:

أُمَّهَ تِي خِنْدَفُ والْيَاسُ أَبِي عِنْدَ تَنَادِيهِمْ بهالٍ وَهَبِ

وقال ابن عصفور في الممتع: أما أُمَّهة، فمنهم من يجعل الهاء زائدة فيه، ومنهم من يجعلها أصلية، فالذي يجعلها زائدة، يستدل على ذلك بأنها في معنى الأم، وأورد بيت قصي، إلا أن الفرق بين أُمَّهة، وأم: أن أمَّهة تقع في الغالب على من يعقل، وقد تستعمل فيما لا يعقل، وذلك قليل جداً، نحو قول السفاح بن بكير:

 ومما يدل أيضاً على زيادة الهاء في أمَّهة قولهم: أم بينة الأمومة بغير هاء، ولو كانت أصلية لشبت في المصدر، والذي يجعلها أصلية يستدل على ذلك بما حكاه صاحب العين من قولهم: تأمَّهت أماً، فتأمَّهت تفعَّلْتُ بمنزلة: تنبهت، مع أن زيادة الهاء قليلة جداً، فمهما أمكن جعلها أصلية؛ كان ذلك أولى فيها. والصحيح: أنها زائدة؛ لأن الأمومة حكاها أئمة اللغة، وأما تأمَّهت فانفرد بها صاحب العين، وكثيراً ما يأتي في كتاب العين ما لا ينبغي أن يؤخذ به لكثرة اضطرابه، وخلله. انتهى. بعد هذا فالأم تعم من ولدتُكَ، أوْ وَلَدَتْ مَنْ ولدك؛ وإن علتْ. ويقرأ: (أُمَّهات) بضم الهمزة وفتح الميم، وهي قراءة العامة، ويقرأ بكسر الهمزة وفتح الميم، وبكسرهما معاً.

 ثان، والمفعول الأول محذوف اختصاراً؛ إذ التقدير: يهدي من يشاء السبيل، والجملة الفعلية في محل رفع خبر المبتدأ، والجملة الاسمية: ﴿وَهُو يَهْدِى ٱلسَّكِيلَ﴾ في محل نصب حال من فاعل ﴿يَقُولُ﴾ المستتر، والرابط: الواو، والضمير.

الشرح: ﴿ أَدْعُوهُمْ لِأَبَآبِهِمْ ﴾ أي: انسبوهم لآبائهم الحقيقيين. فعن عبد الله بن عمر رضي الله عنهما ـ قال: ما كنا ندعو زيد بن حارثة إلا زيد بن محمد، حتى نزل: ﴿ أَدْعُوهُمْ لِأَبَآبِهِمْ هُوَ أَقْسَطُ عِندَ اللّهِ ﴾ فرفع الله حكم التبني، ومنع من إطلاق لفظه، وأرشد بقوله إلى أن الأولى، والأعدل أن يُنسب الرجل إلى أبيه نسباً. وقال النحاس: هذه الآية ناسخة لما كانوا عليه من التبني، وهو من نسخ السنة بالقرآن، فأمر أن يدعوا من دعوا إلى أبيه المعروف، فإن لم يكن له أب معروف؛ قال له: يا أخي. يعني: يكن له أب معروف؛ نسبوه إلى ولائه، فإن لم يكن له ولاء معروف؛ قال له: يا أخي. يعني: في الدين، قال الله تعالى: ﴿ إِنَّمَا الْمُؤْمِنُونَ إِخْوَةً ﴾. هذا؛ والضمير يعود إلى مصدر الفعل المتقدم، مثل قوله تعالى: ﴿ أَعُدِلُواْ هُوَ أَفْرَبُ لِلتَّقُوكَا ﴾.

﴿ فَإِن لَمْ تَعْلَمُواْ ءَابَآءَهُمُ ﴾ أي: فإن لم تعلموا لهم آباءً تنسبونهم إليهم. ﴿ فَإِخْوَنُكُمْ فِي ٱلدِّينِ وَمَوْلِيكُمْ ﴾ أي: فهم إخوانكم في الدين، وأولياؤكم في الدين، فقولوا: هذا أخي، وهذا مولاي، ويا أخي ويا مولاي، يريد الأخوة في الدين، والولاية فيه.

وَلَيْسَ عَلَيْكُمُ جُنَاحٌ فِيما أَخْطَأْتُم بِهِ ﴾ أي: لو نسي أحدكم فنسب إنساناً إلى أبيه من التبني، أو أخطأ في ذلك، وهو أن يسبق لسانه إلى ذلك من غير قصد؛ فلا إثم، ولا مؤاخذة. وكذلك لو دعوت رجلاً إلى غير أبيه، وأنت ترى: أنه أبوه؛ فليس عليك بأس. قاله قتادة. ولا يجري هذا المجرى من غلب عليه اسم التبني كالحال في المقداد بن عمرو، فإنه كان غلب عليه نسب التبني، فلا يكاد يعرف إلا بالمقداد بن الأسود، فإن الأسود بن عبد يغوث كان قد تبناه في الجاهلية، وعرف به، فلما نزلت الآية قال المقداد - رضي الله عنه -: أنا ابن عمرو، ومع ذلك بقي الإطلاق عليه، ومثله كثير، وذلك بخلاف الحال في زيد بن حارثة، فإنه لا يجوز أن يقال فيه زيد بن محمد، فإن قاله أحد متعمداً؛ عصى، وإن قاله نسياناً، أو خطأ؛ فلا إثم عليه بدليل نص الآية التي نحن بصدد شرحها، ومن هذا القبيل ما يقوله الأستاذ لتلميذه، وصاحب العمل لعامله: يا بنيَّ، فإن كان على سبيل التكريم، أو الرحمة والشفقة؛ فلا إثم عليه، وإن كان يقصد غير ذلك فحرام عليه أن يستعمل هذا اللفظ لمعنى من المعاني المعوجة.

﴿وَكَانَ اللّهُ عَفُورًا ﴾: لما سلف منكم، وحصل قبل النهي. ﴿رَحِيمًا ﴾: لا يؤاخذكم بالخطأ، ولا يقبل التوبة من المتعمد، فعن سعد بن أبي وقاص، وأبي بكرة ـ رضي الله عنهما ـ كلاهما يقول: سمِعَتْهُ أذناي، ووعاه قلبي محمداً على يقول: «مَنِ ادَّعَى إلى غَيْرِ أبيهِ، وهُو يَعْلَمُ: كلاهما يقول: سمِعَتْهُ أذناي، رواه مسلم، وغيره. فمحمداً بدل من الضمير المنصوب. وفي خديث أبيهِ، فالجنة عليهِ حَرَامٌ ». رواه مسلم، وغيره. قول: «لَيْسَ مِنْ رَجُلٍ ادَّعَى لِغَيْرِ أَبِيهِ، وهُو يَعْلَمُهُ ؛ إِلَّا كَفَرَ ».

الإعراب: ﴿آدَعُوهُمْ ﴾: فعل أمر مبني على حذف النون، والواو فاعله، والهاء مفعوله، والجملة الفعلية مستأنفة، لا محل لها. ﴿لِآبَالِهِمْ ﴾: جار ومجرور متعلقان بالفعل قبلهما، والهاء ضمير متصل في محل جر بالإضافة. ﴿هُو أَقَسَلُ ﴾: مبتدأ وخبر، والجملة الاسمية تعليل للأمر، لا محل لها. ﴿عِندَ ﴾: ظرف مكان متعلق بد: ﴿أَقْسَلُ ﴾، و﴿عِندَ ﴾ مضاف، و﴿اللّهِ عَندَ ﴾: مضاف إليه. ﴿فَإِن ﴾: الفاء: حرف تفريع واستئناف. (إن): حرف شرط جازم. ﴿لَمْ ﴾: حرف نفي، وقلب، وجزم. ﴿تَعَلَّمُوا ﴾: فعل مضارع مجزوم بد: ﴿لَمْ ﴾، وهو فعل الشرط، وعلامة جزمه حذف النون؛ لأنه من الأفعال الخمسة، والواو فاعله، والألف للتفريق. ﴿عَالَاهُمُم ﴾: مفعول به، والهاء في محل جر بالإضافة، والجملة الفعلية لا محل لها؛ لأنها ابتدائية، ويقال: لانها جملة شرط غير ظرفي. ﴿فَإِفْرَاكُمْ ﴾: الفاء: واقعة في جواب الشرط. (إخوانكم): خبر لمبتدأ محذوف، التقدير: فهم إخوانكم، والكاف في محل جر بالإضافة. ﴿فِي الدِّينِ ﴾: جار عمد ورد متعلقان بمحذوف حال من (إخوانكم)، والجملة الاسمية في محل جزم جواب الشرط عند الجمهور، والدسوقي يقول: لا محل لها؛ لأنها لم تحل محل المفرد. و(إن) ومدخولها على مستأنف لا محل له. ﴿وَمَوَلِيكُمْ ﴾: معطوف على ما قبله مرفوع مثله، وعلامة رفعه ضمة مقدرة على الياء للثقل، والكاف في محل جر بالإضافة.

﴿وَلِيْسَ﴾: الواو: حرف استئناف. (ليس): فعل ماض ناقص. ﴿عَلَيْكُمُ ﴾: جار ومجرور متعلقان بمحذوف في محل نصب خبر (ليس) تقدم على اسمها. ﴿جُنَاتُ ﴾: اسم (ليس) مؤخر. ﴿فِيمَا ﴾: جار ومجرور متعلقان بمحذوف صفة ﴿جُنَاتُ ﴾، و(ما) تحتمل الموصولة، والموصوفة، فهي مبنية على السكون في محل جر به: (في)، والجملة بعدها صلتها، أو صفتها، والعائد، أو الرابط الضمير المجرور محلاً به: (في)، وجملة: ﴿وَلَيْسَ... ﴾ إلخ مستأنفة، لا محل لها. ﴿وَلَكِن ﴾: الواو: حرف عطف. (لكن): حرف استدارك مهمل لا عمل له. ﴿مَا ﴾: معطوفة على ما قبلها، أو هي مبنية على السكون في محل رفع مبتدأ، والخبر محذوف، التقدير: الذي عمدته قلوبكم تؤاخذون به. ﴿تَعَمَّدَتُ ﴾: فعل ماض، والتاء للتأنيث. ﴿فَلُوبُكُمُ ﴾: فاعله، والكاف في محل جر بالإضافة، والجملة الفعلية صلة: ﴿مَا ﴾، أو صفتها، والعائد، أو الرابط

محذوف، انظر تقديره، والجملة الاسمية على اعتبار ﴿مَا ﴾ مبتدأ معطوفة على ما قبلها، لا محل لها مثلها، والجملة الفعلية: ﴿وَكَانَ اللَّهُ غَفُورًا رَبِّيمًا ﴾ مستأنفة، لا محل لها. وقيل: في محل نصب حال، وهو ضعيف معنى.

﴿ النَّبِيُّ أَوْلَى بِٱلْمُؤْمِنِينَ مِنْ أَنفُسِمِمٌ وَأَزْوَجُهُو أَمَهَنُهُمٌ وَأُوْلُوا ٱلْأَرْحَامِ بَعَضُهُمْ أَوْلَكَ لِللَّهِ مِنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ وَٱلْمُهَاجِرِينَ إِلَّا أَن تَفْعَلُواْ إِلَىٰ أَوْلِيَآيِكُم مِبْعَضُ وَالْمُهَاجِرِينَ إِلَّا أَن تَفْعَلُواْ إِلَىٰ أَوْلِيَآيِكُم مَعْرُوفًا كَانَ ذَلِكَ فِي ٱلْكِتَابِ مَسْطُورًا ﴿ اللَّهِ مِنَ الْمُحَدِينِ مَسْطُورًا ﴿ اللَّهِ مِنَ اللَّهِ مِنَ الْمُؤْمِنِينَ مَسْطُورًا ﴿ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهُ اللَّاللَّهُ اللَّهُ اللَّلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّلْمُولُولَ

الشرح: ﴿ النَّيْ أُولَى بِالْمُؤْمِينَ مِنْ أَنفُسِمٌ ﴾: في الأمور كلها، فإنه لا يأمرهم، ولا يرضى منهم إلا بما فيه صلاحهم، ونجاحهم؛ بخلافها؛ فإنها في كثير من الأحيان تأمر بالشر، وبما فيه مضرة لصاحبها ﴿ إِنَّ النَّفْسَ لَأَمَارَةُ اللَّهُ وَ إِلّا مَا رَحِمَ رَبِّ ﴾ فلذلك أطلق، فيجب عليهم أن يكون أحبّ إليهم من أنفسهم، وأمره أنفذ فيهم من أمرها، وشفقتهم عليه أتم من شفقتهم عليها. روي: أن النبي على أراد غزوة تبوك، فأمر الناس بالخروج، فقال ناس: نستأذن آباءنا وأمهاتنا، فنزلت الآية الكريمة، وفي معنى طاعة الرسول على وشفقته على أمته جاء ما يلي:

فعن أبي هريرة ـ رضي الله عنه ـ قال: قال رسول الله على: «إِنَّمَا مَثَلِي ومثلُ أمتي كمثل رجلٍ اسْتَوْقَدَ ناراً، فجعلت الدَّوَابُّ، والْفراشُ يَقَعْنَ فِيهِ، وَأَنَا آخِذُ بحُجَزِكُمْ، وأنتم تَقَحَّمُونَ فِيهِ». وعن جابر مثله، وقال: «وأنتم تفلَّتُونَ فِيهِ». أخرج الحديث مسلم، وهذا مثل لاجتهاد نبينا، وحبيبنا على في نجاتنا، وحرصه على تخلصنا من الهلكات التي بين أيدينا، فهو أولى بنا من أنفسنا، ولجهلنا بقدر ذلك، وغلبة شهواتنا علينا، وظفر عدونا اللعين بنا؛ صرنا أحقر من الفِراش، وأذل من الفَراش، ولا حول، ولا قوة إلا بالله العلي العظيم!.

وقيل: معنى: ﴿أَوْلَى بِالْمُؤْمِنِينَ مِنْ أَنفُسِمِمْ ﴾ أي: برعايتهم، والذود عنهم، ومساعدة ضعيفهم، ومعاونة فقيرهم. ويفسر هذا؛ ويؤيده ما رواه أبو هريرة ـ رضي الله عنه ـ أن رسول الله ﷺ قال: «ما مِنْ مؤْمِنٍ إِلَّا وأَنَا أَوْلَى الناسِ بِهِ في الدُّنيَا والآخرة، اقرؤوا إن شئتم: ﴿النَّبِيُّ أَوْلَى بِالْمُؤْمِنِينَ مِنْ أَنفُسِمِمْ ﴾ فأيما مؤمن ترك مالاً، فَلْترِثْهُ عَصَبَتُهُ مَنْ كَانُوا، ومَنْ ترك دَيْناً، أو ضياعاً؛ فليأتِني، فَأَنا مَوْلاهُ». أخرجه مسلم.

﴿ وَأَزْوَجُهُ أُمُ هَا أُمُهَا اللهِ عَلَى أَزُواج نبيه ﷺ بأن جعلهن أمهات المؤمنين؛ أي: في وجوب التعظيم، والمبرة، والإجلال، وحرمة النكاح على الرجال، وحجبهن ـ رضي الله تعالى عنهن ـ بخلاف الأمهات، وهذه الأمومة لا توجب الميراث كأمومة التبني، وجاز تزويج بناتهن، ولا يجعلن أخوات الناس. وأمَّا النظر إليهن، والخلوة بهن؛ فإنه حرام في حقهن، كما في حق

الأجانب، ولا يقال لبناتهن: هن أخوات المؤمنين، ولا لأخواتهن، وإخوانهن هن خالات المؤمنين، وهم أخوالهم. وهن أمهات المؤمنين بما ذكرت من وجوب التعظيم، ويجب على نساء المؤمنين إجلالهن وتعظيمهن أيضاً، ولكن لا يقال: أمهات المؤمنات بدليل ما روي عن مسروق: أن امرأة قالت لعائشة: يا أُمَّه، فقالت: لسْتُ لك بأم، إنما أنا أم رجالكم، فبان بذلك أن معنى الأمومة إنما هو تحريم نكاحهن تعظيماً لمقام النبوة، وتشريفاً لصاحب الرسالة على وانظر الآية رقم [۲۸] الآتية، وما بعدها. هذا؛ وهو تشبيه بليغ، ووجه الشبه متعدد، وهو ما ذكرته مفصلاً.

﴿ وَأُولُوا الْأَرْحَامِ ﴾ أي: ذوو القرابات. ﴿ بَعْضُهُمُ أُولَكَ بِبَعْضِ ﴾ أي: في الميراث، وكانوا يتوارثون بالهجرة، والتآخي فيما بينهم، فكان الرسول على قد آخى بين المهاجرين والأنصار، فقد جعل مع كل أنصاري مهاجر، فكان الأنصاري يعطف على أخيه المهاجري عطف الأب على ابنه، والأخ على أخيه، وإذا مات أحدهما؛ ورثه الآخر دون عصبته، حتى نزلت الآية: ﴿ وَأُولُوا الْأَرْحَامِ بَعْضُهُمْ أَولُكَ بِبَعْضِ ﴾. وهذه الجملة مذكورة بحروفها في الآية الأخيرة من سورة (الأنفال). وقيل في معنى الآية: لا توارث بين المسلم، والكافر، ولا بين المهاجر، وغير المهاجر، وقد ذكرت ذلك في الآية رقم [۷۷] من سورة (الأنفال) وجملة القول: إن هذه الآية ناسخة للتوارث بالأخوة الإسلامية، والهجرة، وصار التوارث بآيات النساء المبينة ذلك، وقد استدل بهذه الآية على توريث ذوي الأرحام، وهو مذهب أبي حنيفة ـ رحمه الله تعالى ـ.

والمراد ب: ﴿ كِتَ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ المحفوظ. وقيل: المراد: القرآن الكريم. وقيل: المراد: حكم الله، وقضاؤه. ﴿ مِنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ وَٱلْمُهُ بِحِرِينَ ﴾ أي: الذين آخي رسول الله على فيما بينهم، فنسخت هذه الآية الموارثة بالمؤاخاة، والهجرة، وصارت الموارثة بينهم بالقرابة. ﴿ إِلّا أَن تَفْعَلُوا إِلَىٰ آوَلِيا آوِلِيا الإحسان في الحياة، والوصية عند الموت، وذلك: أن الله تعالى لما نسخ التوارث بالحلف، والإنحاء، والهجرة؛ أباح أن يوصي لمن يتولاه بما أحب من ثلث ماله. وقيل: معناه: إلا أن توصوا إلى قرابتكم بشيء، وإن كانوا من غير أهل الإيمان، والهجرة.

والمراد بالإِشارة ما ذكر في الْكِتَٰبِ أي: في اللوح المحفوظ، أو في القرآن. وقيل: في التوراة. والمراد بالإِشارة ما ذكر في الآيتين. ﴿مَسَّطُورًا ﴾: مكتوباً مثبتاً. هذا؛ ومعنى: (أولو) أصحاب، ولا واحد له من لفظه، وإنما واحده: «ذو» المضاف إن كان مرفوعاً، و«ذا» المضاف إن كان مجروراً.

الإعراب: ﴿النِّيَّ ﴾: مبتدأ. ﴿أُولَى ﴾: خبر المبتدأ مرفوع، وعلامة رفعه ضمة مقدرة على الألف للتعذر، وهو أفعل تفضيل، ففاعله مستتر، تقديره: «هو». ﴿ إِلْمُؤْمِنِينَ مِنْ أَنفُسِهِمٌ ﴾: كلاهما متعلقان بـ: ﴿أُولَى ﴾، والهاء في محل جر بالإضافة، والجملة الاسمية مستأنفة، أو

ابتدائية، لا محل لها على الاعتبارين، والجملة الاسمية: ﴿وَأَزْوَاكُوهُو أُمُّهُمُّ أُمُّهُمُّ معطوفة عليها، لا محل لها مثلها، والهاء فيهما ضمير متصل في محل جر بالإضافة. ﴿وَأُولُواْ﴾: الواو: حرف عطف. (أولو): مبتدأ مرفوع، وعلامة رفعه الواو نيابة عن الضمة؛ لأنه ملحق بجمع المذكر السالم، وحذفت النون للإضافة، و(أولو) مضاف، و﴿ ٱلْأَرْحَامِ﴾ مضاف إليه. ﴿ بَعْثُهُمْ ﴾: مبتدأ، والهاء في محل جر بالإضافة. ﴿ أَوْلَى ﴾: خبره، والجملة الاسمية في محل رفع خبر المبتدأ: (أولو) وإن اعتبرت بعضهم بدلاً من: (أولو) فـ ﴿أَوْلَى ﴾ يكون خبره. ﴿ بِبَعْضِ فِي كِتَابِ ﴾: متعلقان به: ﴿ أُولَى ﴾، و﴿ كِتَابِ ﴾ مضاف، و﴿ اللهِ ﴾ مضاف إليه، وأجيز تعليق ﴿ فِي كِتَابِ ﴾ بمحذوف حال من الضمير في ﴿أُوِّكَ﴾. ﴿مِنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ﴾: متعلقان به (أولو الأرحام)، فينتصب على التبيين، أي أعنى، أو هما متعلقان به: ﴿ أُولَكُ ﴾. فمعنى الأول: وأولو الأرحام من المؤمنين، أولى بالميراث من الأجانب. وعلى الثاني: ﴿وَأُولُواْ ٱلْأَرْعَامِ﴾، أولى ﴿مِنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ وَٱلْمُهَاجِرِينَ ﴾ الأجانب. انتهى. أبو البقاء، ومثله عن السمين. ﴿إِلَّا ﴾: أداة استثناء. ﴿أَن تَفْعَلُونَا فَعَلَ مضارع منصوب بـ: ﴿ أَن ﴾ ، والواو فاعله ، والألف للتفريق ، والمصدر المؤول من: ﴿أَن تَفْعَلُوا ﴾ في محل نصب على الاستثناء المنقطع؛ لأنه من غير الجنس، وهو مستثنى من معنى الكلام السابق. ﴿إِلَىٰٓ أَوْلِيَآبِكُمُ ﴾: متعلقان بالفعل قبلهما، أو هما متعلقان بـ: ﴿مَّعُـرُوفًا ﴾، والكاف في محل جر بالإضافة. ﴿مَّعْرُوفًا ﴾: مفعول به، والجملة الاسمية: ﴿وَأُولُوا ١٠٠٠ الخ معطوفة على ما قبلها، لا محل لها أيضاً.

وكَانَه: فعل ماض ناقص. وْذَلِكَه: اسم إشارة مبني على السكون في محل رفع اسم: وكَانَه، واللام للبعد، والكاف حرف خطاب لا محل له. وفي الْكِتَبِه: متعلقان بما بعدهما. ومَشَطُورًا في: خبر: وكَانَه، والجملة الفعلية مستأنفة، لا محل لها؛ لأنها كالخاتمة لما ذكر من الأحكام، وفيها معنى التوكيد له.

﴿ وَاِذْ أَخَذْنَا مِنَ النَّبِيِّتِنَ مِيثَنَقَهُمْ وَمِنكَ وَمِن نُوْجٍ وَاِبْرَاهِيمَ وَمُوسَىٰ وَعِيسَى اَبْنِ مَرْيَمُ ۖ وَأَخَذْنَا مِنْهُم مِّيثَنَقًا غَلِيظًا ﴿ ﴾

الشرح: ﴿ وَإِذْ أَخَذْنَا مِنَ النَّبِيِّ مِشْنَقَهُم ﴾ أي: عهدهم على الوفاء بما حمّلوا من أداء الرسالة ، وأن يبشر بعضهم ببعض ، ويصدق بعضهم بعضا ، وأن يسدوا النصيحة لمن أرسلوا إليهم . وأمنك ﴾: فهو من عطف الخاص على العام ، والخطاب للنبي على ، وقدم على نوح وعلى من بعده ؛ لأن هذا العطف لبيان فضيلة هؤلاء ؛ لأنهم أولو العزم ، وأصحاب الشرائع ، فلما كان على أفضل هؤلاء ؛ قدم عليهم ، ولولا ذلك ؛ لقدم من قدم زمانه . وهذا يشير إلى الحديث الشريف : «كُنْتُ أَوَّلَهُمْ في الْخَلْق ، وَآخِرَهُمْ في الْبُعْثِ » . هذا ؛ ومعنى «في الخلق» : في الذكر .

﴿ وَأَخَذْنَا مِنْهُم مِيْنَقًا غَلِيظًا ﴾ أي: عهداً وثيقاً عظيماً على الوفاء بما التزموا من تبليغ الرسالة، وأن يصدق بعضهم بعضاً. والميثاق: هو اليمين بالله تعالى، فالميثاق الثاني تأكيد للميثاق الأول باليمين. وقيل: الأول هو الإقرار بالله تعالى، والثاني في أمر النبوة، ونظير هذا قوله تعالى: ﴿ وَإِذْ أَخَذَ اللّهُ مِيثَقَ النّبِيِّينَ لَمَا اَنتَيْنُكُم مِن حِتْكِ وَحِكْمَةٍ ثُمّ جَاءَكُم رَسُولُ مُسَدِقٌ لِمَا مَعْكُم لَتُؤْمِنُنَ بِهِ وَلتَنهُرُنَهُ أَقَالَ ءَأَقْرَرْتُم وَأَخَذَتُم عَلَى ذَلِكُم إِصْرِي ﴾ الآية رقم [٨١] من مورة (آل عمران). هذا؛ وفي الآية استعارة مكنية؛ حيث شبه الميثاق بجرم محسوس، واستعار له شيئاً من صفات الأجرام، وهو الغلظ؛ للتنويه بعظم الميثاق، وشدته، ومثل الآية قول أبي ذؤيب الهذلي:

وإذا المنية أنشبت أظفارها ألفيت كلَّ تميمة لا تنفع وإذا المنية

هذا؛ والميثاق: العهد. وقيل: عهد الله إلى خلقه ثلاثة: الأول: العهد الذي أخذه على جميع ذرية آدم في قديم الأزل بأن يقروا بربوبيته، ويعترفوا بألوهيته، وهو قوله تعالى: ﴿وَإِذْ أَخَذَ رَبُّكَ مِنْ بَنِي ٓ ءَادَمَ …﴾ إلخ الآية رقم [۱۷۲] من سورة (الأعراف). والعهد الثاني خص به النبيين، والمرسلين بأن يبلغوا الرسالة، ويقيموا الدين، وهو المذكور في هذه الآية. والعهد الثالث: خص به العلماء من كل أمة، وهو قوله تعالى: ﴿وَإِذْ أَخَذَ اللهُ مِيثَقَ الَّذِينَ أُوتُوا ٱلْكِتَبَ لَتُبيّنَنَهُ لِلنَّاسِ وَلا تَكْتُمُونَهُ الآية رقم [۱۸۷] من سورة (آل عمران)، وانظر ما ذكرته في الآية رقم [۱۳] من سورة (المورى) تجد ما يسرك. هذا؛ و﴿مِيثَقَ الصله: مِوثاق، قلبت الواوياء لمناسبة الكسرة، ومثله قل في: ميعاد، وميزان.

#### ﴿ لِيَسْتَلَ ٱلصَّدِيقِينَ عَن صِدْقِهِمْ وَأَعَدَّ لِلْكَفِرِينَ عَذَابًا أَلِيمًا ﴿ ١

الشرح: ﴿ لِيَسَنَلَ ٱلصَّدِيقِينَ عَن صِدْقِهِم ﴾: فيه أربعة، أوجه:

أحدها: ليسأل الأنبياء عن تبليغهم الرسالة إلى قومهم؛ حكاه النقاش. وفي هذا تنبيه على أنه إذا كان الأنبياء يُسألون، فكيف مَن سواهم؟!

الثاني: ليسأل الأنبياء عما أجابهم به قومهم، حكاه علي بن عيسى.

الثالث: ليسأل الأنبياء عليهم السلام عن الوفاء بالميثاق، الذي أخذه عليهم. حكاه ابن شجرة.

الرابع: ليسأل الأفواه الصادقة عن القلوب المخلصة، كما في قوله تعالى في الآية رقم [٦] من سورة (الأعراف): ﴿فَلَنَسْءَكُنَّ النَّيْنِ أَرْسِلَ إِلْيَهِمْ وَلَنَسْءَكَ الْمُرْسَلِينَ﴾. وقيل: فائدة سؤالهم: توبيخ الكفار، كما يقول الله لعيسى عليه السلام: ﴿ءَأَنتَ قُلْتَ لِلنَّاسِ اتَّغِذُونِ وَأُبِّىَ إِلَهَيْنِ مِن دُونِ اللهِ عَلَيه السلام.

الإعراب: ﴿ لِسَنَكَ ﴾: مضارع منصوب به: «أنْ » مضمرة بعد لام التعليل، والفاعل يعود إلى الله، و«أنْ » المضمرة، والمضارع في تأويل مصدر في محل جر باللام، والجار والمجرور متعلقان بفعل محذوف، تقديره: فعلنا ذلك؛ ليسأل الله الأنبياء يوم القيامة عما قالوه لقومهم. وقيل: متعلقان به: ﴿ أَخَذُنَا ﴾، والأول أقوى. ﴿ اَلصَّدِقِينَ ﴾: مفعول به. ﴿ عَن صِدْقِهِم ﴾: متعلقان بالفعل قبلهما، والهاء في محل جر بالإضافة. ﴿ وَأَعَدَ ﴾: الواو: حرف عطف. (أعد): فعل ماض، والفاعل يعود إلى (الله) أيضاً. ﴿ لِلْكَفِينَ ﴾: متعلقان بما قبلهما. ﴿ عَذَا الله عَن من جهة أن بعثة ﴿ أَلِيمَ ﴾: صفة، وجملة: ﴿ وَأَعَدَ … ﴾ إلخ معطوفة على جملة: ﴿ أَخَذُنَا … ﴾ إلخ من جهة أن بعثة الرسل، وأخذ الميثاق منهم لإثابة المؤمنين، أو هي معطوفة على ما دل عليه ﴿ لِيَسْتَلَ ﴾ كأن قال: فأثاب المؤمنين، وأعد للكافرين.

﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ ٱذَكُرُواْ نِعْمَةَ ٱللَّهِ عَلَيْكُرْ إِذْ جَآءَتُكُمْ جُنُودٌ فَأَرْسَلْنَا عَلَيْهِمْ رِيحًا وَجُنُودًا لَمْ تَرَوْهَا ۚ وَكَانَ ٱللَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ بَصِيرًا ۞

الشرح: ﴿ يَكَأَيُّا الَّذِينَ ءَامَنُوا الْأَكُرُوا فِعْمَةَ اللَهِ عَلَيْكُرْ ﴾: وهي ما امتن الله به عليهم من خيبة المشركين من كفار قريش، وحلفائهم من قبائل غطفان، وفزارة، وقبائل اليهود الذين تحالفوا، وتعاقدوا على استئصال المسلمين في المدينة المنورة. ﴿إِذْ جَآءَتُكُمْ جُنُودٌ ﴾: يعني: القبائل المذكورة الذين تحزبوا على عداوة رسول الله ﷺ، وحربه. ﴿فَأَرْسَلْنَا عَلَيْهِمْ رِيَّا ﴾: يعني: الصّبا،

وهي الآتية من الجهة الشرقية، وقد قيل فيها: الصبا ريح، فيها روح، ما هبت على محزون؛ إلا ذهب حزنه. وعن ابن عباس ـ رضي الله عنهما ـ عن النبي ﷺ قال: «نُصِرْتُ بالصَّبَا، وأُهْلِكَتْ عَادٌ بِالدَّبُورِ». متفق عليه، والدَّبور: الريح الآتية من جهة المغرب.

فبعث الله على قريش في تلك الليلة ريحاً باردةً عاتيةً، فقلعت الأوتاد، وقطعت أطناب الخيم ؛ التي أقاموها، وأطفأت النيران، وأكفأت القدور، وجالت الخيل بعضها في بعض. ﴿وَجُنُودًا لَمْ تَرَوِّهَا ﴾: هم الملائكة الذين ألقوا الرعب في قلوب المشركين، وكبروا في جوانب عسكرهم، حتى كان سيد كل خباء، يقول: يا بني فلان هلم اليي ! فإذا اجتمعوا إليه، قال لهم: النجاء النجاء ؛ لما بعث الله عليهم من الرعب، فقال طُلَيحة بن خُويْلد الأسدي: أما محمد فقد بدأكم بالسحر، فالنجاء فالنجاء ! فانهزموا من غير قتال، ويقرأ: ﴿لَمْ تَرَوُها أَنْ الخطاب للمسلمين المجاهدين، ويقرأ بالياء، أي لم يرها المشركون، فيكون التفاتاً من الخطاب إلى الغيبة.

﴿وَكَانَ اللَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ بَصِيرًا﴾: رائياً ما تعملون من حفر الخندق، ومصابرتكم الكفار في الجهاد. ويقرأ بالياء، أي: الله بصير بما يعمل المشركون من التحزب، والكيد، والمحاربة، ويكون من جملة الالتفات، وخذ ما يلي:

غزوة الخندق سميت بذلك لحفر الخندق، وتحصن المسلمين داخله، وتسمى: غزوة الأحزاب، سميت بذلك لتحزب قبائل العرب، واليهود من قريش، وتحالفهم معها على استئصال المسلمين في المدينة، ومحو الإسلام. قال موسى بن عقبة: كانت سنة أربع للهجرة، وقال ابن إسحاق: كانت سنة خمس، وبذلك جزم أهل المغازي، ومال البخاري إلى قول موسى بن عقبة، وصادفت شهر آذار سنة ٢٢٧م.

وسببها: أنه لما وقع إجلاء بني النضير من المدينة المنورة، واستولى المسلمون على دورهم، وأملاكهم ـ انظر مطلع سورة الحشر ـ ذهب جمع منهم، وعلى رأسهم حيى بن أخطب من خيبر؛ حتى قدموا مكة المكرمة، ونزلوا على قريش، وحرضوهم على حرب رسول الله على، وقالوا: إنا نكون معكم عليه حتى نستأصله! فقال أبو سفيان: مرحباً، وأهلاً، وأحب الناس إلينا من أعاننا على حرب محمد، وعداوته! ثم قال لهم أبو سفيان: يا معشر اليهود! إنكم أهل الكتاب الأول، فأخبرونا: أنحن على الحق، أم محمد؟ فقالوا: بل أنتم على الحق، فأنزل الله تعالى قر إلى البين أوتُوا نصيباً مِن الكياب يُؤمِنُونَ بِالمِجبِّتِ وَالطَّاغُوتِ... إلى البيا الآيك الآية

هذا؛ وفي موقف اليهود من قريش، وتفضيلهم وثنيتهم على محمد على يقول الدكتور إسرائيل ولغنسون في كتابه: «تاريخ اليهود في بلاد العرب»: كان من واجب هؤلاء اليهود أن لا يتورطوا في مثل هذا الخطأ الفاحش، وأن لا يصرحوا أمام زعماء قريش بأن عبادة الأصنام أفضل من التوحيد الإسلامي، ولو أدى بهم الأمر إلى عدم إجابة مطلبهم؛ لأن بني إسرائيل الذين

كانوا منذ عدة قرون حاملي راية التوحيد في العالم بين الأمم الوثنية باسم الآباء الأقدمين، والذين نكبوا نكبات لا تحصى: من تقتيل، واضطهاد بسبب إيمانهم بإله واحد في عصور شتى من أدوار التاريخ كان من واجبهم أن يضحوا بحياتهم، وكل عزيز لديهم في سبيل أن يخذلوا المشركين؛ هذا فضلاً عن أنهم بالتجائهم إلى عبدة الأصنام، إنما كانوا يحاربون أنفسهم بأنفسهم، ويناقضون تعاليم التوراة؛ التي توصيهم بالنفور من أصحاب الأصنام، والوقوف منهم موقف الخصومة. انتهى. الدرويش.

فلما قالوا ذلك لقريش؛ سرهم، ونشطوا لحرب الرسول على، ثم خرج أولئك اليهود حتى جاؤوا غطفان، وقيس بن عيلان، وندبوهم لحرب النبي على فأجابوهم، وخرجت قريش، وقائدهم أبو سفيان، وخرجت غطفان، وقائدهم عيينة بن حصن الفزاري، ولما تهيأ الجميع للخروج؛ ذهب ركب قبيلة خزاعة في أربع ليال حتى أخبروا الرسول على بما أجمعوا عليه، ولا يبعد أن يكون العباس \_ رضى الله عنه \_ قد بعث من قبله رسولاً إلى المدينة يخبر النبي بذلك.

فشرع في حفر الخندق بإشارة سلمان الفارسي رضي الله عنه، فإنه قال: يا رسول الله! إنا كنا بفارس إذ حُوصِرنا؛ خندقْنَا علينا، فعمل فيه النبي على والمسلمون؛ حتى أحكموه، وكان النبي يقطع لكل عشرة رجال أربعين ذراعاً، ومكثوا في حفره خمسة عشر يوماً. وقيل: أربعة وعشرين. وقيل: شهراً، فلما فرغوا من حفره؛ أقبلت قريش بجموعها، وحلفائها، وجملتهم اثنا عشر ألف مقاتل، فنزلوا حول المدينة، والخندق بينهم وبين المسلمين، فلما رآه المشركون؛ قالوا: هذه مكيدة لم تكن العرب تعرفها. وأخذوا يترامون ويتراشقون مع المسلمين بالنبل، ومكثوا في ذلك الحصار خمسة عشر يوماً، وقيل أربعة وعشرين يوماً، واشتد الخوف على المسلمين.

ثم إن نعيم بن مسعود ـ رضي الله عنه ـ من غطفان جاء ليلاً إلى النبي على، وقال له: إني أسلمت، وإن قومي لم يعلموا بإسلامي، فمرني بما شئت، فقال له الرسول على: "إنما أنت رجل واحد، ابق مع قومك، وخذل عنا إن استطعت، فإن الحرب خدعة». فخرج ـ رضي الله عنه ـ حتى أتى بني قريظة؛ الذين نقضوا العهد مع الرسول وانضموا إلى قريش وحلفائها، وكان نديماً لهم في الجاهلية، فقال لهم: يا بني قريظة! قد عرفتم وُدِّي إياكم، ونصحي لكم! قالوا: صدقت لست عندنا بمتهم. فقال: إن قريشاً، وغطفان جاؤوا لحرب محمد، وقد ظاهرتموهم عليه، وإن قريشاً وغطفان ليسوا كهيئتكم، البلد بلدكم، به أموالكم، وأولادكم، ونساؤكم، لا تقدرون أن تتحولوا منه إلى غيره، وإن قريشاً، وغطفان أموالهم، وأبناؤهم، ونساؤهم بغيره، إن رأوا نهزة، وغنيمة؛ أصابوها، وإن كان غير ذلك؛ لحقوا ببلادهم، وخلوا بينكم وبين هذا الرجل، والرجل ببلدكم، لا طاقة لكم به إن خلا بكم، فلا تقاتلوا مع القوم؛ حتى تأخذوا منهم رُهُناً من أشرافهم، يكونون بأيديكم ثقة لكم على أن يقاتلوا معكم محمداً؛ حتى تأخذوا أله القلوا: لقد أشرت برأى، ونصح.

ثم خرج حتى أتى قريشاً، فقال لأبي سفيان، ومن معه من رجال قريش: قد عرفتم ودي إياكم، وفراقي محمداً، فقد بلغني أمرٌ رأيت حقاً عليَّ أن أبلغكم نصحاً لكم، فاكتموا عليً! قالوا: نفعل. قال: تعلمون أن معشر يهود قد ندموا على ما صنعوا بينهم، وبين محمد، وقد أرسلوا إليه أنا قد ندمنا على ما فعلنا، فهل يرضيك عنا أن نأخذ من قريش، وغطفان رجالاً من أشرافهم، فنعطيكهم، فتضرب أعناقهم، ثم نكون معك على من بقي منهم؟ فأرسل إليهم أن نعم. فإن بعثت إليكم يهود يلتمسون رُهُناً من رجالكم؛ فلا تدفعوا إليهم منكم رجلاً واحداً.

ثم خرج حتى أتى غطفان، فقال: يا معشر غطفان! أنتم أهلي وعشيرتي، وأحب الناس إليّ، ولا أراكم تتهمونني، قالوا: صدقت! قال: فاكتموا عليّ! قالوا: نفعل، فقال لهم: مثل ما قال لقريش، وحذرهم مثل ما حذرهم. ثم إن أبا سفيان، ومن على شاكلته أرسلوا إلى بني قريظة يقولون لهم: إنا لسنا بدار مقام، قد هلك الخف، والحافر، فاغدوا للقتال حتى نناجز محمداً، ونفرغ مما بيننا، وبينه، فأرسلوا إليهم: لا نقاتل معكم حتى تعطونا رُهُناً من رجالكم يكونون بأيدينا ثقة لنا؛ حتى نناجز محمداً، فإننا نخشى إن ضرستكم الحرب، واشتد عليكم القتال أن تسيروا إلى بلادكم، وتتركونا والرجل، ولا طاقة لنا بذلك من محمد. فلما رجعت إليهم الرسل بالذي قالت بنو قريظة، قالت قريش، وغطفان: تَعْلَمُنَّ والله إن الذي حدثكم به نُعَيْم بن مسعود لَحَقُّ! فأرسلوا إلى بني قريظة، والله لا ندفع إليكم رجلاً واحداً من رجالنا! فإن كنتم تريدون نعيم بن مسعود لَحَقُّ، ما يريد القوم إلا أن يقاتلوا، فإن وجدوا فرصة؛ انتهزوها، وإن كان غير نعيم بن مسعود لَحَقُّ، ما يريد القوم إلا أن يقاتلوا، فإن وجدوا فرصة؛ انتهزوها، وإن كان غير نعيم بن مسعود الله لا نقاتل معكم حتى تعطونا رُهُناً! فأبوا عليهم، وخذل الله عزَّ وجلَّ بينهم. رضي الله كان فارضاك يا نعيم بن مسعود!

ثم بعث الله الرياح في ليلة شاتية، شديدة البرد، فجعلت تكفأ قدورهم، وتطرح آنيتهم. فلما رأى أبو سفيان ما تفعل الريح، وجنود الله بهم، فقال: يا معشر قريش! إنكم والله ما أصبحتم بدار مقام، لقد هلك الكراع، والخف، وأخلفتنا بنو قريظة، وبلغنا عنهم الذي نكره، ولقينا من هذه الريح ما ترون، فارتحلوا، فإني مرتحل. ورجعوا خائبين، كما قال تعالى: ﴿وَرَدَّ اللهُ اللِّينَ كَفُولًا بِغَيْظِهِمْ لَدٌ يَنَالُوا خَيْرً …﴾ إلخ. وانظر شرح الآيات آية آية؛ يتضح لك ذلك أكثر، فأكثر. والله الموفق، والمعين، وبه أستعين.

الإعراب: (يا): أداة نداء تنوب مناب: أدعو. (أيها): نكرة مقصودة مبنية على الضم في محل نصب به: (يا)، و(ها): حرف تنبيه، لا محل له، أقحم للتوكيد، وهو عوض من المضاف إليه. ﴿اللَّذِينَ﴾: اسم موصول مبني على الفتح في محل رفع بدل من: (أيها)، أو عطف بيان

عليه، وجملة: ﴿ اَمَنُوا ﴾ مع المتعلق المحذوف صلة الموصول، لا محل لها. ﴿ اَذْكُرُوا ﴾: فعل أمر مبنى على حذف النون، والواو فاعله، والألف للتفريق. ﴿نِعْمَةَ﴾: مفعول به، وهو مضاف، و﴿ٱللَّهِ﴾ مضاف إليه، من إضافة المصدر لفاعله. ﴿عَلَيْكُمْ ﴾: جار ومجرور متعلقان بـ: ﴿نِعْمَةَ﴾، والجملة الفعلية لا محل لها؛ لأنها ابتدائية كالجملة الندائية قبلها. ﴿إِذِّهِ: ظرف لما مضى من الزمان مبنى على السكون في محل نصب متعلق به: ﴿نِعْمَةَ﴾، أو هو متعلق بالفعل ﴿أَذَكُرُوا ﴾ على أنه بدل اشتمال من ﴿ فِعْمَةَ ﴾، ومثله قوله تعالى: ﴿ إِذْ كُنتُمُ أَعَدَّاءَ ﴾ في الآية رقم [١٠٣] من سورة (آل عمران). ﴿ جَاءَتُكُمُ ﴾: فعل ماض، والتاء للتأنيث حرف لا محل له، والكاف مفعول به. ﴿جُنُودٌ ﴾: فاعله، والجملة الفعلية في محل جر بإضافة: ﴿إِذَ ﴾ إليها. (أرسلنا): فعل، وفاعل. ﴿ عَلَيْهِمْ ﴾: جار ومجرور متعلقان بما قبلهما. ﴿ رِيحًا ﴾: مفعول به. ﴿ وَجُنُودًا ﴾: معطوف على ما قبله. ﴿ لُّم ﴾: حرف نفي، وقلب، وجزم. ﴿ رَوها الله على مضارع مجزوم بـ: ﴿ لُّم ﴾ وعلامة جزمه حذف النون؛ لأنه من الأفعال الخمسة، والواو فاعله، و(ها): مفعول به، والفعل بصرى، فاكتفى بمفعول واحد، والجملة الفعلية في محل نصب صفة: (جنودا)، وجملة: ﴿فَأَرْسَلْنَا ١٠٠٠﴾ إلخ معطوفة على ما قبلها، فهي في محل جر مثلها. ﴿وَكَانَ﴾: الواو: حرف استئناف. (كان): فعل ماض ناقص. ﴿اللَّهُ﴾: اسمها. ﴿بِمَا﴾: جار ومجرور متعلقان بـ: ﴿بَصِيرًا﴾ بعدهما، و(ما) تحتمل الموصولة، والموصوفة، والمصدرية، فعلى الأولين مبنية على السكون في محل جر بالباء، والجملة الفعلية بعدها، صلتها، أو صفتها، والعائد، أو الرابط محذوف؛ إذ التقدير: بالذي، أو بشيء تعملونه، وعلى اعتبار (ما) مصدرية تؤول مع الفعل بعدها بمصدر في محل جر بالباء، التقدير: بصيراً بعملكم. ﴿بَصِيرًا﴾: خبر (كان)، وجملة: ﴿وَكَانَ...﴾ إلخ مستأنفة، لا محل لها، أو هي معطوفة على ما قبلها، فتكون في محل جر أيضاً. هذا؛ ويقرأ الفعل: ﴿نَعْمَلُونَ﴾ بالياء، فيكون في الآية التفات من الخطاب إلى الغيبة، وهو مما يرجح الاستئناف.

﴿ إِذْ جَآءُوكُمْ مِّن فَوْقِكُمُ وَمِنْ أَسْفَلَ مِنكُمُ وَإِذْ زَاغَتِ ٱلْأَبْصَئْرُ وَبَلَغَتِ ٱلْقُلُوبُ ِ ٱلْحَنكَاجِرَ وَتَظُنُّونَ بِٱللَّهِ ٱلظُّنُونَا ﴿ إِنَّهِ ﴾

الشرح: ﴿إِذْ جَآءُوكُمْ مِّن فَوْقِكُمْ ﴾: الخطاب للمسلمين الصادقين، وضمير الغيبة للمشركين: قريش، وحلفائها. والمراد بالجائين من فوق ـ أي: من أعلى الوادي من جهة المشرق ـ: بنو غطفان، وبنو فزارة. والمراد بالجائين من أسفل ـ أي: من أسفل الوادي من جهة المغرب ـ: قريش وجاء أبو الأعور السلمي، ومعه حيي بن أخطب اليهودي في يهود بني قريظة؛ الذين نقضوا العهد، والميثاق مع النبي على . هذا؛ والفعل: «جاء» يستعمل متعدياً إذا كان بمعنى: وصل، وبلغ، كما هنا، ولازماً: إذا كان بمعنى: حضر، وأقبل، كما في قوله تعالى: ﴿إِذَا جَاءَ نَصُرُ اللّهِ وَٱلْفَتَحُ ﴾.

وَإِذْ زَاغَتِ ٱلْأَبْصَدُ ﴾: مالت عن مستوى نظرها حيرة، وشخوصاً، فلم تلتفت إلا إلى عدوها دهشاً من شدة الهول. وربَلغَتِ ٱلْقُلُوبُ ٱلْحَنكِجِرَ الْي: زالت عن أماكنها من الصدور حتى بلغت الحناجر، وهي الحلاقيم، واحدها: حنجرة، وذلك من شدة الخوف، فإن الرئة تنتفخ من شدة الروع، فترتفع إلى رأس الحنجرة، وهي منتهى الحلقوم، مدخل الطعام، والشراب. وقيل: إنه مثل يضرب من شدة الخوف ببلوغ القلوب الحناجر، وإن لم تزل عن أماكنها مع بقاء الحياة. ووَيَظُنُونَ بِاللهِ النَّانُونَ الله منجز وعده في إعلاء دينه، وظن الضعاف الإيمان، والمنافقون: أن المسلمين يستأصلون. والآيات التالية تقص علينا ما تفوهوا به من كلام، وما ظهر منهم من نفاق.

#### ﴿هُنَالِكَ ٱبْتُلِيَ ٱلْمُؤْمِنُونَ وَزُلْزِلُواْ زِلْزَالًا شَدِيدًا ﴿ ﴾

المشرح: ﴿ هُنَالِكَ آبْتُكِي آلْمُؤْمِنُونَ ﴾: امتحنوا، واختبروا؛ ليتبين المخلص من المنافق، وكان هذا الابتلاء بالخوف، والقتال، والجوع، والبرد، والمحاصرة، والنزال. ﴿ وَزُلْوَلُوا زِلْوَالًا شَدِيدًا ﴾ أي: حركوا تحريكاً عظيماً. قال الزجاج: كل مصدر من المضاعف على فعلال يجوز فيه الكسر، والفتح، نحو قلقلته قِلقالاً وقَلقالاً، وزلزلوا زِلزالاً وزَلزالاً، والكسر أجود؛ لأن غير المضاعف على الكسر، نحو: دحرجته دِحراجاً.

الإعراب: ﴿ هُنَالِكَ ﴾: اسم إشارة مبني على السكون في محل نصب على الظرفية الزمانية، أو على المكانية ـ وهو أقوى ـ متعلق بالفعل بعده، وأجيز تعليقه بـ: ﴿ الطُّنُونَا ﴾، وعليه فالوقف على الخره، وعلى الأول فالوقف على ﴿ الطُّنُونَا ﴾، وهو الأقوى. واللام للبعد، والكاف حرف

خطاب، لا محل له. ﴿ آبتُلِي ﴾: فعل ماض مبني للمجهول. ﴿ آلْمُؤْمِنُونَ ﴾: نائب فاعله مرفوع، وعلامة رفعه الواو نيابة عن الضمة؛ لأنه جمع مذكر سالم، والنون عوض عن التنوين في الاسم المفرد، والجملة الفعلية مستأنفة، لا محل لها. ﴿ وَزُلْزِلُوا ﴾: ماض مبني للمجهول، والواو نائب فاعله، والألف للتفريق، والجملة الفعلية معطوفة على ما قبلها، لا محل لها مثلها. ﴿ زِلْزَالًا ﴾: مفعول مطلق. ﴿ شَدِيدًا ﴾: صفة له.

# ﴿ وَإِذْ يَقُولُ ٱلْمُنَافِقُونَ وَٱلَّذِينَ فِي قُلُوجِم مَّرَضٌ مَّا وَعَدَنَا ٱللَّهُ وَرَسُولُهُۥ إِلَّا غُرُورًا ۞﴾

المشرح: ﴿ وَإِذْ يَقُولُ ٱلْمُنْفِقُونَ وَٱلَّذِينَ فِى قُلُومِهِم مّرَضُ ﴾: شك، وضعف اعتقاد، فهو يمرض قلوبهم، أي: يضعفها، وذلك بضعف الإيمان فيها، والمرض حقيقة فيما يعرض للبدن، فيخرجه عن الاعتدال اللائق به، ويوجب الخلل في أفعاله، وقد يؤدي إلى الموت، واستعير هنا لما في قلوبهم من الجهل، وفساد العقيدة. ﴿ مّا وَعَدَنَا اللّهُ وَرَسُولُهُ ۚ إِلّا عُرُولَ ﴾: إلا وعداً باطلاً، وذلك: أن طُعمة بن أبيرق، ومعتب بن قشير، وجماعة من المنافقين، قالوا: يعدنا محمد كنوز كسرى، وقيصر، ولا يجرؤ أحدنا أن يخرج للغائط، وإنما قالوا ذلك حينما سمعوا: أن النبي على وعدهم ذلك عند ضربه الصخرة، وتفتتها، وظهور النار منها، وكانت قد ظهرت في الخندق في الجزء الذي كان يعمل فيه سلمان الفارسي مع جماعة من الصحابة، ـ رضي الله عنهم أجمعين ـ . .

هذا؛ والغرور الذي يغر ويخدع الإنسان مما لا يدوم؛ بل يضمحل بسرعة. و ﴿مَتَكُ الْفُرُورِ ﴾ كل شيء يتمتع به الإنسان في دنياه، ويتلذذ به من طعام، وشراب، ولباس، ومسكن، وولد، وزوجة. . . إلخ، وانظر ﴿ ٱلْفَرُورُ ﴾ بفتح الغين في الآية رقم [٣٣] من سورة (لقمان).

وأما ﴿ ٱلْمُنْكِفِقُونَ ﴾ فهو جمع: منافق، وسمي المنافق منافقاً أخذاً من نافقاء اليربوع، وهو جمع، الذي يقيم فيه، فإنه يجعل له بابين، يدخل من أحدهما، ويخرج من الآخر، فكذلك المنافق يدخل مع المؤمنين بقوله: أنا مؤمن، ويدخل مع الكفار بقوله: أنا كافر. هذا؛ وقد يتصف مؤمن بصفات المنافقين، فيكذب، ويخلف الوعد، ويخون في الأمانة، ويفجر في الخصومة، وما أكثرهم في هذا الزمن، فهذا يقال له: نفاق العمل، وأمّا الأول؛ فيقال له: نفاق العمل، وأمّا الأول؛ فيقال له: نفاق العمل، وأمّا الأول؛ فيقال له: نفاق العقيدة، لأنه يظهر الإسلام، ويبطن الكفر، وهو أخبث من الكفر، وعقابه أشدُّ منه، قال الله تعالى: ﴿إِنَّ ٱلمُنْفِقِينَ فِي ٱلدَّرُكِ ٱلْأَسْفَلِ مِنَ ٱلنَّارِ ﴾ وقد حذر الرسول على من نفاق العمل والاتصاف به؛ لأنه يجر إلى نفاق العقيدة، فعن أبي هريرة - رضي الله عنه - أن رسول الله على قال: إني مسلمٌ، أخرج بعضه البخاري، وبعضه مسلم، وأخرجه وصلًى، وحجَّ، واعتمرَ، وقال: إني مسلمٌ». أخرج بعضه البخاري، وبعضه مسلم، وأخرجه أبو يعلى من حديث أنس رضى الله عنه.

الإعراب: ﴿وَإِذَى: الواو: حرف عطف. (إذ): معطوف على سابقه. ﴿بَقُولُ ﴾: فعل مضارع. ﴿النَّيْنَقُونَ ﴾: فاعله مرفوع. . . إلخ. والجملة الفعلية في محل جر بإضافة: (إذ) إليها. (الذين): اسم موصول مبني على الفتح في محل رفع معطوف على ما قبله. ﴿فِي قُلُوبِهِم ﴾: جار ومجرور متعلقان بمحذوف خبر مقدم، والهاء في محل جر بالإضافة. ﴿مَرَثُ ﴾: مبتدأ مؤخر، والجملة الاسمية صلة الموصول، لا محل لها. ﴿مَا ﴾: نافية. ﴿وَعَدَنَا ﴾: فعل ماض، و(نا): مفعول به أول. ﴿اللهُ ﴾: فاعله. ﴿وَرَسُولُهُ ﴾: معطوف عليه، والهاء ضمير متصل في محل جر بالإضافة. ﴿إلا ﴾ أول. ﴿اللهُ هُ عنى محلوف عليه، والهاء ضمير متصل في محذوف وهو ضعيف معنى. وجملة: ﴿مَا وَعَدَنَا ﴿ اللهِ عَلَى محل نصب مقول القول.

﴿ وَإِذْ قَالَت ظَآهِفَةٌ مِّنْهُمْ يَثَأَهَلَ يَثْرِبَ لَا مُقَامَ لَكُورَ فَٱرْجِعُواْ وَيَسْتَثَذِنُ فَرِيقٌ مِّنْهُمُ ۚ النَّبِيّ يَقُولُونَ إِنَّا فِرَارًا ﴿ اللَّهِ مَا مُعَامَلُ مَا مِعَ رَبَةٍ إِن يُرِيدُونَ إِلَّا فِرَارًا ﴿ اللَّهِ مَا عَوْرَةً ۗ وَمَا هِي بِعَوْرَةً ۖ إِن يُرِيدُونَ إِلَّا فِرَارًا ﴿ اللَّهِ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَا عَلَاكُوا اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّا عَلَّا عَلَا عَلَّا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلّا

المشرح: ﴿وَإِذْ قَالَتَ طَّآبِفَةٌ مِنْهُمْ ﴾: من المنافقين، والمراد بـ: ﴿طَّآبِفَةٌ ﴾ عبد الله بن أبي وأصحابه. وقال القرطبي: هو أوس بن قيظي، والد عرابة بن أوس؛ الذي انتهى إليه الكرم في المدينة في زمن التابعين، وهو الذي يقول في الشماخ:

إِذَا مَا رَايَةٌ رُفِعَتْ لِمَحْدِ تَكَفّاهَا عَرَابَةٌ بِالْدِمدِينِ ورهط، هذا؛ والطائفة: الجماعة من الناس، لا واحد لها من لفظها، مثل: فريق، ورهط، ونفر... إلخ، وجمعها: طوائف، وقد يطلق لفظ: طائفة على الواحد، وعلى الاثنين، مثل قوله تعالى في سورة (التوبة) رقم [٦٦]: ﴿إِن نَعْفُ عَن طَآبِهَةٌ مِّنكُمٌ نُكُرِّبُ طَآبِهَةٌ إِأَنَهُمْ كَانُوا مُجُرِمِينَ ﴾. ﴿يَالَهُ عَن طَآبِهُ مُ نَعْرَبُ طَآبِهَمٌ عَانُوا مُجُرِمِينَ ﴾. ﴿يَالَهُ عَن طَآبِهُ مُ عَن طَآبِهُ مُ عَالِمُ اللهُ عَنْ عَلَيْهُ وَمِن عَن طَآبُهُم عَن اللهُ طيبة، وطابة. وقال أبو عبيدة: يثرب: اسم أرض، والمدينة ناحية منها. وقال السهيلي: وسميت يثرب لأن الذي نزلها من العماليق اسمه يثرب بن عميل بن مهلائيل، بن عوض بن عملاق بن لاوذ بن إرم. وبنو عميل هم الذين سكنوا الجحفة، فأجحفت بهم السيول فيها، وبها سميت الجحفة، قال امرؤ القيس: [الطويل]

تَنَوُرْتُهَا مِنْ أَذْرِعَاتٍ، وأهلُهَا بِينَثُرِبَ أَدْنَى دَارِهَا نَظُرٌ عَالِي وقد نهى النبي عَلَيْ أن تسمى بهذا الاسم لما فيه من التثريب، وهو التقريع، والتوبيخ، كما في قوله تعالى حكاية عن قول يوسف لإخوته: ﴿لاَ تَثْرِيبَ عَلَيْكُمُ الْيُوَمِّ ﴾، وقد قال المنافقون: يا أهل يثرب مخالفة لما نهى عنه النبي عَلَيْ . ﴿لاَ مُقَامَ لَكُونُ »: يقرأ بضم الميم وفتحها على أنه مصدر ميمي، أو اسم مكان بمعنى الإقامة، وأصله: «مُقْوَم» فقل في إعلاله: اجتمع معنا حرف صحيح ساكن، وحرف علة متحرك، والحرف الصحيح أولى بالحركة من حرف العلة، فنقلت حركة الواو إلى القاف قبلها، ثم قل: تحركت الواو بحسب الأصل، وانفتح ما قبلها الآن، فقلبت ألفاً.

﴿ فَٱرْجِمُواْ ﴾ أي: إلى منازلكم هاربين. وقيل المعنى: لا مقام لكم على دين محمد على فارجعوا إلى الشرك، وسلموا؛ لتسلموا، ويروى: أن يهود بني قريظة قالوا لعبد الله بن أبي ابن سلول، وأصحابه من المنافقين: ما الذي يحملكم على قتل أنفسكم بيد أبي سفيان وأصحابه، فارجعوا إلى المدينة، فإنا مع القوم، فأنتم آمنون. ﴿ وَيَسْتَغَذِنُ فَرِيقٌ مِّنْهُمُ النِّينَ ﴾ أي: في الرجوع إلى منازلهم بالمدينة، وهم بنو حارثة بن الحارث. وقيل: هو أوس بن قيظي، وجماعة من قومه.

﴿ يَقُولُونَ إِنَّ بَيُوتَنَا عَوْرَةً ﴾ أي: غير حصينة، وهي ما يلي العدو، ويخشى عليها من السراق. وقرئ: (عَوِرة) بكسر الواو، يعني: قصيرة الجدران فيها خلل، تقول العرب: دار فلان عَوِرة إذا لم تكن حصينة. وقد أعور الفارس: إذا بدا فيه خلل للضرب، والطعن. قال الشاعر: [الطويل] مَتَى تَلْقَهُمْ لَمْ تَلَقَ في البيتِ مُعْوِراً ولا الضيْفَ مفجوعاً ولا الجارَ مُرْمِلًا ﴿ وَهَا هِي بِعَوْرَةٍ ﴾: تكذيب لهم، وردٌّ عليهم فيما ذكروه، وادَّعوه. ﴿ إِن يُرِيدُونَ إِلَّا فِرَارًا ﴾ أي:

﴿ وَمَا هِى بِعَوْرَةً ﴾: تكذيب لهم، ورد عليهم فيما ذكروه، واد عوه. ﴿ إِن يُرِيدُونَ إِلّا فِرَارًا ﴾ أي: ما يريدون إلا الهرب من الحرب، أو من الدين. هذا؛ وحكى النقاش: أن هذه الآية نزلت في قبيلتين من الأنصار: بني حارثة، وبني سلمة، وهموا أن يتركوا مراكزهم يوم الخندق، وفيهم أنزل الله تعالى: ﴿ إِذْ هَمَت طَا إِفْتَانِ مِنكُمُ أَن تَفْشَلا ﴾. ويرده: أن هذا حصل في غزوة أحد، انظر الآية رقم [١٢٢] من سورة (آل عمران). وقال السدي: الذي استأذنه منهم رجلان من الأنصار: أوس بن قيظي، وأبو عرابة بن أوس. قال الضحاك: ورجع ثمانون رجلاً بغير إذن.

الإعراب: ﴿وَإِذِى: الواو: حرف عطف. (إذ): معطوف على ما قبله، وقال مكي: العامل فيه، وفي سابقه فعل مضمر، تقديره: واذكريا محمد إذ يقول، وإذ قالت، وعليه فالظرف مفعول به، أو هو مفعول فيه لهذا المقدر، وقد مر معنا كثير مثله. ﴿قَالَتَ۞: فعل ماض، والتاء للتأنيث. ﴿قَالَهِهُ ﴾: فاعله. ﴿وَنَهُمُ ﴾: متعلقان بمحذوف صفة ﴿قَالَهُهُ ﴾، وجملة: ﴿قَالَتَ٠٠٠﴾ إلخ في محل جر بإضافة: (إذ) إليها. (يا): أداة نداء تنوب مناب: أدعو. (أهل): منادى، وهو مضاف، و﴿يَنَمُونَ ﴾ مضاف إليه مجرور، وعلامة جره الفتحة نيابة عن الكسرة؛ لأنه ممنوع من الصرف للعلمية ووزن الفعل. ﴿لَا﴾: نافية للجنس تعمل عمل "إن». ﴿مُقَامَ﴾: اسم ﴿لَا﴾ مبني على الفتح في محل نصب. ﴿لَكُونُ ؛ جار ومجرور متعلقان بمحذوف خبر ﴿لَا﴾ والجملة الاسمية، والجملة الندائية كلتاهما في محل نصب مقول القول. ﴿فَأَرْحِعُونً ﴾: الفاء: هي الفصيحة؛ لأنها أفصحت عن شرط مقدر، التقدير: وإذا كان ما ذكر حاصلاً، وواقعاً؛ فارجعوا. و(ارجعوا): فعل أمر مبني على حذف النون، والواو فاعله، والألف للتفريق، ومتعلقه محذوف، كما رأيت في الشرح، والجملة الفعلية لا محل لها؛ لأنها جواب للشرط المقدر، والجملة الشرطية في محل نصب مقول القول.

﴿ وَيَسْتَغَذِنُ ﴾: الواو: حرف عطف. (يستأذن): فعل مضارع. ﴿ فَرِيقٌ ﴾: فاعل. ﴿ مِّنْهُمُ ﴾: جار ومجرور متعلقان بـ: ﴿ فَرِيقٌ ﴾، أو بمحذوف صفة له. ﴿ النِّبَيَّ ﴾: مفعول به، وجملة:

﴿وَيَسَتَغَذِنُ ... ﴾ إلى معطوفة على جملة: ﴿قَالَت ... ﴾ إلىخ فهي في محل جر مثلها، وصيغة المضارع لاستحضار الصورة. ﴿يَقُولُونَ ﴾: فعل مضارع مرفوع، وعلامة رفعه ثبوت النون. ﴿إِنَّ ﴾: حرف مشبه بالفعل. ﴿يَقُولُونَ ﴾: اسم: ﴿إِنَّ ﴾، و(نا): ضمير متصل في محل جر بالإضافة. ﴿عَوْرَةٌ ﴾: خبر ﴿إِنَّ ﴾ والجملة الاسمية في محل نصب مقول القول، وجملة: ﴿يَقُولُونَ ... ﴾ إلى مفسرة للفعل: (يستأذن)، أو هي في محل نصب حال من ﴿فَرِيقٌ ﴾ جوز مجيء الحال منه، وهو نكرة وصفه بالجار والمجرور، وإن اعتبرتها في محل نصب حال من ﴿النِّيّ ﴾ فالمعنى لا يأباه، ويكون الرابط محذوفاً، التقدير: قائلين له: إن بيوتنا عورة. ﴿وَمَا ﴾: الواو: محل رفع اسم (ما). ﴿يِعَوْرَةٌ ﴾: الباء: حرف جر صلة. (عورة): خبر (ما) منصوب، وعلامة نصبه فتحة مقدرة على آخره منع من ظهورها اشتغال المحل بحركة حرف الجر الزائد، والجملة الاسمية: ﴿وَمَا ﴿وَمَا ﴾. إلى أَنِهُ وَعَلَ مَضل عمل موفوع. . . إلى والواو فاعله. ﴿إِلّا ﴾: حرف حصر. ﴿فِرَا ﴾: مفعول به، والجملة الفعلية مستأنفة، لا محل لها، وإن اعتبرتها في محل نصب حال من واو الجماعة؛ فالمعنى لا يأباه، ويكون الرابط الضمير فقط، وتكون حالاً متداخلة من حال من واو الجماعة؛ فالمعنى لا يأباه، ويكون الرابط الضمير فقط، وتكون حالاً متداخلة من وجه واحد من الأوجه التي رأيتها في محل جملة: ﴿يَقُولُونَ ... ﴾ إلىخ.

# ﴿ وَلَوْ دُخِلَتَ عَلَيْهِم مِّنَ أَقْطَارِهَا ثُمَّ شَيِلُوا ٱلْفِتْنَةَ لَآتَوْهَا وَمَا تَلَبَّنُوا بِهَا إِلَّا يَسِيرًا ﴿ وَهَا تَلْبَثُوا بِهَا إِلَّا يَسِيرًا ﴿ وَهَا تَلْبَثُوا بِهَا إِلَّا لَيْكُوا اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّالِمُ اللَّا الللَّهُ الللَّا اللَّهُ اللَّا اللَّا اللَّا

المشرح: ﴿وَلَوْ دُخِلَتْ عَلَيْهِم ﴾ أي: لو دخلت جيوش المشركين الذين هاجموا المدينة بيوت هؤلاء المنافقين، أو دخلوا شوارع المدينة. ﴿وَمَنْ أَقَطَارِهَا ﴾: من نواحيها، وجوانبها. ﴿ثُمُّ سُبِلُوا الْفِينَةَ ﴾ أي: طلب من المنافقين الفتنة، أي الردة عن الإسلام، والرجعة إلى الكفر، ومقاتلة المسلمين. ﴿لَا تُوَهّا ﴾: لجاؤوها، وفعلوها بسرعة. ﴿وَمَا تَلْتَثُوا بِهَا ﴾ أي: وما توقفوا عن إجابة من طلب منهم الفتنة. ﴿إِلَّا يَسِيرًا ﴾ أي: وقتاً قليلاً ريشما يكون السؤال، والجواب من غير توقف. أو المعنى: ما لبثوا في المدينة بعد ارتدادهم إلا يسيراً فإن الله يهلكهم. هذا؛ وقرئ الفعل: (لآتوها) بالمدِّ؛ أي: لأعطوها بسرعة لمن يطلبها منهم. والمعنى: أنهم يتعللون باعورار بيوتهم؛ ليفروا عن نصرة رسول الله ﷺ، والمؤمنين، وعن مصافة الأحزاب؛ الذين ملؤوا قلوبهم رعباً، وخوفاً. وهؤلاء الأحزاب كما هم لو دخلوا أرضهم، وديارهم، وعرضوا عليهم الكفر، وقالوا لهم: انقلبوا على المسلمين؛ لسارعوا إليه، وما ذلك إلا لبغضهم الإسلام، وحبهم للكفر، وذلك لما جبلوا عليهم من النفاق، والمداهنة.

الإعراب: ﴿وَلَوْ ﴾: الواو: حرف استئناف. (لو): حرف لما كان سيقع لوقوع غيره. ﴿ وُخِلَتُ ﴾: ماض مبني للمجهول، والتاء للتأنيث حرف لا محل له، ونائب الفاعل ضمير مستتر تقديره: «هي» يعود إلى المدينة، أو إلى بيوتهم حسبما رأيت في الشرح. ﴿ عَلَيْم ﴾: جار ومجرور متعلقان بالفعل قبلهما. ﴿ فِنْ أَفَطَارِهَا ﴾: متعلقان بمحذوف حال من نائب الفاعل المستتر، و(ها): ضمير متصل في محل جر بالإضافة، وجملة: ﴿ دُخِلَتُ ... ﴾ إلخ لا محل لها؛ لأنها ابتدائية، ويقال: لأنها جملة شرط غير ظرفي. ﴿ ثُمَّ ﴾: حرف عطف. ﴿ شَبْلُوا ﴾: فعل ماض مبني للمجهول مبني على الضم، والواو نائب فاعله، وهو المفعول الأول، والألف للتفريق. ﴿ أَلْفَتُ نَهُ ﴾: اللام: واقعة في جواب (لو). (آتوها): فعل ماض مبني على فتح مقدر على الألف المحذوفة لالتقائها ساكنة مع واو الجماعة، التي هي فاعله، و(ها): مفعوله، والجملة الفعلية مبني على الضم، والواو فاعله، والألف للتفريق. ﴿ يَهَا ﴾: جار ومجرور متعلقان بما قبلهما، والجملة الفعلية مبني على الضم، والواو فاعله، والألف للتفريق. ﴿ يَهَا ﴾: جار ومجرور متعلقان بما قبلهما، والجماعة، فيكون الرابط: الواو، والضمير. ﴿ إلَّ ﴾: حرف حصر. ﴿ يَسِيرًا ﴾: صفة مفعول مطلق، التقدير: إلا لبناً يسيراً، أو صفة زمان محذوف، التقدير: إلا لبناً يسيراً،

### ﴿ وَلَقَدْ كَانُواْ عَلَهَدُواْ ٱللَّهَ مِن قَبْلُ لَا يُؤَلُّونَ ٱلْأَذَبَذَّ وَكَانَ عَهَدُ ٱللَّهِ مَسْتُولًا ﴿ ١٠ ﴾

الشرح: ﴿وَلَكَ: أَنهِم غَابُواْ عَنهَدُواْ اللّهَ مِن قَبْلُ﴾ أي: من قبل غزوة الخندق، وبعد غزوة بدر. قال قتادة: وذلك: أنهم غابوا عن بدر، ورأوا ما أعطى الله أهل بدر من الكرامة، والنصر، فقالوا: لئن أشهدنا الله قتالاً لنقاتلن. وقال يزيد بن رومان: هم بنو حارثة، همُّوا يوم أحد أن يفشلوا مع بني سلمة، فلما نزل فيهم ما نزل عاهدوا الله أن لا يعودوا لمثلها، فذكر الله لهم الذي أعطوه من أنفسهم. انتهى. قرطبي، ومعنى ﴿لا يُولُونَ ٱلأَذَبُرُ ﴾: لا يعطون ظهورهم للأعداء منهزمين، والأدبار جمع: دبر، بضم الدال مع ضم الباء وسكونها، وهو الظهر، قال تعالى في سورة (القمر): ﴿مَعْنَى اللّهُ بُكْمُ وَوُمِنَ ٱلنّبُوكِ وهو أيضاً ضد القبل، والأدبار بمعنى، أواخر الأشياء، قال تعالى في سورة (ق): ﴿وَمِنَ ٱلنّبُ فَسَيْمُهُ وَأَذَبُكَرَ ٱلسُّجُودِ وَ بمعنى أعقاب الصلاة، وأواخرها. هذا؛ والإدبار بكسر الهمزة: ضد الإقبال. ﴿وَكَانَ عَهَدُ ٱللّهِ مَسْوُلًا في سورة والإسراء) رقم [٢٤]: ﴿وَأَوْفُوا بِٱلْعَهَدُ إِنّ ٱلْعَهَدَ كَانَ مَسْوُلًا والظرما ذكرته في الآية رقم [٧].

الاعراب: ﴿وَلَقَدُ ﴾: الواو: حرف قسم وجر، والقسم به محذوف، تقديره: والله، والجار، والمجرور متعلقان بفعل محذوف، تقديره: أقسم. هذا؛ وبعضهم يعتبر الواو عاطفة، وبعضهم

يعتبرها حرف استئناف، ويعتبر الجملة الآتية جواباً لقسم محذوف. ولا أسلمه أبداً؛ لأنه على هذا يكون قد حذف واو القسم، والمقسم به، ويصير التقدير: والله أقسم، أو: وأقسم والله، واللام: واقعة في جواب القسم المحذوف، وبعضهم يقول: موطئة، والموطئة معناها المؤذنة، وهذه اللام، إنما تدخل على: "إن" الشرطية لتدل على القسم المتقدم على الشرط، وتكون الجملة الآتية جواباً للقسم المدلول عليه باللام، والمتقدم على الشرط حكماً، كما في قوله تعالى: "فَيْنُ أُخْرِجُولُ لا يَحْرُجُونَ مَعَهُم ... إلخ الآية رقم [١٢] من سورة (الحشر) افهم هذا؛ واحفظه، فإنه جيد. فإن قيل: ما ذكرته من إعراب يؤدي إلى حذف المقسم به، وبقاء حرف القسم، فالجواب: أنه قد حذف المقسم به حذفاً مطرداً في أوائل السور، مثل قوله تعالى: فوالشَّهَ وَالطَّانِقِ... إلخ فإن التقدير: ورب الضحى، ورب السماء... إلخ، ويدل على هذا المقدر قوله تعالى في الآية رقم [١٧] من سورة (مريم) على نبينا، وعليها ألف الخ. وأوضح من ذلك قوله تعالى في الآية رقم [١٧] من سورة (مريم) على نبينا، وعليها ألف صلاة، وألف سلام: "فولِن مِنكُرُ إلاً وَارِدُهاً كَانَ عَلَى رَبِّكَ حَتْمًا مَقْضِيًا فإن التقدير: فوعزتي وجلالي ما أحدٌ مِنكُمُ إلا واردها. والله أعلم، وأجل، وأكرم.

(قد): حرف تحقيق يقرب الماضي من الحال. ﴿كَانُواْ﴾: فعل ماض ناقص مبني على الضم، والواو اسمه، والألف للتفريق. ﴿عَنهَدُواْ﴾: فعل ماض، والواو فاعله، والألف للتفريق. ﴿اللّهَ اللّه نصوب على التعظيم. ﴿مِن قَبْلُ﴾: جار ومجرور متعلقان بالفعل قبلهما، أو هما متعلقان بمحذوف حال من واو الجماعة، وبني ﴿قَبْلُ﴾ على الضم لقطعه عن الإضافة لفظاً لا معنى، وجملة: ﴿عَنهَدُواْ...﴾ إلخ في محل نصب خبر (كان). ﴿لا﴾: نافية. ﴿يُولُونَ﴾: فعل مضارع مرفوع...إلخ، والواو فاعله. ﴿الأَذْبَرُ ﴾: مفعول به ثان، والأول محذوف، التقدير: لا يولون العدو الأدبار، والجملة الفعلية جواب ﴿عَنهَدُواْ﴾؛ لأنه بمعنى القسم، وجملة: (لقد...) إلخ جواب القسم المقدر، والقسم وجوابه كلام مستأنف لا محل له. ﴿وَكَانَ﴾: الواو: حرف استئناف. (كان): فعل ماض ناقص. ﴿عَهُدُ﴾: اسم (كان) وهو مضاف، و﴿اللّهِ مضاف إليه. ﴿مَسَمُولًا﴾: خبر كان، والجملة الفعلية مستأنفة، لا محل لها.

## ﴿ قُلُ لَن يَنفَعَكُمُ ٱلْفِرَارُ إِن فَرَرْتُم مِنَ ٱلْمَوْتِ أَوِ ٱلْقَتْلِ وَإِذَا لَا تُمَنَّعُونَ إِلَّا قَلِيلًا ﴿ اللَّهُ

 يُدْرِككُمُ ٱلْمَوْتُ وَلَوْ كُنْنُمْ فِي بُرُوجٍ مُشَيِّدَةً ﴾. ﴿ وَإِذَا لَا تُمَنَّعُونَ ﴾ أي: في الدنيا بعد فراركم. ﴿ إِلَّا قَلِيلًا ﴾: المعنى: وإن نفعكم الفرار من الحرب، والقتال مع الرسول على فأخر موتكم لم يكن ذلك التأخير، والتمتيع في الدنيا إلا قليلاً ، وهو مدة انقضاء آجالكم.

هذا؛ وقدر الجلال في الآية رقم [٧٧] من سورة (الإسراء) «لو» محذوفة، فيكون التقدير هنا: لو فعلتم الفرار؛ لا تمتعون إلا قليلاً. قال الجمل معلقاً على قول الجلال هناك: (إذاً) حرف حواب، وجزاء يقدر: بـ: «لو» الشرطية كما فعل الشارح، وعبارة السمين: (إذاً) حرف جواب، وجزاء، ولهذا تقع أداة الشرط موقعها، وقوله: ﴿ لاَتَخَذُوكَ ﴾ أي: في سورة (الإسراء): جواب قسم محذوف، تقديره: والله لاتخذوك...إلخ.

هذا؛ وقال ابن هشام في مغنيه: والأكثر أن تكون جواباً له: «إن»، أو «لو» مقدرتين، أو ظاهرتين، فالأول كقول كثير عزة:

لَئِنْ جَادَ لِي عَبْدُ العزيزِ بِمِثْلِهَا وأَمْكَنَنِي مِنْهَا، إِذَاً لَا أُقِيلُهَا وهذا هو الشاهد رقم [١٩] من كتابنا فتح القريب المجيب. وقول قريط بن أنيف: [البسيط] لَوْ كنتُ مِنْ مازِنٍ لَمْ تَسْتَبِحْ إِبلِي بَنُو اللَّقيطة مِنْ ذُهْلِ بِنِ شَيْبَانَا إِذَا لَقَامَ بِنَصْرِي مَعْشَرٌ خُشُنٌ عِنْدَ الْحَفِيظة، إِنْ ذُو لُوثَةٍ لَانَا

وهذا هو الشاهد رقم [٢٠] من الكتاب المذكور. هذا؛ وقال الفراء: حيث جاءت بعدها اللام، فقبلها «لو» مقدرة؛ إن لم تكن ظاهرة، وهذا هو القول الفصل انتهى. أقول: وهو يريد لام التوكيد، ولا النافية مثلها. هذا؛ ويبقى الكلام المقدر، والمذكور في محل نصب مقول القول، وجملة: ﴿قُل …﴾ إلخ مستأنفة، لا محل لها.

#### ﴿ وَلَى مَن ذَا ٱلَّذِى يَعْصِمُكُمْ مِّنَ ٱللَّهِ إِنْ أَرَادَ بِكُمْ سُوَّءًا أَوْ أَرَادَ بِكُمْ رَحْمَةً وَلَا يَجِدُونَ ۗ لِلْهُم مِّن دُونِ ٱللَّهِ وَلِيًّا وَلَا نَصِيرًا ۞﴾

الشرح: ﴿ فَأَلَى ﴾: أمر للنبي ﷺ . ﴿ مَن ذَا اللَّذِى يَعْصِمُكُم مِن الله ، ﴿ إِنْ أَرَادَ عِلَمْ مَن الله ، ﴿ إِنْ أَرَادَ عِلَمْ سُوَّا ﴾ : يمنعكم من الله . ﴿ إِنْ أَرَادَ عِلَمْ سُوَّا ﴾ : في أنفسكم من قتل ، أو غيره . ﴿ أَوْ أَرَادَ عِلَمْ رَحْمَةً ﴾ أي : إطالة عمر في عافية وسلامة . ﴿ وَلَا يَضِيرًا ﴾ : يدفع الضر عنهم . ولا تنس الالتفات من الخطاب إلى الغيبة .

قال الزمخشري: فإن قلت: كيف جعلت الرحمة قرينة السوء في العصمة، ولا عصمة إلا من السوء؟! قلت: معناه: أو يصيبكم بسوء، إن أراد بكم رحمة، فاختصر الكلام، وقال الشاعر:

ورأيْتُ زوجَكِ في الْوَغَى مُتَقَلِّداً سَيْفاً وَرُمْحا

أو: حمل الثاني على الأول لما في العصمة من معنى المنع، وانظر ما أذكره في الآية رقم [٩] من سورة (الحشر) إن شاء الله تعالى. هذا؛ والولي: هو الذي يتولى شؤون غيره، والنصير: المعين، والمساعد، والفرق بينهما: أن الولي قد يضعف عن النصرة، والمعاونة، والنصير قد يكون أجنبياً عن المنصور، فبينهما عموم، وخصوص من وجه. هذا؛ والولي لله: العارف بالله تعالى على حسب ما يمكن، المواظب على الطاعات، المعرض عن الانهماك في اللذات، والشهوات. وفيه وجهان: أحدهما: أنه فعيل بمعنى مفعول، كقتيل بمعنى مقتول، وجريح بمعنى مجروح، فعلى هذا: هو من يتولى الله رعايته، وحفظه، فلا يكله إلى غيره، ونفسه لحظة، كما قال تعالى: ﴿وَهُو يَتَولَى الصَّلِحِينَ﴾. والوجه الثاني: أنه فعيل مبالغة من فاعل، كرحيم، وعليم، بمعنى راحم، وعالم، فعلى هذا: هو من يتولى عبادة الله تعالى، من غير أن يتخللها عصيان، أو فتور. وكلا المعنيين شرط في الولاية، فمن شرط الولي أن يكون محفوظاً، كما أن من شرط النبي أن يكون معصوماً، فكل من كان للشرع عليه اعتراض؛ فليس بولي؛ بل هو مغرور مخادع. ذكره الإمام أبو القاسم القشيري، وغيره من أثمة الطريقة ـ رحمهم الله تعالى ـ. انتهى. مِن شرح ألفاظ الزبد للشيخ أحمد بن حجازي الفشني ـ رحمه الله تعالى ـ. انتهى. مِن شرح ألفاظ الزبد للشيخ أحمد بن حجازي الفشني ـ رحمه الله تعالى ـ. انتهى. وبن الحديث القدسي: "من عادى لي ولياً؛ فقد آذئتُهُ بالحرب».

أما الإرادة: فهي نزوع النفس، وميلها إلى الفعل بحيث يحملها عليه. ويقال للقوة؛ التي هي مبدأ النزوع، والأول مع الفعل، والثاني قبله، وكلا المعنيين غير متصور اتصاف الباري تعالى به، ولذا اختلف في معنى إرادته سبحانه وتعالى، فقيل: إرادته لأفعاله: أنه غير ساه، ولا مكره، ولأفعال غيره أمره بها، فعلى هذا لم تكن المعاصي بإرادته. وقيل: علمه باشتمال

الأمر على النظام الأكمل، والوجه الأصلح، وهذا الأخير هو المقبول؛ لأن الله تعالى لا يأمر بالفحشاء، ولا يرضى لعباده الكفر. هذا؛ ولم يَرِدْ لفعل الإرادة، ولا لفعل المشيئة أمر فيما أعلم، فهما ناقصا التصرف، وقد كثر حذف مفعول هذين الفعلين حتى لا يكاد ينطق به إلا في الشيء المستغرب، مثل هذه الآية. وقوله تعالى: ﴿لَوْ أَرَدُنا آن تُنْخِذَ لَمُوا لَا تَخَذَننهُ مِن لَدُنا ﴾ وقال الشاعر الخزيمى:

فَلَوْ شِئْتُ أَنْ أَبْكِي دَماً لَبَكَيْتُهُ عليهِ، ولكِنْ سَاحَةُ الصَّبْرِ أَوْسَعُ وقيد بعضهم حذف مفعول هذين الفعلين بعد «لو» وليس كذلك.

الإعراب: ﴿ قُلْ ﴾: أمر، وفاعله مستتر، تقديره: ﴿ أَنت ﴾. ﴿ مَن ﴾: اسم استفهام مبني على السكون في محل رفع خبر. ﴿ الّذِى ﴾: اسم إشارة مبني على السكون في محل رفع خبر. ﴿ الّذِى ﴾: اسم موصول مبني على السكون في محل رفع صفة: ﴿ وَا ﴾ أو بدل منها، وجوز أن يكون: ﴿ مَن ذَا ﴾ اسماً مركباً مبنياً على السكون في محل رفع مبتدأ، و ﴿ اللّذِى ﴾ خبره. ﴿ يَعْصِمُكُم ﴾: فعل مضارع، والفاعل يعود إلى: ﴿ اللّذِى ﴾، وهو العائد، والكاف مفعول به. ﴿ مِن اللّهِ ﴾: متعلقان بالفعل قبلهما، والجملة الفعلية صلة الموصول، لا محل لها. ﴿ إِن ﴾: حرف شرط جازم. ﴿ أَرادَ ﴾: فعل ماض مبني على الفتح في محل جزم فعل الشرط، والفاعل يعود إلى ﴿ اللّهِ ﴾. ﴿ يَكُمُ ﴾: جار ومجرور متعلقان بالفعل قبلهما. ﴿ مُعول به، وجملة: ﴿ أَرادَ … ﴾ إلخ لا محل لها؛ لأنها ابتدائية، ويقال: لأنها جملة شرط غير ظرفي، وجواب الشرط محذوف لدلالة ما قبله عليه. ﴿ أَوَى: حرف عطف، وجملة: ﴿ أَرادَ سِكُمُ أَن عَمَل المار في محل نصب مقول القول، وجملة: ﴿ قُلْ … ﴾ إلخ مستأنفة، لا محل لها.

﴿ وَلَا ﴾: الواو: حرف استئناف. (لا): نافية. ﴿ يَجِدُونَ ﴾: فعل مضارع مرفوع، وعلامة رفعه ثبوت النون؛ لأنه من الأفعال الخمسة، والواو فاعله. ﴿ لَهُمُ ﴾: متعلقان بد: ﴿ وَلِيّا ﴾ أو ﴿ فَصِيرً ﴾ على التنازع، أو بمحذوف حال من أحدهما، كان صفة له، فلما قدم عليه صار حالاً على القاعدة: «نعت النكرة إذا تقدم عليها صار حالاً ». ﴿ مِّن دُونِ ﴾: متعلقان بما تعلق به: ﴿ لَهُمُ ﴾. وأجيز اعتبار ﴿ لَهُمُ ﴾ مفعولاً ثانياً، وهو وجه ضعيف. ﴿ وَلِيّا ﴾: مفعول به. ﴿ وَلَا يَجِدُونَ ... ﴾ إلخ مستأنفة، لا محل لها. لتأكيد النفي. ﴿ فَصِيرً ﴾: معطوف على ما قبله، وجملة: ﴿ وَلَا يَجِدُونَ ... ﴾ إلخ مستأنفة، لا محل لها.

# ﴿ وَقَدْ يَعْلَمُ ٱللَّهُ ٱلْمُعَوِّقِينَ مِنكُمْ وَٱلْقَابِلِينَ لِإِخْوَانِهِمْ هَلُمَّ إِلَيْنَا ۚ وَلَا يَأْتُونَ ٱلْبَأْسَ إِلَّا قَلِيلًا ﴿ ﴾

المشرح: ﴿قَدْ يَعْلَمُ اللهُ ٱلْمُعَوِّقِينَ مِنكُرٌ ﴾ أي: المثبطين الناس عن رسول الله ﷺ، وهم عبد الله بن أُبِيِّ وأصحابه المنافقون. هذا؛ والتعويق: المنع، والصرف، وهو للمبالغة. ﴿وَالْقَآبِلِينَ لِإِخْوَنِهِمْ ﴾ من ساكني المدينة. ﴿هَلُمُ إِلِينَا ﴾ أي: ارجعوا إلينا، ودعوا محمداً ﷺ، فلا تشهدوا معه الحرب، فإنا نخاف عليكم الهلاك، وما محمد، وأصحابه إلا أكلة رأس، ولو كانوا لحماً؛ لالتهمهم أبو سفيان، وأصحابه! دعوا الرجل؛ فإنه هالك!.

والآية نزلت في المنافقين بلا ريب، وذلك: أن اليهود أرسلوا إليهم حين أقبلت قريش بحلفائها، وحاصروا المدينة المنورة، وقالوا لهم: ما الذي يحملكم على قتل أنفسكم بيد أبي سفيان، ومن معه، فإنهم إن قدروا عليكم في هذه المرة؛ لم يستبقوا منكم أحداً، وإنا نشفق عليكم، فأنتم جيراننا، وإخواننا هلموا إلينا! فأقبل عبد الله بن أُبيِّ ابن سلول، وأصحابه على المؤمنين يعوقونهم، ويخوفونهم بأبي سفيان، ومن معه، وقالوا لهم ما تقدم، فلم يزدد المؤمنون بقول المنافقين إلا إيماناً، واحتساباً. ﴿وَلَا يَأْتُونَ ٱلْبَأْسَ》: ولا يحضرون القتال. ﴿إِلَا قَلِيلاً》 أي: إلا زماناً، أو إتياناً قليلاً. وقيل: إلا رياءً، ومداراةً للمؤمنين. والبأس: الحرب.

وَهَلُمَّ وَ المحاز، وبها جاء التنزيل، فإنها بصيغة واحدة للمفرد، والمثنى، والجمع، والمذكر، لغة الحجاز، وبها جاء التنزيل، فإنها بصيغة واحدة للمفرد، والمثنى، والجمع، والمذكر، والمؤنث، نحو: هلمَّ يا زيد، هلمَّ يا زيدان، هلمَّ يا زيدون، هلمَّ يا هندان، هلمَّ يا هندات، وهي على هذه اللغة: اسم فعل أمر لعدم تغيرها، والتزمت العرب فيها فتح الميم على هذه اللغة، وهي حركة بناء، بنيت على الفتح تخفيفاً. وأما لغة بني تميم، وقد نسبها الليث إلى بني سعد، فتلحقها الضمائر، كما تلحق سائر الأفعال، فيقال: هلمَّا يا زيدان، هَلُمُّوا يا زيدون، هلمِّي يا هندُ، هلُمَّن يا هنداتُ. وقال الفراء: يقال هلُمِّينَ يا نسوة، وهي على هذه اللغة فعل صريح لا يتصرف. هذا قول الجمهور، وقد خالف بعضهم في فعليتها على هذه اللغة، وليس بشيء، فالتزمت العرب فيها أيضاً على لغة بني تميم فتح الميم؛ إذا كانت مسندة لضمير الواحد المذكر، ولم يجيزوا فيها ما أجازوه في: على لغة بني تميم فتح الميم؛ إذا كانت مسندة لضمير الواحد المذكر، ولم يجيزوا فيها ما أجازوه في: على المنه، والكسر. انتهى. جمل نقلاً عن السمين، ومثله في قطر الندى، ولكنه أخصر.

هذا؛ وأصله عند البصريين: هَالُمَّ مِنْ: لَمَّ إذا قصد، حذفت الألف لتقدير السكون في اللام، فإنه الأصل، وعند الكوفيين أصله: هَلْ أُمَّ، فحذفت الهمزة بإلقاء حركتها على اللام، وهو بعيد؛ لأن هل لا تدخل على الأمر، ويكون متعدياً كما في آية الأنعام رقم [١٥٠]: ﴿قُلُ هَلُمَ شُهَدَآءَكُمُ ١٠٠﴾ إلخ ولازماً، كما في الآية التي بين أيدينا: ﴿هَلُمَّ إِلَيْنَا ﴾ والأولى بمعنى: أحضروهم من الرباعي، وهنا بمعنى: احضروا من الثلاثي، أو بمعنى: تعالَوْا. وكلام الزمخشري هنا مؤذن بأنه متعدٍ أيضاً، وحذف مفعوله، فإنه قال: هَلُمُّوا إلينا، أي: قربوا أنفسكم إلينا. وأخيراً أقول: وهو جامد على الاعتبارين، لا يأتي منه مضارع، أو اسم مضارع، ولا ماض، ولا اسمه. تأمل، وتدبر، وربك أعلم، وأجل، وأكرم.

الإعراب: ﴿ وَقَدْ ﴾: حرف تحقيق هنا. ومفيد للتكثير. ﴿ يَعْلَمُ ﴾: فعل مضارع. ﴿ اللهُ ﴾: فاعله. ﴿ المُعرِّقِينَ ﴾: مفعول به منصوب، وعلامة نصبه الياء نيابة عن الفتحة ؛ لأنه جمع مذكر

سالم، والنون عوض عن التنوين في الاسم المفرد، وفاعله مستتر فيه. ﴿مِنكُرُ ﴾: جار ومجرور متعلقان بـ: ﴿المُعْوِقِينَ ﴾، أو بمحذوف حال من فاعله المستتر، وجملة: ﴿قَدْ يَعْلَرُ … ﴾ الخ مستنز فيه أيضاً. مستأنفة، لا محل لها. (القائلين): معطوف على ﴿المُعْوَقِينَ ﴾، وفاعله مستتر فيه أيضاً. ﴿لإِنْوَنِهِمْ ﴾: متعلقان بـ: (القائلين)، والهاء في محل جر بالإضافة. ﴿هَلُمُ ﴾: اسم فعل أمر مبني على الفتح، والفاعل مستتر فيه، وانظر الشرح. ﴿إِلَيْنَا ﴾: جار ومجرور متعلقان بـ: ﴿هَلُمُ ﴾، وجملة: ﴿هَلُمُ إِلَيْنَا ﴾ في محل نصب مقول القول. ﴿وَلا ﴾: الواو: واو الحال. (لا): نافية. ﴿يَأْتُونَ ﴾: فعل مضارع مرفوع، وعلامة رفعه ثبوت النون؛ لأنه من الأفعال الخمسة، والواو فاعله. ﴿أَنُونَ الْبَأْسُ؛ صفة مفعول مطلق محذوف، أو ضفة زمان محذوف، انظر الشرح، وجملة: ﴿وَلا يَأْتُونَ الْبَأْسِ، والخ في محل نصب حال من الضمير المستتر في: ﴿ الْمُعَوِقِينَ ﴾ وما بعده، والرابط: الواو، والضمير، وإن اعتبرتها مستأنفة؛ فلا محل لها، والأول أقوى.

الشرح: ﴿أَشِحَةً عَلَيْكُمْ ﴾: بخلاء عليكم بالمعاونة، والمساعدة، أو: بالنفقة في سبيل الله، أو: بالغنيمة، أي: فإنهم يطالبون بها بإلحاح، ولا يعفون عن شيء منها، و﴿أَشِحَةً ﴾: جمع شحيح، وهو شديد البخل، مثل رغيف، وأرغفة، ولكن نقلت حركة الحاء الأولى إلى الشين، وأدغمت في الحاء الثانية، وأصله: أشْحِحَة، وهو جمع لا ينقاس؛ إذ قياس فعيل الوصف الذي عينه، ولامه من واد واحد أن يجمع على: أفعلاء، نحو خليل، وأخلاء، وظنين، وأظناء، وضنين، وأضناء، وقد سمع أشحاء، وهو القياس. ﴿فَإِذَا جَآءَ الْغَوْفُ ﴾ أي: من قتال العدو؛ إذا أقبل، أو من النبي عليه إذا غلب أعداءه، فإنهم يخافون أن يبطش بهم بعد فراغه من أعدائه.

﴿ رَأَيْتَهُمْ يَنظُرُونَ إِلَيْكَ أَي: في تلك الحالة حالة الخوف. ﴿ تَدُورُ أَعَيْنَهُمْ اَي: في أحداقهم من شدة الخوف، وشدة الجبن، والهلع. ﴿ كَأَلَذِى يُعْشَىٰ عَلَيْهِ مِنَ ٱلْمَوْتِ ﴾ أي: تدور أعينهم كدوران عين الذي قرب من الموت، وغشيته أسبابه فإنه يذهب عقله، ويشخص بصره، فلا يطرف، وذلك من شدة سكرات الموت. ﴿ فَإِذَا ذَهَبَ ٱلْخَوْفُ ﴾ أي: زال الخوف عنهم، وأمنوا، وحيزت الغنائم، وقسمت. ﴿ سَلَقُوكُمُ عِأْلِمِنَةٍ حِدَادٍ ﴾: رموْكم، وتناولوكم بألسنة ذربة حادة تفعل كفعل الحديد. قال ابن عباس ـ رضي الله عنهما ـ: معناه: عضوكم، وتناولوكم بالطعن، والغيبة. وقيل: بسطوا ألسنتهم فيكم وقت قسمة الغنيمة، يقولون: أعطونا! أعطونا! فإنا شهدنا معكم

القتال، فلستم بأحق بالغنيمة منا، فهم عند الغنيمة أشجع قوم! وعند الحرب أجبن قوم! وفي قول عند الحرب أجبن قوم! وفي قوله تعالى: ﴿ سَلَقُوْكُمُ بِأَلْسِنَةٍ حِدَادٍ ﴾ استعارة مكنية حيث شبه اللسان بالسيف، ثم حذف المشبه به، واستعار شيئاً من خصائصه، وهو الضرب المعبر عنه به: ﴿ سَلَقُوْكُم ﴾.

وْأَشِحَّةً عَلَى ٱلْخَيْرِ الى: يشاحون المؤمنين، ويخاصمونهم عند الغنيمة، قاله يحيى بن سلام. وقيل: أشحة على المال أن ينفقوه في سبيل الله؛ قاله السدي. وأُولَتِكَ لَرَ يُؤمنُوا اي أي: لم يؤمنوا حقيقة الإيمان، وإن نطقوه بألسنتهم، ولكنه لم يدخل سويداء قلوبهم. والإشارة إلى المنافقين الذين تتحدث الآيات السابقة عنهم. وفَأَحْبَطَ الله أَعْمَلَهُم أَنَّ : أبطل ثواب أعمالهم؛ التي كانوا يأتون بها مع المسلمين، من إنفاق بعض المال رياء، وحضور القتال خوفاً من توبيخ المسلمين لهم، وتقريعهم إياهم. وكان ذيك عَلَى الله يسَراك : وكان إحباط أعمالهم على الله هيناً. وقيل: كان نفاقهم على الله هيناً، وسهلاً.

قال الزمخشري: كل شيء على الله يسير، فما معنى: ﴿وَكَانَ ذَلِكَ عَلَى اللهِ يَسِيرًا ﴾؟ قلت: معناه: أن أعمالهم حقيقة بالإحباط، تدعو إليه الدواعي، ولا يصرف عنه صارف. هذا؛ وقد بين الله في سورة (النور) وفي سورة (الفرقان) أن أعمال الكفار الصالحة في نظرهم، إنما هي كسراب بقيعة يحسبه الظمآن ماء، وهي هباء منثور لا قيمة لها عند الله، ولا تنفع أصحابهم شيئاً، والنفاق أشد كفراً، كما صرحت به الآيات الكثيرة. هذا؛ وقال أبو السعود: (أحبط أعمالهم): أظهر بطلانها؛ إذ ليس لهم أعمال صحيحة حتى تحبط، أو المراد: أبطل تصنعهم، ونفاقهم فلم يبق مستبعاً لمنفعة دنيوية أصلاً. انتهى.

هذا؛ وفي المصباح المنير: حبط العمل، يحبط من باب: تعب حبْطاً بالسكون، وحبوطاً: فسد، وهدر، وحبط، يحبط من باب ضرب لغة، وقرئ بها في الشواذ، وحَبِط دم فلان حَبَطاً من باب: تعب: هدر، وأحبطت العمل، والدم ـ بالألف ـ: أهدرته. وفي المختار: والحبَط ـ بفتحتين ـ: أن تأكل الماشية، فتكثر حتى تنتفخ لذلك بطونها، ولا يخرج عنها ما فيها. وقيل: هو أن ينتفخ بطنها عن أكل الذرق، وهو الحندوق. وفي الحديث: "إنَّ مِمَّا ينبتُ الربيعُ ما يَقْتلُ حَبطاً، أوْ يُلِمُّ». انتهى. واسم هذا الداء: حباط. والفعل: حبط لازم، ويتعدى بالهمزة، كما رأيت في الآية.

الإعراب: ﴿أَشِحَةَ ﴾: حال من فاعل: ﴿يَأْتُونَ ﴾، أو من الضمير المستتر في ﴿أَلْمُعَوِّقِينَ ﴾، أو هو منصوب على الذم بفعل محذوف، والمعتمد الأول. هذا؛ ويقرأ بالرفع على أنه خبر لمبتدأ محذوف، التقدير: هم أشحة. ﴿فَإِذَا ﴾: الفاء: حرف استئناف. (إذا): ظرف لما يستقبل من الزمان، خافض لشرطه، منصوب بجوابه، صالح لغير ذلك مبني على السكون في محل نصب، وجملة: ﴿جَآءَ لَلْوَفَ ﴾ في محل جر بإضافة (إذا) إليها. ﴿رَأَيْتَهُمْ ﴾: فعل، وفاعل، ومفعول به،

والجملة الفعلية جواب (إذا)، لا محل لها، و(إذا) ومدخولها كلام مستأنف لا محل له. 

﴿ يَظُرُونَ ﴾: فعل مضارع مرفوع، وعلامة رفعه ثبوت النون؛ لأنه من الأفعال الخمسة، والواو 
فاعله، والجملة الفعلية في محل نصب حال من الضمير المنصوب، والرابط: الضمير فقط. 
﴿ إِلَيْكَ ﴾: جار ومجرور متعلقان بالفعل قبلهما. ﴿ نَدُورُ ﴾: فعل مضارع. ﴿ أَعَنْهُمُ ﴾: فاعله، والهاء ضمير متصل في محل جر بالإضافة، والجملة الفعلية في محل نصب حال من واو 
الجماعة، والرابط: الضمير فقط، وهي حال متداخلة. ﴿ كَالَّذِى ﴾: جار ومجرور متعلقان 
بمحذوف صفة لمصدر محذوف، أي: ينظرون إليك نظراً مثل نظر الذي يغشى عليه. أو التقدير: 
تدور أعينهم دوراناً مثل دوران عين الذي يغشى عليه. فبعد الكاف محذوفان، وهما: دوران، 
وعين، وعليه ابن هشام في المغني. ﴿ يُغْنَىٰ ﴾: فعل مضارع مبني للمجهول مرفوع، وعلامة رفعه 
ضمة مقدرة على الألف للتعذر. ﴿ عَلَيْهِ ﴾: جار ومجرور في محل نائب فاعل. وقيل: نائب 
ضمة مقدرة على الألف للتعذر. ﴿ عَلَيْهِ ﴾: جار ومجرور في محل نائب فاعل. وقيل: نائب 
متعلقان بالفعل قبلهما، وانظر الآية رقم [٤٥] من سورة (سبأ)، والجملة الفعلية صلة الموصول، 
لا محل لها. ﴿ مِنَ ٱلْمَوْتِ ﴾: متعلقان بالفعل قبلهما، وتعليقهما بمحذوف حال من الضمير 
المجرور ب (على) غير مستبعد.

وَفَإِذَا ذَهَبَ لَلْتُوْفَى: إعراب هذه الكلمات مثل إعراب ما قبلها، جملة، وإفراداً. وسَلَقُوحُمْ، فعل ماض مبني على الضم، والواو فاعله، والكاف مفعول به، والجملة الفعلية جواب: (إذا)، لا محل لها، و(إذا) ومدخولها كلام مستأنف لا محل له. وإلَّيْ يَهَ متعلقان بما قبلهما. وحِدَادِه: صفة (ألسنة). وأَشِحَدَّه: حال من واو الجماعة. وعَلَى أَنْيَرُه: متعلقان بن وأَشِحَمَّه. وأَلْتِكَهُ: اسم إشارة مبني على الكسر في محل رفع مبتدأ، والكاف حرف خطاب لا محل له. ولزّه: حرف نفي، وقلب، وجزم. ويؤمنُونَه: فعل مضارع مجزوم بن ولزّه، وعلامة الجزم حذف النون؛ لأنه من الأفعال الخمسة، والواو فاعله، والألف للتفريق، والمتعلق محذوف، والجملة الفعلية في محل رفع خبر المبتدأ، والجملة الاسمية: وأَوْلَئِكَ... والمتعلق محذوف، والجملة الفعلية في محل رفع خبر المبتدأ، والجملة الفعلية ماض. والتهها، فهي في محل رفع مثلها. ووَلَانَه: الواو: حرف استئناف، (كان): فعل ماض ناقص. وَلِكَهُ: اسم (كان)، فهو اسم إشارة مبني على السكون في محل رفع، واللام للبعد، والكاف حرف خطاب، لا محل له. وعَلَى اللههي: متعلقان بما بعدهما. ويُسِكِكَه: خبر (كان)، وجملة: في محل نصب حال، وليس بشيء. (كان)، وجملة: في محل نصب حال، وليس بشيء.

#### ﴿ يَعْسَبُونَ ٱلْأَخْرَابَ لَمْ يَذْهَبُوأً وَإِن يَأْتِ ٱلْأَخْرَابُ يَوَدُّواْ لَوْ أَنَّهُم بَادُونَ فِي َ ٱلْأَعْرَابِ يَسْتَلُونَ عَنْ أَنْبَآبِكُمْ ۖ وَلَوْ كَانُواْ فِيكُمْ مَّا قَانَلُوۤاْ إِلَّا قَلِيلًا ﴿ ﴾

المسرح: ﴿ يَحْسَبُونَ ﴾: يظنون. ﴿ ٱلْأَحْرَابَ ﴾ أي: قريشاً ، وغطفان ، واليهود. ﴿ لَمْ يَدْهَبُواً ﴾ أي: لم يرجعوا خائبين بدون ظفر بالمسلمين ، ولكنهم جبنوا هم ، وانهزموا ، ففروا إلى داخل المدينة ، والمراد: المنافقون المذكورون في الآية رقم [١٦] وما بعدها. هذا ؛ والأحزاب جمع : حزب ، وهو في اللغة أصحاب الرجل الذين يكونون معه على مثل رأيه ، وهم القوم الذين يجتمعون لأمر حَزَبَه ، يعني : أهمه ، ونزل به . أما الفعل «حسب» فهو من باب : تعب في لغة جميع العرب إلا بني كنانة ، فإنهم يكسرون المضارع مع كسر الماضي أيضاً على غير قياس . وقد قرئ المضارع بفتح السين وكسرها ، والمصدر : الحِسبان بكسر الحاء ، وحسبت المال حسباً ، من باب : قتل بمعنى : أحصيته عدداً .

﴿ وَإِن يَأْتِ ٱلْأَحْزَابُ ﴾ أي: يرجعوا إليهم للقتال بعد أن ولوا الأدبار. ﴿ يَوَدُّواْ لَوْ أَنَهُم بَادُوكَ فِي ٱلْأَعْرَابِ ﴾ أي: تمنوا أنهم خارجون إلى البادية، ومقيمون بين الأعراب، وذلك لشدة جبنهم، وخوفهم. ﴿ يَشْتَلُونَ عَنْ أَنْبَآيِكُمْ ﴾ أي: يسألون كل قادم من جهة المدينة عن أخباركم، وما جرى لكم مع أعدائكم. ﴿ وَلَوْ كَانُواْ فِيكُم ﴾ أي: موجودين في المدينة معكم. ﴿ مَا فَلنَالُواْ فِيلاً ﴾ أي: إلا قتالاً قليلاً ، أو: إلا زماناً قليلاً .

﴿ ٱلْأَعْرَابِ ﴾: جمع أعرابي، وهو من يسكن البادية، وهو ما في «القاموس». وقيل: الأعراب: اسم جنس، وأعرابي نسبة إلى الأعراب. انتهى. مختار الصحاح. هذا؛ والعرب: أهل الأمصار، وهو أيضاً اسم جنس، والنسبة إليهم عربي. فالأعرابي على الأول مفرد: الأعراب، ونسبة إلى العرب.

الإعراب: ﴿ يَعْسَبُونَ ﴾: فعل مضارع مرفوع، وعلامة رفعه ثبوت النون. . إلخ، والواو فاعله . ﴿ الْأَخْرَابَ ﴾: مفعول به أول . ﴿ اَلَمَ ﴾: حرف نفي ، وقلب ، وجزم . ﴿ يَذْهَبُوا ﴾ : فعل مضارع مجزوم بد ﴿ لَمْ ﴾ ، وعلامة جزمه حذف النون . . . إلخ ، والواو فاعله ، والألف للتفريق ، والجملة الفعلية في محل نصب مفعول به ثان ، وجملة : ﴿ يَحْسَبُونَ . . ﴾ إلخ مستأنفة ، لا محل لها ، ويجوز أن تكون في محل نصب حال من أحد الضمائر المتقدمة ؛ إذا صح المعنى ، ولو بعد العامل . أفاده أبو البقاء . ﴿ وَإِن ﴾ : الواو : حرف استئناف . (إن ) : حرف شرط جازم . ﴿ يَأْتِ ﴾ : فعل مضارع فعل الشرط مجزوم ، وعلامة جزمه حذف حرف العلة من آخره ، وهو الياء ، والكسرة قبلها دليل عليها . ﴿ اَلاَحْمَلُ الله عليه الله الله المنافقة ، ويقال : هناه عبر ظرفي . ﴿ يَوَدُولَ ﴾ : جواب الشرط مجزوم ، وعلامة جزمه حذف للفعلية لا محل لها ؛ لأنها ابتدائية ، ويقال :

النون...إلخ، والواو فاعله، والألف للتفريق. ﴿ لَوْ ﴾: حرف مصدري. ﴿ أَنَّهُم ﴾: حرف مشبه بالفعل، والهاء اسمها. ﴿ بَادُون ﴾: خبر: (أن) مرفوع، وعلامة رفعه الواو نيابة عن الضمة ؛ لأنه جمع مذكر سالم، والنون عوض عن التنوين في الاسم المفرد، وفاعله مستتر فيه. ﴿ فِي الْأَعْرَابِ ﴾: جار ومجرور متعلقان ب: ﴿ بَادُون ﴾، و: (أن) واسمها وخبرها في تأويل مصدر في محل رفع فاعل لفعل محذوف، التقدير: لو ثبت: أنهم بادون، و(لو) والفعل المقدر ب: "ثبت في تأويل مصدر في محل نصب مفعول به ل: ﴿ يُودُون ﴾. وجملة: ﴿ يَودُون أَن والله على المقدر بن الفاء ولا به إذا ﴾ الفجائية، و(إن) ومدخولها كلام مستأنف لا محل له الله على المناع وفاعله، ومفعوله الأول محذوف، تقديره: الناس ونحوه . ﴿ عَنْ أَنْكَ إِلَى الله على الله على الله على معلى والكاف في محل خبر بالإضافة، وجملة: ﴿ يَسَمُلُون كَ الله على الله على محل نصب مفعوله الثاني، والكاف في محل جر بالإضافة، وجملة: ﴿ يَسَمُلُون كَ الله على الله على الله على معلى الله على اله على الله ع

﴿ وَلَوْ ﴾: الواو: حرف استئناف. ﴿ لَوْ ﴾: حرف لما كان سيقع لوقوع غيره. ﴿ كَانُوا ﴾: ماض ناقص مبني على الضم، والواو اسمه، والألف للتفريق. ﴿ فِيكُمُ ﴾: جار ومجرور متعلقان بمحذوف خبر: (كان)، والجملة الفعلية لا محل لها؛ لأنها ابتدائية، ويقال: لأنها جملة شرط غير ظرفي. ﴿ مَّا ﴾: نافية. ﴿ قَلْنُلُوا ﴾: ماض، وفاعله، والألف للتفريق. ﴿ إِلَّا ﴾: حرف حصر. ﴿ قَلِيلًا ﴾: صفة مفعول مطلق محذوف، أو صفة زمان محذوف، انظر الشرح، وجملة: ﴿ مَّا قَنْلُوا اللهِ عَلَيْ وَلُو ) ومدخولها كلام مستأنف لا محل له. وقيل: في محل نصب حال. ولا وجه له؛ لأن «لو» لتعليق الشرط في المستقبل، كما هو مشهور فيها.

﴿ لَقَدْ كَانَ لَكُمْ فِي رَسُولِ ٱللَّهِ أَنْسَوَةً حَسَنَةً لِمَن كَانَ يَرْجُواْ ٱللَّهَ وَٱلْيَوْمَ ٱلْآخِرَ وَذَكَرَ ۖ اللَّهَ كَثِيرًا ﴿ إِنَّا ﴾ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهَ عَلَيْهِ مَا لَا لَهُ عَلَيْهُ مَا لَا عَ

المشرح: ﴿ لَقَدُ كَانَ لَكُمْ فِي رَسُولِ اللّهِ أَسُوةً حَسَنَةً ﴾ أي: قدوة صالحة، أي: اقتدوا به اقتداءً حسناً، وهو أن تنصروا دين الله، وتؤازروا رسوله، ولا تتخلوا عنه في الحرب، وتصبروا على ما يصيبكم، كما فعل هو؛ إذ قد كسرت رباعيته، وشج وجهه، وقتل عمه في غزوة أحد، وأوذي بضروب الأذى فصبر، وواساكم مع ذلك بنفسه، فافعلوا مثله، واستنوا بسنته. ﴿ لِّمَن كَانَ يَرْجُوا اللّهَ ﴾ أي: يرجو رحمته، ومثله: ﴿ يَعَافُونَ رَبَّهُم ﴾ أي: عذابه، بدليل قوله تعالى: ﴿ وَيَرْجُونَ رَحْمَتَهُ وَ الصراط، إلى دخول أهل الجنة الجنة، ودخول أهل النار النار. ﴿ وَذَكَرَ اللّهَ كَثِيرًا ﴾ أي: ذكراً والشدة، والرخاء. وقرن بالرجاء كثيراً بقلبه، وبلسانه في جميع المواطن على السراء، والضراء، والشدة، والرخاء. وقرن بالرجاء

كثرة الذكر المؤدية إلى ملازمة الطاعة، فإن المؤتسي بالرسول ﷺ كذلك. هذا؛ و «الرجاء» في الأصل: الأمل في الشيء، والطماعية فيه، قال الشاعر:

أتَرْجُو أُمَّةٌ قَتَلَتْ حُسَيْناً شَفاعَةَ جلِّهِ يَوْمَ الْحِسَابِ؟

وقد يأتي الرجاء بمعنى الخوف، وبه فسر قوله تعالى في سورة (العنكبوت): ﴿مَن كَانَ يَرْجُواْ لِقَاءَ اللّهِ﴾. . . إلخ وغيرها كثير، وهي لغة تهامة، ومنه قول أبي ذؤيب الهذلي في صفة عسال؛ أي: الذي يقطف عسل النحل:

إِذَا لَسَعَتْهُ الدَّبْرِ لَمْ يَرْجُ لَسْعَها وَخَالَفَهَا فِي بَيْتِ نُوبِ عَوَاسِلُ

وقال بعض العلماء: لا يقع الرجاء بمعنى الخوف إلا مع الجحد؛ أي النفي، كقوله تعالى: ﴿ مَا لَكُو لَا نَرْجُونَ لِلَّهِ وَقَالًا ﴾. وقال بعضهم: بل يقع في كل موضع دل عليه المعنى، وهو المعتمد.

الإعراب: ﴿ لَقَدُهُ: اللام: لام الابتداء، أو هي واقعة في جواب قسم محذوف، تقديره: والله، ونحوه. (قد): حرف تحقيق يقرب الماضي من الحال. ﴿ كَانَهُ: فعل ماض ناقص. ﴿ لَكُمُهُ: جار ومجرور متعلقان بمحذوف خبر مقدم. ﴿ في رَسُولِ ﴾ : متعلقان بالخبر المحذوف، أو بمحذوف حال من الضمير المستتر في الخبر المحذوف، و﴿ رَسُولِ ﴾ : مضاف، و﴿ الله مضاف إليه. ﴿ أَسُوتُ ﴾ : صفة ﴿ أُسُوتُ ﴾ ، وجملة: ﴿ لَقَدْ … ﴾ إلخ ابتدائية، أو هي جواب القسم المقدر، لا محل لها على الاعتبارين. ﴿ لِنَن ﴾ : جار ومجرور بدل من ﴿ لَكُمُ ﴾ ، أو هما متعلقان بمحذوف صفة ﴿ حَسَنَةُ ﴾ وهو المعتمد عند البصريين؛ لأنهم لا يجيزون إبدال الغائب من المخاطب، و(مَنْ) تحتمل الموصولة، والموصوفة. ﴿ كَانَ ﴾ : فعل ماض ناقص، واسمه يعود إلى المثل ، والفاعل يعود إلى (مَنْ) أيضاً ، والجملة الفعلية في محل نصب خبر ﴿ كَانَ ﴾ . ﴿ الله كَانَ ﴾ المنصوب على التعظيم . ﴿ وَ الله منص منصوب على التعظيم . ﴿ وَ الله منص المعتمرين فيها ، والفاعل يعود إلى : (مَنْ) أيضاً . ﴿ الله كَانَ ﴾ : منصوب على التعظيم أيضاً . ﴿ كَثِيرًا ﴾ : صفة مفعول مطلق مخذوف، وجملة : ﴿ مَنْ المعتبرين فيها ، محذوف، وجملة : ﴿ كَانَ الله على المعتبرين فيها ، محذوف، وجملة : ﴿ كَانَ المعتبرين فيها ، وعدول المعتبرية و كان المعتبرية و كان

﴿ وَلَمَّا رَءَا ٱلْمُؤْمِثُونَ ٱلْأَحْزَابَ قَالُواْ هَلَذَا مَا وَعَدَنَا ٱللَّهُ وَرَسُولُهُ وَصَدَقَ ٱللَّهُ وَرَسُولُهُ وَصَدَقَ ٱللَّهُ وَرَسُولُهُ وَمَا زَادَهُمْ إِلَّا إِيمَنَا وَتَسْلِيمًا ﴿ ﴾

الشرح: ﴿وَلَمَّا رَءَا ٱلْمُؤْمِثُونَ ٱلْأَحْرَابَ﴾ أي: قريشاً، وحلفاءها، وقد نزلوا حول المدينة، وعسكروا. ﴿قَالُواْ هَنَذَا مَا وَعَدَنَا ٱللَّهُ وَرَسُولُهُ﴾: يريد قوله تعالى في سورة (البقرة): ﴿أَمْ حَسِبَتُمْ أَن

وَصَدَقَ الله وَرَسُولُهُ وَرَسُولُهُ وَرَسُولُهُ وَرَسُولُهُ وَرَسُولُهُ وَرَسُولُهُ وَرَسُولُهُ وَمِدا الله عليه الله عليه السلام عليه المسلمون، طاهرة عليها على قصور الحيرة، ومدائن كسرى عابشروا بالنصر!». فاستبشر المسلمون، وقالوا: الحمد لله، موعد صادق؛ إذ وُعدنا بالنصر بعد الحصر. فطلعت الأحزاب، فقال المؤمنون: ﴿ هَذَا مَا وَعَدَنَا اللّهُ وَرَسُولُهُ وَصَدَقَ اللّهُ وَرَسُولُهُ فَي مقابلة قول المنافقين: ﴿ هَذَا مَا وَعَدَنَا اللّهُ وَرَسُولُهُ وَصَدَقَ اللّهُ وَرَسُولُهُ فَي ليس إشارة إلى ما وقع، فإنهم كانوا يعرفون صدق الله ورسوله قبل الوقوع، وإنما هو إشارة إلى البشارة في جميع ما وعد، مثل فتح مكة، وفتح بلاد الروم، وبلاد فارس.

﴿ وَمَا زَادَهُمْ ﴾ أي: البلاء، أو شدة الخطب، أو الذي رأوه من مجيء الأحزاب، أو الوعد، أو الصدق. ﴿ إِلّا إِيمَنَا ﴾: بالله ﴿ وَتَسْلِيمًا ﴾: لحكمه، وإرادته. هذا؛ والفعل «زاد» ضد: نقص، يكون لازماً، كقولك: زاد المال درهماً، ويكون متعدياً لمفعولين، كما في الآية الكريمة، وقولك: زاد الله خالداً خيراً، بمعنى جزاه الله خيراً، وأما قولك: زاد المال درهماً، والبر مداً، فدرهماً ومداً تمييز، ومثله قل في «نقص» فمن المتعدِّي لمفعولين قوله تعالى: ﴿ ثُمَّ لَمُ يَنقُصُوكُمُ شَيئًا ﴾.

تنبيه: في إعادة الاسمين وتكريرهما التعظيم، والتكريم، ولأنه لو أعادهما مضمرين، لجمع بين اسم الله تعالى، واسم رسوله في لفظة واحدة، فكان يقول: وصدَقا، والنبي على قد كره ذلك، ورد على من قاله، حيث قال: «من يطع الله ورسوله فقد رشد، ومن يعصهما؛ فقد غوى» فقال له: «بئس خطيب القوم أنت، قل: ومن يعص الله ورسوله؛ فقد غوى». قصداً إلى تعظيم الله، وعليه استشكل بعضهم قوله على: «ثلاث مَنْ كُنَّ فيهِ وجدَ حلاوة الإيمانِ أَنْ يكونَ الله ورسولُهُ، أحَبَّ إليه مما سِوَاهُمَا... إلخ». الحديث رواه أنس بن مالك، رضي الله عنه، فقد جمع بينهما في ضمير واحد، وأجيب بأن النبي على أعرف بقدر الله منا، فليس لنا أن نقول كما يقول. انتهى. جمل نقلاً عن السمين.

الإعراب: ﴿وَلَمَّا﴾: الواو حرف استئناف. (لما): حرف وجود عند سيبويه. وبعضهم يقول: حرف وجوب لوجوب، وهي ظرف بمعنى حين عند ابن السراج، والفارسي، وابن جني، وجماعة، تتطلب جملتين مرتبطتين ببعضهما ارتباط فعل الشرط بجوابه، وصوب ابن هشام الأول، والمشهور الثاني. ﴿رَعَا﴾: فعل ماض مبني على فتح مقدر على الألف للتعذر.

﴿ اَلْمُؤْمِثُونَ ﴾: فاعل مرفوع، وعلامة رفعه الواو نيابة عن الضمة؛ لأنه جمع مذكر سالم، والنون عوض عن التنوين في الاسم المفرد. ﴿ اَلْأَخْرَابَ ﴾: مفعول به، والجملة الفعلية في محل جر بإضافة (لما) إليها على اعتبارها ظرفاً، وابتدائية لا محل لها على اعتبار (لما) حرفاً. ﴿ قَالُوا ﴾: ماض وفاعله، والألف للتفريق. ﴿ هَذَا ﴾: اسم إشارة مبني على السكون في محل رفع مبتدأ، والهاء حرف تنبيه لا محل له. ﴿ مَا ﴾: اسم موصول، أو نكرة موصوفة مبنية على السكون في محل رفع خبر المبتدأ. ﴿ وَعَدَنَا ﴾: ماض، و(نا): مفعوله الأول. ﴿ الله ﴾: فاعله، والجملة الفعلية صلة: ﴿ مَا ﴾، أو صفتها، والعائد، أو الرابط، وهو المفعول الثاني محذوف؛ إذ التقدير: الذي، أو: شيء وعدنا الله إياه، أو به، وجملة: ﴿ وَصَدَقَ الله وَ وَرَسُولُه أَنْ معطوفة عليها لا محل لها مثلها، والجملة الاسمية: ﴿ هَذَا ﴿ مَا وَلَمُا وَلَمُا وَلَمُا وَلَمُا وَلَمُا وَلَمَا وَلَمُوا وَلَمَا وَلَمُ وَلَمُ وَلَمَا وَل

﴿ وَمَا ﴾: الواو: حرف عطف، أو حرف استئناف. (ما): نافية. ﴿ زَادَهُمْ ﴾: فعل ماض، والهاء مفعول به أول، والفاعل ضمير مستتر تقديره: «هو»، يعود إلى «الوعد»، أو إلى «الصدق»، أو إلى «الرؤية»، وإنما ذكّر لأن تأنيثها غير حقيقي، وكل ذلك مفهوم مما قبله، وقرأ ابن أبي عبلة: (ومازادوهم) بضمير الجمع، ويعود للأحزاب. ﴿ إِلّا ﴾: حرف حصر. ﴿ إِيمَنَا ﴾: مفعول به ثان. (تسليماً): معطوف على ما قبله، وجملة: ﴿ وَمَا زَادَهُمْ … ﴾ إلخ معطوفة على ما قبلها، أو هي مستأنفة، لا محل لها على الاعتبارين.

﴿ مِّنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ رِجَالٌ صَدَقُوا مَا عَنهَدُوا ٱللَّهَ عَلَيْهِ فَمِنْهُم مَّن قَضَى نَحْبَهُ. وَمِنْهُم مَّن يَنظِرُ وَمَا بَدَّلُواْ تَبْدِيلًا ﴿ مَا عَنهَ مُ اللَّهُ عَلَيْهِ فَمِنْهُم مَّن يَنظِرُ وَمَا بَدَّلُواْ تَبْدِيلًا ﴿ مَا عَنهَ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُم عَن عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُم عَلَيْهُمْ عَن عَلَيْهُمُ عَلَيْهُ عَلَيْهُمُ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُ عَلَيْهُمُ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهِ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهِمُ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمُ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهِمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهِمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عِلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمُ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْكُمُ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عُلُوا عَلَيْهُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْكُمْ

المسرح: ﴿مِّنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ رِجَالٌ صَدَقُواْ مَا عَهَدُوا اللهَ عَلَيْدَ ﴾: من الثبات مع الرسول ﷺ، والمقاتلة لإعلاء الدين، وهم رجال من الصحابة نذروا: أنهم إن أدركوا حرباً مع رسول الله؛ ثبتوا، وقاتلوا حتى يستشهدوا، وكانوا تخلفوا عن غزوة بدر الكبرى، فعن أنس بن مالك ـ رضي الله عنه ـ قال: غاب عمي أنس بن النضر ـ رضي الله عنه ـ عن قتال بدر، فقال: يا رسول الله! غبت عن أول قتال قاتلت المشركين، لئن أشهدني الله قتال المشركين ثانية لَيرينَّ اللهُ ما أصنع! فلما كان يوم أحد، وانكشف المسلمون، قال: اللهم إني أعتذر إليك مما صنع هؤلاء ـ يعني: أصحابه ـ وأبرأ إليك مما صنع هؤلاء ـ يعني المشركين ـ ثم تقدم فاستقبله سعد بن مالك، فقال: يا أبا عمرو أين؟ فقال: واهاً لريح الجنة، أجده دون أحد! فقاتل؛ حتى قتل، فوجد في جسده بضع وثمانون ما بين ضربة، وطعنة، ورمية، فقالت عمتي الرُّبَيِّعُ بنت النضر: فما عرفت أخي إلا ببنانه، ونزلت فيه وفي أشباهه من المؤمنين هذه الآية: ﴿مِّنَ ٱلمُؤْمِنِينَ يِجَالُ ...﴾ إلخ.

﴿ فَمِنْهُم مَّن قَضَىٰ غَبْهُ ﴾: وَفَىٰ نذره بأن قاتل؛ حتى قتل، كحمزة، ومصعب بن عمير، وأنس بن النضر، وغيرهم، رضوان الله عليهم. والنحب: النذر، استعير للمؤت؛ لأنه كنذر لازم في رقبة كل حيوان، قال لبيد رضي الله عنه:

أَلَا تَسْأَلَانِ الْمَرْء مَاذَا يُحَاوِلُ أَنَحْبٌ فَيُقْضِى أَمْ ضِلالٌ وباطِلُ؟

وقال القرطبي: النحب: النذر، والعهد، والموت، والحاجة، والمدة. ﴿وَمِنْهُم مَن يَنْظِرُّ﴾ أي: من بقي من المؤمنين ينتظر أحد الأمرين: إما الشهادة، وإما النصر على الأعداء. ﴿وَمَا بَدَّلُواْ تَبَّدِيلًا﴾ أي: وفوا بعهودهم، ولم ينقضوها، ولم يغيروا شيئاً مما عاهدوا الله، ورسوله عليه.

عن خباب بن الأرت ـ رضي الله عنه ـ قال: «هاجرْنَا مع رسول الله ﷺ نلتمسُ وَجْهَ اللهِ، فوقعَ أَجْدُنَا عَلَى اللهِ، فمِنَّا منْ ماتَ، ولَمْ يأكلْ مِنْ أَجرِهِ شَيْئاً، مِنْهُمْ مصعبُ بن عمير، قُتِل يومَ أحد، وترك نَمِرَةً، وكنا إذا غطّينا بها رأسهُ؛ بَدَتْ رِجلاهُ، وإذا غَطّينَا بها رِجلَيْهِ بَدا رأسهُ، فأمَرَنا رسولُ اللهِ ﷺ أَنْ نُغَطِّي رَأْسَهُ ونجعَلَ على رِجْلَيْهِ من الإِذخر. ومنا من أَيْنَعَتْ لَهُ ثمرتُهُ، فهو يَهْلِبُها متفق عليه. النمرة: كساء ملون من صوف، وقوله: «منا من أينعت له ثمرته»، أي: أدركت ونضجت له ثمرته، وهذه استعارة لما فتح الله عليهم من الدنيا، وقوله: يَهْدِبُها؛ أي: يجتنيها، ويقطعها.

تنبيه: الشهداء على ثلاثة أنواع: شهيد الدنيا، وشهيد الآخرة، وشهيد الدنيا والآخرة، فالأول: من قاتل للسمعة، والشهرة، أو للمغنم، أو كان غير كامل الإيمان، فهذا تجري عليه أحكام الشهيد في الدنيا، فلا يغسل، ولا يكفن، ولا يصلى عليه؛ بل يلف بثيابه، وبدمه، ويدفن في الأرض إن عثر على جثته، أو على شيء منها. أما شهيد الآخرة فقط، فهو ما رواه الطبراني عن عبد الله بن عباس - رضي الله عنهما -، قال: قال رسول الله على: "مَا تَعَدُّونَ الشهيد فيكم؟». قلنا: يا رسول الله من قُتِل في سبيل الله، قال: "إنَّ شهداء أمتي إذا لقليل، مَنْ قُتِل في سبيل الله، قال: "إنَّ شهداء أمتي إذا لقليل، مَنْ قُتِل في سبيل الله فهو شهيد، والمتردي شهيد، والمتردي شهيد، والميت بالطاعون شهيد، والميت بالطاعون شهيد، والمعرف شهيد، والمنب بالطاعون ما إله فهو شهيد، ومن قبل دون دينه فهو شهيد، ومن قبل دون دينه فهو شهيد، ومن قبل دون كلمة الله هي مالي فهو في سبيل الله، تجري عليه أحكام الشهادة في الدنيا، وفي الآخرة في أعلى عليين، وفي آية البقرة رقم [١٥٤]، وفي آية آل عمران رقم [١٦٩] بيّن الله مقام الشهداء المخلصين، وما أعده لهم من الأجر العظيم، والثواب العميم.

الإعراب: ﴿مِّنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ﴾: جار ومجرور متعلقان بمحذوف خبر مقدم. ﴿رِجَالُّ﴾: مبتدأ مؤخر، والجملة الاسمية مستأنفة، لا محل لها. ﴿صَدَقُوا﴾: ماض وفاعله، والألف للتفريق، والجملة

الفعلية في محل رفع صفة ﴿ وَ اللّه . ﴿ مَا ﴾ : مصدرية ، وتؤول مع الفعل بعدها بمصدر في محل نصب مفعول به ، التقدير : صدقوا عهدهم مع الله . واعتبار (ما) موصولة فلا بأس به ، وتكون الجملة بعدها صلتها . ﴿ عَلَيْتُهُ ﴾ : جار ومجرور متعلقان بالفعل قبلهما . ﴿ فَيَنّهُ م ﴾ : الفاء : حرف استئناف وتفريع . (منهم) : جار ومجرور متعلقان بمحذوف خبر مقدم . ﴿ مَن ﴾ : اسم موصول ، أو نكرة موصوفة مبنية على السكون في محل رفع مبتدأ مؤخر . ﴿ قَضَىٰ ﴾ : فعل ماض مبني على فتح مقدر على الألف للتعذر ، والفاعل ضمير مستتر تقديره : (هو » يعود إلى ﴿ مَن ﴾ ، وهو العائد ، أو الرابط . ﴿ فَغَبّهُ ﴾ : مفعول به ، والهاء ضمير متصل في محل جر بالإضافة ، والجملة الفعلية صلة : أو صفتها هذا هو الإعراب الظاهر ، والأصح : أن مضمون الجار والمجرور (منهم ) : مبتدأ ، و ﴿ مَن ﴾ هي الخبر ؛ لأن (مِنْ ) الجارة دالة على التبعيض ، أي : فبعض المؤمنين ، وجمع الضمير يؤيد ذلك ، ولا استبعاد في وقوع الظرف بتأويل معناه مبتدأ ، يرشدك إلى ذلك قوله تعالى : ﴿ مَنْهُمُ ٱلْفَنْمِقُونَ ﴾ من الآية رقم [١٠١] من سورة (آل عمران) ، فعطف (أكثرهم) على (منهم) يؤيد : أن معناه بعضهم . وخذ قول الحماسي : [الكامل]

مِنْهُمْ لُيُوثٌ لَا تُرَامُ وَبَعْضُهُمْ مِمَّا قَمِشْتَ وَضَمَّ حَبْلُ الْحَاطِبِ

حيث قابل لفظ (منهم) بما هو مبتدأ، أعني: لفظة: "بعضهم" وهذا مما يدل على أن مضمون "منهم" مبتدأ. هذا؛ و"ليوث" جمع: ليث، وهو الأسد. "لا ترام": لا تقصد. "قمشت": جمعت من هنا، وهناك؛ والمراد: رذالة الناس، والقمش: الرديء من كل شيء، والجملة الاسمية: (منهم...) إلخ مستأنفة، لا محل لها. وجملة: ﴿وَمَهُم مَّن يَننَظِرُ معطوفة على ما قبلها، لا محل لها مثلها. وإعرابها مثلها بلا فارق. ﴿وَمَا الواو: حرف عطف. (ما): نافية. ﴿بَدَلُوا العهد. ﴿بَدِيلًا على ما قبلها، أو مستأنفة، بدلوا العهد. ﴿بَدِيلًا على الاعتبارين.

﴿لِيَجْزِى ٱللَّهُ ٱلصَّادِقِينَ بِصِدْقِهِمْ وَيُعَذِّبَ ٱلْمُنَافِقِينَ إِن شَاءَ أَوْ يَتُوبَ عَلَيْهِمْ إِنَّ ٱللَّهَ كَانَ غَفُورًا تَحِيمًا ﴿ إِنَّ اللَّهَ كَانَ غَفُورًا تَحِيمًا ﴿ إِنَّهُ ﴾

الشرح: ﴿لِيَجْزِى اللهُ الصَّدِقِينَ بِصِدْقِهِمْ أَي: أمر الله بالجهاد؛ ليثيب المؤمنين الصادقين اللذين صدقوا ما عاهدوا الله عليه. ﴿وَيُعَذِّبَ ٱلْمُنَفِقِينَ ﴾: الذين أخلفوا الله ما وعدوه، وبما كانوا يكذبون. ﴿إِن شَاءَ ﴾ أي: إن شاء أن يعذبهم؛ أي: لم يوفقهم للتوبة، وإن لم يشأ أن يعذبهم؛ وفقهم للتوبة قبل موتهم. ﴿إِنَّ اللهَ كَانَ غَفُولًا رَحِيمًا ﴾: انظر الآية رقم [1].

الإعراب: ﴿ لِيَجْزِي ﴾: فعل مضارع منصوب بد: «أنْ » مضمرة بعد لام التعليل، وقال أبو البقاء: لام العاقبة. ﴿ الله في الله على الله والهاء ضمير متصل في محل جر بالإضافة، الياء... إلخ. ﴿ وَمِدْقِهِم ﴾: متعلقان بالفعل قبلهما، والهاء ضمير متصل في محل جر بالإضافة، من إضافة المصدر لفاعله، و «أن » المضمرة ، والفعل المضارع في تأويل مصدر في محل جر باللام ، والجار والمجرور متعلقان بفعل محذوف، أي: أمر الله بالجهاد ليجزي ... إلخ. وقال أبو البقاء: متعلقان بـ (صدق) أو بـ : ﴿ وَادَهُمْ ﴾ أو بـ (ما بدلوا) ، والمعنى : على الأول أقوى . ﴿ وَمُعَذِّب ﴾ : فعل مضارع معطوف على ما قبله ، منصوب مثله ، والفاعل يعود إلى ﴿ الله ﴾ في مخل بن منصوب ... إلخ. ﴿ إن ﴾ : حرف شرط جازم . ﴿ شَآء ﴾ : فعل ماض مبني على الفتح في محل جزم فعل الشرط ، والفاعل يعود إلى ﴿ الله ﴾ ، والمفعول محذوف ، وجواب الشرط محذوف أيضاً ، التقدير : إن شاء تعذيبهم ؛ عذبهم . ﴿ أَوَ ﴾ : حرف عطف . ﴿ يَوُب ﴾ : مضارع معطوف على ما قبله منصوب مثله ، والفاعل يعود إلى ﴿ الله ﴾ ألله كن عَفُول تَحِمُ ﴾ : متعلقان بما قبله منصوب مثله ، والفاعل يعود إلى ﴿ الله كن عَفُول تَحِم على الشرط آخر ، لدلالة الأول عليه انظر الشرح . ﴿ إنَّ الله كن عَفُول تَحِم على المتعاطفين . وحذف شرط آخر ، لدلالة الأول عليه انظر الشرح . ﴿ إنَّ الله كن عَفُول تَحِم على المتعاطفين . وعراب مثل هذه الجملة في الآية رقم [١] . والجملة الشرطية معترضة بين الفعلين المتعاطفين .

﴿ وَرَدَّ اللَّهُ الَّذِينَ كَفَرُواْ بِغَيْظِهِمْ لَمْ يَنَالُواْ خَيْراً وَكَفَى اللَّهُ اَلْمُؤْمِنِينَ اَلْقِتَالَ وَكَانَ اللَّهُ قَوِيًّا عَزِيزًا ۞﴾

المشرح: ﴿ وَرَدَّ اللهُ الَّذِينَ كَفَرُوا ﴾ أي: قريشاً، وحلفاءهم. ﴿ يِغَيْظِهِم ﴾ أي: لم يشف صدورهم بنيل ما أرادوا من القضاء على الإسلام، والمسلمين في المدينة المنورة؛ بل رجعوا خائبين. ﴿ لَمْ يَنَالُوا خَيْراً ﴾: ظفراً بالمسلمين، وسماه الله خيراً بزعمهم، وقصدهم. ﴿ وَكَفَى اللهُ المُؤْمِنِينَ ٱلْقِتَالَ ﴾: بالملائكة، والرياح؛ التي أرسلها عليهم، كما رأيت في الآية رقم [10]. ﴿ وَكَانَ اللهُ قَوِيبًا عَزِيزًا ﴾ أي: صنع ما يريد، وهو غالب على أمره، ولا يحول شيء دون تنفيذ مراده.

تنبيه: قرئ قوله تعالى في سورة (البقرة) رقم [١٢٤]: ﴿قَالَ لَا يَنَالُ عَهْدِى ٱلظَّلِمِينَ﴾ وقرئ: (الظالمون) قال الفراء: معنى القراءتين واحد؛ لأن ما نلته فقد نالَك، وما نالك فقد نلته.

خاتمة: وفي صحيحي البخاري، ومسلم: دعا رسول الله على الأحزاب، فقال: «اللهم منزل الكتاب، سريع الحساب، هازم الأحزاب، اللهم اهزمهم، وانصرنا عليهم، وزلزلهم». وقام في الناس، فقال: «يا أيها الناس، لا تتمنوا لقاء العدو، واسألوا الله العافية، فإذا لقيتم العدو؛ فاصبروا، واعلموا: أن الجنة تحت ظلال السيوف». أي: السبب الموصل إلى الجنة عند الضرب بالسيف في سبيل الله، ودعا في بقوله: «يا صريخ المكروبين، يا مجيب المضطرين، اكشف همي، وغمي، وكربي، فإنك ترى ما نزل بي، وبأصحابي». وقال له المسلمون: هل من

شيء نقوله، فقد بلغت الروح الحناجر، قال: «نعم، قولوا: اللهم استر عوراتنا، وآمن روعاتنا». فأتاه جبريل عليه الصلاة والسلام، فبشره: أن الله يرسل عليهم ريحاً، وجنوداً، وأعلم عليه أصحابه، وصار يرفع يديه، ويقول: «شكراً شكراً، كما رحمتني، ورحمت أصحابي».

وجاء: أنه على كان قد دعا يوم الإثنين والثلاثاء، ويوم الأربعاء، واستجيب له ذلك اليوم الذي هو يوم الأربعاء، بين الظهر والعصر، فعرف السرور في وجهه. ومن ثم كان جابر يدعو في مهماته في ذلك اليوم في ذلك الوقت، ويتحرى ذلك اليوم. وأما الأحاديث التي وردت بذم يوم الأربعاء، فمحمولة على آخر أربعاء في الشهر؛ فإنه روي: أن فرعون قد ولد في ذلك اليوم، وادعى الربوبية فيه، وأهلكه الله فيه، وهو اليوم الذي ابتلي فيه أيوب على نبينا، وحبيبنا، وعليه ألف صلاة، وألف سلام. انتهى. زيني دحلان بتصرف.

هذا؛ ويوم الأربعاء هو اليوم الأول والآخر من الأيام الثمانية التي أرسل الله فيها الرياح على قوم عاد، وسماها الله في سورة (فصلت) رقم [١٦] أياماً نحسات، وقال في سورة (القمر) عن يوم الأربعاء: ﴿ وَهُم خَسِ مُسْتَمْ ﴾ فإن قيل: يوم الأربعاء يوم نحس مستمر، فكيف يستجاب فيه الدعاء، والنبي على قد دعا فيه كما رأيت، واستجيب له فيه؟! والجواب والله أعلم: أنه نحس على الفجار، والمفسدين، كما كانت الأيام النحسات المذكورة في سورة (فصلت) نحسات على الكفار من قوم عاد، لا على نبيهم، والمؤمنين منهم. وإذا كان كذلك؛ لم يبعد أن يمهل الله الظالم من أول يوم الأربعاء، إلى أن تزول الشمس، فإذا أدبر النهار، ولم يحدث توبة، ورجعة؛ استجيب دعاء المظلوم عليه، فكان اليوم نحساً على الظالم، ودعاء النبي على إنما كان على الكفار. والله أعلم بمراده، وأسرار كتابه.

 إلخ، أو هي مستأنفة، لا محل لها على الاعتبارين. ﴿وَكَانَ﴾: الواو: حرف استئناف. (كان): فعل ماض ناقص. ﴿اللهُ ﴾: اسمها. ﴿قَوِتًا ﴾: خبر أول. ﴿عَزِيزًا ﴾: خبر ثان، وجملة: ﴿وَكَانَ... ﴾ إلخ مستأنفة، لا محل لها. تأمل، وتدبر، وربك أعلم.

﴿ وَأَنزَلَ ٱلَّذِينَ ظَاهَرُوهُم مِّنْ أَهْلِ ٱلْكِتَابِ مِن صَيَاصِيهِمْ وَقَذَفَ فِي قُلُوبِهِمُ ٱلرُّعْبَ فَوْلِهِمُ ٱلرُّعْبَ فَوْلِهِمُ ٱلرُّعْبَ فَوْلِهِمُ ٱلرُّعْبَ فَوْلِهَا لَكُانِهِمُ ٱلرُّعْبَ فَرِيقًا تَقْتُلُونَ وَتَأْسِرُونَ فَرِيقًا لَكَانِهِ

المشرح: ﴿وَأَنْزَلَ ٱلَّذِينَ ظَلَهَرُوهُم أَي: عاونوا قريشاً، وجلفاءها من غطفان، وغيرها. ﴿مِنْ الْمَسْلِ الْمَكْتَابِ ﴾: وهم بنو قريظة. ﴿مِن صَيَاصِيهِم ﴾ أي: حصونهم، واحدها: صِيصَة، قال عبد بني الحسحاس:

فأَصْبَحتِ الثِّيرانُ صَرْعَى وَأَصْبَحَتْ نِسَاءُ تَمِيمٍ يَبْتَدرْنَ الصّيَاصِيَا ومنه قيل لشوكة الحائك؛ التي يُسوي بها السَّدَاةَ واللُّحْمة: صيصة. قال دريد بن الصمة: [الطويل] فَي النهيج الْمُمَدَّدِ فَي النسيج الْمُمَدَّدِ

ومنه: صيصة الديك التي في رجله. وصياصي البقر: قرونها؛ لأنها تمتنع بها، وربما كانت تركب في الرماح مكان الأسنة، ويقال: جذَّ الله صِئْصِئه؛ أي: أصله. ﴿وَقَذَفَ فِي قُلُوبِهِمُ الرُّعْبَ﴾: الخوف. ﴿وَيَقْلُونَ﴾: يعني الرجال، يقال: كانوا ستمئة. ﴿وَيَأْسِرُونَ فَرِيقًا﴾: يعني: النساء، والذراري. يقال: كانوا سبعمئة وخمسين.

فحاصرهم خمساً وعشرين ليلة؛ حتى جهدهم الحصار، فقال لهم رسول الله على الله عنه على حكمي؟» فأبوا، فقال: «على حكم سعد بن معاذ؟» فرضوا به، فقال سعد رضي الله عنه على حكمت فيهم أن تقتل مقاتلتهم، وتسبى ذراريهم ونساؤهم، فكبر النبي على وقال: «لقدْ حَكَمْتَ فِيهِم بحكمِ اللهِ مِنْ فَوقِ سَبْعَةِ أرقعة». ثم استنزلهم، وخندق في سوق المدينة خندقاً، وقدمهم،

فضرب أعناقهم. انتهى. من الكشاف باختصار. هذا؛ وقد ذكرت لك في الآية رقم [٢٧] من سورة (الأنفال) قصة أبي لبابة، وهي متعلقة بقصة بني قريظة.

الإعراب: ﴿وَأَنْزَلَى : الواو: حرف عطف. (أنزل): فعل ماض، والفاعل يعود إلى (الله) تعالى. ﴿ النَّيْنَ ﴾: اسم موصول مبني على الفتح في محل نصب مفعول به. ﴿ ظُلَهَ رُوهُم ﴾: فعل، وفاعل، ومفعول به، والجملة الفعلية صلة الموصول، لا محل لها. ﴿ مِنْ أَهْلِ ﴾: جار ومجرور متعلقان بمحذوف حال من واو الجماعة، و﴿ أَهْلِ هُ مضاف، و﴿ اَلْكِتَنِ عُمْ مضاف إليه. ﴿ مِن صَيَاصِهِم ﴾: متعلقان بالفعل (أنزل)، والهاء في محل جر بالإضافة، وجملة: ﴿ وَأَنزَلَ ... ﴾ إلخ محل لها مثلها. (قذف): فعل ماض، والفاعل يعود إلى معطوفة على جملة: ﴿ وَقَذَنَ بِما قبلهما، والهاء في محل جر بالإضافة. ﴿ الرُّعْبَ ﴾: مفعول به، وجملة: ﴿ وَقَذَنَ ... ﴾ إلخ معطوفة على ما قبلها، لا محل لها أيضاً. ﴿ وَيَقَا ﴾: مفعول به مقدم. ﴿ تَقَتُلُونَ ﴾: فعل مضارع مرفوع، وعلامة رفعه ثبوت النون؛ لأنه من الأفعال الخمسة، والواو ضمير متصل في محل رفع فاعل، والجملة الفعلية مفسرة لقوله تعالى: ﴿ وَقَذَنَ فِي قُلُوبِهِم ﴾ والواو ضمير متصل في محل رفع فاعل، والجملة الفعلية مفسرة لقوله تعالى: ﴿ وَقَذَنَ فِي قُلُوبِهِم ﴾ المؤبَّب بل ومقررة لها، والتي بعدها معطوفة عليها، وإعرابها مثلها بلا فارق.

﴿ وَأُوۡرَٰنَكُمْ أَرْضَهُمْ وَدِينَرَهُمْ وَأَمْوَلَهُمْ وَأَرْضَا لَمْ تَطَعُوهَا ۚ وَكَابَ ٱللَّهُ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ ۗ وَقَدِيرًا ۞﴾

المشرح: ﴿ وَأَوْرَثُكُمْ ﴾: الخطاب للنبي على ولأصحابه. ﴿ أَرْضَهُمْ وَدِينَرَهُمْ وَأَمُولُكُمْ ﴾: ضمير الغيبة يعود إلى بني قريظة. روي: أن النبي على جعل عقارهم للمهاجرين دون الأنصار، فقالت الأنصار في ذلك، فقال: إنكم في منازلكم. وقال عمر ـ رضي الله عنه ـ: أما تخمس، كما خمست يوم بدر؟ قال: ﴿ لا إنما جُعِلَتْ هذه لي طعمة دون النَّاس ﴾، قال: رضينا بما صنع الله، ورسوله. ﴿ وَأَرْضًا لَمْ تَطَعُوهاً ﴾: عن الحسن البصري قال: هي فارس، والروم. وعن قتادة قال: كنا نتحدث أنها مكة. وعن مقاتل: هي خيبر. وعن عكرمة: كل أرض تفتح إلى يوم القيامة. وهذا ضعيف كما ترى، وما ذكر قبله فقد تحقق الثاني والثالث في عهد الرسول على وتحقق الأول في عهد الفاروق، رضي الله عنه.

﴿ وَكَاكَ اللَّهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرًا ﴾: فيه توجيهان: أحدهما: على ما أراده بعباده من نقمة، أو عفو قدير. والثاني: على ما أراد أن يفتحه من الحصون، والقرى قدير؛ قاله النقاش. والأول قاله محمد بن إسحاق. وقدير وقادر: لا ترد قدرته، ولا يجوز عليه العجز تعالى الله عن ذلك.

هذا؛ وانظر شرح (الدار) في الآية رقم [٣٧] من سورة (القصص) أما الأموال؛ فإنه جمع: مال، قال ابن الأثير: المال في الأصل يطلق على ما يملك من الذهب، والفضة، ثم أطلق على

كل ما يقتنى، ويملك من الأعيان، وأكثر ما يطلق المال عند العرب على الإبل؛ لأنها أكثر أموالهم. وقال الجوهري: ذكر بعضهم: أن المال يؤنث، وأنشد لحسان رضي الله عنه: [البسيط] الْـمَـالُ تُـنْرِي بِـأَقْـوَام ذَوِي حَـسَـبٍ وَقَـدْ تُـسَـوِّدُ غَـيْـرَ الـسَّـيِّـدِ الْـمَـالُ

وعن الفضل الضبي: المال عند العرب! الصامت، والناطق، فالصامت: الذهب، والفضة، والجواهر. والناطق: هو البعير، والبقرة، والشاة، فإذا قلت عن حضري: كثر ماله؛ فهو الصامت، وإذا قلت عن بدوي: كثر ماله؛ فالمراد الناطق، والنشب: المال الثابت، كالضياع، ونحوها، فلا يقال للمنقول من المال المذكور آنفاً، قال عمرو بن معدي كرب الزبيدي، رضي الله عنه:

أَمَـرْتُكَ الْخَـيْـرَ فَـافْـعَـلْ مَـا أُمِـرْتَ بِـهِ فَـقَــدْ تَــرَكْــتُــكَ ذَا مَــالٍ وَذَا نَــشَـبِ هَدَا؛ وقد قال الرسول ﷺ: «مَنْ تَواضَعَ لِغَنيِّ لِغِناهُ؛ فقدْ ذَهَبَ ثُلُثَا دِينِهِ». وإنما كان كذلك؛ لأن

الإِيمان متعلق لثلاثة أشياء: المعرفة بالقلب، والإقرار باللسان، والعمل بالأركان، فإذا تواضع بلسانه، وأعضائه، فقد ذهب الثلثان، فلو انضم إليه القلب ذهب الكل، وإن لم ينضم؛ فهو النفاق.

الإعراب: ﴿وَأُورُنَكُمْ ﴾: الواو: حرف عطف. (أورثكم): ماض، والفاعل يعود إلى (الله) تقديره: «هو»، والكاف مفعول به أول. ﴿أَرْضَهُمْ ﴾: مفعول به ثان. ﴿وَدِينَرَهُمْ وَأَمُولُكُمْ ﴾: معطوفان على ما قبلهما، والهاء في الثلاثة ضمير متصل في محل جر بالإضافة. ﴿وَأَرْضَا ﴾: معطوفة أيضاً. ﴿لَمْ ﴾: حرف نفي، وقلب، وجزم. ﴿نَطَعُوها ﴾: فعل مضارع مجزوم به: ﴿لَمْ ﴾، وعلامة جزمه حذف النون؛ لأنه من الأفعال الخمسة، والواو فاعله، و(ها): مفعول به، والجملة الفعلية في محل نصب صفة: (أرضاً)، وجملة: ﴿وَأُورَثَكُمْ ٤٠٠ ﴾ إلخ معطوفة على جملة: (ردّ ...) إلخ لا محل لها مثلها. ﴿وَكَاكُ السمها. ﴿عَلَ مضاف، و﴿كُلِ مضاف، و﴿مَلَة ؛ ﴿وَلَا كُن عَلَم الله من الإعراب. ﴿ وَلَكُ عَلَى مَضاف، و ﴿مَلَة ؛ ﴿ وَكَاكُ مَسَانَفة. لا محل لها من الإعراب.

﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلنَّبِيُّ قُل لِإَزْوَكِ إِن كُنتُنَّ تُرِدْك ٱلْحَيَوْةَ ٱلدُّنْيَا وَزِينَتَهَا فَنَعَالَيْك أُمَيِّعْكُنَّ وَأُسَرِّحْكُنَّ سَرَاحًا جَمِيلًا ﴿ ﴾ أُمَيِّعْكُنَّ وَأُسَرِّحْكُنَّ سَرَاحًا جَمِيلًا ﴿ ﴾

المسرح: ﴿ يَتَأَيُّهُا النَّيِّةُ قُل لِآزُوكِمِكَ إِن كُنتُنَّ تُرِدْكَ الْحَيَوْةَ الدُّنْيَا ﴾ أي: السعة، والتنعم، والترفه فيها. ﴿ وَرِينَتَهَا ﴾: زخارفها، وبهجتها. ﴿ فَنَعَالَيْكَ أُمَيِّعَكُنَ ﴾: أعطيكن المتعة، وهي قدر من المال، وهذه المتعة سنة إن كان الزوج قد أعطاها جميع حقوقها، فيسن أن يزيدها هذه المتعة تطييباً لخاطر المرأة المطلقة؛ لأنها مفجوعة بالطلاق، وهذه المتعة واجبة على الزوج إن طلقها قبل الدخول بها، وبعد العقد عليها، ولم يسم لها مهراً، وهذا القدر المالي يكثر، ويقل

نظراً لحال الزوج المطلق، قال تعالى في الآية رقم [٢٣٦] من سورة (البقرة): ﴿وَمَتِّعُوهُنَّ عَلَى اللَّوسِعِ قَدَرُهُ, وَعَلَى الْمُقْتِرِ قَدَرُهُ, مَتَعَا بِالْمَعْرُونِ حَقًا عَلَى الْمُحْسِنِينَ ﴿. ﴿وَأُسَرِّعَكُنَّ سَرَاعًا جَمِيلًا ﴾ أي: أطلقكن طلاقاً حسناً، وذلك بأن يكون سنياً، وهو: أن يقع في طهر غير مجامع فيه، وأيضاً مع إعطاء المرأة جميع حقوقها، لا كما يفعله فساق هذا الزمان الذين يؤذون المرأة، ويضارونها حتى يحملوها على التنازل عن كل حقوقها، أو بعضها.

(تعالین): قال ابن هشام في قطر الندی: وأما هات، وتعالَ، فعدهما جماعة من النحويين في أسماء الأفعال، والصواب: أنهما فعلا أمر، بدليل أنهما دالان على الطلب، وتلحقهما ياء المخاطبة، فتقول: هاتي، وتعالَيْ. واعلم أن آخر (هاتِ) مكسور أبداً، إلا إذا كان لجماعة المذكرين، فإنه يضم، وأن آخر (تعال) مفتوح في جميع أحواله من غير استثناء، تقول: تعالَ يا زيدُ، وتعالَيْ يا هندانِ، أو يا زيدانِ، وتعالَوْا يا زيدون، وتعالَيْنَ يا هنداتُ، كل ذلك بالفتح، قال الله تعالى: ﴿فَنَا لَيْنَ تَعَالَوْا أَتَلُ…﴾ إلخ، وقال تعالى: ﴿فَنَعَالَيْنَ أُمِّيَّعُكُنَّ…﴾ إلخ، ومن ثَمَّ لحنوا أبا فراس الحمداني بقوله:

أَيَا جَارَتًا ما أنصف الدهرُ بَيْنَنَا تَعَالِي أُقَاسِمْكَ الهمومَ تَعَالِي

وأقول: إن الفعلين «هاتِ، وتعال» ملازمان للأمرية، فلا يأتي منهما مضارع، ولا ماض، وهما بمعنى: «أَجْضِرُوا، أو احْضُرُوا» فالأول متعد، وهو من الرباعي، والثاني لازم، وهو من الثلاثي، وأما تعالى يتعالى؛ فهما بمعنى: تعاظم، يتعاظم، أو بمعنى: تنزه، يتنزه. وقل في إعلال: (تعالوا): أصله تَعَالَوُوا، ثم تعالَيُوا، فحذفت الضمة التي على الياء للثقل، فالتقى ساكنان، فحذفت الياء، وبقيت الواو؛ لأنها ضمير، وبقيت الفتحة على اللام لتدل على الألف المحذوفة.

الإعراب: ﴿يَكَأَيُّهُ النِّيُ انظر الآية رقم [1] ففيها الكفاية. ﴿قُلُ : فعل أمر مبني على السكون، وفاعله مستتر فيه وجوباً، تقديره: ﴿أَنت ﴾. ﴿لِّزَوْبِك ﴾: جار ومجرور متعلقان بما قبلهما، والكاف ضمير متصل في محل جر بالإضافة. ﴿إن ﴾: حرف شرط جازم. ﴿كُنتُنَ ﴾: فعل ماض ناقص مبني على السكون في محل جزم فعل الشرط، والتاء اسمه، والنون حرف دال على جماعة الإناث. ﴿تُرِدِّن ﴾: فعل مضارع مبني على السكون، والنون فاعله، والجملة الفعلية في محل نصب خبر (كان). ﴿الْحَيَوة ﴾: مفعول به. ﴿اللَّنْيَا ﴾: صفة ﴿الْحَيَوة ﴾ منصوب مثله، وعلامة نصبه فتحة مقدرة على الألف للتعذر، وبعضهم يعتبره مضافاً إليه، ولا وجه له ألبتة. ﴿وَزِينَتَهَا ﴾: معطوف على ما قبله، و(ها): في محل جر بالإضافة، وجملة: ﴿كُنتُنَ ... ﴾ الفاء: واقعة في جواب الشرط. (تعالين): فعل أمر مبني على السكون، ونون النسوة فاعله. ﴿أُمَتِكُنُ ﴾: فعل مضارع مجزوم لوقوعه جواباً للطلب، وجزمه عند الجمهور بشرط محذوف،

والفاعل مستتر تقديره: «أنا»، والكاف مفعول به، والنون حرف دال على جماعة الإناث. ﴿وَأُسَرِّمَكُنَّ﴾: الواو: حرف عطف. (أسرحكن): معطوف على ما قبله، وإعرابه مثله، والجملتان لا محل لهما؛ لأن الأولى لم تقترن بالفاء، ولا بد: «إذا» الفجائية. هذا؛ وقرئ الفعلان بالرفع على الاستئناف. ﴿سَرَلَمًا ﴾: مفعول مطلق، وهو اسم مصدر لأن المصدر «تسريح». ﴿جَمِيلًا ﴾: صفة: ﴿سَرَلَمًا ﴾، وجملة: (تعالين...) إلخ في محل جزم جواب الشرط، والدسوقي يقول: لا محل لها؛ لأنها لم تحل محل المفرد. و إن ومدخولها في محل نصب مقول القول، وجملة: ﴿قُل … ﴾ إلخ لا محل لها؛ لأنها مبتدأة، مثل الجملة الندائية قبلها.

# ﴿ وَلِن كُنتُنَ تُرِدْتَ ٱللَّهَ وَرَسُولَهُ, وَٱلدَّارَ ٱلْآخِرَةَ فَإِنَّ ٱللَّهَ أَعَدَّ لِلْمُحْسِنَتِ مِنكُنَّ أَجْرًا ﴿ عَظِيمًا ﴿ إِنَّ اللَّهَ اللَّهَ اللَّهَ اللَّهُ اللَّهَ اللَّهَ اللَّهُ اللَّهَ اللَّهُ اللَّاللَّالَا اللَّلْمُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّه

الشرح: ففي هذه الآية وعد من العزيز القدير لنساء النبي على بأنهن إن أعرضن عن الحياة الدنيا وزينتها، وفضلن الآخرة عليها، وأردن طاعة الله، ورضين بالرسول على، وقنعن بما يقدم لهن من طعام، وكساء، ومسكن بأن الله أعد لهن في الآخرة الأجر العظيم، والخير العميم. وتنكيره في الآية دليل على أنه لا يعرف قدره، ولا يحيط بكنهه عقل ولا سمع ولا بصر، قال تعالى في ثواب المؤمنين الصادقين: ﴿فَلَا تَعْلَمُ نَفْشُ مَّا أُخْفِى هَمُ مِن قُرَّةٍ أَعْيُنِ جَزَاءً بِمَا كَانُواْ يَعْمَلُونَ السورة (السجدة) رقم [١٧].

عن جابر بن عبد الله \_ رضي الله عنهما \_ قال: دخل أبو بكر \_ رضي الله عنه \_ يستأذن على رسول الله على فوجد الناس جلوساً ببابه، لم يؤذن لأحد منهم، فأذن لأبي بكر، فدخل، ثم أقبل عمر \_ رضي الله عنه \_ فاستأذن، فأذن له، فوجد رسول الله على جالساً ساكتاً، وحوله نساؤه،

ثم اعتزلهن شهراً، أو تسعاً وعشرين، حتى نزلت هاتان الآيتان: ﴿يَكَأَيُّا النَّبِيُّ قُلَ إِلَى قوله تعالى ﴿أَجُرًا عَظِيما ﴾ قال: فبدأ بعائشة، فقال: «يا عائشة! إني أريد أن أعرض عليك أمراً، أحب ألا تعجلي فيه حتى تستشيري أبويك ». قالت: وما هو يا رسول الله؟! فتلا عليها الآية. قالت: أفيك يا رسول الله أستشير أبوي؟ بل أختار الله، ورسوله، والدار الآخرة، وأسألك ألا تخبر امرأة من ينا رسول الله أستشير أبوي؟ بل أختار الله، ورسوله، والدار الآخرة، وأسألك ألا تخبر امرأة من سائك بالذي قلت! قال: «لا تسألني امرأة منهنَّ إلَّا أخبرتها، إنَّ الله لَمْ يَبْعَثني مُعَنِّناً، ولا مُتَعَنِّناً، ولا مُتَعَنِّناً، ولكنْ بَعَثني معلّماً مُيسراً ». أخرجه مسلم، ولما قالت عائشة ما تقدم رؤي الفرح في وجهه ﷺ.

قال العلماء: وأما أمر النبي على عائشة أن تشاور أبويها؛ لأنه كان يحبها، وكان يخاف أن يحملها فرط الشباب على أن تختار فراقه، ويعلم من أبويها: أنهما لا يشيران عليها بفراقه. هذا؛ ولما أخبر النبي على نساءه بذلك تابعن عائشة على اختيارها الله، ورسوله، والدار الآخرة. فشكر الله اختيارهن، وكافأهن على ذلك حيث قصر نبيه عليهن، وحجر عليه التزوج بغيرهن حيث قال جل ذكره: ﴿لَا يَحِلُ لَكَ ٱلنِسَاءَ مِنْ بَعَدُ...﴾ إلخ الآية رقم [٥٦] الآتية.

تنبيه: اختلف العلماء في هذا الخيار، هل كان ذلك تفويض الطلاق إليهن حتى يقع بنفس الاختيار، أم لا؟ فذهب الحسن، وقتادة، وأكثر أهل العلم إلى أنه لم يكن تفويض الطلاق، وإنما خيرهن على أنهن إذا اخترن الدنيا؛ فارقهن، لقوله تعالى: ﴿فَنَعَالَيْكَ أُمِّيَّعُكُنَّ وَأُسّرِعْكُنَ وَالله بدليل أنه لم يكن جوابهن على الفور، وأنه قال لعائشة رضي الله عنها: لا تعجلي؛ حتى بدليل أنه لم يكن جوابهن على الفور، وأنه قال لعائشة رضي الله عنها وفي تفويض الطلاق يكون الجواب على الفور، وذهب قوم إلى أنه كان تفويض الطلاق، ولو اخترن أنفسهن؛ كان طلاقاً.

التفريع على حكم الآية: اختلف أهل العلم في حكم التخيير، فقال عمر، وابن مسعود، وابن عباس - رضي الله عنهم -: إذا خير الرجل امرأته، فاختارت زوجها لا يقع شيء، وإن اختارت نفسها؛ يقع طلقة واحدة، وهو قول عمر بن عبد العزيز، وابن أبي ليلى، وسفيان، والشافعي، وأصحاب الرأي، إلا أن أصحاب الرأي يقع عندهم طلقة بائنة؛ إذا اختارت نفسها، وعند الآخرين رجعية، وأكثر أهل العلم على أنها إذا اختارت زوجها لا يقع شيء.

فعن مسروق ـ رحمه الله تعالى ـ، قال: ما أبالي خيرت امرأتي واحدة، أو مئةً، أو ألفاً بعد أن تختارني ولقد سألت عائشة، رضي الله عنها، فقالت: خيرنا رسول الله ﷺ، فما كان طلاقاً. وفي رواية: فاخترناه، فلم يعدَّ ذلك شيئاً.

تنبيه: كان تحت رسول الله على يوم حصل التخيير تسع نسوة: خمس من قريش، وهن: عائشة بنت أبي بكر، وحفصة بنت عمر، وأم حبيبة بنت أبي سفيان، واسمها: رملة، وأم سلمة، واسمها: هند بنت أبي أمية المخزومية، وسودة بنت زمعة بن قيس بن عبد شمس العامرية، وأربع غير قرشيات، وهن: زينب بنت جحش الأسدية، وميمونة بنت الحارث الهلالية، وصفية بنت حيي بن أخطب الخيبرية، وجويرية بنت الحارث المصطلقية، وقد نظم ذلك بعضهم فقال: [الطويل]

تُوفِّي رسُولُ اللهِ عنْ تِسْعِ نِسوةٍ إليهنَّ تُعْزَى المكرماتُ وتُنْسَبُ فعائشةٌ مَنْهُ وَنَةٌ وصفِيَّةٌ وحفصة تتلُوهُنَّ هِنْدٌ وزَيْنَبُ جُوَيْرِيَةٌ مَعْ رَمْلَةٍ، ثُمَّ سودةٌ ثلاثٌ وستٌّ ذكرهُنَّ مُهَاذَّبُ

هذا، ولا يخفى عليك تزويجه بأم المؤمنين الأولى، وهي خديجة الكبرى، رضي الله عنها. وتزوج على زينب بنت خزيمة بن الحارث من بني هلال، وكانت تسمى في الجاهلية أم المساكين لإطعامها إياهم، وقد توفيت في حياته مثل خديجة، وتزوج ريحانة بنت زيد، وكانت من سبي بني النضير، أعتقها، وتزوجها؛ وماتت في حياته، أما مارية القبطيَّة رضي الله عنها فقد كانت جارية تسرَّى بها، وولدت منه إبراهيم، وبقيت بعده، وقد عقد على كثير، ولم يدخل بهن.

الإعراب: ﴿ وَإِن كُنتُنَ تُرِدْكَ اللّهَ وَرَسُولُهُ وَ الدّارَ الْآخِرَةَ ﴾ انظر الآية السابقة، فالإعراب فيها شبيه بهذا. ﴿ وَإِنَّ ﴾: الفاء: واقعة في جواب الشرط. (إنَّ): حرف مشبه بالفعل. ﴿ اللّه ﴾: اسمها. ﴿ أَعَدَّ ﴾: فعل ماض، والفاعل يعود إلى ﴿ اللّه ﴾. ﴿ لِلْمُحْسِنَتِ ﴾: متعلقان بالفعل قبلهما. ﴿ مِن كُنَّ ﴾: جار ومجرور متعلقان ب: (المحسنات)، أو بمحذوف حال من الضمير المستتر فيه، والنون حرف دال على جماعة الإناث. ﴿ أَجَرًا ﴾: مفعول به. ﴿ عَظِيمًا ﴾: صفة له، وجملة: ﴿ أَعَدَّ … ﴾ إلخ في محل رفع خبر (إن)، والجملة الاسمية: (إن الله . . .) إلخ في محل جزم جواب الشرط عند الجمهور، والدسوقي يقول: لا محل لها، و(إنْ) ومدخولها معطوف على ما قبله فهو في محل نصب مقول القول مثله.

﴿ يَنِسَآءَ ٱلنَّبِيِّ مَن يَأْتِ مِنكُنَّ بِفَحِشَةٍ مُّبَيِّنَةٍ يُضَعَفَ لَهَا ٱلْعَذَابُ ضِعْفَيْنِ وَكَانَ ذَالِكَ عَلَى ٱللَّهِ يَسِيرًا ﴿ ﴾

المشرح: ﴿ يَنِسَآءَ النَّبِيِّ مَن يَأْتِ مِنكُنَّ بِفَحِشَةٍ مُّبَيِّنَةٍ ﴾ أي: بمعصية ظاهرة. قيل: هو كقوله تعالى: ﴿ لَهِ ثَالُتُ عَلَكُ ﴾ أي: على سبيل الفرض والتقدير، لا أنَّ منهن من أتت. أو تأتي بفاحشة، فإن الله تعالى قد صان أزواج الأنبياء عن فاحشة، وإن لم يصنهن عن الكفر، كالذي كان من امرأة نوح، وامرأة لوط، على نبينا، وعليهما ألف صلاة، وألف سلام. وهذا

دليل واضح على أن فاحشة الزنى تنفر منها العقول السليمة، وتأباها الكرامة الإنسانية، لذا يجوز للمسلم أن يتزوج امرأة كافرة، ولا يجبرها على الإسلام، انظر ما ذكرته في الآية رقم [٥] من سورة (المائدة) ولا يجوز له أن يقرَّ امرأة زانية في بيته وقد سماه الرسول على الدَّيُوث، وحرَّم عليه دخول الجنة.

فعن عبد الله بن عمر - رضي الله عنهما -: أن رسول الله على قال: «ثلاثة حَرَّمَ اللهُ تَبَارَكَ وَتَعَالَى عَلَيْهِمُ الْجَنَّةَ: مُدمِنُ الخمرِ، والعاقُ لوالديْهِ، واللَّيُونُ؛ الَّذِي يُقِرُّ الْخُبْثَ في أَهْلِهِ». رواه الإمام أحمد، والنسائي، والحاكم، وقال ابن عباس - رضي الله عنهما -: المراد بالفاحشة: النشوز، وسوء الخلق، أي: والترفع، وعدم الخضوع لإرادة النبي على، وهذا هو الذي أعتمده، وأنزه نساءه عن فاحشة الزنى فحاشاهن، كيف لا؟ وقد أنزل الله قرآناً برَّأ به عائشة مما رماها، وقذفها به المنافقون، انظر الآية رقم [11] من سورة (النور) وما بعدها.

﴿ يُضَاعَفُ لَهَا الْعَدَابُ ضِعْفَيْنِ أَي: مثلين، وسبب تضعيف العقوبة لهن لشرفهن، كتضعيف عقوبة الحرة على الأمة، وذلك؛ لأن نسبة النبي على إلى غيره من الرجال، كنسبة السادات إلى العبيد، لكونه أولى بالمؤمنين من أنفسهم، فكذلك أزواجه بالنسبة إلى غيرهن كنسبة الحرة إلى الأمة، وقد اكتسبن هذا الشرف، وهذا الفضل من اقترانهن بسيد الخلق قاطبة. ﴿ وَكَاكَ ذَلِكَ ﴾: الأمة، وتعيف العذاب لهن. ﴿ عَلَى اللهِ يَسِيرًا ﴾: سهلاً هيناً.

هذا؛ ويقرأ: (يضعّف) بتشديد العين، ويقرأ: (نضعف) بالنون، كما يقرأ ﴿ يَأْتِ ﴾ بالياء والتاء، وكلها سبعية، والمضاعفة: المكاثرة، وضعف الشيء بكسر الضاد وسكون العين: مثله، وضعفاه: مثلاه، وأضعافه: أمثاله. هذا هو الأصل في الضعف، ثم استعمل في المثل، وما زاد، وليس للزيادة حد، فيقال: هذا ضعف هذا، أي: مثله، أو مثلاه، أو ثلاثة أمثاله، وهكذا. ويقال: أضعفت الشيء، وضعفته، وضاعفته، فمعناه: ضممت إليه مثله فصاعداً. وقال بعضهم: ضاعفت أبلغ من ضعّفْت، ولذا قرأ أكثرهم في هذه الآية: ﴿ يُصُنعَفُ لَهَا الْعَذَابُ ضِعْفَيْنُ ﴾، وفي الآية رقم [٢٩] من سورة وفي الآية رقم [٢٩] من سورة (النساء): ﴿ وَإِن تَكُ حَسَنَةً يُضَعِفُهَا ﴾. هذا؛ وللضّعف بفتح الضاد، والضّعف بكسرها، والضّعف بضمها معان نظمها بعضهم بقوله:

في الرأي والْعَقْلِ يكونُ الضَّعْفُ والْوَهنُ في الْجسْمِ، فَذَاكَ الضَّعْفُ زِيادةُ الْحِسْمِ، فَذَاكَ الضَّعْفُ جمعُ ضَعيفٍ وَهوَ شَاكي الضُّرِّ

الإعراب: (يا): أداة نداء تنوب مناب: أدعو. (نساء): منادى، وهو مضاف، و ﴿ ٱلنَّيِّ ﴾ مضاف إليه. ﴿ مَن ﴾: اسم شرط جازم مبني على السكون في محل رفع مبتدأ. ﴿ يَأْتِ ﴾: فعل

مضارع فعل الشرط مجزوم، وعلامة جزمه حذف حرف العلة من آخره، وهو الياء، والكسرة قبلها دليل عليها، والفاعل يعود إلى: ﴿مَن ﴾، تقديره: «هو». ﴿مِن كُنّ ﴾: جار ومجرور متعلقان بمحذوف حال من الفاعل المستتر العائد إلى: ﴿مَن ﴾، و(مِنْ) بيان لما أبهم فيها، والنون حرف دال على جماعة الإناث. ﴿ فِفَحِثَةٍ ﴾: متعلقان بالفعل: (يأتي). ﴿مُيّنِدَةٍ ﴾: صفة: (فاحشة). ﴿ يُمُن عَفْ ﴾: مضارع مبني للمجهول جواب الشرط مجزوم. ﴿ لَهَ ﴾: جار ومجرور متعلقان بالفعل قبلهما. ﴿ أَلْعَذَابُ ﴾: نائب فاعل. ﴿ ضِعْفَيْنَ ﴾: مفعول مطلق منصوب، وعلامة نصبه الياء بالفعل قبلهما. ﴿ أَلْعَذَابُ ﴾: نائب فاعل. ﴿ ضِعْفَيْنَ ﴾: مفعول مطلق منصوب، وعلامة نصبه الياء في الغياء عن الفتحة؛ لأنه مثنى، والنون عوض عن التنوين في الاسم المفرد، وجملة ﴿ يُضَنَعَفُ … ﴾ إلخ لا محل لها؛ لأنها جملة جواب الشرط، ولم تقترن بالفاء ولا بـ "إذا » الفجائية، وخبر المبتدأ الذي هو ﴿مَن ﴾ مختلف فيه، فقيل: هو جملة الشرط. وقيل: هو جملة الجواب. وقيل: الجملتان، وهو المرجح لدى المعاصرين. والجملة الاسمية: ﴿مَن … ﴾ إلخ لا محل لها؛ لأنها مبتدأة مثل الجملة الندائية قبلها. ﴿ وَكَابَ ذَلِكَ عَلَى اللهِ يَسِيرًا ﴾: انظر إعراب هذه الجملة في الآية رقم [19].



# ﴿۞َوَمَن يَقْنُتْ مِنكُنَّ لِلَّهِ وَرَسُولِهِۦ وَتَعْمَلْ صَنلِحًا نُّنُوْتِهَاۤ ٱَجْرَهَا مَرَّتَيْنِ وَأَعْتَدْنَا لَهَا ۗ رُزُقًا كَرِيمًا لَٰ ﴾ رِزْقًا كَرِيمًا لِآ﴾

الشرح: ﴿ وَمَن يَقْنُتْ مِنكُنَّ لِلَهِ وَرَسُولِهِ ﴾ : يطع، ويخضع؛ إذ القنوت: الخضوع، والطاعة، وطاعة الرسول إنما هي من طاعة الله. ﴿ وَتَعْمَلُ صَلِحًا نُوْتِهَا آَجْرَهَا مَرَّتَيْنِ ﴾ : مرة على الطاعة، ومرة على طلبهن رضا النبي ﷺ . ﴿ وَأَعْتَدْنَا ﴾ : هيأنا . ﴿ رِزْقًا كَرِيمًا ﴾ : واسعاً ، والمراد به الجنة، وما فيها من النعيم المقيم لا ينتهي عدده، ولا ينقطع مدده، صافٍ عن كدِّ الاكتساب، وخوف الحساب، لا منة فيه، ولا عذاب .

وإنما خص الله تعالى نساء النبي على بتضعيف العقوبة على الذنب، والمثوبة على الطاعة لأمرين: أما الأول: فلأنهن يشاهدن من الزواجر الرادعة عن الذنوب ما لا يشاهده غيرهن، ولأن في معصيتهن إيذاء لرسول الله على، وذنب من آذى رسول الله على أعظم من ذنب غيره، وأما الثاني: فلأنهن أشرف من سائر النساء لقربهن من رسول الله على، فكانت الطاعة منهن أشرف كما أن المعصية منهن أقبح. انتهى. جمل نقلاً من كرخي.

بعد هذا ينبغي أن تعلم: أن الأعمال يضاعف ثوابها إن كانت صالحة، ويضاعف عقابها إن كانت سيئة، بالنسبة للأشخاص العاملين، وبالنسبة للزمان، وبالنسبة للمكان، فكلما علت منزلة العبد عند ربه، وارتفعت مكانته عنده، يضاعف له ثواب عمله الصالح، ويضاعف له عقاب عمله السيئ، وما ذكر في الآيتين دليلُ واضح على ذلك. والعمل الصالح في شهر رمضان، وغيره من

الأوقات الفاضلة يضاعف ثوابه أضعافاً مضاعفة، والعمل السيئ، يضاعف عقابه أضعافاً مضاعفة، والعمل السيئ، يضاعف عقابه أضعافاً مضاعفة، قال تعالى: ﴿إِنَّ عِدَّةَ الشَّهُورِ عِندَ اللَّهِ اللَّهَ عَشَرَ شَهْرًا فِي كِتَبِ اللَّهِ يَوْمَ خَلَقَ السَّمَوَتِ مضاعفة، قال تعالى: ﴿إِنَّ عِدَّةَ اللَّهُ وَيَهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ وَقِم [٣٦] من سورة وَالْمَرَّ مِنْهَا أَرْبَكَةً حُرُمٌ ذَلِكَ اللِينُ الْفَيِّمُ فَلا تَظْلِمُوا فِيهِنَ الْفُسَكُمُ اللهِ ما ذكرت، والمكان المفضل (التوبة) ففي قوله تعالى: ﴿فَلا تَظْلِمُوا فِيهِنَ أَنفُسَكُمُ لَفت نظر إلى ما ذكرت، والمكان المفضل كذلك، فالصلاة في المسجد يضاعف ثوابها، والمعصية يضاعف عقابها فيه.

فعن أبي الدرداء ـ رضي الله عنه ـ قال: قال رسول الله ﷺ: «الصَّلاةُ في المسجدِ الحرامِ بِمئةِ ألفِ صَلَاةٍ، والصَّلاةُ في بيْتِ الْمَقْدِسِ بخمسمئةِ صَلَاةٍ». وواه الطبراني، وإذا فعل العبد معصية في أحد المساجد الثلاثة يضاعف عقابه، كما يضاعف الثواب له. افهم هذا، واحفظه فقل من يتعرض له، ويلفت النظر إليه، والله ولي التوفيق، والحمد له على كل حال.

الإعراب: ﴿وَمَن يَقْنُتُ مِنكُنَّ لِلّهِ وَرَسُولِهِ ﴾: انظر إعراب: ﴿مَن يَأْتِ مِنكُنَ بِهَاجِسَةٍ مُّيَّتَةٍ هُيَاتَةٍ ﴾ فهو مثله بلا فارق. ﴿وَتَمْعَلُ ﴾: الواو: حرف عطف. (تعمل): معطوف على فعل الشرط: ﴿يَقْنُتُ ﴾ فهو مجزوم مثله، والفاعل مستتر تقديره: «هي»، ويقرأ بالياء على معنى (مَنْ). ﴿مَلِحًا ﴾: مفعول به، أو هو صفة لمفعول مطلق محذوف، التقدير: تعمل عملاً صالحاً. ﴿نُوتِهَا ﴾: مضارع جواب الشرط مجزوم، وعلامة جزمه حذف حرف العلة من آخره، وهو الياء، والفاعل مستتر تقديره: «نحن»، و(ها): مفعول به أول. ﴿أَجْرِهَا ﴾: مفعول به ثان، و(ها): في محل جر بالإضافة. ﴿مُرَّتَيْنِ ﴾: نائب مفعول مطلق، أو هو ظرف زمان فهو منصوب، وعلامة نصبه الياء. . . إلخ، وخبر المبتدأ الذي هو (مَنْ)، يقال فيه ما قيل بسابقه. (أعتدنا): فعل، وفاعل. ﴿فَا ﴾: معطوفة على جملة ﴿نُؤْتِهَا … والخ لا محل لها.

﴿ يَنِسَآءَ ٱلنِّيِّ لَسَّتُنَّ كَأَحَدِ مِّنَ ٱللِّسَآءَۚ إِنِ ٱتَّقَيْثُنَّ فَلَا تَخْضَعْنَ بِٱلْقَوْلِ فَيَطَمَعَ ٱلَّذِي ۗ فِ قَلْبِهِۦ مَرَضٌ وَقُلْنَ قَوْلًا مَّعْرُوفَا ﴿ إِنَّ ﴾

الشرح: ﴿ يَنِسَانَهُ النِّي لَسَتُنَ كَأَحَدِ مِن النِّسَاءِ ﴾ أي: في الفضل، والشرف، والمنزلة، وعلو المكانة؛ بل أنتن أرفع من غيركن بكثير، كيف لا؟ وقد اعتبركن الله أمهات للمؤمنين في الاحترام، والتكريم، والتعظيم. ﴿ إِن اتَّقَيْثُنَ ﴾ أي: إن خفتن الله، وراقبتُنّه، فإن التقوى هي المقام الأكرم، والأجل عند الله تعالى: ﴿ إِنَّ أَكُرَمَكُمْ عِندَ اللهِ أَنْقَدَكُمْ ﴾. ﴿ فَلَا تَخْضَعُنَ بِالْقَوْلِ ﴾ المقام الأكرم، والأجل عند الله تعالى: ﴿ إِنَّ أَكُرَمَكُمْ عِندَ اللهِ أَنْقَدَكُمْ ﴾. ﴿ فَلَا تَخْضَعُنَ بِالْقَوْلِ ﴾ أي: إذا كلمتن الرجال من وراء حجاب فلا تجئن بقولكنَّ خاضعاً، أي: ليناً خنثاً مثل كلام المريبات، ولا يمنع خصوص السبب التعميم؛ بل يعم كل امرأة مسلمة. هذا؛ وينبغي للمرأة

المسلمة الكاملة إذا عرفت من صوتها اللِّين والنعومة أن تضع في فمها إصبعها، أو غيرها ليخرج صوتها خشناً جافاً. ﴿ فَيَطْمَعُ اَلَّذِى فِي قَلْبِهِ مَرَضٌ ﴾ أي: ريبة، وفجور، وفسوق. ﴿ وَقُلْنَ قَوْلًا مَعْرُوفًا ﴾ أي: يوجبه الدين، والإسلام عند الحاجة إليه ببيان من غير لين، وتخنث.

هذا؛ و(نساء) اسم جمع لا واحد له من لفظه لأن مفرده: امرأة، وجمعها في القلة: نسوة، وفي الكثرة: نساء، وتجمع أيضاً على نسوان، ونسون، ونسون، ونسون، وهذه الجموع كلها مأخوذة من النسيان الذي رأيته في الآية رقم [1٤] من سورة (السجدة) فهي مطبوعة عليه، إما إهمالاً، وإما كذباً، ويقال لكل واحد من هذه الجموع: اسم جمع، لا واحد له من لفظه. أما المرأة فهي مأخوذة من: المرء، وهو الرجل، فلذا سميت بذلك، والأم الأولى حواء سميت بذلك؛ لأنها مأخوذة من: حي، وهو آدم، على نبينا، وعليهما ألف صلاة، وألف سلام.

ولَسْتُنَّ : حذفت عينه لالتقاء الساكنين: الياء، والسين؛ إذ أصله: لَيِس بكسر الياء، ثم سكنت الياء للتخفيف، ولم تقلب ألفاً على القياس؛ لأن التخفيف بالتسكين في الجامد أسهل من القلب، فلما اتصل بضمير رفع متحرك؛ سكنت العين، فالتقى ساكنان: الياء، والسين، فحذفت الياء لالتقاء الساكنين، فصار: ولَسْتُنَّ ، وانظر شرح (القول) في الآية رقم [٥٥] من سورة (النمل)، وشرح وأَحَدِ في الآية رقم [٢٨] من سورة (العنكبوت).

﴿ اَتَقَيَّتُنَ ﴾: ماض من: «التقوى» وهي حفظ النفس من العذاب الأخروي بامتثال أوامر الله، واجتناب نواهيه؛ لأن أصل المادة من الوقاية، وهي: الحفظ، والتحرز من المهالك في الدنيا والآخرة، وانظر ما وصف الله به المتقين في أول سورة (البقرة). وأصل: اتقى «إِوْتَقَى» قلبت الواو تاء، وأدغمت التاء في التاء، مثل: اتصل، أصله: «اوْتَصَلَ»...إلخ.

هذا؛ وقيل: الجواب محذوف دل عليه ما قبله، وجملة: ﴿فَلَا تَخْضَعْنَ بِٱلْقَلِهِ مستأنفة، ولا وجه له. ﴿فَيَطْمَعُ: الفاء: للسببية. ﴿الله مضرة وجوباً بعد الفاء السببية. ﴿الله موصول، مبني على السكون في محل رفع فاعل. ﴿فِي قَلْهِ عِنْ جار ومجرور متعلقان بمحذوف خبر مقدم، والهاء ضمير متصل في محل جر بالإضافة. ﴿مَرَضُّ نَ مبتدأ مؤخر، والجملة الاسمية صلة الموصول، لا محل لها. هذا؛ وإن اعتبرت الجار والمجرور متعلقين بمحذوف صلة الموصول؛ فن ﴿مَرَضُ لا يكون فاعلاً بمتعلق الجار والمجرور، التقدير: الذي استقر في قلبه مرض، و «أن» المضمرة، والفعل المضارع في تأويل مصدر معطوف بالفاء على مصدر متصيد من الفعل السابق، التقدير: فلا يكن منكن خضوع بالقول، فطمع واقع من الذي في قلبه مرض. هذا؛ ويقرأ الفعل بكسر العين على اعتباره معطوفاً بالجزم على المجزوم بن (لا) الناهية، و(إن) ومدخولها كلام مستأنف لا محل له. ﴿وَقُلُنَ الواو: حرف عطف. (قلن): فعل أمر مبني على السكون لاتصاله بنون النسوة التي هي فاعله، والجملة الفعلية معطوفة على جملة جواب الشرط. ﴿وَقَلُاكُ: صفعول مطلق. ﴿مَعَرُونَاكُ: صفة ﴿قَوَلُاكُ.

﴿ وَقَرْنَ فِي بُيُوتِكُنَّ وَلَا تَبَرَّجْ نَ تَبُّجُ ٱلْجَهِلِيَّةِ ٱلْأُولَٰنَ وَأَقِمْنَ ٱلصَّلَوٰةَ وَءَاتِينَ ٱلزَّكُوٰةَ وَأَطِعْنَ ٱللَّهَ وَرَسُولَهُۥ إِنَّمَا يُرِيدُ ٱللَّهُ لِيُذْهِبَ عَنكُمُ ٱلرِّجْسَ أَهْلَ ٱلْبَيْتِ وَيُطَهِّرُكُوْ تَطْهِيرًا ﴿ إِنَّهُ ﴾

الشرح: ﴿وَقَرْنَ فِي بُيُوتِكُنَ ﴾: يقرأ بكسر القاف، وفتحها، أما الأولى فتحتمل وجهين: أحدهما: أن يكون من الْوَقَار، تقول: وقرر، يَقِرُ، وقاراً؛ أي: سكن، والأمر: قِرْ، وللنساء: قِرْنَ، مثل: عِدْنَ. والثاني: وهو قول المبرد أن يكون من القرار، تقول: قَرَرْت بالمكان، أقررُّ والأصل: أقْرِرْن بكسر الراء الأولى، فحذفت الراء الأولى تخفيفاً؛ ونقلوا حركتها إلى القاف، واستغني عن ألف الوصل لتحرك القاف. وأما على قراءة الفعل بفتح القاف، يقال: قررْت في المكان: إذا أقمت فيه أقرُّ من باب: حمِد، يَحْمَد، والأصل اقررن بفتح الراء الأولى، فحذفت للقل التضعيف، وألقيت حركتها على القاف، فتقول: قَرْنَ.

﴿ وَلَا تَبَرَّمْ َ تَبُرُّ الْجَهِلِيَّةِ الْأُولَى الْيَ القديمة، والأصل: ولا تتبرجن، فحذفت إحدى التاءين، والتبرج: التبختر في المشي، أو إظهار الزينة، والتقدير: ولا تبرجن تبرجاً مثل تبرج النساء في الجاهلية الأولى، وهي: الزمان الذي ولد فيه إبراهيم عليه السلام، أو ما بين آدم، ونوح عليهما السلام، أو زمن داود، وسليمان. والجاهلية الأخرى: ما بين عيسى، ومحمد، عليهما الصلاة والسلام. أو الجاهلية الأولى: جاهلية الكفر قبل الإسلام. والجاهلية الأخرى: جاهلية الفسوق، والفجور في الإسلام. ويعضده قول النبي على الدرداء \_ رضى الله عنه \_

«إِنَّ فيكَ جاهليةً!» قال: جاهليةُ كُفْرٍ، أو إسلام؟ قال: «جاهليةُ كُفْرٍ». ولا تنس الجاهلية السائدة في هذه الأيام بين المسلمين.

﴿ وَأَقِمْنَ ٱلصَّلَوْةَ وَءَاتِينَ ٱلرَّكُوةَ ﴾: خصهما الله بالذكر، والأمر، ثم عمم بجميع الطاعات تفضيلاً لهما، وتنويهاً بعلو شأنهما، ولأن مَنْ واظب عليهما؛ جرتاه إلى كل خير، كيف لا وقد قال تعالى: ﴿ إِنَ الصَّلَوْةَ تَنْهَىٰ عَنِ ٱلْفَحْشَاءِ وَٱلْمُنكِّرِ ﴾. وقال جل ذكره لنبيه ﷺ: ﴿ خُذْ مِنَ أَمُولِهُمْ صَدَفَةَ تُطَهِّرُهُمْ وَتُرْكِيمِم عِهَا ﴾. وانظر الآية رقم [٤] من سورة (لقمان) تجد ما يسرك. ﴿ وَأَطِعْنَ اللّهَ وَرَسُولَهُ ۚ إِنَّ اللهُ طَاعِتِه بطاعة نبيه، وهو دليل صريح على أن من لم يطع الرسول؛ لم يطع الله تعالى، قال تعالى: ﴿ مَن يُطِعِ ٱلرَّسُولَ فَقَدْ أَطَاعَ ٱللّهَ ﴾، وقال جل ذكره: ﴿ وَمَا اللهُ عَالَى اللهُ عَالَى اللهُ وَمَا اللهُ عَالَى اللهُ عَالَى اللهُ عَالَى اللهُ عَالَى اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَالَى اللهُ عَلَى اللهُ عَالَى اللهُ عَلَى اللهُ عَالَى اللهُ عَلَى اللهُ عَالَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَا اللهُ عَلَهُ اللهُ عَلَهُ اللهُ عَلَهُ اللهُ عَلَهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَهُ اللهُ عَلَهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَهُ اللهُ عَلَهُ عَلَهُ اللهُ عَلَهُ اللهُ ال

﴿إِنَّمَا يُرِيدُ اللّهُ لِيُذَهِبَ عَنَكُمُ الرِّحْسَ»: الذنب المدنس لعرضكم، وشرفكم، والإثم الذي نهى الله عنه. ﴿أَهُلَ ٱلْمَيْتِ»: قال الزجاج: قيل: يراد به نساءُ النبي ﷺ. وقيل: يراد به نساؤه، وأهله الذين هم أهل بيته، وانظر الآية التالية. ﴿وَيُطَهِرَكُ »: من المعاصي. ﴿تَطْهِيرً »: مصدر مؤكد، وفيه بيان: أنه إنما نهاهن، وأمرهن، ووعظهن لئلا يقارف أهل بيت رسول الله ﷺ المآثم، وليتصونوا عنها بالتقوى، واستعار للذنوب الرجس، وللتقوى الطهر؛ لأن عرض المقترف للقبائح يتلوث بها، كما يتلوث بدنه بالأرجاس، وأما المحسنات؛ فالعرض منهن نقي، كالثوب الطاهر. وفيه تنفير لأولي الألباب عن المناهي، وترغيب لهم في الأوامر من الطاعات. انتهى. نسفي.

الإعراب: ﴿وَقَرْنَ﴾: الواو: حرف عطف. (قرن): فعل أمر مبني على السكون، ونون النسوة فاعله، والجملة الفعلية معطوفة على ما قبلها، لا محل لها مثلها. ﴿فِي بُيُوتِكُنَّ﴾: متعلقان بما قبلهما، والكاف ضمير متصل في محل جر بالإضافة، والنون حرف دال على جماعة الإناث. ﴿وَلَا الواو: حرف عطف. (لا): ناهية. ﴿تَبَرَّجُ نَ فعل مضارع مبني على السكون لاتصاله بنون النسوة، التي هي فاعله، وهو في محل جزم به (لا) الناهية، والجملة الفعلية معطوفة على ما قبلها، لا محل لها أيضاً. ﴿تَبرُّجُ ﴾: مفعول مطلق، مبين للنوع، وهو مضاف، و﴿الْجَهلِيَةِ ﴾ مضاف إليه من إضافة المصدر لفاعله. ﴿الْأُولِيّ ﴾: صفة ﴿الْجَهلِيّةِ ﴾ مجرور، وعلامة جره كسرة مقدرة على الألف للتعذر، وجملة: ﴿وَأَقِمْنَ الصّلَوَةَ على ما قبلها، لا محل لها أيضاً. ﴿النّ على السكون، ونون النسوة فاعله. ﴿الزّ كَوْةَ ﴾: مفعول به، وجملة: ﴿وَأَطِعْنَ اللّهَ وَرَسُولَةً ﴾ معطوفة على ما قبلها، لا محل لها أيضاً. ﴿النّ على ما قبلها، لا محل لها أيضاً. ﴿النّ وَرَسُولَةً ﴾ معطوفة على ما قبلها، لا محل لها أيضاً.

﴿إِنَّمَا يُرِيدُ اللَّهُ لِيُذْهِبَ...﴾ إلخ: قال الجمل في حاشيته عند قوله تعالى في الآية [٨] من سورة (الصف): ﴿يُرِيدُونَ لِيُطْفِئُوا ...﴾ إلخ: في هذه اللام، أوجه: أحدها أنها مزيدة في مفعول الإرادة، قال الزمخشري: أصله يريدون أن يطفئوا كما جاء في سورة (التوبة) الآية رقم [٣٢]:

﴿ يُرِيدُونَ أَن يُطْفِئُواْ نُورَ اللّهِ بِآفَوَ هِمِ مَن الإِرادة توكيداً له لما فيها من معنى الإِرادة ، وقال ابن عطية: واللام في ﴿ لِيُطْفِئُونَ لام مؤكدة دخلت على المفعول؛ لأن التقدير: يريدون أن يطفئوا. الثاني: أنها لام العلة ، والمفعول محذوف ، أي: يريدون إبطال القرآن ، أو رفع الإسلام ، أو هلاك الرسول ليطفئوا. الثالث: أنها بمعنى «أن» الناصبة ، وأنها ناصبة للفعل بنفسها. قال الفراء: العرب تجعل لام كي في موضع «أن» في أراد ، وأمر ، وإليه ذهب الكسائي أيضاً. انتهى . جمل نقلاً عن السمين . ومثل هذه الآية قوله تعالى في الآية رقم [٢٦] من سورة (النساء): ﴿ يُرِيدُ ٱللّهُ لِيبُكِنَ لَكُمُ ﴾ ، والآية رقم [٢٦] من سورة (النساء) ومثل ذلك قول كُثيّر عزة بصيغة التصغير: [الطويل]

أُرِيكُ لِأنْسِي ذِكْرَهَا فَكَانَّمَا تَمَشَّلُ لِي لَيْلِي لَيْلَى بِكُلِّ سَبِيلِ وهو الشاهد رقم [٢٩٤] من كتابنا: فتح القريب المجيب. ﴿عَنَصُّمُ ﴾: متعلقان بالفعل قبلهما. ﴿الرِّجْسَ ﴾: مفعول به، وجملة: ﴿إِنَّمَا يُرِيدُ ... ﴾ إلخ مستأنفة، لا محل لها. ﴿أَهْلَ ﴾: منادى بأداة نداء محذوفة. وقال بعضهم: منصوب على الاختصاص بفعل محذوف، وهو ضعيف لوقوعه بعد ضمير الخطاب، وإنما الأكثر أن يقع الاختصاص بعد ضمير التكلم، كقول النبي الله تعلى مضاف، و﴿الْبَيْتِ ﴾: مضاف إليه. ﴿وَيُطَهِّرُكُ ﴾: هعطوف على: (يذهب)، والفاعل يعود إلى الله تعالى، والكاف ضمير متصل في محل نصب مفعول به. ﴿ تَطْهِيرً ﴾: مفعول مطلق مؤكد لعامله.

﴿ وَٱذْكُرْنَ مَا يُتَلَىٰ فِي بُيُوتِكُنَّ مِنْ ءَايَنتِ ٱللَّهِ وَٱلْحِكُمَةَ ۚ إِنَّ ٱللَّهَ كَاتَ لَطِيفًا خِيرًا ۚ ﴿ اللَّهِ ﴾

المشرح: ﴿وَاَذْكُرُنَ مَا يُتَلَىٰ فِي بُيُوتِكُنَى﴾: الخطاب لنساء النبي على وهو تذكير لهن بما أنعم الله عليهن عيث جعلهن أهل بيت النبوة، ومهبط الوحي، وما شاهدن من آثار الوحي، مما يوجب قوة الإيمان، والحرص على الطاعة، ويبعث على القيام بما كلفن به، والإعراض عما نهين عنه. ﴿مِنْ ءَايَتِ اللّهِ ﴾: آيات القرآن. ﴿وَالْحِصَمَةُ ﴾: السنة المطهرة، التي تكفلت بشرح معاني القرآن. ﴿إِنَّ الله كَانَ لَطِيفًا خِيرً ﴾: لطيفاً بأهل طاعته، وأوليائه، عالماً بغوامض الأشياء، وخبيراً بالتدابير الظاهرة، والباطنة، وخبيراً بحاجات العباد، وأحوالهم، ومصالحهم، وخبيراً بأعمال العباد، ونياتهم.

هذا؛ وقد اختلف أهل العلم في أهل البيت من هم؟ فقال عطاء، وعكرمة، وابن عباس، وسعيد بن جبير ـ رضوان الله عليهم ـ: هم زوجاته خاصة، لا رجل معهن، واستدلوا بقوله تعالى: ﴿وَاَذْكُرُنَ مَا يُتَّكَىٰ فِي بُيُوتِكُنَ ﴾، وذهب أبو سعيد الخدري، وجماعة من التابعين،

منهم: مجاهد، وقتادة، وغيرهم إلى أنهم: على، وفاطمة، والحسن، والحسين ـ رضي الله عنهم أجمعين ـ. واحتجوا بقوله تعالى: ﴿إِنَّمَا يُرِيدُ اللَّهُ لِيُذْهِبَ عَنصُمُ ٱلرِّحْسَ... وإختجوا بقوله تعالى: ﴿إِنَّمَا يُرِيدُ اللَّهُ لِيُذْهِبَ عَنصُمُ ٱلرِّحْسَ... وإحتجوا بقوله تعالى: للنساء خاصة لقال: «عنكنَّ، ويطهركنَّ» إلا أنه يحتمل أن يكون خرج على لفظ الأهل، كما يقول الرجل لصاحبه: كيف أهلك؟ أي: امرأتك، ونساؤك. فيقول: هم بخير، قال تعالى: ﴿وَلَا اللّهِ مَنْ أَمْرِ اللّهِ رَحْمَتُ اللّهِ وَرَكَنَهُ عَلَيْكُو أَهْلَ ٱلْبَيْتَ ﴾. الآية رقم [٧٧] من سورة (هود).

والذي يظهر من الآية: أنها عامة في جميع أهل البيت من الأزواج، وغيرهم، وإنما قال: (يطهركم) لأن رسول الله على وعلياً، وحسناً، وحُسَيْناً كانوا فيهم، وإذا اجتمع المذكر، والمؤنث؛ غُلّب المذكر، فاقتضت الآية: أن الزوجات من أهل البيت؛ لأن الآية فيهن، والمخاطبة لهن، يدل عليه سياق الكلام. والله أعلم، وأجل، وأكرم.

وخذ ما يلي: عن عائشة ـ رضي الله عنها ـ قالت: خرج النبي ﷺ ذات غداة، وعليه مرط مُرَحَّل من شعر أسود، فجلس، فأتت فاطمة، فأدخلها فيه، ثم جاء عليٌّ فأدخله فيه، ثم جاء الحسن، فأدخله فيه، ثم قال: ﴿إِنَّمَا يُرِيدُ اللهُ لِيُذَهِبَ عَنصُمُ الرَّجْسَ أَهْلَ الْبَيْتِ وَيُطَهِّرَكُو تَطْهِيرًا ﴾. أخرجه مسلم. المرط: الكساء، والمرحل: بالحاء المنقوش عليه صور الرحال، وبالجيم: المنقوش عليه صور الرجال.

وعن أم سلمة ـ رضي الله عنها ـ قالت: إن هذه الآية نزلت في بيتي، فدعا رسول الله علياً، وفاطِمة، وحسناً، وحسيناً، فدخل معهم تحت كساء خيبري، وقال: «هؤلاء أهل بيتي، اللهم أذهب عنهم الرجس، وطهرهم تطهيراً». فقالت أم سلمة ـ رضي الله عنها ـ: وأنا معهم يا رسول الله؟ قال: «أنتِ على مكانِكِ، أنتِ على خيْر، أنتِ مِنْ أزْواجِ النبيِّ». أخرجه الترمذي. هذا؛ وبعد وفاة أزواج النبي على ألله عنها.

الإعراب: ﴿وَاذْكُرْنَ﴾: الواو: حرف عطف. (اذكرن): فعل أمر مبني على السكون، ونون النسوة فاعله. ﴿مَا﴾: اسم موصول مبني على السكون في محل نصب مفعول به. ﴿مُتُلَى﴾: فعل مضارع مبني للمجهول مرفوع، وعلامة رفعه ضمة مقدرة على الألف للتعذر، ونائب الفاعل ضمير مستتر، تقديره: «هو» يعود إلى ﴿مَا﴾، وهو العائد، والجملة الفعلية صلة: ﴿مَا﴾، لا محل لها. ﴿فِي بُيُوتِكُنَّ﴾: متعلقان بالفعل قبلهما، والكاف ضمير متصل في محل جر بالإضافة، والنون حرف دال على جماعة الإناث. ﴿مِنْ ءَايَنتِ﴾: متعلقان بمحذوف حال من نائب الفاعل المستتر، و ﴿مِنْ بيان لما أبهم في ﴿مَا﴾ و ﴿ءَايَتِ مصاف، و ﴿اللهِ مضاف إليه. ﴿وَالْمُحَادِ معطوف على ما قبله، وجملة: ﴿وَاذْكُرُنَ… ﴾ إلخ معطوفة على ما قبلها، لا محل لها أيضاً. ﴿إِنَّ ﴾: حرف مشبه بالفعل. ﴿اللهَ ﴾: اسمها. ﴿كَاتَ ﴾: فعل ماض ناقص، واسمها يعود إلى ﴿الله ﴿الله عبر ﴿إِنَّ ﴾: خبر أول. ﴿خَيرًا﴾: خبر ثان، وجملة: ﴿كَاتَ… ﴾ إلخ في محل رفع خبر ﴿إِنَّ ﴾، والجملة الاسمية: ﴿إِنَّ الله مستأنفة، لا محل لها.

﴿إِنَّ ٱلْمُسْلِمِينَ وَٱلْمُسْلِمَتِ وَٱلْمُؤْمِنِينَ وَٱلْمُؤْمِنِينِ وَٱلْقَنِيْيِينَ وَٱلْقَنِيْيِينَ وَٱلْقَنِيْنِينَ وَٱلْقَنِيْنِينَ وَٱلْقَنِيْنِينَ وَٱلْقَنِيْنِينَ وَٱلْقَنِيْنِينَ وَٱلْقَنِيْنِينَ وَٱلْقَنِيْنِينَ وَٱلْقَنِيْنِينَ وَٱلْقَنِينِينَ وَٱلْقَنِينِينَ وَٱلْقَنِينِينَ وَٱلْقَنِينَ فَرُوجَهُمْ وَٱلْحَنِيمِينَ وَٱلصَّنِيمَتِ وَٱلْخَفِظِينَ فَرُوجَهُمْ وَٱلْحَنِيمَ وَٱلْمَنَاتِ وَٱلْمَنْكِينِينَ اللهَ كَثِيرًا وَاللَّكِرُتِ أَعَدَّ اللهُ لَهُم مَّغْفِرَةً وَأَجْرًا عَظِيمًا (اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيمًا (اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ ا

المشرح: روي: أن أزواج النبي على قلن: يا رسول الله! ذكر الله الرجال في القرآن، ولم يذكر النساء بخير، فما فينا خير نذكر به، إنا نخاف أن لا تقبل منا طاعة! فأنزل الله هذه الآية. وروي أن أم عُمارة الأنصارية ـ رضي الله عنها ـ قالت: أتيت النبي على فقلت: ما لي أرى كل شيء إلى الرجال، وما أرى النساء يذكرن بشيء؟! فنزلت الآية أخرجه الترمذي. وروي: أنه لما . نزل في نساء النبي على الآيات السابقة قال نساء المسلمين: فما نزل فينا شيء. فنزلت الآية، وهذا أولى بالاعتبار، فذكر الله لهن عشر مراتب مع الرجال، فمدحن بها معهم.

الأولى: الإِسلام، وهو: الاستسلام الظاهر لما أمر الله به، وحث عليه رسوله ﷺ، وعرف من الدين بالضرورة.

الثانية: الإيمان، وهو التصديق بما جاء به رسول الله ﷺ، وعرف من الدين بالضرورة.

فإن قلت: لم عطف الإيمان على الإسلام؛ مع أنهما متحدان شرعاً؟ فالجواب: ليسا بمتحدين مطلقاً؛ بل متحدان ما صَدَقَا لا مفهوماً، أخذاً من الفرق بين الإسلام، والإيمان الشرعيين؛ إذ الإسلام الشرعي هو التلفظ بالشهادتين بشرط تصديق القلب بما جاء به النبي على والإيمان الشرعي عكس ذلك، ويكفي في العطف المقتضي للاختلاف اختلافهما مفهوماً، وإن اتحدا ما صَدَقا، وفي اتحادهما يقول الله تعالى: ﴿فَأَخْرَجْنَا مَن كَانَ فِيهَا مِنَ ٱلْمُوْمِنِينَ ﴿ فَمَا وَجَدّنَا فِيهَا مِنَ ٱلْمُوْمِنِينَ ﴿ فَمَا وَجَدّنَا فِيهَا عَن الْمُسْلِينَ ﴾.

وبعبارة، أوضح: قد يوجد إسلام، ولا يوجد إيمان. ودليل هذا: أن الإسلام هو النطق بالشهادتين والانقياد الظاهري بالجوارح، وذلك يكون بأداء الصلاة، وغيرها من أعمال الإسلام، أما الإيمان فمحله القلب، وهو الاعتقاد الجازم بوجود أمور أجاب عنها الرسول على الإسلام، أما الإيمان فمحله القلب، وهو الاعتقاد الجازم بوجود أمور أجاب عنها الرسول ويشخ حينما سأله جبريل الأمين عليه السلام عن الإيمان، فقال: «الإيمان أن تؤمن بالله، وملائكته، وكتبه، ورسله، واليوم الآخر، والقضاء، والقدر: خيره، وشره من الله تعالى». ولذا رد الله دعوي أقوام الإيمان بقوله: ﴿قَالَتِ الْأَعْرَابُ ءَامَنًا قُلُ لَمْ تُوْمِنُوا وَلَاكِن قُولُوا أَسَلَمْنا وَلَمَا يَدَخُلِ الإيمان في وَقَلْ الله الله الله الإيمان، وحقيقة المؤمنين قُلُوبِكُم من الله ورَسُولِه ثُمَّ لَمْ يَرْتَابُوا الصادقين في الآية التالية لها رقم [١٥] بقوله: ﴿إِنَمَا الْمُؤْمِنُونَ الَّذِينَ ءَامَنُوا بِاللهِ وَرَسُولِه مُ مَا لَمْ يَرْتَابُوا وَجَمَلَة القول: إن بينهما عموماً، وجملة القول: إن بينهما عموماً،

وخصوصاً من وجه، فقد يوجد إسلام، ولا يوجد إيمان، وأما الإيمان فلا يمكن وجوده إلا بوجود الإسلام، فالإسلام قد يوجد عند المنافقين؛ الذين يقولون بألسنتهم ما ليس في قلوبهم، وأما الإيمان فلا يوجد إلا عند المسلمين المؤمنين الصادقين في إيمانهم؛ الذين قال الله فيهم: ﴿أَوْلَيْكِ هُمُ الصَّدِقُونَ﴾. جعلنا الله منهم، ووفقنا للسير على طريقتهم.

﴿وَٱلْقَنِنِينَ وَٱلْقَنِنِينَ وَٱلْقَنِنِينَ وَالْمَطْيِعِينَ، والمطيعين، والمطيعات. هذا؛ والقنوت: الطاعة، والخضوع، والدعاء، والتذلل بين يدي الله تعالى. ﴿وَالصَّدِقِينَ وَالصَّدِقَتِ ﴾ أي: في الأقوال، والأعمال، والنيات، وقد حث النبي على الصدق، وحذر من الكذب، فقال: «عليْكُمْ بالصِّدْقِ، فإنَّ الصدقَ يَهْدِي إلى الْبِرِّ، والْبِرُّ يَهْدِي إلى الْبَرِّ، والْبِرُّ يَهْدِي إلى الْبَرِّ، والْبِرُّ يَهْدِي إلى الْبَرِّ، والْبِرُّ يَهْدِي إلى المَجلُّ يَهْدِي إلى الفجور، والفجور يَهْدِي إلى يُكْتَبَ عندَ اللهِ صِدِّيقاً، وَإِيَّاكُمْ والْكَذِبَ، فإن الْكَذِبَ يَهْدِي إلى الفجور، والفجور يَهْدِي إلى النارِ، وما يزالُ الرَّجلُ يكذِبُ، وَيَتَحَرَّى الكَذِبَ؛ حَتَّى يُكْتَبَ عندَ اللهِ كَذَّاباً». رواه البخاري، ومسلم عن عبد الله بن مسعود، رضي الله عنه. واعتبر الكذب من علامات النفاق؛ فعن أبي هريرة رضي الله عنه، قال: قال رسول الله على: "آيةُ المنافِقِ ثلاثُ: إذَا حَدَّثَ كَذَبَ، وإذا وَعَدَ أَخَلْفَ، وإذا اقتمن خَان». رواه البخاري، ومسلم، وزاد مسلم في رواية له: "وإن صلى، وصام، وحج، واعتمر. وقال: إني مسلم».

﴿ وَٱلصَّنْمِينَ وَٱلصَّنْمِرَتِ ﴾: على الطاعات، وعن المعاصي، وعلى أنواع البلاء، كما رأيت في الآية رقم [٢٤] من سورة (السجدة).

وَوَّالْخَيْشِعِينَ وَٱلْخَيْشِعَتِ أَي: في الصلاة، فهو لبها، وجوهرها. وقال ابن عباس - رضي الله عنهما - في تفسير قوله تعالى في سورة (المؤمنون): ﴿قَدْ أَفَلَحَ ٱلْمُؤْمِنُونَ ۚ ٱلَّذِينَ هُمْ فِي صَلَاتِهِمْ خَيْعِعُونَ ﴾ أي: مخبتون أذلاء متواضعون. هذا؛ والخشوع في الصلاة يكون في القلب وفي الجوارح، أما خشوع القلب: فهو الخوف من الله، وحضوره معه حينما يقول: ﴿إِيَّاكَ نَعْبُدُ وَإِيَّاكَ نَعْبُدُ وَمِلاحظة: أنه بين يديه تعالى في جميع حركاته، وسكناته. وأما خشوع الجوارح؛ فعدم الالتفات في الصلاة، وعدم رفع البصر إلى السماء، وعدم العبث بشيء من المجوارح؛ فعدم الالتفات في الصلاة، وعدم رجلاً يعبث بلحيته في الصلاة، فقال: «لَوْ خَشَعَ جسده، وثيابه، فقد روي: أن النبي على أبصر رجلاً يعبث بلحيته في الصلاة، فقال: «لَوْ خَشَعَ جسده، وثيابه من ذكرته في صدر سورة والمؤمنون) تجد ما يسرك، ويثلج صدرك.

﴿ وَٱلْمُتَصَدِّقِينَ وَٱلْمُتَصَدِّقَتِ ﴾ أي: المنفقين، والمنفقات المال فرضاً، وتطوعاً كلما دعاهم داع إلى بذل المال.

﴿وَالصَّنَيْمِينَ وَالصَّنَيِمَتِ ﴾ أي: شهر رمضان، وما ندب الرسول ﷺ إلى صومه، كصوم الاثنين، والخميس من كل أسبوع، والعشر الأول من ذي الحجة، وغير ذلك مما ورد الترغيب في صومه.

﴿ وَٱلْحَيْفِظِينَ فُرُوجَهُمْ ﴾: عما لا يحل، من الزنى، وغيره. ﴿ وَٱلْحَيْفِظَاتِ ﴾: فروجهن عما لا يحل، من الزنى وغيره.

﴿وَٱلذَّكِرِينَ ٱللَّهَ كَثِيرًا وَٱلذَّكِرُتِ﴾ أي: الله كثيراً، وهذا يفيد: أن كل عبادة لها أول، ولها آخر إلا الذكر فإنه لا يقف عند حد، وخذ ما يلي:

عن أبي الدرداء ـ رضي الله عنه ـ قال: قال رسول الله على: «أَلَا أُنْبِئُكُمْ بِخَيْرِ أَعْمَالِكُمْ، وَأَرْكُمْ مِنْ إِنْفَاقِ الذَّهَبِ، والْوَرِقِ، وَخَيْرٍ لَكُمْ مِنْ إِنْفَاقِ الذَّهَبِ، والْوَرِقِ، وَخَيْرٍ لَكُمْ مِنْ إِنْفَاقِ الذَّهَبِ، والْوَرِقِ، وَخَيْرٍ لَكُمْ مِنْ اللهِ عَنْ أَن تَلْقَوْا عَدُوَّكُمْ، فَتَصْرِبُوا أَعْنَاقَكُمْ؟!». قَالُوا: بَلَى. قَالَ: «ذِكْرُ اللهِ». قال معاذُ بْنُ جبلٍ: مَا شَيْءٌ أَنْجَى مِنْ عَذَابِ اللهِ مِنْ ذِكْرِ اللهِ. رواه أحمد، والترمذي، وابن ماجه، والحاكم، والبيهقي.

وعن ابن عباس ـ رضي الله عنهما ـ أن النبي ﷺ قال: «أَرْبَعُ مَنْ أُعْطِيَهُنَّ؛ فَقَدْ أُعْطِيَ خَيْري الله عنهما ـ أن النبي ﷺ قال: «أَرْبَعُ مَنْ أُعْطِيَهُنَّ؛ فَقَدْ أُعْطِي خَيْري الله الله الله وزوجة لا تَبْغِيهِ حُوْباً في نفسِهَا، وَمَالِهِ». رواه الطبراني، وهذا قليل من كثير مما ورد في فضائل الذكر. وانظر الآيتين رقم [٤١] و٤٢] الآتيتين.

﴿ أَعَدَّ اللهُ لَهُم ﴾: فيه تغليب الذكور على الإناث، وحذف مقابلة لدلالة الأول عليه، التقدير: أعد الله لهم ولهن. ﴿ مَغْفِرَةً ﴾: لما اقترفوا من الذنوب الصغائر؛ لأن ما ذكر من الصفات يكفرها، أما الكبائر؛ فلا بد لغفرانها من التوبة النصوح المقترنة بشروطها. ﴿ وَأَجْرًا عَظِيمًا ﴾: التنكير يدل على أن هذا الأجر لا يدرك كنهه أحد، ولا يحيط به علم مخلوق.

فَائَحَة: قال عطاء بن أبي رباح ـ رضي الله عنه ـ: من فوض أمره إلى الله؛ فهو داخل في قوله تعالى: ﴿إِنَّ ٱلمُسْلِمِينَ وَالْمُسْلِمَتِ﴾. ومن أقر بأن الله ربه، ومحمداً رسوله، ولم يخالف قلبه لسانه؛ فهو داخل في قوله تعالى: ﴿وَالْمُؤْمِنِينَ وَالْمُوْمِنِينَ وَالْمَوْمِنَتِ﴾. ومن أطاع الله في الفرض، والرسول في السنة، فهو داخل في قوله تعالى: ﴿وَالْمَنْدِقَتِ ﴿. ومن صبر على الطاعة، وعن المعصية، فهو داخل في قوله تعالى: ﴿وَالْصَّدِقِينَ وَالْصَّدِينِينَ وَالْصَّدِينِ». ومن صبر على الطاعة، وعن المعصية، وعلى الرزية، فهو داخل في قوله تعالى: ﴿وَالصَّدِينِينَ وَالصَّدِينِ». ومن صلّى، فلم يعرف مَنْ على يمينه، ومن على شماله، فهو داخل في قوله تعالى: ﴿وَالْمُتَصَدِقِينَ وَالْمُنْصَدِقَتِ ﴾. ومن صام في كل أسبوع بدرهم؛ فهو داخل في قوله تعالى: ﴿وَالْمُتَصَدِقِينَ وَالْمُنَصِينَ وَالْمَنَمِينَ وَالْمَنْمِينَ وَالْمَنْمِينَ وَالْمَنْمِينَ وَالْمَنْمَدِينَ ﴾. ومَن صام في كل شهر أيام البيض، وهي الثالث عشر، والرابع عشر، والخامس عشر، فهو داخل في قوله تعالى: ﴿وَالْمَنَمِينَ وَالْمَنَمِينَ وَالْمَنَمِينَ وَالْمَنَمِينَ وَالْمَنَمِينَ وَالْمَنَمِينَ وَالْمَنَمِينَ وَالْمَنَمِينَ وَالْمَنَمِينَ وَالْمَنَمِينَ وَالْمَنْمِينَ وَالْمَنَمِينَ وَالْمَنْمِينَ وَالْمَنْمَعِينَ وَالْمَنْمَ وَمَن صلى الصلوات الخمس بحقوقها، فهو داخل في قوله تعالى: ﴿وَالْمُنْكِينَ اللّهَ كَثِيزًا وَالْمُ وَمَن صلى الصلوات الخمس بحقوقها، فهو داخل في قوله تعالى: فَرَوْمَ مَنْ اللّهُ عَلْمَ وَمُن صلى الصلوات الخمس بحقوقها، فهو داخل في قوله بعالى: ﴿وَالْمُنْهُ وَلَوْمُ وَالْمُونَ وَلَا تَسْدَ أَنْ وَلَا اللهُ هُمُ وَلَوْمُ اللّهُ وَلَالَمُ وَلَا مُعْمَى وَلَالْمُونَ وَلَا مُعْمَى وَلَا اللهُ وَلَا مُعْمَى اللّهُ وَلِهُ وَلَا وَلَا اللّهُ اللّهُ وَلَا وَلَا اللّهُ وَلَا اللهُ اللّهُ وَلِلْمُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ وَلَا اللهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا الللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا الللّهُ الللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا ا

«الذي» فإن التقدير: والذين يديمون التصدق، والذين يديمون الصيام، والذين يتصدقون، والذين يصومون، والذين يحافظون. . . إلخ.

الإعراب: ﴿إِنَّ وَعلامة نصبه بالفعل. ﴿الْمُسْلِمِينَ ﴾: اسم: ﴿إِنَّ منصوب، وعلامة نصبه الياء نيابة عن الفتحة؛ لأنه جمع مذكر سالم، والنون عوض عن التنوين في الاسم المفرد، وفاعله مستتر فيه. ﴿وَالْمُسْلِمَتِ ﴾: معطوف على ما قبله منصوب مثله، وعلامة نصبه الكسرة نيابة عن الفتحة؛ لأنه جمع مؤنث سالم، وفاعله مستتر فيه، وما بعد هذين الاسمين معطوف عليهما، والإعراب مثلهما بلا فارق، وحذف متعلق بعض هذه الأسماء لدلالة المقام عليه. ﴿فُرُوجَهُمْ ﴾: مفعول به عامله ما قبله، والهاء ضمير متصل في محل جر بالإضافة، وحذف مفعول (الحافظات) لدلالة الأول عليه. ﴿اللّهَ ﴾: منصوب على التعظيم عامله ما قبله. ﴿كَثِيرً ﴾: صفة لمفعول مطلق محذوف، التقدير: ذكراً كثيراً، وحذف ما بعد (الذاكرات) لدلالة ما قبله عليه. ﴿أَعَدَ ﴾: فعل ماض. ﴿اللّهُ ﴾: فاعله. ﴿فُمُ ﴾: جار ومجرور متعلقان بالفعل قبلهما. ﴿مَغْفِرَةٌ ﴾ مفعول به. ﴿وَأَجْرًا ﴾: معطوف على ما قبله. ﴿عَظِيما ﴾: صفة له، وجملة: ﴿أَعَدَ اللّهُ ﴿ الله على الاعتبارين. خبر (إن)، والجملة الاسمية: ﴿إِنَّ ﴿ إِنَّ ﴿ ابتدائية، أو مستأنفة، لا محل لها على الاعتبارين.

﴿ وَمَا كَانَ لِمُؤْمِنٍ وَلَا مُؤْمِنَةٍ إِذَا قَضَى ٱللَّهُ وَرَسُولُهُۥ أَمْرًا أَن يَكُونَ لَهُمُ ٱلْخِيرَةُ مِنَ أَمْرِهِمْ ۖ وَمَن يَعْصِ ٱللَّهَ وَرَسُولُهُ. فَقَدْ ضَلَّ ضَلَلًا ثُمْبِينَا ﴿ اللَّهِ ﴾

الشرح: ﴿وَمَا كَانَ لِمُؤْمِنٍ وَلَا مُؤْمِنَةٍ ﴾ أي: ما صح، وهذا التعبير: ﴿وَمَا يَنْبَغِى ﴾ ونحوهما معناه: الحظر والمنع، فتجيء لحظر الشيء، والحكم بأنه لا يجوز كما في هذه الآية، وربما كان امتناع ذلك الشيء عقلاً، كقوله تعالى في سورة (النَّمل): ﴿مَّا صَاتَ لَكُرُ أَن تُلْبِتُواْ شَجَرَهَاً ﴾ الآية رقم [٢٠]. وربما كان العلم بامتناعه شرعاً، كقوله تعالى في سورة (آل عمران) رقم [٧٩]: ﴿مَا كَانَ لِبُشَرٍ أَن يُكِتِّبُ اللَّهُ ٱلْكِتَبُ وَٱلْحُكُم وَٱلنُّبُودَ ﴾، وقوله تعالى في سورة (الشورى) رقم [٥١]: ﴿وَمَا كَانَ لِلسَّرٍ أَن يُكَلِّمُهُ اللَّهُ إِلَا وَحَيًا أَوْ مِن وَرَآيِ جَابٍ ﴾ وربما كان في المندوبات، كما تقول: ما كان لك يا فلان أن تترك صلاة الصبح، والعشاء في الجماعة، ونحو ذلك.

﴿إِذَا فَضَى اللهُ وَرَسُولُهُ أَمَرًا ﴾ أي: قضى رسول الله ﷺ، وذُكِر اللهُ لتعظيم أمره، والإشعار بأن قضاءه قضاء الله، فهو مثل قوله تعالى: ﴿قُلِ ٱلْأَنفَالُ لِلّهِ وَٱلرَسُولِ ﴾. ﴿أَن يَكُونَ لَمُمُ اَلَخِيرَةُ مِنْ أَمْرِهِمُ ﴾: أن يختاروا من أمرهم ما شاؤوا ؛ بل من حقهم أن يجعلوا رأيهم تبعاً لرأيه، واختيارهم تلواً لاختياره . هذا ؛ والفعل ﴿يَكُونَ ﴾ يقرأ بالياء ، والتاء ؛ لأن الخيرة مؤنث مجازي ، يجوز فيه التذكير ، والتأنيث ، والخيرة من : التطير ، يستعمل بمعنى المصدر . وهو التخير ؛ وبمعنى المتخير ، كقولهم : محمد خيرة الله من خلقه ، وانظر ما ذكرته في الآية رقم [1٨] من سورة (القصص) تجد ما

يسرك، ويثلج صدرك. هذا؛ وجمع الضمير في ﴿ لَهُمُ ﴾ وإن كان حقه أن يوحد، أو يثنى؛ لأن المذكورَيْنِ وَقَعَا تحت النفي، فَعَمَّا كل مؤمن، ومؤمنة، فرجع الضمير إلى المعنى، لا إلى اللفظ.

﴿ وَمَن يَعْصِ اللَّهَ وَرَسُولُهُ ﴾: يخالف، أوامرهما فيما أمرا به، أو يخالف نهيهما عما نهيا عنه. ﴿ فَقَدْ ضَلَّ ضَلَالًا مُبِينًا ﴾: فإن كان العصيان عصيان رد، وامتناع عن القبول؛ فهو ضلال، وكفر، وإن كان عصيان فعل مع قبول الأمر، واعتقاد الوجوب؛ فهو ضلال خطأ، وفسق. وانظر شرح: ﴿ ضَلَّ ﴾ في الآية رقم [11] من سورة (لقمان).

تنبيه: نزلت الآية الكريمة في زينب بنت جحش الأسدية، وأخيها عبد الله بن جحش، وأمهما أميمة بنت عبد المطلب عمة رسول الله على وذلك: أن النبي على خطبها لمولاه زيد بن حارثة ـ رضي الله عنه ـ الذي حدثتك عنه في الآية رقم [3] وكانت قد ظنت: أن النبي على خطبها لنفسه، فرضيت، فلما علمت: أنه يخطبها لزيد بن حارثة؛ أبت، وقالت: أنا ابنة عمتك يا رسول الله! فلا أرضاه لنفسي، وكانت بيضاء جميلة، وفيها حدة، وكذلك كره أخوها ذلك، فأنزل الله تعالى: ﴿وَمَا كَانَ لِمُؤْمِنِ ﴾ يعني: عبد الله بن جحش ﴿ وَلا مُؤْمِنَةٍ ﴾ يعني: أخته زينب فأنزل الله تعالى: ﴿ وَمَا كَانَ لِمُؤْمِنٍ ﴾ يعني: نكاح زيد لزينب. فلما سمعت زينب بذلك وأخوها؛ رضِيًا، وسلّمًا، وجعلت أمرها بيد رسول الله على فأنكحها زيداً، ودخل بها، وساق إليها رسول الله على عشرة دنانير، وستين درهماً، وخماراً، ودرعاً، وملحفة، وخمسين مداً من طعام، وثلاثين صاعاً من تمر. انتهى. خازن.

قال القرطبي ـ رحمه الله تعالى ـ: في هذه الآية دليل؛ بل نص في أن الكفاءة لا تعتبر في الأحساب، وإنما تعتبر في الأديان، خلافاً لمالك، والشافعي، والمغيرة، وسحنون، وذلك: أن الموالي تزوجت في قريش، تزوج زيد زينب بنت جحش، وتزوج المقداد بن الأسود ضباعة بنت الزبير، وزوج أبو حذيفة سالماً من فاطمة بنت الوليد بن عتبة، وتزوج بلال أخت عبد الرحمن بن عوف. انتهى.

والمعتمد: أن الكفاءة تعتبر في الأحساب أيضاً؛ لأن المرأة إذا تزوجت دونها في الحسب، فإنها تترفع على الزوج، ولا تخضع لأوامره، ولا تستجيب لمطالبه، والآية التالية توضح ذلك، أما الزوج إذا تزوج دونه في الحسب برضاه، فلا غضاضة، ولكن الأفضل أن يتزوج مثله لأن الولد يفتخر بأخواله، كما هو معلوم لدى كل إنسان.

الإعراب: ﴿وَمَا﴾: الواو: حرف استئناف. (ما): نافية. ﴿كَانَ﴾: فعل ماض ناقص. ﴿لِمُؤْمِنِ﴾: جار ومجرور متعلقان بمحذوف خبر ﴿كَانَ﴾ تقدم على اسمها. ﴿وَلاَ﴾: الواو: حرف عطف. (لا): زائدة لتأكيد النفي. ﴿مُؤْمِنَةٍ﴾: معطوف على ما قبله. ﴿إِذَا﴾: ظرف زمان مجرد عن الشرط، مبني على السكون في محل نصب متعلق بالاستقرار الذي تعلق به الخبر، التقدير: وما كان مستقراً لمؤمن ولا مؤمنة وقت قضاء الله كونه خيرة له في أمره. ويجوز أن

تكون: ﴿إِذَا ﴾ شرطية، ويكون جوابها محذوفاً مدلولاً عليه بالنفي المتقدم. ﴿قَضَى ﴾: فعل ماض مبني على فتح مقدر على الألف للتعذر. ﴿اللّه ﴾: فاعله، والجملة الفعلية في محل جر بإضافة: ﴿إِذَا ﴾ إليها. ﴿وَرَسُولُهُ ﴿ : معطوف على ما قبله، والهاء ضمير متصل في محل جر بالإضافة. ﴿أَمْرًا ﴾: مفعول به. ﴿أَنَ ﴾: حرف مصدري، ونصب. ﴿يَكُونَ ﴾: مضارع ناقص منصوب بن ﴿أَنَ ﴾: جار ومجرور متعلقان بمحذوف خبر مقدم. ﴿ أَلِيرَةُ ﴾: اسم يكون مؤخر. ﴿مِنْ المُحْرِدُ متعلقان بمحذوف حال من الخيرة، و ﴿أَنْ يَكُونَ … ﴾ إلخ في تأويل مصدر في محل رفع اسم (كان) مؤخر، وجملة: (ما كان. . .) إلخ مستأنفة، لا محل لها.

﴿وَمَن﴾: الواو: حرف استئناف. (مَنْ): اسم شرط جازم مبني على السكون في محل رفع مبتدأ. ﴿يَعْضِ﴾: فعل مضارع فعل الشرط مجزوم، وعلامة جزمه حذف حرف العلة من آخره، وهو الياء، والكسرة قبلها دليل عليها، والفاعل مستتر تقديره: «هو»، يعود إلى (من). ﴿اللّهَ ﴾: منصوب على التعظيم. ﴿وَرَسُولُهُ ﴾: الواو: حرف عطف. (رسوله): معطوف على ما قبله. ﴿فَقَدْ ﴾: الفاء: واقعة في جواب الشرط. (قد): حرف تحقيق يقرب الماضي من الحال. ﴿ضَلّهُ ﴾: فعل ماض، والفاعل يعود إلى (مَنْ) أيضاً. ﴿ضَلَلُا ﴾: مفعول مطلق. ﴿مُبِينًا ﴾: صفة له، وخبر المبتدأ الذي هو (مَنْ) مختلف فيه كما رأيت في الآية رقم [٣٠].

﴿ وَإِذْ تَقُولُ لِلَّذِى أَنْعَمَ اللَّهُ عَلَيْهِ وَأَنْعَمْتَ عَلَيْهِ أَمْسِكُ عَلَيْكَ زَوْجَكَ وَأَتَّقِ اللَّهَ وَتَحُشَى النَّاسَ وَاللَّهُ أَحَقُ أَن تَخْشَلُهُ فَلَمَّا قَضَى زَيْدٌ مِنْهَا وَطَرًا زَوَّجَنكَهَا لِكَى لَا يَكُونَ عَلَى الْمُؤْمِنِينَ حَرَجٌ فِي أَزُوَجٍ أَدْعِيَآيِهِمْ إِذَا قَضَى قَضَوْلًا مِنْهُنَ وَطَرًا وَكَاكَ أَمْرُ اللَّهِ مَفْعُولًا ﴿ اللَّهِ مَفْعُولًا إِنَّا اللَّهُ الْمُؤْمِنِينَ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّه

الشرح: ﴿وَإِذْ تَقُولُ﴾: الخطاب للنبي ﷺ. ﴿لِلَّذِى أَنْعَمَ اللهُ عَلَيْهِ﴾: المراد بضمير الغيبة: زيد بن حارثة ـ رضي الله عنه ـ أنعم الله عليه بالإسلام الذي هو أجل النعم. ﴿وَأَنْعَمْتَ عَلَيْهِ﴾ أي: بالإعتاق والتبني، فهو متقلب بنعمة الله ونعمة رسوله. ﴿أَمْسِكُ عَلَيْكَ زَوْجَكَ ﴾: زينب، ولا تطلقها، وذلك حين أتى النبي ﷺ، وقال له: إني أريد أن أفارق صاحبتي، فقال له: «مالك؟ أرابك منها شيء؟». قال: لا والله ما رأيت منها إلا خيراً، ولكنها تتعاظم عليّ بشرفها، وتؤذيني بلسانها، فقال له: ﴿أَمْسِكُ عَلَيْكَ زَوْجَكَ ﴾: فلا تطلقها. ﴿وَأَتَقِى اللّهَ ﴾: فلا تذمها بنسبتها إلى الكبر، وأذى الزوج.

﴿وَتُغْفِى فِي نَفْسِكَ مَا اللهُ مُبِدِيهِ أي: تخفي في نفسك نكاح زينب إن طلقها زيد، وهو الذي يريد الله إظهاره للناس لحكمة يعلمها جلت قدرته ظهرت فيما بعد، وهي إبطال عادة التبني التي كانت شائعة في الجاهلية وصدر الإسلام. ﴿وَتَغْشَى النَّاسَ》 أي: تخاف من لوم الناس وعلى الأخص

المنافقين، وتعييرهم، حيث يقولون: تزوج محمد امرأة ابنه زيد. ﴿وَاللّهُ أَحَقُ أَن تَخَشَلُهُ اَي: تخافه وتستحيي منه، فهو أحق بالخوف، والحياء منه. فعن عائشة ـ رضي الله عنها ـ قالت: لَوْ كتم رسولُ اللهِ عَلَيُّ شَيْئاً مِمَّا أُوحِيَ إليهِ ؛ لكتم هذه الآية . ﴿فَلَمَّا قَضَىٰ زَيْدٌ مِنْهَا وَطَرَا اللهِ عَلَى الله عنها، وطابت نفسه منها، وطلقها، وانقضت عدتها. وذكر وضم الوطر ليعلم أن زوجة المتبني تحل بعد الدخول بها . ﴿زَوَجَنكَهَا اللهُ وقرئ : (زوجتكها).

تنبيه: قال الله تعالى هنا مخاطباً نبيه على: ﴿ وَتَخْشَى النّاسَ وَاللّهُ أَحَقُ أَن تَخْشَاهُ ﴾ وقال في الآية رقم [١٣] من سورة (التوبة) مخاطباً المؤمنين: ﴿ أَتَخْشُونَهُمْ فَاللّهُ أَحَقُ أَن تَخْشُوهُ إِن كُشُمُ وَقَال في الآية رقم [٤٤] من سورة (المائدة): ﴿ فَلَا تَخْشُوا النّاسَ وَاخْشُونِ ﴾ وقال في الآية رقم [٤٤] من سورة (المائدة): ﴿ فَلَا تَخْشُوا النّاسَ وَاخْشُونِ ﴾ والمخشية: خوف يشوبه تعظيم، وأكثر ما يكون ذلك عن علم بما يخشى منه، وهو المراد منه بخشية عباد الله المؤمنين المتكررة في القرآن الكريم. هذا؛ والماضي خشِي، والمصدر: خشية، والرجل خَشْيَانُ والمرأة خَشْيا، وهذا المكان أخشى من ذلك، أي: أشد خوفاً. هذا؛ وقد يأتي الفعل: «خشي» بمعنى: «علم» القلبية، قال الشاعر:

وَلَقَدْ خَشِيتُ بِأَنَّ مَنْ تَبِعَ الْهُدى سَكَنَ الْجِنَانَ مَعَ النَّبِيِّ محمَّدِ قالوا: معناه: علمت، وقوله تعالى في سورة (الكهف): ﴿فَخَشِينَا أَن يُرْهِقَهُمَا طُغْيَنَا وَكُفْرَا الْأَخْفُسُ: معناه: كرهنا، والله أعلم بمراده، وأسرار كتابه.

روي: أنها لما اعتدت، قال رسول الله عنه ـ: فانطلقت، وقلت: يا زينب! أبشري! إن اخطب عليَّ زينب، قال زيد ـ رضي الله عنه ـ: فانطلقت، وقلت: يا زينب! أبشري! إن رسول الله على يخطبك، ففرحت، وتزوجها، ودخل بها، وما أولم على امرأة من نسائه ما أولم عليها، ذبح شاة، وأطعم الناس الخبز، واللحم حتى امتد النهار. وقال أنس رضي الله عنه: كانت زينب تفتخر على أزواج النبي على، تقول: زوجكن آباؤكن، وزوجني الله من فوق سبع سموات. وقال الشعبي: كانت زينب تقول للنبي على: إني لأدِلُّ عليك بثلاث، ما من امرأة من نسائك تَدِلُّ بهن: جدي وجدك واحد، وإني أنكحنيك الله في السماء، وإن السفير جبريل عليه السلام، لذا فإن النبي على، لما قرأ عليه جبريل عليه السلام: ﴿فَلَمَّا قَضَىٰ زَيَّدٌ يِنْهَا وَطَرَرُ الله ولي من جهة زينب يتولى إيجاب العقد، ولم يحضر شهوداً على ذلك.

﴿لِكَىٰ لَا يَكُونَ عَلَى ٱلْمُؤْمِنِينَ حَرَجٌ ﴾: إثم ومؤاخذة. ﴿فِي أَزُوجِ أَدْعِيَآبِهِمُ ﴾: جمع دِعي، وَهو الابن المتبنى. ﴿إِذَا قَضَوًا مِنْهُنَ وَطَرَأَ ﴾: قضاء الوطر: إدراك الحاجة، وبلوغ المراد منه. ﴿وَكَانَ أَمُرُ اللّهِ ﴾: أمره الذي يريده. ﴿مَفْعُولًا ﴾ أي: ماضياً ونافذاً، كالذي أراده من زواج النبي ﷺ بزينب، رضى الله عنها، والحكمة كانت إبطال عادة التبنى؛ التي كانت شائعة في الجاهلية.

تنبيه: قال الإمام أبو القاسم عبد الرحمن السهيلي ـ رضي الله عنه ـ: كان يقال: زيد بن محمد؛ حتى نزل قوله تعالى: ﴿ أَدْعُوهُمْ لِأَبَابِهِمْ ﴾ فقال زيد: أنا زيد بن حارثة، وحرم عليه أنْ يقول: أنا زيد بن محمد. فلما نُزع عنه هذا الشرف، وهذا الفخر، وعلم الله وحشته من ذلك، شرفه بخصوصية لم يكن يخص بها أحداً من أصحاب النبي على وهي أنه سماه في القرآن، فقال تعالى: ﴿ فَلَمَا قَضَىٰ زَيْدٌ مِنْهَا وَطُرًا ﴾ يعني: من زينب، ومن ذكره الله تعالى باسمه في الذكر الحكيم؛ حتى صار قرآناً يتلى في المحاريب؛ نَوَّهَ به غاية التنويه، فكان في هذا تأنيس له، وعوض من الفخر بأبوة محمد على له.

ألا ترى إلى قول أبي بن كعب - رضي الله عنه - حين قال له النبي على: إن الله أمرني أن أقرأ عليك سورة كذا، فبكى، وقال: أوذكرت هنالك؟ وكان بكاؤه من الفرح حين أُخْبِرَ: أن الله تعالى ذكره، فكيف بمن صار اسمه قرآنا يُتْلَى مخلداً لا يبيد، يتلوه أهل الدنيا إذا قرؤوا القرآن، وأهل الجنة كذلك أبداً، لا يزال على ألسنة المؤمنين، كما لم يزل مذكوراً على الخصوص عند رب العالمين؛ إذ القرآن كلام الله القديم، وهو باق لا يبيد؟! فاسم زيد في هذه الصحف المكرمة المرفوعة المطهرة، تذكره في التلاوة السفرة الكرام البررة، وليس ذلك لاسم من أسماء المؤمنين إلا لنبي من الأنبياء، ولزيد بن حارثة تعويضاً من الله تعالى مما نزع منه، وزاد في الآية أن قال: ﴿وَإِذْ تَقُولُ لِلَّذِي النَّهُ عَلَيْهِ أَي: بالإيمان؛ فدل على أنه من أهل الجنة، علم ذلك قبل أن يموت، وهذه فضيلة أخرى. انتهى. قرطبي.

تنبيه: وهنا يحلو لبعض ضعفاء الإيمان الذين في قلوبهم مرض أن يثيروا الشبهات حول زواج النبي على بزينب ورضي الله عنها فقد زعموا: أن النبي الله بزينب، فأحبها ثم كتم هذا الحب، ثم بعد ذلك أظهره، ورغب في زواجها، فطلقها زيد، وتزوجها رسول الله على وزعموا: أن العتاب في الآية كان لكتمان حبه لها.

وكذبوا، وافتروا: أن النبي على مر ببيت زيد، وهو غائب، فرأى زينب، فوقع منها في قلبه شيء، فقال: سبحان مقلب القلوب، فسمعت زينب تلك التسبيحة، فنقلتها إلى زيد، فوقع في قلبه أن يطلقها؛ حتى يتزوجها الرسول إلى غير ذلك من المزاعم الباطلة التي تلقفها المستشرقون ومن على شاكلتهم من المسلمين المزيفين، وخذ ما يلى:

روي عن علي بن الحسين ـ رضي الله عنهم أجمعين ـ: أنه قال: أعلم الله نبيه ﷺ: أن زينب ستكون من أزواجه قبل أن يتزوجها، فلما أتاه زيد يشكوها إليه، وقال له: ﴿أُمْسِكُ عَلَيْكَ رَوِّجُكَ وَأَتِّقِ ٱللهَ ﴾ عاتبه الله، وقال له: أخبرتك: أني مزوجكها. ﴿وَتُخْفِى فِي نَفْسِكَ مَا ٱللهُ مُبْدِيهِ ﴾، فالذي أخفاه الرسول ليس هو الحب، وإنما أخفى ما أوحى الله إليه من أمر الزواج بها لحكمة عظيمة، هي إبطال عادة التبني. ومحمد ﷺ كان يعرف زينب من الصغر؛ لأنها ابنة عمه،

وهي لا تحتجب عنه فمن كان يمنعه منها، وكيف يقدِّم إنسان امرأة لشخص وهي بكر حتى إذا تزوجها وصارت ثيباً؛ رغب فيها. انتهى.

ولكن الحق: أن هذا الزواج كان امتحاناً في أوله لزينب وأخيها؛ حيث أُكْرِهَا على قبول زيد، وفي النهاية كان امتحاناً قاسياً للنبي على حيث يؤمر به، ويعلم نهايته، وزينب تحت مولاه زيد. والحكمة هي ما ذكرته من إبطال عادة التبني، وهكذا تبطل مزاعم المفترين على عصمة الرسول على والله ولى التوفيق.

الإعراب: ﴿وَإِذْ ﴾: الواو: حرف استئناف. وقيل: حرف عطف. (إذ): ظرف لما مضى من الزمان مبنى على السكون في محل نصب مفعول به لفعل محذوف، تقديره: اذكر وقت. . . إلخ، وأجيز اعتباره ظرفاً لهذا المقدر. ﴿تَقُولُ﴾: فعل مضارع، والفاعل مستتر، تقديره: «أنت». ﴿لِلَّذِيَّ﴾: جار ومجرور متعلقان بالفعل قبلهما. ﴿أَنَّعَهَ ﴿: فعل ماض. ﴿اللَّهُ ﴾: فاعله. ﴿ عَلَيْهِ ﴾: متعلقان بالفعل قبلهما، والجملة الفعلية صلة الموصول، لا محل لها. (أنعمت): فعل، وفاعل. ﴿عَلَيْهِ﴾: جار ومجرور متعلقان بما قبلهما، والجملة الفعلية معطوفة على ما قبلها، لا محل لها مثلها. ﴿أَمْسِكُ ﴾: فعل أمر، وفاعله مستتر فيه، تقديره: أنت. ﴿عَلَيْكَ ﴾: جار ومجرور متعلقان بالفعل قبلهما. هذا؛ وقال ابن هشام في مغنيه: في تعليق الجار والمجرور في هذه الآية، وفي قوله تعالى: ﴿فَصُرِّهُنَّ إِلَيْكَ﴾ الآية رقم [٢٦٠] من سورة (البقرة)، وفي قوله تعالى: ﴿وَهُزِّي إِلَيْكِ﴾ الآية رقم [٢٥] من سورة (مريم) على نبينا، وعليها ألف صلاة، وألف سلام، وهذا كله يتخرج على التعلق بمحذوف، كما قيل في اللام في سقياً لك، وإما على حذف مضاف، التقدير: أمسك على نفسك زوجك، وذلك؛ لأنه لا يتعدى فعل المضمر المستتر إلى ضميره المتصل إلا في باب: «ظن». وانظر ما ذكرته في الشاهد رقم [٢٥٧] من كتابنا فتح القريب المجيب، تجد ما يسرك، ويثلج صدرك، وجملة: ﴿أَمْسِكُ...﴾ إلخ في محل نصب مقول القول، وجملة: ﴿تَقُولُ ١٠٠٠﴾ إلخ في محل جر بإضافة (إذ) إليها، وجملة: اذكر وقت. . . إلخ المقدرة مستأنفة، لا محل لها. ﴿زُوْجَكَ﴾: مفعول به، والكاف ضمير متصل في محل جر بالإضافة.

وهو الياء، والكسرة قبلها دليل عليها، والفاعل مستتر تقديره: «أنت». وألله من آخره، وهو الياء، والكسرة قبلها دليل عليها، والفاعل مستتر تقديره: «أنت». وألله في منصوب على التعظيم، والجملة الفعلية معطوفة على ما قبلها، فهي في محل نصب مقول القول مثلها. ووَتُخْفِي : الواو: واو الحال. (تخفي): فعل مضارع مرفوع، وعلامة رفعه ضمة مقدرة على الياء للثقل، والفاعل مستتر تقديره: «أنت». وفي نَفْسِك ، متعلقان بما قبلهما، والكاف في محل جر بالإضافة. ومنه: اسم موصول، أو نكرة موصوفة مبنية على السكون في محل نصب مفعول به. والله في محل جر بالإضافة، من إضافة اسم الفاعل لمفعوله، وفاعله مستتر فيه، والهاء ضمير متصل في محل جر بالإضافة، من إضافة اسم الفاعل لمفعوله، وفاعله مستتر فيه،

والجملة الاسمية صلة: ﴿مَا﴾، أو صفتها، والعائد، أو الرابط الضمير المجرور محلاً بالإضافة، وجملة: ﴿وَتُخْفِى فِي نَفْسِكَ...﴾ إلخ في محل رفع خبر لمبتدأ محذوف، التقدير: وأنت تخفي... إلخ، والجملة الاسمية هذه في محل نصب حال من تاء الفاعل، أو من فاعل: ﴿وَتُعُولُ﴾ المستتر، والرابط: الواو. هذا؛ وإنما قدرت مبتدأ محذوفاً قبل جملة: ﴿وَتُحْفِى...﴾ إلخ لأن الجملة المضارعية الواقعة حالاً، لا تقترن بالواو. قال ابن مالك:

وَذَاتُ بِدُءِ بِمِضَارِعٍ ثَبَتُ تُ حَوَتْ ضِمِيراً، ومِنَ الواوِ خَلَتْ وَوَاتُ مِسَنَدَا وَوَالِ خَلَتْ مِسنَدَا وَوَالَّ وَالْ مِعَدَا الْو مِبْتَدَا لَهُ الْمضارِعَ اجْعَلَنَّ مسنداً

وَوَغَشَى»: الواو: حرف عطف. (تخشى): فعل مضارع مرفوع، وعلامة رفعه ضمة مقدرة على الألف، والفاعل تقديره: «أنت». ﴿النَّاسَ»: مفعول به، والجملة الفعلية معطوفة على ما قبلها، فهي في محل رفع مثلها. ﴿وَاللّهُ ﴾: الواو: واو الحال. (الله): مبتدأ. ﴿أَحَقُ ﴾: خبره. ﴿أَنَهُ: حرف مصدري، ونصب. ﴿تَخَشَلُهُ ﴾: مضارع منصوب بد: «أن»، وعلامة نصبه فتحة مقدرة على الألف للتعذر، والفاعل ضمير مستتر تقديره: «أنت»، والهاء مفعول به، و﴿أَنَهُ والفعل المضارع في تأويل مصدر في محل جر بحرف جر محذوف، التقدير: أحق بخشيتك، والجار والمجرور متعلقان بد: ﴿أَحَقُ ﴾. هذا؛ وجوز اعتبار المصدر المؤول في محل رفع بدل اشتمال من المبتدأ، كما جوز اعتباره مبتدأ ثانياً مؤخراً، و﴿أَحَقُ ﴾ خبره مقدماً، والجملة الاسمية في محل رفع خبر المبتدأ الأول، والجملة الاسمية: ﴿وَاللّهُ أَحَقُ …﴾ إلخ معطوفة على ما قبلها، فهي في محل نصب حال مثلها، أو هي حال من فاعل: (تخشى)، فتكون حالاً متداخلة، والرابط: الواو، والضمير، وإن اعتبرتها مستأنفة؛ فسلت مفنداً.

﴿ فَلَمّا ﴾: الفاء: حرف استئناف. (لما): انظر الآية رقم [٢٢]. ﴿ فَضَىٰ ﴾: فعل ماض، مبني على فتح مقدر على الألف للتعذر. ﴿ زَيْدٌ ﴾: فاعله. ﴿ مِنْهَ ﴾: جار ومجرور متعلقان بالفعل قبلهما، أو هما متعلقان بمحذوف حال من ﴿ وَطَرً ﴾ كان صفة له، فلمّا قدم عليه؛ صار حالاً ، وجملة: ﴿ فَضَىٰ … ﴾ إلخ لا محل لها على اعتبار (لما) حرفاً ، وفي محل جر بإضافة (لما) إليها على اعتبارها ظرفاً . ﴿ زَوَّ عَنَكُم ﴾: فعل ماض مبني على السكون ، و(نا): فاعله ، والكاف مفعوله الأول ، و(ها): مفعوله الثاني ، والجملة الفعلية جواب: (لما) ، لا محل لها ، و(لما) ومدخولها كلام مستأنف لا محل له . ﴿ لِكَن ﴾: اللام: حرف تعليل وجر . (كي ): حرف مصدري ، ونصب . ﴿ لَا ﴾: نافية . ﴿ يَكُونَ ﴾: فعل مضارع ناقص منصوب بـ: (كي ) . ﴿ عَلَ مؤخر . ﴿ فِي أَزَوَج ﴾ : اسم : ﴿ يَكُونَ ﴾ مقدم . ﴿ حَرَ ﴾ على السكون مؤخر . ﴿ فِي أَزَوَج ﴾ على السكون مضاف ، و﴿ أَزَوَج ﴾ مضاف ، والما السكون مضاف إليه ، والهاء ضمير متصل في محل جر بالإضافة . ﴿ إِذَا ﴾ : ظرف زمان مبني على السكون مضاف إليه ، والهاء ضمير متصل في محل جر بالإضافة . ﴿ إِذَا ﴾ : ظرف زمان مبني على السكون مضاف إليه ، والهاء ضمير متصل في محل جر بالإضافة . ﴿ إِذَا ﴾ : ظرف زمان مبني على السكون

في محل نصب متعلق بالفعل ﴿يَكُونَ﴾. ﴿قَضَوا ﴾: فعل ماض مبني على فتح مقدر على الألف المحذوفة لالتقاء الساكنين، والواو فاعله، والألف للتفريق. ﴿مِنْهُنَ ﴾: جار ومجرور متعلقان بالفعل قبلهما، أو هما متعلقان بمحذوف حال من ﴿وَطَرا ﴾ على نحو ما رأيت آنفاً، والنون حرف دال على جماعة الإناث، و(كي) والفعل ﴿يكُونَ ﴾ في تأويل مصدر في محل جر بلام التعليل، والجار والمجرور متعلقان بالفعل قبلهما.

﴿وَكَاكَ﴾: الواو: حرف استئناف. (كان): فعل ماض ناقص. ﴿أَمَرُ ﴾: اسم: (كان)، وهو مضاف، و﴿أَلَّوَ ﴾: خبر: (كان)، وجملة: ﴿مَفْتُولًا ﴾: خبر: (كان)، وجملة: ﴿وَكَاكَ... ﴾ إلخ مستأنفة، لا محل لها. وقال الزمخشري: معترضة في آخر الكلام، ولا محل لها أيضاً.

### 

الشرح: ﴿ مَا كَانَ عَلَى النِّيِّ ﴾: محمد ﷺ. ﴿ مِنْ حَرَى ﴾: من إثم، ومؤاخذة. ﴿ وفيما فَرَضَ الله لَهُ عنها، وغيرها من النساء اللاتي مر لَهُ فَي الذي أحله الله له من زواجه بزينب، رضي الله عنها، وغيرها من النساء اللاتي مر ذكرهن، وعددهن. ﴿ سُنّة اللهِ فِي النّبِي عَلَوْا مِن فَبْلُ ﴾: هذا رد لكل معترض على النبي على في فيما أحل الله له، وهو إعلام بأن النكاح، ونحوه من المباحات سنة قديمة في الأنبياء، أن ينالوا ما أحله الله لهم، فقد كان لداود مئة امرأة حرة، وثلاثمئة سُرِّية، ولسليمان ثلاثمئة امرأة حرة وسبعمئة سُرِّية، والمراد بالذين خلوا: الأنبياء النين مضوا قبل نبينا، عليه، وعليهم جميعاً ألف صلاة، وألف سلام. ﴿ وَكَانَ أَمُرُ اللّهِ قَدَرًا فَا لَدُ عَلَى أَحَد فيما أحل له.

هذا؛ ولقد أحسن الدكتور محمد علي الصابوني جزاه الله خيراً الرد على من انتقد الرسول على من انتقد الرسول على فيما أحل الله له من التزوج بالنساء في رسالته: «شبهات وأباطيل حول تعدد زوجات الرسول على وبين: أن زواجه بكل واحدة كان لحكمة سامية. وأضيف: أن زواجه بأكثر من أربع نسوة، وجمعهن عنده هو من خصوصياته على فقد اختصه الله بأمور فيها ترفيه له، واختصه الله بأمور فيها تشديد عليه لرفع مقامه، وتكثير ثوابه، وعلو درجاته، انظر الآية رقم [٥٠] الآتية.

هذا؛ ومن أهم ما يدحض انتقاد المستشرقين، والملحدين في كل زمان، ومكان زواج الرسول على بأكثر من أربع إلا بعد بلوغه الرسول المن بأكثر من أربع أمران: أولهما: أن الرسول المن المن الشيخوخة؛ أي بعد أن جاوز الخمسين من عمره؛ وثانيهما: أن جميع زوجاته الطاهرات ثيبات ما عدا السيدة عائشة، رضى الله عنها، فهي الوحيدة التي تزوجها في حالة الصبا، والبكارة.

الإعواب: ﴿مَا﴾: نافية. ﴿كَانَ﴾: فعل ماض ناقص. ﴿عَلَى النِّيَ﴾: جار ومجرور متعلقان بمحذوف خبر ﴿كَانَ﴾ تقدم على اسمها. ﴿مِنَّ﴾: حرف جر صلة. ﴿حَيَّ﴾: اسم ﴿كَانَ﴾ مؤخر مرفوع، وعلامة رفعه ضمة مقدرة على آخره، منع من ظهورها اشتغال المحل بحركة حرف الجر الزائد. ﴿فِيمَا﴾: جار ومجرور متعلقان بمحذوف صفة: ﴿حَيَّ وجملة: ﴿فَرَضَ اللّهُ لَهُ وَسَلَمُ اللّهُ لَهُ وَلَيْنَ اللّهُ لَهُ وَلَا الله والعائد: الضمير المجرور محلاً باللام، وجملة: ﴿مَا كَانَ الله ذلك سنة مستأنفة، لا محل لها. ﴿شَنَةَ وَ مفعول مطلق مؤكد للكلام قبله، كأنه قبل: سن الله ذلك سنة في الأنبياء الماضين، كقولهم: تراباً، وجندلاً. و﴿شَنَةَ مضاف، و﴿اللّهِ مضاف ووْاللّهِ مضاف اليه من إضافة المصدر لفاعله. ﴿فِي الّذِينَ ﴿ على الألف المحذوف حال من: ﴿سُنَةَ اللّهِ ﴿ وَمُحْرِور متعلقان بمحذوف حال من: ﴿سُنَةَ اللّهِ ﴾. الجماعة، التي هي فاعله، والألف للتفريق، والجملة الفعلية صلة الموصول، لا محل لها. ﴿مِن وَبَعَلَ ﴿ على الضم لقطعه عن الإضافة لفظاً ، وبني ﴿فَبَلُ ﴾ على الضم لقطعه عن الإضافة لفظاً ، وبني معناه. وبني ﴿فَبَلُ ﴾ على الضم لقطعه عن الإضافة افظاً ، وبني معناه. ﴿فَقَلَ أَمْرُ اللّهِ فَدَلًا مَقَلُولًا الفراداً ، مع ملاحظة: أن ﴿مَقَدُولًا صفة: ﴿فَلَدَا عله مراد به التأكيد، كظِل ظليلٍ ، وليْلٍ أَلْيلَ. وبيلُولًا فَلْكُل ، وجملة ، مع ملاحظة: أن ﴿مَقَدُولًا صفة: ﴿فَلَدَا على مراد به التأكيد، كظِل ظليلٍ ، وليْلٍ أَلْيلَ. وبيلٍ أَلْيلَ.

## ﴿ ٱلَّذِينَ يُبَلِّغُونَ رِسَلَاتِ ٱللَّهِ وَيَخْشَوْنَهُ وَلَا يَخْشَوْنَ أَحَدًا إِلَّا ٱللَّهُ وَكَفَىٰ بِٱللَّهِ حَسِيبًا ﴿ ﴾ ﴿

المشرح: ﴿ اللَّهُ عَلَيْمُونَ رِسَلَاتِ اللَّهِ أَي: يبلغون فرائض الله، وسننه، وأوامره، ونواهيه إلى من أرسلوا إليهم. هذا؛ وقرئ «رسالته» بالإفراد. ﴿ وَيَخْشُؤنَهُ فَهُ : ويخافونه. ﴿ وَلَا يَخْشُونَهُ وَلَا يَخْشُونَ وَلا يَخْافون أحداً من الناس ﴿ إِلَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَالَى. ﴿ وَكُفَى بِاللَّهِ حَسِيبًا ﴾: محاسباً لأعمال خلقه، وحافظاً لأعمالهم صغيرها، وكبيرها، سرها، وجهرها.

الإعراب: ﴿ اللّهِ السابقة ، أو في محل نصب على الفتح في محل جر صفة ، أو بدل من : ﴿ اللّهِ السابقة ، أو في محل نصب على المدح بفعل محذوف ، تقديره : أمدح ، أو أعني ونحو ذلك ، أو في محل رفع خبر لمبتدأ محذوف ، التقدير : هم الذين . ﴿ يُبَلِّغُونَ ﴾ : فعل مضارع مرفوع ، وعلامة رفعه ثبوت النون ؛ لأنه من الأفعال الخمسة ، والواو فاعله ، والجملة الفعلية صلة الموصول ، لا محل لها . ﴿ رَسَلَتِ ﴾ : مفعول به منصوب ، وعلامة نصبه الكسرة نيابة عن الفتحة ؛ لأنه جمع مؤنث سالم ، و ﴿ رَسَلَتِ ﴾ مضاف ، و ﴿ اللّهِ ﴾ مضاف إليه ، وجملة : ﴿ وَيَخْشُونَهُ ﴾ معطوفة على جملة الصلة ، لا محل لها مثلها . ﴿ وَلَا يَخْشُونَ أَحَدً ﴾ : وهذه الجملة معطوفة أيضاً على جملة الصلة لا محل لها مثلها . ﴿ إِلّه ﴾ : أداة حصر . ﴿ اللّه ﴾ : بدل من : ﴿ وَكَفَى بِاللّهِ حَسِيبًا ﴾ : إعراب هذه الجملة مثل إعراب : ﴿ وَكَفَى بِاللّهِ وَكِيلًا ﴾ في الآية رقم [٣] بلا فارق بينهما .

## ﴿ مَا كَانَ مُحَمَّدُ أَبَّا أَحَدِ مِّن رِّجَالِكُمْ وَلَكِن رَّسُولَ ٱللَّهِ وَخَاتَمَ ٱلنَّبِيِّتِ أَ وَكَانَ ٱللَّهُ \_ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمًا ﴿ إِنَّهِ ﴾

الشرح: ﴿مَا كَانَ مُحَمَّدُ أَبَا أَحَدِ مِن رِّجَالِكُمْ ﴿ أَي: على الحقيقة، فيثبت بينه وبين الرسول عَلَيْهُ ما بين الوالد وولده من حرمة المصاهرة، وغيرها، والمراد: ﴿مِن رِّجَالِكُمْ ﴾ البالغين، والحسن والحسين لم يكونا بالغين حينئذ، وأولاده عَلَيْهُ القاسم، وهو أول أولاده، وبه يكنى، وعبد الله، وكان يلقب به الطيب، والطاهر. وقيل: الطيب، والطاهر غير عبد الله المذكور، ولدا في بطن واحدة قبل البعثة. وإبراهيم ماتوا قبل أن يبلغوا مبلغ الرجال، ولو بلغوا كانوا رجاله، لا رجال أصحابه.

﴿ وَلَكِكِن رَّسُولَ اللهِ ﴾: وكل رسول أبو أمته فيما يرجع إلى وجوب التوقير، والتعظيم له عليهم، ووجوب الشفقة، والنصيحة لهم عليه، لا في سائر الأحكام الثابتة بين الآباء، والأبناء، وزيد بن حارثة واحد من رجالكم، الذين ليسوا بأولاده حقيقة، فكان حكمه حكمكم، والادعاء، والتبني من باب الاختصاص، والتقريب لا غير.

﴿ وَهَاتَمَ النَّبِيَّانُ ﴾: بفتح التاء وهي قراءة عاصم وحده بمعنى: أنهم به ختموا، فهو كالخاتَم، والطابَع لهم، وقرأ الجمهور بكسر التاء بمعنى: أنه ختمهم، أي: جاء آخرهم. وقيل: الخاتَم، والخاتِم لغتان، مثل: طابَع، وطابِع، ودانق ودانِق، وطابَق من اللحم، وطابِق هذا؛ وقال بعضهم: هو فعل مثل: قاتل بمعنى: ختمهم.

تنبيه: قال ابن عطية ـ رحمه الله تعالى ـ: هذه الألفاظ عند جماعة علماء الأمة، خلفاً، وسلفاً، متلقاة على العموم التام، مقتضية نصاً: أنه لا نبي بعده وما ذكره القاضي أبو الطيب في كتابه المسمى ب: «الهداية» من تجويز الاحتمال في ألفاظ هذه الآية ضعيف، وما ذكره الغزالي في هذه الآية، وهذا المعنى في كتابه الذي سماه ب: «الاقتصاد» إلحاد عندي، وتطرق خبيث إلى تشويش عقيدة المسلمين في ختم محمد المسلمين فالحذر الحذر منه، والله الهادي برحمته. انتهى. قرطبي. أقول: وقد ادعى خبيث النبوة في عصرنا الحديث في باكستان، ولا تزال جماعة تقول بنبوته. هدانا الله وإياهم طريق الحق، والصواب.

قال ابن عباس ـ رضي الله عنهما ـ: يريد: لو لم أختم به النبيين؛ لجعلت له ابناً يكون بعده نبياً . وعنه ـ رضي الله عنهما ـ قال: إن الله لما حكم أن لا نبي بعده لم يعطه ولداً ذكراً يصير رجلاً . انتهى . خازن ويعجبني في هذا المقام قول حسان ـ رضي الله عنه ـ مخاطباً النبي على حين توفي إبراهيم ابنه معزياً له:

قبِ لَمْ يُشَبْ بِعَيْبٍ وَلَمْ يُذْمَمْ بِقُولٍ وَلَا فِعْلِ كَا لَهُ يُدْمَمُ بِقُولٍ وَلَا فِعْلِ كَا لِمُ اللهِ عَلْلِ اللهِ اللهِ عَلْلِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ الله

مَضى وهُو محْمُودُ الْعواقبِ لَمْ يُشَبْ رَأَى أَنَّـهُ إِنْ عَاشَ سَاوَاكَ لِلْعُلَا

وخذ ما يلي: فعن أبي هريرة - رضي الله عنه - قال: قال رسول الله على الله ومثل الأنبياء مِنْ قبلي، كمثل رجل بنى بَيْتاً، فأحْسَنَهُ، وأجْملَهُ، إلا مَوْضِعَ لبنَةٍ في زاويةٍ مِن زواياه، الأنبياء مِنْ قبلي، كمثل رجل بنى بَيْتاً، فأحْسَنَهُ، وأجْملَهُ، إلا مَوْضِعَ لبنَةٍ في زاويةٍ مِن زواياه، فجعلَ الناسُ يطوفون به، ويتعجبون له، ويقولونَ: هَلَا وُضِعَتْ هذه اللَّبنَةُ، فأنَا اللَّبنَةُ، وأنا خاتمُ النبيينَ». متفق عليه. وعن جابر - رضي الله عنه - نحوه. وقد خرجه له مسلم. وعن جبير بن مطعم - رضي الله عنه - قال: قال رسول الله على خمسةُ أسْمَاءٍ: أنا محمد، وأنا أحْمَدُ، وأنا الماحي؛ الَّذِي يَمْحُو اللهُ الكفر بي، وأنا الحاشِرُ؛ الَّذِي يُحْشَرُ الناسُ على قدَمِي، وأنا العاقبُ؛ الَّذِي لَا نَبِيَّ بَعْدِي». متفق عليه.

بقي أن تعلم: أن عيسى عليه السلام ينزل في آخر الزمان، وهو نبي مرسل، كما هو مشهور ومعلوم، ولكنه حين ينزل يكون عاملاً بشريعة محمد رضي ومصلياً إلى قبلته، كأنه بعض أمته، فلا يجيء بشريعة جديدة. وينبغي أن تعلم: أن الآية نزلت حين تزوج الرسول زينب، وقال الناس: تزوج محمد امرأة ابنه زيد.

الإعراب: ﴿مَا ﴾: نافية. ﴿كَانَ﴾: فعل ماض ناقص. ﴿مُحَدَّدُ﴾: اسم ﴿كَانَ﴾. ﴿أَبَّ﴾: خبرها منصوب، وعلامة نصبه الألف نيابة عن الفتحة؛ لأنه من الأسماء الخمسة، و﴿أَبَّ ﴾ مضاف، و﴿أَحَدِ ﴾ مضاف إليه. ﴿مِن رِّجَالِكُمُ ﴾: جار ومجرور متعلقان بمحذوف صفة: ﴿أَحَدِ ﴾، والكاف ضمير متصل في محل جر بالإضافة، وجملة: ﴿مَا كَانَ... ﴾ إلخ مستأنفة، لا محل لها. ﴿وَلَكِنَ ﴾: الواو: حرف عطف. (لكن): حرف استدراك، مخفف من الثقيلة، مهمل لا عمل له. ﴿رَّسُولَ ﴾: خبر ل: «كان» محذوفة، التقدير: ولكن كان رسول الله. هذا؛ ويقرأ بتشديد النون على أنها عاملة، و﴿رَّسُولَ ﴾ اسمها، وخبرها محذوف، التقدير: من عرفتموه. كما يقرأ برفع (رسولُ) على أنه خبر لمبتدأ محذوف، التقدير: ولكن هو رسول الله، و﴿رَّسُولَ ﴾ مضاف، و﴿اللهِ ﴾ مضاف إليه. وضاف، و﴿اللهِ ﴾ مضاف اليه. وغانة على جملة: «كان» المقدرة، و(خاتم) مضاف، و﴿النَيْتِ نُ ﴾ مضاف إليه، وجملة: «وكان رسول الله. ... » إلخ المقدرة معطوفة على ما قبلها، لا محل لها مثلها على جميع الاعتبارات فيها.

﴿وَكَانَ﴾: الواو: حرف استئناف. (كان): فعل ماض ناقص. ﴿اللَّهُ﴾: اسمها. ﴿يِكُلِّ﴾: متعلقان بـ: ﴿عَلِيمًا﴾ بعدهما، و(كل) مضاف، و﴿شَيْءٍ﴾ مضاف إليه. ﴿عَلِيمًا﴾: خبر (كان)، وجملة: ﴿كَانَ...﴾ إلخ مستأنفة، لا محل لها.

#### ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ ٱذَكُرُواْ ٱللَّهَ ذِكْرًا كَثِيرًا ﴿ اللَّهِ ﴾

ما أنعم الله به عليهم، وجعل تعالى ذلك دون حد؛ لسهولته على العبد. قال ابن عباس ـ رضي الله عنهما ـ: لم يفرض الله عز وجل على عباده فريضة إلا جعل لها حداً معلوماً، ثم عذر أهلها في حال العذر غير الذكر، فإنه لم يجعل له حداً ينتهي إليه، ولم يعذر أحداً في تركه، إلا مغلباً على عقله، وأمرهم به في الأحوال كلها، فقال تعالى: ﴿فَاذَكُرُوا اللّهَ قِينَمًا وَقُعُودًا وَعَلَى جُنُوبِكُمْ ﴾. وقال تعالى: ﴿فَاذَكُرُوا اللّهَ فِينَمًا وَقُعُودًا وَعَلَى جُنُوبِكُمْ ﴾. وقال تعالى: ﴿فَالنّهار، في البر، والبحر، في الصحة، والمرض، في السر، والعلانية. وقيل: الذكر الكثير: هو أن لا ينساه أبداً، وخذ ما يلى:

عن أبي سعيد الخدري - رضي الله عنه - أن رسول الله على قال: «أَكْثِرُوا ذكرَ اللهِ حَتَّى يقولُوا: مَجْنُونٌ». رواه أحمد، والحاكم، وغيرهما. وعن أبي موسى الأشعري - رضي الله عنه - قال: قال النبي على: «مَثَلُ الَّذِي يَذْكُرُ رَبَّهُ؛ وَالَّذِي لا يذكرُ رَبَّهُ مَثَلُ الحيِّ، والميِّتِ». رواه البخاري، ومسلم، وعن أنس - رضي الله عنه - عن النبي على قال: «إنَّ الشَّيْطَانَ واضعٌ خَطْمَهُ عَلَى قَلْبِ ابْنِ آدَمَ، فَإِنْ ذَكرَ الله؛ خَنَسَ، وَإِنْ نَسِيَ؛ التقمَ قَلْبَهُ». رواه البيهقي، وغيره. والأحاديث المرغبة في الذكر أكثر من أن تحصى، وانظر الآية رقم [٣٥].

الإعراب: ﴿يَتَأَيُّهَا اللَّيْنَ﴾ انظر إعراب مثل هذه الجملة في الآية رقم [١]. ﴿ اَمَنُوا ﴾: فعل ماض مبني على الضم، والواو فاعله، والألف للتفريق، والجملة الفعلية صلة الموصول، لا محل لها، والمتعلق محذوف. ﴿ اَذَكُرُوا ﴾: فعل أمر مبني على حذف النون، والواو فاعله، والألف للتفريق، والجملة الفعلية لا محل لها؛ لأنها ابتدائية كالجملة الندائية قبلها. ﴿ اللّهَ ﴾: منصوب على التعظيم. ﴿ ذِكْرً ﴾: مفعول مطلق. ﴿ كِثِيرً ﴾: صفة له.

#### ﴿وَسَبِّحُوهُ بُكُرُهُ وَأَصِيلًا ﴿ اللَّهُ

الشرح: ﴿وَسَبِحُونُ﴾: معناه: إذا ذكرتموه ينبغي أن يكون ذكركم إياه على وجه التعظيم والتقديس، والتنزيه عن كل سوء. ﴿بُكُرُةُ وَأَصِيلًا﴾ أي: أول النهار، وآخره، وخُصًّا بالذكر؛ لأن ملائكة الليل، وملائكة النهار يجتمعون في هذين الوقتين، وإنما اختص التسبيح بالذكر من بين أنواع الذكر؛ لبيان فضله على سائر الأذكار، كما اختص جبريل، وميكائيل بالذكر من بين الملائكة لبيان فضلهما؛ لأن معنى التسبيح: تنزيه ذاته تعالى عما لا يجوز عليه من الصفات. وجاز أن يراد بالذكر، والتسبيح وإكثارهما تكثير الطاعات، والعبادات فإنها من جملة الذكر، ثم خص من ذلك التسبيح ﴿بُكُنُ ﴾، وهي صلاة الفجر. ﴿وَأَصِيلًا﴾، وهي صلاة الظهر، والعصر، والمغرب، والعشاء لمزيد الاهتمام بشأن الصلاة.

تنبيه: جاء لفظ التسبيح في القرآن الكريم بالماضي أحياناً، وبالمضارع أحياناً، وبالأمر أحياناً، وبالأمر أحياناً، وبالمصدر أحياناً أخرى، استيعاباً لهذه المادة من جميع جهاتها، وألفاظها، وهي أربع:

المصدر، والماضي، والمضارع، والأمر، وهذا الفعل بألفاظه الأربعة، قد عُدِّي باللام تارةً، مثل قوله تعالى: ﴿سَبَّحَ يَلَهِ ﴾، وقوله جلت حكمته: ﴿شَيِّحُ لَهُ السَّمُونُ … ﴾ إلخ وبنفسه أخرى، مثل قوله تعالى شأنه: ﴿وَتُسَيِّحُهُ بُكُرَةً وَأَصِيلًا ﴾، وقوله جلت قدرته: ﴿وَمِنَ النِّلِ فَسَيِّحُهُ وَأَدْبَرَ السُّجُودِ ﴾ وأصله التعدي بنفسه؛ لأن معنى سبَّحته: بعدته من السوء، منقول من: سبح: إذا ذهب، وبعُدَ، فاللام إما أن تكون مثل: نصحته، ونصحت له، وشكرته، وشكرت له، وإما أن يراد به: ﴿سَبَّحَ يِلَوِ ﴾ اكتسب التسبيح لأجل الله، ولوجهه خالصاً.

هذا؛ وقد حثنا الرسول عَلَيْ على الإكثار من التسبيح، وغيره من أنواع الذكر. وخذ ما يلي: فعن أبي هريرة ـ رضي الله عنه ـ قال: قال رسول الله على: "إِذَا مَرَرْتُمْ بِرِياضِ الْجَنَّةِ فَارْتَعُوا». قُلْتُ: يا رسولَ الله! ما رِيَاضُ الجَنَّةِ؟ قَالَ: «الْمَسَاجِدُ». قُلْتُ: وما الرَّتْعُ؟ قال: «سبحانَ اللهِ والحمدُ لله، ولا إِلهَ إلا اللهُ، والله أكبَرُ». رواه الترمذي.

وعن عبد الله بن مسعود - رضي الله عنه - قال: قال رسول الله على الله على السلامُ ليْلَةَ أُسْرِيَ بِي، فقالَ: يا محمدُ! أَقْرِئُ أُمَّتَكَ مِنِي السلامُ، وأخْبِرْهُمْ: أَنَّ الْجَنَّةَ طيبةُ التربةِ عذْبَةُ الماءِ، وأنها قِيعَانٌ، وَأَنَّ غِرَاسَهَا: سبْحَانَ اللهِ، والحمدُ للهِ، ولا إِلَهَ إِلَّا اللهُ، والله أَكْبَرُ». رواه الترمذي، والطبراني، وهذه الكلمات يقولهن الطاهر، والمحدث، والجنب، والحائض، والنفساء، وينبغي أن لا يلفظهن في الأماكن القذرة، وفي حالة كشف العورة. هذا؛ والتسبيح يأتي بمعنى الدعاء، قال جرير:

فَلَا تَنْسَ تَسْبِيحَ الضُّحَى إِنَّ يُوسَفاً دَعَا رَبَّهُ فَاخْتَارَهُ حِينَ سَبَّحَا

وانظر ما ذكرته في الآية رقم [١٧] من سورة (الروم)، وانظر ما ذكرته في الآية رقم [٣٥]. ولا تنس: أن الله تعالى قال في الآية رقم [٤٤] من سورة (الإسراء): ﴿وَإِن مِّن شَيْءٍ إِلَّا يُسَبِّحُ بِحَدِهِۦ وَلَا تنس: لَا نَفْقَهُونَ تَسَبِيحَهُمُ إِنَّهُ, كَانَ حَلِمًا غَفُورًا﴾.

هذا؛ وقد قابل الله بين الأصيل، والبكرة هنا، وأيضاً في الآية رقم [٥] من سورة (الفرقان) وقابل بينه وبين الغدو في الآية رقم [٢٦] من سورة (النور)، وفي (الرعد) رقم [٢٥]، وأيضاً في الآية رقم [٢٠٥] من سورة (الأعراف) وقابل العشي بالإبكار في الآية رقم [٤١] من سورة (آل عمران) وقابله بالغداة في الآية رقم [٢٥] من سورة (الأنعام) وأيضاً في الآية رقم [٢٨] من سورة (الكهف) وقابل الغدو بالعشي في الآية رقم [٤٦] من سورة (غافر). هذا؛ والبكرة، والغداة، والغدو: النصف الأول من النهار، والأصيل، والعشي: النصف الآخر من النهار، مع الاختلاف في تحديد كل منهما.

والأصيل: الوقت بين العصر، والمغرب على الراجح، ويجمع على: آصال، وعلى: أصائل، وأصُل، وأُصُل، وأُصُل، وأُصُل، والأُصُل جمع: أصيل، ثم أصائل جمع الجمع، قال أبو ذؤيب الهذلي:

لَعَمْري لأنتَ الْبَيْتُ أَكْرَمُ أَهْلِهِ وَأَقْعَدُ فِي أَفْيَائِهِ بالأصَائِل هذا؛ ويطلق الأصيل على الشعاع الممتدِّ من الشمس إلى الماء مثل الحبال، ويشبه لون أشعته في الماء لون الذهب.

هذا؛ وإنما خص هذين الوقتين بالذكر؛ لأن الإنسان يقوم بالغداة من النوم الذي هو أخو الموت، فاستحب له أن يستقبل حالة الانتباه من النوم، وهو وقت الحياة من موت النوم بالذكر؛ ليكون أول أعماله ذكر الله عز وجل، وأما وقت الأصيل، وهو أخر النهار، فإن الإنسان يريد أن يستقبل النوم، الذي هو أخو الموت، فيستحب له أن يستقبله بالذكر؛ لأنه حالة تشبه الموت، ولعله لا يقوم من تلك النومة، فيكون موته على ذكر الله عز وجل. فعن جويرية أم المؤمنين - رضي الله عنهما - أن النبي على خرج من عندها، ثم رجع بعد أن أضحى وهي جالسة، فقال: «ما زلت على الحال التي فارقتك عليها؟». قالت: نعم، قال النبي على ذكر الله عَدَدَ خَلْقِهِ، سُبْحَانَ اللهِ رضاءَ نفسِه، مرات، لَو وُزِنَتْ بما قُلْتِ مُنْذُ اليوم، لَوَزنتُهُنَّ سبحانَ اللهِ عَدَدَ خَلْقِهِ، سُبْحَانَ اللهِ رضاءَ نفسِه، مرات، لَو وُزِنَتْ بما قُلْتِ مُنْذُ اليوم، لَوَزنتُهُنَّ سبحانَ اللهِ عَدَدَ خَلْقِهِ، سُبْحَانَ اللهِ مِدادَ كلِمَاتِه». أخرجه مسلم، ويروى بروايات كثيرة أيضاً.

وقد اختلفت في إعراب: «عدد، رضاء، زنة، مداد» فقال السيوطي: هي منصوبة على الظرف بتقدير: قدر عدد، قَدر رضاء...إلخ، وقد نص سيبويه \_ رحمه الله تعالى \_ على أن من المصادر التي تنصب على الظرف قولهم: زنة الجبال...إلخ. وقيل: تعرب على المفعولية المطلقة لفعل محذوف. وقيل: منصوبة بنزع الخافض، التقدير: كعدد خلقه، ومثل رضاء نفسه، ومثل زنة عرشه، ومثل مداد كلماته.

الإعراب: ﴿وَسَبِّحُوهُ﴾: الواو: حرف عطف. (سبحوه): فعل أمر، وفاعله، ومفعوله. ﴿بُكُوَّ ﴾: ظرف زمان متعلق بالفعل قبله. ﴿وَأَصِيلًا﴾: معطوف على ما قبله، والجملة الفعلية معطوفة على ما قبلها؛ لا محل لها مثلها.

## ﴿ هُوَ ٱلَّذِى يُصَلِّى عَلَيْكُمْ وَمَلَـُهِكُتُهُۥ لِيُخْرِجَكُمُ مِّنَ ٱلظُّلُمَـٰلَتِ إِلَى ٱلنُّورِ وَكَانَ ۗ بِٱلْمُؤْمِنِينَ رَحِيمًا ﴿ إِلَىٰ النَّهُ ﴾

المشرح: قال ابن عباس ـ رضي الله عنهما ـ: لما نزل قوله تعالى: ﴿إِنَّ اللهَ وَمُلَيَّكُهُ يُصَلُّونَ عَلَى الله وَلِيسِ عَلَى النَّبِيَّ وَمَ [٥٦] الآتية؛ قال المهاجرون، والأنصار: هذا لك يا محمد يا رسول الله، وليس لنا فيه شيء، فأنزل الله هذه الآية.انتهى. وهذه النعمة من أجل النعم على هذه الأمة، ودليل على فضيلتها على سائر الأمم، وقد قال تعالى: ﴿كُنتُمْ خَيْرَ أُمَّةٍ أُخْرِجَتُ لِلنَّاسِ... ﴾ إلخ الآية رقم [١١٠] من سورة (آل عمران). والصلاة من الله على العبد هي رحمته له، وبركته لديه، وصلاة الملائكة دعاؤهم للمؤمنين، واستغفارهم لهم، كما قال تعالى في الآية رقم [٧] من سورة (غافر).

وَمِنَ ٱلظُّلُمَاتِ أَي: ظلمات الكفر. ﴿إِلَى ٱلنُّورِ ﴾ أي: نور الإيمان. هذا؛ والظلمات جمع: ظلمة، وهي الكفر، والنفاق، والجهل، ونحو ذلك. وأيضاً جمعت لتعدد فنون الضلال، والمعاصي، ولم يجمع النور؛ لأن الإيمان واحد لا يتعدد. هذا؛ وإن في الكلام استعارة، حيث استعير لفظ الظلمات للكفر، وما يلحق به، والجامع فيهما عدم الاهتداء. واستعير لفظ النور للإيمان بجامع الاهتداء في كل منهما.

وَكَانَ بِاللَّهُوْمِنِينَ رَحِيمًا ﴿ : فهو اعتناء بصلاح أمرهم، وظهور شرفهم، وبشارة لجميع المؤمنين، وإشارة إلى أن قوله: ﴿ يُكُمّ عَيْرَ مَختص بالسامعين وقت نزول الوحي؛ بل هو عام لجميع المؤمنين. هذا؛ والملائكة أجسام نورانية، لطيفة قادرة على التشكل بأشكال مختلفة حسنة، لا يأكلون، ولا يشربون، ولا يبولون، ولا يتغوطون، ولا ينامون، ولا يموتون، ولا يعصون الله ما أمرهم، ويفعلون ما يؤمرون، يلهمون التسبيح، كما يلهمون النفس، ولا يوصفون بذكورة، ولا بأنوثة، فمن وصفهم بذكورة فسق، ومن وصفهم بأنوثة كفر، وهم كثيرون، لا يعلم عددهم إلا الله تعالى، حيث قال جل ذكره: ﴿ وَمَا يَعْلَمُ جُنُودَ رَبِّكَ إِلّا هُوَ عَلَى الله على الله ورؤساؤهم عشرة: جبريل، وميكائيل، بأعمال مختلفة، كلٌ فيما وكل إليه من أعمال. ورؤساؤهم عشرة: جبريل، وميكائيل، وإسرافيل، وعزرائيل، ورقيب، وعتيد، ومنكر، ونكير، ورضوان خازن الجنة، ومالك خازن النار، عليهم ألف صلاة، وألف سلام، وانظر ما ذكرته في الآية رقم [1] من سورة (فاطر).

الإعراب: ﴿هُو﴾: ضمير منفصل مبني على الفتح في محل رفع مبتداً. ﴿أُلِّوى﴾: اسم موصول مبني على السكون في محل رفع خبر المبتداً. ﴿يُصَلِّي﴾: فعل مضارع مرفوع، وعلامة رفعه ضمة مقدرة على الياء للثقل، والفاعل يعود إلى ﴿الَّذِى﴾، وهو العائد، والجملة الفعلية صلة الموصول، لا محل لها، والجملة الاسمية: ﴿هُو الَّذِى ﴿ الْمَاتِينَ المَّاتِينَ لَمُ اللّهِ وَمَلْتَهِكُمُ ﴿ الواو: حرف للكلام السابق. ﴿ عَلَيْكُمُ ﴾: جار ومجرور متعلقان بالفعل قبلهما. ﴿ وَمَلْتَهِكُتُهُ ﴾: الواو: حرف عطف. (ملائكته): معطوف على فاعل ﴿ يُصَلِّي ﴾ المستتر، وجاز ذلك للفصل بالجار والمجرور، والهاء ضمير متصل في محل جر بالإضافة. ﴿ لَيُحْرِيكُمُ ﴾: مضارع منصوب بد: "أنْ " مضمرة بعد لام التعليل، والفاعل مستتر تقديره: "هو" يعود إلى (الله)، والكاف مفعول به، و"أن" المضمرة والفعل المضارع في تأويل مصدر في محل جر باللام، والجار والمجرور متعلقان بالفعل المضارع في تأويل مصدر في محل جر باللام، والجار والمجرور متعلقان بالفعل المخرور متعلقان بالفعل المضارع في تأويل مصدر في محل جر باللام، والجار والمجرور متعلقان بالفعل المضارع في تأويل مصدر في محل جر باللام، والمعان الفعل: (بخرج). ﴿ وَكَانَ ﴾: والواو: حرف استئناف. (كان): فعل ماض ناقص، واسمه مستتر يعود إلى (الله) أيضاً وقال الجمل نقلاً عن أبي السعود: اعتراض مقرر لمضمون ما قبله، أي: كان بكافة المؤمنين وقال الجمل نقلاً عن أبي السعود: اعتراض مقرر لمضمون ما قبله، أي: كان بكافة المؤمنين أنتم من زمرتهم رحيماً.

## ﴿ تَعِيَّتُهُمْ يَوْمَ يَلْقَوْنَهُ سَلَمٌ ۗ وَأَعَدَّ لَمَهُمْ أَجْرًا كَرِيمًا ﴿ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

المشرح: ﴿ يَعَيْنُهُمْ ﴾: تحية المؤمنين بعضهم لبعض، أو هذه التحية من الله لهم، أو هي من المسلائكة لهم، كما قال تعالى في سورة (الرعد): ﴿ وَٱلْمَلْيَكِكُةُ يَدُخُلُونَ عَلَيْهِم مِن كُلِ بَابٍ ﴿ سَلَمُ عَلَيْكُو بِمَا مَسَاتُمُ عَلَيْكُو بِمَا المسلائكة لهم، كما قال تعالى في سورة (الرعد): ﴿ وَٱلْمَلْيَكِكُةُ يَدُخُلُونَ عَلَيْهِم مِن كُلِ بَابٍ ﴾ أي: يوم يلقون الله عند الموت، أو عند الخروج من القبر، أو عند دخول الجنة. وقيل: يوم يلقون مَلَك الموت، وقد ورد: أنه لا يقبض روح مؤمن، ومؤمنة إلا سلم عليه، وعليها. روي عن البراء بن عازب \_ رضي الله عنه \_ قال: ﴿ تَعِينَتُهُمْ يَوْمَ يَلْقَوْنَهُ اللهُ أَي فيسلم ملك الموت على المؤمن عند قبض روحه، لا يقبض روحه حتى يسلم عليه. ﴿ سَلَمُ ﴾ أي: يقولون: المسلامة لنا ولكم من عذاب الله، أو يقول الله أو الملائكة لهم حسبما رأيت، و ﴿ سَلَمُ ﴾ اسم مصدر مثل (عذاب) في الآية رقم [٧] من سورة (لقمان). ﴿ وَأَعَدُ لَمُ مُ أَجُرًا كُوبِمًا ﴾ هو الجنة، وما فيها من النعيم المقيم، وانظر ما ذكرته في الآية رقم [٨٥] من سورة (يس).

هذا؛ والتحية: مصدر «حيًّاه» الله بتشديد الياء، وأصل معناه: الدعاء له بالحياة، ثم عم في كل كلام يلقيه بعض الناس على بعض بقصد الدعاء، كقولهم: أبيت اللعن، و: أنعموا صباحاً، أو مساءً، أو نحو ذلك، ثم خصته الشريعة الإسلامية بكلام معين، وهو قول القائل: السلام عليكم.

الإعراب: ﴿ يَعَمُّ مُهُم ﴾: مبتدأ ، والهاء ضمير متصل في محل جر بالإضافة ، من إضافة المصدر لفاعله ، أو لمفعوله ، حسبما رأيت في الشرح . ﴿ يَلْقَرْنَهُ ﴾ : ظرف زمان متعلق بالمصدر (تحية ) . وقيل : متعلق بمحذوف حال ، ولا وجه له . ﴿ يَلْقَرْنَهُ ﴾ : مضارع مرفوع ، وعلامة رفعه ثبوت النون . . إلخ ، والواو فاعله ، والهاء مفعوله ، والجملة الفعلية في محل جر بإضافة (يوم ) إليها . ﴿ سَلَمٌ ﴾ : خبر المبتدأ ، والجملة الاسمية مستأنفة ، لا محل لها ، أو هي في محل نصب حال من الضمير المستتر في المؤمنين ، والرابط : الضمير فقط ، والأول أقوى . ﴿ وَأَعَدَ ﴾ : الواو : حرف استئناف . (أعد) : فعل ماض ، والفاعل يعود إلى (الله ) . ﴿ هُمُ مُ ﴾ : جار ومجرور متعلقان بالفعل قبلهما . ﴿ أَجُرَ ﴾ : مفعول به . ﴿ كَرِيمًا ﴾ : صفة : ﴿ أَجْرً ﴾ ، والجملة الفعلية : ﴿ وَأَعَدُ … ﴾ إلخ مستأنفة ، لا محل لها ، أو هي في محل نصب حال من الضمير المنصوب ، والرابط : الواو ، والضمير ، وهي على تقدير : «قد» قبلها . تأمل ، وتدبر ، وربك أعلم ، وأجل ، وأكرم .

#### ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلنَّبِيُّ إِنَّا أَرْسَلْنَكَ شَاهِدًا وَمُبَشِّرًا وَنَاذِيرًا ﴿ اللَّهِ مَا اللَّهِ مَا اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّلْمُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللّ

الشرح: ﴿ يَكَأَيُّمُ النَّبِيُّ إِنَّا أَرْسَلْنَكَ شَنِهِدًا ﴾: على من بعثت إليهم بتصديقهم، وتكذيبهم، ونجاتهم وضلالهم؛ لتترقب أحوالهم، وتشاهد أعمالهم، وتتحمل الشهادة على ما صدر عنهم،

تؤديها يوم القيامة أداءً مقبولاً فيما لهم، وفيما عليهم، والآية الكريمة رقم [٤١] من سورة (النساء): ﴿فَكَيْفَ إِذَا جِئْنَا مِن كُلِّ أُمَّةٍ بِشَهِيدٍ وَجِئْنَا بِكَ عَلَى هَتَوُلاَهِ شَهِيدًا ﴾ تـوضح هـذا المعنى. ﴿وَمُبَشِّرُ ﴾ أي: للمؤمنين برحمة الله، وبالجنة. ﴿وَنَدْيرًا ﴾ أي: مخوفاً للعصاة، والمكذبين، والفاسقين، والظالمين من النار، وعذاب الخلد فيها.

الإعراب: ﴿ يَتَأَيُّهُا النَّيُّ ﴾: انظر الآية رقم [١] ففيها الكفاية. ﴿ إِنَّا ﴾: حرف مشبه بالفعل، و(نا): ضمير متصل في محل نصب اسمها حذفت نونها، وبقيت الألف دليلاً عليها. ﴿ أَرْسَلْنَكَ ﴾: فعل، وفاعل، ومفعول به أول. ﴿ شُنِهِدَ ﴾: مفعول به ثان. وقيل: هي حال من الكاف، وهي حال مقارنة؛ إن كان المراد مراقبة أحوالهم في الدنيا، واعتبرها بعضهم مقدرة منتظرة بأن حمل الشهادة على شهادته عليهم في الآخرة؛ بأن يشهد عليهم بما حصل منهم في الدنيا من تصديق، وتكذيب، وعلى سائر الأمم بتبليغ أنبيائهم لهم، والحال المقدرة مثل قولك: مرت برجل معه صقر صائداً به؛ أي: مقدراً به الصيد غداً.

#### ﴿وَدَاعِيًا إِلَى ٱللَّهِ بِإِذْنِهِ، وَسِرَاجًا مُّنِيرًا ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ

الشرح: قال ابن عباس ـ رضي الله عنهما ـ: لما نزلت هذه الآية؛ دعا رسول الله على علياً ومعاذاً ـ رضي الله عنهما ـ فبعثهما إلى اليمن، وقال: «اذهبا فبشراً، ولا تُنفِراً، ويَسِّراً، ولا تُعَسِّراً، فإنه قد أنزل الله عليّ ». وقرأ الآية.

﴿وَدَاعِيًا إِلَى اللهِ أِي إِلَى دِينِ الله ، وتوحيده ، ومحاربة الكفر ، وأهله . ﴿إِذْ نِهِ ﴾ : بأمره . قال الزمخشري : لم يُرِدْ حقيقة الإِذن ، وإنما جعل الإِذن مستعاراً للتسهيل ، والتيسير ؛ لأن الدخول في حق المالك متعذر ، فإذا صودف الإِذن تسهل ، وتيسر ، فلما كان الإِذن تسهيلاً لما تعذر من ذلك ؛ وضع موضعه ، وذلك : أن دعاء أهل الشرك ، والجاهلية إلى التوحيد والشرائع أمر في غاية الصعوبة ، والتعذر ، فقيل : ﴿إِذْ نِهِ ﴾ للإيذان بأن الأمر صعب ، لا يتأتى ولا يستطاع ؛ إلا إذا سهله الله ، ويسره ، ومنه قولهم في الشحيح : إنه غير مأذون له في الإنفاق ؛ أي غير مسهل له الإنفاق ، لكونه شاقاً عليه داخلاً في حكم التعذر . انتهى . كشاف .

﴿وَسِرَاجًا مُّنِيرًا﴾: هذا استعارة للنور الذي يتضمنه شرع محمد على وقيل: ﴿وَسِرَاجًا﴾ أي: هادياً من ظلم الضلالة، ووصفه بالإنارة؛ لأن من السُّرُج ما لا يضيء إذا قَلَّ زيته، ودقت فتيلته. وفي كلام بعضهم: ثلاثة تُضْني: رسول بطيء، وسراج لا يضيء، ومائدة ينتظر لها من يجيء. وسماه الله: سراجاً، ولم يسمه: شمساً مع أن الشمس أشد إضاءة من السراج وأنور؛ لأنه لا يمكن أن يؤخذ من نور الشمس شيء بخلاف نور السراج، فإنه يؤخذ منه أنوار كثيرة. وما

أحسن قول النسفي ـ رحمه الله تعالى ـ: أو المعنى: ﴿شَاهِدًا﴾ بوحدانيتنا، ﴿وَمُبَشِّرًا﴾ برحمتنا، ﴿وَنَـذِيرًا﴾ بنقمتنا، ﴿وَدَاعِيًا﴾ إلى عبادتنا، ﴿وَسِرَاجًا﴾ وحجةً ظاهرةً لحضرتنا.

الإعراب: ﴿وَدَاعِيًا﴾: معطوف على ما قبله، وفي الكل ضمير مستتر هو فاعله. ﴿إِلَى اللّهِ بِإِذْنِهِ ﴾: كلاهما متعلقان به: (داعياً)، وقيل: ﴿بِإِذْنِهِ ﴾ متعلقان بمحذوف حال من لفظ الجلالة، والهاء ضمير متصل في محل جر بالإضافة من إضافة المصدر لفاعله. ﴿وَسِرَاجًا﴾: معطوف على ما قبله. ﴿فُينِيرًا﴾: صفة له.

#### ﴿ وَبَشِّرِ ٱلْمُؤْمِنِينَ بِأَنَّ لَهُم مِّنَ ٱللَّهِ فَضَلًا كَبِيرًا ﴿ ١

المشرح: ﴿وَيَشِّرِ ٱلْمُؤْمِنِينَ...﴾ إلخ: الخطاب للنبي ﷺ، وهو معطوف على محذوف، التقدير: فراقب أحوال أمتك، وبشر...إلخ. ﴿ بِأَنَّ لَهُمْ مِنَ ٱللهِ فَضْلًا كَبِيرًا ﴾: ثواباً عظيماً، قال ابن عطية: قال لنا أُبِيّ رضي الله عنه: هذه من أرجى آية عندي في كتاب الله تعالى؛ لأن الله عز وجل قد أمر نبيه أن يبشر المؤمنين بأن لهم عنده فضلاً كبيراً، وقد بين الله تعالى الفضل الكبير في قوله: ﴿ وَالَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ ٱلصَّلِحَتِ فِي رَوْضَاتِ ٱلْجَنَاتِ لَهُمُ مَّا يَشَآءُونَ عِندَ رَبِّهِمُ ذَلِكَ هُوَ الْفَضْلُ ٱلْكَبِيرُ ﴾ فالآية في هذه السورة خبر، والتي في (الشورى) رقم [٢٢] تفسير لها.

الْمُولِة: ﴿ وَيُشِرِ ﴾: الواو: حرف عطف. (بسر): فعل أمر، وفاعله مستتر فيه، تقديره: «أنت». ﴿ الْمُؤْمِنِينَ ﴾: مفعول به منصوب، وعلامة نصبه الياء نيابة عن الفتحة؛ لأنه جمع مذكر سالم، والنون عوض عن التنوين في الاسم المفرد. ﴿ بِأَنَّ ﴾: الباء: حرف جر. (أن): حرف مشبه بالفعل. ﴿ فَمُ هُ : جار ومجرور متعلقان بمحذوف خبر (أنَّ) تقدم على اسمها. ﴿ مِنَ اللّهِ ﴾: متعلقان بمحذوف حال من: ﴿ أَجْرَ ﴾، كان صفة له، فلما قدم عليه صار حالاً، على القاعدة: «نعت النكرة إذا تقدم عليها صار حالاً». ﴿ فَضَلَا ﴾: اسم: (أنَّ ) مؤخر. ﴿ كَبِيرً ﴾: صفة له: و(أنَّ ) واسمها، وخبرها في تأويل مصدر في محل جر بالباء، والجار والمجرور متعلقان بالفعل قبلهما، وجملة: ﴿ وَيُشِرِ … ﴾ إلخ معطوفة على الجملة التي رأيت تقديرها.

## ﴿ وَلَا نُطِعِ ٱلْكَنفِرِينَ وَٱلْمُنَنفِقِينَ وَدَعْ أَذَىنهُمْ وَتَوَكَّلُ عَلَى ٱللَّهِ وَكَفَى بِٱللَّهِ وَكِيلًا (إِنَا)

الشرح: ﴿ وَلَا نُطِعِ ٱلْكَفِرِينَ وَٱلْمُنَفِقِينَ ﴾ أي: لا تطعهم فيما يشيرون عليك من المداهنة في الدين، ولا تمالئهم، والمراد بالكافرين: أبو سفيان، وعكرمة بن أبي جهل، وأبو الأعور السلمي، فقد قالوا: يا محمد! لا تذكر آلهتنا بسوء؛ نتبعك. والمراد بالمنافقين: عبد الله بن

أُبَيِّ، وعبد الله بن سعد، وطعمة بن أبيرق، حَثُّوا النبي عَلَيُ على إجابة المشركين فيما طلبوا بحجَّة المصالحة، والموادعة، وهذا كان بعد غزوة أحد، انظر الآية رقم [٦٨] الآتية.

﴿ وَدَعُ أَذَ لَهُمْ ﴾ أي: أعرض عن إيذائهم مجازاة على إذايتهم إياك، فأمره الله - تبارك، وتعالى - بترك معاقبتهم، والصفح عن زللهم. فالمصدر على هذا مضاف إلى المفعول، ونسخ من الآية على هذا التأويل ما يخص الكافرين، وناسخه آية السيف. أو المعنى: أعرض عن أقوالهم، وما يؤذونك، ولا تشتغل به: فالمصدر على هذا التأويل مضاف إلى الفاعل. وهذا تأويل مجاهد، والآية منسوخة بآية السيف. ﴿ وَتَوَكَّلُ عَلَى اللَّهِ وَكَفَى بِاللَّهِ وَكِيلًا ﴾: انظر الآية رقم [٣] ففيها الكفاية.

أما (دُعْ)، فهو بمعنى: أعرض، واترك، والمستعمل من هذه المادة المضارع، والأمر فقط، ومثله «ذُرْ» ومضارعه: يذر، فكلا المادتين ناقص التصرف، وهما بمعنى الترك، والإعراض، وقد سمع سماعاً نادراً الماضي منهما، فقالوا: ودَعَ ووَذَرَ بوزْنِ وَضَعَ، إلا أن ذلك شاذ في الاستعمال؛ لأن العرب كلهم إلا قليلاً منهم أميت هذا الماضي من لغاتهم، وليس المعنى أنهم لم يتكلموا به ألبتة؛ بل تكلموا به دهراً، ثم أماتوه بإهمالهم استعماله، فلما جمع العلماء ما وصل إليهم من لغات العرب؛ وجدوه مماتاً إلا ما سمع منه سماعاً نادراً، فقد قرئ قوله تعالى: ﴿مَا وَدَعُو الْحَبَشَةَ مَا وَدَعُوكُمْ». وسمع منه المصدر في قوله عليه الصلاة والسلام: «لَيَنْتَهِينَ أقوامٌ عنْ ودْعِهِمُ الْجُمُعَاتِ، أَوْ لأحرِقنَ عليهِمْ المصدر في قوله عليه الصلاة والسلام: «لَيَنْتَهِينَ أقوامٌ عنْ ودْعِهِمُ الْجُمُعَاتِ، أَوْ لأحرِقنَ عليهِمْ الشعر، أي: عن تركهم إياها. وسمع منه: اسم الفاعل، واسم المفعول في أبيات من الشعر، قال خفاف بن ندبة:

إِذَا مَا اسْتحمَّتْ أَرْضُهُ مِنْ سَمَائه جَرَى وَهُو مودوعٌ ووادِعُ مُصَدق

هذا رأي أكثر النحاة، وقال محب الدين الخطيب، شارح شواهد الكشاف: فقد رويت هذه الكلمة، أي: (دَعْ) عن أفصح العرب، يقصد النبي على القلام ونقلت عن طريق القراء، فكيف تكون إماتة؟ وقد جاء الماضي في بعض الأشعار، وما هذه سبيله، فيجوز القول بقلة الاستعمال، ولا يجوز القول بالإماتة، وأضيف: أن كثيراً من النحاة يقولون في ماضي: «عِمْ ويَعِمُ» ما قيل في ماضي «دَعْ، وذَرْ».

الإعراب: ﴿وَلِا﴾: الواو: حرف عطف. (لا): ناهية جازمة. ﴿ وَالْحِهُ: فعل مضارع مجزوم ب: (لا)، وحرك بالكسرة لالتقاء الساكنين، والفاعل مستتر، تقديره: «أنت»، والجملة الفعلية معطوفة على ما قبلها، لا محل لها مثلها. ﴿ الْكَيْفِرِينَ ﴾: مفعول به منصوب، وعلامة نصبه الياء نيابة عن الفتحة؛ لأنه جمع مذكر سالم، والنون عوض عن التنوين في الاسم المفرد. ﴿ وَالْمُنْفِقِينَ ﴾ معطوف على ما قبله. ﴿ وَدَعُ ﴾: الواو: حرف عطف. (دع): فعل أمر، وفاعله مستتر تقديره: «أنت».

﴿أَذَٰكُهُمْ﴾: مفعول به منصوب، وعلامة نصبه فتحة مقدرة على الألف للتعذر، والهاء ضمير متصل في محل جر بالإضافة، من إضافة المصدر لفاعله، أو لمفعوله حسبما رأيت في الشرح. ﴿وَتَوَكُّلُ عَلَى اللَّهِ...﴾ إلخ. انظر إعراب هذا الكلام في الآية رقم [٣] إفراداً وجملاً.

﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا۟ إِذَا نَكَحْتُمُ ٱلْمُؤْمِنَاتِ ثُمَّ طَلَقَتُمُوهُنَّ مِن قَبْلِ أَن تَمَشُّوهُنَ فَمَا ۗ لِكُمْ عَلَيْهِنَّ مِنْ عِدَّةِ تَعْنَدُّونَهَا ۚ فَمَتِّعُوهُنَّ وَسَرِّحُوهُنَّ سَرَاحًا جَمِيلًا ﴿ إِنَّ ﴾

الشرح: ﴿ يَا أَيُّنَ ءَامَنُوا إِذَا نَكَحْتُم الْمُؤْمِنَتِ ﴾: تزوجتموهن. هذا؛ والنكاح لغة: الضم، وشرعاً: عقد يتضمن إباحة وطء بلفظ: إنكاح، أو تزويج، وهو حقيقة في العقد مجاز في الوطء على الأصح عندنا معاشر الشافعية، وهو عند السادة الحنفية في الأصل الوطء، وتسمية العقد نكاحاً لملابسته له؛ من حيث إنه طريق إليه، كتسمية الخمر إثماً؛ لأنها سببه. قال الشاعر:

شَرِبْتُ الإِثْمَ حَتَّى ضَلَّ عَفْلِي كَذَاكَ الإثْمُ يَذْهَبُ بِالْعُقُولِ

قالوا: ولم يرد لفظ النكاح في كتاب الله إلا في معنى العقد؛ لأنه في معنى الوطء من باب التصريح به، ومن آداب القرآن الكناية عنه بلفظ الملامسة، والمماسة، والقربان، والتغشى والإتيان.

وَنُمَّ طَلَقْتُمُوهُنَّ مِن قَبَلِ أَن تَسَوُهُ ﴾ أي: تجامعوهن. والخلوة الصحيحة مثل الجماع عند الحنفية لها كل أحكامه. وفي الآية دليل على أن الطلاق قبل النكاح غير واقع لأن الله رتب الطلاق على النكاح، حتى لو قال لامرأة أجنبية: إذا نكحتك؛ فأنت طالق. أو قال: كل امرأة أنكحها فهي طالق. فنكح لا يقع الطلاق، وهو المعتمد. هذا؛ وتخصيص المؤمنات بالذكر دون الكتابيات، مع أن الحكم عام فيهن تنبيه على أن من شأن المؤمن أن لا ينكح إلا مؤمنة يتخيرها لنطفته، وأن يبتعد عن نكاح الكافرات، والفاسقات، والفاجرات، وأن يستنكف أن يُدخِل تحت لحاف واحد غير الصالحة، والعفيفة، وما ذكر في سورة (المائدة) رقم [٥] فائدته بيان ما هو جائز غير محرم من نكاح المحصنات من أهل الكتاب.

﴿ فَمَا لَكُمْ عَلَيْهِنَ مِنْ عِذَةٍ تَعُنَدُونَهَا ﴾ أي: فلا يجب لكم عليهن عدة إذا وقع الطلاق قبل الدخول بهن. وانظر العُدَد في سورة (الطلاق). هذا؛ وإسناد الفاعل إلى الذكور يدل على أن العدة حق للأزواج على النساء، سواء أكانت بالأقراء، أو بالأشهر. هذا؛ ويقرأ الفعل: ﴿ نَعْنَدُونَهَا ﴾ بتخفيف الدال، وفسر على أنه من الاعتداء، وهو بتشديد الدال بمعنى: تستوفونها وتحسبونها.

﴿فَمَتِعُوهُنَ ﴾ أي: أعطوهن المتعة، وهذه المتعة واجبة على المطلق؛ إذا لم يكن قد سمى لها مهراً، وهي سنة إذا سمى لها مهراً، ولها نصف المهر، وانظر ما ذكرته في الآية رقم [٢٨] بشأن القدر المالي الذي يعطى للمطلقة. ﴿وَسَرِّمُوهُنَّ سَرَاحًا جَمِيلًا ﴾ أي: أخرجوهن من بيوتكم من

غير إضرار بهن، ولا منع حق لهن، قال تعالى: ﴿وَلَا تُمْسِكُوهُنَ ضِرَارًا لِلْعَنْدُوَّا﴾ وانظر الآية رقم [٢٨] علماً بأن طلاق غير المدخول بها، لا يوصف بسني، ولا ببدعي. والله أعلم بمراده، وأسرار كتابه.

الإعراب: (یا): أداة نداء تنوب مناب أدعو. (أیها): نكرة مقصودة مبنیة على الضم في محل نصب بد: (یا)، و(ها): حرف تنبیه لا محل له، وأقحم للتوكید، وهو عوض من المضاف إلیه. ﴿الَّذِینَ﴾: اسم موصول مبنی علی الفتح في محل رفع بدلاً من لفظ (أیها) وانظر ما ذكرته في الآیة رقم [۱]، وجملة: ﴿اَمْنُوْنُ مع المتعلق المحذوف صلة الموصول لا محل لها. ﴿إذَا ﴾: ظرف لما يستقبل من الزمان، خافض لشرطه، منصوب بجوابه، صالح لغير ذلك، مبنی علی السكون في محل نصب. ﴿نَكَحْتُهُ ﴿ فعل، وفاعل. ﴿الْمُؤْمِنَتِ ﴾: مفعول به منصوب، وعلامة نصبه الكسرة نيابة عن الفتحة؛ لأنه جمع مؤنث سالم، والجملة الفعلية ابتدائية هنا لا محل لها، المغني. ﴿ثُمُ ﴾: حرف عطف. ﴿طَلَقْتُمُوهُنَ ﴾: فعل ماض مبني علی السكون، والتاء فاعله، والميم علامة جمع الذكور، وحركت بالضم لتحسين اللفظ، فتولدت واو الإشباع، والهاء مفعول به، والنون حرف دال علی جمع الإناث، والجملة الفعلية معطوفة علی ما قبلها، لا محل لها مثلها. ﴿مِن قَبْلِ ﴾: متعلقان بالفعل قبلهما. ﴿أَن ﴾: حرف مصدري، ونصب، واستقبال. ﴿نَسُوهُ ﴾: فعل مضارع منصوب بد: ﴿أَن ﴾، وعلامة نصبه حذف النون؛ لأنه من الأفعال المضارع في تأويل مصار في محل جر بإضافة ﴿قَبْلِ ﴾ إليه.

وَفَكَاكُ: الفاء: واقعة في جواب ﴿إِذَاكُ. (ما): نافية. ﴿لَكُمُّكُ: جار ومجرور متعلقان بمحذوف خبر مقدم. ﴿عَلَيْهِنَّ عَالَ ومجرور متعلقان بالخبر المحذوف، أو بمحذوف خبر ثان، أو هما متعلقان بمحذوف حال من الضمير المستتر في الخبر المحذوف. وقيل: متعلقان بمحذوف حال من ﴿عِدَّةِ عَلَى المستدرُ في الخبر المحذوف. وقيل: متعلقان بمحذوف حال من ﴿عِدَّةِ عَلَى المستدرُ مناهِ على المبتدأ، والنون حرف دال على مقدرة على آخره، منع من ظهورها اشتغال المحل بحركة حرف الجر الزائد، والجملة الاسمية جواب: ﴿إِذَاكُ لا محل لها، وجملة: ﴿تَعَلَدُونَهُ أَنُ صفة ﴿عِدَّةٍ عَلَى وَإِذَا كُو ومدخولها كلام مستأنف مثل الجملة الندائية، لا محل له. ﴿فَيَتَعُومُنَ على الفاء: حرف عطف على رأى من يجيز عطف الإنشاء على الخبر، وابن هشام يعتبرها للسببية المحضة، وأراها الفاء الفصيحة؛ لأنها تفصح عن شرط مقدر. (متعوهن): فعل أمر مبني على حذف النون، والواو فاعله، والهاء مفعوله، والنون حرف دال على جماعة الإناث، والجملة الفعلية لا محل لها على جميع الوجوه مفعوله، والفاء، وما بعدها معطوفة عليها. ﴿سَرَحَاكُ: مفعول مطلق. ﴿جَمِيلَاكُ: صفة له.

﴿ يَتَأَيَّهَا ٱلنَّبِيُّ إِنَّا أَحْلَلْنَا لَكَ أَزْوَجَكَ ٱلَّتِي ءَاتَيْتَ أَجُورَهُ فَ وَمَا مَلَكَتْ يَمِينُكَ مِمَّآ أَفَاءَ ٱللَّهُ عَلَيْكَ وَبَنَاتِ عَبِكَ وَبَنَاتِ عَمَّلَتِكَ وَبَنَاتِ خَالِكَ وَبَنَاتِ خَلَاكِكَ ٱلَّتِي مِمَّآ أَفَاءَ ٱللَّهِ عَلَيْكَ وَبَنَاتِ خَلَاكِكَ ٱلنَّتِي اللَّهِ عَلَيْكِ وَبَنَاتِ خَلَاكِكَ ٱلَّتِي هَاجَرْنَ مَعَكَ وَأَمَّلَةً مُؤْمِنَةً إِن وَهَبَتْ نَفْسَهَا لِلنَّبِيِّ إِنْ أَرَادَ ٱلنِّي أَن يَسْتَنَكِحَهَا خَالِصَةً لَكَ مِن دُونِ ٱلْمُؤْمِنِينِ قَدْ عَلِمْنَا مَا فَرَضْنَا عَلَيْهِمْ فِي أَزُوجِهِمْ وَمَا خَالِصَةً لَكَ مِن دُونِ ٱلْمُؤْمِنِينِ قَدْ عَلِمْنَا مَا فَرَضْنَا عَلَيْهِمْ فِي أَزُوجِهِمْ وَمَا مَلَكَتْ أَيْمَنَهُمْ لِكَيْلًا يَكُونَ عَلَيْكَ حَرَبٌ وَكَانَ ٱللَّهُ غَفُورًا رَّحِيمًا إِنَّ مَلَكَ مِن أَيْمَانُهُمْ لِكَيْلًا يَكُونَ عَلَيْكَ حَرَبٌ وَكَانَ ٱللَّهُ غَفُورًا رَّحِيمًا إِنَّ اللَّهُ عَلَيْكِ مِن دُونِ الْمُؤْمِنِينَ قَدْ عَلِمْنَا مَا فَرَضْنَا عَلَيْهِمْ فِي أَرْوَا وَهِمِيمًا وَمُ

﴿ اللَّهِ عَالَيْتَ أَجُورَهُ ﴾: مهورهن؛ لأن المهر مقابل للانتفاع بالبضع بشرط إجراء العقد بين الزوجين بشروطه، وتوفر أركانه. ﴿ وَمَا مَلَكَتُ يَمِينُكَ ﴾ أي: من السراري. ﴿ مِمَّا أَفَاءَ اللَّهُ عَلَيْك ﴾ أي: رده الله عليك من الكفار من النساء بالمأخوذ على وجه القهر، والغلبة، مثل صفية، وريحانة؛ اللَّين كانتا من اليهود.

﴿ اللَّهِ هَاجَرْنَ مَعَكَ ﴾: فهذا شرط لحل قريباته له ﷺ بدليل قوله تعالى: ﴿ وَاللَّذِينَ ءَامَنُواْ وَلَمُ الله عَلَمُ اللهُ عَلَمُ مِن شَيْءٍ حَتَى يُهَاجِرُواْ ﴾. ولا تنس أن الله جلت قدرته قد ذكر العم فرداً والعمات جمعاً. وكذلك الخال، والخالات؛ لأن العم، والخال في الإطلاق اسم جنس كالشاعر، والراجز، وليس كذلك العمة، والخالة، فجاء الكلام بغاية البيان لرفع الإشكال، وهذا معنى دقيق، فتأملوه، قاله ابن العربي. انتهى. قرطبي بتصرف كبير مني.

وقال الجمل ـ رحمه الله تعالى ـ: وقد سئل كثير عن حكمة إفراد العم، والخال دون العمة، والخالة، حتى إن السبكي صنف جزءاً فيه، سماه: بذل الهمة في إفراد العم، وجمع العمة. وقد رأيت لهم فيه كلمات كلها ضعيفة، كقول الرازي: إن العم والخال على زنة المصدر، والمصدر يستوي فيه المفرد، والجمع، بخلاف العمة، والخالة. وقيل: إنهما يعمان إذا أضيفا، والعمة والخالة لا يعمان لتاء الوحدة انتهى. نقلاً من الشهاب.

وَالرَّزَةُ مُّوْمِنَةً إِن وَهَبَتْ نَفْسَهَا لِلنَّيِّ : ولقد اختلف في اسم الواهبة نفسها، فقيل: هي ميمونة بنت شريك الأنصارية، اسمها غُزيَّة. وقيل: غُزيَّلة. وقيل: ليلى بنت حكيم. وقيل: هي ميمونة بنت الحارث الهلالية حين خطبها رسول الله على فجاءها الخاطب، وهي على بعيرها، فقالت: البعير وما عليه لرسول الله على وقيل: هي أم شريك العامرية. وقيل: هي زينب بنت خزيمة أم المساكين. وقيل: هي خولة بنت حكيم. والله تعالى أعلم. هذا؛ وتقييد الواهبة نفسها بمؤمنة دليل واضح على أن الكافرة لا تحل له، وبهذا يتميز النبي على علينا، حيث لا يحل له نكاح الكافرة، ويحل لنا؛ لأن ما كان من جانب الفضائل، والكرامة فحظه فيه أوفر، وما كان من جانب الفضائل، والكرامة فحظه فيه أوفر، وما كان من جانب النقائص فجانبه عنها أطهر. انتهى. قرطبي عن إمام الحرمين بتصرف مني.

﴿ إِنْ أَرَادَ ٱلنَّبِيُّ أَن يَسْتَنكِحُهَا ﴾: يطلب نكاحها، ويرغب فيه. وقيل: نكح، واستنكح بمعنى واحد، مثل: أجاب، واستجاب، وعجل، واستعجل. قال النابغة:

وهم قتلُوا الطائيَّ بالحِجْرِ عنوةً أَبَا جابرٍ واستَنْكحُوا أُمَّ جابِرٍ

وأعاد لفظ (النبي)، فأظهر في مقام الإضمار تفخيماً له، وتقريراً لاستحقاقه الكرامة لرسالته. ﴿ خَالِصَةً لَكَ ﴾: بمعنى خلوصاً فهو مصدر مثل: العافية، والعاقبة، والكاذبة، واستعمال الفاعل، والفاعلة في المصادر كثير، ولا تنس الالتفات من الغيبة إلى الخطاب، وقوله تعالى: ﴿ مِن دُونِ ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴾ إيذان بأن الهبة في النكاح من خصوصيات النبي على ولا يصح بلفظ الهبة لغيره من أمته، وعليه مذهب الشافعي.

وقد علم المهر بالوط؛ حيث لم يسم، والقسم بين الزوجات، ووجوب المعاشرة ووجوب المعاشرة ووجوب المهر بالوط؛ حيث لم يسم، والقسم بين الزوجات، ووجوب المعاشرة بالمعروف... إلخ. وما مَلَكَ أَيْمَنْهُم : من الإيماء، والسراري؛ حيث وسع الله الأمر فيهن. ولكيلا يَكُونَ عَلَيْكَ حَرَب أي: ضيق في دينك؛ حيث اختصصناك بالتنزيه، واختيار ما هو أولى وأفضل، وفي دنياك حيث أحللنا لك أجناس المنكوحات، وزدنا لك الواهبة نفسها. وكان الله عَمْورا : بالتوسعة في مظان الحرج، وتفسير وكان الله عسر التحرز عنه. ورَّحِيم الآية رقم [٣٨] والأول ذكرته في تفسير الحرج بالضيق هنا، وقد فسرته بالمؤاخذة، والإثم في الآية رقم [٣٨] والأول ذكرته في تفسير قوله تعالى في الآية رقم [٣٨] من سورة (الحج): ومَا جَعَلَ عَلَيْكُمْ في الدِّينِ مِنْ حَرَج .

تنبيه: خص الله تعالى رسوله على أحكام الشريعة بمعان لم يشاركه فيها أحد في باب الفرض، والتحريم، والتحليل مزية على الأمة، وهبت له، ومرتبة خص بها، ففرضت عليه أشياء لم تفرض على غيره، وحللت له أشياء لم تحلل لأحد من أمته، منها ما هو متفق عليه، ومنها ما هو مختلف فيه.

فأما ما فُرض عليه فتسعة: الأول: التهجد في الليل، والمنصوص: أنه كان واجباً عليه، ثم نسخ كما رأيت في الآية رقم [٧٩] من سورة (الإسراء). الثاني: صلاة الضحى. الثالث: صلاة الأضحى. الرابع:الوتر. الخامس: السواك. السادس: قضاء دين من مات معسراً من المسلمين. السابع: مشاورة ذوي الأحلام في غير الشرائع. الثامن: تخيير النساء. التاسع: إذا عمل عملاً؟ أثبته، وكان يجب عليه إذا رأى منكراً؟ أنكره وأظهره؛ لأن إقراره لغيره على ذلك يدل على جوازه.

وأما ما حرم الله عليه عليه عليه عليه الله فحملته عشرة: الأول: تحريم الزكاة عليه، وعلى آله. الثاني: صدقة التطوع عليه، وفي آله تفصيل باختلاف. الثالث: خائنة الأعين، وهو أن يظهر خلاف ما يضمر. الرابع: حرم الله عليه إذا لبس لأمته أن يخلعها عنه، أو يحكم الله بينه وبين محاربه، الخامس: الأكل متكئاً. السادس: أكل الأطعمة الكريهة الرائحة، مثل: البصل، وغيره. السابع: التبدل بأزواجه، كما ستعرفه في الآية التالية. الثامن: نكاح امرأة تكره صحبته. التاسع: نكاح الحرة الكتابية. العاشر: نكاح الأمة، ولو مسلمة.

وأما ما أحل له وبالله الله والمحملته ستة عشر: الأول: صفي المغنم. الثاني: الاستبداد بخمس الخمس، أو الخمس. الثالث: الوصال في الصوم. الرابع: الزيادة على أربع نسوة. الخامس: النكاح بلفظ الهبة. السادس: النكاح بغير ولي. السابع: النكاح بغير صداق. الثامن: نكاحه في حالة الإحرام. التاسع: سقوط القسم عنه بين الزوجات. وسيأتي في الآية التالية. العاشر: إذا وقع بصره على امرأة وجب على زوجها طلاقها، وحل له نكاحها «وهذا ضعيف غير مسلم». الحادي عشر: أنه أعتق صفية، وجعل عتقها صداقها. الثاني عشر: دخوله مكة بغير إحرام. الثالث عشر: القتال بمكة. الرابع عشر: أنه لا يورث. وإنما ذكر هذا في قسم التحليل؛ لأن الرجل إذا قارب الموت بالمرض، زال عنه أكثر ملكه، ولم يبق له إلا الثلث خالصاً، وبقي ملك النبي على على ما تقرر بيانه في سورة (مريم). الخامس عشر: بقاء زوجيته من بعد موته. السادس عشر: إذا طلق امرأة تبقى حرمته عليها، فلا تُنكح، وأبيح له عليه الصلاة، والسلام أخذ الطعام، والشراب من الجائع، والعطشان، وإن كان من هو معه يخاف الهلاك على نفسه، لقوله الطعام، والشراب من الجائع، والعطشان، وإن كان من هو معه يخاف الهلاك على نفسه، لقوله تعالى: ﴿ اَلْتَيْ الله النِّي الْمُؤْمِينَ مِنْ أَنفُسِهِمْ وعلى كل أحد من المسلمين أن يقي النبي على بنفسه.

وأبيح له أن يحمي لنفسه، وأكرمه الله بتحليل الغنائم، وجعلت الأرض له مسجداً، وطهوراً، وكان من الأنبياء من لا تصح صلاتهم إلا في المسجد، ونصر بالرعب، فكان العدو يخافه من مسيرة شهر، وبعث إلى الخلق كافة، وجعلت معجزات كمعجزات الأنبياء قبله، وزيادة. انتهى. قرطبي.

الإعراب: ﴿ يَتَأَيُّهَا النَّبِيُّ ﴾: انظر الآية السابقة. ﴿ إِنَّا ﴾: حرف مشبه بالفعل، و(نا): اسمها، حذفت نونها، وبقيت الألف دليلاً عليها. ﴿ أَمَلَنْنَا ﴾: فعل، وفاعل، والجملة الفعلية في محل رفع خبر: (إنَّ). ﴿ لَكَ ﴾: جار ومجرور متعلقان بالفعل قبلهما. ﴿ أَرْوَجَكَ ﴾: مفعول به، والكاف

ضمير متصل في محل جر بالإضافة، والجملة الاسمية: ﴿إِنَّا آَحَلُنَا ... ﴾ إلخ لا محل لها؛ لأنها ابتدائية كالجملة الندائية قبلها. ﴿أَنِّينَ ﴾: اسم موصول مبني على السكون في محل نصب صفة أزواجك. ﴿ءَاتَيْتَ ﴾: فعل، وفاعل. ﴿أَجُورَهُ ﴾: مفعول به، والهاء ضمير متصل في محل جر بالإضافة، والنون حرف دال على جماعة الإناث، وجملة: ﴿ءَاتَيْتَ ... ﴾ إلخ صلة الموصول، لا محل لها. ﴿وَمَا ﴾: الواو: حرف عطف. (ما): اسم موصول مبني على السكون في محل نصب معطوف على ﴿أَزُو بَكَ ﴾. ﴿مَلَكَتُ ﴾: فعل ماض، والتاء للتأنيث لا محل لها. ﴿يَمِينُكُ ﴾: فاعل، والكاف في محل جر بالإضافة، والجملة الفعلية صلة الموصول، لا محل لها، والعائد محذوف، التقدير: والتي ملكتها يمينك. ﴿مِمَّا ﴾: جار ومجرور متعلقان بمحذوف حال من الضمير المنصوب المحذوف، و(من): بيان لما أبهم في (ما)، والجملة الفعلية بعدها صلتها، والعائد محذوف، التقدير: من الذي أفاءه الله عليك.

﴿ وَبِنَاتِ ﴾ : الواو : حرف عطف . (بنات) : معطوف على أزواجك منصوب مثله ، وعلامة نصبه الكسرة نيابة عن الفتحة ؛ لأنه ملحق بجمع المؤنث السالم ، و(بنات) مضاف ، و ﴿ عَمِكَ ﴾ مضاف إليه ، والكاف ضمير متصل في محل جر بالإضافة . ﴿ وَيَنَاتِ خَالِكَ وَيَنَاتِ خَلَئِكَ ﴾ كل هذا معطوف على ما قبله ، وإعرابه مثله . ﴿ أَنَّتِ ﴾ : اسم موصول مبني على السكون في محل جر صفة : ﴿ خَلَئِكَ ﴾ . هما خَرْنَ ﴾ : فعل ماض مبني على السكون ، والنون فاعله ، والجملة الفعلية صلة الموصول ، لا محل لها . ﴿ مَعَكَ ﴾ : ظرف مكان متعلق بالفعل قبله ، والكاف في محل جر بالإضافة . ﴿ وَأَمَلَ أَنَّ ﴾ : معطوف على ﴿ أَزُوبَكَ ﴾ أيضاً . ﴿ مُؤَمِنَةً ﴾ : صفة : (امرأة) . هذا ؛ وقيل : إن (امرأة) مفعول به لفعل محذوف ، التقدير : ونحل لك امرأة لأن الكلام بمعنى المستقبل بخلاف الأول .

﴿إِنْ وَهَبَتْ...﴾ إلخ: توالى شرطان، ولم يذكر جواب لأحدهما، ومثلها الآية رقم [٣٤] من سورة (هود) على نبينا، وعليه ألف صلاة، وألف سلام، وهي ﴿وَلَا يَنْفَكُرُ نُصْحِيّ إِنْ أَرَدَتُ أَنَ الْمَتَحِ...﴾ إلخ وخذ ما قاله أبو البقاء ـ رحمه الله تعالى ـ: حكم الشرط إذا دخل على الشرط أن يكون الشرط الثاني والجواب جواباً للشرط الأول، كقولك: إنْ أتيتني، إِنْ كَلَّمْتَنِي أَكَرَمْتُكَ. فقولك: إنْ كلمتني أكرمتك جواب إنْ أتيتني، وإذا كان كذلك صار الشرط الأول في الذكر مؤخراً في المعنى، حتى لَوْ أتاه، ثم كلمه لم يجب الإكرام، ولكن إن كلمه ثم أتاه؛ وجب إكرامه، وعلة ذلك: أن الجواب صار معوقاً للشرط الثاني، وقد جاء في القرآن منه قوله تعالى: ﴿إِنْ وَهَبَتْ نَفْسَهَا...﴾ إلخ.

وأضيف ما قاله سليمان الجمل - رحمه الله تعالى -: وإن زاد على شرطين «أي: حكمه حكم الشرطين» وعلى هذا يترتب الحكم، مثاله: أن يقول لعبده: إنْ كلمتَ زيداً، إنْ دخلْتَ الدارَ، إنْ أَكَلْتَ الخبزَ، فأنتَ حرُّ، فجواب الثالث: «أنْتَ حُرُّ» والثالث، وجوابه جواب للثاني،

والثاني، وجوابه جواب للأول. فإِنْ كلمَ، ثم دخلَ، ثمُّ أكلَ؛ لمْ يعتقْ، لكن إن أكل، ثم دخل، ثمّ كلم؛ عتق لما ذكر. انتهى.

أما ابن هشام فقد قال في المغني: ذكروا: أنه إذا اعترض شرط على آخر، نحو "إنْ أكلْتِ، إن شربْتِ فأنتِ طالِقٌ» فإن الجواب المذكور للسابق منهما، وجواب الثاني مدلول عليه بالشرط الأول، وجوابه، كما قالوا في الجواب المتأخر عن الشرط، والقسم، ولهذا قال محققو الفقهاء في المثال المذكور: إنها لا تطلق حتى تقدم المؤخر وتؤخر المقدم، وذلك لأن التقدير حينئذ: إن شربت، فإن أكلت فأنت طالق. وقد أشار إلى ذلك ابن الوردي ـ رحمه الله تعالى ـ في البهجة بقوله: [الرجز]

وَطَالَقٌ إِنْ كَلَّمْتِ إِنْ دَخَلْتِ إِنْ أَوَّلاً بَعْدَ أَخِيرٍ فَعَلْتِ

وهذا كله حسن، لكنهم جعلوا منه قوله تعالى: ﴿وَلَا يَنَفَعُكُم نُصْحِى ... ﴾ إلخ وفيه نظر؛ إذ لم يتوالَ شرطان وبعدهما جواب كما في المثال، وكما في قول الشاعر: وهو الشاهد رقم [١٠٤١] من كتابنا فتح القريب المجيب:

إِنْ تَسْتَغِيثُوا بِنَا إِنْ تُذْعَرُوا؛ تَجِدُوا مِنَّا مَعَاقِلَ عِنِّ زَانِهَا كَرَمُ وَا ثَانِا المذكور: [الرجز] وقول ابن دريد في مقصورته: وهو الشاهد رقم [١٠٤٢] من كتابنا المذكور:

فإِنْ عَشَرْتُ بَعْدَهَا إِنْ وَأَلَتْ نَفْسِي مِنَ هَاتَا فَقُولًا لَا لَعَا

إذ الآية الكريمة لم يذكر فيها جواب، وإنما تقدم على الشرطين ما هو جواب في المعنى للشرط الأول، فينبغي أن يقدر إلى جانبه، ويكون الأصل: إن أردت أن أنصح لكم فلا ينفعكم نصحي إن كان الله يريد أن يغويكم، وأما أن يقدر الجواب بعدهما، ثم يقدر بعد ذلك مقدماً إلى جانب الشرط الأول؛ فلا وجه له. والله أعلم. انتهى. أقول: ما قاله أبو البقاء وما قاله ابن هشام مؤداه واحد، وإن اختلف التعبير بينهما. وأخيراً أذكر أنه قرئ بفتح همزة: (أنْ وهبت) وخذ الإعراب على القراءتين.

(أن): حرف مصدري، ونصب. ﴿وَهَبَتْ﴾: فعل ماض، والتاء للتأنيث، والفعل يعود إلى امرأة مؤمنة. ﴿نَفْسَهُ﴾: مفعول به، و(ها): في محل جر بالإضافة. ﴿لِلنَّبِيّ﴾: متعلقان بالفعل قبلهما، و(أن) والفعل بعدها في تأويل مصدر في محل نصب بدلاً من (امرأة مؤمنة). وقيل: في محل جر بحرف جر محذوف، التقدير: أحللنا لك امرأة مؤمنة لهبتها نفسها لك، وأما على كسر همزة: ﴿إِنْ فهي حرف شرط جازم. ﴿وَهَبَتْ نَا ماض مبني على الفتح في محل جزم فعل الشرط، وجواب الشرط محذوف، التقدير: إن وهبت... فهي حل له، والجملة الشرطية في محل نصب صفة ثانية له: (امرأة) وإعراب ما بعدها مثلها، التقدير: إن أراد النبي أن يستنكحها؛ فهي خالصة له، والجملة الشرطية هذه في محل نصب حال؛ لأن الحال قيد، كما أن الشرط فهي خالصة له، والجملة الشرطية هذه في محل نصب حال؛ لأن الحال قيد، كما أن الشرط

الثاني قيد للأول؛ أي: فكأنه قال: أحللناها لك إن وهبت لك نفسها؛ وأنت تريد أن تستنكحها؛ لأن إرادته هي قبول الهبة، وما به تتم.

وَعَالِصَدَةً وَ مَفعول مطلق، عامله محذوف، التقدير: خلصت لك خالصة، ومجيء المصدر على هذه الزنة وارد، كالعاقبة، والكاذبة. وفاعله محذوف، التقدير: خالصاً لك نكاحها؛ وفي السمين: وفيه أوجه: أحدها: أنه منصوب على الحال من فاعل: ﴿وَهَبَتُ وَ المستتر؛ أي: حال كونها خالصة لك دون غيرك. الثاني: أنها حال من امرأة؛ لأنها وصفت، فخصصت، وهو بمعنى الأول، وإليه ذهب الزجاج. الثالث: أنها نعت مصدر مقدر، أي: هبة خالصة، فنصبها بد: ﴿وَهَبَتُ وَ الرابع: أنها مصدر مؤكد كوعد الله. انتهى. جمل. ﴿لَكَ وَ جار ومجرور متعلقان به وَ وَ وَ الْمُؤْمِنِينُ وَ مضاف، و ﴿ المُؤْمِنِينُ وَ مضاف إليه. . الخ.

وَدَدُ وَ حرف تحقيق يقرب الماضي من الحال. ﴿عَلِمْكَ وَ فعل، وفاعل. ﴿مَا الله الله موصول، أو نكرة موصوفة مبنية على السكون في محل نصب مفعول به، واكتفى الفعل بمفعول واحد؛ لأنه من المعرفة. ﴿فَرَضْنَ ﴿ فعل، وفاعل، والجملة الفعلية صلة: ﴿مَا ﴾، أو صفتها، والعائد، أو الرابط محذوف، التقدير: قد علمنا الذي، أو: شيئاً فرضناه. ﴿عَلَيْهِمْ فِ الْوَهِمِهِمْ ﴾: كلاهما متعلقان بالفعل قبلهما. وقيل: ﴿فَى أَزُوجِهِمْ ﴾ متعلقان بمحذوف حال، والهاء في محل جر بالإضافة. ﴿وَمَا ﴾: الواو: حرف عطف. ﴿مَا ﴾: اسم موصول مبني على السكون في محل جر معطوف على ﴿أَزْوَجِهِمْ ﴾، والجملة الفعلية صلة الموصول، والعائد محذوف، التقدير: وفي الذي ملكته أيمانهم. وجملة: ﴿فَدَّ عَلِمْنَا…﴾ إلخ معترضة بين مخلوف التعلق بها، وهي مقررة لمضمون ما قبلها من خلوص الإحلال له، ببيان أنه قد فرض عليهم من شرائط العقد وحقوقه ما لم يفرض عليه، تكرمة له، وتوسعاً عليه ﷺ. ﴿لِكِدُلُا والمجرور يَحُونُ عَلَيْكَ حَرَ اللهُ الله وقيل: متعلقان به: ﴿فَرَشْنَا ﴾ والمعتمد وقيل: متعلقان به: ﴿فَرَشْنَا ﴾ والمعتمد وقيل: متعلقان به وقيل: متعلقان به مسأنفة، لا محل لها.

﴿ وَتُرْجِى مَن تَشَاءُ مِنْهُنَ وَتُقْوِى إِلَيْكَ مَن تَشَاءً ۚ وَمَنِ ٱبْنَغَيْتَ مِمَّنْ عَزَلْتَ فَلَا جُنَاحَ ۗ عَلَيْكَ ۚ ذَلِكَ أَدْنَىۤ أَن تَقَرَّ أَعْيُـنُهُنَّ وَلَا يَعْزَبَ وَيَرْضَيْنَ بِمَاۤ ءَانَيْتَهُنَّ كُلُهُنَّ وَاللَّهُ يَعْلَمُ مَا فِي قُلُوبِكُمْ ۚ وَكَانَ ٱللَّهُ عَلِيمًا خَلِيمًا (الله عَلْمَا الله عَلَيمًا عَلِيمًا

السُرح: ﴿ رَبِّي مَن تَشَاء مِنْهُنَ ﴾: تؤخر. يقرأ بالهمزة وبدونه. ﴿ وَتُعْوِى إِلَيْكَ مَن تَشَاء هُ وَتَعْرِ وَتَضاجع من تضم. فالمعنى: أنت يا محمد مخير بشأن نسائك، تترك مضاجعة من تشاء منهن، وتضاجع من

تشاء، أو تطلق من تشاء، وتمسك من تشاء منهن، أو لا تقسم لأيتهن شئت، وتقسم لمن شئت، أو تترك تزوج من شئت من نساء أمتك، وتتزوج من شئت. وعن الحسن ـ رضي الله عنه ـ: كان النبي على إذا خطب امرأة؛ لم يكن لأحد أن يخطبها حتى يدعها، وهذا قسمة جامعة لما هو الغرض؛ لأنه إما أن يطلق، وإما أن يمسك، فإذا أمسك ضاجع، أو ترك، وقسم، أو لم يقسم، وإذا طلق، وعزل، فإما أن يخلى المعزولة، لا يبتغيها، أو يبتغيها.

روي: أنه أرجى منهن سودة، وجويرية، وصفية، وميمونة، وأم حبيبة، فكان يقسم لهن ما شاء، كما شاء، وكانت ممن آوى إليه عائشة، وحفصة، وأم سلمة، وزينب رضي الله عنهن. أرجى خمساً وآوى أربعاً، وكان على مع أن الله قد أطلق له الحرية في معاملة أزواجه، كان يشدد على نفسه في رعاية التسوية بينهن تطييباً لقلوبهن. وكان يقول: اللهم هذه قدرتي فيما أملك، فلا تلمني فيما تملك، ولا أملك، يعني: قلبه؛ لأنه كان يميل إلى عائشة أكثر من غيرها. وروي: أن سودة ـ رضي الله عنها ـ حين أحست بميله إلى عائشة، وضعف رغبته فيها؛ فإنها وهبت ليلتها لعائشة، وقالت له: أمسكني، ولا تطلقني؛ حتى أحشر في زمرة نسائك.

﴿ وَمَنِ ٱلْنَعَيْتَ ﴾ أي: طلبتها للمبيت معك. ﴿ مِمَّنَ عَرَلْتَ ﴾ أي: هجرتها، وابتعدت عنها مدة. ﴿ وَمَلَا جُنَاحَ عَلَيْكَ ﴾ أي: لا إثم، ولا مؤاخذة عليك في طلبها، ورجوعك عليها. ﴿ وَلِكَ أَدْنَى أَن الله تَعَلَّى الله عَلَيْتُ الله وَلَي رَضَاهِن، وأطيب لأنفسهن، وأقل لحزنهن إذا علمن: أن ذلك من الله تعالى. ﴿ وَيَرْضَيْنَ بِمَا عَانَيْتَهُنَ كُلُهُنّ ﴾ أي: بما أعطيتهن من تقريب، وإرجاء، وعزل، وإيواء؛ لأنه حكم كلهن فيه سواء، ثم إن سويت بينهن وجدن ذلك تفضلاً، وتكرماً منك، وإن رجحت بعضهن على بعض علمن: أنه بحكم الله، لا اعتراض لواحدة منهن عليك، فتطمئن نفوسهن، ويهدأ بالهن.

﴿ وَاللَّهُ يَعْلَمُ مَا فِي قُلُوبِكُمْ ﴾ أي: من الميل لبعضهن. ﴿ وَكَانَ اللَّهُ عَلِيمًا ﴾: بما في ضمائركم. ﴿ حَلِيمًا ﴾: لا يعاجل بالعقوبة. هذا؛ وانظر شرح: (شاء) في الآية رقم [٤٨] من سورة (الروم)، وشرح: (العين) في الآية رقم [٧٧] من سورة (السجدة)، وشرح: ﴿ قُرُونَ ﴾ في الآية رقم [٧٧] منها. هذا؛ والفعل: ﴿ يَحْزَنَ ﴾ في هذه الآية من باب: فرح، وطرب فهو لازم، ويأتي من باب: دخل، وقتل، فيكون متعدياً. كما يكون متعدياً إذا أتى من الرباعي.

الإعراب: ﴿ رُبِّي ﴾: فعل مضارع مرفوع، وعلامة رفعه ضمة مقدرة على الياء للثقل، أو ظاهرة على الهمزة، والفاعل ضمير مستتر، تقديره: «أنت». ﴿ مَن ﴾: اسم موصول مبني على السكون في محل نصب مفعول به، وجملة ﴿ تَشَاء ﴾: صلته، والعائد محذوف، التقدير: التي تشاؤها. ﴿ مِنْهُنَ ﴾: جار ومجرور متعلقان بمحذوف حال من الضمير المنصوب، و(من) بيان لما أبهم في (من) والنون علامة جمع الإناث، وإعراب الجملة التالية مثلها، والعائد والمتعلق

محذوفان، التقدير: وتؤوي إليك التي تشاؤها منهن. والجملة معطوفة على ما قبلها لا محل لها مثلها، الأولى بالاستئناف، والثانية بالإتباع.

وَوَمَنِ : الواو: حرف استئناف. (مَن): اسم شرط مبني على السكون في محل نصب مفعول به للفعل بعده، أو هو في محل رفع مبتدأ. وأَبْغَيْتَ : فعل، وفاعل، والمفعول محذوف على اعتبار (مَنْ) مبتدأ. هِمِّنَ : جار ومجرور متعلقان بمحذوف حال من الضمير المحذوف، أو من (مَنْ)، و(مِنْ) بيان لما أبهم في (مَنْ). ﴿عَرَلْتَ : فعل، وفاعل، والجملة الفعلية صلة الموصول، والعائد محذوف، التقدير: من التي عزلتها. ﴿فَلَا : الفاء: واقعة في جواب الشرط. (لا): نافية للجنس تعمل عمل "إنَّ . ﴿جُنَاحَ > : اسم (لا) مبني على الفتح في محل نصب. ﴿عَلَيْكَ > : جار ومجرور متعلقان بمحذوف خبر (لا)، والجملة الاسمية في محل جزم جواب الشرط، وخبر المبتدأ الذي هو (مَنْ) مختلف فيه، كما رأيت في الآية رقم [٣٠]. هذا؛ وإن اعتبرت: (من) موصولة؛ فهي مبتدأ، والجملة الفعلية بعدها صلتها، والعائد محذوف، والجملة الاسمية : ﴿فَلَا جُنَاحَ عَلَيْكَ > في محل رفع خبره؛ وزيدت الفاء في خبره؛ لأن الموصول يشبه الشرط في العموم، والجملة الاسمية على الاعتبارين مستأنفة، لا محل لها.

وَذَلِكَ ﴾: اسم إشارة مبني على السكون في محل رفع مبتداً، واللام للبعد، والكاف حرف خطاب لا محل له. وأَدْفَا ﴾: خبر المبتدأ مرفوع، وعلامة رفعه ضمة مقدرة على الألف للتعذر، والجملة الاسمية مستأنفة، لا محل لها. وأن تقرَّ ﴾: فعل مضارع منصوب به: وأن ويقرأ بالبناء للمعلوم، وللمجهول. وأَعْيُهُنَ ﴾: فاعل، أو نائب فاعل، ويقرأ: (تُقِرُ ) ونصب (أعينهن) على أنه مفعول به، والفاعل مستتر تقديره: "أنت، والهاء ضمير متصل في محل جر بالإضافة، والنون حرف دال على جماعة الإناث، ووأن تَقرَّ في تأويل مصدر في محل جر بحرف جر محذوف، التقدير: إلى إقرار أعينهن، والجار والمجرور متعلقان به: وأَدْفَى . وَوَن النسوة فاعله، والفعل معطوف على ما قبله، فهو منصوب محلاً ، و(يرضين): مثله محلاً ، وإعراباً ، لذا والتقدير: ذلك أقرب إلى إقرار أعينهن، وأقرب إلى قلة حزنهن، وأقرب إلى رضاهن جميعاً . ويماعة الإناث، والجملة الفعلية صلة: (ما)، والعائد محذوف، وهو المفعول الثاني، التقدير: ويرضين بالذي آتيتهن إياه. وكُنُهُنَ ؛ توكيد لنون النسوة بقوله: (يرضين)، وقرئ شاذاً بنصبه ويرضين بالذي آتيتهن إياه. وكُنُهُنَ ؛ توكيد لنون النسوة بقوله: (يرضين)، وقرئ شاذاً بنصبه على أنه توكيد ل: (مُنَّ) والهاء في محل جر بالإضافة.

﴿ وَاللَّهُ ﴾: الواو: حرف استئناف. (الله): مبتدأ. ﴿ يَعْلَمُ ﴾: فعل مضارع، والفاعل يعود إلى (الله)، والجملة الفعلية في محل رفع خبر المبتدأ. ﴿ مَا ﴾: اسم موصول مبنى على السكون

في محل نصب مفعول به. ﴿فِي قُلُوبِكُمْ ﴾: متعلقان بمحذوف صلة الموصول، لا محل لها، والكاف في محل جر بالإضافة، والجملة الاسمية: ﴿وَاللَّهُ يَعْلَمُ …﴾ إلخ مستأنفة، لا محل لها، وجملة: ﴿وَكَانَ …﴾ إلخ مستأنفة، لا محل لها أيضاً.

﴿ لَا يَحِلُّ لَكَ ٱلنِسَآءُ مِنْ بَعْدُ وَلَآ أَن تَبَدَّلَ بِهِنَّ مِنْ أَزْوَجٍ وَلَوْ أَعْجَبَكَ حُسْنُهُنَّ إِلَّا مَا مَلَكَتْ يَمِينُكُّ وَكَانَ ٱللَّهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ رَّقِيبًا ۞﴾

الشوح: ﴿ لَا يَحِلُّ لَكَ ٱلنِّسَآءُ ﴾: يقرأ الفعل بالياء، والتاء؛ لأنه جمع تكسير، يجوز تذكيره، وتأنيثه، وإذا جاز بغير فصل في قوله تعالى: ﴿وَقَالَ نِسُوَّةٌ ﴾ كان مع الفصل أجوز. ﴿مِنْ بَعْدُ﴾ أي: من بعد التسع اللاتي اخترنك المذكورات في الآية رقم [٢٩]. ﴿وَلَآ أَن تَبَدُّلُ بِهِنَّ مِنْ أَزْوَجِ﴾ أي: بأن تطلق إحداهن، وتتزوج بدلها، أو تطلقهن جميعاً، وتتزوج غيرهن، وهذا تكريم لهن، ومكافأة على اختيارهن الله، ورسوله، كما رأيت في الآية رقم [٢٩] أيضاً. ﴿وَلُو أَعْجَبُكَ حُسْنُهُنَّ﴾ أي: حسن المبتدلات الجُدُد. أي: فليس لك أن تطلق أحداً من نسائك، وتنكح بدلها أخرى، ولو أعجبك جمالها. قال ابن عباس ـ رضى الله عنهما ـ: يعنى: أسماء بنت عميس الخثعمية امرأة جعفر بن أبي طالب ـ رضي الله عنه ـ لما استشهد بمؤتة، أراد رسول الله ﷺ أن يخطبها، فنهى عن ذلك. وقيل: هذا الحجر عليه على حتى لو ماتت واحدة منهن؛ لا يحل له نكاح أخرى. ﴿إِلَّا مَا مَلَكَتْ يَمِينُكُ ﴾: فهي استثناء ممن حرم عليه من النساء بعد اللاتي اخترن الله، ورسوله، والدار الآخرة. قال ابن عباس ـ رضى الله عنهما ـ: ملك مارية القبطية ـ رضى الله عنها ـ بعد نزول هذه الآية، وكانت قد أهداها له المقوقس ملك مصر، وذلك حين بعث إليه الرسول على حاطب بن أبي بلتعة - رضى الله عنه - بكتاب يدعوه فيه إلى الإسلام، صورته: «بسم الله الرحمن الرحيم: من محمد بن عبد الله إلى المقوقس عظيم القبط، سلام على من اتبع الهدى، أما بعد: فإنى أدعوك بدعاية الإسلام، أسلم تسلم، وأسلم يؤتك الله أجرك مرتين، فإن توليت فإنما عليك إثم القبط». و﴿ يَكَأَهْلُ ٱلْكِنَابِ تَعَالَوْا إِلَىٰ كَلِمَةِ سَوْآعِ بَيْنَنَا وَبَيْنَكُمُ ٠٠٠﴾ إلخ الآية رقم [٦٤] من سورة (آل عمران)، فلما وصل إليه الكتاب قرأه، ثم جعله في حُق من عاج، وختم عليه، ودفعه إلى جارية له، ثم كتب جوابه في كتاب صورتُهُ: «إلى محمد بن عبد الله من المقوقس عظيم القبط، سلام عليك، أما بعد: فقد قرأت كتابك، وفهمت ما فيه، وما تدعو إليه، وعلمت: أن نبياً قد بقى، وما كنت أظن أنه يخرج إلا بالشام، وقد أكرمت رسولك (أي: فإنه قد دفع لحاطب مئة دينار، وخمسة أثواب) وبعثت لك بجاريتين لهما مكان في القبط عظيم (أي: وهما مارية، وسيرين ـ رضى الله عنهما ـ) وبغلة للركوب، وثياب، كذا وكذا». ولم يسلم، وأهدى إليه جارية ثالثة، وخِصِيّاً، يقال له: مابور، والبغلة هي الدلدل، وكانت شهباء، وفرساً هو: اللزاز، فأسرج، وألجم، وهو فرسه الميمون، وأهدى إليه عسلاً من عسل بنها. انتهى. من الجمل نقلاً عن السيرة الحلبية بتصرف مني كبير.

والمشهور: أنه بعث إليه طبيباً أيضاً، ولما وصل إليه الطبيب، قال النبي على: «لا حاجة لنا به، نحن قوم لا نأكل حتى نجوع، وإذا أكلنا لا نشبع». وقد ولدت مارية ـ رضي الله عنها ـ إبراهيم عليه السلام، وقد توفي قبل تمام حولين له، وأما سيرين فقد زوجها لأحد أصحابه، فولدت له محمد بن سيرين، وهو من كبار التابعين، وأخيراً: فقد كان كتاب النبي الله إلى المقوقس في السنة السادسة للهجرة، وهي السنة التي راسل فيها الملوك؛ الذين كانوا في حياته على وأجل، وأجل، وأكرم.

وَوَكَانَ اللّهُ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ رَقِيبًا أِي: حافظاً مهيمناً، فتحفظوا جهدكم، ولا تتخطوا ما حد لكم. وهو تهديد، وتحذير عن مجاوزة حدود الله، وتخطي حلاله إلى حرامه. وبقي أن تعرف هل نسخ هذا الحجر على رسول الله على أو بقي إلى آخر حياته؟ فقيل: بقي، والأصح: أنه نسخ، فعن عائشة ـ رضي الله عنها ـ قالت: ما مات رسول الله على حتى أحل الله له النساء، وروى الطحاوي عن أم سلمة رضي الله عنها، قالت: لم يمت رسول الله على حتى أحل الله له أن يتزوج من النساء من شاء، إلا ذات محرم، وذلك قوله تعالى: ﴿ رُحِي مَن تَشَاءُ مِنْهُنَ ... ﴾ إلخ الآية السابقة.

قال النحاس: وهذا؛ \_ والله أعلم \_ أولى ما قيل في الآية، وهو وقول عائشة واحد في النسخ، وقد عارض بعض فقهاء الكوفة، فقال: محال أن تنسخ الآية السابقة هذه الآية، وهي قبلها في المصحف الذي أجمع عليه المسلمون. ورجح قول من قال: نسخت بالسُّنَّة. قال النحاس: وهذه المعارضة لا تلزم، وقائلها غالط؛ لأن القرآن بمنزلة سورة واحدة، ويبين لك أن اعتراض هذا المعترض لا يلزم؛ لأن الآية رقم [٢٤٠] من سورة (البقرة) قد نسخت بالآية رقم [٢٤٠] وهي بعدها، وهذا لا خلاف فيه بين أهل العلم.

 وَلَوْكَ الواو: واو الحال. (لو): وصلية. وقيل: شرطية، ولا وجه له؛ لأنها لا جواب لها، وأيضاً لا تجتمع الشرطية، والحالية. وأعجبك : فعل ماض، والكاف مفعول به. وأيضاً لا تجتمع الشرطية، والحالية. وأعجبك : فعل ماض، والكاف مفعول به. وحسر من فاعل، والهاء في محل جر بالإضافة، والجملة الفعلية في محل نصب حال من فاعل وَبَدَلَ المستتر، والرابط: الواو، والضمير. وإلَّا : أداة حصر. وما : اسم موصول مبني على السكون في محل رفع بدل من: والنِسَاء ، أو في محل نصب على الاستثناء، والأول هو المختار، وأجيز اعتباره مستثنى من (الأزواج)، أو في محل جر بدلاً من لفظه، أو في محل نصب بدلاً من: (هُنَّ) على المحل، والجملة الفعلية بعدها صلتها، والعائد محذوف، التقدير: وسب بدلاً من: (هُنَّ) على المحل، والجملة الفعلية بعدها صلتها، والعائد محذوف، التقدير: في محل نصب على الاستثناء، أو في محل رفع بدلاً من النساء على حسب ما رأيت فيما تقدم. ومجرور متعلقان ب: ﴿وَقِيبًا بعدهما، و ﴿ كُلِ به مضاف، و ﴿ نَتَى به مضاف إليه. ﴿ وَقِيبًا ﴾: خبر: ومجملة: ﴿ وَكِنَ نَهُ مِعتَانَفَة، لا محل لها.

﴿ يَكَأَيُّهُا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ لَا نَدْخُلُواْ بَيُوتَ ٱلنَّبِيّ إِلَّا أَن يُؤْذَنَ لَكُمْ إِلَى طَعَامِ غَيْرَ نَظِرِينَ إِنَّهُ وَلَكِنْ إِنَا دُعِيتُمْ فَأَدْخُلُواْ فَإِذَا طَعِمْتُمْ فَٱنشِرُواْ وَلَا مُسْتَغْسِينَ لِحَدِيثٍ إِنَّ نَظِرِينَ إِنَّهُ وَلَكِنْ إِنَا دُعِيتُمْ فَأَدْخُلُواْ فَإِذَا طَعِمْتُمْ فَٱنشِرُواْ وَلَا مُسْتَغْسِينَ لِحَدِيثٍ إِنَّ نَلِكُمْ كَانَ يُوْذِى ٱلنَّيِّيَ فَيَسْتَخِيءَ مِنكُمْ وَٱللَّهُ لَا يَسْتَخِيءَ مِنَ ٱلْحَقِّ وَإِذَا سَأَلْتُمُوهُنَّ مَن يُوْلِيكُمْ وَقُلُوبِهِنَّ وَمَا لَلْهُ وَمَا لَلْهُ وَلَا أَن تَنكِحُواْ أَزْوَجَهُ مِن بَعْدِهِ أَبِدًا إِنَّ كَانَ لَكُمْ كَانَ عَندَ ٱللّهِ عَظِيمًا ﴿ إِنَّ أَن تَنكِحُواْ أَزْوَجَهُ مِنْ بَعْدِهِ أَبِدًا إِنَّ لَكُمْ كَانَ عِندَ ٱللّهِ عَظِيمًا ﴿ إِنَّ اللّهِ وَلَا أَن تَنكِحُواْ أَزْوَجَهُ مِنْ بَعْدِهِ أَبِدًا إِنَّ فَالْكُمْ كَانَ عِندَ ٱللّهِ عَظِيمًا ﴿ إِنَّ اللّهِ وَلَا أَن تَنكِحُواْ أَزْوَجَهُ مِنْ بَعْدِهِ أَبَدًا إِنَّ فَالْكُمْ كَانَ عِندَ ٱللّهِ عَظِيمًا ﴿ إِنَّ فَا لَا لَيْهُ وَلَا أَن تَنكِحُواْ أَزْوَجَهُ مِنْ بَعْدِهِ اللّهِ عَظِيمًا إِنَّ فَا لَهُ لَكُمْ كَانَ عِندَ ٱللّهِ عَظِيمًا إِنَّ فَا لَهُ لَكُونَا مُؤْمِنَا مَا اللّهُ عَلَيْمُ الْمُؤْمِدُ فَا فَاللّهُ مَا اللّهُ عَظِيمًا لَهُ إِلَى اللّهُ عَلَيْمًا لَهُ اللّهُ عَلَيْمًا لَوْلَهُ اللّهُ عَلَيْمًا لَهُ اللّهُ عَلَيْمًا لَيْنَ عَلَا اللّهُ عَلَيمًا لَهُ اللّهُ عَلَيْمًا لَهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْمًا لَهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْمًا لَلْهُ اللّهُ الْحَلَاقُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ ا

المشرح: ﴿ يَتَأَيُّهُا الَّذِينَ ءَامَثُواْ لَا نَدْخُلُواْ بُيُوتَ النَّبِيِّ إِلَّا أَن يُؤْذَكَ لَكُمْ ﴾ أي: إلا وقت أن يؤذن لكم، أو: إلا مأذوناً لكم. ﴿ إِلَى طَعَامٍ غَيْرَ نَظِرِينَ إِنَكُ ﴾: غير منتظرين نضجه وإدراكه. ﴿ وَلَا كِنْ إِذَا دُعِيثُمْ ﴾: إلى الطعام، وأذن لكم في الدخول؛ فادخلوا غير مؤاخذ عليكم. ﴿ فَإِذَا طَعِمْتُمْ فَانَشِرُوا ﴾: فاخرجوا، وتفرقوا، ولا تمكثوا. والآية خطاب لقوم كانوا يتحينون طعام رسول الله ﷺ ، فيدخلون، ويقعدون منتظرين لإدراكه وهذا قبل أن تنزل آية الحجاب كما ستعرفه.

﴿ وَلَا مُسْتَغْسِينَ لِحَدِيثُ ﴾ أي: لحديث بعضكم بعضاً، أو لحديث أهل البيت بالتسمع له، وكانوا يجلسون بعد الطعام يتحدثون، فنهوا عن ذلك. ﴿ إِنَّ ذَلِكُمْ ﴾ أي: القعود في البيت للتحدث بعد الطعام. ﴿ كَانَ يُؤْذِى ٱلنَّيِيُ ﴾: لتضييق المنزل عليه، وعلى أهله، واشتغاله فيما لا يعنيه. ﴿ فَيَسْتَمِي مِن الْحَقِّ ﴾ أي: أن يخرجكم. ﴿ وَاللّهُ لا يَسْتَمِي مِن الْحَقِّ ﴾ أي: لا يستحيي من

إخراجكم الذي هو الحق، ولا ينبغي أن يستحيا منه. ولما كان الحياء مما يمنع الحيي من بعض الأفعال؛ قيل: ﴿لا يَسْتَخِيء مِنَ ٱلْحَقِّ﴾، أي لا يمنع منه، ولا يتركه ترك الحيي منكم. هذا أدب الله به الثقلاء، وعن عائشة ـ رضي الله عنها ـ قالت: حسبك في الثقلاء أن الله تعالى لم يحتملهم، وقال: ﴿فَإِذَا طَعِمْتُمْ فَأَنتَشِرُوا ﴾. ﴿وَإِذَا سَأَلْتُمُوهُنَّ مَتَعًا ﴾: وإذا سألتم نساء النبي على شيئاً مما ينتفع به. ﴿فَسَنُلُوهُنَ مِن وَرَاء حِمَالِ ﴾ أي: من وراء ستر، فبعد آية الحجاب لم يكن لأحد أن ينظر إلى امرأة من نساء النبي على منتقبة كانت، أو غير منتقبة.

هذا؛ وفيما تقدم المطابقة بين قوله: ادخلوا، وانتشروا، وبين الإيجاب والسلب في قوله تعالى: ﴿فَيَسْتَمْي، مِنكُمُ ۗ وَاللَّهُ لَا يَسْتَمْي، مِنَ ٱلْحَقِّ، وهذا من المحسنات البديعية.

وَذَلِكُمْ أَطْهُرُ لِقُلُوبِكُمُ وَقُلُوبِهِنَّ يَ مَن خواطر الشيطان، وعوارض الفتن، وكانت النساء قبل نزول هذه الآية يبرزن للرجال، وكان عمر ـ رضي الله عنه ـ يحب ضرب الحجاب عليهن، ويود أن ينزل فيه، وقال: يا رسول الله! يدخل عليك البر والفاجر، فلو أمرت أمهات المؤمنين بالحجاب، فنزلت. وذكر أن بعضهم قال: أننهى أن نكلم بنات عمنا إلا من وراء حجاب لئن مات محمد لأتزوجن فلانة، فنزل قوله تعالى: ﴿وَمَا كَانَ لَكُمْ مَنَ ثُونُونُوا رَسُولَ الله لرسوله عَلَيْ وَالله عَظِيمًا وهذا من إعلام تعظيم الله لرسوله على وإيجاب حرمته حياً، وميتاً، وإعلامه بذلك مما طيب نفسه، وسر قلبه، واستفرغ شكره، فإن من وأيما كانَ لِمُؤْمِنِ في في الآية رقم [٣٦].

وإنما حرمن على غيره على غيره على النه حي في قبره، ورعاية لشرفه، ولأنهن أزواجه في الجنة، ولأنهن أمهات المؤمنين، ولأن المرأة في الجنة مع آخر أزواجها، ويرد على قوله: لأنه حي في قبره بقية الأنبياء، فإن أزواجهم يجوز لغيرهم من الأنبياء التزوج بهن مع أنهم أحياء في قبورهم، وكذا الشهداء يجوز لغيرهم التزوج بنسائهم مع أنهم أحياء، فالأولى الاقتصار على التعاليل اللاتي بعده، ونساء باقي الأنبياء يحرمن على غير الأنبياء.

تنبیه: قال أكثر المفسرین: نزلت الآیة الكریمة في شأن ولیمة زینب بنت جحش حین بنی بها رسول الله على . روی الشیخان عن أنس بن مالك ـ رضي الله عنه ـ قال: كنت أعلم الناس بشأن الحجاب حین أنزل، وكان أول ما أنزل في بناء رسول الله به بزینب بنت جحش حین أصبح النبي علی بها عروساً، فدعا القوم، فأصابوا من الطعام، ثم خرجوا، وبقي رهط عند النبي به فأطالوا المكث فقام رسول الله في فخرج، وخرجت معه لكي يخرجوا، فمشى ومشیت معه حتی جاء عتبة حجرة عائشة ـ رضي الله عنها ـ ثم ظن: أنهم قد خرجوا، فرجع، ورجعت معه؛ ورجعت معه، حتی إذا دخل علی زینب؛ فإذا هم جلوس، لم یقوموا، فرجع، ورجعت معه؛

حتى إذا بلغ حجرة عائشة، وظن أنهم قد خرجوا، رجع، ورجعت معه، فإذا هم قد خرجوا، فلخل النبي على الله وأرخى بيني، وبينه الستر، وأنزل الله آية الحجاب.

وروى الشيخان عن عائشة - رضي الله عنها - أن أزواج النبي على كن يخرجن بالليل إذا تبرزن إلى المواضع الخالية لقضاء الحاجة من البول، والغائط، وكان عمر - رضي الله عنه - يقول للنبي على: احجب نساءك، فلم يكن رسول الله على فخرجت سودة بنت زمعة ليلة من الليالي عشاءً، وكانت امرأة طويلة، فناداها عمر: ألا قد عرفناك يا سودة! حرصاً على أن ينزل الحجاب، فأنزل الله تعالى آية الحجاب، وهذه الآية من جملة الآيات الأربع عشرة التي نزلت موافقة لرأي عمر رضي الله عنه، وقد بينتها في محالها.

هذا؛ والقائل: أننهى أن نكلم بنات عمنا...إلخ هو طلحة بن عبيد الله التيمي قريب أبي بكر، رضي الله عنه وليس هو أحد العشرة المبشرين بالجنة، فحاشاه من هذا القول، وإنما القائل غيره، وقد وافق الاسم الاسم، والنسبة النسبة، واسم الأب اسم الأب موافقة. قال عبد الله بن عباس رضي الله عنهما ـ: وندم هذا الرجل على ما حدَّث به نفسه، فمشى إلى مكة على رجليه. وحمل على عشرة أفراس في سبيل الله، وأعتق رقيقاً، فكفر الله عنه. انتهى. قرطبي.

هذا؛ والحياء بالنسبة للإنسان: هو انقباض النفس من الشيء، وتركه خوفاً من اللوم، وهو ملكة تمنع الإنسان من ارتكاب الرذائل، والحياء خير ما يتحلى به إنسان، فعن عبد الله بن عمر \_ رضي الله عنهما \_ قال: قال رسول الله ﷺ: «الْحَيَاءُ والإِيمانُ قُرِنا جميعاً، فإذا رُفِعَ أَحَدُهُمَا، رُفِعَ الآخَرُ». وإذا ذهب الحياء من الإنسان؛ فقد ذهب منه كل خير، كما قال القائل: [الوافر]

إِذَا لَـمْ تَـحْسُ عَـاقِبَـةَ اللَّيَـالي وَلَـمْ تَـسْتَحِ فـاصْنَعْ مَـا تَـشَـاءُ فَـلَا وَأَبِيكَ ما فِي الْعَيْسِ حَيْرٌ وَلَا الـدُّنْـيَـا إِذَا ذَهَـبَ الْـحَـيَـاءُ

هذا؛ والحياء في حق الله تعالى المراد منه: الترك اللازم للانقباض، كما ورد في قول النبي ﷺ: «إِنَّ الله حَيِيُّ كريمٌ يَسْتَحْيِي إِذَا رفع الرجل يدَيْهِ أَنْ يَرُدَّهُمَا صِفْراً خَائِبَتَيْنِ». رواه أبو داود، والترمذي عن سلمان الفارسي، رضى الله عنه. فالمراد منه: أنه سبحانه يعطي، ولا يمنع.

الإعراب: ﴿ يَتَأَيُّهُا اللَّيِي ﴾ انظر الآية رقم [٤٩]. ﴿ وَالْمِنُونُ ﴾: فعل ماض مبني على الضم، والواو فاعله، والألف للتفريق، والمتعلق محذوف، والجملة الفعلية صلة الموصول، لا محل لها. ﴿ لاَ ﴾: ناهية، جازمة. ﴿ نَدْخُلُولُ ﴾: فعل مضارع مجزوم به: ﴿ لاَ ﴾، وعلامة جزمه حذف النون؛ لأنه من الأفعال الخمسة، والواو فاعله، والألف للتفريق. ﴿ يُؤْتَ ﴾: ظرف مكان متعلق بالفعل قبله عند بعض النحاة، وفي مقدمتهم سيبويه، والمحققون وعلى رأسهم الأخفش ينصبونه على التوسع في الكلام بإسقاط الخافض، لا على الظرفية، فهو منتصب عندهم انتصاب المفعول

به على السعة، بإجراء اللازم مجرى المتعدي، ومثل ذلك قل في: «دخلت المدينة، ونزلت البلد، وسكنت الشام». و ﴿ يُؤُونَ ﴾: مضاف، و ﴿ النَّبِيّ ﴾ مضاف إليه. ﴿ إِلّا ﴾: حرف حصر. ﴿ أَن ﴾: حرف مصدري، ونصب، واستقبال. ﴿ يُؤْذَ نَ ﴾: فعل مضارع مبني للمجهول منصوب ب: ﴿ أَن ﴾. ﴿ الله عَلَم هُ الله عَلَم الله على اله

أحدها: أنه في محل نصب حال تقديره: إلا مأذوناً لكم. الثاني: أنه على إسقاط باء السببية تقديره: إلا بسبب الإذن لكم، والجار والمجرور متعلقان بمحذوف حال، التقدير: إلا مصحوبين بإذن، أو هما متعلقان بالفعل قبلهما، مثل قوله تعالى: ﴿فَأَثَحَ بِهِ ﴾ أي: بسببه، الثالث: أنه منصوب على الظرفية؛ أي: إلا وقت الإذن لكم، وهذا يعني: أنه مستثنى من عموم الأحوال، أي: لا تدخلوا بيوت النبي في وقت من الأوقات إلا وقت الإذن لكم. ﴿فَيْرَ ﴾: حال من الكاف، أو من الواو، و ﴿فَيْرَ ﴾ مضاف، و ﴿نَظِرِينَ ﴾ مضاف إليه مجرور، وعلامة جره الياء نيابة عن الكسرة؛ لأنه جمع مذكر سالم، والنون عوض عن التنوين في الاسم المفرد، وفاعله مستتر فيه. ﴿إِنَنَهُ ﴾: لأنه اسم فاعل منصوب، وعلامة نصبه فتحة مقدرة على الألف للتعذر، والهاء في محل جر بالإضافة. هذا؛ وقرئ بجر (غير) صفة لطعام، فيكون جارياً على غير من هو له بلا إبراز الضمير، وهو غير جائز عند البصريين؛ إذ من حق ضمير ﴿فَيْرَ ﴾ ما هو له عندهم أن يبرز إلى اللفظ، فيقال: إلى طعام غير ناظرين إناه أنتم، كقولك: هنذ زيدٌ ضاربتُهُ هِيَ، وجملة: ﴿لَا نَدُ مُنْ حَلَ الله الخائية قبلها.

﴿وَلَكِنَ ﴾: الواو: حرف عطف. (لكن): حرف استدراك مهمل، لا عمل له. ﴿إِذَا ﴾: انظر الآية رقم [13]. ﴿دُعِيتُم ﴾: فعل ماض مبني للمجهول مبني على السكون. والتاء نائب فاعله، ومتعلقه محذوف، والجملة الفعلية في محل جر بإضافة: ﴿إِذَا ﴾ إليها. ﴿فَأَدْخُلُوا ﴾: الفاء: واقعة في جواب ﴿إِذَا ﴾. (ادخلوا): فعل أمر مبني على حذف النون... إلخ، والواو فاعله، والألف للتفريق، والجملة الفعلية جواب ﴿إِذَا ﴾، لا محل لها، وجملة: ﴿وَلَكِنُ إِذَا ﴾ إلخ معطوفة على ما قبلها، لا محل لها أيضاً. ﴿فَإِذَا طَعِمتُم فَأَنشِرُوا ﴾ ﴿فَإِذَا ﴾ ومدخولها معطوف على ما قبله، لا محل له مثله، وإعرابه مثله أيضاً. ﴿وَلَا ﴾: الواو: حرف عطف. (لا): نافية. ﴿مُستَعْسِينَ ﴾: معطوف على ﴿نَظِرِينَ ﴾ فهو مجرور مثله، وأجيز اعتباره معطوفاً على ﴿غَيْرَ ﴾ فيكون منصوباً، كما أجيز اعتباره حالاً مقدرة من محذوف، التقدير: لا تدخلوا، أو: لا تمكثوا مستأنسين، وفاعله مستتر فيه. ﴿لِحَدِيثٍ ﴾: جار ومجرور متعلقان به.

﴿إِنَّ﴾: حرف مشبه بالفعل. ﴿ وَالكُمْ ﴾: اسم إشارة مبني على السكون في محل نصب اسم ﴿إِنَّ﴾، واللام للبعد، والكاف حرف خطاب، لا محل له. ﴿ كَانَ ﴾: فعل ماض

ناقص، واسمه ضمير مستتر تقديره: «هو»، يعود إلى اسم الإشارة. ﴿ يُؤَذِي ﴾: فعل مضارع مرفوع، وعلامة رفعه ضمة مقدرة على الياء، منع من ظهورها الثقل، والفاعل يعود إلى اسم الإشارة. ﴿ النِّيّ ﴾: مفعول به، والجملة الفعلية في محل نصب خبر ﴿ كَانَ ﴾، وجملة: ﴿ وَكَانَ ﴾ في محل رفع خبر: ﴿ إِنّ ﴾. هذا؛ وإن اعتبرت ﴿ كَانَ ﴾ زائدة؛ فجملة ﴿ يُؤْذِى النّي ﴾ تكون خبر: ﴿ إِنّ ﴾، والجملة الاسمية: ﴿ إِنّ ذَلِكُم ﴿ الله عليل لما قبلها، ﴿ يُشَتّى ﴾ إلى تعليل لما قبلها، لا محل لها. ﴿ فَيَسْتَتَى ﴾: الفاء: حرف عطف. ﴿ يَسْتَتَى ﴾: فعل مضارع مرفوع . . إلى معطوفة على ما قبلها، فهي في محل رفع مثلها، والرابط في الأولى رابط في الثانية. ﴿ وَنَكُم ﴿ مَعلَقَانَ بِمَا قبلهما وهو على تقدير مضاف؛ إذ الأصل: فيستحيي من إخراجكم. ﴿ مُوسَكُم ﴾: متعلقان بما قبلهما وهو على تقدير مضاف؛ إذ الأصل: فيستحيي من إخراجكم مرفوع . . إلى أنه ، والفاعل يعود إلى (الله ). ﴿ مِنَ ٱلْحَقّ ﴾: متعلقان بما قبلهما، والجملة الفعلية في محل رفع خبر المبتدأ، والجملة الاسمية: ﴿ وَالله في محل نصب حال من فاعل يستحيي الأول، والرابط الضمير فقط.

وَوَإِذَاكِ: الواو: حرف استئناف. (إذا): انظر الآية رقم [٤٩]. ﴿ سَأَلْتُمُوهُنَّ يَعلَى ماض مبني على السكون، والتاء فاعله، والميم علامة جمع الذكور، وحركت بالضم لتحسين اللفظ، فتولدت واو الإشباع، والهاء مفعول به أول، والنون حرف دال على جماعة الإناث. ﴿ مَتَعًا ﴿ مَفعول به ثان، والجملة الفعلية في محل جر بإضافة (إذا) إليها. ﴿ فَسَالُوهُنَ ﴾ الفاء: واقعة في جواب (إذا). (اسألوهن): فعل أمر، وفاعله، ومفعوله الأول، والثاني محذوف، التقدير: فاسألوهن إياه، والجملة الفعلية جواب (إذا)، لا محل لها. ﴿ مِن وَرَاء ﴾ متعلقان بما قبلهما، و ﴿ وَرَاء ﴾ مضاف، و ﴿ جَابّ ﴾ مضاف إليه، و(إذا) ومدخولها كلام مستأنف لا محل له. ﴿ وَلِكُمُ ﴾ : اسم إشارة مبتدأ، واللام للبعد، والكاف حرف خطاب، لا محل له. ﴿ أَمْهَرُ ﴾ : قلوبهن ) : معطوف على ما قبله، والكاف والهاء ضميران متصلان في محل جر بالإضافة، والجملة الاسمية : ﴿ وَلِكُمُ ﴾ الخ مستأنفة، لا محل لها.

﴿ وَمَا ﴿ الواو: حرف استئناف. (ما): نافية. ﴿ كَانَ ﴾: فعل ماض ناقص. ﴿ لَكُمُ ﴾: جار ومجرور متعلقان بمحذوف خبر: ﴿ كَانَ ﴾ تقدم على اسمها، والمصدر المؤول من ﴿ أَنَ وَقَدْوُ أَ ﴾ في محل رفع اسمها مؤخر، والجملة الفعلية مستأنفة، لا محل لها. ﴿ رَسُولَ ﴾: مفعول به، وهو مضاف، و ﴿ أَن تَنكِحُوا ﴾ مضاف إليه. ﴿ وَلا ﴾: الواو: حرف عطف. (لا): نافية، والمصدر المؤول من: ﴿ أَن تَنكِحُوا ﴾ معطوف على سابقه، فهو في محل رفع مثله. ﴿ أَزْوَجَمُهُ ﴾: مفعول به.

والهاء في محل جر بالإِضافة. ﴿ مِنْ بَعْدِهِ عَهِ: متعلقان بالفعل قبلهما، أو هما متعلقان بمحذوف حال من: ﴿ أَرْوَبُكُهُ ﴾، والهاء في محل جر بالإضافة. ﴿ أَبَدَأُ ﴾: ظرف زمان متعلق بما قبله.

﴿إِنَّ﴾: حرف مشبه بالفعل. ﴿ وَلِكُمْ ﴾: اسم إشارة اسم: ﴿إِنَّ﴾. واللام للبعد، والكاف حرف خطاب، لا محل له. ﴿ كَانَ هُ ماض ناقص. واسمه يعود إلى ﴿ وَلِكُمْ ﴾. ﴿ عِندَ ﴾: ظرف مكان متعلق به: ﴿ عَظِيمًا ﴾ بعده، و﴿ عِندَ ﴾: مضاف، و﴿ اللهِ ﴾ مضاف إليه. ﴿ عَظِيمًا ﴾: خبر ﴿ كَانَ ﴾، وجملة: ﴿ كَانَ ﴿ كَانَ ﴾ إلخ في محل رفع خبر ﴿ إِنَّ ﴾، والجملة الاسمية: ﴿ إِنَّ ﴾ إلخ مستأنفة، أو تعليلية، لا محل لها على الاعتبارين.

#### ﴿ إِن تُبَدُّواْ شَيْئًا أَوْ تُخْفُوهُ فَإِنَّ ٱللَّهَ كَانَ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمًا ﴿ إِنْ اللَّهَ

الإعراب: ﴿إِنَّ حرف شرط جازم. ﴿ تُبَدُّوا ﴾: فعل مضارع مجزوم فعل الشرط، وعلامة جزمه حذف النون؛ لأنه من الأفعال الخمسة، والواو فاعله، والألف للتفريق. ﴿ شَيَّا ﴾: مفعول به، والجملة الفعلية لا محل لها؛ لأنها ابتدائية، ويقال: لأنها جملة شرط غير ظرفي. ﴿ وَأَوِ ﴾: فعل مضارع معطوف على ما قبله مجزوم مثله، والواو فاعله، والهاء مفعول به. ﴿ وَإِنَّ ﴾: الفاء: واقعة في جواب الشرط. (إن): حرف مشبه بالفعل. ﴿ الله ﴾ فاصله الله ﴾ والله ﴾ والله ﴾ والله والله

﴿ لَا جُنَاحَ عَلَيْهِنَ فِي ءَابَآيِهِنَ وَلَا أَبْنَآيِهِنَ وَلَا إِخْوَنِهِنَ وَلَا أَبْنَآءِ إِخْوَنِهِنَ وَلَا أَبْنَآءِ أَخَوَتِهِنَ وَلَا نِسَآيِهِنَ وَلَا مَا مَلَكَتْ أَيْمَنُهُنُ وَٱتَّقِينَ اللَّهُ إِنَّ ٱللَّهَ كَانَ عَلَى كُلِ شَيْءِ شَهِيدًا (اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللهُ عَلَى عَلَى كُلِّ

وَلا نِسَابِهِنَّ أي: المؤمنات من أهل دينهنّ ، المراد أنه يجوز للمرأة المسلمة أن تنظر إلى بدن المرأة المسلمة ما عدا ما بين السرة والركبة ، فلا يجوز للمرأة المؤمنة أن تتعرى من ثيابها عند الذمية ، أو الوثنية ؛ لأنها ليست من المؤمنات ، ولأنها أجنبية في الدين ، فكانت أبعد من الرجل الذي يحل نكاحه ، وقد كتب عمر - رضي الله عنه - إلى أبي عبيدة بن الجراح - رضي الله عنه - أن يمنع نساء أهل الكتاب أن يدخلن الحمام مع المسلمات ، وذلك لئلا تصف الكافرة جسد المسلمة لزوجها الكافر ، أو غيره من أقاربها . ولا يفوتني أن أذكر أنه تقدم الطبيبة الكافرة في معالجة المرأة المسلمة على الطبيب المسلم، ولو كان عدلاً ، ولكن المسلمين في هذه الأيام قد انحرفوا عن الصراط المستقيم ، فتراهم يقدمون الطبيب الكافر على الطبيب المسلم ؛ بل وعلى الطبيبة المسلمة ، ولا حول ، ولا قوة إلا بالله العلي العظيم . ﴿ وَلا ما مَلَكَتَ أَيْمَنُهُنَّ اي السرة العبيد ، والإماء ، بمعنى : أنه يجوز للمرأة المسلمة أن تكشف من بدنها ما عدا ما بين السرة والركبة لمن تملكه من العبيد ، ولا أطيل الكلام في ذلك ؛ لأن الرق لم يعد موجوداً في الدنيا .

وينبغي أن تعلم: أن هذه الأحكام ليست مقصورة على نساء النبي ريا الله على بل تعم جميع المسلمات المؤمنات، ولذا عممته كما ترى.

هذا؛ و(آباء) جمع: أب، وأصله: أبوٌ، فجمعه آباءٌ. و(أبناء) جمع: ابن، وأصله: بَنَوٌ، فجمعه: أبناءٌ. و(نساء) أصله: نسايٌ، فقل في إعلال الثلاثة: تحركت الواو، والياء، وانفتح ما

قبلهما، فقلبتا ألفاً، ولم يعتد بالألف الزائدة؛ لأنها حاجز غير حصين، فالتقى ساكنان: الألف الزائدة، والألف المنقلبة، فأبدلت الثانية همزة. هذا؛ ولقد سئلت عما يلي: همزة المصدر استغفار ونحوه همزة وصل، فإذا جمع استغفارات، ونحوه تبقى الهمزة همزة وصل وهمزة «ابن» همزة وصل، فلما جمع «أبناء» صارت همزة قطع فما الفرق بينهما؟ فالجواب: إن همزة المصدر أصلية، وأما همزة «ابن» فليست أصلية إذ أصله «بَنو» كما رأيت، فالهمزة فيه بدل من حرف علة أصلي، فلما جمع على «أبناء» فهذه الهمزة همزة أفعال، وليست همزة: ابن، كما قد يتوهم.

أما ﴿ شَيْءٍ ﴾ فهو في اللغة عبارة عن كل موجود، إما حساً كالأجسام، وإما حكماً كالأقوال، نحو قلت: شيئاً، وجمع الشيء: أشياء غير منصرف، واختلف في علته اختلافاً كبيراً، والأقرب ما حكي عن الخليل - رحمه الله تعالى - أن وزنه: شيآء وزان: حمراء، فاستثقل وجود همزتين في تقدير الاجتماع، فنقلت الأولى إلى أول الكلمة، فبقيت: لفعاء، كما قلبوا أدؤراً، فقالوا: آدر، وشبهه، وجمع الأشياء: أشايا.

تنبيه: وقعت «ما» على العبيد والإِماء، وهم عاقلون، وهي لغير العاقل، كما هو معروف، وإنما وقعت عليهم؛ لأنهم كانوا يُباعون، ويُشْتَرُون كالبهائم، كما وقعت على النساء الحرائر في قوله تعالى: ﴿فَانَكِحُوا مَا طَابَ لَكُمْ مِّنَ ٱللِّسَآءِ...﴾ إلخ الآية رقم [٣] من سورة (النساء) لأنهن ناقصات عقل، ولأنهن بسبب دفع المهر لهن يشبهن الإِماء، وانظر (اتقى) في الآية رقم [٣٦].

الإعراب: ﴿ لَهُ عَلَيْهِ لَلجنس تعمل عمل: ﴿ إِنّ ، ﴿ جُنَاحَ ﴾ : اسم ﴿ لَهُ عَبِي على الفتح في محل نصب. ﴿ عَلَيْهِنَ ﴾ : جار ومجرور متعلقان بمحذوف خبر: ﴿ لَهُ ﴾ . ﴿ فَيْ ءَابَآبِنَ ﴾ : متعلقان بن حَنوف حال ، وهو غير وجيه . هذا ؛ وإن علقت عليهن بـ : ﴿ جُنَاحَ ﴾ فهما متعلقان بمحذوف خبر ﴿ لَه ﴾ ، والهاء ضمير متصل في محل جر بالإضافة ، والنون حرف دال على جماعة الإناث ، وما بعده معطوف عليه . ﴿ وَلَا ﴾ : الواو : حرف عطف . (لا) : نافية ، أو زائدة لتأكيد النفي . ﴿ مَا ﴾ : اسم موصول مبني على السكون في محل جر معطوف على ما قبله ، والجملة الفعلية بعدها صلتها ، والعائد محذوف ؛ إذ التقدير : والذي ملكته أيمانكم . ﴿ وَاتَقِينَ ﴾ : الواو : حرف عطف . (اتقين) : فعل أمر مبني على السكون ، ونون النسوة فاعله . ﴿ اللهُ ﴾ : منصوب على التعظيم ، والجملة الفعلية معطوفة على جملة ونون النسوة فاعله . ﴿ اللهُ ﴾ : منصوب على التعظيم ، والجملة الفعلية معطوفة على جملة يظهر : أنها الفصيحة ، التقدير : وإذا كان ما ذكر حاصلاً ؛ فامتثلن . . إلخ . ﴿ إِنَ اللهُ عَلَى الله على العتبارين ، والجملة الاسمية : ﴿ لا محل لها على الاعتبارين ، والجملة الاسمية : ﴿ لا مُنَاخَ ... ﴾ إلخ مستأنفة ، لا محل لها .

# ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ وَمَلَيَكِنَهُ يُصَلُّونَ عَلَى ٱلنَّبِيِّ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ صَلُّواْ عَلَيْهِ وَسَلِّمُواْ وَسَلِّمُواْ وَسَلَّمُواْ وَسَلِّمُواْ وَسَلَّمُواْ وَاسْتُوا وَسَلَّوْ وَسَلَّمُوا وَسَلَّمُ وَالْمُعَالِقُوا وَسَلَّمُ وَالْمُوا وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللّالِي وَالْمُعَالِقُوا وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَالْمُوا وَالْمَالِقُوا وَاللَّهُ وَالْمُوا وَالْمُوا وَالْمُوا وَالْمُوا وَالْمُوا وَالْمُلْعُولُوا وَالْمُوا وَالْمُوا وَالْمُوا وَالْمُوا وَالْمُوالِقُوا وَالْمُوا وَالْمُوالْمُوا وَالْمُوا وَالْ

قال الإمام: ولم تؤكد الصلاة - أي: بمصدر - كما أكد السلام؛ لأنها مؤكدة بقوله: ﴿إِنَّ اللهُ وَمُلَيِّكَتُهُ...﴾ إلخ. وقيل: إنه من الاحتباك، فحذف (عليه) من أحدهما، والمصدر من الآخر. هذا؛ وتجوز الصلاة على غيره تبعاً له، وتكره استقلالاً؛ لأنه في العرف صار شعاراً لذكر الرسل، ولذلك كره أن يقال: إن محمداً عز وجل، وإن كان عزيزاً جليلاً.

هذا؛ وقد اختلف في الصلاة على النبي ﷺ: أواجبة، أو مندوبة؟ ومن قال في الوجوب اختلفوا في حال وجوبها، فمنهم من أوجبها كلما جرى ذكره، ومن قول النبي ﷺ: "أَلَا أُخْبرُكُمْ بأبخَلِ الناسِ؟». قالوا: بلَى يا رسول الله! قال: "مَنْ ذُكِرْتُ عنده فلم يصَلِّ عليَّ، فذلِكَ أبخلُ الناسِ؟». رواه ابن أبي عاصم في كتاب الصلاة عن أبي ذر الغفاريِّ، رضي الله عنه.

ومنهم من قال: تجب في العمر مرة. ومنهم من قال: تجب في كل مجلس مرة، وإن تكرر ذكره، ومنهم من قال: تجب في كل صلاة في التشهد الأخير، وهو مذهب الشافعي، وإحدى الروايتين عن أحمد، ومن قول الشافعي، رضي الله عنه:

يا آل بيت رسولِ اللهِ حبكم فرضٌ مِنَ اللهِ في القرآنِ أنزلَهُ يكفيكمُ من عَظِيمِ الفخرِ أنكمُ مَنْ لَمْ يصَلِّ عليْكُمْ لَا صَلَاةً لَهُ

كما اختلف في صفة الصلاة عليه عليه عليه عليه عليه عليه عن كعب بن عجرة ـ رضي الله عنه ـ قال: لما نزل قوله تعالى: ﴿ يَكَأَيُّهُا اللَّهِ عَامَنُواْ صَلُواْ عَلَيْهِ وَسَلِّمُواْ تَسْلِيمًا ﴾ جاء رجل إلى النبي على نقال: يا رسول الله! هذا السلام عليك قد عرفناه، فكيف الصلاة؟ فقال: «قل: اللهم صل على محمد، وعلى آل محمد، كما صليت على إبراهيم، وعلى آل إبراهيم، وبارك على محمد، وعلى آل محمد، كما باركت على إبراهيم، وعلى آل إبراهيم إنك حميد مجيد».

وعن عبد الله بن مسعود \_ رضي الله عنه \_ قال: إذا صليتم على رسول الله على فأحسنوا الصلاة عليه، فإنكم لا تدرون لعل ذلك يعرض عليه. قال، فقالوا له: فعلمناً! قال: قولوا:

«اللهم اجعل صلواتِك، ورحمتك، وبركاتك على سيد المرسلين، وإمام المتقين، وخاتم النبيين، محمد عبدك ورسولك، إمام الخير وقائد الخير، ورسول الرحمة. اللهم ابعثه مقاماً محموداً يغبطه به الأولون، والآخرون. اللهم صل على محمد، وعلى آل محمد، كما صليت على إبراهيم، وعلى آل إبراهيم، إنك حميد مجيد، اللهم بارك على محمد وعلى آل محمد، كما باركت على إبراهيم، وعلى آل إبراهيم، إنك حميد مجيد».

هذا؛ وقال سهل بن عبد الله: الصلاة على محمد على أفضل العبادات؛ لأن الله تعالى تولاها هو وملائكته، ثم أمر بها المؤمنين، وسائر العبادات ليس كذلك. وقال أبو سليمان الداراني: من أراد أن يسأل الله حاجة فليبدأ بالصلاة على النبي على، ثم يسأل الله حاجته، ثم يختم بالصلاة على النبي على، فإن الله تعالى يقبل الصلاتين، وهو أكرم من أن يرد ما بينهما. وروى سعيد بن المسيب عن عمر - رضي الله عنه - أنه قال: الدعاء يحجب دون السماء حتى يُصَلَّى على النبي على، فإذا جاءت الصلاة على النبي على أرفع الدعاء. وقال النبي على: "مَنْ صلَّى على على النبي في ذَلِكَ الْكِتَابِ». يا رب صلَّى على نعمتك.

الإعراب: ﴿إِنَّهُ: حرف مشبه بالفعل. ﴿اللهُ : اسمها. ﴿وَمَلَيْكَ تَهُ ﴾: معطوف على ما قبله، والهاء ضمير متصل في محل جر بالإضافة. ﴿يُصَلُّونَ ﴾: فعل مضارع مرفوع، وعلامة رفعه ثبوت النون، والواو فاعله، والجملة الفعلية في محل رفع خبر: ﴿إِنَّهُ. وقيل: الجملة في محل رفع خبر: ﴿وَمَلَيْكَ تُهُ على رفعه، وخبر الجلالة محذوف لتغاير الصلاتين، فيكون التقدير: إن الله يصلي على النبي، وإن ملائكته يصلون على النبي. ويكون قد حذف متعلق أحد الفعلين. ﴿يَكَأَيُّهُ الَّذِينَ ءَامَنُوا ﴾ انظر الآية رقم [٥٥] والمحال عليها. ﴿صَلُوا ﴾: فعل أمر مبني على حذف النون، والواو فاعله، والألف للتفريق. ﴿عَلَيْهِ ﴾: متعلقان بما قبلهما، والجملة الفعلية لا محل لها مثل الجملة الندائية قبلها؛ لأنها مثلها ابتدائية، وجملة: ﴿وَسَلِّمُوا … ﴾ إلخ معطوفة عليها،

وإعرابها مثلها، وانظر ما ذكرته في الشرح من الاحتباك، والجملة الاسمية: ﴿إِنَّ اللَّهَ...﴾ إلخ لا محل لها؛ لأنها ابتدائية، أو مستأنفة.

هذا؛ ويقرأ برفع: (ملائكته): فالكسائي يعطفه على اسم: ﴿إِنَّ باعتباره مبتدأ قبل دخولها عليه، والجمهور على أنه مبتدأ خبره محذوف، أو خبره المذكور بعده، وخبر: ﴿إِنَّ هو المحذوف، وجملة المبتدأ، والخبر معطوفة على جملة: ﴿إِنَّ واسمها، وخبرها، وبعض البصريين يقول بقول الكسائي؛ لأنهم لم يشترطوا المحرز، وهو قول الكوفيين عامة الذين لا يشترطون المحرز أيضاً، ولكن شرط الفراء لصحة الرفع قبل مجيء الخبر خفاء إعراب الاسم لئلا يتنافر اللفظ، ولم يشترطه الكسائي. وقول الجمهور هو المعتمد، وهو أن خبر: ﴿إِنَّ لعدم الموافقة محذوف، وجملة: ﴿يُصَلُّونَ وَمثل الآية الكريمة قول الشاعر:

خَلِيلَيَّ هَلْ طِبُّ فَإِنِّي وأَنْتُما وَإِنْ لَمْ تَبُوحَا بِالْهَوى دَنِفَانِ وَهُ اللهِ وَي دَنِفَانِ وهو الشاهد رقم [۸۵۷] من كتابنا فتح القريب المجيب، وانظر ما ذكرته في الآية رقم [۲۹] من سورة (المائدة) تجد ما يسرك، ويثلج صدرك.

## ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ يُؤْذُونَ ٱللَّهَ وَرَسُولَهُ لَعَنَهُمُ ٱللَّهُ فِي ٱلدُّنْيَا وَٱلْآخِرَةِ وَأَعَدَّ لَهُمْ عَذَابًا ۗ مُهِينًا ۞﴾

المشرح: اختلف العلماء في إذاية الله تعالى بماذا تكون؟ فقال الجمهور من العلماء: معناه بالكفر ونسبة الصاحبة، والولد، والشريك إليه، ووصفه بما لا يليق به، كقول اليهود لعنهم الله: ﴿وَقَالَتِ اَيْهُودُ يَدُ اللّهِ مَغْلُولَةً ﴾ الآية رقم [37] من سورة (المائدة)، وكقول النصارى: ﴿الْمَسِيحُ البّرُ لَلّهِ ﴿ وقول المشركين: الملائكة بنات الله، والأصنام شركاؤه. فقد أخرج البخاري وحمه الله تعالى \_ عن أبي هريرة \_ رضي الله عنه \_ قال: قال رسول الله على: "يقول الله عز وجل: كذَّبني ابْنُ آدَمَ، ولمْ يكنْ لهُ ذلك؛ فَأمًّا تكذيبُهُ إيّاي؟ فقولُهُ: لَنْ يُعِيدَنِي؛ كَمَا بَدَأَنِي! ولَيْسَ أولُ الخلقِ بأهْوَنَ عَلَيَّ مِنْ إعادَتِهِ. وَأمَّا شَتْمُهُ إِيّاي؟ فقولُهُ: اتَّخذ الله ولداً. وأنا الأحدُ الصمدُ، الذي لمْ يلِدْ، ولمْ يُولَدْ، ولم يكنْ لَهُ كُفُواً أَحَدٌ». وأخرج البخاري، ومسلم، وغيرهما عن أبي هريرة \_ رضي الله عنه \_ عن النبي على قال: قال الله عز وجل: "يُؤذِيني ابنُ آدم، يسب الدَّهْرَ، وأنا الدَّهُرُ، بِيَدِي الأَمْرُ، أُقَلِّبُ اللَّيْلَ وَالنَّهَارَ».

معنى هذا الحديث: أنه كان من عادة العرب في الجاهلية أن يذموا الدهر، ويسبوه عند النوازل، لاعتقادهم: أن الذي يصيبهم من أفعال الدهر، فقال الله تعالى: «أنا الدهر» أي: أنا

الذي أحل بهم النوازل، وأنا فاعل لذلك الذي تنسبونه إلى الدهر في زعمكم. وقيل: معنى يؤذون الله: يلحدون في أسمائه، وصفاته. وقيل: هم أصحاب التصاوير. وقد قال رسول الله على الله المُصوِّرِينَ ". وعن أبي هريرة - رضي الله عنه - قال: سمعت رسول الله على يقول: «قالَ الله عز وجل: وَمَنْ أظلمُ مِمَّنْ ذهبَ يخلُقُ كخلْقي؟ فَلْيَخْلُقُوا ذَرَّةً، أَوْ ليخلُقُوا حبةً، أو شعيرةً ". متفق عليه. وقيل: هو على حذف مضاف، التقدير: يؤذون أولياء الله. كما روي عن النبي على قال: قال الله تعالى: «مَنْ آذَى لي ولياً؛ فقد آذَنْتُهُ بالْحَرب ". وقال تعالى: «مَنْ أهَانَ لي ولياً؛ فقد بارزني بالمحاربة ". ومعنى الأذى هو مخالفة أمر الله تعالى، وارتكاب معاصيه، ذكر ذلك على ما يتعارفه الناس بينهم؛ لأن الله تعالى منزه عن أن يلحقه أذى من أحد.

وأما إذاية رسول الله على فهي كل ما يؤذيه من الأقوال، والأفعال أيضاً، أما قولهم: فساحر، شاعر، كاهن، مجنون. وأما فعلهم: فكسر رباعيته، وشَجُّ وجهه يوم أُحُد، وهذا ما كان منهم في المدينة، وأما فعلهم بمكة؛ فكثير، منه: إلقاء السلى على ظهره على وهو ساجد، إلى غير ذلك. وفي هذه الأيام كل من يدعي محبة الرسول، ولا يهتدي بهديه، ولا يعمل بسنته؛ فهو مؤذ للرسول على .

الإعراب: ﴿إِنَّهُ: حرف مشبه بالفعل. ﴿الَّذِينَ»: اسم موصول مبني على الفتح في محلّ نصب اسمها. ﴿يُؤْذُونَ»: فعل مضارع مرفوع، وعلامة رفعه ثبوت النون...إلخ، والواو فاعله. ﴿اللَّهَ»: منصوب على التعظيم. ﴿وَرَسُولَهُ ﴾: معطوف على ما قبله، والهاء في محل جر بالإضافة. ﴿لَعَنَهُ مُ فعل ماض، والهاء مفعول به. ﴿اللَّهُ ﴾: فاعله، والجملة الفعلية في محل رفع خبر: ﴿إِنَّهُ، والجملة الاسمية: ﴿إِنَّ … ﴾ إلخ ابتدائية، أو مستأنفة، لا محل لها على الوجهين. ﴿فِي ٱلدُّنْيَا»: جار ومجرور متعلقان بالفعل قبلهما. ﴿وَٱلْآخِرَةِ ﴾: معطوف على ما قبله. وجملة: ﴿وَأَعَدُ لَهُمُ عَذَابًا مُهِينَا ﴾ معطوفة على جملة: ﴿لَعَنَهُمُ … ﴾ إلخ فهي في محل رفع مثلها.

# ﴿ وَٱلَّذِينَ يُؤْذُونَ ٱلْمُؤْمِنِينَ وَٱلْمُؤْمِنَتِ بِغَيْرِ مَا آخَتَسَبُواْ فَقَدِ ٱخْتَمَلُواْ بُهْتَنَا وَإِنَّمَا ۗ فَيْمِا الْحَيْسَبُواْ فَقَدِ ٱخْتَمَلُواْ بُهْتَنَا وَإِنَّمَا ﴿ وَاللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّاللَّهُ اللَّهُ الللللَّهُ اللللللَّا الللللَّالَةُ اللللللَّا الللَّهُ اللَّهُ الللَّلْمُ الللللَّا الللللَّهُ ا

الشرح: قيل: إن الآية الكريمة نزلت في علي ـ رضي الله عنه، وكرم الله وجهه ـ كان بعض المنافقين يؤذونه، ويسمعونه كلاماً يؤذيه. وقيل: نزلت في شأن عائشة، رضي الله عنها. وقيل: نزلت في الزناة الذين كانوا يمشون في طرق المدينة يتبعون النساء؛ إذا برزن بالليل لقضاء حوائجهن، فيتبعون المرأة، فإن سكتت تبعوها، وإن زجرتهم انتهوًا عنها، ولم يكونوا يطلبون إلا الإِماء، ولكن كانوا لا يعرفون الحرة من الأمة؛ لأن زِيَّ الكل كان واحداً، تخرج الحرة

والأمة في درع، وخمار، فشكين ذلك إلى أزواجهن، فذكروا ذلك إلى رسول الله ﷺ فنزلت الآية، ثم نهى الرسول ﷺ الحرائر أن يتشبهن بالإماء، وهو ما في الآية التالية.

وقد ميز الله تعالى بين أذاه، وأذى الرسول، وأذى المؤمنين، فجعل الأول كفراً، والثاني كبيرة، وأطلق إيذاء الله ورسوله، وقيد إيذاء المؤمنين والمؤمنات؛ لأن إيذاء الله، ورسوله لا يكون إلا بغير حق أبداً، وأما إيذاء المؤمنين والمؤمنات، فمنه بحق ومنه بغير حق، ومثل هذه الآية قوله تعالى في سورة (النساء) رقم [١٦٢]: ﴿وَمَن يَكْسِبْ خَطِيَّةٌ أَوْ إِثْمًا ثُمِينًا ﴾. والله أعلم بمراده، وأسرار كتابه.

الإعراب: ﴿وَالْكِينَ﴾: الواو: حرف عطف. (الذين): اسم موصول مبني على الفتح في محل رفع مبتدأ، والجملة الفعلية بعده صلته. ﴿وَالْمُؤْمِنَنِ﴾: معطوف على ما قبله منصوب مثله، وعلامة نصبه الكسرة نيابة عن الفتحة؛ لأنه جمع مؤنث سالم. ﴿بِغَيْرِ﴾: جار ومجرور متعلقان بالفعل قبلهما. ﴿مَا﴾: نكرة موصوفة مبنية على السكون في محل جر بإضافة: (غير) اليها، واعتبارها موصولة، أو مصدرية فيه ضعف، والجملة الفعلية بعدها صفتها، والرابط: محذوف؛ إذ التقدير: بغير شيء اكتسبوه. ﴿فَقَدِ﴾: الفاء: زائدة لتحسين اللفظ. (قد): حرف تحقيق يقرب الماضي من الحال. ﴿أَحْتَمَلُوا ﴾: فعل ماض، والواو فاعله، والألف للتفريق. ﴿نُهُتَنَا ﴾: مفعول به. ﴿وَإِثْمَا ﴾: معطوف على ما قبله. ﴿مُبِينًا ﴾: صفة له، والجملة الفعلية: ﴿فَقَدِ اَحْتَمَلُوا أَنَّ ﴾ الخبر؛ لأن الموصول يشبه ﴿فَقَدِ اَحْتَمَلُوا أَنَّ ﴾ الخموم، والجملة الاسمية: (الذين...) إلخ معطوفة على الجملة الاسمية (إن...)

ۚ ﴿يَكَأَيُّهَا ٱلنَّبِيُّ قُل لِآزَوَجِكَ وَبَنَانِكَ وَنِسَآءِ ٱلْمُؤْمِنِينَ يُدْنِينَ عَلَيْمِنَّ مِن جَكِيبِهِنَّ ذَلِكَ ۗ أَدُنَىَ أَن يُعْرَفْنَ فَلَا يُؤْذَيْنُ وَكَانَ ٱللَّهُ غَفُورًا رَّجِيـمًا ﴿إِنِّي

المسرح: ﴿ يَتَأَيُّهُا النَّيْ يُ انظر الآية رقم [1]. ﴿ قُلُ لِأَزْوَجِكَ ﴾: انظر الآية رقم [7]. ﴿ وَيَنَائِكَ ﴾: الأربع، وكلهن من خديجة، رضي الله عنها. وهن: زينب، رضي الله عنها، وهي أكبر بناته على تزوجها ابن خالتها أبو العاص بن الربيع، واسمه: لقيط. وقيل: هاشم. وتوفيت سنة ثمان من الهجرة. ورقية خطبها قبل النبوة عتبة بن أبي لهب، فلما بعث رسول الله على وأنزل الله عليه: ﴿ تَبَتَّ يَدَا أَيِي لَهَبِ... ﴾ إلخ أمره أبوه بالإعراض عنها، فتزوجها عثمان، رضي الله عنه، وهاجرت معه إلى الحبشة الهجرتين، وولدت منه غلاماً، سماه: عبد الله وبه يكنى، وتوفيت ورسول الله على كن في غزوة بدر، فلم يشهد دفنها. والثالثة أم كلثوم، رضي الله عنها، خطبها قبل النبوة عتيبة أخو عتبة بن أبي لهب، ثم أمره أبوه أن يعرض عنها للسبب

المذكور في أمر رقية، رضي الله عنها، فتزوجها عثمان رضي الله عنه، بعد وفاة رقية، رضي الله عنها. وبذلك سُمِّي ذا النورين، وتوفيت في حياة أبيها ﷺ في شعبان سنة تسع من الهجرة، والرابعة فاطمة الزهراء رضي الله عنها، وُلِدت؛ وقريش تبني الكعبة قبل النبوة بخمس سنين.

﴿ وَنِسَاءَ الْمُؤْمِنِينَ ﴾: هذا تعميم بعد تخصيص. ﴿ يُدُنِينَ ﴾: يرخين، ويغطين وجوههن وأبدانهن. ﴿ عَلَيْمِنَ مِن جَلَيبِهِ فَ ﴿ : جمع: جلباب، وهو الملاءة التي تشتمل بها المرأة فوق الدرع، والخمار. وقيل: هو الملحفة، وكل ما يستتر به من كساء وغيره. ﴿ وَلِكَ أَدُفَى أَن يُعْرَفُنَ فَلَا يُعْرَفُن فَلَا يُعْرَفُن فَلا يُعرض لهنّ. ﴿ وَكَاكَ اللّهُ عَفُورًا ﴾: لما سلف منهن من التفريط. ﴿ وَيَعِمُ ﴾: بتعليمهن آداب الإسلام.

تنبيه: أشارت الآية الكريمة إلى لطيفة دقيقة، وهي أن الدعوة لا تثمر إلا إذا بدأ الداعي بها في نفسه، وأهله، وهذا هو السر في البدء بالحجاب الشرعي بنساء الرسول على وبناته، قال أبو الأسود الدؤلي \_ رحمه الله تعالى \_ من قصيدة مشهورة:

يا أيُّهَا الرجُلُ الْمُعَلِّمُ غَيْرَهُ هَلَّا لِنَفْسِكَ كَانَ ذَا التَّعْلِيمُ اللهُ اللهُ عَيْرَهُ هَلَّا لِنَفْسِكَ كَانَ ذَا التَّعْلِيمُ اللهُ اللهُ عَنْ غَيِّهَا فَإِذَا انْتَهَتْ عنه فأَنْتَ حَكِيمُ

وقد أجمعت الأمة على أن المراد بما في الآية الكريمة أن تغطي النساء وجوههن، وأبدانهن ؛ لأن الذي كان يبدو منهن في الجاهلية هو الوجه وحده، ولأن الوجه هو موضع الفتنة كما هو معروف لدى كل عاقل. ولا تنس: أن البيئة تختلف بين الريف، والبدو، والمدينة، فلكل اعتباره.

ولما كانت عادة العربيات التبذل، وكن يكشفن وجوههن، كما يفعل الإماء، وكان ذلك داعية إلى نظر الرجال إليهن، أمر الله رسوله ورضي أن يأمرهن بإرخاء الجلابيب عليهن؛ إذا أردن الخروج إلى حوائجهن، وكن يتبرزن في الصحراء قبل أن تتخذ الكنف، فإذا لبسن الجلابيب؛ وقع الفرق بينهن وبين الإماء، فتعرف الحرائر بسترهن، فيكف عن معارضتهن من كان عزباً، أو شاباً، وكانت المرأة من نساء المؤمنين قبل نزول هذه الآية، تتبرز للحاجة، فيتعرض لها بعض الفجار يظن: أنها أمة، فتصيح به فيذهب، فشكوًا ذلك إلى النبي ونزلت الآية بسبب ذلك، وهذه الآية تسمى: آية الحجاب.

في الآية الكريمة أمر الله سبحانه جميع النساء بالستر، وأن ذلك لا يكون إلا بما لا يصف جلدها إلا إذا كانت مع زوجها، فلها أن تلبس ما شاءت؛ لأن له أن يستمتع بها كيف شاء. ثبت: أن النبي على استيقظ ليلة، فقال: سبحان الله ماذا أنزل الليلة من الفتن، وماذا فتح من الخزائن من يُوقِظُ صواحبَ الْحُجر؟ رُبَّ كاسِيةٍ في الدنيا، عاريةٌ في الآخرة.

وذكر أبو هريرة ـ رضي الله عنه ـ رقة الثياب للنساء، فقال: «الكاسِياتُ الْعَارِيَاتُ المُتَنَعِّمَاتُ الشُّقِيَّاتُ». ودخل نسوة من بني تميم على عائشة ـ رضي الله عنها ـ عليهن ثياب رقاق، فقالت: إن كنتنَّ مؤمناتٍ؛ فليس هذا بلباس المؤمنات، وإن كنتنَّ غَيْرَ مؤمناتٍ فتمتعْنَ بِهِ.

وعن أبي هريرة - رضي الله عنه - قال: قال رسول الله ﷺ: «صِنْفَانِ مِنْ أَهْلِ النارِ لَمْ أَرَهُمَا، قَوْمٌ معهم سِياطٌ كأَذْنَابِ الْبَقَرِ يَضْرِبُونَ بِهَا الناس، ونساءٌ كاسياتٌ، عارياتٌ، مُمِيلاتٌ، مائِلاتٌ، رؤوسُهُنَّ كأسنمةِ الْبُخْتِ المائِلةِ، لَا يَدْخلْنَ الْجَنَّةَ، ولا يَجِدْنَ رِيحَهَا، وَإِنَّ رِيحَهَا لَيُوجَدُ مِن مسيرةِ كَذَا وكذَا». رواه مسلم وغيره.

وعن عائشة رضي الله عنها: أن أسماء بنت أبي بكر ـ رضي الله عنها ـ دخلت على رسول الله على وعليها ثياب رقاق، فأعرض عنها، وقال: «يا أسماء! إِنَّ الْمَرْأَةَ إِذَا بَلَغَتِ الْمَحِيضَ، لَمْ يَصْلُحْ أَنْ يُرَى منها إلا هَذَا، وأشارَ إلى وجهِهِ، وَكَفَيَّهِ». رواه أبو داود. وعن أبي موسى ـ رضي الله عنه ـ عن النبي على قال: «كُلُّ عَيْنٍ زَانِيةٌ، والمرأةُ إِذَا اسْتَعْطَرَتْ، فَمَرَّتْ بالمجلِسِ كَذَا وكذَا يعني زانية». رواه أبو داود، والترمذي.

الإعراب: ﴿يَكَأَيُّمُ النِّيُّ النِّيُّ النِّيُّ انظر الآية رقم [1]. ﴿قُلُ الْمَر، وفاعله مستتر فيه وجوباً تقديره: «أنت». ﴿يَّأَزُوْمِكُ فَي متعلقان بالفعل قبلهما. ﴿وَبَنَانِكُ فَي معطوف على ما قبله، والكاف ضمير متصل في محل جر بالإضافة. ﴿وَنِسَآء فَي: معطوف أيضاً، وهو مضاف، و﴿الْمُؤْمِنِينَ فَي مضاف إليه مجرور، وعلامة جره الياء...إلخ، والنون عوض عن التنوين في الاسم المفرد. ﴿يُدْنِينَ فَعل مضارع مبني على السكون، ونون النسوة فاعله، ومحله الجزم من ثلاثة أوجه: أحدها هو جواب ﴿قُلُ وتقدير الكلام: إن تقل لهن يدنين، قاله الأخفش، ورده قوم، فقالوا: لأن قول الرسول لهن لا يوجب أن يدنين، وهذا عندي لا يبطل قوله؛ لأنه لم يرد أمر الكافرات؛ بل المؤمنات، كما هو واضح، وإذا قال الرسول يَه لهن: ادنين عليكن من جلابيبكن، أدنينها؛ المؤمنات، كما هو واضح، وإذا قال الرسول يَه لهن: ادنين عليكن من جلابيبكن، أدنينها؛ لأنهنَّ مأمورات بامتثال أمره، واجتناب نهيه، استجابة لقوله تعالى: ﴿وَمَا عَائلَكُمُ الرَّسُولُ فَحُدُوهُ وَمَا نَهُ النَّكُمُ عَنْهُ فَانَهُولُ فَحُدُوهُ وَمَا النَكُمُ عَنْهُ فَانَهُولُ فَحُدُوهُ وَمَا نَهُ النَّكُمُ عَنْهُ فَانَهُولُ فَدُ

والوجه الثاني حكي عن المبرد ـ رحمه الله تعالى ـ وهو: أنَّ التقدير: قل لهن: ادنين، يدنين. ف: ﴿يُدُنِينَ﴾ المصرح به جواب ادنين المحذوف. حكاه جماعة، ولم يتعرضوا لإفساده، وهو فاسد لوجهين: أحدهما: أن جواب الشرط يخالف الشرط، إما في الفعل، وإما في الفاعل، أو فيهما معاً، فأما إذا كان مثله في الفعل، والفاعل؛ فهو خطأ، كقولك: قم تقم، والتقدير: على ما ذكر في هذا الوجه: إنْ يدنين يدنين، والوجه الثاني: أن الأمر المقدر للمواجهة، و﴿يُدُنِينَ﴾ على لفظ الغيبة، وهو خطأ؛ إذا كان الفاعل واحداً.

والوجه الثالث من الأوجه الأولى: أنه مجزوم بلام محذوفة، تقديره: لِيُدْنين، فهو أمر مستأنف، وجاز حذف اللام لدلالة ﴿ قُلُ على الأمر. وهذا الإعراب هو الموافق لما ذكرته في الآية رقم [٣٦] من سورة (إبراهيم) على نبينا، وعليه ألف صلاة، وألف سلام، بالمقايسة بين ما هنا وهناك، فإن التعبير في الآيتين واحد، ولم يذكر أحد شيئاً في إعراب الآية هنا، وما هناك منقول عن أبي البقاء العكبري، وعن مكي بن أبي طالب القيسي، مع الإشارة إلى ما ذكره ابن هشام في مغنيه، رحم الله الجميع رحمة واسعة، وشملنا ببره وإحسانه. ومثل هذه الآية رقم [٣١] من سورة (النور) بلا فارق، والله ولي التوفيق.

وَعَلَيْنَ مِن جَلَيْمِهِنَّ مِن جَلَيْمِهِنَّ مِن جَلَيْمِهِنَّ مِن جَلَيْمِهِ عَلَى النها بالفعل قبلهما. وقيل: ﴿عَلَيْنَ مَعلقان بمحذوف حال. ولا وجه له ألبتة. والهاء في الثاني ضمير متصل في محل جر بالإضافة، والنون فيهما حرف دال على جماعة الإناث، وجملة: ﴿قُلْ...﴾ إلخ لا محل لها؛ لأنها ابتدائية كالجملة الندائية قبلها. ﴿وَلِكَ اسم إشارة مبني على السكون في محل رفع مبتدأ، واللام للبعد، والكاف حرف خطاب، لا محل له. ﴿أَدَفَى : خبر المبتدأ مرفوع، وعلامة رفعه ضمة مقدرة على الألف للتعذر، والجملة الاسمية مستأنفة، لا محل لها. ﴿أَن : حرف مصدري، ونصب. ﴿يُعَرَفْنَ : فعل مضارع مبني للمجهول مبني على السكون، ونون النسوة نائب فاعله، وهو في محل نصب بـ: ﴿أَن فَي محل جر بحرف جر محذوف، والجار والمجرور متعلقان المضارع في تأويل مصدر في محل جر بحرف جر محذوف، والجار والمجرور متعلقان بـ: ﴿أَذَنَ الله عَلَى الله في إعرابه، وأويله بمصدر؛ إذ التقدير: فعدم نافية. ﴿يُؤُذُنُ الله وجملة: ﴿وَكَاكَ الله عَلْورًا رَحِيمًا الله مستأنفة، لا محل لها.

﴿ لَهِن لَرْ يَننَهِ ٱلْمُنَافِقُونَ وَٱلَّذِينَ فِي قُلُوبِهِم مَّرَضٌ وَٱلْمُرْجِفُونَ فِي ٱلْمَدِينَةِ لَنُغْرِينَاكَ بِهِمْ ثُمَّ لَا يُجَاوِرُونَكَ فِيهَا إِلَّا قَلِيلًا ﴿ اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ال

المشرح: ﴿ لَينَ اللهُ الْمُنفِقُونَ ﴾: عن نفاقهم. ﴿ وَاللَّذِينَ فِي قُلُوبِهِم مّرَضُ ﴾: ضعف إيمان، وقلة ثبات عليه، أو في قلوبهم حب الفجور، والفسوق. ﴿ وَالْمُرْجِفُونَ فِي الْمَدِينَةِ ﴾: هم أناس كانوا يرجفون بأخبار السوء عن سرايا رسول الله على الذين كان يرسلهم إلى محاربة الكفار، فيقولون: هزموا، أو قتلوا، وجرى عليهم كذا، وكذا، فيكسرون قلوب المؤمنين. ﴿ لَنُغْرِينَكَ بِهِمْ ﴾: لنسلطنك عليهم، أو لنأمرنك بقتالهم. ﴿ ثُمَّ لَا يُجُاوِرُونَكَ فِيهَا ﴾ أي: في المدينة، بمعنى: لا يقيمون فيها. ﴿ إِلَّا قَلِيلًا ﴾ أي: زماناً قصيراً.

تنبيه: يرى أهل التفسير: أن الأوصاف الثلاثة لشيء واحد، يعني أنهم جمعوا هذه الأوصاف الثلاثة، فالواو مقحمة، كما قال الشاعر:

إِلَى الْملِكِ الْقَرْمِ وَابْنِ الْهُمَامِ وليْثِ الْكتيبةِ في الْمُزْدَحَمْ

أراد إلى الملك القرم ابن الهمام ليث الكتيبة. وقيل: الموصوف متغاير، ومتعدد، فكان من المنافقين قوم يرجفون، وقوم يتبعون النساء للريبة، وقوم يشككون المسلمين. هذا؛ وقال ابن عباس - رضي الله عنهما -: الإرجاف: التماس الفتنة، والإرجاف: إشاعة الكذب، والباطل للاغتمام به. وقيل: تحريك القلوب. يقال: رجفت الأرض: أي تحركت وتزلزلت، والرجفان: الاضطراب الشديد. قال عنترة من قصيدة يتوعد فيها الربيع بن زياد العبسي: وهذا هو الشاهد رقم [١٥٢] من كتابنا فتح رب البرية.

مَـتَـى مَـا تَـلْـقَـنِـي فَـرْدَيْـنِ تَـرْجُـف رَوَانِـفُ أَلْـيَـتَـيـكَ وَتُـسْـتَـطـارا ولا العين والإرجاف: واحد أراجيف الأخبار. وقد أرجفوا في الشيء: أي: خاضوا فيه. قال العين

المنقري يهجو به العجاج، أو رؤبة ابنه:

أَبِ الأرَاجِيفِ يابْنَ اللَّوْمِ تُوعِدُني؟ وفي الْأرَاجِيفِ خِلْتُ اللَّوْمُ والخَورُ

هذا؛ والتعبير بـ: ﴿ ثُمَّ ﴾ ـ وهي للتراخي ـ يفيد: أن الجلاء عن الأوطان، كان أعظم عليهم من كل ما أصيبوا به، فتراخت حاله عن حال المعطوف عليه، انتهى. كشاف. وفي الآية دليل على أن من كان معك ساكناً بالمدينة، فهو جار لك. والله أعلم بمراده، وأسرار كتابه، وانظر شرح (المنافق) في الآية رقم [١٦] وشرح: ﴿ ثُمَّ ﴾ في [١١] من سورة (الروم).

الإعراب: ﴿ لَيْنِهِ ﴾ : اللام : موطئة لقسم محذوف . (إنْ) : حرف شرط جازم . ﴿ لَمّ ﴾ : حرف نفي ، وقلب ، وجزم . ﴿ يَنْكِهِ نعل مضارع مجزوم بد ﴿ لَمّ ﴾ ، وعلامة جزمه حذف حرف العلة من آخره ، وهو الياء ، والكسرة قبلها دليل عليها ، وهو في محل جزم فعل الشرط . ﴿ المُنْفِقُونَ ﴾ : فاعله مرفوع . . إلخ ، ومتعلقه محذوف ، كما رأيت تقديره في الشرح ، والجملة الفعلية لا محل لها ؛ لأنها ابتدائية ، ويقال : لأنها جملة شرط غير ظرفي . (الذين) : اسم موصول مبني على الفتح في محل رفع ، معطوف على ما قبله ، أو هو صفة له . ﴿ فِي قُلُوبِهِم ﴾ : متعلقان بمحذوف خبر مقدم ، والهاء في محل جر بالإضافة . ﴿ مَرَضُ ﴾ : مبتدأ مؤخر ، والجملة الاسمية صلة الموصول ، معلوف على لا محل لها . هذا ؛ وإن اعتبرت الجار والمجرور ﴿ فِي قُلُوبِهِم ﴾ متعلقين بمحذوف صلة الموصول ، فيكون ﴿ مَرَضُ ﴾ فاعلاً بالجار والمجرور ؛ أي : بمتعلقه . ﴿ وَالْمُرْحِفُونَ ﴾ : معطوف على ما قبله ، أو هو صفة ثانية حسبما رأيت في الشرح حيث قبل بزيادة الواو . ﴿ فِي ٱلْمَدِينَةِ ﴾ : متعلقان بد (المرجفون) . ﴿ لَنُغُرِينَكُ ﴾ : اللام : واقعة في جواب القسم المقدر . (نغرينك) : فعل متعلقان بد (المرجفون) . ﴿ لَنُعُرِينَكُ ﴾ : اللام : واقعة في جواب القسم المقدر . (نغرينك) : فعل

مضارع مبني على الفتح لاتصاله بنون التوكيد الثقيلة، التي هي حرف لا محل له، والفاعل مستتر فيه وجوباً تقديره: «نحن»، والكاف مفعول به. ﴿بِهِمْ ﴾: متعلقان به، والجملة الفعلية جواب القسم المقدر، لا محل لها، وجواب الشرط محذوف على القاعدة: «إذا اجتمع شرط وقسم؛ فالجواب للسابق منهما» قال ابن مالك \_ رحمه الله تعالى \_:

وَاحْدِفْ لَدَى اجْتِمَاعِ شَرْطِ وَقَسَمْ جَوَابَ مَا أَخَّرْتَ، فَهُ وَ مُلْتَزَمْ وَالْوَاوِ وَأَحْدِفْ لَدَى اجْتِمَاعِ شَرْطِ وَقَسَمْ جَوَابَ مَا أَخَّرْتَ، فَهُ وَ مُلْتَزَمْ وَالْوَاوِ وَثُمَّ : على مضارع مرفوع . . إلخ، والواو فاعله، والكاف مفعوله، والجملة الفعلية معطوفة على جواب القسم، لا محل لها مثله. ﴿فِيهَا ﴾ : متعلقان بما قبلهما . وقيل : متعلقان بمحذوف حال، ولا وجه له قطعاً . ﴿إِلَّا ﴾ : حرف حصر . ﴿قَلِيلًا ﴾ : صفة مفعول مطلق، أو صفة زمان محذوف ، التقدير : إلا جواراً قليلاً ، أو إلا زماناً قليلاً . وقال مكي : حال من الواو، أي : لا يجاورونك إلا في حال قلتهم، وذلتهم .

#### ﴿ مَلْعُونِينَ ۚ أَيْنَمَا ثُقِفُوا أُخِذُوا وَقُتِلُوا تَفْتِيلًا ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ

المشرح: ﴿ مَّلَعُونِينَ ﴾: مطرودين من رحمة الله تعالى. ﴿ أَيْنَمَا ثُقِفُواً ﴾: وجدوا، قال تعالى: ﴿ وَأَقْتُلُوهُمْ حَيْثُ ثَفِفْتُوهُمْ ﴾. هذا؛ و(الثقف) في الأصل: الحذق في إدراك شيء علماً كان، أو عملاً، فهو يتضمن معنى الغلبة. ﴿ أُخِذُوا وَقُتِلُوا تَفْتِيلًا ﴾: هذا خبر، ومعناه الأمر، أي: خذوهم، واقتلوهم حيث وجدتموهم؛ إذا كانوا مصرين على النفاق، والإرجاف، قال القرطبي ـ رحمه الله تعالى ـ: وقد فعل بهم الطرد، واللعن، فإنه لما نزلت (براءة) جمعوا، فقال النبي على النبي على النافق من المسلمين، فأخرجوهم، وطردوهم من المسجد.

الإعراب: ﴿مَّلْعُونِينَ ﴾: منصوب على الذم بفعل محذوف. وقيل: هو حال من واو الجماعة، وهو قول مكي، وأبي البقاء. ورده ابن هشام في المغني بقوله: لأن الصحيح: أنه لا يستثنى بأداة واحدة دون عطف شيئان. وقال الجمل: حال من مقدر حذف هو وعامله، التقدير: ثم يُخْرَجُون ملعونين، ثم قال: وفي السمين قوله: ﴿مَّلْعُونِينَ ﴾ حال من فاعل ﴿يُحَكُورُونَكَ ﴾ قاله ابن عطية، والزمخشري، وأبو البقاء. قال ابن عطية: لأنه بمعنى: ينفون منها ملعونين، وقال الزمخشري: دخل حرف الاستثناء على الحال والظرف معاً، كما مر في قوله وجوز ابن عطية أن يكون بدلاً من ﴿قَلِيلًا ﴾ على أنه حال كما تقدم تقريره؛ أي: لا يجاورك منهم أحد إلا قليلاً ملعوناً. ويجوز أن يكون منصوباً به: ﴿أُخِذُوا ﴾ الذي هو جواب الشرط، وهذا عند الكسائي، والفراء، فإنهما يجيزان تقديم معمول الجواب على أداة الشرط، نحو: خيراً إن تأتني الكسائي، والفراء، فإنهما يجيزان تقديم معمول الجواب على أداة الشرط، نحو: خيراً إن تأتني

تصب انتهى. ورده ابن هشام بقوله: ويرده: أن الشرط له الصدر. ﴿ أَيّنَمَا ﴾: اسم شرط جازم مبني على السكون في محل نصب على الظرفية المكانية متعلق بفعل شرطه على المعتمد، وبعضهم يعلقه بجوابه. وقيل: (ما) زائدة، فيكون مبنياً على الفتح. ﴿ ثُقِفُوا ﴾: فعل ماض مبني للمجهول، مبني على الضم في محل جزم فعل الشرط، والواو نائب فاعله، والألف للتفريق، والجملة الفعلية ابتدائية لا محل لها على تعليق الشرط به، وفي محل جر بإضافة ﴿ أَيّنَمَا ﴾ إليها على اعتبار الشرط متعلقاً بجوابه. ﴿ أُخِذُوا ﴾: جواب الشرط، وإعرابه مثل إعراب سابقه، وجملته لا محل لها؛ لأنها لم تقترن بالفاء، ولا بد: ﴿ إذا ﴾ الفجائية. ﴿ وَفُتِ لُوا ﴾: معطوف على ما قبله، وهو مثله في إعرابه ومحله. ﴿ فَفْتِيلًا ﴾: مفعول مطلق، والجملة الشرطية مستأنفة، لا محل لها.

## ﴿ سُنَّةَ ٱللَّهِ فِ ٱلَّذِينَ خَلَوْا مِن قَبْلُ وَلَن تَجِدَ لِسُنَّةِ ٱللَّهِ تَبْدِيلًا ﴿ اللَّهُ

الشرح: ﴿ سُنَةَ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ ذلك في الأمم الماضية، وهو أن يقتل الذين نافقوا الأنبياء، حيث وسعوا في وهنهم وإضعافهم بالإرجاف، ونحوه، أينما وجدوا، وأينما حلوا. وعن مقاتل: يعني كما قتل أهل بدر وأسروا. ﴿ وَلَن يَجِدَ لِسُنَةِ اللهِ تَبْدِيلاً ﴾: لأنه لا يبدلها، أو لا يقدر أحد أن يبدلها، وذلك لابتنائها على أساس الحكمة التي يدور عليها فلك التشريع، ومثل هذه الآية في معناها ومغزاها قوله تعالى في الآية رقم [۷۷] من سورة الإسراء، وهاكها: ﴿ سُنَةَ مَن قَدْ أَرْسَلْنَا قَبْلُكَ مِن رُسُلِنَا وَلا يَجَدُ لِسُنَيّنَا عَوِيلاً ﴾، ومثلها الآية رقم [٤٣] من سورة (فاطر) انظرها فالبحث فيها جيد جداً.

قال القرطبي: وفي الآية دليل على جواز ترك إنفاذ الوعيد، والدليل على ذلك بقاء المنافقين معه على حتى مات، والمعروف من أهل الفضل إتمام وعدهم، وتأخير وعيدهم. انتهى. وقد بينت ذلك كثيراً.

هذا؛ والسنة: الشريعة، والطريقة، وهي تكون حسنة إن كانت في الخير، مثل صلاة التراويح عشرين ركعة. وتكون سيئة إن كانت في الشر. وما أكثر السنن السيئة التي ابتدعها الناس في هذا الزمن. وخذ ما يلي: فعن حذيفة بن اليمان ـ رضي الله عنه ـ قال: سأل رجلً على عهدِ رسول الله على عهدِ رسول الله على عهدِ رسول الله على القوم، فقال رسول الله ومن سَنَّ خَيْراً فاسْتُنَّ به، كان له أَجْرُهُ، ومِثْلُ أُجورِ مَنْ تبِعهُ غَيْرَ مُنْتقِص مِنْ أوزارِهِمْ شَيْئاً. وَمَنْ سَنَّ شَرَّاً، فاسْتُنَّ به، كان عليه وزره، ومِثْلُ أوزارِ مَنْ تبِعهُ غَيْر منتقص مِنْ أوزارِهِمْ شَيْئاً». رواه أحمد، والحاكم، وقال: صحيح الإسناد، ورواه ابن ماجه من حديث أبي هريرة رضي الله عنه. وعن عمرو بن عوف ـ رضي الله عنه ـ: أن رسول الله على قال لبلال بن الحارث يوماً: «اعْلَمْ وعن عمرو بن عوف ـ رضي الله عنه ـ: أن رسول الله عنه أنَّ مَنْ أَحْيَا شُنَةً مِنْ سُنتي قد أُمِيتَتْ بَعْدِي؛

كَانَ لَهُ مِنَ الأَجْرِ مِثْلُ مَنْ عملَ بهَا مِنْ غير أَنْ يَنْقُصَ مِنْ أُجورِهِمْ شَيْئًا، وَمَن ابْتدعَ بدعةَ ضلالةٍ، لا يرضاها اللهُ، ورسولُهُ؛ كان علَيْهِ مِثْلُ آثَامِ مَنْ عمل بهَا، لا يَنْقُصُ ذَلِكَ مِنْ أوزارِ الناسِ شَيْئًا». رواه الترمذي وابن ماجه.

الإعراب: ﴿ سُنَةَ ﴾: مفعول مطلق، عامله محذوف، أي: سن الله ذلك سنة، و﴿ سُنَةَ ﴾ مضاف، و﴿ اللّهِ ﴾ مضاف إليه، من إضافة المصدر لفاعله. ﴿ فِ اللّهِ على الألف المحذوفة لالتقائها بالفعل المقدر، أو بسنة. ﴿ خَلَوْ اللهِ على ماض مبني على فتح مقدر على الألف المحذوفة لالتقائها ساكنة مع واو الجماعة، التي هي فاعله، والألف للتفريق. ﴿ مِن فَبَلّ ﴾: متعلقان بما قبلهما، وبني ﴿ فَبَلّ ﴾ على الضم لقطعه عن الإضافة لفظاً لا معنى، والجملة الفعلية صلة الموصول، لا محل لها. ﴿ وَلَن ﴾: الواو: حرف عطف. وقيل: واو الحال، ولا وجه له قطعاً؛ لأنها تناقض معنى (لن). (لن): حرف نفي، ونصب، واستقبال. ﴿ تَعِدَى ﴿ فعل مضارع منصوب بد (لن)، والفاعل مستتر تقديره: «أنت». ﴿ لِشُنّ تَهُ : متعلقان بد: ﴿ تَبْدِيلًا ﴾ ، أو بمحذوف حال منه، كان صفة له، فلما قدم عليه صار حالاً، و(سنة) مضاف، و﴿ اللّهِ ﴾ مضاف إليه. . . إلخ. ﴿ تَبْدِيلًا ﴾ : مفعول به، وجملة: ﴿ وَلَن تَبِدَ مَعطوفة على ما قبلها، أو هي مستأنفة، ولا محل لها على الاعتبارين.

﴿ يَسْتَأَكَ ٱلنَّاسُ عَنِ ٱلسَّاعَةِ قُلْ إِنَّمَا عِلْمُهَا عِندَ ٱللَّهِ وَمَا يُدْرِيكَ لَعَلَ ٱلسَّاعَةَ تَكُونُ ۗ قَرِيبًا ﴿ ﴾

المشرح: ﴿ يَسْعَلُكُ النّاسُ...﴾ إلخ: كان المشركون يسألون رسول الله على عن وقت قيام الساعة، استعجالاً على سبيل الهزء، واليهود يسألونه امتحاناً؛ لأن الله تعالى عمّى وقتها في التوراة، وفي كل كتاب، فأمر رسول الله على بأن يجيبهم بأنه علم قد استأثر الله به لم يطلع عليه ملكاً، ولا نبياً، ثم بين لرسوله على : أنها قريبة الوقوع تهديداً للمستعجلين، وإسكاتاً للممتحنين، وهذا السؤال تكرر من المشركين، ومن اليهود، وقوله تعالى في كثير من السور: ﴿ وَيَقُولُونَ مَتَى هَذَا الْوَعْدُ إِن كُنتُم صَدِقِينَ ﴾ برهان قاطع على ذلك، وقوله تعالى: ﴿ يَسْتَلُونَكَ عَنِ السَّاعَةِ أَيَانَ مُرْسَهُا ﴾ (النازعات) رقم [٤٢].

﴿ قُلُ إِنَّمَا عِلْمُهَا عِندَ ٱللَّهِ ﴿ لَا يَطلع عليه ملكاً ، ولا نبياً ؛ لأنه تعالى استأثر به. هذا ؛ وقد قال تعالى في سورة (الأعراف) رقم [١٨٧] ﴿ يَسْتُلُونَكَ عَنِ ٱلسَّاعَةِ أَيَّانَ مُرْسَلَهَا قُلُ إِنَّمَا عِلْمُهَا عِندَ رَبِّي لَا يُجَلِّيهَا لِوَقَلِهَا إِنَّا عُلْمُهَا عِندَ رَبِّي لَا يُجَلِّيهَا لِوَقَلِهَا إِلَّا هُوَ ﴾ . هذا ؛ وانظر ما ذكرته في الآية رقم [١٤] من سورة (الروم) ، والآية رقم [٢٤] من سورة (لقمان) على نبينا ، وعليه ألف صلاة ، وألف سلام .

﴿ وَمَا يُدْرِيكَ ﴾: وما يعلمك. ﴿ لَعَلَ ٱلسَّاعَةَ تَكُونُ قَرِيبًا ﴾ أي : في زمان قريب، وقال عَلَيْ: « بُعِثْتُ أَنَا والسَّاعَةُ كَهَاتَيْنِ ». وأشار إلى السبابة، والوسطى. خرجه أصحاب الصحيح. هذا ؛

ولم يؤنث: ﴿قَرِيبًا﴾ مع كونه راجعاً إلى ﴿السَّاعَةِ ﴾ وذلك على تأويلها باليوم، كما قيل في قوله تعالى في سورة (الأعراف) رقم [٥٦]: ﴿إِنَّ رَحْمَتُ اللَّهِ قَرِيبٌ مِّنَ الْمُحْسِنِينَ ﴾ ذُكِّر ﴿قَرِيبٌ على تأويل الرحمة بالعفو. وذكر الفراء: أنهم التزموا التذكير في: ﴿قَرِيبٌ ﴾ إذا لم يرد قرب النِّسَب قصداً للفرق، أي بين المراد بها النِّسَب، والمراد بها غيره. وانظر ما ذكرته في الآية رقم [٥٦] من سورة (سبأ) عن قرب الساعة، وبعدها عن الماضي.

تنبيه: قال المحققون من العلماء: سبب إخفاء علم الساعة، ووقت قيامها عن العباد؛ ليكونوا دائماً على خوف، وحذر منها؛ لأنهم إذا لم يعلموا متى يكون ذلك الوقت؛ كانوا على وجل، وخوف منها، فيكون ذلك أدعى لهم إلى الطاعة، والمسارعة إلى التوبة، وأزجر لهم عن المعصية. فعن أبي هريرة ـ رضي الله عنه ـ قال: قال رسول الله على: «لتقومَنَّ الساعةُ، وقَدْ نَشَرَ الرَّجلانِ ثَوْبَهُما بَيْنَهُما، فلا يَتَبَايَعَانِهِ، ولا يَطُويَانِهِ. ولتقومَنَّ الساعةُ، وقد انصرف الرَّجُلُ بِلَبَنِ لِقُحتِهِ فلا يَطْعَمُهُ. ولَتقُومَنَّ الساعةُ، وهو يَلِيط حوضَهُ، فلا يَسْقي فيه، ولَتَقُومَنَّ الساعةُ، وقدْ رفعَ أَكُلتَهُ إلى فِيهِ، فلا يَطْعَمُهَا». متفق عليه. هذا؛ وقد أخفى الله أموراً أخرى مثل ليلة القدر في أكُلتَهُ إلى فِيهِ، فلا يَطْعَمُها». متفق عليه. هذا؛ وقد أخفى الله أموراً أخرى مثل ليلة القدر في شهر رمضان، وساعة الإجابة يوم الجمعة؛ ليجتهد المؤمن، والمؤمنة في ليالي شهر رمضان في العبادة، وليكونا مجتهدين في الدعاء كل يوم الجمعة، وليلته.

هذا؛ والسؤال في هذه الآية سؤال استفتاء، أو هو سؤال تعنت فيما يظهر و «سأل» تارة يكون لاقتضاء معنى في نفس المسؤول، فيتعدى به: ﴿عَنِ۞، كهذه الآية، وقد يكون لاقتضاء مال، ونحوه، فيتعدى لاثنين نحو سألت زيداً مالاً.

هذا؛ و ﴿ يُدِيكَ ﴾ ماضيه «درى» بمعنى: علم، فهو من أفعال اليقين، فينصب مفعولين كقول الشاعر: وهذا هو الشاهد رقم [٦] من كتابنا: «فتح رب البرية»:

دُرِيتَ الْوَفِيَّ الْعَهْدِ يا عمرُو فاغْتَبِطْ فإِنَّ اغْتِبَاطاً بالوفاء حميدُ

وهو قليل؛ إذ الكثير المستعمل فيه أن يتعدى إلى واحد بالباء، نحو دَرِيتُ بكذا، فإن دخلت همزة النقل؛ تعدى إلى واحد بنفسه، وإلى واحد بالباء، نحو قوله تعالى: ﴿قُلُ لَوْ شَآءَ اللّهُ مَا تَلَوَّتُهُ, عَلَيْكُمُ وَلَا أَدْرَىٰكُم بِلِمِّ. قال شيخ الإسلام: ومحل ذلك إذا لم يدخل على الفعل استفهام، وإلا تعدى إلى ثلاثة مفاعيل، نحو قوله تعالى في سورة (القارعة):

﴿ وَمَا آَدْرَنكَ مَا ٱلْقَارِعَةُ ﴾ فالكاف مفعول به أول والجملة الاسمية بعده سدت مسد المفعولين. انتهى.

والذي في الهمع، والمغني ـ قيل: وهو الأوجه ـ: أن الجملة الاسمية سدت مسد المفعول الثاني المتعدى إليه بالحرف، فتكون في محل نصب بإسقاط الجار، كما في: فكرت: أهذا

صحیح، أم لا؟ أي: فكرت بما ذكر. انتهى. جرجاوي. وینبغي أن تعلم: أن الفعل أدري هنا معلق عن العمل لفظاً بوقوع: ﴿ لَعَلَ ﴾ بعده، والكوفيون يجرون الترجي مجرى الاستفهام في التعليق؛ إلا أن النحويين لم يعدُّوا لعلَّ من المعلقات، والحق مع الكوفيين، وهو ظاهر في هذه الآية، وكقوله تعالى: ﴿ وَمَا يُدُرِبِكَ لَعَلَّهُ مَنْ سورة (عبس)، وقوله جل شأنه: ﴿ وَمَا يُدُرِبِكَ لَعَلَ اللّهِ مَن سورة (الشورى). فإن كان درى بمعنى: ختل، أي: خدع، كان متعدياً إلى واحد بنفسه، مثل: دَرِيتُ الصيد، أي: ختلتُه، وخدعتُه، أي: لا أختل، وإن كانت بمعنى: حكَّ، مثل: درى رأسه بالمدرى، أي: حك رأسه بالمشط؛ فهي كذلك.

الإعراب: ﴿ يَسَالُكُ وَ فعل مضارع ، والكاف مفعول به . ﴿ النّاسُ والجملة الفعلية مستأنفة ، لا محل لها . ﴿ عَنَ السَّاعَةِ وَ : متعلقان بالفعل قبلهما ، وهما في محل نصب مفعوله الثاني . ﴿ قُلُ وَ : فعل أمر ، وفاعله مستتر تقديره : ﴿ أنت ﴾ . ﴿ إِنَّه ﴾ : كافة ، ومكفوفة . ﴿ عِلْمُها ﴾ : مبتدأ ، و ﴿ ها ﴾ : في محل جر بالإضافة ، من إضافة المصدر لفاعله . ﴿ عِندَ ﴾ : ظرف مكان متعلق بمحذوف في محل رفع خبر المبتدأ . و ﴿ عِندَ ﴾ : مضاف إليه ، والجملة الاسمية في محل نصب مقول القول ، وجملة : ﴿ قُلْ … ﴾ إلخ مستأنفة ، لا محل لها . ﴿ وَمَ ﴾ : الواو : حرف استئناف . (ما ) : اسم استفهام مبني على السكون في محل رفع مبتدأ . ﴿ يُدُرِيكَ ﴾ : فعل مضارع مرفوع ، وعلامة رفعه ضمة مقدرة على الياء للثقل ، والكاف مفعول به ، والفاعل ععود إلى : (ما ) ، تقديره : ﴿ هو ﴾ ، والجملة الفعلية في محل رفع خبر المبتدأ ، والجملة الاسمية فعل مضارع ناقص ، واسمه يعود إلى ﴿ السَّاعَة ﴾ تقديره : ﴿ هي ﴾ . ﴿ قَرَبِا ﴾ : خبر (تكون ) ، والجملة الفعلية في محل رفع خبر المبتدأ ، والجملة الفعلية في محل رفع خبر المبتدأ ، والجملة الفعلية في محل رفع خبر (لعل ) وجملة : ﴿ لَعَلَ … ﴾ إلخ في محل نصب سدت مسد المفعول الثاني للفعل : ﴿ يُدُرِبُ ﴾ .

### ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ لَعَنَ ٱلْكَنفِرِينَ وَأَعَدُّ لَهُمْ سَعِيرًا ﴿ إِنَّ ﴾

الإعراب: ﴿إِنَّ الله عرف مشبه بالفعل. ﴿أَلْمَهُ اسمها. ﴿لَعَنَ افعل ماض، والفاعل يعود إلى الله والجملة الفعلية في محل رفع خبر: ﴿إِنَّ ﴿ وَالْكَفِرِينَ ﴾ : مفعول به منصوب، وعلامة نصبه الياء نيابة عن الفتحة الأنه جمع مذكر سالم، والنون عوض عن التنوين في الاسم المفرد، والجملة الاسمية : ﴿إِنَّ اللهُ سَعَانِفة ، لا محل لها . ﴿وَأَعَدَ الواو : حرف عطف . (أعد) : فعل ماض، وفاعله يعود إلى ﴿اللهُ اللهُ اللهُ عليه مثلها . ﴿ مُعلَمُ الله عليه معطوفة على ما قبلها ، فهي في محل رفع مثلها .

### ﴿ خَلِدِينَ فِيهَا أَبَدًا ۗ لَا يَجِدُونَ وَلِيَّنَا وَلَا نَصِيرًا ﴿ ﴾

الشرح: ﴿ خَلِينَ فِيهَا ﴾ أي: في السعير، وأنث الضمير؛ لأن السعير بمعنى: النار. ﴿ لَا يَجِدُونَ وَلِيّاً ﴾: يحفظهم من عذاب السعير. ﴿ وَلَا نَصِيرًا ﴾: يدفع عنهم العذاب. وفي الآية الكريمة رد على مذهب الجهمية الذين يزعمون: أن الجنة، والنار تفنيان. ومعنى: ﴿ خَلِينَ ﴾ مقيمين، لا يخرجون منها. والأبد: الزمان الطويل الذي ليس له حد، فإذا قلت: لا أكلمك ؛ أبداً ، فالأبد من وقت التكلم إلى آخر العمر.

تنبيه: قال الإمام الرازي ـ رحمه الله تعالى ـ : قال قوم : إن عذاب الله للكافرين منقطع وله نهاية ، واستدلوا بقوله تعالى : ﴿ لَيْثِينَ فِهَا أَحْقَابًا ﴾ ، وبأن معصية الظالم متناهية ، فالعقاب عليها بما لا يتناهى ظلم . والجواب : أن قوله تعالى : ﴿ أَحْقَابًا ﴾ لا يقتضي : أن له نهاية ؛ لأن العرب يعبرون به ، وبنحوه عن الدوام ، ولا ظلم في ذلك ؛ لأن الكافر كان عازماً على الكفر ما دام حياً ، فعوقب دائماً ، ولم يعاقب بالدائم إلا على دائم ، فلم يكن عذابه إلا جزاءً وفاقاً . انتهى . جمل . في سورة (هود) [١٠٨].

الإعراب: ﴿ خَلِينَ ﴾: حال مقدرة من الكافرين منصوب...إلخ، وفاعله مستتر فيه. ﴿ فِهَا ﴾: متعلقان به. ﴿ أَبداً ﴾: ظرف زمان متعلق بد: ﴿ خَلِينَ ﴾ أيضاً. ﴿ لاَ ﴾: نافية. ﴿ غَيُدُونَ ﴾: فعل مضارع مرفوع، وعلامة رفعه ثبوت النون؛ لأنه من الأفعال الخمسة، والواو فاعله. ﴿ وَلِي الفيه أَو هي صلة لتأكيد فاعله. ﴿ وَلِي الفيه أَو هي صلة لتأكيد النفي . ﴿ وَسَيرًا ﴾: معطوف على ما قبله، والجملة الفعلية في محل نصب حال ثانية من الكافرين، أو هي حال من الضمير المستتر بد: ﴿ خَلِينَ ﴾، فتكون حالاً متداخلة. هذا؛ والحال بالنسبة للزمان على ثلاثة أقسام: حال مقارنة، وهي الغالبة، نحو قوله تعالى حكاية عن قول امرأة إبراهيم - على نبينا، وعليه ألف صلاة، وألف سلام -: ﴿ وَهَذَا بَعْلِي شَيْئًا ﴾. وحال مقدرة، وهي المستقبلة، نحو قوله تعالى: ﴿ وَصَالَ الموطئة، وهي التي تذكر توطئة للصفة بعدها، بمعنى أن المقصود الصفة، وهذا كثير في القرآن الكريم، خذ منه قوله تعالى: ﴿ وَكَلَاكُ أَنْزَلْنَهُ ءَايَتٍ بَيِّنَتٍ ﴾. والحال تنقسم إلى قسمين: إما مؤسسة، وإما مؤكدة، فالأولى: هي التي لا يستفاد معناها بدونها، وإنما يؤتى بها للتوكيد، وهي ثلاثة أنواع: عناها النوع، والمؤكدة هي التي يستفاد معناها بدونها، وإنما يؤتى بها للتوكيد، وهي ثلاثة أنواع:

١- ما يؤتى بها لتوكيد عاملها، وهي التي توافقه مَعْنَى فقط، أو معنَى، ولفظاً، فالأول: نحو قوله تعالى: ﴿ فَلَبَسَمَ ضَاحِكًا مِن فَوْلِهَا﴾. ومنه قوله تعالى في كثير من الآيات: ﴿ وَلَا تَعْفَزُا فِ الْأَرْضِ مُفْسِدِينَ ﴾. والثانى: نحو قوله تعالى: ﴿ وَأَرْسَلْنَكَ لِلنَاسِ رَسُولاً ﴾.

٢ـ ما يؤتى به لتوكيد صاحبها كقوله تعالى: ﴿وَلَوْ شَاءَ رَبُّكَ لَا مَن مَن فِي ٱلْأَرْضِ كَأَنَّهُمْ جَمِيعًا ﴾
 رقم [٩٩] من سورة (يونس).

٣ـ ما يؤتى بها لتوكيد مضمون جملة معقودة من اسمين مَعْرِفتين جامدين، نحو «هوَ الْحَقُّ بَيِّناً، أوْ: صَرِيحاً» وقول سالم بن دارة اليربوعي، وهذا هو الشاهد رقم [٣٨٥] من كتابنا: «فتح رب البرية»:

أَنَا ابْنُ دَارَة معْرُوفاً بهَا نَسبِي وَهَلْ بِدَارَةَ يَاللَّهُ اللَّهِ مِنْ عَارِ؟! وهناك الحال اللازمة في قراءة من قرأ قوله تعالى في سورة (ص) رقم [٢٩]: ﴿كِنَابُ أَنْزَلْنَهُ إِلَيْكَ مُبُرَكُ ﴾ لأن البركة لا تفارقه.

## ﴿ يَوْمَ تُقَلَّبُ وُجُوهُهُمْ فِي ٱلنَّارِ يَقُولُونَ يَلَيْتَنَا أَطَعْنَا ٱللَّهَ وَأَطَعْنَا ٱلرَّسُولًا ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَأَطَعْنَا ٱلرَّسُولًا ﴿ اللَّهُ اللّلْهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّالَّال

المشرح: ﴿ يَوْمَ ثُقَلَبُ وُجُوهُهُمْ فِ النّارِ ﴾: تصرف من جهة إلى جهة كاللحم يشوى بالنار، أو: من حال إلى حال، وهذا التقليب تغيير ألوانها بلفح النار، فتسود مرة، وتخضر أخرى، وخصت الوجوه بالذكر؛ لأن الوجه أكرم موضع على الإنسان من جسده، ويجوز أن يكون الوجه عبارة عن جسم الكافر كله. هذا؛ وقراءة الجمهور ﴿ تُقَلَّبُ ﴾ بالبناء للمجهول، وقرئ: (نُقلّب) بنون، وكسر اللام، ونصب (و بُحوهَهُمْ) وقرئ: (تُقلّبُ) بالبناء للمعلوم على اعتبار الفاعل عائداً إلى السعير، وقرأ بعضهم: (تَقلّبُ) على معنى: تتقلب، أي بحذف إحدى التاءين، أما ﴿ النّارِ ﴾ فأصلها النّور، تحركت الواو وانفتح ما قبلها، فقلبت ألفاً، وهي من المؤنث المجازي، وقد تذكر، وتصغيرها نُويْرة، والجمع: أَنْوَرُ، ونيران، ويكنى بها عن جهنم؛ التي سيعذب الله بها الكافرين، والفاسقين من أبناء المسلمين، والفعل: نار ينور، يستعمل لازماً، ومتعدياً؛ إذا بدئ بهمزة التعدية، كما في قولك: أنارت الشمس الكون.

﴿يَقُولُونَ يَكَيَّتَنَآ أَطَعْنَا ٱللَّهَ وَأَطَعْنَا ٱلرَّسُولَا﴾: يقولون هذا حين تقلب وجوههم في النار، فهم يتمنون: أنهم لم يكفروا، فينجون كما نجا المؤمنون، ولكن لا ينفعهم هذا التمني فتيلاً.

الإعراب: ﴿ يَهُولُونَ ﴾ ، أو هو متعلق بمحذوف تقديره: اذكر. ﴿ تُقَلَّبُ ﴾ : فعل مضارع مبني للمجهول . ﴿ وَمُجُوهُهُمْ ﴾ : نائب فاعل ، والهاء في محل جر بالإضافة ، وعلى قراءة الفعل : (تَقَلَّبُ ) بالبناء للمعلوم ف : ﴿ وَجُوهُهُمْ ﴾ فاعله ، وعلى قراءته بالنون ؛ فالفاعل تقديره : «نحن » ، وعلى قراءته للمعلوم ف : ﴿ وَجُوهُهُمْ ﴾ فاعله ، وعلى قراءته بالنون ؛ فالفاعل تقديره : «نحن » ، وعلى قراءته (تُقلِّب) فالفاعل يعود إلى السعير ، وعلى هذين الوجهين فوجوههم مفعول به ، وعلى جميع الاعتبارات فالجملة الفعلية في محل جر بإضافة : ﴿ يَوْمَ ﴾ إليها . ﴿ فِ النَّارِ ﴾ : متعلقان بالفعل قبله ما ، أو هما متعلقان بمحذوف حال من ﴿ وَجُوهُهُمْ ﴾ . ﴿ يَقُولُونَ ﴾ : فعل مضارع

مرفوع . . إلخ ، والواو فاعله ، والجملة الفعلية مستأنفة ، لا محل لها ، وهذا على اعتبار الظرف متعلقاً به ، وهي في محل نصب حال من الضمير المجرور محلاً بالإضافة ، أو من ﴿وُجُوهُهُمْ ﴾ على الأوجه الأخرى في تعليق الظرف . (يا): حرف تنبيه ، واعتبارها أداة نداء ؛ والمنادى محذوف ضعيف جداً . (ليتنا): حرف مشبه بالفعل ، و(نا): ضمير متصل في محل نصب اسمها . ﴿أَلَعَنَا ﴾ : فعل ، وفاعل . ﴿أَلَقَ ﴾ : منصوب على التعظيم ، والجملة الفعلية في محل رفع خبر : (ليت) ، والجملة الفعلية بعدها معطوفة عليها ، فهي في محل رفع مثلها ، والجملة الاسمية : ﴿بَلَيْتَنَا . . ﴾ إلخ في محل نصب مقول القول .

#### ﴿ وَقَالُواْ رَبَّنَا إِنَّا آَطَعْنَا سَادَتَنَا وَكُبْرَآءَنَا فَأَضَلُّونَا ٱلسَّبِيلا ﴿ ١

المشرح: ﴿وَقَالُواْ﴾ أي: الضعفاء الذين اتبعوا الأقوياء، وهو معطوف على: ﴿يَقُولُونَ﴾، والعدول إلى الماضي، للإشعار بأن قولهم هذا ليس مستمراً، كقولهم السابق؛ بل هو ضرب اعتذار، أرادوا به ضرباً من التشفي بمضاعفة عذاب الذين ألقوهم في تلك الورطة. ﴿رَبَّنَا إِنّا أَطَّعْنَا سَادَتَنَا وَكُبراء؛ يعنون بهم: الذين لقنوهم الكفر، والتعبير عنهم بعنوان السيادة، والكبراء؛ لتقوية الاعتذار، وإلا فهم في مقام التحقير، والإهانة. هذا؛ و(سادة) جمع: سيد، أو: سائد على غير قياس، وقرئ: (ساداتنا) على أنه جمع الجمع، وهو غير مقيس.

أما (السبيل) فهو الطريق يذكر ويؤنث بلفظ واحد، فمن التذكير قوله تعالى: ﴿وَإِن يَرَوْا سَبِيلَ اللَّهُ عِلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ والجمع على التأنيث: سبول، وعلى التذكير: سُبُل بضمتين وقد تسكن الباء، كما في: رُسُل، وعُسُر، ويُسُر. قال عيسى بن عمر: كل اسم على ثلاثة أحرف أوله مضموم، وأوسطه ساكن، فمن العرب من يخففه، ومنهم من يثقله، وذلك مثل: رُحْم، وحُلْم، وأُسْد.

فائدة: قال مكي بن أبي طالب القيسي ـ رحمه الله تعالى ـ: ونداء الرب قد كثر حذف (يا) النداء منه في القرآن، وعلة ذلك: أن حذف (يا) من نداء الرب تعالى فيه معنى التعظيم له، والتنزيه، وذلك؛ لأن النداء فيه ضرب من معنى الأمر؛ لأنك إذا قلت: يا زيد! فمعناه: تعال زيدُ! أدعوك يا زيدُ! فحذفت (يا) من نداء «الرب» ليزول معنى الأمر وينقص؛ لأن (يا) تؤكده، وتظهر معناه، فكان في حذف (يا) التعظيم، والإجلال، والتنزيه للرب تعالى، فكثر حذفها في القرآن، والكلام في نداء الرب لذلك المعنى. انتهى.

الإعراب: ﴿وَقَالُواْ﴾: الواو: حرف عطف. (قالوا): فعل ماض مبني على الضم، والواو فاعله، والألف للتفريق. ﴿رَبَّناً ﴾: منادى حذف منه أداة النداء، و(نا): في محل جر بالإضافة، من إضافة اسم الفاعل لمفعوله، وفاعله مستتر فيه. ﴿إِنّا ﴾: حرف مشبه بالفعل، و(نا): اسمها،

حذفت نونها، وبقيت الألف دليلاً عليها. ﴿أَطَعَنا﴾: فعل، وفاعل، والجملة الفعلية في محل رفع خبر (إنَّ). ﴿سَادَتَنا﴾: مفعول به، وعلى القراءة الثانية فعلامة النصب الكسرة نيابة عن الفتحة؛ لأنه ملحق بجمع المؤنث السالم، و(نا): ضمير متصل في محل جر بالإضافة. ﴿وَكُبرَآءَنا﴾: معطوف على ما قبله. ﴿فَأَضَلُونا﴾: فعل ماض، وفاعله، ومفعوله، والجملة الفعلية معطوفة على ما قبلها، فهي في محل رفع مثلها. ﴿السّبِيلا﴾: منصوب بنزع الخافض؛ إذ الأصل: عن السبيل، فلما حذف الجار؛ وصل الفعل إليه، فنصبه. والإضلال لا يتعدى إلى مفعولين من غير توسط حرف الجر كقوله تعالى: ﴿لَقَدْ أَضَلَنِ عَنِ اللّبِكِ ﴾، والألف فيه وفي: ﴿الرّسُولا ﴾ للإطلاق. هذا؛ والآية: ﴿رَبّنا ﴿ معطوفة على جميع الوجوه المعتبرة فيها، وإن اعتبرتها مستأنفة؛ فلا محل لها.

#### ﴿ رَبُّنَا ءَاتِهِمْ ضِعْفَيْنِ مِنَ ٱلْعَلَابِ وَٱلْعَنَّهُمْ لَعْنَا كَبِيرًا ﴿ ١

المشرح: ﴿رَبُّنَا عَاتِهِمْ ضِعْفَيْنِ مِنَ ٱلْعَنَابِ﴾ أي: مثلَيْ ما أوتينا منه؛ لأنهم ضلوا، وأضلوا. وقال قتادة: عذاب الدنيا، وعذاب الآخرة. ﴿وَالْعَنَّهُمْ لَعَنَّا كَبِيرًا﴾: هذا؛ ويقرأ: (كثيراً) بالثاء، واختاره أبو حاتم، وأبو عبيد، والنحاس، لقوله تعالى: ﴿أُولَتِكَ يَلْعَنَّهُمُ اللّهُ وَيَلْعَنَّهُمُ ٱللّهِ وَكَانُ رجلاً معنى التكثير. قال محمد بن أبي السري: رأيت في المنام كأني في مسجد عسقلان، وكأن رجلاً يناظرني، فيمن يبغض أصحاب محمد عليه، فقال: «والعنهم لعناً كثيراً»، ثم كررها حتى غاب عني، لا يقولها إلا بالثاء، وقراءة الباء ترجع في المعنى، إلى الثاء؛ لأن ما كبر كان كثيراً عظيم المقدار. هذا؛ وانظر يضاعف في الآية رقم [٣٠]، وانظر كيف يلعن الكفار بعضهم بعضاً في الآية رقم [٣٠]، وانظر كيف يلعن الكفار بعضهم بعضاً في

هذا؛ واللعن: الطرد من رحمة الله تعالى، ولقد كرر الله لعن الكافرين في الآية رقم [١٦١] من سورة (البقرة) كما لعن الظالمين، والكاذبين، والناقضين للعهد، والميثاق في آيات متفرقة، وهو دليل قاطع على أن من مات على كفره، فقد استحق اللعن من الله، والملائكة، والناس أجمعين، وأما الأحياء من الكفار، فقد قال العلماء: لا يجوز لعن كافر معين؛ لأن حاله عند الوفاة لا تعلم، فلعله يؤمن، ويموت على الإيمان؛ وقد قيد الله في آية البقرة إطلاق اللعنة على من مات على الكفر، ويجوز لعن الكفار جملة بدون تعيين، كما في قولك: لعن الله الكافرين، يندل عليه قول النبي على الله الكافرين، وذهب يعضهم إلى جواز لعن إنسان معين من الكفار، بدليل جواز قتاله، وهو الصحيح؛ كيف لا؟ وقد لعن حسان بن ثابت ـ رضي الله عنه ـ أبا سفيان وزوجه هنداً قبل أن يسلما في شعره، ولم ينكر عليه النبي على خذ قوله:

#### لعَنَ الإِلهُ وزوجَهَا مَعَهَا هِنْدَ اللهُنُ ودِ طويلَةَ الْبَظْرِ

وقد لعن الفاروق ـ رضي الله عنه ـ أبا سفيان، وعكرمة بن أبي جهل، وأبا الأعور السلمي، وغيرهم الذين قدموا المدينة المنورة بعد غزوة أحد، وقد أعطاهم النبي الأمان على أن يكلموه، فقام معهم جماعة من المنافقين، وقالوا للنبي الفي الفي الفيز الفض ذكر آلهتنا بسوء، وقل: إن لها شفاعة لمن عبدها، وندعك وربك، فشق ذلك على سيد الخلق، وحبيب الحق، فقال الفاروق الفاروق: يا رسول الله! ائذن لي في قتلهم. فقال: «إني قد أعطيتهم الأمان». فقال الفاروق ـ رضي الله عنه ـ: اخرجوا في لعنة الله، وغضبه، ولم ينكر عليه النبي على ذلك. كيف لا؟ وآية (النور) رقم [۷] تأمر المسلم أن يلعن نفسه؛ إن كان من الكاذبين.

وأما العصاة من المسلمين فلا يجوز لعن واحد منهم على التعيين قطعاً، وأما على الإطلاق فيجوز كما في قولك: لعن الله الفاسقين، والفاسقات، والفاسدين، والفاسدات. . إلخ، لما روي: أن النبي على قال: «لعن الله السارق يسرقُ البيضة، والحبْل، فَتُقْطَعُ يَدُهُ». ولعن رسول الله على: «الواشمة، والمستوشمة وآكل الربّا، ولعن مَنْ غير منار الأرض، ومَن انتسب إلى غير أبيه، ومَن عمِل عمل قوم لوط، ومَنْ أتى امرأة في دبرها، وغير ذلك». وكل هذا في الصحيح من الأحاديث، والله أعلم، وأجل، وأكرم.

الإعراب: ﴿رَبِّنَا ﴾: انظر مثله في الآية السابقة. ﴿ وَاتِهِمْ ﴾: فعل دعاء مبني على حذف حرف العلة من آخره، وهو الياء، والكسرة قبلها دليل عليها، والفاعل مستتر، تقديره: «أنت»، والهاء مفعول به أول. ﴿ ضِعْفَيْنِ ﴾: مفعول به ثان منصوب، وعلامة نصبه الياء نيابة عن الفتحة؛ لأنه مثنى، والنون عوض عن التنوين في الاسم المفرد. ﴿ مِن الْعَلَابِ ﴾: متعلقان بالفعل قبلهما، أو هما متعلقان بمحذوف صفة: ﴿ ضِعْفَيْنِ ﴾. ﴿ وَالْعَنْهُمْ ﴾: الواو: حرف عطف. (العنهم): فعل دعاء أيضاً، والهاء مفعول به. ﴿ لَعَنَا ﴾: مفعول مطلق. ﴿ كِيرًا ﴾: صفة له، والآية بكاملها في محل نصب مقول القول أيضاً.

# ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا لَا تَكُونُواْ كَٱلَّذِينَ ءَاذَوَاْ مُوسَىٰ فَبَرَّاهُ ٱللَّهُ مِمَّا قَالُواْ وَكَانَ عِندَ ٱللَّهِ ﴿ وَيَتَأَيُّهُا اللَّهِ ﴾ وَجِيهَا ﴿ إِنَّهُ ﴾

المشرح: لما ذكر الله المنافقين والكفار الذين آذوا رسول الله على والمؤمنين؛ حذر المؤمنين من التعرض للإيذاء، ونهاهم عن التشبه ببني إسرائيل في إذايتهم نبيهم موسى. واختلف الناس فيما أوذي به محمد على الموسى عليه السلام، وأذكر ما يلي:

فبنو إسرائيل آذوا موسى كثيراً، وكثيراً، منها: قولهم: ﴿أَرِنَا ٱللَّهَ جَهْرَةً﴾، وقولهم: ﴿لَنَ فَلْمَ عَلَىٰ طَعَامٍ وَحِدٍ﴾، وقولهم: ﴿فَأَذْهَبُ أَنتَ وَرَبُّكَ فَصْبِرَ عَلَىٰ طَعَامٍ وَحِدٍ﴾، وقولهم: ﴿فَأَذْهَبُ أَنتَ وَرَبُّكَ فَقَادِلًا إِنَّا هَاهُنَا قَامِدُونَ﴾.

ومن إيذائهم له: أنهم اتهموه بقتل أخيه هارون لما مات في التيه، فأمر الله تعالى الملائكة أن تحمله، حتى مروا به على بني إسرائيل، فعرفوا أنه لم يقتله. ومن إيذائهم له أن قارون استأجر بغياً؛ لتقذفه بنفسها على رأس الملأ، فعصمها الله، وبرأ موسى من ذلك، وأهلك قارون. انظر تفصيله في الآية رقم [٨١] من سورة (القصص). ومن إيذائهم له ما رواه أبو هريرة رضي الله عنه \_: أن رسول على قال: «كان بنو إسرائيل يغتسلون عُراةً، ينظرُ بعضُهُمْ إلى بعض، وكان موسى عليه السلام يغتسلُ وحده، فقالوا: والله ما يمنعُ موسى أن يغتسلَ معنا إلا أنه آدر، قال: فذهب مرةً يغتسلُ، فوضع ثوبه على حجرٍ، ففرَّ الحجرُ بثوبِهِ، قال: فجمحَ مُوسَى بأثره، يقول: ثوبي حجرُ! حتى انتهى إلى ملأٍ من بني إسرائيل، فنظروا إليه، وهو من يقول: ثوبي حجرُ! ثوبي حجرُ! حتى انتهى إلى ملأٍ من بني إسرائيل، فنظروا إليه، وهو من أحسنهم خلقاً، وأعدلهم صورةً وليس به الذي قالوا، فأخذ ثوبه، فلبسه، وطفق بالحجر ضرباً بعصاه، فوالله إن بالحجر لندباً من أثر الضرب، ثلاثاً، أو أربعاً، أو خمساً». أخرج هذا الحديث البخاري ومسلم مع اختلاف بينهما في ألفاظه.

أما إيذاء المؤمنين لنبيهم ﷺ: منه ما ذكرته لك في الآية رقم [٥٣]، ومنه ما رواه عبد الله بن مسعود ـ رضي الله عنه ـ قال: لما كان يوم حنين آثر رسول الله ﷺ ناساً في القسمة، فأعطى الأقرع بن حابس مئةً من الإبل، وأعطى عيينة بن حصن مثل ذلك، وأعطى ناساً من أشراف العرب، وآثرهم في القسمة، فقال رجل من الأنصار: والله إن هذه قسمة ما عدل فيها، وما أريد بها وجه الله! فقلت: والله لأُخبِرَنَّ رسول الله ﷺ، قال: فأتيته فأخبرته بما قال، فتغير وجهه ﷺ حتى كان كالصِّرْفِ، ثم قال: «فَمَنْ يعدِلُ إذا لمْ يعدِلِ اللهُ ورسولُهُ؟!». ثم قال: «يَرْحَمُ اللهُ موسى قد أُوذي بأكثرَ مِنْ هذا فصَبرَ». متفق عليه.

ويجدر بي أن أذكر: أن كثيراً من المسلمين يؤذون النبي على في هذه الأيام وهو في قبره حي طري، فالذين لا يأخذون بتعاليمه، ولا يتأدبون بآدابه، ولا يتخلقون بأخلاقه، ولا يتمسكون بسنته؛ بل الذين لا يعرفون شيئاً من ذلك، وهم أبعد ما يكونون عن سنته، فلعمري لا أدري هل نقول عنهم: إنهم منافقون، أم فاسقون، أم فاسدون، أم كافرون؟ فلا ريب أن الذين لا يأخذون بشرعه، ولا يعملون بالكتاب الذي أنزل عليه هم الكافرون.

﴿ وَكَانَ عِندَ ٱللَّهِ وَجِيهَا ﴾: ذا قربة، ووجاهة عند الله. والوجيه عند العرب: العظيم القدر، الرفيع المنزلة. ويروى: أنه كان إذا سأل الله شيئاً أعطاه إياه، فقد كان مستجاب الدعوة.

الإعراب: ﴿ يَكَأَيُّهُا الَّذِينَ ءَامَنُوا ﴾: انظر الآية رقم [٤٩]. ﴿ لَا ﴾: ناهية جازمة. ﴿ تَكُونُوا ﴾: فعل مضارع ناقص مجزوم به: ﴿ لَا ﴾ ، وعلامة جزمه حذف النون ؛ لأنه من الأفعال الخمسة ، والواو ضمير متصل في محل رفع اسمها ، والألف للتفريق . ﴿ كَالَّذِينَ ﴾ : جار ومجرور متعلقان بمحذوف خبره . هذا ؛ وإن اعتبرت الكاف اسماً بمعنى : مثل ؛ فهي الخبر ، وتكون مضافة ، و ﴿ اَلَذِينَ ﴾ اسم موصول

#### ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا ٱتَّقَوُا ٱللَّهَ وَقُولُواْ قَوْلًا سَدِيدًا ﴿ ﴾

المشرح: ﴿يَا أَيُّا الَّذِينَ ءَامَنُوا التَّهُوا اللَّهُ : خافوه، وراقبوه في كل أعمالكم، وأقوالكم، وحركاتكم، وسكناتكم. ﴿وَقُولُوا قَوْلًا سَدِيدًا ﴾: قاصداً إلى الحق. والسداد: القصد إلى الحق، والقول بالعدل، يقال: سدد السهم نحو الرَّمِيَّة: إذا لم يعدل عن سمتها، كما قالوا: سهم قاصد، وهذا بفتح السين. وهو بكسر السين لكل شيء سددت به شيئاً، وذلك مثل سِداد القارورة، وسِداد الثغر. قال العرجي:

أضَاعُوني وأيَّ فتَّى أضَاعُوا لِيَوْمِ كريهة وسِدَادِ ثَعْرِ وهو على هذا اسم آلة. وهو بضم السين داء في الأنف يمنع تنشم الريح. كذا في القاموس. وقد نظم بعضهم الثلاثة بقوله:

وَالاسْتَقَامَةُ هِيَ السَّدادُ وبلغةٌ مِنْ عَيْشٍ السِّدادُ وجلعةٌ مِنْ عَيْشٍ السِّدادُ وجسمع مُ سُدَّةٍ أَتَى سُدَادُ وهي زكامٌ مَانِعٌ لِلنَّاشُرِ

والمراد نهيهم عما خاضوا فيه من حديث زينب من غير قصد في القول؛ لأن حفظ اللسان وسداد القول رأس الخير كله، والمعنى: راقبوا الله في حفظ ألسنتكم، وتسديد قولكم فإنكم إن فعلتم ذلك أعطاكم الله ما هو غاية الطلبة من تقبل حسناتكم، والإثابة عليها، ومن مغفرة سيئاتكم وتكفيرها. وخذ هذه النبذة من أحاديث سيد الأنام في حفظ اللسان:

فعن عقبة بن عامر - رضي الله عنه - قال: قلْتُ: يا رسولَ اللهِ: ما النجاة؟ قال: «أَمْسِكُ عَلَيْكَ لِسَانك، وَلْيَسَعْك، وابكِ عَلَى خطِيئتِك». رواه أبو داود، والترمذي، وعن سهل بن سعد - رضي الله عنه - قال: قال رسول الله على: «مَنْ يضمنْ لي ما بَيْنَ لَحْبَيْهِ، وما بَيْنَ رِجْلَيْهِ مَا شَعْنَ لَهُ الْجَنَّة». رواه البخاري وغيره. وعن أنس - رضي الله عنه - قال: قال رسول الله عنه «لا يَسْتقيمُ لسانُهُ، ولا يستقيمُ قلبُهُ ولا يستقيمُ قلبُهُ ولا يدخلُ الجنة رسول الله عنه - قال: قال رسول الله عنه - قال: لقي رسول الله عنه أبا ذر، فقال: «يا أبا ذَرِّ! ألا أَدُلُكَ على خصلتَيْنِ هُمَا خفيفتان على الظّهر، وأثقلُ وسول اللهِ عَلَى خصلتَيْنِ هُمَا خفيفتان على الظّهر، وأثقلُ على الميزان مِنْ غيرهِمَا؟». قال: بلّى يا رسول اللهِ! قَالَ: «عَلَيْكَ بحُسْنِ الخلقِ، وطُولِ الصَّمْتِ، فوالَّذِي نفسي بيَدِو، ما عمِلَ الخَلائقُ بِمِنْلِهِمَا!». رواه الطبراني، وغيره. وعن أبي هريرة فوالَّذِي نفسي بيَدِو، ما عمِلَ الخَلائقُ بِمِنْلِهِمَا!». رواه الطبراني، وغيره. وعن أبي هريرة الله النبي أله عنه عنها عنها المنه الله يقال المنه الله يقي يقول: «إنَّ الْعَبْدَ لَيَتَكَلَّمُ بالْكُلِمةِ ما يَبَيَّنُ فيها يزِلُّ بها في عنهما - قال رسول الله يقي: «لا تُكْثِرُوا الْكَلام بِغَيْرِ ذِكْرِ اللهِ، فإنَّ كَثْرَةَ الكلام بِغَيْرِ ذَكْرِ اللهِ مَنْ كَثْرَةَ الكلام بِغَيْرِ ذَكْرِ اللهِ مَنْ أَمْرَ والبيهتِي، وخذ قوله تعالى في سورة (النساء) رقم [181]: ﴿ قَالَ خَيْرَ فِي صَحْيْرِ مِن نَجْوَنَهُمْ إِلَا مَنْ أَمْرَ مِصَدَقَةٍ أَوْ أَصْلَكُ بَيْكَ لَوْلَكُ ابْيَعْاتُ مَرْصُاتِ اللهِ فَسَوْقَ نُوْلِيهِ أَجُلُ عَلِيهُ وَمُن نَمُعَل ذَلِكَ ابْيَعْاتَ مَرْصَاتِ اللهِ فَسُوقَ نُوْلِيهِ أَمْرًا عَلْمَاسُ وَاللهُ عَمْل المُلْكِ الْمَنْ الله فَسَوْق نُوْلِيهِ أَمْوا عَلْلَهُ المَنْ الْمَنْ عَمْل مَالْ اللهِ عَمَل وَلِكَ الْبَعْاتِ اللهِ فَسَوْق نُوْلِيهِ أَمْوا عَلْل مَنْ أَمْرَ مِصَدْد اللهِ مَعْل وَلِكَ الْبَعْلَ وَلِكَ الْهِ فَسَوْق نُوْلِيهِ أَمْ وَلَوْل عَلْ وَلِهُ الْمُولِ اللهِ اللهُ عَمْل وَلِكَ الْمُعْلَ وَلِكَ الْبَعْاتُ اللهُ وَالْمَاسُ اللهُ عَمْلُ وَلَكَ الْمَاسُ اللهُ عَمْلُ وَلَا اللهُ اللهُ عَمْلُ وَلُول اللهُ الْمَاسُول اللهُ وَلَكُ الْمَاسُولُ ال

هذا؛ وآفات اللسان تزيد عن العشرين: الكلام فيما لا يعني، فضول الكلام، الخوض في الباطل، المراء، والجدال، التقعر في الكلام، الفحش، السب، اللعن، الغناء المشتمل على الفحش، الشعر المذموم، المزاح الممزوج بالكذب، السخرية بالناس، التنبيه على العيوب، إفشاء السر، الوعد الكاذب، اليمين الفاجرة، الغيبة، النميمة، التكلم بلسانين.

﴿ يُصْلِحْ لَكُمْ أَعْمَلَكُمْ وَيَغْفِر لَكُمْ ذُنُوبَكُمُ وَمَن يُطِعِ ٱللَّهَ وَرَسُولَهُ فَقَدْ فَازَ فَوْزًا كَعُطِيمًا ﴿ يُعْلِمُ اللَّهَ وَرَسُولَهُ فَقَدْ فَازَ فَوْزًا كَعُطِيمًا ﴿ إِنَّا هُ اللَّهُ عَلِيمًا اللَّهُ ﴾

الشرح: ﴿ يُصِّلِحُ لَكُمُ أَعَمَلَكُمُ ﴾ أي: يوفقكم للأعمال الصالحة، أو يصلحها بالقبول، والإِثابة عليها. وقيل: إصلاح الأعمال: التوفيق في المجيء بها صالحة مرضية. ﴿ وَيَغْفِرُ لَكُمُ ذُنُوبَكُمُ ﴾ أي: يجعلها مكفرة، وممحاة بسبب استقامتكم في القول، والعمل. قال الزمخشري: وهذه الآية

مقررة للتي قبلها، بنيت تلك على النهي عما يؤذي رسول الله ﷺ، وهذه على الأمر باتقاء الله تعالى في حفظ اللسان؛ ليترادف عليها النهي والأمر، مع اتباع النهي ما يتضمن الوعيد من قصة موسى عليه السلام، واتباع الأمر الوعد البليغ، فيقوى الصارف عن الأذى، والداعى إلى تركه.

﴿ وَمَن يُطِعِ اللَّهَ وَرَسُولُهُ ﴾ فيما أمرا به، وفيما نهيا عنه. ﴿ فَقَدْ فَازَ فَوْزًا عَظِيمًا ﴾: يعش في الدنيا حميداً، وفي الآخرة سعيداً، وانظر ما ذكرته في الآية رقم [85] من سورة (النور) تجد ما يسرك، ويثلج صدرك.

الإعراب: ﴿ يُصَلِحُ ﴾: فعل مضارع مجزوم لوقوعه جواباً للأمر، وجزمه عند الجمهور بشرط محذوف، التقدير: إن تقولوا قولاً سديداً يصلح، فلذا الوقف على ﴿ سَدِيداً ﴾ غير جيد؛ بل الأحسن الوصل. ﴿ لَكُمْ ﴾: جار ومجرور متعلقان بالفعل قبلهما. ﴿ أَعَمْلَكُو ﴾: مفعول به، والكاف في محل جر بالإضافة، والجملة الفعلية لا محل لها على الوجهين المعتبرين فيها، وجملة: (يغفر لكم ذنوبكم) معطوفة عليها، وإعرابها مثلها، والفاعل بالفعل ضمير مستتر تقديره: «هو » يعود إلى ﴿ الله ﴾ في محل الله ﴾ .

﴿ وَمَن ﴾: الواو: حرف استئناف. (من): اسم شرط جازم مبني على السكون في محل رفع مبتدأ. ﴿ يُطِع ﴾: فعل مضارع فعل الشرط، والفاعل يعود إلى (من). ﴿ الله ﴾: منصوب على التعظيم. (رسوله): معطوف على ما قبله، والهاء في محل جر بالإضافة. ﴿ فَقَدْ ﴾: الفاء واقعة في جواب الشرط. (قد): حرف تحقيق يقرب الماضي من الحال. ﴿ فَازَ ﴾: فعل ماض، والفاعل يعود إلى (من) أيضاً. ﴿ فَوَزّا ﴾: مفعول مطلق. ﴿ عَظِيمًا ﴾: صفة له، والجملة الفعلية: ﴿ فَقَدْ فَازَ … ﴾ إلخ في محل جزم جواب الشرط، وخبر المبتدأ الذي هو (مَنْ) مختلف فيه كما رأيت في الآية رقم [٣٠]، والجملة الاسمية: ﴿ وَمَن … ﴾ إلخ مستأنفة، لا محل لها.

﴿ إِنَّا عَرَضْنَا ٱلْأَمَانَةَ عَلَى ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ وَٱلْجِبَالِ فَأَبَيْنَ أَن يَعْمِلْنَهَا وَأَشْفَقْنَ مِنْهَا ۗ وَحَمَلُهَا ٱلْإِنسَانُ ۚ إِنَّهُ، كَانَ ظَلُومًا جَهُولًا ﴿ إِنَّ ﴾

الشرح: قال عبد الله بن عباس ـ رضي الله عنهما ـ: أراد بالأمانة: الطاعة والفرائض؛ التي فرضها الله تعالى على عباده، عرضها على السموات، والأرض، والجبال على أنهم إن أدوها؛ أثابهم، وإن ضيعوها؛ عذبهم.

وقال عبد الله بن مسعود ـ رضي الله عنه ـ: الأمانة أداء الصلوات، وإيتاء الزكاة، وصوم رمضان، وحج البيت، وصدق الحديث، وقضاء الدين، والعدل في المكيال. وأشد من هذا كله الودائع. وقيل: هي جميع ما أمروا به، ونهوا عنه. وقيل: هي الصوم، وغسل الجنابة، وما يخفى من الشرائع.

وقال عبد الله بن عمرو بن العاص ـ رضي الله عنه ـ: أول ما خلق الله من الإنسان الفرج، وقال: هذه الأمانة أستودعكها. فالفرج أمانة، والأذنان أمانة، والعين أمانة، واليد أمانة، والرجل أمانة، ولا إيمان لمن لا أمانة له.

وفي رواية عن ابن عباس ـ رضي الله عنهما ـ: هي أمانات الناس، والوفاء بالعهود، فحق على كل مؤمن ألا يغش مؤمناً، ولا معاهداً في شيء، لا في قليل، ولا في كثير. فعرض الله هذه الأمانة على أعيان السموات، والأرض، والجبال. وهذا قول جماعة من التابعين، وأكثر السلف، فقال لهن: أتحملن هذه الأمانة بما فيها؟ قلن: وما فيها؟ قال: إن أحسنتنَّ؛ جوزيتنَّ، وإن عصيتنَّ؛ عوقبتن. قلْنَ: لا يا رب نحن مسخرات لأمرك، لا نريد ثواباً، ولا عقاباً. وقلن: ذلك خوفاً، وخشية، وتعظيماً لدين الله تعالى؛ لئلا يقوموا بها، لا معصية، ولا مخالفة لأمره. وكان العرض عليهن تخييراً، لا إلزاماً، ولو ألزمهنَّ؛ لم يمتنعنَ من حملها، والجمادات كلها خاضعة لله تعالى، مطيعة لأمره، ساجدة له.

قال بعض أهل العلم: ركب الله فيهن العقل، والفهم حين عرض عليهن الأمانة، حتى عقلن الخطاب، وأجبن بما أجبن، كما حكى الله عنهن قولهن: ﴿قَالَتَا اللَّيْنَا طَآبِعِينَ ﴾ الآية رقم [١١] من سورة (فصلت). وقيل: المراد من العرض على السموات، والأرض، والجبال: هو العرض على أهلها من الملائكة دون أعيانها. والقول الأول هو الأصح، وهو قول العلماء.

وَالْجِبَال، فلم تطقها، فهل أنت آخذها بما فيها؟ قال: يا رب وما فيها؟ قال: إن أيخيلُهُ والشفوات والأرض والجبال، فلم تطقها، فهل أنت آخذها بما فيها؟ قال: يا رب وما فيها؟ قال: إن أحسنت؛ جوزيت خيراً، وإن أسأت عوقبت، فحملها آدم ـ على نبينا، وعليه ألف صلاة، وألف سلام ـ وقال: بين أذني، وعاتقي، قال الله تعالى: أما إذا تحملت، فسأعينك، وأجعل لبصرك حجاباً، فإذا خشيت أن تنظر إلى ما لا يحل؛ فأرخ عليه حجابه (المراد به: الجفنان) وأجعل للسانك لحيين، وغلافاً، فإذا خشيت؛ فأغلقه عليه، وأجعل لفرجك لباساً، فلا تكشفه على ما حرمت عليك. قال مجاهد ـ رحمه الله تعالى ـ: فما كان بين أن تحملها وبين أن أخرج من الجنة إلا مقدار ما بين الظهر إلى العصر.

هذا؛ وفي الآية استعارة تمثيلية، مثل للأمانة في ضخامتها، وعظمها، وتفخيم شأنها بأنها من الثقل لو عرضت على السموات، والأرض، والجبال ـ وهي من القوة، والشدة بأعلى المنازل والمراتب ـ لأبت عن حملها، وأشفقت منها، وهو تمثيل رائع لتهويل شأن الأمانة. هذا؛ والأمانة مصدر، وحق المصادر أن لا تجمع؛ لأنها كالفعل يدل على القليل والكثير من جنسه، ولكن لما اختلف أنواع الأمانة لوقوعها على الصلاة، والزكاة، والتطهر، والحج، وغير ذلك من العبادات؛ جاز جمعها؛ لأنها لما اختلفت أنواعها؛ شابهت المفعول به، فجمعت كما

يجمع المفعول به، قال تعالى: ﴿وَالَّذِينَ هُرُ لِأَمْنَنتِهِمْ وَعَهْدِهِمْ رَعُونَ﴾، وقال جل ذكره: ﴿إِنَّ اللَّهَ يَأْمُرُكُمْ أَن تُؤَدُّوا ٱلْأَمَنَنتِ إِلَيْ أَهْلِهَا﴾.

﴿إِنَّهُ، كَانَ ظُلُومًا جَهُولُا﴾: قال ابن عباس ـ رضي الله عنهما ـ: ﴿ظُلُومًا﴾ لنفسه. ﴿جَهُولَا﴾ بأمر ربه، وما تحمل من الأمانة. وقيل: ﴿ظُلُومًا﴾ حين عصى ربه. ﴿جَهُولَا﴾ لا يدري ما العقاب في ترك الأمانة؟ وقيل: ﴿ظُلُومًا جَهُولَا﴾ حيث حمل الأمانة، ولم يف بها، وضمنها، ولم يف بضمانها. انتهى. خازن.

هذا؛ و(جهول) وصف للجنس باعتبار الأغلب، وكون الإنسان ظلوماً جهولاً لما غلب عليه من القوة الغضبية، والشهوية الحيوانية. وخذ ما يلي:

فعن حذيفة بن اليمان - رضي الله عنه - قال: حدثنا رسول الله على حديثين، قد رأيتُ أحدَهُمَا، وأنا أنتظرُ الآخرَ، حدثنا: أَنَّ الأمانة نزلتْ في جَدْرِ قلوبِ الرِّجال، ثمَّ نزلَ القرآنُ، فَعَلِمُوا مِنَ القَّنَةِ. ثم حَدَّثنا عن رفْعِ الأمانة، فقالَ: يَنَامُ الرَّجلُ النَّوْمَةَ فَعُلِمُوا مِنَ السَّنَةِ. ثم حَدَّثنا عن رفْعِ الأمانة، فقالَ: يَنَامُ الرَّجلُ النَّوْمَةَ فَتُقْبَضُ الأَمانةُ مِنْ قَلْبِهِ، فيظلَ أَئرُهَا مِثلَ الوَحْتِ، ثم يَنَامُ الرَّجلُ النوْمَة، فتُقْبَضُ الأَمانةُ مِنْ قَلْبِهِ، فيظلُ أَئرُهَا مِثلَ المجلِ كجمْرِ دَحْرَجْتَهُ علَى رِجْلِكَ، فَنَفِط، فتراهُ مُنْتَبِراً، ولَيْسَ فيهِ شَيْءٌ (ئمَّ أَخَذَ خَصَاةً فدحْرَجَهَا على رِجْلِهِ) فيصبحُ النَّاسُ يَتَبايَعُونَ، لَا يَكَادُ أَحَدٌ يُؤدِّي الأَمانة حتَّى يُقَالَ: إِنَّ حَصَاةً فدحْرَجَهَا على رِجْلِهِ) فيصبحُ النَّاسُ يَتَبايَعُونَ، لَا يَكَادُ أَحَدٌ يُؤدِّي الأَمانة حتَّى يُقَالَ: إِنَّ حَصَاةً فدحْرَجَهَا على رِجْلِهِ) فيصبحُ النَّاسُ يَتَبايَعُونَ، لَا يَكَادُ أَحَدٌ يُؤدِّي الأَمانة حتَّى يُقَالَ: إِنَّ في بني فُلَانٍ رَجُلاً أَمِنناً، حَتَّى يقالَ للرجلِ: ما أَجْلَدَهُ، ما أَطْرَفَه، ما أَعْقَلَهُ، وَمَا في قلبِهِ مِثْقَالُ حَبَّةِ خردلٍ من إيمانٍ، وَلَقَدْ أَتَى عَلَيَّ زَمَانٌ، وَمَا أَبالِي أَيكُمْ بايَعْتُ لئِنْ كَانَ مُسْلِماً؛ لَيَرُدَّنَّهُ على سَاعِيهِ. وَأَمَّا الْيَوْمَ فَمَا كُنْتُ لِأَبَايِعَ منكمْ إلَّا وينهودياً؛ لَيَرُدَّنَّهُ على سَاعِيهِ. وَأَمَّا الْيَوْمَ فَمَا كُنْتُ لِأَبَايِعَ منكمْ إلَّا فلاناً وفلاناً. متفق عليه. انتهى. خازن.

وروى البخاري عن أبي هريرة - رضي الله عنه - قال: «بينما رسول الله ﷺ في مجلس يحدِّثُ القومَ، فجاء أعْرابيُّ، فقالَ: مَتَى السَّاعَةُ؟ فمضَى رسولُ اللهِ ﷺ يُحدِّثُ، فقالَ بعضَ الْقَوْمِ: سمِعَ ما قالَ، فكرهَ مَا قَالَ. وقال بعضُهُمْ: لَمْ يَسْمَعْ. حَتَّى إِذَا قَضَى حديثَهُ، قال: «أين السَّائِلُ عَنِ السَّاعَةِ؟». قَالَ: هَاأَنَا يا رَسُولَ اللهِ، قالَ: «إِذَا ضُيِّعَتِ الأمانةُ فانتظر السَّاعةَ». قالَ: كيْفَ إِضَاعَتُهَا يا رسولَ اللهِ؟! قال: «إذا وُسِّدَ الأمرُ إلى غيْرِ أَهْلِهِ؛ فانتظر السَّاعَة».

وعن على ـ رضى الله عنه وكرم الله وجهه ـ عن النبي على قال: «كنَّا جلوساً مَعَ رسولِ اللهِ على فطلعَ علينا رَجُلٌ مِنْ أهلِ الْعَاليَةِ، فقالَ: يا رسولَ الله! أخْبِرْني بأَشَدِّ شَيْءٍ في هَذَا الدِّينِ، وَأَليَنه؟ فقال: «ألينه: شَهَادَةُ أَنْ لَا إِلَهَ إِلَّا اللهُ، وأنَّ محمداً عبدُهُ ورسولُهُ. وأشدُّه يا أَخَا العاليةِ! الأمَانةُ، إنَّهُ لا دِينَ لِمَنْ لَا أمانةَ لهُ، ولا صَلاةً لهُ، ولا رَكاةً لَهُ». رواه البزار.

هذا؛ و(جهول): صيغة مبالغة اسم الفاعل: جاهل، وهو مَنْ يجهل ما يتعلق به من المكروه، والمضرة. ومن حق الحكيم ألَّا يقدم على شيء حتى يعلم كيفيته، وحاله، ولا يشتري الحلم بالجهل، ولا الأناة بالطيش، ولا الرفق بالخرق، كما قال أبو ذؤيب الهذلي: [الطويل]

فَإِنْ تَزْعُمِيني كُنْتُ أَجْهَلُ فِيكُمُو فَإِنِّي شَرَيْتُ الْحلْمَ بَعْدَكِ بِالْجهْلِ وَإِنْ لَم يكن كذلك؛ يصدق عليه: أنه من أكبر الجهال، والحمار أفضل منه، كما قال الشاعر الحكيم:

فَضْلُ الحمارِ علَى الْجَهُولِ بِخَلَّةِ معْرُوفَةٍ عِنْدَ الَّذِي يَدْرِيهَا إِنَّ الْحِمَارَ إِذَا تَوَهَّمَ لَمْ يَسِرْ وتُعَاوِدُ البُهَا مُا يُؤذِيهَا إِنَّ الْحِمَارَ إِذَا تَوَهَّمَ لَمْ يَسِرْ وتُعَاوِدُ البُهَا

حقاً إن الحمار أفضل بكثير من الفاسقين الجاهلين: المقامرين، والظالمين، وشاربي الخمر...إلخ، ودليل ذلك: أنك لو وضعت الخمر للحمار، والبغل، ونحوهما لا يشربه، بل ينفر منه، ومع ذلك تجد المئات بل الألوف من البشر يشربونها ليلاً، ونهاراً.

الإعراب: ﴿إِنَّا ﴾: حرف مشبه بالفعل، و(نا): اسمها، حذفت نونها، وبقيت الألف دليلاً عليها. ﴿عَرَضْنَا ﴾: فعل، وفاعل. ﴿الْأَمَانَهُ ﴾: معطوفان على ﴿الشّمَوْتِ ﴾، وجملة: ﴿عَرَضْنَا ﴿ وَالْجَالِ ﴾ : معطوفان على ﴿الشّمَوَتِ ﴾، وجملة: ﴿عَرَضْنَا ﴿ وَالْجَالِ ﴾ : معطوفان على ﴿الشّمَوَتِ ﴾، وجملة: ﴿عَرَضْنَا ﴿ وَالْجَملة الاسمية مستأنفة، لا محل لها. ﴿فَأَبْتِ ﴾ : الفاء: حرف عطف. محل رفع خبر (إن)، والجملة الاسمية مستأنفة، لا محل لها. ﴿فَأَبْتِ ﴾ : الفاء: حرف مصدري، ونصب. ﴿ وَعَمِلْنَا ﴾ : فعل مضارع مبني على السكون وهو في محل نصب بد: ﴿أَنَّ ﴾، ونون النسوة فاعله. ﴿فَأَبْتُ ﴾ : فعل مضارع مبني على السكون وهو في محل نصب بد: ﴿أَنَّ ﴾، ونون النسوة فاعله. ﴿وَهَابُهُ والفعل المضارع في تأويل مصدر في محل نصب مفعول به، وجملة: ﴿وَمَلَهُ أَبْتُ ﴾ الله أَنْ يَعْبِلُنَّا ﴾ معطوفة على جملة ، وحملة: ﴿وَمَلَهُ الْإِنسَانُ ﴾ وجملة: ﴿وَمَلَهُ الْإِنسَانُ ﴾ وجملة الإنسان، فحملها. . إلن وهذا الكلام معطوفة على ماض ناقص، واسمه يعود إلى ﴿آلِاسَنُ ﴾ . ﴿ظُلُومًا ﴾ : خبر ﴿كَانَ ﴾ . ﴿عَلَهُ كَانَ ﴾ . ﴿ كَانَ ﴾ . ﴿ كَانَ ﴾ . ﴿ كَانَ ﴾ . ﴿ كَانَ ﴾ . وجملة : ﴿ كَانَ ﴾ . ﴿ كَانَ ﴾ . وجملة الله لحمل الإنسان للأمانة . وجملة المن محلول له خبر: (إن)، والجملة الاسمية : ﴿ إِنَّهُ كُانَ ﴾ وحملة . ﴿ كَانَ ﴾ . وحملة الله لحمل الإنسان للأمانة . والمن للأمانة . وحملة الإنسان للأمانة . وحملة الله لحمل الإنسان للأمانة . وحملة الله لحمل الإنسان للأمانة . وحملة المحل الإنسان للأمانة . وحملة المحل الإنسان للأمانة . وحملة الإنسان للأمانة . وحملة المحل الإنسان للأمانة . وحملة المحل الإنسان للأمانة . وحملة المحل الإنسان للأمانة . وحملة الإنسان المحل المحل الإنسان المحل المحل الإنسان المحل ال

﴿ لِيُعَذِّبَ اللَّهُ ٱلْمُنَافِقِينَ وَٱلْمُنَافِقَاتِ وَٱلْمُشْرِكِينَ وَٱلْمُشْرِكِيْتِ وَيَتُوبَ ٱللَّهُ عَلَى اللَّمُ عَلَى اللَّهُ عَفُورًا رَّحِيـمًا ﴿ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى الللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الْعَلَى اللّهُ عَلَى اللّ

الشرح: ﴿ لِيُعَذِّبَ اللهُ ... ﴾ إلخ: تعليل لحمل الأمانة، المعنى: عرضنا الأمانة على جميع المخلوقات، ثم قلدناها الإنسان؛ ليظهر شرك المشرك، ونفاق المنافق؛ ليعذبهم الله نتيجة سوء

أعمالهم، ومعتقداتهم، ويظهر إيمان المؤمن، فيثيبه الله. ﴿وَكَانَ اللّهُ عَفُورًا﴾: للتائبين من ذنوبهم. ﴿ وَعِيانَ الله على اللّه الله على الله على الله المعقوبة. وانظر شرح (كان) في الآية رقم [١]. هذا؛ وفي الآية الكريمة من المحسنات البديعية: المقابلة، والطباق بين: ﴿ لِيُعُذِبُ الله الله الله الله الله على الله وَيَوَبُ الله عَلَى الله عَلَى الله وَيَوَبُ الله عَلَى الله عَلَى الله وَيَوبُ الله عَلَى الله علماء البديع: رد العجز على الصدر؛ لأن السورة الكريمة بدئت من المحسنات البديعية ما يسميه علماء البديع: رد العجز على الصدر؛ لأن السورة الكريمة بدئت في ذم المنافقين، وختمت ببيان سوء عاقبتهم، فحسن الكلام في البدء، والختام. وإنما قدم المنافقين على المشركين هنا وفي سورة (الفتح) رقم [٦] لأن المنافقين كانوا أشد على المؤمنين من المشركين؛ ولأن المشرك يمكن أي يحترز منه، ويجاهد؛ لأنه عدو مبين، والمنافق لا يمكن أن يحترز منه، ولا يجاهد، فلهذا كان شره أكثر من شر المشرك، فكان تقديم المنافق أولى. ومن المعلوم: أن المنافقين، والمنافقات كانوا في المدينة، وأن المشركين، والمشركات هم من أهل مكة.

الإعراب: ﴿ لِيُعْذِبَ ﴾: فعل مضارع منصوب بران مضمرة بعد لام التعليل. ﴿ الله ﴾: فاعله. ﴿ الله عنه الله عنه و النون عوض عن التنوين في الاسم المفرد. ﴿ وَالْمُنْفِقَتِ ﴾: معطوف على ما قبله منصوب مثله و و النون عوض عن التنوين في الاسم المفرد. ﴿ وَالْمُنْفِقَتِ ﴾: معطوف على ما قبله منصوب مثله و علامة نصبه الكسرة نيابة عن الفتحة ؛ لأنه جمع مؤنث سالم. ﴿ وَالْمُشْرِكِينَ وَالله معلى ما قبلهما منصوبان مثله الله على الله و المعلى الله على المستتر في الله على المستر في المعتمد المستر في المعتمد المستر في المعتمد المستر في المعتمد المام السابق من أسماء الله الحسني على المعتمد المه وسلم ، واجل وتحره وسلم ، وأجل وأكرم ، وصلى الله على سيدنا محمد وعلى اله وصحبه وسلم .

انتهت سورة (الأحزاب)، شرحاً وإعراباً، بحمد الله وتوفيقه. والحمد لله ربِّ العالمين





#### ڛٷڒۼؙؙؙۺؙؙ؉ؙٳ

سورة (سبأ) مكية بالإجماع، وهي أربع وخمسون آية، وثمانمئة، وثلاث وثلاثون كلمةً، وألف وخمسمئة واثنا عشر حرفاً. انتهى. خازن. وسميت سورة (سبأ) لأن الله تعالى ذكر فيها قصة سبأ، كما ستعرفه مفصلاً بعونه تعالى.

#### بِسْعِ ٱللَّهِ ٱلرَّحْمَانِ ٱلرَّحِيمِ

﴿ اَلْحَمَدُ لِلَّهِ اللَّذِي لَهُ مَا فِي السَّمَوَتِ وَمَا فِي الْأَرْضِ وَلَهُ الْخَمَدُ فِي الْآخِرَةَ وَهُوَ الْحَكِيمُ الْخَبِيرُ ﴾ الْحَكِيمُ الْخَبِيرُ ﴾

المسرح: ﴿ اَلْهُمَدُ بِلِهَ النِّي لَهُ مَا فِي السَّمَوَتِ وَمَا فِي الْأَرْضِ ﴾ : معناه: أن كل نعمة ، فهو الحقيق بأن يحمد ، ويثنى عليه من أجلها . ولما قال : الحمد لله ؛ وصف ملكه ، فقال : ﴿ اللّهَ مَن عليه من أجلها . وخلقاً ، وعبيداً . ﴿ وَلَهُ الْخَمْدُ فِي الْآخِرَةُ ﴾ أي : كما له الحمد في الدنيا ؛ إذ النعم في الدارين منه جلت قدرته ؛ غير أن الحمد في الدنيا واجب؛ لأنها دار تكليف ، وفي الآخرة غير واجب لعدم التكليف ، لذا فإن في الكلام حذفاً ، التقدير : وله الحمد في الدنيا . وهذا الحذف لدلالة الآخرة عليها ، وإنما يحمده أهل الجنة سروراً بالنعيم ، وتلذذا في الدنيا . وهذا الحذف لدلالة الآخرة عليها ، وإنما يحمده أهل الجنة سروراً بالنعيم ، وتلذذا بما نالوا من الأجر العظيم ؛ حيث يقولون بعد دخولهم الجنة : ﴿ الْحَمْدُ لِلّهِ اللّذِي صَدَقَنَا لَكُرُنَ ﴾ ويقولون : ﴿ الْحَمْدُ لِلّهِ الّذِي اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ رقم [٢٤] من سورة (الزمر) ، ويقولون : ﴿ الْحَمْدُ اللّهِ اللّهِ تكون بعد الموت ، والميت ، والمجزاء ، وهي في الجنة لمن آمن وعمل صالحاً ، أو في النار من كفر ، وعمل سيئاً . ورحم الله من يقول : (البسيط]

فلَيْتَ شِعْرِي بَعْدَ الْبَابِ مَا الدَّارُ؟ [السيط]

يُرْضِي الإِلَهَ، وَإِنْ خَالَفْتَ فَالنَّارُ فَانظِرْ لِنَفْسِكَ مَاذَا أَنْتَ مُخْتَارُ؟ الْـمَـوْتُ بَـابٌ وَكُـلُّ الـنَّـاسِ دَاخِـلُـهُ ورحم الله من أجابه بقوله:

الدَّارُ جَنَّةُ عَدْنٍ إِنْ عَمِلْتَ بِمَا هُمَا مَحلَّدِ مَا للناسِ غيْرُهُمَا

﴿ اَلْحَكِيمُ ﴾: بتدبير ما في السماء والأرض، والحكيم في أمره، وتدبير شؤون عباده؛ وهو الحكيم في جميع أفعاله. ﴿ اَلْجَيرُ ﴾: بكل ما كان، وما يكون، والخبير بشؤون عباده، وما ببواطنهم، وأسرارهم، وأحوالهم. وفي الآية دليل واضح على أنه سبحانه يحب الحمد والمدح لنفسه؛ لأنه حمد نفسه في هذه الآية، وفي غيرها كثير. والله أعلم بمراده، وأسرار كتابه.

الآية: ٢

﴿ يَعْلَمُ مَا يَلِجُ فِى ٱلْأَرْضِ وَمَا يَغْرُجُ مِنْهَا وَمَا يَنزِلُ مِنَ ٱلسَّمَآءِ وَمَا يَعْرُجُ فِيهَأَ وَهُوَ ۗ ٱلرَّحِيثُ ٱلْغَفُورُ ۞﴾

الشرح: ﴿ يَعْلَمُ مَا يَلِجُ فِي ٱلْأَرْضِ ﴾ أي: يدخل في الأرض من المطر، والكنوز، والأموات، والدفائن. ﴿ وَمَا يَغْرُجُ مِنْهَ ﴾ أي: من النبات، والشجر، والعيون، والمعادن، والأموات؛ إذا بعثوا يوم القيامة. ﴿ وَمَا يَغْرُجُ مِنْهَ ﴾ أي: من المطر، والثلج، والبرد، والصواعق والأرزاق، والمقادير، والبركات، والملائكة، والكتب؛ التي أنزلها على الرسل. ﴿ وَمَا يَعْرُجُ فِيهً ﴾ أي: صعد في السماء من الملائكة، وأعمال العباد، والأبخرة، والأدخنة، والغبار، وغير ذلك. ﴿ وَهُو الرَّحِيمُ ﴾ : بعباده حيث خلق من الأرض، أو أنزل من السماء ما يحتاجون إليه في معاشهم، وتأمين حاجياتهم. ﴿ وَالْعَنْورُ ﴾ : للمذنبين، والمقصرين في شكر نعمته مع كثرتها، أو : هو يغفر لهم ذنوبهم في الآخرة مع ما له من سوابق هذه النعم الفائتة للحصر، ﴿ وَإِن نَعَدُدُواْ نِعْمَتَ اللَّهِ لَا يُحْصُوهَا ﴾ .

هذا؛ و ﴿ يَلِجُ ﴾ أصله: يَوْلِج، وماضيه: ولج، فحذفت الواو من مضارعه لوقوعها بين عدوتيها، وهما: الياء، والكسرة في مضارع الغائب، وتحذف من مضارع المتكلم، والمخاطب قياساً عليه، والمصدر: الولوج، وانظر شرح ﴿ السَّمَآءِ ﴾ وإعلاله في الآية رقم [٢٤] من سورة (الروم). والفعل: ﴿ يَعَلَمُ ﴾ من المعرفة، لا من العلم اليقيني، فلذا اكتفى بمفعول واحد، وانظر ما ذكرته في الآية رقم [٦] من سورة (الروم) أيضاً، وينبغي أن تعلم: أن ﴿ مَا ﴾ في هذه الآية وسابقتها واقعة على العاقل، وغيره، وأصل استعمالها لغير العاقل، ففي استعمالها في الآيتين تغليب غير العاقل على العاقل.

الإعراب: ﴿ يَعْلَمُ ﴾: فعل مضارع، والفاعل يعود إلى (الله). ﴿ مَا ﴾: اسم موصول مبني على السكون في محل نصب مفعول به. ﴿ يَلِحُ ﴾: فعل مضارع، والفاعل تقديره: «هو» يعود إلى ﴿ مَا ﴾، وهو العائد، والجملة الفعلية صلة الموصول، لا محل لها. ﴿ فِي ٱلْأَرْضِ ﴾: متعلقان بالفعل قبلهما، وجملة: ﴿ يَعْلَمُ … ﴾ إلخ مستأنفة، لا محل لها، أو هي في محل نصب حال من لفظ الجلالة، أو هي في محل رفع خبر ثالث له: (هو) في الآية السابقة، والرابط: الضمير فقط، وجملة: ﴿ وَمَا يَخْرُحُ مِنْهَا ﴾ معطوفة على ما قبله، وأعرابها مثلها بلا فارق، وأيضاً : ﴿ وَمَا يَنْلُ وَهُو الرَّحِيمُ الْعَنْفُرُ ﴾ مثل إعراب ﴿ وَهُو النَّكِيمُ الْمُؤيرُ ﴾ إفراداً، وجملاً.

﴿ وَقَالَ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ لَا تَأْتِينَا ٱلسَّاعَةُ قُلْ بَلَىٰ وَرَبِّ لَتَأْتِينَكُمْ عَلِمِ ٱلْغَيْبِ لَا يَعْزُبُ عَنْهُ مِثْقَالُ ذَرَّةٍ فِي ٱلسَّمَوَتِ وَلَا فِي ٱلْأَرْضِ وَلَا أَصْغَكُر مِن ذَلِكَ وَلَا أَكْبُرُ إِلَى عَلْمَ أَصْغَكُم مِن ذَلِكَ وَلَا أَصْغَبُرُ إِلَى اللَّهُ مَا اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللّ

الشرح: ﴿ وَقَالَ اللَّهِ عَلَمُوا ﴾: المراد: أهل مكة. وقال مقاتل: قال أبو سفيان لكفار مكة: واللات، والعزَّى! لا تأتينا الساعة أبداً، ولا نُبعث. وقيل: استبطؤوا ما وُعِدُوه من قيام الساعة على سبيل اللهو، والاستهزاء، والسخرية. ﴿ قُلْ بَلَى وَرَبِي لَتَأْتِنَكُمُ ﴾: فهذا رد لكلامهم، وإثبات لما نفوه من إتيان الساعة. وهذه الآية هي الآية الثالثة التي أمر الله بها رسوله على أن يقسم بربه على وقوع المعاد، والأولى في سورة (يونس) رقم [٥٥]: ﴿ قُلْ بَلَى وَرَبِي لَتُعَثَنَ ثُمُ لَنُبَوَنُ بِمَا عَلِمُ ﴾. والثانية في سورة (التغابن) رقم [٧]: ﴿ وَمَ مَن الخفيات، وإذا كان كذلك؛ دخل في علمه وقت قيام الساعة، وهي واقعة لا محالة. هذا؛ ويقرأ بجر ﴿ عَلِمِ ﴾ ورفعه. هذا؛ و﴿ الْغَيْبِ ﴾ ما غاب عن الإنسان، ولم تدركه حواسه، قال الشاعر:

وَبِالْغَيْبِ آمَنَّا، وَقَدْ كَانَ قَوْمُنَا يُصَلُّونَ لِلْأَوْثَانِ قَبْلَ مُحَمَّدِ

﴿لَا يَعْزُبُ عَنّهُ﴾: لا يغيب عن علمه، ويقرأ بضم الزاي، وكسرها. ﴿مِثْقَالُ ذَرَّةِ﴾: وزن ذرة، وهي النملة الصغيرة، وتقال لكل جزء من أجزاء الهباء المنتشر في الفضاء، وهي لا ترى إلا في ضوء الشمس الداخل إلى مكان مظلم. ﴿وَلَا أَصْغَرُ مِن ذَلِكَ﴾ أي: من مثقال ذرة. ﴿وَلا أَصْغَرُ مِن ذَلِكَ﴾ أي: من مثقال ذرة. ﴿وَلا أَصْغَرُ مِن ذَلِكَ﴾ أي: أكبر منها. ﴿إِلّا فِي كِتَبِ أي: في اللوح المحفوظ. ﴿مُبِينِ أي: واضح، لا خفاء فيه، وإعلاله مثل إعلال ﴿مُهِينٌ ﴾ في الآية رقم [٦] من سورة (لقمان)، وانظر شرح ﴿السّمَوْتِ ﴾ في الآية رقم [٢٦] منها.

الآية: ٣

أما ﴿ بَلَى ﴾؛ فهي إثبات لما نفوه من إتيان الساعة قطعاً، و ﴿ بَلَى ﴾: حرف جواب، كنعم، وجيْر، وأجلْ، وإي، إلا أنَّ ﴿ بَلَى ﴾ جواب لنفي متقدم؛ أي: إبطال، ونقض، وإيجاب له، سواءٌ دخله الاستفهام، أم لا؟ فتكون إيجاباً له، نحو قول القائل: ما قام زيد، فتقول: بلى. أي: قد قام. وقوله: أليس زيدٌ قائماً؟ فتقول: بلى؛ أي: هو قائم. قال تعالى: ﴿ أَلَسْتُ بِرَبِّكُمْ قَالُ ابن عباس \_ رضي الله عنهما \_: لو قالوا: نعم لكفروا. وخذ ما يلي:

قال محمد علي الصابوني: ظل الاعتقاد السائد حتى القرن التاسع عشر: أن الذرة هي أصغر جزء يمكن أن يوجد في عنصر من العناصر، وأنها غير قابلة للتجزئة؛ لأنها الجزء الذي لا يتجزأ، وقد مضت قرون على هذا الاعتقاد، ومنذ عشرات السنين الماضية حول العلماء اهتمامهم إلى مشكلة الذرة، فأمكنهم تجزئتها، وتقسيمها، وقد وجدوا أنها تحتوي على الدقائق الآتية: البروتون، النيترون الإلكترون، وبواسطة هذه التجزئة اخترعوا القنبلة الذرية، والقنبلة الهيدروجينية، ونعوذ بالله من قيام الساعة، ومن شر إبليس اللعين، استمع إلى قوله تعالى عند الإخبار عن الذرة: ﴿وَمَا يَعْرُبُ عَن رَبِّكَ مِن مِّنْقَالِ ذَرَةٍ ... الخ.

فكلمة: ﴿أَصْغَرُ ﴾ من الذرة في الآية القرآنية تصريح جلي بإمكان تجزئتها. وفي قوله: ﴿وَلا فِي اَلسَكُمْ إَنِهُ بيان بأن خواص الذرات في الأرض هي نفس خواص الذرات الموجودة في الشمس، والنجوم، والكواكب فهل درس محمدٌ على خواص الذرة، وأمكنه تجزئتها، والوقوف على خواصها في الأرض، والسماء، إنها لدليل قوي على أن القرآن وحي إلهي.

الإعراب: ﴿وَقَالَ﴾: الواو: حرف استئناف. (قال): ماض. ﴿ اللَّذِينَ ﴾: اسم موصول مبني على الفتح في محل رفع فاعل، وجملة: ﴿ كَفَرُوا ﴾ مع المتعلق المحذوف صلة الموصول، لا محل لها. ﴿ لا ﴾: نافية. ﴿ تَأْتِينَ ﴾: فعل مضارع مرفوع، وعلامة رفعه ضمة مقدرة على الياء للثقل، و(نا): ضمير متصل في محل نصب مفعول به. ﴿ السَّاعَةُ ﴾: فاعله، والجملة الفعلية في محل نصب مقول القول، وجملة: ﴿ وَقَالَ … ﴾ إلخ مستأنفة، لا محل لها. ﴿ قُلْ ﴾: فعل أمر، وفاعله مستتر تقديره: «أنت ». ﴿ بَلَ ﴾: حرف جواب في محل نصب مقول القول. ﴿ وَرَقِ ﴾: الواو: حرف قسم وجر. (ربي): مقسم به مجرور، وعلامة جره كسرة مقدرة على ما قبل ياء

المتكلم، منع من ظهورها اشتغال المحل بالحركة المناسبة، والياء ضمير متصل في محل جر بالإضافة، من إضافة اسم الفاعل لمفعوله، وفاعله مستتر فيه، والجار والمجرور متعلقان بفعل محذوف، تقديره: أقسم بربي. ﴿ لَتَأْتِنَكُمُ ﴾: اللام: واقعة في جواب القسم. (تأتينكم): مضارع مبني على الفتح لاتصاله بنون التوكيد الثقيلة، التي هي حرف لا محل له، والفاعل يعود إلى ﴿ السّاعَةُ ﴾ تقديره: «هي »، والكاف مفعول به، والجملة الفعلية جواب القسم، لا محل لها، والقسم، وجوابه في محل نصب مقول القول، وجملة: ﴿ قُلُ... ﴾ إلخ مستأنفة، لا محل لها.

الآية: ٣

﴿عَلِمِ ﴾: بالجر صفة: (ربي)، أو بدل منه، ويقرأ بالرفع على أنه خبر مبتدأ محذوف، التقدير: هو عالم. أو: هو مبتدأ، خبره الجملة بعده، فعلى هذا يوقف على: ﴿لَتَأْتِينَكُمْ ﴾، وعلى قراءة الجر لا يوقف، و ﴿ عَلِمِ ﴾ مضاف، و ﴿ أَنْعَيْبُ ﴾ مضاف إليه، من إضافة اسم الفاعل لمفعوله، وفاعله مستتر فيه. ﴿لَا﴾: نافية. ﴿يَعْزُبُ﴾: فعل مضارع. ﴿عَنْهُ﴾: متعلقان به. ﴿مِثْقَالُ﴾: فاعله، والجملة الفعلية مستأنفة، أو هي في محل نصب حال من الضمير المستترب: ﴿عَلِرِ﴾ وهذا على قراءته بالجر، وهي في محل رفع خبره على قراءته بالرفع، واعتباره مبتدأ، أو هي في محل نصب حال من الضمير المستتر فيه، واعتباره خبراً لمبتدأ محذوف. و﴿مِثْقَالُ﴾ مضاف، و﴿ذَرَّةٍ﴾ مضاف إليه. ﴿ فِي ٱلسَّمَوْتِ ﴾: متعلقان بمحذوف صفة: ﴿ ذَرَّةٍ ﴾. وقيل: متعلقان بمحذوف حال ولا وجه له. ﴿وَلَا﴾: الواو: حرف عطف. ﴿لَا﴾: صلة لتأكيد النفي. ﴿ٱلْأَرْضِ﴾: معطوف على ما قبله. ﴿ وَلَا ﴾ : الواو : حرف عطف. (لا) : صلة لتأكيد النفي أيضاً. ﴿ أَصْغَرُ ﴾ : بالرفع عطفاً على : ﴿مِثْقَالُ﴾، وبالجر عطفاً على ﴿ذَرَّةِ﴾، ولم يرتض هذا البيضاوي تبعاً للزمخشري؛ بل قال: هو مبتدأ على رفعه، واسم (لا) على اعتبارها نافية للجنس على نصبه. وقال البيضاوي: ولا يجوز عطف المرفوع على ﴿مِثْقَالُ﴾ والمفتوح على ﴿ذَرَّةِ﴾ بأنه فتح في موضع الجر، لامتناع الصرف؛ لأن الاستثناء يمنعه، اللهم إلا أن يجعل الضمير في ﴿عَنَّهُ ﴾ للغيب، وجعل المثبت في اللوح خارجاً عنه لظهوره على المطالعين له، فيكون المعنى لا ينفصل عن الغيب شيء إلا مسطوراً في اللوح. هذا؛ ونقل الجمل عن السمين تجويز ما قاله أبو البقاء، وما قاله البيضاوي.

وبن : حرف جر. ﴿ وَلَاك ﴾: اسم إشارة مبني على السكون في محل جر به: ﴿ مِن ﴾ ، والجار والمجرور متعلقان به: ﴿ أَصْفَرُ ﴾ على جميع الوجوه المتقدمة في الإعراب، إلا إذا اعتبرناه مبتدأ ، أو اسماً له: (لا) فالجار والمجرور يتعلقان بمحذوف خبر للمبتدأ ، أو له: (لا) ، وذلك على قول البيضاوي الأول ، وحذف مثلها بعد: ﴿ أَحُبُرُ ﴾ . واللام للبعد ، والكاف حرف خطاب لا محل له . ﴿ أَحُبُرُ ﴾ : معطوف على ﴿ أَصْفَرُ ﴾ على القراءتين . ﴿ إِلّا ﴾ : حرف حصر . ﴿ فِي كِتَبِ ﴾ : متعلقان بمحذوف خبر : ﴿ أَصْفَرُ ﴾ و﴿ أَصُفَرُ ﴾ على اعتبارهما مبتدأ .

وهما في محل نصب حال على اعتبار ﴿أَصْغَـرُ ﴾ و﴿أَكْبَرُ ﴾ معطوفين على ما قبلهما . ﴿ يُبِينِ ﴾ : صفة ﴿كِتَنبِ ﴾ .

## ﴿ لِيَجْزِى ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ ٱلصَّالِحَتَّ أَوْلَتِهِكَ لَهُم مَّغْفِوَةٌ وَرِزْقٌ كَرِيمٌ ۞﴾

الشرح: المعنى: إن الساعة آتية لا ريب فيها؛ ليثيب المؤمنين الصادقين، ويجزي الصالحين على أعمالهم التي عملوها في الدنيا. ﴿أُولَتِكَ ﴾: الإشارة له: ﴿اللَّذِينَ المَاوُأَ ﴾. ﴿لَهُم مَّغْفِرُةٌ ﴾ أي: لذنوبهم. ﴿وَرِزْقٌ كَرِيمٌ ﴾: في الجنة، وانظر الآية رقم [٣١] من سورة (الأحزاب) ولا تنس الاحتراس، وانظره في الآية رقم [١٥] من سورة (الروم).

الإعراب: ﴿ لِيَجْزِى ﴾: فعل مضارع منصوب بد: «أنْ » مضمرة بعد لام التعليل، والفاعل مستر تقديره: «هو » يعود إلى (ربي) ، و «أن » المضمرة ، والفعل المضارع في تأويل مصدر في محل جر بد: ( اللام) ، والجار والمجرور متعلقان بالفعل: ﴿ لَتَأْيِنَكُمْ ﴾ . ﴿ اللَّذِينَ ﴾ : اسم موصول مبني على الفتح في محل نصب مفعول به أول ، والمفعول الثاني محذوف ، التقدير : ما يستحقون من مثوبة وأجر . ﴿ اَمنُوا﴾ : فعل ماض وفاعله ، والألف للتفريق ، والمتعلق محذوف ، تقديره : آمنوا بالله . . . إلخ ، والجملة الفعلية صلة الموصول ، لا محل لها ، والجملة بعدها معطوفة عليها ، لا محل لها مثلها . ﴿ الصَّلُوحَتُ ﴾ : صفة لمفعول محذوف ، التقدير : عملوا الأعمال الصالحات ، فهو منصوب ، وعلامة نصبه الكسرة نيابة عن الفتحة ؛ لأنه جمع مؤنث سالم . ﴿ أُولَتِكَ ﴾ : اسم ومجرور متعلقان بمحذوف خبر مقدم . ﴿ مَغْفِرَةٌ ﴾ : مبتدأ مؤخر ، والجملة الاسمية في محل رفع خبر ﴿ وَالجملة الاسمية في محل رفع خبر ﴿ أُولَتِكَ ﴾ ، والجملة الاسمية هذه مستأنفة ، لا محل لها . ﴿ وَرِزَقٌ ﴾ : معطوف على خبر ﴿ أُولَتِكَ ﴾ ، والجملة الاسمية هذه مستأنفة ، لا محل لها . ﴿ وَرِزَقٌ ﴾ : معطوف على خبر ﴿ أُولَتِكَ ﴾ ، والجملة الاسمية هذه مستأنفة ، لا محل لها . ﴿ وَرِزَقٌ ﴾ : معطوف على خبر ﴿ أُولَتِكَ ﴾ ، والجملة الاسمية هذه مستأنفة ، لا محل لها . ﴿ وَرِزَقٌ ﴾ : معطوف على خبر ﴿ أُولَتِكَ ﴾ ، والجملة الاسمية هذه مستأنفة ، لا محل لها . ﴿ وَرِزَقٌ ﴾ : معطوف على خبر ﴿ أُولَتِهِكَ ﴾ ، والجملة الاسمية هذه مستأنفة ، لا محل لها . ﴿ وَرَزَقٌ ﴾ : معطوف على خبر ﴿ أُولَتِهِكَ ﴾ ، والجملة الاسمية هذه مستأنفة ، لا محل لها . ﴿ وَرَزَقٌ ﴾ : معطوف على المورور متعلقان بما الله . ﴿ وَالجملة الاسمية هذه مستأنفة ، لا محل لها . ﴿ وَالجملة الاسمة في محل و المحدود في والجملة الاسمة في محدود في المحدود في

#### ﴿ وَٱلَّذِينَ سَعَوْ فِي ءَايُنْتِنَا مُعَجِزِينَ أُولَئِيكَ لَمُمْ عَذَابٌ مِّن رِّجْزٍ أَلِيمٌ ﴿ اللهُ

المشرح: ﴿وَالَّذِينَ سَعُو فِي ءَايَتِنا ﴾ أي: عملوا جاهدين في إبطال أدلتنا، والتكذيب بآياتنا، وتزهيد الناس فيها. ﴿مُعَجِزِينَ ﴾: مسابقين، يحسبون: أنهم يفوتوننا، وأننا لا نقدر على بعثهم في الآخرة للحساب، والجزاء، وظنوا: أنا نهملهم. وقرئ: (معجزين) وفسر بمثبطين عن الإيمان مَنْ أراده. هذا؛ وعاجزه: سابقه؛ إذا كان واحد منهما يسعى في طلب إعجاز الآخر عن اللَّحاق به، فإذا سبقه قيل: أعجزه، وعجَّزه؛ ويقرأ (مُعَجِّزين) بتشديد الجيم، ومعنى: ﴿سَعَوْ ﴾: الجتهدوا، وعملوا بجد، واجتهاد. ﴿ أُولَتِكَ ﴾: الإشارة إلى: (الذين سعوا...) إلخ. ﴿ فَهُمْ عَذَا بُنِ مِن رِجْزٍ أَلِيمُ ﴾: الرجز: سوء العذاب، وقد قال تعالى في أنواع العذاب الذي حل بفرعون، وقومه: ﴿ وَلَمَ الآية رقم [۱۳۶] من سورة (الأعراف). وانظر مقابلة الإيمان بالكفر في الآية رقم [۱۳۸] الآتية.

الإعراب: ﴿وَالَّذِينَ﴾: الواو: حرف عطف. (الذين): معطوف على مثله في الآية السابقة. ﴿سَعَوْ﴾: فعل ماض مبني على فتح مقدر على الألف المحذوفة لالتقائها ساكنة مع واو الجماعة، التي هي فاعله، والألف للتفريق. ﴿فِي ءَالِيَبَا﴾: جار ومجرور متعلقان بالفعل قبلهما، و(نا): ضمير متصل في محل جر بالإضافة، والجملة الفعلية صلة الموصول، لا محل لها. ﴿مُعُنِجِزِينَ﴾: حال من واو الجماعة منصوب، وعلامة نصبه الياء نيابة عن الفتحة؛ لأنه جمع مذكر سالم، والنون عوض عن التنوين في الاسم المفرد. وفاعله مستتر فيه، والمفعول الثاني محذوف، تقديره: عقاباً شديداً، وذلك ليقابل المحذوف في الآية السابقة. ﴿أُولَتِكَ﴾: مبتداً، والكاف حرف خطاب لا محل له. ﴿لَمُمُ نَا جار ومجرور متعلقان بمحذوف خبر مقدم. ﴿عَذَابُ ﴾: مبتداً مؤخر، والجملة الاسمية في محل رفع خبر ﴿أُولَتِكَ ﴾. ﴿مِن رِجْزٍ ﴾: جار ومجرور متعلقان بمحذوف صفة: ﴿عَذَابُ ﴾، ويقرأ بالجر على أنه ومجرور متعلقان بمحذوف صفة: ﴿عُذَابُ ﴾، ويقرأ بالجر على أنه صفة ﴿رَجْزٍ ﴾، والجملة الاسمية: ﴿أُولَتِكَ … والمغ مستأنفة، لا محل لها.

الآية: ٦

### ﴿ وَيَرَى ٱلَّذِينَ أُوتُواْ ٱلْعِلْمَ ٱلَّذِىٓ أُنزِلَ إِلَيْكَ مِن زَّيِّكَ هُوَ ٱلْحَقَّ وَيَهْدِىٓ إِلَىٰ صِرَطِ ٱلْعَزِيزِ ٱلْحَمِيدِ ۞﴾

الشرح: ﴿وَيَرَى النِّينَ أُوتُوا الْعِلْمَ اي: يعلم، ويعتقد أولو العلم من الصحابة، ومن تبعهم، وسار على طريقتهم من الأمة، وأيضاً من أسلم من أهل الكتاب كعبد الله بن سلام، وأصحابه رضوان الله عليهم أجمعين. ﴿الَّذِي أُنزِلَ إِلَيْكَ مِن رَّبِكَ أِي: القرآن الكريم. ﴿هُوَ الْحَقَ اي: إنه من عند الله. ﴿وَيَهْدِي ﴾: يدل، ويقود. ﴿إِلَى صِرَطِ الْعَزِيزِ الْحَمِيدِ الله أي: إلى دين الإسلام؛ الذي هو دين الله. هذا؛ والصراط في الأصل: الطريق، استعير لدين الإسلام في كثير من الآيات، وهو يذكر، ويؤنث، والأول أكثر. و﴿ الْعَزِيزِ ﴾: القوي الغالب؛ الذي لا يغلب. و﴿ الْعَمِيدِ ﴾: المحمود بكل لسان، والممجد في كل مكان على كل حال.

الإعراب: ﴿وَيَرَى﴾: الواو: حرف استئناف، والفعل: (يرى) مرفوع. وقيل: بل هو منصوب بالعطف على (يجزي) وعلامة رفعه، أو نصبه ضمة، أو فتحة مقدرة على الألف للتعذر. ﴿الَّذِينَ﴾: اسم موصول مبني على الفتح في محل رفع فاعل، والجملة الفعلية مستأنفة على الاعتبار الأول، لا محل لها، وهي في تأويل مصدر على عطف الفعل على سابقه. ﴿أُوتُواُ﴾: فعل ماض مبني للمجهول مبني على الضم، والواو نائب فاعله، وهو المفعول الأول، والألف للتفريق. ﴿أَلِمِلَمَ﴾: مفعول به ثان، والجملة الفعلية صلة الموصول، لا محل لها. ﴿أَلْإِنَ ﴾: اسم موصول مبني على السكون في محل نصب مفعول به أول للفعل: (يرى). ﴿أَلْإِلَ ﴾: فعل ماض مبني للمجهول، ونائب فاعله يعود إلى (الذي) وهو العائد. ﴿إِلَيْكَ﴾: جار ومجرور

متعلقان بالفعل قبلهما. ﴿ مِن رَّيِك ﴾: جار ومجرور متعلقان بمحذوف حال من نائب الفاعل المستتر، و﴿ مِن ﴾ بيان لما أبهم فيه، والكاف ضمير متصل في محل جر بالإضافة، من إضافة اسم الفاعل لمفعوله، وفاعله مستتر فيه. ﴿ هُو ﴾: ضمير فصل، لا محل له. ﴿ اَلْحَقَ ﴾: مفعول به ثان. هذا ؛ ويقرأ برفعه، فيكون الضمير مبتدأ، و ﴿ اَلْحَقَ ﴾ خبره، والجملة الاسمية في محل نصب مفعول به ثان للفعل (يرى)، والجملة الفعلية: ﴿ أُنزِلَ إِلَيْكَ مِن رَبِك ﴾ صلة الموصول، لا محل لها. ﴿ وَيَهْدِى ﴾: الواو: حرف عطف. (يهدي): فعل مضارع مرفوع، وعلامة رفعه ضمة مقدرة على الياء للثقل، والفاعل يعود إلى: ﴿ اَلَّذِى ﴾، ومفعوله محذوف، التقدير: ويهدي الناس، والجملة الفعلية معطوفة على ﴿ اَلْحَقَ ﴾، أو على الجملة الاسمية: ﴿ هُو اَلْحَقَ ﴾ فهي في محل نصب على الاعتبارين. وقيل: هي مستأنفة. وقيل: هي في محل نصب حال من: ﴿ اَلَذِى ﴾ على تقدير: وهو يهدي. ﴿ إِلَى صِرَطِ ﴾: متعلقان بما قبلهما، و ﴿ صِرَطِ ﴾ مضاف، و ﴿ اَلْحَزِيزِ ﴾ مضاف إليه. ﴿ اَلْحَيدِ ﴾: بدل من: ﴿ اَلْعَزِيزِ ﴾.

الآية: ٧

﴿ وَقَالَ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ هَلْ نَدُلُكُمْ عَلَى رَجُلٍ يُنَيِّتُكُمْ إِذَا مُزِقْتُمْ كُلَّ مُمَزَّقٍ إِنَّكُمْ لَفِي خَلْقٍ ﴿ وَقَالَ ٱلَّذِينَ كُفُرُواْ هَلْ نَدُلُكُمْ لَفِي خَلْقٍ ﴿ وَقَالَمُ مُنَوَقِهُ إِنَّكُمْ لَفِي خَلْقٍ ﴿ وَقَالُمُ مُنَوَقِهُ إِنَّكُمْ لَفِي خَلْقٍ ﴿ وَقَالُمُ مُنَوَقِ إِنَّكُمْ لَفِي خَلْقٍ ﴿ وَقَالُمُ مُنَوَقِ إِنَّكُمْ لَفِي خَلْقٍ ﴿ وَقَالُمُ اللَّهُ عَلَيْ مُنْفِقُ اللَّهُ اللَّ

المسرح: ﴿وَقَالَ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا﴾ أي: كفار قريش، قال بعضهم لبعض. ﴿ هَلْ مَدُلُكُو عَلَى رَجُلِ﴾ أي: هل نرشدكم إلى رجل يخبركم ويقول لكم: إنكم تبعثون بعد البلى في القبور، وتمزيق لحومكم، وتفريق شعوركم، وتقطيع أوصالكم، يريدون بالرجل: رسول الله ﷺ، وهو عليه الصلاة والسلام علمٌ مشهور في قريش، وكان إخباره بالبعث شائعاً عندهم، ولكنهم نكَّروه بقولهم: ﴿ رَجُلِ ﴾ استهزاءً، وسخريةً، فأخرجوه مخرج التحلِّي ببعض الأحاجي، التي يتحاجى بها للضحك، والتلهي، متجاهلين به، وبأمره. قاتلهم الله أنى يؤفكون! ﴿ إِنَّكُمْ لَنِي خَلْقِ جَدِيدٍ ﴾ أي: النصحك، والتلهي، متجاهلين به، وبأمره. قاتلهم الله أنى يؤفكون! ﴿ إِنَّكُمْ لَنِي خَلْقِ جَدِيدٍ ﴾ أي: عظامكم وأوصالكم كل تمزيق، وتنشؤون خلقاً جديداً بعد أن تُمَزَّق أجسادكم كل تمزيق، وتفرق عظامكم وأوصالكم كل تفريق، بحيث تصير تراباً، ورفاتاً. هذا؛ و﴿ جَدِيدٍ ﴾ فعيل بمعنى: فاعل عند البصريين، وبمعنى: مفعول عند الكوفيين، من: جددته، أي قطعته. وعلى الأول يقال: جد الشيء، فهو جاد، وجديد. هذا؛ وانظر شرح الكفر في الآية رقم [37] من سورة (الروم).

الإعراب: (قال): فعل ماض. ﴿ اللَّذِينَ ﴾: فاعله، وجملة: ﴿ كَفَرُواْ ﴾ مع المتعلق المحذوف صلة الموصول، لا محل لها، وجملة: ﴿ وَقَالَ ٱلَّذِينَ … ﴾ إلخ مستأنفة، لا محل لها. ﴿ هَلُ ﴾: حرف استفهام. ﴿ نَذُلُكُمْ ﴾: فعل مضارع، والفاعل مستتر، تقديره: «نحن »، والكاف مفعول به. ﴿ عَلَى رَجُلِ ﴾: متعلقان بما قبلهما، والجملة الفعلية: ﴿ هَلْ نَذُلُكُمُ ﴿ سَهُ إِلَىٰ في محل نصب مقول القول. ﴿ يُنْزِنَّكُمُ ﴾: فعل مضارع، والفاعل يعود إلى: ﴿ رَجُلِ ﴾ تقديره: «هو »، والكاف مفعول به القول. ﴿ يُنْزِنَّكُمُ ﴾ فعل مضارع، والفاعل يعود إلى: ﴿ رَجُلِ ﴾ تقديره: «هو »، والكاف مفعول به

أول، والمفعول الثاني المجرور بالحرف محذوف، التقدير: بأنكم تبعثون إذا مزقتم . . . إلخ، والجملة الفعلية في محل جر صفة ﴿رَجُٰلِ﴾.

﴿إِذَا ﴿ الله على الله على السكون في محل نصب متعلق بالفعل: «تبعثون» الذي تراه مقدراً. ﴿ مُزِقْتُم ﴿ فَعل ماض مبني للمجهول، مبني على السكون، والتاء نائب فاعله. ﴿ كُلَّ ﴾ نائب مفعول مطلق، وأجاز الزمخشري اعتباره ظرف مكان، التقدير: كل مكان تمزيق من القبور، وبطون الوحش، والطير، فهو متعلق بالفعل قبله. و ﴿ كُلَّ ﴾ مضاف، و ﴿ مُمَزَّقٍ ﴾ مضاف إليه، و «أنَّ » المقدرة، واسمها، وخبرها في تأويل مصدر في محل جر بحرف جر محذوف، والجار والمجرور متعلقان بالفعل قبلهما، وهما في محل نصب مفعوله الثاني.

﴿إِنَّكُمْ ﴿ وَمَجْرُورُ مَتَعَلَقَانُ بِمَحَدُوفُ خَبِرِ ﴿إِنَّ ﴾ . ﴿ كَيْبِ ﴾ : اللام : هي المزحلة . (في خلق ) : جار ومجرور متعلقان بمحذوف خبر ﴿إنَّ ﴾ . ﴿ حَكِيبٍ ﴾ : صفة ﴿ خُلْقٍ ﴾ ، والجملة الاسمية : ﴿إِنَّكُمْ ... ﴾ إلخ فيها معنى التأكيد لما قدرته محذوفاً ، أو هي بدل منه ، وكسرت الهمزة بسبب لام الابتداء ، التي زحلقت إلى الخبر . هذا ؛ وأجيز اعتبار : ﴿إِذَا ﴾ شرطية ، وجوابها محذوف ، التقدير : إذا مزقتم كل ممزق ؛ بعثتم . وعليه فالجملة الشرطية يحتمل أن تكون معمولة ل : ﴿ يُنْبَثُكُمُ ﴾ ؛ لأنه في معنى يقول لكم إذا مزقتم كل ممزق ؛ تبعثون ، ثم أكد ذلك بقوله : ﴿ إِنَّكُمْ لَفِي خُلْقٍ جَكِيبٍ ﴾ معلقاً ل : ﴿ يُنْبَثُكُمُ ﴾ ساداً مسد المفعولين ، ولولا اللام ؛ لفُتِحت (إنَّ ) وعلى هذا فجملة الشرط اعتراض . وعلى جميع الاعتبارات ؛ فجملة : ﴿ مُرَّفَةُ مُ كُلُ مُمَزَقٍ ﴾ في محل جر بإضافة ﴿ إِذَا ﴾ إليها .

﴿ أَفْتَرَىٰ عَلَى ٱللَّهِ كَذِبًا أَم بِهِ عِنَّةً كُا بَلِ ٱلَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ بِٱلْآخِرَةِ فِي ٱلْعَذَابِ وَٱلضَّلَالِ ۗ ِٱلْبَعِيدِ ﴿ ﴾

المشرح: ﴿ أَفْتَرَىٰ عَلَى اللّهِ كَذِبًا أَم بِهِ عِنَّةً ﴾: يحتمل أن يكون هذا من تمام قول الكافرين أولاً، أي من كلام القائلين: ﴿ هَلْ نَدُلُكُمُ ﴿ أَلَا اللّهِ اللهِ اللهُ اللهُ

للنزء الثاني والغشرون

﴿ بِلَ اللَّهِ اللَّه اللَّهِ اللَّه اللَّه اللَّه اللَّه اللَّه اللَّه اللَّه اللَّه اللَّهِ اللَّه اللَّه اللَّه اللَّه اللَّه اللَّه اللَّه اللَّه اللَّاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّه اللَّهُ اللَّه اللَّالِ بالإضراب عن شقيه، وإبطالهما، وإثبات قسم ثالث كاشف عن حقيقة الحال، منادٍ عليهم بسوء حالهم، وبطلان ما قالوا في حقه. كأنه قيل: ليس الأمر كما زعموا؛ بل هم في كمال اختلال العقل، وغاية الضلال عن الفهم، والإدراك؛ الذي هو الجنون حقيقة، وفيما يؤدي إليه ذلك من العذاب، ولذلك يقولون ما يقولون. انتهى. جمل نقلاً من أبي السعود.

هذا؛ والضلال: مصدر: ضل الثلاثي، ومصدر الرباعي: الإضلال، فهو مستعار من ضلال من أبعد في التيه ضلالاً، أو هو مجاز عقلي على حد: جد جده؛ لأن البعيد في الحقيقة إنما هو الضال؛ لأنه هو الذي يتباعد الطريق، فوصف به فعله، وانظر الآية رقم [١١] من سورة (لقمان).

وأخيراً فالهمزة بقوله: ﴿أَفْتَرَىٰ﴾ همزة الاستفهام، واستغنى بها عن همزة الوصل، فحذفتها، والأصل «أَأَفْتَرى» فحذفت الألف الثانية؛ لأنها ألف الوصل. فإن قيل: فهلا أتوا بمدة بعد الألف، فقالوا: آفتري، كقوله تعالى: ﴿ ءَاللَّهُ خَيْرٌ ﴾، وقوله جل ذكره: ﴿ ءَٱلذَّكَرَيْنِ حَرَّمَ... ﴾ إلخ قيل له: كان الأصل في هذا «أَأَلله؟» «أَأَلْذَّكريْن» فأبدلوا من الألف الثانية مدة؛ ليفرقوا بين الإستفهام، والخبر، وذلك أنهم لو قالوا: «الله خَيْرٌ؟» بلا مدِّ لالتبس الاستفهام بالخبر. ولم يحتاجوا إلى هذه المدة في قوله: ﴿أَفَرَىٰ﴾. ﴿أَطَّلَمَ﴾ لأن ألف الاستفهام مفتوحة، وألف الخبر مكسورة، وذلك: أنك تقول في الاستفهام «أَطَّلَعَ؟ أَفْتَرى؟ أَصْطَفَى؟ أَسْتَغْفَرْتَ؟» بفتح الألف، وتقول في الخبر: «إطلع، إفترى، إصطفى، إستغفرت لهم» بالكسر، فجعلوا الفرق بالفتح والكسر ولم يحتاجوا إلى فرق آخر. انتهي. قرطبي.

الإعراب: ﴿ أَفَرَّىٰ ﴾: الهمزة: حرف استفهام. (افترى): فعل ماض مبني على فتح مقدر على الألف، والفاعل تقديره: «هو» يعود إلى ﴿رَجُلِ﴾. ﴿عَلَى اللَّهِ﴾: متعلقان بما قبلهما. ﴿كَذِبَّا﴾: مفعول به، وجملة: ﴿ أَفَرَّىٰ ١٠٠٠ إلَّخ في محل نصب مقول القول؛ إن كان من تمام قول الكافرين، ومستأنفة؛ إن كانت من كلام السامع. ﴿أُمَّ﴾: حرف عطف. ﴿بِهِــَهُ: جار ومجرور متعلقان بمحذوف خبر مقدم. ﴿ حِنَّةً ﴾: مبتدأ مؤخر، والجملة الاسمية معطوفة على ما قبلها على الوجهين المعتبرين فيها. ﴿بَلِ﴾: حرف عطف، وإضراب. ﴿ٱلَّذِينَ﴾: مبتدأ. ﴿لَا﴾: نافية. ﴿يُؤْمِنُونَ﴾: فعل مضارع مرفوع. . . إلخ، والواو فاعله. ﴿ بِٱلْآخِرَةِ ﴾: متعلقان به، والجملة الفعلية صلة الموصول، لا محل لها. ﴿فِي الْعَدَابِ﴾: متعلقان بمحذوف خبر المبتدأ. (الضلال): معطوف على ما قبله. ﴿ ٱلْبَعِيدِ ﴾: صفة له، والجملة الاسمية: ﴿ بَلِ ٱلَّذِينَ... ﴾ إلخ في محل نصب مقول القول لقول محذوف، انظر تقديره في الشرح. ﴿ أَفَلَمْ يَرُولَ إِلَىٰ مَا بَيْنَ أَيْدِيهِمْ وَمَا خَلْفَهُم مِّن ۖ ٱلسَّمَآءِ وَٱلْأَرْضِ ۚ إِن نَّشَأَ نَخْسِفْ بِهِمُ ٱلْأَرْضَ أَوْ نُسْقِطُ عَلَيْهِمْ كِسَفًا مِنَ ٱلسَّمَآءُ إِنَّ فِي ذَالِكَ لَآيَةً لِكُلِّ عَبْدِ

الشرح: ﴿ أَفَارَ يَرُوا ... ﴾ إلخ: أعلم الله تعالى الكفار: أن الذي قدر على خلق السموات، والأرض، وما فيهن قادر على البعث، وعلى تعجيل العقوبة لهم، فاستدل بقدرته عليهم، وأن السموات والأرض ملكه، وأنهما محيطتان بهم من كل جانب؛ فكيف يأمنون الخسف، والكسف، كما فعل بقارون، وأصحاب الأيكة قوم شعيب، على نبينا، وعليه ألف صلاة، وألف سلام. والمعنى: أَعُمُوا، فلم ينظروا إلى السماء والأرض، وأنهما حيثما كانوا، وأينما ساروا أمامهم وخلفهم محيطتان بهم، لا يقدرون أن ينفذوا من أقطارهما، وأن يخرجوا عما هم فيه من ملكوت الله عز وجل، ولم يخافوا أن يخسف الله بهم، أو يسقط عليهم كسفاً؛ لتكذيبهم الآيات، وكفرهم بالرسول ﷺ، وبما جاء به، كما فعل بقارون، وأصحاب الأيكة؟

﴿ إِنَّ فِي ذَالِكَ ﴾ أي: النظر إلى السماء، والأرض، والتفكر فيهما، وما تدلان عليه من قدرة الله تعالى. ﴿لَآيَةَ﴾: لدلالة، وعلامة. ﴿لَكُلِّ عَبْدِ مُّنِيبٍ﴾ أي: راجع إلى ربه، مطيع له؛ إذ المنيب لا يخلو من النظر في آيات الله على أنه قادر على كل شيء من البعث، والحساب، ومن عقاب من يكفر به. وخص المنيب بالذكر؛ لأنه هو الذي ينتفع بالتفكر في حجج الله، وآياته.

هذا؛ والتعبير عن الأمام، والخلف بقوله تعالى: ﴿مَا بَيْنَ أَيْدِيهِمْ وَمَا خُلْفَهُم﴾ كثير في القرآن الكريم، وإن اختص كل موضع بتفسير حسب مقتضيات الأحوال، واختلافها، فمثلاً قوله تعالى: ﴿يَعْلَوُ مَا بَيْنَ أَيْدِيهِمْ وَمَا خُلْفَهُمْ ﴾ في الآية رقم [٢٨] من سورة (الأنبياء) يفسر بغير ما في هذه الآية، وكذلك الآية رقم [١١٠] من سورة (طه) وكلتاهما تخالفان معنى قوله تعالى: ﴿ لَهُ, مَا بَكَيْنَ أَيْدِينَا وَمَا خُلْفَنَا ﴾ الآية رقم [٦٤] من سورة (مريم) على نبينا، وحبيبنا، وعليها ألف صلاة، وألف سلام. وهكذا، والله أعلم بمراده، وأسرار كتابه. وليعلم: أن الأفعال «نشأ، نَخْسِفْ، نسقطْ» تقرأ بالنون، والياء، و﴿كِسَفًا﴾ يقرأ بفتح السين، وسكونها، وانظر ما ذكرته في الآية رقم [٤٨] من سورة (الروم).

الإعراب: ﴿ أَفَارَ ﴾: الهمزة: حرف استفهام. الفاء: حرف عطف، أو حرف استئناف. (لم): حرف نفي، وقلب، وجزم. ﴿يَرُوَّأُ﴾: فعل مضارع مجزوم بـ: (لم)، وعلامة جزمه حذف النون؛ لأنه من الأفعال الخمسة، والواو فاعله، والألف للتفريق، والفعل بصري، فلذا اكتفى بالجار والمجرور بعده. ﴿إِلَىٰ﴾: حرف جر. ﴿مَا﴾: اسم موصول مبني على السكون في محل جرٍّ ب: ﴿إِلَىٰ﴾ والجار والمجرور متعلقان بالفعل قبلهما، وهما في محلِّ نصب مفعوله. ﴿بَيِّنَ﴾: ظرف مكان متعلق بمحذوف صلة الموصول، و﴿بَيْنَ﴾ مضاف، و﴿أَيْدِيهِمَ﴾ مضاف إليه مجرور، وعلامة جره كسرة مقدرة على الياء، والهاء في محل جر بالإضافة. ﴿وَمَا ﴾: الواو: حرف عطف. (ما): معطوف على ما قبله، وهو في محل جر أيضاً. ﴿ خُلْفَهُم ﴾: ظرف مكان متعلق بمحذوف صلة الموصول. ﴿مِّنَ ٱلسَّمَآءِ﴾: جار ومجرور متعلقان بمحذوف حال من: (ما)، و﴿مَرَبَ﴾ بيان لما أبهم في (ما). ﴿ وَأَلْأَرْضِ ﴾: معطوف على ﴿ أَلسَّمَآ هِ ﴾، وجملة: ﴿ أَفَارٌ ... ﴾ إلخ معطوفة على محذوف، التقدير: أعموا، فلم ينظروا على رأي الزمخشري، ومستأنفة على رأي غيره.

الآية: ١٠

﴿إِن ﴾: حرف شرط جازم. ﴿نَّشَأْ ﴾: فعل مضارع فعل الشرط، والفاعل مستتر، تقديره: «نحن»، أو تقديره: «هو» يعود إلى الله، ومفعوله محذوف، والجملة الفعلية لا محل لها؛ لأنها ابتدائية. ويقال: لأنها جملة شرط غير ظرفي. ﴿نَخْسِفْ﴾: فعل مضارع جواب الشرط، وفاعله تقديره: «نحن»، أو «هو»، والجملة الفعلية لا محل لها؛ لأنها لم تقترن بالفاء، ولا به: «إذا» الفجائية. ﴿يِهِمُ﴾: جار ومجرور متعلقان بالفعل قبلهما. ﴿ٱلْأَرْضَ﴾: مفعول به. ﴿أَوَّ﴾: حرف عطف. ﴿ نُسْقِطُ ﴾: معطوف على ما قبله. وفاعله مستتر أيضاً، تقديره: «نحن» أو: «هو». ﴿عَلَيْهُمْ﴾: جار ومجرور متعلقان بالفعل قبلهما. ﴿كِسَفًا﴾: مفعول به. ﴿مِّنِ ٱلسَّمَآءِ﴾: متعلقان بمحذوف صفة: ﴿كِسَفًا﴾، والجملة الشرطية: ﴿إِن نَّشَأْ...﴾ إلخ مستأنفة، لا محل لها. ﴿إِنَّهُ: حرف مشبه بالفعل. ﴿ فِي ذَلِكَ ﴾ : جار ومجرور متعلقان بمحذوف خبر : ﴿ إِنَّ ﴾ ، تقدم على اسمها ، واللام للبعد، والكاف حرف خطاب لا محل له. ﴿ لَأَيْهَ ﴾: اللام: لام الابتداء. (آية): اسم ﴿إِنَّ ﴾ مؤخر. ﴿لَكُلِّ﴾: جار ومجرور متعلقان بمحذوف صفة (آية)، وكل مضاف، و﴿عَبْدِ﴾ مضاف إليه. ﴿ تُنِيبِ ﴾: صفة ﴿ عَبْدِ ﴾، والجملة الاسمية: ﴿ إِنَّ … ﴾ إلخ مستأنفة، لا محل لها.

#### ﴿ وَلَقَدْ ءَانَيْنَا دَاوُرَدَ مِنَّا فَضَلًا يَحِبَالُ أَوِّبِي مَعَهُ، وَٱلطَّيْرِ وَٱلنَّا لَهُ ٱلْحَدِيدَ ﴿ ﴾

الشرح: ﴿ وَلَقَدْ ءَانَيْنَا دَاوُدُ مِنَّا فَضُلًّا ﴾ أي: مزية على سائر الأنبياء، وهو ما ذكر في هاتين الآيتين، أو مزية على سائر الناس، فيدخل فيه النبوة، والزبور، والملك، والصوت الحسن. فقد كان عليه الصلاة والسلام ذا صوت حسن، ووجه حسن، وقد أعطي من حسن الصوت ما يتزاحم الوحوش من الجبال على حسن صوته، وكان الماء الجاري ينقطع عن الجري، وقوفاً لصوته. وحسن الصوت هبة من الله تعالى، وتفضل منه. وقال النبي ﷺ لأبي موسى الأشعري - رضى الله عنه -: «لَقَدْ أُوتِيتَ مِزْمَاراً مِنْ مزامير آل دَاودَ». قال العلماء: المزمار والمزمور: الصوت الحسن، وبه سميت آلة الزمر مزماراً. ﴿ يَجِبَالُ أَوِّبِي مَعَهُ ﴾ أي: سبحي معه. قال أبو ميسرة: هو التسبيح بلسان الحبشة، ومعنى تسبيح الجبال: هو أن الله تعالى خلق فيها تسبيحاً، كما خلق الكلام في الشجرة، فَيُسمع منها ما يُسمع من المسبح معجزةً لداود، على نبينا، وعليه أفضل الصلاة، وأتم التسليم. وقيل: المعنى سيري معه حيث شاء، من: التأويب [الطويل] الذي هو سير النهار أجمع، وينزل الليل، قال ابن مقبل:

لَحِقْنَا بِحِيٍّ أَوَّبُوا السَّيْرَ بَعْدَ مَا دفعْنَا شُعَاعَ الشمس والطرْفُ يجنح وقرأ الحسن، وقتادة وغيرهما: (أوْبي معه) أي: ارجعي معه، من آب، يؤوب: إذا رجع، أَوْباً ، وأَوْبَةً ، وإيَاباً . وقيل: المعنى تصرفي معه على ما يتصرف عليه داود بالنهار، فكان إذا قرأ الزبور صوتت معه الجبال، وأصغت إليه الطير، فكأنها فعلت ما فعل. وقال وهب بن منبه: المعنى: نوحي معه، والطير تساعده على ذلك، فكان إذا نادى بالنياحة؛ أجابته الجبال بصداها، وعكفت الطير عليه من فوقه. وصريح قوله تعالى في الآية رقم [٧٩] من سورة (الأنبياء): ﴿وَسَخَّرْنَا مَعَ دَاوُرِدَ ٱلْجِبَالَ يُسَبِّحْنَ وَٱلطَّيْرَ ﴾، وصريح قوله تعالى في الآية رقم [١٨] من سورة (ص): ﴿إِنَّا سَخَرْنَا الْجِبَالَ مَعَهُ, يُسَيِّحْنَ بِأَلْفِشِي وَأَلْإِشْرَاقِ ، يؤيد التسبيح لا غيره. ﴿وَالطَّلْرِ ﴾ أي: كانت تسبح معه، عليه الصلاة والسلام. قيل: كان إذا وجد فترة في الذكر؛ أمر الجبال، والطير، فسبحت؛ حتى ينشط؛ ويشتاق للتسبيح. وفيه ما فيه من الفخامة، والدلالة على عظم شأنه، وكبرياء سلطانه؛ حيث جعل الله الجبال، والطيور كالعقلاء المنقادين لأمره في نفاذ مشيئته فيها. ﴿وَأَلَنَا لَهُ ٱلْحَدِيدَ﴾: أي جعلناه له ليُّناً، كالطين والعجين، والشمع، يصرفه بيده كيف يشاء، من غير نار، ولا ضرب بمطرقة.

هذا؛ وداود: هو ابن إيشا، وكان في عسكر طالوت، وهو من سبط الملوك، وهو سبط يهوذا بن يعقوب. أما سبط النبوة فهو سبط لاوي بن يعقوب. وقد بارز جالوت، وقتله، كما رأيت في الآية رقم [٢٥١] من سورة (البقرة). فلما قتل جالوت زوجه طالوت بنته، وأشركه معه في الحكم، وقد دام ملك طالوت أربعين سنة، فلما استقل داود بالحكم، وأعطاه الله النبوة، كما قال تعالى: ﴿وَءَاتَكُهُ ٱللَّهُ ٱلْمُلْكَ وَالْحِكَمَةَ ﴾ وذلك بعد موت النبي شمويل، وبعد موت طالوت، ولم يجتمع الملك، والنبوة لغير داود، وابنه سليمان، على نبينا، وعليهما ألف صلاة، وألف سلام. وكانت مدة ملك داود بعد طالوت سبع سنين، وفي عهد داود وقعت حادثة أهل السبت، التي رأيت تفصيلها في الآية رقم [١٦٣] وما بعدها من سورة (الأعراف) وعاش داود مئة سنة، وبينه وبين موسى خمسمئة وتسع وستون سنة. وقيل: وتسع وسبعون، وعاش سليمان تسعاً وخمسين سنة، وبينه وبين مولد نبينا، وحبيبنا عليه، وعليهم ألف صلاة، وألف سلام نحو ألف وسبعمئة سنة. انتهى. جمل. نقلاً من التحبير للسيوطي.

هذا؛ وقيل: إنه عاش ثلاثاً وخمسين سنة، وملك؛ وهو ابن ثلاث عشرة سنة، فبقي في ملكه أربعين سنة، وابتدأ بناء بيت المقدس لأربع سنين من ملكه.

تنبيه: روى: أن سبب ذلك: أن داود عليه السلام لما ملك بني إسرائيل لقى مَلَكاً، وداود يظنه إنساناً، وداود متنكر خرج يسأل الناس عن نفسه، وسيرته في بني إسرائيل في خفاء، فقال داود لذلك الشخص الذي تمثل له: ما قولك في هذا الملك داود؟ فقال له الملك: نِعْمَ العبدُ لولا خلة فيه! قال داود: وما هي؟ قال: يرتزق من بيت المال، ولو أكل من عمل يده لتمت فضائله، فرجع، فدعا الله تعالى أن يعلمه صنعة، ويسهلها عليه، فعلمه صنعة الدروع، كما قال تعالى في الآية رقم [٨٠] من سورة (الأنبياء): ﴿وَعَلَّمْنَكُ صَنْعَكَةَ لَبُوسٍ...﴾ إلخ فألان له الحديد، فصنع الدروع، فكان يصنع الدرع فيما بين يومه، وليلته يساوي ألف درهم؛ حتى ادَّخر منها كثيراً، وتوسعت معيشة أهل بيته، وكان يتصدق على الفقراء والمساكين، وكان ينفق ثلث المال في مصالح قومه، وهو أول من اتخذ الدروع، وصنعها، وكانت قبل ذلك صفائح.

قال القرطبي ـ رحمه الله تعالى ـ: في هذه الآية دليل على تعلم أهل الفضل الصنائع، وأن التحرف بها لا ينقص من مناصبهم، بل ذلك زيادة في فضلهم، وفضائلهم؛ إذ يحصل لهم التواضع في أنفسهم، والاستغناء عن غيرهم، وكسب الحلال الخَليِّ عنِ الامتنان، إلا للواحد المنان، وفي الصحيح عن النبي ﷺ قال: «إنَّ خَيْرَ ما أكلَ المرءُ مِنْ عملِ يدِهِ، وإن نَبِيَّ اللهِ دَاوُدَ كانَ يأكُلُ مِنْ عملِ يَكِوِ». انتهى. هذا؛ وخذه من الترغيب والترهيب، كما يلي: عن المقدام بن مَعْدِ يكربَ رضي الله عنه، عن النبي عِن عَمَلِ يهِ عَلَى أحدٌ طَعَاماً قَطُّ خَيْراً مِنْ أَنْ يَأْكُلَ مِنْ عَمَلِ يدِهِ، وإِنَّ نبيَّ اللهِ داودَ ـ عليه الصلاة، والسلام ـ كانَ يأكلُ مِنْ عملِ يَلِهِ». رواه البخاري وغيره.

الإعراب: ﴿وَلَقَدُ ﴾: الواو: حرف قسم وجر، والمقسم به محذوف، التقدير: والله، والجار والمجرور متعلقان بفعل محذوف، تقديره: أقسم. اللام: واقعة في جواب القسم. (قد): حرف تحقيق يقرب الماضي من الحال. ﴿ النَّبَاكِ : فعل، وفاعل، والجملة الفعلية جواب القسم، لا محل لها، وانظر ما ذكرته في الآية رقم [٢٣] من سورة (السجدة). ﴿ دَاوُرِدَ ﴾: مفعول به أول. ﴿مِنَّا﴾: جار ومجرور متعلقان بمحذوف حال من ﴿فَضَّلًا ﴾ كان صفة له، فلما قدم عليه صار حالاً، على القاعدة: "نعت النكرة؛ إذا تقدم عليها؛ صار حالاً». ﴿فَضَلاَّ ﴾: مفعول به ثان، والكلام: ﴿ وَلَقَدُ ءَائِينًا ١٠٠٠ إلخ مستأنف لا محل له. (يا): أداة نداء تنوب مناب: أدعو. (جبال): منادي نكرة مقصودة مبنى على الضم في محل نصب به: (يا). ﴿ أُوبِي ﴾: فعل أمر مبنى على حذف النون، وياء المخاطبة فاعله، والجملة الفعلية والجملة الندائية بدل من: ﴿ مَالَيُّنا ﴾ التقدير: قلنا: يا جبال، أوبي، أو بدل من: ﴿فَضُلًّا ﴾ التقدير: قلنا: يا جبال، أوبي، انتهى. من الكشاف. وهذا يعني: أن الجملتين في محل نصب مقول القول المقدر، فعلى الأول هو فعل، وعلى الثاني المقدر مصدر، وأرى أن اعتبار الجملتين تفسيراً لـ: ﴿فَضُلَّا ﴾ جيد، ولا بأس به. ﴿مَعَكُمُ ﴾: ظرف مكان متعلق بالفعل قبله، والهاء في محل جر بالإضافة.

﴿وَٱلطَّايِّكِ ۚ يَقُرأُ بِالنصبِ، والرفع، فالنصبِ فيه أربعة أوجه: الأول: هو معطوف على موضع (جبال). والثاني: هو مُفعول معه، والواو واو المعية. والثالث: هو معطوف على

المَنْ الثَّانِي وَالْغِشِرُونَ

وفَضُلاً على معنى: وآتيناه تسبيح الطير. قاله الكسائي. والرابع: هو منصوب بفعل محذوف، التقدير: وسخرنا له الطير. وأما الرفع؛ ففيه وجهان: أحدهما هو معطوف على لفظ (جبال). والثاني: هو معطوف على ياء المخاطبة في وأوّي، وأغنت (مع) عن توكيد الضمير المتصل بضمير الرفع المنفصل. ووَأَلَنّا والواو: حرف عطف. (ألنا): فعل، وفاعل. وله : جار ومجرور متعلقان بالفعل قبلهما. وألحَديد : مفعول به، وجملة: ووَأَلَنّا لَهُ الْحَدِيد معطوفة على جملة والخ لا محل لها مثلها.

## ﴿ أَنِ ٱعْمَلُ سَابِغَاتٍ وَقَدِّرْ فِي ٱلسَّرْدِ وَأَعْمَلُوا صَالِحًا ۚ إِنِّي بِمَا تَعْمَلُونَ بَصِيرٌ ﴿ ﴾

الشرح: ﴿ أَنِ اعْمَلُ سَنِهِ عَنْتِ ﴾ أي: أمرناه بأن اصنع دروعاً سابغات؛ أي: كاملات، واسعات طوالاً، تسحب في الأرض. هذا؛ ويقرأ: (صابغات) بالصاد، ورأيت في الآية السابقة: أنه هو أول من اتخذ الدروع بهذا الشكل. ﴿ وَقَرِّرْ فِي السَّرِدِ ﴾ أي: وقدر في نسجها بحيث يتناسب حلقها. وقال ابن عباس ـ رضي الله عنهما ـ: التقدير الذي أُمِرَ به هو في المسمار؛ أي: لا تجعل مسمار الدرع رقيقاً فيقُلَقُ، أي لا يستقر في مكانه، ولا غليظاً فيفصم الحلق. أو المعنى: اجعل الدرع متوسطة، لا ثقيلة تتعب حاملها، ولا رقيقة خفيفة لا ترد عن صاحبها ضربات السيوف. هذا؛ والسرد: نسج حلق الدروع، ومنه قيل لصانع حلق الدروع: السَّراد، والزرَّاد بإبدال السين زاياً، والسرد: الخرز، ويقال: سرد الحديث، والصوم؛ أي: أتى بهما ولاءً في نسق واحد، ومنه: سرد الكلام. قالت عائشة ـ رضي الله عنها ـ: لم يكن النبي على يسردُ الحديث كسردِكُمْ، وكانَ يحدِّثُ الحديثَ لو أراد العادُّ أن يُعَدَّهُ؛ لأحصاهُ. ﴿ وَاعْمَلُوا صَلِحًا ﴾: هذا أمر لداود، وأهل بيته. ﴿ إِنِ بِمَا الواحد إلى خطاب الجماعة، كما هو ظاهر.

الإعراب: ﴿أَنِهُ: مفسرة، أو مصدرية. ﴿أَعْلَ ﴾: فعل أمر، وفاعله مستتر فيه تقديره: «أنت». ﴿سَبِغَتِ ﴾: صفة لمفعول به محذوف، فهو منصوب مثله، وعلامة نصبه الكسرة نيابة عن الفتحة؛ لأنه جمع مؤنث سالم، والجملة الفعلية: ﴿أَنِ آعَلَ ... ﴾ إلخ مفسرة للفعل المقدر ب: أمرنا. وعلى اعتبار ﴿أَنِ ﴾ مصدرية تؤول مع الفعل بمصدر في محل جر بحرف جر محذوف، التقدير: أمرناه بعمل سابغات. ﴿وَقَدِر ﴾: الواو: حرف عطف. (قدر): فعل أمر، وفاعله تقديره: «أنت». ﴿فِي ٱلسَرِّد ﴾: متعلقان به، والجملة الفعلية معطوفة على ما قبلها على الاعتبارين فيها. (اعملوا): فعل أمر مبني على حذف النون، والواو فاعله، والألف للتفريق. ﴿صَلِحًا ﴾: مفعول به، وهو صفة لموصوف محذوف، التقدير: اعملوا عملاً صالحاً، لذا قيل: صفة لمفعول مطلق محذوف، والجملة الفعلية معطوفة على ما قبلها.

٣٤ \_ سِيُوْرَقُوْ مُنْكِيِّا الآية: ١٢

﴿إِنِّهُ: حرف مشبه بالفعل، و(يا) المتكلم اسمه. ﴿بِمَالَه: جار ومجرور متعلقان ب: ﴿بَصِيرٌ ﴾ بعدهما، و: (ما): تحتمل الموصولة، والموصوفة، والمصدرية، فعلى الأولين مبنية على السكون في محل جر بالباء، والجملة الفعلية بعدها صلتها، أو صفتها، والعائد، أو الرابط محذوف، التقدير: بالذي، أو بشيء تعملونه، وعلى اعتبار (ما) مصدرية تؤول مع الفعل بعدها بمصدر في محل جر بالباء، التقدير: بعملكم. ﴿بَصِيرٌ ﴾: خبر (إنَّ)، والجملة الاسمية: ﴿ إِنِّ ١٠٠٠ إلخ تعليل للأمر، لا محل لها.

﴿ وَلِسُلَيْمَانَ ٱلرِّيحَ غُدُوُّهَا شَهْرٌ وَرَوَاحُهَا شَهْرٌ وَأَسَلْنَا لَهُ عَيْنَ ٱلْقِطْرِ وَمِنَ ٱلْجِنِّ مَن يَعْمَلُ بَيْنَ يَدَيْهِ بِإِذْنِ رَبِهِۦ وَمَن يَزِغْ مِنْهُمْ عَنْ أَمْرِنَا نُذِقْهُ مِنْ عَذَابِ ٱلسَّعِيرِ ﴿ ﴾

الشوح: ﴿ وَلِسُلَيْمَكَنَ ٱلرِّبِحَ ﴾ أي: وسخرنا لسليمان الريح. ويقرأ برفع الريح. ﴿ غُدُوْهَا شَهْرٌ وَرُوَاحُهَا شَهْرٌ ﴾ أي: جريها بالغداة، أي في الصباح مسيرة شهر، وجريها بالعشي مسيرة شهر آخر، فكانت تسير به في كل يوم واحد مسيرة شهرين. قيل: كان يغدو من دمشق، فيقيل بإصطخر، وبينهما مسيرة شهر، ثم يروح من إصطخر، فيبيت بكابل، وبينهما مسيرة شهر للراكب المسرع. هذا؛ وقد قال تعالى في سورة (الأنبياء) الآية رقم [٨١]: ﴿ وَلِشُلَيْمُنَ ٱلرِّيحَ عَاصِفَةٌ تَجْرِي بِأَمْرِهِ: • ﴾ إلخ وقال في سورة (ص) الآية رقم [٣٦]: ﴿فَسَخَرْنَا لَهُ ٱلرِّيحَ تَجَرِّي بِأَمْرِهِ. رُغَآءً حَيْثُ أَصَابَ﴾.

قال وهب بن منبه: كان سليمان عليه السلام؛ إذا خرج إلى مجلسه؛ حلقت عليه الطير، وقام له الإنس، والجن؛ حتى يجلس على سريره، وكان امرءاً غزاءً قلَّما يقعد عن الغزو، ولا يسمع بناحية من الأرض بملك إلا أتاه؛ حتى يذله. وكان فيما يزعمون: أنه إذا أراد الغزو؛ أمر بخشب فمدت، ورفع عليها الناس والدواب، وآلة الحرب، فإذا حمل معه ما يريد؛ أمر العاصف من الريح، فمرت تحت الخشب، فاحتملته حتى إذا استقلت به؛ أمر الرخاء، فمرت به شهراً في روحته، وشهراً في غدوته إلى حيث أراد. انتهى. وهذا يعني: أن العاصف للإقلاع، والرخاء للسير بهدوء؛ لئلا يضطرب الناس الذين هم على بساط الريح. قال أحمد محشي الكشاف: وهذا كما ورد وصف عصا موسى تارة بأنها جان، وتارة بأنها ثعبان، والجان الرقيق من الحيات، والثعبان العظيم الجافي منها، ووجه ذلك: أنها جمعت الوصفين، فكانت في خفتها، وفي سرعة حركتها كالجان، وكانت في عظم خلقها كالثعبان، ففي كل واحد من الريح، والعصا على هذا التقرير معجزتان. والله سبحانه، وتعالى أعلم.

﴿ وَأَسَلْنَا لَهُ عَيْنَ ٱلْقِطْرِ ﴾: ﴿ ٱلْقِطْرِ ﴾: النحاس، فعن ابن عباس، وغيره: أسيلت له مسيرة ثلاثة أيام كما يسيل الماء، وكانت بأرض اليمن، ولم يذب النحاس فيما روي لأحد قبله، وكان لا يذوب، ومن وقته ذاب، وإنما ينتفع الناس اليوم بما أخرج الله تعالى لسليمان. قال قتادة:

أسال له الله عيناً يستعملها فيما يريد، وقد أسال الله لسليمان النحاس، وأجراه له، كما ألان الحديد لوالده داود، على نبينا، وعليهما ألف صلاة، وألف سلام. وقيل: كان يسيل في الشهر ثلاثة أيام، وسبب ذوبانه ـ والله أعلم ـ أن الأرض التي فتحت فيها العين مصطهرة بالنار فالنحاس المختلط بصخور تلك الأرض يصهر، ويقذف من فوهة تلك العين سائلاً، فيأتي عُمَّال سليمان، ويأخذونه للانتفاع به في الصناعات، ونحوها مما يحتاج إليه سليمان.

﴿ وَمِنَ ٱلْجِنَّ مَن يَعْمَلُ بَيْنَ يَدَيْدِ بِإِذْنِ رَبِّدِ ﴾ أي: بأمر ربه. وقال ابن عباس - رضي الله عنهما \_: سخر الله الجن لسليمان، عليه الصلاة والسلام، وأمرهم بطاعته فيما يأمرهم به. ﴿وَمَن يَرِغُ مِنْهُمْ عَنْ أَمْرِنَا﴾: ومن يعدل ويخالف الذي أمرناه به من طاعة سليمان. ﴿نُذِفُّهُ ﴾: من عذاب السعير: قيل: هذا في الآخرة. وقيل: في الدنيا، وذلك: أن الله تعالى وكل بهم ملكاً بيده سوط من نار، فمن زاغ منهم عن طاعة سليمان ضربه بذلك السوط ضربة أحرقته.

هذا؛ وقد ذكر في سفر الملوك الأول العمائر التي قام بعملها سليمان، منها: سور أورشليم، وحاصور، ومجد، وجازر، وبيت حوران السفلي، وبعله، وتدمر في البرية، كل ذلك عدا المخازن، ومدن المركبات، ومدن الفرسان، وما بناه في لبنان، وغيرها من سائر مملكته، ومن نظر إلى هذه الأعمال، وفخامتها، وضخامة أحجارها؛ لم يستبعد أن يكون للجن عمل عظيم في ذلك، وخاصة تدمر، وبعض آثارها ماثل إلى اليوم، وقد ذكر النابغة الذبياني تسخير [البسيط] الجن لسليمان في شعره الذي يعتذر به إلى النعمان؛ إذ يقول:

وَلَا أُحَاشِي مِنَ الأقْوامِ مِنْ أَحَدِ وَلَا أَرَى فَاعِلاً في النَّاسِ يُشْبِهُهُ قمْ في الْبَرِيَّةِ فاحْدُدْهَا عَنِ الْفَندِ إِلَّا سُلَيْمَانَ إِذْ قَالَ الْإِلَـهُ لَـهُ يَبْنُونَ تَدْمُرَ بِالصُّفَّاحِ والْعَمدِ وَخَيِّ سِ الْحِينَّ إِنِّي قِيدُ أَذِنْتُ لَـهُمْ

هذا من قصص الأنبياء لعبد الوهاب النجار \_ رحمه الله تعالى \_ باختصار. وهذه الأبيات من معلقة النابغة رقم [٢١] وما بعد. انظرها بشرحنا، وإعرابنا لها.

الإعراب: ﴿ وَلِسُلَيْمَانَ ﴾: الواو: حرف عطف. (لسليمان): جار ومجرور متعلقان بفعل محذوف، التقدير: وسخرنا لسليمان، وعلامة الجر الفتحة نيابة عن الكسرة؛ لأنه ممنوع من الصرف للعلمية وزيادة الألف والنون. ﴿ اَلرِّيحَ ﴾: مفعول به للفعل المحذوف، والجملة الفعلية معطوفة على جملة: ﴿ءَالَيْنَا دَاوُردَ...﴾ إلخ لا محل لها مثلها، وعلى قراءة (الريح) بالرفع فهو مبتدأ مؤخر، والجار والمجرور متعلقان بمحذوف خبر مقدم، والجملة الاسمية مستأنفة، لا محل لها. ﴿غُدُوُّهَا﴾: مبتدأ، والتقدير: مسير غدوها شهر، ومسير رواحها شهر. و(ها): ضمير متصل في محل جر بالإضافة. ﴿ شُهُرٌ ﴾: خبر المبتدأ، والجملة الاسمية في محل نصب حال من: ﴿ ٱلرِّيحَ﴾، والرابط: الضمير فقط، وجملة: ﴿ وَرَوَاحُهَا شُهِّرُّ ﴾ معطوفة عليها، فهي في محل نصب حال مثلها. ﴿وَأَسَلْنَا﴾: الواو: حرف عطف. (أسلنا): فعل، وفاعل. ﴿لَهُ.﴾: جار ومجرور متعلقان بالفعل قبلهما. ﴿ عَيْنَ ﴾: مفعول به، و﴿ عَيْنَ ﴾ مضاف، و﴿ أَلْقِطْرٌ ﴾ مضاف إليه، والجملة الفعلية معطوفة على ما قبلها، على الوجهين المعتبرين فيها. ﴿وَمِنَ ﴾: الواو: حرف عطف. (من الجن): متعلقان بفعل محذوف، التقدير: وسخرنا له من الجن. (مَنْ): اسم موصول مبني على السكون في محل نصب مفعول به للفعل المقدر. هذا؛ ويجوز اعتبار الجار والمجرور (من الجن) متعلقين بمحذوف خبر مقدم، و﴿مَن ﴾: مبتدأ مؤخر على مثال: ﴿ وَلَسُلَمَانَ ٱلرِّيحَ ﴾ والجملة سواء أكانت فعلية، أم اسمية معطوفة على ما قبلها. ﴿ يَعْمَلُ ﴾: فعل مضارع، والفاعل يعود إلى ﴿مَن﴾. ﴿بَيْنَ﴾: ظرف مكان متعلق بالفعل قبله، و﴿بَيْنَ﴾ مضاف، و﴿يَدَيْهِ مضاف إليه مجرور، وعلامة جره الياء نيابة عن الكسرة؛ لأنه مثنى، وحذفت النون للإضافة، والهاء ضمير متصل في محل جر بالإضافة. ﴿ بِإِذْنِ ﴾: جار ومجرور متعلقان بالفعل ﴿ يَعْمَلُ ﴾، و(إذن) مضاف، و ﴿رَبِّهِ مَاف إليه من إضافة المصدر لفاعله، والهاء في محل جر بالإضافة، من إضافة اسم الفاعل لمفعوله، وفاعله مستتر فيه، وجملة: ﴿ يَعْمَلُ ﴾ صلة الموصول، لا محل لها.

﴿وَمَن﴾: الواو: حرف استئناف. (مَنْ): اسم شرط جازم مبنى على السكون في محل رفع مبتدأ. ﴿يَزِغُ﴾: فعل مضارع فعل الشرط، وفاعله مستتر فيه، يعود إلى: (من)، تقديره: «هو». ﴿مِنْهُمْ ﴾: متعلقان بمحذُّوف حال من فاعل ﴿يَزِغْ ﴾ المستتر. و(مِنْ) بيان لما أبهم في (مَنْ). ﴿عَنْ أُمْرِنَا﴾: متعلقان بما قبلهما، و(نا): ضمير متصل في محل جر بالإضافة. ﴿فُلْأِقُهُ﴾: فعل مضارع جواب الشرط، وفاعله مستتر، تقديره: «نحن»، والهاء مفعول به. ﴿مِنْ عَذَابِ﴾: متعلقان بالفعل قبلهما، و﴿عَذَابِ﴾: مضاف، و﴿أُلسَّعِيرِ﴾ مضاف إليه. هذا؛ وخبر المبتدأ الذي هو (مَنْ) مختلف فيه، فقيل: هو جملة الشرط. وقيل: هو جملة الجواب. وقيل: هو الجملتان، وهو المرجح لدي المعاصرين، والجملة الاسمية مستأنفة، لا محل لها.

﴿ يَعْمَلُونَ لَهُ مَا يَشَآهُ مِن مَّكَارِيبَ وَتَمَاثِيلَ وَجِفَانِ كَٱلْجُوَابِ وَقُدُورٍ رَّاسِيَاتٍ ٱعْمَلُوٓا ءَالَ دَاوُرِدَ شُكْرًا وَقَلِيلٌ مِنْ عِبَادِى ٱلشَّكُورُ ﴿ اللَّهُ ﴾

الشرح: ﴿يَعْمَلُونَ لَهُۥ مَا يَشَآءُ مِن تَحَرْبِبَ﴾ أي: مساجد. وقيل: هي الأبنية المرتفعة، والقصور، والمجالس الشريفة، المصونة عن الابتذال، سميت بذلك؛ لأنها يذب عنها، ويحارب عليها، وكان مما عملوا له بيت المقدس، وذلك: أن داود عليه السلام ابتدأه، ورفعه قامة رجل، فأوحى الله إليه: لم أقض ذلك على يدك، ولكن ابنٌ لك أملكه بعدك اسمه سليمان، أقضى إتمامه على يديه، فلما توفى داود؛ استخلف سليمان، على نبينا، وعليهما ألف صلاة، وألف سلام، فأراد سليمان إتمام بناء

بيت المقدس، فجمع الجن، والشياطين، وقسم عليهم الأعمال، وخص كل طائفة منهم بعمل، فأرسل الجن والشياطين في تحصيل الرخام والبلور من معادنهما، وأمر ببناء المدينة بالرخام والصفائح، وجعلها اثني عشر ربضاً، وأنزل على كل ربض سبطاً من الأسباط.

الآية: ١٣

فلما فرغ من بناء المدينة؛ أخذ في بناء المسجد، فوجه الشياطين فرقاً منهم من يستخرج الذهب والفضة من معادنهما، ومنهم من يستخرج الجواهر، واليواقيت، والدر الصافي من أماكنها، ومنهم من يأتيه بالمسك، والعنبر، والطيب من أماكنها، فأتي بشيء كثير، لا يحصيه إلا الله تعالى، ثم أحضر الصناع، وأمرهم بنحت تلك الأحجار، وتصييرها ألواحاً، وإصلاح تلك الجواهر، وثقب اليواقيت، واللألئ، فبني المسجد بالرخام الأبيض، والأصفر، والأخضر، وعمده بأساطين البلور الصافي، وسقفه بأنواع الجواهر الثمينة، وقصص سقوفه، وحيطانه باللآلئ واليواقيت وسائر الجواهر، وبسط أرضه بألواح الفيروزج، فلم يكن على وجه الأرض يومئذ أبهي، ولا أنور من ذلك المسجد، فكان يضيء بالظلمة، كالقمر ليلة البدر.

قال تعالى في سورة (الأنبياء) رقم [٨٢]: ﴿ وَمِنَ ٱلشَّيَطِينِ مَن يَغُوصُونَ لَهُ وَيَعْمَلُونَ عَمَلًا دُونَ ذَالِكَ ﴾، وقال في سورة (ص): ﴿وَالشَّيَطِينَ كُلَّ بَنَآءٍ وَغَوَّاصِ (إِنَّ وَءَاخَرِينَ مُقَرَّنِينَ فِي ٱلْأَصْفَادِ﴾.

فلما فرغ منه جمع إليه أحبار بني إسرائيل، وأعلمهم: أنه بناه لله تعالى، وأن كل شيء فيه خالص له، واتخذ ذلك اليوم عيداً، فعن عبد الله بن عمرو ـ رضى الله عنه ـ عن رسول الله ﷺ: «أَنَّ سليمانَ بنَ داودَ لَمَّا بنَى بَيْتَ الْمَقْدِسِ سألَ الله عز وجل حكماً يوافقُ حِكمَهُ، فأُوتيه، وسألَ الله تعالى مُلْكاً لا ينبغي لأحد مِنْ بعده فأوتيه، وسأل الله عز وجل حين فرغ من بناء المسجد أن لا يَأْتِيَهُ أَحَدٌ، لا ينهزُهُ إلا الصلاةُ فِيهِ، إلا أخرَجَهُ مِنْ خطِيثَتِهِ كيومَ وَلَدَتْهُ أُمُّهُ». أخرجه النسائي.

وعن أبي الدرداء \_ رضى الله عنه \_ قال: قال رسول الله عليه: «الصَّلَاةُ في الْمسجدِ الحرام بمئَةِ ٱلْفِ صَلَاةِ، والصلاةُ بمَسْجِدِي بأَلْفِ صَلَاةٍ، والصلَاةُ في بَيْتِ الْمَقْدسِ بخمسمئَةِ صَلَاةٍ». رواه الطبراني وبقي بيت المقدس على ما بناه سليمان ـ على نبينا، وعليه ألف صلاة، وألف سلام ـ حتى غزاه بختنصر، فخرب المدينة، وهدم المسجد، وأخذ ما فيه من الذهب والفضة وسائر أنواع الجواهر، وحمله إلى دار ملكه بالعراق. انظر ذلك مفصلاً في الآية رقم [٤] وما بعدها من سورة (الإسراء) تجد أن ذلك كان بسبب فساد بني إسرائيل، وفسقهم، وخروجهم عن [الطويل] طاعة ربهم. و: (تماثيل) جمع: تمثال، قال امرؤ القيس:

وَيَا رُبَّ يَوْم قَدْ لَهَ وْتُ وَلَيْ لَةٍ بِآنِسَةٍ كَأَنَّهَا خَطُّ تِمثَالِ والتماثيل: صور للملائكة، والأنبياء على ما اعتادوا من العبادات ليراها الناس، فيعبدوا نحو عبادتهم. وقيل: كانوا يصورون السباع، والطيور، وغيرها. وقيل: كانوا يصورون صور الملائكة، والأنبياء، والصالحين في المساجد ليراها النَّاس، فيزدادوا عبادة، ويصورون ما ذكر

من نحاس، ورخام، وزجاج. روي: أنهم عملوا له أسدين في أسفل كرسيه، ونَسْرين فوقه، فإذا أراد أن يصعد بسط له الأسدان ذراعيهما، وإذا قعد؛ أظله النسران بأجنحتهما، وكان التصوير مباحاً يومئذ؛ أما في شريعتنا؛ فالتصوير حرام. وخذ ما يلي: عن عمر ـ رضي الله عنه ـ: أن رسول الله عنه قال: "إنَّ الذين يصنعون هذه الصُّور يُعذَّبون يوم القيامة، يقال لهم: أحيوا ما خلقتم». رواه البخاري. وعن عبد الله بن مسعود ـ رضي الله عنه ـ قال: سمعت رسول الله عني يقول: "إنَّ أَشَدَ النَّاسِ عَذَاباً يَوْمَ الْقِيَامَةِ الْمُصَوِّرُونَ». رواه البخاري، ومسلم، وعن أبي هريرة ـ رضي الله عنه ـ قال: سمعت رسول الله عنه يقول: قال الله تعالى: "وَمَنْ أَظْلَمُ مِمَّن ذَهَبَ يَخْلُقُ ـ رضي الله عنه ـ قال: سمعت رسول الله عنه يقول: قال الله تعالى: "وَمَنْ أَظْلَمُ مِمَّن ذَهَبَ يَخْلُقُ ـ كَخُلْقِي؟ فلْيَخْلُقُوا ذَرَّةً، وَلَيَخْلُقُوا حَبَّةً، وَلَيَخْلُقُوا شَعِيرةً». رواه البخاري، ومسلم.

الآية: ١٣

كما حرم الإسلام اقتناء الصور، فعن ابن عمر - رضي الله عنهما ـ قال: واعد رسول الله على جبريل أن يأتيه، فراثَ عَلَيْهِ حَتَّى اشْتَدَّ على رسول الله عَلَيْ، فخرج فلقيه جبريل عليه السلام، فشكا إليه، فقال: «إِنَّا لا نَدْخُلُ بَيْتاً فِيهِ كُلْبٌ، وَلَا صُورَةٌ». رواه البخاري. وعن علي ـ رضي الله عنه ـ أن رسول الله على قال: قال جبريل: «إِنَّا لا نَدْخُلُ بَيْتاً فِيهِ كُلْبٌ، وَلا صُورَةٌ». رواه البخاري.

﴿ وَجِفَانِ ﴾ : جمع : جفنة ، وهي القصعة ؛ التي يوضع فيها الطعام . ﴿ كُالْجُوَابِ ﴾ : جمع : جابية ، وهي حفيرة ، كالحوض ، وقال مجاهد : كحياض الإبل ، وكان يقعد على الجفنة الواحدة ألف رجل . قال الأعشى :

تَـرُوحُ عَـلَـى آلِ الـمحـلَّـقِ جَـفْـنَـةٌ كَجابِيَةِ الشَّيْخِ الْعِـرَاقِيِّ تَـفْـهَـقُ هَـدً هذا ﴿وَجِفَانِ﴾ جمع كثرة، وجمع القلة: جفنات، ولذا عيب على حسان ـ رضي الله عنه ـ قوله:

لَنَا الْجَفَنَاتُ الْغُرُّ يَلْمَعْنَ بِالضُّحَى وأسيافُنَا يَقْطُرْنَ مِنْ نَجْدَةٍ دَمَا

ويروى: أن الخنساء ـ رضي الله عنها ـ قالت: قللت جفناتك، ولو قلت: الجفان؛ لكان أولى. وقلت: يلمعن، ولو قلت: يشرقن؛ لكان أولى، وقلت: يلمعن، ولو قلت: يشرقن؛ لكان أولى، وقلت: أسيافنا، ولو قلت: سيوفنا؛ لكان أولى، وقلت: دماً؛ ولو قلت: دماءً لكان أولى، وقلت: دماً؛ ولو قلت: دماءً لكان أولى.

هذا؛ وقال الكسائي: أعظم القصاع الجفنة، ثم القصعة تليها، تشبع العشرة، ثم الصحفة تشبع الخمسة، ثم المئكلة تشبع الرجلين والثلاثة، ثم الصحيفة تشبع الرجل. هذا؛ وحذفت الياء من الجوابي تخفيفاً، وبعضهم يقرأ بإثباتها. ﴿وَقُدُورٍ رَّاسِيَاتٍ ﴾ أي: ثابتات على أثافيها لا تحمل ولا تحرّك عن أماكنها لعظمها، وكان يصعد إليها بالسلالم، وكذلك كانت قدور عبد الله بن جدعان التيمي في الجاهلية.

وَاعْمَلُواْ ءَالَ دَاوْدَ شُكُولُ اَي: اعملوا بطاعة الله شكراً على نعمه. روي: أن داود - على نبينا، وعليه ألف صلاة، وألف سلام - قال: يا رب كيف أطيق شكرك على نعمك، وإلهامي، وقدرتي على شكرك نعمة لك؟! فقال: يا داود الآن عرفتني. هذا؛ وحقيقة الشكر: الاعتراف بالنعمة للمنعم، واستعمالها في طاعته. والكفران استعمالها في المعصية، وقليل من يفعل ذلك؛ لأن الخير أقل من الشر، والطاعة أقل من المعصية بحسب سابق التقدير. قال ثابت البناني: كان داود نبي الله - على نبينا، وعليه الصلاة والسلام -: قد جزأ ساعات الليل، والنهار على أهله، فلم تكن تأتي ساعة من ليل، أو نهار إلا وإنسان من آل داود قائم يصلي. وقد ثبت عن النبي على أن داود كان يصوم يوماً، ويفطر يوماً. ومن المؤكد: أن الصلاة، والصيام، والعبادات كلها هي في نفسها الشكر؛ إذ سدت مسده، ويبين هذا قوله تعالى في الآية رقم [٢٤] من سورة (ص): ﴿إِلَا النِّينَ عَامَنُوا وَعَمِلُوا الْصَلِحَتِ وَقِيلٌ مّا هُمُ وهو المراد بقوله الآتي: ﴿وَقِيلٌ مِنْ عَمل من سورة (ص): ﴿إِلّا التَرِينَ عَامَنُوا وَعَمِلُوا الصَّلَاحَتِ وَقَيلٌ مَا هُمُ وهو المراد بقوله الآتي: ﴿وَقِيلٌ مِنْ عَمل اللّا فعال عمل الأركان، والسنة: أن الشكر بعمل الأبدان دون الاقتصار على عمل اللسان، فالشكر بالأفعال عمل الأركان، والشكر بالأقوال عمل اللسان.

﴿ وَقَلِيلٌ مِنْ عِبَادِى الشَّكُورُ ﴾ أي: الموفق على أداء الشكر بقلبه، ولسانه، وجوارحه في أكثر أوقاته، ومع ذلك لا يوفي حقه؛ لأن توفيقه للشكر نعمة تستدعي شكراً آخر، إلى ما لا نهاية له، ولذلك قيل: الشكور من يرى عجزه عن الشكر. وسمع الفاروق ـ رضي الله عنه ـ رجلاً يقول: «اللهم اجعلني من القليل»، فقال عمر: ما هذا الدعاء؟ فقال الرجل: أردت قوله تعالى: ﴿ وَفَلِيلٌ مِنْ عِبَادِى الشَّكُورُ ﴾ فقال عمر ـ رضي الله عنه ـ: كل الناس أعلم منك يا عمر! وانظر مثله في الآية رقم [٢٤] من سورة (ص)، وانظر ما ذكرته بشأن الحمد والشكر في الآية [١٥] من سورة (النمل).

الإعراب: ﴿يَعْمَلُونَ﴾: فعل مضارع مرفوع، وعلامة رفعه ثبوت النون؛ لأنه من الأفعال الخمسة، والواو فاعله. ﴿لَهُ ﴾: جار ومجرور متعلقان بالفعل قبلهما. ﴿مَا ﴾: اسم موصول، أو نكرة موصوفة مبنية على السكون في محل نصب مفعول به، والجملة الفعلية بعدها صلتها، أو صفتها، والعائد، أو الرابط محذوف؛ إذ التقدير: يعملون له الذي، أو: شيئاً يشاؤه، والجملة الفعلية مستأنفة، لا محل لها، أو هي في محل نصب حال من ﴿الْجِنِّ»، والرابط: الضمير فقط، أو هي مغي بدل منها اعتبارات أربعة. ﴿مِن مُعَرِب ﴾: متعلقان أو هي مفسرة لجملة (يعمل)، أو هي بدل منها اعتبارات أربعة. ﴿مِن مُعَرِب ﴾: متعلقان بمحذوف حال من الضمير المحذوف، و من الصرف لصيغة منتهى الجموع. ﴿وَتَعَرْبِلَ﴾: معطوف عليه، وهو مجرور مثله. . إلخ. ﴿وَجَفَانِ ﴾: معطوف على ما قبله. ﴿كَالْجُوابِ ﴾: جار ومجرور متعلقان بمحذوف صفة: (جفان)، وعلامة الجر كسرة مقدرة على الياء المحذوفة، أو الثابتة على القراءة بمحذوف صفة: (جفان)، وعلامة الجر كسرة مقدرة على الياء المحذوفة، أو الثابتة على القراءة

الثانية. هذا؛ وإن اعتبرت الكاف اسماً، فهي صفة جفان، وتكون مضافة، و(الجواب) مضاف إليه، ﴿وَقُدُورِ﴾: معطوف على ما قبله. ﴿رَّاسِيَتِّ﴾: صفة (قدور).

الآية: ١٤

﴿ أَعْمَلُوا ﴾: فعل أمر مبنى على حذف النون، والواو فاعله، والألف للتفريق. ﴿ وَالَّهُ : منادي حذفت منه أداة النداء، أو هو مفعول بفعل محذوف، التقدير: أعنى آل، و﴿ عَالَ ﴾ مضاف، و﴿ دَاوُردَ ﴾ مضاف إليه مجرور، وعلامة جره الفتحة نيابة عن الكسرة؛ لأنه ممنوع من الصرف للعلمية، والعجمة. ﴿ شُكُراً ﴾: مفعول لأجله، أو هو صفة لمفعول مطلق، التقدير: اعملوا آل داود عملاً شكراً، أو اشكروا شكراً. وقيل: هو حال بمعنى: شاكرين، والكلام: ﴿أَعْمَلُوٓا اللَّهِ اللَّهِ عَلَى مَحَلَّ نَصِبَ مَقُولَ القولَ لقولَ مَحَذُوفَ، التقدير: وقلنا: يا آل داود اعملوا. . . إلخ. والجملة الفعلية هذه معطوفة على جملة: ﴿ يَعْمَلُونَ ١٠٠ ﴾ إلخ. وقيل: جملة: ﴿أَعْمَلُوٓا اسْ اللَّهِ اللَّ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللّ ﴿مِّنْ عِبَادِي﴾: متعلقان بـ: (قليل) لأنه صفة مشبهة. وقيل: متعلقان بمحذوف صفة (قليل) وليس بشيء، وعلامة الجر كسرة مقدرة على ما قبل ياء المتكلم، منع من ظهورها اشتغال المحل بالحركة المناسبة، والياء في محل جر بالإضافة. ﴿ ٱلشَّكُورُ ﴾: مبتدأ مؤخر، والجملة الاسمية مستأنفة، لا محل لها، وإن اعتبرتها في محل نصب حال من: ﴿ عَالَ دَاوُرُدَ ﴾ فالرابط الواو فقط.

﴿ فَلَمَّا قَضَيْنَا عَلَيْهِ ٱلْمَوْتَ مَا دَلَّمُمْ عَلَى مَوْتِهِ ۚ إِلَّا دَاتِئَهُ ٱلْأَرْضِ تَأْكُولُ مِنسَأَتُهُۥ فَلَمَّا خَرَّ تَبَيِّنَتِ ٱلْجِنُّ أَن لَّو كَانُواْ يَعْلَمُونَ ٱلْغَيْبَ مَا لِبَثُواْ فِي ٱلْعَذَابِ ٱلْمُهِينِ ﴿ اللَّهُ

الشرح: ﴿ فَلَمَّا قَضَيْنَا عَلَيْهِ ٱلْمَوْتَ ﴾: حكمنا عليه بالموت. قال العلماء: كان سليمان ـ على نبينا، وعليه ألف صلاة، وألف سلام ـ يتجرد للعبادة في بيت المقدس السنة، والسنتين، والشهر، والشهرين، فيدخل فيه، ومعه طعامه وشرابه، فدخله المرة التي مات فيها، فأعلمه الله بوقت موته، فقال: اللهم أُخْفِ عن الجن موتى؛ حتى تعلم الإنس: أن الجن لا يعلمون الغيب. وكانت الجن تخبر الإنس بأنهم يعلمونه، فقام في المحراب على عادته يصلى، متكئاً على عصاه قائماً، وكان للمحراب طاقات من بين يديه، ومن خلفه، فكان الجن ينظرون إليه، ويحسبون أنه حي، ولا ينكرون احتباسه عن الخروج إلى الناس لطوله منه قبل ذلك، فمكثوا يعملون حولاً كاملاً حتى أكلت الأرضة عصاه، فخر ميتاً، فعلموا بموته. قال ابن عباس ـ رضي الله عنهما ـ: فشكرت الجن الأرضة، فهم يأتونها بالماء، والطين في جوف الخشب، وقالوا لها: لو كنت تأكلين الطعام والشراب؛ لأتيناك بهما. انتهى. خازن بتصرف. ومثله في الكشاف، والقرطبي، فذلك قوله تعالى:

﴿مَا دَلَّهُمْ عَلَىٰ مَوْتِهِ ﴾ أي: ما دل الجن، أو ما دل آل سليمان على موته. ﴿إِلَّا دَابَّتُهُ ٱلْأَرْضِ﴾ أى: الأرضة، وهي دويبة، يقال لها: سرفة، والأرض فِعْلُها، فأضيفت إليه، يقال: أرضت الخشبة أرضاً: إذا أكلتها. ﴿ تَأْكُلُ مِسَالَةً ﴾: يقرأ بتسكين الهمزة تخفيفاً، قال الشاعر في ترك الهمزة:

إِذَا دَبَبْتَ عَلَى الْمِنْسَاةِ مِنْ كِبَرٍ فقد تباعدَ عنكَ اللهوُ والْغَزَلُ وقال آخر، فهمز، وفتح:

ضَرَبْنَا بمنسأة وجهَهُ فصَارَ بذَاكَ مهيناً ذليلا

هذا؛ والمنسأة: العصا، من: نسأت البعير: إذا طردته؛ لأنه يطرد بها، فهو اسم آلة، كالمكنسة والمكسحة. ﴿ لَيَنَتِ الجِّنُ ﴾: علمت الجن بعد التباس الأمر عليهم، وجلى لهم، وظهر، وانكشف.

وأن لَو كَانُواْ يَعْلَمُونَ الْغَيْبَ مَا لَبِثُواْ فِي الْعُذَابِ الْمُهِينِ أَي: لو أنهم كانوا يعلمون الغيب كما يزعمون؛ لعلموا موت سليمان حيثما وقع ما أقاموا بعد موته حولاً في تسخيرهم بالأعمال الشاقة، وذلك: أن الله عز وجل أعلمه بقرب أجله، فأراد أن يعمي على الجن موته، فدعاهم، فبنوا عليه صرحاً من قوارير ليس فيه باب، فقام يصلي متكئاً على عصاه، فقبض روحه، وهو متكئ عليها، فبقي عليها حتى أكلتها الأرضة، فخر، ثم فتحوا عنه، وأرادوا أن يعرفوا وقت موته، فوضعوا الأرضة على العصا، فأكلت يوماً وليلة مقداراً، فحسبوا على ذلك فوجدوه قد مات منذ سنة. والله أعلم بمراده، وأسرار كتابه.

الإعراب: ﴿ فَلَمّا ﴾ : الفاء: حرف استئناف. (لما): حرف وجود لوجود عند سيبويه، وبعضهم يقول: حرف وجوب لوجوب، وهي ظرف بمعنى: «حين» عند ابن السراج، والفارسي، وابن جني وجماعة، تتطلب جملتين مرتبطتين ببعضهما ارتباط فعل الشرط بجوابه، وصوب ابن هشام الأول، والمشهور الثاني. ﴿ فَضَيّنَ ﴾ : فعل، وفاعل. ﴿ عَلَيْهِ ﴾ : جار ومجرور متعلقان بالفعل قبلهما. ﴿ الْمَوْتَ ﴾ : مفعول به، والجملة الفعلية لا محل لها على اعتبار: (لما) حرفاً، وفي محل جر بإضافة (لما) إليها على اعتبارها ظرفاً. ﴿ مَا ﴾ : نافية. ﴿ دَفَلَمْ ﴾ : فعل ماض، والهاء مفعول به. ﴿ عَلَى مَوْتِهِ ﴾ : جار ومجرور متعلقان بالفعل قبلهما، والهاء ضمير متصل في محل جر بالإضافة. ﴿ إِلّا ﴾ : حرف حصر. ﴿ دَاَبَةُ ﴾ : فاعل: ﴿ دَفَمُ ﴾ ، والجملة الفعلية جواب (لما)، لا محل لها، ﴿ وَابَّةُ اللَّرْضِ ﴾ ، مضاف، و ﴿ اللَّرْضِ ﴾ مضاف إليه. ﴿ وَأَحْتُلُ ﴾ : فعل مضارع، وفاعله يعود إلى : ﴿ وَأَحْتُلُ مِنسَأَتُهُ ﴾ : في محل جر بالإضافة، وجملة : ﴿ وَأَحْتُلُ مِنسَأَتُهُ ﴾ : في محل نصب حال من ﴿ دَاَبَةُ ٱلأَرْضِ ﴾ ، والرابط: الضمير فقط. هذا ؛ وأجيز اعتبارها مستأنفة، لا محل لها، و(لما) ومدخولها كلام مستأنف لا محل له.

﴿ فَلَمَّا ﴾: الفاء: حرف استئناف. (لما): مثل سابقتها. ﴿ خَرَّ ﴾: فعل ماض، والفاعل يعود على (سليمان)، والجملة الفعلية يقال فيها ما قيل بسابقتها. ﴿ بَيَّنَتِ ﴾: فعل ماض، والتاء

للتأنيث. ﴿ اَلِّحِنُّ ﴾: فاعله، والجملة الفعلية جواب: (لما)، لا محل لها. ﴿ أَن ﴾: حرف مشبه بالفعل مخفف من الثقيلة، واسمه ضمير الشأن محذوف، التقدير: أنه. ﴿لَوِّ﴾: حرف لما كان سيقع لوقوع غيره. ﴿كَانُواْ﴾: فعل ماض ناقص مبنى على الضم، والواو اسمه، والألف للتفريق. ﴿يَعْلَمُونَ﴾: فعل مضارع مرفوع، وعلامة رفعه ثبوت النون؛ لأنه من الأفعال الخمسة، والواو فاعله. ﴿ٱلْغَيْبَ﴾: مفعول به، والجملة الفعلية في محل نصب خبر: (كان)، وجملة: ﴿كَانُواْ...﴾ إلخ لا محل لها؛ لأنها ابتدائية، ويقال: لأنها جملة شرط غير ظرفي. ﴿مَا ﴿ : نافية. ﴿لِبَثُوا ﴾: ماض، وفاعله. ﴿فِي ٱلْعَدَابِ﴾: متعلقان به. ﴿ٱلْمُهينِ﴾: صفة: ﴿ٱلْعَدَابِ﴾، وجملة: ﴿مَا لَبِثُوا ... ﴾ إلخ جواب ﴿ لَوْ ﴾ ، لا محل لها ، و﴿ لَوْ ﴾ ومدخولها في محل رفع خبر ﴿ أَنَ ﴾ ، و﴿ أَنَ واسمها المحذوف، وخبرها في تأويل مصدر في محل رفع بدلاً من: ﴿ لَٰٓٓ ِ فَكُرُ أَبُ وَقَدْرُ أَبُو البِقَاء مضافاً محذوفاً، وقال: لأن المعنى تبينت الإنس جهل الجن، وقال: ويجوز أن يكون في موضع نصب، أي تبينت الجن جهلها، وزاد مكى قوله: وقيل: هي في موضع نصب على حذف اللام: أي لأن، والمعتمد الأول. والله أعلم، وأجل، وأكرم. و(لما) ومدخولها كلام مستأنف لا محل له أيضاً.

الآية: ١٥

#### ﴿ لَقَدْ كَانَ لِسَبَلٍ فِي مَسْكَنِهِمْ ءَايَةً خَنَّتَانِ عَن يَمِينِ وَشِمَالًا كُلُواْ مِن رِّزْقِ رَبِّكُمْ وَاشْكُرُوا لَهُ بَلْدَةً طَيِبَةً وَرَبُّ غَفُورٌ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ عَفُورٌ ﴿ اللَّهُ

الشرح: ﴿ لَقَدْ كَانَ لِسَبَا فِي مَسْكَنِهِمْ ءَايَةً ﴾ أي: علامة دالة على قدرة الله تعالى على أن لهم خالقاً خلقهم، ثم فسر الآية فقال تعالى: ﴿جَنَّتَانِ﴾ أي: بستانان. ﴿عَن يَمِينِ وَشِمَالِّهُ أي: عن يمين الوادي، وعن شماله، والمراد مجموعتان من البساتين كل واحدة منهما في تقاربها، وتضامها كأنها جنة واحدة، أو المراد: بستاناً كل منهم عن يمين مسكنه، وعن شماله. ﴿ كُلُواْ مِن رِّزْقِ رَبِّكُمْ أي: من ثمار الجنتين. وقيل: كانت المرأة تحمل مكتلها على رأسها، وتمر بالجنتين، فيمتلئ المكتل من أنواع الفواكه من غير أن تمس بيدها شيئاً. وهذا الأمر للإباحة، وليس للوجوب. ﴿بَلَدَةٌ طَيِّبَةٌ ﴾ أي: أرض مأرب، وهي سبأ بلدة طيبة فسيحة، ليست بسبخة، قيل: لم يكن يرى في بلدتهم بعوضة، ولا ذباب، ولا برغوث، ولا حية، ولا عقرب، ولا قملة، ولا غيرها من الهوام، وكان الرجل يمر ببلدتهم، وفي ثيابه القمل، فيموت القمل من طيب الهواء، وقد فسر عبد الرحمن بن زيد ـ رحمه الله تعالى ـ الآية التي في مسكنهم بذلك، والجنتان بعض هذه النعم. ﴿وَرَبُّ غَفُورٌ﴾: قال وهب: أي وربكم إن شكرتم على ما رزقكم غفور لمن شكره.

هذا؛ ويقرأ: (مساكنهم) بالجمع، وهي قراءة العامة؛ لأن لهم مساكن كثيرة، وليس بمسكن واحد، وقرأ حفص موحداً، إلا أنه فتح الكاف. وقرأه يحيى، والأعمش، والكسائي موحداً كذلك، إلا أنهم كسروا الكاف. قال النحاس: و(مساكن) في هذا أبين؛ لأنه يجمع اللفظ، والمعنى، و(مسكن) بكسر الكاف خارج عن القياس، مثل مسجد، ولا يوجد مثله إلا سماعاً. أما (سبأ) فقد قرأه الجمهور بالصرف، وقرأ ابن كثير، وأبو عمرو بفتح الهمزة، ومنع الصرف، فالأول على أنه اسم رجل، نسب إليه قوم، وعليه قول الشاعر:

السوارِدُونَ وتَسيْسمٌ فسي ذُرا سَبَا فَ قَدْ عَضَّ أَعْنَاقَهُمْ جِلْدُ الْجوامِيس، بحيث المعنى: الواردون هم، وتيم في ذرا أرض سبأ مغلولين بأغلال من جلد الجواميس، بحيث يعض أعناقهم. ومن لم يصرفه اعتبره اسماً للقبيلة، أو للمدينة، وأنشد للنابغة الجعدي: [المنسرح] مِنْ سَبَا الْحَاضِرِينَ مَارِبَ إِذْ يَبْنُونَ مِنْ دُونِ سَيْ لِهِ الْعَرِمَا فهو يمدح رجلاً، ويقول: هو من قبيلة سبأ الحاضرين مدينة مأرب؛ الذين بنوا السد دون السيل، فالعرم: هو السد، ومأرب: اسم المدينة. وقيل: اسم قصر. هذا؛ وسبأ: اسم رجل، وهو سبأ بن يَشْجُب، بن يَعْرُب، بن قحطان أخي عدنان. فعن فروة بن مسيك المرادي قال: لما أنزل الله في سبأ ما أنزل، قال رجل: يا رسول الله! وما سبأ؟ أرض، أو امرأة؟ قال: "ليس بأرض، ولا امرأة، ولكنه رجل ولد له عشرة من العرب، فتيّامَنَ منهم ستة، وتشاءَمَ منهم أربعة، بأمنا الذين تشاءموا: فلخم، وجذام، وغسان، وعاملة. وأما الذين تيامنوا فالأزد، والأشعريون، وجميرة، وكِنْدة، ومَذْحِج، وأَنمار». فقال رجل: يا رسول لله! وما أنمار؟ قال: "الذين منهم وبجيلة». أخرجه الترمذي.

تنبيه: قال الليث: البلد: كل موضع من الأرض، عامر، أو غير عامر، خال، أو مسكون، والطائفة منه: بلدة، والجمع: بلاد، زاد غيره: والمفازة تسمى بلدة؛ لكونها مسكن الوحش، والجن، قال الأعشى:

وَبَلْدَةٍ مِثْلِ ظَهْرِ التُّرْسِ مُوحِشَةٌ لِلْجِنِّ بِاللَّيْلِ في حَافَاتِهَا زَجَلُ وقال جران العود:

وَبَــلْــدَةٍ لــيْـسَ بــهَــا أَنِــيـسُ إِلَّا الْــيَـعَافِـيـرُ وَإِلَّا الْـعِــيـسُ

الإعراب: ﴿ لَقَدَى: اللام: لام الابتداء، أو هي واقعة في جواب قسم محذوف، التقدير: والله. (قد): حرف تحقيق يقرب الماضي من الحال. ﴿ كَانَ ﴾: فعل ماض ناقص. ﴿ لِسَبَا ﴾: متعلقان بمحذوف خبر: ﴿ كَانَ ﴾، تقدم على اسمها. ﴿ فِي مَسْكَنِهِمْ ﴾: جار ومجرور متعلقان بالخبر المحذوف، أو بمحذوف خبر ثان، أو بمحذوف حال من الضمير المستتر في الخبر المحذوف، وبعضهم يعلقهما بمحذوف حال من ﴿ وَايَدُ الله وجه له؛ لأن الحال تبين هيئة فاعل، أو مفعول. وقال الجمل: في محل نصب حال من (سبأ) ولا بأس به؛ لأنه علم كما

رأيت، والهاء في محل جر بالإضافة. ﴿ ءَايَةً ﴾: اسم (كان) مؤخر، وجملة: ﴿ لَقَدْ كَانَ ... ﴾ إلخ لا محل لها؛ لأنها ابتدائية، أو جواب القسم المقدر. ﴿جَنَّتَانِ﴾: بدل من ﴿ اَيَٰةً ﴾، أو خبر لمبتدأ محذوف، التقدير: الآية جنتان، والجملة الاسمية مفسرة لـ: ﴿ اَيَٰةً ﴾، أو هي مستأنفة، لا محل لها، ويقرأ بالنصب: (جنتين) على المدح بفعل محذوف. ﴿عَن يَمِينِ ﴾: متعلقان بمحذوف صفة ﴿جَنَّتَانِ﴾. ﴿وَشِمَالُّهُ: معطوف على ما قبله.

﴿كُلُوا﴾: فعل أمر مبنى على حذف النون، والواو فاعله، والألف للتفريق، ومفعوله محذوف للتعميم، التقدير: كلوا ما تشاؤون. ﴿مِن رِّزِّق﴾: متعلقان بمحذوف حال من المفعول المحذوف، و ﴿ مِن ﴾ بيان لما أبهم فيه، و ﴿ رَزِّقِ ﴾ مضاف، و ﴿ رَبِّكُمْ ﴾ مضاف إليه من إضافة المصدر لفاعله، والكاف ضمير متصل في محل جر بالإضافة، من إضافة اسم الفاعل لمفعوله، وفاعله مستتر فيه، وجملة: ﴿ كُلُواْ...﴾ إلخ في محل نصب مقول القول لقول محذوف، أي: قيل لهم بلسان الحال، أو بلسان المقال من نبي لهم، أو من ملك، وجملة: ﴿وَأَشْكُرُواْ لَهُۥ معطوفة على ما قبلها، فهي مثلها في محل نصب مقول القول. ﴿بَلْدَةٌ ﴾: خبر لمبتدأ محذوف، التقدير: البلدة التي فيها رزقكم بلدة طيبة. (رب): خبر لمبتدأ محذوف أيضاً، التقدير: وربكم رب. ﴿غَفُورٌ﴾: صفة (رب)، والجملتان الاسميتان مستأنفتان، لا محل لهما.

﴿ فَأَعْرَضُوا فَأَرْسَلْنَا عَلَيْهِمْ سَيْلَ ٱلْعَرِمِ وَيَدَّلْنَهُم بِجَنَّتَيْمِمْ جَنَّتَيْنِ ذَوَاتَى أَكُلٍ خَمْطٍ وَأَثْلِ وَشَيْءٍ مِّن سِدْرٍ قَلِيـلِ ﴿ اللَّهُ ﴾

الشرح: ﴿فَأَعْرَضُوا ﴾ أي: عن الإيمان، وعن طاعة الله تعالى. قال وهب ـ رحمه الله تعالى \_: أرسل الله إليهم ثلاثة عشر نبياً، فدعوهم إلى الله تعالى، وذكروهم نعمه عليهم، وأنذروهم عقابه، فكذبوهم، وقالوا: ما نعرف لله علينا نعمة، فقولوا لربكم: فليحبس هذه النعمة عنا إن استطاع. فذلك إعراضهم. انتهى. خازن. وقال القشيري: وكان لهم رئيس يلقب بالحمار، وكانوا في الفترة بين عيسى ومحمد صلى الله عليهما وسلم. وقيل: كان له ولد، فمات، فرفع رأسه إلى السماء، فبزق، وكفر؛ ولهذا يقال: أكفر من حمار. انتهى. قرطبي.

﴿ فَأَرْسَلْنَا عَلَيْهُمْ سَيْلَ ٱلْعَرِمِ ﴾: العرم: الذي لا يطاق. قيل: كان ماء أحمر، أرسله الله تعالى عليهم من حيث شاء. وقيل: العرم: السكر الذي يحبس الماء. وقيل: العرم: الوادي. قال ابن عباس ووهب وغيرهما: كان لهم سد بنته لهم بلقيس، وذلك: أنهم كانوا يقتتلون على ماء واديهم، فأمرت بواديهم، فسد بالصخر والقار بين الجبلين، وجعلت لهم ثلاثة أبواب، بعضها فوق بعض، وبنت دونه بركة عظيمة، وجعلت فيها اثني عشر مخرجاً على عدة أنهارهم، يفتحونها؛ إذا احتاجوا إلى الماء، وإذا استغنوا عنها؛ سدوها، فإذا جاءهم المطر، اجتمع إليهم

ماء أودية اليمن، فاحتبس السيل من وراء السد، فأمرت بالباب الأعلى ففتح فجرى ماؤه إلى البركة، فكانوا يسقون من الباب الأعلى، ثم من الثاني، ثم من الثالث الأسفل، فلا ينفذ الماء حتى يثوب الماء من السنة المقبلة، فكانت تقسمه بينهم على ذلك.

فبقوا بعدها مدة، فلما طغوا، وكفروا؛ سلط الله عليهم جرذاً يسمى الخلد، فنقب السد من أسفله، فأغرق الله جنانهم، وأخرب أرضهم. وقال وهب: رأوا فيما يزعمون، ويجدون في علمهم: أن الذي يخرب سدهم فأرة، فلم يتركوا فرجة بين حجرين إلا ربطوا عندها هرة، فلما جاء زمان ما أراد الله تعالى بهم من التفريق، أقبلت فيما يذكرون فأرة حمراء كبيرة إلى هرة من تلك الهرر، فساورتها حتى استأخرت عنها الهرة، فدخلت في الفرجة، التي كانت عندها، فتوغلت في السد، وحفرت حتى أوهنت المسيل، وهم لا يعلمون بذلك، فلما جاء السيل وجد خللاً، فدخل منه حتى اقتلع السد، وفاض الماء حتى علا أموالهم، فأغرقها، ودفن بيوتهم الرمل، فغرقوا، ومزقوا كل ممزق حتى صاروا مثلاً عند العرب، يقولون: ذهبوا أيدي سبأ. وتفرقوا أيادي سبأ. قال كثير عزة:

أَيَادِي سَبَا \_ يَا عَنُّ \_ مَا كُنْتُ بَعْدَكُمْ فَلَنْ يَحْلُ لِلْعَيْنَيْنِ بَعْدَكِ مَنْظُرُ وهذا هو الشاهد رقم [٢١٥] من كتابنا: «فتح القريب المجيب». وخذ قول محمد اليمني الملقب بنجم الدين.

ولا تحتقِرْ كيدَ الضعيفِ فربَّمَا تموتُ الأفاعي مِنْ سمومِ الْعَقَارِبِ وقدْ هذَّ قِدْماً عرشَ بلقيسَ هذْهدٌ وخرَّبَ حفرُ الفارِ سَدَّ مَارْبِ

﴿ وَبَدَلْنَهُم بِجَنَتَيْمِ ﴾: المذكورتين. ﴿ جَنَّيَنِ ذَوَاقَى أُكُلٍ خَمْطٍ ﴾: قيل: هو شجر الأراك، وثمره البرير. وقيل: كل نبت أخذ طعماً من المرارة، حتى لا يمكن أكله فهو خمط. وقيل: هو ثمر شجر، يقال له: فسوة الضبع على صورة الخشخاش يتفرك، ولا ينتفع به. ﴿ وَأَثْلِ ﴾: قيل: هو الطرفاء. وقيل: هو شجر يشبه الطرفاء إلا أنه أعظم منه طولاً، ومنه اتخذ منبر النّبي على وللأثل أصول غليظة، يتخذ منه الأبواب، وورقه كورق الطرفاء، الواحدة: أثْلة، والجمع أثلات. وقيل: هو شجر السّمر.

﴿وَشَيْءِ مِن سِدْرِ قَلِيلِ﴾: هو شجر معروف ينتفع بورقه في الغسل، وثمره النبق، ولم يكن السدر الذي بدلوه مما ينتفع به؛ بل كان سدراً برياً لا يصلح لشيء. قيل: كان شجرهم من خير الشجر، فصيره الله من شر الشجر بسبب سوء أعمالهم.

هذا؛ وما أبدلهم الله به من الجنتين لا يسمى جنةً، وبستاناً، ولكن لما وقعت الثانية في مقابلة الأولى أطلق عليهما لفظ الجنة للمشاكلة، وازدواج الكلام كقوله تعالى: ﴿وَجَزَّوُا سَيِتَةٍ سَيِّنَةٌ مِثْلُهَا ﴾ وقد مر معنا كثير من ذلك، وقد نبهت عليه في محاله. والله أعلم بمراده، وأسرار كتابه.

الإعراب: ﴿فَأَعْرَضُوا﴾: الفاء: حرف استئناف. (أعرضوا): فعل ماض، والواو فاعله، والألف للتفريق، والمتعلق محذوف انظر تقديره في الشرح، والجملة الفعلية مستأنفة، لا محل لها. ﴿فَأَرْسَلْنَا﴾: الفاء: حرف عطف. (أرسلنا): فعل، وفاعل. ﴿عَلَيْمٍ ﴾: جار ومجرور متعلقان بالفعل قبلهما. ﴿سَيْلَ ﴾: مفعول به، وهو مضاف، و﴿الْعَرِمِ ﴾ مضاف إليه، والجملة الفعلية معطوفة على ما قبلها، لا محل لها مثلها. (بدلناهم): ماض، وفاعله، ومفعوله الأول، والجملة الفعلية معطوفة أيضاً على ما قبلها، لا محل لها. ﴿يَحَنَيْمٍ ﴾: متعلقان بما قبلهما، وعلامة الجر الياء نيابة عن الكسرة؛ لأنه مثنى، وحذفت النون للإضافة، والهاء في محل جر بالإضافة. ﴿جَنَيْنِ ﴾: مفعول به. ﴿ذَوَاقَ ﴾: صفة له، وعلامة النون من الثاني مفعول به. ﴿ذَوَاقَ ﴾ مضاف، و﴿أَكُلِ ﴾ مضاف إليه. ﴿خَطِ ﴾: صفة له، وقرئ بالإضافة، وعدم التنوين. ﴿وَأَنْلِ وَشَى وِ ﴾: معطوفان على ﴿أَكُلٍ ﴾. ﴿ثِن سِدْرِ ﴾: متعلقان بمحذوف صفة التنوين. ﴿وَأَنْلٍ وَشَى وِ ﴾: مفعاف الجار والمجرور (شيء). ﴿قَلِي لِ ﴾: صفة الجار والمجرور (شيء). ﴿قَلِي لِ ﴾: صفة المعنى يؤيده، ولا يأباه. وقرئ بنصب: (أثل وشيء) عطفاً على جنتين.

الآية: ١٧

## ﴿ ذَلِكَ جَزَيْنَهُم بِمَا كَفَرُواۚ وَهَلَ نُجَزِئَ إِلَّا ٱلْكَفُورَ ۞﴾

الشرح: ﴿ فَالِكَ جَزَيْنَهُم بِمَا كَفَرُوا ﴾ أي: فعلنا بهم ما ذكر من تبديل النعمة بنقمة بسبب كفرهم. ﴿ وَهَلَ نُجُرِى ٓ إِلّا ٱلْكَفُورَ ﴾: المعنى لا نجازي مثل الجزاء المتقدم إلا من كفر النعمة ، ولم يشكرها ، وهذا جار مجرى المثل ، وهو ما يسمى في علم البلاغة فن التذييل . هذا ؛ وقرئ (وهل يجازى) بالبناء للمجهول ، ورفع (الكفورُ) ، وقرئ : (هل يُجْزِي) ، وقرئ : (هل يَجْزِي) . وانظر شرح الكفر في الآية رقم [٣٤] من سورة (الروم) .

تنبيه: في هذه الآية سؤال ليس في هذه السورة أشد منه، وهو أن يقال: لم خص الله تعالى المجازاة بالكفور، ولم يذكر أصحاب المعاصي؟ فتكلم العلماء في ذلك، فقال قوم: ليس يجازى بهذا الجزاء الذي هو الإهلاك والاستئصال إلا من كفر. وقال مجاهد: ﴿ يُحْرِّنَ ﴾ بمعنى نعاقب، وذلك: أن المؤمن يكفّر الله عنه سيئاته، والكافر يجازى بكل سوءٍ عمله، فالمؤمن يجزى، ولا يجازى؛ لأنه يثاب. وقال طاوس: هو المناقشة في الحساب، وأما المؤمن فلا يناقش الحساب، وقال قطرب: خلاف هذا، فجعلها في أهل المعاصي غير الكفار، وقال: المعنى على من كفر بالنعم، وعمل بالمعاصي والكبائر. قال النحاس: وأولى ما قيل في هذه الآية، وأجَلّ ما روي فيها أن الحسن قال: مِثلاً بمثل. انتهى. قرطبى باختصار.

الإعراب: ﴿ فَالِكَ ﴾: اسم إشارة مبني على السكون في محل نصب مفعول به ثان مقدم. أي: جزيناهم ذلك التبديل لا غيره. ﴿ جَزِينَاهُم ﴾: فعل، وفاعل، ومفعول أول. ﴿ بِمَا ﴾: الباء: حرف

جر. (ما): مصدرية. ﴿كَفُرُوا ﴾: فعل ماض وفاعله، والألف للتفريق، و(ما) والفعل في تأويل مصدر في محل جر بالباء، والجار والمجرور متعلقان بالفعل قبلهما، والجملة الفعلية مستأنفة، لا محل لها. ﴿وَهَلُ ﴾: الواو: حرف عطف، أو حرف استئناف. (هل): حرف استفهام بمعنى النفي. ﴿نُجُرِي ﴾: فعل مضارع مرفوع، وعلامة رفعه ضمة مقدرة على الياء للثقل، والفاعل مستتر تقديره: «نحن». ﴿إِلَّا ﴾: حرف حصر. ﴿الْكَفُورَ ﴾: مفعول به أول، والمفعول الثاني محذوف، ومثله قراءة (نجزي إلا الكفور)، وأما قراءة (يُجازى) أو (يُجْزَى) فهو مضارع مبني للمجهول مرفوع، وعلامة رفعه ضمة مقدرة على الألف، و(الكفور) نائب فاعله، وعلى قراءة: (يجزي إلا الكفور) فالفاعل يعود إلى: (الله) و(الكفور) مفعول به، والجملة على جميع القراءات لا محل لها، سواء عطفتها، أو استأنفتها.

الآية: ١٨

# ﴿ وَجَعَلْنَا بَيْنَهُمْ وَبَيْنَ ٱلْقُرَى ٱلَّتِي بَرَكَنَا فِيهَا قُرَى ظَهِرَةً وَقَدَّرْنَا فِيهَا ٱلسَّدَّرَ

الشرح: ﴿ وَجَعَلْنَا يَيْنَهُمْ وَيَيْنَ ٱلْقُرَى ٱلَّتِي بَرَكَنَا فِيهَ ﴾: المراد بها قرى بلاد الشام وأرضها ، والبركة حصلت فيها من كثرة الأنبياء؛ الذين بعثوا فيها ، فانتشرت في العالمين شرائعهم ، التي هي مبدأ الكمالات ، والخيرات الدينية ، والدنيوية . وقيل : مباركة لكثرة خصبها ، وثمارها ، وأنهارها ، ولأنها معادن الأنبياء . والبركة : ثبوت الخير ، ومنه : برك البعير : إذا لزم مكانه ، فلم يبرح . وانظر ما ذكرته في الآية رقم [٥٥] من سورة (إبراهيم) على نبينا ، وعليه ألف صلاة ، وألف سلام . هذا ؛ وهناك أحاديث كثيرة في فضل بلاد الشام ، والترغيب في سكناها موجودة في كتاب الترغيب والترهيب للحافظ المنذري ـ رحمه الله تعالى ـ .

﴿ فَرُى ظَهِرَةً ﴾ أي: متواصلة تظهر الثانية من الأولى لقربها منها، قيل: كان متجرهم من اليمن إلى الشام، فكانوا يبيتون بقرية، ويقيلون بأخرى، وكانوا لا يحتاجون إلى حمل زاد وماء من اليمن إلى الشام. وقيل: كانت القرى أربعة آلاف وسبعمئة قرية متصلة من سبأ إلى الشام. ﴿ وَقَلَّرَنَا فِيهَا السَّيْرِ ﴾ أي: جعلنا السير بين قراهم وبين القرى التي باركنا فيها سيراً مقدراً من منزل إلى منزل، فكان سيرهم في الغدو، والرواح على قدر نصف يوم، فإذا ساروا نصف يوم وصلوا إلى قرية ذات مياه، وأشجار. ﴿ سِيرُوا فِيهَا لَيَالِي وَأَيّامًا ءَامِنِينَ ﴾ أي: وقلنا لهم: سيروا. . الخ: أي لا تخافون جوعاً ولا عطشاً، ولا عدواً، فبطروا النعمة، وسئموا الراحة، وطغوا، ولم يشكروا على العافية، فقالوا: لو كانت حياتنا أبعد مما هي لكان أجدر أن نشتهيها، وطلبوا الكد، والتعب في الأسفار، وهو ما في الآية التالية.

(الفرقان) وشرح القرية في الآية رقم [٥٦] من سورة (النمل).

هذا؛ وقال الجمل: مجموع ما في الآية والتي بعدها معطوف على مجموع ما قبله عطف قصة على قصة، فذكر أولاً ما أنعم به عليهم من الجنتين، ثم تبديلهما بما مر، ثم ذكر هنا ما كان أنعم به عليهم بالسيل من جعل بلادهم متواصلة، ثم عاقبهم بجعلها متفاصلة. انتهى. نقلاً من الشهاب. هذا؛ وانظر شرح (بين) في الآية رقم [٣٨] من سورة

الآية: ١٩

الإعراب: ﴿وَبَعَلْنَا﴾: الواو: حرف عطف. (جعلنا): فعل، وفاعله. ﴿يَنْهُمُ اللهاء في محل متعلق بما قبله. وقيل: متعلق بمحذوف مفعول به ثان ل: (جعلنا) وهو ضعيف، والهاء في محل جر بالإضافة. ﴿وَيَيْنَ﴾: معطوف على ما قبله، و(بين) مضاف، و﴿الْفُرَى﴾ مضاف إليه مجرور، وعلامة جره كسرة مقدرة على الألف للتعذر. ﴿الَّتِي اسم موصول مبني على السكون في محل جر صفة: ﴿الْفُرَى﴾. ﴿بَرَكَنَا﴾: فعل، وفاعل. ﴿فِهَا﴾: متعلقان بالفعل قبلهما، والجملة الفعلية صلة الموصول، لا محل لها. ﴿قُرَى الله نقول به له ( (جعلنا) منصوب، وعلامة نصبه فتحة مقدرة على الألف المحذوفة لالتقاء الساكنين، والثابتة دليل عليها، وليست عينها. ﴿فَلَهُمَ اللهُمَ عَلَى اللهُ اللهُمَ اللهُ اللهُ المحل لها أيضاً، وجملة: ﴿وَقَدَرْنَا فِهَا السَّيْرَ معطوفة أيضاً على ما قبلها، لا محل لها أيضاً، مبني على حذف النون، والواو فاعله، والألف للتفريق. ﴿فِهَا﴾: معطوف عليه. ﴿وَامِنِنَ التفريق. ﴿فَا اللهُ اللهُ المحذوف، التقدير: قبلهما. ﴿لَيَا لِيَ عَلَى معطوفة على ما قبلها. ﴿ معطوف عليه. ﴿ وَامِنِنَ ﴾: حال منصوب. . . إلخ، وجملة: ﴿ مِعلَة على ما قبلها. فقول القول لقول محذوف، التقدير: وقلنا لهم: سيروا . . . إلخ، وجملة: ﴿ وهذه معطوفة على ما قبلها.

﴿ فَقَالُواْ رَبَّنَا بَنعِدْ بَيْنَ أَسْفَارِنَا وَظَلَمُواْ أَنفُسَهُمْ فَجَعَلْنَهُمْ أَحَادِيثَ وَمَزَّقَنَهُمْ كُلَّ مُمَزَّقٍ ۚ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآيَنتِ لِكُلِّ صَبّارٍ شَكُورٍ ﴿ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآيَنتِ لِكُلِّ صَبّارٍ شَكُورٍ ﴿ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآيَنتِ لِكُلِّ صَبّارٍ شَكُورٍ ﴿ إِنَّ فِي اللَّهِ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّ

المشرح: ﴿فَقَالُواْ رَبَّنَا بَكِعِدْ بَيْنَ أَسْفَارِنَا﴾: أشروا النعمة، وملوا العافية، كبني إسرائيل، فطلبوا الكد، والتعب، كما طلب بنو إسرائيل الثوم، والبصل مكان المن، والسلوى، وقالوا: لو كان جنى جِنانِنا أبعد كان أجدر أن نشتهيه، وتمنوا أن يجعل الله بينهم وبين الشام مفاوز، ليركبوا الرواحل فيها، ويتزودوا الأزواد، فجعل الله لهم الإجابة. هذا؛ ويقرأ الفعل: ﴿بَكِعِدُ﴾ بقراءات كثيرة. ﴿وَظَلَمُوا أَنْفُسُهُمْ أَي: بكفرهم، وبطرهم، وطغيانهم.

﴿ فَجَعَلْنَاهُمْ أَحَادِيثَ ﴾ أي: عبرة لمن بعدهم يتحدثون بأمرهم، وشأنهم تعجباً من أحوالهم، ويقولون: ذهبوا أيدي سبأ، انظر الآية رقم [١٦]. ﴿ وَمَزْقَنَاهُمْ كُلُّ مُمَزَّقٍ ﴾ أي: لمَّا لحقهم ما

لحقهم من الوبال؛ تفرقوا، وتمزقوا. قال الشعبي: فلحقت الأنصار بيثرب، وغسان بالشام، والأزد بعُمَان، وخزاعة بتهامة. انتهى. وكان الذي قدم المدينة عمرو بن عامر، وهو جد الأوس والخزرج، ولحق آل خزيمة بالعراق. ﴿إِنَّ فِي ذَلِكَ﴾ أي: فيما ذكر من قصة سيل العرم. ﴿لَّكَيْتِ ﴾ أي: لعبر، ودلالات، وعظات. ﴿لِكُلِّ صَبَّارِ ﴾: عن المعاصي. فهو صيغة مبالغة. ﴿لَكَيْتِ ﴾ أي: لله على نعمه، فالمؤمن صابر على البلاء، شاكر للنعماء؛ لأن الإيمان نصفان: نصفه صبر، ونصفه شكر، والمؤمن إذا ابتلي؛ صبر، وإذا أعطي؛ شكر. هذا؛ وانظر شرح (النفس) في الآية رقم [٢٨] من سورة (الروم)، و﴿أَحَادِتُ ﴾ مفرده: حديث، انظر ما ذكرته في شرح (الباطل) في الآية رقم [٢٥] من سورة (العنكبوت). فهو مثله.

الإعراب: ﴿ فَقَالُوا ﴾: الفاء: حرف عطف. (قالوا): ماض وفاعله، والألف للتفريق. ﴿ رَبّنَ ﴾: منادى حذف منه أداة النداء، و(نا): ضمير متصل في محل جر بالإضافة، من إضافة اسم الفاعل لمفعوله، وفاعله مستتر فيه. ﴿ بَعِدْ ﴾: فعل دعاء، وفاعله مستتر، تقديره: «أنت». ﴿ بَيْنَ ﴾: ظرف مكان متعلق بما قبله، و ﴿ بَيْنَ ﴾ مضاف، و ﴿ أَسْفَارِنَا ﴾ مضاف إليه. و(نا): في محل جر بالإضافة، والجملتان ﴿ رَبّنَا بَعِدْ … ﴾ إلخ في محل نصب مقول القول. وجملة: ﴿ فَقَالُوا … ﴾ الخ معطوفة على ما قبلها، لا محل لها أيضاً. ﴿ وَطَلَمُوا ﴾: الواو: حرف عطف. (ظلموا): ماض وفاعله، والألف للتفريق. ﴿ أَنفُتُهُم ﴾: مفعول به، والهاء في محل جر بالإضافة، وجملة: ﴿ وَطَلَمُوا أَنفُتُهُم ﴾ معطوفة على ما قبلها لا محل لها أيضاً. ﴿ وَمُوَقَنَهُم ﴾: مفعول به ثان، والجملة الفعلية معطوفة على ما قبلها، لا محل لها أيضاً. ﴿ وَمُوَقَنَهُم ﴾: ماض، وفاعله، ومفعوله الأول. ﴿ أُمَادِينَ ﴾: ماض، وفاعله، ومفعوله الأول. ﴿ أُمَادِينَ ﴾: ماض، وفاعله، ومفعوله و مُمَرَقً و مضاف إليه، والجملة الفعلية معطوفة على ما قبلها، لا محل لها أيضاً. ﴿ وَمُمَرَقً وَ مَافَ اليه، والجملة الفعلية معطوفة على ما قبلها. هذا؛ وأجيز اعتبار ﴿ مُمَرَقً و اسم مكان، فيكون: ﴿ كُلُّ ﴾ ظرف مكان متعلق بما قبلها.

﴿إِنَّ ﴾ : حرف مشبه بالفعل. ﴿فِي ذَلِكَ ﴾ : متعلقان بمحذوف خبر : ﴿إِنَّ ﴾ تقدم على اسمها ، واللام للبعد ، والكاف حرف خطاب لا محل له . ﴿لَآيَتُ ﴾ : اللام : لام الابتداء . (آيات) : اسم ﴿إِنَّ ﴾ مؤخر منصوب ، وعلامة نصبه الكسرة نيابة عن الفتحة ؛ لأنه جمع مؤنث سالم . ﴿لِكُلِّ ﴾ : متعلقان بمحذوف صفة (آيات) ، و(كل) مضاف ، و﴿صَبَّارٍ ﴾ مضاف إليه . ﴿شَكُورٍ ﴾ : صفة ثانية لموصوف محذوف ، والصفة الأولى ﴿صَبَّارٍ ﴾ إذ التقدير : لكل شخص ، أو لكل إنسان صبار شكور ، وهو يشمل الذكر ، والأنثى بإذن الله تعالى . والجملة الاسمية : ﴿إِنَّ فِي ذَلِكَ … ﴾ إلخ مستأنفة ، لا محل لها ، وانظر مثل هذه الجملة في الآية رقم [٣١] من سورة (لقمان) على نبينا ، وحبيبنا ، وعليه ألف صلاة ، وألف سلام .

## ﴿ وَلَقَدْ صَدَّقَ عَلَيْهِمْ إِيْلِيشُ ظُنَّهُ ۚ فَأَتَّبَعُوهُ إِلَّا فَرِيقًا مِّنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ ۞

الشرح: ﴿وَلَقَدْ صَدَّقَ عَلَيْهُمْ إِبْلِيسُ ظُنَّهُۥ﴾: فيه أربع قراءات بتخفيف الدال، ورفع ﴿إِبْلِيشُ﴾، ونصب ﴿ ظَنَّهُ ﴾، وقرئ كذلك مع تشديد الدال، وقرئ بتخفيف الدال، ونصب ﴿ إِبْلِيسُ ﴾، ورفع (ظُنُّهُ)، وقرئ بتخفيف الدال ورفع: ﴿إِيْلِيسُ﴾ و(ظَنُّهُ)، على أن يكون: (ظَنُّهُ) بدلاً من ﴿إِيْلِيسُ﴾ بدل الاشتمال. ثم قيل: إن هذا في أهل سبأ خاصة؛ أي: كفروا، وغيروا، وبدلوا بعد أن كانوا مسلمين، إلا قوماً منهم آمنوا برسلهم. وقيل: هذا عام في بني آدم قاطبة؛ أي: صدق إبليس ظنه على الناس كلهم إلا من أطاع الله تعالى، وذلك ما نطق به اللعين حين أبي أن يسجد لآدم، حيث قال: ﴿قَالَ فَهِمَا ٓ أَغُوبُتَنِي لَأَفَعُدُنَّ لَمُمْ صِرَطَكَ ٱلْمُسْتَقِيمَ...﴾ إلخ الآية رقم [١٦] من سورة (الأعراف) وما بعدها، وقال: ﴿قَالَ رَبُّ بَمَّا أَغُويَّنِنِي لَأُرْبِّنِنَّ لَهُمْ فِي ٱلْأَرْضِ...﴾ إلخ الآية رقم [٣٩] من سورة (الحجر) وما بعدها. وقال: ﴿فَبِعَزَّنِكَ لَأَغُوبَنَّهُمْ أَجْمَعِينَ﴾ الآية رقم [٨٢] من سورة (ص) والآية التي بعدها. وقال: ﴿ لَأَتَّخِذَنَّ مِنْ عِبَادِكَ نَصِيبًا مَّفْرُوضًا...﴾ إلخ الآية رقم [١١٨] من سورة (النساء). وقيل: إنه ظن ذلك عند إخبار الله تعالى الملائكة: أنه يجعل فيها من يفسد، ويسفك الدماء، أو سمع من الملائكة ذلك، حيث قالوا ذلك حينما أخبرهم ربهم بقوله: ﴿إِنِّي جَاعِلٌ فِي ٱلْأَرْضِ خَلِهَا أَنَّهُ. ﴿ إِلَّا فَرِيقًا مِّنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ﴾ وهؤلاء هم المؤمنون الذين لم يتبعوه، أو المعنى: إلا فريقاً مِنْ فِرق المؤمنين لم يتبعوه في العصيان وهم المخلصون، وهذا يعني: أن المراد بعض المؤمنين؛ لأن كثيراً من المؤمنين من يذنب، وينقاد لإبليس في بعض المعاصى.

هذا؛ و ﴿ إِبْلِيسُ ﴾: اسم مأخوذ من: أبلس، يبلس؛ إبلاساً، بمعنى: سكت غماً، وأيس من رحمة الله، وخاب، وخسر. وهو من الملائكة؛ كذا قال على، وابن عباس، وابن مسعود \_ رضى الله عنهم أجمعين \_. ولأن الأصل في الاستثناء أن يكون من جنس المستثنى منه، ولهذا قال الله تعالى: ﴿قَالَ مَا مَنَعَكَ أَلَّا تَسَجُدَ إِذْ أَمَرْتُكُّ ﴾، وقال تعالى: ﴿كَانَ مِنَ ٱلْجِنَّ﴾، وقال: ﴿ فَكَاكَ مِنَ ٱلمُغْرَقِينَ ﴾ أي صار من المغرقين. وقيل: الاستثناء منقطع؛ لأنه لم يكن من الملائكة؛ بل كان من الجن بالنص، وهو قول الحسن وقتادة، ولأنه خلق من نار، والملائكة خلقوا من نور، ولأنه أبي وعصى، واستكبر، والملائكة لا يعصون الله ما أمرهم، ولا يستكبرون عن عبادته، ولأنه قال الله تعالى: ﴿أَفَنَتَّخِذُونَهُۥ وَذُرَّبَّتَهُۥ أَوْلِكَآءَ مِن دُونِي وَهُمْ لَكُمْ عَدُوًّ ﴾ ولا نسل للملائكة. وعن الجاحظ: إن الجن، والملائكة جنس واحد، فمن طهر منهم؛ فهو ملك، ومن خبث منهم؛ فهو شيطان، ومن كان بين بين؛ فهو جني. انتهى. وقول الجاحظ مردود بما قاله الحسن، وقتادة، \_ رضى الله عنهما \_.

هذا؛ وقال ابن كثير وغيره: لما ذكر الله قصة سبأ، وما كان من أمرهم في اتباعهم الهوى، والشيطان؛ أخبر عنهم، وعن أمثالهم ممن اتبع إبليس، والهوى، وخالف الرشاد، والهدى، فقال: ﴿ وَلَقَدْ صَدَّقَ عَلَيْهِمْ إِبْلِيشُ ظُنَّهُ. ﴿ .

الإعراب: ﴿ وَلَقَدْ صَدَّقَ ... ﴾ إلخ: انظر الآية رقم [١٠] فعلى قراءة التشديد ف: ﴿ إِنْلِيسُ ﴾ فاعل ﴿ صَدَّقَ ﴾، و ﴿ ظُنَّهُ ﴾ مفعول به، وعلى قراءة التخفيف فه: ﴿ ظُنَّهُ ﴾ منصوب بنزع الخافض، التقدير: صدق إبليس في ظنه، وعلى قراءتهما بالرفع في ﴿إِبِّلِيسُ ﴾ فاعل، و: (ظنُّه) بدل اشتمال منه. ﴿فَأَتَبَعُوهُ﴾: ماض، وفاعله، ومفعوله، والجملة الفعلية معطوفة على ما قبلها، لا محل لها مثلها. ﴿إِلَّا﴾: أداة استثناء. ﴿فَرِيقًا﴾: مستثنى بـ: ﴿إِلَّا﴾. ﴿مِّنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ﴾: جار ومجرور متعلقان بمحذوف صفة: ﴿فَرِيقًا﴾.

## ﴿ وَمَا كَانَ لَهُ عَلَيْهِم مِّن سُلُطَانٍ إِلَّا لِنَعْلَمَ مَن يُؤْمِنُ بِٱلْآخِرَةِ مِتَّنَّ هُوَ مِنْهَا فِي شَكِّ ۗ وَرَبُّكَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ حَفِيتُظ ۞

الشوح: ﴿ وَمَا كَانَ لَهُ عَلَيْهِم ﴾ أي: على الذين اتبعوه. ﴿ مِّن سُلْطَنِ ﴾ أي: من قوة، وتسلط، وحجة، وبرهان، وإنما كان له الوسوسة، والتزيين. قال الحسن ـ رحمه الله تعالى ـ: إنه لم يسلُّ عليهم سيفاً، ولا ضربهم بسوط، وإنما وعدهم، ومنَّاهم، فاغتروا. انتهى. وهو صريح قول اللعين لأتباعه يوم القيامة ما أخبرنا به الله تعالى: ﴿وَمَا كَانَ لِىَ عَلَيْكُمُ مِّن سُلْطَانٍ إِلَّا أَن دَعُوثُكُمْ فَالسَّتَجَبُّتُمْ لِّيكِ الآية رقم [٢٢] من سورة (إبراهيم) على نبينا، وحبيبنا، وعليه ألف صلاة، وألف سلام، وانظر شوح ﴿شُلْطَانِ﴾ في الآية رقم [٣٥] من سورة (الروم).

﴿ إِلَّا لِنَعْلَمَ مَن يُؤْمِنُ بِٱلْآخِرَةِ ﴾ أي: لنرى، ونميز المؤمن من الكافر، والمراد: علم الوقوع، والظهور؛ لأن كل شيء معلوم عندالله تعالى، فهو عالم الغيب، والشهادة. قال تعالى في سورة (البقرة) رقم [١٤٣]: ﴿ وَمَا جَعَلْنَا ٱلْقِبْلَةَ ٱلَّتِي كُنتَ عَلَيْهَا ٓ إِلَّا لِنَعْلَمَ مَن يَنَّبِعُ ٱلرَّسُولَ مِمَّن يَنقَلِبُ عَلَى عَقِبَيَّةً ﴾. ﴿مِمَّنْ هُوَ مِنْهَا فِي شُكِّبٌ أي: يشك بيوم القيامة، وما فيه من الحساب، والجزاء، والجنة، والنار. ﴿وَرَبُّكَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ حَفِيتُظ﴾: رقيب، وحافظ لأعمال العباد صغيرها، وكبيرها، سرها، وعلانيتها. ﴿ فَكُن يَعْمَلُ مِثْقَالُ ذَرَّةٍ خَيْرًا يَكُوهُ ﴿ وَمَن يَعْمَلُ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ شَرًّا يَكُهُ ﴾. وقيل: المعنى: ومع حفظه ضل من ضل من أتباع إبليس، وبحفظه، وكلاءته سلم من سلم من المؤمنين أتباع الرسل.

الإعراب: ﴿وَمَا﴾: الواو: حرف عطف، أو حرف استئناف. (ما): نافية. ﴿كَانَ﴾: فعل ماض ناقص. ﴿لَهُ ﴾: جار ومجرور متعلقان بمحذوف خبر: ﴿كَانَ ﴾ تقدم على اسمها. ﴿ عَلَيْهِم ﴾: جار ومجرور متعلقان بالخبر المحذوف، أو بمحذوف خبر ثان، أو بمحذوف حال

من الضمير المستتر في الخبر المحذوف. ﴿مِّن ﴾: حرف جر صلة. ﴿سُلْطَانِ ﴾: اسم كان مؤخر مرفوع، وعلامة رفعه ضمة مقدرة على آخره، منع من ظهورها اشتغال المحل بحركة حرف الجر الزائد. هذا؛ وأجيز اعتبار ﴿كَانَ﴾ زائدة، فتكون الجملة اسمية، والجملة سواء أكانت فعلية، أو اسمية معطوفة على جواب القسم، أو مستأنفة، ولا محل لها على الاعتبارين. ﴿إِلَّا ﴾: حرف حصر. ﴿لِنَعْلَمَ﴾: مضارع منصوب بـ: «أن» مضمرة بعد لام التعليل، والفاعل مستتر فيه وجوباً، تقديره: «نحن»، و«أن» المضمرة والفعل المضارع في تأويل مصدر في محل جر باللام، والجار والمجرور متعلقان بفعل محذوف، يدل عليه الكلام السابق، التقدير: إنما سلطناه عليهم؛ ليظهر أمر من هو مؤمن بالآخرة، والحساب، والجزاء فيحسن عبادة ربه في الدنيا ممن هو منها في شك. أو الجار والمجرور متعلقان بمحذوف في محل نصب على الاستثناء؛ إذ المعنى: وما كان له عليهم من سلطان إلا امتحاناً للناس، وابتلاء؛ لنعلم. ﴿مَن ﴾: اسم موصول، أو نكرة موصوفة مبنية على السكون في محل نصب مفعول به. ﴿يُؤْمِنُ ﴾: فعل مضارع، والفاعل مستتر يعود إلى: ﴿مَن﴾، وهو العائد، أو الرابط، والجملة الفعلية صلة: ﴿مَن﴾، أو صفتها. ﴿ بِأَلَّاخِرَةِ ﴾: متعلقان بالفعل قبلهما. ﴿ مِتَّنَ ﴾: جار ومجرور متعلقان بالفعل: (نعلم). ﴿ هُوَ ﴾: مبتدأ. ﴿ مِنْهَا ﴾: جار ومجرور متعلقان بمحذوف خبر المبتدأ. وقيل: متعلقان بمحذوف حال من: ﴿ شُكِّ ﴾ كان صفة له، فلما قدم عليه؛ صار حالاً، على القاعدة: «نعت النكرة إذا تقدم عليها؛ صار حالاً». ﴿ فِي شَكِّ ﴾: متعلقان بالخبر المحذوف، أو بمحذوف حبر ثان، أو بمحذوف حال من الضمير المستتر في: ﴿مِنْهَا﴾ أي: من الضمير المستتر في الخبر المحذوف، والجملة الاسمية: ﴿هُوَ...﴾ إلخ صلة ﴿مَن﴾، لا محل لها، والعائد: الضمير.

هذا؛ وأجاز أبو البقاء اعتبار ﴿مَن ﴾ اسم استفهام، وجملة: ﴿يُؤَمِنُ ... ﴾ إلخ في محل رفع خبره. وعليه فالجملة الاسمية في محل نصب مفعول به للفعل (نعلم) الذي علق عن العمل لفظاً بسبب الاستفهام، وهو غير مسلم له. ﴿وَرَبُّكَ ﴾: الواو: حرف استئناف. (ربك): مبتدأ، والكاف في محل جر بالإضافة، من إضافة اسم الفاعل لمفعوله، وفاعله مستتر فيه. ﴿عَلَىٰ كُلِّ ﴾: متعلقان بحفيظ بعدهما. و﴿كُلِّ ﴾ مضاف، و﴿شَيْءٍ ﴾ مضاف إليه. ﴿حَفِيتُظ ﴾: خبر المبتدأ، والجملة الاسمية مستأنفة، لا محل لها.

﴿ وَأَلِ ٱدْعُواْ ٱلَّذِينَ زَعَمْتُم مِّن دُونِ ٱللَّهِ لَا يَمْلِكُونَ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ فِ ٱلسَّمَاوَتِ وَلَا فِي ٱلْأَرْضِ وَمَا لَمُثَمَّ فِيهِمَا مِن شِرَكِ وَمَا لَهُ، مِنْهُم مِّن ظَهِيرِ ۞﴾

الشرح: ﴿ قُلِ ﴾ أي: قل يا محمد للمشركين. ﴿ أَدْعُواْ ٱلَّذِينَ زَعَمُّمُ مِن دُونِ ٱللَّهِ ﴾ أي: ادعوا الذين ادعيتم: أنهم آلهة ليكشفوا عنكم ضراً، أو ليجلبوا لكم نفعاً؛ لعلهم يستجيبون لكم؛ إن

صحت دعواكم: أنهم آلهة من دون الله. ﴿لا يَمْلِكُونَ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ ﴾: من خير، أو شر، أو نفع، أو ضر، وانظر الآية رقم [٣]. ﴿فِ ٱلسَّمْوَتِ وَلا فِي ٱلْأَرْضِ أَي: في أمر ما... وذكرهما للعموم العرفي؛ لأنهما يشملان ما في الدنيا، أو لأن آلهتهم بعضها سماوية، كالملائكة، والكواكب. وبعضها أرضية، كالأصنام. أو لأن الأسباب القريبة للخير، والشر، سماوية، وأرضية. انتهى. بيضاوي. ﴿وَمَا لَهُم أَي: للأصنام، وغيرها من المعبودات الباطلة. ﴿فِيهِما ﴾: في السموات، والأرض. ﴿مِن شِرَكِ اي: للأصنام، وغيرها من المعبودات الباطلة. ﴿فِيهِما ﴾: ولا ملكاً، ولا تدبيراً؛ بل هو المنفرد بالإيجاد، والتدبير، والإحياء، والإماتة، فهو الذي يستحق العبادة، وهو الجدير بالتقديس، والتعظيم. ﴿وَمَا لَهُ أَي: للله. ﴿مِنْهُم أَي: من المعبودات الباطلة. ﴿مِنْ ظَهِيرٍ ﴾ أي: معين يعينه على تدبير أمر السموات، والأرض، وتدبير شؤون الخلق.

هذا؛ وإنما جمع الأصنام، والمعبودات الباطلة جمع المذكر السالم؛ لأن الكفار كانوا يخاطبونها مخاطبة العقلاء، فنزلت منزلتهم في الكلام. وهذا كثير في القرآن الكريم، وقد ذكرته في محاله كثيراً. والعرب تجمع ما لا يعقل جمع من يعقل؛ إذا عاملوه معاملته، وأنزلوه منزلته، وإن كان خارجاً عن الأصل.

الإعراب: ﴿ وَأُولِ ﴾: فعل أمر، وفاعله مستتر فيه، تقديره: ﴿ أنت ﴾. ﴿ أَدَّعُولُ ﴾: فعل أمر مبني على حذف النون، لاتصاله بواو الجماعة، التي هي فاعله، والألف للتفريق. ﴿ اللَّذِينَ ﴾: اسم موصول مبني على الفتح في محل نصب مفعول به. ﴿ زَعَمْتُمُ ﴾: فعل ماض مبني على السكون ؛ والتاء فاعله، ومفعولاه محذوفان: حذف الأول لطول الموصول بصلته، والثاني لقيام صفته مقامه، التقدير: زعمتموهم آلهة، والجملة الفعلية صلة الموصول، لا محل لها. ﴿ مَنْ دُونِ ﴾: جار ومجرور متعلقان بمحذوف صفة: ﴿ آلهة ﴾ الذي رأيت تقديره، و﴿ دُونِ ﴾ مضاف، و﴿ اللَّهِ ﴾ الخ في محل نصب مقول القول، وجملة: ﴿ قُلُ … ﴾ إلخ مستأنفة، لا محل لها.

﴿لَا﴾: نافية. ﴿يَمْلِكُونَ﴾: فعل مضارع مرفوع، وعلامة رفعه ثبوت النون. . إلخ، والواو فاعله. ﴿وَمُثْقَالَ﴾: مفعول به، وهو مضاف، و﴿فَرَّوَ ﴾ مضاف إليه. ﴿وَ السَّمَوَتِ ﴾: جار ومجرور متعلقان بمحذوف صفة ﴿فَرَّوَ ﴾، أو هما متعلقان بالفعل قبلهما. ﴿وَلَا ﴾: الواو: حرف عطف. (لا): نافية. ﴿فِي ٱلْأَرْضِ ﴾: معطوفان على ما قبلهما، وجملة: ﴿لَا يَمْلِكُونَ ﴿ الله مستأنفة، لا محل لها، وأجيز اعتبارها حالاً، وهو ضعيف. ﴿وَمَا ﴾: الواو: حرف عطف. (ما): نافية. ﴿ فَمُمَ ﴾: جار ومجرور متعلقان بمحذوف خبر مقدم. ﴿فِيهِمَ ﴾: جار ومجرور متعلقان بمحذوف خبر مقدم. ﴿فِيهِمَ ﴾: جار ومجرور متعلقان بالخبر المحذوف، أو بمحذوف خبر ثان، أو بمحذوف حال من الضمير المستتر في الخبر المحذوف، ويجيز بعضهم تعليقهما بمحذوف حال من: ﴿شِرِّكِ ﴾. ﴿مِن ﴾: حرف جر

صلة. ﴿شِرْكِ ﴾: مبتدأ مؤخر مرفوع، وعلامة رفعه ضمة مقدرة على آخره، منع من ظهورها اشتغال المحل بحركة حرف الجر الزائد، والجملة الاسمية معطوفة على ما قبلها، لا محل لها مثلها، والجملة الاسمية: ﴿وَمَا لَهُ مِنْهُم مِّن ظَهِيرٍ ﴾ معطوفة عليها، لا محل لها أيضاً، وإعرابها مثلها بلا فارق.

الآية: ٢٣

﴿ وَلَا نَنفَعُ ٱلشَّفَاعَةُ عِندَهُ إِلَّا لِمَنْ أَذِنَ لَمُّ حَتَّى إِذَا فُزِّعَ عَن قُلُوبِهِمْ قَالُواْ مَاذَا قَالَ رَبُّكُمْ ۚ قَالُواْ ٱلْحَقِّ وَهُوَ ٱلْعَلِيُّ ٱلْكِبِيرُ ﴿ اللَّهِ الْعَلِيمُ الْكِبِيرُ ﴿ ا

الشرح: ﴿ وَلَا نَنْفَعُ ٱلشَّفَاعَةُ عِندَهُۥ إِلَّا لِمَنْ آذِنَ لَذُّ ﴾ أي: لعظمته، وجلاله، وكبريائه، لا يجترئ أحد أن يشفع عنده تعالى في شيء؛ إلا بعد إذنه له في الشفاعة، كما قال عز وجل: ﴿ مَن ذَا ٱلَّذِى يَشْفَعُ عِندُهُۥٓ إِلَّا بِإِذْنِهِ ﴾، وقال جل وعـلا: ﴿ وَكُم مِّن مَّلَكِ فِي ٱلسَّمَوَاتِ لَا تُغُنِى شَفَعَتْهُمُ شَيْعًا إِلَّا مِنْ بَعْدِ أَن يَأْذَنَ اللَّهُ لِمَن يَشَآءُ وَيَرْضَىٓهُ، وقال تعالى: ﴿وَلَا يَشْفَعُونَ إِلَّا لِمَنِ اَرْتَضَىٰ وَهُم مِّنْ خَشْيَتِهِ، مُشْفِقُونَ،

ولهذا ثبت في الصحيحين من غير وجه عن رسول الله ﷺ - وهو سيد ولد آدم، وأكبر شفيع عند الله تعالى ـ أنه حين يقوم المقام المحمود؛ ليشفع في الخلق كلهم، قال: «فأسجدُ للهِ تعالى، فيدَعُني ما شاء اللهُ أن يَدَعني، ويفتحُ عليَّ بمحامِدَ لا أحصيها الآنَ، ثمَّ يُقالُ: يا محمدُ! ارفعْ رأسكَ، وقلْ تُسْمَعْ، وسلْ تُعْطَ، واشفعْ تُشَفَّعْ...». الحديث بتمامه موجود في كتاب: «الترغيب والترهيب».

﴿ حَتَّى إِذَا فُرِّعَ عَن قُلُوبِهِمْ قَالُواْ مَاذَا قَالَ رَبُّكُمْ قَالُواْ ٱلْحَقَّ ﴾ وهذا أيضاً مقام رفيع في العظمة، وهو: أنه تعالى َ إذا تكلم بالوحي، فسمع أهل السموات كلامه؛ أُرْعِدُوا؛ حتى يلْحَقَّهُمْ مثلُ الْغَشْي، قال ابن مسعود ـ رضي الله عنه ـ ﴿ فُزِّعَ عَن قُلُوبِهِمْ ﴾ أي: زال الفزع عنها. وقال ابن عباس، والضحاك، والحسن، وقتادة ـ رضي الله عنهم ـ في قوله عز وجل: ﴿حَتَّى إِنَا فُزِّعَ عَن قُلُوبِهِمْ ...﴾ إلخ يقول: خُلِّيَ عن قلوبِهِمْ الفزع، فإذا كان كذلك؛ سأل بعضهم بعضاً: ﴿مَاذَا قَالَ رَبُّكُمْ ﴾ فيخبر بذلك حملة العرش للذين يلونهم، ثم الذين يلونهم لمن تحتهم؛ حتى ينتهي الخبر إلى أهل السماء الدنيا، ولهذا قال تعالى: ﴿قَالُوا ٱلْحَقُّ ﴾ أي: أخبروا بما قال من غير زيادة، ولا نقصان ﴿وَهُوَ ٱلْعَلَٰتُ ٱلْكَبِيرُ﴾.

وقال آخرون: بل معنى قوله تعالى: ﴿حَتَّى إِنَا فُزِّعَ عَن قُلُوبِهِمْ ﴾ يعني: المشركين عند الاحتضار، ويوم القيامة إذا استيقظوا مما كانوا فيه من الغفلة في الدنيا، قالوا: ماذا قال ربكم؟ فقيل لهم: الحق، وأخبروا بما كانوا عنه لاهين في الدنيا. قال مجاهد: ﴿حَتَّى إِذَا فُرِّعَ عَن قُلُوبِهِمْ﴾: كُشِفَ عنها الغطاءُ يوم القيامة. وقال الحسن: ﴿حَتَّى إِذَا فُزِّعَ عَن قُلُوبِهِمْ﴾ يعني: ما

فيها من الشك، والتكذيب. وقال ابن أسلم: ﴿ عَنَى الْإِذَا فُرِعَ عَن قُلُوبِهِمْ ﴾ يعني: ما فيها من الشك. قال: فزع الشيطان عن قلوبهم، وفارقهم، وأمانيهم، وما كان يضلهم. هذا؛ و(فزع عنه) بالبناء للمعلوم، وبالتشديد: أذهب عنه الفزع، و(الفزع) بفتحتين: الذعر، والمخافة، والإغاثة. وفي كتب اللغة: وفزع عن قلبه: كشف عنه الفزع، فالتضعيف هنا للسلب، كما قال: قردت البعير؛ أي: أزلت عنه قراده.

﴿ قَالُواْ مَاذَا قَالَ رَبُّكُمْ ۚ قَالُواْ ٱلْحَقِّ وَهُوَ ٱلْعَلِيُّ ٱلْكِيرُ ﴾ قال: وهذا في بني آدم ـ هذا عند الموت ـ أقروا حين لا ينفعهم الإقرار. وقد اختار ابن جرير القول الأول: أن الضمير عائد على الملائكة، وهذا هو الحق، الذي لا مرية فيه لصحة الأحاديث فيه، والآثار.

قال البخاري عند تفسير هذه الآية الكريمة في صحيحه: عن سفيان، عن أبي هريرة ـ رضي الله عنه ـ: أن نبي الله على قال: «إذا قضَى الله تعالى الأمْرَ في السماء؛ ضربت الملائكةُ بِأَجْنِحَتِها خُضْعاناً لقوله، كأنه سلسلةٌ على صَفْوَانٍ، فإذا ﴿فُزِّعَ عَن قُلُوبِهِمْ قَالُواْ مَاذَا قَالَ رَبُّكُمْ ۖ قَالُواْ ﴾ للذي قال: ﴿ أَلْحَقُّ وَهُو الْعَلُّ الْكَيْرُ ﴾ فيسمعها مسترق السمع، ومسترق السمع، هكذا بعضه فوق بعض ـ ووصف سفيان بكفِّه، فحرفها، ونشر بين أصابعه ـ فيسمع الكلمة، فيلقيها إلى مَنْ تحته، ثم يلقيها الآخر إلى من تحته، حتى يلقيها على لسان الساحر، أو الكاهن، فربما أدركه الشهاب قبل أن يلقيها، وربما ألقاها قبل أن يدركه، فيكذب معها مئة كذبة، فيقال: أليس قد قال لنا يوم كذا، وكذا: كذا، وكذا، فيُصَدَّق بتلك الكلمة التي سمعَ من السماء». أخرجه البخاريُّ، ورواه أبو داود، والترمذي. وعن النواس بن سِمعان ـ رضى الله عنه ـ قال: قال رسول الله ﷺ: «إِذَا أرادَ اللهُ تباركَ وتعالى أنْ يُوحِى بأمره؛ تكلُّمَ بالوحْي، فإِذَا تَكَلُّمَ؛ أخذتِ السمواتِ مِنْهُ رجْفَةٌ، ـ أو قَال: رعدةٌ ـ شديدةٌ من خوفِ الله تعالى، فَإذا سمع بذلك أهلُ السمواتِ؛ صعقوا، وخرُّوا للهِ سجداً، فيكون أولَ مَنْ يرفعُ رأسَهُ جبريلُ عليه الصلاة والسلام، فيكلُّمُهُ من وحيهِ بما أراد، فيمضى به جبريلُ ـ عليه الصلاة، والسلام ـ على الملائكة، كلما مرَّ بسماء يسأله ملائكتُهَا: ماذا قال رَبُّنا يا جبريلُ! فيقولُ: قالَ الحقَّ، وهو العلي الكبير. فيقولون كلُّهُمْ مثلَ ما قَالَ جبريلُ، فينتهي جبريلُ بالوحْي إلى حيثُ أمَرهُ اللهُ تعالى مِنَ السماءِ، والأرض». أخرجه ابن أبي حاتم، وابن جرير، وابن خزيمة عن النواس بن سمعان مرفوعاً. انتهى. مختصر ابن كثير. ومثله في القرطبي، وزاد القرطبي ما يلي:

وذكر البيهقي عن ابن عباس ـ رضي الله عنهما ـ في قوله تعالى: ﴿ حَقَّ إِذَا فُزِعَ عَن قُلُوبِهِمْ ﴾ قال: كان لكل قبيلة من الجن مقعد من السماء يستمعون منه الوحي، وكان إذا نزل الوحي؛ سمع له صوت كإمرار السلسلة على الصَّفْوان، فلا ينزلُ عَلَى أهلِ سماء إلا صَعِقوا، فإذا فزع عن قلوبهم؛ قالوا: ماذا قال ربكم؟ قالوا: الحق، وهو العلي الكبير، ثم يقول: يكونُ العامَ كذَا، ويكون كذَا، فتسمعُهُ الجنُّ، فيخبرون به الكهنة، والكهنةُ الناسَ، يقولون: يكون العامَ كذَا

وكذا، فيجدونه كذلك، فلما بعث الله محمداً ويه دُحِرُوا بالشهب، فقالت العرب حين لم تخبرهم الجن بذلك: هلك مَنْ في السماء، فجعل صاحب الإبل ينحر كلَّ يوم بعيراً، وصاحب البقر ينحر كلَّ يوم بقرةً، وصاحب الغنم ينحر كلَّ يوم شاةً، حتى أسرعوا في أموالهم، فقالت ثقيف، وكانت أعقل العرب: أيها الناس! أمسكوا على أموالكم، فإنه لم يمت من في السماء، وإن هذا ليس بانتثار، ألستم ترون معالمكم من النجوم كما هي، والشمس، والقمر، والليل، والنهار؟ قال فقال إبليس: لقد حدث اليوم في الأرض حدث، فائتوني من تربة كل أرض، فأتَوْه بها، فجعل يشمها، فلما شم تربة مكة؛ قال: من هاهنا جاء الحدث، فنصتوا، فإذا رسول الله وقد بعث. انتهى.

الآية: ٢٣

الإعراب: ﴿ وَلَا ﴾: الواو: حرف استئناف. (لا): نافية. ﴿ نَفَعُ ﴾: مضارع. ﴿ الشَّفَعَةُ ﴾: فاعله، ومفعوله محذوف لفهمه من المقام. ﴿عِندُهُ ﴿ خَرف مَكَانَ مَتَعَلَقَ بِالفَعَلِ قَبِلُهُ، والهَاء ضمير متصل في محل جر بالإضافة، وجملة: (لا تنفع...) إلخ مستأنفة، لا محل لها. ﴿ إِلَّا ﴾: حرف حصر. ﴿ لِمَنْ ﴾: جار ومجرور متعلقان بالفعل: ﴿ نَفَعُ ﴾، أو به: ﴿ ٱلشَّفَاعَةُ ﴾ قاله أبو البقاء. قال السمين: وفيه نظر؛ لأنه يلزم عليه أحد أمرين: إمَّا زيادة اللام في المفعول في غير موضعها، وإما حذف مفعول ﴿نَفَعُ ﴾، وكلاهما خلاف الأصل. والوجه الثالث الذي اعتمده: أنه استثناء مفرغ من مفعول الشفاعة المقدر؛ أي: لا تنفع الشفاعة لأحد إلا لمن أذن له. انتهى. جمل. ﴿أَذِكَ ﴾: فعل ماض، والفاعل يعود إلى (الله)، ويقرأ الفعل بالبناء للمجهول، فيكون الجار والمجرور ﴿ لَهُ ﴾ في محل رفع نائب فاعله، والجملة الفعلية صلة (من) أو صفة لها، إن اعتبرتها نكرة موصوفة. ﴿حَقَّتِ﴾: حرف ابتداء. ﴿إِنَّا﴾: ظرف لما يستقبل من الزمان، خافض لشرطه، منصوب بجوابه، صالح لغير ذلك، مبنى على السكون في محل نصب. ﴿فُرْعَ﴾: فعل ماض مبنى للمجهول. ﴿عَن قُلُوبِهِمْ﴾: جار ومجرور في محل رفع نائب فاعله، والهاء في محل جر بالإضافة، وجملة: ﴿فُزِّعَ عَن قُلُوبِهِمْ ﴾ في محل جر بإضافة ﴿إِنَّا ﴾ إليها. ﴿قَالُوا﴾: فعل ماض، والواو فاعله، والألف للتفريق. ﴿مَاذَا﴾: (ما): اسم استفهام مبنى على السكون في محل نصب مفعول به مقدم. و(ذا) صلة، لا محل لها، ودليل ذلك نصب ﴿ٱلْحَقُّ﴾ ب: ﴿ قَالُوا ﴾؛ لأنه جواب للسؤال، وكذلك يجب أن يكون السؤال. هذا؛ وعلى قراءة: (الحقُّ) بالرفع. ف: (ما): اسم استفهام مبتدأ؛ و(ذا): اسم موصول مبنى على السكون في محل رفع خبره، والجملة الاسمية في محل نصب مقول القول به: ﴿قَالُواْ﴾، وجملة: ﴿قَالَ رَبُّكُمْ ﴾ صلة: (ذا)، لا محل لها، والعائد محذوف، وتقدير الكلام: قالوا: ما الذي قاله ربكم؟ وجملة: ﴿قَالُواْ...﴾ إلخ جواب: ﴿إِذَا ﴾ لا محل لها من الإعراب. ﴿قَالُواْ ﴾: ماض، وفاعله، والألف للتفريق. ﴿ٱلْحَقُّ﴾: مفعول به لفعل محذوف، التقدير: قال الحق. وهذه الجملة في محل نصب مقول القول، وعلى قراءته بالرفع فهو خبر لمبتدأ محذوف، التقدير: قالوا: مقوله الحق. والجملة الفعلية مستأنف، لا محل لها. و إذا و والجملة الفعلية مستأنف، لا محل لها.

الآية: ٢٤

هذا؛ ويعتبر الأخفش ﴿حَقَّتَ ﴾ في مثل هذه الآية جارة له: ﴿إِذَا ﴾. ورده ابن هشام في المغني. وفحوى كلام الزمخشري يؤيد الأخفش هنا، فإنه قال: فإن قلت: بأي شيء اتصل قوله: ﴿حَقَّ إِذَا فُرِعَ عَن قُلُوبِهِمَ ﴾؟ وأي شيء وقعت ﴿حَقَّ ﴾ غاية له؟ قلت: بما فهم من هذا الكلام من أن ثم انتظاراً، وتوقفاً، وتمهلاً، وفزعاً من الراجين للشفاعة، والشفعاء: هل يؤذن لهم، أو لا يؤذن لهم؟ وأنه لا يطلق الإذن إلا بعد ملي من الزمان، وطول من التربص. انتهى. جمل. ﴿وَهُوَ ﴾: الواو: حرف استئناف. (هو): ضمير منفصل مبني على الفتح في محل رفع مبتدأ. ﴿أَلْعَلِيُ ﴾: خبر أول. ﴿الْكِيرُ ﴾: خبر ثان، والجملة الاسمية مستأنفة، لا محل لها.

﴿ وَلَوْ مَن يَرْزُقُكُمُ مِّنَ لَلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ ۚ قُلِ ٱللَّهُ ۚ وَإِنَّاۤ أَوْ إِيَّاكُمُ لَعَلَىٰ هُدًى ۚ وَأَوْ فِي ضَكَلِ مُّبِينٍ ﴾ وَأَوْ فِي ضَكَلِ مُّبِينٍ ﴾

الشرح: ﴿ قُلْ ﴾: هذا خطاب للنبي عَلَيْ أمره الله تعالى أن يسأل المشركين الذين يأكلون رزق الله، ويعبدون غيره؛ مع أنهم لا يملكون مثقال ذرة مما يقدر عليه الرب القادر القاهر؛ حيث قال: ﴿ مَن يَرْزُفُكُمُ مِّر ﴾ السَّمَوَتِ ﴾ أي: من المطر، والشمس، والقمر، والنجوم، وما فيها من المنافع. و(الأرض) أي: الخارج من الأرض، كالماء والنبات. وهذا تقرير قوله تعالى: ﴿ لَا يَمْلِكُونَ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ فِ السَّمَوَتِ وَلَا فِي الْأَرْضِ ﴾.

﴿ فَلِ اللَّهُ ﴾ أي: فإن قالوا: لا ندري، أو إن لم يقولوا: إن رازقنا هو الله، فقل أنت: إن رازقكم هو الله؛ إذ لا جواب سواه. وفيه إشعار بأنهم إن سكتوا، أو تلعثموا في الجواب مخافة الإلزام؛ فهم مقِرُّون به في قلوبهم.

وَإِنّا أَوْ لِيّاكُمْ لَكُنَى هُدًى أَوْ فِي ضَلَالٍ مُّبِينٍ معناه: ما نحن، وأنتم على أمر واحد؛ بل أحد الفريقين مهتد؛ والآخر ضال، وهذا ليس على طريق الشك؛ بل على جهة الإلزام والإنصاف في الحجاج، كما يقول القائل: أحدنا كاذب، وهو يعلم: أنه صادق، وصاحبه كاذب، فالنبي في وأصحابه على الهدى بلا شك، ومن خالفه في ضلال مبين، فكذبهم بأحسن من التصريح بالتكذيب، فالمستعار هنا حرف. ويقال في إجرائها: شبّه مطلق ارتباط بين مهدي، وهدى بمطلق ارتباط بين مستعل، ومستعلى عليه، بجامع التمكن في كلّ، فسرى التشبيه من الكليين للجزئيات، ثم استعيرت (على) من جزئي من جزئيات المشبه به لجزئي من جزئيات المشبه على طريق الاستعارة التصريحية التبعية. ومثل هذه الآية قوله تعالى في سورة (ن): ﴿وَإِنَّكَ السريع] السريع]

#### لَسْنَا وَإِنْ أَحْسَابُنَا كَرُمَتْ يَوْماً عَلَى الأَحْسَابِ نَتَّكِلُ

و «أو» عند البصريين على بابها، وليست للشك؛ لكنها على ما تستعمله العرب في مثل هذا إذا لم يرد المخبر أن يبين، وهو عالم بالمعنى. وقال أبو عبيدة، والفراء: هي بمعنى الواو، وتقديره: وإنا على هدى، وأنتم في ضلال مبين. انظر شواهد: «أو» في كتابنا فتح القريب المجيب تجد ما يسرك، ويثلج صدرك.

تنبيه: خولف بين حرفي الجر الداخلين على الهدى، والضلال؛ لأن صاحب الهدى متمكن منه، كأنه مستعل على فرس جواد، يركضه حيث شاء، والضال متخبط، كأنه ينغمس في ظلام لا يعرف أين توجه، ولا يهتدي إلى طريق السلامة. وفي الكلام استعارة تصريحية واضحة غير خافية. ومن هذه المشكاة قول حسان ـ رضي الله عنه ـ يخاطب أبا سفيان قبل إسلامه: [الوافر] أته جهوه ولسست له بكفي فيشر تُكُمَا لنخيرِكُمَا الفِداءُ ولذلك لما سمعه الناس؛ قالوا: هذا أنصف بيت قالته العرب.

المُواب: ﴿ فَلَ ﴾ : فعل أمر ، وفاعله مستتر تقديره : "أنت » . ﴿ سَ ﴾ : اسم استفهام مبني على السكون في محل رفع مبتدأ . ﴿ يَرْفُكُم ﴾ : فعل مضارع ، والفاعل يعود إلى : ﴿ تَرْبَ ﴾ تقديره : "هو » ، والحملة الفعلية في محل رفع خبر المبتدأ ، والجملة الاسمية في محل نصب مقعول به ، والجملة الفعلية في محل رفع خبر المبتدأ ، والجملة الاسمية في محل نصب مقول القول ، وجملة : ﴿ فَلَ ﴿ مَعلوف على ما قبله . ﴿ فَلَ ﴾ : لها . ﴿ وَالسَّمَوْتِ ﴾ : معطوف على ما قبله . ﴿ فَلُ ﴾ : فعل أمر ، وفاعله مستتر ، تقديره : "أنت » . ﴿ اللّه ﴾ : مبتدأ ، وخبره محذوف ، التقدير : الله الخالق الرازق للعباد . والجملة الفعلية في محل نصب مقول القول ، وجملة (قل الله يرزقكم) . مستأنفة ، لا محل لها ، وهي في المعنى والتقدير في محل جزم جواب الشرط ، انظر الشرح . ﴿ وَلِنّا ﴾ : الواو : واو الحال . (إنا) : حرف مشبه بالفعل ، و(نا) : اسمها ، حذفت نونها ، وبقيت الألف دليلاً عليها . ﴿ أَوَ ﴾ : حرف عطف . ﴿ لِيّا كُمْ ﴾ : ضمير مخدوف لدلالة الثاني عليه ، وهذا اختيار المبرد ، وسيبويه يرى : أن ﴿ لَكَ كَ هُ خبر الأول ، وخبر الثاني محذوف ، لدلالة الأول عليه . ﴿ أَوْ ﴾ : حرف عطف . ﴿ فِ صَلَلِ ﴾ : جار ومجرور معطوفان على ما قبلهما . ﴿ فَ صَلَلِ ﴾ : جار ومجرور معلوفان على ما قبلهما . ﴿ وَ صَالِ الله الله وصَلَلُ ﴾ : حرف عطف . ﴿ فَ صَلَلُ ﴾ : جار ومجرور معطوفان على ما قبلهما . ﴿ وَ صَالِ الله وصَلْ الله وصَلْ الله وصَلْ الله الأول عليه . ﴿ أَوْ ﴾ : حرف عطف . ﴿ فِ صَلَلْ ﴾ : جار ومجرور معطوفان على ما قبلهما . ﴿ وَ صَالَ لَهُ ﴾ : صفة ﴿ صَلَالِ ﴾ .

قال أبو البقاء ـ رحمه الله تعالى ـ: والكلام على المعنى غير الإعراب؛ لأن المعنى: إنا على هدى من غير شك، وأنتم على ضلال من غير شك، ولكن خلطه في اللفظ على عادتهم في نظائره، كقولهم: أخزى الله الكاذب مني، ومنك!

نَبُّإِ الآيتان: ٢٥ و٢٦

تنبيه: مِنْ حذف الأول لدلالة الثاني عليه قول الشاعر، وهو الشاهد رقم [١٥٥] من كتابنا: «فتح القريب المجيب»:

خَلِيلَيَّ، هَلْ طِبُّ فَإِنِّي وَأَنْتُمَا وَإِنْ لَمْ تبُوحَا بِالْهُوى - دَنِفَانِ وَمن حذف الثاني لدلالة الأول عليه قول ضابئ بن الحارث البرجمي، وهو الشاهد رقم [۸۰۸] من كتابنا: «فتح القريب المجيب»:

فَمَنْ يَكُ أَمْسِي بِالْمَدِينَةِ رَحْلُهُ فَإِنِّي وَقَيَّارٌ بِهَا لَغَرِيبُ

#### ﴿ قُل لَّا تُسْتَلُونَ عَمَّا أَجْرَمْنَا وَلَا نُسْتَلُ عَمَّا تَعْمَلُونَ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الل

الإعراب: ﴿ قُلُ الله فعل أمر ، وفاعله مستتر تقديره: ﴿ أَنت » . ﴿ لَا ﴾ : نافية . ﴿ أَسَنَاوُ ﴾ فعل مضارع مبني للمجهول مرفوع ، وعلامة رفعه ثبوت النون ؛ لأنه من الأفعال الخمسة ، والواو نائب فاعله . ﴿ عَمَّا ﴾ : جار ومجرور متعلقان بالفعل قبلهما ، و(ما) : تحتمل الموصولة ، والموصوفة ، والمصدرية ، فعلى الأولين مبنية على السكون في محل جر به (عن ) ، والجملة الفعلية بعدها صلتها ، أو صفتها ، والعائد ، أو الرابط محذوف ؛ إذ التقدير : لا تسألون عن الذي ، أو : عن شيء أجرمناه ، وعلى اعتبار (ما) مصدرية تؤول مع الفعل بعدها بمصدر في محل جر به : (عن) التقدير : لا تسألون عن إجرامنا ، والجملة الفعلية في محل نصب مقول القول ، وما بعدها معطوفة عليها ، وإعرابها مثلها بلا فارق .

## ﴿ قُلَّ يَجْمَعُ بَيْنَنَا رَبُّنَا ثُمَّ يَفْتَحُ بَيْنَنَا بِٱلْحَقِّ وَهُوَ ٱلْفَتَـاحُ ٱلْعَلِيمُ ﴿ اللَّهُ

الشرح: ﴿ قُلُ ﴾: الخطاب للنبي ﷺ؛ أي: قل يا محمد لهؤلاء المشركين. ﴿ يَجْمَعُ بَيْنَنَا وَالْحَقِ ﴾ أي: يحكم رَبُنَا﴾ أي: يوم القيامة يجمع بين الخلائق في صعيد واحد. ﴿ ثُمُّ يَفْتَحُ بَيْنَنَا بِٱلْحَقِّ ﴾ أي: يحكم

بيننا بالعدل، فيجزي كل عامل بعمله، إن خيراً؛ فخيرٌ، وإن شرًّا؛ فشرٌّ، وستعلمون يومئذ لمن العزة، والنصرة والسعادة الأبدية. قال تعالى: ﴿وَنَوْمَ نَقُومُ السَّاعَةُ يَوْمَهِذِ يَنْفَرَّقُوبَ﴾ الآية رقم [١٤] من سورة (الروم) انظر شرحها هناك؛ تجد ما يسرك، ويثلج صدرك. ﴿وَهُوَ ٱلْفَتَاحُ﴾: الحاكم العادل، الفيصل في القضايا المنغلقة بأن يدخل أهل الحق الجنة، وأهل الباطل، والظلم، والطغيان النار. ﴿ ٱلْعَلِيمُ ﴾: بحقائق الأمور، وخفاياها، وهذه الآية كسابقتها منسوخة بآية السيف، والله أعلم بمراده، وأسرار كتابه.

الآية: ٢٦

الإعراب: ﴿ قُلُ ﴾: فعل أمر، وفاعله مستتر، تقديره: «أنت»، ومتعلقه محذوف. انظر الشرح. ﴿ يَجْمَعُ ﴾: فعل مضارع. ﴿ بَيْنَنَا ﴾: ظرف مكان متعلق بالفعل قبله، و(نا): في محل جر بالإِضافة. ﴿رَبُّنَا﴾: فاعله، و(نا): في محل جر بالإضافة، من إضافة اسم الفاعل لمفعوله، وفاعله مستتر فيه، والجملة الفعلية في محل نصب مقول القول. ﴿ثُمُّ ﴾: حرف عطف. ﴿يُفْتَحُ ﴾: فعل مضارع، والفاعل يعود إلى: ﴿رَبُّنَا﴾. ﴿بَيْنَا﴾: ظرف مكان متعلق بالفعل قبله، و(نا): في محل جر بالإضافة. ﴿ بِٱلْمَقِيُّ ﴾: جار ومجرور متعلقان بمحذوف حال من الفاعل المستتر، والجملة الفعلية معطوفة على ما قبلها، فهي في محل نصب مقول القول. ﴿وَهُوكَ : الواو: واو الحال. (هو): ضمير منفصل مبنى على الفتح في محل رفع مبتدأ. ﴿ٱلْفَتَـاحُ﴾: خبر أول. ﴿ ٱلْعَلِيمُ ﴾: خبر ثان. والجملة الاسمية في محل نصب حال من فاعل: ﴿ يُفَتَّحُ ﴾ المستتر، والرابط: الواو، والضمير، والجملة: ﴿قُلِّ...﴾ إلخ مستأنفة، لا محل لها.

تنبيه: يقال: أجمع الأمر: إذا عزم عليه، والأمر مُجْمَع. ويقال أيضاً: اجمع أمرك، ولا تدعه منتشراً. هذا؛ وقال تعالى حكاية عن قول فرعون، وأشياعه: ﴿فَأَجْعُوا كَيْدَكُمْ ثُمَّ ٱتْشُواْ صَفًّا ﴾. ولا يقال: أجمع أعوانه، وشركاءه، وإنما يقال: جمع أعوانه، وأصدقاءه، وهذا مبني على قاعدة: «يقال: أجمع في المعاني، وجمع في الأعيان، هذا هو الأكثر والمستعمل». وقد يستعمل كل واحد مكان الآخر، قال تعالى: ﴿فَجَمَعَ كَيْدُهُۥ ثُمُّ أَنَّ﴾. انظرها برقم [٦٠] من سورة (طه) تجد ما يسرك، ويثلج صدرك، حيث تجدها مؤولة. وقال تعالى في سورة (يونس) حكاية عن قول نوح على نبينا، وحبيبنا، وعليه، وعلى يونس، وعلى جميع الأنبياء، والمرسلين ألف صلاة، وألف سلام: ﴿ فَعَلَى ٱللَّهِ تَوَكَّلْتُ فَأَجْمِعُواْ أَمْرَكُمْ وَشُرَكَاءَكُمْ ۗ وهي مؤولة، فإن التقدير: فأجمعوا أمركم، وادعوا شركاءكم.

تنبيه: قال ابن عباس ـ رضى الله عنهما ـ: ما كنت أدرى ما معنى قوله تعالى: ﴿رَبَّنَا أَفْتَحُ بَيْنَنَا وَبَيْنَ قَوْمِنَا﴾ حتى سمعت ابنة ذي يزن تقول: تعال أفاتِحْك. تعني: أقاضيك، وهذا قول قتادة، والسدي وابن جريج، وجمهور المفسرين: أن الفاتح هو القاضي، والحاكم، سمى بذلك؛ لأنه يفتح أغلاق الإشكال بين الخصوم، ويفصلها.

# ﴿ قُلْ أَرُونِي ٱلَّذِينَ ٱلْحَقْتُم بِهِ عَمُرَكَأَّهُ كَلَّا بَلْ هُوَ ٱللَّهُ ٱلْعَذِيزُ ٱلْحَكِيمُ ١٠٠

الشرح: ﴿ فَالَ ﴾ أي: قال يا محمد لهؤلاء المشركين. ﴿ أَرُفِي اللَّيْتِ اَلْحَقْتُم بِهِ عَشُرَكَا أَهُ أَي: عرفوني، واشرحوا لي هذه الأصنام، والأوثان؛ التي جعلتموها آلهة مع الله: هل شاركت في خلق شيء في هذا الكون، فبينوا ما هو؟ وبأي سبب ألحقتموهم بالله في استحقاق العبادة؟ وهو استفسار عن شبههم بعد إلزام الحجة عليهم، زيادة في تبكيتهم. ﴿ كُلَّ ﴾: ردع لهم عن المشاركة بعد إبطال المقايسة. والمعنى: ليس له نظير، ولا شريك، ولا نديد، فارتدعوا عن ما تدعون، وارجعوا عن غيكم، وضلالكم. ﴿ بُلُ هُو الله أي: المنفرد بالإيجاد، والإعدام، والإحياء، والإماتة... إلخ في كلكم، وتدبير شؤون في أمره. ﴿ الْحَكِيدُ ﴾: في صنعه، وتدبير شؤون خلقه، فلا شريك له في خلقه، تبارك، وتعالى عما يقولون علواً كبيراً. هذا؛ ومعنى قوله: ﴿ أَرُفِي ﴾ وكان يراهم، أن يريهم الخطأ العظيم في إلحاق الشركاء بالله، وأن يطلعهم على حالة الإشراك به. هذا؛ وأطلق على الأصنام اسم الشركاء لأحد أمرين: أحدهما: أن المشركين يشركونها مع الله في العبادة، والتعظيم، والتقديس. وثانيهما: أنهم كانوا يشركونها في الأموال، والأنعام، والزروع. انظر الآية رقم [178] من سورة (الأنعام) وما بعدها.

أما القول في ﴿كُلّا﴾، فإني أنقله لك بحروفه من مغني اللبيب لابن هشام، طيب الله ثراه؛ لتكون على بصيرة من أمرك. قال ـ رحمه الله تعالى ـ: وهي عند سيبويه، والخليل، والزجاج، وأكثر البصريين حرف معناه الردع والزجر، لا معنى لها عندهم إلا ذلك، حتى إنهم يجيزون أبداً الوقف عليها، والابتداء بما بعدها، وحتى قال جماعة منهم: متى سمعت: ﴿كُلّا﴾ في سورةٍ؛ فاحكم بأنها مكية؛ لأن فيها معنى التهديد، والوعيد، وأكثر ما نزل ذلك بمكة؛ لأن أكثر العتو كان بها. وفيه نظر؛ لأن لزوم المكية إنما يكون عن اختصاص العتوِّ بها، لا عن غلبته؛ ثم لا تمتنع الإشارة إلى عتو سابق، ثم لا يظهر معنى الزجر في ﴿كُلّا﴾ المسبوقة بنحو قوله تعالى: ﴿ وَوَله جل شأنه: ﴿ وَوَله جل شأنه: ﴿ وَوَله جل ذكره: ﴿ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ النّهُ لِنَ الْفَلَمِينَ ﴾، وقوله جل ذكره:

وقولهم: المعنى: انته عن ترك الإيمان بالتصوير في أي صورة ما شاء الله، وبالبعث، وعن العجلة بالقرآن تعسُّف؛ إذ لم يتقدم في الأوليين حكاية نفي ذلك عن أحد، ولطول الفصل في الثالثة بين ﴿كُلَّا ﴾، وذكر العجلة، وأيضاً فإن أول ما نزل خمس آيات من سورة (العلق)، ثم نزل قوله تعالى: ﴿كُلَّا إِنَّ ٱلْإِنسَنَ لَيَطْنَى ﴾، فجاءت في افتتاح الكلام، والوارد منها في التنزيل ثلاثة وثلاثون موضعاً، كلها في النصف الأخير، «وذلك في خمس عشرة سورة منه، وكلها مكية».

ويرى الكسائي، وأبو حاتم، ومن وافقهما: أن معنى الردع، والزجر ليس مستمراً فيها، فزادوا فيها معنى ثانياً، يصح أن يوقف دونها، ويبتدأ بها، ثم اختلفوا في تعيين ذلك على ثلاثة أقوال: أحدها للكسائي ومتابعيه، قالوا: تكون بمعنى: حقّاً. والثاني لأبي حاتم، ومتابعيه، قالوا: تكون بمعنى: «أَلا» الاستفتاحية. والثالث للنضر بن شميل، والفراء ومن وافقهما، قالوا: تكون حرف جواب بمنزلة: إي، ونَعَمْ، وحملوا عليه قوله تعالى: ﴿كُلَّ وَالْقَبَرِ ﴾ فقالوا: معناه: إي والقمر.

الآية: ۲۷

وقول أبي حاتم عندي أولى من قولهما؛ لأنه أكثر اطراداً، فإن قول النضر لا يتأتى في آيتي: (المؤمنون) و(الشعراء) على ما سيأتي، وقول الكسائي لا يتأتّى في نحو قوله تعالى: ﴿كُلَّ إِنَّ كِنَبَ ٱلْفُجَارِ لَفِي سِجِينِ﴾، وقوله جل شأنه: ﴿كُلَّ إِنَّ كِنَبَ ٱلْفُجَارِ لَفِي سِجِينِ﴾، وقوله جل شأنه: ﴿كُلَّ إِنَّ كِنَبَ ٱلْفُجَارِ لَفِي سِجِينِ﴾، وقوله جل شأنه: ﴿كُلَّ إِنَّهُمْ عَن رَبِهُمْ يَوْمَهِذٍ لَمَحْجُوبُونَ﴾، لأن «إنَّ» تكسر بعد ألا الاستفتاحية، ولا تكسر بعد: حقّاً، ولا بعد ما كان بمعناها، ولأن تفسير حرف بحرف أولى من تفسير حرف باسم. وأما قول مكي: إن ﴿كُلَّ على رأي الكسائي اسم؛ إذا كانت بمعنى: حقّاً؛ فبعيد؛ لأن اشتراك اللفظ بين الاسمية والحرفية قليل، ومخالف للأصل، ومحوج لتكلف دعوى علة لبنائها، وإلّا فلمَ لا نُوِّنَتْ؟.

وإذا صلح الموضع للردع، ولغيره جاز الوقف عليها، والابتداء بها على اختلاف التقديرين. والأرجح حملها على الردع؛ لأنه الغالب فيها، وذلك نحو قوله تعالى: ﴿ أَطَّلَمَ ٱلْغَيْبَ أَمِ ٱتَّغَذَ عِندَ الرَّحْنِ عَهْدًا ﴿ وَالتَّعَذُوا مِن دُوبِ ٱللَّهِ ءَالِهَةً الرَّحْنِ عَهْدًا ﴿ وَالتَّعَذُوا مِن دُوبِ ٱللَّهِ ءَالِهَةً لِيكُونُوا لَهُمْ عِزًا ﴿ لَهَا كُلُونُ لِعِبَادَتِهِمْ ... اللهِ الخ.

وقد تتعين للردع، أو الاستفتاح، نحو قوله جل شأنه: ﴿ رَبِّ ٱرْجِعُونِ ۚ إِنَّ اَعْمَلُ صَلِحًا فِيمَا تَرَكُّنُ كُلَّ ۚ إِنَّهَا كِلِمَةً ﴾ إلخ؛ لأنها لو كانت بمعنى: حقاً؛ لما كسرت همزة (إنَّ)، ولو كانت بمعنى: نعم لكانت للوعد بالرجوع؛ لأنها بعد الطلب، كما يقال: أكرم فلاناً، فتقول: نَعَمْ، ونحو قوله جل ذكره: ﴿ وَالَ أَصْحَبُ مُوسَى إِنَّا لَمُدْرَكُونَ إِنَّ قَالَ كُلَّ إِنَّ مَعِى رَبِي سَبَهْدِينِ ﴾ وذلك لكسر (إنَّ ) ولأن نعم بعد الخبر للتصديق، وقد يمتنع كونها للزجر، نحو قوله تعالى: ﴿ وَمَا هِمَ إِلَا ذِكُونَ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَ

أقول: ويتلخص من هذا: أن الأكثر في ﴿كُلَّ ان تكون حرف ردع، وزجر، وذلك إذا سبقها كلام يستدعي ذلك، ولا ردع في سورة (الانفطار)، ولا في سورة (العلق)، ولا في سورة (المطففين) وما جرى مجراهن، وإنما هي للتنبيه، والاستفتاح، وكم هو واضح! وتكون حرف جواب بمعنى: إي، كما في قوله تعالى: ﴿كُلَّ وَالْقَرَ ولا تكون بمعنى: حقًا، كما بينه ابن

هشام لعدم فتح همزة (إنَّ) بعدها. ونقل الجمل عن السمين للنحويين فيها ستة مذاهب، والمعتمد ما لخصته لك، والوارد منها في القرآن الكريم ثلاثة وثلاثون موضعاً، كلها في النصف الأخير، قال الديربي في تفسيره المنظوم:

الآية: ٢٨

وَمَا نَزَلَتْ كَلَّا بِيَنْرِبَ فَاعْلَمَنْ وَلَمْ تَأْتِ فِي الْقُرْآنِ فِي نَصْفِهِ الْأَعْلَى

الإعراب: ﴿ قُلُ فَ فعل أمر، وفاعله مستتر، تقديره: «أنت »، ومتعلقه محذوف. ﴿ أَرُونِ ﴾ فعل أمر مبني على حذف النون، والواو فاعله، والنون للوقاية، وياء المتكلم مفعول به أول. ﴿ اَلَّيْنِ ﴾ اسم موصول مبني على الفتح في محل نصب مفعول به ثان. ﴿ اَلْحَقْتُم ﴾ فعل، وفاعل. ﴿ يَدِ إِنَ جار ومجرور متعلقان بالفعل قبلهما، والجملة الفعلية صلة الموصول، لا محل لها، والعائد محذوف، التقدير: الذين ألحقتموهم به. ﴿ شُرَكَا أَنَ ﴾ : مفعول به ثالث، أو حال من الضمير المحذوف، العائد على: ﴿ الله الله الله المعلقة الفعلية في محل نصب مقول القول. وجملة: ﴿ قُلُ … ﴾ إلخ مستأنفة، لا محل لها. ﴿ كُلّا ﴾ : حرف ردع، وزجر، لا محل له. ﴿ بَلْ ﴾ حرف إضراب. ﴿ هُوَ ﴾ : ضمير منفصل مبني على الفتح في محل رفع مبتدأ. ﴿ الله في محل رفع خبر المبتدأ، ﴿ المُحلِمُ ﴾ المبتدأ، والجملة الاسمية في محل رفع خبر المبتدأ، والجملة الاسمية في محل رفع خبر المبتدأ، والجملة الاسمية في محل رفع خبر المبتدأ،

# ﴿ وَمَا ۚ أَرْسَلَنَكَ إِلَّا كَآفَةً لِلنَّاسِ بَشِيرًا وَنَكَذِيرًا وَلَكِنَّ أَكُثَرَ ٱلنَّاسِ لَا ۗ يَعْلَمُونَ ﴿ إِلَّا كَأَنَّاسِ لَا ۗ يَعْلَمُونَ ﴿ إِلَّا كَا اللَّهِ اللَّهُ اللَّاللَّهُ اللَّهُ اللللَّالَةُ الللَّهُ اللَّالَّ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّا لَا اللَّهُ اللَّالَا الل

المشرح: ﴿وَمَا أَرْسَلْنَكُ إِلّا كَآفَةً لِلنّاسِ﴾: هذا خطاب للنبي على المقال الله تعالى: أرسلناك إلى جميع الخلائق من المكلفين، كقوله تعالى لنبيه على في الآية رقم [١٥٨] من سورة (الأعراف): ﴿قُلْ يَتَأَيّهُا النّاسُ إِنِّ رَسُولُ اللهِ إِلَيْكُمْ جَمِيعًا قال محمد بن كعب القرظي: يعني إلى الناس عامة. وقال قتادة: أرسل الله محمداً على إلى العرب، والعجم، فأكرمهم على الله تبارك وتعالى، أطوعهم لله عز وجل. وقال ابن أبي حاتم عن عكرمة، قال: سمعت ابن عباس - رضي الله عنهما - يقول: إن الله فضل محمداً على على أهل السماء، وعلى الأنبياء. قالوا: يا بن عباس! فبم فضله على الأنبياء؟ قال - رضي الله عنه -: إن الله تعالى قال: ﴿وَمَا أَرْسَلْنَا مِن رَسُولٍ إِلّا بِلِسَانِ قَوْمِهِ لِلنّاسِ فأرسله الله تعالى إلى الجن، والإنس. وهذا كما ثبت في الصحيحين عن جابر بن عبد الله - رضي الله عنهما - قال: قال رسول الله على: ﴿ وَمَا الأرضُ مَسجداً وطهوراً، فأيّما رجلٍ مِنْ أمني أدركته الصلاة؛ بالرّعْبِ مسيرة شهر، وَجُعِلَتْ لِيَ الأرضُ مَسجداً وطهوراً، فأيّما رجلٍ مِنْ أمني أدركته الصلاة؛ فليُصَلّ. وأُحِلّتْ لِيَ الْغَنَائِمُ، وَلَمْ تَحِلّ لأحدٍ قَبْلِي، وأُعْطِيتُ الشفاعة، وكان النبي يُبْعَثُ إلى فليملً .

قومِهِ خاصَّةً، وبُعِنْتُ إلى الناسِ عامَّةً». وفي الصحيح أيضاً أن رسول الله على قال: «بُعِنْتُ إلى الأحمرِ، والأسود». قال مجاهد: يعني: الجن، والإنس. وقال غيره: يعني العرب، والعجم. والكحل صحيح. ﴿ يَشِيرًا ﴾ أي: لمن آمن بالجنة. ﴿ وَنَكِذِيرًا ﴾ أي: لمن كذب، وكفر بالنار. هذا ؛ وبين ﴿ يَشِيرًا ﴾ و(نذيراً ) طباق، وهو من المحسنات البديعية. ﴿ وَلَكِنَ أَكُثَرَ النَّاسِ لَا يَعْلَمُون ﴾: انظر الآية رقم [1] من سورة (الروم) تجد ما يسرك، ويثلج صدرك.

الآية: ٢٩

(الناس): اسم جمع لا واحد له من لفظه، مثل قوم ورهط. . إلخ، واحده: إنسان من غير لفظه، وهو يطلق على الإنس، والجن، لكن غلب استعماله في الإنس، قال تعالى: ﴿مِن شَرِّ الْوَسَوَاسِ الْخَنَاسِ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ

الإعراب: ﴿وَمَا كَانَا الواو: حرف استئناف. (ما): نافية. ﴿أَرْسَلْنَك ﴾: فعل، وفاعل، ومفعول به. ﴿إِلَا ﴾: حرف حصر. ﴿كَافَّة ﴾: حال من الكاف، قال أبو البقاء: والهاء زائدة للمبالغة. ﴿لِلنَّاسِ ﴾: جار ومجرور متعلقان به: ﴿كَافَّة ﴾ أي: وما أرسلناك إلا كافاً للناس عن الكفر، والمعاصي. وقيل: هو حال من الناس إلا أنه ضعيف عند الأكثرين؛ لأن صاحب الحال مجرور. ويضعف هنا من وجه آخر، وذلك: أن اللام على هذا تكون بمعنى: إلى إ إذ المعنى: أرسلناك إلى الناس، ويجوز أن يكون التقدير: من أجل الناس. انتهى.، واعتبره الزمخشري في الكشاف صفة لمصدر محذوف، التقدير: إلا إرسالةً كافة. وقد رده ابن هشام في المغني أقبح رد. هذا؛ وذكر الجَمَلُ الأقوال الثلاثة. ﴿مَشِيرً ﴾: حال من الكاف. ﴿وَلَكِنَ ﴾: الواو: حرف عطف. والجملة الفعلية: ﴿أَرْسَلَنَك ٤٠٠٠ إلخ مستأنفة، لا محل لها. ﴿وَلَكِنَ ﴾: الواو: حرف عطف. (لكن): حرف مشبه بالفعل. ﴿أَسَكُنَ ﴾: اسمها، و﴿أَصَحَثَ ﴾ مضاف، و﴿النَّاسِ ﴾ مضاف المناف الخمسة، والواو فاعله، ومفعوله محذوف للتعميم، والجملة الفعلية في محل رفع خبر الكن)، والجملة الاسمية معطوفة على ما قبلها، لا محل لها مثلها.

#### ﴿ وَيَقُولُونَ مَتَىٰ هَاذَا ٱلْوَعْدُ إِن كُنتُمْ صَادِقِينَ ﴾

الشوح: ﴿وَيَقُولُونَ مَتَىٰ هَلَاَ ...﴾ إلخ: يقول الكافرون بطريق الاستهزاء، والسخرية: متى هذا الوعد؟! يعنون به المبشر به، والمنذر عنه، أو الموعود بقوله تعالى: ﴿يَجْمَعُ بَيْنَنَا رَبُّنَا ثُمُّ

يَّفَتَحُ يَيْنَنَا...﴾ إلخ. ﴿إِن كُنتُمْ صَادِقِينَ﴾: في ما تبشرون، وفي ما تنذرون. يريدون بذلك النبي ﷺ والمؤمنين، وينبغي أن تعلم: أن هذه الآية تكررت بحروفها في كثير من السور، وفيها تسلية للنبي ﷺ أينما كانت.

الإعراب: ﴿ وَيَقُولُونَ ﴾: الواو: حرف استئناف. (يقولون): فعل مضارع مرفوع . . الخ، والواو فاعله. ﴿مَتَىٰ﴾: اسم استفهام مبني على السكون في محل نصب على الظرفية الزمانية متعلق بمحذوف خبر مقدم. ﴿ هَاذَا ﴾: الهاء: حرف تنبيه لا محل له. (ذا): اسم إشارة مبني على السكون في محل رفع مبتدأ مؤخر. ﴿ ٱلْوَعْدُ ﴾: بدل من اسم الإِشارة، أو عطف بيان عليه، والجملة الاسمية في محل نصب مقول القول. ﴿إِن ﴾: حرف شرط جازم. ﴿ كُنتُم ﴾: فعل ماض ناقص مبني على السكون في محل جزم فعل الشرط، والتاء اسمه. ﴿ صَلاقِينَ ﴾: خبره منصوب، وعلامة نصبه الياء. . . إلخ، والجملة الفعلية لا محل لها؛ لأنها ابتدائية، ويقال: لأنها جملة شرط غير ظرفي، وجواب الشرط محذوف، لدلالة (ما) قبله عليه، التقدير: إن كنتم صادقين؛ فمتى يتحقق صدقكم؟! والكلام كله في محل نصب مقول القول، وجملة: ﴿وَيَقُولُونَ...﴾ إلخ مستأنفة، لا محل لها.

# ﴿ قُل لَّكُم مِّيعَادُ يَوْمِ لَّا تَسْتَعْخِرُونَ عَنْهُ سَاعَةً وَلَا تَسْتَقْدِمُونَ ﴿ اللَّهُ

الشرح: ﴿قُلَ﴾ أي: قل يا محمد لهؤلاء المشركين الطالبين تعجيل العذاب. ﴿لَّكُم مِّيعَادُ يَوْمِ...﴾ إلخ: أي: لكم ميعاد مؤجل، لا يزيد، ولا ينقص، فإذا جاء فلا يؤخر ساعة، ولا يقدم، كما قال تعالى: ﴿إِنَّ أَجَلَ اللَّهِ إِذَا جَآءَ لَا يُؤخِّرُ ﴾ أي: ولا يمكنكم التأخر عنه بالاستمهال، ولا التقدم إليه بالاستعجال. ووجه انطباق هذا الجواب على سؤالهم: أنهم سألوا عن ذلك؛ وهم منكرون له تعنتاً، لا استرشاداً، فجاء الجواب على طريق التهديد مطابقاً للسؤال على الإِنكار، والتعنت، وأنهم مرصدون ليوم يفاجئهم، فلا يستطيعون تأخراً عنه، ولا تقدماً عليه. انتهى. نسفي. هذا؛ وفي سورة (الأعراف) رقم [٣٤] ومثلها في (يونس) رقم [٤٩] ﴿وَلِكُلِّ أُمَّتِهِ أَجَلُّ فَإِذَا جَآءَ أَجَلُهُمُ لَا يَسْتَأْخِرُونَ سَاعَةً وَلَا يَسْفُلِمُونَ ﴿ .

هذا؛ وميعاد أصله: «مِوْعاد» قلبت الواو ياءً لمناسبة الكسرة، وانظر شرح (الساعة) في الآية رقم [١٤] من سورة (الروم) ولا تنس المقابلة، والطباق بين. ﴿تَسْتَغْخِرُونَ﴾ و﴿شَتَقْدِمُونَ﴾، وهو من المحسنات البديعية.

الإعراب: ﴿ قُلُ ﴾: فعل أمر، وفاعله مستتر تقديره: «أنت»، ومتعلقه محذوف، انظر الشرح. ﴿ لَكُمْ ﴾: جار ومجرور متعلقان بمحذوف في محل رفع خبر مقدم. ﴿ مِّيعَادُ ﴾: مبتدأ مؤخر، وهو مضاف، و﴿ يُوْمِ ﴾ مضاف إليه من إضافة المصدر للمفعول فيه. هذا؛ وقرئ برفع (يوم) على أنه

بدل مما قبله، وقرئ بنصبه منوناً على أنه ظرف له، والجملة الاسمية: ﴿ لَكُم مِيعَادُ ١٠٠٠ إلى في محل نصب مقول القول. ﴿ لَا ﴾: نافية. ﴿ تَسَتَعْخُونَ ﴾: فعل مضارع مرفوع، وعلامة رفعه ثبوت النون؛ لأنه من الأفعال الخمسة، والواو فاعله. ﴿ عَنْهُ ﴾: جار ومجرور متعلقان بالفعل قبلهما، والجملة الفعلية في محل رفع صفة: ﴿ مِيعَادُ ﴾، أو هي في محل جر صفة ﴿ يَوْمِ ﴾ وذلك على حسب عود الضمير. ﴿ سَاعَةُ ﴾: ظرف زمان متعلق بالفعل قبله، وجملة: ﴿ وَلا تَسْتَقْيِمُونَ ﴾ معطوفة على ما قبلها، على الوجهين المعتبرين فيها، وجملة: ﴿ قُلُ ١٠٠٠ ﴾ إلى مستأنفة، لا محل لها.

الآية: ٣١

﴿ وَقَالَ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ لَن نُوَّمِنَ بِهَاذَا ٱلْقُرْءَانِ وَلَا بِٱلَّذِى بَيْنَ يَدَيَّةٍ وَلَوْ تَرَىٰۤ إِذِ ۗ ٱلظَّالِلِمُونَ مَوْقُوفُونَ عِندَ رَبِّهِمْ يَرْجِعُ بَعْضُهُمْ إِلَى بَعْضٍ ٱلْقَوْلَ يَـقُولُ ٱلَّذِينَ اِسْتُضْعِفُواْ لِلَّذِينَ ٱسْتَكْبَرُواْ لَوْلاَ أَنتُمْ لَكُنَّا مُؤْمِنِينَ ﴿ إِلَى ﴾

المشرح: ﴿ وَقَالَ اللَّذِينَ كَفَرُوا ﴾ أي: أبو جهل الخبيث، ومن على شاكلته، قالوا للنبي ﷺ: ﴿ لَن نُوْمِنَ بِهَاذَا اللَّهُ وَاللَّهِ الذي ينزل عليك يا محمد. ﴿ وَلا يِاللَّذِي بَيْنَ يَدَيْبُ ﴾ من الكتب السابقة: التوراة، والإنجيل، والزبور؛ بل نكفر بالجميع، وقيل: المراد بالذي بين يديه: يوم القيامة، وما يذكر فيه من الحساب، والجزاء، والمعتمد الأول، وليس للقرآن يدان، وإنما هو استعارة لما سبقه من الكتب السماوية المنزلة من عند الله.

وسبب ذلك: أن أهل الكتاب قالوا للمشركين: إن صفة محمد في كتبنا كذا، وكذا، فاسألوه! فلما سألوه أجاب بما قال أهل الكتاب موافقاً لهم، فقال المشركون عندئذ: لا نؤمن بهذا القرآن، ولا بالذي بين يديه، وكانوا قبل ذلك يراجعون أهل الكتاب، ويستشيرونهم في أمر النبي عليه، ويحتجون بقولهم، فظهر بذلك تناقضهم، وسفه عقولهم.

وَلَوْ تَرَىٰ إِذِ ٱلظَّلِمُونَ مَوْقُونُونَ ، محبوسون في موقف الحساب. ﴿عِندَ رَبِهِمْ اللهِ يَعْطُون أَمْره تعالى فيهم، وهم ذليلون وجلون، لا يرتد إليهم طرفهم، وأفئدتهم هواء. والخطاب للنبي على ولكل مَنْ يَتَأتَّى منه الرؤية. ﴿يَرْجِعُ بَعْضُهُمْ إِلَى بَعْضٍ ٱلْقُولَ الْعَد أَن كانوا في بينهم، ويلوم بعضهم بعضاً ويوبخ بعضهم بعضاً على ما اقترفوه من كفر، وهذا بعد أن كانوا في الدنيا متعاونين متناصرين. ﴿يَقُولُ ٱلَذِينَ ٱسْتُضْعِفُونُ أَي: الذين كانوا فقراء مستضعفين، والذين تبعوا الرؤساء، وانقادوا لهم في الكفر، ومعاندة الحق، وهذا يكون في الآخرة حينما يعاينون العذاب، وغضب الواحد الجبار. ﴿لِلَّذِينَ ٱسْتَكَبّرُونُ اللهِ وهم القادة والرؤساء. ﴿لَوَلا أَنتُم لَكُنّا أَنْهُ لَكُنّا اتبعنا الرسول، وآمنا بما جاءنا به، ولكنكم أغويتمونا وأضللتمونا.

الإعراب: ﴿وَقَالَ»: الواو: حرف استئناف. (قال): فعل ماض. ﴿ الَّذِيبَ ﴾: اسم موصول مبني على الفتح في محل رفع فاعل، وجملة: ﴿ كُفَرُوا ﴾ مع المتعلق المحذوف صلة الموصول، لا محل لها. ﴿ لَنَ ﴾: حرف نفي، ونصب، واستقبال. ﴿ فَوْمِرَ ﴾: فعل مضارع منصوب ب: ﴿ لَنَ ﴾، والفاعل مستتر فيه وجوباً تقديره: نحن. ﴿ بِهَدَا ﴾: جار ومجرور متعلقان بالفعل قبلهما، والهاء حرف تنبيه لا محل له. ﴿ القُرْءَ ان ﴾: بدل من اسم الإشارة، أو عطف بيان عليه. ﴿ وَلَا ﴾: الواو: حرف عطف. (لا): نافية. ﴿ يَالَّذِي ﴾: جار ومجرور معطوفان على قوله: ﴿ بِهَدَا ﴾ واسم الإشارة، والاسم الموصول كلاهما مبنيان على السكون في محل جر بحرف ﴿ بِهَدَا ﴾ واسم الإشارة، والاسم الموصول كلاهما مبنيان على السكون في محل جر بحرف الجر. ﴿ بَيْنَ ﴾: ظرف مكان متعلق بمحذوف صلة الموصول، و ﴿ بَيْنَ ﴾ مضاف، و ﴿ وَدَفْت النون للإضافة ، والمهاء في محل جر بالإضافة ، وجملة: ﴿ لَن نُوْمِر ﴾ ... ﴾ إلخ في محل نصب مقول القول، وجملة: ﴿ وَقَالَ ... ﴾ إلخ مستأنفة ، لا محل لها .

وَوَلَوْ الواو: حرف استئناف. (لو): حرف لما كان سيقع لوقوع غيره. ﴿ رَّرَى ﴿ الله مضارع مرفوع ، وعلامة رفعه ضمة مقدرة على الألف للتعذر ، والفاعل مستتر فيه وجوباً ، تقديره : «أنت» ، ومفعوله محذوف ، التقدير : ولو ترى حال الظالمين وقت وقوفهم . . إلخ . ﴿ إِذِ ﴾ : ظرف لما مضى من الزمان مبني على السكون في محل نصب متعلق بالفعل قبله . ﴿ الطّّلاِمُونَ مَوْفُوفُونَ ﴾ : مبتدأ وخبر مرفوعان ، وعلامة رفعهما الواو نيابة عن الضمة ؛ لأنهما جمعا مذكر سالم ، والنون فيهما عوض عن التنوين في الاسم المفرد ، والجملة الاسمية في محل جر بإضافة ﴿ إِذِ ﴾ إليها . ﴿ عِندَ ﴾ : ﴿ مَوْفُونُ كَ ﴾ ، و﴿ عِندَ ﴾ مضاف ، و ﴿ رَبِّم ﴾ مضاف الله ؛ لأنها ابتدائية . ويقال : لأنها جملة شرط غير ظرفي ، وجواب : (لو) محذوف ، التقدير : لرأيت أمراً هائلاً وفظيعاً ، و(لو) ومدخولها كلام مستأنف ، لا محل له .

وَيَجِعُ : فعل مضارع . ﴿ بَعْضُهُم ﴾ : فاعله ، والهاء ضمير متصل في محل جر بالإضافة ، والجملة الفعلية في محل نصب حال من الضمير المستتر بد : ﴿ مَوْقُونَ ﴾ ، والرابط : الضمير فقط . ﴿ إِلَٰكَ بَعْضِ ﴾ : متعلقان بالفعل ﴿ يَرْجِعُ ﴾ . ﴿ الْقَوْلُ ﴾ : مفعول به لد ﴿ يَرْجِعُ ﴾ . ﴿ يَقُولُ ﴾ : هذا الفعل بدل من : ﴿ يَرْجِعُ ﴾ . ﴿ اللَّهْوِلُ ﴾ : فاعله . وقيل : الجملة مفسرة لجملة : ﴿ يَرْجِعُ … ﴾ اللّخ . ﴿ اَشْتُمْ عِفُوا ﴾ : فعل ماض مبني للمجهول ، مبني على الضم ، والواو نائب فاعله ، والألف للتفريق ، والجملة الفعلية صلة الموصول ، لا محل لها . ﴿ لِلّذِينَ ﴾ : جار ومجرور متعلقان بالفعل ﴿ يَلُونُ ﴾ : وجملة : ﴿ اَسْتَكَبُرُوا ﴾ مع متعلقه المحذوف صلة الموصول ، لا محل لها . ﴿ لَوَلَا ﴾ : حرف امتناع لوجود . ﴿ أَنتُمْ ﴾ : مبتدأ ، خبره محذوف وجوباً ، التقدير : لولا أنتم صددتمونا عن حرف امتناع لوجود . ﴿ اَنتُمْ ﴾ : اللام : واقعة في جواب ﴿ لَوَلا ﴾ . (كنا) : فعل ماض ناقص ، الهدى . بدليل ما بعده . ﴿ لَكُنَّ ﴾ : اللام : واقعة في جواب ﴿ لَوَلا ﴾ . (كنا) : فعل ماض ناقص ،

مبني على السكون، و(نا): اسمها. ﴿مُؤْمِنِينَ﴾: خبر (كان) منصوب، وعلامة نصبه الياء... إلخ، وجملة: ﴿لَكُنَّا مُؤْمِنِينَ﴾ جواب: ﴿لَوَلاَّ ﴾ لا محل لها، و﴿لَوْلاَّ ﴾ ومدخولها في محل نصب مقول القول. تأمل، وتدبر، وربك أعلم، وأجل، وأكرم.

## ﴿ قَالَ ٱلَّذِينَ ٱسۡتَكۡبَرُوا۟ لِلَّذِينَ ٱسۡتُضۡعِفُواْ أَنَحۡنُ صَكَدۡدَٰنَكُوۡ عَنِ ٱلْمُكَنَىٰ بَعۡدَ إِذَ جَآءَكُمُ بَلَ ۗ كُنْتُم تُجۡرِمِينَ ۞﴾

الشرح: ﴿قَالَ ٱلَّذِينَ ٱسْتَكُبُرُوا﴾ أي: عن الإيمان، وهم الرؤساء، والعظماء، والأشراف. ﴿لِلَّذِينَ ٱسْتُضِّعِفُوا﴾ أي: الأتباع، الذين تبعوهم، وقلدوهم في الكفر. ﴿أَغَنُ صَدَدْنَكُو عَنِ ٱلْمُدَىٰ﴾ أي: منعناكم من الإيمان واتباع الرسل؟! فالاستفهام إنكاري، توبيخي بمعنى النفي. ﴿بَعَدَ إِذَّ جَاءَكُمُ ﴾ أي: الهدى والإيمان، وذلك بدعوة الرسل إليه، والترغيب فيه. ﴿بَلْ كُنتُم تُجُرِمِينَ ﴾ أي: بل أنتم كفرتم باختياركم بسبب أنكم كنتم مجرمين راسخين في الإجرام.

تنبيه: الآية الكريمة والتي بعدها تتحدثان عن ما يقع من المحاورة بين الرؤساء والأتباع، وبين الأشراف، والضعفاء يوم القيامة، والتعبير بالماضي عن المستقبل إنما هو لتحقق وقوعه؛ لأن ما الله فاعله في المستقبل بمنزلة ما قد كان، ووجد؛ لتحققه، وهو كثير في القرآن الكريم، وهو فن بلاغي.

تنبيه: المراد ب: ﴿ يُحْرِمِينَ ﴾: الكافرون، وكثيراً ما يعبر القرآن الكريم عن الكافرين بالظالمين والمجرمين، والمعتدين، والفاسقين، والمسرفين، وغير ذلك، ويتهددهم بالعذاب الأليم، ويتوعّدهم بالعقاب الشديد. وإننا نجد الكثير من المسلمين، يتصفون بهذه الصفات، فهل يوجه إليهم هذا التهديد وهذا الوعيد؟ الحق أقول: نعم يتوجه إليهم ما ذكر، وهم أحق بذلك، لاسيما من قرأ القرآن منهم، واطلع على أحوال الأمم السابقة، وما جرى لهم مع رسلهم، وكيف نكل الله بهم، وجعلهم عبرة للمعتبرين، وما يتذكر إلا أولو الألباب.

هذا؛ وصد بمعنى: منع، وصرف، والمضارع: «يصد» بضم الصاد، ويأتي بمعنى: يعرض، ويميل، ومنه قوله تعالى: ﴿ رَأَيْتَ ٱلْمُنَفِقِينَ يَصُدُّونَ عَنكَ صُدُودًا ﴾ ويأتي المضارع بضم الصاد، ويميل، ومنه قوله تعالى: ﴿ وَلَمَّا ضُرِبَ ٱبنُ وَكسرها، كما يأتي بمعنى: يضجون فرحاً، وهو بكسر الصاد كما في قوله تعالى: ﴿ وَلَمَّا ضُرِبَ ٱبنُ مَرْيَعَ مَثَلًا إِذَا قَوْمُكَ مِنْهُ يَصِدُونِ ﴾ ومصدر الأولين: صد، وصدود، ومصدر الأخير: صديد، وقد فك الإدغام هنا على القاعدة: ﴿إذا اتصل بالمضعف ضمير رفع متحرك؛ فك الإدغام».

أما ﴿ نُنتُم ﴾ فأصله: «كَوَنْتُم ﴾ فقل في إعلاله: تحركت الواو، وانفتح ما قبلها، فقلبت ألفاً، فصار: «كَانْتُم » فالتقى ساكنان: الألف وسكون النون، فحذفت الألف لالتقاء الساكنين، فصار: «كَنْتُم »، وهناك «كَنْتُم » بفتح الكاف، ثم أبدلت الفتحة ضمة لتدل على الواو المحذوفة، فصار: ﴿كُنتُم »، وهناك

إعلال آخر، وهو أن تقول: أصل الفعل: «كَوَنَ» فلما اتصل بضمير رفع متحرك، نقل إلى باب: فَعُل، فصار: «كُونْتُ» ثم نقلت حركة الواو إلى الكاف قبلها، فصار: «كُونْتُ» فالتقى ساكنان: العين المعتلة، ولام الفعل، فحذفت العين، وهي الواو لالتقائها ساكنة مع النون، فصار: «كُنْتُ» وهكذا قل في إعلال كل فعل أجوف واوي مسندٍ إلى ضمير رفع متحرك، مثل: قلْتُ، وقمْنَا، وقمْنَ. . . إلخ.

الإعراب: ﴿قَالَ ﴾: فعل ماض. ﴿ الَّذِينَ ﴾: فاعله، وجملة: ﴿ اَسْتَكُبُرُوا ﴾ مع متعلقه المحذوف صلة الموصول، لا محل لها. ﴿لِلَّذِينَ﴾: جار ومجرور متعلقان بالفعل: ﴿قَالَ﴾. ﴿أَسْتُضِّعِفُواً﴾: فعل ماض مبنى للمجهول مبنى على الضم، والواو نائب فاعله، والألف للتفريق، والجملة الفعلية صلة الموصول، لا محل لها. ﴿أَغَنُّ الهمزة: حرف استفهام إنكاري توبيخي. (نحن): ضمير منفصل مبني على الضم في محل رفع مبتدأ. ﴿صَكَدُنْكُونِ﴾: فعل ماض، و(نا): فاعله، والكاف مفعوله، والجملة الفعلية في محل رفع خبر المبتدأ، والجملة الاسمية في محل نصب مقول القول. ﴿عَنِ ٱلْمُكَنَّ﴾: جار ومجرور متعلقان بالفعل قبلهما، وعلامة الجر كسرة مقدرة على الألف للتعذر. ﴿بَعْدَ﴾: ظرف زمان متعلق بالفعل: ﴿ صَدَدْنَاكُمُ ﴾. وقيل: متعلق بمحذوف حال. و﴿بَعْدَ﴾ مضاف، و: ﴿إِذَّ﴾ ظرف لما مضى من الزمان، مبني على السكون في محل جر بالإضافة، وإنما وقعت ﴿إِذَّ مضافاً إليها، وإن كانت من الظروف الملازمة للظرفية؛ لأنه يتوسع في الزمان ما لا يتوسع في غيره، فأضيف إليه الزمان. هذا؛ وأجيز اعتبار: ﴿إِذَّ﴾ مصدرية بمعنى «أن»، وعليه فتؤول مع الفعل بعدها بمصدر في محل جر بإضافة ﴿بَعْدَ﴾ إليه. ﴿ جَاءَكُمُ ﴾: ماض، والكاف مفعول به، والفاعل يعود إلى ﴿ ٱلْهَدُيٰ ﴾، تقديره: هو، والجملة الفعلية في محل جر بإضافة: ﴿إِذَى إليها. ﴿بَلْ ﴾: حرف عطف، وإضراب. ﴿ كُنتُم ﴾: فعل ماض ناقص مبني على السكون، والتاء اسمه. ﴿ تُجْرِمِينَ ﴾: خبر (كان) منصوب. . . إلخ. وجملة: ﴿ كُنتُم تُحُرِمِينَ ﴾ معطوفة على ما قبلها، فهي في محل نصب مقول القول. هذا ؟ ومجرمين صفة لموصوف محذوف، التقدير: بل كنتم قوماً مجرمين، بدليل التصريح به في كثير من الآيات، وجملة: ﴿قَالَ ٱلَّذِينَ...﴾ إلخ مستأنفة، لا محل لها.

﴿ وَقَالَ ٱلَّذِينَ ٱسْتُضْعِفُواْ لِلَّذِينَ ٱسْتَكْبَرُواْ بَلْ مَكْرُ ٱلَّيْلِ وَٱلنَّهَارِ إِذْ تَأْمُرُونَنَآ أَن نَّكُفُرَ بَاللَّهِ وَنَجْعَلَ لَهُ ۚ أَندَادًا ۚ وَأَسَرُّوا ۚ ٱلنَّدَامَةَ لَمَّا رَأَوْا ٱلْعَذَابَ وَجَعَلْنَا ٱلْأَغْلَالَ فِي أَعْنَاقِ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ هَلَ يُجْزَوْنَ إِلَّا مَا كَانُواْ يَعْمَلُونَ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّ

الشرح: ﴿وَقَالَ ٱلَّذِينَ ٱسْتُضْعِفُواْ لِلَّذِينَ ٱسْتَكْبَرُواْ﴾: جاء بالعاطف هنا، ولم يأت به في الآية السابقة لأن الذين استضعفوا ذكر أول كلامهم في الآية رقم [٣١] فجيء بالجواب محذوف

العاطف على طريق الاستئناف، ثم جيء في هذه الآية بكلام آخر للمستضعفين، فعطف على كلامهم الأول. هذا؛ ولا تنس المقابلة، والمطابقة بين ﴿ اَسْتُضِعِفُوا ﴾ و ﴿ اَسْتَكْبَرُوا ﴾ في هذه الآية، وفي الآيتين السابقتين، وهي من المحسنات البديعية، التي تزيد الكلام حسناً، وجمالاً، وروعةً، وجلالاً.

﴿ بَلْ مَكْرُ ٱلۡيَٰلِ وَٱلنَّهَارِ ﴾: المكر أصله في لسان العرب: الاحتيال، والخديعة، وقد مكر به، يمكر فهو ماكر، ومكّار، قال الشاعر:

قَهَرْتُ الْعِدَا لَا مُسْتَعِيناً بِعُصْبَةٍ وَلَكِنْ بِأَنْوَاعِ الْخَدِيعَةِ وَالْمَكْرِ وقال زياد بن يسار:

تَعَلَّم شِفَاءَ النَّفْسِ قَهْرَ عَدُوِّهَا فَبَالِغْ بِلُظْفِ في التَّحَيُّلِ وَالْمَكْرِ وهذا هو الشاهد رقم [١٠٢١] من كتابنا فتح القريب المجيب. قال الأخفش: هو على تقدير: هذا مكر الليل، والنهار. قال النحاس: والمعنى: \_ والله أعلم \_: بل مكركم في الليل، والنهار لوقوعه والنهار. قال قتادة: بل مكركم بالليل والنهار صدنا. فأضيف المكر إلى الليل، والنهار لوقوعه فيهما، وهو كقوله تعالى: ﴿إِنَّ أَجَلَ اللّهِ إِذَا جَآءَ لَا يُؤخِّنُ فأضاف الأجل إلى نفسه، وهذا من قبيل قولك: ليلهُ قائم ونهاره صائم، وقال المبرد مثله، وأنشد لجرير:

لَقَدْ لُمْتِنَا يَا أُمَّ غَيْلَانَ فِي السُّرى وَنِمْتِ وَمَا لَيْلُ الْمَطِيِّ بِنَائِمِ وَنظيره قوله تعالى في كثير من الآيات: ﴿وَالنّهَارَ مُبْصِرًا ﴾ إذ المعنى: مُبْصَراً فيه بالضوء؟ لأن النهارَ لا يُبْصِرُ بل يُبْصَرُ فيه. هذا؛ وقرئ: (بل مكرٌ الليلَ والنهارَ) بالتنوين ونصب الظرفين، وقرئ: (بل مكرَ الليلِ والنهارِ) بنصب (مكر) ورفعه، وتشديد الراء، فهي قراءات اللاث. وانظر الإعراب لإيضاح المعنى، وروي عن سعيد بن جبير - رضي الله عنهما -: أنه قال: المعنى مَرَّ الليل، والنهار عليهم، فغفلوا. وقيل: طول السلامة فيهما، كقوله تعالى: ﴿فَطَالَ عَلَيْمُ اللّهُ وَنَعْكَلُ لَهُ أَندَاداً ﴾ أي: أشباها، وأمثالاً، قال محمد بن يزيد: الوافر] فلان ند فلان؛ أي: مثله، ويقال: نديد، وأنشد:

أَيْسا مَسنْ تحبّ عَسلُونَ إِلَيَّ نِسدًا وَمَسا أَنْستُمْ لِنِي حَسسَبٍ نَدِيدُ والمعنى: أن المستكبرين لما أنكروا بقولهم: ﴿أَغَنُ صَكَدَنْكُمْ عَنِ ٱلْمُكَنّ بأن يكونوا هم السبب في كفر المستضعفين، وأثبتوا ذلك بقولهم: ﴿بَلْ مَكُرُ ٱلْيَلِ وَٱلنّهَارِ فَ فَابطلوا إضرابهم واختيارهم؛ كرَّ عليهم المستضعفون بقولهم: ﴿بَلْ مَكُرُ ٱلْيَلِ وَٱلنّهَارِ فَابطلوا إضرابهم بإضرابهم، كأنهم قالوا: ما كان الإجرام من جهتنا؛ بل من جهة مكركم لنا دائباً ليلاً، ونهاراً، وحملكم إيانا على الشرك، واتخاذ الأنداد.

﴿وَأَسَرُّوا النَّدَامَةَ﴾: أخفوها فيما بينهم، والمراد: الظالمون المحبوسون يوم القيامة، يندم المستكبرون على ضلالهم، وإضلالهم، ويندم المستضعفون على ضلالهم، واتباعهم المضلين. هذا؛ ويفسر (أسروا) بأظهروا الندامة، وجهروا بها، فهو من الأضداد يكون بمعنى الإخفاء، والإِبداء، قال امرؤ القيس:

الآية: ٣٣

#### تَجَاوَزْتُ أَحْرَاساً إليها ومعْشراً عَلَيَّ حِرَاصاً لَوْ يُسِرُّونَ مَفْتَلِي

وقيل: المعنى: تبينت الندامة في أسرار وجوههم. وقيل: الندامة لا تظهر، وإنما تكون في القلب، والذي يظهر ما يتولد عنها. هذا؛ والندم: ضرب من الغم، وهو أن تغتم على ما وقع منك، تتمنى أنه لم يقع، وهو غم يصحب الإنسان صحبة لها دوام ولزام؛ لأنه كلما تذكر المتندَّم عليه، راجعه. من: الندام، وهو لزام الشريب، ودوام صحبته. ومن مقلوباته: أدمن الأمر: أدامه، ومدن بالمكان: أقام به. ومنه: المدينة. وقد تراهم يجعلون الهم صاحباً، ونجياً، وسميراً، وضجيعاً، وموصوفاً بأنه لا يفارق صاحبه انتهى. كشاف. ﴿لَمَّا رَأَوُا الْعَدَابِ الماورة عاينوا عذاب النار. هذا؛ وإعلال ﴿رَأُوا مثل إعلال: ﴿دَعَوا في الآية رقم [٣٣] من سورة (الروم). ﴿وَجَعَلْنَا ٱلْأَغْلَلُ وَ جمع: غُلِّ. يقال: في رقبته غل من حديد. ومنه قيل للمرأة السيئة الخلق: غل قَمِل، وأصله أن الغل كان يتخذ من جلد، وعليه شعر فيَقْملَ. والغل، والغلة: حرارة العطش، وكل ذلك بضم الغين، وهو بكسرها بمعنى الحقد، ورحم الله من قال: [البسيط]

يا طَالِبَ العيشِ في أَمْنٍ وفي دعةٍ رَغَداً بلَا قَتَر صَفْواً بلَا رَنَقِ خَلَق مَنْ وفي الْعُنُقِ خَلَق في الْعُنُقِ خَلَق في الْعُنُقِ في الْعُلُ في الْعُنُقِ

﴿ وَ آعْنَاقِ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا ﴾ أي: وضعت الأغلال في أعناق الكافرين التابعين والمتبوعين، المستضعفين، والمستكبرين. وانظر شرح الكفر في الآية رقم [٣٤] من سورة (الروم). هذا؛ وإنما صرح به: ﴿ اللَّذِينَ كَفَرُوا ﴾ وكان مقتضى القياس أن يقول «في أعناقهم» تنويها بذمهم، وإشعاراً بموجب إغلالهم. ﴿ هَلَ يُجْزَونَ إِلَّا مَا كَانُوا يَعْمَلُونَ ﴾ أي: لا يجزون إلا بأعمالهم، كل بحسبه للقادة عذاب بحسبهم، وللأتباع عذاب بحسبهم. هذا؛ وقال التيمي: لو أن غُلًا من أغلال جهنم وضع على جبل؛ لوهصه حتى يبلغ الماء الأسود.

الإعراب: ﴿وَقَالَ النَّذِينَ اَسْتُضّعِفُوا لِلّذِينَ اَسْتَكْبَرُواْ ﴾: إعراب هذا الكلام مثل إعراب سابقه بلا فارق. ﴿بَلْ ﴾: حرف إضراب. ﴿مَكُرُ ﴾: مبتدأ، وهو مضاف، و﴿النَّيْلِ ﴾ مضاف إليه، من إضافة المصدر لمفعوله، فاتسع في الظرف بإجرائه مجرى المفعول به، وإضافة المكر إليه، وخبره محذوف، التقدير: بل مكركم سبب ذلك. أو هو خبر لمبتدأ محذوف، التقدير: بل سبب ذلك مكركم. وقيل: هو فاعل بفعل محذوف: التقدير: بل صدنا مكركم بنا في الليل والنهار،

وهذه الأقوال الثلاثة تجري في حالة رفع ﴿مَكْرُ﴾، منوناً، وغير منون، وعلى قراءة التنوين يكون ﴿ٱلَّيْلِ﴾ ظرفاً متعلقاً بـ: ﴿مَكُرُ﴾ أو بمحذوف صفة له، وعلى قراءة: (مَكْرَ) بالنصب، فهو مفعول به لفعل محذوف، أو هو مفعول مطلق لهذا المحذوف، التقدير: تمكرون الإغواء مكر الليل، والنهار. وقيل: هو مصدر مضاف لمرفوعه، ولا وجه له، والجملة على جميع الاعتبارات في محل نصب مقول القول.

﴿إِذَّ ﴾: ظرف لما مضى من الزمان مبنى على السكون في محل نصب متعلق به: ﴿مَكُّرُ ﴾ على اعتباره مصدراً ميمياً. ﴿ تَأْمُرُونَناً ﴾: فعل مضارع مرفوع. . . إلخ، والواو فاعله، و(نا): مفعوله الأول. ﴿أَنَهُ: حرف مصدري، ونصب. ﴿نَكُفُرَ ﴾: فعل مضارع منصوب بـ: ﴿أَنَهُ، والفاعل مستتر، تقديره: «نحن»، و﴿أَن﴾ والفعل المضارع في تأويل مصدر في محل نصب مفعول به ثان، أو هو منصوب بنزع الخافض، على اعتبار الفعل يتعدى إلى الثاني بحرف الجر. ﴿ بَاللَّهِ ﴾: متعلقان بالفعل قبلهما. ﴿ وَنَجْعَلُ ﴾: معطوف على ما قبله، والفاعل تقديره: «نحن». ﴿ لَهُ ﴾: متعلقان بالفعل قبلهما على أنهما مفعوله الثاني. وقيل: متعلقان بمحذوف حال، ولا وجه له. ﴿أَندَادَأَ﴾: مفعول به أول.

﴿وَأَسَرُّواْ﴾: الواو: حرف عطف، أو حرف استئناف. (أسروا): ماض، وفاعله، والألف للتفريق. ﴿ ٱلنَّدَامَةَ ﴾: مفعول به. ﴿ لَمَّا ﴾: ظرف بمعنى: «حين» مبنى على السكون في محل نصب متعلق بالفعل قبله. ﴿رَأُوُّا﴾: فعل ماض مبني على فتح مقدر على الألف المحذوفة لالتقاء الساكنين، والواو فاعله، وحركت الواو بالضمة دون غيرها ليفرق بين واو الجماعة، والواو الأصلية في نحو قولك: لو اجتهدت؛ لنجحت. وقيل: ضمت لأن الضمة أخف من الكسرة؛ لأنها من جنس الواو. وقيل: حركت بحركة الواو المحذوفة. وقيل: غير ذلك. والألف للتفريق، والجملة الفعلية في محل جر بإضافة: ﴿لَمَّا ﴾ إليها. ﴿أَلْعَذَابَ ﴾: مفعول به، والجملة الفعلية: (أسروا...) إلخ مستأنفة، أو في محل نصب حال من: ﴿ ٱلَّذِينَ ٱسْتُصِّعِفُوا ﴾ و: (الذين استكبروا) والرابط: الواو، والضمير، وعلى الاستئناف لا محل لها.

﴿وَجَعَلْنَا﴾: الواو: حرف عطف، أو حرف استئناف. (جعلنا): فعل، وفاعل. ﴿الْأَغْلَالَ﴾: مفعول به. ﴿فِي أَعْنَاقِ﴾: متعلقان بمحذوف مفعول ثان، أو بمحذوف حال من ﴿ٱلْأَغْلَالَ﴾، و﴿ أَعْنَاقِ ﴾ مضاف، و﴿ ٱلَّذِينَ ﴾ اسم موصول مبني على الفتح في محل جر بالإضافة، وجملة: ﴿ كُفُرُوا ﴾ مع المتعلق المحذوف صلة الموصول، لا محل لها، وجملة: ﴿ وَجَعَلْنَا ... ﴾ إلخ معطوفة على جملة: (أسروا...) إلخ على الوجهين المعتبرين فيها، أو هي مستأنفة، لا محل لها. ﴿هَلْ ﴾: حرف استفهام بمعنى النفي. ﴿يُجُرُونَ ﴾: فعل مضارع مبنى للمجهول مرفوع. . . إلخ، والواو نائب فاعله، وهو المفعول الأول. ﴿ إِلَّا ﴾: حرف حصر. ﴿ مَا ﴾: تحتمل الموصولة، والموصوفة، والمصدرية، فعلى الأولين مبنية على السكون في محل نصب مفعول به ثان، والجملة الفعلية بعدها صلتها، أو صفتها، والعائد، أو الرابط محذوف، التقدير: لا يجزون إلا جزاء الذي، أو: جزاء شيء كانوا يعملونه. وعلى اعتبار: ﴿مَا مصدرية تؤول مع ما بعدها بمصدر في محل نصب مفعول به، التقدير: لا يجزون إلا جزاء عملهم، ولا بد من تقدير مضاف محذوف. وفيه ضعف كما ترى. ﴿كَانُوا ﴾: ماض ناقص مبني على الضم، والواو اسمه، والألف للتفريق، وجملة: ﴿يَعْمَلُونَ ﴾ في محل نصب خبره، وجملة: ﴿هَلْ يُجْزَونَ … ﴾ إلخ مستأنفة، لا محل لها. وقيل: في محل نصب حال. وهو ضعيف. تأمل، وتدبر، وربك أعلم.

# ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَا فِي قَرْيَةٍ مِّن نَذِيرٍ إِلَّا قَالَ مُتْرَفُوهَا إِنَّا بِمَا أُرْسِلْتُم بِهِ كَيْفِرُونَ ﴿ ﴾

الشرح: ﴿وَمَا أَرْسَلْنَا فِي قَرْبَيَةٍ مِّن نَّذِيرِ …﴾ إلخ: هذا شروع في تسلية النبي على وبيان له بأن الله تعالى لم يبعث رسولاً في قرية؛ إلا كذبه أغنياؤها، وعظماؤها، واتبعه الفقراء، والمستضعفون؛ سنة الله في خلقه، ولن تجد لسنته تحويلاً، فقد حكى القرآن عن قوم نوح قولهم: ﴿وَلَا لَوْمِنُ لَكَ وَاتَبَعَكَ ٱلْأَرْدَلُونَ﴾، وقال تعالى: ﴿وَكَلَاكِ جَعَلْنَا فِي كُلِ قَرْبَةٍ أَكْبِر مُعْرِمِيهَا لِيمَكُرُوا فِيهَا صورة (الأنعام) رقم [١٢٣].

﴿إِلَّا قَالَ مُتْرَفُوهَا ﴾: هم أولوا النعمة، والثروة، والرياسة. وقال قتادة: هم جبابرتهم، وقادتهم، ورؤساؤهم في الشر. وترف، يترف: تنعم، وترفه في دنياه، وتمتَّع بملاذها. قال تعالى في سورة (الواقعة) في حق أصحاب الشمال: ﴿إِنَّهُمْ كَانُواْ فَبَلَ ذَلِكَ مُتَرَفِينَ ﴾. ﴿إِنَّا بِمَا أَرْسِلْتُم بِهِ عَلَى فِي رَفِي اللهُ والأولاد.

الإعراب: ﴿وَمَآ﴾: الواو: حرف استئناف. (ما): نافية. ﴿أَرْسَلْنَا﴾: فعل، وفاعل. ﴿فِي فَرَيَةٍ﴾: جار ومجرور متعلقان بالفعل قبلهما. ﴿مِنَ وَرف جر صلة. ﴿نَدِيرٍ ﴾: مفعول به منصوب، وعلامة نصبه فتحة مقدرة على آخره، منع من ظهورها اشتغال المحل بحركة حرف الجر الزائد. ﴿إِلَّا﴾: حرف حصر. ﴿قَالَ ﴾: فعل ماض. ﴿مُتَرَفُوهاً ﴾: فاعل مرفوع، وعلامة رفعه الواو نيابة عن الضمة؛ لأنه جمع مذكر سالم، وحذفت النون للإضافة، و(ها): في محل جر بالإضافة، وجملة: ﴿قَالَ … ﴾ إلخ في محل نصب حال من ﴿قَرَيَةٍ ﴾، وهي على تقدير «قد» قبلها، وساغ مجيء الحال من النكرة لتقدم النفي عليها. ﴿إِنَّا ﴾: حرف مشبه بالفعل، و(نا): اسمها. ﴿يِمَّا ﴾: جار ومجرور متعلقان به: ﴿كَفِرُونَ ﴾، و(ما): تحتمل الموصولة، والموصوفة، السكون، والتاء نائب فاعله. ﴿ ومجرور متعلقان بالفعل قبلهما، والجملة الفعلية صلة السكون، والتاء نائب فاعله. ﴿ ومجرور متعلقان بالفعل قبلهما، والجملة الفعلية صلة (ما)، أو صفتها، والعائد، أو الرابط: الضمير المجرور محلاً بالباء. ﴿كَفِرُونَ ﴾: خبر (إنَّ)

مرفوع. . . إلخ، والجملة الاسمية: ﴿إِنَّا بِمَآ...﴾ إلخ في محل نصب مقول القول، وجملة: ﴿وَمَآ أَرْسَلْنَا...، إلخ مستأنفة، لا محل لها.

#### ﴿ وَقَالُواْ خَنُ أَكْثَرُ أَمْوَلًا وَأُولَندًا وَمَا خَنُ بِمُعَذَّبِينَ ﴿ آَكُ ﴾

الشرح: ﴿وَقَالُواْ غَنْ أَكُثُرُ أَمُولًا وَأَوْلَدَا ﴿ أَي : قال المترفون للرسل، ولأتباعهم الفقراء المستضعفين: فضلنا عليكم بالأموال، والأولاد، ولو لم يكن ربكم راضياً بما نحن فيه من الدين، والفضل؛ لم يخولنا ذلك. أرادوا: أنهم أكرم على الله من أن يعذبهم، نظراً إلى أحوالهم في الدنيا، وظنوا أنهم لو لم يكرموا على الله لما رزقهم الله الأموال، والأولاد، والجاه العظيم، والمقام الكريم، ولولا أن المؤمنين هانوا عليه؛ لما حرمهم متاع الدنيا، ومنعهم من التلذذ بنعيمها، فأبطل الله ظنهم بأن الرزق من فضل الله تعالى يقسمه كيف يشاء، فربما وسَّع على العاصي، وضيَّق على المطيع، وربما عكس، وربما وسع عليهما، أو ضيق عليهما، فلا ينقاس عليهما أمر الثواب في الآخرة.

وفي حديث ابن مسعود ـ رضي الله عنهما ـ عن النبي ﷺ قال: «إن الله يُعْطِي الدنيا مَنْ يُحِبُّ ومَنْ لَا يُحبُّ، ولَا يُعْطِى الدينَ إلَّا لِمَنْ أَحَبَّ، فَمَنْ أعطاهُ الدينَ؛ فقدْ أَحَبَّهُ». رواه الإمام أَحْمد، وعن أبي سعيد الخدري ـ رضي الله عنه ـ: أن النبي ﷺ قال: «إنَّ الله عز وجل لَيَحْمِي عَبْدَهُ الْمُؤْمِنَ مِنَ الدُّنْيَا، وَهُوَ يحبهُ، كمَا تحمُونَ مَريضَكُمُ الطعامَ، والشرابَ». رواه الحاكم.

وما درى هؤلاء الكافرون، والفاسدون، والمجرمون أن ما يعطيهم الله من نعيم الدنيا إنما هو على سبيل الاستدراج. قال تعالى: ﴿سَشَنَدْوِبُهُم مِّنْ حَيْثُ لَا يَعْلَمُونَ ﴿ وَأَمْلِي لَمُمُّ إِنَّ كَيْدِي مَتِينُ﴾. وقال جل ذكره: ﴿مَن كَانَ فِي ٱلضَّلَالَةِ فَلْيَمْدُدُ لَهُ ٱلرَّحْنَنُ مَدَّأَ ﴾. وقال جل شأنه، وتعالت حكمته: ﴿ أَيَحْسَبُونَ أَنَّمَا نُمِدُّهُم بِهِ مِن مَّالِ وَبِينَ ( إِنَّ نُسَارِعُ لَهُمْ فِي الْخَيْرَاتِ بَل لًا يَشْعُرُونَ ﴾ من سورة (المؤمنون)، والأولى من سورة (الأعراف)، والثانية من سورة (مريم)، انظر شرح هذه الآيات في محالها؛ تجد ما يسرك، ويثلج صدرك.

﴿ وَمَا نَحْنُ بِمُعَذَّبِينَ ﴾: لأن من أحسن الله إليه في الدِنيا فلا يعذبه في الآخرة، وهذا على فرض، وتقدير الآخرة منهم؛ لأنهم ما كانوا يعتقدون بالبعث، والحساب، والجزاء.

الإعراب: ﴿وَقَالُواْ﴾: الواو: حرف عطف. (قالوا): ماض، وفاعله، والألف للتفريق. ﴿نَحَنُ أَكْثُرُ ﴾: مبتدأ، وخبر، والجملة الاسمية في محل نصب مقول القول. ﴿ أَمُّوا لَا ﴾: تمييز. ﴿وَأُولَكُ ﴾: معطوف عليه. ﴿وَمَاكِ: الواو: حرف عطف. (ما): نافية حجازية تعمل عمل «ليس». ﴿غَنُّ﴾: اسمها. ﴿يُمُعَذَّبِينَ﴾: الباء: حرف جر صلة. (معذبين): خبر (ما) مجرور لفظأ، منصوب محلاً، والجملة الاسمية معطوفة على ما قبلها، فهي مثلها في محل نصب مقول القول، وجملة: (قالوا. . . ) إلخ معطوفة على جملة ﴿ قَالَ مُتَرِّفُوهَا ﴾ فهي في محل نصب حال مثلها .

# ﴿ قُلُ إِنَّ رَبِّي يَبْسُطُ ٱلرِّزْقَ لِمَن يَشَآءُ وَيَقْدِرُ وَلَكِكَنَّ أَكُثُرَ ٱلنَّاسِ لَا يَعْلَمُونَ ﴿ اللَّهُ

المشرح: ﴿ وَأَلَى اَي يَشُطُ الرَزْقَ ﴾ أي: قل يا محمد لهؤلاء المتفاخرين بكثرة أموالهم، وأولادهم. ﴿ إِنَّ يَشُطُ الرَزْقَ ﴾: يغني، ويوسع الرزق، ويعطي المال. ﴿ لِمَن يَشَاءُ ﴾: التوسيع عليه. ﴿ وَيَقْدِرُ ﴾: يضيق الرزق، ويقلله على من يشاء من عباده، وله الحكمة التامة البالغة، والحجة القاطعة الدامغة، ولذا قال جل شأنه في الآية رقم [٣٠] من سورة (الإسراء): ﴿ إِنَّهُ كُنَ بِعِبَادِهِ عَبِيرًا بَصِيرًا ﴾ أي: ذو خبرة بعباده، وبمن يصلحه التوسيع في الرزق، ومن يفسده ذلك، وبمن يصلحه الفوسية، والإقتار في الرزق، ومن يهلكه ذلك، وهو ذو بصر، ومعرفة بتدبير عباده، وسياستهم، فمن العباد من لا يصلح له إلا الغني، ولو أفقره الله؛ لفسد، ومنهم من لا يصلح له إلا الغني، ولو أفقره الله؛ لفسد، ومطابقة وهي من المحسنات البديعية. ﴿ وَلَكِنَ أَكُثَرُ النَّاسِ لَا يَعْلَمُونَ ﴾: انظر الآية رقم [٦] من سورة (الروم)، ففيها بحث قيم.

الإعراب: ﴿ وَأَنْ ﴾: فعل أمر، وفاعله مستتر فيه وجوباً تقديره: ﴿ أَنْتُ ﴾. ﴿ إِنَّ ﴾: حرف مشبه بالفعل. ﴿ رَبِّ ﴾: اسم: ﴿ إِنَّ ﴾ منصوب، وعلامة نصبه فتحة مقدرة على ما قبل ياء المتكلم، منع من ظهورها اشتغال المحل بالحركة المناسبة، والياء ضمير متصل في محل جر بالإضافة، من إضافة اسم الفاعل لمفعوله، وفاعله مستتر فيه. ﴿ يَبْسُطُ ﴾: فعل مضارع، والفاعل يعود إلى ﴿ رَبِّ ﴾ تقديره: ﴿ هو ﴾، والجملة الفعلية في محل رفع خبر: ﴿ إِنَّ ﴾. ﴿ الرِّزقَ ﴾: مفعول به ، ﴿ إِمَنْ ﴾: جار ومجرور متعلقان بالفعل: ﴿ يَبْسُطُ ﴾، و(مَنْ ) تحتمل الموصولة، والموصوفة، فهي مبنية على السكون في محل جر باللام، والجملة الفعلية بعدها صلتها، أو صفتها، والعائد، أو الرابط: محذوف؛ إذ التقدير: يبسط الرزق للذي ، أو: لشخص يشاؤه . ﴿ وَيَقْدِرُ ﴾: الواو: حرف عطف . (يقدر): فعل مضارع، والفاعل يعود إلى ﴿ رَبِّ ﴾ ومتعلقه محذوف، تقديره: له . والجملة الفعلية معطوفة على جملة : ﴿ يَبْسُطُ ٱلرِّزْقَ … ﴾ إلخ ، فهي في محل رفع مثلها .

﴿ وَلَكِكَنَّ ﴾: الواو: حرف عطف. (لكنَّ): حرف مشبه بالفعل. ﴿ أَكُثَرَ ﴾: اسم: (لكن)، و﴿ أَكْثَرَ ﴾: مضاف، و﴿ النَّاسِ ﴾ مضاف إليه. ﴿ لا ﴾: نافية. ﴿ يَعْلَمُونَ ﴾: فعل مضارع مرفوع، وعلامة رفعه ثبوت النون؛ لأنه من الأفعال الخمسة، والواو فاعله، ومفعوله محذوف للتعميم، والجملة الفعلية في محل رفع خبر (لكنَّ)، والجملة الاسمية معطوفة على جملة ﴿ إِنَّ رَفِي … ﴾ إلخ فهي في محل نصب حال. ولا وجه له، فهو ضعيف. وجملة: ﴿ قُلِ … ﴾ إلخ مستأنفة، لا محل لها.

### ﴿ وَمَاۤ أَمَوَلُكُمْ وَلَآ أَوْلَكُكُمْ بِٱلَّتِي تُقَرِّبِكُمْ عِندَنَا زُلْفَيْ إِلَّا مَنْ ءَامَنَ وَعَمِلَ صَالِحًا ۗ فَأُوْلَتِهِكَ لَهُمْ جَزَآءُ ٱلضِّعْفِ بِمَا عَمِلُواْ وَهُمْ فِي ٱلْغُرُفَاتِ ءَامِنُونَ ﴿ آَيُكُ ﴾

الآية: ٣٧

الشرح: ﴿ وَمَا آَمُولُكُورُ وَلا آَولِكُكُو بِالَّتِي تُقَرِّبُكُورٌ عِندنا رُلْفَيَ ﴾ أي: تقربكم عندنا قربي، وترفع مكانتكم عندنا لا في الدنيا، ولا في الآخرة، والزلفي: القربي. والزلفة: القربة. ومعنى الآية: لا تزيدكم الأموال، والأولاد عندنا رفعة، ودرجة، ولا تقربكم تقريباً. هذا؛ وأخبر به: (التي) عن الأموال، والأولاد؛ لأن الجمع المكسر عقلاؤه، وغير عقلائه سواء في حكم التأنيث، والإفراد، والجمع. وقرئ: (بالذي). ويجوز في غير القرآن أن تقول: باللتين، وباللاتي، وباللاتي، وباللذين للأولاد خاصة. هذا؛ وقدم الله ذكر الأموال على الأولاد؛ لأنها أول عدة يفزع إليها عند نزول الخطوب.

﴿إِلَّا مَنْ ءَامَنَ وَعَمِلَ صَلِحًا﴾: قال سعيد بن جبير - رضي الله عنهما -: المعنى: إلا من آمن وعمل صالحاً، فلن يضره ماله، وولده في الدنيا. وروى ليث عن طاوس: أنه كان يقول: اللهم ارزقني الإيمان، والعمل، وجنبني المال، والولد، فإني سمعت فيما أوحيت: ﴿وَمَا أَمُولُكُمْ وَلاَ وَلِيمَانَ، والعمل، وجنبني المال، والولد المطغيين، أَوْلَكُمُ أَسَى الله المال، والولد المطغيين، أو: اللذين لا خير فيهما. فأما المال الصالح، والولد الصالح للرجل الصالح، فنعم هذا، وقد قال رسول الله علم عمرو بن العاص: «نِعْمَ المالُ الصالحُ للرجُلِ الصَّالِح». واعتبر الرسول الله الولد الصالح من النعم العظيمة، ومن أسباب الخير للإنسان بعد موته وتكثير حسناته بسبب دعاء الولد الصالح له. هذا؛ وفي عطف العمل الصالح على الإيمان في الآية الكريمة وغيرها إيحاء بأن العمل قرين الإيمان، وقد لا يجدي الإيمان بلا عمل، وهو ما أفاده قول الرسول الله العمل الصالح على الإيمان أن الإيمان مشروط لقبول بالعمل الصالح، وهذا يسمى في علم البديع احتراساً، وينبغي أن تعلم: أن الأموال لا تقرب أحداً إلى الله إلا المؤمن الصالح، الذي ينفقها في سبيل الله، والأولاد لا تقرب أحداً، ولا تنفعه أحداً إلى الله إلا المؤمن الصالح، الذي ينفقها في سبيل الله، والأولاد لا تقرب أحداً، ولا تنفعه المن علمهم الخير، وفقههم في الدين، ودربهم على الصلاح وطاعة الله عز وجل.

﴿ فَأُولَيِّكَ لَمُمْ جَزَاءُ الضِّعْفِ بِمَا عَمِلُوا ﴾: فالضعف: الزيادة، أي لهم جزاء التضعيف، أي يضعف الله لهم حسناتهم، فيجزي بالحسنة الواحدة عشراً، إلى سبعين، إلى سبعمئة، وانظر الضعف، والتضعيف في الآية رقم [٣٠] من سورة (الأحزاب). ﴿ وَهُمْ فِي ٱلْغُوْفَتِ ءَامِنُونَ ﴾ أي: من عذاب الله، وسخطه، وانتقامه، و ﴿ ٱلْغُرُفَتِ ﴾ جمع: غرفة، ويقرأ بفتح الراء، وضمها، وسكونها، وتجمع غرفة على: غرف أيضاً، انظر الآية رقم [٨٥] من سورة (العنكبوت) تجد ما يسرُّك، ويثلج صدرك. وانظر شرح «المال» في الآية رقم [٢٧] من سورة (الأحزاب). ولا تنس

الالتفات من الغيبة في الآية السابقة، إلى الخطاب في هذه الآية، انظر الالتفات، وفوائده في الآية رقم [٣٤] من سورة (الروم). هذا؛ ولا تنسَ مراعاة لفظ ﴿مَنْ﴾ بإرجاع الفاعل إليها، ومراعاة معناها باسم الإشارة، وما بعده.

الإعراب: ﴿وَمَا ﴾: الواو: حرف استئناف. (ما): نافية حجازية تعمل عمل: «ليس»، أو: هي مهملة لا عمل لها. ﴿أَمُولُكُو ﴾: اسم (ما)، أو مبتدأ. ﴿وَلاّ ﴾: الواو: حرف عطف. (لا): صلة لتأكيد النفي. ﴿أَوْلَاكُو ﴾: معطوف على ما قبله، والكاف ضمير متصل في محل جر بالإضافة. ﴿إِلَيّ ﴾: الباء: حرف جر صلة. (التي): اسم موصول مبني على السكون في محل جر لفظً، وفي محل نصب محلاً على أنه خبر (ما)، أو على أنه خبر المبتدأ على إهمال (ما). هذا؛ وقال الفراء وهو مذهب أبي إسحاق الزجاج ـ: المعنى: وما أموالكم بالتي تقربكم عندنا، ولا أولادكم بالتي تقربكم عندنا ولا أولادكم بالتي تقربكم عندنا ولا أولادكم التي تقربكم عندنا ولا أولادكم الأوسي وهو الشاهد رقم [١٠٥٣] من كتابنا: «فتح القريب المجيب»:

نَحْنُ بِمَا عِنْدَنَا وَأَنْتَ بِمَا عِنْدَكَ رَاضِ والرَّأْيُ مُخْتَلِفُ

﴿نُقُرِّكُمْ ﴾: فعل مضارع، والفاعل يعود إلى التي، وهو العائد، والكاف مفعول به، والجملة الفعلية صلة الموصول، لا محل لها. ﴿عِندَنا ﴾: ظرف مكان متعلق بالفعل قبله. وقيل: متعلق بمحذوف حال. ولا وجه له، و(نا): ضمير متصل في محل جر بالإضافة. ﴿زُلُفَيُّ ﴾: مفعول مطلق، عامله من غير لفظه، وهو قوله: ﴿نُقُرِّبُكُمْ ﴾. ﴿إِلَّا ﴾: أداة استثناء. ﴿مَنْ ﴾: اسم موصول مبنى على السكون في محل نصب على الاستثناء من كاف الخطاب، وقال الزجاج: بدل منه. وهو غير معتمد. ﴿ اَمَنَ ﴾: فعل ماض، والفاعل يعود إلى: ﴿ مَنَ ﴾، وهو العائد، والجملة الفعلية صلة الموصول، لا محل لها. وجملة: ﴿وَعَمِلَ صَلِحًا ﴾ معطوفة عليها، لا محل لها مثلها. ﴿فَأُوْلَيِّكَ﴾: الفاء حرف تفريع، واستئناف. (أولئك): اسم إشارة مبنى على الكسر في محل رفع مبتدأ، والكاف حرف خطاب، لا محل له. ﴿ لَمُهُ ﴾: متعلقان بمحذوف خبر مقدم. ﴿جَزَّاءُ﴾: مبتدأ مؤخر، و﴿جَزَّاءُ﴾ مضاف، و﴿ الضِّعْفِ﴾ مضاف إليه من إضافة المصدر لمفعوله، وفاعله محذوف، والجملة الاسمية في محل رفع خبر: (أولئك). هذا؛ وإن اعتبرت: ﴿جَزَّاءُ ٱلضِّعْفِ﴾ خبر، (أولئك)، فالجار والمجرور يكونان متعلقين بـ: ﴿جَزَّاءُ ٱلضِّعْفِ﴾ بعدهما، والجملة الاسمية: (أولئك. . . ) إلخ لا محل لها؛ لأنها مفرعة ومستأنفة، وهذا الإعراب يجعل هذه غير مرتبطة بما قبلها، لذا فالوجه اعتبار: ﴿مَنْ ﴾ شرطاً جازماً، و: ﴿ ءَامَنَ ﴾ فعل شرطه، وجوابه جملة: ﴿فَأُولَيِّكَ...﴾ إلخ، وخبره: جملتا الشرط، والجواب على المعتمد عند المعاصرين. وهذا؛ وإن اعتبرت ﴿مَنْ ﴾ اسماً موصولاً مبتدأ؛ فالجملة الاسمية: ﴿فَأُولَٰكِكَ... ﴾ إلخ في محل رفع خبره، وتكون الفاء زائدة في خبر الموصول؛ لأنه يشبه الشرط في العموم، وعلى الوجهين،

فمضمون الجملة الاسمية: ﴿مَنْ ١٠٠٠﴾ إلخ في محل نصب على الاستثناء من مضمون الكلام السابق. هذا؛ وقرئ برفع الاسمين على أن ﴿ الضِّغْفِ كَ بدل من ﴿ جَزَّا مُ كَما قرئ: (جزاءً الضعفُ) على اعتبار (جزاءً) حالاً، من الضمير المستتر في الخبر المحذوف وهو متعلق: ﴿ لَمُهُ ﴾ و(الضِّعفُ) مبتدأ، و﴿لَهُمُ ۗ الخبر، والجملة الاسمية في محل رفع خبر (أولئك). ﴿بِمَا ﴾: جار ومجرور متعلقان به: ﴿جَزَّاءُ﴾؛ لأنه مصدر، و(ما) تحتمل الموصولة، والموصوفة، والمصدرية، فعلى الأولين مبنية على السكون في محل جر بالباء، والجملة الفعلية بعدها صلتها، أو صفتها، والعائد، أو الرابط محذوف، التقدير: بالذي، أو: بشيء عملوه. وعلى اعتبارها مصدرية تؤول مع ما بعدها بمصدر في محل جر بالباء، التقدير: بعملهم. ﴿وَهُمْ ﴾: الواو: واو الحال. (هم): ضمير منفصل مبنى على السكون في محلِّ رفع مبتدأ. ﴿فِي ٱلْغُرُفَاتِ﴾: جار ومجرور متعلقان بما بعدهما. ﴿ عَامِنُونَ ﴾: خبر المبتدأ مرفوع. . . إلخ، والجملة الاسمية في محل نصب حال من واو الجماعة، والرابط: الواو، والضمير، أو هي معطوفة على ما قبلها.

## ﴿ وَٱلَّذِينَ يَسْعَوْنَ فِي ءَايَنتِنَا مُعَاجِزِينَ أُوْلَتِكَ فِي ٱلْعَذَابِ مُحْضَرُونَ ﴿ ﴾

الشرح: ﴿وَٱلَّذِينَ يَسْعَوْنَ فِي ءَايَدَتِنَا﴾: في إبطال أدلتنا، وحجتنا، وكتابنا، وذلك بالرد، والطعن فيها. ﴿مُعَجِزِينَ﴾: معاندين، يظنون: أنهم يفوتوننا بأنفسهم، وأننا لا نقدر عليهم، ولا على بعثهم في الآخرة للحساب والجزاء، أو ظنوا أنا نهملهم. ﴿أُوْلَيِّكَ فِي ٱلْعَذَابِ مُحْضَرُونَ﴾ أي: في جهنم تحضرهم الزبانية فيها، لا يفلتون منها أبداً.

تنبيه: لما ذكر الله تعالى الذين آمنوا وعملوا الصالحات، وما أعد لهم من النعيم المقيم، والخير العميم؛ ذكر الذين كفروا، وما أعد لهم من العذاب الأليم، والعقاب الشديد، وتلك سنة الله في كتابه الكريم، حيث اقتضت حكمته ورحمته، فلا يذكر التصديق من المؤمنين؛ إلا ويذكر التكذيب من الكافرين، ولا يذكر الإيمان؛ إلا ويذكر الكفر، ولا يذكر الجنة؛ إلا ويذكر النار، ولا يذكر الرحمة؛ إلا ويذكر الغضب والسخط؛ ليكون المؤمن راغباً راهباً، راجياً خائفاً. والمراد بعمل الصالحات: الأعمال الصالحات على اختلافها، وتفاوت درجاتها، ومراتبها.

الإعراب: ﴿وَٱلَّذِينَ﴾: الواو: حرف استئناف. (الذين): اسم موصول مبتدأ. ﴿يَسْعَوْنَ﴾: فعل مضارع مرفوع، وعلامة رفعه ثبوت النون؛ لأنه من الأفعال الخمسة، والواو فاعله، والجملة الفعلية صلة الموصول، لا محل لها. ﴿فِي ءَاكِتِنا﴾: متعلقان بالفعل قبلهما، و(نا): في محل جر بالإضافة. ﴿مُعَجِزِينَ﴾: حال من واو الجماعة منصوب...إلخ، وفاعله ضمير مستتر فيه. ﴿ أُوْلَٰكِكَ ﴾: اسم إشارة مبنى على الكسر في محل رفع مبتدأ، والكاف حرف خطاب لا محل له. ﴿ فِي ٱلْعَذَابِ ﴾: جار ومجرور متعلقان بما بعدهما. ﴿ مُحْضَرُونَ ﴾: خبر المبتدأ مرفوع، وعلامة

رفعه الواو نيابة عن الضمة؛ لأنه جمع مذكر سالم، والنون عوض عن التنوين في الاسم المفرد، والجملة الاسمية: ﴿ أُولَٰكِكَ ... ﴾ إلخ في محل رفع خبر المبتدأ. هذا؛ والكثير اقتران مثل هذه الجملة بالفاء؛ لأن الموصول يشبه الشرط في العموم، وقد مر معنا كثير منه، والجملة الاسمية: ﴿وَٱلَّذِينَ...﴾ إلخ مستأنفة، لا محل لها، وهو أقوى من العطف على ما قبلها.

﴿ قُلُ إِنَّ رَبِّي يَبْسُطُ ٱلرِّزْقَ لِمَن يَشَآءُ مِنْ عِبَادِهِ وَيَقْدِرُ لَذَّ وَمَا أَنفَقْتُم مِّن شَيْءٍ فَهُوَ يُغْلِفُهُ وَهُوَ خَيْرُ ٱلرَّزِقِينَ ﴿ الْكَارِقِينَ ﴿ اللَّهُ الْمَارِقِينَ اللَّهُ اللَّهُ

الشرح: ﴿ قُلْ إِنَّ رَبِّى يَبْسُطُ ٱلرِّزْقَ لِمَن يَشَاءُ مِنْ عِبَادِهِ وَيُقْدِرُ لَكُ ﴾: تقدم هذا في الآية [٣٦] مستوفيً ولكن ما في هذه الآية في شخص واحد باعتبار وقتين، وما سبق في حق شخصين، فلا تكرير، ولا تكرار. وقيل: بل هو توكيد. وقيل: كررت الآية لاختلاف القصد؛ فإن القصد بالأول الكفار، والقصد هنا ترغيب المؤمنين في الإنفاق.

﴿ وَمَآ أَنفَقْتُم مِّن شَيْءٍ فَهُوَ يُخَلِفُ أَنُّ أَي: مهما أنفقتم من شيء فيما أمركم الله به؛ فهو يخلفه عليكم في الدنيا بالبذل، وفي الآخرة بحسن المثوبة وعظم الجزاء، وكريم الثواب، وما في الدنيا يكون عاجلاً، أو آجلاً، كما ثبت في الحديث القدسي عن أبي هريرة ـ رضي الله عنه ـ أن رسول الله ﷺ قال: قال الله تعالى: «يا عبدي أَنْفِقْ أَنْفِقْ عَلَيْكَ». وقال النبي ﷺ: «يدُ الله مَلْأى لا تغيضُها نفقةٌ، سَحَّاءُ بالليلِ، والنهار، أرأيْتُمْ ما أنفقَ منْذُ خَلقَ السمَوَاتِ والأرضَ، فإنه لم يَغِضْ ما بيدِهِ، وكان عرْشُهُ على الماءِ، وبيدِهِ الميزانُ يخفضُ، ويرفعُ». رواه البخاري ومسلم.

وعن أسماء بنت أبي بكر ـ رضي الله عنها ـ قالت: قال رسول الله ﷺ: «لا تُوكِي فيُوكَأَ عَلَيْكِ». وفي رواية: «أَنْفِقِي، أو انفحِي، أو انضحِي، ولا تُحْصِي، فَيُحْصِيَ الله عليكِ، ولا تُوعي، فيوعِيَ اللهَ علَيْكِ». رواه البخاري، ومسلم. وعن أبي هريرة ـ رضي الله عنه ـ قال: قالَ رسول الله ﷺ: «ما مِنْ يوم يصبِحُ العبادُ فيهِ، إلا وملكانِ ينزلانِ، فيقولُ أحدُهُمَا: اللهمَّ أَعْطِ مُنْفِقاً خلفاً، ويقولُ الآخَرُ: اللهم أَعْطِ مُمْسِكاً تلفاً». أحرجه مسلم. فهذه أحاديثُ صحيحة صريحة، ترغب في إنفاق المال في وجوه الخير، وخذ ما يلي:

روى الدارقطني، وأبو أحمد بن عدي عن عبد الحميد الهلالي: عن محمد بن المنكدر عن جابر بن عبد الله \_ رضي الله عنهما \_ قال: قال رسول الله ﷺ: «كلُّ معروفٍ صدقةٌ، ما أنفقَ الرجلُ على نَفْسِهِ، وأَهْلِهِ؛ كُتِبَ لهُ صَدَقَةٌ، وَمَا وقى بهِ الرجلُ عِرضَهُ؛ فهوَ لهُ صَدَقَةٌ، وما أنفق الرجلُ مِنْ نفقةٍ؛ فعلى اللهِ خَلفُهَا، إلا مَا كَانَ مِنْ نَفَقَةٍ في بُنْيَانِ، أو معصيةٍ». قال عبد الحميد: قلت لابن المنكدر: ما وقى الرجُل به عرْضَهُ؟ قال: يعطى الشاعر وذا اللسان.

قال القرطبي \_ رحمه الله تعالى \_: أما ما أنفق في معصية؛ فلا خلاف: أنه غير مثاب عليه، ولا مخلوف له. وأما البنيان فما كان منه ضرورياً، يُكِنُّ الإِنسان، ويحفظه؛ فذلك مخلوف عليه، ومأجور ببنيانه، وكذلك حفظ أسرته، وستر عورته، قال النبي ﷺ: «ليسَ لابْن آدَمَ حقَّ في سِوَى هذهِ الخصال: بيتٌ يسكنُهُ، وثوبٌ يوارِي عورتَهُ، وجلفُ الخبزِ والماءِ». انتهى.

الآية: ٣٩

قال مجاهد \_ رحمه الله تعالى \_: من كان عنده من هذا المال؛ فليقتصد، فإن الرزق مقسوم، ولعل ما قسم له قليل، وهو ينفق نفقة الموسع عليه، فينفق جميع ما في يده، ثم يبقى طول عمره في فقر، ولا يتأولنَّ ﴿وَمَآ أَنفَقْتُهُ مِّن شَيْءٍ فَهُو يُخْلِفُهُۥ فإن هذا في الآخرة، ومعنى الآية: ما كان من خلف؛ فهو منه. انتهى. خازن.

أقول: المعيار، والميزان القسط قوله تعالى: ﴿وَلَا تَجْعُلْ يَدَكَ مَغْلُولَةً إِلَىٰ عُنُقِكَ وَلَا نَبْشُطُهَا كُلَّ ٱلْبَسْطِ فَنَقْتُدَ مَلُومًا تَحْسُورًا﴾ الآية رقم [٢٩] من سورة (الإسراء)، وقوله جل وعلا: ﴿وَٱلَّذِيكَ إِذَآ أَنْفَقُواْ لَمْ يُشْرِقُواْ وَلَمْ يَقْتُرُواْ وَكَانَ بَيْنِ ذَلِكَ قَوَامًا ﴾ الآية رقم [٦٧] من سورة (الفرقان).

﴿ وَهُو خَيْرُ ٱلرَّزِقِيرَ ﴾ أي: خير من يعطى، ويرزق؛ لأن كل ما رزق غيره: من سلطان يرزق جنده، أو سيد يرزق مملوكه، أو رجل يرزق عياله، فهو من رزق الله، أجراه الله على أيدي هؤلاء، وهو الرزاق الحقيقي، الذي لا رازق سواه، وهو خالق الأسباب التي ينتفع بها المرزوق بالرزق. وعن بعضهم: الحمد لله الذي أوجدني، وجعلني ممن يشتهي، فكم من مشته لا يجد، وواجد لا يشتهي، فسبحان مَنْ خزائنه لا تفنى، ولا تتناهى. ومن أخرِج من عدم إلى الوجود؛ فهو الرزاق حقيقة، كما قال جل ذكره: ﴿إِنَّ ٱللَّهَ هُوَ ٱلرَّزَّاقُ ذُو ٱلْقُوَّةِ ٱلْمَتِينُ﴾ وينبغي أن تعلم: أنّ (الرَّزَّاق) صيغة مبالغة لم يسم به أحد غيره تعالى، وأما الرازق؛ فقد يطلق على غيره من العباد مجازاً؛ كما قدمت آنفاً. والله أعلم بمراده، وأسرار كتابه.

الإعراب: ﴿ قُلْ إِنَّ رَبِّي يَبْسُطُ الرِّزْقَ لِمَن يَشَاءُ مِنْ عِبَادِهِ وَيَقْدِرُ لَهُ ﴾: انظر إعراب هذا الكلام في الآية رقم [٣٦] ما عدا قوله: ﴿مِنْ عِبَادِهِ ﴾ فهما جار ومجرور متعلقان بمحذوف حال من مفعول: ﴿ يَثَاَّهُ ﴾ المحذوف. و(من) بيان لما أبهم في: (مَنْ) وما عدا قوله: ﴿ لَهُ ﴾ فهما جار ومجرور متعلقان بالفعل: (يقدر)، وجملة: ﴿فُلِّ إِنَّ...﴾ إلخ مستأنفة، لا محل لها. ﴿وَمَآ﴾: الواو: حرف استئناف. (ما): اسم شرط جازم مبني على السكون في محل نصب مفعول به مقدم. ﴿أَنفَقْتُمُ ﴾: فعل ماض مبنى على السكون في محل جزم فعل الشرط، والتاء فاعله. ﴿مِّن شَيْءٍ﴾: جار ومجرور متعلقان بمحذوف حال من: (ما)، و ﴿مِنْ اللهِ بيان لما أبهم فيها. ﴿فَهُوَ ﴾: الفاء: واقعة في جواب الشرط. (هو): ضمير منفصل مبني على الفتح في محل رفع مبتدأ. ﴿ يُخْلِفُ أَمُّ ﴾: فعل مضارع، والفاعل مستتر، تقديره: «هو»، والهاء مفعول به، والجملة الفعلية في محل رفع خبر المبتدأ، والجملة الاسمية: ﴿ فَهُو يُغُلِفُ أَنُّهُ فَي محل جزم جواب الشرط عند الجمهور، والدسوقي يقول:

لا محل لها؛ لأنها لم تحل محل المفرد. هذا؛ وإن اعتبرت (ما) موصولة؛ فهي مبتدأ، والجملة الفعلية بعدها صلتها، والعائد محذوف، التقدير: الذي أنفقتموه، ويكون الجار والمجرور: ﴿مِن شَيْءِ متعلقين بمحذوف حال من الضمير المحذوف، والجملة الاسمية: ﴿فَهُو يُخْلِفُهُ ﴿ فَي محل رفع خبره، ودخلت الفاء على خبر الموصول؛ لأنه يشبه الشرط في العموم، والجملة: ﴿وَمَا أَنفَقتُم … ﴾ إلخ على جميع الاعتبارات مستأنفة، لا محل لها. ﴿وَهُو ﴾: الواو: واو الحال. (هو): مبتدأ. ﴿ حَرَّرُ ﴾: خبره، وهو مضاف، و: ﴿ الرَّزِقِيرَ ﴾ مضاف إليه مجرور... إلخ، والجملة الاسمية في محل نصب حال من الضمير المستتر في: ﴿ يُخْلِفُهُ ﴾، والرابط: الواو، والضمير. وقيل: معطوفة على ما قبلها. وهو ضعيف جداً.

## ﴿ وَيَوْمَ يَعْشُرُهُمْ جَمِيعًا ثُمَّ يَقُولُ لِلْمَلَئِكَةِ أَهَا وُلَآءٍ إِيَّاكُمْ كَانُواْ يَعْبُدُونَ ﴿ ا

المشرح: ﴿ وَيَوْمَ يَحْشُرُهُمْ جَمِيعًا ﴾ أي: المستضعفين، والمستكبرين. ويقرأ الفعل بالياء، والنون. والحشر: الجمع، والمراد: بعثهم للحساب، والجزاء. ﴿ مُمَّ يَقُولُ لِلْمَلَيِّكَةِ أَهَوَلاَ مِن والنون. والحشر: الجمع، والمراد: بعثهم للحساب، والجزاء. ﴿ مُمَّ يَقُولُ لِلْمَلَيِّكَةِ أَهَوَلاَ مِن والنوبيخ للكفار، وارد على المثل السائر: «إياك أعني، واسمعي يَا جَارَة ». ونحوه قوله تعالى في الآية رقم [١١٦] من سورة (المائدة): ﴿ يَعِيسَى النَّاسِ التَّذُونِ وَأُمِّى إِلَهَيْنِ مِن دُونِ اللَّهِ ﴾.

تنبيه: قال الزمخشري، ـ رحمه الله تعالى ـ: فإن قلت: فالله قد سبق في علمه المسؤول عنه، فما فائدة هذا السؤال؟ قلت: فائدته: أن يجيبوا بما أجابوا به؛ حتى يبكت عبدتهم بتكذيبهم إياهم، فيبهتوا، وينخذلوا، وتزيد حسرة الكافرين العابدين للملائكة، وغيرهم في الدنيا، ويكون ذلك نوعاً مما يلحقهم من غضب الله وعقابه، ويغتبط المؤمنون، ويفرحوا بحالهم، وإيمانهم، ونجاتهم من فضيحة أولئك، وليكون حكاية ذلك في القرآن لطفاً للمكلفين، وفيه كسر بيِّنٌ لقول من يزعم: أنه يضل عباده على الحقيقة، حيث يقول للمعبودين من دونه: وأنَّدُ أَضَلَلْتُم عِكادِي هَتَوُلاَع أَم هُم صَلُوا السَّيلِي بأنفسهم، فيتبرؤون من إضلالهم، ويستعيذون بالله أن يكونوا مضلين، ويقولون: أنت تفضلت على هؤلاء وآبائهم من غير سابقة تفضُّلَ جوادٍ كريم، فجعلوا النعمة ـ التي حقها أن تكون سبب الشكر ـ سبب الكفر، ونسيان الذكر، وكان ذلك سبب هلاكهم، فإذا برأت الملائكة، والرسل أنفسهم من نسبة الإضلال؛ الذي هو عمل ذلك سبب هلاكهم، واستعاذوا منه، فهم لربهم الغني العدل أشدُّ تبرئة، وتنزيهاً منه، ولقد نزهوه حين أضافوا إليه التفضل بالنعمة، والتمتيع بها، وأسندوا نسيان الذكر، والتسبب به للبوار إلى الكفرة، فشرحوا الإضلال المجازي الذي أسنده الله إلى ذاته في قوله: ﴿يُشِئلُ مَن يَشَاءُ ولو كان هو المضل على الحقيقة؛ لكان الجواب العتيد أن يقولوا: بل أنت أضللتهم. انتهى. كشاف كان هو المضل على الحقيقة؛ لكان الجواب العتيد أن يقولوا: بل أنت أضللتهم. انتهى. كشاف

في سورة (الفرقان) رقم [١٧] وهذا مبني على مذهبه في الاعتزال، وهو أن العبد يخلق أفعال نفسه، وأما مذهب أهل السنة، فإن الله خالق للعبد، ولعمله، وانظر ما ذكرته في الآية رقم [٨] من سورة (فاطر).

الآية: ٤١

الإعراب: ﴿وَيُومَ﴾: الواو: حرف عطف، أو حرف استئناف. (يوم): مفعول به لفعل محذوف، تقديره: اذكر، أو هو ظرف زمان متعلق به. ﴿يَخَشُرُهُمَ﴾: فعل مضارع، والهاء ضمير متصل في محل نصب مفعول به، والفاعل ضمير مستتر، تقديره: «هو»، يعود إلى (الله) أو تقديره: «نحن» على قراءته بالنون، والجملة الفعلية في محل جر بإضافة (يوم) إليها. ﴿عَيعًا﴾: حال من الضمير المنصوب، وفيها معنى التوكيد. ﴿ثُمَّ ﴾: حرف عطف. ﴿يَقُولُ ﴾: فعل مضارع، وفاعله تقديره: «هو»، أو: «نحن». ﴿لِلمَلْتِكَةِ ﴾: جار ومجرور متعلقان بالفعل قبلهما. ﴿أَهَوُلُا ﴾ فعل اللهمزة: حرف استفهام. الهاء: حرف تنبيه لا محل له. (أولاء): اسم إشارة مبني على الكسر في محل رفع مبتدأ. ﴿إِيَّاكُ ﴾: ضمير منفصل مبني على السكون في محل نصب مفعول به مقدم، وفيه دليل على جواز تقديم خبر (كان) عليها؛ لأن تقديم معمول الخبر يؤذن بصحة تقديم الخبر. ﴿كَانُوا ﴾: فعل ماض ناقص مبني على الضم، والواو اسمه، والألف للتفريق، وجملة: ﴿يَعَبُدُونَ ﴾ مع مفعوله المقدم في محل نصب خبر (كان)، وجملة: «كانوا يعبدون إياكم» في محل رفع خبر المبتدأ، والجملة الاسمية: ﴿أَهَوُلاَ إِسَى الخ في محل نصب مقول القول، وجملة: ﴿يَقُولُ … الخ معطوفة على ما قبلها، فهي في محل جر مثلها، وجملة: «اذكر يوم. . . » إلخ معطوفة على ما قبلها، فهي في محل لها على الاعتبارين.

﴿ وَالُواْ سُبْحَنَكَ أَنتَ وَلِيتُنَا مِن دُونِهِمْ بَلْ كَانُواْ يَعْبُدُونَ ٱلْجِتَّ أَكَثُرُهُم بِهِمُ وَلَيْ اللَّهِ اللَّهُ اللَّلْمُلُم

المسرح: ﴿ قَالُواْ ﴾ أي: قال الملائكة. ﴿ سُبْحَنكَ ﴾ أي: تعاليت، وتقدست، وتنزهت عن أن يكون معك إله. ﴿ أَنتَ وَلِينُنَا مِن دُونِهِم ﴾ أي: نحن نتولاك بالعبادة، والتقديس، ولا نتولاهم، فبينوا بإثبات موالاة الله، ومعاداة الكفار براءتهم من الرضا بعبادتهم لهم. ﴿ بَلْ كَانُواْ يَعْبُدُونَ الْجِنَ ﴾ أي: الشياطين؛ حيث أطاعوهم في عبادة غير الله. قال القرطبي ـ رحمه الله تعالى ـ: وفي التفاسير أن حيّاً يقال لهم: «بنو مليح» من خزاعة كانوا يعبدون الجن، ويزعمون: أن الجن تَتَراءَى لهم، وأنهم ملائكة، وأنهم بنات الله، وهو قوله تعالى: ﴿ وَجَعَلُواْ بَيْنَهُ وَبَيْنَ الْخِنَةِ فَسَبَأْ ... ﴾ الضمير الله إلى المشركين، والأكثر بمعنى الكل، والثاني للجن.

قال الخازن: فإن قلت: قد عبدوا الملائكة، فكيف وجه قوله: ﴿بَلْ كَانُواْ يَعْبُدُونَ ٱلْجِنَّ﴾ قلت: أراد أن الشياطين زينوا لهم عبادة الملائكة، فأطاعوهم في ذلك، فكانت طاعتهم

للشياطين عبادة لهم. وقيل: صوروا لهم صوراً، وقالوا لهم: هذه صور الملائكة، فاعبدوها، فعبدوها. وقيل: كانوا يدخلون في أجواف الأصنام، فيعبدون بعبادتها. انتهى.

الإعراب: ﴿فَالُواْ﴾: ماض، والواو فاعله، والألف للتفريق. ﴿شُبِّحَنَّكَ﴾: مفعول مطلق لفعل محذوف، والكاف في محل جر بالإضافة، من إضافة المصدر، أو اسم المصدر لفاعله، فيكون المفعول محذوفاً، أو من إضافته لمفعوله فيكون الفاعل محذوفاً. ﴿أَنْتَ﴾: ضمير منفصل مبنى على الفتح في محل رفع مبتدأ. ﴿وَلِيُّنَا﴾: خبر المبتدأ، و(نا): ضمير متصل في محل جر بالإضافة من إضافة اسم الفاعل لمفعوله، وفاعله مستتر فيه. ﴿مِن دُونِهُمُّ﴾: متعلقان بـ: (ولي) وقيل: متعلقان بمحذوف حال، ولا وجه له. والهاء ضمير متصل في محل جر بالإضافة، والجملتان ﴿ شُبْحَنَكَ أَنتَ ... ﴾ إلخ في محل نصب مقول القول. ﴿ بُلْ ﴾: حرف عطف وانتقال. ﴿كَانُولُ﴾: ماض ناقص، والواو اسمه، والألف للتفريق، وجملة: ﴿يَعْبُدُونَ ٱلْجِنَّ﴾ في محل نصب خبر (كان)، والجملة الفعلية معطوفة على ما قبلها، فهي في محل نصب مقول القول مثلها. ﴿أَكَثُّرُهُم﴾: مبتدأ، والهاء في محل جر بالإضافة. ﴿بهم﴾: جار ومجرور متعلقان بما بعدهما . ﴿مُّؤْمِنُونَ﴾: خبر المبتدأ مرفوع. . . إلخ، والجملة الاسمية في محل نصب حال من واو الجماعة، والرابط الضمير فقط، أو هي مستأنفة، لا محل لها، وإن اعتبرتها بدلاً من جملة: ﴿يَعْبُدُونَ ٱلْجِيَّا﴾ فلست مفنداً، وجملة: ﴿قَالُواْسَ﴾ إلخ مستأنفة، لا محل لها. تأمل، وتدبر.

﴿ فَٱلْيُومَ لَا يَمْلِكُ بَعْضُكُمْ لِبَعْضِ نَّفْعًا وَلَا ضَرًّا وَنَقُولُ لِلَّذِينَ ظَامَوا ذُوقُوا عَذَابَ ٱلنَّارِ ٱلَّتِي كُنتُم بِهَا تُكَذِّبُونَ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ

الشَوْح: ﴿فَٱلْيُوْمَ﴾ أي: ففي يوم الحساب، والجزاء. ﴿لَا يَمْلِكُ بَعْضُكُمْ لِبَعْضِ نَّفْعًا وَلَا ضَرًّا ﴾: لا ينفع العابدون، ولا المعبودون بعضهم بعضاً بشفاعة، ولا بنجاة، ولا بدفع هلاك، وعذاب؛ إذ الأمر كله لله الواحد القهار؛ لأن الدار دار جزاء، وهو المجازي وحده. قال أبو السعود في تفسيره: يخاطبون بذلك على رؤوس الأشهاد إظهاراً لعجزهم، وقصورهم عن نفع عابديهم، وإظهاراً لخيبة رجائهم بالكلية. ونسبة عدم النفع، والضر إلى البعض للمبالغة في المقصود، كأن نفع الملائكة لعبدتهم في الاستحالة، كنفع العبدة لهم. انتهى.

﴿وَنَقُولُ لِلَّذِينَ ظَلَمُوا ﴾ أي: ظلموا أنفسهم بالكفر، فأدْخَلوها العذاب الأليم، وسببوا لها العقابُ الشديد. ﴿ذُوقُواْ عَذَابَ ٱلنَّارِ ٱلَّتِي كُنتُم بِهَا تُكَذِّبُونَ﴾: قال الجمل: وقع الموصول هنا وصفاً للمضاف إليه، وفي (السجدة) رقم [٢٠] وقع وصفاً للمضاف، فقيل: لأنهم ثمة كانوا ملابسين للعذاب، كما صرح به في النظم، فوصف لهم ما لابسوه، وما هنا عند رؤية النار عقب الحشر، فوصف لهم ما عاينوه. وكونه هنا وصفاً للمضاف على أن تأنيثه مكتسب تكلفٌ. انتهى. نقلاً من الشهاب. وانظر ما ذكرته في آية (السجدة). الآية: ٢٣

الإعراب: ﴿فَأَلْيُومَ﴾: الفاء: حرف عطف لترتيب الأخبار. (اليوم): ظرف زمان متعلق بالفعل بعده، ولو رفع لكان مبتدأ. ﴿لَا﴾: نافية. ﴿يُمْلِكُ﴾: فعل مضارع. ﴿بَعْضُكُمْ ﴾: فاعله، والكاف في محل جر بالإضافة. ﴿لِبَعْضِ﴾: متعلقان بالفعل قبلهما، ويجوز تعليقهما بـ: ﴿نُّفُعَّا﴾ بعدهما؛ لأنه مصدر. ﴿نَّفُعَّا ﴾: مفعول به. ﴿وَلَا ﴾: الواو: حرف عطف. (لا): نافية، ويقال: صلة لتأكيد النفي. ﴿ضَرَّا﴾: معطوف على ما قبله، وجملة: ﴿فَٱلْيُومَ لَا يَمْلِكُ...﴾ إلخ معطوفة على جملة: ﴿قَالُواْ...﴾ إلخ لا محل لها مثلها، ولا تنس الالتفات من الغيبة في الآية السابقة إلى الخطاب في هذه الآية. ﴿وَنَقُولُ﴾: الواو: حرف عطف. (نقول): فعل مضارع، والفاعل مستتر تقديره: «نحن». ﴿ لِلَّذِينَ ﴾: جار ومجرور متعلقان بالفعل قبلهما، وجملة: ﴿ ظُلُمُوا ﴾ مع المفعول المحذوف صلة الموصول، لا محل لها. ﴿ وُقُولُهِ: فعل أمر مبنى على حذف النون، والواو فاعله، والألف للتفريق. ﴿عَذَابَ﴾: مفعول به، وهو مضاف، و﴿أَلنَّارِ﴾ مضاف إليه، من إضافة اسم المصدر لمفعوله، وفاعله محذوف، وجملة: ﴿ وَقُولًا ... ﴾ إلخ في محل نصب مقول القول، وجملة: ﴿وَنَقُولُ...﴾ إلخ معطوفة على جملة ﴿لَا يَمْلِكُ...﴾ إلخ لا محل لها مثلها. ﴿ٱلَّتِهُ: اسم موصول مبني على السكون في محل جر صفة: ﴿ٱلنَّارِ﴾. ﴿كُنتُهُ: فعل ماض ناقص مبنى على السكون، والتاء اسمه. ﴿ بَهَا ﴾: جار ومجرور متعلقان بما بعدهما. ﴿ تُكُذِّبُونَ ﴾ فعل مضارع مرفوع، وعلامة رفعه ثبوت النون؛ لأنه من الأفعال الخمسة، والواو فاعله، والجملة الفعلية في محل نصب خبر (كان)، وجملة: ﴿كُنتُم...﴾ إلخ صلة الموصول، لا محل لها.

﴿ وَإِذَا نُتْلَى عَلَيْهِمْ ءَايَتُنَا يَتِنَاتِ قَالُواْ مَا هَاذَآ إِلَّا رَجُلٌ يُرِيدُ أَن يَصُدُّكُمْ عَمَّا كَانَ يَعْبُدُ ءَابَآؤُكُمْ وَقَالُواْ مَا هَنَدَآ إِلَّا ۚ إِفْكُ مُّفْتَرَىٰ وَقَالَ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ لِلْحَقِّ لَمَّا جَآءَهُمْ إِنْ هَنَدَآ إِلَّا سِحْرٌ مُّبِينٌ ﴿ ﴾

الشرح: ﴿ وَإِذَا نُتَكَى عَلَيْهِمْ ءَايَنُنَا بِيَنَاتِ ﴾: وإذا قرئ القرآن على كفار قريش، وتليت آياته واضحات المعانى، بينات الإعجاز، وسمعوها غضة طريةً من لسان رسولنا محمد ﷺ ﴿فَالُواْ مَا هَنَآ إِلَّا رَجُلُّ ﴾ يريدون النبي ﷺ. ﴿يُرِيدُ أَن يَصُدُّكُو عَمَّا كَانَ يَعْبُدُ ءَابَآؤُكُمُ ﴾ أي: يريد أن يصرفكم عن معبودات آبائكم التي هي الحجارة، والأوثان، فاحذروه، وتمسكوا بتلك المعبودات، وعضوا عليها بالنواجذ.

﴿ وَقَالُواْ مَا هَٰذَآ إِلَّا إِفْكُ مُّفْتَرَى ﴾: فهم يريدون أن ما يقرؤه النبي ﷺ من آيات الله البينات، إنما هو مختلق اختلقه النبي من تلقاء نفسه. ﴿وَقَالَ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ لِلْحَقِّ لَمَّا جَآءَهُمْ﴾: المراد بالحق: نور الإسلام، أو نور القرآن، أو هو نور محمد سيد الأنام. ﴿إِنَّ هَٰذَآ ﴾ أي: الحق الذي جاءهم. ﴿إِلَّا سِمِّرٌ مُّبِينٌ﴾: فقد تحيروا، فتارة قالوا: سحر، وتارة قالوا: إفك، ويحتمل أن يكون منهم من قال: شعر، ومنهم من قال: إفك، وفي تكرير الفعل: (قالوا) والتصريح بذكر الكفرة، وما في اللامين من الإشارة إلى القائلين، والمقول فيه، وما في ﴿لَمَّا ﴾ من المبادهة إلى البت بهذا القول إنكار عظيم له، وتعجيب بليغ منه، وانظر شرح (السحر) في الآية رقم [٣٤] من سورة (الشعراء). والله أعلم بمراده، وأسرار كتابه.

الإعراب: ﴿ وَإِذَا ﴾: الواو: حرف استئناف. (إذا): انظر الآية رقم [٢٣]. ﴿ نُتَلَى ﴾: فعل مضارع مبني للمجهول مرفوع، وعلامة رفعه ضمة مقدرة على الألف للتعذر. ﴿عَلَيْهُمْ ﴾: جار ومجرور متعلقان بالفعل قبلهما. ﴿ اَيُنَّا ﴾: نائب فاعل، و(نا): ضمير متصل في محل جر بالإضافة. ﴿ يَتَنَتِ ﴾: حال منصوب، وعلامة نصبه الكسرة نيابة عن الفتحة؛ لأنه جمع مؤنث سالم، وجملة: ﴿ نُنَّكِ ١٠٠٠ إلخ في محل جر بإضافة: (إذا) إليها على المشهور المرجوح. ﴿ قَالُواْ ﴾: فعل ماض مبني على الضم، والواو فاعله، والألف للتفريق. ﴿ مَا ﴾: نافية. ﴿ هَلَاَ ﴾: اسم إشارة مبني على السكون في محل رفع مبتدأ، والهاء حرف تنبيه لا محل له. ﴿إِلَّا﴾: حرف حصر. ﴿رَجُلُ ﴾: خبر المبتدأ، والجملة الاسمية في محل نصب مقول القول. ﴿يُرِيدُ ﴾: فعل مضارع، والفاعل يعود إلى ﴿رَجُلُ ﴾. ﴿أَن ﴾: حرف مصدري، ونصب. ﴿يَصُدَّكُم ﴾: فعل مضارع منصوب به: ﴿ أَن ﴾ ، والفاعل يعود إلى: ﴿ رَجُلُ ﴾ ، والكاف مفعول به ، و ﴿ أَن ﴾ والفعل المضارع في تأويل مصدر في محل نصب مفعول به، والجملة الفعلية: ﴿ يُرِيدُ ... ﴾ إلخ في محل رفع صفة ﴿رُجُلُّ﴾. ﴿عَمَّا﴾: جار ومجرور متعلقان بالفعل قبلهما، و(ما) تحتمل الموصولة، والموصوفة، والمصدرية. ﴿كَانَهُ: فعل ماض ناقص. ﴿يَعْبُدُهُ: فعل مضارع. ﴿ اَبَأَوْكُمْ ﴾: تنازعه الفعلان قبله، فالأول يطلبه اسماً له، والثاني يطلبه فاعلاً، والثاني أولى عند البصريين لقربه، والأول أولى عند الكوفيين لسبقه، وعلى المذهبين يضمر في أحدهما، والظاهر للآخر، وجملة: ﴿يَعْبُدُ ءَابَأَوْكُمْ ﴾ في محل نصب خبر: ﴿كَانَهُ، والجملة الفعلية صلة (ما) أو صفتها على الاعتبارين الأولين فيها، والعائد، أو الرابط محذوف؛ إذ التقدير: عن الذي، أو: عن شيء كان يعبده آباؤكم، وعلى اعتبار (ما) مصدرية تؤول مع الفعل بعدها بمصدر في محل جرب: (عن) التقدير: يصدكم عن عبادة آبائكم. وجملة: (قالوا: ما هذا...) إلخ جواب (إذا) لا محل لها، و(إذا) ومدخولها كلام مستأنف لا محل له.

﴿ وَقَالُوا ﴾ : الواو : حرف عطف . (قالوا ) : ماض وفاعله . والألف للتفريق ، والجملة الاسمية : ﴿ مَا هَلَا إِلَّا إِنْكُ ﴾ في محل نصب مقول القول ، وإعرابها مثل إعراب سابقتها . ﴿ مُفّترَقَ ﴾ : صفة : ﴿ إِفْكُ ﴾ مرفوع مثله ، وعلامة رفعه ضمة مقدرة على الألف المحذوفة لالتقاء الساكنين ، والألف الثابتة دليل عليها ، وليست عينها ، وجملة : ﴿ وَقَالُوا … ﴾ إلخ معطوفة على جواب (إذا ) لا محل لها مثلها . ﴿ وَقَالَ ﴾ : الواو : حرف استئناف . (قال ) : فعل ماض . ﴿ الَّذِينَ ﴾ : فاعله ، وجملة : ﴿ كَفَرُوا ﴾ مثلها .

مع المتعلق المحذوف صلة الموصول، لا محل لها. ﴿لِلْحَقِّ»: جار ومجرور متعلقان ب: (قال). ﴿لَمَّا»: ظرف بمعنى حين مبني على السكون في محل نصب متعلق بالفعل: (قال)، أو هو متعلق بمحذوف حال من (الحق) والمعنى: لا يأباه. ﴿جَاءَهُمُ »: فعل ماض، والفاعل يعود إلى الحق، والهاء مفعول به، والجملة الفعلية في محل جر بإضافة: ﴿لَمَّا» إليها. ﴿إِنَّ »: حرف نفي بمعنى: «ما». ﴿هَنَدُاً»: مبتدأ. ﴿إِلَّا» حرف حصر. ﴿سِحْرٌ »: خبر المبتدأ. ﴿مُبِينٌ »: صفة له، والجملة الاسمية: ﴿إِنْ هَذَا … الخ في محل نصب مقول القول، وجملة: ﴿وَقَالَ … الخ مستأنفة، لا محل لها. وكذا إن اعتبرتها معطوفة على ما قبلها لا محل لها.

الآية: ٤٤

## ﴿ وَمَا ءَائَيْنَاهُم مِّن كُتُبِ يَدْرُسُونَهُم أَ وَمَا أَرْسَلْنَا إِلَيْهِمْ قَبْلُكَ مِن نَذِيرِ ﴿ اللَّهُ

الشرح: ﴿وَمَا ءَالِيْنَهُم مِن كُتُبِ يَدُرُسُونَهُ أَي وما أعطيناهم كتباً يقرؤونها فيها برهان على صحة معتقداتهم، وعبادتهم الحجارة، والأوثان، ولا أرسلنا إليهم قبلك يا محمد نذيراً ينذرهم بالعقاب؛ إن لم يشركوا، كما قال الله عز وجل: ﴿أَمْ أَنَرَلْنَا عَلَيْهِمْ سُلَطْنَا فَهُو يَتَكَلَّمُ بِمَا كَانُوا بِهِ بِالعقاب؛ إن لم يشركوا، كما قال الله عز وجل: ﴿أَمْ أَنَرَلْنَا عَلَيْهِمْ سُلَطْنَا فَهُو يَتَكَلَّمُ بِمَا كَانُوا بِهِ يَشْرَكُونَ الآية رقم [٣٥] من سورة (الروم)، أو وصفهم الله بأنهم قوم أميون أهل جاهلية، لا ملة لهم، ولا عهد لهم بإنزال كتاب، ولا بعثة رسول، كما قال جل ذكره: ﴿أَمْ ءَلَيْنَاهُمْ حَتَبًا مِن قَبْلِهِ فَهُم بِهِ مُسْتَمْسِكُونَ الآية رقم [٢١] من سورة (الزخرف) فليس لتكذيبهم وجه، ولا متشبث؛ ولا شبهة يتعلقون بها، كما يقول أهل الكتاب، وإن كانوا مبطلين: نحن أهل كتب وشرائع، ولا بعث يتعلقون بها، كما يقول أهل الكتاب، وإن كانوا مبطلين: نحن أهل كتب وشرائع، ولا بعث إليهم نبياً قبل محمد عَلَيْهُ ، أي: فكيف يحق لهم معاداته؟ وانظر ما ذكرته في سورة (يس) رقم [٢] تجد ما يسرك.

الإعراب: ﴿وَمَا ﴾: الواو: حرف استئناف. (ما): نافية. ﴿ اَلْيَنَاهُم ﴾: فعل ماض، وفاعله، ومفعوله الأول. ﴿ يَنَ ﴾: حرف جر صلة. ﴿ كُنْتُ ﴾: مفعول به ثان منصوب، وعلامة نصبه فتحة مقدرة على آخره، منع من ظهورها اشتغال المحل بحركة حرف الجر الزائد. ﴿ يَدُرُسُونَهُ أَ ﴾: فعل مضارع مرفوع، وعلامة رفعه ثبوت النون. . إلخ، والواو فاعله، و(ها): مفعوله، والجملة الفعلية في محل جر صفة ﴿ كُنُتُ ﴾ على اللفظ، والجملة الفعلية : ﴿ وَمَا عَالَيْنَاهُم … ﴾ إلخ مستأنفة، لا محل لها. وقيل: في محل نصب حال، وهو وجه ضعيف. ﴿ وَمَا الواو : حرف عطف. (ما): نافية. ﴿ أَرْسَلْنَا ﴾ : فعل، وفاعل. ﴿ إِلَيْهُم ﴾ : جار ومجرور متعلقان بما قبلهما. ﴿ مَلْكَ ﴾ : ظرف زمان متعلق بالفعل قبله، أو هو متعلق بما بعده، والكاف ضمير متصل في محل جر بالإضافة. ﴿ مِن ﴾ : حرف جر صلة. ﴿ نَذِيرٍ ﴾ : مفعول به منصوب مثل : ﴿ كُنُتُ ﴾ . وجملة : ﴿ وَمَا أَسُلُنَا ً … ﴾ إلخ معطوفة على ما قبلها، لا محل لها مثلها.

﴿ وَكَذَّبَ ٱلَّذِينَ مِن قَبْلِهِمْ وَمَا بَلَغُواْ مِعْشَارَ مَآ ءَانَيْنَاهُمْ فَكَذَّبُواْ رُسُلِيَ فَكَيْفَ كَانَ نِكِيرِ ۞﴾

المشرح: ﴿وَكُذَّبُ الَّذِينَ مِن قَبْلِهِمْ﴾ أي: كذب قبل أهل مكة أقوام، كانوا أشد من هؤلاء بطشاً، وأكثر أموالاً، وأولاداً، وأوسع عيشاً، فأهلكتهم، كقوم فرعون، والنمرود، وكثمود، وعاد، فما أغنى عنهم قوتهم، ولا أموالهم، كما قال تعالى: ﴿فَاَهْلَكُنَا آشَدَّ مِنْهُم بَطْشًا وَمَضَىٰ مَثُلُ ٱلْأَوْلِينَ﴾ الآية رقم [٨] من سورة (الزخرف). ﴿وَمَا بَلَغُوا مِعْشَارَ مَا ءَائِينَهُمْ﴾ أي: ما بلغ كفار قريش عشر ما أوتي جبابرة الأمم السابقة من القوة، وعلو المكانة في الدنيا، والنعمة، وطول الأعمار. و(المعشار) كالمرباع، وهما: العشر، والربع.

وَفَكَذَبُوا رُسُلِي : وإنما قال: وَفَكَذَبُوا رُسُلِي وهو مستغنى عنه بقوله: ﴿وَكَذَبُ الَّذِينَ مِن قَبِلِهِم الله وفعل الذين من قبلهم التكذيب، وأقدموا عليه؛ لأنه لما كان معنى قوله: ﴿وَكَذَبُ اللَّذِينَ مِن قَبِلِهِم ﴿ : وفعل الذين من قبلهم التكذيب، وأقدموا عليه؛ جعل تكذيب الرسل مسبباً عنه، وهو كقول القائل: أقدم فلان على الكفر، فكفر بمحمد وَلَي وَكَيْ كَانَ نَكِيرٍ وَاي : عقابي للمكذبين الأولين، فليحذر كفار قريش من مثله! أي: فحين كذبوا رسلهم؛ جاءهم إنكاري بالتدمير، والإهلاك، والاستئصال، ولم تغن عنهم قوتهم، ولا أموالهم، ولا أولادهم شيئاً، فما لكفار قريش لا يهتدون، ولا يرتدعون عما هم عليه من الكفر، والعصيان، والطغيان؟! هذا؛ والاستفهام معناه التعجب، ومفاده: التغيير؛ أي: فانظر كيف كان تغييري ما كانوا فيه من النعيم، والرخاء بالعذاب، والهلاك، فكذلك أفعل بالمكذبين من قريش. قال الجوهري: النكير، والإنكار: تغيير المنكر، ولا معنى له هنا. والكلام فيه تهديد، ووعيد.

الإعراب: ﴿وَكَذَّبَ الواو: حرف عطف. (كذب): فعل ماض. ﴿الَّذِينَ اسم موصول مبني على الفتح في محل رفع فاعل. ﴿مِن قَلِهِم ﴿ : جار ومجرور متعلقان بمحذوف صلة الموصول، والهاء ضمير متصل في محل جر بالإضافة، وجملة: ﴿وَكَذَّبَ اللهِ اللهِ معطوفة على ما قبلها، لا محل لها. ﴿وَمَا ﴿ الواو: واو الحال. (ما): نافية. ﴿ بَلَغُوا ﴾ : فعل ماض مبني على الضم، والواو فاعله، والألف للتفريق، والجملة الفعلية في محل نصب حال من الضمير الممجرور محلاً بالإضافة، والرابط: الواو، والضمير. ﴿ مِعْشَارَ ﴾ : مفعول به، وهو مضاف، و﴿ مَا لَيْنَا هُم ﴾ : فعل، وفاعل، ومفعوله الأول، والجملة الفعلية صلة: ﴿ مَا ﴾ ، أو صفتها، والرابط، أو العائد محذوف، التقدير: معشار الذي، أو: شيء آتيناهموه. ﴿ فَكَذَّ الفاء: حرف عطف. (كذبوا): فعل ماض وفاعله، والألف للتفريق. ﴿ رُسُلِ ﴾ : مفعول به منصوب، وعلامة عطف. (كذبوا): فعل ماض وفاعله، والألف للتفريق. ﴿ رُسُلِ ﴾ : مفعول به منصوب، وعلامة نصبه فتحة مقدرة على ما قبل ياء المتكلم، منع من ظهورها اشتغال المحل بالحركة المناسبة،

والياء ضمير متصل في محل جر بالإضافة، وجملة: ﴿فَكُذَّبُواْ رُسُلِيٌّ \* معطوفة على ما قبلها، لا محل لها مثلها. ﴿فَكَيْفَ﴾: الفاء: حرف عطف. (كيف): اسم استفهام مبني على الفتح في محل نصب خبر: ﴿كَانَ﴾، تقدم عليها، وعلى اسمها. ومفاد الاستفهام الإنكار، والتعجب معاً. ﴿كَانَ﴾: فعل ماض ناقص. ﴿نَكِيرِ﴾: اسم ﴿كَانَ﴾ مرفوع، وعلامة رفعه ضمة مقدرة على ما قبل ياء المتكلم المحذوفة للتخفيف، والياء المحذوفة في محل جر بالإضافة، وجملة: ﴿فَكَيْفَ كَانَ نَكِيرٍ ﴾ معطوفة على جملة محذوفة، التقدير: فأهلكتُهم، فكيف كان نكيري؟! وقدر البيضاوي المحذوف بقوله: فحين كذبوا رسلي جاءهم إنكاري بالتدمير، فكيف كان نكيري؟!

﴿ قُلُ إِنَّمَآ أَعِظُكُم بِوَحِدَةً أَن تَقُومُواْ لِلَّهِ مَثْنَى وَفُرَدَىٰ ثُمَّ نَنَفَكُرُواْ مَا بِصَاحِبِكُمْ مِّن جِنَّةٍ إِنْ هُوَ الِّلَا نَذِيرٌ لَكُم بَيْنَ يَدَىٰ عَذَابِ شَدِيدِ ﴿ إِنَّ ﴾

الشرح: ﴿قُلُ إِنَّمَا أَعِظُكُم بِوَحِـدَةً﴾: أرشدكم، وأنصح لكم بخصلة واحدة، وأحذركم سوء عاقبة ما أنتم عليه. والخصلة الواحدة هي قوله تعالى: ﴿أَن تَقُومُواْ بِلَّهِ مَثْنَىٰ وَفُرَدَىٰ﴾: ليس المراد بالقيام حقيقته، الذي هو الانتصاب على القدمين؛ بل المراد به النهوض بالهمة، والاعتناء، والاشتغال بالتفكر في أمر محمد ﷺ، وما جاء به، وطلب القرآن من كفار قريش أن يتفكروا في أمره عليه منني، وفرادي، ففيهما طباق بديع؛ لأن الاثنين يتفكران، ويعرض كل واحد منهما محصول فكره على صاحبه لينظر فيه، وأما الواحد فيفكر في نفسه أيضاً بعدل ونَصَفَة، فيقول: هل رأينا في هذا الرجل جنونا، أو جربنا عليه كذباً قط؟ وقد علمتم أن محمداً ﷺ ما به من جنون؛ بل علمتموه أرجح قريش عقلاً، وأرزنهم حلماً، وأحَدُّهم ذهناً، وأرضاهم رأياً، وأصدقهم قولاً، وأزكاهم نفساً، وأجمعهم لما يحمد عليه الرجال، ويمدحون به، وإذا علمتم بذلك؛ كفاكم أن تطالبوه بآية، وإذا جاء بها؛ تبين أنه نبي صادق فيما جاء به. انتهي. خازن. وهذا فحوى قوله تعالى: ﴿ثُمَّ نَنَفَكُّرُواْ مَا بِصَاحِبِكُمْ مِّن جِنَّةً﴾ والتعبير بـ: (صاحبكم) للإيماء إلى أن حال النبي ﷺ مشهور بينهم؛ لأنه تربى في أحضانهم، وترعرع فيما بينهم، ويعرفون خلقه، وصدقه، وأمانته وعفته. . . إلخ، ولذلك سماه قومه: الأمين، وانظر شرح: ﴿جِنَّةً﴾ في الآية رقم [٨].

﴿ إِنَّ هُوَ إِلَّا نَذِيرٌ لَّكُم …﴾ إلخ: عن ابن عباس ـ رضي الله عنهما ـ: أنه قال: صعد النبي ﷺ الصفا ذات يوم، فقال: يا صباحاه! فاجتمعت إليه قريش، فقالوا: مالك؟ فقال: «أرأيتم لو أخبرتكم: أن العدو يصبحكم، أو يمسيكم، أما كنتم تصدقوني؟!». قالوا: بلى! قال ﷺ: «فإنى نذير لكم بين يدي عذاب شديد». فقال أبو لهب: تبا لك! ألهذا جمعتنا؟! فأنزل الله عز وجل: ﴿تَبَّتُ يَدَآ أَبِي لَهَبٍ وَتَبُّ﴾. رواه البخاري. وانظر ما ذكرته في الآية رقم [٩٤] من سورة (الحجر) و(الشعراء) [٢١٤]. وقال الإمام أحمد عن عبد الله بن بريدة، عن أبيه ـ رضي الله عنه ـ قال: «خرج إلينا رسول الله على يوماً، فنادى ثلاث مرات، فقال: «أيها الناسُ تدرُونَ مَا مَثَلَي ومَثلكُمْ؟». قالوا: الله ورسوله أعلم، قال على: «إنما مثلي ومثلكمْ مَثَلُ قوم خافوا عدواً يأتيهِمْ، فبعثُوا رجلاً يتراءَى لهمْ، فبينما هو كذلك؛ أبصرَ الْعَدُوَّ، فأقبلَ لِيُنذرهُمْ، وخَشِيَ أن يُدْرِكهُ العَدوُّ قبل أن ينذر قومه، فأهوى بثوبهِ، أيُّها الناسُ! أُوتيتم. أيها الناسُ! أوتيتمْ». ثلاث مرات. هذا؛ وفي قوله: ﴿بَيْنَ يَدَىٰ...﴾ إلخ استعارة، حيث استعير لفظ اليدين لما يكون من الأهوال، والشدائد أمام الإنسان يوم القيامة، وفي قوله: ﴿مَثَنَىٰ وَفُرَدَىٰ﴾ مقابلة، ومطابقة بينهما، وهذا من المحسنات البديعية.

الإعراب: ﴿ وَأَنَ وَعَلَ أَمر، وَفَاعِلَه مَسْتَتَرَ فَيه وَجُوباً ، تقديره: ﴿ أَنَ اللّه . ﴿ إِنَّما الله وَمكول وَمكفوفة . ﴿ أَعُظُكُم الله فعل مضارع ، والفاعل مستتر فيه وجوباً ، تقديره: ﴿ أَنَا الله والكاف مفعول به ، والجملة الفعلية في محل نصب مقول القول . ﴿ يُوحِ لَنَّ الله ومجرور متعلقان بالفعل قبلهما . ﴿ أَنَ وَالصلاح ، ونصب . ﴿ تَقُومُوا الله في محل رفع فاعل ، والألف نصبه حذف النون ؛ لأنه من الأفعال الخمسة ، والواو ضمير متصل في محل رفع فاعل ، والألف للتفريق ، و ﴿ أَن المضارع في تأويل مصدر في محل جر بدلاً من : (واحدة ) ، أو في محل رفع خبر لمبتدأ محذوف ، التقدير : هي قيامكم ، أو في محل نصب مفعول به لفعل محذوف ، التقدير : أعني قيامكم . ومذهب الزجاج : في محل نصب على نزع الخافض . وأقواها محذوف ، التمني بقوله : البيان أولها ، وقال الزمخشري : عطف بيان على : (واحدة ) ورده ابن هشام في المغني بقوله : البيان لا يخالف متبوعه في تعريفه ، وتنكيره . ﴿ يَهُونُ الله تعالَ الله المنافع الله المنافع الله المنافع الم

وما النعقان الفية المعلقة للفعل: ولنفك روا عن العمل. وبصاحبكر المعلم ومجرور متعلقان المحلوف خبر مقدم. ومن عرف جر صلة. وحِنّة الله المول المول المول المحل المعنى المحل المعنى المحل الما المحل المحل

و﴿بَيْنَ﴾ مضاف، و﴿يَدَىٰ﴾ مضاف إليه مجرور، وعلامة جره الياء نيابة عن الكسرة؛ لأنه مثنى صورة، وحذفت النون للإضافة، و﴿يَدَىٰ﴾ مضاف، و﴿عَذَابِ﴾ مضاف إليه. ﴿شَدِيدِ﴾: صفة: ﴿عَذَابِ﴾، والجملة الاسمية: ﴿إِنَّ هُوَ ...﴾ إلخ مستأنفة، لا محل لها، والجملة الفعلية: ﴿ قُلُ ٠٠٠ ﴾ إلخ مستأنفة، لا محل لها أيضاً.

الآية: ٤٧

# ﴿ قُلُ مَا سَأَلَتُكُمْ مِّنَ أَجْرٍ فَهُو لَكُمْ ۚ إِنَّ أَجْرِىَ إِلَّا عَلَى ٱللَّهِ وَهُو عَلَى كُلِّ شَيْءٍ شَهِيدٌ ﴿ إِنَّا ﴾

الشرح: ﴿ فَأَلَى : خطاب للنبي عَيْدٌ ؛ أي: قل يا محمد لهؤلاء المشركين. ﴿ مَا سَأَلْتُكُمُ مِّنَّ أَجْرِ﴾: أيُّ شيء سألتكم من أجر على تبليغ الرسالة ﴿فَهُو لَكُمْ ﴾: والمراد: نفي السؤال عنه فإنه جعل التنبي مستلزماً لأحد الأمرين: إما الجنون، وإما توقع نفع دنيوي عليه؛ لأنه إما أن يكون لغرض، أو لغيره، وأياً ما كان يلزم أحدهما، ثم نفي كلاً منهما. وقيل: ﴿مَا ﴾ موصولة مراد بها: ما سألهم بقوله: ﴿ قُلْ مَا أَسْئُكُ عُلَيْهِ مِنْ أَجْرِ إِلَّا مَن شَاآءَ أَن يَتَّخِذَ إِلَىٰ رَبِهِ عَبِيلًا ﴾، وقوله تعالى: ﴿ لَا آسْئُكُمْ عَلَيْهِ أَجْرًا إِلَّا ٱلْمَوَدَّةَ فِي ٱلْقُرْبِيُّ ﴾ واتخاذ السبيل ينفعهم، وقرباه قرباهم. انتهى. بيضاوي.

﴿إِنْ أَجْرِيَ إِلَّا عَلَى ٱللَّهِ ﴾ أي: ما ثوابي، وأجري إلا على الله فهو الذي يثيبني، ﴿وَهُوَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ شَهِيدٌ﴾: حفيظ مهيمن يعلم: أني لا أطلب الأجر على نصيحتكم، ودعائكم إليه إلا منه، ولا أطمع منكم في شيء.

الإعراب: ﴿فَأَلُى: فعل أمر، وفاعله مستتر تقديره: «أنت». ﴿مَالَه: اسم شرط جازم مبنى على السكون في محل نصب مفعول به ثان مقدم. ﴿ سَأَلْتُكُم ﴾: فعل ماض مبني على السكون في محل جزم فعل الشرط، والتاء فاعله، والكاف مفعول به أول. ﴿مِّنْ أُجْرِ﴾: جار ومجرور متعلقان بمحذوف حال من: ﴿مَا﴾، و﴿مِّنْ﴾ بيان لما أبهم فيها. ﴿فَهُوَ﴾: الفاء: واقعة في جواب الشرط. (هو) مبتدأ. ﴿لَكُمْ ﴾: جار ومجرور متعلقان بمحذوف خبر المبتدأ، والجملة الاسمية في محل جزم جواب الشرط عند الجمهور، والدسوقي يقول: لا محل لها. هذا؟ وعلى اعتبار ﴿مَا﴾ موصولة، فهي مبتدأ، والجملة الفعلية بعدها صلتها، والعائد محذوف، التقدير: الذي سألتكموه. وهُمِّنَ أُجْرِ﴾ متعلقان بمحذوف حال من الضمير المحذوف، والجملة الاسمية: (هو لكم) في محل رفع خبر المبتدأ، ودخلت الفاء عليه لأن الموصول يشبه الشرط في العموم.

﴿إِنَّ﴾: حرف نفي بمعنى (ما). ﴿أُجْرِيَ﴾: مبتدأ مرفوع، وعلامة رفعه ضمة مقدرة على ما قبل ياء المتكلم، منع من ظهورها اشتغال المحل بالحركة المناسبة، والياء ضمير متصل في محل جر بالإضافة. ﴿إِلَّا﴾: حرف حصر. ﴿عَلَى ٱللَّهِ﴾: متعلقان بمحذوف خبر المبتدأ، والجملة الاسمية مستأنفة، لا محل لها. ﴿وَهُو﴾: الواو: واو الحال. (هو): مبتدأ. ﴿عَلَىٰ كُلِّ﴾: متعلقان ب: ﴿شَهِيدٌ﴾ بعدهما، و﴿كُلِّ﴾ مضاف، و﴿شَيْءٍ﴾ مضاف إليه. ﴿شَهِيدٌ﴾: خبر المبتدأ، والجملة الاسمية في محل نصب حال من لفظ الجلالة، والرابط: الواو، والضمير. والكلام كله في محل نصب مقول القول، وجملة: ﴿قُلْسَهُ إِلَخَ مُستَأْنُفَةً، لا محل لها.

الآيتان: ٤٨ و٤٩

### ﴿ قُلُ إِنَّ رَبِّي يَقْذِفُ بِٱلْحَقِّ عَلَّمُ ٱلْغُيُوبِ ﴿ اللَّهُ ﴾

الشرح: ﴿ فُلُ إِنَّ رَقِي يَقَذِفُ بِالْمِقِ ﴾: القذف، والرمي تصويب السهم، ونحوه بدفع، واعتماد، وقوة، ويستعاران من حقيقتهما لمعنى الإلقاء، ومنه قوله تعالى: ﴿ وَقَذَكَ فِي قُلُوبِهِمُ ٱلرُّعُبُ ﴾، وقوله تعالى: ﴿ وَقَذَكَ فِي التَّابُوتِ فَأَقْذِفِهِ فِي ٱلْمِيّ ﴾. ومعنى ﴿ يَقْذِفُ بِالْحَقِيّ ﴾: يلقيه، وينزله إلى أنبيائه، أو يرمي به الباطل فيدفعه، ويزهقه، كقوله تعالى: ﴿ بَلُ نَقْذِفُ بِالْحَقِيّ عَلَى ٱلْبَطِلِ فَيَدَّمَعُهُ فَإِذَا هُو زَاهِقً ﴾ وهو قول ابن عباس. أو: يرمي به إلى أقطار الآفاق، فيكون وعداً بإظهار الإسلام، وإفشائه. وانظر شرح الحق في الآية رقم [٣٠] من سورة (لقمان)، وانظر شرح ﴿ يَقْذِفُ ﴾ في الآية رقم [٣٥].

﴿عَلَّمُ ٱلْغُيُوبِ﴾: صيغة مبالغة: عالم. و﴿ٱلْغُيُوبِ﴾: الأمر الذي غاب، وخفي جداً، وهو يقرأ بتثليث الغين، فالضم، كالشعور، والفتح، كالصبور، والكسر، كالبيوت (بكسر الباء).

الإعراب: ﴿ وَأَنَّ ﴾ : فعل أمر، وفاعله مستتر فيه وجوباً تقديره: "أنت". ﴿ إِنَّ ﴾ : حرف مشبه بالفعل. ﴿ رَبِّ ﴾ : اسم: ﴿ إِنَّ ﴾ منصوب، وعلامة نصبه فتحة مقدرة على ما قبل ياء المتكلم، منع من ظهورها اشتغال المحل بالحركة المناسبة، والياء في محل جر بالإضافة، من إضافة اسم الفاعل لمفعوله، وفاعله مستتر فيه. ﴿ يُقْذِفُ ﴾ : فعل مضارع، وفاعله مستتر فيه، ومفعوله محذوف، التقدير: يقذف الباطل بالحق، أي : يدفعه. ﴿ إِلَمْ يَ الله على مضرور متعلقان بمحذوف حال من الفاعل المستتر، أي : ملتبساً بالحق، وأجيز اعتبار الباء زائدة، والحق مفعوله، أو الفعل يضمن معنى : يقضي، ويحكم، فيكون لازماً . ﴿ عَلَيْمُ ﴾ : بدل من محل اسم : ﴿ إِنَّ ﴾ ، أو هو خبر ثان له : ﴿ إِنَّ ﴾ ، أو هو خبر ثان له : ﴿ إِنَّ ﴾ ، أو هو على إضمار خبر لمبتلأ محذوف . وقرئ بالنصب على أنه صفة له : ﴿ يَقْدِفُ ﴾ ، أو بدل منه ، أو هو على إضمار خبر لمبتلأ محذوف . وهراً لمُنُوبُ مضاف إليه، من إضافة مبالغة اسم الفاعل لمفعوله ، وفاعله مستتر فيه ، وجملة : ﴿ يُقْدِفُ … ﴾ إلخ في محل رفع خبر : ﴿ إِنَّ ﴾ ، والجملة الاسمية في محل نصب مقول القول ، وجملة : ﴿ قُلْ … ﴾ إلخ مستأنفة ، لا محل لها من الإعراب . تأمل ، محل نصب مقول القول ، وجملة : ﴿ قُلْ … ﴾ إلخ مستأنفة ، لا محل لها من الإعراب . تأمل ، وتلبر ، وربك أعلم ، وأجل ، وأكرم .

#### ﴿ قُلْ جَآءَ ٱلْحَقُّ وَمَا يُبُدِئُ ٱلْبَاطِلُ وَمَا يُعِيدُ ﴿ إِنَّا ﴾

الشرح: ﴿ قُلَ جَاءَ ٱلْمَقَ ﴾ أي: الإسلام، والقرآن، وذهب الباطل، واضمحل، ولهذا لما دخل رسول الله على المسجد الحرام يوم الفتح، ووجد تلك الأصنام منصوبة حول الكعبة؛ جعل

يطعن الصنم منها بعودٍ كان في يده، ويقرأ قوله تعالى: ﴿وَقُلْ جَاءَ ٱلْحَقُّ وَزَهَىَ ٱلْبَطِلُ إِنَّ ٱلْبَطِلُ كَانَ وَهُوَّا ﴾ الآية رقم [٨١] من سورة (الإسراء). ويقرأ: ﴿قُلْ جَاءَ ٱلْحَقُّ وَمَا يُبْدِئُ ٱلْبَطِلُ وَمَا يُعِيدُ﴾. أخرجه البخاري، ومسلم، والترمذي عن ابن مسعود رضي الله عنه. أي: لم يبق للباطل مقالة، ولا رياسة، ولا كلمة. وزعم قتادة، والسدي: أن المراد بالباطل هنا: إبليس؛ أي: إنه لا يخلق أحداً، ولا يعيده على ذلك. وهذا؛ وإن كان حقاً، ولكن ليس هو المراد هاهنا، والله أعلم. انتهى. مختصر ابن كثير. وانظر شرح: ﴿ٱلْبَطِلُ ﴾ في العنكبوت [٢٥]. وفي البيضاوي أعلم. انتهى. مختصر ابن كثير. وانظر شرح: ﴿ٱلْبَطِلُ ﴾ في العنكبوت [٢٥]. وفي البيضاوي تبعاً للزمخشري: ﴿ٱلْبَطِلُ ﴾: الشرك ذهب بحيث لم يبق له أثر، مأخوذ من هلاك الحي، فإنه إذا هلك لم يبق إبداء ولا إعادة أي: فإنه كناية عن هلاكه، وذهابه، وفي ﴿يُبْدِئُ ﴾ و﴿يُعِيدُ ﴾ طباق أيضاً. ومنه قول عبيد بن الأبرص:

﴿ قُلُ إِن ضَلَلْتُ فَإِنَّمَاۤ أَضِلُ عَلَىٰ نَفْسِى ۚ وَإِنِ ٱهۡتَدَیْتُ فِیمَا یُوحِیۤ اِلَیَّ رَبِّتَ اِنَّهُ سَمِیعُ قَرِیبُ (ﷺ وَیْبُ (ﷺ عَلَیْ اللّٰہُ عَلَیْ نَفْسِیْ عَلَیْ اللّٰہِ اللّٰہُ اللّٰہِ اللّٰٰ اللّٰٰ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰٰ اللّٰٰ اللّٰٰ اللّٰہِ اللّٰ اللّٰٰ اللّٰ اللّٰٰ اللّٰ اللّٰٰ اللّٰٰ اللّٰ اللّٰ اللّٰ اللّٰٰ اللّٰ ال

المشرح: ﴿ فَأَلَى اَي: قل يا محمد لهؤلاء المشركين. ﴿ إِن ضَلَلْتُ ﴾ أي: عن الحق. ﴿ فَإِنَّا أَضِلُ عَلَى نَفْسِي ﴾ أي: وبال ضلالي عليها، فإنه بسببها؛ إذ هي الجاهلة بالذات، والأمارة بالسوء. وذلك: أن كفار قريش قالوا للنبي ﷺ: تركت دين آبائك، فضللت. وقراءة الجمهور: ﴿ ضَلَلْتُ ﴾ بفتح اللام، وقتح الضاد من: «أَضَلُ ». والضلال، فقتح اللام، وفتح الضاد من: «أَضَلُ ». والضلال، والضلالة: ضد الرشاد. وقد ضلَلْت بفتح اللام، أضِل بكسرها، وهي قراءة حفص في هذه الآية، فهذه لغة نجد، وهي الفصيحة، وأهل العالية يقولون: «ضلِلت، أضِل بكسر الضاد

فيهما، وانظر شرح (الضلال) في الآية رقم [١١] من سورة (لقمان)، و(السجدة) رقم [١٠]. ﴿ وَإِن الْهَتَدَيْتُ ﴾ أي: إلى الحق، والصواب. ﴿ فَيِمَا يُوحِى إِلَىٰ رَدِّتَ ﴾: من القرآن والحكمة، وإن الاهتداء بهدايته، وتوفيقه، قال تعالى: ﴿ وَلَوَ شِئْنَا لَا لَاَيْنَا كُلَّ نَفْسٍ هُدَلهَا... ﴾ إلخ الآية رقم [١٣] من سورة (السجدة).

وكان قياس التقابل أن يقال: وإن اهتدت، فإنما أهتدي لها، كقوله تعالى: ﴿ مَن اَهْتَدَىٰ فَإِنَّمَا يَضِلُ عَلَيْماً ﴾ الآية رقم [١٥] من سورة (الإسراء) ولكن هما متقابلان معنى؛ لأن النفس كل ما هو وبال عليها، وضار لها، فهو بها، وبسببها؛ لأنها الأمارة بالسوء، وما لها مما ينفعها؛ فبهداية ربها، وتوفيقه، وهذا حكم عام لكل مكلف، وإنما أمر رسوله أن يسنده إلى نفسه؛ لأن الرسول إذا دخل تحته مع جلالة قدره، وسداد طريقته، كان غيره أولى به. انتهى. نسفي. وانظر ما ذكرته في سورة (الشعراء) رقم [١٠]. ﴿إِنَّهُو سَمِيعٌ ﴾: يسمع قول كل ضال، ومهتد. ﴿ وَمِنكم يجازيني بعملي، ويجازيكم بأعمالكم.

هذا؛ وأصل الوحي: الإشارة السريعة، والوحي: الكتاب المنزل على الرسول المرسل لقومه، مثل موسى، وعيسى، ومحمد صلى الله عليهم وسلم أجمعين، والوحي أيضاً: الكتابة، والرسالة، والإلهام، والكلام الخفي، وكل ما ألقيته إلى غيرك. وتسخير الطير لما خلق له إلهام، والوحي إلى النحل، وتسخيرها لما خلقها الله له إلهام أيضاً، وانظر ما ذكرته في الآية رقم [٦٨] من سورة (النحل) تجد ما يسرك، ويثلج صدرك.

الإعراب: ﴿ فَالَى : فعل أمر ، وفاعله مستتر تقديره: ﴿ أنت ﴾ . ﴿ إِن ﴾ : حرف شرط جازم . ﴿ صَلَلتُ ﴾ : فعل ماض مبني على السكون في محل جزم فعل الشرط، والتاء فاعله ، والجملة الفعلية لا محل لها ؛ لأنها ابتدائية ، ويقال : لأنها جملة شرط غير ظرفي . ﴿ فَإِنَّما ﴾ : الفاء : واقعة في جواب الشرط . (إنما) : كافة ومكفوفة . ﴿ أَضِلُ ﴾ : فعل مضارع ، والفاعل مستتر ، تقديره : ﴿ أَن نَفْيِي ﴾ : جار ومجرور متعلقان بالفعل قبلهما ، وعلامة الجر كسرة مقدرة على ما قبل ياء المتكلم ، منع من ظهورها اشتغال المحل بالحركة المناسبة ، والياء : ضمير متصل في محل جر بالإضافة ، والجملة : ﴿ فَإِنَّما آ ضِلُ … ﴾ إلى لا محل لها ؛ لأنها جملة جواب الشرط ، و(إن) ومدخولها محل المفرد عند الدسوقي ، وهي في محل جزم جواب الشرط عند الجمهور . و(إن) ومدخولها في محل نصب مقول القول . و(إن) الثانية ومدخولها كلام معطوف عليه فهو في محل نصب مقول القول أيضاً . ﴿ وأَن الثانية ومدخولها كلام معطوف عليه فهو في محل نصب محذوف خبر لمبتدأ محذوف ، التقدير : فاهتدائي بما . و(ما) تحتمل الموصولة ، والموصوفة ، والموصوفة ، والمعدرية . فعلى الأولين مبنية على السكون في محل جر بالباء ، والعائد ، أو الرابط محذوف ، التقدير : فبسبب الذي ، أو : شيء يوحيه . . . إلى ، وعلى اعتبارها مصدرية ، تؤول مع ما بعدها التقدير : فبسبب الذي ، أو : شيء يوحيه . . . إلى ، وعلى اعتبارها مصدرية ، تؤول مع ما بعدها التقدير : فبسبب الذي ، أو : شيء يوحيه . . . إلى ، وعلى اعتبارها مصدرية ، تؤول مع ما بعدها

بمصدر في محل جر بالباء، التقدير: فاهتدائي بسبب إيحاء ربي إليّ، والجملة الاسمية على التقديرين في محل جزم جواب الشرط. ﴿يُوحِيّ﴾: فعل مضارع مرفوع، وعلامة رفعه ضمة مقدرة على الياء للثقل. ﴿إِلَىّٰ﴾: جار ومجرور متعلقان بما قبلهما. ﴿رَدِّتُ ﴾: فاعل ﴿يُوحِیّ﴾ مرفوع، وعلامة رفعه ضمة مقدرة على ما قبل ياء المتكلم. . . إلخ، والياء: في محل جر بالإضافة، من إضافة اسم الفاعل لمفعوله، وفاعله مستتر فيه. ﴿إِنَّهُ ﴿ وَلِياءً للهعتداء، والجملة الفعلية: ﴿سَمِيعٌ ﴾: خبر (إن). ﴿قَرِيبٌ ﴾: خبر ثان، والجملة الاسمية تعليل للاهتداء، والجملة الفعلية: ﴿قَلْ ... ﴾ إلخ مستأنفة، لا محل لها.

الآية: ١٥

### ﴿ وَلَوْ تَرَىٰ إِذْ فَرِعُواْ فَلَا فَوْتَ وَأُخِذُواْ مِن مَّكَانِ قَرِيبٍ ﴿ اللَّهُ ﴾

المشرح: ﴿وَلُو تَرَى ﴾: الخطاب للنبي على ولكل من يتأتى منه الرؤية ، والتبصر ، والاعتبار . ﴿إِذْ فَرِعُوا ﴾: عند الموت ، أو عند البعث ، والخروج من القبور . وقال السدي : هو فزعهم يوم بدر حين ضربت أعناقهم بسيوف الملائكة ، فلم يستطيعوا فراراً ، ولا رجوعاً إلى التوبة . وقال سعيد بن جبير : هو الجيش الذي يخسف بهم في البيداء ، فيبقى منهم رجل واحد ، فيخبر الناس بما لقي أصحابه . فيفزعون ، وذلك أن ثمانين ألفاً يغزون الكعبة ليخربوها ، فإذا دخلوا البيداء خسف بهم ، كذا قاله ابن عباس ـ رضي الله عنهما ـ . وهذا يكون في آخر الزمان . والمعتمد الأول ، و(لو) و ﴿إِذْ ﴾ والأفعال التي هي : ﴿فَرِعُوا ﴾ و(أخذوا) في هذه الآية ، و (حيل والمعتمد الأول ، و(لو) و ﴿إِذْ ﴾ والمواد بها الاستقبال ، وانظر ما ذكرته في الآية رقم [٣٦] . ﴿فَلَا فَرَتُ ﴾ : فلا مهرب ، ولا محيص ؛ بل : ولا ملجأ لهم . ﴿وَأُخِذُوا مِن مَكَانِ قَرِيبٍ ﴾ : من الله قريب ، الموقف إلى النار ، أو أخرجوا من القبور . وقيل : من حيث كانوا ، فهم من الله قريب ، لا يعجزون الله ، ولا يفوتونه .

الإعراب: ﴿ وَلَوْ الواو: حرف استئناف. (لو): حرف لما كان سيقع لوقوع غيره. ﴿ تَرَيّ ﴾: فعل مضارع مرفوع، وعلامة رفعه ضمة مقدرة على الألف للتعذر، والفاعل ضمير مستتر فيه وجوباً، تقديره: «أنت»، ومفعوله محذوف. تقديره: الكافرين، أو المجرمين، أو حالهم. ﴿ إِذْ ﴾: ظرف لما مضى من الزمان مبني على السكون في محل نصب متعلق بالفعل قبله. ﴿ فَرَعُوا ﴾: فعل ماض مبني على الضم، والواو فاعله، والألف للتفريق، والجملة الفعلية في محل جر بإضافة ﴿ إِذْ ﴾ إليها، وجملة: ﴿ تَرَيّ … ﴾ إلخ لا محل لها؛ لأنها ابتدائية، ويقال: لأنها جملة شرط غير ظرفي، وجواب (لو) محذوف، التقدير: لرأيت أمراً فظيعاً، وهولاً عظيماً. وأجيز اعتبار: (لو) للتمني، فلا تحتاج إلى جواب حينئذ، والأول أقوى. و(لو) ومدخولها كلام مستأنف لا محل له.

779

﴿ فَلَا ﴾: الفاء: حرف استئناف مفيد للاعتراض. (لا): نافية للجنس تعمل عمل: "إنَّ». ﴿فَوْتَ﴾: اسم (لا) مبني على الفتح في محل نصب، والخبر محذوف، تقديره: لهم، وحذفه هنا واجب عند بني تميم، وعند الطائيين، وجائز عند الحجازيين. قال ابن مالك ـ رحمه الله [الرجز] تعالى ـ في ألفيته:

٣٤ \_ سِيُوْرَقُوْ لَلْكَيْمُ إِ

وَشَاعَ فِي ذَا الْبَابِ إِسْقَاطُ الْحَبِرُ إِذَا الْسَرَادُ مَعْ سَقُوطِ وَظَهَرْ والجملة الاسمية: «فلا فوت لهم» المقدرة معترضة بين الجملتين المتعاطفتين. ﴿وَأُخِذُواْ﴾: الواو: حرف عطف. (أخذوا): ماض مبنى للمجهول، والواو نائب فاعله، والألف للتفريق. ﴿ مِن مَّكَانِ ﴾: متعلقان بالفعل قبلهما. ﴿ قَرِيبٍ ﴾: صفة: ﴿ مَّكَانِ ﴾، وجملة: ﴿ وَأَخِذُوا ١٠٠٠ الخ معطوفة على جملة: ﴿فَزِعُواْ﴾ فهي في محل جر مثلها.

### ﴿ وَقَالُواْ ءَامَنَّا بِهِ وَأَنَّى لَمُمُ ٱلتَّنَاوُشُ مِن مَّكَانٍ بَعِيدٍ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

الشرح: ﴿وَقَالُواْ﴾ أي: الكفار حين يؤخذون من مكان قريب، ويعاينون العذاب، والانتقام، والسخط، وغضب الواحد القهار. ﴿ ءَامَنَّا بِهِ هِ أَي: بالقرآن، أو بمحمد ﷺ، وذلك لمرور ذكره في قوله تعالى: ﴿مَا بِصَاحِبِكُمْ مِّن جِنَّةٍ ﴾. ﴿وَأَنَّى لَمُهُم ٱلتَّنَاوُشُ مِن مَّكَانٍ بَعِيدٍ ﴾ أي: من أين لهم تناول الإيمان في الآخرة، وقد كفروا به في حال الدنيا. قال ابن عباس، والضحاك: التناوش: الرجعة؛ أي: يطلبون الرجعة إلى الدنيا؛ ليؤمنوا، وهيهات ذلك! ومنه [الوافر] قول الشاعر:

تَـم نَّى أَنْ تَـ وُوبَ إليَّ مَـيُّ وَلَيْسَ إلَى تَـنَاوُشِهَا سَبِيلُ وقيل: التناوش: التناول. قال ابن السكيت: يقال للرجل إذا تناول رجلاً ليأخذ برأسه، [الرجز] ولحيته: ناشه، ينوشه، نوشاً، وأنشد قول ابن حِرِّيث:

فهي تنُوشُ الحوضَ نَوْشاً مِنْ عَلَا نَوْشاً بِهِ تَقْطَعُ أَجْوَازَ الْفلَا أي: تتناول ماء الحوض من فوق، وتشرب شرباً كثيراً، وتقطع بذلك الشرب فلوات، فلا تحتاج إلى ماء آخر، فهو يصف إبلاً. وقال عنترة في معلقته رقم [٥١]: [الكامل]

فتَركْتُهُ جَزَرَ السِّبَاعِ يَنُشْنَهُ ما بَيْنَ قُلَّةِ رَأْسِهِ والْمِعْصَم وقرئ: (وَأَنَّى لهمُ التَّنَاؤُشُ) بالهمز، فهو من نأشتُ: إذا تأخرت، وقد نأشتُ الأمرَ، أَنْأَشُهُ، نأشاً: أخرته، ويقال: فعله نئيشاً؛ أي: أخيراً. قال الشاعر: [الطويل]

تَمنَّى نئِيشاً أنَّ يكونَ أطَاعنى وقدْ حَدَثَتْ بَعْدَ الأُمُورِ أمورُ

الآية: ٥٣

يقول: إن صاحبي تمنى أخيراً أن يكون أطاعني فيما نصحته، وأشرت إليه أولاً، والحال: أنه قد حدثت أمور بعد أمور دلت على رشادي، وصدق رأيي. وقال آخر: [الطويل]

قعَدْتَ زماناً عَنْ طِلَابِكَ لِلْعُلَا وَجِئْتَ نئيشاً بَعْدَ ما فاتَكَ الْخَبَرْ

وقال الفراء: الهمز، وترك الهمز في التناوش متقارب، مثل ذِمْت الرجل وذَأَمْته أي عِبْتُه. فرمِن مَّكَانٍ بَعِيدِ أي: من الآخرة؛ لأن الإيمان في الدنيا، وقد بعد عنهم، وهو تمثيل حالهم في الاستخلاص بالإيمان بعدما فات منهم، وبعد عنهم بحال من يريد أن يتناول الشيء من غلوة سهم تناوله من ذراع في الاستحالة، فهو استعارة تمثيلية، أو تشبيه تمثيلي. وما أكثر ما ذكر القرآن عنهم مثل ذلك! كقوله تعالى: ﴿رَبَّنَا أَبْصَرْنَا وَسَمِعْنَا فَارْجِعْنَا نَعْمَلُ صَلِحًا إِنَا مُوقِنُونَ ﴾ الآية رقم [١٠] من سورة (السجدة)، وقوله تعالى في سورة (المؤمنون) رقم [١٠٨]. ﴿رَبَّنَا أَخْرِجُنَا مِنْهَا فَإِنْ غُدُنَا فَإِنَّا ظَلِمُونَ ﴾. وغير ذلك كثير.

فإن قيل: كيف قال في كثير من المواضع: إن الآخرة من الدنيا قريبة، وسمى الساعة قريبة، فقال: ﴿ أَقْرَبَ السَّاعَةُ فَرِيبُ ﴾؟ فقال: ﴿ أَقْرَبَ السَّاعَةُ فَرِيبُ ﴾؟ فقال: ﴿ أَقْرَبَ السَّاعَةُ فَرِيبُ ﴾؟ فقال: ﴿ أَقْرَبُ السَّاعَةُ فَرِيبُ ﴾؟ المجواب: إن الماضي كالأمس الدابر، وهو أبعد ما يكون؛ إذ لا وصول إليه، والمستقبل وإن كان بينه، وبين الحاضر سنون؛ فإنه آت، فيوم القيامة؛ الدنيا بعيدة منه؛ لمضيها، ويوم القيامة في الدنيا قريب؛ لإتيانه. انتهى. جمل نقلاً عن كرخي.

الإعراب: ﴿وَقَالُوا ﴾: الواو: حرف عطف. (قالوا): ماض وفاعله، والألف للتفريق. ﴿ اَمَنَ ﴾: فعل ماض مبني على السكون، و(نا): فاعله، والجملة الفعلية في محل نصب مقول القول. ﴿ بِهِ ﴾: جار ومجرور متعلقان بالفعل قبلهما. ﴿ وَأَنَّى ﴾: الواو: حرف عطف. (أنى): اسم استفهام بمعنى: كيف، أو: من أين، فهو مبني على السكون في محل رفع خبر مقدم. ﴿ التَّنَاوُشُ ﴾: جار ومجرور متعلقان بما بعدهما، أو هما متعلقان بمحذوف حال منه. ﴿ التَّناوُشُ ﴾ مبتدأ مؤخر. هذا؛ وأجيز تعليق ﴿ لَمُ مُ ﴾ بمحذوف خبر: (أنى) على اعتباره مبتدأ. واعتبار ﴿ المجرور، قال السمين: وفيه بعد، والجملة الاسمية معطوفة على جملة: ﴿ وَقَالُوا ﴿ سُكَانٍ ﴾ : جار ومجرور متعلقان به ﴿ التَّناوُشُ ﴾ . ﴿ بَعِيدٍ ﴾ صفة: ﴿ مَكَانٍ ﴾ .

## ﴿ وَقَدْ كَ فَرُواْ بِهِ مِن قَبُلُ ۗ وَيَقَذِفُونَ بِٱلْغَيْبِ مِن مَّكَانِ بَعِيدِ ﴿ اللَّهِ ﴾

الشرح: ﴿وَقَدْ كَفَرُواْ بِهِ ﴾ أي: بمحمد ﷺ، أو بالقرآن، أو بالعذاب. بمعنى: لم يصدقوا، ولم يقروا به. ﴿مِن قَبَلُ ﴾ أي: من قبل أن يعاينوا العذاب، أو في الدنيا، أو في أوان التكليف، وطلب الإيمان منهم، فكيف يقبل منهم الإيمان في الآخرة؟ ﴿وَيَقْذِفُونَ بِالْغَيْبِ﴾

أي: ويرجمون بالظن، ويتكلمون بما لم يظهر لهم في الرسول على من المطاعن، كقولهم: شاعر، كاهن، مجنون...إلخ، أو في العذاب من البت على نفيه. ﴿مِن مَّكَانٍ بَعِيدٍ﴾: من جانب بعيد من أمره، وهو الشُّبةُ التي تمحلوها في أمر الرسول على وحال الآخرة، كما حكاه من قبل، ولعله تمثيل لحالهم في ذلك بحال من يرمي شيئاً لا يراه. ﴿مِن مَّكَانٍ بَعِيدٍ﴾: لا مجال للظن في لحوقه. انتهى. بيضاوي. وهذا استعارة تمثيلية تقريرها: أنه شبه حالهم في ذلك؛ أي: في قولهم: ﴿عَامَنَا بِهِ عَيْثُ حِيثُ لا ينفعهم الإيمان بحال من رمى شيئاً من مكان بعيد، وهو لا يراه، فإنه لا يتوهم إصابته، ولا لحوقه لخفائه عنه، وغاية بعده. فالباء في بعيد، وهو لا يراه، فإنه لا يتوهم إصابته، ولا لحوقه لخفائه عنه، وغاية بعده. فالباء في ﴿ إِلَّفَيْبِ ﴾ بمعنى: في، أي في محل غائب عن نظرهم، أو للملابسة. انتهى. جمل نقلاً من سورة الشهاب، وقوله تعالى: ﴿ وَيَقُرفُونَ إِلَافَيْبِ ﴾ مثل قوله تعالى في الآية رقم [٢٢] من سورة (الكهف): ﴿ وَيَقُولُونَ خَسَةُ سَادِسُهُمْ كَلُبُهُمْ رَمَّنَا بِالْغَيْبِ ﴾ . وانظر الآية رقم [٣] ورقم [٨٤] من هذه (السورة).

الآية: ٥٤

الإعراب: ﴿وَقَدْ الواو: واو الحال. (قد): حرف تحقيق يقرب الماضي من الحال. ﴿ وَمَا الْمُورِ وَمَعْلَقَانَ بِالْفَعْلُ وَكَفَرُوا ﴾: فعل ماض، والواو فاعله، والألف للتفريق. ﴿ بِهِ الله على ماض، والواو فاعله، والألف للتفريق. ﴿ بِهِ الله الواو، والضمير. ﴿ مِن قَبْلُ ﴾: جار ومجرور متعلقان بمحذوف حال من واو الجماعة، أو من الضمير المجرور محلاً بالباء، وبني ﴿ قَبْلُ ﴾ على الضم لقطعه عن الإضافة لفظاً، لا معنى. ﴿ وَيَقْذِفُونَ ﴾: الواو: حرف عطف. (يقذفون): فعل مضارع مرفوع، وعلامة رفعه ثبوت النون؛ لأنه من الأفعال الخمسة، والواو فاعله. ﴿ بِالْغَيْبِ ﴾: جار ومجرور متعلقان بالفعل قبلهما. ﴿ مِن مَكَانٍ ﴾: متعلقان به أيضاً. ﴿ بَعِيدٍ ﴾: صفة: ﴿ مَكَانٍ ﴾، وجملة: ﴿ وَيَقُذِفُونَ … ﴾ إلخ معطوفة على جملة: ﴿ وَقَدْ كَفَرُوا الله على حكاية الحال الماضية.

# ﴿ وَحِيلَ بَيْنَهُمْ وَبَيْنَ مَا يَشْتَهُونَ كُمَا فُعِلَ بِأَشْيَاعِهِم مِّن قَبْلُ ۚ إِنَّهُمْ كَانُواْ فِي شَكِّ مُّرِيبٍ ﴿ إِنَّ ﴾

الشرح: ﴿وَحِيلَ بَيْنَهُمْ وَبَيْنَ مَا يَشْتَهُونَ ﴾ أي: حيل بينهم، وبين النجاة من العذاب. وقيل: حيل بينهم وبين ما يشتهون في الدنيا من أموالهم، وأهليهم. ومذهب قتادة: أن المعنى: أنهم كانوا يشتهون لما رأوا العذاب أن يقبل منهم أن يطيعوا الله عز وجل، وينتهوا إلى ما يأمرهم به الله، فحيل بينهم، وبين ذلك؛ لأن ذلك إنما كان في الدنيا، وقد زالت في ذلك الوقت. انتهى. قرطبي. وقال ابن كثير: الصحيح: أنه لا منافاة بين القولين، فإنه قد حيل بينهم وبين شهواتهم في الدنيا، وبين ما طلبوه في الآخرة، فمنعوا منه. انتهى. هذا؛ وإعلال (حيل) مثل إعلال (قيل) انظر الآية رقم [٢١] من سورة (لقمان).

﴿ كُمَا فُعِلَ بِأَشْبَاعِهِم مِن قَبَلُ ﴾ أي: كما جرى للأمم الماضية المكذبة بالرسل، لما جاءهم بأس الله؛ تمنوا أن لو آمنوا، فلم يقبل منهم، كما قال الله تعالى في الآية رقم [٨٥] من سورة (غافر): ﴿ فَلَمْ يَكُ يَنفَعُهُم إِيمَنهُم لَمَا رَأَوًا بَأْسَنَا لَسُو اللهِ اللهِ اللهِ قَدَ خَلَتْ فِي عِبَادِهِ ۚ وَخَسِر هُنَالِكَ ٱلْكَفِرُونَ ﴾ هذا؛ والمراد به (أشياعهم) أشباههم من كفرة الأمم الماضية، وانظر ما ذكرته في الآية رقم [٣٢] من سورة (الروم) تجد ما يسرك، ويثلج صدرك.

الآية: ٥٤

﴿إِنَّهُمْ كَانُواْ فِي شَكِ مُرِبِ أي: في شك، وريبة، أي: من أمر الرسل، والجنة، والنار، والحساب، والجزاء بعد الموت، يقال: أراب الرجل؛ أي: صار ذا ريبة، فهو مريب. ومن قال: هو من الريب الذي هو الشك، والتهمة؛ قال: يقال شك مريب، كما يقال: عجب عجيب، وشعر شاعر في التأكيد. قال قتادة \_ رحمه الله تعالى \_: إياكم والشك، والريبة، فإنه من مات على شك؛ بعث عليه، وانظر شرح (الريب) في الآية مات على شورة (السجدة) تجد ما يسرك. والله أعلم بمراده، وأسرار كتابه.

الإعراب: ﴿وَحِيلَ﴾: الواو: حرف عطف. (حيل): فعل ماض مبني للمجهول، ونائب الفاعل ضمير مستتر، تقديره: «هو»، يعود إلى المصدر المفهوم من الفعل، التقدير: وحيل هو؛ أي: الحول، وقال الأخفش: نائب الفاعل هو: (بين) وبني على الفتح لإضافته لمبني، وكان حقه الرفع. ورد ابن هشام عليه في المغنى، وأورد قول علقمة الفحل: [الطويل]

وَقَالَتْ مَتَى يُبْخَلْ عَلَيْكَ وَيُعْتَلَلْ يَسُوْكَ وَإِنْ يُكُشَفْ غرامُك تَدْرَبِ وهذا هو الشاهد رقم [٩٠٩] من كتابنا: «فتح القريب المجيب»، وقول صخر أخي الخنساء:

أهُم بِأَمْرِ الْحَوْمِ لَوْ أَسْتَطِيعُهُ وَقَدْ حِيلَ بَيْنَ الْعَيْرِ والنَّوَانِ وهذا هو الشاهد رقم [٩١٠] من كتابنا المذكور، ومثله قول طرفة بن العبد البكري: [الطويل] فَيَا لَكَ مِنْ ذِي حَاجَةٍ حيلَ دُونَهَا وَمَا كُلُّ مَا يَهْوى امْرُوُّ هُو نَائِلُهُ فَيَا لَكُ مِنْ ذِي حَاجَةٍ حيلَ دُونَهَا وَمَا كُلُّ مَا يَهْوى امْرُوُّ هُو نَائِلُهُ وَيَا لَكُهُ وَمَا كُلُّ مَا يَهْوى امْرُو هُوَ نَائِلُهُ وَمَا كُلُّ مَا يَهُوى امْرُو الخَهْوَ وَمَا كُلُّ مَا يَهُوى امْرُو الخِهْوَ وَالْمَاءُ وَالآية وَمِعْلُ هذه الآية قوله تعالى في سورة (الكهف) رقم [٢٤]: ﴿وَأُحِيطَ بِثَمَرِهِ وَاللهَ وَالْمَاءُ وَالآية رَقَمُ اللهُ وَاللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَلِينَ عَلَى اللهُ وَلَيْنَ فَي مَا قبله وَلِينَ اللهُ وَاللهُ وَ

التقدير: وبين مشتهاهم، وجملة: (حيل...) إلخ معطوفة على ما قبلها، لا محل لها أيضاً.

وَكُنَا الكاف، والجار والمجرور متعلقان بمحذوف صفة لمصدر محذوف يقع مفعولاً مطلقاً، التقدير: بالكاف، والجار والمجرور متعلقان بمحذوف صفة لمصدر محذوف يقع مفعولاً مطلقاً، التقدير: وحيل بينهم، وبين الذي يشتهونه حولاً كائناً مثل الذي . . . إلخ، وهذا ليس مذهب سيبويه، وإنما مذهبه في مثل هذا التركيب أن يكون منصوباً على الحال من المصدر المضمر المفهوم من الفعل المتقدم. وإنما أحوج سيبويه إلى هذا؛ لأن حذف الموصوف، وإقامة الصفة مقامه، لا يجوز إلا في مواضع معينة، وليس هذا منها . انتهى . جمل نقلاً عن السمين في غير هذا الموضع . وفعو العائد، والجملة الفعلية صلة الموصول، لا محل لها . وأشَياعهم : جار ومجرور متعلقان بالفعل قبلهما، والهاء ضمير متصل في محل جر بالإضافة . ومِن قَبَلُ في جار ومجرور متعلقان بمحذوف حال من : رأشياعهم)، وبني وقبَلُ على الضم لقطعه على الإضافة لفظاً ، لا معنى .

الآية: ١٥

﴿إِنَّهُمْ ﴿ عرف مشبه بالفعل، والهاء ضمير متصل في محل نصب اسمها. ﴿كَانُواْ ﴾: فعل ماض ناقص مبني على الضم، والواو اسمه، والألف للتفريق. ﴿فِي شَكِّ ﴾: جار ومجرور متعلقان بمحذوف خبر (كان). ﴿مُربِي ﴾: صفة: ﴿شَكِّ ﴾، وجملة: ﴿كَانُواْ … ﴾ إلخ في محل رفع خبر (إنَّ)، والجملة الاسمية: ﴿إِنَّهُمْ … ﴾ إلخ تعليل للحيلولة بينهم وبين ما يشتهون.

انتهت سورة (سبأ) تفسيراً وإعراباً، بحمد الله وتوفيقه. والحمد لله رب العالمين.





#### سِوْلَةُ فَطِيرًا

الآية: ١

سورة (فاطر) وتسمى سورة الملائكة، وهي مكية بالإِجماع، وهي خمس وأربعون آية، وتسعمئة وسبعون كلمة، وثلاثة آلاف ومئة وثلاثون حرفاً، وسميت سورة (فاطر)، لذكر هذا الاسم الجليل، والنعت الجميل في طليعتها؛ لما في هذا الوصف من الدلالة على الإبداع، والاختراع، والإيجاد لا على مثال سبق، ولما فيه من التصوير الدقيق المشير إلى عظمة ذي الجلال، وباهر قدرته، وعجيب صنعه، فهو الذي خلق الملائكة، والسموات، والأرض، وأبدع خلقهم بهذا الخلق العجيب، وقد ورد هذا اللفظ في كثير من آيات القرآن.

### بِسْجِ ٱللَّهِ ٱلرَّحْمَٰنِ ٱلرَّحِيمِ

﴿ اَلْحَمْدُ لِلَّهِ فَاطِرِ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ جَاعِلِ ٱلْمَلَتَهِكَةِ رُسُلًا أُوْلِيَّ أَجْنِحَةِ مَّثْنَى وَثُلَثَ وَرُبَكَعُ يَزِيدُ فِي ٱلْخَلْقِ مَا يَشَآءُ إِنَّ ٱللَّهَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ۖ ۞﴾

المشرح: ﴿ اَلْحَمْدُ لِلَّهِ ﴾ أي: الثناء الكامل، والذكر الحسن مع التعظيم، والتبجيل لله جل، وعلا، وانظر شرح ﴿ اَلْحَمْدُ ﴾ في الآية رقم [١٥] من سورة (النمل). ﴿ فَاطِرِ السَّمَوَتِ وَالْأَرْضِ ﴾ أي: خالقهما، ومبتدعهما على غير مثال سبق. هذا؛ والْفَطْر: الشَّق عن الشيء، يقال: فطرته، فانفطر. قال تعالى: ﴿ السَّمَاءُ مُنفَطِرٌ لِهِ عَهِ. ومنه فَطَر نابُ البعير: طلع، فهو بعير فاطر، وتَفَطَّر الشيء: تشقق، وسيف فُطَار، أي: فيه تشقق، قال عنترة:

وَسَيْفي كَالْعقِيقَةِ فَهُو كِمْعِي سِلَاحِي لَا أَفَلَ الَّهُ وَلا فُطارَا وَلا فُطارَا والفطر: الابتداء، والاختراع. قال ابن عباس ـ رضي الله عنهما ـ: كنت لا أدري ما ﴿فَاطِرِ السَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ حتى أتاني أعرابيان يختصمان في بئر، فقال أحدهما: أنا فطرتها، أي: أنا ابتدأتها. والْفَظُر: حلب الناقة بالسبابة والإبهام. والمراد بذكر السموات، والأرض العالم كله. ونبه بهذا على أنَّ من قدر على الابتداء قادرٌ على الإعادة، وانظر الآية رقم [٢٦] من سورة (الروم)، وقد جمع بعضهم معانى هذه المادة على اختلافها، فقال:

الابتدا والابتداعُ فَطُر والصدعُ والغمْز وَأَمَّا الْفِطْر فصد عُ والغمْز وَأَمَّا الْفِطْر فصد ومَا بدَا مِنْ عنبٍ في الشَّجَر

الآية: ١ ﴿ كِاعِلِ ٱلْمُلَتِكَةِ رُسُلًا ﴾ أي: إلى الأنبياء، والمراد: جبريل، وميكائيل، وإسرافيل، وعزرائيل، على نبينا، وعليهم ألف صلاة، وألف سلام. ﴿ أَوْلَ أَجْنِحَةٍ ﴾ أي: ذوي أجنحة بمعنى: أصحاب.

و ﴿ أُولِي ﴾: جمع لا واحد له من لفظه، وإنما واحده: «ذو» المضاف إذا كان مرفوعاً، و «ذا» المضاف إذا كان منصوباً ، و «ذي» المضاف إذا كان مجروراً ، ومؤنثه «ذات» انظر الآية رقم [٣٨] الآتية .

﴿ مُّنْنَى وَثُلَكَ وَرُبُعُ ﴾ أي: جعل الله الملائكة ذوي أجنحة متعددة متفاوتة بتفاوت ما لهم من المراتب، ينزلون بها، ويعرجون إلى السماء، أو يسرعون بها نحو ما وَكَّلَهُم الله عليه، ويتصرفون فيه حسب ما أمرهم به. والمعنى: بعضهم له جناحان، وبعضهم له ثلاثة أجنحة لعل الثالث يكون وسط الظهر بين الجناحين يمدهما بقوة، وبعضهم له أربعة، ولعله لم يرد خصوصية الأعداد، ونفي ما زاد عليها؛ لما روي: أن النبي ﷺ رأى جبريل عليه السلام ليلة المعراج، وله ستمئة جناح. هذا؛ وينبغي أن تعلم: أن الأعداد: ﴿مَثْنَىٰ وَثُلَثَ وَرُبَعَ ﴾ معدولة عن اثنين اثنين، وثلاثة ثلاثة، وأربعة أربعة، فكل جنس منفرد بعدد، وليس المراد الجمع بين هذه الأعداد، ومثل هذه الآية الآية رقم [٣] من سورة (النساء) فالواو فيهما ليست لمطلق الجمع، وإنما هي لسرد الجنس، وعطف مثله عليه. وقيل: هي بمعنى: «أو». ورده ابن هشام في المغني.

﴿ رَبِيْدُ فِي ٱلْحَلْقِ مَا يَشَآءُ ﴾ أي: إن تفاوتهم في الأجنحة مقتضى مشيئته، ومؤدى حكمته؛ لا أنه أمر تستدعيه ذواتهم. وقيل: الزيادة في الخلق هي: الوجه الحسن، والصوت الحسن، والشعر الحسن. عزاه في الكشاف للنبي على ثم قال الزمخشري: والآية مطلقة، تتناول كل زيادة في الخلق: من طول قامة، واعتدال صورة، وتمام في الأعضاء، وقوة في البطش، وحصافة في العقل، وجزالة في الرأي، وجَراءة في القلب، وسماحة في النفس، وذلاقة في اللسان، ولباقة في التكلم، وحسن تأت في مزاولة الأمور، وما أشبه ذلك مما لا يحيط به الوصف.

﴿ إِنَّ اللَّهَ عَلَىٰ كُلُّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴾ أي: مما يريد أن يخلقه من الزيادة، والنقصان. وتخصيص بعض الأشياء بالتحصيل دون بعض، إنما هو من جهة الإِرادة. والمعنى: أن الله تعالى قادر على ما يريد، له الأمر والسلطان، لا يمتنع عليه فعل شيء أراده، ولا يتأبَّى عليه خلق شيء أراده، فقد وصف تعالى نفسه في هذه الآية بصفتين جليلتين، تحمل كل منهما صفة القدرة، وكمال الإنعام:

الأولى: أنه تعالى فاطر السموات، والأرض؛ أي: خالقهما، ومبدعهما من غير مثال يحتذيه، ولا قانون ينتحيه. وفي ذلك دلالة على كمال قدرته، وشمول نعمته، فهو الذي رفع السموات بغير عمد، وجعلها مستوية من غير أوَد، وزينها بالكواكب، والنجوم، وهو الذي بسط الأرض، وأودعها الأرزاق، والأقوات، وشق فيها البحار، والأنهار، وفجر فيها العيون، والآبار، إلى غير ما هنالك من آثار قدرته العظيمة، وآثار صنعته البديعة، وعبر عن ذلك كله بقوله: ﴿ فَاطِر ٱلسَّمَاوَتِ وَٱلْأَرْضِ ﴾.

التفاسير للصابوني.

والثانية: أنه اختار الملائكة؛ ليكونوا رسلاً بينه وبين أنبيائه. وقد أشار إلى طرف من عظمته وكمال قدرته ـ جل، وعلا ـ بأن خلق الملائكة بأشكال عجيبة، وصور غريبة، وأجنحة عديدة، فمنهم من له جناحان، ومنهم له ثلاثة، ومنهم من له أربعة، ومنهم من له ستمئة جناح، ما بين كل جناحين كما بين المشرق والمغرب، كما هو وصف جبريل، على نبينا، وعليه ألف صلاة، وألف سلام. ومنهم من لا يعلم حقيقة خلقته، وضخامة صورته إلا الله تعالى. انتهى. صفوة

الآية: ١

وفي الكشاف - روي: أن النبي على سأل جبريل - عليه الصلاة والسلام - أن يتراءَى له في صورته، فقال: إنك لن تطيق ذلك. قال: إني أحب أن تفعل. فخرج رسول الله على في ليلة مقمرة، فأتاه جبريل في صورته، فغشي على النبي على أفاق، وجبريل - عليه السلام مسنده، وإحدى يديه على صدره، والأخرى بين كتفيه، فقال: سبحان الله ما كنت أرى أن شيئاً من الخلق هكذا! فقال جبريل - عليه السلام -: فكيف لو رأيت إسرافيل؛ له اثنا عشر جناحاً، جناح منها بالمشرق، وجناح بالمغرب، وإنا العرش على كاهله، وإنه ليتضاءل الأحايين لعظمة الله؛ حتى يعود مثل الْوَصْع؟! وهو العصفور الصغير. انتهى. كشاف.

هذا؛ ووصف جبريل بأنه له ستمئة جناح أخرجه مسلم عن ابن مسعود ـ رضي الله عنه ـ عن النبي على وصف إسرافيل أخرجه الزهري. انتهى. قرطبي. هذا؛ وانظر شرح ﴿ٱلْمَلَيَكِةِ ﴾ في الآية رقم [٥٥] منها. وانظر شرح ﴿ٱلْمَلَيَكِةِ ﴾ في الآية رقم [٥٥] منها. وانظر شرح ﴿ٱلْمَلَيَ مُنَهُ ﴾ في أول سورة (سبأ). والله الموفق، والمعين، وبه أستعين، وسترى شيئاً من ذلك في سورة (النجم) إن شاء الله تعالى.

الإعراب: ﴿ اَلْحَدُهُ: مبتداً. ﴿ يُلِّهِ ﴾: جار ومجرور متعلقان بمحذوف خبر المبتدأ، والجملة الاسمية ابتدائية، لا محل لها من الإعراب. وقيل: هي في محل نصب مقول القول لقول محذوف، تقديره: قولوا: الحمد لله. وعليه فالجملة الفعلية ابتدائية لا محل لها. ﴿ فَاطِرِ ﴾: صفة لفظ الجلالة، ويجوز فيه الرفع على إضمار مبتدأ، والنصب على تقدير فعل قبله، ولم يقرأ بغير الجر. وقال الزمخسري: وقرئ: (الذي فطر السموات، والأرض، وجعل الملائكة). و ﴿ فَاطِرِ ﴾ مضاف، و ﴿ اَلْسَمَوْتِ ﴾ مضاف إليه. واعتبر الإضافة محضة؛ لأن ﴿ فَاطِر ﴾ بمعنى الماضي، والماضي لا يعمل. وقيل: الإضافة غير محضة، فتكون الإضافة من إضافة اسم الفاعل لمفعوله، وفاعله مستتر فيه. (الأرض): معطوف على ما قبله. ﴿ جَاعِل ﴾: يجوز فيه ما جاز به: ﴿ فَاطِر ﴾ من الأوجه، و ﴿ جَاعِل ﴾ مفعول به ثان، على اعتبار ﴿ جَاعِل ﴾ عاملاً في: ﴿ الْمَلْتِكَةِ ﴾ أو هو مفعول به لفعل محذوف على اعتباره غير عامل، وأجيز اعتباره حالاً من: ﴿ الْمَلْتِكَةِ ﴾ على اعتبار ﴿ جَاعِل ﴾ بمعنى: خالق.

﴿ أُولِيَ ﴾: صفة رسلاً ، وقال أبو البقاء: بدل من (رسل) أو نعت له ، منصوب مثله ، وعلامة نصبه الياء نيابة عن الفتحة ؛ لأنه ملحق بجمع المذكر السالم ، وحذفت النون للإضافة ، و ﴿ أُولِي ﴾ مضاف ، و ﴿ أَبْنِكَ فِي مَضاف ، و هَمْنَى ﴾: صفة له: ﴿ أَجْنِكَ فِي مجرور مثله ، وعلامة جره الفتحة المقدرة على الألف منع من ظهورها التعذر نيابة عن الكسرة ؛ لأنه ممنوع من الصرف للصفة ، والعدل . ﴿ وَثُلْتَ وَرُبُكَعُ ﴾: معطوفان على ﴿ مَنْنَى المجروران مثله . وقيل : ﴿ مَنْنَى الله بدل من ﴿ أَجْنِكَ وَ الله وَلَيْ الله وَ الله وَلَيْكُ وَرُبُكُ ﴾ : فعل مضارع ، والفاعل يعود إلى (الله ) ، والمفعول الأول محذوف اقتصاراً ، أغنى عنه الجار والمجرور : ﴿ فِي الْخَلْقِ ﴾ فهما متعلقان به . ﴿ مَنَى السمون في محل نصب مفعول به ثان ، والجملة الفعلية موصوفة مبنية على السكون في محل نصب مفعول به ثان ، والجملة الفعلية بعدها صلتها ، أو صفتها ، والعائد ، أو الرابط محذوف ، التقدير : الذي ، أو : شيئاً يشاؤه ، وجملة : ﴿ يَزِيدُ ... ﴾ إلخ مستأنفة ، لا محل لها .

﴿إِنَّ﴾: حرف مشبه بالفعل. ﴿اللهَ﴾: اسمها. ﴿عَلَىٰ كُلِّ﴾: متعلقان بـ: ﴿فَلِيرُّ﴾ بعدهما، و﴿كُلِّ﴾ مضاف، و﴿ثَنَءِ﴾ مضاف إليه. ﴿فَلِيرُّ﴾: خبر ﴿إِنَّ﴾، والجملة الاسمية تعليل للزيادة، لا محل لها.

﴿ وَمَا يَفْتَحِ ٱللَّهُ لِلنَّاسِ مِن رَّحْمَةِ فَلَا مُمْسِكَ لَهَا ۖ وَمَا يُمُسِكَ فَلَا مُرْسِلَ لَهُ مِنُ بَعْدِهِ ۗ وَهُوَ ٱلْعَزِيزُ ٱلْعَكِيمُ ۞﴾

المشرح: ﴿مَّا يَفْتَحِ اللهُ لِلنَّاسِ مِن رَّحْمَةِ فَلَا مُمْسِكَ لَهَا أَي: أي شيء يمنحه الله لعباده، ويتفضل به عليهم من خزائن رحمته: من نعمة، وصحة، وأمن، وعلم، وحكمة، ورزق، وإرسال رسل لهداية الخلق، وغير ذلك من صنوف نعمائه، التي لا يحيط بها عدد، فلا يقدر أحد على إمساكه، ومنعه، وحرمان خلق الله منه، فهو المعطي الوهاب، الذي لا مانع لما أعطى، ولا معطي لما منع. ﴿وَمَا يُمُسِكَ فَلا مُرْسِلَ لَهُ مِنْ بَعْدِهِ ﴾ أي: وأيُّ شيء يمنعه، ويحبسه عن خلقه من خيري الدنيا والآخرة فلا يقدر أحد على منحه للعباد بعد أن منعه الله تعالى، وهذه الآية مثل قوله تعالى في الآية رقم [١٧] من سورة (الأنعام): ﴿وَإِن يَمْسَسُكَ اللهُ بِضُرِّ فَلا كُنْ مَنْ عَلَى كُلُ شَيْءٍ قَدِيرُ ومثلها كثير.

فعن المغيرة بن شعبة ـ رضي الله عنه ـ : أن رسول الله على كان يقول في دبر كل صلاة : «لا إِلهَ إِلَّا اللهُ وحدَهُ، لا شريكَ لَهُ، لَهُ الملكُ ولهُ الحمدُ، وهُوَ عَلَى كلِّ شَيْءٍ قديرٌ، اللَّهُمَّ لا مَانِعَ لِمَا أَعْطَيْتَ، ولا مُعْطِي لِمَا منعتَ، ولا ينفعُ ذا الْجَدِّ منكَ الْجَدُّ». أخرجه البخاري، ومسلم. والجدُّ: الغنى، والحظ، وحسن البخت، وهو بفتح الجيم؛ أي: لا ينفع المبخوت، والغني حظه، وغناه؛ لأنهما من الله تعالى، إنما ينفعه الإخلاص، والعمل بطاعته تعالى. وعن

أبي سعيد الخدري ـ رضي الله عنه ـ قال: كان رسول الله ﷺ إذا رفع رأسه من الركوع يقول: «سمِعَ اللهُ لِمَنْ حَمِدَهُ، اللهمَّ رَبَّنَا لكَ الحمدُ مِلْءَ السمواتِ، ومِلْءَ الأرضِ، ومِلْءَ ما شِئْتَ مِنْ شَيءٍ بعدُ، اللهم أهْلَ الثناءِ والمجدِ، أَحَقُّ ما قالَ الْعَبْدُ، وكُلُّنَا لكَ عَبْدٌ، اللهمَّ لا مانِعَ لِمَا أعطيْتَ، ولا مُعْطِي لِمَا مَنعْتَ، ولا ينفعُ ذا الجَدِّ منكَ الجَدُّ».

﴿وَهُو اَلْعَرِيرُ﴾: الغالب على كل شيء. ﴿الْفَكِيمُ﴾: في صنعه الذي يمسك، ويرسل، ويعطي، ويمنع حسب ما تقتضيه الحكمة إرسالاً، وإمساكاً. وخذ ما يلي: فعن معاذ بن جبل وضي الله عنه \_ يرفعه إلى النبي ﷺ: «لا تزالُ يدُ اللهِ مَبْسوطةً على هذه الأمةِ ما لمْ يرْفُقْ خيارُهُمْ بشرارهِمْ، ويعظّمْ بَرُّهُمْ فاجرَهُمْ، وتُعِنْ قُرَّاؤُهُمْ أمراءَهُمْ عَلَى مَعْصِيةِ الله، فإذا فَعَلُوا ذَلِكَ؛ نَزَعَ اللهُ يَدَهُ عَنهُمْ».

وأخيراً في قوله تعالى: ﴿مَا يَفَتَح اللهُ لِلنَّاسِ مِن رَّمُهَةٍ فَلا مُمْسِكَ لَهَا ﴾ استعارة تمثيلية شبه فيها إرسال النعم بفتح الخزائن للإعطاء، وكذلك حبس النعم بالإمساك، واستعير الفتح للإطلاق، والإمساك للمنع، وأيضاً الطباق، والمقابلة بين ﴿يَفْتَح ﴾ و: ﴿يُمُسِك ﴾ وهو من المحسنات البديعية، والله أعلم بمراده، وأسرار كتابه.

الإعراب: ﴿ مَنْ الله الله الله الله الله على السكون في محل نصب مفعول به مقدم لفعل شرطه. ﴿ يَفْتَحِ ﴾: فعل مضارع فعل الشرط مجزوم، وحرك بالكسرة لالتقاء الساكنين. ﴿ الله فاعله. ﴿ لِلنّاسِ ﴾: متعلقان بما قبلهما. ﴿ مِن رَجْمَةٍ ﴾: جار ومجرور متعلقان بالفعل قبلهما، أو هما متعلقان بمحذوف حال من ﴿ مَنْ ﴾ ، و ﴿ مِن ﴾ بيان لما أبهم فيها، والجملة الفعلية لا محل لها؛ لأنها ابتدائية بمفردها. ﴿ فَلَا ﴾ : الفاء: واقعة في جواب الشرط. (لا): نافية للجنس تعمل عمل: ﴿ إن ﴾ . ﴿ مُمْمِك ﴾ : اسم (لا) مبني على الفتح في محل نصب. ﴿ لَهَا ﴾ : جار ومجرور متعلقان بمحذوف خبر (لا)، والجملة الاسمية في محل جزم جواب الشرط عند الجمهور، والدسوقي يقول: لا محل لها؛ لأنها لم تحل محل المفرد، والجملة الشرطية مستأنفة، لا محل لها. هذا؛ ويجوز في غير القرآن رفع الفعل: ﴿ يفتح ﴾ ، واعتبار: ﴿ ما ﴾ موصولة مبتدأ، والجملة الفعلية صلتها، وجملة : ﴿ وَمَا يُمُسِكَ فَكُ كُمُ في محل رفع خبرها، وقد مر معنا كثير من هذا. ومجرور متعلقان بمحذوف حال من الضمير المستتر في الخبر المحذوف . ﴿ وَمُوك ﴾ : الواو: جار ومجرور متعلقان بمحذوف حال من الضمير المستتر في الخبر المحذوف . ﴿ وَمُوك ﴾ : الواو: والحال. (هو) : ضمير منفصل مبني على الفتح في محل رفع مبتدأ . ﴿ أَلَوْ لِكُمُ ﴾ : خبران للمبتدأ ، والجملة الاسمية في محل نصب حال من الضمير المجرور محلاً بالإضافة ، والرابط: اللمبتدأ ، والضمير، وإن اعتبرتها مستأنفة ؛ فلا محل لها .

﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ ٱذْكُرُواْ نِعْمَتَ ٱللَّهِ عَلَيْكُمْ هَلَ مِنْ خَلِقٍ غَيْرُ ٱللَّهِ يَرْزُقُكُم مِّنَ ٱلسَّمَاءِ

وَٱلْأَرْضِ لَا إِلَهُ إِلَّا هُوَّ فَأَنَّكَ تُؤْفَكُونَ ﴿ إِلَّهُ لَا أَلُونَ الْأَنَّا

المشرح: ﴿ يَتَأَيُّهُا النَّاسُ اَذَكُرُواْ نِعْمَتَ اللَّهِ عَلَيْكُمْ ﴿ : قال النسفي : وهي التي تقدمت : من بسط الأرض كالمهاد، ورفع السماء بلا عماد، وإرسال الرسل لبيان السبيل، دعوة إليه، وزلفة لديه، والزيادة في الخلق، وفتح أبواب الرزق. والمراد من هذا التذكير : طلب الشكر؛ أي : اشكروا ربكم على نعمه ؛ التي أنعم بها عليكم، وهي لا تعد، ولا تحصى. قال الزمخشري : ليس المراد بذكر النعمة ذكرها باللسان فقط، ولكن به، وبالقلب، وحفظها من الكفران، والغمط، وشكرها بمعرفة حقها، والاعتراف بها، وطاعة موليها، ومنه قول الرجل لمن أنعم عليه : اذكر أيادي عندك! يريد : حفظها، وشكرها، والعمل على موجبها. والخطاب عام للجميع؛ لأن جميعهم مغمورون في نعمة الله. وعن ابن عباس ـ رضي الله عنهما ـ : يريد أهل مكة : ﴿ أَذَكُرُواْ نِعْمَتَ اللهِ عَلَيْكُمُ ﴿ حيث أسكنكم حرمه، ومنعكم من جميع العالم؛ والناس يتخطفون من حولكم. وعنه أيضاً نعمة الله : العافية.

وَهُلَ مِنْ خَالِقٍ غَيْرُ اللهِ السنفهام بمعنى النفي؛ أي: لا خالق غير الله سبحانه وتعالى! لا ما تعبدون من الحجارة، والأوثان. قال حميد الطويل: قلت للحسن: من خلق الشر؟ فقال: سبحان الله، هل من خالق غير الله عز وجل؟ خلق الخير والشر. ﴿ يَرُزُقُكُم مِن السَّمَاءِ وَٱلْأَرْضِ ﴾: يرزقكم مما ينبت من الأرض بسبب ما ينزل من السماء من ماء. ﴿ لا إِللهَ إِلَّا هُو ﴾ أي: لا رب ولا معبود إلا الله الواحد الأحد. ﴿ فَأَنَّ تُؤْفَكُونَ ﴾ أي: فكيف تصرفون بعد هذا البيان، ووضوح البرهان إلى عبادة الحجارة، والأوثان؟ والغرض من ذلك: تذكير الناس بنعم الله تعالى، وإقامة الحجة على المشركين. قال ابن كثير، وغيره: نبه الله تعالى عباده، وأرشدهم إلى الاستدلال على توحيده بوجوب إفراد العبادة له، فكما أنه مستقل بالخلق، والرزق، فكذلك يجب أن يفرد بالعبادة، ولا يشرك به غيره من الأصنام، والأوثان. انتهى. هذا؛ وانظر شرح يجب أن يفرد بالعبادة، ولا يشرك به غيره من الأصنام، والأوثان. انتهى. هذا؛ وانظر شرح في الآية رقم [71] من سورة (العنكبوت).

الإعراب: ﴿ يَتَأَيُّهُا النَّاسُ ﴾: انظر إعراب مثلها في الآية رقم [١] من سورة (الأحزاب). ﴿ أَذَكُرُوا ﴾: فعل أمر مبني على حذف النون، والواو فاعله، والألف للتفريق. ﴿ يَعْمَتَ ﴾: مفعول به، وهو مضاف، و﴿ اللهِ ﴾ مضاف إليه. ﴿ عَلَيْكُمُ ﴾: جار ومجرور متعلقان به: ﴿ يَعْمَتَ اللهِ ﴾ أو بمحذوف حال منه، والجملة الندائية، والفعلية كلتاهما ابتدائيتان، لا محل لهما. ﴿ هَلَ ﴾: حرف استفهام إنكاري توبيخي. ﴿ مِنْ ﴾: حرف جر صلة. ﴿ خَلِقٍ ﴾: مبتدأ مرفوع، وعلامة رفعه ضمة مقدرة على آخره، منع من ظهورها اشتغال المحل بحركة حرف الجر الزائد، وفي الخبر قولان: أحدهما: هو جملة ﴿ يَرُزُقُكُمُ ﴿ الخَ ، والثاني: أنه محذوف، تقديره: لكم، ونحوه. ﴿ غَيْرُ ﴾:

الجُزُّ النَّابِي وَالْغِشْرُونَ

بالرفع، والجر، والنصب، فالرفع فيه ثلاثة أوجه: أحدها: أنه خبر المبتدأ. والثاني: أنه صفة لذ ﴿ وَلِنْ عَلَى الموضع، وخبره أحد وجهين ذكرتهما. والثالث: أنه مرفوع باسم الفاعل على جهة الفاعلية؛ لأن اسم الفاعل قد اعتمد على أداة الاستفهام، فيكون قد سد مسد خبره. وعلى هذا الوجه؛ فجملة ﴿ يُرُزُنُكُمُ ... ﴾ إلخ إما صفة، أو مستأنفة، ورجح هذا، وأما الجر؛ فهو صفة: ﴿ وَخَلِنٍ ﴾ على اللفظ، وأما النصب؛ فهو على الاستثناء. وخبر المبتدأ أحد وجهين رأيتهما آنفاً. و وَعَمَلُ مُضاف، و ﴿ اللّهِ مَضاف إليه.

﴿ يَرَٰوُكُكُم ﴾ : فعل مضارع، والفاعل مستتر تقديره: "هو" يعود إلى ﴿ خَانِي ﴾ ، والكاف مفعوله الأول. ﴿ وَمَنَ الشّمَآء ﴾ : جار ومجرور متعلقان بالفعل قبلهما، وهما في محل نصب مفعوله الثاني. و(الأرض) : معطوف على ما قبله، وجملة : ﴿ يَرَٰوُكُم ۖ … ﴾ إلخ رأيت ما فيها من أوجه الإعراب فيما قبلها . ﴿ لَا ﴾ . نافية : للجنس تعمل عمل : "إنّ » . ﴿ إِلّه ﴾ : اسم : ﴿ لا ﴾ مبني على الفتح في محل نصب، وخبرها محذوف، تقديره : موجود . ﴿ إِلّه ﴾ : حرف حصر . ﴿ مُورّ ﴾ نضمير منفصل مبني على الفتح في محل رفع، وفيه ثلاثة أوجه : أحدها : اعتباره بدلاً من اسم : ﴿ لا ﴾ واسمها ؛ لأنها وما بعدها في محل رفع بالابتداء . والثالث : اعتباره بدلاً من الضمير المستكن في الخبر المحذوف . وهو الأولى ، والأولى ، والجملة الاسمية : ﴿ لا إِلّه إِلّه مُورٍ ﴾ مستأنفة ، لا محل لها مسوقة لتقرير النفي المستفاد مما قبلها . ﴿ فَأَنّ ﴾ : الفاء : حرف استثناف . (أنى) : اسم استفهام مبني على السكون ، وفيه معنى التعجب ، والإنكار ، والتوبيخ في محل نصب حال ، عامله ما بعده . ﴿ وَقَوْمُ كُورٍ ﴾ : فعل مضارع مبني للمجهول مرفوع ، وعلامة رفعه ثبوت النون ؛ لأنه من الأفعال الخمسة ، والواو ضمير متصل في محل رفع نائب فاعله ، والجملة الفعلية مستأنفة . هذا ؛ وإن اعتبرت الفاء الفصيحة ؛ فلا محل لها ؛ لأنها جواب للشرط المقدر ؛ إذ التقدير : وإذا كان ما ذكر حاصلاً وواقعاً فأنى تؤفكون .

#### ﴿ وَإِن يُكَذِّبُوكَ فَقَدْ كُذِّبَتْ رُسُلٌ مِّن قَبْلِكَ ۚ وَإِلَى ٱللَّهِ تُرْجَعُ ٱلْأُمُورُ ﴿ ﴾

المشرح: ﴿وَإِن يُكَذِّبُوكَ﴾ أي: وإن يكذبك هؤلاء المشركون يا محمد؛ فاصبر، وتأسَّ بمن سبقك من الرسل. ﴿فَقَدْ كُذِّبَتْ رُسُلُ مِن قَبْكِ ﴿ أي: رسل ذوو عدد كثير، وأولو آيات بينات، وأهل أعمار طوال، وأصحاب صبر، وعزم، فلك بهم أسوة، فإنهم كذلك جاؤوا أقوامهم بالبينات، وأمروهم بالتوحيد، وعبادة الله تعالى، فكذبوهم، وخالفوهم. وتنكير (رسل) للتعظيم، والإشارة إلى كثرتهم المقتضية زيادة التسلية، والحث على المصابرة. وانظر شرح: «الرسول» في الآية رقم [١] من سورة (الأحزاب). ﴿وَإِلَى اللَّهِ تُرْجُعُ ٱلْأُمُورُ ﴾: فيجازيك على صبرك، ويجازيهم

على تكذيبك، ومعاداتك. هذا؛ والفعل: «رجع» يكون متعدياً، ولازماً، ويقرأ: ﴿ رُبُّحَهُ ﴾ بالبناء للمجهول من المتعدي، وبالبناء للمعلوم من اللازم.

الآية: ٥

الإعراب: ﴿وَإِن ﴾: الواو: حرف استئناف: (إن): حرف شرط جازم. ﴿ يُكِذِبُوك ﴾: فعل مضارع فعل الشرط مجزوم، وعلامة جزمه حذف النون؛ لأنه من الأفعال الخمسة، والواو فاعله، والكاف مفعول به، والجملة الفعلية لا محل لها؛ لأنها ابتدائية، ويقال: لأنها جملة شرط غير جازم، وجواب الشرط محذوف، التقدير: فاصبر، فحذف، وأقيم جملة: ﴿ فَقَدْ كُذِبَتْ ... ﴾ إلخ مقامه استغناء عن المسبب بالسبب. و(إن) ومدخولها كلام مستأنف لا محل له. ﴿ فَقَدْ ﴾: الفاء: حرف تعليل. (قد): حرف تحقيق يقرب الماضي من الحال. ﴿ كُذِبَتْ ﴾: فعل ماض مبني للمجهول، والتاء للتأنيث حرف لا محل له. ﴿ رُسُلُ ﴾: نائب فاعله، والجملة الفعلية لا محل لها؛ لأنها تعليلية. ﴿ وَنِن قَبْلِكُ ﴾: متعلقان بمحذوف صفة ﴿ رُسُلُ ﴾، والكاف ضمير متصل في محل جر بالإضافة. ﴿ وَالَى ﴾: الواو: حرف استئناف. (إلى الله): متعلقان بما بعدهما. ﴿ رُشُحُ الْأَمُورُ ﴾: فعل مضارع، ونائب فاعله، أو: فاعله والجملة الفعلية مستأنفة، لا محل لها، وقيل: معطوفة على ما قبلها، والأول أولى.

## ﴿ يَكَأَيُّهُما ٱلنَّاسُ إِنَّ وَعَدَ ٱللَّهِ حَتَّى فَلَا تَغُرَّنَّكُمُ ٱلْحَيَوْةُ ٱلدُّنْكَ ۚ وَلَا يَغُرَّنَّكُم بِٱللَّهِ ٱلْغَرُورُ ۞

المشرح: ﴿ يَأَيُّهُا النَّاسُ ﴾: هذا النداء يشمل المؤمن، والكافر، والصالح، والطالح، والطالح، والمحسن، والمسيء. وانظر شرح باقى الكلام في الآية رقم [٣٣] من سورة (لقمان) ففيها الكفاية.

الإعراب: (يا): أداة نداء تنوب مناب: أدعو، أو: أنادي. (أيها): نكرة مقصودة مبنية على الضم في محل نصب بأداة النداء، و(ها): حرف تنبيه لا محل له، أقحم للتوكيد، وهو عوض من المضاف إليه. ﴿النَّاسُ ﴿: بعضهم يعرب هذا ؛ وأمثاله نعتاً ، وبعضهم يعربه بدلاً ، والقول الفصل أن الاسم الواقع بعد: «أي» وبعد اسم الإشارة. إن كان مشتقاً فهو نعت، وإن كان جامداً كما هنا فهو بدل ، أو عطف بيان ، والمتبوع ؛ أعني «أي» منصوب محلاً ، وكذا التابع ، أعني : (الناس) وأمثاله ؛ فهو منصوب ، وعلامة نصبه فتحة مقدرة على آخره ، منع من ظهورها اشتغال المحل بحركة الإتباع اللفظية . . . إلخ ، وانظر الآية رقم [١] من سورة (الأحزاب) .

﴿إِنَّ ﴾: حرف مشبه بالفعل. و﴿وَعَدَ ﴾: اسمها، وهو مضاف، و﴿اللهِ هُ مضاف إليه، من إضافة المصدر لفاعله. ﴿حَقُّ ﴾: خبر: ﴿إِنَّ ﴾، والجملة الاسمية لا محل لها؛ لأنها ابتدائية كالجملة الندائية قبلها. ﴿فَلاَ ﴾: الفاء: حرف عطف على رأي من يجيز عطف الإنشاء على الخبر، وابن هشام يعتبرها للسببية المحضة، وأراها الفاء الفصيحة؛ لأنها أفصحت عن شرط مقدر، التقدير: وإذا كان ذلك \_ أي ما ذكر \_ حاصلاً، وواقعاً؛ فلا . . . إلخ . (لا): ناهية جازمة. ﴿نَعُرُبُكُمُ ﴾: فعل مضارع مبني على الفتح لاتصاله بنون التوكيد الثقيلة في محل جزم

ب: (لا) الناهية، والنون حرف لا محل له، والكاف ضمير متصل في محل نصب مفعول به. ﴿ الْحَيَوةُ ﴾: فاعله. ﴿ الدُّنيَا ﴾: صفة: ﴿ الْحَيَوةُ ﴾ مجرور مثله، وعلامة جره كسرة مقدرة على الألف للتعذر، والجملة الفعلية لا محل لها؛ لأنها جواب شرط غير جازم، وجملة: ﴿وَلَا يَغُرَّنَّكُم بِأُللَّهِ ٱلْغُرُورُ﴾ معطوفة عليها، لا محل لها مثلها، وإعرابها مثلها بلا فارق، ولا خفاء فيه.

الآية: ٦

## ﴿ إِنَّ ٱلشَّيْطَانَ لَكُمْ عَدُوٌّ فَٱتَّخِذُوهُ عَدُوًّا ۚ إِنَّمَا يَدْعُواْ حِزْبَهُ. لِيَكُونُواْ مِنْ أَصْحَبِ ٱلسَّعِيرِ ﴿ ﴾

الشرح: ﴿إِنَّ ٱلشَّيْطَانَ لَكُمْ عَدُوٌّ﴾: بيِّن العداوة، وهي قديمة من عهد آدم على نبينا، وعليه ألف صلاة، وألف سلام. فلذا عداوته لا تزول؛ لأنه أخرج أباكم من الجنة. ﴿فَأَغِّذُوهُ عَدُوًّا ﴾: فعادوه أنتم أشد العداوة، وخالفوه، وكذبوه فيما يغركم، ويخدعكم به، وإذا فعلتم فعلاً؟ فتفطنوا له، فإنه ربما يدخل عليكم فيه الرياء، ويزين لكم القبائح، وكان الفضيل بن عياض ـ رحمه الله تعالى ـ يقول: يا كذاب! يا مفتر! اتق الله، ولا تسب الشيطان في العلانية؛ وأنت صديقه في السر. وقال ابن السماك ـ رحمه الله تعالى ـ: يا عجباً لمن عصا المحسن بعد معرفته بإحسانه، وأطاع اللعين بعد معرفته بعداوته!

﴿إِنَّمَا يَدَّعُواْ حِزْيَهُ، ﴾: أشياعه وأتباعه. وجمع (حزب): أحزاب، وانظر الآية رقم [٢٠] من سورة (الأحزاب). ﴿لِيَكُونُواْ مِنْ أَصِّكِ ٱلسَّعِيرِ ﴾ أي: ليكونوا معه في نار جهنم المعبر عنها بالسعير، وانظر شرح ﴿السَّعِيرِ﴾ في الآية رقم [٢١] من سورة (لقمان)، وشرح (الشيطان) في البسملة أول سورة (السجدة)، وشرح: «صاحب» في الآية رقم [١٥] من سورة (العنكبوت).

الإعراب: ﴿إِنَّهُ: حرف مشبه بالفعل. ﴿ الشَّيْطُنَ ﴾: اسم ﴿إِنَّهُ. ﴿ لَكُرْ ﴾: جار ومجرور متعلقان بما بعدهما. ﴿ عَدُوٌّ ﴾: خبر: ﴿ إِنَّ ﴾، والجملة الاسمية ابتدائية، أو مستأنفة، لا محل لها على الاعتبارين. ﴿ فَأَتَّخِذُوهُ ﴾: الفاء: هي الفصيحة. (اتخذوه): فعل أمر، مبني على حذف النون، والواو فاعله، والهاء مفعوله الأول. ﴿عَدُوَّا ﴾: مفعوله الثاني، والجملة الفعلية لا محل لها؛ لأنها جواب شرط غير جازم؛ إذ التقدير: وإذا كانت عداوة الشيطان ثابتة، وقديمة؛ فاتخذوه... إلخ. ﴿إِنَّا﴾: كافة، ومكفوفة. ﴿ يَدْعُونُهُ: فعل مضارع مرفوع، وعلامة رفعه ضمة مقدرة على الواو للثقل، والفاعل يعود إلى: ﴿ أَلشَّيْطُنَ ﴾. ﴿حِرِّبَهُ ﴾: مفعول به، والهاء ضمير متصل في محل جر بالإضافة، والجملة الفعلية تعليل للأمر، لا محل لها. ﴿لِيَكُونُوا ﴾: فعل مضارع ناقص منصوب بـ: «أن» مضمرة بعد لام التعليل، وعلامة نصبه حذف النون؛ لأنه من الأفعال الخمسة، والواو اسمه، والألف للتفريق. ﴿مِنْ أُصَّكِ ﴾: متعلقان بمحذوف خبر: (يكونوا)، و﴿أُصَّكِ ﴾ مضاف، و ﴿ ٱلسَّعِيرِ ﴾ مضاف إليه، و «أن » المضمرة والفعل: (يكونوا) في تأويل مصدر في محل جر بلام التعليل، والجار والمجرور متعلقان بالفعل ﴿يَدُّعُوا ﴾ فهو تعليل من تعليل.

## ﴿ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ لَمُمْ عَذَابٌ شَدِيدٌ وَٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ ٱلصَّلِاحَتِ لَهُمْ مَّغْفِرَةٌ وَأَجْرُ ۗ كَبِيرٌ ۞﴾

المشرح: ﴿ اللَّذِينَ كَفَرُواْ ﴾ أي: بالله، وعادوا نبيه. ﴿ هُمُّمْ عَذَابُ شَدِيدٌ ﴾: دائم، لا يعرف قدره، ولا يوصف هوله. ﴿ وَالَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَيلُواْ الصَّلِحَتِ ﴾: انظر الاحتراس في الآية رقم [٣٧] من سورة (سبأ)، ومقابلة الإيمان بالكفر في الآية رقم [٣٨] منها. ﴿ هُمُ مَّغْفِرَةٌ ﴾: لذنوبهم. ﴿ وَأَجْرٌ كَبِيرٌ ﴾: في الآخرة، وهو الجنة، وما فيها من النعيم المقيم؛ الذي لا ينفد. هذا؛ وفي الآية وعيد لمن أجاب الشيطان، واتبع زخارفه، ووساوسه، ووعد لمن خالفه، وقطع للأماني الفارغة، وبناء الأمر كله على الإيمان والعمل الصالح، وكونهما لا يفترقان.

الإعراب: ﴿ اَلَٰذِينَ ﴾: اسم موصول مبني على الفتح، وفي محله ثلاثة أوجه: أحدها: رفعه من وجهين: أقواهما: أن يكون مبتداً، والجملة الاسمية بعده خبره. والأحسن: أن يكون ﴿ فَمُ ﴾ متعلقين بمحذوف خبره، و﴿ عَذَابُ ﴾ فاعل بالجار والمجرور، أي بمتعلقهما، والثاني أنه بدل من واو الجماعة في: ﴿ لِيكُونُولُ ﴾. والثاني: نصبه من أوجه: البدل من ﴿ عِزْبَهُ ﴾، أو: النعت له، أو إضمار فعل ك: ﴿ أَذُمُ ﴾ ونحوه. والثالث: جره من وجهين: النعت، أو البدلية من ﴿ أَحَيْبِ ﴾ وأحسن الوجوه الأول لمطابقة التقسيم، وجملة: ﴿ كَفُرُولُ ﴾ مع المتعلق المحذوف صلة الموصول، لا محل علما. ﴿ عَذَابُ ﴾ والجملة الاسمية في محل رفع خبر المبتدأ، وانظر ما ذكرته من أوجه الإعراب السابقة. ﴿ وَاللَّذِينَ ﴾: معطوف على ما قبله على جميع الاعتبارات فيه، وجملة: ﴿ عَامَنُولُ ﴾ مع المتعلق المحذوف صلته، وجملة: ﴿ وَعَمِلُوا الصِّلِحَتِ ﴾ معطوفة عليها، لا محل لها مثلها. وجملة: ﴿ مَمْمُ مَعْفَرَةٌ ﴾: قل فيها ما قلته من أوجه بجملة: ﴿ لَمُمْ عَذَابُ شَدِيدٌ ﴾. ﴿ وأَجْرُ ﴾: معطوف على (مغفرة). ﴿ وكبرُ ﴾ وأجل، وأجر). تأمل، وتدبر، وربك أعلم، وأجل، وأجل، وأكره.

﴿ أَفَهَنَ زُيِّنَ لَهُ اللَّهُ عُمَلِهِ عَمَلِهِ فَرَاهُ حَسَنَا ۚ فَإِنَّ ٱللَّهَ يُضِلُّ مَن يَشَآءُ وَيَهْدِى مَن يَشَآءُ فَلَا لَا لَهُ عَلَيْمُ بِمَا يَصْنَعُونَ ﴿ كَا لَهُ عَلَيْمُ بِمَا يَصْنَعُونَ ﴿ كَا لَهُ عَلَيْمُ بِمَا يَصْنَعُونَ ﴿ كَا لَهُ عَلَيْمُ اللَّهُ عَلِيمُ بِمَا يَصْنَعُونَ ﴿ كَا لَهُ اللَّهُ عَلَيْمُ بِمَا يَصْنَعُونَ ﴿ لَكُ اللَّهُ عَلَيْمُ اللّهُ عَلَيْمُ اللَّهُ عَلَّهُ اللَّهُ عَلَيْمُ اللَّهُ عَلَيْمُ اللَّهُ عَلَيْمُ اللَّهُ عَلَيْمُ اللَّهُ عَلَيْمُ اللَّهُ عَلَيْمُ عَلَيْمُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْمُ اللَّهُ عَلَيْمُ اللَّهُ عَلَيْمُ اللَّهُ عَلَيْمُ اللَّهُ عَلَيْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُوا اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْمُ اللَّهُ اللّهُ الل

الشرح: قال ابن عباس ـ رضي الله عنهما ـ: نزلت الآية في أبي جهل، ومشركي مكة. وقيل: نزلت في أصحاب الأهواء، والبدع، ومنهم الخوارج، الذين ظهروا في عهد الإمام علي، رضي الله عنه، والذين يستحلون دماء المسلمين، وأموالهم، وليس أصحاب الكبائر من الذنوب منهم؛ لأنهم لا يستحلون ما ذكر، ويعتقدون تحريمها، مع ارتكابهم إياها، ومعنى: ﴿ رُبِّنَ لَهُ أَبُ اللهُ الله عنه، وموه عليه قبيح عمله. انتهى. خازن، وغيره.

﴿ أَفَمَن زُيِّنَ لَهُۥ سُوء عَمَلِهِ فَوَاهُ حَسَنَا ﴾ أي: أفمن زين له سوء عمله؛ بأن غلب وهمه، وهواه على عقله؛ حتى انتكس رأيه فرأى الباطل حقاً، والقبيح حسناً كمن لم يزين له؛ بل وفق؛ حتى عرف الحق، واستحسن الأعمال الحسنة، واستقبح القبيحة منها على ما هي عليه. فحذف خبر المبتدأ لدلالة الكلام الآتي عليه.

الآية: ٨

وَفَرْة المعجزات؛ إن لم يهده الله عز وجل، وذلك؛ لأن الآيات الباهرة، التي ظهرت على يد وكثرة المعجزات؛ إن لم يهده الله عز وجل، وذلك؛ لأن الآيات الباهرة، التي ظهرت على يد الرسول على بلغت في الكثرة، وقوة الدلالة إلى حالة يستحيل فيها أن تصير مشتبهة على عاقل، فطلب آيات أخرى بعد ذلك لا يفيد شيئاً. ويهدي من يشاء هدايته وتوفيقه إلى الإيمان والطاعة. هذا؛ ومصدر الفعل ويُضِلُّ : الإضلال، وهو: خلق فعل الضلال في العبد. والهداية: خلق فعل الاهتداء في العبد. هذا هو الحقيقة عند أهل السنة، وقد يعترض بعض الناس على خلق فعل الضلال في العبد، فيقول: إذاً لا مؤاخذة على العبد، فكيف يعذبه الله؟ والجواب أن معنى خلق الضلال. . . إلخ: تقدير ضلاله، وهذا التقدير مبني على علم الله الأزلي بأن هذا العبد لو خلق الضلال. . . إلخ: تقدير ضلاله، وهذا التقدير مبني على علم الله الأزلي بأن هذا العبد لو ترك وشأنه لم يختر سوى الكفر، والضلال، ولذا قدره الله عليه. هذا بالإضافة إلى اختياره الضلال، بعد أن بين الله لكل واحد الخير، والشر، والحسن، والقبيح، كما قال الله عز وجل: وهَمَدَيْنَهُ ٱلنَجْدَيْنَ أي: بيّنا له طريق الخير، وطريق الشر.

هذا؛ وقال علماء التوحيد: ليس معنى إضلال الله لفريق من الناس، وهدايته لفريق آخر: أنه تعالى يجبر كُلَّا منهما على الضلالة، والهدى، ولا أنه يكرههم على سلوك سبيلي: الخير، والشر، كَلَّا فإن هذا الإكراه مناف للعدل الإلهي؛ بل مناف لحكمة التشريع السماوي، ولا يتفق مع نصوص الشريعة المتواترة القاطعة، الدالة على أن العبد له إرادة، واختيار، هما مناط التكليف، والمؤاخذة، وكذلك فهم الصحابة والسلف الصالح. سأل رجل علياً، رضي الله عنه، فقال: أكان مسيرك إلى الشام - يعني: لقتال أهلها - بقضاء الله، وقدره؟ فقال له: ويحك، لعلك ظننت قضاء لازماً، وقدراً حاتماً، ولو كان كذلك؛ لبطل الثواب والعقاب، وسقط الوعد، والوعيد. إن الله سبحانه أمر عباده تخييراً، ونهاهم تحذيراً، فكلف يسيراً، ولم يكلف عسيراً، ولم ينزل الكتب للعباد عبثاً، ولا خلق السموات، والأرض وما بينهما باطلاً. ﴿ وَلِكَ ظَنُ اللَّذِينَ كَفَرُواْ مِنَ الله النهى. صابوني.

﴿ فَكَلَ لَذَهُبُ نَفْسُكَ عَلَيْمٌ حَسَرَتٍ ﴾: والمعنى: فلا تهلك نفسك عليهم للتحسر على كفرهم، وضلالهم، وإصرارهم على تكذيبك، ومثل هذه الآية قوله تعالى في الآية رقم [١٧٦] من سورة (آل عمران): ﴿ وَلَا يَحْزُنكَ ٱلَّذِينَ يُسُرِعُونَ فِي ٱلْكُفْرِ ﴾، وفي الآية رقم [٦] من سورة (الكهف): ﴿ فَلَمَ لَذَ عُنْ مَا لَا يُعْرَفُوا بِهَاذَا ٱلْحَدِيثِ أَسَفًا ﴾، وفي الآية رقم [٣] من سورة (الكهف):

(الشعراء): ﴿لَعَلَكَ بَلَخُعُ نَفْسَكَ أَلَا يَكُونُوا مُؤْمِنِينَ ﴾. ﴿إِنَّ اللّهَ عَلِيمٌ بِمَا يَصْنَعُونَ ﴾: هذا الفعل أبلغ من قوله: ﴿يَعْمَلُونَ ﴾ من حيث إن الصنع عمل الإنسان، بعد تدرب فيه، وتروِّ، وتحري إجادة، ولذلك ذم الله به خواص اليهود في الآية رقم [٦٣] من سورة (المائدة)، بينما ذم عوامهم بقوله تعالى: ﴿لَيْنَسَ مَا كَانُوا يَعْمَلُونَ ﴾ رقم [٦٢] منها.

تنبيه: الفعل ﴿ أَيْنَ كُ مبني للمجهول، وهو يحتمل أن يكون المزين الله عز وجل، ويحتمل أن يكون المزين هو الشيطان، وقد صرحت الآية رقم [3] من سورة (النمل) أن المزين هو الله تعالى، بينما صرحت الآية رقم [7] منها بأن المزين هو الشيطان، وفي ذلك قال الزمخشري عالى، بينما صرحت الآية رقم [7] منها بأن المزين أعمالهم إلى ذاته؛ أي: في الآية رقم [3] من سورة (النمل) أي: في قوله تعالى: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ بِالْآخِرَةِ رَيَّنًا لَمُمُ أَعْمَلَهُمْ ... إلى الشيطان في قوله: ﴿ وَرَبَيْنَ لَهُمُ ٱللَّيْطَنُ أَعْمَلُهُمْ ... إلى الله عزّ وجلَّ مجاز، وله طريقان في علم فرق، وذلك أن إسناده إلى الشيطان حقيقة، وإسناده إلى الله عزَّ وجلَّ مجاز، وله طريقان في علم البيان: أحدهما: أنه من المجاز الذي يسمى استعارة. والثاني: أنه من المجاز الحكمي. فالطريق الأول: أنه لما متعهم بطول العمر، وسعة الرزق، وجعلوا إنعام الله عليهم، وإحسانه اليهم ذريعة إلى اتباع شهواتهم، وبطرهم، وإيثارهم الراحة، والترف، ونفارهم عما يلزمهم فيه التكاليف الصعبة، والمشاق المتعبة، فكأنه زين لهم بذلك أعمالهم، وإليه أشارت الملائكة التكاليف الصعبة، والمشاق المتعبة، فكأنه زين لهم بذلك أعمالهم، وإليه أشارت الملائكة صلوات الله وسلامه عليهم - في قوله تعالى، حكاية عن قولهم: ﴿ وَلَاكِنَ مَنَّعَتَهُمْ وَ اَبِا المَّهُمُ حَقَى النَّهُ والله الله الله الله وسلامه عليهم - في قوله تعالى، حكاية عن قولهم: ﴿ وَلَاكِن مَنَّعَتَهُمْ وَ المَا اللهُ وسلامه عليهم - في قوله تعالى، حكاية عن قولهم: ﴿ وَلَاكِن مَنَّعَتَهُمْ وَ المَا اللهُ وسلامه عليهم - في قوله تعالى، حكاية عن قولهم: ﴿ وَلَاكِن مَنَّعَتَهُمْ وَ المَا اللهُ وسلامه عليهم - في قوله تعالى، حكاية عن قولهم: ﴿ وَلَاكُن اللهُ وسلامه عليهم - في قوله تعالى، حكاية عن قولهما: ﴿ وَلَاكُونُ اللّهُ وَلَا اللّهُ وسلامه عليهم - في قوله تعالى من سورة (الفرقان).

الطريق الثاني: أن إمهاله الشيطان، وتخليته؛ حتى يزين لهم ملابسة ظاهرة للتزيين، فأسند إليه؛ لأن المجاز الحكمي يصححه بعض الملابسات. وقيل: إن الأعمال التي وجب عليهم أن يعملوها زينها الله لهم، فعموا عنها، وضلوا. ويعزى إلى الحسن. انتهى. كشاف. هذا؛ وقد بينت في آية (النمل) رقم [٢٤] أن المزين في الحقيقة هو الله تعالى، وهذا مذهب أهل السنة، وإنما جعل الشيطان آلة بإلقاء الوسوسة في قلوب الكافرين، وليس له قدرة أن يضل، أو يهدي أحداً، وإنما له الوسوسة فقط، فمن أراد الله شقاوته سلطه عليه؛ حتى يقبل وسوسته. وهذا مبني على أن العبد لا يخلق أفعال نفسه، وإنما يخلقها الله تعالى، كما قال: ﴿وَالله أَعَلَمُ وَمَا تَعْمَلُونَ ﴾ وما قاله الزمخشري مبني على مذهبه في الاعتزال من أن العبد يخلق أفعال نفسه، والله أعلم بمراده، وأسرار كتابه.

الإعراب: ﴿أَفَمَنَ﴾: الهمزة: حرف استفهام إنكاري. الفاء: حرف عطف، أو حرف استئناف. (مَنْ): اسم موصول مبني على السكون في محل رفع مبتدأ. ﴿زُيِّنَ﴾: ماض مبني للمجهول. ﴿لَهُ عَلَهُ : جار ومجرور متعلقان بالفعل قبلهما. ﴿لُوَءُ ﴾: نائب فاعله، وهو مضاف، و﴿عَمَلِهِ ﴾ مضاف إليه، والجملة الفعلية صلة الموصول، لا محل لها. ﴿فَرَاهُ ﴾: الفاء: حرف عطف. (رآه):

فعل ماض مبني على فتح مقدر على الألف للتعذر، والفاعل يعود إلى (مَنْ) تقديره: «هو»، والهاء مفعول به. ﴿حَسَنَا ﴾: مفعول به ثان، والجملة الفعلية معطوفة على ما قبلها، لا محل لها مثلها، وخبر المبتدأ محذوف تقديره: كمن لم يزين له. . . إلخ، وقد صرح به في قوله تعالى: ﴿أَفَنَن يَعْلَمُ أَنْكَ أُنُولَ إِلَيْكَ مِن رَبِّكِ ٱلْحَقُ كُمَنَ هُو أَعْمَى ﴾ الآية رقم [١٩] من سورة (الرعد)، والجملة الاسمية معطوفة على جملة محذوفة، أو مستأنفة، لا محل لها على الاعتبارين. هذا؛ واعتبر بعضهم (مَنْ) اسم شرط، وجواب الشرط محذوف، تقديره: ذهبت نفسك عليهم حسرة. وهو ضعيف، كما ترى.

الآية: ٩

﴿ وَإِنَّ ﴾: الفاء: حرف استئناف. (إنَّ): حرف مشبه بالفعل. ﴿ اللّهَ ﴾: اسمها. ﴿ يُصِلُ ﴾: فعل مضارع، والفاعل يعود إلى الله، والجملة الفعلية في محل رفع خبر (إنَّ). ﴿ مَن ﴾: اسم موصول، أو نكرة موصوفة مبنية على السكون في محل نصب مفعول به، والجملة الفعلية بعدها صلتها، أو صفتها، والعائد، أو الرابط محذوف، التقدير: يضل الذي، أو: شخصاً يشاء إضلاله، وجملة: ﴿ وَبَهْدِى مَن يَشَأَةُ ﴾ معطوفة على ما قبلها، فهي في محل رفع مثلها، وإعرابها مثلها أيضاً، والجملة الاسمية: ﴿ وَإِنَّ اللّهَ ... ﴾ إلخ مستأنفة، لا محل لها.

وَنَلاَه: الفاء: هي الفصيحة، وانظر الآية رقم [٥]. (لا): ناهية جازمة. وَنَدْهَبُ : فعل مضارع مجزوم ب: (لا). ونَفَسُكَ : فاعله، والكاف ضمير متصل في محل جر بالإضافة. هذا ؟ ويقرأ بضم التاء وكسر الهاء من الرباعي، ونصب: ونفسك على أنه مفعول به، والفاعل مستر، تقديره: «أنت». وعَلَيْهِم : متعلقان بما قبلهما. وصَرَبَ ايضاً، فهو منصوب، وعلامة وقيل: مفعول مطلق، وهو ضعيف أيضاً، فهو منصوب، وعلامة نصبه الكسرة نيابة عن الفتحة ؛ لأنه جمع مؤنث سالم، والجملة الفعلية: وفلا لذهب المحل لا محل لها على جميع الوجوه المعتبرة بالفاء. وإن : حرف مشبه بالفعل. والله الموصولة، والموصوفة، والمصدرية. فعلى الأولين مبنية على السكون في محل جر بالباء، والجملة الفعلية والموصوفة، والمصدرية. فعلى الأولين مبنية على السكون في محل جر بالباء، والجملة الفعلية وعلى اعتبارها مصدرية تؤول مع ما بعدها بمصدر في محل جر بالباء، التقدير: عليم بصنعهم. وعلى اعتبارها مصدرية تؤول مع ما بعدها بمصدر في محل جر بالباء، التقدير: عليم بصنعهم.

﴿ وَٱللَّهُ ٱلَّذِيَ أَرْسَلَ ٱلرِّيَاحَ فَتُثِيرُ سَحَابًا فَسُقْنَهُ إِلَىٰ بَلَدِ مَّيِّتِ فَأَحْيَيْنَا بِهِ ٱلْأَرْضَ بَعْدَ مَوْتِهَا ۗ كَذَلِكَ ٱلنَّشُورُ (إِنَّ)﴾

الشرح: ﴿ وَاللَّهُ ٱلَّذِينَ آرْسَلَ ٱلرِّيَحَ ﴾ أي: والله تعالى بقدرته هو الذي أرسل الرياح مبشرة بنزول المطر، كما قال تعالى في الآية رقم [٦٣] من سورة (النمل): ﴿ وَمَن يُرْسِلُ ٱلرِّيكَ بُشْرًا بَيْكَ يَدَى

الآية: ٩

رَحْمَتِهِ ﴾، ومثلها في الآية رقم [٥٧] من سورة (الأعراف)، و(الفرقان) رقم [٤٨]. وقال في (الروم) رقم [٤٦]: ﴿وَمِنْ ءَايَكِهِ ۚ أَن يُرْسِلَ ٱلرِّياحَ مُبَشِّرَتِ﴾. هذا؛ وقرئ: (الريح)، ونص الآية هنا مثلها في الآية رقم [٤٨] من سورة (الروم) أيضاً.

﴿فَتُثِيرُ سَحَابًا﴾: انظر الآية رقم [٤٨] من سورة (الروم) ففيها الكفاية. ﴿فَسُقُنَهُ إِلَى بَلَدٍ مَّيتِ﴾ أي: لا نبات فيه، وانظر شرحه في الآية رقم [١٥] من سورة (سبأ). ﴿فَأَحْيَنَا بِهِ﴾ أي: بالمطر النازل منه، وذكر السحاب كذكره، أو بالسحاب، فإنه سبب السبب، أو الصائر مطراً. ﴿ٱلْأَرْضَ بَعُدُ مَوْتِهَا ﴾: بعد يبسها، فإن الأرض تكون هامدة، لا نبات فيها، فإذا أراد الله إحياءها بالنبات؛ أنزل عليها المطر، بواسطة نقل السحاب له حيث أراد الله تعالى، كما قال جل ذكره في الآية رقم [٥] من سورة (الحج): ﴿وَتَرَى ٱلْأَرْضَ هَامِدَةً فَإِذَا أَنَزَلْنَا عَلَيْهَا ٱلْمَآءَ ٱهْتَرَتْ وَرَبَتْ وَأَنْبَتَتْ مِن كُلِّ زُوْج بَهِيجٍ.

﴿كَنَاكِكَ ٱلنُّشُورُ ﴾ أي: مثل إحياء الأرض الموات نشور الأموات في صحة قدرة الله تعالى. روى الإمام أحمد، وأبو داود، وابن ماجه عن أبي رُزَيْن العُقَيْلِي، قال: قلت: يا رسولَ اللهِ! كيفَ يحيي الله الموتى؟ وما آية ذلك في خلقه؟ قال: «أَمَا مَرَرْتَ بوادي أَهْلِكَ مُمْحِلاً، ثُمَّ مررْتَ بِهِ يَهْتَزُّ خَضِراً؟». قُلْتُ: نَعَمْ يَا رَسُولَ اللهِ! قَال: «فَكَذلِكَ يُحْيِي الله الْمَوْتَى، وَتِلْكَ آيتُهُ في خَلْقِهِ».

هذا؛ وفي هذه الجملة تشبيه التمثيل. ووجه التشبيه من وجوه: أحدها: أن الأرض الميتة لما قبلت الحياة اللائقة بها، كذلك الأعضاء تقبل الحياة. وثانيها: كما أن الريح تجمع القطع السحابية، كذلك تجمع أجزاء الأعضاء، وأبعاض الأشياء. وثالثها: كما أنا نسوق الريح والسحاب إلى البلد الميت، كذلك نسوق الروح إلى الجسد الميت. انتهي. جمل نقلاً عن كرخي.

تنبيه: قال الزمخشري ـ رحمه الله تعالى ـ: فإن قلت: لم جاء ﴿فَتُثِيرُ ﴾ على المضارعة دون ما قبله، وما بعده؟ قلت: ليحكي الحال التي تقع فيها إثارة الرياح السحاب، وتستحضر تلك الصور البديعة، الدالة على القدرة الربانية، وهكذا يفعلون بفعل فيه نوع تمييز وخصوصية بحال تُستغرب، أو تهمُّ المخاطب، أو غير ذلك كما قال تأبط شرًّا: [الوافر]

فَــمَــنْ يــنــكــرْ وجــودَ الــغــول إنــي أخبرُ عنْ يَـقِين بَـلْ عِيانِ بِسَهْبِ كالصحيفةِ صَحْصَحَانِ بأنى قد لقيت الغول تهوى فأضربها بلدكة مس فخرتت صَرِيعاً لِلْيَدَيْنِ وَلِلْجِرَانِ

لأنه قصد أن يصور لقومه الحالة التي تشجع فيها بزعمه على ضرب الغول، كأنه يبصرهم إياها، ويطلعهم على كنهها مشاهدة للتعجب من جرأته على كل هول، وثباته عند كل شدة، وكذلك سوق السحاب إلى البلد الميت، وإحياء الأرض بعد موتها بالمطر لما كانا من الدلائل على القدرة الباهرة، قيل: (فسقنا) و(أحيينا) معدولاً بهما عن لفظ الغيبة إلى ما هو أدخل في الاختصاص، وأدل عليه. انتهى. وانظر شرح (ميت) في الروم رقم [١٩].

الآية: ١٠

الإعراب: (الله): مبتدأ. ﴿ اللهِ يَهُ اللهِ على السكون في محل رفع خبره. ﴿ الرَّيْمَ ﴾: ماض، وفاعله يعود إلى ﴿ اللهِ يَهُ وهو العائد. ﴿ الرِّيْمَ ﴾: مفعول به، والجملة الفعلية صلة الموصول، لا محل لها، والجملة الاسمية: (الله الذي...) إلخ مستأنفة، لا محل لها. ﴿ فَتُثِيرُ ﴾: الفاء: حرف عطف، وسبب. (تثير): فعل مضارع، والفاعل يعود إلى ﴿ الرِّيْمَ ﴾ تقديره: «هي ». ﴿ مَعَابًا ﴾: مفعول به، والجملة الفعلية معطوفة على ما قبلها، لا محل لها مثلها، والعائد في الأولى عائد في هذه بسبب العطف. ﴿ فَسُقْنَهُ ﴾: الفاء: حرف عطف. (سقناه): فعل، وفاعل، ومفعول به، والجملة الفعلية معطوفة على ما قبلها، لا محل لها أيضاً. ﴿ إِلَى عَلَمَ مَا قبلها، لا محل لها أيضاً. ﴿ إِلَى مَعَلَمَ اللهِ مَا قبلها، لا محل لها أيضاً. ﴿ إِلَى اللهِ مَا قبلها، لا محل لها أيضاً. ﴿ إِلَى اللهِ مَا قبلها، لا محل لها أيضاً. ﴿ إِلَى اللهِ مَا قبلها، لا محل لها أيضاً. ﴿ إِلَى اللهِ مَا قبلها، لا محل لها أيضاً. ﴿ إِلَى اللهِ مَا قبلها، لا معلى ما قبلها، لا محل لها أيضاً. ﴿ إِلَى اللهِ مَا قبلها ومفعول به، والجملة الفعلية معطوفة على ما قبلها، لا محل لها أيضاً. ﴿ إِلَى اللهِ مَا قبلها ومفعول به، والجملة الفعلية معطوفة على ما قبلها، لا محل لها أيضاً. ﴿ إِلَى اللهِ مَا قبلها و المِالهِ اللهُ اللهِ اللهُ الله

(أحيينا): فعل، وفاعل. ﴿ إِنِهِ : متعلقان بما قبلهما. ﴿ ٱلْأَرْضَ ﴾ : مفعول به. ﴿ بَعْدَ ﴾ : ظرف زمان متعلق بمحذوف حال من الأرض، و ﴿ بَعْدَ ﴾ مضاف، و ﴿ مَوْمَةً ﴾ مضاف إليه، و (ها) : ضمير متصل في محل جر بالإضافة، وجملة : (أحيينا...) إلخ معطوفة على ما قبلها، لا محل لها أيضاً. ﴿ كَذَلِكَ ﴾ : الكاف : حرف تشبيه وجر، وذا : اسم إشارة مبني على السكون في محل جر بالكاف، والجار والمجرور متعلقان بمحذوف خبر مقدم، واللام للبعد، والكاف حرف خطاب لا محل له . ﴿ الشُّهُورُ ﴾ : مبتدأ مؤخر، والجملة الاسمية مستأنفة، لا محل لها.

﴿ وَمَن كَانَ يُرِيدُ ٱلْعِزَّةَ فَلِلَهِ ٱلْعِزَّةُ جَمِيعًا ۚ إِلَيْهِ يَصْعَدُ ٱلْكَلِمُ ٱلطَّيِّبُ وَٱلْعَمَلُ ٱلصَّالِحُ ۗ مَرْفَعُدُّهُ وَٱلَّذِينَ يَمْكُرُونَ ٱلسَّيِّعَاتِ لَمُمْ عَذَابٌ شَدِيدٌ ۖ وَمَكْرُ أَوْلَتِكَ هُوَ يَبُورُ ﴿

المشرح: ﴿ مَن كَانَ يُرِيدُ ٱلْعِزَةَ ﴾: الشرف، والمنعة، والمجد، والسيادة. والمعنى: من كان يريد علم العزة التي لا ذلة معها؛ لأن العزة إذا كانت تؤدي إلى ذلة، فإنما هي تعرض للذلة، والعزة التي لا ذل معها لله عز وجل. انتهى. قرطبي. ﴿ فَلِلّهِ ٱلْعِزَةُ جَمِيعاً ﴾: المعنى: من كان يريد العزة، ويرغب فيها؛ فليتعزز بطاعة الله؛ أي: فليطلب العزة من عند الله بطاعته. وذلك: أن الكفار عبدوا الأصنام، وطلبوا التعزز بها، كما قال جل ذكره: ﴿ أَيَبْنَغُونَ عِندَهُمُ ٱلْعِزَةَ فَإِنَّ ٱلْمُنْفِقِينَ لَا يَعْلَمُونَ ﴾ فصن أراد العزة؛ فليقصد بالعزة الله سبحانه، والاعتزاز به، فإنه من اعتز بغير الله؛ أذله الله، ومن اعتز بالله أعزه الله. وقال النبي ﷺ: "مَنْ أَرَادَ عِزَّ الدَّارِيْنِ فَلْيُطِعِ الْعَزِيزَ». ولقد أحسن من قال: [الكامل] وإذا تَذَلَّ لَتَ الرَّقَ الِّ تَوَاضُعاً مِنْ مَنْ الله ومن اعتز بينه في الله في الله الله الله ومن اعزاد الكامل] وانظر الآية رقم [١٨٠] من سورة (الصافات) ففيها فضل بيان.

﴿ إِلَيْهِ يَصَّعَدُ ٱلْكِلِمُ ٱلطَّيِبُ ﴾: هذا يتناول الذكر، والدعاء، وتلاوة القرآن. روى ابن جرير عن عبد الله بن مسعود ـ رضي الله عنه ـ قال: إذا حدثناكم بحديثٍ أتيناكم بتصديق ذلك مِنْ كتابِ الله تعالى: إن العبد المسلم إذا قال: «سبحانَ الله وبحمدِهِ، والحمدُ للهِ، ولا إله إلا الله، والله أكبر، تبارك الله الخدهن ملك، فجعلهن تحت جناحه، ثم صعد بهن إلى السماء، فلا يمر بهن على جمع من الملائكة إلا استغفروا لقائلهن، حتى يجيء بهن وجه الله، عز وجل، ثم قرأ عبد الله ـ رضي الله عنه ـ: ﴿ إِلَيْهِ يَصْعَدُ ٱلْكِلُمُ ٱلطَّيِبُ وَٱلْعَمَلُ ٱلصَّلِحُ يَرْفَعُدُ ﴿ وَأَنشدُوا: [الكامل]

لَا تَـرْضَ مِـنْ رَجُـلٍ حَـلَاوَةَ قَـوْلِـهِ حَـتَّـى يُـزَيِّـنَ مَـا يَـقُـولُ فَـعَـالُ مَـالُهُ بِـمـقَـالِـهِ فَـتَـوَازَنَـا فَـإِحـاءُ ذَاكَ جَـمَـالُ

﴿ وَٱلْعَمَلُ ٱلصَّلِحُ يَرْفَعُكُم ﴿ قَالَ ابن عباس، ومجاهد، وغيرهما: المعنى: والعمل الصالح يرفع الكلم الطيب. وفي الحديث الشريف: «لا يقبلُ اللهُ قولاً إلا بعمل، ولا يقبلُ قولاً وعملاً الله وعملاً ونية إلا بإصابة السنّة». وقال ابن المقفع: قول بلا عمل كثريد بلا دسم، وسحاب بلا مطر، وقوس بلا وتر. وفيه قيل:

لَا يَسَكُونُ الْسَمَقَالُ إِلَّا بِفِعْلٍ كُلُّ قَوْلٍ بِلَا فَحَالٍ هَبَاءُ إِنَّ قَوْلًا بِلَا فَعَالٍ جَدِيلٍ وَذِكَاحَا بِلَا وَلِيٍّ سَواءُ

هذا؛ وصعود الكلم الطيب والعمل الصالح إلى الله تعالى كناية عن قبولهما عنده، أو المراد: صعود الكتبة بصحيفتهما. قال القرطبي: والظاهر: أن العمل الصالح شرط في قبول القول الطيب، وقد جاء في الآثار: أن العبد إذا قال: لا إله إلا الله بنية صادقة؛ نظرت الملائكة إلى عمله، فإن كان العمل موافقاً لقوله؛ صعدا جميعاً، وإن كان عمله مخالفاً؛ وقف قوله؛ حتى يتوب من عمله. فعلى هذا العمل الصالح يرفع الكلم الطيب إلى الله، وهذا قول ابن عباس، وشهر بن حوشب، وسعيد بن جبير، ومجاهد، وقتادة، وأبي العالية، والضحاك ـ رضي الله عنهم أجمعين ـ. وعليه فالعمل الصالح هو السبب في رفع الكلم الطيب. هذا؛ وعلى أن الكلم الطيب هو التوحيد، فهو الرافع للعمل الصالح؛ لأنه لا يقبل العمل الصالح إلا مع الإيمان والتوحيد، أي والعمل الصالح يرفعه الكلم الطيب، فالضمير المنصوب يعود على: (العمل الصالح). وروي هذا القول عن شهر بن حوشب. وقيل: الفاعل يعود إلى (الله) أي: إن العمل الصالح يرفعه الله على الكلم الطيب؛ لأن العمل تحقيق الكلم، والعامل أكثر تعباً من القائل. وهذا هو حقيقة الكلام؛ لأن الله هو الرافع، الخافض، والثانى والأول مجاز، ولكنه سائغ جائز.

قال النحاس: القول الأول أولاها، وأصحها؛ لعلو من قال به، وأنه في العربية أولى؛ لأن القراء على رفع العمل، ولو كان المعنى: والعمَل الصالح يرفعه، أو العمل الصالح يرفعه الكلم الطيب؛ لكان الاختيار نصب العمل، ولا نعلم أحداً قرأه منصوباً، إلا شيئاً روي عن عيسى بن عمر أنه قال: قرأه أناس: (والعملَ الصالحَ يرفعه الله). وقيل: والعمل الصالح يرفع صاحبه، وهو الذي أراد العزة، وعلم أنها تُطلب من الله تعالى. ذكره القشيري. انتهى. قرطبى بتصرف.

أقول: مضمون القول الأول والثاني هو ما ذكرته من الاحتراس كثيراً؛ لأن الإيمان، والعمل الصالح قرينان، لا يقبل الله أحدهما بدون صاحبه. والله الموفق والمعين.

﴿وَالنَّذِينَ يَمْكُرُونَ السَّيِّعَاتِ...﴾ إلخ: قال ابن عباس، وشهر بن حوشب الأشعري، ومجاهد، وقتادة \_ رضي الله عنهم أجمعين \_: هم المراؤون بأعمالهم؛ أي: يمكرون بالناس، يوهمون: أنهم في طاعة الله تعالى، وهم بغضاء إلى الله عز وجل، يراؤون بأعمالهم، ﴿وَلاَ يَذَكُرُونَ اللّهَ إِلّا وَقِيلاً﴾. وقال أبو العالية، وابن أسلم: هم المشركون الذين مكروا بالنبي على لما اجتمعوا في دار الندوة. والصحيح أنها عامة، والمشركون داخلون بطريق الأولى، ولهذا قال تعالى: ﴿ لَمُمْ عَذَابُ شَدِيدٌ وَمَكُرُ أُولَيِّكَ هُو يَبُورُ ﴾ أي: يفسد، ويبطل، ويظهر زيفهم عن قريب لأولى البصائر، والنهى، فإنه ما أسر أحد سريرة إلا أبداها الله على صفحات وجهه، وفلتات لسانه، وما أسر أحد سريرة إلا كساه الله رداءها، إن خيراً فخيرٌ، وإن شراً فشرٌ، فالمرائي لا يروج أمره، ويستمر إلا على غبي، أما المؤمنون المتفرسون، فلا يروج ذلك عليهم؛ بل ينكشف لهم عن قريب، وعالم الغيب لا تخفى عليه خافية. انتهى. مختصر ابن كثير.

هذا؛ وقصر الزمخشري القول على أن المراد بالذين يمكرون السيئات هم مشركو قريش؛ ولذا قال: ومكر أولئك الذين مكروا تلك المكرات الثلاث هو خاصة يبور، دون مكر الله بهم حين أخرجهم من مكة، وقتلهم، وأثبتهم في قليب بدر، فجمع عليهم مكراتهم جميعاً، وحقق في هيه قوله: ﴿وَلَا يَحِيقُ ٱلْمَكُرُ السَّيِّعُ إِلَّا فَيَهِمُ مُنْ الْمَكُودِنَ وَيَمْكُرُ اللَّهُ وَاللَّهُ خَيْرُ الْمَكِرِينَ ، وقوله: ﴿وَلَا يَحِيقُ ٱلْمَكُرُ السَّيِّعُ إِلَّا فِي اللَّهِ رقم [٣٣] من سورة (سبأ).

هذا؛ ﴿وَمَكُرُ أُوْلَيْكَ هُو يَبُورُ ﴾: يهلك، ويضيع، ويفسد، ويبطل. وقوله تعالى: ﴿وَكَانُواْ قَوْمًا فَوَالَ فَوَالَ وَقَالَ ابن عباس ـ رضي الله عنهما ـ: مأخوذ من البوار، وهو الهلاك. وقال بعضهم: الواحد: بائر، والجمع: بور، كما يقال: عائذ، وعوذ. وقيل: بوراً: عمياً عن الحق. وفي المصباح: بار الشيء، يبور، بوراً بالضم: هلك، وبار الشيء، بوراً: كسد على الاستعارة؛ لأنه إذا ترك؛ صار غير منتفع به، فأشبه الهالك من هذا الوجه. ورجل بائر: فاسد، لا خير فيه. وفي الأساس: ﴿وفلان له نورُهُ، وعليك بورُهُ أي: هلاكه. ونزلت بوار على الكفار، أي: هلاك. ومن المجازات: بارت البياعات: كسدت. وسوق بائرة: لا رواج فيها. وبارت الأيّم: إذا لم يرغب فيها أحد. وكان الرسول على عنوذ من بوار الأيّم، وبارت الأرض: إذا لم تزرع، وأرض

بوار، وأرضون بوار. ودار البوار: جهنم، قال تعالى في حق زعَماء الكفار: ﴿وَأَحَلُواْ قَوْمَهُمْ دَارَ ٱلْبَوَارِ﴾ الآية رقم [۲۸] من سورة (إبراهيم) على نبينا، وعليه ألف صلاة، وألف سلام.

الإعراب: ﴿مَن ﴾: اسم شرط جازم مبني على السكون في محل رفع مبتداً. ﴿كَانَ ﴾: فعل ماض ناقص مبني على الفتح في محل جزم فعل الشرط، واسمه ضمير مستتر فيه، تقديره: "هو" يعود إلى ﴿مَن ﴾ أيضاً، والجملة الفعلية في يعود إلى ﴿مَن ﴾ أيضاً، والجملة الفعلية في محل نصب خبر كان. ﴿أَيْزَة ﴾: فعل مضارع، وفاعله يعود إلى ﴿مَن ﴾ مختلف فيه، فقيل: من كان يريد العزة ؛ فليطلبها من الله بطاعته، وخبر المبتدأ الذي هو ﴿مَن ﴾ مختلف فيه، فقيل: جملة الشرط. وقيل: الجملتان. وهو المرجح لدى المعاصرين، والجملة الاسمية مستأنفة، لا محل لها. ﴿فَيْهِ ﴾: الفاء: حرف تعليل. (لله): متعلقان بمحذوف خبر مقدم. والجملة الاسمية تعليل للأمر المقدر جواباً للشرط، كما رأيت. ﴿إِلَيْه ﴾: جار ومجرور متعلقان بالفعل بعدهما، والتقدير أفاد الاختصاص. ﴿يَصْعَدُ ﴾: فعل مضارع. ﴿الْكَرُ ﴾: فعل مضارع. ﴿الْكَرُ ﴾: فعل مضارع. ﴿الْمَلُ العراب عليه الفعلية في حرف الها. وقيل: في محل نصب حال ﴿الصَّنابُ ﴾: وهو يعود إلى ﴿الْعَمل الصالح)، أو لله تعالى، انظر الشرح، والجملة الفعلية في محل رفع خبر المبتدأ، والجملة الاسمية معطوفة على الجملة الفعلية قبلها لا محل لها مصل لها مثلها.

وَوَالَّذِينَ الواو: حرف استئناف. (الذين): اسم موصول مبني على الفتح في محل رفع مبتدأ. ﴿ وَيَمْكُرُونَ ﴾: فعل مضارع مرفوع. . الخ، والواو فاعله. ﴿ السِّيَّاتِ ﴾: مفعول به على اعتباره متعدياً بمعنى: يعملون، أو هو صفة لمفعول مطلق محذوف، التقدير: يمكرون المكرات السيئات. وقيل: هو مفعول مطلق؛ لأن ﴿ يَمْكُرُونَ ﴾ بمعنى: يسيئون السيئات، فهو منصوب، السيئات، فنها الكسرة نيابة عن الفتحة؛ لأنه جمع مؤنث سالم، وجملة: ﴿ يَمْكُرُونَ السّيَّاتِ ﴾ صلة الموصول، لا محل لها. ﴿ لَمُمْ ﴾: جار ومجرور متعلقان بمحذوف خبر مقدم. ﴿ عَذَابُ ﴾: مبتدأ مؤخر. ﴿ شَكِيدُ ﴾: صفة له، والجملة الاسمية في محل رفع خبر المبتدأ. هذا؛ ويجوز اعتبار المجرور ﴿ لَمُمْ ﴾ متعلقين بمحذوف خبر المبتدأ، و﴿ عَذَابُ ﴾ فاعل بالجار والمجرور؛ أي: بمتعلقهما، وعلى كل فالجملة الاسمية مستأنفة، لا محل لها. ﴿ وَمَكُرُ ﴾ : الواو: حرف عطف. (مكر): مبتدأ، وهو مضاف، و﴿ وَلَوَلَتِكَ ﴾ اسم إشارة مبني على الكسر في محل جر بالإضافة، من إضافة المصدر الميمي لفاعله، والكاف حرف خطاب لا محل له. ﴿ مُونَ ﴾ : ضمير فصل، لا محل له، أو هو مبتدأ، وجملة: ﴿ يَبُورُ ﴾ خبره، والجملة الاسمية في محل رفع خبر المبتدأ، وعلى اعتبار الضمير فصلاً ؛ فجملة ﴿ وَبُورُ ﴾ خبره، والجملة الاسمية مستأنفة، لا محل له محل رفع خبر المبتدأ، وعلى اعتبار الضمير فصلاً ؛ فجملة ﴿ وَهُونَ ﴾ خبره، والجملة الاسمية مستأنفة، لا محل له المبتدأ، وحمل لها محل له المبتدأ، وعملة ومكر وعملة الاسمية مستأنفة، لا محل لها محل لها المبتدأ، وعلى المبتدأ، والجملة الاسمية مستأنفة، لا محل لها المبتدأ وعلى المبتدأ وعلى المبتدأ والجملة الاسمية مستأنفة، لا محل لها المبتدأ وحملة الاسمية مستأنفة، لا محل لها المبتدأ وحمل لها المبتدأ وحمله المبتدأ وحملة الاسمية مستأنفة، لا محل لها المبتدأ وحملة الاسمية مستأنفة، لا محل لها المبتدأ وحملة الوبود عنه المبتدأ وحملة المبتدأ وحملة المبتدأ والمبتدأ وحملة الاسمية المبتدأ المبتدأ وحملة المبتدأ وحملة المبتدأ ال

الآية: ١١

﴿ وَاللَّهُ خَلَقَكُمْ مِن تُرَابٍ ثُمَّ مِن نُطْفَةٍ ثُمَّ جَعَلَكُمْ أَزْوَجًا ۚ وَمَا تَحْمِلُ مِنْ أَنْنَى وَلَا يَضَعُ إِلَّا بِعِلْمِهِ ۚ وَمَا يُعَمَّرُ مِن مُّعَمَّرٍ وَلَا يُنقَصُ مِنْ عُمُرِهِ ۚ إِلَّا فِي كِنَابٍ إِنَّ ذَلِكَ عَلَى اللَّهِ يَسِيرٌ ﴿ إِلَّا فِي كِنَابٍ إِنَّ ذَلِكَ عَلَى اللَّهِ يَسِيرٌ ﴿ إِلَّا فِي كِنَابٍ إِنَّ ذَلِكَ عَلَى اللَّهِ يَسِيرٌ ﴾

الشرح: ﴿وَاللّهُ خُلَقَكُمُ مِن تُرَابٍ أي: خلق أصلكم (وهو آدم) من تراب، وقد صرحت الآيات بسورة (الحجر) وسورة (الرحمن) وغيرهما بذلك. ﴿ثُمَّ مِن نُطُفَةِ أي: ﴿ثُرَّ جَعَلَ نَسَلُهُ مِن سُلَالَةٍ مِن مُلَا مَعِينِ وهو المني الذي يصب في رحم المرأة. هذا اوذكرت في سورة (الحج) وغيرها أن هذا الخلق من التراب على تأويلين: أحدهما غير مباشر، والثاني مباشر افالأول خلق أبينا آدم من تراب، كما رأيت في سورة (الحجر) رقم [٢٦]. والثاني: كل واحد مِنَّا خلق من التراب، وذلك إذا نظرنا إلى المادة التي يتخلق منها الإنسان، فإنها من الدم بلا ريب، والدم مصدره من الطعام، والشراب، وأنواع الغذاء، وكل ذلك مخرجه من التراب، كما هو معروف. ﴿ثُمَّ مِن نُطُفَةٍ وَغَيْرٍ مُخَلِقَةٍ وَعَيْرٍ مُخَلَقَةٍ وَعَيْرٍ مُخَلَقَةً وَعَيْرٍ مُخَلَقَةً وَعَيْرٍ مُخَلَقَةً وَعَيْرٍ مُخَلَقَةً وَعَيْرٍ مُخَلِقًة وَعَيْرٍ مُخَلَقَةً وَعَيْرٍ مُخَلِقًا المني سمي نطفة لقلته، وفي آية الحج رقم [٥] زيادة: ﴿ثُمَّ مِنْ عَلْقَةٍ ثُمَّ مِن مُضَعَةٍ مُخَلِقَةً وَعَيْرٍ مُخَلَقَةً وَعَيْرٍ مُخَلَقة وَعَيْرٍ مُخَلَقة وَعَيْرٍ مُخَلَقة وَعَيْرٍ مُؤْمَة وَعَيْرٍ مُخَلِقة وَعَيْرٍ مُؤْمَةً وَعَيْرٍ مُؤْمَة وَعَيْرٍ مُؤْمَة وَعِيْرٍ مُؤْمَة وَكُونَة وَعَيْرٍ مُؤْمَة وَلَا المَالِقة القلته، وفي آية الحج رقم [٥] زيادة: ﴿ثُمَّ مَنْ عَلَقة قُلْول عَلقاتِهُ الله المنابي المنابي المنابق ال

﴿ ثُمَّ جَعَلَكُمْ آزُوكِماً ﴾: ذكراناً، وإناثاً لطفاً منه، ورحمةً أن جعل لكم أزواجاً من جنسكم لتسكنوا إليها، وزوج بعضكم من بعض؛ ليتم البقاء في الدنيا إلى انقضائها، وانظر شرح: ﴿ ثُمَّ ﴾ في الآية رقم [11] من سورة (الروم). ﴿ وَمَا تَخْمِلُ مِنْ أَنْثَىٰ وَلَا تَضَعُ إِلَّا بِعِلْمِهِ ﴾ أي: هو عالم بذلك، لا يخفى عليه من ذلك شيء، قال تعالى في سورة (الرعد) رقم [٨]: ﴿ اللَّهُ يَعْلَمُ مَا تَخْمِلُ صَعْلَ أُنْثَىٰ وَمَا تَغْيضُ ٱلأَرْحَكُمُ وَمَا تَزْدَادُ ﴾.

﴿ وَمَا يُعَمَّرُ مِن مُعَمَّرٍ وَلَا يُنقَصُ مِنْ عُمُرِهِ إِلَّا فِي كِنَابٍ ﴾ أي: وما يطول عمر أحد من الخلق، فيصبح هرماً، ولا ينقص من عمر أحد، فيموت وهو صغير، أو شاب، إلا وهو مسجل في اللوح المحفوظ، لا يزاد فيما كتب الله، ولا ينقص. وروي عن ابن عباس ـ رضي الله عنهما ـ: أنه قال في هذه الجملة: المعنى: ليس أحد قضيت له بطول العمر، والحياة، إلا وهو بالغ ما قدرت له من العمر، وقد قضيت ذلك له، فإنما ينتهي إلى الكتاب؛ الذي قدرت، لا يزاد عليه. وليس أحد قدرت له بأنه قصير العمر والحياة ببالغ، ولكن ينتهي إلى الكتاب الذي كتبت له، فذلك قوله تعالى: ﴿ وَلَا يُنْفَصُ ... ﴾ إلخ. وقد فسر قول ابن عباس هذا بأن للعبد أجلين: أحدهما وسول الله على يقول: همن سَرَّهُ أَنْ يُبْسَطَ لَهُ في رِزْقِهِ، وَيُنْسَأَ لَهُ في أَثَرُوه، فَلْيَصِلْ رَحْمَهُ الله عنه ـ قال: سمعت رسول الله على يقول: همن سَرَّهُ أَنْ يُبْسَطَ لَهُ في رِزْقِهِ، وَيُنْسَأَ لَهُ في أَثَرُوه، فَلْيَصِلْ رَحْمَهُ الله على البخاري، ومسلم، والنسائي، واللفظ له. وقد مر هذا مفصلاً بحمد الله عند قوله تعالى: ﴿ يَمْحُوا البخاري، ومسلم، والنسائي، واللفظ له. وقد مر هذا مفصلاً بحمد الله عند قوله تعالى: ﴿ يَمْحُوا البخاري، ومسلم، والنسائي، واللفظ له. وقد مر هذا مفصلاً بحمد الله عند قوله تعالى: ﴿ يَمْحُوا الله على مَا ذكر في هذه الآية من دلائل على قدرته. ﴿ عَلَى اللّهِ يَسِرُ ﴾: هين ذكرته هناك. ﴿ إِنَّ ذَلِكَ هُ أَيْ الله عَلَى الله يَسْرَهُ عَلَى الله يَسْرَهُ عَلَى الله يَسْرَهُ عَلَى الله يَسْرَهُ عَلَى الله يَسْرُهُ عَلَى الله يَسْرَهُ عَلَى الله يَسْرَهُ عَلَى الله يَسْرُهُ عَلَى الله يَسْرُهُ عَلَى الله يَسْرَهُ عَلَى الله يَسْرَهُ عَلَى الله يَسْرُهُ عَلَى الله عَلَى الله يَسْرَهُ عَلَى الله يَسْرُهُ عَلَى الله عَلَى المَنْ عَلَى المَنْ عَلَى الله عَلَى المَنْ عَلَى الله عَلَى المَنْ الله عَلَى الله

الآية: ١١

سهل؛ لأنه تعالى لا يفتقر في فعل ذلك إلى معاون، ولا إلى مساعد؛ لأنه إذا أراد شيئاً؛ فإنما يقول له: كن فيكون. والله أعلم بمراده، وأسرار كتابه.

الإعراب: ﴿وَاللَّهُ ﴾: الواو: حرف استئناف. (الله): مبتدأ. ﴿خَلَقَكُم ﴾: فعل ماض، والفاعل يعود إلى (الله)، والكاف مفعول به، والجملة الفعلية في محل رفع خبر المبتدأ، والجملة الاسمية مستأنفة، لا محل لها. ﴿مِن تُرَابِ ﴾: جار ومجرور متعلقان بالفعل قبلهما، أو هما متعلقان بمحذوف حال من الفاعل المستتر، التقدير: مبتدئاً خلقكم من تراب. ﴿ ثُمَّ ﴾: حرف عطف. ﴿مِن نُّطْفَةِ ﴾: معطوفان على ما قبلهما. ﴿جَعَلَكُمْ ﴾: ماض، والفاعل يعود إلى (الله) والكاف مفعول به أول. ﴿أَزَّوْجَأَ﴾: مفعول به ثان، والجملة الفعلية معطوفة على ما قبلها، فهي في محل رفع مثلها. ﴿وَمَا﴾: الواو: حرف استئناف. (ما): نافية. ﴿تَحْمِلُ﴾: فعل مضارع. ﴿مِنَّ﴾: حرف جر صلة. ﴿أَنْثَىٰ﴾: فاعل مرفوع، وعلامة رفعه ضمة مقدرة على آخره، منع من ظهورها اشتغال المحل بالكسرة المقدرة على الألف للتعذر، ويقال: مجرور لفظاً، مرفوع محلاً، والجملة الفعلية مستأنفة، لا محل لها، وإن اعتبرتها في محل نصب حال من الفاعل المستتر في: ﴿ جَعَلَكُمْ ﴾ فالرابط يكون الواو، والضمير المتصل به: (علمه)؛ لأن الجملتين المتعاطفتين كالجملة الواحدة. هذا؛ ومفعول ﴿ تَعْمِلُ ﴾ محذوف للتعميم.

﴿ وَلا ﴾: الواو: حرف عطف. (لا): نافية. ﴿ نَصَعُ ﴾: فعل مضارع، والفاعل يعود إلى: ﴿أُنتُي﴾، ومفعوله محذوف أيضاً، والجملة الفعلية معطوفة على ما قبلها على الوجهين المعتبرين فيها. ﴿إِلَّا﴾: أداة حصر. ﴿يِعِلْمِهِۦ﴾: جار ومجرور متعلقان بمحذوف حال من فاعل ﴿تَضَعُ﴾ المستتر، التقدير: إلا معلومةً بعلمه.

﴿ وَمَا ﴾: الواو: حرف استئناف. (ما): نافية. ﴿ يُعَمِّرُ ﴾: فعل مضارع مبنى للمجهول. ﴿ مِن ﴾: حرف جر صلة. ﴿ مُعَمَّرِ ﴾: نائب فاعل مرفوع، وعلامة رفعه ضمة مقدرة على آخره، منع من ظهورها اشتغال المحل بحركة حرف الجر الزائد، والجملة الفعلية مستأنفة، لا محل لها. ﴿وَلَا﴾: الواو: حرف عطف. (لا): نافية. ﴿يُنقَشُ﴾: فعل مضارع مبني للمجهول، ويقرأ بالبناء للمعلوم. ﴿مِنْ ﴾: حرف جر صلة. ﴿عُمْرِيَّ ﴾: نائب فاعل، أو فاعل مرفوع على الاعتبارين، والهاء ضمير متصل في محل جر بالإضافة، وهي عائدة على (المعمر) أو على مُعَمَّرٍ آخر. ﴿إِلَّا﴾: حرف حصر. ﴿فِي كِنْكِ ﴾: جار ومجرور متعلقان بمحذوف حال من عمره، التقدير: إلا مسجلاً ذلك في كتاب. ﴿إِنَّهُ: حرف مشبه بالفعل. ﴿ ذَلِكَ ﴾: اسم إشارة مبني على السكون في محل نصب اسمها، واللام للبعد، والكاف حرف خطاب، لا محل له. ﴿عَلَى اللَّهِ ﴾: متعلقان بما بعدهما. ﴿ يُسِرُّ ﴾: خبر (إنَّ)، والجملة الاسمية تعليل، أو مستأنفة، لا محل لها، والجملة الفعلية قبلها مستأنفة أيضاً، لا محل لها.

﴿ وَمَا يَسْتَوِى ٱلْبَحْرَانِ هَنَدَا عَذْبُ فُرَاتُ سَآيِعٌ شَرَابُهُ وَهَنَدَا مِلْحُ أَجَاجُ وَمِن كُلِّ تَأْكُونَ لَحَمَّا طَرِيتًا وَتَسْتَخْرِجُونَ حِلْيَةَ تَلْبَسُونَهَا ۖ وَتَرَى ٱلْفُلْكَ فِيهِ مَوَاخِرَ لِتَبْنَغُواْ مِن فَضْلِهِ وَلَعَلَكُمْ تَشْكُرُونَ ﴿ إِنَّهُ ﴾
مِن فَضْلِهِ وَلَعَلَكُمْ تَشْكُرُونَ ﴿ إِنَّ ﴾

المسرح: ﴿ وَمَا يَسْتَوِى ٱلْبَحْرَانِ ﴾: هذا مثل ضربه الله للمؤمن، والكافر. وانظر شرح: ﴿ يَسْتَوِى ﴾ في الآية رقم [١٩] الآتية. ﴿ هَنْاَ عَذْبُ ﴾: حلو. ﴿ فُرَاتُ ﴾: شديد العذوبة، قاطع لحرارة العطش لشدة عذوبته. وفي القاموس: فرُت، ككرُم، فروتة: عذب. ﴿ سَآيِةٌ شَرَابُهُ ﴾: سهل انحداره في الحلقوم لعذوبته. ﴿ وَهَلَذَا مِلْحُ أُجَابُ ﴾: شديد الملوحة، ولشدة ملوحته فيه مرارة، وفي القاموس: أج الماء أجوجاً بالضم، يأجج، كسمع وضرب، ونصر: إذا اشتدت ملوحته. انتهى.

وَوَن كُلِّ تَأْكُون لَحْمًا ... ﴾ إلخ: فهو إما استطراد لبيان صفة ﴿ ٱلْبَحْرَانِ ﴾ وما فيهما من النعم، والمنافع، وإما تكملة للتمثيل، على معنى: أنهما وإن اشتركا في بعض الفوائد؛ لا يتساويان فيما هو المقصود بالذات، فكذلك المؤمن، والكافر، وإن اشتركا في بعض الصفات، كالشجاعة، والسخاوة، ونحوهما؛ لا يتساويان في الخاصية العظمى؛ لبقاء أحدهما على فطرته الأصلية. انتهى. جمل نقلاً من أبي السعود.

هذا؛ وقد عد هذا الكلام من الاستعارة التمثيلية. وهو تركيب استعمل في غير موضعه لعلاقة المشابهة. هذا؛ وأما الاستطراد؛ فهو أن يبني الشاعر، أو الكاتب كلاماً كثيراً على كلام من غير ذلك النوع، يقطع عليه الكلام وهو مراده، دون جميع ما تقدم. ويعود إلى كلامه الأول، وجل ما يأتي تشبيهاً؛ فقد استطرد في الآية إلى ذكر البحرين: المالح، والعذب، وما علق بهما من نعمته، وعطائه، وهو ما يلي في بقية الآية، واعتبر أحمد محشي الكشاف من الاستطراد البديع، قول الشاعر:

إِذَا مِا اتَّهَ فَى الله السفتى وَأَطَاعَهُ فَلَيْسَ بِهِ بَأْسٌ، وَإِنْ كَانَ مِنْ جَرْمِ وقول حسان ـ رضي الله عنه ـ في هجاء الحارث بن هشام، وهزيمته يوم بدر: [الكامل] إِنْ كُنْتِ كَاذِبَة الَّتِي حَدَّثْتِني فَنَجَوْتِ مَنْجَى الحارث بن هِشَامِ الله عَنْ يَكُونُ مَنْ الله الله عَنْ يَعْلَمُ وَنَهُمْ وَنَهُمْ وَنَحَالٍ بِرَأْسِ طِهِمِوَ وَلِهِ مِنْهُمَا مِرَكُ الأحِبَّةُ أَنْ يَعَاتِلُ دُونَهُمْ وَنَهُمْ وَنَهُمْ وَنَهُمْ وَنَهُمْ وَنَهُمْ وَنَهُمْ وَنَهُمْ وَنَهُمْ مَنْهُمَا وَالرحمن) رقم [٢٢]: ﴿ يَمْهُمَا فَال جَل ذكره في سورة (الرحمن) رقم [٢٢]: ﴿ يَمْهُمَا فَال جَل ذكره في سورة (الرحمن) رقم [٢٢]: ﴿ يَمْهُمَا فَالْ جَلْ ذَكْرِه في سورة (الرحمن) رقم [٢٢]: ﴿ يَمْهُمَا فَالْ جَلْ مُنْهُمَا فَالْ جَلْ فَيْ سُورة (الرحمن) رقم [٢٢]:

ٱللَّوْلُوُ وَٱلْمَرْمَاتُ﴾ لأجل الزينة، والتحلِّي بهما، ولبس الحلية بحسبها، فالخاتم يجعل في الإصبع، والسوار في الذراع، والقلادة في العنق، والْخَلْخَال في الرِّجل. ﴿وَرَرَى﴾: خطاب لكل من

الآية: ١٢

ينظر، ويبصر، ويتفكر، ويعتبر. ﴿أَلْفُلُكَ﴾: السفن، وانظر شرحه في الآية رقم [١١٩] من سورة (الشعراء). ﴿مُوَاخِرَ ﴾: تمخر الماء؛ أي: تشقه بحيزومها، وهو مقدمها المسنم، الذي يشبه جؤجؤ الطير، وهو صدره. ﴿لِتَبْنَوُا مِن فَضَلِهِ ﴾ أي: بسبب السفر في البواخر، والسفن، ونقل البضائع على متنها من بلد إلى بلد، ومن إقليم إلى إقليم، وذلك في مدة قريبة، وقصيرة، ولو كانت المسافات بعيدة. ﴿ وَلَعَلَّكُمْ تَشَكُّرُونَ ﴾: الله على فضله، وإنعامه. وقيل: على ما أنجاكم من هوله؛ إذا كنتم في لجته، وانظر شرح: البر والبحر في الآية رقم [٦٤] من سورة (الشعراء).

تنبيه: وقد ذكر الله من منافع البحرين الأكل؛ لأنه أعظم المقصود؛ لأن به قوام البدن، وفي ذكر الطرى مزيد فائدة دالة على كمال قدرة الله تعالى، وذلك: أن السمك لو كان كله مالحاً لما كان فيه فائدة للإنسان، ووصفه بالطرى؛ لأنه أرطب اللحوم، فيسرع إليه الفساد، فيسارع من يصيده إلى أكله.

وثني بالصيد من البحر، وإخراج الحلية منه، كاللؤلؤ، والمرجان، ونحوهما. وأسند لبس الحلية للرجال، وهي من زينة النساء؛ لأنهن من جملة الرجال، ولأنهن يتزينَّ بها من أجلهم، وثلث بنعمة جريان السفن في البحار؛ لما في ذلك من الفوائد العظيمة، والأرباح الجسيمة، التي يجنيها ابن آدم من ذلك بقوله: ﴿ لِتَبْنَغُواْ مِن فَضَالِهِ ﴾ أي: تطلبوا الأرباح بالتجارة، ثم عقب ذلك بطلب الشكر على إسداء هذه النعم لبني آدم.

هذا؛ و(الحِلية) بكسر الحاء، والجمع: حلى بالقصر، وتضم الحاء، وتكسر، وحلية السيف: زينته. قال ابن فارس: ولا تجمع. وتحلت المرأة: لبست الحلي، أو اتخذته. وحليتها (بالتشديد): ألبستها الحلى، أو اتخذته لها لتلبسه. هذا؛ وقد قال تعالى في سورة (النحل) رقــــم [١٤]: ﴿ وَهُوَ ٱلَّذِي سَخَرَ ٱلْبَحْرَ لِتَأْكُلُواْ مِنْهُ لَحْمًا طَرِيًّا وَتَسْتَخْرِجُواْ مِنْهُ حِلْيَةً تَلْبَسُونَهَا وَتَرَى ٱلْفُلُكَ مَوَاخِرَ فِيهِ وَلِتَبْتَعُواْ مِن فَضَالِهِ، وَلَعَلَّكُمْ تَشْكُرُونَ ﴿.

الإعراب: ﴿وَمَا ﴾: الواو: حرف استئناف. (ما): نافية. ﴿ يَسْتَوَى ﴾: فعل مضارع مرفوع، وعلامة رفعه ضمة مقدرة على الياء للثقل. ﴿ ٱلْبَحْرَانِ ﴾: فاعل مرفوع، وعلامة رفعه الألف نيابة عن الضمة؛ لأنه مثنى، والنون عوض عن التنوين في الاسم المفرد. ﴿ مَلَذًا ﴾: اسم إشارة مبني على السكون في محل رفع مبتدأ، والهاء حرف تنبيه لا محل له. ﴿ عَذْبٌ ﴾: خبر المبتدأ. ﴿فُرَاتُ﴾: صفة له. ﴿سَآبِغُّه: خبر مقدم. ﴿شَرَابُهُۥ﴾: مبتدأ مؤخر، والهاء في محل جر بالإضافة، والجملة الاسمية في محل رفع خبر ثان. هذا؛ وأجيز اعتبار سائغ خبراً ثانياً، فيكون شرابه فاعلاً به، والجملة الاسمية: ﴿ هَٰذَا ١٠٠٠ إلخ في محل نصب حال من: ﴿ أَلْبُحُرَانِ ﴾ والرابط: اسم الإشارة، والضمير، وإن كان مفرداً، وصاحب الحال مثنى، فعطف جملة: ﴿ وَهَلَا مِلْحُ أَجَاجٌ ﴾ يجعله مثنيَّ. تأمل. وإن اعتبرت الجملة الأولى مستأنفة؛ فالمعنى لا يأباه،

وهو سائغ، فالجملة الاسمية لا محل لها، والثانية معطوفة عليها، لا محل لها مثلها، والجملة الفعلية: ﴿وَمَا يَسْتَوِى ٱلْبَحْرَانِ﴾ مستأنفة، لا محل لها أيضاً.

وَمِن المضاف إليه. ﴿ تَأْكُون ﴾: فعل مضارع مرفوع ... النح، والواو فاعله. ﴿ لَحْمًا ﴾: عوض من المضاف إليه. ﴿ تَأْكُون ﴾: فعل مضارع مرفوع ... النح، والواو فاعله. ﴿ لَحْمًا ﴾: مفعول به. ﴿ طَرِيًّ ﴾: صفة له، والجملة الفعلية مستأنفة، لا محل لها، وجملة : ﴿ وَيَسْتَخْرِون وَلِيّه ﴾ معطوفة عليها، لا محل لها مثلها. ﴿ تَلْبَسُونَهُ أَ ﴾: فعل مضارع مرفوع، وعلامة رفعه ثبوت النون ؛ لأنه من الأفعال الخمسة، والواو فاعله، و(ها) : مفعوله، والجملة الفعلية في محل نصب صفة : ﴿ وَلَيْكَةُ ﴾. ﴿ وَرَبّى ﴾: الواو : حرف استثناف. (ترى ) : فعل مضارع مرفوع، وعلامة رفعه ضمة مقدرة على الألف للتعذر، والفاعل مستتر فيه وجوباً تقديره : «أنت ». ﴿ اَلْفُلُك ﴾ : مفعول به. ﴿ فِيهِ ﴾ : جار ومجرور متعلقان بما بعدهما ؛ لأنه جمع : ماخرة . ﴿ وَوَلِخ ﴾ : حال من الفلك ، والجملة الفعلية مستأنفة ، لا محل لها . ﴿ لِنَبْنَعُول ﴾ : فعل مضارع منصوب به : «أن المضمرة الفلك ، والجملة الفعلية مستأنفة ، لا محل لها . ﴿ لِنَبْنَعُول ﴾ : فعل مضارع منصوب به : «أن المضمرة والفعل المضارع في تأويل مصدر في محل جر باللام ، والجار والمجرور متعلقان به يعود إلى الله تعالى . وقيل : يعود إلى البحر . ﴿ وَلَعَلَكُمُ وَنَ الواو : حرف عطف . (لعلكم) : والجملة الاسمية معطوفة على ﴿ وَلَعَلَكُمُ مع المفعول المحذوف في محل رفع خبر (لعل) ، والجملة الاسمية معطوفة على ﴿ وَلَعَلَكُمُ مع المفعول المحذوف في محل رفع خبر (لعل) ، والجملة الاسمية معطوفة على ﴿ وَلَعَلَكُمُ وَنَ ﴾ مع المفعول المحذوف في محل رفع خبر (لعل) ، والجملة الاسمية معطوفة على ﴿ وَلَعَلَكُمُ مع المفعول المحذوف في محل رفع خبر (لعل) ، والجملة الاسمية معطوفة على

﴿ وُولِجُ ٱلۡيَٰلَ فِى ٱلنَّهَادِ وَيُولِجُ ٱلنَّهَارَ فِى ٱلَّيْلِ وَسَخَّرَ ٱلشَّمْسَ وَٱلْقَمَرَ كُلُّ يَجْدِي لِأَجَلِ مُسَمَّى ۚ ذَلِكُمُ ٱللَّهُ رَبُّكُمْ لَهُ ٱلْمُلْكُ ۚ وَٱلَّذِينَ تَدْعُونَ مِن دُونِهِ. مَا يَمْلِكُونَ مِن فِطْمِيرٍ ﴿ إِنَّهِ ﴾

المسرح: ﴿ وَلِيْجُ النَّهُ رَبُّكُمْ لَهُ الْمُلْكُ ﴾ أي: هذا الذي من صنعه ما تقرر هو الخالق المدبر، التوفيق. ﴿ وَلِيكُمُ اللهُ الْمُلْكُ ﴾ أي: هذا الذي من صنعه ما تقرر هو الخالق المدبر، والقادر المقتدر، فهو الحقيق بالعبادة، والتنزيه، والتقديس، وهو العظيم الشأن، الذي له الملك، والسلطان، والتصرف الكامل في هذا الكون الواسع المترامي الأطراف. ﴿ وَالَّذِيكَ اللهُ مَن الأوثان، والأصنام لا يملكون شيئاً ولو بمقدار القطمير، وهو القشرة الرقيقة؛ التي تحيط بنواة التمرة. قال المفسرون: وهو مثل يضرب في القلة والحقارة. والأصنام لضعفها، وهوانِ شأنها، وعجزها عن أي تصرف صارت مضرب المثل في حقارتها بأنها لا تملك فتيلاً، ولا قطميراً. ومثل هذه الآية في تحقير الأصنام،

وتصغير شأنها قوله تعالى في الآية رقم [٤١] من سورة (العنكبوت): ﴿مَثَلُ ٱلَّذِيكَ ٱتَّخَذُواْ مِن دُونِ ٱللَّهِ أَوْلِكَآءَ كَمَثَلِ ٱلْعَنْكُبُونِ ٱتَّخَذَتْ بَيْتًا ۗ وَإِنَّ أَوْهَنَ ٱلْبُيُونِ لَبَيْتُ ٱلْعَنْكُبُونِ لَوْ كَانُواْ يَعْلَمُونَ﴾. وقوله تعالى في سورة (الحج) رقم [٧٣]: ﴿يَتَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ ضُرِبَ مَثَلٌ فَأَسْتَمِعُواْ لَهُۥّ إِنَ ٱلَّذِينَ تَدْعُونَ مِن دُونِ ٱللَّهِ لَن يَخْلُقُوا ذُبَابًا وَلَوِ ٱجْتَمَعُوا لَكَّ...﴾ إلخ.

تنبيه: في نواة التمرة أربعة أشياء يضرب بها المثل في القلة: الفتيل، وهو الخيط الذي يكون في شق النواة. والنقير، وهو النقرة الموجودة في ظهرها. وكلاهما ذكر في سورة (النساء) مرتين. والقطمير، وهو اللفافة التي تحيط بالنواة. والثفروق، وهو ما بين القمع، والنواة. انتهى. جمل.

الإعراب: ﴿ يُولِجُ ﴾: فعل مضارع، والفاعل مستتر، تقديره: «هو» يعود إلى (الله). ﴿ اللَّهِ ﴾: مفعول به. ﴿فِي ٱلنَّهَارِ﴾: متعلقان بالفعل قبلهما، والجملة الفعلية مستأنفة، لا محل لها، وإن اعتبرتها في محل نصب حال من الضمير المجرور محلاً بالإضافة، أو من مفعول: ﴿ تَشْكُرُونَ ﴾ المحذوف العائد على (الله) فلست مفنداً، ويكون الرابط الضمير فقط. وقيل: حال من فاعل: ﴿ خَلَقَكُمُ ﴾ وهو بعيد، وجملة: ﴿ وَثُولِجُ ٱلنَّهَارَ فِي ٱلَّيْلَ ﴾ معطوفة عليها على الوجهين المعتبرين فيها. ﴿وَسَخَّرَ﴾: الواو: حرف عطف. (سخر): ماض، والفاعل يعود إلى الله أيضاً. ﴿ٱلشَّمْسَ﴾: مفعول به، والجملة الفعلية معطوفة على ما قبلها على الوجهين المعتبرين فيها، وعلى اعتبار الحالية ف: «قد» قبلها مقدرة، ﴿وَأَلْقَمَرُ ﴾: معطوف على ما قبله. ﴿كُلُّ ﴾: مبتدأ، وجوز الابتداء به الإضافة المقدرة. ﴿ يَجْرِي ﴾: مضارع مرفوع. . . إلخ، والفاعل يعود إلى: ﴿كُلُّ﴾. والجملة الفعلية في محل رفع خبر المبتدأ. ﴿لِأَجَلِ﴾: جار ومجرور متعلقان بالفعل قبلهما. ﴿ مُسَمَّى ﴾: صفة: (أجل) مجرور، وعلامة جره كسرة مقدرة على الألف المحذوفة لالتقاء الساكنين، والألف الثابتة دليل عليها، وليست عينها، والجملة الاسمية: ﴿ كُلُّ ... ﴾ إلخ في محل نصب حال من ﴿ ٱلشَّمْسَ وَٱلْقَمَرَ ﴾ والرابط: الضمير المقدر.

﴿ ذَالِكُمُ ﴾: اسم إشارة مبني على السكون في محل رفع مبتدأ، واللام للبعد، والكاف حرف خطاب لا محل له. ﴿اللَّهُ ﴾: خبر المبتدأ. ﴿رَبُّكُمْ ﴾: خبر ثان، والكاف ضمير متصل في محل جر بالإضافة، من إضافة اسم الفاعل لمفعوله، وفاعله مستتر فيه، وإن اعتبرت ﴿رَبُّكُمْ﴾ بدلاً من لفظ الجلالة؛ فلست مفنداً. ﴿ لَهُ ﴾: جار ومجرور متعلقان بمحذوف خبر مقدم. ﴿ٱلْمُلْكُ ﴾: مبتدأ مؤخر، والجملة الاسمية في محل رفع خبر ثان، أو ثالث، والجملة الاسمية: ﴿ ذَالِكُمُ سَهُ إِلَىٰ مَسْتَأْنَفَةً. ﴿ وَٱلَّذِينَ ﴾: الواو: حرف استئناف. وقيل: واو الحال، وهو ضعيف. (الذين): اسم موصول مبني على الفتح في محل رفع مبتدأ. ﴿نَمْعُوبَ﴾: فعل مضارع مرفوع. . . إلخ، والواو فاعله، والجملة الفعلية صلة الموصول، لا محل لها، والعائد محذوف، التقدير: والذين تدعونهم. ﴿ مِن دُونِهِ ﴾: جار ومجرور متعلقان بمحذوف حال من

الضمير المحذوف، وهرمِن، بيان لما أبهم في الموصول، والهاء ضمير متصل في محل جر بالإضافة. ﴿مَا﴾: نافية. ﴿يَمْلِكُونَ﴾: فعل مضارع مرفوع... إلخ، والواو فاعله، والجملة الفعلية في محل رفع خبر المبتدأ. ﴿ مِن ﴾: حرف جر صلة. ﴿ فِطْمِيرٍ ﴾: مفعول به منصوب، وعلامة نصبه فتحة مقدرة على آخره، منع من ظهورها اشتغال المحل بحركة حرف الجر الزائد، والجملة الاسمية: ﴿وَٱلَّذِينَ ...﴾ إلخ مستأنفة، لا محل لها...

#### ﴿إِن تَدْعُوهُمْ لَا يَسْمَعُوا دُعَاءَكُمْ وَلَوْ سَمِعُوا مَا ٱسْتَجَابُواْ لَكُو ۖ وَيَوْمَ ٱلْقِينَمَةِ يَكْفُرُونَ بِشِرْكِكُمْ وَلَا يُنَبِّنُكَ مِثْلُ خَبِيرٍ ﴿ ﴾

الشرح: ﴿إِن تَدْعُوهُمْ ﴾ أي: إن تستغيثوا بهم في النوائب، وتطلبوا معونتهم في الشدائد؛ ﴿ لَا يَسْمَعُواْ دُعَّاءَكُمْ ﴾: لأنها جمادات لا تبصر، ولا تسمع، ولا تعي ما يقال لها. ﴿ وَلَوْ سَمِعُوا ﴾: على الفرض، والتقدير، والتسليم بأنها تسمع؛ ﴿مَا ٱسْتَجَابُوا لَكُرْ ﴾: ما أجابوكم بشيء، ولا أعانوكم بشيء قطعاً. هذا؛ والسين، والتاء زائدتان في الفعل: (استجاب) لأنه بمعنى: أجاب. قال كعب بن سعد الغنوي في رثاء أخيه: [الطويل]

وَدَاعِ دَعَا يَا مَنْ يُجِيبُ إلى النَّدَى فَلَمْ يَسْتَجِبُهُ عِنْدَ ذَاكَ مُجِيبُ

أي: فلم يجبه، وعند التأمل تجد الفعل في الآية تَعَدَّىٰ بواسطة حرف الجر، وفي البيت تعدى بنفسه. والفرق بين الآية، والبيت: أن الفعل يتعدى إلى الدعاء بنفسه، وإلى الداعي باللام. ويحذف الدعاء إذا عُدِّي إلى الداعي في الغالِب، فيقال: استجاب الله دعاءه، أو استجاب له، ولا يكاد يقال: استجاب الله له دعاءه، وأما البيت فمعناه: لم يستجب دعاءه على حذف المضاف.

وانظر شرح (يسمع) في الآية رقم [٢٣] من سورة (الروم). ﴿وَنُوْمَ ٱلْقِيْكَةِ يَكُفُرُونَ بِشَرَكِكُمْ ﴾ أي: يجحدون أنكم عبدتموهم، ويتبرؤون منكم، كما قال تعالى في الآية رقم [٦] من سورة (الأحقاف): ﴿ وَإِذَا حُشِرَ ٱلنَّاسُ كَانُواْ لَهُمْ أَعْدَاءً وَكَانُواْ بِعِبَادَتِهِمْ كَفِرِينَ ﴾. وقال تعالى: ﴿ وَأَتَّخَذُواْ مِن دُونِ ٱللَّهِ ءَالِهَةً لِيَكُونُواْ لَهُمْ عِزًّا ۞ كَلَّأْ سَيَكُفُرُونَ بِعِبَادَتِهِمْ وَيَكُونُونَ عَلَيْهِمْ ضِدًّا﴾. الآيتان من سورة (مريم)، والخطاب لكفار قريش الذين عبدوا الحجارة، والأوثان من دون الله. ﴿وَلَا يُنَيِّنُكَ مِثْلُ خَبِيرٍ ﴾ أي: ولا يخبرك بعواقب الأمور، ومآلها، وما تصير إليه مثل خبير بها. قال قتادة ـ رحمه الله ـ: يعني نفسه تبارك وتعالى، فإنه أخبر بالواقع لا محالة، والمخاطب بذلك النبي ﷺ.

وقال النسفي: ولا ينبئك أيها المفتون بأسباب الغرور، كما ينبئك الله الخبير بخبايا الأمور. وتحقيقه: ولا يخبرك بالأمر مخبر، هو مثل خبير عالم به. يريد: أن الخبير بالأمر وحده هو الآية: ١٥

الذي يخبرك بالحقيقة دون سائر المخبرين به، والمعنى: أن هذا الذي أخبرتكم به من حال الأوثان هو الحق؛ لأني خبير بما أخبرت به. انتهى.

الإعراب: ﴿إِن ﴾: حرف شرط جازم. ﴿ تَدْعُوهُمْ ﴾: فعل مضارع فعل الشرط مجزوم، وعلامة جزمه حذف النون ؛ لأنه من الأفعال الخمسة، والواو فاعله، والهاء مفعوله، والجملة الفعلية لا محل لها ؛ لأنها ابتدائية، ويقال : لأنها جملة شرط غير ظرفي . ﴿لَا ﴾: نافية . ﴿ يَسَمَعُوا ﴾ : فعل مضارع جواب الشرط مجزوم . . إلخ ، والواو فاعله . ﴿ دُعَاءَ مُن ﴾ : مفعول به ، والكاف ضمير متصل في محل جر بالإضافة ، من إضافة المصدر لفاعله ، والجملة الفعلية لا محل لها ؛ لأنها جملة جواب الشرط ، ولم تقترن بالفاء ، ولا بـ: «إذا » الفجائية ، و ﴿إِن ﴾ ومدخولها كلام مستأنف لا محل له . ﴿ وَلَو ﴾ : الواو : حرف عطف . (لو) : حرف لما كان سيقع لوقوع غيره . ﴿ سَمِعُوا ﴾ : ماض ، وفاعله ، والألف للتفريق ، ومفعوله محذوف ، لدلالة ما قبله عليه ، والجملة الفعلية لا محل لها ؛ لأنها ابتدائية . ويقال : لأنها جملة شرط غير ظرفي .

وما : نافية. وأستجابوا : ماض وفاعله، والألف للتفريق، والجملة الفعلية لا محل لها ؛ لأنها جملة جواب شرط غير جازم. ولكر الله : متعلقان بما قبلهما، و(لو) ومدخولها كلام معطوف على ما قبله لا محل له مثله. ويَوْمَ : الواو: حرف عطف، أو حرف استئناف. (يوم): ظرف زمان متعلق بالفعل بعده، و(يوم): مضاف، و القيكة المصاف إليه. ويكفرون نه فعل مضارع مرفوع . . إلخ، والواو فاعله، والجملة الفعلية لا محل لها على الوجهين المعتبرين بالفاء. ويشرك أنه : متعلقان بما قبلهما، والكاف في محل جر بالإضافة، من إضافة المصدر لفاعله. ومفعوله محذوف، التقدير: بشرككم إياهم. وكلا : الواو: حرف استئناف. (لا): نافية. ويُنبِئك : فعل مضارع، والكاف مفعول به. ومثل : فاعله، و مثل مضاف، وهمناف الها محل لها .

## ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ أَنتُهُ ٱلْفُقَرَآءُ إِلَى ٱللَّهِ وَٱللَّهُ هُوَ ٱلْغَنِيُّ ٱلْحَمِيدُ ﴿ ﴾

الشرح: ﴿ يَكَأَيُّهُا النَّاسُ أَنتُمُ الْفُقَرَآءُ إِلَى اللَّهِ : الخطاب لجميع البشر؛ لتذكيرهم بنعم الله الجليلة عليهم؛ أي: أنتم المحتاجون إليه تعالى في بقائكم، وكل أحوالكم، وفي جميع حركاتكم، وسكناتكم. ﴿ وَاللَّهُ هُو الْغَنِيُ الْحَمِيدُ ﴾ : غني عن عباده، غير محتاج إليهم في شيء، ومحمود بكل لسان، الممجد في كل مكان على كل حال، وهو مستحق للحمد، في ذاته، تحمده الملائكة، وتنطق بحمده ذرات المخلوقات.

قال النسفي - رحمه الله تعالى -: لم يسمهم بالفقراء للتحقير؛ بل للتعريض على الاستغناء، ولهذا؛ وصف نفسه بالغني، الذي هو مطعم الأغنياء، وذكر الحميد ليدل به على أنه الغني،

للخُزِءُ الثَّالِينَ وَالعُشْرُونَ

النافع بغناه خلقه، والجواد المنعم عليهم؛ إذ ليس كل غني نافعاً بغناه، إلا إذا كان الغني جواداً منعماً، وإذا جاد، وأنعم؛ حمده المُنْعَمُ عليهم. قال سهل: لما خلق الله الخلق؛ حكم لنفسه بالغنى، ولهم بالفقر، فمن ادعى الغنى؛ حجب عن الله، ومن أظهر فقره؛ أوصله فقره إليه. فينبغي للعبد أن يكون مفتقراً بالسر إليه، ومنقطعاً عن الغير إليه، حتى تكون عبوديته محضة؛ فالعبودية هي الذل والخضوع، وعلامته ألّا يسأل من أحد.

وقال الواسطي: من استغنى بالله لا يفتقر، ومن تعزز بالله لا يذل. وقال الحسين: على مقدار افتقار العبد إلى الله يكون غنياً بالله، وكلما ازداد افتقاراً إلى الله؛ ازداد غنىً. وقال يحيى: الفقر خير للعبد من الغنى؛ لأن المذلة في الفقر، والكبر في الغنى، والرجوع إلى الله بالتواضع والذلة، خير من الرجوع إليه بتكثير الأعمال. وقيل: صفة الأولياء ثلاثة: الثقة بالله في كل شيء، والرجوع إليه من كل شيء، وقال الشبلي: الفقر يجر البلاء، وبلاؤه كله عز. وانظر ما ذكرته في الآية رقم [10]، والله أعلم بمراده، وأسرار كتابه.

الاعراب: ﴿ يَكَأَيُّمُ النَّاسُ ﴾: انظر الآية رقم [٥]. ﴿ أَنتُرُ ﴾: ضمير منفصل مبني على السكون في محل رفع مبتدأ. ﴿ أَلْفُ قَرَاءُ ﴾: خبره، والجملة الاسمية لا محل لها كالجملة الندائية قبلها؛ لأنها ابتدائية مثلها. ﴿ إِلَى اللَّهُ ﴾: جار ومجرور متعلقان بـ: ﴿ اللَّهُ عَرَاءُ ﴾؛ لأنه جمع: فقير، وهو صفة مشبهة. ﴿ وَاللَّهُ ﴾: الواو: حرف عطف. ﴿ اللَّهُ ﴾: مبتدأ. ﴿ هُوَ ﴾: ضمير فصل، لا محل له، وأجيز اعتبرت اعتباره توكيداً للفظ الجلالة، وعليه: ﴿ الْفَيْنُ ﴾: خبر أول. ﴿ الْحَمِيدُ ﴾: خبر ثان، وإن اعتبرت الضمير مبتدأ، وما بعده خبران له؛ فالجملة الاسمية في محل رفع خبر المبتدأ، والجملة الاسمية معطوفة على ما قبلها، لا محل لها مثلها، وهو أقوى من اعتبارها حالية.

# ﴿ إِن يَشَأْ يُذْهِبُكُمْ وَيَأْتِ بِخَلْقِ جَدِيدِ ۞ وَمَا ذَالِكَ عَلَى ٱللَّهِ بِعَزِيزٍ ۞﴾

المشرح: ﴿إِن يَشَأُ يُذَهِبُكُمُ أَي: لو شاء الله تعالى إهلاككم؛ لأهلككم، وأفناكم، وأتى بقوم آخرين غيركم، وفي هذا؛ وعيد، وتهديد. ومثله قوله تعالى في سورة (محمد) ﷺ رقم [٣٨]: ﴿وَإِن تَتَوَلَّواْ يَسْتَبُدِلَ فَوَما غَيْرَكُمْ ثُمَّ لَا يَكُونُواْ أَمْثَلَكُم ﴾. ﴿وَمَا ذَلِكَ عَلَى اللّهِ بِعَزِيزٍ ﴾ أي: وليس ذلك بصعب، أو ممتنع على الله؛ بل هو سهل يسير عليه سبحانه؛ لأن أمره بين الكاف والنون، إذا قال للشيء: كن؛ فيكون، ومثله في سورة (إبراهيم) رقم [٢٠] على نبينا، وعليه ألف صلاة، وألف سلام.

الإعواب: ﴿إِنَ اللهُ عَرِفُ شُرِطُ جَازِم. ﴿ يَشَأَ ﴾: فعل مضارع فعل الشرط مجزوم، والفاعل مستتر، تقديره: «هو» يعود إلى (الله)، ومفعوله محذوف، انظر الشرح، والجملة الفعلية لا محل لها؛ لأنها ابتدائية، ويقال: لأنها جملة شرط غير ظرفي. ﴿ يُذِّهِ بَكُمٌ ﴾: فعل مضارع جواب الشرط، والفاعل يعود إلى (الله)، والكاف مفعول به، والجملة الفعلية لا محل لها؛ لأنها جملة الشرط، والفاعل يعود إلى (الله)، والكاف مفعول به، والجملة الفعلية لا محل لها؛ لأنها جملة

جواب الشرط، ولم تقترن بالفاء، ولا به: "إذا" الفجائية، و إن ومدخولها كلام مستأنف لا محل له. ﴿وَيَأْتِ الواو: حرف عطف. (يأت): فعل مضارع معطوف على جواب الشرط مجزوم مثله، وعلامة جزمه حذف حرف العلة من آخره، وهو الياء، والكسرة قبلها دليل عليها، وفاعله يعود إلى (الله) أيضاً، ومثل هذا الفعل يجوز رفعه، ونصبه، قال ابن مالك في ألفيته: [الرجز] والم في ألفيته: [الرجز] والم في ألفيته: [الرجز] والم في ألفيته: [الرجز] والم في ألفيته: [البحزا إن يَقترِن بِالفا، أو الواو بِتثليب قَوِن ولكن لم يقرأ الفعل هنا بغير الجزم. ﴿ يَعَلَقِ الله على الفعل قبلهما. ﴿ وَمَجرور متعلقان بالفعل قبلهما. ﴿ وَمَجريدٍ ﴿ وَمَعَلَى الله على السكون في محل رفع اسم (ما)، واللام للبعد، والكاف حرف خطاب لا محل له. ﴿ عَلَى الله ﴾: متعلقان بما بعدهما. ﴿ يَعَرِيزٍ ﴾: الباء: حرف جر صلة. (عزيز): خبر (ما) منصوب، وعلامة نصبه فتحة مقدرة على آخره، منع من ظهورها اشتغال المحل بحركة حرف الجر الزائد، والجملة الاسمية: ﴿ وَمَا ذَلِكَ عَلَى الله في متأنفة، لا محل لها. واعتبارها حالاً فيه ضعف.

﴿ وَلَا تَزِرُ وَازِرَةٌ وِزْرَ أَخْرَكَ وَإِن تَدْعُ مُثْقَلَةً إِلَى حِمْلِهَا لَا يُحْمَلَ مِنْهُ شَيْءٌ وَلَوْ كَانَ ذَا قُـرْبَةٌ إِنَّمَا نُنذِرُ ٱلَّذِينَ يَخْشُورَ رَبَّهُم بِٱلْغَيْبِ وَأَقَامُواْ ٱلصَّلَوَةَ وَمَن تَـزَكَّى فَإِنَّمَا يَـتَزَكِّى لِنَفْسِهِ ۚ وَإِلَى ٱللَّهِ ٱلْمَصِيرُ ﴿ ﴾

الشرح: ﴿ وَلَا تَزِرُ وَازِرَةٌ وِزَر أَخْرَيْ ﴾: يعني: لا تؤاخذ نفس بإثم أخرى، ولا تحمل نفس حاملة حمل أخرى، ولا يؤاخذ أحد بذنب آخر، وذلك: أن المشركين كانوا يقولون للمسلمين: ﴿ أَيَّعُوا سَبِيلنَا وَلْنَحَيلُ خَطَيكُمُ ﴾، بمعنى لنحمل يوم القيامة ما كتب عليكم من الذنوب والسيئات. هذا؛ وأصل: ﴿ رَزِرُ ﴾: (تَوْزِر) لأن ماضيه: وَزر، فحذفت الواو لوقوعها ساكنة بين عدوتيها، وهما الياء، والكسرة في مضارع الغائب: «يزِر» وتحذف من مضارع المتكلم، والمخاطب قياساً عليه، والأمر: زُرْ فيما يظهر، ومصدره: وزْرَ، بفتح الواو وكسرها، وهو بمعنى: الإِثم، والثقل أيضاً، والوزر بفتح الواو، والزاي: الملجأ، والمستغاث، قال تعالى: ﴿ يَرْدَ ﴾ ومن المعنيين يؤخذ اسم وزير السلطان، فإنه يحمل ثقل دولته، ويلجأ إليه السلطان في المهمات، فيستشيره بذلك. ومعنى الآية: يتبرأ كل واحد من أوزار غيره، حتى إن الوالدة تلقى ولدها يوم القيامة، فتقول: يا بني ألم يكن حجري لك وطاءً؟ ألم يكن ثديي لك سقاءً؟ ألم يكن بطني لك وعاءً؟ فيقول: بلى يَا أُمَّهُ! فتقول: يا بني! إن ذنوبي أثقلتني، فاحمل عني منها ذنباً واحداً، فيقول: إليك عني يَا أُمَّهُ! فإني بذنبي عنك اليوم مشغول.

خذ قوله تعالى في سورة (المعارج): ﴿يَوَدُّ ٱلْمُجْرِمُ لَوْ يَفْتَدِى مِنْ عَذَابِ يَوْمِينِ بِبَنِيهِ ﴿ وَصَاحِبَنِهِ؞ وَأَخِيهِ ۞ وَفَصِيلَتِهِ ٱلَّتِي تُتُويهِ ۞ وَمَن فِي ٱلْأَرْضِ جَمِيعًا ثُمَّ يُنجِيهِ، وقوله جل ذكره في سورة (عبس): ﴿ يَوْمَ يَفِرُ ٱلْمَنَّهُ مِنْ أَخِيهِ ۞ وَأُمِّهِ. وَأَبِيهِ ۞ وَصَاحِبَيهِ. وَبَنِيهِ ۞ لِكُلِّ آمْرِي مِنْهُمْ بَوْمَهِلْ شَأَنَّ يُفْنِيهِ ﴾ .

تنبيه: عن عمر بن الخطاب ـ رضى الله عنه ـ قال: قال رسول الله ﷺ: «الْميِّتُ يُعَذَّبُ فِي قَبْرِهِ بِمَا نِيحَ عَلَيْهِ». رواه البخاري، ومسلم، وابن ماجه، والنسائي؛ إلا أنه قال: «بالنِّيَاحَةِ عَلَيْهِ». فلا تعارض بين الآية، والحديث، فإن الحديث محمول على ما إذا كان النوح من وصية الميت، وسنته، كما كانت الجاهلية تفعله، حتى قال طرفة بن العبد البكري وهو من معلقته:

إذا مِتُ فَانْعِينِي بِمَا أَنَا أَهِلُهُ وَشُقِّي عَلَيَّ الجيْبَ يِا ابِنَةَ مَعْبَدِ

وذهب جماعة من أهل العلم، \_ منهم داود الظاهري \_ إلى الأخذ بظاهر الحديث، وأنه إنما يعذب بنوح النساء؛ لأنه أهمل النهي عنه قبل موته، فيعذب بتفريطه بذلك.

﴿ وَإِن تَدْعُ مُثْقَلَةً إِلَى حِمْلِهَا لَا يُحْمَلُ مِنْهُ شَيْءٌ وَلَوْ كَانَ ذَا قُرْبَيٌّ ﴾: المعنى وإن تطلب نفس مثقلة بالأوزار، وتسأل أحداً ليحمل عنها بعض أوزارها؛ لا يتحمل عنها شيئاً، ولو كان المدعو المسؤول قريباً لها، كالأم، والأب، والولد، والأخ، والصديق، والزوجة. . . إلخ، وهو صريح الآيات المذكورة آنفاً، وقال تعالى في سورة (لقمان) رقم [٣٣]: ﴿يَكَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ ٱتَّقُوا رَبَّكُمْ وَٱخْشَوْا يَوْمَا لَا يَجْزِع وَالِدُّ عَن وَلَدِهِ. وَلَا مَوْلُودٌ هُو جَازٍ عَن وَالِدِهِ. شَيْئًا ﴾.

قال الزمخشري ـ رحمه الله تعالى ـ: فإن قلت: ما الفرق بين معنى قوله تعالى: ﴿وَلَا تَزِرُ وَازِرَةٌ وِزُدَ أُخْرَكُ ﴾ وبين معنى قوله: ﴿ وَإِن تَدَّعُ مُثَقَلَةً ... ﴾ إلخ؛ قلت: الأول في الدلالة على عدل الله تعالى في حكمه، وأنَّه تعالى لا يؤاخذ نفساً بغير ذنبها. والثاني: فإنه لا غياث يومئذ لمن استغاث، حتى إن نفساً قد أثقلتها الأوزار، وبهظتها لو دعت إلى أن يخفف عنها بعض وزرها؛ لم تُجَبّ، ولمْ تُغَث، وإن كان المدعو بعض قرابتها من أب، أو ولد، أو أخ. انتهي. كشاف.

وأما قوله تعالى في الآية رقم [١٣] من سورة (العنكبوت): ﴿ وَلِيَحْمِلُكِ أَنْقَالُهُمْ وَأَنْقَالُا مَّعَ أَثْقَالِمِمَّ ﴾ فهذا في حق الضالين المضلين، فإنهم يحملون أثقال إضلالهم مع أثقال ضلالهم، وكان ذلك يعد من أوزارهم، ليس فيه شيء من أوزار غيرهم. انظر تفسيرها هناك؟ تجد ما يسرك، ويثلج صدرك.

هذا؛ و(حَمْل) بفتح الحاء وسكون الميم، قال ابن السكيت: ما كان في بطن، أو على رأس شجرة، والحِمْل بالكسر: ما كان على ظهر، أو رأس، قال الأزهري: وهذا هو الصواب، وهو قول الأصمعي، وقال بعضهم: [الرجز]

مَا كَانَ فِي بَطْنِ فَذَاكَ حَمْلُ 

وقال القرطبي: وقد حكى يعقوب في حِمْل النخلة الكسر. وقال أبو سعيد السيرافي: يقال في حمل المرأة: حِمْل، وحَمْل، يشبه مرة لاستبطانه بحمل النخلة، ومرة لبروزه، وظهوره بحِمْل الدابة. وقال الرازي في مختاره: ويقال: امرأة حامل، وحاملة إذا كانت حبلى، فمن قال: حامل قال: هذا نعت لا يكون إلا للإناث، ومن قال: حاملة بناه على: حملت، فهي حاملة، وأنشد:

تَمَخَضَتِ الْمَنُونُ لَهُ بِيَوْمٍ أَتَى ولِكُلِّ حَامِلَةٍ تَمَامُ فإذا حملت المرأة شيئاً على ظهرها، أو على رأسها، فهي حاملة لا غير؛ لأن الهاء إنما تلحق للفرق، فما لا يكون للمذكر، لا حاجة فيه إلى علامة التأنيث، فإن أُتي بها فإنما هو على الأصل، هذا قول أهل الكوفة، وقال أهل البصرة: هذا غير مستمر؛ لأن العرب تقول: رجل أيّم وامرأة أيّم، ورجل عانس وامرأة عانس مع الاشتراك، وقالوا: امرأة مصبية، وكلبة مجرية مع الاختصاص.

قالوا: والصواب أن يقال: إن قولهم: حامل، وطالق، وحائض، ونحوها، أوصاف مذكرة وصف

بها الإناث، كما أن الرَّبْعة، والرَّاوية، والْخُجَأَة، أوصاف مؤنثة وصف بها الذكور. انتهى. ﴿إِنَّمَا نُنذِرُ ٱلَّذِينَ يَخْشُونَ رَبَّهُم بِٱلْغَيْبِ﴾ أي: إنما تخوف الذين يخشون عقاب الله تعالى حالة

كونهم غائبين عن عذابه، أو غائبين عن الناس في خلوتهم، أو غائباً عنهم عذاب الله تعالى، فهؤلاء هم الذين ينفعهم الوعظ، والنصح، ويجدي معهم التخويف، والإنذار، فهو كقوله تعالى: ﴿إِنَّمَا نُنذِرُ مَنِ اَتَّبَعَ ٱلدِّكَرَ وَخَشِى ٱلرَّمْنَ بِٱلْغَيْبِ ﴾ الآية رقم [١١] من سورة: (يلس) والخطاب

للنبي ﷺ، ويعم كل واعظ، ومرشد، وانظر شرح الغيب في الآية رقم [٣] من سورة (سبأ).

قال الزمخشري: فإن قلت: كيف اتصل قوله: ﴿إِنَّمَا نُنذِرُ ﴾ بما قبله، قلت: لما غضب الله عليهم في قوله: ﴿إِنَّمَا عَلَيهم في قوله: ﴿إِنَّ مَا أَبَعِه الإِنذَار بيوم القيامة، وذكر أهوالها، ثم قال: ﴿إِنَّمَا نُنذِرُ ﴾ كأن رسول الله علي أسمعهم ذلك، فلم ينفع، فنزل: ﴿إِنَّمَا نُنذِرُ ﴾، أو أخبره الله تعالى بعلمه فيهم. انتهى. ولا تنس الالتفات من الغيبة إلى الخطاب، وانظر الالتفات في الآية رقم [٣٤] من سورة (الروم) فهو جيد.

﴿ وَأَقَامُواْ اَلْصَلَوْقَ ﴾: انظر الآية رقم [٤] من سورة (لقمان). وخصهم بالذكر؛ لأنهم هم المنتفعون بالإندار؛ لأن من شأن الصلاة أن تهذب النفوس، وتلين الطبائع، وتصلح العمل، وإذا لم تفعل ذلك؛ فهي غير مقبولة عند الله، انظر الآية رقم [٥٤] من سورة (العنكبوت) تجد ما يسرك، ويثلج صدرك. ﴿ وَمَن تَزَكَّى ﴾: ومن طهر نفسه من أدناس المعاصي. ﴿ فَإِنَّمَا يَكَرُّكُ لِنُفْسِدِ فَهُ وَيَعْلَى مَا نُولُ مُن تُمرة تطهير نفسه عائدة عليه، فصلاحه، وتقواه مختص به، لا يتعداه لغيره. ﴿ وَلِلَ اللّهِ الْمُرجِع، والمآب، فهو يجازيه على عمله، ويجازي كل إنسان أيضاً من ذكر، أو أنثى، وانظر شرح النفس في الآية رقم [٢٨] من سورة (الروم).

الآية: ١٨

الإعراب: ﴿ وَلا ﴾: الواو: حرف استئناف. (لا): نافية. ﴿ تَزِرُ ﴾: فعل مضارع. ﴿ وَازِرَةٌ ﴾: فاعل. ﴿وِزْدَ﴾: مفعول به، وهو مضاف، و﴿أُخْرَئُ﴾ مضاف إليه مجرور، وعلامة جره كسرة مقدرة على الألف للتعذر، والجملة الفعلية مستأنفة، لا محل لها. ﴿ وَإِن ﴾: الواو: حرف استئناف. (إن): حرف شرط جازم. ﴿ تَدُّعُ ﴾: فعل مضارع فعل الشرط مجزوم، وعلامة جزمه حذف حرف العلة من آخره، وهو الواو، والضمة قبلها دليل عليها. ﴿مُثْقَلَةٌ ﴾: فاعل. ﴿إِلَى مِمْلِهَا ﴾: جار ومجرور متعلقان بالفعل قبلهما، و(ها): في محل جر بالإضافة، والجملة الفعلية لا محل لها؛ لأنها ابتدائية، ويقال: لأنها جملة شرط غير ظرفي. ﴿لَا﴾: نافية. ﴿يُحْمَلُ﴾: فعل مضارع جواب الشرط، مبنى للمجهول. ﴿مِنْهُ﴾: جار ومجرور متعلقان بمحذوف حال من: (شيء) كان صفة له، فلما قدم عليه صار حالاً. ﴿شَيْءٌ﴾: نائب فاعل، والجملة الفعلية لا محل لها؛ لأنها جملة جواب الشرط، ولم تقترن بالفاء، ولا بإذا الفجائية، و(إن) ومدخولها كلام مستأنف لا محل له. ﴿وَلَوْ﴾: الواو: حرف عطف. (لو): حرف لما كان سيقع لوقوع غيره. ﴿كَانَ ﴾ فعل ماض ناقص، واسمه مستتر، التقدير: ولو كان المدعو. ﴿ فَا ﴿ : خبر ﴿ كَانَ ﴾ منصوب، وعلامة نصبه الألف نيابة عن الفتحة؛ لأنه من الأسماء الخمسة، و﴿ ذَا ﴾ مضاف، و﴿ قُرْبَتُ ﴾ مضاف إليه مجرور، وعلامة جره كسرة مقدرة على الألف للتعذر. هذا؛ وقرئ: (ولو كان ذو قربي) على اعتبار ﴿كَانَ ﴾ تامة، أي: ولو حضر ذو قربي، نحو قوله تعالى: ﴿وَإِن كَاكَ ذُو عُسْرَةٍ ﴾ قال الزمخشري: ونظم الكلام أحسن ملاءمة للناقصة. قال البيضاوي: وقرئ: (ذو قربي) على حذف الخبر، وهو أولى من جعل كان تامة، فإنها لا تلائم نظم الكلام، وقال أبو البقاء: ويجوز أن يكون حالاً، و﴿كَانَ﴾ تامة، ولا وجه له قطعاً، وجواب (لو) محذوف لدلالة ما قبله عليه، التقدير: ولو كان المدعو ذا قربي لا يحمل من أوزار قريبه شيئاً. ﴿وَلَوْ﴾ ومدخولها كلام معطوف على ما قبله لا محل له مثله. وقيل: الواو واو الحال، وهذا لا يصح إلا إذا اعتبرنا (لو) وصلية، ولا جواب لها.

﴿إِنَّمَا﴾: كافة ومكفوفة. ﴿نُنذِرُ﴾: فعل مضارع، وفاعله مستتر فيه وجوباً تقديره: «أنت». ﴿اللَّذِينَ﴾: اسم موصول مبني على الفتح في محل نصب مفعول به. ﴿يَغْشُونَ﴾: فعل مضارع مرفوع، وعلامة رفعه ثبوت النون...إلخ، والواو فاعله. ﴿رَبَّهُم﴾: مفعول به، والهاء ضمير متصل في محل جر بالإضافة، من إضافة اسم الفاعل لمفعوله، وفاعله مستتر فيه. ﴿إِلَّفَيْبِ﴾: متعلقان بمحذوف حال من الفاعل، أو من المفعول، والجملة الفعلية: ﴿إِنَّمَا لُنذِرُ …﴾ إلخ مستأنفة، لا محل لها، وجملة: ﴿وَأَقَامُوا الصَّلَوةَ ﴾ في محل نصب حال من واو الجماعة، والرابط: الواو، والضمير، وهي على تقدير: «قد» قبلها.

﴿ وَمَن ﴾: الواو: حرف استئناف. (مَنْ): اسم شرط جازم مبني على السكون في محل رفع مبتدأ. ﴿ تَن َكَّ ﴾: فعل ماض مبني على فتح مقدر على الألف للتعذر، وهو في محل جزم فعل

الشرط، والفاعل مستتر، تقديره: «هو»، يعود إلى (مَنْ). ﴿فَإِنّمَا ﴾: الفاء: واقعة في جواب الشرط. (إنما): كافة، ومكفوفة. ﴿يَتَرَكَّنَ ﴾: فعل مضارع مرفوع، وعلامة رفعه ضمة مقدرة على الألف للتعذر، والفاعل مستتر يعود إلى (مَنْ) أيضاً. ﴿لِنَفْسِهِ ﴿ الله ومجرور متعلقان بما قبلهما، والهاء في محل جر بالإضافة، وخبر المبتدأ الذي هو (مَنْ) مختلف فيه، كما رأيت في الآية رقم [١٠] وإن اعتبرت (مَنْ) موصولة؛ فالإعراب ظاهر، وقد مر معنا كثير مثله، والجملة الاسمية مستأنفة، لا محل لها. ﴿وَإِلَى ﴿: الواو: حرف استئناف. (إلى الله): جار ومجرور متعلقان بمحذوف خبر مقدم. ﴿أَلْمَصِيرُ ﴾: مبتدأ مؤخر، والجملة الاسمية مستأنفة، لا محل لها.

# ﴿ وَمَا يَسْتَوِى ٱلْأَعْمَىٰ وَٱلْبَصِيرُ ﴿ وَلَا ٱلظُّلُمَٰتُ وَلَا ٱلنُّورُ ۞ وَلَا ٱلظِّلُّ وَلَا ٱلظُّلُمَن وَلَا ٱلنَّوْرُ ۞﴾

المسرح: ﴿ وَمَا يَسْتَوِى ٱلْأَعْمَىٰ وَٱلْبَصِيرُ ﴾ أي: الجاهل، والعالم، والكافر، والمؤمن. فهذا مثل ضربه الله لهما. أي: فكما لا يتساوى الأعمى مع البصير، فكذلك لا يتساوى المؤمن المستنير بنور القرآن، والكافر الذي يتخبط في الظلام. ففي الكلام استعارة تصريحية حيث شبه الله الكافر بالأعمى، والمؤمن بالبصير، بجامع ظلام الطريق، وعدم الاهتداء على الكافر، ووضوح الرؤية، والاهتداء للمؤمن، ثم استعار المشبه به، وهو ﴿ ٱلْأَعْمَىٰ ﴾ للكافر، واستعار (البصير) للمؤمن بطريق الاستعارة التصريحية. ﴿ وَلَا الظُّلُمَٰتُ وَلَا النُّورُ ﴾ أي: لا يستويان. والمراد بد: ﴿ الظُّلُمَٰتُ ﴾ الكفر، والباطل، والجهل. والمراد بد: ﴿ اللهُ الكفر، والباطل، والجهل منه الظلمات؛ لأن طرق الكفر، والباطل، والجهل متعددة، وأفرد النور؛ لأن الإيمان، والحق، والعلم واحد، لا يتعدد.

﴿ وَلَا الظِّلُ وَلَا الْمَوْورُ ﴾ أي: لا يستويان أيضاً. والمراد ب: ﴿ الظِّلُ ﴾ ظل الجنة ونعيمها الدائم، والمراد ب: ﴿ الظُّرُورُ ﴾ حر نار جهنم؛ أي: فكما لا يستوي في الدنيا الظل المنعش للأرواح، والأجسام مع الحر الشديد المسمى أحياناً بالسموم لشدته؛ لا تستوي نار جهنم مع الجنة. وبالمناسبة خذ ما يلي:

فعن أبي هريرة - رضي الله عنه - عن رسول الله على قال: «قَالَتِ النارُ: رَبِّ أَكُلَ بعْضي بَعْضاً فَائْذَنْ لِي أَتنفَّسْ، فأذِنَ لَهَا بنفسَيْنِ: نفسٍ في الشِّتاء، ونفسٍ في الصيْفِ، فمَا وجدْتُمْ مِنْ بَوْدٍ، أَوْ رَمْهَرِيرٍ؛ فمِنْ نفسِ جَهَنَّمَ، ومَا وجدْتُمْ من حرِّ، أو حرورٍ؛ فمِنْ نفسِ جَهَنَّمَ». أخرجه مسلم، لذا يُسَن في حق المسلم أن يقول في يوم الحر: لا إله إلا الله ما أشد حر هذا اليوم، اللهم أجرني من حرِّ نار جهنم! وفي يوم البرد أن يقول: لا إله إلا الله ما أشد برد هذا اليوم، اللهم أجرني من زمهرير جهنم!

وينبغي أن تعلم: أن الفعل: ﴿يَسْتَوِى﴾ من الأفعال التي لا يكتفى فيها بواحد، فلو قلت: استوى زيد لم يصح فمن ثَمَّ لزم العطف على الفاعل، أو تعدده. هذا؛ ولا تنس المطابقة، والمقابلة بين الضدين في الآيات الأربع، وهي من المحسنات البديعية. وانظر ما ذكرته في الآية رقم [٥٨] من سورة (غافر) إن أردت الزيادة.

الآية: ۲۲

الإعراب: ﴿وَمَا﴾: الواو: حرف استئناف. (ما): نافية. ﴿يَسْتَوِى﴾: فعل مضارع مرفوع، وعلامة رفعه ضمة مقدرة على وعلامة رفعه ضمة مقدرة على الياء. ﴿الْأَغْمَىٰ﴾: فاعل مرفوع، وعلامة رفعه ضمة مقدرة على الألف، والجملة الفعلية مستأنفة، لا محل لها. ﴿وَالْبَصِيرُ ﴾: معطوف على ما قبله. ﴿وَلَا ﴾: الواو: حرف الواو: حرف عطف. (لا): صلة. ﴿الظُّلُمَنَ ﴾: معطوف على ما قبله. ﴿وَلَا الظِّلُ وَلا الْخُرُورُ ﴾ معطوفان على ما قبله، وأيضاً ﴿وَلا الظِّلُ وَلا الْخُرُورُ ﴾ معطوفان على ما قبله ،

قال الجلال ـ رحمه الله تعالى ـ: وزيادة (لا) في الثلاثة تأكيد. قال الجمل: وقد زيدت في الآيات الثلاث خمس مرات: اثنتين في الأولى، واثنتين في الثانية، وواحدة في الثالثة، والكل لتأكيد نفي الاستواء. وقال ابن هشام في المغني: فه: (لا) الثانية، والرابعة، والخامسة زوائد لأمن اللبس. وقال الزمخشري: فإن قلت: هل من فرق بين هذه الواوات، قلت: بعضها ضمت شفعاً إلى شفع، وبعضها وتراً إلى وتر. انتهى.

# ﴿ وَمَا يَسْتَوَى ٱلْأَحْيَآةُ وَلَا ٱلْأَمْوَاتُ إِنَّ ٱللَّهَ يُسْمِعُ مَن يَشَأَةً وَمَاۤ أَنتَ بِمُسْمِعِ مَّن فِي ٱلْقُبُودِ ﴿ إِنَّ اللَّهَ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّلَّا عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّا عَلَّهُ عَلَّ الل

الشرح: ﴿ وَمَا يَسْتَوَى ٱلْأَخِيَاءُ وَلَا ٱلْأَمْوَاتُ ﴾: تمثيل آخر للمؤمنين، والكافرين أبلغ من الأول، ولذلك كرر الفعل. وقيل: للعلماء، والجهلاء. ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ يُسْمِعُ مَن يَشَأَةً ﴾: هدايته، فيوفقه لفهم آياته، والاتعاظ بعظاته. ﴿ وَمَا آنَتَ بِمُسْمِعٍ مَن فِي ٱلْقُبُورِ ﴾ أي: الكفار شبههم الله بالأموات في القبور؛ لأنهم لا يجيبون إذا دعوا.

هذا؛ وقد قال ابن كثير: كما لا تستوي هذه الأشياء المتباينة المختلفة، كالأعمى، والبصير لا يستويان؛ بل بينهما فرق وبون كثير، وكما لا تستوي الظلمات ولا النور، ولا الظلُّ، ولا الحرور، كذلك لا تستوي الأحياء، ولا الأموات. وهذا مثل ضربه الله تعالى للمؤمنين، وهم الأحياء، وللكافرين وهم الأموات، كقوله تعالى: ﴿أَوْمَن كَانَ مَيْسَتًا فَأَخْيَلَنَكُهُ وَجَعَلْنَا لَهُ نُورًا يَمْشِى بِهِ فِ النَّاسِ كَمَن مَّنَكُهُ فِي الظَّلُمَتِ لَيْسَ بِخَارِج تِنْهَا ﴾ الآية رقم [١٢٢] من سورة (الأنعام)، وقال عز وجل: ﴿مَثَلُ الْفَرِيقَيْنِ كَالْأَعْنَ وَالْأَصَيِ وَالْسَمِيعُ هَلْ يَسْتَوَيَانِ مَثَلًا ﴾ الآية رقم [٢٤] من سورة (وقم [٢٤] من سورة (قم وقال عز وجل: ﴿مَثَلُ اللهِ اللهِ على اللهِ على اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ

فالمؤمن سميع بصير في نور، يمشي على صراط مستقيم في الدنيا، والآخرة؛ حتى يستقر به الحال في الجنات ذات الظلال، والعيون، والكافر أعمى، وأصم في ظلمات يمشي فيها، لا خروج له منها؛ بل هو يتيه في غيه، وضلاله في الدنيا، والآخرة؛ حتى يفضي به ذلك إلى الحرور، والسموم، والحميم. انتهى. بتصرف.

تنبيه: المراد في الآية الكريمة تشبيه الكفار بالمدفونين في القبور بعدم الانتفاع فيما يقال لهم، لا أنهم لا يسمعون أبداً؛ بل يسمعون، ولكنهم لا يقدرون على الجواب، كيف لا؟ والرسول على الجواب قتلى بدر من المشركين، وناداهم بأسمائهم: "يا فلان بن فلان! ويا فلان بن فلان! هل وجدتُمْ ما وعدَ رَبكم حقاً؟ فإني وجَدْتُ ما وعدني ربي حقاً» فقال عمر بن الخطاب ـ رضي الله عنه ـ: يا رسول الله! كيف تكلم أجساداً، لا أرواح فيها؟! فقال: "والله ما أنتمْ بأسمع لِمَا أقولُ منهمْ غيْرَ أنهم لا يستطيعونَ أن يردُّوا شيئاً». وفي رواية: "يسمعون كما تسمعون، ولكن لا يجيبون». وقد ثبت: أن للروح تعلقاً بالجسد بعد الدفن، أو بموضع الدفن بعد فناء الجسد، لذا علمنا الرسول على إذا أتينا المقبرة أن نقول: "السلام عليكم دار قوم مؤمنين، وإنا إن شاء الله بكم لاحقون، أسأل الله العفو لنا، ولكم، ولجميع المسلمين». وليقرأ الفاتحة، والأحاديث الصحيحة الواردة في سؤال القبر تؤكد هذه الحقيقة. والله أعلم، وأجل، وأكرم.

الإعراب: ﴿ وَمَا يَسْتَوِى ٱلْأَغْوَاتُ وَلا ٱلْأَمُوتُ ﴾: إعراب هذه الكلمات مثل الآية رقم [19] بلا فارق. ﴿ إِنَّ ﴾: حرف مشبه بالفعل. ﴿ اللّهَ ﴾: اسمها. ﴿ يُسْمِعُ ﴾: فعل مضارع، والفاعل يعود إلى ﴿ اللّهَ ﴾. ﴿ مَن ﴾: اسم موصول، أو نكرة موصوفة مبنية على السكون في محل نصب مفعول به، والجملة الفعلية بعدها صلتها، أو صفتها، والعائد، أو الرابط محذوف؛ إذ التقدير: يسمع الذي، أو: شخصاً يشاء الله إسماعه، والجملة الفعلية في محل رفع خبر: ﴿ إِنَّ اللهُ مستأنفة، لا محل لها.

﴿ وَمَآ﴾: الواو: حرف استئناف. (ما): نافية حجازية، تعمل عمل: «ليس». ﴿ أَنتَ ﴾: ضمير منفصل مبني على الفتح في محل رفع اسم (ما). ﴿ بِمُسْمِعٍ ﴾: الباء: حرف جر صلة. (مسمع): خبر (ما) منصوب، وعلامة نصبه فتحة مقدرة على آخره، منع من ظهورها اشتغال المحل بحركة حرف الجر الزائدة. هذا؛ وإن اعتبرت (ما) مهملة تميمية، فالضمير مبتدأ، و(مسمع) خبره، زيدت الباء فيه، وفاعله ضمير مستتر فيه وجوباً، تقديره: «أنت». ﴿ مَن ﴾: مفعول به له: (مسمع). ﴿ فِ الْجَمْلَةُ الاسمية: ﴿ وَمَا آنتَ ... ﴾ إلخ مستأنفة، لا محل لها. واعتبارها حالاً من لفظ الجلالة لا بأس به، ويكون الرابط: الواو فقط.

### ﴿ إِنْ أَنتَ إِلَّا نَذِيرٌ ۞ إِنَّا أَرْسَلْنَكَ بِٱلْحَقِّ بَشِيرًا وَنَذِيرًا ۚ وَإِن مِّنْ أُمَّةٍ إِلَا خَلَا فِيهَا ۗ نِذِيرٌ ۞﴾

الشرح: ﴿إِنَّ أَنَ إِلَا نَدِيرُ ﴾ أي: فما عليك يا محمد إلا الإنذار، وأما الإسماع فلا إليك، ولا حيلة لك إليه في المطبوع على قلوبهم، وفي الآية قصر موصوف على صفة. ﴿إِنَّا أَرْسَلْنَكَ بِالْحِينِ ، أو محقاً ، أو: إرسالاً مصحوباً بالحق. ﴿بَشِيرُ ﴾: بالجنة، والثواب الحسن لمن آمن. ﴿وَيُدِيرُ ﴾: بالنار، والعقاب لمن كفر، وعاند، وخرج عن طاعة ربه، وما بينهما مطابقة، ومقابلة، وهي من المحسنات البديعية. ﴿وَإِن مِّنْ أُمَّةٍ ﴾: جماعة من الناس في العصور، والأزمنة الخالية. ﴿إِلَّا خَلا فِيهَا نَذِيرٌ ﴾ أي: جاءها رسول، فأنذرها عقاب الله، وغضبه، كما قال تعالى: ﴿وَلَقَدْ بَعَثْنَا فِي كُلِ أُمَّةٍ وَلِكُمْ قَرْمٍ هَادٍ ﴾ رقم [٢٦] من سورة (الرعد)، وقوله تعالى: ﴿إِنَّمَا أَنتَ مُنذِرُ وَلِكُمْ قَرْمٍ هَادٍ ﴾ رقم [٧] من سورة (الرعد). قال ابن جريج: إلا العرب، فإنه لم يبعث فيهم رسولاً. انتهى. وقد صح: أن الله بعث فيهم خالد بن صفوان، ونبياً آخر اسمه: حنظلة.

هذا؛ و﴿أُمَّةِ﴾ بمعنى الجماعة، كما رأيت، ولا واحد لها من لفظها، وتكون واحداً إذا كان ممن يقتدى به كقوله تعالى: ﴿إِنَّ إِبْرَهِيمَ كَانَ أُمَّةً قَانِتًا بِتَهِ﴾. والأمة: الطريقة، والملة في الدين، كقوله تعالى حكاية عن قول المشركين: ﴿إِنَّا وَجَدْنَا عَالِكَةَ أُمَّةٍ﴾ وبها فسرت الآية رقم [٩٢] من سورة (الأنبياء): ﴿إِنَّ هَلَافِ أُمَّةً وُحِدَةً وَأَنَا رَبُّكُمْ فَأَعْبُدُونِ﴾. وقال النابغة الذبياني من قصيدة يخاطب بها النعمان بن المنذر، ويعتذر له مما وشي به الواشون:

حَلَفْتُ فَلَمْ أَتْرُكُ لِنَفْسِكَ رِيبَةً وَهَلْ يَأْتُمَنْ ذُو أُمَّةٍ وَهُوَ طَائِعُ؟

وكل جنس من الحيوان أمة، كقوله تعالى: ﴿وَمَا مِن دَاَبَـّةِ فِى ٱلْأَرْضِ وَلَا طَايِّمِ يَطِيرُ بِجَنَاحَيَّهِ إِلَّا أُمَّمُ أَشَالُكُمُّ﴾ والأمة: الحين، والوقت، كقوله تعالى: ﴿وَاَدَّكُرَ بَعَدَ أُمَيَّهِ﴾ أي: بعد وقت، وحين.

الإعراب: ﴿إِنَّ حرف نفي بمعنى: «ما». ﴿أَنتَ ﴿ ضمير منفصل مبني على الفتح في محل رفع مبتداً. ﴿إِلَّا ﴾: حرف حصر. ﴿نَذِيرٌ ﴾: خبر المبتداً. والجملة الاسمية ابتدائية لا محل لها، والجملة الاسمية: ﴿إِنَّا أَرْسَلْنَكَ • وإلى الله والجملة الاسمية: ﴿إِنَّا أَرْسَلْنَكَ • وإلى مشبه بالفعل. و(نا): اسمها، حذفت نونها، بقيت الألف دليلاً عليها. ﴿أَرْسَلْنَكَ ﴾: فعل، وفاعل، ومفعول به، والجملة الفعلية في محل رفع خبر (إنَّ). ﴿يَالْحَقِ ﴿: جار ومجرور متعلقان بمحذوف حال من الفاعل، أو من المفعول، انظر الشرح. ﴿بَشِيراً ﴾: حال من الكاف. ﴿وَيَذِيراً ﴾: معطوف على ما قبله، والجملة الاسمية: ﴿إِنَّ • إِنَّ ابتدائية، لا محل لها من الإعراب.

﴿ وَإِن ﴾: الواو: حرف استئناف. (إن): حرف نفي. ﴿ مِّنَ ﴾: حرف جر صلة. ﴿ أُمِّةٍ ﴾: مبتدأ مرفوع، وعلامة رفعه ضمة مقدرة على آخره، منع من ظهورها اشتغال المحل بحركة حرف الجر الزائد. ﴿ إِلَّا ﴾: حرف حصر. ﴿ خَلاً ﴾: فعل ماض مبني على فتح مقدر على الألف للتعذر. ﴿ فِيما ﴾: متعلقان بما قبلهما. ﴿ فَلِيرٌ ﴾: فاعله، والجملة الفعلية في محل رفع خبر المبتدأ، والجملة الاسمية معطوفة على ما قبلها، أو هي مستأنفة، فلا محل لها على الوجهين.

﴿ وَإِن يُكَذِّبُوكَ فَقَدْ كَذَبَ ٱلَّذِينَ مِن قَبْلِهِمْ جَآءَتْهُمْ رُسُلُهُم بِٱلْبَيِّنَتِ وَبِٱلزُّبُرِ ۗ وَبِٱلْكِتَابِ ٱلْمُنِيرِ ﴿ إِنَّا اللَّهِ مِنْ اللَّهِ مَا اللَّهِ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللّلِي اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّلِهُ اللَّهُ اللَّالِمُ اللَّهُ اللَّا الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ا

المشرح: ﴿ وَإِن يُكَذِّبُوكَ ﴾ أي: وإن يكذبك قومك يا محمد؛ فاصبر، وتأس بمن سبقك من الرسل. ﴿ فَقَدْ كُذَّبُ اللَّذِي مِن قَبِهِم ﴾ أي: كذبوا رسلهم. وانظر ما ذكرته في الآية رقم [3] ففيها الكفاية. ﴿ جَاءَتُهُم رُشُلُهُم بِأَلْيَسَتِ ﴾ أي: بالمعجزات الباهرات، والحجج الدامغات، والبراهين الساطعات، فكذبوهم، وآذوهم أشد الإيذاء، فلك يا محمد أسوة حسنة، وقدوة طيبة بهؤلاء الرسل الكرام. ﴿ وَيَالزُّبُرِ ﴾ أي: جاؤوهم بالزبر، وهي الصحف المنزلة على الأنبياء، كصحف إبراهيم، وهي ثلاثون، وصحف موسى قبل التوراة، وهي عشرة، وكصحف شيث، وهي ستون، وصحف إدريس، وهي عشرة. فجملة الصحف مئة وعشرة، تضم لها الكتب الأربعة: التوراة، والإنجيل، والزبور، والقرآن. فجملة الكتب المنزلة على الأنبياء مئة وأربعة عشر. ﴿ وَيَالْ خَيْلِ الواضح، والمراد بـ: (الكتاب) جنس الكتب؛ إذ المراد: التوراة، والإنجيل، والزبور. وقيل: المراد: الصحف والكتب السماوية على إرادة التفصيل دون الجمع، ويجوز أن يراد بهما واحد، والعطف لتغاير الوصفين لاختلاف اللفظين. هذا؛ والآية الكريمة مذكورة في سورة (آل عمران) مع اختلاف في بعض ألفاظها.

الإعراب: ﴿وَإِن﴾: الواو: حرف استئناف. (إن): حرف شرط جازم. ﴿ يُكَذِّبُوكَ ﴾: فعل مضارع فعل الشرط مجزوم، وعلامة جزمه حذف النون؛ لأنه من الأفعال الخمسة، والواو فاعله، والكاف مفعوله، والجملة الفعلية لا محل لها؛ لأنها ابتدائية، ويقال: لأنها جملة شرط غير ظرفي. ﴿ فَقَدْ ﴾: الفاء: واقعة في جواب الشرط. (قد): حرف تحقيق يقرب الماضي من الحال. ﴿ كَذَّبَ ﴾: فعل ماض. ﴿ الَّذِينَ ﴾: اسم موصول مبني على الفتح في محل رفع فاعل. ﴿ مِن قَبْلِهِمْ ﴾: متعلقان بمحذوف صلة الموصول، والهاء في محل جر بالإضافة، والمفعول محذوف، تقديره: رُسُلَهم، والجملة الفعلية: ﴿ فَقَدْ كَذَّبَ … ﴾ إلخ في محل جزم جواب الشرط عند الجمهور، والدسوقي يقول: لا محل لها؛ لأنها لم تحل محل المفرد. هذا؛ وإن اعتبرت

جواب الشرط محذوفاً؛ فالجملة الفعلية مفيدة للتعليل، لا محل لها، ويكون التقدير: وإن يكذبوك؛ فلا تحزن؛ لأنه قد كذب...إلخ.

﴿ جَاءَتُهُمْ ﴾: ماض، والتاء للتأنيث حرف لا محل له، والهاء مفعول به. ﴿ رُسُلُهُم ﴾: فاعله، والهاء في محل جر بالإضافة. ﴿ بِالْمِيْنَتِ ﴾: متعلقان بمحذوف حال من: ﴿ رُسُلُهُم ﴾، أو هما متعلقان بالفعل قبلهما، وجملة: ﴿ جَاءَتُهُمُ … ﴾ إلخ في محل نصب حال من الضمير المجرور محلاً بالإضافة، والرابط: الضمير فقط، وهي على إضمار: «قد» قبلها. ﴿ وَبَالزُّيْرِ وَبِالْكِتَبِ ﴾: معطوفان على: ﴿ بِالْمِيْدَ ﴾: صفة (الكتاب)، و (إن) ومدخولها كلام مستأنف لا محل له.

#### ﴿ ثُمَّ أَخَذْتُ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا ۗ فَكَيْفَ كَانَ نَكِيرِ ﴿ إِنَّ ﴾

الشرح: ﴿ أُمَّذَ أَخَذَتُ الَّذِينَ كَفَرُوا ﴾: عاقبتهم عقاباً شديداً، كما قال تعالى في سورة (القمر): ﴿ فَأَخَذَنَهُمْ أَخَذَ عَزِيزٍ مُقَلِدٍ ﴾. ﴿ فَكَيْفَ كَانَ نَكِيرٍ ﴾: استفهام معناه التعجب؛ أي: فانظر كيف كان عقابي لهؤلاء المكذبين، وكذلك أفعل بكفار قريش، فما لكفار قريش لا يهتدون، ولا يرتدعون عما هم عليه من الكفر، والعصيان، والطغيان؟! هذا؛ وقد قرئ: (نكيري) بإثبات الياء أيضاً، ومثلها الآية رقم [63] من سورة (سبأ). والآية رقم [63] من سورة (الحج)، وانظر شرح ﴿ مُرَّ ﴾ في الآية رقم [71] منها أيضاً.

الإعراب: ﴿ أُمَّ كَا حرف عطف. ﴿ أَخَذْتُ ﴾: فعل، وفاعل. ﴿ الَّذِينَ ﴾: مفعول به، وجملة: ﴿ كَفُرُوا أَ مع المتعلق المحذوف صلة الموصول، لا محل لها، وجملة: ﴿ أَخَذْتُ ... ﴾ إلخ معطوفة على جملة ﴿ جَاءَ تَهُمْ ... ﴾ إلخ فهي في محل نصب حال مثلها. ﴿ فَكَيْفَ ﴾: الفاء: حرف عطف. (كيف): اسم استفهام مبني على الفتح في محل نصب خبر ﴿ كَانَ ﴾ تقدم عليها، وعلى اسمها. ﴿ كَانَ ﴾: فعل ماض ناقص. ﴿ فَكِيرٍ ﴾: اسم كان مرفوع، وعلامة رفعه ضمة مقدرة على ما قبل ياء المتكلم المحذوفة للتخفيف، منع من ظهورها اشتغال المحل بالحركة المناسبة، والياء المحذوفة في محل جر بالإضافة، وجملة: ﴿ فَكَيْفَ كَانَ نَكِيرٍ ﴾ معطوفة على ما قبلها، أو هي مستأنفة.

﴿ أَلَمْ تَرَ أَنَّ ٱللَّهَ أَنزَلَ مِنَ ٱلسَّمَآءِ مَآءً فَأَخْرَجْنَا بِهِۦ ثَمَرَتٍ مُّغَنَلِفًا أَلُوَانُهَأَ وَمِنَ ٱلْجِبَالِ جُدَدُ بِيضٌ وَحُمَّرٌ مُّغَنَسِكِفُ ٱلْوَانُهَا وَغَرَبِيبُ شُودٌ ﴿ ﴾

الشرح: ﴿ أَلَمْ تَرَ أَنَّ ٱللَّهَ أَنْزَلَ مِنَ ٱلسَّمَآءِ مَآءَ﴾: انظر الآية رقم [٢٤] من سورة (الروم) ففيها الكفاية. ﴿ فَأَخْرَجْنَا بِهِ، ثَمَرَتِ تُخْنَلِفًا أَلُونَهُما ﴾: أجناسها، أو أصنافها على أن كلَّا منها ذو أصناف

مختلفة هيئاتها من الصفرة، والحمرة، والخضرة، ونحوها، والأجناس مثل: الرمان، والتفاح، والتين، والعنب، والرطب، ونحو ذلك، هذا بالإضافة إلى الطعوم المختلفة أيضاً، والروائح المتنوعة، كما قال تعالى في الآية رقم [٤] من سورة (الرعد): ﴿ يُسْقَىٰ بِمَآءِ وَاحِدٍ وَنُفَضِّلُ بَعْضَهَا عَلَى بَعْضِ فِي ٱلْأُكُلُّ﴾. وفي قوله: ﴿فَأَخْرَجْنَا﴾ التفات من الغيبة إلى التكلم. انظر ما ذكرته في الآية رقم [١٠] من سورة (لقمان) تجد ما يسرك.

الآية: ۲۷

﴿ وَمِنَ ٱلْحِيَالِ مُدَدُّ بِضُ وَحُمْرٌ مُخْتَكِفُ أَلُونُهُ ﴾ أي: وخلق الله الجبال كذلك مختلفة الألوان، كما هو المشاهد أيضاً من بيض، وحمر، وفي بعضها طرائق، وهي الجدد، جمع: جُدّة مختلفة الألوان أيضاً، قال ابن عباس \_ رضى الله عنهما \_: الجدد: الطرائق. انتهى. هذا؟ وهو بضم الجيم وفتح الدال الأولى. وقال الأخفش: ولو كان جمع: جديد؛ لقال: جُدُدْ (بضم [السبط] الجيم، والدال) نحو سرير وسُرُر، قال زهير بن أبي سلمي المزني:

كَانَّهُ أَسْفَعُ الحدَّيْنِ ذو جُدُدٍ طَاوِ ويَرْتَعُ بَعْدَ الصَّيْفِ عُرْيَانا

وقرأ الزهري: (جُدُدٌ) بضمتين على أنه جمع: جديدة، وهي الجدة. يقال: جديدَة، وجُدُد، وجَدَائِد. ﴿ وَغَرَابِيبُ شُودٌ ﴾: قال أبو عبيدة: الغربيب: الشديد السواد، ففي الكلام تقديم، وتأخير. والمعنى: ومن الجبال سود غرابيب، والعرب تقول للشديد السواد؛ الذي لونه كلون [البسيط] يخضب بالسواد. قال امرؤ القيس:

والرِّجْلُ لافحةٌ والوجهُ غِرْبِيبُ الْعَيْنُ طامِحَةٌ واليلهُ سَابِحةٌ [السسط] وقال آخر يصف كرماً:

ومِنْ تَعاجِيبِ خلقِ اللهِ غاطيةٌ يُعْصَرُ منه مُلاحِيٌّ وغِرْبيبُ

الغاطية: الشجرة التي طالت أغصانها، وانبسطت على وجه الأرض. ملاحي: أبيض. انتهى. قرطبي بتصرف. هذا؛ وقال الصابوني: يقول شهيد الإسلام في تفسيره «الظلال»: هذه لفتة كونية عجيبة من اللفتات الدالة على مصدر هذا الكتاب، تبدأ بإنزال الماء من السماء، وإخراج الثمرات المختلفات الألوان، ثم تنتقل إلى ألوان الجبال، ففي ألوان الصخور شبه عجيب بألوان الثمار، وتنوعها، وتعددها. واللفتة إلى ألوان الصخور وتنوعها داخل اللون الواحد تهز القلب هزاً، وتوقظ فيه حاسة الذوق الجمالي العالي بما يستحق النظر، والالتفات، ثم ألوان الناس، وهي لا تقف عند حد، وكذلك ألوان الدواب، والأنعام. والدابة: كل حيوان. والأنعام: هي الإبل، والبقر، والغنم، والماعز، ذات الألوان والأصباغ العجيبة، كلها معروضة للأنظار في هذا الكتاب الكوني، الجميل الصفحات، العجيب في التكوين، والتلوين. انتهى.

الإعراب: ﴿ أَلَرُ ﴾: الهمزة: حرف استفهام، وتقرير. (لم): حرف نفي، وقلب، وجزم. ﴿ تَرَ ﴾: فعل مضارع مجزوم به: (لم)، وعلامة جزمه حذف حرف العلة من آخره، وهو الألف، والفتحة قبلها دليل عليها، والفاعل مستتر، تقديره: «أنت». ﴿أَنَّهُ: حرف مشبه بالفعل. ﴿ ٱللَّهَ ﴾: اسمها. ﴿ أَنزَلَ ﴾: فعل ماض، والفاعل يعود إلى (الله)، تقديره: «هو». ﴿ مِن ٱلسَّمَآءِ ﴾: متعلقان بما قبلهما، أو هما متعلقان بمحذوف حال من ﴿مَآءَ، كان صفة له. . . إلخ. ﴿مَآءَ، : مفعول به، وجملة: ﴿أَنزَلَ...﴾ إلخ في محل رفع خبر: ﴿أَنَّهُ، و﴿أَنَّهُ واسمها، وخبرها في تأويل مصدر في محل نصب سد مسد مفعول (ترى)، والجملة الفعلية: ﴿ أَلَرْ تَرُ... ﴾ إلخ مستأنفة، لا محل لها. ﴿فَأَخْرَجْنَا﴾: الفاء: حرف عطف. (أخرجنا): فعل، وفاعل. ﴿بِهِۦَ﴾: جار ومجرور متعلقان بالفعل قبلهما. ﴿نُمَرَتِ﴾: مفعول به منصوب، وعلامة نصبه الكسرة نيابة عن الفتحة؛ لأنه جمع مؤنث سالم. ﴿ تُغْنَلِفًا ﴾: صفة ﴿ ثُمَرَتِ ﴾ وهو نعت سببي، يراعى في تذكيره، وتأنيثه ما بعده، وهو: ﴿ أَلُونَهُمَّا ﴾ الواقع فاعلاً له، وإنما كان سببياً؛ لأن الاختلاف في المعنى إنما هو لألوانها، و(ها): ضمير متصل في محل جر بالإضافة، وجملة: ﴿فَأَخْرَجْنَا...﴾ إلخ معطوفة على ما قبلها، أو هي مستأنفة، لا محل لها على الاعتبارين. ﴿وَمِنَ ﴾: الواو: حرف استئناف. (من الجبال): متعلقان بمحذوف في محل رفع خبر مقدم. ﴿جُدَدُ﴾: مبتدأ مؤخر. ﴿ بِيضٌ ﴾: صفة جدد. (حمر): معطوف على ﴿ بيضٌ ﴾. ﴿ تُخْتَالِكُ ﴾: صفة ثانية لجدد، وفيها معنى التأكيد لـ: ﴿بِيضٌ وَحُمْرٌ ﴾. ﴿أَلْوَانُهَا﴾: فاعل بـ: ﴿تُغْزَكِفُ ﴾. و(ها): في محل جر بالإضافة. ﴿وَغَرَابِيبُ ﴾: معطوف على ﴿جُدَدُ ﴾. ﴿سُودٌ ﴾: صفة له، وانظر الشرح، وما قيل فيه: إنه من عكس الصفة. وقيل: هو بدل من: (غرابيب)، واعتبره الزمخشري معطوفاً على ﴿بِضُّ ﴾ أو ﴿جُدَدُكُ ، والجملة الاسمية: ﴿وَمِنَ ٱلْجِبَالِ...﴾ إلخ مستأنفة، لا محل لها.

﴿ وَمِنَ ٱلنَّاسِ وَٱلدَّوَآتِ وَٱلْأَعْلِمِ مُغْتِلِفٌ ٱلْوَنُهُ. كَلَالِكٌ إِنَّمَا يَغْشَى ٱللَّهَ مِنْ عَبَادِهِ ٱلْعُلَمَتُوَّةً إِنَّ ٱللَّهَ عَزِيزٌ غَفُورٌ ﴿ إِنَّهُ ﴾

 ﴿إِنَّمَا يَغْشَى اللَّهَ مِنْ عِبَادِهِ ٱلْمُلَمَثُوُّ ﴾ أي: إنما يخافه تعالى العلماء؛ لأنهم عرفوه حق معرفته؛ لأنه كلما كانت المعرفة للعلي القدير أتم، والعلم به أكمل؛ كان الخوف منه أعظم، وأكثر؛ إذ من دواعي الخوف منه تعالى معرفته، والعلم بصفاته، وأفعاله، فمن كان أعلم به؛ كان أشد خوفاً منه، ولذلك قال ﷺ: ﴿أَنَا أَحْسَاكُمْ شُو، وأَتقاكُمْ لَهُ ﴾. ولهذا أتبعه ذكر أفعاله، الدالة على كمال قدرته.

وعن ابن عباس ـ رضي الله عنهما ـ في قوله تعالى: ﴿إِنَّمَا يَغْشَى اللهَ مِنْ عِبَادِهِ ٱلْعُلَمَوُّأَ ﴾ قال: هم الذين يعلمون: أن الله على كل شيء قدير. وعنه قال: العالم بالرحمن من عباده من لم يشرك به شيئاً، وأحل حلاله، وحرم حرامه، وحفظ وصيته، وأيقن: أنه ملاقيه، ومحاسب بعمله. انتهى. وقال سعيد بن جبير ـ رضي الله عنه ـ: الخشية هي التي تحول بينك وبين معصية الله عز وجل. وقال الحسن البصري ـ رحمه الله ـ: العالم من خشي الرحمن بالغيب، ورغب فيما رغب الله فيه، وزهد فيما سخط لله فيه، ثم تلا الآية الكريمة. وعن ابن مسعود ـ رضي الله عنه ـ أنه قال: ليس العلم عن كثرة الحديث، ولكن العلم عن كثرة الخشية. وقال مالك ـ رحمه الله تعالى ـ: إن العلم ليس بكثرة الرواية، وإنما العلم نور يجعله الله في القلب.

هذا؛ وقرئ برفع (الله) ونصب: (العلماء). قال الزمخشري ـ رحمه الله تعالى ـ: فإن قلت: ما. وجه قراءة من قرأ برفع (الله) ونصب (العلماء) وهو عمر بن عبد العزيز، ويحكى عن أبي حنيفة، رحمهما الله تعالى؟ قلت: الخشية في هذه الآية استعارة، والمعنى: إنما يجلهم ويعظمهم، كما يجل المهيب المخشي من الرجال بين الناس من بين جميع عباده. انتهى. أقول: ومن هذه الزاوية قول نصيب بن رباح، وهو الشاهد رقم [٢١٤] من كتابنا: «فتح رب البرية»: [الطويل]

أَهَابُكَ إِجْلَالًا وَمَا بِكَ قُدْرَةٌ عَلَيَّ وَلَكِنْ مِلْ ءُ عَيْنٍ حَبِيبُهَا

هذا؛ والآيات التي تثني على الخائفين من الله، والتي تعدهم بحسن المثوبة، وعظيم المجزاء، ورفيع الدرجات كثيرة، كيف وقد جعل الله هذا الخوف صفة من الصفات الثمانية، التي وصف الله بها أولي الألباب في سورة (الرعد)، وذلك في الآية رقم [٢٠] وما بعدها، والرسول على رغب في ذلك أيضاً، وأثنى على الخائفين، وبشرهم برضا رب العالمين، والنعيم المقيم في جنات النعيم، فعن العباس بن عبد المطلب - رضي الله عنه - قال: قال رسول الله على "إذا اقْشَعَرَّ جلدُ العبدِ مِنْ خشيةِ اللهِ، تَحَاتَتْ عنهُ ذنوبُهُ كما يَتَحَاتُ عنِ الشجرةِ اليابسةِ وَرَقُها». رواه البيهقي، وغيره. وعن أبي هريرة - رضي الله عنه - عن النبي على فيما يروي عن ربه جل وعلا: أنه قال: "وعِزَّتِي! لا أَجْمَعُ على عَبْدِي خوْفيْنِ، وأمْنَيْنِ؛ إذَا خَافَنِي في الدُّنيًا؛ أَمَّنْتُهُ يومَ الْقِيامةِ، وإذَا أمنني في الدُّنيًا؛ أَمَّنْتُهُ في الآخِرَةِ». رواه ابن حبان. وحديث السبعة الذين يظلهم الله يوم القيامة تحت ظله مشهور.

الآية: ٢٩

﴿ إِنَ ٱللَّهَ عَزِيزٌ ﴾: غالب على أمره، لا يخرج شيء عن إرادته، ومشيئته. ﴿غَفُورٌ ﴾ أي: لمن تاب، وأناب من عباده، وهو صيغة مبالغة بمعنى: كثير الغفران لعباده المؤمنين؛ إن هم لجؤوا إليه بالتوبة، والإنابة. هذا؛ وقال الزمخشرى: فإن قلت: ما وجه اتصال هذا الكلام بما قبله؟ قلت: لما قال: ﴿ أَلَمْ تَرَ ﴾ بمعنى: ألم تعلم: أن الله أنزل من السماء ماء، وعدد آيات الله، وأعلام قدرته، وآثار صنعته، وما خلق من الفطر المختلفة الأجناس، وما يستدل به عليه، وعلى صفاته؛ أتبع ذلك: ﴿إِنَّمَا يَغْشَى ٱللَّهَ...﴾ إلخ، كأنه قال: إنما يخشاه مثلك، ومن على صفتك ممن عرفه حق معرفته، وعلمه كنه علمه. انتهى.

الإعراب: ﴿ وَمِنَ ﴾: الواو: حرف عطف. (من الناس): جار ومجرور متعلقان بمحذوف خبر مقدم. ﴿وَالدُّوآبِّ وَالْأَنْعَامِ﴾: معطوفان على الناس. ﴿مُغْتِلَفُّ﴾: مبتدأ مؤخر، وهو في الأصل صفة لموصوف محذوف، التقدير: خلق مختلف. ﴿أَلُونَكُهُۥ فاعل بـ: ﴿مُغْتَلِفُۗ﴾، والهاء في محل جر بالإضافة. ﴿كُنَالِكُ ﴾ الكاف: حرف تشبيه، وجر، و(ذا): اسم إشارة مبني على السكون في محل جر بالكاف، واللام للبعد، والكاف حرف خطاب، لا محل له، والجار والمجرور متعلقان بمحذوف صفة لمفعول مطلق محذوف، عامله: ﴿مُغْتِيَفُّ﴾ التقدير: مختلف ألوانه اختلافاً مثل اختلاف ألوان الثمرات والجبال، والجملة الاسمية: ﴿وَمِرَكِ ٱلنَّاسِ...﴾ إلخ معطوفة على مثلها في الآية السابقة، لا محل لها مثلها.

﴿إِنَّمَا﴾: كافة ومكفوفة. ﴿يَغْشَى﴾: فعل مضارع مرفوع، وعلامة رفعه ضمة مقدرة على الألف للتعذر. ﴿ الله كَا منصوب على التعظيم. ﴿ مِنْ عِبَادِهِ ﴾: متعلقان بمحذوف حال من ﴿ٱلْعُلَمَةُوَّا ﴾، والهاء في محل جر بالإضافة. ﴿ٱلْعُلَمَةُوَّا ﴾: فاعل: ﴿يَخْشَى ﴾، والجملة الفعلية مستأنفة، لا محل لها. ﴿إِنَّ﴾: حرف مشبه بالفعل. ﴿ٱللَّهَ﴾: اسمها. ﴿عَزِيزٌ ﴾: خبر أول. ﴿غَفُورٌ ﴾: خبر ثان، والجملة الاسمية مستأنفة، لا محل لها.

﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ يَتَلُونَ كِنْبَ ٱللَّهِ وَأَقَامُوا ٱلصَّلَوٰةَ وَأَنفَقُوا مِمَّا رَزَقْنَاهُمْ سِرًّا وَعَلَانِيَةً بَرْجُونَ نِجَكَرَةً لَّن تَبُورَ ﴿ ﴾

الشوح: ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ يَتَلُونَ كِنَبَ ٱللَّهِ﴾: يداومون على تلاوة القرآن، وهي شأنهم، وديدنهم آناء الليل، وأطراف النهار. وعن مطرف بن عبد الله ـ رحمه الله تعالى ـ: هي آية القراء. وأقول: ينبغي لقارئ القرآن أن يتدبر آياته، وأن يعمل بما فيه؛ ليحوز الأجر المترتب على قراءته، وهو عشر حسنات لكل حرف يقرؤه. فعن عبد الله بن مسعود ـ رضى الله عنه ـ قال: قال رسول الله ﷺ: «مَنْ قَرَأ حَرِفاً مِنْ كتاب الله فلهُ بهِ حسنةٌ، والحسنةٌ بعشر أمثالِهَا، لا أقولُ: ﴿الْمَ﴾ حرفٌ، ولكِنْ ألفٌ حرفٌ، ولامٌ حرفٌ، وميمٌ حرفٌ». رواه الترمذي. وعن جابر بن عبد الله \_ رضي الله عنهما \_ عن النبي على ، قال: «القرآنُ شافعٌ مشفّعٌ، وماحلٌ مصدَّقٌ، مَنْ جعله أمامَهُ؛ قادَهُ إلى الجنةِ. ومَنْ جعلَهُ خَلْفَ ظهرِهِ؛ ساقَهُ إلى النّارِ». رواه ابن حبان. ومعنى جعله أمامه: عمل بما فيه، واهتدى بهديه. ومعنى جعله خلف ظهره: أعرض عن العمل بما فيه، ولم يهتد بنوره. لذا فقد روي من قول النبي على: «رُبَّ قارِئٍ لِلْقُرآنِ، والقرآنُ يَسْتَغْفِرُ لَهُ، ورُبَّ قارِئٍ لِلْقُرآنِ، والقرآنُ يَسْتَغْفِرُ لَهُ، ورُبَّ قارِئٍ للْقُرآنِ، والقرآنُ يَسْتَغْفِرُ لَهُ، ورُبَّ قارِئٍ للْقُرآنِ، والقرآنُ يَسْتَغْفِرُ لَهُ، ورُبَّ قارِئٍ مَا للْقُرآنِ، والقرآنُ مَثَلُ الرَّيْحَانَةِ رِيحُهَا طَيِّبٌ، من لا خير فيه، وقد قال النبي على: «ومَثَلُ المنافِقِ الَّذِي يَقْرَأُ القرآنَ مَثَلُ الرَّيْحَانَةِ رِيحُهَا طَيِّبٌ، وطَعْمُهَا مُرُّ». فأخبر أن المنافق يقرؤه، وأخبر الله تعالى: أن المنافق في الدرك الأسفل مِنَ النار، وكثير من الكفار: اليهود، والنصارى يقرؤونه في زماننا هذا، ويعلمون ما فيه.

﴿ وَأَقَامُوا الصَّلَوٰةَ ﴾: انظر الآية رقم [٤] من سورة (لقمان). ﴿ وَأَنفَقُوا مِمَّا رَزَقَنَهُم ﴾ أي: تصدقوا في وجوه الخير بعض المال؛ الذي رزقناهم إياه. ﴿ سِرَّا ﴾ أي: في الخفاء. ﴿ وَعَلانِيةَ ﴾ العلانية: الجهر، ومثله: العلن، والإعلان، وما أكثر ما يتردد هذان اللفظان في القرآن الكريم، قال الشاعر، وهو الشاهد [٦١٢] من كتابنا: «فتح القريب المجيب»:

وَنِعْمَ مَنْ كَأُ مَنْ ضَاقَتْ مَذَاهِبُهُ وَنِعْمَ مَنْ هُوَ في سِرٍّ وَإِعْلَانِ

﴿ يَرْجُونَ بِحَكَرَةً لَن تَجُورَ ﴾ أي: لن تفسد، ولن تهلك، والمراد بالتجارة ما وعد الله من الثواب على أعمال البر، والخير، قال تعالى في سورة (الصف) رقم [10]: ﴿ يَا أَيُّهَا اللَّيِنَ اَمَنُوا هَلَ اللَّهِ اللهِ وَ اللّهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ

الإعراب: ﴿إِنَّ ﴿ رَبَّتُونَ ﴾ : حرف مشبه بالفعل. ﴿ الَّذِينَ ﴾ : اسم موصول مبني على الفتح في محل نصب اسم ﴿إِنَّ ﴾ . ﴿ يَتَّلُونَ ﴾ : فعل مضارع مرفوع ، وعلامة رفعه ثبوت النون ؛ لأنه من الأفعال الخمسة ، والجملة الاسمية : ﴿إِنَّ الَّذِينَ … ﴾ إلخ ابتدائية ، أو مستأنفة ، لا محل لها . ﴿ وَأَقَامُوا ﴾ : الواو : حرف عطف . (أقاموا) : فعل ماض ، وهو بمعنى المضارع ، والواو فاعله ، والألف للتفريق ، والجملة الفعلية معطوفة على ما قبلها ، فهي في محل رفع مثلها . ﴿ الصَّلَوة ﴾ : مفعول به ، وجملة : ﴿ وَأَنفَقُوا ﴾ معطوفة على ما قبلها ، فهي في محل رفع أيضاً . ﴿ مِمَّا ﴾ : جار ومجرور متعلقان بمحذوف صفة لمفعول به محذوف ، التقدير : أنفقوا شيئاً كائناً مما . . . إلخ ، و(ما) : تحتمل الموصولة ، والموصوفة ، والمصدرية ، فعلى الأولين مبنية على السكون في محل جر بـ (من) والجملة الفعلية بعدها صلتها ، أو صفتها ، والعائد ، أو الرابط محذوف ؛ إذ التقدير : وأنفقوا من والجملة الفعلية بعدها بمصدر في محل جر بـ «من» التقدير : أنفقوا من رزقنا إياهم المال .

﴿ سِرًّا وَعَلَانِيَةً ﴾: حالان من واو الجماعة بمعنى: مسرين، ومعلنين. قال أبو البقاء: هما مصدران في موضع الحال. وقيل: هما منصوبان على نزع الخافض. وجملة: ﴿يَرْجُونَ نِحْـَرَةُ﴾ في محل رفع خبر ﴿إِنَّ﴾. وقيل: الخبر الجملة الاسمية: ﴿إِنَّهُ غَفُولٌ شَكَوُنُّ﴾ وعليه فالجملة الفعلية المذكورة في محل نصب حال ثانية من واو الجماعة أيضاً، وجملة: ﴿ لِّن تَنَبُّرَكُ في محل نصب صفة: ﴿ يُحَدَّرُهُ ﴾.

الآية: ٣٠

# ﴿ لِيُونَقِيَهُمْ أَجُورَهُمْ وَيَزِيدَهُم مِن فَضَّلِهِ ۚ إِنَّهُ غَفُورٌ شَكُورٌ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ عَفُورٌ اللَّهُ اللَّالِمُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

الشرح: ﴿ لِيُوَفِّيَهُمْ أُجُورَهُمْ ﴾ أي: إن الذين يقرؤون القرآن، ويتدبرون آياته، ويعملون بأوامره: من صلاة، وصدقة، وصوم، وبر، وإحسان...إلخ، إنما فعلوا ذلك، ويفعلونه؛ ليعطيهم أجورهم عليها يوم القيامة كاملة غير منقوصة. ﴿وَيَزِيدُهُم مِّن فَضَّــالِهَۦۗ أي: يمنحهم من كرمه، وجوده ورضوانه ما لا عين رأت، ولا أذن سمعت، ولا خطر على قلب بشر.

وفي أبى السعود: أي: يتفضل عليهم بأشياء لم توعد لهم بخصوصياتها، أو بمقاديرها، ولا يخطر ببالهم كيفياتها، ولا كمياتها؛ بل إنما وعدت بطريق الإجمال في مثل قوله تعالى: ﴿ لِلَّذِينَ أَحۡسَنُواْ ٱلْحُسُنَىٰ وَزِيَادَةٌ ﴾ الآية رقم [٢٦] من سورة (يونس) على نبينا، وحبيبنا، وعليه ألف صلاة، وألف سلام. وعن النبي على قال، يقول الله تبارك وتعالى: «أعددْتُ لِعبادي الصالحين ما لا عينٌ رأَتْ، ولا أذنٌ سمِعَتْ، ولا خطر عَلَى قَلْبِ بَشَرٍ». وغير ذلك من المواعيد الكريمة. انتهى. جمل. خرج الحديث في الصحيح من حديث سهل بن سعد الساعدي، رضي الله عنه. وهو ما في القرطبي، وأسنده الخازن إلى أبي هريرة، رضي الله عنه. ﴿إِنَّهُۥ غَفُورٌ ﴾: كثير الغفران لعباده المؤمنين، المطيعين، المخبتين، إن وقع منهم هفوات. ﴿شَكُورٌ ﴾ لهم على أعمالهم الصالحة، ويفسر في حقه تعالى بالذي يعطي على العمل الصالح في أيام معدودة نعماً في الآخرة غير محدودة.

الإعراب: ﴿ لِيُوفِيُّهُمْ ﴾: فعل مضارع منصوب بـ: «أن» مضمرة بعد لام التعليل، والفاعل يعود إلى (الله)، والهاء مفعول به أول، و«أن» المضمرة، والفعل المضارع في تأويل مصدر في محل جر باللام، والجار والمجرور متعلقان بالفعل ﴿ يَرْجُونَ ﴾، أو بالفعل ﴿ تَبُورَ ﴾، أو بفعل محذوف، التقدير: فعلوا ذلك؛ ليوفيهم. ﴿ أُجُورَهُمْ ﴾: مفعول به ثان، والهاء في محل جر بالإضافة. ﴿وَيَزِيدُهُم﴾: معطوف على ما قبله، منصوب مثله، والفاعل يعود إلى الله، والهاء مفعول به أول، والمفعول الثاني محذوف، التقدير: يزيدهم ما يليق بكرمه، وجوده. ﴿ مِّن فَضَّ لِهِ ۚ ﴾: متعلقان بالفعل قبلهما، والهاء في محل جر بالإضافة، من إضافة المصدر لفاعله. ﴿إِنَّهُۥ﴾: حرف مشبه بالفعل، والهاء اسمه. ﴿غَفُورٌ شَكُورٌ ﴾: خبر: (إنَّ)، والجملة الاسمية مستأنفة، لا محل لها. هذا؟

وأجيز اعتبارها خبراً لـ: (إن) في الآية السابقة جوزه الزمخشري على حذف العائد، أي: غفور لهم، وعلى هذا؛ فجملة ﴿يَرْجُونَكِ...﴾ إلخ في محل نصب حال من واو الجماعة، والرابط: الضمير.

الآية: ٣١

﴿وَٱلَّذِى ٓ أَوْحَيْنَاۤ إِلَيْكَ مِنَ ٱلْكِئْبِ هُوَ ٱلْحَقُّ مُصَدِّقًا لِّمَا بَيْنَ يَدَيْهِ إِنَّ ٱللَّهَ بِعِبَادِهِۦ لَخَبِيرٌ بَصِيرٌ ﴿ ﴾ لَخَبِيرٌ بَصِيرٌ ﴾

المشرح: ﴿ وَاللَّذِي ٓ أَوْمَهُمَا ۚ إِلَيْكَ ﴾: الخطاب للنبي ﷺ. ﴿ مِنَ ٱلْكِتَبِ ﴾ أي: القرآن الكريم. ﴿ هُوَ ٱلْحَقُّ ﴾ أي: الذي لا شك فيه، كما قال تعالى: ﴿ لَا رَبِّ فِيهِ مِن رَبِّ ٱلْمَالَمِينَ ﴾، وقال تعالى: ﴿ لَا يَالِيهِ ٱلْمَالِمُ مِنْ بَيْنِ يَدَيْهِ وَلَا مِنْ عَلْفِيَّةً مَرْزِيلٌ مِّنْ حَكِيمٍ حَبِيدٍ ﴾ الآية رقم [٤٢] من سورة (فصلت).

ومُصَدِّقاً لِمَا بَيْنَ يَدَيْلُ أَي: لما سبقه من الكتب المنزلة على الرسل، كالتوراة، التي أنزلت على موسى، والإنجيل الذي أنزل على عيسى، والزبور الذي أنزل على داود ـ على نبينا، وعليهم جميعاً ألف صلاة، وألف سلام ـ. وذلك أن كتب الأنبياء كانت مشتملة على الدعوة إلى التوحيد، وتصديق الأنبياء، والإيمان بالمعاد، والحشر، والنشر، وجاء هذا الكتاب ـ وهو القرآن المنزل على محمد على ـ كذلك. فذلك هو تصديقه لما بين يديه من الكتب؛ أي: لما تقدمه من الكتب السماوية. قال أبو حيان: وفي الآية إشارة إلى كون القرآن وحياً؛ لأن النبي على لم يكن قارئاً، ولا كاتباً، وأتى ببيان ما في كتب الله، ولا يكون ذلك، إلا من عند الله تعالى. ﴿إِنَّ الله يُعِبَادِهِ لَهُ مَنْ الله عليه خافية من شؤونهم. وانظر شرح الوحي في الآية رقم [٥٠] من سورة (سبأ).

 إِذَا مَا صَنَعْتِ الزَّادَ فَالْتَمِسِي لَهُ الْكِيلاَّ فَإِنِّي لَسْتُ آكِلَهُ وَحْدِي

وهذا هو الشاهد رقم [٣٩٨] من كتابنا فتح القريب المجيب. ﴿بَيْنَ﴾: ظرف مكان متعلق بمحذوف صلة الموصول، و: ﴿بَيْنَ﴾ مضاف، و: ﴿يَدَيْبُ مضاف إليه مجرور، وعلامة جره الياء نيابة عن الكسرة؛ لأنه مثنى لفظاً. ﴿إِنَّ ﴿ النَّ مشبه بالفعل. ﴿اللَّهُ ﴾: اسمها. ﴿بِعِبَادِهِ ﴾: متعلقان بـ (خبير)، أو بـ: ﴿بَصِيرٌ ﴾ على التنازع، والهاء في محل جر بالإضافة. ﴿لَخِيرُ ﴾: اللام: هي المزحلقة. (خبير): خبر أول. ﴿بَصِيرٌ ﴾: خبر ثان، والجملة الاسمية: ﴿إِنَّ اللهُ سَعَلَى النَّارِين.

﴿ وَثُمَّ أَوْرَثْنَا ٱلْكِئْبَ ٱلَّذِينَ ٱصْطَفَيْنَا مِنْ عِبَادِنَا ۚ فَمِنْهُمْ ظَالِمٌ لِنَفْسِهِ، وَمِنْهُمُ مُقْتَصِدُ وَمِنْهُمْ سَابِقُ بِٱلْخَيْرَتِ بِإِذْنِ ٱللَّهِ ۚ ذَلِكَ هُوَ ٱلْفَضَٰلُ ٱلْكَبِيرُ ﴿ ﴾ ﴿

الشرح: مناسبة الآية لما قبلها: لما أثنى الله تعالى على الذين يتلون كتاب الله؛ ذكر هنا انقسام الأمة الإسلامية أمام هذا الكنز الثمين، والفضل العظيم إلى ثلاثة أقسام: الظالم لنفسه، والمقتصد، والسابق بالخيرات، ثم ذكر مآل الأبرار، والفجار، ليظل العبد بين الرجاء، والخوف، والرغبة، والرهبة.

إِنَّ السَّسَبَابِ والسفراغ والسجِدة مَفْسَدة للسَّمَرُ عَبَادِنَا هُ والسجِدة مَفْسَدة للسَّمَرُ عَبَادِنَا هُ واشتقاقه من الصفو، وهو: الخلوص من شوائب الكدر، وأصل الفعل: (اصتفونا) فأبدلت التاء طاء، والواوياء. والمراد من عبادنا: أمة محمد عَلَيْ . قاله ابن عباس، وغيره. قال النسفي: وهم أمته من الصحابة، والتابعين، وتابعيهم،

يُوْلَّقُونُ فِطْلِ الآية: ٣٢

ومن بعدهم إلى يوم القيامة؛ لأن الله اصطفاهم على سائر الأمم، وجعلهم أمةً وسطاً؛ ليكونوا شهداء على الناس، واختصهم بكرامة الانتماء إلى أفضل رسله، ثم رتبهم على مراتب، فقال:

﴿ فَمِنْهُمْ ظَالِمٌ لِنَفْسِهِ ﴾: وهو المرجأ لأمر الله. ﴿ وَمِنْهُم مُّقْتَصِدٌ ﴾: هو الذي خلط عملاً صالحاً، وآخر سيئاً. ﴿ وَمِنْهُمْ سَابِقُ الْإِلْخَيْرَتِ ﴾: يضم إلى العمل التعليم، والإرشاد إلى العمل، وهذا التأويل يوافق التنزيل، فإنه تعالى قال في الآية رقم [١٠١] من سورة (التوبة): ﴿ وَالسَّبِقُونَ اللَّهَ وَمَ الْأَوْلُونَ مِنَ اللَّهُ يَجِرِينَ ﴿ وَاللَّهُ عَلَى اللَّهِ عَده في الآية رقم [١٠٣] منها: ﴿ وَاللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّالَةُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ ا

ويوافق الحديث، فقد روي عن عمر ـ رضي الله عنه ـ: أنه قال على المنبر بعد قراءة هذه الآية: قال رسول الله ﷺ: «سابقٌ، ومقتصدُنا ناج، وظالِمُنا مغفورٌ لهُ». وعنه ﷺ: «السابقُ يدخلُ الجنة بغيرِ حسابٍ، والمقتصدُ يُحَاسَبُ حساباً يسيراً، ثم يدخل الجنة، وأما الظالمُ لنفسِهِ فيحبسُ؛ حتى يظُنَّ: أنه لا ينجُو، ثم تناله الرحمةُ، فيدخل الجنة». رواه أبو الدرداء.

ويوافق الأثر، فعن ابن عباس ـ رضي الله عنهما ـ: أنه قال: السابق: المخلص، والمقتصد: المرائي، والظالم: الكافر بالنعمة غير الجاحد لها؛ لأنه حكم للثلاثة بدخول الجنة. ويوافق التأويل السابق قول السلف، فقد قال الربيع بن أنس ـ رحمه الله تعالى ـ: الظالم: صاحب الكبائر. والمقتصد: صاحب الصغائر. والسابق: المجتنب لهما. وقال الحسن البصري: الظالم: من رجحت سيئاته. والسابق: من رجحت حسناته. والمقتصد: من تساوت حسناته، وسيئاته. وسئل أبو يوسف عن هذه الآية، فقال: كلهم مؤمنون، وأما صفة الكفار فبعد هذا، وهو قوله تعالى: ﴿وَاللَّذِينَ كَفَرُواْ...﴾ إلخ الآية رقم [٣٦] الآتية.

وأما الطبقات الثلاث فهم الذين اصطفى الله من عباده، فإنه قال: ﴿فَينَهُم ﴾ (ومنهم)، ﴿وَمِنْهُم ﴾ والكل راجع إلى قوله تعالى: ﴿الَّذِينَ اصطفى الله من عِبَادِنَا ﴾ وهم أهل الإيمان. وعليه الجمهور، وإنما قدم الظالم؛ للإيذان بكثرة الظالمين لأنفسهم بالمعاصي، والسيئات، وأن المقتصدين قليل بالإضافة إليهم، والسابقون أقل من القليل، وقال ابن عطاء: إنما قدم الظالم؛ لئلا ييأس من فضله. وقيل: إنما قدمه؛ ليعرفه: أن ذنبه لا يبعده من ربه، وليس التقديم للتشريف، ولا يقتضيه. قال تعالى: ﴿لا يَسَتُوِى آصَحُبُ النّارِ وَأَصْبُ الْجَنَّةِ ﴾ الآية رقم [٢٠] من سورة الحشر. وقيل: إن الملوك إذا أرادوا الجمع بين الأشياء بالذكر؛ قدموا الأدنى كالآية المذكورة، وقوله تعالى: ﴿إِنَّ رَبّلكَ لَسَرِيعُ ٱلْعِقَابُ وَإِنَّهُ لَغَفُرُ رَحِيمُ ﴾ الآية رقم [٢٠١] من سورة (الأعراف)، وقوله تعالى: ﴿إِنَّ رَبّلكَ لَسَرِيعُ ٱلْعِقَابُ لِمَن يَشَآءُ الذَّكُورَ ﴾ الآية رقم [٤٦] من سورة (الشورى).

وقيل: إن أول الأحوال معصية، ثم توبة، ثم استقامة. وقال سهل بن عبد الله: السابق: العالم. والمقتصد: والمقتصد: المتعلم. والظالم: الجاهل. وقال أيضاً: السابق: الذي اشتغل بمعاده. والمقتصد:

الذي اشتغل بمعاشه، ومعاده، والظالم: الذي اشتغل بمعاشه عن معاده. وقيل: الظالم: الذي يعبده على على الغفلة، والعادة. والمقتصد: الذي يعبده على الرغبة، والرهبة. والسابق: الذي يعبده على الهيبة، والاستحقاق. وقيل: الظالم: من أخذ الدنيا حلالاً، أو جراماً، والمقتصد: من يجتهد أن لا يأخذها إلا من حلال. والسابق: من أعرض عنها جملة. وقيل: الظالم: طالب الدنيا. والمقتصد: طالب العقبي. والسابق: طالب المولى. انتهى. نسفى بتصرف بسيط.

هذا؛ وفي القرطبي عن ابن عباس، وعكرمة، وقتادة، والضحاك، والفراء: أن المقتصد: المؤمن العاصي، والسابق: التقي على الإطلاق، والظالم: الكافر. وقال الحسن: الفاسق. قالوا: ونظير هذه الآية قوله تعالى في سورة (الواقعة): ﴿وَكُنْتُمْ أَزْوَجًا تُلَكْهُ ﴾ وقالوا: بعيد أن يكون ممن يصطفي الله ظالم، وقد روي عن ابن عباس ـ رضي الله عنهما ـ قوله: نجت فرقتان. وقد أطال القرطبي بأكثر مما ذكرته عن النسفي.

﴿ بِإِذْنِ ٱللَّهِ ﴾ أي: بأمر الله، وإرادته، أو بعلمه، وتوفيقه. ﴿ ذَلِكَ هُو ٱلْفَضَٰلُ ٱلْكَبِيرُ ﴾ أي: إيراثهم الكتاب واصطفاؤهم، وتكريمهم فضل من الله عليهم، ﴿ وَفِ ذَلِكَ فَلْيَتَنَافَسِ ٱلْمُنَنَافِسُونَ ﴾ .

الإعراب: ﴿ أَلَكِنَبُ ﴾ : حرف عطف. ﴿ أَوْرَثْنَا ﴾ : فعل، وفاعل. ﴿ الْكِنَبُ ﴾ : مفعول به . ﴿ اللَّذِينَ ﴾ : مفعول به أول، و ﴿ الْكِنَبُ ﴾ مفعوله الثاني، وقدم لشرفه ؛ إذ لا لبس في ذلك، وجملة : ﴿ اصطفيناهم . ﴿ مِنْ عِبَادِنا ﴾ : متعلقان بمحذوف حال من الضمير المنصوب العائد على الموصول، و(نا) : ضمير متصل في محل جر بالإضافة ، وجملة : ﴿ أَوْرَثَنَا … ﴾ إلخ معطوفة على ما قبلها على وجهين ذكرهما الزمخشري : أحدهما : أن التقدير : إنا أوحينا إليك القرآن، ثم أورثناه من بعدك ؛ أي : حكمنا بتوريثه . والوجه الثاني : أنها معطوفة على معنى ما تضمنته الآية رقم [٢٥] وما بعدها .

﴿ فَمِنّهُ مَ ﴾: الفاء: حرف عطف، وتفريع، أو حرف استئناف، وتفريع. (منهم): جار ومجرور متعلقان بمحذوف خبر مقدم. ﴿ ظَالِمٌ ﴾: مبتدأ مؤخر. ولا أعتمد هذا، وإنما أعتمد ما ذكرته في الآية رقم [٢٣] من سورة (الأحزاب) والله ولي التوفيق. ﴿ لِنَفْسِهِ ﴾: متعلقان بـ: ﴿ ظَالِمٌ ﴾، وفاعله مستتر فيه، والهاء في محل جر بالإضافة، والجملة الاسمية لا محل لها على الوجهين المعتبرين بالفاء، وجملة: ﴿ وَمِنْهُم سَابِقٌ إِلَّفَ يَرَتِ ﴾ معطوفة عليها، وأيضاً جملة: ﴿ وَمِنْهُم سَابِقٌ إِلَّفَ يَرَتِ ﴾ معطوفة عليها، لا محل لها مثلها. ﴿ بِإِذْنِ ﴾: متعلقان بـ: ﴿ سَابِقٌ ﴾، و(إذن) مضاف، و ﴿ اللهِ ﴾ مضاف إليه. من إضافة المصدر لفاعله. ﴿ ذَلِك ﴾: اسم إشارة مبني على السكون في محل رفع مبتدأ، واللام للبعد، والكاف حرف خطاب لا محل له. ﴿ وَلَفْضَلُ ﴾: خبر المبتدأ. وإن اعتبرت الضمير مبتدأ، والفضل خبره؛ فالجملة الاسمية تكون في محل رفع خبر الأول. ﴿ الشَكِيرُ ﴾: صفة ﴿ الفَضَلُ ﴾، والجملة الاسمية: ﴿ ذَلِك ﴾ … إلخ مستأنفة، لا محل لها.

# ﴿ جَنَّنَتُ عَدْنِ يَدْخُلُونَهَا يُحَلَّوْنَ فِيهَا مِنْ أَسَاوِرَ مِن ذَهَبٍ وَلُؤْلُوَّ وَلِبَاسُهُمْ فِيهَا حَرِيرٌ ۞﴾

الشرح: ﴿جَنَّتُ عَدْنِ﴾: جنات إقامة، وخلود، يقال: عدن بالمكان: إذا أقام به، ومنه: المعدن الموجود في باطن الأرض، وقال النبي ﷺ: ﴿عَدْنٌ دَارُ اللهِ، النَّتِي لَمْ تَرَهَا عَيْنٌ قَطُّ، وَلَمْ تَخُطُرْ عَلَى قَلْبِ بَشَرٍ، لَا يَسْكُنُهَا إِلا ثَلاثةٌ: النبيُّونَ والصديقونَ والشهداءُ، يقولُ اللهُ: طُوبي لِمَنْ دَخُلكِ!». رواه الطبراني عن أبي الدرداء، رضي الله عنه. وقال عبد الله بن عمر - رضي الله عنهما ـ: إن في الجنة قصراً، يقال له: عدن، حوله البروج، والمروج، فيه خمسة آلاف باب، على كل باب خمسة آلاف حِبرة، لا يدخله إلا نبي، أو صِدِّيق، أو شهيد. والحِبرة (بكسر الحاء، وفتحها) ضرب من البرود اليمنية مخطط.

﴿ يَدُخُلُونَهَا ﴾: الضمير يعود إلى الثلاثة، أو: له: ﴿ اللَّذِينَ ﴾ أو: للمقتصد، والسابق. انتهى. بيضاوي. وقال القرطبي: جمعهم في الدخول؛ لأنه ميراث، والعاق، والبار في الميراث سواء؛ إذا كانوا معترفين بالنسب، فالعاصي، والمطبع مُقِرُّون بالرب. انتهى. والله أعلم بمراده، وأسرار كتابه. هذا؛ وقرئ: (جناتِ) بالنصب، وقرئ: (جنة) بالإفراد، ولم يقرأ في سورة (الرعد) رقم [٣٦] وفي سورة (النحل) رقم [٣١] إلا بالرفع، والجمع.

﴿ يُحُلُونَ فِيها ﴾ أي: في تلك الجنات. ﴿ مِنْ أَسَاوِرَ مِن ذَهَبٍ وَلُوْلُوّاً ﴾: قال سعيد بن جبير ـ رحمه الله تعالى ـ: على كل واحد منهم ثلاثة أسورة: واحد من ذهب، وواحد من ورق، وواحد من لؤلؤ، وقد نص القرآن هنا على الذهب، واللؤلؤ، ومثل هذه الآية الآية رقم [٢٣] من سورة (الحج). ونص على الذهب في سورة (الكهف) رقم [٣١]. ونص على الفضة في قوله تعالى في الآية [٢١] من سورة (الدهر): ﴿ وَمُلُوا أَسَاوِرَ مِن فِضَةٍ ﴾. وفي الحديث الصحيح قول النبي على النه عنه. حلية المؤمن حيث يبلغ الوضوء ». رواه ابن خزيمة عن أبي هريرة رضي الله عنه.

هذا؛ ويقرأ بجر (لؤلؤ) ونصبه، ويقرأ بهمز، وبدونه، وبقلب الهمزتين ياء، وغير ذلك. ﴿ وَلِبَاسُهُمْ فِيهَا حَرِيرٌ ﴾ أي: وجميع ما يلبسونه من فرشهم، ولباسهم، وستورهم حرير، وهو أعلى مما في الدنيا بكثير. هذا؛ وروى النسائي عن أبي هريرة ـ رضي الله عنه ـ: أن النبي على قال: «مَنْ لَبِسَ الحريرَ في الدنيا؛ لَمْ يَلْبَسْهُ في الآخِرةِ. وَمَنْ شَرِبَ الخمرَ في الدُّنيا؛ لَمْ يَشربُهُ في الآخِرةِ. وَمَنْ شَرِبَ الخمرَ في الدُّنيا؛ لَمْ يَشربُهُ في الآخِرةِ. وَمَنْ شَرِبَ الخمرَ في الدُّنيا؛ لَمْ يَشربُهُ في الآخِرةِ». قي الآخِرةِ. وَمَنْ شَرِبَ فيها في الآخِرةِ». ثم قال على المَخِرةِ وَسَرَابُ أَهلِ الجنةِ وَشَرَابُ أَهلِ الجنةِ، وآنِيَةُ أَهْلِ الْجَنَّةِ». هذا؛ وذكر الله في سورة قال كله المناس والإستبرق أيضاً. اللهم اجعلنا من أهل جناتِ عَدْنِ بفضلك، وكرمك ومنّك يا أكرم الأكرمين!.

الآية: ٣٤

الإعراب: ﴿جَنَّكُ﴾: بالرفع يجوز أن يكون خبراً ثانياً للمبتدأ ﴿ذَالِكَ﴾، وأن يكون خبراً لمبتدأ محذوف، التقدير: هو جنات، أو مبتدأ، والخبر جملة: ﴿ يَدَّخُلُونَا ﴾. هذا؛ وقال الزمخشري: بدل من ﴿ ٱلْفَضِّلُ ﴾ ورده ابن هشام في المغنى مع عزوه خطأً لِمَكيٍّ ؛ حيث قال: والأولى: أنه مبتدأ. هذا؛ وعلى قراءته بالنصب؛ فهو مفعول به لفعل محذوف يفسره المذكور بعده. ﴿يَدْخُلُونَهَا﴾: فعل مضارع مرفوع، والواو فاعله، و(ها): مفعوله، وانظر: ﴿لَا نَدْخُلُواْ بَيُوتَ﴾ في الآية رقم [٥٣] من سورة (الأحزاب)، والجملة الفعلية في محل رفع خبر ﴿جَنَّتُ﴾ على اعتباره مبتدأ، وصفة له على اعتباره خبراً ثانياً لما قبله، أو خبراً لمبتدأ محذوف، ومفسرة على نصب (جناتِ) لا محل لها. ﴿ يُحُلُّونَ ﴾: فعل مضارع مبنى للمجهول مرفوع، وعلامة رفعه ثبوت النون؛ لأنه من الأفعال الخمسة، والواو نائب فاعله، وهو المفعول الأول. ﴿فَهَا﴾: جار ومجرور متعلقان بما قبلهما. ﴿مِنْ أُسَاوِرَ﴾: متعلقان بمحذوف صفة مفعول به ثان، أي: شيئاً كائناً من أساور، وعلامة الجر الفتحة نيابة عن الكسرة؛ لأنه ممنوع من الصرف لصيغة منتهي الجموع، وهي علة تقوم مقام علتين من موانع الصرف. هذا؛ ويجوز على مذهب الأخفش اعتبار ﴿مِنَّ﴾ زائدة في الإيجاب، فيكون أساور مفعولاً ثانياً، مجروراً لفظاً، منصوب محلاً. ﴿من ذَهَبِ ﴾: متعلقان بمحذوف صفة ﴿أَسَاوِرَ﴾، وجملة: ﴿يُحَلُّونَ فِيهَا…﴾ إلخ في محل رفع خبر ثان لـ: ﴿جَنَّتُ﴾، أو في محل صفة لها رفعتها، أو نصبتها، أو في محل نصب حال من واو الجماعة، أو من الضمير المنصوب في ﴿ يَدُّخُلُونَهَا ﴾ والرابط على الاعتبارين الضمير فقط. ﴿ وَلُؤُلُؤًا ﴾: بالنصب معطوف على محل: ﴿مِنْ أَسَاوِرَ﴾، أو مفعول به لفعل محذوف، التقدير: ويؤتون لؤلؤاً. هذا؛ وعلى قراءته بالجر فهو معطوف على ﴿ ذَهَبِ ﴾ فيكون المراد: أساور من ذهب مرصعة باللؤلؤ. ﴿ وَلِبَاسُهُمْ ﴾: الواو: حرف عطف. (لباسهم): مبتدأ، والهاء ضمير متصل في محل جر بالإضافة، من إضافة المصدر لفاعله. ﴿فِهَا﴾: متعلقان بالمصدر، وقيل: متعلقان بمحذوف حال، ولا وجه له؛ لأنه يقال: يلبسون فيها. ﴿ حَرِيرٌ ﴾: خبر المبتدأ، والجملة الاسمية معطوفة على ما قبلها، على جميع الوجوه المعتبرة فيها، وإن اعتبرتها مستأنفة؛ فلا محل لها.

### ﴿ وَقَالُوا ٱلْحَمْدُ لِلَّهِ ٱلَّذِي آَدُهُ عَنَّا ٱلْحَزَنَّ إِنَ رَبَّنَا لَغَفُورٌ شَكُورٌ ﴿ ﴾

الشرح: ﴿ وَقَالُواْ الْخَمْدُ لِلّهِ اللّذِي آذَهُ مَ عَنّا الْخَرَنَ ﴾ أي: يقول الذين اصطفاهم الله من عباده بعد دخولهم الجنة: الحمد لله. . . إلخ. قال ابن عباس ـ رضي الله عنهما ـ: حزن النار . وقيل : حزن الموت . وقيل : حزن الذنوب ، والسيئات ، ورد الطاعات ، وأنهم لا يدرون ما يصنع بهم . وقيل : حزن زوال النعم ، وتقليب القلوب ، وخوف العاقبة . وقيل : حزن أهوال يوم القيامة . وقيل غير ذلك . انتهى . خازن . وقريب منه في الكشاف . روى البغوي بسنده عن ابن عمر ـ رضي الله عنهما ـ

711

قال: قال رسول الله ﷺ: «لَيْسَ عَلَى أَهْلِ لا إِلهَ إِلَّا اللهُ وَحْشَةٌ في قبورِهِمْ، وَلَا في نشُورِهِمْ، وَكَأْنِي بِأَهْلِ لَا إِلهَ إِلَّا اللهُ يخرجونَ مِنْ قبورِهِمْ، وَهمْ ينفضون الترابَ عن رؤوسِهِمْ، وَيَقُولُونَ: الحمدُ للهِ الذي أذهبَ عَنَّا الْحَزَنَ». هذا؛ ويقرأ: (الحزن) بضم الحاء وسكون الزاي. وقراءة حفص بفتحتين. ﴿إِنَ رَبَّنَا لَغَفُورٌ شَكُورٌ ﴾: انظر الآية رقم [٣٠]. ولا تنس: أن التعبير بالماضي بقوله تعالى: ﴿وَقَالُوا … ﴾ إلخ إنما هو لتحقق وقوعه. وانظر سورة (سبأ) رقم [١].

الآية: ٣٥

الإعراب: ﴿وَقَالُوا﴾: الواو: حرف عطف. (قالوا): ماض وفاعله، والألف للتفريق. ﴿الْمُعَدُ﴾: مبتدأ. ﴿يَلِهُ﴾: متعلقان بمحذوف خبر المبتدأ، والجملة الاسمية في محل نصب مقول القول. ﴿اللَّذِيّ ﴾: اسم موصول مبني على السكون في محل جر صفة لفظ الجلالة. ﴿انَّهُ بَ الصّن وفاعله يعود إلى ﴿اللَّذِيّ ﴾: هَان ، وفاعله يعود إلى ﴿اللَّذِيّ ﴾: هَان المعلقان بالفعل قبلهما. ﴿الْمُنَّ ﴾: مفعول به، والجملة الفعلية صلة الموصول، لا محل لها. ﴿إِنَ ﴾: حرف مشبه بالفعل. ﴿رَبّنا ﴾: اسم ﴿إِنَ ﴾، و(نا): في محل جر بالإضافة، من إضافة اسم الفاعل لمفعوله، وفاعله مستتر فيه. ﴿لَغَفُورٌ ﴾: اللام: هي المزحلقة. (غفور شكور): خبرانِ لذَ ﴿إِنَ ﴾، والجملة الاسمية في محل نصب مقول القول، وجملة: ﴿وَقَالُوا ٱلْمُعَدُ لِلَّهِ... ﴾ إلخ معطوفة على جملة ﴿يَدَنُلُونَا الله ، وساغ ذلك؛ لأن الفعل بمعنى: "يقولون"، وإن اعتبرتها مستأنفة؛ فلست مفنداً.

# ﴿ ٱلَّذِي ٓ أَحَلَّنَا دَارَ ٱلْمُقَامَةِ مِن فَضَّلِهِ لَا يَمَشُّنَا فِيهَا نَصَبٌ وَلَا يَمَشُّنَا فِيهَا لَغُوبٌ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللّ

المشرح: ﴿ اللّهُ رَحْدُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ الله الله الله الله الله المؤمنين مقراً، ومسكناً لا يتحولون عنها. والمقامة والإقامة، والمقام بمعنى واحد. ﴿ مِن فَضَلِهِ ﴾ : من كرمه، وجوده، ومنّه، وإحسانه، لا بالاستحقاق بالأعمال؛ لأن أعمالنا لا تساوي ذلك. وقد قال النبي ﷺ : «لَنْ يُدْخِلَ أَحَداً عَمَلُهُ الْجَنّة». قَالُوا: وَلاَ أَنْتَ يا رسولَ اللهِ ؟! قَالَ: «وَلاَ أَنَا ؛ وَلاَ أَنْ يَتَغَمّدُنِيَ الله بِفَصْلِهِ، وَرَحْمَتِهِ، فَسَدّدُوا، وَقَارِبُوا. . إلخ». أخرجه البخاري بطوله عن أبي هريرة. وهذا الحديث لا يتعارض مع قوله تعالى في الآية رقم [٤٣] من سورة (الأعراف): ﴿ وَنُودُوا أَن تِلْكُمُ لَلْمَنْ أُورِنَتُهُوهَا بِمَا كُنتُمْ تَعْمَلُونَ ومثلها في (الزخرف) رقم [٢٧] فإن دخول الجنة بفضل الله ورحمته، وانقسام المنازل، والدرجات بالأعمال.

 الإعراب: ﴿اللَّهِ اللهِ: ﴿اللَّهِ اللهِ موصول مبني على السكون، وفي محله، أوجه: أحدها: الرفع على أنه خبر لمبتدأ محذوف، التقدير: هو الذي، أو على أنه خبر ثان له: ﴿إِنَ ﴾ أو على أنه بدل من (غفور) أو على أنه بدل من الضمير في ﴿شَكُورُ ﴾. والثاني: النصب على أنه مفعول به لفعل محذوف، التقدير: أعني، أو أمدح الذي. وأجاز مكي اعتباره نعتاً لاسم: ﴿إِنَ ﴾. والثالث: الجرعلى أنه بدل من الموصول قبله. ﴿أَحَلَنَ ﴾: ماض، وفاعله يعود إلى ﴿الَّذِي ﴾ وهو العائد، و(نا): مفعول به أول. ﴿دَارَ ﴾: مفعول به ثان، و﴿دَارَ ﴾ مضاف، و﴿اللَّهُ أَمُهُ هُ مضاف إليه. ﴿مِن فَضَاف الله اللهُ عليه الله عليه الله عليه الله عليه الله عليه الموصول، لا محل لها. ﴿لَا الفيه الله عليه الله عليه الله عليه الله عليه الله عليه الله عليه الله الله عليه اله عليه الله عليه المعلى المعلى

الآية: ٣٦

﴿ وَٱلَّذِينَ كَفَرُواْ لَهُمْ نَارُ جَهَنَّمَ لَا يُقْضَىٰ عَلَيْهِمْ فَيَمُوتُواْ وَلَا يُحَفَّفُ عَنْهُم مِّنَ عَذَابِهَا كَذَالِكَ نَجْزِى كُلَّ كَفُورٍ ۞﴾

المشرح: ﴿وَالَّذِينَ كَفَرُواْ لَهُمْ نَارُ جَهَنَّمَ﴾: لما ذكر أهل الجنة، وأحوالهم، ومقالتهم؛ ذكر أهل النار، وأحوالهم، ومقالتهم على سبيل المقابلة، وانظر ما ذكرته في الآية رقم [٣٨] من سورة (سبأ). ﴿لَا يُفْضَى عَلَيْهِمْ فَيَمُوتُواْ﴾: مثل قوله تعالى في سورة (الأعلى): ﴿ثُمُّ لَا يَمُوتُ فِيهَا وَلَا يَخِيهُ أَي: لا يحكم عليهم بالموت فيها، فيستريحوا من عذاب النار؛ بل هم أحياء مع أن أسباب الموت محيطة بهم من كل جانب، كما قال تعالى في الآية رقم [١٧] من سورة (إبراهيم) على نبينا، وعليه ألف صلاة، وألف سلام: ﴿وَيَأْتِهِ ٱلْمَوْتُ مِن كُلِّ مَكَانِ وَمَا هُو بِمَيْتِ ﴾. ﴿وَيَأْتِهِ ٱلْمَوْتُ مِن كُلِّ مَكَانِ وَمَا هُو بِمَيْتِ ﴾. ﴿وَيَأْتِهِ ٱلْمَوْتُ مِن كُلِّ مَكَانِ وَمَا هُو بِمَيْتِ ﴾. ﴿وَيَأْتِهِ ٱلْمَوْتُ مِن كُلِّ مَكَانِ وَمَا هُو بِمَيْتِ ﴾. ﴿وَيَأْتِهِ ٱلْمَوْتُ مِن كُلِّ مَكَانِ وَمَا هُو بِمَيْتِ ﴾. ﴿وَيَأْتِهِ اللّهِ رقم [٢٥] من سورة (النساء): ﴿ وَكُلًا عَنْهُمْ جُلُودًا غَيْرَهَا لِيَدُوقُواْ الْعَذَابُ ﴾ فهم في عذاب مستمر، لا ينقطع، قال تعالى في الآية رقم [٢٥] من سورة (الإسراء): ﴿ كُلّا خَبَتْ زِدْنَهُمْ سَعِيرًا ﴾.

﴿كَذَالِكَ نَجَزِى كُلَّ كَفُورِ ﴾ أي: مثل ذلك العذاب الشديد الفظيع نجازي، ونعاقب كل مبالغ في الكفر، والإفساد، والعصيان، والعناد. هذا؛ ويقرأ: (يجزى)، ويقرأ: (يجازى) ورفع (كلُّ) كما يقرأ (فيموتون) بالعطف على ﴿لَا يُقْضَىٰ﴾ مثل قوله تعالى في الآية رقم [٣٦] من سورة المرسلات: ﴿وَلَا يُؤْذَنُ لَكُمْ فَيُعَلَىٰ رُونَ﴾.

الإعراب: ﴿وَالَّذِينَ﴾: الواو: حرف عطف. (الذين): اسم موصول مبني على الفتح في محل رفع مبتدأ، وجملة: ﴿كَفَرُوا﴾ مع المتعلق المحذوف صلة الموصول، لا محل لها. ﴿لَهُمْ ﴾:

جار ومجرور متعلقان بمحذوف في محل رفع خبر مقدم. ﴿نَارُ ﴾: مبتدأ مؤخر، وهو مضاف، و﴿جَهَنَّمَ ﴾ مضاف إليه مجرور، وعلامة جره الفتحة نيابة عن الكسرة؛ لأنه ممنوع من الصرف للعلمية، والتأنيث، أو: والعجمة، والجملة الاسمية في محل رفع خبر المبتدأ، والجملة الاسمية: ﴿وَٱلَّذِينَ...﴾ إلخ معطوفة على الجملة الاسمية: ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ يَتْلُونَ...﴾ إلخ، وما بينهما كلام متعلق بالذين يتلون كتاب الله على مثال ما رأيت. ﴿لَا ﴾: نافية. ﴿ يُقْضَى ﴾: مضارع مبني للمجهول مرفوع، وعلامة رفعه ضمة مقدرة على الألف للتعذر. ﴿ عَلَيْهِمْ ﴾: جار ومجرور في محل رفع نائب فاعل، والجملة الفعلية في محل نصب حال من واو الجماعة، والرابط: الضمير فقط، وأجيز اعتبارها خبراً ثانياً للمبتدأ. ﴿فَيَمُوثُوا ﴾: فعل مضارع منصوب بـ: «أَنْ» مضمرة وجوباً بعد الفاء السببية، وعلامة نصبه حذف النون؛ لأنه من الأفعال الخمسة، والواو فاعله، والألف للتفريق، و«أن» المضمرة والفعل المضارع في تأويل مصدر معطوف على مصدر متصيد من الفعل السابق، التقدير: لم يكن، أو: لم يوجد قضاء عليهم، فموت لهم. هذا؛ وعلى قراءة: (فيموتون) فالجملة الفعلية معطوفة على جملة: ﴿لَا يُقْضَىٰ عَلَيْهِمْ ﴾ فتكون في محل نصب حال مثلها. ﴿وَلَا﴾: الواو: حرف عطف. (لا): نافية. ﴿يُخُفُّكُ ؛ مضارع مبنى للمجهول. ﴿عَنَّهُم ﴾: في محل رفع نائب فاعل، وعليه ف: ﴿مِّنْ عَذَابِهَا﴾ متعلقان بمحذوف في محل نصب مفعول به، كما يجوز اعتبار: ﴿مَنْ عَذَابِهَا﴾ في محل رفع نائب فاعل، واعتبار: ﴿عَنْهُمِ﴾ متعلقين بمحذوف مفعول به، وإن اعتبرت: ﴿مِّنْ﴾ صلة؛ فيتعين اعتبار: ﴿عُذَابِهَا﴾ نائب فاعل مجرور لفظاً مرفوع محلاً، وجملة: ﴿وَلَا يُحَنَّفُ...﴾ إلخ معطوفة على جملة: ﴿لَا يُقْضَىٰ عَلَيْهِمْ﴾.

﴿كَنَالِكَ﴾: جار ومجرور متعلقان بمحذوف صفة لمفعول مطلق محذوف، عامله ما بعده، التقدير: نجزي كل كفور جزاءً مثل ذلك الجزاء الذي جزيناه الذين كفروا. ﴿ غُرِي ﴾: فعل مضارع مرفوع، وعلامة رفعه ضمة مقدرة على الياء، والفاعل مستتر تقديره: «نحن». ﴿كُلُّ ﴾: مفعول به، وعلى القراءتين الأخريين فالفعل مبنى للمجهول، فهو مرفوع، وعلامة رفعه ضمة مقدرة على الألف، و﴿كُلُّ ﴾ نائب فاعله، و﴿كُلُّ ﴾ مضاف، و﴿كَفُورٍ ﴾ مضاف إليه، والجملة الفعلية معترضة، أو مستأنفة، لا محل لها على الاعتبارين.

﴿ وَهُمْ يَصْطَرِخُونَ فِيهَا رَبَّنَا ٓ أَخْرِجْنَا نَعْمَلْ صَلِيحًا غَيْرَ ٱلَّذِى كُنَّا نَعْمَلُ أَوَلَمْ نُعَمِّرُكُم مَّا يَتَذَكَّرُ فِيهِ مَن تَذَكَّرُ وَجَاءَكُمُ ٱلنَّـذِيرُ فَذُوقُواْ فَمَا لِلظَّالِمِينَ مِن نَصِيرٍ ﴿ اللَّهُ اللَّاللَّالِي اللَّا اللّلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّاللَّ اللَّهُ اللَّهُ ا

الشرح: ﴿ وَهُمْ يَصْطَرُخُونَ فِهَا ﴾ أي: يستغيثون في النار بالصوت العالى. والصارخ: [البسيط] المستغيث، والمصرخ: المغيث. قال سلامة بن جندل:

كُنا إِذَا مَا أَتَانَا صَارِخٌ فَرعٌ كَان الصُّراخُ لَهُ قَرْعَ الظَّنَابِيبِ

الظنابيب: جمع ظنبوب، وهو مسمار يكون في جبة السنان. وقرع ظنابيبَ الْأَمرِ: ذَلَلهُ. انتهى. قاموس. ﴿ رَبَّنَا أَخْرِجْنَا نَعْمَلُ صَلِحًا ﴾ أي: يقولون: ربنا أخرجنا من جهنم، وردَّنا إلى الدنيا. ﴿ نَعْمَلُ صَلِحًا عَيْرَ اللَّذِى كُنّا نَعْمَلُ ﴾: يسألون الله الرجعة إلى الدنيا؛ ليعملوا غير عملهم الأول. وقد علم الله ـ تبارك وتعالى ـ أنه لو ردهم إلى الدنيا؛ لعادوا أخبث مما كانوا، تحقيقاً، وتصديقاً لقوله تعالى: ﴿ وَلَوْ رُدُّوا لَعَادُوا لِمَا نَهُوا عَنْهُ وَإِنَّهُمْ لَكَذِبُونَ ﴾ رقم [٢٨] من سورة (الأنعام). وسؤالهم الرجعة إلى الدنيا حينما يشاهدون العذاب كثير في آيات القرآن، ولذا رد عليهم بقوله: ﴿ وَلَوْ نُعُمِرُكُمُ مَا يَنَذَكُرُ فِيهِ مَن تَذَكَرُ ﴾ المعنى، لقد: عشتم في الدنيا أعماراً، لو كنتم ممن ينتفع بالحق؛ لانتفعتم به في مدة عمركم؟.

وقد اختلف المفسرون في مقدار العمر المراد هنا: قيل: هو عشرون سنة. وقيل: أربعون، وهو سن كمال القوى، والعقل، ومن لم يكمل في الأربعين؛ لم يكمل بعدها. فقد روي عن النبي على أنه قال: «مَنْ بَلَغَ مِنَ العُمرِ أربعين سنةً، وَلَمْ يَغْلِبْ خَيْرُهُ على شَرِّو فَلْيَتَجَهَّزُ إلى النَّارِ». ورحم الله من يقول:

إذا المرءُ وقَّى الأربعينَ وَلَمْ يَكُنْ

فَدَعْهُ وَلَا تَنْفَسْ عَلَيْهِ الَّذِي ارْتَأَى

وقال زهير بن أبي سلمي المزني:

لَـهُ دُونَ مَا يَـأْتِـيَ حـيـاءٌ ولا سِـتْـرُ وَإِنْ مَـدَّ أَسبابَ الْـحَـيَـاةِ لَـهُ الـدَّهْـرُ [الطويل]

وَإِنَّ سِفَاهَ السَّيخِ لا حلمَ بَعْدَهُ وَإِنَّ الْفَتَى بَعْدَ السفاهَةِ يَحْلُمُ

والستون هي منتهى الكمال، ثم يأخذ ابن آدم في النقص، والهرم، كما قال الشاعر:[الوافر] إذًا بلغ السفت ستين عاماً فَقَدْ ذَهَبَ الْمَسَرَّةُ وَالْفَتَاءُ

ولما كان هذا هو العمر الذي يعذر الله تعالى إلى عباده به، ويزيح به عنهم العلل، والتعلل، كان هو الغالب على أعمار هذه الأمة، كما ورد بذلك الحديث عن أبي هريرة - رضي الله عنه - قال: قال رسول الله على: «أعمار أمَّتي ما بَيْنَ السِّتينَ إلى السَّبِينَ، وَأَقلُّهُمْ مَنْ يجوزُ ذَلِكَ». أخرجه الترمذي، وابن ماجه، وقال الترمذي: حديث حسن غريب.

﴿وَجَآءَكُمُ ٱلنَّذِيرُ ﴾: روي عن ابن عباس، وعكرمة، وقتادة: أنهم قالوا: يعني: الشيب. وقال البوصيري:

فَإِنَّ أَمَّارَتِي بِالسَّوءِ مِا اتَّعَظَتْ مِنْ جَهْلِهَا بِنذِيرِ الشَّيْبِ وَالْهَرَمِ وقال آخر:

رَأَيتُ السيبَ مِنْ نُنذُرِ المنايَا لِصاحِبِهِ، وحسبُكَ مِنْ نَنذِيرِ وقال آخر:

فَقُلْتُ لَهَا: المشيبُ نذيرُ عمْرِي وَلَـسْتُ مُـسوِّداً وَجُـهَ النَّفِيسِ

وقال السدي، وعبد الرحمن بن زيد: يعني به: رسول الله على ، وقرأ ابن زيد: ﴿هَذَا نَدِيرٌ مِن اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ الآية رقم [٥٦] من سورة (النجم). ﴿فَذُوقُوا ﴾ أي: ذوقوا عذاب النار، جزاء على مخالفتكم للأنبياء في حياتكم الدنيا. وانظر الاستعارة في الآية رقم [١٤] من سورة (السجدة). ﴿فَمَا لِلظَّلِمِينَ مِن فَصِيرٍ ﴾ أي: ما لهم من مانع، ولا مدافع يمنعهم، ويدفع عنهم عذاب الجحيم.

الإعراب: ﴿وَهُمْ ﴾: الواو: حرف عطف. (هم): ضمير منفصل مبنى على السكون في محل رفع مبتدأ. ﴿يَصْطَرِخُونَ﴾: فعل مضارع مرفوع، وعلامة رفعه ثبوت النون...إلخ، والواو فاعله. ﴿ فِيهَا ﴾: جار ومجرور متعلقان بالفعل قبلهما، والجملة الفعلية في محل رفع خبر المبتدأ، والجملة الاسمية معطوفة على الجملة الاسمية: (الذين. . . ) إلخ، أو هي مستأنفة. ﴿رَبُّنَّا ﴾: منادى حذفت منه أداة النداء، و(نا): في محل جر بالإضافة، من إضافة اسم الفاعل لمفعوله، وفاعله مستتر فيه. ﴿أُخْرِجْنَا﴾: فعل دعاء مبنى على السكون، والفاعل تقديره: «أنت»، و(نا): مفعول به. ﴿نَعْمَلُ ﴾: فعل مضارع مجزوم لوقوعه جواباً للأمر، وجزمه عند الجمهور بشرط محذوف. ﴿مَنلِحًا غَيْرَ﴾: يجوز أن يكونا نعتيْ مفعول مطلق محذوف، التقدير: نعمل عملاً صالحاً غير، وأن يكونا نعتيْ مفعول به محذوف، التقدير: نعمل شيئاً صالحاً غير، وأن يكون ﴿ صَالِمًا ﴾ نعتاً لمصدر محذوف، و ﴿ غَيْرَ ﴾ هو المفعول به. انتهى. جمل نقلاً عن السمين. و ﴿ غَيْرٌ ﴾ مضاف، و ﴿ أَلَّذِي ﴾ اسم موصول مبنى على السكون في محل جر بالإضافة. ﴿ كُنَّا ﴾: فعل ماض ناقص مبني على السكون، و(نا): اسمه، وجملة: ﴿ نَعْمُلُ ﴾ في محل نصب خبره، وجملة: ﴿كُنَّا نَعْمَلُ ﴾ صلة الموصول، لا محل لها، والعائد محذوف، التقدير: الذي كنا نعمله، والكلام ﴿رَبُّنَا أُخْرِجَنَا ١٠٠٠ إلخ في محل نصب مقول القول لقول محذوف، إن شئت قدرته فعلاً مفسراً له: ﴿ يُصْطَرِخُونَ ﴾ أي يقولون في صراخهم: ربنا. . . إلخ. وإن شئت قدرته حالاً من فاعل يصطرخون، التقدير: قائلين ربنا...إلخ.

﴿ أُولَمُ ﴾: الهمزة: حرف استفهام إنكاري توبيخي. الواو: عاطفة على مقدر، التقدير: ألم نمهلكم، ونؤخركم عمراً يتذكر فيه من تذكر. ﴿نُعُمِّرَكُم﴾: فعل مضارع مجزوم بـ: (لم)، والفاعل مستتر تقديره: «نحن»، والكاف مفعول به أول، والجملة الفعلية معطوفة على الجملة المحذوفة، التي رأيت تقديرها . ﴿مَّا ﴾: نكرة موصوفة بمعنى : وقتاً ، فهي ظرف متعلق بما قبله ، أو بمعنى : تعميراً ، فتكون في محل نصب مفعول مطلق. ﴿ يَتَذَكُّرُ ﴾: فعل مضارع. ﴿ فِيهِ ﴾: متعلقان بما قبلهما . ﴿ مَن ﴾: اسم موصول مبنى على السكون في محل رفع فاعل، والجملة الفعلية في محل نصب صفة ﴿مَّا﴾. ﴿نَذَكَّرُ﴾: فعل ماض، والفاعل يعود إلى: ﴿مَن﴾، وهو العائد، والجملة الفعلية صلة الموصول، لا محل لها، والكلام: ﴿ أُولَمُ نُعَمِّرَكُم ... ﴾ إلخ في محل نصب مقول القول، التقدير: فيقال لهم: أولم نعمركم. . . إلخ، والجملة المقدرة هذه مستأنفة، لا محل لها . ﴿وَجَاءَكُمُ ﴾: الواو : واو الحال. (جاءكم): ماض، والكاف مفعول به. ﴿ ٱلنَّـ زِيرُّ ﴾: فاعله، والجملة الفعلية هذه في محل نصب حال من الكاف، والرابط: الواو، والضمير، و«قد» قبلها مقدرة، وجملة: ﴿ يُتَذَكُّرُ فِيهِ مَن تَذَكَّرُ ﴾ في محل نصب صفة (ما)، والرابط الضمير المجرور محلاً بـ (في).

﴿فَذُوقُواْ﴾: الفاء: هي الفصيحة. (ذوقوا): أمر مبنى على حذف النون، والواو فاعله، والألف للتفريق، ومفعوله محذوف، كما رأيت تقديره في الشرح، والجملة الفعلية لا محل لها؛ لأنها جواب لشرط مقدر، التقدير: وإذا كان ما ذكر واقعاً في الدنيا؛ فذوقوا. ﴿فَمَا﴾: الفاء: حرف تعليل. (ما): نافية. ﴿ لِلظُّللِمِينَ ﴾: متعلقان بمحذوف خبر مقدم. ﴿مِن ﴾: حرف جر صلة. ﴿نُصِيرِ﴾: مبتدأ مؤخر مرفوع، وعلامة رفعه ضمة مقدرة على آخره، منع من ظهورها اشتغال المحل بحركة حرف الجر الزائد، والجملة الاسمية تعليل للأمر، لا محل لها، والكلام: ﴿فَذُوقُواْ...﴾ إلخ من جملة مقول القول المحذوف.

## ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ عَكِلِمُ غَيْبِ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ إِنَّهُ عَلِيمٌ بِذَاتِ ٱلصُّدُودِ ﴿ ﴾

الشرح: ﴿إِنَ ٱللَّهَ عَكِلِمُ غَيْبِ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ ﴾ أي: يعلم ما غاب فيهما عن أعين الناس. ﴿إِنَّهُۥ عَلِيمُ إِذَاتِ ٱلصُّدُورِ ﴾ أي: يعلم ما تكنه الصدور من الأسرار. وإذا علم ما في الصدور ـ وهو أخفى ما يكون ـ فقد علم كل غيب في العالم. وانظر شرح: (ذات) في الآية رقم [٧] من سورة (الزمر).

الإعواب: ﴿إِنَ ﴾: حرف مشبه بالفعل. ﴿ٱللَّهَ﴾: اسمها. ﴿عَمَلِمُ﴾: خبرها، وهو مضاف، و﴿غَيْبٍ﴾ مضاف إليه، من إضافة اسم الفاعل لمفعوله، وفاعله مستتر فيه، و﴿غَيْبٍ﴾ مضاف، و: ﴿ ٱلسَّمَوْتِ ﴾ مضاف إليه. ﴿ وَٱلْأَرْضِ ﴾: معطوف على ما قبله. ﴿ إِنَّهُ ﴾: حرف مشبه بالفعل، والهاء اسمها. ﴿عَلِيمُ ﴾: خبرها. ﴿بِذَاتِ﴾: متعلقان بـ: ﴿عَلِيمُ ﴾، و(ذات) مضاف، الآية: ٣٩ ٣٥ \_ سِيُوْرَقُ وَطِلْرِ

و: ﴿ الصُّدُورِ ﴾ مضاف إليه، والجملة الاسمية: ﴿ إِنَّ اللَّهُ ... ﴾ إلخ مستأنفة، لا محل لها، والجملة الاسمية: ﴿إِنَّهُۥ عَلِيمُ اللَّهِ اللَّهِ عَلَيلُ لَمَا قبلها، ومؤكدة لها.

﴿ هُوَ ٱلَّذِي جَعَلَكُمْ خَلَتِهِكَ فِي ٱلْأَرْضِ فَمَن كَفَرَ فَعَلَيْهِ كُفُولُهُ وَلَا يَزِيدُ ٱلْكَفِرِينَ كُفُرُهُمْ عِندَ رَبِّهِمْ إِلَّا مَقْنًا ۗ وَلَا يَزِيدُ ٱلْكَفِرِينَ كُفْرُهُمْ إِلَّا خَسَارًا ١٩٠٠

الشرح: ﴿هُوَ الَّذِي جَعَلَكُونِ﴾: الخطاب لأهل مكة، ويعم كل عاقل إلى يوم القيامة. ﴿خَلَتْهِكَ فِي ٱلْأَرْضِ﴾: يخلف بعضكم بعضاً. أو: خلفاء الله في أرضه، تتصرفون فيها. أو: خلفاء الله في الأرض في تنفيذ أحكامه، كما في قوله تعالى: ﴿إِنِّي جَاعِلٌ فِي ٱلْأَرْضِ خَلِيفَةً﴾. أو المعنى: جعلكم سكاناً في الأرض من بعد القرون المهلكة. هذا؛ و﴿ عَلَيْهِ كَ جمع: خليفة، مثل: كرائم جمع: كريمة، وصحائف جمع: صحيفة. هذا؛ وكل من جاء بعد من مضى؛ فهو خليفة. وفي المصباح: والخليفة: أصله خليف بغير «ها»؛ لأنه بمعنى الفاعل، دخلته الهاء للمبالغة، كعلَّامة، ونسَّابة، ويكون وصفاً للرجل خاصة. ويقال: خليفة آخر (بالتذكير). ومنهم من يقول: خليفة أخرى (بالتأنيث). ويجمع باعتبار أصله على: خلفاء، مثل: شريف، وشرفاء. وباعتبار اللفظ على: خلائف. هذا؛ والخلف: هو التالي للمتقدم، ولذلك قيل لأبي بكر رضي الله عنه: يا خليفةَ اللهِ! فقال: لست بخليفة الله، ولكني خليفة رسول الله ﷺ، وأنا راضِ بذلك.

﴿ فَمَن كَفَرَ ﴾ أي: جحد النعمة، وغمطها. ﴿ فَعَلَيْهِ كُفُرُهُ ﴾ أي: عليه وبال كفره، وهو العقاب الشديد، والعذاب الأليم. ﴿ وَلَا يَزِيدُ ٱلْكَفِرِينَ كُفْرُهُمْ عِندَ رَبِّهِمْ إِلَّا مَقْناً ﴾ أي: لا يزيدهم كفرهم إلا طرداً من رحمة الله، وبعداً، وبغضاً شديداً من الله. ﴿وَلَا يَزِيدُ ٱلْكَفِرِينَ كُفُرُهُمُ إِلَّا خَسَارًا﴾ أي: ولا يزيدهم كفرهم إلا هلاكاً، وضلالاً، وخسران العمر؛ الذي ما بعده شر، وخسار.

قال أبو حيان: وفي الآية تنبيه على أنه تعالى استخلفهم بدلاً ممن كان قبلهم، فلم يتعظوا بحال من تقدمهم من المكذبين للرسل، وما حل بهم من الهلاك، ولا اعتبروا بمن كفر، ولا اتعظوا بمن تقدم. والمقت: أشد الاحتقار، والبغض. والخسار: خسار العمر، كأن العمر رأس مال الإنسان، فإذا انقضى في غير طاعة الله؛ فقد خسره، واستعاض به بدل الربح سخط الله، وغضبه، بحيث صار إلى النار المؤبدة. انتهى. مختصر ابن كثير.

الإعراب: ﴿مُوَ الَّذِي﴾: مبتدأ، وخبر. ﴿جَعَلَكُونِ﴾: فعل ماض، والفاعل يعود إلى ﴿الَّذِي﴾ وهو العائد، والكاف مفعول به أول. ﴿ خُلَيْفَ﴾: مفعول به ثان، والجملة الفعلية صلة الموصول، لا محل لها. ﴿فِي ٱلْأَرْضِ﴾: متعلقان بـ: ﴿خَلَيْهِكُ، والجملة الاسمية: ﴿هُوَ ٱلَّذِي...﴾ إلخ مستأنفة، لا محل لها. ﴿فَنَ﴾: الفاء: حرف تفريع، واستئناف. (من): اسم شرط

مبنى على السكون في محل رفع مبتدأ. ﴿كَفَرَ ﴾: فعل ماض مبني على الفتح في محل جزم فعل الشرط. وفاعله يعود إلى: (مَنْ) تقديره: هو، والمتعلق محذوف. ﴿فَعَلَيْهِ﴾: الفاء: واقعة في جواب الشرط. (عليه): جار ومجرور متعلقان بمحذوف خبر مقدم. ﴿ كُفِّرُهُ ﴾: مبتدأ مؤخر، والهاء في محل جر بالإضافة، من إضافة المصدر لفاعله، والجملة الاسمية في محل جزم جواب الشرط، وخبر المبتدأ الذي هو (من) مختلف فيه، كما رأيت في الآية رقم [١٠]. هذا؛ وإن اعتبرت (من) موصولة؛ فهي مبتدأ، والجملة الفعلية بعدها صلتها، والجملة الاسمية: (عليه كفره) في محل رفع خبرها، ودخلت الفاء في خبرها؛ لأن الموصول يشبه الشرط في العموم. وعلى الاعتبارين؛ فالجملة الاسمية مستأنفة، ومفرعة عما قبلها، لا محل لها.

﴿وَلَا﴾: الواو: حرف استئناف. (لا): نافية. ﴿يَزِيدُ﴾: فعل مضارع. ﴿ٱلْكَنْفِرِينَ﴾: مفعول به منصوب، وعلامة نصبه الياء نيابة عن الفتحة؛ لأنه جمع مذكر سالم، والنون عوض عن التنوين في الاسم المفرد. ﴿ كُفْرُهُمْ ﴾: فاعل، والهاء ضمير متصل في محل جر بالإضافة، من إضافة المصدر لفاعله. ﴿عِندَ﴾: ظرف مكان متعلق بالفعل ﴿يَزِيدُ﴾، وقيل: متعلق بمحذوف حال. ولا وجه له. و﴿عِندُ ﴾ مضاف، و﴿رَبِّهُ مضاف إليه، والهاء في محل جر بالإضافة، من إضافة اسم الفاعل لمفعوله، وفاعله مستتر فيه. ﴿إِلَّا﴾: حرف حصر. ﴿مَقْنَآ﴾: مفعول به ثان، وقيل: تمييز. وليس بشيء. وجملة: ﴿وَلَا يَزِيدُ...﴾ إلخ مستأنفة، لا محل لها، والجملة الفعلية بعدها معطوفة عليها، لا محل لها مثلها، وإعرابها واضح، وكررت للتوكيد، ولزيادة التقرير على رسوخ الكفر في نفوسهم، واقتضاء الكفر لكل واحد من الأمرين الهائلين، وهما: المقت، والخسار.

﴿ قُلْ أَرَءَيْتُمْ شُرَّكَاءَكُمُ ٱلَّذِينَ تَدْعُونَ مِن دُونِ ٱللَّهِ أَرُونِي مَاذَا خَلَقُواْ مِنَ ٱلْأَرْضِ أَمْ لَهُمْ شِرْكُ فِي ٱلسَّمَوَتِ أَمْ ءَاتَيْنَهُمْ كِنْبًا فَهُمْ عَلَى بَيِّنَتِ مِّنْهُ بَلَ إِن يَعِدُ ٱلظَّالِمُونَ بَعْضُهُم بَعْضًا إِلَّا غُرُورًا ١

الشرح: ﴿فُلُلَى: خطاب للنبي ﷺ. ﴿أَرَءَيْتُمُ ﴾: أخبروني. ﴿فُرَكَاءَكُمُ ٱلَّذِينَ تَدْعُونَ مِن دُونِ ٱللَّهِ ﴾ أي: تعبدون من دون الله. هذا؛ وأطلق على الأصنام التي كانوا يعبدونها اسم الشركاء لأحد أمرين: أحدهما: أن المشركين يشركونها مع الله في العبادة، والتعظيم، والتقديس. وثانيهما: أنهم كانوا يشركونها في الأموال، والأنعام، والزروع، والثمار، وقد تكفلت سورة (الأنعام) ببيان ذلك. ومعنى ما تقدم: قل يا محمد توبيخاً، وتأنيباً لهؤلاء المشركين: أخبروني عن حال الأوثان التي عبدتموها من دون الله، وأشركتموها معه في العبادة، والتعظيم، والتقديس: بأي شيء استحقت ذلك؟!

﴿ أَرُونِي مَاذَا خَلَقُواْ مِنَ ٱلْأَرْضِ ﴾ أي: أروني أي شيء خلقته هذه الأصنام في هذه الدنيا من المخلوقات؛ حتى استحقت العبادة مع الله؟! ﴿ أَمْ لَهُمْ شِرْكُ فِي ٱلسَّمَوَتِ ﴾ أي: أم شاركوا الله في خلق السموات، فاستحقوا بذلك الشركة معه في الألوهية؟! ﴿أَمْ ءَاتَيْنَهُمْ كِنْبَا﴾ أي: أنزلنا عليهم كتاباً من السماء ينطق على أنا اتخذناهم شركاء. ﴿فَهُمْ عَلَى بَيِّنَتِ مِّنْهُ ﴾: على بصيرة، وحجة، وبرهان في عبادة هذه الحجارة، والأوثان.

﴿ بَلَ إِن يَعِدُ ٱلظَّلِمُونَ بَعْضُهُم ... ﴾ إلخ: أي ليس لهم حجة على ما هم عليه من الضلال، وإنما عبدوا هذه الحجارة، والأوثان بسبب تغرير الأسلاف للأخلاف، وإضلال الرؤساء للأتباع بأنهم يشفعون لهم عند الله بالتقرب إليه، وهو صريح قوله تعالى حكاية عن قولهم: ﴿ مَا نَعَبُدُهُمُ إِلّا لِيهُ وَلَهُ مَا لَكُ بُدُهُمُ إِلّا لِيهُ وَلَهُ مَا لَكُ اللّهِ زُلْفَيَ ﴾.

هذا؛ وإنما جمعت المعبودات الباطلة بواو الجماعة، التي هي لجماعة المذكرين العاقلين، مع أنها جمادات لا تعقل؛ لأن الكفار يعاملونها معاملة من يعقل، من سؤالهم لها حوائجهم، وتذللهم لها. والعرب تجمع ما لا يعقل جمع من يعقل؛ إذا نزلوه منزلته؟ وإن كان خارجاً عن الأصل، وهو كثير ومستعمل في القرآن الكريم، والكلام العربي. والله أعلم بمراده، وأسرار كتابه.

الإعراب: ﴿ وَأَنَ كُمْ الله والكاف ضمير متصل في محل جر بالإضافة. ﴿ اللَّيْنَ اسم وصول مبني على الفتح في محل نصب صفة لما قبله. ﴿ مَنْعُونَ ﴾ : فعل مضارع مرفوع . . الخ موصول مبني على الفتح في محل نصب صفة لما قبله . ﴿ مَنْعُونَ ﴾ : فعل مضارع مرفوع . . الخ والواو فاعله ، والجملة الفعلية صلة الموصول ، لا محل لها ، والعائد محذوف ، التقدير : الذين تدعونهم . ﴿ مِن دُونِ ﴾ : جار ومجرور متعلقان بمحذوف حال من الضمير المنصوب المحذوف ، و ﴿ مَنْ بَيانَ لما أبهم في الموصول . و : ﴿ دُونِ ﴾ مضاف ، و : ﴿ الله ﴾ مضاف إليه . ﴿ أَرُونِ ﴾ نغل أمر مبني على حذف النون ، والواو فاعله ، والنون للوقاية ، وياء المتكلم مفعول به ، والجملة الفعلية بدل من جملة : ﴿ أَرَهَ يَتُمُ ﴾ ؛ لأنها بمعنى : أخبروني ، كما رأيت .

ومَاذَا﴾: (ما): اسم استفهام مبني على السكون في محل رفع مبتداً. (ذا): اسم موصول مبني على السكون في محل رفع خبره، والجملة الفعلية بعدها صلتها، والعائد محذوف، التقدير: ما الذي خلقوه. هذا؛ وإن اعتبرت: ومَاذَا﴾ اسماً مركباً، فهو مبني على السكون في محل رفع مبتدأ، والجملة الفعلية بعده خبره، والرابط محذوف، مثل ما تقدم، كما يجوز اعتباره في محل نصب مفعول به مقدم، وعلى جميع الاعتبارات فالجملة: (مَاذَا خَلَقُوا في محل نصب مفعول به ثان له: ﴿ أَرَمَيْتُم الله مُ مُ الله مُ مُ الله مُ مُ الله مُ مُ الله منه وجملة: ﴿ أَرَمَيْتُم الله الله محل نصب مقول القول، وجملة: ﴿ أَرَمَيْتُم الله الله مسأنفة، لا محل لها.

﴿ أَمَّ ﴾: حرف عطف، معناه الإضراب. ﴿ لَمُمَّ ﴾: جار ومجرور متعلقان بمحذوف خبر مقدم. ﴿ شِرِّكُ ﴾: مبتدأ مؤخر، والجملة الاسمية معطوفة على جملة: ﴿ مَاذَا خَلَقُواْ مِنَ ٱلْأَرْضِ ﴾ فهي في محل نصب مثلها. ﴿ أَمَّ ﴾: حرف عطف. ﴿ عَالَيْنَهُمْ ﴾: فعل، وفاعل، ومفعول به أول.

الآية: ١ ٤

﴿كِنْبًا﴾: مفعول به ثان، والجملة الفعلية معطوفة على ما قبلها، فهي في محل نصب أيضاً. وهذا على اعتبار ﴿أُمُّ متصلة، وإن كانت منقطعة بمعنى: «بل»؛ فالجملة بعدها مستأنفة، لا محل لها. ﴿فَهُمْ ﴾: الفاء: حرف عطف. (هم): مبتدأ. ﴿عَلَىٰ بَيِّنَتِ ﴾: جار ومجرور متعلقان بمحذوف خبر المبتدأ. ﴿مِّنَّهُ ﴾: متعلقان بمحذوف صفة ﴿بَيِّنَتِ ﴾، والجملة الاسمية معطوفة على ما قبلها، فهي في محل نصب أيضاً. ﴿ بَلْ ﴾: حرف إضراب تستأنف بعده الجمل. ﴿إِن ﴾: حرف نفى بمعنى: «ما». ﴿يَعِدُ ﴾: فعل مضارع. ﴿ ٱلظَّالِمُونَ ﴾: فاعله مرفوع، وعلامة رفعه الواو . . . إلخ . ﴿ بَعْضُهُم ﴾: بدل من ﴿ الظُّللِمُونَ ﴾ ، والهاء في محل جر بالإضافة . ﴿ بَعْضًا ﴾ : مفعول به أول. ﴿إِلَّا﴾: حرف حصر. ﴿غُرُورًا﴾: مفعول به ثان، أو هو صفة مفعول مطلق محذوف، والجملة الفعلية: ﴿إِن يَعِدُ...﴾ إلخ مستأنفة، لا محل لها.

﴿ إِنَّ ٱللَّهَ يُمْسِكُ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضَ أَن تَرُولًا ۚ وَلَهِن زَالَتَاۤ إِنْ أَمْسَكُهُمَا مِن أَحَدِ مِّنَ بَعْدِهِ عَ إِنَّهُ كَانَ حَلِيمًا غَفُورًا ﴿ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ال

الشرح: ﴿إِنَّ اللَّهَ يُمْسِكُ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضَ أَن تَزُولًا ﴾: لما بين الله تعالى أن آلهة المشركين لا تقدر على خلق شيء من السموات، والأرض؛ بين: أن خالقهما، وممسكهما هو الله وحده، فلا يوجد حادث إلا بإيجاده، ولا يبقى إلا ببقائه. وانظر الآية رقم [٦٥] من سورة (الحج).

﴿ وَلَيْنَ زَالْنَا ۚ إِنْ أَمْسَكُهُمَا مِنْ أَحْدِكِ أَي: ولو زالتا؛ ما أمسكهما أحد غير الله تعالى. هذا؛ وانظر إعادة الضمير مثنى على ﴿السَّمَوْتِ وَٱلْأَرْضَ﴾ في الآية رقم [٤] من سورة (السجدة). ﴿إِنَّهُۥ كَانَ حَلِمًا غَفُورًا ﴾: حيث لم يعاجل المشركين؛ الذين ينسبون إليه الصاحبة، والولد بالعقاب الأليم، والأخذ الشديد.

قال الكلبي: لما قالت اليهود: عزير ابن الله، وقالت النصاري: المسيح ابن الله؛ كادت السموات، والأرض أن تزولا عن أمكنتهما، فمنعهما الله، وأنزل هذه الآية، وهي كقوله تعالى: ﴿لَقَدْ جِئْتُمْ شَيْئًا إِذًا ۞ تَكَادُ ٱلسَّمَوَتُ يَنَفَطَّرْنَ مِنْهُ وَتَنشَقُّ ٱلْأَرْضُ وَتَخِرُ ٱلْجِبَالُ هَدًّا﴾ فـــي ســــورة (مريم).

وفي الصحيحين عن أبي موسى الأشعري ـ رضى الله عنه ـ قال: قال رسول الله ﷺ: ﴿إِنَّ اللهُ تعالى لا ينام، ولا ينبغي له أن ينام، يخفض القسط، ويرفعه، يُرفع إليه عمل الليل قبل عمل النهار، وعمل النهار قبل عمل الليل، حجابه النور، وفي رواية: (النار) لو كشفه؛ لأحرقت سُبُحات وجهه ما انتهى إليه بصره من خلقه».

الإعراب: ﴿إِنَّ ﴾: حرف مشبه بالفعل. ﴿أَللَّهَ ﴾ اسمها. ﴿يُمِّيكُ ﴾: فعل مضارع، والفاعل يعود إلى الله، تقديره: «هو»، والجملة الفعلية في محل رفع خبر: ﴿إِنَّهُ. ﴿السَّمَوَتِ﴾: مفعول به منصوب، وعلامة نصبه الكسرة نيابة عن الفتحة؛ لأنه ملحق بجمع المؤنث السالم. ﴿ وَاللَّهُ وَهَا عَلَى ما قبله. ﴿ أَن ﴾: حرف مصدري، ونصب. ﴿ تَزُولاً ﴾: مضارع منصوب ب: ﴿ أَن ﴾، وعلامة نصبه حذف النون؛ لأنه من الأفعال الخمسة، و﴿ أَن ﴾ والفعل المضارع في تأويل مصدر في محل جر بإضافة مصدر إليه، يقع مفعولاً لأجله، التقدير: كراهة زوالهما. وهذا عند البصريين، وأما الكوفيون؛ فإنهم يعتبرونه في محل جر بحرف جر محذوف، التقدير: لئلا تزولا. ومثل الآية قول عمرو بن كلثوم التغلبي في معلقته المشهورة:

الآية: ٢٤

نَ زَلْتُ مْ مَنْ زِلَ الْأَصْبَ الْ مِنْ الْمُ مَنْ زِلَ الْأَصْبَ الْمِ مِنْ الْمُ مَنْ زِلَ الْأَصْبَ الْمِ مِنْ الْمُ لِلْمُ الْمُ لِلْمُ الْمُ لِلْمُ الْمُ الْمُ الْمُ الْمُ الْمُ الْمُلْمُ الْمُ الْمُلْمُ لِلْمُ الْمُ الْمُ الْمُ الْمُلْمُ الْمُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ الْمُ الْمُعْلِمُ الْمُعِلِمُ الْمُعْلِمُ الْمُع

هذا هو الشاهد رقم [٤٨] من كتابنا: «فتح القريب المجيب» وقيل: المصدر في محل نصب بدل اشتمال من ﴿السَّمَوَتِ ﴾ التقدير: إن الله يمسك زوال السموات، والأرض. والجملة الاسمية: ﴿إِنَّ اللَّهَ سَبُ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ الل

﴿ وَلَينِ ﴾: الواو: حرف استئناف. اللام: موطئة لقسم محذوف، التقدير: والله. (إن): حرف شرط جازم. ﴿ وَالتّا ﴾: فعل ماض مبني على الفتح في محل جزم فعل الشرط، والتاء للتأنيث، وحركت بالفتح لالتقائها ساكنة مع ألف الاثنين؛ التي هي فاعله، والمتعلق محذوف، كما رأيت في الشرح، والجملة الفعلية لا محل لها؛ لأنها ابتدائية. ويقال: لأنها جملة شرط غير ظرفي. ﴿ إِنّ ﴾: حرف نفي بمعنى: «ما». ﴿ أَمْسَكُهُمّا ﴾: ماض، والهاء مفعول به، والميم والألف حرفان دالان على التثنية. ﴿ مِنْ ﴾: حرف جر صلة. ﴿ أَحَدِ ﴾: فاعل مرفوع، وعلامة رفعه ضمة مقدرة على آخره، منع من ظهورها اشتغال المحل بحركة حرف الجر الزائد، والجملة الفعلية لا محل لها؛ لأنها جواب القسم المدلول عليه باللام الموطئة، وجواب الشرط محذوف لدلالة جواب القسم عليه، انظر الآية رقم [٦٠] من سورة (الأحزاب). ﴿ مِنْ أَمْدِونَ عَمَلُ لَهُ مَا مَلُ لَهُ لَا مَا لَهُ مَا اللهُ عَمَلُ لَهُ مَا اللهُ عَمَلُ لَهُ عَمَلُ لَهُ عَمَلُ لَا مَا لَهُ مَا اللهُ عَمَلُ لَا مَا لَهُ عَمَلُ لَهُ عَمَلُ لَهُ عَمَلُ لَا عَمَلُ له عَمَلُهُ لَا مَا عَلَى النَّنِ عَمَلُ له اللهُ عَمَا عَمَلُ له عَمَلُ له اللهُ عَمَا يُعْمَلُ له عَمَلُ عَمَلُ الْعَلَ عَمَا عَلَهُ عَمَا عَمَلُ عَمَلُ عَمَا عَمَلُ عَمَا عَمَا عَلَهُ عَمَا عَلَا عَمَا عَلَهُ عَمَلُ له عَمَلُ له عَمَلُ له عَمَلُ السَّعَلُ عَمَلُهُ عَمَا عَلَهُ عَمَا عَمَا عَمَا عَلَهُ عَمَا عَمَلُ عَمَا عَلَمُ عَمَا عَمَا عَمْ عَمَا عَمْ عَمَا عَمَا عَمْ عَمَا عَمْ عَمَا عَمْ عَمَا عَمَا

﴿إِنَّهُ ﴾: حرف مشبه بالفعل، والهاء اسمه. ﴿كَانَ ﴾: فعل ماض ناقص، واسمه ضمير مستتر يعود إلى (الله) تقديره: «هو». ﴿حَلِمًا عَفُورًا ﴾: خبران له: ﴿كَانَ ﴾، وجملة: ﴿كَانَ٠٠٠﴾ إلخ في محل رفع خبر: ﴿إِنَّهُ، والجملة الاسمية: ﴿إِنَّهُ، كَانَ٠٠٠﴾ إلخ مستأنفة، لا محل لها.

﴿ وَأَقْسَمُواْ بِٱللَّهِ جَهْدَ أَيْمَنِهِمْ لَهِن جَآءَهُمْ نَذِيرٌ لَيَكُونُنَّ أَهْدَىٰ مِنْ إِحْدَى ٱلْأُمَمِ فَلَمَّا ﴿ وَأَقْسَمُواْ بِٱللَّهِ جَآءَهُمْ نَذِيرٌ مَّا زَادَهُمْ إِلَّا نَفُورًا ﴿ إِنَّهُ ﴾ جَآءَهُمْ نَذِيرٌ مَّا زَادَهُمْ إِلَّا نَفُورًا ﴿ إِنَّهُ ﴾

الشرح: ﴿ وَأَفْسَمُواْ بِاللهِ جَهْدَ أَيْمُنْهِم ﴾: أقسموا: حلفوا، وسمي الحلف قسماً؛ لأنه يكون عند انقسام الناس إلى مصدق، ومكذب، وهو رباعي كما ترى، فهمزته تثبت في الماضي،

والأمر، وتحذف من المضارع مع ضم حرف المضارعة، كما رأيته مراراً. هذا؛ وأما «قسم» الثلاثي؛ فإنه بمعنى جزأ، أو فرق، فمضارعه بفتح حرف المضارعة، وهمزته في الأمر همزة وصل، تسقط في درج الكلام. ﴿جَهَدَ أَيْسَمِهُ أَي: غاية اجتهادهم فيها، والجهد: بفتح الجيم المشقة، وبضمها القدرة، والطاقة، وبهما قرئ قوله تعالى: ﴿وَالَّذِينَ لَا يَجِدُونَ إِلَّا جُهَدَهُمْ اللهُ اللهُ

﴿لَهِنَ جَاءَهُمْ نَذِيرٌ لَيَكُونُنَ آهَدَىٰ مِنْ إِحْدَى ٱلْأُمَمِ ﴿ قَالَ النسفي وغيره: بلغ قريشاً قبل مبعث النبي ﷺ: أن أهل الكتاب: اليهود، والنصارى كذبوا رسلهم، وعذبوهم؛ بل وقتلوا بعضهم، فقالوا: لعن الله اليهود، والنصارى أتتهم الرسل، فكذبوهم، فوالله لئن أتانا رسول لنكونن أهدى منهم، ولنتبعنه، ولنكونن معه! وقولهم هذا مثل قوله تعالى عنهم في سورة (الصافات): ﴿ وَإِن كَانُوا لِيَقُولُونَ ۚ إِن اللّٰهِ الْمُخْلَصِينَ ۚ إِنَّ عَنَا ذِكْرًا مِنَ الْأَوَلِينَ ﴿ لَكُنَّا عِبَادَ اللّٰهِ الْمُخْلَصِينَ ﴿ فَكَفُولُ بِيِّةً فَسَوْفَ يَعْلَمُونَ ﴾.

﴿ فَلَمَّا جَاءَهُمْ نَدِيرٌ ﴾: هو سيد الخلق، وحبيب الحق ﷺ جاءهم بالهدى، ودين الحق. ﴿ مَا زَادَهُمْ ﴾: مجيئه. ﴿ إِلَّا نَفُورًا ﴾: إلا تباعداً عن الهدى، والحق، وهرباً منه. هذا؛ وقد قال الله تعالى عن كفار مكة في الآية رقم [١٠٩] من سورة (الأنعام): ﴿ وَأَقْسَمُوا بِاللَّهِ جَهْدَ أَيْدَنِهِمْ لَهِنَ جَاءَةُمُ مَا يَدُ لَيُومِئُنَ بِهَا ﴾.

الإعراب: ﴿وَالَّفُ التفريق. الواو: حرف استئناف. (أقسموا): فعل، وفاعل، والألف للتفريق. ﴿ وَاللّهِ اللّهِ وَاللّهِ اللهِ وَاللّهِ وَاللّهِ اللهِ وَاللّهِ وَاللّهِ اللهِ وَاللّهِ اللهِ وَاللّهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ

﴿ وَلَمَّا ﴾: الفاء: حرف استئناف. (لمَّا): انظر الآية رقم [١٤] من سورة (سبأ). ﴿ عَامُمُ نَذِيرٌ ﴾: فعل، وفاعل، ومفعول به. والجملة الفعلية لا محل لها على اعتبار (لمَّا) حرفاً، وفي محل جر بإضافة (لمَّا) إليها على اعتبارها ظرفاً. ﴿ مَّا ﴾: نافية. ﴿ زَادَهُمُ ﴾: فعل ماض، ومفعوله الأول، والفاعل يعود إلى ﴿ نَذِيرٌ ﴾ تقديره: «هو »، وإسناد الزيادة إليه مجاز؛ لأنه سبب في ذلك، وإذا قلنا: الفاعل محذوف، يدل عليه المقام، التقدير: ما زادهم مجيئه، فهو كلام لا غبار عليه. ﴿ إِلَّا ﴾: حرف حصر. ﴿ فَهُورًا ﴾: مفعول به ثان، والجملة الفعلية جواب: (لما)، لا محل لها، وفيه دليل على أن (لمَّا) حرف، لا ظرف؛ لأنه لا يعمل ما بعد «ما» النافية فيما قبلها، و(لمَّا) ومدخولها كلام مستأنف، لا محل له.

## ﴿ اَسْتِكَبَارًا فِي ٱلْأَرْضِ وَمَكْرَ ٱلسَّيِّيُّ وَلَا يَحِيقُ ٱلْمَكْرُ ٱلسَّيِّقُ إِلَّا بِأَهْلِهِۦْ فَهَلَ يَنظُرُونَ إِلَّا سُنَّتَ ٱلْأَوَّلِينَۚ فَلَن تَجِدَ لِسُنَّتِ ٱللَّهِ تَبْدِيلًا ۖ وَلَن تَجِدَ لِسُنَّتِ ٱللَّهِ تَحْوِيلًا ﴿ إِنَّ

المشرح: ﴿اَسْتِكَبَارًا فِي ٱلْأَرْضِ﴾ أي: أعرضوا عن الإيمان، ونفروا من النبي على بسبب استكبارهم عن اتباع الحق، وبسبب عتوهم، وطغيانهم في الأرض، ومن أجل المكر السَّيِّئ بالرسول على وبالمؤمنين؛ ليفتنوا ضعفاء الإيمان عن دين الله، والمكر: الاحتيال، والخديعة. ﴿وَمَكُرُ السِّيِّ أَي: ومكروا مكر العمل السَّيِّئ، أي القبيح، وانظر الآية رقم [10].

﴿ وَلَا يَحِيقُ ٱلْمَكُرُ ٱلسَّيِّ عُلِلًا بِأَهْلِمِ الله عنهما -: أن كعب الأحبار قال له: إني أجد في مكرَه، ودبَّره. وعن ابن عباس - رضي الله عنهما -: أن كعب الأحبار قال له: إني أجد في التوراة: "من حفر لأخيه حفرة وقع فيها". فقال ابن عباس - رضي الله عنهما -: فإني أوجدك في القرآن ذلك! قال: وأين؟ قال: فاقرأ: ﴿ وَلَا يَحِيقُ ٱلْمَكُرُ ٱلسَّيِّ إِلّا بِأَهْلِم . وفي أمثال العرب: "مَنْ حَفَر لأخيه جبًا وقع فيه منكبًا". وقال أبو بكر الصديق - رضي الله عنه -: ثلاث من كُنَّ فيه كُنَّ عليه: المكر، فالله يقول: ﴿ وَلَا يَحِيقُ ٱلْمَكُرُ ٱلسَّيِّ إِلّا بِأَهْلِه . والبغي، فالله من كُنَّ عليه: المكر، فالله يقول: ﴿ وَلَا يَحِيقُ ٱلْمَكُرُ ٱلسَّيِّ إِلّا بِأَهْلِه . والبغي، فالله يقول: ﴿ وَلَا يَعِيقُ ٱلْمَكُرُ ٱلسَّيِّ إِلّا بِأَهْلِه . والبغي، فالله يقول: ﴿ وَلَا يَعَنُ مَا يَتُ أَنْهُ مِكُمُ عَلَىٰ النَّهُ الله يقول: ﴿ وَلَا تَعَنُ مَا كُنَّ الله يقول: ﴿ وَلَا تَعَنْ مَا كُنَّ الله يقول: ﴿ وَلَا تَعَنْ مَا كُنَّ الله يقول: ﴿ وَلَا تَعَنْ بَاغِياً. وَلَا تَنكُنْ الله يقول: ﴿ وَقَالُ النبي ﷺ : "لا تمكر، ولا تعن ماكِراً. ولا تبغ، ولا تُعِنْ بَاغِياً. وَلَا تَنكُنْ السَّيَّ فَيْ الله يقول الشاعر الحكيم: [السريع]

يا أيها الطالمُ في فعلِهِ والطلمُ مردودٌ على مَنْ ظَلَمْ اللهِ السَّمَ مَنْ ظَلَمْ النَّعَمْ النَّعَمْ النَّعَمْ وفي الحديث الشريف: «المكرُ، والخديعةُ في النار». أي: تدخل أصحابها في الناريوم

وفي الحديث الشريف: «المكر، والخديعة في النار». آي: تدخل اصحابها في الناريوم القيامة؛ لأنها من أخلاق الكفار، لا من أخلاق المؤمنين الأخيار، ولهذا قال النبي ﷺ في

سياق هذا الحديث: «ولَيْسَ من أخلاق المؤمنِ المكرُ، والخديعةُ، والخيانةُ». وفي هذا أبلغ تحذير عن التخلق بهذه الأخلاق الذميمة، والخروج عن أخلاق الإيمان الكريمة.

﴿ فَهَلْ يَنظُرُونَ إِلَّا سُنَّتَ ٱلْأَوَّايِنَّ ﴾ أي: فهل ينتظر هؤلاء المشركون المكذبون إلا سنة الله، وعادته في الأمم المتقدمة؟ وهي إهلاكهم، وتعذيبهم بسبب تكذيبهم للرسل.

﴿ فَلَن تَجِدَ لِسُنَتِ اللّهِ تَبْدِيلاً وَلَن تَجِدَ لِسُنَتِ اللّهِ تَحْوِيلاً أي: فلن تتغير، ولن تتبدل سنته في خلقه، ولا يستطيع أحد أن يحوِّل العذاب عن نفسه إلى غيره، وقال تعالى في الآية رقم [٦٦] من سورة (الأحزاب): ﴿ سُنَةَ اللّهِ فِي اللهِ فِي اللهِ فِي اللهِ فِي اللّهِ فِي اللّهِ فِي اللّهِ فِي اللهِ فِي اللهِ القوم لتعلق عَوْمِيلًا ﴾. فأنت ترى: أن الله تعالى أضاف السنة تارة إلى نفسه، وتارة أضافها إلى القوم لتعلق الأمر بالجانبين، وهو كالأجل تارة يضاف إلى الله، وتارة إلى القوم، قال الله تعالى في الآية رقم [٤٣] من سورة (الأعراف)، وغيرها: ﴿ فَإِذَا جَاءَ أَجَلُهُمْ ﴾. (الأعراف)، وغيرها: ﴿ فَإِذَا جَاءَ أَجَلُهُمْ ﴾.

الإعراب: ﴿أُسْتِكَبَارًا﴾: يجوز فيه أن يكون مفعولاً لأجله، وأن يكون بدلاً من: ﴿فَقُورًا﴾، وأن يكون حالاً، أي: حال كونهم مستكبرين. ﴿فِي ٱلْأَرْضِ﴾: متعلقان بما قبلهما. ﴿وَمَكْرَ﴾: معطوف على ﴿فَقُورًا﴾ أجازهما السمين، والزمخشري. و(مكر): مضاف، و﴿ٱلسِّيِّ ﴾ مضاف إليه، من إضافة الموصوف إلى صفته؛ إذ الأصل: والمكر السيئ. ﴿وَلَا﴾: والواو: حرف استئناف. (لا): نافية. ﴿يَحِيقُ﴾: مضارع. ﴿ٱلْمَكْرُ﴾: فاعله. ﴿ٱلسَّيِّ ﴾: صفة، والجملة الفعلية مستأنفة، لا محل لها، وقيل: في محل نصب حال، وهو ضعيف؛ إذ لا وجه له. ﴿إلَّا ﴾: حرف حصر. ﴿إِمَّلِهِ ﴾: متعلقان بالفعل قبلهما، والهاء في محل جر بالإضافة.

وَفَهَلَ»: الفاء: حرف استئناف. (هل): حرف استفهام، معناه النفي. ويَظُرُونَ»: فعل مضارع مرفوع، وعلامة رفعه ثبوت النون. . .إلخ، والواو فاعله. ﴿إِلَّهُ: حرف حصر. ﴿سُنَتَ»: مفعول به، وهو مضاف، و ﴿أَلْوَلِينَ مضاف إليه مجرور، وعلامة جره الياء . . إلخ. والإضافة من إضافة من إضافة من إضافة من إضافة من إضافة المصدر لفاعله، وعليه: فهي تضاف أحياناً للفاعل، وأحياناً للمفعول. والجملة الفعلية مستأنفة، المصدر لفاعله، وقيل: معطوفة على ما قبلها. ولا وجه له. ﴿فَلَنَ الفاء: حرف عطف. (لن): حرف نفي، ونصب، واستقبال. ﴿يَجِدَ نَ مضارع منصوب به: (لن)، والفاعل مستتر تقديره: «أنت». ﴿لِشُنَتِ»: متعلقان بما بعدهما، أو هما في محل نصب حال منه، كان صفة له . . . إلخ، أو هما مفعوله الثاني تقدم على الأول. ﴿بَدِيلًا ﴾: مفعول به، والجملة الفعلية معطوفة على ما قبلها، لا محل لها مثلها بلا فارق.

﴿ أَوَلَمْ يَسِيرُواْ فِي ٱلْأَرْضِ فَيَنظُرُواْ كَيْفَ كَانَ عَقِبَةُ ٱلَّذِينَ مِن قَبِّلِهِمْ وَكَانُوَاْ أَشَدَّ مِنْهُمْ وَأَوَلَا فِي ٱلْأَرْضِ إِنَّهُ كَانَ عَلِيمًا وَوَلَا فِي ٱلْأَرْضِ إِنَّهُ كَانَ عَلِيمًا وَوَلَا فِي ٱلْأَرْضِ إِنَّهُ كَانَ عَلِيمًا وَوَلَا فِي ٱلْأَرْضِ إِنَّهُ كَانَ عَلِيمًا وَوَلِا فِي ٱلْأَرْضِ إِنَّهُ كَانَ عَلِيمًا وَوَلِا فِي ٱلْأَرْضِ إِنَّهُ كَانَ عَلِيمًا وَوَلِا فِي ٱلْأَرْضِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ الللهُ اللهُ الله

الشرح: ﴿ أَوَلَمْ يَسِيرُواْ فِي ٱلْأَرْضِ فَيَنظُرُواْ كَيْفَ كَانَ عَلقِبَةُ ٱلَّذِينَ مِن قَبلِهِمْ وَكَانُواْ أَشَدَّ مِنهُمْ قُوَةً ﴾: هذا استشهاد على ما قبله من جريان سنته تعالى على تكذيب المكذبين بما يشاهدونه في سيرهم إلى الشام، واليمن، والعراق من آثار ديارهم الماضية، وانظر الآية رقم [٩] من سورة (الروم) تجد ما يسرك، ويثلج صدرك. ﴿ وَمَا كَانَ ٱللّهُ لِيُعْجِزَهُ مِن شَيْءٍ ﴾ أي: ليسبقه، ويفوته، وإذا أراد إنزال عذاب بقوم؛ لم يعجزه ذلك. ﴿ إِنّهُ مُ كَانَ عَلِيمًا ﴾: بكل شيء. ﴿ فَدِيرًا ﴾: قادر على كل شيء.

الإعراب: ﴿أُولَمْ ﴾: الهمزة: حرف استفهام إنكاري توبيخي. الواو: حرف استئناف. (لم): حرف نفي، وقلب، وجزم. ﴿يَسِيرُوا ﴾: فعل مضارع مجزوم بد: (لم) وعلامة جزمه حذف النون؛ لأنه من الأفعال الخمسة، والواو ضمير متصل في محل رفع فاعل، والألف للتفريق. ﴿فِ الْأَرْضِ ﴾: متعلقان بما قبلهما، والجملة الفعلية مستأنفة، لا محل لها، أو هي معطوفة على جملة مقدرة قبلها يقتضيها المقام، التقدير: أقعدوا في مساكنهم، ولم يسيروا...إلخ. ﴿فَيَنظُرُوا ﴾: فعل مضارع مجزوم على اعتبار الفاء عاطفة، ومنصوب على اعتبار الفاء للسبية، وعلامة الجزم، أو النصب حذف النون، والواو فاعله، والألف للتفريق، وعلى اعتبار الفعل منصوباً؛ فيؤول مع «أن» المضمرة الناصبة له بمصدر معطوف على مصدر متصيد من الفعل السابق، فيكون التقدير: فهلا حصل منهم سير في الأرض، فنظر في عاقبة الذين من قبلهم.

﴿كَنَى اسم استفهام مبني على الفتح في محل نصب خبر ﴿كَانَ تقدم عليها، وعلى اسمها، وهو معلق للفعل قبله عن العمل لفظاً. ﴿كَانَ نعل ماض ناقص. ﴿عَقِبَهُ اسم كان، و﴿عَقِبَهُ مضاف، و﴿اللَّيْنَ مبني على الفتح في محل جر بالإضافة. ﴿مِن قَلِهِم ﴾: اسم متعلقان بمحذوف صلة الموصول، والهاء ضمير متصل في محل جر بالإضافة. هذا؛ وإن اعتبرت ﴿كَانَ تامة، والمعنى: لا يأباه فيكون ﴿عَقِبَهُ فاعلها، و﴿كَنْفَ في محل نصب حال من: ﴿عَقِبَهُ والعامل (كان)، وعلى الاعتبارين فالجملة الفعلية في محل نصب سدت مسد مفعول الفعل قبلها. ﴿وَكُلُونً ﴾: الواو: واو الحال. (كانوا) فعل ماض ناقص مبني على الضم، والواو اسمه، والألف للتفريق. ﴿أَشَدَ نَ خبر كان. ﴿مِنْهُم ﴾: جار ومجرور متعلقان ب: ﴿أَشَدَى؛ لأنه أفعل تفضيل، وفاعله مستتر فيه وجوباً تقديره: «هو». ﴿قُونً ﴾: تمييز، وجملة: ﴿وَكَانُواً … الخ في محل نصب حال من الموصول، والرابط: الواو، والضمير، و«قد» قبلها مقدرة. هذا؛ ولم تربط بالواو في الآية رقم [٩] من سورة (الروم).

﴿ وَمَا الله الواو: حرف استئناف. (ما): نافية. ﴿ كَانَ الله ماض ناقص. ﴿ الله السمها. ﴿ لِلْتُعْجِرَهُ الله على مضارع منصوب بناه النه وجوباً بعد لام المجحود، والهاء مفعول به . ﴿ مِن الله المحل جر صلة . ﴿ شَيْءٍ الله العلى مرفوع ، وعلامة رفعه ضمة مقدرة على آخره ، منع من ظهورها اشتغال المحل بحركة حرف الجر الزائد. ﴿ فِي السَّمَوَتِ الله متعلقان بمحذوف صفة فَتَيْءٍ الله وَلَا الله المحل بعركة حرف الجر الزائد. ﴿ فِي السَّمَوَتِ الله النفي . ﴿ وَلَا الله الواو: حرف عطف . (لا): نافية ، أو صلة لتأكيد النفي . ﴿ وَلَا الله الجحود ، معطوف على ما قبله ، و «أن المضمرة والمضارع في تأويل مصدر في محل جر بلام الجحود ، والجار والمجرور متعلقان بمحذوف خبر ﴿ كَانَ الله مريداً لإعجازه عن شيء . والجملة الفعلية مستأنفة ، لا محل لها . وقيل : معطوفة على ما قبلها ، والأول أقوى معنى ، وأتم سبكاً . ﴿ إِنَّهُ الله عليه الفعل ، والهاء اسمها . ﴿ كَانَ الله منافض ناقص ، واسمها يعود وأتم سبكاً . ﴿ إِنَّهُ الله عليه الله عليه الله عليه الله المعلية خبر (إنَّ ) ، والجملة الاسمية : إلى الله . ﴿ عَلِيمًا فَلَهُ الله ، والها ، المذكور في أول الآية . ﴿ كَانَ الله مستأنفة ، لا محل لها ، أو هي تعليل للتقرير المذكور في أول الآية . ﴿ إِنَّ أَدِيرًا فَلَهُ الله مستأنفة ، لا محل لها ، أو هي تعليل للتقرير المذكور في أول الآية . ﴿ إِنَّ أَدِيرَا الله الله ، والها ، المذكور في أول الآية . ﴿ إِنَّ أَدِيرَا الله الله ، والها ، المذكور في أول الآية . ﴿ إِنَّ أَدِيرَا الله ، والم الله ، أو هي تعليل للتقرير المذكور في أول الآية . ﴿ إِنَّ أَدِيرَا الله الله ، والم الله ، والم الله ، والم الله ، والم المذا والم الله ، والم الله ، والم الله ، والم المؤلفة ، والم الله ، والم المؤلفة ، والمؤلفة ،

الآية: ٤٥

﴿ وَلَوْ يُؤَاخِذُ اللَّهُ النَّاسَ بِمَا كَسَبُواْ مَا تَرَكَ عَلَى ظَهْرِهَا مِن دَآتِكَةٍ وَلَكِن يُؤَخِّرُهُمْ إِلَىٰ أَجَلِ مُسَمَّى فَإِذَا جَاءَ أَجَلُهُمْ فَإِنَ اللَّهَ كَانَ بِعِبَادِهِ عَلَيْ رَبَصِيرًا ﴿ اللَّهُ كَانَ بِعِبَادِهِ عَلَيْ اللَّهُ كَانَ بِعِبَادِهِ عَلَيْ اللَّهُ كَانَ بِعِبَادِهِ عَلَيْ

المسرح: ﴿وَلَوْ يُوَاخِذُ اللهُ النّاسَ بِمَا كَسَبُوا﴾: من المعاصي، والسيئات، واقتراف المحرمات، والمنكرات، وفي سورة (النحل) آية رقم [٦٦] ﴿ إِظْلُهِ ﴿ بدل: ﴿ بِمَا كَسَبُوا﴾. ﴿مَا تَرَكُ عَلَى ظَهْرِهُ وَلَمَ اللّه عَلَى اللّه عَلَى اللّه عَلَى اللّه اللّه الآباء بكفرهم لانقطع النسل، ولم توجد الأبناء، فلم يبق على وجه الأرض أحد، قال تعالى في سورة (الكهف) رقم [٥٨]: ﴿وَرَبُكَ ٱلْغَفُورُ ذُو ٱلرَّحْمَةُ لَو يُؤَلِّفِدُهُم بِمَا الأرض أحد، قال تعالى في سورة (الكهف) رقم [٨٥]: ﴿وَرَبُكَ ٱلْغَفُورُ ذُو ٱلرَّحْمَةُ لَو يُؤَلِّفُهُم بِمَا الأرض بدابة تحمل على ظهرها أنواع المخلوقات، ثم حذف المشبه به، ورمز إليه بشيء من لوازمه، وهو الظهر بطريق الاستعارة المكنية، ومثله قول أبي ذؤيب الهذلي: وإذا المنية. . . إلخ. ﴿وَلَكِن يُؤَخِّرُهُمْ ﴾ أي: يمهلهم كرماً، وفضلاً، وحلماً . ﴿إِنَّ أَبَلِ شُمَى ﴾: هو وقت انتهاء آجالهم. وانقضاء أعمارهم. ﴿فَإِنَا لَمِن يعني: وقت انتهاء آجالهم. ﴿فَإِنَ اللّهُ كَانَ بِعِبَادِهِ بَصِيراً ﴾ أي: كان، ولم يزل كاناً خبيراً بأعمال عباده، بصيراً بجميع حركاتهم وسكناتهم، لا تخفى عليه خافية من جميع أحوالهم، بصيراً بمن يستحق العقوبة، والعذاب، ومن يستحق الأجر، والثواب.

هذا؛ وقد قال تعالى هنا: ﴿إِنَّ أَجَلِ مُّسَمَّى ﴿ ومثله في سورة (النحل) رقم [٦١] وغيرها كثير، وقال تعالى في هذه السورة رقم [٦٣]: ﴿لِأَجَلِ مُسَمَّى ﴾ وغيرها أيضاً كثير، فإن قلت: أهو من

تعاقب الحرفين؟ قلت: كلا، ولا يسلك هذه الطريقة إلا بليد الطبع، ضيق العطن، ولكنَّ المعنيين \_ أعني: الانتهاء، والاختصاص \_ كل واحد منهما ملائم لصحة الغرض؛ لأن قولك: يجري إلى أجل مسمى، معناه: يبلغه، وينتهي إليه. وقولك: يجري لأجل مسمى، تريد: لإدراك أجل مسمى، وتجعل الجري مختصاً بإدراك أجل مسمّى، ألا ترى: أن جري الشمس مختص بآخر السهر، فكلا الموضعين غير ناب به موضعه. انتهى. كشاف.

الآية: ٤٥

تنبيه: في الآية الكريمة بيان: أن الله لو عاجل المذنبين بالعقاب؛ لأهلكهم، وأهلك الناس معهم. قال عبد الله بن مسعود ـ رضي الله عنه وقرأ هذه الآية ـ: لو آخذ الله الخلائق بذنوب المذنبين؛ لأصاب العذاب جميع الخلائق؛ حتى الجعلان في جحرها، ولأمسك الأمطار من السماء، والنبات من الأرض، فمات الدواب، ولكن الله يأخذ بالعفو، والفضل، كما قال تعالى: ﴿وَيَعْفُواْ عَن كَثِيرِ ﴾ الآية رقم [٣٠] من سورة (الشورى)، وأيضاً قوله تعالى في سورة (الكهف): ﴿وَرَبُّكَ الْغَفُورُ ذُو الرَّحْمَةِ لَو يُؤَاخِدُهُم بِمَا كَسَبُوا لَعَجَلَ لَمُمُ الْعَدَابُ ﴾ فإن قيل: كيف يعم بالهلاك الناس جميعاً مع أن فيهم مؤمناً ليس بظالم؟ قيل: يجعل هلاك الظالم انتقاماً، وجزاءً، وهلاك المؤمن معوضاً بثواب الآخرة. وفي صحيح مسلم عن عبد الله بن عمر ـ رضي الله عنهما ـ قال: سمعت رسول الله علي يقول: ﴿إذا أراد الله بقوْم عَذَاباً ؛ أصابَ العذابُ مَنْ كَان فيهم أَنْ في سورة (الأنفال) رقم [٢٥]: ﴿وَاَتَّفُواْ فِتْنَةً لِا نَشِيبِهُ المَا نَوْ اللهُ عَلَى نَبَاتِهِمْ ». قال تعالى في سورة (الأنفال) رقم [٢٥]: ﴿وَاَتَّفُواْ فِتْنَةً لِلهُ النَّاسِ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ وقال تعالى في سورة (الرعد) رقم [٢٦] ﴿وَإِنَّ رَبُكَ لَذُو مَعْفِرَةٍ لِلنَّاسِ عَلْ طُلُمُواْ مِنكُمُ خَاصَدَةً »، وقال تعالى في سورة (الرعد) رقم [٢٦] ﴿وَإِنَّ رَبُكَ لَذُو مَعْفِرَةٍ لِلنَّاسِ عَلْ طُلُمُواْ مِنكُمُ الطَر شرح هذه الآية في محالها، والله أعلم بمراده، وأسرار كتابه.

المَنْ الثَّانِي وَالْغِيثُورُونَ

وَوَلِكِنَهُ: الواو: حرف عطف. (لكن): حرف استدراك مهمل، لا عمل له. وَوَخُوهُمُهُ: فعل مضارع، والفاعل يعود إلى والله، تقديره: هو، والهاء مفعول به. وَلَ أَمْلَهُ: متعلقان بما قبلهما. وشَمَّهُ: صفة وأَمْلُهُ مجرور مثله، وعلامة جره كسرة مقدرة على الألف المحذوفة لالتقاء الساكنين، والألف الثابتة دليل عليها، وليست عينها، وجملة: وَلَيْ والمَّهُ الله عليها، وليست عينها، وجملة: ووَمَلة: وَلَيْ معطوفة على جواب (لو) لا محل لها مثله. والماه، منصوب بجوابه صالح لغير واستئناف. (إذا): ظرف لما يستقبل من الزمان، خافض لشرطه، منصوب بجوابه صالح لغير ذلك، مبني على السكون في محل نصب. وَالله فعل ماض. وأَلَهُمُ الله والهاء في محل جر بإضافة: (إذا) إليها، وجواب: (إذا) محذوف، محل جر بالإضافة، والجملة الفعلية في محل جر بإضافة: (إذا) إليها، وجواب: (إذا) محذوف، التقدير: لا يستأخرون ساعة ولا يستقدمون. الدليل عليه التصريح به في سورة (الأعراف) رقم [37]، وفي سورة (الأعراف) وفي سورة (الأعراف) وفي سورة (النَّحل) رقم [17]. وفي كان الفعل، والهاء في محل حرف تعليل. (إنَّ): حرف مشبه بالفعل. واللهمة، والمعالمة الفعلية في محل رفع خبر (إنَّ)، والجملة الفعلية في محل رفع خبر (إنَّ)، والجملة الاسمية لا محل لها؛ لأنها تعليلية، أو مستأنفة، لا محل لها. تأمل، وتدبر، وربك أعلم، وأجل، وأكرم، وصلى الله كلى سيدنا محمد، وعلى آله وصحبه وسلم.

انتهت سورة (فاطر) بحمد الله وتوفيقه، إعراباً وتفسيراً. والحمد لله رب العالمين





# ڛؙٷڒ**ٷ**ؙڵڛٙٵٛ

ولهذا قال بعض العلماء: من خصائص هذه السورة: أنها لا تقرأ عند أمر عسير إلا يسره الله تعالى، وكأن قراءتها عند المحتَضَر، أو الميت لتنزل الرحمة والبركة، وليسهل عليه خروج الروح، والله تعالى أعلم. قال الإمام أحمد ـ رحمه الله ـ: كان المشيخة يقولون: إذا قُرئَت ـ يعنى: (يس) ـ عند الميت؛ خفف الله عنه بها. وروى البزار عن ابن عباس ـ رضى الله عنهما \_ قال: قال النبي عَيْ : «لَوَدِدْتُ أَنَّهَا في قَلبِ كُلِّ إِنْسانٍ مِنْ أُمَّتي». وعن أنس \_ رضي الله عنه ـ أن رسول الله ﷺ قال: «مَنْ دَخَلَ المقابرَ، فقرأً سورة (يس) خَفَّفَ الله عنهم يَوْمَئِذٍ، وكان لَّهُ بعددِ مَنْ فيها حَسناتٌ». وذكر الترمذي الحكيم في "نوادر الأصول" عن عبد الأعلى، قال: حدَّثنا محمد بن الصلت، عن عمرو بن ثابت، عن محمد بن مروان، عن أبي جعفر قال: مَنْ وجد في قلبه قساوةً فلْيكتبْ (يس) في جام بزعفران، ثم يشربه. حدثني أبي رحمه الله، قال: حدثنا أصرَم بن حَوْشَب، عن بَقِيَّة بن الوليد، عن المعتمر بن أشرف، عن محمد بن علي، قال: قال رسول الله على: «القرآنُ أفضلُ مِنْ كلِّ شيءٍ دونَ الله، وفضلُ القرآنِ على سائر الكلام، كفضل اللهِ على خَلْقِهِ، فمن وَقَّرَ القرآنَ فقد وقر اللهَ، ومن لم يُوَقِّر القرآن لم يُوقِر الله، وحرمةُ القرآن عندَ اللهِ كحرمةِ الوَالِد على وَلدِهِ، القرآنُ شَافِعٌ مُشَفَّعٌ، وماحِلٌ مُصَدَّق، فمن شفعَ لهُ القرآن شُفِّعَ، ومن مَحَلَ به القرآنِ صُدِّقَ، ومَنْ جَعَلَهُ أَمَامَهُ قَادَهُ إِلَى الجنةِ، وَمَنْ جَعَلَهُ خَلْفَهُ ساقهُ إلى النار، وحملة القرآنِ هم المحفوفون برحمة الله، الملبسُون نورَ اللهِ، المعلِّمُون كلامَ اللهِ، مَنْ وَالْاهِمْ فَقَدْ وَالِّي اللهَ، وَمَنْ عَادَاهُمْ فَقَدْ عَادَى اللهَ.

يقول الله تعالى: يا حملة القرآنِ استجيبوا لِرَبِّكُمْ بتوقيرِ كتابِهِ، يزدْكم حبَّا، ويحبِّبْكمْ إلى عبادِهِ، يندْكم عبَّا، ويحبِّبْكمْ إلى عبادِهِ، يدفع عن مستمع القرآنَ بلوى الآخرة، وَمَنْ استمعَ آيةً من كتابِ الله كان له أفضل ممَّا تحتَ الْعَرْشِ إِلَى النُّجُومِ، وإِنَّ في كتابِ اللهِ لَسُورَةً، تُدْعَى العزيزة، وَيُدْعى صاحبُها الشريف يومَ القيامةِ، تشفعُ لصاحبها في أكثرَ مِنْ ربيعةَ ومُضَرَ، وهي سورةُ يٰسَ». انتهى قرطبي، والله أعلم.

الآيات: ١ ـ ٤

## بِسْعِرِ ٱللَّهِ ٱلرَّحْمَانِ ٱلرَّحِيمِ



فيه قراءات كثيرة، كما في لفظ (طه) وقد اختلف في معناه، فقيل: معناه: يا رجل! وروي عن ابن عباس، وابن مسعود، وغيرهما: أن معناه يا إنسان. وقالوا في قوله تعالى: ﴿سَلَمُ عَلَىٓ إِلَّ عَلَى إِلَّ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ وقم [١٣٠] من سورة (الصافات) أي: على آل محمد. وقال سعيد بن جبير ـ رحمه الله تعالى ـ: هو اسم من أسماء محمد عَلَيْ ودليله: ﴿إِنَّكَ لَمِنَ ٱلْمُرْسَلِينَ ﴾ قال السيد الحِميْري: [البسيط]

يَا نَفْسُ لَا تَمْحَضِي بِالنصْحِ جاهِدَةً عَلَى الْمَوَدَّةِ إِلَّا آلَ يَاسِينَ

وقال أبو بكر الوراق: معناه: يا سيد البشر. وقيل: إنه اسم من أسماء الله، قاله مالك. هذا؛ وذكر الماوردي عن علي ـ رضي الله عنه ـ قال: سمعت رسول الله على يقول: «إِنَّ الله تَعَالَى أَسْمَاني في القرآنِ سبعة أسماء: محمد وأحمد وطه وياسين والمزمِّل والمدَّثر وعبد الله». قاله القاضي. وحكى أبو عبد الرحمن السلمي عن جعفر الصادق: أن المعنى: يا سيد! مخاطباً لنبيه على انتهى. قرطبي بتصرف كبير.

الإعراب: ﴿يَسَ﴾: فيه، أوجه: أحدها أنه خبر لمبتدأ محذوف، أي هذه (يس). الثاني: أنه مفعول به لفعل محذوف، التقدير: أُتْلُ (يس). الثالث: أنه مقسم به، وحرف القسم محذوف، التقدير: أقسم به: (يس).

#### ﴿ وَٱلْقُرْءَانِ ٱلْحَكِيمِ ۞ إِنَّكَ لَمِنَ ٱلْمُرْسَلِينَ ۞ عَلَىٰ صِرَطِ مُسْتَقِيمِ ۞ ﴿

الشرح: ﴿وَٱلْقُرْءَانِ ٱلْحَكِيمِ﴾: قسم أقسم الله بالقرآن: أن محمداً على مرسل من عنده، وهو رد على كفار قريش؛ حيث قالوا: لست مرسلاً. ومعنى الحكيم: المحكم الذي لا يأتيه الباطل من بين يديه، ولا من خلفه، كما قال تعالى في أول سورة (هود) على نبينا، وعليه ألف صلاة،

وألف سلام. ﴿كِنَبُّ أُخِكَتُ ءَايَنُهُ...﴾ إلخ رقم [١] ويقال فيه: ذو الحكمة، يقال: قصيدة حكيمة، أي ذات حكمة، وانظر الكلام على ﴿ٱلْحِكَمَةَ ﴾ في سورة (لقمان) رقم [١٦]. وحكم الرجل يحكم؛ أي: صار حكيماً، ومنه قول النابغة الذبياني يخاطب النعمان بن المنذر في معلقته رقم [٢٧]:

واحكُمْ كحكمِ فتاةِ الحيِّ إِذْ نَظَرَتْ إِلَى حَمَامٍ شِراعٍ وارِدِ الشَّمَدِ واحكُمْ كحكمة التجارب: جعلته حكيماً. قال الشاعر:

وَقَصِيدةٍ تأتى الملوك حكيمة قَدْ قلتُها لِيُقَال مَنْ ذَا قَالَهَا؟

والخطاب بقوله تعالى: ﴿إِنَّكَ لَمِنَ ٱلْمُرْسِلِينَ ﴾ للنبي ﷺ. ﴿عَلَى صِرَطِ مُسْتَقِيمِ أَي: على منهج قويم، وشرع مستقيم، كقوله تعالى في سورة (الشورى): ﴿وَإِنَّكَ لَتَهْدِينَ إِلَى صِرَطِ مُسْتَقِيمِ وَسَرَطِ اللَّهِ اللَّهِ الكريمة من صَرَطِ اللَّهِ أي: الطريق الذي أمر الله بالسير عليه، ولا تَنْسَ ما في الآية الكريمة من التأكيد بأكثر من مؤكد؛ لأن المرسل إليهم منكرون، فقد أكد به: «إن» واللام، ويسمى هذا النوع في علم المعاني: إنكاراً.

قال الزمخشري: فإن قلت: أي حاجة إليه، وقد علم: أن المرسلين لا يكونون إلا على صراط مستقيم؟! قلتُ: ليس الغرض بذكره ما ذهبت إليه من تمييز من أرسل على صراط مستقيم عن غيره ممن ليس على صفته، وإنما الغرض وصفه، ووصف ما جاء به من الشريعة، فجمع بين الوصفين في نظام واحد، كأنه قال: ﴿إِنَّكَ لَينَ ٱلْمُرْسَلِينَ﴾، الثابتين على طريق ثابت. هذا؛ والصراط: الطريق، وهو مستعار هنا للدين القويم كما في سورة الفاتحة، وسمي الدين طريقاً؛ لأنه يؤدي إلى الجنة، فهو طريق إليها، وهو يقرأ بالصاد، والسين، والزاي، ويذكر، ويؤنث، والأول أكثر.

هذا؛ وأصل مستقيم (مُسْتَقُوم)؛ لأنه من: استقام، وهو أجوف واوي، فقل في إعلاله: اجتمع معنا حرف صحيح ساكن، وحرف علة متحرك، والحرف الصحيح أولى بالحركة من حرف العلة، فنقلت حركة الواو إلى القاف بعد سلب سكونها، ثم قلبت الواو ياء لمناسبة الكسرة، فصار: مستقيم.

الإعراب: ﴿وَالْقُرْءَانِ﴾: جار ومجرور متعلقان بفعل محذوف، تقديره: أقسم بالقرآن. ﴿الْمُحْكِمِ ﴾: صفة له. ﴿إِنَّكَ ﴾: حرف مشبه بالفعل، والكاف اسمها. ﴿لَيْنَ ﴾: اللام: هي المزحلقة. (من المرسلين): جار ومجرور متعلقان بمحذوف خبر: (إنَّ). ﴿عَلَى صِرَطِ ﴾: متعلقان بمحذوف خبر ثان، أو هما متعلقان ب: ﴿الْمُرْسَلِينَ ﴾، ويجوز أن يكونا متعلقين بمحذوف حال من الضمير المستتر في الخبر المحذوف. ﴿مُسْتَقِيمٍ ﴾: صفة (صراط). والجملة الاسمية: ﴿إِنَّكَ … ﴾ الخ جواب القسم، والقسم وجوابه كلام مبتدأ لا محل له من الإعراب.

# ﴿ تَنزِيلَ ٱلْعَزِيزِ ٱلرَّحِيمِ ﴿ لِلنَّنذِرَ قَوْمًا مَّآ أُنذِرَ ءَابَآؤُهُمْ فَهُمْ غَفِلُونَ ﴿ ﴾

الشرح: ﴿ نَازِيلَ ٱلْعَرِيزِ ٱلرَّحِيمِ ﴾ أي: أعنى: هذا القرآن تنزيل العزيز الرحيم، أو هو مفعول مطلق لفعل محذوف، التقدير: نزل تنزيل، ويقرأ بالرفع، فيكون المعنى: القرآن الكريم الموجود بين أيدينا، المتلو بألسنتنا، المحفوظ في صدورنا تنزيل العزيز الرحيم، كما يقرأ بالجر على البدلية من القرآن. ﴿ لِلْمَذِرَ قَوْمًا مَّآ أُنذِرَ ءَابَآؤُهُمْ ﴾ المراد: كفار قريش، وغيرهم، والمراد بآبائهم: الأقربون لا الأبعدون، فإنهم قد أنذروا، فآباء العرب الأقدمون أنذروا بإسماعيل عليه السلام، وآباء غيرهم الأقدمون قد أنذروا بعيسي، ومن قبله. هذا؛ وفي: ﴿مَّآ﴾ اختلف المفسرون، فأكثرهم ومنهم قتادة يقولون: إنها نافية. وعليه فالمعنى: لم يأت آباءهم نذير. وقال ابن عباس، وعكرمة، وقتادة أيضاً: هي بمعنى: «الذي» وعليه فالمعنى: لتنذرهم مثل ما أنذر آباؤهم. وقيل: إن ﴿مَّآ﴾ مصدرية، والمعنى: لتنذر قوماً إنذار آباءهم، ثم يجوز أن تكون العرب قد بلغتهم بالتواتر أخبار الأنبياء. فالمعنى يكون: لم ينذروا برسول من أنفسهم، ويجوز أن يكون بلغهم الخبر، ولكن غفلوا، وأعرضوا، ونسوا. ويجوز أن يكون هذا خطاباً لقوم لم يبلغهم خبر نبي، وقد قال تعالى في الآية رقم [٤٤] من سورة (سبأ): ﴿وَمَا ءَانَيْنَاهُم مِّن كُنُّتِ يَدُّرُسُونَهَا ۖ وَمَا أَرْسَلْنَا ۚ إِلَيْهِمْ قَبْلَكَ مِن نَذيرِ﴾. وقال تعالى في الآية رقم [٣] من سورة (السجدة): ﴿لِتُنذِرَ فَوْمًا مَّا أَتَنْهُم مِّن نَّذِيرِ مِّن قَبْلِك لَعَلَّهُمْ يَهْتَدُوكَ ﴾ أي: لم يأتهم نذير. وعلى قول من قال: بلغهم خبر الأنبياء، فالمعنى فهم معرضون الآن متغافلون عن ذلك. ويقال للمعرض عن الشيء: إنه متغافل عنه. وقيل المعنى: فهم غافلون عن عقاب الله، وانتقامه. انتهى. قرطبي بتصرف. والزمخشري بمعناه.

الإعراب: ﴿لِنُذِرَ﴾: فعل مضارع منصوب بد: «أنّ مضمرة بعد لام التعليل، والفاعل مستر، تقديره: «أنت»، و«أن» المضمرة والفعل المضارع في تأويل مصدر في محل جر بلام التعليل، والجار والمجرور متعلقان بالمصدر: ﴿مَنْكِنُ وَ لَهِ بمعنى (من المرسلين)، أي: أنت مرسل للإنذار. ﴿فَوْمَا وَ مفعول به. ﴿مَنَا فَ نافية. ﴿أُنْذِرَ وَ فعل ماض مبني للمجهول. ﴿المَنْوَقُمُ وَ نائب فاعله، والهاء ضمير متصل في محل جر بالإضافة، والجملة الفعلية في محل نصب صفة ﴿فَوْمَا وَ وعلى اعتبار ﴿مَنَا وَ موصوفة، أو نكرة موصوفة، وهو أجود، فالجملة الفعلية بعدها صلتها، أو صفتها، وتكون ﴿مَنَا وَ بدلاً من: ﴿فَوْمًا ولا يصح أن تكون صفة له؛ لأنه نكرة، وهي معرفة، وعلى اعتبار ﴿مَنَا وَ مصدرية تؤول مع الفعل بعدها بمصدر في محل لأنه نكرة، وهي معرفة، وعلى اعتبار ﴿مَنَا أَنذار آبائهم، ﴿فَهُمُ وَ الفاء: حرف عطف. نصمير منفصل مبني على السكون في محل رفع مبتدأ. ﴿غَفِلُونَ ﴿ نَبِهُ مَنُولُونَ ﴿ على العبارين والجملة الاسمية معطوفة على جملة: ﴿مَنَا أَنْذِرَ ءَابَاؤُهُمُ على اعتبار (ما) نافية، وعلى الاعتبارين والجملة الاسمية معطوفة على جملة: ﴿مَنَا أَنْذِرَ ءَابَاؤُهُمُ على اعتبار (ما) نافية، وقيل: هي تعليلة، الآخرين فالجملة الاسمية معطوفة على الجملة: ﴿إِنَاكَ لَونَ ٱلمُرْسَائِينَ ﴿ وقيل: هي تعليلة،

الجنئ القاني والعشرون

ولا وجه له. هذا؛ وأورد أبو البقاء وجهاً رابعاً، وهو أن تكون زائدة، وتكون جملة: ﴿أُنذِرَ ءَابَأَؤُهُمْ ﴾ صفة: ﴿فَوْمًا ﴾، والرابط: الضمير.

الآيتان: ٧ و٨

#### ﴿ لَقَدْ حَقَّ ٱلْقَوْلُ عَلَىٰٓ أَكْثَرِهِمْ فَهُمْ لَا يُؤْمِنُونَ ۞﴾

الشرح: ﴿ لَقَدْ حَقَّ ٱلْقَوْلُ عَلَىٰٓ أَكُثَرِهِمْ ﴾: لقد وجب العذاب على أكثرهم، واستحقوه، وهو فحوى قوله تعالى في الآية رقم [١٣] من سورة (السجدة): ﴿وَلَكِكُنْ حَقَّ ٱلْقَوْلُ مِنِّي لَأَمْلَأَنَّ جَهَنَّمَ مِنَ ٱلْمِنَّةِ وَٱلنَّاسِ أَجْمَعِينَ ﴾. ﴿فَهُمْ لَا يُؤْمِنُونَ ﴾: وهذا فيمن سبق في علم الله: أنه يموت على كفره، وذكر الله سبحانه الأكثر؛ لأن بعضهم أدركته العناية الإلهية، وسبق في علم الله الأزلي: أنه يموت على الإسلام فأسلم، وهؤلاء الذين سبق في علم الله: أنهم يموتون على الكفر قد أخرِج الله من أصلابهم من حمل لواء الإسلام في ربوع الدنيا. والتاريخ الإسلامي وسيرة السلف الصالح شاهد عدل على ما أقول.

الإعراب: ﴿ لَقَدْ ﴾: اللام: لام الابتداء، أو هي واقعة في جواب قسم مقدر. (قد): حرف تحقيق يقرب الماضي من الحال. ﴿ حَقَّ ﴾: فعل ماض. ﴿ أَلْفَوْلُ ﴾: فاعله. ﴿ عَلَىٓ أَكُثِّهِمُ ﴾: متعلقان بالفعل ﴿حَقَّ﴾، والهاء في محل جر بالإضافة، وجملة: ﴿لَقَدْ حَقَّ...﴾ إلخ لا محل لها على الوجهين المعتبرين في اللام. ﴿فَهُمْ﴾: الفاء: حرف عطف. (هم): مبتدأ. ﴿لَا﴾: نافية. ﴿يُؤْمِنُونَ﴾: فعل مضارع مرفوع. . . إلخ، والجملة الفعلية في محل رفع خبر المبتدأ. والجملة الاسمية معطوفة على الجملة قبلها، لا محل لها مثلها. وإن اعتبرتها تعليلية؛ فلست مفنداً.

#### ﴿إِنَّا جَعَلْنَا فِي أَعْنَقِهِمْ أَغْلَلًا فَهِيَ إِلَى ٱلْأَذْقَانِ فَهُم مُّقْمَحُونَ ﴿ ﴾

الشرح: ﴿إِنَّا جَعَلْنَا فِيَ أَعْنَقِهِمْ أَغْلَلًا﴾: جمع: غل، يقال: في رقبته غل من حديد. ومنه قيل للمرأة السيئة الخلق: غل قَمِل، وأصله: أن الغل كان يتخذ من جلد، وعليه شعر فَيَقْمَل، والغل، والغلة: حرارة العطش، وكل ذلك بضم الغين، وهو بكسرها بمعنى: الحقد، والبغض. [البسيط] ورحم الله من يقول:

رَخِـداً بِـلَا قَــتَــرِ صَــفْــواً بِـلَا رَنَــقِ يا طَالِبَ الْعَيْشِ في أَمْنِ وفي دَعَةٍ الْغِلُّ في القلْبِ مِثلُ الْغُلِّ في الْعُنُقِ خَـلِّصْ فُـوَّادَكَ مِـنْ غِـلِّ وَمِـنْ حَـسَـدٍ

هذا؛ وفي الكلام استعارة تمثيلية، فقد شبه الله تعالى حال الكفار في امتناعهم من الهدى، والإيمان بمن غلت يده إلى عنقه بالسلاسل، والأغلال، فأصبح مرفوعاً رأسه، لا يستطيع خفضاً له، ولا التفاتاً، وبمن سدت الطرق في وجهه، فلم يهتد لمقصوده. وذلك بطريق الاستعارة

التمثيلية، ولا تَنْسَ: أنه اكتفى بذكر الغل في العنق عن ذكر اليدين؛ وإن كانتا مرادتين، وهذا جيد؛ لأنه لما كان الغل إنما يعرف فيما جمع اليدين إلى العنق؛ اكتفى بذكر العنق عن اليدين، وهذا يعني: أن الضمير يعود إلى اليدين، وإن لم يتقدم لهما ذكر، ورجح الزمخشري عوده على الأغلال.

﴿ فَهِىَ إِلَى ٱلْأَذْقَانِ ﴾: جمع: ذقن، هو من الإنسان مجمع لحييه. واللَّحْي (بفتح اللام): منبت اللِّحية (بكسر اللام) من الإنسان، وغيره لذا فاللحية: هي الشعر المسترسل من لحي الإنسان. قال هدبة بن خشرم يوصي امرأته حين قتل قوداً في ابن عمه زيادة: [الطويل]

فَلَا تَنكِحِي إِنْ فَرَّقَ الدهرُ بينَنَا أَغمَّ القَفَا والوجهِ لَيْسَ بأَنزَعَا ضَرُوباً بِلَحْيَيْهِ على زَوْرِ صدرِهِ إِذَا الْقومُ هَشُّوا لِلْفَعالِ تَقَنَّعَا

﴿فَهُم مُّقْمَحُونَ﴾ أي: رافعوا رؤوسهم، لا يستطيعون الإطراق؛ لأن من غُلّت يده إلى ذقنه ارتفع رأسه. وهو مأخوذ مما حكاه الأصمعي، قال: يقال أقمحت الدابة: إذا جذبت لجامها لترفع رأسها، وقمح البعير قمحاً: إذا رفع رأسه عند الحوض، وامتنع عن الشرب، والجمع: قماح على غير قياس، قال بشر بن أبي خازم يصف سفينة:

ونَحْنُ عَلَى جوانِبِهَا قُعُودٌ نَغُضُّ الطرْفَ كَالإِبِلِ الْقَمَاحِ

والإقماح: رفع الرأس، وغض البصر، ولم تذكر هذه المادة في غير هذه السورة. هذا؛ والإقناع المذكور في الآية رقم [٤٣] من سورة (إبراهيم) على نبينا، وعليه ألف صلاة، وألف سلام بقوله: ﴿مُهَّطِعِينَ مُقِّنِي رُءُوسِمٍ ﴿ معناه: رفع الرأس وشخوص البصر إلى السماء. هذا؛ وفي الآية فن القلب؛ إذ أصل الكلام: جعلنا أعناقهم في الأغلال. وهذا باب مشهور في كلام العرب.

# ﴿ وَجَعَلْنَا مِنْ بَيْنِ أَيْدِيهِمْ سَكًا وَمِنْ خَلْفِهِمْ سَدًّا فَأَغْشَيْنَهُمْ فَهُمْ لَا يُبْصِرُونَ ﴿ اللَّهِ

المسرح: ﴿وَجَعَلْنَا مِنْ بَيْنِ أَيْدِيهِمْ سَكَّا...﴾ إلخ: قال أبو السعود، وغيره: وهذا تتمة للتمثيل، وتكميل له؛ أي: لِمَا في الآية السابقة. انتهى. والمعنى: منعناهم عن الإيمان بموانع، فهم لا يستطيعون الخروج من الكفر إلى الإيمان، كالمضروب أمامه وخلفه بالأسداد، فيكون في الكلام استعارة كما في الآية السابقة. ﴿فَأَغْشَيْنَهُمْ ﴾: أي: فأغشينا أبصارهم؛ أي: غطيناها، وجعلنا عليها غشاوة. فهي معنوية مستعارة لعدم الاهتداء، ورؤية طريق الحق والصواب. وقرئ: (فأعشيناهم) بالعين من: العشاء في العين، وهو ضعف البصر؛ حتى لا تبصر في الليل، قالت عاتكة عمة النبي ﷺ:

بِعُكَاظَ يُعْشِي النَّاظِرِي نَ إِذَا هُمُ لَمَحُوا شُعَاعُهُ ﴿ فَهُمْ لَا يُشِرُونَ ﴾ أي: طريق الهدى، والحق؛ وإن كانت لهم عيون، كما قال تعالى: ﴿ صُمُّمُ عُنْكُ ﴾ الآية رقم [١٨] من سورة (البقرة).

هذا؛ وقيل: نزلت الآيتان في أبي جهل، وصاحبيه المخزوميين، وذلك أن أبا جهل له الله على الله على الله الله الله رأى محمداً يصلي ليرضخنَّ رأسه بحجر، فلما رآه؛ ذهب، فرفع حجراً ليرميه، فلما أوماً إليه رجعت يده إلى عنقه، والتصق الحجر بيده. قاله ابن عباس، وعكرمة، وغيرهما، فهو على هذا تمثيل، أي هو بمنزلة من غُلَّت يده إلى عنقه. فلما عاد إلى صاحبيه أخبرهما بما حل به، فقال الرجل الثاني، وهو الوليد بن المغيرة: أنا أرضخ رأسه، فأتاه، وهو يصلي على حالته ليرميه بالحجر، فأعمى الله بصره، فجعل يسمع صوته، ولا يراه، فرجع إلى أصحابه، فلم يرهم حتى نادَوْه، فقال: والله ما رأيته، ولقد سمعت صوته. فقال الثالث: والله لأشدخَنَّ أنا رأسه، ثم أخذ الحجر، وانطلق، فرجع القهقرى ينكص على عقبيه حتى خر على قفاه مغشياً عليه، فقيل له: ما شأنك؟ قال: شأني عظيم، رأيت الرجل، فلمًا دنوت منه، فإذا فحل من الإبل يخطر بذنبه، ما رأيت قط فحلاً أعظم منه، حال بيني وبينه، فواللات والعزى لو دنوت منه لأكلني! فأنزل الله تعالى: ﴿ إِنَا جَعَلْنَا فِي الْمُنْكِ النهي وبينه، فواللات والعزى لو دنوت منه لأكلني! فأنزل الله تعالى: ﴿ إِنَا جَعَلْنَا فِي الْمُنْكِ النهي وبينه، فواللات والعزى لو دنوت منه لأكلني! فأنزل الله تعالى: ﴿ إِنَا جَعَلْنَا فِي الْمُنْكِ الله وروث منه والخازن.

تنبيه: في ليلة الهجرة المباركة التي تآمرت فيها كفار قريش على قتل النبي على وأحاطوا في بيته وأخذوا يرصدونه وترقبوا خروجه ليضربوه ضربة رجل واحد، أمر ابن عمه علياً أن ينام في فيراشه، وأخذ كفاً من تراب، فرماهم به، وخرج من بيته، وهو يقرأ يس والقرآن الحكيم...إلخ، إلى قوله تعالى: ﴿فَهُمْ لاَ يُتُصِرُونَ ﴿، فأعمى الله أبصارهم، فلم يبصروه حين خرج، وهذا شيء مشهور ومسطور.

الإعراب: ﴿وَجَعَلْنَا﴾: الواو: حرف عطف. (جعلنا): فعل، وفاعل. ﴿مِنْ بَيْنِ﴾: متعلقان بالفعل قبلهما، أو هما ني محل نصب مفعوله الثاني تقدم على الأول. ﴿بَيْنِ﴾: مضاف، و: ﴿أَيْدِيمُ ﴿ مضاف إليه مجرور، وعلامة جره كسرة مقدرة على الياء، والهاء في محل جر بالإضافة. ﴿سَدَّا﴾: مفعول به. ﴿وَمِنْ خَلْفِهِمْ سَدَّا﴾: معطوفان على ما قبلهما، وجملة: ﴿جَعَلْنَا فِي أَعْنَقِهِمْ …﴾ إلخ فهي في محل رفع مثلها. ﴿وَجَعَلْنَا هُم ): فعل، وفاعل، ومفعول به، والجملة الفعلية معطوفة على ما قبلها، فهي في محل رفع أغشيناهم): فعل، وفاعل، ومفعول به، والجملة الفعلية معطوفة على ما قبلها، فهي في محل رفع أيضاً. ﴿فَهُمُ ﴾: الفاء: حرف عطف. (هم): مبتدأ. ﴿لاَ افينَة. ﴿يُشِرُونَ ﴾: فعل مضارع مرفوع. . إلخ، والواو فاعله، والجملة الفعلية في محل رفع خبر المبتدأ. والجملة الاسمية معطوفة على ما قبلها، فهي في محل رفع أيضاً. وقيل: تعليلية. ولا وجه له.

#### ﴿ وَسَوَآءٌ عَلَيْهِمْ ءَأَنَذَرْتَهُمْ أَمْ لَوْ تُنذِرْهُمْ لَا يُؤْمِنُونَ ﴿ ﴾

الشرح: (سواء): مصدر بمعنى الاستواء، فلذا صح الإخبار به عن متعدد. وقيل: هو اسم بمعنى: مستو، وهو لا يثنى، ولا يجمع. قالوا: هما، وهم سواء. فإذا أرادوا لفظ المثنى؛ قالوا: سيان. وإن شئت؛ قلت: سواءان، وفي الجمع: هم أسواء، وهذا كله ضعيف، ونادر. وأيضاً على غير القياس: هم سواس، وسواسية، أي: متساويان ومتساوون. هذا؛ ويأتي بمعنى الوسط، كما في قوله تعالى: ﴿فَاطَلَعَ فَرَءَاهُ فِي سَوَاءٍ الْجَحِيمِ ﴾ رقم [٥٥] من سورة (الصافات)، ويأتي بمعنى: العدل، كما في قوله تعالى: ﴿فَانَيْذُ إِلَيْهِمْ عَلَىٰ سَوَاءً ﴾ رقم [٨٥] من سورة (الأنفال) وسواء الشيء غيره، قال الأعشى:

تَجَانَفُ عن جوِّ اليمامةِ ناقتي وَمَا عَدَلَتْ عَنْ أَهْلِهَا لِسَوائِكَا

وسواء السبيل: ما استقام منه، وسواء الجبل: ذروته. الإنذار: الإعلام، والتخويف من عذاب الله. ﴿لَا يُؤْمِنُونَ﴾: المعنى: الإجمالي للآية الكريمة إنذارك وعدمه لكفار مكة سواء، فهم لا يؤمنون. والحمد لله قد آمن أولادهم، وأحفادهم.

الإعراب: (سواء): خبر مقدم، وفاعله ضمير مستتر فيه. ﴿عَلَيْهِمْ ﴾: جار ومجرور متعلقان ب: (سواء). ﴿عَأَنْدُرْتَهُمْ ﴾: الهمزة: حرف استفهام، وتسوية. (أنذرتهم): فعل، وفاعل، ومفعول به، والجملة الفعلية وهمزة التسوية في تأويل مصدر في محل رفع مبتدأ مؤخر. ﴿أُمُ ﴾: حرف عطف معادل لهمزة التسوية. ﴿لَمْ ﴾: حرف نفي، وقلب، وجزم. ﴿تُنذِرُهُمُ ﴾: فعل مضارع مجزوم بد: ﴿لَمْ ﴾. والفاعل تقديره: «أنت»، والهاء مفعول به، والجملة الفعلية هذه مؤولة أيضاً بمصدر معطوف على سابقه، وتقدير الكلام: إنذارك، وعدمه سواء. هذا؛ وجوز اعتبار (سواء) مبتدأ، والمصدر المؤول خبراً عنه. والأول أقوى؛ لأن سواء نكرة لما ترى، ولا مسوغ لوقوعه

٧ • ٩

مبتدأ. والجملة الاسمية معطوفة على ما قبلها بالواو العاطفة، فهي في محل رفع أيضاً، وإن اعتبرتها مستأنفة؛ فلا محل لها، والجملة الفعلية: ﴿لَا يُؤْمِنُونَ...﴾ إلخ في محل نصب حال مؤكدة لمضمون الجملة قبلها، أو هي مستأنفة، لا محل لها، ورجحه ابن هشام في المغني. هذا؛ وينبغي أن تعلم: أن الآية مذكورة بحروفها في الآية رقم [٦] من سورة (البقرة)، فلذا لم يتكلم عنها أحد من المفسرين، وإنما أحالوا على سورة (البقرة)، والله الموفق، والمعين.

# ﴿ إِنَّمَا نُنذِرُ مَنِ ٱتَّبَعَ ٱلذِّكَرَ وَخَشِىَ ٱلرَّحْمَنَ بِٱلْغَيْبِ ۚ فَبَشِّرَهُ بِمَغْفِرَةِ وَأَجْرٍ ۗ حَكِرِيمٍ ۞﴾

المشرح: ﴿إِنَّمَا نُنذِرُ ﴾: الخطاب للنبي ﷺ. ﴿مَنِ اتَّبَعَ الدِّكَرَ ﴾ أي: إنما ينتفع بإنذارك، وتخويفك يا محمد المؤمنون، من اتبع القرآن، وعمل بما فيه. ﴿وَخَشِى الرَّمْنَ بِالْغَيْبِ ﴾ أي: خاف الله بالغيب؛ حيث لا يراه أحد إلا الله تبارك وتعالى، فهو يعلم أن الله مطلع عليه، وعالم بما يفعل. هذا؛ والغيب: ما غاب عن الإنسان، ولم تدركه حواسه، قال الشاعر: [الطويل] وَبِالْخَيْبِ آمَنَا وَقَدْ كَانَ قَوْمُنَا يُصَلُّونَ لِلأَوْبَانِ قَبْلَ محمدِ

هذا؛ وانظر الخوف في الآية رقم [٢٨] من سورة (فاطر). هذا؛ والخشية خوف يشوبه تعظيم، وأكثر ما يكون ذلك عن علم بما يخشى منه، وهو المراد منه بخشية عباد الله المؤمنين المتكررة في القرآن الكريم. هذا؛ والماضي: خشي، والمضارع: يخشى، والمصدر: خشية، والرجل خشْيَانُ، والمرأة خَشْيَا. وهذا المكان أَخْشَى من ذلك؛ أي: أشد خوفاً. وقد يأتي الفعل: «خَشِيَ» بمعنى: علم القلبية، قال الشاعر:

وَلَقَدْ خَشِيتُ بِأَنَّ مَنْ تَبِعَ الْهُدى سَكَنَ الْجِنَانَ مَعَ النَّبِيِّ محمدِ

قالوا: معناه: علمت. وقوله تعالى في سورة (الكهف) حكاية عن قول الخضر: ﴿فَخَشِيناً أَن يُرْهِقَهُما طُفْيَنا وَكُفْرَ وَكُفْرَ وَالله الأخفش: معناه: كرهنا. ﴿فَيَشَرُهُ بِمَغْفِرَةٍ الْمَلك: ﴿ وَالله وستر لعيوبه . ﴿ وَأَجْرِ كَيْرٍ وَالله والله وَالله والله والله والله والله والله والمؤالة والمؤال

الإعراب: ﴿إِنَّمَا﴾: كافة، ومكفوفة. ﴿أَنْذِرُ﴾: فعل مضارع، وفاعله مستتر تقديره: «أنت». ﴿مَنِ ﴾: اسم موصول، أو نكرة موصوفة مبنية على السكون في محل نصب مفعول به. ﴿أَتَبَّعَ﴾: فعل ماض، والفاعل يعود إلى ﴿مَنِ ﴾، وهو العائد، أو الرابط. ﴿أَلِنِّكُر ﴾: مفعول به، والجملة الفعلية صلة ﴿مَنِ ﴾ أو صفتها، وجملة: ﴿وَخَشِى الرَّحْنَ ﴾ معطوفة عليها. ﴿وَالْغَيْبِ ﴾: متعلقان بمحذوف حال من الفاعل، أو المفعول، والجملة الفعلية: ﴿إِنَّمَا لُنُذِرُ … ﴾ إلخ تعليل لتسوية الإنذار وعدمه للكافرين. ﴿فَيَشِرُهُ ﴾: الفاء: حرف عطف على رأي من يجيز عطف الإنشاء على الخبر، وابن هشام يعتبرها للسببية المحضة، وأراها الفصيحة؛ لأنها تفصح عن شرط مقدر، التقدير: وإذا كان ذلك حاصلاً وواقعاً ﴿فَيَشِرُهُ ﴾. (بشره): فعل أمر، والفاعل تقديره: ﴿أَنْتَ »، والهاء مفعول به، والجملة الفعلية لا محل لها. ﴿يِمَغُفِرَةٍ ﴾: متعلقان بما قبلهما. ﴿وَالَجْرِ ﴾: معطوف على ما قبله. ﴿ وَالْجَمِ ﴾ فقله له.

# 

هذا؛ وقيل: إن المراد ب: (آثارهم) خطاهم إلى المساجد. قال النحاس: وهذا أولى ما قيل فيه؛ لأنه قال: إن الآية نزلت في ذلك؛ لأن الأنصار كانت منازلهم بعيدة عن المسجد. فعن أبي هريرة ـ رضي الله عنه ـ قال: قال رسول الله على الله عنه ـ قال: وقال: قال رسول الله عنه ـ قال: قال رسول الله عنه ـ قال: قال رسول الله عنه ـ قال: وقال: قال: وقال: قال: وقال: قال: وقال: قال: وقال: وقال: قال: وقال: و

صلاتِهِ في بيتِهِ، وفي سوقِهِ، خَمْساً وعشرينَ ضِعفاً، وذلك أَنَّهُ إِذَا تَوَضاً، فأَحسنَ الوضوءَ، ثم خَرَجَ إلى المسجِدِ، لا يخرجه إلَّا الصلاةُ، لم يخط خطوةً إلا رُفِعَتْ لهُ بها درجةٌ، وحُطَّ عنهُ بها خطِيئةٌ، فإذا صلَّى لم تزل الملائكةُ تصلِّي عليه ما دامَ في مُصَلَّاهُ ما لم يُحْدِثْ... إلخ». رواه البخاري. وعن ابن عمر ـ رضي الله عنهما ـ أن رسول الله على قال: «صلاةُ الجماعةِ أفضلُ مِنْ صلاةِ الْفَذِّ بسبع وعشرين درجةً». رواه مالك، والبخاري، ومسلم، والنسائي، و الترمذي، وهذا هو المفتى به، والمشهور عند المسلمين، وخذ ما يلي:

وعن أبي سعيد الخدري - رضي الله عنه - قال: إن بني سلمة شكوا إلى رسول الله على بعد منازلهم من المسجد، فنزلت: ﴿وَنَكُتُ مَا قَدَّمُوا وَءَاثَرَهُم الله عَالَم وَالله عَنْ مَا قَدَّمُوا وَءَاثَرَهُم الله عالى عالى عالى عالى عالى عالى عالى الله يسرنا أنا كنا تحولنا. رواه الحافظ البزار. هذا؛ وقال قتادة - رحمه الله تعالى -: لو كان الله عز وجل - مغفلاً شيئاً من شأنك يا بن آدم؛ أغفل ما تعفي الرياح من هذه الآثار، ولكن أحصى على ابن آدم أثره، وعمله كله؛ حتى أحصى هذا الأثر، فيما هو من طاعة الله تعالى، أو من معصيته، فمن استطاع منكم أن يكتب أثره في طاعة الله تعالى؛ فليفعل. انتهى. من القرطبي ومختصر ابن كثير وغيرهما. هذا؛ والأثر: الأجل، وخذ ما يلى:

فعن أنس ـ رضي الله عنه ـ: أن رسول الله ﷺ قال: «مَنْ أَحَبَّ أَنْ يُبْسَطَ لَهُ في رِزْقِهِ، وَيُنْسَأَ لَهُ في أَثَرِهِ؛ فليصلْ رَحِمَهُ». رواه البخاري، ومسلم. قال في الفتح: وسمي الأجل أثراً؛ لأنه يتبع العمر. قال زهير بن أبي سلمي:

والمرءُ ما عَاشَ ممدودٌ لَهُ أَمَلٌ لا يَنقَضي العمرُ حتَّى ينتهِي الْأَثَرُ

﴿ وَكُلُّ شَيْءٍ أَحْصَيْنَهُ فِي إِمَامٍ مُّبِينٍ أَي: حفظنا كل شيء، وعددناه، وأثبتناه في اللوح المحفوظ، فهو مسطور، ومضبوط، لا يطرأ محو، ولا تغيير، ولا تبديل عليه، والإمام: الكتاب الذي يسجل فيه عمل الإنسان، وبه قيل في قوله تعالى: ﴿ يَوْمَ نَدْعُواْ كُلَّ أُنَاسٍ بِإِمَمِهِم ﴾. الآية رقم [٧١] من سورة (الإسراء)، أي: بكتاب أعمالهم الشاهد عليهم بما عملوه من خير، أو شر، كما قال تعالى: ﴿ وَوُضِعَ ٱلْكِنَابُ وَجِأَى مَا اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ اللهِ اللّهِ اللّهِ اللهِ اللّهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ

الإعراب: ﴿إِنَّا﴾: (إنَّ): حرف مشبه بالفعل، و(نا): اسمه. ﴿غَنْ﴾: ضمير منفصل لا محل له.، أو هو تأكيد لاسم (إنَّ) على المحل، أو هو مبتدأ. ﴿نُحْي﴾: فعل مضارع مرفوع، وعلامة رفعه ضمة مقدرة على الياء للثقل، والفاعل مستتر تقديره: «نحن»، والجملة الفعلية في محل رفع خبر (إنَّ) على الوجهين الأولين في الضمير، وفي محل رفع خبره على اعتباره مبتدأ، فتكون الجملة الاسمية في محل رفع خبر (إنَّ). ﴿الْمَوْنَ ﴾: مفعول به منصوب، وعلامة نصبه فتحة مقدرة على الألف للتعذر. (نكتب): مضارع، وفاعله مستتر فيه، والجملة الفعلية معطوفة على ما قبلها، فهي في محل رفع مثلها. ﴿مَا﴾: اسم موصول، أو نكرة موصوفة مبنية على السكون في محل نصب مفعول به، والجملة الفعلية بعدها صلتها، أو صفتها، والعائد، أو الرابط محذوف؛ إذ التقدير: مفعول به، والجملة الأهاء في محل جر بالإضافة، نكتب الذي، أو شيئاً قدموه. (آثارهم): معطوف على ﴿مَا قَدَّمُوا﴾، والهاء في محل جر بالإضافة، والجملة الاسمية: ﴿إِنَّا الله التدائية، أو مستأنفة، لا محل لها على الاعتبارين.

الآية: ١٣

﴿ وَكُلَّ ﴾: الواو: حرف استئناف. (كل): منصوب على الاشتغال بفعل محذوف، يفسره المذكور بعده، ومثله قوله تعالى في الآية رقم [١٣] من سورة (الإسراء): ﴿ وَكُلَّ إِنسَنِ الْمَنكُونِ بعده، وأَحْصَيْنَكُ ﴾: فعل، وفاعل، ومفعول به، والجملة لا محل لها؛ لأنها مفسرة لاجملة مستأنفة في التقدير. ﴿ فِي إِمَامِ ﴾: متعلقان بما قبلهما. ﴿ مُبِينِ ﴾: صفة ﴿ إِمَامِ ﴾.

#### ﴿ وَأَضْرِبْ لَمْتُم مَّثَلًا أَصْحَبَ ٱلْقَرْيَةِ إِذْ جَآءَهَا ٱلْمُرْسَلُونَ ﴿ اللَّهُ

الشرح: ﴿وَأَضْرِبُ لَمُمُ مَّثَلًا﴾: الخطاب لسيد الخلق وحبيب الحق ﷺ، والمضروب لهم كفار مكة. ﴿أَضْعَبُ الْقَرْيَةِ﴾: المراد به أنطاكية في قول جميع المفسرين، فيما ذكر الماوردي. ﴿إِذْ جَاءَهَا ٱلْمُرْسَلُونَ﴾ أي: الذين أرسلهم عيسى على نبينا، وعليه ألف صلاة، وألف سلام، إلى: «أنطاكية» بكسر الهمزة وفتحها.

هذا؛ وأصحاب جمع: صاحب، وهو هنا بمعنى: المالك، والصاحب يكون بمعنى الصديق، والزوج، ونحوه. وصاحب رسول الله ﷺ: هو كل من جالسه في حياته، ولو ساعة واحدة بشرط أن يكون مسلماً موحداً. ويجمع على أصْحاب، وصَحْب، وصِحاب، وصِحابة، وصُحْبة، وصُحْبان، ثم يجمع أصحاب على أصاحيب أيضاً، ثم يخفف، فيقال: أصاحب.

أما القرية: فهي اسم للمكان الذي يجتمع فيه القوم، وهو يطلق على المدينة الكبيرة، وغيرها، كيف لا؟ وقد جعل الله مكة المكرمة أم القرى في قوله تعالى: ﴿وَلِنُنذِرَ أُمُّ اللَّمْرَىٰ وَمَنْ حَوْلَما لَا يَهُ وَلَا يَعْلَى الضيعة الصغيرة، وهي مأخوذة من قريت الماء في المكان: جمعته. وفي القاموس المحيط: القرية: بكسر القاف، وفتحها، والنسبة إليها: قَرَوِيٌّ وقِرَئيٌّ والفتح أقوى.

وأما المثل في هذه الآية ونحوها، فهو عبارة عن قول في شيء يشبه قولاً في شيء آخر؟ بينهما مشابهة؛ ليتبين أحدهما من الآخر، ويصوره. وقيل: هو تشبيه شيء بشيء آخر. وبالجملة: هو القول السائر بين الناس، والذي فيه غرابة من بعض الوجوه، والممثل بمضربه. أي: هو الحالة الأصلية، التي ورد الكلام فيها. وما أكثر الأمثال في اللغة العربية، علماً بأن الأمثال لا تغير: تذكيراً، وتأنيثاً، إفراداً، وتثنية، وجمعاً؛ بل ينظر فيها دائماً إلى مورد المثل، أي: أصله. مثل: (الصَّيْفَ ضَيَّعْتِ اللَّبَنَ). فإنه يضرب لكل من فرط في تحصيل شيء في أوانه، ثم طلبه بعد فواته.

الإعراب: ﴿وَأَضْرِبُ ﴾: الواو: حرف عطف. (اضرب): فعل أمر، وفاعله مستتر فيه، تقديره: «أنت». ﴿ لَهُمُ ﴾: جار ومجرور متعلقان به. وقيل: متعلقان بمحذوف حال. ولا وجه له. ﴿ مُّثُلَّا ﴾: مفعول به أول. ﴿أُصَّعَبَ ﴾: مفعول به ثان، وصحح «الجمل» العكس. و﴿أَصَّعَبَ ﴿ مضاف، و﴿ ٱلْقَرَيَّةِ ﴾ مضاف إليه. ﴿إِذْ ﴾: ظرف لما مضى من الزمان مبنى على السكون في محل نصب بدل من ﴿أَصُّعْبُ ٱلْقَرِّيَةِ﴾. ﴿ جَآءَهَا﴾: ماض، ومفعوله. ﴿ ٱلْمُرْسَلُونَ...﴾: فاعل مرفوع إلخ، والجملة الفعلية في محل جر بإضافة ﴿إِنَّهُ إليها، وجملة: ﴿وَأَضْرِبْ...﴾ إلخ معطوفة على ما تضمنته الآيات السابقة من الكلام على كفار قريش، لا محل لها، وإن اعتبرتها مستأنفة؛ فلا محل لها.

تنبيه: قال مكي ـ رحمه الله تعالى ـ: أصح ما يعطي القياس، والنظر في ﴿مَّثَلَّا أَضَّعُنَّ ﴾: أنهما مفعولان لـ: (اضرب)، دليله: قوله تعالى: ﴿إِنَّمَا مَثُلُ ٱلْحَيَوْةِ ٱلدُّنِّيَا كُمَآءٍ أَنزُلْنَهُ مِنَ ٱلسَّمَآءِ﴾ الآية رقم [٢٤] من سورة (يونس) على نبينا، وعليه ألف صلاة، وألف سلام. فلا اختلاف: أن ﴿مَثَلُ﴾ ابتداء، و﴿كُمَّاءِ﴾ خبره، فهذا ابتداء، وخبر بلا شك، ثم قال تعالى في موضع آخر: ﴿وَأَضْرِبُ لَهُمُ مَّثُلُ ٱلْحَيَوْةِ ٱلدُّنيَّا كَمَآءٍ... ﴾ إلخ الآية رقم [٥٤] من سورة (الكهف)، فدخل (اضرب) على الابتداء، والخبر، فعمل في الابتداء، ونصبه، فلا بد أن يعمل في الخبر أيضاً؛ لأن كل فعل دخل على الابتداء، والخبر، فعمل في الابتداء، فلا بد أن يعمل في الخبر؛ إذ هو هو، فقد تعدى (اضرب)؛ الذي هو لتمثيل الأمثال إلى مفعولين بلا اختلاف في هذا، فوجب أن يجري في غير هذا الموضع على ذلك، فيكون قوله تعالى: ﴿وَٱصْرِبْ لَمُم مَّثَلًا أَصَّحَبَ ٱلْقَرَّيَةِ﴾، مفعولين له: (اضرب)، كما كان في دخوله على الابتداء، والخبر، وقد قيل: إن ﴿أَصْعَبَ﴾ بدل من «مَثَلَ» وتقديره: واضرب لهم مثلاً «مَثَلَ» أصحاب، فالمثل الثاني بدل من الأول، ثم حذف المضاف. انتهي. بحروفه.

# ﴿إِذْ أَرْسَلْنَا إِلَيْهِمُ ٱثْنَيْنِ فَكَنَّبُوهُمَا فَعَزَّزَنَا بِشَالِثِ فَقَالُوٓا إِنَّا إِلَيْكُم مُرْسَلُونَ ﴿ ﴾

الشرح: ﴿إِذْ أَرْسَلْنَا إِلَيْهُمُ أَثْنَيْنِ﴾: اسمهما: يوحنا، وبولس. وقيل: غير ذلك. هذا؛ وأسند سبحانه وتعالى الإرسال إلى نفسه؛ لأن عيسي أرسلهما بأمره، جلت قدرته، وتعالت حكمته. ﴿فَكَنْبُوهُمَا﴾: قيل: ضربوهما، وسجنوهما. ﴿فَعَزَّزْنَا بِثَالِثِ﴾ أي: قوينا، وشددنا أمر الاثنين

برسول ثالث، واسمه: شمعون الصفا بن لاوي. ويقرأ الفعل بالتشديد، والتخفيف، وهما بمعنى واحد. وقيل: التخفيف بمعنى: غلبنا وقهرنا، ومنه قوله تعالى في سورة (ص) رقم [٢٣]: ﴿وَعَزَّنِي فِي ٱلْخِطَابِ﴾. والتشديد بمعنى: قوينا، وكثرنا.

وخذ القصة بما يلي: أرسل عيسى ـ على نبينا، وعليه ألف صلاة، وألف سلام ـ رسولين من الحواريين، اسمهما: يوحنا، وبولس إلى مدينة أنطاكية، فلقيا رجلاً يرعى غنيمات له، وهو حبيب النجار صاحب: «يس» فدعَوْهُ إلى عبادة الله تعالى، وقالا: نحن رسو لا عيسى ندعوك إلى عبادة الله تعالى. فطالبهما بالمعجزة، فقالا: نحن نشفي المرضى، وكان له ابن مريض منذ سنتين، فمسحاه، فقام بإذن الله صحيحاً، فآمن الرجل بالله تعالى، ففشا أمرهما، وشفيا كثيراً من المرضى، فأرسل الملك إليهما، وكان يعبد الأصنام، فسألهما عن حالهما، وما يريدان، فقالا: نحن رسولا عيسى، فقال: وما آيتكما؟ قالا: نبرئ الأكمه، والأبرص، ونبرئ المريض بإذن الله، وندعوك إلى عبادة الله، وتوحيده. فحبسهما الملك، وجلدهما مئة جلدة، فانتهى الخبر إلى عيسى، على نبينا، وعليه ألف صلاة، وألف سلام، فأرسل ثالثاً هو شمعون الصفا رأس الحواريين؛ لنصرهما .

فعاشر حاشية الملك حتى تمكن منهم، واستأنسوا به، ورفعوا حديثه إلى الملك، فأنس به، وأظهر موافقته في دينه، فرضي الملك طريقته، ثم قال يوماً للملك: بلغني: أنك حبست رجلين دعواك إلى الله، فلو سألت عنهما ما وراءهما؟ فقال: إن الغضب حال بيني، وبين سؤالهما! قال: فلو أحضرتهما، فأمر بذلك، فقال لهما شمعون: ما بُرهانكما على ما تدعيان؟ فقالا: نبرئ الأكمه، والأبرص، فجيء بغلام ممسوح العينين، موضع عينيه كالجبهة، فدعوا ربهما، فانشق موضع البصر، فأخذا بندقتين من طين، فوضعاهما في خديه، فصارتا مقلتين يبصر بهما، فعجب الملك، وقال: إن هاهنا غلاماً مات منذ سبعة أيام؛ ولم أدفنه حتى يجيء أبوه، فهل يحييه ربكما؟ فدعوا الله علانية، ودعاه شمعون سراً، فقام الميت حياً، فقال للناس: إني مت منذ سبعة أيام فوجدت مشركاً، فأدخلت في سبعة أودية من النار، فأحذركم ما أنتم فيه، فآمنوا بالله! ثم فتحت أبواب السماء، فرأيت شاباً، حسن الوجه، يشفع لهؤلاء الثلاثة: شمعون، وصاحبيه، حتى أحياني الله، أنا أشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له، وأن عيسى رسول الله، وكلمته، وأن هؤلاء هم رسل الله. فقالوا له: وهذا شمعون أيضاً معهم؟ فقال: نعم، وهو أفضلهم، فأعلمهم شمعون: أنه رسول المسيح إليهم، فأثر قوله في الملك، فدعاه إلى الله، فآمن الملك في قوم كثير، وكفر آخرون.

وحكى القشيري: أن الملك آمن، ولم يؤمن قومه، وصاح جبريل صيحة مات كل من بقي من الكفار. وروى: أن عيسى لما أمرهم أن يذهبوا إلى تلك القرية، قالوا: يا نبي الله! إنا لا نعرف أن نتكلم بألسنتهم، ولغاتهم! فدعا الله لهم، فناموا بمكانهم، فهبوا من نومتهم، وقد

حملتهم الملائكة، فألقتهم بأرض أنطاكية، فكلم كل واحد صاحبه بلغة القوم. فذلك قوله تعالى: ﴿وَأَيَّدْنَهُ بِرُوحِ ٱلْقُدُسُّ﴾. انتهى. قرطبي ونحوه في الخازن، والكشاف.

الإعراب: ﴿إِذَ ﴾: بدل من سابقتها، فهي في محل نصب مثلها. ﴿أَرْسَلْنَا ﴾: فعل، وفاعل. ﴿ إِلْيِّمُ ﴾: جار ومجرور متعلقان بالفعل قبلهما على أنهما مفعوله الثاني تقدم على الأول. ﴿ أَنْتُنِّ ﴾: مفعول به منصوب، وعلامة نصبه الياء نيابة عن الفتحة؛ لأنه ملحق بالمثنى، والنون عوض عن التنوين في الاسم المفرد، والجملة الفعلية في محل جر بإضافة ﴿إِذَّ إليها. ﴿فَكُنْبُوهُمَا﴾: فعل، وفاعل، ومفعول به. والميم والألف حرفان دالان على التثنية، والجملة الفعلية معطوفة على ما قبلها، فهي في محل جر مثلها. (عززنا): فعل، وفاعل، والمفعول محذوف؛ إذ التقدير: فعززناهما. ﴿ بِثَالِثِ ﴾: متعلقان بما قبلهما، والجملة الفعلية معطوفة على ما قبلها، فهي في محل جر أيضاً. (قالوا): فعل ماض مبنى على الضم، والواو فاعله، والألف للتفريق. ﴿إِنَّا ﴾: (إنَّ) حرف مشبه بالفعل، و(نا): اسمها. ﴿إِلَيْكُمُ﴾: جار ومجرور متعلقان بما بعدهما. ﴿ تُرْسَلُونَ ﴾: خبر (إنَّ) مرفوع إلخ، والجملة الاسمية: ﴿ إِنَّا ... ﴾ إلخ في محل نصب مقول القول، وجملة: ﴿فَقَالُوا ﴿ مَعَالُوا ﴿ مَعَطُوفَةَ عَلَى مَا قَبِلُهَا ، فَهِي فِي مَحَلٌ جَرَ مثلها أيضاً

# ﴿ قَالُواْ مَا أَنتُمْ إِلَّا بَشَرُّ مِّثْلُكَا وَمَا أَنزَلَ ٱلرَّحْمَنُ مِن شَيْءٍ إِنْ أَنتُمْ إِلَّا تَكْذِبُونَ ۞

الشرح: ﴿ قَالُوا ﴾ أي: أهل القرية. ﴿ مَا أَنتُمْ إِلَّا بَشَرٌّ مِثْلُكَ ﴾: تأكلون الطعام مثلنا، وتمشون في الأسواق، لا مزية لكم علينا تقتضي اختصاصكم بما تدعون. وهذه شبهة كثيرٍ من الأمم المكذبة، وقد ذكر الله ذلك عنهم في كثير من آيات القرآن. ﴿وَمَآ أَنزَلَ ٱلرَّحْمَٰنُ مِن شَيْءٍ﴾ أي: من وحي يأمر به، وينهلي. ﴿ إِنَّ أَنتُمْ إِلَّا تَكَذِبُونَ ﴾: في دعوى الرسالة، وتفترون شيئاً لم يأذن به الله.

هذا؛ و ﴿ بُثَرُّ ﴾ يطلق على الإنسان ذكراً كان أو أنثى، مفرداً كان، أو جمعاً، مثل كلمة: الفلك تطلق على المفرد، والجمع. وسُمِّي بنو آدم: بشراً لبُدُوِّ بشرتهم؛ التي هي ظاهر الجلد، بخلاف أكثر المخلوقات، فإنها مكسوة بالشعر، أو بالصوف، أو بالريش. هذا؛ و ﴿بَشَرٌ ﴾ يطلق على الواحد، كما في قوله تعالى: ﴿فَتَمَثَّلُ لَهَا بَشُرًّا سَوِيًّا ﴾ الآية رقم [١٧] من سورة (مريم)، ولذا ثني في قوله تعالى: ﴿فَقَالُواْ أَنْؤُمِنُ لِبَشَرَيْنِ مِثْلِنَا﴾. الآية رقم [٤٧] من سورة (المؤمنون)، ويطلق على الجمع، كما في قوله تعالى: ﴿ فَإِمَّا تَرِينَ مِنَ ٱلْبَشَرِ أَحَدًا ﴾ الآية رقم [٢٦] من سورة (مريم) على نبينا، وعليها ألف صلاة، وألف سلام.

وأما (مِثْل) فهو بكسر الميم، وسكون الثاء، ومثله: مثيل، وشبه، وشبيه، وهو اسم متوغل في الإبهام، فلا يتعرف بإضافته إلى الضمير، ونحوه من المعارف، ولذلك نُعتت به النكرة في قوله تعالى حكاية عن قول فرعون وقومه: ﴿أَنُوْبُنُ لِبُشَرَيْنِ مِثْلِنَـكَا وَقَوْمُهُمَا لَنَا عَلِيدُونَ﴾. ويوصف به المفرد، والمثنى، والجمع، والمذكر، والمؤنث، وهو واضح في مواضعه. وتستعمل على ثلاثة أوجه: الأول: بمعنى الشبيه، كما في الآية الكريمة، ونحوها. والثاني: بمعنى نفس الشيء، وذاته، كما في قوله تعالى: ﴿لَيْسَ كَمِثْلِهِ عَنَى أَنَّ عَند بعضهم، حيث قال: المعنى: ليس كذاته شيء. والثالث: زائدة، كما في قوله تعالى: ﴿فَإِنْ ءَامَنُوا بِمِثْلِ مَا ءَامَنتُم بِهِ فَقَدِ اَهْتَدُواً ﴾ أي: بما آمنتم به.

الإعراب: ﴿ وَالُواْ : ماض، وفاعله، والألف للتفريق. ﴿ مَا ﴾ : نافية. ﴿ أَنْتُم ﴾ : ضمير منفصل مبني على السكون في محل رفع مبتداً. ﴿ إِلَّا ﴾ : حرف حصر. ﴿ يَنْتُرُ ﴾ : خبر المبتداً. ﴿ وَنَا ﴾ : في محل جر بالإضافة، والجملة الاسمية في محل نصب مقول القول. ﴿ وَمَا ﴾ : الواو : حرف عطف. (ما) : نافية. ﴿ أَنْزَلَ ﴾ : فعل ماض. ﴿ الرَّمْنَ ﴾ : فاعله، والجملة الفعلية معطوفة على ما قبلها، فهي في محل نصب مقول القول مثلها. ﴿ مِن ﴾ : حرف جر صلة. ﴿ شَيْءٍ ﴾ : مفعول به منصوب، وعلامة نصبه فتحة مقدرة على آخره، منع من ظهورها اشتغال المحل بحركة حرف الجر الزائد. ﴿ إِنْ ﴾ : حرف نفي بمعنى : «ما » . ﴿ أَنتُم ﴾ : مبتدأ . ﴿ إِلَّا ﴾ : حرف حصر . ﴿ تَكَذِبُونَ ﴾ : فعل مضارع مرفوع إلخ، والواو فاعله، والجملة الفعلية في محل رفع خبر المبتدأ ، والجملة الاسمية في محل نصب مقول القول ، وجملة : ﴿ فَالُواْ … ﴾ إلخ مستأنفة ، لا محل لها .

## ﴿ قَالُواْ رَبُّنَا يَعْلَمُ إِنَّا إِلَيْكُمْ لَمُرْسَلُونَ ۞ وَمَا عَلَيْنَاۤ إِلَّا ٱلْبَلَغُ ٱلْمُبِيثُ ۞﴾

المشرح: ﴿ قَالُواْ﴾ أي: الرسل. ﴿ رَبُّنَا يَعْلَمُ إِنَّا ... ﴾ إلخ: أي: قالوا لهم مجيبين: الله يعلم أنا رسله إليكم، ولو كنا كذبة؛ لانتقم منا أشد الانتقام، ولكنه سيعزنا، وينصرنا عليكم، وستعلمون من تكون له عاقبة الدار، وإنما أكد الكلام هنا باللام بخلافه في قوله: ﴿ إِنَّا إِلَيْكُم مُرَّسَلُونَ ﴾ لأن الأول ابتداء إخبار، والثاني جواب عن إنكار، وانظر ما ذكرته في الآية رقم [٣]. وقولهم: ﴿ رَبُنَا يَعْلَمُ ﴾ جار مجرى القسم في التوكيد، مثل قولهم: شهد الله، وعلم الله.

﴿ وَمَا عَلَيْنَا إِلَّا ٱلْبَلَغُ ٱلْمُبِينُ ﴾: وليس علينا إلا أن نبلغكم رسالة الله بلاغاً واضحاً جلياً، لا غموض فيه، فإن آمنتم؛ فلكم السعادة في جنات عدن، تجري من تحتها الأنهار، وإن كذبتم؛ فلكم الشقاوة في النار، وبئس القرار! وهذا؛ وعيد لهم. قاله أبو حيان، ووصف ﴿ ٱلْبَلَغُ ﴾ بذ ﴿ ٱلْمُبِيثُ ﴾؛ لأنه الواضح، بالآيات الشاهدة بصحة الإرسال، وهي ما شاهدوه من إبراء الأكمه، والأبرص، وإحياء الميت، والله أعلم بمراده، وأسرار كتابه.

الإعراب: ﴿قَالُواْ﴾: ماض وفاعله، والألف للتفريق. ﴿رَبُّنَا﴾: مبتدأ. و(نا):ضمير متصل في محل جر بالإضافة، من إضافة اسم الفاعل لمفعوله، وفاعله مستتر فيه. ﴿يَعَلَمُ﴾: فعل مضارع،

والفاعل يعود إلى ﴿رَبُنَا﴾ وهو معلق عن العمل لفظاً بسبب لام الابتداء، ولذا كسرت همزة (إنَّ) قال ابن مالك رحمه الله في ألفيته:

وَكَسَرُوا مِنْ بَعْدِ فِعْلِ عُلِّما بالفعل، و(نا): اسمها، حذفت نونها، وبقيت ألفها دليلاً عليها. 

﴿إِنَّا ﴾: (إنَّ ): حرف مشبه بالفعل، و(نا): اسمها، حذفت نونها، وبقيت ألفها دليلاً عليها. 

﴿إِلْتَكُونَ ؛ جار ومجرور متعلقان بما بعدهما. ﴿لَمُرْسَلُونَ ﴾: اللام: هي المزحلقة. (مرسلون): 
خبر (إنَّ ) مرفوع إلخ، والجملة الاسمية: ﴿إِنَّا … ﴾ إلخ في محل نصب سدت مسد مفعول: 

﴿يَعَكُونَ ، والجملة الفعلية في محل رفع خبر المبتدأ، والجملة الاسمية: ﴿رَبُنَا يَعْلَون ﴾ إلخ، في محل نصب مقول القول، وجملة: ﴿قَالُوا … ﴾ إلخ مستأنفة، لا محل لها. ﴿وَمَا ﴾: الواو: حرف عطف. (ما): نافية. ﴿عَلَيْنَا ﴾: جار ومجرور متعلقان بمحذوف خبر مقدم. ﴿إلَّا ﴾: حرف حصر. ﴿ٱلْلَكُ ﴾: مبتدأ مؤخر. ﴿ٱلمُبِينُ ﴾: صفة له، والجملة الاسمية معطوفة على ما قبلها، فهي في محل نصب مقول القول أيضاً، وإن اعتبرتها في محل نصب حال من (نا) فلست مفنداً، ويكون الرابط: الواو، والضمير.

# ﴿ قَالُوٓاْ إِنَّا تَطَيَّرُنَا بِكُمِّ لَهِن لَّهِ تَنتَهُوا لَنَرْجُمُنَّكُمْ وَلَيَمَسَّنَّكُمُ مِنَّا عَذَابُ أَلِيمٌ ﴿ ﴾

المشرح: ﴿ قَالُواْ إِنَّا تَطَيّرُنَا بِكُمْ أَي : تشاءمنا بكم ، وبدعوتكم القبيحة إلى الآن ، وترك عبادة الأوثان. قال المفسرون: ووجه تشاؤمهم بالرسل: أنهم دعوهم إلى دين غير ما يدينون به ، فاستغربوه ، واستقبحوه ، ونفرت منه طبائعهم المعوجة ، فشاءموا بمن دعا إليه ، كأنهم قالوا : أعاذنا الله مما تدعوننا إليه! وعادة الجهال أن يتيمنوا بكل شيء مالوا إليه ، وقبلته طباعهم ، ويتشاءموا بما نفروا منه ، وكرهوه ، فإن أصابهم بلاء ، أو نعمة ؛ قالوا : بشؤم هذا ؛ وبركة ذاك . وقيل : حبس عنهم المطر ثلاث سنين ، فقالوا : هذا بشؤمكم . ويقال : إنهم أقاموا ينذرونهم عشر سنين . هذا ؛ وقرئ : ﴿ أَطَّيّرُنَا ﴾ كما في الآية رقم [٤٧] من سورة (النمل) . ﴿ لَهِن لَمْ تَنتَهُوا ﴾ أي : تكفوا عن دعوتكم إيانا إلى ما تعبدون . ﴿ لَنَرَجُمُنَكُون ﴾ أي : لنقتلنكم . وقيل : المعنى : لنرجمنكم بالحجارة . وقيل : المعنى : لنشتمنكم بالقبيح من الكلام . ﴿ وَلِيَمَسَّنُكُم ﴾ : وليصيبنكم . ﴿ وَلَيَمَسَّنُكُم ﴾ : وليصيبنكم . ﴿ وَلَيْ مَسْتَكُم ﴾ : عقوبة شديدة . قيل : أرادوا الحرق بالنار .

الإعراب: ﴿قَالُوَا﴾: ماض وفاعله، والألف للتفريق. ﴿إِنَّ﴾: (إِنَّ): حرف مشبه بالفعل، و(نا): اسمها. ﴿تَطَيَّرَنَا﴾: فعل، وفاعل. ﴿يِكُمُّ ﴾: جار ومجرور متعلقان بما قبلهما، والجملة الفعلية في محل نصب مقول القول، وجملة: ﴿قَالُواْ…﴾ إلخ مستأنفة، لا محل لها. ﴿لَإِنَ ﴾: اللام: موطئة لقسم محذوف. (إن): حرف شرط جازم. ﴿تَنَهُوا ﴾: مجزوم به: ﴿لَمْ ﴾، وهو فعل الشرط،

وعلامة جزمه حذف النون؛ لأنه من الأفعال الخمسة، والواو فاعله، والألف للتفريق، والمتعلق محذوف، انظر الشرح، والجملة الفعلية لا محل لها؛ لأنها ابتدائية، ويقال: لأنها جملة شرط غير ظرفي. ﴿لَرَّمُّنَكُرُ ﴾: فعل مضارع مبني على الفتح لاتصاله بنون التوكيد الثقيلة، والفاعل مستتر، تقديره: «نحن»، والكاف مفعول به، والجملة الفعلية لا محل لها؛ لأنها جواب القسم المقدر، وجواب الشرط محذوف لدلالة جواب القسم عليه، على القاعدة: «إذا اجتمع شرط وقسم فالجواب للسابق منهما». قال ابن مالك في ألفيته:

## ﴿ قَالُواْ طَكَيْرَكُم مَّعَكُمُ ۚ أَيِن ذُكِّرَتُم ۚ بَلْ أَنتُمْ قَوْمٌ مُسْرِفُونَ ﴿ إِلَّهِ ﴾

المشرح: ﴿ فَالُواْ طَابِرُكُمْ مَعَكُمْ ﴾ أي: سبب شؤمكم معكم، وهو سوء عقيدتكم، وخبث أعمالكم، وعصيانكم لربكم. المعنى: أصابكم الشؤم من قبلكم. وقال ابن عباس ـ رضي الله عنهما ـ: طائرهم: ما قضي لهم، وقدر عليهم من عند الله. هذا؛ وكانت العرب في الجاهلية أكثر الناس طِيرةً، وكان أحدهم إذا أراد سفراً؛ نفّر الطير صباحاً، فإن طار يَمنَةً؛ تيمن، وسار، وإن طار يَسرة؛ أي: شِمالاً؛ رجع، وتشاءم، وإن طار يَمنةً؛ يسمونه: السانح. وإن طار يسرة؛ يسمونه البارح. والعرب تتيمن بالسانح، وتتشاءم بالبارح. قاله الجوهري. وقال غيرة: للعرب في ذلك طريقان، فأهل نجد يتيمنون بالسانح دون البارح، وأهل الحجاز بالعكس. قال الشاعر: [الطويل]

عَلَى عَنْ يَمِينِي مَرَّتِ الطَّيْرُ سُنَّحاً وَكَيْفَ سُنُوحٌ والْيَمينُ قِطِيعُ؟

وهذا هو الشاهد رقم (٢٦٦) من كتابنا فتح القريب المجيب، وقد كان بعض عقلاء الجاهلية ينكر التطير، ويتمدح بتركه، قال شاعر منهم:

وما عَاجِلاتُ الطيرِ تُدْني مِنَ الفتى نجاحاً ولا عَنْ رَيْثِ هِنَّ قصورُ وقال آخر، وأظنه: لبيد بن ربيعة العامري الصحابي، رضي الله عنه: [الطويل]

لَعَمْرُكَ مَا تَدرِي الضواربُ بِالحصى ولا زاجراتُ الطيرِ مَا اللهُ صَائِعُ؟ وقد أبطل الإسلام ذلك، فعن أبي هريرة - رضي الله عنه - قال: قال رسول الله عليه:

«لا عَدْوَى، ولا طِيرةَ، ولا هَامَةَ، وَلَا صَفَرَ». أخرجه البخاري. وعن عبد الله بن مسعود ـ رضي الله عنه ـ أن رسول الله ﷺ قال: «الطّيرةُ شركٌ، الطّيرةُ شركٌ، الطّيرةُ شركٌ».

وأخيراً: فطائر الإنسان: عمله الذي قلده، قال تعالى: ﴿وَكُلَّ إِنْسَنِ أَلْزَمَنَهُ طَهَرِهُ. فِي عُنُقِهِ ۖ ﴾ الآية رقم [17] من سورة (الإسراء).

الآية: ٢٠

﴿ أَبِن ذُكِّرُ أَنَّ مَن شَرط جوابه محذوف لدلالة السياق عليه، التقدير: أئن ذكرناكم، ووعظناكم ودعوناكم إلى توحيد الله؛ تشاءمتم، وتوعدتمونا بالرجم، والتعذيب؟! وفيه تسعة أوجه من القراءات. ﴿ بَلُ أَنتُم قَوْمُ مُسْرِفُونَ ﴾ أي: أنتم قوم عادتكم الإسراف في العصيان، فمن ثَمَّ جاءكم الشؤم. أو مسرفون في الضلال، ولذلك توعدتم، وتشاءمتم بمن يجب أن يكرم، ويتبرك به. وفي سورة (النمل) رقم [٤٧]: ﴿ بَلُ أَنتُم قَوْمٌ تُفْتَنُونَ ﴾. وفيها أيضاً رقم [٥٥]: ﴿ بَلُ أَنتُم قَوْمٌ تَجَهَلُون ﴾.

الإعراب: ﴿ وَالْكِافُ فِي محل محان متعلق بمحذوف خبر المبتدأ، والكاف في محل جر بالإضافة، والجملة الاسمية في محل نصب مقول القول. ﴿ أَين ﴾: الهمزة: حرف استفهام. (إن): حرف شرط جازم. ﴿ وَنُكِرْ فَي محل ماض مبني للمجهول مبني على السكون في محل جزم فعل الشرط، والتاء في محل رفع نائب فاعل، والجملة الفعلية لا محل لها؛ لأنها ابتدائية، ويقال: لأنها جملة شرط غير ظرفي، وجواب الشرط محذوف، انظر تقديره في الشرح، والكلام في محل نصب مقول القول. ﴿ بَلْ ﴾: حرف إضراب. ﴿ أَنتُمْ ﴾: مبتدأ. ﴿ وَقَرْمٌ ﴾: خبره. ﴿ مُشرفُونَ ﴾: صفة: ﴿ وَهَرْمٌ ﴾ ومثل ذلك ما ذكرته في الشرح من سورة (النمل)، والجملة الاسمية مستأنفة، وهي من مقول الرسل. وجملة: ﴿ وَالُونُ … ﴾ إلخ مستأنفة، لا محل لها.

#### ﴿ وَجَاءَ مِنْ أَقْصَا ٱلْمَدِينَةِ رَجُلُ يَسْعَىٰ قَالَ يَنَقَوْمِ ٱتَّبِعُوا ٱلْمُرْسَلِينَ ﴿ ﴾

الشرح: ﴿وَجَآءَ مِنْ أَقَصَا ٱلْمَدِينَةِ ﴾: آخرها؛ أي: من مكان بعيد. ﴿رُجُلُّ يَسْعَى ﴾: يسرع في مشيه. ﴿وَاللَّهُ وَالْمُرْسَالِينَ ﴾ أي: الذين يدعونكم للإيمان. والمراد: رسل عيسى الذين مر ذكرهم. وينبغي أن تعلم: أن الله تعالى قدم هنا قوله: ﴿مِنْ أَقْصَا ﴾ على: ﴿رُجُلُ ﴾ لأنه لم يكن من أقصاها، وإنما جاء منها، وفي سورة (القصص) رقم [٢٠] وصفه بأنه من أقصاها، وهما رجلان مختلفان، وقضيتان متباينتان، فما هنا في قصة حبيب النجار، وقضية حواري عيسى، وما هناك في قضية موسى، على نبينا، وعليه ألف صلاة، وألف سلام.

تنبيه: المرادب: ﴿ رَجُلُ ﴾ هنا هو حبيب بن مري، وكان نجاراً. وقيل: هو حبيب بن إسرائيل النجار، وكان ينحت الأصنام، وهو ممن آمن بالنبي على وبينهما ستمئة سنة، كما آمن به تبع الأكبر، وورقة بن نوفل، وبحيرا الراهب، وغيرهم، ولم يؤمن بنبي أحد إلا بعد ظهوره. قال وهب: وكان حبيب مجذوماً، ومنزله عند أقصى باب من أبواب المدينة، وكان يعكف على

عبادة الأصنام سبعين سنة يدعوها لعلها ترحمه، وتكشف ضره، فما استجابت له \_ وهذا يناقض ما ذكرته في الآية رقم [٢٥] الآتية \_ فلما أبصر الرسل، دعوه إلى عبادة الله تعالى، فقال: هل من آية؟ قالوا: نعم ندعو ربنا القادر، فيفرج عنك ما بك! فقال: إن هذا لعجب لي، أدعو هذه الآلهة سبعين سنة تفرج عنى، فلم تستطع، فكيف يفرجه ربكم عنى في غداةٍ واحدةٍ؟

الآية: ٢١

قالوا: نعم، ربنا على ما يشاء قدير، وهذه لا تنفع شيئاً، ولا تضر. فآمن، ودعوا ربهم، فكشف الله ما به، كأن لم يكن به بأس، فحينئذ أقبل على التكسب، فإذا أمسى تصدق بنصف كسبه، وأطعم عياله نصفاً، فلما هم قومه بقتل الرسل؛ جاءهم فه قالَ يَنقَوْمِ ٱتَّبِعُوا ٱلْمُرْسَلِينَ.

الإعراب: ﴿وَرَجُآهُ: الواو: حرف استئناف. (جاء): فعل ماض. ﴿مِن أَفَسَاهُ: جار ومجرور متعلقان بالفعل قبلهما. و﴿أَقْسَاهُ مضاف، و﴿أَلْمَرِينَهُ مضاف إليه. ﴿رَجُلُّهُ: فاعل. ﴿يَسَعَىٰهُ: فعل مضارع مرفوع، وعلامة رفعه ضمة مقدرة على الألف، والفاعل مستتر تقديره: «هو» يعود إلى: ﴿رَجُلُّهُ، وجملة: ﴿رَجُلُّهُ، وجملة: ﴿رَجُلُّهُ، وجملة نَوب مناب: أدعو. لا محل لها. ﴿قَالَهُ: ماض، وفاعله يعود إلى: ﴿رَجُلُّهُ، (يا): أداة نداء تنوب مناب: أدعو. (قوم): منادى منصوب، وعلامة نصبه فتحة مقدرة على ما قبل ياء المتكلم، المحذوفة للتخفيف، والياء المحذوفة ضمير في محل جر بالإضافة، وحذف الياء هذه إنما هو بالنداء خاصة؛ لأنه لا لبس فيه، ومنهم من يثبتها ألفاً بعد فتح ما قبلها، فيقول: يَا قَوْمَن. ومنهم من يقول: يَا قَوْمَ. ﴿أَيْعُولُهُ: فعل أمر مبني على حذف النون، والواو على الميم دليلاً عليها، فيقول: يَا قَوْمَ. ﴿أَيْعُولُهُ: فعل أمر مبني على حذف النون، والواو فاعله، والألف للتفريق. ﴿أَلُوسُكِينَهُ: مفعول به منصوب، وعلامة نصبه الياء إلخ، والجملة على ما الفعلية، والندائية كلتاهما في محل نصب مقول القول، وجملة: ﴿قَالَ...﴾ إلخ في محل نصب حل الفعلية، والندائية كلتاهما في محل نصب مقول القول، وجملة: ﴿قَالَ...﴾ إلخ في محل نصب حال من فاعل (يسعى) المستر، والرابط: الضمير فقط، وهي على تقدير: «قد» قبلها.

#### ﴿ التَّبِعُواْ مَن لَا يَشَئَلُكُمْ أَجْرًا وَهُم شُهْتَدُونَ ۞﴾

المسرح: كرر القول ﴿ اَتَّبِعُوا ﴾ تأكيداً ، وبياناً للسبب ، والمعنى : اتبعوا هؤلاء الرسل الكرام الصادقين المخلصين ، الذين لا يطلبون منكم أجراً على ما يدعونكم إليه من توحيد رب العالمين ، وهم على هدى ، وبصيرة فيما يدعونكم إليه . قيل : كان يعبد الله في غار ، فلما بلغه خبر الرسل ؛ أتاهم ، وأظهر دينه ، وقال لهم : أتسألون على هذا أجراً ؟ قالوا : لا! فأقبل على قومه ، و ﴿ قَالَ يَنَقُومِ النَّهِ عُولُ الْمُرْسَكِينَ ﴾ . قاله قتادة ، وهذا يخالف ما ذكرته في إيمانه سابقاً . وإنما قال : ﴿ يَنَقَوْمِ اللَّهِ اللهِ القلوم ، واستمالة لها لقبول النصيحة ، وما قاله لهم كلمة جامعة في

الترغيب فيهم. والمعنى: لا تخسرون معهم شيئاً من دنياكم، وتربحون صحة دينكم، فينتظم لكم خير الدنيا، والآخرة.

الآية: ٢٢

الإعراب: ﴿ أَتَّبِعُوا ﴾: قال الجلال رحمه الله: هو توكيد للأول، ووافقه الجمل على ذلك، وأقول: لا بأس باعتباره بدلاً من سابقه على حد الآية رقم [١٣٣] و [٢٢٢] كلتاهما من سورة (الشعراء)، وفي الثانية هنا زيادة إيضاح كما في آيتي (الشعراء). ﴿مَنَ ﴾: اسم موصول مبني على السكون في محل نصب بدلاً من: ﴿ٱلْمُرْسَكِينَ﴾ قاله الجمل، وذلك بإظهار العامل، أي: إعادته، وعلى اعتبار الفعل بدلاً من سابقه فهو مفعول به لهذا الفعل، وهذا هو المتبادر للأفهام. ﴿لَّا ﴾: نافية. ﴿ يَشَعُلُكُونِ ﴾: فعل مضارع، والفاعل يعود إلى: ﴿ مَن ﴾، وهو العائد، والكاف مفعول به أول. ﴿ أَجَّرًا ﴾: مفعول به ثان، والجملة الفعلية صلة الموصول، لا محل لها. ﴿ وَهُم ﴾: الواو: واو الحال. (هم): مبتدأ. ﴿مُهَنَّدُونَ﴾: خبره، والجملة الاسمية في محل نصب حال من الفاعل المستتر، والرابط: الوَّاو، والضمير، ولا يخفي عليك: أنه روعي لفظ (مَنْ) إعادة الفاعل إليها، وروعي معناها في الجملة الاسمية الواقعة حالاً. تأمل، وتدبر، وربك أعلم، وأجل، وأكرم.

#### ﴿ وَمَا لِيَ لَا أَعْبُدُ ٱلَّذِى فَطَرَنِي وَإِلَيْهِ تُرْجَعُونَ ﴿ ﴾

الشرح: فلما قال لهم حبيب النجار ما تقدم؛ قالوا له: وأنت مخالف لديننا، ومتابع هؤلاء الرسل، ومؤمن بإلههم؟ فقال: ﴿ وَمَا لِي لا آَعْبُدُ ... ﴾ إلخ. وقيل: أضاف الفطرة إلى نفسه، والرجوع إليهم؛ لأن الفطرة أثر النعمة، وكانت عليه أظهر، والرجوع فيه معنى الزجر، فكان بهم أليق. هذا؛ وفيه تلطف في الإرشاد بإبرازه في معرض المناصحة لنفسه، وإمحاض النصح حيث أراد لهم ما أراد لها، والمراد: تقريعهم، وتوبيخهم على تركهم عبادة خالقهم، ورازقهم إلى عبادة غيره، وفي قوله: ﴿وَإِلَيْهِ تُرْجَعُونَ﴾ تهديد، أي: فيجازيكم على أعمالكم، إن خيراً فخير، وإن شراً فشر. ومعنى ﴿فَطَرَنِي﴾ خلقني.

الإعراب: ﴿ وَمَا ﴾: الواو: حرف عطف، أو حرف استئناف. (ما): اسم استفهام مبني على السكون في محل رفع مبتدأ. ﴿ لِيَ ﴾: جار ومجرور متعلقان بمحذوف خبر المبتدأ. ﴿ لاَّ ﴾: نافية. ﴿أَغَبُدُ﴾: فعل مضارع، والفاعل مستتر، تقديره: «أنا». ﴿ٱلَّذِي﴾: اسم موصول مبني على السكون في محل نصب مفعول به. ﴿ وَطَرَنِي ﴾: فعل ماض، والفاعل يعود إلى: ﴿ اَلَّذِي ﴾، وهو العائد، والنون للوقاية، وياء المتكلم مفعول به، والجملة الفعلية صلة الموصول، لا محل لها، والجملة الفعلية صلة الموصول، لا محل لها، وجملة: ﴿ لَا أَعْبُدُ ... ﴾ إلخ في محل نصب حال من ياء المتكلم، والرابط: الضمير فقط. (إليه): جار ومجرور متعلقان بما بعدهما. ﴿ زُبُّعُونَ ... ﴾: فعل مضارع مبني للمجهول مرفوع إلخ، والواو نائب فاعله، والجملة الفعلية

معطوفة على ما قبلها، فهي في محل نصب حال مثلها. والجملة الاسمية: ﴿وَمَا لِيَ...﴾ إلخ معطوفة على ما قبلها، أو هي مستأنفة، وعلى الاعتبارين فهي في محل نصب مقول القول؛ لأنها من مقول الرجل؛ الذي هو حبيب النجار.

﴿ اَلْغَذُ مِن دُونِهِ ۚ اَلِهِ كَا لَهِ مُرِدِنِ ٱلرَّحْمَانُ بِضُرِّ لَا تُغْنِ عَنِّ شَفَاعَتُهُمْ شَيْئًا وَلَا يُنقِدُونِ ۞﴾

الشرح: ﴿ اَلْتَهُ مِن دُونِهِ ﴿ اللهِ عَن دُون اللهِ . ﴿ اللهِ كَالِهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ

الإعراب: ﴿ مَا أَيَّذُ ﴾ : الهمزة : حرف استفهام ، وتوبيخ ، وتقريع . (أتخذ) : مضارع ، وفاعله : «أنا » . ﴿ وَبِهِ ﴾ : متعلقان بالفعل قبلهما ، أو هما مفعوله الثاني ، أو هما متعلقان بمحذوف حال من ﴿ اَلِهِ كَهُ ﴾ ، كان نعتاً له على مثل ما رأيت في الآية رقم [٨] . ﴿ الهِ كَةُ ﴾ : مفعول به . ﴿ إِن ﴾ : حرف شرط جازم . ﴿ يُرِدِن ﴾ : مضارع فعل الشرط ، والنون للوقاية ، وياء المتكلم المحذوفة مفعول به . ﴿ الرَّمْنُ ﴾ : فاعله . ﴿ يَضُرِ ﴾ : متعلقان بالفعل قبلهما ، والجملة الفعلية لا محل لها على مثال ما رأيت في الآية رقم [١٩] . ﴿ لَا ﴾ : نافية . ﴿ تُغَيِن ﴾ : فعل مضارع جواب الشرط مجزوم ، وعلامة جزمه حذف حرف العلة من آخره ، وهو الياء ، والكسرة قبلها دليل عليها . ﴿ عَنِ ﴾ : جار ومجرور متعلقان بما قبلهما . ﴿ شَنَعُ تُهُم ﴾ : فاعل ، والهاء في محل جر بالإضافة . ﴿ يُنفِدُون ﴾ : مغطوف على والجملة الفعلية : ﴿ لَا تُغْنِ … ﴾ إلخ لا محل لها ؛ لأنها جملة جواب الشرط ، ولم تقترن بالفاء ، والب الشرط مجزوم مثله ، وعلامة جزمه حذف النون ، والواو فاعله ، والنون للوقاية ، وياء جواب الشرط مجزوم مثله ، وعلامة جزمه حذف النون ، والواو فاعله ، والنون للوقاية ، وياء المتكلم المحذوفة مفعول به . هذا ؛ والآية بكاملها في محل نصب مقول القول ؛ لأنها من قول الرجل المذكور في الآية رقم [٢٠] . وقيل : الجملة الشرطية صفة : ﴿ الله عَلَى المتألفة . مستأنفة . الرجل المذكور في الآية رقم [٢٠] . وقيل : الجملة الشرطية صفة : ﴿ الله عَلَى المستأنفة . مستأنفة . الرجل المذكور في الآية رقم [٢٠] . وقيل : الجملة الشرطية صفة : ﴿ الله عَلَى المستأنفة . مستأنفة . المنافة . مستأنفة . المستأنفة . المحلة على المعلة على المنافق . المستأنفة . المنافق المستأنفة . المنافق المستأنفة . المنافق الشرط المعلة الشرط المعلة على المستأنفة . المستأ

﴿ إِنِّ إِذًا لَّفِي ضَلَالٍ مُّبِينٍ ﴿ إِنِّ ءَامَنتُ بِرَبِّكُمْ فَٱسْمَعُونِ ﴿ ﴾

الشرح: ﴿إِنِّ إِذَا لَفِي ضَلَالٍ مُبِينٍ ﴾ أي: إني إن عبدت غير الله، واتخذت الأصنام آلهة؛ لفي خسران ظاهر، وجلي؛ لأن إيثار ما لا ينفع، ولا يدفع ضراً بوجه ما على الخالق المقتدر على النفع، والضر، وإشراكه به ضلال مبين، لا يخفى على عاقل. ولما قال هذا لقومه؛ أخذوا

الآيتان: ٢٦ و٢٧

يرجمونه بالحجارة، فأسرع نحو الرسل قبل أن يقتل، وقال: ﴿إِنِّتَ ءَامَنَتُ بِرَقِكُمُ فَاسَمَعُونِ﴾ أي: فاشهدوا لي بذلك عند الله. وقيل: الخطاب لقومه، والمعنى: إني آمنت بربكم الذي خلقكم، فاسمعوا قولي، واعملوا بنصيحتي. ولما قال لهم ذلك، وأعلن إيمانه؛ وثبوا عليه وثبة رجل واحد فقتلوه. قال ابن مسعود رضي الله عنه: وطئوه بأرجلهم؛ حتى خرج قُصْبُه من دبره. وقيل: كانوا يرمونه بالحجارة، وهو يقول: اللهم اهد قومي؛ حتى أهلكوه، وقبره بأنطاكية.

روي عن النبي على: أنه قال: «سُبّاقُ الأُمَمِ نَلائةٌ لَمْ يَكُفُرُوا بالله طَرْفةَ عَيْنِ: عليُّ بنُ أبي طالب، وصاحِبُ (يَس) ومُؤْمِنُ آلِ فِرْعَوْن». وفي رواية ثانية: «ثلاثة ما كفروا بالله قطّ: مؤمن آل ياسين، وعلي بن أبي طالب، وآسية امرأة فرعون». وهذا يناقض ما ذكرته في الآية رقم [٢٠] من أنه كان يعكف على عبادة الأصنام سبعين سنة. وهذا التناقض موجود في الكشاف، وغيره. اللهم إلا أن يقال: إنه كان موحداً، وكان يخفي إيمانه، وتوحيده، فلما جاء رسل عيسى إلى المدينة، وسمع بهم؛ أظهر إيمانه، وتوحيده. والله أعلم بحقيقة ذلك.

الإعراب: ﴿إِنَّ ﴾: حرف مشبه بالفعل، وياء المتكلم اسمها. ﴿إِذَا ﴾: حرف جواب، وجزاء مهمل لا عمل له. هذا؛ واعتباره ظرفاً متعلقاً ب: ﴿فَيْنِهُ، والتنوين نائب عن الجملة التي تضاف ﴿إِذَ البِها، والتقدير: إني لفي ضلال مبين؛ إذا اتخذت آلهة من دون الله. فالمعنى يؤيد هذا الاعتبار، ﴿لَقِيهُ: اللام: هي المزحلقة. (في ضلال): متعلقان بمحذوف خبر (إنَّ). ﴿فَيْنِهُ: صفة: ﴿ضَلَالِهُ، والجملة الاسمية: ﴿إِنَّ إِذَا اللهِ في محل نصب مقول القول. ﴿إِنَّ عَلَى محل نصب مقول القول. ﴿إِنَّ عَلَى عَلَى مَعْلَى اللهُ عَلَى مَعْلَى اللهُ وَالجملة الاسمها. ﴿ اللهُ اللهُ عَلَى مُعْلَى اللهُ وَاعْلَى اللهُ عَلَى مَعْلَى مَعْلَى مَعْلَى مَعْلَى مَعْلَى مَعْلَى مَعْلَى اللهُ وَاعْلَى اللهُ عَلَى مَعْلَى مَعْلَى مَعْلَى اللهُ عَلَى عَلَى حَلْمُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى حَلْمُ اللهُ وَاعْلَى اللهُ وَالْحَلْمُ المُعْلِي اللهُ عَلَى حَلْمُ اللهُ وَالْحِلْمُ اللهُ وَالْحَلْمُ المُعْلِي وَالْحَلْمُ المُعْلِي وَالْحَلَى الفَعْلِي وَالْحَلْمُ المُعْلِي وَالْحَلْمُ المُعْلِي وَلَا المتكلم المحذوفة مفعوله، والجملة الفعلية لا محل لها؛ والواو فاعله، والنون للوقاية، وياء المتكلم المحذوفة مفعوله، والجملة الفعلية لا محل لها؛ لأنها جواب شرط غير جازم، التقدير: وإذا كنت آمنت بربكم؛ فاشهدوا على ذلك، واسمعوا.

﴿ فِيلَ ٱدْخُلِ ٱلْجُنَّةُ قَالَ يَلَيْتَ قَوْمِي يَعْلَمُونَ ﴿ إِمَا غَفَرَ لِي رَبِّي وَجَعَلَنِي مِنَ الْمُكْرَمِينَ ﴿ الْمُكْرَمِينَ ﴿ اللَّهِ ﴾ الْمُكْرَمِينَ ﴿ إِنَّا ﴾

الشرح: ﴿ قِيلَ ٱدْخُلِ ٱلْمُنَّةُ ﴾: قيل له ذلك لما قتلوه إكراماً له بدخولها كسائر الشهداء. وفيه دليل على أن الجنة مخلوقة، وقال الحسن: لما أراد القوم أن يقتلوه رفعه الله إليه، وهو في الجنة، ولا يموت إلا بفناء السموات، والأرض. وهذا لم يثبت بسند صحيح. ﴿ قَالَ يَلَيَّتَ قَوْمِي يَعْلَمُونَ ﴾: تمنى أن يعلم قومه أن الله تعالى غفر له، وأكرمه؛ ليرغبوا في دين الرسل. فلما قتل

غضب الله عز وجل له، فعجل لهم العقوبة، فأمر جبريل عليه الصلاة والسلام، فصاح بهم صيحة واحدة، فماتوا عن آخرهم.

﴿ مِمَا غَفَرَ لِى رَبِّ ... ﴾ إلخ: انظر الإعراب يتضح لك المعنى. قال عبد الله بن عباس ورضي الله عنهما ..: نصح قومه في حياته بقوله: ﴿ يَنَقُوْمِ اَتَّبِعُوا اَلْمُرْسَكِينَ ﴾ وبعد مماته بقوله: ﴿ يَنَقُومِ التَّبِعُوا الْمُرْسَكِينَ ﴾ وبعد مماته بقوله: ﴿ يَنَقُومِ التَّبِعُوا الْمُرْسَكِينَ ﴾ وبعد مماته بقوله: ﴿ يَنَانَتُ قَوْمِ يَعْلَمُونَ ﴿ يَمَا عَفَرَ لِي مَجلز: معنى ﴿ يِمَا عَفَرَ لِي رَبِي ، وتصديقي المرسلين. ومقصوده: أنهم لو اطلعوا على ما حصل له من الثواب، والجزاء، والنعيم المقيم؛ لقادهم ذلك إلى اتباعه. فرحمه الله، ورضي عنه، فلقد كان حريصاً على هداية قومه. قال قتادة: لا تلقى المؤمن إلا ناصحاً ، لا تلقاه غاشاً ، لما عاين ما عاين من كرامة الله تعالى ؛ ﴿ قَالَ يَلِيَّتَ قَوْمِي يَعْلَمُونَ ... ﴾ إلخ.

وقال محمد بن إسحاق عن كعب الأحبار: أنه ذكر له (حبيب بن زيد) الذي كان مسيلمة الكذاب قطعه باليمامة، حين جعل يسأله عن رسول الله عني فيقول له: أتشهد أن محمداً رسول الله؟ فيقول: نعم، ثم يقول: أتشهد أني رسول الله؟ فيقول: لا أسمع، فيقول له مسيلمة لعنه الله أتسمع هذا؛ ولا تسمع ذاك؟! فيقول: نعم، فجعل يقطعه عضواً عضواً، كلما سأله لم يزده على ذلك حتى مات بين يديه، فقال كعب حين قيل له: اسمه حبيب: وكان والله صاحب يس اسمه: حبيب!

وفي هذه الآية تنبيه عظيم، ودلالة على وجوب كظم الغيظ، والحلم عن أهل الجهل، والترؤف على من أدخل نفسه في غمار الأشرار، وأهل البغي، والتشمر في تخليصه، والتلطف في افتدائه، والاشتغال بذلك عن الشماتة به، والدعاء عليه، ألا ترى كيف تمنى الخير لقتلته، والباغين له الغوائل، وهم كفرة عبدة أصنام. انتهى. قرطبى.

الإعراب: ﴿ فِيلَ ﴾: فعل ماض مبني للمجهول. ﴿ أَدَخُلِ ﴾: فعل أمر، وفاعله مستر، تقديره: «أنت». ﴿ لَكُنَّةٌ ﴾: ظرف مكان متعلق بالفعل قبله عند بعض النحاة، وفي مقدمتهم سيبويه، والمحققون وعلى رأسهم الأخفش ينصبونه على التوسع في الكلام بإسقاط الخافض، لا على الظرفية، فهو منتصب عندهم انتصاب المفعول به على السعة، بإجراء اللازم مجرى المتعدي. وقل مثل ذلك في: (دخلت المدينة، ونزلت البلد، وسكنت الشام). والجملة الفعلية: ﴿ أَدَخُلُ لَكُنَّهُ ﴾ في محل رفع نائب فاعل ﴿ فِيلَ ﴾، وهذا على قول من يجيز وقوع الجملة فاعلاً، ويكون جارياً على القاعدة في بناء الفعل للمجهول، (يحذف الفاعل، ويقام المفعول به مقامه) وهذا لا غبار عليه. هذا ؛ وقيل: نائب الفاعل ضمير مستتر، تقديره: «هو» يعود إلى المصدر المفهوم من الفعل، أو هو محذوف يدل عليه المقام، التقدير: وقيل قول. وقيل: الجار والمجرور المقدر بد: «له» في محل رفع نائب فاعل، والمعتمد الأول، وأيده ابن هشام في المغني ؛ حيث المقدر بد: «له» في محل رفع نائب فاعل، والمعتمد الأول، وأيده ابن هشام في المغني ؛ حيث قال: إن الجملة التي يراد بها لفظها يحكم لها بحكم المفردات، ولهذا تقع مبتدأ، نحو: قال: إن الجملة التي يراد بها لفظها يحكم لها بحكم المفردات، ولهذا تقع مبتدأ، نحو:

(لا حول، ولا قوة إلا بالله كنز من كنوز الجنة) ونحو: (زعموا مطيةُ الكذب)، والجملة الفعلية: ﴿ قِيلَ... ﴾ إلخ مستأنفة، لا محل لها.

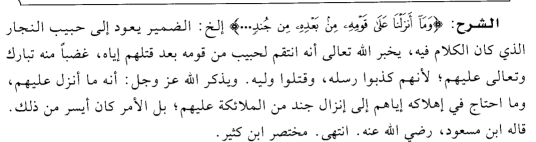
وقالَ»: فعل ماض، والفاعل يعود إلى (رجل) تقديره: «هو». (يا): حرف تنبيه، وقيل: أداة النداء، والمنادى محذوف، والمعتمد الأول. (ليت): حرف مشبه بالفعل. ﴿ فَوْمِي ﴾: اسم (ليت) منصوب، وعلامة نصبه فتحة مقدرة إلخ، والياء ضمير متصل في محل نصب جر بالإضافة، وجملة: ﴿ يَعْلَمُونَ ﴾ في محل رفع خبر: (ليت)، والجملة الاسمية في محل نصب مقول القول، وجملة: ﴿ قَالَ … ﴾ إلخ، مستأنفة، لا محل لها. ﴿ بِمَا ﴾: جار ومجرور متعلقان بالفعل ﴿ يَعْلَمُونَ ﴾، وهما في المعنى مفعوله. ﴿ غَفَرَ ﴾: فعل ماض. ﴿ لِ ﴾: جار ومجرور متعلقان بالفعل قبلهما. ﴿ رَبِّ ﴾: فاعل مرفوع، وعلامة رفعه ضمة مقدرة على ما قبل ياء المتكلم، منع من ظهورها اشتغال المحل بالحركة المناسبة، والياء ضمير متصل في محل جر بالإضافة، من إضافة اسم الفاعل لمفعوله، وفاعله مستتر فيه، والجملة الفعلية صلة الموصول، لا محل لها، والعائد محذوف؛ إذ التقدير: يعلمون بالذي غفره لي ربي. هذا؛ وأجيز اعتبار (ما) مصدرية تؤول مع الفعل بعدها بمصدر في محل جر بالباء، والجار والمجرور متعلقان بالفعل: ﴿ يَعْلَمُونَ ﴾، التقدير: يعلمون به نوبي.

هذا؛ وأجاز الفراء اعتبار (ما) استفهامية فيها معنى التعجب، كأنه قال: ليت قومي يعلمون بأي شيء غفر لي ربي. واعترضه الكسائي، فقال: لو صح هذا؛ لقال: «بم» من غير ألف، كقوله تعالى: ﴿يِمَ يَرْجِعُ ٱلْمُرْسَلُونَ﴾. وقال الفراء: يجوز أن يقال: «بما» بالألف، وهو استفهام، وأنشد فيه أبياتاً، أقول من ذلك قول حسان رضي الله عنه:

عَـلَـى مَـا قَـامَ يَـشْـتـمـنِـي لَـئِيـمٌ كَـخِـنـنِيـرٍ تَــمَـرَّغَ فــي دَمَـانِ؟ وهذا هو الشاهد رقم [٥٥٦] من كتابنا: «فتح القريب المجيب». وأيضاً قول كعب بن مالك رضى الله عنه، وهو الشاهد [٥٥٠] من كتابنا المذكور:

أنّا قَتَلْنَا بِقَتْلانَا سَرَاتَكُمُو الْهَلَ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللهِ وعليه يكون الإعراب كما يلي: الباء: حرف جر، و(ما): اسم استفهام مبني على السكون في محل جر بالباء، والجار والمجرور متعلقان بالفعل بعدهما، والجملة الفعلية في محل نصب مفعول به، وعليه فالفعل: ﴿يَعْلَمُونَ ﴾ معلق عن العمل لفظاً ب: (ما) الاستفهامية. ﴿وَجَعَلَى ﴾: الواو: حرف عطف. (جعلني): فعل ماض، والفاعل يعود إلى ﴿رَبِّ ﴾، والنون للوقاية، وياء المتكلم مفعول به، والجملة الفعلية معطوفة على ما قبلها على جميع الاعتبارات، التي رأيتها في فعلها. ﴿مِنْ ٱلْمُكْرَمِينَ ﴾: متعلقان بما قبلهما، وهما في المعنى مفعوله الثاني، وأجيز اعتبار الباء زائدة على جميع الاعتبارات. تأمل.

# ﴿ ﴿ وَمَا أَنزَلْنَا عَلَى قَوْمِهِ مِنْ بَعْدِهِ مِن جُندِ مِّنَ ٱلسَّمَآءِ وَمَا كُنَّا مُنزِلِينَ ﴿ ﴾



قال الزمخشري - رحمه الله تعالى -: فإن قلت: فلم أنزل الجنود من السماء يوم بدر، والخندق؟ فقال: ﴿ فَأَرْسَلْنَا عَلَيْهِمْ رِيحًا وَجُنُودًا لَمْ تَرَوْهَا ﴾، وقال جل ذكره: ﴿ مُعِدُكُمْ بِأَلْفٍ مِنَ الْمَلَتَهِكَةِ مُرَوفِينَ ﴾، وقال جل ذكره: ﴿ مُعِدَّكُمْ مِنْكُمْ مِثَلَيْكَةِ مُرَوفِينَ ﴾. وقال تعالىت حكمته: ﴿ أَن يُعِدَّكُمْ رَبُّكُم بِثَلَتْهِ عَالَفٍ مِنَ الْمَلْتَهِكَةِ مُرَافِينَ ﴾؟. وقال تعمده: ﴿ وَاللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ مِنْ اللّهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ مَن سورة (الأنفال)، والثالثة، والرابعة من سورة (آل عمران).

قلت: إنما كان يكفي ملك واحد، فقد أهلكت مدائن قوم لوط بريشة من جناح جبريل، وبلاد ثمود، وقوم صالح بصيحة، ولكن الله فضل محمداً والله يكل شيء على سائر الأنبياء، وأولي العزم من الرسل، فضلاً عن حبيب النجار، وأولاه من أسباب الكرامة، والإعزاز ما لم يوله أحداً، فمن ذلك: أنه أنزل له جنوداً من السماء، وكأنه تعالى أشار بقوله: ﴿وَمَا أَنزَلْنَا﴾، وما كنا ﴿وَمَا كُنّا مُنزِلِينَ ﴾ إلى أن إنزال الجنود من عظائم الأمور التي لا يؤهّل لها إلا مثلك، وما كنا نفعل لغيرك يا محمد!. انتهى. بتصرف.

الإعراب: ﴿وَمَآ﴾: الواو: حرف استئناف. (ما): نافية. ﴿أَنَرُنّنَ﴾: فعل، وفاعل. ﴿عَلَىٰ وَمِوبِهِ: جار ومجرور متعلقان بما قبلهما. ﴿مِنْ بَعْدِوبِ﴾: متعلقان بمحذوف حال من: ﴿وَمِوبُهِ وهو أولى من تعليقهما بالفعل السابق، والهاء ضمير متصل في محل جر بالإضافة. ﴿مِنْ كَا حرف جر صلة. ﴿جُندِ فَ مفعول به منصوب، وعلامة نصبه فتحة مقدرة على آخره، منع من ظهورها اشتغال المحل بحركة حرف الجر الزائد. ﴿مِنْ السَّمَاءِ فَ : متعلقان بمحذوف صفة: ﴿جُندٍ فَ والجملة الفعلية: ﴿وَمَآ أَنزَلْنَا وَلَىٰ الله على السكون، و(نا): اسمه. ﴿مُنزِلِينَ فَ على السكون، و(نا): اسمه. ﴿مُنزِلِينَ فَ خبر كان منصوب، وعلامة نصبه الياء إلخ، والجملة الفعلية معطوفة على ما قبلها، لا محل لها مثلها، وأجاز كثيرون اعتبار (ما) الثانية صلة، والمعنى: قد كنا منزلين، وعليه فالجملة الفعلية في محل نصب حال، والرابط: الواو، والضمير. وقيل: (ما) بمعنى «الذي» معطوفة على: ﴿جُندٍ فَ محل نصب حال، والرابط: الواو، والضمير. وقيل: (ما) بمعنى «الذي» معطوفة على: ﴿جُندٍ فَ محل فعيف معنى وإعراباً. تأمل، وتدبر، وربك أعلم، وأجل، وأكرم.

### ﴿ إِن كَانَتَ إِلَّا صَيْحَةً وَنِعِدَةً فَإِذَا هُمْ خَنِمِدُونَ ۗ ۗ ﴾

المشرح: ﴿إِن كَانَتْ إِلَّا صَيْحَةً وَجِدَةً﴾: قال المفسرون: أخذ جبريل ـ على نبينا، وعليه ألف صلاة، وألف سلام ـ بعضادتي باب المدينة، وصاح بهم صيحة واحدة. ﴿فَإِذَا هُمْ خَكِدُونَ﴾: ميتون خمداً كما تخمد النار، فتعود رماداً. ففيه تشبيه بليغ، كما قال لبيد بن ربيعة الصحابي ـ رضي الله عنه ـ:

وَمَا الْمَرْءُ إِلَّا كَالشِّهَابِ وَضَوْئِهِ يَحُورُ رَمَاداً بَعْدَ إِذْ هُو سَاطِعُ هذا؛ ويقرأ برفع (صيحة) أيضاً على اعتبار (كان) تامة، ومثلها الآية رقم [٥٦] الآتية، والإعراب يوضح ذلك. ولعلك تدرك معي: أن الله تعالى لم يصرح باسم البلدة، التي حصل فيها ما حصل، ولم يصرح باسم الشخص الذي دعا أهلها إلى عبادة الله تعالى، ولا باسم الرسل الكرام؛ لأن كل ذلك ليس هو الهدف والغاية من القصة؛ لأن القصد منها التذكير، والاعتبار. وهذا من محاسن القرآن الكريم، وبلاغته الخارقة في الإيجاز في القصص، والأخبار، والإشارة إلى روح القصة وسرِّها. وهذا؛ واضح وجلي في كل ما قص علينا من قصص. والله أعلم بمراده، وأسرار كتابه.

الإعراب: ﴿إِنَّهُ: حرف نفي بمعنى: «ما». ﴿كَانَتُ ﴿: فعل ماض ناقص، واسمها محذوف، يفهم من المقام. التقدير: ما كانت العقوبة، أو الأخذة النازلة بهم. ﴿إِلَّهُ: حرف حصر. ﴿صَيِّحَةً ﴾: خبر (كان) وعلى قراءتها بالرفع فهي فاعل: ﴿كَانَتُ على اعتبارها بمعنى: حصلت، ووقعت. ﴿وَبُودَةً ﴾: صفة: ﴿صَيِّحَةً ﴾ على القراءتين. ﴿فَإِذَا ﴾: الفاء: حرف عطف وتعقيب، وخذ ما قاله السيوطي ـ رحمه الله تعالى ـ فيها: اختلف في هذه الفاء. فقال المازني: هي زائدة لازمة للتأكيد؛ لأن «إذا» الفجائية فيها معنى الإتباع، ولذا وقعت في جواب الشرط موقع الفاء، وهذا ما اختاره ابن جني، وقال مَبْرُ مَان: هي عاطفة لجملة: (إذا) ومدخولها على الجملة قبلها. واختاره الشلوبين الصغير، وأيده أبو حيان بوقوع ﴿ثُمَّ ﴾ موقعها في قوله تعالى: ﴿ثُمَّ إِذَا اَنتهى. أي: فهي للسبية المحضة. وفي مغنى اللبيب نحو هذا.

(إذا): كلمة دالة على المفاجأة هنا، وهي تختص بالدخول على الجملة الاسمية، ولا تحتاج إلى جواب، ولا تقع في الابتداء، ومعناها الحال لا الاستقبال، نحو: خرجت، فإذا الأسد بالباب. وهي حرف عند الأخفش، وابن مالك، ويرجحه: (خرجت فإذا إن زيداً بالباب) لأن «إنَّ» لا يعمل ما بعدها فيما قبلها، وظرف مكان عند المبرد، وابن عصفور، وظرف زمان عند الزجاج، والزمخشري. وزعم الأخير: أن عاملها فعل مشتق من لفظ المفاجأة. ولا يعرف هذا

لغير الزمخشري. وإنما ناصبها عندهم الخبر المذكور في نحو: «خرجت فإذا زيد جالس»، أو المقدر في نحو: «فإذا الأسد» أي: حاضر، وإذا قدرت: أنها الخبر؛ فعاملها: مستقر، أو: استقر، ولم يقع الخبر معها في التنزيل إلا مصرحاً به. انتهى. ملخصاً من المغني. وعلى اعتبارها ظرف مكان، أو زمان، لا أجد لها متعلقاً هنا إلا بالتقدير: فهلكوا إذا هم إلخ، وتعليقها بن ﴿ خُودُونَ ﴾ كما رأيت في المثال المتقدم، لا يعطي المعنى الذي أعطاه هذا التقدير. ﴿ هُمُ ﴾: مبتدأ. ﴿ خُودُدُونَ ﴾: خبره مرفوع إلخ، والجملة الاسمية في محل جر بإضافة (إذا) إليها على التقدير الذي قدرته، وعليه فالجملة المقدرة معطوفة على ما قبلها لا محل لها مثلها؛ لأن الأولى مستأنفة، وعلى تعليقها بن ﴿ خُودُدُونَ ﴾، فتبقى الجملة الاسمية معطوفة على الفعلية قبلها، وأيضاً على اعتبار (إذا) حرفاً؛ فالجملة الاسمية معطوفة على ما قبلها.

الآية: ٣٠

### ﴿ يَكَ مَسْرَةً عَلَى ٱلْعِبَادِ مَا يَأْتِيهِ مِ مِن رَّسُولٍ إِلَّا كَانُواْ بِهِ، يَسْتَهْزِءُونَ ﴿ ﴾

الشرح: ﴿ يَحَسَّرُهُ عَلَى الْعِبَادِ ﴾ أي: يا ويل العباد. وقال قتادة: المعنى: يا حسرة العباد على أنفسهم على ما ضيعت من أمر الله، وفرطت في جنب الله. قال الخازن: يعني: يا لها حسرة، وندامة، وكآبة على العباد. والحسرة أن يركب الإنسان من شدة الندم ما لا نهاية له؛ حتى يبقى قلبه حسيراً. قيل: تحسروا على أنفسهم لما عاينوا العذاب؛ حيث لم يؤمنوا بالرسل الثلاثة، فتمنّوا الإيمان؛ حيث لم ينفعهم. وقيل: تتحسَّر عليهم الملائكة حيث لم يؤمنوا بالرسل بالرسل. وقيل: يقول الله تعالى: يا حسرة على العباد يوم القيامة حيث لم يؤمنوا بالرسل. انتهى. هذا؛ واختلفت الروايات بشأن الرسل، هل قتلوا مع حبيب النجار، أم لا؟ وخذ ما يلي:

قال المفسرون: بعث الله تعالى إليهم جبريل، على نبينا، وعليه ألف صلاة، وألف سلام، فأخذ بعضادتي باب بلدهم، ثم صاح بهم صيحة واحدة، فإذا هم خامدون عن آخرهم. لم تبق بهم روح تتردد في جسد. وقد تقدم عن كثير من السلف: أن هذه القرية هي أنطاكية، وأن هؤلاء الثلاثة كانوا رسلاً من قبل المسيح عيسى ابن مريم عليه الصلاة والسلام. كما نص عليه قتادة، وغيره. وفي ذلك نظر من وجوه:

أحدها: أن ظاهر القصة يدل على أن هؤلاء كانوا رسل الله عز وجل، لا من جهة المسيح عليه السلام، كما قال تعالى: ﴿إِذْ أَرْسَلْنَا إِلَيْهِمُ ٱثْنَيْنِ...﴾ إلخ ولو كان هؤلاء من الحواريين؛ لقالوا عبارة تناسب: أنهم من عند المسيح عليه السلام، ثم لو كانوا رسل المسيح؛ لما قالوا لهم: ﴿إِنْ أَنتُمْ إِلَّا بَشَرٌ مِثْلُنا﴾.

الثاني: أن أهل أنطاكية آمنوا برسل المسيح إليهم، وكانت أول مدينة آمنت بالمسيح، ولهذا كانت عند النصارى إحدى المدائن الأربع اللاتي فيهنَّ «بتاركة» وهن: القدس؛ لأنها بلد

المسيح، وأنطاكية؛ لأنها أول بلدة آمنت بالمسيح عن آخر أهلها، والاسكندرية؛ لأن فيها اصطلحوا على اتخاذ البتاركة، والمطارنة، والأساقفة، والقساوسة، ثم رومية؛ لأنها مدينة الملك قسطنطين؛ الذي نصر دينهم، وأوطده. فإذا تقرر: أن أنطاكية أول مدينة آمنت؛ فأهل هذه القرية ذكر الله تعالى أنهم كذبوا رسله، وأنه أهلكهم بصيحة واحدة أخمدتهم. والله أعلم.

الثالث: أن قصة أنطاكية مع الحواريين أصحاب المسيح بعد نزول التوراة، وقد ذكر غير واحد من السلف: أن الله تبارك وتعالى بعد إنزاله التوراة لم يهلك أمة من الأمم عن آخرهم بعذاب يبعثه عليهم؛ بل أمر المؤمنين بعد ذلك بقتال المشركين. ذكروه عند قوله تبارك وتعالى: ﴿ وَلَقَدُ ءَانَيْنَا مُوسَى ٱلۡكِتَبَ مِنْ بَعْدِ مَا أَهْلَكُنَا ٱلْقُرُونِ ٱلْأُولَى الآية رقم [٤٣] من سورة (القصص).

فعلى هذا يتعين أن هذه القرية المذكورة في القرآن قرية أخرى غير أنطاكية، كما أطلق ذلك غير واحد من السلف أيضاً، أو تكون أنطاكية إن كان لفظها محفوظاً في هذه القصة مدينة أخرى، غير هذه المشهورة المعروفة، فإن هذه لم يعرف: أنها أهلكت، لا في الملة النصرانية، ولا قبل ذلك، والله سبحانه وتعالى أعلم. انتهى. مختصر ابن كثير بحروفه.

الإعراب: (يا): أداة نداء، تنوب مناب: أدعو. (حسرة): منادى، ونداء الحسرة مجاز؟ لأنها لا يتأتى منها الإقبال، وإنما المعنى على المبالغة في شدة التحسر، وكأنهم نادوا الحسرة، وقالوا: إن كان لك وقت؛ فهذا أوان حضورك. ومثله: يا ويلتا، ونحوه. وعليه: فالجار والمجرور متعلقان به: (حسرة) فيكون المنادي شبيهاً بالمضاف، وبسبب ذلك نون، كما قرئ شاذاً: (يا حسرة العباد) بالإضافة، من إضافة المصدر لفاعله، أو لمفعوله. هذا؛ ويجوز أن يكون المنادي محذوفاً، و: (حسرة) مفعولاً مطلقاً لفعل محذوف، التقدير: يا هؤلاء ونحوه أتحسر حسرةً. هذا؛ ولا يجوز هذا الاعتبار بقوله تعالى حكاية عن قول الكافرين: ﴿يُحَسِّرُنَنَا عَلَىٰ مَا فَرَّطْنَا فِيهَا﴾ الآية رقم [٣١] من سورة (الأنعام)، وقوله تعالى في الآية رقم [٥٦] من سورة (الزمر): ﴿أَن تَقُولَ نَفْشُ بَحَسْرَتَى عَلَى مَا فَرَّطْتُ فِي جَنْبِ ٱللَّهِ﴾. ﴿مَا﴾: نافية. ﴿يَأْتِيهِمَّ: فعل مضارع مرفوع، وعلامة رفعه ضمة مقدرة على الياء، والهاء مفعول به. ﴿مِّن﴾: حرف جر صلة. ﴿رَّسُولِ﴾: فاعل مرفوع، وعلامة رفعه ضمة مقدرة على آخره، منع من ظهورها اشتغال المحل بحركة حرف الجر الزائد، والجملة الفعلية في محل نصب حال من ﴿ ٱلِّعِبَادِ ﴾ والرابط الضمير. وقال أبو البقاء: الجملة تفسير سبب الحسرة. وقال الجمل: مستأنفة. ﴿إِلَّا ﴾: حرف حصر. ﴿كَانُوا ﴾: فعل ماض ناقص مبني على الضم، والواو اسمه، والألف للتفريق. ﴿ بِهِ عَلَى الضم، والواو اسمه، والألف للتفريق. ﴿ بِهِ عَلَى بما بعدهما، وجملة: «يستهزئون به» في محل نصب خبر: ﴿كَانُواْ﴾، والجملة: ﴿كَانُواْسَ﴾ إلخ في محل نصب حال من ﴿رَّسُولِ﴾ والرابط: الضمير فقط، وهي على تقدير: «قد» قبلها، وساغ مجيء

الحال من ﴿ يَسُولِ ﴾ وهو نكرة لتقدم النفي عليه. وقيل: في محل نصب حال من الضمير المنصوب مستثنى من عموم الأحوال، والكلام: ﴿ يَحَسَّرَةً ... ﴾ إلخ كله مستأنف، لا محل له.

## ﴿ أَلَمْ يَرُواْ كُمْ أَهْلَكُنَا قَبْلَهُم مِّنَ ٱلْقُرُونِ أَنَّهُمْ إِلَيْهِمْ لَا يَرْجِعُونَ ۞﴾

الشرح: ﴿ أَلَمْ يَرَوْا كُمْ ... ﴾ إلخ: أي: ألم يتعظ كفار قريش، ويعتبروا بمن أهلك الله قبلهم من المكذبين للرسل؛ كيف لم يكن لهم إلى هذه الدنيا كرة ولا رجعة؟! وهذا يرد على أهل الزيغ والضلال، الذين يقولون بالرجعة، يحكى عن ابن عباس ـ رضي الله عنهما ـ: أنه قيل له: إن قوماً يزعمون: أن علياً مبعوث قبل يوم القيامة، فقال: بئس القوم نحن إذاً! نكحنا نساءه، وقسمنا ميراثه.

هذا؛ و ﴿ اَلْقُرُونِ ﴾ جمع: قرن بفتح القاف، وسكون الراء مئة سنة على الصحيح. وقيل: ثمانون. وقيل: ثلاثون. ويقال: القرن في الناس: أهل زمان واحد، وهو المراد في الآية الكريمة، ونحوها. وقال الرسول عَهَمُ : «خَيْرُ القرونِ قرني». ومنه قول الشاعر: [الطويل]

إِذَا ذَهَبَ الْقَرْنُ، الَّذِي أَنَتَ فيهِ مُو وَخُلِّفْتَ في قَرْنٍ فَأَنْسَتَ غَرِيبُ وخذ قول لبيد بن ربيعة الصحابي ـ رضي الله عنه ـ:

فَإِنْ أَنْتَ لَمْ يَنْفَعْكَ عِلْمُكَ فَانْتَسِبْ لَعَلَّكَ تَهدِيكَ القرونُ الأوائِلُ

والقرن بفتح القاف: الزيادة العظيمة، التي تنبت في رؤوس بعض الحيوانات، ومنه: إسكندر ذو القرنين. والقرن الجبل الصغير. وذؤابة المرأة من الشعر. والقرن من القوم: سيدهم، ومن السيف: حدُّه، ونصله، وجمعه في كل ما تقدم قرون. هذا؛ وهو بكسر القاف، وسكون الراء: الكفؤ في الشجاعة، والعلم، ونحوهما، والجمع على هذا: أقران.

الإعراب: ﴿أَلَمُ الهمزة: حرف استفهام، وتقرير. (لم): حرف نفي، وقلب، وجزم. ﴿يَرَوّا ﴾: مضارع مجزوم به: (لم)، وعلامة جزمه حذف النون؛ لأنه من الأفعال الخمسة، والواو: فاعله، والألف للتفريق. ﴿كُمّ ﴾: خبرية بمعنى كثير مبني على السكون في محل نصب مفعول به للفعل: مفعول به مقدم. ﴿أَهْلَكُنّ ﴾: فعل، وفاعل، والجملة الفعلية في محل نصب مفعول به للفعل: ﴿يَرَوّا ﴾ المعلق عن العمل لفظاً بسبب ﴿كُمّ ﴾ الخبرية؛ لأنها مثل الاستفهامية في تعليق الأفعال. ﴿فَيْلُهُم ﴾: ظرف زمان متعلق بالفعل قبله، والهاء في محل جر بالإضافة. ﴿يَرَ الْقُرُونِ ﴾: جار ومجرور متعلقان بمحذوف حال من الضمير المجرور محلاً بالإضافة. هذا؛ وإن علقتهما بالفعل: ﴿أَهُلَكُنّ ﴾ فالظرف متعلق بمحذوف حال من القرون، وهو قوي معنى. والجملة الفعلية: ﴿أَلَهُ مَا الْخُ مستأنفة، لا محل لها. ﴿أَنْهُمْ ﴾: حرف مشبه بالفعل، والهاء اسمها. ﴿إِلْيُهِمْ ﴾: جار

ومجرور متعلقان بالفعل بعدهما. ﴿لَا﴾: نافية. ﴿يَرْجِعُونَ﴾: فعل مضارع إلخ، والواو فاعله، والجملة الفعلية في محل رفع خبر: (أنَّ)، و(أنَّ) واسمها، وخبرها في تأويل مصدر في محل نصب بدلاً من معنى: ﴿كَرِّ أَهَلَكُنَا...﴾ إلخ بدل اشتمال، أو بدل كل من كل، وأجيز اعتباره في محل نصب مفعول به لفعل محذوف، تقديره: قضينا، وحكمنا أنهم إليهم لا يرجعون. وقال الجمل: ويدل على هذا قراءة ابن عباس، والحسن: (إنهم) بكسر الهمزة على الاستئناف، والاستئناف قطع لهذه الجملة عما قبلها، فهو مقوِّ لأن تكون الجملة معمولة لفعل محذوف يقتضي انقطاعها عما قبلها. انتهى.

#### ﴿ وَإِن كُلُّ لُّمَّا جَمِيعٌ لَّدَيْنَا مُحْضَرُونَ ۞

الشرح: ﴿وَإِن كُلُّ...﴾ إلخ: المعنى: أن كلهم محشورون، مجموعون، محضرون للحساب، والجزاء يوم القيامة. وقيل: ﴿ عُصَرُونَ ﴾ معذبون. وإنما أخبر ب: ﴿ جَمِيعٌ ﴾ عن ﴿ كُلُّ ﴾ ؛ لأن كلاً يفيد معنى الإحاطة، والشمول، فلا ينفلت منهم أحد، والجميع معناه: الاجتماع، وأن المحشر يجمعهم. والجميع: فعيل بمعنى مفعول، يقال: حي جميع، وجاؤوا جميعاً. هذا ؛ وقرئ بتشديد ميم: ﴿ لَمَنَا ﴾ وتخفيفها. ومعنى الآية كقوله تعالى: ﴿ وَإِنَّ كُلًا لَمَّا لَكُوفِينَهُمْ رَبُّكَ أَمَّا لَكُوفِينَهُمْ رَبُّكَ أَمَّا لَكُوفِينَهُمْ رَبُّكَ المَّا وعليه ألف صلاة، وألف سلام.

الإعراب: ﴿وَإِن ﴾: الواو: حرف استئناف. (إن): مخففة من الثقيلة مهملة لا عمل لها. ﴿كُلُّ ﴾: مبتدأ. ﴿لَمَّا ﴾: اللام: هي الفارقة بين المهملة، والعاملة، أو الفارقة بين النفي، والإثبات. (ما): صلة لا عمل لها. ﴿جَمِيعٌ ﴾: خبر المبتدأ. ﴿لَدَيْنَا ﴾: ظرف مكان متعلق بما بعده منصوب، وعلامة نصبه فتحة مقدرة على الألف المنقلبة ياء لاتصاله بـ: (نا) التي هي ضمير متصل في محل جر بالإضافة. ﴿ مُخْفَرُونَ ﴾: صفة ﴿جَمِيعٌ ﴾ مرفوع، وعلامة رفعه الواو إلخ. وقيل: ﴿ مُحْفَرُونَ ﴾: خبر ثان للمبتدأ. هذا؛ وعلى قراءة ﴿لَمَّا ﴾ بالتشديد فهي بمعنى: "إلا » وإن نفي بمعنى: "ما كل المبتدأ. هذا ؛ وعلى قراءة ﴿لَمَّا ﴾ بالتشديد فهي بمعنى: "إلا » وإن نفي بمعنى: "ما كل والآية رقم [٣٥] من سورة (الزخرف): ﴿وَإِن صَكُلُ ذَلِكَ لَمًا مَتَكُم الْمُيَوّةِ الدُّنِيّا ﴾ وخذ قول الشاعر، وهو والآية رقم [٣٥] من سورة (الزخرف): ﴿وَإِن صَكُلُ ذَلِكَ لَمًا مَتَكُم الْمُيَوّةِ الدُّنِيّا ﴾ وخذ قول الشاعر، وهو الشاهد رقم (٥١٥) من كتابنا: "فتح القريب المجيب »:

قَالَتْ لَهُ بِالله يَاذَا الْبُرْدَيْنِ لَمَّا غَنِثْتَ نَفساً أو اثْنَيْنِ

﴿ وَءَايَةٌ لَمُّهُ ٱلْأَرْضُ ٱلْمَيْنَةُ أَحْيَيْنَهَا وَأَخْرَجْنَا مِنْهَا حَبًّا فَمِنْهُ يَأْكُلُونَ ﴿ ﴾

الشرح: ﴿وَءَايَةٌ لَمُّمُ ﴾: علامة لأهل مكة على قدرة الله تعالى بأنه يعيد ابن آدم بعد موته يوم القيامة، ويحييه كما يحيي الأرض الميتة بعد موتها بإخراج النبات منها بسبب نزول المطر عليها،

كما قال تعالى في سورة (الحج): ﴿وَتَرَى ٱلأَرْضَ هَامِدَةُ فَإِذَا آنَزَلْنَا عَلَيْهَا ٱلْمَاءَ ٱهْنَزَتْ وَرَبَتْ وَأَنْبَتَتْ مِن كُلِّ رَوْج بَهِيج . ﴿وَأَخْرَجْنَا مِنْهَا حَبَّا ﴾: القمح، والشعير، ونحوهما. ﴿فَمِنْهُ يَأْكُونَ ﴾: قدم الجار والمجرور للدلالة على أن الحب معظم ما يؤكل منه، ويعاش به، وينتفع به الإنس، وإذا قلَّ؛ جاء القحط، ووقع الضرر، وإذا فقد؛ حضر الهلاك، ونزل البلاء.

الآية: ٣٤

الإعراب: ﴿وَءَايَةٌ﴾: الواو: حرف استئناف. (آية): خبر مقدم. ﴿ لَمُ مُهُ ﴿ : جار ومجرور متعلقان بمحذوف صفة: ﴿ الْأَرْضُ ﴾: مبتدأ مؤخر. ﴿ الْمَيْتَةُ ﴾: صفة: ﴿ الْأَرْضُ ﴾. ﴿ أَعْيَنَهُا ﴾: فعل، وفاعل، ومفعول به. والجملة الفعلية في محل نصب حال من: ﴿ الْأَرْضُ ﴾. والرابط: الضمير فقط، وهي على تقدير: «قد» قبلها، وأجاز الزمخشري، والبيضاوي، والنسفي وجهين: الأول: الاستئناف. والثاني: اعتبار الجملة صفة له: ﴿ الْأَرْضُ ﴾ لأنه أريد بها الجنس لا أرض بعينها، فعوملت معاملة النكرة في وصفها بالأفعال، ومثلها الآية رقم [۳۷] الآتية، وقول رجل من بني سلول:

وَلَقَدْ أَمُرُّ عَلَى اللَّئِيم يَسُبُّنِي فَمَضَيْتُ ثُمَّتَ قُلْتُ لَا يَعْنِينِي

وهذا هو الشاهد رقم [١٥٢] من كتابنا فتح القريب المجيب. وينبغي أن تفرق معي بين الآية التي نحن بصدد شرحها، والآية الآتية، والبيت، فإن الآية التي نحن بصدد شرحها قد وصفت ﴿ ٱلْأَرْضُ ﴾ فيها به: ﴿ ٱلْمَيْتَةُ ﴾، والوصف وحده يجيز مجيء الحال من النكرة، كيف؛ و ﴿ ٱلْأَرْضُ ﴾ مقرونة بأل، ووصفت به: ﴿ ٱلْمَيْتَةُ ﴾. هذا؛ وأجاز مكي، وأبو البقاء اعتبار (آية) مبتدأ، والجار والمجرور متعلقان بمحذوف خبره. و ﴿ ٱلْأَرْضُ ﴾ مبتدأ، وجملة: ﴿ أَعْيَيْنَهَا ﴾ في محل رفع خبره، والجملة الأولى، أو تفسير له: (آيةٌ) وحدها.

(أخرجنا): فعل، وفاعل، والجملة الفعلية معطوفة على ما قبلها، على جميع الاعتبارات فيها. ﴿مِنْهَا﴾: جار ومجرور متعلقان بما قبلهما. ﴿حَبَّا﴾: مفعول به. ﴿فَيَنْهُ﴾: الفاء: حرف عطف. (منه): متعلقان بما بعدهما على أنهما مفعوله، وجملة: «يأكلون منه» معطوفة على ما قبلها، أو هي مستأنفة، لا محل لها.

#### ﴿ وَجَعَلْنَا فِيهَا جَنَّاتٍ مِّن نَجِيلٍ وَأَعَنَبٍ وَفَجَّرْنَا فِيهَا مِنَ ٱلْعُيُونِ ﴿ اللَّهُ

الشرح: ﴿وَجَعَلْنَا فِيهَا جَنَّتِ﴾: بساتين، جمع: جنة بفتح الجيم، سميت بذلك لكثرة أشجارها، ولأنها تستر ما فيها. وسميت جنة عدن لذلك. هذا؛ والجنة بكسر الجيم: الجنون، سمي بذلك؛ لأنه يغطي العقل، ويذهب به، والجنة بكسر الجيم أيضاً الجن، سموا بذلك؛ لأنهم يستترون عن أعين الناس. قال تعالى في سورة (الناس): ﴿مِن شَرِّ ٱلْوَسُوسِ ٱلْخَنَّاسِ ﴾ اللّذي يُوسُوشُ فِي صُدُورِ ٱلنَّاسِ ﴾ وكل ما استترت به، وكل

ما وقيت به نفسك من السلاح، وغيره، ومنه: المجن، والمجنة بكسر الميم فيهما، وهو الترس الذي كان يتخذ للوقاية من ضربات السيوف، والرماح. ﴿ فَعِيلِ ﴿ فَي قولان: أحدهما: أنه اسم جمع، واحده: نخلة. والثاني: أنه جمع: نخل؛ الذي هو اسم جنس. (أعناب): جمع: عنب الذي هو اسم جنس، واحده: عنبة. هذا؛ وإنما خص الله هذين النوعين بالذكر من بين سائر الأشجار تغليباً لهما لشرفهما، وكثرة منافعهما. وذكر النخيل دون التمور ليطابق الحب، والأعناب، لاختصاص شجرها بمزيد النفع، وآثار الصنع.

﴿ وَفَجَرُنَا فِيهَا مِنَ ٱلْعُيُونِ ﴾ أي: جعلنا في الجنات أنهاراً جارية في أمكنة يحتاجون فيها. هذا؛ و ﴿ ٱلْعُيُونِ ﴾ جمع: عين، وانظر ما ذكرته في آية (السجدة) تجد ما يسرك، ويثلج صدرك.

هذا؛ و(نا) في قوله تعالى: (جعلنا وفجرنا) ونحوهما فقد قال ابن تيمية ـ رحمه الله تعالى ـ في كتابه: «الجواب الصحيح لمن بدل دين المسيح»: وقوله تعالى: (جعلنا وهبنا، نحن، إنّا) لفظ يقع في جميع اللغات على من له شركاء، وأمثال، وعلى الواحد العظيم المطاع، الذي له أعوان يطيعونه، وإن لم يكونوا له شركاء، ولا نظراء، والله تعالى خلق كل ما سواه، فيمتنع أن يكون له شريك، أو مثل، والملائكة وسائر العالمين جنوده، فإذا كان الواحد من الملوك، يقول: فعلنا وإنا، ونحن. . إلخ ولا يريدون: أنهم ثلاثة ملوك، فمالك الملك رب العالمين، ورب كل شيء، ومليكه هو أحق أن يقول: فعلنا، ونحن، وإنا . . . إلخ، مع أنه ليس له شريك، ولا مثل؛ بل له جنود السموات، والأرض. انتهى.

أقول: و: «نا» هذه تسمى نون العظمة، وليست دالة على الجماعة، كما يزعم الملحدون، والكافرون، فالله لا شريك له في ذاته، ولا في صفاته، ولا في أفعاله، وكثيراً ما يتكلم بها العبد، ذكراً كان، أو أنثى، فيقول: أخذنا، وأعطينا إلخ، وليس معه أحد. والغاية من هذا الكلام الرد على النصارى الذين يدخلون الشبهة على السذج من المسلمين بأن الإله ثلاثة أقانيم: الأب، والابن، وروح القدس، ويدعمون شبهتهم هذه بالألفاظ الموجودة في القرآن، والتي ظاهرها يفيد الجمع، والله أعلم بمراده، وأسرار كتابه.

الإعراب: ﴿وَجَعَلْنَا﴾: الواو: حرف عطف. (جعلنا): فعل، وفاعل. ﴿فِيهَا﴾: جار ومجرور متعلقان بالفعل قبلهما. ﴿جَنَّتِ﴾: مفعول به منصوب، وعلامة نصبه الكسرة نيابة عن الفتحة ؛ لأنه جمع مؤنث سالم. ﴿وَن نَجْيلِ﴾: متعلقان بمحذوف صفة: ﴿جَنَّتِ﴾. ﴿وَأَعْنَلِ﴾: معطوفة على ما قبله، والجملة الفعلية معطوفة على ما قبلها على جميع الاعتبارات فيهن. ﴿وَفَجَرْنَا﴾: فعل، وفاعل. ﴿فِهَا﴾: متعلقان بما قبلهما، والمفعول محذوف، التقدير: وفجرنا فيها ينبوعاً، أو: ما ينتفعون به. ﴿مِنَ ٱلْعُيُونِ﴾: متعلقان بمحذوف صفة على التقدير الأول، وفي محل نصب حال من «ما» على التقدير الثاني، و ﴿مِنَ المفعول به، والجملة الفعلية معطوفة على ما قبلها.

للبُزءُ الثَّالنِّثُ وْالْعِشْرُونْ

# ﴿ لِيَأْكُلُواْ مِن ثَمَرِهِ وَمَا عَمِلَتُهُ أَيْدِيهِم أَفَلَا يَشَكُرُونَ ﴿ آَكُ ﴾

المسرح: ﴿ لِيَأْكُواْ مِن مُرَوِي ﴾ أي: من ثمر النخيل، والأعناب. وأعاد الضمير عليهما مفرداً، لتأويلهما بالمذكور. وقيل: يعود الضمير إلى ماء العيون. و(ثمر) مفرده ثمرة، مثل: شجرة، وشجر، ويجمع (ثمر) بفتحتين على: ثمار، كجبل، وجبال، ويجمع (ثمار» على: ثمر بضمتين، ككتاب، وكتب، وجمع ثمر على: أثمار، كعنق، وأعناق. وانظر ما ذكرته في الشاهد رقم (٢٣١) من كتابنا فتح القريب المجيب؛ تجد ما يسرك، ويثلج صدرك.

﴿ وَمَا عَمِلَتُهُ أَيْدِيهِم ﴿ الْجِيزِ اعتبار (ما) موصولة معطوفة على ﴿ ثُمَرِهِ ﴾ . وأجيز اعتبارها نافية ، وعليه يختلف المعنى ، فيكون المعنى على الأول: ﴿ لِيَأْكُونُ مِن شَرِهِ ﴾ والذي عملته أيديهم من الزرع ، والغرس الذي تعبوا فيه . وعلى الثاني: لم تعمله أيديهم ، وليس من صنيعهم ؛ بل وجدوها معمولة ، أي: مصنوعة . ﴿ أَفَلَا يَشُكُرُونَ ﴾ : الله على نعمه .

هذا؛ و ﴿ أَيْدِيهِم ﴾ جمع: يد، وهي تطلق على الجارحة بداهة، وتطلق، ويراد بها: القوة، والقدرة، كما في قوله: ﴿ يَدُ اللّهِ فَوْقَ أَيْدِيمٍم ﴾ أي: قدرة الله فوق قدرتهم، كما تطلق على النعمة، والمعروف، يقال: لفلان عندي يد، أي: نعمة، ومعروف، وتطلق على الحيلة، والتدبير، فيقال: لا يد لي في هذا الأمر؛ أي: لا حيلة لي فيه، ولا تدبير. هذا؛ وأصل يد: (يديّ ) فحذفت منه الياء، والدليل على ذلك ردها إليه في الجمع، فنقول: الأيدي، كما في الآية الكريمة، وكذلك ترد إليه في التصغير، فنقول: يُدَيُّو والتكسير، والتصغير يردان الأشياء إلى أصولها.

الإعراب: ﴿لِيَأْكُولُو : مضارع منصوب بد: «أنّ مضمرة بعد لام التعليل، وعلامة نصبه حذف النون؛ لأنه من الأفعال الخمسة، والواو فاعله، والألف للتفريق. ﴿مِن شَرَوِ ﴾ تمتعلقان بالفعل قبلهما، وهما مفعوله في المعنى، و«أن» المضمرة، والفعل المضارع في تأويل مصدر في محل جر باللام، والجار والمجرور متعلقان بالفعل: (جعلنا) على الاعتبار الأول في الضمير، ومتعلقان بالفعل: (فجرنا) على الاعتبار الثاني في عود الضمير. ﴿وَمَا ﴾ الواو : حرف عطف. (ما) : موصولة، أو موصوفة، أو مصدرية، فعلى الأول والثاني مبنية على السكون في محل جر معطوفة على : ﴿مَرْوَدِ ﴾، أو في محل نصب معطوفة على محل الجار والمجرور. ﴿عَمِلتَهُ ﴾ فعل ماض، والتاء للتأنيث حرف لا محل له، والهاء مفعول به. ﴿أَيْدِيهِمُ ﴾ : فاعل مرفوع، وعلامة رفعه ضمة مقدرة على الياء للثقل، والهاء في محل جر بالإضافة، والجملة الفعلية صلة (ما) أو صفتها، والعائد، أو الرابط: الضمير الواقع مفعولاً به، وعلى اعتبار (ما) مصدرية تؤول مع ما بعدها بمصدر في محل جر، أو في محل نصب معطوف على ما قبله. هذا؛ وعلى اعتبار (ما) نافية فالجملة الفعلية في محل نصب حال من واو الجماعة، والرابط: الواو، والضمير.

﴿أَنَكُ الهمزة: حرف استفهام إنكاري توبيخي، الفاء: حرف عطف. (لا): نافية. ﴿يَشَكُرُونَ ﴾: فعل مضارع مرفوع إلخ، والواو فاعله، والمفعول محذوف، انظر تقديره في الشرح، والجملة الفعلية معطوفة على جملة محذوفة، التقدير: أيرون هذه النعم، أو يتنعمون بهذه النعم، فلا يشكرونها، والكلام كله مستأنف، لا محل له.

## ﴿ سُبْحَنَ ٱلَّذِى خَلَقَ ٱلْأَزُوَجَ كُلَّهَا مِمَّا تُنْلِتُ ٱلْأَرْضُ وَمِنْ أَنْفُسِهِمْ وَمِمَّا لَا ۗ يَعْلَمُونَ ۞﴾

الشرح: ﴿ سُبّحُن اللّذِى خُلَق الْأَزْوَجَ كُلّها ﴾: نزه الله نفسه عن قول الكفار؛ إذ عبدوا غيره مع ما رأوه من نعمه، وآثار قدرته. وفيه معنى الأمر، أي: سبحوه، ونزهوه عما لا يليق به. وقيل: فيه معنى التعجب، أي: عجباً لهؤلاء في كفرهم مع ما يشاهدونه من هذه الآيات! ومن تعجب من شيء قال: سبحان الله! و ﴿ الْأَزْوَجَ ﴾ الأنواع، والأصناف، فكل زوج صنف؛ لأنه مختلف في الألوان، والطعوم، والأشكال، والصغر، والكبر، فاختلافها هو ازدواجها. وقال قتادة: يعنى: الذكر، والأنثى. انتهى. قرطبى.

﴿ مِمَّا تُنْبِتُ ٱلْأَرْضُ ﴾: من النبات، وأنواع الشجر. ﴿ وَمِنْ أَنفُسِهِمْ ﴾ أي: وخلق منهم أزواجاً ذكوراً، وإناثاً. ﴿ وَمِمَّا لَا يَعَلَمُونَ ﴾ أي: من أصناف خلقه في البر، والبحر، والسماء، والأرض. ثم يجوز أن يكون مما يخلقه لا يعلمه البشر، وتعلمه الملائكة. ويجوز أن لا يعلمه مخلوق. ووجه الاستدلال في هذه الآية: أنه إذا انفرد بالخلق، فلا ينبغي أن يشرك به.

قال محمد على الصابوني: سبحان الله ما أعظم قدرة الله، لقد كان السائد: أن الزوجية إنما تكون بين الإنسان، والحيوان فقط، وجاء القرآن بالمعجزة الباهرة المثبتة لما اكتشفه العلم الحديث منذ زمن قريب، وهي: أن الزوجية بين الإنسان، والحيوان، والنبات، والذرة، وسائر الكائنات، فقد ثبت: أن الذرة وهي أصغر أجزاء المادة، مؤلفة من زوجين مختلفين من الإشعاع الكهربائي: سالب، وموجب يتزاوجان، ويتحدان، وأن بين النبات أعضاء مذكرة، وأعضاء مؤنثة. فسبحان العلي القدير القائل: ﴿ سُبَّ حَنَى اللَّذِي خَلَقَ اللَّزُوجَ … إلخ انتهى. هذا؛ وقال تعالى في سورة (الذاريات): ﴿ وَمِن حَكِل شَيْء خَلَفَ الْأَرْق عَلَى النبات، والإنسان وفي كل شيء مما نعلمه، ومما لا نعلمه، فسبحان الإله القدير العليم الذي أحاط علمه بكل الأكوان، وأحصى كل شيء عدداً. انتهى.

الإعراب: ﴿سُبُحُنَ﴾: مفعول مطلق لفعل محذوف لم يذكر. و﴿سُبُحُنَ﴾ مضاف، و﴿اللَّذِي﴾ اسم موصول مبني على السكون في محل جر بالإضافة، من إضافة المصدر، أو اسم المصدر لفاعله، فيكون المفعول محذوفاً، ﴿خَلَقَ﴾: فعل ماض،

والفاعل يعود إلى ﴿ٱلَّذِي﴾ وهو العائد. ﴿ٱلْأَزَّجَ﴾: مفعول به. ﴿كُلَّهَا﴾: توكيد، و(ها): في محل جر بالإضافة، وجملة: ﴿خَلَقَ... ﴾ إلخ صلة الموصول، لا محل لها، والكلام ﴿ سُبَّكَن ١٠٠٠ إلخ مستأنف، لا محل له. ﴿ مِمَّا ﴾: جار ومجرور متعلقان بمحذوف حال من الأزواج، و(ما) تحتمل الموصولة، والموصوفة، فهي مبنية على السكون في محل جر بـ: (مِنْ). ﴿ نُنْبِتُ ﴾: فعل مضارع. ﴿ ٱلْأَرْضُ ﴾: فاعله، والجملة الفعلية صلة (ما) أو صفتها، والعائد، أو الرابط محذوف، التقدير: من الذي، أو: من شيء تنبته الأرض. ﴿وَمِنْ أَنْفُسِهِمْ ﴾: معطوفان على ما قبلهما، والهاء في محل جرِّ بالإضافة. ﴿وَمِمَّا﴾: جار ومجرور معطوفان على مثلهما. ﴿لَا﴾: نافية. ﴿يَعُـلُمُونَ﴾: فعل مضارع مرفوع إلخ، والواو فاعله، والجملة الفعلية صلة (ما) أو صفتها، والعائد، أو الرابط محذوف، التقدير: من الذي، أو: من شيء لا يعلمونه.

الآية: ٣٧

## ﴿وَءَايَةٌ لَّهُمُ ٱلَّيْلُ نَسْلَخُ مِنْهُ ٱلنَّهَارَ فَإِذَا هُم مُّظْلِمُونَ ۞

الشوح: المعنى: وعلامة ثانية لأهل مكة، ومن لف لفهم من المشركين دالة على قدرة الله، ووحدانيته، وبأنه جلت حكمته قادر على إعادة الأموات بعد فنائها، ويحييها يوم القيامة للحساب، والجزاء كما يسلخ الليل من النهار. والعكس صحيح. هذا؛ والسلخ: الكشط، والنزع. يقال: سلخه الله من دينه. ثم تستعمل بمعنى الإخراج، ففي الكلام استعارة تصريحية، شبه الله إزالة ضوء النهار، وانكشاف ظلمة الليل بسلخ الجلد عن الشاة، ونحوها، واستعارة اسم السلخ للإزالة، والإخراج، واشتق منه: ﴿ نَسْلُخُ ﴾ بمعنى: نخرج منه النهار بطريق الاستعارة التصريحية. وهذا من بليغ الاستعارة. وبين الليل، والنهار طباق. ﴿فَإِذَا هُم مُّظَّلِمُونَ﴾: داخلون في الظلام، يقال: أظلمنا؛ أي: دخلنا في ظلام الليل، وأظهرنا: دخلنا في وقت الظهر، وكذلك: أصبحنا، وأضحينا، وأمسينا.

هذا؛ والليل واحد بمعنى الجمع، واحده: ليلة، مثل: تمر، وتمرة، وقد جمع على: ليال، فزادوا فيه الياء على غير قياس، ونظيره: أهل، وأهال، والليل الشرعي: من غروب الشمس إلى طلوع الفجر الصادق، وهو أحد القولين في اللغة، والقول الآخر: من غروبها إلى طلوعها. هذا؛ والنهار: ضد الليل، وهو لا يجمع كما لا يجمع العذاب، والسراب، فإن جمعته قلت في [الرجز] الكثير: نُهُر، بضمتين، كسحاب، وسحب، وأنشد ابن كيسان:

لَـوْلَا النَّـوِيـدانِ لَـمُـتْـنَا بِالنُّصِّمُـرْ تَـوِيـدُ لِـيْـلِ، وَتَـوِيـدٌ بِـالـنُّـهُـرْ وفي القليل: أنهر. والنهار: من طلوع الشمس، أو من طلوع الفجر ـ على ما تقدم في نهاية الليل ـ إلى غروب الشمس. وقد يطلق عليهما: اليوم. هذا؛ والليل يطلق على الحباري، أو على فرخها، وفرخ الكروان، والنهار يطلق على فرخ القطا. انتهى. قاموس. وقد ألغز بعضهم بقوله: [الوافر]

إِذَا شَهُ رُ الصِّيامِ إِلَيْكَ وَافَى كَا أَنْ السَّرِ، فقال: كما ألغز بعضهم بقصب السكر، فقال:

مُهفْهَ فَهُ الأعطافِ عندُ مَذَاقُها ويأخذُ كُلُّ الناس منها مَنَافِعاً

فَكُلْ مَا شِئْتَ لَيْلاً أَوْ نَهَارا [الطويل]

تفوقُ القَنا لكِنْ بِغيرِ سِنَانِ وَتُوكَلُ بَعْدَ العصرِ في رَمَضَانِ

هذا؛ ويطلق على الليل والنهار اسم الجديدين، قالت الخنساء رضي الله عنها: [البسيط]

إِنَّ الْجَدِيدَيْنِ في طولِ اختلافِهِ مَا لا يَفسُدَانِ ولكِنْ يَفْسُدُ النَّاسُ أَما (آية) فإنها تطلق على معان كثيرة: الدلالة: كما في هذه الآية ونحوها. وتطلق على المعجزة: مثل انشقاق القمر، ونحوه، وعصا موسى، ونحو ذلك، قال تعالى: ﴿وَلَقَدُ ءَانِينًا مُوسَىٰ يَسْمَعُونَ ﴾. وتطلق على الموعظة، ومنه قوله تعالى: ﴿إِنَ فِي ذَلِكَ لَآيَنتِ لِقَوْمِ يَسْمَعُونَ ﴾. كما تطلق على جملتين، أو أكثر من كلام الله تعالى، وعلى السورة بكاملها، وهو

الإعراب: (آيةٌ): خبر مقدم. ﴿ لَهُمُ ﴾: جار ومجرور متعلقان بمحذوف صفة: (آية). ﴿ الَّيْلُ ﴾: مبتدأ مؤخر، والجملة الاسمية معطوفة على مثلها في الآية رقم [٣٦]. ﴿ سَلَخُ ﴾: فعل مضارع، والفاعل مستتر تقديره: «نحن». ﴿ مِنْهُ ﴾: جار ومجرور متعلقان بما قبلهما. ﴿ النّهَارَ ﴾: مفعول به، والجملة الفعلية في محل نصب حال من: ﴿ الّيَّلُ ﴾ على اعتبار (أل) فيه للتعريف، والعامل في الحال: (آية) لما فيها من معنى للدلالة، أو في محل رفع صفة: ﴿ الّيَّلُ ﴾ على اعتبار (أل) فيه للورئة أمَّ لَمُ الله فيه للجنس، ومثل هذه الآية قوله تعالى في سورة الجمعة: ﴿ مَثَلُ اللّذِينَ حُمِّلُوا النّورَينَة ثُمَّ لَمُ الله عني على المخيب، ومثل الآيتين قول رجل من بني سلول، وهو الشاهد رقم (١٥٢) من كتابنا «فتح القريب المجيب»:

وَلَقَدْ أَمُرُّ عَلَى اللَّئِيمِ يَسُبُّنِي فَمَضَيْتُ ثُمَّتَ قَلْتُ: لَا يَعْنِينِي فَجَمَلَة: (يسبني» تصلح لأن تكون نعتاً للئيم، وأن تكون حالاً منه. ﴿فَإِذَا هُم مُظَلِمُونَ﴾: إعراب هذه الجملة مثل إعراب: ﴿فَإِذَا هُمْ خَيمِدُونَ﴾ في الآية رقم [٢٩].

# ﴿ وَٱلشَّمْسُ تَجْرِى لِمُسْتَقَرِّ لَّهَا ۚ ذَلِكَ تَقَدِيرُ ٱلْعَزِيزِ ٱلْعَلِيمِ ﴿ ﴾

الشرح: ﴿وَالشَّمْسُ تَجْرِى لِمُسْتَقَرِّ لَهَا ﴾ أي: وآية أخرى لهم الشمس تسير بقدرة الله في فلك لا تتجاوزه، ولا تتخطاه لزمن تستقر فيه، ولوقت تنتهي إليه، وهو يوم القيامة حيث ينقطع جريانها عند خراب العالم. وقال ابن كثير: وفي قوله تعالى: ﴿لِمُسْتَقَرِّ لَهَا ﴾ قولان:

المُزعُ الثَّاليِّثُ وَالْغِشِرُونَ

أحدهما: أن المراد مستقرها المكاني، وهو تحت العرش مما يلي الأرض من ذلك الجانب وهي أينما كانت فهي تحت العرش، هي وجميع المخلوقات؛ لأنه سقفها، فحينئذ تسجد، وتستأذن في الطلوع، كما جاءت بذلك الأحاديث. روى البخاري عن أبي ذُرِّ ـ رضى الله عنه ـ قال: كنتُ مع النبي على المسجدِ عِنْدَ غُروبِ الشمس، فقال على: «يَا أَبَا ذَرِّ أَتَدْرِي أَيْنَ تَغربُ الشمْسُ؟». قُلْتُ: اللهُ ورسولُهُ أَعْلَمُ، قال: «فإِنَّهَا تَذْهَبُ حَتَّى تَسْجُد تحتَ العرشِ، فَتَسْتأذِنُ، فيُؤْذَنُ لها. ويوشكُ أن تسجدَ، فلا يُقْبَلُ منها، وتَسْتَأذِن، فلا يُؤْذَنُ لَهَا، يُقَالُ لَهَا: ارْجعِي مِنْ حَيْثُ جِئْتِ. فَتَطْلُعُ مِنْ مَغْرِبِهَا». فذلك قوله تعالى: ﴿وَٱلشَّمْسُ تَحْرِي لِمُسْتَقَرِّ لَّهَا أَ...﴾ إلخ.

والقول الثاني: أن المراد به: «مستقرها» هو منتهى سيرها، وهو يوم القيامة، يبطل سيرها، وتسكن حركتها، وتُكَوَّر، وينتهي العالم إلى غايته، وهذا هو مستقرها الزماني، قال قتادة - رحمه الله تعالى -: ﴿ لِمُسْتَقَرِّ لَّهَا ﴾ أي لوقتها، ولأجل لا تعدوه. هذا؛ وقرأ ابن مسعود وابن عباس رضي الله عنهم: (لا مُسْتَقَرَّ لها) أي: لا قرار لها، ولا سكون؛ بل هي سائرة ليلاً نهاراً، لا تفتر، ولا تقف، كما قال تعالى: ﴿وَسَخَّرَ لَكُمُ ٱلشَّمْسَ وَٱلْقَمَرَ دَآبِيَّيُّ ۗ الآية رقم [٣٣] من سورة (إبراهيم)، أي: لا يفتران، ولا يقفان إلى يوم القيامة. انتهى.

﴿ذَلِكَ تَقْدِيرُ ٱلْعَزِيزِ ٱلْعَلِيمِ﴾ أي: ذلك الجري، وذلك الدوران بانتظام، وبحساب دقيق هو تقدير القوي القادر الغالب على أمره، العليم بكل شيء صغيراً كان، أو كبيراً، سراً كان، أو جهراً.

هذا؛ وجاء في الظلال للشهيد ما يلي: والشمس تدور حول نفسها، وكان المظنون أنها ثابتة في موضعها، الذي تدور فيه، ولكن عرف أخيراً: أنها غير مستقرة في مكانها، إنما هي تجري فعلاً في اتجاه واحد في الفضاء الكوني، الهائل بسرعة، حسبها الفلكيون باثني عشر ميلاً في الثانية، والله ربها الخبير بها، وبجريانها يقول: إنها ﴿ تَجُرِى لِمُسْتَقَرِّ لَّهَا ﴾ هذا المستقر الذي تنتهي إليه، لا يعلمه إلا هو سبحانه وتعالى، وحين نتصور أن حجم هذه الشمس يبلغ نحو مليون ضعف لحجم أرضنا هذه، وأن هذه الكتلة الهائلة تتحرك وتجري في الفضاء، لا يسندها شيء، نُدرك طرفاً من هذه القدرة، التي تُصَرِّف هذا الوجود عن قوة، وعن علم. وصدق الله إذ يقول: ﴿ ذَاكَ تَقْدِيرُ ٱلْعَزِيزِ ٱلْعَلِيمِ ﴾. انتهى. صفوة التفاسير للصابوني.

هذا؛ وجاء في الكشاف ما يلي: ﴿ لِمُسْتَقَرِّ لَّهَا ﴾: لحد لها مؤقت مقدر، تنتهي إليه من فلكها في آخر السنة، شبه بمستقر المسافر إذا قطع مسيره، أو لمنتهي لها من المشارق، والمغارب؛ لأنها تتقصاها مشرقاً مشرقاً، ومغرباً مغرباً، حتى تبلغ أقصاها، ثم ترجع، فذلك حدها، ومستقرها؛ لأنها لا تعدوه. أو لحد لها من مسيرها كل يوم في مرأى عيوننا، وهو المغرب. وقيل: مستقرها: أجلها الذي أقر الله عليه أمرها في جريها، فاستقرت عليه، وهو آخر السنة. انتهى. والله أعلم بمراده، وأسرار كتابه. هذا؛ والثابت: أن الشمس إذا غربت في ناحية من الأرض؛ تشرق على ناحية أخرى، مما يدل على أنها لا تقف أبداً، ويؤيد هذا القول ما قاله الفقهاء في باب مواقيت الصلاة من أن الأوقات الخمسة تختلف باختلاف الجهات، والنواحي، فقد يكون المغرب عندنا عصراً عند آخرين، ويكون الظهر عندنا صبحاً عند آخرين، وهكذا. انتهى. جمل.

الإعراب: ﴿وَالشَّمْسُ : يجوز أن يكون معطوفاً على ما قبله ، فيكون التقدير: وآية لهم الشمس ، وعليه فالإعراب مثله في الآية رقم [٣٣]. ويجوز أن يكون (الشمس) مرفوعاً بفعل محذوف يفسره الثاني. ويجوز أن يكون مرفوعاً بالابتداء ، والجملة الفعلية بعده خبره ، التقدير: والشمس جارية . اعتبارات ذكرها القرطبي ، والثاني ضعيف معنى ، تأمل . ﴿لِمُسْنَقَرِ ﴾ : جار ومجرور متعلقان بالفعل قبلهما . ﴿لَهُ مَنْ الله على السكون في محل رفع مبتدا ، واللام للبعد ، والكاف حرف خطاب لا محل له . ﴿تَقْدِيرُ ﴾ : خبر المبتدأ . وهو مضاف ، و ﴿ الْعَرَبِيرَ ﴾ مضاف إليه ، من إضافة المصدر لفاعله . ﴿ الْعَلِيمِ ﴾ : بدل مما قبله ، والجملة الاسمية : ﴿ وَالِكَ مستأنفة ، لا محل لها .

#### ﴿ وَٱلْقَـمَرَ قَدَّرْنَكُ مَنَازِلَ حَتَّى عَادَ كَٱلْعُرْجُونِ ٱلْقَدِيمِ ﴿ آَ ﴾

المشرح: ﴿وَٱلْقَمَرَ قَدَرْنَهُ...﴾ إلخ: أي: قدرنا له منازل، أو: قدرنا مسيره في منازل، مثل قوله تعالى في سورة (المطففين): ﴿وَإِذَا كَالُوهُمْ أَو وَّرَنُوهُمْ يُخْيِرُونَ﴾ فإن الأصل: كالوا لهم، أو وزنوا لهم. والمنازل ثمانية وعشرون منزلاً، ينزل كل ليلة في منزل منها، لا يتعداه يسير فيها من ليلة المستهل إلى الثامنة والعشرين، ثم يستتر ليلتين، أو ليلة إذا نقص، فإذا كان في آخر منازله رقّ، وتقوّس، كما قال تعالى: ﴿حَقّ عَادَ كَالْمُجُونِ الْقَدِيمِ ﴾ وهو العود الذي عليه شماريخ العذق إلى منبته من النخلة، و﴿الْقَدِيمِ ﴾ الذي أتى عليه الحول، فإذا قدم؛ عتق، ويبس، وتقوّس، واصفر، فشبه به القمر عند انتهائه إلى آخر منازله، فوجه الشبه فيه مركب، وهو الاصفرار، والعرجون القديم. والعرجون القديم. والعرجون القديم في غير هذه السورة.

قال ابن كثير: جعل الله القمر لمعرفة الشهور، كما جعل الشمس لمعرفة الليل والنهار، وفاوت بين سير الشمس، وسير القمر، فالشمس تطلع كل يوم، وتغرب في آخره، وتنتقل في مطالعها، ومغاربها صيفاً وشتاءً، يطول بسبب ذلك النهار، ويقصر الليل، ثم يطول الليل، ويقصر النهار، وهو كوكب نهاري: ﴿ يُقِلِبُ اللهُ اللَّيْلَ وَالنَّهَارَ ﴾. ﴿ يُولِجُ النَّهَ لَيْ النَّهَ اللهُ وَالنَّهَارَ ﴾. ﴿ يُولِجُ النَّهَ لَيْ النَّهَارِ وَيُولِجُ اللَّهُ مِن الشهر ضئيلاً قليل النور، ثم النَّهار في الله النانية، ويرتفع منزلةً، ثم كلما ارتفع؛ ازداد نوره، وضياؤه؛ حتى يتكامل يزداد نوره، وضياؤه؛ حتى يتكامل

نوره في الليلة الرابعة عشرة، ثم يشرع في النقص إلى آخر الشهر حتى يصير كالعرجون القديم. انتهى.

تنبيه: قال الله تعالى في الآية رقم [٥] من سورة (يونس) على نبينا، وعليه ألف صلاة، وألف سلام: ﴿هُو الَّذِي جَعَلَ الشَّمْسَ ضِيآ وَالْقَمَرَ ثُورًا وَقَدَرَهُ مَنَاذِلَ لِنَمَّامُواْ عَدَدَ السِّنِينَ وَالْحِسَابُ وَقَالَ تبارك وتعالى في الآية رقم [١٢] من سورة (الإسراء): ﴿وَجَعَلْنَا النَّلَ وَالنَّهَارَ ءَايَنَيْنِ فَمَحُونًا ءَايَة النَّهَا وَالنَّهَارِ مُبْصِرةً لِتَبَّعُواْ فَضَلًا مِن رَبِّكُمْ وَلِتَعْلَمُواْ عَدَدَ السِّنِينَ وَالْجِسَابُ وَكُلَّ شَيْءٍ فَصَلْنَهُ النَّلِ وَجَعَلْنَا ءَايَة النَّهَارِ مُبْصِرةً لِتَبَّعُواْ فَضَلًا مِن رَبِّكُمْ وَلِتَعْلَمُواْ عَدَدَ السِّنِينَ وَالْجِسَابُ وَكُلَّ شَيْءٍ فَصَلْنَهُ وَلَيَعْلَمُواْ عَدَدَ السِّنِينَ وَالْجِسَابُ وَكُلَّ شَيْءٍ فَصَلْنَهُ وَلَيْكُونَكُ عَنِ الْأَهِلَةِ قُلُ هِي اللَّهُ فِي اللَّهُ وَلِمَا عَلَى اللَّهُ وَلِمَا اللَّهُ وَلَا عَلَى اللَّهُ وَلَا عَلَى اللَّهُ وَلَا عَلَى مَا أَنعَم، وأعطى. وتكرم!

بقي أن تعرف منازل القمر الثمانية والعشرين بأسمائها، وهي مواقع النجوم؛ التي نسبت إليها العرب الأنواء الماطرة، وهي: (الشَّرطان، الْبُطَيْن، الثُّريَّا، الدَّبَرانِ، الهَقْعَة، الهنْعَة، الغُرّاع، النَّثرة، الطَّرْف، الحبْهة، الخراتَانِ، الصَّرْفة، الْعَوَّاء، السَّماك، الغَفْر، الزُّبَانَيَان، الإِكْليل، الْقَلْب، الشوْلة، النَّعائِم، البُلدة، سعد الذابح، سعد بلغ، سعد السعود، سعد الأخبية، الفرغ المقدَّم، الفرْغ المؤخّر، بطن الحوت)، فإذا صار القمر في آخرها؛ عاد إلى أولها، وهذه المنازل منقسمة على البروج، لكل برج منزلان، وثلث، انظر الآية رقم [11] من سورة (الفرقان) لمعرفة هذه البروج.

 صفة: (العرجون)، و«أن» المضمرة بعد: ﴿حَقَىٰ﴾ والفعل: ﴿عَادَ﴾ في تأويل مصدر في محل جر ب: ﴿حَقَىٰ﴾، والجار والمجرور متعلقان بالفعل قبلهما.

# ﴿ لَا ٱلشَّمْسُ يَنْبَغِي لَمَا ۚ أَن تُدُرِكَ ٱلْقَمَرَ وَلَا ٱلَّيْلُ سَابِقُ ٱلنَّهَارِ وَكُلُّ فِي فَلَكِ ۗ يَسْبَحُونَ ﴿ لَكُ الشَّمْسُ يَنْبَغِي لَمَا ۚ أَن تُدُرِكَ ٱلْقَمَرَ وَلَا ٱلَّيْلُ سَابِقُ ٱلنَّهَارِ وَكُلُّ

الشرح: ﴿ لا يَسْهِلُ لَهُ أَيْنِي ... ﴾ إلخ: أي: لا يصح للشمس ولا يتسهل لها أن تدرك القمر في سرعة سيره، فإن ذلك يخل بتكوين النبات وبعيش الحيوان، أو في آثاره، ومنافعه، أو مكانه بالنزول إلى محله، أو سلطانه فتطمس نوره. وإيلاء حرف النفي الشمس للدلالة على أنها مسخرة، لا يتيسر لها إلا ما أريد بها. انتهى. بيضاوي. وفحوى الآية الكريمة: أن الشمس والقمر لا يتوافقان في السير، ولا يجتمعان معاً، فأما قوله تعالى في سورة القيامة رقم [٩] ﴿ وَمُجْعَ الشّمُسُ وَالْقَدَرُ ﴾ فذلك يكون حين تحبس الشمس عن الطلوع من المشرق، وتطلع من المغرب، وجمعهما علامة لانقضاء الدنيا، وقيام الساعة، فذلك اليوم الذي قال الله تعالى فيه: ﴿ يَوْمُ يَأْتِي بَعْنُ عَلَيْكِ لَا يَنْعُ نَفْسًا إِيمَنُهُا لَرْ تَكُنَّ ءَامَنتَ مِن قَبْلُ... ﴾ إلىخ الآية رقسم [١٥٨] مسن سورة بعضُ عَايَتِ رَبِّكَ لَا يَنْعُ نَفْسًا إِيمَنُهُا لَرْ تَكُنَّ ءَامَنتَ مِن قَبْلُ... ﴾ إلىخ الآية رقسم [١٥٨] مسن سورة في الآية رقم [٣٦] من سورة (الأنبياء): ﴿ وَهُو النّبِي خَلَقَ النّبَلَ وَالنّبَارُ وَالشّمَسُ وَالْقَمْرُ كُلُّ فِي فَالِي يَسْبَحُونَ ﴾ واحد مما ذكر في فلك يسبحون، أي يجرون، ويسيرون بسرعة كالسابح في الماء. وإنما جمعهن جمع المذكر السالم بالواو والنون، وهو للعقلاء؛ لأنه تبارك وتعالى ذكر عنهن فعل العقلاء، وهو السباحة والجري، وجعلهن في الطاعة والانقياد بمنزلة من يعقل، وهذا يتكرر في القرآن الكريم، وقد ذكرته في محاله.

هذا؛ والفلك بفتحتين: مدار النجوم الذي يضمها، وهو في كلام العرب كل شيء مستدير، وجمعه: أفلاك ويجمع على: فُلك، مثل: أَسَد، وأُسْد. وقيل: الفلك: السماء الذي فيه الكواكب، فكل كوكب يجري في السماء، الذي قدر له أن يجري فيه. وقيل: الفلك طاحونة كهيئة فلك المغزل، فهو الذي تجري فيه النجوم، وهو مستدير كاستدارة الرحى. وقيل: غير ذلك، وقال أصحاب الهيئة: الأفلاك: أجرام صلبة، لا ثقيلة، ولا خفيفة، غير قابلة للخرق، والالتئام، والنمو، والذبول. والحق: أنه لا سبيل إلى معرفة صفة السموات، إلا بإخبار الصادق، فسبحان الخالق، المدبر لخلقه بالحكمة، والقدرة الباهرة غير المتناهية.

الإعراب: ﴿لَهُ: نافية. ﴿ الشَّمْسُ ﴾: مبتدأ. ﴿ يَنْبَغِي ﴾: فعل مضارع مرفوع، وعلامة رفعه ضمة مقدرة على الياء للثقل. ﴿ هَا اللهُ مَن عَلَمَ اللهُ مَن عَلَمُ اللهُ مَن عَلَمُ اللهُ مَن عَلَمُ اللهُ عَلَى اللهُ ع

مصدر في محل رفع فاعل ﴿ يَنْبَغِي ﴾، والجملة الفعلية: ﴿ يَنْبَغِي... ﴾ إلخ في محل رفع خبر المبتدأ، والجملة الاسمية: ﴿لَا أَلشَّمُسُ ٠٠٠﴾ إلخ مستأنفة، لا محل لها، ﴿وَلَا ﴾: الواو: حرف عطف. (لا): نافية. ﴿ أَلْيَلُ ﴾: مبتدأ. ﴿ سَابِقُ ﴾: خبره، وهو مضاف، و﴿ ٱلنَّهَارُ ﴾ مضاف إليه، من إضافة اسم الفاعل لمفعوله، وفاعله مستتر فيه. هذا؛ وقرئ بنصب: ﴿ النَّهَارِّ ﴾، وحذف تنوين ﴿سَابِقُ﴾ فيكون ﴿ٱلنَّهَارِ ﴾ مفعولاً به صريحاً، والجملة الاسمية معطوفة على ما قبلها، لا محل لها مثلها. ﴿وَكُلُّ ﴾: الواو: حرف استئناف. (كل): مبتدأ، سوغ الابتداء به الإضافة المقدرة. ﴿ فِي فُلُكِ ﴾: متعلقان بما بعدهما، والجملة الفعلية: "يسبحون في فلكِ " في محل رفع خبر المبتدأ، والجملة الاسمية مستأنفة، لا محل لها، واعتبارها حالاً لا بأس به.

الآية: ٤١

#### ﴿وَءَايَةٌ لَمُّمْ أَنَّا حَمَلْنَا ذُرِّيَّتَهُمْ فِي ٱلْفُلِّكِ ٱلْمَشْحُونِ ﴿ إِنَّا ﴾

الشرح: المعنى: وعلامة أخرى واضحة للناس على كمال قدرتنا: أننا حملنا آباءهم الأقدمين (وهم ذرية آدم) في سفينة نوح ـ على نبينا، وعليه ألف صلاة وألف سلام ـ؛ التي أمره الله أن يحمل فيها من كل زوجين اثنين. انتهى. صفوة التفاسير. وفي البيضاوي: ﴿ذُرِّيَّتُهُمْ﴾ أولادهم الذين يبعثونهم في تجاراتهم، أو صبيانهم، ونساءهم؛ الذين يصطحبونهم في أسفارهم. فإن الذرية تقع عليهن؛ لأنهن مزارعهما، وتخصيصهم في الذكر؛ لأن استقرارهم في السفن أشق، وتماسكهم فيها أعجب، وقيل: المراد: فلك نوح، وحمل الله ذرياتهم فيها: أنه حمل آباءهم الأقدمين. وفي أصلابهم هم وذرياتهم، وتخصيص الذرية بالذكر؛ لأنه أبلغ في الامتنان، وأدخل في التعجب مع الإيجاز. انتهى. بتصرف. هذا؛ و﴿ ٱلْمَشْحُونِ ﴾ المملوء بالبضائع، والناس، والدواب، وغير ذلك من بترول، ونحوه في هذه الأيام. هذا؛ وقد استدل بهذه الآية على أن الذرية تطلق على الآباء كما تطلق على الأولاد، وهو ما في التاج، وتجمع جمع تكسير: ذراري كما تجمع جمع مؤنث سالماً: (ذريات). وإطلاق ذرية على الآباء لأن الله ذرأ منهم الأولاد.

هذا؛ و﴿ ٱلْفُلُكِ ﴾: بضم الفاء وسكون اللام، يطلق على المفرد، والجمع، والمذكر، والمؤنث، فقد أفرد سبحانه وتعالى في هذه الآية، وذَكَّر، وقال تعالى: ﴿وَٱلْفُلْكِ ٱلَّتِي تَجَرِي فِي ٱلْبَحْرِ بِمَا يَنفَعُ ٱلنَّاسَ﴾. فأنث، ويحتمل الإفراد، والجمع، وقال جل شأنه: ﴿حَتَّى إِذَا كُنتُدُ فِ ٱلْفُلُكِ وَجَرَيْنَ بِهِمَ﴾. فجمع، وكأنه يذهب بها إذا كانت واحدة إلى معنى المركب، فتذكر، وإلى معنى السفينة، فتؤنث، وقد ألغز فيها الشاعر حيث قال: [الطويل]

وفى بَطْنِهَا حِمْلٌ على ظَهْرهَا يَعْلُو وَإِنْ شَرِبتْ مَاتَتْ وَفَارَقَهَا الْحِمْلُ

مُكَسَّحَةٌ تَجْرِي وَمَكفُوفَةٌ تَرى فَإِنْ عَطِشَتْ عاشَتْ وَعَاشَ جَنِينُهَا رَ الْأُلِيِّسَرَ الْمُ الْآلِية : ٢٦

ولا تنس: أن أول من اخترع السفينة (وهي الفلك) نوح، على نبينا، وشفيعنا، وعليه ألف صلاة، وألف سلام. ومن تصميمها وشكلها أخذت البشرية تصنع السفن، وتتطور جيلاً بعد جيل، حتى وصلت إلى ما وصلت إليه في العصر الحاضر. هذا؛ وقد كانت السفن في الزمن الماضي تسير بواسطة الرياح، وأما في أيامنا هذه؛ فإنها تسير بواسطة البخار، ففي الزمن الماضي، كان البحارون يلقون العناء إذا اضطرب البحر، أو عاكست الرياح مسير السفينة، وقد عبر المتنبى عن ذلك، بقوله: (وهو جار مجرى المثل):

مَا كُلُّ مَا يَتَمَنَّى الْمَرْءُ يُدرِكُهُ تَأْتِي الريَاحُ بِمَا لَا تَشْتَهِي السُّفُنُ هذا؛ والذرية هي النَّسْلُ من بني آدم، وهي تقع على الجمع كما في قوله تعالى: ﴿وَلْيَخْشَ اللّهِ عَلَى الجمع كما في قوله تعالى حكاية عن قول اللّهِ عَلَى الواحد كما في قوله تعالى حكاية عن قول زكريا \_ على نبينا، وعليه ألف صلاة، وألف سلام \_: ﴿رَبِّ هَبُ لِي مِن لَدُنكَ ذُرِيَّةً طَبِّبَةً ﴾. قيل: هي مشتقة من: «الذَّرَا» بفتح الذال، وهو كل ما استذريت به، يقال: أنا في ظل فلان، وفي ذراه، أي: في كنفه، وستره، وتحت حمايته. وهو بضم الذال: أعلى الشيء. وقيل: هي مشتقة ذراه، أي: في كنفه، وستره، وتحت حمايته. وهو بضم الذال: أعلى الشيء. وقيل: هي مشتقة

من الذَّرْء، وهو الخلق، قال تعالى: ﴿ قُلْ هُو اللَّذِى ذَرَاَكُمْ فِي الْأَرْضِ وَإِلَيْهِ ثُحَشَرُونَ ﴾. وقال تعالى: ﴿ يُذْرَؤُكُمْ فِي أَلِيْهِ الرَاء في التشديد.

الإعراب: ﴿وَعَايَةٌ﴾: الواو: حرف استئناف. (آية): مبتدأ. ﴿فَأُمْ﴾: جار ومجرور متعلقان بمحذوف خبر المبتدأ، والجملة الاسمية في محل رفع خبر مقدم. ﴿أَنَّ﴾: (أنَّ): حرف مشبه بالفعل، و(نا): اسمها، حذفت نونها، وبقيت الألف دليلاً عليها. ﴿مَلْنَا﴾: فعل، وفاعل. ﴿ فَرُيَّتُهُمْ ﴾: مفعول به، والهاء في محل جر بالإضافة. ﴿فِي ٱلْفُلُكِ ﴾: متعلقان بالفعل قبلهما. ﴿ أَلْمُشْحُونِ ﴾: صفة، وجملة: ﴿ مَلْنَا ﴿ الله في محل رفع خبر: (أنَّ)، و(أنَّ) واسمها، وخبرها في تأويل مصدر في محل رفع مبتدأ مؤخر. وهذا الإعراب هو فحوى كلام ابن هشام في تأويل مصدر في محل رفع مبتدأ مؤخر. وهذا الإعراب هو فحوى كلام ابن هشام في وقال مكي: المصدر المؤول مفسر له: (آية). هذا ؛ وأرى أنَّ (آية) خبر مقدم، والجار والمجرور متعلقان بمحذوف صفة: (آية). والمصدر المؤول في محل مبتدأ مؤخر، مثله: ﴿ وَعَايَةٌ لَمُّمُ النَّرُنُ ﴿ مَا لَمُ المَا لَا المحلين المذكورتين. تأمل، وتدبر، وربك أعلم، وأجل، وأجر، وأحر، وأحر،

#### ﴿وَخَلَقْنَا لَهُمْ مِّن مِّثْلِهِۦ مَا يَرَّكُبُونَ ﴿ اللَّهُ ﴾

الشرح: المعنى: خلقنا لأهل مكة، وللناس أجمعين مثل الفلك المذكورة. ﴿مَا يَرَكُبُونَ﴾: من الإبل؛ لأن الله خلقها للركوب، وللحمل مثل السفن المركوبة في البحر، والعرب تشبه الإبل بالسفن، قال طرفة في معلقته رقم [٤].

كَ أَنَّ حُدُوجَ الْمَ الِكِيَّةِ غُدْوَةً خَلَايَا سَفِينٍ بِالنَّواصِفِ مِنْ دَدِ

هذا قول. والقول الثاني: أن المراد جميع ما يركب من الدواب. والقول الثالث: أن المراد: السفن، وأن المراد في الفلك المشحون: سفينة نوح خاصة على نحو ما رأيت فيما تقدم. قاله ابن عباس ـ رضي الله عنهما ـ. وهو الأظهر لقوله تعالى في الآية التالية: ﴿ وَإِن نَشَأَ نُغُرِقَهُمَ ﴾.

الإعراب: ﴿وَخَلَقْنَا﴾: الواو: حرف عطف. (خلقنا): فعل، وفاعل. ﴿ أُمُ ﴾: جار ومجرور متعلقان بما قبلهما. ﴿ مِّن مِّنْلِهِ ﴾: جار ومجرور متعلقان بمحذوف حال من: ﴿ مَا ﴾. هذا ؟ وأجيز اعتبار ﴿ مِّن ﴾ صلة في الإيجاب على مذهب الأخفش. ومثله حال من: ﴿ مَا ﴾. وقدمت لمناسبة رؤوس الآي، والهاء في محل جر بالإضافة. ﴿ مَا ﴾: اسم موصول مبني على السكون في محل نصب مفعول به، والجملة الفعلية بعدها صلتها، والعائد محذوف التقدير: الذي يركبونه. وجملة: ﴿ مَلْنَا … ﴾ إلخ فهي في محل رفع مثلها.

### ﴿ وَإِن نَّشَأُ نُغَرِقْهُمْ فَلَا صَرِيحٌ لَهُمْ وَلَا هُمُ يُنْقَذُونَ ﴿ اللَّهُ

الشرح: ﴿ وَإِن نَشَأَ نُغَرِقُهُمْ ﴾ أي: في البحر، ونهلكهم فيه. ﴿ فَلَا صَرِيحَ لَمُمْ ﴾: فلا مغيث لهم، ولا معين، ولا منجد فهو فعيل بمعنى فاعل. وفي سورة (إبراهيم) قوله تعالى حكاية عن قول إبليس \_ أخزاه الله تعالى \_: ﴿ مَا أَنَا بِمُصْرِخِكُمْ وَمَا أَنتُهُ بِمُصْرِخِكُمْ وَمَا أَنتُهُ بِمُصْرِخِكُمْ وَمَا أَنتُهُ بِمُصْرِخِكُمْ وَمَا أَنتُهُ بِمُصْرِخِكُمْ وَمَا الله عنهما \_: ولا أحد ينقذهم من عذابي.

هذا؛ وكما يطلق (الصريخ) على المغيث يطلق على الصارخ، وهو المستغيث فهو من الأضداد، كما صرح به أهل اللغة، ويكون مصدراً بمعنى: الإغاثة؛ لأنه في الأصل بمعنى: الصراخ، وهو صوت مخصوص، وكل منهما صحيح هنا. انتهى. جمل نقلاً من الشهاب، وقد قال الشاعر، \_ وهو الشاهد رقم [100] من كتابنا: «فتح القريب المجيب» \_: [الكامل]

قَـوْمٌ إِذَا سمعُـوا الـصَّـرِيخَ رَأَيْتَهُمْ ما بينَ ملجم مُـهْرِهِ، أو سافِعِ والصراخ: صوت المستغيث، وصوت المغيث؛ إذا صرخ بقومه للإغاثة. قال سلامة بن جندل:

إِذَا مَا أَتَانَا صَارِخ فَنِعٌ كَانَ الصَرَاخُ لَهُ قَرْعَ الظَّنَابِيبِ الإعراب: ﴿وَإِن ﴾: الواو: حرف عطف. (إن): حرف شرط جازم. ﴿قَشَأَ ﴾: فعل مضارع فعل الشرط، وفاعله مستتر تقديره: «نحن»، ومفعوله محذوف، التقدير: وإن نشأ إهلاكهم، والجملة الفعلية لا محل لها؛ لأنها ابتدائية، ويقال: لأنها جملة شرط غير ظرفي. ﴿فُغَرِقُهُمُ ﴾: فعل مضارع جواب الشرط، والفاعل تقديره: «نحن»، والهاء مفعول به، والجملة الفعلية لا محل لها؛ لأنها جملة جواب الشرط، ولم تقترن بالفاء، ولا به: «إذا» الفجائية، و(إن) ومدخولها كلام

معطوف على ما قبله، أو هو مستأنف لا محل له. ﴿فَلا﴾: الفاء: قال أبو البقاء: حرف استئناف، وبه قال ابن عطية. وأرى صحة اعتبارها فصيحة تفصح عن شرط مقدر، التقدير: وإذا شئنا إغراقهم؛ (فلا...) إلخ. (لا): نافية للجنس تعمل عمل: "إنَّ». ﴿صَرِيحَ ﴿ السم (لا) مبني على الفتح في محل نصب. ﴿فَمُم ﴿ : جار ومجرور متعلقان بمحذوف خبر (لا). هذا؛ وقال أبو البقاء: وقرئ بالرفع، والتنوين، فتكون: (لا) عاملة عمل: "ليس»، وعلى الاعتبارين: لا محل لها على جميع الوجوه المعتبرة بالفاء. ﴿وَلا ﴾: الواو: حرف عطف. (لا): نافية. ﴿فَمُم ﴾: ضمير منفصل مبني على السكون في محل رفع مبتدأ. ﴿يُقَدُونَ ﴾: فعل مضارع مبني للمجهول مرفوع إلخ، والواو نائب فاعله، والمتعلق محذوف، والجملة الفعلية في محل رفع خبر المبتدأ، والجملة الاسمية معطوفة على ما قبلها، لا محل لها مثلها.

#### ﴿ إِلَّا رَحْمَةً مِّنَّا وَمَتَنَّعًا إِلَىٰ حِينِ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

الشرح: ﴿إِلّا رَحْمَةً مِّناً...﴾ إلخ: أي لا ينقذهم من الغرق أحد إلا نحن؛ لأجل رحمتنا إياهم، وتمتيعنا لهم إلى انقضاء آجالهم. فقد بين الله تعالى: أن ركوبهم السفن في البحر من الآيات العظيمة الباهرة، فإن سير السفينة بما فيها من الرجال، والأثقال فوق سطح الماء آية باهرة، فقد حملتهم قدرة الله تعالى، ونواميسه التي تحكم، وتصرفه بحكم خواص السفن، وخواص الماء، وخواص الريح، وكلها من أمر الله تعالى، وخلقه وتقديره، والسفينة في البحر الخضم كالريشة في مهب الهواء، وإن لم تدركها رحمة الله؛ فهي هالكة في لحظة من ليل، أو نهار، والذين ركبوا البحار، وشاهدوا الأخطار يدركون هول البحر المخيف، ويحسون معنى رحمة الله تبارك وتعالى، وأنها وحدها هي المنجي لهم من بين العواصف، والتيارات. انتهى. صفوة التفاسير. هذا؛ وانظر ما ذكره الله تعالى عن الكافرين في الآية رقم [٢٦] من سورة (لقمان) حيث يلجؤون إلى الله تعالى حين يغشاهم الموج من جميع جهاتهم، ويدركون: أنهم هالكون لا محالة. ومعنى ﴿إِلَى حِينِ﴾: إلى أجل يموتون فيه، لا بد لهم منه بعد النجاة من موت الغرق، ولقد أحسن أبو الطيب المتنبي؛ إذ يقول:

سَلِمْتُ مِنَ الحِمَامِ إلى الحِمَامِ الطويل]

وَلَـمْ أَسْلَمْ لِـكَـيْ أَبْـقَـى وَلـكِـنْ ورحم الله من يقول:

وَمَنْ لَمْ يَمُتْ بِالسِيْفِ مِاتَ بِغِيرِهِ تَنَوَّعَتِ الأسباب، والموتُ واحدُ

﴿وَمَتَكَا ﴾: انتفاعاً، وتلذذاً. وتمتع، واستمتع بكذا: انتفع به، والمتعة: الانتفاع، والتلذذ بالشيء، وأمتعه الله، ومَتَّعه بكذا بمعنى واحد، ومتاع الغرور: أي: ما يغر، ويخدع، ولا يغر إلا ضعفاء الإيمان، وذوي النفوس المريضة. وخاب الفسقة الذين يقولون: إن متاع الغرور

المذكور في كثير من الآيات هو ما تحمله المرأة في أيام حيضها من خرق. فمن أين أَتَوْا بهذا التفسير الذي لا يقره ذوق، فضلاً عن عدم وجوده في كتب اللغة؟ وانظر ما ذكرته في الآية رقم [١٤٨] من سورة (الصافات) تجد ما يسرك، وانظر شرح (الحين) في سورة (ص) رقم [١٨٨].

الإعراب: ﴿إِلَّا﴾: أداة استثناء. ﴿رَحْمَةُ﴾: استثناء منقطع؛ لأنه ليس من جنس ما قبله، فهو استثناء من أعم العلل، فهو بمعنى المفعول لأجله. وقيل: هو مفعول مطلق، فعله محذوف. وقيل: هو منصوب على نزع الخافض. ﴿مِنَّا﴾: جار ومجرور متعلقان به: ﴿رَحْمَةُ﴾، أو بمحذوف صفة لها. ﴿وَمَتَعًا﴾: معطوف على ما قبله. ﴿إِلَى حِينِ﴾: متعلقان به: (متاعاً)، أو بمحذوف صفة له.

### ﴿ وَإِذَا قِيلَ لَهُمُ أَتَّقُواْ مَا بَيْنَ أَيْدِيكُمْ وَمَا خَلْفَكُمْ لَعَلَّكُمْ تُرْحَمُونَ ﴿ إِنَّ ﴾

الشرح: ﴿وَإِذَا قِيلَ لَهُمُ ﴾: لهؤلاء الكافرين من أهل مكة، وغيرهم. ومثلهم الملحدون، والفاسقون، والمفسدون في هذه الأيام. ﴿أَنَّقُواْ مَا بَيْنَ أَيْدِيكُمُ وَمَا خَلْفَكُمْ ﴾ أي: الوقائع التي خلت، والعذاب المعد لكم في الآخرة. أو: نوازل السماء، ونوائب الأرض، كقوله تعالى: ﴿أَفَكَرُ يَرَوْا إِلَىٰ مَا بَيْنَ أَيْدِيهِمْ وَمَا خَلْفَهُم … ﴾ إلخ، الآية رقم [٩] من سورة (سبأ) أو المراد: عذاب الدنيا، وعذاب الآخرة، أو عكسه، أو: ما تقدم من الذنوب، وما تأخر.

هذا؛ والتعبير عن الأمام، والخلف بقوله تعالى: ﴿مَا بَيْنَ أَيْدِيكُمْ وَمَا خُلْفَكُمْ ﴾ ونحوه كثير في القرآن الكريم؛ وإن اختص كل موضع بتفسير، ومعنى حسب مقتضيات الأحوال، واختلافها، فمثلاً قوله تعالى: ﴿يَعْلَمُ مَا بَيْنَ أَيْدِيهِمْ وَمَا خُلْفَكُمْ ﴾ في الآية رقم [٢٨] من سورة (الأنبياء) يفسر بغير ما في هذه الآية، وكذلك الآية رقم [١٠١] من سورة (طه) وكلتاهما تخالفان معنى قوله تبارك وتعالى: ﴿لَهُ مَا بَكِينَ أَيْدِينَا وَمَا خُلْفَنَا ﴾ الآية رقم [٦٤] من سورة (مريم) على نبينا، وحبيبنا، وعليها ألف صلاة، وألف سلام، وهكذا، والله أعلم بمراده، وأسرار كتابه.

هذا؛ و ﴿قِيلَ﴾ أصلها: (قُوِل) بضم القاف، وكسر الواو، فنقلت حركة الواو إلى القاف قبلها بعد سلب حركتها، فصار: (قِوْل) بكسر القاف وسكون الواو، ثم قلبت الواو ياء لوقوعها ساكنة بعد كسرة، فصار: قيل.

الإعراب: ﴿وَإِذَا﴾: الواو: حرف عطف. (إذا): ظرف لما يستقبل من الزمان، خافض لشرطه، منصوب بجوابه، صالح لغير ذلك، مبني على السكون في محل نصب. ﴿قِيلَ﴾: فعل ماض مبني للمجهول. ﴿فَمُمُ ﴾: جار ومجرور متعلقان بما قبلهما. ﴿أَتَّقُوا ﴾: فعل أمر مبني على حذف النون، والواو فاعله، والألف للتفريق. ﴿مَا ﴾: اسم موصول مبني على السكون في محل نصب مفعول به. ﴿بَيْنَ ﴾: ظرف مكان متعلق بمحذوف صلة الموصول، و﴿بَيْنَ ﴾ مضاف، و﴿أَيْدِيكُمُ مضاف إليه مجرور، وعلامة جره كسرة مقدرة على الياء للثقل، والكاف ضمير

متصل في محل جر بالإضافة. ﴿وَمَا﴾: معطوفة على سابقتها فهي في محل نصب مثلها. ﴿ مُلْفَكُونَ ﴾: ظرف مكان متعلق بمحذوف صلة الموصول إلخ، والجملة الفعلية: ﴿ اَتَّقُوا ﴾ إلخ في محل رفع نائب فاعل ﴿ قِلَ ﴾، وهذا على قول من يجيز وقوع الجملة فاعلاً ، ويكون جارياً على القاعدة في بناء الفعل للمجهول: «يحذف الفاعل، ويقام المفعول به مقامه» وهذا لا غبار عليه. هذا ؛ وقيل: نائب الفاعل ضمير مستتر، تقديره: «هو»، يعود إلى المصدر المفهوم من الفعل، أو هو محذوف يدل عليه المقام، التقدير: وقيل قول. وقيل: الجار والمجرور ﴿ لَمُمُ ﴾ في محل رفع نائب فاعل. والمعتمد الأول، وأيده ابن هشام في المغني ؛ حيث قال: إن الجملة التي يراد بها لفظها يحكم لها بحكم المفردات، ولهذا تقع مبتدأ، نحو: (لا حول ولا قوة إلَّا بالله كنزُ مِنْ كنوزِ الجنةِ ) ونحو: (زعموا مطيةُ الكذبِ). وجملة: ﴿ قِيلَ … ﴾ إلخ في محل جر بإضافة (إذا) إليها، وجواب (إذا) محذوف، تقديره: أعرضوا بدليل الآية التالية. ﴿ لَعَلَكُونَ ؛ فعل مضارع مبني للمجهول مرفوع . . إلخ، والواو نائب فاعله، والجملة الفعلية في محل رفع خبر (لعلّ) والجملة الاسمية فيها معنى التعليل والواو نائب فاعله، والجملة الفعلية في محل رفع خبر (لعلّ) والجملة الاسمية فيها معنى التعليل والواد نائب فاعله، والجملة الفعلية في محل رفع خبر (لعلّ) والجملة الاسمية فيها معنى التعليل للأمر. و(إذا) ومدخولها ، كلام معطوف على (إنَّ) ومدخولها لا محل له مثله.

## ﴿ وَمَا تَأْتِيهِم مِّنْ ءَايَةٍ مِّنْ ءَايَتِ رَبِّهِمْ إِلَّا كَانُواْ عَنْهَا مُعْرِضِينَ ﴿ إِلَّا

المشرح: المعنى: وما تأتي هؤلاء المشركين من أهل مكة، وغيرهم علامة من العلامات الواضحة، الدالة على صدق الرسول والله كل كالمعجزات الباهرة؛ التي أيده الله بها، إلا أعرضوا عنها على وجه التكذيب، والاستهزاء. قال أبو السعود: وإضافة الآيات إلى اسم الرب جل وعلا؛ لتفخيم شأنها، المستتبع لتهويل ما اجترؤوا عليه في حقها، والمراد بالآيات: الآيات التنزيلية، التي من جملتها الآيات الناطقة ببدائع صنع الله وسوابغ آلائه، أو الآيات التكوينية الشاملة للمعجزات وغيرها من تعاجيب المصنوعات التي من جملتها ما ذكر من شؤونه الشاهدة بوحدانيته تعالى، وتفرده بالألوهية. انتهى. صفوة التفاسير. وقال الجمل نقلاً من أبي السعود أيضاً: الآية وسابقتها بيان لإعراضهم عن الآيات التنزيلية بعد بيان إعراضهم عن الآيات الآفاقية؛ التي كانوا يشاهدونها، وعدم تأملهم فيها. انتهى. والله أعلم بمراده، وأسرار كتابه.

الإعراب: ﴿وَمَا﴾: الواو: حرف عطف، أو حرف استئناف. (ما): نافية. ﴿ وَأَتِيمٍ ﴾: مضارع مرفوع، وعلامة رفعه ضمة مقدرة على الياء للثقل، والهاء مفعول به. ﴿ وَمِنْ ﴾: حرف جر صلة. ﴿ وَالَيْهِ ﴾: فاعل مرفوع، وعلامة رفعه ضمة مقدرة على آخره، منع من ظهورها اشتغال المحل بحركة حرف الجر الزائد. ﴿ مِنْ ءَايَتِ ﴾: جار ومجرور متعلقان بمحذوف صفة: ﴿ وَالَهَاء صمير متصل في محل جر

بالإضافة، من إضافة اسم الفاعل لمفعوله، وفاعله مستتر فيه. ﴿إِلَّا﴾: حرف حصر. ﴿كَانُواْ﴾: فعل ماض ناقص، والواو اسمه، والألف للتفريق. ﴿عَنْهَا﴾: جار ومجرور متعلقان بما بعدهما. ﴿مُعْرِضِينَ﴾: خبر (كان) منصوب، وعلامة نصبه الياء نيابة عن الفتحة؛ لأنه جمع مذكر سالم. وجملة: ﴿كَانُواْسَ ﴾ إلخ في محل نصب حال مستثنى من عموم الأحوال، وجملة: ﴿وَمَا تَأْتِيهم سَ ﴾ إلخ معطوفة على جواب (إذا) المقدر، أو هي مستأنفة ولا محل لها على الاعتبارين.

الآية: ٤٧

﴿ وَإِذَا قِيلَ لَمُكُمْ أَنفِقُواْ مِمَّا رَزَقَكُمُ ٱللَّهُ قَالَ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ لِلَّذِينَ ءَامَنُوَاْ أَنْطُعِمُ مَن لَّوْ ﴿ وَلَا قِي ضَلَالِ ثُمِينِ ﴿ إِنَّا اللَّهِ لَا قِي ضَلَالِ ثُمِينِ ﴿ إِنَّا اللَّهِ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ ال

الشرح: ﴿وَإِذَا قِيلَ لَهُمْ ﴾ أي: لهؤلاء المشركين من أهل مكة، ومن على شاكلتهم من مانعي الزكاة على سبيل النصيحة، والإرشاد. ﴿أَفِقُوا مِمَّا رَزَقَكُمُ اللّهُ ﴾: أعطوا الفقراء قسماً من الأموال التي رزقكم الله إياها، وأنعم عليكم بها. ﴿قَالَ اللّذِينَ كَفُرُوا ﴾ أي: بالله، وبحكمته، وأحكامه. ﴿لِلّذِينَ ءَامُنُوا ﴾ أي: قالوا لهم تهكماً، وسخرية، واستهزاءً بهم. ﴿أَنْطُعِمُ مَن لَّو يَشَاءُ اللّهُ أَطْحَمُهُ ﴾ أي: أنعطي ونرزق من لو يشاء الله أعطاه، ورزقه؟! ﴿إِنْ أَنتُمْ إِلّا فِي ضَلَالٍ مُبِينِ ﴾ أي: ما أنتم أيها المؤمنون إلا في خطأ ظاهر واضح؛ حيث تأمروننا بأن ننفق أموالنا على من أفقرهم الله، ولو شاء؛ لأغناهم مثلنا. وقيل: إن الجملة الاسمية من قول المؤمنين للكافرين. وقيل: هي من قول الله لهم.

قال الخازن: نزلت الآية في كفار قريش، وذلك: أن المؤمنين قالوا لكفار مكة: أنفقوا على المساكين مما زعمتم: أنه لله تعالى من أموالكم. وهو ما جعلوه لله من حروثهم، وأنعامهم. انتهى. وقال القرطبي: قيل: إن أبا بكر الصديق - رضي الله عنه ـ كان يطعم مساكين المسلمين، فلقيه أبو جهل الخبيث، فقال: يا أبا بكر! أتزعم: أن الله قادر على إطعام هؤلاء؟ قال: نعم. قال: فما باله لم يطعمهم؟ قال: ابتلى قوماً بالفقر، وقوماً بالغنى، وأمر الفقراء بالصبر، وأمر الأغنياء بالإعطاء. فقال: يا أبا بكر! ما أنت إلا في ضلال، أتزعم أن الله قادر على إطعام هؤلاء، وهو لا يطعمهم؟ ثم تطعم أنت، فنزلت هذه الآية، ونزل قوله تعالى في سورة الليل: ﴿فَأَمَّا مَنْ أَعْلَى وَاللَّهِي وَصَدَقَ بِالْخُسُقَى ﴿ وَصَدَقَ بِالْخُسُقَى ﴿ اللَّهِ عنهم بقوله: ﴿ سَيَقُولُ الَّذِينَ أَشَرُكُوا لَوَ شَاء الله أَطعمهم، ولكن كذبوا في الاحتجاج، ومثله ما حكى الله عنهم بقوله: ﴿ سَيَقُولُ الَّذِينَ أَشَرُكُوا لَوَ شَاء الله أَلْمُنْ وَلَكُنُ لَسُولُهُ وَاللَّهُ يَعْلَمُ إِنَّكُ لَرَسُولُهُ وَاللَّهُ يَشَهَدُ إِنَّ الْمُنْفِقِينَ لَكُذِبُونَ ﴾ . وقوله تعالى عن المنافقين: ﴿قَالُوا اللَّهُ مَنْ اللَّهُ وَاللَّهُ يَعْلَمُ إِنَّكُ لَرَسُولُهُ وَاللَّهُ مَا لَلْهُ وَاللَّهُ يَعْلَمُ إِنَّكُ لَرَسُولُهُ وَاللَّهُ يَقْلَمُ إِنَّكُ لَرَسُولُهُ اللَّهُ وَاللَّهُ مَا اللَّهُ عَلَم اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّه عَلَى عن المنافقين: ﴿ قَالُوا اللَّهِ وَلَلْهُ كَنَهُ لَعْلَمُ اللَّهُ وَاللَّهُ يَعْلَمُ إِنَّكُ لَا قَالَ اللَّهُ عَلَالًا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ يَعْلَمُ إِنَّكُ لَسُولُهُ وَاللَّهُ مَا لَاكُولُولُ اللَّهُ وَلَالًا لَهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَا اللَّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الل

وقال الخازن: ومعنى الآية: أنهم قالوا: لو أراد الله أن يرزقهم؛ لرزقهم، فنحن نوافق مشيئة الله فيهم، فلا نطعم من لم يطعمه. وهذا مما يتمسك به البخلاء، يقولون: لا نعطي من

حرمه الله، وهذا الذي يزعمون باطل؛ لأن الله تبارك وتعالى أغنى بعض الخلق، وأفقر بعضهم، ابتلاءً، فمنع الدنيا من الفقير لا بخلاً، وأعطى الدنيا للغني لا استحقاقاً، وأمر الغني بالإنفاق، لا حاجة إلى ماله، ولكن ليبلو الغني بالفقير فيما فرض له من مال الغني، ولا اعتراض لأحد على مشيئة الله تعالى، وحكمته في خلقه، والمؤمن يوافق أمر الله فيما أمر، وينتهي عما نهى عنه. انتهى.

الإعراب: ﴿ وَإِذَا قِيلَ لَهُمْ أَنفِقُوا ﴾: انظر إعراب هذه الكلمات في الآية رقم [٤٥]. ﴿ مِمَّا ﴾: جار ومجرور متعلقان بالفعل قبلهما، و(ما) تحتمل الموصولة، والموصوفة، والمصدرية، فعلى الأولين مبنية على السكون في محل جر به: (من)، وعلى اعتبارها مصدرية تؤول مع الفعل بعدها بمصدر في محل جر بـ: (من) التقدير: من رزق الله لكم، وعلى الاعتبارين الأولين فالجملة الفعلية صلة (ما)، أو صفتها، والعائد، أو الرابط محذوف، التقدير: أنفقوا من الذي، أو من شيء رزقكم الله إياه، و(إذا) ومدخولها كلام معطوف على مثله، لا محل له مثله. ﴿قَالَ﴾: فعل ماض. ﴿ٱلَّذِينَ﴾: اسم موصول مبني على الفتح في محل رفع فاعل، وجملة: ﴿كَفَرُواْ﴾ مع المتعلق المحذوف صلته. ﴿لِلَّذِينَ﴾: جار ومجرور متعلقان بالفعل: ﴿قَالَ﴾، وجملة: ﴿ءَامَنُواْ﴾ مع المتعلق المحذوف صلة الموصول، لا محل لها. ﴿أَنْطُعِمُ ﴾: الهمزة: حرف استفهام. (نطعم): فعل مضارع، والفاعل مستتر تقديره: «نحن». ﴿مَن﴾: اسم موصول، أو نكرة موصوفة مبنية على السكون في محل نصب مفعول به. ﴿لَّوْ ﴾: حرف لما كان سيقع لوقوع غيره. ﴿ يَشَاءُ ﴾: فعل مضارع. ﴿ اللَّهُ ﴾: فاعله، ومفعوله محذوف، التقدير: لو يشاء الله إطعامه. والجملة الفعلية لا محل لها؛ لأنها ابتدائية، ويقال: لأنها جملة شرط غير ظرفي. ﴿أَطْعَمُهُۥ﴾: فعل ماض، والفاعل يعود إلى ﴿ٱللَّهُ﴾، والهاء مفعول به، والجملة الفعلية لا محل لها؛ لأنها جواب: ﴿لَوْ﴾، و﴿لَوْ﴾ ومدخولها صلة ﴿مَن﴾ أو صفتها، والجملة الفعلية: ﴿أَنْفُعِمُ...﴾ إلخ في محلُّ نصب مقول القول، وجملة: ﴿قَالَ سِهُ إِلَّحْ جُوابِ: (إذا)، لا محل لها.

﴿إِنَّ ﴾: حرف نفي بمعنى: «ما». ﴿أَنتُمَ ﴾: ضمير منفصل مبني على السكون في محل رفع مبتدأ. ﴿إِلَّا ﴾: حرف حصر. ﴿فِي ضَلَالِ ﴾: جار ومجرور متعلقان بمحذوف في محل رفع خبر المبتدأ. ﴿مُبِينِ ﴾: صفة: ﴿ضَلَالِ ﴾، والجملة الاسمية في محل نصب مقول القول، إن كانت من مقول الذين كفروا، ومستأنفة إن كانت من قول المؤمنين، أو من قول الله تعالى.

#### ﴿ وَيَقُولُونَ مَتَىٰ هَنَذَا ٱلْوَعْدُ إِن كُنتُمْ صَلْدِقِينَ ﴿ اللَّهُ ﴾

الشرح: لما قيل لهم: ﴿ اَتَقُواْ مَا بَيْنَ أَيْدِيكُمْ وَمَا خُلْفَكُمْ ﴾؛ قالوا: متى يكون يوم القيامة الذي تتوعدوننا به؟ ﴿ إِن كُنتُمْ صَدِقِينَ ﴾ في دعواكم: أن هناك بعثاً ، أو نشوراً ، وحساباً شديداً ، وعذاباً أليماً فائتوا بذلك كله . وقولهم هذا على وجه التكذيب،

والاستبعاد، والاستهزاء، وإنما قالوا بلفظ الجمع: ﴿إِن كُنْتُمْ صَدِقِينَ﴾ لأن كل أمة قالت لرسولها كذلك. أو المعنى إن كنت صادقاً أنت، وأتباعك يا محمد! والله أعلم بمراده، وأسرار كتابه.

الآية: ٤٩

الإعراب: ﴿وَيَقُولُونَ﴾: الواو: حرف استئناف. (يقولون): فعل مضارع مرفوع إلخ، والواو فاعله. ﴿مَنَى ﴾: اسم استفهام مبني على السكون في محل نصب على الظرفية الزمانية متعلق بمحذوف خبر مقدم. ﴿هَٰذَا﴾: اسم إشارة مبنى على السكون في محل رفع مبتدأ مؤخر، والهاء حرف تنبيه لا محل له. ﴿ أَلْوَعْدُ ﴾: بدل من اسم الإشارة، أو عطف بيان عليه. ﴿ إِن ﴾: حرف شرط جازم. ﴿ كُنتُمْ ﴾: ماض ناقص مبني على السكون في محل جزم فعل الشرط، والتاء اسمه. ﴿ صَدِقِينَ ﴾: خبره منصوب، وعلامة نصبه الياء نيابة عن الفتحة؛ لأنه جمع مذكر سالم، والنون عوض عن التنوين في الاسم المفرد، والجملة الفعلية لا محل لها؛ لأنها ابتدائية، ويقال: لأنها جملة شرط غير ظرفي، وجواب الشرط محذوف، لدلالة ما قبله عليه، انظر تقديره في الشرح، والكلام كله في محل نصب مقول القول، والجملة الفعلية: (يقولون. . . ) إلخ مستأنفة، لا محل لها.

# ﴿ مَا يَنْظُرُونَ إِلَّا صَيْحَةً وَحِدَةً تَأْخُذُهُمْ وَهُمْ يَخِصِّمُونَ ﴿ إِنَّا ﴾

الشرح: ﴿مَا يَنظُرُونَ﴾: ما ينتظرون. ﴿إِلَّا صَيْحَةَ وَحِدَةً﴾: هي نفخة إسرافيل الأولى التي يموت بها من كان على وجه الأرض. ﴿ تَأْخُذُهُمْ وَهُمْ يَخِصِّمُونَ ﴾: يتخاصمون في متاجرهم، وفي معاملاتهم، وفي بيعهم، وشرائهم، فيموتون في مكانهم. وهذه نفخة الصعق. وفي ﴿يُخِصِّمُونَ﴾ خمس قراءات: وأصله: يختصمون، فسكنت التاء، وأدغمت في الصاد، ثم كسرت الخاء لالتقاء الساكنين. فهذه الآية تحدثنا عن أول أهوال يوم القيامة. وخذ ما يلي:

فعن أبي هريرة ـ رضي الله عنه ـ: أن النبي ﷺ قال: «وَلَتَقُومَنَّ الساعَةُ، وقدْ نشرَ الرجلانِ ثَوْباً بينهما، فلا يَتَبَايَعَانِهِ، ولا يَطْويَانِهِ، ولَتَقُومَنَّ الساعةُ، وقد انصرف الرجلُ بلَبَن لَقْحَتِهِ، فَلَا يَطْعُمُهُ، وَلَتَقُومَنَّ الساعةُ، وهو يَليطُ حَوْضَهُ، فلا يسقى فِيهِ، ولتقومنَّ الساعةُ، وقدْ رفعَ أَكْلَتُهُ إلى فِيهِ، فَلَا يَطْعمهَا». أخرجه البخاري. انتهى. خازن. ولم أجده في التجريد الصريح، أما الحافظ المنذري، فقال: رواه أحمد وابن حبان في صحيحه.

الإعراب: ﴿مَا ﴾: نافية. ﴿يَنظُرُونَ ﴾: فعل مضارع مرفوع إلخ، والواو فاعله. ﴿إِلَّا ﴾: حرف حصر. ﴿صَيْحَةَ﴾: مفعول به. ﴿وَلِحِدَةً﴾: صفة. ﴿تَأْخُذُهُمْ﴾: فعل مضارع، والفاعل يعود إلى: ﴿صَيْحَةُ﴾، والهاء مفعول به. والجملة الفعلية في محل نصب صفة ثانية له: ﴿صَيْحَةُ﴾، أو في محل نصب حال منها بعد وصفها بـ: ﴿وَجِدَةً﴾. ﴿وَهُمَّ﴾: الواو: واو الحال. (هم): مبتدأ. ﴿ يَخِصِّمُونَ ﴾: فعل مضارع، وفاعله، والجملة الفعلية في محل رفع خبر المبتدأ. والجملة الاسمية في محل نصب حال من الضمير المنصوب. والرابط: الواو، والضمير. والجملة الفعلية: ﴿مَا يَنظُرُونَ ... ﴾ إلخ مستأنفة، لا محل لها.

#### ﴿ فَلَا يَسْتَطِيعُونَ تَوْصِيَةً وَلَا إِلَىٰ أَهْلِهِمْ يَرْجِعُوكَ ۞

الشرح: ﴿فَلَا يَسْتَطِيعُونَ تَوْصِيةُ ﴾ أي: إذا حصلت الصيحة؛ فلا يقدر الناس أن يوصي بعضهم بعضاً بأمر من الأمور، أو بالتوبة إلى الله تعالى، والإقلاع عن المعاصي؛ بل يموت كل واحد في مكانه الذي هو فيه. ﴿وَلَا إِلَى آَهْلِهِمْ يَرْجِعُونَ ﴾ أي: لا يرجعون إلى منازلهم. بمعنى لا يتمكنون من ذلك. والحديث الذي ذكرته شاهد صدق.

الإعراب: ﴿فَلَا﴾: الفاء: حرف استئناف. (لا): نافية. ﴿يَسْتَطِيعُونَ﴾: مضارع مرفوع إلخ، والواو فاعله، والجملة الفعلية مستأنفة، لا محل لها. ﴿قَوْصِيَةً﴾: مفعول به. ﴿وَلَا ﴾: الواو: حرف عطف. (لا): نافية. ﴿إِلَىٰ أَهْلِهِمُ ﴾: جار ومجرور متعلقان بما بعدهما. ﴿يَرْجِعُونَ ﴾: مضارع مرفوع، والواو فاعله، والجملة الفعلية معطوفة على ما قبلها.

#### ﴿ وَنُفِخَ فِي ٱلصُّورِ فَإِذَا هُم مِّنَ ٱلْأَجْدَاثِ إِلَىٰ رَبِّهِمْ يَنسِلُوكَ ﴿ ١

الشرح: ﴿وَنُفِخَ فِي ٱلصُّورِ﴾: الصور كهيئة البوق. قاله مجاهد، ويدل على صحته ما روي عن عبد الله بن عمرو بن العاص ـ رضي الله عنه ـ، قال: جاء أعرابي إلى النبي على فقال: ما الصُّورُ؟ قال: ﴿قَرْنٌ يُنْفَخُ فِيهِ ». أخرجه أبو داود والترمذي رحمهما الله تعالى، وقال أبو هريرة رضي الله عنه، قال النبي على: ﴿إِنَّ اللهَ لَمَّا فَرغَ مِنْ خَلْقِ السمواتِ والأرضِ خَلَقَ الصُّورَ، فأعطاهُ إسرافيلَ، فهوَ وَاضعُهُ على فِيهِ، شاخِصٌ ببصرِه إلى العرشِ، ينتظرُ متى يُؤْمَرُ بالنفخةِ». قلْتُ: يا رسولَ الله! ما الصُّورُ؟ قال: ﴿قَرْنٌ والله عظِيمٌ! والذي بعثني بالحقِّ إِنَّ عِظَمَ دارةٍ فيهِ كعرْضِ السماءِ والأرضِ!».

وعن أبي سعيد الخدري ـ رضي الله عنه ـ، قال: قال رسول الله ﷺ: «كَيْفَ أَنتُمْ؟ وقد الْتَقَمَ صاحبُ القرْنِ القرْنَ، وحنَى جبْهَتَهُ، وأَصْغَى سمعَهُ، ينتظرُ أَنْ يُؤْمَرَ أَنْ ينفخَ؟!». وكأَنَّ ذلك ثقُلَ عَلَى أصحابِهِ، فقالوا: كَيْفَ نفعلُ يا رسولَ اللهِ؟! وكيفَ نقولُ؟ فقال: «قولوا: حسبُنَا اللهُ، ونعمَ الوكيلُ، على اللهِ تَوكَّلنَا». ورُبَّمَا قَال: «توكلْنَا على اللهِ». أخرجه الترمذي.

وينبغي أن تعلم: أن الذي ينفخ في الصور، إنما هو إسرافيل - على نبينا، وعليه ألف صلاة، وألف سلام - أحد الملائكة العشرة المقربين، وهو ينفخ نفختين، بينهما أربعون عاماً على الصحيح، الأولى: لإماتة الخلق أجمعين، والثانية: لإحيائهم، وبعثهم للحساب، والجزاء.

والآيات هنا دلت على ذلك. وخذ قوله تعالى في سورة (الزمر) رقم [٦٨]: ﴿وَنُفِخَ فِي ٱلصُّورِ فَصَعِقَ مَن فِي ٱلسَّمَوَتِ وَمَن فِي ٱلْأَرْضِ إِلَّا مَن شَاءَ ٱللَّهُ ثُمَّ نُفِخَ فِيهِ أُخْرَىٰ فَإِذَا هُمْ قِيَامٌ يَظُرُونَ ﴿.

﴿ فَإِذَا هُم مِّنَ ٱلْأَجْدَاثِ ﴾ أي: القبور، وقرئ بالفاء: (من الأجداف) ذكره الزمخشري، يقال: جدث، جدف، واللغة الفصيحة الجدث بالثاء، والجمع: أَجْدُث، وأجداث، قال المتنخل [الوافر] الهذلي:

عرفْتُ بأجدُثٍ، فَنَعَافِ عِرْقِ عَلاماتٍ كَتَحْبِيرِ النِّمَاطِ هذا؛ وقال تعالى في سورة (القمر): ﴿يَغَرُّجُونَ مِنَ ٱلْأَجْدَاثِ كَأَنُّمُ جَرَادٌ مُنْتَشِّرٌ ﴾، وقال في سورة (المعارج): ﴿ يُومَ يَخُرُجُونَ مِنَ ٱلْأَجُدَاثِ سِرَاعًا كَأَنَّهُمْ إِلَى نُصُبٍ يُونِضُونَ ﴾.

﴿ إِلَىٰ رَبِّهِمْ يَنسِلُونَ ﴾: يخرجون. ومنه قول امرئ القيس في معلقته رقم [٢٧]: [الطويل] وإِنْ كَنْتِ قَدْ سَاءَتْكِ مِنِّي خَلِيقةٌ فَسُلِّي ثِيَابِي مِنْ ثِيَابِكِ تَنْسَلِي قرئ بضم السين، وكسرها، ومنه قيل للولد: نَسْل؛ لأنه يخرج من بطن أمه. وقيل: المعنى: يسرعون، والنسلان، والعسلان: الإسراع في السير، ومنه: مشية الذئب، قال لبيد. [الرمل] وقيل: هو للنابغة:

عَـسَـلانَ الـذئـب أمْـسـلى قَـاربـاً بَـرَدَ الـلـيُـلُ عـلـيـهِ فَـنَـسَـلْ الإعراب: ﴿وَنُفِخَ﴾: الواو: حرف عطف. (نفخ): فعل ماض مبني للمجهول. ﴿فِي ٱلصُّورِ﴾: جار ومجرور في محل رفع نائب فاعل. ﴿فَإِذَا هُمَ﴾: انظر الآية رقم [٢٩] ففيها الكفاية. ﴿مِّنَ ٱلْأَجْدَاثِ﴾: جار ومجرور متعلقان بالفعل بعدهما. ﴿إِلَىٰ رَبِّهِمْ﴾: متعلقان بالفعل بعدهما أيضاً، والهاء في محل جر بالإضافة، من إضافة اسم الفاعل لمفعوله، وفاعله مستتر فيه. ﴿يَنْسِلُونَ﴾: مضارع مرفوع إلخ، والواو فاعله، والجملة الفعلية في محل رفع خبر المبتدأ الذي هو: ﴿ هُمُم ﴾.

# ﴿ قَالُواْ يَنُونِلْنَا مَنْ بَعَثَنَا مِن مَّرْقَدِنَّا ۗ هَنَذَا مَا وَعَدَ ٱلرَّحْمَنُ وَصَدَقَ ٱلْمُرْسَلُونَ ۞﴾

الشرح: ﴿قَالُواْ يَكُويْلُنَا﴾ أي: يقول الكافرون حين يخرجون من قبورهم: يا هلاكنا. وهذه القراءة سبعية، وقرأ ابن أبي ليلي: (يا ويلتَنَا) بتاء التأنيث، وعنه أيضاً: (يا ويْلتي) بإبدال الياء أَلْفاً، وتأويل هذا: أن كل واحد منهم يقول: يا ويلتي. انتهى. جمل نقلاً عن السمين. هذا؟ والتعبير في هذه الآية، ونحوها بالماضي عن المستقبل إنما هو لتحقق وقوعه.

﴿مَنْ بَعَثَنَا مِن مَّرْقَدِنّا ۚ ﴾: من أخرجنا من قبورنا التي كنا فيها؟ وهذا على اعتبار (مرقد) اسم مكان، وأما على اعتباره مصدراً، فيكون المعنى: من بعثنا من رقادنا؟ أي: من نومنا، وهذا

أحسن؛ لأن المصدر يفرد مطلقاً، بخلافه على الأول، فيكون المفرد أقيم مقام الجمع، فإن قيل: كيف يقولون هذا، وهم من المعذبين في قبورهم؟ فالجواب: يكون من ثلاث جهات: الأولى: قال أبي بن كعب: ينامون نومة. الثانية: قال أبو صالح: إذا نفخ النفخة الأولى رفع العذاب عن أهل القبور، وهجعوا هجعة إلى النفخة الثانية، وبينهما أربعون سنة. وهذا قاله ابن عباس، وقتادة \_ رضى الله عنهما \_. الثالثة: قال أهل المعاني: إن الكفار إذا عاينوا جهنم وما فيها من أنواع العذاب، صار ما عُذِّبوا به في قبورهم إلى جنب عذابها كالنوم.

أقول: ويؤيد هذا قوله تعالى في سورة (غافر): ﴿ ٱلنَّارُ يُعْرَضُونَ عَلَيْهَا غُدُوًّا وَعَشِيًّا ۚ وَيَوْمَ تَقُومُ ٱلسَّاعَةُ أَدْخِلُواْ ءَالَ فِرْعَوْنَ أَشَدَ سَيِّعَاتِ، ﴿ هَلَذَا مَا وَعَدَ ٱلرَّحْمَنُ وَصَدَفَ ٱلْمُرْسَلُونَ ﴿ أَي: هذا الذي وعدكم الله به من البعث بعد الموت، والحساب، والجزاء، وصدق رسله الكرام فيما أخبرونا به عن الله تعالى. وهذا من كلامهم. وقيل: هو من كلام الملائكة لهم. وقيل: هو من كلام المؤمنين جواباً لهم عن سؤالهم، معدولاً به عن سننه، تذكيراً لكفرهم، وتقريعاً لهم عليه، وتنبيهاً بأن الذي يهمهم هو السؤال عن البعث دون الباعث، كأنهم قالوا: بعثكم الرحمن الذي وعدكم البعث، فأرسل إليكم الرسل، فصَدَقوكم، وليس الأمر كما تظنونه، فإنه ليس بعث النائم، فيهمكم السؤال عن الباعث، وإنما هو البعث الأكبر ذو الأهوال. انتهى. بيضاوي بتصرف.

هذا؛ وفي الآية استعارة تصريحية أصلية، حيث استعير الرقاد للموت. والجامع بينهما عدم ظهور الفعل منهما. وهذا على اعتبار (مرقد) مصدراً ميمياً، وأما على اعتباره اسم مكان؟ فالاستعارة تبعية.

الإعراب: ﴿قَالُوا ﴾: ماض وفاعله، والألف للتفريق. (يا): أداة نداء، والمنادي محذوف. كأنهم قالوا لبعضهم: يا هؤلاء ويلاَّ لنا، فلما أضاف حذف اللام الثانية، وعليه ف: (ويلاً) مصدر مفعول مطلق فعله محذوف. و(نا): ضمير متصل في محل جر بالإضافة، وهذا قاله الجلال، وأيده سليمان الجمل، وقول لمكي، وأجيز اعتبار: (ويلنا) منادى مثل: ﴿يَحَسِّرَةً﴾ في الآية رقم [٣٠] فيكون المعنى: يقول الكافر يوم القيامة: تَعالَ يا ويلُ هذا زمانك، وإبانك، وقال الكوفيون: إن (ويْل) كلمة برأسها، و«لنا» جار ومجرور متعلقان به. ولا معنى لهذا إلا بتأويل بعيد، وهو أن يكون: يا عجب لنا؛ لأن (وَيُّ) تفسر بمعنى: أعجب منا. انتهى. جمل. وعليه يكون الكافر قد نادى العجب. تأمل، وتدبر.

﴿مَنَّ﴾: اسم استفهام مبني على السكون في محل رفع مبتدأ. ﴿بَعَثَنَّا﴾: فعل ماض، والفاعل يعود إلى ﴿مَنْ﴾. و(نا): مفعول به، والجملة الفعلية في محل رفع خبر المبتدأ. والجملة الاسمية في محل نصب مقول القول كالجملة التي قبلها، وجملة: ﴿قَالُواْ...﴾ إلخ مستأنفة، لا محل لها. هذا؛ وقرئ: (مِنْ بَعْثِنا) على اعتبارهما جار ومجرور متعلقين بالمصدر: (ويل). ﴿مِن مَّرْقَدِنَا ﴾: جار ومجرور متعلقان بما قبلهما على القراءتين. ﴿هَذَا ﴾: اسم إشارة مبني على السكون في محل رفع مبتدأ، والهاء حرف تنبيه لا محل له. ﴿مَا ﴾: اسم موصول، أو نكره موصوفة مبنية على السكون في محل رفع خبر المبتدأ، والجملة بعدها صلتها، أو صفتها، والعائد، أو الرابط محذوف، التقدير: هذا الذي، أو: شيء وعده الرحمن عباده، فيكون قد حذف المفعولين، ويجوز اعتبار: ﴿مَا ﴾ مصدرية تؤول مع ما بعدها بمصدر في محل رفع خبر المبتدأ، فيكون التقدير: هذا ؛ وَصِدْقُ المرسلين. وعلى الأول، التقدير: والذي صَدَقَهُ المرسلون. والجملة الاسمية في محل نصب مقول القول لقول محذوف، انظر الشرح.

الآية: ٥٣

هذا؛ وأجيز اعتبار اسم الإشارة في محل جر صفة لد: ﴿مَرْقَدِنَا ﴾، فيكون الوقف على ﴿مَرْقَدِنَا ﴾، فيكون الوقف على ﴿مَرْقَدِنَا ﴾، هذا، وما بعده مستأنف، وفيه ثلاث اعتبارات: الأول: ﴿مَا﴾: خبر لمبتدأ محذوف، التقدير: هو ما وعد الرحمن. الثاني: بمعنى: الحق ما وعد الرحمن. والثالث: أن يكون بمعنى: الذي وعد الرحمن حق. والكلام هذا في محل نصب مقول القول لقول محذوف، انظر ما ذكرته في الشرح.

# ﴿ إِن كَانَتْ إِلَّا صَيْحَةً وَحِدَةً فَإِذَا هُمْ جَمِيعٌ لَّدَيْنَا مُحْضَرُونَ ﴿ آُونَ ﴾

المشرح: ﴿إِن كَاتُ إِلّا صَيْحَةً وَحِدَةً ﴾ أي: ما كانت النفخة الثانية التي ينفخها إسرافيل على نبينا، وعليه ألف صلاة، وألف سلام. هذا؛ ويقرأ برفع صيحة على اعتبار (كان) تامة، ومثلها الآية رقم [٢٩]. وفي القرطبي: يعني: إن بعثهم، وإحياءهم كان بصيحة واحدة، وهي قول إسرافيل: أيتها العظام النخرة، والأوصال المتقطعة، والشعور المتفرقة، واللحوم المتمزقة إن الله يأمركن أن تجتمعن لفصل القضاء. وهو فحوى قوله تعالى في سورة (ق): ﴿وَالسَّيَعُ يَوْمَ يُنَادِ مِن مَكَانِ فَرِبِ إِنَّ يَوْمَ يَسْمَعُونَ الصَّيْحَةَ بِالْحَقِّ ذَلِكَ يَوْمُ النَّرُوجِ ﴾. ﴿ فَإِذَا هُمْ جَمِيعٌ لَدَيْنَا مُحَمِّرُونَ ﴾ أَلمُنَادِ مِن مَكَانِ فَرِبٍ إِنَّ يَوْمَ يَسْمَعُونَ الصَّيْحَةَ بِالْحَقِّ ذَلِكَ يَوْمُ النَّرُوجِ ﴾. ﴿ فَإِذَا هُمْ جَمِيعٌ لَدَيْنَا مُحَمِّرُونَ ﴾ أَلمُنَادٍ مِن مَكَانِ فَرِبٍ إِنَّ يَوْمَ يَسْمَعُونَ الصَّيْحَة بِالْحَقِّ ذَلِكَ يَوْمُ النَّرُوجِ ﴾. ﴿ فَإِذَا هُمْ جَمِيعٌ لَدَيْنَا مُحَمِّرُونَ ﴾ أَلمُنَادٍ مِن مَكَانِ فَرِبٍ إِنَّ يَوْمُ السَّيْحَة بِالْحَقِ فَالله تها فيما يشاهدونه، وخذ ما يلي:

فعن أبي هريرة ـ رضي الله عنه ـ قال: قال رسول الله ﷺ: «ما بَيْنَ النفخَتَيْنِ أربعونَ». قيلَ: أربعونَ سَنةً؟ قال: أربعونَ سَنةً؟ قال: أبيْتُ، قال أبو هريرة: أَبَيْتُ، قال: أربعونَ شهراً؟ قال: أَبَيْتُ، قال أبو هريرة مَاءٌ فَيَنْبُتُونَ كَمَا يَنْبُتُ الْبَقْلُ، وَلَيْسَ مِنَ الإنسانِ شَيءٌ، إلا يَبْلَى إلا عظمٌ واحدٌ، وهو عَجْبُ الذَّنبِ، مِنْهُ يُركَّبُ الخلقُ يوم الْقِيامةِ». رواه البخاري، ومسلم.

الإعراب: ﴿إِن ﴾: حرف نفي بمعنى: «ما». ﴿كَانَتُ ﴾: فعل ماض ناقص، واسمه محذوف، يفهم من المقام، التقدير: ما كانت الفعلة التي فعلها إسرافيل. ﴿إِلَّا ﴾: حرف حصر. ﴿صَيْحَةً ﴾:

الآيتان: ٥٥ و٥٥

خبر كان، وعلى قراءتها بالرفع، فهي فاعل: ﴿كَانَتُ ﴾، على اعتبارها بمعنى حصلت، ووقعت. ﴿وَحِدَةَ ﴾: صفة: ﴿صَيْحَةَ ﴾ على القراءتين. ﴿فَإِذَا هُمْ جَمِيعٌ ﴾: انظر الآية رقم [٢٩] ففيها الكفاية. ﴿لَدَيْنَا ﴾: ظرف مكان متعلق بما بعده، منصوب، وعلامة نصبه فتحة مقدرة على الألف المنقلبة ياء، لاتصاله به: (نا) التي هي ضمير متصل في محل جر بالإضافة. ﴿مُحَضَرُونَ ﴾: صفة ﴿جَمِيعٌ ﴾ مرفوع إلخ، والجملة الفعلية: ﴿إِن كَانَتُ... ﴾ إلخ مستأنفة، لا محل لها.

# ﴿ فَٱلْيُوْمَ لَا نُظْلَمُ نَفْسُ شَيْئًا وَلَا تَجُنَزُونَ إِلَّا مَا كُنتُمْ تَعْمَلُونَ ﴿ اللَّهِ

المشرح: ﴿فَأَلْوُمُ لَا نُظُلَمُ نَفْسُ شَيَّا﴾ أي: ففي ذلك اليوم يوم القيامة، لا تظلم نفس شيئاً بنقص ثوابها، أو بزيادة وزرها، سواء أكانت هذه النفس برة، أو فاجرة. ﴿وَلَا تَجُزُونَكَ إِلاَ ...﴾ إلى النخ: أي: لا تجزون إلا بأعمالكم، إن خيراً فخيرٌ، وإن شراً فشر، وهذا حكاية لما سيقال لهم في الآخرة حين يرون العذاب المعد لهم، تحقيقاً للحق، وتصديقاً للوعيد، والوعد، وتقريعاً لهم.

الإعراب: ﴿ فَالْيُومَ ﴾: الفاء: حرف استئناف. (اليوم): ظرف زمان متعلق بالفعل بعده. ﴿ لَا ﴾: نافية. ﴿ فَطُلُمُ ﴾: فعل مضارع مبني للمجهول. ﴿ فَقُشُ ﴾: نائب فاعله. ﴿ شَيَّكُ ﴾: مفعول به ثان، أو هو نائب مفعول مطلق. والجملة الفعلية: ﴿ فَالْيُومِ … ﴾ إلخ، مستأنفة، لا محل لها. ﴿ وَلا ﴾: الواو: حرف عطف. (لا): نافية. ﴿ ثَمَّزُونَ ﴾: فعل مضارع مبني للمجهول مرفوع... إلخ، والواو نائب فاعله. ﴿ إِلَّا ﴾: حرف حصر. ﴿ مَا ﴾: تحتمل الموصولة، والموصوفة، والمصدرية. فعلى الأولين مبنية على السكون في محل نصب مفعول به ثان، والجملة الفعلية بعدها صلتها، أو صفتها. والعائد، أو الرابط محذوف، التقدير: إلا الذي، أو: شيئاً كنتم تعملونه. وعلى اعتبار ﴿ مَا ﴾ مصدرية، تؤول مع ما بعدها بمصدر في محل نصب مفعول به ثان، التقدير: إلا عملكم. هذا؛ وأجيز اعتبار ﴿ مَا ﴾ على جميع الوجوه فيها منصوبة بنزع الخافض، التقدير: إلا بما كنتم تعملون، وهو كثير في القرآن الكريم، وجملة: منصوبة بنزع الخافض، التقدير: إلا بما كنتم تعملون، وهو كثير في القرآن الكريم، وجملة: منصوبة بنزع الخافض، التقدير: إلا بما كنتم تعملون، وهو كثير في القرآن الكريم، وجملة:

#### ﴿إِنَّ أَصْحَبَ ٱلْجَنَّةِ ٱلْيُوْمَ فِي شُغُلِ فَكِهُونَ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّالِمُ اللَّا اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّل

المسرح: ﴿إِنَّ أَصْحَبَ...﴾ إلخ: ﴿فِي شُغُلِ ﴾ أي: بما هم فيه من اللذات، والنعيم عن الاهتمام بأهل المعاصي، ومصيرهم إلى النار، وما هم فيه من أليم العذاب، وإن كان فيه أقرباؤهم، وأهلوهم، وقال ابن كيسان: مشغولون في زيارة بعضهم بعضاً. وقيل: مشغولون في ضيافة الله تعالى، وروي: أنه إذا كان يوم القيامة نادى منادٍ: أين عبادي الذين أطاعوني،

وحفظوا عهدي بالغيب؟ فيقومون كأن وجوههم البدر، والكوكب الدُّرِّي ركباناً على نُجُبٍ من نور، أزمتها الياقوتُ، تطير بهم على رؤوس الخلائق، حتى يقوموا بين يدي العرش، فيقول الله عز وجل لهم: «السلام على عبادي الذين أطاعوني، وحفظوا عهدِي بالغيب، أنا اصْطَفيتكمْ، وأنا اجتبيتكم وأنا اخترتكم، اذهبوا فادخلوا الجنة بغير حساب، و ﴿لَا خَوْقُ عَلَيْكُمُ ٱلْيُومَ وَلَا آلَتُم وَلَا آلَتُم وَلَا المحشر على الصراط كالبرق الخاطف، فَتُفتَّحُ لهم أَبُوابُها، ثم إن الخلق في المحشر موقوفون، فيقول بعضهم لبعض: يا قوم أين فلان وفلان؟ وذلك حين يسأل بعضهم بعضاً فينادي منادٍ: ﴿إِنَّ أَصْحَبَ ٱلمُنَةِ ٱلْيُومَ فِي شُغُل فَكِهُونَ ﴾. انتهى. قرطبى.

الآية: ٥٦

وقال ابن عباس ـ رضي الله عنهما ـ: شغلوا بافتضاض الأبكار، وسماع الأوتار عن أهليهم من أهل النار، لا يذكرونهم؛ لئلا يتنغصوا. وقال أبو حيان: والظاهر: أن الشغل هو النعيم؛ الذي قد شغلهم عن كل ما يخطر بالبال، وهذا أولى وأقوى.

و: ﴿وَلَكِهُونَ﴾: مسرورون، ناعمون، فرحون، وقرئ: (فكِهون) و(فكهين) وفي تنكير ﴿شُغُلِ﴾ وإبهامه، تعظيم لما هم فيه من البهجة، والتلذذ، وتنبيه على أنه مما لا يحيط به الأفهام، ولا يعرب عن كنهه الكلام. هذا؛ وقرئ: ﴿شُغُلِ﴾ بضم الغين، وسكونها، وهي قاعدة عربية. قال عيسى بن عمر: كل اسم على ثلاثة أحرف أوله مضموم وأوسطه ساكن، فمن العرب من يخففه، ومنهم من يثقله. وذلك مثل: رُسل، وعُسر، ويُسر، وأسد، ورُحم... إلخ، ولا تنسَ: أن الله تبارك وتعالى لما أخبر عن حال المجرمين، ومآلهم؛ أخبر عن حال الأبرار المتقين، ومآلهم. وتلك سنة اقتضتها حكمة الحكيم العليم، ورحمته في كتابه الكريم بأن لا يذكر التكذيب من الكافرين والمنافقين؛ إلا ويذكر التصديق من المؤمنين، ولا يذكر الإيمان؛ إلا ويذكر الكفر، ولا يذكر الرحمة؛ إلا ويذكر النار، وجحيمها، ولا يذكر الرحمة؛ إلا ويذكر الغضب، والسخط؛ ليكون المؤمن راغباً راهباً، خائفاً راجياً. وهذا ما يسمى بالمقابلة.

الإعراب: ﴿إِنَّ ﴾: حرف مشبه بالفعل. ﴿أَصْحَبَ ﴾: اسم (إنَّ) وهو مضاف، و﴿أَلْمِنَةِ ﴾ مضاف إليه. ﴿أَلْوُمَ ﴾: ظرف زمان متعلق ب: ﴿فَكِهُونَ ﴾. وقيل: متعلق بمحذوف حال، ولا وجه له. ﴿فِي شُغُلِ ﴾: جار ومجرور متعلقان بمحذوف خبر أول، وأجيز تعليقهما بما بعدهما. ﴿فَكِهُونَ ﴾: خبر مرفوع، وعلامة رفعه الواو... إلخ، والجملة الاسمية: ﴿إِنَّ أَصْحَبَ … ﴾ إلخ مستأنفة، لا محل لها.

#### ﴿ هُمْ وَأَزْوَجُهُمْ فِي ظِلَالٍ عَلَى ٱلْأَرَآبِكِ مُتَّكِئُونَ ۗ ﴿ ﴾

المشرح: ﴿ مُمْ وَأَزْوَجُهُمْ فِي ظِلَالٍ ﴾: في ظلال الجنان الوارفة؛ حيث لا شمس فيها، ولا زمهرير، و ﴿ ظِلَالٍ ﴾ جمع: ظلة، مثل: قباب جمع: قبة، أو جمع: ظل، مثل: شعاب

جمع: شعب. ﴿عَلَى ٱلْأَرَآبِكِ﴾: السرر في الحجال، واحدها أريكة، مثل: سفينة، وسفائن، والمراد بها: نحو قبة تغلق على السرير، وتزين به العروس، قال الشاعر: [الطويل]

كَأَنَّ احْمِرَارَ الْوَرْدِ فوقَ غُصونِ بوقِتِ الضحى في رَوْضَةِ الْمُتَضَاحِكِ خدُودُ عذَارى قَدْ خجِلْنَ مِنَ الحَيَا تهاديْنَ بالرَّيْحانِ فوقَ الأرَائِكِ

الإعراب: ﴿مُنْ وَالها عَلَى السّمير منفصل مبني على السكون في محل رفع مبتداً . ﴿وَأَزْوَا حُمْنُ وَالها معطوف على الضمير ، والها عنى محل جر بالإضافة . ﴿فَي ظِلَلٍ وَ جار ومجرور متعلقان بمحذوف خبر مقدم . ﴿مُتَّكِنُونَ وَ مبتداً مؤخر مرفوع ، وعلامة رفعه الواو إلخ ، والجملة الاسمية في محل رفع خبر ثان للمبتدأ ، أو هي مستأنفة . لا محل لها كالجملة الاسمية السابقة لها . هذا الإعراب هو الظاهر ، وهو المعتمد . هذا ؟ وأجيز اعتبار : ﴿مُتَّكِنُونَ وَ خبر المبتدأ والجارين والمجرورين متعلقين به . كما أجيز اعتبار الضمير توكيداً للمستتر في : ﴿فَكَهُونَ وَ وَأَزُواجهم ) معطوفاً عليه ، واعتبار : ﴿فَكَهُونَ وَ وَالْمِوابِ السّمية الاسمية : ﴿فَكَهُونَ وَ وَالْمِوابِ السّمية : ﴿فَكَ الْأَرْآلِكِ وَاعْتِبار الجملة الاسمية : ﴿فَكَ الْأَرْآلِكِ وَاعْتِبار الجملة الاسمية : ﴿فَكَ الْأُول أَقُوى وَاوْضِح .

#### ﴿ لَمُنْمَ فِيهَا فَنَكِهَةٌ وَلَهُم مَّا يَدَّعُونَ ۞

المسرح: ﴿ فَكُمْ مَا يَدَعُونَ ﴾: لأصحاب الجنة. ﴿ فِيهَا ﴾: في الجنة. ﴿ فَكِمَةٌ ﴾: كثيرة من كل أنواع الفواكه. ﴿ وَلَمْ مَا يَدَعُونَ ﴾: ما يتمنون، وما يشتهون، وما يطلبون، فمهما طلبوا من أنواع المملاذ؛ وجدوه، فعن أسامة بن زيد \_ رضي الله عنه \_ قال: قال رسول الله على الله من مِنْ مِنْ مُشَمِّرٍ إلى الجنّةِ، فإنَّ الجنةَ لا خطرَ لَها. هي وربُّ الكعبةِ نورٌ كلُّهَا يتلألأ، وريحانةٌ تَهتَزُّ، وقَصْرٌ مشِيدٌ، ونهرٌ مُطّرِد، وثمرةٌ نضِيجةٌ، وزوجةٌ حسناءُ جميلةٌ، وحُللٌ كثيرةٌ، ومقامٌ في دارِ سلامةٍ، وفاكِهةٌ خضِرَةٌ، وخيرٌ، ونعمةٌ في مَحلَّةٍ عَالِيةٍ بَهيّةٍ». قالوا: نعم يا رسول الله نحن المشمرون لها! قال على الله الله الله الله القوم: إنْ شاءَ الله أن أخرجه ابن أبي حاتم، ورواه ابن ماجه في كتاب الزهد. انتهى. مختصر ابن كثير.

هذا؛ وأصل ﴿ يَدَّعُونَ ﴾: يَدْتَعِيُون على وزن يَفْتعِلون، فأسكنت الياء؛ لأن الضم فيها ثقيل، وألقيت حركتها على العين بعد أن أزيلت حركة العين، ثم حذفت الياء لسكونها، وسكون الواو بعدها، فصار: يَدْتعُون، ثم قلبت التاء دالاً، وأدغمت الدال في الدال، فصار: ﴿ يَدَّعُونَ ﴾ وقلبت التاء دالاً، ولم تقلب الدال تاءً؛ لأنَّ الدال حرف مجهور، والتاء مهموسة، والمجهور أقوى في اللفظ من المهموس. انتهى. مكى بن أبى طالب القيسى بتصرف.

الإعراب: ﴿ لَمُهُمْ ﴾: جار ومجرور متعلقان بمحذوف خبر مقدم. ﴿ فِهَا ﴾: جار ومجرور متعلقان بالخبر المحذوف، أو بمحذوف خبر ثان، أو بمحذوف في محل نصب حال من الضمير المستتر في الخبر المحذوف، وبعضهم يعتبرهما متعلقين بمحذوف حال من: ﴿فَكِهَةُ﴾ كان نعتاً له، فلما قدم عليه صار حالاً. وبعضهم لا يجيز مجيء الحال من المبتدأ. ﴿فَكِهَةُ﴾: مبتدأ مؤخر، والجملة الاسمية يجوز فيها ما جاز بالجملة: ﴿عَلَى ٱلْأَرَآبِكِ مُتَّكِئُونَ﴾ من أوجه. ﴿وَلَهُمُ الواو: حرف عطف. (لهم): متعلقان بمحذوف خبر مقدم. ﴿مَّا ﴾: تحتمل الموصولة، والموصوفة، والمصدرية، فعلى الأولين مبنية على السكون في محل رفع مبتدأ مؤخر، والجملة الفعلية بعدها صلتها، أو صفتها، والعائد، أو الرابط محذوف، التقدير: ولهم الذي، أو: شيء يدعونه، وعلى اعتبارها مصدرية تؤول مع الفعل بعدها بمصدر في محل رفع مبتدأ مؤخر، التقدير: ولهم ادعاؤهم. والجملة الاسمية معطوفة على ما قبلها.

الآية: ٥٨

#### ﴿سَلَامٌ قَوْلًا مِن زَّبِّ زَحِيمٍ ١

الشرح: ﴿سَلَنُمْ...﴾ إلخ: يعنى: سلم الله عز وجل عليهم. روى البغوي بإسناد الثعلبي عن جابر بن عبد الله ـ رضي الله عنهما ـ قال: قال رسول الله ﷺ: «بَيْنَمَا أَهْلُ الجنةِ في نعيمِهمْ؛ إذْ سَطَعَ لَهُمْ نُورٌ، فرفعُوا رُؤُوسَهُمْ فإِذَا الرَّبُّ عزَّ وجلَّ قدْ أَشرفَ عَلَيْهِمْ مِنْ فَوْقِهِمْ، فقال: السلامُ عَلَيْكُمْ يَا أَهْلَ الجنةِ! فذلِكَ قولُهُ عز وجل: ﴿سَلَامٌ قَوْلًا مِن رَّبٍّ رَّحِيمٍ﴾ ينظُرُ إِلَيْهِمْ، وينظرون إليْهِ، فَلَا يلتفتون إِلى شيْءٍ من النعيم، ما دَامُوا ينظرون إِلَيهِ، حتى يحتجبَ عنهم، فيبقى نورُهُ وبركتُهُ عليهِمْ في ديارِهِمْ». أخرجه ابن أبي حاتم، قال ابن كثير: وفي إسناده نظر، ورواه ابن ماجه في كتاب السنة من سننه.

وقيل: تسلم الملائكة عليهم من ربهم. وقيل: تدخل الملائكة على أهل الجنة من كل باب، يقولون: سلام عليكم من ربكم الرحيم، وهذا صريح قوله تعالى في سورة (الرعد): ﴿وَٱلْمَلَتِهِكَةُ يَدُخُلُونَ عَلَيْهِم مِن كُلِّ بَابٍ ۞ سَلَمٌ عَلَيْكُم بِمَا صَبْرَتُمْ فَيْعْمَ عُقْبَى ٱلدَّارِ﴾ وقال تعالى في الآية رقم [١٠] من سورة (يونس) على نبينا، وعليه ألف صلاة، وألف سلام: ﴿وَقِيَّنَّهُمْ فِيهَا سَلَكُمْ ﴾. وقال تعالى في الآية رقم [٤٤] من سورة (الأحزاب): ﴿تَعِيَّتُهُمْ يَوْمَ يُلْقَوْنُهُۥ سَلَمٌ﴾.

الإعراب: ﴿سَكُمْ ﴾: بدل من ﴿مَا ﴾ في الآية السابقة، والتقدير: ولهم سلام. ويجوز أن يكون صفة ثانية لها، على اعتبارها موصوفة، التقدير: ولهم شيء يدعونه مسلّم. ويجوز أن يكون خبراً لها، و(لهم) ظرف ملغيِّ. هذا؛ وقرأ ابن مسعود، وأبيُّ وغيرهما: (سلاماً) بالنصب، وعليه فهو مفعول مطلق، عامله محذوف. أو: هو حال في معنى مُسَلَّماً، أو: ذا سلامة، وصاحب: الحال ما، أو «مَنْ» العائد عليها المحذوف. هذا؛ وزيد في قراءته بالرفع اللَّيْسُ الآية: ٥٩

اعتباره خبر مبتدأ محذوف، التقدير: هو سلام، واعتباره مبتدأ خبره الناصب ل: ﴿ فَوَلَّا ﴾، أي ﴿ سَلَامٌ ﴾ يقال لهم ﴿ فَوُلَّا ﴾. وقيل: تقديره: سَلام عليكم، واعتباره مبتدأ وخبره: ﴿ مِن رَبِّ ﴾. انتهى. جمل نقلاً عن السمين، وانفرد الجلال باعتباره مبتدأ خبره: ﴿ فَوُلّا ﴾، تقديره: سلام بالقول، فاعتبر ﴿ فَوُلّا ﴾ منصوباً ينزع الخافض. ﴿ فَوُلّا ﴾: مفعول مطلق فعله محذوف، التقدير: يقولونه قولاً يوم القيامة، أو قال الله تعالى ذلك قولاً ، والجملة الفعلية مستأنفة، أو معترضة. ﴿ مِن رَبٍّ ﴾: متعلقان بمحذوف خبر سلام على وجه مر ذكره. ﴿ رَجِيمٍ ﴾: صفة: ﴿ رَبٍّ ﴾.

#### ﴿ وَأَمْتَازُوا الْيَوْمَ أَيُّهَا الْمُجْرِمُونَ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

الشرح: ﴿وَامْتَنُوا اليوم من المؤمنين الشرح: ﴿ وَالْفَرُوا اليوم من المؤمنين الصالحين، وكونوا على حدة. وقيل: إن لكل كافر في النار بيتاً، فيدخل ذلك البيت، ويردم بابه، فيكون فيه أبد الآبدين لا يرى، ولا يُرى، فعلى هذا القول يمتاز بعضهم عن بعضهم. انتهى. خازن. وقال الضحاك: يمتاز المجرمون بعضهم من بعض، فيمتاز اليهود فرقة، والنصارى فرقة، والمجوس فرقة، والصابئون فرقة، وعبدة الأوثان فرقة. وقال داود بن الجراح: يمتاز المسلمون من الكافرين؛ إلا أصحاب الأهواء، فيكونون مع المجرمين.

وقد ذكر هذا التمييز، والتفريق بين المؤمنين، والكافرين في كثير من الآيات. خذ قوله تعالى في الآية رقم [٢٨] من سورة (يونس) على نبينا، وعليه ألف صلاة، وألف سلام: ﴿ثُمُّ نَقُولُ لِلَّذِينَ أَشَرُكُواْ مَكَانَكُمُ أَنْتُدُ وَشُرَكًا وَيُؤَلِّ فَزَيْلْنَا بَيْنَهُمُ ﴾. وقال تعالى في الآية رقم [١٤] من سورة (الروم): ﴿وَبَنْ مَ تَقُومُ السَّاعَةُ يَوْمَإِذِ يَنْفَرَقُوكِ﴾.

هذا؛ وفي المنجد الناقل عن القاموس قوله: مازَ، يَمِيز، ومَيَّز، وأمازَ الشيء: فرَزهُ عن غيره، والشيء: فضلّه عن سواه. وتميَّز، وانماز انْمِيازاً، وامتاز امتيازاً، واستماز استمازةً: انفصل عن غيره وانعزل. وَتَمَيَّز فلانٌ من الغيظ: تقطع، وامْتَازَ القوم: تَمَيَّز بعضهم من بعض.

هذا؛ وقد قال الله تعالى في سورة (آل عمران) رقم [۱۷۹] ﴿مَّا كَانَ ٱللَّهُ لِيَذَرَ ٱلْمُؤْمِنِينَ عَلَىٰ مَاۤ أَنتُمُ عَلَيْهِ حَتَّىٰ يَمِيزَ ٱلْخَيِيثَ مِنَ ٱلطَّيِّبِۗ﴾. وقال عز وجل في سورة (الأنفال) رقم [۳۷]: ﴿لِيَمِيزَ ٱللَّهُ ٱلْخَيِيثَ مِنَ ٱلطَّيِّبِ...﴾. وقال تعالت حكمته في سورة (الملك) رقم [۸]: ﴿تُكَادُ تَمَيَّزُ مِنَ ٱلْغَيْظِّ...﴾ إلخ.

تنبيه: المرادب: المجرمين في هذه الآية: الكافرون، وكثيراً ما يعبر القرآن الكريم عن الكافرين بالظالمين، والمجرمين، والمعتدين، والفاسقين، والمسرفين، والكاذبين... إلخ، ويتهددهم بالعذاب الأليم، ويتوعدهم بالعقاب الشديد، وإننا نجد الكثير من المسلمين يتصفون بهذه الصفات، فهل يوجه إليهم هذا التهديد، وهذا الوعيد؟ الحق أقول: نعم يوجه إليهم ما ذكر،

وهم أحق بذلك؛ لا سيما من قرأ القرآن منهم، واطلع على أحوال الأمم السابقة، وما جرى لهم من رسلهم، وكيف نكل الله بهم، وجعلهم عبرة للمعتبرين، وما يتذكر إلا أولو الألباب.

الآية: ٦٠

الإعراب: ﴿وَأَمْتَنُواْ ﴾: الواو: حرف عطف. (امتازوا): فعل أمر مبنى على حذف النون، والواو فاعله، والألف للتفريق. ﴿ أَيُّومَ ﴾: ظرف زمان متعلق بما قبله. ﴿ أَيُّهَا ﴾: منادي نكرة مقصودة، حذف منها أداة النداء، مبنية على الضم في محل نصب بأداة النداء المحذوفة، و(ها): حرف تنبيه لا محل له، أقحم للتوكيد، وهو عوض من المضاف إليه. ﴿ٱلْمُجْرِمُونَ﴾: صفة: (أيُّ) لأنه مشتق. ويجوز اعتباره بدلاً من (أيّ)، أو عطف بيان عليه، فهو مرفوع تبعاً للفظ، والآية بكاملها في محل نصب مقول القول لقول محذوف، التقدير: فيقال للكافرين: امتازوا، وهذه الجملة معطوفة على ما يقال لأصحاب الجنة، وما أعد لهم من النعيم المقيم، والخير العميم، وذلك من باب المقارنة، والمقابلة؛ التي رأيتها في الآية رقم [٥٥].

#### ﴿ أَلَمْ أَعْهَدْ إِلَيْكُمْ يَسَنِي ءَادَمَ أَن لَا تَعْبُدُوا ٱلشَّيْطَانَّ إِنَّهُ لَكُو عَدُقٌ مُّبِينٌ ١

الشوح: ﴿ أَلَوْ أَعْهَدُ إِلَيْكُمْ يَكِنِينَ... ﴾ إلخ: العهد: الوصية، وعهد إليه: إذا وصاه، وعَهْدُ الله إليهم: ما ركزه فيهم من الأدلة العقلية، والحجج السمعية، الآمرة بعبادته، الزاجرة عن عبادة غيره. واعتبر طاعة الشيطان عبادة له؛ لأنه الآمر بالكفر، وعبادة غير الله تعالى. هذا؛ وهناك عهد قديم أزلي أخذه على بني آدم؛ وهم في عالم الذر أن يعبدوه، ولا يشركوا به. خذ قوله تعالى في الآية رقم [١٧٢] من سورة (الأعراف): ﴿وَإِذْ أَخَذَ رَبُّكَ مِنْ بَنِيٓ ءَادَمَ مِن ظُهُورِهِم ذُرِّيَّتُهُمْ وَأَشْهَدُهُمْ عَلَىٰ أَنفُسِهُمْ أَلَسَتُ بِرَيِّكُمُّ قَالُواْ بَلِّينَ، وهذا الكلام من جملة ما يقال للكافرين يوم القيامة على سبيل التقريع، والتوبيخ، والإلزام للحجة.

هذا؛ و(عدو) ضد الصديق، وهو على وزن فعول بمعنى فاعل، مثل: صبور، وشكور، وما كان من هذا الوزن يستوي فيه المفرد، والمثنى، والجمع، والمذكر، والمؤنث، إلا لفظاً واحداً جاء نادراً، قالوا: هذه عدُوَّةُ الله. قال تعالى: ﴿ إِنَّ ٱلشَّيْطَانَ لَكُمْ عَدُوٌّ فَٱتَّخِذُوهُ عَدُوّاً ﴾ فقد عبر به عن مفرد، وقال تعالى: ﴿ فَإِنَّهُمْ عَدُوٌّ لِنَ إِلَّا رَبَّ ٱلْعَلَمِينَ ﴾ فقد عبر به عن جمع، ومثل ذلك صديق. وجمع عدو: أعداء، وأعادٍ، وعُدات، وعِدَىّ. وقيل: أعادٍ جمع: أعداء، فيكون جمع الجمع. وفي «القاموس المحيط»: والعدا (بالضم، والكسر) اسم الجمع. هذا، وسمي العدو عدواً؛ لِعَدوه عليك عند أول فرصة تسنح له للإيقاع بك، والقضاء عليك، كما سمي الصديق صديقاً؛ لصدقه فيما يدعيه لك من الألفة، والمودة، والمحبة. هذا؛ والعبادة: غاية التذلُّل، ولا يستحقها إلا من له غاية الإفضال، وهو الله تعالى؛ ولذا يحرم السجود لغير الله تعالى. وقيل: العبودية أربعة: الوفاء بالعهود، والرضا بالموجود، والحفظ للحدود، والصبر على

المفقود، وعن النبي عَلَيْ قال: يقول الله تعالى: «أَنَا، وَالْإِنْسُ، والْجِنُّ في نَبَأٍ عَظِيمٍ، أَخْلُقُ؛ ويُعْبَدُ غيْرى، وأرزقُ؛ ويُشْكَرُ غَيْرى».

الإعراب: ﴿أَنَهُ: الهمزة: حرف استفهام، وتوبيخ، وتقريع. (لم): حرف نفي، وقلب، وجزم. ﴿أَعَهُدُ»: فعل مضارع مجزوم ب: (لم) والفاعل مستتر، تقديره: ﴿أَنّا ». ﴿إِلَيْكُمُ »: جار ومجرور متعلقان بالفعل قبلهما. (يا): أداة نداء، تنوب مناب أدعو. (بني): منادى منصوب، وعلامة نصبه الياء نيابة عن الفتحة؛ لأنه ملحق بجمع المذكر السالم، وحذفت النون للإضافة، و(بني) مضاف، و: ﴿وَادَمُ هُ مضاف إليه مجرور، وعلامة جره الفتحة نيابة عن الكسرة؛ لأنه ممنوع من الصرف للعلمية، والعجمة. ﴿أَن »: حرف تفسير لسبقه بجملة فيها معنى القول دون حروفه، أو هي مصدرية ناصبة. ﴿لَهُ »: ناهية على التفسير، ونافية على اعتبار ﴿أَن » ناصبة. ﴿تَعَبُدُوا »: مجزوم بـ: ﴿لَهُ »، أو منصوب بـ: ﴿أَن » وعلامة الجزم، أو النصب حذف النون؛ لأنه من الأفعال الخمسة، والواو فاعله، والألف للتفريق، وعلى اعتبار ﴿أَن » مفسرة؛ فالجملة الفعلية لا محل لها، وعلى اعتبارها مصدرية تؤول مع الفعل بعدها بمصدر في محل جر بحرف جر محذوف، التقدير: بأن لا تعبدوا. والجار، والمجرور متعلقان بالفعل ﴿أَعَهَدُ ». ﴿ أَشَيْطُكُ ﴾: مفعول به. ﴿إِنَّهُ هُ حرف مشبه بالفعل. ﴿لَكُرُ »: متعلقان بالفعل ﴿أَعَهَدُ ». أو بـ: ﴿عَدُو » بعدهما. ﴿عَدُو »: خبر (إن). ﴿مُبِنُ »: صفة. والجملة الاسمية تعليل لما قبلها. والآية بكاملها في محل نصب مقول القول لقول لموذوف، التقدير: فيقول الله: ألم أعهد. . إلخ.

#### ﴿ وَأَنِ ٱعْبُدُونِ ۚ هَٰذَا صِرَطٌّ مُّسْتَقِيمٌ ۞﴾

الشرح: ﴿وَأَنِ اَعْبُدُونِ ﴾: خصوني بالعبادة. ﴿ هَذَا ﴾: إشارة إلى ما عهد إليهم من معصية الشيطان، وطاعة الرحمن؛ إذ لا صراط أقوم منه. ﴿ صِرَطُ مُّسْتَقِيمُ ﴾: ففي التنكير معنى (الصراط) بليغ في بابه؛ بليغ في استقامته، جامع لكل شرط يجب أن يكون عليه. ويجوز أن يراد: هذا بعض الصرط المستقيمة، توبيخاً لهم على العدول عنه، والتفادي عن سلوكه، كما يتفادى الناس عن الطريق المعوج، الذي يؤدي إلى الضلالة، والتهلكة. انتهى. كشاف بحروفه.

الإعراب: ﴿وَأَنِ الواو: حرف عطف. (أَنْ): معطوفة على سابقتها على الوجهين المعتبرين فيها. ﴿أَعْبُدُونِ ﴾: فعل أمر مبني على حذف النون، والواو فاعله، والنون للوقاية، وياء المتكلم مفعول به، والجملة الفعلية معطوفة على ما قبلها على الوجهين المعتبرين فيها. ﴿هَدَا ﴾: مبتدأ. ﴿مِرَطُ ﴾: خبره. ﴿مُسْتَقِيمٌ ﴾: صفة له. والجملة الاسمية مستأنفة، وفيها معنى التعليل، وهي من جملة مقول القول المقدر.

#### الآية: ۲۲

#### ﴿ وَلَقَدْ أَضَلَ مِنكُمْ جِبِلًّا كَثِيرًا ۚ أَفَلَمْ تَكُونُواْ تَعْقِلُونَ ۞

الشرح: ﴿ وَلَقَدْ أَضَلَ ﴾: أخرج الشيطان عن طريق الحق، وأغوى ﴿ مِنكُور جِبِلّا كَثِيرًا ﴾ أي: خلقاً كثيراً ، وجموعاً كثيرة، ففيه خمس قراءات. هذا ؛ والجبلة: الخليقة. قال تعالى في سورة (الشعراء) رقم [١٨٤]: ﴿ وَاتَقُوا اللّهِ عَلَقَكُمْ وَالْجِلّةَ الْأَوْلِينَ ﴾. ﴿ أَفَلَمْ تَكُونُوا تَعْقِلُونَ ﴾ أي: تعرفون عداوته، وتعلمون: أن الواجب طاعة الله، وامتثال أمره، واجتناب نهيه؟، أو المعنى: أفما كان لكم عقل يردعكم عن طاعة الشيطان، ومخالفة أمر ربكم؟! وهو توبيخ، وتقريع آخر للكفرة الفجار.

الإعراب: ﴿وَلَقَدْ﴾: الواو: حرف قسم وجر، والمقسم به محذوف، تقديره: والله، والجار والمجرور متعلقان بفعل محذوف، تقديره: أقسم. هذا؛ وبعضهم يعتبر الواو عاطفة، وبعضهم يعتبرها حرف استئناف، ويعتبرون الجملة الآتية جواباً لقسم محذوف. ولا أسلمه أبداً؛ لأنه على هذا يكون قد حذف واو القسم، والمقسم به، ويصير التقدير: ووالله أقسم، أو أقسم والله، واللام واقعة في جواب القسم المحذوف. وبعضهم يقول: موطئة للقسم، والموطئة معناها: المؤذنة، وهذه اللام إنما تدخل على: ﴿إنّ الشرطية، لتدل على القسم المتقدم على الشرط، وتكون الجملة الآتية جواباً للقسم المدلول عليه باللام، والمتقدم على الشرط حكماً، كما في قوله تعالى: ﴿إَنّ أُخْرِجُوا لَا يَخْرُجُونَ مَعَهُمْ...﴾ إلخ الآية رقم [١٢] من سورة (الحشر) افهم هذا؛ واحفظه، فإنه جيد إن شاء الله تعالى.

فإن قيل: ما ذكرته من إعراب يؤدي إلى حذف المقسم به، وبقاء حرف القسم! فالجواب: أنه قد حذف المقسم به حذفاً مطرداً في أوائل السور، مثل قوله تعالى: ﴿وَالشَّهَ فَاللَّهِ وَاللَّارِفِ...﴾، فإنه التقدير: ورب الضحى، ورب السماء إلخ. الدليل على ذلك التصريح به في قوله تعالى: ﴿وَرَبِّ التّمَاءِ وَالأَرْضِ الآية رقم [٢٣] من سورة (الذاريات) وحذف المقسم به ظاهر في قوله تعالى: ﴿وَإِن مِنكُمْ إِلّا وَارِدُها اللهِ اللهِ اللهِ رقم [٧١] من سورة (مريم) وأظهر منه في قوله تعالى: ﴿وَإِن لَّمْ يَنتَهُوا عَمّا يَقُولُونَ لَيَمسّنَ الَّذِينَ كَفَرُوا مِنهُمْ عَذَابُ أَلِيمُ الآية رقم [٧١] من سورة (المائدة)، فالواو في الآيتين حرف قسم وجر، والمقسم به محذوف بلا ريب.

(قد): حرف تحقيق يقرب الماضي من الحال. ﴿أَضَلَ ﴾: فعل ماض، والفاعل يعود إلى الشيطان، تقديره: «هو»، والجملة الفعلية (لقد أضل...) إلخ جواب القسم، لا محل لها، والقسم وجوابه كلام معطوف على ما قبله، فهو في محل نصب مقول القول أيضاً. ﴿مِنكُونَ ﴾: جار ومجرور متعلقان بالفعل قبلهما. ﴿حِبِلًا ﴾: مفعول به. ﴿كَثِيرًا ﴾: صفة له. ﴿أَفَلَمُ ﴾:

الهمزة: حرف استفهام توبيخي. الفاء: حرف عطف على محذوف، أو هي حرف استئناف. (لم): حرف نفي، وقلب، وجزم. ﴿تَكُونُوا ﴾: فعل مضارع ناقص مجزوم بـ: (لم) وعلامة جزمه حذف النون؛ لأنه من الأفعال الخمسة، والواو اسمه، والألف للتفريق، وجملة: ﴿تَقُولُونَ ﴾ في محل نصب خبر: ﴿تَكُونُوا ﴾. والجملة الفعلية معطوفة على جملة محذوفة، أو هي مستأنفة، وهي من جملة مقول القول.

#### ﴿ هَاذِهِ عَجَهَنَّمُ ٱلَّتِي كُنتُمْ تُوعَدُونَ ﴿ اصْلَوْهَا ٱلْيَوْمَ بِمَا كُنتُمْ تَكُفُّرُونَ ﴾

هذا؛ وفي المصباح المنير: صَليَ بالنار، وصَلِيهَا صَلَى من باب: تعب: وجد حرها. والصِّلاءُ وزانُ كتاب: حر النار. وصليْتُ اللحمَ أصليه من باب: رَمَى: شويْتُه. وقال الجوهري: يقال: صليْتُ الرجلَ ناراً: إذا أدخلته النارَ، وجعلتُهُ يصلاها. فإن ألقيته فيها إلقاءً، كأنك تريد الإحراق؛ قلت: أصليْتُهُ بالألف، وصلَّيْتُهُ تصليةً. ويُقالُ: أيْضاً: صَلِيَ بالأمر: إذا قاس حره، وشدته. واصطليْتُ بالنارِ، وتصلَّيْتُ بها: إذا استدفأتُ بها، وفلان لا يُصطلَى بناره: إذا كان شجاعاً لا يُطاق.

الإعراب: ﴿ هَلَاهِ عَلَى المحلة الاسمية في محل رفع مبتداً ، والهاء: حرف تنبيه لا محل له . ﴿ جَهَنَّمُ ﴾ : خبره ، والجملة الاسمية في محل نصب مقول القول المحذوف . انظر الشرح . ﴿ اللَّهِ ﴾ : اسم موصول مبني على السكون في محل رفع صفة : ﴿ جَهَنَّمُ ﴾ . ﴿ كُنتُمْ ﴾ : فعل ماض ناقص مبني على السكون ، والتاء اسمه . ﴿ تُوعَدُونَ ﴾ : فعل مضارع مبني للمجهول مرفوع ، وعلامة رفعه ثبوت النون ؛ لأنه من الأفعال الخمسة ، والواو نائب فاعله ، وهو المفعول الأول ، والثاني محذوف ، وهو عائد الموصول ، والجملة الفعلية في محل نصب خبر (كان) ، وجملة : ﴿ كُنتُمْ تُوعَدُونَ ﴾ صلة الموصول ، لا محل لها . ﴿ أَصْلَوْهَا ﴾ : فعل أمر مبني على حذف النون ، والواو فاعله ، و(ها) : مفعوله ، والجملة الفعلية في محل نصب مقول القول أيضاً . ﴿ أَلْيُومَ ﴾ : ظرف زمان متعلق بالفعل قبله . ﴿ يَمَا ﴾ : الباء : حرف جر . (ما) : مصدرية ، تؤول مع ﴿ أَلْيُومَ ﴾ : ظرف زمان متعلق بالفعل قبله . ﴿ يَمَا ﴾ : الباء : حرف جر . (ما) : مصدرية ، تؤول مع

الآية: ٦٥

ما بعدها بمصدر في محل جر بالباء، والجار والمجرور متعلقان بالفعل قبلهما، التقدير: بسبب كفركم. واعتبار (ما) موصولة، أو موصوفة هنا لا يؤيده المعنى. ﴿ كُنتُمْ تَكُفُرُونَ﴾ إعراب هذه الجملة مثل إعراب ما قبلها بلا فارق بينهما.

### ﴿ ٱلْيُومَ نَخْتِدُ عَلَىٰٓ أَفْوَهِهِمْ وَتُكَلِّمُنَا أَيْدِيهِمْ وَلَشَّهَدُ أَرْجُلُهُم بِمَا كَانُواْ يَكْسِبُونَ ﴿ اللَّهُ

الشرح: ﴿ ٱلْيُومَ نَغْتِمُ عَلَىٰ أَفْوَهِ هِمْ ﴾: نمنعها من الكلام ﴿ وَتُكَلِّمُنَا آلِيهِمْ ﴾ تنطق أيديهم بِما عملت من سيئات في الدنيا. ﴿ وَتَشْهَدُ أَرْجُلُهُم بِمَا كَانُواْ يَكْسِبُونَ ﴾ أي: من الأعمال السيئة. هذا؛ وقد قال تعالى في سورة (النور) رقم [٢٤]: ﴿يَوْمَ نَشْهَدُ عَلَيْهِمْ أَلْسِنَتُهُمْ وَأَيْدِيهِمْ وَأَرْجُلُهُم بِمَا كَانُواْ يَعْمَلُونَ﴾، وقال جل ذكره في الآية رقم [٢٠] من سورة (فصلت): ﴿حَتَّىٰ إِذَا مَا جَآءُوهَا شَهِدَ عَلَيْهُمْ سَمْعُهُمْ وَأَبْصَـٰرُهُمْ وَجُلُودُهُم بِمَا كَانُواْ يَعْمَلُونَ ﴿.

وقد قال ابن كثير: هذا حال الكفار، والمنافقين يوم القيامة حين ينكرون ما اجترموه في الدنيا، ويحلفون ما فعلوه، فيختم الله على أفواههم، ويستنطق جوارحهم بما عملت، فقد روى مسلم ـ رحمه الله ـ في صحيحه عن أنس بن مالك ـ رضى الله عنه ـ قال: كنا عند رسول الله عليه، فضحك حتى بَدَتْ نواجِذُه، ثم قال: «أَتدرون مِمَّ أضحكُ؟». قَلْنَا: اللهُ ورسولُهُ أعلَمُ، قال: «مِنْ مخاطبةِ العبدِ رَبَّهُ يَوْمَ القيامَةِ، يقولُ: رَبِّ أَلَمْ تُجِرْنِي مِنَ الظُّلْم؟ فيقولُ: بَلَى، فيقولُ: إني لا أُجيزُ عَلَى إِلَّا شاهداً مِنْ نَفسِي، فيقولُ: كَفَى بنفسِكَ الْيَوْمَ عَلَيْكَ حَسِيباً، وبالكرام الكاتبين شُهُوداً، فيَختِمُ الله على فِيهِ، ويُقَالُ لأركانِهِ: انطقي، فَتَنْطِقُ بأعمالِهِ، ثم يُخَلِّى بينه وبين الكلام، فيقولُ: بعداً لَكُنَّ وسُحْقاً! فَعَنْكُنَّ كُنْتُ أَناضِلُ». قال تعالى في سورة (فصلت) مبيناً ما يقولونه لـجــوارحـهــم: ﴿وَقَالُواْ لِجُلُودِهِمْ لِمَ شَهِـدتُّمْ عَلَيْناً قَالُوٓا أَنطَقَنَا اللَّهُ الَّذِيّ أَنطَقَ كُلَّ شَيْءٍ وَهُوَ خَلَقَكُمْ أَوَّلَ مَرَّةِ وَإِلَيْهِ تُرْجَعُونَ ﴿.

وفي رواية أخرى لمسلم عن أبي هريرة، رضي الله عنه، وهو حديث القيامة الطويل، وفيه: ثم يقال له: «الآن نبعَثُ شاهِدَنا عليكَ، ويتفكرُ في نفسِهِ، مَنْ ذَا الَّذِي يشهدُ عَلَيْهِ؟ فيختمُ الله عَلَى فِيهِ، ويقال لِفَخذِهِ، ولحمِهِ، وعظامِهِ: انطقى! فتنْطِقُ فخِذُهُ، ولحمُّهُ، وعِظَامُهُ بعملِهِ. وذلك لِيُعذرَ مِنْ نَفْسِهِ. وذلك المنافق الذي يسخط الله عليه». انتهى. قرطبي وابن كثير.

ثم قيل: في سبب الختم أربعة أوجه: أحدها: لأنهم قالوا: ﴿ وَلَلَّهِ رَبِّنَا مَا كُنَّا مُشْرِكِينَ ﴾ فختم الله على أفواههم؛ حتى نطقت جوارحهم، قاله أبو موسى الأشعري، رضي الله عنه. الثاني: ليعرفهم أهل الموقف، فيتميزون منهم. قاله ابن زياد. الثالث: لأن إقرار غير الناطق أبلغ في الحجة من إقرار الناطق، لخروجه مخرج الإعجاز، وإن كان يوماً لا يحتاج إلى إعجاز. الرابع: ليعلم: أن أعضاءه التي كانت أعواناً في حق نفسه، صارت عليه شهوداً في حق ربه.

فإن قيل: لم قال: ﴿ وَتُكِلِّمُنَا أَيْدِيهِمْ وَتَشْهُدُ أَرْجُلُهُم ﴾ فيجعل ما كان من اليد كلاماً ، وما كان من الرجل شهادةً ؟ قيل: إن اليد مباشرة لعمله ، والرجل حاضرة ، وقول الحاضر على غيره شهادة ، وقول الفاعل على نفسه إقرار بما قال ، أو فعل ، فلذلك عبر عما صدر من الأيدي بالقول ، وعما صدر من الأرجل بالشهادة . انتهى . قرطبي . والله أعلم بمراده ، وأسرار كتابه .

الإعراب: ﴿ اَلْمُومَ ﴿ وَ الفاعل مستر، ﴿ فَغْرِدُ ﴾ : فعل مضارع، والفاعل مستر، تقديره: «نحن». ﴿ عَلَى اَفَوَهِهِم ﴾ : جار ومجرور متعلقان بما قبلهما، والهاء ضمير متصل في محل جر بالإضافة، والجملة الفعلية مستأنفة، لا محل لها. (تكلمنا): فعل مضارع، و(نا): مفعول به. ﴿ أَيْدِيهِم ﴾ : فاعل مرفوع، وعلامة رفعه ضمة مقدرة على الياء للثقل، والجملة الفعلية معطوفة على ما قبلها، لا محل لها مثلها، وجملة: (تشهد أرجلهم) معطوفة عليها، لا محل لها أيضاً ﴿ يَعَلَى الأولين مبنية على السكون في محل جر بالباء، والجملة الفعلية بعدها صلتها، أو صفتها، والعائد، أو الرابط محذوف، التقدير: بالذي، أو: بشيء كانوا يكسبونه، وعلى اعتبارها مصدرية تؤول مع ما بعدها بمصدر في محل جر بالباء، التقدير: بكسبهم. ﴿ كَانُوا يكسبونه، وعلى اعتبارها مصدرية تؤول مع ما بعدها بمصدر في محل جر بالباء، التقدير: بكسبهم. ﴿ كَانُوا ي فعل ماض مصدرية تؤول مع ما بعدها لتفريق، وجملة: ﴿ يَكُمْ بُونَ ﴾ في محل نصب خبرها.

#### ﴿ وَلَوْ نَشَاءُ لَطَمَسْنَا عَلَىٰ أَعْيُنِهِمْ فَأَسْتَبَقُوا ٱلصِّرَاطَ فَأَنَّ يُبْصِرُونَ ﴿ آلَ

المشرح: ﴿ وَلَوْ نَشَاءُ لَطَمَسْنَا عَلَى آعَيْنِمَ ﴾ أي: لو نشاء لأعميناهم، فلا يبصرون طريقاً إلى تصرفهم في منازلهم، ولا غيرها. وقال ابن عباس \_ رضي الله عنهما \_: المعنى: لأعميناهم عن الهدى، فلا يهتدون أبداً إلى طريق الحق، انتهى. فيكون في الكلام استعارة. ﴿ فَأَسْتَبَقُوا الهدى، فلا يهتدون أبداً إلى طريق الحق، انتهى فيكون في الكلام استعارة. ﴿ فَأَسْتَبَقُوا الهريق الذي اعتادوا سلوكه؛ ليجوزوا. ﴿ فَأَنَّ يُبْصِرُونَ ﴾: فكيف، أو: من أين يبصرون وجهة السلوك في الطريق، والحال طمسنا أعينهم وأعميناهم عنه؟!

وقال عطاء، ومقاتل، وقتادة، وروي عن ابن عباس ـ رضي الله عنهم ـ: ولو نشاء لفقأنا أعين ضلالتهم، وأعميناهم عن غيهم، وحولنا أبصارهم من الضلالة إلى الهدى، فاهْتَدَوْا وأبصروا رشدهم، وبادروا إلى طريق الآخرة، ولكننا لم نفعل ذلك بهم، فكيف يهتدون، وعين الهدى مطموسة، على الضلال باقية؟! انتهى. قرطبي.

وفيه أيضاً، ما روي عن عبد الله بن سلام ـ رضي الله عنه ـ في تأويل هذه الآية غير ما تقدم، وتأولها على أنها في يوم القيامة، وقال: إذا كان يوم القيامة، ومُدَّ الصراط؛ نادى منادٍ: لِيقمْ محمد ﷺ وأمته، فيقومون بَرُّهم، وفاجرهم يتبعونه ليجوزوا الصراط، فإذا صاروا عليه طمس الله أعين فجارهم، فاستبقوا الصراط، فمن أين يبصرونه، حتى يجاوزوه؟! ثم ينادي منادٍ، لِيقُمْ

الآية: ٦٧ عيسى ﷺ وأمته، فيقوم، فيتبعونه بَرُّهم، وفاجرُهم، فيكون سبيلهم تلك السبيل، وكذا سائر

الأنبياء، عليهم السلام. هذا؛ والمطموس، والطميس عند أهل اللغة: الأعمى الذي ليس في عينيه شق، والفعل يأتي من الباب الأول، والثاني. انتهى. وأعتمد القول الأول، فإنه هو الظاهر. والله أعلم بمراده، وأسرار كتابه.

الإعراب: ﴿ وَلَوْ ﴾: الواو: حرف استئناف. (لو): حرف لما كان سيقع لوقوع غيره. ﴿نَشَاءُ﴾: فعل مضارع، والفاعل مستتر تقديره: «نحن»، ومفعوله محذوف، تقديره: لو نشاء الطمس. والجملة الفعلية لا محل لها؛ لأنها ابتدائية، ويقال: لأنها جملة شرط غير ظرفي. ﴿لَطُمَسْنَا﴾: اللام: واقعة في جواب لو. (طمسنا): فعل، وفاعل. ﴿عَلَىٰٓ أَعْيُنِهُمُ﴾: متعلقان بالفعل قبلهما، والهاء في محل جر بالإضافة، والجملة الفعلية جواب (لو) لا محل لها، ولو ومدخولها كلام مستأنف، لا محل له. ﴿ فَأُسْتَبَقُوا ﴾: الفاء: حرف عطف. (استبقوا): فعل ماض، والواو فاعله، والألف للتفريق. ﴿ ٱلصِّرَطَ ﴾: منصوب بنزع الخافض، أو هو مفعول به على تضمين الفعل معنى المبادرة، أفاده ابن هشام في المغنى. والجملة الفعلية معطوفة على جواب (لو) لا محل لها مثله. ﴿فَأَنَّ﴾: الفاء: هي الفصيحة؛ لأنها تفصح عن شرط مقدر. (أني): اسم استفهام مبنى على السكون في محل نصب حال، عامله ما بعده. ﴿ يُبْصِرُونَ ﴾: فعل مضارع مرفوع، والواو فاعله، ومفعوله محذوف، والجملة الفعلية لا محل لها؛ لأنها جواب شرط مقدر بـ: «إذا» التقدير: وإذا طمسنا أعينهم؛ فكيف يبصرون طريقهم؟! والجملة الشرطية هذه معطوفة على (لو) ومدخولها، لا محل لها أيضاً.

#### ﴿ وَلَوْ نَشَكَآءُ لَمَسَخْنَاهُمْ عَلَىٰ مَكَانَتِهِمْ فَمَا ٱسْتَطَاعُواْ مُضِيًّا وَلَا يَرْجِعُونَ ١٠٠٠ ﴾

الشرح: ﴿وَلَوْ نَشَكَاءُ لَمَسَخْنَهُمْ﴾: المسخ: تبديل الخلقة، وقلبها حجراً، أو جماداً، أو بهيمة، ومسخ أقوام من اليهود قردة وخنازير، كما رأيت في الآية رقم [١٦٢] من سورة (الأعراف) وما بعدها. ﴿عَلَىٰ مَكَانَتِهِمُ ﴾: على مكاناتهم. قال الحسن: المعنى: لو نشاء لأقعدناهم، فلا يستطيعون أن يمضوا أمامهم، ولا يرجعوا وراءهم، وكذلك الجماد لا يتقدم، ولا يتأخر. ﴿فَمَا ٱسْتَطَاعُواْ مُضِمَّا﴾: ذهاباً، وسيراً. ﴿وَلَا يَرْجِعُونَ﴾ أي: لا يستطيعون رجوعاً إلى الوراء بسبب مسخهم بشيء مما ذكر.

والمعنى: أنهم بكفرهم، ونقضهم ما عهد إليهم أحقاء بأن يفعل بهم ذلك، لكنَّا لم نفعل لشمول الرحمة لهم، واقتضاء الحكمة إمهالهم. وهذا تهديد، ووعيد لأهل مكة. والمراد به في هذه الدنيا. وانظر ما اعتمدته في الآية الأولى.

الإعراب: ﴿ وَلَوْ نَشَكَاءُ لَمَسَخْنَهُمْ عَلَى مَكَانَتِهِمْ ﴾: الإعراب مثل الآية السابقة بلا فارق. ﴿ عَلَى مَكَانَتهم ﴿ وَمَعلقان في محل نصب حال من الضمير المنصوب؛ إذ المعنى لسمخناهم على حالتهم، فهم ممسوخون في محالهم، وفي منازلهم. ﴿فَمَا﴾: الفاء: حرف عطف. (ما): نافية. ﴿ السَّطَاعُوا ﴾: ماض وفاعله، والألف للتفريق. ﴿مُضِيًّا ﴾: مفعول به، والجملة الفعلية معطوفة على جواب (لو) لا محل لها مثله. ﴿وَلا ﴾: الواو: حرف عطف. (لا): نافية. ﴿ يَرَجِعُونَ ﴾: مضارع مرفوع... إلخ، والواو فاعله، والجملة الفعلية معطوفة على: ﴿ مُضِيبًا ﴾. انظر التقدير في الشرح. وخذ قول الفرزدق، وهو عكس ما في الآية الكريمة:

أَلَمْ تَرني عَاهَدْتُ رَبِّي وإِنَّني لَبَيْنَ رَتَاجٍ قَائماً ومقامِ على حَلْفَةٍ لا أَشْتِمُ الدهر مُسلماً وَلا خَارِجاً مِنْ في يَّ زُورُ كلامِ فإن التقدير: لا شاتماً مسلماً، ولا خارجاً إلخ، وهذا هو الشاهد، رقم (٧٥٥) من كتابنا:

وفتح القريب المجيب».

#### ﴿ وَمَن نُّعَمِّرُهُ نُنَكِّسُهُ فِي ٱلْخَلْقِ أَفَلًا يَعْقِلُونَ ﴿ ﴾

الشرح: ﴿وَمَن نُعَمِّرُهُ﴾: نطل عمره. ﴿ نُنَكِّسُهُ فِي ٱلْخَلَقِ ﴾: من نكست الشيء، أنكسه نكساً: قلبته على رأسه، فانتكس. قال قتادة: المعنى: أنه يصير إلى حال الهرم الذي يشبه حال الصبا. انتهى. ومن المشاهد أن الإنسان إذا طال عمره؛ رُدَّ إلى الضعف بعد القوة، والعجز بعد النشاط، والنقص بعد الزيادة، قال تعالى في سورة (الروم) رقم [٥٤]: ﴿اللهُ ٱلّذِي خُلَقَكُم مِّن ضَعْفِ أَثُمَّ جَعَلَ مِنْ بَعْدِ ضُعْفٍ قُوَّةً ثُمَّ جَعَلَ مِنْ بَعْدِ قُوَّةٍ ضَعْفًا وَشَيْبَةً ﴾. وقال تعالى: ﴿وَمِنكُم مِّن ثُمْ يُردُ إِلَا المُعْمُ لِكُنْ لاَ يَعْلَمُ بَعْدَ عِلْمِ شَيْئًا ﴾ الآية رقم [٧٠] من سورة (النحل). وانظر الآية رقم [٥] من سورة (الحج) قال الشاعر الحكيم:

مَنْ عَاشَ أَخْلَقَتِ الأيامُ جِدَّتَهُ وَخَانَهُ ثِقَتَاهُ السَّمْعُ والْبَصَرُ

والمراد من هذا كله الإخبار عن هذه الدار، بأنها دار زوال، وانتقال، لا دار دوام، واستقرار. ولهذا قال تعالى: ﴿أَفَلاَ يَعْقِلُونَ﴾ أي: يتفكرون بعقولهم في ابتداء خلقهم، ثم صيرورتهم إلى سِنِّ الكهولة، ثم إلى سِنِّ الشيْبَةِ، ثم إلى سِنِّ الشيخوخة، ليعلموا: أنهم خلقوا لدار أخرى، لا زوال لها، ولا انتقال منها، ولا محيد عنها، هي الدار الآخرة، وفي ذلك دليل أيضاً على قدرة الله تعالى؛ الذي لو شاء؛ طمس على أعينهم، أو مسخهم على مكانتهم، وقادر أيضاً على أن يعيدهم بعد موتهم من قبورهم. هذا؛ وقرئ: (نَنْكُسْه)، وقرئ: (تَعْقِلُون).

الإعراب: ﴿وَمَن﴾: الواو: حرف استئناف. (من): اسم شرط جازم مبني على السكون في محل رفع مبتدأ. ﴿نُعَيِّرُهُ﴾: فعل مضارع فعل شرط.والفاعل مستتر تقديره: «نحن»، والهاء مفعول به. ﴿نُنَكِّسُهُ﴾: فعل مضارع جواب الشرط،والفاعل تقديره: «نحن»، والهاء مفعول

٣٦ \_ سِيُوْزَقُوْ لَسَرَ آغَ الآية: ٦٩

به، وخبر المبتدأ الذي هو (مَنْ) مختلف فيه، فقيل: جملة الشرط. وقيل: جملة الجواب. وقيل: هو الجملتان، وهو المرجح عند المعاصرين. والجملة الاسمية: ﴿وَمَن…﴾ إلخ مستأنفة، لا محل لها. ﴿أَفَلَاكُ: الهمزة: حرف استفهام، وتوبيخ. الفاء: حرف استئناف. (لا): نافية. ﴿يُعْقِلُونَ﴾: فعل مضارع مرفوع إلخ، والواو فاعله، والجملة الفعلية مستأنفة، لا محل لها.

#### ﴿ وَمَا عَلَّمَنَكُ ٱلشِّعْرَ وَمَا يَلْبَغِي لَلَّهُ إِنَّ هُوَ إِلَّا ذِكْرٌ وَقُرْءَانٌ مُّبِينٌ ﴿ إِنَّ ﴾

الشرح: ﴿وَمَا عَلَّمْنَكُ ٱلشِّعْرَ﴾: الضمير منصوب مراد منه النبي ﷺ. وفيه رد على كفار قريش الذين كانوا يقولون: إن محمداً شاعر، وإن القرآن شعر، والمعنى: وما علمنا محمداً ﷺ قول الشعراء، أو وما علمناه بتعليم القرآن الشعر. على معنى: أن القرآن ليس بشعر، فالشعر: كلام موزون مُقَفِّي يدل على معنيَّ، فأين الوزن وأين التقفية في القرآن الكريم؟ فلا مناسبة بينه، وبين الشعر في وجه من الوجوه؛ إذا تأملته وحققته.

﴿ وَمَا يَلْبَغِى لَهُ ۚ أَي: وما يليق به، وما يصلح منه، ولا يسهل له ذلك لو أراد نظم الشعر، ولا يتأتى منه له ذلك، كما جعلناه أمياً، لا يقرأ، ولا يكتب، لتكون الحجة أثبت، والشبهة أدحض، قال العلماء: ما كان يتزن له على بيت شعر، وإن تمثل ببيت شعر جرى على لسانه منكسراً، كما روي عن الحسن البصري: أن النبي ﷺ كان يتمثل بقول سحيم بن وثيل الرياحي، [الطويل] فيقول:

#### كَفَى بِالْإِسْلَامِ والشيب للمرءِ نَاهِيَا

فقال الصديق ـ رضى الله عنه ـ: يا نبى الله إنما قال الشاعر: [الطويل]

عُمَيْرَةَ وَدِّعْ إِنْ تَجَهَّزْتَ غَازِياً كَفَى الشيبُ والإسلامُ للْمرءِ نَاهِيَا فأعاد ﷺ الشطر الثاني مثل قوله الأول، ففطن الصديق لذلك، وقال: أشهد أنك رسول الله،

وصدق الله إذ يقول: ﴿وَمَا عَلَّمْنَكُ ٱلشِّعْرَ ...﴾ إلخ، وعن عائشة ـ رضى الله عنها ـ قالت: كان [الطويل] رسول الله عَيْكُ إذا استراب الخبر تمثل فيه ببيت طرفة:

ويَاتيكَ بِالْأَخْبَارِ مَنْ لَمْ تُرَوِّدِ

أخرجه الإمام أحمد، والنسائي، والترمذي، وهو من معلقته رقم [١١١] وهو بتمامه [الطويل] كما يلى:

وياتيك بالأخبار مَنْ لَمْ تُزوِّدِ سَتُبْدِي لَكَ الأَيَّامُ ما كُنْتَ جَاهِلاً هذا؛ وما ثبت من قوله ﷺ يوم حنين، وهو راكب بغلته يتقدم بها في نحور العدو: [الرجز] أنَا النبيقُ لا كنذِبُ أنَا ابنُ عبدِ المطّلِبُ

سعة: [الرجز]

ومن قوله ﷺ حين أصابه حجر، فنكبت إصبعهُ:

هـــلْ أَنْـــتِ إِلَّا إصْـــبـعُ دَمِـــيـتِ وفــي ســـبــيــلِ اللهِ مـــا لَــقِـــتِ الله عنه، ولهما أيضاً من أخرجه البخاري، ومسلم من حديث جندب بن عبد الله رضي الله عنه، ولهما أيضاً من حديث أنس ـ رضى الله عنه ـ: أن النبى على قال:

اللَّهُمَّ إِن الْعَيْشَ عِيْشُ الْآخِرَة فَأَكْرِمِ الْأَنْصَارَ والمهَاجِرةُ

فهذا كله من كلامه على الذي نطق به من غير صنعة فيه، ولا تكلف له، إلا أنه اتفق له من غير قصد إليه، وإن جاء موزوناً، كما يتفق في كثير من إنشاءات الناس في خطبهم، ورسائلهم ومحاوراتهم كلام موزون، يدخل في وزن البحور.

﴿إِنَّ هُوَ﴾ أي: القرآن. ﴿إِلَّا ذِكْرٌ﴾: من الله تعالى يعظ به الإنس، والجن، وليس بشعر؛ لأنه ليس على أساليب الشعر، ولا يدخل في بحوره. ﴿وَقُرُءَانٌ مُبِينٌ﴾ أي: إنه كتاب سماوي يقرأ في المحاريب، ويتلى في المساجد، وأماكن العبادة، وينال بتلاوته الثواب، ورفيع الدرجات، وفيه بيان الحدود، والأحكام، وبيان الحلال والحرام، فكم من فرق بينه وبين الشعر، الذي هو من همزات الشياطين، وأقاويل الشعراء الكذابين. وانظر ما ذكرته في الآية رقم [٢٢٥] من سورة (الشعراء) تجد ما يسرك، ويثلج صدرك.

الإعراب: ﴿وَمَا﴾: الواو: حرف استئناف. (ما): نافية. ﴿عَلَّمْنَهُ﴾: فعل، وفاعل، ومفعول به أول. ﴿الشِّعْرَ﴾: مفعول به ثان، والجملة الفعلية مستأنفة، لا محل لها. ﴿وَمَا﴾: الواو: حرف عطف. (ما): نافية. ﴿يَنْبَغِي﴾: فعل مضارع مرفوع، وعلامة رفعه ضمة مقدرة على الياء للثقل. والفاعل ضمير مستتر تقديره: «هو» يعود إلى: ﴿الشِّعْرَ﴾. ﴿لَهُنَّ ﴾: جار ومجرور متعلقان بالفعل قبلهما، والجملة الفعلية معطوفة على ما قبلها، لا محل لها مثلها. ﴿إِنَّ ﴾: حرف نفي بمعنى: «ما». ﴿هُوَ ﴾: مبتدأ. ﴿إِلَا ﴾: حرف حصر. ﴿وَكُرُ ﴾: خبر المبتدأ. ﴿وَقُرْءَانُ ﴾: الواو: حرف على ماقبله. ﴿فَيْرَانَ ﴾: الواو: حرف على ماقبله. ﴿فَيْرِنَ ﴾: صفة له. والجملة الاسمية مستأنفة، لا محل لها.

#### ﴿ لِيُمُنذِرَ مَن كَانَ حَيًّا وَيَحِقُّ ٱلْقَوْلُ عَلَى ٱلْكَفِرِينَ ﴿ ﴾

المشرح: ﴿ لِيُمُنذِرَ ﴾: الضمير إلى القرآن. وقيل: إلى الرسول ﷺ، ويؤيده أنه قرئ بالتاء. ﴿ مَن كَانَ حَيَّا ﴾: عاقلاً فهماً، فإن الغافل كالميت، أو مؤمناً في علم الله تعالى. فإن الحياة الأبدية بالإيمان، وتخصيص الإنذار به؛ لأنه المنتفع به، والكافر كالميت الذي لا يتدبر، ولا يتفكر، ودليل ذلك قوله تعالى: ﴿ أَوَمَن كَانَ مَيْتًا فَأَحْيَانَهُ وَجَعَلْنَا لَهُ ثُورًا يَمْشِي بِهِ فِ النَّاسِ كَمَن مَّنَهُ أَن فِي الظَّلُمَتِ لَيْسَ ... ﴾ إلخ رقم [١٢٢] من سورة (الأنعام). ﴿ وَيَحِقَ الْقَوْلُ عَلَى الْكَفِرِينَ ﴾

الآية: ٧١

أي: ويجب كلمة العذاب على الكافرين المصرين على الكفر. و ﴿ الْقَوْلُ ﴾ هو قوله تعالى في سورة (السجدة) رقم [١٣]: ﴿ وَلِلْكِنْ حَقَّ ٱلْقَوْلُ مِنِي لَأَمْلاَنَ جَهَنَّمَ مِن ٱلْجِنَّةِ وَٱلنَّاسِ أَجْمَعِين ﴾. هذا؛ وقد جعل الله الكافرين في مقابلة من كان حياً إشعاراً بأنهم لكفرهم، وسقوط حجتهم، وعدم تأملهم أموات في الحقيقة.

الإعراب: ﴿ لِيُنذِرَ ﴾: مضارع منصوب بد: «أنْ » مضمرة بعد لام التعليل، والفاعل يعود إلى القرآن، أو إلى النبي على حسب ما رأيت في الشرح، و «أن » المضمرة والفعل المضارع في تأويل مصدر في محل جر باللام، والجار والمجرور متعلقان بفعل محذوف، التقدير: أنزل عليه الذكر للإنذار. ﴿ مَن ﴾: اسم موصول، أو نكرة موصوفة مبنية على السكون في محل نصب مفعول به. ﴿ كَانَ ﴾: فعل ماض ناقص. واسمه يعود إلى ﴿ مَن ﴾ وهو العائد، أو الرابط. ﴿ حَيّا ﴾: خبر: ﴿ كَانَ ﴾، والجملة الفعلية صلة ﴿ مَن ﴾ أو صفتها. ﴿ وَيَحِقَ ﴾: الواو: حرف عطف. (يحق): فعل مضارع معطوف على (ينذر) منصوب مثله. ﴿ الْقَوْلُ ﴾: فاعله. ﴿ عَلَى الْكَفِرِينَ ﴾: متعلقان بالفعل قبلهما.

#### ﴿ أُولَةِ يَرَوْا أَنَّا خَلَقْنَا لَهُم مِّمَّا عَمِلَتْ أَيْدِينَا أَنْعَكُمًا فَهُمْ لَهَا مَلِكُونَ ۞

المشرح: ﴿ أَوَلَمْ يَرُوا ﴾ أي: ويتفكروا، ويعتبروا، والمراد: أهل مكة، وغيرهم. ﴿ أَنَّا خَلَقْنَا لَهُم ﴾ أي: لأجلهم، وانتفاعهم. ﴿ وَمَّا عَمِلَتُ أَيْدِينَا ﴾ أي: مما تولينا خلقه وإحداثه، ولم يقدر على إحداثه غيرنا. وذكر الأيدي، وإسناد العمل إليها استعارة تمثيلية، تفيد مبالغة في الاختصاص، والتفرد بالإحداث. ويجوز أن يكون من المجاز المتفرع على الكناية بأن يكنى عن الإيجاد بعمل الأيدي، فيمن له ذلك، ثم بعد الشيوع يستعمل لغيره. ويجوز أن يكون المعنى: علمناه بقوتنا، وقدرتنا. فعبر عن ذلك بالأيدي. انظر ما ذكرته في سورة (ص) رقم [١٧]، والأنعام واحده النعم، وهو يطلق في الأصل على المأكول من الحيوانات. وقيل: يطلق على الإبل خاصة، فيكون الجمع هنا من باب التغليب، غلب المأكول على غيره، أو غلب الإبل على غيرها من المأكول وغيره، والأنعام تونث كما في هذه الآية، فإن الأنعام جمع كما رأيت؛ ولذلك عده سيبويه ـ رحمه الله تعالى - في المفردات المبنية على أفعال، كأخلاق، وذُكِّر في قوله تعالى في الآية رقم [١٦] من سورة (النحل): ﴿ وَإِنَّ لَكُونَ فِ الْأَنْمَارِ لَعِبْرَةً نُمُتِيكُمُ مِّنَا فِي المُؤدِد. ... ﴾ إلخ.

هذا؛ وخص الأنعام بالذكر من بين المخلوقات؛ لأنها أكثر أموال العرب، والنفع بها أعم. ﴿فَهُمْ لَهُا مَلِكُونَ﴾ أي: فهم فيها متصرفون تصرف الملاك بالانتفاع فيها لا يزاحمون، أو فهم لها ضابطون قاهرون. قال الربيع بن منيع الذي عمر طويلاً:

أصبحتُ لا أمْلِكُ السلَاحَ وَلَا الملكُ رأسَ البعير إِنْ نَفَرا

أي: لا أضبط البعير إن نفر. وهذا من جملة النعم الظاهرة، وإلا فمن كان يقدر عليها لولا تذليل الله لها وتسخيرها لابن آدم، كما قال «كثير عزة» من قصيدة قالها لعبد الملك بن مروان حينما احتقره، وقال: تسمعُ بالمعيدي خيرٌ من أن تراه:

وقد عَظُمَ البعيرُ بغيرِ لبِّ فلم يَسْتَغْنِ بالْعِظَمِ الْبَعِيرُ يُصَرِّفُهُ الصبيُّ بكلِّ وجْهِ ويحْبِسُهُ على الخشفِ الجريرُ وتضرِبُهُ الوليدةُ بالهراوِي فلا غَيْرٌ للدَيْهِ ولا نَكِيرُ

الإعراب: ﴿ أَوَلَمْ ﴾: الهمزة: حرف استفهام، وتوبيخ، وتقريع. الواو: عاطفة على محذوف، التقدير: ألم يتفكروا، أو: ألم يلاحظوا، ولم يروا. وقال الجلال: عاطفة على قوله تعالى: ﴿ أَلَمْ يَرُوا كُمْ أَهْلَكُنَا ... ﴾ إلخ الآية رقم [٣١] وفيه بعد لا يخفى. (لم): حرف نفي، وقلب، وجزم. ﴿ يَرُوَّا ﴾: فعل مضارع مجزوم به: (لم)، وعلامة جزمه حذف النون؛ لأنه من الأفعال الخمسة، والواو فاعله، والألف للتفريق. ﴿أَنَّا﴾: حرف مشبه بالفعل، و(نا): اسمها، حذفت نونها، وبقيت الألف دليلاً عليها. ﴿خَلَقْنَا﴾: فعل، وفاعل. ﴿لَهُمِ﴾: جار ومجرور متعلقان بالفعل قبلهما. ﴿مُومَّا﴾: جار ومجرور متعلقان بما قبلهما، أو هما متعلقان بمحذوف حال من: ﴿أَنْعَنَمًا ﴾ كان صفة له، فلما قدم عليه صار حالاً على القاعدة: «نعت النكرة إذا تقدم عليها؛ صار حالاً». وما تحتمل الموصولة، والمصدرية، فعلى الأول فهي: مبنية على السكون في محل جر بـ: (مِنْ)، والجملة الفعلية بعدها صلتها، والعائد محذوف، التقدير: من الذي عملته أيدينا، وعلى الثاني تؤول مع الفعل بعدها بمصدر في محل جرب (مِنْ)، التقدير: من عمل أيدينا، والأول أقوى معنيّ، تأمل. ﴿عَمِلَتُ﴾: فعل ماض، والتاء للتأنيث. ﴿أَيْدِينَآ﴾: فاعل مرفوع، وعلامة رفعه ضمة مقدرة على الياء للثقل، و(نا): ضمير متصل في محل جر بالإضافة. هذا؟ وجملة: ﴿خَلَقْنَا...﴾ إلخ في محل رفع خبر (أنَّ)، و(أنَّ) واسمها وخبرها في تأويل مصدر في محل نصب سد مسد المفعول به. ﴿ أَنْعَكُمَّا ﴾: مفعول به له: ﴿ خَلَقْنَا ﴾. ﴿ فَهُمَّ ﴾: الفاء: حرف عطف. (هم): مبتدأ. ﴿لَهَا﴾: جار ومجرور متعلقان بما بعدهما. ﴿مَلِكُونَ﴾: خبر المبتدأ. والجملة معطوفة على ما قبلها، لا محل لها أيضاً.

#### ﴿ وَذَلَّنَّكَهَا لَهُمْ فَمِنْهَا رَكُوبُهُمْ وَمِنْهَا يَأْكُلُونَ ۞﴾

الشرح: ﴿وَذَلَنْهَا لَهُمْ﴾: سخرناها لهم؛ حتى يقود الصبي الصغير الجمل العظيم، ويضربه، ويصرفه كيف شاء، لا يخرج عن طاعته. ﴿فَمِنْهَا رَكُوبُهُمْ﴾ أي: مركوبهم، وقرئ: (مركوبتهم)، والركوب، والركوبة واحد، مثل: الحلوب، والحلوبة، والحمول، والحمولة،

للبُزعُ الثَّاليِّثُ وْالْعُشِّرُ وْنَّ

وحكى الكوفيون: أن العرب تقول: امرأة صبور، وشكور بغير هاء، ويقولون: شاة حلوبة، وناقة ركوبة؛ لأنهم أرادوا أنْ يفرقوا بين ما كان له الفعل، وبين ما كان الفعل واقعاً عليه، فحذفوا

الهاء مما كان فاعلاً، وأثبتوها فيما كان مفعولاً، كما قال عنترة بن شداد: [الكامل]

فِيهَا اثْنَتَانِ وَأَرْبَعُونَ حِلُوبَةً سُوداً كِخافِيَةِ الْعُرابِ الأسودِ

فيجب أن يكون على هذا: (ركوبتهم). فأما البصريون، فيقولون: حذفت الهاء على النسب. والحجة للقول الأول ما رواه الجرمي عن أبي عبيدة، قال: الركوبة تكون للواحد، والجماعة، والركوب لا يكون إلا للجماعة، فعلى هذا يكون لتذكير الجميع. وما أحراك أن تنظر ما ذكرته في (مرضع) في الآية رقم [٢] من سورة (الحج)، وما ذكرته في ﴿عَاقِرًا﴾ في الآية رقم [٨] من سورة (مربم) على نبينا، وعليها ألف صلاة، وألف سلام. ﴿وَمِنْهَا يَأْكُونَ﴾ أي: من لحومها.

الإعراب: ﴿وَذَلَلْنَهَا﴾: الواو: حرف عطف. (ذللناها): فعل، وفاعل، ومفعول به. ﴿ هُمُ مُ ﴾: جار ومجرور متعلقان بما قبلهما، والجملة الفعلية معطوفة على ما قبلها، لا محل لها أيضاً. ﴿فَمِنْهَا﴾: الفاء: حرف عطف، وتفريع. (منها): جار ومجرور متعلقان بمحذوف خبر مقدم. ﴿رَكُونُهُمْ ﴾: مبتدأ مؤخر، والهاء في محل جر بالإضافة، والجملة الاسمية معطوفة على ما قبلها لا محل لها مثلها. ﴿وَمِنْهَا ﴾: الواو: حرف عطف. (منها): جار ومجرور متعلقان بما بعدهما، والجملة الفعلية معطوفة على ما قبلها.

#### ﴿ وَلَهُمْ فِيهَا مَنَافِعُ وَمَشَارِبُّ أَفَلًا يَشَكُرُونَ ۞

الشرح: ﴿ وَلَكُمْ فِيهَا مَنَافِعُ ﴾: من أصوافها، وأوبارها، وأشعارها، وشحومها، ولحومها، ولحومها، وجلودها، والحرث عليها، وغير ذلك. ﴿ وَمَشَارِبُ ﴾ يعني: ألبانها، جمع: مشرب، مصدر، أو اسم مكان. فيكون المراد: ضروعها، التي فيها اللبن. ﴿ أَفَلَا يَشَكُرُونَ ﴾: الله الذي سخر لهم ما ذكر من الحيوانات على اختلاف أجناسها، وتنوع منافعها.

هذا؛ وخذ قوله تعالى في سورة (النحل): ﴿وَٱلْأَنْهَا خَلَقَهَا لَكُمْ فِيهَا دِفْءٌ وَمَنَافِعُ وَمِنْهَا تَأْكُلُونَ ﴿ وَكُلُونَ ﴿ وَكَلُونَ ﴿ وَكَلُونَ ﴿ وَكَلُونُ اللَّهِ اللَّهُ وَلَا يَعْلَمُونَ ﴾ والظر شرح هذه الآيات هناك؛ تجد ما يسرك، ويثلج صدرك.

الإعراب: ﴿وَلَمُهُمْ ﴾: الواو: حرف عطف. (لهم): جار ومجرور متعلقان بمحذوف خبر مقدم. ﴿فِيهَا ﴾: جار ومجرور متعلقان بالخبر المحذوف، أو بمحذوف خبر ثان، أو هما متعلقان بما بعدهما. وقيل: متعلقان بمحذوف حال، ولا وجه له. ﴿مَنَافِعُ ﴾: مبتدأ مؤخر، والجملة

الاسمية معطوفة على ما قبلها. لا محل لها أيضاً. ﴿وَمَشَارِبُ ﴾: معطوف على ما قبله، ولم يدخلهما التنوين؛ لأنهما صيغتا منتهى الجموع. ﴿أَفَلَا يَشْكُرُونَ ﴾: مثل: ﴿أَفَلَا يَعْقِلُونَ ﴾ في الآية رقم [73].

#### ﴿ وَالَّخِذُواْ مِن دُونِ اللَّهِ ءَالِهَةً لَّعَلَّهُمْ يُنصَرُونَ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ

المشرح: ﴿وَالتَّهَ نُواْ مِن دُونِ اللَّهِ عَالِهَةَ ﴾ أي: بعد أن رأوا هذه الآيات، الدالة على قدرته تعالى اتخذوا آلهة من الحجارة، لا قدرة لها على فعل أي شيء. وفي ذلك توبيخ شديد، وتقريع أليم للكفرة، والمشركين من أهل مكة، ومن لف لفهم. ﴿لَعَلَهُمْ يُنصَرُونَ ﴾ أي: لما يرجون من نصرتها لهم إن نزل بهم عذاب، أو أحاط بهم بلاء، وهيهات هيهات أن ينصروا!.

الإعراب: ﴿وَاتَّخَذُوا ﴾: الواو: حرف عطف. (اتخذوا): فعل ماض مبني على الضم، والواو فاعله، والألف للتفريق. ﴿وَمِن دُونِ ﴾: متعلقان بالفعل قبلهما، أو هما متعلقان بمحذوف حال من ﴿الِهَدَّ ﴾. كان صفة له إلخ. وقيل: هما في محل نصب مفعوله الثاني. و﴿دُونِ ﴾ مضاف، و﴿اللَّهِ ﴾ مضاف إليه. ﴿ وَالهَمَ أَن مفعول به، والجملة الفعلية معطوفة على ما قبلها، لا محل لها أيضاً. ﴿ لَعَلَهُم ﴾: حرف مشبه بالفعل، والهاء اسمها. ﴿ يُنصَرُونَ ﴾: فعل مضارع مبني للمجهول مرفوع، وعلامة رفعه ثبوت النون؛ لأنه من الأفعال الخمسة، والواو نائب فاعله، والجملة الفعلية في محل رفع خبر (لعل)، والجملة الاسمية لا محل لها؛ لأنها تعليل لاتخاذهم آلهة من دون الله. وقيل: في محل نصب حال، ولا وجه له؛ لأنّ الرجاء إنشاء.

#### ﴿ لَا يَسْتَطِيعُونَ نَصْرَهُمْ وَهُمْ لَمُمْ جُندٌ مُحْضَرُونَ ﴿ ﴾

المشرح: ﴿ لا يَسْتَطِيعُونَ نَصْرَهُمْ ﴾ أي: لا تستطيع الآلهة المزعومة نصرهم بحال من الأحوال، لا بنصرة، ولا بشفاعة؛ بل هي أضعف من ذلك، وأقل، وأذل، وأحقر، وأدحر؛ بل لا تقدر على نصر نفسها، ولا الانتقام ممن أرادها بسوء؛ لأنها جمادات لا تسمع، ولا تعقل، وما فعله إبراهيم الخليل على نبينا، وعليه ألف صلاة، وألف سلام - من تكسيرها، وتحطيمها أكبر شاهد على ذلك. ﴿ وَهُمْ لَهُمْ جُندُ مُحْضَرُونَ ﴾: قال قتادة - رحمه الله تعالى -: أي هؤلاء المشركون كالجند، والخدم لأصنامهم في التعصب لها، والذب عنهم، وفدائها بالمال، والروح، وهي لا تسوق لهم خيراً، ولا تدفع عنهما شراً في الدنيا، ولا في الآخرة.

وقال مجاهد ـ رحمه الله تعالى ـ: يعني: عند الحساب. يريد: أن هذه الأصنام محشورة مجموعة يوم القيامة محضرة عند الحساب عابديها، ليكون ذلك أبلغ في حزنهم، وخيبتهم، وأدل في إقامة الحجة عليهم. وانظر جمع ما لا يعقل جمع المذكر السالم في الآية رقم [15].

وخذ ما يلي: فعن أبي هريرة ـ رضى الله عنه ـ: أن النبي ﷺ قال: «يَجْمَعُ اللهُ الناسَ يومَ القيامةِ في صَعيدٍ واحدٍ، ثم يطَّلِع عليهم رَبُّ العالمين، فيقولُ: أَلا لِيتبعْ كُلُّ إِنْسَانِ ما كان يَعْبُدُ، فيُمثَّلُ لصاحِبِ الصليبِ صليبُهُ، ولصاحِبِ التصاويرِ تصاويرُهُ، ولصاحبِ النارِ نارُهُ، فيتْبَعُون ما كَانُوا يَعْبُدُونَ، ويبقى المسلمون. . . إلخ» . الحديث، وأخرجه الترمذي بطوله، ومعناه ثبت في صحيح مسلم. هذا؛ وفي كتاب: «الترغيب والترهيب» للحافظ المنذري أحاديث كثيرة من هذا النوع.

الآية: ٧٦

الإعراب: ﴿لَا﴾: نافية. ﴿يَسْتَطِيعُونَ﴾: فعل مضارع، والواو فاعله. ﴿نَصْرَهُمْ﴾: مفعول به. والهاء ضمير متصل في محل جر بالإضافة. من إضافة المصدر لفاعله، أو من مفعوله حسب ما رأيت في الشرح، والجملة الفعلية في محل نصب حال من واو الجماعة، والرابط الضمير فقط. ﴿وَهُمَّ﴾: الواو: واو الحال. (هم): مبتدأ. ﴿لَمُمَّ﴾: جار ومجرور متعلقان بما بعدهما. وقيل: متعلقان بمحذوف حال من: ﴿جُندُ﴾. ﴿جُندُ﴾: خبر المبتدأ. ﴿مُحْضَرُونَ﴾: صفة له مرفوع مثله، وعلامة رفعه الواو إلخ، والجملة الاسمية في محل نصب حال من واو الجماعة، والرابط: الواو الضمير، وهي حال متداخلة.

#### ﴿ فَلَا يَعْزُنكَ قَوْلُهُ مُ إِنَّا نَعْلَمُ مَا يُسِرُّونَ وَمَا يُعْلِنُونَ ﴿ ﴾

الشرح: ﴿ فَلَا يَحْزُنكَ قَوْلُهُمُّ ﴾ أي: لا يهمك، ولا يغمك، ولا يخوفك كفرهم، وتهديدهم، ووعيدهم، والخطاب للنبي ﷺ. هذا؛ ويقرأ الفعل بفتح الياء من الثلاثي، وبضمها من الرباعي، والمعنى واحد، والأول من باب: قتل، وهو لغة قريش، والرباعي لغة تميم، وهو متعدِّ على اللغتين، مثل: سلكه، وأسلكه. قاله اليزيدي. هذا؛ و(حزن) بكسر الزاي من باب: فرح لازم.

هذا؛ و﴿فَوْلُهُمْ ﴾ هو ما كانوا يصفون به النبي ﷺ: إنك شاعر، أو ساحر، أو كاهن، أو مجنون. وأيضاً: استهزاؤهم، وتهكمهم به ﷺ. ﴿إِنَّا نَعْلَمُ مَا يُسِرُّونَ﴾ أي: يخفون في صدورهم من الكيد، وعداوتهم، وتكذيبهم. ﴿ وَمَا يُعْلِنُونَ ﴾ أي: يظهرونه من أقوالهم، وأفعالهم، وعبادة الأصنام، وغير ذلك.

تنبيه: النهي للنبي ﷺ في هذه الآية ليس على ظاهره، وليس إثباتاً لحزنه بذلك، وإنما هو على سبيل الفرض، والتقدير، كما في قوله تعالى: ﴿فَلَا تَكُونَنَّ ظَهِيرًا لِّلْكَافِرِينَ﴾ وقوله عز وجل: ﴿وَلَا تَكُونَنَّ مِنَ ٱلْمُشْرِكِينَ﴾، وقوله جلت قدرته، وتعالت حكمته: ﴿وَلَا تَدَّعُ مَعَ ٱللَّهِ إِلَهًا ءَاخَرَ...﴾.

الإعراب: ﴿ فَلَا ﴾: الفاء: حرف استئناف، أو هي الفصيحة؛ لأنها تفصح عن شرط مقدر، التقدير: إن علمت ما تقدم منهم؛ فلا يحزنك إلخ. (لا): ناهية. ﴿ عَرُنك ﴾: فعل مضارع مجزوم بـ (لا) الناهية، والكاف مفعول به. ﴿قَوْلُهُمْ ﴾: فاعله، والهاء في محل جر بالإضافة، من: إضافة المصدر لفاعله، والجملة الفعلية مستأنفة، لا محل لها. ﴿إِنَّا ﴾: حرف مشبه

بالفعل، و(نا): اسمها. ﴿ نَعْلَمُ ﴾: فعلى مضارع، والفاعل مستتر تقديره: «نحن». ﴿ مَا ﴾: تحتمل الموصولة، والموصوفة، والمصدرية، فعلى الأولين مبنية على السكون في محل نصب مفعول به، والجملة الفعلية بعدها صلتها، أو صفتها، والعائد، أو الرابط محذوف، التقدير: نعلم الذي، أو: شيئاً يسرُّونه، وعلى اعتبارها مصدرية تؤول مع ما بعدها بمصدر في محل نصب مفعول به، التقدير: نعلم سرهم. والجملة الفعلية في محل رفع خبر (إنَّ)، والجملة الاسمية تعليل للنهي، أو هي مستأنفة، لا محل لها على الاعتبارين، ولا يتوهم متوهم: أن الجملة من مقول المشركين، فيحصل في الكلام تناقض، ولذا فالوقف على: (قولهم) واجب، ومثل هذه الآية آية سورة (يونس)، رقم [٥٦]. وقد قرئ هناك بفتح همزة (أنَّ) وعليه فتؤول مع اسمها، وخبرها بمصدر في محل جر بحرف جر تعليل محذوف، وعليه: فلا يجب الوقف على: (قولهم). ﴿ وَمَا يُعْلِنُونَ ﴾: معطوف على ما قبله، وهو مثله في إعرابه بلا فارق.

الآية: ٧٧

#### ﴿ أُوَلَمْ يَرَ ٱلْإِنسَانُ أَنَّا خَلَقْنَهُ مِن نُطْفَةٍ فَإِذَا هُوَ خَصِيمٌ مُّبِينٌ ﴿ ﴾

المشرح: ﴿ أَوَلَمْ يَرَ ٱلْإِنسَانُ ﴾ أي: أو لم ينظر الإنسان نظر تبصر، واعتبار. ﴿ أَنَّا خَلَقْنَهُ مِن نُطْفَةٍ ﴾ أي: من نطفة قذرة خسيسة مذرة خارجة من الإحليل؛ الذي هو قناة النجاسة. والمراد بالإنسان: الكافر الذي ينكر قدرة الله على بعثه، وحشره للحساب، والجزاء، وهو أُبَيُّ بن خلف الجمحي، كما ستعرفه. ﴿ فَإِذَا هُو خَصِيمٌ مُبِينٌ ﴾: شديد الخصومة، فهو على مهانة أصله، ودناءة أوله يتصدى لمخاصمة ربه، وينكر قدرته على إحياء الميت بعد ما رمت عظامه، ومثل هذه الآية قوله تعالى: ﴿ أَلَمْ غَلْقَكُم مِن مَا مَ مِهِينِ ﴾ الآية رقم [٢٠] من سورة المرسلات. وقال تعالى في سورة (الدهر) رقم [٢٠]: ﴿ إِنَّا خَلَقَنَا ٱلْإِنسَكَنَ مِن نُطْفَةٍ أَمْشَاجٍ ﴾ أي: من نطفة من أخلاط متفرقة، فالذي خلقه من هذه النطفة الضعيفة؛ أليس بقادر على إعادته بعد موته؟! بلى! وأنا على ذلك من الشاهدين.

روى الإمام أحمد في مسنده عن بشر بن جحاش ـ رضي الله عنه ـ قال: إن رسول الله على بصق يوماً في كفه، فوضع عليها أصبعه، ثم قال رسول الله على: «قال الله تعالى: ابنَ آدمَ أَنَّى تعجزني، وَقَدْ خَلقْتُكَ مِنْ مِثْلِ هِذِه، حتى إِذَا سَوَّيْتُكَ، وَعَدَّلْتُكَ مَشَيْتَ بين بُرْدَيْكَ، ولِلأَرْضِ منكَ وَيُيدٌ، فجمعْتَ، ومنعْتَ، حتى إذا بلغتِ التراقيَ قلتَ: أتصدقُ، وأنَّى أوانُ الصدقة؟!». أخرجه الإمام أحمد. ورواه ابن ماجه في سننه.

الإعراب: ﴿أَوَلَمْ يَرَ ٱلْإِنسَانُ أَنَّا خَلَقَنَهُ﴾: انظر الآية رقم [٧١]، فالإعراب مثله بلا فارق. ﴿وَمِن نُطْفَةٍ﴾: جار ومجرور متعلقان بالفعل قبلهما. ﴿فَإِذَا هُوَ خَصِيمٌ مُّبِينٌ﴾: انظر الآية رقم [٢٩] فالإعراب واحد.

### ﴿وَضَرَبَ لَنَا مَثَلًا وَنَسِىَ خُلْقَةً قَالَ مَن يُخِي ٱلْعِظَـٰمَ وَهِىَ رَمِيـُمُ ۞﴾

الشرح: قال مجاهد، وعكرمة: جاء أبيُّ بن خلف الجمحي ـ لعنه الله تعالى ـ إلى رسول الله ﷺ، وفي يده عظم بال، وهو يفته بيده، ويذره في الهواء، وهو يقول: يا محمد! أتزعم أن الله يبعث هذا؟! فقال النبي ﷺ: «نعمْ يُميتُكَ اللهُ تَعَالَى، ثُمَّ يَبْعَثُكَ، ثُمَّ يَحْشُرُكَ إلى النّارِ». فنزل قوله تعالى: ﴿أَوَلَمْ يَرَ الْإِنسَانُ...﴾ إلخ إلى آخر السورة.

الآية: ٧٨

فقد استبعد اللعين إعادة الله تعالى ذي القدرة العظيمة للأجساد، والعظام الرميمة، ونسي نفسه وأن الله تعالى خلقه من العدم إلى الوجود، فعلم من نفسه ما هو أعظم مما استبعده، وأنكره وجحده. انتهى. مختصر ابن كثير.

هذا؛ و(الرميم) اسم لما بلي من العظام غير صفة، كالرمة، والرفات، فلا يقال: لِمَ لَمْ يؤنث؟ وقد وقع خبراً لمؤنث، ولا هو فعيل بمعنى فاعل، أو مفعول. ولقد استشهد بهذه الآية من يثبت الحياة في العظام، ويقول: إن عظام الميتة نجسة؛ لأن الموت يؤثر فيها من جهة أن الحياة تحلها، وهو قول الشافعية. وأما الحنفية فهي عندهم طاهرة، وكذلك الشعر، والعصب، ويزعمون: أن الحياة لا تحلها، فلا يؤثر فيها الموت، ويقولون: المراد بإحياء العظام في الآية ردها إلى ما كانت عليه غضة رطبة في بدن حي حساس. انتهى. كشاف. هذا؛ وقال البيضاوي: والرميم: ما بلي من العظام، ولعله فعيل بمعنى فاعل من: رم الشيء، صار اسماً بالغلبة، ولذلك لم يؤنث، أو بمعنى مفعول من رممته. انتهى. والنسفي قال بقول الزمخشري، وكلاهما قد أخذا تفسيرهما من الكشاف. هذا؛ والرميم: الهالك البالي، قال جرير يرثي ابنه:

تَرَكْتَنِي حِينَ كَفَّ الدَّهْرُ مِنْ بَصَرِي وَإِذْ بقِيتُ كعظْمِ الرِّمَّةِ الْبالي وأصل الكلمة من: رم العظم: إذا بلي، تقول منه: رم العظم، يرم بالكسر، رمَّة، فهو رميم، قال الشاعر:

وَرَأَى عَـواقَـبَ خُـلُـفِ ذَاكَ مَـذَمَّـةً تَـبُـقَـى عَـلَـيْـهِ وَالْـعِـظَـامُ رَمِـيـمُ وخذ قول الآخر، وهو الشاهد رقم [٢١٠] من كتابنا: «فتح رب البرية»: [الطويل]

لَعَمْرُكَ مَا الْإنسانُ إِلا ابنُ يومِهِ على ما تَجَلَّى يَوْمُهُ لا ابنُ أَمْسِهِ وَمَا الْفَخُرُ بالعظم الرميم وإنَّما فَخَارُ الَّذِي يبني الْفَخَارَ بنفسِهِ

الإسراب: ﴿وَضَرَبَ﴾: الواو: حرف عطف. (ضرب): فعل ماض، والفاعل يعود إلى الإنسان. ﴿نَكَا﴾: جار ومجرور متعلقان بالفعل قبلهما. ﴿مَثَلَا﴾: مفعول به، والجملة الفعلية

معطوفة على ما قبلها، لا محل لها مثلها، وجملة: ﴿وَنَيِى خُلْقَهُ معطوفة عليها لا محل لها أيضاً. ﴿قَالَ ﴿ وَقَالَ ﴿ اسم استفهام مبني على السكون في محل رفع مبتدأ. ﴿ يُحْي ﴾: فعل مضارع مرفوع، وعلامة رفعه ضمة مقدرة على الياء للثقل، والفاعل يعود إلى: ﴿ مَن ﴾. ﴿ الْعِظَامَ ﴾: مفعول به، والجملة الفعلية في محل رفع خبر المبتدأ. والجملة الاسمية: ﴿ مَن … ﴾ إلخ في محل نصب مقول القول، والجملة الاسمية: ﴿ وَمَن … ﴾ إلخ في محل نصب حال من ﴿ الْعِظَامَ ﴾ ، والرابط: الواو، والضمير، وجملة: ﴿ وَقَالَ … ﴾ إلخ مفسرة لقوله ﴿ مَثَلاً ﴾ .

#### ﴿ قُلْ يُحْيِيهَا ٱلَّذِي ٓ أَنشَأَهَا أَوَّلَ مَرَّةً ۚ وَهُو بِكُلِّ خَلْقٍ عَلِيمُ ﴿ ﴾

الشرح: ﴿ قُلْ يُحْيِبَا ﴾ هذا خطاب للنبي عَلَيْهِ ؟ أي: قل يا محمد لهذا الكافر المعاند الذي ينكر إحياء العظام البالية: ﴿ يُحْيِبَا اللَّذِي آنشاَها آوَلَ مَرَوَّ أَن ابتدا خلقها، وهي نطفة. ﴿ وَهُوَ بِكُلِّ خَلْقٍ عَلِيمُ ﴾ أي: يعلم العظام في سائر أقطار الأرض، وأرجائها: أين ذهبت، وأين تفرقت، وكيف تمزقت؟ وخذ ما يلي:

قال الإمام أحمد: قال عقبة بن عمرو لحذيفة ـ رضي الله عنهما ـ: ألا تحدثنا ما سمعت من رسول الله عنها : فلما أيس مِنَ الحياة؛ أوصَى أهله إذا أنا مِتُ ؛ فاجْمعوا لي حطباً كثيراً جزلاً، ثم أوْقِدُوا فيه ناراً، حتى إذا أكلتْ لحمي، وخلصتْ إلى عظمي، فَامْتَحَشْتُ فخذوها فدقوها، فذرُّوها في اليم. ففعلوا، فجمعه الله تعالى إليه، ثم قال له: لم فعلت ذلك؟ قال: من خشيتك! فغفر الله عز وجل له».

وفي الصحيحين بأنه أمر بنيه أن يحرقوه، ثم يسحقوه، ثم يذرُّوا نصفه في البرِّ، ونصفه في البحرِ في يوم رائِحٍ (أي: كثير الهواء) ففعلوا ذلك، فأمر الله تعالى البحر، فجمع ما فيه، وأمر البر، فجمع ما فيه، ثم قال له: كن؛ فإذا هو رجل قائم. فقال له: ما حملك على ما صنعت؟ قال: مخافتك؛ وأنت أعلم، فما تلافاه أن غفر له. انتهى. مختصر ابن كثير، وفي «الترغيب والترهيب» بمعناه، وزاد في الحديثين «لَئِنْ قَدَرَ الله عَلَيَّ لَيُعَذِّبْنِي عذاباً ما عذَّبَهُ أَحَداً».

الإعراب: ﴿ قُلُ ﴾: فعل أمر، وفاعله مستتر تقديره: «أنت». ﴿ يُحِيبُهَ ﴾: فعل مضارع مرفوع، وعلامة رفعه ضمة مقدرة على الياء للثقل، و(ها): مفعول به. ﴿ اللَّذِي ﴾: اسم موصول مبني على السكون في محل رفع فاعل. ﴿ أَنشَأَهَا ﴾: فعل ماض، و(ها): مفعول به، والفاعل يعود إلى الذي، وهو العائد. ﴿ أَوَّلَ ﴾: ظرف زمان متعلق بالفعل قبله، وهو مضاف، و ﴿ مَنَوَ اللهِ ﴾ والجملة الفعلية صلة الموصول، لا محل لها. ﴿ وَهُو ﴾: الواو: واو الحال. (هو): مبتدأ. ﴿ بِكُلِّ ﴾: جار ومجرور متعلقان بـ: ﴿ عَلِيمُ ﴾ بعدهما، و (كل) مضاف، و ﴿ خَلْقٍ ﴾ مضاف إليه.

﴿عَلِيحُ﴾: خبر المبتدأ. والجملة الاسمية في محل نصب حال من الفاعل المستتر، والرابط: الواو، والضمير.

الآية: ٨٠

#### ﴿ ٱلَّذِى جَعَلَ لَكُم مِّنَ ٱلشَّجَرِ ٱلْأَخْضَرِ نَارًا فَإِذَاۤ أَنتُم مِّنْهُ تُوقِدُونَ ۞﴾

الشوح: المعنى: إن الذي بدأ خلق هذا الشجر من ماء، حتى صار خضراً، نضراً، ذا ثمر، وزهر وورد، ثم أعاده إلى أن صار حطباً يابساً، توقد به النار، كذلك هو فعال لما يشاء، قادر على ما يريد، لا يمنعه شيء. وقيل: المراد بذلك شجر المرخ، والعَفَار، ينبت في أرض الحجاز، فيأتي من أراد قدح نار، وليس معه زناد، فيقطع منها غصنين مثل السواكين، وهما خضراوان، يقطر منهما الماء، فيسحق المرْخ \_ وهو ذكر \_ على العفار. وهو أنثى، فتنقدح النار بإذن الله كالزناد سواء. وفي المثل: في كل شجر نار، واستمجد المرخ، والعفار. ولقد أحسن القائل:

جَمْعُ النَّقِيضَيْنِ مِنْ أَسْرَارِ قُلْرَتِهِ هَلْ السَّحَابُ بِهِ مَاء بِهِ نَارُ

هذا؛ ومن غرائب التفسير ما قيل: المراد بالشجر الأخضر: إبراهيم، والمراد بالنار: نور محمد ﷺ. ﴿فَإِذَا آلتُم مِنْهُ تُوقِدُونَ﴾ أي: تقتبسون الدين. وهو تأويل باطل لنصوص القرآن؛ وإن كان سبكه جميلاً، وعبارته لطيفةً.

هذا؛ و(جعل) هنا بمعنى: خلق، وأنشأ، وأوجد، والفرق بين: «خلق» و: «جعل» الذي له مفعول واحد: أن الخلق فيه معنى التقدير، والجعل فيه معنى التضمين، ولذا عبر سبحانه في كثير من الآيات عن إحداث النور، والظلمات بالجعل، فقال: ﴿وَجَعَلَ اَلظُّلُمَتِ وَالنُّورُ ﴾ تنبيها على أنهما لا يقومان بأنفسهما كما زعمت المجوس، بخلاف الخلق؛ لأن فيه معنى الإيجاد، والإنشاء، ولذا عبر سبحانه في كثير من الآيات عن إيجاد السموات، والأرض بالخلق.

الإعراب: ﴿اللَّهِ السَّم موصول مبني على السكون في محل رفع بدلاً من الموصول السابق، أو هو في محل رفع خبر لمبتدأ محذوف، التقدير: هو الذي، أو هو في محل نصب مفعول به لفعل محذوف، التقدير: أعني الذي. ﴿جَعَلَ ﴾: فعل ماض، والفاعل مستتر تقديره: «هو» يعود إلى: ﴿اللَّذِى ﴾، وهو العائد. ﴿لَكُم ﴾: جار ومجرور متعلقان بالفعل قبلهما. وقيل: هما في محل نصب مفعوله الثاني تقدم على الأول. ﴿مِنَ ٱلشَّجَرِ ﴾: متعلقان بالفعل ﴿جَعَلَ ﴾ أيضاً، أو هما متعلقان بمحذوف حال من ﴿نَارً ﴾ كان صفة له. ﴿الْأَخْصَرِ ﴾: صفة: ﴿الشَّجَرِ ﴾. ﴿نَارً ﴾: مفعول به، والجملة الفعلية: ﴿جَعَلَ … ﴾ إلخ صلة الموصول، لا محل لها. ﴿فَإِذَا أَنتُم ﴾: انظر الآية رقم [٢٩] ففيها الكفاية. ﴿يَنْدُونَ ﴾: فعل مضارع مرفوع... إلخ، والواو فاعله، والجملة الفعلية خبر المبتدأ.

# ﴿ أُوَلَيْسَ ٱلَّذِى خَلَقَ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلأَرْضَ بِقَادِرٍ عَلَىۤ أَن يَعْلُقَ مِثْلَهُمْ بَلَىٰ وَهُوَ ٱلْخَلَقُ ٱلْعَلِيمُ (اللَّهُ)

الآية: ٨١

الشرح: يقرر الله عبادة في هذه الآية الكريمة، ويلفت نظرهم إلى خلق السموات، وما فيها من الكواكب السيارة، والثوابت، والأرضين السبع، وما فيها من جبال، ورمال، وبحار، وقفار، وما بين ذلك. ويرشد خلقه إلى الاستدلال على إعادة الأجساد بخلق هذه الأشياء، فهو كقوله تعالى: ﴿لَخَلُقُ ٱلسَّمَوْتِ وَٱلْأَرْضِ أَكَبُرُ مِنْ خَلْقِ ٱلنَّاسِ الآية رقم [٥٧] من سورة (عافر)، وفحوى هذه الآية مثل الآية رقم [٣٣] من سورة (الأحقاف): ﴿أَوْلَمْ بَرُواْ أَنَّ اللهَ الَّذِي خَلَقَ السَّمَوَتِ وَٱلأَرْضَ... إلخ و ﴿ الْخَلَقُ ٱلْمَايِمُ ﴾: صيغتا مبالغة.

هذا؛ و ﴿ بَكَ ﴾ حرف إثبات لما نفوه من إعادة الأجساد بعد فنائها، وإثبات بأن خلق السموات، والأرض أعظم من إعادتها قطعاً، و: «بلى» حرف جواب كنَعم، وجيْر، وأَجَلْ، وإيْ، إلا: أن ﴿ بَلَ ﴾ جواب لنفي متقدم، أي إبطال، ونقض، وإيجاب له، سواء دخله الاستفهام أم لا؟ فتكون إيجاباً له، نحو قول القائل: ما قام زيد، فنقول: بلى أي قد قام، وقوله: أليس زيد قائماً؟ فتقول: بلى، أي هو قائم، قال تعالى: ﴿ أَلَسْتُ بِرَبِكُمْ أَ قَالُوا بَلَنَ ﴾، قال ابن عباس ـ رضي الله عنهما ـ: لو قالوا: نعم؛ لكفروا.

الإعراب: ﴿ أُولِيْسَ ﴾: الهمزة: حرف استفهام وتوبيخ، الواو: حرف استئناف. (ليس): فعل ماض ناقص. ﴿ اللَّهِ يَكُونَ ﴾: اسم موصول مبني على السكون في محل رفع اسم (ليس). ﴿ خَلَقَ ﴾: فعل ماض، والفاعل يعود إلى: ﴿ اللَّهِ يَكُونِ ﴾: مفعول به منصوب، وعلامة نصبه الكسرة نيابة عن الفتحة؛ لأنه ملحق بجمع المؤنث السالم، والجملة الفعلية، صلة الموصول، لا محل لها. ﴿ وَالْأَرْضَ ﴾: معطوف على ما قبله. ﴿ يِقَدِدٍ ﴾: الباء: حرف جر صلة. (قادر): خبر (ليس) منصوب، وعلامة نصبه فتحة مقدرة على آخره، منع من ظهورها اشتغال المحل بحركة حرف الجر الزائد، وجملة: ﴿ أَوَلِيْسَ … ﴾ إلخ مستأنفة، لا محل لها. ﴿ عَلَيْ ﴾: حرف جر. ﴿ أَنْ يَعُلُقَ ﴾: مضارع منصوب بـ: ﴿ أَن ﴾، والفاعل يعود إلى: ﴿ الَّذِي ﴾، وهوأن عَمَلُ هُو عَن تأويل مصدر في محل جر بـ: ﴿ عَلَيْ ﴾، والجار والمجرور متعلقان بـ (قادر). ﴿ وَمُنَا لَهُ مُن عَم والله ، والهاء في محل جر بالإضافة. ﴿ بَلَ ﴾: حرف جواب مهمل لا عمل له . ﴿ وَهُو الْخَلُقُ الْعَلِيمُ ﴾: الواو: حرف استثناف. (هو ): مبتدأ. ﴿ الْخَلَقُ الْعَلِيمُ ﴾: خبران للمبتدأ. والجملة والكلام بعد: ﴿ بَلَ ﴾ كله مستأنف لا محل له .

#### ﴿ إِنَّمَا أَمْرُهُۥ إِذَا أَرَادَ شَيْعًا أَن يَقُولَ لَهُۥ كُن فَيكُونُ ﴿ إِنَّهُ ﴾

الآية: ٨٢

الشرح: ﴿إِنَّمَآ أَمْرُهُ وَ ﴾: شأن الله. ﴿إِذَآ أَرَادَ شَيْعًا ﴾ أي: من الأشياء. ﴿أَن يَقُولَ لَهُ كُن فَيَكُونُ ﴾ أي: احدث، فيحدث. وليس المراد حقيقة أمر؛ بل هو تمثيل لما تعلقت به إرادته بلا مهلة بطاعة المأمور والمطيع بلا توقف، فهو سبحانه يأمر بالشيء أمراً واحداً، لا يحتاج إلى تكرار، وتأكيد، كما قيل: [الطويل]

إِذَا مَا أَرَادَ اللهُ أَمْرِاً فَإِنَّهِ مِا يَقُولُ لَهُ كُنْ قَوْلَةً فَيَكُونُ

فعن أبي ذر الغفاري ـ رضى الله عنه ـ: أن رسول الله على قال: «إن الله تعالى يقولُ: يا عبادي! كلكمْ مُذْنِبٌ إِلَّا مَنْ عافيْتُ، فاستغفرونى؛ أَغْفِرْ لَكُمْ، وكلكمْ فَقيرٌ إِلَّا مَنْ أَغنَيْتُ، إِني جوادٌ ماجدٌ أفعلُ ما أَشَاءَ، عطائى كلَامٌ، وَعَذَابِي كلامٌ، إِذا أردت شيئاً، فإنما أقولُ لهُ: كُنْ، فيكونُ». أخرجه أحمد. وانظر الآية رقم [٤٠] من سورة (النحل) ففيها بحث جيد.

الإعراب: ﴿إِنَّمَآ ﴾: كافة، ومكفوفة. ﴿أَمْرُهُو ﴾: مبتدأ، والهاء ضمير متصل في محل جر بالإضافة، من إضافة المصدر لفاعله. ﴿إِذَا ﴾: ظرف مجرد عن الشرطية مبنى على السكون في محل نصب متعلق بالمصدر قبله. ﴿أَرَادَ﴾: فعل ماض، والفاعل يعود إلى: ﴿ٱلَّذِي﴾. ﴿شَيْعًا﴾: مفعول به، والجملة الفعلية في محل جر بإضافة ﴿إِذَا ﴾ إليها، والمصدر المؤول من: ﴿أَن يَقُولُ ﴾ في محل رفع خبر المبتدأ، وهو متضمن معناه، وساغ ذلك؛ لاختلاف متعلقهما على حد قوله تعالى: ﴿وَٱلسَّنِهُونَ ٱلسَّبِقُونَ﴾. وقال أبو النجم: [الرجز]

أَنَا أَبُو النَّجْمِ، وشِعْرِي شِعْرِي اللهِ دَرِّي مَا يَصِحِنُ صَادْرِي وهذا هو الشاهد رقم [٦١٣] من كتابنا: «فتح القريب المجيب».

﴿لَهُۥ﴾: جار ومجرور متعلقان بالفعل قبلهما.

﴿كُن﴾: فعل أمر تام بمعنى احدث، وفاعله مستتر تقديره: «أنت»، والجملة الفعلية في محل نصب مقول القول.

﴿فَيَكُونُ﴾: الفاء: حرف عطف. (يكون): فعل مضارع تام مرفوع، وفاعله يعود إلى (شيء). والجملة الفعلية معطوفة على جملة محذوفة تفصح عنها الفاء، وينسحب عليها الكلام، أي: فنقول ذلك، فيكون، كقوله تعالى: ﴿إِنَا قَضَىٰٓ أَمْرًا فَإِنَّمَا يَقُولُ لَهُۥ كُن فَيَكُونُ﴾ وإما جواب لشرط محذوف؛ أي: فإذا قلنا ذلك؛ فهو يكون. انتهى. جمل. من سورة (النحل). وهذا يفيد: أن الفاء الفصيحة. وقال غيره: الجملة الفعلية في محل رفع خبر لمبتدأ محذوف، التقدير: هو يكون، والجملة الاسمية مستأنفة، لا محل لها. هذا؛ ويقرأ: (يكونَ) بالنصب عطفاً على: ﴿ يَقُولَ ﴾ وليست الفاء للسببية؛ لأن لفظ ﴿ كُن ﴾ أمر، ومعناه الخبر عن قدرة الله تعالى؛ إذ ليس ثُمَّ مأمور بأن يفعل شيئاً. أفاده مكي بن أبي طالب القيسي. والجملة الاسمية: ﴿ إِنَّمَا آَمُرُهُۥ٠٠٠ ﴾ إلخ ابتدائية، أو مستأنفة، لا محل لها على الاعتبارين.

#### ﴿ فَسُبْحَانَ ٱلَّذِى بِيَدِهِ مَلَكُونُ كُلِّ شَيْءٍ وَإِلَيْهِ تُرْجَعُونَ ﴿ اللَّهُ ﴾

الشرح: ﴿فَسُبْحَنَ الَّذِى …﴾ إلخ: تنزيه له سبحانه وتعالى عما وصفوه به، وتعجيب مما قالوا في شأنه؛ وهو الحي القيوم؛ الذي بيده مقاليد السموات، والأرض، وإليه ترجع العباد يوم المعاد، فيجازي كل عامل بعمله، وهو العادل المنعم المتفضل. ومعنى هذه الآية مثل قوله تعالى: ﴿بَبُرُكَ الَّذِى بِيكِهِ ٱلْمُلْكُ﴾ إلخ، فالملك، والملكوت واحد في المعنى، كرحمة، ورحموت، ورهبة، ورهبوت. ومن الناس من يقول: إن الملك هو عالم الأجساد، والملكوت هو عالم الأرواح. والصحيح الأول، وهو الذي عليه الجمهور من المفسرين وغيرهم.

روى الإمام أحمد عن حذيفة بن اليمان ـ رضي الله عنه ـ قال: قمت مع رسول الله على ذات ليلة، فقرأ السبع الطوال في ركعات، وكان على إذا رفع رأسه من الركوع، قال: «سمِعَ اللهُ لِمَنْ حَمدَهُ، ثم قال: الحمدُ للهِ فِي الملكوتِ، والجبروتِ، والكبرياءِ، والعظمةِ». وكان ركوعه مثل قيامه، وسجوده مثل ركوعه، فانصرف، وقد كادت تنكسر رجلاي. أخرجه أحمد، ورواه أبو داود، والترمذي، والنسائى بنحوه.

أقول فحوى ما تقدم يفيد: أن النبي على كان يطيل القيام في صلاة التهجد، وقد روي بالنص: أن النبي على كان يقرأ سورة (البقرة) في الركعة الأولى، و(آل عمران) في الثانية، و(النساء) في الثالثة، و(المائدة) في الرابعة، وكان ركوعه على بمقدار خمسين آية، وسجوده بمقدار مئة آية، وحديث عائشة رضي الله عنها يوضح هذا، قالت ـ رضي الله عنها، وعن أبويها، وهي الخبيرة بتهجده على -: «كَانَ يَقُومُ مِنَ الليلِ حَتَّى تَتَفَطَّرَ قَدَماهُ، فَقُلْتُ لَهُ: لِمَ تَصْنَعُ هَذا؛ وَقَدْ غُفِرَ لكَ ما تقدَّمَ مِنْ ذَنْبِكَ، وَمَا تَأَخَّرَ؟! قال: أَفَلا أَكُونُ عَبْداً شَكُوراً؟». رواه البخاري ومسلم.

الإعراب: ﴿ فَسُبْحَنَ ﴾: الفاء: حرف استئناف. وقيل: الفصيحة. ولا وجه له. (سبحان) مفعول مطلق، فعله محذوف، و: (سبحان) مضاف، و: ﴿ الّذِي ﴾ اسم موصول مبني على السكون في محل جر بالإضافة، من إضافة المصدر، أو اسم المصدر لفاعله، فيكون المفعول محذوفاً، أو: لمفعوله، فيكون الفاعل محذوفاً. ﴿ بِيَدِهِ ﴾: جار ومجرور متعلقان بمحذوف خبر مقدم، والهاء ضمير متصل في محل جر بالإضافة. ﴿ مَلَكُونَ ﴾: مبتدأ مؤخر، وهو مضاف، و ﴿ كُلِّ ﴾ مضاف إليه، والجملة الاسمية صلة الموصول، و ﴿ كُلِّ ﴾ مضاف إليه، وإلى اعتبرت الجار والمجرور متعلقين بمحذوف صلة الموصول، لا محل لها. هذا؛ وإن اعتبرت الجار والمجرور متعلقين بمحذوف صلة الموصول، ف: ﴿ مَلَكُونَ ﴾ يكون فاعلاً بمتعلقه، والكلام: ﴿ فَسُبْحَنَ … ﴾ إلخ مستأنف، لا محل له. ﴿ وَإِلْدِهِ ﴾: الواو: حرف عطف. (إليه): جار ومجرور متعلقان بما بعدهما. ﴿ رُبَعُونَ ﴾: فعل مضارع مبني للمجهول مرفوع، والواو نائب فاعله، والجملة الفعلية معطوفة على ما قبلها، محل لها أيضاً.

الآية: ٨٣

انتهت سورة (يُسن)، بحمد الله وتوفيقه، تفسيراً وإعراباً والحمد لله على ما أنعم، وصلى الله على سيدنا محمد، وعلى آله وصحبه وسلم.





## فهرس

| ٥   | سورة القصص            |
|-----|-----------------------|
| ۱۳۱ | سورة العنكبوت         |
| 197 | الجزء الحادي والعشرون |
| ۲۳. | سورة الروم            |
| ۲۲۱ | سورة لقمان            |
| ۲۷۷ | سورة السجدة           |
| ٤٢٥ | سورة الأحزاب          |
| ٤٧٧ | لجزء الثاني والعشرون  |
| ٣٥٥ | سورة سبأ              |
| 377 | سورة فاطر             |
| ٧٠١ | سورة یس               |
| ۲۲۷ | لجزء الثالث والعشرونل |



