# ٣٠ قصة من قصص البحار في القرآن

## تأليف

أبو إسلام أحمد بن علي

غفر الله تعالى له ولوالديه وللمسلمين أجمعين

## حقوق المؤلف

حقوق الترجمة لأي لغة عالمية وحقوق الطبع والنشر والنسخ والنقل والتوزيع مكفولة للجميع ، ولجميع كتبي المنشورة من قبل وللتي ستنشر إن شاء الله تعالى مستقبلاً إن أحيانا الله تعالى ، بشرط عدم التبديل والتغيير في الكتب ولا في أي جزء منها من أول الغلاف إلى آخر صفحة منها .

(نسأل الله تعالى حسن النية وقبولها كعلم ينتفع به بعد مماتنا ... آمين) عن أبي هريرة رضى الله عنه عن النبي صلى الله عليه وسلم قال:

(إذا مات الإنسان انقطع عمله إلا من ثلاث صدقة جارية أو علم ينتفع به أو ولد صالح يدعو له ). تحقيق الألباني: (صحيح) انظر حديث رقم: ٧٩٣ في صحيح الجامع.

......

#### المؤلف

طبيب بيطري/ أحمد علي محمد علي مرسي الشهير بر / أبو إسلام أحمد بن على

جمهورية مصر العربية

الإسكندرية

ahmedaly240@hotmail.com ahmedaly2407@gmail.com بسم الله والصلاة والسلام على رسول الله صلى الله عليه وسلم (ربنا لا تزغ قلوبنا بعد إذ هديتنا وهب لنا من لدنك رحمة إنك أنت الوهاب)

وبعد:

قال تعالى:

مَرَجَ الْبَحْرَيْنِ يَلْتَقِيَانِ {١٩} بَيْنَهُمَا بَرْزَخٌ لَّا يَبْغِيَانِ {٢٠}الرحمن

كان العرب قديما يستخدمون مصطلح بحر على أي تجمع للماء الكثير مالحا كان أو عذبا . يقول الله تعالى :

{وَهُوَ الَّذِي مَرَجَ الْبَحْرَيْنِ هَذَا عَذْبٌ فُرَاتٌ وَهَذَا مِلْحٌ أُجَاجٌ وَجَعَلَ بَيْنَهُمَا بَرْزَحاً وَحِجْراً مَّحْجُوراً }الفرقان٣٥

عند البحث في القرآن الكريم وجدنا أنه قد تم ذكر البحر في القرآن الكريم (£٤) مرة ، وجاء ذكر النهر (٥١) مرة وكذلك تتبعنا عيون وآبار الماء المذكورة في القرآن الكريم ووجدنا قد ذكرت أكثر من (٢٠) مرة وقد تتبعنا قصص البحار والأنهار وعيون الماء والآبار المذكورة بالقرآن الكريم وقدمنا مختصر لكل قصة من هذه القصص والآيات القرآنية الخاصة بكل قصة مع ذكر الآيات القرآنية الخاصة بكل قصة .

نبتهل إلى الله تعالى أن يتقبل عملنا هذا خالصاً لوجهه الكريم ، عسى أن ينفع به وأن يجعلنا ممن يستمعون القول فيتبعون أحسنه ، وأن نعي ونتأسى ونتبع سنة النبي الكريم محمد صلى الله عليه وسلم فإنها خير الطريق إلى جنة الخلد بإذن الله تعالى مع النبيين والصديقين والشهداء والصالحين وحسن أولئك رفيقا .

وصلى الله على نبينا محمد وعلى آله وصحبه وسلم المؤلف/ أبو إسلام أحمد بن على

## الغمرس

| Y                            | حقوق المؤلف                             |
|------------------------------|-----------------------------------------|
| ٣                            | مقدمةمقدمة                              |
| ξ                            | لفهرسلفهرس                              |
| ٦                            | ١ – البحر في قصة نوح عليه السلام        |
| 10                           | ٢ - البحر في قصة يونس عليه السلام       |
| مع نهر النيل                 | ٣– قصة موسى المولود —عليه السلام—       |
| مع بئر ماء مدین              | ٤ - قصة موسى الشاب—عليه السلام - ،      |
| بحر لفلقين عظيمين            | ه- قصة موسى-عليه السلام- وشق ال         |
| ل السامري الذي نسفه في البحر | ٦- قصة موسى—عليه السلام— مع عجر         |
| ضر عند مجمع البحرين          | ٧– قصة موسى —عليه السلام— مع الخ        |
| ٤٣                           | ۸— قصة عيون موسى عليه السلام            |
| ن                            | ٩ ابتلاء الله تعالى لقوم فرعون بالطوفار |
| حر                           | ١٠- قصة القرية التي كانت حاضرة الب      |
| οξ                           | ١١- النهر في قصة طالوت وجالوت           |
| ين الماء٨٥                   | ١٢- قصة ناقة صالح عليه السلام مع ع      |
| لاء ٥٦                       | ١٣– قصة أيوب عليه السلام مع عين ا.      |
| ٦٧                           | ١٤– نهر ماء لمريم عليها السلام          |
| V•                           | ١٥ – فرعون مصر يفتخر بنهر النيل         |

# الهمرس

| ٧٣  | ١٦– قصة الجنتين والنهر                    |
|-----|-------------------------------------------|
| ٧٦  | ١٧– الملكة بلقيس واللجة                   |
| ۸٠  | ۱۸— ذو القرنين والعين الحمأة              |
| ۸۲  | ١٩– أنهار الجنة وعيونها                   |
| ۸٦  | ٢٠– العين الآنية في جهنم                  |
| ۸٩  | ٢١ مرج البحرين يلتقيان                    |
| عار | ٢٢– رحمة الله تعالى تفجر الأنهار من الأحج |
| ٩٧  | ٢٣- البحر من آيات الله تعالى              |
| 1.7 | ٢٤ – صيد البحر                            |
| 1.7 | ٢٥- علم الله تعالى بما في أعماق البحار    |
| 11  | ٢٦– الهول في ظلمات البحار                 |
| 115 | ٢٧ - كلمات الله تعالى مقارنة بماء البحر   |
| 110 | ٢٨ - ظهور الفساد في البحر                 |
| 17  | ٢٩ - البحر المسجور                        |
| ١٣٣ | ٣٠ الاستغفار سبب لجريان الأنهار           |
| 170 | ٣١– طلبات الكفار حتى يؤمنوا بالله تعالى   |
| ١٢٨ | لختام                                     |
|     |                                           |

## <u>٣٠ قصة من قصص البحار في القرآن</u>

## ١- البحر في قصة نوح عليه السلام

كان ـ في سالف الزمان ـ قوم مؤمنون، يعبدون الله وحده ويعتقدون بالمعاد، ويفعلون الخيرات، فمات أولئك القوم، فحزن عليهم الناس لصلاحهم وأخلاقهم، فصنعوا لهم تماثيل ليخلدوا ذكراهم الطيبة وكانوا يسمّون بهذه الأسهاء: ودّ، سواع، يغوث، يعوق، نسرا.

وأنس الناس بهذه التماثيل، وجعلوها رمزاً لأولئك النفر الصلحاء ان ماتوا منهم. وكان أهل المدينة يعظّمون هذه الصّور، قصداً إلى تعظيم أولئك الأموات.

مضى الصيف، وجاء الشتاء، فأدخلوا الصّور في بيوتهم، ومضى زمان.. وزمان.. حتى مات الآباء وكبر الأبناء، فجعلوا يضيفون في احترام هذه التاثيل، ويخضعون أمامحا. وأخذت التاثيل من نفوس أولئك القوم مأخذاً عظياً. وإذا بالجيل الثاني، شرعوا يعبدون الصور.. ويقولون إنها آلهة، يجب السجود لها، والخضوع أمامحا. فعبدوها، وضلّ منهم خلق كثير.

وحينذاك، بعث الله إلى أولئك القوم نوح عليه السلام ليرشدهم إلى الطريق ..ونهاهم عن عبادة الأصنام.. ويهديم إلى عبادة الله تعالى.

فجاء نوح إلى القوم.. (فقال يا قوم اعبدوا الله ما لكم من إلهِ غيره) فكذّبوه، ولم يقبلوا منه، فأنذرهم من عذاب الله تعالى. قال: (إنّي أخاف عليكم عذاب يوم عظيم).

(قال الملأ من قومه إنا لنراك في ضلال مبين قال يا قوم ليس بي ضلالةُ ولكني رسول من ربّ العالمين أبلّغكم رسالات ربّي وانصح لكم وأعلم من الله ما لا تعلمون).

فعجّب القوم من مقالة نوح ..وجعلوا يقولون: أنت بشر ملنا، فكيف كون رسولاً من عند الله؟ وإن ا ن اتبعوك هم جماعة من الأراذل والسفلة.. ثمّ لا فضل لكم علينا، فلستم أكثر منّا مالاً أو جاهاً.. وإنا نظنّ إنكم كاذبون في هذه الادعاءات.. وقال بعض القوم لبعض: (ما هذا إلا بشر ملكم ريد أن يتفضّل عليكم إن هو إلا رجل به جنّة).

وشجّع بعض القوم بعضاً، في عبادة أصنامهم (وقالوا لا تذرنّ آلهتكم ولا تذرنّ ودّا ولا سواعاً ولا يغوث ويعوق ونسراً).

ولما طال حوارهم وجدالهم، قال نوح: (أو عجبتم أن جاءكم ذكر من ربكم على رجل منكم لينذركم)؟ وأخذ نوح عليه السلام جانب اللين واللّطف، ولكن القوم لم زيدوا إلا عناداً.

ولكن نوح عليه السلام لم ييأس منهم، بل كان يأيهم كل صباح ومساء، ويدعوهم وينذرهم بلطف ولين. وكان القوم إذا جاءهم نوح للدعوة (جعلوا أصابعهم في آذانهم) حتى لا يسمعوا كلامه (واستغشوا ثيابهم) تغطّوا بها حتى لا روه. وكثيراً ما هاجموه، وضربوه حتى يغشى عليه! لكنّ نوحاً النبي العظيم العطوف الحليم، كان إذا أفاق يقول: اللهم اهد قومي فإنهم لا يعلمون.

وفي مرات أنهكوه ضرباً وصفعاً، حتى جرت الدماء عن مسامعه الكريمة، وهو مع ذلك كلّه كان يلطف بهم، ويدعوهم إلى الله تعالى، فكانوا يقولون: (يا نوح قد جادلتنا فأكثرت جدالنا)؟

حتى علم أنه لا يفيدهم النصح، فوجّه إلى الله تعالى، ضارعاً، وبيّن كيفيّة ردّهم إياه :

قَالَ رَبِّ إِنِّي دَعَوْتُ قَوْمِي لَيْلاً وَنَهَاراً {٥} فَلَمْ تِرِدْهُمْ دُعَائِي إِلَّا فِرَاراً {٦} وَإِنِّي كُلَّمَا دَعَوْتُهُمْ لِتَغْفِرَ لَهُمْ جَعَلُوا أَصَابِعَهُمْ فِي آذَانِهِمْ وَاسْتَغْشَوْا ثِيَابَهُمْ وَأَصَرُّوا وَاسْتَكْبَرُوا اسْتِكْبَرُوا اسْتِكْبَاراً {٧} ثُمَّ إِنِّي أَعْلَنتُ لَهُمْ وَأَسْرَرْتُ لَهُمْ إِسْرَاراً {٩} اسْتِكْبَاراً {٧} ثُمَّ إِنِّي مَعْوَرُوا رَبَّكُمْ إِنَّهُ كَانَ غَقَّاراً {١٠} رُسِلِ السَّمَاء عَلَيْكُم مِّدْرَاراً {١١} ويُمْدِذُكُمْ بِأَمْوَالٍ وَبَنِينَ وَيَعْمَل لَّكُمْ جَنَّاتٍ وَيَعْمَل لَّكُمْ أَنْهَاراً {١٢} نوح

واخلق بعض أولئك الكفّار عذراً تافها.. فقالوا:

(أنؤمن لك واتبعك الأرذلون)؟ فإن أردت هدايتنا، وإعزازنا لك، فاطرد هؤلاء الأرذلين ا ن آمنوا بك عن حوزتك.. فإنّا لا نستطيع أن نقرن بهؤلاء فكيف نستجيب لدن يستوي فيه الشريف والوضيع، والكبير والصغير؟

فأجابهم نوح عليه السلام، بلهجة كلّها حنان وتذكير: (قال وما علمي بما كانوا يعملون)؟ (إن حسابهم إلا على ربّي لو تشعرون)، (وما أنا بطارد المؤمنين)! (وما أنا بطارد ان آمنوا) وكيف أطرد جماعة آمنوا بي، وآزروني وساعدوني على نشر الدعوة؟ (ويا قوم من ينصرني من الله إن طردتهم أفلا تذكّرون؟)، (إن أنا إلا نذر مبين) أنذر الناس على حدّ سواء، من غير فرق بين الشريف والوضيع، والغنيّ والفقير، والكبير والصغير.

ولما انقطع القوم عن الاحجاج. ولم تمكّنوا من رد الأدلة التي ذكرها نوح عليه السلام، أخذوا يهدّدونه، بالرجم بالحجارة (قالوا لئن لم تذه يا نوح لتكوننّ من المرجومين).

وقد علم نوح عليه السلام أنهم لا يقبلون منطقاً، ولا يهتدون، فضرع إلى الله تعالى، في أن ينجّيه من هؤلاء المعاندن (قال ربّ إن قومي كذّبون)، (فافح بيني وبينهم فحاً ونجّني ومن معي من المؤمنين).

وحيث كان نوح يخوّف قومه من عذاب الله، إن أصرّوا على الكفر. قال بعضهم، استهزاءً: إلى متى تهدّدنا بعذاب الله؟ (فائتنا بما تعدنا إن كنت من الصادقين).

فأجابهم نوح: إن هذا الأمر ليس بيدي. و(إنما يأتيكم به الله إن شاء).

ثم توجه إليهم في تحسّر، وقال: (لا ينفعكم نصحي إن أردت أن أنصح لكم). وعند ذاك توقّع النّصر من الله تعالى.. وانتظر الوحي ليعلم أنّه ما ينبغي أن يصنع بهؤلاء القوم؟ فأوحى إليه الله تعالى: (إنّه لن يؤمن من قومك إلا من قد آمن فلا تبسّس بما كانوا يفعلون).

وإذ تمّت الحجة.. وانقطعت الأعذار، وطالت الدعوة ما يقرب من عشرة قرون، يئس نوح منهم يأساً باتّاً، وأشفق على أولادهم وأحفادهم أن يأخذوا طريقة الآباء في الكفر والإلحاد فدعا إلى الله تعالى، قائلاً: (ربّ لا تذر على الأرض من الكافرن ديّاراً إنك إن تذرهم يضلوا عبادك ولا يلدوا إلا فاجراً كفّاراً). وحينئذ أمره الله تعالى أن يغرس النخل فإذا أثمر نزل عليهم العذاب. وقد كان من مقضى عدل الله تعالى أن لا يعذّب طفلاً صغيراً بذنوب الآباء فعقم أرحام النساء أربعين سنة، فلم يولد لهم مولود ولم يبق لهم طفل غير مكلف.

وفي تلك المدّة شرع نوح في غرس النخل، فكان القوم يمرّون به ويسخرون منه، ويستهزئون به، قائلين: انّه شيخٌ قد أتى عليه تسعائة سنة، وبعد يغرس النخل! وكانوا رمونه بالحجارة.

ولما بلغ النخل، وانقضت خمسون سنة، أمر نوخ بقطعه.. فقالوا: إن هذا الشيخ قد خرف.. وبلغ منه الكبر مبلغه! مرّة يقول: أنا رسول.. ومرّة يغرس النخل.. ومرّة يأمر بقطعة؟

ولمّا اكتمل الأمر وصارت المدّة ألف سنة إلا خمسين عاما، أوحى الله إليه بصنع السفينة (فأوحينا إليه أن اصنع الفلك بأعيننا ووحينا). فأخذ نوح عليه السلام يصنع الفلك، والملاك جبريل عليه السلام يعلّمه كيف يصنعها. وأوحى الله إليه: أن كون طول السفينة ألفاً ومائتي ذراع، وعرضها ثماغائة ذراع، وارتفاعها ثمانين ذراعاً، فيكون الحجم سبعة ملايين، وستمائة وثمانين ألف ذراع.

لكنّ نوح عليه السلام سأل الله تعالى أن يعينه على صنع مل هذه السفينة الكبيرة، قال: يا ربّ من يعينني على اتخاذها؟ فأوحى الله إليه: ناد في قومك، من أعانني عليها، ونجر منها شيئاً صار ما ينجره ذهباً وفضة. فأعانوه في صُنعها. وكان محلّ صنع السفينة صحراء وسيعة (ويصنع الفلك وكلها مرّ عليه ملا من قومه سخروا منه).

فكان بعضهم يقول: أيها النبي، لم عدلت عن رسالتك إلى النّجارة؟

وبعضهم كان يقول: يا نوح صرت نجّاراً بعد النبوّة؟!

وبعضهم كان يقول: السفينة تصنع للبحر وأنت تصنعها في البر؟!

وكانوا يتضاحكون! ويتعجبون! ورمون نوحاً بالجنون والسّفه.

ويجيبهم نوح (عليه السلام) في تأدّب ولين:

(إن تسخَروا منّا فإنّا نسخر منكم كما تسخرون فسوف تعلمون من يأتيه عذابٌ يخزيه ويحلّ عليه عذابٌ مقيم). واشتغل بالعمل جادّاً، حتى تمّ صنع السفينة.

ثم أمر الله سبحانه نوحاً أن يحمل في السفينة ا ي آمنوا معه.... ومِن كل ذي روح

زوجين اثنين، لئلا ينقرض نسل الحيوان.. وقد كان نوح هيّاً لكلّ صنف من أصناف الحيوان، موضعاً في الماء، ولا تمكّن الحيوان، موضعاً في السفينة، ثم حمل من جميع الأصناف التي تغرق في الماء، ولا تمكّن أن يعيش فيه.

فحمل من الضأن اثنين ومن المعز اثنين، ومن الإبل اثنين، ومن البقر اثنين، ومن الغزال اثنين، ومن النين، ومن الأسد اثنين، ومن النيمن، ومن القرس اثنين، ومن الدّب اثنين، ومن الكلب اثنين، ومن الدّب اثنين. وهكذا.

وحمل من الحمام اثنين، ومن العصفور اثنين، ومن الصعوة اثنين، ومن الغراب اثنين، ومن الكركي اثنين، ومن البلبل اثنين، ومن الببغاء اثنين، ومن النسر اثنين ومن الهدهد اثنين، ومن الفاخة اثنين، ومن الطاووس اثنين.. وهكذا.

وحمل من الجعلان اثنين، ومن اليراعة اثنين، ومن اليربوع اثنين، ومن السنور اثنين، ومن الخنافس اثنين.. وهكذا.

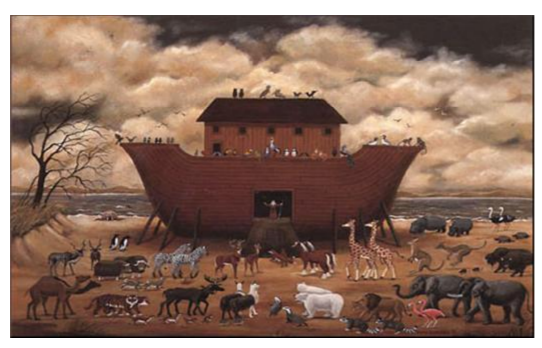
وبالجملة فقد صنع في السفينة أكبر حديقة حيوانية شاهدها العلم. وجمع في السفينة لكل حيوانٍ من طعامه الخاصّ مبلغاً كثيراً. هكذا شاء الله.. ونقّد مشيدًه نوح عليه السلام. وحمل ا ن آمنوا به، وكان عددهم ثمانين شخصاً.. (وقال اركبوا فيها بسم الله مجريها ومرسيها إن ربّي لغفور رحيم).

وكان لنوح عليه السلام زوجان، إحداهما مؤمنة، والثانية كافرة.. وكانت الزوجة الكافرة تؤذي نوحاً، وتقول للناس: إن زوجي مجنون وإذا آمن أحد، أخبرت الكفّار. وقد أشار الله تعالى في القرآن إلى هذه الزوجة، حيث يقول:

(ضرب الله ملاً للذن كفروا امرأة نوح وامرأة لوط كانتا تحت عبدن من عبادنا صالحين فخانتاهما فلم يغنيا عنهما من الله شيئاً وقيل ادخلا النار مع الداخلين).

ولما ركب نوح (عليه السلام) السفينة، اركب معه الزوجة المؤمنة، و رك الكافرة، فغرقت مع سائر الكفار.

ولما ركب نوح وا ّن آمنوا معه السفينة، وأركب جميع الحيوانات، كلاً في موضعه.. كسفت الشمس، وأخذت السهاء تمطر مطراً غزراً، وطفقت عيون الأرض تنبع بالمياه الكيرة (ففحنا أبواب السهاء بماء منهمر) منصب انصباباً شديداً لا ينقطع (و فجّرنا الأرض عيوناً) حتى جرت المياه على وجه الأرض فالتقى الماء ماء الأرض وماء السهاء، حتى صار العالم كبحر كبير.



واستمرّ هطول الأمطار ونبع العيون أربعين يوماً. وفي تلك الأثناء، كانت السفينة تجري فوق ظهر الماء حسب هبوب الرياح.



وإذا بنوح عليه السلام يشرف من السفينة فيرى ولده، يقع مرّة، ويقوم أخرى، ريد الفرار من الغرق، فناداه (يا بني اركب معنا ولا كن مع الكافرن). لكن الابن العاق أبى قبول نصيحة والده الشفيق، وأجاب نوحاً (قال سآوي إلى جبل يعصمني من الماء).



فنظر إليه نوح نظر مشفق، وقال: (لا عاصم اليوم من أمر الله إلا من رحم). ولكنّ عناد الولد، وإصراره على الكفر حال بينه وبين قبول نصح أبيه، فلم ركب السفينة، وكانت السفينة حينذاك (تجري في موج كالجبال).

وبعد برهة من هذه المحاورة (حال بينها) بين نوح وولده (الموج فكان من المغرقين).

وأخذت نوح عليه السلام الرقة على ولده، فضرّع إلى الله تعالى في نجاة ابنه الغريق، فإن الله تعالى كان قد وعده بنجاة أهله، فقال نوح عليه السلام :(ربّ إن ابني من أهلي وإن وعدك الحقّ وأنت أحكم الحاكمين).

ولكنّ الله تعالى، كان قد وعد نجاة أهل نوح ا ن كانوا من الصالحين، و ا أجابه: (يا نوح إنه ليس من أهلك أنه عمل غير صالح).

بعدما غمر الماء جميع الأرض، وهلك كل كافر (قيل يا أرض ابلعي ماءك).



فغاض الماء اي نبع من الأرض، وأوحى إلى السهاء: (يا سهاء اقلعي) وكُفي عن الانصباب والمطر، فانقطع المطر (واستوت) السفينة (على الجودي) وهو جبل، أرست السفينة عليه، وأخذت المياه التي بقيت على الأرض من الأمطار، تتسرّب إلى البحار.

وأوحى إلى نوح عليه السلام: (يا نوح اهبط بسلام منا وبركات عليك وعلى أم ممن معك) فنزل نوح من السفينة، ونزل المؤمنون ا ن كانوا معه، وبنوا مدينةً، وغرسوا الأشجار، وأطلقوا الحيوانات التي كانت معهم.وابتدأت العمارة في الأرض، وأخذ الناس يتوالدون ويتناسلون، وأوحى الله تعالى إلى نوح: يا نوح، إنتي خلقت خلقي لعبادتي، وأمرتهم بطاعتى، فقد عصوني، وعبدوا غيري واستوجبوا بذلك غضبي، فغرقتهم.

## قال تعالى :

﴿ وَلَقَدْ أَرْسَلْنَا نُوحاً إِلَى قَوْمِهِ فَلَبِثَ فِيهِمْ أَلْفَ سَنَةٍ إِلَّا خَمْسِينَ عَاماً فَأَخَذَهُمُ الطُّوفَانُ وَهُمْ ظَالِمُونَ } العنكبوت٤١

## قال تعالى :

﴿ وَفَجَّرْنَا الْأَرْضَ عُيُوناً فَالْتَقَى الْمَاء عَلَى أَمْرٍ قَدْ قُدِرَ } القمر ١٢

## قال تعالى :

{إِنَّا لَمَّا طَغَى الْمَاء حَمَلْنَاكُمْ فِي الْجَارِيَةِ }الحاقة ١١

## قال تعالى :

وَأُوحِيَ إِلَى نُوحٍ أَنَّهُ لَن يُؤْمِنَ مِن قَوْمِكَ إِلاَّ مَن قَدْ آمَنَ فَلاَ تَبْيَسْ بِمَا كَانُواْ يَفْعُلُونَ {٣٦} وَاصْنَعِ الْفُلْكَ بِأَعْيُنِنَا وَوَحْيِنَا وَلاَ تُخَاطِبْنِي فِي اَّ ِنَ ظَلَمُواْ إِنَّهُم يُغْتُونُونَ {٣٧} وَيَصْنَعُ الْفُلْكَ وَكُلَّمَا مَرَّ عَلَيْهِ مَلاً مِّن قَوْمِهِ سَخِرُواْ مِنْهُ قَالَ إِن تَسْخَرُواْ مِنْهُ قَالَ إِن تَسْخَرُواْ مِنْهُ قَالَ إِن تَسْخَرُواْ مِنْهُ عَذَابٌ يُخْزِيهِ وَيَحِلُّ مِنكُمْ كَمَا تَسْخَرُونَ {٣٨} فَسَوْفَ تَعْلَمُونَ مَن يَأْتِيهِ عَذَابٌ يُخْزِيهِ وَيَحِلُّ عَلَيْهِ الْقَوْلُ وَمَنْ آمَنَ وَمَا آمَنَ مَعَهُ إِلاَّ قَلِيلٌ {٤٠ } وَقَالَ الْتَنْبُنِ وَأَهْلَكَ إِلاَّ مَن سَبَقَ عَلَيْهِ الْقُولُ وَمَنْ آمَنَ وَمَا آمَنَ مَعَهُ إِلاَّ قَلِيلٌ {٤٠ } وقَالَ الْتُنْبُنِ وَأَهْلَكَ إِلاَّ مَن سَبَقَ عَلَيْهِ الْقُولُ وَمَنْ آمَنَ وَمَا آمَنَ مَعَهُ إِلاَّ قَلِيلٌ {٤٠ } وقَالَ الْمُعْرَقِينِ وَأَهْلَكَ إِلاَّ مَن سَبَقَ عَلَيْهِ الْقُولُ وَمَنْ آمَنَ وَمَا آمَنَ مَعَهُ إِلاَّ قَلِيلٌ {٤٠ } وقَالَ الْرَبْقُولُ وَمَا آمَنَ مَعَهُ إِلاَّ قَلِيلٌ {٤٠ } وقَالَ الْمُوجُ وَكَانَ فِي مَعْزِلٍ يَا بُنَيَّ ارْكَب مَّعَنَا وَلاَ كَن مَعُ اللهُ وَمَا آمُن أَمُ وَاللّهُ عَنْ وَيَادَى نُوحً ابْنَهُ وَكَانَ فِي مَعْزِلٍ يَا بُنَيَّ ارْكَب مَّعَنَا وَلاَ كَن مَن الْمُعْرَقِينَ {٣٦ } هود اللهُ مَن رَّحِمَ وَحَالَ بَيْنَهُمَ الْمُؤْجُ فَكَانَ مِنَ الْمُغْرَقِينَ {٣٦ } هود

## ٢- البحر في قصة يونس عليه السلام

كان يونس بن متى عليه السلام نبيا كريما أرسله الله إلى قومه فراح يعظهم، وينصحهم، ورشدهم إلى الخير، ويذكرهم بيوم القيامة، ويخوفهم من النار، ويحببهم إلى الجنة، ويأمرهم بالمعروف، ويدعوهم إلى عبادة الله وحده. وظل ذو النون -يونس عليه السلام- ينصح قومه فلم يؤمن منهم أحد.

وجاء يوم عليه فأحس باليأس من قومه. وام لأ قلبه بالغضب عليهم لأنهم لا يؤمنون، وخرج غاضبا وقرر هجرهم ووعدهم بحلول العذاب بهم بعد ثلاثة أيام .ولا يذكر القرآن أن كان قوم يونس. ولكن المفهوم أنهم كانوا في بقعة قريبة من البحر. وقال أهل التفسير: بعث الله يونس عليه السلام إلى أهل (نينوى) من أرض الموصل.



فقاده الغضب إلى شاطىء البحر حيث ركب سفينة مشحونة. ولم كن الأمر الإلهي قد صدر له بأن يترك قومه أو يبأس منهم.

فلما خرج من قريته، وتأكد أهل القرية من نزول العذاب بهم قذف الله في قلوبهم التوبة والإنابة وندموا على ماكان منهم إلى نبيهم وصرخوا وتضرعوا إلى الله عز وجل، وبكى الرجال والنساء والبنون والبنات والأممات. وكانوا مائة ألف زيدون ولا ينقصون.

وقد آمنوا أجمعين. فكشف الله العظيم بحوله وقوته ورأفه ورحمته عنهم العذاب اي استحقوه بتكذبهم.



أما السفينة التي ركبها يونس، فقد هاج بها البحر، وارتفع من حولها الموج. وكان هذا علامة عند القوم بأن من بين الركاب راكباً مغضوباً عليه لأنه اركب خطيئة. وأنه لا بد أن يلقى في الماء لتنجو السفينة من الغرق. فاقترعوا على من يلقونه من السفينة . فخرج سهم يونس -وكان معروفاً عندهم بالصلاح- فأعادوا القرعة، فخرج سهمه ثانية، فأعادواها ثالثة، ولكن سهمه خرج بشكل أكيد فألقوه في البحر -أو ألقى هو نفسه. فالتقمه الحوت لأنه تخلى عن المهمة التي أرسله الله بها.

ورك قومه مغاضباً قبل أن يأذن الله له. وأحى الله للحوت أن لا يخدش ليونس لحما ولا كسر له عظها. واخلف المفسرون في مدة بقاء يونس في بطن الحوت، فمنهم من قال أن الحوت التقمه عند الضحى، وأخرجه عند العشاء .ومنهم من قال انه لبث في بطنه ثلاثة أيام، ومنهم من قال سبعة.

عندما أحس بالضيق في بطن الحوت، في الظلمات -ظلمة الحوت، وظلمة البحر، وظلمة البحر، وظلمة الليل- سبح الله واستغفره وذكر أنه كان من الظالمين. وقال: (لَّا إِلَهَ إِلَّا أَنتَ سُبْحَانَكَ إِنِّى كُنتُ مِنَ الظَّالِمِينَ).



فسمع الله دعاءه واستجاب له. فلفظه الحوت. (فلولا أنه كان من المسبحين للبث في بطنه إلى يوم يبعثون). وقد خرج من بطن الحوت سقياً عارياً على الشاطىء.



وأنبت الله عليه شجرة القرع. قال بعض العلماء في إنبات القرع عليه حِكم جمة منها أن ورقه في غاية النعومة وكثير وظليل ولا يقربه ذباب، ويؤكل ثمره من أول طلوعه إلى آخره نياً ومطبوخاً، وبقشره وببزره أيضاً. وكان هذا من تدبير الله ولطفه. وفيه نفع كثير وتقوية للدماغ وغير ذلك. فلما استكمل عافيته رده الله إلى قومه ا ن ركهم مغاضباً.



## قال تعالى :

وَإِنَّ يُونُسَ لَمِنَ الْمُرْسَلِينَ {١٣٩} إِذْ أَبَقَ إِلَى الْفُلْكِ الْمَشْحُونِ {١٤٠} فَسَاهَمَ فَكَانَ مِنْ الْمُدْحَضِينَ {١٤١} فَالْتَقَمَهُ الْحُوتُ وَهُوَ مُلِيمٌ {١٤٢} فَلَوْلَا أَنَّهُ كَانَ مِنْ الْمُدْحَضِينَ {١٤١} فَلَوْلَا أَنَّهُ كَانَ مِنْ الْمُدْحَضِينَ {١٤٣} فَلَوْلَا أَنَّهُ كَانَ مِنْ الْمُسَبِّحِينَ {١٤٣} فَلَبَذْنَاهُ بِالْعَرَاءِ وَهُوَ الْمُسَبِّحِينَ {١٤٣} فَلَبَذْنَاهُ بِالْعَرَاءِ وَهُوَ الْمُسَبِّحِينَ {١٤٨} وَأَنْسَلْنَاهُ إِلَى مِئَةِ أَلْفٍ أَوْ سَقِيمٌ {١٤٥ } وَأَنْسَلْنَاهُ إِلَى مِئَةِ أَلْفٍ أَوْ رَيْدُونَ {١٤٧} وَأَنْسَلْنَاهُ إِلَى مِئَةِ أَلْفٍ أَوْ رَيْدُونَ {١٤٧ } وَأَنْسَلْنَاهُ إِلَى مِئَةِ أَلْفٍ أَوْ رَيْدُونَ {١٤٧ } وَأَرْسَلْنَاهُ إِلَى مِئَةِ أَلْفٍ أَوْ رَيْدُونَ {١٤٧ } وَأَنْسَلْنَاهُ إِلَى حِينِ {١٤٨ } الصافات

## قال تعالى :

وَذَا النُّونِ إِذ ذَّهَبَ مُغَاضِباً فَظَنَّ أَن لَّن نَقْدِرَ عَلَيْهِ فَنَادَى فِي الظُّلُمَاتِ أَن لَّا إِلَهَ إِلَّا أَنْتَ سُبْحَانَكَ إِنِّي كُنتُ مِنَ الظَّالِمِينَ{٨٧} فَاسْتَجَبْنَا لَهُ وَخَبَّيْنَاهُ مِنَ الْغَمِّ وَكَذَلِكَ نُنجِي الْمُؤْمِنِينَ {٨٨}الأنبياء



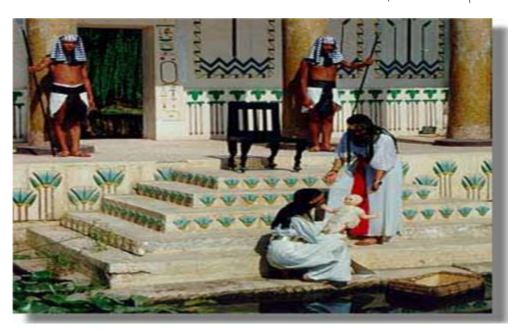
## ٣- قصة موسى المولود -عليه السلام- مع نهر النيل

حكم مصر ملك جباركان المصريون يعبدونه ورأى هذا الملك بني إسرائيل يتكاثرون ويملكون.

وسمعهم يتحدثون عن نبوءة تقول إن واحدا من أبناء إسرائيل سيسقط فرعون مصر عن عرشه. فأصدر الفرعون أمره ألا يلد أحد من بني إسرائيل، أي أن يقل أي وليد ذكر. وبدأ تطبيق النظام، ثم قال مستشارون فرعون له، إن الكبار من بني إسرائيل يموتون بآجالهم، والصغار يذبحون، وهذا سينتهي إلى إفناء بني إسرائيل، فستضعف مصر لقلة الأيدي العاملة بها. والأفضل أن تنظم العملية بأن يذبحون اكور في عام ويتركونهم في العام الي يليه. ووجد الفرعون أن هذا الحل أسلم.

وحملت أم موسى بهارون في العام ا ي لا يقل فيه الغلمان، فولدته علانية آمنة. فلما جاء العام ا ي يقل فيه الغلمان ولد موسى. حمل ميلاده خوفا عظيما لأمه. خافت عليه من القل. راحت رضعه في السر. ثم جاءت عليها ليلة مباركة أوحى الله إليها فيها للأم بصنع صندوق صغير لموسى. ثم إرضاعه ووضعه في الصندوق. وإلقاءه في النهر.

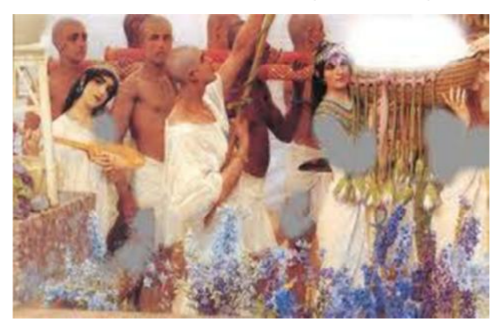
كان قلب الأم، وهو أرحم القلوب في الدنيا، يمتلئ بالألم وهي رمي ابنها في النيل، لكنها كانت تعلم أن الله أرحم بموسى منها، والله هو ربه ورب النيل.



لم كد الصندوق يلمس مياه النيل حتى أصدر الخالق أمره إلى الأمواج أن كون هادئة حانية وهي تحمل هذا الرضيع اي سيكون نبيا فيما بعد، وملما أصدر الله تعالى أمره للنار أن كون بردا وسلاما على إبراهيم، كذلك أصدر أمره للنيل أن يحمل موسى بهدوء ورفق حتى يسلمه إلى قصر فرعون. وحملت مياه النيل هذا الصندوق العزز إلى قصر فرعون. وهناك أسلمه الموج للشاطئ.

وفي ذلك الصباح خرجت زوجة فرعون تمشى في حديقة القصر، وكانت زوجة فرعون تختلف كثيرا عنه. فقد كان هو كافرا وكانت هي مؤمنة. كان هو قاسيا وكانت هي رحيمة. كان جبارا وكانت رقيقة وطيبة. وأيضا كانت حزينة، فلم كن تلد. وكانت تمنى أن كون عندها ولد.

وعندما ذهبت الجواري ليملأن الجرار من النهر، وجدن الصندوق، فحملنه كما هو إلى زوجة فرعون. فأمرتهن أن يفحنه ففحنه. فرأت موسى بداخله فأحست بحبه في قلبها. فلقد ألقى الله في قلبها محبته فحملته من الصندوق. فاستيقظ موسى وبدأ يبكي. كان جائعا يحتاج إلى رضعة الصباح فبكى.



فجاءت زوجة فرعون إليه، وهي تحمل بين بيدها طفلا رضيعا. فسأل من أن جاء هذا الرضيع؟ فحدثوه بأمر الصندوق. فقال بقلب لا يعرف الرحمة: لابد أنه أحد أطفال بني إسرائيل. أليس المفروض أن يقل أطفال هذه السنة؟

فذكّرت آسيا -امرأة فرعون- زوجها بعدم قدرتهم على وطلبت منه أن يسمح لها بتربيه. سمح لها بذلك.عاد موسى للبكاء من الجوع ورفض الرضاع من المراضع.

كانت أم موسى حزينة باكية. لم كد رمي موسى في النيل حتى أحست أنها رمي قلبها في النيل. غاب الصندوق في مياه النيل واخفت أخباره .وجاء الصباح على أم موسى فإذا قلبها فارغ يذوب حزنا على ابنها، وكادت تذهب إلى قصر فرعون لتبلغهم نبأ ابنها وليكن ما كون. لولا أن الله تعالى ربط على قلبها وملأ بالسلام نفسها فهدأت واستكانت وركت أمر ابنها لله. كل ما في الأمر أنها قالت لأخه: اذهبي بهدوء إلى المدينة وحاولي أن تعرفي ماذا حدث لموسى.

وذهبت أخت موسى بهدوء ورفق إلى جوار قصر فرعون، فإذا بها تسمع القصة الكاملة. رأت موسى من بعيد وسمعت بكاءه، ورأتهم حائرن لا يعرفون كيف رضعونه، سمعت أنه رفض كل المراضع. وقالت أخت موسى لحرس فرعون: هل أدلكم على أهل بيت رضعونه و كفلونه ويمتمون بأمره ويخدمونه?

ففرحت زوجة فرعون كثيرا لهذا الأمر، وطلبت منها أن تحضر المرضعة. وعادت أخت موسى وأحضرت أمه. وأرضعته أمه فرضع. وتهللت زوجة فرعون وقالت: "خذيه حتى تنتهي فترة رضاعته وأعيديه إلينا بعدها" وهكذا رد الله تعالى موسى لأمه كي تقر عينها ويهدأ قلبها ولا تحزن ولتعلم أن وعد الله حق وأن كلهاته سبحانه تنفذ رغم أي شيء.

#### قال تعالى :

﴿ أَنِ اقْذِفِيهِ فِي التَّابُوتِ فَاقْذِفِيهِ فِي الْيَمِّ فَلْيُلْقِهِ الْيَمُّ بِالسَّاحِلِ يَأْخُذْهُ عَدُو لِي وَعَدُو لَّهُ وَأَلْقَيْتُ عَلَيْكَ مَحَبَّةً مِّنِي وَلِتُصْنَعَ عَلَى عَيْنِي } طه٣٩

#### قال تعالى :

﴿ وَأَوْحَيْنَا إِلَى أُمِّ مُوسَى أَنْ أَرْضِعِيهِ فَإِذَا خِفْتِ عَلَيْهِ فَأَلْقِيهِ فِي الْيَمِّ وَلَا تَخَافِي وَلَا تَحْزَنِي إِنَّا رَادُّوهُ إِلَيْكِ وَجَاعِلُوهُ مِنَ الْمُرْسَلِينَ } القصص٧

٤

## ٤- قصة موسى الشاب-عليه السلام- مع بئر ماء مدين

كبر موسى في بيت فرعون. كان موسى يعلم أنه ليس ابنا لفرعون، إنما هو واحد من بني إسرائيل. وكان رى كيف يضطهد رجال فرعون وأتباعه بني إسرائيل.

وكبر موسى وبلغ أشده وراح تمشى فيها فوجد رجلا من اتباع فرعون وهو يقتل مع رجل من بني إسرائيل، واستغاث به الرجل الضعيف فدخل موسى وأزاح بيده الرجل الظالم فقله. كان موسى قويا جدا، ولم كن يقصد قل الظالم، إنما أراد إزاحه فقط، لكن ضربته هذه قلته. ففوجئ موسى به وقد مات وقال لنفسه: (هَذَا مِنْ عَمَلِ الشَّيْطَانِ إِنَّهُ عَدُو مُضِل مُبِينٌ). ودعا موسى ربه: (قَالَ رَبِّ إِنِّي ظَلَمْتُ نَفْسِي فَاغْفِرْ الرَّحِيمُ).

أصبح موسى (في الْمَدِينَةِ خَائِفًا يَتَرَقَّبُ). كان هذا حال موسى، حال إنسان مطارد، فهو خائف، يتوقع الشر في كل خطوة، وهو مترقب، يلتفت لأوهى الحركات وأخفاها. ووعد موسى بأن لا كون ظهيرا للمجرمين. لن يتدخل في المشاجرات بين ا رمين والمشاغبين ليدافع عن أحد من قومه. وفوجئ موسى أثناء سيره بنفس الرجل ا ي أنقذه بالأمس وهو يناديه ويستصرخه اليوم.

كان الرجل مشتبكا في عراك مع أحد المصريين. وأدرك موسى بأن هذا الإسرائيلي مشاغب. أدرك أنه من هواة المشاجرات. وصرخ موسى في الإسرائيلي يعنفه قائلا: (إنَّكَ لَغَوِي مُّبِينٌ). قال موسى كلمته واندفع نحوها ريد البطش بالمصري. واعتقد الإسرائيلي أن موسى سيبطش به هو دفعه الخوف من موسى إلى استرحامه صارخا، وذكّره بالمصري اي قله بالأمس. فوقف موسى واستدار موسى عائدا ومضى وهو يستغفر ربه وأدرك المصري اي كان يتشاجر مع الإسرائيلي أن موسى هو قاتل المصري اي عثروا على جته أمس ولم كن أحد من المصرر ن يعلم من القاتل.

فنشر هذا المصري الخبر في أرجاء المدينة. وانكشف سر موسى وظهر أمره. وجاء رجل مصري مؤمن من أقصى المدينة مسرعا. ونصح موسى بالخروج من مصر، لأن المصريين ينوون قلته.

خرج موسى من مصر على الفور. خائفا يتلفت ويتسمع ويترقب. في قلبه دعاء لله (رَبِّ نَجِّنِي مِنَ الْقَوْمِ الظَّالِمِينَ). وكان القوم ظالمين حقا ألا ريدون تطبيق عقوبة القلل العمد عليه، وهو لم يفعل شيئا أكثر من أنه مد يده وأزاح رجلا فقله خطأ؟ خرج موسى من مصر على عجل. لم يذهب إلى قصر فرعون ولم يغير ملابسه ولم يأخذ طعاما للطريق ولم يعد للسفر عدته. لم كن معه دابة تحمله على ظهرها وتوصله ولم كن في قافلة. إنما خرج بمجرد أن جاءه الرجل المؤمن وحذره من فرعون ونصحه أن يخرج اخار طريقا غير مطروق وسلكه. دخل في الصحراء مباشرة واتجه إلى حيث قدرت له العناية الإلهية أن يتجه. لم كن موسى يسير قاصدا مكانا معينا. هذه أول مرة يخرج فيها ويعبر الصحراء وحده.

ظل يسير بنفسية المطارد حتى وصل إلى مكان. كان هذا المكان هو مدن. جلس رتاح عند بئر عظيمة يسقي الناس منها دوابهم. وكان خائفا طوال الوقت أن رسل فرعون من وراءه من يقبض عليه.



لم كد موسى يصل إلى مدن حتى ألقى بنفسه تحت شجرة واستراح. نال منه الجوع والتعب، وسقطت نعله بعد أن ذابت من مشقة السير على الرمال والصخور والتراب.

لم كن معه نقود لشراء نعل جديدة. ولم كن معه نقود لشراء طعام أو شراب الاحظ موسى جهاعة من الرعاة يسقون غنمهم، ووجد امرأتين كفان غنمها أن يختلطا بغنم القوم، أحس موسى بما يشبه الإلهام أن الفاتين في حاجة إلى المساعدة. تقدم منها وسأل هل يستطيع أن يساعدهما في شيء.

قالت إحداهما: نحن نذظر أن ينتهي الرعاة من سقي غنمهم لنسقي.

سأل موسى: ولماذا لا تسقيان؟

قالت الأخرى: لا نستطيع أن نزاحم الرجال.

اندهش موسى لأنها رعيان الغنم. المفروض أن رعى الرجال الأغنام. هذه محمة شاقة ومعبة وتحتاج إلى اليقظة.

سأل موسى: لماذا رعيان الغنم؟

فقالت واحدة منها: أبونا شيخ كبير لا تساعده صحته على الخروج كل يوم للرعي.

فقال موسى: سأسقي لكها.سار موسى نحو الماء. وسقى لهم الغنم مع بقية الرعاة. وفي رواية أن أن الرعاة قد وضعوا على فم البئر بعد أن انتهوا منها صخرة ضخمة لا يستطيع أن يحركها غير عدد من الرجال. فرفع موسى الصخرة وحده. وسقى لهما الغنم وأعاد الصخرة إلى مكانها، وركها وعاد يجلس تحت ظل الشجرة. وتذكر لحظتها الله وناداه في قلبه: (رَبِّ إِنِّي لِمَا أَنزَلْتَ إِنِي مِنْ خَيْرٍ فَقِيرٌ)عادت الفاتان إلى أيبها الشيخ.

سأل الأب: عدمًا اليوم سريعا على غير العادة؟!

قالت إحداهما: تقابلنا مع رجل كريم سقى لنا الغنم.

فقال الأب لابذه: اذهبي إليه وقولي له: (إِنَّ أَبِي يَدْعُوكَ) ليعطيك (أَجْرَ مَا سَقَيْتَ لَنَا) ذهبت واحدة من الفاتين إلى موسى، ووقفت أمامه وأبلغته رسالة أيها. فنهض موسى وبصره في الأرض. إنه لم يسق لها الغنم ليأخذ منهن أجرا، وإنما ساعدها لوجه الله، غير أنه أحس في داخله أن الله هو اي يوجه قدميه فنهض .سارت البنت

أمامه. هبت الرياح فضربت ثوبها فخفض موسى بصره حياء وقال لها :سأسير أنا أمامك ونبهيني أنت إلى الطريق.

قدم له الشيخ الطعام وسأله: من أن قدم وإلى أن سيذهب؟ حدثه موسى عن قصته .قال الشيخ: (لَا تَنَبع مصر، ولن يصلوا إليك هنا. اطمأن موسى ونهض لينصرف.

قالت ابنة الشيخ لأيها همسا: (يَا أَبَتِ اسْتَأْجِرْهُ إِنَّ خَيْرَ مَنِ اسْتَأْجَرْتَ الْقَوِيُّ الْأَمِينُ) سألها الأب: كيف عرفت أنه قوي؟

قالت: رفع وحده صخرة لا رفعها غير عدد رجال.

سألها: وكيف عرفت أنه أمين؟

قالت: رفض أن يسير خلفي وسار أمامي حتى لا ينظر إلي وأنا أمشي. وطوال الوقت الي كنت أكلمه فيه كان يضع عينيه في الأرض حياء وأدبا.

وعاد الشيخ لموسى وقال له: أريد يا موسى أن أزوجك إحدى ابنتي على أن تعمل في رعي الغنم عندي ثماني سنوات، فإن أتممت عشر سنوات فمن كرمك، لا أريد أن أتعبك،قال موسى: هذا اتفاق بيني وبينك. والله شاهد على اتفاقنا .وهكذا عاش موسى يخدم الشيخ عشر سنوات كاملة.

#### قال تعالى :

وَلَمَّا تَوَجَّهَ تِلْقَاء مَدْنَ قَالَ عَسَى رَبِّي أَن يَهْدِينِي سَوَاء السَّبِيلِ {٢٢} وَلَمَّا وَرَدَ مَاء مَدْنَ وَجَدَ عَلَيْهِ أُمَّةً مِّنَ النَّاسِ يَسْقُونَ وَوَجَدَ مِن دُونِهِمُ امْرَأْتَيْنِ تَذُودَانِ قَالَ مَا خَطْبُكُمَا قَالَتَا لَا نَسْقِي حَتَّى يُصْدِرَ الرِّعَاء وَأَبُونَا شَيْخُ كَبِيرٌ {٢٣} فَسَقَى لَهُمَا ثُمَّ تَوَلَّى خَطْبُكُمَا قَالَتَا لَا نَسْقِي حَتَّى يُصْدِرَ الرِّعَاء وَأَبُونَا شَيْخُ كَبِيرٌ {٢٣} فَسَقَى لَهُمَا ثُمَّ تَوَلَّى إِلَى الظِّلِّ فَقَالَ رَبِّ إِنِّي لِمَا أَنزَلْتَ إِلَيَّ مِنْ خَيْرٍ فَقِيرٌ {٤٢} فَجَاءَتُهُ إِحْدَاهُمَا تَمْشِي عَلَى الظِّلِّ فَقَالَ رَبِّ إِنِّي لِمَا أَنزَلْتَ إِلَيَّ مِنْ خَيْرٍ فَقِيرٌ {٤٢} فَجَاءَتُهُ إِحْدَاهُمَا تَمْشِي عَلَى الظِّلِّ فَقَالَ رَبِّ إِنِّي لِمَا أَنزَلْتَ إِلَيَّ مِنْ خَيْرٍ فَقِيرٌ {٤٢} فَقَيْتُ لَنَا فَلَمَّا جَاءه وَقَصَّ عَلَيْهِ الشَّالِمِينَ وَاللَّا لَا تَخَفْ نَجَوْتَ مِنَ الْقَوْمِ الظَّالِمِينَ {٢٥} القصص قَالَ لَا تَخَفْ نَجَوْتَ مِنَ الْقَوْمِ الظَّالِمِينَ {٢٥} القصص

## ٥- قصة موسى حليه السلام- وشق البحر لفلقين عظيمين

بدا واضحا أن فرعون لن يؤمن لموسى ولن كف عن تعذيبه لبني إسرائيل، ولن كف عن استخفافه بقومه. هنالك دعا موسى وهارون على فرعون.

لم كن قد آمن مع موسى فريق من قومه فانتهى الأمر، وأوحي إلى موسى أن يخرج من مصر مع بني إسرائيل وأن كور رحيلهم ليلا، بعد تدبير وتنظيم لأمر الرحيل ونبأه أن فرعون سيتبعهم بجنده؛ وأمره أن يقوم قومه إلى ساحل البحر وهو في الغالب عند التقاء خليج السويس بمطقة البحيرات.

وبلغت الأخبار فرعون أن موسى قد صحب قومه وخرج فأرسل أوامره في مدن المملكة لحشد جيش عظيم. ليدرك موسى وقومه، ويفسد عليهم تدبيرهم، أعلن فرعون التعبئة العامة. وهذا من شأنه أن يشكل صورة في الأذهان، أن موسى وقومه يشكلون خطرا فعلى فرعون وملكه، فيكف كون إلها من يخشى فئة صغيرا يعبدون إله آخر؟! لك كان لا بد من تهون الأمر وذلك بتقليل شأن قوم موسى وحجمهم (إنَّ هَوُلاء لَشِرْذِمَةٌ قَلِيلُونَ) لكننا نظاردهم لأنهم أغاظونا، وعلى أي حال، فنحن حذرون مستعدون ممسكون بزمام الأمور.

وقف موسى أمام البحر، وبدا جيش الفرعون يقترب، وظهرت أعلامه، واملأ قوم موسى بالرعب، كان الموقف حرجا وخطيرا، إن البحر أمامهم والعدو ورائهم وليس معهم سفن أو أدوات لعبور البحر، كما ليست أمامهم فرصة واحدة للقال، إنهم مجموعة من النساء والأطفال والرجال غير المسلحين، سيذبحهم فرعون عن آخرهم، صرخت بعض الأصوات من قوم موسى: سيدركنا فرعون.

قال موسى: (كَلَّا إِنَّ مَعِيَ رَبِّي سَيَهْدِ نِ).

لم كن يدري موسى كيف ستكون النجاة، لكن قلبه كان ممتلئا بالثقة بربه، واليقين بعونه، والتأكد من النجاة، فالله هو اللي يوجمه و رعاه. وفي اللحظة الأخيرة، يجيء الوحى من الله (فَأَوْحَيْنَا إِلَى مُوسَى أَنِ اضْرِب بِّعْصَاكَ الْبَحْرَ).



فضربه، فوقعت المعجزة (فَانفَلَقَ فَكَانَ كُلُّ فِرْقٍ كَالطَّوْدِ الْعَظِيمِ) وتحققه المستحيل في منطق الناس، لكن الله إن أراد شيئا قال له كن فيكون.

ووصل فرعون إلى البحر. شاهد هذه المعجزة. شاهد في البحر طريقا يابسا يشقه نصفين. فأمر جيشه بالتقدم. وحين انتهى موسى من عبور البحر. وأوحى الله إلى موسى أن يترك البحر على حاله (وَا رُكُ الْبَحْرَ رَهْوًا إِنَّهُمْ جُندٌ مُّغْرَقُونَ).



وكان الله تعالى قد شاء إغراق الفرعون.

فما أن صار فرعون وجنوده في منتصف البحر، حتى أصدر الله أمره، فانطبقت الأمواج على فرعون وجيشه. وغرق فرعون وجيشه. غرق العناد ونجا الإيمان بالله.

ولما عان فرعون الغرق، ولم يعد يملك النجاة (قَالَ آمَنتُ أَنَّهُ لا إِلهَ إِلاَّ ا َي آمَنتْ بِهِ بَنُو إِسْرَائِيلَ وَأَنَا مِنَ الْمُسْلِمِينَ) لكن بلا فائدة، فليس الآن وقت اخيار، بعد أن سبق العصيان والاستكبار (آلآنَ وَقَدْ عَصَيْتَ قَبْلُ وَكُنتَ مِنَ الْمُفْسِدِنَ) انتهى وقت التوبة المحدد لك وهلكت. انتهى الأمر ولا نجاة لك. سينجو جسدك وحده. لن تأكله الأسهاك، ولين يحمله التيار بعيدا عن الناس، بل سينجو جسدك لتكون آية لمن خلفك.

أسدل الستار على طغيان الفرعون. ولفظت الأمواج جته إلى الشاطئ. بعد ذلك . نزل الستار تماما عن المصريين. لقد خرجوا يتبعون خطا موسى وقومه ويقفون أثرهم. فكان خروجهم هذا هو الأخير. وكان إخراجا لهم من كل ما هم فيه من جنات وعيون وكنوز؛ فلم يعودوا بعدها لهذا النعيم.

## قال تعالى :

﴿ وَإِذْ فَرَقْنَا بِكُمُ الْبَحْرَ فَأَنجَيْنَاكُمْ وَأَغْرَقْنَا آلَ فِرْعَوْنَ وَأَنتُمْ تَنظُرُونَ } البقرة٠٥

#### قال تعالى :

{فَانتَقَمْنَا مِنْهُمْ فَأَغْرَقْنَاهُمْ فِي الْيَمِّ بِأَنَّهُمْ كَذَّبُواْ بِآيَاتِنَا وَكَانُواْ عَنْهَا غَافِلِينَ }الأعراف١٣٦

#### قال تعالى :

﴿ وَجَاوَزْنَا بِبَنِي إِسْرَائِيلَ الْبَحْرَ فَأَتَوْاْ عَلَى قَوْمٍ يَعْكُفُونَ عَلَى أَصْنَامٍ لَّهُمْ قَالُواْ يَا مُوسَى اجْعَل لَّنَا إِلَها كَمَا لَهُمْ آلِهَةٌ قَالَ إِنَّكُمْ قَوْمٌ تَجْهَلُونَ ﴾ الأعراف ١٣٨

## قال تعالى :

﴿ وَجَاوَزْنَا بِبَنِي إِسْرَائِيلَ الْبَحْرَ فَأَتْبَعَهُمْ فِرْعَوْنُ وَجُنُودُهُ بَغْياً وَعَدُواً حَتَّى إِذَا أَدْرَكَهُ الْغَرَقُ قَالَ آمَنتُ أَنَّهُ لا إِلهَ إِلاَّ ا ۚ ي آمَنَتْ بِهِ بَنُو إِسْرَائِيلَ وَأَنَا مِنَ الْمُسْلِمِينَ } يونس٩٠

## قال تعالى :

﴿ وَا رُكْ الْبَحْرَ رَهُواً إِنَّهُمْ جُندٌ مُّغْرَقُونَ } الدخان٢٤

## قال تعالى :

﴿ وَلَقَدْ أَوْحَيْنَا إِلَى مُوسَى أَنْ أَسْرِ بِعِبَادِي فَاضْرِبْ لَهُمْ طَرِيقاً فِي الْبَحْرِ يَبَساً لَآ تَخَافُ دَرَكاً وَلَا تَخْشَى } طه٧٧

## قال تعالى :

﴿ فَأَوْحَيْنَا إِلَى مُوسَى أَنِ اضْرِب بِّعَصَاكَ الْبَحْرَ فَانفَلَقَ فَكَانَ كُلُّ فِرْقٍ كَالطَّوْدِ الْعَظِيمِ }الشعراء٦٣

#### قال تعالى :

{فَأَتْبَعَهُمْ فِرْعَوْنُ بِجُنُودِهِ فَغَشِيَهُم مِّنَ الْيَمِّ مَا غَشِيَهُمْ }طه٧٨

## قال تعالى :

{فَأَخَذْنَاهُ وَجُنُودَهُ فَنَبَذْنَاهُمْ فِي الْيَمِّ فَانظُرْ كَيْفَ كَانَ عَاقِبَةُ الظَّالِمِينَ }القصص ٤٠

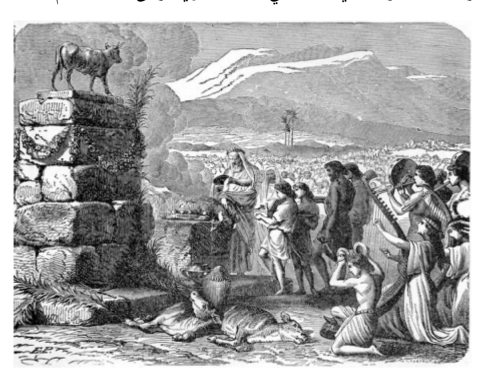
## قال تعالى :

{فَأَخَذْنَاهُ وَجُنُودَهُ فَنَبَذْنَاهُمْ فِي الْيَمِّ وَهُوَ مُلِيمٌ } اريات ٤٠

......

## ٦- قصة موسى -عليه السلام- مع عجل السامري الذي نسفه في البحر

كان رجلا من بني إسرائيل يدعى السّامري هو من أضلّ قوم موسى عليه السلام. فين خرج بنو إسرائيل من مصر، صحبوا معهم كثيرا من حلي المصريين وذهبهم، حيث كانت نساء بني إسرائيل قد استعرنه للتزن به، وعندما أمروا بالخروج حملوه معهم. ثم قذفوها لأنها حرام. فأخذها السامري، وصنع منها تمثالا لعجل. وكان السامري فيا يبدو نحاتا محترفا أو صائعا سابقا، فصنع العجل مجوفا من الداخل، ووضعه في اتجاه الريح، بحيث يدخل الهواء من فحته الخلفية ويخرج من أنفه فيحدث صوتا يشبه خوار العجول الحقيقية. ويقال إن سر هذا الخوار، أن السامري كان قد أخذ قبضة من راب سار عليه جبريل عليه السلام حين نزل إلى الأرض في معجزة شق البحر. أي أن السامري أبصر بما لم يبصروا به، فقبض قبضة من أثر الرسول جبريل عليه السلام فوضعها مع اهب وهو يصنع منه العجل. وكان جبريل لا يسير على شيء إلا دبت فيه الحياة. فلما أضاف السامري التراب إلى اهب، ثم صنع منه العجل، خار العجل فيه الحياة. وهذه هي القصة التي قالها السامري لموسى عليه السلام.



بعد ذلك، خرج السامري على بني إسرائيل بما صنعه..

سألوه: ما هذا يا سامري؟

قال: هذا إلهكم وإله موسى!

قالوا: لكن موسى ذهب لميقات إلهه.

قال السامري: لقد نسى موسى. ذهب للقاء ربه هناك، بينها ربه هنا.

وهبت موجة من الرياح فدخلت من دبر العجل ا هب وخرجت من فهه فخار العجل وعبد بنو إسرائيل هذا العجل. وفوجئ هارون عليه الصلاة والسلام يوما بأن بني إسرائيل يعبدون عجلا من ا هب. انقسموا إلى قسمين: الأقلية المؤمنة أدركت أن هذا هراء. والأغلبية الكافرة طاوعت حنينها لعبادة الأوثان. ووقف هارون وسط قومه وراح يعظهم. قال لهم: إنكم فنتم به، هذه فنة، استغل السامري جملكم وفنكم بعجله ،ورفض عبدة العجل موعظة هارون. لكن هارون عليه السلام- عاد يعظهم ويذكرهم بمعجزات الله التي أنقذهم بها، وكريمه ورعايته لهم، فأصموا آذانهم ورفضوا كلماته، واستضعفوه وكادوا يقلونه، وأنهوا مناقشة الموضوع بتأجيله حتى عودة موسى. كان واضحا أن هارون آكثر لينا من موسى، وخشي هارون أن يلجأ إلى القوة ويحطم لهم وسمى كان يعبدونه فثور فنة بين القوم. فآثر هارون تأجيل الموضوع إلى أن يحضر موسى كان يعرف أن موسى بشخصيته القوية، يستطيع أن يضع حدا لهذه الفنة.



انحدر موسى عائدا لقومه فسمع صياح القوم وجلبتهم وهم رقصون حول العجل .توقف القوم حين ظهر موسى وساد صمت. صرخ موسى يقول: (بئسَمَا خَلَفُ مُونِي مِن بَعْدِيَ) اتجه موسى نحو هارون وألقى ألواح التوراة من يده على الأرض. كان إعصار الغضب داخل موسى يتحكم فيه تماما. مد موسى يديه وأمسك هارون من شعر رأسه وشعر لحيته وشده نحوه وهو رتعش. قال موسى:

قَالَ يَا هَارُونُ مَا مَنَعَكَ إِذْ رَأَ شَهُمْ ضَلُّوا {٩٢} أَلَّا تَنَّبِعَنِ أَفَعَصَيْتَ أَمْرِي {٩٣}طه

إن موسى يتساءل هل عصى هارون أمره. كيف سكت على هذه الفنة؟ كيف طاوعهم على البقاء معهم ولم يخرج ويتركهم ويتبرأ منهم؟ كيف سكت عن مقاومتهم أصلا؟ إن الساكت عن الخطأ مشترك فيه بشكل ما. زاد الصمت عمقا بعد جملة موسى الغاضبة وتحدث هارون إلى موسى. رجا منه أن يترك رأسه ولحيته. بحق انتائها لأم واحدة. وهو يذكره بالأم ولا يذكره بالأب ليكون ذلك أدعى لاستارة مشاعر الحنو في نفسه.

لم يناقش موسى، عليه السلام السامري في ادعائه. إنما قذف في وجمه حكم الحق:

قَالَ فَاذْهَبْ فَإِنَّ لَكَ فِي الْحَيَاةِ أَن تَقُولَ لَا مِسَاسَ وَإِنَّ لَكَ مَوْعِداً لَّنْ تُخْلَفَهُ وَانظُرْ إِلَى اللهِكَ الَّيَمِّ نَسْفاً (٩٧}طه إِلَهِكَ الَّيَمِّ نَسْفاً (٩٧}طه

فقد عاش السامري منبوذا محتقرا لا يلمس شيئا ولا يمس أحدا ولا يقترب منه مخلوق. هذه هي عقوبته في الدنيا، ويوم القيامة له عقوبة ثانية، بهمها السياق لتجيء ظلالها في النفس أخطر وأرعب.

نهض موسى بعد فراغه من السامري إلى العجل اهب وألقاه في النار. لم كف بصهره أمام عيون القوم المبهوتين، وإنما نسفه في البحر نسفا. تحول الإله المعبود أمام عيون المفونين به إلى رماد يتطار في البحر.

ارتفع صوت موسى: إِنَّمَا إِلَهُكُمُ اللَّهُ اَ يَ لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ وَسِعَ كُلَّ شَيْءٍ عِلْمَأَ (٩٨ اللهُ على اللهُ على اللهُ اللهُ على اللهُ اللهُ على اللهُ الل



بعد أن نسف موسى الصنم، وفرغ من الجاني الأصلي، التفت إلى قومه، وحكم في القضية كلها فأفهمهم أنهم ظلموا أنفسهم و رك لعبدة العجل مجالا واحدا للتوبة. وكان هذا الل أن يقل المطيع من بني إسرائيل من عصى.

## قال تعالى :

﴿ قَالَ فَاذْهَبْ فَإِنَّ لَكَ فِي الْحَيَاةِ أَن تَقُولَ لَا مِسَاسَ وَإِنَّ لَكَ مَوْعِداً لَّنْ تُخْلَفَهُ وَانظُرْ إِلَى إِلَهِكَ الَّيْمِ فَالْتَ عَلَيْهِ عَاكِفاً لَّنُحَرِّقَنَّهُ ثُمَّ لَنَسِفَنَّهُ فِي الْيَمِّ نَسْفاً } طه٩٧

......

## ٧- قصة موسى -عليه السلام- مع الخضر عند مجمع البحرين

إن القصة تتعلق بعلم ليس هو علمنا القائم على الأسباب.. وليس هو علم الأنبياء القائم على الوحي.. إنما نحن أمام علم من طبيعة غامضة أشد الغموض.. علم القدر الأعلى، وذلك علم أسدلت عليه الأستار الكيفة..

مكان اللقاء مجهول وزمان اللقاء غير معروف هو الآخر.. لا نعرف متى تم لقاء موسى بهذا العبد.وهكذا تمضي القصة بغير أن تحدد لك سطورها مكان وقوع الأحداث، ولا زمانه، يخفي السياق القرآني أيضا اسم أهم أبطالها.. يشير إليه الحق تبارك وتعالى بقوله: (عَبْدًا مِّنْ عِبَادِنَا آتَيْنَاهُ رَحْمَةً مِنْ عِندِنَا وَعَلَّمْنَاهُ مِن لَّدُنَّا عِلْمًا) هو عبد أخفى السياق القرآني اسمه ..هذا العبد هو اي يبحث عنه موسى ليتعلم منه.

لقد خص الله تعالى نبيه الكريم موسى -عليه السلام- بأمور كثيرة:

- فهو كليم الله عز وجل.
- وأحد أولي العزم من الرسل.
- وصاحب معجزة العصا واليد.
- والنبي اي أنزلت عليه التوراة دون واسطة، وإنما كلمه الله كليما.

هذا النبي العظيم يتحول في القصة إلى طالب علم مواضع يحمّل أستاذه ليتعلم.. ومن كون معلمه غير هذا العبد اي يتجاوز السياق القرآني اسمه، وإن حدثتنا السنة المطهرة أنه هو الخضر -عليه السلام-كما حدثتنا أن الفتى هو يوشع بن نون، ويسير موسى مع العبد اي يتلقى علمه من الله بغير أسباب التلقي الني نعرفها.

ومع منزلة موسى العظيمة إلا أن الخضر رفض صحبة موسى. يفهمه أنه لن يستطيع معه صبرا.. ثم يوافق على صحبته بشرط.. ألا يسأله موسى عن شيء حتى يحدثه الخضر عنه. والخضر هو الصمت المبهم ذاته، إنه لا يتحدث، وتصرفاته تثير دهشة موسى العميقة.. إن هناك تصرفات يأيها الخضر و رتفع أمام عيني موسى حتى لتصل

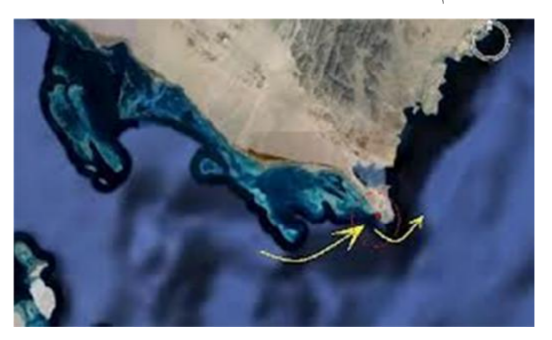
إلى مرتبة الجرائم والكوارث.. وهناك تصرفات تبدو لموسى بلا معنى.. وتثير تصرفات الخضر دهشة موسى ومعارضته.. ورغم علم موسى ومرتبه، فإنه يجد نفسه في حيرة عميقة من تصرفات هذا العبد اي آتاه الله من لدنه علما.

والقصة من أولها أن قام موسى خطيبا في بني إسرائيل، يدعوهم إلى الله ويحدثهم عن الحق، ويبدو أن حديثه جاء جامعا مانعا رائعا.. بعد أن انتهى من خطابه سأله أحد المستمعين من بني إسرائيل: هل على وجه الأرض أحد اعلم منك يا نبي الله؟

قال موسى مندفعا: لا ..

وساق الله تعالى عتابه لموسى حين لم رد العلم إليه، فبعث إليه جبريل يسأله: يا موسى ما يدريك أن يضع الله علمه؟

أدرك موسى أنه تسرع.. وعاد جبريل، عليه السلام، يقول له: إن لله عبدا بمجمع البحرن هو أعلم منك.



تاقت نفس موسى الكريمة إلى زيادة العلم، وانعقدت نيه على الرحيل لمصاحبة هذا العبد العالم.. سأل كيف السبيل إليه.. فأمر أن رحل، وأن يحمل معه حوتا في مكل، أي سمكة في سلة.. وفي هذا المكان اي رتد فيه الحياة لهذا الحوت ويتسرب في البحر، سيجد العبد العالم.. انطلق موسى -طالب العلم- ومعه فاه.. وقد حمل الفتى

حوتا في سلة.. انطلقا بحثا عن العبد الصالح العالم ..وليست لديهم أي علامة على المكان اي يوجد فيه إلا معجزة ارتداد الحياة للسمكة القابعة في السلة وتسربها إلى البحر.

ويظهر عزم موسى -عليه السلام- على العثور على هذا العبد العالم ولو اضطره الأمر إلى أن يسير أحقابا وأحقابا. قيل أن الحقب عام، وقيل ثمانون عاما .على أية حال فهو تعبير عن التصميم، لا عن المدة على وجه التحديد.



وصل الاثنان إلى صخرة جوار البحر.. رقد موسى واستسلم للنعاس، وبقي الفتى ساهرا.. وألقت الرياح إحدى الأمواج على الشاطئ فأصاب الحوت رذاذ فدبت فيه الحياة وقفز إلى البحر.. (فَاتَّخَذَ سَبِيلَهُ فِي الْبَحْرِ سَرَبًا) وكان تسرب الحوت إلى البحر علامة أعلم الله بها موسى لتحديد مكان لقائه بالرجل الحكيم اي جاء موسى يتعلم منه.

نهض موسى من نومه فلم يلاحظ أن الحوت تسرب إلى البحر.. ونسي فاه اي يصحبه أن يحدثه عما وقع للحوت.. وسار موسى مع فاه بقية يومها وليلتها وقد نسيا حوتها.. ثم تذكر موسى غداءه وحل عليه التعب.. (قَالَ لِفَاهُ آتِنَا غَدَاءنَا لَقَدْ لَقِينَا مِن سَفَرِنَا هَذَا نَصَبًا).. ولمع في ذهن الفتى ما وقع.

ساعتئذ تذكر الفتى كيف تسرب الحوت إلى البحر هناك.. وأخبر موسى بما وقع، واعتذر إليه بأن الشيطان أنساه أن يذكر له ما وقع، رغم غرابة ما وقع، فقد اتخذ الحوت (سَبِيلَهُ فِي الْبَحْرِ عَجبًا).. كان أمرا عجيبا ما رآه يوشع بن نون، لقد رأى الحوت يشق الماء فيترك علامة وكأنه طير يتلوى على الرمال.

سعد موسى من مروق الحوت إلى البحر و (قَالَ ذَلِكَ مَا كُنَّا نَبْغ).. هذا ما كنا نريده.. إن تسرب الحوت يحدد المكان اي سنلتقي فيه بالرجل العالم.. ورتد موسى وفاه يقصان أثرهما عائدن.. انظر إلى بداية القصة، وكيف تجيء غامضة أشد الغموض، مبهمة أعظم الإبهام.



أخيرا وصل موسى إلى المكان اي تسرب منه الحوت.. وصلا إلى الصخرة التي ناما عندها، وتسرب عندها الحوت من السلة إلى البحر.. وهناك وجدا رجلا.

يقول البخاري إن موسى وفاه وجدا الخضر مسجى بثوبه.. وقد جعل طرفه تحت رجليه وطرف تحت رأسه.

فسلم عليه موسى، فكشف عن وجمه وقال: هل بأرضك سلام..؟ من أنت؟ قال موسى: أنا موسى. قال الخضر: موسى بني إسرائيل.. عليك السلام يا نبي إسرائيل.

قال موسى: وما أدراك بي؟

قال الخضر: اي أدراك بي ودلك على.. ماذا ريد يا موسى..؟

قال موسى ملاطفا مبالغا في التوقير: (هَلْ أَتَبِعُكَ عَلَى أَن تُعَلِّمَنِ مِمَّا عُلِّمْتَ رُشْدًا).

قال الخضر: أما كفيك أن التوراة بيديك.. وأن الوحى يأتيك..؟

يا موسى (إِنَّكَ لَن تَسْتَطِيعَ مَعِيَ صَبْرًا).

يقول المفسرون إن الخضر قال لموسى: إن علمي أنت تجهله.. ولن تطيق عليه صبرا، لأن الظواهر التي ستحكم بها على علمي لن تشفي قلبك ولن تعطيك تفسيرا، وربما رأيت في تصرفاتي ما لا تفهم له سببا أو تدري له علة.. وإذن لن تصبر على علمي يا موسى.

احتمل موسى كلمات الصد القاسية وعاد رجوه أن يسمح له بمصاحبته والتعلم منه.. وقال له موسى فيما قال إنه سيجده إن شاء الله صابرا ولا يعصى له أمرا.

تأمل كيف يتواضع كليم الله ويؤكد للعبد المدثر بالخفاء أنه لن يعصي له أمرا.

قال الخضر لموسى -عليها السلام- إن هناك شرطا يشترطه لقبول أن يصاحبه موسى ويتعلم منه هو ألا يسأله عن شيء حتى يحدثه هو عنه.. فوافق موسى على الشرط وانطلقا.

انطلق موسى مع الخضر يمشيان على ساحل البحر.. مرت سفينة، فطلب الخضر وموسى من أصحابها أن يحملوهما، وعرف أصحاب السفينة الخضر فحملوه وحملوا موسى بدون أجر، إكراما للخضر، وفوجئ موسى حين رست السفينة وغادرها أصحابها وركابها ..فوجئ بأن الخضر يتخلف فيها، لم كد أصحابها يدعدون حتى بدأ الخضر يخرق السفينة.. اقلع لوحا من ألواحما وألقاه في البحر فحملته الأمواج بعيدا.

فاستنكر موسى فعلة الخضر. لقد حملنا أصحاب السفينة بغير أجر ..... لقد أكرمونا...



وها هو ذا يخرق سفينتهم ويفسدها. كان التصرف من وجمة نظر موسى معيبا .. وغلبت طبيعة موسى المندفعة عليه، كما حركته غيرته على الحق، فاندفع يحدث أستاذه ومعلمه وقد نسي شرطه اي اشترطه عليه: (قَالَ أَخَرَقْتَهَا لِتُغْرِقَ أَهْلَهَا لَقَدْ جِئْتَ شَيْئًا إِمْرًا).

وهنا يلفت العبد الرباني نظر موسى إلى عبث محاولة التعليم منه، لأنه لن يستطيع الصبر عليه (قَالَ أَلَمْ أَقُلُ إِنَّكَ لَن تَسْتَطِيعَ مَعِيَ صَبْرًا)، ويعتذر موسى بالنسيان ورجوه ألا يؤاخذه وألا رهقه (قَالَ لَا تُؤَاخِذْنِي بِمَا نَسِيتُ وَلَا رُهِقْنِي مِنْ أَمْرِي عُسْرًا) سارا معا.. فمرا على حديقة يلعب فيها الصبيان.. حتى إذا تعبوا من اللعب انتحى كل واحد منهم ناحية واستسلم للنعاس..

فوجئ موسى بأن العبد الرباني يقل غلاما.. ويثور موسى سائلا عن الجريمة التي اركبها هذا الصبي ليقله هكذا.. يعاود العبد الرباني تذكيره بأنه أفهمه أنه لن يستطيع الصبر عليه (قَالَ أَلَمْ أَقُل لَّكَ إِنَّكَ لَن تَسْتَطِيعَ مَعِي صَبْرًا) ويعتذر موسى بأنه نسي ولن يعاود الأسئلة وإذا سأله مرة أخرى سيكون من حقه أن يفارقه (قَالَ إِن سَأَلْتُكَ عَن شَيْءٍ بَعْدَهَا فَلَا تُصَاحِبْني قَدْ بَلَغْتَ مِن لَّدُنِي عُذْرًا).

ومضى موسى مع الخضر.. فدخلا قرية بخيلة.. لا يعرف موسى لماذا ذهبا إلى القرية، ولا يعرف لماذا يبدان فيها، نفذ ما معها من الطعام، فاستطعا أهل القرية فأبوا أن يضيفوها.. وجاء عليها المساء، وأوى الاثنان إلى خلاء فيه جدار ريد أن ينقض. جدار تهاوى وكاد يهم بالسقوط.. وفوجئ موسى بأن الرجل العابد نهض ليقضي الليل كله في إصلاح الجدار وبنائه من جديد ..ويندهش موسى من تصرف رفيقه ومعلمه، إن القرية بخيلة، لا يستحق من فيها هذا العمل الذي (قَالَ لَوْ شِئْتَ لَاتَخَذْتَ عَلَيْهِ أَجْرًا).. انتهى الأمر بهذه العبارة.. قال عبد الله لموسى: (هَذَا فِرَاقُ بَيْنِي وَبَيْنِكَ) لقد حذر العبد الرباني موسى من مغبة السؤال.

إن كل تصرفات العبد الرباني التي أثارت موسى وحيرته لم كن حين فعلها تصدر عن أمره.. كان ينفذ إرادة عليا.. وكانت لهذه الإرادة العليا حكمتها الخافية، وكانت التصرفات تشي بالقسوة الظاهرة، بينها تخفي حقيقتها رحمة حانية.. وهكذا تخفي الكوارث أحيانا في الدنيا جوهر الرحمة، و رتدي النعم ثياب المصائب وتجيد التنكر، وهكذا يتناقض ظاهر الأمر وباطنه، ولا يعلم موسى، رغم علمه الهائل غير قطرة من علم العبد الرباني، ولا يعلم العبد الرباني من علم الله إلا بمقدار ما يأخذ العصفور الله يبلل منقاره في البحر، من ماء البحر،

كشف العبد الرباني لموسى شيئين في الوقت نفسه.. كشف له أن علمه -أي علم موسى- محدود.. كما كشف له أن كثيرا من المصائب التي تقع على الأرض تخفي في ردائها الأسود الكئيب رحمة عظمى.

إن أصحاب السفينة سيعتبرون خرق سفينتهم مصيبة جاءتهم، بينها هي نعمة تتخفى في زي المصيبة.. نعمة لن كشف النقاب عن وجمها إلا بعد أن تنشب الحرب ويصادر الملك كل السفن الموجودة غصبا، ثم يفلت هذه السفينة التالفة المعيبة.. وبذلك يبقى مصدر رزق الأسرة عندهم كما هو، فلا يموتون جوعا.

أيضا سيعتبر والد الطفل المقول وأمه أن كارثة قد دهمتها لقل وحيدهما الصغير البريء.. غير أن موته يمثل بالنسبة لهما رحمة عظمى، فإن الله سيعطيها بدلا منه غلاما رعاهما في شيخوختها ولا رهقها طغيانا وكفرا كالغلام المقول.

وهكذا تختفي النعمة في ثياب المحنة، ورتدي الرحمة قناع الكارثة، ويختلف ظاهر الأشياء عن باطنها حتى ليحتج نبي الله موسى إلى تصرف يجري أمامه، ثم يستلفه عبد من عباد الله إلى حكمة التصرف ومغزاه ورحمة الله الكلية التي تخفي نفسها وراء أقنعة عديدة.

أما الجدار الي أتعب نفسه بإقامه، من غير أن يطلب أجرا من أهل القرية، كان يخبئ تحته كنزا لغلامين يتيمين ضعيفين في المدينة. ولو رك الجدار ينقض لظهر من تحته الكنز فلم يستطع الصغيران أن يدفعا عنه.. ولما كان أبوهما صالحا فقد نفعها الله بصلاحه في طفولتها وضعفها، فأراد أن كبرا ويشتد عودهما ويستخرجا كنزهما وهما قادران على حايته.

ثم ينفض الرجل يده من الأمر فهو أمر الله لا أمره. فقد أطلعه على الغيب في هذه المسألة وفيما قبلها، ووجمه إلى التصرف فيها وفق ما أطلعه عليه من غيبه واخفى هذا العبد الصالح.. إلا أن موسى تعلم من صحبته درسين مهمين:

الأول: تعلم ألا يغتر بعلمه في الشريعة، فهناك علم الحقيقة.

والثاني: تعلم ألا يتجهم قلبه لمصائب البشر، فربما كون يد الرحمة الخالقة تخفي سرها من اللطف والإنقاذ، والإيناس وراء أقنعة الحزن والآلام والموت.

### قال تعالى :

﴿ وَإِذْ قَالَ مُوسَى لِفَاهُ لَا أَبْرَحُ حَتَّى أَبْلُغَ مَجْمَعَ الْبَحْرَانِ أَوْ أَمْضِيَ حُقُباً } الكهف ٦٠

#### قال تعالى :

{فَلَمَّا بَلَغَا مَجْمَعَ بَيْنِهِمَا نَسِيَا حُوجَهُمَا فَاتَّخَذَ سَبِيلَهُ فِي الْبَحْرِ سَرَباً }الكهف ٦٦

#### قال تعالى :

﴿ قَالَ أَرَأَيْتَ إِذْ أَوَيْنَا إِلَى الصَّخْرَةِ فَإِنِّي نَسِيتُ الْحُوتَ وَمَا أَنسَانِيهُ إِلَّا الشَّيْطَانُ أَنْ أَذُكُرَهُ وَاتَّخَذَ سَبِيلَهُ فِي الْبَحْرِ عَجَباً } الكهف٦٣

### قال تعالى :

﴿ فَانطَلَقَا حَتَّى إِذَا رَكِبَا فِي السَّفِينَةِ خَرَقَهَا قَالَ أَخَرَقْتَهَا لِتُغْرِقَ أَهْلَهَا لَقَدْ جِئْتَ شَيْئاً إِمْراً }الكهف٧١

## قال تعالى :

{أَمَّا السَّفِينَةُ فَكَانَتْ لِمَسَاكِينَ يَعْمَلُونَ فِي الْبَحْرِ فَأَرَدَتُ أَنْ أَعِيبَهَا وَكَانَ وَرَاءهُم مَّلِكُ يَأْخُذُكُلَّ سَفِينَةٍ غَصْباً }الكهف٧٩

## ٨- قصة عيون موسى عليه السلام

تعد عيون موسى مزاراً دينياً هاماً جداً حيث انها ذكرت في القرآن الكريم، حيث ذكر القرآن ان الله تعالى فجر اثنتي عشرة عينا بعدد أسباط بني إسرائيل، تفجرت بالمياه العذبة، بعدما ضرب كليم الله موسى بعصاه الحجر، استجابة للأمر الإلهي، ليشرب بنو إسرائيل من مائها العذب، بعد رحلة مطاردة من فرعون مصر لأتباع الدن الجديد، وذلك أثناء خروجه وشعبه من مصر الي الأراضي المقدسة عبر سيناء. وأثبتت الدراسات الحديثة التي قام بها فيليب ما رسون ان المنطقة من السويس وحتي عيون موسي منطقة قاحلة جدا وجافة مما يؤكد ان بني إسرائيل اشتد بهم العطش بعد مرورهم علي كل هذه المنطقة حتي تفجرت لهم العيون وكان عددها (١٢) عينا بعدد أسباط بني إسرائيل، ولقد وصف الرحالة ان زاروا سيناء في القرنين الثامن والتاسع عشر هذه العيون ومنهم ريتشارد بوكوك، واستمر تدفق المياه بالواحة فأنبتت العديد من أشجار النخيل والحشائش.



سميت عيون موسي بهذا الاسم نسبة لأن الواحة التي تفجرت منها (١٢) عينا للمياه الصالحة للشرب لنبي الله موسى عليه السلام.

وحاليا لم يتبقى من الأثذا عشرة عينا إلا خمس فقط حيث طمرت باقى العيون لعدم الأهتام بها وصيانتها فأدى ذلك ان سكنت الطحالب وأشجار البوص بقية الآبار، ويوجد بجانب كل عين لافة باسم العين وعمقها ومن أسهاء العيون (بئر الزهر والبئر البحرى والبئر الغربي وبئر الشايب وبئر الشيخ وبئر الساقية وبئر البقباقة)، ولا يخرج الماء حاليا إلا من عين واحدة فقط هي بئر الشيخ، ويبلغ موسط عمق العيون حوالى ١٠٤ قدم، ويجرى الآن مشروع لتطور وتجميل هذه العيون حيث سيتم زرع المنطقة المحيطة بها و رميم العيون المتبقية وبناء معرض بجانبها يحوي الآثار التي عثر عليها في هذا المكان.

وتقع واحة عيون موسي والتي تضم ١٢ واحة على بعد ٣٥ كيلو متر من مدينة السويس و٠٦ كم من نفق الشهيد أحمد حمدي الواصل بين محافظة السويس وشبه جزرة سيناء، وتتوسط مدينتي السويس ورأس سدر وتقع علي بعد ١٦٥ كيلو مترا من القاهرة، وتنتمي إداريا الي محافظة السويس. وهي من المناطق السياحية المميزة والتي زورها السائحون وهم في طريقهم الي شرم الشيخ،حيث تتسم بجمال مناخها ومناظرها الخلابة المطلة علي ساحل خليج السويس.

### قال تعالى :

وَإِذِ اسْتَسْقَى مُوسَى لِقَوْمِهِ فَقُلْنَا اصْرِب بِعَصَاكَ الْحَجَرَ فَانفَجَرَتْ مِنْهُ اثْذَا عَشْرَةَ عَيْناً قَدْ عَلِمَ كُلُّ أُنَاسٍ مَّشْرَبَهُمْ كُلُواْ وَاشْرَبُواْ مِن رِّزْقِ اللَّهِ وَلاَ تَعْثَوْاْ فِي الأَرْضِ مُفْسِدِ نَ {٦٠}البقرة

#### قال تعالى :

﴿ وَقَطَّعْنَاهُمُ اثْنَتَىٰ عَشْرَةَ أَسْبَاطاً أُمَا وَأَوْحَيْنَا إِلَى مُوسَى إِذِ اسْتَسْقَاهُ قَوْمُهُ أَنِ اضْرِب بِعَصَاكَ الْحَجَرَ فَانبَجَسَتْ مِنْهُ اثْنَا عَشْرَةَ عَيْناً قَدْ عَلِمَ كُلُّ أُنَاسٍ مَّشْرَبَهُمْ وَظَلَّلْنَا عَلَيْهِمُ الْغَمَامَ وَأَنزَلْنَا عَلَيْهِمُ الْمَنَّ وَالسَّلْوَى كُلُواْ مِن طَيِّبَاتِ مَا رَزَقْنَاكُمْ وَمَا ظَلَمُونَا وَلَكِن كَانُواْ أَنْهُسَهُمْ يَظْلِمُونَ } الأعراف ١٦٠

## ٩- ابتلاء الله تعالى لقوم فرعون بالطوفان

سلط الله على القبط وهم أتباع فرعون الطوفان والسيول الدائمة ليلا ونهارا من سبت إلى سبت، حتى كان الرجل منهم لا رى شمسا ولا قمرا، وكانت بيوت القبط وبني إسرائيل متشابكة فحصلت الأعجوبة أن بيوت القبط املأت بالمياه المتدفقة حتى وصلت إلى رقابهم فمن جلس غرق، ولم تدخل بيوت بني إسرائيل قطرة، وفاض الماء على وجه الأرض وركد فمنع القبط من الحراثة والبناء والتصرف، ودام عليهم الطوفان ثمانية أيام بليائيها.



فقالوا لموسى أدع لنا ربك كشف عنا فنؤمن بك، فدعا موسى ربه فرفع عنهم الطوفان، وأرسلت الرياح فجفت الأرض وخرج من النبات ما لم روا مله قط.

فقالوا لموسى عليه السلام: لقد كان اي خفنا منه خيرا لنا لكننا لم نشعر، فلا والله لا نؤمن بك فنكوا العهد. بعد نكثهم للعهد، بعث الله تعالى عليهم الجراد بالآلاف، حتى صارت عند طيرانها تغطي الشمس، فأكلت عامة زروع القبط وثمارهم حتى انها كانت تأكل الثياب والأثاث والسقوف والأبواب فتهدم ديارهم، ولم يدخل دور بني إسرائيل منها شيء فضاق على القبط الحال ووعدوا موسى عليه السلام أن يؤمنوا ويتوبوا لو

كشف عنهم الجراد، فخرج موسى إلى الفضاء وأشار بعصاه نحو المشرق والمغرب فرجعت الجراد إلى النواحي التي جئن منها وكشف عنهم الضيق سبعة أيام. وكان قد بقي من زروع القبط شيء ، فقالوا من خبثهم : كفينا ما بقي من الزرع ولم يؤمنوا، فأقاموا شهرا على رخائهم وكان في محلة في مصر اسمها عين شمس تلة كبيرة من رمل فضربها موسى عليه السلام بعصاه فصارت قمل أي حشرات صغيرة تشبه السوس اي في الطحين عندما يفسد ، وطار هذا القمل فأكل دواب القبط وزرعهم التي بقيت ولم يبق عود أخضر إلا أكلته ، والتصقت بجلودهم كأنها الجدري عليهم ، ومنعهم النوم والقرار ، وانتشر في مصر كلها فأكل ما أبقاه الجراد ولحس الأرض وكان يدخل بين جلد القبطي وقميصه فيؤلمه، ويدخل إلى الطعام فيملأ الأوعية والأواني ليلا ، ويسعى في بشراتهم وشعورهم وحواجبهم وأهداب عيونهم ، فضّجوا وبكوا وقصدوا موسى عليه السلام ، ووعدوه أنه إذا دعا ربه سبحانه وتعالى ليكشف عنهم فإنهم سيؤمنون ويتوبون ، فدعا موسى فرفع عنهم وأرسل الله على القمل ريحا حارة أحرقتهم وحملتهم الرياح وألقتهم في البحر .

لكن الوقت ما طال حتى قال القبط لعنهم الله: قد تحققنا يا موسى إنك ساحر ، وعزة فرعون لا نصدقك أبدا ، فأرسل الله عليهم الضفادع فملأت فرشهم وأوعيتهم وطعامهم وشرابهم ، ورمت بأنفسهم في القدور وهي تغلي ، وإذا كلم القبطي وثبت ودخلت إلى فهه ، فشكوا إلى موسى وقالوا: نتوب توبة صادقة ولا نعود ، فأخذ عليهم المواثيق والوعود والعهود ، ثم كشف الله عنهم ذلك ، وأمات الضفادع وأرسل عليهم المطر وحملها إلى البحر .

ثم عاد القبط إلى كفرهم كعادتهم ونقضوا العهد ، فأرسل الله عليهم الدم وجعل النيل يسيل عليهم دما ، وكان الشخص المسلم من بني إسرائيل من قوم موسى رفع من النيل الماء ، وأما القبطي فيرفعه دما ، ثم يأتي المسلم فيصب الماء في فم القبطي فيصير دما ، ويأتي القبط ويصب الدم في فم المسلم فيصير ماء زلالا يذا . وعطش فرعون حتى شارف على الهلاك فكان يمص الأشجار الرطبة فإذا مضغها صار ماؤها الطيب

مالحا بشع الطعم . وكان بين الآية والآية أسبوعا من الزمن فكانت تمكث من السبت إلى السبت ثم يبقون بعد رفعها شهرا في عافية ثم تأتي الآية الأخرى .

وكانت الحكمة في تفصيل تلك الآيات البينات بالزمان أنه تظهر للجميع أحوالهم ، هل يفون بما عاهدوا أم ينكرون ، فقوم عليهم الحجة ، ثم وقع عليهم الرجز وهو طاعون نزل بهم حتى مات منهم في ليلة واحدة سبعون ألف .

#### قال تعالى :

﴿ فَأَرْسَلْنَا عَلَيْهِمُ الطُّوفَانَ وَالْجَرَادَ وَالْقُمَّلَ وَالضَّفَادِعَ وَالدَّمَ آيَاتٍ مُّفَصَّلاَتٍ فَاسْتَكْبَرُواْ وَكَانُواْ قَوْماً مُّجْرِمِينَ } الأعراف١٣٣

<<<<<<<<<<>>>>>>>>>>

## ١٠- قصة القرية التي كانت حاضرة البحر

روي في قصص هذه الآيات أنها كانت في زمن داود عليه السلام. واخلف أهل التفسير في تعيين هذه القرية: أي قرية هي؟ فقيل أيلة، وقيل طبرية، وقيل مدن بين أيلة والطور، وقيل إيليا، وقيل قرية من قرى ساحل الشام بين مدن وعينون. وكان اليهود كتمون هذه القصة لما فيها من السبة عليهم.

قال أبو جعفر الطبري: والصواب من القول في ذلك أن يقال: هي قرية حاضرة البحر، ولا خبر عن وجائز أن كلون أي من القري المذكورة، لأن كل ذلك حاضرة البحر، ولا خبر عن رسول الله صلى الله عليه وسلم يقطع العذر بأي من ذلك. حرّم الله سبحانه على أهل هذه القرية صيد الحيتان يوم سبتهم، فكانت الحيتان تأيهم يوم سبتهم شرعاً من كل مكان في ساحل البحر. فإذا مضى يوم السبت، غاصت فلم يأت حوت واحد، فلا يقدروا عليها حتى يغوصوا. فهكوا بذلك ما شاء الله.



وكانوا قوماً قد اشتدت شهوتهم إلى أكل الحيتان ولقوا من ذلك بلاءً. فاتخذ رجل منهم خيطاً ووتداً، وأخذ مكلا فربط في ذنبه الخيط، ثم ربطه إلى الوتد، ثم ركه في الماء، حتى إذا غربت الشمس من يوم الأحد، سحبه وداخلة السمك فشواه وأكله.



فوجد جار له ريح سمك، فقال: يا فلان، إني أجد في بيك ريح نون! فقال: لا!

قال: فطلع في تنوره فإذا هو فيه، فأخبره حينئذ الخبر.



فقال: إني أرى الله سيعذبك.

قال: فلما لم ره قد عوجل بالعذاب ولم يُدلى، فلما أتى السبت الآخر أخذ اثنين فربطها .فلما أمسى من ليلة الأحد أخذهما فشواهما. ثم اطلع جار له عليه، فلما رآه لم يعجل عذاباً، جعلوا يصيدونه، حتى كثر صيد الحوت، والمشي به في الأسواق. وأعلن الفسقة بصيده. فاطلع أهل القرية عليهم، فنهاهم ا ن نهون عن المنكر، فكانوا فرقين: فرقة نهاهم وكف وفرقة نهاهم ولا كف .

ثم وسوس الشيطان إلى أهل هذه القرية، وقال: إن الله لم نهكم عن الاصطياد وإنما نهاكم عن الأكل، فاصطادوها وخذوها فيه، وكلوها في غيره من الأيام! أو قيل: وسوس إليهم أنكم إنما نهيتم عن الأخذ، فاتخذوا حياضاً على شاطئ البحر، تسوقون الحيتان إليها يوم السبت، ثم تأخذونها يوم الأحد. فاتخذوا الحياض، فكانوا يسوقون الحيتان إليها يوم الجمعة فبقى فيها، فلا يمكنها الخروج منها لقلة الماء، فيأخذونها يوم الأحد. وظلوا يفعلون ذلك زماناً.

ثم إن العصاة قالوا: لو أنا أخذنا من هذه الحيتان يوم تجيء ما كفينا فيما سوى ذلك من الأيام! ثم تجرؤوا على السبت، وقالوا: ما نرى السبت إلا قد أحل لنا، فقامت طائفة العصاة بأخذ الحيتان يوم سبتهم، فأخذوا وأكلوا وباعوا. فنهتهم الطائفة الأخرى، وقالوا: تأخذونها، وقد حرمها الله عليكم يوم سبكم! فلم زدادوا إلا غياً وعتواً.

فلما طال ذلك عليهم، قالت طائفة من الناهين:

تعلموا أن هؤلاء قوم قد حق عليهم العذاب، لم تعظون قوماً الله محلكهم؟ وكانوا أشد غضباً لله من الطائفة الأخرى.

وقال جمهور المفسرن: إن أهل القرية افترقت ثلاث فرق، وهو الظاهر من الضائر في الآيات:

## الفرقة الأولى:

هي الفرقة العاصية أصحاب الخطيئة، أي: عصت وصادت، وكانوا نحوا من سبعين ألفا.

#### والفرقة الثانية:

هي الفرقة المعتزلة، أي اعتزلت فلم تنه ولم تعص، وإن هذه الطائفة هي التي قالت للناهية : (لِمَ تَعِظُونَ قَوْمًا) - ريد العاصية – (اللَّهُ مُهْلِكُهُمْ أَوْ مُعَذِّبُهُمْ) على غلبة الظن لما عهد من فعل الله تعالى حينئذ بالأمم العاصية: من إهلاك العصاة أو تعذبهم من دون استئصال بالهلاك.

#### فقالت الفرقة الثالثة الناهية:

( مَعْذِرَةً إِلَى رَبِّكُمْ وَلَعَلَّهُمْ يَتَّقُونَ )، إن كان هلاك فلعلنا ننجو، وإما أن ينتهوا فيكون لنا أجراً. وكل قد كانوا نهون. ولو كانوا فرقين لقالت الناهية للعاصية: ولعلكم تتقون، بالكاف. فلما وقع عليهم غضب الله، نجت الطائفان اللتان قالوا: (لِمَ تَعِظُونَ قَوْمًا اللَّهُ مُهْلِكُهُمْ )، وا ن قالوا: ( مَعْذِرَةً إِلَى رَبِّكُمْ )، وأهلك الله أهل معصيته ا ن أخذوا الحيتان، فجعلهم قردة وخنازر.



وقال الناهون:

فقد فعلتم يا أعداء الله! والله لنأتينكم الليلة في مديدكم !والله ما نراكم تصبحون حتى يصبحكم الله بخسف أو قذف أو بعض ما عنده من العذاب .والله لا نساكنكم في

قرية واحدة!! فقسموا القرية بجدار: للمسلمين باب وللمعتدن باب. فلما كان الليل طرقهم الله بعذاب .

فأصبح الناهون ذات يوم ولم يخرج من المعتدن أحد، فقالوا: إن لهم شأناً لعل الخمر غلبتهم! فوضعوا سلماً، وأعلوا سور المدينة رجلاً، فإذا هم قردة: الرجل وأزواجه وأولاده!! فالتفت إليهم فقال: أي عباد الله، قردة والله تتصابح كالكلاب ولها أذناب!

قال: ففحوا فدخلوا عليهم، فعرفت القرود أنسابها من الإنس، ولم تعرف الإنس أنسابها من القرود. فجعلوا ينظرون إلى الرجل فيتوسمون فيه، فيقولون أي فلان، أنت فلان؟ فيومىء بيده إلى صدره أن نعم، بما كسبت يداي. فجعلت القرود يأيها نسيبها من الإنس فتشم ثيابه وتبكي، فيقول: ألم ننهكم عن كذا؟! فقول برأسها: نعم!! فهكوا ثلاثة أيام ينظر إليهم الناس ثم هلكوا. فما نجا إلا الن نهوا وهلك سائرهم. وقيل إن شباب القوم صاروا قردة، وأن الشيوخ منهم صاروا خنازر.

واعلم أن ظاهر النظم القرآني هو أنه لم ينج من العذاب إلا الفرقة الناهية التي لم تعص، لقوله تعالى : ( أَنْجَيْنَا آ َ نَهُوْنَ عَنْ السُّوءِ ).

وأنه لم يعذب بالمسخ إلا الطائفة العاصية لقوله تعالى : ( فَلَمَّا عَتَوْا عَنْ مَا نُهُوا عَنْهُ قُلْنَا لَهُمْ كُونُوا قِرَدَةً خَاسِئِينَ ).

فإن كانت الطوائف منهم ثلاثاً كما تقدم، فالطائفة التي لم تنه ولم تعص يحمّل أنها مسوخة مع الطائفة العاصية، لأنها قد ظلمت نفسها بالسكوت عن النهي وعتت عما نهاها الله عنه من رك النهي عن المنكر. ويحمّل أنها لم تمسخ، لأنها - وإن كانت ظالمة لنفسها عاتية عن أمر ربها ونهيه، لكنها - لم تظلم نفسها بهذه المعصية الخاصة، وهي صيد الحوت في يوم السبت، ولا عتت عن نهيه لها عن الصيد.

وأما إذا كانت الطائفة الثالثة ناهية كالطائفة الثانية، وإنما جعلت طائفة مستقلة لكونها قد جرت المقاولة بينها وبين الطائفة الأخرى من الناهين المعتزلين، فهما في الحقيقة طائفة واحدة لاجتماعهما في النهي والاعتزال والنجاة من المسخ .وهكذا نجد أن الآيات قد نصت على نجاة الناهين وهلاك الظالمين ، وسكت عن الساكتين ، لأن الجزاء من نصت على نجاة الناهين وهلاك الظالمين ، وسكت عن الساكتين ، لأن الجزاء من

جنس العمل!! فهم لا يستحقون مدحا فيمدحوا، ولا اركبوا عظيا فيذموا.

ومما يدل على أنه إنما هلكت الفرقة العادية لا غير، قوله تعالى :( وَأَخَذْنَا ا َّ نَ ظَلَمُوا ) الأعراف: ١٦٥.

وقوله تعالى في سورة البقرة :( وَلَقَدْ عَلِمْتُمُ ا ۚ نَ اعْتَدَواْ مِنكُمْ فِي السَّبْتِ فَقُلْنَا لَهُمْ كُونُواْ قِرَدَةً خَاسِئِينَ ﴾ البقرة: ٦٥

### قال تعالى :

وَلَقَدْ عَلِمْتُمُ اَ ۚ نَ اعْتَدَواْ مِنكُمْ فِي السَّبْتِ فَقُلْنَا لَهُمْ كُونُواْ قِرَدَةً خَاسِئِينَ {٦٥} فَجَعَلْنَاهَا نَكَالاً لِّمَا بَيْنَ يَدَيْهَا وَمَا خَلْفَهَا وَمَوْعِظَةً لِّلْمُتَّقِينَ {٦٦}البقرة

#### قال تعالى :

﴿ وَاَسْأَلْهُمْ عَنِ الْقَرْيَةِ الَّتِي كَانَتْ حَاضِرَةَ الْبَحْرِ إِذْ يَعْدُونَ فِي السَّبْتِ إِذْ تَأْيهِمْ حِيتَانُهُمْ يَوْمَ سَبْتِهِمْ شُرَّعاً وَيَوْمَ لاَ يَسْدِنُونَ لاَ تَأْيهِمْ كَذَلِكَ نَبْلُوهُم بِمَا كَانُوا يَفْسُقُونَ } الأعراف ١٦٣

<<<<<<<<<<>>>>>>>>>

## ١١- النهر في قصة طالوت وجالوت

بدات القصة عندما توفي سيدنا موسى عليه السلام و رك ميراث لبني اسرائيل وهو التوراة والصحف المقدسة ،وكان قد وضعها في صندوق وأعطاه ليوشع بن نون ا يكان مرافقه في رحلته .

وبعد أربعين عاما وما زال بنو اسرائيل في خوف من العمالقة وسطوهم ،وما أن أصبح يوشع بن نون النبي المنتظر لإسرائيل كان قد مات كثير من بني إسرائيل وبعدهم أتى جيل لا يخاف وحرروا الأراضي المقدسة ودخلوها وقامت دولة بني اسرائيل ولكنها لم تدم طويلا ورجعوا الى عاداتهم المملوءة بالمعاصى ونسوا صندوق العهد .

وقام جالوت وهو من الأقباط بالاستيلاء على أراضيهم وقبل أبنائهم ونسائهم واستولى على صندوق العهد .



و في تلك الحقبة من الزمن بعث الله لهم نبيا يعظهم ويعلمهم تعاليم دنهم ولم يهتموا به وبدأت القصة بأن بنو إسرائيل ذهبوا الى النبي وقالوا له:

إننا مظلومون فرد عليه النبي وقال:نعم أنتم كذلك .

ثم قالوا له: ونحن مشردون قال لهم :نعم كذلك .

ثم قالوا له: لماذا لا نقاتل في سبيل الله تحت راية ملكا واحدا ونسترجع أراضينا وأمجادنا. فرد عليهم نبيهم وهو على علم بما يمكرون :وهل أنتم على ثقة كاملو أن تقاتلوا إذا كتب عليكم ؟

عندها أجابوا بلى سنقاتل من طردنا من اراضينا وشردنا وهاهي احوالنا تسوء . عند ذلك قال لهم ان الله اخارملكا عليكم هو طالوت يقودكم لما انتم فيه . هنا شاء الله ان يجعل كرامة لطالوت وكون له قبول في النفوس .ولكن من هو طالوت ؟

طالوت هو شاب فقير من أبناء بنيامين و هو أخو يوسف يعمل مع والده في أرضه وقد ضاع حماره فذهب يبحث عنه وأخذته الطريق وابتعد عن القرية حتى اقترب من القرية التي يعيش فيها النبي أرميا وذهب عنده ليسمع موعظته .

وهو قوي البنيه طويل القامة عيناه تلمعان بالنور ، أجابوه في غضب من هو طالوت هذا ا ي سيقودنا وهو ليس منا وليس بغني ؟

عندها ظهر اعتراضهم على أوامر نبيهم ، فرد عليهم أن الله اخاره لعقله وجسمه القوي . حينها ظهر من بعيد فاستوقفه النبي وقال له إن الله أمرك أن تقود بني إسرائيل على أعدائهم فقال له يانبي الله جئت لابحث عن حماري في قريتكم وأصبح ملكا عليكم وأنا فقير والملك ريد الرجل الغني عندها قال له هذه أوامر الله وامثل عندها لأمر الله وأمر النبي ورضي بالقيام بهذه المسؤولية .وعند إصرارهم وتعنتهم قال لهم النبي أنه سياتيكم بالصندوق اي فيه ميراثكم عندها قالوا وكيف ؟؟؟

قال اذهبوا الى الصحراء وسترون كيف ؟

سياتيكم الصندوق تحمله الملائكة وجاءت اللحظة المنتظرة وحدثت المعجزة عندها رأى بنو إسرائيل صندوق العهد يتلألأ نورا ويهبط إلى الأرض عندها اطمئنوا لطالوت ووافقوا على ملكه لهم وعم الآمن و النظام اراضيهم .

وبعد ذلك جمز طالوت جيشا كبيرا وسار بهم عندها أحس الجنود بالعطش فأخبرهم طالوت أنه سيكون أمامنا نهر ولكن بشرط كل من يشرب منه ليس منا ومن لم يشرب فهو معنا وكان هذا امحان لهم وبالفعل شرب معظم الجنود فخرجوا من الجيش لأنهم ضعيفي الإرادة ويستسلمون بسرعة فبقي معه ٣١٣ رجلا وهؤلاء هم الأقوياء فقط.

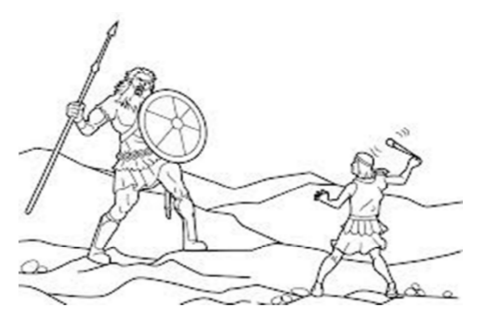
ولكن في هذه الأثناء شعر الجيش المتبقي أنهم أضعف من جيش جالوت وكيف سيذصرون عليه ؟؟؟



والتقى الجيشان في بيت لحم وبدأت المعركة وأوحى الله تعالى إلى طالوت أن ا ي سية ل جالوت يلبس درع موسى .

وفي هذه الأثناء كان هناك رجل كبير له أربع أولاد جمزهم للحرب ما عدا فاه الصغير داوود جعله للذهاب بالطعام والشراب إليهم وإحضار الأخبار كذلك اليهم ،وتحرك الفتى عندما رأى أن جالوت يطلب من يبارزه وقد وضع طالوت هدية للذي يقل جالوت و هي أن كون هو القائد ويتزوج ابذه .

ولم يخرج أحد فطلب هذا الفتى داوود من طالوت أن يبارزه دون التفكير بالهدية ، فقال له كيف وأنت صغير عندها قال له إني قلت ذئبا حاول التعدي على أغنامي ثم تقدم ووضع حجرا قويا في مقلاعه وصوب بها على جالوت فأرداه قيلا وانتصروا عليه وبعد وفاة طالوت أوصى بالحكم لداوود وأصبح داوود ملكا عليهم .



### قال تعالى :

{فَلَمَّا فَصَلَ طَالُوتُ بِالْجُنُودِ قَالَ إِنَّ اللّهَ مُبْتَلِيكُم بِنَهَرٍ فَمَن شَرِبَ مِنْهُ فَلَيْسَ مِنِّي وَمَن لَّمْ يَطْعَمْهُ فَإِنَّهُ مِنِّي إِلاَّ مَنِ اغْتَرَفَ غُرْفَةً بِيَدِهِ فَشَرِبُواْ مِنْهُ إِلاَّ قَلِيلاً مِّنْهُمْ فَلَمَّا جَاوَزَهُ هُوَ لَمْ يَطْعَمْهُ فَإِنَّهُ مِنِّي إِلاَّ مَن إِلاَّ مَن إِلاَّ مَن مَن أَنَّهُم مُلاَقُو وَجُنودِهِ قَالَ الَّ مَ يَظُنُّونَ أَنَّهُم مُلاَقُو اللّهِ مَن فِئَةٍ قَلِيلَةٍ غَلَبَتْ فِئَةً كَثيرَةً بِإِذْنِ اللّهِ وَاللّهُ مَعَ الصَّابِرِنَ } البقرة ٢٤٩ اللهِ مَن فِئَةٍ قَلِيلَةٍ غَلَبَتْ فِئَةً كَثيرَةً بِإِذْنِ اللّهِ وَاللّهُ مَعَ الصَّابِرِنَ }

<<<<<<<<<<>>>>>>>>>>

## ١٢- قصة ناقة صالح عليه السلام مع عين الماء

في السنة التاسعة من الهجرة كان الجيش الإسلامي بقيادة سيدنا محمد صلى الله عليه وسلم يواصل زحفه باتجاه منطقة تبوك ، و ذلك لمواجحة حشود الرومان العسكرية في شهال شبه الجزرة العربية وكانت الرحلة شاقة جداً . و كان الجنود يشعرون بالتعب و الظمأ .من أجل هذا أمر سيدنا محمد صلى الله عليه و سلم بالتوقف في " وادي القرى " قريباً من منطقة تبوك وعسكر الجيش الإسلامي قرب الجبال و كانت هناك منطقة أثرية و خرائب و آبار للمياه.

تساءل البعض عن هذه الآثار ، فقيل أنها تعود إلى قبيلة ثمود التي كانت تقطن في هذا المكان. ونهى سيدنا محمد صلى الله عليه وسلم المسلمين من شرب مياه تلك الآبار و دلاهم على عين قرب الجبال .

وقال لهم أنها العين التي كانت ناقة صالح تشرب منها. حذر سيدنا محمد صلى الله عليه وسلم جنوده من دخول تلك الآثار إلا للاعتبار من مصير تلك القبيلة التي حلّت بها اللعنة فأصبحت أثراً بعد عين.



في منطقة الحِجْر التي تقع بين الحجاز والشام، والتي تسمى الآن بمدائن صالح كانت تعيش قبيلة مشهورة تسمى ثمود، رجع أصلها إلى سام بن نوح، وكانت لهم حضارة عمرانية واضحة المعالم، فقد نحتوا الجبال واتخذوها بيوتًا، يسكنون فيها في الشتاء؛ لتحميم من الأمطار والعواصف التي تأتي إليهم من حين لآخر واتخذوا من السهول قصورًا يقيمون فيها في الصيف.

وأنعم الله -عز وجل- عليهم بنعم كثيرة لا تعد ولا تحصى، فأعطاهم الأرض الخصبة، والماء العذب الغزر، والحدائق والنخيل، والزروع والثمار، ولكنهم قابلوا النعمة بالجحود والنكران، فكفروا بالله -سبحانه- ولم يشكروه على نعمه وعبدوا الأصنام، وجعلوها شركة لله، وقدَّموا إليها القرابين، وذبحوا لها ا بائح وتضرعوا لها، وأخذوا يدعونها، فأراد الله هداتهم، فأرسل إليهم نبيًّا منهم، هو صالح- عليه السلام- وكان رجلاً كريمًا تقيًّا مجبوبًا لديهم.

وبدأ صالح عليه السلام يدعوهم إلى عبادة الله وحده لا شريك له، و رك ما هم فيه من عبادة الأصنام، فقال لهم: [يا قوم اعبدوا الله ما لكم من إله غيره] [ الأعراف:٣٧] فرفض قومه ذلك، وقالوا له: يا صالح قد كنت بيننا رجلا فاضلاً كريًا محبوبًا نستشيرك في جميع أمورنا لعلمك وعقلك وصدقك، فماذا حدث لك؟

وقال رجل من القوم: ياصالح ما ا ي دعاك لأن تأمرنا أن تترك ديننا ا ي وجدنا عليه آباءنا وأجدادنا، ونتبع دينًا جديدًا ؟! وقال آخر: يا صالح قد خاب رجاؤنا فيك، وصِرْتَ في رأينا رجلا مختلَّ التفكير.

كل هذه الاتهامات وجمت لنبي الله صالح عليه السلام فلم يقابل إساءتهم له بإساءة ملها، ولم ييأس من استهزائهم به وعدم استجابتهم له، بل ظل تمسك بدن الله رغم كلامهم، ويدعوهم إلى عبادة الله الواحد الأحد، ويذكّرهم بما حدث للأمم التي قبلهم، وما حلَّ بهم من العذاب بسبب كفرهم وعنادهم، فقال لهم: {واذكروا إذ جعلكم خلفاء من بعد عاد وبوأكم في الأرض تتخذون من سهولها قصورًا وتنحتون الجبال بيوتًا فاذكروا من بعد عاد وبوأكم في الأرض مفسدن} [الأعراف: ٧٤] ثم أخذ صالح يذكّرهم بنعم

الله عليهم، فقال لهم: {أتتركون في ما هاهنا آمنين . في جنات وعيون . وزروع ونخيل طلعها هضيم} [الشعراء:١٤٨-١٤٨].

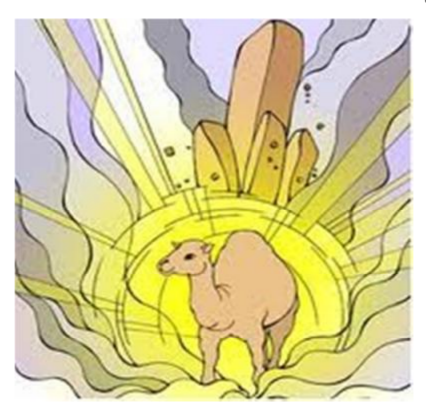
ثم أراد أن يبين لهم الطريق الصحيح لعبادة الله، وأنهم لو استغفروا الله وتابوا إليه فإن الله سيقبل توبتهم، فقال : {يا قوم اعبدوا الله ما لكم من إله غيره هو أنشأكم من الأرض واستعمركم فيها فاستغفروه ثم توبوا إليه إن ربي قريب مجيب} [هود: ٦٦] فآمنت به طائفة من الفقراء والمساكين، وكفرت طائفة الأغنياء، واستكبروا وكذبوه، وقالوا: {أبشرًا منا واحدًا نتبعه إنا إذًا لفي ضلال وسعر . أؤلقى اكر عليه من بيننا بل هو كذاب أشر } [القمر: ٢٥-٢٥]

وحاولت الفئة الكافرة ذات يوم أن تصرف ا ن آمنوا بصالح عن دنهم وتجعلهم يشكون في رسالته، فقالوا لهم: {أتعلمون أن صالحًا مرسل من ربه} [الأعراف: ٧٥] أي: هل تأكدتم أنه رسول من عند الله؟ فأعلنت الفئة المؤمنة تمسكها بما أُنزِلَ على صالح وبما جاء به من ربه، وقالوا: {إنا بما أرسل به مؤمنون} [الأعراف: ٧٥] فأصرَّت الفئة الكافرة على ضلالها وقالوا معلنين كفرهم وضلالهم: {إنا با ي آمنتم به كافرون} [الأعراف: ٧٦].

ولما رأى صالح -عليه السلام- إصرارهم على الضلال والكفر قال لهم: {يا قوم أرأيتم إن كنت على بينة من ربي وآتاني منه رحمة فمن ينصرني من الله إن عصيته فما زيدونني غير تخسير} [هود: ٦٣].

وكان صالح عليه السلام يخاطب قومه بأخلاق الداعي الكريمة، وآدابه الرفيعة ويدعوهم بالحكمة والموعظة الحسنة تارة، ويجادلهم تارة أخرى في موضع الجدال، مؤكدًا على أن عبادة الله هي الحق، والطريق المستقيم. ولك قومه تمادوا في كفرهم، وأخذوا يدبرون له المكائد والحيل حتى لا يؤمن به أكثر الناس، وذات يوم كان صالح عليه السلام يدعوهم إلى عبادة الله، ويبين لهم نعم الله الكبرة، وأنه يجب شكره وحمده عليها، فقالوا له: يا صالح ما أنت إلا بشر ملنا، وإذا كنت تدعي أنك رسول الله، فلابد أن تأتينا بمعجزة وآية.

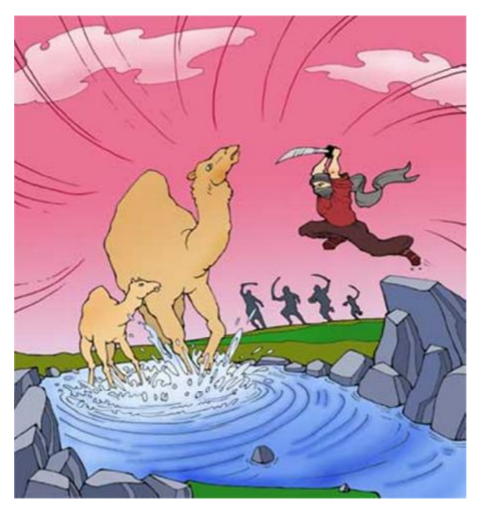
فسألهم صالح- عليه السلام- عن المعجزة التي ريدونها، فأشاروا على صخرة بجوارهم، وقالوا له: أُخْرِحُ لنا من هذه الصخرة ناقة طويلة عُشَراء، وأخذوا يصفون الناقة المطلوبة ويعددون صفاتها، حتى يعجز صالح عن تحقيق طلبهم، فقال لهم صالح: أرأيتم إن أجبتكم إلى ما سألتم أتؤمنون بي وتصدقونني وتعبدون الله ا ي خلقكم؟ فقالوا له: نعم، وعاهدوه على ذلك، فقام صالح- عليه السلام- وصلى لله -سبحانه- ثم دعا ربه أن يجيبهم إلى ما طلبوا.



وبعد لحظات حدثت المعجزة، فخرجت الناقة العظيمة من الصخرة التي أشاروا إليها، فكانت برهانًا ساطعًا، ودليلاً قويًا على نبوة صالح، ولما رأى قوم صالح هذه الناقة بمنظرها الهائل آمن بعض قومه، واستمر أكثرهم على كفرهم وضلالهم، ثم أوحى الله إلى صالح أن يأمر قومه بأن لا يتعرضوا للناقة بسوء، فقال لهم صالح: {هذه ناقة الله لكم آية فذروها تأكل في أرض الله ولا تمسوها بسوء فيأخذكم عذاب أليم } [الأعراف: ٧٣].

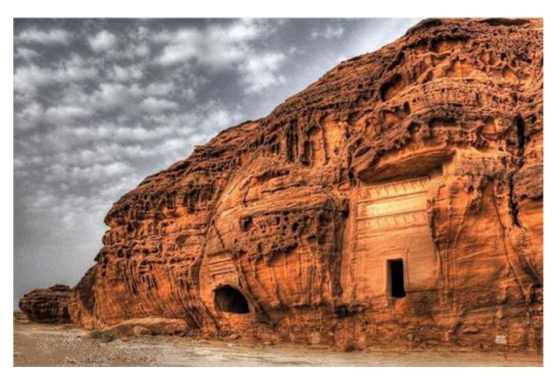
واستمر الحال على هذا وقاً طويلاً، والناقة تشرب ماء البئر يومًا، ويشربون هم يومًا، وفي اليوم اي تشرب ولا يشربون كانوا يحلبونها فعطيهم لبنًا كفيهم جميعًا، لكن

الشيطان أغواهم، فزن لهم طريق الشر، وتجاهلوا تحذر صالح لهم فاتفقوا على قال الناقة، وكان عدد الناقة على قال الناقة تسعة أفراد، قال تعالى: {وكان في المدينة تسعة رهط يفسدون في الأرض ولا يصلحون} [النمل: ٤٨].



ثم اتفقوا مع باقي القوم على تنفيذ مؤامرتهم، وقد تولى القيام بهذا الأمر أشقاهم وأكثرهم فسادًا، وقيل اسمه قدار بن سالف وفي الصباح، تجمع قوم صالح في مكان فسيح يذظرون مرور الناقة لتنفيذ مؤامرتهم، وبعد لحظات مرت الناقة العظيمة فقدم أحدهم منها، وضربها بسهم حاد أصابها في ساقها، فوقعت على الأرض، فضربها قدار بن سالف بالسيف حتى ماتت، وعلم صالح بما فعل قومه ان أصروا على السخرية منه والاستهزاء به، وأوحى الله إليه أن العذاب سوف ينزل بقومه بعد ثلاثة أيام، فقال صالح عليه السلام لهم: {تمتعوا في داركم ثلاثة أيام} [هود: ٦٥] ولكن القوم كذبوه واستمروا في سخرتهم منه والاستهزاء به، ولما دخل الليل اجتمعت الفئة الكافرة من قوم

صالح، وأخذوا يتشاورون في قبل صالح، حتى يتخلصوا منه ملما تخلصوا من الناقة، ولكن الله -عز وجل -عجّل العذاب لهؤلاء المفسدن التسعة، فأرسل عليهم حجارة أصابتهم وأهلكتهم ، ومرت الأيام الثلاثة، وخرج الكافرون في صباح اليوم الثالث يذظرون ما سيحل عليهم من العذاب والنكال، وفي لحظات جاءتهم صيحة شديدة من السياء، وهزة عنيفة من أسفلهم، فزهقت أرواحهم، وأصبحوا في دارهم هالكين مصروعين.



قال تعالى: {فلك بيوتهم خاوية بما ظلموا إن في ذلك لآية لقوم يعلمون . وأنجينا ا ن آمنوا وكانوا يتقون} [النمل: ٥٣-٥٦] وهكذا أهلك الله -عز وجل- قوم صالح بسبب كفرهم وعنادهم وقلهم لناقة الله، والاستهزاء بنبيهم صالح- عليه السلام- وعدم إيمانهم به، وبعد أن أهلك الله الكافرن من ثمود، وقف صالح- عليه السلام- ومن معه من المؤمنين ينظرون إليهم، فقال صالح- عليه السلام- : {يا قوم لقد أبلغتكم رسالة ربي وضحت لكم ولكن لا تحبون الناصحين} [الأعراف: ٧٩].

#### قال تعالى :

﴿وَنَبُّهُمْ أَنَّ الْمَاء قِسْمَةٌ بَيْنَهُمْ كُلُّ شِرْبٍ مُّحْتَضَرٌ }القمر ٢٨

### قال تعالى :

قَالَ هَذِهِ نَاقَةٌ لَهَا شِرْبٌ وَلَكُمْ شِرْبُ يَوْمٍ مَّعْلُومٍ {١٥٥} وَلَا تَمَسُّوهَا بِسُوءٍ فَيَأْخُذَكُمْ قَالَ هَذِهِ نَاقَةٌ لَهُمُ الْعَذَابُ إِنَّ فِي عَذَابُ يَوْمٍ عَظِيمٍ {١٥٦} فَعَقَرُوهَا فَأَصْبَحُوا نَادِمِينَ {١٥٧} فَأَخَذَهُمُ الْعَذَابُ إِنَّ فِي عَذَابُ يَوْمٍ عَظِيمٍ {١٥٨} فَعَقَرُوهَا فَأَصْبَحُوا نَادِمِينَ {١٥٨ وَإِنَّ رَبَّكَ لَهُوَ الْعَزِزُ الرَّحِيمُ {١٥٩ } الشعراء ذَلِكَ لَآيَةً وَمَا كَانَ أَكْثَرُهُم مُّؤْمِنِينَ {١٥٨ وَإِنَّ رَبَّكَ لَهُوَ الْعَزِزُ الرَّحِيمُ {١٥٩ } الشعراء

<<<<<<<<<<>>>>>>>>

# ١٣- قصة أيوب عليه السلام مع عين الماء

كان أيوب عليه السلام نبيا كريمًا رجع نسبه إلى إبراهيم الخليل عليه السلام، قال تعالى: (ومن ذريته داود وسليان وأيوب ويوسف وموسى وهارون) [الأنعام: ٨٤] وكان أيوب كثير المال والأنعام والعبيد، وكان له زوجة طيبة وذرية صالحة؛ فأراد الله أن يختبره ويمتحنه، ففقد ماله، ومات أولاده، وضاع ما عنده من خيرات ونعم، وأصابه المرض، فصبر أيوب على ذلك كله، وظل يذكر الله -عز وجل- ويشكره.

ومرت الأيام، وكلما مر يوم اشتد البلاء على أيوب، إلا أنه كان يلقى البلاء الشديد بصبر أشد، ولما زاد عليه البلاء، انقطع عنه الأهل، وابتعد عنه الأصدقاء، فصبر ولم يسخط أو يعترض على قضاء الله.

وظل أيوب في مرضه مدة طويلة لا يشتكي، ولا يعترض على أمر الله، وظل صابرًا محتسبًا يحمد الله ويشكره، فأصبح نموذجا فريدًا في الصبر والتحمل.

وبعد طول صبر، توجه أيوب إلى ربه؛ ليكشف عنه ما به من الضر والسقم: (أني مسنى الضر وأنت أرحم الراحمين)[الأنبياء: ٨٣].



فأوحى الله إلى أيوب أن يضرب الأرض بقدمه، فامثل أيوب لأمر ربه، فانفجرت عين ماء باردة فاغتسل منها؛ فشفي بإذن الله، فلم يبق فيه جرح إلا وقد برئ منه، ثم شرب شربة فلم يبق في جوفه داء إلا خرج، وعاد سليمًا، ورجع كما كان شابًا جميلًا، قال تعالى: (فاستجبنا له فكشفنا ما به من ضر) [الأنبياء: ٨٤].

ونظرت زوجة أيوب إليه، فوجدته في أحسن صورة، وقد أذهب الله عنه ماكان به من ألم وأذى وسقم ومرض، وأصبح صحيحًا معافى، وأغناه الله، ورد عليه ماله وولده، قال تعالى: (وآتيناه أهله وملهم معهم رحمة من عندنا)[الأنبياء: ٨٤].

وقد جعل الله -عز وجل- أيوب -عليه السلام- أسوة وقدوة لكل مؤمن ابتلي في جسده أو ماله أو ولده، حيث ابتلاه الله بما هو أعظم من ذلك فصبر واحتسب حتى فرج الله عنه.

قال النبي صلى الله عليه وسلم: [بينها أيوب يغتسل عريانًا خرَّ عليه رِجُل جراد أي جهاعة من الجراد من ذهب، فجعل يحثي أي يأخذ بيديه في ثوبه، فناداه ربه: يا أيوب، ألم أكن أغنيك عها رى؟ قال: بلى يا رب، ولكن لا غنى لي عن بركتك] صحيح البخارى.

#### قال تعالى :

{ارْكُضْ بِرِجْلِكَ هَذَا مُغْتَسَلٌ بَارِدٌ وَشَرَابٌ }ص٢٤

<<<<<<<<<<>>>>>>>>>

## ١٤- نهر ماء لمريم عليها السلام

ذاتَ يومٍ خرجتْ مريمُ الصدّيقة عليها السلام مِن محرابها ا ي كانتْ تعبدُ الله تعالى فيه فأرسل اللهُ إليها جبريلَ عليه السلام مُتشكّلاً بشكلِ شابِّ أبيضَ الوجه.

مريمُ عليها السلام لَمّا رأتُ جبريلَ عليه السلام مُتشكّلاً في صورةِ شابِّ أبيض الوجه لم تعرفُه ففزِعتْ منه واضطَرَبَت وخافتْ على نفسِها منه وظنتُه إنسانا جاءَ ليعتدي عليها، فقالت ما أخبر الله به: (قَالَتْ إِنِّي أَعُوذُ بِالرَّحْمَن مِنكَ إِن كُنتَ تَقِيًّا) [سورة مريم ١٨] أي إن كنت تقيا مطيعًا فلا تتعرضْ إليَّ بسوء.

فقالَ لها إنَّ الله أرسلَه إليها ليهبَها ولدًا صالحًا طاهرًا منَ ا نوب. فقالت مريم: أنَّى كون لي غلامٌ ولم يقربني زوجٌ ولم أكنْ فاجرةً زانية؟ فأجابها جبريلُ عليه السلامُ عن تعجّبها بأنّ خَلْقَ ولدٍ من غيرِ أبٍ سَهلٌ هيِّنُ على الله تعالى، وجعلَه الله علامةً للناس ودليلاً على كهالِ قدرته سبحانه وتعالى وليجعلَه رحمةً ونعمة لمن اتبعه وصدّقه وءامن به.

### يقول رب العزّة في القرءان العظيم:

( فَحَمَلَتُهُ فَانتَبَذَتْ بِهِ مَكَانًا قَصِيًّا . فَأَجَاءهَا الْمَخَاضُ إِلَى جِدْعِ النَّخْلَةِ قَالَتْ يَا لَيْتَنِي مِتُ قَبْلَ هَذَا وَكُنتُ نَسْيًا مَّنسِيًّا . فَنَادَاهَا مِن تَخْتِهَا أَلاَّ تَخْزَنِي قَدْ جَعَلَ رَبُّكِ تَحْتَكِ مِتُ قَبْلَ هَذَا وَكُنتُ نَسْيًا مَّنسِيًّا . فَنَادَاهَا مِن تَخْتِهَا أَلاَّ تَخْزَنِي قَدْ جَعَلَ رَبُّكِ تَحْتَكِ مَريًا . وَهُزِّي إِلَيْكِ بِجِدْعِ النَّخْلَةِ تُسَاقِطْ عَلَيْكِ رُطَبًا جَنِيًّا . فَكُلِي وَاشْرَبِي وَقَرِّي عَيْنًا مَريًّا . وَهُزِّي إِلَيْكِ بِجِدْعِ النَّخْلَةِ تُسَاقِطْ عَلَيْكِ رُطَبًا جَنِيًّا . فَكُلِي وَاشْرَبِي وَقَرِّي عَيْنًا فَإِنْ مَنَ الْبَشَرِ أَحَدًا فَقُولِي إِنِّي نَذَرْتُ لِلرَّحْمَنِ صَوْمًا فَلَنْ أَكُلِّمَ الْيَوْمَ إِنسِيًّا ﴾ [سورة مريم ٢٢-٢٦].

نفخ جبريل عليه السلام في جيبِ دِرعها وهي الفحة عند العُنُق، فحملت بعيسى عليه السلام ثم تنحت بحملها بعيدًا خوف أن يعيرها الناس بولادتها من غير زوج، ثم ألجأها وجع الولادة إلى ساقِ نخلة يابسة وتمنّتِ الموت خوفًا من أذى الناس ، وناداها جبريل عليه السلام من مكان من تحتها من أسفل الجبل يُطمئنها ويخبرها أنّ الله تبارك وتعالى جعل تحتها نهرًا صغيرا ويطلب منها أن تهزّ جذع النخلة ليتساقط عليها الرطب الجنيّ الطريّ وأن تأكل وتشرب مما رزقها الله وأن تقرّ عينها وأن تقول لمن رءاها وسألها عن ولدها إني نذرت للرحمن أن لا أكلم أحدًا .



أتتِ السيدة مريم عليها السلام قومَها تحمل مولودَها عيسى عليه السلام على يدِها في بيت لحم. كما أخبرنا الله عز وجل:

( فَأَتَتْ بِهِ قَوْمَهَا تَحْمِلُهُ قَالُوا يَا مَرْيَمُ لَقَدْ جِئْتِ شَيْئًا فَرِيًّا ) [ مريم/٢٧].

قالوا لها: لقد فعلتِ فِعلة منكرةً عظيمة، ظنوا بها السوء وصاروا يوبخونها ويُؤذونها وهي ساكتة لا تجيب لأنها أخبرتهم أنها نذرت للرحمن صومًا، ولما ضاق بها الحال أشارت إلى عيسى عليه السلام، أنْ كلِّموه، عندها قالوا لها ما أخبر الله به بقوله:

( فَأَشَارَتْ إِلَيْهِ قَالُوا كَيْفَ نُكَلِّمُ مَن كَانَ فِي الْمَهْدِ صَبِيًّا) [ مريم / ٢٩ ].

عند ذلك أنطق الله تعالى بقدرته سيّدَنا عيسى عليه السلام، وكان رضيعًا: قَالَ إِنِّ عَبْدُ اللَّهِ آتَانِيَ الْكِابَ وَجَعَلَنِي نَبِيّاً ﴿٣٠ } وَجَعَلَنِي مُبَارَكاً أَنْ مَا كُنتُ وَأَوْصَانِي بِالصَّلَاةِ وَاللَّكَاةِ اللَّهِ آتَانِيَ الْكِابَ وَجَعَلَنِي بَيّاً ﴿٣٠ } وَاللَّكَاةِ مِا دُمْتُ حَيّاً ﴿٣٢ } وَاللَّلَامُ عَلَيَّ يَوْمَ وَلَوْمَ أَمُوتُ وَيَوْمَ أَبُعَثُ حَيّاً ﴿٣٣ } مريم وُلِدتُ وَيَوْمَ أَمُوتُ وَيَوْمَ أَبُعَثُ حَيّاً ﴿٣٣ } مريم

أول كلمة قالها عيسى عليه السلام، إني عبد الله، اعتراف بالعبودية لله العزز القهار، هذا أول ما نطق به عليه السلام وهو في المهد قال: ( إِنِّي عَبْدُ اللهِ ) وقوله: ( وَجَعَلَني

مُبَارَكًا ﴾ أي جعلني نفاعًا معلّمًا للخير حيثًا توجمت. دعا عيسى قومَه إلى الإسلام إلى عبادة الله وحدَه وعدم الإشراك به شيئًا ولكنهم كذّبوه وحسدوه وقالوا عنه ساحر ولم يؤمن به إلا القليل.

#### قال تعالى :

فَحَمَلَتُهُ فَانتَبَذَتْ بِهِ مَكَاناً قَصِيّاً {٢٢} فَأَجَاءهَا الْمَخَاضُ إِلَى جِدْعِ النَّخْلَةِ قَالَتْ يَا لَيْتَنِي مِتُ قَبْلَ هَذَا وَكُنتُ نَسْياً مَّنسِيّاً {٢٣} فَنَادَاهَا مِن تَخْتِهَا أَلَّا تَخْزِنِي قَدْ جَعَلَ رَبُّكِ مِتُ قَبْلَ هَذَا وَكُنتُ نَسْياً مَّنسِيّاً {٢٣} فَنَادَاهَا مِن تَخْتِهَا أَلَّا تَخْزِنِي قَدْ جَعَلَ رَبُّكِ تَخْتَكِ سَرِيّاً {٢٤} وَهُزِّي إِلَيْكِ بِجِذْعِ النَّخْلَةِ تُسَاقِطْ عَلَيْكِ رُطَباً جَنِيّاً {٢٥} فَكُلِي تَخْتَكِ سَرِيّاً {٢٤} وَهُزِّي عَيْناً فَإِمَّا رَنَّ مِنَ الْبَشَرِ أَحَداً فَقُولِي إِنِّي نَذَرْتُ لِلرَّحْمَنِ صَوْماً فَلَنْ أَكُلَمَ وَاشْرَبِي وَقَرِّي عَيْناً فَإِمَّا رَنَّ مِنَ الْبَشَرِ أَحَداً فَقُولِي إِنِّي نَذَرْتُ لِلرَّحْمَنِ صَوْماً فَلَنْ أَكُلَمَ الْيُومَ إِنسِيّاً {٢٦} مريم

<<<<<<<<<<>>>>>>>>>>>

### ١٥- فرعون مصر يفتخر بنهر النيل

لقد كان فرعون يتيه بقوته وثروته ، وقوة فرعون في ملائه وجنده، وتتركز تلك القوة في في قصر فرعون، وثروة فرعون في الأرض الزراعية المصرية، وتتركز تلك الثروة في نهر النيل اي صارت به مصر مصرا ، وقد وقف فرعون يتيه بقوته وثروته (وَنَادَى فِرْعَوْنُ فِي قَوْمِهِ قَالَ يَا قَوْمِ أَلَيْسَ لِي مُلْكُ مِصْرَ وَهَذِهِ الأَنْهَارُ تَجْرِي مِن تَحْتِي أَفَلا تُبْصِرُونَ) [ الزخرف: ٥٦].



أي تحدث عن قومه "أي قوته "وتحدث عن ثروته "ملك مصر "و"نهر النيل " وبإرادة الله الواحد القهاركان نهر النيل يعمل ضد فرعون ويتآمر عليه.

بدأ ذلك مع بداية فرعون في اضطهاد بني إسرائيل وذبحه لأطفالهم واستحيائه لنسائهم عندها بدأ النيل يتآمر على فرعون.

حمل النيل التابوت وفيه موسى رضيعا إلى قصر فرعون ليقوم فرعون نفسه بتربية موسى ورعايته، ثم واصل النيل مؤامراته ضد فرعون فحمل إلى فرعون وآله الطوفان والجراد والقمل والضفادع والدم، وكانت تلك مجرد انذارات فلما لم يتعظ بها فرعون وآله كان غرقه أخيرا في اليم.

ويلاحظ أن كلمة "اليم "لم تأت في القرآن إلا وصفا للنيل والبحر وفي قصة موسى فقط. والقرآن يستعمل كلمة "اليم "وصفا للنيل والبحر معا في قصة موسى، فيقول أن اقْذِفِيهِ فِي النَّمِّ فَلْيُلْقِهِ الْيَمُّ بِالسَّاحِلِ) [طه: ٣٩] وكلمة "اليم" هنا وصف للنيل.

والقرآن يقول: (فَانتَقَمْنَا مِنْهُمْ فَأَغْرَقْنَاهُمْ فِي الْيَمِّ)[الأعراف: ١٣٦] واليم هنا يعني البحر. وعموما فالبحر معناه في القرآن النهر والبحر المالح، يقول تعالى :

(وَمَا يَسْتَوِي الْبَحْرَانِ هَذَا عَذْبٌ فُرَاتٌ سَائِغٌ شَرَابُهُ وَهَذَا مِلْحٌ أُجَاجٌ وَمِن كُلِّ تَأْكُلُونَ لَحَمًا طَرِيًّا وَتَسْتَخْرِجُونَ حِلْيَةً تَلْبَسُونَهَا وَرَى الْفُلْكَ فِيهِ مَوَاخِرَ لِتَبْنَغُوا مِن فَضْلِهِ وَلَعَلَّكُمْ تَشْكُرُونَ) [ فاطر: ١٢].

وَكَانَ غَرَقَ فَرَعُونَ فِي البحرِ الأَحْمَرِ حَيْنَ طَارِدَ مُوسَى وقومه وهُم يهربونَ منه شرقا : (فَأَتْبَعُوهُم مُّشْرِقِينَ فَلَمَّا رَاءَى الْجَمْعَانِ قَالَ أَصْحَابُ مُوسَى إِنَّا لَمُدْرَكُونَ قَالَ كَلاَّ إِنَّ مَعِيَ رَبِّي سَيَهْدِنِ فَأَوْحَيْنَا إِلَى مُوسَى أَنِ اضْرِب بِعَصَاكَ الْبَحْرَ فَانْفَلَقَ فَكَانَ كُلُّ فِرْقٍ مَعِيَ رَبِّي سَيَهْدِنِ فَأَوْحَيْنَا إِلَى مُوسَى أَنِ اضْرِب بِعَصَاكَ الْبَحْرَ فَانْفَلَقَ فَكَانَ كُلُّ فِرْقٍ كَالطَّوْدِ الْعَظِيمِ [الشعراء: ٢٠ – ٣٣].

على أنه كان للنيل دور آخر في الإجماز على ما تبقى من قوة فرعون، والله تعالى يقول: (وَدَمَّرْنَا مَاكَانَ يَصْنَعُ فِرْعَوْنُ وَقَوْمُهُ وَمَاكَانُواْ يَعْرِشُونَ) [ الأعراف: ١٣٧].

والمستفاد من ذلك أن طوفانا لنهر النيل قام بتدمير منشآت فرعون في مصر ، واقترن هذا بتدمير فرعون نفسه وغرقه في البحر الأحمر ونجاة بني إسرائيل. وفرعون في سطوته كان يقول:

(وَهَذِهِ الأَنْهَارُ تَجْرِي مِن تَحْتِي)أي أنه تحدث عن أنهار وليس نهرا واحدا، ومعنى ذلك أنه أقام منشآت وسدودا وتحول النهر الواحد إلى أنهار.

وماكان يصنعه فرعون تم تدميره بالطوفان، أي أن النيل – ا يكان من عناصر قوة فرعون- أسهم أيضا في القضاء على قوة فرعون. أي أن النيلكان نعمة من الله لفرعون فلما طغى تحولت النعمة إلى نقمة. وكفران النعمة هو أسرع الطرق لفقدانها.



### قال تعالى :

﴿ وَنَادَى فِرْعَوْنُ فِي قَوْمِهِ قَالَ يَا قَوْمِ أَلَيْسَ لِي مُلْكُ مِصْرَ وَهَذِهِ الْأَنْهَارُ تَجْرِي مِن تَحْتِي أَفَلَا تُبْصِرُونَ ﴾ الزخرف ٥ ٥

### قال تعالى :

﴿ أَلَمْ رَوْاْ كُمْ أَهْلَكُنَا مِن قَبْلِهِم مِّن قَرْنٍ مَّكَّنَاهُمْ فِي الأَرْضِ مَا لَمْ نُمَكِّن لَّكُمْ وَأَرْسَلْنَا السَّمَاء عَلَيْهِم مِّدْرَاراً وَجَعَلْنَا الأَنْهَارَ تَجْرِي مِن تَخْتِهِمْ فَأَهْلَكُنَاهُم بِذُنُوبِهِمْ وَأَنْشَأْنَا مِن بَعْدِهِمْ قَرْناً آخَرِنَ } الأنعام ٦

<<<<<<<<<<>>>>>>>>>

# ١٦- قصة الجنتين والنهر

تخبرنا آيات القصة عن وجود رجلين في الماضي، كان بينها صلة وصحبة، أحدهما مؤمن، والآخر كافر، وقد أَبهمت الآيات اسمَيّ الرجُلَيْن، كما أبهمت تحديد زمانها ومكانها وقومها، فلا نعرف مَن هما، ولا أن عاشا، ولا في أيِّ زمان وُجِدا.

ابتلى الله الرجُلَ المؤمن بضيق ذات اليد، وقلة الرزق والمال والمتاع، لكنه أنعم عليه بأعظم نعمة، وهي نعمة الإيمان واليقين والرضا بقدر الله وابتغاء ما عند الله، وهي نِعَمَّ تفوق المال والمتاع الزائل.

أما صاحبه الكافر فقد ابتلاه الله بأن بَسَط له الرزق، ووسَّع عليه في الدنيا، وآتاه الكبر من المال والمتاع، ليبلوه هل يشكر أم كفر؟ وهل يطغى أم يتواضع؟

جعل الله لك الكافر جنَّتَيْن، والمراد بالجنّة هو البستان أو "المزرعة"، أي إنه كان يملك مزرعتين. ووصفت الآيات المزرعتين بقول الله تعالى :

وَاضْرِبْ لَهُم مَّلَا رَّجُلَيْنِ جَعَلْنَا لِأَحَدِهِمَا جَنَّتَيْنِ مِنْ أَعْنَابٍ وَحَفَفْنَاهُمَا بِنَخْلٍ وَجَعَلْنَا بَيْنَهُمَا زَرْعاً {٣٢} كِلْتَا الْجَنَّتَيْنِ آتَتْ أَكُلَهَا وَلَمْ تَظْلِمْ مِنْهُ شَيْئاً وَفَجَّرْنَا خِلَالَهُمَا بَيْنَهُمَا زَرْعاً {٣٣} الكهف



كانتا مزرعتين من أعناب، وكانتا "مُسوَّرَتَيْن" بأسرابِ النخل من جميع الجهات، وكان صاحبها زرع الزرع بين الأعناب، وقد فجَّرَ الله له نهرًا، فكان يجري بين المزرعتين، وكان صاحبها يجني ثمارَهما، ثمار الأعناب، وثمار النخل، وثمار الزرع.

كانت المزرعتان مِن أعناب، مزروعة فيها بتناسق، وكان النخل سورًا محيطًا بها، وكان الزرع والخضار والبقول زرع بين أسراب الأعناب، وكان النهر بينها وقنواته تجري وسطها.

أُعِجِبَ الرجلُ الكافر بجنَّتيه، وافخرَ بمزرعتَيْه، واعتزَّ بها، ودخلها وهو ظالمٌ لنفسِه، كافرٌ بربِّه، مكبرٌ على الآخرن، وقال: إنها مزرعتان دائمتان أبَدِيَّتان لن تبيدا أبدًا، وأنا أغنى الناس وأسعدهم بها، وهما كل شيء، وليس هناك بعث ولا آخرة ولا جنة غير هاتين الجنتين.

ولاحظ صاحبه المؤمن الفقير الصابر غرورَه وبطرَه، فذكّره بالله، ودعاه إلى الإيمان بالله وشكره، والاعتماد عليه وليس على مزرعتيه، ودعاه إلى أن يقول: [مَا شَاء اللّهُ لَا قُوَّةَ إِلَّا بِاللّهِ ]وحذّره مِن عاصفة أو صاعقة تأتي عليها وتحرقها.



ولكن الكافر المغرور أسكرته نشوة التملُّك، فرفض كلام وتحذر وتوجيه صاحبه المؤمن، وزاد اعتزازه بمزرعتيه واعتاده عليها، وحصل ما حذَّره منه صاحبه المؤمن، فأرسل الله على مزرعتيه صاعقة، فأحرقتها!! أحرقت العنب والنخل والزرع، وقضت على الشجر والزرع والثمر، ولم يبقَ مِن المزرعتين شيء، كل هذا جرى في ساعة من ساعات الليل.

وفي الصباح ذهب المغرور إلى جنتيه كعادته، فإذا بهما فانيان بائدتان، فأسقط في يديه، وشعر بالندم وأيقن بالخسارة، التي أتت على كل ما يملك، وتمنى لو استجاب لنصح صاحبه المؤمن، ولكن متى؟ بعد فوات الأوان!

وعلَّق القرآن على هذه القصة، فقال تعالى: ( هُنَالِكَ الْوَلَايَةُ لِلَّهِ الْحَقِّ هُوَ خَيْرٌ ثَوَاباً وَخَيْرٌ عُقْباً) الكهف٤٤

#### قال تعالى :

﴿ أَيَوَدُّ أَحَدُكُمْ أَن كُونَ لَهُ جَنَّةٌ مِّن نَجْيِلٍ وَأَعْنَابٍ تَجْرِي مِن تَحْتِهَا الأَنْهَارُ لَهُ فِيهَا مِن كُلِّ الثَّمَرَاتِ وَأَصَابَهُ الْكَبَرُ وَلَهُ ذُرِّيَّةٌ ضُعَفَاء فَأَصَابَهَا إِعْصَارٌ فِيهِ نَارٌ فَاحْتَرَقَتْ كَذَلِكَ يُبَيِّنُ الثَّهُ لَكُمُ الآيَاتِ لَعَلَّكُمْ تَتَفَكَّرُونَ ﴾ البقرة ٢٦٦

#### قال تعالى :

﴿ كِلْتَا الْجَنَّتَيْنِ آتَتْ أَكُلَهَا وَلَمْ تَظْلِمْ مِنْهُ شَيْئًا وَفَجَّرْنَا خِلَالَهُمَا نَهَراً } الكهف٣٣

### قال تعالى :

﴿ قُلْ أَرَأَيْتُمْ إِنْ أَصْبَحَ مَا قُكُمْ غَوْراً فَمَن يَأْتِيكُم بِمَاء مَّعِينٍ } الملك ٣٠

# ١٧- الملكة بلقيس واللجة

كان قوم ملكة سبأ باليمن بلقيس يعبدون الأجرام الساوية والشمس على وجه الخصوص، وكانوا يتقربون إليها بالقرابين، و يسجدون لها من دون الله، و هذا ما لفت انتباه الهدهد اي كان قد بعثه سليان - عليه السلام- ليبحث عن مورد للماء.



و بعد الوعيد ا ي كان قد توعده سليمان إياه لتأخره عليه بأن يعذبه إن لم يأت بعذرٍ مقبول عاد الهدهد و عذره معه فقد وجد الهدهد أن أهل سبأ على الرغم مما آتاهم الله من النعم إلا أنهم يسجدون للشمس من دون الله .



فما كان من سليمان عليه السلام المعروف بكمال عقله وسعة حكمته إلا أن يتحرّى صدق كلام الهدهد، وأرسل إلى بلقيس ملكة سبأ بكابٍ يتضمن دعوته لهم إلى طاعة الله ورسوله والإنابة والإذعان، وأن يأتوه مسلمين خاضعين لحكمه وسلطانه.

كانت بلقيس حينها جالسة على سرر مملكتها المزخرف بأنواع من الجواهر واللآلئ وا هب مما يسلب الألباب ويذهب بالمنطق والأسباب. ولما عُرف عن بلقيس من رجاحة وركازة العقل فإنها جمعت وزراءها وعلية قومها، و شاورتهم في أمر هذا الكاب. في ذلك الوقت كانت مملكة سبأ تشهد من القوة ما يجعل المالك الأخرى تخشاها، و تحسب لها ألف حساب. فكان رأي وزرائها أنهم قوم أولوا قوةٍ و أولوا بأس شديدٍ في إشارةٍ منهم إلى اللجوء للحرب والقوة.

إلا أن بلقيس صاحبة العلم والحكمة والبصيرة النافذة ارتأت رأياً مخالفاً لرأيهم، فهي تعلم بخبرتها وتجاربها في الحياة أن الملوك إذا دخلوا قريةً أفسدوها وجعلوا أعزة أهلها أذلة وبصرت بما لم يبصروا ورأت أن رسل إلى سليمان بهديةٍ مع علية قومما وقلائهم، عله يلين أو يغير رأيه، منتظرةٌ بما رجع المرسلون.

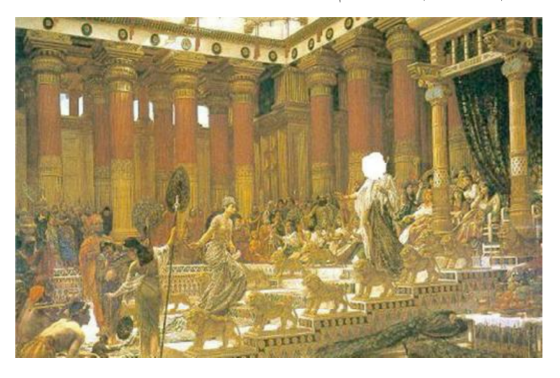


ولكن سليان -عليه السلام- رد عليهم برد قوي منكر صنيعهم وموعد إياهم بالوعيد الشديد .

عندها أيقنت بلقيس بقوة سليان وعظمة سلطانه، وأنه لا ريب نبي من عند الله –عز وجل-، فجمعت حرسها وجنودها واتجهت إلى الشام حيث سليان عليه السلام.



وكان عرش بلقيس وهي في طريقها إلى سليمان –عليه السلام- مستقراً عنده، فقد أمر جنوده بأن يجلبوا له عرشها، فأتاه به رجلٌ عنده علم الكاب قبل أن رتد إليه طرفه. ومن ثم غير لها معالم عرشها، ليعلم أهي با كاء و الفطنة بما يليق بمقامما و ملكها.



ومشت بلقيس على الصرح الممرد من قوارر وا ي كان ممتداً على عرشها، إلا أنها حسبه لجةً أي بحر من الماء فكشفت عن ساقيها وكانت مخطئة بذلك عندها عرفت أنها وقومها كانوا ظالمين لأنفسهم بعبادتهم لغير الله —تعالى- وأسلمت مع سليمان لله رب العالمين.

وتقول المراجع التاريخية أن سليان –عليه السلام- زوج من بلقيس، وأنه كان زورها في سبأ بين الحين والآخر. وأقامت معه سبع سنين وأشهراً، و توفيت فدفنها في تدمر. وقد ظهر تابوت بلقيس في عصر الخليفة الأموي الوليد بن عبد الملك و عليه كتابات تشير إلى أنها ماتت لإحدى وعشرن سنة خلت من حكم سليان. وفح التابوت فإذا هي غضّة لم يتغير جسمها، فرفع الأمر إلى الخليفة فأمر بترك التابوت مكانه وبنى عليه الصخر.

### قال تعالى :

﴿قِيلَ لَهَا ادْخُلِي الصَّرْحَ فَلَمَّا رَأَتْهُ حَسِبَهُ لُجَّةً وَكَشَفَتْ عَن سَاقَيْهَا قَالَ إِنَّهُ صَرْحٌ مُّمَرَّدٌ مِّن قَوَارِرَ قَالَتْ رَبِّ إِنِّي ظَلَمْتُ نَفْسِي وَأَسْلَمْتُ مَعَ سُلَيْمَانَ لِلَّهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ ﴾النمل٤٤

<<<<<<<<<>>>>>>>>>>>

# ١٨- ذو القرنين والعين الحمأة

ذو القرنين ملك صالح، آمن بالله وبالبعث وبالحساب، فمكّن الله له في الأرض، وقوّى ملكه، ويسر له فوحاته.

بدأ ذو القرنين التجوال بجيشه في الأرض، داعيا إلى الله. فاتجه غربا، حتى وصل للمكان اي تبدو فيه الشمس كأنها تغيب من وراءه كأنها تغرب في عين حارة ذات طين أسود. وربما كون هذا المكان هو شاطئ المحيط الأطلسي، حيث كان يظن الناس ألا يابسة وراءه. فألهمه الله – أو أوحى إليه- أنه مالك أمر القوم ان يسكنون هذه الديار، فإما أن يعذهم أو أن يحسن إليهم.



فما كان من الملك الصالح، إلا أن وضّح منهجه في الحكم. فأعلن أنه سيعاقب المعتدن الظالمين في الدنيا، ثم حسابهم على الله يوم القيامة. أما من آمن، فسيكرمه ويحسن إليه.

بعد أن انتهى ذو القرنين من أمر الغرب، توجه للشرق. فوصل لأول منطقة تطلع عليها الشمس. وكانت أرضا مكشوفة لا أشجار فيها ولا مرتفات تحجب الشمس عن أهلها. فحكم ذو القرنين في المشرق بنفس حكمه في المغرب، ثم انطلق.

وصل ذو القرنين في رحلته، لقوم يعيشون بين جبلين أو سدّن بينها فجوة .وكانوا يتحدثون بلغتهم التي يصعب فهمها. وعندما وجدوه ملكا قويا طلبوا منه أن يساعدهم في صد يأجوج ومأجوج بأن يبني لهم سدا لهذه الفجوة، مقابل خراج من المال يدفعونه له فوافق الملك الصالح على بناء السد، لكنه زهد في مالهم، واكتفى بطلب مساعدتهم في العمل على بناء السد وردم الفجوة بين الجبلين.



استخدم ذو القرنين وسيلة هندسية مميزة لبناء السد. فقام أولا بجمع قطع الحديد، ووضعها في الفحة حتى تساوى الركام مع قمتي الجبلين. ثم أوقد النار على الحديد، وسكب عليه نحاسا مذابا ليلتحم وتشتد صلابته. فسدت الفجوة، وانقطع الطريق على يأجوج ومأجوج، فلم تمكنوا من هدم السد ولا تسوّره وأمن القوم الضعفاء من شرّهم.بعد أن انتهى ذو القرنين من هذا العمل الجبار، نظر للسد، وحمد الله على نعمته، وردّ الفضل والتوفيق في هذا العمل لله سبحانه وتعالى، فلم تأخذه العزة، ولم يسكن الغرور قلبه.

### قال تعالى :

{حَتَّى إِذَا بَلَغَ مَغْرِبَ الشَّمْسِ وَجَدَهَا تَغْرُبُ فِي عَيْنٍ حَمِئَةٍ وَوَجَدَ عِندَهَا قَوْماً قُلْنَا يَا ذَا الْقَرْنَيْنِ إِمَّا أَن تُعَذِّبَ وَإِمَّا أَن تَتَّخِذَ فِيهِمْ حُسْناً }الكهف٨٦

<<<<<<<<<<>>>>>>>>>

# ١٩- أنهار الجنة وعيونها

كلنا نعلم أن الجنة درجات أعلاها الفردوس الأعلى وهو تحت عرش الرحمن جل وعلا ومنه تخرج أنهار الجنة الأربعة الرئيسية (نهر الماء - نهر اللبن - نهر الحمر - نهر العسل).



وأعلى مقام في الفردوس الأعلى هو:

- مقام الوسيلة وهو مقام سيدنا رسول الله صلى الله عليه وسلم يوم القيامة.

- ثم غرف أهل علين وهى قصور معدة الأدوار من الدر والجوهر تجرى من تحتها الأنهار يتراءون لأهل الجنة كها رى الناس الكواكب والنجوم فى السهاوات العلا وهى منزلة الأنبياء والشهداء والصابرن من أهل البلاء والأسقام والمتحابين فى الله .

- وفى الجنة غرف من الجواهر الشفافة رى ظاهرها من باطنها وهى لمن أطاب الكلام وأطعم الطعام وبات قامًا والناس نيام ثم باقى أهل الدرجات وهى مائة درجة وأدناهم منزلة من كان له ملك مل عشرة أم ال أغنى ملوك الدنيا .

وللجنة أنهار وعيون تنبع كلها من الأنهار الأربعة الخارجة من الفردوس الأعلى وقد ورد ذكر أسهاء بعضها في القرآن الكريم والأحاديث الشريفة منها:



# نهر الكوثر:

وهو نهر أعطى لرسول الله صلى الله عليه وسلم فى الجنة ويشرب منه المسلمون فى الموقف يوم القيامة شربة لا يظمأون من بعدها أبدا بحمد الله وقد سميت احدى سور القرآن باسمه وهي سورة الكوثر وصفه رسول الله صلى الله عليه وسلم بأن حافاه من قباب الؤلؤ ا وف و رابه المسك وحصباؤه الؤلؤ وماؤه أشد بياضا من الثلج وأحلى من السكر وآنيه من ا هب والفضه .

# نهر البيدخ :

وهو نهر يغمس فيه الشهداء فيخرجون منه كالقمر ليلة البدر وقد ذهب عنهم ما وجدوه من أذى الدنيا .

## نهر بارق:

وهو نهرعلي باب الجنة يجلس عنده الشهداء فيأيهم رزقهم من الجنة بكرة وعشيا .

# عين تسنيم

وهى أشرف شراب أهل الجنة وهو من الرحيق المختوم ويشربه المقربون صرفا ويمزج بالمسك لأهل اليمين.

## عين سلسبيل:

وهى شراب أهل اليمين ويمزج لهم بالزنجبيل .

## عين مزاجمًا الكافور :

وهي شراب الأبرار.



وفي صحيح مسلم عن أبي هررة قال قال رسول الله صلى الله عليه وسلم :سيحان وجيحان والفرات والنيل كل من أنهار الجنة.

وجميع أشربة هذه الأنهار والعيون:

- لا تسكر .
- ولا تصدع.
- ولا تذهب العقل بل تملأ شاريبها سرورا ونشوة لا يعرفها أهل الدنيا .

يطوف عليهم بها ولدان مخلدون كأنهم لؤلؤا منثورا بكؤوس من ذهب وقوارر من فضه وطعام أهل الجنة من الحم والطير والفواكه وكل ما اشتهت أنفسهم.



## قال تعالى :

{مَلُ الْجَنَّةِ الَّتِي وُعِدَ الْمُتَّقُونَ فِيهَا أَنْهَارٌ مِّن مَّاء غَيْرِ آسِنٍ وَأَنْهَارٌ مِن لَّبَنٍ لَمْ يَتَغَيَّرُ طَعْمُهُ وَأَنْهَارٌ مِّن خَمْرٍ أَوْ لَلشَّارِيينَ وَأَنْهَارٌ مِّنْ عَسَلٍ مُّصَفَّى وَلَهُمْ فِيهَا مِن كُلِّ الثَّمَرَاتِ طَعْمُهُ وَأَنْهَارٌ مِّنْ خَمْرٍ أَوْ لَلشَّارِيينَ وَأَنْهَارٌ مِّنْ عَسَلٍ مُّصَفَّى وَلَهُمْ فِيهَا مِن كُلِّ الثَّمَرَاتِ وَمَغْفِرَةٌ مِّن مِّن هُوَ خَالِدٌ فِي النَّارِ وَسُقُوا مَاء حَمِياً فَقَطَّعَ أَمْعَاءهُمْ } محمد ١٥ وَمَغْفِرَةٌ مِّن رَبِّهِمْ كَمَنْ هُوَ خَالِدٌ فِي النَّارِ وَسُقُوا مَاء حَمِياً فَقَطَّعَ أَمْعَاءهُمْ }

# قال تعالى :

﴿فِيهِمَا عَيْنَانِ تَجْرِيَانِ }الرحمن٠٥

## قال تعالى :

{فِيهِمَا عَيْنَانِ نَضَّاخَ َانِ }الرحمن٦٦

# قال تعالى :

﴿إِنَّ الْمُتَّقِينَ فِي جَنَّاتٍ وَعُيُونِ } الحجر ٤٥

## قال تعالى :

﴿إِنَّ الْمُتَّقِينَ فِي جَنَّاتٍ وَعُيُونِ } اريات١٥

## قال تعالى :

﴿إِنَّ الْمُتَّقِينَ فِي ظِلَالٍ وَعُيُونِ } المرسلات ١٤

## قال تعالى :

﴿فِيهَا عَيْنٌ جَارِيَةٌ }الغاشية ١٢

### قال تعالى :

يُسْقَوْنَ مِن رَّحِيقٍ مَّخْتُومٍ {٢٥} خِامُهُ مِسْكُ وَفِي ذَلِكَ فَلْيَتَنَافَسِ الْمُتَنَافِسُونَ {٢٦} وَمِزَاجُهُ مِن تَسْنِيمٍ {٢٧} عَيْناً يَشْرَبُ بِهَا الْمُقَرَّبُونَ {٢٨} المطففين

### قال تعالى :

﴿عَيْناً فِيهَا تُسَمَّى سَلْسَبِيلاً ﴾الإنسان١٨

## قال تعالى :

﴿عَيْناً يَشْرَبُ بِهَا عِبَادُ اللَّهِ يُفَجِّرُونَهَا تَفْجِيراً }الإنسان٦

### قال تعالى :

إِنَّا أَعْطَيْنَاكَ الْكَوْشَرَ {١} فَصَلِّ لِرَبِّكَ وَانْحَرْ {٢} إِنَّ شَانِئَكَ هُوَ الْأَبْتَرُ {٣}الكوثر

<<<<<<<<<>>>>>>>>>

# ٢٠- العين الآنية في جمنم

روي عن عمرو بن ميمون أنه قال: مرَّ النبي صلى الله عليه وسلم على امرأة تقرأ { هل أَتَاكَ حديث الغاشية }فقام يستمع، ويقول: نعم قد جاءني.

وقوله تعالى { وجوه يومئذ خاشعة }أي ذليلة، وقال ابن عباس: تخشع ولا ينفعها عملها، وقوله تعالى {عاملة ناصبة }أي قد عملت عملاً كثيراً ونصبت فيه، وصليت يوم القيامة ناراً حامية.

عن أبي عمران الجوني قال: مرَّ عمر بن الخطاب رضي الله تعالى عنه بدر راهب، قال، فناداه: يا راهب، فأشرف، قال، فجعل عمر ينظر إليه ويبكي، فقيل له: يا أمير المؤمنين ما يبكيك من هذا؟ قال: ذكرت قول الله عزَّ وجلَّ في كتابه {عاملة ناصبة. تصلى ناراً حامية} فذاك اي أبكاني، قال ابن عباس {عاملة ناصبة } النصارى.

وعن عكرمة والسدي: عاملة في الدنيا بالمعاصي، ناصبة في النار بالعذاب والإهلاك. قال ابن عباس {تصلى ناراً حامية } أي حارة شديدة الحر، { تسقى من عين آنية } أي قد انتهى حرها وغليانها وهو قول ابن عباس ومجاهد والحسن والسدي.



قوله تعالى: تسقى من عين آنية الآني: اي قد انتهى حره من الإيناء ، بمعنى التأخير ومنه "آنيت وآذيت ". وآناه يؤنيه إيناء ، أي أحره وحبسه وأبطأه . ومنه يطوفون بينها وبين حميم آن .وفي التفاسير من عين آنية أي تناهى حرها فلو وقعت نقطة منها على جبال الدنيا ابت . وقال الحسن :آنية أي حرها أدرك أوقدت عليها جمنم منذ خلقت ، فدفعوا إليها وردا عطاشا . وعن ابن أبي نجيح عن مجاهد قال : بلغت أناها ، وحان شربها .

### قال تعالى :

﴿ لَتُسْقَى مِنْ عَيْنٍ آنِيَةٍ } الغاشية ٥

<<<<<<<<<<>>>>>>>>>>

# ٢١- مرج البحرين يلتقيان

المقصود بالبحرن هما النوعان المشهوران من المياه الموجودة على وجه الأرض:

النوع الأول : الأنهار العذبة .

والنوع الثاني: البحار المالحة.

والدليل على هذا التفسير قوله تعالى – في وصف البحرن - : ( هَذَا عَذْبٌ فُرَاتٌ وَهَذَا مِلْحٌ أُجَاجٌ ).

فالدليل ينصر ما ذهب إليه الأكثرون ، خلافا لمن قال هما بحران : بحر في السماء ، وبحر في الأرض ، أو بحر فارس والروم ، أو بحر المشرق والمغرب ، أو غيرها من الأقوال الغريبة التي لا يصدق عليها أن أحدها عذب فرات ، والآخر ملح أجاج .

وأما البرزخ المذكور بين البحرن في هذه الآيات ، فللعلماء فيه قولان :



# التفسير الأول :

أن المقصود بالبرزخ الحاجز بين البحرن (الأنهار والبحار) هو الأراضي الواسعة التي تفصل الأنهار عن البحار ، بحيث لا تختلط المياه فيها ، بل لكل منها مجراه ومستقره اي يستقل به عن الآخر .

وهذا هو التفسير الظاهري عند أكثر المفسرن.

يقول الحافظ ابن كثير رحمه الله : ( وَجَعَلَ بَيْنَهُمَا بَرْزَخًا وَحِجْرًا ) أي : بين العذب والمالح ، ( برزخا ) أي : حاجزاً ، وهو اليَبَس من الأرض ، ( وَحِجْرًا مَحْجُورًا ) أي : مانعاً أن يصل أحدهما إلى الآخر " انتهى من " تفسير القرآن العظيم "

ويقول أيضا رحمه الله :قوله : ( مَرَجَ الْبَحْرَ ْنِ يَلْتَقِيَانِ ) قال ابن عباس : أي : أرسلها . وقوله : ( يلتقيان ) قال ابن زيد : أي : منعها أن يلتقيا ، بما جعل بينها من البرزخ الحاجز الفاصل بينها . والمراد بقوله : ( البحرين ) الملح والحلو ، فالحلو هذه الأنهار السارحة بين الناس .

( بَيْنَهُمَا بَرْزَخٌ لا يَبْغِيَانِ ) أي : وجعل بينها برزخا ، وهو : الحاجز من الأرض ، لئلا يبغي هذا على هذا ، وهذا على هذا ، فيفسد كل واحد منها الآخر ، وزيله عن صفه التي هي مقصودة منه .



ويقول العلامة السعدي رحمه الله:

" المراد بالبحرن : البحر العذب ، والبحر المالح ، فهما يلتقيان كلاهما ، فيصب العذب في البحر المالح ، ويختلطان ويمتزجان ، ولكن الله تعالى جعل بينهما برزخا من

الأرض ، حتى لا يبغي أحدهما على الآخر ، ويحصل النفع بكل منهما ، فالعذب منه يشربون وتشرب أشجارهم وزروعهم ، والملح به يطيب الهواء ويتولد الحوت والسمك واللؤلؤ والمرجان ، وكون مستقرا مسخرا للسفن والمراكب " انتهى من " تيسير الكريم الرحمن " .

# التفسير الثاني :

أن بين البحرن ، العذب والفرات ، حاجزا لا يظهر للعيان، خلقه الله بقدرته ، يمنع به اخلاط الماء العذب بالماء المالح رغم التقاء الماءن في نهاية مصب الأنهار ، نقله القرطبي عن ابن عباس .

قال الإمام القرطبي رحمه الله : ( وَجَعَلَ بَيْنَ الْبَحْرَنِ حَاجِزاً ) مانعا من قدرته ؛ لئلا يختلط الأجاج بالعذب . وقال ابن عباس : سلطانا من قدرته ، فلا هذا يغير ذاك ، ولا ذاك يغير هذا ، والحجز المنع " تفسير القرطبي "

ويقول العلامة الأمين الشنقيطي رحمه الله : وهذا الحاجز هو اليبس من الأرض الفاصل بين الماء العذب ، والماء الملح على التفسير الأول .

وأما على التفسير الثاني: فهو حاجز من قدرة الله غير مرئي للبشر "أضواء البيان ". ويقول العلامة الطاهر بن عاشور رحمه الله:

جعل الحاجز بين البحرن من بديع الحكمة ، وهو حاجز معنوي حاصل من دفع كلا الماء ن أحدهما الآخر عن الاخلاط به ، بسبب تفاوت الثقل النسبي لاخلاف الأجزاء المركب منها الماء الملح والماء العذب . فالحاجز حاجز من طبعهما ، وليس جسما آخر فاصلا بينهما .

ويقول الشيخ ابن عثيمين رحمه الله:

وقال بعض أهل العلم: بل البرزخ أمرٌ معنوي يحول بين المالح والعذب أن يختلط بعضها ببعض . وقالوا: إنه يوجد الآن في عمق البحار عيونٌ عذبة تنبع من الأرض ، حتى إن الغواصين يغوصون إليها ويشربون منها كأعذب ماء ، ومع ذلك لا تفسدها مياه البحار ، فإذا ثبت هذا فلا مانع من أن نقول بقول علماء الجغرافيا وقول علماء التفسير ، والله على كل شيءٍ قدر .



ويقول الشيخ صالح الفوزان حفظه الله:

البرزخ: إما عازل بينها ، وإما حاجز بينها من الأرض ، وهذا من قدرة الله سبحانه وتعالى ، حيث إن هذه البحار تتجاور ويلتقي بعضها ببعض ولا يؤثر بعضها على بعض ، لا المالح ينقلب إلى عذب، ولا العذب ينقلب إلى مالح، بل كل منها يبقى بخصوصياته "مجموع فاوى فضيلة الشيخ صالح بن فوزان " .

ولا مانع من اخيار كلا القولين في تفسير الآية ، إذ يصدق كل منها ولا تعارض بينها ، فالحاجز يصدق على اليابسة التي فصلت بين الأنهار والبحار ، ويصدق على الحاجز المعنوي ( فرق الكافة ) ا ي يتحدث عنه علماء البحار اليوم ، وهذا من اخلاف التنوع وليس من اخلاف التضاد .

### قال تعالى :

﴿ وَهُوَ ا َّ بِي مَرَجَ الْبَحْرَانِ هَذَا عَذْبٌ فُرَاتٌ وَهَذَا مِلْحٌ أُجَاجٌ وَجَعَلَ بَيْنَهُمَا بَرْزَخاً وَحِجْراً مَّحْجُوراً } الفرقان٥٣ مُ

### قال تعالى :

﴿ أُمَّن جَعَلَ الْأَرْضَ قَرَاراً وَجَعَلَ خِلَالَهَا أَنْهَاراً وَجَعَلَ لَهَا رَوَاسِيَ وَجَعَلَ بَيْنَ الْبَحْرَ ْنِ حَاجِزاً أَإِلَهُ مَّعَ اللَّهِ بَلْ أَكْثَرُهُمْ لَا يَعْلَمُونَ } النمل ٦٦

### قال تعالى :

﴿ وَمَا يَسْتَوِي الْبَحْرَانِ هَذَا عَذْبٌ فُرَاتٌ سَائِغٌ شَرَابُهُ وَهَذَا مِلْحٌ أُجَاجٌ وَمِن كُلِّ تَأْكُلُونَ لَحْمًا طَرِيّاً وَتَسْتَخْرِجُونَ حِلْيَةً تَلْبَسُونَهَا وَرَى الْفُلْكَ فِيهِ مَوَاخِرَ لِتَبْعُوا مِن فَضْلِهِ وَلَعَلَّكُمْ تَشْكُرُونَ } فاطر ١٢

### قال تعالى :

مَرَجَ الْبَحْرَانِ يَلْتَقِيَانِ {١٩} بَيْنَهُمَا بَرْزَخٌ لَّا يَبْغِيَانِ {٢٠}الرحمن

<<<<<<<<<<>>>>>>>>

# ٢٢- رحمة الله تعالى تفجر الأنهار من الأحجار

لماذا ذكر الحق سبحانه وتعالى القلب ووصفه بأنه يقسو ولم يقل نفوسكم ـ لأن القلب هو موضوع الرقة والرحمة والعطف . وإذا ما جعلنا القلب كثير اكر لله فإنه يمتلئ رحمة وعطفا. والقلب هو العضو اي يحسم مشاكل الحياة ، فإذا كان القلب يعمر باليقين والإيمان . فكل جارحة كون فيها خميرة الإيمان. وحتى نعرف قوة وقدرة وسعة القلب على الإيمان واحوائه أوضح الله تعالى هذا المعنى في كتابه العزز حيث يقول :

اللَّهُ نَزَّلَ أَحْسَنَ الْحَدِيثِ كِتَاباً مُّتَشَابِهاً مَّانِيَ تَفْشَعِرُ مِنْهُ جُلُودُ اَّ ِنَ يَخْشَوْنَ رَبَّهُمْ ثُمَّ تَلِينُ جُلُودُهُمْ وَقُلُوبُهُمْ إِلَى ذِكْرِ اللَّهِ ذَلِكَ هُدَى اللَّهِ يَهْدِي بِهِ مَنْ يَشَاءُ وَمَن يُضْلِلْ اللَّهُ فَمَا لَهُ مِنْ هَادٍ (٢٣)سورة الزمر

وهكذا نرى أن الجلود تقشعر من هول الوعيد بالنار . ومجرد قراءة ما ذكره القرآن عنها وبعد ذلك تأتي الرحمة، وفي هذه الحالة لا تلين الجلود فقط ولكن لابد أن تلين القلوب لأنها هي التي تعطى اللمحة الإيمانية لكل جوارح الجسد .

ورسول الله صلى الله عليه وسلم يقول:

(ألا وإن في الجسد مضغطة إذا صلحت صلح الجسد كله وإذا فسدت فسد الجسد كله ألا وهي القلب)رواه البخاري ومسلم.

إذن فالقلب هو منبع اليقين ومصب الإيمان، وكما أن الإيمان في القلب فإن القسوة والكفر في القلب .. فالقلب حينها ينسى ذكر الله يقسو .. لماذا؟ .. لأنه يعتقد أنه ليس هناك إلا الحياة الدنيا وإلا المادة فيحاول أن يحصل منها على أقصى ما يستطيع وبأي طريقة فلا تأتي إلا بالظلم والطغيان وأخذ حقوق الضعفاء، ثم لا يفرط فيها أبدا لأنها هي منتهى حياته فلا شيء بعدها. أنه يجد إنساناً يموت أمامه من الجوع ولا يعطيه رغيفا .. وإذا خرج الإيمان من القلب خرجت منه الرحمة وخرج منه كل إيمان الجوارح:

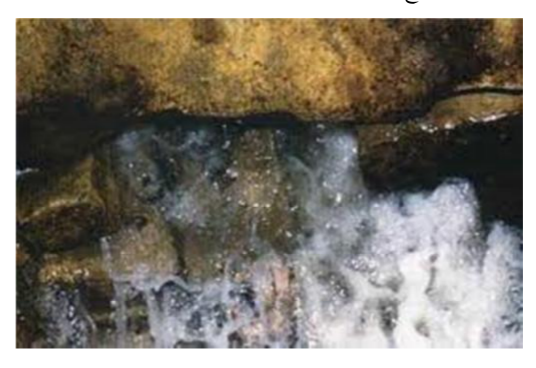
- فلمحة الإيمان التي في اليد: تخرج فتمتد اليد إلي السرقة والحرام.
- ولمحة الإيمان التي في العين : تخرج فنظر العين إلي كل ما حرم الله.

- ولمحة الإيمان التي في القدم: تخرج فلا تمشي القدم إلي المسجد أبدا ولكنها تمشي إلي الحمارة وإلي السرقة .. لأنه كما قلنا القلب مخزن الإيمان في الجسم .

ويشبه الحق تبارك وتعالى قسوة قلوبهم فيقول:

(فهي كالحجارة أو أشد قسوة) الحجارة هي الشيء القاسي اي تدركه حواسنا ومألوف لنا ومألوف لبني إسرائيل أيضا .. لأن لهم مع الحجارة شوطا كبيرا عندما تاهوا في الصحراء .. وعندما عطشوا وكان موسى يضرب لهم الحجر بعصاه. الله تبارك وتعالى لفتهم إلي أن المفروض أن كون قلوبهم لينة ورفيقة حتى ولو كانت في قسوة الحجارة .. ولكن قلوبهم تجاوزت هذه القسوة فلم تصبح في شدة الحجارة وقسوتها بل هي أشد. ولكن قلوبهم كون القلوب أشد قسوة من الحجارة .. لا تنظر إلي ليونة مادة القلوب ولكن انظر إلي أدائها لمهمتها .

الجبل قسوته مطلوبة لأن هذه محمته أن كون وتداً للأرض صلبا قويا، ولكن هذه القسوة ليست مطلوبة من القلب وليست محمته .. أما قلوب بني إسرائيل فهي أشد قسوة من الجبل ..والمطلوب في القلوب اللين، وفي الحجارة القسوة .. فكل صفة مخلوقة لمخلوق ومطلوبة لمهمة .. فالخطاف ملا أعوج هذا العوج يجعله يؤدي محمته على الوجه الأكمل .. فعوج الخطاف استقامة لمهمته ..



وحين تفسد القلوب وتخرج عن محمتها كون أقسى من الحجارة ..وكون على العكس تماما من محمتها.. يقول الحق تبارك وتعالى:

(وَإِنَّ مِنَ الْحِجَارَةِ لَمَا يَتَفَجَّرُ مِنْهُ الأَنْهَارُ وَإِنَّ مِنْهَا لَمَا يَشَّقَّقُ فَيَخْرُجُ مِنْهُ الْمَاء)من الآية ٧٤ سورة البقرة.

هنا يذكرهم الله لما رأوه من الرحمة الموجودة في الحجارة .. عندما ضرب موسى الحجر بالعصا فانفجرت منه العيون. وذلك مل حسي شهدوه. يقول لهم الحق جل جلاله: أن الرحمة تصيب الحجارة فيتفجر منها الأنهار ويخرج منها الماء ويقول سبحانه: (وإن منها لما يبط من خشية الله) إذن فالحجارة يصيبها اللين والرحمة فيخرج منها الماء. ولكن قلوبكم إذا قست لا يصيبها لين ولا رحمة فلا تلين أبدا ولا تخشع أبدا. والله سبحانه وتعالى نزل عليكم التوراة وأعطاكم من فضله ورحمته وستره ومغفرته الكير .. كان المفروض أن تلين قلوبكم كر الله .

ولكن ما الفرق بين تفجر الأنهار من الحجارة وبين تشققها ليخرج منها الماء؟ عندما تتفجر الحجارة يخرج منها الماء. نحن نذهب إلي مكان الماء لنأخذ حاجنا .. ولكن عندما تتفجر منها الأنهار فالماء هو اي يأتي إلينا ونحن في أماكننا .. وفرق بين عطاء تذهب إليه وعطاء يأتي إليك .. أما هبوط الحجر من خشية الله فذلك حدث عندما تجلى الله للجبل فجعله دكا. واقرأ قوله تعالى :

(فَلَمَّا تَجَلَّى رَبُّهُ لِلْجَبَلِ جَعَلَهُ دَكَّا وَخَرَّ موسَى صَعِقاً)من الآية ١٤٣ سورة الأعراف

#### قال تعالى :

{ثُمَّ قَسَتْ قُلُوبُكُم مِّن بَعْدِ ذَلِكَ فَهِي كَالْحِجَارَةِ أَوْ أَشَدُّ قَسْوَةً وَإِنَّ مِنَ الْحِجَارَةِ لَمَا يَتَفَجَّرُ مِنْهُ الْمَاء وَإِنَّ مِنْهَا لَمَا يَشَقَّقُ فَيَخْرُجُ مِنْهُ الْمَاء وَإِنَّ مِنْهَا لَمَا يَبْبِطُ مِنْ خَشْيَةِ اللّهِ وَمَا اللّهُ بِغَافِلِ عَمَّا تَعْمَلُونَ } البقرة ٧٤

<<<<<<<<<<>>>>>>>>>>>

# ٢٣- البحر من آيات الله تعالى

من حكمة الله وتقدره أنه جعل البحار تشغل ثلاثة أرباع مساحة الأرض تقريباو جعل مياهها مالحة كى تبقى صالحة دون فساد أو عطن على مر الدهور والأعوام وهى رغم أنها مالحة إلا أنها مخزن للهاء العذب اى لولاه لانعدمت الحياة على وجه الأرض ولهذه البحار فوائد عظيمة منها:

- أنها مخزن الماء العذب فالعالم وا ى يمنحنا الله إياه عن طريق تبخره بواسطة أشعة الشمس وسقوطه على صورة أمطار روى الزرع والضرع وتنبع بواسطتها الأنهار.



- أنها تنظم حرارة الأرض بين الليل والنهار والصيف والشتاء .
- أنهايذوب فيها جزء كبير من ثانى أكسيدالكربون الملوث للجو واللازم لاتمام عملية التمثيل الضوئى حيث تقوم النباتات البحرية بتحليله إلى الكربون اللازم لانتاج الطاقة الضوئية والمواد العضوية التى تتغذى عليها الأحياء البحرية والأكسجين اللازم لتنفس الأسهاك.



- أنها مصدر هام لغذاء الإنسان وبها ثروات نافعة كالبترول واللؤلؤ والمرجان.
  - أنها وسيلة هامة لنقل البضائع والمسافرين بين أرجاء العالم المختلفة .



- أن قاع البحر كتاب مفوح لمعرفة تاريخ الأرض وتطور الحياة فيها.



- أشارت أحدث الأبحاث العلميه إلى أهمية الإستحام في البحر والجلوس على شاطئه للتخلص من الأمراض النفسيه والعضويه , خاصة أن العلاج في المياه المالحه أحد طرق العلاج المعترف بها في الأوساط الطبيه على المستوى العالمي ، ويشير الأطباء إلى أن ملح البحر له مفعول تنظيفي هائل إلى جانب أثره المرطب للجلد ، وذلك إذا تم تدليك الجسم به .



- لك فإن الإستحام بمياه البحر يؤدي إلى إستعادة بشرة الجلد حيوتها وسلامتها ، كما يعمل على إزالة قشور الجلد وتنشيط مسامه ، والحد من المتاعب الجلديه وحب الشباب وإنتهاب الثنايا والإحمرار ، وكذلك يحافظ على نعومة الجلد ووقايته وشفائه من القروح والإكزيما ، لك هناك إتجاه إلى الإستفاده من المنتجات البحريه وإستخدامها في أشكال عديده مل الصابون والكريم والمراهم .

- وأثبتت الأبحاث العلميه الحديثه أهمية الإستحام في البحر للتخلص من الإجماد والإكتئاب والأرق والتور العصبي الزائد . والإستحام داخل البحر يعرض الجسم لضغط يختلف بإخلاف العمق ، فالعمق العادي له أثر إيجابي في تنشيط الدوره الدمويه وتخفف الآم الروماتيزم والتصلب والتشنج العضلي ، وهذه الإستجابه ناتجة عن توفر العوامل الثلاثه من ضغط وحراره وأملاح في مياه البحر.

### قال تعالى :

﴿إِنَّ فِي خَلْقِ السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضِ وَاخْ ِلاَفِ اللَّيْلِ وَالنَّهَارِ وَالْفُلْكِ الَّتِي تَجْرِي فِي الْبَحْرِ بِمَا يَنفَعُ النَّاسَ وَمَا أَنزَلَ اللَّهُ مِنَ السَّمَاءِ مِن مَّاء فَأَحْيَا بِهِ الأَرْضَ بَعْدَ مَوْتِهَا وَبَثَّ فِيهَا مِن كُلِّ دَآبَّةٍ وَتَصْرِيفِ الرِّيَاحِ وَالسَّحَابِ الْمُسَخِّرِ بَيْنَ السَّمَاء وَالأَرْضِ لآيَاتٍ لِّقَوْمٍ يَعْقِلُونَ }البقرة ١٦٤

## قال تعالى :

﴿اللَّهُ ا َّ بِي خَلَقَ السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضَ وَأَنزَلَ مِنَ السَّمَاءِ مَاءً فَأَخْرَجَ بِهِ مِنَ الشَّمَرَاتِ رِزْقاً لَّكُمْ وَسَخَّرَ لَكُمُ الْفُلْكَ لِتَجْرِيَ فِي الْبَحْرِ بِأَمْرِهِ وَسَخَّرَ لَكُمُ الأَنْهَارَ }إبراهيم٣٢

### قال تعالى :

﴿ وَهُوَ ا ۚ بِي سَخَّرَ الْبَحْرَ لِتَأْكُلُواْ مِنْهُ لَحْماً طَرِيّاً وَتَسْتَخْرِجُواْ مِنْهُ حِلْيَةً تَلْبَسُونَهَا وَرَى الْفُلْكَ مَوَاخِرَ فِيهِ وَلِتَبْنَغُواْ مِن فَضْلِهِ وَلَعَلَّكُمْ تَشْكُرُونَ ﴾ النحل ١٤

#### قال تعالى :

﴿رَّبُّكُمُ ا َّ بِي رُزْجِي لَكُمُ الْفُلْكَ فِي الْبَحْرِ لِتَدْ نَغُواْ مِن فَضْلِهِ إِنَّهُ كَانَ بِكُمْ رَحِياً }الإسراء٦٦

## قال تعالى :

﴿ وَلَقَدْ كَرَّمْنَا بَنِي آدَمَ وَحَمَلْنَاهُمْ فِي الْبَرِّ وَالْبَحْرِ وَرَزَقْنَاهُم مِّنَ الطَّيِّبَاتِ وَفَضَّلْنَاهُمْ عَلَى كَثِيرٍ مِّمَّنْ خَلَقْنَا تَفْضِيلاً }الإسراء ٧٠

### قال تعالى :

﴿ أَلَمْ رَ أَنَّ اللَّهَ سَخَّرَ لَكُم مَّا فِي الْأَرْضِ وَالْفُلْكَ تَجْرِي فِي الْبَحْرِ بِأَمْرِهِ وَيُمْسِكُ السَّمَاء أَن تَقَعَ عَلَى الْأَرْضِ إِلَّا بِإِذْنِهِ إِنَّ اللَّهَ بِالنَّاسِ لَرَؤُوفٌ رَّحِيمٌ } الحج٦٥

### قال تعالى :

﴿ أَلَمْ رَ أَنَّ الْفُلْكَ تَجْرِي فِي الْبَحْرِ بِنِعْمَتِ اللَّهِ لِيُرِكُمْ مِّنْ آيَاتِهِ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآيَاتٍ لِّكُلِّ صَبَّارِ شَكُورٍ }لقان ٣١

## قال تعالى :

﴿ وَمِنْ آيَاتِهِ الْجَوَارِ فِي الْبَحْرِ كَالْأَعْلَام } الشورى٣٢

### قال تعالى :

{اللَّهُ ا َّ يِ سَخَّرَ لَكُمُ الْبَحْرَ لِتَجْرِيَ الْفُلْكُ فِيهِ بِأَمْرِهِ وَلِتَبْنَغُوا مِن فَضْلِهِ وَلَعَلَّكُمْ تَشْكُرُونَ }الجاثية ١٢

### قال تعالى :

﴿ وَلَهُ الْجَوَارِ الْمُنشَآتُ فِي الْبَحْرِ كَالْأَعْلَامِ } الرحمن ٢٤

<<<<<<<<<>>>>>>>>>>>>

### ٢٤- صيد البحر

أحل الله تعالى للناس صيد البحر في وقت الإحرام للحج وللعمرة بعكس صيد البر من الطيور فهو محرم في وقت الحج والعمرة .

والمراد بالبحر جميع المياه ، قال عمر رضي الله عنه : صيده ما اصطيد وطعامه ما رمي به . وعن ابن عباس وابن عمر وأبي هررة :طعامه ما قذفه الماء إلى الساحل ميتا .

وقال قوم : هو المالح منه وهو قول سعيد بن جبير وعكرمة وسعيد بن المسيب وقادة والنخعي .

وقال مجاهد :صيده : طريه ، وطعامه : مالحه ، ماعا لكم أي : منفعة لكم ، وللسيارة يعني : المارة .

وجملة حيوانات الماء على قسمين: سمك وغيره ، أما السمك فميده حلال مع اخلاف أنواعها.



قال النبي صلى الله عليه وسلم: أحلت لنا ميتتان ودمان: الميتان هما الحوت والجراد ، والدمان هما الكبد والطحال ولا فرق بين أن يموت بسبب أو بغير سبب ، وعند أبي حنيفة لا يحل إلا أن يموت بسبب من وقوع على حجر أو انحسار الماء عنه ونحو ذلك .

#### أما غير السمك فقسان:

- قسم يعيش في البركالضفدع والسرطان ، فلا يحل أكله .



- وقسم يعيش في الماء ولا يعيش في البر إلا عيش المذبوح ، فاخلف القول فيه ، فذهب قوم إلى أنه لا يحل شيء منها إلا السمك ، وهو معنى قول أبي حنيفة رضي الله عنه وذهب قوم إلى أن ميت الماء كلها حلال لأن كلها سمك ، وإن اخلفت صورها ، كالجريث يقال له حية الماء ، وهو على شكل الحية وآكله مباح بالاتفاق ، وهو قول أبي بكر وعمر وابن عمر وابن عباس وزيد بن ثابت وأبي هررة ، وبه قال شريح والحسن وعطاء ، وهو قول مالك وظاهر مذهب الشافعي .

وذهب قوم إلى أن ما له نظير في البر يؤكل ، فمية ه من حيوانات البحر حلال ، مل بقر الماء ونحوه ، وما لا يؤكل نظيره في البر لا يحل ميتته من حيوانات البحر ، مل كلب الماء والخنزر والحمار ونحوها.

وقال الأوزاعي كل شيء عيشه في الماء فهو حلال ، قيل : فالتمساح؟ قال نعم .

وقال الشعبي الو أن أهلي آكلوا الضفادع لأطعمتهم ، وقال سفيان الثوري أرجو أن لا كون بالسرطان بأسا .



وظاهر الآية حجة لمن أباح جميع حيوانات البحر ، وكذلك الحديث .

أخبرنا أبو الحسن السرخسي أنا زاهر بن أحمد أنا أبو إسحاق الهاشمي أنا أبو مصعب عن مالك عن صفوان بن سلمان عن سعيد بن سلمة من آل بني الأزرق أن المغيرة بن أبي بردة وهو من بني عبد الدار أخبره أنه سمع أبا هررة رضي الله عنه يقول:

سأل رجل رسول الله صلى الله عليه وسلم فقال:

يا رسول الله إنا نركب في البحر ونحمل معنا القليل من الماء ، فإن توضأنا به عطشنا ، أفنتوضأ بماء البحر؟ فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم : هو الطهور ماؤه الحل ميتنه.

أخبرنا عبد الواحد المليحي أنا أحمد بن عبد الله النعيمي أنا محمد بن يوسف أنا محمد بن إسهاعيل أنا مسدد أنا يحيى عن ابن جريج أخبرني عمر أنه سمع جابرا رضي الله عنه يقول:

غزوت جيش الخبط وأمر أبو عبيدة ، فجعنا جوعا شديدا فألقى البحر حوتا ميتا لم نر مله ، يقال له العنبر ، فأكلنا منه نصف شهر ، فأخذ أبو عبيدة عظما من عظامه ، فمر الراكب تحته .وأخبرني أبو الزبير أنه سمع جابرا يقول : قال أبو عبيدة كلوا فلما

قدمنا المدينة ذكرنا ذلك للنبي صلى الله عليه وسلم ، فقال : كلوا رزقا أخرجه الله إليكم ، أطعمونا إن كان معكم ، فأتاه بعضهم بشيء منه فأكلوه .



## قال تعالى :

﴿أُحِلَّ لَكُمْ صَيْدُ الْبَحْرِ وَطَعَامُهُ مَاعاً لَّكُمْ وَلِلسَّيَّارَةِ وَحُرِّمَ عَلَيْكُمْ صَيْدُ الْبَرِّ مَا دُمْتُمْ حُرُماً وَاتَّقُواْ اللّهَ ا َّ بِيَ إِلَيْهِ تَخْشَرُونَ }المائدة٩٦

<<<<<<<<<<>>>>>>>>>

# ٢٥- علم الله تعالى بما في أعماق البحار

أعهاق البحر أضخم بيئة على سطح الأرض ومع ذلك أقلها حظاً من حيث المعرفة. والبحار تغطي نحو ثلثي سطح الأرض، وتشمل كل المياه التي زيد عمقها على ألف متر تحت مستوى سطح البحر. لقد افترض معظم الناس على مدى قرون، أن الأعهاق الباردة والمظلمة للمحيط لا تصلح سوى للقليل من الحياة أو لا تصلح لأية حياة على الإطلاق. ولكن اختراع أنواع جديدة من المركبات المعدة للاستخدام تحت سطح البحر والتطورات التقنية الأخرى التي حدثت خلال القرن العشرن، مكنت الناس من استكشاف هذه المساحات الواسعة. لقد اكتشف العلماء عددًا كبيرًا من الكائنات الحية في أعهاق البحار. وتعد بعض مخلوقات المياه العميقة من ضمن أكثر المخلوقات غرابة على وجه الأرض.

تحتوي أجزاء من أعماق البحر على عدد من الحيوانات يفوق ما يستطيع الجليد البحري إعاشته. وفي هذه المناطق، تقوم بعض الكائنات الحية المتخصصة بتصنيع المواد الكيميائية في عملية تسمى التركيب الكيميائي.

تميز الحياة في أعماق البحر بأنها غير مألوفة، حتى بالنسبة لمعظم علماء الأحياء. ويعتقد علماء المحيطات أن الحيوانات التي تعيش في أعماق البحار، تماثل من حيث التنوع والعدد، تلك التي تعيش في الغابات الاستوائية المطيرة والشعب المرجانية. وفي الواقع، قد كون هناك عشرة ملايين نوع أو أكثر من الحيوانات التي تعيش في المياه العميقة. وتميز العديد من المخلوقات بأجساد جميلة ولكنها غريبة التكون، ساهمت في تشكيلها عوامل مل البرودة الشديدة، وانعدام الضوء، وأطنان الضغط التي رزح تحتها في أعماق المحيط.ويمكن تقسيم أنواع الحياة في أعماق البحر إلى ثلاث مجموعات هي:

- (١) المخلوقات الهرية: التي تسمى الكائنات الحية الهرية.
  - (٢) اللافقاريات : وهي حيوانات بدون عمود فقري.
    - (٣) الأساك.

الكائنات الحية الهرية: تشكل أكبر مجموعة من الكائنات الحية في أعماق البحر. تتكون معظم الكائنات الحية الهرية التي تعيش في المياه العميقة من البكيريا وحيدة الخلية، التي توفر الغذاء للعديد من المخلوقات الأخرى وكون البكيريا في بعض الأماكن من الكثرة بحيث تشكل مستعمرات ضخمة شبيهة بالسجاد.



اللافقاريات: أكثر أنواع الحيوانات شيوعًا في أعماق البحر. تعيش العديد من الديدان، والسرطانات، واللافقاريات الصغيرة الأخرى تحت الرواسب الموجودة في قاع المحيط. وتسكن العديد من اللافقاريات الأخرى في المياه الموجودة بالقرب من القاع.



الأسهاك: هي الفقاريات (الحيوانات التي لها عمود فقري) الوحيدة التي تعيش في أعهاق البحار. وتختلف أسهاك أعهاق المحيط بصورة كبيرة عن الأسهاك التي تعيش في المياه الضحلة. فعمظم أسهاك المياه العميقة كون بالغة الصغر بحيث لا يتجاوز طولها بضع سنتميترات. تميز أسهاك المياه العميقة، مل العديد من اللافقاريات، بجلد هلامي يمكنها من الصمود للضغط في أعهاق المحيط، وكون محاراتها في السباحة عادة ضعيفة.



لقد بدأ المكتشفون وعلماء البحار لتوهم في فهم أعماق البحر. فحتى منتصف القرن التاسع عشر اعتقد معظم العلماء أنه توجد حياة محدودة أو لا توجد حياة على الاطلاق في قاع المحيط. وفي السبعينيات من القرن التاسع عشر، بدأ الناس في العثور على كائنات الأعماق عن طريق استخدام شباك التقاط المحار .فهم يقومون بانزال هذه المغرفات تحت سطح المحيط ويستخرجون عينات من قاع البحر.

وفي الثلاثينيات من القرن العشرن، بدأ العلماء في تطور مركبات للغطس مكنتهم من استكشاف المحيط على أعماق أكبر فأكبر. وفي عام ١٩٦٧م، استخدم علماء الأحياء البحرية لأول مرة مزلجة الأعماق، وهي أداة لجمع العينات البحرية تشبه المغرفة. وقد احوت عينات أعماق البحر التي تم جمعها بهذه الآلة، على عدد من الحيوانات يفوق بكير ما هو موجود في العينات التي جمعت من المياه الضحلة. وقد أعطت هذه الاكتشافات العلماء فكرة أكثر دقة عن التنوع الواسع للحياة في قاع المحيط.

وفي أواخر السبعينيات من القرن العشرن، بدأ العلماء في مشاهدة الحياة في قاع المحيط على نحو مباشر، عبر نوافذ المركبات البحرية المعروفة باسم غواصات الأعماق.



كما قام العلماء أيضًا باستكشاف المياه العميقة باستخدام المركبات التي يجري تشغيلها عن بعد والروبوتات (الإنسان الآلي) التي يتم إنزالها من سفن الأبحاث. وعلى الرغم من هذا التقدم، إلا أن نسبة أعماق البحر التي جرى استكشافها حتى نهاية القرن العشرن تقل حسب تقدرات الباحين عن ١٠٠ فسبحان الله رب العالمين اي يعلم مافي البحر.

#### قال تعالى :

﴿ وَعِندَهُ مَفَاتِحُ الْغَيْبِ لاَ يَعْلَمُهَا إِلاَّ هُوَ وَيَعْلَمُ مَا فِي الْبَرِّ وَالْبَحْرِ وَمَا تَسْقُطُ مِن وَرَقَةٍ إِلاَّ يَعْلَمُهَا وَلاَ حَبَّةٍ فِي ظُلُمَاتِ الأَرْضِ وَلاَ رَطْبٍ وَلاَ يَابِسٍ إِلاَّ فِي كِتَابٍ مُّبِينٍ }الأنعام ٥٩

<<<<<<<<<<>>>>>>>>

## ٢٦- الهول في ظلمات البحار

هناك حقائق في أعماق البحار تم اكتشافها بعد اختراع الغواصات، الإنسان في تاريخه الطويل ركب البحر على سفينة، أما أن يغوص في أعماق البحر بغواصة رى كل شيء في الأعماق السحيقة هذا شيء جاء مأخراً.

لا أحد يعلم أن في البحر طبقة عليا وطبقة سفلى، البحر بحران؛ بحرٌ فوق وبحرٌ تحت، ولكل بحر موج، ولكل بحر تيارات مائية، لك عندما اكتشف الإنسان هذه التيارات المائية في أعماق البحار، ماذا فعل؟

أصبح بالغواصات ينزل إلى هذه الأعماق ويطفئ المحركات فتمشي، يذقل من مكان إلى آخر من دون صوت محرك كشف وجوده، في بحر آخر موج أول وثان وثالث، وهذا البحر الآخر ظلامٌ دامس، فأشعة الشمس ينعدم ضوءها كلياً فيما قرأت بعد مئتى متر، يقول لك:

ظلهات ثلاثة ظلمة البحر، وظلمة الليل، وظلمة الموج، فالأمواج السفلية في الطبقة السفلى من البحر، له أمواج، وله خصائص، وله تيارات، وله حركة، لا علاقة لها بالبحر العلوى أبداً.



هذه حقيقة تم الوصول اليها بعد اقامة مئات من محطات البحرية..والتقاط الصور بالأقمار الصناعية..واي قال هذا الكلام هو البرفيسور شرايدر..وهو من أكبر علماء البحار بألمانيا الغربية ..اي يقول:إذا تقدم العلم فلا بد أن يتراجع الدن.لكنه عندما سمع معاني آيات القرآن الكريم بهت وقال:إن هذا لا يمكن أن كون كلام بشر.ويأتي البروفيسور دورجاروا أستاذ علم جيولوجيا البحار ليعطينا ما وصل إليه العلم فيقول لقد كان الإنسان في الماضي لا يستطيع أن يغوص بدون إستخدام الآلآت أكثر من عشرن مترا.ولكننا نغوص الآن في أعماق البحار بواسطة المعدات الحديثة فنجد ظلاما شديدا على عمق مائتي متر.

فالمعروف أن ألوان الطيف سبعة الأحمر والأصفر والأزرق والأخضر والبرتقالي إلى آخره..فإذا غصنا في أعهاق البحر تختفي هذه الألوان واحد بعد الآخر..وآخر الألوان إخفاء هو اللون الأزرق على عمق مائتي متر.كل لون يختفي يعطي جزءا من الظلمة إلى أن يصل إلى الظلمة الكاملة وثبت علميا أن هناك فاصلا بين الجزء العميق من البحر والجزء العلوي.وأن هذا الفاصل مملوء بالامواج فكأن هناك أمواجا على حافة الجزء العميق المظلم من البحر وهذه لا نراها وهناك أمواج على سطح البحر وهذه نراها.فكأنها موج من فوقه موج وهذه حقيقة علمية مؤكدة و لك قال البروفيسور دور جاروا عندما سمع الآيات القرآنية ؛ إن هذا لا يمكن أن كون علما بشريا.



### قال تعالى :

﴿ قُلْ مَن يُنَجِّيكُم مِّن ظُلُمَاتِ الْبَرِّ وَالْبَحْرِ تَدْعُونَهُ تَضَرُّعاً وَخُفْيَةً لَّئِنْ أَنجَانَا مِنْ هَذِهِ لَنَكُونَنَّ مِنَ الشَّاكِرِنَ } الأنعام ٦٣

#### قال تعالى :

﴿ وَهُوَ ا ۚ يِ جَعَلَ لَكُمُ النُّجُومَ لِتَهْتَدُواْ بِهَا فِي ظُلُمَاتِ الْبَرِّ وَالْبَحْرِ قَدْ فَصَّلْنَا الآيَاتِ لِقَوْمٍ يَعْلَمُونَ ﴾ الأنعام ٩٧

### قال تعالى :

{هُوَ ا َّ بِي يُسَيِّرُكُمْ فِي الْبَرِّ وَالْبَحْرِ حَتَّى إِذَا كُنتُمْ فِي الْفُلْكِ وَجَرَاْنَ بِهِم بِرِيحٍ طَيِّبَةٍ وَفَرِحُواْ بِهَا جَاءَتْهَا رِيحٌ عَاصِفٌ وَجَاءهُمُ الْمَوْجُ مِن كُلِّ مَكَانٍ وَظَنُّواْ أَنَّهُمْ أُحِيطً بِهِمْ دَعَوُا اللّهَ مُخْلِصِينَ لَهُ الدِّنَ لَئِنْ أَنجَيْتَنَا مِنْ هَذِهِ لَنكُونَنِّ مِنَ الشَّاكِرِنَ } يونس٢٢

#### قال تعالى :

﴿ وَإِذَا مَسَّكُمُ الْضُرُّ فِي الْبَحْرِ ضَلَّ مَن تَدْعُونَ إِلاَّ إِيَّاهُ فَلَمَّا نَجَّاكُمْ إِلَى الْبَرِّ أَعْرَضْتُمْ وَكَانَ الإِنْسَانُ كَفُوراً } الإسراء ٢٧

#### قال تعالى :

﴿ أَوْ كَظُلُمَاتٍ فِي جَمْرٍ لُجِّيٍّ يَغْشَاهُ مَوْجٌ مِّن فَوْقِهِ مَوْجٌ مِّن فَوْقِهِ سَحَابٌ ظُلُمَاتُ بَعْضُهَا فَوْقَ بَعْضُ اللَّهُ لَهُ نُوراً فَمَا لَهُ مِن نُورٍ فَوْقَ بَعْضٍ إِذَا أَخْرَجَ يَدَهُ لَمْ كَدْ رَاهَا وَمَن لَّمْ يَجْعَلِ اللَّهُ لَهُ نُوراً فَمَا لَهُ مِن نُورٍ } النور ٤٠

### قال تعالى :

{أَمَّن يَهْدِكُمْ فِي ظُلُمَاتِ الْبَرِّ وَالْبَحْرِ وَمَن رُسِلُ الرِّيَاحَ بُشْراً بَيْنَ يَدَيْ رَحْمَتِهِ أَإِلَهُ مَّعَ اللَّهِ تَعَالَى اللَّهُ عَمَّا يُشْرِكُونَ }النمل٦٣

# ٢٧-كلمات الله تعالى مقارنة بماء البحر

### يقول الله تعالى :

قل يا محمد لو كان ماء البحر مدادا للقلم اي كب به كلمات ربى وحكمه وآياته الدالة عليه ، لنفد البحر أي : لفرغ البحر قبل أن يفرغ من كتابة ذلك ولو جئنا بمثله أي : بمثل البحر آخر ، ثم آخر ، وهلم جرا ، بحور تمده وكب بها ، لما نفدت كلمات الله ، كما قال تعالى : (ولو أنما في الأرض من شجرة أقلام والبحر يمده من بعده سبعة أبحر ما نفدت كلمات الله إن الله عزز حكيم) لقان : ٢٧



قال الربيع بن أنس إن مل علم العباد كلهم في علم الله كقطرة من ماء البحور كلها ، وقد أنزل الله ذلك : قل لو كان البحر مدادا لكلمات ربي لنفد البحر قبل أن تنفد كلمات ربي ولو جئنا بمثله مددا. يقول : لو كان البحر مدادا لكلمات الله ، والشجر كله أقلام ، لانكسرت الأقلام وفني ماء البحر ، وبقيت كلمات الله قائمة لا يفنيها شيء ؛ لأن أحدا لا يستطيع أن يقدر قدره ولا يثني عليه كما ينبغي ، حتى كون هو اي يثني على نفسه ، إن ربناكما يقول وفوق ما نقول ، إن مل نعيم الدنيا أولها وآخرها في نعيم الآخرة ، كحبة من خردل في خلال الأرض كلها.

# وقال الحسن البصري:

لو جعل شجر الأرض أقلاما ، وجعل البحر مدادا ، وقال الله : " إن من أمري كذا ، ومن أمري كذا ، ومن أمري كذا " لنفد ما في البحور ، وكسرت الأقلام .



وقال قادة :قال المشركون إنما هذا كلام يوشك أن ينفد ، فقال الله تعالى : ولو أنما في الأرض من شجرة أقلام أي : لو كان شجر الأرض أقلاما ، ومع البحر سبعة أبحر ، ما كان لتنفد عجائب ربي وحكمته وخلقه وعلمه.

#### قال تعالى :

﴿قُل لَّوْ كَانَ الْبَحْرُ مِدَاداً لِّكَلِمَاتِ رَبِّي لَنَفِدَ الْبَحْرُ قَبْلَ أَن تَنفَدَ كَلِمَاتُ رَبِّي وَلَوْ جِئْنَا بِمِثْلِهِ مَدَداً }الكهف٩٠٠

### قال تعالى :

﴿ وَلَوْ أَنَّمَا فِي الْأَرْضِ مِن شَجَرَةٍ أَقْلَامٌ وَالْبَحْرُ يَمُدُّهُ مِن بَعْدِهِ سَبْعَةُ أَبْحُرٍ مَّا نَفِدَتْ كَلِمَاتُ اللَّهِ إِنَّ اللَّهَ عَزِزٌ حَكِيمٌ } لقهان ٢٧

<<<<<<<<<>>>>>>>>>>

# ٢٨- ظهور الفساد في البحر

عقد علماء البيئة اجتماعاً في فرنسا عام ٢٠٠٧م وخرجوا بثلاث نتائج اتفق عليها أكثر من محتلف دول العالم:

1- لقد بدأت نسب التلوث تتجاوز حدوداً لم يسبق لها ميل من قبل في تاريخ البشرية، وهذا يؤدي إلى إفساد البيئة في البر والبحر. ففي البر هنالك فساد في التربة، وفساد في المياه الجوفية وتلوثها، وفساد في النباتات ، حيث اخل التوازن النباتي على اليابسة.

وفي البحر بدأت الكل الجليدية با وبان بسبب ارتفاع حرارة الجوّ، وبدأت الكائنات البحرية بالتضرر نتيجة ذلك. إذن هنالك فساد في البيئة .



7- اتفق ٠٠٠ عالم على أن الإنسان هو المسؤول عن هذا الإفساد للبيئة، ويقولون: إن الناس بسبب إفراطهم وعدم مراعاتهم للتوازن البيئي الطبيعي، فالحروب والتلوث والإفراط في استخدام التكنولوجيا، دون مراعاة البيئة وقوانينها، كل ذلك أدى إلى تسارع في زيادة نسبة الكربون في الجوّ حيث تضاعفت نسبه أكثر من عشرة أضعاف منذ بداية الثورة الصناعية (أي منذ ٣٠٠ سنة).



وهناك ظاهرة تسمى الاحباس الحراري، فالغازات الناتجة عن المصانع والسيارات تُعبس داخل الغلاف الجوي و رفع درجة حرارته وتلوث الجوّ والبر والبحر، وتؤدي إلى ازدياد نسبة الكربون، وقد أكد العلماء إن الناس هم الله م سببوا هذا الإفساد في البيئة وأخلّوا بالتوازن الطبيعي لها.

٣- وجّه العلماء في نهاية اجتماعهم نداء عاجلاً وإنذاراً لجميع دول العالم أن يتخذوا الإجراءات السريعة والمناسبة للحدّ من التلوث لتلافي الأخطار القادمة الناتجة عن التلوث الكبير في الجو والبحر واليابسة.

والإعجاز العلمي في آية واحدة من القرآن الكريم ، فقد تحدث القرآن الكريم في آية من آياته عن هذه النتائج الثلاثة بدقة مذهلة.

#### يقول تعالى:

(ظَهَرَ الْفَسَادُ فِي الْبَرِّ وَالْبَحْرِ بِمَا كَسَبَتْ أَيْدِي النَّاسِ لِيُذِيقَهُمْ بَعْضَ اَّ ِي عَمِلُوا لَعَلَّهُمْ رَجِعُونَ) [الروم: ٤١]. فقد تضمنت هذه الآية الكريمة إشارة إلى النتائج الثلاثة التي اتفق عليها العلماء اليوم وهي:

# ١- (ظَهَرَ الْفَسَادُ فِي الْبَرِّ وَالْبَحْرِ):

اتفق العلماء على أن الفساد في البيئة وكلمة الفساد تشمل التلوث والتغيرات المناخية وكل شيء جاوز الحدّ، ومن معاني الفساد (الجدْب) أي التصحر، وهو ما يحدث اليوم على الأرض حيث يؤكد العلماء أن المساحة الخضراء تتقلص بفعل البشر وسوف زداد الأراضي الجافة والمتصحرة في الأعوام القادمة بسبب زيادة التلوث. ويؤكدون أيضاً أن الفساد البيئي يشمل البرّ والبحر، تماماً كما جاء في الآية الكريمة.



٢- (بِمَا كَسَبَتْ أَيْدِي النَّاسِ):

يؤكد العلماء أن التلوث والفساد البيئي في البر والبحر إنما نتج عن الإنسان، فالناس هم المسؤولون عن هذا التغير البيئي الخطير، تماماً كما حدثنا القرآن قبل ألف وأربع مئة سنة.

# ٣- (لِيُذِيقَهُمْ بَعْضَ الَّهِي عَمِلُوا لَعَلَّهُمْ رُجِعُونَ):

وتتضمن هذه الآية تحذراً للناس في أن رجعوا إلى الإصلاح في الأرض وتدارك هذا الفساد البيئي اي نتج بسبب تجاوزهم الحدود التي خلق الله الأرض عليها وأن يعيدوا للغلاف الجوي توازنه ويقللوا من كمية الملوثات التي يطلقونها كل يوم والتي تقدر علايين الأطنان!! هذا التحذر هو نفسه اي أطلقه منظمة الأمم المتحدة قبل أيام!!

إذن الآية الكريمة تحدثت ظهور الفساد الله يشمل البر والبحر، وقد عبر القرآن عن ذلك بكلمة (ظَهَرَ) بالماضي لأن القرآن لا ينطق إلا بالحق فالمستقبل بالنسبة لله تعالى هو حقيقة واقعة لا مفر منها وكأنها وقعت في الماضي وانتهى الأمر، و لك جاء التعبير عن هذه الحقيقة العلمية بالفعل الماضي. كذلك تحدثت الآية الكريمة عن المسؤول عن هذا الفساد البيئي وحددت الفاعل وهو الإنسان، وتحدثت عن إمكانية الرجوع إلى العقل والمنطق وإلى العمل على إعادة التوازن للأرض.

واليوم يخبرنا العلماء أن نسبة التلوث ازدادت من جديد فنجد العلماء يطلقون الصيحات المحذرة للبشر ألا يلوّثوا هذه الأرض لأن ذلك سيؤدي إلى الكير من الكوارث البيئية و لك فقد سبق القرآن هؤلاء العلماء للإشارة إلى هذه الحقيقة العلمية فأكد لنا القرآن أن الأرض كانت ذات يوم غير صالحة للحياة فأصلحها الله وأمرنا ألا نفسد فيها وأن ندعو الله ليجنبنا شر الكوارث فقال تعالى:

(وَلَا تُفْسِدُوا فِي الْأَرْضِ بَعْدَ إِصْلَاحِهَا وَادْعُوهُ خَوْفًا وَطَمَعًا إِنَّ رَحْمَةَ اللَّهِ قَرِيبٌ مِنَ الْمُحْسِنِينَ) [الأعراف: ٥٦].

وفي ظل هذه الإشارات المظلمة لمستقبل الأرض، تأتي إشارة نبوية كريمة بالأمل لنا نحن المسلمين عندما أكد لنا بأن البلاد العربية وهي في معظمها صحارى سوف تعود مروجاً وأنهاراً، يقول عليه الصلاة والسلام:

(لا تقوم الساعة حتى تعود أرض العرب مروجاً وانهاراً) [رواه مسلم].

في هذا الحديث الشريف بشرى للمسلمين أن الأنهار والمياه والأمطار سوف كثر وستكون سبباً في جعل هذه الصحارى مليئة بالغابات والأشجار والبحيرات، وهذا ما يؤكده العلماء في أبحاثهم حديثاً. و لك ينبغي علينا أن نكثر من الدعاء لله تعالى وأن نكثر من الاستغفار فالله تعالى يقول على لسان نبيه نوح عليه السلام:

(فَقُلْتُ اسْتَغْفِرُوا رَبَّكُمْ إِنَّهُ كَانَ غَفَّارًا \* رُسِلِ السَّمَاءَ عَلَيْكُمْ مِدْرَارًا \* وَيُمْدِدْكُمْ بِأَمْوَالٍ وَبَنِينَ وَيَجْعَلْ لَكُمْ إِنَّهُ كَانَ غَفَّارًا ﴾ [نوح: ١٠-١٢].

وتشير الصور الملتقطة بالأقمار الاصطناعية إلى أن منطقة الربع الخالي وهي من صحراء خالية اليوم، كانت ذات يوم مغطاة بغطاء نباتي كثيف وكانت البحيرات والأنهار تنتشر فيها، وسوف تعود مستقبلاً لتمتلئ بالأنهار والمروج.



# قال تعالى :

{ظَهَرَ الْفَسَادُ فِي الْبَرِّ وَالْبَحْرِ بِمَا كَسَبَتْ أَيْدِي النَّاسِ لِيُذِيقَهُم بَعْضَ اَّ ِي عَمِلُوا لَعَلَّهُمْ رُجِعُونَ }الروم ٤١

<<<<<<<<<<>>>>>>>>>

### ٢٩- البحر المسجور

تمتد التصدعات الأرضية لتشمل قاع البحار والمحيطات، ففي قاع البحار هناك تصدعات للقشرة الأرضية وشقوق يتدفق من خلالها السائل المنصهر من باطن الأرض. وقد اكتشف العلم الحديث هذه الشقوق حيث تتدفق الحمم المنصهرة في الماء لمئات الأمار، والمنظر يوحي بأن البحر يحترق! هذه الحقيقة حدثنا عنها القرآن عندما أقسَم الله تعالى بالبحر المسجور أي المشتعل، يقول عز وجل: (والبحر المسجور) الطور: ٦].

إن القرآن لو كان صناعة بشرية لامتزج بثقافة عصره، فمنذ أربعة عشر قرناً لم كن لدى إنسان من الحقائق إلا الأساطير والخرافات البعيدة عن الواقع، وإن خلق القرآن من أيِّ من هذه الأساطير يمثل برهاناً مؤكداً على أنه كتاب ربِّ العالمين، أنزله بقدرته وبعلمه.

ولكن قد يتساءل المرء عن سرّ وجود هذه الصدوع. ولماذا جعل الله الأرض مصدعة في معظم أجزائها؟ إن الجواب عن ذلك بسيط، فلولا هذه الصدوع، ولو كانت القشرة الأرضية كتلة واحدة لا شقوق فيها، لحبس الضغط تحتها بفعل الحرارة والحركة وأدَّى ذلك إلى تحطم هذه القشرة وانعدمت الحياة.



لك يمكن القول إن هذه الصدوع هي بمثابة فحات تتنفس منها الأرض، وتخرج شيئاً من ثقلها وحرارتها وضغطها للخارج. بتعبير آخر هي صهام الأمان اللي يحفظ استقرار الأرض وتوازيها.

إن حقيقة البحر المشتعل أو (البحر المسجور) أصبحت يقيناً ثابتاً. فنحن نستطيع اليوم مشاهدة الحمم المنصهرة في قاع المحيطات وهي تتدفق وتُلهب مياه المحيط ثم تتجمَّد وتشكل سلاسل من الجبال قد يبرز بعضها إلى سطح البحر مشكلاً جزراً بركانية. هذه الحقيقة العلمية لم كن لأحد علم بها أثناء نزول القرآن ولا بعده بقرون طويلة، فكيف جاء العلم إلى القرآن ومن اي أتى به في ذلك الزمان؟

إنه الله تعالى ا ي يعلم السرَّ وأخفى وا ي حدثنا عن اشتعال البحار ويحدثنا عن مستقبل هذه البحار عندما زداد اشتعالها: (وإذا البحار سجّرت) [التكور: ٦]، ثم يأتي يوم لتنفجر هذه البحار، يقول تعالى: (وإذا البحار فجّرت) [الانفطار: ٣].



وهنا نكتشف شيئاً جديداً في أسلوب القرآن أنه يستعين بالحقائق العلمية لإثبات الحقائق المستقبلية، سوف يأتي ذلك الحقائق المستقبلية، سوف يأتي ذلك اليوم عندما تشتعل جميعها ثم تنفجر، وهذا دليل علمي على يوم القيامة.



وتظهر هذه الصورة حمم منصهرة تتدفق في قاع المحيط، توضح كيف تحمي ماء البحر، فهو بحر مسجور كما وصفه الله تعالى. وهذه صورة حقيقية للبحر المسجور اي أقسم الله به، ولم كتشف العلماء حقيقه إلا بعد أربعة عشر قرناً، وهذا المشهد يؤكد صحة ما جاء في القرآن بعكس ما يدعيه الملحدون من أن القرآن من تأليف محمد صلى الله عليه وسلم المصدر: موقع عبد الدائم الكحيل.

### قال تعالى :

{وَالْبَحْرِ الْمَسْجُورِ }الطور ٦

## قال تعالى :

﴿وَإِذَا الْبِحَارُ سُجِّرَتْ }التكور ٦

# <u>قال</u> تعالى :

﴿ وَإِذَا الْبِحَارُ فُجِّرَتْ } الانفطار ٣

<<<<<<<<<>>>>>>>>>>

# ٣٠- الاستغفار سبب لجريان الأنهار

الاستغفار وهو طلب مغفرة ا نوب وستر العيوب من الله الغفور الرحيم ، وقد جعل الله عز وجل للمستغفرن الصادقين ثواباً عظياً دنيويا ، ثم في الآخرة .



وللاستغفار ثمرات كثيرة بينها القرآن الكريم ، منها هطول الأمطار وجريان الأنهار:

- قال نبي الله هود عليه السلام:

( ويا قومِ استغفروا ربكم ثم توبوا إليه رسل السهاء عليكم مدراراً و زدكم قوة إلى قوكم ولا تتولوا مجرمين ) سورة هود : ٥٢

- وقال نوح عليه السلام في سورة نوح:

( فقلت استغفروا ربكم إنه كان غفاراً ، رسل السهاء عليكم مدراراً ، ويمددكم بأموالٍ وبنين ويجعل لكم أنهاراً ).

فترى أنَّ نوح عليه السَّلام يجعل الاستغفار سبباً مؤثراً في نزول المطر وكثرة الأموال وجريان الأنهار، ووفرة الأولاد. وإنكار تأثير الاستغفار في هذه الكائنات أشبه بكلمات الملاحدة.



# قال تعالى :

فَقُلْتُ اسْتَغْفِرُوا رَبَّكُمْ إِنَّهُ كَانَ غَفَّاراً ﴿١٠ } رُسِلِ السَّمَاء عَلَيْكُم مِّدْرَاراً {١١ } وَيُمْدِدُكُمْ بِأَمْوَالٍ وَبَنِينَ وَيَجْعَل لَّكُمْ أَنْهَاراً {١٢ } نوح

<<<<<<<<<<>>>>>>>>

# ٣١- طلبات الكفار حتى يؤمنوا بالله تعالى

قوله تعالى: {وقالوا لن نؤمن لك حتى تفجر لنا من الأرض ينبوعا } نزلت في رؤساء قريش مل عتبة وشيبة ابني ربيعة، وأبي سفيان والنضر بن الحارث، وأبي جمل وعبدالله بن أبي أمية، وأمية بن خلف وأبي البختري، والوليد بن المغيرة وغيرهم.

وذلك أنهم لما عجزوا عن معارضة القرآن ولم رضوا به معجزة، اجتمعوا - فيما ذكر ابن استحاق وغيره - بعد غروب الشمس عند ظهر الكعبة، ثم قال بعضهم لبعض: ابعثوا إلى محمد صلى الله عليه وسلم فكلموه وخاصموه حتى تعذروا فيه، فبعثوا إليه أن أشراف قومك قد اجتمعوا إليك ليكلموك فأتهم، فجاءهم رسول الله صلى الله عليه وسلم وهو يظن أن قد بدا لهم فيما كلمهم فيه بدو، وكان رسول الله صلى الله عليه وسلم حريصا يحب رشدهم ويعز عليه عنتهم، حتى جلس إليهم فقالوا له: يا محمد! إنا قد بعثنا إليك لنكلمك، وإنا والله ما نعلم رجلا من العرب أدخل على قومه ما أدخلت على قومك؛ لقد شتمت الآباء وعبت الدن وشتمت الآلهة وسفهت الأحلام وفرقت الجماعة، فما بقي أمر قبيح إلا قد جئته فيها بيننا وبينك:

- فإن كنت إنما جئت بهذا الحديث تطلب به مالا جمعنا لك من أموالنا حتى كون أكثرنا مالا.

- وإن كنت إنما تطلب به الشرف فينا فنحن نسودك علينا.
  - وإن كنت ريد به ملكا ملكناك علينا.
- وإن كان هذا اي يأتيك رئيا راه قد غلب عليك وكانوا يسمون التابع من الجن رئيا فريماكان ذلك بذلنا أموالنا في طلب الطب لك حتى نبرئك منه أو نعذر فيك.

فقال لهم رسول الله صلى الله عليه وسلم:

مابي ما تقولون ماجئت بما جئتكم به أطلب أموانكم ولا الشرف فيكم ولا الملك عليكم ولكن الله بعثني إليكم رسولا وأنزل علي كتابا وأمرني أن أكون لكم بشيرا ونذرا فبلغتكم رسالات ربي و نصحت لكم فإن تقبلوا مني ما جئتكم به فهو حظكم في الدنيا و الآخرة

وإن ردوه علي أصبر لأمر الله حتى يحكم الله بيني وبينكم.

قالوا: يا محمد، فإن كنت غير قابل منا شيئا مما عرضناه عليك، فإنك قد علمت أنه ليس من الناس أحد أضيق بلدا ولا أقل ماء ولا أشد عيشا منا، فسل لنا ربك ا ي بعثك بما بعثك به:

- فليسير عنا هذه الجبال التي قد ضيقت علينا.
- وليبسط لنا بلادنا وليخرق لنا فيها أنهارا كأنهار الشام.
  - وليبعث لنا من مضى من آبائنا.

وليكن فيمن يبعث لنا قصي بن كلاب؛ فإنه كان شيخ صدق فنسألهم عما تقول، أحق هو أم باطل، فإن صدقوك وصنعت ما سألناك صدقناك، وعرفنا به منزلتك من الله تعالى، وأنه بعثك رسولاكما تقول. فقال لهم صلوات الله عليه وسلامه:

(ما بهذا بعثت إليكم إنما جئتكم من الله تعالى بما بعثني به وقد بلغتكم ما أرسلت به إليكم فإن تقبلوه فهو حظكم في الدنيا والآخرة وإن ردوه على أصبر لأمر الله حتى يحكم الله بيني وبينكم).



قالوا: فإذا لم تفعل هذا لنا فحذ لنفسك! سل ربك أن يبعث معك ملكا يصدقك بما تقول و راجعنا عنك، وأسأله فليجعل لك جنانا وقصورا وكنوزا من ذهب وفضة يغنيك بها عما نراك تبه غي؛ فإنك تقوم بالأسواق وتلتمس المعاش كما نلتمس، حتى نعرف فضلك ومنزلتك من ربك إن كنت رسولا كما زعم.

فقال لهم رسول الله: (ما أنا بفاعل وما أنا با ي يسأل ربه هذا وما بعثت بهذا إليكم ولكن الله بعثني بشيرا ونذرا - أو كما قال - فإن تقبلوا مني ما جئتكم به فهو حظكم في الدنيا والآخرة وإن ردوه على أصبر لأمر الله حتى يحكم الله بيني وبينكم).

قالوا: فأسقط السياء علينا كسفاكها زعمت أن ربك إن شاء فعل؛ فإنا لن نؤمن لك إلا أن تفعل.

قال فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم : (ذلك إلى الله عز وجل إن شاء أن يفعله بكم فعل) .

قالوا: يا محمد، فما علم ربك أنا سنجلس معك ونسألك عما سألنا عنه ونطلب منك ما نطلب، فيتقدم إليك فيعلمك بما راجعنا به، ويخبرك ما هو صانع في ذلك بنا إذ لم نقبل منك ما جئتنا به. إنه قد بلغنا إنما يعلمك هذا رجل من اليامة يقال له الرحمن، وإنا والله لا نؤمن بالرحمن أبدا، فقد أعذرنا إليك يا محمد، وإنا والله لا نتركك وما بلغت مناحتى نهلكك أو تهلكنا.

وقال قائلهم: نحن نعبد الملائكة وهي بنات الله.

وقال قائلهم: لن نؤمن لك حتى تأتي بالله والملائكة قبيلا.

فلما قالوا ذلك لرسول الله صلى الله عليه وسلم، قام عنهم وقام معه عبدالله بن أبي أمية بن المغيرة بن عبدالله بن عمر بن مخزوم، وهو ابن عمته، هو لعاكمة بنت عبدالمطلب، فقال له: يا محمد عرض عليك قومك ما عرضوا فلم تقبله منهم.

- ثم سألوك لأنفسهم أمورا ليعرفوا بها منزلتك من الله كها تقول، ويصدقوك ويتبعوك فلم تفعل.

- ثم سألوك أن تأخذ لنفسك ما يعرفون به فضلك عليهم ومنزلتك من الله فلم تفعل.

- ثم سألوك أن تعجل لهم بعض ما تخوفهم به من العذاب فلم تفعل.

ثم قال: فوالله لا أؤمن بك أبدا حتى تتخذ إلى السماء سلما، ثم رقى فيه وأنا أنظر حتى تأيها، ثم تأتي معك بصك معه أربعة من الملائكة يشهدون لك أنك كما تقول. وايم الله لو فعلت ذلك ما ظننت أني أصدقك ثم انصرف عن رسول الله صلى الله عليه وسلم، وانصرف رسول الله صلى الله عليه وسلم إلى أهله حزينا أسفا لما فاته مماكان يطمع به من قومه حين دعوه، ولما رأى من مباعدتهم إياه، كله لفظ ابن إسحاق.

وذكر الواحدي عن عكرمة عن ابن عباس: فأنزل الله تعالى { وقالوا لن نؤمن لك حتى تفجر لنا من الأرض ينبوعا}.

### قال تعالى :

وَقَالُواْ لَن نُؤْمِنَ لَكَ حَتَّى تَفْجُرَ لَنَا مِنَ الأَرْضِ يَنبُوعاً {٩٠} أَوْ كُونَ لَكَ جَنَّةٌ مِّن نَجْيلٍ وَعِنَبٍ فَـُفَجِّرَ الأَنْهَارَ خِلالَهَا تَفْجِيراً {٩١} الإسراء

<<<<<<<<<>>>>>>>>>>

تم الانتهاء من هذا الكتاب بإذن الله تعالى ومشيئته

يوم الأربعاء ١٢ من رجب ١٤٣٤هـ الموافق ٢٢ من مايو ٢٠١٣م

\_\_\_\_\_

ahmedaly240@hotmail.com ahmedaly2407@gmail.com