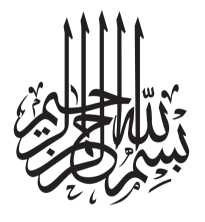
## الْمَسَائِلُ الْمُهِمَّةُ فِي التَّجُويدِ والْأَخَرُفِ السَّبَعةِ

تحقيق ودراسة وترجيح

إعداد أحمد بن ناصر الطيار

الْمَسَائِلُ الْمُهِمَّةُ فِي التَّجْويدِ والْأَحْرُفِ السَّبْعةِ

محفوظ خي محفوظ محميع محفوظ خي محميع محفوظ خي محميع محفوظ خي محميع محفوق معمد معلى المستعمد الم



## هدمة

الحمد لله الذي أنزل على عبده الكتاب، وجعله تبيانًا لكل شيءٍ وذكرى لأولي الألباب، وأمرنا بالاعتصام به إذ هو حبله الذي هو أثبت الأسباب، وهدانا به إلى سبل الهدى ومناهج الصواب.

وأشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له ربّ الأرباب، وأشهد أن محمدًا عبده ورسوله المبعوث بجوامع الكلم والحكمة وفصل الخطاب، صلى الله وسلّم عليه وعلى آله صلاةً دائمةً باقيةً إلى يوم المآب، أما بعد:

فلقد منّ الله تعالى علينا بهذا القرآن العظيم، والكتاب الْمُبين، الْمُعجز في نظمِه وبيانه، وعلُومِه وأخباره.

فالإعجاز ليس له حدٌّ مع هذا القرآن العظيم، وإنَّ مِن أعظم الإعجاز: الإعجاز في طريقة تلاوته ونطق حروفِه وآياته، ومن أجل ذلك تعاقب الناس خلفًا عن سلفٍ على ذلك، ولولا أنَّ ذلك النمط من خصائص القرآن لَمَا اعتنوا بذلك هذا الاعتناء، وقد كان الصحابة والتابعون ومن بعدهم إلى يومنا هذا يروون الأحاديث عن شيوخهم متسلسلًا، وإن كان في زماننا أقل بكثير، لكنه لا زال موجودًا، ومع ذلك لم يعتنوا بطريقة نطق الأحاديث وكيفيتها، بل يُراعون سلامة النحو فحسب، بخلاف القرآن.

ومن أعظم إعجازِه: كثرة وجوه قراءته وتلاوتِه، بحذفٍ وإضافة

تارة، وتقديم وتأخير تارة، وتغيير واختلافٍ في نطق بعض كلماته وحروفه تارة، ومع ذلك لم يترتب لأجل ذلك تعارضٌ ولا تضاد، ولا ارْتباكٌ في الكلام، ولا تناقضٌ في المضمون، بل ازداد القرآن بذلك بيانًا وكمالًا وعلمًا.

إنّ القرآن يُحرك الوجدان والإيمان ويزيد الأنس والسعادة، فمن قرأه من أهل البلاغة والبيان عاش أمتع أيامه معه، ومن قرأه من أهل العبادة والنسك خشعَ قلبُه، وسكنت جوارحه، ومن قرأه يتغنى به أو سمع قارئًا يرتله ترتيلًا مُجوَّدًا غير مُتكلّف يكاد ينخلع قلبه من السعادة والأنس والخشوع، ومن قرأه من أهلِ الفصاحة مُجوّدًا وعارفًا بأحكامه تمنَّى ألا يُفارقه.

ولذلك لا يجد من لا يُتقن قراءته كما أُنزل مُجوّدًا مُرتّلًا لذةً في حروفه فضلًا عن كلماته وجُمله، فإنَّ لحروفه سرَّا عجيبًا، يذوب لها أهل القرآن، وتنشرح صدورهم عند نطقها.

فكم يجدون في نطقِ المدود الطبيعية لذةً وأنسًا عظيمًا؛ كقوله تعالى: ﴿وَقَالَ ٱللَّهُ إِنِّي مَعَكُمْ ﴿ وَلِكَ ٱلْكِتَابُ لَا رَيْبَ فِيهِ ﴾، ﴿ وَلَكَ ٱلْكِتَابُ لَا رَيْبَ فِيهِ ﴾، ﴿ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴾ ، ﴿ غَيْرِ ٱلْمَغْضُوبِ عَلَيْهِمْ ﴾ .

وكم يلتذّون حينما ينطقون حروف القلقة والتفخيم والترقيق، وحروف المد المتصل والاستطالة في الضاد.

إنّ هذه الحروف لا لذةَ فيها في حدِّ ذاتها، لكن لَمَّا كان الله تعالى تكلم بها صُبغت بلباس آخر، واكتستْ من جلاله ونوره وكماله ﷺ.

ثم تزداد سعادتهم ولذتهم حينما يقرؤون بأحرف أخرى لم تكن عادتهم القراءة بها، كتفخيم اللام وترقيق الراء في بعض المواضع، وكقوله تعالى: ﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِذَا ضَرَبْتُمْ فِي سَبِيلِ اللهِ فَتَشَوا﴾.

وقولِه: ﴿وَأَوْصَى بِهَا إِبْرَاهِيمُ بَنِيهِ وَيَعْقُوبُ﴾.

ثم تزداد وتعظم سعادتهم ولذتهم حينما يقرؤون القرآن في قيام الليل!

فكم هي اللذائذ التي يجدونها حينما يتغنون بآيات الذكر الحكيم بجميع حروفه التي أنزلها الله على نبيه على الله الله وصلاة التراويح.

إنَّ هذا القرآن الكريم سرُّ حياتنا الدنيويّة والأخروية، وسببُ سعادتنا ورفعتنا، وفيه كل العلوم والمعارف، وقد صدق شيخ الإسلام رحمه الله تعالى حين قال: «مَنْ تَأَمَّلَ مَا تَكَلَّمَ بِهِ الْأَوَّلُونَ والآخرون فِي أُصُولِ الدِّينِ، وَالْعُلُومِ الْإِلَهِيَّةِ، وَأُمُورِ الْمَعَادِ، وَالنَّبُوَّاتِ، وَالْأَخْلَقِ، وَالسِّيَاسَاتِ، وَالْعِبَادَاتِ، وَسَائِرِ مَا فِيهِ كَمَالُ النُّفُوسِ وَصَلَاحُهَا وَسَعَادَتُهَا وَنَجَاتُهَا: لَمْ يَجِدْ عِنْدَ الْأَوَّلِينَ والآخرين مِنْ أَهْلِ وَصَلَاحُهَا وَمِنْ أَهْلِ الرَّأْيِ كالمتفلسفة وَغَيْرِهِمْ إلَّا بَعْضَ مَا جَاءَ بِهِ النَّبُوَّاتِ، وَمِنْ أَهْلِ الرَّأْيِ كالمتفلسفة وَغَيْرِهِمْ إلَّا بَعْضَ مَا جَاءَ بِهِ النَّذُواتِ، وَمِنْ أَهْلِ الرَّأْيِ كالمتفلسفة وَغَيْرِهِمْ إلَّا بَعْضَ مَا جَاءَ بِهِ الْقُرْآنُ.

وَلِهَذَا لَمْ تَحْتَجِ الْأُمَّةُ مَعَ رَسُولِهَا وَكِتَابِهَا إِلَى نَبِيٍّ آخَرَ وَكِتَابٍ آخَرَ الْأُمَّةُ مَعَ رَسُولِهَا وَكِتَابِهَا إِلَى نَبِيٍّ آخَرَ وَكِتَابٍ آخَرَ»(١). اه.

وإليك أخي القارئ هذا الكتاب الذي سَمَحْتُ لخاطري أنْ يجود بما لديه، وأطلقت يدي تنقيبًا في بطون الكتب والبحوث ـ اليسيرة ـ كي أخرج بهذا الْمُؤَلَّفِ الذي رجوت أنْ أنتفع به قبل غيري، وأقتنع بما توصلت إليه قبل غيري، فما كتبتُه في البداية ـ والله يشهد ـ إلا خاصًا

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوي (۱۷/ ٤٥).

بي، لم أنو أن يكون مُؤلَّفًا؛ لتصاغر نفسي أنْ أكتب حول هذا العلم الجليل العظيم، وغيري من أهل الاختصاص أولى وأعلم.

ولكن حسبي من القارئ الكريم أن يعذر ما ألم به الباحث من نقصٍ، وأنْ يجود بالنصح والتوجيه.

وقد أطلتُ الكلام على الأحرف السبعة، ولم أتطرق للمسائل المعروفة الواضحة إلا تبعًا.

وقد تأملت في النصوص والآثار الصحيحة الواردة فيها، ثم نظرت بعدها إلى كلام أهل العلم المتقدمين، فرجحت ما ظهر لي من كلام الله ورسوله، وكلام الصحابة والسلف الصالح والعلماء المتقدمين، ثم نظرت بعد ذلك ورجعت إلى بعض الكتب والبحوث المتأخرة التي تكلمت عن هذه المسائل العويصة الشائكة، فخرجت بنتيجة شافية لعليلي، راوية لغليلي، والحمد لله ربِّ العالمين.

ولم أتوسع في ذكر الخلاف وأدلة المسائل، فذلك أمرٌ مُقرّرٌ في كثير من الكتب التي تُعنى بهذا العلم.

وهذا الموضوع بُحِثَ كثيرًا، وأُلّفت فيه مئات البحوث والكتب القديمة والحديثة.

وسأذكر بحول الله تعالى أهم المسائل ـ في نظري ـ التي تحتاج إلى مزيد إيضاح أو تحقيق.

«وهذه المسائل إذا تصورها الناس على وجهها تصورًا تامًّا ظهر لهم الصواب، وقلَّت الأهواء والعصبيات، وعرفوا موارد النزاع.

فمن تبيَّن له الحق في شيء من ذلك اتَّبعه، ومن خفي عليه توقف

حتى يبينه الله له، وينبغي له أن يستعين على ذلك بدعاء الله، ومِن أحسن ذلك ما رواه مسلم في "صحيحه" عن عائشة والله أن النبي كان إذا قام من الليل يصلي يقول: "اللّهُمَّ رب جبريل وميكائيل وإسرافيل، فاطرَ السموات والأرض، عالمَ الغيب والشهادة، أنت تحكم بين عبادك فيما كانوا فيه يختلفون، اهدني لِمَا اختُلف فيه من الحق بإذنك، إنك تهدي من تشاء إلى صراط مستقيم "").

فاللَّهُمَّ أَرِنا الحق حقًّا وارزقنا اتباعه، وأَرِنا الباطل باطلًا وارزقنا اجتنابه، ولا تجعله مُلتبسًا علينا فنضلّ.

وجزى الله خير الجزاء كلّ من ساهم في مراجعة هذا الكتاب، وتعب في التصويب والتدقيق.

وأخصّ بالشكر شيخنا الكريم الدكتور عبد الله بن صالح العبيد حفظه الله تعالى، فقد أتحفني بقراءته لكتابي، واقتطاع وقت طويل في مناقشته لي في بعض المسائل، وقد استفدت كثيرًا من مُناقشاتِه النافعة، وتوجيهاته السديدة، فجزاه الله خيرًا، وبارك في علمه.

كما أشكر فضيلة الشيخ المقرئ: راشد بن الحميدي الحميدي، فقد كانت له اليدُ الطُّولى في تأليف هذا الكتاب، حيث ختمت عليه القرآن برواية حفص عن عاصم، وأجازني بها، وحفظت على يديه متن تحفة الأطفال والجزرية والشاطبية، وشرح لي إلى نهاية الأصول، على مدى ثلاث سنوات، وأجازني عليها، وكان كثيرًا ما تدور خلالها بعضُ المسائل والمناقشات في التجويد والأحرف السبعة وغيرها، مِمَّا أثار في

<sup>(</sup>۱) رواه مسلم (۷۷۰).

<sup>(</sup>٢) مجموع فتاوى شيخ الإسلام كتَلْلهُ (١٠٣/١٢).

نفسي الرغبة في استقصاء مسائل هذا الباب، فجزاه الله عني خير الجزاء، وبارك في علمه ووقته.

أحمد بن ناصر الطيار خطيب جامع عبد الله بن نوفل بالزلفي وداعية في وزارة الشؤون الإسلامية البريد الإلكتروني:

ahmed0411@gmail.com رقم الجوال: ٥٠٣٤٢١٨٦٦



# كيفيّة بداية كتابة القرآن وتدوين القراءات، وذكرُ مدارس الصحابة على المناس

«كَانَ القُرْآنُ في زَمنِ النَّبِيِّ عَيْكِيَّ مُتَفَرِّقًا في صُدُورِ الرِّجالِ، وقدْ كَتَبَ النَّاسُ منْه في صُحُفٍ وفي جَرِيد النخل ونحوها.

فَلَمَّا اشتد وكثر القَتْلُ بالقراء يَوْمَ الْيمَامةِ في زَمنِ الصِّدِّيقِ وَ الْهَاهِ وَقُتِلَ مِنْهُمْ في ذلِكَ الْيَومِ فِيمَا قيلَ سَبْعُمِائَةٍ، أَشَارَ عُمَرُ بْنُ الْخَطَّابِ علَى أَبِي بَكْرٍ الصِّدِّيقِ وَ الْقُرْآنِ؛ مَخَافَةَ أَنْ يَمُوتَ أَشْيَاخُ الْقُرَّاءِ، فَنَدَبَا زَيْدَ بْنَ ثَابِتٍ إِلَى ذَلِكَ، فَجَمَعَهُ غَيْرَ مُرَتَّبِ السُّورِ، بَعْدَ تَعَبِ شَدِيدٍ وَ اللَّهُ وَرِ، بَعْدَ تَعَبِ شَدِيدٍ وَ اللَّهُ وَرَ، بَعْدَ تَعَبِ شَدِيدٍ وَ اللَّهُ وَرَ، بَعْدَ تَعَبِ شَدِيدٍ وَ اللَّهُ وَرَ، اللَّهُ وَر، بَعْدَ تَعَبِ شَدِيدٍ وَ اللَّهُ وَر، اللَّهُ وَر، بَعْدَ تَعَبِ شَدِيدٍ وَ اللَّهُ وَلِي فَا اللَّهُ وَالْمَا اللَّهُ وَالْمَالِقَ الْمُ اللَّهُ وَلَى اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلِي اللَّهُ وَلَا الللَّهُ وَلِي الْمُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا لَهُ اللْمُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا الللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا لَهُ اللْمُ اللَّهُ وَلَا لَهُ اللَّهُ وَلَا لَهُ اللَّهُ وَلَا لَا لَهُ لَهُ اللَّهُ وَلَا لَهُ اللْمُ اللَّهُ وَلَا لَهُ اللَّهُ وَلَا لَهُ اللْمُ اللَّهُ وَلَا لَهُ اللَّهُ وَلَا لَا اللَّهُ وَلَا لَهُ اللَّهُ وَلَهُ اللَّهُ وَلَا لَا لَهُ اللَّهُ وَلَا لَا لَهُ اللَّهُ وَلَا لَهُ لِكُونُ وَلَعْلَ الْمُ اللَّهُ وَلَا لَهُ اللْمُ الْعَالَ الللَّهُ وَلَا لَا الللَّهُ وَلَا لَا الللَّهُ وَلَا لَهُ اللَّهُ وَلَا لَا الللْمُ اللَّهُ وَلَا لَا الللْمُ اللَّهُ وَلَا لَا اللْمُ اللَّهُ وَلَا الللَّهُ وَلَا لَا اللْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُلِيلِ اللْمُ اللَّهُ اللْمُ اللَّهُ اللْمُ اللْمُولِ اللْمُلْمِ الللْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُلْمُ اللْمُلْمُ الللْمُ اللَّهُ اللْمُلِمِ اللْمُلْمِ اللْمِلْمُ اللْمُلْمُ اللْمُلْمُ اللْمُلْمِ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُلْمُ اللَّهُ الْمُلْمِ الْمُؤْلِمُ اللْمُولُ اللْمُلِمُ اللْمُلْمُ اللْمُلْمُ اللْمُلْمُ اللْمُلْمُ اللْمُلِمُ اللْمُلِمُ اللْمُلْمُ اللْمُلْمُ اللْمُلْمُ اللَّهُ اللْمُلْمُ اللْمُلْمُ اللْمُلْمُ اللْمُلْمُ اللْمُلْمُ اللْمُلْمُ الل

فَكَانَتِ الصُّحُفُ الَّتِي جَمَعَ فِيهَا الْقُرْآنَ عِنْدَ أَبِي بَكْرٍ حَتَّى تَوَفَّاهُ اللهُ، ثُمَّ عند حفصة بنت عمر رَضِيَ اللهُ عنهم أَجمعين.

ولَمَّا وقع الاختلاف بين الناس في القراءات ونحوها، جمع عثمانُ الصحابة ولَّمَّ واسْتشارهم، فأَرْسَلَ عُثْمانُ إِلَى حَفْصَة بنتِ عمر ولَهَّا: أَنْ أَرْسِلِي إِلَيْنَا بِالصُّحُفِ نَسْخُهَا فِي الْمَصَاحِفِ ثُمَّ نَرُدُّهَا إِلَيْكِ، فَأَرْسَلَتْ بِهَا إلَيْهِ، فَأَمَرَ زَيْدَ بن ثَابِتٍ ومن معه فَنَسَخُوهَا فِي الْمَصَاحِفِ، وَأَرْسَلَ إِلَى كُلِّ أُفُقٍ بِمُصْحَفٍ مِمَّا نَسَخُوا، وَأَمَرَ بِمَا سِوَى ذَلِكَ مِنَ الْقُرْآنِ أَنْ يُحْرَق. وَكَانَ هَذَا مِنْ عُثْمَانَ وَلِيَّهُ، بَعْدَ أَنْ جَمَعَ الْمُهَاجِرِينَ وَالْأَنْصَارَ وَكَانَ هَذَا مِنْ عُثْمَانَ وَلِيَّهُ، بَعْدَ أَنْ جَمَعَ الْمُهَاجِرِينَ وَالْأَنْصَارَ وَكَانَ هَذَا مِنْ عُثْمَانَ وَالْأَنْصَارَ فَا فَيْ بَعْدَ أَنْ جَمَعَ الْمُهَاجِرِينَ وَالْأَنْصَارَ

وَجِلَّةَ أَهْلِ الْإِسْلَامِ، وَشَاوَرَهُمْ وَاطَّرَحَ مَا سِوَاهَا، وَاسْتَصْوَبُوا رَأْيَهُ وَكَانَ رَأْيًا سديدًا مُوّفَقًا»(١).

فاتفق الناس على مصاحف عثمان رظي الله الله الله الله الرسم الذي رسم به المصاحف، واسْتمرّ عمل الناس عليه.

ثم جعل الصحابة يُدَرِّسُونه ويُقْرِئُونه لطلابهم، "وكانت هناك مدارس متعددة في تفسيرِ القرآن وتعليمِه، لكل مدرسة خصائصها، ومميزاتها وأساتذتها وطلابها، فكانت هناك مدرسة الحجاز، وهي تشمل مدرستين:

ومدرسة العراق، وأستاذها الأكبر: عبد الله بن مسعود رضي الله عبد الله بن مسعود رضي الله الله بن مسعود

ومدرسة الشام، ومن أساتذتها من الصحابة: أبو الدرداء الأنصاري الخزرجي، وتميم الداري عابد أهل فلسطين ﴿ اللهِ اللهِ اللهُ ا

ومدرسة مصر، وأستاذها الأكبر: عبد الله بن عمرو بن العاص وللهيئة.

ومدرسة اليمن، وأستاذاها الأكبران: معاذ بن جبل، وأبو موسى الأشعري رفي الله عنه الله عنه الله عنه الله عنه الله عنه الله عنه الإسلامي»(٢).

وتزاحم عليهم طلابُهم من التابعين وبعض صغارِ الصحابة، وبعد

<sup>(</sup>١) يُنظر: تفسير القرطبي (١/ ٤٩).

<sup>(</sup>٢) الإسرائيليات والموضوعات في كتب التفسير، للدكتور محمد بن محمد أبو شهبة كلله (٧٢).

أَنْ كَبُر هؤلاءِ الطلاب فتحوا الحلق في المساجد، وأقرؤوا القرآن وعلّموه طلابهم، وهكذا اسْتمر الحال بعد ذلك.

وكانوا يَقْرَؤُون في صلاتهم وغيرِها بالأحرف السبعة أو أحدِها، ويُقرِئُون الناس الأحرف السبعة التي تلقوها من رسول الله ﷺ، واستمر الصحابة والتابعون ومن بعدهم على هذا الحال.

لكنْ حصلَ أمرٌ أرّق العلماء، وهو عدم ضبط القراءات الثابتة عن النبي على وعدم توثيقِها في كتبٍ مُعتمدة، فكثر الاختلافُ فيما يحتمله الرسم، "وقرأ أهل البدع والأهواء بما لا يحل لأحدٍ من المسلمين تلاوته، فوضعوه من عند أنفسهم وفاقًا لبدعتهم، كما قال من المعتزلة: "وَكَلَّمَ اللَّهَ مُوسَى تَكْلِيمًا" بنصب الهاء، ومن الرافضة: "وَمَا كُنْتُ مُتَّخِذَ الْمُضِلَّينَ عَضُدًا" بفتح اللام، يعنون: أبا بكر وعمر على الله عنون.

فلما وقع ذلك رأى المسلمون أن يُجمعوا على قراءاتِ أئمةٍ ثقات، تجرّدوا للقيام بالقرآن العظيم، فاختاروا من كل بلدٍ وُجِّهَ إليه مصحفٌ أئمةً مشهورين بالثقة والأمانة في النقل وحسن الدين، وكمال العلم، أفنوا عمرهم في القراءة والإقراء، واشتهر أمرهم، وأجمع أهل بلَدِهم على عدالتهم فيما نقلوا، وتوثيقهم فيما قرؤوا ورووا، وعِلْمِهم بما يُقْرِثُون، ولم تخرج قراءتهم عن خط مصحفهم، فمنهم بالمدينة: أبو جعفر وشيبة ونافع، وبمكة: عبد الله بن كثير وحميد بن قيس الأعرج وابن محيصن، وبالكوفة: يحيى بن وثاب وعاصم والأعمش وحمزة والكسائي، وبالشام: عبد الله بن عامر وعطية بن قيس الكلابي ويحيى بن الحارث الزماري، وبالبصرة: عبد الله بن أبي إسحاق وأبو عمرو بن العلاء وعاصم الجحدري ويعقوب الحضرمي.

رحمهم الله تعالى ورفع منزلتهم في عليين.

ثم إنَّ القرَّاء بعد ذلك تفرقوا في البلاد، وخَلَفَهم أُمَمٌ بعد أُمَم، وكثر بينهم الخلاف، وقلَّ الضبط، واتسع الخرق، فقام الأئمة الثقات النقاد وحرروا وضبطوا وجمعوا وألَّفوا، على حسب ما وصل إليهم، وصح لديهم، فالذي وصل إلينا اليوم متواترًا وصحيحًا مقطوعًا به قراءات الأئمة العشرة ورواتهم المشهورين»(۱).

فهذا القرآنُ الذي بين أيدينا، قد حَفِظَه الأجيال جيلًا بعد جيل؛ بل إنَّ كلَّ عالم في القراءات له سندٌ متصلٌ إلى النبي عَلَيْ ، أخذ القرآن مُشافهة عن شيخه، وهكذا إلى أنْ يَصِلَ إلى النبيِّ عَلَيْهِ.



<sup>(</sup>۱) منجد المقرئين، لابن الجزري (۸۳ ـ ۸۶)، مع تصرف يسير. تنبيه: مفهوم كلامه أنّ غير العشرة لم تصلنا عن طريق التواتر، وصرح بهذا في كتابه، ولكنه تراجع عنه في آخره كما سيأتي إن شاء الله.



#### معنى الأحرف لغة وشرعًا

الأحرف لغة : جمع حرف، والحرف له معانٍ عديدة في لغة العرب، منها: الوجه؛ بدليل قوله تعالى: ﴿ وَمِنَ ٱلنَّاسِ مَن يَعَبُدُ ٱللَّهَ عَلَى حَرْفِ فَإِن ٱلنَّاسِ مَن يَعَبُدُ ٱللَّهَ عَلَى حَرْفِ فَإِن ٱصَابَهُ خَيْرٌ ٱطْمَأَنَ بِهِي [الحج: ١١] (١).

قال الخليل بن أحمد الفراهيدي رحمه الله تعالى: «وكلُّ كلمةٍ تُقرَأ على وُجوهٍ من القرآن تُسمَّى حَرْفًا» (٢٠). اه.

واختلف العلماء في المراد بالأحرف السَّبْعَة على أقوالٍ كثيرةٍ أوصلها بعضُهم إلى أربعين قولًا (٣)!

وأشكلت على الكثير من العلماء، حتى قال إمام القراء ابن الجزري وَخِلَلهُ: «وَلَا زِلْتُ أَسْتَشْكِلُ هَذَا الْحَدِيثَ \_ أي: «إنَّ القرآن أُنزل على سبعة أحرف» \_ وَأُفَكِّرُ فِيهِ وَأُمْعِنُ النَّظَرَ مِنْ نَيِّفٍ وَثَلَاثِينَ سَنَةً!».اهـ(٤٠).

### وقبل أنْ أُرجح لا بدّ أنْ أذكر خمسَةَ أُمورٍ ينبغي التَّسْليمُ بها:

١ ـ أن هذه الأحرف هي كلام الله، وأنها قرآنٌ يُتلى.

٢ ـ أنّ الصحابة على الله الله المرص الناس على دينهم، والسؤال

<sup>(</sup>۱) مختار الصحاح، مادة: (حرف) (ص۷٠).

<sup>(</sup>٢) العين: مادة: (حرف) (٢١٠/٢). (٣) ساقها في الإتقان (١٦٤/١).

<sup>(</sup>٤) النشر (١/٢٦).

عمَّا استشكل عليهم ـ لم يسألوا عنها، فقد رَوَى هذا الحديث أكثر من عشرين صحابيًّا، وروى عنهم جَمْعٌ كبير من التابعين بطرق وأسانيد كثيرة؛ وكلّهم لم يسألوا عنها، ولم يبحثوا عن المراد بها! \_ حسب علمي \_ وما ذاك إلا لوضوحها عندهم، أو لعدم حاجتهم إلى ذلك.

٣ ـ أنّها ثابتةٌ بالنصّ المتواتر والإجماع (١١)، ولا يُرفع شيءٌ منها إلا بنصِّ صحيح، أو إجماع صريح، كما سيأتي بسط ذلك بإذن الله تعالى.

٤ ـ أنّها شُرعت للتخفيف على الناس.

• \_ أنّ الحكمة من مشروعيَّتِها عامّةُ للصحابة ولِمَن بعدهم، كما في قوله عَلَيْ : «هَوِّنْ عَلَى أُمَّتِي»، وقوله: «إن أمتي لا تطيق ذلك»، ولم يقل: أصحابي.

وبعد هذه الْمُسلّمات الخمسة أقوال: الأحرف السبعةُ حَوَتْهَا قِراءَاتُ الْقُرَّاء العشرة وغيرِهم، وهي الأوجه التي يظهر فيها التخفيف جليًّا، وأقرب ما تكون: اللهجات وكيفيّة نطق الكلمات، إمالةً وتقليلًا وفتحًا، وترقيقًا وتفخيمًا، وهمزًا وإبدالًا، وتحقيقًا ونقلًا.

وهذا أحد الأقوال التي قيلت في ذلك(٢).

فيحتمل أنْ تكون الإمالة وعدمُها حرفًا، والترقيق والتفخيم حرفًا، وتحقيق الهمز وتسهيله ونقلُه حرفًا، وهكذا.

«لأنه يبرز الحكمة الكبرى من إنزال القرآن على سبعة أحرف، ففيه تخفيف وتيسير على هذه الأمة التي تعددت قبائلها فاختلفت بذلك

<sup>(</sup>۱) يُنظر: انظر الإتقان (۱/ ۷۸)، وغيث النفع في القراءات السبع، للعلامة على النوري السفاقسي (۱۱)، وفضائل القرآن لأبي عبيد (۱/ ۲/۱۲).

 <sup>(</sup>۲) انظر: القواعد والإشارات في أصول القراءات، لأحمد بن عمر الحموي الحلبي،
 المتوفى (۹۱٧هـ) (۲/۲۲)، والبرهان في علوم القرآن (۲۲۲۱).

لهجاتها، وتباين أداؤها لبعض الألفاظ، فكان لا بدَّ أن تُراعَى لهجاتُها، وطريقةُ نطقها، أمَّا لغاتها نفسها فلا موجب لمراعاتها؛ لأن القرآن اصطفى ما شاء بعد أن صهره في لغة قريش، التي تمثلت فيها لغات العرب قاطبة لا لغات قبائل معينة»(١).

فهذا هو الذي يُعقل فيه معنى التخفيف على الأمة، فهناك من يشق عليه نطق الألف مائلة، وهناك من يشق عليه تحقيق الهمز ونحو ذلك.

وأما غيرها من أنواع الاختلاف؛ كالزيادة والنقص، والجمع والإفراد، وتغيير بعض الكلمات، مثل: تثبّتوا وتبيّنوا، ونحوها: فهي تدخل تبعًا لا استقلالًا، فقد يكون بعضُها ضمنَ أحدِ الأحرف، وبعضها في حرف آخر وهكذا.

ثم كتب الناسُ المصاحف حسب الحرف الذي يقرؤون به، فكتبوا الألف المائلة ياءً مفتوحة، وحذفوا الهمز من المصاحف ونحو ذلك.

وكتبوا الكلمات التي تُخالف رسم المصحف، مِمَّا هي منسوخة.

وقرأ أهل البدع والأهواء \_ كما قال ابن الجزري \_ بما لا يحل لأحدِ المسلمين تلاوته، فوضعوه من عند أنفسهم وفاقًا لبدعتهم.

مع ما في المصاحف من بعض الكلمات ضمن الأحرف السبعة، التي تختلف في رسمها، مثل: فامضوا واسعوا.

فلما رأى عثمان هذا الاختلاف في رسم المصاحف أحرقها ووحد رسمها. والله تعالى أعلم.

ولا يلزمنا أنْ ننشغل بحصرِها والتدقيقِ في ذلك، فإذا كان الصحابةُ لم يفعلوا ذلك فنحن مِن باب أولى.

<sup>(</sup>۱) مباحث في علوم القرآن، لصبحي الصالح (١١٣).

قال أبو عبيد كُلِّلهُ: «ليس معنى تلك السبعة أن يكون الحرف الواحد يقرأ على سبعة أوجه، هذا شيء غير موجود، ولكنه عندنا أنه نزل على سبع لغات متفرقة في جميع القرآن من لغات العرب، فيكون الحرف منها بلغة قبيلة، والثاني بلغة أخرى سوى الأولى، والثالث بلغة أخرى سواهما، كذلك إلى السبعة، وبعض الأحياء أسعد بها وأكثر حظًا فيها من بعض»(۱). اهد.

وقال البغوي كَلَّشُهُ: "وأظهر الأقاويل وأصحها وأشبهها بظاهر الحديث: أن المراد من هذه الحروف اللغات، وهو أنْ يقرأه كلُّ قوم من العرب بلغتهم، وما جرت عليه عادتهم من الإدغام، والإظهار، والإمالة، والتفخيم، والإشمام، والإتمام، والهمز، والتليين، وغير ذلك من وجوه اللغات إلى سبعة أوجه منها في الكلمة الواحدة»(٢). اه.

قلت: والذي يظهر أنّ السبعة الأوجه ليست في الكلمة الواحدة، بل هي لَهجَاتُ العَربِ في كيْفيَّاتِ النُّطْقِ، كما قَرّره كثير من العلماء، ومنهم الطاهر ابن عاشور رَخِيِّلهُ حيث قال: «ذَهَبَ جَمَاعَةٌ أَنَّ الْمُرَادَ مِنَ الْأَحْرُفِ لَهَجَاتُ الْعَربِ فِي كَيْفِيَّاتِ النُّطْقِ؛ كَالْفَتْحِ وَالْإِمَالَةِ، وَالْمَدِّ وَالْقَصْرِ، وَالْهَمْزِ وَالتَّخْفِيفِ، عَلَى مَعْنَى أَنَّ ذَلِكَ رُخْصَةٌ لِلْعَربِ مَعَ الْمُحَافَظَةِ عَلَى كَلِمَاتِ الْقُرْآنِ، وَهَذَا أَحْسَنُ الْأَجْوِبَةِ، وَهنالِك أَجْوِبَةٌ الْمُحَافَظَةِ عَلَى كَلِمَاتِ الْقُرْآنِ، وَهَذَا أَحْسَنُ الْأَجْوِبَةِ، وَهنالِك أَجْوِبَةً أَخْرَى ضَعِيفَةٌ، لَا يَنْبَغِي لِلْعَالِمِ التَّعْرِيجُ عَلَيْهَا» (٣٠). اهد.

وقال: «وَيَحْتَمِلُ أَنْ يَكُونَ الْقَارِئُ الْوَاحِدُ قَدْ قَراً بِوَجْهَيْنِ؛ لِيُرِيَ صِحَّتَهُمَا فِي الْعَرَبِيَّةِ قَصْدًا لِحِفْظِ اللَّغَةِ مَعَ حِفْظِ الْقُرْآنِ الَّذِي أُنْزِلَ بِهَا،

<sup>(</sup>١) فضائل القرآن (١٦١/٢).

<sup>(</sup>٢) شرح السُّنَّة (٤/٥٠٧).

<sup>(</sup>٣) التحرير والتنوير (١/ ٥٨).

وَلِنَلِكَ يَجُوزُ أَنْ يَكُونَ كَثِيرٌ مِنِ اخْتِلَافِ الْقُرَّاءِ فِي هَذِهِ النَّاحِيَةِ اخْتِيَارًا»(۱). اه.

وهذا فيه نظرٌ، فلا يُمكن أنْ يجترئ عاميٌّ على تعمّد قراءة القرآن بغير الطريقةِ التي تلقّاها عن غيرِه، فكيف بأئمةٍ مشهودٍ لهم بالأمانة والثقة؟



<sup>(</sup>١) التحرير والتنوير (١/ ٥٢).



#### هل الأحرف السبعة موجودةٌ كلَّها اليوم؟

قبل الإجابة على هذا السؤال الكبير أقول: لقد حرص عثمان والمجموعة الذين انتخبهم لكتابة المصاحف والمجموعة الذين انتخبهم لكتابة المصاحف والمشكل؛ إذ لم يترك محتملة لجميع الأحرف؛ ولذلك جَردوها عن النَّقْط والشكل؛ إذ لم يترك الصحابة إدغامًا ولا إمالةً، ولا تسهيلًا ولا نقلًا ولا نحو ذلك.

وما لم يتمكنوا من كتابته للاختلاف الظاهر بين الحرفين: لم يكتبوه؛ كقراءة عبد الله بن مسعود وأبي الدرداء على الله على الله عبد الله بن مسعود: «وَاللهِ لَقَدْ أَقْرَأُنِيهَا رَسُولُ اللهِ عَلَيْهِ مِنْ فِيهِ إِلَى فِيَ».

وقَالَ أَبُو الدَّرْدَاءِ: «وَأَنَا وَاللهِ هَكَذَا سَمِعْتُ رَسُولَ اللهِ ﷺ يَقْرَؤُهَا، وَلَكِنْ هَؤُلَاءِ يُريدُونَ أَنْ أَقْرَأَ ﴿ وَمَا خَلَقَ ﴾ [الليل: ٣] فَلَا أُتَابِعُهُمْ ». متفق عليه (١٠)

وكقراءة ابن عباس: ﴿وَكَانَ أَمَامَهُمْ مَلِكٌ يَأْخُذُ كُلَّ سَفِينَةٍ صَالِحَةٍ غَصْبًا﴾ وَكَانَ يَقْرَأُ: ﴿وَأَمَّا الغُلَامُ فَكَانَ كَافِرًا وَكَانَ أَبُواهُ مُؤْمِنَيْنِ﴾. متفق عليه (٢)

ومن ذلك كذلك: ﴿إِن سَأَلْنُكَ عَن شَيْءٍ بَعْدَهَا فَلَا تُصَحِبْنِي ﴾، فقد ثبت في «صحيح ابن حبان» (٣) عَنْ أُبِيِّ بْنِ كَعْبِ أَنَّ النَّبِيَّ عَلِي كان يقرؤها كذلك.

<sup>(</sup>۱) البخاري (۳۷٤۲)، ومسلم (۸۲٤).

<sup>(</sup>۲) البخاري (۳٤٠١)، ومسلم (۲۳۸۰).

<sup>(7) (7777).</sup> 

ومن ذلك كذلك: ﴿إِنِّي أَنَا الرَّزَّاقُ ذُو الْقُوَّةِ الْمَتِينِ﴾، فقد ثبت في «صحيح ابن حبان»(١١) عَنْ عَبْدِ اللهِ بن مسعود أَنَّ النَّبِيَّ ﷺ كان يقرؤها كذلك.

ونحو ذلك مما ثبت بروايات الثقات عن الصحابة الكرام، ومن طالع ما في «السنن» و«المسانيد» وكتاب «المصاحف» لأبي بكر بن أبي داود وغيرها من الكتب رأى الكثير من الآيات التي كان النَّبِيُّ عَلَيْهُ والصحابة عَلَيْهُ يَقَلَيْهُ عَلَيْهُم.

فهذه لا شكَّ في صحتها، وأنها قرآنٌ يُتلى، لكنَّ الصحابة اتفقوا على الأخذ بحرف واحد من هذا القبيل؛ وذلك وفق معايير شرعية دقيقة.

ولا يمكن أن يُقال بأنها نُسخت؛ لأمرين:

الأول: لعدم الدليل، والنص لا ينسخه إلا نص صحيح صريح مثله على الصحيح.

الثاني: أن الصحابي ابن مسعود وهو ممن شهد العرضة الأخيرة كان يقرأ بأحرف ليست في القرآن.

ومما تركوه: الآيات المنسوخة، ومنها: آيةُ الرَّجْم، وكفر من رغب عن أبيه، فقد نُسخ لفظها وبقي حكمها، ففي «الصحيحين» (٢) عن عمر رض الله بعَثَ أنه قال على المنبر، ويسمعه الصحابة ولم يُنكر أحد ما قاله: «إِنَّ الله بَعَثَ مُحَمَّدًا عَلَيْهِ بِالحَقِّ، وَأَنْزَلَ عَلَيْهِ الكِتَابَ، فَكَانَ مِمَّا أَنْزَلَ اللهُ آيةُ الرَّجْمِ، فَقَرَأْنَاهَا وَعَقَلْنَاهَا وَوَعَيْنَاهَا، رَجَمَ رَسُولُ اللهِ عَلَيْهِ وَرَجَمْنَا بَعْدَهُ..

ثُمَّ إِنَّا كُنَّا نَقْرَأُ فِيمَا نَقْرَأُ مِنْ كِتَابِ اللهِ: «أَنْ لَا تَرْغَبُوا عَنْ آبَائِكُمْ، فَإِنَّهُ كُفْرٌ بِكُمْ أَنْ تَرْغَبُوا عَنْ آبَائِكُمْ».

<sup>(1) (1777).</sup> 

<sup>(</sup>۲) البخاري (۲۸۳۰)، ومسلم (۲۱).

لَوْلَا أَنْ يَقُولَ النَّاسُ زَادَ عُمَرُ فِي كِتَابِ اللهِ، لَكَتَبْتُ آيَةَ الرَّجْمِ بِيَدِي». ومما نسخ: «حَافِظُوا عَلَى الصَّلَوَاتِ وَالصَّلَاةِ الْوُسْطَى وَصَلَاةِ الْعَصْرِ».

وهذا ظاهر في أنها كانت تراها آيةً، وكأنها تُخالف رسم المصاحف العثمانية، وقد استمرت تقرؤها آيةً حتى بعد توحيد المصاحف.

ولكن ثبت عَنِ الْبَرَاءِ بْنِ عَاذِبِ أَنه قَالَ: نَزَلَتْ هَذِهِ الْآيَةُ: «حَافِظُوا عَلَى الصَّلَوَاتِ وَصَلَاةِ الْعَصْرِ»، فَقَرَأْنَاهَا مَا شَاءَ اللهُ، ثُمَّ نَسَخَهَا الله، فَنَزَلَتْ: ﴿حَافِظُوا عَلَى ٱلصَّكَوَتِ وَٱلصَّلَوةِ ٱلْوُسْطَى ﴾ [البقرة: ٢٣٨](٢).

وَليست وحدها ممن لم يعلم بالنسخ، فقد رَوَى مَالِكُ (٣) وابن جَرِيرٍ عَنْ عَمْرِو بْنِ رَافِعِ قَالَ: كُنْتُ أَكْتُبُ مُصْحَفًا لِحَفْصَةَ، فَقَالَتْ: إِذَا

<sup>(1) (177).</sup> 

<sup>(</sup>٢) تأمل كيف لم يمنع عائشة وحفصة من الإقراء بهذه الآية عدم كتابتها في المصاحف العثمانية، وهذا يُؤكد ما سيأتي تقريره بأنّ الأحرف السبعة لا زالت موجودة، وأنّ عدم كتابة بعض أفرادها لا يعني محوها عن الوجود، فهذا أمر لا يُقدر عليه، فالصحابة كلهم رووا جميع ما سمعوه من النبي على ولو كان منسوخًا، فكيف إذا تيقنوا أنه لم يُنسخ، وإنما ترك عثمان كتابته باجتهاده واجتهاد أغلب الصاحبة!

<sup>(</sup>٣) في الموطأ (٤٥٩).

بَلَغْتَ هَذِهِ الْآيَةَ فَآذِنِّي، فَأَمْلَتْ عَلَيَّ: «حَافِظُوا عَلَى الصَّلَوَات وَالصَّلَاة الْوُسْطَى وَصَلَاة الْعَصْر»(١).

ومِمَّا نُسخ كذلك: القراءة بالْمُترادف، فقد ثبت في «مسند الإمام أحمد» (٢) وغيره عَنْ أُبِيِّ بْنِ كَعْبِ وَ اللهُ قَالَ: قَرَأْتُ آيَةً، وَقَرَأَ ابْنُ مَسْعُودٍ خِلَافَهَا، فَأَتَيْتُ النَّبِيَ عَلَى فَقُلْتُ: أَلَمْ تُقْرِئْنِيهَا كَذَا وَكَذَا؟ فَقَالَ: «بَلَى، كِلَاكُمَا مُحْسِنٌ فَقَالَ ابْنُ مَسْعُودٍ: أَلَمْ تُقْرِئْنِيهَا كَذَا وَكَذَا؟ فَقَالَ: «بَلَى، كِلَاكُمَا مُحْسِنٌ مُحْمِلٌ قَالَ: فَضَرَبَ صَدْرِي، فَقَالَ: «يَا أُبَيُّ بْنَ كَعْبٍ، إِنِّي أُقْرِئْتُ مُمْعُودٍ اللهُ وَكَذَا؟ فَقَالَ: عَلَى حَرْفَيْنِ، أَوْ ثَلَاثَةٍ؟ فَقَالَ الْمَلَكُ الْقُرْآنَ، فَقُلْتُ: عَلَى حَرْفَيْنِ، فَقَالَ: عَلَى حَرْفَيْنِ، أَوْ ثَلَاثَةٍ؟ فَقَالَ الْمَلَكُ اللّهُ وَلَيْتٍ مَعِي: عَلَى ثَلاثَةٍ ، فَقُلْتُ: عَلَى ثَلاثَةٍ ، حَتَّى بَلَغَ سَبْعَةَ أَحْرُفٍ، لَيْسَ النَّذِي مَعِي: عَلَى ثَلاثَةٍ ، فَقُلْتُ: عَلَى ثَلاثَةٍ ، حَتَّى بَلَغَ سَبْعَة أَحْرُفٍ، لَيْسَ اللّهُ كَذَلِكَ، مَا لَمْ تَخْتِمْ آيَة عَذَابٍ بِرَحْمَةٍ ، أَوْ آيَة رَحْمَةٍ عَلِيمًا اللهُ كَذَلِكَ، مَا لَمْ تَخْتِمْ آيَة عَذَابٍ بِرَحْمَةٍ ، أَوْ آيَة رَحْمَةٍ بِعَذَابٍ بِرَحْمَةٍ ، أَوْ آيَة رَحْمَةٍ بِعَذَابٍ بِرَحْمَةٍ ، أَوْ آيَة رَحْمَةٍ بِعَذَابٍ ...

فهذا كان في بداية الأمر، تيسيرًا على الناس في أن يقرؤوا بالمترادف، بشرط أن لا يخلّ بالمعنى، حتى إذا ذلّت ألسنتهم بالقرآن أنسخ هذا الحكم، وحفظ الصحابة الكرام رضوان الله عليهم القرآن الذي أُنزل على محمد عليه بلفظه ومعناه.

وهو الذي تلاه عليه جبريل، وحفظه منه النبي ﷺ، وحفظه بعض الصحابة، وسجله كُتّاب الوحى عن رسول الله ﷺ (٣).

<sup>(</sup>١) حسن إسناده الحافظ في الفتح (١٩٧/٨).

<sup>(</sup>Y) (P3/1Y).

<sup>(</sup>٣) يُنظر: تعليق الشيخ شعيب الأرنؤوط على الحديث رقم: (٢٠٤٢٥). من مسند الإمام أحمد.

قال شيخ الإسلام رحمه الله تعالى: «في هذا بيان لأن (۱) كِلا الحرفين كان قد نزل، وأن النبي عَلَيْ كان يقرأهما ويقول له: «اكتب كيف شئت من هذين الحرفين فكلٌ صواب».

والأحاديث في ذلك منتشرة تدلُّ على أن من الحروف السبعة التي نزل عليها القرآن أن يختم الآية الواحدة بعدة أسماء من أسماء الله على سبيل البدل، يخير القارئ في القراءة بأيها شاء..

ثم إنَّ الله نسخ بعض تلك الحروف لما كان جبريل يعارض النبي على بالقرآن في كل رمضان، وكانت العرضة الأخيرة هي حرف زيد بن ثابت الذي يقرأ الناس به اليوم، وهو الذي جمع عثمان والصحابة رضي الله عنهم أجمعين عليه الناس، ولهذا ذكر ابن عباس هذه القصة في الناسخ والمنسوخ، وكذلك ذكرها الإمام أحمد في كتابه في الناسخ والمنسوخ؛ لتضمنها نسخ بعض الحروف»(٢).اه.

وقال القاضي الباقلاني كَلْللهُ: «عثمانُ لم يَحرِق شيئًا من المصاحف لتضمنها شيئًا من هذه القراءات، وإنما حرَّق منها ومنع من التمسك به لتضمنها شيئًا لم يثبت أنّه قرآن، وما أُثبتَ على خلاف ما أنزل الله، أو لتضمنه الآية وتفسيرَها التي يخافُ على غير مثبتها توهمه لكون التفسير قرآنًا، أو لتضمُّن تلك المصاحف لقرآنٍ كان أُنزلَ ثم نُسخَ ومُنع وحُظرَ رسمُه، فلم يعرف ذلك من سَمِعَهُ أو أثبته بذكره لنفسه لا ليجعل مصحفَه إمامًا»(٣).اه.

قلت: وقوله: «لم يَحرق شيئًا من المصاحف لتضمنها شيئًا من هذه

<sup>(</sup>١) لعل الصواب: بأنَّ. (٢) الصارم المسلول (٢/ ٢٤٣ \_ ٢٤٥).

<sup>(</sup>٣) الانتصار للقرآن (٣٦٤).

القراءات» فيه نظر؛ بل إن بعض القراءات كانت من أسباب حرق المصاحف كما سيأتي تقريره بحول الله تعالى.

وعلى هذا؛ فإحراق عثمان رضي المصاحف كان لأسباب، منها:

١ - لتضمنها شيئًا من القراءات المختلف في الرسم.

٢ ـ ولتضمنها شيئًا لم يثبت أنّه قرآن.

٣ ـ ولتضمنها الآية وتفسيرَها التي يخاف على غير مثبتها توهمه
 لكون التفسير قرآنًا.

٤ ـ ولتضمُّن تلك المصاحف لقرآنٍ كان أُنزلَ ثم نُسخَ ومُنع وحُظرَ رسمُه، فلم يعرف ذلك من سَمِعَهُ، أو أثبته بذكره لنفسه لا ليجعل مصحفَه إمامًا.

ولم يَرِد عن الصحابةِ ﴿ السؤالُ عن الأحرف السبعة، ولم يعتنوا بحصرها وتوضيحها، وذلك عائدٌ \_ والعلم عند الله \_ إلى وضوح ذلك عندهم، وأنها عبارةٌ عن طُرقِ وكيفيّةِ نطقِ كلمات القرآن، وما يتبعها من زيادة أو نقص بعض الحروف.

فنحن على يقينٍ بأنّ الصحابة على حفظوا كتاب الله تعالى بما تضمّنه من الحروف، التي هي قرآنٌ يُتلى، فمن الذي يُسوغ لهم أو لغيرهم إسقاطُها؟

ونحن على يقين أيضًا بأنهم لم ينشغلوا بها، فنحن أولى بألا ننشغل بما لم ينشغلوا به، ونكتفي بما أفنوا أعمارهم به من تدبّر القرآن الكريم والعمل به.

وقد ثبت في "صحيح البخاري"(١) أَنَّ حُذَيْفَةَ بْنَ الْيَمَانِ قَدِمَ عَلَى

<sup>.(£9</sup>AV) (Y)

عُثْمَانَ وَإِنَّ فَزِعًا مِن اخْتِلَافِ الناسِ فِي الْقِرَاءَةِ، فَقَالَ حُذَيْفَةُ لِعُثْمَانَ: أَدْرِكْ هَذِهِ الْأُمَّةَ قَبْلَ أَنْ يَخْتَلِفُوا فِي الْكِتَابِ اخْتِلَافَ الْيَهُودِ وَالنَّصَارَى، وَكَانِ القرآن الذي جمعه أبو بكر وَ الْكِتَابِ الْمَعَلَّمُ على جميع الأحرف السبعة، فأمر عُثْمَان وَ الله مجموعة من الصحابة القراء المتقنين بأنْ يوحدوا رسم المصحف؛ توحيدًا لأمة، وجمعًا للكلمة، وبعدًا عن أسباب الطعن والاختلاف المذموم.

ولم يثبت دليل صحيح بأنه قصد من هذا الجمع حذف أيِّ من الأحرف السبعة، والذي يترجح لي \_ والعلم عند الله تعالى \_: أنّها باقية، وهي التي تحويها القراءات العشرة المتواترة والشاذة.

#### والقراءات الموجودة اليوم قسمان:

الأول: القراءات العشر المتواترة، وهي التي لا تخرج عن رسم المصحف، وهي التي أقرها عثمان وبقية الصحابة في المصاحف الموجودة اليوم.

الثاني: ما عداها مما صحَّت عن الصحابة، ولكن تُركت لأجل مصلحة جمع الكلمة ومنع الشقاق والتفرق.

وقد ذكر الإمام الداني رَحِّلُهُ \_ كما سيأتي \_: «أن جميع هذه السبعة أحرف قد كانت ظهرت واستفاضت عن رسول الله على وضبطتها الأمة على اختلافها عنه، وتلقيها منه، ولم يكن شيء منها مشكوكًا فيه ولا مرتابًا به.

وأن أمير المؤمنين عثمان ضَيَّهُ ومن بالحضرة من جميع الصحابة قد أثبتوا جميع تلك الأحرف في المصاحف، وأخبروا بصحتها، وأعلموا بصوابها، وخيروا الناس فيها كما كان صنع رسول الله عَلَيْقَ». اهـ.

ودليل ذلك: أنَّ الله تعالى أخبر \_ ومن أصدق من الله قيلًا، ومن

أصدق من الله حديثًا \_ بأنه حفظ القرآن فقال: ﴿ إِنَّا نَحَنُ نَزَّلْنَا ٱلدِّكْرَ وَإِنَّا لَكُمُ لَا اللَّهُ كُرُ وَإِنَّا لَكُمُ اللَّهُ اللَّهُ لَكُمُ لَكُمُ لَكُمُ لَكُمُ لَكُمُ لَكُمُ لَا اللَّهُ اللَّاللَّهُ اللَّهُ اللَّاللَّ اللَّالَّ اللَّهُ اللَّالِي اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ال

وحفظُه تعالى له يشمل حفظ معانيه وحروفِه، فمن قال بأنّ القراءات كلها متواترها وشاذها ترجع إلى حرف واحد، والأحرف الستة حُذفت ومُحيت، وعُزف عنها؛ فقد خالف النصّ الصريح.

ولمعترض أن يقول: من الذي سوَّغ للصحابة أنْ يختاروا قراءةً على قراءة؟ ومن الذي سوَّغ لهم أن يُلْغوا ما كان يقرأ به عمرُ رَفِيْ طوال فترة حكمه: «فامضوا إلى ذكر الله»، فهل كان يقرؤها خطأ؟

حاشاه، وحاشا الصحابة الذين يُصلون معه أن يُقِرُّوه على ذلك.

وهل نقول: بأنها نُسخت؟

كلا، إذ لا دليل على نسخها، ولا على نسخ المئات من القراءات الصحيحة الثابتة غيرها.

وقد تقرر \_ كما سيأتي \_ أنّ القُرَّاءَ من عهد النبي عَلَيْهُ إلى يومنا هذا، اعتمدوا في حفظ القرآن وضبطِه على التلقّي من أفواه المشايخ، لا على المصاحف المكتوبة.

فلو أنّ عثمان و الأحرق الأحرف الستة ـ كما ذهب إليه بعض العلماء ـ وأبقى على حرف واحد لَمَا استطاع منع القراءة بالأحرف الباقية، لا سيما وأنّ ابن مسعود و الله كان مُعارضًا لرأيه، ولم يبلغنا أنّ عثمان و الناس من الإقراء إلا بحرف واحد، ولم يبلغنا أنّه أرسل المراقبين للتأكد من عدم إقراء القراء إلا بحرف واحد.

وقد روى الإمام أحمد(١) والنسائي (٢) عن ابن مسعود رضي انه

<sup>(1) (</sup>۲۰۹۳).

قرأ: ﴿ وَمَن يَغْلُلُ يَأْتِ بِمَا غَلَ يَوْمَ ٱلْقِيكَمَةِ ﴾ [آل عمران: ١٦١] فقال: غلوا مصاحفكم، فكيف تأمروني أن أقرأ قراءة زيد، ولقد قرأت من فِيِّ رسول الله على بضعًا وسبعين، ولزيد ذؤابتان يلعب بين الصبيان.

وأخرج مسلم (١) عن شقيق، عن عبد الله على إنه قال: عَلَى قِرَاءَةِ مَنْ تَأْمُرُونِي أَنْ أَقْرَأً؟ فَلَقَدْ قَرَأْتُ عَلَى رَسُولِ اللهِ عَلَى بَضْعًا وَسَبْعِينَ سُورَةً، وَلَقَدْ عَلِمَ أَصْحَابُ رَسُولِ اللهِ عَلَى أَنِّي أَعْلَمُهُمْ بِكِتَابِ اللهِ، وَلَوْ أَعْلَمُ أَنَّ أَحَدًا أَعْلَمُ مِنِّي لَرَحَلْتُ إِلَيْهِ.

قَالَ شَقِيقٌ: فَجَلَسْتُ فِي حَلَقِ أَصْحَابِ مُحَمَّدٍ ﷺ، فَمَا سَمِعْتُ أَحَدًا يَرُدُّ ذَلِكَ عَلَيْهِ، وَلَا يَعِيبُهُ.

ولم يثبت أنه رجع عن رأيه، وقد ترْجم ابن أبي دَاوُد: (بَاب رَضَى ابن مَسْعُودٍ بَعْدَ ذَلِكَ بِمَا صَنَعَ عُثْمَانُ) (٢) قال الحافظ ابن حجر رحمه الله تعالى: لَكِنْ لَمْ يُورِدْ مَا يُصَرِّحُ بِمُطَابَقَةِ مَا تَرْجَمَ بِهِ (٣). اهـ.

وعثمان ومن معه من الصحابة وَ وَ عَدُوا الرسم، ولم ينقطوه، وجعلوه يحتمل بقية الأحرف.

وقد حرصوا أشد الحرص على جعل الرسم يحتمل أكثر من قراءة، فكتبوا قوله تعالى: ﴿وَلَقَدْ جَاءَتْ رُسُلُنا إِبْراهِيمَ بِالْبُشْرِى قَالُوا سَلَمًا ﴾ في سورة هود والذاريات، ولم يكتبوا ألفًا بعد اللام، لتحتمل القراءة الأخرى، وهي: «سِلْمًا».

ومثل: «فتثبَّتوا» «فتبيَّنوا»، و«يُسَيِّرُكُمْ» و«ينشركم».

ومن المعلوم أنَّ الصحابة لم يُنقِّطوا ويُشكِّلوا القرآن، فرسم

<sup>(</sup>۱) (۲۲۲۲) (۱۱). (۲۲۲۲) في كتابه: المصاحف، ص (۸۲).

<sup>(</sup>٣) الفتح (٩/ ٤٩).

القراءتين بدون النقط والشكل واحد، فاحتمل الرسم القراءتين.

ومن شدة حرص الصحابة على كتابة المصاحف بجميع حروفه: أنهم اضطروا إلى المخالفة بين المصاحف في بعض الأمور، فزادوا أحرفًا في مصاحف، ونقصوا في أخرى، مثل: ﴿تَجْرِي مَن تَحْتِهَا ﴾ [التوبة: ١٠٠] في سورة التوبة، وفي مصاحف أخرى: «تَجْرِي مِن تَحْتِهَا»، والأمثلة على ذلك كثيرة.

أما إذا لم يتمكنوا من ذلك بسبب اختلاف الكلمة: فاضطروا إلى اختيار إحداها لِيُثبتوها في المصحف، واتفقوا على أن يجعلوها على لغة قريش ما أمكن؛ مثل:

- ١ \_ "فامضوا" ﴿فَأَسْعَوْا ﴾ [الجمعة: ٩].
- ٢ \_ «الْحَيُّ الْقَيَّامُ» ﴿ٱلْحَيُّ ٱلْقَيُّومُ ﴾ [البقرة: ٢٥٥].
- ٣ ـ "صِرَاطَ مَنْ أَنْعَمْت عَلَيْهِمْ" ﴿ صِرَاطَ ٱلَّذِينَ أَنْعَمْتَ عَلَيْهِمْ ﴾
   [الفاتحة: ٧].
  - ٤ ـ «إنْ كَانَتْ إلا زقية وَاحِدَةً» ﴿إِن كَانَتْ إِلَّا صَيْحَةُ وَلِحِدَةً ﴾.
- و اللَّيْلِ إِذَا يَغْشَى وَالنَّهَارِ إِذَا تَجَلَّى وَالذَّكَرِ وَالْأُنْثَى ﴿ وَٱلْيُلِ إِذَا يَغْشَى وَالنَّهَارِ إِذَا تَجَلَّى وَالنَّهُارِ إِذَا جَلَلَى إِذَا كَا كُلُقَ ٱلذَّكُرَ وَٱلْأُنْثَ آثِ ﴾ [الليل: ١ ـ ٣].

وَأُمْثَالَ ذَلِكَ.

وحينما لم يكتبوا كلمة فامضوا وغيرها لم يقولوا: بأننا ألغيناها وتركناها، بل لم يمنعوا أحدًا: لا ابن مسعود ولا غيره من القراءة بها وبغيرها.

وقول من قال بأن المصاحف العثمانية مشتملة على الأحرف السبعة كلّها: يُخالفه الواقع وإجماع الأمة؛ فقد ثبتت قراءات لا يستريب عالم بالقراءات في صحتها وثبوتها عن الصحابة على وهي تتجاوز المئات.

ولا يمكن تخريج ذلك إلا على ما ذكرته آنفًا، بأنها من القراءات

التي اتفق الصحابة على عدم كتابتها في المصحف، وتركوا الناس يقرؤون بها فيما بينهم، ولم يمنعوهم منها.

فأقرب ما يُقال: بأنّ ما خرح عن دفتي المصحف مما صحت القراءة به لغة وسندًا: فهي من الأحرف السبعة التي أجمع الصحابة على عدم كتابتها في المصحف؛ جمعًا للكلمة.

قال مُصْعَبُ بْن سَعْدِ: «أَدْرَكْتُ النَّاسَ مُتَوَافِرِينَ حِينَ حَرَّقَ عُثْمَانُ الْمُصَاحِف، فَأَعْجَبَهُمْ ذَلِك، وَقَالَ: لَمْ يُنْكِرْ ذَلِكَ مِنْهُمْ أَحَدٌ»(١).

ولا ينفي ذلك حفظ الله للقرآن؛ لأنها محفوظةٌ كلّها، ويُحتج بها في اللغة وفي تفسير القرآن.

فلا يعني عدم كتابتها في المصاحف أنها أُهملت وتُركت وضُيّعت.

قال شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله تعالى في قوله تعالى: ﴿أَغَيْرُ اللّهِ أَتَخِذُ وَلِيًّا فَاطِ السّمَوَتِ وَالْأَرْضِ وَهُو يُطْعِمُ وَلَا يُطْعَمُ قُلَ إِنِي أُمِرَتُ أَن اللّهِ أَغَيْرُ وَلِيًّا فَاطِ السّمَوَتِ وَالْأَرْضِ وَهُو يُطْعِمُ وَلَا يُطْعَمُ وَلَا يُطْعَمُ وَلَا تَكُونَ مِنَ المُشْرِكِينَ ﴿: القراءة المتواترة التي الفرأ جماهير المسلمين قديمًا وحديثًا - وهي قراءة العشرة وغيرهم -: «وهو يُطعِم ولا يُطعَم»، ورُوي عن طائفة أنهم قرؤوا: «وهو يُطعِم ولا يُطعَم» بفتح الياء، قال أبو الفرج: وقرأ عكرمة والأعمش: «ولا يَطْعَم» بفتح الياء، قال الزجاج: وهذا الاختيار عند البُصَراء بالعربية، ومعناه: وهو يَرزق ويُطعِم ولا يأكل.

قلتُ: الصواب المقطوع به أن القراءة المشهورة المتواترة أرجحُ من هذه، فإنّ تلك القراءة لو كانت أرجحَ من هذه لكانت الأمة قد نَقَلتْ بالتواتر القراءة المرجوحة، والقراءة التي هي أحبُّ القراءتين إلى الله ليست معلومةً للأمة، ولا مشهودًا بها على الله، ولا منقولةً نقلًا متواترًا،

<sup>(</sup>۱) كتاب المصاحف (۲۸).

فتكون الأمة قد حفظت المرجوح، ولم تحفظ الأحبَّ إلى الله الأفضلَ عند الله، وهذا عيب في الأمة ونقص فيها (١٠).

ثم هو خلاف قوله تعالى: ﴿إِنَّا نَحُنُ نَزَّلْنَا ٱلذِّكْرَ وَإِنَّا لَهُ, لَحَفِظُونَ ﴿ وَإِنَّا لَهُ لَحَفِظُونَ ﴿ وَإِنَّا لَهُ مَا حَفَظُه حَفَظًا يُعلَم به أنه منزَّل، كما يعلم الذكر المفضول عندهم. .

ثمّ كثير من الأحكام التي يعلمها الخاصَّة دون العامة، تُعلَم بالأخبار التي يعلمها الخاصة، كذلك بعض الحروف التي يضبطها الخاصة من القرّاء قد تكون من هذا الباب(٢).

وعلى هذا الوجه فيمتنع أن يكون النبي على كان يقرأ بتلك القراءة أكثر، ويُعلِّمها لأمته أكثر، وجماهير الأمة لم تنقُلْها ولم تَعْرِفها، فنقلُ جمهور الأمة لها خلفًا عن سلف تُوجب أنها كانت أكثر وأشهر من قراءة النبي على إن كان قرأ بالأخرى، وإن كان لم يقرأ بالأخرى لم تعدل بهذه.

فنحن نشهد شهادةً قاطعةً أنه قرأ بهذه، وأنّ تلك إمّا أنه لم يَقرأ بها أو قرأ بها قليلًا (7) والغالب عليه قراءته بهذه؛ لأنه يمتنع عادةً وشرعًا أنْ تكون قراءتُه بتلك أكثر، وجمهور الأمة لم تنقل عنه ما هو أغلبُ عليه، ونقلتْ عنه ما كان قليلًا منه (3). اهد.

والقول بأنها نُسخت وتُركت: يفتح الباب على مصراعيه أمام طعن الأعداء في القرآن، حيث سيقولون: ألستم تقولون بأن القراءة تُعتبر آية؟ فإن قلنا \_ ولا بد \_: بلى.

<sup>(</sup>۱) وهو يُنافي الخيريّة التي أثبتها الله تعالى لهم في قوله تعالى: ﴿ كُنتُمْ خَيْرَ أُمَّةٍ أُخْرِجَتُ لِلنَّاسِ ﴾ [آل عمران: ۱۱۰].

<sup>(</sup>٢) فليس عدم تواترها يعني ردّها، فكما أنّ كثيرًا من الأحكام الشرعيّة العمليّة والخبريّة لم تُنقل بالتواتر، ولا يعلمها إلا الخاصّة دون العامة، فكذلك الحال في القراءات.

<sup>(</sup>٣) وهذا هو الصواب. (٤) جامع المسائل: ١١٤/١

فسيقولون: فإنّ سلفكم طرحوا أكثرها، حيثُ ألغوا ستة أحرف كانت تُقرأ \_ بإقراركم \_ في عهد النبي ﷺ وعهد أبي بكر وعمر.

ونحن إذا قلنا بما سلف لم يبق إشكال أبدًا بحول الله تعالى.

وبعد أن قررت ما سبق: أذكر خلاف العلماء في ذلك:

فقد اختلف العلماء في بقاء الأحرف السبعة اليوم على ثلاثة أقوال: القول الأول: أنها باقيةٌ لم تُنسخ، وأنّ المصاحفَ العثمانيةَ مشتملةٌ على الأحرف السبعة كلّها.

وهو قول كثيرٍ من أهل العلم؛ كالباقلاني وابن حزمٍ وابن الجعبري والسبكي، وغيرهم.

فالأحرف السبعة باقية، والمصاحف العثمانية التي استنسخها عثمان بن عفان ضيطية قد اشتملت على الأحرف السبعة جميعًا.

قال الإمام السخاوي رحمه الله تعالى: إذا كان القرآن هو المتواتر، فالشاذ ليس بقرآن؛ لأنه لم يتواتر.

فإن قيل: لعلّه قد كان مشهورًا متواترًا، ثم تُرك حتى صار شاذًا؟ قلت: هذا كالمستحيل بما تحققناه من أحوال هذه الأمة واتّباعِها لِما جاء عن نبيّها ﷺ، وحرصها على امتثال أوامره.

وقد قال لهم على: «بلّغوا عني ولو آية»، وأمرَهم باتباع القرآن والحرص عليه، وحضّهم على تعلّمه وتعليمه، ووعدهم على ذلك الثواب الجزيل والمقام الجليل، فكيف استجازوا تركه، وهجروا القراءة به حتى صار شاذًا بتضييعهم إياه وانحرافهم عنه؟

فإن قيل: مُنعُوا من القراءة به وحُرِّقت مصاحفُه!

قلت: هذا من المحال، وليس في قدرة أحدٍ من البشر أن يرفع ما أطبقت عليه الأمة وأجمعت عليه الكافة، وأن يختم على أفواههم فلا تنطق به، ولا أن يمحوه من صدورهم بعد وعيه وحفظه، ولو تركوه في

الملأ لم يتركوه في الخلوة، ولكان ذلك كالحامل لهم على إذاعته والجد في حراسته كي لا يذهب من هذه الأمة كتابها وأصل دينها.

ولو أراد بعض ولاة الأمر في زماننا هذا أن ينزع القرآن ـ والعياذ بالله ـ مِن أيدي الأمة أو شيئًا منه (۱) ، ويُعفي (۲) أثرَه: لم يستطع ذلك، فكيف يجوز ذلك في زمن الصحابة والتابعين؟ وهم هم، ونحن نحن (۳)!

فإن قيل: فقد قال الطبري (٤): إنَّ عثمان وَ الله الله على على حرف واحد من الأحرف السبعة التي نزل بها القرآن.

قال: وليس اختلاف القراء الآن هو الذي أراد النبي على بقوله: «إن هذا القرآن أنزل على سبعة أحرف».

واختلاف القراء عن هذا بمعزل، قال: لأن ما اختلف فيه القراء لا يخرج عن خط المصحف الذي كتب على حرف واحد، قال: والستة الأحرف قد سقطت، وذهب العمل بها بالإجماع على خط المصحف المكتوب على حرف واحد!اه.

فالجواب: أن هذا الذي ادعاه من أن عثمان رضي إنها كتب حرفًا واحدًا من الأحرف السبعة التي أنزلها الله على: لا يُوافق عليه، ولا يُسلم له، وما كان عثمان رضي يستجيز ذلك ولا يستحل ما حرّم الله على من هجر كتابه وأبطاله وتركه.

<sup>(</sup>١) بأيِّ دعوى كانت؛ كتأليف القلوب، وجمع الكلمة ونحوها.

<sup>(</sup>٢) أي: يمحوه ويطمسه، مأخوذ من قولهم: «عفت الرياح الآثار، إذا درستها ومحتها». انظر: اللسان، مادة: (عفا).

<sup>(</sup>٣) كلام في غاية التحقيق والعقل والنظر.

<sup>(</sup>٤) هذا يدل على أنَّ الطبري هو أول من قال بهذا القول، وهو كذلك حسب علمي، وتزعَّم القول بعده الطحاوي، وكانت وفاته متأخرة عن الطبري، فقد توفي الطبري عام (٣٢١هـ).

وإنما قصد سدّ باب القالة (۱)، وأن يَدَّعيَ مدع شيئًا ليس مما أنزل الله، فيجعله من كتاب الله رهي أو يرى أن تغيير لفظ القرآن بغيره مما هو بمعناه لا بأس به، فلما كتب هذه المصاحف وأمر بالقراءة بما فيها لم يُمْكنْ أحدًا من أولئك أن يفعل ما كان يفعل، والذي فعل ذلك مخطئ؛ لأن عمر رهي أنكر على هشام بن حكيم لفظًا لم يسمعه عمر من رسول الله رعي وعمر رهي يعلم أن ذلك جائز في العربية، والدليل على أنه جائز في العربية: أن رسول الله والذي قال: «هكذا أنزلت» فلولا أن تغيير القرآن لا يجوز لما أنكر عمر رهي ما أنكر، فأراد عثمان الله أن يجمع القرآن كله بجميع وجوهه السبعة التي أنزل عليها؛ سدًّا لباب الدعوى، وردًّا لرأي من يرى تبديل حرف منه بغيره.

ألا ترى أنه أحضر (المصحف)(٢) التي كتبها الصديق و الله وكانت بالأحرف السبعة، واستظهر مع ذلك بما كتب بين يدي رسول الله عليه من الرقاع والأكتاف واللخاف؛ إرادة أن لا يبقى لقائل قول ولا لمدع دعوى.

وأما قوله: إنه إنما كتب حرفًا واحدًا من تلك الأحرف السبعة: فغير صحيح، فقد كتب في بعض المصاحف: «وأوصى» وفي بعضها: «وَوَصَّى»، وكتب في بعضها: «وَقالُوا اتَّخَذَ اللهُ»، وفي بعضها: «قالُوا اتَّخَذَ اللهُ»، وكتب: «سارِعُوا إلى مَغْفِرَةٍ» في موضع بغير واو، وفي مصحف: «وَسارِعُوا»، وكتب في المدني والشامي: «يَرْتَدِدْ» وفي غيرهما «يَرْتَدِدْ» وفي غيرهما «يَرْتَدَدْ» وفي غيرهما المصحف: «وَسارِعُوا»، وكتب في المدني والشامي: «يَرْتَدِدْ» وفي غيرهما المصاحف: «مِنْ تَحْتِهَا»، وَبِالزُّبُرِ «وَبِالْكِتابِ» في آل عمران في المصحف الشامي، وفي غيره: «وَالزُّبُرِ «وَبِالْكِتابِ» في آل عمران في المصحف الشامي، وفي غيره: «وَالزُّبُرِ وَالْكِتابِ».

<sup>(</sup>١) أي: القول الفاحش في الناس.

<sup>(</sup>٢) هكذا في الأصل: المصحف، وفي بقية النسخ: الصحف، وهو الصواب. (المحقق).

إلى غير ذلك من المواضع؛ نحو: «شُركائِهِمْ» «شُركاؤُهُمْ»، و«فإن الله الغني» «فَإِنَّ اللهَ هُوَ الْغَنِيُّ»، «وكل وعد الله» «وكُلَّا».

إلى غير ذلك مما تركت ذكره خشية الإطالة (١).

وقد ذكرت أن الأمة لا ترضى لأحد من خلق الله بترك كتاب الله وما ثبت عن رسول الله على، وأن أحدًا لا يقدر على أن ينتزع من أيديها ما اشتهر بينها وتداولته النقلة، واستمرت على تلاوته الألسنة حتى يصير نسيًا منسيًّا، لا يعرفه إلّا الشاذ منهم بعد أن كان يعرفه الكبير والصغير، والذكر والأنثى، هذا من المحال في مجرى العادة.

والذي لا يشك فيه أن عثمان كَلْلَهُ كتب جميع القرآن بجميع وجوهه، ولم يغادر منه شيئًا، ولو ترك شيئًا منه لم يوافق عليه، وقد جاء بعده عليً عليه ولم يزد على ما كتبه حرفا(٢). اهد.

قلت: قوله: «والذي لا يشك فيه أن عثمان رَحِّلَهُ كتب جميع القرآن بجميع وجوهه، ولم يغادر منه شيئًا»: يُشكل عليه ثبوت قراءات عن كثير من الصحابة، وكانوا يقرؤون بها من غير نكير، ولا يُقال بأنهم قرؤوها خطأً ولحنًا؛ لأنه لم يُنكر عليهم أحد من الصحابة ذلك.

ولا يُقال بأنها منسوخة؛ لعدم الدليل في أكثرها على النسخ.

بقي أن يُقال: هي مما اتفق الصحابة على عدم كتابتها في المصاحف، مع السماح للناس بتلاوتها وإقرائها، وهي بهذا قرآن يُحتج بها في الأحكام واللغة.

<sup>(</sup>۱) قال ابن الجزري \_ بعد أن ذكر بعض الأمثلة على ما كان ثابتًا في بعض المصاحف دون البعض الآخر \_: «فلو لم يكن ذلك كذلك في شيء من المصاحف العثمانية لكانت القراءة بذلك شاذة لمخالفتها الرسم المجمع عليه». اهـ. النشر (١١/١). نقلًا عن المحقق.

<sup>(</sup>۲) جمال القراء (۲/ ۵۷۰).

ونجد أنّ القرّاء الكبار الذين أخذوا القراءة عن ابن مسعود وأُبيّ بن كعب وعمر وشي وغيرهم أخذوا عنهم ما وافق رسم المصحف، واتفق الناس على القراءة به، وتركوا ما خالف ذلك.

فلذلك هجر أكثر الناس هذه القراءات، ومع مرور الزمن سُميت شاذّة، لشذوذ من قرأ بها.

ومن المعلوم أنَّ أخص تلاميذ ابن مسعود لم يأخذ من قراءته ما خالف المصحف العثماني، وقراءات أهل الكوفة (عاصم وحمزة والكسائي وخلف): كلها ملتزمة بالمصحف العثماني.

وقال ابن حزم كَلِّللهُ في ردّه على من قال بأن عُثْمَان بن عَفَّان رَبِّهُ في ردّه على من قال بأن عُثْمَان بن عَفَّان رَبِّهُ إِذْ كتب الْمُصحف الَّذِي جمع النَّاس عَلَيْهِ أسقط سِتَّة أحرف من الأحرف الْمنزلَة وَاقْتصر على حرف مِنْهَا: «هُوَ ظن ظَنّه ذَلِك الْقَائِل أَخطَأ فِيهِ، وَلَيْسَ كَمَا قَالَ؛ بل كل هَذَا بَاطِل ببرهانٍ كَالشَّمْسِ، وَهُو أَن عُثْمَان رَبِّهُ لَم يَك إِلَّا وجزيرة الْعَرَب كلها مَمْلُوءَة بِالْمُسْلِمين والمصاحف والمساجد، والقراء يعلِّمُونَ الصّبيان وَالنِّسَاء وكلّ من دب وهب، واليمن كلها وَهِي فِي أَيَّامه مدن، وقرى الْبَحْرين كَذَلِك، وعمان كَذَلِك، وَهِي بِلاد وَاسِعَة، وملكها عَظِيم، وَمَكَّة والطائف وَالْمَدينَة وَالشَّام كلها كَذَلِك، والجزيرة كَذَلِك، ومصر كلها كَذَلِك، والكوفة وَالْبَصْرَة كَذَلِك، فِي كل هَذِه الْبِلَاد من الْمَصَاحِف والقراء مَا لَا يحصي عَددهمْ إِلَّا الله تَعَالَى وَحده، فَلُو رام عُثْمَان مَا ذكرُوا مَا قدر على ذَلِك أصلًا.

وَأَمَا قَوْلَهُم أَنه جَمِع النَّاسِ على مصحف فَبَاطِل، مَا كَانَ يقدر على ذَلِك لَمَا ذَكَرِنَا، وَلَا ذَهِب عُثْمَان قط إِلَى جَمِع النَّاسِ على مصحف كتبه، إِنَّمَا خشِي رَفِي اللَّهُ أَن يَأْتِي فَاسق يَسْعَى فِي كيد الدِّين أَو أَن يَهِمَّ وهم من أهل الْخَيْر فيبدل شَيْئًا من الْمُصحف يفعل ذَلِك عمدًا وَهذَا وهمًا، فَيكون اخْتِلَافٌ يُؤَدِّي إِلَى الضلال، فَكتب مصاحف مجتمعًا عَلَيْهَا،

وَبعث إِلَى كل أفق مُصحفًا لكَي إِنْ وَهِم واهمٌ أَو بدل مبدل رَجَعَ إِلَى الْمُصحف الْمُجْتَمع عَلَيْهِ؛ فانكشف الْحق، وَبَطل الكيد وَالوهم فَقَط.

وَأَمَا قَولَ مِن قَالَ: أَبِطلِ الأحرفِ السِّتَّة: فقد كذب مِن قَالَ ذَلِك. . بِلِ الأحرفِ السَّبْعَة كلهَا مَوْجُودَة عندنا، قَائِمَة كَمَا كَانَت مثبوتة فِي الْقرَاءَاتِ الْمَشْهُورَة المأثورة»(١).اه.

قلت: قوله: «إِنَّمَا خشِي صَّطَّنَهُ أَن يَأْتِي فَاسَق يَسْعَى فِي كَيْد الدِّين أَو أَن يَهِمَّ فيبدل شَيْئًا من الْمُصحف يفعل ذَلِك عمدا وَهَذَا وهمًا.. إلخ قد يكون هذا مما قصدوه، ولكن لا يعنى \_ قطعًا \_ بأنه السبب الوحيد.

وقوله: «الأحرف السَّبْعَة كلها مَوْجُودَة عندنا، قَائِمَة كَمَا كَانَت مثبوتة فِي الْقرَاءَات الْمَشْهُورَة المأثورة»: صحيح، لكن لا يلزم أنَّ الأحرف السبعة كلّها بعينها مثبوتة فِي الْقرَاءَات الْمَشْهُورَة، التي هي قراءة العشرة، بل هي مبثوثة حتى في القراءة الأربعة الشاذة، وشذوذها لا يعني أنها لم تكن مِن كلام الله تعالى، بل لكونها مما ترك الصحابة كتابتها في المصاحف، ولم تقرأ الأمة بها، إلا النزر اليسير، والقرآن لا يثبت إلا بالتواتر والاستفاضة.

وقال أبو بكر الباقلاني: «لم يقصد عثمان قصد أبي بكر في جمع نفس القرآن بين لوحين، وإنما قَصَد جمْعَهُم على القراءات الثابتة المعروفة عن النبي على وإلغاء ما ليس كذلك، وأُخْذِهم بمصحفٍ لا تقديم فيه ولا تأخير، ولا تأويل منسوخ تلاوتِه، ومفروض قراءتِه وحفظه، وتسليم ما في أيدي الناس من ذلك؛ لما فيه من التخليط والفساد، وخشية دخول الشبهة على من يأتي من بعد، وأنه لم يُسقط شيئًا من القراءات الثابتة عن رسول الله على ولا منع منها، وحَظَرَها»(٢).اهد.

<sup>(</sup>١) الفصل في الملل والنحل (١/ ٣٣١ ـ ٣٣٢).

<sup>(</sup>٢) الانتصار للقرآن (٦٥).

وقال في ردّه على من قال بأنّكم قد رويتم أنّ الذي بعث عثمان ولي على على على مصحفه وقراءته، والمنع من باقي الحروف التي أنزلها الله جلَّ وعزَّ: ما حدثَ في عصره، وشدّة الاختلاف والتشاجر والتبرِّي والإكفار في القراءات بهذه الحروف المختلفة.

يقال لهم: ليس الأمرُ في هذا على ما وصفتم؛ لأن القومَ عندنا لم يختلفوا في هذه الحروف المشهورة عن الرسول على التي لم يمُت حتى عُلم من دينه أنه أقرأ بها وصوَّب المختلفين فيها، وإنما اختلفوا في قراءاتٍ ووجوهٍ أخر لم تثبت عن الرسول عَلَى ولم تقم بها حجّة.

وكانت تجيء عنه مجيءَ الآحاد، وما لا يُعلمُ ثبوتُه وصحتُه، وكان منهم من يقرأ التأويل مع التنزيل نحو قوله: والصلاةُ الوسطى، (وهي صلاة العصر).

فاؤوا (فيهن)، ولا جُناح عليكم أن تبتغوا فضلًا من ربكم (في مواسم الحج)، وأمثال هذا ممّا وجدوه في بعض المصاحف، فمنعَ عثمانُ من هذا الذي لم يثبت ولم تقُم الحجّة به وأحرقه وأخذهم بالمُتيقّن المعلوم من قراءات الرسول عَيْنَ .

فأما أنْ يستجيز هو أو غيرُه من أئمة المسلمين المنعَ من القراءة بحرف ثبت أنّ الله أنزلَهُ ويأمرَ بتحريقه والمنع من النظر فيه والانتساخ منه، ويُضيّق على الأمة ما وسّعه الله تعالى، ويُحرِّمُ من ذلك ما أحلّه الله ويمنعُ منه ما أطلقَه وأباحه، فمعاذَ الله أن يكون ذلك كذلك (١). اهد.

قلت: لا يلزم من حرق عثمان المصاحف الأخرى منعه من القراءة بها، ولم يُضيّق على الأمة أبدًا ولم يُحرم ما أحله الله تعالى.

وقال الدكتور أحمد الطويل: «كُتب القرآن مُشتملًا في الجملة على

<sup>(</sup>١) الانتصار للقرآن (٣٥١ ـ ٣٥٢).

الأحرف السبعة والقراءات العشر»(١). اهـ.

وللشيخ برهان الدين إبراهيم بن عمر الجعبري كَثَلَثُهُ رسالة ذكر فيها أن القرآن وصل إلينا متواترًا بأحرفه السبعة التي نزل بها القرآن على النبي عَلَيْ (٢).

قلت: يُحمل كلامه على جميع القراءات حتى الشاذة.

وقال الباجي رحمه الله تعالى:

«فَإِنْ قِيلَ: هَلْ يَقُولُونَ إِنَّ جَمِيعَ هَذِهِ السَّبْعَةِ الْأَحْرُفِ ثَابِتَةٌ فِي الْمُصْحَفِ؛ فَإِنَّ الْقِرَاءَةَ بِجَمِيعِهَا جَائِزَةٌ؟

قِيلَ لَهُمْ: كَذَلِكَ نَقُولُ، وَالدَّلِيلُ عَلَى صِحَّةِ ذَلِكَ قَوْلُهُ ﴿ إِنَّا لَهُمْ اللَّهُ الللِّهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللْلِمُ الللللْمُ الللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ الللْمُ الللْمُ الللْمُ اللللْمُ الللْمُولِي اللللْمُ اللللْمُ الللْمُ اللْمُولِي الللْمُولِي اللْمُولِي اللْمُولِي اللللّهُ اللللْمُ الللّهُ اللللْمُ الللْمُ اللللللْمُ الللْمُ الل

وَمِمَّا يَدُلُّ عَلَى صِحَّةِ مَا ذَهَبْنَا إِلَيْهِ: أَنَّ ظَاهِرَ قَوْلِ النَّبِيِّ عَلَيْهُ يَدُلُّ عَلَى مَنْ أَرَادَ قِرَاءَتُهُ لِيَقُرَأً كُلُّ عَلَى أَنْ الْقُرْآنَ أُنْزِلَ عَلَى سَبْعَةِ أَحْرُفٍ تَيَسُّرًا عَلَى مَنْ أَرَادَ قِرَاءَتُهُ لِيَقُرَأً كُلُّ رَجُلٍ مِنْهُمْ بِمَا تَيَسَّرَ عَلَيْهِ، وَبِمَا هُوَ أَخَفُّ عَلَى طَبْعِهِ، وَأَقْرَبُ إِلَى لُغَتِهِ؛ لِمَا يَلْحَقُ مِنْ الْمَشَقَّةِ بِذَلِكَ الْمَأْلُوفِ مِنِ الْعَادَةِ فِي النُّطْقِ، وَنَحْنُ الْيَوْمَ لِمَا يَلْحَقُ مِنْ الْمَشَقَّةِ بِذَلِكَ الْمَأْلُوفِ مِنِ الْعَادَةِ فِي النُّطْقِ، وَنَحْنُ الْيَوْمَ مَعَ عُجْمَةِ أَلْسِنَتِنَا وَبُعْدِنَا عَنْ فَصَاحَةِ الْعَرَبِ أَحْوَجُ إِلَى [ذلك]»(٣). اهد.

قلت: لعله يعني بالحروف جملتها، لا أعيانها كلّها، حيث ثبت أنّ بعض قراءات الصحابة ليست في المصاحف العثمانية.

القول الثاني: أنَّها غيرُ موجودةٍ في المصاحف سوى حرفٍ واحد، وأن

<sup>(</sup>١) فنّ الترتيل وعلُومُه، طباعة وزارة الشؤون الإسلاميّة (١/٣٧).

<sup>(</sup>٢) منجد المقرئين (١٨٥).

<sup>(</sup>٣) المنتقى شرح الموطأ، لأبي الوليد سليمان بن خلف الباجي الأندلسي، المتوفى (٣٤٧٤).

عثمان صَفِيْهُ بَهُ عَلَى على حرف واحد، وطرَح بقية الأحرف الستة!

وممن نصر هذا القول ابن جرير الطبري<sup>(۱)</sup>، وابن القيم، وابن عبد البر، والطحاوي، وغيرهم رحمهم الله تعالى.

قال العلامة ابن القيم رحمه الله تعالى: «جَمْعُ عُثْمَانُ الْمُصْحَفَ عَلَى عَدْمَانُ الْمُصْحَفَ عَلَى حَرْفٍ وَاحِدٍ مِن الْأَحْرُفِ السَّبْعَةِ لِئَلَّا يَكُونَ ذَرِيعَةً إِلَى اخْتِلَافِهِمْ فِي الْقُرْآنِ، وَوَافَقَهُ عَلَى ذَلِكَ الصَّحَابَةُ رَبِيْ اللهِ الد.

وقال ابن عبد البر رحمه الله تعالى \_ بعد تقريره لمعنى الأحرف السبعة \_: "إِلَّا أَنَّ مُصْحَفَ عُثْمَانَ الَّذِي بِأَيْدِي النَّاسِ الْيَوْمَ هُوَ مِنْهَا حَرْفٌ وَاحِدٌ، وَعَلَى هَذَا أَهْلُ الْعِلْمِ"(٣). اهـ.

وَقَالَ أَبُو جَعْفَرٍ الطَّحَاوِيُّ رحمه الله تعالى: «كَانَتْ هَذِهِ السَّبْعَةُ لِلنَّاسِ فِي الْحُرُوفِ لِعَجْزِهِمْ عَنْ أَخْذِ الْقُرْآنِ عَلَى غَيْرِهَا؛ لِأَنَّهُمْ كَانُوا أُمِّيِّينَ لا يكتبون إلا القليل منهم، فكان يشق عَلَى كُلِّ ذِي لُغَةٍ مِنْهُمْ أَنْ يَتَحَوَّلَ إِلَى غَيْرِهَا مِنَ اللُّغَاتِ، وَلَوْ رَامَ ذَلِكَ لَمْ يَتَهَيَّأُ لَهُ إِلَّا بِمَشَقَّةٍ عَظِيمَةٍ، فَوُسِّعَ لَهُمْ فِي اخْتِلَافِ الْأَلْفَاظِ إِذَا كَانَ الْمَعْنَى مُتَّفَقًا، فَكَانُوا كَذَلِكَ حَتَّى فَوُسِّعَ لَهُمْ فِي اخْتِلَافِ الْأَلْفَاظِ إِذَا كَانَ الْمَعْنَى مُتَّفَقًا، فَكَانُوا كَذَلِكَ حَتَّى كَثُرَ مَنْ يَكْتُبُ مِنْهُمْ، وَحَتَّى عَادَتُ لُغَاتُهُمْ إِلَى لِسَانِ رَسُولِ اللهِ عَلَيْهَ، فَكَانُوا كَذَلِكَ حَتَّى فَقَرُووا (٤) بِذَلِكَ عَلَى تَحَفُّظِ أَلْفَاظِهِ، فَلَمْ يَسَعْهُمْ حِينَئِذٍ أَن يقرؤوا بِخِلَافِهَا، فَكَانُوا جَلَافِهَا، وَبَانَ بِمَا ذَكُونَا أَنَّ تِلْكَ السَّبْعَةَ الْأَحْرُفَ إِنَّمَا كَانَتْ فِي وَقْتٍ خَاصِّ لِضَرُورَةٍ دَعَتْ إِلَى ذَلِكَ، ثُمَّ ارْتَفَعَتْ تِلْكَ الضَّرُورَةُ، فَارْتَفَعَ حُكُمُ هَذِهِ لِضَرُورَةٍ دَعَتْ إِلَى ذَلِكَ، ثُمَّ ارْتَفَعَتْ تِلْكَ الضَّرُورَةُ ، فَارْتَفَعَ حُكُمُ هَذِهِ

تنبيه: ما بين المعقوفتين ليس في الأصل، والسياق يقتضيه.

<sup>(</sup>۱) في تفسيره (۱/ ٦٣). (۲) أعلام الموقعين (٣/ ١٢٦).

<sup>(</sup>٣) التمهيد (٨/ ٢٩١).

<sup>(</sup>٤) في الأصل: فقرؤا! والمثبت أصح.

السَّبْعَةِ الْأَحْرُفِ، وَعَادَ مَا يُقْرَأُ بِهِ الْقُرْآنُ إِلَى حَرْفٍ وَاحِدٍ»(١). اه.

وقد نسب شيخ الإسلام هذا القول إلى جمهور العلماء والسلف حيث قال: "فَالَّذِي عَلَيْهِ جُمْهُورُ الْعُلَمَاءِ مِن السَّلَفِ وَالْأَئِمَّةِ أَنَّهَا حَرْفُ مِن الْحُرُوفِ السَّبْعَةِ، بَلْ يَقُولُونَ: إِنَّ مُصْحَفَ عُثْمَانَ هُوَ أَحَدُ الْحُرُوفِ السَّبْعَةِ، وَهُوَ مُتَضَمِّنُ للعرضة الْآخِرَةِ الَّتِي عَرَضَهَا النَّبِيُ عَيَا عَلَى جِبْرِيلَ، وَالْآخَارُ الْمَشْهُورَةُ الْمُسْتَفِيضَةُ تَدُلُّ عَلَى هَذَا الْقَوْلِ "(٢). اه.

قلت: ولم أجد بعد البحث أنّ جمهور السلف والعلماء على هذا القول، والله أعلم؛ بل إنّ ابن الجزري \_ وهو المتخصص المتبحر في هذا العلم \_ نسب إلى الجمهور خلاف ذلك كما سيأتي.

القول الثالث: وهو ما ذهب إليه جماهير العلماء من السلف والخلف وأئمة المسلمين بأن هذه المصاحف العثمانية مشتملة على ما يحتمله رسمها من الأحرف السبعة فقط، جامعة للعرضة الأخيرة التي عرضها النبي على جبرائيل على متضمنة لها لم تترك حرفًا منها (٣).

قال العلامة ابن الجزري: «وهذا القول هو الذي يظهر صوابه؛ لأن الأحاديث الصحيحة والآثار المشهورة المستفيضة تدل عليه وتشهد له»(3). اه.

وقال مكيّ بن أبي طالب رحمه الله تعالى: إنَّ هذه القراءات كلها التي يقرأ بها الناس اليوم، وصحت روايتها عن الأئمة، إنما هي جزء من الأحرف السبعة التي نزل بها القرآن، ووافق اللفظ بها خط المصحف، مصحف عثمان الذي أجمع الصحابة فمن بعدهم عليه، واطَّرح ما سواه

<sup>(</sup>۱) التمهيد (۸/ ۲۹۲). (۲) مجموع الفتاوي (۱۳/ ۳۹۵).

<sup>(</sup>٣) النشر (١/ ٣١)، الإتقان في علوم القرآن (١/ ١٣٩).

<sup>(</sup>٤) النشر (١/ ٣١).

مما يخالف خطه، فقرئ بذلك لموافقة الخط، لا يخرج شيء منها عن خط المصاحب التي نسخها عثمان رضي الله وبعث بها إلى الأمصار، وجمع المسلمين عليها، ومنع من القراءة بما خالف خطها، وساعده على ذلك زهاء اثني عشر ألفًا من الصحابة والتابعين، واتبعه على ذلك جماعة من المسلمين بعده، وصارت القراءة عند جميع العلماء بما يخالفه بدعة وخطأ، وإن صحت ورويت.

ثم قال \_ بعد أن ساق كلام ابن جرير في اختياره أنّ الذي اختلف القراء اليوم فيه من القراءات، إنما هو كله حرف واحد من الأحرف السبعة التي نزل بها القرآن، وهو الحرف الذي كتب عثمان عليه المصحف \_: والذي قدمنا \_ مِن أنّ ما زاد على قراءة لا يخالف المصحف في كل حرف، هو من الأحرف السبعة \_ أصوب عندنا؛ لما ذكرنا من أن عثمان على لم يرد \_ إذ كتب المصحف \_ إلا لفظًا واحدًا بكل حرف مما زاد على لفظ واحد، فهو من السبعة جازت القراءة به لموافقته لخط المصحف المجمع عليه "(١). اه.

وما قررته سابقًا هو الأرجح عندي والله أعلم.

ومن قال بأنَّ عثمان صِيطَّتُه إنما أراد حرق المصاحف لرفع الخلاف الناشئ من الأحرف السبعة: ينتقض عليهم بأنَّ مَصَاحِفَه مليئة بأوجه الاختلاف في النطق والكتابة، والنقص والزيادة:

فقارئ يقرأ: «فتبينوا»، وآخر يقرأ: «فتثبتوا».

وقارئ يقرأ: «وأوصى»، وآخر يقرأ: «ووصى».

وقارئ يقرأ: «جنات تجري تحتها»، وآخر يقرأ: «جنات تجري من تحتها».

<sup>(</sup>١) الإبانة عن معانى القراءات (٣٣ ـ ٤٥).

وقارئ يقرأ: «مالك»، وآخر يقرأ: «ملك».

وقارئ يقرأ: «يُخادعون»، وآخر يقرأ: «يخدعون».

وقارئ يقرأ: «سارعوا إلى مغفرة من ربكم» بغير واو، وآخر يقرأ: «وسارعوا» بواو.

وقارئ يقرأ: «من يرتدد» بدالين، وآخر يقرأ: من «يرتد»، بدال واحدة.

وقارئ يقرأ: «لئن أنجيتنا»، وآخر يقرأ: «لئن أنجانا».

وقارئ يقرأ: «الذين اتخذوا مسجدًا ضرارًا» بغير واو، وآخر يقرأ: «والذين اتخذوا مسجدًا» بواو.

وقارئ يقرأ: «خيرًا منهما منقلبًا»، وآخر يقرأ: «خيرًا منها منقلبًا».

وقارئ يقرأ: «فتوكل»، وآخر يقرأ: «وتوكل» بالواو.

وقارئ يقرأ: «وأن يظهر في الأرض» بغير ألف، وآخر يقرأ: «أو أن يظهر» بألف.

وقارئ يقرأ: «وما أصابكم من مصيبة بما كسبت»، وآخر يقرأ: «فبما».

وقارئ يقرأ: «فيها ما تشتهيه الأنفس» بهاءين، وآخر يقرأ: «ما تشتهي الأنفس» بهاء واحدة.

وقارئ يقرأ: «ومن يتول فإن الله الغني الحميد» بغير هو، وآخر يقرأ: «فإن الله هو الغنى الحميد» بـ «هو».

وقارئ يقرأ: «فلا يخاف عقباها» بالفاء، وآخر يقرأ: «ولا يخاف عقباها» بالواو.

وقارئ يقرأ: «قل ربي يعلم»، وآخر يقرأ: «قال ربي يعلم».

وقارئ يقرأ: «قال إنما أدعو ربي»، وآخر يقرأ: «قل».

وقارئ يقرأ: «قال سبحان ربي»، وآخر يقرأ: «قل سبحان ربي».

وقارئ يقرأ: «قال كم لبثتم»، وآخر يقرأ: «قل كم لبثتم».

وقارئ يقرأ: «ووصينا الإنسان بوالديه إحسانًا»، وآخر يقرأ: «حسنًا».

وقارئ يقرأ: «وما عملت أيديهم» بغير هاء وآخر يقرأ: «عملته أيديهم» بالهاء.

ناهيك عن الفروق الكبيرة في نطق الأحرف؛ كالإمالة والترقيق والإشمام ونحوها.

ولو كان عثمان في قصد رفع الخلافات الناشئة من الأحرف السبعة لَمَا أبقى على هذا الكمّ الكبير من الاختلاف، ولو ترك بعض الاختلاف وأبقى على بعض لكان تحكُّمًا في كتاب الله.

ثم يُقال أيضًا: الأحرف السبعة ثابتة بالنص والإجماع، حكاه غير واحد من أهل العلم، قال أبو عبيد كَلْنَهُ بعد أن ساق أحاديث الأحرف السبعة» (١) .اهـ. السبعة: «قد تواترت هذه الأحاديث كلها على الأحرف السبعة» (١) .اهـ.

ولا يرفع النصَّ الصحيح الصريح إلا نصُّ مثله، لا يرفعه إجماع ولا قياس عند جماهير العلماء.

فقد ذهب جمهور الأصوليين إلى أن الإجماع لا يجوز أن يكون ناسخًا ولا منسوخًا، واستدلوا على أنه لا يجوز أن يكون ناسخًا بأن المنسوخ به إما أن يكون نصًّا و إجماعًا أو قياسًا، ولا جائز أن يكون نصًّا ولأن الإجماع لا بدَّ أن يكون له نص يستند إليه، خصوصًا إذا انعقد على خلاف النص.

ويكون الناسخ هو ذلك النص الذي استند إليه الإجماع، لا نفس الإجماع، ولا جائز أن يكون المنسوخ بالإجماع إجماعًا؛ لأن الإجماع لا يكون إلا عن مستند يُستند إليه مِن نصِّ أو قياس؛ إذ الإجماع بدون مستندٍ قولٌ على الله بغير علم، والقول على الله بغير علم ضلالة، والأمة

<sup>(</sup>١) فضائل القرآن (٢/ ١٦٠).

لا تجتمع على ضلالة، ومستند الإجماع الثاني لا بد أن يكون نصًا حدث بعد الإجماع الأول؛ لأن ذلك النص لو تحقق قبل الإجماع الأول ما أمكن أن ينعقد الإجماع على خلافه.

ولا ريب أن حدوث نصِّ بعد رسول الله على محال، فما أدى إليه على وهو نسخ الإجماع بالإجماع ـ محال، ولا جائز أن يكون المنسوخ بالإجماع قياسًا؛ لأن الإجماع على خلاف القياس يقتضي أحد أمرين، إما خطأ القياس، وإما انتساخه بمستند الإجماع، وعلى كِلا التقديرين فلا يكون الإجماع ناسخًا.

وإذًا؛ فالناسخ له إما أن يكون نصًّا أو قياسًا أو إجماعًا، ولا جائز أن يكون نصًّا؛ لأن الناسخ متأخر عن المنسوخ، أو لا يُعقَل أن يحدُث نص بعد رسول الله على ولا جائز أن يكون الناسخ للإجماع قياسًا؛ لأن نسخ الإجماع بالقياس يقتضي أن يكون الحكم الدَّال على الأصل حادثًا بعد الرسول، وهو باطل، ولا جائز أن يكون الناسخ للإجماع إجماعًا؛ لما سبق، وأما قولهم: هذا الحكم منسوخ إجماعًا، فمعناه: أن الإجماع انعقد على أنه نُسخ بدليل من الكتاب أو السُّنَّة، لا أن الإجماع هو الذي نسخه (۱).

وإليك هذا الكلام من مفتي الإنام، والعالم بالشرائع والأديان، شيخ الإسلام ابن تيمية، قال رحمه الله تعالى: «لَا يُوجَدُ قَطُّ مَسْأَلَةٌ مُجْمَعٌ عَلَيْهَا إلَّا وَفِيهَا بَيَانٌ مِن الرَّسُولِ.

وَلَا يُوجَدُ مَسْأَلَةٌ يَتَّفِقُ الْإِجْمَاعُ عَلَيْهَا إِلَّا وَفِيهَا نَصٌّ.

<sup>(</sup>١) يُنظر: مناهل العرفان (٢/ ٢٥٢)، بتصرف يسير.

وَقَدْ كَانَ بَعْضُ النَّاسُ يَذْكُرُ مَسَائِلَ فِيهَا إِجْمَاعٌ بِلَا نَصِّ كَالْمُضَارَبَةِ وَلَيْسَ كَذَلِكَ.

وَأَمَّا مَسْأَلَةٌ مُجَرَّدَةٌ اتَّفَقُوا عَلَى أَنَّهُ لَا يُسْتَدَلُّ فِيهَا بِنَصِّ جَلِيٍّ وَلَا خَفِيٍّ: فَهَذَا مَا لَا أَعْرِفُهُ»(١). اهد.

وقال رحمه الله تعالى: «عُمَرُ ضَلَيْهُ قَدَّمَ الْكِتَابَ ثُمَّ السُّنَّةُ ، وَكَذَلِكَ ابْنُ مَسْعُودٍ قَالَ مِثْلَ مَا قَالَ عُمَرُ ، قَدَّمَ الْكِتَابَ ثُمَّ السُّنَّةُ ثُمَّ الْإِجْمَاعُ ، وَكَذَلِكَ ابْنُ عَبَّاسٍ كَانَ يُفْتِي بِمَا فِي الْكِتَابِ ، ثُمَّ بِمَا فِي السُّنَّةِ ، ثُمَّ بِسُنَّةِ وَكَذَلِكَ ابْنُ عَبَّاسٍ كَانَ يُفْتِي بِمَا فِي الْكِتَابِ ، ثُمَّ بِمَا فِي السُّنَّةِ ، ثُمَّ بِسُنَّةِ أَبِي بَكْرٍ وَعُمَرَ ، لِقَوْلِهِ : «اقْتَدُوا بِاللَّذَيْنِ مِنْ بَعْدِي أَبِي بَكْرٍ وَعُمَرَ » وَهَذِهِ الْاَثَقَالُ ثَابِتَةٌ عَنْ عُمرَ وَابْنِ مَسْعُودٍ وَابْنِ عَبَّاسٍ ، وَهُمْ مِنْ أَشْهَرِ الصَّحَابَةِ بِاللَّذَيْنَ وَالْقُولَا .

وَلَكِنْ طَائِفَةٌ مِن الْمُتَأَخِّرِينَ قَالُوا: يَبْدَأُ الْمُجْتَهِدُ بِأَنْ يَنْظُرَ أَوَّلًا فِي الْإِجْمَاعِ، فَإِنْ وَجَدَ نَصَّا خَالَفَهُ اعْتَقَدَ أَنَّهُ مَنْسُوخٌ بِنَصِّ لَمْ يَبْلُغْهُ، وَقَالَ بَعْضُهُمْ؛ الْإِجْمَاعُ نَسَخَهُ!

وَالصَّوَابُ طَرِيقَةُ السَّلَفِ.

وَذَلِكَ لِأَنَّ الْإِجْمَاعَ إِذَا خَالَفَهُ نَصُّ فَلَا بُدَّ أَنْ يَكُونَ مَعَ الْإِجْمَاعِ نَصُّ مَعْرُوفٌ بِهِ أَنَّ ذَلِكَ مَنْسُوخٌ، فَأَمَّا أَنْ يَكُونَ النَّصُّ الْمُحْكَمُ قَدْ ضَيَّعَتْهُ الْأُمَّةُ وَحَفِظَت النَّصَّ الْمُنْسُوخَ فَهَذَا لَا يُوجَدُ قَطُّ، وَهُوَ نِسْبَةُ الْأُمَّةِ إِلَى حِفْظِ مَا نُهِيَتْ عَنِ اتِّبَاعِهِ، وَهِيَ مَعْصُومَةٌ عَنْ ذَلِكَ.

وَمَعْرِفَةُ الْإِجْمَاعِ قَدْ تَتَعَذَّرُ كَثِيرًا أَوْ غَالِبًا، فَمَنْ ذَا الَّذِي يُحِيطُ بِأَقْوَالِ الْمُجْتَهِدِينَ؟

<sup>(</sup>١) مجموع الفتاوي (١٩/١٩١).

بِخِلَافِ النُّصُوصِ فَإِنَّ مَعْرِفَتَهَا مُمْكِنَةٌ مُتَيَسِّرَةٌ.

وَهُمْ إِنَّمَا كَانُوا يَقْضُونَ بِالْكِتَابِ أَوَّلًا؛ لِأَنَّ السُّنَّةَ لَا تَنْسَخُ الْكِتَابَ، فَلَا يَكُونُ فِي الْقُرْآنِ شَيْءٌ مَنْسُوخٌ بِالسُّنَّةِ؛ بَلْ إِنْ كَانَ فِيهِ مَنْسُوخٌ كَانَ فِي الْقُرْآنِ نَاسِخُهُ، فَلَا يُقَدِّمُ غَيْرَ الْقُرْآنِ عَلَيْهِ، ثُمَّ إِذَا لَمْ يَجِدْ ذَلِكَ طَلَبَهُ فِي الْقُرْآنِ نَاسِخُهُ، فَلَا يُقَدِّمُ غَيْرَ الْقُرْآنِ عَلَيْهِ، ثُمَّ إِذَا لَمْ يَجِدْ ذَلِكَ طَلَبَهُ فِي السُّنَّةِ، وَلَا يَكُونُ فِي السُّنَّةِ شَيْءٌ مَنْسُوخٌ إِلَّا وَالسُّنَّةُ نَسَخَتْهُ، لَا يَنْسَخُ السُّنَّة إِجْمَاعٌ وَلَا غَيْرُهُ (١). اهد.

فكلام الشيخ صريح بأنَّ السُّنَّةَ لَا تَنْسَخُ الْكِتَابَ، فَلَا يَكُونُ فِي الْقُرْآنِ شَيْءٌ مَنْسُوخٌ بالسُّنَّةِ.

فإذا كانت السُّنَّة لا تنسخ القرآن، فكيف ينسخ اجتهاد الصحابة القرآن؟ وكيف يُخالفون القرآن بلا دليل! وأيّ مُخالفة أعظم من حذف الكثير من الآيات المحكمات؟

وإذا كان لَا يَنْسَخُ السُّنَّةَ إجْمَاعٌ وَلَا غَيْرُهُ: فكيف يصح زعم من قال بأن الصحابة اتفقوا على مُخالفة السُّنَّة المتواترة بلا دليل من السُّنَّة؟

فمن زعم أن الأحرف الستة أُلغيت أو نُسخت أو حذفت فعليه الدليل، وكيف يصنع بقول الله تعالى: ﴿إِنَّا نَحُنُ نَزَّلْنَا ٱلدِّكُر وَإِنَّا لَهُ لَهُ اللهُ لَكُونُونَ (أَنَّا اللهِ كَنْ اللهُ اللّهُ

وقد اتفق العلماء على أن الأحرف كلها كلام الله، وأنها قرآن يُتلى، فمن الذي له السلطة ليلغيها؟ ومن الذي يجرؤ على حذفها؟



مجموع الفتاوى (۱۹/ ۲۰۱ \_ ۲۰۲).



## معنى العرضة الأخيرة وأثرُها على القرآن الكريم

«كَانَ جبريلُ عَلَيْ يَعْرِضُ علَى النَّبِيِّ عَلَى الْقُرْآنَ كُلَّ عَامٍ مَرَّةً، فَعَرَضَ عَلَيْهِ مَرَّتَيْنِ فِي الْعَامِ الَّذِي قُبِضَ فِيهِ». رواه البخاري(١).

وقوله: يَعْرِضُ عليه القرآن: مأخوذ مِن المُعَارَضَة؛ أي: الْمُقابلة. أي: كَان يُدَارِسُه جميعَ مَا نَزَل مِنَ الْقُرْآنِ<sup>(٢)</sup>.

والقصود بالعرضة الأخيرة: آخر ما عرضه النبي على على جبريل على ، وذلك قبل وفاته بعام.

قال ابن كثير رحمه الله تعالى: «الْمُرَادُ مِنْ مُعَارَضَتِهِ لَهُ بِالْقُرْآنِ كُلَّ سَنَةٍ: مُقَابَلَتُهُ عَلَى مَا أَوْحَاهُ إِلَيْهِ عَنِ اللهِ تَعَالَى؛ لِيُبْقِي مَا بَقِي، وَيُلْهِبَ مَا نُسِخَ تَوْكِيدًا، أَوِ اسْتِثْبَاتًا وَحِفْظًا؛ وَلِهَذَا عَرَضَهُ فِي السَّنَةِ الْأَخِيرَةِ مِنْ غُمْرِهِ عَلَى جِبْرِيلَ مَرَّتَيْنِ، وَعَارَضَهُ بِهِ جِبْرِيلُ كَذَلِكَ؛ وَلِهَذَا فَهِمَ عَلَى الْعَرْضَةِ الْأَخِيرَةِ مَنْ اللهَ عَلَى جَبْرِيلَ مَرَّتَيْنِ، وَعَارَضَهُ بِهِ جِبْرِيلُ كَذَلِكَ؛ وَلِهَذَا فَهِمَ عَلَى الْعَرْضَةِ الْأَخِيرَةِ» أَلَّهُ عَلَى الْعَرْضَةِ الْأَخِيرَةِ» أَلَا مَامَ عَلَى الْعَرْضَةِ الْأَخِيرَةِ» أَلَا عَلَى الْعَرْضَة الْإَمَامَ عَلَى الْعَرْضَةِ الْأَخِيرَةِ» أَلَا اللهِ مَامَ عَلَى الْعَرْضَةِ الْأَخِيرَةِ» أَلَا اللهِ مَامَ عَلَى الْعَرْضَةِ الْأَخِيرَةِ» أَلَا اللهِ مَامَ عَلَى الْعَرْضَةِ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهَ اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الْعَرْضَةِ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الْعَرْضَةِ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى الْعَلَى الْعَلَى الْعَرْضَةِ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَى الْعَرْضَةُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الْعَلَاقِ اللَّهُ عَلَى الْعَلَى الْعَرْضَةِ اللَّهُ عَلَى الْعَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الْعَلَاقِ اللَّهُ عَلَى اللّهَ عَلَى اللّهَ عَلَى اللّهَ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهِ اللّهَ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهَ عَلَى اللّهَ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى

وقد قيل: بأنَّ جبريل عَلَى كان يُقْرئه في كل عرضة أحد الحروف السبعة.

(٢) النهاية في غريب الحديث (٣/ ٢١٢)، ومادة: (عرض).

<sup>.(</sup>٤٩٩٨) (١)

<sup>(</sup>٣) فضائل القرآن لابن كثير (١٥١ ـ ١٥٢).

وفي ذلك يقول الإمام أبو عمرو الداني (١):

وكان يعرض على جبريل في كل عام جملة التنزيل فكان يقريه في كل عرضة بواحد من الحروف السبعة حتى إذا كان بقرب الحين عرضه عليه مرتين

لكن لم يثبت في ذلك نصّ صحيح صريح.

وحينما كانت العرضة الأخيرة حضرها صحابيّان جليلان هما: زيد بن ثابت وعبد الله بن مسعود ﴿ فَيُهُمَّا ، فُنُسخ فيها ما شاء الله نسخه.

ولم يشمل النسخُ شيئًا من الأحرف السبعة، إنما نُسخ بعض الآيات أو القراءات ونحو ذلك، وليس حرفًا بأكملِه.

بدليل: أن ابن مسعود رضي حضرها، وكان يقرأ بأحرف كثيرة ليست في القرآن، ولو كانت ناسخة للأحرف الستة لُمَا خالفتْ قراءتُه قراءةَ زيد ضِلْطُنه، وكانا جميعًا حضرا العرضة الأخيرة.

وحينما جاء زمن عثمان رضي وكثرت المصاحف التي فيها بعض الآيات المنسوخة، والشروح واختلاف طريقة كتابة الآيات، وفيها كذلك جميع الأحرف السبعة: حصل بين الناس شقاق كبير، فجمعهم على مصحف واحد يحتمل الأحرف السبعة كلها، وترك بعض الكلمات التي لا يُمكن كتابتها.

وهناك بعض أوجه القراءات قد تكون نُسخت في العرضة الأخيرة، وقد تكون مما ترك أكثر الصحابة والسلف الصالح الإقراء بها؛ مثل: «الحمدِ للهِ ربِّ العالمين» فقد قُرئ بها في الشاذ، وهي قراءة الحسن رَخِّلَهُ

<sup>(</sup>١) الأرجوزة المنبهة، البيت رقم (٧٠ ـ ٧٢)، (ص٨٧).

وقرأ بهذه الأوجه بعضُ القراء، ولم تكن مشهورة ولا متواترة، ولذلك سُميت شاذة.

ولا يُمكن أنْ تكون العرضة الأخيرة ناسخة للأحرف الستة أو بعضها، بدليل: أنَّ عمر في كان يقرأ بقراءات ليست في المصاحف العثمانية، مثل: «فامضوا»، «صراط مَن أنعمت عليهم، غير المغضوب عليهم وغير الضالين»، «ألم، الله لا إله إلا هو الحي القيام»(۱)، وكان يقرأها بحضرة الصحابة في .

فلو كانت هذه القراءةُ منسوخةً بالعرضة الأخيرة لَعَلِم عمرُ ذلك، ولو جهلها لأخبره الصحابة، واحتجوا عليه بنسخها بالعرضة الأخيرة.

وقد ذهب بعض العلماء والباحثين إلى أنّ العرضة الأخيرة كانت بداية مرحلة شذوذ القراءات، وأنها نسخت قراءة ابن مسعود وأُبَيّ بن كعب (٢٠)، وفيه نظر.

والمشهور أنَّ الذي شهد العرضة الأخيرة زيدُ بن ثابت رَبِّيُهُ، لكن روى البخاري في كتابه «خلق أفعال العباد» (٣)، والإمام أحمد (٤)، والنسائي (٥) عن ابن عباس را قال: أي القراءتين تعدون أول؟

قلنا: قراءة عبد الله.

<sup>(</sup>١) وهذه ثابتة عنه بأسانيد صحيحة كثيرة، يُنظر: المصاحف لابن أبي داود (١٥٩ ـ ١٦٤).

 <sup>(</sup>۲) يُنظر: المرشد الوجيز إلى علوم تتعلق بالكتاب العزيز، لأبي شامة (۱۱ ـ ۱۱۳)، العرضة الأخيرة: دلالتها وأثرها، للركتور: ناصر القثامي (۲۹)، في رحاب القرآن الكريم (۲/ ٤٣٣، ٤٣٤).

<sup>.(</sup>٣٨٢) (٣)

<sup>(3) (1737).</sup> 

قال محققوه: إسناده صحيح على شرط الشيخين.

<sup>(</sup>٥) في السنن الكبرى (٧٩٩٤).

قال: لا، إِنَّ رسول الله كان يُعرَضُ عليه القرآنُ في كل رمضان مرةً، إلا العام الذي قُبض فيه، فإِنَّه عُرِضَ عليه القرآنُ مرتين، فحَضَرَهُ عبدُ الله، فشهدَ ما نُسِخَ وما بُدِّلَ.

قال ابن حجر رحمه الله تعالى: "إسناده صحيحٌ، ويمكن الجمع بين القولين بأن تكون العرضتان الأخيرتان وقعتا بالحرفين المذكورين [حرف زيد بن ثابت وحرف عبد الله بن مسعود] فيصح إطلاق الآخرية على كلِّ منهما»(١). اه.

إذن؛ كلاهما شهد العرضة الأخيرة.

ويبقى السؤال: ثبت أنّ ابن مسعود رَفِي كان يقرأ بأحرف تُخالف ما في المصحف، وهو قد شهد العرضة الأخيرة.

ولم نعلم أنَّ أحدًا احتج عليه ولا على غيره ممن يقرأ بخلاف ما في المصاحف العثمانيةِ بأنه قراءته قد نُسخت بالعرضة الأخيرة.

ولماذا لم يقل عثمانُ ولا غيرُه لابن مسعود رفي الله نُسخت تلاوتك بالعرضة الأخبرة؟

والخلاصة: الصواب عندي أن يُقال: لا علاقة للعرضة الأخيرة بنسخ شيء من الأحرف السبعة، ولا أعلم أحدًا من الصحابة صرح بذلك.

والعرضة الأخيرة قد تكون ناسخة لبعض الآيات كما هو معروف؛ كنسخ: «والشيخ والشيخة»، و«حَافِظُوا عَلَى الصَّلَوَاتِ وَالصَّلَاةِ الْوُسْطَى وَصَلَاةِ الْعَصْر»، كما تقدم.

وهل يُعقل أنْ تكونَ العرضةُ الأخيرةُ ناسخةً لِمَا قبلها، ثم لا يُصرح النبي ﷺ بذلك؟ فيترك أمته على حيرة ونزاع في القرآن؟

\* \* \*

<sup>(</sup>١) فتح الباري (٩/ ٤٥).

فائدة: ثبت في "صحيح البخاري" أنه قيل له: أَتَرَكَ النَّبِيُّ عَلَى الْنَبِيُّ عَلَى اللَّقَتَيْنِ (١٠ قَالَ: له: أَتَرَكَ النَّبِيُ عَلَى مِنْ شَيْءٍ؟ قَالَ: «مَا تَرَكَ إِلَّا مَا بَيْنَ الدَّفَتَيْنِ (١٠ قَالَ: وَدَخَلْنَا عَلَى مُحَمَّدِ ابْنِ الحَنَفِيَّةِ، فَسَأَلْنَاهُ، فَقَالَ: «مَا تَرَكَ إِلَّا مَا بَيْنَ الدَّفَتَيْنِ».

قال الحافظ ابن حجر رَحُّلَهُ: "وَأَمَا جَوَابِ ابنِ عَبَّاسِ وَابنِ الْحَنَفِيَّةِ فَإِنَّمَا أَرَادَا مِنَ الْقُرْآنِ الَّذِي يُتْلَى، أَوْ أَرَادَا مِمَّا يَتَعَلَّقُ بِالْإِمَامَةِ؛ أَيْ: لَمْ فَإِنَّمَا أَرَادَا مِنَ الْقُرْآنِ الَّذِي يُتْلَى، أَوْ أَرَادَا مِمَّا يَتَعَلَّقُ بِالْإِمَامَةِ إِلَّا مَا هُو بِأَيْدِي النَّاسِ، وَيُؤَيِّدُ ذَلِكَ مَا يَتُرَكُ شَيْئًا يَتَعَلَّقُ بِأَحْكَامِ الْإِمَامَةِ إِلَّا مَا هُو بِأَيْدِي النَّاسِ، وَيُؤَيِّدُ ذَلِكَ مَا ثَبَتَ عَنْ جَمَاعَةٍ مِنَ الصَّحَابَةِ مِنْ ذِكْرِ أَشْيَاءَ نَزَلَتْ مِنَ الْقُرْآنِ فَنُسِخَتْ تَلَاوَتُهَا وَبَقِي حُكْمُهَا أَوْ لَمْ يَبْقَ؛ مِثْلُ حَدِيثِ عُمَرَ: "الشَّيْخُ وَالشَّيْخُ وَالشَّيْخُ أَإِنَا فَارْجُمُوهُمَا الْبَتَّةَ»، وَحَدِيثِ أَنَسِ فِي قِصَّةِ الْقُرَّاءِ النَّذِينَ قُتِلُوا فِي بِنْ رَنَيَا فَارْجُمُوهُمَا الْبَتَّةَ»، وَحَدِيثِ أَنَسِ فِي قِصَّةِ الْقُرَّاءِ اللَّذِينَ قُتِلُوا فِي بِنْ رَنَيَا فَارْجُمُوهُمَا الْبَتَّةَ»، وَحَدِيثِ أَنَسِ فِي قِصَّةِ الْقُرَّاءِ اللَّذِينَ قُتِلُوا فِي بِنْ مَعُونَةَ قَالَ: فَأَنْزَلَ اللهُ فِيهِمْ قُرْآنًا: "بَلِّغُوا عَنَا قَوْمَنَا أَنَّا لَقَدْ لَقِينَا رَبَّنَا»، وَحَدِيثِ أَبَى بْنِ كَعْبِ: كَانَتِ الْأَحْزَابُ قَدْرَ الْبَقَرَةِ، وَحَدِيث حُذَيْفَة: مَا يَقُرُون رُبْعَهَا، يَعْنِي: بَرَاءَةٌ، وَكُلُّهَا أَحَادِيثُ صَحِيحَةٌ) "".اه..



<sup>.(0.19) (1)</sup> 

<sup>(</sup>٢) أي: حافتي الْمُصحف.

<sup>(</sup>٣) فتح الباري (٩/ ٦٥).



# معنى علم القراءات، وموضوعُه، واستمدادُه، وغايتُه

علم القراءة: علمٌ يُعلم منه اتفاقُ الناقلين لكتاب الله تعالى، واختلافُهم في الحذف والإثبات، والتحريك والتسكين، والفصل والوصل، وغير ذلك من هيئة النطق والإبدال، وغيره من حيث السماع.

وقال ابن الجزري رحمه الله تعالى (١): «علمٌ بكيفيَّة أداء كلماتِ القرآن واختلافِها معزوًّا لناقله».

وموضوعه: كلمات القرآن من حيث يبحث فيه عن أحوالها؛ كالمد والقصر والنقل.

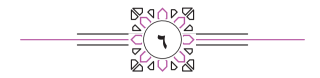
واستمداده: من السُّنَّة والإجماع.

وفائدته: صيانته عن التحريف والتغيير مع ثمرات كثيرة، وما زال العلماء يستنبطون من كل حرف يقرأ به قارئٌ معنى لا يوجد في قراءة الآخر، والقراءة حجة الفقهاء في الاستنباط، ومحجتهم في الاهتداء، مع ما فيه من التسهيل على الأمة.

وغايته: معرفة ما يقرأ به كلٌّ من أئمة القراء (٢).

<sup>(</sup>١) في كتابه: مُنجد المقرئين (٣٩

<sup>(</sup>٢) إتحاف فضلاء البشر في القراءات الأربعة عشر (٣).



### هل القراءات متواترة؟ وهل أصلها الأحرف السبعة؟

الأحرف السبعة: قرآنٌ منزل من الله تعالى، وقد أخبر على ومن أصدق من الله قيلًا \_، بأنه قد حفظه، قال تعالى: ﴿إِنَّا نَحُنُ نَزَّلْنَا ٱلدِّكُرَ وَإِنَّا لَهُم لَحُوظُونَ فَيَكُ إِلَا اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ

والقراءات العشر: متواترةٌ صحيحة، وأصلها ومنشؤها من الأحرف السبعة.

قال شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله تعالى: ولم ينكر أحدٌ من العلماء قراءة العشرة (١٠). اهـ.

وقال محيي السُّنَة أبو محمد الحسين بن مسعود البغوي رحمه الله تعالى في أول كتابه «معالم التنزيل»: «ثم إن الناس كما أنهم متعبدون باتباع أحكام القرآن وحفظ حدوده، فهم متعبدون بتلاوته وحفظ حروفه، على سنن خط المصحف الإمام، الذي اتفقت الصحابة عليه وأن لا يجاوزوا فيما وافق الخط ما قرأتُه القراء المعروفون، الذين خَلَفوا الصحابة والتابعين، واتفقت الأمة على اختيارهم»(٢). اهد.

وقال العلامةُ عبد الوهاب السبكي الشافعي رحمه الله تعالى: «القراءات العشر ـ السبع التي اقتصر عليها الشاطبي، والثلاث التي هي

مجموع الفتاوي (۱۳/ ۳۹۳).

<sup>(</sup>٢) معالم التنزيل (١/ ٣٧).

قراءة أبي جعفر وقراءة يعقوب وقراءة خلف ـ متواترة معلومة من الدين بالضرورة، وكل حرف انفرد به واحد من العشرة متواتر معلوم من الدين بالضرورة أنه منزل على رسول الله على لا يكابر في ذلك إلا جاهل، وليس التواتر في شيء منها مقصوراً على من قرأ بالروايات، بل هي متواترة عند كل مسلم يقول: أشهد أن لا إله إلا الله وأشهد أن محمدا رسول الله ها الله الله وأشهد أن محمدا رسول الله ها الله الله وأشهد أن اهه.

وقال في «مناهل العرفان» (٢): «والتحقيق الذي يؤيده الدليل هو أن القراءات العشر كلها متواترة، وهو رأي المحققين من الأصوليين والقراء؛ كابن السبكي وابن الجزري والنويري؛ بل هو رأي أبي شامة في نقل آخر صححه الناقلون عنه». اه.



<sup>(</sup>١) منجد المقرئين (١٨٨ ـ ١٨٩)، وكلامه كان جوابًا عن سؤال ابن الجزري له.

<sup>(</sup>٢) (٤٠٣).



## ما هي القراءات الشاذة؟

### «للعلماء في هذه القراءات أقوال:

الأول: أن قراءات السبعة متواترة، والقراءات الثلاث المتممة للعشر آحاد، ومثلها ما يكون من قراءات الصحابة، وما بقى فهو شاذ.

الثاني: أن العشر متواترة وغيرها شاذ.

الثالث: أنَّ المعتمد في ذلك هو الضوابط؛ سواء كانت القراءة من السبع أو العشر أو الأربع عشرة، ويريدون بالضابط: توفر أركان القراءة الصحيحة»(١).

قال الشيخ عبد الفتاح القاضي رحمه الله تعالى: «والحاصل: أنَّ القراءة إن خالفت العربية أو الرسم: فهي مردودة إجماعًا، ولو كانت منقولة عن ثقة مع أن ذلك بعيد، بل لا يكاد يوجد.

وإن وافقت العربية والرسم ونقلت بطريق التواتر: فهي مقبولة إجماعًا.

وإن وافقت العربية والرسم ونقلت عن الثقات بطريق الآحاد: فقد اختلف فيها، فذهب الجمهور إلى ردِّها وعدم جواز القراءة بها في الصلاة وغيرها، سواء اشتهرت واستفاضت أم لا.

<sup>(</sup>۱) دراسات في علوم القرآن الكريم، أ. د. فهد بن عبد الرحمٰن بن سليمان الرومي (۳۳٤).

وذهب مكي بن أبي طالب وابن الجزري إلى قبولها وصحة القراءة بها، بشرط اشتهارها واستفاضتها.

أمّا إذا لم تبلغ حد الاشتهار والاستفاضة: فالظاهر المنع من القراءة بها إجماعًا.

ومن هنا يعلم أن الشاذ:

- عند الجمهور: ما لم يثبت بطريق التواتر.

- وعند مكي ومن وافقه: ما خالف الرسم أو العربية ولو كان منقولًا عن الثقات، أو ما وافق الرسم والعربية ونقله غير ثقة، أو نقله ثقة ولكن لم يتلق بالقبول، ولم يبلغ درجة الاستفاضة والشهرة.

إلى أن قال: وإذ قد علمت أن القراءة الشاذة لا تجوز القراءة بها مطلقًا فاعلم أنه يجوز تعلمها وتعليمها، وتدوينها في الكتب، وبيان وجهها من حيث اللغة والإعراب والمعنى واستنباط الأحكام الشرعية منها على القول بصحة الاحتجاج بها، والاستدلال بها على وجه من وجوه اللغة العربية، وفتاوى العلماء قديمًا وحديثًا مطبقة على ذلك»(١).اه.

وقال ابن الجزري رحمه الله تعالى: «وأما القراءة الصحيحة؛ فهي على قسمين:

الأول: ما صح سنده بنقل العدل الضابط عن الضابط كذا إلى منتهاه، ووافق العربية والرسم.

#### وهذا على ضربين:

- ضرب استفاض نقله وتلقاه الأئمة بالقبول كما انفرد به بعض الرواة، وبعض الكتب المعتبرة، أو كمراتب القراء في المد ونحو ذلك:

<sup>(</sup>١) القراءات الشاذة وتوجيهها من لغة العرب، للشيخ: عبد الفتاح القاضى (١٠).

فهذا صحيح مقطوع به أنه منزل على النبي على الأحرف السبعة، وهذا الضرب يلحق بالقراءة المتواترة، وإن لم يبلغ مبلغها.

- وضرب لم تتلقه الأمة بالقبول ولم يستفض: فالذي يظهر من كلام كثير من العلماء جواز القراءة به والصلاة به...

والقسم الثاني من القراءة الصحيحة: ما وافق العربية وصحَّ سنده، وخالف الرسم كما ورد في صحيح من زيادة ونقص وإبدال كلمة بأخرى، ونحو ذلك مما جاء عن أبي الدرداء وعمر وابن مسعود وغيرهم: فهذه القراءة تسمى اليوم شاذة؛ لكونها شذت عن رسم المصحف المجمع عليه، وإن كان إسنادها صحيحًا، فلا تجوز القراءة بها لا في الصلاة، ولا في غيرها»(١).اه.

قلت: وقول عبد الفتاح القاضي: «أمّا إذا لم تبلغ حد الاشتهار والاستفاضة: فالظاهر المنع من القراءة بها إجماعًا»: فالذي يظهر من كلام ابن الجزري السابق، وهو قوله: «وضرب لم تتلقه الأمة بالقبول ولم يستفض: فالذي يظهر من كلام كثير من العلماء جواز القراءة به والصلاة به»: أنه يُخالفه، وأنّ رأي ابن الجزري \_ وهو الذي استظهر أنه كلام كثير من العلماء \_ أنه لم يثبت إجماعٌ في المنع من القراءة بها، بل كثيرٌ من العلماء يرون جواز القراءة بها والصلاة بها.

والله تعالى أعلم.

ويتلخص مما سبق: أنّ هناك قراءات صحَّت عن الصحابة وَ الله عَبُونَ وَ وَوَوَوا بِها، لكنها خارجةٌ عن رسم المصاحف العثمانية، فلذلك اعْتُبرت شاذَّة؛ لأنّها من الأحرف التي اتفق الصحابة أو جمهورُهم في عهد

<sup>(</sup>١) منجد المقرئين (١٨ ـ ١٩).

عثمان على تركها؛ لمصلحة تآلف القلوب، وعدم التفرق والخلاف المذموم.

فعلى هذا: القراءة التي صحَّ سندها ووافقت اللغة العربية ولو بوجه ولم تُخالف المصحف ولو لم يقرأ بها أحدُ القراء العشرة: لا تُسمى شاذّة كما قرره ابن الجزري ومكي كما سبق، وتجوز الصلاة بها.

وهذا التعريف هو الذي اعتمده شيخ الإسلام ابن تيمية حيث قال: «الْقِرَاءَةُ الشَّاذَّةُ مِثْلُ مَا خَرَجَ عَنْ مُصْحَفِ عُثْمَانَ؛ كَقِرَاءَةِ مَنْ قَرَأً: «الْحَيُّ الْقَيَّامُ» (١٠). اه.

وهو يرى جواز القراءة بالشاذ الصحيح إذا لم يخرج عن الرسم، ولا يعتبره لحنًا ولو كان غلطًا مِمَّن قرأ، قال كَلْسُهُ: "وَأَمَّا مَا قُرِئَ بِهِ مَثَلُ : "وَأَمَّا مَا قُرِئَ بِهِ مَثَلُ: الْحَمْدُ لِللَّهِ "رَبَّ" وَ ﴿رَبِّ" وَ ﴿رَبُّ"، وَمِثْلُ: عَلَيْهِمُ وعليهُمُ وعليهُمُ وعليهُمُ وعليهُمُ وعليهُمُ وعليهُمُ وعليهُمُ وعليهُمُ وَعَلَيهُمُ وَعَلِيهُمُ وَعَلَيهُمُ وَعَلَيهُمُ وَعَلَيهُمُ وَعِلْمُ وَعَلَيهُمُ وَعَلِيهُمُ وَعِلْمُ وَعَلِيهُمُ وَعَلِيهُمُ وَعَلِيهُمُ وَعَلِيهُمُ وَعَلِيهُمُ وَعَلَيهُمُ وَعَلَيهُمُ وَعَلَيهُمُ وَعِلَيهُمُ وَعِلْمُ وَعِلْمُ وَعَلِيهُمُ وَعِلْمُ وَعِلْمُ عَلَى عَلَيْهُمُ وَعَلِيهُمُ وَعَلِيهُمُ وَعِلْمُ وَعِلَمُ عَلَى عَلَيْهُمُ وَعَلِيهُمُ وَعِلَمُ وَعِلَيهُمُ وَعِلَمُ وَعِلَمُ عَلَيْهُمُ وَعِلْمُ وَعِلَمُ وَعِلَهُمُ وَعِلَيهُمُ وَعِلَمُ عَلَا لَا عَلَيْهُمُ وَعِلَمُ عَلَيْهُمُ وَعِلَمُ وَعِلِهُمُ وَعِلَاهُ عَلَا لَا عَلَمُ عَلَيْهُمُ وَعِلِهُمُ عَلَا لَا عَلَاكُ عَلَيْهُمُ عَلَيْ

فقد ظهر من كلام شيخ الإسلام وابن الجزري ومكيّ: التفريقُ في القراءة الشاذة بين ما خالفت المصحف وما وافقته.

فيمكن تعريف القراءة الشاذة على رأيهم: بأنها ما صح سنده، ووافقت العربيَّة ولو بوجه وخالفت رسم المصحف.

لكن يكاد يتفق القراء وعلماء القرآن على «أن ما وراء القراءات العشر مما صحَّت روايته آحادًا ولم يستفض ولم تتلقه الأمة بالقبول: شاذٌ وإنْ وافق رسم المصحف وقواعد العربية»(٣).

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوي (۱۲/ ۵۷۰). (۲) مجموع الفتاوي (۲۲/ ٤٤٣).

<sup>(</sup>٣) مناهل العرفان (١/ ٤٧٠).

وهو قول جمهور العلماء كما سبق النقل عن الشيخ عبد الفتاح القاضي رحمه الله تعالى.

ومما لا شك فيه: أنه لا يُقصد بالقراءة الشاذة: عدم صحة سندها إلى من قرأ بها؛ لأنَّ هناك قراءات كثيرة جدًّا صحَّت عن الصحابة كما ذكر ذلك الأئمة؛ كأبي بكر بن أبي داود رَحْلَلْهُ(١).

وقد روى الإمام الشافعي (٢) بإسناد صحيح وعلَّقه البخاري بصيغة المجزم عن ابن عمر رَبِي قَالَ: «مَا سَمِعْتُ عُمَرَ يَقْرَأُهَا (٣) قَطُّ إِلا قَالَ: فَامْضُوا إِلَى ذِكْرِ اللهِ»».

وهذا يدل على أنه كان يقرؤها طوال حياته بهذا الحرف، ولكن كان هذا قبل أن يتفق الصحابة على توحيد المصاحف.

ولا يُقصد بشذوذها ضعفها نحويًا ولغويًا، فقد احتج أهل اللغة بها.

وقد تحدث ابن جني رحمه الله تعالى عن الاحتجاج بالمتواتر والشاذ في مقدمة كتابه «المحتسب» فذكر:

ا ـ ضربًا اجتمع عليه أكثر قراء الأمصار، وهو ما أودعه ابن مجاهد كتابه الموسوم بقراءات السبعة، وهو بشهرته غانٍ عن تحديده (٤).

٢ - وضربًا تعدَّى ذلك، قال: «فسمَّاه أهل زماننا شاذًا؛ أي: خارجًا عن قراءة القراء السبعة المقدَّم ذكرها، إلا أنه مع خروجه عنها نازع بالثقة إلى قرائه، محفوف بالروايات مِنْ أمامه وورائه، ولعله أو

(٣) يريد قوله تعالى: ﴿إِذَا نُودِيَ لِلصَّلَوْةِ مِن يَوْمِ ٱلْجُمُعَةِ فَأَسْعَوْاً إِلَىٰ ذِكْرِ ٱللَّهِ ﴾ [الجمعة: ٩].

<sup>(</sup>١) يُنظر إلى الآثار الصحيحة التي ذكرها في كتابه: المصاحف.

<sup>(</sup>۲) (۸۶۳).

<sup>(</sup>٤) ويُلحق بالسبعة: الثلاثُ المتممة على الصحيح من كلام أهل العلم.

كثيرًا منه مساوٍ في الفصاحة للمجتمع عليه، نعم، وربما كان فيه ما تلطف صنعته، وتعنُف بغيره فصاحته (١)، وترسو به قدم إعرابه».

إلى أَنْ قال: «لكن غرضنا منه أَن نُري وجه قوة ما يُسَمَّى شاذًا، وأنه ضارب في صحة الرواية بجِرانه، آخِذٌ من سَمْتِ العربية مهلة ميدانه؛ لئلا يرى مُرىً (٢) أَنَّ العدول عنه إنما هو غضٌ منه أو تهمة له.

ومعاذ الله! وكيف يكون هذا والرواية تنميه إلى رسول الله ﷺ والله تعالى يقول: ﴿وَمَا ءَائنكُمُ ٱلرَّسُولُ فَخُ ذُوهُ ﴾ [الحشر: ٧]؟

وهذا حكم عام في المعاني والألفاظ، وأَخذه هو الأخذ به، فكيف يسوغ مع ذلك أن ترفضه وتجتنبه.

فإن قَصُر شيء منه عن بلوغه إلى رسول الله على فلن يقصر عن وجه من الإعراب داع إلى الفسحة والإسهاب، إلا أننا وإن لم نقرأ في التلاوة به مخافة الانتشار فيه، ونتابع من يتبع في القراءة كل جائز رواية ودراية، فإنا نعتقد قوة هذا المسمى شاذًا، وأنه مما أمر الله تعالى بتقبله، وأراد منا العمل بموجبه، وأنه حبيب إليه، ومرضيٌ من القول لديه.

نعم؛ وأكثر ما فيه أن يكون غيره من المجتمع عندهم عليه أقوى منه إعرابًا وأنهض قياسًا؛ إذ هما جميعًا مرويان مسندان إلى السلف فإن كان هذا قادحًا فيه، ومانعًا من الأخذ به؛ فليكونن ما ضعف إعرابه مما قرأ بعض السبعة به هذه حاله، ونحن نعلم مع ذلك ضعف قراءة ابن كثير: "ضئاء" بهمزتين مكتنفتي الألف، وقراءة ابن عامر: "وَكَذَلِكَ زُيِّنَ

<sup>(</sup>۱) عنف به: عذله ولامه، يريد أن فصاحته متفوقة، تلوم غيره على تخلفه في مضمار الفصاحة. (المحقق).

<sup>(</sup>٢) لئلا يرى مرى: لئلا يظن ظان. (المحقق).

لِكَثِيرٍ مِنَ الْمُشْرِكِينَ قَتْلُ أَوْلادَهُمْ شُركائهم»، وسنذكر هذا ونحوه في مواضعه متصلًا بغيره، وهو أيضًا مع ذلك مأخوذ به.

ولعمري، إنَّ القارئ به من شاعت قراءته، واعتيد الأخذ عنه، فأما أن نتوقف عن الأخذ به؛ لأن غيره أقوى إعرابًا منه فلا "(١). اهـ.

«فالقراءات المتواترة والشاذة حجة عند أهل العربية، وإن كانت الأُولى أعلى قدرًا» $^{(7)}$ .

ومن فوائد القراءة الشاذة: أنها تفسر القراءة المتواترة وتُبيّن معناها: قال أبو عبيد رحمه الله تعالى: «فأما ما جاء من هذه الحروف التي لم يُؤخذ علمها إلا بالإسناد والروايات التي يعرفها الخاصة من العلماء دون عوام الناس<sup>(7)</sup>: فإنما أراد أهل العلم منها أن يستشهدوا بها على تأويل ما بين اللوحين، وتكون دلائل على معرفة معانيه وعلم وجوهه، وذلك كقراءة حفصة وعائشة: «حافظوا على الصلوات والصلاة الوسطى صلاة العصر»، وكقراءة ابن مسعود: «والسارقون والسارقات فاقطعوا أيمانهم»، ومثل قراءة أبيّ بن كعب: «للذين يؤلون من نسائهم تربص أربعة أشهر، فإن فاءوا فيهن»، وكقراءة سعد: «فإن كان له أخ أو أخت من أمه»، وكما قرأ ابن عباس: «لا جناح عليكم أن تبتغوا فضلًا

<sup>(</sup>۱) المحتسب في تبيين وجوه شواذ القراءات والإيضاح عنها، لأبي الفتح عثمان بن جني الموصلي، المتوفى (۱۹۳هـ) (۱/۳۱ ـ ۳۲).

<sup>(</sup>٢) عناية المسلمين باللغة العربية خدمة للقرآن الكريم، تأليف: أ. د. أحمد بن محمد الخراط (٤٧).

<sup>(</sup>٣) لا بالتواتر والاستفاضة، فهذه لا يُؤخذ علمها بالإسناد والروايات فحسب، بل يعرفها الخاصة من العلماء وكثيرٌ من عوام الناس، فتواترها واستفاضتها عن الناس أغنى عن الإسناد، كالقراءات العشر.

من ربكم في مواسم الحج»، وكذلك قراءة جابر: «فإن الله من بعد إكراههن لهن غفور رحيم».

فهذه الحروف وأشباه لها كثيرة قد صارت مفسرة للقرآن، وقد كان يُروى مثلُ هذا عن بعض التابعين في التفسير فيستحسن ذلك، فكيف إذا روي عن لباب أصحاب محمد عليه ثم صار في نفس القراءة؟ فهو الآن أكثر من التفسير وأقوى.

وأدنى ما يُستنبط من علم هذه الحروف: معرفة صحة التأويل.

على أنها من العلم الذي لا تعرف العامة فضله، إنما يعرف ذلك العلماء.

وكذلك يُعتبر بها وجه القراءة؛ كقراءة من قرأ: "يقص الحق"، فلما وجدتها في قراءة عبد الله: "يقضي بالحق" علمت أنت أنما هي يقضي الحق، فقرأتها أنت على ما في المصحف، واعتبرت صحّتها بتلك القراءة، وكذلك قراءة من قرأ: "أخرجنا لهم دابة من الأرض تكلمهم"، لما وجدتها في قراءة أُبيّ: "تنبئهم" علمت أن وجه القراءة تكلمهم.

في أشياء من هذه كثيرة لو تُدُبِّرت وُجد فيها علمٌ واسعٌ لمن فهمه»(١). اهـ.

وحينها نعرف الإجابة الشافية عن بداية الحكم على بعض القراءات بالشذوذ، فأقول: «بدأ الحكم على بعض القراءات بالشذوذ بعد أن عرفت الضوابط التي تُقاس بها القراءات الصحيحة، ويمكن أن تحدد ذلك بظهور المصاحف العثمانية، وتوزيعها على الأمصار الإسلامية، والأمر بإحراق ما عداها، ومن هنا ساغ الحكم بالشذوذ على كل ما

<sup>(</sup>١) فضائل القرآن (٢/ ١٤٩).

خالف رسم المصحف باعتباره مخالفًا لإجماع خيار الأمة وهم الصحابة، واتسعت دائرة الحكم بالشذوذ بعد أن وضعت قواعد النحو والتصريف منذ النصف الثاني من القرن الأول»(١).



<sup>(</sup>١) مدخل في علوم القراءات، للدكتور السيد رزق الطويل (٥٣).



### حكم القراءة بالقراءات الشاذة

تبيَّن فيما سبق أنّ القراءات الشاذة منها ما هو ثابت صحيح عن الصحابة على العشر باقية إلى اليوم، وهي:

١ - قراءة الحسن البصري إمام البصرة، المتوفى سنة ١١٠هـ.

٢ ـ قراءة ابن محيصن المكي، المتوفى سنة ١٢٣هـ.

٣ ـ قراءة اليزيدي البصري، المتوفى سنة ٢٠٢هـ.

٤ \_ قراءة الأعمش الأسدى، المتوفى سنة ١٤٨هـ.

وهناك قراءات شاذّة صحيحة خارجةٌ عن قراءات هؤلاء الأربعة كذلك.

فهل يجوز للعالم بالقراءات القراءةُ بما صحَّ منها؟

اختلف العلماء في ذلك على أقوال:

القول الأول: يجوز أَنْ يُقْرَأَ بِهِا فِي غَيْرِ الصَّلَاة، ولو كانت خارجةً عن رسم المصاحف العثمانية.

قيل للإمام مالك رحمه الله تعالى: أَتَرَى أَنْ يُقْرَأَ بِمِثْلِ مَا قَرَأَ عُمَرُ بْنُ الْخَطَّابِ: «فَامْضُوا إِلَى ذِكْرِ اللهِ»؟

فَقَالَ: ذَلِكَ جَائِزٌ، قَالَ رَسُولُ اللهِ ﷺ: «أُنْزِلَ الْقُرْآنُ عَلَى سَبْعَةِ أَحْرُفٍ، فاقرأوا مِنْهُ مَا تَيَسَّرَ»، وَمِثْلَ: مَا تَعْلَمُونَ وَيَعْلَمُونَ.

وَقَالَ مَالِكٌ : لَا أَرَى بِاخْتِلَافِهِمْ فِي مِثْل هَذَا بَأْسًا.

قَالَ: وَقَدْ كَانَ النَّاسُ وَلَهُمْ مَصَاحِفُ، وَالسِّتَّةُ الَّذِينَ أَوْصَى إِلَيْهِمْ عُمَرُ بْنُ الْخَطَّابِ وَيُهِمْ كَانَتْ لَهُمْ مَصَاحِفُ.

قَالَ ابْنُ وَهْبٍ: وَسَأَلْتُ مَالِكًا عَنْ مُصْحَفِ عُثْمَانَ بْنِ عَفَّانَ؟ قَالَ لِي: ذَهَبَ.

قَالَ: وَأَخْبَرَنِي مَالِكُ بْنُ أَنَسٍ قَالَ: أَقْرَأَ عَبْدُ اللهِ بْنُ مَسْعُودٍ رَجُلًا: «قَالَ: هُولُ: «طَعَامُ الْيَتِيمِ» فَقَالَ لَهُ «إِنَّ شَجَرَةَ الزَّقُومِ طَعَامُ الْأَثِيمِ» فَقَالَ لَهُ ابْنُ مَسْعُودٍ: طَعَامُ الْفَاجِرِ.

فَقُلْتُ لِمَالِكٍ: أَتَرَى أَنْ يُقْرَأَ كَذَلِكَ؟

قَالَ: نَعَمْ، أَرَى ذَلِكَ وَاسِعًا.

قَالَ أَبُو عُمَرَ بن عبد البر رحمه الله تعالى ـ معلقًا على ذلك ـ: «مَعْنَاهُ عِنْدِي: أَنْ يُقْرَأَ بِهِ فِي غَيْرِ الصَّلَاةِ، وَإِنَّمَا ذَكَرْنَا ذَلِكَ عَنْ مَالِكِ تَفْسِيرًا لِمَعْنَى الْحَدِيثِ، وَإِنَّمَا لَمْ تَجُزِ الْقِرَاءَةُ بِهِ فِي الصَّلَاةِ؛ لِأَنَّ مَا عَدَا مُصْحَفَ عُثْمَانَ فَلَا يُقْطِعُ عَلَيْهِ، وَإِنَّمَا يَجْرِي مَجْرَى السُّنَنِ الَّتِي نَقَلَهَا الْآحَادُ، لَكِنْ لَا يُقْدِمُ أَحَدٌ عَلَى الْقَطْعِ فِي رَدِّهِ ((). اه.

القول الثاني: يجوز أَنْ يُقْرَأَ بِهِا فِي الصَّلَاة وخارجها، ولو كانت خارجةً عن رسم المصاحف العثمانية.

وهو رأي شيخ الإسلام ابن تيمية وابن القيم رحمهما الله تعالى، قال شيخ الإسلام: ما خلف المصحف، وصح سنده، صحت الصلاة به، وهذا نص الروايتين عن أحمد (٢).

وقال ابن القيم: «لَا يَجِبُ عَلَى الْإِنْسَانِ التَّقَيُّدُ بِقِرَاءَةِ السَّبْعَةِ

التمهيد (۸/ ۲۹۲).

الْمَشْهُورِينَ بِاتِّفَاقِ الْمُسْلِمِينَ، بَلْ إِذَا وَافَقَتِ الْقِرَاءَةُ رَسْمَ الْمُصْحَفِ الْإِمَامِ وَصَحَّتْ فِي الْعَرَبِيَّةِ وَصَحَّ سَنَدُهَا جَازَت الْقِرَاءَةُ بِهَا وَصَحَّت الْإِمَامِ وَصَحَّت الْقِرَاءَةُ بِهَا وَصَحَّت الْقِمَامِ وَصَحَّت الْقِمَاةُ بِهَا اللَّهَ اللَّهُ اللَّهُ عَلْمَانَ، وَقَدْ قَرَأَ بِقِرَاءَةٍ تَخْرُجُ عَنْ مُصْحَفِ عُثْمَانَ، وَقَدْ قَرَأَ بِهَا رَسُولُ اللهِ عَلَيْهِ وَالصَّحَابَةِ بَعْدَهُ جَازَتْ الْقِرَاءَةُ بِهَا، وَلَمْ تَبْطُل الصَّلَاةُ بِهَا رَسُولُ اللهِ عَلَيْهُ وَالصَّحَابَةِ بَعْدَهُ جَازَتْ الْقِرَاءَةُ بِهَا، وَلَمْ تَبْطُل الصَّلَاةُ بِهَا عَلَى أَصَحِّ الْأَقْوَالِ»(١).اهد.

القول الثالث: لا يجوز القراءة بما خالف رسم المصحف، ويجوز بما وافقه في الصَّلاةِ وَخَارِجَ الصَّلاةِ.

قال مكي بن أبي طالب رحمه الله تعالى: «هذا الاختلاف الذي يخالف خط المصحف، وما جاء منه مما هو زيادة على خط المصحف، أو نقصان من خط المصحف، وتبديل لخط المصحف، وذلك كثير جدًّا: هو الذي سمع حذيفة في المغازي، وسمع رد الناس بعضهم على بعض، ونكير بعضهم لبعض، فجرأه ذلك على إعلام عثمان في المخان على حدا عثمان على جمع الناس على مصحف واحد، ليزول ذلك الاختلاف فافهمه.

فهذا (۲) لا يجوز اليوم لأحد أن يقرأ به؛ لأنه إنما نقل إلينا بخبر الواحد عن الواحد، ولا يقطع على صحة ذلك، ولا على غيبه، وهو مخالف لخط المصحف الذي عليه الإجماع، ويقطع على صحته وعلى غيبه، فخط المصحف أولى؛ لأنه يقين والخبر غير يقين، فلا يحسن أن ينتقل عن اليقين إلى غير يقين.

وقد بيّنًا هذا من قول إسماعيل القاضي وغيره.

فهذا المثال من الاختلاف الثالث، هو الذي سقط العمل به من الأحرف السبعة، التي نصَّ عليها النبي عِيدً، وهو الأكثر في القرآن من الاختلاف.

<sup>(</sup>١) أعلام الموقعين (٢/ ٢٥). (٢) أي: ما خالف رسم المصحف.

وإنما قرئ بهذه الحروف، التي تخالف المصحف قبل جمع عثمان وللهيه الناس على المصحف، فبقي ذلك محفوظًا في النقل غير معمول به عند الأكثر، لمخالفته للخط المجمع عليه.

ويُؤمر بإعادة الصلاة عند بعض العلماء، قال عبد الله بن أبي داود رحمه الله تعالى: «لا نرى أن نقرأ القرآن إلا لمصحف عثمان الذي اجتمع عليه أصحاب النبي، فإن قرأ إنسان بخلافِه في الصلاة أمرته بالإعادة»(٢). اه.

وقد نقل أَبُو عُمَرَ ابن عبد البر الإجماع على عدم جوازِ القراءة بما خالف رسم المصحف في الصلاة فقال: «الَّذِي عَلَيْهِ جَمَاعَةُ الْأَمْصَارِ مِنْ أَهْلِ الْأَثَرِ وَالرَّأْيِ أَنَّهُ لَا يَجُوزُ لِأَحَدٍ أَنْ يَقْرَأَ فِي صَلَاتِهِ نَافِلَةً كَانَتْ أَوْ مَكْتُوبَةً بِغَيْرِ مَا فِي الْمُصْحَفِ الْمُجْتَمَعِ عَلَيْهِ، سَوَاءً كَانَتِ الْقِرَاءَةُ مُخَالَفَةً لَهُ مَنْسُوبَةً لِابْنِ مَسْعُودٍ، أَوْ إِلَى أُبِيِّ، أَوْ إلى ابن عَبَّاسٍ، أَوْ إلى أَبِي بَكْرٍ، أَوْ عُمَرَ، أَوْ مُسْنَدَةً إِلَى النَبِي عَيْلِةً.

وَجَائِزٌ عِنْدَ جَمِيعِهِمُ الْقِرَاءَةُ بِذَلِكَ كُلِّهِ فِي غَيْرِ الصَّلَاةِ، وَرِوَايَتُهُ، وَالإَسْتِشْهَادُ بِهِ عَلَى مَعْنَى الْقُرْآنِ، وَيَجْرِي عِنْدَهُمْ مَجْرَى خَبَرِ الْوَاحِدِ فِي السُّنَنِ، لَا يُقْطَعُ عَلَى عَيْنِهِ، وَلَا يُشْهَدُ بِهِ عَلَى اللهِ تَعَالَى، كَمَا يُقْطَعُ عَلَى اللهِ تَعَالَى، كَمَا يُقْطَعُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ وَاللهِ يَقْطَعُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ وَاللهِ يَقْطَعُ بِهِ وَيُشْهَدُ وَحَاصَّتِهِمْ مُصْحَفِ عُثْمَانَ، وَهُوَ الْمُصْحَفُ الَّذِي يُقْطَعُ بِهِ وَيُشْهَدُ وَخَاصَّتِهِمْ مُصْحَفِ عُثْمَانَ، وَهُوَ الْمُصْحَفُ الَّذِي يُقْطَعُ بِهِ وَيُشْهَدُ

<sup>(</sup>١) الإبانة عن معانى القراءات (١٢٦ ـ ١٢٨).

<sup>(</sup>٢) المصاحف (١٦٦).

عَلَى اللهِ عَظِلٌ»(١). اهـ.

وقال شيخ الإسلام رحمه الله تعالى: «لَمْ يَتَنَازَعْ عُلَمَاءُ الْإِسْلَامِ الْمَتْبُوعِينَ مِن السَّلَفِ وَالْأَئِمَّةِ فِي أَنَّهُ لَا يَتَعَيَّنُ أَنْ يَقْرَأَ بِهَذِهِ الْقِرَاءَاتِ الْمُعْيَّنَةِ فِي جَمِيعِ أَمْصَارِ الْمُسْلِمِينَ؛ بَلْ مَنْ ثَبَتَ عِنْدَهُ قِرَاءَةُ الْأَعْمَشِ شَيْخِ الْمُعْيَّنَةِ فِي جَمِيعِ أَمْصَارِ الْمُسْلِمِينَ؛ بَلْ مَنْ ثَبَتَ عِنْدَهُ قِرَاءَةُ الْأَعْمَشِ شَيْخِ حَمْزَةَ، أَوْ قِرَاءَةُ يَعْقُوبَ بْنِ إِسْحَاقَ الْحَضْرَمِيِّ وَنَحْوِهِمَا كَمَا ثَبَتَ عِنْدَهُ قِرَاءَةُ مَا لَكُمَا ثَبَتَ عِنْدَهُ وَرَاءَةُ مَا اللهُعْتَبَرِينَ قِرَاءَةُ حَمْزَةَ وَالْكِسَائِيِّ، فَلَهُ أَنْ يَقْرَأَ بِهَا بِلَا نِزَاعٍ بَيْنَ الْعُلَمَاءِ الْمُعْتَبَرِينَ الْمُعْدُودِينَ مِنْ أَهْلِ الْإِجْمَاعِ وَالْخِلَافِ.

بَلْ أَكْثَرُ الْعُلَمَاءِ الْأَئِمَّةِ الَّذِينَ أَدْرَكُوا قِرَاءَةَ حَمْزَةَ؛ كَسُفْيَانَ بْنِ عُييْنَة وَأَحْمَد بْنِ حَنْبَلٍ وَبِشْرِ بْنِ الْحَارِثِ وَغَيْرِهِمْ يَخْتَارُونَ قِرَاءَةَ أَبِي جَعْفَرِ بْنِ الْعَلَمَ بْنِ الْمَدَنِيَّيْنِ وَقِرَاءَةَ الْبَصْرِيِّينَ كَشُيُوخِ يَعْقُوبَ بْنِ الْمَدَنِيَّيْنِ وَقِرَاءَةَ الْبَصْرِيِّينَ كَشُيُوخِ يَعْقُوبَ بْنِ الْمَحَاقَ وَغَيْرِهِمْ عَلَى قُرَّاءِ حَمْزَةَ وَالْكِسَائِيِّ..

<sup>(</sup>١) الاستذكار (٢/ ٤٨٦).

<sup>(</sup>٢) أحد أثمة التابعين، وعَلَمٌ من علماء القراءات، الثقة من المشهورين شيخ القراءات بالمسجد النبوي الشريف.

أحد القراء العشرة المشهورين، وقراءة أبي جعفر من القراءات المتواترة التي لا زال الناس يتلقونها بالقبول.

توفى سنة ثمان وعشرين ومائة من الهجرة.

<sup>[</sup>يُنظر: معجم حفاظ القرآن عبر التاريخ، لمحمد سالم محيسن (١٥٨/١)].

<sup>(</sup>٣) هو أحد أئمة التابعين، الإمام الثقة، شيخ القراء، ومقرئ المدينة المنورة، وأحد شيوخ «نافع بن أبي نعيم» أحد القراء السبعة المشهورين، ولا زال المسلمون يتلقون قراءة «نافع» بالرضا والقبول.

أدرك شيبة أم المؤمنين عائشة وأم سلمة على الم

وقرأ القرآن على عبد الله بن عياش.

وقرأ عبد الله بن عياش على أبيّ بن كعب ﴿ يُشْهَدُهُ ، وقرأ أُبيّ على النبي ﷺ .

ومن هذا يتبيّن أن قراءة شيبة صحيحة ومتصلة السند بالنبي عليه الصلاة والسلام.

وقال قالون: كان نافع أكثر إتباعًا لشيبة منه لأبي جعفر.

وَلِهَذَا كَانَ أَئِمَّةُ أَهْلِ الْعِرَاقِ الَّذِينَ ثَبَتَتْ عِنْدَهُمْ قِرَاءَاتُ الْعَشَرَةِ أَوْ الْأَحَدَ عَشَرَ كَثُبُوتِ هَذِهِ السَّبْعَةِ يَجْمَعُونَ ذَلِكَ فِي الْكُتُب، وَيَقْرَؤُونَهُ فِي الْأَحَدَ عَشَرَ كَثُبُوتِ هَذِهِ السَّبْعَةِ يَجْمَعُونَ ذَلِكَ فِي الْكُتُب، وَيَقْرَؤُونَهُ فِي الْأَحَدُ الصَّلَاةِ، وَذَلِكَ مُتَّفَقٌ عَلَيْهِ بَيْنَ الْعُلَمَاءِ، لَمْ يُنْكِرْهُ أَحَدُ الصَّلَاةِ وَخَارِجَ الصَّلَاةِ، وَذَلِكَ مُتَّفَقٌ عَلَيْهِ بَيْنَ الْعُلَمَاءِ، لَمْ يُنْكِرْهُ أَحَدُ مِنْهُمْ..

وَلَمْ يُنْكِرْ أَحَدٌ مِنْ الْعُلَمَاءِ قِرَاءَةَ الْعَشَرَةِ، وَلَكِنْ مَنْ لَمْ يَكُنْ عَالِمًا بِهَا، أَوْ لَمْ تَشْبُتْ عِنْدَهُ؛ كَمَنْ يَكُونُ فِي بَلَدٍ مِنْ بِلَادِ الْإِسْلَامِ بِالْمَغْرِبِ أَوْ غَيْرِهِ، وَلَمْ يَتَّصِلْ بِهِ بَعْضُ هَذِهِ الْقِرَاءَاتِ: فَلَيْسَ لَهُ أَنْ يَقْرَأَ بِمَا لَا يَعْلَمُهُ، فَإِنَّ الْقِرَاءَةَ كَمَا قَالَ زَيْدُ بْنُ ثَابِتٍ: سُنَّةٌ يَأْخُذُهَا الْآخِرُ عَنْ الْأَوَّلِ، كَمَا فَإِنَّ الْقِرَاءَة كَمَا قَالَ زَيْدُ بْنُ ثَابِتٍ: سُنَّةٌ يَأْخُذُهَا الْآخِرُ عَنْ الْأَوَّلِ، كَمَا فَإِنَّ الْقِرَاءَة كَمَا قَالَ زَيْدُ بْنُ ثَابِتٍ: سُنَّةٌ يَأْخُذُهَا الْآخِرُ عَنْ النَّبِيِّ عَلَيْهِ مِنْ أَنْوَاعِ الإسْتِفْتَاحَاتِ فِي الصَّلَاةِ، وَمِنْ أَنْوَاعِ وَغَيْرِ ذَلِكَ، كُلُّهُ حَسَنٌ يُشْرَعُ طَفَةِ الْأَذَانِ وَالْإِقَامَةِ، وَصِفَةِ صَلَاةِ الْخَوْفِ وَغَيْرِ ذَلِكَ، كُلُّهُ حَسَنٌ يُشْرَعُ الْعُمَلُ بِهِ لِمَنْ عَلِمَهُ، وَأَمَّا مَنْ عَلِمَ نَوْعًا وَلَمْ يَعْلَمْ غَيْرَهُ فَلَيْسَ لَهُ أَنْ يَعْدِلَ عَمَلُ بِهِ لِمَنْ عَلِمَهُ، وَأَمَّا مَنْ عَلِمَ نَوْعًا وَلَمْ يَعْلَمْ غَيْرَهُ فَلَيْسَ لَهُ أَنْ يُعْدِلَ عَلَمْهُ إِلَى مَا لَمْ يَعْلَمُهُ، وَلَيْسَ لَهُ أَنْ يُنْكِرَ عَلَى مَنْ عَلِمَ مَا لَمْ يَعْلَمُهُ وَلَيْسَ لَهُ أَنْ يُنْكِرَ عَلَى مَنْ عَلِمَ مَا لَمْ يَعْلَمُهُ وَلَيْسَ لَهُ أَنْ يُنْكِرَ عَلَى مَنْ عَلِمَ مَا لَمْ يَعْلَمُهُ وَلَى النَّيِيُ عَلَيْهُ وَلَا أَنْ يُنْكِرَ عَلَى مَنْ عَلِمُ مَا لَمْ يَعْلَمُهُ وَالْ النَّيِيُ عَيْقَ : «لَا تَخْتَلِفُوا فَإِنَّ مَنْ كَانَ عَلَى اللَّهُ يَعْلَمُهُ الْكُمْ اخْتَلَفُوا فَهَلَكُوا».

وَأَمَّا الْقِرَاءَةُ الشَّاذَّةُ الْخَارِجَةُ عَنْ رَسْمِ الْمُصْحَفِ الْعُثْمَانِيِّ.. فَهَذِهِ إِذَا تَبَتَتْ عَنْ بَعْضِ الصَّحَابَةِ فَهَلْ يَجُوزُ أَنْ يُقْرَأَ بِهَا فِي الصَّلَاةِ؟

عَلَى قَوْلَيْنِ لِلْعُلَمَاءِ هُمَا رِوَايَتَانِ مَشْهُورَتَانِ عَنْ الْإِمَامِ أَحْمَد وَروَايَتَانِ عَنْ مَالِكٍ:

[يُنظر: معجم حفاظ القرآن عبر التاريخ، لمحمد سالم محيسن (١/٣٠٧)].

توفي سنة ثلاثين ومائة.

<sup>(</sup>١) كمن يُنكر على بعض الأئمة قراءته في الصلاة بقراءة أحد القراء العشرة؛ بحجة عدم التشويش على الناس!

إِحْدَاهُمَا: يَجُوزُ ذَلِكَ؛ لِأَنَّ الصَّحَابَةَ وَالتَّابِعِينَ كَانُوا يَقْرَءُونَ بِهَذِهِ الْحُرُوفِ فِي الصَّلَاةِ.

وَالثَّانِيَةُ: لَا يَجُوزُ ذَلِكَ، وَهُوَ قَوْلُ أَكْثَرِ الْعُلَمَاءِ؛ لِأَنَّ هَذِهِ الْقِرَاءَاتِ لَمْ تَثْبُتْ مُتَوَاتِرَةً عَنْ النَّبِيِّ عَيَّا اللهِ ، وَإِنْ ثَبَتَتْ فَإِنَّهَا مَنْسُوخَةٌ بالعرضة الْآخِرَةِ»(١). اهد.

وقال: الْقِرَاءَةُ الْمَعْرُوفَةُ عَنِ السَّلَفِ الْمُوَافِقَةُ لِلْمُصْحَفِ تَجُوزُ الْقِرَاءَةُ الْمَعْرُوفَةُ عَنِ السَّلَفِ الْمُوَافِقَةُ لِلْمُصْحَفِ تَجُوزُ الْقِرَاءَةُ بِهَا بِلَا نِزَاعٍ بَيْنَ الْأَئِمَّةِ، وَلَا فَرْقَ عِنْدَ الْأَئِمَّةِ بَيْنَ قِرَاءَةِ أَبِي جَعْفَرٍ وَيَعْقُوبَ وَخَلَفٍ وَبَيْنَ قِرَاءَةِ حَمْزَةَ وَالْكِسَائِيِّ وَأَبِي عَمْرٍو وَنُعَيْم (٢). اهد.

## يُستفاد من كلام شيخ الإسلام عدة فوائد:

الأولى: أنه لا خلاف بَيْنَ الْأَئِمَّةِ في أَنَّهُ لَا يَتَعَيَّنُ أَنْ يَقْرَأَ المسلم بِهَذِهِ الْقِرَاءَاتِ الْمُعْيَّنَةِ فِي جَمِيعِ أَمْصَارِ الْمُسْلِمِينَ، وهي القراءات العشر المتواترة.

الثانية: أنه يجوز القراءة بالشاذة الْمُوَافِقَةِ لِلْمُصْحَفِ لِمَنْ ثَبَتتَ وصحتْ عِنْدَهُ، ومثّل لذلك بقِرَاءَةِ الْأَعْمَشِ شَيْخ حَمْزَةَ.

وقال: فَلَهُ أَنْ يَقْرَأَ بِهَا بِلَا نِزَاعٍ بَيْنَ الْعُلَمَاءِ الْمُعْتَبَرِينَ الْمَعْدُودِينَ مِنْ أَهْلِ الْإِجْمَاعِ وَالْخِلَافِ.

وأَكْثَرُ الْعُلَمَاءِ الْأَئِمَّةِ الَّذِينَ أَدْرَكُوا قِرَاءَةَ حَمْزَةَ؛ كَسُفْيَانَ بْنِ عُيَيْنَة وَأَحْمَد بْنِ حَنْبَلٍ وَبِشْرِ بْنِ الْحَارِثِ وَغَيْرِهِمْ يَخْتَارُونَ قِرَاءَةَ أَبِي جَعْفَرِ بْنِ الْقَعْقَاعِ وَشَيْبَةَ بْنِ نِصَاحٍ \_ وهو ليس من العشرة \_ وَقِرَاءَةَ الْبَصْرِيِّينَ

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوي (۱۳/ ۳۹۲ \_ ۳۹۰).

<sup>(</sup>۲) مجموع الفتاوي (۱۲/ ۵۲۷ ـ ۵۷۰).

- وبعضهم ليس من العشرة - كَشُيُوخِ يَعْقُوبَ بْنِ إِسْحَاقَ وَغَيْرِهِمْ عَلَى قُرَّاءِ حَمْزَةَ وَالْكِسَائِيِّ..

قال: وَلِهَذَا كَانَ أَئِمَّةُ أَهْلِ الْعِرَاقِ الَّذِينَ ثَبَتَتْ عِنْدَهُمْ قِرَاءَاتُ الْعَشَرَةِ أَوْ الْأَحَدَ عَشَرَ كَثُبُوتِ هَذِهِ السَّبْعَةِ: يَجْمَعُونَ ذَلِكَ فِي الْكُتُبِ، وَيَقْرَؤُونَهُ فِي الصَّلَاةِ وَخَارِجَ الصَّلَاةِ، وَذَلِكَ مُتَّفَقٌ عَلَيْهِ بَيْنَ الْعُلَمَاءِ، لَمْ يُنْكِرْهُ أَحَدٌ مِنْهُمْ.

فالشيخ حكى إجماع الْعُلَمَاءِ على جواز الْقِرَاءَة بالشَّاذَة الصحيحة التي لم تخرج عَنْ رَسْمِ الْمُصْحَفِ الْعُثْمَانِيِّ فِي الصَّلَاةِ وَخَارِجَ الصَّلَاةِ.

وَأُمَّا الْقِرَاءَةُ الشَّاذَّةُ الثابتة عن الصحابة، لكنها خارِجَةٌ عَنْ رَسْمِ الْمُصْحَفِ الْعُثْمَانِيِّ: فقد حكى فيها خلافًا في جواز القراءة بِهَا فِي الصَّلَاةِ، ورجح في موضع آخر ـ كما تقدم ـ جواز ذلك.

وهذا يُناقض قول ابن عبد البر رحمه الله تعالى في حكم القراءة بالقراءات الشاذّة في الصلاة بأنه مِمَّا اجتمع علماء الأمصار على عدم جوازه (١)، فقد ذكر شيخ الإسلام ابن تيمية كَلِّلَهُ الخلاف في ذلك كما ترى.

القول الرابع: لا تجوز القراءة بشيء منها مطلقًا.

قال العلامة السخاوي رحمه الله تعالى في حديثه عن القراءة الشاذة: «لا تجوز القراءة بشيء، منها:

<sup>(</sup>۱) وممن نقل الإجماع على ذلك: الدكتور: عبد القيوم بن عبد الغفور السندي في كتابه: صفحات من علوم القرآن (٢٦).

أ ـ لخروجها عن إجماع المسلمين.

ب ـ وعن الوجه الذي ثبت به القرآن، وهو التواتر، وإن كان موافقًا للعربية وخط المصحف؛ لأنه جاء من طريق الآحاد، وإن كانت نقلتُه ثقاتٌ، فتلك الطريق لا يثبت بها القرآن»(١). اهـ.

القول الخامس: أَنَّهُ إِنْ قَرَأَ بِهَذِهِ الْقِرَاءَاتِ فِي الْقِرَاءَةِ الْوَاجِبَةِ - وَهِيَ الْفَاتِحَةُ عِنْدَ الْقُدْرَةِ عَلَيْهَا - لَمْ تَصِحَّ صَلَاتُهُ؛ لِأَنَّهُ لَمْ يَتَيَقَّنْ أَنَّهُ أَدَّى الْفَاتِحَةُ عِنْدَ الْقُدْرَةِ عَلَيْهَا - لَمْ تَصِحَّ صَلَاتُهُ؛ لِأَنَّهُ لَمْ يَتَيَقَّنْ أَنَّهُ أَدَّى الْفَاتِحَةُ عِنْدَ الْقُرْآنِ بِذَلِكَ.

وَإِنْ قَرَأَ بِهَا فِيمَا لَا يَجِبُ لَمْ تَبْطُلْ صَلَاتُهُ؛ لِأَنَّهُ لَمْ يَتَيَقَّنْ أَنَّهُ أَتَى فِي الصَّلَاةِ بِمُبْطِل؛ لِجَوَازِ أَنْ يَكُونَ ذَلِكَ مِن الْحُرُوفِ السَّبْعَةِ الَّتِي أُنْزِلَ عَلَيْهَا.

وَهُوَ اخْتِيَارُ أَبِي الْبَرَكَاتِ جَدّ شيخ الإسلام ابن تيمية رحمهما الله تعالى (٢).

والذي عليه العمل في هذا الزمن ومنذ قرون طويلة: عدم القراءة في الصلاة بالشاذ مطلقًا، خالفت المصاحف أو وافقتها.

لطيفة: تأمل كيف ترك الصحابة والمنظم كتابة الكثير من كلمات القرآن التي سمعوها من رسولهم وحبيبهم وقدوتهم اللجيماع والألفة وتوحيد الكلمة والصف، والبعد عما يدعو إلى سِبَاب الناس بعضهم لبعض، وتبديع أو تكفير بعضهم لبعض.

<sup>(</sup>١) جمال القراء (٢/ ٥٧٩).

<sup>(</sup>۲) مجموع الفتاوي (۳۹۸/۱۳).

فهل يجوز بعد هذا لمؤمن أنْ يسعى في نقيض ذلك؟ ويفرق الكلمة، ويطعن في الناس والدعاة وغيرهم؟





#### شروط قبول القراءة

اعتنى العلماء بالقرآن عنايةً كبيرةً منذ الصدر الأول من الإسلام، وكثر القراء وانتشروا، وعسر ضبطهم، فوضع العلماء شروطًا لقبول القراءات، وهي ما ذكرها ابن الجزري رحمه الله تعالى بمنظومته، فقال:

فَكُلُّ مَا وَافَقَ وَجْهَ نَحْو وَكَانَ لِلرَّسْمِ احْتِمَالًا يَحْوِي وَصَحَّ إِسْنَادًا هُوَ الْقُرآنُ فَهَذِهِ الثَّلاثَةُ الأَرْكَانُ وحَيثُما يَخْتَلُّ رُكْنُ أَثْبِتِ شُنُوذَهُ لَوْ أَنَّهُ فِي السَّبِعَةِ

وقد تصدّى لبيان هذه الأركان في كتابه «النشر في القراءات العشر»(١) فقال: «ثم إنَّ القراء كثروا، وتفرقوا في البلاد، وانتشروا، وخلفهم أمم بعد أمم، عُرفت طبقاتهم واختلفتْ صفاتُهم، فكان منهم المتقن للتلاوة، المشهور بالرواية والدّراية.

ومنهم من اقتصر على وصف من هذه الأوصاف، وكثُر بينهم لذلك الاختلافُ، وقلّ الضبط، واتّسع الخرق، وكاد الباطل يلتبس بالحق.

فقام جهابذة علماء الأمّة، وصناديدُ الْأَئمَّةِ، فبالغوا في الاجتهاد، وبيّنوا الحقّ المراد، وجمعوا الحروف والقراءات، وعزوا الوجوه والروايات، وميزوا بين المشهور والشاذ، والصحيح والفاذ، بأصولٍ أصَّلوها وأركان فصَّلوها.

<sup>(</sup>١) النشر في القراءات العشر (١/٩).

وها نحن نشير إليها، ونعوّل كما عوّلوا عليها فنقول:

١ - كل قراءة وافقت العربية ولو بوجه.

٢ \_ ووافقت أحد المصاحف العثمانية ولو احتمالًا.

٣ ـ وصح سندها.

فهذه القراءة الصحيحة التي لا يجوز ردّها، ولا يحلّ إنكارها؛ بل هي من الأحرف السبعة التي نزل بها القرآن، ووجب على الناس قبولها، سواء كانت عن الأئمة السبعة، أم عن العشرة، أم عن غيرهم من الأئمة المقبولين.

ومتى اختلّ ركن من هذه الأركان الثلاثة: أطلق عليها: ضعيفة، أو شاذّة، أو باطلة.

سواء كانت عن السبعة أو عمّن هو أكبر منهم، هذا هو الصحيح عن أئمّة التحقيق من السلف والخلف.

#### صرح بذلك:

١ ـ الإمام الحافظ أبو عمرو عثمان بن سعيد الداني(١).

 $^{(7)}$  بن أبي طالب  $^{(7)}$ .

 $\Upsilon$  - الإمام أبو العباس أحمد بن عمّار المهدوى  $\Upsilon$ 

٤ - أبو القاسم عبد الرحمٰن بن إسْماعيلَ الْمعْروفُ بأبي شامة (٤).
 وَهُوَ مَذْهَبُ السَّلَفِ الَّذِي لَا يُعْرَفُ عَنْ أَحَدٍ مِنْهُمْ خِلَافُهُ». اهد.

وعلى هذا؛ لا يُشترط لقبول القراءة تواترها.

<sup>(</sup>۱) المتوفى عام (٤٤٤هـ). (۲) المتوفى عام (٤٣٧هـ).

<sup>(</sup>٣) المتوفى عام (٤٣٠هـ).(٤) المتوفى عام (٦٦٥هـ).

وهو رأي ابن الجزري الذي استقر عليه، وكان يرى اشتراط التواتر أوائل عمره، لكنه تراجع عن ذلك فقال: «وقد شرط بعض المتأخرين التواتر في هذا الركن، ولم يكتف فيه بصحة السند، وزعم أن القرآن لا يثبت إلّا بالتواتر، وأن ما جاء مجيء الآحاد لا يثبت به قرآن، وهذا مما لا يخفى ما فيه؛ فإن التواتر إذا ثبت لا يحتاج فيه إلى الركنين الأخيرين من الرسم وغيره، إذا ما ثبت من أحرف الخلاف متواترًا عن النبي وجب قبوله، وقُطِعَ بكونه قرآنًا، سواء وافق الرسم أم خالفه، وإذا اشترطنا التواتر في كل حرف من حروف الخلاف انتفى كثير من أحرف الخلاف انتفى كثير من أحرف الخلاف الثابت عن هؤلاء الأئمة السبعة، وغيرهم.

ولقد كنت قبل أجنح إلى هذا القول، ثم ظهر فسادُه وموافقةُ أئمة السلف والخلف»(١). اه.

وقال: «وأما قول الشيخ محيي الدين النووي كَلِّلَهُ في كتاب «التبيان»، مما يفهم رد ما زاد على العشرة، فقد أباه الأئمة المحققون والفقهاء المدققون، كما تقدم الإشارة إليه من كلام السلف والخلف وغيرهم، إذ مدار صحة القراءة على الأركان الثلاثة المتقدمة، فهو الحق الذي لا محيد عنه، والحقُ أحق أن يتبع»(٢). اهد.

وقال مكي بن أبي طالب رحمه الله تعالى: "وكلُّ ما صحَّ سنده، واستقام وجهه في العربية، ووافق لفظُه خطَّ المصحف الإمام، فهو من السبعة المنصوص عليها، ولو رواه سبعون ألفًا مجتمعين أو متفرقين، فعلى هذا الأصل بُنِيَ قبول القراءات عن سبعةٍ كانوا أو سبعةِ آلاف، ومتى فقد واحدٌ من هذه الثلاثة المذكورة في القراءة فاحكم بأنها شاذة»(٣).اه.

<sup>(</sup>۱) النشر (۱/۸۵). (۲) مُنجد المقرئين (۱۹۱).

<sup>(</sup>٣) الإبانة عن معانى القراءات (٩٠ ـ ٩١).

وعلى هذا؛ فكثيرٌ من القراءات الأربعة الزائدة هي من الأحرف السبعة؛ لأنه اجتمع فيها شروطُ قبول القراءات المتقدمة.

وهذا يُؤكد ما تقدم تقريره؛ أنّ الأحرف السبعة لا زالت موجودة، وأنها ليست محصورة في القراءات العشر المتواترة؛ بل القراءاة الشاذة التي صحّ سندها ووافقت العربية ولو بوجه: هي مِن الأحرف السبعة، وهي قرآن منزل من الله تعالى.

وأما كونها موافقةً للمصاحف العثمانية فهي شرط عند هؤلاء الأئمة، والذي يظهر لي أنّ هذا ليس بشرط، فقد تكون القراءة خارجة عن المصاحف العثمانية وهي من الأحرف السبعة، ولكن حصل الاتفاق على عدم كتابتها في المصاحف لِمَا سبق تعليلُه.

وعدم اشتراط التواتر في قبول القراءة هو أحد أقوال العلماء.

والقول الثاني: اشتراط التواتر لقبول القراءة، وممن نصر هذا القول أبو القاسم النويري رحمه الله تعالى في شرح طيبة شيخه ابن الجزري، حيث قال متعقبًا لكلامه: «عدم اشتراط التواتر قول حادث مخالف لإجماع الفقهاء والمحدثين وغيرهم؛ لأن القرآن عند الجمهور من أئمة المذاهب الأربعة هو ما نقل بين دفتي المصحف نقلًا متواترًا، وكل من قال بهذا الحد اشترط التواتر كما قال ابن الحاجب، وحينئذ فلا بد من التواتر عند الأئمة الأربعة، صرح بذلك جماعات؛ كابن عبد البر وابن عطية والنووي والزركشي والسبكي والأسنوي والأذرعي، وعلى ذلك أجمع القراء، ولم يخالف من المتأخرين إلا مكى وتبعه بعضهم»(١).اهد.

<sup>=</sup> تنبيه: نسب ابن الجزري هذا الكلام بنصه للشيخ أبي العباس أحمد بن يوسف الكواشي الموصلي في أول تفسيره التبصرة. النشر (١/ ٤٤).

شرح الطيبة للنويري (١/ ٥٧).

وهو الذي عليه العمل عند القراء والعامة وغيرهم، ولذلك قال صاحب كتاب: «صفحات في علوم القرآن»(١): «أجمعت الأمة على الأركان التالية لقبول القراءات:

- ١ \_ أن تكون القراءة متواترة.
- ٢ ـ أن تكون موافقة للعربية ولو بوجه.
- ٣ ـ أن تكون موافقة لأحد المصاحف العثمانية ولو احتمالًا».اه.



<sup>(</sup>۱) (ص۱٥).



#### القراءات العشر متواترة، وما زاد عنها تُعتبر شاذّة

ذهب عامة أهل العلم إلى أنّ كلّ ما زاد على القراءات العشرة فهو شاذٌّ وغير متواتر.

قال العلامةُ النوري السفاقسي رحمه الله تعالى: «كل ما زاد الآن على القراءات العشرة فهو غير متواتر» $^{(1)}$ . اهـ.

وقال ابن السبكي رحمه الله تعالى: «ولا تجوز القراءة بالشاذ، والصحيح أنها ما وراء العشرة» (٢). اه.

وهو رأي ابن الجزري رحمه الله تعالى في أول أمره حيث قال في كتابه «مُنْجد المقرئين»: «وقول من قال: إنَّ القراءات المتواترة لا حد لها: إن أراد في زماننا فغير صحيح؛ لأنه لم يوجد اليوم قراءة متواترة وراء العشرة، وإن أراد في الصدر الأول فمحتمل»(۳). اهد.

بل حكى العلَّامة الدمياطي رحمه الله تعالى الإجماع على ذلك فقال: «أجمعوا على أنه لم يتواتر شيء مما زاد على العشرة المشهورة».

<sup>(</sup>١) غيث النفع في القراءات السبع (١٤). (٢) منجد المقرئين (١٩).

<sup>(</sup>٣) لكنه تراجع رحمه الله تعالى عن قوله بأنّ غير العشرة لم تصلنا عن طريق التواتر، حيث قال في آخر في كتابه المذكور: إنني آخر ليلة فرغت من هذا التأليف رأيت وقت الصبح، وأنا بين النائم واليقظان كأني أتكلم مع شخص في تواتر غير العشر، فإن التواتر قد يكون عند قوم دون قوم، ولم أطّلع على بلاد الهند والمطايا، وأقصى المشرق وغيره، فيحتمل أنها تكون عندهم متواترة إذ لم يصلنا خبرهم، وألهمت أن ألحق ذلك الكتاب، وهذا عجيب والله تعالى أعلم.اه.

إلى أن قال: "والحاصل: أنَّ السبع متواترة اتفاقًا، وكذا الثلاثة: أبو جعفر ويعقوب وخلف على الأصح؛ بل الصحيح المختار، وهو الذي تلقيناه عن عامة شيوخنا، وأخذنا به عنهم، وبه نأخذ أنَّ الأربعة بعدها: ابن محيصن واليزيدي والحسن والأعمش شاذة اتفاقًا»(١). اه.

وحكى الإجماع كذلك النُّويْري رحمه الله تعالى حيث قال: أجمع الأصوليون والفقهاء على أنه لم يتواتر شيءٌ مما زاد على القراءات العشرة، وكذلك أجمع عليه القراء أيضًا إلا من لا يُعْتد بخلافه»(٢). اه.

ولا يعني ذلك أنَّ كلّ قراءةٍ جاءت عن غير العشرة لا تُعتبر قرآنًا، وأنها ليست من الأحرف السبعة.

بل هي غير متواترة ومستفيضة، وكونها شاذةً لا يعني بطلانها وخطأها وعدم اعتبارها.

وقال بعض العلماء: «الشاذ من القراءات: ما لم يصح سنده»(٣). وفيه نظر ظاهر، وهو خلاف ما عليه أهل العلم.

قال ابن الجزري رحمه الله تعالى: «وأما ما وافق المعنى والرسم أو أحدهما من غير نقل: فلا تسمى شاذة، بل مكذوبة يكفر متعمدها»(٤).اه.

والخلاصة: أنّ المعتبر في قبول القراءة مطلقًا، وجوازِ القراءة بها في الصلاة وخارجها: تواتُرُها وفشُوُّها بين الأمة، وهذا لا يكون إلا في القراءة العشر فقط.

<sup>(</sup>۱) إتحاف فضلاء البشر في القراءات الأربعة عشر، للدمياطي، نشر: دار النشر، دار الكتب العلمية (۷).

<sup>(</sup>٢) شرح طيبة النشر في القراءات العشر (١/ ١٢٧).

<sup>(</sup>٣) المدخل لدراسة القرآن الكريم، لمحمد بن محمد بن سويلم أبو شُهبة (٤٤٢).

<sup>(</sup>٤) منجد المقرئين (١٩).

فلا ضير علينا في الركنين الأخيرين؛ لأنه لم يثبت لدينا أن قراءة من القراءات المتواترة قد خالفت الرسم القرآني، أو خالفت العربية.

قال الشيخ محمد الطاهر بن عاشور رحمه الله تعالى: «وهذه الشمروط الثلاثة هي شروط قبول القراءة إذا كانت غير متواترة عن النبي عليه النبي عليه النبي عليه النبي عليه النبي عليه الم تبلغ حد التواتر، فهي بمنزلة الحديث الصحيح.

وأما القراءة المتواترة فهي غنيةٌ عن هذه الشروط؛ لأن تواترها يجعلها حجة في العربية، ويغنيها عن الاعتضاد بموافقة المصحف عليه»(١). اه.

فالشرطان الأخيران: «للاستئناس بهما؛ لأنه لا توجد قراءة متواترة مخالفة للشرطين الأخيرين أو أحدهما، أما القراءة غير المتواترة فقد تكون مخالفة للشرط الثالث، وهذا هو حال جميع القراءات الشاذة»(٢).



<sup>(</sup>١) التحرير والتنوير (١/ ٥٣).

<sup>(</sup>٢) صفحات في علوم القراءات (٦٨).



# القراءات المشهورة هي اختياراتٌ للقراء من الأحرف السبعة

القراءات العشر وغيرها عبارةٌ عن اختيارات القرّاء المتقنين المشهورين لبعض الأحرف، فقد تكون في قراءتِهم الأحرف السبعة كلّها أو بعضها.

قال ابن بطال رَحْمَلُهُ: «جميع هذه الأحرف قد ظهر واستفاض عن النبي رَجِينَةُ وضبطتها الأمة على اختلافها عنه.

ومعنى إضافة كل حرف إلى من أضيف إليه كأُبيّ وزيد وغيرهم من قِبَل أنه كان أضبط له، وأكثر قراءة وأقرأ به، وكذلك إضافة القراءات إلى أئمة القراء بالأمصار، على معنى أن ذلك الإمام اختار القراءة بذلك الحرف، وآثره على غيره، ولزمه وأخذ عنه فلذلك أضيف إليه، وهذه إضافة اختيار لا إضافة اختراع»(١).اه.

واختيارهم لا يعني أنهم انفردوا بها عن غيرهم من القراء؛ بل هي مشهورةٌ عندهم، قرأ بها أشياخهم والناس في بلادهم، ولكن قد لا يقرأ بها غيرُهم في البلدان الأخرى.

«وكلُّ قراءةٍ نُسبت إلى قارئ من هؤلاء كان قُرَّاؤُها زمن قارئها وقبله أكثر من قُرَّائِها في هذا الزمان وأضعافهم»(٢).

<sup>(</sup>۱) شرح صحيح البخاري لابن بطال بتصرف (۱۰/ ٢٣٦).

<sup>(</sup>٢) مُنجد المقرئين (٢١٤ ـ ٢١٦).

وخذ مثالًا واحدًا على ذلك: ذكر أبو القاسم الهذلي كُلُهُ (المتوفى: ٤٦٥هـ) مئات القراءات والإجازات التي أخذها عن شُيُوخِه بالأسانيد، التي تنتهي إلى القراء السبعة، وأما أسانيد القراء السبعة إلى الصحابة فهي معروفة مشهورة، جاء الهذلي على كثيرٍ منها في كتاب الأسانيد، حيث جاء فيه: «كتاب الأسانيد: أبين الرجال فيه طبقات القراء والحفاظ على عهد رسول الله على أن نصل إلى السبعة ورواتهم».

ثم سرد الروايات الكثيرة (١)، التي مَن طالعها علم أنّ هذا القرآن مأخوذٌ \_ ولا زال \_ بالإسناد والتلقّي.

وقال في آخره: «هذا ما انتهى إلينا من السبعة ورجالها، والاختيارات التي اختارها علماء الأمصار..

فجملة أهل الكوفة: (أربع مائة وستون)، فمن الكسائي وصاحبيه مِن شَدا<sup>(۲)</sup> جميع الطرق عن الأمصار: (خمسة آلاف وأربعمائة وتسع وخمسون) طريقًا»(۳).اه.

فانظر إلى هذا الكمِّ الهائلِ مِن طرق وأسانيد هذا الإمام إلى أئمة القراء، ومع ذلك: لم تكن هذه الأسانيد هي عمدة العلماء في الاحتاج بالقراءة العشرة؛ لأنّ تواترها واستفاضتها جيلًا بعد جيل أقوى من الأسانيد.

قال ابن الجزري رَخِلَتُهُ: «على أنَّ تعيين هؤلاء القُرَّاء ليس بلازم، ولو عين غير هؤلاء لجاز، وتعيينهم إمَّا لكونهم تصدوا للإقراء أكثر من

<sup>(</sup>١) يُنظر إليها في كتابه: الكامل في القراءات والأربعين الزائدة عليها (١٤١) إلى (٣٠٧).

<sup>(</sup>٢) شَدَا من العلم شيئًا: حصل منه طرفًا.

<sup>(</sup>۳) (ص۳۰۷).

غيرهم، أو لأنهم شيوخُ المعيَّن كما تقدم، ومن ثم كره من كره من السلف أن تنسب القراءة إلى أحد، روى ابن أبي داود عن إبراهيم النخعي قال: كانوا يكرهون سند فلان وقراءة فلان اله.



<sup>(</sup>١) مُنجد المقرئين (٢١٥).



### بيان أنّ القارئ المنسوبة إليه القراءة لم ينفرد بها

قال ابن الجزري رحمه الله تعالى: «ومما يحقق لك أن قراءة أهل كل بلد متواترة بالنسبة إليهم: أن الإمام الشافعي وَ السهمة من القرآن، مع أن روايته عن شيخه مالك تقتضي عدم كونها من القرآن؛ لأنه من أهل مكة، وهم يثبتون البسملة بين السورتين، ويعدونها من أول الفاتحة آية، وهو قرأ قراءة ابن كثير، فلم يعتمد على روايته عن مالك في عدم البسملة؛ لأنها آحاد، واعتمد على قراءة ابن كثير لأنها متواترة، وهذا لطيفٌ فتأمله»(١).اه.

وقال أبو حاتم السجستاني رحمه الله تعالى: «القراءة إنما يأخذها قرونٌ وأمةٌ عن أفواه أمة، ولا يلتفت منها إلى ما جاء من راوٍ عن راوٍ. يعنى: أحادًا عن آحاد»(٢). اه.

وأضرب مثالًا لأحد مشاهير القراء: وهو حفص رحمه الله تعالى، الذي اعْتمدتْ أغلب البلاد الإسلامية قراءتَه، فَإِنَّهُ أخذ القراءة عن عاصم بن أبي النجود رحمه الله تعالى، وعاصمٌ قَرَأً عَلَى أبي عَبْدِ الرَّحْمَنِ السُّلَمِيِّ التابعيِّ الكبير، وَقَرَأً أَبُو عَبْدِ الرَّحْمَنِ عَلَى عَلِيٍّ بْنِ أبي طَالِب فَيْ اللهُ عَلَى عَلِيٍّ بْنِ أبي

قَالَ عاصم: فكنت أَرْجِعُ مِنْ عِنْدِ أَبِي عَبْدِ الرَّحْمَنِ، فَأَقْرَأُ عَلَى

<sup>(</sup>۱) مُنجد المقرئين (۲۱۵). (۲) منجد المقرئين (۲۱۷).

زِرِّ بْنِ حُبَيْشٍ ضَّطَّنَهُ، وَكَانَ زِرُّ قَدْ قَرَأً عَلَى عَبْدِ اللهِ بْنِ مَسْعُودٍ، الذي قال عنه النبي عَلَيْقِ: «مَنْ سَرَّهُ أَنْ يَقْرَأُ الْقُرْآنَ غَضًا كَمَا أُنْزِلَ، فَلْيَقْرَأُهُ عَلَى قِرَاءَةِ ابْنِ أُمِّ عَبْدٍ» (١).

وعاصمٌ اشْتُهر في زمانه بالأمانة والإتقان وعلوّ السند، حيث أخذ القرآن مُشافهة عن بعض الصحابة وكبار التابعين أيضًا، فلما ذاع صيتُه، وثبتت أمانتُه، وقوي إتقانُه، أقبلت الأمة في وقته يقرؤون عليه، وكثر تلاميذُه، وانتشروا في أصقاع الأرض، وأقرؤوا الناس بقراءته.

فهل القراءة التي قرأ بها عاصمٌ انفرد بها عن الناس؟ لا، ولكنه كان من أشهر القراء في وقته، وأكثرهم عنايةً وإقراءًا، فنُسبت إليه القراءة.

وهكذا بقيّةُ القراء العشرة، أخذوا قراءتهم مُشافهةً عن الصحابةِ أو التابعين أو تابعيهم، وأفنوا حياتهم مع القرآن تعلُّمًا وتعليمًا، ثم اشتهروا وارتفعوا، وأخذ الناس عنهم جيلًا بعد جيل إلى يومنا هذا، ولا يُجاز القارِئُ حتى يأخذ القرآن من الشيخ، الذي أخذ القرآن بسنده إلى النبي عليهً.

فالقراءةُ التي نُسبت إلى حفصٍ أو غيرِه، لا يعني أنه انفرد واختص بها عن سائر الناس، بل إنما نُسبت إليه لكونِه كان من أعلم الناس وأتقنهم في زمانِه.

وإذا قيل: بأن هذا القول في الفقه هو قول الإمام أحمد رحمه الله تعالى، لا يعني ذلك بأنّ هذا القول قد انفرد به عن سائر الأمة؛ بل كان شديد الكراهة والمنع للإفتاء بمسألةٍ ليس فيها أثرٌ عن السلف، وكان

<sup>(</sup>١) رواه الإمام أحمد (٣٥)، وابن ماجه (١٣٨).

يقول: «إياك أنْ تتكلم في مسألة ليس لك فيها إمام»(١).

فقراءة القرّاء هي التي قرأ بها النبيُّ عَلَيْ والصحابة عَيْنَ ومن بعدهم إلى يومنا هذا.

قال ابن الجزري رحمه الله تعالى: "ولَمَّا خص الله تعالى بحفظه من شاء من أهله: أقام له أئمة ثقات تجردوا لتصحيحه، وبذلوا أنفسهم في إتقانه، وتلقوه من النبي على حرفًا حرفًا، لم يُهملوا منه حركة، ولا سكونًا، ولا إثباتًا، ولا حذفًا، ولا دخل عليهم في شيءٍ منه شكُّ ولا وَهُمُّ»(٢). اهـ.



<sup>(</sup>١) أعلام الموقعين (١/ ٢٧)، مجموع فتاوى شيخ الإسلام (٢١/ ٢٩١).

<sup>(</sup>٢) النشر (١/٦).



### بيان أن الاعتماد في نقل القرآن على حفظ القلوب لا على المصاحف

القُرَّاءُ من عهد النبي ﷺ إلى يومنا هذا، اعتمدوا في حفظ القرآن وضبطِه على التلقّي مُشافهةً بالتسلسل، لا على المصاحف المكتوبة.

قال شيخ الإسلام رحمه الله تعالى: «الاعتماد في نقل القرآن على حفظ القلوب لا على المصاحف»(١). اه.

وقال كذلك: «أما نفس معرفة القراءة وحفظها فسُنَّة متبعةٌ، يأخذها الآخر عن الأول»(٢). اهـ.

وقال كذلك: «لَيْسَ لِأَحَدٍ أَنْ يَقْرَأَ قِرَاءَةً بِمُجَرَّدِ رَأْيِهِ؛ بَلِ الْقِرَاءَةُ سُنَّةٌ مُتَّاعَةٌ» (٣) . اه.

وقال رَخِيْشُهُ: "الصَّحَابَةُ لَمَّا كَتَبُوا الْمَصَاحِفَ كَتَبُوهَا غَيْرَ مَشْكُولَةٍ وَلَا مَنْقُوطَةٍ؛ لِأَنَّهُمْ إِنَّمَا كَانُوا يَعْتَمِدُونَ فِي الْقُرْآنِ عَلَى حِفْظِهِ فِي صُدُورِهِمْ لَا عَلَى الْمُصَاحِفِ، وَهُوَ مَنْقُولٌ بِالتَّوَاتُرِ مَحْفُوظٌ فِي الصُّدُورِ، لَوْ عُدِمَت عَلَى الْمُصَاحِفُ لَمْ يَكُنْ لِلْمُسْلِمِينَ بِهَا حَاجَةٌ، فَإِنَّ الْمُسْلِمِينَ لَيْسُوا كَأَهْلِ الْمُصَاحِفُ لَمْ يَكُنْ لِلْمُسْلِمِينَ بِهَا حَاجَةٌ، فَإِنَّ الْمُسْلِمِينَ لَيْسُوا كَأَهْلِ الْمُحَتَابِ، الَّذِينَ يَعْتَمِدُونَ عَلَى الْكُتُبِ الَّتِي تَقْبَلُ التَّغَيُّرَ، وَاللهُ أَنْزَلَ الْقُرْآنَ

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوي (۱۳/۱۷۷).

<sup>(</sup>۲) مجموع الفتاوي (۱۳/ ۱۷۹ ـ ۱۸۰).

<sup>(</sup>٣) مجموع الفتاوى (٣٩/١٣).

عَلَى مُحَمَّدٍ فَتَلَقَّاهُ تَلَقِّيًا، وَحَفِظَهُ فِي قَلْبِهِ، لَمْ يُنَزِّلْهُ مَكْتُوبًا كَالتَّوْرَاةِ، وَأَنْزَلَهُ مُنَجَّمًا مُفَرَّقًا لِيُحْفَظَ، فَلَا يَحْتَاجُ إِلَى كِتَابِ..

ثُمَّ إِنَّهُ فِي زَمَنِ التَّابِعِينَ لَمَّا حَدَثَ اللَّحْنُ صَارَ بَعْضُ التَّابِعِينَ يُشَكِّلُ الْمُصَاحِف وَيُنَقِّطُهَا، وَكَانُوا يَعْمَلُونَ ذَلِكَ بِالْحُمْرَةِ، وَيَعْمَلُونَ الْفَتْحَ بِنُقْطَةٍ حَمْرَاءَ قَوْقَ الْحَرْفِ، وَالْكَسْرَةَ بِنُقْطَةٍ حَمْرَاءَ تَحْتَهُ، وَالضَّمَّةَ بِنُقْطَةٍ حَمْرَاءَ أَمَامَهُ (١) . اهد.

وقال ابن الجزري رحمه الله تعالى: «إِنَّ الِاعْتِمادَ في نَقْلِ الْقُرْآنِ على حِفْظِ الْمَصاحِفِ والْكُتُبِ»(٢). اهد.

وقال السخاويّ رحمه الله تعالى: «إنما قرأ القراء بما نقلوه، ولم يعتمدوا على الخط، وإن كانوا مجمعين على القراءة بما في المصحف لا بما يخالفه.

فأمَّا الكتابة فما اعتمدوا في القراءة عليها دون النقل، ألا ترى أنهم لم يتَّبِعُوا في القراءة رسَمْ ﴿ اَلْحَيَوَةَ ﴾، و﴿ اَلزَّكُوةَ ﴾، ورسم «لا أوضعوا»، و «لا إلى الجحيم»، و «لا أذبحنّه» (٣٠٠). اهـ.



<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوي (۱۲/ ۱۰۰ \_ ۱۰۲).

<sup>(</sup>٢) النشر (١/٦).

<sup>(</sup>٣) جمال القراء وكمال الإقراء (١/ ٦٠٣).



### القراءة سُنَّةً وطريقةً مُتَّبعة يأخذها الآخر عن الأول

قال عمر بن الخطاب وزيد بن ثابت والمسحابة، وابن المنكدر، وعروة بن الزبير، وعمر بن عبد العزيز، وعامر الشعبي من التابعين رحمهم الله تعالى: «القراءة سُنَّة، \_ أي: طريقةٌ مُتَّبعة \_ يأخذها الآخر عن الأول، فاقرؤُوا كما عُلِّمتُمُوه»(١).

ولذلك كان الكثير من أئمة القراءة؛ كنافع وأبي عمرو يقولون: لولا أنه ليس لى أن أقرأ إلا بما قرأت، لقرأت حرف كذا كذا وحرف كذا كذا.

وقيل لأبي عمرو البصريّ رحمه الله تعالى: أكلما أخبرتَه وقرأتَ به سمعتَه؟ قال: لو لم أسمعه من الثقات لم أقرأ به؛ لأن القراءة سُنَّة.

وقيل لمالك بن أنس رحمه الله تعالى: لم قرأتم في صَ: ﴿وَلِيْ نَعْجَةٌ ﴾ [٢٣] موقوفة الياء، وقرأتم في قل يأيّها الكفرون: ﴿وَلِي رَبِّ ﴾ منتصبة الياء؟

فقال مالك: القراءة سُنَّة تُؤخذ من أفواه الرجال، فكن متّبعا ولا تكن مبتدعًا.

وقال الكسائي رحمه الله تعالى: لو قرأتُ على قياس العربية لقرأت ﴿كِبْرَهُ ﴾ [النور: ١١] برفع الكاف (كُبره)؛ لأنه أراد عِظَمه، ولكني قرأت على الأثر.

<sup>(</sup>١) ذكرها أبو عمرو الداني في كتابه: جامع البيان في القراءات، رقم (١٢٧ ـ ١٤٩).

قال أبو عمرو الدانيّ رحمه الله تعالى \_ بعد أنْ روى هذه الآثار \_: «الأخبار الواردة عن السّلف والأئمة والعلماء بهذا المعنى كثيرة، وفيما ذكرنا منها كفاية ومقنع وبالله التوفيق»(١). اهـ.

وقال صَفْوَان بن عَمْرو رحمه الله تعالى وَغَيره: «سمعنَا أشياخنا يَقُولُونَ: إِن قِرَاءَة الْقُرْآن سُنَّة، يَأْخُذهَا الآخر عَن الأول»(٢).

فكلّ ذلك يدل دلالةً قاطعةً على أن القراءاتِ منقولةٌ نقلًا خلفًا عن سلف، وليست مِن قبيل اجتهاد القراء.

قال شيخ الإسلام رحمه الله تعالى: «بَلَّغَنَا أَصْحَابُهُ عَنْهُ ﷺ الْإِيمَانَ وَالْقُرْآنَ، حُرُوفَهُ وَمَعَانِيَهُ، وَذَلِكَ مِمَّا أَوْحَاهُ اللهُ إِلَيْهِ كَمَا قَالَ تَعَالَى: ﴿وَكَانُوكَ أُوحَاهُ اللهُ إِلَيْهِ كَمَا قَالَ تَعَالَى: ﴿وَكَانَاكُ أَوْحَانُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ الل

وقال: «لَمَّا كَانَ الْقُرْآنُ مُتَمَيِّزًا بِنَفْسِهِ \_ لِمَا خَصَّهُ اللهُ بِهِ مِن الْإِعْجَازِ الَّذِي بَايَنَ بِهِ كَلَامَ النَّاسِ كَمَا قَالَ تَعَالَى: ﴿ قُل لَا إِن الْجَتَعَتِ الْإِنسُ وَالْجِنُ الَّذِي بَايَنَ بِهِ كَلَامَ النَّاسِ كَمَا قَالَ تَعَالَى: ﴿ قُل كَانَ بَعْضُهُمْ لِبَعْضِ ظَهِيرًا عَلَى اللَّعُونُ وَلَوْ كَانَ بَعْضُهُمْ لِبَعْضِ ظَهِيرًا عَلَى اللَّهُ وَكَانَ مَنْقُولًا بِالتَّوَاتُرِ \_: لَمْ يَطْمَعْ أَحَدُ فِي تَغْيِيرِ شَيْءٍ مِنْ أَلْفَاظِهِ وَكَانَ مَنْقُولًا بِالتَّوَاتُرِ \_: لَمْ يَطْمَعْ أَحَدُ فِي تَغْيِيرِ شَيْءٍ مِنْ أَلْفَاظِهِ وَحُرُوفِهِ، وَلَكِنْ طَمِعَ الشَّيْطَانُ أَنْ يُدْخِلَ التَّحْرِيفَ وَالتَّبْدِيلَ فِي مَعَانِيهِ وَحُرُوفِهِ، وَلَكِنْ طَمِعَ الشَّيْطَانُ أَنْ يُدْخِلَ التَّحْرِيفَ وَالتَّبْدِيلَ فِي مَعَانِيهِ بِالتَّغْيِيرِ وَالتَّأُويلِ، وَطَمِعَ أَنْ يُدْخِلَ فِي الْأَحَادِيثِ مِن النَّقْصِ وَالاِزْدِيَادِ، مَا لِيَعْضَ الْعِبَادِ، فَأَقَامَ اللهُ تَعَالَى الْجَهَابِذَةَ النَّقَادَ أَهْلَ الْهُدَى مَا يُضِلُّ بِهِ بَعْضَ الْعِبَادِ، فَأَقَامَ اللهُ تَعَالَى الْجَهَابِذَةَ النَّقَادَ أَهْلَ الْهُدَى وَالسَّدَادِ، فَدَحَرُوا حِزْبَ الشَّيْطَانِ، وَفَرَّقُوا بَيْنَ الْحَقِّ وَالْبُهْتَانِ، وَانْتُدِبُوا وَالسَّدَادِ، فَدَحَرُوا حِزْبَ الشَّيْطَانِ، وَفَرَّقُوا بَيْنَ الْحَقِّ وَالْبُهْتَانِ، وَانْتُدِبُوا

<sup>(</sup>١) جامع البيان في القراءات، رقم (١٥٠).

<sup>(</sup>٢) السبعة في القراءات لابن مجاهد البغدادي، المتوفى (٣٢٤هـ) (٥٢).

<sup>(</sup>۲) مجموع الفتاوي (۱۳/۲۰۶).

لِحِفْظِ السُّنَّةِ وَمَعَانِي الْقُرْآنِ، مِن الزِّيَادَةِ فِي ذَلِكَ وَالنَّقْصَانِ»(١). اهـ.

فكما أنّ معاني القرآن محفوظةٌ في كتب المفسرين وغيرِهم، فكذلك حروفه وطريقة النطق بها محفوظةٌ في كتب القراء، ومحفوظةٌ في صدورِ الْقُرَّاءِ الذين يتلقى الآخِر منهم عن الأول إلى يومنا هذا.

وكما ذكر الشيخ رحمه الله تعالى أنّه لَمْ يَطْمَعْ أَحَدٌ فِي تَغْييرِ شَيْءٍ مِنْ أَلْفَاظِ القرآن وَحُرُوفِهِ؛ لأنه لا طاقة لهم بذلك، فهو محفوظ في صدور الأمة قبل كُتُبِها، وَلَكِنْ طَمِعَ الشَّيْطَانُ أَنْ يُدْخِلَ التَّحْرِيفَ وَالتَّبْدِيلَ فِي مَعَانِيهِ بِالتَّغْيِيرِ وَالتَّأْوِيلِ، وأعملوا جهدهم في ذلك، ولكن كان لهم أهل العلم والدين بالمرصاد.

ولم ينفرد القراءُ رحمهم الله تعالى بالقولِ بأنّ القراءة سُنّةُ، بل قاله وأكّده غيرُهم من علماء الإسلام، وخاصَّةً علماء النحو، فقد اسْتفاض عنهم بأنّ القراءة سُنَّة، وإنْ خالفت مقاييس العربية، وسأذكر نماذج يسيرةً مِمَّا وقفتُ عليه من كلامهم:

١ = قال سيبويه رحمه الله تعالى إمام النحويين (المتوفى: ١٨٠هـ):
 «قرأً بعضهم: ﴿وَأَمَّا ثَمُودَ فَهَدَيْنَاهُمْ ﴾، إلَّا أنّ القراءة لا تُخالَفُ؛ لأنّ القراءة سُنَّةٌ» (٢٠). اهـ.

٢ ـ وقال أبو علي الفارسيّ النحوي رحمه الله تعالى (المتوفى: «وليس كل ما جاز في قياس العربية تسوغ التلاوة به، حتى ينضم إلى ذلك الأثر المستفيض بقراءة السلف له وأخذِهم به؛ لأن القراءة سُنَّة»(٣). اهـ.

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوى (1/7). (۲) الكتاب (۱٤۸).

<sup>(</sup>٣) الحجة (٢٩/١)، نقلًا عن: محاضرات في علوم القرآن لأبي عبد الله غانم بن قدوري (٣) (77/1).

وقال: «ولا تقرأنَّ من هذا إلا ما قد قرئ به؛ لأن القراءَة سُنَّة، لا ينبغي أن يُقرأ فيها بكل ما يجيزه النحويون، وإِنْ تتبع فالذي روي من المشهور في القراءَة أَجُودُ عند النحويين، فيجتمع في القراءَة بما قدرُوي: الاتباعُ، وإِثباتُ ما هو أقوى في الحجة إِن شاءَ الله»(٢). اهـ.

٤ - وقال الزجاجي رحمه الله تعالى (المتوفى: ٣٣٧هـ) في قول الله وَ إِنَّا كُلُّ شَيْءٍ خَلَقَتُهُ بِقَدَرٍ ( القمر: ٤٩]: «سيبويه يذهب إلى أنَّ الرفع فيه - أي: كلُّ -: أقوى من النصب في العربية، ولكن أبت عامَّةُ القراء إلا النصب، فنحن نقروها لذلك اتباعًا؛ لأن القراءة سُنَّة » ( الهد.

• وقَالَ الأزهري رحمه الله تعالى (المتوفى: ٣٧٠هـ) في قـول الله وَ اله وَ الله وَ الله

<sup>(</sup>١) معانى القرآن وإعرابه (١/٤٨٢).

<sup>(</sup>٢) معاني القرآن وإعرابه (٢/١٢).

<sup>(7)</sup> أخبار أبي القاسم الزجاجي (1/77).

وقال في قولِ الله جلّ وعزّ: ﴿ وَلَا نَعْتُوا فِي الْأَرْضِ مُفْسِدِينَ ﴿ اللَّهِ وَاللَّهُ مَا اللَّهُ مِن عِثا [البَقَرَة: ٦٠]: «وَلَو جَازَت الْقِرَاءَة بِهَذِهِ اللُّغَة \_ أي: بضم الثاء، من عثا يعثو مثل سما يسمو \_ لقرئ: «وَلَا تَعْثُوا» وَلَكِن الْقِرَاءَة سُنَّة، وَلَا يُقرأ إلّا بِمَا قَرَأَ بِهِ الْقُرَّاء» (١). اه.

فهل يستريبُ أحدُ بعدَ هذا أنّ القراءات إنما هي من مِشْكاةِ النبي عَلَيْ، علّمها وأقرأها أصحابَه، ثم نقلها الكثير من الصحابةِ للتابعين، عن طريق حلق القرآن، التي انتشرت في المدينة ومكة، والكوفة والبصرة والشام وغيرها من بلاد الإسلام، وهكذا نُقلت إلينا عبر هذه السلسلة الصحيحة المتواترة؟

قال القسطلاني رحمه الله تعالى: «الإسناد أعظم مدارات هذا الفن؛ لأن القراءات سُنَّة متبعة ونقل محض، ولذلك لا بد في القراءة من المشافهة والسماع»(٢). اه.



<sup>(</sup>١) تهذيب اللغة، بَابِ (الْعين والثاء).

<sup>(</sup>٢) لطائف الإشارات (١/ ١٧١)، نقلًا عن: محاضرات في علوم القرآن لأبي عبد الله غانم بن قدوري (١٣٦/١).



## لا يشترط التقيّد باختيارات هؤلاء القراء إلا لمن الْتزم قراءة أحدهم

ذكر أهل العلم أنه لا يشترط التقيّد باختيارات قراءات القراء العشرة، فلو خَلَطَ هذهِ الْقِراءاتِ بَعْضِها بِبَعْضِ جاز، ولكنْ حينما يقرأ لإمام منهم فلا بدّ من التقيُّد بما جاء عنه، وإلا كان كاذبًا عليه.

قال ابن الجزري رحمه الله تعالى: «إِنْ كَانَتْ إِحْدَى الْقِرَاءَتَيْنِ مُتَرَبِّبَةً عَلَى الْأُخْرَى فَالْمَنْعُ مِنْ ذَلِكَ مَنْعُ تَحْرِيمٍ؛ كَمَنْ يَقْرَأُ: ﴿فَلَقَى ءَادُمُ مُنَ رَبِّهِ عَلَى الْأُخْرَى فَالْمَنْعُ مِنْ ذَلِكَ مَنْعُ تَحْرِيمٍ؛ كَمَنْ يَقْرَأُ: ﴿فَلَقَى ءَادُمُ مِن تَبِّهِ كَلَمَتٍ ﴿ البقرة: ٣٧] بِالرَّفْعِ فِيهِمَا (١١)، أَوْ بِالنَّصْبِ، آخِذًا رَفْعَ آدَمَ: مِنْ قِرَاءَةِ أَبْن كَثِيرٍ، وَرَفْعَ كَلِمَاتٍ: مِنْ قِرَاءَةِ ابْن كَثِيرِ (٢).

وَنَحْوَ: ﴿وَكَفَّلَهَا زَكَرِيَّاءُ﴾ بِالتَّشْدِيدِ مَعَ الرَّفْعِ<sup>(٣)</sup>، وَشِبْهُهُ مِمَّا يُرَكَّبُ بِمَا لَا تُجِيزهُ الْعَرَبِيَّةُ وَلَا يَصِحُّ فِي اللُّغَةِ.

وَأَمَّا مَا لَمْ يَكُنْ كَذَلِكَ، فَإِنَّا نُفَرِّقُ فِيهِ بَيْنَ مَقَامِ الرِّوَايَةِ وَغَيْرِهَا:

١ ـ فَإِنْ قَرَأَ بِذَلِكَ عَلَى سَبِيلِ الرِّوَايَةِ: فَإِنَّهُ لَا يَجُوزُ أَيْضًا مِنْ حَيْثُ إِنَّهُ كَذِبٌ فِي الرِّوَايَةِ وَتَخْلِيطٌ عَلَى أَهْلِ الدِّرَايَةِ.

<sup>(</sup>١) أي: في آدَم، وكَلِمَات.

 <sup>(</sup>۲) فلا يجوز أن يقرأ قارئ: ﴿فَتَلَقَّى آدَمُ مِنْ رَبِّهِ كَلِمَاتُ ﴾ أو: ﴿فَتَلَقَّى آدَمَ مِنْ رَبِّهِ
 كَلِمَاتِ ﴾.

<sup>(</sup>٣) لأنَّ إعراب كلمة زكرياء: مفعول به منصوب، فلا يجوز رفعها، إلا إذا خفف الفاء: ﴿وَكَفَلَهَا زَكَرِيّاءُ﴾، فيكون إعراب كلمة زكرياء: فاعل مرفوع.

٢ - وَإِنْ لَمْ يَكُنْ عَلَى سَبِيلِ النَّقْل؛ بَلْ عَلَى سَبِيلِ الْقِرَاءَةِ وَالتِّلَاوَةِ: فَإِنَّهُ جَائِزٌ صَحِيحٌ مَقَبُولٌ لَا مَنْعَ مِنْهُ وَلَا حَظْرَ، وَإِنْ كُنَّا نَعِيبُهُ عَلَى أَئِمَّةِ الْقِرَاءَاتِ الْعَارِفِينَ بِاخْتِلَافِ الرِّوَايَاتِ مِنْ وَجْهِ تَسَاوِي الْعُلَمَاءِ بِالْعَوَامِّ، لَا مِنْ وَجْهِ أَنَّ ذَلِكَ مَكْرُوهٌ أَوْ حَرَامٌ، إِذْ كُلٌّ مِنْ عِنْدِ اللهِ، نَزَلَ بِهِ الرُّوحُ الْأَمِينُ عَلَى قَلْبِ سَيِّدِ الْمُرْسَلِينَ، تَخْفِيفًا عَنِ الْأُمَّةِ، وَتَهْوينًا عَلَى أَهْل هَذِهِ الْمِلَّةِ، فَلَوْ أَوْجَبْنَا عَلَيْهِمْ قِرَاءَةَ كُلِّ روَايَةٍ عَلَى حِدَةٍ لَشَقَّ عَلَيْهِمْ تَمْييزُ الْقِرَاءَةِ الْوَاحِدَةِ، وَانْعَكَسَ الْمَقْصُودُ مِنَ التَّخْفِيفِ، وَعَادَ بِالسُّهُولَةِ إِلَى التَّكْليفِ.

وَقَدْ رُوِّينَا فِي «الْمُعْجَم الْكَبِيرِ» لِلطَّبَرَانِيِّ (١) بِسَنَدٍ صَحِيح عَنْ إِبْرَاهِيمَ النَّخَعِيِّ قَالَ: قَالَ عَبْدُ اللهِ بْنُ مَسْعُودٍ: «لَيْسَ الْخَطَأُ أَنْ يَقْرَأَ بَعْضَهُ فِي بَعْض، وَلَكِنْ أَنْ يُلْحِقُوا بِهِ مَا لَيْسَ مِنْهُ " (٢). اه.

وهذا لا شك فيه، فقد كانت هذه القراءاتُ معروفةً وموجودةً قبل هؤلاء القراء، ولم يلتزم مَنْ قَبْلهم بقواعدهم، فكان الصحابةُ والسلف الصالح يقرؤون القرآن بأحرفه حسب ما تيسر لهم.

قال الحافظ رحمه الله تعالى: اسْتُدِلَّ بِقَوْلِهِ عِلَيْهِ: «إِنَّ هَذَا القُرْآنَ أُنْزِلَ عَلَى سَبْعَةِ أَحْرُفٍ، فَاقْرَؤوا مَا تَيَسَّرَ مِنْهُ (٣) عَلَى جَوَاز الْقِرَاءَة بِكُلِّ مَا ثَبَتَ مِن الْقُرْآن بِالشُّرُوطِ الْمُتَقَدِّمَة، وَهِيَ شُرُوط لَا بُدَّ مِنْ اِعْتِبَارِهَا، فَمَتَى اِخْتَلَّ شَرْط مِنْهَا لَمْ تَكُنْ تِلْكَ الْقِرَاءَة مُعْتَمَدَة . .

<sup>(</sup>۱) معجم الطبرني (۸٦۸۳).

<sup>(</sup>٢) النشر (١/ ١٩).

<sup>(</sup>٣) البخاري (٤٩٩٢)، ومسلم (٨١٨).

وَذَكَرَ أَبُو شَامَة فِي «الْوَجِيز» أَنَّ فَتْوَى وَرَدَتْ مِن الْعَجَم لِدِمَشْق مَنَ أَلُوا عَنْ قَارِئٍ يَقْرَأ عشْرًا مِن الْقُرْآن فَيَخْلِط الْقِرَاءَات، فَأَجَابَ إِبْنُ الْحَاجِب، وَابْنُ الصَّلَاح، وَغَيْر وَاحِد مِنْ أَئِمَّة ذَلِكَ الْعَصْر بِالْجَوَازِ بِالشُّرُوطِ الَّتِي ذَكَرْنَاهَا؛ كَمَنْ يَقْرَأ مَثَلًا: «فَتَلَقَّى آدَم مِنْ رَبِّهِ كَلِمَات» فَلَا بِالشُّرُوطِ الَّتِي ذَكَرْنَاهَا؛ كَمَنْ يَقْرَأ مَثَلًا: «فَتَلَقَّى آدَم مِنْ رَبِّهِ كَلِمَات» فَلَا يُقْرَأ لِابْنِ كَثِير بِنَصْبِ آدَم، وَلِأَبِي عَمْرو بِنَصْبِ كَلِمَات، وَكَمَنْ يَقْرَأ «نَعْفِر لَكُمْ» بِالرَّفْع.

قَالَ أَبُو شَامَة: لَا شَكَّ فِي مَنْع مِثْل هَذَا، وَمَا عَدَاهُ فَجَائِز، وَاللهُ أَعْلَمُ.

وَقَدْ شَاعَ فِي زَمَاننَا مِنْ طَائِفَة مِن الْقُرَّاء إِنْكَار ذَلِكَ، حَتَّى صَرَّحَ بَعْضهمْ بِتَحْرِيمِهِ فَظَنَّ كَثِير مِن الْفُقَهَاء أَنَّ لَهُمْ فِي ذَلِكَ مُعْتَمَدًا فَتَابَعُوهُمْ وَقَالُوا: أَهْل كُلِّ فَظَنَّ كَثِير مِن الْفُقَهَاء، وَهَذَا ذُهُول مِمَّنْ قَالَهُ، فَإِنَّ عِلْم وَقَالُوا: أَهْل كُل فَنِ أَدْرَى بِفَنِّهِمْ، وَهَذَا ذُهُول مِمَّنْ قَالَهُ، فَإِنَّ عِلْم الْحَلَال وَالْحَرَام إِنَّمَا يُتَلَقَّى مِن الْفُقَهَاء، وَالَّذِي مَنعَ ذَلِكَ مِن الْقُرَّاء إِنَّمَا هُوَ مَحْمُول عَلَى مَا إِذَا قَرَأ بِرِوَايَةٍ خَاصَّة، فَإِنَّهُ مَتَى خَلَطَهَا كَانَ كَاذِبًا عَلَى ذَلِكَ الْقَارِئِ الْخَاصِ الَّذِي شَرَعَ فِي إِقْرَاء رِوَايَته، فَمَنْ أَقْرَأ رِوَايَةً كَاى ذَلِكَ الْقَارِئ الْخُاصِ الَّذِي شَرَعَ فِي إِقْرَاء رِوَايَته، فَمَنْ أَقْرَأ رِوَايَةً لَمْ يَحْمُنْ أَنْ يَنْتَقِل عَنْهَا إِلَى رِوَايَة أَحْرَى، كَمَا قَالَهُ الشَّيْخ مُحْيِي لَمْ مَن الْأُولُويَّة لَا عَلَى الْحَتْم، أَمَّا الْمَنْع عَلَى الْإِطْلَاق فَلَا اللَّيْنِ، وَذَلِكَ مِن الْأُولُويَّة لَا عَلَى الْحَتْم، أَمَّا الْمَنْع عَلَى الْإِطْلَاق فَلَا» ((۱) . اه. .

وَقَالَ الشَيْخُ أَبُو الْفَضْلِ عَبْدُ الرَّحْمَنِ بْنُ أَحْمَدَ الرَّازِيُّ - بَعْدَ أَنْ ذَكَرَ الشُّبْهَةَ الَّتِي مِنْ أَجْلِهَا وَقَعَ بَعْضُ الْعَوَامِّ فِي أَنَّ أَحْرُفَ هَوُلَاءِ الْقُبْهَةَ النَّتِي مِنْ أَجْلِهَا وَقَعَ بَعْضُ الْعَوَامِّ فِي أَنَّ أَحْرُفَ هَوُلَاءِ الْقُرْآنُ عَلَى سَبْعَةِ الْأَئِمَةِ السَّبْعَةِ هِيَ الْمُشَارُ إِلَيْهَا بِقَوْلِهِ عَلِيْ : «أُنْزِلَ الْقُرْآنُ عَلَى سَبْعَةِ

<sup>(</sup>۱) فتح الباري (۹/ ۳۸).

أَحْرُفٍ»، وَأَنَّ النَّاسَ إِنَّمَا ثَمَّنُوا الْقِرَاءَاتِ وَعَشَّرُوهَا وَزَادُوا عَلَى عَدَدِ السَّبْعَةِ الَّذِينَ اقْتَصَرَ عَلَيْهِمُ ابْنُ مُجَاهِدٍ لِأَجْلِ هَذِهِ الشُّبْهَةِ - ثُمَّ قَالَ: "وَإِنِّي لَمْ أَقْتَفِ أَثَرَهُمْ تَشْمِينًا فِي التَّصْنِيفِ، أَوْ تَعْشِيرًا، أَوْ تَفْرِيدًا إِلَّا لِإِزَالَةِ مَا ذَكَرْتُهُ مِنَ الشُّبْهَةِ، وَلِيعُلَمَ أَنْ لَيْسَ الْمُرَاعَى فِي الْأَحْرُفِ لِإِزَالَةِ مَا ذَكَرْتُهُ مِنَ الشُّبْهَةِ، وَلِيعُلَمَ أَنْ لَيْسَ الْمُرَاعَى فِي الْأَحْرُفِ السَّبْعَةِ الْمُنزَلَةِ عَدَدًا مِنَ الرِّجَالِ دُونَ آخِرِينَ وَلَا الْأَرْمِنَةَ وَلَا الْأَمْكِنَةَ، وَأَنَّهُ لَوِ اجْتَمَعَ عَدَدٌ لَا يُحْصَى مِنَ الْأُمَّةِ فَاخْتَارَ كُلُّ وَاحِدٍ مِنْهُمْ حُرُوفًا وَأَنَّهُ لَو اجْتَمَعَ عَدَدٌ لَا يُحْصَى مِنَ الْأُمَّةِ فَاخْتَارَ كُلُّ وَاحِدٍ مِنْهُمْ حُرُوفًا بِخِلَافِ صَاحِبِهِ، وَجَرَّدَ طَرِيقًا فِي الْقِرَاءَةِ عَلَى حِدَةٍ، فِي أَيِّ مَكَانٍ بِخِلَافِ صَاحِبِهِ، وَجَرَّدَ طَرِيقًا فِي الْقِرَاءَةِ عَلَى حِدَةٍ، فِي أَيِّ مَكَانٍ بِخِلَافِ صَاحِبِهِ، وَجَرَّدَ طَرِيقًا فِي الْقِرَاءَةِ عَلَى حِدَةٍ، فِي أَيِّ مَكَانٍ كَانَ بِخِلَافِ صَاحِبِهِ، وَجَرَّدَ طَرِيقًا فِي الْقِرَاءَةِ عَلَى حِدَةٍ، فِي أَيِّ مَكَانٍ كَانَ ، وَفِي أَيِّ أَوَانٍ أَرَادَ، بَعْدَ الْأَئِمَّةِ الْمَاضِينَ فِي ذَلِكَ، بَعْدَ أَنْ كَانَ كَانَ الْمُخْتَارُ بِمَا اخْتَارَهُ مِنَ الْحُرُوفِ بِشَرْطِ الإِخْتِيَارِ، لَمَا كَانَ بِذَلِكَ خَارِجًا عَنِ الْأَحْرُفِ السَّبْعَةِ الْمُنْزَلَةِ، بَلْ فِيهَا مُتَسَعً إِلَى يَوْمِ الْقِيَامَةِ» (١). اهـ.

وقد جاء بعد هؤلاء القراء العشرة من اختار قراءاتٍ خارجةً عنهم، فمن هؤلاء: أبو القاسم الهذلي رحمه الله تعالى (المتوفى: ٤٦٥هـ)، فقد قال بعد أنْ ذكر أسانيد قراءاتِه إلى القُرَّاء السبعة: «هذا ما انتهى إلينا مِن السبعة ورجالها، والاختيارات التي اختارها علماء الأمصار، ثم اتَّبعْتُ أثرهم فاخترتُ اختيارًا وافَقْتُ عليه السلفَ بعد نظري في العربية، والفقه، والكلام، والقراءات، والتفاسير، والسنن، والمعاني، أرجو أنْ ينفع بعون الله وتوفيقه» (٢). اه.

<sup>(</sup>١) مُنجد المقرئين (٢٢٨)، وقد أيّد كلامه ابن الجزري حيث قال: وهو كما ترى في غاية الإنصاف والمتانة.

ويُنظر في تأصيل هذه المسألة، وذكر المزيد من الأدلة وأقوال العلماء إلى كتاب: حكم الاختيار وضوابطه للدكتور أمين إدريس (١٥٦ ـ ٢٢٧).

<sup>(</sup>۲) (ص۳۰۷).

فهو لا يرى حرجًا في الخروج عن قراءة القراء السبعة وغيرِهم، فأنشأ قراءةً خاصَّةً به، يختار من الأحرف السبعة كما اختار القراء قبله.





# كيفيّة النطق بكلمات القرآن ثابتةٌ عن النبي عَلَيْهُ، وليست من اجتهاد القُرّاء

لا شكَّ أنّ كيفيّة النطق بكلمات القرآن؛ كالإدغام وترقيق الراءات وتفخيم اللامات ونقل الحركة وتسهيل الهمزة، التي جاءت عن القُرَّاءِ العشرة ثابتة بالتواتر عن الصحابة ولي الذين أخذوها عن النبي للهموية، الذين أخذوها عن النبي ولهم مما لا يسوغ الاجتهاد فيه.

فلا يصح أنْ تكون اجتهادًا من القُرّاء أبدًا.

قال ابن الجزري رحمه الله تعالى: «أما الْمَدّ فإنه إما أن يكون طبيعيًّا أو عرضيًّا، والطبيعي هو الذي لا تقوم ذات حروف والمد بدونه؛ كالألف من «قال»، والواو من «يقول»، والياء من «قيل»، وهذا لا يقول مسلم بعدم تواتره؛ إذ لا تمكن القراءة بدونه.

والمد العرضي هو الذي يعرض زيادة على الطبيعي لموجب إما سكون أو همز، فأما السكون فقد يكون لازمًا كما في فواتح السور، وقد يكون مشددًا نحو: «آلم» «ق» «ن» «ولا الضالين» ونحوه فهذا يلحق بالطبيعي، لا يجوز فيه القصر؛ لأن المد قام مقام حرف توصلًا للنطق بالساكن، وقد أجمع المحققون من الناس على مده.

#### وأما الهمز فعلى قسمين:

الأول: إما أن يكون حرف المد في كلمة والهمز في أخرى، وهذا تسميه القراء: منفصلًا.

الثاني: أن يكون حرف المد والهمز في كلمة واحدة، وهو الذي يسمى: متصلًا، وقد أجمع القراء سلفًا وخلفًا من كبير وصغير على مده، لا اختلاف بينهم في ذلك، إلا ما روي عن بعض ممن لا يعول عليه بطريق شاذه فلا تجوز القراءة به، حتى إن إمام الرواية أبا القاسم الهذلي الذي دخل المشرق والمغرب، وأخذ القراءة عن ثلاثمائة وخمسة وستين شيخًا وقال: رحلت من آخر الغرب إلى فرغانة يمينًا وشمالًا وجبلًا وبحرًا، وألف كتابه «الكامل»، فقال في باب المد في فصل المتصل: لم يختلف في هذا الفصل أنه ممدود على وتيرة واحدة، فالقراء فيه على نمط واحد».اه.

فهذه أقسام المد العرضي أيضًا متواترة لا يشك في ذلك إلا جاهل، وكيف يكون المد غير متواتر وأجمع الناس عليه خلفًا عن السلف؟

وقال كَلْللهُ: «إن المد العرضي من حيث هو متواتر مقطوع به قرأ به النبي عليه وأنزله الله تعالى عليه وأنه ليس من قبيل الأداء.

وأما الإمالة على نوعيها فهي وضدها لغتان فاشِيتَان من الأحرف السبعة التي نزل بها القرآن، مكتوبتان في المصاحف متواترتان.

وهل يقول أحدٌ في لغةٍ أجمعَ الصحابةُ والمسلمون على كتابتها في المصاحف أنها من قبيل الأداء؟

وقد نقل الحافظ الحجة أبو عمرو الداني في كتابه «إيجاز البيان» الإجماع على أنَّ الإمالةَ لغة لقبائل العرب، دَعَاهم إلى الذهاب إليها التماس الخفة.

وأمَّا تخفيف الهمز ونحوه من النقل والإدغام وترقيق الراءات وتفخيم اللامات فمتواتر قطعًا، معلوم أنه منزل من الأحرف السبعة، ومن

لغات العرب الذين لا يحسنون غيره، وكيف يكون ذلك غير متواتر أو من قبيل الأداء وقد أجمع القراء في مواضع على الإدغام كـ ﴿أَثْقَلَتْ دَعَوَا اللَّهَ ﴾ [الأعراف: ١٨٩].

وفي مواضع على تخفيف الهمز نحو: ﴿ اَلْكَنَّ ﴾ [يونس: ٩١].

وفي الاستفهام وفي مواضع على النقل نحو: ﴿لَكِنَّا هُوَ اللهُ رَبِّي﴾ [الكهف: ٣٨].

وعلى ترقيق الراءات في مواضع نحو: «فرعون» و«مرية».

وعلى تفخيم اللامات في مواضع نحو اسم الجلالة بعد الضمة و الفتحة .

وأجمع الصحابة على في كتابة الهمزة الثانية من قوله في آل عمران: ﴿ أَوُّنِبُّكُمُ ﴾ [الآية: ١٥] بواو. قال الحافظ أبو عمرو الداني وغيره: إنما كتبوا ذلك على إرادة تسهيل الهمزة بين بين اهـ.

وكيف يكون ما أجمع عليه القراء أُممًا عن أمم غير متواتر؟ وإذا كان المد وتخفيف الهمز والإدغام غير متواتر على الإطلاق، فما الذي يكون متواترًا؟ أقصر «آلم» و«دابة» و«أولئك» الذي لم يقرأ به أحد من الناس؟ أم تخفيف همزة «آلذكرين» «آلله» الذي أجمع الناس على أنه لا ىجوز؟». اهـ (١).

والخلاصة: أنَّ القراءاتِ والتجويدَ الذي عليه القرَّاءُ اليوم هو الذي كان عليه النبي عَلَيْ وأصحابُه ومَن بعدهم، تواتر نقلَه جيلًا بعد جيل، والله تعالى أخبر أنه حافظٌ لكتابه، وذلك يَشْمل حفظ حروفه ومعانيه وأدائه من التحريف والتبديل.

<sup>(</sup>١) مُنجد المقرئين (٢٠٠ ـ ٢٠٥). مع شيءٍ من التصرف.

ولا يجوز أنْ يُعتقد بأن القراء اجتهدوا وأضافوا بعض أحكام التجويد، وكيفيّة النطق بكلمات القرآن إمالةً وترقيقًا ونقلًا ونحو ذلك.

قال ابن الجزري رحمه الله تعالى: «فليت شعري أكان الدين قد هان على أهله حتى يجيء شخص في ذلك الصدر يُدْخل في القراءة \_ بقلة ضبطه \_ ما ليس منها فيُسمع منه، ويُؤخذ عنه ويُقرأ به في الصلوات وغيرها، ويذكره الأئمة في كتبهم ويقرؤون به ويُستفاض، ولم يزل كذلك إلى زماننا هذا، لا يمنع أحدٌ من أئمة الدين القراءة به؟

مع أن الإجماع منعقد على أنَّ من زاد حركة أو حرفًا في القرآن، أو نقص من تلقاء نفسه مصرًّا على ذلك يكفر، والله جلَّ وعلا تولى حفظه ﴿ لَا يَأْنِيهِ ٱلْبُطِلُ مِنْ بَيْنِ يَدَيْهِ وَلَا مِنْ خَلْفِهِ ﴿ افْصلت: ٤٢].

فإذا كان النبي عَلَيْ والصحابة رضوان الله عليهم لم يقرؤوا بها مع تقدير صحتها، وأنها من الأحرف السبعة، فمن أوصلها إلى هؤلاء الذين قرءوا بها؟». اهد(١).

والقراء العشرةُ وغيرُهم إنما أخذوا قراءتهم عن الأئمة المتقنين المشهورين، ولم يأخذوا بالشواذ ولا بالغرائب والفرائد؛ بل يجتنبون كل قراءة لم تكن مشهورةً مُتواترةً لديهم.

قال محمد بن صالح: «سمعت رجلًا يقول لأبي عمرو: كيف تقرأ ﴿ لَا يُعُذِّبُ عَذَابَهُۥ أَحَدُ ﴿ الفجر: ٢٦] فقال: لا يُعَذِّبُ بالكسر.

فقال له الرجل: كيف وقد جاء عن النبي عَلَيْ «لا يعذَّب» بالفتح؟ فقال له أبو عمرو: لو سمعت الرجل الذي قال سمعت النبي عَلَيْ

<sup>(</sup>١) مُنجد المقرئين (٢١٢).

ما أخذته عنه! وتدري ما ذاك؟ لأني أتهم الواحد الشاذ إذا كان على خلاف ما جاءت به العامة.

قال الشيخ أبو الحسن السخاوي: وقراءة الفتح أيضًا ثابتة بالتواتر. قال ابن الجزرى: صدق؛ لأنها قراءة الكسائي.

قال السخاوى: وقد تواتر الخبر عند قوم دون قوم، وإنما أنكرها أبو عمرو الأنها لم تبلغه على وجه التواتر»(١). اهه.

فهذا يُؤكد على أنّ هذه القراءات هي ما كانت عليه الأُمة كلّها من عصر النبوة إلى زمن هؤلاء القراء العشرة وغيرهم وبعد زمنهم، وإنْ تفاوتت الأقطار والبلاد في القراءات.

وقد نقل شيخ الإسلام رحمه الله تعالى عن قوم قولُهم: «المتواتر الذي لا ريب فيها ما تضمنه مصحف عثمان من الحروف، وأما كيفيات الأداء مثل تليين الهمزة، ومثل الإمالة والإدغام، فهذه مما يسوغُ للصحابة أن يقرؤُوا فيها بلغاتهم، لا يجب أن يكون النبي عِينَ الفَّظ بهذه الوجوه المتنوعة كلها؛ بل القطع بانتفاء هذا أولى من القطع شو ته!» . اهـ <sup>(۲)</sup> .

وهذا لا شكّ في بطلانِه، إذ هل يُظنّ بالصحابة الكرام عَيُّ أنْ يسمعوا القرآن من نبيِّهم غضًّا طريًّا، ثم يتعمّدون قراءته على غير ما سمعوه وتلَقُّوه منه؟

لا والله، لا يجوز أنْ نظن بهم هذا.

فلك أنْ تتصور أنَّ صحابيًّا مُتَّبعًا لحبيبه عَلَيْهٌ في كلِّ صغيرةٍ وكبيرة،

<sup>(</sup>١) مُنجد المقرئين (٢١٤ ـ ٢١٥).

<sup>(</sup>٢) جامع المسائل لابن تيمية (١/١١٣).

يسمعُه يقرأُ بتفخيم الراء، أو بإدغام أو بإخفاء، أو بمدِّ أو قصر ثم يُخالف ما سمعه، ويقرؤه حسب ما اعتاد عليه!!

قال أبو القاسم الهذلي رحمه الله تعالى: «كيف يُظَنّ بهم ـ أي: بالصحابة ـ ذلك، ولم يتركوا فعلًا من أفعال رسول الله عَلَيْ لا قولا ولا حركة إلا نقلوه وبيّنوه؛ إذ هم حجة الشريعة...

وأنَّى يُظَنُّ بهم ذلك، وهم أُمناء الأمة، وفصحاؤها، وحفاظ الدين والشريعة! كيف وقد قال الله تعالى: ﴿إِنَّا نَحُنُ نَزَّلْنَا ٱلذِّكُر وَإِنَّا لَهُ لَهُ اللهِ الله تعالى: ﴿إِنَّا نَحُنُ نَزَّلْنَا ٱلذِّكُر وَإِنَّا لَهُ لَجَازِ لَكَ فِي القرآن ما ليس فيه لجاز أَنْ يُزاد فيه ويُنْقَصَ، ولو جاز ذلك لتبدّلت الشريعة، ووُصِفت هذه الأمةُ بما وُصِفَ به اليهود والنصارى من تبدل التوراة والإنجيل.

كيف وقد اجتمعت الأمةُ من لَدُنْ رسولِ الله على الله على الله على الأخذ والقراءة والإقراء بالإمالة والتفخيم بعد قوله: «إياكم ومحدثات الأمور، فإن كل محدثة بدعة، وكل بدعة ضلالة، وكل ضلالة في النار» (۱) . اه.

ولو سمعنا أحدًا يقرأ القرآن حسب لهجتِه لتسابقنا إلى الإنكارِ عليه، ولو قال: أنا لا أستطيع إلا ذلك لأمرناه أنْ يتعلم، ولم نرض بأنْ يُعلّم أبناءنا القرآن ولو كان حافظًا له.

ومِمَّا يدل على ما ذكرتُ، ما رواه الحاكم وصححه (٢) أنّ رجلًا قَرَأً عَلَى عَبْدِ اللهِ بن مسعود: ﴿طَهْ ﴿ [طه: ١] مَفْتُوحَةً، فَأَخَذَهَا عَلَيْهِ

<sup>(</sup>۱) الكامل في القراءات (۱/ ۳۰۹).

<sup>(</sup>٢) (٥٢٩٢).

عَبْدُ اللهِ ﴿ طَهْ ﴾ [طه: ١] مَكْسُورَةً ، وقال: «هَكَذَا قَرَأَهَا رَسُولُ اللهِ ﷺ ، وَهَكَذَا أَنْزَلَهَا جِبْرِيلُ عَلَيْهُا».

ويقصد بالكسر الأمالة.

ومن المعلوم أنّ قراءة أهل الكوفة، وهم: عاصم (في رواية شعبة) وحمزة والكسائي، التي ترجع في سندها إلى ابن مسعود، إمالةُ الطاء والهاء معًا، وأمال ورش المدنيُّ وأبو عمرو البصري الهاء فقط، وفتحهما الآخرون، وذلك راجعٌ إلى مَن أخذوا القراءة عنه من الصحابة الكرام.





# الفرق بين مصاحف عثمان ومصحف أبي بكر رضياً، ومعنى نزول القرآن بلسان قريش

مصاحف عثمان لم تخرج عن مصاحف أبي بكر رضي إلا في شيء يسير، وهي مشتملة على الأحرف السبعة في الجملة، جامعة للعرضة الأخيرة التي عرضها النبي على على جبرائيل على الله الله الله على عرضها النبي الله على على الله على

والدليل على ذلك: ما رواه البخاري (١) عن أَنسَ بْن مَالِكٍ وَ وَالَّهُ عُذْمَانَ وَكَانَ يُغَازِي أَهْلَ الشَّامِ، فِي فَتْحِ إِرْمِينِيَةَ وَأَذْرَبِيجَانَ، مَعَ أَهْلِ الْعِرَاقِ، فَأَفْزَعَ حُذَيْفَةَ اخْتِلافُهُمْ فِي الْقِرَاءَةِ، فَقَالَ حُذَيْفَةُ لِعُثْمَانَ: يَا أَمِيرَ الْمُؤْمِنِينَ، أَدْرِكُ هَذِهِ الأُمَّةَ قَبْلَ أَنْ يَخْتَلِفُهُمْ فِي الْقِرَاءَةِ، فَقَالَ حُذَيْفَةُ لِعُثْمَانَ: يَا أَمِيرَ الْمُؤْمِنِينَ، أَدْرِكُ هَذِهِ الأُمَّةَ قَبْلَ أَنْ يَخْتَلِفُوا فِي الْكِتَابِ، اخْتِلَافَ الْيَهُودِ وَالنَّصَارَى، فَأَرْسَلَ عُثْمَانُ إِلَى عَثْمَانُ اللهُ عُنْ مَانً إِلَى عُثْمَانَ، فَأَمْرَ زَيْدَ بْنَ ثَابِتٍ، وعَبْدَ اللهِ بْنَ إِلَيْكِ، فَأَرْسَلَتْ بِهَا حَفْصَةُ إِلَى عُثْمَانَ، فَأَمَرَ زَيْدَ بْنَ ثَابِتٍ، وعَبْدَ اللهِ بْنَ النَّكِمْ وَيَدْ بْنَ ثَابِتٍ، وعَبْدَ اللهِ بْنَ النَّكِمْ وَيْ الْمُصَاحِفِ، ثَمَّ نَرُدُهُمَا فَنَا اللهُ بْنَ الْحَارِثِ بْنِ هِشَامٍ، فَنَصَدُوهَا فِي الْمَصَاحِفِ، وَقَالَ عُثْمَانَ، فَأَمْرَ زَيْدَ بْنَ ثَابِتٍ، وعَبْدَ اللهِ بْنَ النَّكُوهُ وَلِيكَ اللهُ بْنَ الْمَصَاحِفِ، وَقَالَ عُثْمَانَ لِلرَّهُ فِل الْقُرْشِينِينَ الثَّلَاثَةِ: إِذَا لَوْ مِينَا الْقُرْشِينِينَ الثَّلَاثَةِ: إِذَا اللهُ مُنَا نَوْلَ بِلِسَانِ قُرَيْدِ بْنُ ثَابِتٍ فِي شَيْءٍ مِنَ الْقُرْآنِ، فَاكْتُمُوهُ بِلِسَانِ قُرَيْشٍ، وَزَيْد بْنُ ثَابِتٍ فِي شَيْءٍ مِنَ الْقُرْآنِ، فَاكْتُبُوهُ بِلِسَانِ قُرَيْشٍ، وَلَا عُنْمَا وَيْ الْمَصَاحِفِ، وَقَالَ عُشَمَانَ الشَّوْدَ السَّحُوا الصَّحُفَ فِي الْمَصَاحِفِ، وَقَالَ عُتَى إِذَا نَسَخُوا الصَّحُفَ فِي الْمَصَاحِفِ، وَقَالَ عَلَى السَّعُمُ اللَّهُ مُنَا نَوْلَ بِلِسَانِهِمْ، فَفَعَلُوا، حَتَّى إِذَا نَسَخُوا الصَّحُفَ فِي الْمَصَاحِفِ، وَقَالَ عَلَى الْمَصَاحِفِ، وَقَالَ عُنْهُ وَلَى السَّهُ فَا السَّهُ فَيْ الْمَصَاحِفِ، وَقَالَ عَلَى الْمَسَاحِفِ الْمَالِي الْمَنْ فَيَالِهُ الْمَالِهُ الْمَالِولُ الْمَلَاحِيْ فَي الْمَصَاحِفِ، وَلَا السَّهُ مُنْ الْمَنْ الْمَاحِلُ فَي الْمَالِهُ الْمَالِهُ الْمَالِهُ الْمَالِهُ الْمَعْمُ الْمُعَامِلُهُ الْمَالِهُ الْمَالِهُ الْمَالِهُ الْمَالَاءُ الْمَالَعُوا الْمُعَامِلُوا الْمَعْلُوا الْمَلْمُ الْمَالِهُ الْمَالَ

<sup>.(£9</sup>AV) (1)

عُثْمَانُ الصُّحُفَ إِلَى حَفْصَةَ، وَأَرْسَلَ إِلَى كُلِّ أُفْق بِمُصْحَفٍ مِمَّا نَسَخُوا، وَأَمَرَ بِمَا سِوَاهُ مِنَ الْقُرْآنِ فِي كُلِّ صَحِيفَةٍ أَوْ مُصْحَفٍ أَنْ يُحْرَقَ.

#### يُستفاد من هذا الأثر الصحيح عدّةُ فوائد، منها:

أُولًا: أنَّ عثمان رَفِطْهُمُ أَخِذ صُحُف حفصةَ ثم ردّه إليها، ولو كان قصده محو الحروف الستة لَمَا أبقى صُحُفها، ولشملها الحرق أيضًا، ولكنه لَمَّا بقيت على أصلِها من زمن أبي بكر فلم تُغيَّر ولم يُتصرّف في خطها أبقاها، وأما المصاحف الأخرى فتصرف في خطها النساخ والقرَّاءُ حسب الحرف الذي يقرؤون به، ويدلُّ عليه قولُه: "وَأُمَرَ بِمَا سِوَاهُ مِنَ الْقُرْآنِ فِي كُلِّ صَحِيفَةٍ، أَوْ مُصْحَفِ».

فهناك صُحُفٌ، وهناك مصاحف؛ أيْ: أنَّ الناس كانوا يكتبون القرآن في غير المصاحف الْمُعدّة له، فلأجل ذلك كثرتْ وتعدّدت، ولم يكن هناك قانون لضبط ذلك.

قال الحافظ ابن حجر رحمه الله تعالى: وَالْفَرْقُ بَيْنَ الصُّحُفِ وَالْمُصْحَفِ أَنَّ الصُّحُفَ الْأَوْرَاقُ الْمُجَرَّدَةُ الَّتِي جُمِعَ فِيهَا الْقُرْآنُ فِي عَهْدِ أَبِي بِكُر وَكَانَت سورًا مُفَرَّقَةً، كُلُّ سُورَةٍ مُرَتَّبَةٌ بِآيَاتِهَا عَلَى حِدَةٍ، لَكِنْ لَمْ يُرَتَّبْ بَعْضُهَا إِثْرَ بَعْض، فَلَمَّا نُسِخَتْ وَرُتِّبَ بَعْضُهَا إِثْرَ بَعْضِ صَارَتْ مُصْحَفًا )(١) اه.

ويدل على ذلك: ما رواه الترمذي وصححه بعد سياقه لهذا الحديث بنصه عن الزُّهْريّ رحمه الله تعالى أنه قال: أَخْبَرَنِي عُبَيْدُ اللهِ بْنُ عَبْدِ اللهِ بْنِ عُتْبَةَ؛ أَنَّ عَبْدَ اللهِ بْنَ مَسْعُودٍ، كَرِهَ لِزَيْدِ بْنِ ثَابِتٍ نَسْخَ الْمَصَاحِفِ وَقَالَ: يَا مَعْشَرَ الْمُسْلِمِينَ أُعْزَلُ عَنْ نَسْخِ كِتَابَةِ الْمُصْحَفِ

<sup>(1)</sup> (1)

وَيَتَوَلَّاهَا رَجُلٌ؟ وَاللهِ لَقَدْ أَسْلَمْتُ وَإِنَّهُ لَفِي صُلْبِ رَجُلٍ كَافِرٍ ـ يُرِيدُ: زَيْدَ بْنَ ثَابِتٍ ـ.

وَلِذَلِكَ قَالَ عَبْدُ اللهِ بْنُ مَسْعُودٍ: يَا أَهْلَ العِرَاقِ اكْتُمُوا الْمَصَاحِفَ الَّتِي عِنْدَكُمْ وَغُلُّوهَا، فَإِنَّ اللهَ يَقُولُ: ﴿ وَمَن يَغْلُلُ يَأْتِ بِمَا غَلَ يَوْمَ ٱلْقِيكَمَةِ ﴾ [آل عمران: ١٦١] فَالقُوا اللهَ بِالمَصَاحِفِ.

قَالَ الزُّهْرِيُّ: فَبَلَغَنِي أَنَّ ذَلِكَ كَرِهَهُ مِنْ مَقَالَةِ ابْنِ مَسْعُودٍ رِجَالٌ مِنْ أَفَاضِلِ أَصْحَابِ النَّبِيِّ ﷺ.

قال النووي رحمه الله تعالى: «معناه: أن ابن مسعود كان مصحفه يخالف مُصْحَفِه الْجُمْهُورِ، وَكَانَتْ مَصَاحِفُ أَصْحَابِهِ كَمُصْحَفِهِ، فَأَنْكَرَ عَلَيْهِ النَّاسُ، وَأَمَرُوهُ بِتَرْكِ مُصْحَفِهِ، وَبِمُوافَقَةِ مُصْحَفِ الجمهور، وطلبوا مُصْحَفَهُ أَنْ يَحْرُقُوهُ كَمَا فَعَلُوا بِغَيْرِهِ، فَامْتَنَعَ، وَقَالَ لِأَصْحَابِهِ غُلُوا مُصَاحِفَكُمْ؛ أي: اكْتُمُوهَا، وَمَنْ يغلل يأت بما غل يوم القيامة؛ يعْنِي: مَصَاحِفَكُمْ؛ أي: اكْتُمُوهَا، وَمَنْ يغلل يأت بما غل يوم القيامة؛ يعْنِي: فَإِذَا غَلَلْتُمُوهَا جِئْتُمْ بِهَا يَوْمَ الْقِيَامَةِ، وَكَفَى لَكُمْ بِذَلِكَ شَرَفًا»(۱). اهد.

ثانيًا: أنه إنما أمر بالرجوع إلى لغة قريشٍ عند الاختلاف، وأما ما عدا ذلك فتبقى الكلمات كما هي وإنْ كانت على لسان غيرها.

ويدل على ذلك: ما رواه الترمذي وصححه بعد سياقه لهذا الحديث بنصه عن الزُّهْرِيّ؛ أنه قال: فَاخْتَلَفُوا يَوْمَئِذٍ فِي التَّابُوتِ وَالتَّابُوهِ، فَقَالَ القُرَشِيُّونَ: التَّابُوتُ، وَقَالَ زَيْدٌ: التَّابُوهُ، فَرُفِعَ اخْتِلَافُهُمْ إِلَى عُثْمَانَ، فَقَالَ: اكْتُبُوهُ التَّابُوتُ فَإِنَّهُ نَزَلَ بِلِسَانِ قُرَيْشِ.

فهذا يدل على أنّ القرآن لم يُكتب كلّه على لغة قريش.

<sup>(</sup>۱) شرح صحیح مسلم (۱٦/١٦).

«كما أن قول عثمان: «إِذَا اخْتَلَفْتُمْ أَنْتُمْ وَزَيْدُ بْنُ ثَابِتٍ...» يدل على أنه لم يأمر بإلغاء الأحرف السبعة، فاللفظ صريحٌ في أنه أمر بإثبات لغة قريش عند الاختلاف فقط، أما عند الاتفاق فليكتبوا بأي لغة صحَّ أن النَّبِيِّ ﷺ قرأ بها في العرضة الأخيرة، ولم ينقل إلينا أنَّهم اختلفوا في شيء إلا في لفظ: (التابوت)»(١).

وقد أجاب العلماء بأجوبة أخرى على قول عثمان ﴿ فَأَعْنِهُ: ﴿ فَاكْتُبُوهُ بِلِسَانِ قُرَيْش، فَإِنَّمَا نَزَلَ بِلِسَانِهِمْ»:

قيل: بأن هذا على الأغلب، «قَالَ أَبُو عُمَرَ بن عبد البر رحمه الله تعالى: قَوْلُ مَنْ قَالَ: إِنَّ الْقُرْآنَ نَزَلَ بِلْغَةِ قُرَيْش مَعْنَاهُ عِنْدِي فِي الْأَغْلَبِ وَاللهُ أَعْلَمُ؛ لِأَنَّ غَيْرَ لُغَةِ قُرَيْشِ موجودة في صحيح القراءت مِنْ تَحْقِيقِ الْهَمَزَاتِ وَنَحْوهَا وَقُرَيْشٌ لَا تَهْمِزُ»(٢). اه.

وقال البخاري رحمه الله تعالى: «(بَابِ نَزَلَ الْقُرْآن بِلِسَانِ قُرَيْشِ وَالْعَرَبِ، ﴿قُرْءَانًا عَرَبِيًّا﴾ \_ ﴿ بِلِسَانِ عَرَبِيِّ مُّبِينِ الْفِلْ﴾).

فظاهر كلامه أنه ليس خاصًا بقريش، بل يشمل العرب غيرهم.

قال القَسْطَلَانِيّ رحمه الله تعالى: قولُه: «نزل القرآن بلسان قريش»؛ أي: بلغة معظمهم «والعرب» من عطف العام على الخاص» $^{(m)}$ . اه.

وقال شيخ الإسلام رحمه الله تعالى: «هَذِهِ الصَّحِيفَةُ الَّتِي أَخَذَهَا مِنْ عِنْدِ حَفْصَةَ هِيَ الَّتِي أَمَرَ أَبُو بَكْرٍ وَعُمَرُ بِجَمْعِ الْقُرْآنِ فِيهَا لِزَيْدِ بْنِ تَابِتٍ، وَحَدِيثُهُ مَعْرُوفٌ فِي «الصَّحِيحَيْن» وَغَيْرهِمَا، وَكَانَتْ بِخَطِّهِ؛ فَلِهَذَا

<sup>(</sup>١) جمع القران في مراحله التاريخية من العصر النبوي إلى العصر الحديث، تأليف: محمد شرعى أبو زيد (٢٢٩).

<sup>(</sup>٣) إرشاد الساري (٧/ ٤٤٥).  $(\Upsilon)$  Iltraph  $(\Lambda \setminus \Lambda)$ .

أَمَرَ عُثْمَانُ أَنْ يَكُونَ هُوَ أَحَدَ مَنْ يَنْسَخُ الْمَصَاحِفَ مِنْ تِلْكَ الصُّحُفِ، وَلَكِنْ جَعَلَ مَعَهُ ثَلَاثَةً مِنْ قُرَيْشٍ لِيُكْتَبَ بِلِسَانِهِمْ، فَلَمْ يَخْتَلِفْ لِسَانُ قُرَيْشٍ وَلَكِنْ جَعَلَ مَعَهُ ثَلَاثَةً مِنْ قُرَيْشٍ لِيُكْتَبَ بِلِسَانِهِمْ، فَلَمْ يَخْتَلِفْ لِسَانُ قُرَيْشٍ، وَالْأَنْصَارُ إِلَّا فِي لَفْظِ: (التابوه) و(التَّابُوتِ) فَكَتَبُوهُ (التَّابُوتَ) بِلْغَةِ قُرَيْشٍ، وَهَذَا يُبَيِّنُ أَنَّ الْمَصَاحِفَ الَّتِي نُسِخَتْ كَانَتْ مَصَاحِفَ مُتَعَدِّدَةً، وَهَذَا مَعْرُوفٌ مَشْهُورٌ» أَنَ الْمَصَاحِف الَّتِي نُسِخَتْ كَانَتْ مَصَاحِف مُتَعَدِّدَةً، وَهَذَا مَعْرُوفٌ مَشْهُورٌ» أَنْ المَصَاحِف اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللِّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّ

وَقَالَ الْقَاضِي أَبُو بَكُر بْنِ الْبَاقِلَّانِيّ رحمه الله تعالى: «مَعْنَى قَوْل عُثْمَان: «نَزَلَ الْقُرْآن بِلِسَانِ قُرَيْش»؛ أَيْ: مُعْظَمه، وَأَنَّهُ لَمْ تَقُمْ دَلَالَة قَاطِعَة عَلَى أَنَّ جَمِيعه بِلِسَانِ قُرَيْش، فَإِنَّ ظَاهِر قَوْله تَعَالَى: ﴿إِنَّا جَعَلْنَهُ قَاطِعَة عَلَى أَنَّ جَمِيعه بِلِسَانِ قُرَيْش، فَإِنَّ ظَاهِر قَوْله تَعَالَى: ﴿إِنَّا جَعَلْنَهُ قُرُءُنَا عَرَبِيًا ﴾ [الزخرف: ٣] أَنَّهُ نَزَلَ بِجَمِيعِ أَلْسِنَة الْعَرَب، وَمَنْ زَعَمَ أَنَّهُ أَرَادَ مُضَر دُون رَبِيعَة أَوْ هُمَا دُون الْيَمَن أَوْ قُرَيْشًا دُون غَيْرهمْ فَعَلَيْهِ الْبَيَان؛ مُضَر دُون رَبِيعَة أَوْ هُمَا دُون الْيَمَن أَوْ قُرَيْشًا دُون غَيْرهمْ فَعَلَيْهِ الْبَيَان؛ لِأَنَّ إِسْم الْعَرَب يَتَنَاوَل الْجَمِيع تَنَاوُلًا وَاحِدًا، وَلَوْ سَاغَتْ هَذِهِ الدَّعْوَى لَلْأَنَ إِسْم الْعَرَب يَتَنَاوَل الْجَمِيع تَنَاوُلًا وَاحِدًا، وَلَوْ سَاغَتْ هَذِهِ الدَّعْوَى لَسَاغَ لِلْآخَرِ أَنْ يَقُول نَزَلَ بِلِسَانِ بَنِي هَاشِم مَثَلًا؛ لِأَنَّهُمْ أَقْرَب نَسَبًا إِلَى لَسَاغَ لِلْآخَرِ أَنْ يَقُول نَزَلَ بِلِسَانِ بَنِي هَاشِم مَثَلًا؛ لِأَنَّهُمْ أَقْرَب نَسَبًا إِلَى النَّيِيّ عَيْقٍ مِنْ سَائِر قُرَيْش» (١٠). اهـ.

وقيل: بأنه أراد به الرسم، لا المنع من القراءة.

ويُشْكل على هذا ما رواه الْبُخَارِيُّ في "صحيحِه" عن ابْن شِهَابِ الزهري رحمه الله تعالى أنه قال: وَاخْتَلَفُوا يَوْمَئِذٍ فِي التَّابُوتِ، فَقَالَ زَيْدٌ: التَّابُوهُ، وَقَالَ ابْنُ الزبير وسعيد بن العاصي: التَّابُوتُ، فَرُفِعَ اخْتِلَافُهُمْ إِلَى عُثْمَانَ فَقَالَ: اكْتُبُوهُ بِالتَّاءِ، فَإِنَّهُ نَزَلَ بِلِسَانِ قُرَيْشٍ.

فهذا يدل على أنّ الخلافَ في القراءة نفسِها لا في الرسم.

<sup>(</sup>١) مجموع الفتاوي (١٥/٢٥٢).

<sup>(</sup>۲) فتح الباري (۱۸۹/۱٤).

ثالثًا: أنَّ زيدًا صِّطُّهُ الذي اخْتِير لكتابة المصحف العثماني، هو من اخْتِير لكتابة المصحف البكرى! فهل سينغيّر أمرًا كبيرًا كتبه مِن قبل؟ وهل اشترط عليه عثمان أنْ يعدل شيئًا كتبه في عهد أبي بكر؟

نعم؛ ربما غيروا في الترتيب والتقديم والتأخير، وحذفوا المنسوخ، وبعض القراءات كما تقدم الحديث عن ذلك.

ومصاحفُ بعض الصحابة والتابعين تشتمل على غير القرآن، فلزم حرقُها خشيةَ الفتنة؛ لئلا يختلط القرآن بما ليس منه، مِمَّا لم يثبت بالتواتر؛ كرواية الآحاد، وما نُسخت تلاوتُه، ولم يستقرّ في العرضة الأخيرة، وليكون مرتّبَ السور والآيات في الكتابة كما هو مُرتّب في الحفظ(١).



<sup>(</sup>١) يُنظر: فنّ الترتبل وعلُومُه (١/ ٣٩، ٤٦).



#### الْحِكَمُ مِن نزول القرآن على سبعة أحرف

#### هناك حِكَمٌ كثيرةٌ من الأحرف السبعة، منها:

أُولًا: عِظَمُ الأَجرِ والثواب، وذلك أنه يحتاج إلى ضبط ومدارسة، فيعظم الأَجر بسبب ذلك، قال شيخ الإسلام وَ اللهُ: «وَلِهَذَا دَخَلَ فِي مَعْنَى قَوْلِهِ: «خَيْرُكُمْ مَنْ تَعَلَّمَ الْقُرْ آنَ وَعَلَّمَهُ» تَعْلِيمُ حُرُوفِهِ وَمَعَانِيهِ جَمِيعًا؛ بَلْ تَعَلُّمُ مَعَانِيهِ هُوَ الْمَقْصُودُ الْأَوَّلُ بِتَعْلِيم حُرُوفِهِ وَذَلِكَ هُوَ الَّذِي يَزِيدُ الْإِيمَانَ (۱). اه.

وقال: «أَمَّا نَفْسُ مَعْرِفَةُ الْقِرَاءَةِ وَحِفْظِهَا فَسُنَّةٌ مُتَّبَعَةٌ يَأْخُذُهَا الْآخِرُ عَنْ الْأَوَّلِ، فَمَعْرِفَةُ الْقِرَاءَةِ الَّتِي كَانَ النَّبِيُّ عَلَى عَنْ الْأَوَّلِ، فَمَعْرِفَةُ الْقِرَاءَةِ الَّتِي كَانَ النَّبِيُ عَلَى الْقَرَاءَةِ بِهَا، أَوْ يَأْذَنُ لَهُمْ وَقَدْ أَقَرُّوا بِهَا: سُنَّةٌ.

وَالْعَارِفُ فِي الْقِرَاءَاتِ الْحَافِظُ لَهَا لَهُ مَزِيَّةٌ عَلَى مَنْ لَمْ يَعْرِفْ ذَلِكَ وَلَا يَعْرِفْ إِلَّا قِرَاءَةً وَاحِدَةً» (٢٠). اه.

ثانيًا: إظهارُ عظمةِ القرآن؛ حيث تتنوع القراءات ولا يُؤدي ذلك إلى التعارض والتناقض؛ بل إنّ هذه القراءات تأتي بمعان وفوائد كبيرة.

ثالثًا: إظهار بلاغة القرآن؛ وذلك أنه يأتي بكلمة واحدة تُؤدي أكثر من معنى، وذلك باختلافٍ في الحركات، أو المد وعدمه؛ كقراءة: ﴿ملك يوم الدينِ ﴿ وَهُمَالِكِ يَوْمِ ٱلدِّينِ ﴾.

مجموع الفتاوى (۱۳/۱۷).

<sup>(</sup>۲) مجموع الفتاوي (۱۳/ ۱۷۹ ـ ۱۸۰).

فهناك مَلِكٌ بلا مِلْك؛ أي: أنه مَلِكٌ لكن ليس بمالك، وهناك مالكٌ وليس بملِك، وهذا كمن يملك بيتًا أو سيارةً.

فالقراءتان أثبتتا أنه تعالى هو الْملكُ، وأنه مالكٌ لكل شيء.

وكَقراءة ﴿غُرُفَةُ ﴾ بفتح الغين وضمّها، في قوله تعالى: ﴿إِلّا مَنِ الْخَرُفَ غُرُفَةُ بِلَاغَرَفَ غُرُفَةُ بِالضَّمِّ، الَّذِي يَحْصُلُ فِي الْكَفِّ مِنَ الْمَاءِ إِذَا غُرِفَ، وَالْغَرْفَةُ بِالْفَتْحِ: الْإغْتِرَافُ، المرَّة الواحدة من الغرف.

فأثبتت الآية أنهم أُمروا أنْ يشربوا مرةً واحدةً بمقدار الكف، فصوّرت هذا المعنى بكلمةٍ واحدة.

وكَقراءة: ﴿يَكُذِبُونَ﴾ و﴿يُكَذِبُونِ﴾؛ أي: هم كذَّابون وَيُكَذِّبُونَ الحق الذي جاءهم.

وكَقراءة ﴿فَرَقُواْ﴾ و (فارقوا) في قوله تعالى: ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ فَرَقُواْ دِينَهُمْ وَكُانُواْ شِيَعًا لَسْتَ مِنْهُمْ فِي شَيْءٍ ﴾ [الأنعام: ١٥٩].

فتَفْرِيقُ الدِّينِ؛ أي: بأخذِ بعضِ وتركِ بعض، حسب التشهي والهوى، فإذا كان له قَبِلَه، وإذا كان عليه تركه.

وأما على القراءة الأخرى: «فارقوا»؛ أَيْ: تَرَكُوا دِينَهُمْ وارتدّوا.

فأخبر تعالى في كلمةٍ واحدة أنّ الناس قسمان، قسمٌ يتّبع بعض الدين ويترك بعضًا، والآخر ترك الدين كلّه، فهؤلاء لَا صِلَةَ بَيْنَ النبيّ ﷺ وَبَيْنَهُمْ.

قال شيخ الإسلام رَخِلَتُهُ: «لَا نِزَاعَ بَيْنَ الْمُسْلِمِينَ أَنَّ الْحُرُوفَ السَّبْعَةَ الَّتِي أُنْزِلَ الْقُرْآنُ عَلَيْهَا: لَا تَتَضَمَّنُ تَنَاقُضَ الْمَعْنَى وَتَضَادَّهُ، وَكُلُّ قِرَاءَةٍ مِنْهَا مَعَ الْقِرَاءَةِ الْأَخْرَى بِمَنْزِلَةِ الْآيَةِ مَعَ الْآيَةِ، يَجِبُ الْإِيمَانُ بِهَا كُلِّهَا،

وَاتِّبَاعُ مَا تَضَمَّنتُهُ مِنْ الْمَعْنَى عِلْمًا وَعَمَلًا»(١). اهـ.

رابعًا: «أنه عَلَى تحدَّى بالقرآن جميع الخلق فقال: ﴿قُل لَإِن الْجَتَمَعَتِ الْخِلْق فقال: ﴿قُل لَإِن الْجَتَمَعَتِ الْإِنسُ وَٱلْجِنُّ عَلَىٓ أَن يَأْتُوا بِمِثْلِ هَذَا الْقُرْءَانِ لَا يَأْتُونَ بِمِثْلِهِ ﴾ الآية [الإسراء: ٨٨]، فلو أتى بلغة دون لغة لقال الذين لم يأت بلغتهم: لو أتى بلغتنا لأتينا بمثله، وتطرق الكذب إلى قوله تعالى عن ذلك علوًّا كبيرًا» (٢٠).

خامسًا: التخفيف على الناس، والدليل على ذلك: ما ثبت عن عَبْدِ اللهِ بْن عَبَّاسٍ فَيْهِم، أَنَّ رَسُولَ اللهِ عَيْهِ قَالَ: «أَقْرَأَنِي جِبْرِيلُ عَلَى عَبْدِ اللهِ بْن عَبَّاسٍ فَيْهَ، أَنَلُ أَسْتَزِيدُهُ وَيَزِيدُنِي حَتَّى انْتَهَى إِلَى سَبْعَةِ أَحْرُفٍ». متفق عليه (٣).

قال أبو عمرو الداني وابن بطال رحمهما الله: «والحكمةُ من إنزال القرآن على هذه السبعة الأحرف: التوسعة على الناس والتخفيف عليهم؛ لما هم عليه من اختلاف اللغات واستصعاب مُفَارقة كل فريق منهم لطبعه وعادته في الكلام إلى غيره، فخفَّف الله عنهم بأن أقرأهم على مألوف طبعهم وعادتهم في كلامهم»(٤). اهد.

فما أعظم هذه الشريعة السمحة! وما أرحم الله تعالى، وما أرحم نبيّه الكريم على أمَّتِه حتى في طريقة قراءتهم للقرآن، وجعل له أوجهًا تُناسب لهجاتهم وما اعتادوا عليه في النطق!

فأيّ سماحةٍ وتيسيرِ أعظم من هذا!

مجموع الفتاوى (۱۳/ ۲۹۱).

<sup>(</sup>٢) غيث النفع في القراءات السبع (١٣).

<sup>(</sup>٣) البخاري (٤٩٩١)، ومسلم (٨١٩).

<sup>(</sup>٤) جامع البيان في القراءات السبع (١٠٧/١)، شرح صحيح البخاري، لابن بطال رتص ف (٢١/١٠).

قال ابن الجزري رحمه الله تعالى: «كَانَتِ الْعَرَبُ الَّذِينَ نَزَلَ الْقُرْآنُ بِلْغَتِهُمْ: لُغَاتُهُمْ مُخْتَلِفَةً، وَأَلْسِنَتُهُمْ شَتَى، وَيَعْسُرُ عَلَى أَحَدِهِمُ الإِنْتِقَالُ مِنْ لُغَتِهِ إِلَى غَيْرِهَا، أَوْ مِنْ حَرْفٍ إِلَى آخَرَ؛ بَلْ قَدْ يَكُونُ بَعْضُهُمْ لَا يَقْدِرُ لُغَتِهِ إِلَى غَيْرِهَا، أَوْ مِنْ حَرْفٍ إِلَى آخَرَ؛ بَلْ قَدْ يَكُونُ بَعْضُهُمْ لَا يَقْدِرُ عَلَى ذَلِكَ وَلَا بِالتَّعْلِيمِ وَالْعِلَاجِ، لَا سِيَّمَا الشَّيْخُ وَالْمَرْأَةُ، فَلَوْ كُلِّفُوا عَلَى ذَلِكَ وَلَا بِالتَّعْلِيمِ وَالْعِلَاجِ، لَا سِيَّمَا الشَّيْخُ وَالْمَرْأَةُ، فَلَوْ كُلِّفُوا الْعُدُولَ عَنْ لُغَتِهِمْ وَالِانْتِقَالَ عَنْ أَلْسِنَتِهِمْ: لَكَانَ مِنَ التَّكْلِيفِ بِمَا لَا يُعْدُولَ عَنْ لُغَتِهِمْ وَالِانْتِقَالَ عَنْ أَلْسِنَتِهِمْ: لَكَانَ مِنَ التَّكْلِيفِ بِمَا لَا يُسْتَطَاعُ، وَمَا عَسَى أَنْ يَتَكَلَّفَ الْمُتَكَلِّفُ وَتَأْبَى الطِّبَاعُ!». اهـ(١).

وقَالَ الْإِمَامُ أَبُو مُحَمَّدٍ عَبْدُ اللهِ بْنُ قُتَيْبَةَ رحمه الله تعالى (المتوفى: ٢٧٦هـ): «مِنْ تَيْسِيرِ اللهِ تَعَالَى أَنْ أَمَرَ نَبِيَّهُ ﷺ بِأَنْ يُقْرِئَ كُلَّ أُمَّةٍ بِلُغَتِهِمْ وَمَا جَرَتْ عَلَيْهِ عَادَتُهُمْ، فَالْهُذَلِيُّ يَقْرَأُ: «عَتَّى حِينَ» يُرِيدُ «حَتَّى» هَكَذَا يَلْفِظُ بِهَا وَيَسْتَعْمِلُهَا.

وَالْأَسَدِيُّ يَقْرَأُ: «تِعْلَمُونَ، وَتِعْلَمُ، وَتِسْوَدُّ، وَأَلَمْ إِعْهَدْ إِلَيْكُمْ». وَالتَّمِيمِيُّ يَهْمِزُ وَالْقُرَشِيُّ لَا يَهْمِزُ.

وَالْآخَرُ يَقْرَأُ: «قِيلَ لَهُمْ»، «وَغِيضَ الْمَاءُ» بِإِشْمَامِ الضَّمِّ مَعَ الْكَسْرِ، وَ«بِضَاعَتُنَا رُدَّتْ» بِإِشْمَامِ الْكَسْرِ مَعَ الضَّمِّ، وَ«مَا لَكَ لَا تَأْمَنَا» بِإِشْمَامِ الضَّمِّ مَعَ الْإِدْغَام (٢).

ولو أنَّ كلَّ فريقٍ من هؤلاء أُمر أنْ يزول عن لُغَتِه، وما جرى عليه اعتيادُه طفلًا وناشئًا وكهلًا: لاشتد ذلك عليه، وعَظُمَت المحنةُ فيه، ولم

<sup>(</sup>۱) النشر (۱/۲۲).

<sup>(</sup>٢) وَهَذَا يَقْرَأُ: (عَلَيْهِمْ وَفِيهِمْ) بِالضَّمِّ، وَالْآخَرُ يَقْرَأُ: (عَلَيْهِمُو، وَمِنْهُمُو) بِالصِّلَةِ، وَهَذَا يَقْرَأُ: (قَدَ افْلَحَ)، وَ(قُلُ اوحِيَ)، وَ(خَلَوِا الَّي): بِالنَّقْلِ، وَالْآخَرُ يَقْرَأُ: (مُوسَى، وَكُنْيًا) بِالْإِمَالَةِ، وَغَيْرُهُ يُلطِّفُ، وَهَذَا يَقْرَأُ :(خَبِيرًا وَبَصِيرًا) بِالتَّرْقِيقِ، وَالْآخَرُ يَقْرَأُ: (الصَّلَاةَ، وَالطَّلَاقُ) بِالتَّفْخِيمِ إِلَى غَيْرٍ ذَلِكَ. [النشر (١/ ٢٣)].

يمكنْه إلا بعد رياضةٍ للنفس طويلة، وتذليلٍ للسان، وقطع للعادة.

فأراد الله برحمتِه ولطفِه أنْ يجعل لهم مُتَّسعًا في اللغات، ومتصرَّفًا في الحركات»(١). اه.

وكثير من العامة عندنا يضمون الهاء من «عليهم» ويجدون صعوبةً في كسرها، فإذا أُخبروا بأنّ فعلهم موافقٌ لأحد الأحرف، وأنهم مُصيبون في ذلك: فرحوا وخُفّف عنهم.

وقد تقدّم قول جبريل ﴿ إِنَّ اللهَ يَأْمُرُكَ أَنْ تَقْرَأً أُمَّتُكَ الْقُرْآنَ عَلَى سَبْعَةِ أَحْرُفٍ، فَأَيُّمَا حَرْفٍ قَرَءُوا عَلَيْهِ فَقَدْ أَصَابُوا».



<sup>(</sup>١) تأويل مشكل القرآن (١/ ٣٢).



#### الأحرف السبعة ليست هي القراءات السبع باتفاق العلماء

قال شيخ الإسلام وَ الله الله الله الله الله الله الله المعتبرين أنَّ الأحرف السبعة التي ذكر النبي والله أن القرآن أنزل عليها ليست هي قراءات القراء السبعة المشهورة، بل أول من جمع قراءات هؤلاء هو الإمام أبو بكر بن مجاهد، وكان على رأس المائة الثالثة ببغداد، فإنه أحب أن يجمع المشهور من قراءات الحرمين والعراقين والشام؛ إذ هذه الأمصار الخمسة هي التي خرج منها عِلْم النبوة من القرآن وتفسيره، والحديث والفقه من الأعمال الباطنة والظاهرة، وسائر العلوم الدينية، فلما أراد ذلك جمع قراءات سبعة مشاهير من أئمة قراء هذه الأمصار؛ ليكون ذلك موافقًا لعدد الحروف التي أنزل عليها القرآن، لا لاعتقاده أو اعتقاد غيره من العلماء أن القراءات السبعة هي الحروف السبعة، أو أن هؤلاء السبعة المعينين هم الذين لا يجوز أن يقرأ بغير قراءتهم.

ولهذا قال من قال من أئمة القراء: لولا أن ابن مجاهد سبقني إلى حمزة لجعلت مكانه يعقوب الحضرمي إمام جامع البصرة وإمام قراء البصرة في زمانه في رأس المائتين»(١).اه.

وقال أبو جعفر الداودي: «والسبع المقارئ التي يتعلمها الناس

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوي (۱۳/ ۳۹۰).

اليوم ليس كل حرف منها هو أحد السبعة التي أُنزلت على رسول الله على وشيءٌ من قد يكون في حرفٍ من هذه شيءٌ مِن إحدى أولئك السبع، وشيءٌ من الأخرى (١). اه.



<sup>(</sup>۱) شرح صحيح البخاري، لابن بطال بتصرف (۱۰/۲۳۲ ـ ۲۳۷).



## فوائد من قصّة أُبَيِّ بْنِ كَعْبِ ضِيَّانِهُ، وموقفه حين علم أنَّ القرآن أُنزل على أكثر من حرف

ثبت في «صحيح مسلم»(١) عَنْ أُبِيِّ بْنِ كَعْبِ قَالَ: كُنْتُ فِي الْمَسْجِدِ، فَدَخَلَ رَجُلٌ يُصَلِّي، فَقَرَأَ قِرَاءَةً أَنْكَرْتُهَا عَلَيْهِ، ثُمَّ دَخَلَ آخَرُ فَقَرَأً قِرَاءَةً سِوَى قَرَاءَةِ صَاحِبهِ، فَلَمَّا قَضَيْنَا الصَّلَاةَ دَخَلْنَا جَمِيعًا عَلَى رَسُولِ اللهِ ﷺ، فَقُلْتُ: إِنَّ هَذَا قَرَأَ قِرَاءَةً أَنْكُرْتُهَا عَلَيْهِ، وَدَخَلَ آخَرُ فَقَرَأَ سِوَى قِرَاءَةِ صَاحِبهِ، فَأَمَرَهُمَا رَسُولُ اللهِ عَلَيْ فَقَرَآ، فَحَسَّنَ النَّبِيُّ عَلَيْهُ شَأْنَهُمَا، فَسَقَطَ فِي نَفْسِي مِنَ التَّكْذِيب، وَلَا إِذْ كُنْتُ فِي الْجَاهِلِيَّةِ، فَلَمَّا رَأَى رَسُولُ اللهِ ﷺ مَا قَدْ غَشِيَنِي، ضَرَبَ فِي صَدْرِي، فَفِضْتُ عَرَقًا وَكَأَنَّمَا أَنْظُرُ إِلَى اللهِ عَجَكَ فَرَقًا، فَقَالَ لِي: «يَا أُبَيُّ، أُرْسِلَ إِلَيَّ: أَنِ اقْرَأِ الْقُرْ آنَ عَلَى حَرْفٍ، فَرَدَدْتُ إِلَيْهِ أَنْ هَوِّنْ عَلَى أُمَّتِي، فَرَدَّ إِلَىَّ الثَّانِيَةَ: اقْرَأْهُ عَلَى حَرْفَيْن، فَرَدَدْتُ إِلَيْهِ أَنْ هَوِّنْ عَلَى أُمَّتِي، فَرَدَّ إِلَيَّ الثَّالِثَةَ: اقْرَأْهُ عَلَى سَبْعَةِ أَحْرُفِ».

وروى عنه أيضًا؛ أَنَّ النَّبِيَّ عَيْدٌ كَانَ عِنْدَ أَضَاةِ بَنِي غِفَارٍ، قَالَ: فَأَتَاهُ جِبْرِيلُ ﴿ فَقَالَ: ﴿إِنَّ اللهَ يَأْمُرُكَ أَنْ تَقْرَأَ أُمَّتُكَ الْقُرْآنَ عَلَى حَرْفِ»، فَقَالَ: «أَسْأَلُ اللهَ مُعَافَاتَهُ وَمَغْفِرَتَهُ، وَإِنَّ أُمَّتِي لَا تُطِيقُ ذَلِكَ»، ثُمَّ أَتَاهُ الثَّانِيَةَ، فَقَالَ: "إِنَّ اللهَ يَأْمُرُكَ أَنْ تَقْرَأَ أُمَّتُكَ الْقُرْآنَ عَلَى حَرْفَيْنِ»، فَقَالَ: «أَسْأَلُ اللهَ مُعَافَاتَهُ وَمَغْفِرَتَهُ، وَإِنَّ أُمَّتِي لَا تُطِيقُ ذَلِكَ»، ثُمَّ جَاءَهُ الثَّالِثَةَ، فَقَالَ: "إِنَّ اللهَ يَأْمُرُكَ أَنْ تَقْرَأَ أُمَّتُكَ الْقُرْآنَ عَلَى ثَلَاثَةِ أَحْرُفٍ»، فَقَالَ: «أَسْأَلُ اللهَ مُعَافَاتَهُ وَمَغْفِرَتَهُ، وَإِنَّ أُمَّتِي لَا تُطِيقُ ذَلِكَ»، ثُمَّ جَاءَهُ الرَّابِعَة، فَقَالَ: «إِنَّ اللهَ يَأْمُرُكَ أَنْ تَقْرَأَ أُمَّتِي لَا تُطِيقُ ذَلِكَ»، ثُمَّ جَاءَهُ الرَّابِعَة، فَقَالَ: «إِنَّ اللهَ يَأْمُرُكَ أَنْ تَقْرَأَ أُمَّتُكَ الْقُرْآنَ عَلَى سَبْعَةِ أَحْرُفٍ، فَقَدْ أَصَابُوا».

#### وفي هذا الحديث فوائد كثيرة منها:

الأول: أنّ الحكمة من الأحرف السبعة التيسير والتخفيف على الناس؛ بل إنه أخبر بأنّ أمته لا تُطيق القراءة بحرف واحد، ولا يُتصوّر ذلك إلا في اختلاف النطق بالكلمات.

الثاني: أنه دليلٌ ظاهرٌ على أنه لا يجوز لأحدٍ أنْ يتسبّبَ في مَنْعِ الناس من هذا التخفيف، فيكون بهذا قد حمَّلَهُم ما لا يُطيقون، وهذا نصّ الحديث، ولا يجوز لنا أنْ نترك ظاهره لظنون أو احتمالات، أو أقوال علماء لم يُجمعوا على قول.

الثالث: أنّه لا يلزم التقيّد باختيارات القراء، بل يجوز للمسلم العارف بالقراءات أنْ يقرأ القرآن بالحرف الذي يُعجبه ويُناسبه ويميل إليه؛ كأن يقرأ بترقيق الراء الْمَكسور أو الساكن ما قبلها أو تفخيمِها، وإدغام الحرفين الْمُتحركين أو عدم ذلك، وقصر أو مدّ المنفصل، بشرط ألا يترتب على ذلك محذور \_ كما تقدّم \_.

الرابع: أنّ هذه الأحرف قُصِدَ بِهَا العدد، وليس كما ظنه بعض العلماء أن العدد سبعة لا مفهوم له؛ وإنّما هو رمز إلى ما ألفه العرب من معنى الكمال في هذا العدد، فلا يُقصد به حقيقة العدد.

الخامس: أَنَّ النَّبِيَّ عَيْدٌ كان يُقرئ بالأحرف الكثير من الصحابة، ولم يلتفت إلى نوع لهجاتهم، لقولِه: «إِنَّ اللهَ يَأْمُرُكَ أَنْ تَقْرَأَ أُمَّتُكَ الْقُرْآنَ عَلَى حَرْفَيْنِ»، فهو أُمر أنْ يُقرئ الأحرف أُمته من غير تعيين أو تحديد.

السادس: أنه علي الله ينظر إلى ما قد يُحدثُه إقراءُ الناس بالأحرف السبعة كلُّها من فتنةٍ أو شكٍّ؛ لأنها قرآنٌ مُوحى من الله تعالى، ولأنّ الفتنة ستزول بنشر هذه الأحرف بينهم، وتعليمِهم الحكمةَ منها.

والثمرات الناجمةُ من نشرها أعظم بكثير من السكوت عنها.





# فوائد من قصة عُمَرَ بْنِ الخَطَّابِ مع هِشَام بْنِ حَوَائِد من قصة حُكِيمِ طَعِيْهَا

عن عُمرَ بْنِ الخَطَّابِ عَلَىٰ اللهِ عَلَىٰ فَاسْتَمَعْتُ هِشَامُ بْنَ حَكِيمِ بْنِ حِزَامٍ، يَقْرَأُ سُورَةَ الفُرْقَانِ فِي حَيَاةِ رَسُولِ اللهِ عَلَىٰ فَاسْتَمَعْتُ لِقِرَاءَتِهِ، فَإِذَا هُو يَقْرَأُ عَلَى حُرُوفِ كَثِيرَةٍ، لَمْ يُقْرِئْنِيهَا رَسُولُ اللهِ عَلَىٰ فَكِدْتُ فَإِذَا هُو يَقُرأُ عَلَى حُرُوفِ كَثِيرَةٍ، لَمْ يُقْرِئْنِيهَا رَسُولُ اللهِ عَلَىٰ فَكَدْتُ مَنْ أَسَاوِرُهُ فِي الصَّلاةِ (۱)، فَتَصَبَّرْتُ حَتَّى سَلَّمَ، فَلَبَّبْتُهُ بِرِدَائِهِ، فَقُلْتُ: مَنْ أَقْرَأَنِيهَا رَسُولُ اللهِ عَلَىٰ اللهِ عَلَىٰ فَقُلْتُ: أَقْرَأَنِيهَا رَسُولُ اللهِ عَلَى غَيْرِ مَا قَرَأْتَ، فَقُلْتُ: إِنِّي سَمِعْتُ هَذَا يَقْرَأُ بِسُورَةِ فَقُلْتُ: إِنِّي سَمِعْتُ هَذَا يَقْرَأُ بِسُورَةِ هَلَانُ عَلَى حُرُوفٍ لَمْ تُقْرِئْنِيهَا، فَقَالَ رَسُولُ اللهِ عَلَىٰ اللهِ عَلَىٰ اللهِ عَلَىٰ اللهِ عَلَىٰ اللهِ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهِ عَلَىٰ اللهِ عَلَىٰ اللهِ عَلَىٰ اللهِ عَلَى عَلَى حُرُوفٍ لَمْ تُقْرِئْنِيهَا، فَقَالَ رَسُولُ اللهِ عَلَىٰ اللهِ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ القَرَأُ يَا عَمَرُهُ فَقَالَ رَسُولُ اللهِ عَلَىٰ اللهُ اللهُ

#### وفي هذا الحديث فوائد كثيرة، منها:

أُولًا: أنَّ النبيَّ عَلَيْ أَقْرَأ بعض الصحابة \_ ومنهم هشام \_ ببعض

<sup>(</sup>١) أي: أثب عليه وآخذ برأسه.

<sup>(</sup>۲) البخاري (۲۹۹۲)، ومسلم (۸۱۸).

الأحرف لتُحْفَظَ وتَبْقَى، ولو أقرأ كلَّ قوم بالحرف الذي يتكلمون به لَرُبَّما لم يَسَعِ الوقت لذلك، وقد لا يكون قد الْتقى بأحدِ مَنْ يتكلم بأحدِ هذه الأحرف، فأقرأها أصحابه - وخاصة الشباب الحُفَّاظ - ليتناقلوها ويحفظوها، ويُوصلوها إلى من تُناسب لهجتهم ولغتهم، والله تعالى أعلم وأحكم.

فثبت بهذا أنّ النبي ﷺ أقرأ الأحرف السبعة الكثير من الصحابة، وقد يُقرئ حرفين أو أكثر لأفرادِ قبيلةٍ واحدة.

ثانيًا: أنه لا يلزم التقيّد باختيارات القراء العشرة، فلو قرأ القارئ بما تيسر من القراءات وخَلَطَ بينها جاز ذلك بلا كراهة بالشروط التي تقدّم ذكرُها؛ لقولِه: «إِنَّ هَذَا القُرْآنَ أُنْزِلَ عَلَى سَبْعَةِ أَحْرُفٍ، فَاقْرَءُوا مَا تَيسَّرَ مِنْهُ».

ثالثًا: أنّه لا يسوغ الإنكار على مَن قرأً بأحدِ الأحرف السبعة؛ لأنها كلُّها مِن عندِ الله تعالى، وهي قرآنٌ يُتْلى، فهل يجوز مَنْعُ أحدٍ مِن قِرَاءَةِ كتاب الله تعالى؟

لكن ينبغي مُراعاةُ أمورِ سيأتي ذكرُها بحول الله تعالى.

رابعًا: أنّ الإنسان إذا تكلم أو فعل فعلًا أخطأ فيه، وكان الدافعُ لذلك الغيرة على الدين، والنصحَ للمسلمين: فإنه قد يُعذر على ذلك، ولا يُعاتب ولا يُعاقب، بل يُبَيَّن له الصواب.





## اعتقاد الإمام أبي عمرو الداني من كتابةِ القرآن وجمعه وغير ذلك

قرّر الإمام أبو عمرو الدانيّ رحمه الله تعالى عشرين قاعدةً مُهمّةً في هذا الباب، حيث قال<sup>(۱)</sup>: «وجملة ما نعتقده من هذا الباب وغيره من إنزال القرآن وكتابته وجمعه وتأويله وقراءته ووجوهه ونذهب إليه ونختاره:

١ - أن القرآن منزّل على سبعة أحرف كلها شاف كاف وحق وصواب.

٢ ـ وأن الله تعالى قد خير القراء في جميعها وصوبهم إذا قرءوا بشيء منها.

" \_ وأن هذه الأحرف السبعة المختلف معانيها تارة، وألفاظها تارة، مع اتفاق المعنى: ليس فيها تضادّ، ولا تناف للمعنى ولا إحالة ولا فساد.

٤ ـ وإنّا لا ندري حقيقة أيّ هذه السبعة الأحرف كان آخر العرض أو آخر العرض كان ببعضها دون جميعها.

و \_ وأن جميع هذه السبعة أحرف قد كانت ظهرت واستفاضت عن رسول الله ﷺ وضبطتها الأمة على اختلافها عنه، وتلقيها منه، ولم يكن شيء منها مشكوكًا فيه ولا مرتابًا به.

<sup>(</sup>١) الترقيم من اجتهادي.

٦ ـ وأن أمير المؤمنين عثمان ومن بالحضرة من جميع الصحابة قد أثبتوا جميع تلك الأحرف في المصاحف، وأخبروا بصحتها، وأعلموا بصوابها، وخيّروا الناس فيها كما كان صنع رسول الله عليها.

٨ ـ وأن عثمان رحمه الله تعالى والجماعة إنما طرحوا حروفًا وقراءات باطلة غير معروفة ولا ثابتة، بل منقولة عن الرسول على نقل الأحاديثِ التي لا يجوز إثباتُ قرآنٍ وقراءاتٍ بِهَا(١).

9 ـ وأنَّ معنى إضافة كلِّ حرفٍ مِمَّا أَنْزَل الله تعالى إلى مَن أُضيف مِن الصحابة؛ كأبَيَّ، وعبدِ الله، وزيدِ وغيرِهم، مِن قِبَل أنه كان أضبط له، وأكثر قراءة وإقراء به، وملازمة له، وميلًا إليه، لا غير ذلك.

وكذلك إضافة الحروف والقراءات إلى أئمة القراءة بالأمصار، المراد بها: أن ذلك القارئ وذلك الإمام اختار القراءة بذلك الوجه من اللغة، وآثره على غيره وداوم عليه ولزمه، حتى اشتُهر وعرف به وقصد فيه وأخذ عنه، فلذلك أضيف إليه دون غيره من القرّاء، وهذه الإضافة إضافة اختيار ودوام ولزوم، لا إضافة اختراع ورأى واجتهاد.

۱۰ ـ وأن القرآن لم ينزل بلغة قريش فقط دون سائر العرب، وإن كان معظمه نزل بلغة قريش.

١١ - وأن رسول الله ﷺ سَنَّ جمع القرآن وكتابته وأمر بذلك وأملاه على كتَبَتِه.

<sup>(</sup>١) أي: منقولةٌ نقلًا غير متواتر، ولو صح سندها؛ لأن القرآن لا يثبت إلا بالتواتر.

17 ـ وأنه على لم يمت حتى حفظ جميع القرآن جماعة من أصحابه، وحفظ الباقون منه جميعه متفرّقا(١)، وعرفوه وعلموا مواقعه ومواضعه.

17 \_ وأنّ أبا بكر الصّدّيق وعمر الفاروق وزيد بن ثابت وجماعة الأئمة أصابوا في جمع القرآن بين لوحين وتحصينه وإحرازه وصيانته، وجَرَوا في كتابته على سنن الرسول على وسُنته، وإنهم لم يثبتوا منه شيئًا غير معروف ولا ما لم تقم الحجة به، ولا رجعوا في العلم بصحة شيء منه وثبوته إلى شهادة الواحد والاثنين، ومن جرى مجراهما، وإن كانوا قد أشهدوا على النسخة التي جمعوها على وجه الاحتياط من الغلط.

18 - وأن أبا بكر رضي قصد في جمع القرآن إلى تثبيته بين اللوحين فقط، ورسم جميعه.

الله تعالى أحسن وأصاب ووُفِّق لفضل عظيم في جمع الناس على مصحف واحد، وقراءات محصورة، والمنع من غير ذلك.

17 ـ وأن سائر الصحابة من علي وشي ومن غيره كانوا متَّبعين لرأي أبي بكر وعثمان في جمع القرآن، وأنهم أخبروا بصواب ذلك وشهدوا به.

۱۷ ـ وأن عثمان لم يقصد قصد أبي بكر في جمع نفس القرآن بين لوحين، وإنما قصد جمع الصحابة على القراءات الثابتة المعروفة عن الرسول على وأخَذَهُم بمصحفٍ لا تقديم فيه ولا تأخير.

<sup>(</sup>١) أي: حفظ كثيرٌ من الصحابة أجزاءً متفرّقةً من القرآن.

۱۸ ـ وأنه لم يُسقط شيئًا من القراءات الثابتة عن الرسول على ولا منع منها ولا حظر القراءة بها<sup>(۱)</sup>؛ إذ ليس إليه ولا إلى غيره أن يمنع ما أباحه الله تعالى وأطلقه وحَكَمَ بصوابه، وحَكَمَ الرسولُ على للقارئ به أنه محسن مجمل في قراءته.

١٩ ـ وأن القراء السبعة ونظائرهم من الأئمة متبعون في جميع
 قراءاتهم الثابتة عنهم التي لا شذوذ فيها.

٢٠ وأن ما عدا ذلك مقطوع على إبطاله وفساده وممنوع من إطلاقه والقراءة به.

فهذه الجملة التي نعتقدها ونختارها في هذا الباب، والأخبار الدَّالَّة على صحَّة جميعها كثيرة ولها موضع غير هذا وبالله التوفيق»(٢). اهـ.

فأنت ترى صريح كلامه بأنّ الأحرف السبعة لم يحذفها عثمان على بن الثبتها كلّها، وأنه هو وبقيّة الصحابة «إنما طرحوا حروفًا وقراءات باطلة غير معروفة ولا ثابتة».

بل ليس هناك أصرح من قولِه: «وأنه \_ أي: عثمان رضي الله \_ لم يُسقط شيئًا من القراءات الثابتة عن الرسول على الله ولا منع منها ولا حظر القراءة بها».

«وأن القرآن لم ينزل بلغة قريش فقط دون سائر العرب».



<sup>(</sup>١) وإن كان حظر ومنع كتابة بعضها عند عدم التمكن من ذلك، كما تقدم الكلام عليه. فعثمان عليه لم يمنع الناس من القراءة والإقراء بأي حرف من الأحرف، وأي قراءة.

<sup>(</sup>٢) جامع البيان في القراءات السبع (١/ ١٢٩ ـ ١٣١).



#### معنى الترتيل وأهميته وأنواعُه

استعمال كلمة ترتيل أحسن وأولى من استعمال مصطلح: تجويد؛ لأنَّ الترتيلَ هو الذي جاء في الكتاب والسُّنَّة، كما ستأتي الأدلة على ذلك بعد قليل.

والترتيل لغة: قال الخليل رحمه الله تعالى: «الرتل: تنسيق الشيء، وثَغْرٌ رَتِلٌ: حَسَنُ المُتَنَضَّد، ومُرَتَّلٌ: مُفَلَّجٌ، ورَتَّلْتُ الكلامَ تَرتيلًا: إذا أمهَلْتُ فيه وأحسَنْتُ تأليفَه، وهو يَتَرَتَّل في كلامه، وَيتَرسَّلُ إذا فَصَلَ بعضَه من بعض» (١). اه.

قال على رضيطية: «الترتيل: تجويد الحروف ومعرفة الوقوف»(٢).

والتجويد لغةً: مصدر من جوَّد تجويدًا، قال في الصحاح: «جَادَ الشيءُ جُودة؛ أَي: صَارَ جيِّدًا، وأَجدت الشيءَ فَجَادَ، والتَّجويد مثْلُهُ»(٣). اه.

ومعنى تَرْتِيلُ القِراءة شرعًا: «التَّأني فِيهَا والتَّمهُّلُ وتَبْيين الْحُرُوفِ والحَركات»(٤).

<sup>(</sup>١) العين (٨/١١٣)، مادة: (باب التاء والراء واللام).

<sup>(</sup>۲) النشر (۱/ ۲۰۹). (۳) الصحاح، مادة: (جود).

<sup>(</sup>٤) النهاية في غريب الحديث (٢/ ١٩٤)، مادة: (رتل). وقد اشتهر عند كثير من الناس بأن الترتيل هو جمال الصوت في القراءة، وهذا خطأ، فجمال الصوت شيء، والترتيل شيءٌ آخر.

وذلك بإعطاء «الحروف حقوقها، وترتيبها مراتبها، ورد الحرف إلى مخرجه وأصله، وإلحاقه بنظيره وشكله، وإشباع لفظه، وتلطيف النطق به، على حال صيغته وهيئته، من غير إسراف ولا تعسُّف، ولا إفراط ولا تكلف»(١).

«وتتجلى أهمية الترتيل من قوله تعالى: ﴿وَرَتَّلْنَهُ تَرْتِيلًا ﴿ اللهِ اللهِ تَعَالَى اللهِ تَعَالَى اللهِ تَعَالَى إلى نفسه تبارك اسمه.

كما تتأكد أهميته من قوله تعالى: ﴿وَرَقِلِ ٱلْقُرْءَانَ تَرْقِيلًا ﴿ اللهِ اللهُ الل

«ولم يقتصر سبحانه على الأمر بالفعل حتى أكده بالمصدر اهتمامًا به وتعظيمًا له ليكون ذلك عونًا على تدبر القرآن وتفهمه، وكذلك كان على يقرأ»(٣).

وقراءة كتاب الله تعالى على الوجه الذي أنزله من أعظم الأعمال وأحبها إلى الله تعالى، ولا يُمكن ذلك إلا بتلقي القرآن من أفواه المشايخ الْقُرَّاء، الذيْ تَلَقَى كلُّ واحدٍ منهم القرآنَ عن شيخِه إلى رسولِ الله ﷺ كما تقدّم.

ولا تكاد تسأل أحدًا عن صحةِ تلاوتِه وتجويدِه إلا أجابك بأنه يُجوّد ويُحسن القراءة، وربما استنكر سؤالك!

وحينما يأخذ القرآن من أفواه المشايخ القراء: يعلم أنه كان يقرأ كثيرًا من الكلمات على الوجه الخطأ، أو بخلافِ الأكمل؛ حيث تكون عنده أخطاءٌ خفيّةٌ في مخارج الحروف وبعض الكلمات التي لا تُتقن إلا بالتلقى.

<sup>(</sup>١) التمهيد في علم التجويد لابن الجزري (٤٧).

<sup>(</sup>۲) صفحات في علوم القراءات (۱٤٨). (۳) النشر (۲۰۸/۱).

فلا تظنّ أنك تقرأ القرآن كما أُنزل مهما قرأت في علم التجويد، ومهما ختمت القرآن مئاتِ المرات، إلا إذا أخذته مُشافهةً من مُجوّدٍ مُتقن، وقد كان السلف ومن بعدهم لا يعتمدون في ضبط القرآن على تلاواتِهم، بل يعتمدون على الأخذ من أهل العلم.

قال ابن الجزري رحمه الله تعالى: «لَا شَكَّ أَنَّ الْأُمَّةَ كَمَا هُمْ مُتَعَبَّدُونَ بِفَهْمِ مَعَانِي الْقُرْآنِ وَإِقَامَةِ حُدُودِهِ مُتَعَبَّدُونَ بِتَصْحِيحِ أَلْفَاظِهِ وَإِقَامَةِ حُرُوفِهِ عَلَى الصِّفَةِ الْمُتَلَقَّاةِ مِنْ أَئِمَةِ الْقِرَاءَةِ الْمُتَّصِلَةِ بِالْحَضْرَةِ النَّبَوِيَّةِ الْأَفْصَحِيَّةِ الْعُرَبِيَّةِ، الَّتِي لَا تَجُوزُ مُخَالَفَتُهَا وَلَا الْعُدُولُ عَنْهَا إِلَى غَيْرِهَا» (١٠). اه.

فينبغي على كلّ مُسْلم أنْ يعتني بتجويد القرآن وترتيلِه، وإذا كان الله تعالى رتّله: أفيليق بنا بعد هذا أنْ نقرأه بلا ترتيل، وبلا اهتمام وعناية تُرضى ربنا سبحانه!

قال شيخ الإسلام كَلْمَهُ: «الناسُ مأمورون أن يقرؤوا القرآن على الوجه المشروع، كما كان يقرأه السلف من الصحابة والتابعين لهم بإحسان، فإن القراءة سُنَّةُ يأخذُها الآخر عن الأول»(٢). اه.

ومن المعلوم أنّ النبي عَلَيْهُ تلقّی القرآن من جبریل مُشافهة، فقد ثبت في «الصحیحین» (۳)؛ أنَّ جِبْرِیلَ اللهِ کَانَ یَلْقَی رَسُولَ اللهِ عَلَیْهِ فِی کُلِّ سَنَةٍ فِی کُلِّ سَنَةٍ فِی رَمَضَانَ حَتَّی یَنْسَلِخَ، فَیَعْرِضُ عَلَیْهِ رَسُولُ اللهِ عَلَیْهُ الْقُرْآنَ.

فجبريل عَلَى هو السفير بين الله تبارك وتعالى وبين نبيّنا محمد عَلَيْهُ، وهو مَلَكُ أمينٌ، ثَنِهُ عَلَى قَلْبِكَ لِتَكُونَ مِنَ ٱلْمُنذِرِينَ اللهُ اللهُ [الشعراء: ١٩٣، ١٩٣].

<sup>(</sup>۱) (1/41). (۲) جامع المسائل (۳/(7/7)).

<sup>(</sup>٣) البخاري (١٩٠٢)، ومسلم (٢٣٠٨).

وأعظم الأُمناءِ نبيّنا مُحمَّدٌ ﷺ، وقد أقرأ أصحابه القرآن مُرتّلًا مُجوَّدًا، ولم يكن ذلك من اجتهاده ومحضِ رأيه، بل أدّاه كما سمعه من جبريل الأمين، وجبريلُ لم يكن له أنْ يزيدَ أو ينقصَ مِن القرآن الذي أوحاه إليه ربّه ﷺ مِقْدارَ أَنْمُلة.

فثبت بذلك أنّ القرآن أُنزل مُجوّدًا بحروفه السبعة، التي هي القراءات التي نقرأ بها اليوم، متواترها وشاذّها.

وقد قال العلامةُ ابن الجزريّ رحمه الله تعالى في منظومتِه:

وَالْأَخْذُ بِالتَّجْوِيدِ حَتْمٌ لَازِمُ مَنْ لَمْ يُجَوْدِ الْقُرَآنَ آثِمُ لَأَزْمُ مَنْ لَمْ يُجَوْدِ الْقُرَآنَ آثِمُ لَأَنَّ فَ مَنْ لَمْ يُجَوْدِ الْقُرَآنَ آثِمُ لَأَنَّ فَصَلَا لَأَنَّ فَ مَنْ لَمْ يُلَا مِنْهُ إِلَيْنَا وَصَلَا

وإذا تقرر أنّ الله تعالى أنزل القرآن وألقاه إلى جبريل عَلَيْ مُرتّلًا مُجوّدًا، وجبريل أقرأه كذلك على نبيّنا مُحمّد عَلَيْ، ونبيّنا أقرأه أصحابه كذلك، والصحابة أدوه كما سمعوه، إلى أن وصل إلينا: فهل يتردد أحدٌ في قراءته كما أُنزل مُرتّلًا مُجوّدًا بزعم أنّ التجويد سُنّةٌ وليس واجبًا! ألا تُحب أن تقرأه \_ أخي الكريم \_ كما أحبّ رب العالمين الكلام به، وكما أحبّ خير البشر أن يقرأه كذلك!

قَالَ تعالى ﴿إِنَّ عَلَيْنَا جَمْعَهُ, وَقُرْءَانَهُ ﴿ آَنَ اللَّهِ فَإِذَا قَرَأَنَهُ فَٱلْبَعُ قُرْءَانَهُ ﴿ آَلَ اللَّهِ وَأَنْ تَقْرَأُهُ كَمَا القيامة: ١٧، ١٨]؛ أي: إِنَّ عَلَيْنَا جَمْعَ القرآن فِي صَدْرِكَ، وأَنْ تَقْرَأُهُ كما أُنزل عليك، فَإِذًا إِذَا تَلَاهُ عَلَيْكَ جبريلُ عَنِ اللهِ وَ اللهِ وَ اللهِ وَ اللهِ وَ اللهِ وَ اللهُ اللهُ

أفلا تُحبّ أنْ تقتدي بنبيّك عَلَيْ فتقْرَأَ القرآن كَمَا أَقْرَأَه جبريل له؟ ولن تدرك ذلك حتى تأخذه من القوم الذين أخذوه خلفًا عن سلف إلى النبي عَلَيْ .

وقد يقول قائل: إنّ قواعد التجويد لم تكن في زمن الصحابة ومن بعدهم إلا في قرونٍ متأخرة، ولو كان لها أصلٌ لَمَا أهملوها؟

والجواب: أنّ التجويد حالُه كحال النحو والشعر والأصول وغيرِها العلوم، التي لم تُقعّد قواعدها النظرية إلا بعد عصر الصحابة، وكانوا يكتّفُوا بالتلقين والمشافهة.

واعلم أنّ الإنسان حينما يرتل كتاب الله تعالى يريد من ذلك أحد أمور ثلاثة:

الأمر الأول: الاستكثار من الحسنات، بكثرةِ القراءة، فيقرأ بالحدر.

الأمر الثاني: رياضة اللسان، وتقويم الألفاظ، وإتقان القراءة، فيقرأ بالتحقيق.

الأمر الثالث: الجمع بينهما، فيقرأ بالتدوير، وهو مرتبة بين الحدر والتحقيق.

وبهذا يتبين أنّ للترتيل ثلاث مراتب، بيّنها الإمام ابن الجزري بقوله:

«١ ـ التَّحْقيقُ: وهو إعْطاءُ كُلِّ حرْفِ حقَّهُ منْ إشْبَاعِ الْمدِّ، وتحْقِيقِ الْهَمْزَةِ، وَإِتْمَامِ الْحَرَكَاتِ، وَاعْتِمَادِ الْإِظْهَارِ وَالتَّشْدِيدَاتِ، وَتَوْفِيَةِ الْهَمْزَةِ، وَإِتْمَامِ الْحُرُوفِ، وَهُو بَيَانُهَا وَإِخْرَاجُ بَعْضِهَا مِنْ بَعْضِ بِالسَّكْتِ الْغُنَّاتِ، وَتَفْكِيكِ الْحُرُوفِ، وَهُو بَيَانُهَا وَإِخْرَاجُ بَعْضِهَا مِنْ بَعْضِ بِالسَّكْتِ وَالتَّرَسُّلِ وَالنَّوْدَةِ وَمُلاحَظَةُ الْجَائِزِ مِنَ الْوُقُوفِ، وَلا يَكُونُ غَالِبًا مَعَهُ قَصْرٌ وَلَا اخْتِلَاسٌ وَلَا إِسْكَانُ مُحَرَّكٍ وَلا إِدْغَامُهُ.

وَهُوَ الَّذِي يُسْتَحْسَنُ وَيُسْتَحَبُّ الْأَخْذُ بِهِ عَلَى الْمُتَعَلِّمِينَ مِنْ غَيْرِ أَنْ يَتَجَاوَزَ فِيهِ إِلَى حَدِّ الْإِفْرَاطِ.

٢ - الْحَدَرُ: وهُوَ مَصْدَرٌ مِنْ حَدَرَ يَحْدُرُ إِذَا أَسْرَعَ، فَهُوَ عِنْدُهُمْ
 عِبَارَةٌ عَنْ إِدْرَاجِ الْقِرَاءَةِ وَسُرْعَتِهَا وَتَخْفِيفِهَا بِالْقَصْرِ وَالتَّسْكِينِ وَالِاخْتِلَاسِ

وَالْبَدَلِ وَالْإِدْغَامِ الْكَبِيرِ وَتَحْفِيفِ الْهَمْزِ، وَنَحْوِ ذَلِكَ مِمَّا صَحَّتْ بِهِ اللَّوَايَةُ، وَوَرَدَتْ بِهِ الْقِرَاءَةُ مَعَ إِيثَارِ الْوَصْلِ، وَإِقَامَةِ الْإِعْرَابِ وَمُرَاعَاةِ تَقْوِيم اللَّفْظِ، وَتَمَكُّنِ الْحُرُوفِ، وَهُوَ عِنْدُهُمْ ضِدُّ التَّحْقِيقِ.

٣ ـ التَّدْوِيرُ: وهُوَ عِبَارَةٌ عَنِ التَّوَسُّطِ بَيْنَ الْمَقَامَيْنِ مِنَ التَّحْقِيقِ وَالْمَحْدَرِ، وَهُوَ الْمُخْتَارُ عِنْدَ أَكْثَر أَهْلِ الْأَدَاءِ»(١). اهـ.

قال صاحب كتاب: "صفحات في علوم القراءات" ("): "وقد درج كثير من المؤلفين في التجويد في جعل "الترتيل" مرتبة مستقلة للتلاوة، تغاير المراتب المذكورة، والتحقيق: ما ذكرناه، وهو المفهوم من كلام ابن الجزري في النشر، وهو الذي مشى عليه المحققون". اهه.



<sup>(</sup>۱) النشر (۱/۲۰۰۵ ـ ۲۰۷).

<sup>.(104) (1)</sup> 



## ترتيلُ وتجويد القرآن ليس نمطًا خاصًا به بل نزل بلا بنزل بلسانٍ عربيًّ مُبين

صفة القراءة التي يُقرأُ بها القرآن \_ الْمُسمّى بالتجويد \_ أصلُها من لغة العرب، إذ القرآن أُنزل بها، فهو عربيٌ في لفظِه ومَعْناه وأدائِه، والعرب كانت تشدّد بعض الحروف، وتغنّ بعضها، وتفخم وترقق بعضها.

فتجويد القرآن ليس نمطًا خاصًّا به؛ بل نزل بلسانٍ عربيٍّ مُبين.

قال الداني رحمه الله تعالى: «والإمالة والفتح لغتان مشهورتان، فاشِيتَان على ألسنة الفصحاء من العرب الذين نزل القرآن بلغتهم.

فالفتح لغة أهل الحجاز.

والإمالة لغة عامة أهل نجد من تميم وأسد وقيس»(١). اه.

وقد يقول قائل: من المستبعد أنْ يتكلم العرب فيما بينهم بهذا الأسلوب؛ أي: بالإدغام والإخفاء والتَّفْخيم والترقيق ونحوها.

والجواب: أنّهم قد يتخذون ذلك في خطبهم وحديثهم مع أكابرهم، ويَتَباهون بذلك، ويعدونه من فصاحتهم، وليس حالنا ببعيدٍ عنهم، فلو تحدث إلينا أحدٌ باللغة العربية الفصحى لاستنكرنا ذلك منه،

<sup>(</sup>۱) النشر (۲/۳۰).

ولو كان ذلك في الخطبة ونحوها لَمَا وجدنا غرابةً في ذلك؛ بل وأنكرنا عليه لو تحدث بغيرِها!





## مَا يُستفاد من عَرْضِ رَسُولِ اللهِ عَلَيْ الْقُرْآنَ عَلَى جِيرِيلَ عَلَى حُلَّ عامٍ في رَمَضَانَ كله

يُستفاد من عَرْضِ رَسُولِ اللهِ ﷺ الْقُرْآنَ عَلَى جِبْرِيلَ ﷺ كُلَّ عامٍ فِي رَمَضَانَ كلَّه فوائد، منها:

١ - أنّ القرآن لا يُؤخذ إلا بالمدارسة والتلقي، ولا تُغني
 المصاحف عن ذلك أبدًا.

٢ ـ أنّ الإنسان لا يستغني مهما عَظُم عِلْمُه، وكبر سِنُّه عن مُدارسة الْقُرآن مع غيرِه، إمّا مُتعلَمًا أو مُعلَمًا ؛ لأنّ المدارسة تُثَبِّت الإتقان وتُعين على الفهم والاستنباط، وتفتح كثيرًا من كنوز القرآن الثريّة.

٣ ـ أنّ مدارستَه وعرضَه الْقُرْآنَ على جبريل يشمل مُدارسةَ الأحرف السبعة، وإتقانَ تجويدِ حروفِه، وضبطَ الْقُرْآنِ وحفظه.

قال ابن بطال رحمه الله تعالى: «وجه هذا الاختلاف في القرآن: أن رسول الله على كان يَعرض القرآن على جبريل في كل عام عرضة، فلما كان العام الذي توفي فيه عرضه عليه مرتين، فكان جبريل يأخذ عليه في كل عرضة بوجه من هذه الوجوه والقراءات المختلفة، فأقرأها لأصحابه، فيُقرئ هذا بوجه، وهذا بوجه، وكلّها من عند الله تعالى.

وأباح لأمته القراءة بما شاءت منها مع الإيمان بجميعها، ولم يُلزمْ

أُمَّتُه حفظها كلها ولا القراءة بأجمعها؛ بل هي مخيرة في القراءة بأي حرف شاءت منها»<sup>(۱)</sup>.اه.

فهل بعد ذلك نزهدُ في أخذ القرآن مِن شيوخ القرآء المتقنين تجويدًا وقراءات وفهمًا؟



<sup>(</sup>۱) شرح صحيح البخاري، لابن بطال بتصرف (۱۰/ ٢٣٥).



### كراهة التكلّف في التجويد

لا ينبغي التكلّف في التجويد؛ بل إنّ التكلف منهيٌ عنه في كلّ شيء، قال ابن الجزري رحمه الله تعالى: «لَيْسَ التَّجْوِيدُ بِتَمْضِيغِ اللّسَانِ، وَلَا بِتَعْعِيرِ الْفَمِ، وَلَا بِتَعْوِيجِ الْفَكِّ، وَلَا بِتَرْعِيدِ الصَّوْتِ، وَلَا بِتَمْطِيطِ الْشَدِّ، وَلَا بِتَقْطِيعِ الْمَدِّ، وَلَا بِتَطْنِينِ الْغُنَّاتِ، وَلَا بِحَصْرَمَةِ الرَّاءَاتِ، الشَّدِّ، وَلَا بِحَصْرَمَةِ الرَّاءَاتِ، وَلَا بِحَصْرَمَةِ الرَّاءَاتِ، وَلَا بِعَضْرَمَةِ السَّهْلَةُ وَرَاءَةُ السَّهْلَةُ الْعَذْبَةُ الْحُلْوةُ الطَّبَاعُ، وَتَمُجُّهَا الْقُلُوبُ وَالْأَسْمَاعُ؛ بَلِ الْقِرَاءَةُ السَّهْلَةُ الْعَذْبَةُ الْحُلُوةُ اللَّطِيفَةُ، الَّتِي لَا مَضْغَ فِيهَا وَلَا لَوْكَ، وَلَا تَعَسُّفَ وَلَا تَكُلُّفَ، وَلَا تَصَنَّعَ وَلَا تَنَظُّعَ، لَا تَخْرُجُ عَنْ طِبَاعِ الْعَرَبِ وَكَلَامِ الْفُصَحَاءِ بَوَجْهِ مِنْ وُجُوهِ الْقِرَاءَاتِ وَالْأَدَاءِ» (١٤ . اهد.

وقال السخاوي رحمه الله تعالى: «ومما ابْتَدع الناس في قراءة القرآن أصوات الغناء.

ونوعٌ آخر يسمى: التحزين، وهو أن يترك طباعه، وعادته في التلاوة، فيأتي بالتلاوة على وجه آخر؛ كأنه حزين يكاد يبكي، مع خشوع وخضوع، ولا يأخذ الشيوخ بذلك؛ لِمَا فيه من الرياء.

وأما قراءتنا التي نأخذ بها فهي القراءة السهلة المرتلة العذبة الألفاظ التي لا تخرج عن طباع العرب، وكلام الفصحاء على وجه من وجوه القراءات السبعة، فنقرَأُ لكل إمام بما نُقِلَ عنه من مدِّ، أو قصر،

<sup>(</sup>١) النشر (١/٢١٤).

أو همز، أو تخفيف همز، أو تشديد، أو تخفيف، أو إمالة، أو فتح، أو إشباع، أو اختلاس.

وعلى الجملة؛ فمن اجتنب اللحن الجلي، والخفي فقد جوَّد القراءة.

ومن جملة التجويد: معرفة أحكام النون الساكنة، والتنوين في الإدغام والإظهار والقلب والإخفاء»(١). اه.

وقال شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله تعالى - مُنْكرًا على من يتكلف التجويد والقراءات، ويتشغال به عن التدبر والفهم -: "إِذَا اسْتَقَرَّ فِي الْقَلْبِ وَتَمَكَّنَ فِيهِ الْعِلْمُ بِكِفَايَتِهِ - سبحانه - لِعَبْدِهِ، وَرَحْمَتِهِ لَهُ، وَحِلْمِهِ عِنْدَهُ، وَبِرِّهِ بِهِ، وَإِحْسَانِهِ إلَيْهِ عَلَى الدَّوَامِ: أَوْجَبَ لَهُ الْفَرَحَ وَالسُّرُورَ وَبِهِ، وَإِحْسَانِهِ إلَيْهِ عَلَى الدَّوَامِ: أَوْجَبَ لَهُ الْفَرَحَ وَالسُّرُورَ أَعْظَمَ مِنْ فَرَح كُلِّ مُحِبِّ بِكُلِّ مَحْبُوبٍ سِوَاهُ..

هَذَا فِي بَابِ مَعْرِفَةِ الْأَسْمَاءِ وَالصِّفَاتِ، وَأَمَّا فِي بَابِ فَهْمِ الْقُرْآنِ: فَهُوَ دَائِمُ التَّفَكُّرِ فِي مَعَانِيهِ، وَالتَّدَبُّرِ لِأَلْفَاظِهِ..

وَلَا يَجْعَلُ هِمَّتَهُ فِيمَا حُجِبَ بِهِ أَكْثَرُ النَّاسِ مِن الْعُلُومِ عَنْ حَقَائِقِ الْقُرْآنِ: إمَّا بِالْوَسْوَسَةِ فِي خُرُوجٍ حُرُوفِهِ، وَتَرْقِيقِهَا وَتَفْخِيمِهَا، وَإِمَالَتِهَا، وَالنُّطْقِ بِالْمَدِّ الطَّوِيلِ وَالْقَصِيرِ وَالْمُتَوسِّطِ، وَغَيْرِ ذَلِكَ.

فَإِنَّ هَذَا حَائِلٌ لِلْقُلُوبِ، قَاطِعٌ لَهَا عَنْ فَهْمِ مُرَادِ الرَّبِّ مِنْ كَلَامِهِ. وَكَذَلِكَ شَغْلُ النُّطْقِ بِهِ ءَأَنذَرْتَهُمْ ﴾ [البقرة: ٦](٢)، وَضَمُّ الْمِيم مِنْ

<sup>(</sup>۱) جمال القراء (۱/ ۲٤۱ ـ ۲٤۲).

<sup>(</sup>۲) يقصد الفتحتين من: ﴿ اَلَذَ رَتَهُمْ ﴾ [يس: ۱۰] وما شابهها، مثل: ﴿ اَلَتُمُ أَعْلَمُ ﴾ [البقرة: ۱٤٠] و﴿ اَلْتُمُ اللَّهُ أَعْلَمُ ﴾ [البقرة: ۱٤٠] فقد قرأها النبي ﷺ بعدة أوجه، منها: تحقيق الهمزتين.

(عَلَيْهِمْ) وَوَصْلُهَا بِالْوَاوِ<sup>(۱)</sup>، وَكَسْرُ الْهَاءِ أَوْ ضَمُّهَا<sup>(۲)</sup>، وَنَحْوُ ذَلِكَ. وَكَدْرِكَ مُرَاعَاةُ النَّغَم وَتَحْسِينِ الصَّوْتِ»<sup>(۳)</sup>.اهـ.



= ومنها: تسهيل الهمزة الثانية.

ومنها: إبدال الهمزة الثانية ألفًا.

وهناك أوجه أخرى.

(١) يقصد: ضم ميم: عَلَيْهِمْ، فتُقرأ: عَلَيْهِمو.

(٢) يقصد: كسر الْهَاءِ أَوْ ضَمّهَا في: عَلَيْهِمْ، فقد قرأها النبي ﷺ بعدة أوجه، منها: ضمها على كل حال.

منها: ضمها إذا كان بعدها همزة وصل.

منها: كسرها إذا كان بعدها همزة وصل.

.(01\_ {9/17) (٣)



### يجوز في مقام التعليم ما لا يجوز في مقام الصلاة بالناس وقراءة القرآن عندهم

لا شكَّ أنَّ مقام التعليم يختلف عن مقام الصلاة بالناس وقراءة القرآن عندهم.

فمن صلَّى بالناس فالمستحب له أنْ يقرأ بالتدوير، فهو الذي ورد عن أكثر الأئمة ممن روى مدَّ المنفصل ولم يبلغ فيه إلى الإشباع، وهو مذهب سائر القراء، وصحَّ عن جميع الأئمة، وهو المختار عند أكثر أهل الأداء كما قال ابن الجزري رحمه الله تعالى (١).

وقف سفيان الثوري على حمزة رحمهما الله تعالى، فقال: يا أبا عمارة! ما هذا الهمز والمد والقطع الشديد؟

فقال: يا أبا عبد الله: هذا رياضة للمتعلم، فقال: صدقت.

وقال أحدُهم: صليت خلف حمزة رحمه الله تعالى فكان لا يمد في الصلاة ذلك المد الشديد، ولا يهمز الهمز الشديد.

وقال حمزةُ رحمه الله تعالى: «ترك الهمز في المحاريب مِن الأستاذية»(٢).

<sup>(</sup>۱) النشر (۱/۲۰۷).

<sup>(</sup>۲) جمال القراء (۱/ ٥٦٨ ـ ٥٦٨).

وسُئل عن التحقيق فقال: «إنا جعلنا هذا التحقيق يستمر عليه المتعلم» $^{(1)}$ .

قال السخاوي رحمه الله تعالى: وليس هذا هو التجويد، إنَّ مَا التجويد: إعطاء الحروف حقها، وإخراجها من مخارجها، وإنما أراد حمزة كَلُّلهُ، أن يستمر المتعلم على ذلك، فلا يخل به في حال الحدر والإسراع.

فأمَّا من اتخذ ذلك فرضًا، ورآه واجبًا، فأفرط فيه مبالغًا، فليس رأيه ذلك بصواب.

وقال ابن مجاهد \_ وقد سئل عن وقف حمزة على الساكن قبل الهمزة، والإفراط في المد \_: كان يأخذ بذلك المتعلم.

ومراده: أن يصل المتعلمُ إلى ما نحن عليه من إعطاء الحروف حقها(7). اهـ.

وقال ابن قتيبة رَحَلُهُ (المتوفى: ٢٧٦هـ): «كانت قراءة رسول الله على وخيار السلف والتابعين، والقرّاء العالِمين: سهلة رسلة.

وهكذا نختار لقراء القرآن في أورادهم ومحاربهم.

فأمًّا الغلام الرّيّض (٣) والمستأنف للتعلّم، فنختار له أن يُؤخذ

<sup>(</sup>۱) قال السخاوي: وأما ما يُنسب إلى حمزة كَلَّلُهُ من قراءته، وتسميتهم إياها تحقيقًا، فذلك تجوُّز ممن قاله، فإن التحقيق هو إعطاء الحرف حقه مع الإسراع، أو التمكث.اه.

<sup>(</sup>۲) جمال القراء (۱/ ٦٤٠، ٦٤٣).

<sup>(</sup>٣) يُقال: ناقةٌ ريِّض؛ أي: صعبةٌ أولَ مَا دُرِّبت، قَالَ الأصمعيِّ وغيرُه: الرَّيِّض من الدَّوَاب: الَّذي لم يَقبل الرَّياضة ولَم يَمْهَر السَّيْرة، وَلم يَذِلَّ لراكبِه فيصرّفه كَيفَ يَشَاء.اه.

والغلامُ الريض: الذي لم يتمرّن لسانه.

بالتحقيق عليه، من غير إفحاش في مدّ أو همز أو إدغام؛ لأن في ذلك تذليلًا للسان، وإطلاقًا من الْحَبْسَة، وحلَّا لِلْعُقْدة (١١). اه.

<sup>(</sup>١) تأويل مشكل القرآن (٤٣)، بتصرف يسير.



# حكم اللحن في الصلاة، وحكم الصلاة خلف إمام يلحن؟

### ينقسم اللحن إلى قسمين:

اللحن الجلي، وهو الخطأ الذي يطرأ على اللفظ فيخل بمبناه إخلالًا ظاهرًا يشترك في معرفته علماء القراءة وعامة الناس.

ومن اللحن الجلي: تغيير الإعراب، تغييرًا يُحِيلُ الْمَعْنَى؛ مِثْل أَنْ يَقُولَ: ﴿صِرَاطَ الَّذِينَ أَنْعَمْتُ عَلَيْهِمْ﴾.

ومنه: إبدال الحروف، وإشباع الحركة حتى يتولَّد منها حرفٌ.

٢ ـ اللحن الخفي، وهو الخطأ الذي يتعلق بكمال إتقان النطق لا بتصحيحه، فلا يدركه إلا أهل الفن الحذاق، ويخفى على العامة.

ومن اللحن الخفي: ألَّا يوفي الحرف حقَّه، وأن يقصر في صفته التي هي لَه، أو يزيد على ذلك؛ كالإفراط في التمطيط، والتعسف في التفكيك، والإسراف في إشباع الحركات، وفي التشديد.

ومنه: عدم ضبط مقادير المدود بأن تنقص نصف درجة أو تزيد، أو عدم المساواة بين مقادير المدود الواحدة في المقرأ الواحد بأن يوسط المنفصل في موضع ويقصره في الموضع الذي يليه.

**ومنه**: اختلاس الحروف<sup>(۱)</sup>.

<sup>(</sup>١) يُنظر: جمال القراء (١/٦٤٣)، وقواعد التجويد على رواية حفص عن عاصم بن =

والمستحب للمسلم أنْ يقرأ القرآن كما أُنزل، وأن يعتني بترتيل القرآن وتجويده، وألا يصلي إمامًا ولا مأمومًا إلا بعد ضبطه لكتاب ربّه وتجويده.

أما حكم صلاة من لحن في القرآن، فإن كان اللَّحْنُ فِي الْفَاتِحَةِ لَا يُحِيلُ الْمَعْنَى ولم يُقرأ به: فتَصِحُّ صَلَاةُ صَاحِبِهِ إمّامًا أَوْ مُنْفَرِدًا؛ مِثْلَ أَنْ يَقُولَ: ﴿رَبِّ الْعَالَمِينِ﴾ وَنَحْوَ ذَلِكَ.

لكن لا يجوز تعمّد ذلك.

وَأَمَّا مَا قُرِئَ بِهِ مَثَلُ: الْحَمْدُ لِلَّهِ رَبَّ، وَرَبِّ، وَرَبُّ، وَمِثْلُ: الْحَمْدُ لِلَّهِ رَبَّ، وَرَبُّ، وَرَبُّ، وَمِثْلُ: الْحَمْدُ لِلَّهِ، وَالْحَمْدِ لِلَّهِ، بِضَمِّ الْدَّالِ أَوْ بِكَسْرِ الدَّالِ، وَأَمْثَالُ ذَلِكَ: فَهَذَا لَا يُعَدُّ لَحْنًا أَصلًا.

## وإن كان اللَّحْنُ فِي الْفَاتِحَةِ يُحِيلُ الْمَعْنَى (١) فلا يخلو من حالتين:

الأولى: إنْ أحاله إلى ما هو من جنس معنى من معاني القرآن خطأ: فهذا لا يبطل صلاته، كما لو غلط في القرآن في موضع الاشتباه فخلط سورة بغيرها.

الثانية: إن أحاله إلى ما يخالف معنى القرآن؛ كقوله: «أنعمتُ» بالضم: فهذا بمنزلة كلام الآدميين، وهو في مثل هذه الحال كلام محرم في الصلاة، لكنه لو تكلم به في الصلاة جاهلًا بتحريمه ففي بطلان صلاته نزاع في مذهب أحمد وغيره كالناسى.

قال شيخ الإسلام: «والصحيح أنه لا يبطل صلاته.

<sup>=</sup> أبي النجود، لعبد العزيز بن عبد الفتاح القارئ (٤٣)، والإتقان في تجويد القرآن، للدكتور: عبد الله بن صالح العبيد (٩٥ - ١٠٠).

<sup>(</sup>١) ولم أقل: ولم يُقرأ به؛ لأنه لا يمكن أن تثبت قراءةٌ عن الصحابة ويكون فيها لحنٌ يفسد به المعنى.

والجاهل بمعنى «أنعمتُ» عذره أقوى من عذر الناسي والجاهل، فإنه يعلم أنه كلام الآدميين لكن لا يعلم أنه محظور». اهد.

وهذا حال عامة من يُخطئ في قراءة الفاتحة خطأً يُحيل المعنى، فصلاته صحيحه، وصلاته من خلفه صحيحة كذلك، وهو الأرفق بالناس، ولو طُولبوا بالإعادة أو مفارقة الإمام لداخلهم مشقة عظيمة، وتفريق لجماعتهم.

ورجح شيخ الإسلام أنّ الصلاة لا تبطل، ولو كان اللحنُ الجليُّ في سورة الفاتحة التي هي فرض؛ لأنه لم يترك أصل الركن، وإنما ترك صفةً فيه وأتى بغيرها، ظانًا أنها هي، فهو بمنزلة من سجد إلى غير القبلة؛ ظانًا أنها جهة القبلة.

وقرَّر أنَّ أصل الخلاف في مسألة بطلان مَن أخطأ في سورة الفاتحة خطأً يُحيل المعنى: أنّ الخطاب الشرعيّ: هل يثبت قبل بلوغه للمسلم والعلم به، أم لا؟

رجَّح أنه لا يثبت، وأنه يُعذر إذا لم يبلغه، فلا تجب الإعادة على هذا الجاهل.

ومن الأمثلة على ذلك: لو لم تعلم المرأة أنه يجب ستر رأسها وجسدها وصلت كذلك: لم تُعِدْ.

فكل من ترك واجبًا قبل علمه بالوجوب: فلا قضاء ولا إثم عليه إذا لم يقصد اتفاقًا؛ للعفو عن الخطأ والنسيان.

كمن ترك الصلاة حتى خرج وقتها لانعدام الماء، لعدم علمِه أن التيمم لا يُجزئ، فلا يأثم ولا يقضى.

وكمن ترك إخراج زكاة أمواله لسنة أو أكثر لعدم علمِه بوجوبها مطلقًا، أو في مالِه، فلا يأثم ولا يقضى.

وكمن أكل حتى يتبين الخيط الأبيض من الخيط الأسود لظنه ذلك. وكالمستحاضة التي تركت الصلاة ظنًّا منها أنّه دم حيض، أو أنّ المستحاضة لا تجب عليها الصلاة.

وأما إن تعمد اللحن عالِمًا بمعناه: بطلت صلاته؛ وذلك لأمرين: الأول: لأنه لم يقرأ الفاتحة.

الثاني: أنه تكلم بكلام الآدميين.

بل لو عرف معنى اللحن الجلي الذي نطق به وخاطب به الله: كفر.

وإن تعمده ولم يعلم معناه: لم يكفر.

وإن لم يتعمد لكن ظن أنه حقٌ فقد تقدم أنّ صلاته صحيحة، وأنه لا يأثم.

ولو علم أنه لحن لكن اعتقد أنه لا يحيل المعنى: ففي صحة صلاة من خلفه خلاف بين العلماء.

ولو صلَّى من يلحن بمثله: فيجوز إذا كانوا عاجزين عن إصلاحه، وهذا في الفاتحة، أما في غير الفاتحة: فإن تعمده بطلت صلاته.

ومثال الذي يحيل المعنى في سورة الفاتحة: «أنعمتُ» و«إياك» بالضم والكسر.

ومثال الذي لا يحيل المعنى: فك الإدغام في موضعه، أو قطع همز الوصل، ومثل: الرحمن الرحيم ومالك يوم الدين.

وأما إن قال: «الحمد» أو «ربَّ» أو «نستعين» أو «أنعَمَتَ» فهذا تصح صلاته لكل أحد؛ فإنها قُرئت في الشواذ، وليست لحنًا(١).

<sup>(</sup>١) هذه المسألة لخَّصتها من كلام شيخ الإسلام كلَّهُ، كما في المستدرك على فتاويه =

ومن يبدِّل الراء غينًا والكاف همزة: فإنه لا يَؤُم إلا مثله، أما من يشوب الراء بغين، فيخرجها من فوق مخرجها بقليل: فتصح إمامته للقارئ وغيره، وهذا كله مع العجز.

أما مع القدرة: فلا يجوز ذلك، وتبطل صلاته إذا كان اللحن في سورة الفاتحة.

أما حكم من كان لا يُمكنه قراءة القرآن خارج الصلاة إلا بلحن: فيجوز له قراءة القرآن، ولو مُنع من ذلك لكان فيه من الحرج المرفوع عن الأمة ما الله به عليم، قال شيخ الإسلام رحمه الله تعالى: «من حفظ القرآن غير معرب فلم يمكنه أن يقرأه إلا بلسان العجم أو عجز عن حفظ إعرابه ونحوه فليقرأ كما يمكنه فهو أولى من تركه ﴿لَا يُكَلِّفُ اللهُ نَفْسًا إِلّا وُسْعَهَا ﴾ [البقرة: ٢٨٦]»(١). اه.

وهذا من التيسير على الكثير من العامة وكبار السن والعجم.



<sup>= (</sup>٣/ ١١٨ \_ ١١٨)، ومجموع الفتاوى (٢٢/ ٤٤٣)، ومثَّلت لها وصغت الكثير مما جاء فيها بأسلوبي.

<sup>(</sup>١) المستدرك على فتاوى شيخ الإسلام (١/١٧١).



# استحباب قراءة الأئمة المتقنين للقراءات في صلاتهم بعدة روايات

ينبغي على الأئمة المتقنين للقراءات أنْ يقرؤوا في صلاتهم بعدة روايات، وفي ذلك فوائد كثيرة جدًا، منها:

أولًا: أن ذلك يُعين على نشاط الإمام والمأموم، ويبعث على حضور الفكر، حيث سيزدادون حماسًا وشغفًا للصلاة؛ لسماع أحرفٍ لم يسمعوها من قبل.

وهذا من أعظم الْحِكم في تنويع الله للعبادات واخْتِلافِ هيئاتها؟ كالأذان، والأذكار، ودعاء الاستفتاح، وصلاة الوتر، ونحوها، وتنوع القراءات من هذا الباب.

ومن جرَّب تنويعها رأى ذلك واضحًا جليًّا، وشعر بالنشاط والفرح وعلق الهمّة، التي من أعظم ثمراتها: تقوية الصلة بالقرآن، وحبّ قراءته على الدوام.

ومن كان له وردٌ في قيام الليل كان هذا الشعور عنده أعظم وأكثر، في حسّ بلذةٍ لا تُوصف، وراحة وأنس لا يستطيع فصيح اللسان أن يُعبر عنها، جعلنا الله ممن تتجافى جنوبهم عن المضاجع يدعون ربهم خوفًا .

ثانيًا: أنه يُعين على التدبر والتأمل، وإعمال الذهن في الآيات، ومُحاولة فهم الفرق بين القراءات.

ثالثًا: زيادة الأجر من الله تعالى للإمام، حيث أحيا سُنَّة عظيمة.

قال شيخ الإسلام رحمه الله تعالى: «وَإِنْ كَانَ أَحْمَد وَغَيْرُهُ مِنْ أَئِمَّةِ الْحَدِيثِ يَخْتَارُونَ أَذَانَ بِلَالٍ وَإِقَامَتَهُ؛ لِمُدَاوَمَتِهِ عَلَى ذَلِكَ بِحَضْرَتِهِ ﷺ، فَهَذَا كَمَا يَخْتَارُ بَعْضَ الْقِرَاءَاتِ وَالتَّشَهُّدَاتِ وَنَحْو ذَلِكَ.

وَمِنْ تَمَامِ السُّنَّةِ فِي مِثْلِ هَذَا: أَنْ يُفْعَلَ هَذَا تَارَةً وَهَذَا تَارَةً، وَهَذَا فَوَمَدَا فِي مَكَانٍ وَهَذَا فِي مَكَانٍ وَهُ لِأَنَّ هَجْرَ مَا وَرَدَتْ بِهِ السُّنَّةُ وَمُلَازِمَةَ غَيْرِهِ قَدْ يُفْضِي إِلَى أَنْ يَجْعَلَ السُّنَّةَ بِدْعَةً، وَالْمُسْتَحَبَّ وَاجِبًا، وَيُفْضِي ذَلِكَ إلَى لَتُفْضِي إلَى أَنْ يَجْعَلَ السُّنَّةَ بِدْعَةً، وَالْمُسْتَحَبَّ وَاجِبًا، وَيُفْضِي ذَلِكَ إلَى التَّفَرُّقِ وَالِاخْتِلَافِ إِذَا فَعَلَ آخَرُونَ الْوَجْهَ الْآخَرَ»(١). اهـ.

وصدق رَخُلُسُهُ، فلو أنّ أحدًا أراد أن يقرأ بقراءةٍ لم يألفها أهل بلده لأُنكر عليه، واتّهمه بعض العامة بأنه مُبتدع، ثم تنشأ فرقةٌ، والسبب في ذلك ما قال شيخ الإسلام: «هَجْرُ مَا وَرَدَتْ بِهِ السُّنَّةُ».

رابعًا: أنه سيبعث \_ ولا شكَّ \_ على إحياء هِمَمِ كثيرٍ من الناس على تعلّم القراءات وضبطها، وأخذِها عن القراء المجوّدين.

خامسًا: أنه يعين الإمام على ضبط هذا العلم العظيم، فكلّ علم لا يُطبَّق على الدوام فسوف يندثر كلّه أو كثيرٌ منه، وهذا مِمَّا لا يحتاج إلى إثباتٍ عقليّ أو نقليّ؛ فالواقع من أكبر الشواهد على ذلك.

وأقترح عليهم أن يقرؤوا بالقراءاتِ في رمضان في صلاة التراويح، ويقرؤوا بها كذلك في صلاة الفرض أيضًا بشرطين:

الأول: أنْ يسبق ذلك توعية جماعة المسجد بشرف هذا العلم، وأهميّة القراءات وثبوتها، وأنها من عند الله تعالى، وأنها قرآنٌ يُتلى.

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوي (۲۲/۲۲).

ثانيًا: أنْ يستشيرهم بعد ذلك، فقد يجد مُعارضةً تُوقعه في الحرج، وتُشتت شمل الجماعة، وتُثير عليه السُّخط والأنظار.

وبعد أنْ يقوم بكلّ هذا، يضع لوحةً يجعل فيها القارئ الذي سيقرأ بقراءته، فمثلًا: يضع لوحةً ثابتةً يُبين فيها قراءته لكل قارئٍ في يوم معيّن: يوم السبت لقالون، والأحد لورش، والاثنين للبزي، وهكذا.

وأجزم أنه لو طبّق هذا أحدٌ فسوف يجد هو وجماعته فوائد كثيرة من ذلك، ولذةً ونشاطًا، وسيحضر عنده الكثير من الناس.

ومثل هذا العمل لا يُنكر، بل عَمِل به أئمة القراء قديمًا، قال شيخ الإسلام رحمه الله تعالى: «ولهذا كان أئمة أهل العراق الذين ثبتت عندهم قراءات العشرة أو الأحد عشر كثبوت هذه السبعة، يَجمعون ذلك في الكتب، ويقرؤونه في الصلاة وخارج الصلاة، وذلك متفق عليه بين العلماء لم ينكره أحد منهم.

وأما الذي ذكره القاضي عياض ومن نقل من كلامه من الإنكار على ابن شنبوذ، الذي كان يقرأ بالشواذ في الصلاة في أثناء المائة الرابعة، وجرت له قصة مشهورة، فإنما كان ذلك في القراءات الشاذة الخارجة عن المصحف.

ولم ينكر أحد من العلماء قراءة العشرة، ولكن مَن لم يكنْ عالِمًا بها، أو لم تثبت عنده، كمن يكون في بلدٍ من بلاد الإسلام بالمغرب أو غيره، ولم يتصل به بعض هذه القراءات فليس له أن يقرأ بما لا يعلمه، فإن القراءة كما قال زيد بن ثابت: سُنَّةُ يأخذها الآخر عن الأول، كما أنَّ ما ثبت عن النبي عَلَي من أنواع الاستفتاحات في الصلاة، ومن أنواع صفة الأذان، والإقامة، وصفة صلاة الخوف، وغير ذلك، كله حسن يشرع العمل به لمن علمه، وأما من علم نوعًا ولم يعلم غيره فليس له أن

يعدل عما علمه إلى ما لم يعلمه، وليس له أن ينكر على من علم ما لم يعلمه من ذلك، ولا أن يخالفه كما قال النبي على: «لا تختلفوا فإن من كان قبلكم اختلفوا فهلكوا»»(١). اه.

فينبغي على الأئمة المتقنين للقراءات إحياءُ هذه السُّنَّة، فلهم أجرها وأجرُ من عمل بها إلى يوم القيامة.

قال الدكتور أحمد الطويل: «قراءة القرآن في الصلاة وخارجها برواية من القراءات المتواتره السبع أو العشر: أمرٌ جائز.

فالقراءات هي اختلاف ألفاظًا الوحي، وكلها قرآن يُتْلَى ويتعبد به، وكلها متواترة قطعية الثبوت، نزل بها الوحي على رسول الله ﷺ.

وليس في هذا تشويش على الناس، بل فيه تعليم لهم، وتفضُّلٌ عليهم، ورفعٌ لجهلهم، وإحاطتُهم بالقراءات، وأنها منزلةٌ من عند الله تعالى.

وإذا كانت القراءات قرآنًا فإنه يجب العمل على نشرها وإذاعتها بين الناس بالإكثار من القراءة بها في الصلاة وخارجها؛ ليألفها الناس، ويُفكِّروا فيها، ويقفُوا عليها، ويدركوا معانيها.

ونتطلع إلى اليوم الذي يَقْرأ فيه أئمةُ المساجد في صلاة التراويح كلّ ليلةٍ بروايةٍ من الروايات»(٢). اهـ.



مجموع الفتاوی (۱۳/ ۳۹۳ \_ ۳۹۲).

<sup>(</sup>٢) فنّ الترتيل وعلُومُه، طباعة وزارة الشؤون الإسلاميّة (١/٤١٩).



## خطوات تدريس الشاطبية والقراءات

لتعليم متن الشاطبية والقراءات خطواتٌ ينبغي على الأُستاذِ العناية بها، ومن أهمها:

ا ـ عند بداية الطالب في حفظ الشاطبية ينبغي أنْ يُلزمَه أنْ يحفظ كلّ أسبوع رمزًا واحدًا ولمن يرمز، مثال ذلك: الأسبوع الأول يحفظ: أبج (١)، لنافع وراوييه: قالون وورش، وهكذا.

بحيث يسهل عليه عند التطبيق والشرح، فبدلًا من أنْ يمكث على ضبطها مدةً طويلةً، ويشعر بالعسر والصعوبة، يبتدئ في ضبطها على مراحل.

٢ ـ عندما يقطع الطالب شوطًا في حفظ الشاطبية، ولْيكن مثلًا ثلاثمائة بيت، يطلب من الطالب إحضار مصحفِ عاصم براوييه، فيُمرنه على القراءة برواية شعبة، فيُحس الطالب بسهولة القراءات، ويذوق شيئًا من اللذة التي تزيد في نشاطِه وحماسِه، ثم بعد مرور شهرين أو ثلاثة، يطلب منه إحضار مصحفِ آخر.

ومن يمتلكُ القدرة على إيصال المعلومة فقد وُفق لخير كثير، فكم

<sup>(</sup>۱) حسب تقسيم الإمام الشاطبي للحروف الأبجدية: أبج، دهز، حطي، كلم... قال شيخ الإسلام رحمه الله تعالى: «تَنَازَعَ النَّاسُ فِي: «أَبْجَد، هوز، حُطِّي» وَالصَّوَابُ: أَنَّ هَذِهِ لَيْسَتْ أَسْمَاءً لِمُسَمَّيَاتِ، وَإِنَّمَا أُلِّفَتْ لِيُعْرَفَ تَأْلِيفُ الْأَسْمَاءِ مِنْ حُرُوفِ الْمُعْجَم».اه. مجموع الفتاوى (٦٢/١٢).

من عالم وداعيةٍ وأُسْتاذٍ لم تكن عندهم هذه الْمَلَكة، ولم يَنْتَفِعِ الناس بهم مثل ما انتفعوا بمن هو أقل منهم علمًا وخبرةً، لكنه يُجيد فن التعليم وإيصال المعلومة بطريقةٍ سهلةٍ يسيرة.





## توجيهات لمن أراد القراءة على قارئ مُتقن

من أراد القراءة على شيخ متقن لأخذ إجازة في إحدى القراءات، أنصحه بعدة أمور:

أولًا: أنْ يضبط متن تحفة الأطفال والجزرية، ويضبط شرحها، ويتلقى شرحها من أحد المشايخ العارفين.

ثانيًا: التحضير الجيد قبل المجيء للشيخ، والاستماع لقارِئ متقنِ.

ثالثًا: تسجيل الْملحوظات التي يلحظها الشيخ عليه، ويتمرن على النطق بالحروف والكلمات نطقًا صحيحًا.

رابعًا: تسجيل قراءته على الشيخ بمسجل، والاستماع لها بعد ذلك.

خامسًا: الاقتصار على قارئ واحدٍ حتى إنهاء المصحف كلّه أو جُلّه، ثم بعد ذلك يقرأ على شيخ آخر أعلم وأقدم ـ مع استمرار قراءته على شيخه الأول ـ؛ حتى يزداد اتقانًا وبصيرة، وربما أوقفه على أخطاء لم يكن أوقفه عليها شيخه الأول.

سادسًا: ينبغي له قراءة القرآن مُجودًا بقدر الإمكان، ويطبق ما تعلمه من شيخه، ويقرأ بتمهل وتدبّر.

وخاصّة في الصلاة، فبعض الأئمة لا يُرى عليه أثرُ الإتقان في قراءته في صلاته، وكأنه يعيب ذلك، أو يجبن أو يخاف من الغلط، والذي ينبغي له ألا يقرأ إلا بأحسن أداء وأفضله.

ومما سيلحظه المقبل على تعلم التجويد في عامه الأول والثاني إن كان جادًّا وحريصًا: عدم استمتاعه غاية الاستمتاع في القراءة المجودة، وسيجد صعوبةً أحيانًا في النطق الصحيح في بعض الكلمات، وربما تحيَّر في بعضها كيف لا ينطقها كما ينطقها القراء الكبار، وهذا أمرٌ طبيعيّ، ولكنه بعد ذلك سيجد اللذة العظيمة في قراءته المجودة، بل لن يُطيق القراءة بغيرها، ويأنف من الرجوع إلى قراءته السابقة، وتمجّ أذنه السماع لقارئ غير متقن.





#### الطريقة الصحيحة لضبط القراءات

### على الطالب الراغب في ضبط القراءات اتباع الخطوات التالية:

الأولى: ضبط متن الشاطبية، مع مراجعة ما حفظ يوميًّا.

الثانية: عند البدْءِ بحضور درس شرح الشاطبية، ينبغي أنْ يُحضِّر الدرس تحضيرًا جيّدًا، وشروحها كثيرة، ثم يَحْضر درس الشيخ وقد فهم واسْتوعبَ الأبياتِ التي سيقومُ بشرحها.

الثالثة: التطبيق العملي أثناء الشرح، فيبدأ بقراءة القرآن للقراء السبعة، فيُخصص كل أسبوع لقارئ براوييه، وذلك عن طريق المصاحف المتوفرة في بعض المكتبات.

والعلم إذا لم يصحبه عملٌ لا يُبارَكُ فيه، ولا يرسخُ ويثبت.

وأنصح من أراد تعلم علم القراءات خاصةً أن لا يكون هدفُه من ذلك جمع العلم وضبطه، وأخذَ الإجازة عليه فقط، بل يكون هدفُه ما يلي:

أُولًا: العملَ بهذا العلم الشريف؛ حيث إنّ القرءات وحيٌ وقرآن، فينوي بذلك التقرب إلى الله تعالى بالقراءة بجميع القراءات، ويقرأ كلّ يوم أو شهر بقراءة.

ثانيًا: إحياءَ سُنَّةٍ كادتْ أن تموت في بعض الدول والمناطق.

ثالثًا: تعليمَ الناس هذا العلم، ونشره بكلّ ما أمكنه.





# الرد على ذمّ وانتقاصِ ابن قتيبة للإمام حمزةً رحمهما الله تعالى

انتقد ابنُ قتيبة (۱) حمزة الزيات رحمهما الله تعالى نقدًا لاذعًا، وبالغ في ذمّه إلى حدّ وصفِه له بقولِه: لم أر فيمن تتبعت وجوه قراءته أكثر تخليطًا، ولا أشد اضطرابًا منه؛ لأنه يستعمل في الحرف ما يدعه في نظيره، ثم يؤصّل أصلًا ويخالف إلى غيره لغير ما علّة، ويختار في كثير من الحروف ما لا مخرج له إلا على طلب الحيلة الضعيفة.

هذا إلى نبذه في قراءته مذاهب العرب وأهل الحجاز، فإفراطه في المد والهمزة والإشباع، وإفحاشه في الإضجاع والإدغام، وحمله المتعلمين على المركب الصعب، وتعسيره على الأمة ما يسره الله، وتضييقه ما فسحه.

ومن العجب أنه يقرئ الناس بهذه المذاهب، ويكره الصلاة بها! ففي أي موضع تستعمل هذه القراءة إن كانت الصلاة لا تجوز بها؟!

وكان ابن عيينة يرى لمن قرأ في صلاته بحرفه، أو ائتم بقراءته: أن يعيد، ووافقه على ذلك كثير من خيار المسلمين منهم: بشر بن الحارث وأحمد بن حنبل.اهـ.

#### والجواب عن ذلك من وجوه:

<sup>(</sup>١) في كتابه: تأويل مشكل القرآن (٤٢ ـ ٤٣).

أولًا: أنه لم يُدرك حمزة، ولم يسمع منه، فقد تُوفي حمزة عام: (١٥٦)، وتُوفي ابن قتيبة عام: (٢٧٦)، فبينهما مائةٌ وعشرون عامًا! فهو إنما سمع من طلابه أو طلاب طلابه، فقد يكون أحدٌ منهم بالغ في التجويد، فاعتقد أنَّ شيخه كان على ذلك.

ثانيًا: أنَّ معظم ما أنكر عليه لم يتفرد به، بل هناك من هو أشدّ منه في بعض ما قرأ به، فمما انتقده عليه: الإدغامات! ومن المعلوم أنّ إدغامات السوسي عن أبي عمرو أشد منه بكثير، حيث انفرد بالإدغام الكبير عن جميع القراء، فلِمَ لَمْ يُنكر عليه؟

ثالثًا: أنّ قراءته إنما أخذها بالسَّند عن النبي عَلَيْهُ، كيف وقد شهد له بذلك إمام عصره سفيان الثوري حيث قال عنه: ترون هذا، ما أراه قرأ حرفًا إلا بأثر(١).

رابعًا: أنه كما تقدم كان يزيد في الأداء في باب التعليم رياضةً للمتعلم.

قال السخاوي كَلَّلُهُ: «وقد عاب قومٌ قراءة حمزة كَلَّلُهُ، وإنما كان يأخذ المبتدئين بالتَّأَنِّي والترتيل، وينهاهم مع ذلك عن تجاوز الحد»(٢). اه.

خامسًا: أنّ الناس والعلماء أخذوا القراءة عنه، وتتلمذ عليه كبار العلماء، ولو كان مُبتدعًا لَمَا حضروا عنده، بل حذّروا الناس منه.

قال السخاوي كَلْمُهُ: «وإنما اتخذه الناس إمامًا في القراءة لعلمهم بصحة قراءته وأنها مأخوذة عن أئمة القرآن الذين تحققوا بإقرائه، وكانوا أئمة يُقتدى بهم من التابعين، وتابعي التابعين.

<sup>(</sup>١) جمال القراء وكمال الإقراء (١/٥٦٧).

<sup>(</sup>٢) جمال القراء وكمال الإقراء (١/٥٦٧).

فمن شيوخ حمزة كَلْشُهُ: الأعمش، وحمران بن أعين، ومحمد بن عبد الرحمن بن أبي ليلي.

فقراءة حمزة ترجع إلى عثمان، وابن مسعود، وعلي بن أبى طالب رهبي الأعمش قرأ على يحيى بن وثاب الأسدي مولى الكاهليين، وقرأ يحيى بن وثاب على أبي عبد الرحمن السُّلَمي، وقرأ أبو عبد الرحمن على عثمان وعلى على وقرأ أبو عبد الرحمن أيضًا على أبيّ بن كعب، وعبد الله بن مسعود، وزيد بن ثابت، وقرؤوا على النبي على ..

وقرأ عليه: سفيان بن سعيد الثوري، وإبراهيم بن أدهم، وأبو الأحوص سلام بن سليم الكوفي، وأبو إسحاق الفزاري، ووكيع بن الجراح، وعليّ الكسائي، وإبراهيم الأزرق، وجماعة غير هؤلاء.

أفيُطعن في إمام قرأ عليه هؤلاء الأئمة؟

وساداتُ الإسلام رضوا قراءته، وقبلوها، وأدوها، وحملوها.

وكان الكسائي تَطْلَقُهُ يفتخر به، وقرأ عليه القرآن أربع مرات، وكان يسميه أستاذي، ويجله ويرفع من قدره (۱). اهـ.

ثم ردّ على ما نُقل عن الإمام أحمد وغيره من الطعن على حمزة ـ ولم يُشر إلى ابن قتيبة! \_.



<sup>(</sup>١) جمال القراء وكمال الإقراء (١/٥٦٨، ٥٧٣).



## إشكال وجوابه حول كتابة البسملة في الفاتحة

أشكل على بعض طلاب العلم أن كثيرًا من العلماء رجَّح أن البسملة ليست آيةً من الفاتحة، كما هو رأي جمهور العلماء، وهو اختيار شيخ الإسلام ابن تيمية كَلِّلَهُ حيث قال: «مَنْ تَدَبَّرَ عَامَّةَ الْآثَارِ الثَّابِتَةِ فِي هَذَا الْبَابِ عَلِمَ أَنَّهَا آيَةٌ مِنْ كِتَابِ اللهِ، وَأَنَّهُمْ قَرَوْوهَا لِبَيَانِ ذَلِكَ، لَا لِبَيَانِ كَوْنِهَا مِن الْفَاتِحَةِ وَأَنَّ الْجَهْرَ بِهَا سُنَّةٌ»(١). اهد.

وقال \_ بعد أن رجَّح أَنَّهَا مِن الْقُرْآنِ حَيْثُ كُتِبَتْ آيَةً مِنْ كِتَابِ اللهِ مِنْ أَوَّلِ كُلِّ سُورَةٍ، وَلَيْسَتْ مِن السُّورَةِ \_: «لَكِنَّ هَؤُلَاءِ تَنَازَعُوا فِي الْفَاتِحَةِ: هَلْ هِيَ آيَةٌ مِنْهَا دُونَ غَيْرِهَا؟ على قولين:

أَحَدُهُمَا: أَنَّهَا مِنْ الْفَاتِحَةِ دُونَ غَيْرِهَا.

وَالثَّانِي: أَنَّهَا لَيْسَتْ مِن الْفَاتِحَةِ، كَمَا أَنَّهَا لَيْسَتْ مِنْ غَيْرِهَا، وَهَذَا أَظْهَرُ» (٢٠). اهـ.

وهو رأي العلامةِ ابن عثيمين كَظَّلْلُهُ (٣) وغيرهما.

والإشكال: هو أنَّ البسملة معدودةٌ آيةً في مصحفنا، كما هو الحال في مصاحف الكوفيين كلهم، وخلف العاشر، بخلاف المصاحف الأخرى.

مجموع الفتاوى (۲۲/ ۲۲).

<sup>(</sup>۲) مجموع الفتاوى (۲۲/  $2 \pi 4 \times 10^{-6}$ ). (۳) الشرح الممتع ( $\pi 4 \times 10^{-6}$ ).

فعلى رأي هؤلاء كيف يُضاف إلى القرآن ما ليس منه؟ فهم لا يرونها آية؟ وهل يقولون بأن كتابتها خطأٌ؟

والصواب ما قاله شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله تعالى أنّ كِلا القولين صحيح، فهي آيةٌ في بعض الأحرف السبعة، وليست آية في حرفٍ آخر، كحال القراءت الأخرى المتواترة.

قال في توجيه ذلك: وَقَدْ كَانَ كَثِيرٌ مِن السَّلَفِ يَقُولُ: الْبَسْمَلَةُ آيَةٌ مِنْهَا وَيَقْرَؤُهَا، وَكَثِيرٌ مِن السَّلَفِ لَا يَجْعَلُهَا مِنْهَا، وَيَجْعَلُ الْآيَةَ السَّابِعَةَ: ﴿ أَنعُمْتَ عَلَيْهِمْ ﴾ كَمَا دَلَّ عَلَى ذَلِكَ حَدِيثُ أَبِي هُرَيْرَةَ الصَّحِيحُ (١).

وَكِلَا الْقَوْلَيْنِ حَقٌّ، فَهِيَ مِنْهَا مِنْ وَجْهٍ، وَلَيْسَتْ مِنْهَا مِنْ وَجْهٍ..

إلى أَنْ قال: وَحِينَئِذِ: فَيَكُونُ الَّذِينَ لَا يَقْرَؤُونَهَا قَدْ أَقْرَأُهُم الرَّسُولُ وَلَمْ يُبَسْمِلْ، وَأُولَئِكَ أَقْرَأُهُمْ وَبَسْمَلَ، فَهَذَا يَدُلُّ عَلَى جَوَازِ الْأَمْرَيْنِ.

وَإِنْ كَانَ أَحَدُهُمَا أَفْضَلَ: لَا يَدُلُّ عَلَى أَنَّهَا فِي أَحَدِ الْحَرْفَيْنِ لَيْسَتْ مِن الْقُرْآنِ. . بَلْ هَذَا يَدُلُّ عَلَى جَوَازِ الْأَمْرَيْنِ ؛ كَالْحُرُوفِ الَّتِي ثَبَتَتْ فِي مِن الْقُرْآنِ . . بَلْ هَذَا يَدُلُّ عَلَى جَوَازِ الْأَمْرَيْنِ ؛ كَالْحُرُوفِ الَّتِي ثَبَتَتْ فِي قِي الْقُورُ وَفِ اللَّهِ هَوَ قِي اللَّهُ هُو اللَّهُ اللْهُ اللَّهُ اللْمُؤْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُؤْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْمِ اللَّهُ اللَّهُ اللْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْمُ اللْمُؤْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْمُ اللَّهُ اللْمُؤْمُ اللْمُؤْمُ اللَّهُ اللْمُؤْمُ اللَّهُ اللْمُلْمُ اللْمُؤْمُ اللَّهُ الللْمُلْمُ اللْمُلْمُ اللْمُؤْمُ اللْمُؤَمِّ الْمُؤَمِّ الل

<sup>(</sup>۱) وهو ما رواه مسلم عَنْ أَبِي هُرِيْرَةَ عَنِ النَّبِيِّ عَلَىٰ قَالَ: «قَالَ اللهُ تَعَالَىٰ: قَسَمْتُ الصَّلاةَ بَيْنِي وَبَيْنَ عَبْدِي نِصْفَيْنِ، وَلِعَبْدِي مَا سَأَلَ، فَإِذَا قَالَ الْعَبْدُ: ﴿...اَلْمَحَمُدُ لِلّهِ رَبِّ الْعَلْمِينِ وَبَيْنَ عَبْدِي فِعْفَيْنِ، وَلِعَبْدِي مَا سَأَلَ، فَإِذَا قَالَ: ﴿الرَّمْنِ الرَّحِيمِ ﴿ اللّهِ قَالَ اللهُ تَعَالَىٰ: حَمِدَنِي عَبْدِي، وَإِذَا قَالَ: ﴿مَلِكِ يَوْمِ الدِّينِ ﴿ فَالَ: مَجَّدَنِي عَبْدِي، وَإِذَا قَالَ: ﴿مَلِكِ يَوْمِ الدِّينِ ﴿ فَالَ: مَجَّدَنِي عَبْدِي، فَإِذَا قَالَ: ﴿مَلِكَ يَوْمِ الدِّينِ ﴿ فَالَ: مَجَّدَنِي عَبْدِي وَلِعَبْدِي وَلِعَبْدِي وَلِعَبْدِي مَا فَإِذَا قَالَ: ﴿ وَإِيَاكَ نَسْتَعِيثُ ﴿ فَا لَذَ هَذَا بَيْنِي وَبَيْنَ عَبْدِي وَلِعَبْدِي مَا سَأَلَ، فَا إِذَا قَالَ: ﴿ الْمَعْشُونِ عَلَيْهِمْ فَيْرِ وَلِعَبْدِي وَلِعَبْدِي مَا سَأَلَ، فَا اللّهُ اللهُ عَلَيْهِمْ وَلَا السَّكَ اللّهِ قَالَ: هَذَا لِعَبْدِي وَلِعَبْدِي مَا سَأَلَ، فَا اللهُ عَلَيْهِمْ وَلَا الشَّالَةِنَ فَيَالِ اللهُ قَالَ: هَذَا لِعَبْدِي وَلِعَبْدِي مَا سَأَلَ، وَلَا اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ السَّلَةُ اللهُ اللهِ اللهُ الله

قال شيخُ الإسلام: فَهَذَا الْحَدِيثُ صَحِيحٌ صَرِيحٌ فِي أَنَّهَا لَيْسَتْ مِن الْفَاتِحَةِ. مجموع الفتاوي (٢٢/ ٢٧٧).

<sup>(</sup>٢) قرأ ابن كثير وحده ﴿وَأَعَدَّ لَهُمْ جَنَّاتٍ تَجْرِي مِنْ تَحْتِهَا الْأَنْهَارُ﴾ [التوبة: ١٠٠٠] بزيادة «مِنْ». =

ٱلْغَنِيُّ (١) فَالرَّسُولُ يُجَوِّزُ إِثْبَاتَ ذَلِكَ وَيُجَوِّزُ حَذْفَهُ، كِلَاهُمَا جَائِزٌ فِي شَرْعِهِ (٢).

وَبِهَذَا يَتَبَيَّنُ أَنَّ مَنْ قَالَ مِن الْفُقَهَاءِ: إِنَّهَا وَاجِبَةٌ عَلَى قِرَاءَةِ مَنْ أَثْبَتَهَا، أَوْ مَكْرُوهَةٌ عَلَى قِرَاءَةِ مَنْ لَمْ يُشْبِتْهَا: فَقَدْ غَلِطَ، بَلِ الْقُرْآنُ يَدُلُّ عَلَى جَوَازِ الْأَمْرَيْنِ.

وَمَنْ قَرَأَ بِإِحْدَى الْقِرَاءَاتِ لَا يُقَالُ: إِنَّهُ كُلَّمَا قَرَأَ يَجِبُ أَنْ يَقْرَأَ بِهَا. وَمَنْ تَرَكَ مَا قَرَأَ بِهِ غَيْرُهُ لَا يَقُولُ: إِنَّ قِرَاءَةَ أُولَئِكَ مَكْرُوهَةٌ.

بَلْ كُلُّ ذَلِكَ جَائِزٌ بِالِاتِّفَاقِ، وَإِنْ رَجَّحَ كُلُّ قَوْم شَيْئًا.

وَبِهَذَا يَتَبَيَّنُ أَنَّ مَنْ أَنْكَرَ كَوْنَهَا مِن الْقُرْآنِ بِالْكُلِّيَّةِ إِلَّا فِي سُورَةِ النَّمْلِ وَقَطَعَ بِخَطَأِ مَنْ أَثْبَتَهَا بِنَاءً عَلَى أَنَّ الْقُرْآنِيَّةَ لَا تَثْبُتُ إِلَّا بِالْقَطْعِ: فَهُوَ مُخْطِئٌ فِي ذَلِكَ، وَيُقَالُ لَهُ: وَلَا تُنْفَى إِلَّا بِالْقَطْعِ أَيْضًا، ثُمَّ يُقَالُ لَهُ: مَنْ مُخْطِئٌ فِي ذَلِكَ، وَيُقَالُ لَهُ: وَلَا تُنْفَى إِلَّا بِالْقَطْعِ أَيْضًا، ثُمَّ يُقَالُ لَهُ: مَنْ أَثْبَتَهَا يَقْطَعُ بِأَنَّهَا ثَابِتَةٌ وَيَقْطَعُ بِخَطَأً مَنْ نَفَاهَا (٣). اه.



<sup>=</sup> وقرأ الباقون ﴿تَجُـرِى تَحَتُّهَا ٱلْأَنْهَارُ ﴾ بغير «مِنْ)..

<sup>(</sup>۱) قرأ أبو جعفر ونافع وابن عامر: ﴿فَإِنَّ اللهَ الْغَنِيُّ الْحَمِيدُ﴾ [الحديد: ٢٤] بغير ﴿هُوَ﴾.

وقرأ الباقون: ﴿فَإِنَّ ٱللَّهَ هُوَ ٱلْغَنِّي ٱلْحَمِيدُ ﴿ اللَّهِ مِزِيادة: ﴿هُوَ﴾.

<sup>(</sup>٢) وكذلك يُقال في البسملة، قرأها النبي على مع الفاتحة وجعلها آية منها، ومرةً قرأ دون البسملة.

<sup>(</sup>٣) مجموع الفتاوي (٢٢/ ٣٥١ ـ ٣٥٤).



## لذةً وثمارُ قراءةِ القرآنِ قراءةً صحيحةً مُجوّدة

قراءة القرآن بالتجويد من أعظم اللذات والمتع، ولذلك لا يكاد يشبع أهل التجويد من القرآن، بل ويتغنّون به، ويطربُ له من سمعه، قال ابن الجزري وَعُلَيْهُ: مَنْ يَقْرَأُ الْقُرْآنَ مُجَوَّدًا مُصَحَّحًا كَمَا أُنْزِلَ تَلْتَذُ الْأَسْمَاعُ بِتِلَاوَتِهِ، وَتَخْشَعُ الْقُلُوبُ عِنْدَ قِرَاءَتِهِ، حَتَّى يَكَادَ أَنْ يَسْلُبَ الْعُقُولَ وَيَأْخُذَ الْأَلْبَابَ، سِرٌّ مِنْ أَسْرَارِ اللهِ تَعَالَى يُودِعُهُ مَنْ يَشَاءُ مِنْ خَلْقِهِ، وَلَقَدْ أَدْرَكْنَا مِنْ شُيُوخِنَا مَنْ لَمْ يَكُنْ لَهُ حُسْنُ صَوْتٍ وَلَا مَعْرِفَةٌ بِالْأَلْحَانِ إِلّا أَنَّهُ كَانَ جَيِّدَ الْأَدَاءِ قَيِّمًا بِاللَّفْظِ، فَكَانَ إِذَا قَرَأُ أَطْرَبَ بِالْمَحَامِع، وَكَانَ الْخَلْقُ يَرْدَحِمُونَ عَلَيْهِ، وَيَجْتَمِعُونَ عَلَى الإسْتِمَاعِ إِلَيْهِ، أُمَمٌ مِنَ الْخَوَاصِّ وَالْعَوَامِّ، يَشْتَرِكُ فِي وَيَخْتَمِعُونَ عَلَى الإسْتِمَاعِ إِلَيْهِ، أُمَمٌ مِنَ الْخَوَاصِّ وَالْعَوَامِّ، يَشْتَرِكُ فِي وَيَخْ لَا يَعْرِفُهُ مِنْ سَائِرِ الْأَنَامِ، مَعَ تَرْكِهِمْ جَمَاعاتٍ وَلَلاَ مَنْ يَعْرِفُ الْعَرَبِيَّ وَمَنْ لَا يَعْرِفُهُ مِنْ سَائِرِ الْأَنَامِ، مَعَ تَرْكِهِمْ جَمَاعاتٍ مِنْ النَّخُولِيدِ وَالْإِثْقَانِ» (1). اهد.

وإذا قرأ المجوّد بتدبُّر، وكان عارفًا بمعانيه، مُتقنًا للبلاغةِ والنحو، فلذّتُه لا تكادُ تُوصَف، قال بعض السلف: «لم نجد شيئًا أرق لهذه القلوب، ولا أشد استجلابًا للحق، من قراءة القرآن لمن تدبره»(٢).

<sup>(</sup>۱) النشر (۱/۲۱۳).

<sup>(</sup>٢) حياة السلف بين القول والعمل (٢٣٤).

وقال شيخ الإسلام رحمه الله تعالى: «في تدبر القرآن وتفهمه من مزيد العلم والإيمان ما لا يحيط به بيان»(١). اهـ.

وقال العلامة محمد رشيد رضا رحمه الله تعالى: «اعْلَمْ أَنَّ قُوَّة اللَّيْنِ وَكَمَالَ الْإِيمَانِ وَالْيَقِينِ لَا يَحْصُلَانِ إِلَّا بِكَثْرَةِ قِرَاءَةِ الْقُرْآنِ وَاسْتِمَاعِهِ، مَعَ التَّدَبُّرِ بِنِيَّةِ الْإهْتِدَاءِ بِهِ وَالْعَمَلِ بِأَمْرِهِ وَنَهْيِهِ، فَالْإِيمَانُ وَاسْتِمَاعِهِ، مَعَ التَّدَبُّرِ بِنِيَّةِ الْإهْتِدَاءِ بِهِ وَالْعَمَلِ بِأَمْرِهِ وَنَهْيِهِ، فَالْإِيمَانُ الْإِذْعَانِيُّ الصَّحِيحُ يَزْدَادُ وَيَقُوى وَيَنْمَى وَتَتَرَتَّبُ عَلَيْهِ آثَارُهُ مِنَ الْأَعْمَالِ الصَّالِحَةِ، وَتَرْكِ الْمَعَاصِي وَالْفَسَادِ بِقَدْرِ تَدَبُّرِ الْقُرْآنِ، وَيَنْقُصُ وَيَضْعُفُ الصَّالِحَةِ، وَتَرْكِ الْمَعَاصِي وَالْفَسَادِ بِقَدْرِ تَدَبُّرِ الْقُرْآنِ، وَيَنْقُصُ وَيَضْعُفُ عَلَى هَذِهِ النَّسْبَةِ مَنْ تَرَكَ تَدَبُّرَهُ، وَمَا آمَنَ أَكْثَرُ الْعَرَبِ إِلَّا بِسَمَاعِهِ وَفَهْمِهِ، وَلَا فَتَحُوا الْأَقْطَارَ، وَمَصَّرُوا الْأَمْصَارَ، وَاتَّسَعَ عُمْرَانُهُمْ، وَعَظُمَ وَلَا فَتَحُوا الْأَقْطَارَ، وَمَصَّرُوا الْأَمْصَارَ، وَاتَّسَعَ عُمْرَانُهُمْ، وَعَظُمَ مَعَلَى النَّاسِ: ﴿ وَمَا كَانَ الْجَاحِدُونَ الْمُعَانِدُونَ مِنْ ثَرَاءَةِ مَنْ تَبْلِيغِ دَعْوَةِ رَبِّهِ إِلَّا بِمَنْعِهِ مِنْ قِرَاءَةِ الْقُرْآنِ عَلَى النَّاسِ: ﴿ وَقَالَ اللَّيْنَ كَفَرُوا لَا شَمْعُوا لِمِنَا الْقُرْءَانِ وَالْغَوْا فِيهِ لَعَلَمُونَ النَّاسِ: وَقَالَ اللَّيْنَ كَفَرُوا لَا شَمْعُوا لِمِنَا الْقُرْءَانِ وَالْغَوْا فِيهِ لَعَلَمُونَ وَالْمُونَ وَالْمَانَ الْعُرَادِ وَالْمَعَانِدُونَ وَالْقَوْلُ فِيهِ لَعَلَمُونَ وَلَا عَلَى النَّاسِ: وَقَالَ الْقَرْءَ وَلَا لَا سَمْعُوا لِلْكَا الْقُرْءَانِ وَالْعَوْا فِيهِ لَعَلَمُ وَالْقُولُ فَي النَّاسِ وَالْعَوْلُ فِيهِ لَعَلَمُ وَلَا الْمُعَانِدُونَ وَالْمَالِهُ الْمُعَالِدُونَ الْمُعْوِلِ الْمَالَقُونَ وَلَا لَا الْمُعْوِقِ اللْمُعَالِي وَلَا لَوْلَا الْمُوالِهُ وَالْمَلَ الْمُوالِقُولُ الْمُ الْمُعْلِمُ وَلَوْلُولُولُ الْمُعِلَا الْمُعَالِقُولُ الْمُولِ الْمُوالِقُولُ الْمُعَالِقُولُ الْمُولُولُهُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِقُولُ الْمُعْلِقُولُ الْمُعْلِقُولُ الْمُعَلِي الْمُعْلِقُولُ الْمُعُولُ الْمُعْلِقُولُ الْمُلِي الْمُعْلَا اللْمُعَالِمُ الْمُعْلِمُولُ الْمُعْلِقُولُ الْمُل

وَمَا ضَعُفَ الْإِسْلَامُ مُنْذُ الْقُرُونِ الْوُسْطَى حَتَّى زَالَ أَكْثَرُ مُلْكِهِ إِلَّا بِهَجْرِ تَدَبُّرِ الْقُرْآنِ، وَجَعْلِهِ كَالرُّقَى وَالتَّعَاوِيذِ الَّتِي تُتَّخَذُ لِلتَّبَرُّكِ أَوْ لِشِفَاءِ أَمْرَاضِ الْأَبْدَانِ، وَجُلُّ فَائِدَةِ الصَّلَاةِ \_ وَهِيَ عِمَادُ الدِّينِ \_ بِتِلَاوَةِ الْقُرْآنِ مَعَ التَّدَبُّرِ وَالتَّخَشُّعِ، فَإِذَا زَالَ مِنْهَا هَذَا صَارَتْ عَادَةً قَلِيلَةَ الْفَائِدَةِ» (٢) . اهد.

وإذا أضاف إلى ذلك علم القراءات وأتقنها، ازدادت لذَّه، وعظم تعلّقُه بكتاب ربّه، حيث سيقرأ كلّ يوم أو شهر بقراءة، وهذا سيزيدُه \_ بلا شكّ \_ نشاطًا وأُنسًا.

مجموع الفتاوی (۱۰/ ۸۱).

<sup>(</sup>٢) تفسير المنار (٩/ ٤٧٣ ـ ٤٧٤).

وسيجد من فعل ذلك انتماءً عجيبًا للقرآن الكريم، ومحبةً عظيمةً لِمُنْزلِهِ ربِّ العالمين.

ومع كثرة القراءة المجوّدة: سيفتح الله تعالى للقارئ فتوحاتٍ عجيبة لذيذةً، لا تكاد النفس تصف كنهها، ويعجز اللسان عن بيان معناها.

وهي على سبيل التقريب: إلهامٌ مفاجئ من الله تعالى للقارئ، يُلهمه تصحيح نطق حرف أو كلمة عجز شيخُه عن تصحيحها له، ويجد لذةً مُصاحبةً لهذا الإلهام الذي لم يكن سببًا مُباشرًا فيه.

وقد يكون ينطق بها نطقًا سليمًا، لكنه سيجد لنطقها لذةً لم تمرّ عليه طوال حياته وهو يقرأ القرآن.

ولذلك نجد قُرَّاءَ القرآن المجوّدين من أسعد الناس، وأحسنهم منطقًا، وأرجحهم عقلًا، وآنسهم بالله تعالى، وأسعد أيامهم يوم خلوتهم بالله تعالى وبكتابه، وأوحش أيامهم يومٌ لم يَسْتَقُوا قوتهم النفسية والإيمانيّة من كتاب ربهم على.

إنّ هذه الفتوحات قلّ أنْ يجدها أيُّ مقبلٍ على علم مِن العلوم غير القرآن، وهذه الفتواحات واللذائذ تستمر طول عمره، بخلاف الفنون الشرعية الأخرى، ففيها منفعة له ولغيره بلا شك.

ولكنّ هذه اللذة الدائمة، والفتوحات العظيمة، والإلهامات الإلَهِيَّة التي أتكلم عنها: قلّ أن تُوجد إلا في علم القرآن وتفسيره وتجويده وإتقان أحرفه.

فتبارك الله منزل القرآن، والحمد لله الذي شرفنا بتلاوته والعناية به.

وقل أن يشعر بها ويجدها من يأخذ الإجازة أو الختمة على عجل، أو يأخذها من مقرئ غير متقن، أو غير مهتم اهتمامًا بالغًا بتصحيح تلاوة الطالب.

وأنصح بأنْ يجعل المسلم له في بيتِه مكانًا مُعدًّا للصلاة، حيث يقوم ليله بهذا المكان المؤنس، ويتغنى بالقرآن، وقد كان هذا من عادة السلف الصالح رحمهم الله، قال ابن رجب كَلِّلَهُ: «من عادة السلف أن يتخذوا في بيوتهم أماكن معدة للصلاة»(١). اه.

ووالله إن لذلك أُنسًا ولذَّةً لا تُوصف، ولا يجد لذَّتها إلا من عمل بها وصبر عليها، جعلنا الله تعالى منهم بمنّه وكرمه.

ومن المعلوم أنّ حسن الصوت من غير تكلُّفٍ فيه لذّةُ وأُنس، ويُعين على الخشوع، ويُحبّب في قيام الليل.

وقد قال النبي عَلَيْكَ : «زَيِّنُوا القرآنَ بأصواتِكم» (٢).

وقال: «لَيْسَ مِنَّا مَنْ لَمْ يَتَغَنَّ بِالقُرْآنِ»(٣).

قال شيخ الإسلام كَثْلَتُهُ: «تفسيرُه عند الأكثرين كالشَّافعي وأحمد بن حنبل وغيرهما هو تَحْسِيْن الصوتِ به.

والسلفُ كانوا يحسِّنون القرآنَ بأصواتِهم من غيرِ أن يتكلفوا أوزانَ الغِناء»(٤). اهـ.

قال بعضُ السلف: «ما تلذذ العابدون ولا استطارت قلوبهم بشيء كحسن الصوت بالقرآن، وكل قلب لا يجيب على حسن الصوت بالقرآن فهو قلب ميت»(٥).

وأهل القرآن هم أهل الصلاة والقيام، وليسوا حُفّاظه ومُجوّديه.

جاء رجل إلى أبي الدرداء رضي بابنه فقال: يا أبا الدرداء، إن ابني

<sup>(</sup>۱) فتح الباري (۳/ ۱۲۹).

<sup>(</sup>۲) رواه الإمامُ أحمد (۱۲۷۲، ۱۵۱۲)، وأبو داود (۱۲۸۸)، والنسائي (۲/۱۷۹، ۱۷۹/)، وابن ماجه (۱۳۶۲)، وصححه الألباني في صحيح الجامع (۵۶۶۲).

 <sup>(</sup>۳) رواه البخاري (۷۵۲۷).
 (۱) جامع المسائل (۳/ ۲۰۱۶).

<sup>(</sup>٥) حياة السلف بين القول والعمل (٢٢٨).

هذا قد جمع القرآن، فقال: إنما جَمَعَ القرآن من سمع له وأطاعه. وقال الحسن كَلِّلَهُ: «قرَّاءُ القرآن ثلاثة:

فرجل اتخذه بضاعة ينقله من مصر إلى مصر، يطلب به ما عند الناس.

وقوم قرؤوا القرآن فحفظوا حروفه، وضيعوا حدوده، استدرجوا به الولاة، واستطالوا به على أهل بلادهم، فتجد أكثر هذا الضرب في حملة القرآن لا أكثرهم الله.

ورجل قرأ القرآن فبكى بما يعلم من دواء القرآن، فوضعه على داء قلبه، فسهر لله وهملت عيناه، تسربلوا الحزن، وارْتَدَوا بالخشوع، وكدُّوا في محاريبهم، فبهم يسقي الله الغيث، وينزل النصر، ويرفع البلاء، والله لهذا الضرب في حملة القرآن أقل مِن الكبريت الأحمر»(١).

أهل القرآن هم أهل الأنس واللذة والسعادة التي لا نظير لها، قال رجل لأحد السلف: «ما هنا أحد تستأنس إليه؟ قال: بلى، قال: فمن؟ فمد يده إلى المصحف ووضعه في حجره، وقال: هذا.

وقال فضیل بن عیاض کَشَّهُ: من لم یستأنس بالقرآن؛ فلا آنس الله وحشته» $^{(7)}$ .

ومن شدّة لذة السلف بالقرآن وتعلّقهم به أنهم كانوا يختمون في كلّ أسبوع وفي كلّ ثلاثة أيام.

ولن يجد أحدُّ هذه اللذة والكرامة والفتح إلا إذا تعلم القرآن والتجويد والقراءات بنيّة العمل والعلم الخالص، أمَّا مَن أراد شهادةً أو وظيفةً أو سمعةً فلن ينتفع النفع الذي يحي قلبه، ويُنير طريقه.

قال أبو عبدِ الرحمٰن السُّلمي كَثْلَتُهُ: «أخذنا القرآن عن قوم أخبرونا

<sup>(</sup>١) حياة السلف بين القول والعمل (٢٢٩).

<sup>(</sup>٢) حياة السلف بين القول والعمل (٢٣٠).

أنَّهم كانوا إذا تعلَّموا عَشرَ آياتٍ لم يجاوزوهُنَّ إلى العَشر الأُخَرِ حتى يعلمُوا ما فيهنّ، فكُنَّا نتعلّم القرآن والعَملَ به، وسيرِثُ القرآن بعدنا قوم يشربونَهُ شرب الماء لا يجاوزُ تراقِيَهُم»(١).

#### ومن ثمار وفوائدِ تجوید القرآن:

١ - الاتباع للنبي علي وأصحابه والسلف الصالح، فقد كانوا يقرؤون كتاب الله تعالى بترتيل وضبط للحروف والمخارج.

فيكفيك شرفًا أنك مُتَّبعٌ لهم، مُتَمسِّكٌ بأثرهم.

يكفيك شرفًا أنك ممن عاهد الله تعالى على حفظ حروفِه كما أُنزل.

يكفيك شرفًا وفخرًا أنك ضمن قافلة قُرَّاءِ القرآن، والمرء يُحشر مع أحب، فقد أحببت \_ أيها القارئ والْمُقرئ \_ كتاب الله تعالى، وأهل القرآن وحُفاظه، فسوف تُحشر معهم بإذن الله تعالى.

٢ ـ أنه سببٌ في فصاحة اللسان وتقويمِه، فالذي يعتاد على قراءة القرآن مُجوّدًا، بحيث يُعطي الحروف حقوقها وصفاتِها يكون كلامُه أعظم وقعًا في النفوس، وأجمل وأبلغ وأوضح.

وبالأخص: المدود الطبيعية، فإنَّ لها تأثيرًا ظاهرًا في فصاحة المتكلم والخطيب، حيث تَخرج كلماته واضحة فصحية، وهي مهمة لمن يُعاني من السرعة في الكلام، حيث تفصل بين الحروف مما يُسبب عدم اختفاء بعض الحروف بسبب العجلة والسرعة، وأعرف من يُعاني من ذلك أشد العناء، حتى يُرى ذلك عليه أثناء حديثه للناس في الخطابة والكلمات وغيرها، فاعتنى بحروف المدود وأتقنها فزال عنه ذلك تمامًا والحمد لله.

<sup>(</sup>١) حياة السلف بين القول والعمل (٢٣٣).

٣ ـ أنّه يُعين صاحبه على التدبر والتأمل والخشوع، فمن المعلوم أنّ المجود يتمهل في قراءته، وذلك التمهل من أعظم أسباب تدبر القرآن وفهمه والاتعاظ بمواعظه، والعمل بأوامرِه، والانتهاء عن نواهيه، وهذه أعظم ثمرات القرآن.

فالقرآن ما أُنزل لنتغنى به، بل لنعمل به.

البعد عنه، وإذا أكثر المؤمن من قراءة القرآن ازداد إيمانه، وعظم فهمه، قال الشيخ وإذا أكثر المؤمن من قراءة القرآن ازداد إيمانه، وعظم فهمه، قال الشيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله تعالى: «الْإِنْسَانُ يَقْرَأُ السُّورَةَ مَرَّاتٍ حَتَّى شُورَة الْفَاتِحَةِ، وَيَظْهَرُ لَهُ فِي أَثْنَاءِ الْحَالِ مِنْ مَعَانِيهَا مَا لَمْ يَكُنْ خَطَرَ لَهُ قَبْلَ ذَلِكَ، حَتَّى كَأَنَّهَا تِلْكَ السَّاعَةُ نَزَلَتْ، فَيُوْمِنُ بِتِلْكَ الْمَعَانِي، وَيَرْدَادُ عَلَمُهُ وَعَمَلُهُ، وَهَذَا مَوْجُودٌ فِي كُلِّ مَنْ قَرَأَ الْقُرْآنَ بِتَدَبُّرٍ، بِخِلافِ مَنْ قَرَأَهُ مَعْ الْغَفْلَةِ عَنْهُ.

ثُمَّ كُلَّمَا فَعَلَ شَيْئًا مِمَّا أُمِرَ بِهِ: اسْتَحْضَرَ أَنَّهُ أُمِرَ بِهِ فَصَدَّقَ الْأَمْرَ، فَحَصَلَ لَهُ فِي تِلْكَ السَّاعَةِ مِن التَّصْدِيقِ فِي قَلْبِهِ مَا كَانَ غَافِلًا عَنْهُ، وَإِنْ لَمُ يَكُنْ مُكَذِّبًا مُنْكِرًا»(١). اهد.

مجموع الفتاوى (٧/ ٢٣٦ \_ ٢٣٧).



# لذةُ قراءةِ القرآنِ في قيامِ الليل

وقال عمر ﴿ فِي الشَّاءُ عَنيمةُ العابدينِ ١١٠٠ .

إنها غنيمةٌ بارِدةٌ حصلَت من غير قتالٍ، ولا تعبٍ ولا مشقَّةٍ؛ بل والله تجلبُ المتعةَ والسرور واللذة.

وسوقُ أهل القرآن في آخر الليل، يُرتلون آيات الكتاب، ويأنسون في الخلْوة بالكريم الوهاب.

وأجمع العارِفُون والعابدون أنّ أمتع وآنس أوقات الصلاة والمناجاة آخرُ الليل.

قال تعالى: ﴿ إِنَّ نَاشِئَةَ ٱلَّيْلِ هِيَ أَشَدُّ وَطْئًا وَأَقُومُ قِيلًا ﴿ آ المزمل: ٦].

و ﴿ نَاشِئَةَ ٱلَّيْلِ ﴾ «عند أكثر العلماء: هو إذا قام الرجل بعد نوم، ليس هو أول الليل، وهذا هو الصواب؛ لأن النبي هي هكذا كان يصلي،

<sup>(</sup>١) موسوعة ابن أبي الدنيا (١/ ٣٣٢).

والأحاديث بذلك متواترة عنه، كان يقوم بعد النوم لم يكن يقوم بين العشاءين »(١).

قال شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله تعالى: «النَّاسُ فِي آخِرِ اللَّيْلِ يَكُونُ فِي قُلُوبِهِم مِن التَّوَجُّهِ وَالتَّقَرُّبِ وَالرِّقَّةِ مَا لَا يُوجَدُ فِي غَيْرِ ذَلِكَ يَكُونُ فِي قُلُوبِهِم مِن التَّوَجُّهِ وَالتَّقَرُّبِ وَالرِّقَّةِ مَا لَا يُوجَدُ فِي غَيْرِ ذَلِكَ الْوَقْتِ، وَهَذَا مُنَاسِبٌ لِنُزُولِهِ إِلَى السَّمَاءِ الدُّنْيَا وَقَوْلِهِ: «هَل مِن دَاعٍ؟ هَل مِن سَائِل؟ هَل مِن تَائِب؟»». اهـ(٢).

في ليل الشِّتاء الطويلِ، ينالُ الْمُؤمنُ حظَّه من القيام والعبادة كما ينالُ حظَّه من النوم والراحة.

يُقطِّعُ الصالِحون القانِتون ليلَهم بالذِّكر والصلاة، ويتلذَّذُ العابِدون القائِمون بطُول المُناجاة، يعرِضون حوائِجَهم لخالقهم ورازقِهم، ويُبدُون فقرَهم بين يدَي مولاهم شتَّان بين من يتلذَّذُون بالتلاوة والذِّكر، والْمُناجاة والقيام، وبين من يَبيتُ ليله كله غارقًا في نومه.

﴿ أَمَّنَ هُوَ قَانِتُ ءَانَاءَ ٱلَيْلِ سَاجِدًا وَقَاآبِمًا يَحْذَرُ ٱلْأَخِرَةَ وَيَرْجُواْ رَحْمَةَ رَبِهِ ﴿ ﴾ [الزمر: ٩].

هل هناك لذة أعظم من الوقوف بين يدي الملك الكريم الرحيم؟ تقوم بين يديه والناس غارقون في نومهم، وأنت بينهم وحيدًا غريبًا مُتيقظًا، والله ينظر إلى حالك وهمتك وصدقك، أفتراه يُخيبك؟ أتظنّ بالكريم الذي له خزائن السماوات والأرض، أنْ يردّك صفر اليدين؟

لا والله، إنه سيُعطيك ما سألت؛ بل وسيزيدك سرورًا وأُنسًا وجمالًا، قيل للحسن البصريِّ كَلْللهُ: «ما بال المتهجدين من أحسن

<sup>(</sup>١) مجموع الفتاوي (١٧/٤٧٤).

<sup>(</sup>٢) مجموع الفتاوي (٥/ ٢٤١).

الناس وجوها؟ قال: لأنهم خلوا بالرحمٰن، فألبسهم مِن نوره نورًا $\mathbb{P}^{(1)}$ .

ما ألذَّ حالهم في الأسحار، وهو يلهجون بالاستغفار: ﴿كَانُواْ قَلِيلًا مِّنَ ٱلْيَلِ مَا يَهْجَعُونَ ﴿ وَبِالْأَسْعَارِ هُمْ يَسْتَغْفِرُونَ ﴿ اللَّهِ ﴾ [الذاريات: ١٧، ١٨].

ما أكثر مدح الله لهم وثناءَه عليهم، ويكفي في ذلك قوله تعالى: ﴿نَجُمُ خُوفًا وَطَمَعًا وَمِمَّا رَزَقَنَهُمْ يُنفِقُونَ وَنَجُمُ خُوفًا وَطَمَعًا وَمِمَّا رَزَقَنَهُمْ يُنفِقُونَ وَنَجُمُ خُوفًا وَطَمَعًا وَمِمَّا رَزَقَنَهُمْ يُنفِقُونَ وَنَجُمُ خُوفًا وَطَمَعًا وَمِمَّا رَزَقَنَهُمْ يُنفِقُونَ وَنَجَافًى السجدة: ١٦] فما هي مُكافأتهم وجزاؤهم: ﴿فَلَا تَعْلَمُ نَفْسُ مَّا أُخْفِى لَهُمْ مِّن قُرَّةٍ أَعْيُنِ جَزَاءً بِمَا كَانُوا يَعْمَلُونَ الله السجدة: ١٧].

يكفيهم شرفًا وفخرًا، أنه تعالى ينزل إلى السماء الدنيا لِيُعطيهم ما سألوا، قَالَ عَلَيْهِ: ﴿إِذَا مَضَى شَطْرُ اللَّيْلِ، أَوْ ثُلُثَاهُ، يَنْزِلُ اللهُ تَبَارَكَ وَتَعَالَى سألوا، قَالَ عَلَيْهِ: ﴿إِذَا مَضَى شَطْرُ اللَّيْلِ، أَوْ ثُلُثَاهُ، يَنْزِلُ اللهُ تَبَارَكَ وَتَعَالَى إِلَى السَّمَاءِ الدُّنْيَا، فَيَقُولُ: هَلْ مِنْ سَائِلٍ يُعْطَى؟ هَلْ مِنْ دَاعٍ يُسْتَجَابُ لَهُ؟ إِلَى السَّمَاءِ الدُّنْيَا، فَيَقُولُ: هَلْ مِنْ سَائِلٍ يُعْطَى؟ هَلْ مِنْ دَاعٍ يُسْتَجَابُ لَهُ؟ هَلْ مِنْ مُسْتَغْفِرٍ يُغْفَرُ لَهُ؟ حَتَّى يَنْفَجِرَ الصَّبْحُ». رواه مسلم (٢).

أليس من الخسارة أنْ يُفرط المؤمن بهذه العبادة العظيمة؟ ولذا قال عبد الله بن مسعود على «بحسب الرجل من الخيبة، أن يبيت ليلته لا يذكر الله حتى يصبح، فيصبح وقد بال الشيطان في أذنه» (٣).

وتعظم الخسارةُ ويشتد الذم، في حقّ مَنْ ترك قيام الليل بعد أَنْ كان يقومُه ويُكابِدُه، قَالَ عَبْدُ اللهِ بْنُ عَمْرو رَبِيْ اللهِ عَبْدُ اللهِ عَبْدُ اللهِ بْنُ عَمْرو رَبِيْ اللهِ عَبْدُ اللهِ عَبْدُ اللهِ عَبْدَ اللهِ عَبْدَ اللهِ عَبْدَ اللهِ عَبْدَ اللهِ اللهِ عَبْدَ اللهِ اللهِ عَبْدَ اللهِ اللهِ عَبْدَ اللهِ اللهِ اللهِ عَبْدَ اللهِ عَبْدَ اللهِ اللهِ عَبْدَ اللهِ عَبْدَ اللهِ اللهِ عَلْمَ اللهِ عَلْمَ اللهِ عَلْمَ اللهِ عَلْمَ اللهِ عَلْمَ اللهِ عَلَى اللهِ عَلْمُ اللهِ عَلْمُ اللهِ عَلْمُ اللهِ عَلْمُ اللهِ عَلَى اللهِ عَلْمُ اللهِ عَلْمُ اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَيْهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ ا

إنَّ آخر الليل وقتُ مُباركُ، ولذا ينزل ربنا تبارك وتعالى فيه، ويُعطى فيه السائلين، ويُجيب فيه دعاءَ الدّاعين.

<sup>(</sup>١) مختصر قيام الليل لمحمد بن نصر المروزي (٣٠).

<sup>.(</sup>VOA) (Y)

<sup>(</sup>٣) موسوعة ابن أبي الدنيا (١/ ٣٢٨).

<sup>(</sup>٤) البخاري (١١٥٢)، ومسلم (١١٥٩).

فهينئًا لكم أيّها المتهجدون قرب الله تعالى منكم، وإجابته لدعواتكم.

تَرَكْتُمْ لذيذ الرقاد ذُخرًا لِيَوْمِ المعاد، تجشَّمْتُمْ القيام عن المنام ابتغاءَ الوقوف بين يدي الملك العلَّام.

إذا ما الليل أظلم كابدوه فيسفر عنهم وهم ركوع أطار الخوف نومهم وقاموا وأهل الأمن في الدنيا هجوع نسأل الله تعالى أنْ يُعيننا على قيام الليل، إنه سميعٌ قريبٌ مُجيب.

واعلم ـ وفقك الله وأعانك على قيام الليل ـ أنّ في قيام الليل لذةً وأنسًا، وراحةً نفسية، وطمأنينة قلبية، وسعادة وسكونًا لا يعلم مداه إلا الله تعالى وحده، قال يحيى بن أبي كثير كُلِّللهُ: "والله ما رجل خَلَى بأهله عروسًا، أقرَّ ما كانتْ نفسُه وآنسَ ما كان، بأشدَّ سرورًا منهم بمناجاته إذا خلوا به"(١).

وكان ثابت البناني كَظُلَّلُهُ يقوم الليل ويقول: «ما شيء أجده في قلبي ألذ عندي من قيام الليل» (٢٠).

ووالله إن أهل قيام الليل ليشتاقون إلى آخر الليل ليقوموه، فلا تسكن قلوبهم مثل ما تسكن وهم وقوف بين يدي ربهم في ظلمة الليل وهدوئه.

يبثون إليه أحزانهم، ويشكون إليه همومهم، ويستقون به على صعابهم، ويتلذذون بالخلوة به وحده، لا أحد يُشوش عليهم، ولا مخلوق يخافون على أنفسهم من مراءاته.

موسوعة ابن أبي الدنيا (٣٠٣/١).

<sup>(</sup>٢) موسوعة ابن أبي الدنيا (١/ ٢٧٧).

يتمنون أن يطول الليل لتطول لذتهم وأنسهم بربهم، يتمنون أن يتأخر طلوع الفجر ليقضوا بعض نهمهم من دعاء ربهم، وخشوعهم بين يديه، وأنسهم بتلاوة آياته، وترتيل كلامه.

إنّ طلوع الفجر يعني: الانتقالَ من الانشغالِ بالله تعالى وحده إلى الانشغال بهموم الحياة والأهل والعمل، ومن السكونِ والخشوعِ إلى ضوضاء الناس والأعمال والسيارات وغيرها، ومن صفاء الذهن والخاطر إلى تكدره وتشويشه، ومن العمل الخالص لله وحده لا يشوبه رياءٌ ولا سمعة، إلى الأعمال التي يُخالطها شيءٌ من ذلك مراعاةً لفلان من الناس، أو مُداراةً لآخر، أو خجلًا من آخر.

لو أن اللذة التي يجدونها في قيام الليل وُزّعت على عشرات من الناس لكفتهم، ولأسعدتهم كلهم.

وإنهم ليتركون كثيرًا من المجالس بعد العشاء؛ بل وكثيرٌ من هجر العشاء وأشغالًا يحتاجها؛ خشية أنْ يثقل عليه القيام، وخوفًا من عدم قدرة المنبه على إيقاظه من الإرهاق والسهر أو الشبع.

بل بعضهم يتنبه مرارًا من النوم وينظر في الساعة: هل حان وقت القيام؟

"ولو لم يكن في قيام الليل من الفضل إلَّا أن الله تعالى ربط به تشريف محمد عَلَي بالمقام المحمود، لكفاه شرفًا وفضلًا، إذ قال: ﴿وَمِنَ ٱليُّلِ فَتَهَجَّدْ بِهِ عَنَافِلَةً لَّكَ عَسَى آن يَبْعَثُكَ رَبُّكَ مَقَامًا مَحْمُودًا اللَّهِ [الإسراء: ٧٩] وهي الشفاعة العظمى يوم القيامة.

وقد علم العارفون أنَّ قيام الليل مدرسة المخلصين، ومضمار السابقين، وأنّ الله تعالى إنما يُوزِّع عطاياه ويَقْسِم خزائن فضله في جوف الليل، فيصيب بها من تعرض لها بالقيام، ويحرم منها الغافلون والنيام.

ولهذا لا تجد أصح أجسادًا من قُوَّام الليل، ولا أسعد نفوسًا، ولا أنور وجوهًا، ولا أعظم بركة في أقوالهم، وأعمالهم، وأعمالهم، وأعمارهم، وآثارهم على الناس.

وقُوَّام الليل أخلص الناس في أعمالهم لله تعالى، وأبعدهم عن الرياء، والتسميع، والعجب، وهم أشدّ الناس ورعًا، وأعظمهم حفظًا لألسنتهم، وأكثرهم رعاية لحقوق الله تعالى، والعباد، وأحرصهم على العمل الصالح.

وذلك أنهم يخلون بالله تعالى في وقت القبول والإجابة، إذ يقول: «من يسألني فأعطيه، من يستغفرني فأغفر له، فيسألون، ويدعون، وقد قربت أرواحهم من الله تعالى، وصَفَت نفوسهم بذكره، فيقربهم منه، ويُضفي عليهم من بركاته، ويُلقي عليهم من أنواره، فيكرمهم بالطاعات، ويخلع عليهم لباسَ الصالحات» (۱).



<sup>(</sup>١) أسرار قيام الليل للدكتور أحمد الشيخلي، من موقع صيد الفوائد:



## الفوائدُ والمنافع الصحيَّة والدينيَّة لقيامِ الليل

اعلم - أخي القارئ الموفق - أنَّ الصَّلاةَ - وخاصّةً في قيام آخر الليل - لها منافع دينيَّةٌ ودنيويَّةٌ كثيرةٌ، ذكر ابن القيم بعضها فقال: «وَالصَّلاةُ مَجْلَبَةٌ لِلرِّزْقِ، حَافِظَةٌ لِلصِّحَةِ، دَافِعَةٌ لِلْأَذَى، مَطْرَدَةٌ لِلْأَدْوَاءِ، مُقَوِّيَةٌ لِلْقَلْبِ، مُبيِّضَةٌ لِلْوَجْهِ، مُفْرِحَةٌ لِلنَّفْسِ، مُذْهِبَةٌ لِلْكَسَلِ، مُنَشِّطَةٌ لِلْجَوَارِح، مُمِدَّةٌ لِلْقُوى، شَارِحَةٌ لِلصَّدْرِ، مُغَذِّيةٌ لِلرُّوح، مُنَوِّرةٌ لِلْقَلْبِ، كَافِطَةٌ لِلنَّعْمَةِ، دَافِعَةٌ لِلنَّقْمَةِ، جَالِبَةٌ لِلْبَرَكَةِ، مُبْعِدَةٌ مِنَ الشَّيْطَانِ، مُقَرِّبَةٌ مِنَ الرَّحْمَن. الرَّحْمَن.

وَبِالْجُمْلَةِ؛ فَلَهَا تَأْثِيرٌ عَجِيبٌ فِي حِفْظِ صِحَّةِ الْبَدَنِ وَالْقَلْبِ وَقُوَاهُمَا، وَدَفْعِ الْمَوَادِّ الرَّدِيئَةِ عَنْهُمَا، وَمَا ابْتُلِيَ رَجُلَانِ بِعَاهَةٍ أَوْ دَاءٍ أَوْ مَا وَقُوَاهُمَا، وَعَاقِبَتُهُ أَسْلَمَ.

وَلِلصَّلَاةِ تَأْثِيرٌ عَجِيبٌ فِي دَفْعِ شُرُورِ الدُّنْيَا، وَلَا سِيَّمَا إِذَا أُعْطِيَتْ حَقَّهَا مِنَ التَّكْمِيلِ ظَاهِرًا وَبَاطِنًا، فَمَا اسْتُدْفِعَتْ شُرُورُ الدُّنْيَا وَالْآخِرَةِ وَلَا اسْتُدْفِعَتْ شُرُورُ الدُّنْيَا وَالْآخِرَةِ وَلَا اسْتُجْلِبَتْ مَصَالِحُهُمَا بِمِثْلِ الصَّلَاةِ.

وَسِرُّ ذَلِكَ: أَنَّ الصَّلَاةَ صِلَةٌ بِاللهِ عَنْهُ، وَعَلَى قَدْرِ صِلَةِ الْعَبْدِ بِرَبِّهِ عَنْهُ مِنَ الشُّرُورِ أَسْبَابُهَا، وَتُقْطَعُ عَنْهُ مِنَ الشُّرُورِ أَسْبَابُهَا، وَتُقْطَعُ عَنْهُ مِنَ الشُّرُورِ أَسْبَابُهَا، وَتُقْطَعُ عَنْهُ مِنَ الشُّرُورِ أَسْبَابُهَا، وَتُفِيضُ عَلَيْهِ مَوَادُّ التَّوْفِيقِ مِنْ رَبِّهِ عَلَى، وَالْعَافِيَةُ وَالصِّحَةُ، وَالْغَنِيمَةُ وَالْعَنِيمَةُ وَالْعَنِيمَةُ وَالْعَنِيمَةُ وَالْعَنِيمَةُ لَدَيْهِ، وَالْإِفْرَاحُ وَالْمَسَرَّاتُ كُلُّهَا مُحْضَرَةٌ لَدَيْهِ،

وَمُسَارِعَةٌ إِلَيْهِ»(١). اهـ.

## ومن فوائد ومنافِع قيام الليل كذلك:

أُولًا: أنّه دليلٌ على البعد مِن الرياء والنفاق؛ لأنه لن يراه ويسمعه إلا علَّام الغيوب، قال قتادة كَلْمُهُ: «كان يقال: قلما ساهرٌ بالليل منافق»(٢).

ثانيًا: أنّ قيام الليل يُهوِّن على العبد الوقوف يوم القيامة، قال الأوزاعي وَخُلِّلُهُ: «من أطال قيام الليل، هوَّن الله عليه وقوفَ يوم القيامَة» (٣).

ثالثًا: أنّه من أفضل العبادات، قيل للحسن رَخْلَلْهُ: «ما أفضل ما يتقرب به العبد إلى الله تعالى من الأعمال؟ قال: ما أعلم شيئًا يتقرب به المتقربون إلى الله، أفضل من قيام العبد في جوف الليل إلى الصلاة»(٤).

وقال عمرو بن العاص رَبِيَّة: «ركعةٌ بالليل خيرٌ من عشرين بالنهار»(٥).

رابعًا: أَنْ يُراجع فيه المؤمنُ حفظه للقرآن في صلاته، فإذا قرأ فيه ما تيسر حسب هِمّتِه، رَسَخَ حفظُه وقَوِيَ فهمُه.

وقد ذكر تعالى الحكمة في أمره بقيام الليل فقال: ﴿إِنَّ نَاشِئَةَ ٱلْيَلِ﴾ [المزمل: ٦]؛ أي: الصلاة فيه بعد النوم ﴿هِيَ أَشَدُّ وَطُا وَأَقُومُ قِيلًا ﴿ اللهِ المزمل: ٦]؛ أي: أقربَ إلى تحصيل مقصود القرآن، يتواطأ على القرآن القلبُ واللسان، وتَقِلُّ الشواغل، ويَفْهَمُ ما يقول، ويَسْتَقيم له أمرُه، وهذا

<sup>(</sup>۱) ; Ic Iلمعاد (٤/٤ ٣٠٥ \_ ٣٠٥).

<sup>(</sup>٢) موسوعة ابن أبي الدنيا (١/ ٣٤١ ـ ٣٤٢).

<sup>(</sup>٣) السير (تهذيبه) (٦٨٣/٢). (٤) موسوعة ابن أبي الدنيا (١/ ٢٤٨).

<sup>(</sup>٥) موسوعة ابن أبي الدنيا (١/٢٤٧).

بخلاف النهار فإنه لا يحصل به هذا المقصود(١).

خامسًا: أنه يُعين على النوم الْمُبكر، والنوم المبكر والاستيقاظ آخر الليل من أعظم أسباب صحة الإنسان وسلامته من بعض الأمراض النفسية والعضوية.

وقد ذكر أهل الخبرة والطبّ، بأنّ «كلّ ساعة نوم من بعد العشاء إلى منتصف الليل، تُوازي ثلاثَ ساعاتٍ من النوم العميق، وأما النوم مِن بعدِ مُنْتَصَفِ الليل، إلى قُبيل الفجر بساعتين تقريبًا، فيوجد فيها عشرون بالمائة من النوم العميق النافع، والباقي لا فائدة منه، والساعةُ منه بساعةِ نوم فقط.

وأما النومُ مِنْ بعد الفجر، فهو نومٌ غيرُ مفيدٍ أبدًا، وإنك تُلاحظ مَن ينام بعد الفجر، يقوم ولم يشبع من نومه، ولا يزيدُه هذا النومُ إلا خمولًا وكسلًا، وقد ثبت أنه سببٌ في انعدام البركة، وسببٌ في تشويش التفكير وانعدام التركيز»(٢).

وذكر الموقعُ الرسميُّ للموسوعة الصحية ـ وهو موقعٌ عالميّ مُتخصصٌ في الطبّ ـ الفوائدَ الصحية ، التي يجنيها مَنْ يستيقظ مُبكرًا قَبْلَ الفجر ، منها: أنه يحصلُ على أَعْلَى نسبةٍ لغاز الأوزون في الجو ، وهو يَقِلُّ تدريجيًّا حتى تضمحلَّ عند طلوع الشمس .

وقد تعجّب الأطباء من آثاره العلاجية العجيبة، فهو سببٌ في شفاءِ كثيرِ من الأمراض النفسية والجسدية.

ولهذا الغازِ تأثيرٌ مفيدٌ للجهاز العصبي، ومنشطٌ للعمل الفكري

<sup>(</sup>۱) تفسير السعدي (۱/ ۸۹۲).

<sup>(</sup>٢) منقولٌ بتصرف من كلام د.حمزة الحمزاوي عن فنّ النوم.

والعضلي، ولهذا يستشعر الإنسان عندما يستنشق نسيمَ الفجر بلذةٍ ونشوة، لا شبيه لها في أيِّ ساعةٍ من ساعات النهار أو الليل.

## ومن الفوائد التي ذكرها الأطباءُ أيضًا:

أنّ الاستيقاظ الباكر يقطع النوم الطويل، وقد تبيّن أنّ الإنسان الذي ينام ساعات طويلة، وعلى وتيرةٍ واحدةٍ يتعرض للإصابة بأمراض القلب.

وما ذكره هؤلاء الأطباءُ الْمُتخصّصون، هو ما جاءتْ شريعتُنا العظيمة الخالدةُ بتقريره، قال ابن القيم وَ اللهُ: «مَنْ تَدَبَّرَ نَوْمَهُ وَيَقَظَتَهُ وَ اللهُ وَجَدَهُ أَعْدَلَ نَوْم، وَأَنْفَعَهُ لِلْبَدَنِ وَالْأَعْضَاءِ وَالْقُوى، فَإِنَّهُ كَانَ يَنَامُ أَوَّلَ اللَّيْلِ، وَيَسْتَلْكُ، وَيتَوَضَّأُ وَيُصَلِّي اللَّيْلِ، وَيَسْتَلْكُ، وَيتَوَضَّأُ وَيُصَلِّي مَا كَتَبَ اللهُ لَهُ، فَيَأْخُذُ الْبَدَنُ وَالْأَعْضَاءُ وَالْقُوى حَظَّهَا مِنَ النَّوْمِ وَالرَّاحَةِ، وَحَظَّهَا مِنَ النَّوْمِ وَالرَّاحَةِ، وَحَظَّهَا مِنَ النَّوْمِ وَالرَّاحَةِ، وَحَظَّهَا مِنَ اللَّوْمِ وَالرَّاحَةِ، وَاللَّيْنَا وَالْآخِرَةِ.

وَنَوْمُ النَّهَارِ رَدِيءٌ يُورِثُ الْأَمْرَاضَ الرُّطُوبِيَّةَ وَالنَّوَازِلَ، وَيُفْسِدُ اللَّوْنَ، وَيُورِثُ الطَّحَالَ، وَيُرْخِي الْعَصَبَ وَيُكْسِلُ، وَيُضْعِفُ الشَّهْوَةَ، إِلَّا فِي الطَّيْفِ وَقْتَ الْهَاجِرَةِ، وَأَرْدَؤُهُ نَوْمُ أَوَّلِ النَّهَارِ - أي: من بعد صلاة الفجر -، وَأَرْدَأُ مِنْهُ النَّوْمُ آخِرَهُ بَعْدَ الْعَصْرِ»(۱). اهد.

فهذا شيءٌ يسيرٌ من فوائد وبركات قيام الليل، والعاقل يبحث عمّا ينتفع به في دينِه ودُنياه، وقد ثبت أنّ النومَ المبكر، والاستيقاظَ قبل الفجر بساعةٍ، وقيامَه وإحياءَه صلاةً ودُعاءً وقراءةً للقرآن، يَنْتَفِعُ به المؤمنُ أيَّما انتفاع في صحته وإيمانه ونشاطه، فيُصبح مسرور البال،

<sup>(</sup>۱) زاد المعاد (٤/ ٢٢١).

طَيِّبٌ النفس، يشعر بالنشاط والهمّةِ التي تقوده إلى معالِيْ الأمور، وتُحفّزُه على تنظيم واستغلالِ وقتِه.

نسأل الله تعالى أنْ يجعلنا من السبّاقين للخيرات، الْمُدركين أعلى الدرجات، إنه على كلّ شيءٍ قدير.









## الأسباب المعينة على قيام الليل

اعلم \_ رعاك الله تعالى \_ أنّ هناك أسبابًا تُعينك على قيام الليل، منها:

أُولًا: دعاءُ الله والإلحاحُ عليه بأن يُعينك على القيام.

فادع الله في سجودك وجميع أحوالك أن يُعينك على قيام الله، واجعل قيام الله ومُنْيتك، ولن يُخيّب الله عبدًا صدقه، ولن يردّ الله عبدًا أكثر من قرع بابه.

ثانيًا: تبييتُ النية قبل النوم للقيام آخر الليل، والله تعالى إذا علم صدق العبد أعانه ووفقه.

ولا تقل في نفسك: إنْ وجدتُ نشاطًا وكفايةً في النوم قمت وصلّيت، بل اعقدِ النيةَ الجازمةَ على ذلك.

ثالثًا: عدمُ الإكثار من العشاء، وعدمُ النوم بعده مُباشرة.

ومن المعلوم أن تأخير العشاء أو كثرته مُثبِّطٌ عن قيام الليل؛ لأنّ النوم على شبَع يُصيب الجسم بالخمول والكسل، وربما آذاه الشَّبَعُ فنام مُتأخرًا، وإسْتبقظ ثقبلًا خاملًا، قد أرهقه العشاءُ وتبعاتُه.

رابعًا: وضع الأسباب الحسية المعينة على الاستيقاظ، فضع منبّهًا بالقرب منك، ومنبّهًا قويًّا بعيدًا عنك، حتى لا يتركك تنام، وإذا قمت لإطفائه ذهب عنك النوم.

خامسًا: مُجاهدة النفس على قيام الليل، وإكراهها وعدمُ الاستجابةِ لرغباتها وشهواتها، والله تعالى وعد وهو أصدق من وعد، أنه سيهدي ويُرشد ويُعين من جاهد وصبر، قال تعالى: ﴿وَٱلَّذِينَ جَهَدُواْ فِينَا لَنَهُدِينَهُمُ شَبُلَنَا وَإِنَّ اللّهَ لَمَعَ ٱلْمُحْسِنِينَ ﴿ العنكبوت: ٦٩].

أَيْ: لنُبَصِّرَنَّهم طُرُقَنَا النافعة اليسيرةَ فِي الدُّنْيَا وَالْآخِرَةِ.

فإذا جاهدت قيام الليل هداك لسبل الخير التي لم تكن تخطر على بالك، وتنشَّطت للقيام بأعمالٍ صالحة، واكْتسابِ علومٍ نافعة، وأرزاقٍ مُدرّة، ولذائذ وسعادةٍ وراحة نفسية عجيبة.

وما إنْ تُجاهد نفسك مُدة وتتكلف قيام الليل، حتى تأنس بعد ذلك بقيام الليل وتتحرى وقته؛ بل وتتمنى ألا يطلع الفجر من شدة أنسك وسعادتك، وطمأنينتك بترتيل آيات ربّك، وقربك من خالقك وخلوتك به سبحانه، فأيّ سعادة وراحة في الدنيا تُساوي هذه السعادة والراحة؟ وأيّ شعور بالأمان والإيمان أعظم من ذلك؟

قال العلامة ابن عثيمين رحمه الله تعالى: «اعلم ـ عِلْمَ إنسانٍ مُجَرِّب ـ أنك إذا أكرهتَ نفسكَ على طاعة الله أحببتَ الطاعة وألفتها، وصرتَ بعد ما كنتَ تكرهها تأبى نفسُك إذا أردتَ أنْ تتخلف عنها»(١). اه.

سادسًا: النوم المبكر، وكيف يرجو قيامَ الليل من ينام مُتأخرًا، وهو يعلم أنّه سيصعب عليه القيام؛ لإرهاقه وعدم اكتفائه بنومه؟

وينبغي للمسلم ألا يحرص على الاجتماعات بعد صلاة العشاء، فقد ثبت في «الصحيحين» (٢): «أَنَّ رَسُولَ اللهِ ﷺ كَانَ يَكْرَهُ النَّوْمَ قَبْلَ العِشَاءِ وَالحَدِيثَ يَعْدَهَا».

<sup>(</sup>۱) شرح رياض الصالحين (۱/ ١٢٠).

<sup>(</sup>۲) البخاري (۵۲۸)، ومسلم (۲٤۷).

وهذه الكراهية فيما لا مصلحة فيه من الحديث.

وقد ذكر الْعُلَمَاءُ بعض الحكمِ من كراهة الحديث فيما لا مصلحة منه بعد صلاة العشاء، منها:

أُولًا: أَنَّ الصَّلَاةَ قَدْ كَفَّرَتْ خَطَايَا المؤمنِ فَيَنَامُ عَلَى سَلَامَةٍ، وَقَدْ خَتَمَ الْكُتَّابُ صَحِيفَتَهُ بِالْعِبَادَةِ، فَإِنْ هُوَ سَمَرَ وَتَحَدَّثَ فَسَيَمْلَؤُهَا بِالْقبيح، وَيَحْعَلُ خَاتِمَتَهَا اللَّعْوَ وَالْبَاطِلَ، وَلَيْسَ هَذَا مِنْ فِعْلِ الْمُؤْمِنِينَ.

ثانيًا: أنَّ السَّمَرَ فِي الْحَدِيثِ مَظِنَّةُ غَلَبَةِ النَّوْمِ آخِرَ اللَّيْلِ، فَيَنَامُ عَنْ قِيَامِ آخِرِ اللَّيْلِ، وَرُبَّمَا يَنَامُ عَنْ صَلَاةِ الصُّبْحِ.

وهذا أمرٌ مُلاحظ ملموسٌ.



<sup>(</sup>١) يُنظر: تفسير القرطبي (١٢/ ١٣٩).



هذا والله تعالى أعلم وأحكم، وأجلّ وأكرم، والحمد لله الذي تتم بنعمتِه الصالحات، وتُستدرّ بتوفيقه الْمكرمات، وتُنال بطاعتِه العطايا والهبات.

وصلّى الله وسلّم على رسوله، وآله وصحبه وتابعيهم بإحسان، وسلم تسليمًا كثيرًا.

فرغت منه مساء يوم الأحد، الموافق للثالث عشر من شهر رجب، لعام ثمان وثلاثين وأربع مائة وألف.





- ١ مجموع فتاوى شيخ الإسلام، جمع: عبد الرحمٰن بن قاسم.
  - ٢ \_ تفسير القرطبي.
- ٣ ـ جامع البيان في تأويل القرآن، لمحمد بن جرير الطبري، المحقق: أحمد محمد شاكر.
  - التحرير والتنوير، لابن عاشور، الناشر: مؤسسة التاريخ العربي.
- معالم التنزيل في تفسير القرآن، والمعروف بتفسير البغوي، لمحيي السُّنَّة أبي محمد الحسين بن مسعود بن محمد بن الفراء البغوي، المحقق: عبد الرزاق المهدى.
- 7 تيسير الكريم الرحمٰن في تفسير كلام المنان، عبد الرحمٰن بن ناصر، المحقق: عبد الرحمٰن بن معلا اللويحق.
- ٧ الجامع لأحكام القرآن، لأبي عبد الله القرطبي، تحقيق: أحمد البردوني وإبراهيم أطفيش.
  - ٨ ـ صحيح البخاري.
    - ٩ \_ صحيح مسلم.
    - ١٠ \_ سنن النسائي.
  - ١١ \_ موطأ الإمام مالك.
  - ١٢ \_ مسند الإمام أحمد، تحقيق: شعيب الأرنؤوط.
    - ۱۳ ـ سنن أبي داود.
    - ۱٤ ـ سنن ابن ماجه.
    - ١٥ \_ صحيح الجامع للألباني.
- 17 ـ المعجم الكبير، لأبي القاسم الطبراني، المحقق: حمدي بن عبد المجيد السلفي.
- ۱۷ ـ فتح الباري، لابن حجر، المحقق: عبد العزيز بن عبد الله بن باز ومحب الدين الخطيب.

- 1. المنتقى شرح الموطأ، لأبي الوليد سليمان بن خلف الباجي الأندلسي، الناشر: مطبعة السعادة.
- 19 ـ إرشاد الساري لشرح صحيح البخاري، للقسطلاني، الناشر: المطبعة الكبرى الأميرية.
- ٢٠ ـ التمهيد لما في الموطأ من المعاني والأسانيد، لابن عبد البر، تحقيق: مصطفى بن أحمد العلوي، محمد عبد الكبير البكري.
  - ٢١ ـ شرح صحيح البخاري، لابن بطال، تحقيق: أبو تميم ياسر بن إبراهيم.
    - ۲۲ ـ شرح رياض الصالحين، لابن عثيمين.
- **٢٣ ـ شرح السُّنَّة،** للبغوي الشافعي، تحقيق: شعيب الأرنؤوط، محمد زهير الشاويش.
- **٢٤ ـ الإسرائيليات والموضوعات في كتب التفسير، للدكتور: محمد بن محمد أبو** شهبة.
- ٢٥ العقان في علوم القرآن، لجلال الدين السيوطي، المحقق: محمد أبو الفضل إبراهيم.
  - ٢٦ النشر في القراءات العشر، لابن الجزري، المحقق: على محمد الضباع.
- ۲۷ ـ شرح طيبة النشر في القراءات العشر، لأبي القاسم محب الدين النَّوَيْري، الناشر: دار الكتب العلمية، تقديم وتحقيق: الدكتور مجدي محمد سرور سعد باسلوم.
- ۲۸ ـ غيث النفع في القراءات السبع، لعلي بن محمد بن سالم النوري الصفاقسي المقرئ المالكي، الناشر: دار الكتب العلمية، المحقق: أحمد محمود عبد السميع الشافعي الحفيان.
  - ٢٩ ـ فضائل القرآن، لأبي عبيد.
  - ٣٠ ـ القواعد والإشارات في أصول القراءات، لأحمد بن عمر الحموي الحلبي.
    - ٣١ \_ البرهان في علوم القرآن، للزركشي، تحقيق: محمد أبو الفضل إبراهيم.
      - ٣٢ ـ المصاحف، لأبي بكر ابن أبي داود، تحقيق: محمد عبده.
- ٣٣ ـ الانتصار للقرآن، للقاضي أبي بكر الباقلاني المالكي، تحقيق: د. محمد عصام القضاة.
- ٣٤ ـ جمال القراء وكمال الإقراء، لعلي بن محمد السخاوي، دراسة وتحقيق: عبد الحق عبد الدايم سيف القاضي.

- **٣٥ ـ الانتصار للقرآن، لأبي بكر الباقلاني المالكي، تحقيق: د. محمد عصام القضاة.**
- ٣٦ ـ فنّ الترتيل وعلُومُه، للدكتور: أحمد الطويل، طباعة وزارة الشؤون الإسلاميّة.
  - ٣٧ \_ منجد المقرئين ومرشد الطالبين، لابن الجزرى.
- ٣٨ ـ الإبانة عن معاني القراءات، لمكي بن أبي طالب، المحقق: الدكتور عبد الفتاح إسماعيل شلبي.
- ٣٩ ـ مناهل العرفان في علوم القرآن، لمحمد عبد العظيم الزُّرْقاني، الناشر: مطبعة عيسى البابي الحلبي وشركاه.
  - ٤ فضائل القرآن، لابن كثير، الناشر: مكتبة ابن تيمية.
    - ٤١ ـ الأرجوزة المنبهة، للإمام الداني.
      - ٤٢ ـ متن الجزرية.
- 27 \_ إتحاف فضلاء البشر في القراءات الأربعة عشر، أحمد بن محمد البناء، المحقق: أنس مهرة.
  - ٤٤ \_ المدخل لدراسة القرآن الكريم، لمحمد بن محمد بن سويلم أبو شُهبة.
- ٤ دراسات في علوم القرآن الكريم، أ. د. فهد بن عبد الرحمٰن بن سليمان الرومي.
  - ٤٦ ـ القراءات الشاذة وتوجيهها من لغة العرب، للشيخ: عبد الفتاح القاضي.
- ٤٧ ـ عناية المسلمين باللغة العربية خدمة للقرآن الكريم، تأليف: أ. د. أحمد بن محمد الخراط. الناشر: مجمع الملك فهد لطباعة المصحف الشريف.
  - ٤٨ ـ مدخل في علوم القراءات، للدكتور: السيد رزق الطويل.
- **23 ـ** الكامل في القراءات والأربعين الزائدة عليها، لأبي القاسم الهُذَلي، المحقق: جمال بن السيد بن رفاعي.
- ٥ جامع البيان في القراءات السبع، لأبي عمرو الداني، الناشر: جامعة الشارقة.
- **١٥ ـ السبعة في القراءات، لابن مجاهد البغدادي (المتوفى: ٣٢٤هـ)، المحقق:** شوقى ضيف.
  - ٧٥ \_ محاضرات في علوم القرآن، لأبي عبد الله غانم بن قدوري.
    - ٣٥ ـ حكم الاختيار وضوابطه، للدكتور: أمين إدريس.
- 20 جمع القران في مراحله التاريخية من العصر النبوي إلى العصر الحديث،
   تأليف: محمد شرعى أبو زيد.
  - ٥٥ \_ تأويل مشكل القرآن، لابن قتيبة، المحقق: إبراهيم شمس الدين.

- **٥٦ ـ غيث النفع في القراءات السبع، للصفاقسي، المحقق: أحمد محمود** عبد السميع الشافعي.
- ٧٥ ـ قواعد التجويد على رواية حفص عن عاصم بن أبي النجود، لعبد العزيز بن عبد الفتاح القارئ.
  - ٨٥ الإتقان في تجويد القرآن، للدكتور: عبد الله بن صالح العبيد.
- **٩٥ ـ** الإسرائيليات والموضوعات في كتب التفسير، للدكتور: محمد بن محمد أبو شهة كَلِّلَةُ.
  - ٦٠ ـ مباحث في علوم القرآن، لصبحى الصالح.
- 71 ـ المرشد الوجيز إلى علوم تتعلق بالكتاب العزيز، لأبي شامة، المحقق: طيار آلتي قولاج.
  - ٦٢ ـ العرضة الأخيرة: دلالتها وأثرها، للدكتور: ناصر القثامي.
  - ٦٣ \_ صفحات من علوم القرآن، للدكتور: عبد القيوم بن عبد الغفور السندي.
    - ٦٤ ـ في رحاب القرآن الكريم، للدكتور: محمد سالم محيسن.
- **٦٥ ـ الصارم المسلول على شاتم الرسول،** لشيخ الإسلام ابن تيمية، دراسة وتحقيق: محمد محيى الدين عبد الحميد.
  - 77 جامع المسائل لابن تيمية، تحقيق: محمد عزير شمس.
- 77 ـ المستدرك على مجموع فتاوى شيخ الإسلام، جمعه ورتّبه وطبعه على نفقته: محمد بن عبد الرحمٰن بن قاسم.
- ٦٨ ـ إعلام الموقعين عن ربِّ العالمين، لابن قيم الجوزية، دراسة وتحقيق: طه عبد الرؤوف سعد.
  - 79 \_ زاد المعاد في هدي خير العباد، لابن القيم، الناشر: مؤسسة الرسالة.
- ٧٠ ـ الفصل في الملل والأهواء والنحل، لأبي محمد على بن أحمد بن سعيد بن
   حزم الأندلسي القرطبي الظاهري.
  - ٧١ الاستذكار، لابن عبد البر، تحقيق: سالم محمد عطا، محمد علي معوض.
    - ٧٢ \_ حياة السلف بين القول والعمل، تأليف: أحمد بن ناصر الطيار.
      - ٧٣ \_ موسوعة ابن أبى الدنيا.
- ٧٤ ـ مختصر قيام الليل وقيام رمضان وكتاب الوتر، للمَرْوَزِي، اختصرها: العلامة أحمد بن على المقريزي.
  - ٧٥ ـ شرح رياض الصالحين، للعلّامة محمد بن صالح بن محمد العثيمين.

- ٧٦ ـ الشرح الممتع على زاد المستقنع، للعلَّامة محمد بن صالح بن محمد العثيمين، دار النشر: دار ابن الجوزى.
  - ٧٧ ـ الكتاب، لسيبويه، المحقق: عبد السلام محمد هارون.
    - ٧٨ ـ لسان العرب، لابن المنظور.
- ٧٩ ـ العين، للخليل بن أحمد بن عمرو بن تميم الفراهيدي البصري، المحقق: د. مهدي المخزومي، د. إبراهيم السامرائي.
- ٠٨ ـ مختار الصحاح، لزين الدين أبي عبد الله محمد بن أبي بكر بن عبد القادر الحنفى الرازي، المحقق: يوسف الشيخ محمد.
- ٨١ ـ المحتسب في تبيين وجوه شواذ القراءات والإيضاح عنها، لأبي الفتح عثمان بن جنى، الناشر: وزارة الأوقاف.
  - ٨٢ تهذيب اللغة، لمحمد بن أحمد بن الأزهري.
- ۸۳ ـ معاني القرآن وإعرابه، لأبي إسحاق الزجاج، المحقق: عبد الجليل عبده شلبي.
- ٨٤ النهاية في غريب الحديث والأثر، لابن الأثير، الناشر: المكتبة العلمية، تحقيق: طاهر أحمد الزاوي، محمود محمد الطناحي.
  - ٨٥ أخبار أبي القاسم الزجاجي، لأبي القاسم الزجاجي.
  - ٨٦ \_ معجم حفاظ القرآن عبر التاريخ، لمحمد سالم محيسن.
    - ٨٧ ـ تهذيب سير أعلام النبلاء.

## الفهرس

| لصفحة | الموضوع                                                                                              |
|-------|------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ٥     | المقدمة                                                                                              |
| 11    | ١ ـ كيفيّة بداية كتابة القرآن وتدوين القراءات، وذكرُ مدارس الصحابة ﴿ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ |
| 10    | ٢ ـ معنى الأحرف لغة وشرعًا                                                                           |
| ۲.    | ٣ ـ هل الأحرف السبعة موجودةٌ كلّها اليوم؟                                                            |
| ٤٨    | ٤ ـ معنى العرضة الأخيرة وأثرُها على القرآن الكريم]                                                   |
| ٥٣    | ٥ ـ معنى علم القراءات، وموضوعُه، واستمدادُه، وفائدتُه، وغايتُه                                       |
| ٥٤    | ٦ ـ هل القراءات متواترة؟ وهل أصلها الأحرف السبعة؟                                                    |
| ٥٦    | ٧ ـ ما هي القراءات الشاذة؟                                                                           |
| 70    | ٨ ـ حكم القراءة بالقراءات الشاذة؟                                                                    |
| ٧٥    | ٩ ـ شروط قبول القراءة                                                                                |
| ٨٠    | ١٠ ـ القراءات العشر متواترة، وما زاد عنها تُعتبر شاذّة                                               |
| ۸۳    | ١١ ـ القراءات المشهورة هي اختياراتٌ للقراء من الأحرف السبعة                                          |
| ۲۸    | ١٢ ـ بيان أنّ القارئ الْمنسوبة إليه القراءة لم ينفرد بها                                             |
| ۸۹    | ١٣ ـ بيان أن الاعتماد في نقل القرآن على حفظ القلوب لا على المصاحف                                    |
| ٩١    | ١٤ ـ القراءة سُنَّةٌ وطريقةٌ مُتَّبعة يأخذها الآخر عن الأول                                          |
| 97    | ١٥ ـ لا يشترط التقيّد باختيارات هؤلاء القراء إلا لمن الْتزم قراءة أحدهم                              |
|       | ١٦ - كيفيّة النطق بكلمات القرآن ثابتةٌ عن النبي عَيْدٌ، وليست من اجتهاد                              |
| 1 • 1 | القُرّاء                                                                                             |

| الصفحة | الموضوع                                                                                                                          |
|--------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ١٠٨    | ۱۷ ـ الفرق بين مصاحف عثمان ومصحف أبي بكر ﷺ، ومعنى نزول القرآن بلسان قريش                                                         |
| ۱۱٤    | ١٨ ـ الْحِكَمُ مِن نزول القرآن على سبعة أحرف                                                                                     |
| 119    | ١٩ ـ الأحرف السبعة ليست هي القراءات السبع باتفاق العلماء                                                                         |
| 171    | ٢٠ ـ فوائد من قصّة أُبَيِّ بْنِ كَعْبٍ رَفِيْهُ، وموقفه حين علم أنَّ القرآن أُنزل على أكثر من حرف                                |
| ۱۲٤    | ٢١ ـ فوائد من قصة عُمَر بْنِ الخَطَّابِ مع هِشَام بْنَ حَكِيمٍ عَلَيْهَا                                                         |
| 771    | ٢٢ ـ اعتقاد الإمام أبي عمرو الدانيّ من كتابةِ القرآن وجمّعه وغير ذلك                                                             |
| ۱۳.    | ۲۳ ـ معنى الترتيلِ وأهميته وأنواعُه                                                                                              |
| ١٣٦    | ٢٤ ـ ترتيلُ وتجويد القرآن ليس نمطًا خاصًّا به؛ بل نزل بلسانٌ عربيٌّ مُبين                                                        |
| ۱۳۸    | <ul> <li>٢٥ ـ ما يُستفاد من عَرْضِ رَسُولِ اللهِ ﷺ الْقُرْآنَ عَلَى جِبْرِيلَ ﷺ كُلَّ عامٍ فِي</li> <li>رَمَضَانَ كله</li> </ul> |
| ١٤٠    | ٢٦ ـ كراهة التكلّف في التجويد                                                                                                    |
| 184    | <ul> <li>٢٧ ـ يجوز في مقام التعليم ما لا يجوز في مقام الصلاة بالناس وقراءة القرآن</li> <li>عندهم</li> </ul>                      |
| 1 2 7  | ٢٨ ـ حكم اللحن في الصلاة، وحكم الصلاة خلف إمام يلحن؟                                                                             |
| 101    | ٢٩ ـ استحباب قراءة الأئمة المتقنين للقراءات في صلاتهم بعدة روايات                                                                |
| 100    | ٣٠ ـ خطوات تدريس الشاطبية والقراءات                                                                                              |
| 101    | ٣١ ـ توجيهات لمن أراد القراءة على قارئ مُتقن                                                                                     |
| 109    | ٣٢ ـ الطريقة الصحيحة لضبط القراءات                                                                                               |
| 171    | ٣٣ ـ الرد على ذمّ وانتقاصِ ابن قتيبة للإمام حمزةَ رحمهما الله تعالى                                                              |
| ١٦٤    | ٣٤ ـ إشكال وجوابه حول كتابة البسملة في الفاتحة                                                                                   |
| \ 7 V  | ٣٠ الذُّ وثوارُ قراءة القرآن قراءةً ومحمجةً وُحدة                                                                                |

| الصفحا | الموضوع                                                |
|--------|--------------------------------------------------------|
| ١٧٤    | ٣٦ ـ لذةُ قراءةِ القرآنِ في قيامِ الليل                |
| ١٨٠    | ٣٧ ـ [الفوائدُ والمنافع الصحيَّة والدينيّة لقيام الليل |
| ١٨٥    | ٣٨ ـ الأسباب المعينة على قيام الليل                    |
| ١٨٩    | الخاتمة                                                |
| 191    | المراجع                                                |
| 197    | الفهرس                                                 |