

«مَعَنَالِم النازيل»

للإمَام مجيئ لسُنة أبي مُجدر أنحسَين بن مِسْعُود البَعُويّ ( المتوفى - ١٦٥ هـ)

المجارات دس

حَقَقَه وَخَرَجَ أَحَادِيثَة مِحْرُوبِرِكُولِالْمِزِ جَمَانِ مِعْرِيدِةِ سِلِمانَ مِلْمُ الْحُرْنِ



الرياض ـــ شارع عسير ـــ ص. ب : ۲۰ تايفون : ۲۰۵۹۲۷/٤۲۰۹۶

٦٤٠٤ (الخالف عَبَانَا) العاه

نوئيز النخوي «معالم النازيل»



.

.

 سيوريخاالت





مدنية(١)

سُورَةُ أَنزَلْنَهَا وَفَرَضْنَهَا وَأَنزَلْنَا فِيهَآءَ ايَتِ بِيِّنَتِ لَعَلَّكُمْ نَذَكُمْ فَذَكَرُونَ اللَّهِ وَالنَّافِيمَةُ وَلَا تَأْخُذُكُم بِمَارَأَفَ أَفِي وَعِيْمُ مَامِأْنَةَ جَلْدَةً وَلَا تَأْخُذُكُم بِمِمَارَأَفَ أَفِي النَّهِ وَالنَّوْمِ الْآخِرِ وَلِيَشْهَدْ عَذَا بَهُمَا طَآبِفَةً مِنَ اللَّهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرُ وَلِيَشْهَدْ عَذَا بَهُمَا طَآبِفَةً مِنَ اللَّهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ وَلِيشُهُدُ عَذَا بَهُمَا طَآبِفَةً مِنَ

﴿ سُورة ﴾، أي: هذه سورة، ﴿ أَنْزِلْنَاهَا وَفَرَضْنَاهَا ﴾ ، قرأ ابن كثير، وأبو عمرو: ﴿ وَفَرَّضَنَاهَا ﴾ بتشديد الراء، وقرأ الآخرون بالتخفيف، أي: أوجبنا ما فيها من الأحكام وألزمناكم العمل بها. وقيل: معناه قدرنا ما فيها من الحدود، والفرض: التقدير، قال الله عزّ وجلّ: ﴿ فنصف ما فرضتم ﴾ (البقرة – ٢٣٧)، أي: قدرتم، ودليل التخفيف قوله عزّ وجلّ: ﴿إن الذي فرض عليك القرآن ﴾ (القصص – ٢٥٨)، وأما التشديد فمعناه: ﴿ وفصلناه وبيناه. وقيل: هو بمعنى الفرض الذي هو بمعنى الإيجاب ٤٣٠ أيضاً، والتشديد للتكثير لكثرة ما فيها من الفرائض، أي: أوجبناها عليكم وعلى من بعدكم إلى قيام الساعة. ﴿ وأنزلنا فيها آيات بينات ﴾ ، واضحات، ﴿ لعلكم تذكرون ﴾ ، تتعظون .

قوله عزّ وجلّ : ﴿الزانيةُ والزاني فاجلدوا كلَّ واحدٍ منهما مائةَ جلدةٍ ﴾، أراد إذا كانا حرين بالغين عاقلين بكرين غير محصنين (فاجلدوا): فاضربوا كل واحد منهما مائة جلدة، يقال جلده إذا ضرب جِلْدَه، كما يقال رأسه وبطنه، وذكر بلفظ الجلد لثلا يبرح ولا يضرب

<sup>(</sup>١) مدنية كلها بإجماع العلماء، أخرج ابن مردويه عن ابن عباس قال: نزلت سورة النور بالمدينة، وأخرج عن ابن الزبير مثله . انظر: الدر المنثور: ١٢٤/٦، زاد المسير: ٣/٦ .

#### 

بحيث يبلغ اللحم، وقد وردت السنة أنه يجلد مائة ويغرب عاماً (١) وهو قول أكبر أهل العلم، وإن كان الزاني محصناً فعليه الرجم، ذكرناه في سورة النساء (٢).

﴿ وَلا تَأْخَذُكُم بَهِمَا رَأَفَةً ﴾، رحمة ورقة، وقرأ ابن كثير (رأفة) بفتح الهمزة ولم يختلفوا في سورة الحديد أنها ساكنة لمجاورة قوله ورحمة، والرأفة معنى في القلب، لا ينهى عنه لأنه لا يكون باختيار الإنسان .

روي أن عبدالله بن عمر جلد جارية له زنت، فقال للجلاد: اضرب ظهرها ورجليها، فقال له ابنه: لا تأخذكم بهما رأفة في دين الله، فقال يابني إن الله عزّ وجلّ لم يأمرني بقتلها وقد ضُربت فأوجعت (٣).

واختلفوا في معنى الآية، فقال قوم: لا تأخذكم بهما رأفة فتعطلوا الحدود ولا تقيموها، وهذا قول مجاهد وعكرمة وعطاء وسعيد بن جبير والنخعي والشعبي. وقال جماعة: معناها ولا تأخذكم بهما رأفة فتخففوا الضرب ولكن أوجعوهما ضرباً، وهو قول سعيد بن المسيب والحسن، قال الزهري: يجتهد في حد الزنا والفرية ويخفف في الشرب. وقال قتادة: يجتهد في حد الزنا ويخفف في الشرب والفرية .

﴿ فِي دِينِ الله ﴾، أي: في حكم الله، ﴿ إِنْ كُنتُم تؤمنُونَ بِاللهِ واليوم الآخر ﴾، معناه أن المؤمن لا تأخذه الرأفة إذا جاء أمر الله تعالى .

﴿ وليشهدُ ﴾ ، وليحضر ، ﴿ عدابهما ﴾ حدَّهما إذا أقيم عليهما ﴿ طائفة ﴾ ، نفر ، ﴿ من المؤمنين ﴾ ، قال مجاهد والنخعي : أقله رجل واحد فما فوقه ، وقال عكرمة وعطاء : رجلان فصاعداً . وقال الزهري وقتادة : ثلاثة فصاعداً . وقال مالك وابن زيد: أربعة بعدد شهود الزنا .

قوله عز وجل: ﴿الزاني لا ينكح إلّا زانيةً أو مشركةً والزانيةُ لا ينكحها إلا زانٍ أو مشركةً و وحُرِّم ذلك على المؤمنين﴾، اختلف العلماء في معنى الآية وحكمها، فقال قوم: قدم المهاجرون المدينة وفيهم فقراء لا مال لهم ولا عشائر، وبالمدينة نساء بغايا يكرين أنفسهن، وهنَّ يومئذ أخصب

<sup>(</sup>٢) انظر فيما سبق: ١٨١/٢.

<sup>(</sup>٣) أخرجه الطبري: ٦٧/١٨ وانظر: الدر المنثور: ٢٥/٦–١٢٦.

أهل المدينة، فرغب ناس من فقراء المسلمين في نكاحهن لينفقن عليهم، فاستأذنوا رسول الله عَلَيْكُم فنزلت هذه الآية (١) ﴿ وحُرّم ذلك على المؤمنين ﴾ أن يتزوجوا تلك البغايا لأنهن كن مشركات، وهذا قول مجاهد وعطاء بن أبي رباح وقتادة والزهري والشعبي، ورواية العوفي عن ابن عباس وقال عكرمة: نزلت في نساء بمكة والمدينة، منهن تسع لهن رايات كرايات البيطار يعرفن بها، منهن أم مهزول جارية السائب بن أبي السائب المخزومي، وكان الرجل ينكع الزانية في الجاهلية يتخذها

منهن أم مهزول جارية السائب بن أبي السائب المخزومي، وكان الرجل ينكح الزانية في الجاهلية يتخذها مأكلة، فأراد ناس من المسلمين نكاحهن على تلك الجهة، فاستأذن رجل من المسلمين رسول الله على الله عنه في نكاح أم مهزول واشترطت له أن تنفق عليه، فأنزل الله هذه الآية (٢).

وروى عمرو بن شعيب عن أبيه عن جده قال: كان رجل يقال له مرثد بن أبي مرثد الغنوي كان يحمل الأسارى من مكة حتى يأتي بهم المدينة، وكانت بمكة بغي يقال لها عناق، وكانت صديقة له في الجاهلية، فلما أتى مكة دعته عناق إلى نفسها، فقال مرثد: إن الله حرّم الزنا، قالت: فانكحني، فقال: حتى أسأل رسول الله عَيِّلَةِ، قال: فأتيت النبي عَيِّلَةٍ فقلت: يارسول الله أنكح عناقاً؟ فأمسك رسول الله عَيِّلَةٍ فلم يرد شيئاً، فنزلت: ﴿والزانية لا ينكحها إلا زان أو مشرك فدعاني فقرأها على وقال لي: لا تنكحها "ك

فعلى قول هؤلاء كان التحريم خاصاً في حق أولئك دون سائر الناس.

وقال قوم: المراد من النكاح هو الجماع، ومعناه: الزاني لا يزني إلا بزانية أو مشركة، والزانية لا تزني إلا بزان أو مشرك، وهو قول سعيد بن جبير والضحاك بن مزاحم. ورواية الوالبي عن ابن عباس، قال يزيد بن هارون: إن جامعها وهو مستحل فهو مشرك، وإن جامعها وهو مُحرِّم فهو زان، وكان ابن مسعود يحرم نكاح الزانية ويقول: إذا تزوج الزاني بالزانية فهما زانيان أبداً. وقال الحسن: الزاني المجلود لا ينكح إلا زانية مجلودة والزانية المجلودة لا ينكحها إلا زان مجلود. قال سعيد بن المسيب وجماعة: إن حكم الآية منسوخ، فكان نكاح الزانية حراماً بهذه الآية فنسخها قوله تعالى: «وأنكحوا الأيامي منكم» فدخلت الزانية في أيامي المسلمين (٤).

<sup>(</sup>١) قطعة من حديث عزاه السيوطي في الدر: (١٢٧/٦) لابن أبي حاتم .

<sup>(</sup>٢) أخرجه الإمام أحمد: ١٥٩/٢ وانظر: أسباب النزول للواحدي ص ٣٦٤ـ٣٦٦، تفسير الطبري: ٧١/١٨ .

<sup>(</sup>٣) أخرجه أبو داود في النكاح، باب: قوله تعالى: «الزاني لا ينكح إلا زانية» ٦/٣، والترمذي في تفسير سورة النور: ٢١/٩ ٢٣-٢٦ من وقال: «هذا حديث حسن غريب لانعرفه إلا من هذا الوجه»، والنسائي في النكاح، باب: تزويج الزانية ٦٦/٦-٦٧ من حديث عبدالله بن عمرو بن العاص، وصححه الحاكم ١٦٦/٢ وأقره الذهبي، والطبري: ٧١/١٨.

٤) ذكر هذه الأقوال الطبري: ٧٤/١٨ عن قال مرجحاً:
 وأولى الأقوال في ذلك عندي بالصواب قول من قال: عنى بالنكاح في هذا الموضع: الوطء، وأن الآية نزلت في البغايا المشركات ذوات الرايات، وذلك لقيام الحجة على أن الزانية من المسلمات حرام على كل مشرك، وأن الزاني من المسلمين =

## وَٱلَّذِينَ يَرْمُونَ ٱلْمُحْصَنَاتِ ثُمَّ لَرَيَا تُواْ بِأَرْبِعَةِ شُهَالَاءَ فَاجْلِدُوهُرْثَمَانِينَ جَلْدَةً وَلَا نَقْبَلُواْ فَكُمْ شَهَادَةً أَبَدُا وَأُولِكِيكَ هُمُ ٱلْفَاسِقُونَ ٢

واحتج من جوز .نكاح الزانية بما أخبرنا أبو الفرج المظفر بن إسماعيل التميمي، أخبرنا أبو القاسم حمزة بن يوسف السهمي، أخبرنا أبو أحمد عبدالله بن عدي الحافظ، أخبرنا الحسن بن فرج، أخبرنا عمرو بن خالد الحراني، أخبرنا عبيدالله عن عبدالكريم الجزري، عن أبي الزبير، عن جابر، أن رجلاً أتى النبي عَيِّلِهُ فقال يارسول الله إن أمرأتي لا تدفع يَدَ لامِس ؟ قال: طلقها، قال: فإني أحبها وهي جميلة، قال: استمتع بها. وفي رواية غيره (فأمسكها إذاً)(١).

وروي أن عمر بن الخطاب ضرب رجلاً وامرأة / في زنى وحرَّض أن يجمع بينهما فأبى الغلام(٢) .

قوله عزّ وجلّ : ﴿والذين يرمون المحصنات ثم لم يأتوا بأربعة شهداء فاجلدوهم ثمانين جلدة﴾، أراد بالرمي القذف بالزنا، وكلّ من رمى محصناً أو محصنة بالزنا، فقال له: زنيت أو يازاني فيجب عليه جلد ثمانين جلدة، إن كان حراً، وإن كان عبداً فيجلد أربعين، وإن كان المقذوف غير محصن، فعلى القاذف التعزير .

وشرائط الإحصان خمسة: الإسلام والعقل والبلوغ والحرية والعفة من الزنى، حتى أن من زنى مرة في أول بلوغه ثم تاب وحسنت حالته وامتد عمره فقذفه قاذف فلا حدّ عليه. فإن أقر المقذوف على نفسه بالزنا أو أقام القاذف أربعة من الشهود على زناه سقط الحدّ عن القاذف، لأن الحد الذي وجب عليه حد الفرية وقد ثبت صدقه.

وقوله: ﴿والذين يرمون المحصنات﴾، أي: يقذفون بالزنا المحصنات، يعني المسلمات الحرائر العفائف ﴿ثُمْ لَمْ يَأْتُوا بِأُربِعَة شهداء﴾ يشهدون على زناهن ﴿فاجلدوهم ثَمَانِين جلدة﴾، أي: اضربوهم ثمانين جلدة. ﴿ولا تقبلوا لهم شهادة أبداً وأولئك هم الفاسقون﴾ .

<sup>=</sup> حرام عليه كل مشركة من عبدة الأوثان. فمعلوم إذْ كان ذلك كذلك، أنه لم يُعْنَ بالآية أن الزاني من المؤمنين لا يعقد عقد نكاح على عفيفة من المسلمات، ولا ينكع إلا بزانية أو مشركة. وإذ كان ذلك كذلك، فبيَّنَ أن معنى الآية: الزاني لا يزني إلا بزانية لا تستحل الزنا، أو بمشركة تستحله.

<sup>(</sup>۱) أخرجه أبو داود في النكاح، باب: النبي عن تزويج من لم يلد من النساء: ٥/٣، والنسائي في النكاح، باب: تزويج الزانية: ٦٧/٦-٢٨، وفي الطلاق، باب: ما جاء في الخلع: ١٧٠/٦ وقال: وهذا الحديث ليس بنابت، وعبدالكريم ليس بالقوي، وهارون بن رئاب أثبت منه وقد أرسل الحديث، وهارون ثقة وحديثه أولى بالصواب من حديث عبدالكريم. وقال السندي في حواشيه على النسائي: ووقيل: هذا الحديث موضوع، وردًّ بأنه حسن صحيح، ورجال سنده رجال الصحيحين، فلا يلتفت إلى قول من حكم عليه بالوضع والله أعلم،

<sup>(</sup>٢) أخرجه عبدالرزاق في المصنف: ٢٠٣/٧\_٢٠٤، وسعيد بن منصور في السنن: ٢٢٤/١، والبيهقي: ١٥٥/٧.

# إِلَّا ٱلَّذِينَ تَابُواْمِنُ بَعْدِ ذَلِكَ وَأَصْلَحُواْ فَإِنَّ ٱللَّهُ عَفُورٌ رَّحِيمٌ وَ وَٱلَّذِينَ يَرْمُونَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ إِلَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ إِلَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ إِلَّا اللَّهُ اللّلَهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللّهُ اللَّهُ اللّهُ اللّهُ اللّلْمُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ ال

﴿إِلا الذين تابوا من بعد ذلك وأصلَحُوا فإن الله غفور رحيم ﴾، اختلف العلماء في قبول شهادة القاذف بعد التوبة، وفي حكم هذا الاستثناء: فذهب قوم إلى أن القاذف ترد شهادته بنفس القذف، وإذا تاب وندم على ما قال وحسنت حالته قُبلت شهادته، سواء تاب بعد إقامة الحدّ عليه أو قبله. لقوله تعالى : ﴿إِلا الذين تابوا﴾، وقالوا: الاستثناء يرجع إلى الشهادة وإلى الفسق، فبعد التوبة تقبل شهادته، ويزول عنه اسم الفسق. يروى ذلك عن ابن عباس وعمر، وهذا قول سعيد بن جبير ومجاهد وعطاء وطاووس وسعيد بن المسيب وسليمان بن يسار والشعبي وعكرمة وعمر بن عبدالعزيز والزهري وبه قال مالك والشافعي.

وذهب قوم إلى أن شهادة المحدود في القذف لا تقبل أبداً وإن تاب، وقالوا: الاستثناء يرجع إلى قوله: ﴿وَأُولُئُكُ هُم الفاسقون﴾، وهو قول النخعي وشريح وأصحاب الرأي، وقالوا: بنفس القذف لا ترد شهادته ما لم يحدّ.

قال الشافعي: وهو قبل أن يُحَدَّ شر منه حين يحد، لأن الحدود كفارات، فكيف يردونها في أحسن حاليه ويقبلونها في شر حاليه .

وذهب الشعبي إلى أن حد القذف يسقط بالتوبة، وقال: الاستثناء يرجع إلى الكل.

وعامة العلماء على أنه لا يسقط بالتوبة إلا أن يعفو عنه المقذوف فيسقط، كالقصاص يسقط بالعفو، ولا يسقط بالتوبة .

فإن قيل: إذا قبلتم شهادته بعد التوبة فما معنى قوله ﴿أَبِداً ﴾ ؟ .

قيل: معناه لا تقبل شهادته أبداً ما دام مُصِرًاً على قذفه، لأن أبد كل إنسان مدته على ما يليق بحاله. كما يقال: لا تقبل شهادة الكافر أبداً: يراد ما دام كافراً(۱).

قوله عزّ وجلّ : ﴿والذين يرمون أزواجهم﴾، أي: يقذفون نساءهم، ﴿ولَم يكن هُم شهداءُ﴾، يشهدون على صحة ما قالوا، ﴿إلا أنفسُهم﴾، أي: غير أنفسهم، ﴿فشهادةُ أحدِهم أربعُ شهاداتٍ بالله إنّه لمن الصادقين﴾، قرأ حمزة والكسائي وحفص: «أربع شهادات» برفع العين على خبر الابتداء، أي: فشهادة أحدهم أي: فشهادة أحدهم أن يشهد أربع شهادات، وقرأ الآخرون بالنصب، أي: فشهادة أحدهم أن يشهد أربع شهادات بالله إنّه لمن الصادقين .

<sup>(</sup>١) انظر تفصيلاً لهذه الأقوال مع الترجيح عند الطبري: ٧٦/١٨.

#### وَٱلْخَامِسَةُ أَنَّ لَعَنْتَ ٱللَّهِ عَلَيْهِ إِن كَانَ مِنَ ٱلْكَذِبِينَ

﴿ وَالْحَامَسَةُ أَنَّ لَعَنَهُ اللهُ عَلَيْهِ إِنْ كَانَ مِنَ الْكَافِبِينَ ﴾، قرأ نافع ويعقوب وأنَّ خفيفة وكذلك الثانية (لعنةُ الله) رفع، ثم يعقوب قرأ (غضبُ، بالرفع، وقرأ نافع (غضِبَ) بكسر الضاد وفتح الباءَ على الماضي «الله» رفع، وقرأ الآخرون «أن» بالتشديد فيهما، (لعنة) نصب، و(غضَب) بفتح الضاد على الإسم، والله جر، وقرأ حفص عن عاصم ووالخامسة، الثانية نصب، أي: ويشهد الشهادة الخامسة، وقرأ الآخرون بالرفع على الابتداء وخبره في أن كالأولى .

وسبب نزول هذه الآية ما أخبرنا أبو الحسن السرخسي، أخبرنا زاهر بن أحمد، أخبرنا أبو إسحاق إبراهيم بن عبدالصمد الهاشمي، أخبرنا أبو مصعب، عن مالك عن ابن شهاب أن سهل بن سعد الساعدي أخبره أن عويمر العجلاني جاء إلى عاصم بن عدي الأنصاري فقال له: ياعاصم أرأيت لو أن رجلاً وجد مع امرأته رجلاً أيقتله فتقتلونه، أم كيف يفعل؟ سل لي عن ذلك ياعاصمُ رسولَ الله عَلِيْتُهِ، قال: فسأل عاصم رسول الله عَلِيْتُهِ عن ذلك، فكره رسول الله عَلِيْتُهُ المسائل وعابها حتى كبر على عاصم ما سمع من رسول الله عَيْنَاتُه، فلما رجع عاصم إلى أهله جاءه عويمر فقال له: ياعاصم ماذا قال لك رسول الله عليه فقال عاصم لعويمر، لم تأتني بخير، قد كره رسول الله عَلِيْتُهُ المسألة التي سألته عنها، فقال عويمر، والله لا أنتهي حتى أسأله عنها، فجاء عويمر ورسول الله عَلَيْكُ وسط الناس فقال: يارسول الله أرأيت رجلاً وجد مع امرأته رجلاً أيقتله فتقتلونه أم كيف يفعل؟ فقال رسول الله عَلِيلِهُ : «قد أنزل فيك وفي صاحبتك فاذهب فآتِ بها»، فقال سهل: فتلاعنا وأنا مع الناس عند رسول الله عَلِيُّكُم، فلما فرغا من تلاعنهما قال عويمر: كذبتُ عليها يارسول الله إِن أُمسكتها، فطلقُها ثلاثاً قبل أن يأمره رسول الله عَلَيْهِ .

قال مالك قال ابن شهاب: فكانت تلك سنة المتلاعنين(١).

وقال محمد بن إسماعيل أخبرنا إسحاق، أخبرنا محمد بن يوسف، أخبرنا الأوزاعي، أخبرنا الزهري بهذا الإسناد بمثل معناهوزاد: ثم قال رسول الله عليه : «انظروا فإن جاءت به أسحم أدعج العينين عظيم الإليتين، حدلج الساقين، فلا أحسب عويمراً إلا قد صدق عليها، وإن جاءت به / أحيمر كأنه [وجوه](٢) فلا أحسب عويمر إلا قد كذب عليها، فجاءت به على النعت الذي نعت رسول الله

أخرجه مالك في الموطأ، باب ما جاء في اللعان برقم (٣٤): ٥٦٢/٥-٥٦٧، وأخرجه البخاري في الطلاق، باب: اللعان ومن طلقٌ بعد اللعان: ٤٤٦/٩ وفي مواضع أخرى، ومسلم في أول باب اللعان، برقم: (١٤٩٢) ١١٣٠ــ١١٣٠، والمصنف في شرح السنة: ٢٥٠/٩ .

في (ب، وحرة: والوَحَرَةُ: دُويِّية شبه الوزغة تلزق بالأرض جمعها وَحَرٌّ، ومنه وَحَر الصدر، وهو الحقد والغيظ، سمي به لتشبثه بالقلب، ويقال: فلان وَحِرُ الصدر: إذا دبت العداوة في قلبه كدبيب الوَحَرة .

مالله من تصديق عويمر<sup>(۱)</sup>. فكان بعد ينسب إلى أمه .

أخبرنا عبدالواحد المليحي، أخبرنا محمد بن عبدالله النعيمي، أخبرنا أحمد بن يوسف، أخبرنا محمد بن إسماعيل، أخبرنا محمد بن بشار، أخبرنا ابن أبي عدي، عن هشام بن حسان، أخبرنا عكرمة، عن ابن عباس، أن هلال بن أمية قذف امرأته عند رسول الله علي بشريك بن سحماء، فقال النبي علي الله الله أو حد في ظهرك»، فقال: يارسول الله إذا رأى أحدنا على امرأته رجلاً ينطلق يلتمس البينة؟ فجعل النبي علي يقول: «البينة وإلا حد في ظهرك»، فقال هلال: والذي بعثك بالحق إني لصادق، ولينزلن الله ما يبرىء ظهري من الحد، فنزل جبريل وأنزل عليه: ﴿والله ين يرمون أزواجهم فقرأ حتى بلغ ﴿إنْ كان من الصادقين فانصرف النبي علي فأرسل إليهما، فجاء هلال فشهد والنبي علي فقول: «إن الله يعلم أن أحدكم كاذب، فهل منكما تائب»؟ ثم قامت فشهدت فلما كانت عند الخامسة وقفوها وقالوا إنها موجبة، قال ابن عباس فتلكأت ونكصت حتى ظننا به أكحل العينين (٢)، سابغ الإليتين (١)، خدلج الساقين (٤)، فهو لشريك بن سحماء»، فجاءت به أكحل العينين (٢)، سابغ الإليتين (١)، خدلج الساقين (٤)، فهو لشريك بن سحماء»، فجاءت به أكحل العينين (٢)، شابغ الإليتين (١)، خدلج الساقين (٤)، فهو لشريك بن سحماء»، فجاءت به أكحل العينين (٢)، هقال النبي علي فقال النبي علي فله سائه الولا ما مضى من كتاب الله لكان لي وله شأن (٥).

وروى عكرمة عن ابن عباس: قال لما نزلت: ﴿والذين يومون المحصنات﴾ الآية. قال سعد ابن عبادة: لو أتيت لكاع وقد تفخذها رجل لم يكن لي أهيجه حتى آتي بأربعة شهداء، فوالله ما كنت لآتي بأربعة شهداء حتى يفرغ من حاجته ويذهب، وإن قلت ما رأيت إن في ظهري لثمانين جلدة، فقال رسول الله عيلية: «يامعشر الأنصار ألا تسمعون ما قال سيدكم»؟ قالوا: لا تلمه، فإنه رجل غيور، ما تزوج امرأة قط إلا بكراً، ولا طلق امرأة له فاجتراً رجل منا أن يتزوجها، فقال سعد: يارسول الله بأيي أنت وأمي والله إني لأعرف أنها من الله وأنها حق ولكن عجبت من ذلك لما أخبرتك، فقال النبي عيلية: «فإن الله يأيي إلا ذلك»، فقال صدق الله ورسوله، قال: فلم يلبثوا إلا يسيراً حتى جاء ابن عم له يقال له هلال بن أمية من حديقةٍ له، فرأى رجلاً مع امرأته يزني بها، فأمسك حتى أصبح، فلما أصبح غدا على رسول الله عيلية وهو جالس مع أصحابه، فقال:

<sup>(</sup>۲) شدید سوادهما .

<sup>(</sup>٣) تام الإليتين، عظيمهما.

<sup>(</sup>٤) عظيمهما.

<sup>(</sup>٥) أخرجه البخاري في تفسير سورة النور، باب: ﴿ويدرأ عنها العذاب أن تشهد أربع شهادات بالله إنه لمن الكاذبين﴾ ٤٤٩/٨ وفي مواضع أخرى، والمصنف في شرح السنة: ٩/٩ ٢٥- ٢٦٠ .

يارسول الله إني جئت أهلي عشاءً فوجدت رجلاً مع امرأتي، رأيت بعيني وسمعت بأذني، فكره رسول الله عَيْسَةٍ ما أتاه به، وثقل عليه حتى عرف ذلك في وجهه، فقال هلال: والله يارسول الله إني لأرى الكراهية في وجهك مما أتيتك به، والله يعلم إني لصادق وما قلت إلَّا حقاً، وإني لأرجو أن يجعل الله لي فرجاً، فهمّ رسول الله عَلِيْكُ بضربه، فقال: واجتمعت الأنصار فقالوا ابتُلِينا بما قال سعد، يجلد هلال وتبطل شهادته، وإنهم لكذلك، ورسول الله عَيْظُة يريد أن يأمر بضربه، إذْ نزل عليه الوحى، فأمسك أصحابه عن كلامه حين عرفوا أن الوحى قد نزل عليه، حتى فرغ، فأنزل الله عزّ وجلّ : ﴿والذين يرمون أزواجهم﴾، إلى آخر الآيات فقال رسول الله عَلَيْكَ : «أبشر ياهلال فإن الله قد جعل لك فرجاً» فقال: لقد كنت أرجو ذلك من الله، فقال رسول الله عَلَيْكُم: أرسِلوا إليها، فجاءت، فلما اجتمعا عند رسول الله عَلِيلَةٍ قيل لها فكذَّبتْ، فقال رسول الله عَلِيلَةِ: إن الله يعلم أن أحدكما كاذب فهل منكما تائب؟ فقال هلال: يارسول الله بأبي أنت وأمى قد صدقتُ وما قلت إلَّا حقاً، فقال رسول الله عَلِيُّ لاعِنُوا بينهما، فقيل لهلال: اشهد، فشهدَ أربع شهادات بالله إنه لمن الصادقين، فقال له عند الخامسة: ياهلال اتق الله، فإن عذاب الدنيا أهون من عذاب الآخرة، وإن عذاب الله أشد من عذاب الناس، وإن هذه الخامسة هي الموجبة التي توجب عليك العذاب، فقال هلال: والله لا يعذبني الله عليها كما لم يجلدني عليها رسول الله عَلَيْكُم، فشهد الخامسة: أنّ لعنة الله عليه إن كان من الكاذبين. ثم قال للمرأة: اشهدي، فشهدت أربع شهادات بالله إنه لمن الكاذبين، فقال لها عند الخامسة ووقفها: اتقى الله فإن الخامسة موجبة وإن عذاب الله أشد من عذاب الناس، فتلكأت ساعة وهمَّتْ بالاعتراف ثم قالت: والله لا أفضح قومي، فشهدت الخامسة: أن غضب الله عليها إن كان من الصادقين، ففرَّق رسول الله عَلِيْكَةُ بينهما (١)، وقضى بأن الولد لها ولا يدعى لأب ولا يرمى ولدها، ثم قال رسول الله عَيْلِيَّةٍ: إن جاءت به كذا وكذا فهو لزوجها وإن جاءت به كذا وكذا فهو للذي قيل فيه»، فجاءت به غلاماً كأنه جمل أورق، على الشبه المكروه، وكان بعد أميراً على مصر، لا يدري من أبوه .

وقال ابن عباس في سائر الروايات، ومقاتل: لما نزلت: ﴿والذين يرمون المحصنات﴾ الآية، فقرأها رسول الله عَيْظَةُ يوم الجمعة على المنبر فقام عاصم بن عدي الأنصاري فقال: جعلني الله فداك، إن رأى رجل منّا مع امرأته رجلاً فأخبر بما رأى جُلدَ ثمانين جلدة، وسماه المسلمون فاسقاً، ولا تقبل شهادته أبداً، فكيف لنا بالشهداء ونحن إذا التمسنا الشهداء كان الرجل فرغ من حاجته ومرّ ؟ وكان لعاصم هذا ابن عم يقال له عويمر، وله امرأة يقال لها خولة بنت قيس بن محصن،

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم في اللعان، برقم (١٤٩٨): ١١٣٥/٢، وأخرج بعضه المصنف في شرح السنة: ٩٦٥/٩.

فأتى عويمر / عاصماً وقال: لقد رأيت شريك بن السمحاء على بطن امرأتي خولة، فاسترجع عاصم، وأتى رسول الله عَلِيْكُ في الجمعة الأحرى، فقال: يارسول الله ما أسرع ما ابتليت بالسؤال الذي سألت في الجمعة الماضية في أهل بيتي، فأخبره وكان عويمر وخولة وشريك كلهم بني عمٌّ عاصم، فدعا رسول الله عَلِيْكُ بهم جميعاً، وقال لعويمر: «اتق الله في زوجتك وابنة عمك ولا تقذفها بالبهتان» فقال: يارسول الله أقسم بالله إني رأيت شريكاً على بطنها وإني ما قربتها منذ أربعة أشهر، وإنها حبلي من غيري، فقال رسول الله عَلِيْتُ للمرأة: «اتقى الله ولا تخبري إلا بما صنعت» فقالت: يارسول الله إن عويمراً رجل غيور، وإنه رآني وشريكاً يطيل السمر ونتحدث، فحملته الغيرة على ما قال، فقال رسول الله عَلِيْكِ لشريك: «ما تقول»؟ فقال: ما تقوله المرأة كذب، فأنزل الله عزّ وجلّ : ﴿وَالَّذِينَ يَرْمُونَ أَزُواجِهُمُ﴾ الآية، فأمر رسول الله عَلِيُّكُم حتى نودي الصلاة جامعة، فصلي العصر ثم قال لعويمر: قم، فقام فقال: أشهدُ بالله بأن حولة لزانية وإني لمن الصادقين، ثم قال في الثانية أشهد إني رأيت شريكاً على بطنها، وإني لمن الصادقين، ثم قال في الثالثة أشهد بالله إنها حبلي من غيري وإني لمن الصادقين، ثم قال في الرابعة أشهد بالله إني ما قربتها منذ أربعة أشهر وإني لمن الصادقين، ثم قال في الخامسة: لعنة الله على عُويمر \_ يعنى نفسه \_ إن كان من الكاذبين فيما قال، ثم أمره بالقعود، وقال لخولة: قومي فقامت، فقالت: أشهد بالله ما أنا بزانية وإن عويمراً لمن الكاذبين، ثم قالت في الثانية أشهد بالله أنه ما رأى شريكاً على بطني وإنه لمن الكاذبين، ثم قالت في الثالثة أشهد بالله إني حبلي منه وإنه لمن الكاذبين، ثم قالت في الرابعة أشهد بالله إنه ما رآني قط على فاحشة وإنه لمن الكاذبين، ثم قالت في الخامسة غضب الله على حولة \_ تعنى نفسها \_ إن كان من الصادقين. فَفَرَّق رَسُولَ الله عَيْرِ لِللهِ عَلَيْكُ بِينهما، وقال لولا هذه الأيمان لكان لي في أمرهما رأي، ثم قال : «تحينوا بها الولادة فإن جاءت به [أصيهب](١) [أثيبج](٢) يضرب إلى السواد فهو لشريك، وإن جاءت به أُورِق<sup>(٣)</sup> جَعْداً جُمالياً (٤) خدلج الساقين (٥) فهو لغير الذي رُميت به». قال ابن عباس فجاءت بأشبه خلق الله بشريك<sup>(٦)</sup> .

والكلام في حكم الآية : أن الرجل إذا قذف امرأته فموجبه موجب قذف الأجنبي في وجوب الحدِّ عليه إن كانت محصنة، أو التعزير إن لم تكن محصنة، غير أن المخرج منهما مختلف؛ فإذا قذف

<sup>(</sup>١) الأصيه: تصغير الأصهب، وهو الذي يعلوه صهبة، وهي كالشقرة، وفي و أ ،: (بأصهب، بدلاً من (به أصيهب، .

<sup>(</sup>٢) الأثبيج: تصغير الأثبج، وهو الناتيء الثبج، والثبج: ما بين الكاهل ووسط الظهر وفي ﴿ أَ ﴾ جاءت العبارة: وأسلح أسحب، .

<sup>(</sup>٣) أورق: يميل لونه للون الرماد .

<sup>(</sup>٤) جُمالياً : الجمالي: العظيم الخلق، شبه خلقه بخلق الجمل .

<sup>(</sup>٥) الخدلج: العظيم الساقين.

<sup>(</sup>٦) أخرجه الطبري مختصراً: ٨٤/١٨ .

#### وَيَدْرَوُّا عَنْهَا ٱلْعَذَابَ أَن تَشْهَدَ أَرْبَعَ شَهَدَتِ بِاللَّهِ إِنَّهُ وَلَمِنَ ٱلْكَذِبِينَ فَي وَالْخَمِسَةَ أَنَّ عَضَبَ ٱللَّهِ عَلَيْهَ آإِن كَانَ مِنَ ٱلصَّندِقِينَ ()

أجنبياً يقام الحدُّ عليه، إلا أن يقيم أربعة من الشهود على زناه ، أو يقرَّ به المقذوف فيسقط عنه حد القذف، وفي الزوجة إذا وجد أحد هذين أو لاعَنَ يسقط عنه الحد، فاللعان في قذف الزوجة بمنزلة البينة، لأن الرجل إذا رأى مع امرأته رجلاً ربما لا يمكنه إقامة البينة عليه ولا يمكنه الصبر على العار، فجعل الله اللعان حجة له على صدقه، فقال تعالى : «فشهادة أحدهم أربع شهادات بالله إنه لمن الصادقين»، وإذا أقام الزوج البينة على زناها أو اعترفت بالزنا سقط عنه الحد واللعان، إلا أن يكون هناك ولد يريد نفيه فله أن يلاعن لنفيه .

وإذا أراد الإمام أن يلاعن بينهما يبدأ فيقيم الرجل ويلقنه كلمات اللعان، فيقول: قل أشهد بالله إني لمن الصادقين فيما رميت به فلانة بالزنا، وإن كان قد رماها برجل بعينه سماه بعينه باللعان، وإن رماها بجماعة سماهم، ويقول الزوج كما يلقنه الإمام، وإن كان ولد أو حَمْل يريد نفيه يقول: وإن هذا الولد أو الحمل لمن الزنا ما هو مني، ويقول في الخامسة: علي لعنة الله إن كنت من الكاذبين فيما رميت به فلانة، وإذا أتى بكلمة منها من غير تلقين الحاكم لا تكون محسوبة، فإذا فرغ الرجل من اللعان وقعت الفرقة بينه وبين زوجته وحرمت عليه على التأبيد، وانتفى عنه النسب وسقط عنه حد القذف، ووجب على المرأة حد الزنا، إن كانت محصنة ترجم، وإن كانت غير محصنة تجلد وتغرب، فهذه خمسة أحكام تتعلق كلها بلعان الزوج.

قوله عزّ وجلّ : ﴿ويدرأ﴾، يدفع، ﴿عنها العدابَ أن تشهدَ أربعَ شهاداتِ بالله إنه لمن الكاذبين﴾ .

﴿ وَالْحَامِسَةَ أَنَّ غَضَبَ الله عليها إِن كَانَ مِن الصادقين ﴾. وأراد بالعذاب الحدَّ، كما قال في أول السورة: «وليشهد عذابهما طائفة من المؤمنين» أي: حدَّهما، ومعنى الآية: أن الزوج إذا لاعَن وجب على المرأة حد الزنا، وإذا وجب عليها حدّ الزنا بلعانه فأرادت إسقاطه عن نفسها فإنها تلاعن، فتقوم وتشهد بعد تلقين الحاكم أربع شهاداتٍ بالله إنه لمن الكاذبين فيما رماني به، وتقول في الخامسة على غضبُ الله إن كان زوجي من الصادقين فيما رماني به .

ولا يتعلق بلعانها إلا حكم واحد وهو سقوط الحد عنها، ولو أقام الزوج بينة على زناها فلا يسقط الحد عنها باللعان .

وعند أصحاب الرأي: لا حدّ على من قذف زوجته، بل موجبه اللعان، فإن لم يلاعن يحبس حتى يلاعن، فإذا لاعن الزوج وامتنعت المرأة عن اللعان حبست حتى تلاعن

### وَلَوْلَا فَضَلُ اللَّهِ عَلَيْكُمْ وَرَحْمَتُهُ وَأَنَّ اللَّهَ تَوَّابُ حَكِيمٌ

وعند الآخرين اللعان حجة على صدقه، والقاذف إذا قعد عن إقامة الحجة على صدقه لا يحبس بل يحد كقاذف الأجنبي إذا قعد عن إقامة البينة .

وعند أبي حنيفة موجب اللعان وقوع الفرقة ونفي النسب، وهما لا يحصلان إلا بلعان الزوجين جميعاً، وقضاء القاضي .

وفرقةُ اللعان فرقة فسخ عند كثير من أهل العلم وبه قال الشافعي، وتلك الفرقة متأبدة حتى لو كذب الزوج نفسه يقبل ذلك فيما عليه دون ما له، فيلزمه الحد ويلحقه الولد / ولكن لا يرتفع ٣٦/أ تأبيد التحريم .

وعند أبي حنيفة فرقة اللعان فرقة طلاق فإذا كذب الزوج نفسه جاز له أن ينكحها .

وإذا أتى ببعض كلمات اللعان لا يتعلق به الحكم. وعند أبي حنيفة إذا أتى بأكثر كلمات اللعان قام مقام الكل في تعلق الحكم به .

وكل من صح يمينه صح لعانه حراً كان أو عبداً، مسلماً أو ذمياً، وهو قول سعيد بن المسيب وسليمان بن يسار والحسن، وبه قال ربيعة ومالك والثوري والشافعي وأكثر أهل العلم. وقال الزهري والأوزاعي وأصحاب الرأي: لا يجري اللعان إلا بين مسلمين حرّين غير محدودين، فإن كان الزوجان أو أحدهما رقيقاً أو ذمياً أو محدوداً في قذف فلا لعان بينهما .

وظاهر القرآن حجة لمن قال يجري اللعان بينهما، لأن الله تعالى قال: ﴿والذين يرمون أزواجهم﴾، ولم يفصل بين الحر والعبد والمحدود وغيره كما قال: «الذين يظاهرون من نسائهم» (المجادلة \_ ٢)، ثم يستوي الحر والعبد هنا في الظهار، ولا يصح اللعان إلا عند الحاكم أو خليفته.

ويغلَّظ اللعان بأربعة أشياء: بعدد الألفاظ، والمكان، والزمان، وأن يكون بمحضر جماعة من الناس. أما الألفاظ المستحقة فلا يجوز الإخلال بها، وأما المكان فهو أن يلاعن في أشرف الأماكن، إن كان بمكة فبين الركن والمقام، وإن كان بالمدينة فعند المنبر، وفي سائر البلاد ففي المسجد الجامع عند المنبر، والزمان هو أن يكون بعد صلاة العصر، وأما الجَمْع فأقلهم أربعة، والتغليظ بالجمع مستحب، حتى لو لاعَنَ الحاكم بينهما وحده [جاز] (١)، وهل التغليظ بالمكان والزمان واجب أو مستحب؟ فيه قولان.

قوله: ﴿ وَلُولا فَضْلُ الله عليكم ورحمتُهُ وأن الله توابّ حكيم ﴾، جواب لولا محذوف، يعني لعاجلكم بالعقوبة، ولكنه ستر عليكم ودفع عنكم الحدّ باللعان، وإن الله تواب يعود على من يرجع عن المعاصي بالرحمة، حكيم فيما فرض من الحدود.

<sup>(</sup>١) ساقط من «أ».

إِنَ ٱلَّذِينَ جَآءُ وبِٱلْإِفْكِ عُصْبَةٌ مِنْكُمْ لَا تَعْسَبُوهُ شَرًّا لَكُمْ بَلْهُو خَيْرُلَكُمْ لِلهُو خَيْرُلَكُمْ لِلهُ وَكُمْ لِلهُو خَيْرُلَكُمْ لِلهُو خَيْرُلَكُمْ لِلهُ وَكُلِّ اللهِ عَلَيْهُ اللهِ عَلَيْهُ اللهِ عَلَيْهُ اللهِ عَلَيْهُ اللهُ عَظِيمٌ اللهُ اللهُ عَظِيمٌ اللهُ اللهُ عَلَيْمٌ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ

قوله عزّ وجلّ : ﴿إِنّ الذين جاؤوا بالإِفْكِ عُصْبةٌ منكم ﴾ الآيات، سبب نزول هذه الآية ما أخبرنا عبد الواحد المليحي، أخبرنا أحمد بن عبدالله النعيمي، أخبرنا محمد بن يوسف، أخبرنا محمد بن إسماعيل، أخبرنا عبدالعزيز بن عبدالله، أخبرنا إبراهيم بن سعد، عن صالح، عن ابن شهاب قال: حدثني عروة بن الزبير، وسعيد بن المسيب، وعلقمة بن وقاص، وعبيد الله بن عبدالله بن عبدالله بن مسعود، عن عائشة رضى الله عنها زوج النبي عَلَيْكُ حين قال لها أهل الإفك ما قالوا، وكلهم حدثني طائفة من حديثها، وبعضهم كان أوعى لحديثها من بعض وأثبت له اقتصاصاً، وقد وعيت عن كل رجل منهم الحديث الذي حدثني عن عائشة، وبعض حديثهم يُصدّق بعضاً.

قالوا: قالت عائشة: كان رسول الله عَلَيْكَ إذا أراد سفراً أقرع بين أزواجه وأيهن خرج سهمها خرج بها النبي عَلَيْكَ معه، قالت عائشة: فأقرع بينا في غزوة غزاها، فخرج فيها سهمي، فخرجت مع رسول الله عَلِيْكَ بعدما أنزل الحجاب، فكنت أحمل في هودج وأنزل فيه، فسرنا حتى إذا فرغ رسول الله عَلِيْكَ من غزوته تلك، وقفل ودنونا من المدينة قافلين آذن ليلة بالرحيل، فقمت حين آذنوا بالرحيل فمشيت حتى جاوزت الجيش، فلما قضيت شأني أقبلت إلى رحلي فلمست صدري فإذا عِقد لي من جزع ظفار (۱) قد انقطع فرجعت، فالتمست عقدي فحبسني ابتغاؤه. قالت: وأقبل الرهط الذين كانوا يرحلون بي فاحتملوا هودجي فرحلوه على بعيري الذي كنت أركب عليه وهم يحسبون أني فيه، وكان النساء إذ ذاك خفافاً لم يهبلن و لم يغشهن اللحم إنما يأكلن العُلقة (۱) من الطعام، فلم يستنكر القوم خفة الهودج حين رفعوه وحملوه، وكنت جارية حديثة السن، فبعثوا الجمل وساروا، ووجدت عقدي بعدما استمر الجيش، فجئت منازلهم وليس بها منهم داع ولا مجيب، فتيممت منزلي الذي كنت به وظننت أنهم سيفقدونني فيرجعون إلي، فبينا أنا جالسة في منزلي غلبتني عني فنمت، وكان صفوان بن المعطل السُلَمي ثم الذَّكُواني من وراء الجيش فأصبح عند منزلي فرأى عيني فنمت، وكان صفوان بن المعطل السُلَمي ثم الذَّكُواني من وراء الجيش فأصبح عند منزلي فرأى سواد إنسان نائم فعرفني حين رآني وكان رآني قبل الحجاب، فاستيقظت باسترجاعه حين عرفني، موني، ومني، عرفني، عرفني، عرفني، عرفني، عرفني، عرفني، وكان رآني قبل الحجاب، فاستيقظت باسترجاعه حين عرفني، ومني، عرفني، عرفني عرفني، عرفني،

 <sup>(</sup>۱) جزع: حرز معروف في سواده بياض كالعروق، قال ابن القطاع: هو واحد لا جمع له، وقال ابن سيده: هو جمع واحدة جزعة وهو بالفتح.

<sup>(</sup>٢) ما يُتبلغ به من العيش.

فخمرت وجهى بجلبابي، ووالله ما تكلمنا بكلمة ولا سمعت منه كلمة غير استرجاعه، وهوى حتى أناخ راحلته فوطيء على يدها، فقمت إليها فركبتها، فانطلق يقود بي الراحلة حتى أتينا الجيش موغرين في نحر الظهيرة وهم نزول .

قالت: فهلك من هلك، وكان الذي تولى كبر الإفك عبدالله بن أبتى بن سلول، قال عروة أخبرت أنه كان يشاع ويتحدث به عنده فيقره ويستمعه ويستوشيه .

وقال عروة أيضاً: لم يسم من أهل الإفك أيضاً إلا حسان بن ثابت ومسطح بن أثاثة وحمنة " بنت جحش في ناس آخرين لا علم لي بهم غير أنهم عصبة، كما قال الله تعالى: ﴿والذي تولى كبره﴾ قال: عبدالله بن أبي بن سلول، قال عروة: كانت عائشة تكره أن يسب عندها حسان، وتقول: إنه الذي قال:

فإنَّ أَبِي ووالدَتِي وعِرضي لِعِرْض محمدٍ منكم وقَاءُ قالت عائشة: فقدمنا المدينة، فاشتكيت حين قدمت شهراً، والناس يفيضون في قول أصحاب الإِفك لا أشعر بشيء من ذلك، وهو يريبني في وجعى أني لا أعرف من رسول الله عَلَيْكُم اللطف الذي كنت أرى منه حين أشتكي، إنما يدخل على رسول الله عَلِيلِ فيسلِّم ثم يقول كيف تيكم ؟ ثم ينصرف، فذلك يربيني ولا أشعر بالشرحتي خرجت حين نقهت، فخرجت مع أم مِسطح قِبَل المناصع وكان متبرزنا، وكنا لا نخرج إلا ليلاً إلى ليل، وذلك قبل أن نتخذ الكُنف قريباً من بيوتنا، وأَمْرُنا أمر العرب الأول في التبرُّز قبل الغائط، وكنا نتأذى بالكنف/ أن نتخذها عند بيوتنا . ٣٦/ب

قالت: فانطلقت، أنا وأم مسطح \_ وهي ابنة أبي رهم بن المطلب بن عبدمناف وأمها بنت صخر بن عامر خالة أبي بكر الصديق، وابنها مسطح بن أثاثة بن عباد بن المطلب، فأقبلت أنا وأم مِسطح قِبَل بيتي حين فرغنا من شأننا، فعثرتْ أم مِسطح في مِرْطها، فقالت: تعسَ مسطح، فقلت لها: بئس ما قلت أتسبين رجلاً شهد بدراً ؟ فقالت: أي هَنْتاه(١) أُوله تسمعي ما قال ؟ قالت فقلت: ما قال ؟ فأخبرتني بقول أهل الإفك، قالت فازددت مرضاً على مرضى، فلما رجعت إلى بيتي دخل على رسول الله عَلِيْكُم، ثم قال: كيف تيكم ؟ فقلت له: أتأذن لي أن آتي أبوي ؟ قالت: وأنا أريد أن أستيقن الخبر من قِبَلِهما، قالت: فأذِن لي رسول الله ﷺ، فقلت لأمي: يا أُمَّتَاه ماذا يتحدث الناس ؟ فقالت: يابنية هوِّني عليك فوالله لقلَّ ما كانت امرأة قط رَضيّة (٢) عند رجل يحبها لها ضرائر إلا أكثرن عليها. قالت فقلت: سبحان الله أو لقد تحدث الناس بهذا؟ قالت: فبكيت

أي: حرفٌ نداء للبعيد، وقد يستعمل للقريب حين ينزل منزلة البعيد، وهنتاه: بفتح الهاء وسكون النون وقد تفتح بعدها مثناة وآخرها هاء ساكنة، وقد تضم: أي هذه، وقيل: امرأة، وقيل: بلهي، كأنها نسبتها إلى قلة المعرفة بمكائد الناس .

**<sup>(</sup>Y)** 

تلك الليلة حتى أصبحت لا يرقأ لي دمع ولا أكتحل [بنوم](١)، ثم أصبحت أبكي.

قالت: ودعا رسول الله عَلِيْكُ على بن أبي طالب وأسامة بن زيد حين استلبث الوحي يسألهما ويستشيرهما في فراق أهله، فأما أسامة فأشار على رسول الله عَلِيْكُ بالذي يعلم من براءة أهله وبالذي يعلم لهم في نفسه، فقال أسامة: أهلك ولا نعلم إلا خيراً، وأما على فقال: يارسول الله عَلِيْكُ بَرِيْرَةَ، فقال: الله عليك والنساء سواها كثير، وسلِ الجارية تصدقك، قالت: فدعا رسول الله عَلِيْكُ بَرِيْرَةَ، فقال: أي بريرة هل رأيت من شيء يريبك؟ قالت له بريرة: والذي بعثك بالحق ما رأيت عليها أمراً قط أغمضُه أكثر من أنها جارية حديثة السن، تنام عن عجين أهلها فتأتي الداجن فتأكله.

قالت: فقام رسول الله عَلَيْكُ [من يومه] (٢) فاستعذر من عبدالله بن أبيّ وهو على المنبر، فقال: يامعشر المسلمين من يعذرني من رجل قد بلغني عنه أذاه في أهلي، والله ما علمت على أهلي إلا معي، قالت: فقام سعد خيراً، ولقد ذكروا رجلاً ما علمت عليه إلا خيراً وما يدخل على أهلي إلا معي، قالت: فقام سعد ابن معاذ أخو بني عبدالأشهل، فقال أنا يارسول الله أعذرك فإن كان من الأوس ضربت عنقه، وإن كان من إخواننا من الخزرج أمرتنا ففعلنا أمرك، قالت: وقام رجل من الخزرج وكانت أم حسان بنت عمه من فخذه وهو سعد بن عبادة وهو سيد الخزرج، قالت: وكان قبل ذلك رجلاً صالحاً ولكن احتملته الحمية فقال لسعد: كذبت لعمر الله لا تقتله ولا تقدر على قتله، ولو كان من رهطك ما أحببت أن يقتل فقام أسيد بن حضير وهو ابن عم سعد فقال لسعد بن عبادة: كذبت لعمر الله لنقتلنه، فإنّك منافق تجادل عن المنافقين، قالت: فثار الحيّان الأوسُ والخزرج حتى همّوا أن يقتتلوا ورسول الله عَيْنَة يخفضهم حتى سكتوا وسكت.

قالت: فبكيت يومي ذلك كله لا يرقأ لي دمع ولا أكتحل بنوم، [قالت وأصبح أبواي عندي، وقد بكيت ليلتين ويوماً لا أكتحل بنوم] (٣)، ولا يرقأ لي دمع حتى إني لأظنُّ أن البكاء فالق كبدي فبينا أبواي جالسان عندي، وأنا أبكي فاستأذنتْ عليّ امرأة من الأنصار فأذنتُ لها، فجلست تبكي معي .

قالت: فبينا نحن على ذلك دخل رسول الله عَلَيْكُ علينا فسلم ثم جلس، قالت: ولم يجلس عندي منذ قيل ما قيل قبلها، وقد لبث شهراً لا يُوحى إليه في شأني بشيء، قالت: فتشهد رسول الله علي عنك كذا وكذا فإن كنت بريئة فسيبرئك عليه وإن كنت ألممت بذنب فاستغفري الله وتوبي إليه، فإن العبد إذا اعترف ثم تاب تاب الله عليه.

<sup>(</sup>١) ساقط من ( أ ، .

<sup>(</sup>۲) زیادة من «ب» .

<sup>(</sup>٣) ساقط من «أ».

قالت: فلما قضى رسول الله عليلية مقالته فاض(١) دمعي حتى ما أحس منه قطرة، فقلت لأبي أجب رسول الله عَلِيْكُ فيما قال، فقال أبي: والله ما أدري ما أقول لرسول الله عَلِيْكُ، فقلت لأمي: أجيبي رسول الله عَلِيْتُهُ فيما قال، فقالت أمى: والله ما أدري ما أقول لرسول الله عَلِيْتُهُ، فقلت وأنا جارية حديثة السن لا أقرأ من القرآن كثيراً: إني والله لقد علمت لقد سمعتم هذا الحديث حتى استقر في أنفسكم وصدقتم به، فلئن قلت لكم إني بريئة لا تصدقوني، ولئن اعترفت لكم بأمر والله يعلم أني منه بريئة لتصدقني، فوالله لا أجد لي ولكم مثلاً إلا قول أبي يوسف حين قال: «فصبرٌ جميل والله المستعان على ما تصفون» (يوسف \_ ١٨)، ثم تحولت واضطجعت على فراشي وأنا أعلم والله يعلم أني حينئذ بريئة، وأن الله مبرئي ببراءتي، ولكن والله ما كنت أظن أن الله منزل في شأني وحياً يتلى، لشأني في نفسى كان أحقر من أن يتكلم الله في بأمر، ولكن كنت أرجو أن يرى رسول الله عَيْظَةً في النوم رؤيا يبرئني الله بها، فوالله ما رام رسول الله عَيْظَةً مجلسه ولا خرج أحد من أهل البيت حتى أنزل عليه الوحي(٢) فأخذه ما كان يأخذه من البرحاء حتى إنه ليتحدر منه العرق مثل الجمان، وهو في يوم شاتٍ، من ثقل القول الذي أنزل عليه، قالت: فسري عن رسول الله عَيْضَةً وهو يضحك فكانت أول كلمة تكلم بها أن قال: ياعائشة أما والله فقد برأك الله، قالت: فقالت لي أمى: قومي إليه فقلت: والله لا أقوم إليه فإني لا أحمد إلا الله، قالت: وأنزل الله تعالى: «إن الذين جاؤوا بالإفك عصبة منكم» العشر الآيات، فلما أنزل الله في براءتي قال أبو بكر الصديق، وكان ينفق على مسطح بن أثاثة لقرابته منه وفقره: والله لا أنفق على مسطح شيئاً أبداً بعد الذي قال لعائشة ما قال، فأنزل الله: ﴿ وَلا يَأْتُلُ أُولُو الفَصْلُ مَنكُم والسَّعَةُ ﴾ إلى قوله ﴿غفور رحم قال أبو بكر الصديق: بلى والله إني لأحب أن يغفر الله لي، فرجّع إلى مسطح النفقة التي كان ينفق عليه، وقال: والله لا أنزعها منه أبداً .

قالت / عائشة: وكان رسول الله عَلِيْسَةِ سأل زينب بنت جحش عن أمري فقال لزينب: ماذا ١٣٧ علمت أو رأيت؟ فقالت: يارسول الله أحمي سمعي وبصري، والله ما علمت إلا خيراً، قالت عائشة، وهي التي تساميني من أزواج النبي عَلِيْسَةٍ فعصمها الله بالورع، قالت: وطفقت أختها حمنة تحارب لها فهلكت فيمن هلك.

قال ابن شهاب: فهذا الذي بلغني من حديث هؤلاء الرهط، قالت عائشة: والله إن الرجل الذي قيل له ما قيل ليقول: سبحان الله فوالذي نفسي بيده ما كشفت عن كنف أنثى قط. قالت:

<sup>(</sup>١) في «ب»: قلص.

<sup>(</sup>٢) ساقط من ( أ ) .

ثم قتل بعد ذلك في سبيل الله<sup>(١)</sup>.

ورواه محمد بن إسماعيل عن يحيى بن بكير، أخبرنا الليث عن يونس عن ابن شهاب بإسناد مثله، وقال: وإنْ كنتِ ألممت بذنب فاستغفري الله وتوبي إليه فإن العبد إذا اعترف بذنبه ثم تاب تاب الله عليه، إلى قوله: فهلكت فيمن هلك من أصحاب الإفك(٢).

ورواه أبو أسامة عن هشام بن عروة عن أبيه عن عائشة قالت: ولقد جاء رسول الله عَيْقَة بيتي فسأل عني خادمتي، فقالت: لا والله ما علمت عليها عيباً إلا أنها كانت ترقد حتى تدخل الشاة فتأكل خميرها أو عجينها، فانتهرها بعض أصحابه، فقال: اصدقي رسول الله حتى أسقطوا لها بيه فقالت: سبحان الله والله ما علمت عليها إلا ما يعلم الصائغ على تبر الذهب الأحمر، وفيه قالت: وأنزل على رسول الله عَيْقَة، فرفع عنه وإني لأتبين السرور في وجهه وهو يمسح جبينه، ويقول: أبشري ياعائشة فقد أنزل الله براءتك، فقال لي أبواي: قومي. إليه، فقلت: لا والله لا أقوم إليه، ولا أحمده ولا أحمده ولا أحمده ولا غيرتموه ").

أما تفسير قوله: ﴿إِنَّ الذين جاؤوا بالإفك ﴾ بالكذب، والإفك: أسوأ الكذب، سُمي إفكاً لكونه مصروفاً عن الحق، من قولهم: أفك الشيء إذا قلبه عن وجهه، وذلك أن عائشة كانت تستحق الثناء لما كانت عليه من الحصانة والشرف فمن رماها بالسوء قلب الأمر عن وجهه، ﴿عصبة منكم ﴾ أي: جماعة منهم عبدالله بن أبي بن سلول، ومسطح بن أثاثة، وحسان بن ثابت، وحمنة بنت جحش، زوجة طلحة بن عبيد الله، وغيرهم، ﴿لا تحسبوه شراً لكم ﴾، ياعائشة وياصفوان، وقيل: هو خطاب لعائشة ولأبويها وللنبي عَيِّتُ ولصفوان، يعني: لا تحسبوا الإفك شراً لكم ، ﴿بل هو خير لكم ﴾، لأن الله يأجر كم على ذلك ويظهر براءتكم .

ولكل امرىء منهم، يعني من العصبة الكاذبة ﴿ ما اكتسبَ من الإثم ﴾ أي: جزاء ما اجترح من الذنب على قدر ما خاض فيه، ﴿ والذي تولى كِبْرَهُ ﴾ ، أي: تحمل معظمه فبدأ بالخوض فيه، وألذي تعقوب «كبره» بضم الكاف، وقرأ العامة بالكسر، قال الكسائي: هما لغتان. قال الضحاك: قام بإشاعة الحديث، وهو عبدالله بن أبي بن سلول.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري في المغازي، باب حديث الإفك: ٤٣٥/٣٤ـ ٤٣٥، وفي تفسير سورة النور: ٤٥٥/٥٥، وفي الشهادات: ٢٦٩/٥ وفي مواضع أخرى .

وأخرجه مسلم في التوبة، بابٌ في حديث الإفك وقبول توبة القاذف برقم (٢٧٧٠): ٢١٣٦-٢١٣٦ وأخرج المصنف أوله في شرح السنة: ١٥٣/٩ .

<sup>(</sup>٢) في الموضع السابق من كتاب التفسير، سورة النور: ٤٥٥٨٥٥.

<sup>(</sup>٣) في رواية البخاري معلقاً بصيغة الجزم، باب «إن الذين يحبون أن تشيع الفاحشة...» ٨٨٨٨، ومسلم في التوبة أيضاً: ٢١٣٧/٤ - ٢١٣٨.

#### لَّوْلاَ إِذْ سَمِعْتُمُوهُ ظَنَ ٱلْمُؤْمِنُونِ وَٱلْمُؤْمِنَاتُ بِأَنفُسِمٍ مَذَيْرًا وَقَالُواْ هَاذَا إِفْكُ

وروى الزهري عن عروة عن عائشة ﴿ والذي تولى كبره منهم ﴾ قالت: عبدالله بن أُبيّ بن سلول(١)، والعذاب الأليم هو النار في الآخرة .

وقد روى ابن أبي مُليكة عن عروة عن عائشة في حديث الإفك قالت: ثم ركبت وأخذ صفوان بالزمام فمررنا بملأ من المنافقين، وكانت عادتهم أن ينزلوا منتبذين من الناس، فقال عبدالله بن أبيّ، رئيسُهم: مَنْ هذه؟ قالوا: عائشة قال: والله ما نَجَتْ منه وما نجا منها، وقال: امرأة نبيكم باتت مع رجل حتى أصبحت ثم جاء يقود بها(٢). وشرع في ذلك أيضاً حسان، ومسطح، وحمنة، فهم الذين تولوا كبره.

وقال قوم: هو حسان بن ثابت.

أخبرنا عبد الواحد المليحي، أخبرنا أحمد بن عبدالله النعيمي، أخبرنا محمد بن يوسف، أخبرنا محمد بن إسماعيل، أخبرنا بشر بن خالد، أخبرنا محمد بن جعفر عن شعبة عن سليمان عن أبي الضحاك عن مسروق قال: دخلت على عائشة وعندها حسان بن ثابت ينشد شعراً يشبب بأبيات له، وقال: حصانٌ رَزانٌ ما ثُرَنٌ برِيْبَةٍ وتُصبحُ غَرْثي من لُحومِ الغوافِل<sup>(۱)</sup>

فقالت له عائشة: لكنك لست كذلك، قال مسروق فقلت لها: لِمَ تأذنين له أنَّ يدخل عليك وقد قال الله تعالى : ﴿والذي تولى كبرهُ منهم له عذاب عظيم ﴾؟ قالت: وأي عذاب أشد من العمى (٤)، وقالت: إنه كان ينافح أو يهاجى عن رسول الله عَلَيْكُ (٥).

ويروى أن النِبي عَلِيْكُ أمر بالذين رَمَوْا عائشة فَجُلِدُوا الحَدَّ جميعاً ثمانين ثمانين (٦) .

قوله عزّ وجلّ : ﴿لُولا﴾، هلاّ، ﴿إِذْ سَعَتُمُونَ ظَنّ المؤمنون والمؤمنات بأنفسهم﴾، بإخوانهم، ﴿خِيراً﴾، قال الحسن: بأهل دينهم لأن المؤمنين كنفس واحدة، نظيره قوله تعالى : «ولا تقتلوا

<sup>(</sup>١) انظر: البخاري ٨/٥٥،٢٥٠، صحيح مسلم: ٢١٣١/٤ .

<sup>(</sup>۲) انظر: فتح الباري ۲۱/۸ .

<sup>(</sup>٣) الحصان: العفيفة، والرزان: الرزينة الثابتة التي لا يستخفها الطيش. وتُزُنّ: ترمى وتتهم. والربية: التهمة والشك. وغَرْثى: جائعة، يريد لا تغتاب النساء، والغوافل: جمع غافلة، وهي التي غفل قلبها عن الشر .

<sup>(</sup>٤) قال الحافظ ابن كثير رحمه الله (٢٧٣/٣): «ثم الأكثرون على أن المراد بذلك \_ الذي تولى كبر الإفك \_ إنما هو عبدالله ابن أُبّي بن سلول \_ قبّحه الله تعالى ولعنه \_ وهو الذي تقدم النص عليه في الحديث. وقال ذلك: مجاهد وغير واحد . وقيل: بل المراد به حسان بن ثابت، وهو قول غريب، ولولا أنه وقع في صحيح البخاري ما قد يدل على إيراد ذلك لما كان لإيراده كبير فائدة فإنه من الصحابة الذين لهم فضائل ومناقب، وأحسن مآثره أنه كان يذبُّ عن رسول الله عليه بشعره... » .

<sup>(</sup>٥) أخرجه البخاري في التفسير، باب: «ويين الله لكم الآيات والله عليم حكيم» ٨٥/٨.

<sup>(</sup>٦) انظر: فتح الباري: ٤٧٩/٨، زاد المعاد في هدي خير العباد، لابن القيم: ٣٦٤\_٢٦٣ ـ ٢٦٤.

مُّبِينٌ ﴿ لَكُ لَوْلَا جَاءُ وَعَلَيْهِ بِأَرْبِعَةِ شُهَدَاءً فَإِذْ لَمْ يَأْتُواْ بِٱلشَّهَدَاءِ فَأُولَتِكَ عَنِداً لللهِ عَلَيْكُمْ وَرَحْمَتُهُ فِي الدُّنيا وَالْآخِرَةِ عِنداً لللهِ عَلَيْكُمْ وَرَحْمَتُهُ فِي الدُّنيا وَالْآخِرَةِ لَمَسَكُمْ فِي مَا أَفَضْتُمْ فِيهِ عَذَابٌ عَظِيمٌ عَلَيْكُمْ اللهِ عَلَيْكُمْ وَرَحْمَتُهُ فِي مَا أَفَضْتُمْ فِيهِ عَذَابٌ عَظِيمٌ عَلَيْ

أنفسكم» (النساء ـ ٢٩)، «فسلموا على أنفسكم» (النور ـ ٦١). ﴿وقالوا هذا إفك مبين، أي كذب بيّن .

﴿ لُولاً جَاءُوا عَلَيْهُ بِأُرْبِعَةُ شَهِدَاءَ ﴾ أي: على ما زعموا، ﴿ فَإِذْ لَمْ يَأْتُوا بِالشَهِدَاءُ فَأُولئكُ عَنْدُ اللهِ هُمُ الكَاذِبُونَ ﴾ .

فإن قيل: كيف يصيرون عند الله كاذبين إذ لم يأتوا بالشهداء ومن كذب فهو عند الله كاذب سواء أتى بالشهداء أو لم يأت ؟

قيل: «عند الله» أي: في حكم الله وقيل: معناه كذِّبوهم بأمر الله وقيل: هذا في حق عائشة، ومعناه: أولئك هم الكاذبون في غيبي وعلمي .

﴿ ولولا فضلُ الله عليكم ورحمتُهُ في الدنيا والآخرة لمسّكم فيما أفضتم ﴾، خضتم، ﴿ فيه ﴾، من الإفك، ﴿عذاب عظيم ﴾، قال ابن عباس أي: عذاب لا انقطاع له، يعني: في الآخرة، لأنه ذكر عذاب الدنيا من قبل، فقال تعالى: ﴿ والذي تولى / كبره منهم له عذاب عظيم ﴾، وقد أصابه، فإنه جُلد وحُدَّ. وروت عمرة عن عائشة أن النبي عَلَيْكُ لما نزلت هذه الآية حدّ أربعة نفر: عبدالله ابن أبي، وحسان بن ثابت، ومسطح بن أثاثة، وحمنة بنت جحش (١).

<sup>(</sup>١) أخرج الترمذي عن عائشة قالت: «لما نزل عذري قام رسول الله عَلَيْكُ على المنبر فذكر ذلك وتلا القرآن فلما نزل أمر برجلين وامرأة فضربوا حدهم». تفسير سورة النور: ٣٧/٩، وقال: «هذا حديث حسن غريب لا نعرفه إلا من حديث محمد بن إسحاق».

ووقع تسمية هؤلاء الثلاثة: حسان بن ثابت، ومسطح بن أثاثة، وحمنة بنت جحش عند أبي داود في الحدود، باب في حد القذف: ٢٨٣/٦، وعزاه المنذري للنسائي وقال: «وقد أسنده ابن إسحاق مرة، وأرسله أخرى».

وأخرجه ابن ماجه في الحدود، باب حد القذف: ٨٥٧/٢.

وانظر: تفسير ابن كثير: ٢٧٢/٣ .

وأخرج الطبراني عن سعيد بن جبير مثل حديث عائشة الذي ساقه المصنف، وقال الهيثمي: «وفيه ابن لهيعة، وفيه ضعف، و وبقية رجاله رجال الصحيح». مجمع الزوائد: ٨٠/٧ .

وانظر: فتح الباري: ٤٨١/٩، تحفة الأحوذي: ٣٧/٩ .

وأخرج البزار وابن مردويه بسندٍ حسن، عن أبي هريرة، وفيه: فحدَّ رسول الله عَلِيَّةُ مسطحاً، وحمنة، وحسان . انظر: الدر المنثور: ١٤٦/٦، وراجع: زاد المعاد: ٢٦٣/٣–٢٦٤ .

قوله عزّ وجلّ : ﴿إِذْ تَلقُونه ﴾، تقولونه، ﴿بأَلَسَنتُكُم ﴾، قال مجاهد ومقاتل: يرويه بعضكم عن بعض. وقال الكلبي: وذلك أن الرجل منهم يلقى الرجل فيقول بلغني كذا وكذا يتلقونه تلقياً، وقالَ الزَجَّاج : يلقيه بعضكم إلى بعض، وقرأت عائشة ﴿تَلِقُونه ﴾ بكسر اللام وتخفيف القاف من الولق وهو الكذب، ﴿وتقولون بأفواهكم ما ليس لكم به علم وتحسبونه هيناً ﴾، تظنون أنه سهل لا إثم فيه، ﴿وهو عند الله عظيم ﴾، في الوزر .

وولولا إذْ سمعتموه قلتم ما يكون لنا أن نتكلَّمَ بهذا سبحانك، هذا اللفظ هاهنا معناه التعجب، وهذا بهتان عظيم،أي: كذب عظيم يبهت ويتحير من عظمته. وفي بعض الأخبار أن أم أيوب قالت لأبي أيوب الأنصاري: أما بلغك ما يقول الناس في عائشة ؟ فقال أبو أيوب: سبحانك هذا بهتان عظيم (١)، فنزلت الآية على وفق قوله .

﴿ يَعظُكُمُ الله ﴾، قال ابن عباس رضي الله عنهما: يحرّم الله عليكم، وقال مجاهد: ينهاكم الله. ﴿ أَن تَعُودُوا لَمُثَلِّهُ أَبِداً إِن كُنتُم مؤمنين ﴾ .

﴿ ويبين الله لكم الآيات ﴾، في الأمر والنهي، ﴿ والله عليم ﴾ بأمر عائشة وصفوان، ﴿ حكيم ﴾، حكم ببراءتهما .

قوله عزّ وجلّ : ﴿إِن الذين يحبون أن تشيع الفاحشة ﴾، يعني: تظهر، ويذيع الزنا، ﴿في الذين آمنوا لهم عذاب أليم في الدنيا والآخرة ﴾، يعني عبدالله بن أبيّ وأصحابه المنافقين، والعذاب في الدنيا الحدُّ، وفي الآخرة النار، ﴿والله يعلم ﴾، كذبهم وبراءة عائشة وما خاضوا فيه من سخط الله، ﴿وأنتم لا تعلمون ﴾ .

<sup>(</sup>١) ذكره الواحدي في أسباب النزول ص (٣٧٣)، وانظر الطبري: ٩٦/١٨، والدر المنثور: ٩٩/٦، فتح الباري: ٤٧٠/٩

وَلُولَا فَضَ لَ اللّهِ عَلَيْ حَكُمْ وَرَحْمَتُهُ وَأَنَّ اللّهَ رَءُوفُ رَّحِيمٌ عَنَى اللّهَ مَا أَلَهُ مَا اللّهَ عَلَيْ اللّهَ عَلَيْكُمْ وَرَحْمَتُهُ وَمَا زَكَ مِن كُومِ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْكُمْ وَرَحْمَتُهُ وَمَا زَكَ مِن كُورِ اللّهُ اللّهُ عَلَيْكُمُ وَلَا يَأْتُوا اللّهُ اللّهُ عَلَيْكُمْ وَرَحْمَتُهُ وَاللّهُ اللّهُ عَلَيْكُمْ وَلَا يَأْتُوا اللّهُ اللّهُ عَلَيْكُمُ وَلَا يَأْتُوا اللّهُ اللّهُ عَلَيْكُمْ وَاللّهُ اللّهُ اللّه

﴿ ولولا فضل الله عليكم ورحمته وأنّ الله رؤوف رحيم ﴾، جواب ﴿ لولا ﴾ محذوف، أي: لعاجلكم بالعقوبة، قال ابن عباس: يريد مسطحاً، وحسان، وحمنة .

قوله عزّ وجلّ : ﴿يَا أَيّهَا الذّين آمنوا لا تتبعوا نحطواتِ الشيطان ومن يتبع خطوات الشيطان فإنه يأمر بالفحشاء ﴾، أي: بالقبائح من الأفعال، ﴿والمنكر﴾، ما يكرهه الله عز وجل، ﴿ولولا فضل الله عليكم ورحمته ما زكى ﴾، قال مقاتل: ما صلح. وقال ابن قتيبة: ما طهر، ﴿منكم من أحد ﴾، والآية على العموم عند بعض المفسرين، قالوا: أخبر الله أنه لولا فضله ورحمته بالعصمة ما صلح منكم أحد. وقال قوم: هذا الخطاب للذين خاضوا في الإفك، ومعناه: ما طهر من هذا الذنب ولا صلح أمره بعد الذي فعل، وهذا قول ابن عباس في رواية عطاء، قال: ما قبل توبة أحد منكم، ﴿أبداً ولكن الله يزكي ﴾، يُطَهّرُ، ﴿من يشاء ﴾، من الذنب بالرحمة والمغفرة، ﴿والله سميع عليم ﴾.

قوله عزّ وجلّ : ﴿ولا يَأْتُلِ﴾، أي: ولا يحلف، وهو يفتعل من الألية وهي القسم، وقرأ أبو جعفر: «يتأل» بتقديم التاء وتأخير الهمزة، وهو يتفعل من الألية. ﴿أولوا الفضل منكم والسّعة﴾، يعني أبا بكر الصديق ﴿أن يؤتوا أولي القربي والمساكين والمهاجرين في سبيل الله﴾، يعني مسطحاً، وكان مسكيناً مهاجراً بدرياً ابن خالة أبي بكر، حلف(١) أبو بكر أن لا ينفق عليه، ﴿وليعفوا وليصفحوا ﴾، عنهم خوضهم في أمر عائشة، ﴿ألا تحبُون ﴾، يخاطب أبا بكر، ﴿أن يغفر الله لكم والله غفور رحيم ﴾، فلما قرأها النبي عَيِّلَةً على أبي بكر قال: بلى أنا أحب أن يغفر الله لي، ورجع

<sup>(</sup>١) ساقط من «أ».

## إِنَّ ٱلَّذِينَ يَرْمُونَ ٱلْمُحْصَنَاتِ ٱلْعَافِلَاتِ ٱلْمُؤْمِنَاتِ لَعِنُواْفِ ٱلدُّنْيَا وَٱلْآخِرَةِ وَلَكُمُّ عَذَابٌ عَظِيمٌ اللهُ

إلى مسطح نفقته التي كان ينفق عليه، وقال: والله لا أنزعها منه أبداً(١).

وقال ابن عباس والضحاك: أقسم ناس من الصحابة فيهم أبو بكر أن لا يتصدقوا على رجل تكلم بشيء من الإفك ولا ينفعوهم، فأنزل الله هذه الآية(٢).

قوله عزّ وجلّ: ﴿إِنَّ الذين يرمون المحصنات﴾، العفائف، ﴿الغافلات﴾، عن الفواحش، ﴿المؤمنات﴾، والغافلة عن الفاحشة أي: لا يقع في قلبها فعل الفاحشة وكانت عائشة كذلك، قوله تعالى : ﴿لُعنوا في الدنيا والآخرة﴾، عذبوا بالحدود وفي الآخرة بالنار، ﴿ولهم عذاب عظيم﴾، قال مقاتل: هذا في عبدالله بن أبي المنافق. روي عن خصيف قال: قلت لسعيد بن جبير: من قذف مؤمنة يلعنه الله في الدنيا والآخرة؟ فقال ذلك لعائشة خاصة (٣).

وقال قوم: هي لعائشة وأزواج النبي عَلَيْكَ خاصة دون سائر المؤمنات. روي عن العوام بن حوشب عن شيخ من بني كاهل عن ابن عباس رضي الله عنهما قال: هذه في شأن عائشة وأزواج النبي عَلَيْكَ خاصة ليس فيها توبة، ومن قذف امرأة مؤمنة فقد جعل الله له توبة ثم قرأ: ﴿والذين عَلَيْكَ خاصة ليس فيها توبة، ومن قذف امرأة مؤمنة فقد جعل الله له توبة ثم لم يأتوا بأربعة شهداء إلى قوله: ﴿إِلاَ الذين تابوا ﴾ فجعل لمؤلاء توبة، ولم يجعل لأولئك توبة (أ).

وقال الآخرون: نزلت هذه الآية في أزواج النبي عَلَيْكُ وكان [ذلك] (°) حين نزلت الآية التي في أول السورة ﴿والذين يرمون المحصنات ثم لم يأتوا بأربعة شهداء ﴾ إلى قوله: ﴿فَإِن الله غفور رحم ﴾ فأنزل الله الجلد والتوبة (٦) .

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري في التفسير: باب: «لولا إذ سمعتموه قلتم ما يكون لنا أن نتكلم بهذا سبحانك هذا بهتان عظيم، ٨٥٥٥، ومسلم في التوبة، باب في حديث الإفك وقبول توبة القاذف، برقم (٢٧٧٠): ٢١٣٦\_٢١٢٩/٤.

<sup>(</sup>٢) أخرجه الطبري: ١٠٢/١٨\_ ١٠٣\_ .

 <sup>(</sup>٣) عزاه السيوطي: (١٦٤/٦) لعبد بن حميد وابن جرير وابن المنذر والطبراني.
 قال الهيشمي (٧٩/٦): رواه الطبراني وفيه يحيى الحماني وهو ضعيف .

<sup>(</sup>٤) قال الهيثمي (٨٠/٦): «رواه الطبراني بأسانيد، وفي هذا الإسناد راوٍ لم يسمُّ، وبقية رجاله ثقات، وهو أمثلها» .

<sup>(</sup>٥) في «ب» كذلك حتى .

<sup>(</sup>٦) ذكر هذه الأقوال الطبري: ١٠٤/٢٨ من الله عندي بالصواب، قول من قال: نزلت هذه الآية في شأن عائشة والحكم بها عام في كل من كان بالصفة التي وصفه الله بها فيها».

يُومَ تَشْهَدُ عَلَيْهِمُ أَلْسِنَتُهُمْ وَأَيْدِيهِمْ وَأَرْجُلُهُم بِمَا كَانُواْيِعْ مَلُونَ ٢٠ يَوْمَ إِذِيُوفِيهُمُ ٱللَّهُ دِينَهُمُ ٱلْحَقَّ وَيَعْلَمُونَ أَنَّ ٱللَّهَ هُوَ ٱلْحَقُّ ٱلْمُبِينُ ۞ ٱلْخَبِيثَاتُ لِلْحَبِيثِينَ وَٱلْخَبِيثُونَ لِلْخَبِيثَاتِ وَٱلطَّيِّبَاتُ لِلطَّيِّبِينَ وَٱلطَّيِّبُونَ لِلطَّيِّبَاتِ أُوْلَيْهِكَ مُرَّءُونَ مِمَّايَقُولُونَّ لَهُم مَّغْفِرَةٌ وُرِزْقٌ كريمٌ

﴿ يُوم تشهد ﴾، قرأ حمزة والكسائي بالياء لتقدم الفعل، وقرأ الآخرون بالتاء، ﴿عليهم ألسنتهم ﴾، وهذا قبل أن يختم على أفواههم، ﴿وأيديهم وأرجلهم﴾، يروى أنه (تختم)(١) الأفواه فتتكلم الأيدي والأرجل بما عملت في الدنيا. وقيل: معناه تشهد ألسنة بعضهم على بعض وأيديهم وأرجلهم، ﴿بما كانوا يعملون.

﴿ يومئذ يوفيهم الله دينهم الحق، جزاءهم الواجب. وقيل: حسابهم العدل. ﴿ ويعلمون أن الله هو الحق المبين، يبين لهم حقيقة ما كان يعدهم في الدنيا. قال عبدالله بن عباس رضي الله عنهما: وذلك أن عبدالله بن أبي كان يشك في الدين فيعلم يوم القيامة أن الله هو الحق / المبين.

قوله عزّ وجلّ : ﴿ الخبيثات للخبيثين ﴾ ، قال أكثر المفسرين: الخبيثات من القول والكلام للخبيثين من الناس. ﴿والحبيثون﴾، من الناس، ﴿للخبيثات﴾، من القول، [والكلام](٢)، ﴿والطيباتِ﴾، من القول، ﴿للطيبين﴾، من الناس، ﴿والطيبون﴾، من الناس، ﴿للطيبات﴾، من القول، والمعنى: أن الخبيث من القول لا يليق إلا بالخبيث من الناس والطيب لا يليق إلا بالطيب من الناس، فعائشة لا يليق بها الحبيثات من القول لأنها طيبة رضي الله عنها فيضاف إليها طيبات الكلام من الثناء الحسن [وما يليق بها](٢).

وقال الزجاج: معناه لا يتكلم بالخبيثات إلا الخبيث من الرجال والنساء ولا يتكلم بالطيبات إلا الطيب من الرجال والنساء، وهذا ذم للذين قذفوا عائشة، ومدح للذين برؤوها بالطهارة .

قال ابن زيد: معناه الخبيثات من النساء للخبيثين من الرجال والخبيثون من الرجال للخبيثات من النساء [أمثال عبدالله بن أبي والشاكين في الدين](٢)، والطيبات من النساء للطيبين من الرجال، والطيبون من الرجال للطيبات من النساء. يريد عائشة طيبها الله لرسوله الطيب عَلِيُّكُ .

<sup>(1)</sup> 

زيادة من «ب» . **(Y)** 

ما بين القوسين ساقط من «ب» .

#### يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ لَاتَدْخُلُواْ بِيُوتِ اعْيُرَبِيُوتِ كُمْ حَقَى تَسْتَأْفِسُواْ وَتُسَلِّمُواْ عَلَىۡ أَهْلِهَا ۚ ذَٰلِكُمْ خَيُّرُ لَكُمْ لَعَلَّكُمْ تَذَكَّرُونَ ۞

﴿ أُولَئُكُ مَبرَءُونَ ﴾، يعني: عائشة وصفوان ذكرهما بلفظة الجمع كقوله تعالى: «فَإِن كَانَ له إخوة» (النساء — ١١) أي: إخوان. وقيل: «أُولِئُكُ مِبرؤونَ يعني الطيبين والطيبات منزهون، ﴿ مَا يَقُولُونَ لَهُمَ مَعْفَرَةً وَرَزْقَ كُريمٍ ﴾، فالمغفرة هي العفو عن الذنوب، والرزق الكريم: الجنة .

ورُوي أن عائشة كانت تفتخر بأشياء أعطيتها لم تعطها امرأة غيرها، منها أن جبريل أتى بصورتها في سَرَقَةٍ (١) من حرير، وقال هذه زوجتك. وروي أنه أتى بصورتها في راحته وأن النبي عَيَّالِيَّهُ لم يتزوج بكراً غيرها، وقبض رسول الله عَيِّلِيَّهُ ورأسه في حجرها، ودفن في بيتها، وكان ينزل عليه الوحي وهو معها في لحافه، ونزلت براءتها من السماء، وأنها ابنة خليفة رسول الله عَيِّلِيَّهُ وصديقه، وخلقت طيبة، ووُعدت مغفرة ورزقاً كريماً (٢).

وكان مسروق إذا روى عن عائشة يقول: حدثتني الصدِّيقة بنت الصدِّيق حبيبة رسول الله عَلِيْظُ المبرأة من السماء<sup>(٣)</sup>.

قوله: ﴿ يَا أَيُّهَا الذِّينَ آمنُوا لا تَدْخَلُوا بِيُوتًا غَيْرِ بِيُوتُكُمْ حَتَى تَسْتَأْنِسُوا وَتَسَلِّمُوا عَلَى أَهْلُهَا فَلَكُمْ خَيْرِ لَكُمْ لَعْلَكُمْ تَذْكُرُونَ ﴾ ، قيل: معنى قوله: ﴿ حتى تستأنسوا ﴾ أي: حتى تستأذنوا [وكان ابن عباس يقرأ حتى تستأذنوا] (٤) ويقول: تستأنسوا خطأ من الكاتب (٥). وكذلك كان يقرأ أبني ابن كعب، والقراءة المعروفة تستأنسوا وهو بمعنى الاستئذان .

وقيل: الاستئناس طلب الأنس، وهو أن ينظر هل في البيت إنسان فيؤذنهم إني داخل. وقال الخليل: الاستئناس الاستبصار من قوله: آنست ناراً، أي: أبصرت.

وقيل: هو أن يتكلم بتسبيحة أو تكبيرة أو يتنحنح، يُؤذِن أهل البيت.

وجملة حكم الآية: أنه لا يدخل بيت الغير إلا بعد السلام والاستئذان .

واختلفوا في أنه يقدم الاستئذان أم السلام؟ فقال قوم: يقدم الاستئذان فيقول: أأدخل سلام

<sup>(</sup>١) شقة حرير بيضاء، والجمع، سَرَقٌ مثل: قَصَبَةٍ وقَصَب.

<sup>(</sup>٢) هذه المناقب التي ذكرها المصنف لأم المؤمنين عائشة رضي الله عنها، ثابتة بأحاديث صحاح، انظرها في: جامع الأصول لابن الأثير: ١٣٢/٩-١٣٢/، كنز العمال: ١٣٣/١-١٣٣/، الدر المنثور: ١٧٠١-١٧٠١.

<sup>(</sup>٣) انظر: حلية الأولياء: ٤٤/٢ .

<sup>(</sup>٤) ساقط من «أ».

<sup>(</sup>٥) انظر فيما سبق تعليقاً: ٣١٠،٣٠٩/٣.

عليكم، لقوله تعالى: ﴿حتى تستأنسوا﴾، أي: تستأذنوا، ﴿وتسلموا على أهلها﴾ والأكثرون على أنه يقدم السلام فيقول: سلام عليكم أأدخل. وفي الآية تقديم وتأخير، تقديرها: حتى تسلموا على أهلها وتستأذنوا. وكذلك هو في مصحف عبدالله بن مسعود. وروي عن كلدة بن حنبل قال: دخلت على النبي عَيِّلُهُ ولم أسلم ولم أستأذن، فقال النبي عَيِّلُهُ: ارجع فقل: السلام عليكم أأدخل(١).

وروي عن ابن عمر أن رجلاً استأذن عليه فقال: أأدخل؟ فقال ابن عمر: لا، فأمر بعضهم الرجل أن يسلم فسلم فأذن له(٢).

وقال بعضهم: إن وقع بصره على إنسان قدَّم السلام، وإلَّا قدّم الاستئذان، ثم سلم، وقال أبو موسى الأشعري وحذيفة: يستأذن على ذوات المحارم، ومثله عن الحسن، وإن كانوا في دار واحدة يتنحنح ويتحرك أدنى حركة .

أخبرنا أحمد بن عبدالله الصالحي، أخبرنا أبو الحسن علي بن محمد عبدالله بن بشران، أخبرنا إسماعيل بن محمد الصفار، أخبرنا أحمد بن منصور الرمادي، أخبرنا عبدالرزاق، أخبرنا معمر عن سعيد الجريري، عن أبي نضرة عن أبي سعيد الجدري قال: سلّم عبدالله بن قيس على عمر بن الخطاب ثلاث مرات فلم يأذن له فرجع فأرسل عمر في أثره فقال: لم رجعت؟ قال: إني سمعت رسول الله عليه يقول: «إذا سلم أحدكم ثلاثاً فلم يُجَب فليرجع». قال عمر: لتأتين على ما تقول ببينة وإلا لأفعلن بك كذا وكذا غير أنه قد أوعده، قال: فجاء أبوموسي الأشعري ممتقعاً لونه وأنا في حلقة جالس، فقلنا: ما شأنك؟ فقال: سلمت على عمر، فأخبونا خبره، فهل سمع أحد منكم من رسول الله على عمر فأخبونا خبره، فهل سمع أحد منكم من رسول الله على عمر فأخبونا خبره، فهل سمع أحد منكم من رسول الله على عمر فالخبره بذلك "".

ورواه بُسر بن سعيد عن أبي سعيد الخدري، وفيه: قال أبو موسى الأشعري: قال رسول الله عَلَيْكِ: «إذا استأذن أحدكم ثلاثاً فلم يُؤذن له فليرجعُ»(٤).

قال الحسن: الأول إعلام والثاني مؤامرة، والثالث استئذان بالرجوع .

<sup>(</sup>١) أخرجه أبو داود في الأدب، باب: كيف الاستئذان: ٥٦/٥-٥٧، والترمذي في الاستئذان، ما جاء في التسليم قبل الاستئذان: ٥/٠٩٤ وقال: «هذا حديث حسن غريب لا نعرفه إلا من حديث ابن جريج. ورواه أبو عاصم عن ابن جريج مثل هذاه، والإمام أحمد: ٤١٤/٣، والمصنف في شرح السنة: ٢٨٤/١٢.

<sup>(</sup>٢) أخرجه عبدالرزاق في المصنف: ٣٨٣/١٠، وذكره المصنف في شرح السنة: ٢٨٤/١٢.

<sup>(</sup>٣) انظر الرواية في الجامع للإمام معمر: ٣٨٠/١٠ وهو عند الشيخين كما سيأتي في التعليقة التالية .

<sup>(</sup>٤) أخرجه البخاري في الاستئذان، باب: التسليم والاستئذان ثلاثاً: ٢٧-٢٦/١١ وفي مواضع أُخرى، ومسلم في الآداب، باب الاستئذان برقم (٢١٥٣): ٣/١٦٤/١، والمصنف في شرح السنة: ٢٨٠/١٢-٢٨١ .

## فَإِن لَمْ تَجِدُواْفِيهَ آأَحَدَافَلا نَدْخُلُوهَا حَتَى يُؤْذَن لَكُرُّواِن قِيلَ لَكُمُ ٱرْجِعُواْ فَأَرْجِعُواْ هُوَأَذَكَ لَكُمْ وَاللَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ عَلِيمٌ اللَّهُ وَاللَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ عَلِيمٌ اللَّهُ

قوله عزّ وجلّ : ﴿فَإِن لَمْ تَجِدُوا فِيهَا أَحِداً فَلَا تَدَخَلُوها﴾، أي: إن لَمْ تَجِدُوا فِي البيوت أَحداً يأذن لكم في دخولها فلا تدخلوها، ﴿حتى يؤذن لكم وإن قيل لكم ارجعوا فارجعوا﴾، يعني: إذا كان في البيت قوم فقالوا: ارجع فليرجع ولا يقف على الباب ملازماً، ﴿هُو أَزْكَى لَكُمْ﴾، يعني: الرجوع أطهر وأصلح لكم، قال قتادة: إذا لم يؤذن له فلا يقعد على الباب / فإن للناس حاجات، ٣٨/ب وإذا حضر و لم يستأذن وقعد على الباب منتظراً جاز .

وكان ابن عباس يأتي باب الأنصار لطلب الحديث فيقعد على الباب حتى يخرج، ولا يستأذن، فيخرج الرجل ويقول: يا ابن عم رسول الله لو أخبرتني، فيقول: هكذا أُمرنا أن نطلب العلم (١١). وإذا وقف فلا ينظر من شق الباب إذا كان الباب مردوداً:

أخبرنا أحمد بن عبدالله الصالحي، أخبرنا أبو الحسين بن بشران، أخبرنا إسماعيل بن محمد الصفار، أخبرنا أحمد بن منصور، أخبرنا عبدالرزاق، أخبرنا معمر عن الزهري، عن سهل بن سعد الساعدي أن رجلاً اطلع على النبي عَلَيْكُ من ستر الحجرة وفي يد النبي عَلَيْكُ مَدْرى (٢)، فقال: «لو علمت أن هذا ينظرني حتى آتيه لطعنت بالمَدْرى في عينيه، وهلْ جُعل الاستئذان إلّا من أجل البصر» (٣).

أخبرنا عبدالوهاب بن محمد الخطيب، أخبرنا عبدالعزيز بن أحمد الخلال، أخبرنا أبو العباس الأصم، أخبرنا الربيع، أخبرنا الشافعي، أخبرنا سفيان عن أبي الزناد عن الأعرج عن أبي هريرة أن رسول الله عليه أخبرنا الشافعي، أخبرنا سفيان عن أبي الزناد عن الأعرج عن أبي هريرة أن رسول الله عليه قال: «لو أن امرأ اطلَّعَ عليك بغير إذن فحذفته بحصاة ففقات عينه ما كان عليك جناح» (٤) . قوله تعالى : ﴿والله بما تعملون عليم﴾، من الدخول بالإذن وغير الإذن .

ولما نزلت آية الاستئذان قالوا: كيف بالبيوت التي بين مكة والمدينة والشام وعلى ظهر الطريق،

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن عبدالبر بسنده مطولاً في جامع بيان العلم وفضله ص (١٤٠).

<sup>(</sup>٢) تطلق على نوعين: أحدهما: صغير يتخذ من آبنوس أو عاج أو حديد يكون طول المسلة يتخذ لفرق الشعر فقط، وهو مستدير الرأس على هيئة نصل السيف .

وثانيهما: كبير وهو عود مخروط من آبنوس أو غيره، وفي رأسه قطعة منحوتة في قدر الكف، ولها مثل الأصابع، أولاهن معوجة مثل حلقة الإبهام المستعمل للتسريح .

 <sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري في الديات، باب: من اطلع في بيت قوم ففقاًوا عينه فلا دية له: ٢٤٣/١٢، ومسلم في الآداب، باب
تحريم النظر في بيت غيره برقم: (٢١٥٦): ٣١٦٩٨٣.

<sup>(</sup>٤) أخرجه البخاري في الديات، باب: من اطلع في بيت قوم ففقاًوا عينه فلا دية له: ٢٤٣/١٢، ومسلم في الآداب، باب تحريم النظر في بيت غيره برقم: (٢١٥٨): ٣/٩٩/٣، والمصنف في شرح السنة: ٢٥٤/١٠، والشافعي: ٢٠١/٢.

لَّشَ عَلَيْكُمْ جُنَاحُ أَن تَدْخُلُواْ بِيُوتًا عَيْرَ مَسْكُونَةِ فِيهَا مَتَنَعُ لَكُمْ وَاللَّهُ يَعْلَمُ مَا تُبَدُونَ وَمَا تَكْتُمُونَ فَيَ قُلْ لِلْمُؤْمِنِينَ يَغُضُّواْ مِنْ أَبْصَكَرِهِمْ وَيَحْفَظُواْ فُرُوجَهُمْ ذَالِكَ أَزْكَى لَمُمُ إِنَّ ٱللَّهَ خَبِيرُ إِمَا يَصْنَعُونَ فَيْ

ليس فيها ساكن ؟ فأنزل الله عزّ وجلّ :

(ليس عليكم جُنَاحٌ أن تدخلوا بيوتاً غير مسكونة) أي: بغير استئذان، (فيها متاعً لكم)، يعني منفعة لكم. واختلفوا في هذه البيوت، فقال قتادة: هي الخانات والبيوت والمنازل المبنية للسابلة ليأووا إليها ويؤووا أمتعتهم إليها، جاز دخولها بغير استئذان، والمنفعة فيها بالنزول وإيواء المتاع والاتقاء من الحر والبرد.

وقال ابن زيد: هي بيوت التجار وحوانيتهم التي بالأسواق يدخلونها للبيع والشراء وهو المنفعة . وقال إبراهيم النخعي: ليس على حوانيت السوق إذن .

وكان ابن سيرين إذا جاء إلى حانوت السوق يقول: السلام عليكم أأدخل ؟ ثم يلج .

وقال عطاء: هي البيوت الخربة، والمتاع هو قضاء الحاجة فيها من البول والغائط. وقيل: هي جميع البيوت التي لا ساكن لها لأن الاستئذان إنما جاء لئلا يطلع على عورة فإن لم يخف ذلك فله الدخول بغير استئذان (٢)، ﴿والله يعلم ما تبدون وما تكتمون﴾ .

قوله عزّ وجلّ : ﴿قُل للمؤمنين يغضُّوا من أبصارهم ﴾، أي: عن النظر إلى مالا يحل النظر إليه. وقيل: هو ثابت لأن المؤمنين غير مأمورين بغض البصر أصلاً، لأنه لا يجب الغض عما يحل النظر إليه، وإنما أمروا بأن يغضوا عمّا لا يحل النظر إليه، ﴿ويحفظوا فروجهم ﴾، عمّا لا يحل، قال أبو العالية: كل ما في القرآن من حفظ الفرج فهو عن الزنا والحرام، إلا في هذا الموضع فإنه أراد به الاستتار حتى لا يقع بصر الغير عليه، ﴿ذلك ﴾، أي: غض البصر وحفظ الفرج، ﴿أزكى لهم ﴾، أي: خير لهم وأطهر، ﴿إن الله خبير بما يصنعون ﴾، على عن بريدة قال: قال رسول الله عَلَيْ لله يا على لا تُتبع النظرة النظرة النظرة الله الأولى وليست لك الآخرة (").

<sup>(</sup>١) ذكره الواحدي في أسباب النزول ص ٣٧٥، وانظر: القرطبي: ٢١٣/١٢ .

<sup>(</sup>٢) ذكر هذه الأقوال الطبري: ١١٣/١٨-١١٦ .

<sup>(</sup>٣) أخرجه أبو داود في النكاح، باب: ما يؤمر به من غض البصر: ٧٠/٣، والترمذي في الأدب، باب: ما جاء في نظرة المفاجأة: ٨/١٦، وقال: هذا حديث حسن غريب لا نعرفه إلا من حديث شريك، والدارمي في الرقاق، باب: في حفظ السمع: =

وَقُل لِلْمُؤْمِنَاتِ يَغْضُضَّنَ مِنْ أَبْصَارِهِنَّ وَيَعْفَظُ فَوْجَهُ فَوْ وَجَهُ وَلَا يُبُدِينَ زِينَتَهُنَّ وَيَنتَهُنَّ إِلَّا مَاظَهَ رَمِنْهَ أَوْلِيضَرِيْنَ بِعُمُرِهِنَّ عَلَى جُنُومِينَّ وَلَا يُبُدِينَ زِينَتَهُنَّ وَيَنتَهُنَّ إِلَا لِبُعُولَتِهِنَ أَوْءَابَآءِ بُعُولَتِهِنَ أَوْبَينَ أَوْبِينَ أَوْبِينَ أَوْبَينَ أَوْبَينَ أَوْبَينَ أَوْبَينَ أَوْبَينَ أَوْبَينَ أَوْبَينَ أَوْبَينَ أَوْبِينَ مِن وَينتِهِنَ أَوْبِينَ مِن وَينتِهِنَ وَيُوبُوا اللّهِ عَوْرَتِ اللّهِ عَلْمَ مَا يُغْفِينَ مِن وِينتِهِنَّ وَتُوبُوا إِلَى اللّهِ مَعِيعًا أَيْدَ مَا لَكُونِ لَكُونَ وَالْمَالِكُونَ اللّهُ عَلْمَ مَا يَغْفِينَ مِن وِينتِهِنَّ وَتُوبُوا إِلَى اللّهِ مَعِيعًا أَيْدَ مَا أَنْهُ مِنْ فَالْمُونَ وَيَعْلَمُ مَا يَغْفِينَ مِن وِينتِهِنَّ وَتُوبُوا إِلَى اللّهُ مَعْ مَا اللّهُ عَلَى عَوْلَ اللّهُ مَعْ مَا أَيْدُهُ مَا أَنْهُ مِن وَلِينَا مِن فَي اللّهُ مِن مِن وَينتِهِنَ أَوْلِي اللّهُ مَا مَا لَكُونُ وَلَا كُونَ مِن وَينتِهِنَ فَلَا مُولِي اللّهُ مَا مُعْلِقُونَ مِن وَينتِهِنَ وَالْمُولِ اللّهُ عَلَى مَا اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ مَالِهُ اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ مَالِكُولَ اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ مَالِكُولُ اللّهُ مِنْ مِن وَلِيلُولُ اللّهُ مِن مِن وَلِيلُولُ الللّهُ مِن مِن وَلِيلَالِهُ مَالْمُ اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ مَالِكُولُ اللّهُ مِن مِن اللهُ مَالِكُولُ اللّهُ مِن مِن وَلِيلُولُ الللّهُ مِن مِن اللّهُ مِن الللّهُ مَالِكُولُ الللّهُ مِن اللّهُ مِن اللّهُ مِن اللّهُ مِن اللّهُ مُن اللّهُ مُن اللّهُ مِن اللّهُ مِن الللللهُ مِن الللهُ مِن اللّهُ مِن اللهُ مُن اللهُ مُنْ اللّهُ مِن الللهُ مِن اللهُ مِن اللهُ مِن اللهُ مَا مُن اللّهُ مِن اللهُ مِن اللهُ مُن اللهُ مُن اللهُ مُن اللّهُ مِن اللهُ مَا مُن اللّهُ مِن الللّهُ مِن الللّهُ مِنْ اللّهُ مِن اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ الْ

وروي عن جرير بن عبدالله قال: سألت النبي عَلَيْكُ عن نظرة الفجأة فقال: «اصرف بصرك»(١).

أخبرنا إسماعيل بن عبدالقاهر، أخبرنا عبدالغافر بن محمد، حدثنا محمد بن عيسى الجلودي، حدثنا إبراهيم بن محمد بن سفيان، حدثنا مسلم بن الحجاج، أخبرنا أبو بكو بن أبي شيبة، أخبرنا زيد بن أسلم، عن عبدالرحمن بن أبي سعيد زيد بن أسلم، عن عبدالرحمن بن أبي سعيد الحدري، عن أبيه أن رسول الله عليالية قال: «لا ينظرُ الرجلُ إلى عورةِ الرجلِ، ولا المرأةُ إلى عورةِ المرأةُ إلى المرأةِ في ثوبٍ واحد» (٢). المرأةِ، ولا يُفضِي الرجلُ إلى الرجلُ إلى الرجلِ في ثوبٍ واحد، ولا تفضي المرأةُ إلى المرأةِ في ثوبٍ واحد» (١).

قوله عزّ وجلّ : ﴿ وقلْ للمؤمنات يغضضنَ من أبصارهن ﴾ عمّا لا يحل، ﴿ ويحفظن فروجهن ﴾ يعني: يسترنها حتى لا يراها أحد . فروجهن ﴾ عمن لا يحل. وقيل أيضاً: ﴿ يحفظن فروجهن ﴾ يعني: يسترنها حتى لا يراها أحد . وروي عن أم سلمة أنها كانت عند رسول الله عَلَيْكَ وميمونة إذ أقبل ابن أم مكتوم فدخل عليه، وذلك بعدما أمرنا بالحجاب، فقال رسول الله عَلَيْكَ: احتجبا منه، فقلت: يارسول الله عَلَيْكَ: ﴿ أَنَعُمْيَاوَانَ أَنتَمَا، أَلسَمَا تبصرانه ﴾ (٣) .

<sup>=</sup> ٢٩٨/٢، وصححه الحاكم: ١٩٤/٢ على شرط مسلم ووافقه الذهبي، والإمام أحمد: ٣٥٣/٥، ٣٥٧، وذكره المصنف في شرح السنة: ٣٣٨.

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم في الآداب، باب: نظرة الفجأة برقم: (٢١٥٩): ١٦٩٩/٣، وذكره المصنف في شرح السنة: ٢٣/٩.

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم في الحيض، باب تحريم النظر إلى العورات برقم (٣٣٨): ٢٦٦/١ والمصنف في شرح السنة: ٢٠/٩.

<sup>(</sup>٣) أخرجه أبو داود في اللباس، باب في قوله تعالى: «وقل للمؤمنات يغضضن من أبصارهن، ٦٠/٦-٦١، والترمذي في الأدب، =

قوله تعالى : ﴿ وَلا يُبدين زينتهن ﴾، أي لا يظهرن زينتهن لغير محرم، وأراد بها الزينة الحفية، وهما زينتان خفية وظاهرة، فالحفية: مثل الخلخال، والحضاب في الرجل، والسوار في المعصم، والقرط والقلائد، فلا يجوز لها إظهارها، ولا للأجنبي النظر إليها، والمراد من الزينة موضع الزينة .

قوله تعالى : ﴿إِلَّا مَا ظَهِرِ مِنْهَا ﴾، أراد به الزينة الظاهرة .

واختلف أهل العلم في هذه الزينة الظاهرة التي استثناها الله تعالى: قال سعيد بن جبير والضحاك والأوزاعي: هو الوجه والكفان. وقال ابن مسعود: هي الثياب بدليل قوله تعالى: «خذوا زينتكم عند كل مسجد» (الأعراف – ٣١)، وأراد بها الثياب. وقال الحسن: الوجه والثياب. وقال ابن عباس: الكحل والخاتم والخضاب في الكف.

فما كان من الزينة الظاهرة جاز للرجل الأجنبي النظر إليه إذا لم يخف فتنة وشهوة، فإن خاف شيئاً منها غض البصر، وإنما رُخص في هذا القدر أن تبديه المرأة من بدنها لأنه ليس بعورة وتؤمر بكشفه في الصلاة، وسائر بدنها عورة يلزمها ستره .

قوله عزّ وجلّ : ﴿وليضربن بخُمُرِهِنَّ﴾، أي: ليلقين بمقانعهن، ﴿على جيوبهنَّ﴾، وصدورهنّ . [ليسترن بذلك شعورهنّ وصدورهنّ]<sup>(۱)</sup> وأعناقهن وأقراطهن. قالت عائشة / : رحم الله نساء المهاجرات الأول لما أنزل الله عزّ وجلّ: ﴿وليضربن بخمرهنّ على جيوبهنّ شققن مروطهنّ فاختمرن بها<sup>(۲)</sup>.

ولا يُبدين زينتهن يعني: الزينة الحفية التي لم يبح لهن كشفها في الصلاة ولا للأجانب، وهو ما عدا الوجه والكفين ﴿إلا لِبُعُولَتِهِنَ ﴾، قال ابن عباس ومقاتل: يعني لا يضعن الجلباب ولا الخمار إلا لبعولتهن، أي إلا لأزواجهن، ﴿أو آبائِهنَّ أو آباءِ بعولتهن أو أبنائهن أو أبناء بعولتهن أو إخوانهن أو بني إخوانهن أو بني أخواتهن أو ينظرون إلى الزينة الباطنة، ولا ينظرون إلى ما بين السرة والركبة، ويجوز للزوج أن ينظر إلى جميع بدنها غير أنه يكره له النظر إلى فرجها .

باب: ما جاء في احتجاب النساء من الرجال: ٦١/٨-٢٦، وقال: «هذا حديث حسن صحيح». وعزاه المنذري للنسائي،
 وأخرجه الإمام أحمد: ٢٩٦/٦، وذكره المصنف في شرح السنة: ٢٤/٩ .

وقال أبو داود: «هذا لأزواج النبي عَلَيْظُ خاصة، ألا ترى إلى اعتداد فاطمة بنت قيس عند ابن أم مكتوم، وقد قال النبي عَلَيْظُ لفاطمة بنت قيس: «اعتدي عند ابن أم مكتوم، فإنه رجل أعمى تضعين ثيابك عنده»، وانظر: عون المعبود: ١٧٠/١٠

<sup>(</sup>١) ما بين القوسين ساقط من (أ).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري في التفسير، باب: «وليضربن بخمرهن على جيوبهن» ٤٨٩/٨.

قوله تعالى : ﴿ أُو نَسَائُهُنَ ﴾ أراد أنه يجوز للمرأة أن تنظر إلى بدن المرأة إلّا ما بين السرة والركبة كالرجل المحرم، هذا إذا كانت المرأة مسلمة، فإن كانت كافرة فهل يجوز للمسلمة أن تنكشف لها ؟ اختلف أهل العلم فيه، فقال بعضهم: يجوز كا يجوز أن تنكشف للمرأة المسلمة لأنها من جملة النساء، وقال بعضهم: لا يجوز لأن الله تعالى قال: «أو نسائهن» والكافرة ليست من نسائنا ولأنها أجنبية في الدين، فكانت أبعد من الرجل الأجنبي. كتب عمر بن الخطاب إلى أبي عبيدة بن الجراح أن يمنع نساء أهل الكتاب أن يدخلن الحمام مع المسلمات (١).

قوله تعالى : ﴿أُو مَا مَلَكُتَ أَيَّانُهُنَ ﴾، احتلفوا فيها، فقال قوم: عبد المرأة محرم لها، فيجوز له الدخول عليها إذا كان عفيفاً، وأن ينظر إلى بدن مولاته إلا ما بين السرة والركبة، كالمحارم وهو ظاهر القرآن .

وروي ذلك عن عائشة وأم سلمة، وروى ثابت عن أنس عن النبي عَلَيْكُ أنه أتى فاطمة بعبدٍ قد وهبه لها، وعلى فاطمة ثوب إذا قَنَّعَتْ به رأسها لم يبلغ رجليها، وإذا غطَّت رجليها لم يبلغ رأسها، فلما رأى رسول الله عَلَيْكِ ما تَلْقى قال : «إنه ليسَ عليكِ بأسٌ إنما هو أبوكِ وغلامُكِ»(٢).

وقال قوم: هو كالأجنبي معها، وهو قول سعيد بن المسيب، وقال: المراد من الآية الإماء دون العبيد. وعن ابن جريج أنه قال: أو نسائهن أو ما ملكت أيمانهن أنه لا يحل لامرأة مسلمة أن تتجرد بين يدي امرأة مشركة إلا أن تكون تلك المرأة المشركة أُمَةً لها .

قوله عزّ وجلّ : ﴿ أَو التابعين غير أُولِي الإِرْبة من الرجال ﴾ ، قرأ أبو جعفر وابن عامر وأبوبكر «غير» بنصب الراء على القطع لأن «التابعين» معرفة و «غير» نكرة. وقيل: بمعنى «إلا» فهو استثناء، معناه: يبدّين زينتهن لمن كان منهم ذا إربة .

وقرأ الآخرون بالجر على نعت «التابعين» والإربة والأرب: الحاجة .

والمراد به «التابعين غير أولي الإربة» هم الذين يتبعون القوم ليصيبوا من فضل طعامهم لا همة لم إلا ذلك، ولا حاجة لهم في النساء، وهو قول مجاهد وعكرمة والشعبي. وعن ابن عباس أنه الأحمق العنين. وقال الحسن: هو الذي لا ينتشر ولا يستطيع غشيان النساء ولا يشتهيهن. وقال سعيد ابن حبير: هو المعتوه، وقال عكرمة: المجبوب. وقيل: هو المخنث. وقال مقاتل: الشيخ الهرم والعنين والمجبوب ونحوه.

<sup>(</sup>١) أخرجه الطبري: ١٢١/١٨، وعزاه السيوطي في الدر المنثور: ١٨٣/٦ لسعيد بن منصور والبيهقي وابن المنذر .

<sup>(</sup>٢) أخرجه أبو داود في اللباس، باب العبد ينظر إلى شعر مولاته: ٥٩/٦، قال المنذري: (في إسناده أبو جُميع، سالم بن دينار الهُجَيْمي البصري، قال ابن معين: ثقة، وقال أبو زرعة الرازي: مصري ليَّن الحديث، وهو سالم بن أبي راشد. وأخرجه البهقي: ٧٩٥٧، وصححه الألباني في الإرواء: ٢٠٦/٦.

أخبرنا الإمام أبو على الحسين بن محمد القاضي، أخبرنا أحمد بن الحسين الحيري، أخبرنا محمد ابن أحمد بن محمد بن محمد بن محمد الميداني، أخبرنا محمد بن محمد بن محمد بن محمد بن محمد بن محمد عن الزهري، عن عروة، عن عائشة قالت: كان رجل يدخل على أزواج النبي عَلَيْكُ مخنَّ، وكانوا يعدونه من غير أولي الإربة، فدخل النبي عَلَيْكُ يوماً وهو عند بعض نسائه وهو ينعت امرأة فقال: إنها إذا أقبلت أقبلت بأربع وإذا أدبرت أدبرت بثان، فقال النبي عَلَيْكُ: «ألا أرى هذا يعلم ما هاهنا لا يدخلنَّ عليكن هذا» فحجبوه (١).

﴿أُو الطفل الذين لم يَظْهَرُوا على عوراتِ النساء﴾، أراد بالطفل الأطفال، يكون واحداً وجمعاً، أي: لم يكشفوا عن عورات النساء للجماع فيطلعوا عليها. وقيل: لم يعرفوا العورة من غيرها من الصغر، وهو قول مجاهد. وقيل: لم يطبقوا أمر النساء. وقيل: لم يبلغوا حدّ الشهوة.

﴿ وَلاَ يَضْرِبْنَ بِأَرْجِلُهِنَّ لَيُعْلَمُ مَا يُخْفِيْنَ مَن زِيْنَتِهِنَّ ﴾، كأنت المرأة إذا مشت ضربت برجلها ليسمع صوت خلخالها أو يتبين خلخالها، فنهيت عن ذلك .

﴿ وتوبوا إلى الله جميعاً ﴾، من التقصير الواقع في أمره ونهيه. وقيل: راجعوا طاعة الله فيما أمركم به ونهاكم عنه من الآداب المذكورة في هذه السورة، ﴿ أيها المؤمنون لعلكم تفلحون ﴾، قرأ ابن عامر: «أيهُ المؤمنون» و «آيهُ الساحر» و «أيهُ الثقلان» بضم الهاء فيهن، ويقف بلا ألف على الخط، وقرأ الآخرون بفتح الهاءات على الأصل.

أخبرنا عبدالواحد المليحي، أخبرنا أبو منصور محمد بن محمد بن سمعان، أخبرنا أبو جعفر محمد ابن أحمد بن عبد الجبار الرياني، أخبرنا حميد بن زنجويه، أخبرنا وهب بن جرير، أخبرنا شعبة عن عمرو بن مرة، عن أبي بردة أنه سمع الأغر يحدث عن ابن عمر أنه سمع رسول الله عليقة يقول: «يا أيها الناس توبوا إلى ربكم، فإني أتوب إلى ربي كل يوم مائة مرة»(٢).

أخبرنا أبو الحسن عن عبدالرحمن بن محمد الداودي، أخبرنا محمد بن عبدالله بن أحمد بن حمويه السرخسي، أخبرنا أبو إسحاق إبراهيم بن حزيم الشاشي، أخبرنا أبو محمد عبد بن حميد الكشي، حدثني ابن أبي شيبة، أخبرنا عبدالله بن نمير، عن مالك بن مغول، عن محمد بن سوقة، عن نافع، عن ابن عمر قال: إنْ كنا لَنعُدُّ لرسول الله عَيْسَةُ في المجلس يقول: «ربِّ اغفر لي، وتُبْ عليَّ، إنك أنت التواب الرحم» مائة مرة (٣).

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري في اللباس، باب إخراج المتشبهين بالنساء عن البيوت، عن أم سلمة: ٣٣٣/١٠، ومسلم في السلام باب منع المخنث من الدخول على النساء الأجانب، برقم (٢١٨١): ١٢٢/١٤، والمصنف في شرح السنة: ١٢٢/١٢.

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم في الذكر والدعاء والاستغفار، باب استحباب الاستغفار والاستكثار منه، برقم (٢٠٧٢): ٢٠٧٦/٤، والمصنف في شرح السنة: ٧١/٥ .

<sup>(</sup>٣) أخرجه أبو داود في الصلاة، باب في الاستغفار: ١٥١/٢، والترمذي في الدعوات، باب ما يقول إذا قام من مجلسه: ٣٩٣/٩، =

وجملة الكلام في بيان العورات: أنه لا يجوز للناظر أن ينظر إلى عورة الرجل، وعورته ما بين السرة إلى الركبة، وكذلك المرأة مع المرأة، ولا بأس بالنظر إلى سائر البدن إذا لم يكن خوف فتنة .

وأكثر أهل العلم على أن الفخذ عورة، لما أخبرنا أبو عبدالله محمد بن الفضل الخرقي، أخبرنا أبو الحسن الطيسفوني، أخبرنا عبدالله بن عمر الجوهري، حدثنا أحمد بن علي الكشميهني، أخبرنا علي بن حجر، أخبرنا إسماعيل بن جعفر، عن العلاء بن أبي كثير، عن محمد بن جحش، قال: مرّ رسول الله عَيْقِيلُهُ على مَعْمَرٍ وفخذاه مكشوفتان، قال: «يامَعْمَرُ غطٌ فَخِذَيْك، فإن الفخذين عورة» (٢) وروي عن ابن عباس وجَرْهَد بن خويلد، كان من أصحاب الصفة، أن النبي عَيْقِلُهُ قال: إن الفخذ عورة» (٢)

قال محمد بن إسماعيل: «وحديثُ أنسِ أسندُ، وحديث جَرْهَد أَحُوط»(٤).

أما المرأة مع الرجل فإن كانت أجنبيةً حرةً: فجميعُ بدنها في حق الأجنبي عورة، ولا يجوز النظر إلى شيء منها إلا الوجه والكفين، وإن كانت أمة: فعورتُها مثل عورة الرجل، ما بين السرة

<sup>=</sup> وقال: هذا حديث حسن صحيح غريب. وابن ماجه في الأدب، باب الاستغفار، برقم (٣٨١٤): ١٢٥٣/٢، والإمام أحمد في المسند: ٢١/٢، وصححه ابن حبان برقم (٢٤٥٩) ص (٦٠٩) من موارد الظمآن، وأخرجه عبد بن حميد في المنتخب ص (٢٥١)، وابن السني في عمل اليوم والليلة ص (١٧٩).

وانظر: مجمع الزوائد: ١١٣/٢، سلسلة الأحاديث الصحيحة: ٨٩/٢.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري في الصلاة، باب ما يذكر في الفخذ: ٤٨٠-٤٧٩/١ وفي مواضع أخرى، ومسلم في الجهاد، باب غزوة خيبر، برقم (١٣٦٥): ١٤٢٦/٤ .

وذكره المُصنف في شرح السنة: ٢١/٩ .

<sup>(</sup>٢) أخرجه الطحاوي في مشكل الآثار: ٢/٠٨٠، والحاكم في المستدرك: ١٨٠/٤، والإمام أحمد في المسند: ٥/٠٩٠. وعلَّقه البخاري: ٤٧٩/١، وأخرجه المصنف في شرح السنة: ٢١/٩ .

قال الحافظ في الفتح: «وصله أحمد والمصنف في «التاريخ» والحاكم في «المستدرك»، كلهم من طريق إسماعيل بن جعفر عن العلاء بن عبدالرحمن عن أبي كثير مولى محمد بن جحش عنه...» .

وصححه بشواهده الشيخ الأرناؤوط في تعليقه على شرح السنة: ٢١/٩ .

<sup>(</sup>٣) أخرجه الترمذي في الاستئذان، باب ما جاء أن الفخذ عورة: ٧٨/٨\_٧٩، وقال: «هذا حديث حسن، ما أرى إسناده بمتصل» .

ورواه البخاري تعليقاً: ٤٧٨/١، وقال الحافظ ابن حجر في «الفتح»: «وحديث جرهد موصول عند مالك في الموطأ، والترمذي وحسّنه، وابن حبان وصححه. وضعفه المصنف في التاريخ للاضطراب في سنده، وقدذكرتكثيراً من طرقه في تغليق التعليق» . وانظر: مشكل الآثار: ٢٨٥/٣-٣٨٦، شرح معاني الآثار: ٤٧٤/١ .

<sup>(</sup>٤) في الموضع السابق: ١/٨٧٨ .

# وَأَنكِحُواْ ٱلْأَيْمَىٰ مِنكُرُ وَٱلصَّلِحِينَ مِنْ عِبَادِكُرُ وَلِمَآبِكُمُ إِن يَكُونُواْ فَقَرَآءَ يُغْنِهِمُ ٱللَّهُ مِن فَضَلِهِ وَٱللَّهُ وَاسِعٌ عَكِيدٌ ﴿

إلى الركبة، وكذلك المحارم بعضهم مع بعض. والمرأة في النظر إلى الرجل الأجنبي كهو معها. ويجوز للرجل أن ينظر إلى جميع بدن امرأته وأمته التي تحل له، وكذلك هي منه إلا نفس الفرج فإنه يكره النظر إليه، وإذا زوج الرجل أمته حرم عليه النظر إلى عورتها كالأمّة الأجنبية، وروي عن عمرو ابن شعيب عن أبيه عن جده أن رسول الله عَلَيْكُم قال: «إذا زوج أحدُكم عَبْدَهُ أَمّتهُ فلا ينظرنَّ إلى ما دون السرة وفوق الركبة»(١).

قوله عزّ وجلّ : ﴿وَأَنْكِحُوا الأَيامَى مَنْكُم﴾ «الأَيامَى»: جمع أيم، وهو من لا زوج له [من رجل أو امرأة، يقال: رجل أيم وامرأة أيمة، وأيم، ومعنى الآية: زوجوا أيها المؤمنون (٢) من لا زوج له من أحرار رجالكم ونسائكم، ﴿والصالحين من عبادكم وإمائكم﴾، وهذا الأمر أمر ندب واستحباب.

يستحب لمن تاقت نفسه إلى النكاح ووجد أهبة النكاح أن يتزوج، وإن لم يجد أهبة النكاح يكسر شهوته بالصوم، لما أخبرنا أبو بكر محمد بن علي بن الحسين الطوسي، أخبرنا أبو إسحاق إبراهيم بن محمد بن إبراهيم الإسفرايني، [أخبرنا أبو بكر محمد بن داود بن مسعود، أخبرنا أبو عبدالله محمد بن أيوب البجلي، أخبرنا محمد بن كثير، أخبرنا سفيان] (٣) عن الأعمش عن عمارة بن عمير، عن عبدالرحمن بن يزيد، عن عبدالله بن مسعود قال: قال رسول الله عليه عليه الصوم فإنه استطاع منكم الباءة فليتزوج، فإنه أغض للبصر، وأحصن للفرج، ومن لم يستطع فعليه بالصوم فإنه له وجاء»(٤).

وقال رسول الله عَلِيْكِةِ: «تناكجوا تكثروا فإني أباهي بكم الأمم حتى بالسقط»(°).

<sup>(</sup>١) أخرجه أبو داود في النباس، باب في قوله تعالى: «وقل للمؤمنات يغضضن من أبصارهن»: ٦١/٦، والبيهقي في السنن: ٣٢٦/٣ و ٢٢٩، و٤٤/٧، والدار قطني: ٢٣٠/١. وحسَّنه الألباني في الإرواء: ٢٠٧/٢. وذكره المصنف في شرح السنة: ٢٥/٩.

<sup>(</sup>٢) ما بين القوسين ساقط من « أ » .

<sup>(</sup>٣) ما بين القوسين ساقط من « أ » .

<sup>(</sup>٤) أخرجه البخاري في النكاح، باب قول النبي عليه: ومن استطاع الباءة فليتزوج»: ١٠٦/٩، ومسلم في النكاح، باب استحباب النكاح لمن تاقت نفسه، برقم (١٤٠٠): ١٠١٨/٢ـ١٠١٩، والمصنف في شرح السنة: ٣/٩.

<sup>(</sup>٥) أخرجه عبدالرزاق في «المصنف»: ١٧٣/٦ عن سعيد بن أبي هلال مرسلاً .

وقال عَلِيْنَةِ: «من أحب فطرتي فليستنّ بسنتي، ومن سنتي النكاح»(١).

أما من لا تتوق نفسه إلى النكاح وهو قادر عليه فالتخلي للعبادة له أفضل من النكاح [عند الشافعي رحمه الله، وعند أصحاب الرأي النكاح أفضل](٢).

قال الشافعي: وقد ذكر الله تعالى عبداً كرّمه فقال: «وسيداً وحصوراً ونبياً من الصالحين» (آل عمران ـ ٣٩)، والحصور الذي لا يأتي النساء مع القدرة عليه، وذكر القواعد من النساء ولم يندبهن إلى النكاح.

وفي الآية دليل على أن تزويج النساء الأيامى إلى الأولياء؛ لأن الله تعالى خاطبهم به، كما أن تزويج العبيد والإماء إلى السادات، لقوله عزّ وجلّ : ﴿والصالحين من عبادكم وإمائكم ﴾، وهو قول أكثر أهل العلم من الصحابة ومن بعدهم، روي ذلك عن عمر، وعلي، وعبدالله بن مسعود، وعبدالله بن عباس، وأبي هريرة، وعائشة، وبه قال سعيد بن المسيب، والحسن، وشريح، وإبراهيم النخعي، وعمر ابن عبدالعزيز، وإليه ذهب الثوري، والأوزاعي، وعبدالله بن المبارك، والشافعي، وأحمد وإسحاق. وجوز أصحاب الرأي للمرأة الحرة تزويج نفسها .

وقال مالك: إن كانت المرأة دنيئة يجوز لها تزويج نفسها، وإن كانت شريفة فلا .

والدليل على أن الولي شرط من جهة الأخبار: ما أخبرنا عبدالواحد المليحي، أخبرنا محمد بن الحسن بن أحمد المخلدي، أخبرنا أبو العباس محمد بن إسحاق السراج، أخبرنا قتيبة بن سعيد، أخبرنا أبو عوانة عن أبي إسحاق عن أبي بردة عن أبي موسى عن النبي عَلَيْكُ قال : «لا نكاح إلا بولي» (٣).

وفي الباب عن أبي أمامة أخرجه البيهقي.. وفيه محمد بن ثابت وهو ضعيف، وعن أنس صححه ابن حبان.. وعن حرملة ابن النعمان أخرجه الدار قطني في «المؤتلف والمختلف» وابن قانع في «الصحابة»، وفي مسند ابن مسعود من «علل الدارقطني» نحوه، وعن عياض بن غنم أخرجه الحاكم، وإسناده ضعيف.. وذكر ألفاظهم . وانظر: كشف الخفاء: ٣٨٠/١ .

أخرجه عبدالرزاق: ٦٦٩/٦، وسعيد بن منصور: ١٣٨/١ عن عبيد بن سعد مرفوعاً، والبهقي عن أبي هريرة: ٧٨/٧.
 قال الهيثمي في المجمع (٢٥٢/٤): «رواه أبو يعلى ورجاله ثقات إن كان عبيد بن سعد صحابياً وإلا فهو مرسل.
 وانظر: «المطالب العالية» لابن حجر: ٣٦/٣، «الكامل» لابن عدي: ٢٥٤٩/٧.

<sup>(</sup>۲) ما بین القوسین ساقط من «ب».

 <sup>(</sup>٣) أخرجه أبو داود في النكاح، باب في الولي: ٣/٣٩، والترمذي في النكاح، باب ما جاء: لا نكاح إلا بولي: ٢٢٦/٢-٢٢٧، وابن ماجه في النكاح برقم (١٨٨١): ١/٥٠٥، وصححه الحاكم: ١٦٩/٢، وابن حبان برقم (١٢٤٣) ص (٣٠٤)، وأخرجه الإمام أحمد في المسند: ٣٩٤/٤.

قال الترمذي (٤/ ٢٢ - ٢٣٤): الموحديث أبي موسى حديث فيه اختلاف.. وساق الاختلاف في إسناده ثم قال: ورواية هؤلاء الذين رووا عن أبي إسحاق، عن أبي موسى، عن النبي عليه الله ولا نكاح إلا بولي، عندي أصح؛ لأن سماعهم من أبي إسحاق في أوقات مختلفة، وإن كان شعبة والثوري أحفظ وأثبت من جميع هؤلاء الذين رووا عن أبي إسحاق هذا الحديث...» ثم قال : (والعمل في هذا الباب على حديث النبي عليه الله نكاح إلا بولي، عند أهل العلم من أصحاب النبي عليه منه عمر بن الخطاب، وعلي بن أبي طالب، وعبدالله بن عباس، وأبو هريرة وغيرهم .

أخبرنا عبدالوهاب بن محمد الخطيب، أخبرنا عبدالعزيز بن أحمد الخلال، أخبرنا أبو العباس الأصم، أخبرنا الربيع، أخبرنا الشافعي، أخبرنا سعيد بن سالم عن ابن جريج، عن سليمان بن موسى، عن ابن شهاب، عن عروة عن عائشة عن النبي عيسها أنه قال: «أيما امرأة نكحت نفسها بغير إذنِ وليها فنكاحُها باطلٌ، ثلاثاً، فإن أصابها فلها المهر بما استحل من فرجها، فإن اشتجروا فالسلطان ولي من لا ولي له»(١).

قوله عزّ وجلّ : ﴿إِنْ يكونوا فقراءَ يُغْنِهِمُ الله من فضلِهِ والله واسعٌ عليمٌ ﴾، قيل: الغنى هاهنا: القناعة. وقيل: اجتاع الرزقين، رزق الزوج ورزق الزوجة. وقال عمر: عجبت لمن ابتغى الغنى بغير النكاح، والله عزّ وجلّ يقول : ﴿إِنْ يكونوا فقراء يغنهم الله من فضله ﴾. [وروي عن بعضهم: أن الله تعالى وعد الغنى بالنكاح وبالتفرق فقال تعالى : ﴿إِنْ يكونوا فقراء يغنهم الله من فضله ﴾](٢)، وقال تعالى : ﴿وإن يتفرقا يغنِ الله كلاً من سَعَتِه » (النساء – ١٣٠).

﴿ وليَسْتَعْفِفِ الذين لا يجدون نكاحاً ﴾ أي: ليطلب العفة عن الحرام والزنا الذين لا يجدون مالا ينكحون به للصداق والنفقة، ﴿ حتى يُعْنِيَهُمُ الله من فضلِهِ ﴾ أي: يوسع عليهم من رزقه .

<sup>=</sup> وهكذا روي عن بعض فقهاء التابعين أنهم قالوا: لا نكاح إلا بولي. منهم سعيد بن المسيب والحسن البصري، وشريح وإبراهيم النخعي، وعمر بن عبدالعزيز وغيرهم .

وبهذا يقول سفيان الثوري والأوزاعي ومالك وعبدالله بن المبارك والشافعي وأحمد وإسحاق .

وانظر: نصب الراية للزيلعي: ١٨٢/٣\_١٨٤.

<sup>(</sup>۱) أخرجه أبو داود في النكاح، باب في الولي: ۲۲/۳-۲۷، والترمذي في النكاح: ۲۲۷/۳-۲۲۹، وقال: (هذا حديث حسن، وقد روى يحيى بن سعيد الأنصاري، ويحيى بن أيوب، وسفيان الثوري، وغير واحد من الحفاظ عن ابن جريج نحو هذا» . وأخرجه ابن ماجه في النكاح برقم (۱۸۷۹): ۲۰۰۱، وصححه الحاكم: ۱۲۸/۲ على شرط الشيخين، وابن حبان برقم (۱۲٤۸)، ص (۳۰۵) من موارد الظمآن، والبيهقي: ۲۰۰۷، والمصنف في شرح السنة: ۳۹/۹ .

<sup>(</sup>۲) ما بين القوسين ساقط من «ب» .

قوله تعالى : ﴿والذين يبتغون الكتاب﴾، أي: يطلبون المكاتبة، ﴿مَا ملكت أيمانكم فكاتبوهم﴾، سبب نزول هذه الآية ما رُوي أن غلاماً لحويطب بن عبدالعزى سأل مولاه أن يكاتبه فأبى عليه، فأنزل الله هذه الآية فكاتبه حويطب على مائة دينار، ووهب له منها عشرين ديناراً فأدّاها، وقتل يوم حنين في الحرب(١).

والكتابة أن يقول الرجل لمملوكه: كاتبتك على كذا من المال، ويسمي مالاً معلوماً، يؤدي ذلك في نجمين أو نجوم معلومة في كل نجم كذا، فإذا أديت فأنت حر، والعبد يقبل ذلك، فإذا أدى المال عتق، ويصير العبد / أحق بمكاسبه بعد الكتابة، وإذا أعتق بعد أداء المال فما فضل في يده من المال، يكون له، ويتبعه أولاده الذين حصلوا في حال الكتابة في العتق، وإذا عجز عن أداء المال كان لمولاه أن يفسخ كتابته ويرده إلى الرق، وما في يده من المال يكون لمولاه، لما أخبرنا أبو الحسن السرخسي، أخبرنا زاهر بن أحمد، أخبرنا أبو إسحاق الهاشمي، أخبرنا أبو مصعب، عن مالك، عن نافع، أخبرنا عبدالله بن عمر كان يقول: «المكاتب عبد ما بقي عليه من كتابته اشيء» (٢).

ورواه عمرو بن شعیب عن أبیه عن جده مرفوعاً: «المكاتب عبد ما بقي علیه من كتابته]  $^{(7)}$  در هم $^{(2)}$  .

. وذهب بعض أهل العلم إلى أن قوله تعالى: ﴿فَكَاتِوهِم ﴾ أمر إيجاب، يجب على المولى أن يكاتب عبده الذي علم فيه خيراً إذا سأل العبد ذلك، على قيمته أو أكثر، وإن سأل على أقل من قيمته فلا يجب، وهو قول عطاء وعمرو بن دينار، ولما رُوي أنّ سيرين سأل أنس بن مالك أن يكاتبه فتلكأ عنه فشكا إلى عمر، فعلاه بالدرة وأمره بالكتابة فكاتبه (٥).

وذهب أكثر أهل العلم إلى أنه أمر ندب واستحباب .

ولا تجوز الكتابة على أقل من نجمين عند الشافعي؛ لأنه عقد جُوِّز إِرْفاقاً بالعبد، ومن تتمة الإرفاق أن يكون ذلك المال عليه إلى أجل حتى يؤديه على مهل، فيحصل المقصود، كالدية في قتل

<sup>(</sup>١) انظر: أسباب النزول للواحدي ص (٣٧٥)، الدر المنثور: ١٨٩/٦، تفسير القرطبي: ١٨٤/١٢ .

<sup>(</sup>٢) أخرجه مالك في الموطأ موقوفاً على ابن عمر، كتاب المكاتب، باب القضاء في المكاتب: ٧٨٧/٢، والمصنف في شرح السنة: ٣٧٣/٩ .

<sup>(</sup>٣) ما بين القوسين ساقط من (ب).

٤) أخرجه أبو داود في العتاق، باب في المكاتب يؤدي بعض كتابته..: ٥/٣٨٣. قال المنذري: وفيه إسماعيل بن عياش وهو ضعيف، وأخرجه المصنف في شرح السنة: ٣٧٧٣\_٣٧٢/٩.

<sup>(</sup>٥) أخرجه الطبري: ١٢٦/١٨، وعبدالرزاق في «المصنف»: ٣٧٢/٨، وبمعناه عن قتادة عند البيهقي: ٣١٩/١، وعلقه البخاري: ١٨٤/٠. وانظر: فتح الباري: ١٨٦٥–١٨٧.

الخطأ، وجبت على العاقلة على سبيل المواساة فكانت عليهم مؤجلة منجمة، وجوّز أبو حنيفة الكتابة على نجم واحد وحالّة(١) .

قوله تعالى : ﴿إِنْ عَلَمَتُم فَيْهُمْ خَيْراً﴾، اختلفوا في معنى الخير، فقال ابن عمر: قوة على الكسب. وهو قول مالك والثوري، وقال الحسن ومجاهد والضحاك: مالاً، كقوله تعالى : «إن ترك خيراً» (البقرة \_ ١٨٠) أي: مالاً، ورُوي أنّ عبداً لسلمان الفارسي قال له كاتبني، قال: ألك مال؟ قال: لا. قال: تريد أن تطعمني من أوساخ الناس، ولم يكاتبه (٢).

قال الزجاج: لو أراد به المال لقال: إن علمتم لهم خيراً. وقال إبراهيم وابن زيد وعبيدة: صدقاً وأمانة (٢). وقال طاووس، وعمرو بن دينار: مالاً وأمانة (٤).

وقال الشافعي: وأظهر معاني الخير في العبد: الاكتساب مع الأمانة، فأحب أن لا يمنع من كتابته إذا كان هكذا .

أخبرنا أبو الحسن على بن يوسف الجويني، أخبرنا أبو الحسن بن على بن شريك الشافعي، أخبرنا عبدالله بن محمد بن مسلم، أخبرنا أبو بكر الجوربذي، أخبرنا يونس بن عبدالأعلى، أخبرنا ابن وهب أخبرني الليث عن محمد بن عجلان، عن سعيد بن أبي سعيد المقبري، عن أبي هريرة رضي الله عنه أن رسول الله عنها قال: «ثلاثة حقّ على الله عونهم: المكاتب الذي يريد الأداء، والناكح يريد العفاف، والمجاهد في سبيل الله»(٥).

وحكى محمد بن سيرين عن عبيدة: «إن علمتم فيهم خيراً» أي: أقاموا الصلاة (٢) . وقيل: هو أن يكون العبد بالغاً عاقلاً، فأما الصبي والمجنون فلا تصح كتابتهما لأن الابتغاء منهما لا يصح. وجوز أبو حنيفة كتابة الصبي المراهق .

قوله عزّ وجلَّ : ﴿ وَآتُوهُم مَن مَالَ اللهُ الذِّي آتاكُم ﴾ ، اختلفوا فيه ، فقال بعضهم: هذا خطاب للموالي، يجب على المولى أن يحط عن مكاتبه من مال كتابته شيئاً ، وهو قول عثمان وعلى والزبير وجماعة ، وبه قال الشافعي .

<sup>(</sup>١) في «أ»: فعلَّله.

<sup>(</sup>٢) أخرجه عبدالرزاق في «المصنف»: ٣٧٤/٨، والبيهقي: ٣٢٠/١٠.

<sup>(</sup>٣) أخرجه عبدالرزاق: ٣٧١،٣٧٠/٨، والبيهقي: ٣١٨/١٠.

<sup>(</sup>٤) انظر: مصنف عبدالرزاق: ٣٧٠/٨، والبيهقي: ٣١٨/١٠.

<sup>(</sup>٥) أخرجه الترمذي في فضائل الجهاد، باب ما جاء في المجاهد والمكاتب والناكع...: ٢٩٦/٥، وقال: (هذا حديث حسن)، والنسائي في النكاح، باب معونة الله الناكح الذي يريد العفاف: ٦١/٦، وابن ماجه في العتق، باب المكاتب: ٨٤١/٢ -٨٤١/٨ وصححه الحاكم: ١٦٠/٢، وأخرجه المصنف في شرح السنة: ٧/٩.

<sup>(</sup>٦) أخرجه عنه عبدالرزاق في المصنف: ٣٧١/٨ .

ثم اختلفوا في قدره، فقال قوم: يحط عنه ربع مال الكتابة، وهو قول علي، ورواه بعضهم عن على مرفوعاً (۱)، وعن ابن عباس رضي الله تعالى عنهما يحط عنه الثلث. وقال الآخرون: ليس له حد بل عليه أن يحط عنه ما شاء (۲)، وهو قول الشافعي .

قال نافع: كاتب عبدالله بن عمر غلاماً له على خمسة وثلاثين ألف درهم فوضع عنه من آخر كتابته خمسة آلاف درهم (٣) .

وقال سعید بن جبیر: کان ابن عمر إذا کاتب مکاتبه لم یضع عنه شیئاً من أول نجومه مخافة أن یعجز فترجع إلیه صدقته، ووضع من آخر کتابته ما أحب(3).

وقال بعضهم: هو أمر استحباب. والوجوب أظهر .

وقال قوم: أراد بقوله: «وآتوهم من مال الله» أي سهمهم الذي جعله الله لهم من الصدقات المفروضات، بقوله تعالى : «وفي الرقاب» (التوبة ــ ٢٠) وهو قول الحسن وزيد بن أسلم (٥) . وقال إبراهيم: هو حث لجميع الناس على معونتهم (٦) .

ولو مات المكاتب قبل أداء النجوم، اختلف أهل العلم فيه: فذهب كثير منهم إلى أنه يموت رقيقاً، وترتفع الكتابة، سواء ترك مالاً أو لم يترك، كما لو تلف المبيع قبل القبض يرتفع البيع. وهو قول عمر، وابن عمر، وزيد بن ثابت، وبه قال عمر بن عبدالعزيز، والزهري، وقتادة، وإليه ذهب الشافعي وأحمد .

وقال قوم: إن ترك وفاءً بما بقي عليه من الكتابة كان حراً، وإن كان فيه فضل، فالزيادة لأولاده الأحرار، وهو قول عطاء، وطاووس، والنخعي، والحسن، وبه قال مالك، والثوري، وأصحاب الرأي.

ولو كاتب عبده كتابة فاسدة يعتق بأداء المال لأن عتقه معلق بالأداء، وقد وجد وتبعه الأولاد والاكتساب كما في الكتابة الصحيحة، ويفترقان في بعض الأحكام: وهي أن الكتابة الصحيحة لا يملك المولى فسخها ما لم يعجز المكاتب عن أداء النجوم، [ولا تبطل بموت المولى، ويعتق بالإبراء

<sup>(</sup>۱) أخرجه عبدالرزاق عن على مرفوعاً: ٣٧٥/٧، والبيهقي: ٣٢٩/١، وأحرجه البيهقي من طريق آخر موقوفاً وقال: هذا هو الصحيح موقوف، وكذلك عبدالرزاق: ٣٧٦/١، والطبري: ١٣١/١٨.

<sup>(</sup>٢) انظر: الطبري: ١٣١/١٨، المصنف لعبد الرزاق: ٣٧٧/٨.

<sup>(</sup>٣) أخرجه الطبري: ١٣١/١٨ .

<sup>(</sup>٤) أخرجه الطبري: ١٣١/١٨، وعبدالرزاق: ٣٧٧/٨، والبيهقي: ٣٣٠/٣.

<sup>(</sup>٥) أخرجه الطبري: ١٣١/١٨ـ ١٣٢ ورجح الطبري هذا القول وهو قول من قال: عني به إيتاءهم سهمهم من الصدقة المفروضة. انظر بالتفصيل: ١٣٢/١٨ .

<sup>(</sup>٦) أخرجه عبدالرزاق عن إبراهيم: ٣٧٧\_٣٧٦/٨ .

عن النجوم،]<sup>(۱)</sup> والكتابة الفاسدة يملك المولى فسخها قبل أداء المال، [حتى لو أدى المال]<sup>(۱)</sup> بعد الفسخ لا يعتق ويبطل بموت المولى، ولا يعتق بالإبراء عن النجوم، وإذا عتق المكاتب بأداء المال لا يثبت التراجع في الكتابة الصحيحة، ويثبت في الكتابة الفاسدة، فيرجع المولى عليه بقيمة رقبته، وهو يرجع على المولى بما دفع إليه إن كان مالاً.

قوله عزّ وجلّ : ﴿ولا تُكْرِهُوا فَيَاتِكُم على البغاءِ إِن أَرِدْنَ تَحَصُّناً ﴾ الآية، نزلت في عبدالله ابن أُبي بن سلول المنافق، كانت له جاريتان: معاذة ومسيكة، وكان يكرههما على الزنا بالضريبة عائدها منهما، وكذلك كانوا يفعلون في الجاهلية، يؤجرون إماءهم، فلما جاء الإسلام / قالت معاذة لمسيكة: إن هذا الأمر الذي نحن فيه لا يخلو من وجهين، فإن يك خيراً فقد استكثرنا منه، وإن يك شراً فقد آن لنا أن نَدَعَه، فأنزل الله هذه الآية (٢).

وروي أنه جاءت إحدى الجاريتين يوماً ببُرْدٍ وجاءت الأخرى بدينار، فقال لهما: ارجعا فازنيا، قالتا: والله لا نفعل، قد جاء الإسلام وحرّم الزنا، فأتيا رسول الله عَيْقِيلُهُ وشكتا إليه، فأنزل هذه الآية (٣):

ولا تكرهوا فتياتكم إماء كم وعلى البغاء أي: الزنا وإن أردن تحصناً أي: إذا أردن، وليس معناه الشرط، لأنه لا يجوز إكراههن على الزنا وإن لم يردن تحصناً، كقوله تعالى: «وأنتم الأعلون إن كنتم مؤمنين» (آل عمران – ١٣٩)، [أي: إذا كنتم مؤمنين] وقيل: شرط إرادة التحصن لأن الإكراه إنما يكون عند إرادة التحصن، فإذا لم ترد التحصن بَعَتْ طوعاً، والتحصن: التعفف.

وقال الحسن بن الفضل: في الآية تقديم وتأخير تقديرها: وأنكحوا الأيامي منكم إن أردن تحصناً ولا تكرهوا فتياتكم على البغاء .

﴿لتبتغوا عرض الحياة الدنيا﴾، أي: لتطلبوا من أموال الدنيا، يريد من كسبهن وبيع أولادهن، ﴿ومن يكرههن فإن الله من بعد إكراههن غفور رحيم﴾، يعني للمكرهات، والوزر على المُكرِه. وكان الحسن إذا قرأ هذه الآية قال: لهن والله لهن والله .

<sup>(</sup>١) ما بين القوسين ساقط من «أ».

<sup>(</sup>٢) عزاه الواحدي في أسباب النزول ص (٣٧٧) للمفسرين، وساق روايات أن الآية نزلت في عبدالله بن أُبّي كان يقول لجارية له: اذهبي فابغينا شيئاً.. وهو في صحيح مسلم .

<sup>(</sup>٣) قاله مقاتل: انظر: أسباب النزول للواحدي ص٣٧٧\_٣٧٨ .

<sup>(</sup>٤) ما بين القوسين ساقط من «ب».

قوله عزّ وجلّ : ﴿ولقد أنزلنا إليكم آياتٍ مُبَيّناتٍ ﴾، من الحلال والحرام، ﴿ومثلاً من اللهن عَلَوا من قبلكم ﴾، أي: شبهاً من حالكم بحالهم أيها المكذبون، وهذا تخويف لهم أن يلحقهم ما لحق من قبلهم من المكذبين، ﴿وموعظة للمتقين﴾، للمؤمنين الذين يتقون الشرك والكبائر.

قوله عزّ وحلّ : ﴿ اللَّهُ نورُ السمواتِ والأرضِ ﴾ ، قال ابن عباس: هادي أهل السموات والأرض، فهم بنوره إلى الحق يهتدون وبهداه من الضلالة ينجون .

وقال الضحاك: منوّر السموات والأرض، يقال: نوّر السماء بالملائكة ونوّر الأرض بالأنبياء . وقال مجاهد: مدبر الأمور في السموات والأرض<sup>(١)</sup> .

وقال أُبيّ بن كعب والحسن وأبو العالية: مزّين السموات والأرض، زيّن السماء بالشمس والقمر . والنجوم، وزيّن الأرض بالأنبياء والعلماء والمؤمنين. ويقال: بالنبات والأشجار .

وقيل: معناه الأنوار كلها منه، كما يقال: فلان رحمة أي منه الرحمة. وقد يذكر مثل هذا اللفظ على طريق المدح كما قال القائل:

إِذَا سَارَ عَبْدُ اللَّهِ مِنْ مَرْوَ ليلةً فقد سَارَ منها نورُها وجمالُها

قوله تعالى : ﴿ مَثُلُ نُورِهِ ﴾ أي: مثل نور الله تعالى في قلب المؤمن، وهو النور الذي يهتدي به، كا قال «فهو على نور من ربه» (الزمر – ٢٢)، وكان ابن مسعود يقرأ: «مثل نوره في قلب المؤمن». وقال سعيد بن جبير عن ابن عباس: مثل نوره الذي أعطى المؤمن. وقال بعضهم: الكناية عائدة إلى المؤمن، أي: مثل نور قلب المؤمن، وكان أبيّ يقرأ: «مثل نور من آمن به» وهو عبد جُعل الإيمان والقرآنُ في صدره. وقال الحسن وزيد بن أسلم: أراد بالنور القرآن. وقال سعيد بن جبير والضحاك: هو محمد عُرِيلةً . وقيل: أراد بالنور الطاعة، سمّى طاعة الله نوراً وأضاف هذه الأنوار إلى نفسه تفضيلاً،

<sup>(</sup>١) ذكر هذه الأقوال الثلاثة الطبري: ١٣٥/١٨ ورجح القول الأول الذي قال به ابن عباس رضى الله عنهما .

#### شَيْءٍ عَلِيدٌ مِنْ

وكمشكاة ، وهي الكوة التي لا منفذ لها فإن كان لها منفذ فهي كوة. وقيل: المشكاة حبشية. قال مجاهد: هي القنديل (١) وفيها مصباح اي: سراج، أصله من الضوء، ومنه الصبح، ومعناه: كمصباح في مشكاة، والمصباح في زجاجة ، يعني القنديل، قال الزجاج: إنما ذكر الزجاجة لأن النور وضوء النار فيها أبين من كل شيء، وضوؤه يزيد في الزجاج، ثم وصف الزجاجة، فقال: والزجاجة كأنها كوكب دُرِّي، قرأ أبو عمرو والكسائي: «درىء» بكسر الدال والهمزة، وقرأ محزة وأبو بكر بضم الدال والهمزة، فمن كسر الدال فهو فعيل من الدرء، وهو الدفع، لأن الكوكب يدفع الشياطين من السماء، وشبهه بحالة الدفع لأنه يكون في تلك الحالة أضواً وأنور، ويُقال: هو من درأ الكوكب إذا اندفع منقبضاً فيتضاعف ضوءه في ذلك الوقت. وقيل: «دُري» أي: طالع، يقال: درأ النجم إذا طلع وارتفع. ويقال: درأ علينا فلان أي طلع وظهر، فأما رفع الدال مع الهمزة كا قرأ حمزة، قال أكثر النحاة: هو لحن، لأنه ليس في كلام العرب فعيل بضم الفاء وكسر العين.

قال أبو عبيدة: وأنا أرى لها وجهاً وذلك أنها دروء على وزن فعول من درات، مثل سبوح وقدوس، وقد استثقلوا كثرة الضمات فردوا بعضها إلى الكسر، كما قالوا: عتياً وهو فعول من عتوت، وقرأ الآخرون ﴿ دُرِّيُ ﴾ بضم الدال وتشديد الياء بلا همز، أي: شديد الإنارة، نُمبِبَ إلى الدُّرِ في صفائه وحسنه، وإن كان الكوكب أكثر ضوءًا من الدر لكنه يَفْضُل الكواكبَ بضيائه، كما يفضل الدرُ سائرَ الحب.

وقيل: الكوكب الدري واحد من الكواكب الخمسة العظام، وهي زُحَلٌ، والمريخ، والمشترى، والزهرة، وعطارد .

وقيل: شبهه بالكوكب، ولم يشبهه بالشمس والقمر، لأن الشمس والقمر يلحقهما الخسوف والكواكب لا يلحقها الخسوف .

﴿ يُوقد ﴾ قرأ أبو جعفر، وابن كثير، وأبو عمرو، ويعقوب: «تَوَقَّدَ» بالتاء وفتحها وفتح الواو والدال وتشديد القاف على الماضي، يعني المصباح، أي: اتقد، يقال توقدت النار أي: اتقدت. وقرأ

<sup>(</sup>۱) قال الطبري: (۱٤٠/١٨): ووأولى الأقوال في ذلك بالصواب قول من قال: ذلك مَثَلٌ ضربه الله للقرآن في قلب أهل الإيمان به، فقال: مثل نور الله الذي أنار به لعباده سبيل الرشاد الذي أنزله إليهم فآمنوا به وصدَّقوا بما فيه في قلوب المؤمنين، مَثَلُ مشكاةٍ، وهي عمود القنديل الذي فيه الفتيلة، وذلك هو نظير الكُوَّة التي تكون في الحيطان التي لا منفذ لها، وذلك مثل القرآن، يقول: القرآن الذي في قلب المؤمن الذي أنار الله قلبه في صدره، ثم مثل الصَّدَر في خلوصه من الكفر بالله والشك فيه، واستنارته بنور القرآن، واستضاءته بآيات ربه المبينات، ومواعظه فيها \_ بالكوكب الدري فقال: الزجاجة، وذلك صدر المؤمن الذي فيه قلبه كأنها كوكب دريه .

1/21

أهل الكوفة غير حفص «تُوقَد» بالتاء وضمها وفتح القاف خفيفاً، يعني الزجاجة أي: نار الزجاجة لأن الزجاجة لا توقد، وقرأ الآخرون بالياء وضمها خفيفاً يعني المصباح، همن شجرة مباركة زيتونة ، أي: من زيت شجرة مباركة، فحذف المضاف بدليل قوله تعالى هيكاد زيتها يضيء وأراد بالشجرة المباركة: الزيتونة / وهي كثيرة البركة، وفيها منافع كثيرة، لأن الزيت يسرج به، وهو أضوأ وأصفى الأدهان، وهو إدام وفاكهة، ولا يحتاج في استخراجه إلى إعصار بل كل أحد يستخرجه، وجاء في الحديث: «أنه مصحة من الباسور» (١)، وهي شجرة تورق من أعلاها إلى أسفلها .

أخبرنا أبو الحسن السرخسي، أخبرنا زاهر بن أحمد، أخبرنا أبو الحسن القاسم بن بكر الطيالسي، أخبرنا أبو أمية الطوسي، أخبرنا أبي قبيصة بن عقبة، أخبرنا سفيان الثوري، عن عبدالله بن عيسى، عن عطاء الذي كان بالشام، وليس بابن أبي رباح، عن أسد بن ثابت وأبي أسلم الأنصاري قال: قال رسول الله عَيْضَةً : «كُلُوا الزيتَ وادّهِنوا به فإنه من شجرةٍ مباركة»(٢).

قوله تعالى : ﴿ لا شرقية و لا غربيه ﴾ ، أي: ليست شرقية وحدها حتى لا تصيبها الشمس إذا غربت، ولا غربية وحدها فلا تصيبها الشمس بالغداة إذا طلعت، بل هي ضاحية الشمس طول النهار، تصيبها الشمس عند طلوعها وعند غروبها، فتكون شرقية وغربية تأخذ حظها من الأمرين، فيكون زيتها أضوأ، وهذا كما يقال: فلان ليس بأسود ولا بأبيض، يريد ليس بأسود خالص ولا بأبيض خالص، بل اجتمع فيه كل واحد منهما، وهذا الرمان ليس بحلو ولا حامض، أي اجتمعت فيه الحلاوة والحموضة، هذا قول ابن عباس في رواية عكرمة والكلبي، والأكثرين.

وقال السديّ وجماعة: معناه أنها ليست في مقناة لا تصيبها الشمس ولا في مضحاة لا يصيبها الظل، فهي لا تضرها شمس ولا ظل.

<sup>(</sup>١) أخرجه الطبراني في المعجم الكبير: ٢٨١/١٧، وابن أبي حاتم في العلل: ٢٧٩/٢ وقال: «قال أبي: هذا كذب» وذكره الذهبي في الميزان: (٤٠/٣) في ترجمة عثمان بن صالح وهو علة هذا الحديث؛ ليّنه أحمد بن صالح.

قال الهيثمي في «المجمع»: (١٠٠/٦): «رواه الطبراني، وفيه ابن لهيعة وحديثه حسن، وبقية رجاله رجال الصحيح، ولكن ذكر الذهبي هذا الحديث في ترجمة عثمان عن أبي صالح ونقل عن أبي حاتم أنه كذاب» .

وزاد ابن حجر نسبته لأبي نعيم في الطب، والتعلبي، انظر: الكافي الشاف ص (١١٩)، سلسلة الأحاديث الضعيفة: ٢٢٨/١ . أخرجه الترمذي في الأطعمة، باب ما جاء في أكل الزيت: ٥٥٥٥-٥٨٦ وقال: وهذا حديث غريب من هذا الوجه، إنما نعرفه من حديث عبدالله بن عيسي، وصححه الحاكم: ٣٩٨/٢، وأخرجه الدارمي في السنن: ٢٨/٢، والإمام أحمد في المسند: ٤٩٧/٣ .

قال الألباني: «روي من حديث عمر، وأبي أسيد، وأبي هريرة، وعبدالله بن عباس.. وساق طرقه إليهم ثم قال: وجملة القول أن الحديث بمجموع طريقي عمر وطريق أبي سعيد يرتقي إلى درجة الحسن لغيره على أقل الأحوال. والله أعلم» . انظر: سلسلة الأحاديث الصحيحة: ١٥٤/١-٢٥٧ .

وقيل: معناه أنها معتدلة ليست في شرق يضرها الحر، ولا في غرب يضرها البرد . وقيل: معناه هي شامية لأن الشام لا شرقي ولا غربي .

وقال الحسن: ليست هذه من أشجار الدنيا ولو كانت في الدنيا لكانت شرقية أو غربية وإنما هو مثل ضربه الله لنوره<sup>(۱)</sup>.

﴿ يَكَادُ زَيْتُهَا ﴾ ، دهنها ، ﴿ يَضِيء ﴾ ، من صفائه ، ﴿ وَلُو لَمْ تَمْسَسُهُ نَارَ ﴾ ، أي: قبل أن تصيبه النار ، ﴿ نُورُ عَلَى نُورُ المصباح على نُورُ الزجاجة .

واختلف أهل العلم في معنى هذا التمثيل، فقال بعضهم: وقع هذا التمثيل لنور محمد عَلَيْكُ، قال ابن عباس لكعب الأحبار: أخبرني عن قوله تعالى: ﴿ مثل نوره كمشكاة ﴾ فقال كعب: هذا مثل ضربه الله لنبيه عَلَيْكُ، فالمشكاة صدره، والزجاجة قلبه، والمصباح فيه النبوة، توقد من شجرة مباركة هي شجرة النبوة، يكاد نور محمد وأمره يتبين للناس ولو لم يتكلم أنه نبي كما يكاد ذلك الزيت يضيء ولو لم تمسسه نار (٢).

وروى سالم عن ابن عمر في هذه الآية قال: المشكاة: جوف محمد، والزجاجة: قلبه، والمصباح: النور الذي جعله الله فيه، لا شرقية ولا غربية: ولا يهودي ولا نصراني، توقد من شجرة مباركة: إبراهيم، نور على نور، قلب إبراهيم، ونور: قلب محمد عليه المسلم المس

وقال محمد بن كعب القرظي: «المشكاة» إبراهيم، و«الزجاجة»: إسماعيل و«المصباح»: محمد صلوات الله عليهم أجمعين سماه الله مصباحاً كما سماه سراجاً، فقال تعالى : «وسراجاً منيراً» (الأحزاب ـ ٤٦)، «توقد من شجرة مباركة» وهي إبراهيم، سماه مباركة لأن أكثر الأنبياء من صلبه، «لا شرقية ولا غربية» يعني: إبراهيم لم يكن يهودياً ولا نصرانياً ولكن كان حنيفاً مسلماً، لأن اليهود تصلي قِبَلَ المغرب والنصارى تصلي قِبَلَ المشرق يكاد زيتها يضيء ولو لم تمسسه نار، تكاد محاسن محمد على نور إبراهيم . تظهر للناس قبل أن يوحى إليه «نور على نور»: نبي من نسل نبي، نور محمد على نور إبراهيم . وقال بعضهم: وقع هذا التمثيل لنور قلب المؤمن. روى أبو العالية عن أبيّ بن كعب قال:

وقال بعضهم: وقع هذا التمثيل لنور قلب المؤمن. روى أبو العالية عن أبيّ بن كعب قال: هذا مثل المؤمن، فالمشكاة نفسه والزجاجة صدره، والمصباح ما جعل الله فيه من الإيمان، والقرآن

<sup>(</sup>١) ذكر الطبري هذه الأقوال، ثم قال: ٥وأولى هذه الأقوال بتأويل ذلك، قول من قال: إنها شرقية غربية. وقال: ومعنى الكلام: ليست شرقية تطلع عليها الشمس بالعشي دون الغداة، ولكن الشمس تشرق عليها وتغرب، فهي شرقية غربية . وإنما قلنا ذلك أولى بمعنى الكلام؛ لأن الله إنما وصف الزيت الذي يوقد على هذا المصباح بالصفاء والجودة، فإذا كان شجره شرقياً غربياً، كان زيته لا شك أجود وأصفى وأضواً» .

تفسير الطبري: ١٤٣/١٨ ١٤٣ .

<sup>(</sup>٢) عزاه السيوطي في «الدر»: (١٩٨/٦) لعبد بن حميد، وابن جرير، وابن المنذر، وابن أبي حاتم وابن مردويه .

<sup>(</sup>٣) عزاه السيوطي في الموضع السابق للطبراني وابن عدي وابن مردويه وابن عساكر .

#### فِ بُيُوتٍ أَذِكَ اللَّهُ أَن تُرْفَعَ وَيُذِكَرَفِيهَا ٱسْمُهُ وَيُسَبِّحُ لَهُ فِيهَا بِٱلْغُدُوِ وَٱلْأَصَالِ ۞

في قلبه يوقد من شجرة مباركة وهي الإخلاص لله وحده، فمثله كمثل الشجرة التي التف بها الشجر خضراء ناعمة لا تصيبها الشمس لا إذا طلعت ولا إذا غربت فكذلك المؤمن، قد احترس من أن يصيبه شيء من الفتن فهو بين أربع خلال إن أعطي شكر وإن ابتلي صبر، وإن حكم عدل، وإن قال صدق، يكاد زيتها يضيء أي: يكاد قلب المؤمن يعرف الحق قبل أن يتبين له لموافقته إياه نور على نور. قال أبي فهو يتقلب في خمسة أنوار: قوله نور، وعمله نور، ومدخله نور، ومخرجه نور، ومصيره إلى النور يوم القيامة (١).

قال ابن عباس: هذا مثل نور الله وهداه في قلب المؤمن كما يكاد الزيت الصافي يضيء قبل أن تمسه النار، فإذا مسته النار ازداد ضوءاً على ضوئه، كذلك يكاد قلب المؤمن يعمل بالهدى قبل أن يأتيه العلم، فإذا جاءه العلم ازداد هدى على هدى ونوراً على نور(٢).

قال الكلبي: قوله ﴿نُورُ عَلَى نُورُ ﴾ يعنى: إيمان المؤمن وعمله .

وقال السدي: نورالإيمان ونور القرآن .

وقال الحسن وابن زيد<sup>(٣)</sup>: هذا مثل القرآن، فالمصباح هو القرآن فكما يُستضاء بالمصباح يُهتدى بالقرآن، والزجاجة قلب المؤمن والمشكاة فمه ولسانه والشجرة المباركة شجرة الوحي، «يكاد زيتها يضيء» تكاد حجة القرآن تتضح وإن لم يقرأ، نور على نور: يعني القرآن نور من الله عزّ وجلّ لخلقه مع ما أقام لهم من الدلائل والأعلام قبل نزول القرآن، فازداد بذلك نوراً على نور<sup>(2)</sup>.

قوله عزّ وجلّ : ﴿ يَهِدِي الله لنوره من يشاء ﴾ ، قال ابن عباس رضي الله عنهما: لدين الإسلام ، وهو نور البصيرة ، وقيل: القرآن ﴿ ويضرب الله الأمثال للناس ﴾ ، يبين الله الأشياء للناس تقريباً للأفهام وتسهيلاً لسبل الإدراك ، ﴿ والله بكل شيء عليم ﴾ .

قوله: ﴿ فِي بيوت أَذِنَ الله ﴾، أي: ذلك المصباح في بيوت. وقيل: يوقد في بيوت، والبيوت: هي المساجد، قال سعيد بن جبير عن ابن عباس رضي الله عنهما أنه قال: «المساجد بيوت الله في الأرض، وهي تضيء / لأهل السماء كما تضيء النجوم لأهل الأرض».

٤١/ب

١) أخرجه الطبري: ١٣٨/١٨، وانظر: الدر المنثور: ١٩٧/٦.

<sup>(</sup>٢) الطبري نفسه، الدر المنثور: ١٩٧/٦.

<sup>(</sup>٣) الطبري: ١٣٧/١٨.

<sup>(</sup>٤) انظر ما سبق نقله عن الطبري في ترجيح أن ذلك مثل ضربه الله تعالى للقرآن في قلب أهل الإيمان به: ص (٧٦)٠

قوله: ﴿أَن تُرفع﴾، قال مجاهد: أن تبنى، نظيره قوله تعالى: «وإذ يرفع إبراهيم القواعد من البيت» (البقرة \_ ١٢٧)، قال الحسن: أي تعظم أي لا يذكر فيه الخنّا مِنَ القول. ﴿ويذكر فيها البيت» (البقرة \_ ١٢٧)، قال الحسن: أي تعظم أي لا يذكر فيه الخنّا مِن القول. ﴿ويدُكُر فيها اسمه قال ابن عباس رضي الله عنهما: يتلى فيها كتابه، ﴿يسبّع هُ، قرأ ابن عامر وأبو بكر «يُسبّع» بفتح الباء على غير تسمية الفاعل، والوقفُ على هذه القراءة عند قوله: ﴿والآصال»، وقرأ الآخرون بكسر الباء، جعلوا التسبيح فعلاً للرجال، ﴿يسبّع له ﴾، أي: يصلي، ﴿له فيها بالغدو والآصال ﴾، أي بالغداة والعشى .

قال أهل التفسير: أراد به الصلوات المفروضات. فالتي تؤدى بالغداة صلاة الصبح، والتي تؤدى بالآصال صلاة الظهر والعصر والعشاءين لأن اسم الأصيل يجمعهما. وقيل: أراد به صلاة الصبح والعصر .

أخبرنا الإمام أبو على الحسين بن محمد القاضي، أخبرنا أبو بكر أحمد بن الحسين الحيري، أخبرنا محمد بن أحمد بن محمد بن أخبرنا عبدالله بن محمد بن عبدالله بن قيس حدثه عن أبيه عن النبي عليه قال: «من صلى البُرْدَين دخل الجنة»(٢).

وروي عن ابن عباس رضي الله عنهما قال: التسبيح بالغدو صلاة الضحي (٣).

أخبرنا عبدالواحد المليحي، أخبرنا أبو منصور محمد بن محمد بن السمعان، أخبرنا أبو جعفر الرياني، أخبرنا حميد، أخبرنا عبدالله بن يوسف، أخبرنا الهيثم بن حميد، أخبرني يحيى بن الحارث، عن القاسم بن عبدالرحمن عن أبي أمامة قال: قال رسول الله عَلَيْكَ : «من مشى إلى صلاة مكتوبة وهو متطهر فأجُرُه كأجر الحاج المحرم، ومن مشى إلى تسبيح الضحى لا ينصبه إلا إيّاه فأجره كأجر المعتمر، وصلاة على أثر صلاة لا لغو بينهما كتاب في عليين» (٤).

<sup>(</sup>١) انظر: الدر المنثور: ٢٠٣/٦.

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري في المواقيت، باب فضل صلاة الفجر: ٥٢/٢، ومسلم في المساجد، باب فضل صلاقي الصبح والعصر، برقم (٦٣٥): ٤٤٠/١، والمصنف في شرح السنة: ٢٢٧/٢ .

 <sup>(</sup>٣) عزاه السيوطي في «الدر»: (٢٠٦/٦) لابن أبي شيبة والبيهقي في شعب الإيمان .

<sup>(</sup>٤) أخرجه أبو داود في الصلاة، باب ما جاء في فضل المشي إلى الصلاة: ٢٩٤/١. قال المنذري: «القاسم بن عبدالرحمن فيه مقال». والإمام أحمد: ٢٦٨٥٥، والبيهقي في السنن: ٤٩/٣، والطبراني في الكبير: ٨/١٥٠/، ٢٠٧، والمصنف في شرح السنة: ٢٧٧٥٣، وانظر: نصب الراية: ١٥١/٣.

رِجَالُ لَا نُلْهِ بِهِمْ تِحَكَرَةٌ وَلَا بَيْعٌ عَن ذِكْرِ اللّهِ وَإِقَامِ الصَّلَوْةِ وَإِينَا َ الزَّكُوةِ يَخَافُونَ يَوْمَا لَيَهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللللللّهُ اللّهُ اللّ

ورجال، قيل: خص الرجال بالذكر في هذه المساجد لأنه ليس على النساء جمعة ولا جماعة في المسجد، ولا تُلهيهم، لا تشغلهم، وتجارة، قيل خص التجارة بالذكر لأنها أعظم ما يشتغل به الإنسان عن الصلاة والطاعات، وأراد بالتجارة الشراء وإن كان اسم التجارة يقع على البيع والشراء جميعاً لأنه ذكر البيع بعد هذا، كقوله: «وإذا رأوا تجارة» (الجمعة \_ 11) يعني: الشراء، وقال الفراء: التجارة لأهل الجلب والبيع ما باعه الرجل على يديه. قوله: ﴿ولا بيعٌ عن ذكر الله﴾، عن حضور المساجد لإقامة الصلاة، ﴿وإقام»، أي: لإقامة، ﴿الصلاة»، حذف الهاء وأراد أداءها في وقتها، لأن من أخر الصلاة عن وقتها لا يكون من مقيمي الصلاة، وأعاد ذكر إقامة الصلاة مع أن المراد من ذكر الله الصلوات الخمس لأنه أراد بإقام الصلاة حفظ المواقيت .

روى سالم عن ابن عمر أنه كان في السوق فأقيمت الصلاة فقام الناس وأغلقوا حوانيتهم فدخلوا المسجد، فقال ابن عمر: فيهم نزلت: ﴿رجال لا تلهيهم تجارة ولا بيع عن ذكر الله وإقام﴾(١).

﴿وَإِيتَاءَ الرَكَاةَ﴾، المفروضة، قال ابن عباس رضي الله عنه: إذا حضر وقت أداء الزكاة لم يجسوها. وقيل: هي الأعمال الصالحة. ﴿يخافون يوماً تتقلب فيه القلوب والأبصار﴾، قيل: تتقلب القلوب عما كانت عليه في الدنيا من الشرك والكفر، وتنفتح الأبصار من الأغطية. وقيل: تتقلب القلوب بين الخوف والرجاء تخشى الهلاك وتطمع في النجاة، وتقلب الأبصار من هَوْلِه أي: ناحية يؤخذ بهم ذات اليمين أم ذات الشمال، ومن أين يؤتون الكتب من قبل الأيمان أم من قبل الشمائل، وذلك يوم القيامة. وقيل: تتقلب القلوب في الجوف فترتفع إلى الحنجرة فلا تنزل ولا تخرج، وتقلب البصر شخوصه من هول الأمر وشدته.

وليجزيهم الله أحسن ما عملوا ، يريد: أنهم اشتغلوا بذكر الله وإقام الصلاة وإيتاء الزكاة ليجزيهم الله أحسن ما عملوا، أي بأحسن ما عملوا، يريد: يجزيهم بحسناتهم، وما كان من مساوىء أعمالهم لا يجزيهم بها، وويزيدهم من فضله ، مالم يستحقوه بأعمالهم، هوالله يرزق من يشاء بغير حساب ، ثم ضرب لأعمال الكفار مثلاً، فقال تعالى :

<sup>(</sup>١) أخرجه الطبري: ١٤٦/١٨، وعبدالرزاق، وعبد بن حميد، وابن أبي حاتم. انظر: الدر المنثور: ٢٠٧/٦.

وَالَّذِينَ كَفَرُواْ أَعْمَالُهُمْ كَسَرَبِ بِقِيعَةِ يَحْسَبُهُ الظَّمْ عَانُ مَاءً حَتَى إِذَا اللهِ مَاءً مُ اللهُ عَلَاءُهُ الطَّمْ اللهُ مَا اللهُ اللهُ

والذين كفروا أعمالُهم كسواب بِقِيْعَةٍ ، «السراب» الشعاع الذي يرى نصف النهار عند شدة الحر في البراري، يشبه الماء الجاري على الأرض يظنه من رآه ماء، فإذا قرب منه انفش فلم ير شيئاً، و«الآل» ما ارتفع من الأرض، وهو شعاع يرى بين السماء والأرض بالغدوات شبه الملاءة يرفع فيه الشخوص يرى فيه الصغير كبيراً والقصير طويلاً، و«الرقراق» يكون بالعشايا، وهو ما ترقرق من السراب، أي جاء وذهب. و«القيعة»: جمع القاع وهو المنبسط الواسع من الأرض، وفيه يكون السراب، ويحسبه الظمآن ، أي: يتوهمه العطشان، هماء حتى إذا جاءه أي: جاء ما قد رأى أنه ماء. وقيل: جاء موضع السراب، هم يجده شيئاً ، على ما قدره وحسبه، كذلك الكافر يحسب أن عمله نافعه فإذا أتاه ملك الموت واحتاج إلى عمله لم يجد عمله أغنى منه شيئاً ولا نفعه. ﴿ووجد الله عنده ، أي: عند عمله، أي: وجد الله بالمرصاد. وقيل: قدم على الله، ﴿فوقُه حسابه ، أي جزاء عمله، أي عمله ، أي عمله ، أوالله سريع الحساب .

وأو كظلمات، وهذا مثل آخر ضربه الله لأعمال الكفار، يقول: مثل أعمالهم من فسادها وجهالتهم فيها كظلمات، وفي بحر لُجِّي، وهو العميق الكثير الماء، ولُجَّة البحر: معظمه، ويغشاه، يعلوه، وموجٌ من فوقه موج، متراكم، ومن فوقه / سَحَابٌ، قرأ ابن كثير برواية القواس: «سحاب» بالرفع والتنوين، وظلمات، بالجر على البدل من قوله «أو كظلمات». وروى أبو الحسن البري عنه: «سحابُ ظلماتٍ» بالإضافة، وقرأ الآخرون «سحابٌ ظلماتٌ»، كلاهما بالرفع والتنوين، فيكون تمام الكلام عند قوله «سحاب» ثم ابتدأ فقال: وظلمات بعضها فوق بعض، بالرفع والتنوين، فيكون تمام الكلام عند قوله «سحاب» ثم ابتدأ فقال: وظلمات بعضها فوق بعض، وظلمة الموج وظلمة البحر بعضها فوق بعض، أي: ظلمة الموج على ظلمة البحر، وظلمة الموج، وأراد بالظلمات أعمال الكافر وبالبحر اللجي قلبه، وبالموج ما يغشى قلبه من الجهل والشك والحيرة، وبالسحاب الختم والطبع على قلبه .

/24

أَلُوْتَ رَأَنَّ ٱللَّهَ يُسَيِّحُ لَهُ مَن فِي ٱلسَّمَاوَتِ وَٱلْأَرْضِ وَالطَّيْرُ صَنَفَّتِ حَكُلُّ قَدْ عَلِمَ صَلاَنَهُ وَتَسْبِيحَهُ وَٱللَّهُ عَلِيمُ بِمَا يَفْعَلُونَ لَنَّ وَلِلَّهِ مُلْكُ ٱلسَّمَاوَتِ وَٱلْأَرْضِ وَإِلَى ٱللَّهِ ٱلْمَصِيرُ فِي الْمُرْتَرَأَنَّ ٱللَّهُ يُزْجِى سَعَابًا ثُمَّ يُؤَلِّفُ بَيْنَهُ ثُمَّ يَجْعَلُهُ وَكَامًا فَتَرَى الْوَدْ قَلَ يَعْرُجُ مِنْ خِلَالِهِ وَيُنزِلُ مِنَ السَّمَاءِ مِن جِبَالِ فِيهَا مِنْ بَرَدِ فِيصِيبُ بِهِ عَن يَشَآهُ الْوَدْ قَلَ يَعْرَبُهُ مِنْ خِلَالِهِ وَيُنزِلُ مِنَ السَّمَاءِ مِن جِبَالٍ فِيهَا مِنْ بَرَدٍ فِيصِيبُ بِهِ عَن يَشَآهُ الْوَدْ قَلَ يَعْرُبُ مِنْ خِلَالِهِ وَيُنزِلُ مِنَ السَّمَاءِ مِن جِبَالٍ فِيهَا مِنْ بَرَدٍ فِيصِيبُ بِهِ عَن يَشَآهُ

قال أُبيّ بن كعب: في هذه الآية الكافر يتقلب في خمسة من الظُّلَم: فكلامُه ظلمة، وعمله ظلمة، وعمله ظلمة، وعمله ظلمة، ومخرجه ظلمة، ومصيره إلى الظلمات يوم القيامة إلى النار(١).

﴿إِذَا أَخْرِجَ﴾، يعني: الناظر، ﴿يده لم يَكُدْ يراها﴾، يعني لم يقرب من أن يراها من شدة الظلمة. وقال الفراء: «يكد» صلة، أي: لم يرها، [قال المبرد: يعني لم يرها] (٢) إلّا بعد الجهد، كما يقول القائل: ما كدت أراك من الظلمة وقد رآه، ولكن بعد يأس وشدة. وقيل: معناه قرب من رؤيتها و لم يرها، كما يقال: كاد النعام يطير . ﴿وَمَنْ لَم يَجعلِ الله له نوراً فما له مِنْ نورٍ ﴾، قال ابن عباس: من لم يجعل الله له ديناً وإيماناً فلا دين له. وقيل: من لم يهده الله فلا إيمان له ولا يهديه أحد .

وقال مقاتل: نزلت هذه الآية في عتبة بن ربيعة بن أمية كان يلتمس الدين في الجاهلية ويلبس المسوح فلما جاء الإسلام كفر. والأكثرون على أنه عام في جميع الكفار<sup>(٣)</sup>.

قوله عزّ وجلّ : ﴿أَلُمْ تَرَ أَنْ الله يسبّعُ له مَنْ في السموات والأرض والطيرُ صافّات ﴾، باسطات أجنحتهن بالهواء. قيل خص الطير بالذكر من جملة الحيوان لأنها تكون بين السماء والأرض فتكون خارجة عن حكم من في السماء والأرض، ﴿كُلِّ قد عَلِمَ صلاته وتسبيحه ﴾، قال مجاهد: الصلاة لبني آدم، والتسبيح لسائر الخلق، وقيل: إن ضرّب الأجنحة صلاة الطير وصوته تسبيحه. قوله : ﴿كُلِّ قد علم ﴾، أي: كل مصل ومسبّح علم الله صلاته وتسبيحه. وقيل: معناه كل مصل ومسبح منهم قد علم صلاة نفسه وتسبيحه، ﴿والله عليم بما يفعلون ﴾ .

﴿ ولله ملكُ السموات والأرض وإلى الله المصير ﴾ .

﴿ أَلَمْ تَوَ أَنْ الله يُزْجِي ﴾، يعني: يسوق بأمره، ﴿ سَحَاباً ﴾، إلى حيث يريد، ﴿ ثُمْ يُؤلِّف بينه ﴾، أي: يجمع بين قطع السحاب المتفرقة بعضها إلى بعض، ﴿ ثُمْ يجعله رُكاماً ﴾، متراكماً بعضه فوق

<sup>(</sup>١) الطبري: ١٥١/١٨.

<sup>(</sup>٢) ما بين القوسين ساقط من «أ».

٣) أنظر: البحر المحيط: ٢/٤٦٠.

### وَيَصْرِفُهُ، عَن مَّن يَشَأَءُ يَكَادُ سَنَا بَرُقِهِ عَذْ هَبُ بِٱلْأَبْصَىٰ بِ يُقَلِّبُ ٱللَّهُ ٱلَّيْلَ لَ وَٱلنَّهَارُّ إِنَّ فِي ذَالِكَ لَعِبْرَةً لِإَنْ فِلِي ٱلْأَبْصَرِ اللَّا

بعض، ﴿فترى الوَدْقَ﴾، يعني المطر، ﴿يَوْرِج مَن خِلالِه﴾، وسطه وهو جمع الحَلَل، كالجبال جمع الجبل. ﴿ويُنزِّل من السماء من جبالٍ فيها من بَوْدٍ﴾، يعني: ينزل البرد، و (من) صلة، وقيل: معناه وينزل من السماء من جبال، أي: مقدار جبال في الكثرة من البرد، و (من) في قوله (من جبال) صلة، أي: وينزل من السماء جبالاً من برد. وقيل: معناه وينزل من جبال في السماء تلك الجبال من برد، وقال ابن عباس رضي الله تعالى عنهما: أخبر الله عزّ وجلّ أن في السماء جبالاً من برد، ومفعول الإنزال محذوف تقديره: وينزل من السماء من جبال فيها برد، فاستغنى عن ذكر المفعول للابلالة عليه. قال أهل النحو ذكر الله تعالى (من) ثلاث مرات في هذه الآية فقوله (من السماء) لابتداء الغاية، لأن ابتداء الإنزال من السماء، وقوله تعالى (من جبال) للتبعيض لأن ما ينزله الله البرد. ﴿فيصيبُ به ﴾، يعني بالبرد ﴿من يشاء ﴾، فيهلك زروعه وأمواله، ﴿ويَصْرِفُه عمن يشاء ﴾، فالا يضره، ﴿يكاد منا أبو جعفر: (يُذْهِب) بضم الياء وكسر الهاء.

﴿ يُقلِّب اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ والنَّهَارَ ﴾، يصرفهما في اختلافهما وتعاقبهما يأتي بالليل ويذهب بالنهار، ويأتي بالنهار ويذهب بالليل .

أخبرنا عبدالواحد المليحي، أخبرنا عبدالله النعيمي، أخبرنا محمد بن يوسف، أخبرنا محمد بن إسماعيل، أخبرنا الحميدي، أخبرنا سفيان، أخبرنا الزهري، عن سعيد بن المسيب، عن أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله عَيْقِيلُهُ: قال الله تعالى: «يؤذيني ابن آدم، يسبُّ الدهر، وأنا الدهر، بيدي الأمر، أقلِّب الليل والنهار»(١).

قوله تعالى : ﴿إِنَّ فِي ذلك﴾، يعني في ذلك الذي ذكرت من هذه الأشياء، ﴿لَعِبْرَةً لأُولِي الأَبْصَارِ﴾، يعني: دلالة لأهل العقول والبصائر على قدرة الله تعالى وتوحيده .

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري في تفسير سورة الجاثية: ٨/٤٧٥، ومسلم في الألفاظ من الأدب، باب النهي عن سب الدهر، برقم (٢٢٤٦): ١٧٦٢/٤ .

وَاللّهُ خَلَقَ كُ لَ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّه

قوله عزّ وجلّ : ﴿والله خلق كلَّ دابّه ﴾، قرأ حمزة والكسائي، ﴿خالقُ كُلُّ بالإضافة، وقرأ الآخرون ﴿خَلَقَ كُلُّ على الفعل، ﴿من ماء ﴾، يعني: من نطفة، وأراد به كل حيوان يشاهد في الدنيا، ولا يدخل فيه الملائكة ولا الجن، لأنا لا نشاهدهم. وقيل: أصل جميع الخلق من الماء، وذلك أن الله تعالى خلق ماء ثم جعل بعضه ريحاً فخلق منها الملائكة، وبعضه ناراً فخلق منها الجن، وبعضها طيناً فخلق منها آدم، ﴿فَمنهم من يمشي على بطنه ﴾، كالحيات والحيتان والديدان، ﴿ومنهم من يمشي على رجُلين ﴾، مثل بني آدم والطير، ﴿ومنهم من يمشي على أربع ﴾، كالبهائم والسباع، و لم يذكر من يمشي على أكثر من أربع مثل حشرات الأرض، لأنها في الصورة كالتي يمشي على الأربع، وإنما فال : ﴿من يمشي»، و﴿مَنْ الله الله عمل فيمن يعقل دون من لا يعقل من الحيات والبهائم، لأنه ذكر كل دابة، فدخل فيه الناس وغيرهم، وإذا جمع اللفظ من يعقل ومن لا يعقل تجعل الغلبة لمن يعقل. كل دابة، فدخل فيه الناس وغيرهم، وإذا جمع اللفظ من يعقل ومن لا يعقل تجعل الغلبة لمن يعقل.

﴿لَقَدَ أَنْزَلْنَا﴾، إليك، ﴿آيَاتٍ مُبَيِّنَاتٍ والله يهدي من يشاء إلى صراط مستقيمٍ ﴿

﴿ويقولون آمنا بالله وبالرسول وأطعنا﴾. يعني: المنافقين يقولونه، ﴿ثُم يتولى﴾، يعرض عن طاعة الله ورسوله، ﴿فريقٌ منهم مِنْ بعدِ ذلك﴾ /، أي: من بعد قولهم: آمنًا، ويدعو إلى غير حكم ٤٧/ب الله. قال الله عزّ وجلّ : ﴿وما أولئك بالمؤمنين﴾، نزلت هذه الآية في بِشْرِ المنافق، كانت بينه وبين رجل من اليهود خصومة في أرض، فقال اليهودي: نتحاكم إلى محمد عَلِيَّكُ، وقال المنافق نتحاكم إلى كعب بن الأشرف، فإن محمداً يحيف علينا، فأنزل الله هذه الآية(١).

<sup>(</sup>۱) انظر: أسباب النزول للواحدي ص (۳۷۸)، البحر المحيط: ٤٦٧/٦، القرطبي: ٢٩٣/١٢، وراجع فيما سبق: ٢٤٢/٢\_٢٤٣. والقصة من رواية الكلبي وهو ضعيف .

وَإِذَا دُعُوَّا إِلَى اللَّهِ وَرَسُولِهِ عِنِينَ فَقُ أَفِي قَلُوبِهِم مَّرَضُ أَمِ الْرَتَابُواْ أَمْ يَخَافُونَ أَن يَحِيفَ اللَّهُ الْمُقُونِينَ اللَّهُ وَرَسُولُهُ وَمِنْ أَوْلَا الْمُوْنِينَ أَفْ أَوْلَا الْمُؤْمِنِينَ إِذَا دُعُوا اللَّهُ وَرَسُولُهُ وَبِينَ اللَّهُ مُ الظّلِمُونِ فَي إِنَّمَا كَانَ قَوْلَ الْمُؤْمِنِينَ إِذَا دُعُوا عَلَيْهِم وَرَسُولُهُ وَلَيْ اللَّهُ وَرَسُولُهُ وَلَيْ اللَّهُ وَرَسُولُهُ وَيَخْشَ اللَّهُ وَيَتَقَدِ فَأَوْلَا يَكُو هُمُ الْفَا يِزُونَ فَي إِلَى اللَّهُ وَرَسُولِهِ عِلَيْحَكُمُ اللَّهُ وَيَخْشَ اللَّهُ وَيَتَقَدِ فَأَوْلَا يَكُوهُ اللَّهُ وَيَعْفَى اللَّهُ وَيَعْفَى اللَّهُ وَيَتَقَدِ فَأَوْلَا يَكُومُ اللَّهُ وَيَعْفَى اللَّهُ وَيَتَقَدِ فَأَوْلَا يَكُومُ اللَّهُ وَيَعْفَى اللَّهُ وَاللَّهُ وَيَعْفَى اللَّهُ وَالْمُ اللَّهُ وَلِي اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلِي اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَ

وقال : ﴿ وَإِذَا دُعُوا إِلَى اللهِ وَرَسُولِهِ لَيَحْكُمَ بِينِهِم ﴾، الرسول بحكم الله، ﴿ إِذَا فَرِيقَ مَنْهُم مُعْرِضُونَ ﴾، أي عن الحكم. وقيل: عن الإجابة .

﴿ وَإِنْ يَكُنَ هُمُ الْحُقُ يَأْتُوا إِلَيْهِ مُدْعَنِينَ ﴾، مطيعين منقادين لحكمه، أي: إذا كان الحق لهم على غيرهم أسرعوا إلى حكمه لثقتهم بأنه كما يحكم عليهم بالحق يحكم لهم أيضاً بالحق .

وأفي قلوبهم مرض أم ارتابوا ، أي: شكوا، هذا استفهام ذم وتوبيخ، أي: هم كذلك، وأم يخافون أن يَجِيفَ اللَّهُ عليهم ورسوله ، أي: بظلم، وبل أولئك هم الظالمون لأنفسهم بإعراضهم عن الحق .

﴿إِنَّمَا كَانَ قُولَ المؤمنينَ إِذَا دُعُوا إِلَى اللهُ ورسوله ﴾، إلى كتاب الله ورسوله، ﴿ليحكم بينهم ﴾، هذا ليس على طريق الخبر لكنه تعليم أدب الشرع على معنى أن المؤمنين كذا ينبغي أن يكونوا، ونصب القول على الخبر واسمه في قوله تعالى : ﴿أَنْ يقولُوا سمعنا وأطعنا ﴾، أي: سمعنا الدعاء وأطعنا بالإجابة. ﴿وأولئك همُ المفلحون ﴾.

﴿ وَمَنْ يَطِعَ الله ورسولَه ﴾، قال ابن عباس رضي الله عنهما: فيما ساءه وسره ﴿ وَيَحْشَى الله على ما عمل من الذنوب. ﴿ وَيَتَقْهِ ﴾، فيما بعد، ﴿ فأولئك هم الفائزون ﴾، الناجون، قرأ أبو عمرو وأبو بكر «يتقه ﴾ ساكنة الهاء، ويختلمها أبو جعفر ويعقوب وقالون، كا في نظائرها ويشبعها الباقون كسراً، وقرأ حفص «يتَّقْه » بسكون القاف واختلاس الهاء، وهذه اللغة إذا سقطت الباء للجزم يسكنون ما قبلها، يقولون: لم أشتر طعاماً، بسكون الراء.

قوله عزّ وجلّ : ﴿ وَأَقْسَمُوا بَاللَّهُ جَهْدَ أَيَانِهُم ﴾، جهد اليمين أن يحلف بالله، ولا حلف فوق

الحلف بالله، ﴿ لَمْنَ أَمُوتُهُم لِيَحْرِجُنَ ﴾، وذلك أن المنافقين كانوا يقولون لرسول الله عَلَيْ : أينا كنت نكن معك، لئن خرجت خرجنا، وإن أقمت أقمنا، وإن أمرتنا بالجهاد جاهدنا، فقال تعالى : ﴿ قَلْ ﴾، لهم، ﴿ لا تُقسِمُوا ﴾، لا تحلفوا، وقد تم الكلام، ثم قال: ﴿ طاعة معروفة ﴾، أي: هذه طاعة بالقول وباللسان دون الاعتقاد، وهي معروفة أي: أمر عرف منكم أنكم تكذبون وتقولون مالا تفعلون، هذا معنى قول مجاهد رضي الله عنه. وقيل: معناه طاعة معروفة بنية خالصة أفضل وأمثل من يمين باللسان لا يوافقها الفعل. وقال مقاتل بن سليمان: لتكن منكم طاعة معروفة. ﴿ إن الله خبير بما تعملون ﴾ .

﴿قُلْ أَطِيعُوا الله وأطيعُوا الرسولَ فإن تولُّوا﴾، أي: تولوا عن طاعة الله ورسوله، ﴿فإنما عليه ما حُمِّلتم﴾، عليه ما حُمِّلتم)، عليه ما حُمِّلتم)، من الإجابة والطاعة، ﴿وإن تطيعُوه تهتدُوا وما على الرسول إلّا البلاغ المبين، أي: التبليغ البيّن.

قوله عزّ وجلّ : ﴿وَعَدَ اللّهُ الذين آمنوا منكم وعملوا الصالحات ليستخلفنهم في الأرض ﴾، قال أبو العالية في هذه الآية: مكث النبي عَلِيلًا بمكة بعد الوحي عشر سنين مع أصحابه، وأمروا بالصبر على أذى الكفار، وكانوا يُصْبِحُون ويُمْسُون خائفين، ثم أمروا بالهجرة إلى المدينة، وأمروا بالقتال وهم على خوفهم لا يفارق أحد منهم سلاحه، فقال رجل منهم: ما يأتي علينا يوم نأمن فيه ونضع السلاح؟ فأنزل الله هذه الآية (١): ﴿وعد الله الذين آمنوا منكم وعملوا الصالحات

<sup>(</sup>۱) أخرجه الطبري: ۱۹/۱۸-۱۹۰ وعزاه السيوطي: (۲/۰۲) لعبد بن حميد وابن أبي حاتم، قال ابن حجر في الكافي الشاف ص (۱۹–۱۲۰): «ووصله الحاكم: ۱/۲،۵، وابن مردويه»، وقال الهيثمي في المجمع (۸۳/۷): «رواه الطبراني في الأوسط ورجاله ثقات».

ليستخلفتهم أدخل اللام لجواب اليمين المضمرة، يعني: والله ليستخلفتهم، أي: ليورثنهم أرض الكفار من العرب والعجم، فيجعلهم ملوكها وساستها وسكانها، ﴿كَا استخلف الذين من قبلهم ﴾، قرأ أبو بكر عن عاصم: «كا استخلف» بضم التاء وكسر اللام على ما لم يسم فاعله، وقرأ الآخرون بفتح التاء واللام لقوله تعالى: «وعد الله». قال قتادة: ﴿كَا استخلف والدو وسليمان وغيرهما من الأنبياء. وقيل: «كا استخلف الذين من قبلهم» أي: بني إسرائيل حيث أهلك الجبابرة بمصر والشام وأورثهم أرضهم وديارهم، ﴿وَلَيُمكِنن هم دينهم الذي ارتضى هم ﴾، أي: اختار، قال ابن عباس: يوسع لهم في البلاد حتى يملكوها ويظهر دينهم على سائر الأديان، ﴿وَلَيْبِدُلّنهُم ﴾، قرأ ابن كثير وأبو بكر ويعقوب بالتخفيف من الإبدال، وقرأ الآخرون بالتشديد من التبديل، وهما لغتان، وقال بعضهم: التبديل تغيير حال إلى حال، والإبدال رفع الشيء وجعل غيره مكانه، ﴿من بعد خوفهم أمناً، يعبدونني ﴾، آمنين، ﴿لا يشركون في شيئاً ﴾، فأنجز الله وعده، وأظهر دينه، ونصر أولياءه، وأبدهم بعد الخوف أمناً وبسطاً في الأرض.

أخبرنا عبد الواحد المليحي، أخبرنا أحمد بن عبدالله النعيمي، أخبرنا محمد بن يوسف، أخبرنا محمد بن إسماعيل، أخبرنا سعيد الطاهري، محمد بن إسماعيل، أخبرنا سعيد الطاهري، أخبرنا محمد بن خليفة، عن عدي بن حاتم قال: بينا أنا عند النبي عَلِيلية إذ أتاه رجل فشكى إليه الفاقة، ثم أتاه آخر فشكى إليه قطع السبيل، فقال: «ياعدي هل رأيت الحيرة؟ قلت: لم أرها وقد أنبئت عنها»، قال: «فإن طالت بك حياة فلترين الظعينة ترتحل من الحيرة حتى تطوف بالكعبة لا تخاف أحداً إلا الله»، قلت فيما بيني وبين نفسي: فأين دعار طيء الذين قد سعروا البلاد؟، «ولئن طالت بك حياة لتفتحن كنوز كسرى» قلت: كسرى بن هرمز؟ قال: «كسرى بن هرمز، لئن طالت بك حياة لترين الرجل يخرج ملء كفه من ذهب وفضة يطلب من يقبله منه فلا يجد أحداً اليك رسولاً فيبلغك؟ فيقول: بلى فينظر عن يقبله منه، وليلقين الله أحدكم يوم القيامة وليس بينه وبينه ترجمان يترجم، فليقول: بلى فينظر عن يمينه فلا يرى إلا جهنم، قال عدي: سعمت رسول الله عَلَيْكُ يقول: «ألم أعطك مالاً / وأفضل عليك؟ فيقول: بلى فينظر عن يقول: «اتقوا النار ولو بشق تمرة فمن لم يجد فبكلمة طيبة»، قال عدي: فرأيت الظعينة ترتحل من يقول: «الموف بالكعبة لا تخاف إلا الله، وكنت ممن افتتح كنوز كسرى بن هرمز، ولئن طالت بكم حياة لترون ما قال النبي أبو القاسم عَلِيلية يخرج ملء كفه (۱).

1/21

<sup>=</sup> وانظر: أسباب النزول للواحدي ص (٣٧٩)، القرطبي: ٢٩٧/١٢، الصحيح المسند من أسباب النزول للوادعي ص (١٠٨) . (١) أخرجه البخاري في المناقب، باب علامات النبوة: ٦١٠٦١-١٦، والمصنف في شرح السنة: ٣٥/١٥ـ٣٣ .

# وَأَقِيمُواْ ٱلصَّلَوْهَ وَءَاتُواْ ٱلزَّكُوةَ وَأَطِيعُوا ٱلرَّسُولَ لَعَلَّكُمْ تُرْحَمُونَ ٥ لَاتَحْسَبَنَ الْفَيْدَ وَأَطِيعُوا ٱلرَّسُولَ لَعَلَّكُمْ تُرْحَمُونَ ٥ لَاتَحْسَبَنَ الْفَيْنَ كَفَرُواْ مُعْجِزِينَ فِي ٱلْأَرْضِ وَمَأْوَنِهُمُ ٱلنَّارُّ وَلِيِثْسَ ٱلْمَصِيرُ ٥ اللَّذِينَ كَفَرُواْ مُعْجِزِينَ فِي ٱلْأَرْضِ وَمَأْوَنِهُمُ ٱلنَّارُّ وَلِيِثْسَ ٱلْمَصِيرُ ٥

وفي الآية دلالة على خلافة الصديق وإمامة الخلفاء الراشدين .

أخبرنا عبدالواحد المليحي، أخبرنا أبو محمد عبدالرحمن بن أبي شريح، أخبرنا أبو القاسم البغوي، أخبرنا علي بن الجعد، أخبرني حماد هو ابن مسلمة بن دينار، عن سعيد بن جمهان، عن سفينة قال: شعت النبي عَلَيْكُ يقول: «الخلافة بعدي ثلاثون سنة ثم تكونُ مُلْكاً». ثم قال: أمسك خلافة أبي بكر سنتين، وخلافة عمر عشراً، وعثمان اثنتا عشر، وعلي ستة. قال علي: قلت لحماد: سفينةُ القائلُ لسعيدٍ أمسك؟ قال: نعم (١).

قوله عزّ وجلّ : ﴿ وَمَن كَفَر بَعَد ذَلِك ﴾ ، أراد به كفران النعمة، و لم يرد الكفر بالله، ﴿ فَأُولُنُكُ هُمُ الفاسقون ﴾ ، العاصون لله .

قال أهل التفسير: أول من كفر بهذه النعمة وجحد حقها الذين قتلوا عثمان رضي الله عنه، فلما قتلوه غيّر الله ما بهم وأدخل عليهم الخوف حتى صاروا يقتتلون بعد أن كانوا إخواناً.

أخبرنا أبو المظفر محمد بن أحمد التميمي، أخبرنا أبو محمد عبدالرحمن بن عثمان بن القاسم المعروف بابن أبي نصر، أخبرنا أبو الحسن خيثمة بن سليمان بن حيدرة المعروف بالطرابلسي، أخبرنا إسحاق ابن إبراهيم بن عباد، عن عبدالرزاق، عن معمر، عن أيوب، عن حميد بن هلال قال: قال عبدالله ابن سلام في عثمان: إن الملائكة لم تزل محيطة بمدينتكم هذه منذ قدمها رسول الله عَلَيْ حتى اليوم، فوالله لئن قتلتموه ليذهبون ثم لا يعودون أبداً، فوالله لا يقتله رجل منكم إلا لقي الله أجذم لا يد له، وإن سيف الله لم يزل مغموداً عنكم، والله لئن قتلتموه ليسلنه الله ثم لا يغمده عنكم، إما قال: أبداً، وإما قال: إلى يوم القيامة، فما قتل نبي قط إلّا قتل به سبعون ألفاً، ولا خليفة إلا قتل به خسة وثلاثون ألفاً،

قوله عزّ وجلّ : ﴿وأقيموا الصلاة وآتوا الزكاة وأطيعوا الرسول لعلكم ترحمون ﴾، أي: افعلوها على رجاء الرحمة. ﴿لا يحسبن الذين كفروا ﴾، قرأ عامر وحمزة «لا يحسبن بالياء، أي:

<sup>(</sup>۱) أخرجه أبو داود في السنة، باب في الخلفاء: ۲۷/۷ بلفظ: «ثم يؤتي الله الملك من يشاء...»، والترمذي في الفتن، باب ما جاء في الخلافة: ٤٧٢-٤٧٦، وقال: «هذا حديث حسن قد رواه غير واحد عن سعيد بن جمهان، ولا نعرفه إلا من حديثه». وصححه ابن حبان ص (٣٦٩) من موارد الظمآن، وأخرجه الإمام أحمد في المسند: ٢٢٠/٥، والمصنف في شرح السنة: ٤١/٤٧-٧٠.

<sup>(</sup>٢) أخرجه عبدالرزاق في الجامع من «المصنف»: ١١/٥٥٥، واختصره ابن سعد في الطبقات: ٨٣/٣.

يَثَأَيُّهُ الَّذِينَ ءَامَنُواْ لِيسْتَغْدِن مُ الَّذِينَ مَلَكَتْ أَيْمَنُكُمْ وَالَّذِينَ لَمْ يَبْلُغُواْ الْخَلِمُ مِن أَلْكُمْ مِن الْفَلِهِ مَن الْفَلِهِ مَن الْفَلْهِ مَن اللّهُ اللّ

لا يحسبن الذين كفروا أنفسهم، ﴿مُعْجِزِيْنَ فِي الأَرْضِ﴾، وقرأ الآخرون بالتاء، يقول: لا تحسبن يامحمد الذين كفروا معجزين فائتين عنا، ﴿ومأواهم النارُ ولبئس المصيرُ﴾.

قوله عزّ وجلّ : ﴿ يَا أَيُهَا الذِينَ آمنوا لِيَسْتَأَذِنكُمُ الذِينَ مَلَكُ أَيَانَكُم ﴾ ، الآية: قال ابن عباس رضي الله عنهما وجّه رسول الله عَيْقِالله علاماً من الأنصار يقال له مدلج بن عمرو إلى عمر ابن الخطاب رضي الله عنه وقت الظهيرة ليدعوه، فدخل فرأى عمر بحالةٍ كره عمر رؤيته ذلك، فأنزل الله هذه الآية (١) .

وقال مقاتل: نزلت في أسماء بنت مرثد، كان لها غلام كبير، فدخل عليها في وقتٍ كرهته، فأتت رسولَ الله عَلَيْتُ فقالت: إن حدمنا وغلماننا يدخلون علينا في حال نكرهها، فأنزل الله تعالى (٢): «يا أيها الذين آمنوا ليستأذنكم» اللام لام الأمر.

والذين ملكت أيمانكم يعني: العبيد والإماء، ووالذين لم يبلغوا الحلم منكم ، من الأحرار، ليس المراد منهم الأطفال الذين لم يظهروا على عورات النساء، بل الذين عرفوا أمر النساء ولكن لم يبلغوا .

وثلاث مرات، أي: ليستأذنوا في ثلاث أوقات، ومن قبل صلاة الفجر وحين تضعون ثيابكم من الظهيرة، يريد المَقِيْل، ومن بعد صلاة العشاء، وإنما خص هذه الأوقات لأنها ساعات الحلوة ووضع الثياب، فربما يبدو من الإنسان مالا يحب أن يراه أحد، أمر العبيد والصبيان بالاستئذان في هذه الأوقات، وأما غيرهم فَلْيستأذنوا في جميع الأوقات وثلاث عورات لكم، قرأ حمزة والكسائي وأبو بكر: (ثلاث) بنصب الثاء بدلاً عن قوله: (ثلاث مرات)، وقرأ الآخرون

<sup>(</sup>١) انظر: أسباب النزول للواحدي ص (٣٨٠)، الكافي الشاف ص (١٢٠) .

<sup>(</sup>٢) عزاه السيوطي في «الدر»: (٢١٧/٦) لابن أبي حاتم، وذكره الواحدي في أسباب النزول ص (٣٨٠). وانظر: الكافي الشاف ص (١٢٠)، وابن كثير: ٣٠٤/٣ .

### وَإِذَا بِكَغَ ٱلْأَطْفَ لُمِن كُمُ ٱلْحُلْمَ فَلْيَسْتَغَذِنُواْ كَمَا ٱسْتَغْذَنَ ٱلَّذِينَ مِن قَبْلِهِمْ كَذَالِكَ يُبَيِّنُ ٱللَّهُ لَكُمْ ءَاينتِهِ قَوَاللَّهُ عَلِيثُمْ حَكِيثٌ ۖ

بالرفع، أي: هذه الأوقات ثلاث عورات لكم، سميت هذه الأوقات عورات لأن الإنسان يضع فيها ثيابه فتبدو عورته، وليس عليكم، جناح، ولا عليهم، يعني: على العبيد والخدم والصبيان، وبُخناح، في الدخول عليكم من غير استئذان، وبعدهن، أي: بعد هذه الأوقات الثلاثة، وطوّافون عليكم، أي: العبيد والخدم يطوفون عليكم فيترددون ويدخلون ويخرجون في أشغالهم بغير إذن، وبعضكم على بعض، أي: يطوف، وبعضكم على بعض كذلك يين الله لكم الآيات والله عليم حكيم، واختلف العلماء في حكم هذه الآية: فقال قوم: منسوخ(۱).

قال ابن عباس رضي الله عنه: لم يكن للقوم ستور ولا حجاب<sup>(۲)</sup>، فكان الخدم والولائد يدخلون فربما يرون منهم مالا يحبون، فأمروا بالاستئذان، وقد بسط الله الرزق واتخذ الناس الستور فرأى أن ذلك أغنى عن الاستئذان<sup>(۳)</sup>.

وذهب قوم إلى أنها غير منسوخة، روى سفيان عن موسى بن أبي عائشة قالت: سألت الشعبي عن هذه الآية : «ليستأذنكم الذين ملكت أيمانكم» أمنسوخة هي؟ قال: لا والله، قلت: إن الناس لا يعملون بها، قال: الله المستعان (٤) .

وقال سعيد بن جبير في هذه الآية: إن ناساً يقولون نسخت، والله ما نسخت، ولكنها مما تهاون به الناس<sup>(ه)</sup>.

قوله تعالى : ﴿وَإِذَا بَلَغُ الْأَطْفَالُ مَنْكُمُ الْحُلُمَ ﴾ أي: الاحتلام، يريد الأحرار الذين بلغوا، ﴿فَلْيستَأْذِنُوا ﴾، أي: يستأذنون في جميع الأوقات في الدخول عليكم، ﴿كَمَّ استأذن الذين من قبلهم ﴾، من الأحرار والكبار .

<sup>(</sup>۱) حكى ذلك عن سعيد بن المسيب، وحكاه القرطبي أيضاً عن سعيد بن جبير، وهو خلاف الرواية عنه. انظر: زاد المسير: ٢٠٢/٦، القرطبي: ٣٠٢/١٢.

<sup>(</sup>٢) في «الدر المنثور» و«القرطبي»: (حجال) جمع (حَجَلَة) وهو بيت كالقبة يُسْتر بالثياب ويكون له أزرار كبار .

<sup>(</sup>٣) عزاه السيوطي لأبي داود وابن المنذر وابن أبي حاتم وابن مردويه والبيهقي. انظر: الدر المنثور: ٢١٩/٦. قال القرطبي: (٣٠٣/١٢): «هذا متن حسن، وهو يرد قول سعيد وابن جبير، فإنه ليس فيه دليل على نسخ الآية، ولكن على أنها كانت على حالٍ ثم زالت، فإن كان مثل ذلك الحال فحكمها قائم كما كان، بل حكمها لليوم ثابت في كثير من مساكن المسلمين في البوادي والصحارى ونحوها».

<sup>(</sup>٤) أخرجه الطبري: ١٦٢/١٨ ـ ١٦٣، ونسبه السيوطي: ٣١٩/٦ للفريابي .

<sup>(</sup>٥) أخرجه الطبري: ١٦٣/١٨ .

وَٱلْقُوَاعِدُمِنَ ٱلنِّسَاءَ ٱلَّتِي لَا يَرْجُونَ نِكَاحًا فَلَيْسَ عَلَيْهِنَّ جُنَاحُ أَن يَضَعْنَ ثِيَا بَهُ سَ عَيْرَمُتَ بَرِّحَاتٍ بِزِينَ قَرِّواً نَيْسَتَعْفِفْ خَيْرٌ لَهُ رَبُّ وَٱللَّهُ سَمِيعُ عَلِيثُرُ فَ لَيْسَعَلَى ٱلْأَعْمَى حَرَجُ وَلَا عَلَى ٱلْأَعْرَجِ حَرَجٌ وَلَا عَلَى ٱلْمَرِيضِ حَرَجُ

وقيل: يعنى الذين كانوا مع إبراهيم وموسى وعيسى .

﴿ كَذَلَكُ يَيِّنَ الله لَكُم آياته ﴾، دلالاته. وقيل: أحكامه، ﴿ والله عليم ﴾، بأمور خلقه، ﴿ حكيم ﴾، بما دَبَّر لهم.

قال سعيد بن المسيب: يستأذن الرجل على أمه، فإنما أنزلت / هذه الآية في ذلك<sup>(١)</sup>. وسئل حذيفة: أيستأذن الرجل على والدته؟ قال: نعم، إن لم يفعل رأى منها ما يكره<sup>(٢)</sup>.

قوله تعالى : ﴿والقواعدُ من النساء﴾، يعني اللاتي قعدن عن الولد والحيض من الكِبَر، لا يلدن ولا يحضن، واحدتها «قاعد» بلا هاء. وقيل: قعدن عن الأزواج، وهذا معنى قوله: ﴿اللاتي لا يرجون نكاحاً﴾، أي: لا يردن الرجال لكبرهن، قال ابن قتيبة: سميت المرأة قاعداً إذا كبرت، لأنها تكثر القعود (٣). وقال ربيعة الرأي: هنّ العُجَّزُ اللائي إذا رآهن الرجال استقذروهن، فأما من كانت فيها بقية من جمال، وهي محل الشهوة، فلا تدخل في هذه الآية، ﴿فليس عليهنّ جناح أن يضعن ثيابهن، وهي الجلباب والرداء الذي فوق الثياب، والقناع الذي فوق الخمار، فأما الخمار فلا يجوز وضعه، وفي قراءة ابن مسعود رضي الله عنه وأبي ابن كعب : «أن يضعن من ثيابهن»، ﴿غيرَ مُتَبرِّ جَاتٍ بزينة ﴾، أي: من غير أن يردن بوضع الجلباب، والرداء إظهار زينتهن، والتبرُّج هو أن تظهر المرأة من محاسنها ما ينبغي لها أن تتنزه عنه. ﴿وأَنْ وَالله سميع عليم ﴾ .

قوله تعالى : ﴿ لِيس على الأعمى حَرَجٌ ولا على الأعرج حرج ولا على المريض حرج ﴾ الآية، اختلف العلماء في هذه الآية، فقال ابن عباس رضي الله عنهما لما أنزل الله عز وجل قوله : «يا أيها الذين آمنوا لا تأكلوا أموالكم بينكم بالباطل» (النساء \_ ٢٩)، تحرّج المسلمون عن مؤاكلة

<sup>(</sup>١) الطبري: ١٦٥/١٨.

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن أبي شيبة في المصنف: ٣٩٨/٤ وفيه آثار أحرى .

<sup>(</sup>٣) قال ابن قتيبة في «غريب القرآن» (٤٣/٢) من «القرطين» لابن مطرف الكناني: «.. ولا أراها تسمت قاعداً إلا بالقعود، لأنها إذا أسنَّت عجزت عن التصرف وكثرة الحركة، وأطالت القعود، فقيل لها: «قاعد» بلا هاء، ليدل بحذف الهاء على أنه قعود كِبَرٍ، كما قالوا: امرأة حامل، بلا هاء، ليدل بحذف الهاء على أنه حَمْل حَبَلٍ، وقالوا في غير ذلك: قاعدة في بيتها، وحاملة على ظهرها».

وَلَاعَلَىٰۤ أَنفُسِكُمْ أَن بَا كُلُواْمِن بُيُوتِكُمْ أَوْبُيُوتِ اَلْكُمْ أَوْبُيُوتِ اَلْكُمْ أَوْبُيُوتِ اَعْمَعِكُمْ أَوْبُيُوتِ اَعْمَعِيكُمْ أَوْبُيُوتِ اَعْرَالِكُمْ أَوْبُيُوتِ كَلَّةِكُمْ أَوْبُيُوتِ اَعْرَاقِكُمْ أَوْبُيُوتِ مَا يَعْمَلُونَ مَا يَعْمَلُمُ الْمَاكُمُ الْمَاكُمُ الْمَاكُمُ الْمَاكُمُ الْمَاكُمُ الْمَاكُمُ الْمَاكُمُ الْمَاكُمُ الْمَاكِمُ الْمَاكُمُ الْمَاكُمُ الْمَاكُمُ الْمَاكُمُ الْمَاكُمُ الْمَاكُمُ الْمَاكُمُ الْمَاكُمُ الْمَاكِمُ الْمَاكُمُ الْمَاكُمُ الْمَاكُمُ الْمَاكِمُ الْمَاكُمُ الْمَاكُمُ الْمَاكِمُ الْمَاكُمُ الْمَاكِمُ الْمَاكُمُ الْمُولِ عَلَى الْمَاكُمُ الْمَاكِمُ الْمَاكُمُ الْمَاكُمُ الْمَاكُمُ الْمَاكُمُ الْمَاكُمُ الْمَاكُمُ الْمَاكُمُ الْمَاكُمُ الْمَاكُمُ الْمُعُلِي الْمَاكِمُ الْمُعْلِي الْمُعْلِي الْمَاكِمُ الْمُعْلِمُ الْمَاكِمُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ الْمُلِمُ الْمُعْلِمُ الْمُعُمُ الْمُعْلِمُ الْمُعُمُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ

المرضى والزَّمنى والعُمي والعرج، وقالوا الطعام أفضل الأموال، وقد نهَانَا اللَّهُ عن أكل المال بالباطل. والأعمى لا يبصر موضع الطعام الطيب، والأعرج لا يتمكن من الجلوس، ولا يستطيع المزاحمة على الطعام، والمريض يضعف عن التناول فلا يستوفي الطعام، فأنزل الله هذه الآية(١).

وعلى هذا التأويل يكون «على» بمعنى «في» أي: ليس في الأعمى، يعني: ليس عليكم في مؤاكلة الأعمى والأعرج والمريض.

وقال سعيد بن جبير والضحاك وغيرهما كان العرجان والعميان والمرضى يتنزهون عن مؤاكلة الأصحاء، لأن الناس يتقذرون منهم ويكرهون مؤاكلتهم، ويقول الأعمى: ربما أكل أكثر، ويقول الأعرج: ربما أخذ مكان الاثنين، فنزلت هذه الآية(٢).

وقال مجاهد: نزلت الآية ترخيصاً لهؤلاء في الأكل من بيوت من سمَّى الله في هذه الآية، وذلك أن هؤلاء كانوا يدخلون على الرجل لطلب الطعام فإذا لم يكن عنده ما يطعمهم ذهب بهم إلى بيوت آبائهم وأمهاتهم أو بعض من سمى الله في هذه الآية، فكان أهل الزمانة يتحرجون من دلك الطعام ويقولون ذهب بنا إلى بيت غيره؟ فأنزل الله هذه الآية (٣).

وقال سعيد بن المسيب: كان المسلمون إذا غزوا خلفوا زمناهم ويدفعون إليهم مفاتيح أبوابهم ويقولون قد أحللنا لكم أن تأكلوا مما في بيوتنا، فكانوا يتحرجون من ذلك ويقولون لا ندخلها

<sup>(</sup>۱) أخرجه الطبري: ١٦٨/١٨، وذكره الواحدي ص (٣٨١)، وعزاه السيوطي: (٢٢٤/٦) أيضاً لابن المنذر، وابن أبي حاتم والبيهقي. وانظر: مشكل القرآن لابن قتيبة ص (٣٣٣).

<sup>(</sup>٢) ألطبري: ١٦٨/١٨، الواحدي ص (٣٨١).

<sup>(</sup>٣) الطبري: ١٦٩/١٨، الواحدي ص (٣٨١)، وعزاه السيوطي: (٢٢٣/٦) لعبد الرزاق، وابن أبي شيبة، وإبراهيم، وعبد بن حميد، وابن المنذر، وابن أبي حاتم، والبيهقي .

وهم غُيَّب، فأنزل الله هذه الآية رخصة لهم(١).

قال الحسن: نزلت هذه الآية رخصة لهؤلاء في التخلف عن الجهاد. قال: تم الكلام عند قوله : «ولا على المريض حرج»، وقوله تعالى : ﴿ولا على أَنْفُسِكُم﴾ كلام منقطع عمّا قبله(٢) .

وقيل: لما نزل قوله: «لا تأكلوا أموالكم بينكم بالباطل» (النساء – ٢٩)، قالوا: لا يحل لأحدٍ منا أن يأكل عند أحد، فأنزل الله عزّ وجلّ ﴿ولا على أنفسكم أن تأكلوا من بيوتكم ﴾ (٢)، أي: لا حرج عليكم أن تأكلوا من بيوتكم. قيل: أراد من أموال عيالكم وأزواجكم، وبيت المرأة كبيت الزوج. وقال ابن قتيبة: أراد من بيوت أولادكم، نَسَبَ بيوتَ الأولادِ إلى الآباء، (٤) كما جاء في الحديث: «أنت ومالك لأبيك» (٥)، ﴿أو بيوتِ آبائكم أو بيوتِ أمهاتكم أو بيوتِ إخوانكم أو بيوتِ أمهاتكم أو بيوتِ إخوانكم أو بيوت أكواتكم أو بيوت عماتكم أو بيوت مناتكم أو بيوت مالكتم مَفَاتِحه أو بيوت خالاتكم أو مالكتم مَفَاتِحه أن قال ابن عباس رضي الله عنهما: عنى بذلك وكيل الرجل وقيمه في ضبعته وماشيته، لا بأس عليه أن يأكل من ثمر ضبعته، ويشرب من لبن ماشيته، ولا يحمل ولا يدخر. وقال الضحاك: يعني في بيوت عبيدكم ومماليككم، وذلك أن السيد يملك منزل عبده والمفاتيح الخزائن، لقوله تعالى : يعني في بيوت عبيدكم ومماليككم، وذلك أن السيد يملك منزل عبده والمفاتيح الخزائن، لقوله تعالى : وعنده مفاتح الغيب» (الأنعام – ٥٥) ويجوز أن يكون الذي يفتح به. قال عكرمة: إذا ملك الرجل

<sup>(</sup>١) أخرجه الواحدي في أسباب النزول ص (٣٨١-٣٨١) وعزاه السيوطي لعبد بن حميد. وأخرجه البزار وابن أبي حاتم وابن مردويه وابن النجار عن عائشة أيضاً، وقال الهيثمي: «رجال البزار رجال الصحيح».

انظر: الدر المنثور: ٢٢٤/٦، مجمع الزوائد: ٨٣/٧.

<sup>(</sup>٢) انظر: الطبري ١٦٩/١٨، و لم يعزه للحسن، وإنما عزاه لابن زيد، وذكره ابن الجوزي في زاد المسير: ٦٤/٦ عن الحسن وابن زيد .

عزاه السيوطي لابن جرير وابن المنذر وابن أبي حاتم والبهقي عن ابن عباس .
 انظر: الدر المنثور: ٢٢٤/٦ .

<sup>(</sup>٤) قال ابن قتيبة في «مشكل القرآن» ص (٣٣٣\_٣٣٣): في الكلام على الآية الكريمة: «أراد: ولا على أنفسكم أن تأكلوا من أموال عيالكم وأزواجكم».

وقال بعضهم: أراد أن تأكلوا من بيوت أولادكم، فنسب بيوت الأولاد إلى الآباء؛ لأن الأولاد كَسَبُهم، وأموالهم كأموالهم. يدلّك على هذا: أن الناس لا يتوقّون أن يأكلوا من بيوتهم، وأن الله سبحانه عدّد القرابات وهم أبعد نسباً من الولد، ولم يذكر الولد».

<sup>(</sup>٥) أخرجه ابن ماجه عن جابر، في التجارات، باب ما للرجل من مال ولده، برقم (٢٢٩١): ٢٦٩/٢، قال في الزوائد: «وإسناده صحيح، ورجاله ثقات على شرط البخاري»، والطبراني في الأوسط: ١٤١/١، والطحاوي في مشكل الآثار: ٢٣٠/٢. ومن حديث عمرو بن شعيب عن أبيه عن جده مطولاً رواه الإمام أحمد: ٢٠٤/٢، وأبو داود في البيوع، وابن ماجه في التجارات وابن الجارود في المنتقى

وانظر: الفتح السماوي للمناوي: ٥٧٥/١-٨٧٥ مع تعليق المحقق، إرواء الغليل: ٣٢٣/٣ و٣٢٥، كشف الحفاء: ١٤٤٠-٢٤٠.

المفتاح فهو خازن، فلا بأس أن يطعم الشيء اليسير. وقال السدي: الرجل يولي طعامه غيره يقوم عليه فلا بأس أن يأكل منه. وقال قوم: (ما ملكتم مفاتحه) ما خزنتموه عندكم. قال مجاهد وقتادة: من بيوت أنفسكم مما أحرزتم وملكتم.

وأو صديقكم، الصديق الذي صدقك في المودة.

قال ابن عباس: نزلت في الحارث بن عمرو رضي الله عنه، خرج غازياً مع رسول الله عَلَيْكِهِ وخلَّف مالك بن زيد على أهله، فلما رجع وجده مجهوداً فسأله عن حاله، فقال: تحرجت أن آكل طعامك بغير إذنك فأنزل الله هذه الآية<sup>(۱)</sup>.

وكان الحسن وقتادة يريان دخول الرجل بيت صديقه والتحرم بطعامه من غيراستئذان منه في الأكل بهذه الآية .

والمعنى : ﴿ لِيس عليكم جناح أن تأكلوا ﴾، من منازل هؤلاء إذا دخلتموها وإن لم يحضروا، من غير أن تتزودوا وتحملوا .

قوله: ﴿لِيس عليكم جناح أَن تأكلوا جميعاً أو أَشْتَاتاً﴾، نزلت في بني ليث بن عمرو، وهم حي من بني كنانة كان الرجل منهم لا يأكل وحده حتى يجد ضيفاً يأكل معه، فربما قعد الرجل والطعام بين يديه من الصباح إلى الرَّواح، وربما كانت معه الإبل الحُقَّلُ فلا يشرب من ألبانها حتى يجد من يشاربه، فإذا أمسى ولم يجد أحداً أكل، هذا قول قتادة والضحاك وابن جريج (٢).

وقال عطاء الخراساني عن ابن عباس رضي الله عنهما: كان الغني يدخل على الفقير من ذوي قرابته وصداقته فيدعوه إلى طعامه، فيقول: والله إني لأجنح، أي: أتحرج أن آكل معك وأنا غني وأنت فقير، فنزلت هذه الآية (٣).

وقال عكرمة وأبو صالح: نزلت في قوم من الأنصار كانوا لا يأكلون إذا نزل بهم ضيف / ٤٤/أ إلا مع ضيفهم، فرخص لهم أن يأكلوا كيف شاؤوا، جميعاً أو أشتاتاً متفرقين (٤).

<sup>(</sup>١) ذكره السيوطي في الدر المنثور: (٢٢٥/٦) من رواية الثعلبي عن ابن عباس.

<sup>(</sup>٢) انظر: الطبري ١٧٢/١٨، أسباب النزول ص (٣٨٢)، الدر المنثور: ٢٢٥/٦.

<sup>(</sup>٣) الطبري: ١٧٢/١٨

الطبري: ١٧٢/١٨، وزاد السيوطي نسبته لابن المنذر، وذكره الواحدي ص (٣٨٢) عن عكرمة . وقال الطبري: ١٧٢/١٨، وزاد السيوطي نسبته لابن المنذر، وذكره الواحدي ص (٣٨٢) عن عكرمة . وقال الطبري: هوأولى الأقوال في ذلك بالصواب، أن يقال: إن الله وضع الحرج عن المسلمين أن يأكلوا جميعاً معاً إذا شاؤوا، أو أشتاتاً متفرقين إذا أرادوا. وجائز أن يكون ذلك نزل بسبب من كان يتخوّف من الأغنياء الأكل مع الفقير، وجائز أن يكون نزل بسبب القوم الذين ذكر أنهم كانوا لا يطعمون وحدانا، وبسبب غير ذلك. ولا خبر بشيء من ذلك يقطع العذر، ولا دلالة في ظاهر التنزيل على حقيقة شيء منه، والصواب: التسليم لما ذلً عليه ظاهر التنزيل، والتوقف فيما لم يقم على صحته دليل .

﴿ فَإِذَا دَحَلَتُم بِيُوتًا فَسَلَمُوا عَلَى أَنفُسَكُم ﴾، أي : يسلم بعضكم على بعض، هذا في دخول الرجل ببيت نفسه يسلم على أهله ومَنْ في بيته، وهو قول جابر وطاووس والزهري وقتادة والضحاك وعمرو بن دينار (١) .

وقال قتادة: إذا دخلت بيتك فسلِّمْ على أهلك فهو أحق من سلَّمْتَ عليه، وإذا دخلت بيتاً لا أحد فيه فقل: السلام علينا وعلى عباد الله الصالحين. حُدِّثنا أن الملائكة ترد عليه (٢).

وعن ابن عباس رضي الله عنهما قال: إن لم يكن في البيت أحد فليقل: السلام علينا وعلى عباد الله الصالحين، السلام على أهل البيت ورحمة الله .

وروى عمرو بن دينار عن ابن عباس<sup>(٣)</sup> رضي الله عنهما في قوله تعالى : ﴿فَإِذَا دَخَلَتُم بِيُوتَاً فَسَلَمُوا عَلَى أَنْفُسُكُم﴾، قال: إذا دخلت المسجد فقل: السلام علينا وعلى عباد الله الصالحين<sup>(٤)</sup> .

﴿ تحيةً من عند الله ﴾، نصب على المصدر، أي: تحيون أنفسكم تحية، ﴿ مباركة طيبة ﴾، وقال ابن عباس رضي الله عنهما: حسنة جميلة. وقيل: ذكر البركة والطيبة هاهنا لما فيه من الثواب والأجر. ﴿ كَذَلْكَ يُبِينَ اللهُ لَكُمُ الآيات لَعْلَكُمُ تَعْقُلُونَ ﴾ .

قوله عزّ وجلّ : ﴿إِنَّمَا المؤمنون الذين آمنوا بالله ورسولهِ وإذا كانوا معه ﴾، أي: مع رسول الله عَيْاللهُ، ﴿على أمر جامع ﴾، بجمعهم من حرب حضرت، أو صلاة أو جمعة أو عيد أو جماعة

۱) انظر: زاد المسير: ٦٧/٦.

<sup>(</sup>٢) عزاه السيوطي: (٢٢٨/٦) لعبد بن حميد وابن أبي حاتم والبيهقي.

<sup>(</sup>٣) أخرجه الطبري: ١٧٤/١٨، وصححه الحاكم على شرط الشيخين: ٤٠١/٢، وزاد السيوطي نسبته لعبدالرزاق وابن المنذر وابن أبي حاتم .

<sup>(</sup>٤) قال الطبري: (١٧٥/١٨): «وأولى الأقوال في ذلك بالصواب، قول من قال معناه: فإذا دخلتم بيوتاً من بيوت المسلمين فليسلّم بعضكم على بعض...، لأن الله جل ثناؤه قال: «فإذا دخلتم بيوتاً» ولم يخصص من ذلك بيتاً دون بيت، وقال: «فسلموا على أنفسكم» يعنى: بعضكم على بعض، فكان معلوماً إذْ لم يخصص ذلك على بعض البيوت دون بعض، أنه معني به جميعها، مساجدها وغير مساجدها .

ومعنى قوله: «فسلموا على أنفسكم» نظير قوله: «ولا تقتلوا أنفسكم»، وانظر: القرطبي ٣١٨/١٢.

لَا تَجْعَلُواْ دُعَاءَ ٱلرَّسُولِ بَيْنَكُمْ مَكُدُعَاء بَعْضِكُم بَعْضَا قَدْ يَعْلَمُ ٱللَّهُ ٱلَّذِينَ يَكُم يَعْضَا قَدْ يَعْلَمُ ٱللَّهُ ٱلَّذِينَ يَخَالِفُونَ عَنْ أَمْرِهِ قَلْ تُصِيبَهُمْ فِتْنَةً يَتَسَلَّلُونَ عَنْ أَمْرِهِ قَانَ تُصِيبَهُمْ فِتْنَةً وَيُصِيبَهُمْ عَذَابُ ٱلِيمُ عَنَى اللَّهِ مَا اللَّهُ اللَّ

أو تشاور في أمرٍ نزل، ﴿ لَم يَذَهُ وَلَى الله عَلَيْكُ إِذَا صعد المنبر يوم الجمعة وأراد الرجل أن يخرج يستأذنوه ﴾، قال المفسرون: كان رسول الله عَلَيْكُ إذا صعد المنبر يوم الجمعة وأراد الرجل أن يخرج من المسجد، لحاجةٍ أو عذر، لم يخرج حتى يقوم بحيال رسول الله عَلَيْكُ حيث يراه، فيعرف أنه إنما قام يستأذن، فيأذن لمن شاء منهم. قال مجاهد: وإذن الإمام يوم الجمعة أن يشير بيده (١).

قال أهل العلم: وكذلك كل أمر اجتمع عليه المسلمون مع الإمام لا يخالفونه ولا يرجعون عنه إلا بإذن، وإذا استأذن فللإمام إن شاء أذن له وإن شاء لم يأذن، وهذا إذا لم يكن له سبب يمنعه من المقام، فإن حدث سبب يمنعه من المقام بأن يكون في المسجد فتحيض منهم امرأة، أو يجنب رجل، أو يعرض له مرض، فلا يحتاج إلى الاستئذان.

﴿إِنَّ الذين يستأذنونك أولئك الذين يؤمنون بالله ورسوله فإذا استأذنوك لبعض شأنهم، الله عنه الله ورسوله فإذا استأذنوك لبعض شأنهم، أي: أمرهم، ﴿فَأَذَنْ لَمْنَ شَئْتَ مَنْهُم ﴾، في الانصراف، معناه إن شئت فأذن وإن شئت فلا تأذن، ﴿واستغفر لهمُ اللَّهَ إِنَّ الله غفور رحيم ﴾ .

﴿ لا تجعلوا دُعاءَ الرسولِ بينكم كدُعَاءِ بعضِكم بعضاً ﴾، قال ابن عباس رضي الله عنهما: يقول احذروا دعاء الرسول عليكم إذا أسخطتموه، فإن دعاءه موجب لنزول البلاء بكم ليس كدعاء غيره (٢).

وقال مجاهد وقتادة: لا تدعوه باسمه كما يدعو بعضكم بعضاً: يامحمد، ياعبد الله، ولكن فَخَّمُوه وشرّفوه، فقولوا: يا نبيَّ الله، يارسولَ الله، في لِيْن وتواضع<sup>(٣)</sup>.

﴿ قَد يَعْلَمُ اللَّهُ الَّذِينَ يَتَسَلُّلُونَ ﴾، أي: يخرجون ﴿ مَنْكُم لِوَاذًا ﴾، أي: يستر بعضهم بعضاً ويروغ في خيفة، فيذهب، ﴿ واللَّواذِ ﴾ مصدر لاوَذَ يُلاوذُ مُلاوَذَةً، ولواذاً .

<sup>(</sup>۱) زاد المسير: ٦/٦٧\_٨٦

<sup>(</sup>٢) انظر: الطبري ١٧٧/١٧ .

<sup>(</sup>٣) وهو مروي أيضاً عن ابن عباس. انظر: الطبري ١٧٧/١٧، الدر المنثور: ٢٣٠/٦. ونقل ابن كثير القولين في التفسير: ٣٠٨/٣ ٣٠٨/٣ . ورجح الطبري قول ابن عباس الأول، لأن الذي قَبْل ذلك نهي من الله للمؤمنين أن يأتوا من الانصراف عنه في الأمر الذي يجمع جميعهم ما يكرهه، والذي بعده وعيد للمنصرفين بغير إذنه عنه، فالذي بينهما بأن يكون تحذيراً لهم سخطه أن يضطّره إلى الدعاء عليهم، أشبه من أن يكون أمراً لهم بما لم يَجْرِ له ذِكْر من تعظيمه وتوقيره بالقول والدعاء» .

## أَلآ إِنَّ لِلَّهِ مَا فِي ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ قَدْيَعْلَمُ مَاۤ أَنتُمْ عَلَيْهِ وَيَوْمَ يُرْجَعُونَ اللهِ فَيُنْ اللهِ مَا عَمِلُواْ وَٱللَّهُ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمٌ عَلَيْهُ اللهِ فَيُنْبِتُهُم بِمَا عَمِلُواْ وَٱللَّهُ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمٌ عَلَيْهُ عَلَيْهُم عَلَيْهُ عَلَيْهُم عَلَيْهِ عَلَيْهُم عَلَيْهُ عَلَيْهِم عَلَيْهُم عَلَيْهُم عَلَيْهُ عَلَيْهُم عَلَيْهُمُ عَلَيْهُمُ عَلَيْهُم عَلَيْهِ عَلَيْهُم عَلَيْهُم عَلَيْهُم عَلَيْهِم عَلَيْهُم عِلَيْهِم عَلَيْهِم عَلَيْهُم عَلَيْهِ عَلَيْهِم عَلَيْهِم عَلْكُم ع

قيل: كان هذا في حفر الخندق، فكان المنافقون ينصرفون عن رسول الله عَيْضَا مُعَتَّفِين .

قال ابن عباس رضي الله عنهما: «لواذاً» أي: يلوذ بعضهم ببعض، وذلك أن المنافقين كان يثقل عليهم المقام في المسجد يوم الجمعة واستاع خطبة النبي عَلَيْكُ فكانوا يلوذون ببعض أصحابه فيخرجون من المسجد في استتار .

ومعنى قوله : ﴿قد يعلم الله ﴾، للتهديد بالمجازاة .

وفليحذر الذين يُخالفون عن أمره» أي: أمره، و«عن» صلة. وقيل: معناه يُعرضون عن أمره وينصرفون عنه بغير إذنه. وأن تصيبهم فتنة أي: لئلا تصيبهم فتنة، قال مجاهد: بلاء في الدنيا، وأو يصيبهم عذاب أليم، وجيع في الآخرة. وقيل: عذاب أليم عاجل في الدنيا. ثم عظم نفسه فقال:

وألا إن الله ما في السموات والأرض، ملكاً وعبيداً، ﴿قد يعلم ما أنتم عليه ﴾، من الإيمان والنفاق أي: يعلم، و «قد» صلة ﴿ويوم يرجعون إليه ﴾، يعني: يوم البعث، ﴿فينبتهم بما عملوا ﴾، من الخير والشر، ﴿والله بكل شيء عليم ﴾ .

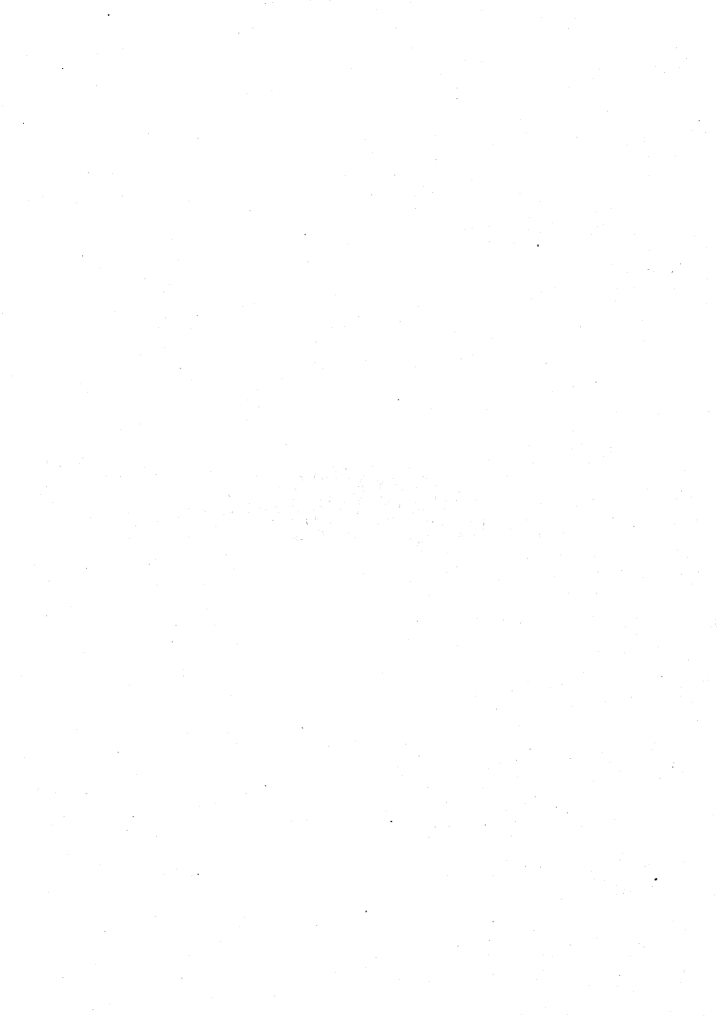
أخبرنا أبو سعيد الشريحي، أخبرنا أبو إسحاق الثعلبي، أخبرني الحسين بن محمد بن فنجويه، حدثنا عبدالله بن محمد بن شيبة، حدثنا محمد بن إبراهيم الكرابيسي، حدثنا سليمان بن توبة، حدثنا أبو داود الأنصاري، أخبرنا محمد بن إبراهيم الشامي، حدثنا شعيب بن إسحاق، عن هشام بن عروة، عن أبيه، عن عائشة قالت: قال رسول الله عَيْقَالَة : «لا تُنْزِلُوا النساء الغرف، ولا تعلموهن الكتابة، وعلموهن الغزن، وسورة النور»(١).

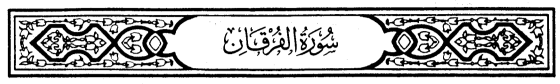
<sup>(</sup>١) أخرجه الحاكم: ٣٩٦/٢ وقال: «هذا حديث صحيح الإسناد ولم يخرجاه» فتعقبه الذهبي فقال: بل موضوع، وآفته عبدالوهاب، قال أبو حاتم: كذاب،

وقال الهيشمي في المجمع (٩٣/٤): «رواه الطبراني في الأوسط، وفيه محمد بن إبراهيم الشامي، قال الدارقطني: كذاب، وذكره ابن الجوزي في «العلل المتناهية».

ونسبه السيوطي أيضاً للبيهقي في شعب الإيمان، وابن مردويه، انظر: الدر المنثور: ١٢٤/٦.

سورلاالفرقان





مکية<sup>(۱)</sup>

#### بِسْ \_\_\_\_\_\_اللَّهِ الرَّحْزَ الرَّحْبَ

تَبَارَكَ ٱلَّذِى نَزَّلَ ٱلْفُرْقَاتَ عَلَى عَبْدِهِ ولِيكُونَ لِلْعَلَمِينَ نَذِيرًا لَكُ ٱلَّذِى لَهُ مُلْكُ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ وَلَمْ يَنَّخِذُ وَلَدُا وَلَمْ يَكُن لَّهُ مُشْرِيكُ فِي ٱلْمُلْكِ وَخَلَقَ كُلُّ شَيء فَقَدَّرَهُ وَنَقَدِيرًا فَيَ

﴿تِبَارِكُ ﴾، تفاعل، من البركة. عن ابن عباس: معناه: جاء بكل بركة، دليله قول الحسن: مجىء البركة من قبله. وقال الضحاك: تعظم، ﴿الذي نَزَّلَ الفرقانَ ﴾، أي: القرآن، ﴿على عبده ﴾، محمد عَيِّكُ. ﴿ليكون للعالمين نذيراً ﴾، أي: للجن والإنس. قيل: النذير هو القرآن. وقيل: محمد عَيْكُ (٢).

﴿الذي له ملكُ السمواتِ والأرضِ ولم يتخذ ولداً ولم يكن له شريك في المُلْك وحَلَقَ كُلُّ شيء﴾، مما يطلق عليه صفة المخلوق، ﴿فقدره تقديراً ﴾، فسوّاه وهيأه لما يصلح له، لا حلل فيه ولا تفاوت، وقيل: قدَّر لكل شيء تقديراً من الأجل والرزق، فجرت المقادير على ما حلق.

<sup>(</sup>١) وهو قول ابن عباس والحسن ومجاهد وعكرمة والجمهور، وحكي عن ابن عباس وقتادة في قول آخر عنهما أنها مكية إلا ثلاث آيات منها نزلت بالمدينة، وهي قوله تعالى : «والذين لا يدعون مع الله إلها آخر» إلى قوله : «غفوراً رحيماً» (الفرقان ١٨ - ١٨). وقال الضحاك : مدنية إلا من أولها إلى قوله الآية الثالثة: «ولا نشوراً» فهو مكي .

وقول الجمهور هو الراجح، ومكية السورة واضحة من موضوعها وأسلوبها، وهذا يتفق مع الرواية الراجحة. والله أعلم . إنظر: الدر المنثور: ٢٣٤/٦، القرطبي: ١/١٣، زاد المسير: ٢٧١/٦، البحر المحيط: ٤٨٠/٦، المحرر الوجيز: ٢/١٥.

<sup>(</sup>٢) القول الأول حكاه الماوردي، ورجح الطبري أنه النبي عَلِيْكُم، وإن لم يكن في الحقيقة تعارض بين المعنيين، فالقرآن هو الوحي المنزل على محمد عَلِيْكُم ينذر به العالمين، ومحمد عَلِيْكُم هو رسول الله تعالى للعالمين. والله أعلم . انظر: الطبري ١٨٠/١٩، زاد المسير: ٧٢/٦ .

وَأَتَّخَذُواْ مِن دُونِهِ عَالِهَةً لَا يَغَلُقُون شَيْئَا وَهُمْ يُخْلَقُون وَلَا يَمْلِكُون لِأَنفُسِهِمْ ضَرَّا وَلَا نَفْعَا وَلَا يَمْلِكُون مَوْتَا وَلَا حَيْوَةً وَلَا نُشُورًا ﴿ وَقَالَ ٱلَّذِينَ كُونَ مَوْتَا وَلَا حَيْوَةً وَلَا نُشُورًا ﴾ وَقَالُ ٱلنَّذِينَ كُون مَوْتَا وَلَا حَيْوَةً مَ الحَرُونَ فَقَدْ جَآءُ وظُلْمًا وَكُفَرُول ﴾ وقَالُوا أَسَطِيرُ ٱلْأُولِين ٱلْحَتَبَهَا فَهِي تُمْلَى عَلَيْهِ بُحْرَةً وَلَا اللهَ مَن وَتَا لَوَا أَسَل طِيرُ ٱلْأُولِين اللهَ مَن وَتِ وَٱلْأَرْضِ إِنّهُ وَكَانَ وَاللّهُ وَاللّهُولُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّه

قوله عزّ وحلّ : ﴿واتخذوا﴾، يعني عبدة الأوثان، ﴿من دُونه آلهة﴾، يعني: الأصنام، ﴿لا يَكُلقُون شيئاً وهم يُخْلقُون ولا يملكون لأنفسهم ضَرّاً ولا نفعاً﴾، أي: دفع ضر ولا جلب نفع، ﴿ولا يملكون مُوتاً ولا حياةً﴾، أي: إماتةً وإحياءً، ﴿ولا نشوراً﴾، أي: بعثاً بعد الموت .

وقال الذين كفروا ، يعني: المشركين، / يعني: النضر بن الحارث وأصحابه، وإنْ هذا ، ما هذا القرآن، وإلا إفك ، كذب، وافتراه ، اختلقه محمد عليه ، وأعانه عليه قوم آخرون ، ما هذا القرآن، وإلا إفك ، كذب، وفتراه ، اختلقه محمد عليه الكاهن. وقيل: جبر، ويسار، قال مجاهد: يعني اليهود (۱). وقال الحسن: هو عبيد بن الخضر الحبشي الكاهن. وقيل: جبر، ويسار، وعداس بن عبيد، كانوا بمكة من أهل الكتاب، فزعم المشركون أن محمداً عليه يأخذ منهم، قال الله تعالى : وفقد جاءوا ، يعني قائلي هذه المقالة، وظلماً وزُوراً ، أي: بظلم وزور. فلما حذف الباء انتصب، يعنى جاؤوا شركاً وكذباً بنسبتهم كلام الله تعالى إلى الإفك والافتراء .

﴿ وقالوا أساطير الأولين اكتبها ﴾، يعني النضر بن الحارث كان يقول: إنّ هذا القرآن ليس من الله وإنما هو مما سطّره الأولون مثل حديث رستم واسفنديار (٢)، «اكتتبها»: انتسخها محمد من جبر، ويسار، وعدّاس، ومعنى «اكتتب» يعني طلب أن يكتب له، لأنه كان لا يكتب، ﴿ فهي تُملّى عليه ﴾، يعني تقرأ عليه ليحفظها لا ليكتبها، ﴿ بُكرةً وأصيلاً ﴾، غدوة وعشياً. قال الله عزّ وجلّ رداً عليهم:

وقل أنزله ، يعني القرآن، والذي يعلم السرَّ ، يعني الغيب، وفي السموات والأرض إنه كان غفوراً رحيماً .

٤٤/ب

<sup>(</sup>١) حكاه الطبري، ولم يذكر غيره. وانظر سائر الأقوال في: البحر المحيط: ٤٨١/٦، زاد المسير: ٧٣-٧٢/٠

٢) انظر: الطبري: ١٨٢/١٨، الدر المنثور: ٣٣٦/٦، المحرر الوجير لابن عطية: ٧/١٢.

وَقَالُواْ مَالِهَ الْرَسُولِ يَأْ صُكُلُ الطَّعَامَ وَيَمْشِي فِ الْأَسْوَاقِ لَوْلَا أُنزِلَ إِلَيْهِ مَلَكُ فَيكُون مَعَهُ, نَذِيرً ﴿ وَاللَّهُ وَيُلْقَى إِلَيْهِ كَانَ أُوْت كُونُ لَهُ, جَنَّةٌ مَلَكُ فَيكُون مَعَهُ, نَذِيرً ﴿ وَاللَّهُ وَيُلْقَى إِلَيْهِ كَانَ أُوْت كُونُ لَهُ, جَنَّةٌ مَا فَعَلُ الطَّلِمُونَ إِن تَتَبِعُون إِلَيْهِ كَانَ أَلْاَر جُلًا مَسْحُورًا ﴿ الظَلِمُونَ إِن تَتَبِعُون اللَّهُ الْاَرْجُلا مَسْحُورًا ﴾ انظر مَن الطَّل المُون إِن تَتَبِعُون سَيِيلًا ﴿ مَن اللَّهُ الْعُولُ اللَّهُ اللْمُلْعُلُولُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّه

وقالوا مال هذا الرسول ، يعنون محمداً عَيْنِهِ، ﴿ يَأْكُلُ الطَّعَامُ » كَا نَاكُلُ نَحَن، ﴿ وَيَمْشِي فَلَا يَجُوزُ أَنْ يَمْتَازُ عَنّا بالنبوة، وكانوا يقولون له: لست أنت بمَلَكُ ولا بملِك، لأنك تأكل والمَلَك لا يأكل، ولست بملِك لأن الملِك لا يتسوق، وأنت تتسوق وتتبذل. وما قالوه فاسد؛ لأن أكله الطعام لكونه آدمياً، ومشيه في الأسواق لتواضعه، وكان ذلك صفة له، وشيءٌ من ذلك لا ينافي النبوة. ﴿ لُولًا أَنْزِلُ إِلَيْهُ مَلَكُ ﴾، فيصدقه، ﴿ فيكونَ معه نذيراً ﴾، داعياً .

﴿ وَ يُلْقَىٰ إِلَيْهَ كُنْزَ ﴾ أي: ينزل عليه كنز من السماء ينفقه، فلا يحتاج إلى التردد والتصرف في طلب المعاش، ﴿ أو تكونُ له جنة ﴾ ، بستان، ﴿ يأكل منها ﴾ ، قرأ حمزة والكسائي: (نأكل النون أي نأكل نحن منها، ﴿ وقال الظالمون إنْ تتبعون إلّا رجلاً مسحوراً ﴾ ، محدوعاً. وقيل: مصروفاً عن الحق .

وانظر، يامحمد، وكيف ضربوا لك الأمثال، يعني الأشباه، فقالوا: مسحور، محتاج، وغيره، وفضلوا، عن الحق، وفلا يستطيعون سبيلاً، إلى الهدى ومخرجاً عن الضلالة.

﴿تِبَارِكُ الذِي إِنْ شَاءَ جَعَلَ لَكَ خَيِراً مِن ذَلْكَ﴾، الذي قالوا، أو أفضل من الكنز والبستان الذي ذكروا، وروى عكرمة عن ابن عباس قال: يعني خيراً من المشي في الأسواق والتماس المعاش<sup>(۱)</sup>. ثم بيّن ذلك الخير فقال: ﴿جِنَاتٍ تَجَرِي مِن تَحْبَهَا الأَنهار ويجعلْ لَكَ قصوراً﴾، بيوتاً مشيدة، والعرب تسمي كل بيت مشيّد قصراً، وقرأ ابن كثير، وابن عامر، وعاصم برواية أبي بكر: «ويجعلُ» برفع اللام، وقرأ الآخرون بجزمها على محل الجزاء في قوله: «إن شاء جعل لك».

<sup>(</sup>۱) ذكر الطبري القولين: (۱۸٥/۱۸) ورجح قول مجاهد الأول، لأن المشركين استعظموا أن لا تكون له جنة يأكل منها، وأن لا يلقى إليه كنز، واستنكروا أن يمشي في الأسواق، وهو لله رسول، فالذي هو أولى بوعد الله إياه أن يكون وعداً بما هو خير ما كان عند المشركين عظيماً، لا مما كان منكراً عندهم.

### قُصُورًا ۞ بَلَ كَذَّبُواْ بِٱلسَّاعَةِ وَأَعْتَدْنَا لِمَن كَذَّبَ بِٱلسَّاعَةِ سَعِيرًا ۞ إِذَا رَأَتْهُم مِن مَّكَانِ بَعِيدٍ سَمِعُواْ لِمَا تَعَنَّيْظًا وَزَفِيرًا ۞

أخبرنا أبو بكر محمد بن عبدالله بن أبي توبة الكشميهني، أخبرنا أبو طاهر محمد بن الحارث، أخبرنا أبو الحسن محمد بن يعقوب الكسائي، أخبرنا عبدالله بن محمود، أخبرنا إبراهيم بن عبدالله الحلال، حدثنا عبدالله بن المبارك، عن يحيى بن أيوب، حدثني عبدالله بن زخر، عن علي بن يزيد، عن القاسم بن أبي عبدالرحمن، عن أبي أمامة عن النبي عَلِيلَةٍ قال: «عرض عليّ ربي ليجعل لي بطحاء مكة ذهباً فقلت: لا يارب، ولكن أشبع يوماً وأجوع يوماً، وقال ثلاثاً أو نحو هذا، فإذا جعت تضرعتُ إليك وذكرتُك، وإذا شبعتُ حمدتُك وشكرتُك»(١).

حدثنا أبو طاهر المطهّرُ بن على بن عبيد الله الفارسيّ، أخبرنا أبو ذر محمد بن إبراهيم الصالحاني، أخبرنا أبو محمد عبدالله بن محمد بن جعفر بن حيان المعروف بأبي الشيخ، أخبرنا أبو يعلى، حدثنا محمد بن بكار، حدثنا أبو معشر عن سعيد يعني المقبري، عن عائشة قالت: قال رسول الله عَيْنِهُ: (لو شئتُ لسارت معي جبال الذهب، جاءني مَلَكٌ إن حُجْزَتَهُ لتساوي الكعبة، فقال: إن ربك يقرأ عليك السلام، ويقول: إن شئت نبياً عبداً، وإن شئت نبياً مَلِكاً، فنظرت إلى جبريل فأشار إلى أن ضع نفسك، فقلت: نبياً عبداً، قال: فكان رسول الله عَيْنِهُ بعد ذلك لا يأكل متكتاً يقول: (آكل كما يأكل العبد، وأجلس كما يجلس العبد) (٢).

قوله عزّ وجلّ : ﴿ بِل كُذَّبُوا بِالسَاعَةِ ﴾، بالقيامة، ﴿ وَأَعْتَدُنَا لَمَن كَذَب بِالسَاعَة سَعِيراً ﴾، ناراً مستعرة .

﴿إِذَا رأتهم من مكان بعيد﴾، قال الكلبيّ والسدي: من مسيرة عام. وقيل: من مسيرة مائة سنة. وقيل: خمسمائة سنة. وثبت عن رسول الله عَيْنِكُ أنه قال: «من كذب عليّ متعمداً فليتبوأ بين عينى جهنّم مقعداً». قالوا: وهل لها من عينين؟ قال: نعم ألم تستمعوا قول الله تعالى : ﴿إِذَا

<sup>(</sup>١) أخرجه الترمذي في الزهد، باب ما جاء في الكفاف والصبر عليه: ١٤/٧، وقال: (هذا حديث حسن، وعلي بن يزيد يضعَّف في الحديث ويكنَّى أبا عبدالملك.

وأخرجه ابن ماجه في الزهد، باب من لا يؤبه له: ١٣٧٩/٢، وقال في الزوائد: ﴿ إِسَادُه ضعيف لضعف أيوب بن سليمان، وصدقه بن عبدالله متفق على تضعيفه ﴾. ورواه الإمام أحمد: ٢٥٢/٢ و٥/٤٥ وابن سعد في الطبقات: ٣٨١/١، وأبو نعيم في الحلية: ١٣٣/٨ .

<sup>(</sup>٢) قال الهيثمي: (٩/٩): «رواه أبو يعلى وإسناده حسن»، وعبدالرزاق: ٤١٧/١٠، وأخرج القطعة الأولى منه الخطيب في تاريخ بغداد: ١٠٢/١، والثانية: «إنما أنا عبد..» أخرجها عبدالرزاق في الجامع عن معمر: ١٠٢/١، والإمام أحمد في الزهد ص (٥)، والمصنف في شرح السنة: ٢٤٨/١٣.

وَإِذَآ أَلْقُواْمِنْهَا مَكَانَاضَيَّقَامُّقَرَّنِينَ دَعُواْهُنَالِكَ ثُبُورًا ١ لَا لَدُعُواْ الْيُومَ ثُبُورًا وَرِحِدًا وَأَدْعُواْ ثُبُورًا كَثِيرًا ١٤ قُلُ أَذَالِكَ خَيْرٌ أَمْجَنَّ ثُالْخُ لَدِ ٱلَّتِي وُعِدَ ٱلْمُنَّقُونَ كَانَتَ لَمُهُم جَزَاءً وَمَصِيرًا

رأتهم من مكان بعيد (١)، وقيل إذا رأتهم زبانيتها. ﴿ معوا لها تَغَيُّظاً ﴾ غلياناً، كالغضبان إذا غَلَى صدره من الغضب. ﴿**وزفيراً**﴾، صوتاً .

فإن قيل: كيف يسمع التغيظ؟ قيل: معناه رأوا وعلموا أن لها تغيظاً وسمعوا لها زفيراً، كما قال الشاعر: ورأيتُ زوجَكِ في الوَغَــــــٰى \ مُتَقَلِّـــدَأَ سَيْفَــــَأَ ورُمْحَـــــَأَ

أي: وحاملاً رمحاً<sup>(٢)</sup>.

وقيل: سمعوا لها تغيظاً، أي: صوت التغيظ مل التلهب والتوقد، قال عبيد بن عمير: تزفر جهنم يوم القيامة زفرة فلا يبقى مَلَك مقرَّب ولا نبي مرسل إلا خرَّ لوجهه .

﴿ وَإِذَا أَلْقُوا مِنهَا مَكَاناً ضِيِّقاً ﴾، قال ابن عباس: تضيق عليهم كما يضيق الزجُّ (٢) في الرمح، ﴿ مُقرّنين ﴾، مصفّدين قد قرنت أيديهم إلى أعناقهم في الأغلال. وقيل: مقرنين مع الشياطين في السلاسل، ﴿ دُعُوا هُنالِكَ تُبُوراً ﴾، قال ابن عباس: ويلاً. وقال الضحاك: هلاكاً، وفي الحديث: «إنَّ أول من يكسى حلة من النار إبليس، فيضعها على حاجبيه ويسحبها من حلفه، وذريتُه من خلفه، وهو يقول: ياثبوراه، وهم ينادون: ياثبورهم، حلى يقفوا على النار فينادون: ياثبوراه، وينادي: ياثبورهم، فيقال لهم (٤):

﴿ لا تدعو اليوم / ثُبُوراً واحداً وادعوا ثبوراً كثيراً ﴾، قيل: أي هلاككم أكثر من أن تدعوا ﴿ 29/أَ مرة واحدة، فادعوا أدعية كثيرة.

قوله عزّ وجلّ : ﴿قُلْ أَذُلُكُ ﴾، يعنى الذي ذكرته من صفة النار وأهلها، ﴿خيرٌ أَم جنةُ الخلد التي وُعِدَ المتقون كانت لهم جزاءً ﴾، ثواباً، ﴿ومصيراً ﴾، مرجعاً .

عزاه السيوطي: ٣٣٨/٦ للطبراني وابن مردويه، وأخرجه الطبري بلفظ: «من يقول عليّ مالم أَثُلُ..» ١٨٧/١٨ . (1)

هذا أحد التخريجين، والثاني: تضمين «متقلداً» معنى «متسلحاً»، فكذلك الآية، أي: سمعوا لها ورأوا تغيظاً وزفيراً، أو ضُمُّن **(Y)** معنى أدركوا، فيشمل التغيظ والزفير. انظر البحر المحيط: ٨٥/٦.

الزُّجّ: حديدة في أسفل الرمح . (4)

أخرجه الطبري: ١٨٨/١٨، وعبد بن حميد في المنتخب ص (٣٦٨)، والإمام أحمد في المسند: ١٥٣١٥٢/٣. وفي سنده **(**\(\x) على بن زيد، وعزاه السيوطي لابن المنذر، وابن أبي حاتم، وابن مردويه، والبيهقي في «البعث» بسند صحيح، عن أنس مرفوعاً . انظر: الدر المنثور: ٢٤٠/٦، تفسير القرطبي: ٨/١٣، ابن كثير: ٣١٢/٣.

وهم فيها ما يشاؤون خالدين كان على ربك وَعْداً مسؤولاً ، مطلوباً، وذلك أن المؤمنين سألوا ربهم في الدنيا حين قالوا: «ربنا وآتنا ما وعدتنا على رسلك» (آل عمران – ١٩٤)، يقول: كان أعطى الله المؤمنين جنة خلد وعداً، وعدهم على طاعتهم إيّاه في الدنيا ومسألتهم إياه ذلك. قال محمد بن كعب القرظي: الطلب من الملائكة للمؤمنين وذلك قولهم: «ربنا وأدْخِلْهم جناتِ عدنِ التي وَعَدْتَهم» (غافر – ٨).

ويوم يحشرهم، قرأ ابن كثير، وأبو جعفر، ويعقوب، وحفص: «يحشرهم» بالياء، وقرأ الباقون بالنون، وما يعبدون من دون الله، قال مجاهد: من الملائكة والجن والإنس وعيسى وعزير. وقال عكرمة والضحاك والكلبي: يعني الأصنام، ثم يخاطبهم فيقول، قرأ ابن عامر بالنون والآخرون بالياء، وأأنتم أضللتم عبادي هؤلاء أم هم ضلوا السبيل، أخطأوا الطريق.

وقالوا سبحانك ، نزَّهوا الله من أن يكون معه إله، وما كان ينبغي لنا أن نتَّخِذَ من دونِك من أولياء ، يعنى: ما كان ينبغي لنا أن نوالي أعداءك، بل أنت ولينا من دونهم. وقيل: ما كان لنا أن نأمرهم بعبادتنا ونحن نعبدك .

وقرأ أبو جعفر «أن نُتَّخَذ» بضم النون وفتح الخاء، فتكون «من» الثاني صلة .

ولكن مَتَّعْتَهُم وآباءَهم، في الدنيا بطول العمر والصحة والنعمة، وحتى نسوا الذكر، تركوا الموعظة والإيمان بالقرآن. وقيل: تركوا ذكرك وغفلوا عنه، وكانوا قوماً بُوراً ، يعني هلكى علب عليهم الشقاء والخذلان، رجل يقال له بائر، وقوم بور، وأصله من البوار وهو الكساد والفساد، ومنه بوار السلعة وهو كسادها. وقيل هو اسم مصدر كالزور، يستوي فيه الواحد والاثنان والجمع والمذكر والمؤنث.

﴿ فقد كذبوكم ، هذا خطاب مع المشركين، أي: كذبكم المعبودون، ﴿ بما تقولون ﴾، إنهم آلهة، ﴿ فما تستطيعون ﴾، قرأ حفص بالتاء يعنى العابدين، وقرأ الآخرون بالياء يعني: الآلهة .

#### مِنكُمْ أُذِقَهُ عَذَابًا كَبِيرًا ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَا قَبْلُكَ مِنَ ٱلْمُرْسَكِينَ إِلَّا إِنَّهُمْ لِيَا كُلُونَ ٱلطَّعَامَ وَيَمْشُونَ فِي ٱلْأَسْوَاقِ وَجَعَلْنَا بَعْضَكُمْ لِبَعْضِ فِتْنَةً أَتَصْبِرُونَ وَكَانَ رَبُّكَ بَصِيرًا ۞

وصرفاً »، يعني: صرف العذاب عن أنفسهم، وولا نصراً »، يعني: ولا نصر أنفسهم. وقيل: ولا نصر كم أيها العابدون من عذاب الله بدفع العذاب عنكم. وقيل: «الصرف»: الحيلة، ومنه قول العرب: إنه ليصرف، أي: يحتال، ومن يَظْلِمُ »، يشرك، ومنكم نُذِقْهُ عذاباً كبيراً ».

قوله عزّ وجلّ : ﴿وَمَا أُرْسَلْنَا قَبْلُكُ مِن الْمُرْسَلِينَ﴾، يامحمد، ﴿إِلّا إِنهُم لَيَأْكُلُونَ الطعام﴾، روى الضحاك عن ابن عباس قال: لما عيّر المشركون رسول الله عَيْنِ وقالوا ما لهذا الرسول يأكل الطعام ويمشي في الأسواق، أنزل الله عزّ وجلّ هذه الآية (١). يعني: ما أنا إلا رسول وما كنتُ بِدْعاً من الرسل، وهم كانوا بشراً يأكلون الطعام، ﴿ويمشون في الأسواق﴾. وقيل: معناه وما أرسلنا قبلك من المرسلين إلا قيل لهم مثل هذا أنهم يأكلون الطعام ويمشون في الأسواق كما قال في موضع آخر: «ما يقال لك إلّا ما قد قيل للرسل من قبلك» (فصلت \_ ٤٣).

﴿ وَجَعَلْنَا بَعْضَكُم لِبَعْضَ فَتَنَهُ ﴾، أي بلية، فالغني فتنة للفقير، يقول الفقير: ما لي لم أكن مثله؟ والصحيح فتنة للمريض، والشريف فتنة للوضيع. وقال ابن عباس: أي جعلت بعضكم بلاءً لبعض لتصبروا على ما تسمعون منهم، وترون من خلافهم، وتتبعوا الهدى.

وقيل: نزلت في ابتلاء الشريف بالوضيع؛ وذلك أن الشريف إذا أراد أن يسلم فرأى الوضيع قد أسلم قبله أَنِف، وقال: أُسْلِمُ بعده فيكون له عليَّ السابقة والفضل؟! فيقيم على كفره ويمتنع من الإسلام، فذلك افتتان بعضهم ببعض، وهذا قول الكلبي(٢).

وقال مقاتل: نزلت في أبي جهل، والوليد بن عقبة، والعاص بن وائل، والنضر بن الحارث؛ وذلك أنهم لما رأوا أبا ذر، وابنَ مسعود، وعماراً، وبلالاً، وصهيباً، وعامرَ بنَ فهيرة، وذويهم، قالوا: نسلم فنكون مثل هؤلاء؟ .

وقال: نزلت في ابتلاء فقراء المؤمنين بالمستهزئين من قريش، كانوا يقولون: انظروا إلى هؤلاء

أخرجه الواحدي في أسباب النزول ص (٣٨٣\_٣٨٣) مطولاً، وابن عساكر من طريق جويبر عن الضحاك عن ابن عباس .
 انظر: الدر المنثور: ٢٣٧/٦ .

 <sup>(</sup>٢) البحر المحيط: ٤٩١/٦، وقال: والأولى أن قوله: (وجعلنا بعضكم لبعض فتنة) يشمل معاني هذه الألفاظ كلها، لأن بين الجميع قدراً مشتركاً.

# ﴿ وَقَالَ ٱلَّذِينَ لَا يَرْجُونَ لِقَاءَ نَا لَوْ لَا أُنزِلَ عَلَيْنَا ٱلْمَكَيِكَةُ أَوْنَرَىٰ رَبَّنَا الْمَكَيِكَةُ أَوْنَرَىٰ رَبَّنَا الْمَكَيِكَةُ أَوْنَرَىٰ رَبَّنَا الْمَكَيِكَةُ لَا بُشْرَىٰ يَوْمَيِذِ السَّتَكْبَرُواْ فِي أَنفُسِهِمْ وَعَتَوْ عُتُواً كَبِيرًا فَيْ يَوْمَ يَرُونَ ٱلْمَكَيِكَةَ لَا بُشْرَىٰ يَوْمَيِذِ لِللَّهُ عَرِينَ وَيَقُولُونَ حِجْرًا مَعْجُورًا شَ

الذين اتبعوا محمداً من موالينا وأراذلنا، فقال الله تعالى لهؤلاء المؤمنين : ﴿أَتَصْبُرُونَ﴾ يعني على هذه الحالة من الفقر والشدة والأذى .

وكان ربك بصيراً ، بمن صبر وبمن جزع. أخبرنا أحمد بن عبدالله الصالحي، أخبرنا أبو بكر أحمد بن الحسن، أخبرنا أبو العباس الأصم، حدثنا زكريا بن يحيى المروزي، حدثنا سفيان بن عيينة، عن أبي الزناد، عن الأعرج، عن أبي هريرة يبلغ به النبي عَيِّلِهُ قال : «إذا نظر أحدكم إلى مَنْ فُضَّل عليه في المال والجسم فلينظر إلى مَنْ دونه في المال والجسم»(١).

قوله عزّ وجلّ : ﴿وقال الذين لا يرجون لقاءنا﴾، أي: لا يخافون البعث، قال الفرَّاء: «الرجاء» بمعنى الخوف، لغة تهامة، ومنه قوله تعالى : «مالكم لا ترجون لله وقاراً» (نوج – ١٣)، أي: لا تخافون لله عظمة. ﴿لُولا أُنْزِلَ علينا الملائكة﴾، فتخبرنا أن محمداً صادق، ﴿أُو نَرى ربَّنا﴾، فيخبرنا بذلك. ﴿لقد استكبروا﴾، أي: تعظموا. ﴿في أنفسهم﴾، بهذه المقالة، ﴿وعَتَوْا عُتُوا كبيراً﴾. قال مجاهد: «عتواً» طغوا في القول و «العتُّو»: أشد الكفر وأفحش الظلم، وعتوهم طلبهم رؤية الله حتى يؤمنوا به .

﴿ يُوم يرون الملائكة عند الموت. وقيل: في القيامة. ﴿ لا بُشرى يومئدٍ للمجرمين ﴾ اللكافرين، وذلك أن الملائكة يبشرون المؤمنين يوم القيامة، ويقولون للكفار: لا بشرى لكم، هكذا قال عطية، وقال بعضهم: معناه أنه لا بشرى يوم القيامة للمجرمين، أي: لا بشارة لهم بالجنة، كا يُبشّرُ المؤمنون. ﴿ ويقولون حِجْراً محجوراً ﴾، قال عطاء عن ابن عباس: تقول الملائكة حراماً محرماً أن يدخل الجنة، إلا من قال لا إله إلا الله.

ب وقال مقاتل: إذا خرج الكفار من قبورهم قالت لهم الملائكة حراماً محرماً / عليكم أن يكون لكم البشرى .

وقال بعضهم: هذا قول الكفار للملائكة. قال ابن جريج: كانت العرب إذا نزلت بهم شدة ورأوا ما يكرهون، قالوا حجراً محجوراً، فهم يقولونه إذا عاينوا الملائكة .

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري في الرقاق، باب لينظر إلى من هو أسفل منه: ٣٢٢/١١، ومسلم في الزهد، برقم (٢٩٦٣): ٢٢٧٥/٤، والمصنف في شرح السنة: ٢٩٢/١٤ .

#### وَقَدِمْنَآ إِلَى مَاعَمِلُواْ مِنْ عَمَلِ فَجَعَلْنَ لُهُ هَبَآءُ مَّنتُورًا ١ أَصْحَبُ ٱلْجَنَّةِ يَوْمَهِ ذِ خَيْرٌ مُسْتَقَرَّا وَأَحْسَنُ مَقِيلًا ١

قال مجاهد : يعنى عوذاً معاذاً، يستعيذون به من الملائكة<sup>(١)</sup> .

﴿ وَقَدِمْنَا ﴾ ، وعمدنا، ﴿ إلى ما عملوا من عمل فجعلناه هباءً منثوراً ﴾ ، أي: باطلاً لا ثواب له، فهم لم يعملوه لله عزّ وجلّ .

واختلفوا في «الهباء»، قال على: هو ما يرى في الكُوَّة إذا وقع ضوء الشمس فيها كالغبار، ولا يمس بالأيدي، ولا يرى في الظل، وهو قول الحسن وعكرمة ومجاهد، و«المنثور»: المتفرّق .

وقال ابن عباس وقتادة وسعيد بن جبير: هو ما تسفيه الرياح وتذريه من التراب وحطام شجر.

وقال مقاتل: هو ما يسطع من حوافر الدوابٌ عند السير .

وقيل: «الهباء المنثور»: ما يرى في الكوة، و«الهباء المنبث»: هو ما تطيره الرياح من سنابك الحيل(٢).

قوله عزّ وجلّ : ﴿أصحابُ الجنةِ يومئذ خيرٌ مُسْتَقَرَّاً ﴾، أي: من هؤلاء المشركين المتكبرين، ﴿وأحسن مَقِيْلاً ﴾، موضع قائلة، يعني: أهل الجنة لا يمر بهم يوم القيامة إلا قدر النهار من أوله إلى وقت القائلة حتى يسكنوا مساكنهم في الجنة. قال ابن مسعود: لا ينتصف النهار يوم القيامة حتى يقيل أهل الجنة في الجنة، وأهل النار في النار، وقرأ «ثم إن مقيلهم لإلى الجحيم» هكذا كان يقرأ (٣).

وقال ابن عباس في هذه الآية: الحساب ذلك اليوم في أوله، وقال القوم حين قالوا في منازلهم في الجنة .

<sup>(</sup>۱) ذكر الطبري هذه الأقوال واحتار منها أن الملائكة يقولون للمجرمين: حجراً محجوراً، حراماً محرّماً عليكم اليوم البشرى أن تكون لكم من الله .

انظر: تفسير الطبري: ٢/١٩ .

انظر هذه الأقوال في الطبري: ٩١٩-٥، الدر المنثور: ٢٤٦/٦، زاد المسير: ٨٣/٦.
وقال ابن كثير رحمه الله (٣/٥/٣): ووحاصل هذه الأقوال: التنبيه على مضمون الآية، وذلك أنهم عملوا أعمالاً اعتقدوا أنها على شيء، فلما عرضت على الملك الحككم العدل الذي لا يجور ولا يظلم أحداً، إذا أنها لا شيء بالكلية، وشبهت في ذلك بالشيء التافه الحقير المتفرق الذي لا يقدر صاحبه منه على شيء بالكلية، كما قال تعالى: ومثل الذين كفروا بربهم أعمالهم كرماد اشتدت به الريح، وقال أيضاً: وأخبر أنه لا يحصل لهؤلاء المشركين \_ من الأعمال التي ظنوا أنها منجاة لهم \_ شيء، وذلك لأنها فقدت الشرط الشرعي؛ إما الإخلاص فيها، وإما المتابعة لشرع الله. فكل عمل لا يكون خالصاً وعلى الشريعة المرشية فهو باطل، فأعمال الكفار لا تخلو من واحدٍ من هذين، وقد تجمعهما معاً فتكون أبعد من القبول حينئذه.

<sup>(</sup>٣) الطبري: ١٩/٥.

وَيَوْمَ تَشَقَّقُ ٱلسَّمَاءُ بِٱلْغَمَيْمِ فَنُزِلَ لَلْكَيْحَةُ تَنزِيلًا ﴿ الْمُلْكُ يَوْمَ إِلَا الْمُحَلَن وكَانَ يَوْمًا عَلَى ٱلْكَنفِرِينَ عَسِيرًا ﴿ وَيَوْمَ يَعَضُ ٱلظَّالِمُ عَلَى يَدَيْهِ يَكُولُ يَلَيْتَنِى التَّخَذَتُ مَعَ ٱلرَّسُولِ سَبِيلًا ﴿ )

قال الأزهري: «القيلولة» و«المقيل»: الاستراحة نصف النهار، وإن لم يكن مع ذلك نوم، لأن الله تعالى قال: «وأحسن مقيلاً»، والجنة لا نوم فيها. ويُروى أن يوم القيامة يقصر على المؤمنين حتى يكون كما بين العصر إلى غروب الشمس<sup>(۱)</sup>.

قوله عزّ وجلّ : ﴿ويوم تَشَقَّ السماءُ بالغَمَام ﴾، أي: عن الغمام، الباء وعن يتعاقبان، كا يقال: رميت عن القوس وبالقوس، وتشقق بمعنى تتشقق، أدغموا إحدى التاءين، وقرأ أبو عمرو وأهل الكوفة بتخفيف الشين هاهنا، وفي سورة «ق» بحذف إحدى التاءين، وقرأ الآخرون بالتشديد، أي: تتشق بالغمام، وهو غمام أبيض رقيق مثل الضبابة، ولم يكن إلا لبني إسرائيل في تيههم. ﴿وَفُولً لَا اللائكةُ تنزيلاً ﴾، قرأ ابن كثير: «ونُثْرِلُ» بنونين خفيف ورفع اللام، «الملائكة» نصب، قال ابن عباس: تشقق السماء الدنيا فينزل أهلها، وهم أكثر ممن في الأرض من الجن والإنس، ثم تشقق السماء الثانية فينزل أهلها، وهم أكثر ممن في السماء الدنيا، ومن الجن والإنس، ثم كذلك حتى تشقق السماء السابعة وأهل كل سماء يزيدون على أهل السماء التي قبلها، ثم ينزل الكروبيون ثم حملة العرش (٢).

والمُلْكُ يومئذ الحقى للرحمن ، أي: [الملك] (٢) الذي هو الملك الحق حقاً ملك الرحمن يوم القيامة. قال ابن عباس: يريد أن يوم القيامة لا ملك يقضى غيره. وكان يوماً على الكافرين عسيراً ، شديداً، فهذا الخطاب يدل على أنه لا يكون على المؤمنين عسيراً، وجاء في الحديث: «أنه يهون يوم القيامة على المؤمنين حتى يكون عليهم أخف من صلاة مكتوبة صلوها في الدنيا» (أنه يهون يوم القيامة على المؤمنين حتى يكون عليهم أخف من صلاة مكتوبة صلوها في الدنيا» (أنه يهون يوم القيامة على المؤمنين حتى يكون عليهم أخف من صلاة مكتوبة صلوها في الدنيا» (أنه يهون يوم القيامة على المؤمنين حتى يكون عليهم أخف من صلاة مكتوبة صلوها في الدنيا» (أنه يهون يوم القيامة على المؤمنين حتى يكون عليهم أخف من صلاة مكتوبة صلوها في الدنيا» (أنه يهون يوم القيامة على المؤمنين حتى يكون عليهم أخف من صلاة مكتوبة صلوها في الدنيا» (أنه يوم القيامة على المؤمنين حتى يكون عليهم أخف من صلاة مكتوبة صلوها في الدنيا» (أنه يوم القيامة على المؤمنين حتى يكون عليهم أخف من صلاة مكتوبة صلوها في الدنيا» (أنه يوم القيامة على المؤمنين حتى يكون عليهم أخف من صلاة مكتوبة صلوها في المؤمنين حتى يكون عليهم أخف المؤمنين على المؤمنين حتى يكون عليهم أخف من صلاة مكتوبة صلوها في المؤمنين حتى يكون عليهم أخف المؤمنين عليهم أخف المؤمنين حتى يكون عليهم أخف من صلاة مكتوبة صلوها في المؤمنين حتى يكون عليهم أخف المؤمنين حتى المؤمنين المؤمنين حتى المؤمنين ال

وروم يَعَضُّ الظالمُ على يديه ﴾ أراد بالظالم عقبةَ بن أبي معيط، وذلك أن عقبة كان لا يقدم من سفر إلا صنع طعاماً فدعا إليه أشراف قومه، وكان يكثر مجالسة النبي عَلَيْكُ فقدم ذات

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير: ٩١/٥ عن سعيد الصواف أنه بلغه أن يوم القيامة... إلخ.

<sup>(</sup>٢) انظر: الطبري ٦/١٩ ٧-٦، الدر المنثور: ٢/٨٦٦ ٢٤٩، ابن كثير: ٣١٧/٣ .

<sup>(</sup>٣) ساقط من (١ أ).

<sup>(</sup>٤) رواه الإمام أحمد في المسند: ٧٥/٣، وقال الهيثمي في المجمع: (٣٣٧/١٠): هرواه أحمد وأبو يعلى، وإسناده حسن على ضعف في راويه». فيه: دراج أبو السمح عن أبي الهيثم، وابن لهيعة، وفيهم ضعف . وانظر: تفسير ابن كثير: ٣١٧/٣ .

#### يَنَوَيْلَتَىٰ لَيْتَنِى لَرُأَتَّخِذُ فُلَانًا خَلِيلًا ۞ لَّقَدْأَضَلَّنِي عَنِٱلذِّكْرِبَعْدَ إِذْ جَآءَ نِيُّ وَكَانَ ٱلشَّيْطَانُ لِلْإِنسَانِ خَذُولًا ۞

وقال الضحاك: لما بزق عقبة في وجه رسول الله عَيْظَةُ عاد بزاقه في وجهه فاحترق خداه، وكان أثر ذلك فيه حتى الموت<sup>(۲)</sup>.

وقال الشعبي<sup>(٣)</sup>: كان عقبة بن أبي معيط خليل أمية بن خلف فأسلم عقبة، فقال أُمية: وجهي من وجهك حرام أَنْ بايعت محمداً، فكفر وارتدَّ، فأنزل الله عزّ وجلّ : «ويوم يعض الظالم» يعني: عقبة بن أبي معيط بن عبد شمس بن مناف «على يديه» ندماً وأسفاً على ما فرط في جنب الله، وأوبق نفسه بالمعصية والكفر بالله بطاعة خليله الذي صده عن سبيل ربه. قال عطاء: يأكل يديه حتى يبلغ مرفقيه ثم تنبتان، ثم يأكل هكذا، كلما نبت يده أكلها تحسراً على ما فعل.

( يقول ياليتني اتخذت )، في الدنيا، ( مع الرسول سبيلاً )، ليتني اتبعت محمداً عَلِيْكُم، واتخذت معه سبيلاً إلى الهدى. قرأ أبو عمرو: ( ياليتني اتخذت ) بفتح الياء، والآخرون بإسكانها .

﴿ يَا وَيُلْتَا لِيَتْنِي لَمُ أَتَّخِذُ فَلَاناً خَلِيلاً ﴾، يعني: أبنّي بن خِلف.

﴿ لقد أَضَلَنِي عَنِ الذَكْرِ ﴾، عن الإيمان والقرآن، ﴿ بَعَد إِذْ جَاءَنِي ﴾، يعني: الذكر مع الرسول، ﴿ وَكَانُ الشَّيطَانُ ﴾، وهو كل متمرد عاتٍ من الإنس والجن، وكل من صدَّ عن سبيل الله فهو شيطان. ﴿ للإنسان خذولاً ﴾، أي: تاركاً يتركه ويتبرأ منه عند نزول البلاء والعذاب، وحكم هذه الآية عام في حق كل متحابين اجتمعا على معصية الله .

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن مردويه وأبو نعيم في «الدلائل» بسند صحيح من طريق سعيد بن جبير عن ابن عباس. الدر المنثور: ٢٥٠/٦، الفتح السماوي للمناوي: ٨٨٠/٢، أسباب النزول للواحدي ص (٣٨٥).

<sup>(</sup>٢) أسباب النزول للواحدي ص (٣٨٦)، القرطبي: ٢٦/١٣ .

<sup>(</sup>٣) أسباب النزول ص (٣٨٥)، الطبري: ٨/١٩ باختصار .

#### وَقَالَ ٱلرَّسُولُ يَكرَبِّ إِنَّ قَوْمِي ٱتَّخَذُواْ هَلَذَا ٱلْقُرْءَ انَ مَهُجُورًا ٢

أخبرنا عبدالواحد المليحي، أخبرنا أحمد بن عبدالله النعيمي، أخبرنا محمد بن يوسف، حدثنا محمد بن إسماعيل، حدثنا محمد بن العلاء، أخبرنا أبو أسامة، عن يزيد، عن أبي بردة، عن أبي موسى عن النبي عَيِّلِهِ قال : / «مَثَلُ الجليسِ الصالح والسوءِ، كحامل المِسْك ونافخ الكِيْر، فحامل المسك إمّا أن يُحْذِيَك وإمّا أن تبتاع منه، وإمّا أن تجد منه ريحاً طيبة، ونافخ الكير إمّا أن يحرق ثيابك، وإمّا تجد منه ريحاً خبيثة» (١).

أخبرنا أبو بكر محمد بن عبدالله بن أبي توبة، أخبرنا أبو طاهر محمد بن أحمد بن الحارث، أخبرنا محمد بن يعقوب الكسائي، أخبرنا عبدالله بن محمود، أخبرنا إبراهيم بن عبدالله الحلال، حدثنا عبدالله بن المبارك، عن حياة بن شريح، أخبرني سالم بن غيلان أن الوليد بن قيس التُجيبي أخبره أنه سمع أبا سعيد الحدري \_ قال سالم: أو عن أبي الهيثم عن أبي سعيد \_ أنه سمع النبي عَلَيْكُ يقول: «لا تصاحب إلا مؤمناً ولا يأكل طعامك إلا تقى»(٢).

أخبرنا عبدالواحد المليحي، أخبرنا أبو بكر محمد بن أحمد بن كساب النيسابوري، أخبرنا أبو العباس الأصم، حدثنا حميد بن عياش الرملي، أخبرنا مؤمل بن إسماعيل، حدثنا زهير بن محمد الخراساني، حدثنا موسى بن وردان عن أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله عَيْشَةُ: «المرءُ على دين خليلهِ فلينظرُ أحدُكم من يُخَالِلُ»(٣).

﴿ وقال الرسول ﴾، يعني: ويقول الرسول في ذلك اليوم: ﴿ ياربِّ إِن قومي اتخذوا هذا القرآنَ مهجوراً ﴾، أي: متروكاً فأعرضوا عنه، ولم يؤمنوا به ولم يعملوا بما فيه .

وقيل: جعلوه منزلة الهجر وهو الهذيان، والقوي السيء، فزعموا أنه شعر وسحر، وهو قول النخعي ومجاهد .

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري في الذبائح، باب المسك: ٦٦٠/٩، ومسلم في البر والصلة، باب استحباب مجالسة الصالحين، برقم (٢٦٢٨): ٢٠٢٦/٤، والمصنف في شرح السنة: ٦٨/١٣.

أخرجه أبو داود في الأدب، باب من يؤمر أن يجالس: ١٨٥/٧، وسكت عليه أبو داود والمنذري، والترمذي في الزهد:
 ٧٦/٧، وقال: «هذا حديث إنما نعرفه من هذا الوجه»، والدارمي في الأطعمة: ١٠٣/٢، وصححه الحاكم: ١٢٨/٤ وابن حبان برقم (٢٠٤٩) من موارد الظمآن، وحسنه المصنف في شرح السنة: ٦٨/١٣. وانظر: فيض القدير للمناوي: ٢٠٥/٦.

<sup>(</sup>٣) أخرجه أبو داود في الأدب: ١٨٦/٧، قال المنذري: «وفي إسناده موسى بن وردان، وقد ضعفه بعضهم، وقال بعضهم: لا بأس به، ورجح بعضهم في هذا الحديث الإرسال».

والترمذي في الزهد: ٤٩/٧ وقال: «هذا حديث حسن غريب»، وصححه الحاكم: ١٧١/٤، وأخرجه الإمام أحمد: ٣٠٣/٢، و٤٣٤، وذكره في المشكاة: ٣/٧٣٧ وعزاه أيضاً للبيهقي في «شعب الإيمان»، وقال النووي: إسناده صحيح. وأخرجه المصنف في شرح السنة: ٣/٧٠٧.

وَكَانَاكَ جَعَلْنَا لِكُلِّ نَبِي عَدُوَّا مِّنَ ٱلْمُجْرِمِينُ وَكَفَى بِرَبِّلِكَ هَادِيكَ وَنَصِيرًا وَقَالَ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ لَوَلَا نُزِّلَ عَلَيْهِ ٱلْقُرْءَانُ جُمُّلَةً وَبِحِدَةً كَانَاكِ لِنَثَبِّتَ بِهِ وَقَالَ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ لَوَلَا نُزِّلَ عَلَيْهِ ٱلْقُرْءَانُ جُمُّلَةً وَبِحِدَةً كَانَاكِ لِنَثَبِيكِ وَقَالَ اللَّهِ مَنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ مَنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّ

وقيل: قال الرسول يعني: محمداً عَيَالِيُّهِ يشكو قومه إلى الله يارب: إنَّ قومي اتخذوا هذا القرآن مهجوراً فعزّاه الله تعالى فقال :

﴿ وكذلك جعلنا ﴾ ، يعني: كما جعلنا لك أعداء من مشركي قومك كذلك جعلنا ، ﴿ لكل نبي عدواً من المجرمين ﴾ ، يعني: المشركين. قال مقاتل: يقول لا يَكْبُرَنَ عليك، فإن الأنبياء قبلك قد لَقِيَتْ هذا من قومهم، فاصبر لأمري كما صبروا، فإني ناصرك وهاديك، ﴿ وكفى بربّك هادياً ونصيراً ﴾ .

وقال الذين كفروا لولا نُزِّل عليه القرآنُ جَمَلةً واحدةً ﴾، كما أنزلت التوراة على موسى والإنجيل على عيسى والزبور على داود. قال الله تعالى : ﴿كذلك ﴾، فَعَلْتُ، ﴿لِنَثَبِّتَ به فؤادك ﴾، أنزلناه متفرقاً ليقوى به قلبك فتعيه وتحفظه، فإن الكتب أنزلت على أنبياء يكتبون ويقرؤون، وأنزل الله القرآن على نبي أمي لا يكتب ولا يقرأ، ولأن من القرآن الناسخ والمنسوخ، ومنه ما هو جواب لمن سأل عن أمور، ففرقناه ليكون أوعى لرسول الله عَيَالِيَّ وأيسر على العامل به. ﴿ورتَّلناه تفصيلاً ﴾، قال ابن عباس: بينًاه بياناً، والترتيل: التبيين في ترسل وتثبت. وقال السدي: فصَّلناه تفصيلاً. وقال مجاهد: بعضه في إثر بعض. وقال النخعى والحسن وقتادة: فرقناه تفريقاً، آيةً بعد آية .

﴿ ولا يأتونك ﴾، يامحمد يعني: هؤلاء المشركين، ﴿ بِمَثَلَ ﴾، يضربونه في إبطال أمرك ﴿ إلا جئناك بالحقّ ﴾، يعني بما ترد به ما جاؤوا به من المثل وتبطله، فسمى ما يوردون من الشبه مثلاً، وسمى ما يدفع به الشبه حقاً، ﴿ وأَحْسَنَ تفسيراً ﴾، أي: بياناً وتفصيلاً، و «التفسير»: تفعيل، من الفَسْر، وهو كشف ما قد غطي. ثم ذكر مآل هؤلاء المشركين فقال:

﴿الذين﴾، [أي: هم الذين](١)، ﴿يُحشرون على وجوههم﴾، فيساقون ويجرون، ﴿إلى جهتم أولئك شرٌّ مكاناً﴾، أي: مكانة ومنزلة، ويقال: منزلاً ومصيراً، ﴿وأضلُ سبيلاً﴾، أخطأً طريقاً.

<sup>(</sup>١) ساقط من ( أ » .

وَلَقَدْءَاتَيْنَامُوسَ ٱلْكِتَبَوَجَعَلْنَامَعَ أَءَاهُ هَدُرُونَ وَزِيرًا ﴿ فَقُلْنَا ٱذْهَبَا إِلَى ٱلْقَوْمِ اللَّهِ مَالَّذِينَ كَذَّبُواْ إِنَا يَعْنَا فَدَمَّرْنَاهُمْ مَنَدْمِيرًا ﴿ وَقَوْمَ نُوحٍ لَّمَّا كَذَبُواْ اللَّهُ اللَّالَةُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللَّا اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ

﴿ وَلَقَدَ آتَيْنَا مُوسَى الْكَتَابُ وَجَعَلْنَا مُعَهُ أَخَاهُ هَارُونَ وَزِيْرًا ﴾، مُعِيْناً وظهيراً .

﴿ فقلنا اذهبا إلى القوم الذين كذّبوا بآياتنا ﴾، يعني القبط، ﴿ فدمَّرناهم ﴾، فيه إضمار، أي: فكذبوهما فدمرناهم، ﴿ تدميراً ﴾، أهلكناهم إهلاكاً .

﴿وقومَ نوحٍ لما كُذُبوا الرسل﴾، أي: الرسول، ومن كذب رسولاً واحداً فقد كذب جميع الرسل، فلذلك ذكر بلفظ الجمع. ﴿أغرقناهم وجعلناهم للناس آية﴾، يعني: لمن بعدهم عبرة، ﴿وأغتَدْنَا للظالمين﴾، في الآخرة، ﴿عذاباً أَيْماً﴾، سوى ما حلَّ به من عاجل العذاب. ﴿وعاداً وثمودَ﴾، أي: وأهلكنا عاداً وثمود، ﴿وأصحابَ الرسِّ﴾، اختلفوا فيهم، قال وهب بن منبه: كانوا أهل بئر قعوداً عليها، وأصحابَ مواشي، يعبدون الأصنام، فوجّه الله إليهم شعيباً يدعوهم إلى الإسلام، فتادوا في طغيانهم، وفي أذى شعيب عليه السلام، فبينا هم حول البئر في منازلهم انهارت البئر، فخسف بهم وبديارهم ورباعهم، فهلكوا جميعاً. و «الرسُّ»: البئر، وكل ركية لم تُطْوَ بالحجارة والآجر فهو رسُّ .

وقال قتادة والكلبي : «الرس» بئر بفَلْج اليمامة، قتلوا نبيّهم فأهلكهم الله عزّ وجلّ .

وقال بعضهم: هم بقية ثمود قوم صالح، وهم أصحاب البئر التي ذكر الله تعالى في قوله: «وبئر معطلةٍ وقَصْرٍ مَشِيْد» (الحج ــ ٤٥).

وقال سعيد بن جبير: كان لهم نبي يقال له حنظلة بن صفوان فقتلوه فأهلكهم الله تعالى . وقال كعب ومقاتل والسدي: «الرس»: بئر بإنطاكية قتلوا فيها حبيباً النجار، وهم الذين ذكرهم الله في سورة يس .

وقيل: هم أصحاب الأحدود، [والرسُّ هو الأحدود](١) الذي حفروه.

وقال عكرمة: هم قوم رسّوا نبيهم في بئر<sup>(٢)</sup>. وقيل: الرسُّ المعدن، وجمعه رساس.

 <sup>(</sup>۱) ساقط من (۱)...

<sup>(</sup>٢) لم يقم على هذه الأقوال في المعني بأصحاب الرس دليل ثابت، ورجع الطبري أنهم أصحاب الأخدود، وبعض الأقوال السابقة مردودة بنصوص أخرى، والله أعلم. انظر: الطبري: ١٣/١٩-١٥، الدر المنثور: ٢٥٦/٦-٢٥٧، زاد المسير: ٩٠/٦، البحر المحيط: ٢٩٨٦ـ٢٥٩، تفسير ابن كثير: ٣٢٠-٣٢٠.

وَكُلُّاضَرَيْنَا لَهُ الْأَمْثَالُ وَكُلَّاتَبَرْنَاتَنْبِيرًا ﴿ وَلَقَدْ أَتَوَاعَلَالُقَرْيَةِ الَّيَ الْمُوكَ الْمَالُونَ الْمَالُونَ الْمَالُونَ الْمَالُونَ الْمَالُونَ اللَّهُ وَالْمَالُونَ اللَّهُ وَالْمَالُونَ اللَّهُ وَاللَّهُ وَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَالَّهُ وَاللَّهُ وَالْمُوالِقُولُولُونُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَالْمُوالِلَّهُ وَاللَّهُ الللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ ا

﴿وَقُرُوناً بِينِ ذَلِكَ كَثِيراً﴾، أي: وأهلكنا قروناً كثيراً بين عاد وأصحاب الرس. ﴿وَكُلاً ضِرِبنا لَهُ الأَمثالُ﴾، أي: الأشباه في إقامة الحجة عليهم، فلم نهلكهم إلا بعد الإنذار، ﴿وَكُلاً تَبَيْراً﴾، أي: أهلكنا إهلاكاً. وقال الأخفش: كسرنا تكسيراً. قال الزجاج: كل شيء كسرته وفتته فقد تبرّنه.

ولقد أتوا على القرية التي أُمْطِرَتْ مطر السَّوْءِ ، يعني الحجارة، وهي قريات قوم لوط، وكانت خمس قرى، فأهلك الله أربعاً منها، ونجت واحدة، وهي أصغرها، وكان أهلها لا يعملون العمل الخبيث، ﴿أَفَلُم يَكُونُوا يُرُونُها﴾، إذا مروا بهم في أسفارهم فيعتبروا ويتذكروا، لأنّ مدائن قوم لوط كانت على طريقهم عند ممرهم إلى الشام، ﴿بِل كانوا / لا يرجون ﴾، لا يخافون، ٤٦/ب ﴿نشوراً ﴾، بعثاً .

قوله عزّ وجلّ : ﴿وَإِذَا رَأُوكَ إِنْ يَتَخَذُونَكَ ﴾، يعني: ما يتخذُونك، ﴿إِلّا هُزُواً ﴾، أي: مهزوءاً به، نزلت في أبي جهل، كان إذا مرّ بأصحابه على رسول الله عَيْقِيّ قال مستهزئاً : ﴿أَهذا الله عِنْ الله رسولاً ﴾(١)؟!

﴿إِنْ كَادَ لِيضَلَنا﴾، أي: قد قارب أن يضلنا، ﴿عن آلهتنا لولا أن صبرنا عليها﴾، أي: لو لم نصبر عليها كان عنها، ﴿وسوف يعلمونَ حين يرون العذابَ من أضلٌ سبيلاً ﴾، من أخطأ طريقاً .

﴿ أَرَأَيت مِن اتّخذ إلْهَهُ هَواهُ ﴾، وذلك أن الرجل من المشركين كان يعبد الحجر فإذا رأى حجراً أحسن منه طرح الأول وأخذ الآخر فعبده. وقال ابن عباس: أرأيت من ترك عبادة الله وخالقه ثم هوي حجراً فعبده ما حاله عندي؟ ﴿ أَفَأَنت تكون عليه وكيلاً ﴾، أي: حافظاً، يقول: أفأنت

<sup>(</sup>١) ذكره في البحر المحيط: ٥٠٠/٦، والآية فيها إخبار عن استهزاء المشركين بالنبي عَلِيَكُ وتنقصهم له، وأبو جهل داخل في عموم أولئك المشركين .

وَكِيلًا ﴿ أَمْ تَعْسَبُ أَنَّ أَحَنَّ هُمْ يَسْمَعُونَ أَوْ يَعْقِلُونَ إِنْ هُمْ إِلَّا كَالْأَنْعَامُ وَكِيلًا ﴿ اللَّهُمْ أَضَلُ اسَكِيلًا ﴿ اللَّمْ مَرَ إِلَى رَبِّكَ كَيْفَ مَذَّ الظِّلَ وَلَوْشَاءَ لَجَعَلَدُ اسَاكِنَا ثُلُهُمْ أَضَلُ استِيلًا ﴿ فَ اللَّمْ مَرَ إِلَى رَبِّكَ كَيْفَ مَذَّ الظِّلَ وَلَوْشَاءَ لَجَعَلَدُ استَاكِنَا فَهُمَ أَضَا اللَّهُ مَسَاكِنَا وَهُو اللَّذِي فَي مَعْ اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَلْ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللّه

عليه كفيل تحفظه من اتباع هواه وعبادة ما يهوى من دون الله؟ أي: لست كذلك. قال الكلبي: نسختها آية القتال .

﴿أُم تَحْسَبُ أَن أَكْثُرَهُم يَسْمَعُونَ ﴾ ما تقول سماع طالب الإِفْهَام، ﴿أُو يَعْقَلُونَ ﴾، مَا يعاينون من الحجج والإعلام، ﴿إِنْ هُمَ ﴾، ما هم، ﴿إِلّا كَالْأَنْعَام بل هم أَضُلُّ سبيلاً ﴾، لأن البهائم تهتدي لمراعيها ومشاربها وتنقاد لأربابها الذين يتعهدونها، وهؤلاء الكفار لا يعرفون طريق الحق، ولا يطيعون ربَّهم الذي خلقهم ورزقهم، ولأن الأنعام تسجد وتسبح لله وهؤلاء الكفار لا يفعلون .

قوله عزّ وجلّ : ﴿ أَلَمْ تَوَ إِلَى رَبُّكَ كَيْفُ مَدَّ الظّلُ ﴾ ، معناه ألم ترَ إِلَى مَدّ ربِّك الظلَّ ، وهو ما بين طلوع الفجر إلى طلوع الشمس، جعله ممدوداً لأنه ظل لا شمس معه، كما قال: ﴿ فِي ظل الجنة ﴾ ، ﴿ وظل ممدود ﴾ (الواقعة \_ ٣٠) إذ لم يكن معه شمس. ﴿ ولو شاء لجعله ساكناً ﴾ ، دائماً ثابتاً لا يزول ولا تذهبه الشمس، قال أبو عبيدة: ﴿ الظل ﴾ : ما نسخته الشمس، وهو بالغداة ، و ﴿ الفيء ﴾ ما نسخ الشمس، وهو بعد الزوال ، سُمي فيئاً لأنه فاء من جانب المشرق إلى جانب المغرب، ﴿ ثُمُ جعلنا الشمس عليه دليلاً ﴾ ، أي: على الظل . ومعنى دلالتها عليه أنه لو لم تكن الشمس لما عرف الظل ، ولولا النور لما عرف الظلمة ، والأشياء تعرف بأضدادها .

﴿ثُم قبضناه﴾، يعني الظل، ﴿إلينا قبضاً يسيراً﴾، بالشمس التي تأتي عليه، و«القبض»: جمع المنبسط من الشيء، معناه: أن الظل يعم جميع الأرض قبل طلوع الشمس، فإذا طلعت الشمس قبض الله الظلّ جزءاً فجزءاً وقبضاً يسيراً»، أي: خفياً .

وهو الذي جعلَ لكمُ الليلَ لباساً ، أي: ستراً تستترون به، يريد أن ظلمته تغشى كل شيء، كاللباس الذي يشتمل على لابسه، والنومَ سُباتاً ، راحةً لأبدانكم وقطعاً لعملكم، وأصل «السبت»: القطع، والنائم مسبوت لأنه انقطع عمله وحركته. ووجعل النهار نُشُوراً ، أي: يقظة وزماناً، تنتشرون فيه لابتغاء الرزق، وتنتشرون لأشغالكم.

### وَهُورَا اللَّهِ مَا أَرْسَلَ الرِّيكَ بُشْرًا بَيْنَ يَدَى رَحْمَتِهِ وَأَنزَلْنَا مِنَ السَّمَاءِ مَآءُ طَهُورًا ٢

وهو الذي أرسل الرياح بُشُواً بين يَدَيْ رحمتِهِ ، يعني المطر وأنزلنا من السماء ماءً طَهُوراً في، وهو الطاهر في نفسه المطهر لغيره، فهو اسم لما يتطهر به، كالسَّحور اسم لما يتسحر به، والفَطور اسم لما يفطر به، والدليل عليه ما روينا أن النبي عَيِّقِ قال في البحر: «هو الطهور ماؤه الحل ميتتة»(١) وأراد به المطهّر، فالماء مطهر لأنه يطهر الإنسان من الحَدَث والنجاسة، كما قال في آية أخرى: «ويُنزّل عليكم من السماء ماء ليطهر كم به» (الأنفال – ١١)، فثبت به أن التطهير يختص بالماء .

وذهب أصحاب الرأي إلى أن «الطهور» هو الطاهر، جتى جوزوا إزالة النجاسة بالمائعات الطاهرة، مثل الخل وماء الورد والمرق ونحوها<sup>(٢)</sup> .

ولو جاز إزالة النجاسة بها لجاز إزالة الحدث بها .

وذهب بعضهم إلى أن «الطهور» ما يتكرر منه التطهير، كالصبور اسم لمن يتكرر منه الصبر، والشكور اسم لمن يتكرر منه الشكر، وهو قول مالك، حتى جوَّز الوضوء بالماء الذي توضأ منه مرة (٣).

وإن وقع في الماء شيء غيرً طعمه أو لونه أو ريحه هل تزول طهوريته؟ نظر: إن كان الواقع شيئاً لا يمكن صون الماء عنه، كالطين والتراب وأوراق الأشجار، لا تزول، فيجوز الطهارة به كما لو تغير لطول المكث في قراره، وكذلك لو وقع فيه مالا يخالطه، كالدهن يصب فيه فيتروح الماء

أخرجه الإمام مالك في الموطأ: ٢٢/١، وأبو داود في باب الوضوء بماء البحر: ٨٠/١، والترمذي في باب ما جاء في ماء البحر أنه طهور: ٢٢٤/١-٢٢٥ وقال: «هذا حديث حسن صحيح»، والنسائي في الطهارة: ١٠٥١، ١٠٧٦، وابن ماجه في الوضوء بماء البحر: ١٣٦/١، ١٣٧١، وصححه الحاكم: ١٠٤٠/١، وابن حبان برقم (١١٩) وابن خزيمة: ١٩٥١، والمصنف في شرح السنة: ٢/٥٥.

قال الترمذي: سألت محمد بن إسماعيل البخاري عن هذا الحديث؟ فقال: هو حديث صحيح.

قال البيهقي: وإنما لم يخرجه البخاري ومسلم بن الحجاج في الصحيح لأجل اختلافٍ وقع في اسم سعيد بن سلمة والمغيرة ابن أبي بردة . انظر: تلخيص الحبير: ٩/١ .

<sup>(</sup>٢) قال الجصاص في أحكام القرآن: (٢٠١/٥) «الطَّهور، على وجه المبالغة في الوصف له بالطهارة وتطهير غيره، فهو طاهر مطهر، كما يقال: رجل ضروب وقتول، أي: يضرب ويقتل، وهو مبالغة في الوصف له بذلك.

٣) في المدونة: (٤/١) (وقال مالك: لا يتوضأ بماء قد توضىء به مرة، قال: ولا خير فيه...
 قلت: فلو لم يجد رجل ماءً إلا ما قد توضىء به مرة، أيتيمم أم يتوضأ بما قد توضىء به مرة؟ قال: يتوضأ بذلك الماء الذي قد توضىء به مرة أحب إلي إذا كان الذي توضأ به طاهراً».

برائحته يجوز الطهارة به، لأن تغيره للمجاورة لا للمخالطة. وإن كان شيئاً يمكن صون الماء منه ويخالطه كالخل والزعفران ونحوهما تزول [طهوريته فلا يجوز الوضوء به .

وإن لم يتغير أحد أوصافه، ينظر: إن كان الواقع فيه شيئاً طاهراً لا تزول]<sup>(١)</sup> طهوريته، فتجوز الطهارة به، سواء كان الماء قليلاً أو كثيراً، وإن كان الواقع فيه شيئاً نجساً، ينظر: فإن كان الماء قليلاً أقل من القلتين ينجس الماء، وإن كان قدر قلتين فأكثر فهو طاهر يجوز الوضوء به. والقلتان خمس قرب، ووزنه خمسمائة رطل، والدليل عليه ما:

أخبرنا أحمد بن عبدالله الصالحي، أخبرنا أبو بكر أحمد بن الحسن الحيري، أخبرنا حاجب بن أحمد الطوسي، حدثنا عبدالرحيم بن المنيب، أخبرنا جرير عن محمد بن إسحاق، عن محمد بن جعفر ابن الزبير، عن عبيد الله بن عبدالله بن عمر، عن أبيه عن النبي عليه أنه سئل عن الماء يكون في الفلاة وما يَرِدُه من الدوابِّ والسِّباع؟ فقال: «إذا كان الماء قلَّين ليس يحمل الخبث»(٢)، وهذا قول الشافعي، وأحمد، وإسحاق، وجماعة من أهل الحديث: أن الماء إذا بلغ هذا الحدّ لا ينجس بوقوع النجاسة فيه ما لم يتغير أحد أوصافه(٣).

وذهب جماعة إلى أن الماء القليل لا ينجس بوقوع النجاسة فيه مالم يتغير طعمه أو لونه أو ريحه، وهو قول الحسن وعطاء والنخعي والزهري. واحتجوا بما :

أخبرنا أبو القاسم بن عبدالله بن محمد الحنفي، أخبرنا أبو الحارث طاهر بن محمد الطاهري، حدثنا أبو محمد الحسن بن محمد بن حكم، حدثنا أبو الموجه محمد بن عمرو بن الموجه، حدثنا صدقة بن الفضل /، أخبرنا أبو أسامة عن الوليد بن كثير، عن محمد بن كعب القرظي، عن عبد الله ابن عبدالرحمن بن رافع بن خديج، عن أبي سعيد الخدري قال: قيل يارسول الله أنتوضا من بئر بضاعة؟ وهي بئر يلقى فيه الجيض ولحوم الكلاب والنتن، فقال رسول الله عَيْقَالُم: «إن الماءَ طَهُورً لا ينجّسه شيء»(٤).

<sup>(</sup>١) ما بين القوسين ساقط من (ب).

<sup>(</sup>٢) أخرجه أبو داود في الطهارة، باب ما ينجس من الماء : ٥٦/١، والترمذي في باب الماء لا ينجسه شيء : ١٩٥١، والنسائي في باب التوقيت في الماء: ٤٦/١، وابن ماجه في مقدار الماء الذي لا ينجس: ١٧٢/١، والدارمي في الوضوء: ١٨٧/١، وابن خزيمة ٤٩/١، والشافعي في الأم: ٤/١، والإمام أحمد: ٢٧/٢.

 <sup>(</sup>٣) انظر بالتفصيل: الأوسط في السنن والإجماع، لابن المنذر: ٢٦٠/١ وما بعدها .

<sup>(</sup>٤) أخرجه أبو داود في الطهارة، باب ما جاء في بتر بُضاعة: ٧٣/١، والترمذي في باب ما جاء أن الماء طهور لا ينجسه شيء: ٢٠٣/١ - ٢٠٥٠ وقال هذا حديث حسن، وقد جوَّد أبو أسامة هذا الحديث فلم يرو أحد حديث أبي سعيد في بئر بضاعة أحسن مما روى أبو أسامة، وقد روي هذا الحديث من غير وجه عن أبي سعيد، وأخرجه النسائي في باب ذكر بئر بضاعة: ١٧٤/١، وابن ماجه: ١٧٣/١، والشافعي: ١٢/١ من ترتيب المسند، والدارقطني: ١٣/١، والإمام أحمد: ٨٦،٣١/٣، وصححه الحاكم.

## لِنُحْئِي بِهِ عَبْلَدَةً مَّيْتَا وَنُسْقِيَهُ مِمَّاخَلَقْنَا أَنْعَكَمَا وَأَنَاسِيَّ كَثِيرًا ﴿ وَلَقَدْصَرَّفُنَهُ النَّاسِ إِلَّا كُفُورًا ﴿ وَالْفَالِمَ الْفَاسِ إِلَّا كُفُورًا ﴿ وَالْفَالِمَ الْفَاسِ إِلَّا كُفُورًا ﴿ وَالْفَالِمِ الْفَاسِ إِلَّا كُفُورًا ﴿ وَالْفَالِمِ اللَّالِ اللَّالِ الْفَالِمِ اللَّالِ الْفَالِمِ اللَّالِ اللَّالِيَ الْفَالِمِ اللَّالِ اللَّالِيَ اللَّالِيَ اللَّالِيَ اللَّهُ اللَّالِي اللَّهُ الْمُؤْلِقُ اللَّهُ الْمُلْمُ اللَّهُ الْمُؤْمِنِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُلْمُ الْمُؤْمِلُولُولُولُولُولُولُولُولُ اللْمُ

قوله عزّ وجلّ : ﴿لنحيي به ﴾، أي: بالمطر، ﴿بَلْدَةً مَيْتًا ﴾، ولم يقل: «ميتة» لأنه رجع به إلى الموضع والمكان، ﴿ونُسْقِيَهُ مما خلقنا أنعاماً ﴾، أي: نسقي من ذلك الماء أنعاماً، ﴿وأَناسِيّ كثيراً ﴾، أي: بشراً كثيراً، والأناسين عثل: بستان أي: بشراً كثيراً، والأناسين عثل: بستان وقيل] (١) جمع إنسان، وأصله: «أناسين» مثل: بستان وبساتين، فجعل الياء عوضاً عن النون .

ولقد صرَّفْناه بينهم ، يعني: المطر، مرة ببلد ومرة ببلد آخر. قال ابن عباس: ما من عام بأمطر من عام ولكن الله يصرفه في الأرض، وقرأ هذه الآية (٢). وهذا كا روي مرفوعاً: «ما من ساعة من ليل ولا نهار إلّا السماء تمطر فيها يصرفه الله حيث يشاء (٣).

وذكر ابن إسحاق وابن جريح ومقاتل وبلغوا به ابن مسعود يرفعه قال: «ليس من سنة بأمطر من أخرى، ولكنّ الله قسم هذه الأرزاق، فجعلها في السماء الدنيا، في هذا القطر ينزل منه كل سنة بكيل معلوم ووزن معلوم، وإذا عمل قوم بالمعاصي حوَّل الله ذلك إلى غيرهم، فإذا عصوا جميعاً صرف الله ذلك إلى الفيافي والبحار»(٤).

وقيل: المراد من تصريف المطر تصريفه وابلاً وطلاً ورذاذاً ونحوها. وقيل: التصريف راجع إلى الريح .

﴿لِيدَكُرُوا﴾، أي: ليتذكروا ويتفكروا في قدرة الله تعالى، ﴿فَأَلِى أَكْثُرِ النَّاسِ إِلَّا كُفُوراً﴾، حجوداً، وكفرانهم هو أنهم إذا مطروا قالوا مطرنا بنوء كذا .

أخبرنا أبو الحسن السرخسي، أخبرنا زاهر بن أحمد، أخبرنا أبو إسحاق الهاشمي، أخبرنا أبو مصعب عن مالك بن أنس، عن صالح بن كيسان، عن عبيد الله بن عبدالله بن عتبة بن مسعود، عن زيد بن خالد الجهني أنه قال: صلى بنا رسول الله عَيْنِيَةٌ صلاة الصبح بالحديبية في أثر سماء

 <sup>(</sup>١) ساقط من «أ» .

<sup>(</sup>٢) صححه الحاكم في المستدرك: ٤٠٣/٢، وأخرجه الطبري: ٢٢/١٩ من رواية الحسن بن مسلم عن سعيد بن جبير عن ابن عباس. وأخرجه الطبري أيضاً من رواية ابن مسعود موقوفاً .

قال ابن حجر في الكافي الشاف ص (١٢٢): «.. وفي الباب عن ابن مسعود، أخرجه العقيلي من رواية علي بن حميد عن شعبة عن أبي إسحاق عن أبي الأحوص عنه. وقال: لا يتابع على رفعه. ثم أخرجه موقوفاً من رواية عمر بن مرزوق عن شعبة، وقال: هذا أولى، وأورده ابن مردوية من وجه آخر عن ابن مسعود مرفوعاً».

وانظر: الدر المنثور: ٢٦٤/٦، تفسير ابن كثير: ٣٢٢/٣.

<sup>(</sup>٣)، (٤) انظر: التعليق السابق.

وَلَوْشِنْنَالَبَعَشَنَافِ كُلِ قَرْيَةِ نَّذِيرًا ﴿ فَالاَتُطِعِ ٱلْكَنْفِرِينَ وَجَهِدْهُم بِهِ جِهَادًا كَبِيرًا ۞ ﴿ وَهُو ٱلَّذِى مَنَ ٱلْبَحْرَيْنِ هَذَاعَذَبُ فَرَاتُ وَهَذَامِلْحُ أُجَاجٌ وَجَعَلَ بِيْنَهُمَا بَرْزَخَا وَجِجْرًا عَجُورًا ۞ وَهُو ٱلَّذِى خَلَقَ مِنَ ٱلْمَآءِ بَشَرًا فَجَعَلَهُ, نَسَبًا وَصِهْرًا وَكَانَ رَبُّكَ قَدِيرًا ۞

كانت من الليل فلما انصرف أقبل على الناس فقال: هل تدرون ماذا قال ربكم؟ قالوا: الله ورسوله أعلم. قال: «أصبح من عبادي مؤمن بي وكافر، فأمّا من قال: مطرنا بفضل الله ورحمته فذلك مؤمن بي، وكافر بالكواكب، وأمّا من قال: مطرنا بنّوء كذا وكذا فذلك كافر بي مؤمن بالكواكب، (١).

قوله عزّ وجلّ : ﴿ ولو شئنا لَبَعَثْنَا فِي كُل قريةٍ نذيراً ﴾ ، رسولاً ينذرهم، ولكن بعثناك إلى القرى كلها، وحملناك ثقل النذارة جميعها، لتستوجب بصبرك عليه ما أعددنا لك من الكرامة والدرجة الرفيعة .

﴿ وَلَا تَطْعِ ِ الْكَافِرِينَ ﴾ فيما يدعونك إليه من موافقتهم ومداهنتهم. ﴿ وَجَاهِدُهُمْ بِهِ ﴾ أي: بالقرآن، ﴿ جهاداً كَبِيراً ﴾، شديداً .

وهو الذي مَرَجَ البحرينِ ، خلطهما وأفاض أحدهما في الآخر، وقيل: أرسلهما في بجاريهما وخلاهما كا يرسل الخيل في المرج، وأصل «المرج»: الخلط والإرسال، يقال: مرجت الدابة وأمرجتها إذا أرسلتها في المرعى وخليتها تذهب حيث تشاء، (هذا عذبٌ فُراتٌ ، شديد العذوبة، و «الفرات»: أعذب المياه، (وهذا مِلْحٌ أُجاجٍ ، شديد الملوحة. وقيل: أجاج أي: مرّ، (وجعل بينهما بَرْزَحاً )، أي: ستراً أي: حاجزاً بقدرته لئلا يختلط العذب بالملح ولا الملح بالعذب، (وحِجْراً محجوراً ، أي: ستراً مُنوعاً فلا يبغيان، ولا يفسد الملح العذب .

وهو الذي خلق من الماء ، من النطفة، وبَشَراً فجعله نسباً وصِهْراً »، أي: جعله ذا نسب وصهر، قيل: «النسب»: مالا يحل نكاحه، و«الصهر»: ما يحل نكاحه، فالنسب ما يوجب الحرمة، والصهر مالا يوجبها، وقيل: \_ وهو الصحيح \_: النسب: من القرابة، والصهر: الخلطة التي تشبه القرابة، وهو السبب المحرم للنكاح، وقد ذكرنا أن الله تعالى حرّم بالنسب سبعاً وبالسبب سبعاً، في قوله (٢): «حُرّمتُ عليكم أمهاتُكم» (النساء \_ ٢٣)، ﴿ وكان ربّك قديراً ﴾.

٢) انظر فيما سبق: ١٨٨/٢.

﴿ويعبدون من دون الله ﴾، يعنى: هؤلاء المشركين، ﴿مالا ينفعُهم ﴾، إن عبدوه، ﴿ولا يضرُهم ﴾، إن تركوه، ﴿وكان الكافر على ربّه ظَهِيْراً ﴾، أي: معيناً للشيطان على ربه بالمعاصي. قال الزجّاج: أي: يعاون الشيطان على معصية الله لأن عبادتهم الأصنام معاونة للشيطان. وقيل: معناه وكان الكافر على ربه ظهيراً، أي: هيناً ذليلاً، كما يقال الرجل: جعلتي بظهير، أي: جعلني هيناً. ويقال: ظهرت به، إذا جعله خلف ظهره فلم يلتفت إليه .

﴿ وَمَا أُرْسَلْنَاكُ إِلَّا مُبَشِّراً وَنَذَيْراً ﴾، أي: منذراً .

وقل ما أسألكم عليه ، على تبليغ الوحي، ﴿ مَن أَجْرٍ ﴾ ، فتقولوا إنما يطلب محمد أموالنا بما يدعونا إليه فلا نتبعه، ﴿ إِلَّا مِن شَاء أَن يتخذَ إلى ربه سبيلاً ﴾ ، هذا من الاستثناء المنقطع، مجازه: لكن من شاء أن يتخذ إلى ربه سبيلاً بالإنفاق من ماله في سبيله فعل ذلك، والمعنى: لا أسألكم لنفسى أجراً ولكن لا أمنع من إنفاق المال في طلب مرضاة الله واتخاذ السبيل إلى جنته .

﴿ وَتُوكَّلُ عَلَى الحَيِّ الذِي لا يَمُوتُ وَسَبِّحْ بَحَمَدَهُ ﴾، أي: صلّ له شكراً على نعمه. وقيل: قل: سبحان الله، والحمد لله. ﴿ وكفى به بذنوب عباده خبيراً ﴾، عالماً فيجازيهم بها .

والذي خلق السموات والأرض وما بينهما في ستة أيام ثم استوى على العرش، الرحمن فآسال به خبيراً ، بالرحمن. قال الكلبي: يقول فاسأل الخبير [بذلك، يعني: بما ذكر من خلق السموات والأرض والاستواء على العرش. وقيل: [(١) الخطاب للرسول والمراد منه غيره لأنه كان مصدقاً به، والمعنى: أيها الإنسان لا ترجع في طلب العلم بهذا إلى غيري. وقيل: الباء بمعنى «عن»، أي: فاسأل عنه خبيراً وهو الله عز وجلّ. وقيل: جبريل عليه السلام .

<sup>(</sup>١) ما بين القوسين ساقط من «أ».

وَإِذَا قِيلَ لَهُمُ أَسَجُدُواْ لِلرَّمْنِ قَالُواْ وَمَا ٱلرَّمْنُ أَنَسْجُدُ لِمَا تَأْمُرُنَا وَزَادَهُمْ نَفُورًا اللَّ مَانُ أَنَسْجُدُ لِمَا تَأْمُرُنَا وَزَادَهُمْ نَفُورًا اللَّ مَا الرَّحَانُ أَنَسْجُدُ لِمَا تَأْمُرُنَا وَزَادَهُمْ نَفُورًا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّالَةُ اللَّهُ اللْمُعَاللَّهُ اللْمُعَالِمُ اللْمُعَالِمُ اللْمُعَالِمُ اللْمُعَالِمُ اللَّهُ اللْمُعَالِمُ الللْمُعَالِمُ اللَّهُ اللْمُعَالِمُ اللْمُو

﴿ وَإِذَا قِيلَ هُمُ آسجدوا للرحمنِ قالوا وما الرحمن ، ما نعرف الرحمن إلا رحمن اليمامة، يعنون مسيلمة الكذاب، كانوا يسمونه رحمن اليمامة. ﴿ أنسجد لما تأمرنا ﴾ ، قرأ حمزة والكسائي «يأمرنا» الياء، أي: لما تأمرنا أنت يامحمد، ﴿ وَزَادُهُم ﴾ بالياء، أي: لما تأمرنا أنت يامحمد، ﴿ وَزَادُهُم ﴾ يعني: زادهم قول القائل لهم: «اسجدوا للرحمن» ﴿ نَفُوراً ﴾ ، عن الدين والإيمان .

قوله عزّ وجلّ /: ﴿تِبَارِكُ الذي جعل في السَماء بروجاً ﴾، قال الحسن ومجاهد وقتادة: «البروج»: هي النجوم الكبار، سميت بروجاً لظهورها، وقال عطية العوفي: «بروجاً» أي: قصوراً فيها الحرس<sup>(۱)</sup>، كما قال: «ولو كنتم في بُروج مشيّدة» (النساء ـ ٧٨).

وقال عطاء عن ابن عباس: هي البروج الاثنا عشر التي هي منازل الكواكب السبعة السيارة، وهي الحمل، والثور، والجوزاء، والسرطان، والأسد، والسنبلة، والميزان، والعقرب، والقوس، والجدي، والدلو، والحوت، فالحمل والعقرب بيتا المريخ، والثور والميزان بيتا الزهرة، والجوزاء والسنبلة بيتا عطارد، والسرطان بيت القمر، والأسد بيت الشمس، والقوس والحوت بيتا المشتري، والجدي والدلو بيتا زحل. وهذه البروج مقسومة على الطبائع الأربع فيكون نصيب كل واحد منها ثلاثة بروج تسمى المثلثات، فالحمل والأسد والقوس مثلثه نارية، والثور والسنبلة والجدي مثلثه أرضية، والجوزاء والميزان والدلو مثلثه هوائية، والسرطان والعقرب والحوت مثلثه مائية .

﴿ وَجَعَلَ فَيَهَا سِرَاجاً ﴾ يعني الشمس، كما قال: «وجعل الشمس سراجاً» (نوح \_ ١٦)، وقرأ حمزة والكسائي: «سُرُجاً» بالجمع، يعني النجوم. ﴿ وقمراً منيراً ﴾، والقمر قد دخل في «السُّرج» على قراءة من قرأ بالجمع، غير أنه خصه بالذكر لنوع فضيلة، كما قال: «فيها فاكهة ونخل ورمان» (الرحمن \_ ٦٨)، حصَّ النخل والرمان بالذكر مع دخولهما في الفاكهة.

﴿ وهو الذي جعل الليلَ والنهارَ خِلْفَةً ﴾، اختلفوا فيها، قال ابن عباس والحسن وقتادة: يعني خلفاً وعوضاً، يقوم أحدهما مقام صاحبه، فمن فاته عمله في أحدهما قضاه في الآخر .

<sup>(</sup>١) ذكر القولين الطبري: ٩/١٩ ـــ ٣٠ ـــ ورجح أن البروج هي قصور في السماء، لأن ذلك في كلام العرب، كما في قوله تعالى : «ولو كنتم في بروج مشيدة». وقول الأخطل :

كَأَنَّهَا بُرْجُ رومي يشيِّده ﴿ بَانٍ بَجُصٌّ وآجُرٌّ وأحجارٍ

يعني بالبرج: القصر .

#### وَعِبَادُ ٱلرَّمْكِنِ ٱلَّذِينَ يَمْشُونَ عَلَى ٱلْأَرْضِ هَوْنَا وَإِذَا خَاطَبَهُمُ ٱلْجَدِهِ لُونَ قَالُواْ سَكَنَمَا اللَّ

قال شقيق: جاء رجل إلى عمر بن الخطاب، قال فاتتني الصلاةُ الليلةَ، فقال: أدرِكْ ما فاتك من ليلتك في نهارك، فإن الله عزّ وجلّ جعل الليل والنهار خلفة لمن أراد أن يذكّر<sup>(١)</sup>.

[قال مجاهد: يعني جعل كل واحد منهما مخالفاً لصاحبه فجعل هذا أسود وهذا أبيض<sup>(۲)</sup>. وقال ابن زيد وغيره]<sup>(۲)</sup> يعني يخلف أحدهما صاحبه إذا ذهب أحدهما جاء الآخر فهما يتعاقبان في الضياء والظلمة والزيادة والنقصان<sup>(٤)</sup>.

﴿ لَمْنَ أُرَادُ أَنْ يَذَكُرُ ﴾، قرأ حمزة بتخفيف الذال والكاف وضمها من الذكر، وقرأ الآخرون بتشديدهما أي: يتذكر ويتعظ ﴿ أُو أُرَادُ شَكُوراً ﴾، قال مجاهد: أي: شكر نعمة ربه عليه فيهما .

قوله عزّ وجلّ : ﴿وعبادُ الرحمنُ ، أي: أفاضل العباد. وقيل: هذه الإضافة للتخصيص والتفضيل، وإلا فالخلق كلهم عباد الله. ﴿الذين يمشون على الأرض هوناً ﴾، أي: بالسكينة والوقار متواضعين غير أشِرين ولا مرحين، ولا متكبرين. وقال الحسن: علماء وحكماء. وقال محمد بن الحنفية: أصحاب وقار وعفة لا يسفهون، وإن سُفه عليهم حلموا، و«الهَوْن» في اللغة: الرفق واللين (٥).

وإذا خاطبهم الجاهلون، يعني السفهاء بما يكرهون، وقالوا سلاماً ، قال مجاهد: سداداً من القول<sup>(١)</sup>. وقال مقاتل بن حيان: قولاً يسلمون فيه من الإثم. وقال الحسن: إن جهل عليهم جاهل حلموا ولم يجهلوا، وليس المراد منه السلام المعروف. وروي عن الحسن: معناه سلموا عليهم، دليله قوله عزّ وجلّ : «وإذا سمعوا اللغو أعرضوا عنه وقالوا لنا أعمالنا ولكم أعمالكم سلام عليكم» (القصص \_ ٥٥).

قال الكلبي وأبو العالية: هذا قبل أن يؤمر بالقتال، ثم نسختها آية القتال(٧).

وروي عن الحسن البصري أنه كان إذا قرأ هذه الآية قال: هذا وصف نهارهم، ثم قرأ ﴿والذين ييتون لربهم سَجِّداً وقياماً ﴾، قال: هذا وصف ليلهم .

<sup>(</sup>١) أخرجه الطبري: ٣٠/١٩، والجصاص في أحكام القرآن: ٢١٢/٥.

<sup>(</sup>٢) الطبري: ٣١/١٩، الجصاص: ٢١٢/٥ .

<sup>(</sup>٣) ما بين القوسين ساقط من وأ ، .

<sup>(</sup>٤) الطبري: ٣١/١٩، الجصاص: ٢١٢/٥ .

<sup>(</sup>٥) انظر هذه الأقوال في: الطبري ٣٢/١٩ . ٣٤.

<sup>(</sup>٦) ورجحه الطبري: ٣٤/١٩، والأقوال الآتية لا تنافي ذلك .

<sup>(</sup>V) انظر فيما سبق: ٣٢/٣\_٣٣ .

### وَٱلَّذِينَ يَبِيتُونَ لِرَبِّهِ مِسُجَدًا وَقِيكَمًا ﴿ وَٱلَّذِينَ يَقُولُونَ رَبَّنَا ٱصْرِفَ عَنَّاعَذَابَ جَهَنَّمَ إِنَ عَذَابَهَا كَانَ غَرَامًا ﴿ وَٱلَّذِينَ يَقَوُلُونَ رَبَّنَا ٱصْرِفَ اللهُ وَٱلَّذِينَ إِذَا أَنَفَقُواْ لَمْ يُسْرِفُواْ وَلَمْ يَقْتُرُواْ وَكَانَ بَيْنَ ذَلِكَ قَوَامًا ﴿ اللهِ وَاللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ الله

قوله تعالى : ﴿والذين يبيتون لربّهم﴾، يقال لمن أدرك الليل: بات، نام أو لم ينم، يقال: بات فلان قَلِقاً، والمعنى: يبيتون لربهم بالليل في الصلاة، ﴿سُجُّداً﴾، على وجوههم، ﴿وقياماً﴾ على أقدامهم. قال ابن عباس: من صلى بعد العشاء الآخرة ركعتين أو أكثر فقد بات لله ساجداً وقائماً (١).

أخبرنا عبدالواحد المليحي، أخبرنا أبو منصور محمد بن محمد بن سمعان، أخبرنا أبو جعفر محمد ابن أحمد بن عبدالجبار الرياني، حدثنا حميد بن زنجويه، حدثنا أبو نعيم عن سفيان، عن عثان بن حكيم، عن عبدالرحمن بن أبي عمرة، عن عثان بن عفان قال: قال رسول الله عيالية : «من صلى العشاء في جماعة فكأنما صلى الليل كله»(٢).

قوله عزّ وجلّ : ﴿والذين يقولون ربنا آصرف عنّا عذاب جهنّم إن عذابَها كان غَرَاماً﴾، أي: مُلِحًا دائماً، لازماً غير مضارق من عذب به من الكفار، ومنه سمي الغريم لطلبه حقه وإلحاحه على صاحبه وملازمته إياه. قال محمد بن كعب القرظي: سأل الله الكفار ثمن نعمه فلم يؤدوا فأغرمهم فيه، فبقوا في النار. قال الحسن: كل غريم يفارق غريمه إلا جهنّم. و«الغَرَام»: الشر اللازم، وقيل: «غراماً» هلاكاً.

﴿ إِنَّهَا سَاءَتْ مُسْتَقُراً ومُقَاماً ﴾، أي: بئس موضع قرار وإقامة .

﴿ وَالذَينَ إِذَا أَنفَقُوا لَمْ يُسْرِفُوا وَلَمْ يَقْتُرُوا﴾، قرأ ابن كثير وأهل البصرة «يقتروا» بفتح الياء وكسر التاء، وقرأ الآخرون بفتح الياء وضم التاء، وكلها لغات صحيحة. يقال: أقتر وقتّر بالتشديد، وقتّر يُقَتّر .

واختلفوا في معنى الإسراف والإقتار، فقال بعضهم: «الإسراف»: النفقة في معصية الله وإن قلَّت، و«الإقتار»: منع حق الله تعالى. وهو قول ابن عباس ومجاهد وقتادة وابن جريج. وقال الحسن في هذه الآية لم ينفقوا في معاصى الله ولم يمسكوا عن فرائض الله(٣).

<sup>(</sup>١) انظر: مجمع الزوائد: ٢٣١/٢ .

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم في المساجد، باب فضل صلاة العشاء والصبح في جماعة، برقم (٦٥٦): ٤٥٤/١، والمصنف في شرح السنة: ٢٣١/٢ .

<sup>(</sup>٣) انظر: الطبري ١٩/٧٩، الجصاص: ٢١٣/٥، القرطبي: ٢٢/١٣.

### وَٱلَّذِينَ لَايَدْعُونَ مَعَ ٱللَّهِ إِلَىهًا ءَاخَرَ وَلَا يَقْتُلُونَ ٱلنَّفْسَ ٱلَّتِي حَرَّمَ ٱللَّهُ إِلَا بِٱلْحَقِّ وَلَا يَزْنُونَ أَلْنَا اللَّهِ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ إِلَا بِٱلْحَقِّ وَلَا يَزْنُونَ فَي مَن يَفْعَلُ ذَالِكَ يَلْقَ أَثَ امًا اللَّ

وقال قوم: «الإسراف»: مجاوزة الحد في الإنفاق، حتى يدخل في حد التبذير، و«الإقتار»: التقصير عمّا لا بدّ منه، وهذا معنى قول إبراهيم: لا يجيعهم ولا يعريهم ولا ينفق نفقة يقول الناس قد أسرف (١).

﴿ وَكَانَ بِينَ ذَلِكَ قُواماً ﴾، قصداً وسطاً بين الإسراف والإقتار، حسنة بين السيئتين.

قاُل يزيد بن / أبي حبيب في هذه الآية: أولئك أصحاب محمّد عَلَيْكُم، كانوا لا يأكلون طعاماً ٤٨ أ للتنعم واللذة، ولا يلبسون ثوباً للجمال، ولكن كانوا يريدون من الطعام ما يسدُّ عنهم الجوع ويقويهم على عبادة ربهم، ومن الثياب ما يستر عوراتهم ويُكِنُّهم من الحر والقر<sup>(٢)</sup>.

قال عمر بن الخطاب: كفي سرفاً أن لا يشتهي الرجل شيئاً إلا اشتراه فأكله (٣).

قوله عزّ وجلّ : ﴿والذين لا يَدْعون مع الله إلها آخر ﴾ الآية. أخبرنا عبدالواحد بن أحمد المليحي، أخبرنا أحمد بن عبدالله النعيمي، أخبرنا محمد بن يوسف، حدثنا محمد بن إسماعيل، حدثنا إبراهيم بن موسى، أخبرنا هشام بن يوسف بن جريج أخبرهم قال: قال يعلى وهو يعلى بن مسلم، أن سعيد بن جبير ، أخبره عن ابن عباس أن ناساً من أهل الشرك كانوا قد قتلوا فأكثروا وزنوا فأكثروا فأتوا محمداً عَيِّلَهُ فقالوا: إن الذي تقول وتدعو إليه لحسن لو تخبرنا أن لما عملناه كفارة، فنزلت : «والذين لا يدعون مع الله إلها آخر»(٤).

﴿ وَلا يَقْتَلُونَ النَّفُسَ الَّتِي حَرَّمُ اللهُ إلا بالحُقِّ وَلا يَزْنُونَ ﴾، ونزل: «قُلْ ياعبادي الذين أسرفوا على أنفسهم لا تقنطوا من رحمة الله» (الزمر – ٥٣).

<sup>(</sup>٢) أخرجه عنه الطبري: ٣٨/١٩، وانظر القرطبي: ٧٣/١٣ .

<sup>(</sup>٣) أخرجه عبدالرزاق في التفسير عن ابن عينة عن رجل عن الحسن عن عمر بن الخطاب، وهذا منقطع من طريقه، رواه الثعلبي، وأحمد في الزهد عن إسماعيل عن يونس عن الحسن كذلك، ورواه ابن ماجه وأبو يعلى والبهقي في الشعب من طريق نوح بن ذكوان عن الحسن عن أنس رضي الله عنه مرفوعاً. والأول أصح». انظر: الكافي الشاف لابن حجر ص (١٣٢).

<sup>(</sup>٤) أخرجه البخاري في التفسير، سورة الفرقان: ٤٩٤/٨، ومسلم في الإيمان، باب كون الإسلام يهدم ما قبله برقم (١٢٢): ١١٣/١، وفي التفسير، برقم (١٩): ٢٣١٨/٤، وانظر: أسباب النزول للواحدي ص (٣٨٦).

## يُضَعَفَ لَهُ ٱلْعَكَذَابُ يَوْمَ ٱلْقِيكَمَةِ وَيَخْلُدُ فِيهِ عَمْهَانًا ﴿ إِلَّا مَن تَابَ وَءَامَ فَ وَعَمِلَ عَمَلَا صَلِحًا فَأُولَكِمِكَ يُبَدِّلُ ٱللَّهُ سَيِّعَاتِهِمْ حَسَنَاتٍ وَكَانَ ٱللَّهُ عَنْوُلًا وَعَمِلَ عَمَلًا صَلِحًا فَأُولَكِمِكَ يُبَدِّلُ ٱللَّهُ سَيِّعَاتِهِمْ حَسَنَاتٍ وَكَانَ ٱللَّهُ عَنْوُلًا

أخبرنا عبد الواحد بن أحمد المليحي، أخبرنا أحمد بن عبدالله النعيمي، أخبرنا محمد بن يوسف، حدثنا محمد بن إسماعيل، حدثنا قتيبة بن سعيد، حدثنا جرير عن الأعمش، عن أبي وائل، عن عمرو ابن شرحبيل قال: قال عبدالله بن مسعود رضي الله عنه قال: قال رجل: يارسول الله أي الذنب أكبر عند الله؟ قال: «أن تدعو لله نِداً وهو خلقك» قال: ثم أيّ؟ قال: «أن تقتل ولدك خشية أن يطعم معك»، قال: ثم أيّ؟ قال: «أن تزاني حليلة جارك»، فأنزل الله تصديقها: «والذين لا يدعون مع الله إلها آخر ولا يقتلون النفس التي حرّم إلّا إلاّ بالحق ولا يزنون ومنْ يفعلْ ذلك يلق أثاماً»(١).

قوله عزّ وجلّ : ﴿وَمِن يَفْعَلُ ذَلَكُ﴾، أي: شيئاً من هذه الأفعال، ﴿يَلْقَ أَثَاماً﴾، قال ابن عباس رضي الله عنهما: إنما يريد جزاء الإثم. وقال أبو عبيدة: «الآثام»: وادد في حهنم، يُروى ذلك عن عبدالله بن عمرو بن العاص (٢)، ويروى في الحديث: «الغي والآثام بئران يسيل فيها صديد أهل النار»(٣).

﴿ يَضَاعَفُ لَهُ العَدَابُ يُومُ القيامة ويَخْلُدُ فيهُ مَهَانًا ﴾، قرأ ابن عامر وأبو بكر «يضاعفُ» و «يخلدُ» برفع الفاء والدال على الابتداء، وشدَّد ابنُ عامر: «يضعَّف»، وقرأ الآخرون بجزم الفاء والدال على جواب الشرط.

﴿ إِلَّا مِن تَابِ وَآمِن وَعَمَلَ عَمَلاً صَالِحًا ﴾، قال قتادة: إلا من تاب من ذنبه، وآمن بربه، وعمل عملاً صالحاً فيما بينه وبين ربه .

أخبرنا أبو سعيد الشريحي، أخبرنا أبو إسحاق الثعلبي، أخبرني الحسين بن محمد بن عبدالله، حدثنا موسى بن محمد، حدثنا موسى بن هارون الحمال، حدثنا إبراهيم بن محمد، الشافعي، حدثنا عبدالله بن رجاء عن عبيد الله بن عمر، عن علي بن زيد، عن يوسف بن مهران، عن ابن عباس، قال: قرأناها على عهد رسول الله عليه سنتين: ﴿والذين لا يدعون مع الله إلها آخر ﴾ الآية، ثم نزلت: ﴿إلا من قاب ﴾، فما رأيت النبي عليه فرح بشيء قط كفرحه بها وفرحه بد: «إنّا فتحنا لك فتحاً مبيناً ليغفر لك الله ما تقدم من ذنبك وما تأخر» (الفتح ١و٢).

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري في تفسير سورة الفرقان، باب ووالذين لا يدعون مع الله إلها آخره: ٤٩٢/٨.

<sup>(</sup>٢) انظر: الطبري ٤/١٩ـ٥٤، وهو أيضاً قول مجاهد وعكرمة، وانظر: الزهد للإمام هناد: ٣٦٩/١ مع تعليق المحقق .

<sup>(</sup>٣) أخرجه الطبري من حديث أبي أمامة رضي الله عنه مطولاً: ٩ / ٤٤ ـ ٥٠ .

<sup>(</sup>٤) قال الهيشمي في المجمع: (٨٤/٧): «رواه الطبراني من رواية على بن زيد عن يوسف بن مهران، وقد وثَّقا وفيهما ضعف، وبقية =

#### رَّحِيمًا ﴿ وَمَن تَابَ وَعَمِلَ صَلِحًا فَإِنَّهُ مَنْوَبُ إِلَى ٱللَّهِ مَتَ ابًا ﴿

وفأولئك يبدّل الله سيئاتهم حسنات وكان الله غفوراً رحيماً ، فذهب جماعة إلى أن هذا التبديل في الدنيا؛ قال ابن عباس، وسعيد بن جبير، والحسن، ومجاهد، والسدي، والضحاك: يبدلهم الله بقبائح أعمالهم في الشرك عاسن الأعمال في الإسلام، فيبدلهم بالشرك إيماناً، وبقتل المؤمنين قتل المشركين، وبالزنا عفة وإحصاناً (١).

وقال قوم: يبدل الله سيئاتهم التي عملوها في الإسلام حسناتٍ يوم القيامة (٢)، وهو قول سعيد ابن المسيب، ومكحول، يدل عليه ما :

أخبرنا أبو محمد عبدالله بن عبدالصمد الجوزجاني، أخبرنا أبو القاسم على بن أبي أحمد الخزاعي، أخبرنا الهيثم بن كليب، أخبرنا أبو عيسى الترمذي، حدثنا أبو عمار الحسين بن خريت، حدثنا وكيع، حدثنا الأعمش، عن المعرور بن سويد، عن أبي ذر قال: قال النبي عَيِّفَةٍ: «إني لأعلم آخر رجل يخرج من النار، يؤتى به يوم القيامة فيقال: اعرضوا عليه صغار ذنوبه، ويخبأ عنه كبارها، فيقال له عملت يوم كذا وكذا كذا وكذا، وهو مقر لا ينكر، وهو مشفق من كبارها، فيقال: أعطوه مكان كل سيئة عملها حسنة، فيقول: ربِّ إنّ لي ذنوباً ما أراها هاهنا، قال أبو ذر: لقد رأيتُ رسولَ الله عَيْفِهُ ضحك حتى بدتْ نواجذه (٢).

وقال بعضهم: إن الله عزّ وجلّ يمحو بالندم جميع السيئات، ثم يثبت مكان كل سيئة حسنة .

قوله عزّ وجلّ : ﴿وَمَن تَابِ وَعَمَلَ صَاحًا ﴾، قال بعض أهل العلم: هذا في التوبة عن غير ما سبق ذكره في الآية الأولى من القتل والزنا، يعني: من تاب من الشرك وعمل صاحاً، أي: أدى الفرائض ممن لم يقتل و لم يَزْنِ، ﴿فَإِنّه يَتُوبِ إِلَى الله ﴾، أي: يعود إليه بعد الموت، ﴿مَتَاباً ﴾، حسناً يفضل به على غيره ممن قتل وزنى، فالتوبة الأولى وهو قوله: «ومن تاب» رجوعٌ عن الشرك، والثاني رجوع إلى الله للجزاء والمكافأة .

<sup>=</sup> رجاله ثقات. وله حديث في الصحيح غير هذاه. وزاد السيوطي نسبته لابن المنذر وابن مردويه. الدر المنثور: ٢٧٩/٦.

<sup>(</sup>١) انظر: الطبري: ١٩/١٩ ــ ٤٧.

<sup>(</sup>٢) أخرجه الطبري: ٧/١٩ عن سعيد، وقال: ٥وأولى التأويلين بالصواب في ذلك، قول من تأوله: فأولتك يبدل الله سيئاتهم: أعمالهم في الشرك حسنات في الإسلام، بنقلهم عما يسخطه الله من الأعمال إلى ما يرضى.. لأن الأعمال السيئة قد كانت مضت على ما كانت عليه من القبح، وغير جائز تحويل عين قد مضت بصفة إلى خلاف ما كانت عليه إلا بتغييرها عما كانت عليه من صفتها في حال أخرى، فيجب \_ إن فعل ذلك كذلك \_ أن يصير شرك الكافر الذي كان شركاً في الكفر بعينه إيماناً يوم القيامة بالإسلام، ومعاصيه كلها طاعة، وذلك مالا يقوله ذو حِجَهه.

<sup>(</sup>٣) أخرجه مسلم في الإيمان، باب أدنى أهل الجنة منزلة فيها، برقم (١٩٠): ١٧٧/١، والمصنف في شرح السنة: ١٩٢/١٥ .

### وَٱلَّذِينَ لَا يَشْهَدُونَ ٱلزُّورَ وَإِذَا مَرُواْ بِٱللَّغُومَرُ وَأُخِلَا لَكُو مَرُواْ فِاللَّغ

وقال بعضهم: هذه الآية أيضاً في التوبة عن جميع السيئات. ومعناه: ومن أراد التوبة وعزم عليها فليتُبْ لوجه الله .

وقوله: ﴿ يَتُوبِ إِلَى الله ﴾ خبر بمعنى الأمر، أي: ليتب إلى الله. وقيل: معناه فليعلم أن توبته ومصيره إلى الله .

والذين لا يشهدون الزور. وكان عمر بن الخطاب: يجلد شاهد الزور أربعين جلدة، ويسخم وجهه، طلحة: يعني شهادة الزور. وكان عمر بن الخطاب: يجلد شاهد الزور أربعين جلدة، ويسخم وجهه، ويطوف به في السوق<sup>(۱)</sup>. وقال ابن جريج: يعني الكذب<sup>(۱)</sup>. وقال مجاهد: يعني أعياد المشركين<sup>(1)</sup>. وقيل: النَّوْح<sup>(۱)</sup>، قال قتادة: لا يساعدون أهل الباطل / على باطلهم<sup>(1)</sup>. وقال محمد بن الحنفية: لا يشهدون اللهو والغناء (۱). قال ابن مسعود: «الغناء ينبت النفاق في القلب كما ينبت الما الزرع»<sup>(۸)</sup>.

وأصل «الزُّور» تحسين الشيء ووصفه بخلاف صفته، فهو تمويه الباطل بما يوهم أنه حق(٩).

<sup>(</sup>١) أخرجه الطبري: ٤٨/١٩، وعبد بن حميد وابن المنذر وابن أبي حاتم عن الضحاك. الدر المنثور: ٣٧٨/٦.

<sup>(</sup>٢) أخرجه عبدالرزاق في المصنف: ٣٢٦/٨ و٣٢٧، والبيهقي في السنن: ١٤٢/١٠.

<sup>(</sup>٣) الطبري: ٤٩/١٩، الدر المنثور: ٢٨٢/٦.

<sup>(</sup>٤) وهو ما رواه الخطيب عن ابن عباس. الدر المنثور: ٢٨٢/٦.

<sup>(</sup>٥) وهو مروي عن الحسن. الدر المنثور: ٢٨٣/٦.

<sup>(</sup>٦) أخرجه عبد بن حميد وابن أبي حاتم، كما في الدر: ٢٨٣/٦.

<sup>(</sup>٧) المرجع السابق.

 <sup>(</sup>A) رواه البيهقي في السنن موقوفاً على ابن مسعود: ٢٢٣/١٠، ورواه في الشعب مرفوعاً عن جابر، وروى عبدالرزاق القطعة
 الأولى منه عن إبراهيم في المصنف: ٤/١١ .

قال ابن حجر في التخيص الحبير، (١٩٩/٤): رواه أبو داود بدون التشبيه، والبيهقي من حديث ابن مسعود مرفوعاً، وفيه شيخ لم يُسمَّ، ورواه البيهقي أيضاً موقوفاً، وفي الباب عن أبي هريرة رواه ابن عدي، وقال ابن طاهر: أصح الأسانيد في ذلك أنه من قول إبراهيم، وعزاه الألباني في تعليقه على المشكاة: ١٣٥٥/٣ لابن أبي الدنيا في ذم الملاهي بإسناد ضعيف . وانظر: الفوائد المجموعة للشوكاني ص (٢٥٤)، كشف الحفاء: ١٠٣/٢ .

<sup>(</sup>٩) قال الطبري عقب ذلك: (٩/١٩): ووالشرك قد يدخل في ذلك لأنه محسَّن لأهله، حتى قد ظنوا أنه حق، وهو باطل. ويدخل فيه الغناء، لأنه أيضاً مما يحسنه ترجيع الصوت، حتى يستحلي سامعه سماعه، والكذب أيضاً قد يدخل فيه لتحسين صاحبه إياه، حتى يظن سامعه أنه حق، فكل ذلك مما يدخل في معنى الزور.

فإذا كان ذلك كذلك، فأولى الأقوال بالصواب في تأويله أن يقال: والذين لا يشهدون شيئاً من الباطل، لا شركاً، ولا غناء ولا كذباً ولا غيره، وكلَّ ما لزمه اسم الزور، لأن الله عمَّ في وصفه إياهم أنهم لا يشهدون الزور، فلا پنبغي أن يخصَّ من ذلك شيء إلا بحجة يجب التسليم لها من حبر أو عقل.

وَٱلَّذِينَ إِذَا ذُكِّرُواْبِعَايَكِ رَبِّهِ مِلْمَ يَخِرُواْ عَلَيْهَا صُمَّا وَعُمْيَانًا ﴿ وَٱلَّذِينَ يَعُولُونَ رَبِّنَاهَبُ لَنَا اللَّهُ الْمُنَّقِينَ لَيَعُولُونَ رَبِّنَاهَبُ لَنَا اللَّهُ الْمُنَقِينَ لَيْمُ الْمُنَقِينَ لَيْمُ اللَّهُ اللِلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُواللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

﴿ وَإِذَا مَرُّوا بِاللَّغُوِ مَرُّوا كُرَاماً ﴾، قال مقاتل: إذا سمعوا من الكفار الشتم والأذى أعرضوا وصفحوا، وهي رواية ابن أبي نجيح عن مجاهد، نظيره قوله: «وإذا سمعوا اللغوَ أعرضوا عنه» (القصص \_ ٥٠)، قال السدي: وهي منسوخة بآية القتال(١).

قال الحسن والكلبي: «اللغو»: المعاصي كلها، يعني إذا مروا بمجالس اللهو والباطل مروا كراماً مسرعين معرضين. يقال: تكرم فلان عما يشينه إذا تنزه وأكرم نفسه عنه(٢).

﴿والذين إذا ذُكِّرُوا بآيات ربهم لم يَخِرُّوا﴾، لم يقعوا و لم يسقطوا، ﴿عليها صُمَّا وعُمْياناً﴾، كأنهم صم عمي، بل يسمعون ما يذكرون به فيفهمونه ويرون الحق فيه فيتبعونه. قال القتيبي<sup>(٣)</sup>: لم يتغافلوا عنها، كأنهم صم لم يسمعوها وعمي لم يروها

والذين يقولون ربّنا هَبْ لنا من أزواجنا وذرياتنا في قرأ بغير ألفٍ: أبو عمرو، والكسائي، وأبو بكر. وقرأ الباقون بالألف على الجمع، وقرّق أغين أي: أولاداً أبراراً أتقياء، يقولون اجعلهم صالحين فتقر أعيننا بذلك. قال القرظي: ليس شيء أقرَّ لعين المؤمن من أن يرى زوجته وأولاده مطيعين لله عزّ وجلّ. وقاله الحسن، ووحَّد القُرَّةَ لأنها مصدر، وأصلها من البرد، لأن العرب تتأذى من الحر وتستروح إلى البرد، وتذكر قرة العين عند السرور، وسخنة العين عند الحزن، ويقال: دمع العين عند السرور بارد، وعند الحزن حار. وقال الأزهري: معنى قرة الأعين: أن يصادف قلبه من يرضاه، فتقر عينه به عن النظر إلى غيره .

واجعلنا للمتقين إماماً أي: أئمة يقتدون في الخير بنا، ولم يقل: أئمة، كقوله تعالى: «إنّا رسول ربّ العالمين» (الشعراء ــ ١٦)، وقيل: أراد أئمة كقوله: «فإنهم عدو لي» (الشعراء ــ ٧٧)، أي: أعداء، ويقال: أميرنا هؤلاء، أي: أمراؤنا. وقيل: لأنه مصدر كالصيام والقيام، يقال: أمّ إماماً، كا يقال: قام قياماً، وصام صياماً. قال الحسن: نقتدي بالمتقين ويقتدي بنا المتقون. وقال ابن عباس: اجعلنا أئمة هداة، كا قال: «وجعلناهم أئمة يهتدون بأمرنا» (السجدة ــ ٢٤)، ولا تجعلنا أئمة ضلالة كا قال: «وجعلناهم أئمة يدعون إلى النار» (القصص ــ ٤١)، وقيل: هذا من المقلوب، يعني: واجعل المتقين لنا إماماً، واجعلنا مؤتمين مقتدين بهم، وهو قول مجاهد.

<sup>(</sup>١) راجع فيما سبق التعليق على نحو هذا: ٣٣\_٣٢/٣ .

<sup>(</sup>٢) انظر تأويل الطبري وترجيحه أيضاً: ٩٠/١٥.

<sup>(</sup>٣) انظر: القرطين لابن مطرف: ١/٢٥-٢٥.

# إِمَامًا ﴿ أُولَا مِنْ أُولَا مِنْ مُعْرَوْنَ الْفُرْفَةَ بِمَامَكَ بُرُواْ وَيُلَقَّوْنَ فِيهَا عَجَدَةً وَمَامَكَ بُرُواْ وَيُلَقَّوْنَ فِيهَا عَجَدَةً وَمَامَا ﴿ وَمَلَامًا اللَّهُ مَا يَعْمَوُاْ بِكُورَةِ وَمَلَامًا اللَّهُ مَا يَعْمَوُاْ بِكُورَةِ وَمَلَا مُنَاقَلُ مَا يَعْمَوُا بِكُورَةِ وَمَلَا مُنَاقَا اللَّهِ مَا وَمُعَامًا اللهُ اللَّهُ مَا يَعْمَوُا بِكُورَةً فِي وَالْمَا اللهُ اللَّهُ مَا وَاللَّهُ مَا مُنْ وَاللَّهُ مَا مُنْ فَاللَّهُ مَا مُنْ فَا مَا يَعْمَدُونَ اللَّهُ مَا مَا اللَّهُ اللَّهُ مَا مُنْ فَا مَا مَا مُنْ فَا مَا مَا مُنْ اللَّهُ مَا مُنْ اللَّهُ مَا مُنْ فَا مُنْ فَا مَا مَا مُنْ اللَّهُ مَا مُنْ فَا مَا مُنْ فَا مُنْ فَا مَا مُنْ فَا مُنْ فَلُمُ اللَّهُ فَا مُعَالِقًا مُنْ فَا مُنْ مُنْ فَا مُنْ فَا مُنْ فَا مُنْ فَا مُنْ فَا مُنْ فِي مُنْ فَا مُنْ مُنْ فَا مُنْ فَا مُنْ فِي مُنْ فَا مُنْ ف

وأولئك يُجْزَوْنَ ، أي: يثابون، والغُرْفَة ، أي: الدرجة الرفيعة في الجنة، و «الغرفة»: كل بناء مرتفع عالٍ. وقال عطاء: يريد غرف الدر والزبرجد والياقوت في الجنة، (بما صبروا) ، على أمر الله تعالى وطاعته. وقيل: على أذى المشركين. وقيل: عن الشهوات (ويُلقّون فيها) ، قرأ حمزة ، والكسائي، وأبو بكر: بفتح الياء وتخفيف القاف، كا قال: «فسوف يلقون غياً» (مريم – ٥٩)، وقرأ الإحرون بضم الياء وتشديد القاف كا قال: «ولقاهم نضرةً وسروراً» (الإنسان – ١١)، وقوله: (حَية من مُلكاً، وقيل: بقاءً دائماً ، ووسلاماً أي: يسلم بعضهم على بعض. وقال الكلبي: يحيى بعضهم بعضاً بالسلام، ويرسل الرب إليهم بالسّلام. وقيل: «سلاماً» أي: سلامة من الآفات .

وقُلْ مَا يَعْبَأُ بِكُم رِبِي ﴾، قال مجاهد وابن زيد: أي: ما يصنع وما يفعل بكم. قال أبو عبيدة يقال: ما عبأت به شيئاً أي: لم أعده، فوجوده وعدمه سواء، مجازه: أيّ وزن وأيّ مقدار لكم عنده، ولولا دعاؤكم إيّاه، وقيل: لولا إيمانكم، وقيل: لولا عبادتكم، وقيل: لولا دعاؤه إيّاكم إلى الإسلام، فإذا آمنتم ظهر لكم قدر.

وقال قوم: معناها: قُلْ ما يعبأ بخلقكم ربي لولا عبادتكم وطاعتكم إيّاه يعني إنه خلقكم لعبادته، كا قال : «وما خلقت الجن والإنس إلّا ليعبدون» (الذاريات \_ ٥٠) وهذا قول ابن عباس ومجاهد : وقال قوم: «قُلْ ما يعبأ» ما يبالي بمغفرتكم ربي لولا دعاؤكم معه آلهة، أو ما يفعل بعذابكم لولا شرككم، كما قال الله تعالى : «ما يفعل الله بعذابكم إنْ شكرتم وآمنتم» (النساء \_ ١٤٧) . وقيل: ما يعبأ بعذابكم لولا دعاؤكم إيّاه في الشدائد، كما قال : «فإذا ركبوا في الفلك دعوا الله» (العنكبوت \_ ٥٠)، وقال: «فأحذناهم بالبأساء والضراء لعلهم يتضرعون» (الأنعام \_ ٤٢) . وقيل: «قُل ما يعبأ بكم ربي لولا دعاؤكم» يقول: ما خلقتكم ولي إليكم حاجة إلّا أن تسألوني قأعظيكم وتستغفروني فأغفر لكم .

وفقد كذبتم ، أيها الكافرون، يخاطب أهل مكة، يعني: إن الله دعاكم بالرسول إلى توحيده وعبادته فقد كذبتم الرسول ولم تجيبوه. وفسوف يكون لزاماً ، هذا تهديده لهم، أي: يكون تكذيبكم لزاماً، قال ابن عباس: موتاً. وقال أبو عبيدة: هلاكاً. وقال ابن زيد: قتالاً. والمعنى: يكون

التكذيب لازماً لمن كذب، فلا يعطى التوبة حتى يجازى بعمله. وقال ابن جرير<sup>(١)</sup>: عذاباً دائماً لازماً وهلاكاً مقيماً يلحق بعضكم ببعض .

واختلفوا فيه، فقال قوم: هو يوم بدر قتل منهم سبعون وأسر سبعون. وهو قول عبدالله بن مسعود وأُبي بن كعب ومجاهد ومقاتل، يعني: أنهم قتلوا يوم بدر واتصل بهم عذاب الآخرة، لازماً لهم .

أخبرنا عبدالواحد المليحي، أخبرنا أحمد بن عبدالله النعيمي، أخبرنا محمد بن يوسف، أخبرنا محمد بن إسماعيل، أخبرنا عمر بن حفص بن غياث، أخبرنا أبي، أخبرنا الأعمش، حدثنا مسلم، عن مسروق قال: قال عبدالله: خمس قد مضين: الدُّخَان، والقمر، والرُّوم، والبَطْشَةُ، واللَّزام» (٢)، فسوف يكون لزاماً .

وقيل: اللزام هو عذاب الآخرة .

<sup>(</sup>١) انظر: تفسير الطبري: ٩٦/١٥\_٥٠ .

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري في تفسير سورة الفرقان، باب: وفسوف يكون لزاماً»: ٤٩٦/٨، ومسلم في صفات المنافقين وأحكامهم، باب الدخان، برقم (٢٧٩٨): ٢١٥٧/٤ .

سورةالشعارة





مكية إلا أربع آيات من آخر السورة من قوله: ﴿والشعراء يتبعهم الغاوون﴾(١).
وروينا عن ابن عباس / أن النبي عَيِّكُ قال: «أعطيت طه والطواسين من [اللوح ١/٤٩ المحفوظ]»(١).

#### 

#### طستر في قِلْكَ ءَايَتُ ٱلْكِنْبِ ٱلْمُبِينِ

﴿ طَسَمَ ﴾، قرأ حمزة، والكسائي، وأبو بكر: طَسَمَ، وطَسَ، وحَم، وَيسَ بكسر الطاء والياء والحاء، وقرأ أهل المدينة بين الفتح والكسر، وقرأ الآخرون بالفتح على التفخيم، وأظهر النون في يس عند الميم من «طَسم»: أبو جعفر، وحمزة، وأخفاها الآخرون.

ورُوي عن عكرمة عن ابن عباس قال: «طَسَم» عجزت العلماء عن تفسيرها. وروى علي بن أبي طلحة الوالبي عن ابن عباس: أنه قَسَمٌ، وهو من أسماء الله تعالى، وقال قتادة: اسم من أسماء القرآن. وقال مجاهد: اسم للسورة. قال محمد بن كعب القرظي: أقسم الله(٣) بطُوله وسنائه ومُلكه(٤).

<sup>(</sup>۱) أخرج ابن مردويه وابن الضريس عن ابن عباس قال: نزلت سورة «طَسَم» الشعراء بمكة، وأخرج ابن مردويه عن ابن الزبير مثله. وأخرج النحاس عن ابن عباس قال: سورة الشعراء نزلت بمكة سوى خمس آيات من آخرها نزلت بالمدينة: «والشعراء يتبعهم الغاوون» إلى آخرها . انظر: الدر المنثور: ٢٨٨/٦ .

 <sup>(</sup>۲) في «ب»: ألواح موسى .
 والحديث عزاه السيوطر في

والحديث عزاه السيوطي في الدر: (٥٤٨/٥) لابن مردويه عن ابن عباس، وأخرجه البيهقي في السنن (٩/١٠) مطولاً عن معقل بن يسار، وكذلك الحاكم: ٥٦١/١ قال الذهبي: عبيدالله بن أحمد تركوا حديثه .

قال الهيثمي في المجمع: (١٧٠/١) فرواه الطبراني في الكبير، وله إسنادان، في أحدهما عبدالله بن أبي حميد، وقد أجمعوا على ضعفه. وفي الآخر عمران القطان، ذكره ابن حبان في الثقات وضعّفه الباقون».

وعزاه ابن حجر في المطالب العالية: (٣٨٣/٣) لأبي يعلى، وذكره ابن حبان في المجروحين: ٢٥/٢.

<sup>(</sup>٣) لفظ الجلالة ساقط من « أ » .

<sup>(</sup>٤) تقدم الكلام على الحروف المقطعة في أوائل السور، انظر فيما سبق: ٨/١هـــ٩٥، وساق الحافظ ابن كثير الأقوال في الحروف =

## لَعَلَكَ بَنَخِعُ نَفْسَكَ أَلَّا يَكُونُواْ مُؤْمِنِينَ ﴿ إِن نَشَأَنْ نَزِلْ عَلَيْهِم مِنَ ٱلسَّمَاءَ ءَايَةً فَظَلَّتُ أَعَنَاقُهُمْ لَهَا خَاضِعِينَ ﴾ أَعْنَاقُهُمْ لَهَا خَاضِعِينَ ﴾

﴿ تلك ﴾، أي: هذه الآيات، ﴿ آيات الكتاب المبين ﴾ .

﴿ لَعَلَّكَ بَاحَعٌ نَفْسَكُ ﴾، قاتل نفسك، ﴿ أَلاّ يكونوا مؤمنين ﴾، أي: إن لم يؤمنوا، وذلك حين كذبه أهل مكة فشقَّ عليه ذلك، وكان يحرص على إيمانهم، فأنزل الله هذه الآية .

﴿إِنْ نَشَأُ نُنزّل عليهم من السماء آية فظلّت أعناقهم لها خاضعين ، قال قتادة: لو شاء الله لأنزل عليهم آية يذلون بها، فلا يلوي أحد منهم عنقه إلى معصية الله. وقال ابن جريج: معناه: لو شاء الله لأراهم أمراً من أمره، لا يعمل أحد منهم بعده معصية .

وقوله عزّ وجلّ : ﴿خاضعين﴾ ولم يقل خاضعة وهي صفة الأعناق، وفيه أقاويل: أحدها: أراد أصحاب الأعناق، فحذف الأصحاب وأقام الأعناق مقامهم، لأن الأعناق إذا خضعت فأربابها خاضعون، فجعل الفعل أولاً للأعناق، ثم جعل خاضعين للرجال.

وقال الأخفش: ردُّ الخضوع على المضمر الذي أضاف الأعناق إليه .

وقال قوم: ذكَّر الصفة لمجاورتها المذكر، وهو قوله «هم»، على عادة العرب في تذكير المؤنث إذا أضافوه إلى مؤنث .

وقال مجاهد: أراد بالأعناق الرؤساء والكبراء، أي: فظلت كبراؤهم خاضعين. وقيل: أراد بالأعناق الجماعات، يقال: جاء القوم عنقاً عنقاً، أي: جماعات وطوائف.

وقيل: إنما قال خاضعين على وفاق رؤوس الآي ليكون على نسق واحد(١).

المقطعة وخلاف العلماء في تفسيرها والحكمة التي اقتضت إيرادها، واستبعد مالا يساعده الدليل، وقال: «وقال آخرون: بل إنما ذكرت هذه الحروف في أوائل السور التي ذكرت فيها بياناً لإعجاز القرآن، وأن الخلق عاجزون عن معارضته بمثله، هذا مع أنه مركب من هذه الحروف المقطعة التي يتخاطبون بها، وقد حكى هذا المذهب الرازي في تفسيره عن المبرد وجمع من المحققين، وحكى القرطبي عن الفراء وقطرب نحو هذا، وقرره الزمخشري في كشافه ونصره أتم نصر، وإليه ذهب الشيخ الإمام العلامة أبو العباس ابن تيمية، وشيخنا الحافظ أبو الحجاج المزي، وحكاه لي عن ابن تيمية، والمناف المناف الخافظ أبو الحجاج المزي، وحكاه لي عن ابن تيمية، والمناف المناف الغرب المناف ا

<sup>(</sup>۱) قال أبو جعفر الطبري (٦٢/١٩): «وأولى الأقوال في ذلك وأشبهها بما قال أهل التأويل في ذلك: أن تكون الأعناق هي أعناق الرجال، وأن يكون معنى الكلام: فظلت أعناقهم ذليلة للآية التي ينزلها الله عليهم من السماء. وأن يكون قوله «خاضعين» مذكّراً، لأنه خبر عن الهاء والميم في الأعناق، فيكون ذلك نظير قول جرير:

وَمَا يَأْنِيهِم مِّن ذِكْرِمِّنَ الرَّمْ لَنِ مُحَدَّ إِلَّا كَانُواْ عَنْهُ مُعْرِضِينَ فَ فَقَدْ كَذَّبُواْ فَسَيَأْتِيهِمْ أَنْ الْمِيمِ مِّن ذِكْرِيمِ مِن ذِكْرِيمِ اللَّهُ الْأَرْضِ كَمُ أَنْ الْمَاكَانُوا الِهِ عِيسَنَهُ زِءُونَ فَ أَوَلَمْ يَرُواْ إِلَى الْأَرْضِ كَمُ أَنْ الْمَاكِلُونَ فَي كَرِيمٍ فَي أَنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤَالْعَزِيزُ الرَّحِيمُ فَوَا إِنَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمَاكَانُ الْمُرَاكُمُ مُعُومِينَ فَي وَاللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْلِلْمُ اللَّهُ الْمُنْ اللَّهُ الْمُعْمِلُولُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُنْ اللَّهُ اللللِّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْمِنُ اللَّهُ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُؤْمِنُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُعْمِي اللَّ

﴿ وَمَا يَأْتِيهُمْ مِن ذِكْرٍ ﴾ ، وعظ وتذكير ، ﴿ مِن الرحمٰنِ مُحْدَثٍ ﴾ ، أي: محدث إنزاله ، فهو محدث في التنزيل. قال الكلبي : كلما نزل شيء من القرآن بعد شيء فهو أحدث من الأول ، ﴿ إِلاّ كَانُوا عنه معرضين ﴾ ، أي: عن الإيمان به .

﴿ فقد كذبوا فسيأتيهم ﴾، أي: فسوف يأتيهم، ﴿ أنباء ﴾، أخبار وعواقب، ﴿ ما كانوا به يستهزؤون ﴾ .

﴿ أُولَمْ يَرُوا إِلَى الأَرْضَ كُمْ أَنْبَتُنَا فَيْهَا مِنْ كُلُّ زُوجِ ﴾، صنف وضرب، ﴿ كُويِمٍ ﴾، حسن من النبات مما يأكل الناس والأنعام، يقال: نخلة كريمة إذا طاب حملها، وناقة كريمة إذا كثر لبنها. قال الشعبي: الناس من نبات الأرض فمن دخل الجنة فهو كريم، ومن دخل النار فهو لئيم (١).

﴿إِنْ فِي ذَلَكَ ﴾، الذي ذكرت، ﴿لآيةً ﴾، دلالة على وجودي وتوحيدي وكال قدرتي، ﴿وما كَانَ أَكْثُرُهُم مُؤْمِنُون. وقال سيبويه: «كان» هاهنا صلة، مجازه: وما أكثرهم مؤمنين.

﴿ وَإِن رَبُّكُ لِمُو الْعَزِيزِ ﴾، العزيز بالنقمة من أعدائه، ﴿ الرحم ﴾، ذو الرحمة بأوليائه .

قوله عزّ وجلّ : ﴿وَإِذْ نَادَى رَبُّكُ مُوسَى﴾، واذكر يامحمد إذ نادى ربك موسى حين رأى الشجرة والنار، ﴿أَنِ ائتِ القومَ الظالمين﴾، يعني: الذين ظلموا أنفسهم بالكفر والمعصية، وظلموا بني إسرائيل باستعبادهم وسومهم سوء العذاب .

<sup>=</sup> أرى مسرَّ السنيسنَ أخسدْنَ منسي ، كما أخسد السرّار مسن الهلال وذلك أن قوله: مرّ، لو أسقط من الكلام لأدى ما بقي من الكلام عنه لم يفسد سقوطه معنى الكلام عما كان به قبل سقوطه، وكذلك لو أسقطت الأعناق من قوله: وفظلت أعناقهم، لأدى مابقي من الكلام عنها، وذلك أن الرجال إذا ذلّوا، فقد ذلت رقابهم، وإذا ذلت رقابهم فقد ذلّوا».

<sup>(</sup>١) أخرجه الفريابي، وعبد بن حميد، وابن المنذر، وابن أبي حاتم. الدر المثور: ٢٨٩/٦.

قَوْمَ فِرْعَوْنَ أَلَا يَنَقُونَ ﴿ اللَّهِ قَالَ رَبِّ إِنِّ أَخَافُ أَن يُكَذِّبُونِ ﴿ اللَّهِ وَيَضِيقُ صَدْرِي وَلَا يَنطَلِقُ لِسَافِى فَأَرْسِلْ إِلَى هَنرُونَ ﴿ اللَّهِ وَلَهُمْ عَلَى ذَنْبُ فَأَخَافُ أَن يَقْتُ لُونِ قَالَ كَلّا فَاذْهَبَا بِعَا يَتِنَا أَإِنّا مَعَكُم مُّسْتَمِعُونَ ﴿ فَا فَأْتِيا فِرْعَوْ كَ فَقُولًا إِنّا رَسُولُ رَبِّ الْعَلَمِينَ إِنْ أَنْ أَرْسِلْ مَعَنَا بَنِي إِسْرَةِ يل ﴿

﴿قُومَ فُرعُونَ أَلاَ يَتَقُونَ﴾، ألا يصرفون عن أنفسهم عقوبة الله بطاعته . ﴿قَالَ﴾، يعني موسى، ﴿رَبِّ إِنِي أَخَافَ أَن يَكَذَّبُونَ﴾ .

﴿ ويضيق صدري ﴾، من تكذيبهم إيّاي، ﴿ ولا ينطلقُ لساني ﴾، قال: هذا للعقدة التي كانت على لسانه، قرأ يعقوب «ويضيق»، «ولا ينطلقَ» بنصب القافين على معنى وأن يضيق، وقرأ العامة برفعهما رداً على قوله: «إني أخاف»، ﴿ فَأَرْسُلُ إِلَى هارون ﴾، ليؤازرني ويظاهرني على تبليغ الرسالة .

﴿ وَهُم عَلَي ذَنبِ ﴾، أي: دعوى ذنب، وهو قتله القبطي، ﴿ فَأَخَافَ أَن يَقْتَلُونِ ﴾، أي: يقتلونِ ﴾، أي: يقتلونني به .

وقال ، الله تعالى، وكلا ، أي: لن يقتلوك، وفاذهبا بآياتِنا إنّا معكم مستمعون ، سامعون ما يقولون، ذكر «معكم» بلفظ الجمع، وهما اثنان، أجراهما مجرى الجماعة. وقيل: أراد معكما ومع بني إسرائيل نسمع ما يجيبكم فرعون .

﴿ فَأَتِيَا فرعون فقولا إنّا رسولُ ربّ العالمين ﴾، و لم يقل: رسولا رب العالمين، لأنه أراد الرسالة، أي: أنا ذُو رسالة رب العالمين، كما قال كُثيّر:

لقد كَذَبَ الوَاشُونَ مَا بُحْتُ عِنْدَهُمْ بَسِرٍ وَلا أَرْسَلْتُهُمْ بِسِرَسُولِ(١)

أي: بالرسالة، وقال أبو عبيدة: يجوز أن يكون الرسول بمعنى الاثنين والجمع، تقول العرب: هذا رسولي ووكيلي، كما قال الله تعالى: «وهم لكم عدو» (الكهف ــ ٥٠)، وقيل: معناه كل واحد منّا رسول رب العالمين(٢).

وأَنْ أرسل، أي: بأن أرسل، همعنا بني إسرائيل، إلى فلسطين، ولا تستعبدهم، وكان فرعون استعبدهم أربعمائة سنة، وكانوا في ذلك الوقت ستائة وثلاثين ألفاً، فانطلق موسى إلى مصر وهارون بها فأخبره بذلك .

<sup>(</sup>١) البيت هذا لكُئيِّر عزة، وقد استشهد به الطبري: ١٥/١٩، وأبو عبيدة: ٨٤/٢، وابن منظور في اللسان، مادة (رسل، .

<sup>(</sup>٢) انظر: البحر المحيط: ٨/٧.

## قَالَأَلَمْ نُرُبِّكَ فِينَاوَلِيدًا وَلَبِثْتَ فِينَامِنْ عُمُرِكَ سِنِينَ ﴿ وَفَعَلْتَ فَعَلَتَكَ ٱلَّتِي فَعَلْتَ وَلَا اللَّهَ اللَّهِ اللَّهَ اللَّهُ اللللْلِلْ الللِّلْمُ الللِّهُ اللللللِّلْمُ الللللِّلْمُ اللَّهُ اللَّهُ الللللِّلْمُ اللللْمُ اللَّهُ الللللْمُ اللَّهُ الللللْمُ اللللْمُ اللَّهُ اللللْمُ اللَّهُ اللْمُلْمُ اللَّهُ الللْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللْمُلْمُ اللْمُلْمُ اللَّهُ الللللْمُ اللللْمُ الللْمُ الللْمُ اللللْمُ اللللْمُ الللْمُ اللللْمُلْمُ اللللْمُ الللْمُلْمُ الللْمُلْمُ الللللْمُ اللْمُلْمُ الللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ الللْمُلْمُ الللْمُلْمُ اللْمُلْمُ الللْمُلْمُ الللْمُلْمُ اللللْمُلْمُ الللْمُلْمُ اللللْمُلْمُ الللْمُلْمُ اللللْمُلْمُ اللْمُلْمُلُمُ اللْمُلْمُ اللَّمُ اللْمُلْمُ الللْمُلْمُلُمُ اللللْمُلْمُلُمُ الللْمُلْمُلْم

وفي القصة<sup>(۱)</sup>: أن موسى رجع إلى مصر وعليه جبة صوف وفي يده عصا، والمِكْتَلُ معلَّق في رأس العصا، وفيه زاده، فدخل دار نفسه وأخبر هارون بأن الله أرسلني إلى فرعون وأرسلني إلى الله، فخرجتْ أمهما / وصاحت وقالت: إن فرعون يطلبك ليقتلك ٤٩/ب فلو ذهبتما إليه قتلكما فلم يمتنع موسى لقولها، وذهبا إلى باب فرعون ليلاً، ودقًا الباب، ففزع البوَّابون وقالوا من بالباب؟

وروي أنه اطلع البواب عليهما فقال من أنتا؟ فقال موسى: أنا رسول رب العالمين، فذهب البواب إلى فرعون وقال: إنّ مجنوناً بالباب يزعم أنه رسول رب العالمين، فترك حتى أصبح، ثم دعاهما .

وروي أنهما انطلقا جميعاً إلى فرعون فلم يؤذن لهما سنة في الدخول عليه، فدخل البواب فقال لفرعون: هاهنا إنسان يزعم أنه رسول رب العالمين، فقال فرعون: ائذن له لعلنا نضحك منه، فدخلا عليه وأديًّا رسالة الله عزَّ وجلّ، فعرف فرعونُ موسى؛ لأنه نشأ في بيته .

﴿قَالَ أَلَمْ نُرِبُكُ فَينَا وَلِيداً﴾، صبياً، ﴿ولبثت فينا من عمرك سنين﴾، وهو ثلاثون سنة . ﴿وفعلت فَعْلَتَك التي فعلتَ﴾، يعني: قتل القبطي، ﴿وأنت من الكافرين﴾، قال الحسن والسدي: يعني وأنت من الكافرين بإلهك وكنت على ديننا هذا الذي تعيبه .

وقال أكثر المفسرين: معنى قوله: «وأنت من الكافرين»، أي: من الجاحدين لنعمتي وحق تربيتي، يقول ربيناك فينا فكافأتنا أن قتلت منّا نَفْساً، وكفرت بنعمتنا. وهذا رواية العوفي عن ابن عباس، وقال: إن فرعون لم يكن يعلم ما الكفر بالربوبية (٢).

﴿قَالَ﴾، موسى، ﴿فَعَلَتُهَا إِذَا ﴾، أي: فعلت ما فعلت حينئذ، ﴿وَأَنَا مِنِ الصَّالِينِ ﴾، أي: من الجاهلين، أي: لم يأتني من الله شيء (٣). وقيل: من الجاهلين، أن ذلك يؤدي إلى قتله. وقيل: من المخطئين .

<sup>(</sup>١) انظر: الدر المنثور: ٢٩٢/٦.

 <sup>(</sup>۲) وهو ما رجحه الطبري: ٩٦/١٩، فتأويل الكلام إذن: وقتلت الذي قتلت منا وأنت من الكافرين نعمتنا عليك، وإحساننا
 إليك في قتلك إياه. وقد قيل: معنى ذلك: وأنت الآن من الكافرين لنعمتي عليك، وتربيتي إياك .

<sup>(</sup>٣) اعتمده الطبري و لم يذكر غيره: ٩٧/١٩.

# فَفَرَرْتُ مِنكُمْ لَمَّا خِفْتُكُمْ فَوَهَبَ لِى رَبِّ حُكْمًا وَجَعَلَنِي مِنَ ٱلْمُرْسَلِينَ ﴿ وَتِلْكَ نِعَمَةٌ تَمُنَّهَا عَلَى ٓ أَنْ عَبَدتَّ بَنِي ٓ إِسْرَهِ يلَ ۞ تَمُنَّهُا عَلَى ٓ أَنْ عَبَدتَّ بَنِي ٓ إِسْرَهِ يلَ ۞

﴿ فَفَرِرتُ مَنكُم لَمَّا خِفْتُكُم ﴾، إلى مدين، ﴿ فُوهِب لِي رَبِي حَكَماً ﴾، يعني النبوة، وقال مقاتل: يعني العلم والفهم، ﴿ وجعلني من المرسلين ﴾ .

﴿ وَتَلَكُ نَعْمَةً تُمُنُّهَا عَلَي أَنْ عَبَّدت بني إسرائيل ﴾، اختلفوا في تأويلها: فحملها بعضهم على الإقرار وبعضهم على الإنكار .

فمن قال هو إقرار، قال عدَّها موسى نعمة منه عليه حيث رباه، و لم يقتله كما قتل سائر غلمان بني إسرائيل، و لم يستعبده كما استعبد بني إسرائيل، مجازه: بلى وتلك نعمة عليّ أن عبّدت بني إسرائيل، وتركتنى فلم تستعبدني .

ومن قال: هو إنكار قال قوله: «وتلك نعمة» هو على طريق<sup>(١)</sup> الاستفهام، أي: أو تلك نعمة؟ حذف ألف الاستفهام، كقوله: «أفهم الخالدون» (الأنبياء ـ ٣٤)؟ قال الشاعر<sup>(٢)</sup>:

تَرُوحُ من الحيِّ أو تَبْتَكِرْ وماذا يَضُرُّكَ لو تَنْتَظِرْ ؟ أي: أتروح من الحي ؟

قال عمر بن عبدالله بن أبي ربيعة :

لَمْ أَنْسَ يومَ الرَّحِيْلِ وِفقَتَها وطَرْفُها في دموعِها غَرِقُ وقولَها والسركابُ واقفة تَتْركُنِي هكذا وتَنْطَلِتُه؟

أي: أتتركني، يقول: تَمُنُّ عليّ أن ربَّيتني، وتنسى جنايتك على بني إسرائيل بالاستعباد والمعاملات القبيحة؟ .

أو يريد: كيف تمنّ عليّ بالتربية وقد استعبدت قومي، ومن أهين قومه ذُلّ، فتعبيدك بني إسرائيل قد أحبط إحسانك إلىّ .

وقيل: معناه تمنّ على بالتربية. وقوله: ﴿ أَنْ عَبَّدَتُّ بني إسرائيل ﴾، أي: باستعبادك بني إسرائيل وقتلك أو لادهم، دُفعت إليك حتى ربيتني وكفلتني ولو لم تستعبدهم وتقتلهم كان لي من أهلي من يربيني و لم يُلْقُونِي في اليمِّ، فأي نعمة لك عليّ؟ .

قوله : ﴿عَبُدْتُ ﴾، أي: اتخذتهم عبيداً، يقال: عبَّدتُ فلاناً، وأعبدته، وتعبدته، واستعبدته، أي: اتخذته عبداً .

<sup>(</sup>١) ساقط من «ب» .

٢) هو امرؤ القيس، والبيت في الطبري: ٦٩/١٦.

قَالَ فِرْعَوْنُ وَمَارَبُ ٱلْعَلَمِينَ ﴿ قَالَ رَبُ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ وَمَابَيْنَهُمَ أَلِا وَكُنتُمُ مُوقِنِينَ ﴿ قَالَ اللَّهُ مُووَنِينَ ﴾ قَالَ رَبُّ كُرُ وَرَبُ ءَابَآبِكُمُ ٱلْأُولِينَ ۞ قَالَ رَبُّكُمْ وَرَبُ ءَابَآبِكُمُ ٱلْأُولِينَ ۞ قَالَ إِنَّ رَسُولَكُمُ ٱللَّا وَمَا بَيْنَهُمَا قَالَ اللَّهُ مُوَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللِ

﴿قَالَ فَرَعُونَ وَمَا رَبُّ الْعَالَمِينَ ﴾، يقول: أي شيء رب العالمين الذي تزعم أنك رسوله إلى ؟ يستوصفه إلحه الذي أرسله إليه بـ «ما»، وهو سؤال عن جنس الشيء، والله منزه عن الجنسية، فأجابه موسى عليه السلام بذكر أفعاله التي يعجز الخلق عن الإتيان بمثلها .

وقال ربُّ السمواتِ والأرضِ وما بينهما إن كنتم موقنين ، أنه خالقهما. قال أهل المعاني: أي كما توقنون هذه الأشياء التي تعاينونها فأيقنوا أنَّ إله الخلق هو الله عزّ وجلّ، فلما قال موسى ذلك تحير فرعون في جواب موسى .

﴿قَالَ لَمْنَ حُولُهُ﴾، من أشراف قومه. قال ابن عباس: كانوا خمس مائة رجل عليهم الأسورة، قال لهم فرعون استبعاداً لقول موسى: ﴿أَلَا تَسْتَمَعُونَ﴾، وذلك أنهم كانوا يعتقدون أن آلهتهم ملوكهم، فزادهم موسى في البيان .

﴿قَالَ رَبُّكُم وَرَبُّ آبَائِكُم الأُولِينَ ﴾ .

﴿قَالَ﴾، يعني: فرعون: ﴿إِنَّ رسولُكُم الذي أُرسل إليكُم لمجنونَ﴾، يتكلم بكلام لا نعقله ولا نعرف صحته، وكان عندهم أن من لا يعتقد ما يعتقدون ليس بعاقل، فزاد موسى في البيان: ﴿قَالَ رَبُّ المشرقِ والمغربِ وما بينهما إنْ كنتمُ تعقِلُونَ﴾.

﴿قَالَ ﴾، فرعون \_ حين لزمته الحجة وانقطع عن الجواب \_ تكبراً عن الحق :

ولئن اتخذت إلها غيري لأجعلتك من المسجونين، من المجوسين، قال الكلبي: كان سجنه أشد من القتل، لأنه كان يأخذ الرجل فيطرحه في مكان وحده فرداً لا يسمع ولا يبصر فيه شيئاً، يهوي به في الأرض.

﴿قَالَ﴾ له موسى حين توعده بالسجن: ﴿أُولُو جِئتُكُ﴾، أي: وإن جئتك، ﴿بشيء مبين﴾، بآية مبينة، ومعنى الآية: أتفعل ذلك وإن أتيتك بحجة بينة؟ وإنما قال ذلك موسى لأن من أخلاق الناس السكون إلى الإنصاف والإجابة إلى الحق بعد البيان.

قَالَ فَأْتِ بِهِ عِإِن كُنتَ مِنَ الصَّدِقِينَ (آ) فَأَلَقَى عَصَاهُ فَإِذَاهِى ثُعْبَانُ ثَمِينٌ (آ) فَأَلَقَى عَصَاهُ فَإِذَاهِى بَيْضَآءُ لِلنَّظِرِينَ (آ) قَالَ لِلْمَلِاحُولَهُ وَإِنَّ هَذَا لَسَحِرُ عَلِيمٌ (آ) يُزْعِ يَدُهُ وَأَنْ يَعْزِ مَكُم مِنْ أَرْضِكُم مِسِحْرِهِ فَمَا ذَا تَأْمُرُونَ (آ) قَالُوَ أَرْجِهُ وَأَخَاهُ وَلَبْعَثْ فِي الْمُدَابِينِ حَشِرِينَ (آ) يَأْتُوكَ بِحَلِّ لِسَحَّارِ عَلِيهِ (آ) فَكَبُعِ السَّحَرَةُ وَالْعَلَى وَاللَّهُ مُعْتَى عَلَى السَّحَرَةُ وَالْعَلَى السَّعَارِ عَلِيهِ إِنَّ فَعَلُومِ (آ) وَقِيلَ لِلنَّاسِ هَلَ أَنتُم مُّخَتِّمِعُونَ (آ) لَكَنَا لَلَّهُ وَلَيْ السَّحَرة وَاللَّهُ عَلَيْ السَّحَرة وَاللَّهُ عَلَيْ السَّحَرة وَاللَّهُ السَّحَرة وَاللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ السَّحَرة وَاللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ ا

﴿قَالَ﴾، له فرعون، ﴿فَأْتِ به﴾، فإنا لن نسجنك حينئذ، ﴿إِن كُنت من الصادقين﴾ . ﴿فَالَقَى عصاه فإذا هي ثعبان مبين﴾، فقال: وهل غيرها؟ ﴿ونزع﴾، موسى، ﴿يده فإذا هي بيضاء للناظرين﴾ .

﴿قَالَ ﴾ فرعون ﴿للملا حوله: إنَّ هذا لسَاحِرٌ عليم ﴾ .

﴿ يريد أن يخرجكم من أرضكم بسحره فماذا تأمرون ﴾؟

﴿قَالُوا أَرْجِهُ وَأَخَاهُ وَابْعَثُ فِي الْمُدَائِنَ حَاشَرِينَ﴾ .

﴿يأتوك بكل سحار عليم﴾ .

﴿ وَهُجُمِعَ السَّحَرَةُ لَمِيقَاتَ يُومَ مَعْلُومَ ﴾، وهو يوم الزينة. وروي عن ابن عباس قال: وافق ذلك اليوم يوم السبت، في أول يوم من السنة، وهو يوم النيروز.

ووقيل / للناس: هل أنتم مجتمعون، لتنظروا إلى ما يفعل الفريقان ولمن تكون الغلبة؟ ولعلنا، لكي، ونتبع السحرة إن كانوا هم الغالبين، لموسى، وقيل: إنما قالوا ذلك على طريق الاستهزاء، وأرادوا بالسحرة موسى وهارون وقومهما.

﴿ فَلَمَا جَاءَ السَّحَرَةُ قَالُوا لَفُرَعُونَ أَئُنَّ لَنَا لَأَجَرًا إِنْ كُنَّا نَحَنَ الغَالَبِينَ ﴾ .

﴿قال نعم وإنكم إذاً لمن المقربين﴾ .

﴿قال لهم موسى ألقوا ما أنتم ملقون﴾ .

1/0.

فَالْقُوْاْحِبَاهُمْ وَعِصِيَّهُمْ وَقَالُواْبِعِزَّةِ فِرْعَوْنَ إِنَّالَنَحْنُ ٱلْعَلِبُونَ فَ فَأَلْقَى مُوسَى وَهَا لُواْبِعِزَّةِ فِرْعَوْنَ إِنَّالَيَحْرَةُ الْعَلِبُونَ فَ فَالْقَاءَ امْنَابِرِبِّ عَصَاهُ فَإِذَاهِى تَلْقَفُ مَا يَأْ فِكُوبَ فَ فَأَلْقِى ٱلسَّحَرَةُ السَّحِدِينَ فَ قَالُواْءَ امْنَابِرِبِ عَصَاهُ فَإِذَاهِى تَلْقَفُ مَا يَأْ فِكُوبَ فَكُوبَ فَأَلْقِى ٱلسَّحَرَةُ السَّحَرَةُ السَّحَرَةُ السَّحَرَةُ اللَّهُ وَالْمَا الْمَا اللَّهُ اللْلِلْ اللَّهُ الللْمُعُلِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّ

﴿ فَأَلْقُوا حَبَالُهُمْ وَعِصِيَّهُمْ وَقَالُوا بِعَزَّةٍ فَرْعُونَ إِنَّا لَنْحَنُّ الْعَالَبُونَ ﴿

﴿فَأَلْقَى مُوسَى عَصَاهُ فَإِذَا هِي تَلْقَفُ مَا يَأْفِكُونَ﴾ .

﴿فألقي السحرة ساجدين .

﴿قَالُوا آمنًا بُرُبِّ الْعَالَمِينَ ﴾ .

﴿رُبِّ مُوسَى وَهَارُونَ﴾ .

﴿قَالَ آمَنتُم لَهُ قَبَلُ أَنْ آذَنَ لَكُم إِنَّهُ لَكَبِيرُكُمُ الذي عَلَّمُكُمُ السَّحَرَ فَلْسُوفَ تَعْلَمُونَ، لأَقَطَعَنَّ أَيْدِيَكُم وأرجلَكُم من خلاف ولأصلبنَّكُم أجمعين .

﴿قَالُوا لَا ضَيْرِ﴾، لا ضرر، ﴿إِنَّا إِلَى رَبُّنَا مَنْقَلُبُونَ﴾ .

﴿إِنَّا نطمع أَن يَغفر لنا ربنا خطايانا أَن كُنَّا أُوَّلَ المؤمنين، من أهل زماننا .

﴿ وَأُوحِينا ۚ إِلَى مُوسَى أَن أُسْرِ بعبادي إِنكُم مُتَبَّعُونَ ﴾، يتبعكم فرعون وقومه ليحولوا بينكم وبين الحروج من مصر .

وروي عن ابن جريج قال: أوحى الله تعالى إلى موسى: أن اجمع بني إسرائيل كل أربعة أهل أبيات في بيت، ثم اذبحوا أولاد الضأن، فاضربوا بدمائها على أبوابكم، فإني سآمر الملائكة فلا يدخلوا بيتاً على بابه دم، وسآمرها فتقتل أبكار آل فرعون من أنفسهم وأموالهم، ثم اخبزوا خبزاً فطيراً فإنه أسرع لكم ثم أسر بعبادي حتى تنتهي إلى البحر، فيأتيك أمري، ففعل ذلك، فلما أصبحوا قال فرعون: هذا عمل موسى وقومه، قتلوا أبكارنا من أنفسنا، وأخذوا أموالنا. فأرسل في أثره ألف ألف وخمسمائة ألف ملك مسور مع كل ملك ألف، وخرج فرعون في الكرسى العظيم(١).

<sup>(</sup>١) انظر: الطبري: ٧٦/١٩، الدر المنثور: ٢٩٤/٦.

فَأَرْسَلَ فِرْعَوْرَثُ فِي ٱلْمَدَآيِنِ حَشِرِينَ عَنَّ إِنَّ هَنَوُلَآءِ لَشِرْ ذِمَةٌ قَلِيلُونَ فَ وَإِنَّهُمْ لَنَا لَغَآيِظُونَ فَ وَإِنَّا لَجَمِيعُ حَذِرُونَ فَ فَأَخْرَجْنَاهُم مِّن جَنَّتِ وَعُيُونٍ فَ وَكُنُوزٍ وَمَقَامِرِ كَرِيمِ

﴿فَأُرسِل فَرَعُونَ فِي المَدَائِن حَاشِرِينَ ﴾، يحشرون الناس يعني: الشُّرطَ ليجمعوا السحرة. وقيل: حتى يجمعوا له الجيش، وذكر بعضهم: أنه كان له ألف مدينة واثنا عشرة ألف قرية. وقال لهم: ﴿إِنَّ هُولاء لَشِرْدِمَةٌ ﴾، عصابة ﴿قليلُونَ ﴾، والشرذمة القطعة من الناس غير الكثير، وجمعها شراذم. قال أهل التفسير: كانت الشرذمة الذين قلَّلهم فرعون ستائة ألف. وعن ابن مسعود قال: كانوا ستائة وسبعين ألفاً ولا يحصى عدد أصحاب فرعون (١).

﴿ وَإِنهُم لَنَا لَغَائِطُونَ ﴾ ، يقال: غاظه وأغاظه وغيظه إذا أغضبه ، والغيظ والغضب واحد ، يقول: أغضبونا بمخالفتهم ديننا وقتلهم أبكارنا وذهابهم بأموالنا التي استعاروها ، وخروجهم من أرضنا بغير إذن منّا .

﴿ وَإِنَا جَمِيع حَاذِرُونَ ﴾، قرأ أهل الحجاز والبصرة: «حذرون» و«فرهين» بغير ألف، وقرأ الآخرون «حاذرون» و«فارهين» بالألف فيهما، وهما لغتان .

وقال أهل التفسير: حاذرون، أي: مُؤْدُون ومقوون، أي: ذوو أداة وقوة مستعدون شاكون في السلاح (٢)، ومعنى «حذرون» أي: خائفون شرهم. وقال الزجاج: «الحاذر»: المستعد، و«الحَذِر»: المتيقظ. وقال الفرَّاء: «الحاذر»: الذي يحذرك الآن، و«الحَذِر»: المخوف. وكذلك لا تلقاه إلاَّ حذراً، والحَذَر: اجتناب الشيء خوفاً منه.

﴿ فَأَخْرِجِنَاهُم مَنْ جَنَاتَ ﴾، وفي القصة: البساتين كانت ممتدة على حافتي النيل، ﴿ وعيونَ ﴾، أنهار جارية .

﴿ وكنوز ﴾، يعني الأموال الظاهرة من الذهب والفضة. قال مجاهد: سماها كنوزاً لأنه لم يعط حق الله منه فهو كنز، وإن كان ظاهراً، قيل: كان لفرعون ثمانمائة ألف غلام، كل غلام على فرس عتيق، في عنق كل فرس طوق من ذهب، ﴿ ومَقَامٍ كريم ﴾، أي: مجلس حسن، قال المفسرون: أراد مجالس الأمراء والرؤساء التي كانت تحفها الأتباع. وقال مجاهد، وسعيد

١) الطبري: ١٩/٧، زاد المسير: ٦/٥/١، معاني القرآن للنحاس: ٧٩/٥ .

<sup>(</sup>٢) انظر: معاني القرآن للنحاس: ٨٠/٥.

كَذَالِكَ وَأُورَثَنَهَا بَنِيَ إِسْرَهِ يلَ ( فَ فَأَتَبَعُوهُم ثُشْرِقِينَ فَ فَلَمَّا تَرَّءَا ٱلْجَمْعَانِ
قَالَ أَصْحَبُ مُوسَى إِنَّا لَمُدْرَكُونَ ( فَ قَالَ كَلَّآ أَنَّ مَعِيَ رَبِي سَيَهْدِينِ فَ فَأَوْحَيْنَا اللَّهُ وَمَنِي أَنِ أَصْرِب بِعَصَاكَ ٱلْبَحْرُ فَأَنفَلَقَ فَكَانَ كُلُّ فِرْقِ كَالطَّوْدِ ٱلْعَظِيمِ ( )

ابن جبير: هي المنابر (١). وذكر بعضهم: أنه كان إذا قعد على سريره وضع بين يديه ثلاثمائة كرسي من ذهب يجلس عليها الأشراف عليهم الأقبية من الديباج مَخُوصة بالذهب.

﴿كذلك﴾، كما وصفنا، ﴿وأورثناها﴾، بهلاكهم، ﴿بني إسرائيل﴾، وذلك أن الله تعالى ردّ بني إسرائيل إلى مصر بعدما أغرق فرعون وقومه، فأعطاهم جميع ما كان لفرعون وقومه من الأموال والمساكن.

﴿ فَأَتِبِعُوهُم مُشْرِقِينَ ﴾، أي: لحقوهم في وقت إشراق الشمس، وهو إضاءتها، أي: أدرك قومُ فرعون موسى وأصحابَهُ وقت شروق الشمس.

وفلما تراءى الجمعان، أي: تقابلا بحيث يرى كل فريق صاحبه، وكسر حمزة الراء من «تراءى» وفتحها الآخرون. وقال أصحاب موسى إنّا لمُدرَكون، أي: سيدركنا قوم فرعون ولا طاقة لنا بهم .

﴿ وَقَالَ ﴾ ، موسى ثقة بوعد الله إيّاه : ﴿ كَلا ﴾ ، لن يدركونا ، ﴿ إِنَّ مَعَى ربي سيهدين ﴾ ، يدلني على طريق النجاة .

وفاً وحينا إلى موسى أنِ اضرب بعصاك البحرَ فانفلق ، أي: فضربه (فانفلق) فانشقَّ، وفكان كُلُّ فِرْقٍ ، قطعة من الماء، وكالطُّودِ العظيم ، كالجبل الضخم، قال ابن جريج وغيره (٢): لما انتهى موسى إلى البحر هاجت الريح، والبحر يرمي بموج مثل الجبال، فقال يوشع: يامكلم الله أين أمرتَ فقد غشينا فرعون والبحر أمامنا وقال موسى: هاهنا، فخاض يوشع الماء وجاز البحر، ما يواري حافر دابته الماءً. وقال الذي يكتم إيمانه: يامكلم الله أين أمرت؟ قال: هاهنا، فكبح فرسه بلجامه حتى طار الزَّبَدُ من شدقيه، ثم أقحمه البحر، فارتسب في الماء، وذهب القوم يصنعون مثل ذلك، فلم يقدروا، فجعل موسى لا يدري كيف يصنع، فأوحى الله إليه: أنِ اضرب بعصاك البحر، فضربه فانفلق، فإذا الرجل واقف على فرسه لم يبتلَّ سَرْجه ولا لِبُدُه .

<sup>(</sup>١) معاني القرآن الكريم للنحاس: ٥/٢٨، الدر المنثور: ٢٩٨/٦.

<sup>(</sup>٢) أخرجه الطبري: ٨٠/١٩.

• ٥/ب / ﴿ وَأَزْلَفْنَا ﴾ ، يعني: وقرَّبْنَا ﴿ ثَمَّ الآخرين ﴾ ، يعني: قوم فرعون ، يقول: قدمناهم إلى البحر ، وقربناهم إلى الهلاك ، وقال أبو عبيدة: «وأزلفنا»: جمعنا ، ومنه ليلة المزدلفة أي: ليلة الجمع . وفي القصة أن جبريل كان بين بني إسرائيل وقوم فرعون وكان يسوق بني إسرائيل ، ويقولون: ما رأينا أحسن سياقة من هذا الرجل ، وكان يَزَعُ قوم فرعون ، وكانوا يقولون: ما رأينا أحسن زعة من هذا (١) . ﴿ وَأَنْجِينَا مُوسَى وَمَنْ مَعَهُ أَجْعِينَ ﴾ .

﴿ ثُمَّ أَغْرِقنا الآخرين ﴾، فرعون وقومه. وقال سعيد بن جبير: كان البحر ساكناً قبل ذلك، فلما ضربه موسى بالعصا اضطرب فجعل يمد ويجزر .

﴿إِن فِي ذلك لآية وما كان أكثرهم مؤمنين ، أي: من أهل مصر، قيل: لم يكن آمن من أهل مصر إلا آسية امرأة فرعون وحزبيل المؤمن، ومريم بنت ناقوسا التي دلت على عظام يوسف عليه السلام .

﴿ وَإِنْ رَبِكَ هُو الْعَزِيزِ الرَّحِيمِ ﴾، العزيز في الانتقام من أعدائه، الرَّحيم بالمؤمنين حين أنجاهم . قوله : ﴿ وَاتَلُ عَلَيْهِمْ نَبِأُ إِبْرَاهِيمِ ﴾ .

﴿إِذْ قَالَ لَأَيِهِ وَقُومِهِ مَا تَعْبِدُونَ ﴾، أيُّ شيءِ تَعْبِدُونَ ؟ .

﴿ قَالُوا نَعْبُدُ أَصِنَاماً فَنَظُلُ لَهَا عَاكَفَينَ ﴾، أي: نقيم على عبادتها. قال بعض أهل العلم: إنما قال: ﴿ فَنَظُّلُ ﴾ لأنهم كانوا يعبدونها بالنهار، دون الليل، يقال: ظل يفعل كذا إذا فعل بالنهار.

﴿قال هل يسمعونكم﴾، أي: هل يسمعون دعاءكم، ﴿إِذْ تَدْعُونَ ﴾، قال ابن عباس يسمعون لكم .

﴿ أُو يَنفَعُونَكُم ﴾، قيل بالرزق، ﴿ أُو يَضُرُّونَ ﴾، إن تركتم عبادتها .

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن عبدالحكم وعبد بن حميد عن مجاهد: انظر: الدر المنثور: ٣٠٤/٦.

قَالُواْ بَلُوَجَدْنَا ءَابَاءَ نَاكَذَ لِكَ يَفْعَلُونَ ﴿ قَالَ أَفَرَءَ يَثُمِ مَاكُنْتُمْ تَعْبُدُونَ ﴿ أَنتُمْ وَاللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ مَا اللَّهُ عَلَيْهُمْ عَدُولًا لِلَّارَبَّ الْعَلَمِينَ ﴿ اللَّهِ مَا اللَّهِ عَلَيْهِ فَهُو وَءَابَا قُلُحُ مَا لَا يَعْمُونَ فَهُو اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ اللّلَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ الللللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّل

﴿قَالُوا بِلُ وَجَدُنَا آبَاءِنَا كَذَلَكَ يَفْعُلُونَ﴾، معناه: إنها لا تسمع قولاً، ولا تجلب نفعاً، ولا تدفع ضراً، لكن اقتدينا بآبائنا. فيه إبطال التقليد في الدين .

﴿قَالَ أَفْرَأَيْمَ مَا كُنتُم تَعْبَدُونَ أَنتُم وآباؤكم الأقدمون، الأولون.

﴿ فَإِنَّهُمْ عَدُو لِي ﴾، أي: أعداء لي، ووحَّده على معنى أن كلُّ معبودٍ لكم عدو لي .

فإن قيل: كيف وصف الأصنام بالعداوة وهي جمادات؟

قیل: معناه فإنهم عدوؓ لي لو عبدتهم يوم القيامة (۱)، كما قال تعالى: «سیكفرون بعبادتهم ویكونون علیهم ضداً» (مریم -  $\Lambda$  ).

وقال الفرَّاء(١): هو من المقلوب، أراد: فإني عدوٌّ لهم، لأن من عاديته فقد عاداك.

وقيل: «فايهم عدو لي» على معنى إني لا أتولاًهم ولا أطلب من جهتهم نفعاً، كما لا يُتَوَلَّى العدو، ولا يُطْلب من جهته النفع .

قوله: ﴿ **الاّ ربُّ العالمين** ﴾، اختلفوا في هذا الاستثناء، قيل: هو استثناء منقطع، كأنه قال: فإنهم عدو لي لكن رب العالمين وليي <sup>(٣)</sup>.

وقيل: إنهم كانوا يعبدون الأصنام مع الله، فقال إبراهيم: كل من تعبدون أعدائي إلا ربَّ العالمين (٤).

وقيل: إنهم غير معبود لي إلا ربَّ العالمين، فإني أعبده. وقال الحسين بن الفضل: معناه إلا من عَبَد ربَّ العالمين. ثم وصف معبوده فقال:

﴿ الذي خلقني فهو يهدين ﴾، أي: يرشدني إلى طريق النجاة .

﴿ وَالذِّي هُو يَطْعَمْنِي وَيَسْقَيْنَ ﴾، أي: يرزقني ويغذوني بالطعام والشراب، فهو رازقي ومِنْ عنده رزق .

<sup>(</sup>١) جعله النحاس من أصح ما قيل في معنى الآية. معاني القرآن: ٥٧/٥، الطبري: ٩٤/١٩.

<sup>(</sup>٢) معاني القرآن للفراء: ٢٨١/٢، وردّه أبو حيان في البحر: ٢٤/٧ .

<sup>(</sup>٣) وهو قول أكثر النحويين: انظر: البحر المحيط: ٢٤/٧، معاني القرآن للنحاس: ٨٦/٥، زاد المسير: ١٢٨/٦.

<sup>(</sup>٤) قاله ابن زيد، زاد المسير: ١٢٨/٦.

وَإِذَا مَرِضْتُ فَهُوَ يَشْفِينِ ۞ وَٱلَّذِى يُمِيتُنِي ثُمَّ يُحْيِينِ ۞ وَٱلَّذِى أَطْمَعُ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهُ وَالَّذِي أَطْمَعُ اللَّهِ عَلَيْ عَلَيْ اللَّهُ وَالَّذِي اللَّهُ وَالَّذِي اللَّهُ وَاللَّهُ عَلَيْ مِن وَرَيَّةِ جَنَّةِ ٱلنَّعِيمِ ۞ وَٱجْعَلْنِي مِن وَرَيَّةِ جَنَّةِ ٱلنَّعِيمِ ۞ وَٱجْعَلْنِي مِن وَرَيَّةٍ جَنَّةِ ٱلنَّعِيمِ ۞

﴿ وَإِذَا مُرضَتُ ﴾، أضاف المرض إلى نفسه وإن كان المرض والشفاء كله من الله، استعمالاً لحسن الأدب كما قال الحَضِرُ: «فأردتُ أن أعِيبها» (الكهف \_ ٧٩)، وقال: «فأراد ربُّك أن يبلغا أَشُدَّهُما» (الكهف \_ ٨٢). ﴿ فهو يَشْفين ﴾، أي: يبرئني من المرض .

﴿ وَالذِّي يُميتني ثُم يُحيينِ ﴾، أدخل «ثم» هاهنا للتراخي، أي: يميتني في الدنيا ويحييني في الآخرة .

﴿ وَالذِي أَطْمِعُ ﴾، أي: أرجو، ﴿ أَن يَغَفُر لِي خطيئتي يُوم الدين ﴾، أي: خطاياي يوم الحساب. قال مجاهد: هو قوله: ﴿ إِنِّي سقيم ﴾، وقوله: ﴿ بل فعله كبيرهم هذا ﴾، وقوله لسارة: ﴿ هذه أختى ﴾، وزاد الحسن وقوله للكواكب: ﴿ هذا ربي ﴾ .

وأخبرنا إسماعيل بن عبدالقاهر، أخبرنا عبدالغافر بن محمد الفارسي، أخبرنا محمد بن عيسى الجلودي، أخبرنا إبراهيم بن محمد بن سفيان، حدثنا مسلم بن الحجاج، حدثنا أبو بكر بن أبي شيبة، حدثنا حفص بن غياث، عن داود، عن الشعبي، عن مسروق، عن عائشة قالت: قلت يارسول الله: ابن جدعان، كان في الجاهلية يصل الرحم، ويطعم المساكين، فهل ذاك نافعه؟ قال: (لا ينفعه إنه لم يقل يوماً، ربِّ اغفر لي خطيئتي يوم الدين)(١).

وهذا كله احتجاج من إبراهيم على قومه، وإخبار أنه لا يصلح للإلهية من لا يفعل هذه الأفعال . ورب هب لي حكماً ، قال ابن عباس: معرفة حدود الله وأحكامه. وقال مقاتل: الفهم والعلم. وقال النبين في المنزلة والدرجة .

﴿ واجعل لي لسانَ صدقٍ في الآخرين ﴾، أي: ثناء حسناً، وذكراً جميلاً، وقبولاً عاماً في الأمم التي تجيء بعدي، فأعطاه الله ذلك، فجعل كل أهل الأديان يتولَّونه ويثنون عليه. قال القتيبي: وضع اللسان موضع القول على الاستعارة لأن القول يكون به .

﴿وَاجْعَلْنِي مِنْ وَرِثُهُ جَنَّهُ النَّعِيمِ﴾، أي: ممن تعطيه جنة النعيم .

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم في الإيمان، باب الدليل على أن من مات على الكفر لا ينفعه عمل، برقم (٢١٤): ١٩٦/١.

<sup>(</sup>٢) ﴿ اعتمده الطبري ولم يذكر غيره، وهو مروي أيضاً عن ابن عباس وانظر الأقوال في: زاد المسير: ١٣٠/٦ .

﴿ وَاغْفُرْ لَأَبِي إِنْهُ كَانَ مِنِ الصَّالِينَ ﴾، وقال هذا قبل أن يتبين له أنه عدو الله، كما سبق ذكره في سورة التوبة .

﴿ وَلا تُحْزِنِي ﴾، لا تفضحني، ﴿ يُومُ يُنْعَثُونَ ﴾ .

﴿ وَلِهُ لَا يَنفُعُ مَالٌ وَلَا بَنُونَ إِلَّا مِن أَتَى الله بَقَلِبِ سَلِمٍ ﴾، أي: خالص من الشرك والشك (١)، فأما الذنوب فليس يسلم منها أحد، هذا قول أكثر المفسرين. قال سعيد بن المسيب: القلب السليم هو الصحيح، وهو قلب المؤمن لأن قلب الكافر والمنافق مريض. قال الله تعالى : وفي قلوبهم مرض (البقرة – ١٠)، قال ابن عثمان النيسابوري: هو القلب الخالي من البدعة المطمئن على السنة (٢).

﴿وأَزَلَفَتِ﴾ قربت ﴿الجنةُ للمتقين وبرِّزتِ﴾، أظهرت، ﴿الجحيم للغاوين﴾، للكافرين. ﴿وقيل لهم﴾، يوم القيامة، ﴿أين ما كنتم تعبدون من دون الله هل ينصرونكم﴾، يمنعونكم / من العذاب، ﴿أو ينتصرون﴾ لأنفسهم.

﴿ فَكُبْكِبُوا فِيها ﴾، قال ابن عباس: جمعوا. وقال مجاهد: دُهْوِرُوا. وقال مقاتل: قذفوا. وقال الزجاج: طرح بعضهم على بعض. وقال القتيبي: أُلقوا على رؤوسهم. ﴿هم والغاوون﴾، يعني: الشياطين، قاله قتادة، ومقاتل. وقال الكلبي: كفرة الجن.

﴿ وَجَنُودُ إِبلِيسَ أَجْمُعُونُ ﴾، وهم أتباعه ومن أطاعه من الجن والإنس. ويقال: ذريته .

**﴿قَالُوا﴾** أي: قال الغاوون للشياطين والمعبودين، ﴿وهم فيها يختصمون﴾، مع المعبودين ويجادل بعضهم بعضاً .

1/01

<sup>(</sup>١) أنظر: الطبري: ٨٧/١٩، معاني القرآن للنحاس: ٥٨٨٥.

<sup>(</sup>٢) نقل ذلك كله ابن كثير في تفسيره: ٣٤١/٣. وانظر: زاد المسير: ١٣٠/٦.

تَٱللَّهِ إِن كُنَّا لَفِي ضَلَالِ مُّبِينٍ ﴿ إِذْ نُسُوِيكُم بِرَبِّ ٱلْعَلَمِينَ ﴿ وَمَاۤ أَضَلَنَا اللَّهِ إِن الْعَلَمِينَ الْعَالَمِينَ الْعَالَمِينَ الْعَالَمُ وَمَا أَضَلَنَا مِن شَفِعِينَ ﴿ وَلَاصَدِيقٍ مَيمٍ ﴿ فَا فَلُوْأَنَّ لَنَا كُرَّةً فَنَكُونَ إِلَّا ٱلْمُرْمِينِ فَي إِنَّ فِي ذَالِكَ لَا يَةً وَمَا كَانَ أَكْرُهُم مُّ وَمِنِينَ ﴿ وَإِنَّ رَبَّكَ لَمُ وَالْعَزِينَ مِنَ اللَّهُ وَمِنِينَ فَنَ إِنَّ فِي ذَالِكَ لَا يَةً وَمَا كَانَ أَكْرُهُم مُّ وَمِنِينَ فَنَ وَإِنَّ رَبَّكَ لَمُ وَالْعَزِينُ اللَّهُ اللَّهُ عِيمُ اللَّهُ اللَّهُ مِن اللَّهُ اللَّهُ مِن اللَّهُ وَمِن اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَ

﴿ تالله إنْ كنّا لفي ضلال مبين ﴾ .

﴿إِذْ نَسُوِّيكُم ﴾، نعدلكم، ﴿بُوبٌ العالمين ﴾، فنعبدكم .

﴿ وَمَا أَصْلَنَا ﴾، أي: ما دعانا إلى الضلال، ﴿ إِلاَّ المجرمون ﴾. قال مقاتل: يعني الشياطين. وقال الكلبي: إلا أوَّلُونا الذين اقتدينا بهم. وقال أبو العالية وعكرمة: يعني: إبليس، وابن آدم الأول، وهو قابيل، لأنه أول من سنّ القتل، وأنواع المعاصي.

﴿ فَمَا لَنَا مِن شَافَعِينَ ﴾، أي: من يشفع لنا من الملائكة والنبيين والمؤمنين .

﴿ وَلاَ صَدَيقِ حَمِم ﴾، أي: قريب يشفع لنا، يقوله الكفار حين تشفع الملائكة والنبيون والمؤمنون، والصديق هو الصادق في المودة بشرط الدين .

أخبرنا أبو سعيد الشريحي، أخبرنا أبو إسحاق الثعلبي، أخبرني الحسين بن محمد بن فنجويه، حدثنا محمد بن الحسين اليقطيني، أخبرنا أحمد بن عبدالله يزيد العقيلي، حدثنا صفوان بن صالح، حدثنا الوليد بن مسلم، حدثنا من سمع أبا الزبير يقول: أشهد لسمعت جابر بن عبدالله يقول: سمعت رسول الله عليلة يقول: «إنَّ الرجل ليقول في الجنة ما فعل صديقي فلان، وصديقه في الجحيم، فيقول الله تعالى: أحرجوا له صديقه إلى الجنة، فيقول من بقي: فما لنا من شافعين ولا صديقي حميم»(١).

قال الحسن: استكثروا من الأصدقاء المؤمنين فإن لهم شفاعة يوم القيامة .

﴿ فَلُو أَنَّ لَنَا كُرَةً ﴾، أي: رجعة إلى الدنيا، ﴿ فَنَكُونَ مَنَ الْمُؤْمِنِينَ ﴾ .

﴿إِنَّ فِي ذلك لآيةً وما كان أكثرهم مؤمنين ﴿ .

﴿ وَإِنّ ربَّك لهو العزيز الرحيم ﴾ العزيز الذي لا يغالب، فالله عزيزٌ، وهو في وصف عزته رحيم . قوله عزّ وجلّ : ﴿ كذبت قومُ نوح ٍ المرسلين ﴾ ، قيل للحسن البصري: يا أبا سعيد أرأيت قوله: ﴿ كذبت قوم نوح المرسلين ﴾ و﴿ كذبت عاد المرسلين ﴾ و إنما

<sup>(</sup>۱) ذكر القرطبي في التفسير: ١١٨/١٣، و لم يخرجه أحد من أصحاب الكتب الستة وغيرها، وساقه المصنف بإسناده من طريق التعلبي، وفيه جهالة مَنْ سمع أبا الزبير .

أرسل إليهم رسول واحد؟ قال: إن الآخر جاء بما جاء الأول، فإذا كذبوا واحداً فقد كذبوا الرسل أجمعين .

﴿إِذْ قَالَ لَهُمْ أَخُوهُمْ ﴾، في النسب لا في الدين. ﴿نُوحٌ: أَلاَ تَتَقُونَ ﴾ .

﴿إِنِّي لَكُم رَسُولَ أَمِينَ ﴾، على الوحي .

﴿ فَاتَّقُوا الله ﴾، بطاعته وعبادته، ﴿ وأطيعونِ ﴾، فيما آمركم به من الإيمان والتوحيد .

﴿ وَمَا أَسَالُكُمْ عَلَيْهُ مِنْ أَجِرٍ إِنْ أَجِرِيَ ﴾، ثوابي، ﴿ إِلاَّ عَلَى رَبِّ العالمين ﴾ .

﴿فَاتَّقُوا اللهِ وأطيعون﴾ .

وقالوا أنؤمنُ لك واتبعك الأرذلونَ ، قرأ يعقوب: «وأتباعك الأرذلون» السفلة. وعن ابن عباس قال: الصاغة. وقال عكرمة الحاكة والأساكفة .

﴿قَالَ﴾، نوح، ﴿وما علمي بما كانوا يعملونَ﴾، أي: ما أعلم أعمالهم وصنائعهم، وليس على من دناءة مكاسبهم وأحوالهم شيء إنما كلفت أن أدعوهم إلى الله، ولي منهم ظاهرُ أمرهم .

﴿إِنْ حسابهم﴾، ما حسابهم، ﴿إِلاَّ على ربي لو تشعُرُونَ﴾، لو تعلمون ذلك ما عبتموهم بصنائعهم. قال الزجَّاج: الصناعات لا تضر في الديانات. وقيل: معناه: أي: لم أعلم أن الله يهديهم ويضلكم ويوفقهم ويخذلكم.

﴿ وَمَا أَنَا بِطَارِدِ المُؤْمِنِينَ إِنْ أَنَا إِلاَّ نَذَيْرِ مِبِينَ ﴾ .

﴿قَالُوا لَتُن لَم تَنتِهِ يَانُوحُ﴾، عما تقول، ﴿لَتَكُونَنَّ مِن الْمَرْجُومِينَ﴾، قال مقاتل والكلبي: من المقتولين بالحجارة .

وقال الضحاك: من المشتومين .

﴿ قَالَ رَبِّ إِنَّ قُومِي كَذَّبُونِ فَافْتِحْ ﴾، فاحكم، ﴿ بِينِي وبينهم فَتَحَاً ﴾، حكماً، ﴿ وَنَجِّنِي وَمَن مَعِيَ مَنَ المؤمنين ﴾ .

﴿ فَأَنْجِينَاهُ وَمِن مَعِهُ فِي الْفَلْكُ الْمُشْحُونُ ﴾، الموقر المملوء من الناس والطير والحيوان كلها . ﴿ ثُمُ أَغُرِقْنَا بَعْدُ الْبَاقِينِ ﴾، أي: أغرقنا بعد إنجاء نوح، وأهله: من بقي من قومه .

﴿إِنْ فِي ذَلِكَ لَآيَةً وَمَا كَانَ أَكْثُرُهُمْ مُؤْمِنَينَ﴾ .

﴿ وَإِنَّ رَبُّكَ لَهُوَ الْعَزِيزِ الرَّحِيمِ ﴾ .

قوله عز وجل : ﴿كذبتْ عاد المرسلين ﴾ .

﴿ إِذْ قَالَ لَهُمْ أَخُوهُمْ هُودٌ ﴾، يعني في النسب لا في الدين، ﴿ أَلاَ تَتَقُونَ ﴾ .

﴿إِنِّي لَكُم رسول أمين ﴾، على الرسالة، قال الكلبي: أمين فيكم قبل الرسالة، فكيف تتهموني اليوم ؟ .

﴿فَاتَقُوا اللهِ وَأَطْيَعُونَ ﴾ .

﴿ وَمَا أَسْئِلُكُمْ عَلَيْهُ مِنْ أَجِرَ إِنْ أَجِرِيَ إِلَّا عَلَى رَبِّ الْعَالَمِينَ ﴾ .

والكلبي: بكل طريق، وهو رواية العوفي عن ابن عباس: أي: بكل شرف. وقال الضحاك ومقاتل والكلبي: بكل طريق، وهو رواية العوفي عن ابن عباس، وعن مجاهد قال: هو الفجُّ بين الجبلين. وعنه أيضاً: أنه المنظرة. ﴿آيةً ﴾، أي: علامة، ﴿تَعْبَثُونَ ﴾، بمن مرّ بالطريق، والمعنى: أنهم كانوا يبنون المواضع المرتفعة ليشرفوا على المارة والسابلة فيسخروا منهم ويعبثوا بهم. وعن سعيد بن جبير ومجاهد: هذا في بروج الحمام أنكر عليهم هود اتخاذها، بدليل قوله: ﴿تعبثون ﴾، أي: تلعبون، وهم كانوا

وَتَتَّخِذُونَ مَصَانِعَ لَعَلَّكُمْ تَعَلَّدُونَ اللَّهَ وَإِذَا بَطَشْتُهُ مِنَطَشْتُهُ جَبَّارِينَ اللَّهُ فَأَتَقُواْ اللَّهُ وَأَطِيعُونِ اللَّهُ وَأَتَقُواْ اللَّذِي أَمَدَّكُمْ بِمَا تَعْلَمُونَ اللَّهُ وَأَطِيعُونِ اللَّهُ وَأَتَقُواْ اللَّذِي أَمَدَّكُمْ بِمَا تَعْلَمُونَ اللَّهُ المَدَّكُمْ بِأَنْعُمُ مِنَا اللَّهُ وَعَظِيمٍ وَاللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّه

يلعبون بالحمام. وقال أبو عبيدة: الرِّيع: المكان المرتفع<sup>(١)</sup> .

﴿ وَتَتَخَذُونَ مَصَانِعَ ﴾، قال ابن عباس: أبنية. وقال مجاهد: قصوراً مشيدة. وعن الكلبي: أنها الحصون. وقال قتادة: مآخذ الماء، يعني الحِيَاض، واحدتها مصنعة (٢)، ﴿ لَعْلَكُم تَخْلُدُونَ ﴾، أي: كأنكم تبقوم فيها خالدين. والمعنى: أنهم كانوا يستوثقون المصانع كأنهم لا يموتون.

﴿ وَإِذَا بَطَشَتُم ﴾، أخذتم وسطوتم، ﴿ بَطَشَتُم جَبَارِينَ ﴾، قتلاً بالسيف وضرباً بالسوط، ﴿ والجُبَّارِ »: الذي يقتل ويضرب على الغضب .

﴿فَاتَقُوا اللهِ وَأَطْيَعُونِ﴾ .

﴿ واتقوا الذي أمدّ كم بما تعلمونَ ﴾، أي: أعطاكم من الخير ما تعلمون، ثم ذكر ما أعطاهم فقال: ﴿ وَاللَّهُ مِنْ وَاللَّهُ مِنْ وَالْهُ مِنْ وَالْهَارِ .

/ ﴿إِنِّي أَخَافَ عَلَيْكُم ﴾، قال ابن عباس; إن عصيتموني، ﴿عَذَابِ يُومُ عَظِّيمٍ ﴾.

وقالوا سواء علينا، أي: مُسْتَوِ عندنا، وأوعَظْتَ أم لم تكن من الواعظين، الوعظ كلام يلين القلب بذكر الوعد والوعيد. قال الكلبي: نهيتنا أم لم تكن من النَّاهين لنا .

﴿إِنْ هذا﴾، ما هذا، ﴿إِلاَ نُحلُقُ الأولين﴾، قرأ ابن كثير، وأبو جعفر، وأبو عمرو، والكسائي، ويعقوب: ﴿خَلْق﴾ بفتح الخاء وسكون اللام، أي: اختلاق الأولين وكذبهم، دليل هذه القراءة قوله

<sup>(</sup>۱) انظر هذه الأقوال في الطبري: ٩٣/١٩-٩٤، زاد المسير: ١٣٥/١-١٣٦، وقال ابن كثير: (٣٤٢/٣): «اختلف المفسرون في «الرَّبع» بما حاصله: أنه المكان المرتفع عند جوادِّ الطرق المشهورة، يبنون هناك بنياناً محكماً هائلاً باهراً، ولهذا قال: «أتبنون بكل ربع آية» أي: معلماً بناء مشهوراً، «تعبثون» أي: وإنما تفعلون ذلك عبثاً، لا للاحتياج إليه، بل لمجرد اللعب واللهو وإظهار القوة، ولهذا أنكر عليهم نبيهم عليه السلام ذلك، لأنه تضييع للزمان وإتعاب للأبدان، في غير فائدة، واشتغال بما لا يجدي في الدنيا ولا في الآخرة».

<sup>(</sup>٢) قال الطبري: (٩٩/٩٥-٩٦): «والصواب من القول في ذلك أن يقال: إن المصانع جمع مصنعة، والعرب تسمي كل بناء مصنعة، وجائز أن يكون ذلك البناء كان قصوراً، وحصوناً مشيدة، وجائز أن يكون كان مآخذ للماء، ولا خبر يقطع العذر بأيّ ذلك كان، ولا هو مما يدرك من جهة العقل. فالصواب أن يقال فيه ما قال الله: إنهم كانوا يتخذون مصانع».

وَمَا غَنُ بِمُعَذَّبِينَ ﴿ فَكَذَّبُوهُ فَأَهَلَكُنَهُمْ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآيَةً وَمَا كَانَ أَكْثَرُهُمْ أُؤُومِنِينَ وَمَا كَانَ أَكْثَرُهُمْ أُخُوهُمْ وَانْ رَبِّكَ هَوُ الْمُرْسَلِينَ ﴿ إِذْ قَالَ هَمُ أَخُوهُمْ صَلِحُ أَلَانَتَ قُوا اللّهَ وَأَلْعَنِ فَلَ اللّهُ أَخُوهُمْ صَلِحُ أَلَانَتَ قُوا اللّهَ وَأَطِيعُونِ ﴿ وَمَا صَلِحُ أَلَانَتَ قُوا اللّهَ وَأَطِيعُونِ ﴿ وَمَا صَلِحُ أَلَانَتَ قُوا اللّهَ وَأَطِيعُونِ ﴿ وَمَا اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ مَا هَلَهُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ مَا هَلَهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّ

تعالى : «وتخلقون إفكاً» (العنكبوت ـ ١٧)، وقرأ الآخرون ﴿ خُلُقَ ﴾ بضم الخاء واللام، أي: عادة الأولين من قبلنا، وأمرهم أنهم يعيشون ما عاشوا ثم يموتون ولا بعث ولا حساب .

﴿وما نحن بمعذبين﴾ .

﴿ فَكَذَبُوهُ فَأُهْلَكُنَاهُمُ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآيَةً وَمَا كَانَ أَكْثُرُهُمُ مُؤْمِنِينَ ﴾ .

﴿وَإِنَّ رَبُّكُ لِهُو الْعَزِيزِ الرَّحِيمِ﴾ .

قوله عزّ وجلّ : ﴿كذبت ثمود المرسلين \* إذْ قال لهم أخوهم صالح ألاً تتقون \* إنّي لكم رسول أمين \* فاتقوا الله وأطيعون \* وما أسألكم عليه من أجر إن أجري إلاّ على ربّ العالمين \* أَثْتُركون فيما ههنا﴾، أي: في الدنيا ﴿آمنين﴾، من العذاب .

وفي جناتٍ وعيونٍ \* وزروع ونخل طلعها \* ، ثمرها ، يريد ما يطلع منها من الثمر ، هضيم \* ، قال بن عباس: لطيف ، ومنه: هضيم الكشح ، إذا كان لطيفاً . وروى عطية عنه: يانع نضيج . وقال عكرمة: هو اللين . وقال الحسن: هو الرخو . وقال مجاهد: متهشم متفتت إذا مُسَّ ، وذلك أنه ما دام رطباً فهو هضيم ، فإذا يبس فهو هشيم . وقال الضحاك ومقاتل: قد ركب بعضه بعضاً [حتى هضم بعضه بعضاً](1) ، أي: كسره . وقال أهل اللغة: هو المنضم بعضه إلى بعض في وعائه قبل أن يظهر . وقال الأزهري: الهضيم هو الداخل بعضه في بعضه من النضج والنعومة . وقيل: هضيم أي: هاضم يهضم الطعام . وكل هذا للطافته (٢) .

<sup>(</sup>١) ما بين القُوسين ساقط من وب. .

<sup>(</sup>٢) ذكر هذه الأقوال؛ الطبري: ٩٩/١٩ - ١٠٠، ابن الجوزي: ١٣٨/٦، القرطبي: ١٢٨/١، وفي الآية أقوال أخرى، قال الطبري: «وأولى الأقوال في ذلك بالصواب، أن يقال: «الهضيم»: هو المتكسر من لينه ورطوبته، وذلك من قولهم: هضم فلان حقه: إذا انتقصه وتحييّفه، فكذلك الهضم في الطلع، إنما هو التنقّص منه من رطوبته ولينه إما بمس الأيدي، وإما بركوب بعضه بعضاً، وأصله مفعول صُرف إلى فعيل».

﴿ وَتَنْحِتُونَ مِنَ الْجِبَالَ بِيُوتاً فَارِهِينَ ﴾، وقرىء: ﴿ فَرِهِيْنَ ﴾، قيل: معناهما واحد (١٠). وقيل: فارهين أي: حادقين بنحتها، من قولهم فره الرجل فراهة فهو فاره، ومن قرأ ﴿ فرهين ﴾ قال ابن عباس: أُشِرِين بَطِرِيْن (٢٠). وقال عكرمة: ناعمين. وقال مجاهد: شرهين. قال قتادة: معجبين بصنيعكم، قال السدي: متجبرين. وقال أبو عبيدة: مرحين. وقال الأخفش فرحين. والعرب تعاقب بين الهاء والحاء مثل: مدحته ومدهته. قال الضحاك: كَيِّسِيْنَ (٣).

﴿ فاتقوا الله وأطيعونِ \* ولا تُطيعوا أَمْرَ المسرفين ﴾، قال ابن عباس: المشركين. وقال مقاتل: هم التسعة الذين عقروا الناقة .

﴿الذين يفسدون في الأرض﴾، بالمعاصي، ﴿ولا يُصْلِحون﴾، لا يطيعون الله فيما أمرهم به . ﴿قَالُوا إِنَّمَا أَنْتُ مِن الْمُسَجِّرِينَ﴾، قال مجاهد وقتادة: من المسحورين المخدوعين، أي: ممن سُجِر مرة بعد مرة. وقال الكلبي عن أبي صالح عن ابن عباس: أي: من المخلوقين المعللين بالطعام والشراب، يويد: إنك تأكل الطعام والشراب ولست بملك، بل:

﴿ مَا أَنْتَ إِلاَ بَشَرٌ مَثَلُنَا فَأْتِ بَآية ﴾، على صحة ما تقول، ﴿ إِنْ كَنْتُ مِن الصادقين ﴾، أنك رسول الله إلينا .

﴿قَالَ هَذَهُ نَاقَةً لَمَا شِرْبٌ ﴾، حظ ونصيب من الماء، ﴿ولكم شِرْبُ يومِ معلومٍ ﴾ .

<sup>(</sup>١) ذهب إليه أبو عبيدة في «مجاز القرآن»: ٨٩/٢.

 <sup>(</sup>٢) قال أبو جعفر النحاس في «معاني القرآن»: (٩٧/٥): «وهذا أُعْرَفُها في اللغة، وهو قول أبي عمرو، وأبي عبيدة، فكأن الهاء مبدلة من حاء، لأنهما من حروف الحلق».

<sup>(</sup>٣) قال الطبري بعد أن عرض الأقوال في تفسير القراءتين: (١٠١/١٩) (والصواب أنهما قراءتان معروفتان، مستفيضة القراءة بكل واحدة منهما، في علماء القراء، فبأيتهما قرأ القارىء فمصيب .

ومعنى قراءة من قرأ (فارهين): حاذقين ِبنحتها، متخيرين لمواضع نحتها، كيُّسين، من الفراهة .

ومعنى قراءة من قرأ (فَرِهين): مرحين أشِرِيْن، وقد يجوز أن يكون معنى: فاره وفَرِه، واحداً..... .

وَلاَتَمَسُّوهَا بِسُوَءِ فَيَأْخُذَكُمْ عَذَابُ يَوْمِ عَظِيمِ الْ فَعَقَرُوهَا فَأَصَّبَحُواْ نَدِمِينَ وَ الْكَاكُ الْحَالَةُ وَمَا كَاكَ اَحَثَرُهُم مُّ وَمِنِينَ اللَّهَ وَالْحَالَةُ وَمَا كَاكَ الْحَثَرُهُم مُّ وَمِنِينَ اللَّهَ وَالْحَدُومُ مُلُوطُ الْمُرْسَلِينَ اللَّهَ وَالْحَيْمِ مُنْ الْحَوْمُ مُلُوطُ الْمُرْسَلِينَ اللَّهَ وَالْحَيْمِ مُنَّا الْحَدُمُ مُلُوطُ الْمُرْسَلِينَ اللَّهُ وَاللَّهَ وَاللَّهِ وَاللَّهَ وَاللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ مَا اللَّهُ وَاللَّهُ مَا اللَّهُ وَاللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ مَا اللَّهُ وَاللَّهُ مَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ مَا اللَّهُ وَاللَّهُ مَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللْهُ وَاللَّهُ وَالْمُ وَاللَّهُ وَالْمُ وَاللَّهُ وَالِمُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَل

﴿ولا تَمَسُّوها بسوء﴾، بعقرٍ، ﴿فِيا نُحَدَكُمُ عَدَابُ يوم عظيم﴾ . ﴿فعقروها فأصبحوا نادمين﴾، على عقرها حين رأوا العذاب . ﴿فأخذهم العذابُ إنّ في ذلك لآية وما كان أكثرهم مؤمنين﴾ .

﴿ وَإِنَّ رَبُّكَ لِمُو الْعَزِيزِ الرَّحِيمِ ﴾ .

قوله تعالى : ﴿كذبتْ قومُ لوطٍ المرسلين \* إذْ قال لهم أخوهم لوطٌ ألاَ تتقون \* إنّي لكم رسول أمين \* فاتقوا الله وأطيعون \* وما أسألكم عليه من أجر إنْ أجري إلاّ على ربّ العالمين \* أتأتون الذُّكْرَانَ \*، قال مقاتل: يعني جماع الرجال. ﴿من العَالَمِينَ \*، يعني من بني آدم .

﴿ وَتَذَرُونَ مَا خَلَقَ لَكُمْ رَبِكُمْ مِنْ أَزُواجِكُمْ ﴾، قال مجاهد: تركتم أقبال النساء إلى أدبار الرجال، ﴿ بِل أَنتم قوم عادون ﴾، معتدون، مجاوزون الحلال إلى الحرام.

﴿قَالُوا لَئُن لَمْ تَنتِهِ يَالُوطُ لَتَكُونَنَّ مِن المُحْرَجِينَ ﴾، من قريتنا.

وقال إني لِعَمَلِكم من القَالِين، المغضين، ثم دعا فقال:

﴿رَبِّ نَجَّنِي وأَهِلِي مُمَا يَعْمَلُونَ﴾، من العمل الخبيث .

قال الله تعالى : ﴿ فَنجَّيناه وأهله أجمعين \* إلا عجوزاً في الغابرين ﴾، وهي امرأة لوط، بقِيَتْ في العذاب والهلاك .

﴿ثُم دُمُّرنا الآخرين﴾، أي: أهلكناكم .

﴿وأمطرنا عليهم مطراً فساءَ مطر المُنذَرِين﴾، قال وهب بن منبه: الكبريت والنار . ﴿إِنَّ فِي ذَلْكَ لَآيةً وما كان أكثرهم مؤمنين﴾ .

﴿وَإِنَّ رَبُّكَ لَهُو الْعَزِيزِ الرَّحِيمِ ﴾ .

قوله عزّ وجلّ : ﴿كذّب أصحابُ الأيكة المرسلين﴾، وهم قوم شعيب عليه السلام، قرأ العراقيون: «الآيكة» هاهنا وفي «صّ» بالهمزة وسكون اللام وكسر التاء، وقرأ الآخرون: «ليكة» بفتح اللام والتاء غير مهموز، جعلوها اسم البلد، وهو لا ينصرف، ولم يختلفوا في سورة «الحجر» و«قّ» أنهما مهموزان مكسوران، والأيكة: الغيضة من الشجر الملتفّ .

﴿ إِذْ قَالَ لَهُم شَعِيبٌ ﴾، ولم يقل أخوهم؛ لأنه لم يكن من أصحاب الأيكة في النسب، فلما ذكر مدين قال أخاهم شعيباً لأنه كان منهم، وكان الله تعالى بعثه إلى قومه أهل مدين وإلى أصحاب الأيكة. ﴿ أَلاَ تَتَقُونَ ﴾ .

﴿إِنِّي لَكُمْ رَسُولٌ أَمِينَ \* فَاتَقُوا الله وأطيعونَ \* وَمَا أَسَالُكُمْ عَلَيْهُ مِنَ أَجِرٍ إِنْ أَجَرَيَ إِلاّ عَلَى رَبِّ الْعَالَمِينَ ﴾، وإنما كانت دعوة هؤلاء الأنبياء كلهم فيما حكى الله عنهم على صيغة واحدة لا تفاقهم على الأمر بالتقوى والطاعة والإخلاص في العبادة / والامتناع من أخذ الأجر على الدعوة ٢٥/أ وتبليغ الرسالة .

﴿أُوفُوا الْكَيْلُ وَلَا تَكُونُوا مِنَ الْخَسِرِينَ﴾، الناقصين لحقوق الناس بالكيل والوزن . ﴿وَزِنُوا بِالقسطاس المستقيم \* ولا تَبْحُسُوا الناس أشياءَهم ولا تَعْثُوا في الأرض مفسدين \*

قَالُواْ إِنَّ مَا أَنْتَ مِنَ ٱلْمُسَحَّرِينَ ﴿ مَنْ وَمَا أَنَتَ إِلَّا بَشَرٌ مِنْ ٱلْمَسَدِقِينَ لَكَ الْكَذِبِينَ ﴿ فَالْمَسْعَلَ عَلَيْنَا كِسَفَا مِنَ ٱلسَّمَاءِ إِن كُنتَ مِنَ ٱلصَّدِقِينَ لَكَ قَالَ رَبِي آعَلَمُ بِمَا تَعْمَلُونَ ﴿ فَا فَكَذَبُوهُ فَأَخَذَهُمْ عَذَابُ يَوْمِ ٱلظَّلَةِ إِنَّهُ وَكَانَ عَذَابَ قَالَ رَبِي آعَلَمُ بِمَا تَعْمَلُونَ ﴿ فَا فَكَذَبُوهُ فَأَخَذَهُمْ عَذَابُ يَوْمِ ٱلظَّيْمِ مَا تَعْمَلُونَ فَ الْعَالَمِينَ فَلَا كَثَرُهُمُ مُّ وَمِنِينَ فَنَ وَإِنَّ وَيَكَفَلُوا الْعَلَمِينَ اللَّهُ مَا اللَّهِ مِنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَنْ اللّهُ عَلَيْكَ اللَّهُ عَلَيْكُونَ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ عَلَيْكَ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ عَلَيْكَ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ عَلَيْكَ اللَّهُ عَلَيْكَ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ عَلَيْكُ مِنْ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ مَا مُعْتَالًا عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ الللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللّهُ عَلَيْكُ اللّهُ عَلَيْكُ اللّهُ عَلَيْكُ اللّهُ عَلَيْكُ اللّهُ عَلَيْكُ اللّهُ عَلَيْكُوا اللّهُ عَلَيْكُوا عَلَيْكُوا عَلَيْكُوا عَلَيْكُوا اللّهُ عَلَيْكُوا اللّهُ عَلَيْكُوا اللّهُ عَلَيْكُوا عَلَيْكُوا عَلَا عَلَيْكُوا اللّهُ عَل

واتقوا الذي خلقكم والجِبلة ﴾، الخليقة، ﴿الأولين﴾، يعني: الأمم المتقدمين، والجبلة: الخَلْق، يقال: جُبل أي: نُحلق.

﴿ وَالوا إِنَّمَا أَنتَ مِن المُسحَّرِينِ ومَا أَنتَ إِلَا بشرِّ مثلنا وإنْ نظنك لمن الكاذبين \* فأسقِطُ علينا كِسَفاً من السماء إن كنت من الصادقين \* قال ربي أعلمُ بما تعملون ﴾. أي: من نقصان الكيل والوزن، وهو مجازيكم بأعمالكم، وليس العذاب إلى وما على إلا الدعوة .

وفكذبوه فأخذهم عذاب يوم الظلّة ، وذلك أنه أخذهم حرّ شديد، فكانوا يدخلون الأسراب فإذا دخلوها وجدوها أشد حراً فخرجوا، فأظلّتهم سحابة، وهي الظلة، فاجتمعوا تحتها، فأمطرت عليهم ناراً فاحترقوا، ذكرناه في سورة هود. وإنّه كان عذاب يوم عظيم .

﴿إِنَّ فِي ذَلَكَ لآية ومَا كَانَ أَكْثَرُهُمْ مُؤْمِنِينَ﴾ .

﴿ وَإِنَّ رَبُّكُ لِهُو الْعَزِيزِ الرَّحِيمِ ﴾ .

قوله عزّ وجلّ : ﴿وَإِنّه ﴾، يعني القرآن. ﴿لتنزيلُ ربِّ العالمين نزل به الروح الأمين ﴾، قرأ أهل الحجاز، وأبو عمرو، وحفص: (نزل) خفيف، (الروحُ الأمينُ) برفع الحاء والنون، أي: نزل جبريل بالقرآن. وقرأ الآخرون بتشديد الزاي وفتح الحاء والنون أي: نزّل الله به جبريل، لقوله عزّ وجلّ : (وإنه لتنزيل ربِّ العالمين) .

﴿على قلبك﴾، يامحمد حتى وعيته، ﴿لتكون من المُنْذِرين﴾، المخوّفين . ﴿بلسانِ عربي مبين﴾، [قال ابن عباس: بلسان قريش ليفهموا ما فيه](١) .

<sup>(</sup>١) ما بين القوسين ساقط من (أ).

وَإِنَّهُ الَفِي زُبُرِاً لَأَوَّلِينَ ﴿ الْوَالْمَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَلَوْنَزُلْنَهُ عَلَى اللَّهُ وَلَوْنَزُلْنَهُ عَلَى اللَّهُ وَلَوْنَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهِم مَّا كَانُواْ بِهِ عَمُوْمِنِينَ ﴿ كَذَلِكَ سَلَكُنْكُ عَلَيْهِم مَّا كَانُواْ بِهِ عَمُوْمِنِينَ ﴾ فَاللَّهُ عَلَيْهُم مَّا كَانُواْ بِهِ عَمُوْمِنِينَ ﴿ كَذَلِكَ سَلَكُنْكُ فَي اللَّهُ عَرِمِينَ ﴾ فَاللَّهُ عَلَيْهُم مَّا كَانُواْ بِهِ عَمُومِينَ اللَّهُ عَرِمِينَ ﴾

﴿ وَإِنه ﴾، أي: ذْكِرُ إِنزال القرآن، قاله أكثر المفسرين. وقال مقاتل: ذِكْرُ محمد عَيْظَةً ونعته، ﴿ لَفَى زُبُرِ الأُولِينَ ﴾ .

﴿ أَوْ لَمْ يَكُنْ لَهُمْ آيَةً ﴾، [قرأ ابن عامر: «تكن» بالتاء «آيةٌ» بالرفع، جعل الآية اسماً وخبره: ﴿ أَنْ يَعْلَمُهُ ﴾، وقرأ الآخرون بالياء، ﴿ آية ﴾ ] (١) نصب، جعلوا الآية خبر يكن، معناه: أوَلم يكن لهؤلاء المنكرين (٢) علم بني إسرائيل آية، أي: علامة ودلالة على نبوة محمد عَلِيْكُ، لأن العلماء الذين كانوا من بني إسرائيل، كانوا يخبرون بوجود ذكره في كتبهم، وهم: عبدالله بن سلام وأصحابه (٣). قال ابن عباس: بعث أهل مكة إلى اليهود وهم بالمدينة فسألوهم عن محمد عَلِيْكُ، فقالوا: إن هذا لزمانه، وإنا نجد في التوراة نعتَه وصفته، فكان ذلك آية على صدقه (٤).

قوله تعالى : ﴿أَنْ يَعْلَمُهُ ﴾، يعني: يعلم محمداً عَيْلِيُّهُ، ﴿عَلَمَاءُ بَنِي إِسرائيلَ ﴾، قال عطية: كانوا خمسة عبدالله بن سلام، وابن يامين، وثعلبة، وأسد، وأسيد (٥).

**ولو نزّلناه**، يعني القرآن، **على بعض الأعجمين**، جمع الأعجمي، وهو الذي **لا** يفصح ولا يحسن العربية وإن كان عربياً في النسب، والعجمي: منسوب إلى العجم، وإن كان فصيحاً. ومعنى الآية: ولو نزلناه على رجل ليس بعربي اللسان.

﴿ فقرأه عليهم ﴾، بغير لغة العرب، ﴿ مَا كَانُوا بِهُ مَوْمَنِينَ ﴾ ، وقالوا: ما نفقه قولك، نظيره قوله عزّ وجلّ : «ولو جعلناه قرآناً أعجمياً لقالوا لولا فُصِّلتْ آياتُه» (فصلت \_ ٤٤)، وقيل: معناه ولو نزلناه على رجل ليس من العرب لما آمنوا به أنفةً من اتّباعه .

﴿كذلك سلكناه﴾، قال ابن عباس، والحسن، ومجاهد: أدخلنا الشرك والتكذيب ﴿في قلوب المجرمين﴾.

<sup>(</sup>١) ما بين القوسين ساقط من ﴿ أَ ﴾ .

<sup>(</sup>٢) في «ب»: المتكبرين.

<sup>(</sup>٣) وهو مروي عن مجاهد: انظر: الدر المنثور: ٣٢٢/٦، الطبري: ١١٣/١٩.

<sup>(</sup>٤) انظر: زاد المسير ١٤٥/٦.

<sup>(</sup>٥) نسبه السيوطي في الدر (٣٢٣/٦) لعبد بن حميد، وابن أبي حاتم عن قتادة .

﴿لا يؤمنون به﴾، أي: بالقرآن، ﴿حتى يَرُوا العذابَ الأليمِ»، يعني: عند الموت . ﴿فيأتيهم﴾، يعني: العذاب، ﴿بغتةً﴾، فجأة، ﴿وهم لا يشعرون﴾، به في الدنيا .

﴿ فيقولوا هَلْ نَحْنُ مُنْظَرُونَ ﴾ ، أي: لنؤمن ونصدق ، يتمنون الرجعة والنَّظِرَة. قال مقاتل: لما أوعدهم النبي عَلِيلَةً بالعذاب، قالوا: إلى متى توعدنا بالعذاب؟ متى هذا العذاب؟ قال الله تعالى : ﴿ أَفِيعَذَابِنَا يَسْتَعَجَلُونَ \* أَفُرأَيتَ إِنْ متعناهم سنينَ ﴾ ، كثيرة في الدنيا، يعني: كفار مكة ، ولم نهاكهم .

﴿ثُمْ جَاءَهُمُ مَا كَانُوا يُوعِدُونَ﴾، يعني: بالعذاب .

وما أغنى عنهم ما كانوا يُمَتَّعُونَ ، به في تلك السنين. والمعنى: أنهم وإن طال تمتعهم بنعيم الدنيا فإذا أتاهم العذاب لم يُغنِ عنهم طول التمتع شيئاً، ويكون كأنهم لم يكونوا في نعيم قط. وما أهلكنا من قرية إلا لها مُنْذِرُون ، رسل ينذرونهم .

﴿ ذَكُرى ﴾، محلها نصب، أي: ينذرونهم، تذكره، وقيل: رفع أي: تلك ذكرى، ﴿ وما كنّا ظالمين ﴾، في تعذيبهم حيث قدمنا الحجة عليهم وأعذرنا إليهم .

﴿ وَمَا تَنزَلَتْ بِهُ الشَّيَاطِينَ ﴾، وذلك أن المشركين كانوا يقولون إن الشَّياطين يلقون القرآن على لسَّان محمد عَيِّلَةً، فقال جلّ ذكره: «وما تنزلت به»، أي: بالقرآن، الشّياطين .

﴿ وَمَا يَنْبَغِي لَهُمْ ﴾، أن يُنزلوا بالقرآن، ﴿ وَمَا يَسْتَطِيعُونَ ﴾، ذلك .

﴿إِنَّهِم عن السمع﴾، أي: عن استراق السمع من السماء، ﴿لَمَعْزُولُونَ﴾، أي: محجوبون بالشهب مرجومون .

﴿ فَلَا تَدَعُ مَعَ الله إلها آخر فتكونَ من المعذَّبين ﴾، قال ابن عباس رضي الله عنهما: يحذِّر

۵۲/م

### وَأَنذِرْعَشِيرَتَكَ ٱلْأَقْرَبِينَ

به غيره، يقول: أنت أكرم الخلق على ولو اتخذت إلهاً غيري لعذبتك .

﴿وأنذِرْ عشيرتك الأقربين﴾، روى محمد بن إسحاق، عن عبدالغفار بن القاسم، عن المنهال ابن عمرو، عن عبدالله بن الحارث بن نوفل بن الحارث بن عبدالمطلب، عن عبدالله بن عباس، عن على بن أبي طالب. قال: لما نزلت هذه الآية على رسول الله عَيْكَةِ: ﴿ وَأَنْدُر عَشَيْرِتُكُ الْأَقْرِبِينَ ﴾، دعاني رسول الله عَلِيْكُ فقال: «ياعلي إن الله يأمرني أن أنذر عشيرتي الأقربين فضقت بذلك ذرعاً وعرفت أني متى أباديهم بهذا الأمر أرى منهم ما أكره، فصمتُ عليها جاءني جبريل، فقال لي: يامحمد إِلاَّ تفعل ما تُؤمر يعذبك ربُّك، فاصنع لنا صاعاً من طعام واجعل عليه رِجْل شاةٍ، واملأً لنا عُسَّاً من لبن، ثم اجمع لي بني عبدالمطلب حتى أبلغهم ما أمرتُ به». قال على رضى الله عنه: ففعلتُ ما أمرني به رسول الله عَلِيْكُ، ثم دعوتهم له، وهم يومئذ أربعون رجلاً، يزيدون رجلاً أو ينقصونه، فيهم أعمامه /: أبو طالب، وحمزة، والعباس، وأبو لهب، فلما اجتمعوا إليه دعاني بالطعام الذي صنعته فجئت به، فلما وضعته تناول رسول الله عَلِيْتُهُ جذبة من اللحم، فشقها بأسنانه ثم ألقاها في نواحي الصحفة، ثم قال: «خذوا باسم الله» فأكل القوم حتى مالهم بشيء حاجة، وايْمُ الله إن كان الرجل الواحد منهم ليأكل مثل ما قدمتُ لجميعهم، ثم قال: «اسقِ القومَ» فجئتهم بذلك العُسِّ، فشربوا حتى رووا جميعاً، وايْمُ الله إن كان الرجل الواحد منهم ليشرب مثله. فلما أراد رسول الله عَيْضُهُ أن يكلمهم بدره أبو لهب فقال: سحركم صاحبكم، فتفرق القوم و لم يكلمهم رسول الله عَيْظُ، فقال الغد: «ياعلي إن هذا الرجل قد سبقني إلى ما سمعتَ من القوم فتفرق القوم قبل أن أكلمهم، فَعُدَّ لنا من الطعام بمثل ما صنعت ثم اجمعهم»، ففعلت ثم جمعتهم فدعاني بالطعام فَقَرَّبتُه، ففعل كما فعل بالأمس، فأكلوا وشربوا ثم تكلم رسول الله عَيْضَةٍ فقال : «يابني عبدالمطلب إني قد جئتكم بخيريّ الدنيا والآحرة. وقد أمرني الله تعالى أن أدعوَكم إليه، فأيّكم يوازرني على أمري هذا؟ ويكون أخي ووصي وخليفتي فيكم، فأحجم القوم عنها جميعاً، فقلت \_ وأنا أحدثهم سناً \_ أنا يانبي الله أكون وزيرك عليه. قال: فأخذ برقبتي ثم قال: إن هذا أخي ووصيي وخليفتي فيكم، فاسمعوا له وأطيعوا»، فقام القوم يضحكون، ويقولون لأبي طالب: قد أمرك أن تسمع لعلى وتطيع(١).

<sup>(</sup>۱) أخرجه ابن إسحاق في المغازي، والبيهقي في «الدلائل» من طريقه من رواية ابن عباس. وأخرجه البزار وأبو نعيم في الدلائل من طريق عباد بن عبدالله الأسدي عن على بن أبي طالب رضي الله عنه .
انظر: الكافي الشاف ص (۱۲۳)، وراجع تفسير ابن كثير: ۳۵۰۳–۳۵۲ فقد قال: تفرد بهذا السياق عبدالغفار بن القاسم أبي مريم، وهو متروك كذاب شيعي، اتهمه على بن المديني وغيره بوضع الحديث، وضعفه الأثمة رحمهم الله .

أخبرنا عبدالواحد بن أحمد المليحي، أخبرنا أحمد بن عبدالله النعيمي، أخبرنا محمد بن يوسف، حدثنا محمد بن إسماعيل، حدثنا يوسف بن موسى، حدثنا أبو أسامة، حدثنا الأعمش، حدثنا عمرو ابن مرة، عن سعيد بن جبير، عن ابن عباس رضي الله عنهما: لما نزلت: ﴿وَانْدِرْ عَشِيرتك الأقربين﴾ (ورهطك منهم المخلصين» خرج رسول الله عَيْنِهُ حتى صعد الصفا، فهتف ياصباحاه، فقالوا: من هذا؟ فاجتمعوا إليه فقال: «أرأيتُكم إنْ أخبرتكم أنّ خيلاً تخرج من صفح هذا الجبل أكنتم مصدقي»؟ قالوا: ما جربنا عليك كذباً قال: «فإني نذير لكم بين يدي عذاب شديد» فقال أبو لهب: تباً لك ما جمعتنا إلا لهذا، ثم قام: فنزلت «تبت يدا أبي لهب وقد تب» هكذا قرأ الأعمش يومئذ (١).

أخبرنا عبدالواحد بن أحمد المليحي، أخبرنا أحمد بن عبدالله النعيمي، أخبرنا محمد بن يوسف، حدثنا محمد بن إسماعيل، حدثنا عمر بن حفص بن غياث، حدثنا أبي، حدثنا الأعمش، حدثني عمرو بن مرة، عن سعيد بن جبير، عن ابن عباس قال: لما نزلت ﴿وأندر عشيرتك الأقربين﴾، صَعِدَ النبي الله على الصفا فجعل ينادي: «يابني فهر، يابني عدي \_ لبطون قريش \_ حتى اجتمعوا، فجعل الرجل إذا لم يستطع أن يخرج أرسل رسولاً لينظر ما هو، فجاء أبو لهب وقريش، فقال: أرأيتكم لو أخبرتُكم أنّ خيلاً بالوادي تريد أن تُغير عليكم أكنتم مُصَدِّقيٌ؟ قالوا: نعم، ما جربنا عليك إلا صدقاً، قال: «فإني نذيرٌ لكم بين يدي عذاب شديدٍ»، فقال أبو لهب: تباً لك سائر اليوم ألهذا جمعتنا؟ فنزلت: «تبت يدا أبي لهب وتب ما أغنى عنه ماله وما كسب»(٢).

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري في تفسير سورة «تبت»: ٧٣٧/٨، وفي الجنائز وفي سورة الشعراء وسباً، وأخرجه مسلم في الإيمان، باب قوله تعالى: «وأنذر عشيرتك الأقربين»، برقم (٢٠٨): ١٩٣١-١٩٥، والمصنف في شرح السنة: ٣٢٧/١٣. قال النووي في شرح صحيح مسلم (٨٢/٣) عند قوله «ورهطك منهم المخلصين»: «هو بفتح اللام، فظاهر هذه العبارة أن قوله: ورهطك منهم المخلصين، كان قرآناً أنزل ثم نسخت تلاوته، ولم تقع هذه الزيادة في روايات البخاري». قال من من النام عن النام عن النام عن النام عن النام عن النام عن المنام عن الأعمث عن الأعمث عن المنام المنام عن المنام المنام المنام عن المنام المنام عن المنام عن المنام المنام عن الأعمث المنام ا

قلت: بل هي في رواية البخاري في الموضع السابق من التفسير: ٧٣٧/٨ من رواية أبي أسامة عن الأعمش. وقال ابن حجر: «هذه الزيادة وصلها الطبري من وجه آخر عن عمرو بن مُرَّة أنه كان يقرؤها كذلك.

قال القرطبي: لعل هذه الزيادة كانت قرآناً فنسخت تلاوتها، ثم استشكل ذلك بأن المراد إنذار الكفار، والمُخْلَص صفة المؤمن؟! والجواب عن ذلك: أنه لا يمتنع عطف الخاص على العام، فقوله: «وأنذر عشيرتك» عام فيمن آمن منهم ومن لم يؤمن، ثم عطف عليه الرهط المخلصين تنويهاً بهم وتأكيداً».

<sup>.</sup> انظر: فتح الباري: ٥٠٢/٨، تفسير القرطبي: ١٤٣/١٣.

وأما قراءة (وقد تبّ) كما في الرواية، فقال عنها ابن حجر في الفتح: (٥٠٣/٨): (وليست هذه القراءة فيما نقل القراء عن الأعمش، فالذي يظهر أنه قرأها حاكياً لا قارئاً، ويؤيده قوله في هذا السياق: (يومئذ، فإنه يشعر بأنه كان لا يستمر على قراءتها كذلك، والمحفوظ أنها قراءة ابن مسعود وحده،

وقال البدر العيني في عمدة القاري: (٧/٢٠): وقوله: «ورهطك منهم المخلصين» إما تفسير لقوله: «عشيرتك» وإما قراءة شاذة رواها. قال الاسماعيلي: قرأها ابن عباس» .

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري في تفسير سورة الشعراء، باب: «وأنذر عشيرتك الأقربين»: ١/٨ ٥٠، وفي سورة تبت: ٧٣٧/٨، ومسلم في الموضع السابق: ١٩٤/١، ولم يذكر الأعمش نزول الآية في الرواية .

#### وَٱخْفِضْ جَنَاحَكَ لِمَنِ ٱنْبَعَكَ مِنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ ٢

أخبرنا عبدالواحد المليحي، أخبرنا أحمد بن عبدالله النعيمي، أخبرنا محمد بن يوسف، حدثنا محمد بن إسماعيل، حدثنا أبو اليمان، أخبرنا شعيب، عن الزهري، أخبرني سعيد بن المسيب، وأبو سلمة بن عبدالرحمن، أن أبا هريرة قال: قام رسول الله عليه عين أنزل الله تعالى : ﴿وأندر عشيرتك الأقربين﴾، فقال: «يامعشر قريش، أو كلمة نحوها، اشتروا أنفسكم لا أغني عنكم من الله شيئاً، ياعباس بن عبدالمطلب لا أغني عنك من الله شيئاً، ياعباس بن عبدالمطلب لا أغني عنك من الله شيئاً، ويافاطمة بنت محمد سليني ما شئت من مالي ياصفية عمة رسول الله شيئاً» (١) .

أخبرنا أبو سعيد عبدالله بن أحمد الطاهري، أخبرني جدي أبو سهل بن عبدالصمد بن عبدالرحمي البزاز، أخبرنا أبو بكر محمد بن زكريا العذافري، أخبرنا إسحاق بن إبراهيم الدبري، حدثنا عبدالرزاق، أخبرنا معمر، عن قتادة، عن مطرف بن عبدالله بن الشخير، عن عياض بن حمار المجاشعي قال: قال رسول الله عَلَيْتُهُ : «إن الله عزّ وجلّ أمرني أن أعلمكم ما جَهِلتُم ممّا علّمني يومي هذا، وإنه قال: إن كلّ مالٍ نَحلتُه عبادي فهو لهم حلال، وإني خلقت عبادي حُنفاء كلهم، فأتنهم الشياطين فاجْتَالنّهم عن دينهم، وحرَّمتْ عليهم ما أحللتُ لهم، وأَمَرتُهم أن يشركُوا بي ما لم أنزل به سلطاناً وإن الله نظر إلى أهل الأرض فَمَقتَهم عربَهم وعَجَمَهم إلا بقايا من أهل الكتاب، وإن الله تعالى أمرني أن أخوف قريشاً، فقلت: يارب إنهم إذاً يَثْلَغُوا رأسي حتى يدعوه خُبْرةً، فقال: إنما بعثتك أبنيك وأبتلي بك، وقد أنزلت عليك كتاباً لا يغسله الماء، تقرؤه في المنام واليقظة، فاغزهم تُغْزِك، وأنفق ننفق عليك، وابعث جيشاً نمدِدُك بخمسة أمثالهم، وقاتل بمن أطاعك مَنْ عصاك، ثم قال: أهل الجنة ثلاثة: إمام مُقْسِط، ورجل رحيم رقيق القلب بكل ذي قربي ومسلم، ورجل غني متصدق، وأهل النار خمسة: الضعيف الذي لا دَيْن له، الذين هم فيكم تَبعٌ لا يتبعون بذلك أهلاً ولا مالاً، ورجل إن أصبح أصبح يخادعك عن أهلك ومالك، ورجل لا يخفي له طمع وإن دقً وإلا ذهب به، والشَّغُلِيُّر الفاحش. قال: وذكر البخل والكذب، ورجل لا يخفي له طمع وإن دقً وإلا ذهب به، والشَّغُلِيُّر الفاحش. قال: وذكر البخل والكذب، (٢٠)

قوله عزّ وجلّ : ﴿واخفضْ جناحك لمن اتبعك من المؤمنين﴾ .

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري في الموضع السابق: ١/٨ ٥٠٠٠م، وفي الوصايا وفي الأنبياء، ومسلم في الإيمان: ١٩٣/١ ١٩٣١، والمصنف في شرح السنة: ٣٢٩/١٣ .

<sup>(</sup>٢) أخرجه عبدالرزاق في المصنف ضمن روايته لكتاب «الجامع» للإمام معمر بن راشد: ١٢٠/١١، ومسلم في الجنة وصفة نعيمها، باب الصفات التي يعرف بها في الدنيا أهل الجنة وأهل النار، برقم (٢٨٦٥): ٢١٩٨/٢١٩٨، والمصنف في شرح السنة: ٤٠٨/١٤.٨٠٥.

1/04

### فَإِنْ عَصَوْكَ فَقُلْ إِنِّى بَرِى مُ مِّمَّاتَعْ مَلُون شَ وَتَوَكَّلْ عَلَى ٱلْعَزِيزِ ٱلرَّحِيمِ شَ ٱلَّذِي يَرَىكَ حِينَ تَقُومُ شَ وَتَقَلُّبُكَ فِ ٱلسَّاحِدِينَ شَ إِنَّهُ مُواَلسَّمِيعُ ٱلْعَلِيمُ شَ

﴿ فَإِنْ عَصَوْكَ فَقُلَ إِنِّي بريءٌ مما تعملون ﴾، من الكفر وعبادة غير الله .

﴿ وَتُوكُلُّ ﴾، قرأ أهل المدينة، والشام: «فتوكل» بالفاء، وكذلك هو في مصاحفهم، وقرأ الباقون بالواو «وتوكل»، ﴿ على العزيز الرحم ﴾، ليكفيك كيد الأعداء .

(الذي يراك حين تقوم)، إلى صلاتك، / عن أكثر المفسرين. وقال مجاهد: الذي يراك أينا كنت. وقيل: حين تقوم لدعائهم.

وتقلّبُك في الساجدين، أي: يرى تقلبك في صلاتك في حال قيامك وركوعك وسجودك وتعودك. قال عكرمة وعطية عن ابن عباس: في الساجدين أي: في المصلين. وقال مقاتل والكلبي: أي مع المصلين في الجماعة، يقول: يراك حين تقوم وحدك للصلاة ويراك إذا صليت مع المصلين في الجماعة.

وقال مجاهد: يرى تقلب بصرك في المصلين، فإنه كان يبصر من خلفه كما يبصر من أمامه . أخبرنا أبو أخبرنا أبو الحسن السرخسي، أخبرنا زاهر بن أحمد، أخبرنا أبو إسحاق الهاشمي، أخبرنا أبو مصعب، غن مالك، عن أبي الزِّناد، عن الأعرج، عن أبي هريرة أن رسول الله عَيْنِ قال : «هل ترون قبلتي هاهنا، فوالله ما يخفي علي خشوعكم ولا ركوعكم، إني لأراكم من وراء ظهري» (١) . وقال الحسن: «وتقلبك في الساجدين» أي: تصرفك وذهابك وجيئك في أصحابك المؤمنين .

وقال سعيد بن جبير: يعني وتصرفك في أحوالك، كما كانت الأنبياء من قبلك. والساجدون: هم الأنبياء .

وقال عطاء عن ابن عباس: أراد تقلبك في أصلاب الأنبياء من نبي إلى نبي حتى أخرجك في هذه الأمة(٢).

﴿إِنَّهُ هُو السميعِ العليمِ ﴾ .

<sup>(</sup>۱) أخرجه مالك في الموطأ، كتاب قصر الصلاة في السفر، باب العمل في الصلاة: ١٦٧/١، والبخاري في الصلاة، باب عظة الإمام في إتمام الصلاة: ١٩/١، ومسلم في الصلاة، باب الأمر بتحسين الصلاة، برقم (٤٢٤): ٣١٩/١، والمصنف في شرح السنة: ٣٨٩/١،

 <sup>(</sup>۲) ذكر هذه الأقوال: الطبري: ١٢٣/١٩ـ١٢٥، السيوطي: ٣٣٢-٣٣١، ابن الجوزي: ١٤٩/٦ـ١٤٨.
 ورجح الطبري أن أولى الأقوال في تفسير الآية أنه: يرى تقلبك مع الساجدين في صلاتهم معك، حين تقوم معهم وتركع وتسجد، لأن ذلك هو الظاهر من معناه.

هَلْ أُنِيِّتُكُمْ عَلَى مَن تَنَزَّلُ ٱلشَّيَطِينُ شَ تَنَزَّلُ عَلَى كُلِّ أَفَّاكٍ أَشِيمٍ شَ يُلْقُونَ السَّمْعَ وَأَكْثَرُهُمْ كَلِابُونَ شَوَالشُّعَرَآءُ يَتَبِعُهُمُ ٱلْعَاوُنَ شَ ٱلْمُرْتَرَأَنَّهُمْ فِكِلِّ يَهِيمُونَ شَ

﴿ هُلْ أُنبُنكُم ﴾، أخبركم، ﴿على من تَنزَّلُ الشياطين ﴾، هذا جواب قولهم: تنزل عليه شيطان، ثُم بَيَّن فقال:

﴿تَنزّل﴾، أي: تتنزل، ﴿على كل أَفّاكٍ﴾، كذاب، ﴿أثيم ﴾، فاجر، قال قتادة: هم الكَهَنةُ، يسترق الجنُّ السمع ثم يلقون إلى أوليائهم من الإنس. وهو قوله عزّ وجلّ :

﴿ يُلْقُونَ السمع ﴾، أي: يستمعون من الملائكة مسترقين، فيلقون إلى الكهنة، ﴿ وأكثرهم كاذبون ﴾، لأنهم يخلطون به كذباً كثيراً.

قوله عزّ وجلّ : ﴿ والشعراءُ يتَّبِعُهم الغاوون ﴾ . قال أهل التفسير: أراد شعراء الكفار الذين كانوا يهجون رسول الله عَلَيْكُ، وذكر مقاتل أسماءهم، فقال: منهم عبدالله بن الزبعري السهمي، وهبيرة بن أبي وهب المخزومي، ومشافع بن عبدمناف. وأبو عزة بن عبدالله الجمحي، وأمية بن أبي الصلت الثقفي، تكلموا بالكذب وبالباطل، وقالوا: نحن نقول مثل ما يقول محمد. وقالوا الشعر، واجتمع إليهم غواة من قومهم يستمعون أشعارهم حين يهجون النبي عَلِيْكُ وأصحابه، ويروون عنهم وذلك (۱) .

قوله: ﴿ وَالشَّعُواءُ يَتَّبِعُهُمُ الْغَاوُونَ ﴾ ، هم الرواة الذين يروون هجاء [النبي عَلَيْكُ و] (٢) المسلمين. وقال قتادة ومجاهد: الغاوون هم الشياطين .

وقال الضحاك: تهاجى رجلان على عهد رسول الله عَلَيْكُ أحدهما من الأنصار والآخر من قوم آخرين، ومع كل واحد منهما غواة من قومه، وهم السفهاء فنزلت هذه الآية. وهي رواية عطية عن ابن عباس<sup>(٣)</sup>.

﴿ أَلَمْ تَرَ أَنْهُمْ فِي كُلُ وَادٍ ﴾، [من أودية الكلام] (٤)، ﴿ يَهِيمُونَ ﴾، حائرون وعن طريق الحق حائدون، والهائم: الذاهب على وجهه لا مقصد له .

<sup>(</sup>١) انظر: زاد المسير: ٦/١٥٠ .

<sup>(</sup>٢) ما بين القوسين ساقط من « أ » .

<sup>(</sup>٣) الطبري: ١٢٧/١٩، وعزاه السيوطي أيضاً لابن أبي حاتم وابن مردويه عن ابن عباس.

<sup>(</sup>٤) ما بين القوسين ساقط من « أ » .

## وَأَنَّهُمْ يَقُولُونَ مَا لَا يَفْعَلُونَ ﴿ إِلَّا ٱلَّذِينَءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ ٱلصَّالِحَاتِ وَذَكَّرُواْ اللَّهَ كَثِيرًا وَانْتَصَرُواْ مِنْ بَعَدِ مَا ظُلِمُواْ وَسَيَعْلَمُ ٱلَّذِينَ ظَلَمُواْ أَى مُنقَلَبٍ يَنقَلِبُونَ ﴾ ٱللَّهَ كَثِيرًا وَانْتَصَرُواْ مِنْ بَعَدِ مَا ظُلِمُواْ وَسَيَعْلَمُ ٱلَّذِينَ ظَلَمُواْ أَى مُنقَلَبٍ يَنقَلِبُونَ ﴾

قال ابن عباس رضي الله عنهما في هذه الآية: في كل لغو يخوضون<sup>(۱)</sup>. وقال مجاهد: في كل فن يفتنون. وقال تتادة: يمدحون بالباطل ويستمعون ويهجون بالباطل<sup>(۲)</sup>، فالوادي مَثَلَّ لفنون الكلام، كما يقال: أنا في وادٍ وأنت في واد. وقيل: «في كل وادٍ يهيمون» أي: على كل حرف من حروف الهجاء يصُوغُون القوافي.

﴿وَأَنَّهُمْ يَقُولُونَ مَالًا يَفْعُلُونَ﴾، أي: يكذبون في شعرهم، يقولون: فعلنا وفعلنا، وهم كذبة .

أخبرنا عبدالواحد المليحي، أخبرنا أبو محمد عبدالرحمن بن أبي شريح، أخبرنا أبو القاسم البغوي، حدثنا على بن الجعد، أخبرنا شعبة عن الأعمش، عن ذكوان، عن أبي هريرة عن النبي عليه قال: (لأن يمتلىءَ جوفُ أحدِكمَ قَيْحًا، خيرٌ له من أن يمتلىء شعراً)(٢).

ثم استثنى شعراء المسلمين الذين كانوا يجيبون شعراء الجاهلية، ويهجون شعراء الكفار، وينافِحُون عن النبي عَلِيلِهُ وأصحابه، منهم حسان بن ثابت، وعبدالله بن رواحة، وكعب بن مالك، فقال:

وإلا الذين آمنوا وعمِلُوا الصالحات، أخبرنا أحمد بن عبدالله الصالحي، أخبرنا أبو الحسين على بن محمد ابن عبدالله بن بشران، أخبرنا إسماعيل بن محمد الصفار، حدثنا أحمد بن منصور الرمادي، حدثنا عبدالرزاق، أخبرنا معمر عن الزهري، عن عبدالرحمن بن كعب بن مالك، عن أبيه، أنه قال للنبي عَلِيلًة : إن الله قد أنزل في الشعر ما أنزل فقال النبي عَلِيلًة : إن الله قد أنزل في الشعر ما أنزل فقال النبي عَلِيلًة : إن الله قد أكانها ترمونهم به نَضْحَ النَّبل)(٤).

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري في الأدب، باب ما يجوز من الشعر: ٣٧/١٠ تعليقاً ووصله الطبري: ١٢٨/١٩ .

<sup>(</sup>۲) الطبري: ۱۲۸/۱۹.

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري في الأدب، باب ما يكره أن يكون الغالب على الإنسان الشعر حتى يصدَّه عن ذكر الله والعلم والقرآن: ٥٤٨/١٠، ومسلم في كتاب الشعر برقم (٣٢٥٧): ١٧٦٩/٤، والمصنف في شرح السنة: ٣٨٠/١٢ .

<sup>(</sup>٤) أخرجه عبدالرزاق في كتاب الجامع: ٢٦٣/١١، وصححه ابن حبان ص (٤٩٤) من موارد الظمآن، والبيهقي في السنن: ٣٨٧/١، وعزاه ابن حجر (٢٣٩/١، والإمام أحمد في المسند: ٣٨٧/١، ٤٦٠، ٤٥٦/٣. والمصنف في شرح السنة: ٣٧٨/١٢، وعزاه ابن حجر في الكافي الشاف ص (١٣٣) والمناوي في الفتح السماوي: ٨٨٩/٢ لابن سعد في الطبقات، وعزاه في المطالب العالية: ٣٥٥،٣٥٤/٣

وانظر: سلسلة الأحاديث الصحيحة للألباني رقم (١٦٣١) .

أخبرنا عبدالله بن عبدالصمد الجوزجاني، أخبرنا أبو القاسم على بن أحمد الخزاعي، أخبرنا الهيثم بن كليب، أخبرنا أبو عيسى الترمذي، حدثنا إسحاق بن منصور، أخبرنا عبدالرزاق، أخبرنا جعفر بن سليمان، حدثنا ثابت، عن أنسٍ أن النبي عَيِّلَةٍ دخل مكة في عمرة القضاء وابن رواحة يمشي بين يديه ويقول:

خَلُّوا بَنِي الكَفَّارِ عن سَبِيلَهِ اليومَ نضربُكَم على تَنْزِيلِهِ ضرباً يُزيل الهَامَ عن حَليلِهِ ويُذْهِلُ الخليلَ عن خليلِهِ

فقال له عمر: ياابنَ رواحةَ بين يديْ رسول الله عَلِيْتُهُ وفي حَرَم الله تقول الشعر ؟ فقال النبي عَلِيْتُهُ: «خلِّ عنه ياعمر، فلهي أسرع فيهم من نَضْح ِ النَّبْلِ»<sup>(١)</sup> .

أخبرنا إسماعيل بن عبدالقاهر، أخبرنا عبدالغافر بن محمد، حدثنا محمد بن عيسى الجلودي، حدثنا إبراهيم بن محمد بن سفيان، حدثنا مسلم بن الحجاج، حدثنا عبدالملك بن شعيب بن الليث،

<sup>(</sup>۱) أخرجه الترمذي في الأدب، باب ما جاء في إنشاد الشعر: ۱۳۸/۸ وقال: «هذا حديث حسن غريب صحيح من هذا الوجه، وقد روى عبدالرزاق هذا الحديث أيضاً عن معمر عن الزهري في غير هذا الحديث أن النبي عَيِّكُم دخل مكة في عمرة القضاء، وكعب بن مالك بين يديه. وهذا أصح عند بعض أهل الحديث؛ لأن عبدالله بن رواحة قتل يوم مؤتة، وإنما كانت عمرة القضاء بعد ذلك،، وأخرجه أيضاً في كتابه المفرد الشمائل المحمدية ص (١٤٥)، وأخرجه النسائي في المناسك، باب إنشاد الشعر في الحرم.. ٢/٥٦-٢٦، وأبو نعيم في الحلية: ٢٩٢/٦، والمصنف في شرح السنة: ٣٧٤/١٢ وانظر: فتح الباري: ٥٠٢/٧، سلسلة الأحاديث الصحيحة للألباني رقم (٥٩٣) .

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري في بدء الخلق، باب ذكر الملائكة: ٣٠٤/٦، وفي المغازي: ٢/١٦، وفي الأدب: ٢/١٠، ومسلم في فضائل الصحابة، باب فضائل حسان برقم (٢٤٨٦): ٢٩٣٣/٤، والمصنف في شرح السنة: ٣٧٧/١٦.

<sup>(</sup>٣) أخرجه الترمذي في الأدب، باب ما جاء في إنشاد الشعر: ١٣٧/٨، وقال: «هذا حديث حسن غريب صحيح»، وأخرجه في الشمائل ص (١٤٧)، وصححه الحاكم: ٤٨٧/٣، والمصنف في شرح السنة: ٣٧٧/١٦. وانظر: سلسلة الأحاديث الصحيحة للألباني: ١٧٧/٣.

حدثني أبي عن جدي، حدثنا خالد بن زيد، حدثني سعيد بن أبي هلال عن عمارة بن غزية، عن محمد بن إبراهيم، عن أبي سلمة بن عبدالرحمن عن عائشة أن رسول الله عَلِيْتُكُم قال: «اهجُوا قريشاً فإنه أشد عليهم من رشق النبل»، فأرسل إلى ابن رواحة فقال: «آهْجُهُمْ»، فهجاهم فلم يُرض، فأرسل إلى كعب بن مالك، ثم أرسل إلى حسان بن ثابت، فلما دخل عليه قال حسان: قد آن لكم أن ترسلوا إلى هذا الأسد الضارب بذنبه ثم أدلع لسانه، فجعل يحرّكه، فقال: والذي بعثك بالحق لأُفْرِيَنَّهم بلساني فَرْيَ الأَدِيم، فقال رسول الله عَيْلِيُّهُ : «لا تَعْجَل، فإن أبا بكر أعلم قريش بأنسابها، وإنّ لي فيهم نسباً حتى يخلص لك نسبي»، فأتاه حسان ثم رجع، فقال: يارسول الله قد خلص لي نسبك، والذي بعثك بالحق لأسُلُّنك منهم كما تُسلِّل الشعرة من العجين. قالت عائشة: فسمعتُ رسول الله عَلِيْتُ يقول لحسان: «إن روح القُدُس لا يزال يؤيدك، ما نافحت عن الله ورسوله»، وقالت: سمعتُ رسول الله عَلِيْلَةٍ يقول: «هجاهم حسَّانُ فشفى واشتفى»، قال حسان:

هَجَوْتَ محمداً فَأَجبتُ عنه وعنك الله في ذاك الجزاء هجوتَ محمـداً بَـرًّا حَنِيْفَـاً وسولَ الله شيمتُــه الوفــاءُ فإنَّ أبي ووالدتي وعِـرْضيي لِعِرْض محمدٍ منكم وقاءً فَمَنْ يَهْجُو رَسُولَ الله منكم ويَمْدَحُهُ ويسنصرُه سُواءً وجبريـــــلُ رسولُ الله فينـــــــا

وروحُ القُدْس ليس له كِفَاءُ(١)

أخبرنا عبدالواحد المليحي، أخبرنا أحمد بن عبدالله النعيمي، أخبرنا محمد بن يوسف، حدثنا محمد بن إسماعيل، حدثنا أبو اليمان، أخبرنا شعيب عن الزهري، أخبرني أبو بكر بن عبدالرحمن أن مروان بن الحكم أخبره أن عبدالرحمن ابن الأسود بن عبد يغوث أخبره أن أبيّ بن كعب أخبره أن رسول الله عَلِيْكُم قال: «إن من الشعر لحكمة» (٢) . ١

قالت عائشة رضى الله تعالى عنها: الشعر كلام، فمنه حسنٌ، ومنه قبيح، فخذ الحسنَ ودع

وقال الشعبي: كان أبو بكر رضي الله تعالى عنه يقول الشعر، وكان عمر رضي الله تعالى عنه يقول الشعر، وكان على رضى الله تعالى عنه أشعر الثلاثة<sup>(٤)</sup> .

أخرجه مسلم في الموضع السابق برقم (٢٤٩٠): ١٩٣٥/٤–١٩٣٨، والمصنف في شرح السنة: ٢٥/١٠ .

أخرجه البخاري في الأدب، باب ما يجوز من الشعر والرجز: ٥٣٧/١٠، والمصنف في شرح السنة: ٣٦٩/١٢.

انظر: تفسير القرطبي: ١٥٠/١٣. (٣)

انظر المصنف لابن أبي شيبة: ٦٩٨/٨.

وروي عن ابن عباس رضي الله عنهما أنه كان ينشد الشعر في المسجد ويستنشده؛ فروي أنه دعا عمر بن أبي ربيعة المخزومي فاستنشده القصيدة التي قالها فقال :

«أمن آل نعم أنت غاد فمبكر غداة غد أم رائح فمهجر»

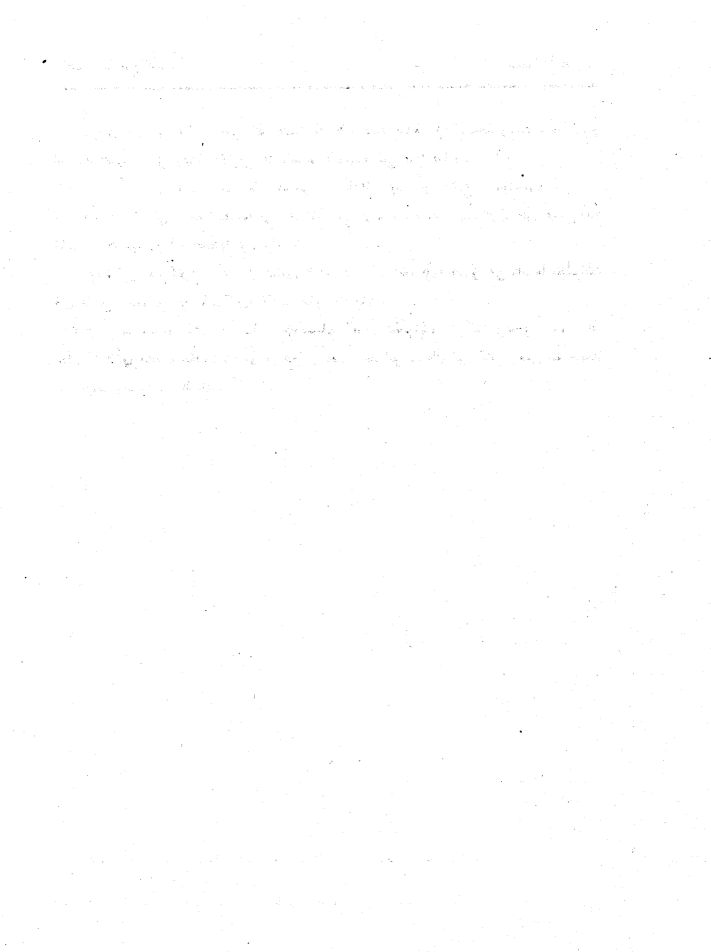
فأنشده ابن أبي ربيعة القصيدة إلى آخرها، وهي قريبة من سبعين بيتاً، ثم إن ابن عباس أعاد القصيدة جميعها، وكان حفظها بمرة واحدة .

﴿ وَذَكُرُوا الله كثيراً ﴾، أي: لم يشغلهم الشعر عن ذكر الله، ﴿ وانتصروا من بعد ما ظُلِمُوا ﴾، قال مقاتل: انتصروا من المشركين، لأنهم بدؤوا بالهجاء .

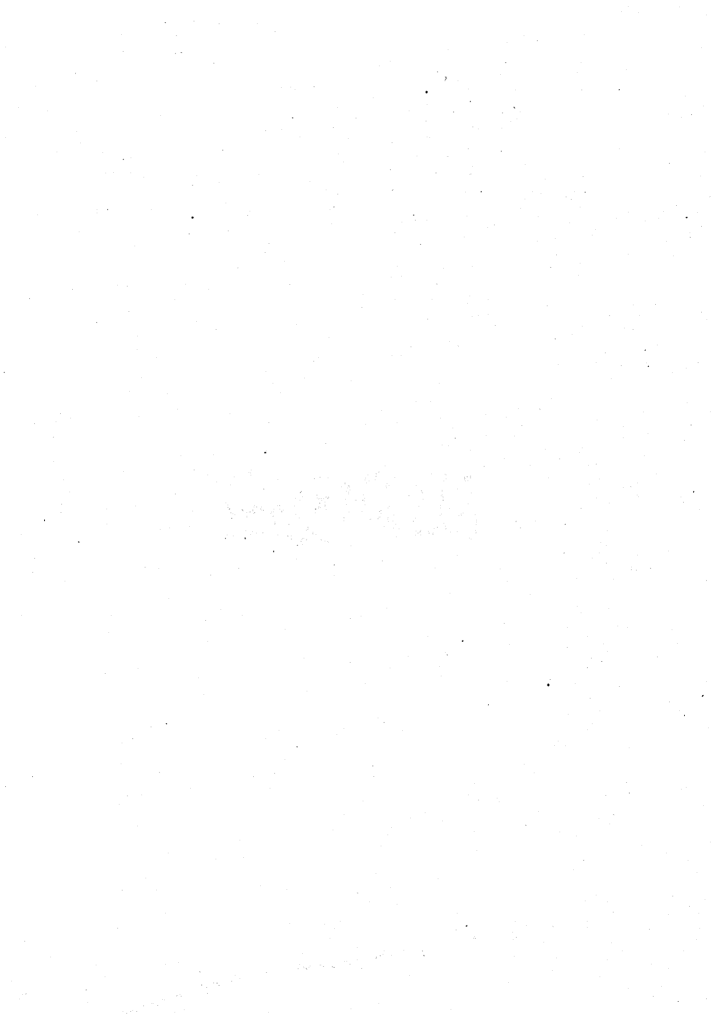
ثم أوعد شعراء المشركين فقال: ﴿وسيعلمُ الذين ظَلَمُوا﴾، أشركوا وهجوا رسول الله عنهما: ﴿وَأَيُّ مِنْقَلُبُ يَنْقَلُبُ نَقْلُونُ﴾، أيَّ مرجع يرجعون بعد الموت. قال ابن عباس رضي الله عنهما: إلى جهنم والسعير. والله أعلم(٢).

 <sup>(</sup>١) وقيل المراد بهم أهل مكة، وقيل: الذين ظلموا من المشركين، والصحيح أن هذه الآية عامة في كل ظالم.
 انظر: تفسير ابن كثير: ٣٥٦/٣ .

٢) قطعة من حديث تقدم تخريجه، أخرجه البخاري في النكاح: ١٠٤/٩، ومسلم في النكاح أيضاً: ١٠٢٠/٢.



سورلاالمان





#### ر<sup>(۱)</sup>مکية

#### 

﴿ طُسَ ﴾، قال ابن عباس: هو اسم من أسماء الله تعالى، وقد سبق الكلام في حروف الهجاء (٢). ﴿ تَلَكُ آيَاتُ القرآن ﴾، أي: وآيات كتاب مبين ﴾، أي: وآيات كتاب مبين . ﴿ وَكَتَابُ مِبِينَ ﴾، أي: وآيات كتاب مبين . ﴿ هَدَى وَبَشْرَى للمؤمنين المصدِّقين به بالجنة . ﴿ هَدَى وَبَشْرَى للمؤمنين المصدِّقين به بالجنة . ﴿ الذين يُقيمون الصلاة ويؤتُون الزكاة وهم بالآخرة هم يوقنون ﴾ (٣) .

﴿إِن الذين لا يؤمنون بالآخرة زيَّنَّا لهم أعمالهم ﴾، القبيحة حتى رأوها حسنة، ﴿فهم يَعْمَهُونَ ﴾، أي: يترددون فيها متحيرين .

﴿ وَاللَّهُ الدَّينَ لَهُم سُوءَ العذابِ ﴾، شدة العذاب في الدنيا بالقتل والأسر ببدر، ﴿ وهم في الآخرة هُمُ الأخسرون ﴾، لأنهم خسروا أنفسهم وأهليهم وصاروا إلى النار .

<sup>(</sup>١) سورة النمل مكية بلا خلاف، أخرج ابن الضريس، والنحاس، وابن مردويه، والبيهقي في «الدلائل» عن ابن عباس قال: أنزلت سورة النمل بمكة، وأخرج ابن مردويه عن ابن الزبير مثله .

انظر: الدر المنثور: ٣٤٠/٦، البحر المحيط: ٥٢/٧ .

<sup>(</sup>٢) انظر فيما سبق: ١/٥٨\_٥٩، والطبري: ١/٥٠٥\_٢٢ بتحقيق محمود شاكر، ابن كثير: ٣٦/١ـ٣٩.

<sup>(</sup>٣) راجع فيما سبق: ٦٢/١\_٦٣ .

وَإِنَّكَ لَنُلَقَّى ٱلْقُرْءَ الَ مِن لَّدُنْ حَكِيمٍ عَلِيمٍ عَلِيمٍ الْذَقَالَ مُوسَىٰ لِأَهْلِهِ إِنِّ عَالَسَتُ نَأَلًا سَتَاتِيكُمْ مِنْهَا بِخَارِ أَوْءَ اتِيكُم بِشِهَا بِ قَبَسِ لَعَلَّكُو تَصْطَلُونَ ﴿ فَا فَلَمَّا جَآءَ هَا نُودِى اَنْ اللَّهِ رَبِ الْعَالَمِينَ ﴾ فَلَمَّا جَآءَ هَا نُودِى أَنْ بُورِكَ مَن فِ ٱلنَّارِ وَمَنْ حَوْلَهَا وَسُبْحَنَ ٱللَّهِ رَبِ ٱلْعَالَمِينَ ﴾

﴿ وَإِنَّكَ لَتُلَقَى القرآنِ ﴾، أي: تُؤتى القرآن وتلقن (١)، ﴿ مَن لَدُنْ حَكَيْمٍ عَلَيْمٍ ﴾، أي: وحياً من عند الله الحكيم العليم .

قوله عزّ وجلّ : ﴿إِذْ قال موسى لأهله ﴾، أي: واذكر يامحمد (٢) إذ قال موسى لأهله في مسيره من مدين إلى مصر: ﴿إِنِي آنستُ ناراً ﴾، [أي: أبصرت ناراً] (٣)، ﴿سآتيكم منها بخبر ﴾، أي: امكثوا مكانكم، سآتيكم بخبر عن الطريق، وكان قد ترك الطريق، ﴿أُو آتيكم بشهابٍ قَبسٍ ﴾، قرأ أهل الكوفة: «بشهاب بالتنوين، جعلوا القبس نعتاً للشهاب، وقرأ الآخرون بلا تنوين على الإضافة، وهو إضافة الشيء إلى نفسه، لأن الشهاب والقبس متقاربان في المعنى، وهو العود الذي في أحد طرفيه نار، وليس في الطرف الآخر نار. وقال بعضهم: الشهاب هو شيء ذو نور، مثل العمود، والعرب تسمي كلَّ أبيضٍ ذي نور شهاباً، والقبس: القطعة من النار، ﴿لعلّكم تَصْطَلُون ﴾، تستدفئون من البرد، وكان ذلك في شدة الشتاء.

وفلما جاءها نُودي أنْ بورك مَنْ في النار ومن حولها ، أي: بورك على من في النار أو في مَنْ في النار، والعرب تقول: باركه الله وبارك فيه، وبارك عليه، بمعنى واحد .

وقال قوم: البركة راجعة إلى موسى والملائكة، معناه: بورك في من طلب النار، وهو موسى عليه السلام، ﴿وَمِن حُولُما ﴾ وهم الملائكة / الذين حول النار، ومعناه: بورك فيك ياموسى وفي الملائكة الذين حول النار، وهذا تحية من عند الله عزّ وجلّ لموسى بالبركة، كما حيا إبراهيم على ألسنة الملائكة حين دخلوا عليه فقالوا: رحمة الله وبركاته عليكم أهل البيت .

ومذهب أكثر المفسرين أن المراد بالنار النور، ذكر بلفظ النار لأن موسى حسبه ناراً، و«من في النار» هم الملائكة، وذلك أن النور الذي رآه موسى كان فيه ملائكة لهم زجل بالتقديس والتسبيح،

<sup>(</sup>١) ساقط من (ب).

<sup>(</sup>٢) ساقط من ﴿ أَ ﴾ .

<sup>(</sup>٣) ساقط من (أ).

#### يَكُمُوسَى إِنَّهُ وَأَنَا ٱللَّهُ ٱلْعَزِيزُ ٱلْحَكِيمُ

و «من حولها» هو موسى لأنه كان بالقرب منها، ولم يكن فيها. وقيل: «مَنْ في النار ومَنْ حولها» جميعاً الملائكة، وموسى وإن لم يكن في النار كان قريباً منها، كما يقال: بلغ فلان المنزل، إذا قرب منه، وإن لم يبلغه بعد .

وذهب بعضهم إلى أن البركة راجعة إلى النار. وروى مجاهد عن ابن عباس أنه قال: معناه بُوركت النار. وروى سعيد بن جبير عن ابن عباس قال: سمعت أبيّاً يقرأ: أن بوركت النار ومن حولها، و«من» قد تأتي بمعنى ما، كقوله تعالى: «فمنهم من يمشي على بطنه» (النور – ٤٥)، و«ما» قد يكون صلة في الكلام، كقوله «جند ما هنالك» (ص – ١١)، ومعناه: بورك في النار وفيمن حولها، وهم الملائكة وموسى عليهم السلام، وسمّى النار مباركة كما سمى البقعة مباركة فقال: «في البقعة المباركة».

وروي عن ابن عباس وسعيد بن جبير والحسن في قوله: ﴿ بُورك من في النار ﴾، يعني قُدس من في النار ، وهو الله ، عنى به نفسه ، على معنى أنه نادى موسى منها وأسمعه كلامه من جهتها (١) ، كا روي: أنه مكتوب في التوراة: ﴿ جاء الله من سيناء ، وأشرف من ساعين ، واستعلى من جبال فاران فاران » فمجيئه من سيناء : بعثة موسى منها ، ومن ساعين بعثة المسيح منها ، ومن جبال فاران بعثة المصطفى منها ، وفاران مكة (٣) .

قيل: كان ذلك نوره عزّ وجلّ. قال سعيد بن جبير: كانت النار بعينها، والنار إحدى حجب الله تعالى، كما جاء في الحديث: «حجابه النار لو كشفها لأحرقت سُبحَاتُ وجهه ما انتهى إليه بصره من خلقه» (٤)، ثم نزّه الله نفسه وهو المنزه من كل سوء وعيب، فقال جلّ ذكره. ﴿وسبحان الله رب العالمين﴾، ثم تعرف إلى موسى بصفاته، فقال:

﴿ يَامُوسَى إِنَّهُ أَنَا الله الْعَزِيزُ الحَكِيمُ ﴾، والهاء في قوله ﴿إنه ﴾ عماد، وليس بكناية، وقيل: هي

<sup>(</sup>١) ذكر هذه الأقوال الطبري: ١٣٣/١٩ـ١٣٣، وأبو جعفر النحاس في معاني القرآن: ١١٦/٥، والسيوطي في الدر المنثور: ٢٤١/٦، والقرطبي: ١٥٨/١٣.

<sup>(</sup>٢) النص في العهد العتيق، سفر التثنية ص (٣٥٥) طبع الكاثوليكية. وبلفظ «ساعير» بدلاً من «ساعين» فيه، وفي النصوص التي نقلت عنه .

<sup>(</sup>٣) انظر بالتفصيل هذه البشارة ومدلولها ومطابقتها لما جاء في القرآن الكريم: الإسلام وعلاقته بالشرائع الأخرى، تأليف عثمان جمعة ص (٨١-٨٣) والمراجع المشار إليها .

<sup>(</sup>٤) قطعة من حديث أبي موسى أخرجه مسلم في الإيمان، باب في قوله عليه السلام: إن الله لا ينام، برقم (١٧٩) ١٦١/١، والمصنف في شرح السنة: ١٧٣/١.

### وَٱلۡقِعَصَاكَ فَلَمَّارَءَاهَا تَهَ تُرُّكُأَ مَّا جَآنُ وَلَى مُدْبِرًا وَلَرْ يُعَقِّبُ يَمُوسَى لَا تَخَفْ إِنِّي لَا يَخَافُ لَدَى ٱلْمُرْسَلُونَ فَ إِلَّا مَن ظَلَمَ ثُرَّبَدً لَ حُسْنَا بَعْدَ سُوَءِ فَإِنِّ عَفُورٌ رَّحِيمٌ اللهُ لَكُونُ اللهُ اللهُ

كناية عن الأمر والشأن، أي: الأمر والشأن، أي: المعبود أنا(١)، ثم أرى موسى آية على قدرته، فقال:

﴿ وَأَلِقِ عَصَاكَ فَلَمَا رَآهَا تَهِ تُؤْكِهَ، تَتَحَرَكَ، ﴿ كَأَنْهَا جَانَ ﴾ ، وهي الحية الصغيرة التي يكثر اضطرابها، ﴿ وَلِي مُدَبِراً ﴾ ، هرب من الحوف، ﴿ وَلَمْ يُعَقِّبِ ﴾ ، لم يرجع، يقال: عقّب فلان إذا رجع، وكل راجع معقّب. وقال قتادة: ولم يلتفت، فقال الله عزّ وجلّ: ﴿ يَامُومَ عَلَى لَا يَخَفُ إِنِي لَا يَخَافُ لَدَي المُرسَلُونَ ﴾ ، يريد إذا آمنتهم لا يخافون، أما الحوف الذي هو شرط الإيمان فلا يفارقهم، قال النبي عَلَيْكَ : ﴿ وَأَنَا أَحْشَاكُم لِللهُ ﴾ .

وقوله: ﴿إِلا مِن ظَلَمَ ثُم بِدُل حُسناً بعد سوء فإني غفور رحيم ، واختلف في هذا الاستثناء، قيل: هذا إشارة إلى أن موسى حين قتل القبطي خاف من ذلك، ثم تاب فقال: ربّ إني ظلمتُ نفسي فاغفر لي، فغفر له. قال ابن جريج: قال الله تعالى لموسى: إنما أخفتُك لقتلِك النفس. وقال: معنى الآية: لا يخيف الله الأنبياء إلا بذنب يصيبه أحدهم، فإن أصابه أخافه حتى يتوب، فعلى هذا التأويل يكون الاستثناء صحيحاً وتناهى الخبر عن الرسل عند قوله: ﴿إلا من ظلم من الناس كافة. وفي الآية متروك استُغني عن ذكره بدلالة الكلام عليه، تقديره: فمن ظلم ثم بدّل حسناً بعد سوء فإني غفور رحيم (٣).

وقال بعض العلماء: ليس هذا باستثناء من المرسلين لأنه لا يجوز عليهم الظلم، بل هو استثناء, من المتروك في الكلام، معناه: لا يخاف لدي المرسلون، إنما الخوف على غيرهم من الظالمين، إلا من ظلم ثم تاب، وهذا من الاستثناء المنقطع، معناه (٤): لكن من ظلم من سائر الناس فإنه يخاف، فإن تاب وبدّل حسناً بعد سوء فإن الله غفور رحيم، يعنى يغفر الله له ويزيل الخوف عنه (٥).

<sup>(</sup>١) راجع: التبيان للعكبري: ٢/١٠٠٥، زاد المسير: ١٥٦/٧.

 <sup>(</sup>۲) قطعة من حديث رواه البخاري في النكاح، باب الترغيب في النكاح ١٠٤/٩، ومسلم في الصيام، باب بيان أن القبلة في
 الصوم ليست محرمة برقم (١١٠٨) ٧٧٩/٢ بلفظ وأما والله إني لأتقاكم لله، وأخشاكم لهه.

<sup>(</sup>٣) هذا القول هو الذي رجحه الطبري: ١٣٧/١٩ .

<sup>(</sup>٤) ساقط من و أ ۽ .

<sup>(</sup>٥) قال الحافظ ابن كثير رحمه الله معتمداً هذا القول (٣٥٨/٣):

وهذا استثناء منقطع، وفيه بشارة عظيمة للبشر، وذلك أن من كان على عمل سيء ثم أقلع عنه ورجع وتاب وأناب، فإن الله يتوب عليه، كما قال: (وإني لغفار لمن تاب وآمن وعمل صالحاً ثم اهتدى)، وقال تعالى: (ومن يعمل سوءاً أو يظلم نفسه..) الآية. والآيات في هذا كثيرة جداً». وكذلك رجحه أبو حيان في البحر الحيط.

وقال بعض النحويين: «إلاّ» هاهنا بمعنى: «ولا»<sup>(۱)</sup>، يعني: لا يخاف لديّ المرسلون ولا من ظلم ثم بدل حسناً بعد سوء، يقول: لا يخاف لدي المرسلون ولا المذنبون التائبون، كقوله تعالى : «لئلا يكون للناس عليكم حجة إلاّ الذين ظلموا منهم» البقرة \_ ٠٥٠)، يعني: ولا الذين ظلموا<sup>(۱)</sup>. ثم أراه الله آية أخرى فقال :

﴿ وَأَدْخُلُ يَدَكُ فِي جَيبُكُ ﴾، والجيب حيث جيب من القميص، أي: قطع، قال أهل التفسير: كانت عليه مدرعة من صوف لا كم لها ولا أزرار، فأدخل يده في جيبه وأخرجها، فإذا هي تبرق مثل البرق، فذلك قوله: ﴿ تَخرِج بيضاءَ من غير سوء ﴾، من غير بَرَصٍ، ﴿ فِي تسع آيات ﴾، يقول هذه آية من تسع آيات أنت مرسل بهنّ، ﴿ إلى فرعون وقومه إنّهم كانوا قوماً فاسقين ﴾ .

﴿ فَلَمَا جَاءَتُهُم آیاتُنَا مَبَصَرةً ﴾، بینة واضحة بیصر بها، ﴿ قَالُوا هذا سحرٌ مَبِينَ ﴾، ظاهر . ﴿ وَجَحَدُوا بَهَا ﴾، أي: أنكروا الآیات و لم يقروا أنها من عند الله، ﴿ واستيقنتها أنفسهم ﴾ أي: علموا أنها من عند الله، قوله: ﴿ ظَلَما وَعُلُوا ﴾، أي: شركاً وتكبراً عن أن يؤمنوا بما جاء به موسى، ﴿ فَانظرُ كَيفَ كَانَ عَاقِبة المفسدين ﴾ .

قوله عزّ وجلّ : ﴿ولقد آتينا داود وسليمان علماً ﴾، أي: علم القضاء ومنطق الطير والدواب وتسخير الشياطين وتسبيح الجبال، ﴿وقالا الحمد الله الذي فضلنا ﴾، بالنبوة والكتاب وتسخير الشياطين والجن والإنس ﴿على كثير من عباده المؤمنين ﴾ .

<sup>(</sup>١) في الطبري والنحاس وغيرهما: (بمعنى الواو) .

 <sup>(</sup>۲) وهذا القول حكاه الفراء عن بعض النحويين و لم يرضه، وقال النحاس: «وذا ليس بجيد في العربية»، وقال أبو حيان: «وهذا
ليس بشيء؛ لأن معنى «إلا» مباين لمعنى «الواو» مباينة كثيرة، إذ الواو للإدخال و«إلا» للإخراج، فلا يمكن وقوع أحدهما
موقع الآخر».

انظر: معاني القرآن للنحاس: ١١٧/٥، البحر المحيط: ٧/٧، زاد المسير: ١٥٧/٦.

### وَوَرِثَ سُلَيْمَنُ دَاوُدِدَ وَقَالَ يَثَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ عُلِمْنَا مَنطِقَ ٱلطَّيْرِ وَأُوتِينَا مِن كُلِّ شَيْءٍ إِنَّ هَا النَّاسُ عُلِمْنَا مَنطِقَ ٱلطَّيْرِ وَأُوتِينَا مِن كُلِّ شَيْءٍ إِنَّ هَا لَا الْمُوالْفَضَ لُ ٱلْمُبِينُ شَ

۶ه/ب عش

﴿ وورث سليمان داود ﴾ /، نبوته وعلمه وملكه دون سائر أولاده (١)، وكان لداود تسعة عشر ابناً، وأعطي سليمان ما أعطي داود من الملك، وزيد له تسخير الريح وتسخير الشياطين . قال مقاتل: كان سليمان أعظم ملكاً من داود وأقضى منه، وكان داود أشد تعبداً من سليمان، وكان سليمان شاكراً لنعم الله تعالى .

﴿ وقال يا أيّها الناس عُلِّمنَا منطقَ الطير ﴾، سمّى صوت الطير منطقاً لحصول الفهم منه، كلام الناس .

روي عن كعب قال (٢): صاح وَرَشان عند سليمان عليه السلام، فقال: أتدرون ما يقول؟ قالوا: لا، قال: إنه يقول لدوا للموت وابنوا للخراب، وصاحت فاحتة، فقال: أتدرون ما يقول؟ قالوا: لا، قال: إنها تقول: ليت ذا الخلق لم يخلقوا، وصاح طاووس، فقال: أتدرون ما يقول ؟ قالوا: لا، قال: فإنه يقول: كما تدين تدان، وصاح هدهد، فقال: أتدرون ما يقول هذا؟ قالوا: لا، قال: فإنه يقول: من لا يرحم لا يُرحم، وصاح صرد، فقال: أتدرون ما يقول؟ قالوا: لا، قال: فإنه يقول: استغفروا الله يامذنبين، قال: وصاحت طوطى، فقال: أتدرون ما تقول؟ قالوا: لا، قال: فإنها تقول: تقول: كل حي ميت وكل حديد بال، وصاح خطاف، فقال: أتدرون ما يقول؟ قالوا: لا، قال: فإنه يقول: قدّموا خيرً تجدوه، وهدرت حمامة، فقال: أتدرون ما تقول؟ قالوا: لا، قال: فإنه يقول: ربي الأعلى ملء سمائه وأرضه، وصاح قُمْري، فقال: أتدرون ما يقول؟ قالوا: لا، قال: فإنه يقول: سبحان ربي الأعلى، قال: والغراب يدعو على العشّار، والحِدَأة تقول: كل شيء هالك إلا الله، والقطاة تقول: من سكت سلم، والبغاء تقول: ويل لمن الدنيا همه، والضفدع يقول: سبحان ربي القدوس، والبازي يقول: سبحان ربي وجمده، والضفدعة تقول: سبحان المذكور بكل لسان.

وعن مكحول قال: صاح دراج عند سليمان، فقال: هل تدرون ما يقول؟ قالوا: لا، قال: فإنه يقول: الرحمن على العرش استوى .

<sup>(</sup>۱) وليس المراد وراثة المال، إذ لو كان كذلك لم يخصّ سليمان وحده من بين سائر أولاد داود.. والأنبياء لا تورث أموالهم كما أخبر بذلك الرسول ﷺ في قوله: ونحن معاشر الأنبياء لا نورث، ما تركناه فهو صدقة». انظر: تفسير ابن كثير: ٣٥٩/٣.

<sup>(</sup>٢) هذه الروايات عن كعب وغيره وهذه التفصيلات في كلام الطير مما ذكره المصنف رحمه الله، متلقاة من أهل الكتاب كرواية كعب هذه، ولا يتوقف فهم الآية عليها، وليس فيها نص صحيح مرفوع إلى النبي عَيْظِيُّه، والبحث في هذا مما لا طائل تحته. والله أعلم .

#### وَحُشِرَ لِسُلَيْمَنَ جُنُودُهُ مِنَ ٱلْجِنِّ وَٱلْإِنِسِ وَٱلطَّيْرِ فَهُمْ يُوزَعُونَ ﴿

وعن فرقد السبخي قال مرَّ سليمان على بلبل فوق شجرة يحرك رأسه ويميل ذنبه، فقال لأصحابه: أتدرون ما يقول هذا البلبل؟ فقالوا الله ونبيه أعلم، قال يقول: أكلت نصف تمرة فعلى الدنيا العَفَاء.

وروي أن جماعة من اليهود قالوا لابن عباس: إنا سائلوك عن سبعة أشياء فإن أخبرتنا آمنا وصدقنا، قال: سلوا تفقها ولا تسألوا تعنتاً، قالوا: أخبرنا ما يقول القنبر في صفيره، والديك في صقيعه، والضفدع في نقيقه، والحمار في نهيقه، والفرس في صهيله، وماذا يقول الزرزور والدراج؟ قال: نعم، أما القنبر فيقول: اللهم العن مبغضي محمد وآل محمد، وأما الديك فيقول: اذكروا الله ياغافلين، وأما الضفدع فيقول: سبحان المعبود في لجج البحار، وأما الحمار فيقول: اللهم العن العشار، وأما الفرس فيقول: إذا التقى الصفان سبوح قدوس رب الملائكة والروح، وأما الزرزور فيقول: اللهم إني أسألك قوت يوم بيوم يارازق، وأما الدراج فيقول: الرحمن على العرش استوى، قال: فأسلم اليهود وحسن إسلامهم .

وروي عن جعفر بن محمد الصادق عن أبيه عن جده عن الحسين بن علي قال: إذا صاح النسر قال: يابن آدم، عِشْ ما شئت آخره الموت، وإذا صاح العقاب قال: في البعد من الناس أنس، وإذا صاح القنبر قال: إلهي العن مبغضي آل محمد، وإذا صاح الخطاف، قرأ: الحمد لله رب العالمين، وعد الضالين كما يمد القارىء.

قوله تعالى : ﴿وَأُوتِينَا مَنْ كُلِ شِيءَ﴾، يُوتى الأنبياء والملوك، قال ابن عباس: من أمر الدنيا والآخرة. وقال مقاتل: يعني النبوة والملك وتسخير الجن والشياطين والرياح، ﴿إِنْ هذا لهو الفضل المبين﴾، الزيادة الظاهرة على ما أعطي غيرنا. وروى أن سليمان عليه السلام أعطي ملك مشارق الأرض ومغاربها، فملك سبعمائة سنة وستة أشهر، ملك جميع أهل الدنيا من الجن والإنس والدواب والطير والسباع(١)، وأعطى على ذلك منطق كل شيء، وفي زمانه صنعت الصنائع العجيبة(٢).

قوله عزّ وجلّ : ﴿وحُشر لسليمان جنوده من الجن والإنس والطير ﴾ في مسير له، ﴿فهم يُوزَعُون ﴾، فهم يكفون. قال قتادة: كان على كل صنف من جنوده وزعة ترد [أولاها على أخراها] (٣) لئلا يتقدموا في المسير، والوازع الحابس، وهو النقيب. وقال مقاتل: يوزعون يساقون،

 <sup>(</sup>١) في هامش نسخة و أ »: قوله: ملك جميع أهل الدنيا.. فيه نظر، لأنه عليه السلام ما علم بلقيس ولا ملكها إلا من الهدهد بعدماً أخبره به، إلا أن نقول: ملك بعد ذلك الزمان والله أعلم.

<sup>(</sup>٢) أخرجه الحاكم في المستدرك: ٥٨٨/٢، عن جعفر بن محمد، وقال الذهبي: هذا باطل.

<sup>(</sup>٣) في (ب): أولها على آخرها .

### حَتَّى إِذَا أَتَوَا عَلَى وَادِ ٱلنَّمْلِ قَالَتْ نَمْلَةٌ يَثَأَيُّهَا ٱلنَّمْلُ ٱدْخُلُواْ مَسَكِنَكُمْ لَا يَعْطِمُنَّكُمْ سُلَيْمَانُ وَجُنُودُهُ, وَهُمْ لَا يَشْعُرُونَ ۞

وقال السدي: يوقفون. وقيل: يجمعون. وأصل الوزع الكف والمنع.

قال محمد بن كعب القرظي: كان معسكر سليمان مائة فرسخ، خمسة وعشرون منها للإنس، وخمسة وعشرون للجن، وخمسة وعشرون للوحش، وخمسة وعشرون للطير، وكان له ألف بيت من قوارير على الخشب، فيها ثلثائة صريحة (١)، وسبعمائة سرية فيأمر الريح العاصف فترفعه، ويأمر الرخاء فتسير به، وأوحى الله إليه وهو يسير بين السماء والأرض: إني قد زدت في ملكك أنه لا يتكلم أحد من الخلائق بشيء إلا جاءت به الريح، فأخبرتك (٢).

قوله عزّ وجلّ : ﴿حتى إذا أتوا على وادِ النّمل﴾، روي عن وهب بن منبه عن كعب قال: كان سليمان إذا ركب حمل أهله وحدمه وحشمه، وقد اتخذ مطابخ ومخابز (٣) يُحمل فيها تنانير الحديد وقدور عظام، يسع كل قدر عشر جزائر وقد اتخذ ميادين للدواب أمامه، فيطبخ الطباخون، ويخبز الخبازون، وتجري الدواب بين يديه بين السماء والأرض، والريح تهوي بهم، فسار من اصطخر إلى اليمن فسلك مدينة رسول الله عليه عنه فقال سليمان: هذه دار هجرة نبي في آخر الزمان، طوبى لمن آمن به وطوبى لمن اتبعه، ورأى حول البيت أصناماً تُعبد من دون الله فلما جاوز سليمان البيت بكى البيت، / فأوحى الله إلى البيت ما يبكيك؟ فقال: يارب أبكاني أن هذا نبي من أنبيائك وقوم من أوليائك مرّوا علي فلم يبطوا و لم يصلوا عندي، والأصنام تُعبد حولي من دونك فأوحى الله أن لا تبك، فإني سوف أملؤك وجوهاً سُجَّداً، وأنزل فيك قرآناً جديداً وأبعث منك نبياً في آخر الزمان أحب أنبيائي إليّ، وأجعل فيك عمّاراً من خلقي يعبدونني، وأفرض على عبادي فريضة يذفون إليك ذفيف النسور إلى وكرها، ويحنون إليك حنين الناقة إلى ولدها والحمامة إلى بيضتها، وأطهرك من الأوثان وعبدة الشياطين (٤). ثم مضى سليمان حتى مرّ بوادي السدير وادٍ من الطائف، فأتى على وادى النمل، هكذا قال كعب: إنه وادٍ بالطائف.

وقال قتادة ومقاتل: هو أرض بالشام. وقيل: واد كان يسكنه الجن، وأولئك النمل مراكبهم(٥).

<sup>(</sup>۱) بمعنی منکوحة .

<sup>(</sup>٢) أخرجه الحاكم في المستدرك عن محمد بن كعب قال: بلغنا أن سليمان.. ٨٩/٢ وهو ضعيف.

<sup>(</sup>٣) ساقط من ﴿ أَ ﴾ .

<sup>(</sup>٤) هذه الرواية وأمثالها من الاسرائيليات التي كان يحدث بها وهب وكعب، وليس في ذلك نص صحيح تقوم به الحجة .

<sup>(</sup>٥) قال الحافظ ابن كثير: (٣٦٠/٣): دومن قال من المفسرين إن هذا الوادي كان بأرض الشام أو بغيره، وإن هذه التملة كانت =

فَنَبَسَّمَ ضَاحِكًا مِّن قَوْلِهَا وَقَالَ رَبِّ أَوْزِعْنِيَ أَنْ أَشْكُرَ نِعْمَتَكَ ٱلَّتِيَ أَنْعَمْتَ عَلَى وَلَا عَلَى اللَّهِ اللَّهُ وَأَدْخِلْنِي بِرَحْمَتِكَ فِي عِبَادِكَ وَعَلَى وَلِدَيْ بِرَحْمَتِكَ فِي عِبَادِكَ الصَّلِحِينَ فَي عِبَادِكَ الصَّلِحِينَ فَي عِبَادِكَ الصَّلِحِينَ فَي عِبَادِكَ الصَّلِحِينَ اللَّهُ اللللْمُ اللَّهُ اللللْمُ الللْمُ الللْمُ الللللْمُ الللْمُ الللْمُ اللَّهُ الللْمُ اللْمُلْمُ الللْمُ الللللْمُ اللَّهُ الللْمُ اللَّهُ اللْمُلْمُ اللَّهُ الللْمُ الللْمُ الللْمُ ا

وقال نوف الحميري: كان نمل ذلك الوادي أمثال الذباب<sup>(١)</sup>. وقيل: كالبخاتي. والمشهور: أنه النمل الصغير. وقال الشعبي: كانت تلك النملة ذات جناحين. وقيل: كانت نملة عرجاء فنادت :

وقالت غلة: يا أيها النمل ادخلوا مساكنكم، ولم تقل: ادخلن، لأنه لما جعل لهم قولاً كالآدميين خوطبوا بخطاب الآدميين، ولا يحطِمَنكم، لا يكسرتكم، وسليمان وجنوده، والحطم الكسر، وهم لا يشعرون، فسمع سليمان قولها، وكان لا يتكلم خلق إلا حملت الريح ذلك فألقته في مسامع سليمان. قال مقاتل: سمع سليمان كلامها من ثلاثة أميال، قال الضحاك: كان اسمها جرمى (٢).

فإن قيل: كيف يتصور الحطم من سليمان وجنوده وكانت الريح تحمل سليمان وجنوده على بساط بين السماء والأرض؟

قيل: كان جنوده ركباناً وفيهم مشاة على الأرض تطوى لهم .

وقيل: يحتمل أن يكون هذا قبل تسخير الله الريح لسليمان .

قال أهل التفسير: علم النمل أن سليمان نبي ليس فيه جبرية وظلم .

ومعنى الآية: أنكم لو لم تدخلوا مساكنكم وطؤوكم و لم يشعروا بكم. ويروى أن سليمان لما بلغ وادي النمل حبس جنوده حتى دخل النمل بيوتهم .

قوله عزّ وجلّ : ﴿ فتبسم ضاحكاً من قولها ﴾، قال الزجاج: أكثر ضحك الأنبياء التبسم. وقوله ﴿ ضاحكاً ﴾، أي: متبسماً. قيل: كان أوله التبسم وآخره الضحك.

أخبرنا عبدالواحد المليحي، أخبرنا أحمد بن عبدالله النعيمي، أخبرنا محمد بن يوسف، حدثنا محمد بن إسماعيل، حدثنا يحيى بن سليمان، حدثني بن وهب، أخبرنا عمرو، هو بن الحارث، أخبرنا النضر،

<sup>=</sup> ذات جناحين كالذباب، أو غير ذلك من الأقاويل فلا حاصل لها، .

<sup>(</sup>١) قال ابن كتير في الموضع نفسه: وهكذا رأيته مضبوطاً بالياء المثناة من تحت، وإنما هو بالباء الموحدة، وذلك تصحيف، والله أعلم. والغرض: أن سليمان عليه السلام فهم قولها وتبسم ضاحكاً من ذلك، وهذا أمر عظيم جداً .

<sup>(</sup>٢) لا طائل من البحث في صفات هذه النملة واسمها، ولا خبر في ذلك عن الرسول عَلَيْكُ يصار إليه، وحسبنا ما أخبرنا الله . تعالى به من كلام النملة وفهم سليمان له وما في ذلك من دلالة. والله أعلم .

#### وَتَفَقَّدَ ٱلطَّيْرَفَقَالَ مَالِي لَآ أَرَى ٱلْهُدَهُدَأُمْ كَانَمِنَ ٱلْعَكَآبِيِينَ

حدثه عن سليمان بن يسار، عن عائشة قالت: ما رأيت رسول الله عَلَيْكُ مستجمعاً قط ضاحكاً حتى أرى منه لَهَوَاتِه، إنما كان يتبسم(١).

أخبرنا عبدالله بن عبدالصمد الجوزجاني، أخبرنا أبو القاسم الخزاعي، أخبرنا الهيثم بن كليب، حدثنا أبو عيسى، حدثنا قتيبة بن سعيد، حدثنا ابن لهيعة عن عبدالله بن المغيرة عن عبد الله بن الحارث بن جَزْء قال: ما رأيتُ أحداً أكثر تبسماً من رسول الله عَيْسَةً (٢).

قال مقاتل: كان ضحك سليمان من قول النملة تعجباً، لأن الإنسان إذا رأى مالا عهد له به تعجب وضحك، ثم حمد سليمان ربَّه على ما أنعم عليه .

﴿ وقال رَبِّ أُوزَعني ﴾ ألهمني، ﴿ أَنْ أشكر نعمتَك التي أنعمتَ علي وعلى والديَّ وأن أعملَ صالحاً ترضاه، وأدخلني برحمتك في عبادك الصالحين ﴾ أي: أدخلني في جملتهم، وأثبت اسمي مع أسمائهم واحشرني في زمرتهم، قال ابن عباس: يريد مع إبراهيم، وإسماعيل، وإسحاق، ويعقوب، ومن بعدهم من النبين. وقيل: أدخلني الجنة برحمتك مع عبادك الصالحين.

قوله عزّ وجلّ : ﴿ وَتَفَقَّدُ الطّيرَ ﴾ أي: طلبها وبحث عنها، والتفقد: طلب ما فُقِد، ومعنى الآية: طلب ما فقد من الطير، ﴿ فقال مالي لا أرى الهدهد ﴾ أي: ما للهدهد لا أراه؟. تقول العرب: ما لي أراك كثيباً؟ أي: مالك؟ والهدهد: طائر معروف. وكان سبب تفقده الهدهد وسؤاله عنه، قيل: إخلاله بالنوبة، وذلك أن سليمان كان إذا نزل منزلاً يظله وجندَه الطيرُ من الشمس، فأصابته الشمس من موضع الهدهد، فنظر فرآه خالياً .

وروي عن ابن عباس: أن الهدهد كان دليل سليمان على الماء وكان يعرف موضع الماء ويرى الماء تحت الأرض، كما يرى في الزجاجة، ويعرف قربه وبعده فينقر الأرض، ثم تجيء الشياطين فيسلخونه ويستخرجون الماء.

قال سعيد بن جبير: لما ذكر ابن عباس هذا قال له نافع بن الأزرق: ياوصاف انظر ما تقول، إن الصبي منّا يضع الفخ ويحثو عليه التراب، فيجيء الهدهد ولا يبصر الفخ حتى يقع في عنقه،

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري في التفسير، باب: (فلما رأوه عارضاً مستقبل أوديتهم): ٥٧٨/٨، ومسلم في صلاة الاستسقاء، باب التعوذ عند رؤية الريح، برقم (٨٩٩): ٦١٦/٢-٢١٧، وذكره المصنف في مصابيح السنة: ١٠٧٣/١ .

<sup>(</sup>٢) أخرجه الترمذي في المناقب، باب في بشاشة النبي عليه: ١٢٤/١، وقال: «هذا حديث غريب». وقد روي عن يزيد ابن أبي حبيب عن عبدالله بن الحارث بن جزء مثل هذا» . وأخرجه الإمام أحمد في المسند: ١٩٠/٤، وذكره المصنف في مصابيح السنة برقم (٣٦٨٦) .

هه/ب

#### لَأُعَذِّبَنَّهُ مَعَذَابَ الشَكِدِيدًا أَوْلَأَاذْ بَحَنَّهُ وَأَوْلِيَأْتِينِّي بِسُلْطَنِ مُبِينٍ ٥٠٠

فقال له ابن عباس: ويحك إن القدر إذا جاء حال دون البصر. وفي رواية: إذا نزل القضاء والقدر ذهب اللب وعمي البصر<sup>(۱)</sup>.

فنزل سليمان منزلاً فاحتاج إلى الماء فطلبوا فلم يجدوا، فتفقد الهدهد ليدل على الماء، فقال: مالي لا أرى الهدهد، على تقدير أنه مع جنوده، وهو لا يراه، ثم أدركه الشك في غيبته، فقال: ﴿أُم كَانَ مِن الْغَائِبِينَ ﴾، يعني أكان من الغائبين؟ والميم صلة، وقيل: «أم» بمعنى «بل»، ثم أوعده على غيبته، فقال:

ولأعذّبنا عذاباً شديداً واختلفوا في العذاب الذي أوعده به، فأظهر الأقاويل أن ينتف ريشه وذنبه ويلقيه في الشمس ممعطاً، لا يمتنع من النمل ولا من هوام الأرض (٢). وقال مقاتل بن حيان: لأطلينه بالقطران ولأشمسنة. وقيل: لأودعنه القفص. وقيل: لأفرقن بينه وبين إلفه. وقيل: لأحبسنة مع ضده. وأو لأذبحنه لأقطعن حلقه، وأو لَيأتيني بسلطانٍ مبين، بحجة بينة في غيبته، وعذر ظاهر، قرأ ابن كثير: وليأتينني بنونين، الأولى / مشددة، وقرأ الآخرون بنون واحدة مشددة.

وكان سبب غيبة الهدهد على ما ذكره العلماء (٣): أن سليمان لما فرغ من بناء بيت المقدس عزم على الحروج إلى أرض الحرم، فتجهز للمسير، واستصحب من الجن والإنس والشياطين والطيور والوحوش ما بلغ معسكره مائة فرسخ، فحملهم الريح، فلما وافى الحرم أقام به ما شاء الله أن يقيم، وكان ينحر كل يوم بمقامه بمكة خمسة آلاف ناقة ويذبح خمسة آلاف ثور وعشرين ألف شاة (٤)، وقال لمن حضره من أشراف قومه: إن هذا مكان يخرج منه نبي عربي صفته كذا وكذا، يعطى النصر على جميع من ناوأه، وتبلغ هيبته مسيرة شهر، القريب والبعيد عنده في الحق سواء، لا تأخذه في الله لومة لائم. قالوا فبأي دين يدين يانبي الله؟ قال: يدين بدين الحنيفية، فطوبي لمن أدركه وآمن به، فقالوا: كم بيننا وبين خروجه يانبي الله؟ قال مقدار ألف عام فليبلغ الشاهد منكم الغائب، فإنه سيّد الأنبياء وخاتم الرسل، قال: فأقام بمكة حتى قضى نسكه، ثم خرج من مكة صباحاً، وسار نحو اليمن فوافى صنعاء وقت الزوال، وذلك مسيرة شهر، فرأى أرضاً حسناء تزهو خضرتها فأحب

<sup>(</sup>١) أخرجه الحاكم: ٢٠٥/٢\_٤٠٦ وصححه على شرط الشيخين، والطبري: ١٤٤/١٩، وعزاه السيوطي لابن أبي شيبة، وعبد ابن حميد، وابن المنذر، وابن أبي حاتم. انظر: الدر المنثور: ٣٤٨/٦.

<sup>(</sup>٢) اعتمد الطبري هذا القول ولم يذكر غيره: ١٤٦/١٩، وانظر: الدر المنثور: ٣٤٩/٦ـ.٥٥، تفسير ابن كثير: ٣٦١/٣.

<sup>(</sup>٣) ما ذكره المصنف عن العلماء ظاهر أنه من الأخبار التي لا سند لها وهي بهذه التفصيلات غريبة .

<sup>(</sup>٤) في (ب): كبش.

النزول بها ليصلي ويتغدى، فلما نزل قال الهدهد: إن سليمان قد اشتغل بالنزول فأرتفع نحو السماء فأنظر إلى طول الدنيا وعرضها، ففعل ذلك، فنظر يميناً وشمالاً، فرأى بستاناً لبلقيس، فمال إلى الخضرة فوقع فيه فإذا هو بهدهد فهبط عليه، وكان اسم هذهد سليمان «يعفور» واسم هدهد اليمن «عنفير»، فقال عنفير اليمن ليعفور سليمان: من أين أقبلت وأين تريد؟ قال: أقبلت من الشام مع صاحبي سليمان ابن داود. فقال: ومن سليمان؟ قال ملك الجن والإنس والشياطين والطير والوحوش والرياح، فمن أين أنت؟ قال: أنا من هذه البلاد، قال: ومن ملكها؟ قال: امرأة يقال لها بلقيس، وإن لصاحبكم ملكاً عظيماً ولكن ليس ملك بلقيس دونه، فإنها ملكة اليمن كلها، وتحت يدها إثنا عشر ألف(١) قائد، تحت يد كل قائد مائة ألف مقاتل، فهل أنت منطلق معى حتى تنظر إلى ملكها؟ قال: أحاف أن يتفقدني سليمان في وقت الصلاة إذا احتاج إلى الماء، قال الهدهد اليماني: إن صاحبك يسره أن تأتيه بخبر هذه الملكة، فانطلق معه ونظر إلى بلقيس وملكها، وما رجع إلى سليمان إلا في وقت العصر. قال: فلما نزل سليمان ودخل عليه وقت الصلاة وكان نزل على غير ماء، فسأل الإنس والجن والشياطين عن الماء فلم يعلموا، فتفقد الطير، ففقد الهدهد، فدعا عريف الطير ـ وهو النسر \_ فسأله عن الهدهد، فقال: أصلح الله الملك، ما أدري أين هو، وما أرسلته مكاناً، فغضب عند ذلك سليمان، وقال: ﴿لأعذبته عذاباً شديداً ﴾ الآية. ثم دعا العقاب سيد الطير فقال: على بالهدهد الساعة، فرفع العقاب نفسه دون السماء حتى الترق بالهواء فنظر إلى الدنيا كالقصعة بين يدي أحدكم ثم التفت يميناً وشمالاً فإذا هو بالهدهد مقبلاً من نحو اليمن، فانقضّ العقاب نحوه يريده، فلما رأى الهدهد ذلك علم أن العقاب يقصده بسوء فناشده، فقال: بحق الله الذي قوّاك وأقدرك على إلا رحمتني و لم تتعرض لي بسوء، قال: فولَّى عنه العقاب، وقال له: ويلك تُكلتك أمك، إن نبى الله قد حلف أن يعذبك أو يذبحك، ثم طارا متوجهين نحو سليمان، فلما انتهيا إلى المعسكر تلقاه النسر والطير، فقالوا له: ويلك أين غبت في يومك هذا؟ ولقد توعدك نبى الله، وأحبراه بما قال، فقال الهدهد: أوَ ما استثنى رسول الله؟ قالوا: بلي، قال: «أَوْ ليأتينّي بسلطان مبين»، قال: فنجوت إذاً، ثم طار العقاب والهدهد حتى أتيا سليمان وكان قاعداً على كرسيه، فقال العقاب قد أتيتك به يانبي الله، فلما قرب الهدهد رفع رأسه وأرحى ذنبه وجناحيه يجرهما على الأرض تواضعاً لسليمان، فلما دنا منه أخذ برأسه فمده إليه وقال: أين كنت؟ لأعذبنّك عذاباً شديداً، فقال الهدهد: يانبي الله اذكر وقوفك بين يدي الله تعالى، فلما سمع سليمان ذلك ارتعد وعفا عنه، ثم سأله فقال: ما الذي أبطأ بك عني؟ فقال الهدهد ما أخبر الله عنه في قوله :

<sup>(</sup>۱) ساقط من «أ».

#### فَمَكَثَ غَيْرَ بَعِيدِ فَقَالَ أَحَطَتُ بِمَالَمْ تَحِطْ بِهِ وَجِثْتُكَ مِن سَبَإِبِنَاإِيقِينٍ إِنِّ وَجَدتُ ٱمْرَأَةً تَمْلِكُهُمْ وَأُوتِيَتْ مِن كُلِّ شَيْءٍ وَلَمَا عَرْشُ عَظِيمٌ اللهِ اللهِ اللهِ ال

وهما لغتان، وغير بعيد، قرأ عاصم ويعقوب: وفمكث بفتح الكاف، وقرأ الآخرون بضمها وهما لغتان، وغير بعيد، أي: غير طويل، وفقال أحطت بما لم تُحِطْ به، والإحاطة: العلم بالشيء من جميع جهاته، يقول: علمت ما لم تعلم، وبلغت ما لم تبلغه أنت ولا جنودك، (وجئتك من سبأ)، قرأ أبو عمرو، والبزي عن ابن كثير من (سبأ) [و (لسبأ) في سورة سبأ، مفتوحة الهمزة، وقرأ القواص عن ابن كثير] ساكنة بلا همزة، وقرأ الآخرون بالاجراء، فمن لم يجره جعله اسم البلد، ومن أجراه جعله اسم رجل، فقد جاء في الحديث أن النبي عَيَالِتُهُ سئل عن سبأ فقال: «كان رجلاً له عشرة من البنين تَيامَنَ منهم ستة وتشاءم أربعة ("). (بنبأ)، بخبر، (يقين)، فقال سليمان: وما ذاك؟ قال:

﴿إِنِّي وجدتُ امرأةً تَمْلِكُهُم ﴾، وكان اسمها بلقيس بنت شراحيل، من نسل يعرب بن قحطان، وكان أبوها ملكاً عظيم الشأن، قد ولد له أربعون ملكاً هو آخرهم، وكان يملك أرض اليمن كلها، وكان يقول لملوك الأطراف: ليس أحد منكم كفؤاً لي، وأبى أن يتزوج فيهم، فزوجوه امرأة من الجن يقال لها ريحانه بنت السكن، فولدت له بلقيس، [ولم يكن له ولد غيرها، وجاء في الحديث: إن أحد أبوي بلقيس كان جنياً (٣). فلما مات أبو بلقيس] (٤) طمعت في الملك فطلبت من قومها أن يبايعوها فأطاعها قوم وعصاها قوم آخرون، فملكوا عليهم رجلاً، وافترقوا فرقتين، كل فرقة استولت على طرف من أرض اليمن، ثم إن الرجل الذي ملكوه أساء السيرة في أهل مملكته حتى كان يمد يده إلى حرم رعيته ويفجر بهن، فأراد قومه خلعه فلم يقدروا عليه، فلما رأت ذلك بلقيس

<sup>(</sup>١) ما بين القوسين ساقط من «أ».

<sup>(</sup>٢) أخرجه الترمذي في تفسير سورة سبأ: ٩٨٨-٩٨، وقال: هذا حديث غريب حسن، واختصره أبو داود في الحروف والقراءات: ٨/٦، عن فروة بن مسيك، وأخرجه الطبري في التفسير: ٧٢/٢٦/١، والإمام أحمد في المسند: ٣١٧/١، والأمام أحمد في المسند: ١١٧/١، وأخرجه أيضاً ابن أبي حاتم والحاكم وصححه من حديث ابن عباس، وله روايات في بعضها ضعف ينجبر بتعدد الطرق . انظر: فتح الباري: ٥٣٥/٥، مجمع الزوائد: ٩٤/٧، تفسير ابن كثير: ٥٣١/٣-٥٣١، والإصابة في تمييز الصحابة لابن حجر، ترجمة «فروة بن مسيك»: ٣٦٩/٥ حيث أشار إلى الحديث وقال: «أخرجه ابن سعد، وأبو داود والترمذي، وابن السكن مطولاً ومختصراً»، زاد المسير: ١٦٥/٦ مع حاشية المحقق .

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير، وأبو الشيخ في «العظمة»، وابن مردويه، وابن عساكر، عن أبي هريرة مرفوعاً. قال ابن كثير: «هذا حديث غريب وفي سنده ضعف»، انظر: الدر المنثور: ٣٥١/٦، البداي والنهاية لابن كثير: ٢١/٢ .

<sup>(</sup>٤) ما بين القوسين ساقط من «أ».

# وَجَدتُهَا وَقُوْمَهَا يَسْجُدُونَ لِلشَّمْسِمِن دُونِ ٱللَّهِ وَزَيَّنَ لَهُمُ ٱلشَّيْطَانُ أَعْمَا لَهُمْ فَصَدَّهُمْ عَنِ ٱلسَّيلِ فَهُمْ لَا يَهْ تَدُونَ نَ

70/أ أدركتها الغيرة فأرسلت إليه / تعرض نفسها عليه، فأجابها الملك، وقال: ما منعني أن أبتدئك بالخطبة إلاّ اليأس منك، فقالت لا أرغب عنك، كفو كريم، فاجمع رجال قومي واخطبني إليهم، فجمعهم وخطبها إليهم، فقالوا: لا نراها تفعل هذا، فقال لهم: إنها ابتدأتني فأنا أحب أن تسمعوا قولها فجاؤوها، فذكروا لها، فقالت: نعم أحببت الولد. فزوجوها منه، فلما زفت إليه خرجت في أناس كثير من حشمها، فلما جاءته سقته الخمر حتى سكر، ثم جزت رأسه وانصرفت من الليل إلى منزلها، فلما أصبح الناس رأوا الملك قتيلاً ورأسه منصوب على باب دارها، فعلموا أن تلك المناكحة كانت مكراً وخديعة منها، فاجتمعوا إليها وقالوا: أنت بهذا الملك أحق من غيرك، فملكوها(١).

أخبرنا عبدالواحد المليحي، أخبرنا أحمد بن عبدالله النعيمي، أخبرنا محمد بن يوسف، أخبرنا محمد بن إسماعيل، أخبرنا عثمان بن الهيثم، أخبرنا عوف، عن الحسن، عن أبي بكرة رضي الله عنه قال: لما بلغ رسولَ الله عَلَيْظُةُ أن أهل فارس ملَّكوا عليهم بنت كسرى قال: «لن يفلح قوم ولَّوا أمرهم امرأة» (٢).

قوله تعالى : ﴿وَأُوتِيتَ مَنْ كُلِ شِيءَ﴾، يحتاج إليه الملوك من الآلة والعدة، ﴿وَهَا عُرْشُ عظيم﴾، سرير ضخم كان مضروباً من الذهب مكللاً بالدر والياقوت الأحمر والزبرجد الأخضر، وقوائمه من الياقوت والزمرد، وعليه سبعة أبيات على كل بيت باب مغلق.

قال ابن عباس: كان عرش بلقيس ثلاثين ذراعاً في ثلاثين ذراعاً، وطوله في السماء ثلاثون ذراعاً. وقال مقاتل: كان طوله ثمانين ذراعاً وطوله في السماء (٣) ثمانين ذراعاً.

وقيل: كان طوله ثمانين ذراعاً وعرضه أربعين ذراعاً وارتفاعه ثلاثين ذراعاً .

﴿وَجَدَتُهَا وَقُومَهَا يَسْجَدُونَ لَلشَّمْسُ مَنْ دُونَ اللهِ وَزِيَّنَ لَهُمَ الشَّيْطَانَ أَعْمَالُهُمْ فَصَدَّهُمْ عَنَ السَّيْلُ فَهُمْ لَا يَهْتُدُونَ﴾ .

١) أشار الحافظ ابن كثير إلى هذه القصة وعزاها للثعلبي وغيره. انظر: البداية والنهاية: ٢١/٢.

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري في المغازي، باب كتاب النبي عَلَيْكُ إلى كسرى وقيصر: ١٢٦/٨، والمصنف في شرح السنة: ٧٦/١٠. وقال: «اتفقوا على أن المرأة لا تصلح أن تكون إماماً ولا قاضياً، لأن الإمام يحتاج إلى الحزوج لإقامة أمر الجهاد، والقيام بأمور المسلمين، والقاضي يحتاج إلى البروز لفصل الخصومات، والمرأة عورة لا تصلح للبروز، وتعجز لضعفها عن القيام بأكثر الأمور، ولأن المرأة ناقصة، والإمامة والقضاء من كال الولايات، فلا يصلح لها إلا الكامل من الرجال...».

<sup>(</sup>٣) في «ب»: الهواء .

أَلَّا يَسَّجُدُواْ لِلَّهِ ٱلَّذِى يُخْرِجُ ٱلْخَبْءَ فِ ٱلسَّمَاوَتِ وَٱلْأَرْضِ وَيَعْلَمُ مَا تَخْفُونَ وَمَا تُعْلِنُونَ ۞ ٱللَّهُ لَآ إِلَهَ إِلَّا هُورَبُ ٱلْعَرْشِ ٱلْعَظِيمِ ﴿ ۞ ۞ ۞ قَالَ سَنَظُرُ أَصَدَقْتَ أَمْ كُنتَ مِنَ ٱلْكَاذِبِينَ ۞

﴿ أَلاّ يَسْجَدُوا ﴾ ، قرأ أبو جعفر والكسائي: « أَلاّ يسجدُوا » بالتخفيف، وإذا وقفوا يقفون «ألا يا»: ألا يأثم ثم يبتدئون: «اسجدوا»، على معنى: ألاّ ياهؤلاء اسجدوا، وجعلوه أمراً من عند الله مستأنفاً، وحذفوا هؤلاء اكتفاءً بدلالة «يا» عليها، وذكر بعضهم سماعاً من العرب: ألاّ يا ارجمونا، يريدون ألاً ياقوم، وقال الأخطل:

أَلاَ يَا ٱسْلَمِي يَاهِنْدُ هِنْدَ يَنِي بَكْرِ وَإِنْ كَانَ حَيَّانَا عِدًا آخِرَ الدَّهْرِ(١)

يريد: ألا يا اسلمي ياهند، وعلى هذا يكون قوله «ألاً» كلاماً معترضاً من غَير القصة، إما من الهدهد، وإما من سليمان. قال أبو عبيدة: هذا أمر من الله مستأنف يعني: يا أيها الناس اسجدوا .

وقرأ الآخرون: «ألا يسجدوا» بالتشديد، بمعنى: وزين لهم الشيطان أعمالهم لئلا يسجدوا، ﴿ اللَّهُ عَلَى الْحَبْءَ ﴾، أي: الخفي الخبّأ، ﴿ في السموات والأرض ﴾، أي: ما حبأت .

قال أكثر المفسرين: خبء السماء: المطر، وخبء الأرض: النبات.

وفي قراءة عبد الله : « يخرج الحبء من السموات والأرض »، و«من» و«في» يتعاقبان، تقول العرب: لأستخرجن العلم فيكم، يريد: منكم .

وقيل: معنى «الخبء» الغيب، يريد: يعلم غيب السموات والأرض.

﴿ وَيَعْلَمُ مَا تُخْفُونَ وَمَا تُعْلِنُونَ ﴾، قرأ الكسائي، وحفص، عن عاصم: بالتاء فيهما، لأن أول الآية خطاب على قراءة الكسائي بتخفيف ألاً، وقرأ الآخرون بالياء .

﴿ الله لا إله إلا هو ربُّ العرشِ العظيم ﴾، أي: هو المستحقُّ للعبادة والسجود لا غيره. وعرش ملكة سبأ وإن كان عظيماً فهو صغير حقير في جنب عرشه عزّ وجلّ، تم هاهنا كلام الهدهد، فلما فرغ الهدهد من كلامه .

وقال ، سليمان للهدهد: وسننظر أصدقت ، فيما أخبرت، وأم كنت من الكاذبين ؟ فدلَّهم الهدهد على الماء، فاحتفروا الركايا(٢)، وروي الناس والدواب، ثم كتب سليمان كتاباً: من عبدالله سليمان بن داود إلى بلقيس ملكة سبأ: بسم الله الرحمن الرحيم، السلام على من اتبع الهدى،

<sup>(</sup>١) البيت في لسان العرب مادة (عدا)، واستشهد به الطبري أيضاً: ١٤٩/١٩ .

<sup>(</sup>٢) الركايا: جمع رَكِيَّة، وهي البئر .

### ٱذْهَب بِكِتَنبِي هَكذَا فَأَلْقِه إِلَيْمِ مُمَّ تَوَلَّ عَنْهُمْ فَأَنظُرْ مَاذَا يَرْجِعُونَ ۞ قَالَتْ يَكَأَيُّهَا ٱذْهَب بِكِتَنبِي هَكذَا فَأَلْقِهُ إِلَيْمِ مُنْ تَوَلَّ عَنْهُمْ فَأَنظُرْ مَاذَا يَرْجِعُونَ ۞ قَالَتْ يَكَأَيُّهَا ٱذْهَا يُرْجِعُونَ ۞ قَالَتْ يَكَأَيُّهَا الْمَلَوُّ الِنِّ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهُمْ فَيَ اللَّهُ عَلَيْهُمْ فَانْظُرُ مَاذَا يَرْجِعُونَ ۞ قَالَتْ يَكَأَيُّهُمْ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُمْ فَانْظُرُ مَا ذَا يَرْجِعُونَ ۞ قَالَتْ يَكَأَيُّهُمْ اللَّهُ اللَّهِ عَلَيْهُمْ فَانْظُرُ مَا ذَا يَرْجِعُونَ ۞ قَالَتْ يَكَأَيُّهُمْ اللَّهُ عَلَيْهُمْ فَانْظُرُ مَا ذَا يَرْجِعُونَ اللَّهُ عَلَيْهُمْ فَالْتُلْكُمُ اللَّهُ عَلَيْهُمْ فَانْظُرُ مَا ذَا يَرْجِعُونَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُمْ اللَّهُ عَلَيْهُمْ اللَّهُ الْمُؤْلِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْلَهُ اللَّهُ اللِي اللْعُلِي اللَّهُ اللَّالِمُ الللْمُ اللَّالِمُ اللَّا اللللْمُ اللَّهُ الللْمُلْمُ ال

أما بعد: فلا تعلوا علي وآتوني مسلمين. قال ابن جريج لم يزد سليمان على ما قص الله في كتابه. وقال قتادة: وكذلك الأنبياء كانت تكتب جُمَلاً لا يطيلون ولا يكثرون. فلما كتب الكتاب طبعه بالمسك وختمه بخاتمه. فقال للهدهد:

واذهب بكتابي هذا فَأَلْقِه إليهم، قرأ أبو عمرو، وعاصم، وحمزة: ساكنة الهاء، ويختلسها أبو جعفر، ويعقوب وقالون كسراً، [والآخرون بالإشباع كسراً]، وثم تول عنهم، تنح عنهم فكن قريباً منهم، وفانظر ماذا يرجعون، يردون من الجواب. وقال ابن زيد: في الآية تقديم وتأخير مجازها: اذهب بكتابي هذا فألقه إليهم فانظر ماذا يرجعون، ثم تول عنهم، أي: انصرف إلي، فأخذ الهدهد الكتاب فأتى به إلى بلقيس، وكانت بأرض يقال لها «مأرب» من صنعاء على ثلاثة أيام، فوافاها في قصرها وقد غلقت الأبواب، وكانت إذا رقدت غلقت الأبواب وأخذت المفاتيح فوضعتها تحت رأسها، فأتاها الهدهد وهي نائمة مستلقية على قفاها، فألقى الكتاب على نحرها، هذا قول قتادة .

وقال مقاتل: حمل الهدهد الكتاب بمنقاره حتى وقف على رأس المرأة وحولها القادة والجنود فرفرف ساعة والناس ينظرون إليه، حتى رفعت المرأة رأسها فألقى الكتاب في حِجْرها.

وقال ابن منبه، وابن زيد: كانت لها كوة مستقبلة الشمس تقع الشمس فيها حين تطلع، فإذا نظرت إليها سجدت لها، فجاء الهدهد الكوة فسدها بجناحيه فارتفعت الشمس ولم تعلم، فلما استبطأت الشمس قامت تنظر، فرمى بالصحيفة إليها، فأخذت بلقيس الكتاب، وكانت قارئة، فلما رأت الخاتم أرعدت وخضعت لأن ملك سليمان كان في خاتمه، وعرفت أن الذي أرسل الكتاب إليها أعظم مَلِكاً منها، فقرأت الكتاب، وتأخر الهدهد غير بعيد، فجاءت حتى قعدت على سرير مملكتها وجمعت الملاً من قومها، وهم اثنا عشر ألف قائد مع كل قائد مائة ألف مقاتل. وعن ابن عباس قال: كان مع بلقيس مائة ألف [قيل، مع كل قيل مائة ألف](١)، والقيل الملك دون الملك عباس قال: كان مع بلقيس مائة ألف أهل / مشورتها ثلثائة وثلاثة عشر رجلاً كل رجل منهم على عشرة آلاف، قال: فجاؤوا وأخذوا مجالسهم(٢).

﴿قالت ﴾، لهم بلقيس: ﴿يا أيها الملائه، وهم أشراف الناس وكبراؤهم ﴿إِنِّي أَلْقَيَ إِلِّي كتاب

۲۰/ب

<sup>(</sup>١) ما بين القوسين ساقط من ﴿ أَ ﴾ .

<sup>(</sup>٢) انظر الأقوال السالفة في الدر المنثور: ٣٥٣/٣٥٣/٦.

إِنَّهُ وَمِن سُلَيْمَنَ وَإِنَّهُ وَبِسْمِ ٱللّهِ ٱلرَّحْمَنِ ٱلرَّحِيمِ نَ ٱلْآتَعَلُواْ عَلَى وَأَتُونِ مُسْلِمِينَ وَلَا الْمَلُواْ اَفْتُونِي فَا أَمْرِى مَا كُنتُ قَاطِعَةً أَمُّ الْحَتَّى تَشْهَدُونِ عَ قَالُوا فَوْ وَالْمَدُونِ عَنَ قَالُوا فَوْ وَوَالْمَدُونِ فَا أَمْرِى مَا كُنتُ قَاطِعَةً أَمُّ الْحَتَى اللّهَ الْمُدُونِ عَنَا اللّهُ الللللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّه

كريم، قال عطاء والضحاك: سمته كريماً لأنه كان مختوماً. وروى ابن جريج عن عطاء عن ابن عباس عن النبي عليه قال: «كرامة الكتاب ختمه»<sup>(۱)</sup>، وقال قتادة ومقاتل: «كتاب كريم» أي: حسن، وهو اختيار الزجاج، وقال: حسن ما فيه، وروي عن ابن عباس: «كريم»، أي: شريف لشرف صاحبه، وقيل: سمته كريماً لأنه كان مصدراً ببسم الله الرحمن الرحيم<sup>(۱)</sup>، ثم بينت ممن الكتاب فقالت:

﴿إِنَّهُ مِن سَلِّيمَانَ﴾، وبينت المكتوب فقالت: ﴿وَإِنَّهُ بَسُمُ اللهُ الرَّحْمَ الرَّحِيمِ ﴾.

﴿ أَلاَّ تَعَلُّوا عَلَيْ ﴾، قال ابن عباس: أي: لا تتكبروا عليّ. وقيل: لا تتعظموا ولا تترفعوا عليّ. معناه: لا تمتنعوا من الإجابة، فإنَّ ترك الإجابة من العلو والتكبر، ﴿ وأُتُونِي مسلمين ﴾، مؤمنين طائعين. قيل: هو من الإسلام، وقيل: هو من الاستسلام.

﴿ قَالَتْ يَا أَيُهَا اللَّهُ أَفْتُونِي فِي أَمْرِي ﴾، أشيروا على فيما عرض لي، وأجيبوني فيما أشاوركم فيه، ﴿ مَا كُنتُ قَاطَعَةً ﴾، قاضيةً وفاصلةً، ﴿ أَمْراً حتى تشهدون ﴾، [أي: تحضرون] (٣).

وقالواك، مجيبين لها: ونحن أولوا قوقك، في القتال، ووأولوا بأس شديدك، عند الحرب، قال مقاتل: أرادوا بالقوة كثرة العدد، وبالبأس الشديد الشجاعة، وهذا تعريض منهم بالقتال إنْ أمرتهم بذلك، ثم قالوا: ووالأمر إليك، أيتها الملكة في القتال وتركه، وفأنظري، من الرأي، هماذا تأمرين، تجدينا لأمرك مطيعين:

﴿قَالَتَ ﴾، بلقيس مجيبة لهم عن التعريض للقتال: ﴿إِنَّ الملوك إذا دخلوا قرية ﴾، عنوة،

<sup>(</sup>۱) رواه الطبراني في «الأوسط» من رواية محمد بن مروان، وهو السدي الصغير، عن ابن جريج، عن عطاء، عن ابن عباس، وأخرجه القضاعي في مسند البيهقي. ومحمد بن مروان متروك . انظر: الكافي الشاف ص (١٢٥)، مجمع الزوائد: ٩٩/٨ .

<sup>(</sup>٢) أخرج هذه الأقوال الطبري في التفسير: ١٥٣/١٩.

<sup>(</sup>٣) ما بين القوسين ساقط من (أ).

#### وَإِنِّي مُرْسِلَةُ إِلَيْمِ بِهَدِيَّةِ فَنَاظِرَةُ إِمَيرَجِعُ ٱلْمُرْسَلُونَ ٢

﴿أَفْسَدُوهَا﴾، خرَّبُوهَا، ﴿وَجَعَلُوا أَعَزَةَ أَهُلُهَا أَذَلَهُ﴾، أي: أَهَانُوا أَشْرَافُهَا وكبراءِهَا، كي يستقيم لهم الأمر، تحذِّرهم مسير سليمان إليهم ودخوله بلادهم، وتناهى الخبر عنها هاهنا، فصدّق الله قولها فقال: ﴿وكذلك يفعلون﴾، أي: كما قالت هي يفعلون .

ثم قالت: ﴿وَإِنِّي مُرْسِلَةُ إِلَيْهُم بَهْدِيةٌ ﴾، والهدية هي: العطية على طريق الملاطفة. وذلك أن بلقيس كانت امرأة لبيبة قد سيست وساست، فقالت للملأ من قومها: إني مُرسِلة إليهم، أي: إلى سليمان وقومه، بهدية أصانِعُه بها عن ملكي وأختبره بها أملِكُ هو أم نبي؟ فإن يكن ملكاً قبل الهدية وانصرف، وإن كان نبياً لم يقبل الهدية ولم يُرْضِه منّا إلاّ أن نتبعه على دينه، فذلك قوله تعالى : ﴿فناظرةٌ بِمُ يرجعُ المُرسِلُونِ ﴾، [فأهدت إليه](١) وصفاء ووصائف، قال ابن عباس(٢): ألبستهم لباساً واحداً كي لا يُعْرف ذكر من أنثى. وقال مجاهد: ألبس الغلمان لباس الجواري وألبس الجواري لباس الغلمان.

واختلفوا في عددهم، فقال ابن عباس: مائة وصيف ومائة وصيفة (٣)، وقال مجاهد: [ومقاتل](١): مائتا غلام ومائتا جارية .

وقال قتادة، وسعيد بن جبير: أرسلت إليه بلبنة من ذهب في حرير وديباج.

وقال ثابت البناني: أهدت إليه صفائح الذهب في أوعية الديباج. وقيل: كانت أربع لبنات من ذهب.

وقال وهب وغيره: عمدت بلقيس إلى خمسمائة غلام وخمسمائة جارية، فألبست الغلمان لباسَ الجواري، وجعلت في سواعدهم أساور من ذهب، وفي أعناقهم أطواقاً من ذهب وفي آذانهم أقراطاً وشنوفاً مرصّعات بأنواع الجواهر، وألبست الجواري لباس الغلمان؛ الأقبية والمناطق، وحملت الجواري على خمسمائة رمكة (٤)، والغلمان على خمسمائة برذون، على كل فرس لجام من ذهب مرصع بالجواهر وغواشيها من الديباج الملون، وبعثت إليه خمسمائة لبنة من ذهب وخمسمائة لبنة من فضة،

<sup>(</sup>١) ما بين القوسين ساقط من «أ».

<sup>(</sup>٢) بعد أن عرض ابن كثير لهذه الروايات التي ساقها البغوي قال: (٣٦٤/٣) (والله أعلم أكان ذلك أم لا؟ وأكثره مأخوذ من الاسرائيليات، وقال الشيخ محمد أبو شهبة : وأي ملك في الدنيا يتسع لفرش تسع فراسخ بلبنات الذهب والفضة؟!! وفي رواية وهب ما يدل على الأصل الذي جاءت منه هذه المرويات، وأن من روى ذلك من السلف فإنما أخذه عن مسلمة أهل الكتاب وما كان أجدر كتب التفسير أن تنزه عن مثل هذا اللغو والخرافات التي تدسست إلى الرواية الإسلامية فأساءت إليها .

<sup>(</sup>٣) الوصيفة: الجارية .

<sup>(</sup>٤) أنثى البغال .

وتاجاً مكللاً بالدر والياقوت المرتفع، وأرسلت إليه المسك والعنبر والعود الألنجوج، وعمدت إلى حقة فجعلت فيها درة ثمينة غير مثقوبة وخرزة جزعية مثقوبة معوجة الثقب، ودعت رجلاً من أشراف قومها يقال له المنذر بن عمرو، وضمت إليه، رجالاً من قومها أصحاب رأي وعقل، وكتبت معه كتاباً بنسخة الهدية، وقالت فيه: إن كنتَ نبياً فميز بين الوصائف والوصفاء، وأخبر بما في الحقة قبل أن تفتحها، واثقب الدر ثقباً مستوياً، وأدخل خيطاً في الخرزة المثقوبة من غير علاج إنس ولا جن .

وأمرت بلقيس الغلمان، فقالت: إذا كلمكم سليمان فكلموه بكلام تأنيث وتخنيث يشبه كلام النساء، وأمرت الجواري أن يكلمنه بكلام فيه غلظ يشبه كلام الرجال .

ثم قالت للرسول: انظر إلى الرجل إذا دخلت عليه فإن نظر إليك نظر غضب فاعلم أنه ملك ولا يهولنك منظره، فإنّا أعزّ منه، وإن رأيت الرجل بشاشاً لطيفاً فاعلم أنه نبي مرسل فتفهّم قوله، ورد الجواب .

فانطلق الرسول بالهدايا، وأقبل الهدهد مسرعاً إلى سليمان فأخيره الخبر كله، فأمر سليمان الجنّ أن يضربوا لبنات الذهب ولبنات الفضة ففعلوا، ثم أمرهم أن يبسطوا من موضعه الذي هو فيه إلى تسعة فراسخ ميداناً واحداً بلبنات الذهب والفضة، وأن يجعلوا حول الميدان حائطاً، شُرفها من الذهب والفضة، ثم قال: أي الدواب أحسن مما رأيتم في البر والبحر؟ قالوا: يانبي الله إنا رأينا دواباً في بحر كذا وكذا منقطة مختلفة ألوانها لها أجنحة وأعراف ونواص، فقال: علي بها الساعة، فأتوا بها، فقال: علي بها الساعة، فأتوا بها، فقال: شدُّوها عن يمين الميدان وعن يساره على لبنات الذهب والفضة، وألقُوا لها علوفتها فيها، ثم قال للجن: علي بأولادكم، فاجتمع خلق كثير، فأقامهم على يمين الميدان ويساره، ثم قعد سليمان في مجلسه على سريره، ووضع له أربعة آلاف كرسي عن يمينه ومثلها عن يساره، وأمر الشياطين أن يصطفوا صفوفاً فراسخ، وأمر الإنس فاصطفوا فراسخ وأمر الوحوش والسباع والهوام والطير، فاصطفوا فراسخ عن يمينه وعن يساره. فلما دنا القوم من الميدان / ونظروا إلى ملك سليمان ورأوا الاواب التي لم تر أعينهم مثلها تروث على لَمِن الذهب والفضة، تقاصرت أنفسهم ورموا بما معهم من الهدايا، وفي بعض الروايات [أن سليمان] أن لم بفرش الميدان بلبنات الذهب والفضة أمرهم من الميدان بلبنات الذهب والفضة أمرهم من الميدان بلبنات الذهب والفضة أمرهم المينات وكل الأرض مفروشة خافوا أن يتهموا بذلك فطرحوا ما معهم في ذلك المكان، فلما رأوا الشياطين نظروا إلى منظر عجيب، ففزعوا، فقالت لهم الشياطين: جُوزوا فلا بأس عليكم، فكانوا الشياطين نظروا إلى منظر عجيب، ففزعوا، فقالت لهم الشياطين: جُوزوا فلا بأس عليكم، فكانوا

<sup>(</sup>١) ما بين القوسين ساقط من ﴿ أَ ﴾ .

# فَلَمَّاجَآءَ سُلَيْمَنَ قَالَ أَتُمِدُّونَنِ بِمَالِ فَمَآءَ اتَننِ اللهُ خَيْرُ مِمَّآءَ اتَنكُم بَلُ أَنتُم

يمرون على كردوس كردوس من الجن والإنس والطير والهوام والسباع والوحوش، حتى وقفوا بين يدي سليمان، فنظر إليهم سليمان نظراً حسناً بوجه طلق، وقال: ما وراء كم؟ فأخبره رئيس القوم بما جاؤوا له، وأعطاه كتاب الملكة، فنظر فيه، ثم قال: أين الحقة؟ فأتى بها فحركها، وجاء جبريل فأخبره بما في الحقة، فقال: إن فيها درة ثمينة غير مثقوبة، وجزعة مثقوبة معوجة الثقب، فقال الرسول: صدقت، فاثقب الدرة، وأدخل الخيط في الخرزة، فقال سليمان: من لي بثقبها فسأل سليمان الإنس ثم الجن، فلم يكن عندهم علم ذلك، ثم سأل الشياطين، فقالوا: نرسل إلى الأرضة فجاءت الأرضة فأخذت شعرة في فيها. فدخلت فيها حتى خرجت من الجانب الآخر، فقال لها سليمان: ما حاجتك؟ فقالت: تصيّر رزقي في الشجرة، فقال لك ذلك.

وروي أنه جاءت دودة تكون في الصفصاف فقالت: أنا أدخل الخيط في الثقب على أن يكون رزقي في الصفصاف، فجعل لها ذلك، فأخذت الخيط بفيها ودخلت الثقب وخرجت من الجانب الآخر.

ثم قال: من لهذه الخرزة فيسلكها في الخيط؟ فقالت دودة بيضاء أنا لها يارسول الله فأخذت الدودة الخيط في فيها ودخلت الثقب حتى خرجت من الجانب الآخر، فقال سليمان: ما حاجتك؟ فقالت: تجعل رزقي في الفواكه، قال: لك ذلك، ثم ميّز بين الجواري والغلمان، بأن أمرهم أن يغسلوا وجوههم وأيديهم، فجعلت الجارية تأخذ الماء من الآنية بإحدى يديها ثم تجعله على اليد الأخرى ثم تضرب به الوجه، والغلام كما يأخذه من الآنية يضرب به وجهه، وكانت الجارية تصب الماء على بطن ساعدها، والغلام على ظهر الساعد، وكانت الجارية تصب الماء على بطن ساعدها، والغلام على ظهر الساعد، وكانت الجارية تصب الماء على يديه حدراً، فمّيز بينهم بذلك، ثم ردّ سليمان الهدية، كما قال الله تعالى:

﴿فلما جاء سليمان قال أتمِدُّونِ بَمالِ ﴾، قرأ حمزة، ويعقوب: ﴿أَمَدُونِ ﴾ بنون واحدة مشددة وإثبات الياء، وقرأ الآخرون: بنونين خفيفين، ويثبت الياء أهل الحجاز والبصرة، والآخرون يحذفونها، ﴿فما آتاني الله ﴾، أعطاني الله من النبوة والدين والحكمة والملك، ﴿خير ﴾ أفضل، ﴿مما آتاكم بل أنتم بهديتكم تفرحون ﴾، لأنكم أهل مفاخرة بالدنيا ومكاثرة بها، تفرحون بإهداء بعضكم لبعض، فأما أنا فلا أفرح بها، وليست الدنيا من حاجتي، لأن الله تعالى قد مكنني فيها وأعطاني منها ما لم يعط أحداً، ومع ذلك أكرمني بالدين والنبوة، ثم قال للمنذر بن عمرو أمير الوفد:

#### ٱرْجِعْ إِلَيْهِمْ فَلَنَأْنِينَهُم بِجُنُودِلِّا قِبَلَ لَهُمُ بِهَا وَلَنُخْرِجَنَّهُمْ مِّنْهَاۤ أَذِلَّةٌ وَهُمْ صَغِرُونَ ۞ قَالَ يَتَأَيُّهُا ٱلْمَلَوُّا أَيْكُمْ يَأْتِينِي بِعَرْشِهَا قَبْلَ أَن يَأْتُونِ مُسْلِمِينَ ۞

﴿ آرجعْ إليهم ﴾، بالهدية، ﴿ فلنا تينَّهم بجنود لا قِبَلَ لهم ﴾، لا طاقة لهم، ﴿ بها ولنخرجتهم منها ﴾، أي: من أرضهم وبلادهم وهي سبأ، ﴿ أَذَلَةً وهم صاغرون ﴾، ذليلون إن لم يأتوني مسلمين.

قال وهب وغيره من أهل الكتب: فلما رجعت رسل بلقيس إليها من عند سليمان، قالت: قد عرفت \_ والله \_ ما هذا بملك وما لنا به طاقة، فبعثت إلى سليمان إني قادمة عليك بملوك قومي حتى أنظر ما أمرك وما تدعو إليه من دينك، ثم أمرت بعرشها فجعل في آخر سبعة أبيات بعضها في بعض في آخر قصر من سبعة قصور لها، ثم أغلقت دونه الأبواب، ووكلت به حراساً يحفظونه، ثم قالت لمن خلفت على سلطانها: احتفظ بما قِبَلِك وسرير ملكي، لا يخلص إليه أحد ولا يرينه حتى آتيك، ثم أمرت منادياً ينادي في أهل مملكتها يؤذنهم بالرحيل، وشخصت إلى سليمان في اثنى عشر ألف قَيْل من ملوك اليمن، تحت يدي كلِّ قيل ألوفٌ كثيرة .

قال ابن عباس: وكان سليمان رجلاً مهيباً لا يُبْتَدَأ بشيء حتى يكون هو الذي يسأل عنه، فخرج يوماً فجلس على سرير ملكه، فرأى رهجاً قريباً منه، فقال: ما هذا؟ قالوا: بلقيس وقد نزلت منا بهذا المكان، وكان على مسيرة فرسخ من سليمان، قال ابن عباس: وكان بين الكوفة والحيرة قدر فرسخ، فأقبل سليمان حينئذ على جنوده.

وقال يا أيها الملأ أيُكم يأتيني بعرشها قبل أن يأتوني مسلمين، أي: مؤمنين، وقال ابن عباس: طائعين .

واختلفوا في السبب الذي لأجله أمر سليمان بإحضار عرشها، فقال أكثرهم: لأن سليمان علم أنها إن أسلمت يحرم عليه مالها، فأراد أن يأخذ سريرها قبل أن يحرم عليه أخذه بإسلامها(١). وقيل: ليُريها قدرة الله عز وجل وعظم سلطانه في معجزة يأتي بها في عرشها(٢).

<sup>(</sup>١) رواه الطبري (١٩/١٩) عن قتادة .

<sup>(</sup>٢) وهو ما رجحه الطبري: (١٦١/١٩) قال: ليجعل ذلك حجة عليها في نبوته، ويعرّفها بذلك قدرةَ الله وعظيمَ شأنه، أنها خلَّفته في بيت في جوف أبيات، بعضها في جوف بعض، مغلق مقفل عليها، فأخرجه الله من ذلك كله بغير فتح أغلاق وأقفال، حتى أوصله إلى وليه من خلقه، وسلّمه إليه، فكان لها في ذلك أعظم حجة، على حقيقة ما دعاها إليه سليمان، وعلى صدق سليمان فيما أعلمها من نبوته .

وانظر: القرطبي: ٢٠٢/١٣، ابن كثير: ٣٦٤/٣، زاد المسير: ١٧٣/٦.

۰۷/۹۷

قَالَ عِفْرِيتُ مِّنَ ٱلْجِنِّ أَنَا عَالِيكَ بِهِ عَبْلَأَن تَقُومَ مِن مَقَامِكَ وَإِنِي عَلَيْهِ لَقَوِيُّ آمِينُ وَ اللهُ عَالَمُ وَاللهُ عَلَيْهِ لَقَوِيُّ آمِينُ أَلْكَ عَلَيْهِ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ الله

وقال قتادة: لأنه أعجبته صفته لما وصفه الهدهد، فأحب أن يراه(١).

قال ابن زيد: أراد أن يأمر بتنكيره وتغييره ليختبر بذلك عقلها(٢).

وقال عفريت من الجن ، وهو المارد القوي، قال وهب: اسمه كوذي (٣)، وقيل: ذكوان، قال ابن عباس: العفريت الداهية. وقال الضحاك: هو الخبيث. وقال الربيع: الغليظ، قال الفرّاء: القوي الشديد، وقيل: هو صخرة الجني، وكان بمنزلة جبل يضع قدمه عند منتهى طرفه، وأنا ءاتيك به قبل أن تقوم من مقامك ، أي: من مجلسك الذي تقضي فيه، [قال ابن عباس: وكان له كل غداة مجلس يقضي فيه] إلى منتهى النهار، ووإني عليه ، أي: على حمله، ولقوي أمين ، على ما فيه من الجواهر، فقال سليمان: أريد أسرع من هذا.

ف ﴿قَالَ الذي عنده علم من الكتاب ﴾ /، واختلفوا فيه فقال بعضهم (٥): هو جبريل. وقيل: هو ملك من الملائكة أيد الله به نبيه سليمان عليه السلام.

وقال أكثر المفسرين: هو آصف بن برخيا، وكان صدّيقاً يعلم اسم الله الأعظم الذي إذا دُعي به أجاب وإذا سُئل به أعطى .

روى جويبر، ومقاتل، عن الضحاك عن ابن عباس قال: إن آصف قال لسليمان حين صلى: مدّ عينيك حتى ينتهي طرفك، فمدّ سليمان عينيه، فنظر نحو اليمين، ودعا آصف فبعث الله الملائكة فحملوا السرير من تحت الأرض يخدون به خداً حتى انخرقت الأرض بالسرير بين يدي سليمان.

<sup>(</sup>١) ذكره القرطبي عن قتادة أيضاً، انظر: ٢٠٣/١٣ .

<sup>(</sup>٢) أخرجه الطبري: ١٦٠/١٩-١٦١، وانظر: القرطبي: ٢٠٣/١٣، زاد المسير: ١٧٣/٦، وهو مروي عن سعيد بن جبير أيضاً .

 <sup>(</sup>٣) في الطبري عن وهب قال: اسمه كوزن، وليس في ذلك خبر صحيح عن المعصوم عليه ولا فائدة من البحث في معرفة هذا الإسم والله أعلم .

<sup>(</sup>٤) ما بين القوسين ساقط من وأ ، .

<sup>(</sup>٥) انظر هذه الأقوال في: الطبري: ١٦٢/١٩-١٦٣١، الدر المنثور: ٣٦٠/٦-٣٦١، زاد المسير: ١٧٥/٦، ابن كثير: ٣٦٥/٣.

#### قَالَ نَكِرُواْ لَمَا عَرْشَهَا نَنظُرُ أَنْهَ لَدِى آمْرِتَكُونُ مِنَ ٱلَّذِينَ لَا يَمْتَدُونَ ٤

وقال الكلبي: خرّ آصف ساجداً ودعا باسم الله الأعظم فغاب عرشها تحت الأرض حتى نبع عند كرسي سليمان. وقيل: كانت المسافة مقدار شهرين.

واختلفوا في الدعاء [الذي دعا به]<sup>(۱)</sup> آصف، فقال مجاهد، ومقاتل: ياذا الجلال والإكرام. وقال الكلبي: ياحي ياقيوم. وروي ذلك عن عائشة. وروي عن الزهري قال: دعاء الذي عنده علم من الكتاب: يا إلهنا وإله كل شيء إلهاً واحداً لا إله إلا أنت ائتنى بعرشها.

وقال محمد بن المنكدر: إنما هو سليمان، قال له عالم من بني إسرائيل آتاه الله علماً وفهماً : ﴿أَنَا آتِيكَ بِهِ قَبِلِ أَنْ يُرِتِدُّ إِلَيْكَ طُرْفُكُ ﴾، قال سليمان: هات، قال: أنت النبي ابن النبي، وليس أحد أوجه عند الله منك، فإن دعوتَ الله وطلبت إليه كان عندك، فقال: صدقت، ففعل ذلك، فجيء بالعرش في الوقت .

وقوله تعالى : ﴿قَبَلُ أَنْ يُرِتُدُ إِلَيْكُ طُوفُكُ ﴾ ، قال سعيد بن جبير: يعني: من قبل أن يرجع إليك أقصى من ترى، وهو أن يصل إليك من كان منك على مدّ بصرك. قال قتادة: قبل أن يأتيك الشخص من مدّ البصر. وقال مجاهد: يعني إدامة النظر حتى يرتد الطرف خاسئاً. وقال وهب: تمد عينيك فلا ينتهي طرفك إلى مداه، حتى أمثله بين يديك، ﴿فَلَمَا رآه ﴾ يعني: رأى (٢) سليمان العرش، ﴿مستقراً عنده ﴾ ، محمولاً إليه من مأرب إلى (٢) الشام في قدر ازتداد (٣) الطرف، ﴿قال هذا من فضل ربي ليبلوني ءأشكر ﴾ ، نعمته، ﴿أُم أكفرُ ﴾ ، [فلا أشكرها] (٤)، ﴿ومن شكر فإنما لشكر لنفسه ﴾ ، أي: يعود نفع شكره إليه، وهو أن يستوجب به تمام النعمة ودوامها، لأن الشكر يشكر لنفسه ﴾ ، أي: يعود نفع شكره إليه، وهو أن يستوجب به تمام النعمة ودوامها، لأن الشكر يشكر لنفسه الموجودة وصيد النعمة المفقودة، ﴿ومن كفر فإن ربي غني ﴾ ، عن شكره، ﴿كريم ﴾ ،

قوله تعالى : ﴿قال نكّروا لها عرشها﴾، يقول: غيّروا سريرها إلى حال تنكره إذا رأته، قال قتادة ومقاتل: هو أن يزاد فيه وينقص، وروى أنه جعل أسفله أعلاه وأعلاه أسفله، وجعل مكان المجوهر المحضر أحمر، ﴿ننظر أتهتدي﴾، إلى عرشها فتعرفه، ﴿أم تكون من﴾، الجوهر الأحمر أخضر ومكان الأخضر أنها حمل سليمان على ذلك كما ذكره وهب ومحمد بن كعب الجاهلين، ﴿الذين لا يهتدون﴾، إليه، وإنما حمل سليمان على ذلك كما ذكره وهب ومحمد بن كعب

<sup>(</sup>١) ساقط من «ب».

<sup>(</sup>٢) ساقط من ( أ ) .

<sup>(</sup>٣) في ﴿ أَ ﴾: إمداد .

<sup>(</sup>٤) ما بين القوسين ساقط من (ب).

### فَلَمَّاجَآءَتْ قِيلَ أَهَاكَذَاعَ شُكِفَا قَالَتْ كَأَنَّهُ هُوَ وَأُوتِينَا ٱلْعِلْمَوِن قَبْلِهَا وَكُنَّا مُسْلِمِينَ وَ فَكَمَّا مَسْلِمِينَ وَ فَكَمَّا مُسْلِمِينَ مَنْ وَصَدَّهَا مَا كَانَت تَعْبُدُمِن دُونِ ٱللَّهِ إِنَّهَا كَانَتُ مِن قَوْمِ كَنفِرِينَ عَنْ اللَّهِ إِنَّهَا كَانَتُ مِن قَوْمِ كَنفِرِينَ عَنْ

وغيرهما: أن الشياطين خافت أن يتزوجها سليمان فتفشى إليه أسرار الجن وذلك أن أمها كانت جنية، وإذا ولدت له ولداً لا ينفكون من تسخير سليمان وذريته من بعده، فأساؤا الثناء عليها ليزهدوه فيها، وقالوا: إن في عقلها شيئاً وإن رجلها كحافر الحمار وأنها شعراء الساقين فأراد سليمان أن يحتبر عقلها بتنكير عرشها وينظر إلى قدميها ببناء الصرح<sup>(۱)</sup>.

﴿ فلما جاءت قيل أهكذا عرشكِ قالتْ كأنه هو ﴾، قال مقاتل: عرفته لكنها شبهت عليهم كما شبهوا عليها. وقال عكرمة: كانت حكيمة لم تقل: نعم، خوفاً من أن تكذب، ولم تقل: لا، خوفاً من التكذيب، قالت: كأنه هو، فعرف سليمان كال عقلها حيث لم تقر ولم تنكر.

وقيل اشتبه عليها أمر العرش، لأنها تركته في بيت خلف سبعة أبواب مغلقة والمفاتيح معها، وقيل لها: فإنه عرشك فما أغنى عنك إغلاق الأبواب، فقال: ﴿وَأُوتِينَا الْعَلَمِ ﴾، بصحة نبوة سليمان بالآيات المتقدمة من أمر الهدية والرسل، ﴿من قبلها ﴾، من قبل الآية في العرش ﴿وكتا مسلمين ﴾، منقادين طائعين لأمر سليمان.

وقيل قوله: «وأوتينا العلم من قبلها» قاله سليمان، يقول: وأوتينا العلم بالله وبقدرته على ما يشاء من قبل هذه المرأة، وكنّا مسلمين، هذا قول مجاهد(٢).

وقيل: معناه وأوتينا العلم بإسلامها ومجيئها طائعة من قبل مجيئها وكنّا مسلمين طائعين لله عزّ وجلَّ .

قوله عزّ وجلّ : ﴿ وصدّها ما كانت تعبد من دون الله ﴾ أي: منعها ما كانت تعبد من دون الله ، أي: منعها أن تعبد الله ، أي: صدها عبادة الشمس عن التوحيد وعبادة الله ، فعلى هذا التأويل يكون ﴿ ما ﴾ في محل الرفع (٣) .

<sup>(</sup>١) هذه الروايات من الاسرائيليات المكذوبة على أنبياء الله تعالى، قال الحافظ ابن كثير رحمه الله، بعد أن ذكر بعض المرويات في ذلك (٣٦٧/٣): ووالأقرب في مثل هذه السياقات أنها متلقاة عن أهل الكتاب مما وجد في صحفهم من الأوابد والغرائب والعجائب مما كان وما لم يكن، ومما حُرِّف وبُدِّل ونسخ، وقد أغنانا الله سبحانه عن ذلك بما هو أصح منه وأنفع وأوضح وأبلغ، ولله الحمد والمنة».

<sup>(</sup>٢) أخرجه الطبري: ١٦٧/١٩ وهو قول سعيد بن جبير، واستحسنه ابن كثير: ٣٦٦/٣، وأيده بأنها إنما أظهرت الإسلام بعد دخولها إلى الصرح.

<sup>(</sup>٣) انظر: الطبري ١٦٧/١٩، الدر المنثور: ٣٦٢/٦.

قِيلَ لَمَا ٱدْخُلِي ٱلصَّرْحُ فَلَمَّا رَأَتُهُ حَسِبَتُهُ لُجَّةً وَكَشَفَتْ عَن سَاقَيْهَا قَالَ إِنَّهُ وَصَرْحُ فَي مَا اللَّهُ عَلَيْهُ وَلَمْ اللَّهُ عَلَيْهُ وَلَمْ اللَّهُ عَلَيْهُ مَا اللَّهُ عَلَيْهُ وَلَمْ اللَّهُ عَلَيْهُ مَا اللَّهُ عَلَيْهُ وَلَمْ اللَّهُ عَلَيْهُ مَا اللَّهُ عَلَيْهُ وَلَيْهُ مِن اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْعُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَا عَلَا الْمُعَلِّي عَلَيْهُ عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَاهُ عَا عَلَا عَا

وقيل: معناه [صدها عن عبادة الله لا نقصان عقلها كما قالت الجن: إن في عقلها شيئاً، بل كانت تعبد من دون الله](١).

وقيل: معناه وصدها سليمان ما كانت تعبد من دون الله، أي: منعها ذلك وحال بينها وبينه، فيكون محل «ما» نصباً .

﴿ إِنَّهَا كَانَتْ مَن قُومَ كَافَرِينَ ﴾، هذا استئناف، أخبر الله تعالى أنها كانت من قوم يعبدون الشمس، فنشأت بينهم و لم تعرف إلا عبادة الشمس.

قوله عزّ وجلّ : ﴿قيل لها ادْخلي الصرح﴾ الآية، وذلك أن سليمان أراد أن ينظر إلى قدميها وساقيها من غير أن يسألها كشفها، لمّا قالت الشياطين: إن رجليها كحافر الحمار، وهي شعراء الساقين، أمر الشياطين فبنوا له صرحاً أي: قصراً من زجاج، وقيل بيتاً من زجاج كأنه الماء بياضاً، وقيل: الصرح صحن الدار، وأجرى تحته الماء، وألقى فيه كل شيء من دواب البحر السمك والضفادع وغيرهما، ثم وضع سريره في صدره وجلس عليه وعكفت عليه الطير والجن والإنس. وقيل: اتخذ صحناً من قوارير وجعل تحتها تماثيل من الحيتان والضفادع، فكان الواحد إذا رآه ظنه ماء .

وقيل: إنما بنى الصرح ليختبر فهمها كما فعلت هي بالوصفاء والوصائف (٢) فلما جلس على السرير دعا بلقيس، فلما جاءت قيل لها ادخلي الصرح.

<sup>(</sup>١) جاءت العبارة في «ب» هكذا: وصدّها هذا عن عبادة الله ما كانت تعبد من دون الله .

 <sup>(</sup>٢) راجع ما نقلناه عن ابن كثير تعليقاً على هذه الروايات آنفاً .

وقال الطبري: (١٦٩/١٩): (وجائز عندي أن يكون سليمان أمر باتخاذ الصرح للأمرين؛ الذي قاله وهب، والذي قاله محمد بن كعب القرظي، ليختبر عقلها وينظر إلى ساقها وقدمها، ليعرف صحة ما قيل فيها» .

والحق أن سليمان \_ عليه الصلاة والسلام \_ أراد ببنائه الصرح: أن يريها عظمة ملكه وسلطانه، وأن الله \_ سبحانه وتعالى \_ أعطاه من الملك، ومن أسباب العمران والحضارة ما لم يعطها، فضلاً عن النبوة التي هي فوق الملك، والتي دونها أية نعمة، وحاشا لسليمان \_ عليه السلام \_ وهو الذي سأل الله أن يعطيه حكماً يوافق حكمه \_ أي الله، فأوتيه \_ أن يتحايل هذا التحايل، حتى ينظر إلى ما حرم الله عليه، وهما ساقاها، وهو أجل من ذلك وأسمى.

ولولا أنها رأت من سليمان ما كان عليه من الدين المتين، والحلق الرفيع، لما أذعنت إليه لما دعاها إلى الله الواحد الحق، ولما ندمت على ما فرط منها من عبادة الكواكب والشمس، وأسلمت مع سليمان لله رب العالمين .

انظر: الاسرائيليات والموضوعات للشيخ محمد أبو شهبة

1/01

﴿فلما رَأَتُه حسبته لُجةً ﴾ /، وهي معظم الماء، ﴿وكشفت عن ساقيها ﴾، لتخوضه إلى سليمان فنظر سليمان فإذا هي أحسن الناس قدماً وساقاً إلاّ أنها كانت شعراء الساقين، فلما رأى سليمان ذلك صرف بصره عنه وناداها(١)، ﴿قال إنّه صرح ممرد ﴾، مملس مستو، ﴿من قوارير ﴾، وليس ماء، ثم إن سليمان دعاها إلى الإسلام، وكانت قد رأت حال العرش والصرح فأجابت، و﴿قالت ربِّ إني ظلمتُ نفسي ﴾، بالكفر. وقال مقاتل: لما رأت السرير والصرح علمت أن ملك سليمان من الله فقالت: ربِّ إني ظلمت نفسي بعبادة غيرك، ﴿وأسلمتُ مع سليمان الله ربِّ العالمين ﴾،

وقيل: إنها لما بلغت الصرح وظنته لجة، قالت في نفسها: إن سليمان يريد أن يغرقني، وكان القتل على أهون من هذا، فقولها: «ظلمت نفسى» تعنى بذلك الظن.

واختلفوا في أمرها بعد إسلامها، قال عون بن عبدالله : سأل رجل عبدالله بن عتبة: هل تزوجها سليمان؟ قال: انتهى أمرها إلى قولها: أسلمت مع سليمان لله رب العالمين، يعني: لا علم لنا وراء ذلك .

وقال بعضهم: تزوجها، ولما أراد أن يتزوجها كره ما رأى من كثرة شعر ساقيها، فسأل الإنس: ما يذهب هذا؟ قالوا: الموسى، فقالت المرأة: لم تمسني حديدة قط، فكره سليمان الموسى، وقال: إنها تقطع ساقيها، فسأل الجن فقالوا: إنا نحتال لك حيلة حتى تكون كالفضة البيضاء، فاتخذوا النورة والحمام، فكانت النورة والحمامات من يومئذ(٢)، فلما تزوجها سليمان أحبها حباً شديداً، وأقرها على ملكها، وأمر الجن فابتنوا لها بأرض اليمن ثلاثة حصون لم ير الناسُ مثلها ارتفاعاً وحسناً، وهي: سلحين، وبينون، وعمدان. ثم كان سليمان يزورها في كل شهر مرة بعد أن ردها إلى ملكها ويقيم عندها ثلاثة أيام، يبتكر من الشام إلى اليمن، ومن اليمن إلى الشمام، وولدت له فيما ذكر وروي عن وهب قال: زعموا أن بلقيس لما أسلمت قال لها سليمان: اختاري رجلاً من قومك أزوجكه، قالت: ومثلي يانبي الله تنكح الرجال وقد كان لي في قومي من الملك والسلطان ما كان؟ قال: نعم، إنه لا يكون في الإسلام إلا ذلك، ولا ينبغي لك أن تحرّمي ما أحل الله لك، فقالت: زوجني إن كان ولابد من ذلك ذا تُبع ملك همذان فزوجه إياها، ثم ردها إلى اليمن، وسلط زوجها ذا تبع على اليمن، ودعا زوبعة أمير جن اليمن، فقال: اعمل لذي تبع ما إلى اليمن، وسلط زوجها ذا تبع على اليمن، ودعا زوبعة أمير جن اليمن، فقال: اعمل لذي تبع ما

<sup>(</sup>١) ساقط من « أ » .

 <sup>(</sup>٢) هذا وأمثاله من مفتريات يهود الذين يصورون الأنبياء وكأنهم لا هم لهم إلا اللذة والاحتيال لإزالة شعر الساقين إظهاراً للمحاسن وإرواءً للشهوة .

وقد روى ابن أبي شيبة أثراً في ذلك، قال عنه ابن كثير: (٣٦٧/٣) «هو منكر غريب جداً، ولعله من أوهام عطاء بن السائب على ابن عباس، والله أعلم، والأقرب في مثل هذه السياقات أنها متلقاة عن أهل الكتاب مما وجد في صحفهم... .

استعملك فيه، فلم يزل بها ملكاً يعمل له فيها ما أراد حتى مات سليمان، فلما أن حال الحول، وتبينت الجن موت سليمان أقبل رجل منهم فسلك تهامة حتى إذا كان في جوف اليمن صرخ بأعلى صوته: يامعشر الجن إن الملك سليمان قد مات، فارفعوا أيديكم فرفعوا أيديهم وتفرقوا، وانقضى ملك ذي تبع، وملك بلقيس مع ملك سليمان (١).

وقيل: إن الملك وصل إلى سليمان وهو ابن ثلاث عشرة سنة ومات وهو ابن ثلاث وخمسين سنة . قوله عزّ وجلّ : ﴿ولقد أرسلنا إلى ثمودَ أخاهم صالحاً أنِ ﴾، [أي: أن] (٢)، ﴿اعبدوا الله ﴾، وحده، ﴿فإذا هم فريقان ﴾، [مؤمن وكافر] (٢)، ﴿يختصمون ﴾، في الدين، قال مقاتل: واختصامهم ما ذكر في سورة الأعراف: «قال الملأ الذين استكبروا من قومه للذين استضعفوا لمن آمن منهم»، إلى قوله: «يا صالح ائتِنَا بِمَا تَعِدُنا إنْ كنتَ من المرسلين» (الأعراف \_ ٧٥-٧٧).

ف ﴿قَالَ﴾، لَهُم صَالَح، ﴿ياقوم لِمَ تستعجلون بالسيئة﴾، بالبلاء والعقوبة، ﴿قَبَلَ الحسنة﴾، العافية والرحمة، ﴿لُولا﴾، هلا ﴿تستغفرون الله﴾، بالتوبة من كفركم، ﴿لُعلَّكُم ترحمون﴾.

وقالوا آطّيرنا ، أي: تشاءمنا، وأصله: تطيرنا، وبك وبمن معك ، قيل: إنما قالوا ذلك لتفرق كلمتهم. وقيل: لأنه أمسك عنهم المطر في ذلك الوقت وقحطوا، فقالوا: أصابنا هذا الضر والشدة من شؤمك وشؤم أصحابك. وقال طائركم عند الله ، أي: ما يصيبكم من الخير والشر عند الله بأمره، وهو مكتوب عليكم، سمي طائراً لسرعة نزوله بالإنسان، فإنه لا شيء أسرع من قضاء محتوم. قال ابن عباس: الشؤم أتاكم من عند الله لكفركم.

وقيل: طائركم أي: عملكم عند الله، سمي طائراً لسرعة صعوده إلى السماء.

﴿ وَاللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللهُ عَبَالَ عَبَالَ عَبَالَ عَبَالَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ عَبَالًا اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّى اللَّهُ عَلَى اللَّ

<sup>(</sup>١) انظر ما سبق نقلاً عن الحافظ ابن كثير رحمه الله تعليقاً على هذه المرويات.

<sup>(</sup>٢) ما بين القوسين ساقط من «أ».

وَكَانَ فِ ٱلْمَدِينَةِ تِسْعَةُ رَهْطِ يُفْسِدُونَ فِي ٱلْأَرْضِ وَلَا يُصْلِحُونَ فَكَا اللَّهِ الْمُولِيَّةِ اللَّهِ الْمُولِيَّةِ اللَّهِ اللَّهِ الْمُنْ الْمُولِيَّةِ اللَّهِ اللَّهِ الْمُنْ الْمُولِيَّةِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللللِّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللللَّهُ اللللللِّلْمُ الللللْمُ الللللللِّ اللللللللللللِّلْمُ الللللللِّلْمُ اللللِّلْمُ الللللِّ اللللْمُ الللِّلْمُ الللللِّلْمُ اللللِّلْمُ اللللللِّلْمُ الللللِللللِ

قوله تعالى : ﴿وَكَانَ فِي المدينة ﴾ يعني: مدينة ثمود، وهي الحِجْر، ﴿تَسَعَةُ رَهْطٍ ﴾، من أبناء أشرافهم، ﴿يفسدون فِي الأرض ولا يصلحون ﴾، وهم الذين اتفقوا على عقر الناقة، وهم غواة قوم صالح، ورأسهم قدار بن سالف، وهو الذي تولى عقرها، كانوا يعملون بالمعاصي .

وقالوا تقاسموا بالله ، تحالفوا، يقول بعضهم لبعض: أي: احلفوا بالله أيها القوم. وموضع «تقاسموا» جزم على الأمر، وقال قوم: محله نصب على الفعل الماضي، يعني: أنهم تحالفوا وتواثقوا، تقديره: قالوا متقاسمين بالله، ولننيئته أي: لنقتلته بَيَاتاً أي: ليلاً، وواهله أي: وقومه الذين أسلموا معه، وقرأ الأعمش وحمزة والكسائي «لتبيتنه» و«لتقولن» بالتاء فيهما وضم لام الفعل على الخطاب، وقرأ الآخرون بالنون فيهما وفتح لام الفعل، وثم لنقولن لوليه ، أي: لولي دمه، هما شهدنا ، ما حضرنا، ومَهْلِكَ أهله ، أي: إهلاكهم، ولا ندري من قتله، ومَنْ فتح الميم فمعناه هلاك أهله، هوإنا لصادقون ، في قولنا ما شهدنا ذلك .

﴿ومكروا مكراً﴾، غدروا غدراً حين قصدوا تبييت صالح والفتك به، ﴿ومكرنا مكراً﴾، جزيناهم على مكرهم بتعجيل عقوبتهم، ﴿وهم لا يشعرون﴾.

﴿ فانظرْ كيفَ كان عاقبةُ مكرهم أنّا ﴾، قرأ أهل الكوفة «أنا» بفتح الألف رداً على العاقبة، ٥/ب أي: كانت العاقبة أنّا دمرناهم، وقرأ الآخرون: / «إنا» بالكسر على الاستئناف، ﴿ دمرناهم ﴾، أي: أهلكناهم التسعة .

واختلفوا في كيفية هلاكهم، قال ابن عباس رضي الله عنهما: أرسل الله الملائكة تلك الليلة إلى دار صالح يحرسونه، فأتى التسعة دار صالح شاهرين سيوفهم، فرمتهم الملائكة بالحجارة من حيث يرون الحجارة ولا يرون الملائكة، فقتلهم. قال مقاتل: نزلوا في سفح جبل ينظر بعضهم بعضاً ليأتوا دار صالح، فجثم عليهم الجبل فأهلكهم.

﴿وقومهم أجمعين﴾، أهلكهم الله بالصيحة .

﴿ فَتَلَكَ بِيوتُهُم خَاوِيةً ﴾، نصب على الحال أي: خالية، ﴿ بِمَا ظَلْمُوا ﴾، أي: بظلمهم وكفرهم،

فَتِلْكَ بُيُوتُهُمْ خَاوِيةُ بِمَاظَلَمُوا إِن فَالِكَلَايَةُ لِقَوْمِ يَعْلَمُونَ ۞ وَلُوطًا إِذْ قَالَ لِقَوْمِ بِعَ وَأَنْجُ مِنَا اللَّهِ مَنَا اللَّهِ مَنَا اللَّهِ مَنَا اللَّهِ مَنَا اللَّهِ مَنَا اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَنْ أَن اللَّهُ مَنْ أَن اللَّهُ مَنْ أَن اللَّهُ مَنْ أَن اللَّهُ مَن اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَن اللَّهُ مَا اللَّهُ مَن اللَّهُ مَن اللَّهُ مَن اللَّهُ مَن اللَّهُ مَن اللَّهُ مَن اللَّهُ مِن اللَّهُ مَن اللَّهُ مَن اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَن اللَّهُ مِن اللَّهُ مَن اللَّهُ مِن اللَّهُ مَن اللَّهُ مِن اللَّهُ مَن الللَّهُ مَا مُن اللَّهُ مِن اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا مُن اللَّهُ مُن اللَّهُ مَا اللَّهُ مُن اللَّهُ مُن اللَّهُ مُن اللَّهُ مُن اللَّهُ مُن اللَّهُ مَا مُن اللَّهُ مُن اللَّهُ مُن اللَّهُ مُن اللَّهُ مُن اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُن اللَّهُ مُن اللَّهُ مَا مُن اللَّهُ مِن اللَّهُ مِل

﴿إِنَّ فِي ذلك لآية﴾، لعبرة، ﴿لقوم يعلمونَ، قدرتنا .

﴿وَأَنْجِينَا الَّذِينَ آمِنُوا وَكَانُوا يَتَقُونَ﴾، يقال: كان الناجون منهم أربعة آلاف.

قوله تعالى : ﴿ ولوطاً إذْ قال لقومهِ أَتَأْتُونَ الفاحشةَ ﴾ ، وهي الفعلة القبيحة ، ﴿ وأنتم تبصرون ﴾ ، أي: تعلمون أنها فاحشة . وقيل: معناه يرى بعضكم بعضاً وكانوا لا يستترون عُتُوّاً منهم .

﴿ أَئْنَكُم لِتَأْتُونَ الرَّجَالَ شَهُوةً مِن دُونِ النَّسَاءُ بِلَ أَنْتُم قُومٌ تَجْهُلُونَ ﴾ .

﴿ فَمَا كَانَ جُوابَ قُومُهُ إِلاَّ أَنْ قَالُوا أَنْحُرِجُوا آلَ لُوطُ مَنْ قَرِيْتُكُمْ إِنْهُمْ أَنَاسَ يَتَطَهُرُونَ﴾، من أدبار الرجال .

﴿ فَأَنجِينَاهُ وَأَهْلَهُ إِلا أَمْرَأَتُهُ قَدِّرْنَاهَا﴾، قضينا عليها وجعلناها بتقديرنا، ﴿ مَن الغابرين ﴾، أي: الباقين في العذاب .

﴿وأمطرنا عليهم مطرأ﴾، وهو الحجارة، ﴿فساء﴾، فبئس، ﴿مطر المنذَرين﴾ .

قوله تعالى: ﴿قُلُ الْحُمِدُ لللهِ ﴾، هذا خطاب لرسول الله عَلَيْكُ أمر أن يحمد الله على هلاك كفار الأمم الخالية. وقيل: على جميع نعمه. ﴿وسلام على عباده الذين اصطفى ﴾، قال مقاتل: هم الأنبياء والمرسلون(١)، دليله قوله عزّ وجلّ : «وسلام على المرسلين» .

 <sup>(</sup>۱) وهو مروي عن عبدالرحمن بن زید، ورواه أبو صالح عن ابن عباس .
 انظر: زاد المسير: ۱۸٤/٦، ابن كثیر: ۳۷۰/۳ .

أَمَّنْ خَلَقَ السَّمَوَتِ وَالْأَرْضَ وَأَنزَلَ لَكُم مِّنَ السَّمَاءَ مَا أَفَا لَبَيهِ عَدَآيِقَ ذات بَهْ جَهِ مِن السَّمَوَ اللَّهُ مَا اللَّهُ أَن تُنْبِتُواْ شَجَرَهَ أَا وَلَهُ مَّعَ اللَّهِ بَلَهُمْ قَوْمُ وَاللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا الللَّهُ مَا اللَّهُ مَا الللّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا

وقال ابن عباس في رواية أبي مالك هم أصحاب محمد عَيْضَا (١). وقال الكلبي: هم أمة محمد عَيْضًا (١).

وقيل: هم كل المؤمنين من السابقين واللاحقين(٣) .

﴿ اللَّهُ خيرٌ أَمَّا يُشركون ﴾، قرأ أهل البصرة وعاصم: ﴿ يشركون ﴾ بالياء، وقرأ الآخرون بالتاء، عناصب أهل مكة، وفيه إلزام الحجة على المشركين بعد هلاك الكفار، يقول: آلله خير لمن عبده، أم الأصنام لمن عبدها؟ والمعنى: أن الله نجّى مَنْ عَبَدَهَ مِنَ الهلاك، والأصنام لم تُغْنِ شيئاً عن عابديها عند نزول العذاب.

وأمّن حَلَق السموات والأرض ، معناه آلهتكم خير أم الذي خلق السموات والأرض ، وأنزل لكم من السماء ماء ، يعني المطر ، وفأنبتنا به حدائق ؟ بساتين جمع حديقة ، قال الفرّاء: الحديقة البستان المحاط عليه ، فإن لم يكن عليه حائط فليس بحديقة ، (ذات بهجة ، أي: منظر حسن ، والبهجة: الحُسن يبتهج به من يراه ، (ما كان لكم أن تُنبِتُوا شجرَها ، أي: ما ينبغي لكم ، لأنكم لا تقدرون عليها . (أالة مع الله ) استفهام على طريق الإنكار ، أي: هل معه معبود سواه أعانه على صنعه ؟ بل ليس معه إله . (بل هم قوم ) يعني كفار مكة ، (يعدِلُون ) يشركون .

وأمَّن جعَل الأرضَ قراراً ﴾، لا تميد بأهلها، ﴿وجعل خلالها﴾، وسطها(٤) ﴿أنهاراً ﴾، تطرد بالمياه، ﴿وجعل لها رواسي ﴾، جبالاً ثوابت، ﴿وجعل بين البحرين ﴾، العذب والمالح، ﴿حاجزاً ﴾،

<sup>(</sup>١) رواه الطبري عن ابن عباس وسفيان الثوري وهو رواية السدي .

قال ابن كثير: ولا منافاة بينهما، فإنهم إذا كانوا من عباد الله الذين اصطفى، فالأنبياء بطريق الأولى والأحرى، والقصد أن الله تعالى أمر رسوله عَلِيْكُ ومن اتبعه بعد ذكره لهم ما فعل بأوليائه من النجاة والنصر والتأييد، وما أحلَّ بأعدائه من الخزي والنكال والقهر، أن يحمدوه على جميع أفعاله، وأن يسلموا على عباده المصطفين الأخيار .

انظر: الطبري: ٢/٢٠، زاد المسير: ١٨٥/٦، الدر المنثور: ٣٧٠/٦ تفسير ابن كثير: ٣٧٠/٣، معاني القرآن للنحاس: ١٤٣/٥.

<sup>(</sup>٢) انظر: زاد المسير: ١٨٥/٦ فقد عزاه لابن السائب.

<sup>(</sup>٣) فيما روى عطاء عن ابن عباس: أنهم الذين وحَّدوا الله وآمنوا به. انظر: زاد المسير: ١٨٥/٦ ..

<sup>(</sup>٤) ساقط من (١) .

أُمَّن يُجِيبُ ٱلْمُضْطَرُّ إِذَا دَعَاهُ وَيَكُشِفُ ٱلشُّوّءَ وَيَجْعَلُ كُمْ خُلَفَ آءَ ٱلْأَرْضُ أَعَن يَهِ دِيكُمْ خُلَفَ آءَ ٱلْأَرْضِ أَعَن يَهِ دِيكُمْ فِي ظُلُمَاتِ ٱلْبَرِ اللَّهُ مَّعَ ٱللَّهِ قَلِيلًا مَّا لَذَكَ رُون ثَنَ أَمَّن يَهِ دِيكُمْ فِي ظُلُمَاتِ ٱلْبَرِ اللَّهُ عَمَّا اللَّهُ عَمَا اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَمَا اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَمَا اللَّهُ عَلَى اللْعَلَى اللَّهُ عَلَى اللْعَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللْعَلَى اللَّهُ عَلَى اللْعَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللْعَلَى الْعَلَى اللَّهُ عَلَى اللْعَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللللْعَلَى اللَّهُ عَلَى الللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الل

مانعاً لئلا يختلط أحدهما بالآخر، ﴿أَإِلَه مِع الله بِل أَكثرهم لا يعلمون﴾، توحيد ربه وسلطانه . ﴿أُمِّن يُجِيبُ المُضْطَرَّ﴾، المكروب المجهود، ﴿إذا دعاه ويكشفُ السوءَ﴾، الضر(١)، ﴿ويجعَلُكم خلفاء الأدض ﴾، سكانيا سلك ق أمنتُ مآخر مقل عمل أدلاد كخافاه كرمة المتحمل خافاه الحد

خلفاء الأرض، سكانها يهلك قرناً وينشيء آخر. وقيل: يجعل أو لادكم خلفاءكم وقيل: جعلكم خلفاء الجن في الأرض. ﴿أَإِلَهُ مَعَ اللهُ قَلِيلاً مَا تَذَكَّرُونَ﴾، قرأ أبو عمرو بالياء والآخرون بالتاء(٢).

﴿أُمَّن يَهديكُمْ فِي ظلمات البَرِّ والبحر﴾، إذا سافرتم، ﴿ومن يُرسلُ الرياحَ بُشْراً بين يدي رحمته ﴾، أي: قدام المطر، ﴿أَإِله مع الله تعالى الله عمّا يشركون ﴾ .

﴿أُمَّن يبدأُ الْحَلَق ثَم يُعيده﴾، بعد الموت، ﴿ومن يرزقكم من السماء والأرض﴾، أي: من السماء المطر ومن الأرض النبات. ﴿أَإِلّٰه مع الله قُلْ هَاتُوا بُرِهَانَكُم﴾، حجتكم على قولكم أنّ مع الله إلها آخر. ﴿إِن كُنتُم صادقين﴾ .

وقل لا يعلم مَنْ في السموات والأرض الغيبَ إلاّ الله ، نزلت في المشركين حيث سألوا النبي عَيْسَة عن وقت قيام الساعة (٣)، ﴿وما يشعرون أيّان يُبعثون ﴾.

<sup>(</sup>١) ينبّه الله تعالى أنه هو المدعو عند الشدائد، المرجو عند النوازل، كما قال تعالى: «وإذا مستكم الضرُّ في البحر ضلَّ من تدعون إلا إياه» وقال تعالى: «ثم إذا مستكم الضرّ فإليه تجأرون» وهكذا قال هاهنا: «أمن يجيب المضطر إذا دعاه»، أي: من هو الذي لا يلجأ المضطر إلا إليه، والذي لا يكشف ضر المضرورين سواه؟! .

انظر: تفسير ابن كثير: (٣٧١/٣\_٣٧١) وقد ساق جملة أحاديث في هذا المعنى .

 <sup>(</sup>٢) أي: أإله مع الله يقدر على ذلك؟ أو أإله مع الله بعد هذا؟ وقد علم أن الله هو المتفرد بفعل ذلك وحده لا شريك له؟
 «قليلاً ما تذكّرون»، أي: ما أقل تذكرهم فيما يرشدهم إلى الحق ويهديهم إلى الصراط المستقيم .
 انظر: تفسير ابن كثير: ٣٧٢/٣ .

<sup>(</sup>٣) راجع تفسير ابن كثير: ٣٧٣/٣-٣٧٤، عالم الغيب والشهادة في التصور الإسلامي تأليف عثمان جمعة ضميرية ص (٨١-٨١) و (٨٦-٩١).

بَلِٱذَّرَكَ عِلْمُهُمْ فِٱلْآخِرَةِ بَلَهُمْ فِي شَكِّ مِنْهَ أَبَلَهُم مِنْهَا عَمُونَ ﴿ وَقَالَ اللَّهُ مُ وَاللَّهُ مَا مُنْ اللَّهُ مُ وَاللَّهُ اللَّهُ مُ اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّ

وبل آذراك علمُهم ، قرأ أبو جعفر، وابن كثير، وأبو عمرو: «أدرك» على وزن أفعل أي: بلغ ولحق، كما يقال: أدركه علمي إذا لحقه وبلغه، يريد: ما جهلوا في الدنيا وسقط علمه عنهم علمُوه في الآخرة. قال مجاهد: يدرك علمهم، ﴿في الآخرة ﴾، ويعلمونها إذا عاينوها حين لا ينفعهم علمهم. قال مقاتل: بل علموا في الآخرة حين عاينوها ما شكوّا وعمُوا عنه في الدنيا وهو قوله: ﴿بل هم في شك منها ﴾، يعني: هم اليوم في شك من الساعة، وقرأ الآخرون: إبل ادراك ، موصولاً مشدداً مع ألف بعد الدال المشددة، أي: تدارك وتتابع علمهم في الآخرة وتلاحق.

وقيل: معناه اجتمع علمهم في الآخرة أنها كائنة، وهم في شك في وقتهم، فيكون بمعنى الأول . وقيل: هو على طريق الاستفهام، معناه: هل تدارك وتتابع علمهم بذلك في الآخرة؟ أي: لم يتتابع وضل وغاب علمهم به فلم يبلغوه و لم يدركوه، لأن في الاستفهام ضرباً من الجحد يدل عليه .

قراءة ابن عباس «بلى» بإثبات الياء، «أدّارك» بفتح الألف على الاستفهام، أي: لم يدرك، وفي حرف أبيّ «أم تدارك علمهم»، والعرب تضع «بل» موضع «أم» و«أم» موضع «بل» (١)

وجملة القول فيه: أن الله أخبر أنهم إذا بعثوا يوم القيامة يستوي علمهم في الآخرة وما وعدوا فيها من الثواب والعقاب، وإن كانت علومهم مختلفة في الدنيا .

وذكر على بن عيسى أن معنى «بل» هاهنا: «لو» ومعناه: لو أدركوا في الدنيا ما أدركوا في ٨٦/أ الآخرة / لم يشكوا .

قوله عزّ وجلّ : ﴿ بِل هم في شك منها ﴾ ، بل هم اليوم في الدنيا في شك من الساعة. ﴿ بِل هم منها عَمُونَ ﴾ ، جمع عم ، وهو الأعمى القلب. قال الكلبي: يقول هم جهلة بها .

﴿ وقال الذَّين كفروا ﴾، يعني مشركي مكة، ﴿ أَلَذَا كُنَّا تُرَاباً وآباؤنا أَلَنَّا لَمُحْرَجُونَ ﴾، من قبورنا أحياء، قرأ أهل المدينة: ﴿إذا﴾ غير مستفهم، ﴿ أَلَنَّا﴾ بالاستفهام، وقرأ ابن عامر، والكسائي: ﴿ أَإِذَا﴾ بهمزتين، [﴿ أَإِننا﴾ بنونين، وقرأ الآخرون باستفهامها .

﴿لقد وُعدنا هذا ﴾، أي: هذا البعث،](١) ﴿نحن وآباؤنا من قبل ﴾، أي: من قبل محمد،

<sup>(</sup>١) انظر في المعاني والقراءات السابقة: الطبري: ٢٠/٢٠.

<sup>(</sup>٢) ما بين القوسين ساقط من ( أ ) .

قُلْ سِيرُواْ فِي ٱلْأَرْضِ فَأَنظُرُواْ كَيْفَكَانَ عَلِقِبَةُ ٱلْمُجْرِمِينَ ﴿ وَلاَ تَعْزَنْ عَلَيْهِمْ وَلَا تَكُن فِي صَيْقٍ مِّمَا يَمْكُرُونَ ﴿ وَيَقُولُونَ مَتَى هَاذَا ٱلْوَعْدُ إِن كُنتُ مُصلاقِينَ وَلَا تَكُن فِي صَيْقٍ مِّمَا يَمْكُرُونَ ﴿ وَيَقُولُونَ مَتَى هَاذَا ٱلْوَعْدُ إِن كُنتُ مُصلاقِينَ فَلَا عَسَىٰ أَن يَكُونَ رَدِفَ لَكُم بَعْضُ ٱلَّذِي تَسْتَعْجِلُونَ فَيْ وَإِنَّ رَبَّكَ وَإِنَّ رَبَّكَ لَلْهُ مَا ثُكُونَ وَفَضَلِ عَلَى ٱلنَّاسِ وَلَذِكِنَّ أَحَنَ مُرَهُمُ لَا يَشْكُرُونَ فَيْ وَإِنَّ رَبِّكَ لَيَعْلَمُ مَا ثُكِنَ صُدُورُهُمْ وَمَا يُعْلَيُ وَمَا مِنْ عَلَيْهِمُ لَا يَشْكُرُونَ فَيْ وَالْأَرْضِ إِلَّا فِي كِنْكِ مُعْمُ وَيَعْلَيْ وَمَا مِنْ عَلَيْهِمْ وَلَيْ اللَّهُ مَا أَلْأَرْضِ إِلَّا فِي كِنْكِ مُعْمُ اللَّهُ مَا وَكُنْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ مَا السَّمَاءِ وَٱلْأَرْضِ إِلَّا فِي كِنْكِ مُعْمِينٍ فَيْ إِنَّ هَلَا اللَّهُ عَلَى اللَّهُ مَا وَلَا اللَّهُ مَا السَّمَاءِ وَٱلْأَرْضِ إِلَّا فِي كِنْكِ مُعْمُ وَلِي كَنْكِ مُعْمُ وَلِي كَنْ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ وَاللَّهُ مُولِ اللَّهُ عَلَى مُعْمُ وَلِي مُعْمُ وَلِي كُنْكِ مُعْمُ وَلِي كُنْكِ مُنْ اللَّهُ عَلَى مُنْ مَا إِلْمَ الْمُؤْنِ اللَّهُ وَاللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ مُنْ اللَّهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ وَلَا اللَّهُ مُنْ اللَّهُ وَاللَّهُ مُنْ اللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ مُنْ اللَّهُ عَلَولُونَ اللَّهُ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ عَلَيْكُونُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ الللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ مُنْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ عَلَيْكُونُ اللَّهُ وَاللَّهُ مُنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُونَ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْكُونُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ ا

وليس ذلك بشيء ﴿إِن هذا﴾، ما هذا، ﴿إِلا أساطير الأولين﴾، أحاديثهم وأكاذيبهم التي كتبوها . ﴿قُل سيروا في الأرض فانظروا كيف كان عاقبة المجرمين﴾ .

﴿ وَلا تَحْزَنْ عَلَيْهِم ﴾، على تكذيبهم إياك وإعراضهم عنك، ﴿ وَلا تَكُنْ فِي ضيق مما يمكرون ﴾، نزلت في المستهزئين الذين اقتسموا عقاب مكة .

﴿ ويقولون متى هذا الوعد إن كنتم صادقين ﴾ .

﴿ وَقُلْ عَسَى أَنْ يَكُونُ رَدِفَ ﴾، أي: دنا وقرب، ﴿ لَكُم ﴾، وقيل: تَبِعَكم، والمعنى: ردفكم، وأدخل اللام كما أدخل في قوله «لربهم يرهبون» (الأعراف \_ ١٥٤)، قال الفراء: اللام صلة زائدة، كما تقول: نقدته مائة، ونقدت له ﴿ بعضُ الذي تستعجلون ﴾، من العذاب، فحلَّ بهم ذلك يوم بدر.

﴿ وَإِنْ رَبُّكَ لَذُو فَصْلِ عَلَى الناسِ ﴾، قال مقاتل: على أهل مكة حيث لم يعجل عليهم العذاب، ﴿ وَلَكُنَ أَكْثُرُهُم لَا يَشْكُرُونَ ﴾، ذلك .

﴿ وَإِنَّ رَبُّكُ لِيعِلْمُ مَا تَكُنُّ ﴾، مَا تَخْفَى (١)، ﴿ صدورهم ومَا يَعْلَنُونَ ﴾ .

﴿ وَمَا مَنْ عَائِبَةً ﴾، أي: جملة غائبة من مكتوم سرٍ، وخفي أمرٍ، وشيءٍ غائب، ﴿ فِي السماءِ وَالأَرْضِ إِلاّ فِي كتاب مبين ﴾، أي: في اللوح المحفوظ.

﴿إِنَّ هذا القرآن يقص على بني إسرائيل﴾، أي: يبيّن لهم، ﴿أكثر الذي هم فيه يختلفون﴾، من أمر الدين، قال الكلبي: إن أهل الكتاب اختلفوا فيما بينهم فصاروا أحزاباً يطعن بعضهم على

<sup>(</sup>١) ساقط من (أ).

وَإِنَّهُ الْمُدَى وَرَحْمَةُ لِلْمُؤْمِنِينَ ﴿ إِنَّ رَبَّكَ يَقْضِى اللَّهُم بِحُكْمِهِ وَهُوَالْعَرْبِينُ الكُولِيةُ الْمُؤْمِنِينَ ﴿ الْمُولِينَ اللَّهِ إِنَّكَ لَا تُسْمِعُ الْمُؤْنَى وَلَا الْعَلِيمُ اللَّهُ عَلَى اللَّهِ إِنَّكَ عَلَى الْحَقِ الْمُبِينِ ﴿ إِنَّكَ لَا تُسْمِعُ الْمُؤْنَى وَلَا تُسْمِعُ اللَّهِ اللَّهُ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ الللّ

بعض، فنزل القرآن ببيان ما اختلفوا فيه .

﴿ وَإِنْهُ ﴾، يعني القرآن، ﴿ لهدئ ورحمةٌ للمؤمنين ﴾ .

﴿إِنَّ رَبِكَ يَقْضِي﴾، يفصل (١)، ﴿بينهم﴾، أي: بين المختلفين في الدين يوم القيامة، ﴿بحكمه﴾، الحق، ﴿وهو العزيز﴾، المنيع فلا يرد له أمر، ﴿العليم﴾، بأحوالهم فلا يخفى عليه شيء . ﴿فتوكل على الله إنّك على الحق المبين﴾، البيّن .

وَإِنك لا تُسْمِع الموتى ، يعني الكفار، ولا تُسمِع الصمَّ الدعاء ﴾، قرأ ابن كثير: (لا يَسْمَع) بالياء وفتحها وفتح الميم «الصُّمُّ» رفع، وكذلك في سورة الروم، وقرأ الباقون بالتاء وضمها وكسر الميم، «الصُّمُّ» نصب. وإذا ولوا مدبرين ، معرضين .

فإن قيل ما معنى قوله: ﴿وَلُوا مدبرين﴾، وإذا كانوا صماً لا يسمعون (١) سواء ولُّوا أو لم يولوا؟ .

قِيل: ذكره على سبيل التأكيد والمبالغة .

وقيل: الأصم إذا كان حاضراً فقد يسمع برفع الصوت ويفهم بالإشارة، فإذا ولّى لم يسمع ولم يفهم. قال قتادة: الأصم إذا ولى مدبراً ثم ناديته لم يسمع، كذلك الكافر لا يسمع ما يدعى إليه من الإيمان.

ومعنى الآية: أنهم لفرط إعراضهم عما يدعون إليه كالميت الذي لا سبيل إلى إسماعه، والأصم الذي لا يسمع .

﴿ وما أنت بهادي العُمْي ﴾، قرأ الأعمش، وحمزة: «تهدي» بالتاء وفتحها على الفعل «العمي» بنصب الياء هاهنا وفي الروم. وقرأ الآخرون بهادي بالباء على الاسم، «العمي» بكسر الياء، ﴿عن ضلالتهم ﴾، أي: ما أنت بمرشد من أعماه الله عن الهدى وأعمى قلبه عن الإيمان، ﴿إِنْ تُسْمِعُ ﴾، ما تسمع، ﴿إِلاّ من يُؤمنُ بآياتنا ﴾، إلاّ من يصدق بالقرآن أنه من الله، ﴿فهم مسلمون ﴾، مخلصون .

<sup>(</sup>١) ساقط من «أ».

### ﴿ وَإِذَا وَقَعَ ٱلْقَوْلُ عَلَيْمِ مَ أَخْرَجْنَا لَهُمْ دَابَّةً مِّنَ ٱلْأَرْضِ تُكَلِّمُهُمْ أَنَّ ٱلنَّاسَ كَانُواْ بِعَايَدِينَا لَا يُوقِ نُونَ ٢٠٠٠

قوله تعالى : ﴿وَإِذَا وَقَعَ القُولَ عَلَيْهِم﴾، وجب العذاب عليهم، وقال قتادة: إذا غضب الله عليهم، ﴿أخرجنا لهم دابَّةً من الأرض تكلمهم﴾، واختلفوا في كلامها، فقال السدي: تكلمهم ببطلان الأديان سوى دين الإسلام.

وقال بعضهم: كلامها أن تقول لواحدٍ: هذا مؤمن، وتقول لآخر: هذا كافر(١).

وقيل كلامها ما قال الله تعالى: ﴿ أَن الناس كانوا بآياتنا لا يُوقِئُون ﴾ .

قال مقاتل تكلمهم بالعربية، فتقول: إن الناس كانوا بآياتنا لا يوقنون، تخبر الناس أن أهل مكة لم يؤمنوا بالقرآن والبعث .

قرأ أهل الكوفة: «أن الناس» بفتح الألف، أي: بأن الناس، وقرأ الباقون بالكسر على الاستئناف، أي: إن الناس كانوا بآياتنا لا يوقنون قبل خروجها .

قال ابن عمر: وذلك حين لا يؤمر بمعروف ولا ينهي عن منكر<sup>(٢)</sup>.

وقرأ سعيد بن جبير، وعاصم الجحدري، وأبو رجاء العطاردي: «تَكْلمهم» بفتح التاء وتخفيف اللام من «الكُلْم» وهو الجرح.

قال أبو الجوزاء: سألت ابن عباس رضي الله عنهما عن هذه الآية: «تُكلِّمهُم أو تَكْلِمُهم»؟ قال: كل ذلك تفعل، تُكلِّم المؤمن، وتَكْلِمُ الكافر (٣).

أخبرنا أبو عبدالله محمد بن الفضل الخرق، أخبرنا أبو الحسن الطيسفوني، أخبرنا عبدالله بن عمر الجوهري، أخبرنا أحمد بن علي الكشميهني، أخبرنا علي بن حجر، أخبرنا إسماعيل بن جعفر، أخبرنا العلاء بن عبدالرحمن، عن أبيه، عن أبي هريرة أن رسول الله عَيْظِة قال: «بادرُوا بالأعمال ستاً: طلوع الشمس من مغربها، والدخان، والدجال، ودابة الأرض، وخاصة أحدكم، وأمر العامة» (٤).

أخبرنا إسماعيل بن عبدالله، أخبرنا عبدالغافر بن محمد الفارسي، أخبرنا محمد بن عيسى الجلودي، أخبرنا إبراهيم بن محمد بن سفيان، أخبرنا مسلم بن الحجاج، أخبرنا أبو بكر بن أبي شيبة، أخبرنا

<sup>(</sup>١) ذكر أبو حيان القولين في البحر المحيط: ٩٧/٧.

<sup>(</sup>٢) الطبري: ١٤/٢٠، الدر المنثور: ٣٧٧/٦ مِوقوفاً، وروي مرفوعاً عند ابن مردويه .

<sup>(</sup>٣) واستحسنه ابن كثير: (٣٧٥/٣) قال: وهو قول حسن ولا منافاة والله أعلم. وانظر: الدر المنثور: ٣٧٨/٦.

<sup>(</sup>٤) أخرجه مسلم في الفتن، باب في بقية أحاديث الدجال، برقم (٢٩٤٧): ٢٢٦٧/٤، والمصنف في شرح السنة: ٤٤/١٥ .

محمد بن بشر، عن أبي حيان، عن أبي زرعة، عن عبدالله بن عمرو قال: سمعت رسول الله عَلِيْتُكُو: «إن أوّل الآيات خروجاً طلوع الشمس من مغربها، وحروج الدابة على الناس ضحَّى وأيّهما كانت قبل صاحبتها فالأخرى على أثرها قريباً (١) .

وأخبرنا أبو سعيد الشريحي، أخبرنا أبو إسحاق الثعلبي، أخبرنا أبو عبدالله الحسين بن أحمد ابن فنجويه، أخبرنا أبو بكر بن خرجة، أخبرنا محمد بن عبدالله بن سليمان الحضرمي، أخبرنا هشيم ابن حماد، أخبرنا عمرو بن محمد العبقري، عن طلحة بن عمرو، عن عبدالله بن عمير الليثي، عن أبي سريحة الأنصاري عن النبي عَلِيْكُ قال: «يكون للدابة ثلاث خرجات من الدهر، فتخرج خروجاً ٩٥/ب بأقصى اليمن فيفشو ذكرها بالبادية / ولا يدخل ذكرها القرية»، يعنى مكة، «ثم تمكث زماناً طويلاً، ثم تخرج خرجة أخرى قريباً من مكة، فيفشو ذكرها بالبادية، ويدخل ذكرها القرية \_ يعني مكة ــ فبينها الناس يوماً في أعظم المساجد على الله حرمة وأكرمها على الله عزّ وجلّ ــ يعني المسجد الحرام \_ لم يرعهم إلا وهي في ناحية المسجد تدنو وتدنو» كذا قال ابن عمر، وما بين الركن الأسود إلى باب بني مخزوم عن يمين الخارج في وسط من ذلك فارفضّ الناس عنها وثبتت لها عصابة عرفوا أنهم لم يعجزوا الله، فخرجت عليهم تنفض رأسها من التراب فمرت بهم فجلت عن وجوههم حتى تركتها كأنها الكواكب الدرية، ثم ولَّت في الأرض لا يدركها طالب ولا يعجزها هارب، حتى أن الرجل ليقوم فيتعوذ منها بالصلاة فتأتيه من خلفه فتقول: يافلان الآن تصلي؟ فيقبل عليها بوجهه فتسمه في وجهه، فيتجاوز الناس في ديارهم، ويصطحبون في أسفارهم، ويشتركون في الأموال، يُعرف الكافر من المؤمن، فيقال للمؤمن: يامؤمن، ويقال للكافر: ياكافر»(١).

أخبرنا أبو سعيد الشريحي، أخبرنا أبو إسحاق الثعلبي، أخبرني الحسن بن محمد، أخبرنا أبو بكر بن مالك القطيعي، أخبرنا عبد الله بن أحمد بن حنبل، أخبرنا أبي، حدثنا بهز، حدثنا حماد، هو ابن أبي سلمة، أخبرنا على بن زيد، عن أوس بن حالد، عن أبي هريرة أن رسول الله عَيْكُ قال: «تخرج الدابة ومعها عصا موسى وخاتم سليمان، فتجلو وجه المؤمن بالعصا وتحطم (٣) أنف الكافر

أخرجه مسلم في الفتن، باب خروج الدجال (٢٩٤١): ٢٢٦٠/٤، والمصنف في شرح السنة: ٩٣/١٥ .

أخرجه الطبري في التفسير ١٤/٢٠ ـ ١٥ موقوفاً، ورفعه الحاكم: ٤٨٤/٤، قال الذهبي: «وفيه طلحة بن عمرو، ضعفوه وتركه أحمد»، وقال في الميزان: (٣٤٠/٢-٣٤٣): «ضعفه ابن معين وغيره، وقال البخاري وابن المديني: ليس بشيء» . وأخرجه الطيالسي في المسند ص (١٤٤)، وعزاه الهيثمي في المجمع (٧/٨) للطبراني، وزاد السيوطي في الدر (٣٨١/٦) نسبته لعبد بن حميد، وابن المنذر، وابن أبي حاتم، وابن مردويه، والبيهقي في «البعث»، وانظر: الفتح السماوي: . A9Y\_A91/Y

في ﴿ أَ ﴾ تختم.

بالخاتم، حتى أن أهل الخوان ليجتمعون فيقول هذا يامؤمن ويقول هذا ياكافر»(١).

وروي عن على قال: ليست بداية لها ذنب، ولكن لها لحية، كأنه يشير إلى أنه رجل<sup>(٢)</sup> والأكثرون على أنها دابة .

وروى ابن جريج عن أبي الزبير أنه وصف الدابة فقال: رأسها رأس الثور وعينها عين الخنزير، وأذنها أذن فيل، وقرنها قرن أيّل، وصدرها صدر أسد، ولونها لون نمر، وخاصرتها خاصرة هر (٣)، وذنبها ذنب كبش، وقوائمها قوائم بعير، بين كل مفصلين اثنا عشر ذراعاً، ومعها عصا موسى، وخاتم سليمان، فلا يبقى مؤمن إلا نكتته في مسجده بعصا موسى نكتة بيضاء يضيء لها وجهه، ولايبقى كافر إلا نكتت وجهه بخاتم سليمان فيسود لها وجهه، حتى إن الناس يتبايعون في الأسواق: بكم يامؤمن؟ بكم ياكافر؟ ثم تقول له الدابة: يافلان أنت من أهل الجنة، ويافلان أنت من أهل الذار، فذلك قوله عز وجل : ﴿وَإِذَا وقع القول عليهم أخرجنا لهم دابة من الأرض الآية (٤).

أخبرنا أبو سعيد الشريحي، أخبرنا أبو إسحاق الثعلبي، أخبرني عقيل بن محمد الجرجاني الفقيه، أخبرنا أبو الفرج المعافى بن زكريا البغدادي، أخبرنا أبو جعفر محمد بن جرير الطبري، أخبرنا أبو كريب، أخبرنا الأشجعي، عن فضيل بن مرزوق، عن عطية، عن ابن عمر قال: تخرج الدابة من صدع في الصفا كجري الفرس ثلاثة أيام وما خرج ثلثها(٥).

وبه عن محمد بن جرير الطبري قال: حدثني [عصام بن داود] (٢) بن الجراح، حدثنا أبي، حدثنا سفيان بن سعيد، أخبرنا منصور بن المعتمر عن ربعي بن حراش عن حذيفة بن اليمان رضي الله عنه قال: ذكر رسول الله عليه الدابة، قلت: يارسول الله من أين تخرج؟ قال: (من أعظم المساجد حرمة على الله، بينا عيسى يطوف بالبيت ومعه المسلمون إذ تضرب الأرض تحتهم، وتنشق الصفا مما يلي المشعر، وتخرج الدابة من الصفا أول ما يبدر منها رأسها ملمعة ذات وبرٍ وريش، لن يدركها

<sup>(</sup>۱) أخرجه الترمذي في تفسير سورة النمل: ٤٤/٩ وقال: «هذا حديث حسن»، وابن ماجه في الفتن، باب دابة الأرض: ١٣٥١/٢-١٣٥١/٢ والحاكم في المستدرك: ٤٨٥/٤-٤٨٦ وسكت عنه الذهبي، ورواه الإمام أحمد: ٢٩٥/٢، والطبري في التفسير: ١٦/٢٠. وفيه على بن زيد بن جدعان وهو ضعيف .

<sup>(</sup>٢) انظر: ابن كثير ٣٧٧/٣، القرطبي: ٢٣٦/١٣ وروي عنه غير هذا، فقد أخرج ابن أبي حاتم عن النزال بن سبرة قال: قيل لعلي بن أبي طالب: إن ناساً يزعمون أنك دابة الأرض، فقال: والله إن لدابة الأرض ريشاً وزغباً، ومالي ريش ولا زغب، وإن لها لحافر، ومالي من حافر. انظر: الدر المنثور: ٣٨٢/٦.

<sup>(</sup>٣) في ﴿أَ ﴾: بقر .

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن أبي حاتم وابن مردويه، انظر: الدر المنثور ٣٨٣/٦.

<sup>(</sup>٥) أخرجه الطبري: ١٤/٢٠، وعزاه السيوطي (٣٨٢/٦) لعبد بن حميد، وابن أبي حاتم وابن المنذر .

 <sup>(</sup>٦) في « أ »: عاصم بن رواد .

# وَيَوْمَ نَعْشُرُمِن كُلِّ أُمَّةٍ فَوْجَامِّمَن يُكَذِّبُ بِعَاينينَا فَهُمْ يُوزَعُونَ ﴿ حَقَّى إِذَا جَآءُو قَالَ أَكَ نُمُ مَعْمَلُونَ ﴿ حَقِّى إِذَا جَآءُو قَالَ أَكَ نُمُ مَعْمَلُونَ ﴾ جَآءُو قَالَ أَكَ نُمُمْ تَعْمَلُونَ ﴾

طالب ولن يفوتها هارب، تُسمي الناس مؤمناً وكافراً، أما المؤمن فتترك وجهه كأنه كوكب دري وتكتب بين عينيه كافر»<sup>(۱)</sup>.

وروي عن ابن عباس: أنه قرع الصفا بعصاه وهو محرم، وقال: إن الدابة لتسمع قرع عصاي هذه . وعن عبدالله بن عمرو، قال: تخرج الدابة من شعب فيمس رأسها السحاب ورجلاها في الأرض ما حرجتا، فتمر بالإنسان يصلي فتقول: ما الصلاة من حاجتك، فتخطمه (٢) .

وعن ابن عمر قال: تخرج الدابة ليلة جَمْع، والناس يسيرون إلى مِنتَى .

وعن سهيل بن صالح عن أبيه عن أبي هريرة عن النبي عَلِيْكُ قال: «بئس الشعب شعب أجياد»، مرتين أو ثلاثاً، قيل: ولِمَ ذلك يارسول الله؟ قال: «تخرج منه الدابة فتصرخ ثلاث صرخات يسمعها مَنْ بين الحافقين» (٣).

وقال وهب: وجهها وجه رجل وسائر خلقها كخلق الطير، فتخبر من رآها أن أهل مكة كانوا بمحمد والقرآن لا يوقنون (٤).

قوله تعالى : ﴿ويوم نحشر من كل أمة فوجاً ﴾، أي: من كل قرن جماعة، ﴿ممن يكذب بآياتنا ﴾، وليس «من» هاهنا للتبعيض، لأن جميع المكذبين يحشرون، ﴿فهم يوزعون ﴾، يحبس أولهم على آخرهم حتى يجتمعوا ثم يساقون إلى النار .

﴿ حتى إذا جاءُوا﴾، يوم القيامة، ﴿ قال ﴾، الله لهم: ﴿ أَكَذَّبَتُم بِآيَاتِي وَلَم تُحيطُوا بَهَا عَلَماً ﴾، ولم تعرفوها حق معرفتها، ﴿ أَم ماذا كنتم تعملون ﴾، حين لم تفكروا فيها. ومعنى الآية: أكذبتم

<sup>(</sup>۱) أخرجه الطبري: ۱٥/۲۰، وقد تقدم الحديث نفسه من رواية حذيفة بن أسيد، قال الحافظ ابن كثير: (٣٧٦/٣): فرواه ابن جرير من طريقين عن حذيفة بن أسيد موقوفاً، والله أعلم. ورواه من رواية حذيفة بن اليمان مرفوعاً، وأن ذلك في زمان عيسى ابن مريم وهو يطوف. ولكن إسناده لا يصح». وانظر: مجمع الزوائد: ٧/٨، وفيما سبق: /

<sup>(</sup>٢) أخرجه الطبري: ١٦/٢٠، وعزاه السيوطي (٣٨٣/٦) لنعيم بن حماد في «الفتن» عن عمرو بن العاص.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن أبي شيبة في المصنف: ١٨١/١٥، وابن مردويه، والبيهقي في «البعث» والطبراني في «الأوسط». وفيه رباح بن عبيد الله بن عمر، وهو ضعيف. انظر: الدر المنثور: ٣٨٢/٦، مجمع الزوائد: ٧/٨.

<sup>(</sup>٤) ويلاحظ في الروايات الآنفة أن فيها تعارضاً واختلافاً وضعفاً في كثير منها، ولذلك قال أبو حيان في البحر المحيط، (٩٧-٩٦/٦): «واختلفوا في ماهيتها ــ الدابة ــ وشكلها، ومحل خروجها، وعدد خروجها، ومقدار ما تخرج منها، وما تفعل بالناس، وما الذي تخرج به = اختلافاً مضطرباً معارضاً بعضه بعضاً، ويكذب بعضه بعضاً، فاطرحنا ذكره، لأن نقله تسويد للورق بما لا يصح وتضييع لزمان نقله».

وَوَقَعَ ٱلْقَوْلُ عَلَيْهِم بِمَاظُلَمُواْفَهُمْ لَا يَنطِقُونَ اللَّهُ الْمَرْ يَرَوْاْ أَنَّا جَعَلْنَا ٱلْيَلَ لِيَسْكُنُواْفِيهِ وَٱلنَّهَارَ مُبْصِرًا إِن فِي ذَالِكَ لَا يَنتِ لِقَوْمِ يُوَمِّمُونَ اللَّهُ وَيُومَ يُنفَخُ فِي السَّمَونِ فَالسَّمَوَتِ وَمَن فِي ٱلْأَرْضِ إِلَّا مَن شَكَآءَ ٱللَّهُ وَكُلُّ أَتَوْهُ وَيُؤِينَ اللَّهُ وَكُلُّ أَتَوْهُ وَيُؤِينَ اللَّهُ وَيَعْمَ اللَّهُ وَكُلُّ أَتَوْهُ وَيَعْمَ اللَّهُ وَكُلُّ أَتَوْهُ وَيَعْمَ اللَّهُ وَكُلُّ أَتَوْهُ وَيُؤَمِنُونَ اللَّهُ وَكُلُّ أَتَوْهُ وَيُونَا فَي اللَّهُ وَاللَّهُ وَكُلُّ أَتَوْهُ وَيُؤَمِنُونَ اللَّهُ وَكُلُّ أَتَوْهُ وَلَا مَن شَكَآءَ ٱللَّهُ وَكُلُّ أَتَوْهُ وَيُعْمَ اللَّهُ وَكُلُّ أَتَوْهُ وَيُومَ اللَّهُ وَكُلُّ أَتَوْهُ وَكُلُلُونُ اللَّهُ وَكُلُّ أَلَوْهُ وَلَا لَا أَنْ فَا لَا اللَّهُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا لَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا لَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللّهُ اللّ

بآياتي غير عالمين بها، و لم تفكروا في صحيتها بل كذبتم بها جاهلين ؟

﴿ ووقع القول ﴾، وجب العذاب، ﴿ عليهم بما ظلموا ﴾، بما أشركوا، ﴿ فهم لا ينطقون ﴾، قال قتادة: كيف ينطقون ولا يؤذن لهم فيعتذرون » (المرسلات \_ ٣٦)، وقيل: لا ينطقون لأن أفواههم مختومة .

قوله عزّ وجلّ : ﴿ أَلَمْ يَرُوا أَنَا جَعَلْنَا ﴾ ، خلقنا (١) ، ﴿ اللَّيْلُ لَيْسَكُنُوا فِيهُ والنَّهَارِ مَبصراً ﴾ ، مضيئاً (١) يبصر فيه، ﴿ إِنَّ فِي ذلك لآيات. لقوم يؤمنون ﴾ ، يصدقون فيعتبرون .

قوله تعالى : ﴿ويوم ينفخ في الصور ففزع من في السموات ومن في الأرض﴾، والصور قرن ينفخ فيه / إسرافيل، وقال الحسن: الصور هو القرن، وأوّل بعضهم كلامه أن الأرواح تجمع ٢٠/أ في القرن ثم ينفخ فيه فتذهب الأرواح إلى الأجساد فتحيا الأجساد. وقوله: ﴿فَفْرَع مَنْ في السمواتِ ومن في الأرض﴾، أي: فصعق، كما قال في آية أخرى: «فصعق من في السموات ومن في الأرض» (الزمر ــ ٦٨)، أي: ماتوا، والمعنى أنهم يلقى عليهم الفزع إلى أن يموتوا.

وقيل: ينفخ إسرافيل [في الصور] $^{(1)}$  ثلاث نفخات: نفخة الفزع، ونفخة الصعق، ونفخة القيام لرب العالمين $^{(7)}$ .

قوله: ﴿ إِلاَ مَنْ شَاءَ اللهِ ﴾، اختلفوا في هذا الاستثناء، روي عن أبي هريرة أن النبي عَيْظَةُ سأل جبريل عن قوله: ﴿ إِلاَ مَنْ شَاءَ اللهِ ﴾، قال: هم الشهداء متقلدون أسيافهم حول العرش (٤).

وروى سعيد بن جبير، وعطاء عن ابن عباس: هم الشهداء لأنهم أحياء عند ربهم لا يصل

<sup>(</sup>١) ساقط من «أ».

<sup>(</sup>٢) ما بين القوسين ساقط من ( أ ) .

<sup>(</sup>٣) روى الطبري في ذلك حديثاً مطولاً مرفوعاً : ١٩/٢٠ .

<sup>(</sup>٤) عزاه السيوطي في الدر (٢٤٩/٧) لأبي يعلى، والدارقطني في «الأفراد»، وابن المنذر، والحاكم وصححه، وابن مردويه، والبيهقي في «البعث» .

الفزع إليهم(١). وفي بعض الآثار: «الشهداء ثنية الله عزّ وجلّ»(٢)، أي: الذين استثناهم الله تعالى .

وقال الكلبي، ومقاتل: يعني جبريل، ومكائيل، وإسرافيل، وملك الموت، فلا يبقى بعد النفخة إلاّ هؤلاء الأربعة، ثم يقبض الله روح ميكائيل، ثم روح إسرافيل، ثم روح ملك الموت، ثم روح جبريل فيكون آخرهم موتاً جبريل عليه السلام<sup>(٣)</sup>.

ويروى أن الله تعالى يقول لملك الموت: خذ نفس إسرافيل، ثم يقول: من بقى ياملك الموت، فيقول: سبحانك ربي تباركت وتعاليت ياذا الجلال والإكرام، بقى جبريل وميكائيل وملك الموت، فيقول: خذ نفس ميكائيل، فيأخذ نفسه، فيقع كالطود العظيم، فيقول: من بقي؟ فيقول: سبحانك ربي تباركت وتعاليت، بقي جبريل وملك الموت، فيقول: مت ياملك الموت، فيموت، فيقول: ياجبريل من بقي؟ فيقول: تباركت وتعاليت ياذا الجلال والإكرام وجهك الباقي الدائم وجبريل الميت الفاني، قال: ياجبريل لابد من موتك، فيقع ساجداً يخفق بجناحيه فيروى أن فضل خلقه على فضل ميكائيل كالطود العظيم على ظرب من الظراب (٤).

ويروى أنه يبقى مع هؤلاء الأربعة حملة العرش<sup>(ه)</sup>، فيقبض روح جبريل وميكائيل، ثم أرواح حملة العرش، ثم روح إسرافيل، ثم روح ملك الموت .

أخبرنا أبو عبدالله محمد بن الفضل الحرقي، أخبرنا أبو الحسن على بن عبدالله الطيسفوني، أخبرنا عبدالله بن على الجوهري، أخبرنا أحمد بن على الكشميهني، أخبرنا على بن حجر، أخبرنا إسماعيل ابن جعفر، أخبرنا محمد بن عمرو بن علقمة، عن أبي سلمة، عن أبي هريرة أن رسول الله عليه النه عليه الله عنه أخرى قال: «ينفخ في الصور فيصعق من في السموات ومن في الأرض إلا من شاء الله، ثم ينفخ فيه أخرى فأكون أول من يرفع رأسه، فإذا موسى آخذ بقائمة من قوائم العرش، فلا أدري أكان ممن استثنى الله عز وجل أم رفع رأسه قبلى ومن قال أنا خير من يونس بن مَتّى فقد كذب»(١).

<sup>(</sup>١) انظر: الدر المنثور: ٢٥٠/٧، زاد المسير: ١٩٥/٦.

<sup>(</sup>٢) عزاه السيوطي (٢٥٠/٧) لسعيد بن منصور وعبد بن حميد، عن أبي هريرة موقوفاً. وهو مروي أيضاً عن سعيد بن جبير، انظر أيضاً: معاني القرآن للنحاس: ١٤٩/٥ .

<sup>(</sup>٣) انظر: زاد المسير: ١٩٥/٦، الدر المنثور: ٢٥٠/٧.

<sup>. (</sup>٤) رواه الفريابي، وعبد بن حميد، وأبو نصر السجزي في «الإبانة» وابن مردويه عن أنس. انظر: الدر المنثور: ٢٥٠/٧.

<sup>(</sup>٥) استثناء حملة العرش مروي عن عكرمة في الدر المنثور: ٢٥١/٧.

<sup>(</sup>٦) أخرجه البخاري في مواضع كثيرة منها، تفسير سورة الزمر، وفي الأنبياء، ومسلم في الفضائل، باب من فضائل موسى عليه السلام، برقم (٣٣٧): ١٨٤٣/٤-١٨٤٤، والمصنف في شرح السنة: ١٠٥/١٥. وقال: «هذا حديث متفق على صحته، أخرجاه من أوجهٍ عن أبي هريرة».

وَتَرَى ٱلْجِبَالَ تَعْسَبُهَا جَامِدَةً وَهِي تَمُرُّمَرُ ٱلسَّحَابِ صَنْعَ ٱللَّهِ ٱلَّذِي آَنْقَنَ كُلَّ شَيْءٍ إِنَّهُ، خَبِيرُ ابِمَا تَفْعَلُونَ ﴿ مَنْ مَا جَآءَ بِٱلْحَسَنَةِ فَلَهُ, خَيْرٌ مِنْهَ وَهُم مِّن فَرَعٍ يَوْمَ بِذِءَ امِنُونَ ﴿ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّالِمُ اللَّهُ اللّ

قال الضحاك: هم رضوان، والحور، ومالك، والزبانية. وقيل: عقارب النار وحياتها(١).

قوله عزّ وجلّ : ﴿وكلُّ ﴾، أي: الذين أحيوا بعد الموت، ﴿أَتُوه ﴾، قرأ الأعمش، وحمزة، وحفص: «أَتُوه ﴾ مقصوراً بفتح التاء على الفعل، أي: جاءوه، وقرأ الآخرون بالمد وضم التاء كقوله تعالى : «وكلهم آتيه يوم القيامة فرداً» (مريم \_ ٥٠)، ﴿داخرين ﴾، صاغرين .

قوله عزّ وجلّ : ﴿وترى الجبال تحسبها جامدة ﴾، قائمة (٢) واقفة ، ﴿وهي تمرّ مرّ السحاب ﴾ أي: تسير سير السحاب حتى تقع على الأرض. فتستوي بها وذلك أن كل شيء عظيم وكل جمع كثير يقصر عنه البصر لكثرته وبعد ما بين أطرافه فهو في حسبان الناظر واقف وهو سائر ، كذلك سير الجبال لا يرى يوم القيامة لعظمتها ، كما أن سير السحاب لا يرى لعظمه وهو سائر ، ﴿صنع الله ﴾ ، نصب على المصدر ، ﴿الذي أتقن كل شيء ﴾ ، أي: أحكم ، ﴿إنه خبير بما تفعلون ﴾ ، قرأ ابن كثير ، وأهل البصرة : بالياء ، والباقون بالتاء .

ومن جاء بالحسنة ، بكلمة الإخلاص، وهي شهادة أن لا إله إلا الله، قال أبو معشر: كان إبراهيم يحلف ولا يستثني: أن الحسنة لا إله إلا الله. وقال قتادة: بالإخلاص. وقيل: هي كل طاعة (٣)، وفله خير منها ، قال ابن عباس: فمنها يصل الخير إليه، يعني: له من تلك الحسنة خير يوم القيامة، وهو الثواب (٤) والأمن من العذاب، أما أن يكون له شيء خير من الإيمان فلا، لأنه ليس شيء خيراً من قوله لا إله إلا الله. وقيل: فله خير منها يعني: رضوان الله، قال تعالى: «ورضوان من الله أكبر» (التوبة – ٧٢)، وقال محمد بن كعب، وعبد الرحمن بن زيد: «فله خير منها» يعني:

<sup>(</sup>۱) ذكره ابن الجوزي في فزاد المسيرة: ١٩٥/٦ عن ابن شاقلا من الحنابلة، ونقل القرطبي: (٢٤١/١٣) وأبو حيان: (١٠٠/٧) عن بعض العلماء أن الصحيح أنه لم يرد في تعيينهم خبر صحيح، والكل محتمل، والله أعلم. والذي اعتمده الطبري وابن كثير أن المراد بهم الشهداء، لأحاديث أخرى وردت في ذلك، إذ الشهداء أحياء عند ربهم يرزقون.

<sup>(</sup>٢) ساقط من و أ ۽ .

 <sup>(</sup>٣) انظر: الطبري: ٢٢/٢٠ ـ ٢٣. ولا تنافي بين هذه الأقوال فإن كلمة التوحيد «شهادة أن لا إله إلا الله» هي كلمة الإخلاص،
 ولا طاعة إلا بإخلاص. والله أعلم .

<sup>(</sup>٤) ساقط من ( أ ) .

لأضعاف، أعطاه الله تعالى بالواحدة عشراً فصاعداً (١)، وهذا حسن لأن للأضعاف خصائص، منها: أن العبد يسأل عن عمله ولا يسأل عن الأضعاف، ومنها: أن للشيطان سبيلاً إلى عمله وليس له سبيل إلى الأضعاف، ولا مطمع للخصوم في الأضعاف، ولأن الحسنة على استحقاق العبد والتضعيف كا يليق بكرم الرب تبارك وتعالى .

﴿ وَهُم مِن فَزَعٍ يُومَئَدٍ آمنون ﴾ ، قرأ أهل الكوفة: «من فزعٍ » بالتنوين «يومَئَدٍ » بفتح الميم، وقرأ الآخرون بالإضافة لأنه أعم فإنه يقتضي الأمن من جميع فزع ذلك اليوم، وبالتنوين كأنه فزع دون فزع، ويفتح أهل المدينة الميم من يومئذ .

﴿ وَمَن جَاءَ بِالسَيْمَةِ ﴾ ، يعني الشرك ، ﴿ فَكُبَّتْ وَجَوهُهُمْ فِي النَّارِ ﴾ ، يعني ألقوا على وجوههم ، يقال: كَبَبْتُ الرجل: إذا ألقيتُه على وجهه ، فانكب وأكب ، وتقول لهم حزنة جهنم: ﴿ هُل تُجْزُونَ اللَّهِ مَا كُنتُم تَعْمَلُونَ ﴾ ، في الدنيا من الشرك .

قوله تعالى : ﴿إِنَّمَا أُمُوتَ ﴾، يقول الله لرسوله عَلَيْكُ قل إِنَمَا أُمُرت، ﴿أَن أَعبد رب هذه البلدة ﴾، يعني: مكة، ﴿الذي حرمها ﴾، جعلها الله حرماً آمناً، لا يسفك فيها دم، ولا يظلم فيها أحد، ولا يصاد صيدها، ولا / يختلى خلاها، ﴿وله كل شيء ﴾، خَلْقاً وملكاً، ﴿وأمرت أن أكون من المسلمين ﴾، لله .

﴿ وَأَن أَتِلُوَ القرآنِ ﴾، يعني: وأمرت أن أتلو القرآن، ﴿ فَمِن اهتدى فَإِنَّمَا يَهَدَّي لَنَفْسَهُ ﴾، أي: نفع اهتدائه يرجع إليه، ﴿ وَمِن صَلَّ ﴾، عن الإيمان وأخطأ طريق الهدى، ﴿ فَقُلْ إِنَّمَا أَنَا مِن الْحُوفِين فليس علي إلاّ البلاغ. نسختها آية القتال (٢).

﴿ وَقُلَ الْحَمَدُ لللَّهُ ﴾، على نعمه، ﴿ سَيُريكُم آياتِه ﴾، يعني: يوم بدر، من القتل والسبي وضرب

<sup>(</sup>١) راجع فيما سبق تفسير سورة الأنعام: ٢١١ـ٢١٠/٣ .

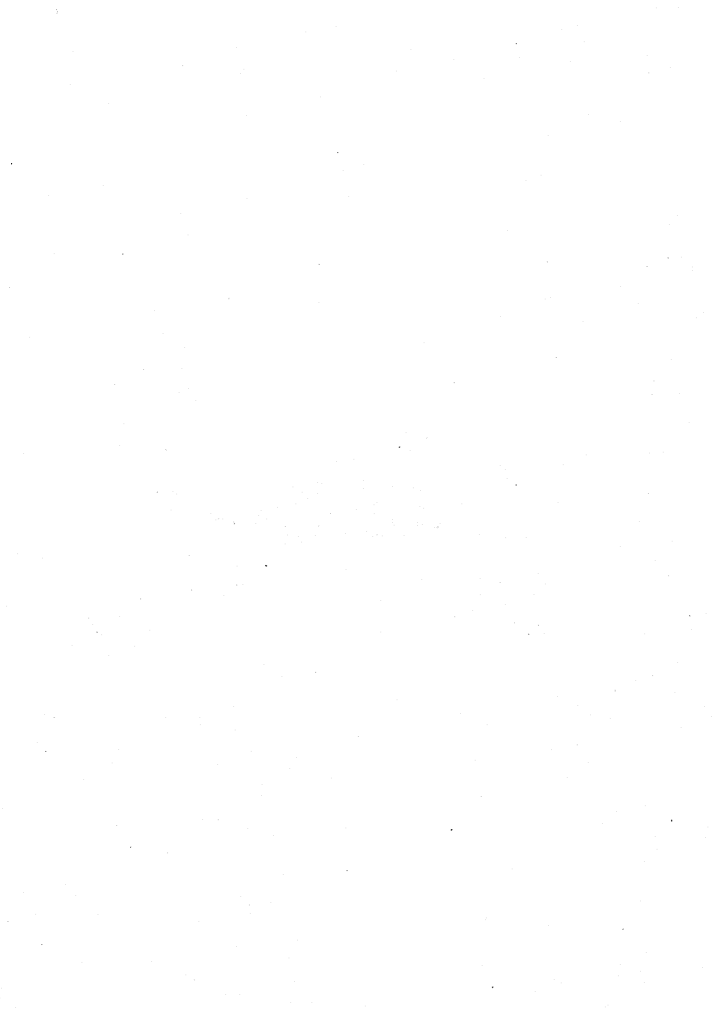
<sup>(</sup>٢) راجع فيما سبق: ٣٢/١ـ٣٣ تعليق (١).

الملائكة وجوههم وأدبارهم، نظيره قوله عزّ وجلّ : [«سأُريكم آياتي فلا تستعجلون» (الأنبياء ـ ٣٧)، وقال مجاهد](١): سيريكم آياته في السماء والأرض وفي أنفسكم، كما قال: «سنريهم آياتنا في الآفاق وفي أنفسهم» (فصلت ـ ٣٥)، ﴿فتعرفونها﴾، يعني: تعرفون الآيات والدلالات، ﴿وما ربك بغافل عمّا تعملون﴾، وعدهم بالجزاء على أعمالهم.

<sup>(</sup>١) ما بين القوسين ساقط من ١١ . .



سُولِا العَصَوْلَ





مكية إلا قوله عزّ وحلّ : ﴿الذين آتيناه الكتاب﴾، إلى قوله: ﴿لا نبتغي الجاهلين﴾، وفيها آية نزلت بين مكة والمدينة، وهي قوله عزّ وجلّ : ﴿إِنَّ الذي فرض عليك القرآن لرادّك إلى معاد﴾(١) .

#### 

طسم وَ يَلْكَ الكَ الكَ الْكِنْ الْمُبِينِ الْمُبِينَ الْمُبَالَةِ الْمُرْضِوَجَعَلَ الْمُلَكَ الْمُبَاتِكَ الْمُنْسِيعًا الْمُنْسِيعَا الْمُنْسِينَ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

﴿طستم ﴾.

﴿تلك آياتُ الكتاب المين﴾ .

ونتلوا عليك من نبأ موسى وفرعونَ بالحقَّ، بالصدق، ولقوم يؤمنون، يصدقون بالقرآن .

﴿إِنَّ فرعون علا﴾، استكبر وتجبّر وتعظّم، ﴿في الأرض﴾، أرض مصر، ﴿وجعل أهلها شِيَعاً ﴾. فِرَقاً وأصنافاً في الحدمة والتسخير، ﴿يستضعف طائفةً منهم﴾، أراد بالطائفة: بني إسرائيل، ثم فسر الاستضعاف فقال: ﴿يُلبّح أبناءَهم ويستحيي نساءَهم ﴾. ستى هذا استضعافاً لأنهم عجزوا وضعفوا عن دفعه عن أنفسهم، ﴿إِنه كَانَ مَن المفسدين ﴾ .

<sup>(</sup>١) انظر: الدر المنثور: ٣٨٩/٦، زاد المسير: ٢٠٠/٦.

وَنُرِيدُ أَن نَمُنَّ عَلَى اللَّذِينَ اسْتُضْعِفُواْ فِ الْأَرْضِ وَنَجْعَلَهُمْ أَيِمَةً وَنَجْعَلَهُمُ الْم الُورِثِينَ ۞ وَنُمَكِّن لَهُمْ فِ الْأَرْضِ وَنُرِى فِرْعَوْنَ وَهَامَان وَجُنُودَهُ مَامِنْهُم مَا كَانُواْ يَعَذَرُونَ ۞ وَأَوْحَيْنَا إِلَى أُمِّرُمُوسَى أَنَ أَرْضِعِيةً فَإِذَا خِفْتِ عَلَيْهِ فَأَلْقِيهِ فِ الْيَحِوْلَا تَحَافِى وَلا تَعَزَفِي إِنَّا رَادُوهُ إِلَيْكِ وَجَاعِلُوهُ مِنَ الْمُرْسَلِينَ ۞

﴿ ونريد أَنْ نَمَنَ على الذين استضعفوا في الأرض ﴾، يعنى: بني إسرائيل، ﴿ ونجعلهم أئمةً ﴾، قادة في الخير يقتدى بهم. وقال قتادة: ولاة وملوكاً، دليله: قوله عزّ وجلّ : (وجعلكم ملوكاً) (المائدة \_ ٢٠)، وقال مجاهد: دعاة إلى الخير. ﴿ ونجعلهم الوارثين ﴾، يعني: أملاك فرعون وقومه يخلفونهم في مساكنهم.

﴿وَمُكّنَ لَهُم فِي الأَرْضِ﴾، نوطن لهم في أرض مصر والشام، ونجعلها لهم مكاناً يستقرون فيه، ﴿وَثُرِيَ فُرعونَ وهامان وجنودهما﴾، قرأ الأعمش، وجمزة، والكسائي: «ويرى» بالياء وفتحها، ﴿فُرعون وهامان وجنودهما﴾، مرفوعات على أن الفعل لهم، وقرأ الآخرون بالنون وضمها، وكسر الراء، ونصب الياء ونصب ما بعده، بوقوع الفعل عليه، ﴿منهم ما كانوا يحذرون﴾، والحذر هو التوقي من الضرر، وذلك أنهم أخبروا أن هلاكهم على يد رجل من بني إسرائيل فكانوا على وَجَلٍ منه، فأراهم الله ما كانوا يحذرون.

﴿وأوحينا إلى أمٌ موسى﴾. وهو وحي إلهام لا وحي نبوة، قال قتادة: قذفنا في قلبها<sup>(۱)</sup>، وأم موسى يوخابذ بنت لاوى بن يعقوب، ﴿أَنْ أَرضعيه﴾، واختلفوا في مدة الرضاع، قيل: ثمانية أشهر. وقيل: أربعة أشهر. وقيل: ثلاثة أشهر كانت ترضعه في حجرها، وهو لا يبكي ولا يتحرك (۱)، ﴿ولا وَفَا خِفْتِ عليه﴾، يعني: من الذبح، ﴿فَالقيه في اليمّ ﴾، واليم: البحر، وأراد هاهنا النيل، ﴿ولا تخافي ، قيل: لا تخافي عليه من الغرق، وقيل: من الضيعة، ﴿ولا تحزفي ﴾، على فراقه، ﴿إنا رادُوه اليك وجاعلوه من المرسلين ﴾، روى عطاء عن الضحاك عن ابن عباس رضي الله عنهما قال (۱):

<sup>(</sup>۱) انظر: الطبري: ۲۹/۲۰-۳۰.

<sup>(</sup>٢) قال الإمام الطبري (٣٠/٢٠): «وأولى قيل قيل في ذلك بالصواب، أن يقال: إن الله تعالى ذكره أمر أم موسى أن ترضعه، فإذا خافت عليه من عدو الله فرعون وجنده أن تلقيه في اليم، وجائز أن تكون خافتهم عليه بعد أشهر من ولادها إياه، وأي ذلك كان، فقد فعلت ما أوحى الله إليها فيه، ولا خبر قامت به حجة، ولا فطرة في العقل لبيان أي ذلك كان من أي، فأولى الأقوال في ذلك بالصحة أن يقال كما قال جلّ ثناؤه. واليمّ الذي أمرت أن تلقيه فيه هو النيل.

<sup>(</sup>٣) رواية الضحاك عن ابن عباس منقطعة، لأنه لم يسمع من ابن عباس شيئاً .

1/71

إن بني إسرائيل لما كثروا بمصر، استطالوا على الناس، وعملوا بالمعاصي، و لم يأمروا بالمعروف و لم ينهو عن المنكر، فسلَّط الله عليهم القبط فاستضعفوهم إلى أن أنجاهم الله على يدي نبيه .

وقال ابن عباس رضي الله عنهما: إن أم موسى لما تقاربت ولادتها، وكانت قابلةً من القوابل التي وكُلهن فرعون بحُبَالى بني إسرائيل مصافية لأم موسى، فلما ضرب بها الطلق أرسلت إليها فقالت: قد نزل بي ما نزل، فلينفعني حبك إيّاي اليوم، قالت: فعالجت قبالتها، فلما أن وقع موسى بالأرض هَالَها نورٌ بين عيني موسى، فارتعش كل مفصل منها، ودخل حب موسى قلبها. ثم قالت لها: ياهذا ما جئت إليك حين دعوتني إلا ومن رأيي قتل مولودك، ولكن وجدت لابنك هذا حباً ما وجدت حب شيء مثل حبه، فاحفظي ابنك فإني أراه هو عدونا، فلما خرجت القابلة من عندها أبصرها بعض العيون، فجاؤوا إلى بابها ليدخلوا على أم موسى، فقالت أخته يا أماه هذا الحرس (١) بالباب، فلفّت موسى في خرقة، فوضعته في التنور وهو مسجور، وطاش عقلها، فلم تعقل ما تصنع.

قال: فدخلوا فإذا التنور مسجور، ورأوا أم موسى لم يتغير لها لون ولم يظهر لها لبن، فقالوا لها: ما أدخل عليك القابلة؟ قالت: هي مصافية لي فدخلت علي زائرة، فخرجوا من عندها، فرجع إليها عقلها فقالت لأخت موسى: فأين الصبي؟ قالت لا أدري، فسمعت بكاء الصبي من التنور فانطلقت إليه وقد جعل الله سبحانه وتعالى النار عليه برداً وسلاماً، فاحتملته (٢).

قال: ثم إن أم موسى لما رأت إلحاح فرعون في طلب الولدان خافت على ابنها، فقذف الله في نفسها أن تتخذ له تابوتاً ثم تقذف التابوت في اليم وهو النيل، فانطلقت إلى رجل نجار من قوم فرعون فاشترت منه تابوتاً صغيراً، فقال لها النجار: ما تصنعين بهذا التابوت؟ قالت: ابن لي أخبئه في التابوت، وكرهت الكذب، قال ولم تقل: أخشى عليه كيد فرعون، فلما هم بالكلام أمسك وحملته وانطلقت به انطلق النجار إلى الذباحين ليخبرهم بأمر أم موسى، فلما هم بالكلام أمسك الله لسانه فلم يطق الكلام، وجعل يشير بيده فلم يدر الأمناء ما يقول، فلما أعياهم أمره قال كبيرهم: اضربوه فضربوه وأخرجوه، فلما انتهى النجار إلى موضعه رد الله عليه لسانه فتكلم، فانطلق أيضاً يريد الأمناء فأتاهم ليخبرهم فأخذ الله لسانه وبصره فلم يطق الكلام ولم يبصر شيئاً، فضربوه وأخرجوه، فوقع في واد يهوي فيه حيران، فجعل لله عليه إن رد لسانه وبصره أن لا يدل عليه وأن يكون معه يحفظه حيث / ما كان، فعرف الله منه الصدق فردّ عليه لسانه وبصره فخر الله (")

<sup>(</sup>١) في ﴿ أَ ﴾: الحارس .

 <sup>(</sup>٢) ذكره القرطبي أيضاً عن وهب، وهو فيما يظهر متلقى عن أخبار أهل الكتاب، فإن وهباً أدخل في التفسير كثيراً من مروياتهم
 كما قال الحافظ ابن كثير رحمه الله .

<sup>(</sup>٣) ساقط من ( أ ) .

ساجداً، فقال: يارب دلَّني على هذا العبد الصالح، فدلَّه الله عليه، فخرج من الوادي فآمن به وصدقه، وعلم أن ذلك من الله عزّ وجلّ .

وقال وهب بن منبه: لما حملت أم موسى بموسى كتمت أمرها جميع الناس، فلم يطلع على حَبَلها أحد من خلق الله، وذلك شيء ستره الله لما أراد أن يمن به على بني إسرائيل، فلما كانت السنة التي يولد فيها بعث فرعون القوابل وتقدم إليهن ففتشن النساء تفتيشاً لم يفتشن قبل ذلك مثله (١)، وحملت أم موسى بموسى (١) فلم ينتأ بطنها، ولم يتغير لونها، ولم يظهر لبنها، وكانت القوابل لا تتعرض لها، فلما كانت الليلة التي ولد فيها ولدته ولا رقيب عليها ولا قابلة، ولم يطلع عليها أحد إلا أخته مريم، فأوحى الله إليها «أن أرضعيه، فإذا خفت عليه» الآية، فكتمته أمه ثلاثة أشهر ترضعه في حجرها، لا يكي ولا يتحرك، فلما خافت عليه عملت تابوتاً له مطبقاً ثم ألقته في البحر ليلاً .

قال ابن عباس وغيره: وكان لفرعون يومئذ بنت لم يكن له ولد غيرها، وكانت من أكرم الناس عليه، وكان لها كل يوم ثلاث حاجات ترفعها إلى فرعون، وكان بها برص شديد، وكان فرعون قد جمع لها أطباء مصر والسحرة فنظروا في أمرها، فقالوا له: أيها الملك لا تبرأ إلا من قِبَل البحر، يوجد فيه شبه الإنسان فيؤخذ من ريقه فيلطخ به برصها فتبرأ من ذلك، وذلك في يوم كذا وساعة كذا حين تشرق الشمس، فلما كان يوم الاثنين غدا فرعون إلى مجلس كان على شفير النيل ومعه امرأته آسية بنت مزاحم، وأقبلت ابنة فرعون في جواريها حتى جلست على شاطيء النيل مع جواريها تلاعبهن وتنضح الماء على وجوههن، إذ أقبل النيل بالتابوت تضربه الأمواج، فقال فرعون: إن هذا لشيءٌ في البحر قد تعلق بالشجرة ايتوني به، فابتدروه بالسفن من كل جانب حتى وضعوه بين يديه، فعالجوا فتح الباب فلم يقدروا عليه وعالجوا كسره فلم يقدروا عليه، فدنت آسية فرأت في جوف التابوت نوراً لم يره غيرها فعالجته ففتحت الباب فإذا هي بصبي صغير في مهده، وإذا نُور بين عينيه، وقد جعل الله رزقه في إبهامه يمصه لبناً، فألقى الله لموسى المحبة في قلب آسية، وأحبه فرعون وعطف عليه، وأقبلت بنت فرعون، فلما أخرجوا الصبي من التابوت عمدت بنت فرعون إلى ما كان يسيل من ريقه فلطخت به برصها فبرأت، فقبَّلته وضمته إلى صدرها، فقال الغواة من قوم فرعون: أيها الملك إنا نظن أن ذلك المولود الذي تحذر منه من بني إسرائيل هو هذا، رمي به في البحر فرقاً منك فاقتله، فهمّ فرعون بقتله، قالت آسية: قرة عين لي ولك لا تقتلوه عسى أن ينفعنا أو نتخذه ولداً، وكانت لا تلد، فاستوهبت موسى من فرعون فوهبه لها، وقال فرعون أما أنا فلا حاجة لي فيه، قال رسول الله عَلَيْلَةٍ : «لو قال فرعون يومئذ هو قرة عين لي كما هو

<sup>(</sup>١) ساقط من (أ).

فَالْنَقَطَهُ وَ الْكُورْعَوْنَ لِيَكُونَ لَهُ مَ عَدُوًّا وَحَزَنًّا إِنَّا فِرْعَوْنَ وَهَامَانَ وَجُنُودَهُمَا كَانُواْ خَلَطِينَ فَيُ وَقَالَتِ ٱمْرَأَتُ فِرْعَوْنَ قُرْتُ عَيْنٍ لِي وَلَكَ لَائَقْتُ لُوهُ عَسَىٰ أَن يَنفَعَنَا أَوْنَتَ خِذَهُ وَلَدًا وَهُمْ لَا يَشْعُرُونَ فَي اللّهُ عَنْ أَوْنَ تَخِذَهُ وَلَدًا وَهُمْ لَا يَشْعُرُونَ فَي اللّهُ اللّهُ عَنْ أَن يَنفَعَنَا أَوْنَتَ خِذَهُ وَلَدًا وَهُمْ لَا يَشْعُرُونَ فَي اللّهُ اللّهُ عَنْ أَوْنَ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّه

لك لهداه الله كما هداها»<sup>(۱)</sup>، فقيل لآسية سميه فقالت: سميته موسى لأنا وجدناه في الماء والشجر فمو هو الماء، وسى هو الشجر<sup>(۲)</sup>، فذلك قوله عزّ وجلّ :

وفالتقطه آل فرعون، والالتقاط هو وجود الشيء من غير طلب، وليكون لهم عدواً وحزناً وهذه اللام تسمى لام العاقبة ولام الصيرورة، لأنهم لم يلتقطوه ليكون لهم عدواً وحزناً ولكن صار عاقبة أمرهم إلى ذلك، قرأ حمزة والكسائي: «حُزْناً» بضم الحاء وسكون الزاي، وقرأ الآخرون بفتح الحاء والزاي، وهما لغتان، وإنّ فرعون وهامان وجنودهما كانوا خاطئين، عاصين (٣) آثمين .

<sup>(</sup>١) انظر: الطبري: ٣٢/٢٠، مجمع الزوائد: ٥٦/٧ وما بعدها وقد تقدم تخريج حديث الفتون في تفسير سورة طه. وهذا قطعة منه .

<sup>(</sup>٢) في (أ): البحر.

<sup>. (</sup>٣) ساقط من ( أ ) .

<sup>(</sup>٤) انظر: الطبري: ٣٤/٢٠.

وَأَصْبَحَ فُؤَادُ أُمِّرُمُوسَى فَرِغًا إِن كَادَتَ لَنُبْدِي بِهِ اَوْلاَ أَن رَّبَطْنَا عَلَىٰ وَأَصْبَحَ فُؤَادُ أُمِّرِمُوسَى فَرِغًا إِن كَادَتَ لَأُخْتِهِ وَقُصِّيةً فَبَصُرَتَ بِهِ عَن قُلْبِهَا لِتَكُونَ مِنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ ۞ وَقَالَتَ لِأُخْتِهِ وَقُصِّيةً فَبَصُرَتَ بِهِ عَن جُنْبٍ وَهُمَ لَا يَشْعُرُونَ ۞ ﴿ ثُنْبٍ وَهُمُ لَا يَشْعُرُونَ ﴾

وقوله تعالى : ﴿وأصبح فؤاد أم موسى فارغاً ﴾، أي: حالياً من كل شيء إلا من ذكر موسى وهمه، وهذا قول أكثر المفسرين(١) .

وقال الحسن: «فارغاً» أي: ناسياً للوحي الذي أوحى الله إليها حين أمرها أن تلقيه في البحر ولا تخاف ولا تخزن، والعهد الذي عهد أن يرده إليها ويجعله من المرسلين، فجاءها الشيطان فقال: كرهت أن يقتل فرعون ولدك فيكون لك أجره وثوابه وتوليت أنتِ قتله فألقيته في البحر، وأغرقته، ولما أتاها الخبر بأن فرعون أصابه في النيل قالت: إنه وقع في يد عدوه الذي فررت منه، فأنساها عظم البلاء ما كان من عهد الله إليها .

وقال أبو عبيدة: «فارغاً» أي: فارغاً من الحزن، لعلمها بصدق وعد الله تعالى، وأنكر القتيبي هذا، وقال: كيف يكون هذا والله تعالى يقول: «إنْ كادتْ لتبدي به لولا أن ربطنا على قلبها»؟ والأول أصح.

ولولا أن ربطنا على قلبها، بالعصمة والصبر والتثبيت، ولتكون من المؤمنين، المصدقين لوعد الله حين قال لها: وإنا رادوه إليك،

﴿ وَقَالَتَ لَأَخْتُهُ ، أَي: لمريم أَخْتَ مُوسَى: ﴿ فُصَيِّهِ ﴾ ، اتبعي أثره حتى تعلمي خبره ، ﴿ فَبَصُرَتْ بِهِ عَن جُنُبٍ ﴾ ، أي: عن بعد، وفي القصة أنها كانت تمشي جانباً وتنظر اختلاساً تُري أنها لا تنظره ،

<sup>(</sup>١) انظر الدر المنثور: ٣٩٤/٦ـ ٣٩٠، وهو ما رجحه الطبري: ٣٧/٢٠.

 <sup>(</sup>٢) ذكر هذه الأقوال الطبري: ٣٨-٣٧/٠، ثم قال: ووالصواب من القول في ذلك ما قاله الذين ذكرنا قولهم أنهم قالوا:
 إن كادت لتقول: يابُنيًاه! لإجماع الحجة من أهل التأويل على ذلك، وأنه عقيب قوله: ووأصبح فؤاد أم موسى فارغاً، فلأن يكون لو لم يكن ممن ذكرنا في ذلك إجماع على ذلك من ذكر موسى، لقربه منه، أشبه من أن يكون من ذكر الوحي...»

﴿ وَحَرَّمَنَاعَلَيْهِ ٱلْمَرَاضِعَ مِن قَبَلُ فَقَالَتَ هَلَ أَدُلُكُمْ عَلَى أَهْلِ بَيْتِ يَكُفُلُونَهُ وَكُمْ وَهُمْ لَهُ وَنَصِحُونَ ﴿ فَ وَدَدْنَهُ إِلَى أُمِّهِ عَلَى أَفَرَعَنْ لَهَا وَلَا تَحْزَنَ لَا إِلَى أُمِّهِ عَلَى فَقَرَّعَيْنُهَ كَا وَلَا تَحْزَنَ وَلِيكُمْ أَلِي مَا لَمُ وَنَ اللّهُ وَلَكُمْ اللّهُ عَلَمُونَ اللّهُ وَلَمَّا اللّهَ أَشُدَهُ وَلَي مَا لَكُمْ اللّهِ عَلَى مَا اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّه

﴿ وهم لا يشعرون ﴾، أنها أخته وأنها ترقبه، قال ابن عباس: إن امرأة فرعون كان همها من الدنيا أن تجد له مرضعة، فكلما أتوا بمرضعة لم يأخذ ثديها، فذلك قوله عزّ وجلّ :

﴿ وحرّمنا عليه المراضع ﴾ ، والمراد من التحريم المنع ، والمراضع: جمع المرضع ، ﴿ من قبل ﴾ ، أي: من قبل مجيء أم موسى ، فلما رأت أختُ موسى التي أرسلتها أمه في طلبه ذلك قالت لهم: هل أدلكم؟ وفي القصة أن موسى مكث ثمان ليال لا يقبل ثدياً ويصيح وهم في طلب مرضعة له .

﴿فقالت﴾، يعني أخت موسى، ﴿هل أدلكم على أهل بيتٍ يكفلونه﴾، أي: يضمنونه (١) ﴿لكم ﴾، ويرضعونه، وهي امرأة قد قتل ولدها فأحبُّ شيءٍ إليها أن تجد صغيراً ترضعه، ﴿وهم له ناصحون﴾، والنصح ضد الغش، وهو تصفية العمل من شوائب الفساد، قالوا: نعم فَأْتِينا بها .

قال ابن جريج والسدي: لما قالت أخت موسى: «وهم له ناصحون» أخذوها وقالوا: إنك قد عرفت هذا الغلام فدلينا على أهله. فقالت: ما أعرفه، وقلت هم للملك ناصحون .

وقيل: إنها قالت: إنما قلت هذا رغبة في سرور الملك واتصالنا به .

وقيل إنها لما قالت: (هل أدلكم على أهل بيت) قالوا لها: من؟ قالت: أمي، قالوا: ولأمك ابن؟ قالت: نعم هارون، وكان هارون ولد في سنة لا يقتل فيها، قالوا: صدقت، فأتينا بها، فانطلقت إلى أمها وأخبرتها بحال ابنها، وجاءت بها إليهم، فلما وجد الصبي ريح أمه قَبِل ثديها، وجعل يمصه حتى امتلأ جنباه رياً.

قال السدي: كانوا يعطونها كل يوم ديناراً فذلك قوله تعالى :

﴿ فرددناه إلى أمه كي تقرَّ عينُها ﴾، بردِّ موسى إليها، ﴿ ولا تَحْزِنَ ﴾، أي: ولئلا تحزن، ﴿ ولِتَعْلَمَ أَنَّ وعْدَ الله حَقِّ ﴾، برده إليها، ﴿ ولكنّ أكثرهم لا يعلمون ﴾، أن الله وعدها ردَّه إليها.

﴿ ولما بلغ أشده ﴾، قال الكلبي: الأشد ما بين ثمانية عشرة سنة إلى ثلاثين سنة. [قال مجاهد

<sup>(</sup>١٠) في (أ): يضمونه .

وَدَخَلَ ٱلْمَدِينَةَ عَلَى حِينِ عَفَ لَةٍ مِّنَ أَهْلِهَا فَوَجَدَ فِيهَا رَجُلَيْنِ يَقْتَلِلَانِ هَا ذَامِن شِيعَلِهِ عَوَهَذَامِنَ عَدُوِّهِ عَنَا اللَّهَ عَنَا اللَّهَ عَالَى مِن شِيعَلِهِ عَلَى ٱلَّذِي مِنْ عَدُوِّهِ فَوَكَزَهُ, مُوسَى فَقَضَى عَلَيْهِ قَالَ هَلَذَامِنَ عَمَلِ ٱلشَّيْطَانِ إِنَّهُ عَدُوُّ مُّضِلٌ مُّبِينٌ مِنْ

وغيره: ثلاث وثلاثون سنة، ﴿واستوى﴾، أي: بلغ أربعين سنة](١)، ورواه(٢) سعيد بن جبير عن ابن عباس، وقيل: استوى انتهى شبابه ﴿آتيناه حكماً وعلماً﴾، أي: الفقه والعقل والعلم في الدين، فعلم موسى وحكم قبل أن يُبعث نبياً، ﴿وكذلك نجزي المحسنين ﴾.

قوله تعالى: ﴿ودخل المدينة﴾، يعني: دخل موسى المدينة. قال السدي: هي مدينة «منف» من أرض مصر. وقال مقاتل: كانت قرية «حايين» على رأس فرسخين من مصر. وقيل: مدينة «عين الشمس»<sup>(٣)</sup>، ﴿على حين غفلة من أهلها﴾، وهو وقت القائلة واشتغال الناس بالقيلولة. وقال محمد ابن كعب القرظي: دخلها فيما بين المغرب والعشاء.

واختلفوا في السبب الذي من أجله دخل المدينة في هذا الوقت؛ قال السدي: وذلك أن موسى عليه السلام كان يُسمى ابن فرعون، فكان يركب مراكب فرعون ويلبس مثل ملابسه، فركب فرعون يوماً وليس عنده موسى، فلما جاء موسى قيل له: إن فرعون قد ركب، فركب في أثره فأدركه المقبل بأرض «منف» فدخلها نصف النهار، وليس في طرفها أحد، فذلك قوله عزّ وجلّ : ﴿وَدَخُلُ المُدينة على حين غفلة من أهلها ﴾.

قال ابن إسحاق: كان لموسى شيعة من بني إسرائيل يستمعون منه ويقتدون به، فلما عرف ما هو عليه من الحق رأى فراق فرعون وقومه، فخالفهم في دينه حتى ذكر ذلك منه وخافوه وخافهم، فكان لا يدخل قرية إلا خائفاً مستخفياً، فدخلها يوماً على حين غفلة من أهلها .

وقال ابن زيد: لما علا موسى فرعون بالعصا في صغره، فأراد فرعون قتله، قالت امرأته: هو صغير، فترك قتله وأمر بإخراجه من مدينته، فلم يدخل عليهم إلا بعد أن كبر وبلغ أشده فدخل المدينة على حين غفلة من أهلها، يعني: عن ذكر موسى، أي: من بعد نسيانهم خبره وأمره لبعد عهدهم به (٤).

<sup>(</sup>١) ما بين القوسين ساقط من (أ).

<sup>(</sup>۲) ف (ب): وهذه رواية .

<sup>(</sup>٣) في (أ): عين شمس.

<sup>(</sup>٤) أخرج هذه الأقوال الطبري: ٣٠/٣٠ـ٤٤، ثم قال: ووأولى الأقوال في الصحة بذلك أن يقال كما قال جل ثناؤه: (ولما بلغ =

1/77

# قَالَ رَبِّ إِنِّى ظَلَمْتُ نَفْسِى فَأُغْفِرْ لِي فَغَفَرَ لِلْهُ ۚ إِنَّكُ هُو ٱلْغَفُورُ ٱلرَّحِيثُ اللَّهُ قَالَ رَبِّ بِمَا ٱنْعَمْتَ عَلَى فَلَنْ أَكُورَ كَ ظَهِيرًا لِلْمُجْرِمِينَ اللَّهُ عَرِمِينَ اللَّهُ عَلَى فَلَنْ أَكُورَ كَ ظَهِيرًا لِلْمُجْرِمِينَ اللَّهُ عَلَى اللْعَلَى اللَّهُ عَلَى اللْعَلَى الْعَلَى الْعَلَى اللَّهُ عَلَى اللْعِلْمُ اللَّهُ عَلَى اللْعَلَى الْعَلَى الْعَلْمُ عَلَى الْعَلَى الْ

وروي عن علي في قوله: «حين غفلة» كان يوم عيد لهم قد اشتغلوا بلهوهم ولعبهم .

﴿ وَهِذَا مِن صَعِدَهُ ﴾، من القبط، قيل: الذي كان من شيعته السامري، والذي من عدوه من القبط، قيل: طباخ فرعون اسمه فليثون. وقيل: «هذا من شيعته. وهذا من عدوه» أي: هذا مؤمن وهذا كافر، وكان القبطي يسخّر الإسرائيلي ليحمل الحطب إلى المطبخ.

قال سعيد بن جبير عن ابن عباس: لما بلغ موسى أشده لم يكن أحد من آل فرعون يخلص إلى أحد من بني إسرائيل بظلم حتى امتنعوا كل الامتناع، وكان بنو إسرائيل قد عزوا بمكان موسى، لأنهم كانوا يعلمون أنه منهم، فوجد موسى رجلين يقتتلان أحدهما من بني إسرائيل والآخر من آل فرعون، وفاستغاثه الإسرائيلي على الفرعوني، والاستغاثة: طلب الغوث، فغضب موسى واشتد غضبه؛ لأنه تناوله وهو يعلم منزلة موسى من بني إسرائيل وحفظه لهم، ولا يعلم الناس إلا أنه من قبل الرضاعة من أم موسى، فقال للفرعوني: خل سبيله، فقال: إنما أحدته ليحمل الحطب إلى مطبخ أبيك، فنازعه، فقال الفرعوني /: لقد هممت أن أحمله عليك، وكان موسى قد أوتي بسطة في الخلق وشدة في القوة والبطش، هو كرة موسى ك، أن أحمله عليك، وكان موسى، ومعناهما واحد، وهو الضرب بجمع الكف. وقيل: «الوكز» وقرأ ابن مسعود: «فلكزه موسى»، ومعناهما واحد، وهو الضرب في الصدر و «اللكز» في الظهر. وقال الفراء: معناهما واحد، وهو الدفع، قال أبو عبيدة: الوكز الدفع بأطراف الأصابع، وفي بعض التفاسير: عقد موسى ثلاثاً وثمانين وضربه في صدره، الوكز الدفع بأطراف الأصابع، وفي بعض التفاسير: عقد موسى ثلاثاً وثمانين وضربه في صدره، وسى عليه السلام، ولم يكن قصده القتل، فدفنه في الرمل، هقال هذا من عمل الشيطان إنه موسى عليه السلام، ولم يكن قصده القتل، فدفنه في الرمل، هقال هذا من عمل الشيطان إنه موسى عليه السلام، ولم يكن قصده القتل، فدفنه في الرمل، هقال هذا من عمل الشيطان إنه عمق مضلٌ مبين، أي: بين الضلالة.

﴿قَالَ رَبِّ إِنِّي ظُلَمَتَ نَفْسَيَ﴾، بقتل القبطي من غير أمر، ﴿فَاغَفُرْ لِي فَغَفَرَ لَهُ إِنَّهُ هُو الغَفُورِ الرَّحِيمِ ﴾ .

﴿قَالَ رَبِّ بِمَا أَنْعُمْتُ عَلِّي﴾، بالمغفرة، ﴿فَلَنْ أَكُونَ ظَهِيراً﴾، عوناً، ﴿للمجرمين﴾، قال

<sup>=</sup> أشده واستوى.. ودخل المدينة على حين غفلة من أهلها)»: أي حسبنا هذا، إذ لم يرد نص صحيح في سبب دخوله عليه السلام المدينة على حين غفلة من أهلها .

ابن عباس: للكافرين، وهذا يدل على أن الإسرائيلي الذي أعانه موسى كان كافراً، وهو قول مقاتل، قال قتادة: لن أُعين بعدها على خطيئة، قال ابن عباس: لم يستثن فابتلي به في اليوم الثاني .

وفاصبح في المدينة ، أي: في المدينة التي قتل فيها القبطي، وخائفاً ، من قتله القبطي، وفاصبح في المدينة ، أي: في المدينة التي قتل الكلبي: ينتظر متى يؤخذ به، وفإذا الذي استنصره بالأمس يَسْتَصْرِ محه في: يستغيثه ويصبح به من بُعْدٍ. قال ابن عباس: أتي فرعون فقيل له: إن بني إسرائيل قتلوا منّا رجلاً فخذ لنا بحقنا، فقال: ابغوا لي قاتله ومن يشهد عليه، فلا يستقيم أن يقضي بغير بينة، فبينا هم يطوفون لا يجدون بينة إذ مرّ موسى من الغد فرأى ذلك الإسرائيلي يقاتل فرعونياً فاستغاثه على الفرعوني فصادف موسى، وقد ندم على ما كان منه بالأمس من قتل القبطي، وقال له موسى ، للإسرائيلي: وإنك لَغُوتي مبين ، ظاهر الغواية قاتلت بالأمس رجلاً فقتلته بسببك، وتقاتل اليوم آخر وتستغيثني عليه؟ وقيل: إنما قال موسى للفرعوني: إنك لغوي مبين بظلمك، والأول أصوب، وعليه الأكثرون أنه قال ذلك للإسرائيلي .

(فلما أن أراد أن يبطش بالذي هو عدو هما )، وذلك أن موسى أدركته الرقة (١) بالإسرائيلي فمد يده ليبطش بالفرعوني، فظن الإسرائيلي أنه يريد أن يبطش به لما رأى من غضبه وسمع قوله: إنك لغوي مبين، (قال ياموسى أتريد أن تقتلني كما قتلت نفساً بالأمس إن تريد )، ما تريد، (إلا أن تكون جباراً في الأرض )، بالقتل ظلماً، (وما تريد أن تكون من المصلحين )، فلما سمع القبطي ما قال الإسرائيلي علم أن موسى هو الذي قتل ذلك الفرعوني، فانطلق إلى فرعون وأخبره بذلك، وأمر فرعون بقتل موسى أخذوا الطريق الأعظم .

﴿ وجاء رجل ﴾ ، من شيعة موسى ، ﴿ من أقصى المدينة ﴾ ، أي: من آخرها، قال أكثر أهل التأويل: اسمه «حربيل» مؤمن من آل فرعون، وقيل: اسمه «شمعون»، وقيل: «شمعان»، ﴿ يسعى ﴾ ،

<sup>(</sup>١) في (أ): الرأفة.

فَنَجَمِنْهَا خَآنِفًا يَتَرَقَّبُ قَالَ رَبِّ بَجِينِ مِنَ الْقَوْمِ الظَّلِمِينَ وَلَمَّا تَوَجَّهُ تِلْقَآءَ مَدْيَنَ قَالَ عَسَىٰ رَبِّ آنَ يَهْ دِينِي سَوْآءَ السَّبِيلِ وَ وَلَمَّا وَرَدَمَآءَ مَذَيَنَ وَجَدَ عَلَيْهِ أُمِّنَةً مِّنَ النَّاسِ يَسْقُونَ وَوَجَدَمِن دُونِهِمُ المُرَاتَيْنِ تَذُودَانِ قَالَ مَا خَطْبُكُمَّا قَالَتَ الاَسْقِى حَتَىٰ يُصْدِر الرِّعَاءُ وَأَبُونَا شَيْخُ كَبِيرُ وَ اللَّهُ مَا مُؤَلِّ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللِّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الْمُلْلِمُ اللَّهُ اللِّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ا

أي: يسرع في مشيه، فأخذ طريقاً قريباً حتى سبق إلى موسى فأخبروه وأنذره حتى أخذ طريقاً آخر، ﴿قَالَ يَامُوسَى إِنَّ الللَّا يَأْمُرُونَ بَكُ ﴾، يعني: أشراف قوم فرعون يتشاورون فيك، ﴿لِيقَتَلُوكُ ﴾، قال الزجاج: يأمر بعضهم بعضاً بقتلك، ﴿فاخرجُ ﴾، من المدينة، ﴿إِنِي لك من الناصحين ﴾، في الأمر لك بالخروج.

﴿ فَخُرِج مَنها ﴾ ، موسى، ﴿ خَائَفاً يَترقّبُ ﴾ ، أي: ينتظر الطلب، ﴿ قَالَ رَبِّ نَجني مَن القوم الظالمين ﴾ ، الكافرين، وفي القصة: أن فرعون بعث في طلبه حين أُخبر بهرَبِهَ فقال اركبوا ثنيات الطريق فإنه لا يعرف كيف الطريق .

ولا توجه تلقاء مَدْيَن ، أي: قصد نحوها ماضياً إليها، يقال: داره تلقاء دار فلان، إذا كانت ماذيتها، وأصله من اللقاء، قال الزجاج: يعني سلك الطريق الذي تلقاء مدين فيها، ومدين هو مدين ابن إبراهيم، سميت البلدة باسمه، وكان موسى قد خرج خائفاً بلا ظهر ولا حذاء ولا زاد، وكانت مدين على مسيرة ثمانية أيام من مصر، فقال عسى ربي أن يهديني سواء السبيل، أي: قصد الطريق إلى مدين، قال ذلك لأنه لم يكن يعرف الطريق إليها قبل، فلما دعا جاءه مَلَك بيده عَنزَة فانطلق به إلى مدين.

قال المفسرون: خرج موسى من مصر و لم يكن له طعام إلاّ ورق الشجر والبقل، حتى يرى خضرته في بطنه، وما وصل إلى مدين حتى وقع خف قدميه .

قال ابن عباس: وهو أول ابتلاء من الله عزّ وجلّ لموسى عليه السلام .

﴿ وَلِمَا وَرَدَ مَاءَ مَدِينَ ﴾، وهو بئر كانوا يسقون منها مواشيهم، ﴿ وَجِدْ عَلَيْهُ أُمَّةً ﴾، جماعة ﴿ مِن الناس يسقون ﴾، مواشيهم، ﴿ ووجد من دونهم ﴾ ، يعني: سوى الجماعة، ﴿ امرأتين تذودان ﴾ ، يعني: تحبسان وتمنعان أغنامهما عن الماء حتى يفرغ الناس وتخلو لهما البئر، قال الحسن: تكفان الغنم عن أن تختلط بأغنام الناس، وقال قتادة: تكفان الناس عن أغنامهما. وقيل: تمنعان أغنامهما

/٦٢

عن أن تشذ وتذهب. والقول الأول أصوبها، لما بعده، وهو قوله: ﴿قَالَ ﴾، يعني: موسى للمرأتين، ﴿مَا خَطْبُكُما ﴾، ما شأنكما لا تسقيان مواشيكما مع الناس؟ ﴿قَالَتَا لا نسقي ﴾، أغنامنا، ﴿حتى يُصْدِرَ الرِّعَاءُ ﴾، قرأ أبو جعفر، وأبو عمرو، وابن عامر: (يَصْدُر) بفتح الياء وضم الدال على اللزوم، أي: حتى يرجع الرعاء عن الماء، وقرأ الآخرون: بضم الياء وكسر الدال، أي: حتى يصرفوا هم مواشيهم عن الماء، و«الرِّعاء» جمع راع، مثل: تاجر وتجار.

ومعنى الآية: لا نسقي مواشينا حتى يصدر الرعاء، لأنا امرأتان لا نطيق أن نسقي، ولا نستطيع أن نزاحم الرجال، فإذا صدروا سقينا مواشينا ما أفضلت مواشيهم في الحوض.

﴿وأبونا شيخ كبير، لايقدر أن يسقي مواشيه، فلذلك احتجنا نحن إلى سقي الغنم.

واختلفوا في اسم أبيهما، فقال مجاهد، والضحاك، والسدي / والحسن: هو شعيب النبي عليه السلام .

وقال وهب بن منبه، وسعيد بن جبير: هو يثرون<sup>(١)</sup> بن أخي شعيب، وكان شعيب قد مات قبل ذلك بعدما كُفَّ بصره، فدفن بين المقام وزمزم .

وقيل: رجل ممن آمن بشعيب<sup>(٢)</sup>.

قالوا: فلما سمع موسى قولهما رحمهما فاقتلع صخرة من رأس بئر أُخرى كانت بقربهما لا يطيق رفعها إلا جماعة من الناس .

<sup>(</sup>١) قال ابن كثير: إن هذا موجود في كتب بني إسرائيل.

<sup>(</sup>٢) قال الطبري رحمه الله (٦٢/٢٠): ووهذا نما لا يدرك علمه إلا بخبر، ولا خبر بذلك تجب حجته، فلا قول في ذلك أولى بالصواب نما قاله الله جل ثناؤه....

وبعد أن ذكر ابن كثير الآراء السالفة قال: (٣٨٥-٣٨٥/٣): هوقال آخرون: كان شعيب قبل زمان موسى عليه السلام بعدة طويلة لأنه قال لقومه: (وما قوم لوط منكم ببعيد) وقد كان هلاك قوم لوط في زمن الخليل عليه السلام بنص القرآن، وقد علم أنه كان بين الخليل وموسى عليهما السلام مدة طويلة تزيد على أربعمائة سنة، كما ذكره غير واحد. وما قبل إن شعيباً عاش مدة طويلة إنما هو \_ والله أعلم \_ احتراز من هذا الإشكال، ثم من المقوي لكونه ليس بشعيب: أنه لو كان إياه لأوشك أن ينص على اسمه في القرآن هاهنا، وما جاء في بعض الأحاديث من التصريح بذكره في قصة موسى لم يصح إساده .

ولذلك قال الأستاذ سيد قطب في الظلال، (٢٦٨٧/٥) تعليق (١) \_ طبعة دار الشروق \_ و... وأنا الآن أميل إلى ترجيح أنه ليس هو \_ شعيب \_ وإنما هو شيخ آخر من مدين. والذي يحمل على هذا الترجيح: أن هذا الرجل شيخ كبير. وشعيب شهد مهلك قومه، المكذبين له، و لم يبق معه إلا المؤمنون به، ظو كان هو شعيب \_ النبي \_ بين بقية قومه المؤمنين، ما سقوا قبل بنتي نيهم الشيخ الكبير. فليس هذا سلوك قوم مؤمنين، ولا معاملتهم لنبيهم وبناته من أول جيل!. يضاف إلى هذا: أن القرآن لم يذكر شيئاً عن تعليمه لموسى صهره، ولو كان شعيباً النبي سمعنا صوت النبوة في شيء من هذا مع موسى وقد عاش معه عشر سنوات.

## فَسَقَىٰ لَهُمَاثُمُّ تُولِّيَ إِلَى ٱلظِّلِ فَقَالَ رَبِّ إِنِي لِمَا أَنْزَلْتَ إِلَى مِنْ خَيْرِ فَقِيرُ الْ فَا أَنْ لَتَ إِلَى مِنْ خَيْرِ فَقِيرُ الْ فَا أَنْ اللّهُ مَا تَمْشِى عَلَى ٱسْتِحْيا آءِ قَالَتْ إِنَ أَبِي يَدْعُوكَ لِيَجْزِيكَ أَجْرِ مَا فَا أَنْ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَّا عَلَى اللّهُلْمُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ ع

وقال ابن إسحاق: إن موسى زاحم القوم ونحاهم عن رأس البئر، فسقى غنم المرأتين . ويُروى: أن القوم لما رجعوا بأغنامهم غطوا رأس البئر بحجر لا يرفعه إلا عشرة نفر، فجاء موسى ورفع الحجر وحده، وسقى غنم المرأتين .

قالوا: فلما رجعتا إلى أبيهما سريعاً قبل الناس وأغنامُهما حُقَّل بطان، قال لهما: ما أعجلكما؟ قالتا: وجدنا رجلاً صالحاً رحمنا فسقى لنا أغنامنا، فقال لإحداهما: اذهبى فادعيه لى .

قال الله تعالى : ﴿ فجاءنُهُ إحداهما تمشي على استحياء ﴾ ، قال عمر بن الخطاب رضي الله عنه: ليست بسَّلْفَع من النساء (٣) خَرَّاجة ولاَّجة ، ولكن جاءت مستترة قد وضعت كُمَّ درعها على وجهها استحياء ، ﴿قالت إن أَبِي يدعوك ليجزيك أَجرَ ما سقيتَ لنا ﴾ ، قال أبو حازم سلمة بن

أخرج الفريابي، وابن أبي شيبة في «المصنف»، وعبد بن حميد وابن المنذر، وابن أبي حاتم، والحاكم \_ وصححه \_ عن عمر
 ابن الخطاب رضي عنه أثراً في ذلك، وساقه ابن كثير مختصراً .

انظر: المصنف: ١١/٥٣٠ـ٥٣١، المستدرك: ٢٠٧/٢، الطبري: ٢٠/٢٠، الدر المنثور: ٤٠٥/٦، وابن كثير: ٣٨٥/٣. وليس في شيء من الروايات التي ساقها المفسرون أي: حديث مرفوع إلى النبي ﷺ في دلائل قوة موسى عليه السلام، كرفع الحجر الذي يغطي البئر، وكان لا يرفعه \_ فيما قالوا \_ إلا عشرون أو أربعون أو أكثر أو أقل... إنما كان الرعاء يسقون فنحاهم موسى وسقى للمرأتين أو سقى لهما مع الرعاء .

ولا حاجة لما رواه كثير من المفسرين عن دلائل أمانته من قوله للفتاة: امشي خلفي ودلّيني على الطريق خوف أن يراها.. فهذا كله تكلف لا داعي له، ودفع لريبة لا وجود لها، وموسى ــ عليه السلام ــ عفيف النظر، نظيف الحس، وهي كذلك، والعفة والأمانة لا تحتاجان لكل هذا التكلف، فالعفة تنضح في التصرف العادي البسيط بلا-تكلف ولا اصطناع!. انظر: في ظلال القرآن: ٥/٢٦٨ ــ ٢٦٨٨.

<sup>(</sup>٢) انظر هذه الروايات في الدر المنثور: ٤٠٦/٦-٤٠٧، والله أعلم بهذا كله، فليس في شيء منها حبر عن النبي عَلَيْكُ .

 <sup>(</sup>٣) السُّلْفَع من النساء: الجريئة على الرجال، السليطة .

سَقَيْتَ لَنَا فَكُمَّا جَاءَهُ وَقَصَّ عَلَيْهِ ٱلْقَصَصَ قَالَ لَا تَخَفَّ جَوَتَ مِنَ ٱلْقَوْمِ الظَّلِمِينَ اللَّهَ الْمَا اللهُ ا

دينار: لما سمع ذلك موسى أراد أن لا يذهب، ولكن كان جائعاً فلم يجد بُدًا من الذهاب، فمشت المرأة ومشى موسى خلفها، فكانت الريح تضرب ثوبها فتصف ردفها، فكره موسى أن يرى ذلك منها، فقال لها: امشي خلفي ودليني على الطريق إن أخطأت، ففعلت ذلك، فلما دخل على شعيب إذا هو بالعشاء مهياً، فقال: اجلس ياشاب فتعشّ، فقال موسى: أعوذ بالله، فقال شعيب: ولِمَ ذاك ألستَ بجائع؟ قال: بلى، ولكن أخاف أن يكون هذا عوضاً لما سقيت لهما، وإنا من أهل بيت لا نظلب على عمل من أعمال الآخرة عوضاً من الدنيا، فقال له شعيب: لا والله ياشاب، ولكنها عادتي وعادة آبائي، نقري الضيف، ونطعم الطعام، فجلس موسى وأكل(۱).

وفلما جاءه وقص عليه القصص ، يعني: أمره أجمع، مِنْ قتلهِ القبطي وقَصْدِ فرعون قتله، وقال لا تخف نجوت من القوم الظالمين، يعني: فرعون وقومه، وإنما قال هذا لأنه لم يكن لفرعون سلطان على مدين.

وقالت إحداهما يا أبتِ استأجره ألله التخذه أجيراً ليرعى أغنامنا، وإن خير من استأجرت القوي الأمين ، يعني: خير من استعملت من قوي على العمل وأدى الأمانة، فقال لها أبوها: وما علمك بقوته وأمانته ؟ قالت: أمّا قوته: فإنه رفع حجراً من رأس البئر لا يرفعه إلا عشرة. وقيل: إلا أربعون رجلاً، وأمّا أمانته: فإنه قال لي امشى خلفي حتى لا تصف الريح بدنك .

﴿ وَالَ ﴾ ، شعيب عند ذلك: ﴿ إِنَّ أُرِيد أَن أَنْكِحَك إحدى ابنتي هاتين ﴾ ، واسمهما «صفورة» و «ليا» في قول شعيب الجبائي، وقال ابن إسحاق: «صفورة» و «شرقا» وقال غيرهما: الكبرى «صفراء» والصغرى «صفيراء». وقيل زوَّجه الكبرى. وذهب أكثرهم إلى أنه زوجه الصغرى منهما واسمها

<sup>(</sup>١) عزاه السيوطي في الدر (٤٠٧/٦) لابن عساكر عن أبي حازم، وما انفرد به ابن عساكر من الرواية فهو ضعيف، قال السيوطي في مقدمة زوائد الجامع الصغير: كل ما عزي لابن عدي في الكامل والخطيب في التاريخ والعقيلي في الضعفاء وابن عساكر.. فهو ضعيف.

### إِن شَكَآءَ ٱللَّهُ مِنَ ٱلصَّئِلِحِينَ ۞ قَالَ ذَلِكَ بَيْنِي وَبَيْنَكُ أَيَّمَا ٱلْأَجَلَيْنِ قَصَيْنَ فَكُ أَلَّهُ عَلَى مَا نَقُولُ وَكِيلٌ ۞

«صفورة»، وهي التي ذهبت لطلب موسى (١)، ﴿على أَن تَأْجُرَنِي ثَمَانِي حِجَجٍ ﴾، يعني: أن تكون أجيراً لي ثمان سنين، قال الفراء: يعني: تجعل ثوابي من تزويجها أن ترعى غنمي ثماني حجج، تقول العرب: آجرك الله بأجرك أي: أثابك، والحجج: السنون، واحدتها حجة، ﴿فَإِنْ أَتَمْمَتُ عَشَراً فَمَن عَندك ﴾، أي: إن أتممت عشر سنين فذلك تفضل منك وتبرع، ليس بواجب عليك، ﴿وما أُريد أن أَشَقَ عليك ﴾، أي: ألزمك تمام العشر إلا أن تنبرع، ﴿ستجدني إن شاء الله من الصالحين ﴾، قال عمر: يعنى: في حسن الصحبة والوفاء بما قلت .

﴿قَالَ﴾، موسى، ﴿ذلك بيني وبَيْنَكَ﴾، يعنى: هذا الشرط بيني وبينك، فما شرطت على فلك وما شرطت من تزويج إحداهما فلي(٢)، والأمر بيننا، تم الكلام، ثم قال:

﴿ أَيَّمَا الأَجَلِينَ قَضِيتُ ﴾، يعني: أي الأَجلِين، و(ما) صلة، (قضيت): أتممت وفرغت منه، النّان أو العشر، ﴿ فلا عدوان علي ﴾ لا ظلم عليّ بأن أطالب بأكثر منهما، ﴿ والله على ما نقول وكيل ﴾، قال ابن عباس ومقاتل: شهيد فيما بيني وبينك. وقيل: حفيظ.

أخبرنا عبدالواحد بن أحمد المليحي، أخبرنا أحمد بن عبدالله النعيمي، أخبرنا محمد بن يوسف، أخبرنا محمد بن إسماعيل، أخبرنا محمد بن عبدالرحيم، أخبرنا سعيد بن سليمان، أخبرنا مروان بن شجاع، عن سالم الأفطس، عن سعيد بن جبير، قال: سألني يهودي من أهل الحيرة: أي الأجلين قضى موسى؟ قلت: لا أدري حتى أقدم على خير العرب(١) فأسأله، فقدمت فسألت ابن عباس قال: قضى أكثرهما وأطيبهما، إنّ رسول الله على الله الله على الل

وروي عن أبي ذرِّ مرفوعاً: إذا سئلت أي الأجلين قضى موسى؟ فقل: خيرهما وأبرهما، وإذا سئلت: فأي المرأتين تزوج؟ فقل: الصغرى منهما، وهي التي جاءت، فقالت يا أبتِ استأجره، فتزوج أصغرهما وقضى أوفاهما(٥).

<sup>1)</sup> انظر: الدر المنثور ٤٠٨/٦، زاد المسير: ٢١٦-٢١٦، ابن كثير: ٣٨٦/٣، وليس في شيء من الأحاديث تعيين اسم الصغرى والكبرى. وسيأتي حديث أبي ذر مرفوعاً في أنه تزوج الصغرى .

<sup>(</sup>٢) في ﴿ أَ ﴾: عليَّ .

<sup>(</sup>٣) في البخاري: حَبْر العرب.

<sup>(</sup>٤) أخرجه البخاري في الشهادات، باب من أمر بإنجاز الوعد: ٢٩٠-٢٨٩/٠. والمراد بقوله: رسول الله ﷺ: من اتصف بذلك ولم يرد شخصاً بعينه .

٥) أخرجه الطبراني في الأوسط: ١٩/٢، والخطيب في تاريخ بغداد: ١٢٨/٢.

وقال وهب: أنكحه الكبرى<sup>(١)</sup> .

وروي عن شداد بن أوس مرفوعاً: بكى شعيب النبي عَلَيْكُم [من حب الله عزّ وجلّ] حتى عمي فرد الله عليه بصره، ثم بكى حتى عمي فرد الله عليه بصره، ثم بكى حتى عمي فرد الله عليه بصره، فقال الله: ما هذا البكاء؟ أشوقاً إلى الجنة أم خوفاً من النار؟ قال: لا يارب، ولكن عليه بصره، فقال الله: ما هذا البكاء؟ أشوقاً إلى الجنة أم خوفاً من النار؟ قال: لا يارب، ولكن عليه أله إلى لقائك، فأوحى الله إليه / إن يكن ذلك فهنيئاً لك لقائي [ياشعيب] (٢)، لذلك أحدمتك موسى كليمي (٤).

ولما تعاقدا هذا العقد بينهما أمر شعيب ابنته أن تعطي موسى عصاً يدفع بها السباع عن غنمه، واختلفوا في تلك العصا؛ قال عكرمة: خرج آدم بها من الجنة فأخذها جبريل بعد موت آدم فكانت معه حتى لقي بها موسى ليلاً فدفعها إليه (٥).

وقال آخرون: كانت من آس الجنة، حملها آدم من الجنة فتوارثها الأنبياء، وكان لا يأخذها غير نبي إلا أكلته، فصارت من آدم إلى نوح، ثم إلى إبراهيم حتى وصلت إلى شعيب، فكانت عصا الأنبياء عنده فأعطاها موسى .

وقال السدي: كانت تلك العصا استودعها إياه مَلَك في صورة رجل، فأمر ابنته أن تأتيه بعصا فدخلت فأخذت العصا فأتته بها، فلما رآها شعيب قال لها: ردي هذه العصا، وآتيه بغيرها، فألقتها وأرادت أن تأخذ غيرها فلا يقع في يدها إلا هي، حتى فعلت ذلك ثلاث مرات فأعطاها موسى

<sup>=</sup> قال الهيثمي: (٣/٨): «رواه الطبراني في الصغير والأوسط، والبزار باختصار، وفي إسناد الطبراني عويد بن أبي عمران الجوني ضعفه ابن معين وغيره، ووثقه ابن حبان، وبقية رجال الطبراني ثقات» وانظر: ٨٨/٧ أيضاً وساقه ابن كثير (٣٨٧/٣) من رواية البزار الذي قال: ولا نعلم يروى عن أبي ذر إلا بهذا الإسناد» وفي إسناده «عويد..» ومن حديثه رواه ابن أبي حاتم وفيه زيادة غريبة.

<sup>(</sup>١) لم يصح عن النبي عَلِيْكُ حديث في أيهما تزوج، الصغرى أم الكبرى، وحسبنا ما جاء في كتاب الله تعالى من أنه أراد أن ينكحه إحدى ابنتيه، ولو كان في معرفة اسمها فائدة لسمّاها الله تعالى في كتابه. والله أعلم .

<sup>(</sup>٢) ليست في المخطوطتين، وأثبتها من «تاريخ بغداد» حيث ساق الخطيب الحديث بسنده عن شداد بن أوس مرفوعاً .

<sup>(</sup>٣) ما بين القوسين ساقط من «أ».

<sup>(</sup>٤) أخرجه الخطيب في تاريخ بغداد: ٣١٥/٦.

وعزاه المتقى في كنز العمال: ٩٩٨/١١ ٤٩٩عـ المخطيب وابن عساكر عن شداد بن أوس، وقال: «وفيه إسماعيل بن على ابن الحسن بن بندار بن المثنى الإستراباذي الواعظ، أبو سعيد، قال الخطيب: لم يكن موثوقاً به في الرواية، والحديث منكر. وقال الذهبي في الميزان (٣٢٩/١): هذا حديث باطل لا أصل له. وقال ابن عساكر: رواه الواحدي عن ابن الفتح محمد ابن على الكوفي عن على بن الحسن بن بندار كما رواه ابنه إسماعيل عنه، فقد برىء من عهدته، والخطيب إنما ذكره لأنه حمل فيه على إسماعيل».

وذكره ابن الجوزي في والعلل المتناهية»: (٤٩/١)، والألباني في والضعيفة»: (٢٥/٢) وقال: وضعيف جداً».

<sup>(</sup>٥) أخرجه الطبري عن عكرمة: ٦٧/٢٠.

#### الله فَكُمَّا فَضَىٰ مُوسَى ٱلْأَجَلَ وَسَارَ بِأَهْلِهِ عَ اَنْسَ مِن جَانِبِ ٱلطُّورِ نَارًا قَالَ لِأَهْلِهِ أَمْ كُثُواْ إِنِي عَانَسْتُ نَارًا لَعَلِي عَاتِيكُم مِنْهَا بِخَبَرٍ أَوْجَاذُوَةٍ مِن النَّارِلَعَلَّكُمْ تَصْطَلُون شَ

فأخرجها موسى معه، ثم إن الشيخ ندم وقال: كانت وديعة، فذهب في أثره، وطلب أن يرد العصا فأبى موسى أن يعطيه. وقال: هي عصاي، فرضيا أن يجعلا بينهما أول رجل يلقاهما، فلقيهما مَلَك في صورة رجل فحكم أن يطرح العصا فمن حملها فهي له، فطرح موسى العصا فعالجها الشيخ ليأخذها فلم يطقها، فأخذها موسى بيده فرفعها فتركها له الشيخ(١).

ثم إن موسى لما أتمَّ الأجل وسلَّم شعيبُ ابنته إليه، قال موسى للمرأة: اطلبي من أبيك أن يجعل لنا بعض الغنم، فطلبت من أبيها، فقال شعيب: لكما كل ما ولدت هذا العام على غير شيتها(٢).

وقيل: أراد شعيب أن يجازي موسى على حسن رعيته إكراماً له وصلةً لابنته، فقال له إني قد وهبت لك من الجدايا التي تضعها أغنامي هذه السنة كل أبلق وبلقاء، فأوحى الله إلى موسى في المنام أن اضرب بعصاك الماء الذي في مستقى الأغنام قال: فضرب موسى بعصاه الماء ثم سقى الأغنام منه فما أخطأت واحدة منها إلا وضعت حملها ما بين أبلق وبلقاء فعلم شعيب أن ذلك رزق ساقه الله عز وجل إلى موسى وامرأته فوفي له شرطه وسلم الأغنام إليه (٣).

قوله عزّ وجلّ : ﴿فَلَمَا قَضَى مُوسَى الْأَجَلَ ﴾، يعني أَمّه وفرغ منه، ﴿وسار بأهله ﴾، قال مجاهد: لما قضى موسى الأجل مكث بعد ذلك عند صهره عشراً أخرى فأقام عنده عشرين سنة (٤)، ثم استأذنه في العود إلى مصر، فأذن له، فخرج بأهله إلى جانب مصر، ﴿آنس ﴾، يعني: أبصر، ﴿من جانب الطور ناراً ﴾، وكان في البرية في ليلة مظلمة، شديدة البرد وأخذَ امرأته الطلق، ﴿قَالَ

<sup>(</sup>١) أخرجه الطبري عن السدي: ٦٦/٢٠. وليس في شيء من الروايات خبر عن النبي ﷺ في بيان هذه العصا، ولا فائدة من البحث في مثل هذه الأمور .

 <sup>(</sup>٢) ذكر الهيثمي في ذلك حديثاً رواه البزار والطبراني وقال: في إسناده ابن لهيمة وفيه ضعف، وقد يحسن حديثه .
 انظر: مجمع الزوائد: ٨٧/٧ـ٨٨، تفسير ابن كثير: ٣٨٧/٣ـ٨٨٧ وقال: منار هذا الحديث على ابن لهيمة المصري، وفي حفظه سوء، وأخشى أن يكون رفعه خطاً، والله أعلم .

<sup>(</sup>٣) انظر: التعليق السابق.

<sup>(</sup>٤) قال الحافظ ابن كثير: (٣٨٨/٣): هوهذا القول لم أره لغيره، وقد حكاه عنه ابن أبي حاتم وابن جرير، فالله أعلمه. وانظر الطبري: ٦٩/٢٠، الدر المنثور: ٢١١/٦.

فَلَمَّا أَتَكُهَانُودِكَ مِن شَلِطِي ٱلْوَادِ ٱلْأَيْمَنِ فِي ٱلْبُقَّعَةِ ٱلْمُبَرَكَةِ مِنَ ٱلشَّجَرَةِ أَن يَكُمُوسَى إِفِّتَ أَنَا ٱللَّهُ رَبُّ ٱلْعَكَلِمِينَ ۞ وَأَنْ أَلْقِ عَصَاكَ فَلَمَّا رَءَاهَا لَهُ تَزُ كُأَنَّهَا جَآنٌ وَكَى مُدْبِرًا وَلَوْ يُعَقِّبُ يَكُمُوسَى أَقْبِلُ وَلَا تَخَفَّ إِنَّكَ مِنَ ٱلْأَمِنِينَ الله اسْلُكَ يَدَكَ فِي جَيْبِكَ تَغَرُّجُ بَيْضَاءَ مِنْ غَيْرِسُوّءِ وَٱصْمُمْ إِلَيْكَ جَنَاحَكَ

لأهله امكثوا إني آنستُ ناراً لعلي آتيكم منها بخبر ، عن الطريق، لأنه كان قد أخطأ الطريق، وأو جَذْوَةٍ من النار ، يعني: قطعة وشعلة من النار . وفيها ثلاث لغات، قرأ عاصم: «جَذْوة» بفتح الجيم، وقرأ حمزة بضمها، وقرأ الآخرون بكسرها، قال قتادة ومقاتل: هي العود الذي قد احترق بعضه، وجمعها «جِذَي»(١)، ولعلكم تصطلون ، تستدفئون .

﴿ فَلَمَا أَتَاهَا نُودِي مَن شَاطَىء الوادِي الأَيْمِن ﴾، من جانب الوادي الذي عن يمين موسى، ﴿ فِي البقعة المباركة ﴾ ، لموسى، جعلها مباركة لأن الله كلّم موسى هناك وبعثه نبياً. وقال عطاء: يريد المقدسة، ﴿ مِن الشجرة ﴾ ، من ناحية الشجرة، قال ابن مسعود: كانت سَمُرة خضراء تبرق (٢) ، وقال قتادة ومقاتل والكلبي: كانت عَوْسَجَة (٣) .

قال وهب من العُلَيق (٤)، وعن ابن عباس رضي الله عنهما: أنها العنَّاب (٥)، ﴿أَنْ يَامُوسَى إِنِّي أَنَا الله رب العالمين ﴾ .

﴿ وَأَن أَلِقِ عَصَاكَ فَلَمَّا رَآهَا تَهْتَزُ ﴾، تتحرك، ﴿ كَأَنَّهَا جَآنَ ﴾، وهي الحية الصغيرة من سرعة حركتها، ﴿ وَلَى مدبراً ﴾، هارباً منها، ﴿ وَلَمْ يُعقِّبُ ﴾، لم يرجع، فنودي: ﴿ ياموسَى أقبلُ ولا تخفْ إِنَّكَ مَن الْآمنين ﴾ .

﴿ آسلك ﴾، أدخل ﴿ يدك في جيبك تخرج بيضاءَ من غير سوء ﴾ ، برص، فخرجت ولها شعاع كضوء الشمس، ﴿ واضمم إليك جناحك من الرَّهْبِ ﴾ ، قرأ أهل الكوفة، والشام: بضم الراء وسكون الهاء، ويفتح الراء حفص، وقرأ الآخرون بفتحهما، وكلها لغات بمعنى الخوف

<sup>(</sup>١) وانظر: لسان العرب، مادة (جدا)، الطبري: ٦٩/٢٠ ٧٠ .

<sup>(</sup>٢) في الطبري: شجرة سَمْراء حضراء ترفّ. والسمرة: شجرة من العضاه، جيّد الخشب.

<sup>(</sup>٣) شجرة من فصيلة الباذنجيات، شائكة الأغصان.

<sup>(</sup>٤) نبات شائك معرش من فصيلة الورديات، ثمره أحمر وربما كان أصفر، وله نوى صلب مستدير .

 <sup>(</sup>٥) وكأن تحديد جنس الشجرة مأخوذ من أهل الكتاب.

انظر: الطبري: ۲۰/۲۰، ابن کثیر: ۳۸۹/۳.

مِنَ ٱلرَّهْبِ فَلَانِكَ بُرُهَا نَانِ مِن رَّيِكِ إِلَى فِرْعَوْنَ وَمَلَا يُهِ ۚ إِنَّهُمْ كَانُواْ قَوْمَا فَاسِقِينَ ﴿ قَالَ رَبِّ إِنِي قَنَلْتُ مِنْهُمْ نَفْسُا فَأَخَافُ أَن يَقْتُلُونِ ﴿ وَالْحِيهِ وَالْم هَكُرُونِ هُوَ أَفْصَحُ مِنِي لِسَانًا فَأَرْسِلْهُ مَعِيَ رِدْءَ ايُصَدِّقُنِيَ ۗ إِنِّتَ أَخَافُ أَن يُكذِّبُونِ ﴾ في كَذِيوُنِ ﴾

ومعنى الآية: إذا هَلَكَ أمرُ يدك وما ترى من شعاعها فأدخِلْها في جيبك تعد إلى حالتها الأولى . «والجناح»: اليد كلها. وقيل: هو العضد. وقال عطاء عن ابن عباس رضي الله عنهم: أمره الله أن يضم يده إلى صدره (١) فيذهب عنه ما ناله من الخوف عند معاينة الحية، وقال: ما من خائف بعد موسى إلا إذا وضع يده على صدره زال خوفه .

قال مجاهد: كل من فزع فضم جناحيه إليه ذهب عنه الفزع.

وقيل: المراد من ضم الجناح: السكون، أي: سكن روعك واخفض عليك جانبك، لأن من شأن الحائف أن يضطرب قلبه ويرتعد بدنه، ومثله قوله: «واخفض لهما جناح الذل من الرحمة» (الإسراء – ٢٤)، يريد الرفق، وقوله: «واخفض جناحك لمن اتبعك من المؤمنين» (الشعراء – ٢١٥)، أي: ارفق بهم وألِنْ جانبك لهم .

قال الفراء: أراد بالجناح العصا، معناه: اضمم إليك عصاك.

وقيل: «الرَّهْب» الكُمْ بلغة حمير، قال الأصمعي: سيست بعض الأعراب يقول: أعطني ما في رهبك، أي: في كمك، معناه: اضمم إليك يدك وأخرجها من الكم، لأنه تناول العصا ويده في كمه.

﴿فَدَانِك﴾، يعني: العصا، واليد البيضاء، ﴿برهانان﴾، آيتان، ﴿من ربك إلى فرعون وملئه إنهم كانوا قوماً فاسقين﴾ .

﴿ قَالَ رَبِّ إِنِّي قَتِلْتُ مَنَّهُمْ نَفْسًا فَأَخَافُ أَنْ يَقْتَلُونِ ﴾ .

﴿ وَأَخِي هَارُونُ هُو أَفْصِح مَنِي لَسَاناً ﴾، وإنما قال ذلك للعقدة التي كانت في لسانه من وضع الجمرة في فيه (٢)، ﴿ فَأُرْسِلْهُ مَعِي رَدِّءاً ﴾، عوناً، يقال ردأته أي: أعنته، قرأ نافع ﴿ رداً ﴾ بفتح الدال

<sup>(</sup>١) في ﴿أَ عَضِده .

 <sup>(</sup>٢) تقدم ذلك في حديث الفنون في سورة (طه) ، وفي هذه السورة، وهو في الدر المنثور : ٥٦٩/٥ ــ ٥٧٩، وذكره الحافظ
ابن كثير في البداية والنهاية : ٢٠٠/١ ــ ٣٠٠ وقال : هكذا ساق هذا الحديث الإمام النسائي، وأخرجه ابن جرير، وابن
أبي حاتم في تفسيرهما من حديث يزيد بن هارون . والأشبه ــ والله أعلم ــ أنه موقوف، وكونه مرفوعاً فيه نظر، وغالبه
متلقى من الإسرائيليات، وفيه شيء يسير مصرّح برفعه في أثناء الكلام، وفي بعض ما فيه نظر، ونكارة، والأغلب أنه كلام =

قَالَ سَنَشُدُّ عَضُدَكَ بِأَخِيكَ وَنَجَعَلُ لَكُمَا سُلْطَنَا فَلَا يَصِلُونَ إِلَيْكُمَا بِتَايَنِيِّنَا أَنْتُمَا وَمِنِ أَتَّبَعَكُمُا ٱلْغَلِبُونَ ٢٠ فَلَمَّاجَآءَهُم مُوسَى بِعَايَنِنَا بَيِّنَتٍ قَالُواْ مَا هَنذَآ إِلَّاسِحْرٌ ثُمُّفَتَرَى وَمَاسَكِمِعْنَابِهَنذَا فِي ءَابَآيِنَا ٱلْأَوَّلِينَ عَنْ وَقَالَ مُوسَىٰ رَيِّنَ أَعْلَمُ بِمَن جَاءَ بِٱلْهُدَىٰ مِنْ عِندِهِ - وَمَن تَكُونُ لَهُ, عَنقِبَهُ ٱلدَّارِ إِنَّهُ لَايُفَلِحُ ٱلظَّلِلِمُونَ ٥ وَقَالَ فِرْعَوْنُ يَكَأَيُّهُا ٱلْمَلَأُ مَا عَلِمْتُ لَكُمْ مِّنْ إِلَىهِ غَيْرِي فَأُوقِدُ لِي يَنهَ مَن عُلَى ٱلطِّينِ فَأَجْعَ لَي صَرْحًا لَّعَكِيَّ أَطَّلِمُ إِلَى إِلَنِهِ

من غير همز طلباً للخفة، وقرأ الباقون بسكون الدال مهموزاً، ﴿ يُصَدِّقْنِي ﴾، قرأ عاصم، وحمزة: برفع القاف على الحال، أي: ردءاً مصدقاً، وقرأ الآخرون بالجزم على جواب الدعاء والتصديق لهارون في ٦٣/ب قول الجميع، قال مقاتل: لكي يصدقني / فرعون، ﴿إِنِّي أَخَافَ أَنْ يَكُذِّبُونِ﴾، يعني فرعون وقومه .

﴿قال سنشد عضدَك بأخيك ﴾، أي: نقويك بأخيك، وكان هارون يومئذ بمصر، ﴿ونجعلُ لكما سلطاناً﴾، حجةً وبرهاناً، ﴿فلا يصلون إليكما بآياتنا﴾، أي: لا يصلون إليكما بقتل ولا سوء لمكان آياتنا، وقيل: فيه تقديم وتأخير، تقديره: ونجعل لكما سلطاناً بآياتنا بما نعطيكما من المعجزات فلا يصلون إليكما، ﴿أَنْهَا وَمِن اتبعكما الغالبون ﴾، أي: لكما ولأتباعكما الغلبة على فرعون وقومه .

﴿ فلما جاءهم موسى بآياتنا بينات ﴾، واضحات، ﴿قالوا ما هذا إلا سحرٌ مفترى ﴾، مختلق، ﴿ وما سمعنا بهذا ﴾، بالذي تدعونا إليه، ﴿ فِي آبائنا الأولين ﴾ .

﴿وقال موسى، قرأ أهل مكة بغير واو، وكذلك هو في مصاحفهم، ﴿ربي أعلم بمن جاء بالهدى مِنْ عندِه، بالحقّ من البطل، ﴿ ومن تكون له عاقبة الدار ﴾، العقبي المحمودة في الدار الآخرة، ﴿إِنَّهُ لَا يَفْلُحُ الظَّالُونَ﴾، أي: الكافرون .

﴿ وَقَالَ فَرَعُونَ يَا أَيُّهَا المُّلَّا مَا عَلَمَتَ لَكُمْ مِنَ إِلَّهٍ غَيْرِي فَأُوقَذُ لِي يَاهَامَانَ عَلَى الطَّينَ ﴾، فاطبخ لي الآجر، وقيل: إنه أول من اتخذ الآجر وبني به، ﴿فَاجِعُلْ لِي صَرَحًا ﴾، قصراً عالياً، وقيل: منارة، قال أهل التفسير(١): لما أمر فرعون وزيره هامان ببناء الصرح، جمع هامان العمال والفعلة

كعب الأحبار . وقد سمعت شيخنا الحافظ أبا الحجاج المزي يقول ذلك . والله أعلم .

حتى اجتمع خمسون ألف بنّاء سوى الأتباع والأجراء، ومن يطبخ الآجر والجص وينجر الخشب ويضرب المسامير، فرفعوه وشيدوه حتى ارتفع ارتفاعاً لم يبلغه بنيان أحد من الخلق، أراد الله عزّ وجلّ أن يفتنهم فيه، فلما فرغوا منه ارتقى فرعون فوقه وأمر بنشابة فرمى بها نحو السماء فردت إليه وهي ملطخة دماً، فقال قد قتلت إله موسى، وكان فرعون يصعد على البراذين، فبعث الله جبريل جنح غروب الشمس فضربه بجناحه فقطعه ثلاث قطع فوقعت قطعة منها على عسكر فرعون فقتلت منهم ألف ألف رجل، ووقعت قطعة في البحر وقطعة في المغرب، ولم يبق أحد ممن عمل فيه بشيء الله مؤسى، أنظر إليه وأقف على حاله، فوإني الأظنه، يعني موسى، فمن الكاذبين، في زعمه أن للأرض والخلق إلها غيري، وأنه رسوله.

﴿ واستكبر هو وجنوده في الأرض بغير الحق وظنوا أنهم إلينا لا يُؤجَعُونَ ﴾، قرأ نافع، وحمزة، والكسائي ويعقوب: «يَرْجِعون» بفتح الياء وكسر الجيم، [والباقون بضم الياء وفتح الجيم] (٢) .

﴿ فَأَحْدَنَاهُ وَجَنُودُهُ فَبَدْنَاهُم ﴾، فألقيناهم، ﴿ فِي اليُّم فانظرْ كيفَ كان عاقبة الظالمين ﴾ .

﴿وجعلناهم أئمة﴾، قادة ورؤساء، ﴿يدعون إلى النار ويوم القيامة لا يُنْصَرُونَ﴾، لا يمنعون من العذاب .

﴿ وأتبعاهم في هذه الدنيا لعنة ﴾، خزياً وعذاباً، ﴿ ويوم القيامة هم من المقبُوحين ﴾، من المعدين (٣) الملعونين، وقال أبو عبيدة: من المهلكين. وعن ابن عباس رضي الله عنهما قال: من

<sup>(</sup>١) ذكره الطبري مختصراً عن السدي: ٧٨/٢٠، والقرطبي: ٢٨٩/١٣ وقال مشيراً إلى تضعيف هذا القول: ووالله أعلم بصحة ذلك.

<sup>(</sup>٢) ما بين القوسين ساقط من (أ).

<sup>(</sup>٣) في ﴿ أَ ﴾: المعذبين .

وَلَقَدْ عَانَيْنَ امْوَسَى الْحَبَّنَ مِنْ بَعْدِ مَا أَهْلَكُنَا الْقُرُونِ الْأُولِي بَصَابِرَ لِلنَّاسِ وَهُدَى وَرَحْمَةً لَّعَلَّهُمْ يَتَذَكَّرُونَ عَنَى وَمَا كُنتَ بِعَانِ الْغَرْبِيِّ إِذْ قَضَيْنَ اللَّاسِ وَهُدُى وَرَحْمَةً لَّعَلَّهُمْ يَتَذَكَّرُونَ عَنَى وَمَا كُنتَ بِعَانِ الْغَرْفِيِّ إِذْ قَضَيْنَ اللَّهُ وَمَا كُنتَ مِنَ الشَّهِدِينَ فَلَو لَكِنَّا أَنشَأَنَا قُرُونَا فَنُطَاولَ عَلَيْمِمُ الْكَمُوسَى الْأَمْرُ وَمَا كُنتَ مِنَ الشَّهِدِينَ فَلَ مَنْ الشَّهِدِينَ اللَّهُ مُوسَى الْمُمْرُ وَمَا كُنتَ مَا وَيَافِي الْمَدْينَ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُوسَى اللَّهُ مُوسَى اللَّهُ مُنْ وَمَا كُنتَ مَا وَيَافِي اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُنْ وَمَا كُنتَ مُا وَيَافِي الْمَدْينَ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ وَمَا كُنتَ مُا وِيَا فِي الْمَدْينَ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ وَمَا كُنتَ مُا وَيَا فِي الْمَدْينَ اللَّهُ مُنْ وَمَا لَكُنتَ مُا وَيَا فِي الْمَدْينَ اللَّهُ مُنْ وَمَا كُنتَ مُا وَيَا فِي الْمُدْينَ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ وَمَا كُنتَ مُن اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ وَمَا لَكُنتَ مُن اللَّهُ مُنْ وَمَا لَهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُن اللَّهُ مُنْ اللَّهُ الْمُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ الْمُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُنْ اللَّهُ اللَّولِي الْمُنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُ اللَّهُ اللَّ

المشوهين بسواد الوجود وزرقة العيون، يقال: قَبَحه الله، وقبَّحه: إذا جعله قبيحاً، ويقال: قبحه قبحاً، وقبوحاً، إذا أبعده من كل خير .

قوله تعالى : ﴿ولقد آتينا موسى الكتاب من بعد ما أهلكنا القرون الأولى ﴾، يعنى: قوم نوح وعاد وثمود وغيرهم كانوا قبل موسى، ﴿بصائرَ للناس﴾، أي: ليبصروا بذلك الكتاب ويهتدوا به، ﴿وهدى ﴾، من الضلالة لمن عمل به، ﴿ورحمة ﴾، لمن آمن به، ﴿لعلّهم يتذكرون ﴾، بما فيه من المواعظ والبصائر.

وما كنت ها يامحمد (١)، (بجانب الغربي)، يعني: بجانب الجبل الغربي، قاله قتادة والسدي، وقال الكلبي: بجانب الوادي الغربي. قال ابن عباس رضي الله عنهما: يريد حيث ناجى موسى ربّه، وإذ قضينا إلى موسى الأمر)، يعني عهدنا إليه وأحكمنا الأمر معه بالرسالة إلى فرعون وقومه، (وما كنت من الشاهدين)، الحاضرين ذلك المقام فتذكره من ذات نفسك.

﴿ وَلَكُنّا أَنْشَأَنَا قَرُوناً ﴾ ، خلقنا أنماً بعد موسى عليه السلام، ﴿ فَتَطَاوَلُ عَلَيْهُم الْعُمْرُ ﴾ أي: طالت عليهم المهلة فنسوا عهد الله وتركوا أمره، وذلك أن الله تعالى قد عهد إلى موسى وقومه عهوداً في محمد عَيِّفَ والإيمان به، فلما طال عليهم العمر وخلفت القرون بعد القرون نسوا تلك العهود وتركوا الوفاء بها .

﴿ وما كنتَ ثاوياً ﴾، مقيماً، ﴿ فِي أهل مدين ﴾، كمقام موسى وشعيب فيهم، ﴿ تتلوا عليهم آياتنا ﴾، تذكرهم بالوعد والوعيد، قال مقاتل: يقول لم تشهد أهل مدين فتقرأ على أهل مكة خبرهم، ﴿ وَلَكُنّا كُنّا مُرْسِلِينَ ﴾، أي: أرسلناك رسولاً وأنزلنا عليك كتاباً فيه هذه الأخبار، فتتلوها عليهم ولولا ذلك لما علمتها ولم تخبرهم بها .

<sup>(</sup>١) ساقط من (أ).

وَمَا كَنتَ بِحَانِبِ ٱلطُّورِ إِذْ نَادَيْنَا وَلَكِن رَّحْمَةً مِّن رَّيِّكَ لِتُنذِرَ قَوْمًا مَّا أَتَكُهُم مِّن تَذِيرِ مِن قَبْلِكَ لَعَلَّهُمْ يَنذَكَّرُونَ وَكُولًا أَن تُصِيبَهُم

﴿ وَمَا كُنتَ بَجَانِبِ الطورِ ﴾، بناحية الجبل الذي كلم الله عليه موسى، ﴿ إِذْ نادينا ﴾، قيل: إِذْ نادَيْنَا موسى: خِذِ الكتابَ بقوّة (١) .

وقال وهب: قال موسى: ياربٌ أرني محمداً، قال: إنك لن تصل إلى ذلك، وإن شئت ناديت أمته وأسمعتك صوتهم، قال: بلى يارب، قال الله تعالى: يا أمة محمد فأجابوه من أصلاب آبائهم (٢). وقال أبو زرعة بن عمرو بن جرير: ونادى يا أمة محمد قد أجبتكم قبل أن تدعوني وأعطيتكم قبل أن تسألوني (٣).

وروي عن ابن عباس رضي الله عنهما \_ ورفعه بعضهم \_، قال الله: يا أمة محمد، فأجابوه من أصلاب الآباء وأرحام الأمهات: لبيك اللهم لبيك، إن الحمد والنعمة لك والملك، لا شريك لك. قال الله تعالى: يا أمة محمد إن رحمتي سبقت غضبي وعفوي سبق عقابي، قد أعطيتكم من قبل أن تسألوني وقد أجبتكم من قبل أن تدعوني، وقد غفرت لكم من قبل أن تعصوني، من جاءني يوم القيامة بشهادة أن لا إله إلا الله وأن محمداك عبدي ورسولي دخل الجنة، وإن كانت ذنوبه أكثر من زبد البحر(٤).

قوله تعالى : ﴿ولكن رحمةً من ربُك﴾، أي: ولكن رحمتاك رحمة بإرسالك والوحي إليك وإطلاعك على الأخبار الغائبة عنك /، ﴿لتنذر قوماً ما أتاهم من نذير من قبلك﴾، يعني: أهل ٦٤/أ مكة، ﴿لعلهم يتذكرون﴾ .

﴿ ولولا أن تصيبهم مصيبة ﴾، عقوبة ونقمة، ﴿ بما قدمت أيديهم ﴾، من الكفر والمعصية،

<sup>(</sup>١) قال ابن الجوزي في زاد المسير ؛ (إذ نادينا) موسى وكلّمناه، هذا قول الأكثرين. (٢٢٦/٦) .

 <sup>(</sup>۲) ذكره القرطبي: ۲۹۲/۱۳، وتقدم في موضع سابق أن هذا من الأخبار المتلقاة عن أهل الكتاب مما أدخله وهب وغيره
 في مرويات التفسير، والله أعلم .

<sup>(</sup>٣) أخرجه النسائي في التفسير من سننه عن أبي زرعة عن أبي هريرة .
قال ابن كثير: (٣٩٢/٣): ووهكذا رواه ابن جرير: (٨١/٢٠) وابن أبي حاتم من حديث جماعة عن حمزة، وهو ابن حبيب
الزيات، عن الأعمش، ورواه ابن جرير (٨١/٢٠) من حديث وكيع ويحيى بن عيسى عن الأعمش عن علي بن مدرك
عن أبي زرعة وهو ابن عمرو بن جرير أنه قال ذلك من كلامه. والله أعلم،

وزاد السيوطي في الدر (٤١٨/٦) نسبته للفرياني والحاكم \_ وصححه \_، وابن مردويه، وأبي نعيم والبيهقي معاً في الدلائل عن أبي هريرة .

<sup>(</sup>٤) عزاه السيوطي لابن مردويه عن ابن عباس. انظر: الدر المنثور ٤١٨/٦ .

مُّصِيبَةُ بِمَا قَدَّمَتُ أَيْدِيهِمْ فَيَقُولُواْ رَبَّنَا لَوْلَا أَرْسَلْتَ إِلَيْنَارَسُولًا فَنَتَبِعَ عَالَمُ فَعِيدِنَا قَالُواْ لَوْلَا أَرْسَلْتَ إِلَيْنَارَسُولًا فَنَتَبِعَ اللَّهِ مُوسَى أَلْمُوْمِنِينَ ﴿ فَلَمَّا جَاءَهُمُ ٱلْحَقُّ مِنْ عِندِنَا قَالُواْ لَوْلَا أُوتِي مُوسَى مِنْ عَندِنَا قَالُواْ سِحْرَانِ أُوتِي مُوسَى مِن قَبْلُ قَالُواْ سِحْرَانِ أَوْتِي مُوسَى مِن قَبْلُ قَالُواْ سِحْرَانِ تَطَلَع مَرْ وَالْمَا أُوتِي مُوسَى مِن قَبْلُ قَالُواْ سِحْرَانِ تَظَلَم مَن مَن مَن عَندِ اللهِ هُواَ هَدَى مَنْ عَندِ اللهِ هُواَ هَدَى مِنْ اللهِ هُواَ اللهِ مُولَى اللهِ مُولِينَ اللهِ هُواَ هَدَى مِنْ اللهِ هُوا اللهِ مُولِينَ اللهِ هُواَ هَدَى مِنْ اللهِ هُواَ هَدَى مِنْ اللهِ هُواَ اللهُ اللهِ هُوا اللهِ هُوا اللهِ مَن عَندُ اللهِ هُوا هَدَى مِنْ مَن عَندُولِينَ مَن اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ

﴿ فيقولوا ربنا لولا ﴾، هلاً، ﴿ أرسلت إلينا رسولاً فَتَتَبِعَ آياتك ونكونَ من المؤمنين ﴾، وجواب «لولا» محذوف، أي: لعاجلناهم بالعقوبة، يعني: لولا أنهم يحتجون بترك الإرسال إليهم لعاجلناهم بالعقوبة بكفرهم. وقيل: معناه لما بعثناك إليهم رسولاً ولكن بعثناك إليهم لئلا يكون للناس على الله حجة بعد الرسل.

﴿ فَلَمَا جَاءِهُمُ الْحَقِ مِن عَندِنا ﴾، يعني محمداً عَيِّلِيُّهُ، ﴿ قَالُوا ﴾، يعني: كفار مكة، ﴿ لُولا ﴾، هلا، ﴿ أُوتِي ﴾، مثل ما أُوتِي موسى ﴾، [من الآيات كاليد البيضاء والعصا، وقيل: مثل ما أُوتِي موسى] (١) كتاباً جملة واحدة .

قال الله تعالى : ﴿أَوَ لَمْ يَكَفُرُوا بِمَا أُوتِي مُوسَى مِن قبل ﴾، أي: فقد كفروا بآيات موسى كا كفروا بآيات موسى كا كفروا بآيات محمد، ﴿قَالُوا سِحْرَانِ تظاهرا ﴾، قرأ أهل الكوفة: «سحران »، أي: التوراة والقرآن. «تظاهرا» يعني: كل سحر يقوي الآخر، نسب التظاهر إلى السحرين على الاتساع، قال الكلبي: كانت مقالتهم تلك حين بعثوا إلى رؤوس اليهود بالمدينة، فسألوهم عن محمد فأخبروهم أن نعته في كتابهم التوراة، فرجعوا فأخبروهم بقول اليهود، فقالوا: سِحْرَانِ تظاهرا .

وقرأ الآخرون: «ساحران» يعنون محمداً وموسى عليهما السلام، لأن معنى التظاهر بالناس وأفعالهم أشبه منه بالكتب، ﴿وقالوا إنا بكلِّ كافرون﴾ .

﴿ قُلْ ﴾، لهم يامحمد، ﴿ فَاتُوا بَكُتَابِ مِن عَنْدَ الله هُو أَهْدَى مَنْهِما ﴾، يعني: من التوراة والقرآن، ﴿ أُتُّبِعُهُ إِنْ كُنتُم صادقين ﴾ .

﴿ وَاإِن لَمْ يَسْتَجِيبُوا لَكَ ﴾، أي: لم يأتوا بما طلبت، ﴿ فَاعَلَمَ أَنَّمَا يَتَبَعُونَ أَهُواءَهُم وَمَن أَضُلُّ ممن اتبع هواه بغير هدى من الله إن الله لا يهدي القوم الظالمين ﴾ .

 <sup>(</sup>١) ما بين القوسين ساقط من (أ).

أَهْوَاءَ هُمْ وَمَنَ أَضَلُّ مِمَّنِ أَتَّبَعَ هُوَلَهُ بِغَيْرِهُ دَى مِّنَ ٱللَّهَ إِنَّ ٱللَّهَ لَا يَهْدِى ٱلْقَوْمَ ٱلظَّلِمِينَ فَي ﴿ وَلَقَدُ وَصَّلْنَا لَهُ مُ ٱلْقَوْلَ لَعَلَّهُمْ يَنَذَكُرُونِ فَ ٱلَّذِينَ ءَانَيْنَهُمُ ٱلْكِنَبَ مِن قَبْلِهِ عُمْ بِدِ عِنْ مِنُونَ فَيْ

ولقد وصَّلْنَا هم القول، قال ابن عباس رضي الله عنهما: بيَّنا. قال الفرَّاء: أنزلنا آيات القرآن يتبع بعضها بعضاً. قال قتادة: وصل لهم القول في هذا القرآن، يعني كيف صنع بمن مضى. قال مقاتل: بيّنا لكفار مكة بما في القرآن من أخبار الأمم الخالية كيف عذبوا(١) بتكذيبهم. وقال ابن زيد: وصلنا لهم خبر الدنيا بخبر الآخرة(٢) حتى كأنهم عاينوا الآخرة في الدنيا، ولعلّهم يتذكرون، .

والذين آتيناهم الكتاب من قبله ، من قبل محمد صلى الله عليه وعلى آله وسلم. وقيل: من قبل القرآن، هم به يؤمنون ، نزلت في مؤمني أهل الكتاب؛ عبدالله بن سلام وأصحابه (٣). وقال مقاتل: بل هم أهل الإنجيل الذين قدموا من الحبشة وآمنوا بالنبي عَلَيْكُم (٤).

[وقال سعيد بن جبير: هم أربعون رجلاً قدموا مع جعفر من الحبشة على النبي عَلَيْكُم] (٥)، فلما رأوا ما بالمسلمين من الخصاصة قالوا: يانبي الله إن لنا أموالاً [فإن أذنت لنا انصرفنا] (٥) وجئنا بأموالنا فواسينا المسلمين بها [فأذن لهم، فانصرفوا فأتوا بأموالهم، فواسوا بها المسلمين] (٥)، فنزل فيهم: ﴿الذين آتيناه الكتابِ، إلى قوله تعالى: ﴿وعما رزقناهم ينفقون ﴿(١) .

وعن ابن عباس رضي الله تعالى عنهما قال: نزلت في ثمانين من أهل الكتاب، أربعون من نجران، واثنان وثلاثون من الحبشة، وثمانية من الشام(٧). ثم وصفهم الله فقال:

 <sup>(</sup>١) في «أ»: كيف عَدُوا.

<sup>(</sup>٢) في «ب»: خير الدنيا بخير الآخرة .

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن أبي حاتم عن السدي. انظر: الدر المنثور: ٤٢٦/٦، زاد المسير: ٢٢٩/٦، البحر المحيط: ١٢٥/٧.

<sup>(</sup>٤) انظر فيما سبق: ٨٧/٢.

<sup>(</sup>٥) ما بين القوسين ساقط من «أ».

أخرجه ابن أبي حاتم عن سعيد بن جبير، انظر: الدر المنثور: ٢٧/٦.
 وأحرج الطبراني نحوه مطولاً عن ابن عباس رضي الله عنهما بسند فيه من لا يعرف. انظر: أسباب النزول للسيوطي بهامش تفسير الجلالين ص (٧٢١) في أسباب نزول سورة الحديد .

<sup>(</sup>٧) انظر: زاد المسير ٢٢٩/٦، تفسير ابن كثير: ٣٩٤/٣ـ٣٩٥، وراجع فيما سبق: ٨٥/١٥٨. والله أعلم أي ذلك كان . «وأياً كان الذين نزلت في أمرهم هذه الآيات، فالقرآن يرد المشركين إلى حادث وقع، يعلمونه ولا ينكرونه، كي يقفهم وجهاً لوجه أمام نموذج من النفوس الخالصة كيف تتلقى هذا القرآن، وتطمئن إليه، وترى فيه الحق، وتعلم مطابقته لما بين أيديها من الكتاب. ولا يصدها عنه صادّ من هوى ولا من كبرياء، وتحتمل في سبيل الحق الذي آمنت به ما يصيبها =

وَإِذَائِنَاكَ عَلَيْهِمْ قَالُوَا ءَامَنَا بِهِ عَإِنَّهُ ٱلْحَقُّ مِن رَّيِّنَا إِنَّا كُنَامِن قَبْلِهِ ء مُسْلِمِينَ وَ الْوَلَيْكَ فَوْقَوْنَ أَجْرَهُم مَّرَّتَيْنِ بِمَا صَبَرُواْ وَيَدْرَءُ ويَ بِالْحَسَنَةِ السَّيِّعَةَ وَمِمَّارَزَقَنَهُمْ يُوْقَوْنَ أَجْرَهُم مَّرَّتَيْنِ بِمَا صَبَرُواْ وَيَدْرَءُ ويَ بِالْحَسَنَةِ السَّيِعَةَ وَمِمَّارَزَقَنَهُمْ يُونَ فَوْقَوْنَ لَوْلَا لَنَا أَعْمَالُنَا وَلَكُمْ أَعْمَالُكُمْ فَي يَعْفُونَ لَيْ الْمَا مَعُوا اللَّغُو أَعْرَضُواْ عَنْهُ وَقَالُواْ لَنَا آعْمَالُنَا وَلَكُمْ أَعْمَالُكُمْ مَلَكُمْ عَلَيْكُمْ لَا بَنْنَغِي الْجَلِهِ لِينَ فَي

﴿ وَإِذَا يُتِلَى عَلَيْهِم ﴾، يعني القرآن، ﴿ قَالُوا آمنا به إِنّه الحَقّ من ربنا ﴾، وذلك أن ذكر النبي عَلَيْكُ كان مكتوباً عندهم في التوراة والإنجيل، ﴿ إِنّا كُنّا من قبله مسلمين ﴾، أي: من قبل القرآن مسلمين خلصين لله بالتوحيد مؤمنين بمحمد عَلِيْكُ أنه نبى حق

﴿ أُولئك يُؤْتُونَ أَجَرَهُم مُرتينَ ﴾، لإيمانهم بالكتاب الأول وبالكتاب الآخر، ﴿ بَمَا صبروا ﴾، على دينهم

قال مجاهد: نزلت في قوم من أهل الكتاب أسلموا فأوذُوا(١).

أخبرنا أبو الحسن محمد بن محمد السرحسي، أخبرنا أبو على زاهر بن أحمد، أخبرنا أبو عبدالله محمد بن حفص الجويني، أخبرنا أحمد بن سعيد الدارمي، أخبرنا عثمان، أخبرنا شعبة، عن صالح، عن الشعبي، عن أبي بردة، عن أبي موسى الأشعري أن رسول الله عَيْقِيلُهُ قال : «ثلاثة يُؤْتون أجرهم مرتين: رجل كانت له جارية فأدّبها فأحسن تأديبها ثم أعتقها وتزوجها، ورجل من أهل الكتاب آمن بكتابه وآمن بمحمد عَيِقِلُهُ، وعبدٌ أحسن عبادة الله ونصحَ سيّده»(٢).

قوله عرّ وجلّ : ﴿ وَيَدْرُؤُونَ بِالْحَسْنَةِ السَّيْئَةَ ﴾ ، قال ابن عباس رضي الله عنهما: يدفعون بشهادة أن لا إله إلا الله الشرك، قال مقاتل: يدفعون ما سمعوا من الأذى والشتم من المشركين بالصفح والعفو<sup>(٣)</sup>، ﴿ وَمُمَا رَزْقْنَاهُم يَنْفَقُونَ ﴾ ، في الطاعة .

﴿ وَإِذَا سَمِعُوا اللَّغُونِ ﴾، القبيح من القول، ﴿ أَعْرَضُوا عَنه ﴾، وذلك أن المشركين كانوا يسبُّون مؤمني أهل الكتاب ويقولون: تباً لكم تركتم دينكم، فيعرضون عنهم ولا يردُّون عليهم، ﴿ وقالُوا

من أذى وتطاول من الجهلاء، وتصبر على الحق في وجه الأهواء ووجه الايذاءه.
 انظر: في ظلال القرآن: ٥/٠٢٠-٢٧٠١.

<sup>(</sup>١) عزاه السيوطي في الدر: ٤٢٧/٦ لابن أبي شيبة وابن المنذر .

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري في العلم، باب تعليم الرجل أمّته وأهله: ٩٠/١، ومسلم في الإيمان، باب وجوب الإيمان برسالة محمد ﷺ إلى جميع الناس، برقم (٩٧): ١٣٤/١، والمصنف في شرح السنة: ٥٣/١ .

<sup>(</sup>٣) انظر فيما سبق: سورة الرعد، الآية (٢٢).

إِنَّكَ لَا تَهْدِى مَنْ أَحْبَبْتَ وَلَكِئَ ٱللَّهَ يَهْدِى مَن يَشَآءٌ وَهُو أَعْلَمُ بِٱلْمُهْتَدِينَ وَلَكَ لَا تَهْدِى مَن يَشَآءٌ وَهُو أَعْلَمُ بِٱلْمُهْتَدِينَ وَقَالُواْ إِن نَتَبِع ٱلْمُدَى مَعَك نُنَخَطَف مِنْ أَرْضِنَا أَوْلَمْ نُمَكِن لَهُمْ حَرَمًا عَلَمُونَ عَلَيْ عَلَمُونَ عَلَمُونَ عَلَيْ عَلَمُونَ عَلَيْ فَعَلَمُونَ عَلَيْ عَلَمُونَ عَلَمُونَ عَلَيْ عَلَمُونَ عَلَمُونَ عَلَمُونَ عَلَمُونَ عَلَمُونَ عَلَمُونَ عَلَمُونَ عَلَمُونَ عَلَيْ عَلَمُونَ عَلَمُونَ عَلَمُونَ عَلَمُونَ عَلَمُونَ عَلَمُ عَلَمُ وَالْعَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَيْ عَلَمُ عَلَمُ وَالْعَبْقُ عَلَيْكُونَ اللّهُ عَلَمُ عَلَيْ عَلَمُ وَالْعَلَمُ عَلَمُ عَلَيْ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَيْ عَلَمُ عَلَيْ عَلَمُ عَلَمُ عَلَيْ عَلَمُ عَ

لنا أعمالُنا ولكم أعمالكم ، لنا ديننا ولكم دينكم، وسلامٌ عليكم »، ليس المراد منه سلام التحية، ولكنه سلام المتاركة، معناه: سلمتم منّا لا نُعارضكم بالشتم والقبيح من القول، ولا نبتغي الجاهلين »، أي: دين الجاهلين، يعني: لا نحب دينكم الذي أنتم عليه. وقيل: لا نريد أن نكون من أهل الجهل والسفه، وهذا قبل أن يؤمر المسلمون بالقتال (١).

قوله تعالى : ﴿إِنْكَ لَا تَهْدِي مِن أَحْبِبَ ﴾، أي: أحببت هدايته. وقيل: أحببته لقرابته، ﴿ولكنَّ الله يهدي مِن يشاءُ وهو أعلمُ بالمهتدين﴾، قال مجاهد، ومقاتل: لمن قُدّر له الهدى، نزلت في أبي طالب قال له النبي عَلِيْكَ : قل لا إله إلا الله، أشهد لك بها يوم القيامة، قال: لولا أن تعيرني قريش، يقولون: إنما حمله على ذلك الجزع، لأقررتُ بها عينك، فأنزل الله تعالى هذه الآية (٢).

﴿ وَقَالُوا إِنْ نَتَبِعِ الْهُدَى مَعْكَ لَتَحْطَفُ مِن أَرضنا ﴾ ، مكة ، نزلت في الحارث بن عثمان بن نوفل بن عبد مناف ، وذلك أنه قال للنبي عَلَيْكَة : إنا لنعلم أن الذي تقول حق ، ولكنّا إن اتبعناك على دينك خفنا أن تُخرِ جنا العرب من أرضنا مكة (٣) . وهو معنى قوله : ﴿ نتخطف من أرضنا ﴾ ، والاختطاف: الانتزاع بسرعة .

قال الله تعالى : ﴿ أَو لَم نَحُنْ لَهُم حَرَمًا آمناً ﴾ ، وذلك أن العرب في الجاهلية كانت تغير بعضهم على بعض، ويقتل بعضهم بعضاً ، وأهل مكة آمنون حيث كانوا، لحرمة الحرم، ومن المعروف أنه كان يأمن فيه الظباء من الذئاب والحمام من الحدأة ، ﴿ يُجْبَى ﴾ ، قرأ أهل المدينة ويعقوب: (تجبى التاء لأجل الثمرات، والآخرون بالياء للحائل بين الاسم المؤنث والفعل، أي: يجلب ويجمع ، إليه ﴾ ، يقال: جبيت الماء في الحوض أي: جمعته ، قال مقاتل: يحمل إلى الحرم ، ﴿ ثمراتُ كُلِ شيء وزقاً مَنْ لَدُنّا ولكنّ أكثرهم لا يعلمون ﴾ ، أنّ ما يقوله حق .

<sup>(</sup>١) راجع فيما سبق: ٣٢/٣ تعليق (١) .

 <sup>(</sup>۲) أخرجه مسلم في الإيمان، باب الدليل على صحة إسلام من حضره الموت... برقم (۲٤): ١/٥٥، وأخرجه البخاري مطولاً
 بلفظ آخر في التفسير: ١٩٨٥ .

وانظر: الدر المنثور ٤٢٨/٦، أسباب النزول للواحدي ص (٣٩٠) .

<sup>(</sup>٣) عزاه السيوطي في الدر (٤٣٠/٦) للنسائي وابن المنذر، عن ابن عباس رضي الله عنهما: وانظر: المحرر الوجيز: ١٧٧/١٢.

وَكُمْ أَهُلُكَ مَسَكِنُهُمْ لَمْ تَسْكُنُ مَا فَرَيَةٍ بَطِرَتْ مَعِيشَتَهَ أَفَنِلْكَ مَسَكِنُهُمْ لَمْ تَسْكُنُ مَنْ الْعَرِيْ فَي الْعَرِيْدِ فَي وَمَاكَانَ رَبُكُ مُهْلِكَ الْقُرَى حَقَّ بَعْدِهِمْ إِلَا قَلِيلًا وَكُنَّا فَعُنُ الْوَرِثِينِ فَي وَمَاكُنَا أَمُهْلِكِ الْقُرَى آلِهُ الْعَلَى الْقُلْمَ اللَّهُ الْعَلَى الْقُلْمَ اللَّهُ الْعَلَى اللَّهُ الْعَلَى اللَّهُ الْعَلَى اللَّهُ الْعَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْعَلَى اللَّهُ اللْمُعُلِي اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّه

قوله عزّ وجلّ : ﴿ وَكُمُ أَهَلَكُنَا مِن قَرِيةٍ ﴾، [أي من أهل قرية] (١)، ﴿ بَطِرَتُ معيشتها ﴾، أي: في معيشتها، أي: أشرت وطغت، قال عطاء: عاشُوا في البطر فأكلوا رزق الله وعبدوا الأصنام، ﴿ فتلك مساكنهم لم تسكن من بعدهم إلا قليلاً ﴾، قال ابن عباس رضي الله عنهما: لم يسكنها إلا المسافرون ومازُّ الطريق، يوماً أو ساعة، معناه: لم تسكن من بعدهم إلا سكوناً قليلاً. وقيل: معناه: لم يعمر منها إلا أقلها وأكثرها خراب، ﴿ وكتّا نحن الوارثين ﴾، كقوله: ﴿ إنا نحن نرث الأرض ومن عليها ﴾ (مريم - ٤٠).

﴿ وما كان ربك مهلك القرى ﴾، أي: القرى الكافرة أهلها، ﴿ حتى يبعث في أُمّها رسولاً ﴾، يعني: في أكبرها وأعظمها رسولاً ينذرهم، وخص الأعظم ببعثة الرسول فيها، لأن الرسول يبعث إلى الأشراف، والأشراف يسكنون المدائن، والمواضع التي هي أمّ ما حولها، ﴿ يتلوا عليهم آياتنا ﴾، قال مقاتل: يخبرهم الرسول أن العذاب نازل بهم إن لم يؤمنوا، ﴿ وما كنّا مهلكي القرى إلا وأهلها ظالمون ﴾، مشركون، يريد: أهلكتهم بظلمهم .

﴿ وَمَا أُوتِيتُمَ مَن شَيءٍ فَمَتَاعُ الحَيَاةُ الدُنيا وزينتُها ﴾، تتمتعون بها أيام حياتكم ثم هي إلى فناء وانقضاء، ﴿ وَمَا عَنْدُ الله خير وأبقى أفلا تعقلون ﴾، أن الباقي خير من الفاني .

قرأ عامة القراء: «تعقلون» بالتاء وأبو عمرو بالخيار بين التاء والياء .

﴿أَفَمَنْ وَعَدَنَاهُ وَعَدَاً حَسَناً﴾، أي الجنة، ﴿فَهُو لَاقِيهُ﴾، مصيبه ومدركه وصائر إليه، ﴿كَمَنَ مَتَّعَناهُ مَتَاعَ الحَياة الدنيا﴾، ويزول عن قريب ﴿ثم هُو يُومُ القيامة من المُحْضَرين﴾، النار، قال

<sup>(</sup>١) ساقط من ﴿ أَ ﴾ .

وَيَوْمَ يُنَادِيهِمْ فَيَقُولُ أَيْنَ شُرَكَآءِ يَ ٱلَّذِينَ كُنتُمْ تَزْعُمُونَ اللَّهِ قَالَ ٱلَّذِينَ حَقَّ عَلَيْمِمُ
الْقَوْلُ رَبَّنَا هَلَوُلآءِ ٱلَّذِينَ أَغُوبِنَا أَغُوبِنَا هُمْ كَمَا غَوَيْنَا أَنْكُمْ أَنَا إِلَيْكُ مَا صَائُواْ إِيَّانَا
يَعْبُدُونِ اللَّهِ وَقِيلَ أَدْعُواْ شُرَكَآءَ حَمُ فَدَعَوْهُمْ فَلَمْ يَسْتَجِيبُواْ لَمُمْ وَرَأَوُا ٱلْعَذَابَ لَوَ أَنَّهُمْ كَانُواْ يَهْمُ كَانُواْ يَهْمُ كَانُواْ يَهْمُ كَانُواْ يَهْمُ كَانُوا يَهِمْ فَيقُولُ مَاذَا أَجَبْتُمُ ٱلْمُرْسَلِينَ اللَّهُ الْمُرْسَلِينَ اللَّهُ وَيَوْمُ يُنَادِيهِمْ فَيقُولُ مَاذَا أَجَبْتُمُ ٱلْمُرْسَلِينَ اللَّهُ اللَ

قتادة: يعني المؤمن والكافر، قال مجاهد: نزلت في النبي عَلَيْكُ وأبي جهل(١) .

وقال محمد بن كعب: نزلت في حمزة وعلي، وأبي جهل<sup>(٢)</sup>.

وقال السدي: نزلت في عمار والوليد بن المغيرة (٣).

﴿ ويوم يناديهم فيقولُ أين شركائي الذين كنتم تزعمون ﴾، في الدنيا أنهم شركائي .

﴿قَالَ الذين حَقَّ عليهم القول﴾، وجب عليهم العذاب وهم رؤوس الضلالة، ﴿رَبُّنا هؤلاء الذين أغوينا﴾، أي: دعوناهم إلى الغي، وهم الأتباع، ﴿أغويناهم كَمْ غَوَيْنَا﴾، أضللناهم كما ضللنا، ﴿قَرْبُنَا﴾، أضللناهم كما ضللنا، ﴿قَرْبُنَا إِلَيْكُ ﴾، منهم، ﴿ما كانوا إيّانا يعبدون ﴾، برىء بعضهم من بعض وصاروا أعداء، كما قال تعالى: «الأخلاء يومئذ بعضهم لبعض عدو، (الزخرف \_ ٧٧).

﴿وقيل﴾، للكفار: ﴿ادعوا شركاء كم﴾، أي: الأصنام لتخلصكم من العذاب، ﴿فدعوهم فلم يستجيبوا لهم﴾، لم يجيبوهم، ﴿ورأوا العذاب لو أنهم كانوا يهتدون﴾، وجواب (لو) محذوف على تقدير: لو أنهم كانوا يهتدون في الدنيا ما رأوا العذاب.

﴿ ويوم يناديهم ﴾، أي: يسأل الله الكفار، ﴿ فيقول ماذا أَجبتم المرسلين ﴾ .

<sup>(</sup>١) أخرجه الطبري: ٩٧/٢٠، وذكره الواحدي في الأسباب ص (٣٩١) دون سند و لم ينسبه لأحد، المحرر الوجيز: ١٧٨/١٢ .

<sup>(</sup>٢) أخرجه الطبري: ٩٧/٢٠، والواحدي (٣٩١) عن مجاهد .

<sup>(</sup>٣) أسباب النزول للواحدي ص (٣٩١).

ونقل القرطبي عن القشيري قال: والصحيح أنها نزلت في المؤمن والكافر على التعميم. وقال الثعلبي: وبالجملة فإنها نزلت في كل كافر مُتّع في الدنيا بالعافية والغنى، وله في الآخرة النار، وفي كل مؤمن صبر على بلاء الدنيا ثقة بوعد الله، وله في الآخرة الجنة. تفسير القرطبي: ٣٠٣/١٣ .

وكذلك ذهب ابن كثير (٣٩٧/٣) إلى أنها عامة، وهذا كقوله تعالى إخباراً عن ذلك المؤمن حين أشرف على صاحبه وهو في الدرجات، وذلك في الدركات فقال: وولولا نعمة ربي لكنت من المحضرين، وقال تعالى: وولقد علمت الجنة إنهم لحضرون، .

فَعَمِيتَ عَلَيْمُ الْأَنْبَاءُ يَوْمَيِذِ فَهُمْ لَا يَتَسَاءَ لُوكَ فَا فَأَمَّا مَن تَابَوَءَا مَنَ وَعِلَ صَدِيلِ عَافَعَسَىٰ أَن يَكُونَ مِنَ المُفْلِحِينَ فَي وَرَبُّكَ يَغْلُقُ مَا يَشَاءُ وَيَغْتَ الْحُهُ مَا كَانَ لَهُمُ الْخِيرَةُ شُبْحَنَ اللّهِ وَتَعَكَلَى عَمَّا يُشْرِكُونَ فَي وَرَبُّكَ يَعْلَمُ مَا يُكِنُّ صُدُورُهُمْ وَمَا يُعْلِنُونَ فَي وَهُو اللّهُ لاَ إِلنَه إِلاّ هُو لَهُ الْحَمْدُ فِي اللّهُ وَلَكَ مَا لَا يُعْلَمُ وَاللّهُ وَيَعَلَمُ وَالْاَحْرَةُ وَلَهُ الْحَمْدُ فِي اللّهُ وَلَا خِرَةً وَلَهُ الْحَمْدُ وَلَهُمْ وَمَا يُعْلِنُونَ فَي وَهُو اللّهُ لاَ إِلنَه إِلاّ هُو لَهُ الْحَمْدُ فِي اللّهُ وَلَكَ اللّهُ وَلَا يَعْلَمُ وَلَا يَعْلَمُ وَلَا يُعْلِنُونَ فَي وَهُو اللّهُ لاَ إِلنَه إِلاّ هُو لَهُ الْحَمْدُ فِي اللّهُ وَلَكُ اللّهُ وَلَا يَعْلَمُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَهُ اللّهُ وَلَهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا الْحَمْدُ فِي اللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ عَلَى اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَلَا الْحَالَةُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ مُنْ اللّهُ وَلَا لَا فَعْمُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا الْحَدْدُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّه

﴿ فَعَمِيَتُ ﴾، خفيت واشتبهت، ﴿ عليهم الأنباء ﴾، أي: الأخبار والأعذار، قال مجاهد: الحجج، ﴿ يُومِ مَنْ فَلَا يَكُونُ لَمْ عَذَرُ وَلَا حَجَةً، ﴿ فَهُم لَا يُتَسَاءُلُونَ ﴾: لا يجيبون، وقال قتادة: لا يحتجون، وقيل: يسكتون لا يسأل بعضهم بعضاً.

﴿فَأُمَا مَن تَابِ وَآمَن وعمل صَالَحًا فَعَسَى أَن يَكُونَ مَن المُفْلَحِينَ ﴾، من السعداء الناجين . قوله تعالى : ﴿وربُّك يخلق ما يشاء ويختار ﴾، نزلت هذه الآية جواباً للمشركين حين قالوا: «لولا نزل هذا القرآن على رجل من القريتين عظيم»، يعني: الوليد بن المغيرة، أو عروة بن مسعود الثقفي (١)، أخبر الله تعالى أنه لا يبعث الرسل باختيارهم .

قوله عزّ وجلّ : ﴿ مَا كَانَ هُمَ الْخِيَرَةَ ﴾ ، قيل: ﴿ مَا اللهِ اللهِ مَا كَانَ لَهُمَ الحَيْرَةَ ﴾ أي: يختار ما هو الأصلح والخير (٢) . وقيل: هو للنفي (٣) أي: ليس إليهم الاختيار ، وليس لهم أن يختاروا على الله ، كما قال تعالى: ﴿ وما كان لمؤمن ولا مؤمنة إذا قضى الله ورسوله أمراً أن يكون لهم الخيرة ﴾ (الأحزاب \_ ٣٦) ، ﴿ والحيرة »: اسم من الاختيار يقام مقام المصدر ، وهي اسم للمختار أيضاً كما يُقال: ﴿ مُعمدٌ خيرةُ اللهِ من خلقه . ثم نزه نفسه فقال : ﴿ مبحانَ الله وتعالى عمّا يشركون ﴾ .

﴿وربُّك يعلم ما تُكِنُّ صدورُهم وما يُعلنون﴾، يظهرون .

﴿ وهو الله لا إله إلا هو له الحمد في الأولى والآخرة ﴾، يحمده أولياؤه في الدنيا، ويحمدونه في الآخرة في الجنة، ﴿ وله الحكم ﴾، فصل القضاء بين الخلق. قال ابن عباس رضى الله عنهما:

<sup>(</sup>١) انظر أسباب النزول للسيوطي بهامش الجلالين ص (٢٨٨\_٢٨٩).

<sup>(</sup>٢) وهو ترجيح الطبري: ١٠٠/٢٠، وانظر: البحر المحيط: ١٢٩/٧.

<sup>(</sup>٣) ورجح هذا: النحاس في معاني القرآن: ١٩٤/٥، قال الحافظ ابن كثير: (٣٩٨/٣): ووالصحيح أنها نافية كما نقله ابن أبي حاتم عن ابن عباس وغيره أيضاً. فإن المقام في بيان انفراده تعالى بالحلق والتقدير والاختيار وأنه لا نظير له في ذلك، ولهذا قال : وسبحان الله وتعالى عما يشركون، أي: من الأصنام والأنداد التي لا تخلق ولا تختار شيئاً».

قُلْ أَرَءَ يَتُمْ إِن جَعَلَ اللهُ عَلَيْكُمُ النِّلُ سَرَّمَدًا إِلَى يَوْمِ الْقِيْمَةِ مَنَ إِلَكُ عَيْرُ اللّهِ عَالَى اللّهُ عَلَيْكُمُ النّهَ السَرْمَدًا بِضِياً عَا أَفَلا تَسْمَعُونَ ﴿ قُلْ اللّهِ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْكُمُ النّهَ اللّهُ عَلَيْكُمُ النّهَ اللّهُ عَلَيْكُمُ النّهَ اللّهُ عَلَيْكُمُ النّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّ

حكم لأهل طاعته بالمغفرة ولأهل معصيته بالشقاء، ﴿وَإِلَيْهُ تُرْجِعُونَ﴾ .

قوله عزّ وجلّ : ﴿قُلْ أُرأيتم﴾، أخبروني (١) يا أهل مكة، ﴿إِنْ جعل الله عليكم الليل سَرْمداً﴾، دائماً، ﴿إِلَى يوم القيامة﴾، لا نهارَ معه، ﴿مَنْ إِلهٌ غيرُ الله يأتيكم بضياء﴾، بنهار تطلبون فيه المعيشة، ﴿أَفلا تسمعون﴾، سماعَ فهم وقَبول .

﴿قُلُ أُرأَيْتُمْ إِنْ جَعَلُ اللهِ عَلَيْكُمُ النَّهَارِ سَرَمَداً إِلَى يَوْمُ القَيَامَةَ﴾، لا ليل فيه، ﴿مَنْ إِلَّهُ غَيْرُ الله يأتيكم بليل تسكنون فيه أفلا تُبصرون﴾، ما أنتم عليه من الخطأ .

﴿ وَمَنْ رَحْمَتُهُ جَعَلَ لَكُمُ اللَّيْلُ وَالنَّهَارِ لَتَسَكَّنُوا فَيْهُ ﴾، أي: في اللَّيْل، ﴿ وَلَتَبْتَغُوا مَنْ فَصَلَّهُ ﴾ بالنهار، ﴿ وَلِعَلَّكُمْ تَشْكُرُونَ ﴾، نعم الله عزّ وجلّ .

وريومَ يناديهم فيقولُ أين شركائي الذين كنتم تزعُمون، كرر ذكر النداء للمشركين لزيادة التقريع والتوبيخ .

﴿ونزعنا﴾، أخرجنا، ﴿من كل أمة شهيداً﴾، يعني: رسولهم الذي أرسل إليهم، كما قال: «فكيف إذا جئنا من كل أمة بشهيد» (النساء \_ ٤١)، ﴿فقلنا هاتوا برهانكم﴾، حجتكم بأن معي شريكاً. ﴿فعلموا أن الحقَّ﴾، التوحيد، ﴿لله وضلّ عنهم ما كانوا يَفْتَرونَ﴾، في الدنيا.

<sup>(</sup>١) ساقط من ﴿ أَ ﴾ .

﴿ إِنَّ قَارُونَ كَانَ مِن قَوْمِمُوسَىٰ فَبَعَىٰ عَلَيْهِمُ وَالْيَنْ لُهُمِنَ ٱلْكُنُوزِ مَا إِنَّ مَفَاتِحَ وَالْيَنْ لُهُمِنَ ٱلْكُنُوزِ مَا إِنَّ مَفَاتِحَ وُرُولَ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللِلْمُولِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

قوله عرّ وجلّ: ﴿إِنَّ قارون كان من قوم موسى﴾، كان ابن عمه؛ لأنه قارون بن يصهر / بن قاهث بن لاوي ابن يعقوب عليه السلام، وموسى بن عمران بن قاهث، وقال ابن إسحاق: كان قارون عم موسى، كان أخا عمران، وهما ابنا يصهر، ولم يكن في بني إسرائيل أقراً للتوراة من قارون، ولكنه نافق كا نافق السامري، ﴿فبغى عليهم﴾، قيل: كان عاملاً لفرعون على بني إسرائيل، فكان يبغي عليهم ويظلمهم، وقال قتادة: بغى عليهم بكثرة المال.

وقال الضحاك: بغي عليهم بالشرك.

وقال شهر بن حوشب: زاد في طول ثيابه شبراً، وروينا عن ابن عمر أن رسول الله عَلَيْكُ قال : «لا ينظر الله يوم القيامة إلى من جرّ ثوبه خيلاء»(١) .

وقيل: بغي عليهم بالكبر والعلو .

﴿ وآتيناه من الكنوز ما إن مفاتِحه ﴾، هي جمع مفتح وهو الذي يفتح به الباب، هذا قول قتادة ومجاهد وجماعة، وقيل: مفاتحه: خزائنه، كما قال: «وعنده مفاتح الغيب» (الأنعام – ٥٥)، أي: خزائنه، ﴿ لَتَتُوءُ بِالعُصْبَةِ أُولِي القوّة ﴾، أي: لَتَتْقِلُهم، وتميل بهم إذا حملوها لثقلها، قال أبو عبيدة: هذا من المقلوب، تقديره: ما إن العصبة لتنوء بها، يقال: ناء فلان بكذا إذا نهض به مثقلاً .

واختلفوا في عدد العصبة، قال مجاهد: ما بين العشرة إلى خمسة عشر، وقال الضحاك عن ابن عباس رضي الله عنهما: ما بين الثلاثة إلى العشرة. وقال قتادة: ما بين العشرة إلى الأربعين. وقيل: أربعون رجلاً. وقيل: سبعون .

وروي عن ابن عباس رضي الله عنهما قال: كان يحمل مفاتحه أربعون رجلاً أقوى ما يكون من الرجال .

وقال جرير عن منصور عن حيثمة، قال: وجدت في الإنجيل أن مفاتيح خزائن قارون وقر ستين بغلاً ما يزيد منها مفتاح على أصبع لكل مفتاح كنز<sup>(٢)</sup>.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري في اللباس، باب من جرّ إزاره: ٢٥٤/١٠، ومسلم في اللباس، باب تحريم جرّ الثوب.. برقم (٢٠٨٥) ١٦٥٢/٣

<sup>(</sup>٢) المحرر الوجيز لابن عطية: ١٨٦/١٢.

# وَٱبْتَغِ فِيمَآءَاتَىٰكَ ٱللَّهُ ٱلدَّارَ ٱلْآخِرَةَ وَلَا تَنسَ نَصِيبَكَ مِنَ ٱلدُّنيَا ۗ وَٱحْسِن كَمَآ أَحْسِن اللَّهُ الللللَّهُ اللللْمُ اللللَّهُ الللللَّهُ الللللْمُ الللللِّلْمُ الللللللْمُ الللللْمُ اللَّهُ الللللِمُ اللللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ اللللللللْمُ اللللللْمُ اللللللْمُ الللللللْمُ اللللللْمُ اللللللْمُ اللللللْمُ الللللْمُ اللللللْمُ اللللللْمُ اللللللَّامُ الللللْمُ اللللللْمُ الللللللللْمُ اللللللْمُ اللللللل

ويقال: كان قارون أينا ذهب يحمل معه مفاتيح كنوزه، وكانت من حديد، فلما ثقلت عليه جعلها من خشب، فثقلت فجعلها من جلود البقر على طول الأصابع، وكانت تحمل معه إذا ركب على أربعين بغلاً(١).

﴿ إِذْ قَالَ لَهُ قُومُهُ ﴾، قال لقارون قومه من بني إسرائيل: ﴿ لا تَفْرِحَ ﴾، لا تبطر ولا تأشر ولا تمرح، ﴿ إِنَّ الله لا يحب الفَرِحِيْنِ ﴾، الأشرين البطرين الذين لا يشكرون الله على ما أعطاهم.

﴿وَآبَتِغِ فَيِمَا آتَاكَ اللَّهُ الدَارَ الآخرة﴾، اطلب فيما أعطاك الله من الأموال والنعمة والجنة وهو أن تقوم بشكر الله فيما أنعم عليك وتنفقه في رضا الله تعالى، ﴿ولا تنسَ نصيبك من الدنيا كلآخرة حتى تنجو من العذاب، لأن حقيقة نصيب الإنسان من الدنيا أن يعمل للآخرة. وقال السدي: بالصدقة وصلة الرحم.

وقال علي: لا تنس صحتك وقوتك وشبابك وغناك أن تطلب بها الآخرة .

أخبرنا عبدالواحد المليحي، أخبرنا أبو الحسن أحمد بن محمد بن شاذان، أخبرنا أبو يزيد حاتم ابن محبوب الشامي، أخبرنا حسين المروزي، أخبرنا عبدالله بن المبارك، أخبرنا جعفر بن برقان، عن زياد بن الجراح، عن عمرو بن ميمون الأودي قال: قال رسول الله عَلَيْكُم: لرجل وهو يعظه: «اغتنم خمساً قبل خمس: شبابك قبل هرمك، وصحتك قبل سقمك، وغناك قبل فقرك، وفراغك قبل شغلك، وحياتك قبل موتك» الحديث مرسل<sup>(۲)</sup>.

قال الحسن: أمر أن يقدم الفضل ويمسك ما يغنيه، قال منصور بن زاذان في قوله: «ولا تنسَ نصيبك من الدنيا»، قال: قوتك وقوت أهلك .

﴿ وأحسنْ كَمْ أَحسنَ الله إليك ﴾، [أي: أحسن بطاعة الله] (٣) كما أحسن الله إليك بنعمته.

<sup>(</sup>١) انظر الأقوال السالفة كلها في: الطبري ١٠٥/٢٠، الدر المنثور: ٤٣٨ـ٤٣٧/٦. وهي أقوال كثيرة متضاربة ليس فيها شيء مرفوع إلى النبي عليه أعلم أي ذلك كان .

<sup>(</sup>٢) أخرجه مرسلاً \_ كما قال المصنف: أبو نعيم في حلية الأولياء: ١٤٨٤، والخطيب البغدادي في اقتضاء العلم العمل ص (٢١٨) بتحقيق الألباني، وابن أبي شبية في المصنف: ٢٢٣/١٣ ووصله الحاكم في المستدرك عن ابن عباس وصححه على شرط الشيخين ووافقه الذهبي: ٣٠٦/٤، وأخرجه المصنف في شرح السنة: ٢٢٤/١٤، وابن المبارك في الزهد ص (٢) بسند صحيح من مرسل عمرو بن ميمون. انظر: فتح الباري: ٢٣٥/١١.

<sup>(</sup>٣) ما بين القوسين ساقط من و أ ۽ .

قَالَ إِنَّمَاۤ أُوبِيتُهُۥعَلَى عِلْمِ عِندِئَ أَوَلَمْ يَعْلَمُ أَنَّ ٱللَّهَ قَدْأَهْ لَكَ مِن قَبْلِهِ عِن الْقُرُونِ قَالَ إِنَّمَا أَوْلِهُ مَعَا قَلَا يُسْتَلُعَن ذُنُوبِهِ مُ الْمُجْرِمُونَ اللَّهُ فَخَرَجَ مَنْ هُوَ أَشَدُ مِنْ فُو أَشَدُ مُعَا قَلَا يُسْتَلُعَن ذُنُوبِهِ مُ الْمُجْرِمُونَ اللَّهُ فَعَرَا مُعْدَالُمُ مُعَا قَلَا مُنْ مُعَا قَلَا مُنَا اللَّهُ فَيَا يَكُينَ لَنَا مِثْلَمَا أُوقِي عَلَى قَوْمِهِ عِن نِينَتِهِ مَعْ قَالَ ٱلّذِينَ يُرِيدُونَ الْحَيَوةَ ٱلدُّنْيَا يَكَينَ لَنَا مِثْلَمَا أُوقِي عَلَى عَلَى عَلَى مَا أُولِي مَنْ مُعْدَالُهُ اللّهُ فَيَا يَكُن مَنْ اللّهُ مَن اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ

وقيل: أحسنْ إلى الناس كما أحسنَ الله إليك، ﴿ولا تبغ ِ الفسادَ في الأرضِ ﴾، كلَّ من عصى الله فقد طلب الفساد في الأرض، ﴿إِن الله لا يحب المفسدين ﴾ .

وقال ، يعني قارون، وإنما أوتيته على علم عندي ، أي: على فضل وخير علِمَه الله عندي فرآني أهلاً لذلك، ففضَّلني بهذا المال عليكم كما فضلني بغيره. قيل: هو علم الكيمياء، قال سعيد ابن المسيب: كان موسى يعلم الكيمياء فعلم يوشع بن نون ثلث ذلك العلم وعلم كالب بن يوقنا ثلثه وعلم قارون ثلثه، فخدعهما قارون حتى أضاف علمهما إلى علمه وكان ذلك سبب أمواله (١).

وقيل: «على علم عندي» بالتصرف في التجارات والزراعات وأنواع المكاسب.

قوله تعالى : ﴿أُولَمْ يعلم أَن الله قد أهلك مِنْ قبله من القرون ﴾، الكافرة، ﴿مَنْ هُو أَشَدُ مِنهُ قَوْمُ مِن القرون ﴾، الكافرة، ﴿مَنْ هُو أَشَدُ مِنهُ قَوّةً وأكثر جَمْعاً ﴾، للأموال، ﴿ولا يُسْئل عن ذنوبهم المجرمون ﴾، قال قتادة: يدخلون النار بغير حساب ولا سؤال، وقال مجاهد: يعني لا يسأل الملائكة عنهم، لأنهم يعرفونهم بسيماهم. وقال الحسن: لا يُسألون سؤال استعلام وإنما يسألون سؤال تقريع وتوبيخ .

وفخرج على قومه في زينته ، قال إبراهيم النخعي: خرج هو وقومه في ثياب حمر وصفر، قال ابن زيد: في سبعين ألفاً عليهم المعصفرات. [قال مجاهد: على براذين بيض عليها سرج الأرجوان] نقل مقاتل: خرج على بغلة شهباء عليها سرج من ذهب عليه الأرجوان، ومعه أربعة آلاف فارس عليهم وعلى دوابهم الأرجوان، ومعه ثلثائة جارية بيض عليهن الحلي والثياب الحمر، وهن على البغال الشهب، وقال الذين يريدون الحياة الدنيا ياليت لنا مِثْلَ ما أُوتِي قارونُ إنه لذو حظٍ عظيم ، من المال .

 <sup>(</sup>١) وهذا القول ضعيف لأن علم الكيمياء في نفسه علم باطل لأن قلب الأعيان لا يقدر عليها أحد إلا الله عز وجل : انظر بالتفصيل: تفسير ابن كثير: ٣-/٢٠٠٠ .

<sup>(</sup>٢) ما بين القوسين ساقط من (أ).

وَقَالَ ٱلَّذِينَ أُوتُواْ ٱلْعِلْمَ وَيُلَكُمْ ثَوَابُ ٱللَّهِ خَيْرٌ لِّمَنْ ءَامَنَ وَعَمِلَ صَلِحًا وَلَا يُلَقَّلُهَ آ إِلَّا ٱلصَّكِيرُونِ فَا الْعَصَارِدُونَ اللَّهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ اللَّه فِنَةِ يَنْصُرُونَهُ مِن دُونِ ٱللَّهِ وَمَا كَانَ مِنَ ٱلْمُنتَصِرِينَ هَا

﴿وقال الذين أُوتُوا العلم بما وعد الله في الآخرة، قالوا للذين تمنوا مثل ما أُوتِي قارون في الدنيا: وقال مقاتل: أُوتُوا العلم بما وعد الله في الآخرة، قالوا للذين تمنوا مثل ما أُوتِي قارون في الدنيا: ﴿ويلكم ثُوابِ الله خير﴾، يعني ما عند الله من الثواب والجزاء خير ﴿لَمْنُ آمن﴾، صدق بتوحيد الله، ﴿وعمل صالحاً﴾، مما أُوتِي قارون في الدنيا، ﴿ولا يُلقّاها إلا الصابروت﴾، قال مقاتل: لا يؤتمال الصالحة. وقال الكلبي لا يعطاها في الآخرة. وقيل: لا يؤتى هذه الكلمة وهي قوله: «ويلكم ثواب الله خير» إلا الصابرون على طاعة الله وعن زينة الدنيا.

قوله عزّ وجلّ : ﴿ فَحْسَفْنا بِه وبداره الأرض ﴾ ، قال أهل العلم بالأخبار: كان قارون أعلم بني إسرائيل بعد موسى وهارون عليهما السلام وأقرأهم للتوراة وأجملهم وأغناهم / وكان حسن الصوت فبغى وطغى، وكان أول طغيانه وعصيانه أن الله أوحى إلى موسى أن يأمر قومه أن يعلقوا في أرديتهم خيوطاً أربعة في كل طرف خيطاً أزرق كلون السماء، يذكرون به إذا نظروا إليها ويعلمون أني منزل منها كلامي ، فقال موسى: يارب أفلا تأمرهم أن يجعلوا أرديتهم كلها خضراً فإن بني إسرائيل تحقر هذه الحيوط، فقال له ربه: ياموسى إن الصغير من أمري ليس بصغير فإذا هم لم يطيعوني في الأمر الكبير، [فدعاهم موسى عليه السلام] (١٠) هم لم يطيعوني في الأمر الكبير، والمعاهم موسى عليه السلام] (١٠) رأيتموها، ففعلت بنو إسرائيل ما أمرهم به موسى، واستكبر قارون فلم يطعه، وقال: إنما يفعل هذا الأرباب بعبيدهم لكي يتميزوا عن غيرهم، فكان هذا بدء عصيانه وبغيه فلما قطع موسى ببني إسرائيل البحر جعلت الحبورة لهارون، وهي رياسة المذبح، فكان بنو إسرائيل يأتون بهديهم إلى هارون فيضعه البحر جعلت المرون الحبورة، ولستُ في شيء من ذلك، وأنا أقرأ التوراة، لا صبر لي على هذا. لك الرسالة ولهارون الحبورة، ولستُ في شيء من ذلك، وأنا أقرأ التوراة، لا صبر لي على هذا. فقال له موسى: ما أنا جعلتها في هارون بل الله جعلها له. فقال قارون: والله لا أصدقك حتى تريني بيانه، فجمع موسى رؤساء بني إسرائيل فقال: هاتوا عصيكم، فحزمها وألقاها في قبته التي كان بيانه، فجمع موسى رؤساء بني إسرائيل فقال: هاتوا عصيكم، فحزمها وألقاها في قبته التي كان

 <sup>(</sup>١) ما بين القوسين ساقط من (أ).

يعبد الله فيها، فجعلوا يحرسون عصيهم حتى أصبحوا، فأصبحت عصا هارون قد اهتز لها ورق أخضر وكانت من شجر اللوز، فقال موسى: ياقارون ترى هذا؟ فقال قارون: والله ما هذا بأعجب مما تصنع من السحر، واعتزل قارون موسى بأتباعه، وجعل موسى يداريه للقرابة التي بينهما وهو يؤذيه في كل وقت ولا يزيد إلا عتواً وتجبراً ومعاداةً لموسى، حتى بنى داراً وجعل بابها من الذهب، وضرب على جدرانها صفائح الذهب، وكان الملأ من بني إسرائيل يغدون إليه ويروحون فيطعمهم الطعام ويحدثونه ويضاحكونه.

قال ابن عباس رضى الله عنهما: فلما نزلت الزكاة على موسى أتاه قارون فصالحه عن كل ألف دينار على دينار، وعن كل ألف درهم على درهم، وعن كل ألف شاة على شاة، وعن كل ألف شيء على شيء، ثم رجع إلى بيته فحسبه فوجده كثيراً فلم تسمح بذلك نفسه، فجمع بني إسرائيل فقال لهم: يابني إسرائيل إن موسى قد أمركم بكل شيء فأطعتموه، وهو الآن يريد أن يأخذ أموالكم، فقالوا: أنت كبيرنا فمرنا بما شئت، فقال: آمركم أن تجيئوا بفلانة البغي، فنجعل لها جُعْلاً حتى تقذف موسى بنفسها، فإذا فعلت ذلك خرج بنو إسرائيل عليه ورفضوه، فدعوها فجعل لها قارون ألف درهم، وقيل ألف دينار، وقيل طستاً من ذهب، وقيل: قال لها إني أمولك وأخلطك بنسائي على أن تقذفي موسى بنفسك غداً إذا حضر بنو إسرائيل، فلما كان من الغد جمع قارون بني إسرائيل ثم أتى موسى فقال: إن بني إسرائيل ينتظرون خروجك فتأمرهم وتنهاهم، فخرج إليهم موسى وهم في براح من الأرض، فقام فقال: يابني إسرائيل من سرق قطعنا يده، ومن افترى جلدناه ثمانين، ومن زنا وليست له امرأة جلدناه مائة جلدة، ومن زنا وله امرأة رجمناه حتى يموت، فقال له قارون: وإن كنت أنت؟ قال: وإن كنتُ أنا، قال: فإن بني إسرائيل يزعمون أنك فجرت بفلانة قال: ادعوها فإن قالت فهو كما قالت، فلما أن جاءت قال لها موسى: يافلانة أنا فعلت بك ما يقول هؤلاء؟ وعظُّم عليها، وسألها بالذي فلق البحر لبني إسرائيل وأنزل التوراة إلاَّ صدقت، فتداركها الله تعالى بالتوفيق فقالت في نفسها: أحدث اليوم توبة أفضل من أن أؤذي رسول الله عَلَيْكُم، فقالتْ: لاَ، كذبوا ولكن جعل لى قارون جعلاً على أن أقذفك بنفسي، فخرٌّ موسى ساجداً يبكي ويقول: اللهم إن كنتُ رسولك فاغضبْ لي، فأوحى الله تعالى إليه: إني أمرتُ الأرض أن تطيعك، فمرها بما شئت، فقال موسى: يابني إسرائيل إن الله بعثني إلى قارون كما بعثني إلى فرعون فمن كان معه فليثبت مكانه ومن كان معي فليعتزل، فاعتزلوا و لم يبق مع قارون إلا رجلان، ثم قال موسى: يا أرض خذيهم فأخذت الأرض بأقدامهم .

وفي رواية: كان على سريره وفرشه فأخذته حتى غيبت سريره ثم قال: يا أرض خذيهم فأخذتهم

## وَأَصْبَحُ ٱلَّذِينَ تَمَنَّوْاْ مَكَانَهُ بِهِ ٱلْأَمْسِ يَقُولُونَ وَيْكَأْتُ ٱللَّهُ يَبْشُطُ ٱلرِّزْقَ لِمَن يَشَاءُ مِنْ عِبَادِهِ وَيَقْدِرُ لَوَلَا آن مَنَّ ٱللَّهُ عَكَيْنَا لَخَسَفَ بِنَا وَيْكَأَنَّهُ وَلَا يُفْلِحُ

إلى الركب، ثم قال: يا أرض خذيهم فأخذتهم إلى الأوساط، ثم قال: يا أرض<sup>(۱)</sup> خذيهم فأخذتهم إلى الأعناق، وقارون وأصحابه في كل ذلك يتضرعون<sup>(۱)</sup> إلى موسى، ويناشده قارون الله والرحم، حتى روي أنه ناشده سبعين مرة وموسى عليه السلام في كل ذلك لا يلتفت إليه لشدة غضبه، ثم قال: يا أرض خذيهم فانطبقت عليهم الأرض، وأوحى الله إلى موسى ما أغلط قلبك استغاث بن مرة لأغثته. وفي بعض الآثار: لا أجعل بلك سبعين مرة فلم تغثه، أما وعزتي وجلالي لو استغاث بي مرة لأغثته. وفي بعض الآثار: لا أجعل الأرض بعدك طوعاً لأحد<sup>(۱)</sup>.

قال قتادة: خسف به فهو يتجلجل في الأرض كل يوم قامة رجل لا يبلغ قعرها إلى يوم القيامة .

قال: وأصبحت بنو إسرائيل يتناجون فيما بينهم أن موسى إنما دعا على قارون ليستبد بداره وكنوزه وأمواله فدعا الله تعالى موسى حتى خسف بداره وكنوزه وأمواله الأرض، فذلك قوله عزّ وجلّ : ﴿فخسفنا به وبداره الأرض﴾، ﴿فما كان له من فئة﴾، جماعة، ﴿ينصرونه من دون الله﴾، يمنعونه من الله، ﴿وما كان من المنتصرين﴾، من الممتنعين مما نزل به من الحسف .

ووأصبح الذين تمنوا مكانه بالأمس، صار أولئك الذين تمنوا ما رزقه الله من المال والزينة يتندمون على ذلك التمني، والعرب تعبر عن الصيرورة بأضحى وأمسى وأصبح، تقول: أصبح فلان عالماً<sup>(۱)</sup>، وأضحى معدماً، وأمسى حزيناً، ويقولون ويكان الله، اختلفوا في معنى هذه اللفظة، قال مجاهد: ألم تعلم، وقال قتادة: ألم تر. قال الفراء: هي كلمة تقرير / كقول الرجل: أما ترى الله صنع الله وإحسانه. وذكر أنه أخبره من سمع أعرابية تقول لزوجها: أين ابنك؟ فقال: ويكأنه وراء البيت. وعن الحسن: أنه كلمة ابتداء، تقديره: أن الله يبسط الرزق. وقيل: هو تنبيه بمنزلة ألا، وقال قطرب: (ويك) بمعنى ويلك، حذفت منه اللام، كما قال عنترة:

وَلَقَدْ شَفَى نَفْسِي وأَبْرَأً سُقْمَهَا قَوْلُ الفَوارِسِ وَيْكَ عَنْتَرَ أَقْدِم (٤)

<sup>(</sup>١) ساقط من وأي.

<sup>(</sup>٢) ذكر الحافظ ابن كثير في تفسيره (٤٠٢/٣) وفي البداية والنهاية (٣٠٩/١) هلاك قارون بسبب دعوة موسى واختلاف العلماء في سبب ذلك، ثم قال: وقد ذكر هنا كثير من المفسرين إسرائيليات كثيرة غربية ضربنا عنها صفحاً وتركناها قصداً. وفي هذا إشارة إلى مصدر الروايات التي ساقها البغري رحمه الله .

<sup>(</sup>٣) في (ب): غانماً .

<sup>(</sup>٤) البيت لعنترة من شواهد الفرّاء والطبري.

ٱلْكَنفِرُونَ ۞ تِلْكَالدَّارُٱلْآخِرَةُ بَعَعَلُهَالِلَّذِينَ لَا يُرِيدُونَ عُلُوًا فِٱلْأَرْضِ وَلَافَسَاذًا وَٱلْعَقِبَةُ لِلْمُنَّقِينَ ۞ مَن جَآءَ بِٱلْحَسَنَةِ فَلَهُ, خَيْرٌ مِّنَهَ ۖ وَمَن جَآءَ بِٱلسَيِّئَةِ فَلَا يُجْزَى ٱلَّذِينَ عَمِلُوا ٱلسَّيِّعَاتِ إِلَّا مَا كَانُواْ يَعْمَلُونَ ۞ إِنَ ٱلَّذِى فَرَضَ عَلَيْكَ ٱلْقُرْءَ انَ لَرَآدُكَ إِلَى مَعَاذٍ قُل رَّتِي آعْلَمُ مَن جَآءَ بِٱلْمُدَى وَمَنْ هُوَفِي ضَلَالٍ

مُبِينِ 🚳

أي: ويلك، و«أن» منصوب بإضمار اعلم أن الله، وقال الخليل: «وي» مفصولة من «كأن» ومعناها التعجب، كما تقول: وي لم فعلت ذلك! وذلك أن القوم تندموا فقالوا: وي! متندمين على ما سلف منهم وكأن معناها أظن ذلك وأقدره، كما تقول كأن: الفرج قد أتاك أي أظن ذلك وأقدره، في يسط الرزق لمن يشاء من عباده ويقدر ، أي: يوسع ويضيق، فولولا أنْ من الله علينا لحسف بنا ، قرأ حفص، ويعقوب: بفتح الخاء والسين، وقرأ العامة بضم الخاء وكسر السين، فويكأنه لا يفلح الكافرون .

قوله تعالى: ﴿ تلك الدار الآخرة نجعلها للذين لا يريدون علواً في الأرض ﴾، قال الكلبي ومقاتل: استكباراً عن الإيمان، وقال عطاء: «علواً» استطالةً على الناس وتهاوناً بهم. وقال الحسن: لم يطلبوا الشرف والعز عند ذي سلطان. وعن علي رضي الله عنه: أنها نزلت في أهل التواضع من الولاة وأهل القدرة (١)، ﴿ ولا فساداً ﴾ قال الكلبي: هو الدعاء إلى عبادة غير الله. وقال عكرمة: أخذ أموال الناس بغير حق. وقال ابن جريج ومقاتل: العمل بالمعاصي .

و العاقبة للمتقين ، أي: العاقبة المحمودة لمن اتقى عقاب الله بأداء أو امره واجتناب معاصيه. وقال قتادة: الجنة للمتقين .

﴿ مِن جاء بالحسنةِ فله خيرٌ منها ومن جاء بالسيئة فلا يُجزى الذين عملوا السيئاتِ إلاّ ما كانوا يعملون ﴾ .

قوله تعالى: ﴿إِنَّ الذي فرض عليك القرآن﴾، أي: أنزل عليك القرآن على قول أكثر المفسرين، وقال عطاء: أوجب عليك العمل بالقرآن، ﴿لرادُكَ إلى معاد﴾، إلى مكة، وهي رواية العوفي عن ابن عباس رضي الله عنهما(٢)، وهو قول مجاهد. قال القتيبي: معاد الرجل: بلده، لأنه

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن مردويه وابن عساكر عن على رضي الله عنه، انظر: الدر المشور: ٤٤٤/٦.

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري: ٥١٠-٥١٠.

## وَمَاكُنتَ تَرْجُوۤا أَن يُلْقَى إِلَيْكَ ٱلْكِتَبُ إِلَارَحْمَةً مِّن رَّبِكُ فَلَاتَكُونَتُ فَكَاتُكُونَتُ ظَهِيرًا لِلْكَنفِرِينَ فَيَ

ينصرف ثم يعود إلى بلده (١)، وذلك أن النبي عَلَيْكُ لمّا خرج من الغار مهاجراً إلى المدينة سار في غير الطريق مخافة الطلب، فلما أمن ورجع إلى الطريق نزل الجحفة بين مكة والمدينة، وعرف الطريق إلى مكة اشتاق إليها، فأتاه جبريل عليه السلام وقال: أتشتاق إلى بلدك ومولدك؟ قال: نعم، قال: فإن الله تعالى يقول: ﴿إِنَّ الذي فرضَ عليك القرآنَ لرادّك إلى معاد ﴾ (٢)، وهذه الآية نزلت بالجحفة ليست بمكية ولا مدنية (٣).

وروى سعيد بن جبير عن ابن عباس رضي الله عنهما : «لرادّك إلى معاد» إلى الموت<sup>(٤)</sup>. وقال الزهري وعكرمة: إلى القيامة<sup>(٥)</sup>. وقيل: إلى الجنة<sup>(١)</sup> .

قوله تعالى : ﴿وَمَا كُنتَ تُرْجُو أَنْ يُلِقَى إِلَيْكُ الْكَتَابُ ﴾، أي: يوحى إليك القرآن، ﴿إِلاَّ رَحْمَةً من رَبِك ﴾، قال الفراء: هذا من الاستثناء المنقطع، معناه: لكن ربك رحمك فأعطاك القرآن، ﴿فَلا تَكُونَنَ ظَهِيراً للكَافَرِين ﴾، أي: مُعِيناً لهم على دينهم. قال مقاتل: وذلك حين دعي إلى دين آبائه فذكر الله نعمه ونهاه عن مظاهرتهم على ما هم عليه .

<sup>(</sup>١) ﴿ إِلَى بَلَدُهُ﴾ ساقط من وب. وعبارة ابن قتيبة في والمشكل؛ ص (٤٢٥).... ولأنه يتصرف في البلاد، ويضرب في الأرض ثم يعود إلى بلده...، وهي أوضح وأصح مما نقله المصنف رحمه الله .

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن أبي حاتم .

<sup>(</sup>٣) قال ابن كثير: (٤٠٤/٣) ووهذا من كلام الضحاك يقتضي أن هذه الآية مدنية وإن كان مجموع السورة مكياً، والله أعلم،

<sup>(</sup>٤) أخرجه الطبري: ٢٠/٢٠، وابن أبي حاتم. قال الحافظ في الفتح: (٨/٥١): وإسناده لا بأس به .

<sup>(</sup>٥) أخرج ابن أبي حاتم من طريق مجاهد قال: «يحييك يوم القيامة» وأما الحسن والزهري فقالا: هو يوم القيامة، وروى ابن أبي يعلى من طريق أبي جعفر محمد بن علي قال : سألت أبا سعيد عن هذه الآية؟ فقال: معاده آخرته، وفي إسناده جابر الجعفي وهو ضعيف .

انظر: فتح الباري: ٥١٠/٨ .

<sup>(</sup>٦) رواه الطبري: ١٢٤/٢٠ وإسناده ضعيف كما في الموضع السابق من الفتح .

<sup>(</sup>٧) ما بين القوسين ساقط من (ب).

 $(x_1, \dots, x_n) = (x_1, \dots, x_n) + (x_1, \dots, x_n$ 

'وَلاَيضُدُّنَكَ عَنَ اَيْتِ اللَّهِ بَعْدَ إِذْ أُنزِلَتَ إِلَيْكَ وَادْعُ إِلَى رَبِكَ وَلَاتَكُونَنَّ مِنَ الْمُشْرِكِينَ ثَكَ وَلَاتَدْعُ مَعَ اللَّهِ إِلَىهاءَ اخَرُلاۤ إِلَىٰهَ إِلَاهُوَ كُلُّ شَيْءٍ هَالِكُ إِلَّا وَجْهَهُ اللَّهُ اَلْهُ كُرُو إِلَيْهِ تُرْجَعُونَ ٢٠٠٠

﴿ وَلا يَصُدُّنَكَ عَن آيات الله ﴾، يعني القرآن، ﴿ بعد إِذ أُنزلت إليك وادعُ إِلَى رَبِّكُ ﴾، إلى معرفته وتوحيده، ﴿ وَلا تَكُونَنَ مَن المشركينَ ﴾، قال ابن عباس رضي الله عنهما: الخطاب في الظاهر للنبي عَيْنِكُ والمراد به أهل دينه، أي: لا تظاهروا الكفار ولا توافقوهم .

﴿ولا تدعُ مع الله إلها آخر لا إله إلا هو كل شيء هالك إلا وجهه ﴾، أي: إلا هو، وقيل: الا ملكه، قال أبو العالية: إلا ما أريد به وجهه، ﴿له الحكم ﴾، أي: فصل القضاء، ﴿وإليه تُرجَعون ﴾، تردون (١) في الآخرة فيجزيكم بأعمالكم .

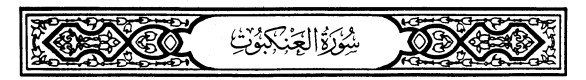
and the second of the control of the

and the second of the second second

<sup>(</sup>١) ساقط من (أ).

سورلاالجاكبون





#### مكية<sup>(١)</sup>

#### بِمُ اللَّهُ الرَّحْمَ اللَّهُ الرَّحْمَ اللَّهُ الرَّحْمَ الرَّحْمَ اللَّهُ الرَّحْمَ اللَّهُ الرَّحْمَ اللَّ

### الْمَ ١ مُ أَحَسِبَ ٱلنَّاسُ أَن يُتْرَكُوا أَن يَقُولُوا ءَامَتَ اوَهُمْ لَا يُفْتَنُونَ ٢

﴿ آلَمُ أَحَسَبَ النَّاسُ ﴾، [أَظَنَّ النَّاسُ] (٢)، ﴿ أَن يُتركوا ﴾ بغير اختبار ولا ابتلاء، ﴿ أَنْ يقولوا ﴾، [أي: بأن يقولوا] (٣)، ﴿ آمنا وهم لا يفتنون ﴾، لا يبتلون في أموالهم وأنفسهم؟ كلا لنختبرنهم ليبيَّن المخلص من المنافق والصادق من الكاذب.

واختلفوا في سبب نزول هذه الآية، قال الشعبي: نزلت في أناس كانوا بمكة قد أقروا بالإسلام، فكتب إليهم أصحاب رسول الله عَيْظِيدً: أنه لا يقبل منكم إقرار بالإسلام حتى تهاجروا، فخرجوا عامدين إلى المدينة فاتبعهم المشركون فقاتلوهم فمنهم من قتل ومنهم من نجا، فأنزل الله هاتين الآيتين (٤).

<sup>(</sup>۱) سورة العنكبوت مكية كلها وذلك مروي عن ابن عباس، وابن الزبير، والحسن، وقتادة، وعطاء، وجابر بن زيد، ومقاتل . وفي رواية عن ابن عباس أنها مدنية .

وقال هبة الله بن سلامة: نزل من أولها إلى رأس العشر بمكة، وباقيها بالمدينة، وفي الروايات بالعكس: أن الآيات الأولى مدنية، وذلك لذكر «الجهاد» فيها، وذكر «المنافقين».. والراجع أن السورة كلها مكية. وقد ورد في سبب نزول الآية الثامنة أنها نزلت في إسلام سعد بن أبي وقاص \_ كم سيجىء \_ وإسلام سعد كان في مكة بلا جدال. وهذه الآية ضمن الآيات الإحدى عشرة التي قيل إنها مدنية. لذلك يرجع الأستاذ سيد قطب رحمه مكية الآيات كلها. أما تفسير ذكر الجهاد فيها فيسير، لأنها واردة بصدد الجهاد ضد الفتنة، أي: جهاد النفس لتصبر ولا تفتن. وهذا واضع في السياق. وكذلك ذكر المنافقين، فقد جاء بصدد تصوير حالة نموذج من الناس.

والسورة كلها متاسكة في خط واحد منذ البدء إلى الحتام، انظر: الدر المنثور: ٤٤٩/٦، زاد المسير: ٢٥٣/٧، البحر المحيط: ١٣٩/٧، تفسير القرطبي: ٣٢٣/١٣، في ظلال القرآن: ٢٧١٨/٥، فيما سيأتي تفسير الآية (١١) من السورة .

<sup>(</sup>٢) ساقط من ﴿ أَ ﴾ .

<sup>(</sup>٣) ساقط من «ب».

<sup>(</sup>٤) عزاه السيوطي في الدر: (٤٤٩/٦) لعبد بن حميد، وابن جرير الطبري، ١٢٩/٢٠، وابن المنذر، وابن أبي حاتم، وذكره =

## وَلَقَدْ فَتَنَّا ٱلَّذِينَ مِن قَبْلِهِمْ فَلَيَعْلَمَنَّ ٱللَّهُ ٱلَّذِينَ صَدَقُواْ وَلَيَعْلَمَنَّ ٱلْكَاذِبِينَ ٢٠٠ حَسِبَ الَّذِينَ يَعْمَلُونَ ٱلسَّيِّئَاتِ أَن يَسْبِقُونَا سَاءَ مَا يَحْكُمُونَ كَ

وكأن ابن عباس رضي الله عنهما قال: أراد بالناس الذين آمنوا بمكة: سلمة بن هشام، وعياش ابن ربيعة، والوليد بن الوليد، وعمار بن ياسر وغيرهم .

وقال ابن جريج: نزلت في عمار بن ياسر، كان يعذب في الله عزّ وجلّ (١) .

وقال مقاتل: نزلت في مِهْجَع بن عبدالله مولى عمر، كان أول قتيل من المسلمين يوم بدر، فقال النبي عَلِيْكُ: «سيد الشهداء مهجع، وهو أول من يدعي إلى باب الجنة من هذه الأمة»، فجزع أبواه وامرأته فأنزل الله فيهم هذه الآية<sup>(٢)</sup> .

وقيل: «وهم لا يفتنون» بالأوامر والنواهي، وذلك أن الله تعالى أمرهم في الابتداء بمجرد الإيمان، ثم فرض عليهم الصلاة، والزكاة، وسائر الشرائع، فشقّ على بعضهم، فأنزل الله هذه الآية، ثم عرّاهم فقال:

﴿ ولقد فتنا الذين من قبلهم ﴾، يعني الأنبياء والمؤمنين، فمنهم من نُشِرَ بالمنشار ومنهم من قتل، 77/ب وابتلي بنو إسرائيل بفرعون فكان يسومهم سوء العذاب/، ﴿فَلَيَعْلَمَنِ اللهِ الذين صدقوا﴾، في قولهم آمنًا، ﴿وليعلمنّ الكاذبين﴾، والله أعلم بهم قبل الاحتبار. ومعنى الآية: فليظهرنُ الله الصادقين من الكاذبين حتى يُوجدَ معلومَه، وقال مقاتل: فليرينّ الله. وقيل: ليميّزن الله كقوله: «ليميز الله الخبيث من الطيب» (الأنفال \_ ٣٨).

﴿ أَمْ حَسِبَ الذين يعملون السيئاتِ ﴾، يعنى الشرك، ﴿ أَن يَسْبِقُونا ﴾، يُعْجزونا ويفوتونا، فلا نقدر على الانتقام منهم، ﴿ سَاءَ مَا يَحَكُمُونَ ﴾، بئس ما حكموا حين ظنوا ذلك.

الواحدي في الأسباب ص (٣٩٣).

قال ابن عطية في المحرر الوجيز»: (١٩٩/١٢). ووهذه الآية وإن كانت نزلت بهذا السبب وفي هذه الجماعة، فهي بمعناها باقية في أمة محمد ﷺ، موجود حكمها بقية الدهر، وذلك أن الفتنة من الله تعالى والاختبار باقي في ثغور المسلمين بالأسر ونكاية العدو وغير ذلك، وإذا اعتبرنا أيضاً كل موضع، ففيه ذلك بالأمراض وأنواع المحن، ولكن التي تشبه نازلة المؤمنين مُع قريش هي ما ذكرناه من أمر العدو في كل ثغر، .

أخرجه ابن المنذر عن ابن جريج عن ابن عمير وغيره. وأخرجه أيضاً ابن سعد، وابن جرير، وابن أبي حاتم، وابن عساكر. انظر: الدر المنثور: ٦/٠٥٠، زاد المسير: ٢٥٤/٦.

ذكره الواحدي في الأسباب ص (٣٩٣)، وقال الحافظ ابن حجر في والكافي الشاف، ص (١٢٧): •ذكره الثعلبي عن مقاتل.. ﴾ ثم قال: ووسنده إلى مقاتل في أول كتابه. وفي والدلائل، لابن أبي شيبة من طريق القاسم بن عبدالرحمن بن عبدالله ابن مسعود قال: ﴿أُولُ مِن استشهد يوم بدر مهجع مولى عمر، .

ومن كان يرجو لقاء الله ، قال ابن عباس رضي الله تعالى عنهما، ومقاتل: من كان يخشى البعث والحساب. والرجاء بمعنى الخوف. وقال سعيد بن جبير رضي الله عنه: من كان يطمع في ثواب الله، وفإن أجل الله لآت ، يعني: ما وعد الله من الثواب والعقاب. وقال مقاتل: يعني: يوم القيامة لكائن.

ومعنى الآية: أن من يخشى الله أو يأمله فليستعدّ له، وليعمل لذلك اليوم، كما قال: «فمن كان يرجو لقاء ربه فليعمل عملاً صالحاً» الآية (الكهف ــ ١١٠)، ﴿وهو السميع العليم﴾ .

﴿ وَمِن جَاهِد فَائِمًا يَجَاهِد لنفسه ﴾، له ثوابه، و «الجهاد»: هو الصبر على الشدة، ويكون ذلك في الحرب، وقد يكون على مخالفة النفس. ﴿ إِنَّ الله لغنيُّ عن العالمين ﴾، عن أعمالهم وعباداتهم .

﴿والذين آمنوا وعملوا الصالحات لنكفرن عنهم سيئاتهم ﴾، لنبطلنّها، يعني: حتى تصير بمنزلة ما لم يُعْمل، والتكفير: إذهاب السيئة بالحسنة، ﴿ولنجزينّهم أحسن الذي كانوا يعملون ﴾، أي: بأحسن أعمالهم وهو الطاعة، وقيل: نعطيهم أكثر مما عملوا وأحسن، كما قال: «من جاء بالحسنة فله عشر أمثالها» (الأنعام \_ ١٦٠).

قوله عزّ وجلّ : ﴿ ووصينا الإنسان بوالديه حُسْناً ﴾، أي: براً بهما وعطفاً عليهما، معناه: ووصّينا الإنسان أن يفعل بوالديه ما يحسن .

نزلت هذه الآية، والتي في سورة لقمان (الآية ١٥)، والأحقاف (الآية ١٥)، في سعد بن أبي وقاص رضي الله عنه \_ وهو سعد بن مالك أبو إسحاق الزهري، وأمه حمنة بنت أبي سفيان ابن أمية بن عبد شمس \_ لما أسلم، وكان من السابقين الأولين، وكان باراً بأمه، قالت له أمه: ما هذا الدين الذي أحدثت؟ والله لا آكل ولا أشرب حتى ترجع إلى ما كنتَ عليه، أو أموت فتعيّر بذلك أبد الدهر، ويقال: ياقاتل أمه. ثم إنها مكثت يوماً وليلة لم تأكل ولم تشرب [ولم

وَٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ ٱلصَّلِحَتِ لَنَدْ خِلَنَّهُمْ فِٱلصَّلِحِينَ ﴿ وَمِنَ ٱلنَّاسِ مَن يَقُولُ ءَامَنَكَ ابِٱللَّهِ فَإِذَا أُوذِي فِٱللَّهِ جَعَلَ فِتْ نَهَ ٱلنَّاسِ كَعَذَابِ ٱللَّهِ وَلَيِن مَن يَقُولُ ءَامَنَكَ ابِٱللَّهِ فَإِذَا أُوذِي فِي ٱللَّهِ جَعَلَ فِتْ نَهَ ٱلنَّاسِ كَعَذَابِ ٱللَّهِ وَلَيِن جَاءَ نَصْرُ مِن رَبِّكَ لَيَقُولُنَ إِنَّا كُنَّا مَعَكُمْ أُولَيْسَ ٱللَّهُ بِأَعْلَم بِمَا فِي صُدُودِ الْعَالَمِينَ فَي اللَّهُ مِنَا فِي صُدُودِ الْعَالَمِينَ فَي اللَّهُ مِن اللَّهُ اللَّهُ مِنَا اللَّهُ مِن اللَّهُ مِنَا فِي صُدُودِ الْعَالَمِينَ فَي اللَّهُ مِن اللَّهُ مِن اللَّهُ مِنَا فِي صُدُودِ الْعَالَمِينَ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ الْمُنْ اللَّهُ الْمُعَالَمُ اللَّهُ الْمُلْسَلِيلُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُلْكُولُولِ اللَّهُ الْمُنْ اللَّهُ الْمُنْ اللَّهُ الْمُنْ اللَّهُ الْمُنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُنْ الْمُنْ اللَّهُ الْمُنْ اللَّ

تستظل الله وقال: يا أماه لو كانت لك مائة نفس فخرجت نفساً نفساً ما تركت ديني فكلي، وإن شئت اليها وقال: يا أماه لو كانت لك مائة نفس فخرجت نفساً نفساً ما تركت ديني فكلي، وإن شئت فلا تأكلي، فلما أيست منه أكلت وشربت، فأنزل الله تعالى هذه الآية، وأمره بالبر بوالديه والإحسان اليهما وأن لا يطيعهما في الشرك، فذلك قوله عزّ وجلّ: ﴿وإنْ جاهداك لتشرك بي ما ليس لك به علم فلا تطعهما (٢).

وجاء في الحديث: «لا طاعة لمخلوق في معصية الله»<sup>(٣)</sup>.

ثم أوعد بالمصير إليه فقال: ﴿ **إِلَي مُرجعكُم فَأُنبُنُكُم بَمَا كُنتُم تَعَمَلُونَ ﴾ ، أخبركم بصالح أعمالكم وسيئها فأجازيكم عليها .** 

﴿ والذين آمنوا وعملوا الصالحات لَنَدْخِلتُهم في الصالحين ﴾، في زمرة الصالحين، وهم الأنبياء والأولياء، وقيل: في مدخل الصالحين، وهو الجنة .

قوله تعالى : ﴿وَمِنَ الناسِ مَنْ يَقُولَ آمنا بالله فَإِذَا أُودَيَ فِي الله ﴾، أصابه بلاء من الناس افتتن، ﴿جعل فتنة الناس كعذاب الله في الآخرة، أي: جعل أذى الناس وعذابهم كعذاب الله في الآخرة، أي: جزع من عذاب الناس و لم يصبر عليه، فأطاع الناس كما يطيع الله من يخاف عذابه، هذا قول السدي وابن زيد، قالا: هو المنافق إذا أوذي في الله رجع عن الدين وكفر.

﴿ وَلَئُنَ جَاءَ نَصِرٌ مِن رَبِكُ ﴾، أي: فتح ودولة للمؤمنين، ﴿ لَيَقَوُلُنَّ ﴾، يعني: هؤلاء المنافقين للمؤمنين: ﴿ إِنَّا كُنَّا مِعْكُم ﴾، على عدوكم وكنّا مسلمين وإنما أكرهنا حتى قلنا ما قلنا، فكذَّبهم الله وقال:

<sup>(</sup>١) ساقط من «ب»

 <sup>(</sup>۲) ذكره الواحدي ص (۳۹٤) والثعلبي، والواقدي هكذا بغير سند، والقصة في صحيح مسلم من حديث سعد بن أبي وقاص بغير هذا السياق، في كتاب فضائل الصحابة، باب في فضل سعد بن أبي وقاص رضي الله عنه، برقم (۱۷٤۸): ۱۸۷۷/٤ .
 وانظر: الصحيح المسند من أسباب النزول للوادعي ص (۱۱۳) .

<sup>(</sup>٣) أخرجه المصنف في شرح السنة: ٤٤/١ من رواية النواس بن سمعان، والطبراني في الكبير، وأخرجه الطيالسي ص (١١٥) والإمام أحمد: ٥٦/٥ وصححه الحاكم: ٤٤٣/٣ من رواية عمران بن حصين، وأخرجه الإمام أحمد من رواية ابن مسعود أيضاً .

وَلَيَعْلَمَنَّ اللهُ الَّذِينَ عَامَنُواْ وَلَيَعْلَمَنَّ الْمُنَفِقِينَ ﴿ وَقَالَ الَّذِينَ كَفَرُواْ لِلَّذِينَ عَامَنُواْ اتَّبِعُواْ سَبِيلَنَا وَلْنَحْمِلْ خَطَلَيَكُمْ وَمَا هُم بِحَمِلِينَ مِنْ خَطَلَيَكُم مِّن شَيْءً إِنَّا هُمْ لَكَذِبُونَ ﴾

﴿ أُولِيسَ الله بأعلمَ بما في صدور العالمين ﴾، من الإيمان والنفاق.

﴿ وَلَيْعُلَمَنَ الله الذين آمنوا ﴾، صدقوا فثبتوا على الإسلام عند البلاء، ﴿ وَلَيْعَلَمَنَ المُنافَقَينَ ﴾، بترك الإسلام عند نزول البلاء .

واختلفوا في نزول هذه الآية، قال مجاهد: نزلت في أناس كانوا يؤمنون بألسنتهم، فإذا أصابهم بلاءً من الناس أو مصيبة في أنفسهم افتتنوا<sup>(١)</sup> .

وقال عكرمة، عن ابن عباس رضي الله عنهما: نزلت في الذين أخرجهم المشركون إلى بدر (٢)، وهم الذين نزلت فيهم: «إن الذين توفاهم الملائكة ظالمي أنفسهم» (النساء – ٩٧).

وقال قتادة: نزلت في القوم الذين ردهم المشركون إلى مكة (٣).

وقال الشعبي: هذه الآيات العشر من أول السورة إلى هاهنا مدنية، وباقي السورة مكية(٤).

وقال الذين كفروا للذين آمنوا البيعوا سبيلنا ، قال مجاهد: هذا من قول كفار مكة لمن آمن منهم. وقال الكلبي ومقاتل: قاله أبو سفيان لمن آمن من قريش، «اتبعوا سبيلنا»: ديننا وملة آمن منهم وغن الكفلاء بكل تبعة من الله تصيبكم، فذلك قوله: ﴿وَلْنَحْمِلْ خطاياكم وَالله وَالرَكم، قال الفرَّاء: لفظه أمر، ومعناه جزاء (عجازه: إن اتبعتم سبيلنا حملنا خطاياكم، كقوله: «فليلقه اليم بالساحل» (طه – ٣٩). وقيل: هو جزم على الأمر، كأنهم أمروا أنفسهم بذلك، فأكذبهم الله عرّ وجلّ فقال: ﴿وما هم بحاملين من خطاياهم من شيء إنهم لكاذبون ، فيما قالوا من حمل خطاياهم .

<sup>(</sup>۱) ذكره الواحدي في الأسباب ص (٣٩٥)، وعزاه السيوطي في الدر المنثور: (٤٥٢/٦) للفريابي، وابن أبي شيبة، وعبد بن حميد، وابن جرير، وابن أبي حاتم .

<sup>(</sup>٢) انظر: الطبري: ١٣٣/٢٠، أسباب النزول للواحدي ص (٣٩٦).

<sup>(</sup>٣) انظر: الطبري: ٢٠/٢٠ .

<sup>(</sup>٤) معاني القرآن للنحاس: ٥/٤١٤، ورواه الطبري أيضاً عن قتادة في الموضع السابق، وراجع فيما سبق تعليق (١) في أول السورة ص (٢٣١) .

 <sup>(</sup>٥) قال في معاني القرآن (٣١٤/٢): هو أمر فيه تأويل الجزاء، وأنشد بيت دثار بن شيبان النمري :
 فقلتُ ادعِي وأَدْعُ فإن أندنى لصوتٍ أن يُنادي داعيان

وَلَيَحْمِلُكَ أَنْقَالُهُمْ وَأَنْقَالًا مَّعَ أَنْقَالِمِمَّ وَلَيْسَعُلُكَ يَوْمَ ٱلْقِيكَمَةِ عَمَّا كَانُواْ يَفْتَرُونَ ١ وَلَقَدْ أَرْسَلْنَا نُوحًا إِلَى قَوْمِهِ عَلَيْثَ فِيهِمْ أَلْفَ سَنَةٍ إِلَّا خَمْسِينَ عَامًا فَأَخَذَهُمُ ٱلطُّوفَاتُ وَهُمْ ظَلِمُونِ ٥ فَأَنِحَيْنَهُ وَأَصْحَبَ ٱلسَّفِينَةِ وَجَعَلْنَهَا ءَاكَةً لِلْعَكِمِينَ ﴿ وَإِبْرَهِيمَ إِذْ قَالَ لِقَوْمِهِ ٱعْبُدُواْ ٱللَّهَ وَٱتَّقُوهُ ذَالِكُمْ خَيْرٌ لَّكُمْ إِن كُنتُمْ تَعَلَّمُون اللَّهِ إِنَّمَا تَعْبُدُون مِن دُونِ ٱللَّهِ أَوْثَنَاوَتَغَلْقُونَ إِفْكًا إِنَّ ٱلَّذِينَ تَعَبُدُونَ مِن دُونِ ٱللَّهِ لَا يَمْلِكُونَ لَكُمْ رِزْقًا فَأَبْنَغُواْ عِندَاللَّهِ ٱلرِّرْقَ وَاعْبُدُوهُ وَاشْكُرُواْ لَهُ ﴿ إِلَيْهِ تُرْجَعُونَ ١

﴿ وَلَيَحْمِلُنَّ أَثْقَاهُم ﴾، أوزار أعمالهم التي عملوها بأنفسهم، ﴿ وأثقالاً مع أثقالهم ﴾، أي: أوزار من أضلوا وصدوا عن سبيل الله مع أوزارهم. نظيره قوله عزّ وجلّ : «ليحملوا أوزارهم كاملة يوم القيامة ومن أوزار الذين يضلونهم بغير علم» (النحل \_ ٢٥). ﴿وَلَيْسْتُلُنَّ يُومُ القيامة عما كانوا **يفترون**﴾، سؤال توبيخ وتقريع .

قوله تعالى: ﴿ وَلَقَدَ أَرْسَلْنَا نُوحًا إِلَى قُومُهُ فَلَبَتْ فَيْهُمُ أَلْفُ سَنَّةً إِلَّا خَسَيْنَ عَاماً فأحذهم الطوفان، فغرقوا، ﴿وهم ظالمون، قال ابن عباس: مشركون.

﴿ فَأَنْجِينَاهُ وَأَصْحِابَ السَّفِينَةِ ﴾، يعني من الغرق، ﴿ وجعلناها ﴾، يعني السَّفينة ﴿ آية ﴾، أي: عبرة، ﴿للعالَمين﴾، فإنها كانت باڤية على الجودي مدة مديدة. وقيل: جعلنا عقوبتهم للغرق عبرة. ٦٧/أ وقال ابن عباس رضي الله عنهما: / بعث نوح لأربعين سنة، وبقى في قومه يدعوهم ألف سنة إلا خمسين عاماً، وعاش بعد الطوفان ستين سنة حتى كثر الناس وفشَوا، وكان عمره ألفاً وخمسين

قوله عزّ وجلّ : ﴿وَإِبْرَاهِيمَ﴾، أي: وأرسلنا إبراهيم، ﴿إِذْ قال لقومه اعبدوا الله واتقوه﴾، أطيعوا الله وحافوه، ﴿ذَلَكُمْ خَيْرُ لَكُمْ إِنْ كُنتُمْ تَعْلُمُونَ﴾ .

﴿إِنَّمَا تَعْبُدُونَ مِن دُونَ الله أُوثَاناً ﴾، أصناماً، ﴿وَتَخْلُقُونَ إِفْكاً ﴾، تقولون كذباً، قال مجاهد: تصنعون أصناماً بأيديكم فتسمونها آلهة، ﴿إِن الذين تعبدون من دون الله لا يملكون لكم رزقاً ﴾، لا يقدرون أن يرزقوكم، ﴿فابتغوا﴾، فاطلبوا، ﴿عند الله الرزق واعبدوه واشكروا له إليه ترجعون. ﴿

وَإِن أَكُذَّ بُواْفَقَدُ كَذَّبَ أُمُ مُّ مِن قَبْلِكُمْ وَمَاعَلَى الرَّسُولِ إِلَّا الْبَلَغُ الْمُبِينُ وَإِن تَكَلَّ مِن اللهِ يَسِيرُ اللهُ الْخَلْقَ ثُمَّ يَعِيدُهُ وَإِن ذَلِكَ عَلَى اللهِ يَسِيرُ اللهِ يَسِيرُ اللهِ يَسِيرُ اللهِ يَسِيرُ اللهِ الْأَرْضِ فَانظُرُواْ كَيْفَ بَدَأَ الْخَلْقَ ثُمَّ اللهُ يُنشِئُ النَّشَاةَ اللهُ يُنشِئُ النَّشَاةَ وَيَرْحَمُ مَن يَشَاءُ وَيَرْحَمُ مَن يَشَاءً وَإِلَيْهِ الْآخِورَةَ إِنَّ اللهَ عَلَى كُلِ شَيْءٍ قَدِيرٌ فَي الْأَرْضِ وَلا فِي السّمَاءُ وَيَرْحَمُ مَن يَشَاءً وَيَرْحَمُ مَن يَشَاءً وَيَرْحَمُ مَن يَشَاءً وَاللّهِ مِن وَلِي وَمَا لَكُم مِن اللّهُ مِن وَلِي وَلَا نَصِيرٍ مَن اللّهُ مِن وَلِي وَلَا نَصِيرٍ مِنْ وَلِي وَلَا فَعِيرِ وَلَا فَصِيرٍ مِنْ وَلْ الللّهُ مِن وَلِي وَلَا نَصِيرٍ مِنْ وَلِي وَلَا فَاللّهُ مِن وَلِي وَلَا فَصِيرً مِنْ وَلِي وَلَا فَاللّهُ مِن وَلِي وَلَا نَصِيرٍ مِنْ وَلِي وَلَا فَاللّهُ مِن وَلِي وَلَا فَاللّهُ مِن وَلِي وَلَا فَاللّهُ مِنْ وَلِي وَلَا فَاللّهُ مِنْ وَلِي وَلَا فَالْمَالِمُ وَاللّهُ مِنْ وَلِي وَلَا فَاللّهُ مِن وَلِي وَلَا فَاللّهُ مَا أَلْكُونُ وَلِي فَاللّهُ مَا أَنْ مُ مِنْ وَلِي وَلَا فَالْصَاعِمُ وَالْمُولِ وَلَا فَالْمُولِ فَاللّهُ مِنْ وَلِي وَلَا فَالْمُولِ فَا فَاللّهُ مَا أَلَا مُنْ وَاللّهُ مِن وَلِي وَلَا فَاللّهُ مِن وَلِي فَاللْمُ وَلَا فَاللّهُ مَا أَلْمُ وَالْمُولِ فَا فَاللّهُ مِنْ الللْمُ اللّهُ مِن اللللْمِ فَا اللللْمُ اللّهُ اللْمُ الللْمُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللْمِ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللْمُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّه

﴿ وَإِن تُكَذِّبُوا فَقَد كَذَّبِ أَمَمٌ مَن قَبَلَكُم ﴾، مثل عاد وثمود وغيرهم فأهلكوا، ﴿ وما على الرسول إلا البلاغ المبين ﴾ .

﴿ أُو لَمْ يَرُوا كَيْفَ يُبِدِىء الله الْحَلَقَ ﴾، كيف يخلقهم ابتداء نطفة ثم علقة ثم مضغة ﴿ ثم يعيده ﴾ في الآخرة عند البعث ﴿ إِنْ ذَلِكَ عَلَى الله يسير ﴾ .

وقل سيروا في الأرض فانظروا كيف بدأ الحلق، فانظروا إلى ديارهم وآثارهم كيف بدأ خلقه، فانظروا إلى ديارهم وآثارهم كيف بدأ خلقهم، وثم الله يُنشىء النشأة الآخرة، أي: ثم الله الذي خلقها ينشئها نشأة ثانية بعد الموت، فكما لم يتعذر عليه إحداثها مبدءاً لا يتعذر عليه إنشاؤها معيداً.

قرأ ابن كثير، وأبو عمرو: ﴿النشأة﴾ بفتح الشين ممدودة حيث وقعت، وقرأ الآخرون بسكون الشين مقصورة نظيرها الرّافة والرأفة .

﴿إِنَ اللهُ عَلَى كُلَّ شِيءَ قَدِيرٍ ﴾ .

﴿يعذب من يشاء ويرحم من يشاء وإليه تُقْلَبُونَ ﴾، تردون

﴿ وَمَا أَنْتُم بَمُعَجِزِينَ فِي الأَرْضِ وَلَا فِي السَّمَاءِ ﴾، فإن قيل: ما وجه قوله: (ولا في السماء) والخطاب مع الآدميين، وهم ليسوا في السماء؟ .

قال الفراء: معناه ولا من في السماء بمعجز، كقول حسان بن ثابت:

فَمَنْ يَهْجُو رسولَ الله مِنْكُمْ وَيَمْدَحُمْ وَيَسْدُهُ سَوَاءُ

أراد: من يمدحه ومن ينصره، فأضمر «من»، يريد: لا يعجزه أهل الأرض في الأرض، ولا أهل السماء في السماء. وقال قطرب: معناه وما أنتم بمعجزين في الأرض ولا في السماء لو كنتم فيها، كقول الرجل: ما يفوتني فلان هاهنا ولا بالبصرة، أي: ولا بالبصرة لو كان بها، ﴿وما لكم من كقول الرجل: ما يفوتني فلان هاهنا ولا بالبصرة، أي: من ولي يمنعكم مني ولا نصير ينصركم من عذابي .

﴿والذين كفروا بآيات الله ولقائه﴾، بالقرآن وبالبعث، ﴿أُولئك يَئِسُوا من رحمتي﴾، جنتي، ﴿وأُولئك يَئِسُوا من رحمتي﴾، جنتي، ﴿وأُولئك لَمُ عذاب أليم﴾، فهذه الآيات في تذكير أهل مكة وتحذيرهم، وهي معترضة في قصة إبراهيم، فقال جل ذكره:

﴿ فَمَا كَانَ جُوابَ قُومُهُ إِلا أَنْ قَالُوا اقْتَلُوهُ أُو حَرَّقُوهُ فَأَنْجَاهُ الله مَنَ النار﴾، وجعلها عليه برداً وسلاماً، ﴿ إِنَّ فِي ذلك لآياتٍ لقوم يؤمنون﴾، يصدقون .

﴿ وقال ﴾ ، يعني إبراهيم لقومه: ﴿ إِنَمَا اتَخَذَتُم مَن دُونَ الله أُوثَاناً مُودَةً يَيْنِكُم ﴾ ، قرأ ابن كثير، والكسائي، وأبو عمرو، ويعقوب: «مودة » رفعاً بلا تنوين، «بينكم» خفضاً بالإضافة على معنى: إن الذين اتخذتم من دون الله أوثاناً هي مودة بينكم، ﴿ فِي الحياة الدنيا ﴾ ، ثم تنقطع ولا تنفع في الآخرة . ونصب حمزة، وحفص: «مودة » من غير تنوين على الإضافة بوقوع الاتخاذ عليها .

وقرأ الآخرون «مودةً» منصوبة منونة «بينَكم» بالنصب، معناه: إنكم إنما اتخذتم هذه الأوثان مودةً بينكم في الحياة الدنيا .

. وثم يوم القيامة يكفرُ بعضكم ببعض ويلعنُ بعضكم بعضاً ، تتبرأ الأوثان من عابديها، وتتبرأ القادة من الأتباع، وتلعن الأتباع القادة، ﴿وَمَأُوا لَمُ ، جَمِيعاً العابدون والمعبودون، ﴿النَّارُ وَمَا لَكُمْ مَنْ نَاصُونِنَ ﴾ .

﴿ فَآمَن لَهُ لُوطَ ﴾، يعني: صدقه، وهو أول من صدّق إبراهيم وكان ابن أخيه، ﴿ وقال ﴾، يعني إبراهيم، ﴿ إِنّي مهاجر إلى ربي ﴾، فهاجر من كوثى، وهو من سواد الكوفة، إلى حران ثم إلى الشام، ومعه لوط وامرأته سارة، وهو أول من هاجر، قال مقاتل: هاجر إبراهيم عليه السلام وهو ابن خمس وسبعين سنة، ﴿ إِنهُ هُو الْعَزِيزُ الْحَكِيمُ ﴾ .

الْحَكِيمُ وَ وَهَبْنَالَهُ وَإِسْحَقَ وَيَعْقُوبَ وَجَعَلْنَا فِ ذُرِّيَتِهِ النَّهُ وَ الْكِنْبَ وَ الْحَنَا فَ وَالْكِنْبَ وَ الْكُنْدَةُ إِلَّهُ فِي الْآفِرَةِ لِمِنَ الصَّلِحِينَ وَ وَلُوطًا إِذْ قَالَ لِعَوْمِهِ وَإِنَّكُمْ لِنَا أَتُونَ الْفَاحِشَةُ مَاسَبَقَكُم بِهَا مِنَ أَحَدِمِّ الْعَلَمِينَ وَ الْعَرْمِيدَ اللّهِ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللّهُ الللللللّهُ اللللللللّه

﴿ووهبنا له إسحاقَ ويعقوبَ وجعلنا في ذريتهِ النبوةَ والكتابَ ﴾، يقال: إن الله لم يبعث نبياً بعد إبراهيم إلا من نسله، ﴿وآتيناه أجره في الدنيا ﴾، وهو الثناء الحسن فكل أهل الأديان يتولَّونه، وقال السدي: هو الولد الصالح، وقيل: هو أنه رأى مكانه في الجنة، ﴿وإنه في الآخرة لمن الصالحين ﴾، أي: في زمرة الصالحين. قال ابن عباس: مثل آدم ونوح.

قوله تعالى : ﴿ولوطاً إذ قال لقومه أئنكم﴾، قرأ أبو عمرو، وحمزة، والكسائي، وأبو بكر: «أَئِنكم» بالاستفهام، وقرأ الباقون بلا استفهام، واتفقوا على استفهام الثانية، ﴿لِتَأْتُونَ الفَاحشة﴾، وهي إتيان الرجال، ﴿ما سبقكم بها من أحدٍ من العالمين﴾ .

وأثنكم لتأتون الرجال وتقطعون السبيل، وذلك أنهم كانوا يفعلون الفاحشة بمن يمرّ بهم من المسافرين، فترك الناس الممر بهم. وقيل: تقطعون سبيل النسل بإيثار الرجال على النساء، ووتأتون في ناديكم المنكر، النادي، والندى، والمنتدى: مجلس القوم ومتحدثهم.

أخبرنا أبو سعيد الشريحي، أخبرنا أبو إسحاق الثعلبي، أخبرنا أبو العباس بن سهل بن محمد المروزي، أخبرنا جدي لأمي أبو الحسن المحمودي، أخبرنا محمد بن إسحاق بن خزيمة، أن بشر بن معاذ حدثهم: أخبرنا يزيد بن زريع، أخبرنا حاتم بن أبي صغيرة، عن سماك بن حرب، عن أبي صالح مولى أم هانىء بنت أبي طالب [عن أم هانىء] (١) قالت: سألت رسول الله عين قوله: ﴿وَتَأْتُونَ فَلَهُ الطَرِقُ وِيسخرون فِي ناديكم المنكر ﴾، قلت: ما المنكر الذي كانوا يأتون؟ قال: ﴿كانوا يحذفون أهل الطرق ويسخرون بهم (٢).

<sup>(</sup>١) ساقط من (أ).

 <sup>(</sup>۲) أخرجه الترمذي في تفسير سورة العنكبوت: ٩/٩٤\_٥٠ وقال: (هذا حديث حسن، إنما نعرفه من حديث حاتم بن أبي صغيرة عن سماك، وصححه الحاكم على شرط الشيخين: ٤٠٩/٢، ووافقه الذهبي، وأخرجه الإمام أحمد: ٣٤١/٦ والطبري: 1٤٥/٢.

/٦٧ *ب* 

قَالَ رَبِّ ٱنصُرُفِ عَلَى ٱلْقَوْمِ ٱلْمُفْسِدِينَ وَلَمَّا جَآءَتْ رُسُلُنَآ إِبْرَهِيمَ بِٱلْبُشْرَىٰ قَالُواْ إِنَّامُهُلِكُواْ أَهْلِهَ نِهِ وَٱلْقَرْبَةِ إِنَّا أَهْلَهَا كَانُواْ ظَالِمِينَ وَالْ قَالَ إِنَ فِيهَا لُوطَأَقَا لُواْ خَنْ أَعْلَمُ بِمَن فِيهَ لَا لَنُنَجِّينَهُ، وَأَهْلَهُ وَإِلَّا أَمْرَأْتَهُ،

ويروى أنهم كانوا يجلسون في مجالسهم، وعند كل رجل منهم قصعة فيه حصى فإذا مرّ بهم عابر سبيل حذفوه فأيهم أصابه كان أولى به .

وقيل: إنه كان يأخذ ما معه وينكحه / ويغرمه ثلاثة دراهم، ولهم قاضٍ بذلك .

وقال القاسم بن محمد: كانوا يتضارطون في مجالسهم(١).

وقال مجاهد: كان يجامع بعضهم بعضاً في مجالسهم(٢).

وعن عبدالله بن سلام قال: كان ييزق بعضهم على بعض.

وعن مكحول قال: كان من أخلاق قوم لوط مضغ العلك وتطريف الأصابع بالحناء، وحل الإزار، والصفير، والحذف، واللوطية (٣)، ﴿فَمَا كَانَ جُوابَ قُومُهُ ﴾، لما أنكر عليهم لوط ما يأتونه من القبائح، ﴿إِلا أَن قَالُوا ﴾، له استهزاءً: ﴿اثتنا بعذاب الله إن كنتَ من الصادقين ﴾، أن العذاب نازل بنا، فعند ذلك .

﴿قَالَ ﴾، لوط: ﴿ربِّ انصرني على القوم المفسدين ﴾، بتحقيق قولي في العذاب.

﴿ وَلَمَا جَاءَتَ رَسَلُنَا إِبْرَاهِيمُ بِالْبَشْرِي ﴾، من الله بإسحاق ويعقوب، ﴿ قَالُوا إِنَا مُهلكُوا أَهْلِ هذه القرية ﴾، يعنى قوم لوط، والقرية سدوم، ﴿ إِنْ أَهلُهَا كَانُوا ظَالَمِينَ ﴾ .

﴿قَالَ ﴾، إبراهيم للرسل: ﴿إِنْ فيها لوطاً قالوا ﴾، يعنى: قالت الملائكة(٤): ﴿نحن أعلم بمن

<sup>=</sup> قال السيوطي في الدر (٤٦٠/٦): (أخرجه الفريابي، وأحمد، وعبد بن حميد، والترمذي وحسنه، وابن أبي الدنيا في كتاب والصمت، وابن جرير، وابن المنذر، وابن أبي حاتم، والشاشي في مسنده، والطبراني، والحاكم وصححه، وابن مردويه، والبيهمي في والشعب، وابن عساكر، .

<sup>(</sup>١) انظر: معاني القرآن للنحاس: ٥/٢٢٣، الدر المنثور: ٢٦١/٦، زاد المسير: ٢٦٩/٦.

<sup>(</sup>٢) عزاه السيوطي (٢٦١/٦) للفريابي، وسعيد بن منصور، وابن جرير، وابن المنذر، وأبن أبي حاتم، والخرائطي في «مساوىء الأخلاق».

 <sup>(</sup>٣) وهو مروي أيضاً عن ابن عباس ومجاهد. وانظر الدر المنثور: ٤٦١/٦، زاد المسير: ٢٦٩/٦.
 وقال الحافظ ابن كثير في تفسير الآية (٤١٢/٣): أي: يفعلون مالا يليق من الأقوال والأفعال في مجالسهم التي يجتمعون فيها، لا ينكر بعضهم على بعض شيئاً من ذلك، ثم ذكر الأقوال في معنى هذا المنكر.

ورجح الطبري (١٤٦/٢٠) قول من قال: معناه: وتحذفون في مجالسكم المارّة بكم، وتسخرون منهم، لما ذكر من الرواية بذلك عن رسول الله ﷺ في حديث أم هانيء .

<sup>(</sup>٤) في (ب): الرسل، وهم الملائكة .

كَانَتْ مِنَ ٱلْعَكِينِ مَنْ وَلَكُمَّا أَن جَآءَتُ رُسُلُنَ الْوَطَاسِت ءَ بِهِمْ وَضَافَ بِهِمْ وَذَعًا وَقَالُواْ لَا تَعَفُ وَلَا تَعَزَنُ إِنَّا مُنجُوكَ وَأَهْلَك إِلَّا اُمْرَأَتك كَانَتْ مِن لَا مُن لِلْوَن عَلَى الْمَا الْمَا الْمَا الله الْمَرا تَك كَانَتْ مِن الْعَك بِينَ إِنَّا مُن لِلُون عَلَى الْهَا مَا كَانُواْ الْعَرْبِينَ وَبِعَا كَانُواْ الْعَن بِينَ الله مَا الله مَا

فيها لَنُتَجِيَنَه ﴾، قرأ حمزة والكسائي ويعقوب: ﴿لَنَنْجِينه ﴾ بالتخفيف، وقرأ الباقون بالتشديد، ﴿وأهله الله امرأته كانتُ من الغابرين ﴾، أي: الباقين في العذاب .

﴿ وَلِمَا أَن جَاءَتُ رَسُلُنَا لُوطاً ﴾، ظن أنهم من الإنس، ﴿ سِيء بهم وضاق بهم ﴾، بمجيئهم ﴿ وَاللَّهُ وَاللَّهُ مَا وَقَالُوا لا تَخَفْ ﴾، من قومك علينا، ﴿ وَلا تَحَزْنَ ﴾، بإهلاكنا إيّاهم، ﴿ إِمّا مُنجُوكُ وأهلك إلا امرأتك كانت من الغابرين ﴾، قرأ ابن كثير، وحمزة، والكسائي، وأبو بكر، ويعقوب: (مُنجُوكُ التخفيف، وقرأ الآخرون بالتشديد .

﴿ إِنَّا مُنْزِلُونَ ﴾، قرأ ابن عامر بالتشديد، وقرأ الآخرون بالتخفيف، ﴿ عَلَى أَهُلَ هَذَهُ القريةَ رِجْزاً ﴾، عذاباً، ﴿ مِن السماء ﴾، قال مقاتل: الحسف والحصب، ﴿ بِمَا كَانُوا يَفْسَقُونَ ﴾ .

﴿ ولقد تركنا منها﴾، من قريات لوط، ﴿ آية بينة ﴾، عبرة ظاهرة، ﴿ لقوم يعقلون ﴾، يتدبرون الآيات تدبر ذوي العقول، قال ابن عباس: الآية البينة: آثار منازلهم الخربة. وقال قتادة: هي الحجارة التي أهلكوا بها أبقاها الله حتى أدركها أوائل هذه الأمة. وقال مجاهد: هي ظهور الماء الأسود على وجه الأرض (١).

﴿ وَإِلَى مَدِينَ أَخَاهُم شَعِيباً ﴾، أي: وأرسلنا إلى مدين أخاهم شُعيباً، ﴿ فَقَالَ يَاقُومُ اعبدُوا اللهُ وارجُوا اللهُ وارجُوا اللهُ عَلَمُوا فِي الأرض مفسدين ﴾ .

﴿ فَكَذَبُوهُ فَأَحَذَتُهُمُ الرَّجَفَةُ فَأَصْبَحُوا فِي دَارِهُمْ جَاتُمِينَ ﴾ .

<sup>(</sup>۱) جائز أن تكون هذه الآية هذا أو ذاك ولا نص في ذلك عن النبي ﷺ قال الطبري رحمه الله (١٤٩/٢٠): ايقول تعالى ذكره: ولقد أبقينا من فَعَلتنا التي فَعَلْنا بهم آيةً، يقول: عبرة بينة وعظة واعظة لقوم يعقلون عن الله حججه، ويتفكرون في مواعظه، وتلك الآية البينة هي عندي: عُفُوّ آثارهم ودروس معالمهم.

جَيْمِينَ ﴿ وَعَادَاوَثَمُودَا وَقَد تَّبَيْنَ لَكُمْ مِّن مَّسَكِنِهِ مُّوزَيْنَ لَهُمُ الشَّيْطُنُ أَعْمَلُهُمْ فَصَدَّهُمْ عَنِ السَّبِيلِ وَكَانُوا مُسْتَبْصِرِينَ ﴿ وَقَدُونَ وَفِرْعَوْنَ وَهَاكَانُوا وَهَا لَا رَضِ وَمَاكَانُوا سَبِقِينَ ﴿ وَلَقَدْ جَآءَهُم مُّوسَى بِالْبَيِّنَتِ فَاسْتَحْبَرُوا فِي الْأَرْضِ وَمَاكَانُوا سَبِقِينَ فَلَا اللَّهُ مَنْ اللَّهُ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ وَمِنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ لِيَعْلَمُ مُولَى اللَّهُ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ

﴿وعاداً وغود﴾، أي: وأهلكنا عاداً وغوداً، ﴿وقد تين لكم﴾، يا أهل مكة، ﴿من مساكنهم﴾، منازلهم بالحِجْر واليمن، ﴿وزين لهم الشيطان أعمالهم فصدهم عن السبيل﴾، عن سبيل الحق ﴿وكانوا مستبصرين﴾، قال مقاتل، والكلبي، وقتادة: كانوا معجبين في دينهم وضلالتهم، يحسبون أنهم على هدى، وهم على الباطل(١)، والمعنى: أنهم كانوا عند أنفسهم مستبصرين.

قال الفراء: كانوا عقلاء ذوي بصائر<sup>(٢)</sup>.

﴿ وقارون وفرعون وهامان ﴾، أي: وأهلكنا هؤلاء، ﴿ ولقد جاءهم موسى بالبينات ﴾، بالدِّلالات، ﴿ فاستكبروا في الأرض وما كانوا سابقين ﴾، أي: فائتين من عذابنا .

وَفَكُلُّا أَخَذُنَا بَذُنِهِ فَمَنْهُم مِن أَرْسَلْنَا عَلِيهِ خَاصِبًا ﴾، وهم قوم لوط، و«الحاصب»: الريح التي تحمل الحصباء، وهي الحصا الصغار، ﴿ومنهم مِن أَخَذَتُه الصيحة ﴾، يعني ثمود، ﴿ومنهم مِن خسفنا به الأرض ﴾، يعني قارون وأصحابه، ﴿ومنهم مِن أَغْرِقْنا ﴾، يعني: قوم نوح، وفرعون وقومه، ﴿وما كان الله ليظلمهم ولكن كانوا أنفسهم يظلمون ﴾ (٣).

<sup>(</sup>١) وهو ما رجحه الطبري: ١٥٠/٢٠.

<sup>(</sup>٢) معاني القرآن: ٢١٣/٢ ورجحه القرطبي أيضاً: ٣٤٤/١٣.

<sup>(</sup>٣) يقول تعالى ذكره: ولم يكن الله ليهلك هؤلاء الأم \_ الذين أهلكهم \_ بذنوب غيرهم، فيظلمهم بإهلاكه إياهم بغير استحقاق، بل إنما أهلكهم بذنوبهم، وكفرهم بربهم، وجحودهم نعمه عليهم، مع تتابع إحسانه عليهم، وكثرة أياديه عندهم، ولكن كانوا أنفسهم يظلمون بتصرفهم في نِعَم ربهم، وتقلبهم في آلائه، وعبادتهم غيره، ومعصيتهم من أنعم عليهم . تفسير الطبري: ١٥٢/٢٠ .

مَثَلُ ٱلَّذِينَ ٱتَّخَذُواْ مِن دُونِ ٱللَّهِ أَوْلِيآ اَكُمثُلِ ٱلْعَنكَبُوتِ ٱتَّخَذَتَ

يَتَ الْوَالِنَّ أَوْهَنَ ٱلْبُيُوتِ لِبَيْتُ ٱلْعَنكَبُوتِ لَوَكَانُواْ يَعْلَمُونَ ۚ لَوَ إِنَّ أَوْهَنَ الْبُيُوتِ لِبَيْتُ ٱلْعَنكَ بُوتِ لَوَكَانُواْ يَعْلَمُونَ ۚ لَا الْمَا يَدْعُونَ مِن دُونِهِ عِن شَقَ عِوْهُوا لَعَزِيزُ ٱلْحَكِيمُ ۚ وَقِلْكَ اللَّهَ يَعْلَمُ مَا يَدْعُونَ مِن دُونِهِ عِن شَقَ عِوْهُوا لَعَزِيزُ ٱلْحَكِيمُ ۚ وَقِلْكَ اللَّهَ يَعْلَمُ مَا يَدْعُونَ مِن دُونِهِ عِن شَقِ عَلَيْهِ اللَّهَ الْعَلَمُونَ اللَّهُ الْعَلَمُونَ اللَّهُ الْعَلَمُونَ اللَّهُ الْعَلَمُونَ اللَّهُ الْعَلَمُونَ اللَّهُ الْعَلَمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْعَلَمُ اللَّهُ الْعَلَمُ اللَّهُ الْعَلَمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمِن اللَّهُ الْمُعَلِلْ الْعَلَامُ اللَّهُ الْعُلِلْمُ اللَّهُ اللَّهُ

﴿ مثل الذين اتخذوا من دون الله أولياء ﴾، يعني: الأصنام، يرجون نصرها ونفعها، ﴿ كَمثل العنكبوت اتخذت بيتاً ﴾، لنفسها تأوي إليه، وإن بيتها في غاية الضعف والوهاء، لا يدفع عنها حراً ولا برداً، وكذلك الأوثان لا تملك لعابديها نفعاً ولا ضراً. ﴿ وَإِنَّ أَوْهَنَ البيوتِ لَبَيْتُ العنكبوت لو كانوا يعلمون ﴾ .

﴿إِنَ الله يعلم ما يدعون من دونه من شيء وهو العزيز الحكيم، قرأ أهل البصرة، وعاصم: «يدعون» بالياء لذكر الأمم قبلها، وقرأ الآخرون بالتاء .

﴿ وَلَكُ الْأَمْثَالَ ﴾ ، الأشباه ، والمَثَلُ : كلام سائر يتضمن تشبيه الآخر بالأول ، يريد: أمثال القرآن التي شبه بها أحوال كفار هذه الأمة بأحوال كفار الأمم المتقدمة ، ﴿ وَمَا يَعْقِلُها إلا العالمون ﴾ ، أي: ما يعقل الأمثال إلا العلماء الذين يعقلون عن الله .

أخبرنا أبو سعيد الشريحي، أخبرنا أبو إسحاق الثعلبي، أخبرني ابن فنجويه، أخبرنا ابن برزة، أخبرنا الحارث بن أبي أسامة، أخبرنا داود بن المحبر، أخبرنا عباد بن كثير، عن ابن جريج عن عطاء وأبي الزبير عن جابر أن النبي عَلِيلَةً تلا هذه الآية: ﴿وتلك الأمثال نضربها للناس وما يعقلها إلا العالمون ، قال: «العالم من عقل عن الله فعمل بطاعته واجتنب سخطه»(١).

<sup>(</sup>١) أخرجه داود بن المحبر في كتاب «العقل»، ومن طريقه الحارث بن أبي أسامة في مسنده (بغية الباحث برقم ١٠٣٠) من حديث جابر، والثعلبي والبغوي في التفسير، والواحدي من طريق الحارث. وأورده ابن الجوزي في «الموضوعات»، وابن عرّاق في «تنزيه الشريعة عن الأخبار الشنيعة والموضوعة».

وذكره الحافظ ابن حجر في «المطالب العالية» (٣/٥/٣) في أحاديث من كتاب العقل لداود بن المحبر وقال: أودعها الحارث ابن أبي أسامة في مسنده، وهي موضوعة كلها، لا يثبت منها شيء.

انظر: الكافي الشاف ص (١٢٧)، المطالب العالية: ٣/٣١٦و٢١٤و٢١٦و، الفتح السماوي للمناوي: ٨٩٦/٢ مويه، تنزيه الشريعة لابن عراق: ٢١٤/١.

خَلَقَ ٱللَّهُ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضَ بِٱلْحَقِّ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآيَةً لِلْمُؤْمِنِينَ الْكَ ٱلْلَهُ اللَّكَ الْآيَةُ لِلْمُؤْمِنِينَ الْكَالُوةَ مَا أُوحِى إِلَيْكَ مِنَ ٱلْكِنْبِ وَأَقِمِ ٱلصَّكَلُوةَ لِإِلَى الصَّكُوةَ لِإِلَى الْمَعْمَلُوةَ مَا الصَّكُوةَ وَالْمُعْمَا الْمَعْمَلُوةَ مَا تَصْمَنَعُونَ اللهُ الْفَحْشَاءِ وَٱلْمُنكُرُّ وَلَذِكُرُ ٱللَّهِ أَكْبَرُ وَاللَّهُ يَعْلَمُ مَا تَصْمَنعُونَ فَي الْمُعْمَا لَقَالَمُ مَا تَصْمَنعُونَ فَي الْمُعْمَا اللهُ الل

قوله عزّ وجلّ : ﴿ خلق الله السموات والأرض بالحق ﴾، أي: للحق وإظهار للحق، ﴿ إِنْ فِي ذَلْكَ ﴾ ، في خلقها، ﴿ لآية ﴾ ، لدلالة ﴿ للمؤمنين ﴾ ، على قدرته وتوحيده .

﴿ أَتُلَ مَا أُوحِي إِلَيْكُ مِن الْكَتَابِ ﴾، يعني القرآن، ﴿ وأقم الصلاةَ إِنَّ الصلاةَ تنهَى عن الفحشاء والمنكر ﴾، الفحشاء: ما قبح من الأعمال، والمنكر: مالا يعرف في الشرع.

قال ابن مسعود، وابن عباس: في الصلاة منتهى ومزدجر عن معاصي الله، فمن لم تأمره صلاته بالمعروف، ولم تنهه عن المنكر، لم يزدد بصلاته من الله إلا بعداً (١).

وقال الحسن، وقتادة: من لم تنهه صلاته عن الفحشاء والمنكر فصلاته وبال عليه<sup>(٢)</sup> .

وروي عن أنس قال: كان فتى من الأنصار يصلي الصلوات الخمس مع رسول الله عَلَيْكُم ثم لا يدع شيئاً من الفواحش إلا ركبه، فوصف لرسول الله عَلِيْنَكُم حاله فقال: «إن صلاته تنهاه يوماً»

<sup>(</sup>١) أثر ابن مسعود أخرجه الطبراني في الكبير ورجاله ثقات، وأخرجه أحمد في الزهد .

وأما أثر ابن عباس فأخرجه الطبري: ١٥٥/٢٠ والطبراني في الكبير من رواية العلاء بن المسيب عن ابن عباس موقوفاً، ورواه الطبراني وابن أبي حاتم وابن مردويه من طريق ليث بن أبي سليم عن عطاء عن ابن عباس مرفوعاً. وليث بن أبي سليم ثقة ولكنه مدلس.

قال ابن حجر: وفي الباب عن ابن عمر، أخرجه الدارقطني في وغرائب مالك، وفي إسناده محمد بن الحسن البصري. قال ابن حبان: لا يجوز الاحتجاج به، يروي عن مالك مالا أصل له فالأثر ضعيف مرفوعاً، صحيح موقوفاً على ابن مسعود رضي الله عنه.

هذا، ومن شأن الصلاة عندما يقيمها المسلم ويؤدي فرضها وحدودها كما يتبغي، ويتدبر فيها وفيما يتلوه من القرآن أن تنهى صاحبها عن الفحشاء والمنكر؛ وذلك لما فيها من تلاوة القرآن المشتمل على الموعظة، والصلاة تشغل كل بدن المصلي، فإذا دخل في صلاته وخشع وأخبت لربه واذكر أنه واقف بين يديه وأنه مطلع عليه ويراه، صلحت لذلك نفسه وتذللت وخامرها ارتقاب الله تعالى وظهرت على جوارحه هيبتها، وإن حصل أو بدر منه شيء يخالف ذلك فصلاته لن تزيده بُعْداً . عن الله ومن يصلي خير ممن لا يصلي، انظر: تفسير القرطبي: ٣٤٨/١٣ .

<sup>(</sup>٢) أخرجه الطبري عن الحسن موقوفاً: ١٥٥/٢٠، ومن طريق أخرى مرفوعاً مرسلاً، وعن قتادة موقوفاً من كلامه . قال الحافظ ابن حجر في الكافي الشاف (١٢٨): أخرجه عبدالرزاق والطبري والبيهقي في «الشعب» من مرسل الحسن . انظر: الدر المنثور: ٢٦٦/٦ .

1/71

فلم يلبث أن تاب وحسن حاله<sup>(١)</sup>.

وقال ابن عون: معنى الآية أن الصلاة تنهى صاحبها عن الفحشاء والمنكر ما دام فيها(٢).

وقيل: أراد بالصلاة القرآن، كما قال تعالى: «ولا تجهر بصلاتك» (الإسراء ــ ١١٠)، أي: بقراءتك، وأراد / أنه يقرأ القرآن في الصلاة، فالقرآن ينهاه عن الفحشاء والمنكر<sup>(٣)</sup>.

أخبرنا عبدالواحد المليحي، أخبرنا عبدالرحمن بن أبي شريح، أخبرنا أبو القاسم البغوي، أخبرنا على بن الجعد، أخبرنا قيس بن الربيع، عن الأعمش، عن أبي سفيان، عن جابر قال: قال رجل للنبي عليه أن رجلاً يقرأ القرآن الليل كله فإذا أصبح سرق، قال: «ستنهاه قراءته» (٤).

وفي رواية قيل: يارسول الله إن فلاناً يصلي بالنهار ويسرق بالليل، فقال: «إن صلاته ردعه»(٥).

قوله عزّ وجلّ: ﴿ولذكر الله أكبر﴾، أي: ذكر الله أفضل الطاعات.

أخبرنا أبو القاسم عبدالكريم بن هوازن القشيري، أخبرنا أبو الحسين على بن محمد بن بشران ببغداد، أخبرنا أبو على الحسين بن صفوان البردعي، أخبرنا أبو بكر عبدالله بن محمد بن أبي الدنيا،

<sup>(</sup>١) قال الحافظ ابن حجر في «الكافي الشاف» ص (١٢٨): لم أجده، وقال الولي العراقي: لم أقف عليه. (الفتح السماوي: ٨٩٧/٢)

وهذه العبارة إذا صدرت، وأمثالها، من أحد الحفاظ المعروفين و لم يتعقبه أحد من الحفاظ بعده، فهي كافية في الحكم على الحديث بالوضع .

انظر مقدمة الشيخ عبد الفتاح أبو غدة لكتاب (المصنوع في معرفة الحديث الموضوع) للقاري ص (٢٥-٢٧).

<sup>(</sup>٢) نقل ابن كثير هذا القول عن حماد بن أبي سليمان: ٤١٦/٣، ونقل معناه مطولاً عن ابن عون، وهو قول الكلبي وابن جريج كما في البحر المحيط: ١٥٣/٧ والمحرر الوجيز: ٢٢٦/١٢ .

وردّ ابن عطية هذا القول فقال: وهذه عجمة، وأين هذا مما رواه أنس بن مالك (كما في التعليق السابق) .

 <sup>(</sup>٣) أخرجه الطبري عن ابن عمر: ١٥٤/٢٠، ورجع القول الأول: أن الصلاة تنهى عن الفحشاء والمنكر، فإن قال قائل: وكيف تنهى الصلاة عن الفحشاء والمنكر إن لم يكن معنياً بها ما يتلى فيها؟ .

قيل: تنهى مَنْ كان فيها، فتحول بينه وبين إتيان الفواحش، لأن شغله بها يقطعه عن الشغل بالمنكر، ولذلك قال ابن مسعود: من لم يطع صلاته لم يزدد من الله إلا بُعْداً، وذلك أن طاعته لها: إقامته إياها بحدودها، وفي طاعته لها مزدجر عن الفحشاء والمنكر.

 <sup>(</sup>٤) رواه البزار من طريق زياد البكائي، وأبو يعلى من طريق أبي إسحاق الفزاري، كلاهما عن الأعمش عن أبي صالح عن جابر.
 قال البزار: اختلف فيه على الأعمش، فقيل: عنه أيضاً عن أبي سفيان عن جابر. وقال الهيثمي: رجاله ثقات .
 انظر: الكافي الشاف ص (١٢٨)، مجمع الزوائد: ٢٥٨/٢، الفتح السماوي ٨٩٧/٢.

<sup>(</sup>٥) أخرجه الإمام أحمد عن أبي هريرة: ٤٤٧/٢ بلفظ ... سينهاه ما يقول، والبزار، وإسحاق، وأبو يعلى كلهم من طريق الأعمش عن أبي صالح عن أبي هريرة، قال الهيثمي: رجاله رجال الصحيح . انظر: الكافي الشاف ص (١٦٨)، المجمع ٢٥٨/٢، الفتح السماوي: ٨٩٧/٢ .

أخبرنا هارون بن معروف أبو على الضرير، أخبرنا أنس بن عياض، حدثنا عبدالله بن سعيد بن أبي هند، عن زياد بن أبي زياد مولى عبدالله بن عياش، عن أبي تجريّة، عن أبي الدرداء رضي الله عنه، قال: قال رسول الله عَلَيْكُم : «ألا أنبئكم بخير أعمالكم وأزكاها عند مليككم وأرفعها في درجاتكم، وخيرٌ لكم من إعطاء الذهب والوَرِق، وأن تَلقوا عدوكم، فتضربوا أعناقهم، ويضربوا أعناقكم»؟ قالوا: وما ذاك يارسول الله؟ قال: «ذكر الله»(١).

أخبرنا عبدالواحد المليحي، أخبرنا منصور محمد بن محمد بن سمعان، أخبرنا أبو جعفر بن أحمد ابن عبد الجبار الرياني، أخبرنا حميد بن زنجويه، أخبرنا أبو الأسود، أخبرنا ابن لهيعة عن دراج، عن أبي السمح، عن أبي الهيثم، عن أبي سعيد الخدري عن رسول الله عَلَيْتُهُ أنه سئل أيُّ العباد أفضلُ درجةً عند الله يوم القيامةِ؟ قال: «الذاكرون الله كثيراً» قالوا: يارسول الله ومن الغازي في سبيل الله؟ فقال: «لو ضرب بسيفه الكفّار والمشركين حتى ينكسر أو يختضب دماً، لكان الذاكر لله كثيراً أفضل منه درجة»(٢).

وروينا أن أعرابياً قال: يارسول الله أي الأعمال أفضل؟ قال: «أن تفارق الدنيا ولسانك رطب من ذكر الله»(٣) .

أخبرنا إسماعيل بن عبد القاهر الجرجاني، أخبرنا عبد الغافر بن محمد الفارسي، أخبرنا محمد ابن عيسى الجلودي، أخبرنا إبراهيم بن محمد بن سفيان، أخبرنا مسلم بن الحجاج القشيري، أخبرنا أمية بن بِسُطام العَيْشِيُّ، أخبرنا يزيد، يعني: (بن زريع)، أخبرنا رَوْح بن القاسم، عن العلاء، عن أبيه، عن أبي هريرة قال: كان رسول الله عَيْنِيْكُ يسير في طريق مكة فمرِّ على جبل يقال له جُمْدَان،

<sup>(</sup>۱) أخرجه الترمذي في الدعوات، باب خير الأعمال: ٣١٨-٣١٨، وقال: وقد روى بعضهم هذا الحديث عن عبدالله بن سعيد مثل هذا بهذا الإسناد، وروى بعضهم عنه فأرسله .

وأخرجه ابن ماجه في الأدب، باب فضل الذكر، برقم (٣٧٩٠): ١٢٤٥/٢، وصححه الحاكم في المستدرك: ٤٩٦/١، ووافقه الذهبي، وأخرجه الإمام مالك في الموطأ: ٢١١/١ موقوفاً على أبي الدرداء، والإمام أحمد في المسند: ٤٤٧/٦، وأخرجه المصنف في شرح السنة: ١٦/٥ وقال: «هذا حديث حسن».

وانظر: الدر المنثور: ٦/٧٦، مجمع الزوائد: ٧٣/١٠.

<sup>(</sup>٢) أخرجه الترمذي في الموضع السابق: ٣١٥/٩-٣١٦، وقال: هذا حديث غريب إنما نعرفه من حديث درّاجه، والإمام أحمد: ٣/٥٧، والمصنف في شرح السنة: ١٧/٥ وأشار المنذري في الترغيب إلى تضعيفه وقال: ورواه البيهقي مختصراً: ٣٩٦/٢، وفيه ابن لهيعة وقد اختلط، ودراج في حديثه عن أبي الهيئم ضعف.

<sup>(</sup>٣) أخرجه الترمذي عن عبنالله بن بُسْر في الدعوات، باب ما جاء في فضل الذكر: ٣١٩ـ٥ ٣١ وقال: «هذا حديث حسن غريب من هذا الوجه»، وصححه الحاكم في المستدرك: ٢٩٥١ ووافقه الذهبي، وابن حبان ص (٧٦٥) من موارد الظمآن، وابر من هذا الوجه»، وصححه الحاكم في المستدرك: ١٩٥١، وأبو نعيم في الحلية: ١١١٦، والمصنف في شرح السنة: ١٦/٥ وإسناده صحيح.

## ﴿ وَلَا تَحَدِلُوا أَهْلَ الصِحَنبِ إِلَّا بِاللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّ

فقال : «سيروا، هذا جُمْدان، سبق المُفَرِّدون»، قالوا: وما المفردون يارسول الله؟ قال: «الذاكرون الله كثيراً والذاكرات»(١).

أخبرنا أبو الحسن عبدالرحمن بن محمد الداودي، أخبرنا أبو الحسن أحمد بن محمد بن موسى ابن الصّلْت، أخبرنا أبو إسحاق إبراهيم بن عبد الصمد الهاشمي، أخبرنا خلاد بن أسلم، حدثنا النضر، أخبرنا شعبة، عن أبي إسحاق قال: سمعت الأغَرَّ قال: أشهد على أبي هريرة وأبي سعيد أنهما شهدا على رسول الله عَلَيْكَ، قال: (لا يقعد قوم يذكرون الله إلا حقَّتهم الملائكة، وغشيتهم الرحمة، ونزلت عليهم السكينة، وذكرهم الله فيمن عنده)(٢).

وقال قوم: معنى قوله: «ولذكر الله أكبر» أي: ذكر الله إيّاكم أفضل من ذكركم إيّاه. ويروى ذلك عن ابن عباس<sup>(٣)</sup>، وهو قول مجاهد، وعكرمة، وسعيد بن جبير<sup>(٤)</sup>، ويروى ذلك مرفوعاً عن موسى بن عقبة عن نافع عن ابن عمر عن النبي عليها (٥).

وقال عطاء في قوله : «إن الصلاة تنهى عن الفحشاء والمنكر ولذكر الله أكبر»، قال: ولذكر الله أكبر»، الله أكبر من أن تبقى معه معصية .

﴿وَاللَّهُ يَعِلُمُ مَا تَصْنَعُونَ﴾، قال عطاء: يريد لا يخفى عليه شيء .

قوله تعالى : ﴿ولا تُجَادِلُوا أهل الكتاب﴾، لا تخاصموهم، ﴿إلا بالتي هي أحسن﴾، أي: بالقرآن والدعاء إلى الله بآياته والتنبيه على حججه، وأراد مَنْ قَبِلَ الجزية منهم، ﴿إلا الدين ظلموا منهم﴾، أي: أبوا أن يعطوا الجزية ونصبوا الحرب، فجادلوهم بالسيف حتى يسلموا أو يعطوا الجزية،

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم في الذكر والدعاء، باب الحث على ذكر الله تعالى، برقم (١٦٧٦): ٢٠٦٢/٤ .

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم في الذكر والدعاء، باب فضل الاجتماع على قراءة القرآن، برقم (٢٧٠٠): ٢٠٧٤/٤، والمصنف في شرح السنة: ١٠/٥-١١.

 <sup>(</sup>٣) عزاه السيوطي: (٤٦٦/٦) للفريابي، وسعيد بن منصور، وابن جرير، وابن المنذر، وابن أبي حاتم، والحاكم \_ وصححه \_ والبيهقي في «شعب الإيمان».

وهو أيضاً قول ابن مسعود وابن عمر رضي الله عنهم ورجح ابن عطية (٢٢٧/١٢) أن المعنى: ولذكر الله أكبر، على الإطلاق، أي: هو الذي ينهى عن الفحشاء والمنكر .

فالجزء الذي منه في الصلاة يفعل ذلك، وكذلك يفعل في غير الصلاة، لأن الإنتهاء لا يكون إلا من ذاكرٍ مراقب....

<sup>﴿</sup>٤) انظر: الدر المنثور: ٦٧/٦ .

عزاه السيوطي لابن السني، وابن مردويه، والديلمي ٢٦٦/٦، وما عزاه للديلمي مشعر بالضعف .

### لَهُ مُسْلِمُونَ ٢

ومجاز الآية: إلا الذين ظلموكم، لأن جميعهم ظالم بالكفر. وقال سعيد بن جبير: هم أهل الحرب ومن لا عهد له. قال قتادة ومقاتل: صارت منسوخة (١) بقوله: «قاتلوا الذين لا يؤمنون بالله» (التوبة ــ ٢٩) .

﴿ وقولوا آمنًا بالذي أنزل إلينا وأنزل إليكم ﴾، يريد إذا أخبركم واحد منهم من قبل الجزية بشيء مما في كتبهم فلا تجادلوهم عليه، ولا تصدقوهم ولا تكذبوهم، وقولوا: آمنا بالذي أنزل إلينا وأنزل إليكم .

ووافنا وإله واحد ونحن له مسلمون ، أخبرنا عبدالواحد المليحي، أخبرنا محمد بن عبدالله النعيمي، أخبرنا محمد بن يوسف، أخبرنا مجمد بن إسماعيل، أخبرنا محمد بن بشار، أخبرنا عثمان ابن عمر، أخبرنا على بن المبارك، عن يحيى بن أبي كثير، عن أبي سلمة عن أبي هريرة قال: كان أهل الكتاب يقرؤون التوراة بالعبرانية ويفسرونها بالعربية لأهل الإسلام، فقال رسول الله عليه : «لا تصدقوا أهل الكتاب ولا تكذبوهم، وقولوا: آمنا بالله وما أنزل إلينا وما أنزل إليكم» (٢).

أخبرنا أبو سعيد عبدالله بن أحمد الطاهري، أخبرنا عبدالصمد بن عبدالرحمن البزاز، أخبرنا محمد بن زكريا العذافري، أخبرنا إسحاق بن إبراهيم الدبري، أخبرنا عبد الرزاق، أخبرنا معمر عن الزهري، أخبرنا ابن أبي نملة الأنصاري أن أباه أبا نملة الأنصاري أخبره: أنه بينا هو جالس عند رسول الله عليه بالله علم عنه الجنازة، فقال: يامحمد هل تتكلم هذه الجنازة؟ فقال رسول الله عليه علم، فقال اليهودي: إنها تتكلم، فقال رسول الله عليه أهل عدثكم أهل الكتاب فلا تصدقوهم ولا تكذبوهم، وقولوا آمنا بالله وكتبه ورسله، فإن كان باطلاً لم تصدقوه وإن كان حقاً لم تكذبوه» (").

<sup>(</sup>١) انظر فيما سبق: ٣٢/٣، تعليق (١)، زاد المسير: ٢٧٧/٦، ورجع الطبري (٢/٢١ـ٣) أن الآية محكمة غير منسوحة، إذ لا يجوز أن يحكم على حكم الله في كتابه بأنه منسوخ إلا بحجة يجب التسليم لها من خبرٍ أو عقل.

 <sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري في التوحيد، باب ما يجوز من تفسير التوراة وغيرها: ١٦/١٣، والمصنف في شرح السنة: ٢٦٨/١. وانظر:
 الدر المنثور: ٢٩/٦.

<sup>(</sup>٣) أخرجه عبد الرزاق في المصنف: ١١٠/١١، وأبو داود في العلم، باب رواية حديث أهل الكتاب: ٧٤٥/٥، وصححه ابن حبان ص (٥٨) من موارد الظمآن، وأخرجه الطبراني في الكبير: ٣٤٩/٢٢ـ٣٥١، والبيهقي في السنن: ١٠/٢، والإمام أحمد في المسند: ١٣٦/٤، وأخرجه ابن سعد، وابن أبي شيبة، وإسحاق .

وأصله في البخاري مختصراً من حديث أبي هريرة (التعليق السابق) وانظر: الكافي الشاف ص (١٢٨)، الفتح السماوي: ٨٩٨٢هـــ٩٨، الدر المتثور: ٢٩٥٦،

هذا، وللإمام الحافظ ابن كثير كلمات بشأن الإسرائيليات والحديث عن أهل الكتاب منثورة في تفسيره، وقد جمعها الشيخ أحمد محمد شاكر في مقدمة مختصره (عمدة التفسيرة: (١٤/١–١٩) ينبغي مراجعتها .

وَكَذَالِكَ أَنَزَلْنَا إِلِيَّكَ ٱلْكِتَبُ فَٱلَّذِينَ ءَانَيْنَهُمُ ٱلْكِئَبَ يُؤْمِنُونَ بِهِ وَمَا كُنتَ أَوْمِنَ هَنَوُلاَءِ مَن يُؤْمِنُ بِهِ ء وَمَا يَجْ حَدُ بِعَا يَدِينَا إِلَّا ٱلْكَنْ فِرُونَ ۞ وَمَا كُنتَ لَتْ لُواْمِن قَبْلِهِ ء مِن كِنَبٍ وَلَا تَخُطُّهُ وبِيمِينِكَ إِذَا لَا زَبَابَ ٱلْمُبْطِلُونَ ۞

قوله تعالى : ﴿وكذلك﴾، أي: كما أنزلنا إليهم الكتب، ﴿أنزلنا إليك الكتاب فالذين آتيناهم الكتاب يؤمنون به ﴾، يعني: مؤمني أهل الكتاب، عبدَ الله بن سلام وأصحابه، ﴿ومن هؤلاء﴾، يعني:أهل مكة، ﴿وما يجحد بآياتنا إلاّ الكافرون ﴾ /، ٨ وذلك أن اليهود عرفوا أن محمداً نبيّ، والقرآنَ حتَّ، فجحدوا. قال قتادة: الجحود إنما يكون بعد المعرفة .

وما كنت تتلواكى، يامحمد، ومن قبله من كتابكى، من قبل ما أنزلنا إليك الكتاب، وولا تخطه بيمينككى، ولا تكتبه، أي: لم تكن تقرأ ولا تكتب قبل الوحي، وإذاً لارتاب المطلوبكى، يعني لو كنت تكتب أو تقرأ الكتب قبل الوحي لشك المبطلون المشركون من أهل مكة، وقالوا: إنه يقرؤه من كتب الأولين وينسخه منها، قاله فتادة. وقال مقاتل: «المبطلون» هم اليهود، ومعناه: إذا لشكوا فيك واتهموك، وقالوا إن الذي نجد نعته في التوراة أمي لا يقرأ ولا يكتب وليس هذا على ذلك النعت (١).

<sup>(</sup>۱) قال الحافظ ابن كثير: (۱۸/۳): وأي: قد لبثت في قومك يامحمد ـ من قبل أن تأتي بهذا القرآن ـ عمراً لا تقرأ كتاباً، ولا تحسن الكتابة، بل كل أحد من قومك وغيرهم، يعرف أنك رجل أمي لا تقرأ ولا تكتب. وهكذا صفته في الكتب المتقدمة، كما قال تعالى: والذين يتبعون الرسول النبي الأميّ الذي يجدونه مكتوباً عندهم في التوراة والإنجيل.. الآية . وهكذا كان رسول الله عَلَيْكُ دائماً إلى يوم القيامة لا يحسن الكتابة، ولا يخط سطراً ولا حرفاً بيده، بل كان له كتاب يكتبون بين يديه الوحي والرسائل إلى الأقاليم .

ومَنْ زعم من متأخري الفقهاء \_ كالقاضي أبي الوليد الباجي ومَنْ تابعه \_ أنه عليه الصلاة والسلام كتب يوم الحديبية: هذا ما قاضى عليه محمد بن عبدالله... فإنما حمله على ذلك رواية في صحيح البخاري: ثم أخذ فكتب. وهذه محمولة على الرواية الأخرى: ثم أمر فكتب .

ولهذا اشتدً النكير من فقهاء المشرق والمغرب على من قال بقول الباجي وتبرؤوا منه.. وإنما أراد الرجل \_ أعني الباجي \_ فيما يظهر عنه: أنه كتب ذلك على وجه المعجزة، لا أنه كان يحسن الكتابة، كما قال على إخباراً عن الدجال: «مكتوب بين عينيه كافر، وفي رواية: وك ف ر ، يقرؤها كل مؤمن، .

وما أورده بعضهم من الحديث أنه لم يمت علي حتى تعلّم الكتابة، فضعيف لا أصل له .

وانظر أيضاً: «الرد الشافي الوافر على من نفى أميّة سيد الأوائل والأواخر، تأليف أحمد بن حجر آل بن على . وراجع فيما سبق: ٢٨٨/٣، المحرر الوجيز لابن عطية: ٢٣١/١٢ .

﴿ وَاللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّلَّا اللَّهُ الل

وقال ابن عباس رضي الله عنهما، وقتادة: بل هو \_ يعني محمداً عَلِيْكُم \_ ذو آيات بينات في صدور الذين أوتوا العلم من أهل الكتاب، لأنهم يجدونه بنعته وصفته في كتبهم<sup>(۱)</sup>، ﴿وما يجحد بآياتنا إلا الظالمون﴾ .

﴿ وقالوا لولا أنزل عليه آيات من ربه ﴾، كما أنزل على الأنبياء من قبل، قرأ ابن كثير، وحمزة، والكسائي، وأبو بكر: «آية» على التوحيد، وقرأ الآخرون: «آيات من ربه»، لقوله عزّ وجلّ : ﴿ قُلُ الْكَيَاتُ عَنْدُ الله ﴾، وهو القادر على إرسالها إذا شاء أرسلها، ﴿ وَإِنَّا أَنَا نَذْيِر مَبِينَ ﴾، أنذر أهل المعصية بالنار، وليس إنزال الآيات بيدي .

﴿أُولَمْ يَكْفَهُم ﴾، هذا الجواب لقوله: «لولا أنزل عليه آيات من ربه» قال: ﴿أُولَمْ يَكْفَهُم أَنَا أَنْزَلْنَا عَلَيْكَ الْكَتَابِ يُتِلَى عَلَيْهِم ﴾، [يعني: أولم يكفهم من الآيات القرآن يتلى عليهم](٢)، ﴿إِنْ فِي ذَلْكُ ﴾، في إنزال القرآن، ﴿لرحمة وذكرى لقوم يؤمنون ﴾، أي: تذكيراً وعظة لمن آمن وعمل به.

وقل كفى بالله بيني وبينكم شهيداً أني رسوله وهذا القرآن كتابه، ويعلم ما في السموات والأرض والذين آمنوا بالباطل ، قال ابن عباس: بغير الله. وقال مقاتل: بعبادة الشيطان، وكفروا بالله أولئك هم الخاسرون .

<sup>(</sup>٢) ما بين القوسين ساقط من وأ ، .

بِٱلْمَطِلِوَكَ أَجُلُمْ اللّهِ أُوْلَيَهِ أُوْلَيَهِ أُولَيَهِ أُولَيَهِ أَلْحَدُونَ وَ وَلَوْلَا أَجُلُمْ الْمَعْ عُرُونَ وَاللّهِ أُولَكِهِ الْمَعْ الْمَا اللّهِ اللّهِ أَوْلَا أَجُلُمْ الْمَعْ اللّهِ اللللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهُ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللللللللل الللهُ الللللهُ اللللهُ الللهُ اللللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللللهُ الللهُ الللهُ اللّهُ الللهُ اللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الللهُ اللهُ الللهُ اللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الللهُ ا

﴿ويستعجلونك بالعذاب﴾، نزلت في النضر بن الحارث حين قال: فأمطر علينا حجارة من السماء (١)، ﴿ولولا أجل مسمى ، قال ابن عباس: ما وعدتك أني لا أعذب قومك ولا أستأصلهم وأؤخر عذابهم إلى يوم القيامة كما قال: «بل الساعة موعدهم» (القمر - ٤٦)، وقال الضحاك: مدة أعمارهم، لأنهم إذا ماتوا صاروا إلى العذاب، وقيل: يوم بدر، ﴿لجاءهم العذاب وليأتينهم »، يعني: العذاب وقيل الأجل، ﴿بغتة وهم لا يشعرون »، بإتيانه .

﴿ يستعجلونك بالعذاب ﴾، أعاده تأكيداً، ﴿ وإن جهنّم نحيطة بالكافرين ﴾، جامعة لهم لا يبقى أحد منهم إلا دخلها .

﴿ ويوم يَعْشَاهُمُ العدابُ من فوقِهم ومن تحتِ أرجلِهم ﴾، يعني: إذا غشيهم العداب أحاطت بهم جهنم، كما قال: «لهم من جهنم مهاد ومن فوقهم غواش» (الأعراف \_ ٤١)، ﴿ ويقولُ ذوقوا ﴾، قرأ نافع، وأهل الكوفة: «ويقول» بالياء، أي: ويقول لهم الموكل بعذابهم: ذوقوا، وقرأ الآخرون بالنون؛ لأنه لما كان بأمره نسب إليه، ﴿ مَا كُنتُم تَعْمَلُونُ ﴾، أي: جزاء ما كنتم تعملون .

﴿ يَاعِبَادِيَ الذَينَ آمنُوا إِنَّ أَرْضِي وَاسَعَةً فَإِياَيَ فَاعِبُدُونِ ﴾، قال مقاتل والكليي: نزلت في ضعفاء مسلمي مكة، يقول: إن كنتم في ضيق بمكة من إظهار الإيمان فاخرجوا منها إلى أرض المدينة، إن أرضي \_ يعني المدينة \_ واسعة آمنة (٢) .

قال مجاهد: إنَّ أرضي المدينة واسعة فهاجروا وجاهدوا فيها(٣) .

وقال سعيد بن جبير: إذا عمل في أرض بالمعاصي فاخرجوا منها فإن أرضي واسعة. وقال عطاء: إذا أُمرتم بالمعاصي فاهربوا فإن أرضي واسعة. وكذلك يجب على كل من كان في بلد يُعمل فيها

<sup>(</sup>۱) انظر فیما سبق: ۳۰۱/۳ .

<sup>(</sup>٢) انظر: البحر المحيط: ١٥٧/٧، القرطبي: ٣٥٧/١٣، زاد المسير: ٢٨١/٦.

<sup>(</sup>٣) أخرجه الطبري: ٩/٢١ .

كُلُّ نَفْسِ ذَآيِقَةُ ٱلْمَوْتِ ثُمُّ إِلَيْنَا تُرْجَعُونَ ﴿ وَالَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ الصَّلِحَتِ كُلُّ نَفْسِ ذَا يَعِمَ الْجَالَةِ عُرَفَا تَجْرِي مِن تَعْنِهَا ٱلْأَنْهَ لُرْ خَلِدِينَ فِيهَا نِعْمَ أَجْرُ ٱلْعَلِمِلِينَ لَنُهُ وَتَنَهُم مِّنَ ٱلْجَنَّةِ عُرَفَا تَجْرِي مِن تَعْنِهَ ٱلْأَنْهَ لُرْخَلِدِينَ فِيهَا نِعْمَ أَجْرُ ٱلْعَلِمِلِينَ لَنُهُ وَهُوَ الْعَرِيمِ مَيْوَكُلُونَ ﴿ وَكَ أَيِّن مِن دَاتِيةٍ لَا تَحْمِلُ رِزْقَهَا ٱللّهُ مِنْ اللّهُ مُن اللّهُ مَن اللّهُ مَنْ اللّهُ مَن اللّهُ مَن اللّهُ مَن اللّهُ مَنْ اللّهُ مَنْ اللّهُ مَن اللّهُ مَن اللّهُ مَنْ اللّهُ مَن اللّهُ مَن اللّهُ مَنْ اللّهُ اللّهُ اللّهُ مَنْ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللللللّهُ الللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ ا

بالمعاصى ولا يمكنه تغيير ذلك أن يهاجر إلى حيث يتهيأ له العبادة(١) .

وقيل: نزلت في قوم تخلفوا عن الهجرة بمكة، وقالوا: نخشى، إن هاجرنا، من الجوع وضيق المعيشة، فأنزل الله هذه الآية و لم يعذرهم بترك الخروج .

وقال مطرف بن عبدالله: «أرضى واسعة» أي: رزقي لكم واسع فاخرجوا<sup>(٢)</sup> .

﴿ كُلُ نَفْسَ ذَائِقَةَ المُوتِ ﴾، خوّفهم بالموت لِيُهوِّن عليهم الهُجرة، أي: كُلُ واحد ميت أينا كان فلا تقيموا بدار الشرك خوفاً من الموت، ﴿ ثُمْ إِلَيْنَا تُرجِعُونَ ﴾، فنجزيكم بأعمالكم، وقرأ أبو بكر: «يرجعون» بالياء.

﴿ والذين آمنوا وعملوا الصالحات لنُبَوّنتهم ﴾، قرأ حمزة، والكسائي: بالثاء ساكنة من غير همز، يقال: ثوى الرجل إذا أقام، وأثويته: إذا أنزلته منزلاً يقيم فيه. وقرأ الآخرون بالباء وفتحها وتشديد الواو وهمزة بعدها، أي: لننزلتهم، ﴿ من الجنة غَرَفا ﴾، علالي، ﴿ تجري من تحتها الأنهار خالدين فيها نعم أجر العالمين ﴾ .

والذين صبروا، على الشدائد ولم يتركوا دينهم لشدة لحقتهم، ووعلى ربّهم يتوكلون، يعتمدون .

وكأين من دابّة لا تحمل رزقها، وذلك أن النبي عَيِّلِكُ قال للمؤمنين الذين كانوا بمكة وقد آذاهم المشركون: «هاجِروا إلى المدينة»، فقالوا: كيف نخرج إلى المدينة وليس لنا بها دار ولا مال، فمن يطعمنا بها ويسقينا؟ فأنزل الله : ﴿وكأين من دابّة﴾ (٣) ذات حاجة إلى غذاء، ﴿لا تحمل رزقها ، أي: لا ترفع رزقها معها ولا تدخر شيئاً لغد مثل البهائم والطير، ﴿الله يرزقها

<sup>(</sup>١) الطبري: ٩/٢١، الدر المنثور: ٤٧٤/، زاد المسير: ٢٨١/٦.

<sup>(</sup>٢) أخرجه الطبري عنه: ١٠/٢١، ورجع القول الأول، لدلالة قوله تعالى: وفإياي فاعبدون، على ذلك، وأن ذلك هو أظهر معنييه، وذلك أن الأرض إذا وصفها بِسَعة، فالغالب من وصفه إياها بذلك أنها لا تضيق جميعها على من ضاق عليه منها موضع، لا أنه وصفها بكثرة الخير والخصب.

<sup>(</sup>٣) ذكره ابن الجوزي عن ابن عباس دون سند: ٢٨٢/٦، والقرطبي: ٣٦٠/١٣، وفيه الحديث الضعيف الآتي .

1/79

وإيّاكم)، حيث كنتم، ﴿وهو السميع العليم)، السميع لأقوالكم: لا نجد ما ننفق بالمدينة، العليم عا في قلوبكم .

وقال سفيان عن علي بن الأقمر: وكأيّن من دابّة لا تحمل رزقها، قال : لا تدخر شيئاً لغد . قال سفيان: ليس شيء من خلق الله يخبأ إلا الإنسان والفأرة والتملة (١) .

أخبرنا عبد الواحد المليحي، أخبرنا أبو محمد الحسين بن أحمد المخلدي، أخبرنا أبو العباس السراج، أخبرنا قتيبة بن سعيد، أخبرنا جعفر بن سليمان، عن ثابت، عن أنس أن النبي عَلَيْكَة: كان لا يدخر شيئاً لغد (٤).

<sup>(</sup>١) انظر هذه الأقوال في: الطبري: ١١/٢١، الدر المنثور: ٤٧٥/٦.

<sup>(</sup>٢) ما بين القوسين ساقط من ( أ ، .

<sup>(</sup>٣) عزاه السيوطي: (٤٧٥/٦) لعبد بن حميد، وابن أبي حاتم، وابن مردويه، والبيهقي، وابن عساكر بسند ضعيف. وأخرجه الواحدي في أسباب النزول ص (٣٩٦\_٣٩٦) .

قال الحافظ ابن كثير: (٤٢١/٣): هذا حديث غريب، وأبو العطوف الجزري ضعيف. .

وقال القرطبي: (٣٦٠/١٣): «وهذا ضعيف، يضعفه أنه عليه الصلاة والسلام كان يدخر لأهله قوت سَنَتِهم، (اتفق البخاري ومسلم عليه) وكانت الصحابة يفعلون ذلك، وهم القدوة وأهل اليقين والأئمة لمن بعدهم من المتقين المتوكلين. وقال الشوكاني في «فتح القدير» (٢١٣/٤): «وهذا الحديث فيه نكارة شديدة لمخالفته لما كان عليه النبي صلى الله عليه وآله وسلم فقد كان يعطي نساءه قوت العام كما ثبت ذلك في كتب الحديث المعتبرة. وفي إسناده أبو العطوف الجزري وهو

<sup>(</sup>٤) أخرجه الترمذي في الزهد، باب ما جاء في معيشة النبي عَلَيْ وأهله: ٢٦/٧، وقال: وهذا حديث غريب. وقد روى هذا غير جعفر بن سليمان عن ثابت عن النبي عَلَيْ مرسلاً»، وصححه ابن حبان برقم (٢١٣٩) ص (٥٢٥) من موارد الظمآن. والمصنف في شرح السنة: ٢٥٣/١٣، وقال المناوي في وفيض القدير، (١٨٣/٥): وسند الحديث جيد. ولا ينافي هذا الحديث ما سبق من أن النبي عَلَيْ كان يدخر لعياله قوت سنة، فهو كان لا يدخر لنفسه عَلَيْ وإنما كان يدخر لغيره كأهله، أو يملكهم ذلك ويقسمه لهم أسوة بغيرهم فيما كان يقسم للمسلمين مما أفاء الله عليه. والله أعلم.

وَلَيِن سَأَلْتَهُم مَّنْ خَلَقَ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضَ وَسَخَّرَ ٱلشَّمْسَ وَٱلْقَمَرَ لَيَقُولُنَّ ٱللَّهُ فَأَنَّ وَلَيْنِ سَأَلْتَهُم مَّنْ خَلَقَ السَّمَ اللَّهُ الرِّزْقَ لِمَن يَشَآءُ مِنْ عِبَادِهِ وَيَقْدِرُ لِلْهُ وَإِنَّ ٱللَّهَ بِكُلِّ شَيْءٍ فَوْفَكُوبَ مَنْ عَبَادِهِ وَيَقْدِرُ لِلْهُ وَإِنَّ ٱللَّهَ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمُ وَ لَا مَن اللَّهُ عَلَيْمُ اللَّهُ عَلَيْمُ اللَّهُ عَلَيْمُ اللَّهُ عَلَيْمُ اللَّهُ عَلَيْمُ اللَّهُ عَلَيْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَن السَّمَاءِ مَاءَ فَأَحْيَا بِهِ ٱلْأَرْضَ مِنْ بَعْدِ مَوْتِهَا عَلِيمُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللللْمُ اللَّهُ اللللْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللْمُ اللَّهُ اللللْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللْمُ اللللْمُ اللَّهُ اللللْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللللْمُ اللَّهُ الللللْمُ اللَّهُ الللْمُ اللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ الللللْمُ الللللللْمُ اللللللْمُ اللللْمُ اللللللِمُ الللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ اللللللْمُ اللللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ الللْمُ اللللْمُ الللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ اللللْم

وروينا أن النبي عَلِيْقَةً قال: (لو أنكم تتوكّلون على الله حقّ توكله لرزقكم كما يرزق الطير تغدو خماصاً وتروح بطاناً)(١).

أخبرنا أبو منصور محمد بن عبدالملك المظفري، أخبرنا أبو سعيد أحمد بن محمد بن الفضل الفقيه، أخبرنا أبو نصر بن حمدويه المطوعي، أخبرنا أبو الموجه محمد بن عمرو، أخبرنا عبدان، عن أبي حمزة، عن إسماعيل هو ابن أبي خالد، عن رجلين أحدهما زبيد اليامي، عن عبدالله بن مسعود عن النبي عَلَيْكُ أنه قال: «أيها الناس ليس من شيء يقربكم إلى الجنة ويباعدكم من النار إلا وقد أمرتُكم به، وليس شيء يقربكم إلى النار ويباعدكم من الجنة إلا وقد نهيتكم عنه، وإن الروح الأمين قد نفث في رُوْعِي أنه ليس من نفس تموت حتى تستوفي رزقها، فاتقوا الله وأجمِلُوا في الطلب، ولا يحملنكم استبطاء الرزق أن تطلبوه بمعاصي الله، فإنه لا يدرك ما عند الله إلا بطاعته»(٢) وقال هشيم عن إسماعيل عن زبيد عمن أخبره عن ابن مسعود .

قوله تعالى : ﴿وَلَئُنَ سَأَلَتُهُم﴾، يعني كفار مكة، ﴿من خلق السمواتِ والأرضَ وسخر الشمسَ والقمرَ ليقولُنّ الله فائني يُؤفكون﴾(٣) .

﴿الله يبسط الرزق لمن يشاء من عباده ويقدر له إن الله بكل شيء عليم ﴿ الله يبسط الرزق لمن يشاء من عباده ويقدر له إن الله بكل شيء عليم ﴾ (٤)

﴿ وَلئن سَأَلتُهُم مِن نزّل مِن السماء ماءً فأحيا به الأرضَ مِن بعد موتها ليقولُنّ الله، قل الحمد لله على الله على أن الفاعل لهذه الأشياء هو الله، ﴿ بِل أكثرهم لا يعقلون ﴾ ، وقيل: قل الحمد لله على

<sup>(</sup>١) أخرجه الترمذي في الزهد، باب ما جاء في الزهادة في الدنيا: ٨/٧، وقال: «هذا حديث حسن صحيح»، وابن ماجه في الزهد، باب التوكل واليقين، برقم (٤١٦٤): ١٣٩٤/٢، وصححه الحاكم في المستدرك: ٣١٨/٤، وأخرجه الإمام أحمد: ٣٠٠/١، ٥٠، والمصنف في شرح السنة: ٣٠١/١٤.

<sup>(</sup>٢) أخرجه الحاكم: ٤/٢، والمصنف في شرح السنة: ٣٠٤/٣٠ــ٣٠٤، وعزاه في المشكاة: (١٤٥٨/٣) للبيهقي في شعب الإيمان وله شواهد من حديث جابر والمطلب ساقها المصنف في شرح السنة والحاكم في المستدرك، فيتقوى الحديث بها .

<sup>(</sup>٣) أي: فأنَّى يصرفون عمن صنع ذلك، فيعدلون عن إخلاص العباده له. الطبري: ١١/٢١ .

<sup>(</sup>٤) يقول تعالى ذكره: الله يوسع من رزقه لمن يشاء من خلقه، ويضيق فيُقتِّر لمن يشاء منهم، يقول: فأرزاقكم وقسمتها بينكم أيها الناس بيدي دون كل أحد سواي، أبسط لمن شئت منها، وأقتر على من شئت... (إن الله بكل شيء عليم) يقول: إن الله عليم بمصالحكم، ومن لا يصلح له إلا البسط في الرزق، ومن لا يصلح له إلا التقتير عليه، وهو عالم بذلك .

الطبري: ١٢/٢١ .

إقرارهم لزوم الحجة عليهم، ﴿ بِل أكثرهم لا يعقلون ﴾، ينكرون التوحيد مع إقرارهم بأنه الخالق لهذه الأشياء.

قوله تعالى : ﴿ وما هذه الحياة الدنيا إلا هُوّ ولعب ﴾ ، اللهو هو: الاستمتاع بلذات الدنيا، واللَّعِب: العبث، سميت بهما لأنها فانية. ﴿ وإنّ الدار الآخرة لهي الحيوان ﴾ ، أي: الحياة الدائمة الباقية ، و «الحيوان » . عنى الحياة ، أي: فيها الحياة الدائمة ، ﴿ لُو كَانُوا يَعْلَمُون ﴾ ، فناء الدنيا وبقاء الآخرة .

قوله تعالى : ﴿فَإِذَا رَكِبُوا فِي الْفُلْكِ﴾، وخافوا الغرق، ﴿دَعُوا الله مخلصين له الدين﴾، وتركوا الأصنام، ﴿فَلَمَا نَجَاهُم إِلَى البَرِ إِذَا هُم يَشْرَكُونَ﴾، هذا إخبار عن عنادهم وأنهم عند الشدائد يقرّون أن القادر على كشفها هو الله عزّ وجلّ وحده، فإذا زالت عادوا إلى كفرهم. قال عكرمة: كان أهل الجاهلية إذا ركبوا البحر حملوا معهم الأصنام فإذا اشتدت بهم الريح ألقوها في البحر وقالوا يارب .

وليكفروا بما آتيناهم، هذا لام الأمر، ومعناه التهديد والوعيد، كقوله: «اعملوا ما شئتم» (فصلت \_ ٤٠)، أي: ليجحدوا نعمة الله في إنجائه إيّاهم، ووليتَمتّعُوا، قرأ حمزة، والكسائي: ساكنة اللام، وقرأ الباقون بكسرها نسقاً على قوله: «ليكفروا»، وفسوف يعلمون، وقيل: مَنْ كسر اللام جعلها لام كي وكذلك في ليكفروا، والمعنى لا فائدة لهم في الإشراك إلا الكفر والتمتع عما يتمتعون به في العاجلة من غير نصيب في الآخرة.

﴿أُوَلَمْ يروا أَنا جعلنا حَرَماً آمناً ويُتَخَطَّفُ الناسُ من حولهم، يعني العرب، يسبي بعضهم بعضاً، وأهل مكة آمنون، ﴿أَفِبالباطلِ﴾، بالأصنام والشيطان، ﴿يؤمنون وبنعمة الله﴾، بمحمد والإسلام، ﴿يكفرون﴾ .

وَمَنْ أَظْلَمُ مِمَّنِ أَفْتَرَىٰ عَلَى ٱللّهِ كَذِبًا أَوْكَذَّبَ بِأَلْحَقِّ لَمَّا جَآءَهُۥ أَلَيْسَ فِي جَهَنَّمَ مَثْوَى لِلْكَ فِينَ شَقَ وَٱلَّذِينَ جَهَدُواْ فِينَا لَنَهْدِيَتُهُمْ سُبُلَنَاْ وَإِنَّ ٱللّهَ لَمَعَ ٱلْمُحْسِنِينَ شَ

﴿ وَمِن أَظْلَمُ مَمْنِ افْتِرَى عَلَى الله كَذَباكَ ، فزعم أَن الله شريكاً وأنه أمر بالفواحش، ﴿ أَو كَذَّبِ الحق ﴾ ، بمحمد عَلِي الله والقرآن، ﴿ لَمَّا جَاءَهُ أَلِيسٍ فِي جَهِنَّمَ مَثُوى للكافرين ﴾ ، استفهام بمعنى التقرير، معناه: أما لهذا الكافر المكذب مأوى في جهنم .

﴿ وَالذَينَ جَاهِدُوا فَينا ﴾، الذين جاهدوا المشركين لنصرة ديننا، ﴿ لنهديتُهُم سُبِلنا ﴾، لنثبتنهم على ما قاتلوا عليه .

وقيل: لنزيدتهم هدى كما قال: «ويزيد الله الذين اهتدوا هدى» (مريم ــ ٧٦)، وقيل: لنوفقتهم لإصابة الطريق المستقيمة، والطريق المستقيمة هي التي يوصل بها إلى رضا الله عزّ وجلّ .

قال سفيانُ بن عيينة: إذا اختلف الناس فانظروا ما عليه أهل(١) الثغور، فإن الله قال: ﴿وَالَّذِينَ جاهدوا فينا لنهديتهم سُبُلنا﴾ .

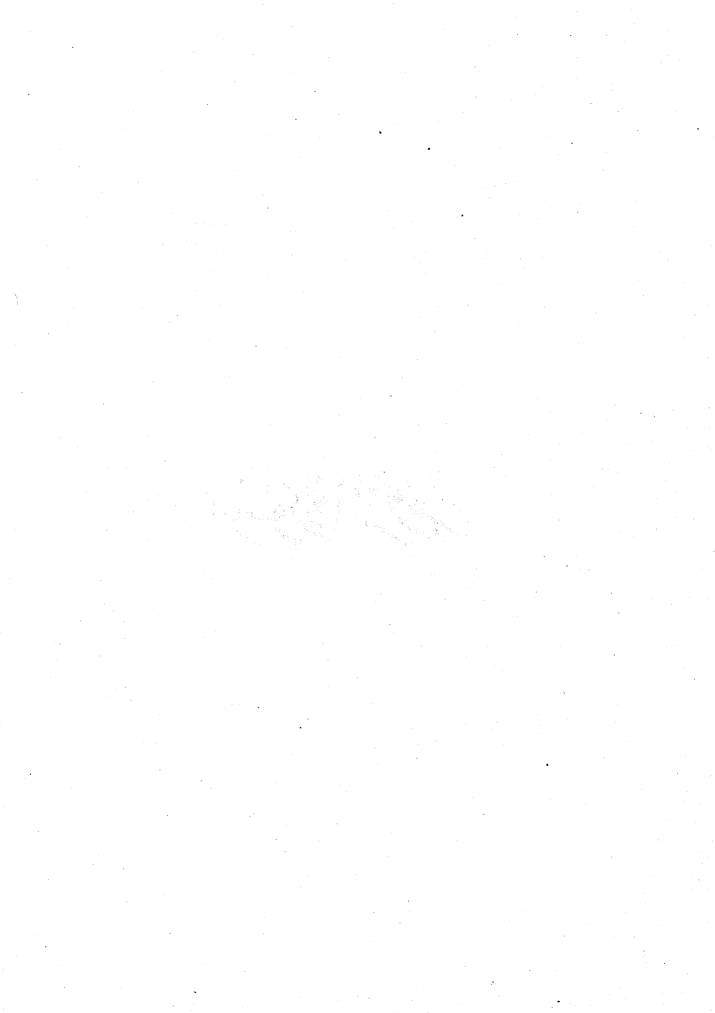
وقيل: المجاهدة هي الصبر على الطاعات. قال الحسن: أفضل الجهاد مخالفة الهوى.

وقال الفضيل بن عياض: والذين جاهدوا في طلب العلم لنهدينهم سُبل العمل به. وقال سهل ابن عبدالله: والذين جاهدوا في إقامة السنة لنهدينهم سبل الجنة. وروي عن ابن عباس: والذين جاهدوا في طاعتنا لنهدينهم سُبل ثوابنا .

﴿ وَإِنَّ الله لمع المحسنين ﴾، بالنصر والمعونة في دنياهم وبالثواب والمغفرة في عُقْباهم .

<sup>(</sup>١) ساقط من ( أ ) .

سيونالرومي





مکية(۱)

#### بِسُ اللَّهِ الرَّحْ الرَّحِيهِ

### الَّمْ ۞ غُلِبَتِ ٱلرُّومُ ۞ فِي آَدَنَى ٱلْأَرْضِ وَهُم مِّنْ بَعْدِ غَلَبِهِمْ سَيَعْلِبُونَ ۞

والم عُلبت الروم في أدنى الأرض، سبب نزول هذه الآية على \_ ما ذكره الفسرون : \_ أنه كان بين فارس والروم قتال، وكان (٢) المشركون يودّون أن تغلب فارس الروم، لأن أهل فارس كانوا مجوساً أميين، والمسلمون يودون غلبة الروم على فارس، لكونهم أهل كتاب، فبعث كسرى جيشاً إلى الروم واستعمل عليها / رجلاً يقال له شهريراز، وبعث قيصر جيشاً إلى فارس واستعمل عليهم رجل يدعى يحفّس، فالتقيا بأذرعات وبصرى، وهي أدنى الشام إلى أرض العرب والعجم، فغلبت فارس الروم، فبلغ ذلك المسلمين بمكة، فشقً عليهم، وفرح به كفار مكة، وقالوا للمسلمين: إنكم أهل كتاب، والنصارى أهل كتاب، ونحن أميّون، وقد ظهر إخواننا من أهل فارس على إخوانكم من أهل الروم، وإنكم إن قاتلتمونا لنظهرن عليكم، فأنزل الله تعالى هذه الآيات، فخرج أبو بكر الصديق إلى الكفار، فقال: فرحتم بظهور إخوانكم، فلا تفرحوا فوالله ليظهرن على فارس [على ما] (٣) أخبرنا بذلك نبينا، فقام إليه أبيّ بن خلف الجمحي فقال: كذبت، فقال: أنت أكذب ياعدو الله، فقال: اجعل بيننا أجلاً أناجبُك عليه \_ والمناحبة: المراهنة \_ على عشر قلائص مني وعشر قلائص منك، فإن ظهرت الروم على فارس غرمتُ وإن ظهرت فارس غرمت، ففعلوا، وجعلوا الأجل ثلاث سني، فجاء أبو بكر إلى النبي عَلِي فله فأخبره بذلك، وذلك قبل تحريم القمار، فقال النبي عَلِي فله فأخبره بذلك، وذلك قبل تحريم القمار، فقال النبي عَلِي فله فخرج سنين، فجاء أبو بكر إلى النبي عَلَي فاحبره بذلك، وذلك قبل تحريم القمار، فقال النبي عَلِي فله فخرج سنين، فجاء أبو بكر إلى النبي عَلِي فله التسع، فزايد، في الخطر وماده في الأجل، فخرج سنين، فحاء أبو بكر إلى النبي ما يين الثلاث إلى التسع، فزايد، في الخطر وماده في الأجل، فخرج

٦٩/پ

<sup>(</sup>١) مكية بالإجماع دون خلاف. انظر: الدر المنثور: ٤٧٨/٦، المحرر الوجيز: ٢٤١/١٢، زاد المسير: ٢٨٦/٦، القرطبي: ١/١٤.

<sup>(</sup>٢)، (٣) ساقط من ﴿ أَ ﴾ .

أبو بكر ولقي أبيّاً، فقال: لعلك ندمت؟ قال: لا، فتعال أزايدك في الخطر وأمادّك في الأجل، فاجعلها مائة قلوص [ومائة قلوص] (١) إلى تسع سنين، وقيل إلى سبع سنين، قال قد فعلت. فلما خشي أبيّ بن خلف أن يخرج أبو بكر من مكة أتاه فلزمه، وقال: إني أخاف أن تخرج من مكة فأقِمْ لي كفيلاً، فكفل له ابنه عبدالله بن أبي بكر، فلما أراد، أبيّ بن خلف أن يخرج إلى أحد أتاه عبدالله ابن أبي بكر فلزمه، فقال: لا والله لا أدعك حتى تعطيني كفيلاً، فأعطاه كفيلاً. ثم خرج إلى أحد ثم رجع أبيّ بن خلف فمات بمكة من جراحته التي جرحه رسول الله عَلِيلة حين بارزه، وظهرت الروم على فارس يوم الحديبية، وذلك عند رأس سبع سنين من مناحبتهم. وقيل: كان يوم بدر .

قال الشعبي: لم تمض تلك المدة التي عقدوا المناحبة بين أهل مكة، وفيها صاحبُ قمارهم أبي ابن خلف، والمسلمون وصاحب قمارهم أبو بكر، وذلك قبل تحريم القمار، حتى غلبت الروم فارس وربطوا خيولهم بالمدائن وبنو الرومية فقمر أبو بكر أبيّاً وأخذ مال الخطر من ورثته، وجاء به يحمله إلى النبي عَلِيْكُم، فقال له النبي عَلِيْكُم: «تصدّق به».

وكان سبب غلبة الروم فارساً \_ على ما قال عكرمة وغيره \_: أن شهريراز بعدما غلبت الروم لم يزل يطرَّهم ويخرِّب مدائنهم حتى بلغ الحليج، فبينا أخوه فرخان جالس ذات يوم يشرب فقال لأصحابه: لقد رأيت كأني جالس على سرير كسرى، فبلغت كلمته كسرى، فكتب إلى شهريراز: إذ له الخلك كتابي فابعث إلى برأس فرخان، فكتب إليه: أيها الملك إنك لن تجد مثل فرخان، إن له نكاية وصوتاً في العدو، فلا تفعل، فكتب إليه: إن في رجال فارس خلفاً منه، فعجَّل برأسه، فراجعه فغضب كسرى و لم يجبه، وبعث بريداً إلى أهل فارس أني قد نزعت عنكم شهريراز واستعملت عليكم فرخان الملك، ثم دفع إلى البريد صحيفة صغيرة أمره فيها بقتل شهريراز، وقال: إذا ولى فرخان الملك وانقاد له أخوه فأعطه، فلما قرأ شهريراز الكتاب قال: سمعاً وطاعة، ونزل عن سريره وجلس فرخان ودفع إليه الصحيفة، فقال: التوني بشهريراز، فقدّمه ليضرب عنقه، فقال: لا تعجل علي ختى أكتب وصيتي. قال: نعم، فدعا بالسفط فأعطاه ثلاث صحائف، وقال: كل هذا راجعت فيك كسرى، وأنت تريد أن تقتلني بكتاب واحد؟ فرد الملك إلى أخيه، وكتب شهريراز إلى قيصر فيك كسرى، وأنت تريد أن تقتلني بكتاب واحد؟ فرد الملك إلى أخيه، وكتب شهريراز إلى قيصر ومياً، فإني ألقاك في خمسين فارسياً. فأقبل قيصر في خمسمائة ألف رومي، وجعل يضع العيون رومياً، فإني ألقاك في خمسين فارسياً. فأقبل قيصر في خمسمائة ألف رومي، وجعل يضع العيون بين يديه في الطرق، وخاف أن يكون قد مكر به، حتى أتاه عيونه أنه ليس معه إلا خمسون رجلاً، بين يديه في الطرق، وخاف أن يكون قد مكر به، حتى أتاه عيونه أنه ليس معه إلا خمسون رجلاً، بينهما، ومع كل واحد منهما سكين، فدعوا بترجمان بينهما،

<sup>(</sup>١) ساقط من (أ).

1/4.

## فِيضِع سِنِينَ لِلَّهِ ٱلْأَمْرُ مِن قَبْلُ وَمِنْ بَعْدُ وَيُومَ بِنِ يَفْرَحُ ٱلْمُؤْمِنُونَ فِي بِنَصْرِ ٱللَّهِ يَنصُرُ مَن يَسَاتًا وَهُو ٱلْعَن ِيزُ ٱلرَّحِيمُ ۞

فقال شهريراز: إن الذين خربوا مدائنك أنا وأخي بكيدنا وشجاعتنا، وإن كسرى حسدنا وأراد أن أقتل أخي فأبيت، ثم أمر أخي أن يقتلني، فقد خلعناه جميعاً فنحن نقاتله معك. قال: قد أصبتها، ثم أشار أحدهما إلى صاحبه أن السرَّ بين اثنين فإذا جاوز اثنين فشا، فقتلا الترجمان معاً بسكينهما، فأديّلت الروم على فارس عند ذلك، فاتبعوهم يقتلونهم، ومات كسرى وجاء الخبر إلى رسول الله علينا يوم الحديبية ففرح ومن معه (١)، فذلك قوله عزّ وجلّ :

﴿الْمَ عُلبت الروم في أدنى الأرض﴾، أي: أقرب أرض الشام إلى أرض فارس، قال عكرمة: هي أذرعات وكسكر، وقال مجاهد: أرض الجزيرة. وقال مقاتل: الأردن وفلسطين. ﴿وهم من بعد عُلَبهم﴾، أي: الروم من بعد غلبة فارس إياهم، والغلب والغلبة لغتان، ﴿سيغلِبُونَ﴾، فارساً.

﴿ فِي بضع سنين ﴾، والبضع ما بين الثلاث إلى السبع، [وقيل: ما بين الثلاثة إلى التسع،](٢) وقيل: ما دون العشرة .

وقرأ عبدالله بن عمر، وأبو سعيد الخدري، والحسن، وعيسى بن عمر: «غَلَبَت» بفتح الغين واللام، «سيُغْلَبون» بضم الياء وبفتح اللام. وقالوا: نزلت حين أخبر النبي عَلَيْكُ عن غلبة الروم فارساً.

ومعنى الآية: آلم غلبت الروم فارساً في أدنى الأرض إليكم، وهم من بعد غلبهم سيغلبون، يغلبهم المسلمون في جهاد الروم (٣).

والأول أصح، وهو قول أكثر المفسرين.

﴿ الله الأمر من قَبْلُ ومن بَعْدُ ﴾، أي: من قبل دولة الروم على فارس ومن بعدها، فأي الفريقين كان لهم الغلبة فهو بأمر الله / وقضائه وقدره. ﴿ ويومئذ يفرح المؤمنون ﴾ .

﴿ بنصر الله ﴾، الروم على فارس. قال السدي: فرح النبي عَلِي الله والمؤمنون بظهورهم على

<sup>(</sup>۱) هذه السياقات التي ذكرها المفسرون عن الشعبي وعكرمة وعطاء، ذكرها ابن كثير في التفسير (٤٢٤/٣ ــ ٤٢٥) قال: ومن أغرب هذه السياقات ما رواه الإمام سنيد بن داود في تفسيره حيث قال.. وساق جملة ما نقله البغوي عن المفسرين.. ثم قال: «فهذا سياق غريب وبناء عجيب».

وجملة القصة وسبب النزول وردا بروايات متعددة ثابتة، فقدأخرجها الإمام أحمد والترمذي والنسائي والن جرير وغيرهم . وانظر: الدر المنثور: ٤٨٣-٤٧٩/٦، أسباب النزول ص (٣٩٨)، الطبري: ١٦/٢١ -١٩ .

<sup>(</sup>٢) ما بين القوسين ساقط من ﴿ أَ ﴾ .

<sup>(</sup>٣) انظر: الطبري: ٢١/٢١، المحرر الوجيز: ٢٤١/١٢.

وَعْدَاللَّهِ لَا يُخْلِفُ اللهُ وَعْدَهُ, وَلَكِكُنَّ الْكُرَ النَّاسِ لَا يَعْلَمُونَ الْكَهُولَ اللهُ الْحُوقِ اللهُ اللهُ

المشركين يوم بدر، وظهورِ أهل الكتاب على أهل الشرك، ﴿ينصر من يشاء وهو العزيز﴾، الغالب، ﴿الوحيم﴾، بالمؤمنين .

﴿ وَعْدَ الله ﴾، نصب على المصدر، أي: وعد الله وعداً بظهور الروم على فارس، ﴿لا يخلف الله وعده ولكنَّ أكثرَ الناسِ لا يعلمون ﴾ .

﴿يعلمون ظاهراً من الحياة الدنيا﴾، يعني: أمر معاشهم، كيف يكتسبون ويتجرون، ومتى يغرسون ويزرعون ويحصدون، وكيف يبنون ويعيشون، قال الحسن: إن أحدهم لينقر الدرهم بطرف ظفره فيذكر وزنه ولا يخطىء وهو لا يحسن يصلي<sup>(۱)</sup> ﴿وهم عن الآخرة هم غافلون﴾، ساهون عنها جاهلون بها، لا يتفكرون فيها ولا يعملون لها.

﴿أُوَلَمْ يَتَفَكَّرُوا فِي أَنْفَسِهِم مَا خَلَقَ الله السمواتِ وَالْأَرْضَ وَمَا بَيْهُمَا إِلاَّ بِالْحَقِّ، أَي: للحق، وقيل: لإقامة الحق، ﴿وَأَجَلِ مُسَمِّى ﴾، أي: لوقت معلوم إذا انتهت إليه فنيت، وهو القيامة، ﴿وَإِنَّ كَثِيراً مِنِ النَّاسِ بِلْقَاء ربهم لكافرون ﴾ .

﴿أُولَم يسيروا في الأرضِ فينظروا كيف كان عاقبةُ الذين من قبلهم﴾، أو لم يسافروا في الأرض فينظروا إلى مصارع الأم قبلهم فيعتبروا، ﴿كانوا أَشَدُ منهم قوةً وأثاروا الأرض﴾، حرثوها وقلبوها للزراعة، ﴿وعَمَروها أكثرَ ممّا عَمَروها﴾، [أي: أكثر مما عمرها](٢) أهل مكة، قيل: قال

<sup>(</sup>١) أخرجه عنه ابن المنذر، وابن أبي حاتم، وابن مردويه. الدر المنثور: ٤٨٤/٦٠

<sup>(</sup>٢) ساقط من ( أ ) .

ثُمُّ كَانَ عَلِقِبَةُ ٱلَّذِينَ أَسَّعُواْ ٱلشُّوَاْ مَنَ اللَّهُ وَالْمُ اللَّهُ وَكَانُواْ بِهَا يَسْتَهْزِهُ وَنَ شَلَّ ٱللَّهُ يَبْدُوْاْ ٱلْخَلْقَ ثُمَّ يُعِيدُهُ, ثُمَّ إِلَيْهِ تُرْجَعُونَ اللَّهَ وَيَوْمَ تَقُومُ السَّاعَةُ يُبْلِسُ ٱلْمُجْرِمُونَ عَنَّ وَلَمْ يَكُن لَهُم مِّن شُرَكًا يِهِمْ شُفَعَتُواْ وَكَانُواْ بِشُرَكًا يِهِمْ كَنْ يَعْ وَيُومَ تَقُومُ ٱلسَّاعَةُ يَوْمَ إِنِيْفَرَقُونَ عَنَى وَيُومَ تَقُومُ ٱلسَّاعَةُ يَوْمَ إِنِينَ تَقُونَ فَيَ

ذلك لأنه لم يكن لأهل مكة حرث، ﴿وجاءتهم رسلهم بالبينات﴾، فلم يؤمنوا فأهلكهم الله، ﴿فما كان الله ليظلمهم﴾، بنقص حقوقهم، ﴿ولكن كانوا أنفسهم يظلمون﴾، ببخس حقوقهم.

وثم كان عاقبة الذين أساءوا )، أي: أساؤوا العمل، والسُّوْأَى )، يعني: الخلة التي تسوؤهم وهي النار، وقيل: «السوأى» اسم لجهنم، كما أن «الحسنى» اسم للجنة (١)، وأن كذَّبوا )، أي: لأن كذبوا .

وقيل تفسير «السوأى» ما بعده، وهو قوله: «أن كذبوا» يعنى: ثم كان عاقبة المسيئين التكذيب حملهم تلك السيئات على أن كذبوا، ﴿بآيات الله وكانوا بها يستهزؤون .

قرأ أهل الحجاز والبصرة: «عاقبةً» بالرفع، أي: ثم كان آخر أمرهم السوء، وقرأ الآخرون بالنصب على خبر كان، تقديره: ثم كان السوأى عاقبة الذين أساؤوا .

قوله تعالى: ﴿ اللَّهُ يبدأُ الحُلق ثم يُعيده ﴾، أي: يخلقهم ابتداءً ثم يعيدهم بعد الموت أحياءً، و لم يقل: يعيدهم، ردّه إلى الخلق، ﴿ ثم إليه ترجعون ﴾، فيجزيهم بأعمالهم. قرأ أبو عمرو، وأبو بكر: «يرجعون» بالياء، والآخرون بالتاء.

﴿ وَيُومُ تَقُومُ السَّاعَةُ يُبْلِسُ الْمُجْرِمُونَ ﴾، قال قتادة، والكلبي: ييأس المشركون من كل خير. وقال الفرّاء: ينقطع كلامهم وحجتهم (٢٠). وقال مجاهد: يفتضحون .

﴿ وَلَمْ يَكُن هُم مِن شَرِكَاتُهُم شَفْعاءُ وَكَانُوا بَشُركَاتُهُم كَافُرِينَ ﴾، جاحدين متبرئين يتبرؤون منها وتتبرأ منهم .

﴿ ويوم تقوم الساعةُ يومئذِ يتفرَّقُون ﴾، أي: يتميز أهل الجنة من أهل النار. وقال مقاتل: يتفرقون بعد الحساب إلى الجنة والنار فلا يجتمعون أبداً .

<sup>(</sup>١) انظر: معاني القرآن للفراء: ٣٢٢/٢، المحرر الوجيز: ٢٤٨/١٢ .

<sup>(</sup>۲) في معاني القرآن: ٣٢٢/٣:.. وحججهم .

﴿ وَأَمَا الذين آمنوا وعملوا الصالحاتِ فهم في روضة ﴾، وهي البستان الذي في غاية النضارة، ويُحْبَرُون ﴾، قال ابن عباس: يكرمون. وقال مجاهد وقتادة: ينعمون. وقال أبو عبيدة: يسرون. و«الحَبْرة»: السرور. وقيل: «الحبرة» في اللغة: كل نعمة حسنة، والتحبير التحسين.

وقال الأوزاعي عن يحيى بن أبي كثير: «تحبرون» هو السماع في الجنة (١). وقال الأوزاعي: إذا أخذ في السماع لم يبق في الجنة شجرة إلا وردت، وقال: ليس أحد من خلق الله أحسن صوتاً من إسرافيل، فإذا أخذ في السماع قطع على أهل سبع سموات صلاتهم وتسبيحهم.

﴿ وَأُمَّا الَّذِينَ كَفُرُوا وَكَذَّبُوا بِآيَاتُنَا وَلَقَاءِ الآخرة ﴾، أي: البعث يوم القيامة، ﴿ فَأُولُنُكُ فِي العَذَابِ مُحضَرُونَ ﴾ .

قوله تعالى : ﴿فسبحانَ اللَّهِ ﴾، أي: سبّحوا الله، ومعناه: صلّوا لله، ﴿حين تُمسون ﴾، أي: تدخلون في الصباح، تدخلون في المساح، وهو صلاة المغرب والعشاء، ﴿وحين تُصبحون ﴾، أي: تدخلون في الصباح، وهو صلاة الصبح .

وله الحمد في السمواتِ والأرض، قال ابن عباس: يحمده أهل السموات والأرض ويصلون له، وعشياً ، أي: صلّوا لله عشياً، يعني صلاة العصر، ووحين تُظْهِرُون، تدخلون في الظهيرة، وهو صلاة الظهر.

قال نافع بن الأزرق لابن عباس: هل تجد الصلوات الخمس في القرآن؟ قال: نعم، وقرأ هاتين الآيتين، وقال: جمعت الآية الصلوات الخمس ومواقيتها<sup>(٢)</sup>.

أخبرنا أبو الحسن السرحسي، أخبرنا زاهر بن أحمد، أخبرنا أبو إسحاق الهاشمي، أخبرنا أبو مصعب، عن مالك، عن سُمَيٍّ مولى أبي بكر بن عبدالرحمن، عن أبي صالح السمان، عن أبي هريرة،

<sup>(</sup>١) الطبري: ٢٧/٢١ــ، الدر المنثور: ٤٨٦/٦، المحرر الوجيز: ٢٤٩/١٢، زاد المسير: ٢٩٣/٦.

<sup>(</sup>٢) أخرجه الطبري: ٢٩/٢١، وصححه الحاكم: ٤١١/٢، والطبراني في الكبير: ٣٠٤/١٠، وزاد السيوطي نسبته لعبد الرزاق والفريابي وابن المنذر وابن أبي حاتم: ٤٨٨/٦.

### يُخْرِجُ ٱلْحَيَّ مِنَ ٱلْمَيِّتِ وَيُخْرِجُ ٱلْمَيِّتَ مِنَ ٱلْحَيِّ وَيُخِي ٱلْأَرْضَ بَعْدَ مَوْتِهَا وَكَذَالِك

أن رسول الله عَلَيْكُ قال: «من قال: سبحان الله وبحمده في كل يوم مائة مرة حطت خطاياه وإن كانت مثل زبد البحر»(١).

أخبرنا الإمام أبو على الحسين بن محمد القاضي، أخبرنا أبو طاهر محمد بن محمد بن محمش الزيادي، أخبرنا أبو بكر محمد بن عمر بن حفص التاجر، حدثنا السَّرِيُّ بن خزيمة الأَبيوَرْدِي، حدثنا المعلى بن سعد، أخبرنا عبدالعزيز بن المختار، عن سهيل، عن سمي، عن أبي صالح، عن أبي هريرة قال: قال رسول الله عَلَيْكَة : «من قال حين يصبح وحين يمسي: سبحان الله وبحمده، مائة مرة، لم يأت أحد يوم القيامة بأفضل مما جاء به إلا أحد قال مثل ما قال أو زاده (٢).

أخبرنا عبدالواحد بن أحمد المليحي، أخبرنا أحمد بن عبدالله النعيمي، أخبرنا محمد بن يوسف، أخبرنا محمد بن إسماعيل، أخبرتا قتيبة بن سعيد، أخبرنا محمد بن فضيل، أخبرنا عمارة بن القعقاع عن أبي زرعة، عن أبي هريرة قال: قال رسول الله عَيْنِيَة : «كلمتان خفيفتان على اللسان ثقيلتان في الميزان حبيبتان إلى الرحمن: سيحان الله وبحمده، سبحان الله العظيم»(٣).

أخبرنا عبدالواحد المليحي، أخبرنا أبو منصور محمد بن محمد بن سمعان، أخبرنا أبو جعفر محمد ابن أحمد بن عبد الجبار الرياني، أخبرنا حميد بن زنجويه، أخبرنا على بن المديني، أخبرنا ابن عيينة، عن محمد بن عبد الرحمن مولى آل طلحة قال: سمعت كريباً أبا رشدين / يحدّث عن ابن عباس، عن جويرية بنت الحارث بن أبي ضرار، أن النبي عَيِّلِهُ خرج ذات غداة من عندها، وكان اسمها برّة فحوّله رسول الله عَيِّلِهُ وسماها جويرية، وكره أن يقال خرج من عند برة، فخرج وهي في المسجد(أ)، ورجع بعدما تعالى النهار، فقال: ما زلتِ في مجلسكِ هذا منذ خرجتُ بعد؟ قالت: نعم، فقال: ولقد قلتُ بعدك أربع كلمات، ثلاث مرات، لو وزِنَتْ بكلماتك لوزنتهنّ: سبحان نعم، فقال: حدد خلقه، ورضاء نفسه، وزنَة عرشه، ومدادَ كلماتِه، ومدادَ كلماتِه،

قوله تعالى : ﴿ يُخرِجِ الحَمَّى من الميت ويُخرِجِ الميت من الحَمَّى ويحيي الأرضَ بعد موتها وكذلك

<sup>(</sup>۱) أحرجه الإمام مالك في الموطأ: ٢٠٩/١-٢١، والبخاري في الدعوات، باب فضل التسبيح: ٢٠٦/١، ومسلم في الذكر والدعاء، باب فضل التهليل والتسبيح برقم (٢٦٩١): ٢٠٧١/٤، والمصنف في شرح السنة: ٤٠/٥.

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم في الذكر والدعاء برقم (٢٦٩٢): ٢٠٧١/٤، والمصنف في شرح السنة: ٥٢/٥.

 <sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري في الأيمان والنذور، باب إذا قال: والله لا أتكلم اليوم: ٥٦٦/١١، وفي مواضع أخرى، ومسلم في الموضع السابق، برقم (٢٦٩٤): ٢٠٧٧/٤ والمصنف في شرح السنة: ٥٢/٥ .

<sup>(</sup>٤) في صحيح مسلم. (مسجدها). وهو موضع صلاتها.

<sup>(</sup>٥) أخرجه مسلم في الذكر والدعاء برقم (٢٧٢٦): ٢٠٩٠/٤، والمصنف في شرح السنة: ٥/٥٤.

﴿ وَمَن آیاته أَن خلقكم مَن تراب ﴾، أي: خلق أصلكم يعني آدم من تراب، ﴿ ثُم إِذَا أَنْتُم بشر تُنتشرون ﴾، تنبسطون في الأرض .

﴿ وَمِن آیاته أَن خلق لکم مِن أَنفُسکم أَزُواجاً ﴾، قیل: من جنسکم من بنی آدم. وقیل: خلق حواء من ضُلع آدم (۱)، ﴿ لَتُسَكُنُوا إِلَيها وجعل بینکم مودة ورحمة ﴾، جعل بین الزوجین المودة والرحمة فهما یتوادّان ویتراحمان، وما شيء أحب إلى أحدهما من الآخر من غیر رحم بینهما، ﴿ إِنَّ فَلْكُ لَآیَاتٍ لَقُومٍ یَتفکرون ﴾، فی عظمة الله وقدرته .

﴿ وَمِن آياته خُلْقُ السمواتِ والأرض واختلاف ألسنتِكم ﴾، يعني: اختلاف اللغات من العربية والعجمية وغيرهما، ﴿ وألوانِكم ﴾ ، أبيض وأسود وأحمر، وأنتم ولد رجل واحد وامرأة واحدة، ﴿ إِن فَي ذلك لآيات للعالِمين ﴾ ، قرأ حفص: ﴿ للعالِمين ﴾ (٢) بكسر اللام .

﴿ وَمِن آیاته منامُکم باللیل والنهار وابتغاؤكم من فضله ﴾، أي: منامكم باللیل وابتغاؤكم من فضله بالنهار، أي: تصرفكم في طلب المعيشة، ﴿إِنْ فِي ذلك لآیات لقوم یسمعون ﴾، سماع تدبر واعتبار .

﴿ وَمِن آياتِه يريكُمُ البرقَ خوفاً ﴾، للمسافر من الصواعق، ﴿ وطمعاً ﴾، للمقيم في المطر. ﴿ وينزّل من السماء ماءً فيُحيي به ﴾، يعني بالمطر (٣)، ﴿ الأرض بعد موتها ﴾، أي: بعد يبسها

<sup>(</sup>١) تقدم فيما سبق أنه ليس هناك نص صحيح عن النبي ﷺ في ذلك. والله أعلم.

<sup>(</sup>٢) في الأصل ضبطت بفتح اللام على ما اختاره المصنف.

<sup>(</sup>٣) ساقط من ﴿ أَ ﴾ .

خَوْفَا وَطَمَعًا وَيُنَزِّلُ مِن ٱلسَّمَاءِ مَاءً فَيُحْيِء بِدِ ٱلْأَرْضَ بَعَدَمَوْتِهَ أَإِنَ فِي ذَالِكَ لَا يَنْ اللَّهُ مَا أَنْ اللَّهُ مَا أَنْ اللَّهُ وَالْأَرْضُ بِأَمْرِهِ اللَّكَ لَا يَنْ اللَّهُ وَالْأَرْضُ بِأَمْرِهِ اللَّهُ مَا اللَّهُ مِن اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ مِن اللَّهُ مِن اللَّهُ مَا اللَّهُ مِن اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا الللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللْمُعُلِي اللَّهُ اللَّهُ مَا الللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللْمُحْامِلُولُ اللَّهُ مَا ال

وجدوبتها، ﴿إِن فِي ذلك لآيات لقوم يعقلون ﴾ .

﴿ وَمِن آیاته أَن تقوم السماء والأرض بأمره ﴾، قال ابن مسعود: قامتا على غیر عمد بأمره. وقیل: یدوم قیامهما بأمره (۱)، ﴿ ثُم إِذَا دعاكم دعوة من الأرض ﴾، قال ابن عباس: من القبور، ﴿ إِذَا أَنّم تَخْرِجُونَ ﴾، منها، وأكثر العلماء على أن معنى الآیة: ثم إذا دعاكم دعوة إذا أنتم تخرجون من الأرض.

**وله من في السموات والأرض كل له قانتون** مطيعون، قال الكلبي: هذا خاص لمن كان منهم مطيعاً. وعن ابن عباس: كل له مطيعون في الحياة والبقاء والموت والبعث وإن عصوا في العبادة (٢).

﴿ وهو الذي يبدؤا الحلق ثم يعيده ﴾، يخلقهم أولاً ثم يعيدهم بعد الموت للبعث، ﴿ وهو أهون عليه ﴾، قال الربيع بن خيثم، والحسن، وقتادة، والكلبي: أي: هو هين عليه وما شيء عليه بعزيز، وهو رواية العوفي عن ابن عباس. وقد يجيء أفعل بمعنى الفاعل كقول الفرزدق.

إِنَّ الذي سَمَكَ السماءَ بَنَّى لنا بَيْتًا دعائِمُه أعزُّ وأَطْوَلُ (٣)

أي: عزيزة طويلة .

وقال مجاهد وعكرمة: «وهو أهون عليه»: أي: أيسر(٤)، ووجهه أنه على طريق ضرب المثل،

<sup>(</sup>١) أي: تَثَبُّت، كقوله تعالى: «وإذا أظلم عليهم قاموا»، وهذا كثير، قاله ابن عطية: ٢٥٣/١٢، وانظر: معاني القرآن للنحاس: ٢٥٤/٥ .

<sup>(</sup>٢) : انظر شرحاً لهذا في: المحرر الوجيز: ٢٥٤/١٢ .

<sup>(</sup>٣) البيت في ديوان الفرزدق ص (٧١٤) وهو من شواهد الطبري: ٣٧/٢١، وأبي عبيدة: ١٢١/٢. وانظر المحرر الوجيز: ٢٥٥/١٢، معانى القرآن للنحاس: ٢٥٦/٥، وهو ترجيح الطبري .

<sup>(</sup>٤) قال الفراء: ٣٢٤/٢ تعقيباً على قول مجاهد: «ولا أشتهي ذلك. والقول فيه أنه مثل ضربه الله، فقال: أتكفرون بالبعث؟ فابتداء خلقكم من لا شيء أشدّ، فالإنشاءة من شيء عندكم يا أهل الكفر ينبغي أن تكون أهون عليه. ثم قال: (وله المثل =

ضَرَبَ لَكُمْ مَّثَ لَا مِّنْ أَنفُسِكُمْ هَل لَكُمْ مِن مَّامَلَكَتْ أَيْمَنُكُمْ مِّن شُرَكَاءَ فِي مَارَزَقْنَ كُمْ مَّالَامِنْ أَنفُسِكُمْ فَانتُمْ فِيهِ سَوَآءُ تَخَافُونَهُمْ كَخِيفَتِكُمْ أَنفُسَكُمْ كَالك نَفَصِّلُ ٱلْأَينَتِ لِقَوْمِ يَعْقِلُونَ

أي: هو أهون عليه على ما يقع في عقولكم، فإن الذي يقع في عقول الناس أن الإعادة تكون أهون من الإنشاء، أي: الابتداء .

وقيل: هو أهون عليه عندكم<sup>(١)</sup> .

وقيل: هو أهون عليه، أي: على الخلق، يقومون بصيحة واحدة، فيكون أهون عليهم من أن يكونوا نطفاً، ثم علقاً ثم مضغاً إلى أن يصيروا رجالاً ونساءً، وهذا معنى رواية ابن حِبَّان عن الكلبي عن أبي صالح ابن عباس<sup>(۲)</sup>.

﴿ وله المثل الأعلى ﴾، أي: الصفة العليا ﴿ في السموات والأرض ﴾، قال ابن عباس: هي أنه ليس كمثله شيء. وقال قتادة: هي أنه لا إله إلا هو (٣)، ﴿ وهو العزيز ﴾، في ملكه، ﴿ الحكيم ﴾، في خلقه .

وضرب لكم مثلاً من أنفسكم ، أي: بين لكم شبهاً بحالكم، وذلك المثل من أنفسكم، ثم بين المثل فقال: وهل لكم من ما ملكت أيمانكم »، أي: عبيدكم وإمائكم، ومن شركاء فيما رزقناكم »، من المال، وفأنتم »، وهم، وفيه سواء »، أي: هل يشارككم عبيدكم في أموالكم التي أعطيناكم؛ وتخافونهم كخيفتكم أنفسكم »، أي: تخافون أن يشاركوكم في أموالكم ويقاسموكم كا يخاف الحرّ شريكه الحرّ شريكه الحرّ في المال يكون بينهما أن ينفرد فيه بأمر دونه، وكما يخاف الرجل شريكه في الميراث، وهو يحب أن ينفرد به .

قال ابن عباس: تخافونهم أن يرثوكم كما يرث بعضكم بعضاً فإذا لم تخافوا هذا من مماليككم ولم ترضوا ذلك لأنفسكم، فكيف رضيتم أن تكون آلهتكم التي تعبدونها شركائي وهم عبيدي؟ (٤).

<sup>=</sup> الأعلى)، فهذا شاهد أنه مثل ضربه الله، وهذا بمعنى ما فسره المصنف من قول مجاهد. والله أعلم.

<sup>(</sup>١) أي: خاطب العباد بما يعقلون، فأعلمهم أنه يجب أن يكون عندهم البعث أسهل من الابتداء في تقديرهم وحكمهم . انظر: زاد المسير: ٢٩٨/٦، المحرر الوجيز: ٢٥٦/١٢ .

<sup>(</sup>٢) معاني القرآن للفراء: ٣٢٤/٢، والنحاس: ٥٥٥٥.

<sup>(</sup>٣) انظر: الطبري ٩٨/١٩، الدر المنثور: ٩١/٦، ابن كثير: ٤٣٢/٣.

<sup>(</sup>٤) انظر: زاد المسير ٢٩٩/، المحرر الوجيز: ٢٥٦/١٢. ٢٥٧\_.

بَلِٱتَّبَعَٱلَّذِينَ ظَلَمُواْ أَهُواَءَهُم بِغَيْرِعِلْمِ فَمَن َهْدِى مَنْ أَضَلَ ٱللَّهُ وَمَا لَكُم مِن نَّصِرِينَ ۞ فَأَقِمْ وَجْهَك لِلدِّينِ حَنِيفًا فِطْرَتَ ٱللَّهِ ٱلَّتِي فَطَرَ ٱلنَّاسَ عَلَيْهَا لَا نَبْدِيلَ لِخَلْقِ ٱللَّهِ ذَلِكَ ٱلدِّينُ ٱلْقَيِّمُ وَلَنكِنَ أَكَ ثَرَ ٱلنَّاسِ لَا يَعْلَمُونَ ۞ لَا نَبْدِيلَ لِخَلْقِ ٱللَّهِ ذَلِكَ ٱلدِّينُ ٱلْقَيِّمُ وَلَنكِنَ أَكْتُ ثَرَ ٱلنَّاسِ لَا يَعْلَمُونَ ۞

ومعنى قوله: «أنفسكم»، أي: أمثالكم من الأحرار كقوله: «ظن المؤمنون والمؤمنات بأنفسهم خيراً» (النور – ١٢)، أي: بأمثالهم .

﴿ كَذَلَكُ نُفْصِّلُ الآيات لقوم يعقلون ﴾، ينظرون إلى هذه الدلائل بعقولهم .

﴿ وَ السَّرِكَ اللَّهِ عَلَمُ اللَّهِ عَلَمُ اللَّهِ عَلَمُ اللَّهُ اللهُ عَلَمُ اللَّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَمُ مِن ناصرين ، مانعين عليهم، ﴿ وَمَا هُم مِن ناصرين ﴾ ، مانعين عليهم من عذاب الله عزّ وجلّ .

قوله تعالى: ﴿فَاقَمْ وَجَهِكَ لَلدِّينَ ﴾، أي: أخلص دينك لله، قاله سعيد بن جبير، وإقامة الوجه: إقامة الدين، وقال غيره: سدد عملك. والوجه ما يتوجه إليه الإنسان، ودينه وعمله مما يتوجه إليه لتسديده (٢)، ﴿حنيفا ﴾، مائلاً مستقيماً عليه، ﴿فَطَرةَ الله ﴾، دين الله، وهو نصب على الإغراء، أي: إلزمْ فطرة الله، ﴿التي فطر الناس عليها ﴾، أي: خلق الناس عليها، وهذا قول ابن عباس وجماعة من المفسرين أن المراد بالفطرة: الدين، وهو الإسلام (٣).

وذهب قوم إلى أن الآية خاصة في المؤمنين، وهم الذين فطرهم الله على الإسلام:

أخبرنا أبو على حسان بن سعيد المنيعي، أخبرنا أبو طاهر محمد بن محمش الزيادي، أخبرنا أبو بكر محمد بن الحسين القطان، أخبرنا أحمد بن يوسف السلمي، أخبرنا عبد الرزاق، أخبرنا معمر، عن همام بن منبه قال: حدثنا أبو هريرة قال: قال رسول الله على الله على الفطرة، فأبواه يُهودانه أو يُنصرانه أو يُمجسانه كما تُنْتِجُونَ البهيمة، هل تجدون فيها من جَدْعَاء حتى تكونوا أنتم تجدعونها،؟، قالوا /: يارسول الله أفرأيت من يموت وهو صغير؟ قال: «الله أعلم بما كانوا ٧١/أ عاملين، (٤).

<sup>(</sup>١) ساقط من ﴿ أَ ﴾ .

<sup>(</sup>٢) زاد المسير: ٣٠٠/٦، ابن كثير: ٤٣٣/٣.

<sup>(</sup>٣) انظر: الطبري ٢١/٤٠، ابن كثير: ٣٣/٣.

<sup>(</sup>٤) أخرجه البخاري في القدر، باب الله أعلم بما كانوا عاملين: ٤٩٣/٧، وروى جزءاً منه في الجنائز وفي التفسير: ومسلم في القدر، باب معنى كل مولود يولد على الفطرة.. برقم (٢٦٥٨): ٢٠٤٨/٤، والمصنف في شرح السنة: ١٥٤/١. وانظر: صحيفة همام بن منبه تحقيق د. رفعت فوزي عبد المطلب ص (٢٥٩ــ٣١).

ورواه الزهري، عن سعيد بن المسيب، عن أبي هريرة من غير ذكر من يموت وهو صغير، وزاد: ثم يقول أبو هريرة: اقرؤوا إن شئتم: ﴿ فطرةَ الله التي فطر الناس عليها ﴾ (١) .

قوله: «من يولد يولد على الفطرة» يعني على العهد الذي أخذ الله عليهم بقول: «ألستُ بربكم قالوا بلى» (الأعراف \_ ١٧٢)، وكل مولود في العالم على ذلك الإقرار، وهو الحنيفية التي وقعت الخِلْقة عليها وإنْ عبد غيره، قال تعالى: «ولئن سألتهم من خلقهم ليقولنّ الله ' (الزخرف \_ ٧٧)، وقالوا: «ما نعبدهم إلا ليقربونا إلى الله زلفى» (الزمر \_ ٣)، ولكن لا عبرة بالإيمان الفطري في أحكام الدنيا، وإنما يعتبر الإيمان الشرعي المأمور به المكتسب بالإرادة والفعل، ألا ترى أنه يقول: «فأبواه يهوّدانه»؟ فهو مع وجود الإيمان الفطري فيه محكوم له بحكم أبويه الكافرين، وهذا معنى قوله عين عنهم الله تعالى إني خلقت عبادي حنفاء فاجتالتهم الشياطين عن دينهم»(٢). ويحكى معنى هذا عن الأوزاعي، وحماد بن سلمة(٣).

وحكي عن عبد الله بن المبارك أنه قال: معنى الحديث إن كل مولود يولد على فطرته، أي: على خلقته التي جُبل عليها في علم الله تعالى من السعادة أو الشقاوة، فكل منهم صائر في العاقبة إلى ما فطر عليها، وعاملٌ في الدنيا بالعمل المُشاكِل لها، فمن أمارات الشقاوة للطفل أن يولد بين يهوديين أو نصرانيين، فيحملانه \_ لشقائه \_ على اعتقاد دينهما(٤).

وقيل: معناه أن كل مولود يولد في مبدأ الخلقة [على الفطرة أي على الجِبِلَّة السليمة] (٥) والطبع المتهىء لقبول الدين، فلو ترك عليها لاستمرَّ على لزومها، لأن هذا الدين موجودٌ حُسنُه في العقول، وإنما يَعْدل عنه من يعدل إلى غيره لآفة من آفات النشوء والتقليد، فلو سلم من تلك الآفات لم يعتقد غيره... ثم يتمثل بأولاد اليهود والنصارى واتباعهم لآبائهم والميل إلى أديانهم فيزلون بذلك عن الفطرة السليمة والمحجة المستقيمة. ذكر أبو سليمان الخطابي هذه المعاني في كتابه (٦).

<sup>(</sup>١) البخاري في الجنائز، باب إذا أسلم الصبي فمات، ٣١٩/٣.

 <sup>(</sup>۲) قطعة من حديث عياض بن حمار المجاشعي، أخرجه مسلم في الجنة وصفة نعيمها، باب الصفات التي يعرف بها في الدنيا
 أهل الجنة وأهل النار، برقم (۲۸٦٥): ۲۱۹۷/٤ .

<sup>(</sup>٣) انظر: شرح السنة: ١٥٧/١ ـ ١٥٨، معالم السنن للخطابي: ٨٣/٧ .

<sup>(</sup>٤) شرح السنة: ١/٩٥١، معالم السنن للخطابي: ٧٤٨ـ٥٥ .

<sup>(</sup>٥) في معالم السنن للخطابي: (٨٨/٧) (.. وأصل الجبلة على الفطرة السليمة) .

<sup>(</sup>٦) معالم السنن: ٨/٣٨ـ٨٨. وانظر في هذا المبحث: فتح الباري: ٢٥١/٣١ـ٢٥١، تفسير ابن كثير: ٣٣٣/٣٤. تفسير القيم المبدئ القيم ص ٦٥ وما بعدها، تعليق ابن القيم على سنن أبي داود \_ مع معالم السنن \_ ١٩٥/١٠ـ ٣٩٠. محيفة همام بن منبه ص (٢٦٠ـ٢٦٧)، وراجع فيما سبق: ٣/٩٨ـــ ٢٩٩٠.

هُ مُنِيبِينَ إِلَيْهِ وَاتَّقُوهُ وَأُقِيمُواْ الصَّلَوْةَ وَلَاتَكُونُواْ مِنَ الْمُشْرِكِينَ مَنَ مُنِيبِينَ إِلَيْهِ وَاتَّقُوهُ وَأُقِيمُواْ الصَّلَوْةَ وَلَاتَكُونُواْ مِنَ الْدَيْمِ مَوْحُونَ مَنَ الَّذِينَ فَرَّفُواْ دِينَهُمْ وَكَانُواْ شِيعًا كُلُّ حِزْبِ بِمَالَدَيْمِ مَوْحُونَ مَنَ الَّذِينَ اللَّهُمْ الْمَنْ اللَّهُمْ أَنْ اللَّهُمْ أَنْ اللَّهُمْ أَنْ اللَّهُمْ أَنْ اللَّهُمْ إِذَا أَذَا قَهُم مِنْ اللَّهُمُ وَلَا مَنْ اللَّهُ مَا اللَّهُمُ وَلَا اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ وَلَيْهُمُ أَنْ اللَّهُمُ أَنْ اللَّهُمْ أَنْ اللَّهُمْ فَتَمَتَّعُواْ فَسَوْفَ تَعْلَمُونَ اللَّهُمُ وَالِمَا اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ وَلَا اللَّهُمُ وَالْمِمَا اللَّهُمُ وَلَا اللَّهُمُ وَاللَّهُمُ وَاللَّهُمُ وَاللَّهُمُ اللَّهُمُ وَلَا اللَّهُمُ وَلَا اللَّهُمُ وَلَا اللَّهُمُ وَاللَّهُمُ وَاللَّهُمُ اللَّهُمُ وَلَا اللَّهُمُ وَاللَّهُمُ وَلَا مِنْ اللَّهُمُ وَاللَّهُمُ وَاللَّهُمُ وَاللَّهُمُ وَاللَّهُمُ وَاللَّهُمُ وَاللَّهُمُ وَاللَّهُمُ وَالْمَالُونَ اللَّهُمُ وَاللَّهُمُ وَاللَّهُمُ وَاللَّهُمُ وَاللَّهُمُ وَاللَّهُمُ وَاللَّهُمُ وَلَا اللَّهُمُ وَاللَّهُمُ وَاللَّهُمُ وَاللَّهُمُ وَاللَّهُمُ وَاللَّهُمُ وَاللَّهُمُ وَلَا اللَّهُ اللَّهُمُ وَاللَّهُمُ وَاللَّهُمُ وَاللَّهُمُ وَاللَّهُمُ وَاللَّهُمُ وَاللَّهُمُ وَاللَّهُمُ وَاللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ وَاللَّهُمُ وَاللِّهُمُ وَاللَّهُمُ وَاللَّهُمُ وَاللَّهُمُ وَاللَّهُ وَاللَّهُمُ وَاللَّهُمُ وَاللَّهُمُ وَاللَّهُ وَاللَّهُمُ وَاللَّهُمُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَا مُعْمَالِكُونَ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللِّهُ الللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَا

قوله: ﴿ لا تبديل خلق الله ﴾ فمن حمل الفطرة على الدين قال: معناه لا تبديل لدين الله، وهو خبر بمعنى النهي، أي: لا تبدلوا دين الله. قال مجاهد، وإبراهيم: معنى الآية الزموا فطرة الله، أي دين الله، واتبعوه ولا تبدلوا التوحيد بالشرك(١) ﴿ ذلك الدّين القيم ﴾، المستقيم، ﴿ ولكن أكثر الناس لا يعلمون ﴾ .

وقيل: لا تبديل لخلق الله أي: ما حبل عليه الإنسان من السعادة والشقاوة لا يتبدل، فلا يصير السعيد شقياً ولا الشقى سعيداً .

وقال عكرمة ومجاهد: معناه تحريم إخصاء البهائم(٢) .

﴿منيبين إليه أي: فأقم وجهك أنت وأمتك منيبين إليه لأن مخاطبة النبي عَيَّالِيّهِ يدخل معه فيها الأمة، كما قال: «يا أيها النبي إذا طلقتم النساء» (الطلاق ــ ١)، ﴿منيبين إليه ﴾، أي: راجعين إليه بالتوبة مقبلين إليه بالطاعة، ﴿واتقوه وأقيموا الصلاة ولا تكونوا من المشركين ﴾.

﴿ مَن الذين فرقوا دينهم وكانوا شيعاً ﴾، أي: صاروا فرقاً مختلفة وهم اليهود والنصارى (٣). وقيل: هم أهل البدع من هذه الأمة (٤)، ﴿ كُلّ حزب بما لديهم فَرِحُون ﴾، أي: راضون بما عندهم .

قوله تعالى : ﴿وَإِذَا مَسَّ النَّاسَ ضُرُّ﴾، قحط وشدة، ﴿وَعَوْا رَبَّهِم منيين إليه ﴾، مقبلين إليه بالدعاء، ﴿ثُم إِذَا أَذَاقَهُم منه رحمةً ﴾، خصباً ونعمة، ﴿إِذَا فريق منهم بربِّهم يُشركون ﴾ .

وليكفروا بما آتيناهم، ثم خاطب هؤلاء الذين فعلوا هذا خطاب تهديد فقال: وفتمتعوا فسوف تعلمون، حالكم في الآخرة .

<sup>(</sup>١) المحور الوجيز: ٢٥٩/١٢، الدر: ٢٩٣/٦، القرطبي: ٣١/١٤.

<sup>(</sup>٢) انظر: الطبري ٢١/١١هـ٤٦، القرطبي: ٣١/١٤.

<sup>(</sup>٣) رواه عبد بن حميد وابن جرير وابن المنذر عن قتادة. انظر الطبري: ٢/٢١، الدر: ٥٩٥٦، المحرر الوجيز: ٢٥٩/١٢.

<sup>(</sup>٤) وهو قول عائشة وأبي هريرة وأبي أمامة رضي الله عنهم. القرطبي: ٣٢/١٤.

أَمْ أَنْ لَنَا عَلَيْهِمْ سُلُطَنَا فَهُو يَتَكُلَّمُ بِمَا كَانُوا بِهِ عِيشُرِكُونَ ﴿ وَإِذَا أَذَقَنَ النّاسَ رَحْمَةُ فَرِحُوا بِهَ وَإِن تُصِبَّهُمْ سَيِّتَهُ بُهِ مَا قَدَّمَتُ أَيْدِيهِمْ إِذَا هُمْ يَقْنَطُونَ ﴿ وَأَوَلَمْ يَرُوا لَكَ اللّهَ يَشُولُونَ فَ أَوَلَمْ يَرُوا أَنَّ اللّهَ يَشُوطُ الرِّزْقَ لِمَن يَشَاءُ وَيَقَدِرُ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَا يَتِ لِقَوْمِ يُوَمِنُونَ ﴾ فَاتِ ذَا الْقُرْبِي حَقَّهُ، وَالْمِسْكِينَ وَابْنَ السّبِيلِ ذَلِكَ خَيْرٌ لِللّهَ يَوْمِنُونَ فَ فَاتِ ذَا الْقُرْبِي حَقَّهُ، وَالْمِسْكِينَ وَابْنَ السّبِيلِ ذَلِكَ خَيْرٌ لِللّهَ وَالْمِيلُونَ وَحَهُ اللّهُ وَالْمِسْكِينَ وَابْنَ السّبِيلِ ذَلِكَ خَيْرٌ لِللّهَ مِوْلِ النّهِ وَمُ اللّهِ فَأَوْلِ النّهُ وَالْمَ فَي اللّهِ فَأَوْلِ النّهِ فَا اللّهِ فَأَوْلَ اللّهِ فَا أَوْلَكُ اللّهِ فَأَوْلَ اللّهِ فَا أَوْلَكُ اللّهُ فَا اللّهُ فَا أَوْلَكُ اللّهُ فَا أَوْلَكُ اللّهُ اللّهُ فَا أَوْلَكُ اللّهُ مَنْ ذَكَ وَلَا يَعْدُولُ اللّهُ فَا أَوْلَكُ اللّهُ اللّهُ فَا أَوْلَكُ اللّهُ اللّهُ فَا أَوْلَكُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ الللللهُ اللّهُ اللللهُ اللللهُ الللهُ الللللهُ الللللهُ اللّهُ الللهُ اللّهُ الللهُ اللّهُ اللّهُ الللللهُ اللللهُ الللهُ الللهُ اللّهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللّهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللهُ الللهُ اللهُ الللهُ اللللهُ اللللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الله

﴿ أَمْ أَنْزَلْنَا عَلِيهِم سَلَطَاناً ﴾، قال ابن عباس رضي الله عنهما: حجة وعذراً. وقال قتادة: كتاباً، ﴿ فَهُو يَتَكُلُم ﴾، ينطق، ﴿ بِمَا كَانُوا بِهُ يَشْرِكُونَ ﴾، أي: ينطق بشركهم ويأمرهم به .

وإذا أذقنا الناسَ رحمةً ، أي: الخصب وكثرة المطر، فوحوا بها ، يعني فرح البَطَر، فوإن تُصِبْهُمْ سيئة ، أي: الجدب وقلة المطر، ويقال: الخوف والبلاء هم تقنطُون ، أي: الجدب وقلة المطر، ويقال: الخوف والبلاء هم يَقْنطُون ، يأسون من رحمة الله، وهذا خلاف وصف المؤمن، فإنه يشكر الله عند النعمة، ويرجو ربه عند الشدة .

﴿أَوَ لَمْ يَرُوا أَنَ الله يَبِسُطُ الرَزِقَ لَمْنَ يَشَاءُ وَيُقَدِرُ إِنَّ فِي ذَلَكَ لآيَاتَ لَقُومَ يَوْمَنُونَ ﴾ . قوله تعالى: ﴿فَآتِ ذَا القُربَى حَقَّه ﴾ ، من البر والصلة ، ﴿والمسكينَ ﴾ ، وحقه أن يتصدق عليه ، ﴿وابنَ السيل ﴾ ، يعني: المسافر ، وقيل: هو الضيف ، ﴿ذَلَكَ خَيْرٌ لَلذَينَ يُرِيدُونَ وَجِهُ الله ﴾ ، يطلبون ثواب الله بما يعملون ، ﴿وأولئك هم المفلحون ﴾ .

قوله عزّ وجلّ : ﴿ وَمَا آتِيتُم مِن رَبّا ﴾ ، قرأ ابن كثير: «أتيتم» مقصوراً ، وقرأ الآخرون بالمدّ أي: أعطيتم ، ومن قصر فمعناه: ما جئتم من ربا ، ومجيؤهم ذلك على وجه الإعطاء كما تقول: أتيت خطئاً ، وأتيت صواباً ، فهو يؤول في المعنى إلى قول مَنْ مدّ . ﴿ ليربوا في أموال الناس ﴾ ، قرأ أهل المدينة ، ويعقوب: «التربوا» بالتاء وضمها وسكون الواو على الخطاب، أي: لتربوا أنتم وتصيروا ذوي زيادة من أموال الناس ، وقرأ الآخرون بالياء وفتحها ، ونصب الواو وجعلوا الفعل للربا لقوله: ﴿ فلا يربُوا عند الله ﴾ ، في أموال الناس ، أي: في اختطاف أموال الناس واجتذابها .

# اللهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّ

واختلفوا في معنى الآية، فقال سعيد بن جبير، ومجاهد، وطاووس، وقتادة، والضحاك، وأكثر المفسرين: هو الرجل يعطي غيره العطية ليثيب أكثر منها فهذا جائز حلال، ولكن لا يثاب عليه في القيامة، وهو معنى قوله عزّ وجلّ : (فلا يربوا عند الله)، وكان هذا حراماً على النبي عَلِيْكُ خاصة لقوله تعالى: (ولا تمنن تستكثر) (المدثر \_ 7)، أي: لا تعط وتطلب أكثر مما أعطيت (١).

وقال النخعي: هو الرجل يعطى صديقه أو قريبه ليكثر ماله ولا يريد به وجه الله(٢).

وقال الشعبي: هو الرجل يلتزق بالرجل فيخدمه ويسافر معه فيجعل له ربح مـاله التماس عونه، لا لوجه الله، فلا يربوا عند الله لأنه لم يرد به وجه الله تعالى<sup>(٣)</sup>.

﴿ وما آتيتم من زكاة ﴾، أعطيتم من صدقة ﴿ تريندون وجه الله فأولتك هم المُضْعِفُون ﴾، يضاعف لهم الثواب فيعطون بالحسنة عشر أمثالها / فالمضعف ذو الأضعاف من الحسنات، تقول ٧١/ب العرب: القوم مهزولون ومسمونون: إذا هزلت أو سمنت إبلهم (٤).

﴿ الله الذي خلقكم ثم رزقكم ثم يميتكم ثم يحييكم هل من شركائكم من يفعل من ذلكم من شيء مبحانه وتعالى عمّا يشركون ﴿ (٥) .

<sup>(</sup>١) انظر الطبري: ٢١/٤٦\_٤٤، الدر المنثور: ٩٦-٤٩٦، القرطبي: ٣٦/١٤. ٣٧ـ، المحرر الوجيز: ٢٦٣/١٢.

<sup>(</sup>٢) الطبري: ٤٧/٢١ وهو مروي أيضاً عن ابن عباس رضى الله عهما .

 <sup>(</sup>٣) زاد المسير: ٣٠٤/٦ قال ابن عطية: وهو قريب من التفسير الأول.

<sup>(</sup>٤) في معاني القرآن للفراء: (٣٢٥/٢): تقول العرب: أصبحتم مُسْمِنِيْنَ مُعْطِشِين إذا عطشت إبلهم أو سَمِنَتْ .

 <sup>(</sup>٥) يقول الله تعالى ذكره للمشركين به، معرّفهم قبح فِعْلهم، وخُبث صنيعهم: الله \_ أيها القوم \_ الذي لا تصلح العبادة إلا
 له، ولا ينبغي أن تكون لغيره، هو الذي خلقكم ولم تكونوا شيئًا، ثم رزقكم وخوّلكم، ولم تكونوا تملكون قبل ذلك،
 ثم هو يميتكم من بعد أن خلقكم أحياء، ثم يمييكم من بعد مماتكم لبعث القيامة.

وقوله: «هل من شركائكم...» هل من آلهتكم وأوثانكم التي تجعلونها الله في عبادتكم إياه شركاء من يفعل من ذلكم من شيء، فيخلق أو يرزق، أو يميت أو ينشر .

وهذا من الله: تقريع لهؤلاء المشركين. وإنما معنى الكلام أن شركاءهم لا تفعل شيئاً من ذلك، فكيف يعبد من دون الله مالا يفعل شيئاً من ذلك .

ثم برّاً نفسه \_ تعالى ذكره \_ عن الفرية التي افتراها هؤلاء المشركون عليه \_ بزعمهم أن آلهتهم له شركاء \_ فقال جل ثناؤه: وسبحانه، أي: تنزيهاً وتبرئة. ووتعالى، يقول: وعلوّاً له. وعما يشركون، يقول: عن شرك هؤلاء المشركين به . انظر: الطبري: ٤٨/٢١ .

## ظَهَرَالْفَسَادُفِ ٱلْبَرِّوَٱلْبَحْرِيِمَا كَسَبَتْ أَيْدِى ٱلنَّاسِ لِيُذِيقَهُم بَعْضَ ٱلَّذِي عَمِلُواْ لَعَلَّهُمْ يَرْجِعُونَ ٢٠٠٠ لَعَلَّهُمْ يَرْجِعُونَ ٢٠٠٠

قوله عزّ وجلّ : ﴿ ظهر الفساد في البر والبحر ﴾ ، يعني: قحط المطر وقلة النبات ، وأراد بالبر البوادي والمفاوز ، وبالبحر المدائن والقرى التي هي على المياه الجارية . قال عكرمة : العرب تسمى المصر بحراً ، تقول : أجدب البر وانقطعت مادة البحر (١) ، ﴿ بَمَا كسبت أيدي الناس ﴾ ، أي : بشؤم ذنوبهم ، وقال عطية وغيره : «البر» ظهر الأرض من الأمصار وغيرها ، و«البحر » هو البحر المعروف ، وقلة المطر كما تؤثر في البر تؤثر في البحر فتخلوا أجواف الأصداف لأن الصدف إذا جاء المطر يرتفع إلى وجه البحر ويفتح فاه فما يقع في فيه من المطر صار لؤلؤاً .

وقال ابن عباس، وعكرمة، ومجاهد: الفساد في البر: قتل أحد ابني آدم أخاه، وفي البحر: غصب الملك الجائر السفينة .

قال الضحاك: كانت الأرض خضرة مونقة لا يأتي ابنُ آدم شجرةً إلا وجد عليها ثمرة، وكان ماء البحر عدباً وكان لا يقصد الأسدُ البقرَ والغنم، فلما قتل قابيل هابيل اقشعرت الأرض وشاكت الأشجار وصار ماء البحر ملحاً زعافاً وقصد الحيوان بعضها بعضاً(٢).

قال قتادة: هذا قبل مبعث النبي عَلِيْكِي، امتلأت الأرض ظلماً وضلالة، فلما بعث الله محمداً عَلِيْنِهِ رجع راجعون من الناس بما كسبت أيدي الناس من المعاصي، يعني كفار مكة (٢٠) .

﴿ لِيذيقهم بعض الذي عملوا ﴾، أي: عقوبة بعض الذي عملوا من الذنوب، ﴿ لعلَّهم يُعون ﴾، عن الكفر وأعمالهم الخبيثة .

<sup>(</sup>١) معاني القرآن للفراء: ٣٢٥/٢.

<sup>(</sup>٢) قال الطبري (٢١/ ٥٠): ووأولى الأقوال في ذلك بالصواب أن الله تعالى ذكره، أخبر أن الفساد قد ظهر في البر والبحر عند العرب في الأرض والقفار، والبحر بحران: بحر ملح، وبحر عذب، فهما جميعاً عندهم بحر، ولم يخصص – جلّ ثناؤه – الخبر عن ظهور ذلك في بحر دون بحر، فذلك على ما وقع عليه اسم بحر، عذباً كان أو ملحاً. وإذا كان ذلك كذلك، دخل القرى التي على الأنهار والبحار».

وقال ابن عطية: (٢٦٥/١٢): وظهور الفساد فيما هو بارتفاع البركات ونزول رزايا، وحدوث فتن، وتغلّب عدو كافر، وهذه الثلاثة توجد في البر والبحر.. وقلما توجد أمة فاضلة مطيعة، مستقيمة الأعمال، إلا يدفع الله عنها هذه. والأمر بالعكس في أهل المعاصي وبطر النعمة، وكذلك كان أمر البلاد في وقت مبعث النبي علياته، قد كان الظلم عمَّ الأرض براً وبحراً، وقد جعل الله هذه الأشياء ليجازي بها على المعاصي فيذيق الناس عاقبة إذنابهم (مصدر أذنب) لعلهم يتوبون ويراجعون بصائرهم في طاعة الله تعالى».

<sup>(</sup>٣) البحر المحيط: ١٧٦/٧.

قُلْسِيرُواْ فِي الْأَرْضِ فَانْظُرُواْ كَيْفَ كَانَكَ عَنْقِبَةُ ٱلَّذِينَ الْقَيِّمِ مِنْ قَبْلِ أَنْ يَأْقِي وَمُّ لَا مَردَّ لَهُ وَمَنْ عَمِلَ صَلِحًا اللّهِ يَوْ اللّهِ يَوْ اللّهِ يَعْ اللّهَ يَعْ مَعْ اللّهِ يَعْ اللّهَ يَعْ مَعْ اللّهَ يَعْ مَعْ لَكُونَ عَمْ لَكُ اللّهُ يَعْ مَعْ لَكُونَ عَمْ لَكُونُ وَمَنْ عَمِلَ صَلِيحًا فَلْ اللّهُ يَعْ مَعْ لَهُ وَمِنْ عَمِلَ صَلْا يَعْ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ ال

﴿قِلْ سيروا في الأرض فانظروا كيف كان عاقبة الذين من قبل﴾، لتروا منازلهم ومساكنهم خاوية، ﴿كَانَ أَكْثُرُهُم مشركين﴾، أي: كانوا مشركين، فأهلكوا بكفرهم .

﴿ فَأَقِم وَجَهَكَ لَلَّذِينَ القِيمِ ﴾، المستقيم وهو دين الإسلام ﴿ مِن قبل أَن يَأْتَيَ يُومٌ لاَ مُردَّ لَهُ من الله ﴾، يعني: يوم القيامة، لا يقدر أحد على رده من الله، ﴿ يُومِئُلُ يُصَّدُّعُونَ ﴾، أي: يتفرقون فريق في الجنة وفريق في السعير .

ومن كفر فعليه كُفْره، أي: وبال كفره، ﴿وَمَن عَمَلَ صَالِحًا فَلَأَنْفُسُهُم يَمْهَدُونَ﴾، يوطئون المضاجع ويسوونها في القبور .

﴿لِيجْزِيَ الذين آمنوا وعملوا الصالحات من فضله ﴾، قال ابن عباس رضى الله عنهما: ليثيبهم الله أكثر من ثواب أعمالهم، ﴿إِنه لا يحب الكافرين ﴾ .

قوله عزّ وجلّ : ﴿وَمِن آيَاتُهُ أَن يُرْسُلُ الرّيَاحُ مَبْشُراتٍ﴾، تبشر بالمطر، ﴿وليديقكم من رحمته﴾، نعمة، المطر وهي الخصب، ﴿ولتجري الفُلْكُ في البحر﴾، بهذه الرياح، ﴿بأمره ولتبتغوا من فضله﴾، لتطلبوا من رزقه بالتجارة في البحر، ﴿ولعلَّكُم تشكرون﴾، ربَّ هذه النعم .

قوله تعالى : ﴿ ولقد أرسلنا من قبلك رسلاً إلى قومهم فجاءوهم بالبينات ﴾ ، بالدلالات الواضحات على صدقهم، ﴿ وكان حقاً علينا نصر المؤمنين ﴾ ، وإنجاؤهم من العذاب، ففي هذا تبشير للنبي عَيِّلِكُ بالظفر في العاقبة والنصر على الأعداء. قال الحسن: أنجاهم مع الرسل من عذاب الأمم .

أخبرنا عبد الواحد بن أحمد المليحي، أخبرنا أبو منصور محمد بن محمد ابن سمعان، أخبرنا أبو جعفر محمد بن أحمد بن عبد الجبار الرياني، أخبرنا أحمد بن زنجويه، أخبرنا أبو شيخ الحراني، أخبرنا أبوموسى بن أعين، عن ليث بن أبي سليم، عن شهر بن حوشب، عن أم الدرداء، عن أبي الدرداء قال: سمعت رسول الله عَيِّلِهِ يقول: «ما من مسلم يردّ عن عِرض أخيه إلا كان حقاً على الله أن يردّ عنه نار جهنم يوم القيامة»، ثم تلا هذه الآية «وكان حقاً علينا نصر المؤمنين» (١).

والله الذي يرسل الرياح فتثير سحاباً في اينشره، وفيبسطه في السماء كيف يشاء في مسيرة يوم أو يومين وأكثر على من يشاء، ويجعله كِسَفاً في، قطعاً متفرقة، وفترى الوَدْق في، المطر، ويخرج من خلاله في، وسطه، وفإذا أصاب به من يشاء في، أي: بالودق، ومن عباده إذا هم يستبشرون في، يفرحون بالمطر.

﴿ وَإِنْ كَانُوا ﴾ ، وقد كانوا ، ﴿ من قبل أن يُنَزَّلَ عليهم من قبله لَمُنْلِسين ﴾ ، أي آيسين ، وقيل: «وإن كانوا» ، أي: وما كانوا إلا مبلسين ، وأعاد قوله: «من قبله» تأكيداً (٢) .

وقيل: الأولى ترجع إلى إنزال المطر، والثانية إلى إنشاء السحاب<sup>(٣)</sup>.

وفي حرف عبدالله بن مسعود: وإن كانوا من قبل أن ينزل عليهم لمبلسين، غير مكرر .

<sup>(</sup>١) أخرجه الترمذي في البر والصلة، باب ما جاء في الذب عن المسلم: ٥٨/٦، وقال: «هذا حديث حسن». والطبراني في الكبير: ٧٥/٢٤. ١٧٥/٢٤.

قال ابن حجر: «ورواه إسحاق والطبراني وأبو يعلى وابن عدي من طريق شهر بن حوشب عن أسماء بنت يزيد نحوه مرفوعاً، وإسناده ضعيف، واختلف فيه على شهر بن حوشب، فقال القداح عنه: هكذا، وقال ليث: عنه عن أبي هريرة، أخرجه ابن مردويه».

انظر الكافي الشاف ص (١٢٩)، الفتح السماوي: ٩٠٨-٩٠٨، وصححه الألباني في صحيح الجامع: ٩٠/٥-٢٩٥٠. (٢) رجحه الطبري: ٤٢/١، وانظر: المحرر الوجيز: ٢٦٩/١، زاد المسير: ٣٠٩/٦.

<sup>(</sup>٣) قال ابن الأنباري: والمعنى من قبل نزول المطر، من قبل المطر، وهذا مثلما يقول القائل: آتيك من قبل أن تتكلم، من قبل أن تطمعن في مجلسك. فلا تنكر عليه الإعادة، لاختلاف الشيئين».

انظر: زاد المسير: ٣٠٩/٦، الطبري: ٥٤/٢١.

﴿ وَالطّرُ إِلَى آثَارِ رَحْمَةُ الله ﴾، هكذا قرأ أهل الحجاز، والبصرة، وأبو بكر (١). وقرأ الآخرون: ﴿ إِلَى آثار رَحْمَةُ الله ﴾، على الجمع، أراد برحمة الله: المطر، أي: انظر إلى حسن تأثيره في الأرض، وقال مقاتل: أثر رحمة الله أي: نعمته وهو النبت، ﴿ كيف يحيي الأرض بعد موتها إنّ ذلك لحمي الموقى ﴾، يعنى: أن ذلك الذي يحيى الأرض لحيى الموقى ، يعنى: أن ذلك الذي يحيى الأرض لحيى الموقى ،

﴿ وَلَنَ أُرسَلنَا رَيَحًا ﴾، باردة مضرة فأفسدت الزرع، ﴿ فَوَأُوه مُصْفَرًا ﴾، أي: رأوا النبت والزرع مصفَرًا بعد الخضرة، ﴿ لظُلُوا ﴾، لصاروا، ﴿ مِنْ بعدِه ﴾، أي: بعد إصفرار الزرع، ﴿ يكفرون ﴾، يجحدون ما سلف من النعمة، يعني: أنهم يفرحون عند الخصب، ولو أرسلت عذاباً على زرعهم جحدوا سالف نعمتى .

﴿ فَإِنْكَ لَا تُسْمِعُ المُوتَى وَلَا تُسْمِعِ الْصَمَّ الدعاءَ إِذَا وَلُوا مدبرين وما أنت بهادِ العمي عن ضلالتهم إنْ تسمع إلا من يُؤمن بآياتنا فهم مسلمون (٢٠).

والله الذي خلقكم من ضغف، قرىء بضم الضاد وفتحها، فالضم لغة قريش، والفتح لغة تميم، ومعنى «من ضعف»، أي: من نطفة، يريد من ذي ضعف، أي: من ماء ذي ضعف كما قال

<sup>(</sup>١) إشارة إلى أن المصنف رحمه الله قدم الإفراد وأثر، وهي المثبتة في المخطوطة. وقد تكرر مثل هذا، وسيأتي أيضاً .

<sup>(</sup>٢) يقول تعالى: كما أنك ليس في قدرتك أن تُسْمِع الأموات في أجداثها، ولا تُبْلغ كلامك الصمّ الذين لا يسمعون، وهم مع ذلك مُدْبِرون عنك، كذلك لا تقدر على هداية العميان عن الحق وردّهم عن ضلالتهم، بل ذلك إلى الله، فإنه تعالى بقدرته يُسْمع الأموات أصوات الأحياء إذا شاء ويهدي من يشاء ويضل من يشاء، وليس ذلك لأحد سواه، ولهذا قال تعالى: وإنْ تسمع من يؤمن بآياتنا فهم مسلمون، أي: خاضعون مستجيبون مطيعون، فأولئك هم الذين يسمعون الحقّ ويتبعونه وهذا حال المؤمنين، والأول مثل الكافرين،

انظر: تفسير ابن كثير: ٤٣٩/٣ .

وَيَوْمَ تَقُومُ ٱلسَّاعَةُ يُقْسِمُ ٱلْمُجْرِمُونَ مَالِبَثُواْ غَيْرَسَاعَةً كَذَلِكَ كَانُواْ يُؤْفَكُونَ وَقَالَ ٱلَّذِينَ أُوتُواْ ٱلْعِلْمَ وَٱلْإِيمَنَ لَقَدَّلِ ثَتُمُ فِي كِنْبِ ٱللَّهِ إِلَى يَوْمِ ٱلْبَعْثِ فَهَاذَا يَوْمُ ٱلْبَعْثِ وَلَاكِنَّكُمْ كُنتُ مَلَا تَعْلَمُونَ هَا

تعالى : «ألم نخلقكم من ماء مهين» (المرسلات \_ ، ٢)، ﴿ ثُم جعل من بعد ضعف قوة ﴾ ، من بعد ضعف الطفولية شباباً ، وهو وقت القوة ، ﴿ ثُم جعل من بعد قوة ضعفاً ﴾ ، هرماً ، ﴿ وشَيْبَةً يخلق ما يشاء ﴾ الطفولية شباباً ، وهو وقت القوة والشباب والشيبة ، ﴿ وهو العليم ﴾ ، بتدبير خلقه ، ﴿ القدير ﴾ ، على ما يشاء . ﴿ ويوم تقوم الساعة يُقسم المجرمون ﴾ ، يحلف المشركون ، ﴿ ما لمبثوا ﴾ ، في الدنيا ، ﴿ عَيرَ ساعة ﴾ ، إلا ساعة ، استقلُّوا أجل الدنيا لمّا عاينوا الآخرة . وقال مقاتل والكلبي : ما لبثوا في قبورهم غير ساعة كما قال : «كأنهم يوم يرون ما يوعدون لم يلبثوا إلا ساعة من نهار » (الأحقاف \_ ٣٥) .

﴿ كَذَلُكُ كَانُوا يُؤْفَكُونَ ﴾، يصرفون عن الحق في الدنيا، قال الكلبي ومقاتل: كذبوا في قولهم غير ساعة كما كذبوا في الدنيا أن لا بعث .

والمعنى أن الله أراد أن يفضحهم فحلفوا على شيء تبين لأهل الجمع أنهم كاذبون فيه<sup>(۱)</sup>، وكان ذلك بقضاء الله وبقدره بدليل قوله: «يؤفكون»، أي: يصرفون عن الحق.

ثم ذكر إنكار المؤمنين عليهم كذبهم فقال:

﴿وقال الذين أوتوا العلمَ والإيمانَ لقد لبثتم في كتاب الله ﴾، أي: فيما كتب الله لكم في سابق علمه من اللبث في القبور (٢). وقيل: «في كتاب الله أي: في حكم الله (٣)، وقال قتادة ومقاتل: فيه تقديم وتأخير معناه: وقال الذين أوتوا العلم في كتاب الله والإيمان: لقد لبثتم إلى يوم البعث، يعني الذين يعلمون كتاب الله (٤)، وقرأوا قوله تعالى: «ومن ورائهم برزخ إلى يوم يبعثون (المؤمنون – ١٠٠)، أي: قالوا للمنكرين: لقد لبثتم، ﴿إلى يوم البعث فهذا يوم البعث ﴾، الذي كنتم تنكرونه في الدنيا، ﴿ولكنكم كنتم لا تعلمون ﴾، وقوعه في الدنيا فلا ينفعكم العلم به الآن بدليل قوله تعالى:

<sup>(</sup>١) زاد المسير: ٣١١/٦، معاني القرآن للفراء: ٣٢٦/٢.

<sup>(</sup>٢) الطبري: ٥٨/٢١، زاد المسير: ٣١٢/٦.

<sup>(</sup>٣) البحر المحيط: ١٨٠/٧.

<sup>(</sup>٤) نقل الطبري عن قتادة غير هذا فقال: وتأويلها: وقال الذين أوتوا الإيمان والعلم: لقد لبثتم في كتاب الله . ورد ذلك ابن عطية فقال: ولا يحتاج إلى هذا، بل ذكر العلم يتضمن الإيمان، ولا يصف الله بعلم من لم يعلم كل ما يوجب الإيمان، ثم ذكر الإيمان بعد ذلك تنبيها عليه وتشريفاً لأمره، فنبّه على مكان الإيمان وخصّه بالذكر تشريفاً . انظر: الطبري: ٧٠/٢١، المحرر الوجيز: ٢٧٧/١٢ .

فَيُوْمَ إِلْاَ يَنفَعُ ٱلَّذِيكَ ظَلَمُواْمَعَ ذِرَتُهُمْ وَلَاهُمْ يُسْتَعْبَبُونَ ۞ وَلَقَدْضَرَبْنَا النَّاسِ فِي هَانَدَاٱلْقُرْءَانِ مِن كُلِّمَثَلْ وَلَبِن جِئْتَهُم بِاَيَةٍ لِيَّقُولَنَّ ٱلَّذِينَ كَفَرُوٓا إِنْ أَنتُمْ إِلَّا مُبْطِلُونَ ۞ كَذَلِكَ يَطْبَعُ ٱللَّهُ عَلَى قُلُوبِ ٱلَّذِينَ لَا يُوقِنُونَ ﴾ فَأَصْبِرُ إِنَّ وَعْدَ ٱللَّهِ حَقُّ وَلَا يَسْتَخِفَّنَكَ ٱلَّذِينَ لَا يُوقِنُونَ ﴾ فَأَصْبِرُ إِنَّ وَعْدَ ٱللَّهِ حَقُّ وَلَا يَسْتَخِفَّنَكَ ٱلَّذِينَ لَا يُوقِنُونَ ﴾

﴿ وَيُومَئُدُ لَا يَنْفَعُ الدِينَ ظَلَمُوا مَعَدُرتُهُم ﴾، يعني عذرهم، ﴿ وَلَا هُم يُستَعْتِبُونَ ﴾، لا يطلب منهم العُتبى والرجوع في الآخرة، قرأ أهل الكوفة: ﴿ لا ينفع ﴾ بالياء هاهنا وفي «حمّ» المؤمن [ووافق نافع في «حم» المؤمن [(١)، وقرأ الباقون بالتاء فيهما .

﴿ وَلَقَدَ ضَرِبُنَا لَلْنَاسَ فِي هَذَا القَرآنَ مَنَ كُلَّ مَثَلِ وَلَئَنَ جَنْتُمَ بَآيَةً لِيَقُولَنَّ الذين كَفَرُوا إِنْ أنتم إلاَّ مبطلون﴾، ما أنتم إلاَّ على باطل .

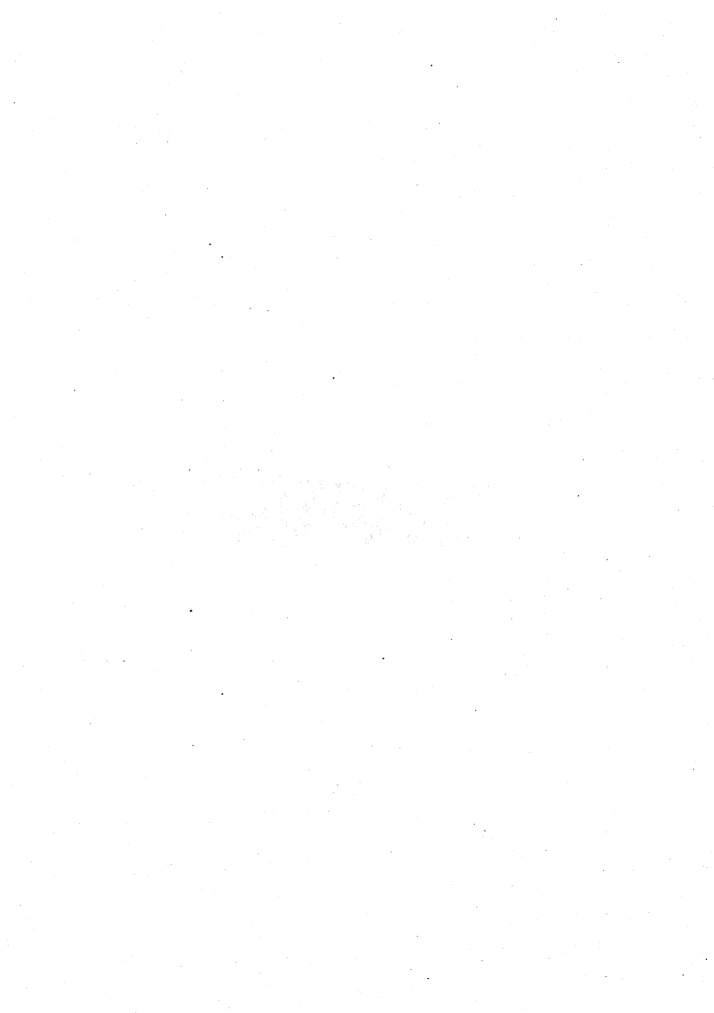
الله على قلوب الذين لا يعلمون توحيد الله .

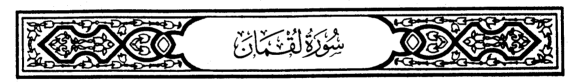
﴿ وَاصِرِ إِنْ وَعَدَ اللهِ حَقَى ﴾، في نصرتك وإظهارك على عدوك ﴿ ولا يستخِفَّنَكَ ﴾، لا يستخفن يستجهلنك، معناه: لا يحملنّك الذين لا يوقنون على الجهل واتباعهم في الغي. وقيل: لا يستخفن رأيك وحلمك، ﴿ الذين لا يوقنون ﴾، بالبعث والحساب.

<sup>(</sup>١) ساقط من (ب).



سورلارالقان





#### مکية<sup>(۱)</sup>

الْمَ اللهُ وَاللهُ عَلَيْتُ الْكَنْبِ الْحَكِيمِ الْحَكِيمِ الْمُحَسِنِينَ الْكَالَةِ الْمُحَسِنِينَ الْكَالَةِ الْمَحْسِنِينَ الْكَالَةِ الْمَحْسِنِينَ الْكَالَةِ الْمَحْدِينِ الْكَالَةِ الْمَحْدِينِ الْكَالَةِ الْمُحْدِينِ اللهُ ا

﴿الْمَ تلك آياتُ الكتاب الحكيم هدى ورحمةً ﴾، قرأ حمزة: «رحمةً» بالرفع على الابتداء، أي: هو هدى ورحمة، وقرأ الآخرون بالنصب على الحال ﴿للمحسنين﴾ .

﴿الذين يقيمون الصلاة ويُؤتون الزكاة وهم بالآخرة هم يُوقنون \* أولئك على هدى من ربهم وأولئك هم المفلحون﴾ .

ومن الناس من يشتري لَهْوَ الحديث، الآية. قال الكلبي، ومقاتل: نزلت في النضر بن الحارث بن كلدة كان يتجر فيأتي الحيرة ويشتري أحبار العجم ويحدث بها قريشاً، ويقول: إن محمداً يحدثكم بحديث عاد وثمود، وأنا أحدثكم بحديث رستم واسفنديار وأخبار الأكاسرة، فيستملِّحُون

<sup>(</sup>۱) أخرج ابن الضريس، وابن مردويه، والبيهقي في الدلائل عن ابن عباس رضي الله عنهما قال: أنزلت سورة لقمان بمكة . وأخرج النحاس في تاريخه عن ابن عباس رضي الله عنهما قال: سورة لقمان نزلت بمكة سوى ثلاث آيات منها نزلت بالمدينة (ولو أن ما في الأرض من شجرة أقلام) إلى تمام الآيات الثلاث .

وأخرج النسائي وابن ماجه عن البراء رضي الله عنه قال: كنا نصلي خلف النبي علي الظهر، ونسمع منه الآية بعد الآية من سورة لقمان والذاريات. انظر: الدر المنثور ٥٠٣/٦ .

حديثه ويتركون استماع القرآن، فأنزل الله هذه الآية(١).

وقال مجاهد: يعني شراء القيان والمغنيين<sup>(٢)</sup>، ووجه الكلام على هذا التأويل: من يشتري [ذات لَهُو أو] ذَا لَهُو الحديث.

أخبرنا أبو سعيد الشريحي، أخبرنا أبو إسحاق الثعلبي، أخبرنا أبو طاهر محمد بن الفضل بن محمد بن إسحاق المزكي، حدثنا جدي محمد بن إسحاق بن خزيمة، أخبرنا علي بن حجر، أخبرنا مشمعل بن ملحان الطائي، عن مطرح بن يزيد، عن عبدالله بن زجر، عن علي بن يزيد، عن القاسم ابن عبد العزيز، عن أبي أمامة قال: قال رسول الله عَلَيْكَة : «لا يحل تعليم المغنيات ولا بيعهن وأثمانهن حرام»، وفي مثل هذا أنزلت هذه الآية : «ومن الناس من يشتري لَهْوَ الحديث ليُضلَ عن سبيل الله»، وما من رجل يرفع صوته بالغناء إلا بعث الله عليه شيطانين: أحدهما على هذا المنكب، والآخر على هذا المنكب، والآخر على هذا المنكب، فلا يزالاًنِ يضربانه بأرجلهما حتى يكون هو الذي يسكت (٣).

أخبرنا عبد الرحمن بن أحمد القفال، أخبرنا أبو منصور أحمد بن الفضل البروجُردي، أخبرنا أبي أبو أحمد بكر بن محمد بن حمد الصيرفي، أخبرنا محمد بن غالب بن تمام، أخبرنا خالد بن أبي يزيد، عن هشام هو ابن حسان، عن محمد هو ابن سيرين، عن أبي هريرة أن النبي عَلَيْكُ «نهى عن ثمن الكلب وكسب الزمارة»(3).

قال مكحول: من اشترى جارية ضرَّابة لنمسكها لغنائها وضربها مقيماً عليه حتى يموت لم أصلً عليه، لأن الله يقول: «ومن الناس من يشتري لهو الحديث» الآية (٥٠).

وعن عبد الله بن مسعود، وابن عباس، والحسن، وعكرمة، وسعيد بن جبير قالوا: «لهو الحديث» هو الغناء، والآية نزلت فيه.

ومعنى قوله: ﴿يشتري لهو الحديث﴾، أي: يستبدل ويختار الغناء والمزامير والمعازف على القرآن، قال أبو الصباء البكري سألت ابن مسعود عن هذه الآية فقال: هو الغناء، والله الذي لا إله إلا هو، يرددها ثلاث مرات<sup>(٦)</sup>.

<sup>(</sup>١) انظر: أسباب النزول للواحدي ص (٤٠٠).

<sup>(</sup>٢) انظر: اسباب النزول للواحدي ص (٤٠٠).

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن ماجه: التجارات، باب: مالا يحل بيعه برقم: (٢١٦٨) ٧٣٣/٢، والإمام أحمد: ٢٥٢/٥، والطبري: ٢٠/٢١، وأخرجه بنحوه الترمذي: في التفسير: ٥٤/٩٥ـ٥٥، وقال: (هذا حديث غريب إنما يروى من حديث القاسم عن أبي أمامة، والقاسم ثقة، وعلى بن يزيد يضعف في الحديث، قاله محمد بن إسماعيل.

<sup>(</sup>٤) أخرجه البيهقي: ٦/٦٦، والخطيب في تاريخ بغداد: ٣٦٩/٧، ٣٠٤/٨ والمصنف في شرح السنة: ٢٣/٨.

<sup>(</sup>٥) انظر: الدر المنثور: ٦/٥٠٥.

<sup>(</sup>٦) أخرجه الطبري: ٦١/٢١ .

وقال إبراهيم النخعي: الغناء ينبت النفاق في القلب<sup>(١)</sup>، وكان أصحابنا يأخذون بأفواه السكك يخرقون الدفوف. وقيل: الغناء رُقيةُ الزنا<sup>(٢)</sup>.

وقال ابن جريج : هو الطبل<sup>(٣)</sup>. وعن الضحاك قال: هو الشرك<sup>(٣)</sup>. وقال قتادة: هو كل لهو ولعب<sup>(٤)</sup> .

وليضل عن سبيل الله بغير علم، أي: يفعله عن جهل. قال قتادة: بحسب المرء من الضلالة أن يختار حديث الباطل على حديث الحق.

قوله تعالى : ﴿ويتخذها هُزُواً﴾، أي: يتخذ آيات الله هزواً. قرأ حمزة، والكسائي، وحفص، ويعقوب: ﴿ويتخذها﴾ بنصب الدال عطفاً على قوله: «ليضل»، وقرأ الآخرون بالرفع نسقاً على قوله : «يشتري» .

﴿أُولئك لهم عذاب مهين ﴿ .

﴿ وَإِذَا تَتِلَى عَلِيهِ آيَاتُنَا وَلَى مُسْتَكَبِرًا كَأَنْ لَمْ يَسْمِعُهَا كَأَنَّ فِي أَذْنِيهِ وَقُرّاً فَبِشِّرِهُ بَعْدَابِ أَلِيمٍ ﴾ .

﴿إِنَّ الَّذِينَ آمنُوا وعملُوا الصَّالُّحَاتِ لَهُم جناتِ النَّعِيمُ .

﴿خالدين فيها وعد الله حقاً وهو العزيز الحكيم \* خلق السموات بغير عَمَدٍ ترونها وألقى في الأرض / رواسي أن تَمِيْدَ بكم وبثَّ فيها من كل دابّة وأنزلنا من السماء ماء فأنبتنا فيها من ٧٢/ب كل زوج كريم﴾، حسن .

<sup>(</sup>١) أخرجه البيهقي: ٢٢٣/١، وزاد السيوطي في الدر المنثور: ٥٠٥/٦ نسبته لابن أبي الدنيا .

<sup>(</sup>٢) عزاه السيوطي في الدر المنثور: ٥٠٦/٦ لابن أبي الدنيا والبيهقي.

<sup>(</sup>٣) أخرجه الطبري: ٦٣/٢١ .

<sup>(</sup>٤) وهو ما رجحه الطبري: ٦٣/٢١ إذ قال: (عنى به كل ما كان من الحديث ملهياً عن سبيل الله مما نهى الله عن استماعه أو رسوله، لأن الله تعالى عمَّ بقوله: (لهو الحديث) ولم يخصص بعضاً دون بعض فذلك على عمومه حتى يأتي ما يدل على خصوصه، والغناء والشرك من ذلك).

هَندَاجُلُقُ ٱللَّهِ فَأَرُونِ مَاذَا خَلَقَ ٱلَّذِينَ مِن دُونِ فِي جَبِلِ ٱلظَّلِمُونَ فِي ضَلَالٍ ثَبِينِ وَمَن كَفَرُ فَإِنَّ ٱللَّهَ غَنِيُّ حَمِيتُ ثُنَّ اللَّهِ عَمِيتُ اللَّهُ وَمَن يَشْحَكُرُ فَإِنَّمَا يَشْكُرُ لِنَفْسِدِ اللَّهِ وَمَن كَفَرُ فَإِنَّمَا يَشْكُرُ لِنَفْسِدِ اللَّهِ وَمَن كَفَرُ فَإِنَّا ٱللَّهُ غَنِيُّ حَمِيتُ ثُنَّ اللَّهُ عَنِيُّ حَمِيتُ ثُنَّ اللَّهُ عَنِي اللَّهُ عَنْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَنْ اللَّهُ عَنْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَنْ اللَّهُ عَالِمَ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَنْ اللَّهُ عَنْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَالْمُ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللْهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْ عَلَيْ عَلَى اللْهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَى اللْهُ عَلَيْكُولِ اللَّهُ عَلَيْ عَلَى اللَّهُ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْكُوا عَلَى اللَّهُ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْكُوا عَلَيْ عَلَى الْعَلَالِ عَلَيْكُوا عَلَيْكُوا عَلَيْ عَلَيْكُوا عَلَى الْعَلَا عَلَيْ عَلَيْ عَلَا عَ

﴿هذا﴾، يعني الذي ذكرت مما تعاينون، ﴿خلق الله فأروني ماذا خلق الذين من دونه﴾، من آلهتكم التي تعبدونها، ﴿بل الظالمون في ضلال مبين﴾ .

قوله تعالى : ﴿وَلَقَدَ آتَينَا لَقَمَانَ الْحَكَمَةَ ﴾، يعني: العقل والعلم والعمل به والإصابة في الأمور. قال محمد بن إسحاق: وهو لقمان بن ناعور بن ناحور بن تارخ وهو آزر. وقال وهب: كان ابن أخت أيوب (١)](٢). قال الواقدي: كان قاضياً في أخت أيوب (١)] وقال [مقاتل: ذكر أنه كان ابن خالة أيوب (١)](٢). قال الواقدي: كان قاضياً في بني إسرائيل (١) .

واتفق العلماء على أنه كان حكيماً، ولم يكن نبياً، إلا عكرمة فإنه قال: كان لقمان نبياً. وتفرَّد بهذا القول .

وقال بعضهم: حيّر لقمان بين النبوة والحكمة فاحتار الحكمة(٣).

وروي أنه كان نائماً نصف النهار فنُودي: يالقمان، هل لك أن يجعلك الله خليفة في الأرض لتحكم بين الناس بالحق؟ فأجاب الصوتَ فقال: إن خيرني ربي قبلت العافية، ولم أقبل البلاء، وإن عزم علي فسمعاً وطاعةً، فإني أعلم إن فعل بي ذلك أعانني وعصمني، فقالت الملائكة بصوت لا يراهم: لِمَ يالقمان؟ قال: لأن الحاكم بأشد المنازل وأكدرها، يغشاها الظلم من كل مكان أن يعدل فبالحري أن ينجو، وإن أخطأ أخطأ طريق الجنة، ومن يكن في الدنيا ذليلاً خير من أن يكون

١) انظر البحر المحيط: ١٨٦/٧.

<sup>(</sup>٢) ما بين القوسين ساقط من ﴿ أَ ﴾ . .

٣) قال الحافظ ابن كثير في التفسير: ٣/٤٤٤: (اختلف السلف في لقمان هل كان نبياً أو عبداً صالحاً من غير نبوة؟ على قولين، الأكثرون على الثاني، (يعني أنه لم يكن نبياً) ثم ذكر بعض الآثار، منها ما هو مصرح فيه بنفي كونه نبياً، ومنها ما هو مشعر بذلك، وفي بعضها ما يشعر أنه كان عبداً قد مسه الرق، فقال: وكونه عبداً قد مسه الرق ينافي كونه نبياً، لأن الرسل كانت تبعث في أحساب قومها، قال: ولهذا كان جمهور السلف على أنه لم يكن نبياً، قال: وإنما ينقل كونه نبياً عن حكرمة إن صح السند إليه قال: فإنه رواه ابن جرير، وابن أبي حاتم من حديث وكيع عن إسرائيل عن جابر عن عكرمة، قال: كان لقمان نبياً، قال: وجابر هذا، هو ابن يزيد الجعفي، وهو ضعيف، والله أعلم. ثم قال ابن كثير: والذي رواه سعيد ابن أبي عروبة عن قادة في قوله تعالى: (ولقد آتينا لقمان الحكمة) أي: الفقه في الإسلام، و لم يكن نبياً، و لم يوح إليه) أ.هـ. فهذا يدل على أنه كان عبداً صالحاً و لم يكن نبياً .

وَإِذْ قَالَ لُقْمَنُ لِا بَنِهِ عَوْهُو يَعِظُهُ يَبُنَى لَا تُشْرِكَ بِاللَّهِ إِلَّهِ إِلَّهِ الشِّرِكَ لَظُ لُمُ عَظِيمٌ عَنْ وَوَصَّيْنَا ٱلْإِنسَنَ بِوَلِدَيْهِ حَمَلَتْ مُ أُمُّهُ وَهِنَّا عَلَى وَهِنٍ وَفِصَ لُهُ فِي عَامَيْنِ أَنِ اَشْصَحُرْ لِي وَلِوَلِدَيْكَ إِلَى ٱلْمَصِيرُ عَنْ

شريفاً، ومن يخير الدنيا على الآخرة تفتنه الدنيا ولايصيب الآخرة. فعجبت الملائكة من حسن منطقه، فنام نومة فأعطى الحكمة، فانتبه وهو يتكلم بها، ثم نُودي داود بعده فقبلها و لم يشترط ما اشترط لقمان، فهوى في الخطيئة غير مرة، كلُّ ذلك يعفو الله عنه، وكان لقمان يؤازره بحكمته (١).

وعن حالد الربعي قال: كان لقمان عبداً حبشياً نجاراً (٢). وقال سعيد بن المسيب: كان حياطاً (٣). وقيل: كان راعي غنم. فروي أنه لقيه رجل وهو يتكلم بالحكمة فقال: ألست فلاناً الراعي فبِمَ بلغتَ ما بلغت؟ قال: بصدق الحديث، وأداء الأمانة، وترك مالا يعنيني (٤). وقال مجاهد: كان عبداً أسود عظم الشفتين مشقق القدمين (٥).

قُولُه عَزِّ وَجَلَّ : ﴿ أَنِ آشَكُوْ اللهُ وَمَنْ يَشَكُوْ فَإِنَّمَا يَشَكُو لَنفسه وَمِن كَفُرَ فَإِنَّ اللهُ غَني حَمِدِ ﴾ .

﴿ وَإِذْ قَالَ لَقَمَانَ لَابِنهِ ﴾، واسمه أنعم، ويقال: مشكم، ﴿ وهو يعظه: يابني لا تشرك بالله النّه السّمان الياء، وفتحها حفص، والباقون الشرك لظلم عظيم ﴾، قرأ ابن كثير: «يابني لا تشرك بالله» بإسكان الياء، وفتحها حفص، والباقون بالكسر، ﴿ يابني أقم الصلاة ﴾، بفتح الياء البزي عن ابن كثير وحفص، وبإسكانها القواس، والباقون بكسرها.

﴿ ووصينا الإنسان بوالديه حملته أمه وَهْناً على وَهْن ﴾، قال ابن عباس: شدة بعد شدة. وقال الضحاك: ضعفاً على ضعف. قال مجاهد: مشقة على مشقة. وقال الزجاج: المرأة إذا حملت توالى عليها الضعف والمشقة. ويقال: الحمل ضعف، والطلق ضعف، والوضع ضعف. ﴿ وفصاله ﴾، أي: فطامه، ﴿ في عامين أن اشكر لي ولوالديك إلي المصير ﴾، المرجع، قال سفيان بن عيينة في هذه الآية: من صلى الصلوات الخمس فقد شكر الله، ومن دعا للوالدين في أدبار الصلوات الخمس فقد شكر الله، ومن دعا للوالدين في أدبار الصلوات الخمس فقد شكر الوالدين.

<sup>(</sup>١) عزاه السيوطي في الدر المنثور: ١٠/٥١٥ـ١٥ للحكم الترمذي في نوادر الأصول. والعزو إليه مؤذن بالضعف.

<sup>(</sup>٣) - عزاه السيوطي في الدر المنثور: ١٠/٦ه لابن أبي شيبة وأحمد في الزهد وابن المنذر .

<sup>(</sup>٤) انظر: الطبري ٦٨/٢١، والدر المنثور: ٥١٢/٦.

<sup>(</sup>٥) أخرجه الطبري: ٦٧/٢١.

وَإِن جَهُ دَاكَ عَلَىٰ أَن تُشْرِكَ بِي مَالِيْسَ لَكَ بِهِ عِلْمٌ فَالا تُطِعْهُمَ أَوصَاحِبْهُ مَافِي الذَّنيَا مَعْرُوفَ أَواتَبِعْ سَبِيلَ مَنْ أَنَابَ إِلَىٰ ثُمَّ إِلَى مَرْجِعُكُمْ فَأُنبِتْ كُم بِمَا الدَّنيَا مَعْرُوفَ أَواتَبِعْ سَبِيلَ مَنْ أَنَابَ إِلَى ثُمَّ إِلَى مَرْجِعُكُمْ فَأُنبِتُ كُم بِمَا كُنتُمْ تَعْمَلُونَ فَي كَنْ فِي صَخْرَةٍ كُنْ فَي مَنْ خَرْدَلِ فَتَكُن فِي صَخْرَةٍ لَكُنْ مُنَا مَنْ فَا لَكُنْ فِي السَّمَنُونِ أَوْفِي ٱلْأَرْضِ يَأْتِ بِهَا ٱللَّهُ إِنَّ ٱللَّهَ لَطِيفٌ خَبِيرٌ عَنَى اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللْهُ اللَّهُ الللْهُ اللْمُ اللَّهُ الللْهُ اللَّهُ الللْهُ اللَّهُ اللللْهُ الللْهُ اللْهُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ اللْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْهُ اللَّهُ اللْمُؤْلِقُ اللللْهُ اللللْهُ الللْهُ اللللْهُ اللْمُؤْلِقُ اللْمُؤْلِقُ الللْهُ الللَّهُ الللْهُ اللْمُؤْلِقُ اللْمُؤْلِقُ الللْهُ اللْمُؤْلِقُ الللْهُ اللْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ ا

﴿ وَإِن جَاهِدَاكُ عَلَى أَن تَشْرِكَ فِي مَا لِيسَ لَكَ بِهُ عَلَمٌ فَلَا تَطْعَهُمَا وَصَاحِبُهُمَا فِي الدنيا معروفاً ﴾، أي: بالمعروف، وهو البر والصلة والعشرة الجميلة، ﴿ وَاتَّبِعُ سَبِيلَ مِن أَنَابَ إِلَيْ ﴾، أي: دين من أقبل إلى طاعتي، وهو النبي عَيْضًا وأصحابه .

قال عطاء عن ابن عباس: يريد أبا بكر، وذلك أنه حين أسلم أتاه عثمان، وطلحة، والزبير، وسعد بن أبي وقاص، وعبدالرحمن بن عوف، فقالوا له: قد صدّقت هذا الرجل وآمنت به؟ قال: نعم، هو صادق، فآمنوا به، ثم حملهم إلى النبي عَلَيْكُ حتى أسلموا، فهؤلاء لهم سابقة الإسلام، أسلموا بإرشاد أبي بكر(١).

قال الله تعالى : ﴿واتبعُ سبيل من أناب إلي﴾، يعنى أبا بكر، ﴿ثم إلي مرجعكم فأنبئكم عامنته تعملون﴾ .

وقيل: نزلت هاتان الآيتان في سعد بن أبي وقاص وأمه، وقد مضت القصة وقيل: الآية عامة في حق كافة الناس.

﴿ وَالْبَنِّي إنها إِن تَكُ مِثْقَالَ حِبِهِ مِن حُرْدَلٍ ﴾ الكناية في قوله: ﴿ إنها ﴿ واجعة إِلَى الخطيئة، وذلك أن ابن لقمان قال لأبيه: يا أبت إِن عملت الخطيئة حيث لا يراني أحد كيف يعلمها الله ؟ فقال: ﴿ يابني إنها إِن تَكُ مِثْقَالَ حِبة مِن خردل فتكن في صخرة ﴾، قال قتادة: تكن في جبل. وقال ابن عباس: في صخرة تحت الأرضين السبع، وهي التي تكتب فيها أعمال الفجار (٢)، وخضرة السماء منها .

قال السدي: خلق الله الأرض على حوت \_ وهو النون الذي ذكر الله عزّ وجل في القرآن «نَ والقلم» \_ والحوت في الماء، والماء على ظهر صفاة، والصفاة على ظهر ملك، والملك على صخرة،

<sup>(</sup>١) انظر: سيرة ابن هشام: ٢/٢٥٠/١، الواحدي في أسباب النزول ص ٤٠١ .

<sup>(</sup>٢) انظر: ابن كثير: ٣/٤٤٧ وقد قال معقباً: (كأنه متلقى من الإسرائيليات التي لا تصدق ولا تكذب)، البحر المحيط: ١٨٨/٧.

يَكُنُنَّ أَقِمِ الصَّكَلُوةَ وَأَمُرُ بِالْمَعْرُوفِ وَانْهَ عَنِ الْمُنكِرِ وَاصْبِرَ عَلَى مَا أَصَابكُ إِن ذَلِكَ مِنْ عَزْمِ الْأَمُورِ ﴿ وَلَا تُصَعِّرْ خَدَّكَ لِلنَّاسِ وَلَا تَمْشِ فِي الْأَرْضِ مَرَعًا إِنَّ اللّهَ لا يُحِبُ كُلَّ مُعْنَالِ فَخُورٍ ﴿ وَاقْصِدْ فِي مَشْيِكَ وَاعْضُضْ مِن صَوْتِكَ إِنَّ أَنكَرَ الْأَضُورَ تِلَصُونَ لَصَوْتُ الْحَمِيرِ ﴾ وَاقْصِدْ فِي مَشْيِكَ وَاعْضُضْ مِن صَوْتِكَ إِنَّ أَنكرَ الْأَضُورَ تِلْصَوْتِ لَصَوْتُ الْحَمِيرِ ﴾

وهي الصخرة التي ذكرها لقمان ليست في السماء ولا في الأرض، والصخرة على الريح<sup>(۱)</sup>. هأو في السموات أو في الأرض يأت بها الله إنّ الله لطيف، باستخراجها، وخبير هم عالم عالم عكانها، قال الحسن: معنى الآية هي الإحاطة بالأشياء، صغيرها وكبيرها، وفي بعض الكتب إن هذه الكلمة آخر كلمة تكلم بها لقمان فانشقت مرارته من هيبتها فمات.

ويا بُنَيَّ أقم الصلاة وأمر بالمعروف وائه عن المنكر واصبر على ما أصابك، يعني من الأذى، وإن ذلك من عزم الأمور، يريد الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، والصبر على الأذى فيهما، من الأمور الواجبة التي أمر الله بها، أو من الأمور التي يُعْزم عليها لوجوبها .

ولا تُصعِّر حُدَّكَ للناس)، قرأ ابن كثير، وابن عامر، وعاصم، وأبو جعفر، ويعقوب: (ولا تصعِّر) بتشديد العين من غير ألف، وقرأ الآخرون: (تصاعر) بالألف، يقال: صعر وجهه وصاعر: إذا مال وأعرض تكبراً، ورجل أصعر: أي: مائل العنق.

قال ابن عباس: يقول: لا تتكبر فتحقِّر الناس وتعرض عنهم بوجهك إذا كلموك. وقال مجاهد: هو الرجل يكون بينك وبينه إحنة فتلقاه فيعرض عنك بوجهه. وقال عكرمة: هو الذي إذا سُلِّم عليه لَوَى عنقه تكبراً.

وقال الربيع بن أنس وقتادة: ولا تحتقر الفقراء ليكن / الفقير والغني عندك سواء، ﴿ولا تَمْشِ ٧٣/أُ في الأرض مرحاً﴾، خيلاء ﴿إِنَ الله لا يحب كل مختال﴾، في مشيه ﴿فخور﴾، على الناس.

﴿واقصِدْ في مشيك﴾، أي: ليكن مشيك قصداً لا تخيلاً ولا إسراعاً. وقال عطاء: امش بالوقار والسكينة، كقوله: «يمشون على الأرض هوناً» (الفرقان \_ ٦٣)، ﴿واغضض من صوتك﴾ انقص من صوتك، وقال مقاتل: اخفض صوتك، ﴿إِن أَنكر الأصوات﴾، أقبح الأصوات، ﴿لصوت الحمير﴾، أوله زفير وآخره شهيق، وهما صوت أهل النار.

<sup>(</sup>١) انظر البحر المحيط: ١٨٨/٧، الدر المنثور: ٥٢٢٦-٥٢٢٠ .

أَلَمْ تَرُواْ أَنَ اللَّهَ سَخَّرَكَ مُمَّافِى السَّمَوْتِ وَمَافِ ٱلْأَرْضِ وَأَسْبَعَ عَلَيْكُمْ نِعَمَهُ وَظُهِرَةً وَبَاطِئَةً وَمِنَ ٱلنَّاسِ مَن يُجَدِلُ فِي ٱللَّهِ بِغَيْرِعِلْمِ وَلَاهُ دَى وَلَا كِنبِ ثُمنِيرٍ :

وقال موسى بن أعين: سمعت سفيان الثوري يقول في قوله: ﴿إِنْ أَنْكُو الْأَصُواتُ لَصُوتُ الْحُمِيرِ﴾، قال: صياح كل شيء تسبيح لله إلا الحمار(١).

وقول جعفر الصادق في قوله : ﴿إِن أَنكر الأصوات لصوت الحمير، قال: هي العطسة القبيحة المنكرة .

قال وهب: تكلم لقمان باثني عشر ألف باب من الحكمة، أدخلها الناس في كلامهم وقضاياهم. وحكمه : قال خالد الربعي: كان لقمان عبداً حبشياً فدفع مولاه إليه شاة وقال: اذبحها وائتني بأطيب مضغتين منها، فأتاه باللسان والقلب، ثم دفع إليه شاة أخرى، وقال: اذبحها وائتني بأخبث مضغتين منها فأتاه باللسان والقلب، فسأله مولاه، فقال: ليس شيء أطيب منهما إذا طابا ولا أخبث منهما إذا خبثا(٢).

قوله تعالى : ﴿أَلُمْ تُرَوْا أَنَّ الله سحِّر لكم ما في السموات وما في الأرض وأسبغ عليكم ﴾، أتم وأكمل، ﴿نعمه ﴾ قرأ أهل المدينة، وأبو عمرو، وحفص: «نعَمه ﴾ بفتح العين وضم الهاء على الجمع، وقرأ الآخرون منونة على الواحد، ومعناها الجمع أيضاً كقوله : «وإن تعدوا نعمة الله لا تحصوها» (إبراهيم \_ ١٤)، ﴿ظاهرة وباطنة ﴾، قال عكرمة عن ابن عباس: النعمة الظاهرة: الإسلام والقرآن، والباطنة: ما ستر عليك من الذنوب ولم يعجل عليك بالنقمة .

وقال الضحاك: الظاهرة: حسن الصورة وتسوية الأعضاء، والباطنة: المعرفة. وقال مقاتل: الظاهرة: تسوية الخلق، والرزق، والإسلام. والباطنة: ما ستر من الذنوب.

وقال الربيع: بالجوارح، والباطنة: بالقلب.

وقيل: الظاهرة: الإقرار باللسان، والباطنة: الاعتقاد بالقلب.

وقيل: الظاهرة: تمام الرزق والباطنة: حسن الخلق. وقال عطاء: الظاهرة: تخفيف الشرائع، والباطنة: الشفاعة .

<sup>(</sup>١) انظر: زاد المسير: ٣٢٣/٦.

<sup>(</sup>٢) أخرجه الطبري: ٢١/٢١\_٦٨، والإمام أحمد في الزهد ص ٤٩ وابن أبي شيبة: ٢١٤/١٣.

وَإِذَا قِيلَ هُمُ ٱتَّبِعُواْ مَا آنزَلَ ٱللَّهُ قَالُواْ بَلْ نَتَبِعُ مَا وَجَدُنَا عَلَيْهِ عَالَاَ اَكُوْ اَلَ اللَّهِ وَهُو اَلْمَا اللَّهِ وَهُو اللَّهُ وَالْمَا اللَّهِ وَهُو اللَّهُ وَمَن يُسْلِمْ وَجْهَهُ وَإِلَى اللَّهِ وَهُو اللَّهُ وَهُو اللَّهُ وَهُو اللَّهُ وَهُو اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ عَلِيمًا اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلِيمًا اللَّهُ عَلَيْمُ اللَّهُ الللَّهُ ا

وقال مجاهد: الظاهرة: ظهور الإسلام والنصر على الأعداء، والباطنة: الإمداد بالملائكة. وقيل: الظاهرة: الإمداد بالملائكة، والباطنة: إلقاء الرعب في قلوب الكفار .

وقال سهل بن عبدالله : الظاهرة: اتباع الرسول، والباطنة: محبته .

﴿ وَمِن النَّاسِ مِن يَجَادُلُ فِي اللهِ بَغِيرِ عَلَم ﴾، نزلت في النضر بن الحارث، وأُبيِّ بن خلف، وأُمية بن خلف، وأُمية بن خلف، وأشباههم كانوا يجادلون النبي عَيْنِكُ في الله وفي صفاته بغير علم (١)، ﴿ ولا هدى ولا كتاب منير ﴾ .

﴿ وَإِذَا قَيْلَ هُمَ اتْبِعُوا مَا أَنْزِلُ اللهُ قَالُوا بِلْ نَتِّبُعُ مَا وَجَدَنَا عَلَيْهِ آبَاءِنَا ﴾، قال الله عزّ وجلّ : ﴿ وَكُولُ كَانَ الشّيطَانَ يَدْعُوهُم إِلَى عَذَابِ السّعِيرِ ﴾، وجواب «لو» محذوف، ومجازه : يدعوهم فيتبعونه، يعني: يتبعون الشيطان وإن كان الشيطان يدعوهم إلى عذاب السعير .

﴿وَمَنْ يُسلم وَجَهَهُ إِلَى الله﴾، يعني: لله، أي: يخلص دينه لله، ويفوض أمره إلى الله، ﴿وهو مُحسنٌ ﴾، في عمله، ﴿فقدِ الستمسك بالعروة الوثقى ﴾، أي: اعتصم بالعهد الأوثق الذي لا يخاف انقطاعه، ﴿وإلى الله عاقبة الأمور﴾ .

﴿ وَمِن كَفَرُ فَلا يَحْزُنْكَ كَفُرُه إلينا مُرجعهم فَنَنِئَهُم بِمَا عَمِلُوا إِنَّ اللهُ عَلَيْم بَدَات الصدور ﴾ . ﴿ مُنطَرُّهُمْ ﴾ ، ومن عليه الدنيا قليلاً إلى انقضاء آجالهم، ﴿ مُ نَصْطُرُّهُمْ ﴾ ، مُناجئهم ونردهم في الآخرة، ﴿ إلى عذاب غليظ ﴾ ، وهو عذاب النار .

﴿ وَلَئُنَ سَأَلَتُهُمْ مَنْ خَلَقَ السَّمُواتِ وَالْأَرْضَ لَيَقُولُنَّ الله قُلِ الحَمَّد لله بِلْ أكثرهم لا يعلمون ﴾ .

١١) انظر: البحر المحيط: ٣٥١/٦ .

لِلّهِ مَافِي ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ إِنَّ ٱللَّهَ هُو ٱلْغَنِيُّ ٱلْحَمِيدُ ﴿ وَلَوْ أَنَّمَا فِي ٱلْأَرْضِ مِن شَجَرَةٍ أَقْلَكُمُ وَٱلْبَحْرُيكُمُ ثُهُ هُ مِنْ بَعَدِهِ عَسَبْعَةُ أَبْحُرِ مَّانَفِدَتَ كَلِمَتُ ٱللَّهِ إِنَّ ٱللَّهَ عَزِيزُ حَكِيمٌ ﴿

﴿ الله ما في السموات والأرض إن الله هو الغني الحميد﴾.

قوله عزّ وجلّ : ﴿ولو أنَّ ما في الأرض من شجرةٍ أقلامٌ ﴾ الآية. قال المفسرون: نزلت بمكة، قوله سبحانه وتعالى: ﴿ويسئلونك عن الروح ﴾ إلى قوله : ﴿وما أُوتيتم من العلم إلا قليلاً ﴾ (الإسراء \_ ٥٠)، فلما هاجر رسول الله عَيْلَة إلى المدينة أتاه أحبار اليهود فقالوا: يامحمد، بلغنا عنك أنك تقول : ﴿وما أُوتيتم من العلم إلا قليلاً وأفعنيتنا أم قومَك ؟ فقال عليه الصلاة والسلام: كُلاً قد عنيت، قالوا: ألست تتلو فيما جاءك أنا أُوتينا التوراة وفيها علم كل شيء ؟ فقال رسول الله عَيْلَة عَلَيْل وقد آتاكم الله ما إن عملتم به انتفعتم »، قالوا: يامحمد كيف تزعم هذا وأنت تقول : ﴿ومن يُؤتَ الحكمة فقد أُوتي خيراً كثيراً ﴾ (البقرة \_ ٢٦٩)، فكيف يجتمع هذا علم قليل وخير كثير ؟ فأنزل الله هذه الآية (١) .

قال قتادة: إن المشركين قالوا: إن القرآن وما يأتي به محمد يوشك أن ينفد فينقطع، فنزلت: 
ولو أنّ ما في الأرض من شجرة أقلام (٢)، أي: بريت أقلاماً، (والبحر يمده)، قرأ أبو عمرو ويعقوب: «والبحر» بالنصب عطفاً على «ما»، والباقون بالرفع على الاستئناف (يمده)، أي: يزيده، وينصب فيه (من بعده)، من خلفه، (سبعة أبحر ما تفدت كلمات الله)، وفي الآية اختصار تقديره: ولو أن ما في الأرض من شجرة أقلام والبحر يمده من بعده سبعة أبحر يكتب بها كلام الله ما نفدت كلمات الله .

﴿إِن الله عزيز حكيم﴾، وهذه الآية على قول عطاء بن يسار مدنية، وعلى قول غيره مكية، وقالوا: إنما أمر اليهود وفد قريش أن يسألوا رسول الله عَيْقِيَّةً ويقولوا له ذلك وهو بعدُ بمكة، والله أعلم.

<sup>(</sup>١) أخرجه الطبري: ٨١/٢١، وعزاه السيوطي في الدر المنثور: ٢٦/٦ه لابن إسحاق وابن أبي حاتم، والواحدي في أسباب النزول ص: ٤٠١ـــــ ٤٠١ إذ قال: (قال المفسرون: سألت اليهود رسول الله عليه عن الروح فأنزل الله بمكة هويسألونك عن الروح قل الروح من أمر ربي وما أُوتيتم من العلم إلا قليلاً، فلما هاجر رسول الله عليه إلى المدينة أتاه أحبار اليهود....).

<sup>(</sup>٢) أخرجه الطبري: ٨١/٢١، وعزاه السيوطي في الدر المنثور: ٥٢٨/٦ لعبد الرزاق وابن المنذر وابن أبي حاتم وأبي الشيخ في العظمة ولأبي نصر السجزي في الإبانة .

مَّاخَلَقُكُمُ وَلاَبِعَثُكُمُ إِلَّاكَنَهُ الْآكَنَهُ الْآكَ فَسِ وَحِدَةً إِنَّ اللَّهَ سَمِيعُ بَصِيرٌ فَ الْمَرَكُلُّ الْمَالَةَ يُولِجُ النَّهَ الرَفِ النَّهَ الرَفِ النَّهَ اللَّهَ عَلَيْ اللَّهُ اللِهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللللْهُ اللَّهُ اللللْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللْهُ اللَّهُ اللللْهُ اللَّهُ اللللْهُ الللللْهُ الللللْهُ اللللْهُ اللللْهُ اللللْهُ اللللْ

﴿ مَا خَلَقَكُمُ وَلَا بَعْثُكُمُ إِلَا كَنْفُسُ وَاحْدَةً ﴾، [يعني كخلق نفس واحدة] (١) وبعثها لا يتعذر عليه شيء، ﴿ إِنْ الله سميع بصير ﴾ .

﴿ أَلَمْ تَرَ أَنَّ الله يُولِجُ الليل في النهار ويُولِجُ النهار في الليل وسخّر الشمس والقمر كل يجري إلى أجل مسمى وأن الله بما تعملون خبير﴾ .

﴿ ذلك بأن الله هو الحق﴾، أي: ذلك الذي ذكرت لتعلموا أن الله هو الحق، ﴿ وأنَّ مَا يَدْعُونَ من دونه الباطل وأن الله هو العلي الكبير﴾ .

﴿ أَلَمْ ثَرَ أَنَّ الْفُلْكَ تَجْرِي فِي البحر بنعمة الله ﴾، يريد أن ذلك من نعمة الله عليكم، ﴿ ليريكم من آياته ﴾، عجائبه، ﴿ إِنَّ فِي ذلك لآيات لكل صبّار ﴾، على أمر الله / ﴿ شكور ﴾، لنعمه . ٧٣/ب

﴿ وَإِذَا غَشِيَهِم مُوجٌ كَالظُّلُلِ ﴾، قال مقاتل: كالجبال. وقال الكلبي: كالسحاب. والظل جمع الطلة شبه بها الموج في كثرتها وارتفاعها، وجعل الموج، وهو واحد، كالظلل وهي جمع، لأن الموج يأتي منه شيء بعد شيء، ﴿ دعوا الله مخلصين له الدين فلما نجاهم إلى البر فمنهم مُقْتَصِدٌ ﴾، أي: عدل موفٍ في البر بما عاهد الله عليه في البحر من التوحيد له، يعني: ثبت على إيمانه قبل.

<sup>(</sup>١) ما بين القوسين ساقط من (أ).

يَتَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ ٱتَّقُواْ رَبَّكُمْ وَاخْشَوْا بَوْمَالَا يَغْزِع وَالِدُّ عَن وَلَدِهِ وَلَا مَوْلُودُهُوَ مَكَانِعَن وَالِدِهِ وَشَيْئًا إِنَّ وَعَدَ ٱللَّهِ حَق فَلْ اللَّهِ عَنْ فَالْا تَغُرَّنَ كُمُ ٱلْحَيَوةُ ٱلدُّنيا وَلَا يَغُرَّنَ كُمُ اللَّهِ الْغَرُورُ عَنَى إِنَّا اللَّهِ عِندَهُ وَعِلْمُ ٱلسَّاعَةِ وَيُنَزِّكُ ٱلْغَيْتُ وَلَا يَغُرَّنَ كُمُ اللَّهُ الْغَيْتُ وَلَا يَغُرُمُ اللَّهُ الْغَيْتُ اللَّهُ الْغَيْرِي نَفْسُ مَّاذَا تَحْسِبُ غَدًا وَمَا تَدُرِي نَفْسُ بِأَي وَيَعْلَمُ مَا فَا تَدْرِي نَفْسُ بِأَي وَيَعْلَمُ مَا وَاللَّهُ عَلِيهُ خَبِيرًا عَنَى اللَّهُ عَلِيهُ خَبِيرًا عَنْ اللَّهُ عَلِيهُ خَبِيرًا عَنْ اللَّهُ عَلِيهُ خَبِيرًا عَنْ اللَّهُ عَلِيهُ خَبِيرًا عَنْ اللَّهُ عَلِيهُ وَمِنْ اللَّهُ عَلِيهُ خَبِيرًا عَنْ اللَّهُ عَلِيهُ خَبِيرًا عَنْ اللَّهُ عَلِيهُ عَلِيهُ خَبِيرًا عَنْ اللَّهُ عَلِيهُ عَلِيهُ خَبِيرًا عَنْ اللَّهُ عَلِيهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلِيهُ خَبِيرًا عَنْ اللَّهُ عَلِيهُ اللَّهُ عَلِيهُ خَبِيرًا عَنْ اللَّهُ عَلِيهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلِيهُ عَلَيْهُ عَلِيهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلِيهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ وَمِنْ اللَّهُ عَلِيهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلِيهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلِيهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلِيهُ عَلَيْهُ عَلِيهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلِيهُ عَلَيْهُ عَلِيهُ عَلَيْهُ عَلِي عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عِلْمَا عَلَيْهُ عَلِيهُ عَلَيْهُ عِلَا عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلِي عَلَيْهُ عَلَا عَلَا ع

نزلت في عكرمة بن أبي جهل هرب عام الفتح إلى البحر فجاءهم ريح عاصف، فقال عكرمة: لئن أنجاني الله من هذا لأرجعن إلى محمد عليه ولأضعن يدي في يده، فسكنت الريح، فرجع عكرمة إلى مكة فأسلم وحسن إسلامه (١).

وقال مجاهد: فمنهم مقتصد في القول مضمر للكفر. وقال الكلبي: مقتصد في القول، أي: من الكفار، لأن بعضهم كان أشد قولاً وأغلى في الافتراء من بعض، ﴿وَمَا يَجَحَد بآياتنا إلا كُلُ خَتَارٍ كَفُورٍ﴾، والختر أسوأ الغدر .

﴿ يَا أَيُّهَا النَّاسُ اتَّقُوا رَبَكُمُ وَاحْشُوا يُوماً لَا يَجْزِي ﴾، لا يقضي ولا يغني، ﴿ وَاللَّهُ عَنْ ولده وَلا مُولُودُ هُو جَازٍ ﴾، مُغْن، ﴿ عَنْ والده شيئاً ﴾، قال ابن عباس: كل امرىء يهمه نفسه، ﴿ إِنَّ وَعْدَ اللهُ حَقَّ فَلا تَعْرِنْكُمُ الْحِياةُ الدنيا ولا يغرنكم بالله الغرور ﴾، يعني الشيطان. قال سعيد بن جبير: هو أن يعمل المعصية ويتمنى المغفرة .

﴿ إِنْ الله عنده علم الساعة ﴾، الآية نزلت في الوارث (٢) بن عمرو، بن حارثة، بن محارب، ابن حفصة، من أهل البادية أتى النبي عَلِيلِةً فسأله عن الساعة ووقتها وقال: إن أرضنا أجدبت فمتى

<sup>(</sup>۱) قال ابن حجر في الإصابة: ٩٠٥٥-٩٥٥ (وقد أخرج قصة بجيئه موصولة الدارقطني، والحاكم؛ وابن مردويه، من طريق أسباط بن نصر، عن السدي، عن مصعب بن سعد، عن أبيه، قال: لما كان يوم فتح مكة أمَّن رسول الله على الناس إلا أربعة نفر وامرأتين، فذكر الحديث، وفيه: وأما عكرمة فركب البحر فأصابهم عاصف، فقال أصحاب السفينة: أخلصوا، فإن آلهتكم لا تغني عنكم هاهنا شيئاً. فقال عكرمة: والله لئن لم ينجني في البحر إلا الإخلاص لا ينجني في البر غيره، اللهم إن لك على عهداً إن عافيتني مما أنا فيه أن آتي محمداً حتى أضع يدي في يده، فلا أجدنه إلا عفواً كريماً. فقال: فجاء فسلم.

 <sup>(</sup>٢) في المخطوطتين (الوارث بن عمرو)، وفي الدر المنثور: ٥٣٠/٦ (الوارث من بني مازن بن حفصة)، وفي البحر المحيط: ١٩٤/٧ (الحارث بن عمرو بن حارثة بن محارب)، وفي تفسير القرطبي:
 ٨٣/١٤ عن مقاتل (الوارث بن عمرو بن حارثة).

ينزل الغيث؟ وتركتُ امرأتي حبلى، فمتى تلد؟ وقد علمتُ أين ولدتُ فبأي أرض أموت؟ فأنزل الله هذه الآية (٢): ﴿إِنَّ اللهُ عنده علم الساعة وينزل الغيث ويعلم ما في الأرحام وما تدري نفس ماذا تكسب غداً وما تدري نفس بأي أرض تموت ﴾.

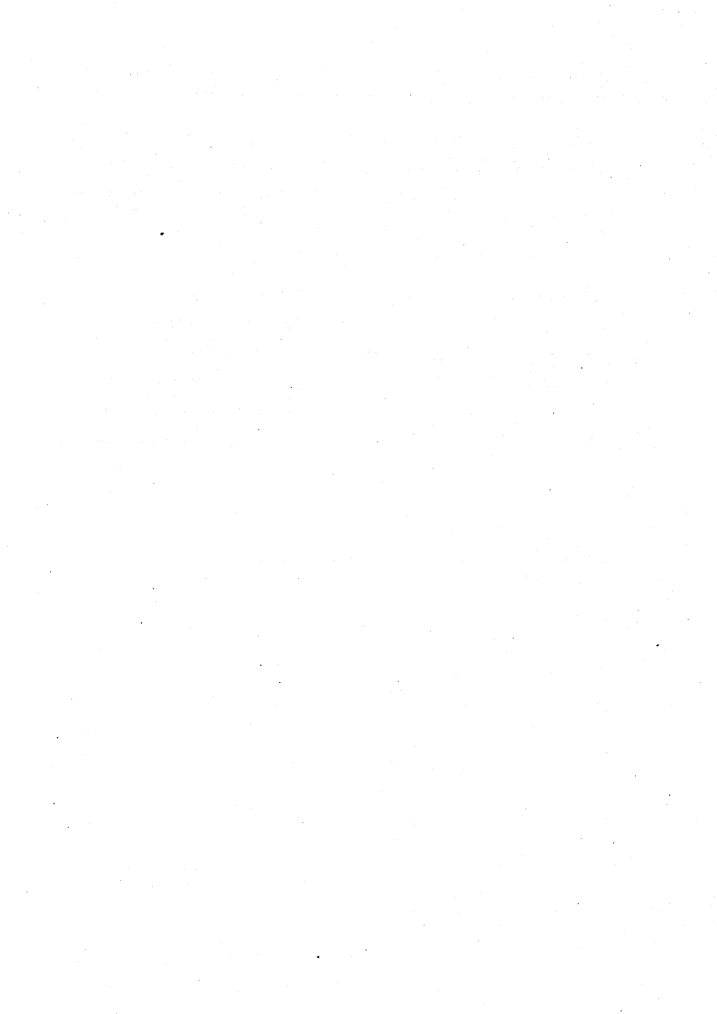
وقرأ أُبيّ بن كعب : «بآية أرض»، والمشهور: «بأيّ أرض» لأن الأرض ليس فيها من علامات التأنيث شيء .

وقيل: أراد بالأرض المكان: أخبرنا عبد الواحد المليحي، أخبرنا أحمد بن عبدالله النعيمي، أخبرنا محمد بن يوسف، أخبرنا محمد بن إسماعيل، أخبرنا عبدالعزيز بن عبدالله، أخبرنا إبراهيم بن ساعدة عن ابن شهاب، عن سالم بن عبدالله، عن أبيه أن رسول الله عليه قال: «مفاتيح الغيب خمس: إن الله عنده علم الساعة، وينزل الغيث، ويعلم ما في الأرحام، وما تدري نفس ماذا تكسب غداً، وما تدري نفس بأي أرض تموت»(٢).

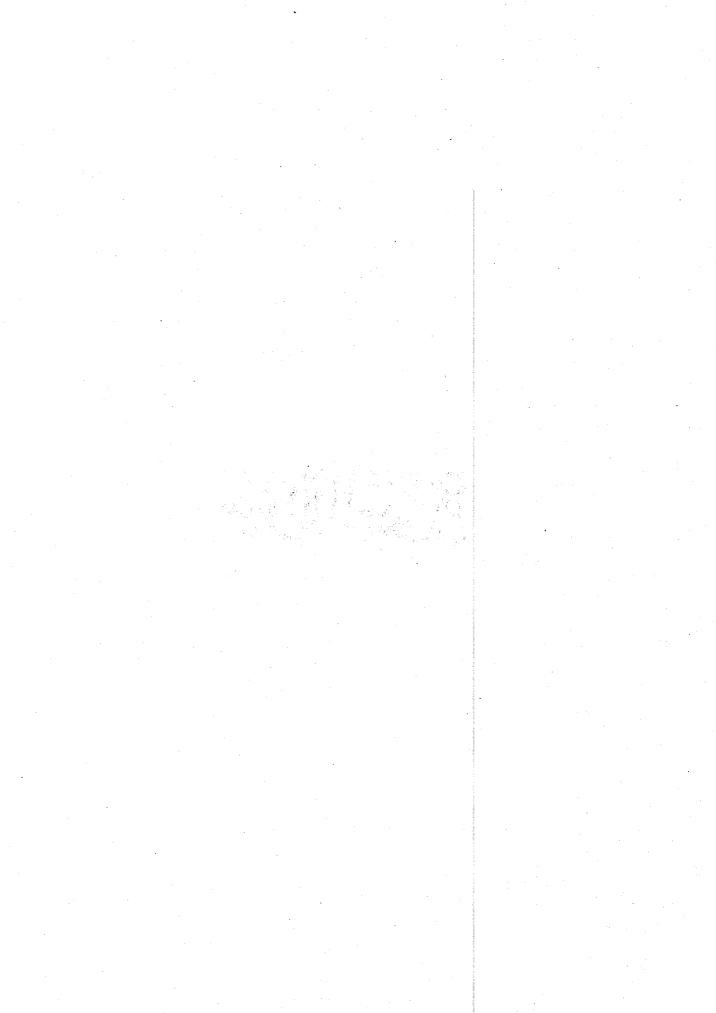
﴿إِنَّ اللهُ عليم خبيرٍ ﴾ .

<sup>(</sup>١) الواحدي في أسباب النزول ص ٤٠٢.

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري: في الاستسقاء، باب: لا يدري متى يحيء المطر إلا الله: ٢٤/٢، والمصنف في شرح السنة: ٤٢٢/٤.



سيوروالسيخارع





مكية <sup>(۱)</sup>، قال عطاء: إلا ثلاث آيات من قوله : «أفمن كان مؤمناً» [إلى آخر ثلاث آيات<sup>(۲)</sup>]<sup>(۳)</sup> .

الْمَ ﴿ ثَنْ نِلُ ٱلْكِنْبِ لَارْبَ فِيهِ مِن رَّبِ ٱلْمَلَمِينَ ﴿ أَمْ يَقُولُونَ ٱفْتَرَنَهُ بَلَهُ وَالْمَوَ الْمَوْ الْمَا الْمَوْ الْمَا الْمِا الْمَا الْمَا الْمَا الْمَا الْمَا الْمَا الْمَا الْمُوا الْمَا الْمِا الْمُلْمِ الْمَا الْمَا الْمَا الْمَا الْمَا الْمَا الْمَا الْمُلْمَا الْمَا الْمَا الْمَا الْمَا الْمَا الْمَا الْمَا الْمَا الْمَا الْمِا الْمَا الْمَا الْمِلْمِ الْمَا الْمِلْمَا الْمَا الْمَا الْمُلْمِ الْمُلْمِ الْمَا الْمَا الْمُلْمِ الْمَا الْمَا الْمَا الْمِلْمِ الْمَا الْمُلْمِ الْمُلْمِ الْمُلْمِ الْمَا الْمَا الْمَا الْمُلْمِ الْمُلْمِ الْمُلْمِ الْمُلْمُ الْمُلْمِ الْمُلْمِ الْمِلْمُ الْمُلْمِ الْمُلْمِ الْمُلْمُ الْمُلْمُ الْمُلْمُ الْمُلْمِ الْمُلْمُ الْمُلْمُ

﴿ الْمَ تنزيل الكتاب لا ريب فيه من رب العالمين ، قال مقاتل: لا شك فيه أنه تنزيل من رب العالمين .

﴿الله الذي خلق السموات والأرضَ وما بينهما في ستة أيام ثم استوى على العرش مالكم

<sup>(</sup>١) عزاه السيوطي في الدر المنثور: ٣٤/٦ لابن الضريس وابن مردويه والبيهقي في الدلائل عن ابن عباس رضي الله عنهما قال: نزلت (ألم) السجدة بمكة .

<sup>(</sup>٢) أخرجه النحاس في معاني القرآن الكريم عن ابن عباس: ص ٢٩٧.

<sup>(</sup>٣) ما بين القوسين ساقط من (أ).

<sup>(</sup>٤) أخرجه الطبري: ٩٠/٢١ .

<sup>(</sup>٥) انظر: البحر المحيط: ١٩٧/٧.

# مَالَكُم مِّن دُونِهِ مِن وَلِي وَلَا شَفِيعٍ أَفَلَا نَتَذَكَّرُونَ ﴿ يُدَبِّرُ ٱلْأَمْرَمِنَ ٱلسَّمَآءِ إِلَى الْأَرْضِ ثُمَّ يَعْرُجُ إِلَيْهِ فِي يَوْمِ كَانَ مِقْدَارُهُ وَٱلْفَ سَنَةِ مِّمَّا تَعُدُّونَ ﴾ الْأَرْضِ ثُمَّ يَعْرُجُ إِلَيْهِ فِي يَوْمِ كَانَ مِقْدَارُهُ وَٱلْفَ سَنَةِ مِّمَّا تَعُدُّونَ ﴾

من دونه من ولي ولا شفيع أفلا تتذكرون﴾ .

ويدبر الأمرك، أي: يحكم الأمر وينزل القضاء والقدر، ومن السماء إلى الأرض، وقيل: ينزل الوحي مع جبريل من السماء إلى الأرض، وثم يعرجك، يصعد، وإليه ، جبريل بالأمر، وفي يوم كان مقداره ألف سنة مما تعدونك، أي: في يوم واحد من أيام الدنيا وقدر مسيرة ألف سنة، خمسمائة نزوله، وخمسمائة صعوده، لأن ما بين السماء والأرض خمسمائة عام، يقول: لو سار فيه أحد من بني آدم لم يقطعه إلا في ألف سنة، والملائكة يقطعونه في يوم واحد، هذا في وصف عروج الملك من الأرض إلى السماء، وأما قوله: «تعرج الملائكة والروح إليه في يوم كان مقداره خمسين ألف سنة» (المعارج – ٤)، أراد مدة المسافة بين الأرض إلى سدرة المنتهى التي هي مقام جبريل، ألف سنة في يوم واحد من أبام الدنيا. هذا كله معنى قول مجاهد والضحاك(١)، وقوله: «إليه» أي: إلى الله. وقيل: على هذا التأويل، أي: إلى مكان الملك الذي أمره الله عز وجل أن يعرج إليه .

وقال بعضهم: ألف سنة [وخمسون ألف] (٢) سنة كلها في القيامة، يكون على بعضهم أطول وعلى بعضهم أطول وعلى بعضهم أقصر، معناه: يدبر الأمر من السماء إلى الأرض مدة أيام الدنيا، ثم يعرج أي: يرجع الأمر والتدبير إليه بعد فناء الدنيا، وانقطاع أمر الأمراء وحكم الحكام في يوم كان مقداره ألف سنة، وهو يوم القيامة، وأما قوله: «خمسين ألف سنة» فإنه أراد على الكافر يجعل الله ذلك اليوم عليه مقدار خمسين ألف سنة، وعلى المؤمن دون ذلك حتى جاء في الحديث: «أنه يكون على المؤمن كقدر صلاة مكتوبة صلاها في الدنيا» (٣).

وقال إبراهيم التيمي: لا يكون على المؤمن إلا كما بين الظهر والعصر (٤).

<sup>(</sup>١) انظر: الطبري: ٩١/٢١ .

<sup>(</sup>٢) ساقط من ( أ ) .

<sup>(</sup>٣) أخرج الإمام أحمد: ٧٥/٣ عن أبي سعيد الخدري: ووالذي نفسي بيده إنه ليخفف على المؤمن حتى يكون أخف عليه من صلاة مكتوبة يصليها في الدنيا، وبهذا النص أخرجه المصنف في شرح السنة: ١٢٩/١٥ وقال الشيخ الأرناؤوط وفيه ابن لهيمة سيء الحفظ، ودراج أبو السمح في حديثه عن أبي الهيثم ضعيف، وحسنه الهيثمي في مجمع الزوائد: ٣٣٧/١٠ على ضعف في راويه .

<sup>(</sup>٤) أورده الحاكم: ٨٤/١ بلفظ: (يوم القيامة على المؤمنين كقدر ما بين الظهر والعصر).

ذَلِكَ عَلِمُ ٱلْغَيْبِ وَٱلشَّهَا وَ ٱلْعَزِيزُ ٱلرَّحِيمُ ﴿ ٱلَّذِى ٓ أَخْسَنَ كُلَّ شَيْءٍ خَلَقَهُ وَ وَبَدَأَ خَلْقَ ٱلْإِنسَنِ مِن طِينٍ ﴿ ثُمَّ جَعَلَ لَسَلَهُ مِن سُلَالَةٍ مِن مَّآءٍ مَهِ يَنِ ﴿ ثُمَّ مَعَ لَا خَلْقَ ٱلْإِنسَنِ مِن طِينٍ ﴿ ثُمَّ مَعَ لَا السَّمْعَ وَٱلْأَبْصَلَ وَٱلْأَفْتِدَةً قَلِيلًا سَوَّنَهُ وَنِفَخَ فِيهِ مِن رُّوحِهِ قَ وَجَعَلَ لَكُمُ ٱلسَّمْعَ وَٱلْأَبْصَلَ وَٱلْأَفْتِدَةً قَلِيلًا سَوَّنَهُ وَنِفَخَ فِيهِ مِن رُّوحِهِ قَ وَجَعَلَ لَكُمُ ٱلسَّمْعَ وَٱلْأَبْصَلَ وَٱلْأَفْتِدَةً قَلِيلًا مَا السَّمْعَ وَٱلْأَبْصَلَ وَٱلْأَفْتِدَةً قَلِيلًا مَا السَّمْعَ وَٱلْأَبْصَلَ وَالْأَفْتِدَةً قَلِيلًا مَا السَّمْعَ وَالْأَبْصَلَ وَالْأَقْفِي خَلُقٍ جَدِيدٍ مِن رُوحِهِ وَقَالُوا أَعَ ذَاضَلَلْنَا فِي ٱلْأَرْضِ أَعِنّا لَفِي خَلْقِ جَدِيدٍ مِن رُوعِهِ إِلْقَاءِ وَقَالُوا أَعَ ذَاضَلَلْنَا فِي ٱلْأَرْضِ آءِ قَالُوا أَعْ وَقَالُوا أَعْ ذَاضَلَلْنَا فِي ٱلْأَرْضِ آءِ قَالُولُ الْعَامِدِيدِ مِن رُعِي وَقَالُوا أَعْ ذَاضَلَلْنَا فِي ٱلْأَرْضِ آءِ قَالُولُ عَلَيْهُ مَا لِللَّهُ مَا لِللَّهُ مَا لَا لَعِي خَلْقِ جَدِيدٍ مِن رُقِعِكُمُ لَكُنْ وَلَا لَهُ الْعَلَالَةُ الْعَلَيْدِ مِن اللَّهُ عَلَيْ فَا لَا لَا عَلَيْهُ مِلْكُلُولُ اللَّهُ مِن اللَّهُ عَلَيْهُ مَا لَا عَلَيْ الْعَلَيْ مَا لَا عَلَيْ فَا لَا عَلَيْ مَا لَعَلَا عَلَيْمِ مُن وَلَا لَوْلَ الْعَلَا عَلَيْهُ مَا لَعَلَالِهُ اللَّهُ عَلَيْهُ وَالْعَلَالَ عَلَيْمَ مَا لَا عَلَيْمَ مُولِلْ الْعَلَامُ الْعَلَامُ الْعَلَامُ الْعَلَيْمِ الْعَلَامِ الْعَلَامُ الْعَلَامُ السَاعِقَ عَلَيْكُمُ وَاللَّهُ الْعَلَيْمِ الْعَلَيْمُ الْعَلَامُ الْعَلَامُ اللَّهُ الْعَلَيْمِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْعَلَامُ اللَّهُ الْعَلَيْمُ اللَّهُ الْعَلَامُ اللَّهُ اللَّهُ الْعَلَامُ الْعَلَمُ اللَّهُ الْعَلَامُ اللَّهُ الْعَلَامُ اللَّهُ اللَّهُ الْعَلَقِ الْعَلَامُ الْعَلَمُ اللَّهُ الْعَلَامُ اللَّهُ الْعَلَامُ اللَّهُ الْعَلَامُ اللَّهُ الْعَلَامُ اللَّهُ الْعَلَامُ اللّهُ الْعَلَامُ اللّهُ الْعَلَامُ اللّهُ الْعَلَامُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّه

ويجوز أن يكون هذا إخباراً عن شدته وهوله ومشقته. وقال ابن أبي مليكة: دخلت أنا وعبدالله ابن فيروز مولى عثمان بن عفان على ابن عباس فسأله ابن فيروز عن هذه الآية وعن قوله خمسين ألف سنة؟ فقال له ابن عباس: أيام سماها الله لا أدري ما هي وأكره أن أقول في كتاب الله مالا أعلم(١).

﴿ ذلك عالم الغيب والشهادة ﴾، يعني: ذلك الذي صنع ما ذكره من خلق السموات والأرض / عالم مَا غاب عن الخلق وما حضر، ﴿ العزيز الرحيم ﴾ .

والذي أحسن كل شيء خلقه ، قرأ نافع وأهل الكوفة: وخلقه بفتح اللام على الفعل وقرأ الآخرون بسكونها، أي: أحسنَ خلْق كل شيء، قال ابن عباس: أتقنه وأحكمه. قال قتادة: حسنّه. وقال مقاتل : علم كيف يخلق كل شيء، من قولك: فلان يحسن كذا إذا كان يعلمه. وقيل: خلق كل حيوان على صورته لم يخلق البعض على صورة البعض، فكل حيوان كامل في خلقه حسن، وكل عضو من أعضائه مقدر بما يصلح به معاشه . (وبدأ خلق الإنسان من طين ، يعني آدم .

وثم جعل نسله )، يعني ذريته، ومن سلالة )، نطفة، سميت سلالة لأنها تسل من الإنسان ومن ماء مهين ، أي: ضعيف وهو نطفة الرجل .

وثم سوّاه ﴾، ثم سوى خلقه، ﴿ونفخ فيه من روحه ﴾، ثم عاد إلى ذريته، فقال: ﴿وجعل لكم ﴾، بعد أن كنتم نطفاً، ﴿السمعَ والأبصارَ والأفتدة قليلاً مّا تشكرون ﴾، يعني: لا تشكرون ربَّ هذه النعم فتوحّدونه .

﴿وقالوا﴾، يعني منكري البعث، ﴿أَثَذَا صْلَلْنَا﴾، هلكنا، ﴿في الأرضِ﴾، وصرنا تراباً، وأصله

<sup>(</sup>١) عزاه السيوطي في الدر المنثور: ٥٣٧/٦-٥٣٧ لعبدالرزاق وسعيد بن منصور وابن المنذر وابن أبي حاتم وابن الأنباري في المصاحف والحاكم وصححه عن عبدالله بن أبي مليكة .

ا فَالْ يَنُوفَا كُمْ مَّلُكُ ٱلْمَوْتِ ٱلَّذِى وُكِّلَ بِكُمْ ثُمَّ إِلَى رَبِّكُمْ تُرْجَعُونَ فَ وَلَوْتَرَى اللهِ فَلْ يَكُمْ تُرْجَعُونَ فَ وَلَوْتَرَى اللهِ فَاللهِ مَعْدَا فَاللهِ عَنَا فَاللهِ عَنَا اللهِ عَنَا اللهُ وَمُونِ فَا وَسَمِعْنَا فَاللهِ عَنَا اللهُ وَاللهُ عَنَا فَاللهِ عَنَا اللهُ وَاللهُ عَنَا فَاللهِ عَنَا اللهُ وَقِنُونَ عَنَا اللهُ وَقِنُونَ عَنَا اللهُ وَقَنُونَ عَنَا اللهُ وَقِنُونَ عَنَا اللهُ وَقِنُونَ عَنَا اللهُ وَقِنُونَ عَنَا اللهُ وَقِنُونَ عَنَا اللهُ وَقَنُونَ عَنَا اللهُ وَقِنُونَ عَنَا اللهُ وَقِنُونَ عَنَا اللهُ وَقِنُونَ عَنَا اللهُ وَقَنُونَ عَلَى اللهُ وَقَنُونَ عَلَى اللهُ اللهُ وَقِنُونَ عَنَا اللهُ وَاللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ وَاللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ وَاللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ ا

من قولهم: ضلَّ الماء في اللبن إذا ذهب، ﴿أَنَنَا لَفِي خَلَق جَدِيدِ﴾، استفهام إنكار. قال الله عزِّ وجلّ : ﴿بِل هم بلقاء ربهم كافرون﴾، أي: بالبعث بعد الموت .

وقل يتوفاكه، يقبض أرواحكم، ومَلَك الموت الذي وُكُل بكم، أي: وكل بقبض أرواحكم وهو عزرائيل، والتوفي استيفاء العدد، معناه أنه يقبض أرواحهم حتى لا يبقى أحد من العدد الذي كتب عليه الموت. وروي أن ملك الموت جعلت له الدنيا مثل راحة اليد يأخذ منها صاحبها ما أحب من غير مشقة، فهو يقبض أنفس الخلق في مشارق الأرض ومغاربها، وله أعوان من ملائكة الرحمة وملائكة العذاب(1).

وقال ابن عباس: إن خطوة ملك الموت ما بين المشرق والمغرب(٢).

وقال مجاهد: جعلت له الأرض مثل طست يتناول منها حيث يشاء<sup>(٣)</sup> .

وفي بعض الأخبار: أن ملك الموت على معراج بين السماء والأرض فينزع أعوائه روح الإنسان فإذا بلغ ثغره نحره قبضه ملك الموت .

وروى خالد بن معدان عن معاذ بن جبل قال: إن لملك الموت حربة تبلغ ما بين المشرق والمغرب، وهو يتصفح وجوه الناس، فما من أهل بيت إلا وملك الموت يتصفحهم في كل يوم مرتين، فإذا رأى إنساناً قد انقضى أجله ضرب رأسه بتلك الحربة، وقال: الآن يزار بك عسكر الأموات .

قوله : ﴿ثُم إِلَى رِبِكُم ترجعون﴾، أي: تصيرون إليه أحياءً فيجزيكم بأعمالكم .

﴿ وَلُو تَرَى إِذِ الْجُرَمُونَ ﴾، المشركون، ﴿ نَاكَسُوا رؤوسهم ﴾، مطأطؤ رؤوسهم، ﴿عند ربهم ﴾، حياءً وندماً، ﴿ ربنا ﴾، أي: يقولون ربنا، ﴿ أَبصَرْنا ﴾، ما كنا به مكذبين، ﴿ وسمعنا ﴾، منك تصديق ما أتتنا به رسلك. وقيل: أبصرنا معاصينا وسمعنا ما قيل فينا، ﴿ فارجعنا ﴾ فآرددنا إلى الدنيا، ﴿ نعمل صالحاً إنا موقنون ﴾، وجواب لو مضمر مجازه لرأيت العجب.

<sup>(</sup>١) انظر: الطبري: ٢١/٢١ .

<sup>(</sup>٢) عزاه السيوطي في الدر المنثور: ٥٤٣/٦ لأبي الشيخ عن ابن عباس موقوفاً .

٣) أخرجه الطبري: ٩٨-٩٧/٢١ .

وَلُوشِئْنَا لَا نَيْنَا كُلَّ نَفْسِ هُدَهِ اوَلَكِنْ حَقَّ الْقَوْلُ مِنِي لاَ مُلاَنَّ جَهَنَّمُ مِنَ الْجِنَّةِ وَالنَّاسِ أَجْمَعِينَ إِنَّ فَذُوقُوا بِمَانَسِيتُمْ لِقَاءَيُومِ كُمُ هَاذَ آإِنَّا نَسِينَكُمْ وَذُوقُواْ عَذَابَ الْخُلْدِ بِمَا كُنتُمْ تَعْمَلُونَ فَيْ إِنَّمَا يُوقِمِنُ بِعَايَنِنَا اللَّذِينَ إِذَا ذُكِرُواْ جَاخَرُ والسُجِّدُ اوسَبَّحُواْ بِحَمْدِرَتِ فِي مَهُمْ لَا يَسْتَكُيرُونَ اللَّيْ فَانَتُ مَا فَي جُنُوبُهُمْ عَنِ الْمَضَاجِعِ يَدْعُونَ رَبِّهُمْ خَوْفًا وَطَمَعًا وَمِمَّا رَزَقْنَا هُمْ يُنْفِقُونَ اللَّيْ

﴿ وَلُو شَنَا لَآتِينَا كُلُ نَفْسُ هَدَاهَا ﴾ ، رشدها وتوفيقها للإيمان، ﴿ وَلَكُنْ حَقَّ ﴾ ، وجب، ﴿ القولُ مني لأملأن جهنّم منك و بمن تبعك مني لأملأن جهنّم منك و بمن تبعك منهم أجمعين » (ص = ٥٠) .

ثم يقال لأهل النار \_ وقال مقاتل: إذا دخلوا النار قالت لهم الخزنة \_ :

﴿ فَذُوقُوا بِمَا نَسِيمَ لَقَاءَ يُومِكُم هَذَا ﴾، أي: تركتم الإيمان به في الدنيا، ﴿ إِنَا نَسِينا كُهُ، تركناكم، وَفُووُووُ عَذَابَ الخُلْدِ بِمَا كُنتُم تَعْمَلُونَ ﴾، من الكفر والتكذيب.

قوله عزّ و جلّ : ﴿إِنَّمَا يُؤَمِن بِآيَاتِنَا الذِّينَ إِذَا ذُكِّرُوا بَهَا ﴾، وعظوا بها، ﴿حَرُّوا سُجُّداً ﴾، سقطوا على و جوههم ساجدين، ﴿وسبحوا بحمد ربهم ﴾، قيل: صلّوا بأمر ربهم. وقيل: قالوا سبحان الله وبحمده، ﴿وهم لا يستكبرون ﴾، عن الإيمان والسجود له .

وتتجافى، ترتفع وتنبو، ﴿جنوبهم عن المضاجع﴾، جمع مضجع، وهو الموضع الذي يضطجع عليه، يعني الفرش، وهم المتهجدون بالليل، الذين يقومون للصلاة .

واختلفوا في المراد بهذه الآية؛ قال أنس: نزلت فينا معشر الأنصار، كنّا نصلي المغرب فلا نرجع إلى رحالنا حتى نصلي العشاء مع النبي عَلِيْكُمْ (١).

وعن أنس أيضاً قال : نزلت في أناس من أصحاب النبي عَيِّلِيَّ كانوا يصلون من صلاة المغرب إلى صلاة العشاء (٢٠)، وهو قول أبي حازم ومحمد بن المنكدر، وقالا: هي صلاة الأوابين (٣).

وروي عن ابن عباس رضي الله عنه قال: إن الملائكة لتحف بالذين يصلون بين المغرب والعشاء، وهي صلاة الأوابين .

<sup>(</sup>١) عزاه السيوطي في الدر المنثور: ٥٤٦/٦ لابن مردويه، وذكره الواحدي في أسباب النزول ص ٤٠٤

<sup>(</sup>٢) أحرجه الطبري: ٢١/١٠٠، وانظر: الدر المنثور: ٥٤٦/٦.

<sup>(</sup>٣) أخرجه البيهقي: ٩/٣، وقد عزاه السيوطي في الدر المنثور: ٥٤٦/٦ أيضاً لمحمد بن نصر .

وقال عطاء: هم الذين لا ينامون حتى يصلوا العشاء الآخرة.

وعن أبي الدرداء، وأبي ذر، وعبادة بن الصامت رضى الله عنهم: هم الذين يصلون العشاء الآخرة والفجر في جماعة .

وروينا أن النبي عَلِيلًا قال : (من صلى العشاء في جماعة كان كقيام نصف ليلة، [ومن صلى الفجر في جماعة كان كقيام ليلة) (١) الفجر

أخبرنا أبو الحسن السرخسي، أخبرنا زاهر بن أحمد، أخبرنا أبو إسحاق الهاشمي، أخبرنا أبو مصعب، عن مالك، عن سمى مولى أبي بكر بن عبدالرحمن، عن أبي صالح السمان، عن أبي هريرة رضي الله عنه عن رسول الله عَلَيْكِ قال: (لو يعلم الناس ما في النداء والصف الأول ثم لم يجدوا إلاَّ أن يستهمُوا عليه لاستهموا، ولو يعلمون ما في التهجير لاستبقوا إليه، ولو يعلمون ما في العتمة والصبح لأتوهما ولو حيواً  $(^{\circ})$ .

وأشهر الأقاويل أن المراد منه: صلاة الليل، وهو قول الحسن، ومجاهد، ومالك، والأوزاعي

أخبرنا أحمد بن عبدالله الصالحي، أخبرنا أبو الحسن على بن محمد بن عبدالله بن بشران، أخبرنا أبو على إسماعيل بن محمد الصفار، أخبرنا أحمد بن منصور الرمادي، أخبرنا عبد الرزاق، أخبرنا معمر عن عاصم بن أبي النجود، عن أبي وائل، عن معاذ بن جبل قال : كنت مع النبي عَلَيْكُ في سفرنا فأصبحت يوماً قريباً منه وهو يسير فقلت: يارسول الله أخبرني بعمل يُدخلني الجنة ويُباعدني من النار، قال: وقد سألت عن أمر عظيم، وإنه ليسير على من يسَّره الله عليه، تعبدُ الله ولا تشرك به شيئاً، وتقيمُ الصلاةَ، وتُؤتي الزكاة، وتصومُ رمضانَ، وتحجُ البيتَ،، ثم قال : وألا أدلُّك على أبواب الخير: الصوم جنة، والصدقة تطفىء الخطيئة، وصلاة الرجل في جوف الليل، ثم قرأ: (تتجافى ٧٤/ب / جنوبهم عن المضاجع، حتى بلغ «جزاء بما كانوا يعملون»، ثم قال ألا أخبرك برأس الأمر وعموده وذروة سنامه؟ قلت: بلي يارسول الله، قال: ﴿ رأس الأمر الإسلام، وعموده الصلاة، وذروة سنامه الجهاد. ثم قال: ألا أخبرك بملاك ذلك كله؟ قلت: بلي يانبي الله، قال: فأخذ بلسانه فقال: اكفف عليك هذا، فقلت: يانبي الله وإنّا لمُؤاخذون بما نتكلم به؟ قال: ثكلتك أمك يامعاذ وهل يُكبُّ

ما بين القوسين ساقط من (أ).

أخرجه مسلم في المساجد، باب: فصل صلاة العشاء والصبح في جماعة برقم: (٦٥٦) ٤٥٤/١، والمصنف في شرح السنة:

أخرجه البخاري في الجماعة، باب: فضل التهجير إلى الظهر: ١٣٩/٢، ومسلم في الصلاة، باب: تسوية الصفوف وإقامتها برقم: (٤٣٧) ٢/٥٢، والمصنف في شرح السنة: ٢٣٠/٢ .

الناسَ في النار على وجوههم، أو قال على مناخرهم، إلا حصائد ألسنتهم، (١).

حدثنا أبو الفضل زياد بن محمد بن زياد الحنفي، أخبرنا أبو محمد عبدالرحمن بن أحمد المخلدي، أخبرنا محمد بن أحمد بن عبدالله بن صالح، أخبرنا محمد بن زنجويه، أخبرنا أبو عبدالله بن صالح، حدثني ربيعة بن يزيد، عن أبي إدريس الخولاني، عن أبي أمامة الباهلي عن رسول الله عيله قال : «عليكم بقيام الليل فإنه دأب الصالحين قبلكم، وقربة لكم إلى ربكم، ومكفرة للسيئات، ومنهاة عن الإثم»(٢).

أخبرنا عبدالواحد المليحي، أخبرنا أبو منصور محمد بن محمد بن سمعان، حدثنا أبو جعفر محمد ابن أحمد بن عبدالجبار الرياني، أخبرنا حميد بن زنجويه، أخبرنا روح بن أسلم، أخبرنا حماد بن سلمة، أخبرنا عطاء بن السائب، عن مرة الهمداني، عن ابن مسعود قال: قال رسول الله عليه على أخبرنا من رجلين: رجل ثار عن وطائه ولحافه من بين حبه وأهله إلى صلاته»، فيقول الله لملائكته: انظروا إلى عبدي ثار عن فراشه ووطائه من بين حبه وأهله إلى صلاته رغبة فيما عندي وشفقاً مما عندي، ورجل غزا في سبيل الله فانهزم معه أصحابه، فعلم ما عليه في الإنهزام وما له في الرجوع، فرجع فقاتل حتى أهريق دمه، [فيقول الله لملائكته: «انظروا إلى عبدي رجع رغبة فيما عندي وشفقاً عندي حتى أهريق دمه» [فيقول الله لملائكته: «انظروا إلى عبدي رجع رغبة فيما عندي وشفقاً عندي حتى أهريق دمه» [فيقول الله لملائكته: «انظروا إلى عبدي رجع رغبة فيما عندي وشفقاً

<sup>(</sup>۱) أخرجه الترمذي في الإيمان، باب ما جاء في حرمة الصلاة: ٣٦٥-٣٦٥ وقال: (هذا حديث حسن صحيح)، والنسائي في التفسير: ١٦٥١-١٥٨، وابن ماجه في الفتن، باب: كف اللسان في الفتنة برقم: (٣٩٧٣)، وعبدالرزاق في المصنف: ١٩٤/١١ وعبد بن حميد في المنتخب من المسند برقم: (١١٢) ص ٢٨-٣٩، ومحمد بن نصر المروزي في تعظيم قدر الصلاة: ٢٠٠١، وأخرجه الحاكم مطولاً: ٤١٣/٤ ١٣٥٤ وصححه على شرط الشيخين ووافقه الذهبي.

قال ابن رجب: وله طرق عن معاذ كلها ضعيفة ص (٢٥٥) لكن الحديث بمجموع طرقه ورواياته يرتقي إلى درجة الصحيح، انظر سلسلة الأحاديث الصحيحة للشيخ الألباني: ٣/١٥/٠.

<sup>(</sup>٢) أخرجه الترمذي في الدعوات، باب: في دعاء النبي على الله (٥٣٦/٥) والبيهةي في السنن: ٢/١٠٥، والحاكم: ٣٠٨/١ وصححه على شرط البخاري، ووافقه الذهبي، والمصنف في شرح السنة: ٣٤/٤. قال الهيشمي في مجمع الزوائد: ٢/٧٥: رواه الطبراني في الكبير والأوسط، وفيه عبدالله بن شعيب: ابن الليث ثقة مأمون، وضعفه جماعة من الكبير والأوسط، وفيه عبدالله بن شعيب: ابن الليث ثقة مأمون، وضعفه جماعة من الأئمة، وأخرجه الطبراني في الكبير عن سلمان الفارسي، وفيه عبدالرحمن بن سليمان، وثقه دحيم وابن حبان وابن عدي، وضعفه أبو داود وأبو حاتم .

وقد حسَّن الألباني الحديث في إرواء الغليل: ٢٠٩/١–٢٠٢، وانظر: الترغيب والترهيب: ٢١٦/١ .

<sup>(</sup>٣) ما بين القوسين ساقط من (ب) .

<sup>(</sup>٤) أخرجه الإمام أحمد: ٤١٦/١، وابن حبان في موارد الظمآن برقم (٦٤٣) ص (١٦٨)، والمصنف في شرح السنة: ٤٢/٤-٤٣/٤، ولفقرات الحديث شواهد عند أبي داود في فضل الثبات في الغزو، وعند الهيثمي في مجمع الزوائد: ٢٥٥/٢.

## فَلَا تَعْلَمُ نَفْسٌ مَّا أَخْفِي لَكُم مِّن قُرَّةِ أَعْيُنِ جَزَّاءً بِمَا كَانُواْ يَعْمَلُونَ ٢

أخبرنا أبو عثمان الضبي، أخبرنا أبو محمد الجراحي، أخبرنا أبو العباس المحبوبي، أخبرنا أبو عيسى الترمذي، أخبرنا قتيبة بن سعيد، أخبرنا أبو عوانة، عن أبي بشر، عن حميد بن عبدالرحمن الحميري، عن أبي هريرة قال: قال رسول الله عليه : «أفضل الصيام بعد شهر رمضان شهر الله المحرم، وأفضل الصلاة بعد الفريضة صلاة الليل»(١).

أخبرنا أحمد بن عبدالله الصالحي، أخبرنا أبو الحسين بن بشران، أخبرنا إسماعيل بن محمد الصفار، أخبرنا أحمد بن منصور الرمادي، أخبرنا عبدالرزاق، أخبرنا معمر، عن يحيى بن أبي كثير، عن ابن معانق، عن أبي مالك الأشعري قال: قال رسول الله عَلَيْكَة : «إن في الجنة غرفاً يُرى ظاهرُها من باطنها، وباطنها من ظاهرها، أعدها الله لمن ألان الكلام، وأطعم الطعام، وتابع الصيام، وصلى بالليل والناس نيام» (٢).

أخبرنا عبدالواحد المليحي، أخبرنا أحمد بن عبدالله النعيمي، أخبرنا محمد بن يوسف، أخبرنا محمد بن إسماعيل، أخبرنا إصبغ، أخبرني عبدالله بن وهب، أخبرني يونس عن ابن شهاب، أخبرنا الهيثم بن أبي سنان، أخبرني أنه سمع أبا هريرة في قصصه يذكر عن النبي عليه أنه كان يقول: (إن أخا لكم لا يقول الرفث، يعنى بذلك عبدالله بن رواحة، قال:

وفينا رسولُ الله يتلو كتابَه إذا انشقَّ معروفٌ من الفجرِ ساطعُ أرانا الهُدَى بعدَ العمى فقلوبُنا به موقناتٌ أنَّ ما قال واقعُ يَبيتُ يجافي جنبَهُ عن فراشِهِ إذا استثقلتْ بالكافرين المضاجعُ (٣)

قوله عزّ وجلّ : ﴿ يَدْعُونَ رَبُّهُمْ خُوفًا وَطَمْعاً ﴾ ، قال ابن عباس: خوفاً من النار وطمعاً في الجنة، ﴿ وَمُمَا رَفْنَاهُمْ يَنْفُقُونَ ﴾ ، قيل: أراد به الصدقة المفروضة. وقيل: عامّ في الواجب والتطوع .

﴿ فُلا تعلم نفس مَا أَخَفَى لَهُم ﴾، قرأ حمزة ويعقوب: «أخفى لهم» ساكنة الياء، أي: أنا أخفى لهم، ومن حجته قراءة ابن مسعود (نخفي) بالنون. وقرأ الآخرون بفتحها. ﴿ مِن قُرْةِ أَعَيْنَ ﴾، مما تقرّ به أعينهم، ﴿ جزاءً بما كانوا يعملون ﴾ .

<sup>(</sup>١) أخرجه الترمذي في الصلاة، باب: ما جاء في فضل صلاة الليل: ٥١٦/٢ وقال: (حديث أبي هريرة حديث حسن)؛ وأخرجه مسلم في الصيام، باب: فضل صوم المحرم برقم: (١١٦٣) ٨٢١/٢ والمصنف في شرح السنة: ٣٥/٤ .

<sup>(</sup>٢) أخرجه عبدالرزاق في المصنف (كتاب الجامع للإمام معمر) ٤١٩/١١ـ ١٩ ومن طريقه أخرجه الإمام أحمد: ٣٤٣/٥، وصححه ابن حبان برقم: (٦٤١) ص ١٦٨، والطبراني في الكبير: ٣٤٢/٣ قال الهيثمي في المجمع: ٢٥٤/٧ (رجاله ثقات) والمصنف في شرح السنة: ٤٠/٤-٤١، وله شاهد عند الحاكم: ٣٢١/١ من حديث عبدالله بن عمرو، وصححه ووافقه الذهبي .

 <sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري في التهجد، باب: فضل من تعار من الليل فصلى: ٣٩/٣.

أَفَمَن كَاكُمُ مُؤْمِنًا كُمَن كَاكَ فَاسِقًا لَا يَسْتَوُنَ اللَّهُ أَمَّا الَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ
الصَّكِلِحَتِ فَلَهُمْ جَنَّتُ الْمَأْوَىٰ نُزُلِا بِمَا كَانُواْ يَعْمَلُوكَ فَنَ وَأَمَّا الَّذِينَ فَسَقُواْ
فَمَأُونِهُمُ النَّا أَرُكُلُما أَرَادُواْ أَن يَغْرُجُواْ مِنْهَا أَعِيدُواْ فِيهَا وَقِيلَ لَهُمْ ذُوقُواْ عَذَابَ
النَّارِ الَّذِى كُنتُم بِهِ عَثَكِيدِ بُوك فَي

أخبرنا عبد الواحد المليحي، أخبرنا أحمد بن عبدالله النعيمي، أخبرنا محمد بن يوسف، أخبرنا محمد بن إسماعيل، أخبرنا إسحاق بن نصر، أخبرنا أبو أسامة عن الأعمش، أخبرنا أبو صالح عن أبي هريرة عن النبي عَيِّلِهُ قال : «يقول الله تبارك وتعالى أعددت لعبادي الصالحين مالا عين رأت ولا أذن سمعت ولا خطر على قلب بشر ذخراً بَلْهُ ما اطلعتم عليه»، ثم قرأ : ﴿ فلا تعلم نفسٌ ما أخفي لهم من قُرّة أعين جزاءً بما كانوا يعملون ﴿ (١) .

قال ابن عباس رضي الله عنهما: هذا مما لا تفسير له. وعن بعضهم قال: أخفوا أعمالهم فأخفى الله ثوابهم .

قوله عزّ وجلّ : ﴿ أَفْمَنَ كَانَ مَوْمِناً كَمَنَ كَانَ فَاسَقاً لا يَسْتُوونَ ﴾ ، نزلت في على بن أبي طالب والوليد بن عقبة بن أبي مُعيط أخي عثمان لأمه ، وذلك أنه كان بينهما تنازع وكلام في شيء فقال الوليد بن عقبة لعلى اسكت فإنك صبى وأنا والله أبسط منك لساناً ، وأحدّ منك سناناً ، وأشجع منك جناناً ، وأملاً منك حشواً في الكتيبة . فقال له على: اسكت فإنك فاسق ، فأنزل الله تعالى : ﴿ أَفْمِنَ كَانَ مَوْمِناً كَمِن كَانَ فَاسَقاً لا يَسْتُوونَ ﴾ (٢) ، ولم يقل: لا يستويان ، لأنه لم يرد مؤمناً واحداً وفاسقاً واحداً ، بل أراد جميع المؤمنين وجميع الفاسقين .

﴿ أَمَا الذين آمنوا وعملوا الصالحات فلهم جنات المأوى ﴾، التي يأوي إليها المؤمنون، ﴿ نُزُلاً عَالِمُ اللهِ المؤمنون، ﴿ نُزُلاً عَالِمُ اللهِ اللهِ المؤمنون، ﴿ وَنُؤُلاً عَالِمُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ الل

﴿وَأُمَّا الَّذِينَ فَسَقُوا فَمَأُواهُمُ النَّارِ كُلَّمَا أَرَادُوا أَنْ يَخْرَجُوا مَنْهَا أُعِيدُوا فَيْها وقيل لهم ذوقوا عَذَابِ النَّارِ الذي كُنتُم به تكذَّبُونَ﴾ .

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري في بدء الحلق، باب: ما جاء في صفة الجنة وأنها مخلوقة: ٣١٨/٦، ومسلم في الجنة: برقم (٢٨٢٤) ٢١٧٤/٤ والمصنف في شرح السنة: ٢٠٨/١٥ .

<sup>(</sup>٢) أخرجه الطبري: ١٠٧/٢١، والواحدي في أسباب النزول ص ٤٠٥ــ٢٠، والسيوطي في الدر المنثور: ٥٥٣/٦.

وَلَنُذِيقَنَّهُم مِّنَ ٱلْعَذَابِ ٱلْأَدَىٰ دُونَ ٱلْعَذَابِ ٱلْأَكْبَرِ لَعَلَّهُمْ يَرْجِعُونَ الْعَدَابِ ٱلْأَكْبَرِ لَعَلَّهُمْ يَرْجِعُونَ الْعَدَابِ ٱلْأَكْبَرِ لَعَلَّهُمْ مِنْ وَمُنَ أَظْلَمُ مِمَّن ذُكِّرِ عِنَا يَكِ رَبِّهِ عِنْ أَعْرَضَ عَنْهَا إِنَّا مِنَ ٱلْمُجْرِمِينَ مُنفَقِمُونَ وَمَنْ أَظْلَمُ مِمَّن ذُكِرِ عِنَا يَكُن فِي مِن يَقِمِن لِقَا آبِمَ وَجَعَلْنَا هُ هُدًى 

وَلَقَدْءَ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّ

ولنديقتهم من العداب الأدنى دون العداب الأكبر ، أي: سوى العداب الأكبر، ولعلهم يرجعون ، قال أبي بن كعب، والضحاك، والحسن، وإبراهيم: «العداب الأدنى» مصائب الدنيا وأسقامها، وهو رواية الوالبي عن ابن عباس رضى الله عنهما (۱). وقال عكرمة عنه: الحدود (۲). وقال مقاتل: الجوع سبع سنين بمكة حتى أكلوا الجيف والعظام والكلاب (۱۳). وقال ابن مسعود: هو القتل بالسيف يوم بدر (٤)، وهو قول قتادة والسدي، (دون العداب الأكبر)، يعنى: عذاب الآخرة، (لعدلهم يرجعون)، إلى الإيمان، يعنى: من بقى منهم بعد بدر وبعد القحط.

قوله عزّ وجلّ : ﴿وَمَن أَظَلَم مَمَن ذُكّر بآياتِ رَبّه ثَم أَعَرْضَ عَنها إِنَا مَن المُجرَمِينَ﴾، يعني: المشركين، ﴿منتقمون﴾ .

﴿ ولقد آتينا موسى الكتابَ فلا تكن في مِرْيَةٍ من لقائه ﴾، يعني: فلا تكن في شك من لقاء موسى ليلة المعراج، قاله ابن عباس وغيره

أخبرنا عبد الواحد بن أحمد المليحي، أخبرنا أحمد بن عبدالله النعيمي، أخبرنا محمد بن يوسف، أخبرنا محمد بن إسماعيل، أخبرنا محمد بن بشار، أخبرنا غندر، عن شعبة، عن قتادة رحمه الله قال: وقال لي خليفة، أخبرنا يزيد بن زريع، أخبرنا سعيد عن قتادة، عن أبي العالية قال: أخبرنا ابن عم نبيكم \_ يعني ابن عباس \_ عن النبي عَلَيْكُ قال: «رأيت ليلة أُسري بي موسى رجلاً آدم طوالاً بعداً كأنه من رجال شنوءة، ورأيت عيسى رجلاً مربوعاً مربوع الخلق إلى الحمرة والبياض، سبط /

<sup>-</sup>

<sup>(</sup>١) أخرجه الطبري: ١٠٩/٢١، والسيوطي في الدر المنثور: ٥٥٤/٦.

<sup>(</sup>٢) أخرجه الطبري: ١٠٩/٢١، والسيوطي في الدر المنثور: ٥٥٤/٦.

<sup>(</sup>٣) ذكره القرطبي: ١٠٧/١٤.

<sup>(</sup>٤) أخرجه الطبري: ١٠٩/٢١، والسيوطي في الدر المنثور: ٥٥٤/٦ والحاكم: ٤١٤/٢.

قال الإمام الطبري بعد أن ساق هذه الأقوال: (وأولى الأقوال في ذلك أن يقال: إن الله وعد هؤلاء الفسقة المكذبين بوعيده في الدنيا العذاب الأدنى أن يذيقموه دون العذاب الأكبر، والعذاب: هو ما كان في الدنيا من بلاء أصابهم، إما شدة من مجاعة، أو قتل، أو مصائب يصابون بها، فكل ذلك من العذاب الأدنى، ولم يخصص الله تعالى ذكره، إذ وعدهم ذلك أن يعذبهم بنوع من ذلك دون نوع، وقد عذبهم بكل ذلك في الدنيا بالقتل والجوع والشدائد والمصائب في الأموال، فأوفى لهم بما وعدهم .

لِبَنِيَ إِسْرَءِيلَ اللَّهُ وَجَعَلْنَامِنْهُمْ أَيِمَةً يَهْدُونَ بِأَمْنِ المَّاصَبُرُولُ وَكَانُواْ وَكَانُواْ وَكَانُواْ وَكَانُواْ وَكَانُواْ وَكَانُواْ وَكَانُواْ وَيَعْ الْكَانَايُوقِنُونَ فَيْ إِنَّ رَبَّكَ هُوَيَفْصِلُ بَيْنَهُمْ يَوْمُ ٱلْقِينَمَةِ فِيمَا كَانُواْفِيهِ بِعَالِمَا يُوْفِي وَمَ الْقِينَمَةِ فِيمَا كَانُواْفِيهِ يَعْتَلِفُونَ فَي أَوْلَمْ يَهْدِ لَمُنْ مَكُمْ أَهْلَكَ نَامِنَ قَبْلِهِم مِّنَ ٱلْقُرُونِ يَمْشُونَ فِي يَعْتَلِفُونَ فَي أَوْلَمْ يَرُواْ أَنَّا نَسُوقُ ٱلْمَاءَ إِلَى مَسْرَكِنِهِمْ إِنَّ فِي ذَالِكَ لَا يَمْتُ وَلَى اللَّهُ وَالْمَاءَ إِلَى مَسْرَكِنِهِمْ إِنَّ فِي ذَالِكَ لَا يَمْتُ وَلَى اللَّهُ اللَّلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّالَةُ اللّل

الرأس، ورأيت مالكاً خازن النار، والدجال في آيات أراهن الله إيّاه فلا تكن في مرية من لقائه،(١) .

أخبرنا أبو صالح أحمد بن عبدالملك المؤذن، أخبرنا عبدالله المحاملي، أخبرنا أبو بكر محمد بن عبدالله ابن إبراهيم البزاز، أخبرنا محمد بن يونس، أخبرنا عمر بن حبيب القاضي، أخبرنا سليمان التيمي، عن أنس قال: قال رسول الله عَلِيلَةُ: «لما أُسْري بي إلى السماء رأيت موسى يصلي في قبره» (٢).

وروينا في المعراج أنه رآه في السماء السادسة ومراجعته في أمر الصلاة(٣) .

قال السدي : «فلا تكن في مرية من لقائه»، أي: من تلقى موسى كتاب الله بالرضا والقبول .

﴿وجعلناه﴾، يعني: الكتاب وهو التوراة، وقال قتادة: موسى، ﴿هدى لبني إسرائيل وجعلنا منهم ﴾، يعني: من بني إسرائيل، ﴿أَئُمةً ﴾، قادة في الخير يقتدى بهم، يعني: الأنبياء الذين كانوا فيهم. وقال قتادة: أتباع الأنبياء، ﴿يهدون ﴾، يدعون، ﴿بأمرنا لما صبروا ﴾، قرأ حمزة، والكسائي، بكسر اللام وتخفيف الميم، أي: لصبرهم، وقرأ الباقون بفتح اللام وتشديد الميم، أي: حين صبروا على دينهم وعلى البلاء من عدوهم بمصر، ﴿وكانوا بآياتنا يُوقنون ﴾.

﴿إِنَّ رَبُّكَ هُو يَفْصِلُ﴾، يقضي، ﴿بينهم يوم القيامة فيما كانوا فيه يختلفون﴾ .

﴿ أُوَلَـمْ يَهْدِ﴾، لم يتبين، ﴿ لهم كم أهلكنا من قبلِهم من القرون يمشون في مساكنهم إنّ في ذلك لآياتٍ أفلا يسمعونِ ﴾، آيات الله وعظاته فيتعظون بها .

﴿ أُوَلَمْ يَرُوا أَنَّا نسوق الماء إلى الأرض الجُرُزَ ﴾، أي: اليابسة الغليظة التي لا نبات فيها، عالى عباس: هي أرض باليمن. وقال مجاهد: هي أرض بابين، ﴿ فَتُحْرِج به زرعاً تأكل منه

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري في بدء الخلق، باب: إذا قال أحدكم آمين: ٣١٤/٦، ومسلم في الإيمان، باب: الإسراء برسول الله علي المراء المراء برسول الله علي المراء المرا

 <sup>(</sup>۲) أخرجه مسلم في الفضائل، باب: من فضائل موسى عليه السلام برقم: (۲۳۷۵) ۱۸٤٥/٤، والمصنف في شرح السنة
 ۳٥١/۱۳

<sup>(</sup>٣) انظر: فيما تقدم أول سورة الإسراء .

ٱلْأَرْضِ ٱلْجُرُزِ فَنُخْرِجُ بِهِ عِزَرَعَا تَأْتُ كُلُمِنَهُ أَنْعَكُمُ هُمْ وَأَنفُسُهُمْ أَفَلَا يُبْصِرُونَ

وَيَقُولُونَ مَتَى هَنذَا ٱلْفَتْحُ إِن كُنتُمْ صَدِقِينَ فَي قُلْ يَوْمَ ٱلْفَتْحِ لَا يَنفَعُ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ إِيمَنْ هُمْ مَ وَلَاهُمُ يُنظُرُونَ فَا عَرِضَ عَنْهُمْ وَأَنظِر إِنَّهُم مُّنتَظِرُونَ فَي فَاعْرِضَ عَنْهُمْ وَأَنظِر إِنَّهُم مُّنتَظِرُونَ فَي فَاعْرِضَ عَنْهُمْ وَأَنظِر إِنَّهُم مُّنتَظِرُونَ فَي فَاعْرِضَ عَنْهُمْ وَأَنظِر إِنَّهُم مُّنتَظِرُونَ فَي

أنعامُهم ﴾، [من العشب والتبن](١)، ﴿وأنفسُهم ﴾، من الحبوب والأقوات، ﴿أَفلا يبصرون ﴾ .

ويقولون متى هذا الفتح إن كتم صادقين ، قيل: أراد بيوم الفتح يوم القيامة الذي فيه الحكم بين العباد، قال قتادة: قال أصحاب النبي عَيِّلْهُ للكفار: إن لنا يوماً نتنعم فيه ونستريح ويحكم بيننا وبينكم، فقالوا استهزاءً: متى هذا الفتح (٢) أي: القضاء والحكم، وقال الكلبي: يعني فتح مكة (٣). وقال السدي: يوم بدر لأن أصحاب النبي عَيِّلْهُ كانوا يقولون لهم: إن الله ناصرنا ومظهرنا عليكم، فيقولون متى هذا الفتح (٤).

﴿قُلْ يُومَ الْفَتْحِ﴾، يوم القيامة، ﴿لا ينفع الذين كفروا إيمائهم﴾، ومن حمل الفتح على فتح مكة أو القتل يوم بدر قال: معناه لا ينفع الذين كفروا إيمانهم إذا جاءهم العذاب وقتلوا، ﴿ولا هم يُنْظُرون﴾، لا يمهلون ليتوبوا ويعتذروا .

﴿ وَأَعْرِضْ عَنِهِ ﴾ ، قال ابن عباس: نسختها آية السيف، ﴿ وانتظر إنهم منتظرون ﴾ ، قيل: انتظر موعدي لك بالنصر إنهم منتظرون بك حوادث الزمان. وقيل: انتظر عذابنا فيهم فإنهم منتظرون ذلك .

أخبرنا عبد الواحد المليحي، أخبرنا أحمد بن عبدالله النعيمي، أخبرنا محمد بن يوسف، أخبرنا محمد بن إسماعيل، أخبرنا أبو نعيم، أخبرنا سفيان، عن سعد بن إبراهيم، عن عبدالرحمن بن هرمز، عن أبي هريرة أنه قال: كان النبي عَلِيلًا يقرأ في الفجر يوم الجمعة ﴿الْمَ تنزيل﴾، و﴿هل أتى على الإنسان﴾(٥).

<sup>(</sup>١) ما بين القوسين زيادة من (ب).

<sup>(</sup>٢) أخرجه الطبري: ١١٦/٢١، وعزاه السيوطي في الدر المنثور: ٥٧/٦ لابن أبي حاتم .

<sup>(</sup>٣) انظر: الطبري ١١٦/٢١.

<sup>(</sup>٤) قال الحافظ ابن كثير في التفسير: ٣/٥٦٤ (ومن زعم أن المراد من هذا الفتح فتح مكة فقد أبعد النجعة، وأخطأ فأفحش، فإن يوم الفتح قد قبل رسول الله عَلِيَّةِ إسلام الطلقاء، وقد كانوا قريباً من ألفين، ولو كان المراد فتح مكة لما قبل إسلامهم لقوله تعالى: وقل يوم الفتح لا ينفع الذين كفروا إيمانهم ولا هم ينظرون، وإنما المراد الفتح الذي هو القضاء والفصل.

<sup>(</sup>٥) أخرجه البخاري في الجمعة، باب: ما يقرأ في صلاة النجر: ٣٧٧/٢ وفي سجود القرآن، باب: سجدة تنزيل السجدة، ومسلم في الجمعة، باب: ما يقرأ في يوم الجمعة برقم: (٨٨٠) ٩٩/٢ والمصنف في شرح السنة: ٨١/٣ .

أخبرنا عبد الواحد بن أحمد المليحي، أخبرنا أبو منصور السمعاني، أخبرنا أبو جعفر الرياني، أخبرنا حميد بن زنجويه، أخبرنا أبو نعيم، أخبرنا سفيان، عن ليث، عن أبي الزبير، عن جابر قال: كان النبي عَلِيْكُ لا ينام حتى يقرأ: «تبارك» و«الآم تنزيل»(١).

<sup>(</sup>۱) أخرجه الترمذي في فضائل القرآن، باب: ما جاء في سورة الملك: ۲۰۱/۸-۲۰۲، والدارمي: ۲/٥٥٪، والإمام أحمد: ٣٤٠/٣، والحاكم: ٤١٢/٢، وصححه الشيخ الألباني في الصحيحة: ٢٩٢/، والمصنف في شرح السنة: ٤٧٢/٤.



سورلاالكيك





مدنية(١)

## 

﴿ يَا أَيُّهَا النَّبِي اتِقِ الله ﴾ ، نزلت في أبي سفيان بن حرب، وعكرمة بن أبي جهل، وأبي الأعور عمرو بن سفيان السُّلَمي؛ وذلك أنهم قدموا المدينة فنزلوا على عبدالله بن أبيّ [بن سلول رأس المنافقين] (٢) بعد قتال أحد، وقد أعطاهم النبي عَيِّلِهُ الأمان على أن يكلموه، فقام معهم عبدالله ابن سعد بن أبي سرح، وطعمة بن أبيرق، فقالوا للنبي عَيِّلُهُ، وعنده عمر بن الخطاب: ارفض ذكر آلمتنا، اللات والعزى ومناة، وقل: إن لها شفاعة لمن عبدها، وندعك وربك، فشق على النبي عَيِّلُهُ قولهم، فقال عمر: يارسول الله ائذن لنا في قتلهم، فقال: إني قد أعطيتُهم الأمان، فقال عمر: اخرجوا في لعنة الله وغضبه، فأمر النبي عَيِّلُهُ عمر أن يخرجهم من المدينة فأنزل الله تعالى :

﴿ يَا أَيُّهَا النَّبِي اللَّهِ اللهِ ﴿ (٣)، أَي: دُمْ على التقوى، كالرجل يقول لغيره وهو قائم: قم هاهنا، أي: اثبت قائماً .

وقيل الخطاب مع النبي عَيِّلِيَّهِ والمراد به الأمة<sup>(٤)</sup>. وقال الضحاك: معناه اتق الله ولا تنقض العهد الذي بينك وبينهم .

<sup>(</sup>١) قال النحاس في معاني القرآن الكريم ص ٣١٧ (قال ابن عباس: وهي مدنية)، وعزاه السيوطي في الدر المنثور: ٦/٥٥٥ أيضاً لابن الضريس، وابن مردويه والبيهقي في الدلائل .

<sup>(</sup>٢) ما بين القوسين ساقط من (ب) .

<sup>(</sup>٣) ذكر ذلك الواحدي في أسباب النزول ص ٤٠٧ دون إسناد، ونقله القرطبي: ١١٤/١٤ بصيغة التمريض عن الواحدي والتُعلبي والماوردي وغيرهم، وانظر معاني القرآن للفراء: ٣٣٤/٢.

<sup>(</sup>٤) انظر: البحر المحيط ٢١٠/٧، زاد المسير: ٣٤٨/٦.

وَاتَّبِعْ مَا يُوحَى إِلَيْكَ مِن رَّبِكَ إِنَّ اللهَ كَانَ بِمَاتَعْ مَلُونَ خَبِيرًا لَهُ وَتَوَكَّلُ عَلَى اللهَ وَكِيلًا فَي مَا جَعَلَ اللهُ لِرَجُلِ مِن قَلْبَيْنِ فِي جَوْفِهِ عَلَى اللهَ وَكَفَى بِاللهِ وَكِيلًا فَي مَا جَعَلَ اللهُ لِرَجُلِ مِن قَلْبَيْنِ فِي جَوْفِهِ عَلَى اللهَ وَكَا بَعْنَ اللهِ وَكِيلًا فَي مَا جَعَلَ اللهَ اللهِ وَكَم اللهَ اللهِ وَكَم اللهُ اللهِ وَكَم اللهُ اللهِ وَكُم وَاللهُ يَقُولُ الْحَقَّ وَهُويَه لِي اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ

﴿ وَلا تَطْعِ الْكَافِرِينَ ﴾ من أهل مكة، يعني: أبا سفيان، وعكرمة، وأبا الأعور، ﴿ والمنافقين ﴾، من أهل المدينة، عبدالله بن أبي، وعبدالله بن سعد، وطعمة ﴿ إِنْ الله كَانَ عَلَيْماً ﴾، بخلقه، قبل أن خلقهم، ﴿ حكيماً ﴾ فيما دبره لهم .

﴿ واتبع ما يُوحى إليك من ربك إنّ الله كان بما تعملون خبيراً ﴾، قرأ أبو عمرو: «يعملون خبيراً ﴾ و«يعملون بصيراً» والياء فيهما، وقرأ غيره بالتاء .

ووتوكل على الله في بالله وكفى بالله وكيلاً الله وقيل برزقك . قوله عزّ وجل : وما جعل الله لرجل من قلبين في جوفه ازلت في أبي معمر، جميل بن قوله عزّ وجل البيباً حافظاً لما يسمع، فقالت قريش: ما حفظ أبو معمر هذه الأشياء إلا وله قلبان، وكان يقول: إن لي قلبين أعقل بكل واحد منهما أفضل من عقل محمد، فلما هزم الله المشركين يوم بدر انهزم أبو معمر فيهم، فلقيه أبو سفيان وإحدى نعليه بيده، والأخرى في رجله، فقال له: يا أبا معمر ما حال الناس؟ قال انهزموا، قال: فما لك إحدى / نعليك في يدك والأخرى في رجلك؟ فقال أبو معمر: ما شعرت إلا أنهما في رجلي، فعلموا يومئذ أنه لو كان له قلبان لما نسى نعله في يده (١) .

وقال الزهري، ومقاتل: هذا مَثَلٌ ضربه الله عزّ وجلّ للمظاهر من امرأته وللمتبني ولد غيره، يقول: فكما لا يكون لرجل قلبان كذلك لا تكون امرأة للمظاهر أمّه حتى تكون أمّان، ولا يكون له ولد واحد ابن رجلين(٢).

وانظر: معاني القرآن الكريم للنحاس ص ٣١٨\_٣٢٠ .

ه۷/ب

<sup>(</sup>١) ذكره الواحدي في أسباب النزول ص ٤٠٨ـ٤٠٧ دون إسناد، وانظر: البحر المحيط: ٢١١/٧، زاد المسير: ٣٤٩/٦.

<sup>(</sup>٢) انظر: الطبري: ١١٩/٢١، ثم قال مرجحاً: ووأولى الأقوال في ذلك بالصواب قول من قال: ذلك تكذيب من الله تعالى قول من قال لرجل في جوفه قلبان يعقل بهما، على النحو الذي روي عن ابن عباس، وجائز أن يكون ذلك تكذيباً من الله لمن وصف رسول الله عليه بذلك، وأن يكون تكذيباً لمن سمى القرشي الذي ذكر أنه سمى ذا القلبين من دهيه، وأي الأمرين كان فهو نفي من الله عن خلقه من الرجال أن يكونوا بتلك الصفة» .

ٱدْعُوهُمْ لِاَبَآبِهِمْ هُوَأَقْسَطُ عِندَ اللَّهِ فَإِن لَمْ تَعْلَمُوٓاْ ءَابَآءَ هُمْ فَإِخُونَكُمْ فِي ٱلدِّينِ وَمَوَلِيكُمْ وَلَيْسَ عَلَيْكُمْ جُنَاحٌ فِيمَا أَخْطَأْتُم بِهِ عَوَلَكِن مَّا تَعَمَّدَتَ قُلُوبُكُمْ وَكَانَ ٱللَّهُ عَفُورًا رَّحِيمًا عَيْ

وما جعل أزواجكم اللائي تظاهرون منهن أمهاتكم، قرأ أهل الشام والكوفة: «اللائي» هاهنا وفي سبورة الطلاق بياء بعد الهمزة، وقرأ قالون عن نافع ويعقوب بغير ياء بعد الهمزة، وقرأ الآخرون بتليين الهمزة، وكلها لغات معروفة، «تظاهرون» قرأ عاصم بالألف وضم التاء وكسر(۱) الهاء مخففاً، [وقرأ حمزة والكسائي بفتح التاء والهاء مخففاً](۲)، وقرأ ابن عامر بفتحها وتشديد الظاء، وقرأ الآخرون بفتحها وتشديد الظاء من غير ألف بينهما.

وصورة الظهار: أن يقول الرجل لامرأته: أنت علي كظهر أمي. يقول الله تعالى: ما جعل نساءكم اللائي تقولون لهن هذا في التحريم كأمهاتكم، ولكنه منكر وزور، وفيه كفارة نذكرها [إن شاء الله تعالى]<sup>(۲)</sup> في سورة المجادلة .

وما جعل أدعياء كم يعني: من تبنيتموه وأبناء كم ، فيه نسخ التبني، وذلك أن الرجل في الجاهلية كان يتبنى الرجل فيجعله كالإبن المولود له، يدعوه الناس إليه، ويرث ميراثه، وكان النبي عَلَيْكَ أعتق زيد بن حارثة بن شراحيل الكلبي، وتبناه قبل الوحي، وآخى بينه وبين حمزة بن عبدالمطلب، فلما تزوج رسول الله عَلَيْكَ زينب بنت جحش وكانت تحت زيد بن حارثة، قال المنافقون تزوج محمد امرأة ابنه وهو ينهى عن ذلك، فأنزل الله هذه الآية ونسخ التبني (٣)، وذلكم قولكم بأفواهكم ، لا حقيقة له يعني قولهم زيد بن محمد عَلَيْكَ وادعاء نسب لا حقيقة له، ووالله يقول الحق، أي: يرشد إلى سبيل الحق.

وادعوهم لآبائهم ، الذين ولدوهم، وهو أقسط ، أعدل، وعند الله ، أخبرنا عبدالواحد المليحي، أخبرنا أحمد بن عبدالله النعيمي، أخبرنا محمد بن يوسف، أخبرنا محمد بن إسماعيل، أخبرنا معلى بن أسد، أخبرنا عبدالعزيز بن المختار، أخبرنا موسى بن عقبة، حدثني سالم عن عبدالله بن عمر أن زيد بن حارثة مولى رسول الله علي قال : ما كنا ندعوه إلا زيد بن محمد حتى نزل القرآن (٤).

<sup>(</sup>١) ساقط من (أ).

<sup>(</sup>٢) ما بين القوسين ساقط من (أ).

<sup>(</sup>٣) ﴿ ذَكُرُهُ الْوَاحَدَيُ فِي أُسْبَابِ النَّزُولُ صَ ٤٠٨ دُونَ إَسْنَادُ .

<sup>(</sup>٤) أخرجه البخاري في تفسير سورة الأحزاب، باب: «ادعوهم لآبائهم هو أقسط عند الله ٥١٧/٨، ومسلم في فضائل الصحابة باب: فضائل زيد بن حارثة برقم: (٢٤٢٥) ١٨٨٤/٤ .

ٱلنَّبِيُّ أَوْلَى بِالْمُوْمِنِينَ مِنَ أَنفُسِمٍ مَ أَزُوكَ جُهُ، أَمَّ هَا ثُهُمُ وَأُوْلُواْ الْأَرْحَامِ بَعْضُهُمْ النَّبِيُّ أَوْلُواْ الْأَرْحَامِ بَعْضُهُمْ أَوْلَى بِاللَّهِ مِنَ اللَّهِ مِنَ الْمُوْمِنِينَ وَالْمُهَجِرِينَ إِلَّا أَن تَفْعَلُواْ فَلَوْلَ لَكِي اللَّهِ مِنَ اللَّهِ مِنَ اللَّهِ مِنَ الْمُورِينَ إِلَا أَن تَفْعَلُواْ فِي الْمُورِينَ إِلَا أَن تَفْعَلُواْ فَي الْمُورِينَ إِلَا أَن تَفْعَلُواْ فَي الْمُورِينَ إِلَى اللَّهِ مِنَ اللَّهُ فِي الْمُحْتَلِ مَسْطُورًا فَي الْمُورَا فَي الْمُورِينَ إِلَى اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهُ الْمُؤْمِنِينَ مِنْ اللَّهُ مَا مُعْمَرُوفًا حَلَى اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مِنْ اللْهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللْهُ مِنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللْهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللْهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللْهُ مِنْ اللْهُ مُنْ اللْهُ مِنْ اللْهُ مِنْ اللْهُ مِنْ اللْهُ مُنْ اللْهُ مِنْ اللْهُ مُنْ اللْهُ مِنْ اللْهُ مِنْ اللْهُ مِنْ اللْهُ مُنْ اللْهُ مِنْ اللْهُ مُنْ اللْهُ مِنْ اللْهُ مِنْ اللْمُنْ اللَّهُ مِنْ اللْمُنْ الْمُنْ مِنْ اللْهُ مُنْ اللْمُنْ مُنْ اللْمُنْ مُنْ الْمُنْ أَلِي الْمُنْ الْم

وادعوهم لآبائهم هو أقسط عند الله ، وفإن لم تعلموا آباءهم فإخوانكم ، [أي: فهم إخوانكم] ، أي الدين ومواليكم ، إن كانوا محررين وليسوا ببَيْنكُم، أي: سمُّوهم بأسماء إخوانكم في الدين، ووليس عليكم جناح فيما أخطأتم إخوانكم في الدين، ووليس عليكم جناح فيما أخطأتم به ، قبل النهي فنسبتموه إلى غير أبيه، وولكن ما تعمَّدت قلوبُكم من دعائهم إلى غير آبائهم بعد النهي .

وقال قتادة: «فيما أخطأتم به» أن تدعوه لغير أبيه، وهو يظن أنه كذلك. ومحل «ما» في قوله تعالى: «ما تعمدت» خفض رداً على «ما» التي في قوله «فيما أخطأتم به» مجازه: ولكن فيما تعمدت قلوبكم.

وكان الله غفوراً رحيماً ، أخبرنا عبد الواحد المليحي، أخبرنا أحمد بن عبدالله النعيمي، أخبرنا محمد بن يوسف، أخبرنا محمد بن إسماعيل، أخبرنا محمد بن بشار، أخبرنا غندر، أخبرنا شعبة عن عاصم، قال: سمعت أبا عثمان قال: سمعت سعداً، وهو أول من رمى بسهم في سبيل الله، وأبا بكرة وكان قد تسور حصن الطائف في أناس، فجاءا إلى النبي عَلِيلًة فقالا : سمعنا النبي عَلِيلًة يقول : «من ادعى إلى غير أبيه وهو يعلم فالجنة عليه حرام» (٢).

قوله عزّ وجلّ : والنبي أولى بالمؤمنين من أنفسهم ، يعني من بعضهم ببعض في نفوذ حكمه عليهم ووجوب طاعته عليهم. وقال ابن عباس وعطاء: يعني إذا دعاهم النبي عَيِّلِهُ ودعتهم أنفسهم إلى شيء كانت طاعة النبي عَيِّلِهُ أولى بهم من طاعتهم أنفسهم (٣). وقال ابن زيد: النبي أولى بالمؤمنين من أنفسهم فيما قضى فيهم، كما أنت أولى بعبدك فيما قضيت عليه. وقيل: هو أولى بهم في الجهاد وبذل النفس دونه .

<sup>(</sup>١) ما بين القوسين زيادة من وب. .

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري في المغازي، باب: غزوة الطائف: ٨/٥٤، ومسلم في الإيمان، باب: بيان حال إيمان من رغب عن أبيه وهو يعلم برقم: (٦٣) ٨٠/١، والمصنف في شرح السنة: ٢٧٢/٩ .

<sup>(</sup>٣) انظر: زاد المسير: ٦/٢٥٦.

وقيل: كان النبي عَلِيْتُ يخرج إلى الجهاد فيقول قوم: نذهب فنستأذن من آبائنا وأمهاتنا، فنزلت الآية .

أخبرنا عبد الواحد المليحي، أخبرنا أحمد بن عبد الله النعيمي، أخبرنا محمد بن يوسف، أخبرنا محمد بن إسماعيل، أحبرنا عبد الله بن محمد، أخبرنا أبو عامر، أخبرنا فليح، عن هلال بن علي عن عبد الرحمن بن أبي عمرة، عن أبي هريرة أن النبي عليله قال : «ما من مؤمن إلا أنا أولى به في الدنيا والآخرة»، اقرأوا إن شئتم ﴿ النبي أولى بالمؤمنين من أنفسهم ﴾ فأيما مؤمن مات وترك مالاً فليرثه عصبته [مَنْ كانوا]، ومن ترك دَيناً أو ضياعاً فليأتني فأنا مولاه» (١).

قوله عزّ وجلّ : ﴿وَأَزُواجِهُ أَمِهَاتُهُمْ ﴾ ، وفي حرف أبيّ : «وأزواجه وأمهاتهم وهو أبّ لهم» وهن أمهات المؤمنين في تعظيم حقهن وتحريم نكاحهن على التأبيد، لا في النظر إليهن والخلوة بهن، فإنه حرام في حقهن كما في حق الأجانب، قال الله تعالى : «وإذا سألتموهن متاعاً فاسألوهن من وراء حجاب» (الأحزاب \_ ٥٣)، ولا يقال لبناتهن هن أخوات المؤمنين ولا لإخوانهن وأخواتهن هم أخوال المؤمنين وخالاتهم (١).

قال الشافعي: تزوج الزبير أسماء بنت أبي بكر، وهي أخت أم المؤمنين، و لم يقل هي خالة المؤمنين (٢) .

واختلفوا في أنهن هل كنّ أمهات النساء المؤمنات؟ قيل: كن أمهات المؤمنين والمؤمنات جميعاً . وقيل كنّ أمهات المؤمنين دون النساء، روى الشعبي عن مسروق أن امرأة قالت لعائشة رضي الله عنها: يا أُمّه! فقالت لست لك بأم إنما أنا أم رجالكم (٣)، فبان بهذا أن معنى هذه الأمومة تحريم نكاحهن .

قوله عزّ وجلّ : ﴿وَأُولُوا الأَرْحَامُ بَعْضَهُمْ أُولَى بَبِعْضُ فِي كُتَابِ اللهِ﴾، يعني: في الميراث، قال قتادة: كان المسلمون يتوارثون بالهجرة. قال الكلبي: آخى رسول الله عَيِّلِيَّةٍ بين الناس، فكان يؤاخي بين رجلين فإذا مات أحدهما ورثه الآخر دون عصبته، حتى نزلت هذه الآية : ﴿وَأُولُوا الأَرْحَامُ / بعضهُم أُولَى ببعض في كتاب اللهُ ﴿نَا فَي حكم اللهُ، ﴿مَن المؤمنين﴾، الذين آخى رسول الله ٢٧٦/أ

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري في الاستقراض، باب: الصلاة على من ترك ديناً ه/٦١، ومسلم في الفرائض، باب: من ترك مالاً فلورثته برقم: (١٦١٩) ٣٢٤/٣ بمعناه، والمصنف في شرح السنة: ٣٢٤/٨.

<sup>(</sup>٢) انظر: القرطبي: ١٢٣/١٤.

<sup>(</sup>٣) عزاه السيوطي في الدر المنثور: ٥٦٧/٦ لابن سعد وابن المنذر والبيهقي في سننه، وانظر الكافي الشاف ص ١٣٢.

<sup>(</sup>٤) انظر: ابن كثير في التفسير: ٤٦٩/٣، القرطبي: ١٢٤-١٢٣/١.

## وً إِذْ أَخَذْ نَامِنَ ٱلنَّبِيِّ نَمِيثَنَقَهُمْ وَمِنكَ وَمِن نُوجٍ وَإِبْرَهِيمَ وَمُوسَىٰ وَعِيسَى ٱبْنِ مَرْيَمُ مُ

عَلَيْكَ بينهم، ﴿والمهاجرين﴾، يعني ذوي القرابات، بعضهم أولى بميراث بعض من أن يرث بالإيمان والهجرة، فنسخت هذه الآيةُ الموارثةَ بالمؤاخاة والهجرة وصارت بالقرابة.

قوله: ﴿ إِلاَّ أَن تَفْعَلُوا إِلَى أُولِيانُكُم مَعْرُوفاً ﴾، أراد بالمعروف الوصية [للذين يتولونه من المعاقدين، وذلك أن الله لما نسخ التوارث بالحلف والهجرة أباح أن يوصي الرجل لمن يتولاه بما أحب من ثلثه إ(١).

وقال مجاهد : أراد بالمعروف النصرة وحفظ الحرمة لحق الإيمان والهجرة .

وقيل: أراد بالآية إثبات الميراث بالإيمان والهجرة، يعني: وأولوا الأرحام من المؤمنين والمهاجرين بعضهم أولى ببعض، أي: لا توارث بين المسلم والكافر ولا بين المهاجر وغير المهاجر إلا أن تفعلوا إلى أوليائكم معروفاً، أي: إلا أن توصوا لذوي قراباتكم بشيء وإن كانوا من غير أهل الإيمان والهجرة، وهذا قول قتادة وعطاء وعكرمة (٢).

﴿ كَانَ ذَلِكَ فِي الْكَتَابِ مُسطوراً ﴾، أي: كان الذي ذكرت من أن أولي الأرحام بعضهم أولى ببعض في اللوح المحفوظ مسطوراً مكتوباً. وقال القرظي: في التوراة .

قوله عزّ وجلّ : ﴿وَإِذْ أَحَدْنَا مِن النبيينِ مِيثَاقِهِم﴾، على الوفاء بما حملوا وأن يُصدِّق بعضهم بعضاً ويبشِّر بعضهم ببعض. قال مقاتل: أخذ ميثاقهم على أن يعبدوا الله ويدعوا إلى عبادة الله ويصدّق بعضهم بعضاً وينصحوا لقومهم، ﴿ومنك ومن نوح وإبراهيمَ وموسى وعيسى ابنِ مريم﴾، خصّ هؤلاء الخمسة بالذكر من بين النبيين لأنهم أصحاب الكتب والشرائع وأولوا العزم من الرسل، وقدم النبي عَيِّالِيْ بالذكر لِما .

<sup>(</sup>١) ما بين القوسين ساقط من (ب).

<sup>(</sup>٢) ذكر هذه الأقوال الطبري: ١٢٤/٢١ ثم قال مرجعاً: ووأولى الأقوال في ذلك عندي بالصواب أن يقال: معنى ذلك إلا أن تفعلوا إلى أوليائكم الذين كان رسول الله عليه النه التي عنهم وبينكم من المهاجرين والأنصار، معروفاً من الوصية لهم، والنصرة والعقل عنهم، وما أشبه ذلك، لأن كل ذلك من المعروف الذي حدث الله عليه عباده. وإنما احترت هذا القول وقلت: هو أولى بالصواب من قيل من قال: عنى بذلك الوصية للقرابة من أهل الشرك، لأن القريب من المشرك، وإن الشرك يقطع ولاية ما بين المؤمن والمشرك وقد نهى الله المؤمنين أن يتخذوا منهم ولياً بقوله: ولا تتخذوا عدوي وعدوكم أولياء، وغير جائز أن ينهاهم عن اتخاذهم أولياء ثم يصفهم جل ثناؤه بأنهم هم أولياء).

لِيَسْتَلَ ٱلصَّندِقِينَ عَنصِدَقِهِمْ وَأَعَدَّ لِلْكَفِرِينَ عَذَابًا ٱلِيمَا ﴿ يَتَأَيُّمَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ ٱذْكُرُواْ نِعْمَةَ ٱللَّهِ عَلَيْكُمْ إِذْ جَآءَ تُكُمْ جُنُودٌ فَأَرْسَلْنَا عَلَيْمِمْ رِيحًا وَجُنُودًا لَمْ تَرَوْهَا وَكَانَ ٱللَّهُ بِمَاتَعْمَلُونَ بَصِيرًا ۞

أخبرنا أحمد بن إبراهيم الشريحي، أخبرنا أبو إسحاق الثعلبي، أخبرني الحسين بن محمد الحديثي، أخبرنا عبدالله بن أحمد بن يعقوب المقرىء، أخبرنا محمد بن محمد بن سليمان الساعدي، أخبرنا هارون بن محمد بن بكار بن بلال، أخبرنا أبي، أخبرنا سعيد \_ يعني: ابن بشير \_ عن قتادة عن الحسن، عن أبي هريرة أن رسول الله عليه قال: «كنتُ أول النبيين في الخلق وآخرهم في المحث»(١).

قال قتادة: وذلك قول الله عزّ وجلّ : ﴿وَإِذْ أَخَذَنَا مَنَ النبيينِ مَيثَاقَهُم وَمَنْكُ وَمَنْ نُوحٍ﴾، فبدأ به عَيِّلِيَّةً قبلهم .

﴿ وَأَخَذَنَا مَنْهُمْ مَيْثَاقًا خَلِيظًا ﴾، عهداً شديداً على الوفاء بما حمَّلُوا .

﴿لِيسالَ الصادقين عن صدقهم﴾، يقول: أخذنا ميثاقهم [لكي نسأل الصادقين عن صدقهم، يعني النبيين عن تبليغهم] (٢) الرسالة. والحكمة في سؤالهم، مع علمه أنهم صادقون، تبكيتُ (٢) من أرسلوا إليهم .

وقيل: ليسأل الصادقين عن عملهم الله عزّ وجلّ . وقيل : ليسأل الصادقين بأفواههم عن صدقهم في قلوبهم. ﴿وأعد للكافرين عذاباً أيماً ﴾ .

قوله عزّ وجلّ : ﴿ يَا أَيُّهَا الذِّينَ آمنوا اذكروا نعمةَ الله عليكم ﴾ ، وذلك حين حُوصر المسلمون مع رسول الله عَلَيْكُم أيام الخندق، ﴿ إِذْ جاءتكم جنود ﴾ ، يعني الأحزاب، وهم قريش، وغطفان، ويهود قريظة، والنضير، ﴿ فَأَرْسَلْنَا عَلَيْهُم رَيَّا ﴾ ، وهي الصّبا، قال عكرمة: قالت الجنوب للشمال ليلة الأحزاب انطلقي ننصر رسول الله عَلَيْكُم فقالت الشمال إن الحرة لا تسري بالليل، وكانت الريح التي أرسلت عليهم الصّبا (٤) .

<sup>(</sup>۱) أخرجه الطبري: ۱۲۰/۲۱، وعزاه ابن كثير في التفسير: ٤٧٠/٣ لابن أبي حاتم، وقال: (سعيد بن بشير فيه ضعف، وقد رواه سعيد بن أبي عروبة عن قتادة مرسلاً، وهو أشبه، ورواه بعضهم عن قتادة موقوفاً. والله أعلم).

<sup>(</sup>٢) ما بين القوسين ساقط من ﴿ أَ ﴾ .

<sup>(</sup>٣) في (ب، بتكذيب.

<sup>(</sup>٤) انظر: القرطبي: ١٤٤/١٤.

أخبرنا عبد الواحد المليحي، أخبرنا أحمد بن عبد الله النعيمي، أخبرنا محمد بن يوسف، أخبرنا محمد بن إسماعيل، أخبرنا آدم، أخبرنا شعبة، عن الحكم، عن مجاهد، عن ابن عباس رضي الله عنهما عن النبي عَلَيْكُم أنه قال : «نُصِرْتُ بالصَّبا، وأُهلكتْ عادٌ بالدَّبُور»(١) .

قوله تعالى : ﴿وجنوداً لَم تروها﴾، وهم الملائكة، ولم تقاتل الملائكة يومئذ، فبعث الله عليهم تلك الليلة ريحاً باردةً فقلعت الأوتاد، وقطعت أطناب الفساطيط، وأطفأت النيران، وأكفأت القدور، وجالت الخيل بعضها في بعض، وكثر تكبير الملائكة في جوانب عسكرهم حتى كان سيِّدُ كلِّ حي يقول: يابني فلان هلم إليّ، فإذا اجتمعوا عنده قال: النجاءَ النجاء، لِما بعث الله عليهم من الرعب فانهزموا من غير قتال .

وكان الله بما تعملون بصيراً في، قال محمد بن إسحاق: حدثني يزيد بن رومان مولى آل الزبير، عن عروة بن الزبير، ومن لا أتهم، عن عبد الله بن كعب بن مالك، وعن الزهري، وعاصم ابن عمر بن قتادة، عن عبدالله بن أبي بكرة بن محمد بن عمرو بن حزم، وعن محمد بن كعب القرظي، وعن غيرهم من علمائنا، دخل حديث بعضهم في بعض: أن نفراً من اليهود، منهم سلام ابن أبي الحقيق، وهودة بن قيس وأبي عمار الوائلي، في نفر من بني النضير ونفر من بني وائل، وهم الذين حزّبوا الأحزاب على رسول الله عليات عرجوا حتى قدموا على قريش بمكة فدعوهم إلى حرب رسول الله عليات الأول والعلم بما معكم عليه حتى نستأصله، فقالت لهم قريش: يامعشر يهود إنكم أهل الكتاب الأول والعلم بما أصبحنا نختلف فيه نحن ومحمد، فديننا خير أم دينه؟ قالوا: بل دينكم خير من دينه، وأنتم أولى بالحق منهم، قال: فهم الذين أنزل الله فيهم: «ألم تر إلى الذين أوتوا نصيباً من الكتاب يؤمنون بالجبت والطاغوت»، إلى قوله: (و كفى بجهنم سعيراً» (النساء ٥١٥٥).

فلما قالوا ذلك لقريش سرّهم ما قالوا ونشطوا لِما دَعوهم إليه من حرب رسول الله، فأجمعوا لذلك، ثم خرج أولئك النفر من اليهود حتى جاؤوا غطفان من قيس غيلان، فدعوهم إلى ذلك وأخبروهم أنهم سيكونون معهم عليه، وأن قريشاً قد بايعوهم على ذلك، فأجابوهم .

فخرجت قريش، وقائدها أبو سفيان بن حرب، وخرجت غطفان، وقائدها عيينة بن حصن ابن حذيفة بن بدر في فزارة، والحارث بن عوف بن أبي حارثة المري في بني مرة، ومسعود بن

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري في الاستسقاء، باب: قول النبي ﷺ : (نصرت بالصبا) ٥٢/٢، ومسلم في الاستسقاء، باب: في ريح الصبا والدبور، برقم (٩٠٠) ٢١٧/٢، والمصنف في شرح السنة: ٣٨٧/٤ .

والصُّبًا: ريح، ومهبها المستوي أن تهب من مطلع الشمس إذا استوى الليل والنهار.

والدُّبُور : الريح التي تقابل الصبا، وقال النووي: هي الريح الغربية .

٧٦/ب

رخيلة بن نويرة بن طريف فيمن تابعه من قومه من أشجع /.

فلما سمع بهم رسول الله عَلِيْكُ وبما اجتمعوا له من الأمر ضرب الخندق على المدينة .

وكان الذي أشار على رسول الله عَلِيَّةِ بالخندق سلمان الفارسي، وكان أول مشهد شهده سلمان مع رسول الله عَلِيَّةِ وهو يومئذ حرّ، فقال: يارسول الله إنّا كنّا بفارس إذا حوصرنا خندقنا عليها، فعمل فيه رسول الله عَلِيَّةِ والمسلمون حتى أحكموه (١).

أخبرنا أبو سعيد الشريحي، أخبرنا أبو إسحاق الثعلبي، أخبرنا عبد الله بن حامد الأصبهاني، أخبرنا محمد بن خالد بن عثمة، حدثنا كثير أخبرنا محمد بن خالد بن عثمة، حدثنا كثير بن عبدالله، عن عمرو بن عوف، حدثني أبي عن أبيه قال: خطَّ رسول الله عَلَيْكُ الحندق عام الأحزاب ثم قطع لكل عشرة أربعين ذراعاً، قال: فاحتج المهاجرون والأنصار في سلمان الفارسي وكان رجلاً قوياً، فقال النبي عَلَيْكُ : «سلمان منا أهل البيت» (٢).

قال عمرو بن عوف: كنت أنا وسلمان وحذيفة والنعمان بن مقرن المازني وستة من الأنصار في أربعين ذراعاً، فحفرنا حتى إذا كنا تحت ذي ناب أخرج الله في بطن الخندق صخرة مروة كسرت حديدنا وشقت علينا، فقلنا: ياسلمان ارق إلى رسول الله على وأخيره خبر هذه الصخرة، فإما أن يعدل عنها فإن المعدل قريب، وإما أن يأمرنا فيه بأمره فإنا لا نحب أن نجاوز خطه، قال: فرق سلمان إلى رسول الله على وهو ضارب عليه قبة تركية، فقال: يارسول الله خرجت صخرة بيضاء مروة من بطن الحندق فكسرت حديدنا وشقت علينا حتى ما يحيك فيها قليل ولا كثير، فمرنا فيها بأمرك، فإنا لا نحب أن نجاوز خطك، فهبط رسول الله على مع سلمان الحندق والتسعة على شق الحندق، فأخذ رسول الله عليه المعول من سلمان فضربها ضربة صدعها وبرق منها برق أضاء ما بين لابتيها ما بين لابتيها حيى المدينة \_ حتى لكأن مصباحاً في جوف بيت مظلم، فكبر رسول الله عليه تكبير فتح وكبر المسلمون، ثم ضربها رسول الله عليه الثانية وبرق منها برق أضاء ما بين لابتيها حتى لكأن مصباحاً في جوف بيت مظلم، فكبر رسول الله عليه تكبير فتح وكبر المسلمون، ثم ضربها برق أضاء ما بين لابتيها حتى لكأن مصباحاً في جوف بيت مظلم، فكبر رسول الله عليه لابتيها حتى لكأن مصباحاً في جوف بيت مظلم، فكبر رسول الله عليه لابتيها حتى لكأن مصباحاً في جوف بيت مظلم، فكبر رسول الله عليه لابتيها حتى لكأن مصباحاً في جوف بيت مظلم، فكبر رسول الله عليه لابتيها حتى لكأن مصباحاً في جوف بيت مظلم، فكبر رسول الله عليه لابتيها حتى لكأن مصباحاً في جوف بيت مظلم، فكبر رسول الله عليه لابتيها حتى لكأن مصباحاً في جوف بيت مظلم، فكبر رسول الله عليه لابتيها حتى لكأن مصباحاً في جوف بيت مظلم، فكبر رسول الله عليه لابتيها حتى لكأن مصباحاً في جوف بيت مظلم، فكبر رسول الله عليه لابتيها حتى لكأن مصباحاً في جوف بيت مظلم، فكبر رسول الله عليه لابتيها حتى لكأن مصباحاً في جوف بيت مظلم، فكبر رسول الله عليه لابتيها حتى لكأن مصباحاً في جوف بيت مظلم، فكبر رسول الله عليه لابتيها حتى لكأن مصباحاً في حوف بيت المسلمون، فأخذ بيد سلمان ورقى، فقال

<sup>(</sup>١) رواه ابن إسحاق في السيرة عن ابن هشام: ٣/٤١٣ وما بعدها، وأخرجه الطبري: ١٣١-١٣١. ١

 <sup>(</sup>۲) أخرجه الطبري: ۱۳۳/۲۱-۱۳۳٤، والحاكم: ۹۸/۳ و سكت عنه، وقال الذهبي: سنده ضعيف، والطبراني: ۲۶۱/۳. وانظر: كشف الخفاء ومزيل الإلباس: ۱۳۰/۱، قال الهيثمي في مجمع الزوائد: ۱۳۰/۳ رواه الطبراني، وفيه كثير بن عبدالله المزني، وقد ضعفه الجمهور، وحسن الترمذي حديثه، وبقية رجاله ثقات.

سلمان: بأبي أنت وأمي يارسول الله لقد رأيت شيئاً ما رأيت مثله قط، فالتفت رسول الله على القوم فقال: «أرأيتم ما يقول سلمان»؟ قالوا: نعم يارسول الله، قال : «ضربت ضربتي الأولى فبرق الذي رأيتم، أضاءت لي منها قصور الحيرة ومدائن كسرى كأنها أنياب الكلاب، فأخبرني جبريل أن أمتي ظاهرة عليها، ثم ضربت ضربتي الثانية فبرق الذي رأيتم، أضاءت لي منها قصور الحيرة من أرض الروم كأنها أنياب الكلاب، فأخبرني جبريل أن أمتي ظاهرة عليها، ثم ضربت ضربتي الثالثة فبرق الذي رأيتم، أضاءت لي منها قصور صنعاء كأنها أنياب الكلاب، وأخبرني جبريل عليه المسلام أن أمتي ظاهرة عليها، فأبشروا»، فاستبشر المسلمون وقالوا الحمد لله موعد صدق، وُعِدْنَا النصر بعد الحصر، فقال المنافقون: ألا تعجبون من محمد يعدكم ويمنيكم الباطل ويخبركم أنه يبصر من يثرب قصور الحيرة ومدائن كسرى، وأنها تفتح لكم وأنتم إنما تحفرون الخندق من الفَرَق لا تستطيعون أن تبرزوا؟ قال فنزل القرآن : ﴿وَإِذْ يقول المنافقون والذين في قلوبهم مرض ما وعدنا الله ورسوله إلا غروراً ، وأنزل الله في هذه القصة: «قل اللهم مالك الملك»(۱) الآية (آل عمران – ٢٦).

أخبرنا عبد الواحد بن أحمد المليحي، أخبرنا أحمد بن عبد الله النعيمي، أخبرنا محمد بن يوسف، أخبرنا محمد بن إسماعيل، أخبرنا عبد الله بن محمد، أخبرنا معاوية بن عمرو، أخبرنا أبو إسحاق، عن حميد قال: سمعت أنساً يقول: خرج رسول الله عليله الخندق فإذا المهاجرون والأنصار يخفرون في غَدَاة باردة، فلم يكن لهم عبيد يعملون ذلك عنهم، فلما رأى ما بهم من النَّصَب والجوع، قال: «اللهم الله اللهم اللهم عبيد يعملون ذلك عنهم، فقالوا مجيبين له:

نحنُ الذين بايَعُوا محمدا على الجهادِ ما يَقِيْنَا أبدا(٢)

وأخبرنا عبد الواحد المليحي، أخبرنا أحمد بن عبد الله النعيمي، أخبرنا محمد بن يوسف، أخبرنا محمد بن إسماعيل، أخبرنا مسلم بن إبراهيم، أخبرنا شعبة، عن أبي إسحاق، عن البراء قال: كان النبي عَيَالِتُهُ ينقل التراب يوم الجندق حتى أغْمَرُ بطنَه \_ أو اغبر ً \_ وهو يقول:

والله لولا الله ما اهتدَيْنا ولا تَصَدُّقْنَا ولا صلَّيْنَا فأَنْزِلَنْ سكينة علينا وثَبِّتِ الأَقدامَ إِنْ لاَقَيْنا إِنَّ الأَلَىٰ قد بَعُوا علينا إذا أرادوا فِتْنَـة أَيْنَا ويرفع بها صوته: أبينا أبينا (٣).

<sup>(</sup>۱) أخرجه الطبري: ١٣٤/٢١، قال الهيثمي في المجمع: ١٣١/٦: رواه الطبراني بإسنادين في أحدهما حيى بن عبدالله وثقه ابن معين وضعفه جماعة وبقية رجاله رجال الصحيح، وانظر: سيرة ابن هشام: ٢١٤/٣ـــ٧١٤ .

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري في المغازي، باب: غزوة الحندق: ٣٩٢/٧ والمصنف في شرح السنة: ٤/١٤.

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري في المغازي، باب غزوة الخندق: ٣٩٩/٧، ومسلم في الجهاد والسير، باب: غزوة الأحزاب برقم (١٨٠٣) =

رجعنا إلى حديث ابن إسحاق، قال: فلما فرغ رسول الله عَلَيْكُ من الحندق أقبلت قريش حتى نزلت بمجتمع الأسيال من رُوْمَة من الجُرُفِ والغابة (١) في عشرة آلاف من أحابيشهم، ومن تابعهم من بني كنانة وأهل تهامة، وأقبلت غطفان ومن تابعهم من أهل نجد، حتى نزلوا بذنب نَقْمَىٰي إلى جانب أحد، وخرج رسول الله عَلَيْكُ والمسلمون، حتى جعلوا ظهورهم إلى سَلْع في ثلاثة آلاف من المسلمين، فضرب هنالك عسكره والحندق بينه وبين القوم. وأمر بالنساء والذراري فرفعوا في الآطام.

وخرج عدو الله حيى بن أخطب من بني النضير حتى أتى كعب بن أسد القُرَظِيّ، صاحب عقد بني قريظة وعهدهم، وكان قد وادع رسول الله عليظة / على قومه وعاهده على ذلك، فلما ٧٧/ سمع كعب بِحُي بن أخطب أغلق دونه حصنه، فاستأذن عليه فأبي أن يفتح له، فناداه حيى: ياكعب افتح لي، فقال: وَيْحَكَ يَاحُي إنْكَ امرؤ مشؤوم وإني قد عاهدت محمداً، فلست بناقض ما بيني وبينه، ولم أر منه إلا وفاءً وصدقاً. قال: ويجك افتح لي أكلمك، قال: ما أنا بفاعل، قال: والله إنْ أغلقت دوني إلا على جشيشتك أن آكل معك منها، فأحْفظ الرجل، ففتح له، فقال: ويحك من رُوْمة، وبغطفان على قادتها وسادتها حتى أنزلتهم بذنب نقمي إلى جانب أحد، قد عاهدوني وعقدوني أن لا يبرحوا حتى يستأصلوا محمداً ومن معه. قال له كعب بن أسد: جئتني والله بذل من محمد إلا صدقاً ووفاءً، فلم يزل حيى بن أخطب بكعب يفتله في الذروة والغارب حتى سمح من محمد إلا صدقاً ووفاءً، فلم يزل حيى بن أخطب بكعب يفتله في الذروة والغارب حتى سمح معك في حصنك حتى يصيبني ما أصابك، فنقض كعب بن أسد عهده وتبرأ مما كان عليه فيما معك في حصنك حتى يصيبني ما أصابك، فنقض كعب بن أسد عهده وتبرأ مما كان عليه فيما كان بينه وبين رسول الله عَلِيْكِيْ .

فلما انتهى إلى رسول الله عَيْقَةُ الخبرُ وإلى المسلمين، بعث رسولُ الله عَيْقَةُ سعدَ بن معاذ، أحدَ بني عبد الأشهل، وهو يومئذ سيد الأوس، وسعدَ بن عبادة أحد بني ساعدة، وهو يومئذ سيد الخزرج، ومعهما عبد الله بن رواحة أخو بني الحارث بن الخزرج، وخَوَّات بن جبير، أخو بني عمرو بن عوف، فقال: انطلقوا حتى تنظروا، أحقٌ ما بلغنا عن هؤلاء القوم أم لا؟ فإن كان

<sup>=</sup> ١٤٣٠/٣ - ١٤٣١، والمصنف في شرح السنة: ١٤/١٤... .

<sup>(</sup>١) في سيرة ابن هشام: ٣٢٠/٣ (زَغَابة) قال أبو ذر: «كذا وقع هنا بالزاء مفتوحة، ورغابة بالراء المفتوحة هو الجيد، وكذلك رواه الوقشي» .

وعظم عند ذلك البلاءُ واشتد الخوف، وأتاهم عدوهم من فوقهم ومن أسفل منهم حتى ظن المؤمنون كلَّ ظن، ونجم النفاق من بعض المنافقين حتى قال مُعَتِّبُ بن قُشيْرٍ، أخو بني عمرو بن عوف: كان محمد يَعِدُنا أن نأكل كنوز كسرى وقيصر، وأحدنا لا يقدر أن يذهب إلى الغائط، ما وعدنا الله ورسوله إلا غروراً، وحتى قال أوس بن قيظي، أحد بني حارثة بن قيظي: يارسول الله إن بيوتنا عورة من العدو، وذلك على ملاً من رجال قومه، فائذن لنا فلنرجع إلى ديارنا فإنها خارجة من المدينة .

فأقام رسول الله عَيْنَ وأقام المشركون عليه بضعاً وعشرين ليلة قريباً من شهر، ولم يكن بين القوم حرب إلا الرمي بالنبل والحصي .

فلما اشتد البلاء على الناس بعث رسول الله عليات بن حصن، وإلى الحارث بن عمر، وهما قائدا غطفان، فأعطاهما ثلث ثمار المدينة على أن يرجعا بمن معهما عن رسول الله عليات وأصحابه، فجرى بينه وبينهم الصلح، حتى كتبوا الكتاب ولم تقع الشهادة، فذكر ذلك رسول الله عليات لسعد ابن معاذ، واستشارهما فيه، فقالا: يارسول الله أشيء أمرك الله به لابد لنا من العمل به أم أمر تحبه فنصنعه، أم شيء تصنعه لنا؟ قال : لا، بل [شيء أصنعه] (١) لكم، والله ما أصنع ذلك إلا أني رأيت العرب قد رمتكم عن قوس واحدة وكالبوكم من كل جانب، فأردت أن أكسر عنكم شوكتهم، فقال له سعد بن معاذ: يارسول الله قد كنا نحن وهؤلاء القوم على شرك بالله وعبادة الأوثان، لا نعبد الله ولا نعرفه، وهم لا يطمعون أن يأكلوا منها ثمرةً واحدة إلا قِرَى بالله وبينا، فحين أكرمنا الله بالإسلام وأعزنا بك نعطيهم أموالنا! مالنا بهذا من حاجة، والله لا نعطيهم ألو السيف، حتى يحكم الله بيننا وبينهم، وفقال رسول الله علياتاً أن أنت وذاك. فتناول سعد الصحيفة، فمحا ما فيها من الكتاب، ثم قال : ليجهدوا علينا .

<sup>(</sup>١) غير وارد في المخطوطتين وقد أخذ من السيرة ولا يتم المعنى إلا به .

<sup>(</sup>٢) ساقط من (١).

فأقام رسول الله عَلَيْظَةُ والمسلمون، وعدوُّهم محاصروهم، ولم يكن بينهم قتال، إلا أن فوارس من قريش، منهم عمرو بن عبد ود، أخو بني عامر بن لؤي، وعكرمة بن أبي جهل، وهبيرة بن أبي وهب المخزوميان، ونوفل بن عبدالله، وضرار بن الخطاب، ومرداس أخو بني محارب بن فهر، قد تلبسوا للقتال وخرجوا على خيلهم ومروا على بني كنانة فقالوا: تهيئوا للحرب يابني كنانة، فستعلمون اليوم مَن الفرسانُ، ثم أقبلوا نحو الخندق حتى وقفوا على الخندق فلما رأوه قالوا: والله إن هذه لمكيدة ما كانت العرب تكيدها.

ثم تيمموا مكاناً من الخندق ضيقاً فضربوا خيولهم فاقتحمت منه، فجالت بهم في السبخة بين المختدق وسنّع، وخرج علي بن أبي طالب في نفر من المسلمين حتى أخذوا عليهم الثغرة التي أقحموا منها خيلهم، وأقبلت الفرسان تُغين نحوهم، وكان عمرو بن عبد ودَّ قاتل يوم بدر حتى أثبتته الجراحة، منها خيلهم، وأخداً الفرسان تُغين نحوهم، وكان عمرو بن عبد ودَّ قاتل يوم بدر حتى أثبتته الجراحة، وفلم يشهد أحداً](۱) فلما كان يوم الحندق خرج مُعَلَماً ليُرى مكانه، فلما وقف هو وخيله، قال له علي: ياعمرو إنك كنت تعاهد الله أن لا يدعوك رجل من قريش إلى إحدى خلَّتين إلا أخذت منه إحداهما، قال: أجل، فقال له علي / بن أبي طالب: فإني أدعوك إلى الله وإلى الإسلام، قال: لا حاجة لي بذلك، قال: فإني أدعوك إلى البراز(۲)، قال: ولم يابن أخي، فوالله ما أحبُ أن أقتلك، قال علي: ولكني والله أحب أن أقتلك، فحمي عمرو عند ذلك، فاقتحم عن فرسه، فعقره وضرب وجهه، ثم أقبل على علي، فتناولا وتجاولا، فقتله علي، فخرجت خيله منهزمة حتى اقتحمت من الحندق هاربة، وقتل مع عمرو رجلان: منه بن عثمان بن عبيد بن السباق بن عبد الدار، أصابه سهم، فمات منه بمكة، ونوفل بن عبدالله بن المغيرة المخزومي، وكان اقتحم الحندق فتورط فيه فرموه بالحجارة، فقال: يامعشر العرب قتله أحسن من هذه، فنزل إليه على فقتله، فغلب المسلمون على جسده، فسألوا رسول الله على الله على بينهم وبينه .

قالت عائشة أم المؤمنين : كنا يوم الخندق في حصن بني حارثة، وكان من أحرز حصون المدينة، وكانت أم سعد بن معاذ معنا في الحصن، وذلك قبل أن يضرب علينا الحجاب، فمرّ سعد بن معاذ وعليه درع مقلَّصَة، قد خرجت منها ذراعه كلها، وفي يده حربة وهو يقول :

لَبُّثُ قليلاً يدركِ الهيجا حَمَلُ لا بأسَ بالموتِ إذا حانَ الأَجَلُ فقالت له أمه: الحق يابني فقدُ والله أجزت، قالت عائشة فقلت لها: يا أم سعد والله لوددت أن

٧٧/ب

<sup>(</sup>١) ساقط من وأه.

<sup>(</sup>٢) في (ب): النزال.

درع سعد كانت أسبغ مما هي، قالت: وخفتُ عليه حيث أصاب السهم منه، قالت: فرمي سعد يومئذ بسهم، وقُطع منه الأَّكْحُلُ، رماه خباب بن قيس بن العَرِقَة، أحد بني عامر بن لؤي، فلما أصابه قال: خذها وأنا ابن العرقة، فقال سعد: عرق الله وجهك في النار، ثم قال سعد: اللهم إن كنت أبقيت من حرب قريش شيئاً فأبقني لها، فإنه لا قوم أحب إلي من أن أجاهدهم من قوم آذوا رسولك وكذبوه وأخرجوه، وإن كنت قد وضعتَ الحربَ بيننا وبينهم فاجعله لي شهادة ولا تُمِتْنِي حتى تُقِرِّ عيني من بني قريظة وكانوا حلفاءه ومواليه في الجاهلية (١).

وقال محمد بن إسحاق عن يحيى بن عبّاد بن عبدالله بن الزبير عن أبيه عبّاد قال: كانت صفية بنت عبد المطلب في فارع، حصن حسان بن ثابت، قالت: وكان حسان معنا فيه، مع النساء والصبيان، قالت صفية: فمر بنا رجل من اليهود فجعل (٢) يطيف بالحصن، وقد حاربت بنو قريظة، فقطعت ما بيننا وبين رسول الله عينية، وليس بيننا وبينهم أحد يدفع عنا، ورسول الله عينية والمسلمون في نحور عدوهم، لا يستطيعون أن ينصرفوا إلينا عنهم، إذ أتانا آت. قالت: فقلت : ياحسان، إن هذا اليهودي كما ترى، يطيف بالحصن وإني والله ما آمنه أن يدل على عوراتنا مَنْ وراءنا من يهود، وقد شغل عنّا رسول الله عينية وأصحابه (٢)، فأنزل إليه فاقتله، فقال: يغفر الله لك يابنة عبد المطلب، والله لقد عرفت ما أنا بصاحب هذا، قالت: فلما قال لي ذلك ولم أر عنده شيئاً اعتجرت، ثم أخذت عموداً، ثم نزلت من الحصن إليه، فضربته بالعمود حتى قتلته، فلما فرغت منه رجعت إلى الحصن، فقلت: ياحسان انزل إليه فاسلبه فإنه لم يمنعني من سلبه إلا أنه رجل، قال: ما لي بسكبه من حاجة يابنت عبد المطلب (٣).

قالوا: أقام رسول الله عَيْقِطِ وأصحابه فيما وصف الله تعالى من الخوف والشدة لتظاهرِ عدوهم وإتيانهم من فوقهم ومن أسفل منهم .

ثم إن نُعيم بن مسعود بن عامر من غطفان أتى رسول الله عَلَيْكُ فقال: يارسول الله إني قد أسلمت وإن قومي لم يعلموا بإسلامي، فمرني بما شئت، فقال له رسول الله عَلَيْكُ : إنما أنت فينا رجل واحد فخذ ل عنا إن استطعت، فإن الحرب خُدْعة، فخرج نعيم بن مسعود حتى أتى بني قريظة، وكان لهم نديماً في الجاهلية، فقال لهم: يابني قريظة قد عرفتم وُدي إيّا كم وخاصة ما بيني وبينكم، قالوا: صدقت لست عندنا بمتهم، فقال لهم: إن قريشاً وغطفان جاؤوا لحرب محمد وقد ظاهرتموهم عليه، وإن قريشاً وغطفان ليسوا كهيئتكم، البلد بلدكم به أموالكم وأولادكم ونساؤكم،

<sup>(</sup>١) انظر الرواية بتامها في السيرة لابن هشام: ٢١٧-٢١٩/٣ .

<sup>(</sup>٢) ساقط من ( أ ) .

<sup>(</sup>۳) انظر: سیرة ابن هشام: ۲۲۸/۳-۲۳۰ .

لا تقدرون على أن تتحولوا منه إلى غيره، وإن قريشاً وغطفان، أموالهم وأولادهم ونساؤهم بعيدة، إن رأوا نُهْزَةً وغنيمة أصابوها، وإن كان غير ذلك لحقوا ببلادهم وخلوا بينكم وبين الرجل، والرجل ببلدكم لا طاقة لكم به إن خلا بكم، فلا تقاتلوا مع القوم حتى تأخذوا منهم رهناً من أشرافهم، يكونون بأيديكم ثقة لكم على أن يقاتلوا معكم محمداً، حتى تناجزوه. قالوا: لقد أشرت برأي ونصح.

ثم خرج حتى أتى قريشاً فقال لأبي سفيان بن حرب ومن معه من رجال قريش: يامعشر قريش قد عرفتم وُدي إيّاكم وفراقي محمداً، وقد بلغني أمرّ رأيت أن حقاً عليّ أن أبلغكم نصحاً لكم، فاكتموا عليّ، قالوا: نفعل، قال: تعلمون أن معشر يهود قد نَدمُوا على ما صنعوا فيما بينهم وبين محمد، وقد أرسلوا إليه: أنْ قد نَدِمنا على ما فعلنا، فهل يرضيك عنّا أن نأخذ من القبيلتين، من قريش وغطفان، رجالاً من أشرافهم فنعطيكهم فتضرب أعناقهم ثم نكون معك على من بقي منهم؟ فأرسل إليهم: أنْ نعم. فإن بعثت إليكم يهود يلتمسون رُهُناً من رجالكم فلا تدفعوا إليهم منكم رجلاً واحداً.

ثم خرج حتى أتى غطفان فقال: يامعشر غطفان، أنتم أصلى وعشيرتي وأحب الناس إلى، ولاأراكم تهموني، قالوا: صدقت، / قال: فاكتموا على، قالوا: نفعل، ثم قال لهم مثل ما قال لقريش وحذرهم ما حذرهم، فلما كانت ليلة السبت من شوال سنة خمس، وكان مما صنع لرسول الله عَلَيْكُم، أرسل أبو سفيان ورؤوس غطفان إلى بني قريظة عكرمةً بن أبي جهل في نفر من قريش وغطفان، فقالوا لهم: إنا لسنا بدار مقام، قد هلك الخف والحافر، فاغدوا للقتال حتى نناجز محمداً ونفرغ مما بيننا وبينه، فقال بنو قريظة لهم: إن اليوم السبت، وهو يوم لا نعمل فيه شيئاً، وقد كان أحدث فيه بعضنا حدثاً فأصابه مالم يخفُّ عليكم، ولسنا مع ذلك بالذين نقاتل معكم حتى تعطونا رُهُناً من رجالكم، يكونون بأيدينا ثقة لنا حتى نناجز محمداً، فإنا نخشى إن ضَرَسَتْكُم الحربُ واشتدَّ عليكم القتال أن تسيروا إلى بلادكم وتتركونا، والرجل في بلدنا، ولا طاقة لنا بذلك من محمد، فلما رجعت إليهم الرسل بالذي قالت بنو قريظة، قالت قريش وغطفان: تعلمُنَّ والله أن الذي حدَّثكم نعيم بن مسعود لَحَقُّ، فأرسلوا إلى بني قريظة: إنّا والله لا ندفع إليكم رجلاً واحداً من رجالنا، فإن كنتم تريدون القتال فاخرجوا فقاتلوا، فقالت بنو قريظة حين انتهت إليهم الرسل بهذا: إن الذي ذكر لكم نعم بن مسعود لَحَقُّ، ما يريد القوم إلا أن يقاتلوا، فإن وجدوا فرصة انتهزوها، وإن كان غير ذلك انشمروا إلى بلادهم، وخلُّوا بينكم وبين الرجل في بلادكم، فأرسلوا إلى قريش وغطفان: إنا والله لا نقاتل معكم حتى تعطونا رُهُناً، فأبوا عليهم، وحذلً الله بينهم (١)، وبعث الله عليهم الريح في ليال شاتية شديدة البرد، فجعلت تكفأ قدورهم وتطرح آنيتهم .

1/٧٨

<sup>(</sup>۱) انظر: سيرة ابن هشام: ٢٣١/٣-٢٣٣ .

فلما انتهى إلى رسول الله عَلِيْكُ ما اختلف من أمرهم دعا حذيفة بن اليمان فبعثه إليهم لينظر ما فعل القوم ليلاً .

روى محمد بن إسحاق، عن يزيد بن أبي زياد، عن محمد بن كعب القرظي، وروى غيره عن إبراهم التميمي، عن أبيه قالا: قال فتى من أهل الكوفة لحذيفة بن اليمان: يا أبا عبدالله رأيتم رسول الله عَلِيْكُ وصحبتموه، قال نعم يابن أخي، قال: كيف كنتم تصنعون؟ قال: والله لقد كنا نجهَد، فقال الفتى: والله لو أدركناه ما تركناه يمشى على الأرض ولحملناه على أعناقنا ولخدمناه، وفعلنا وفعلنا، فقال حذيفة: ياابن أخي والله لقد رأيتُني ليلة الأحزاب مع رسول الله عَلَيْكُم، فقال: من يقوم فيذهب إلى هؤلاء القوم فيأتينا بخبرهم أدخله الله الجنة؟ فما قام منّا رجل، ثم صلى رسول الله عَلِيلَةٍ هُويًّا من الليل، ثم التفت إلينا فقال مثله فسكت القوم، وما قام منّا رجل ثم صلى رسول الله عَلَيْتُهِ هُويًّا مِن الليل، ثم التفت إلينا فقال: مَنْ رجل يقوم فينظر ما فعل القوم على أن يكون رفيقي في الجنة، فما قام رجل من شدة الخوف وشدة الجوع وشدة البرد، فلما لم يقم أحد دعاني رسول الله عَلِيْكُ فقال: ياحذيفة، فلم يكن لي بدُّ من القيام إليه حين دعاني، فقلت: لبيك يارسول الله، وقمت حتى أتيه، وإن جنبتي ليضطربان، فمسح رأسي ووجهي، ثم قال: ائت هؤلاء القوم حتى تأتيني بخبرهم ولا تُحْدِثَنَّ شيئاً حتى ترجع إلى، ثم قال: اللهم احفظه من بين يديه ومن حلفه وعن يمينه وعن شماله، ومن فوقه ومن تحته، فأحذتُ سهمي، وشددت عليَّ سلاحي، ثم انطلقتُ أمشى نحوهم كأني أمشى في حمام، فذهبت فدخلت في القوم، وقد أرسل الله عليهم ريحاً وجنوداً لله تفعل بهم ما تفعل، لا تُقرّ لهم قدراً ولا ناراً ولا بناءً، وأبو سفيان قاعد يصطلى، فأخذت سهماً فوضعته في كبد قوسي فأردت أن أرميَه، ولو رميتُه لأصبتُه، فذكرت قول النبي عَلَيْكُ لا تحدثنّ حدثاً حتى ترجع إلى، فرددت سهمي في كنانتي. فلما رأى أبو سفيان ما تفعل الريح وجنود الله بهم، لا تقرّ لهم قدراً ولا ناراً ولا بناء، قام فقال: يامعشر قريش ليأخذْ كل رجل منكم بيد جليسه فلينظر من هو، فأحذت بيد جليسي فقلت من أنت، فقال: سبحان الله أما تعرفني أنا فلان ابن فلان، فإذا هو رجل من هوازن .

فقال أبو سفيان: يامعشر قريش إنكم والله ما أصبحتم بدار مقام لقد هلك الكراع والخف، وأخلفتنا بنو قريظة، وبلغنا منهم الذي نكره، ولقينا من هذه الريح ما ترون، فارتحلوا فإني مرتحل، ثم قام إلى جمله وهو معقول فجلس عليه، ثم ضربه فوثب به على ثلاث، فما أطلق عقاله إلا وهو قائم. وسمعت غطفان بما فعلت قريش فانشمروا راجعين إلى بلادهم.

قال: فرجعت إلى رسول الله عَلَيْكُم كأني أمشي في حمام فأتيته وهو قائم يصلي، فلما سلم أخبرته الخبر، فضحك حتى بدت أنيابه في سواد الليل، قال: فلما أخبرته وفرغت قررت وذهب عني الدفاء،

إِذْ جَآءُ وَكُم مِنْ فَوْقِكُمْ وَمِنْ أَسْفَلَ مِن حُمْ وَإِذْ زَاعْتِ ٱلْأَبْصُارُ وَبَلَعْتِ ٱلْقُلُوبُ ٱلْحَنَى إِحرَ وَتَظُنُّونِ بِٱللَّهِ ٱلظُّنُونَا ﴿ هُنَالِكَ ٱبْتُلِي ٱلْمُوْمِنُونِ وَزُلِيزِلُواْ زِلْزَالَاشَدِيدًا

فأدناني النبي عَلِيلُكُ منه، وأنامني عند رجليه، وألقى عليّ طرف ثوبه، وألزق صدري ببطن قدميه فلم أزل نائماً حتى أصبحت فلما أصبحت قال: قم يانومان(١).

قوله عزّ وجلّ : ﴿إِذْ جَاؤُكُم مَن فُوقَكُم﴾، أي: من فوق الوادي مِن قِبَل المشرق، وهم أسد، وغطفان، وعليهم مالك بن عوف النصري وعيينة بن حصن الفزاري في ألف من غطفان، ومعهم طليحة بن خويلد الأسدي في بني أسد وحيى بن أخطب في يهود بني قريظة، ﴿وَمِنْ أَسْفَلَ مَنْكُم﴾، يعنى: من بطن الوادي، من قِبَل المغرب، وهم قريش وكنانة، عليهم أبو سفيان بن حرب في قريش ومَنْ تبعه، وأبو الأعور عمرو بن سفيان السلمي من قبل الخندق .

وكان الذي جر غزوة الخندق ــ فيما قيل ــ إجلاء رسول الله عَلِيْكُ بني النضير من ديارهم .

﴿وإِذْ زاغتِ الأبصار﴾، مالت وشخصت / من الرعب، وقيل: مالت عن كل شيء فلم تنظر ٧٨/ب إلا إلى عدوها، ﴿وبلغتِ القلوبُ الحناجر﴾، فزالت عن أماكنها حتى بلغت الحلوق من الفزع، والحَنْجَرة: جُوف الحلقوم، وهذا على التمثيل، عبّر به عن شدة الخوف، قال الفراء: معناه أنهم جبنوا وسبيل الجبان إذا اشتد خوفه أن تنتفخ رئته فإذا انتفخت الرئة رفعت القلب إلى الحنجرة، ولهذا يقال للجبان: انتفخ سحره.

﴿وتظنون بالله الظنونا﴾، أي: اختلفت الظنون؛ فظن المنافقون استئصال محمد عَلِيُّكُم وأصحابه رضي الله عنهم، وظن المؤمنون النصر والظفر لهم .

قرأ أهل المدينة، والشام، وأبو بكر: «الظنونا» و«الرسولا» و«السبيلا» بإثبات الألف وصلاً ووقفاً، لأنها مثبتة في المصاحف، وقرأ أهل البصرة وحمزة بغير الألف في الحالين على الأصل، وقرأ الآخرون بالألف في الوقف دون الوصل لموافقة رؤوس الآي .

**(هنالك الْبَتُّلِي)،** أي: عند ذلك اختبر المؤمنون، بالحصر والقتال، ليتبين المخلص من المنافق، ﴿وَزُلْزِلُوا زِلْزَالاً شَدِيداً﴾، حُرَّكُوا حركة شديدة .

أخرجه مسلم في الجهاد، باب: غزوة الأحزاب برقم (١٧٨٨): ١٤١٥–١٤١٠ .

وَإِذْ يَقُولُ ٱلْمُنَفِقُونَ وَٱلَّذِينَ فِ قُلُوبِهِم مَّرَضُ مَّاوَعَدَنَاٱللَّهُ وَرَسُولُهُ وَإِلَّاعُهُ ولَا عَلَى اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَرَسُولُهُ وَإِلَّاعُهُ وَاللَّهُ وَالْمُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَالْمُواللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَالْمُولِ

﴿وَإِذْ يَقُولُ المُنافِقُونَ﴾، معتّب بن قشير، وقيل: عبدالله بن أبيّ وأصحابه، ﴿واللّٰ فِي قلوبهم مرض﴾ شك وضعف اعتقاد: ﴿ما وعدنا الله ورسوله إلا غروراً﴾، وهو قول أهل النفاق: يَعِدُنا محمد فتح قصور الشام وفارس وأحدنا لا يستطيع أن يجاوزَ رحله، هذا والله الغرور.

﴿ وَإِذْ قالت طائفة منهم ﴾، أي: من المنافقين، وهم أوس بن قيظي وأصحابه، ﴿ يَا أَهُلَ يَثْرِبُ ﴾، يعنى المدينة، قال أبو عبيدة: «يثرب»: اسم أرض، ومدينةُ الرسول عَيْنِكُمْ في ناحيةٍ منها .

وفي بعض الأخبار أن النبي عَلِيْكُ نهى أن تسمى المدينة يثرب، وقال: «هي طابة»، كأنه كره هذه اللفظة (١).

﴿لا مُقَام لكم﴾، قرأ العامة بفتح الميم، أي: لا مكان لكم تنزلون وتقيمون فيه، وقرأ أبو عبدالرحمن السلمي، وحفص: بضم الميم، أي: لا إقامة لكم، ﴿فارجعوا﴾، إلى منازلكم عن اتباع محمد عَيْظِه، وقيل: عن القتال إلى مساكنكم.

﴿ويستأذن فريق منهم النبي﴾، وهم بنو حارثة وبنو سلمة، ﴿يقولون إِنَّ بيوتنا عورة﴾، أي: خالية ضائعة، وهو مما يلي العدو ونخشى عليها السرّاق. وقرأ أبو رجاء العطاردي ﴿عَوِرَة﴾ بكسر الواو، أي: قصيرة الجدران يسهل دخول السراق عليها، فكذبهم الله فقال: ﴿وما هي بعورة إِنْ يريدون إِلاّ الفرار .

﴿ وَلُو دُخِلَت عليهم ﴾، أي: لو دَخَلَتْ عليهم المدينة، يعني هؤلاء الجيوش الذين يريدون قتالهم، وهم الأحزاب، ﴿ مَن أقطارها ﴾، جوانبها ونواحيها جمع قطر، ﴿ ثُمْ سُئِلُوا الفتنة ﴾، أي: الشرك،

<sup>(</sup>١) روى مسلم في الجهاد: ١٠٠٧/٢ من حديث جابر بن سمرة مرفوعاً: وإن الله سمى المدينة طابة،، ورواه أبو داود الطيالسي في مسنده ص (١٠٤) عن شعبة عن سماك بلفظ: «كانوا يسمون المدينة يترب، فسماها النبي عَلَيْكُ طيبة، وأخرجه أبو عوانة وانظر: فتح الباري: ٨٨٨هــ٨٥٤.

# وَلَقَدُكَانُواْعَنِهَ دُواْ اللَّهَ مِن قَبِّلُ لَا يُوَلُّونَ الْأَذْبَرَّ وَكَانَ عَهَدُ اللَّهِ مَسْتُولًا اللَّ قُل لَّن يَنفَعَكُمُ الْفِرَارُ إِن فَرَرْتُم مِّنَ الْمَوْتِ أَوِ الْقَتْلِ وَإِذَا لَّا تُمَنَّعُونَ إِلَّا قَلِيلًا اللَّ

﴿ لآتوها﴾، لأعطوها، وقرأ أهل الحجاز لأتوها مقصوراً، أي: لجاؤوها وفعلوها ورجعوا عن الإسلام، ﴿ وَهُمَا تَلْبَعُوا بَهَا ﴾، أي: ما احتبسوا عن الفتنة، ﴿ إِلاّ يسيراً ﴾، ولأسرعوا الإجابة إلى الشرك طيّبةً به أنفسهم، هذا قول أكثر المفسرين .

وقال الحسن والفراء: وما أقاموا بالمدينة بعد إعطاء الكفر إلا قليلاً حتى يهلكوا(١).

﴿ ولقد كانوا عاهدوا الله من قَبُلُ ﴾، أي: من قبل غزوة الخندق، ﴿ لاَ يُولَوُنَ الأَدْبَارَ ﴾، من عدوهم أي: لا ينهزمون، قال يزيد بن رومان: هم بنو حارثة، همُّوا يوم أُحد أن يفشلوا مع بني . سلمة، فلما نزل فيهم ما نزل عاهدوا الله أن لا يعودوا لمثلها (٢) .

وقال قتادة: هم ناس كانوا قد غابوا عن وقعة بدر [ورأوا ما أعطى الله أهل بدر] (٢)، من الكرامة والفضيلة، قالوا: لئن أشهدنا الله قتالاً لنقاتلنّ، فَسَاقَ الله إليهم ذلك (٤).

وقال مقاتل والكلبي: هم سبعون رجلاً بايعوا رسول الله عَلَيْظَةٍ ليلة العقبة، وقالوا: اشترط لربك ولنفسك ما شئت، فقال النبي عَلَيْظَةٍ: أشترطُ لربي أن تعبدوه ولا تشركوا به شيئاً، وأشترط لنفسي أن تمنعوني مما تمنعون منه أنفسكم وأزواجكم وأولادكم، قالوا: فإذا فعلنا ذلك فما لنا يارسول الله؟ قال: لكم النصر في الدنيا والجنة في الآخرة، قالوا: قد فعلنا ذلك. فذلك عهدهم (٥٠).

وهذا القول ليس بَمَرْضِيِّ، لأن الذين بايعوا ليلة العقبة كانوا سبعين نفراً، لم يكن فيهم شَاكُّ ولا من يقولُ مثلَ هذا القول، وإنما الآية في قوم عاهدوا الله أن يقاتلوا ولا يفروا، فنقضوا العهد .

﴿قُلْ ﴾، لهم، ﴿لَنْ يَنفَعَكُمُ الفرارُ إِنْ فررتم من الموت أو القتل ﴾، الذي كتب عليكم لأن من حضر أجله مات أو قتل، ﴿وإذا لا تُمتَّعُونَ إلا قليلاً ﴾، أي: لا تمتعون بعد الفرار إلا مدة آجالكم وهي قليل .

<sup>(</sup>١) ذكره الفراء في معاني القرآن: ٣٣٧/٢.

<sup>(</sup>٢) أخرجه الطبري: ١٣٧/٢١.

<sup>(</sup>٣) ما بين القوسين ساقط من ﴿ أَ ﴾ .

<sup>(</sup>٤) أخرجه الطبري: ١٣٧/٢١، وانظر: زاد المسير: ٣٦٢/٦، البحر المحيط: ٢١٩/٧.

<sup>(</sup>٥) ذكره القرطبي: ١٥٠/١٤، وانظر: زاد المسير: ٣٦٣/٦، البحر المحيط: ٢١٩/٧.

قُلْمَن ذَا ٱلَّذِى يَعْصِمُ كُمْ مِّن ٱللَّهِ إِنْ أَرَادَ بِكُمْ سُوَّا أَوَّأَرادَ بِكُمْ رَحْمَةً وَلَا يَجِدُونَ لَمُمُ مِّن دُونِ ٱللَّهِ وَلِيَّا وَلَا نَصِيرًا ﴿ وَ قَدْ يَعْلَمُ ٱللَّهُ ٱلْمُعَوِّقِينَ مِن كُورُ وَلَا يَجِدُونَ لَمُمُ مِّن دُونِ اللَّهِ وَلِيَّا وَلَا نَصِيرًا ﴿ وَ قَدْ يَعْلَمُ ٱللَّهُ ٱللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الل

﴿قُلْ مَن ذَا الذي يعصمكم من الله ﴾، أي: يمنعكم من عذابه، ﴿إِن أراد بكم سوءًا ﴾، هزيمة، ﴿أو أراد بكم رحمةً ﴾، نصرة، ﴿ولا يجدون لهم من دون الله ولياً ﴾، أي: قريباً ينفعهم، ﴿ولا نصيراً ﴾، أي: ناصراً يمنعهم .

﴿ وَلَهُ يَعْلَمُ اللهُ المُعَوِّقِينَ مَنكُم ﴾، أي: المثبطين للناس عن رسول الله عَيْظِيَّةِ ﴿ والقائلين لإخوانهم هَلُمَّ إلينا ﴾، أي: ارجعوا إلينا، ودَعُوا محمداً، فلا تشهدوا معه الحرب، فإنا نخاف عليكم الهلاك.

قال قتادة: هؤلاء ناس من المنافقين، كانوا يتبطون أنصار النبي عَلَيْكُ، ويقولون لإخوانهم: ما محمد وأصحابه إلا أكلة رأس، ولو كانوا لحماً لالتهمهم، أي: ابتلعهم أبو سفيان وأصحابه، دعوا الرجل فإنه هالك(١).

وقال مقاتل: نزلت في المنافقين، وذلك أن اليهود أرسلت إلى المنافقين، وقالوا: ما الذي يحملكم على قتل أنفسكم بيد أبي سفيان ومن معه، فإنهم إن قدروا عليكم في هذه المرّة لم يَسْتَبْقُوا منكم أحداً، وإنّا نشفق عليكم، أنتم إخواننا وجيراننا هلمُّوا إلينا، فأقبل عبدالله بن أبي وأصحابه على المؤمنين يعوِّقونهم ويخوِّفونهم بأبي سفيان ومَنْ معه، وقالوا: لئن قدروا عليكم لم يَسْتَبْقُوا منكم أحداً ما ترجون من محمد؟ ما عنده خير، ما هو إلا أن يقتلنا هاهنا، انطلقوا بنا إلى إخواننا، يعني اليهود، فلم يزدد المؤمنون بقول المنافقين إلا إيماناً واحتساباً(٢).

قوله عزّ وجلّ : ﴿ولا يأتون البأسَ﴾ /، الحرب، ﴿إلاّ قليلاً﴾، رياء وسمعة من غير احتساب، ولو كان ذلك القليل لله لكان كثيراً .

وأشِحَةً عليكم، بخلاء بالنفقة في سبيل الله والنصرة، وقال قتادة: بخلاء عند الغنيمة، وصفهم الله بالبخل والجبن، فقال: فإذا جاء الخوف رأيتهم ينظرون إليك تدور أعينهم، في الرؤوس من الخوف والجبن، كالذي يُغشى عليه من الموت، أي: كدوران الذي يُغشى عليه من الموت،

<sup>(</sup>١) أخِرجه الطبري: ٢١/٢١ .

<sup>(</sup>٢) انظر: زاد المسير: ٦/٣٦٥ .

فَإِذَا ذَهَبَ ٱلْخُوْفُ سَلَقُوكُم بِأَلْسِنَةٍ حِدَادٍ أَشِحَةً عَلَى ٱلْخَيْرِ أُولَتِكَ لَمْ يُوْمِنُواْ فَأَحْبَطَ ٱللّهُ أَعْمَلَهُمْ وَكَارَ ذَلِكَ عَلَى ٱللّهِ يَسِيرًا فَكَ يَخْسَبُونَ ٱلْأَخْزَابَ لَمْ يَذْهَبُواْ وَإِن يَأْتِ ٱلْأَحْزَابُ يَوَدُّواْ لَوْ أَنَّهُم بَادُونَ فِي ٱلْأَعْرَابِ يَسْتَلُونَ عَنْ أَنْهَ آسِكُمْ وَلَوْكَ أَنُواْ فِي كُم مَا قَانَكُواْ إِلّا قَلِيلًا فَي لَقَدُكَانَ لَكُمْ فِي رَسُولِ ٱللّهِ أَسْوَةً حَسَنَةً لِمَن كَانَ يَرْجُواْ ٱللّهَ وَٱلْيَوْمَ ٱلْآخِرُوذَكُرُ ٱللّه كَثِيرًا فَي

وذلك أن من قرب من الموت وغشيه أسبابه يذهب عقله ويشخص بصره، فلا يطرف، وفإذا فهب الخوف سلقو كم اذوكم ورموكم في حالة الأمن، وبألسنة جداد الله فربة بمع حديد. يقال للخطيب الفصيح النَّرِب اللسان: مِسْلَق ومصلق وسَلاَّق وصَلاَّق. قال ابن عباس: سلقوكم أي: عضدوكم وتناولوكم بالنقص والغيبة. وقال قتادة: بسطوا ألسنتهم فيكم وقت قسمة الغنيمة، يقولون: أعطونا فإنا قد شهدنا معكم القتال، فلستم أحق بالغنيمة منا (١)، فهم عند الغنيمة أشح قوم وعند البأس أجبن قوم، وأشِحَة على الخير، أي: عند الغنيمة يشاحون المؤمنين، وأولئك لم يؤمنوا فأحبط الله أعمالهم، قال مقاتل: أبطل الله جهادهم، وكان ذلك على الله يسيراكه.

(يحسبون)، يعنى: هؤلاء المنافقين، ﴿الأحزابَ ﴾، يعنى: قريشاً وغطفان واليهود، ﴿لم يذهبوا ﴾، لم ينصرفوا عن قتالهم جبناً وفرقاً وقد انصرفوا، ﴿وإنْ يأتِ الأحزابُ ﴾، أي: يرجعوا إليهم للقتال بعد الذهاب، ﴿يودُّوا لو أنهم بادون في الأعراب ﴾، أي: يتمنّوا لو كانوا في بادية الأعراب من الخوف والجبن، يقال: بدا يبدو بداوة، إذا خرج إلى البادية، ﴿يسالُون عن أنبائكم ﴾، أخباركم وما آل إليه أمركم، وقرأ يعقوب: ﴿يَسَّاعلُونَ مشددة ممدودة، أي: يتساءلُون، ﴿ولو كانوا ﴾، يعني: هؤلاء المنافقين، ﴿فيكم ما قاتلُوا إلاّ قليلاً ﴾، تعذيراً، أي: يقاتلُون قليلاً يقيمون به عذرهم، فيقولُون قد قاتلنا. قال الكلبي: إلا قليلاً أي: رمياً بالحجارة. وقال مقاتل: إلا رياءً وسمعةً من غير احتساب(٢).

قوله عزّ وجلّ : ولقد كان لكم في رسول الله أسوة حسنة ، قرأ عاصم: «أسوة» حيث كان، بضم الهمزة، والباقون بكسرها، وهما لغتان، أي: قدوة صالحة، [وهي فعلة من الائتساء] كان، بضم الهمزة، والباقون بكسرها، وهما لغتان، أي: به اقتداء حسن إن تنصروا دين الله وتؤازروا

<sup>(</sup>١) انظر: زاد المسير: ٣٦٦/٦.

<sup>(</sup>٢) إنظر: زاد المسير: ٣٦٧/٦.

<sup>(</sup>٣) في ( أ ) (والأسوة من الائتساء) .

وَلَمَّارَءَا ٱلْمُؤْمِنُونَ ٱلْأَحْزَابَ قَالُواْ هَنذَا مَاوَعَدَنَا ٱللَّهُ وَرَسُولُهُ, وَصَدَقَ ٱللَّهُ وَرَسُولُهُ, وَمَازَا دَهُمْ إِلَّا إِيمَنَا وَتَسْلِيمًا عَنَى مِّنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ رِجَالِّ صَدَقُواْ مَا عَنهَ دُواْ ٱللَّهَ عَلَيْ لِهِ فَمِنْهُم مَّن قَضَىٰ فَعَبَدُ, وَمِنْهُم مَّن يَنظَرُ وَمَابَدَّلُواْ تَبَدِيلًا عَنْهُ مَن يَنظِرُ وَمَابَدَّلُواْ تَبَدِيلًا عَنْهُ مَن يَنظِرُ وَمَابَدًا لُواْ تَبْدِيلًا عَنْهُ مَا عَنْهُ مَ اللَّهُ عَلَيْ لَهُ فَمِنْهُم مَّن قَضَىٰ فَعَبَدُ، وَمِنْهُم مَّن يَنظِرُ وَمَابَدًا لُواْ تَبْدِيلًا عَنْهُمْ مَن يَنظِرُ وَمَابَدًا لُواْ مَا عَنْهَ دُواْ ٱللَّهُ عَلَيْ لَهُ فَمِنْهُم مَّن قَضَىٰ فَعَبَدُ، وَمِنْهُم مَّن يَنظِرُ وَمَابَدًا لُواْ مَا عَنْهَ دُواْ ٱللَّهَ عَلَيْ لَهِ فَمِنْهُم مِّن قَضَىٰ فَعَبَدُ، وَمِنْهُم مَّن يَنظِرُ وَمَا بَدُوا اللَّهُ عَلَيْ فَا مَا عَنْهُ مَا عَنْهُ مُ اللَّهُ عَلَيْ فَيْ مِنْ فَعَنْ فَعَنْ عَبْدُ وَمِنْهُم مَّن يَنظِرُ وَمَا بَدُ لُوا اللَّهُ عَلَيْ فَي مِنْ فَعَنْ فَعَنْ عَنْ مَا عَنْهُم مَّن يَنظِمُ وَا اللَّهُ عَلَيْ اللَّالُولُوا مَا عَنْهُ مَا عَنْهُ مُ اللَّهُ عَلَيْ فَصَالَقُوا مُنْ عَلْمُ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ الْمُنْ عَلَيْكُ مِنْ فَعْمَ لَا عَنْ مُن قَصَىٰ فَعَلَى اللَّهُ عَلَيْهُمْ مَا عَنْهُمُ عَلَيْهُ مُ اللَّهُ عَلَيْ الْعَنْ عَلَيْهُ مُ وَمِنْهُمْ مَن يَنْ طُولُوا اللَّهُ عَلَيْكُ مِنْ الْعَلْمُ عَلَيْكُولُوا اللَّهُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمْ عَلَى الْعُلْمُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلْمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمُ وَالْمُعُلِقَالِهُ اللّهُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عُلِي عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَ

الرسول ولا تتخلفوا عنه، وتصبروا على ما يصيبكم كما فعل هو إذْ كُسِرَتْ رباعيتُه وجُرح وجهه، وقُتل عمّه وأوذي بضروب الأذى، فَوَاسَاكم مع ذلك بنفسه، فافعلوا أنتم كذلك أيضاً واستنوا بسنته، للمؤمنين، يعني: أن الأسوة للمن كان يرجو الله، بدل من قوله: «لكم» وهو تخصيص بعد تعميم للمؤمنين، يعني: أن الأسوة برسول الله عَيَالِيّه لمن كان يرجو الله، قال ابن عباس: يرجو ثواب الله. وقال مقاتل: يخشى الله(١)، في جميع فواليوم الآخر، أي: يخشى يوم البعث الذي فيه جزاء الأعمال، فوذكر الله كثيراً، في جميع المواطن على السراء والضراء.

ثم وصف حال المؤمنين عند لقاء الأحزاب فقال:

ولما رأى المؤمنونَ الأحزابَ قالواكه، تسليماً لأمر الله وتصديقاً لوعده: هدا ما وعدنا الله ورسوله وصدق الله ورسوله وعد الله إيّاهم ما ذكر في سورة البقرة: «أم حسبتم أن تدخلوا الجنة ولما يأتكم مثل الذين خلوا من قبلكم»، إلى قوله: «ألا إنَّ نصر الله قريب» (البقرة – ٢١٤)، فالآية تتضمن أن المؤمنين يلحقهم مثل ذلك البلاء، فلما رأوا الأحزاب وما أصابهم من الشدة قالوا: هذا ما وعدنا الله ورسوله وصدق الله ورسوله، هوما زادهم إلا إيماناً وتسليماً هم، [أي: تصديقاً لله وتسليماً لأمر الله] (٢).

قوله عزّ وجلّ : ﴿ مَن المؤمنين رجال صدقوا ما عاهدوا الله عليه ﴾ أي: قاموا بما عاهدوا الله عليه ووفوا به ، ﴿ فَمَنهُم مِن قضى نحبه ﴾ أي: فرغ من نذره، ووفّى بعهده، فصبر على الجهاد حتى استشهد، والنّحبُ: النذر، والنحب: الموت أيضاً، قال مقاتل: «قضى نحبه»، يعني: أجله فقتل على الوفاء، [يعني حمزة وأصحابه. وقيل: «قضى نحبه» أي: بذل جهده في الوفاء] (٢٠)، بالعهد من قول العرب: نَحَبَ فلان في سَبْره يومه وليلته أجمع، إذا مدّ فلم ينزل، ﴿ ومنهم من ينتظر ﴾ ، الشهادة .

<sup>(</sup>١) انظر: زاد المسير: ٣٦٨/٦.

<sup>(</sup>۲) زیادة من (ب) .

<sup>(</sup>٣) ساقط من وأ، .

وقال محمد بن إسحاق: «فمنهم من قضى نحبه» من استشهد يوم بدر وأحد<sup>(۱)</sup>، «ومنهم من ينتظر» يعني: من بقي بعد هؤلاء من المؤمنين ينتظرون أحد الأمرين؛ إمّا الشهادة أو النصر<sup>(۲)</sup>، ﴿وما بدّلوا﴾، عهدهم ﴿تبديلاً﴾ .

أخبرنا عبد الواحد بن أحمد المليحي، أخبرنا أحمد بن عبد الله النعيمي، أخبرنا محمد بن يوسف، أخبرنا محمد بن إسماعيل، أخبرنا محمد بن سعيد الحزاعي،أخبرنا عبد الأعلى، عن حميد قال: سألت أساً /ح/ وحدثني عمرو بن زرارة، أخبرنا زياد، حدثني حميد الطويل، عن أنس قال: غاب عمي أنس بن النضر عن قتال بدر، فقال: يارسول الله غبت عن أول قتال قاتلت المشركين، لئن أشهدني الله قتال المشركين ليرَين الله ما أصنع، فلما كان يوم أحد وانكشف المسلمون قال: اللهم إني أعتذر إليك مما صنع هؤلاء \_ يعني المشركين \_ ثم تقدم الله عما صنع هؤلاء \_ يعني أصحابه \_ وأبرأ إليك مما صنع هؤلاء \_ يعني المشركين \_ ثم تقدم فاستقبله سعد بن معاذ، فقال: ياسعد بن معاذ الجنة ورب النضر إني أجد ريحها من دون أحد، فال سعد: فما استطعت يارسول الله ما صنع، قال أنس: فوجدنا به بضعاً وثمانين ضربة بالسيف أو طعنة برمح أو رمية بسهم، ووجدناه قد قتل وقد مثل به المشركون، فما عرفه أحد إلا أخته ببنانه، قال أنس: كنا نظن أو ثركي أن هذه الآية نزلت فيه وفي أشباهه: ﴿من المؤمنين رجالٌ صدقوا ما عاهدوا الله عليه ما اله آخر الآية أن هذه الآية نولت فيه وفي أشباهه: ﴿من المؤمنين رجالٌ صدقوا ما عاهدوا الله عليه ما المرب الآية أن هذه الآية نولت فيه وفي أشباهه: أمن المؤمنين رجالٌ صدقوا ما عاهدوا الله عليه ما المه المن المؤمنين رجالٌ صدقوا ما عاهدوا الله عليه من إلى آخر الآية أن المنه المن المؤمنين رجالٌ صدقوا ما عاهدوا الله عليه من إلى آخر الآية ألى الله المناه المناه المناه المناه المناه المناه الله المناه المناه المناه الله عليه المناه المناه الله المناه المناه المناه المناه المناه المناه الله المناه المناه المناه الله المناه المناه المناه المناه المناه المناه المناه المناه المناه الله المناه ا

أخبرنا أحمد بن عبدالله الصالحي، أخبرنا أبو بكر أحمد بن الحسن الحيري، أخبرنا حاجب بن أحمد الطوسي، أخبرنا محمد بن حماد، أخبرنا معاوية، عن الأعمش، عن شقيق، عن خباب بن الأرت قال: هاجرنا مع رسول الله عليه في سبيل الله نبتغي وجه الله فوجب أجرنا على الله، فمنّا من مضى لم يأكل من أجره شيئًا، منهم مصعب بن عمير، قتل يوم أحد، فلم يوجد له شيء يكفن فيه إلا نمرة، فكنا إذا وضعناها على رأسه خرجت رجلاه، وإذا وضعناها على رجليه / خرج رأسه، ٧٩/ب فقال رسول الله عليه أله على رأسه واجعلوا على رجليه من الإذخر، قال: ومن أينعت له ثمرته فهو يهد بها (٤٠).

أخبرنا أبو المظفر محمد بن أحمد التميمي، أخبرنا أبو محمد عبدالرحمن بن عثمان المعروف بابن أخبرنا أخبرنا محمد بن سليمان بن حيدرة الأطرابُلسي، أخبرنا محمد بن سليمان الجوهري

<sup>(</sup>١) في ابن هشام: ٣٤٨/٣: (من قضى نحبه، أي: فرغ من عمله، ورجع إلى ربه، كمن استشهد يوم بدر وأحد .

<sup>(</sup>۲) انظر سیرة ابن هشام: ۲٤٨/۳\_۲٤٩ .

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري في الجهاد، باب قول الله عزّ وجلّ : ومن المؤمنين رجال صدقوا ماعاهدوا الله عليه فمنهم من قضى نحبه ومنهم من ينتظر وما بدلوا تبديلاًه: ٢١/٦، ومسلم في الإمارة، باب: ثبوت الجنة للشهيد برقم (١٩٠٣): ١٥١٢/٣ .

٤) أخرجه البخاري في المغازي، باب: غزوة أحد ٣٥٤/٧، والمصنف في شرح السنة: ٣١٩/٥.

لِيَجْزِى ٱللَّهُ ٱلصَّدِقِينَ بِصِدْقِهِمْ وَيُعَذِّبَ ٱلْمُنَفِقِينَ إِن شَاءَ أَوْيَتُوبَ عَلَيْهِمْ إِنَّ ٱللَّهُ ٱلدِّينَ كَفَرُواْ بِغَيْظِهِمْ لَمْ يَنَالُواْ عَلَيْهِمْ إِنَّ ٱللَّهُ ٱلدِّينَ كَفَرُواْ بِغَيْظِهِمْ لَمْ يَنَالُواْ خَيْرًا وَكَفَى ٱللَّهُ ٱلْمُوْمِنِينَ ٱلْقِتَالُ وَكَانَ ٱللَّهُ قَوِيتًا عَزِيزًا فَي وَأَنزلَ ٱلَّذِينَ طَلْهُرُوهُم مِينَ أَهْلِ ٱلْمُحَتِيمِ مَن صَيَاصِيهِمْ وَقَذَفَ فِي قُلُوبِهِمُ ٱلرُّعْبَ فَرِيقًا فَي فَلُوبِهِمُ ٱلرُّعْبَ فَرِيقًا فَتَ تَعْدُونِ وَهُم مِنَ أَهْلِ ٱلْمُحَتِيمِ مِن صَيَاصِيهِمْ وَقَذَفَ فِي قُلُوبِهِمُ ٱلرُّعْبَ فَرِيقًا فَي تَقْدُلُونَ فَي قَلُوبِهِمُ ٱلرُّعْبَ فَرِيقًا فَي قَلُوبِهِمُ اللَّهُ اللَّهُ مَن اللَّهُ اللَّهُ مَن اللَّهُ مِن صَيَاصِيهِمْ وَقَذَفَ فِي قُلُوبِهِمُ ٱلرَّعْبَ فَرِيقًا فَي قَلُوبِهِمْ اللَّهُ اللهُ عَلَيْ اللَّهُ اللهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللهُ اللهُ عَلَيْ اللهُ اللهُ عَلَيْ اللهُ اللهُ عَلَيْهِ مُ اللهُ اللهُ عَلَيْهِمُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهِمُ اللهُ اللهُ عَلَيْهِمُ اللهُ اللهُ عَلَيْهِمُ اللهُ اللهُ الْمُعْرِيقَا فَيْهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ اللهُ الْمُعْرَافِقُولِ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ ا

بأنطاكية، أخبرنا مسلم بن إبراهيم، أخبرنا الصلت بن دينار، عن أبي نصرة، عن جابر بن عبدالله قال: نظر النبي عَلَيْكُ إلى طلحة بن عبيد الله فقال: «من أحب أن ينظر إلى زجل يمشي على وجه الأرض وقد قضى نحبه فلينظر إلى هذا»(١).

أخبرنا عبد الواحد المليحي، أخبرنا أحمد بن عبد الله النعيمي، أخبرنا محمد بن يوسف، أخبرنا محمد بن إسماعيل، أخبرنا عبدالله بن أبي شيبة، أخبرنا وكيع بن إسماعيل، عن قيس قال: رأيت يد طلحة شلاء وقى بها النبي عليه يوم أحد<sup>(٢)</sup>.

قوله عزّ وجلّ : ﴿لِيجزيَ الله الصادقين بصدقهم﴾، أي: جزاءَ صدقِهم، وصدقُهم هو الوفاءُ بالعهد، ﴿وَيُعَذَّبَ المنافقين إنْ شاءَ أو يتوبَ عليهم﴾، فيهديهم إلى الإيمان، ﴿إِنَّ الله كان غفوراً رحيماً﴾ .

﴿ وَرَدُّ اللهُ اللَّهِ اللَّهِ صَدُوا﴾، من قريش وغطفان، ﴿ بغيظِهم ﴾، لم يشفِ صدورَهم بنيلِ ما أرادوا، ﴿ لم ينالُوا خيراً ﴾، ظفراً، ﴿ وكان الله قوياً عزيزاً ﴾، بالملائكة والريح، ﴿ وكان الله قوياً عزيزاً ﴾، [قوياً في ملكه عزيزاً] (٣) في انتقامه .

﴿ وَأَنْزَلَ الذين ظَاهِروهِم مِن أَهِلِ الكتابِ ﴾، أي: عاونوا الأحزاب من قريش وغطفان على رسول الله عَيْنِية والمسلمين وهم بنو قريظة، ﴿ مِن صياصيهم ﴾، حصونهم ومعاقلهم، واحدها صيصية، [ومنه قيل للقرن ولشوكة الديك والحاكة صيصية] (٣)، وذلك أن رسول الله عَيْنِية لما

<sup>(</sup>۱) أخرجه الترمذي في المناقب: ٢٤٢/١٠ وقال: «هذا حديث غريب لا نعرفه إلا من حديث الصلت بن دينار، وقد تكلم بعض أهل العلم في الصلت بن دينار وضعفه وتكلموا في صالح بن موسى، وابن ماجه في المقدمة برقم: (١٢٥) ٢٦/١ لكن بلفظ: (أن طلحة مر على النبي عليه فقال: شهيد يمشي على وجه الأرض)، والمصنف في شرح السنة: ١٢٠/١٤.

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري في المغازي، باب: وإذ همت طائفتان منكم أن تفشلاه: ٣٥٩/٧، والمصنف في شرح السنة: ١٢١/١٤ .

<sup>(</sup>٣) ما بين القوسين زيادة من (ب) .

أصبح من الليلة التي انصرف الأحزاب راجعين إلى بلادهم وانصرف النبي عَلَيْكُ والمؤمنون عن الحندق إلى المدينة، ووضعواالسلاح فلما كان الظهر أتى جبريل رسولَ الله عَلَيْكُ معتجراً بعمامة من استبرق على بلغة عليها رحالة (١) وعليها قطيفة من ديباج، ورسول الله عَلِيْكُ عند زينب بنت جحش وهي تغسل رأسه وقد غسلت شقه، فقال: قد وضعت السلاح يارسول الله ؟ قال: نعم، فقال جبريل: عفا الله عنك ما وضعت الملائكة السلاح منذ أربعين ليلة، وما رجعت الآن إلا من طلب القوم.

وروي أنه كان الغبار على وجه جبريل عليه السلام وفرسه فجعل النبي عَلَيْكُ يمسح الغبار عن وجهه وعن فرسه، فقال: إن الله يأمرك بالسير إلى بني قريظة فانهُدُ<sup>(۲)</sup> إليهم<sup>(۲)</sup>، فإني قد قطعت أوتارهم، وفتحت أبوابهم، وتركتهم في زلزال وبلبال، فأمر النبي عَلَيْكُ منادياً فأذن: أن من كان سامعاً مطيعاً فلا يصلين العصر إلا في بني قريظة، وقدَّم رسول الله عَلَيْكُ علي بن أبي طالب رضي الله عنه برايته إليهم، وابتدرها الناس فسار علي رضي الله عنه حتى إذا دنا من الحصون سمع منها مقالة قبيحة لرسول الله عَلَيْكُ بالطريق، فقال: يارسول الله لا عليك أن تدنو من هؤلاء الأخابث، قال: لِمَ، أظنك سمعتَ لي منهم أذى؟ قال: نعم يارسول الله، قال: لو قد رأوْني لم يقولوا من ذلك شيئاً.

فلما دنا رسول الله عَلِيْكُ من حصونهم قال: يا إخوان القردة والخنازير هل أخزاكم الله وأنزل كم نقمته؟ .

قالوا: يا أبا القاسم ما كنت جهولاً .

ومر رسول الله عَيِّكَ على أصحابه بالصَّوْرَين (٤) قبل أن يصل إلى بني قريظة، فقال هل مرّ بكم أحد؟ فقالوا: نعم يارسول الله مرّ بنا دحية بن خليفة الكلبي على بغلة بيضاء عليها رحالة عليها قطيفة ديباج، فقال عليه السلام: ذاك جبريل بُعث إلى بني قريظة يزلزل بهم حصونهم ويقذف الرعب في قلوبهم .

فلما أتى رسول الله عَلِيْظَة بني قريظة نزل على بئر من آبارها في ناحية من أموالهم، فتلاحق به الناس فأتاه رجال من بعد صلاة العشاء الآخرة ولم يصلوا العصر لقول رسول الله عَلَيْظَة : «لا يصلّين أحد العصر إلاّ في بني قريظة»، فصلوا العصر بها بعد العشاء الآخرة فما عابهم الله بذلك

<sup>(</sup>١) الرحالة: السَّرج.

<sup>(</sup>٢) انهض إليهم، ونَهَدَ القوم لعدوهم إذا صمدوا له وشرعوا في قتاله .

<sup>(</sup>٣) انظر البخاري: ٤٠٧/٧)، شرح السنة: ١١-١٠/١.

<sup>(</sup>٤) موضع قرب المدينة .

ولا عنفهم به رسول الله عَلَيْتُهُ، قال وحاصرهم رسول الله عَلِيلَةِ خمساً وعشرين ليلة حتى جهدهم الحصار، وقذف الله في قلوبهم الرعب.

وكان حيى بن أخطب دخل على بني قريظة في حصنهم حين رجعت عنهم قريش وغطفان وفاءً لكعب بن أسد بما كان عاهده.

فلما أيقنوا أن رسول الله عَلَيْكُم غير منصرف عنهم حتى يناجزهم، قال كعب بن أسد: يامعشر يهود إنه قد نزل بكم من الأمر ما ترون وإني عارض عليكم خلالاً ثلاثاً فخذوا أيها شئتم، قالوا: وما هن؟ قال: نتابع هذا الرجل ونصدقه فوالله لقد تبين لكم أنه نبي مرسل وأنه الذي تجدونه في كتابكم، فتأمنوا على دياركم وأموالكم وأبنائكم ونسائكم، قالوا: لا نفارق حكم التوراة أبدأ ولا نستبدل به غيره، قال: فإذا أبيتم هذه فهلم فلنقتل أبناءنا ونساءنا ثم نخرج إلى محمد رجالاً مصلتين بالسيوف ولم نترك وراءنا ثقلاً يهمنا حتى يحكم الله بيننا وبين محمد، فإن نهلك نهلك و لم نترك وراءنا شيئاً نخشى عليه، وإن نظهر فلعمري لنتخذنّ النساء والأبناء، فقالوا: نقتل هؤلاء المساكين فما خير في العيش بعدهم؟ قال: فإن أبيتم هذه فإن الليلة ليلة السبت وإنه عسى أن يكون محمد وأصحابه قد أمِنُوا فيها فانْزلُوا لعلّنا أن نصيب من محمد وأصحابه غرة. قالوا: أنفسد سبتنا ونحدث فيه مالم يكن أحدث فيه من كان قبلنا؟ أما من قد عملت فأصابهم من المسخ مالم يخف عليك؟ فقال: ما بات رجل منكم منذ ولدته أمه ليلة واحدة في الدهر حازماً؟ قال: ثم إنهم بعثوا إلى رسول الله عَيْنِهُ أن ابعثْ إلينا أبا لبابة بن عبد المنذر أخا بني عمرو بن عوف، وكانوا حلفاء الأوس نستشيره في أمرنا، فأرسله رسول الله عَلِيلَةُ إليهم، فلما رأوه قام إليه الرجال وهش إليه النساء والصبيان يبكون في وجهه فرقّ لهم، فقالوا: يا أبا لبابة أترى أن ننزل على حكم محمد؟ قال: نعم، [قالوا: ماذا يفعل بنا إذا نزلنا](١)؟ فأشار بيده إلى حلقة أنه الذبح، قال أبو لبابة: فوالله ما زالت قدماي حتى عرفت أني قد خنت الله ورسوله، ثم انطلق أبو لبابة على وجهه و لم يأت / رسول الله عَلَيْكُ حتى ارتبط في المسجد إلى عمود من عمده، وقال: لا أبرح مكاني حتى يتوب الله على مما صنعت، وعاهد الله لا يطأ بني قريظة أبدًا، ولا يراني الله في بلد خنت الله ورسوله فيه أبدًا، فلما بلغ رسول الله عَلَيْكُ خبره وأبطأ عليه(٢)، قال: أما لو جاءني لاستغفرتُ له، فأما إذا فعل ما فعل فما أنا بالذي أطلقه من مكانه حتى يتوب الله عليه، ثم إن الله تعالى أنزل توبة أبي لبابة على رسول الله عَلَيْظُهُ وهو في بيت أم سلمة، قالت أم سلمة: سمعت رسول الله عَلَيْكُم يضحك فقلت مما تضحك يارسول

ما بين القوسين ساقط من (أ).

الله أضحك الله سنك؟ قال: تيب على أبي لبابة، فقلت: ألا أبشره بذلك يارسول الله؟ فقال: بلي إن شئت، فقامتْ على باب حجرتها وذلك قبل أن يُضرب عليهن الحجاب، فقالت يا أبا لبابة أبشر فقد تاب الله عليك، قال فثار الناس إليه ليطلقوه فقال: لا والله حتى يكون رسول الله هو الذي يطلقني بيده، فلما مرّ عليه رسول الله عَلِيلًا خارجاً إلى الصبح أطلقه، ثم قال: إن ثعلبة بن شعبة وأسيد بن شعبة، وأسيد بن عبيد وهم نفر من بني هذيل ليسوا من قريظة ولا النضير نسبهم فوق ذلك هم بنو عم القوم أسلموا تلك الليلة التي نزلت فيها بنو قريظة على حكم رسول الله على الله وخرج في تلك الليلة عمرو بن سُعْدي القرظي فمرّ بحرس رسول الله عَلَيْكُ وعليها محمد بن مسلمة الأنصاري تلك الليلة، فلما رآه قال: من هذا؟ قال: عمرو بن سُعدي، وكان عمرو قد أبي أن يدخل مع بني قريظة في غدرهم برسول الله عَلِيُّكُم، فقال: لا أغدر بمحمد أبدأ، فقال محمد بن مسلمة حين عرفه: اللهم لا تحرمني عثرات الكرام ثم حلى سبيله، فخرج على وجهه حتى بات في مسجد رسول الله عَلِيلِهُ بالمدينة تلك الليلة ثم ذهب فلا يدري أين ذهب من أرض الله، فذكر لرسول الله عَلِيْكُ شأنه، فقال: ذاك رجل قد نجاه الله بوفائه (١). وبعض الناس يزعم أنه كان قد أوثق برمة فيمن أوثق من بني قريظة حين نزلوا على حكم رسول الله عَلِيْكُم، فأصبحت رمته ملقاة لا يدري أين ذهب، فقال رسول الله عَلِيلًا فيه تلك المقالة، والله أعلم. فلما أصبحوا نزلوا على حكم رسول الله فتواثبت الأوس فقالوا : يارسول الله إنهم موالينا دون الخزرج، وقد فعلت في موالي الخزرج بالأمس ما قد علمت، وقد كان رسول الله عَلِيُّكُم قبل بني قريظة حاصر بني قينقاع وكانوا حلفاء الخزرج، فنزلوا على حكمه فسألهم إيّاه عبدالله بن أبي بن سلول، فوهبهم له فلما كلمه الأوس قال رسول الله عَلَيْكُ : «ألا ترضون يا معشر الأوس أن يحكم فيهم رجل منكم؟» قالوا: بلي، قال: فذاك إلى سعد بن معاذ، وكان سعد بن معاذ جعله رسول الله عَلَيْكُمْ في خيمة امرأة من المسلمين يقال لها رفيدة في مسجده، وكانت تداوي الجرحي، وتحتسب بنفسها على خدمة من كانت به ضيعة من المسلمين، وكان رسول الله عَلِيُّ قد قال لقومه حين أصابه السهم بالخندق اجعلوه في خيمة رفيدة حتى أعوده من قريب، فلما حكّمه رسول الله عَلَيْكُ في بنى قريظة أتاه قومه فاحتملوه على حمار قد وطأوا له بوسادة من أدم، وكان رجلاً جسيماً ثم أقبلوا معه إلى رسول الله عَلَيْكُ وهم يقولون يا أبا عمرو أحسن في مواليك، فإن رسول الله عَلِيُّ إنَّما ولآك ذلك لتحسن فيهم، فلما أكثروا عليه قال: قد آن لسعد أن لا تأخذه في الله لومة لائم، فرجع بعض من كان معه من قومه إلى دار بني الأشهل فنعي لهم رجال بني قريظة قبل أن يصل إليهم سعد بن معاذ عن كلمته التي

<sup>(</sup>١) أخرجه الطبري: ٢٣٨/٢١، وانظر: ابن هشام: ٢٣٨/٣\_٢٣٨.

سمع منه، فلما انتهى سعد إلى رسول الله عَلِيُّكُم قال: قوموا إلى سيدكم فأنزلوه، فقاموا إليه فقالوا: يا أبا عمرو إن رسول الله عَلِيكُ قد ولأك مواليك لتحكم فيهم، فقال سعد: عليكم بذلك عهد الله وميثاقه أنَّ الحكم فيها ما حكمت؟ قالوا: نعم، قال: وعلى من هاهنا في الناحية التي فيها رسول الله عَلِيلَةِ، [وهو معرض عن رسول الله عَلِيلَةِ] (١) إجلالاً له، فقال رسول الله عَلِيلَةِ: نعم، قال سعد: فإني أحكم فيهم أن تقتل الرجال وتقسم الأموال وتُسبى الذراري والنساء، فقال رسول الله عَلِيُّكُم لسعد: (لقد حكمت فيهم بحكم الله من فوق سبعة أرقعة)(٢)، ثم استُنزلوا فحبسهم رسول الله عَلِيْكُ في دار بنت الحارث امرأة من بني النجار، ثم خرج رسول الله عَلِيْكُ إلى سوق المدينة التي هي سوقها اليوم، فخندق بها خندقاً ثم بعث إليهم فضربت أعناقهم في تلك الخنادق، يخرج بهم إليه أرسالاً وفيهم عدو الله حيى بن أخطب وكعب بن أسد رئيس القوم، وهم ستائة أو سبعمائة، والمكثر لهم يقول كانوا بين ثمانمائة إلى تسعمائة، وقد قالوا لكعب بن أسد وهم يُذهب بهم إلى رسول الله عَلِينَا أُرسالاً: ياكعب ما ترى ما يصنع بنا فقال كعب: أفي كل موطن لا تعقلون ألا ترون الداعي لا ينزع وإن من يذهب به منكم لا يرجع، هو والله القتل، فلم يزل ذلك الدأب حتى فرغ منهم النبي عَلِيكُ وأتى حيى بن أخطب عدو الله عليه حلة تفاحية قد شققها عليه من كل ناحية كموضع الأنملة أنملة أنملة لئلا يسلبها مجموعة يداه إلى عنقه بحبل، فلما نظر إلى رسول الله عَلَيْكُ قال أما والله ما لمت نفسي في عداوتك ولكنه من يخذل الله يخذل، ثم أقبل على الناس فقال أيها الناس إنه لا بأس بأمر الله كتاب وقدر وملحمة كتبت على بني إسرائيل، ثم جلس فضرب عنقه .

وروى عروة بن الزبير عن عائشة رضى الله عنها قالت لم يقتل من نساء بنى قريظة إلا امرأة واحدة قالت والله إنها لعندي تتحدث معى وتضحك ظهراً وبطناً، ورسول الله عَلِيْتُكُم يقتل رجالهم بالسيوف ٨٠/ب إذ هتف هاتف باسمها: أين فلانه قالت / : أنا والله قلت: ويلك مالك؟ قالت: أقتل، قلت: ولِمَ؟ قالت: حدثُ أحدثتُه، قالتْ: فانطلق بها فضُرب عنقُها، وكانت عائشة تقول: ما أنسى عجباً منها طيب نفس وكثرة ضحك، وقد عرفت أنها تقتل. قال الواقدي: وكان اسم تلك المرأة شبابة، امرأة الحكم القرظي وكانت قتلت خلاد بن سويد، رمتْ عليه رحَّى فدعا رسول الله عَيْلِيَّهُ بها فضرب عنقها بخلاد بن سويد (٣)، قال: وكان على والزبير يضربان أعناق بني قريظة، ورسول الله عَلَيْكُ جالس هنالك .

ما بين القوسين ساقط من و أ ، .

أخرجه الطبري: ١٥٣/٢١، وأخرجه الشيخان في صحيحيهما بلفظ: (لقد حكمت فيهم بحكم الملك)، وبهذا اللفظ المصنف في شرح السنة ١١/١٩ ٩٣٩، وانظر: الكافي الشاف: ص (١٣٣)، ابن هشام ٢٣٩/٣. ٢٤ فقد أورده عن علقمة بن وقاص

أخرجه الطبري: ٥٣/٢١ ١٥٤١، وابن إسحاق: ٢٤٢/٣ .

وروى محمد بن إسحاق عن الزهري أن الزبير بن باطا القرظي، وكان يكنّي أبا عبد الرحمن، كان قد منّ على ثابت بن قيس بن شماس في الجاهلية يوم بعاث، أخذه فجز ناصيته، ثم حلى سبيله، فجاءه يوم قريظة وهو شيخ كبير فقال: يا أبا عبدالرحمن هل تعرفني؟ قال: وهل يجهل مثلي مثلك؟ قال: إني أردت أن أجزيك بيدك عندي، قال: إن الكريم يجزي الكريم، قال: ثم أتى ثابت رسول الله عَيْضًا فَقَالَ: يارسُولُ الله قد كانت للزبير عندي يدُّ وله على منة، وقد أحببت أن أجزيه بها فهب لي دمه، فقال رسول الله عَلِيْكِ : «هو لك» فأتاه فقال له إن رسول الله عَلَيْكِ قد وهب لي دمك، قال شيخ كبير لا أهل له ولا ولد فما يصنع بالحياة، فأتى ثابت رسول الله عَلَيْكُم فقال: يارسول الله أهله وماله؟ قال: هم لك فأتاه فقال: إن رسول الله عَيْلِيُّهُ أعطاني امرأتك وولدك فهم لك، قال: أهل بيت بالحجاز لا مال لهم فما بقاؤهم على ذلك، فأتى ثابت رسول الله عليه فقال: ماله يارسول الله؟ قال: هو لك، قال: فأتاه فقال: إن رسول الله عَلِيلًا قد أعطاني مالك فهو لك، فقال: أي ثابت ما فعل الله بمن كان وجهه مرآة صينية تتراءى فيها عدارى الحي كعب بن أسد، قال: قتل، قال: فما فعل سيد الحاضر والبادي حيى بن أخطب؟ قال: قتل، قال: فما فعل مقدمنا إذا شددنا وحامينا إذا كررنا عزّال بن شموئيل؟ قال: قتل، قال: فما فعل المجلسان يعني بني كعب ابن قريظة وبني عمرو بن قريظة؟ قال: ذهبوا وقتلوا، قال: فإني أسألك بيدي عندك ياثابت إلا ما ألحقتني بالقوم، فوالله ما في العيش بعد هؤلاء خير، فما أنا بصابر لله فترة دلو نضح حتى ألقي الأحبة فقدمه ثابت فضرب عنقُهُ، فلما بلغ أبا بكر الصديق قوله ألقى الأحبة، قال: يلقاهم والله في نار جهنم خالداً فيها مخلداً أبداً(١).

قالوا: وكان رسول الله على قد أمر بقتل من أنبت منهم (٢)، ثم قسم أموال بني قريظة ونساءهم وأبناءهم على المسلمين، وأعلم في ذلك اليوم سهمان الخيل وسهمان الرجال وأخرج منها الخمس، فكان للفارس ثلاثة أسهم للفرس سهمان ولفارسه سهم وللراجل ممن ليس له فرس سهم، وكانت الخيل ستة وثلاثين فرساً وكان أول فيء وقع فيه السهمان، ثم بعث رسول الله على الن زيد الأنصاري أخا بني عبد الأشهل بسبايا من سبايا بني قريظة إلى نجد فابتاع لهم بهم خيلاً وسلاحاً، وكان رسول الله على لنفسه من نسائهم ريحانة بنت عمرو بن خنانة إحدى نساء بني عمرو بن قريظة، فكانت عند رسول الله على الحجاب، فقالت: يارسول الله بل تتركني رسول الله عليها أن يتزوجها ويضرب عليها الحجاب، فقالت: يارسول الله بل تتركني

<sup>(</sup>۱) انظر: ابن هشام: ۲٤٢/۳\_۲٤٣ .

<sup>(</sup>٢) أخرجه الإمام أحمد: ٧٧-٧٦/٢ عن عطية بن سعد القرظي .

في ملكك فهو أخف على وعليك. فتركها وقد كانت حين سباها كرهت الإسلام وأبت إلا اليهودية، فعزلها رسول الله عليه الله عليه ووجد في نفسه بذلك من أمرها، فبينا هو مع أصحابه إذ سمع وقع نعلين خلفه فقال إن هذا لثعلبة بن شعبة يبشرني بإسلام ريحانة، فجاءه فقال: يارسول الله قد أسلمت ريحانة، فسره ذلك (١).

فلما انقضى شأن بني قريظة انفجر جرح سعد بن معاذ، وذلك أنه دعا بعد أن حكم في بني قريظة ما حكم فقال: اللهم إنك قد علمت أنه لم يكن قوم أحب إلي أن أجاهدهم من قوم كذبوا رسولك، اللهم إن كنت أبقيت من حرب قريش على رسولك شيئاً فأبقني لها وإن كنت قد قطعت الحرب بينه وبينهم فاقبضني إليك، فانفجر كُلْمُهُ فرجعه رسول الله عَلَيْتُهُ إلى خيمته التي ضُربت عليه في المسجد، قالت عائشة: فحضره رسول الله عَلَيْتُهُ وأبو بكر وعمر فوالذي نفس محمد بيده إني لأعرف بكاء عمر من بكاء أبي بكر وإني لفي حجرتي، قالت: وكانوا كما قال الله تعالى: «رحماء بينهم» (۱) وكان فتح بني قريظة في آخر ذي القعدة سنة خمس من الهجرة .

أخبرنا عبد الواحد المليحي، أخبرنا أحمد بن عبد الله النعيمي، أخبرنا محمد بن يوسف، أخبرنا محمد بن إسماعيل، أخبرنا عبد الله بن محمد، أخبرنا يحيى بن آدم، أخبرنا إسرائيل، سمعت أبا إسحاق يقول، سمعت سليمان بن صرد يقول، سمعت النبي عَيِّلِه يقول حين أجلى الأحزاب عنه: «الآن نغزوهم ولا يغزونا، نحن نسير إليهم»(٣).

أخبرنا عبد الواحد المليحي، أخبرنا أحمد بن عبدالله النعيمي، أخبرنا محمد بن يوسف، أخبرنا محمد بن إسماعيل، أخبرنا قتيبة، أخبرنا الليث عن سعيد بن أبي سعيد، عن أبيه، عن أبي هريرة أن رسول الله عليه كان يقول: «لا إله إلا الله وحده، أعزّ جنده، ونصر عبده، وغلب الأحزاب وحده، فلا شيء بعده»(١٤).

قال الله تعالى في قصة قريظة: ﴿وأنزل الذين ظاهروهم من أهل الكتاب من صياصيهم وقذف في قلوبهم الرعب فريقاً تقتلون ، وهم الرجال، يقال: كانوا ستائة، ﴿وتأسرون فريقاً ﴾، وهم النساء والذراري، يقال: كانوا سبعمائة وخمسين، ويقال: تسعمائة (٥٠).

انظر: ابن هشام: ۲٤۲/۳-۲٤۳.

 <sup>(</sup>۲) أخرجه الإمام أحمد: ١٤١/٦-١٤١.

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري في المغازي: باب غزوة الحندق: ٧/٥٠١، والمصنف في شرح السنة: ١٠٥/٧ـ.

<sup>(</sup>٤) أخرجه البخاري في المغازي، باب: غزوة الحندق: ٢٠٦/٧، ومسلم في الذكر والدعاء والتوبة والاستغفار، باب: التعوذ من شر ما عمل، ومن شر ما لم يعمل، برقم: (٢٧٢٤) ٢٠٨٩/٤ عن قتيبة، والمصنف في شرح السنة: ٨/١٤.

<sup>(</sup>٥) انظر: سياق القصة في سيرة ابن هشام: ٢٤٣-٢٤٣٣.

وَأُورَثُكُمْ أَرْضَهُمْ وَدِيكُرَهُمْ وَأَمُوالُكُمْ وَأَرْضَالَمْ تَطَعُوهَا وَكَانَ ٱللَّهُ عَلَى كُلِّ شَيْءِ وَلَا يَكُنُ وَالْمُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ ا

﴿وأورثكم أرضهم وديارهم وأموالهم وأرضاً لم تطؤها﴾، بعد، قال ابن زيد ومقاتل: يعني خيبر، قال قتادة: كنا نحدث أنها مكة. وقال الحسن: فارس والروم. وقال عكرمة: كل أرض تفتح إلى يوم القيامة(١). ﴿وكان الله على كل شيء قديراً ﴾ .

قوله عزّ وجلّ : ﴿ يَا أَيُّهَا النَّبِي قُلْ لأَزُواجِكَ إِنْ كُنتَنّ تَرِدْنَ الحِياة الدُّنيا وزينتها فتعالَينَ أمتعكنّ ﴾، متعة الطلاق، ﴿ وأُسرحكنّ سراحاً جميلاً ﴾ .

وَوَإِن كُتَن تردنَ اللّهَ ورسولَه والدارَ الآخرة فإنّ الله أعدُ للمحسناتِ منكنَ أجراً عظيماً ﴾، سبب نزول هذه الآية أن نساء النبي عَلِيكُ سأنه شيئاً / من عَرَض الدنيا، وطلبن منه زيادة في الم/أ النفقة، وآذينه بغيرة بعضهن على بعض، فهجرهن رسول الله عَلَيْكُ وآلى أن لا يقربهن شهراً ولم يخرج إلى أصحابه، فقالوا: ما شأنه؟ وكانوا يقولون: طلق رسول الله عَلَيْكُ نساءه، فقال عمر: لأعلمن لكم شأنه، قال: فدخلتُ على رسول الله عَلَيْكُ فقلت: يارسول الله عَلِيْكُ نساءه، أفأنزل فأخبرهم أنك لم الله إني دخلت المسجد والمسلمون يقولون: طلق رسول الله عَلَيْكُ نساءه، أفأنزل فأخبرهم أنك لم تقلقهن؟ قال: نعم إن شئت، فقمت على باب المسجد وناديت بأعلى صوتي لم يطلق رسول الله عَلَيْكُ نساءه، فنزلت هذه الآية : «وإذا جاءهم أمرٌ من الأمنِ أو الخوفِ أذاعوا به ولو ردُّوه إلى الرسول وإلى أولى الأمر منهم لعلمه الذين يستنبطونه منهم» (النساء ـ ٣٨)، فكنت أنا استنبطت الرسول وإلى أولى الله آية التخيير، وكانت تحت رسول الله عَلَيْكُ يومئذ تسع نسوة خمس من قريش: عائشة بنت أبي بكر الصديق، وحفصة بنت عمر، وأم حبيبة بنت أبي سفيان، وأم سلمة بنت أبي عائشة بنت رمعة، وغير القرشيات: زينب بنت جحش الأسدية، وميمونة بنت الحارث المعطلقية، رضوان الله عليهن الهلالية، وصفية بنت حبي بن أخطب الخيبرية، وجويرية بنت الحارث المصطلقية، رضوان الله عليهن فلما نزلت آية التخير بدأ رسول الله عَلَيْكُ وكانت أحبهن إليه فخيرها وقرأ عليها القرآن فلما نزلت آية التخير بدأ رسول الله عَلَيْكُ وكانت أحبهن إليه فخيرها وقرأ عليها القرآن فلما نزلت آية التخير بدأ رسول الله عَلَيْكُ وكانت أحبهن إليه فخيرها وقرأ عليها القرآن

<sup>(</sup>١) أنظر: البحر المحيط ٢٢٥/٧ .

فاختارت الله ورسوله والدار الآخرة، فرؤي الفرح في وجه رسول الله عَلَيْكُ وتابعتها على ذلك<sup>(۱)</sup>. قال قتادة: فلما اخترن الله ورسوله شكرهن الله على ذلك وقصره عليهن فقال: ﴿لا يحلّ لك النساء من بعد﴾ .

أخبرنا إسماعيل بن عبدالقاهر، أخبرنا عبدالغفار بن محمد، أخبرنا محمد بن عيسى الجلودي، أخبرنا إبراهيم بن محمد بن سفيان، أخبرنا مسلم بن الحجاج، أخبرنا زهير بن حرب، أخبرنا روح ابن عبدالله قال: دخل أبو بكر ابن عبدالله قال: دخل أبو بكر يستأذن على رسول الله عليات فوجد الناس جلوساً ببابه لم يؤذن لأحد منهم، قال: فأذن لأبي بكر فدخل ثم أقبل عمر فاستأذن فأذن له فوجد النبي عيات جالساً حوله نساؤه واجماً ساكتاً، فقال: لأقولن شيئاً أضحك النبي عيات ، فقال: يارسول الله لو رأيت بنت خارجة سألتني النفقة فقمت اليها فوجات عنقها، فضحك رسول الله عيالية، وقال: هُنَّ حولي كما ترى يسألنني النفقة، فقام أبو بكر إلى عائشة بجأ عنقها، وقام عمر إلى حفصة بجأ عنقها، كلاهما يقول: لا تسألي رسول الله عيات شيئاً أبداً ليس عنده، ثم اعتزلهن شهراً أو تسعاً وعشرين، ثم نزلت هذه الآية: فها أيها النبي قل لأزواجك، حتى بلغ: وللمحسنات منكن أجراً عظيماً ، قال: فبدأ بعائشة فقال: ياعائشة إني أريد أن أعرض عليك أمراً أحب أن لا تعجلي فيه حتى تستشيري أبويك، قالت: وما والدار الآخرة، وأسألك أن لا تخبر امرأة من نسائك بالذي قلت، قال: ولا تسألني امرأة منهن والدار الآخرة، وأسألك أن لا تخبر امرأة من نسائك بالذي قلت، قال: ولا تسألني امرأة منهن والدار الآخرة ها، إن الله لم يبعثني معنتاً ولا متعنتاً ولكن بعثني معلماً ميسراً (٢).

أخبرنا أحمد بن عبدالله الصالحي، أخبرنا أبو الحسين بن بشران، أخبرنا إسماعيل بن محمد الصفار، أخبرنا أحمد بن منصور الرمادي، أخبرنا عبد الرزاق، أخبرنا معمر عن الزهري أن النبي عَيَّالِكُ أقسم أنْ لا يدخل على أزواجه شهراً، قال الزهري فأخبرني عروة بن الزبير عن عائشة أنها قالت: فلما مضت تسع وعشرون أعدهن دخل علي رسول الله عَيَّاتُ فقالت: بدأ بي فقلت: يارسول الله إنك أقسمت ألا تدخل علينا شهراً وإنك دخلت في تسع وعشرين أعدهن عنها: وإن الشهر تسع وعشرون) عبد علينا شهراً وإنك دخلت في تسع وعشرين أعدهن فقال: وإن الشهر تسع وعشرون)

<sup>(</sup>۱) انظر: فتح الباري: ۱۹/۸، مسلم: (۱٤٧٥): ۱۱۰۵/۱۰ـ۱۱۰۸، الطبري: ۲۱/۱۰۰ـ۱۱۰۸، شرح السنة: ۲۱۰-۲۱۶، الصحيح المسند من أسباب النزول ص ۱۱۷-۱۲۰.

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم في الطلاق، باب: بيان أن تخيير امرأته لا يكون طلاقاً إلا بالنية برقم: (١٤٧٨): ١١٠٥–١١٠٠ .

 <sup>(</sup>٣) أخرجه معمر بن راشد في كتاب الجامع رواية عبد الرزاق في المصنف: ١٠١/١٠، وعزاه السيوطي في الدر المنثور: ٩٦/٦٥
 لابن المنذر وابن أبي حاتم وابن مردويه

۸۱/پ

### يَنِسَاءَ ٱلنَّيِّمَن يَأْتِ مِن كُن بِفَحِث قِرْ مُبَيِّنَةٍ يُضَاعَفُ لَهَ اٱلْعَذَابُ ضِعْفَيْنِ وَكَاكَ ذَاكِ عَلَى ٱللَّهِ يَسِيرًا عَيْ

واختلف العلماء في هذا الخيار أنه هل كان ذلك تفويض الطلاق إليهن حتى يقع بنفس الاختيار أم لا؟ فذهب الحسن، وقتادة، وأكثر أهل العلم: إلى أنه لم يكن تفويض الطلاق، وإنما خيرهن على أنهن إذا اخترن الدنيا فارقهن، لقوله تعالى : ﴿فَعَالَينَ أَمْتَعَكُنَّ وأَسَرِحُكُنَّ سَرَاحاً جَيلاً ﴾، بدليل أنه لم يكن جوابهن على الفور فإنه قال لعائشة: «لا تعجلي حتى تستشيري أبويك»، وفي تفويض الطلاق يكون الجواب على الفور .

وذهب قوم إلى أنه كان تفويض الطلاق لو احترن أنفسهن كان طلاقاً .

واختلف أهل العلم في حكم التخيير: فقال عمر، وابن مسعود، وابن عباس: إذا خيّر الرجلُ امرأته فاختارت زوجَها لا يقع شيء، وإن اختارت نفسها يقع طلقة واحدة، وهو قول عمر بن عبدالعزيز، وابن أبي ليلى، وسفيان، والشافعي، وأصحاب الرأي، إلا عند أصحاب الرأي تقع طلقة بائنة إذا اختارت نفسها، وعند الآخرين رجعية .

وقال زيد بن ثابت: إذا اختارت الزوج تقع طلقة واحدة، وإذا اختارت نفسها فثلاث، وهو قول الحسن وبه قال مالك .

وروي عن علي أيضاً أنها إذا اختارت زوجها تقع طلقة واحدة وإن اختارت نفسها فطلقة بائنة . وأكثر العلماء على أنها إذا اختارت زوجها لا يقع شيء .

أخبرنا عبد الواحد المليحي، أخبرنا أحمد بن عبدالله النعيمي، أخبرنا محمد بن إسماعيل، أخبرنا عمر بن حفص، أخبرنا أبي، أخبرنا الأعمش، أخبرنا مسلم، عن مسروق، عن عائشة قالت: خيّرنا رسول الله عَلِيلِهِ فاخترنا الله ورسولَه فلم يعدّ ذلك علينا شيئاً (١).

قوله عزّ وجلّ : ﴿ يَانِسَاء النبي مِن يَأْتِ مِنكُنّ بِفَاحِشَةٍ مُنَيِّنَةٍ ﴾ ، بمعصية ظاهرة ، قيل: هو كقوله عزّ وجلّ : ﴿ لئن أشركت ليحبطنّ عملك ﴾ (الزمر \_ ٢٥) لا أن منهن من أتت بفاحشة . وقال ابن عباس: المراد بالفاحشة النشوز وسوء الخلق . ﴿ يضاعفْ لها العذاب ضعفين ﴾ ، قرأ ابن كثير وابن عامر: ﴿ نضعف ﴾ بالنون وكسر العين وتشديدها ، ﴿ العذاب ﴾ نصب ، وقرأ الآخرون بالياء وفتح العين ﴿ العَذَاب ﴾ رفع ويشددها أبو جعفر وأهل البصرة ، وشدد أبو عمرو هذه وحدها لقوله:

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري في الطلاق، باب: من خير أزواجه: ٣٦٧/٩، ومسلم في الطلاق، باب: بيان أن تخيير المرأة لا يكون طلاقاً برقم: (١٤٧٧) ١١٠٣/٢ .

﴿ وَمَن يَقَنُتُ مِن كُنَّ لِلَّهِ وَرَسُولِهِ عَوَتَعْمَلُ صَلِحًا نُوْتِهَا آجُرَهَا مَرَّتَيْنِ وَأَعْتَدْنَا لَهُ وَمَن يَقْنُتُ مِن كُنَّ لِلَّهِ وَرَسُولِهِ عَوْتَعْمَلُ صَلِحًا نُوْقِتِهَا آجُرَهَا مَرَّا لِلِسَاءَ إِنِ التَّقَيْتُ فَلَا لَمَا مِنْ اللِّسَاءَ إِنِ التَّقَيْتُ فَلَا تَخْضَعْنَ بِالْقَوْلِ فَيَظَمَعُ الَّذِي فِي قَلْبِهِ عَمَرَضٌ وَقُلْنَ قَوْلًا مَعْرُوفًا عَنْ اللَّهِ عَمْرُ وَقُلْنَ قَوْلًا مَعْرُوفًا عَنْ اللَّهِ عَلَيْهِ عَمْرَضٌ وَقُلْنَ قَوْلًا مَعْرُوفًا عَنْ اللَّهُ عَلَيْهِ عَمْرُ فَلَ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَمْرُ فَلَ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللللْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللْمُ اللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ الللللَّهُ اللللْمُ الللَّهُ اللللللِمُ اللللللِمُو

«ضعفين»، وقرأ الآخرون: «يضاعَف» بالألف وفتح العين، «العذاب» رفع، وهما لغتان مثل بعَّدَ وباعد، قال أبو عمرو وأبو عبيدة: ضعفت الشيء إذا جعلته مثليه وضاعفته إذا جعلته أمثاله. ﴿وكان ذلك على الله يسيراً ﴾، قال مقاتل: كان عذابها على الله هيناً وتضعيف عقوبتهن على المعصية لشرفهن كتضعيف عقوبة الحرة على الأمة وتضعيف ثوابهن لرفع منزلتهن، وفيه إشارة إلى أنهن أشرف نساء العالمين.

﴿ وَمَن يَقَنَّ ﴾ يَطِع، ﴿ مَنكُن الله ورسوله ﴾ قرأ يعقوب: «من تأت منكن، وتقنت الله المهما، وقرأ العامة بالياء لأن «مَنْ الداق تقوم مقام الإسم يعبّر به عن الواحد والجمع والمذكر والمؤنث، ﴿ وتعمل صالحاً نُؤتِها أَجرَها مرتين ﴾ أي: مثلي أجر غيرها، قال مقاتل: مكان كل حسنة عشرين حسنة .

وقرأ حمزة والكسائي: «يعمل، يؤتها» بالياء فيهما نسقاً على قوله: «ومن يأت، ويقنت» وقرأ الآخرون بالتاء، ﴿وَأَعتدنا لِهَا رِزْقاً كُرِيماً﴾، حسناً يعنى الجنة .

ويانساء النبي لستن كأحد من النساء ، قال ابن عباس: يريد ليس قَدْرُكن عندي مثل قدر غيركن من النساء الصالحات، أنتن أكرم علي، وثوابُكن أعظمُ لدي، ولم يقل: كواحدة، لأن الأحد عام يصلح للواحد والاثنين والجمع والمذكر والمؤنث، قال الله تعالى: (لا نفرق بين أحد من رسله) (البقرة \_ ٢٨٥)، وقال: (فما منكم من أحد عنه حاجزين) (الحاقة \_ ٤٧).

﴿إِنِ اتقيتنَ﴾، الله فأطعتُنَه، ﴿فلا تخضعنَ بالقول﴾، لا تَلِنَّ بالقول للرجال ولا ترققن الكلام، ﴿فيطمع الذي في قلبه مرض﴾، أي: فجور وشهوة، وقيل نفاق، والمعنى: لا تقلن قولاً يجد منافق أو فاجر به سبيلاً إلى الطمع فيكنّ .

والمرأة مندوبة إلى الغلظة في المقالة إذا خاطبت الأجانب لقطع الأطماع .

﴿ وَقَلْنَ قُولًا مَعْرُوفًا ﴾ لوجه الدين والإسلام بتصريح وبيان من غير خضوع .

وَقَرْبَ فِي بُيُوتِكُنَّ وَلَا تَبَرَّجْ بَ تَبَرُّجَ الْجَهِلِيَّةِ الْأُولِيُّ وَأَقِمْنَ الصَّلَوٰةَ وَءَاتِينَ الزَّكُوٰةَ وَأَطِعْنَ اللَّهَ وَرَسُولَهُ ۚ إِنَّمَا يُرِيدُ اللَّهُ لِيدُ هِبَعَنصُمُ الرِّجْسَ أَهْلَ الْبَيْتِ وَيُطَهِّرُكُوْ تَطْهِيرًا عَيْ

﴿ وَقَرِنَ فِي بِيوتَكُنَّ ﴾، قرأ أهل المدينة وعاصم: «وقَرن» بفتح القاف، وقرأ الآخرون بكسرها، فمن فتح القاف فمعناه، اقررن أي: الزمن بيوتَكُن، من قولهم: قررت بالمكان أقر قراراً، يقال: قررت أقر، وهما لغتان، فحذفت الراء الأولى التي هي عين الفعل لثقل التضعيف ونقلت حركتها إلى القاف كقولهم: في ظللت ظلت، قال الله تعالى: «فظلتم تفكهون» (الواقعة \_ ٥٠)، «وظلت عليه عاكفاً» (طه \_ ٩٧).

ومن كسر القاف فقد قيل: هو من قررت أقر، معناه اقررن \_ بكسر الراء \_ فحذفت الأولى ونقلت حركتها إلى القاف كما ذكرنا، وقيل: \_ وهو الأصح \_ أنه أمر من الوقار، كقولهم من الوعد: عدن، ومن الوصل: صلن، أي: كُنَّ أهل وقار وسكون، من قولهم وقر فلان يقر وقوراً إذا سكن واطمأن.

﴿ وَلا تَبْرِجَنَ ﴾ قال مجاهد وقتادة: التبرج هو التكسر والتغنج، وقال ابن أبي نجيح: هو التبختر. وقيل: هو إظهار الزينة وإبراز المحاسن للرجال، ﴿ تَبْرِجَ الجاهلية الأولى ﴾. [اختلفوا في الجاهلية الأولى ﴾. [اختلفوا في الجاهلية الأولى ﴾. [اختلفوا في الجاهلية الأولى ﴾. قال الشعبي: هي ما بين عيسى ومحمد عَلِيْكُ (٢).

وقال أبو العالية: هي في زمن داود وسليمان عليهما السلام، كانت المرأة تلبس قميصاً من الجانبين فيرى خلقها فيه (٣).

وقال الكلبي: كان ذلك في زمن نمرود الجبار، كانت المرأة تتخذ الدرع من اللؤلؤ فتلبسه وتمشي وسط الطريق ليس عليها شيء غيره وتعرض نفسها على الرجال(<sup>1)</sup>.

وروى عن عكرمة عن ابن عباس أنه قال: الجاهلية الأولى فيما بين نوح وإدريس، وكانت ألف سنة، وأن بطنين من ولد آدم كان أحدهما يسكن السهل والآخر يسكن الجبل، وكان رجال الجبل صِبَاحاً وفي النساء دمامة، وكان نساء السهل صِباحاً وفي الرجال دمامة، وأن إبليس أتى رجلاً

<sup>(</sup>١) ما بين القوسين ساقط من وأ.

<sup>(</sup>٢) انظر: الطبري: ٤/٢٢، البحر المحيط: ٢٣١/٧.

 <sup>(</sup>٣) انظر: البحر المجيط: ٢٣١/٧ .

<sup>(</sup>٤) أنظر: البحر المحيط: ٢٣٠/٧.

من أهل السهل وأجَّر نفسه منه، فكان يخدمه واتخذ شيئاً مثل الذي يزمر به الرعاء فجاء بصوت لم يسمع الناس مثله، فبلغ ذلك من حولهم فانتابوهم يستمعون إليه، واتخذوا عيداً يجتمعون إليه في السنة، فتتبرج النساء للرجال ويتزين الرجال لهن، وإن رجلاً من أهل الجبل هجم عليهم في عيدهم ذلك فرأى النساء وصباحتهن فأتى أصحابه فأحبرهم بذلك [فتحولوا إليهم](١) فنزلوا معهم فظهرت الفاحشة فيهم(٢)، فذلك قوله تعالى: «ولا تبرجن تبرج الجاهلية الأولى».

وقال قتادة: هي ما قبل الإسلام<sup>(٣)</sup> .

وقيل: الجاهلية الأولى: ما ذكرنا، والجاهلية الأخرى: قوم يفعلون مثل فعلهم في آخر الزمان . وقيل: قد تذكر الأولى وإن لم يكن لها أخرى، كقوله تعالى : «وأنّه أهلك عاداً الأولى» (النجم \_ - ، )، ولم يكن لها أخرى .

قوله عزّ وجلّ : ﴿وأقمنَ الصلاةَ وآتينَ الزكاة وأطعنَ الله ورسولَه إنّما يُريد اللّهُ ليذهب عنكم الرّجسَ أهلَ البيت﴾، أراد بالرجس: الإثم الذي نهى الله النساء عنه، قاله مقاتل. وقال ابن عباس: يعني: عمل الشيطان وما ليس لله فيه رضى، وقال قتادة: يعني: السوء . وقال مجاهد: الرجس الشك .

وأراد بأهل البيت: نساء النبي عَيِّلِيَّهِ لأنهنَّ في بيته، وهو رواية سعيد بن جبير عن ابن عباس، وتلا قوله: «واذكرنَ ما يُتلى في بيوتكنّ من آيات الله»، وهو قول عكرمة ومقاتل.

وذهب أبو سعيد الخدري، وجماعة من التابعين، منهم مجاهد، وقتادة، وغيرهما: إلى أنهم علي وفاطمة والحسين (٤) .

حدثنا أبو الفضل زياد بن محمد الحنفي، أخبرنا أبو محمد عبدالرحمن بن محمد الأنصاري، أحبرنا أبو محمد يحيى بن محمد بن صاعدي، أخبرنا أبو همام الوليد بن شجاع، أخبرنا يحيى بن زكريا ابن زائدة، أخبرنا أبي عن مصعب بن شيبة، عن صفية بنت شيبة الحجبية، عن عائشة أم المؤمنين قالت: خرج رسول الله عَيْقِيلُهُ ذات غداة وعليه مرط مرحل من شعر أسود، فجلس فأتت فاطمة فأدخلها فيه [ثم جاء علي فأدخله فيه] ثم جاء حسن فأدخله فيه، ثم جاء حسين فأدخله فيه، ثم قال: «إنّما يريد الله ليُذهبَ عنكم الرِّجسَ أهلَ البيت ويطهرَكم تطهيراً» (٢).

<sup>(</sup>١) زيادة من (ب) .

<sup>(</sup>٢) انظر: الطبري: ٢٦/٤ .

<sup>(</sup>٣) انظر: الطبري: ٤/٢٢ه، الدر المنثور: ٦٠١/٦.

<sup>(</sup>٤) انظر: زاد المسير: ٣٨١/٦.

<sup>(</sup>٥) ما بين القوسين ساقط من (أ).

<sup>(</sup>٦) أخرجه مبىلم في فضائل الصحابة، باب: فضل أهل البيت، برقم: (٢٤٢٤) ١٨٨٣/٤، والمصنف في شرح السنة: ١١٦/١٤.

1/17

وَانْ كُرْبُ مَا يُسَلِّى فِي بُيُوتِكُنَّ مِنْ ءَاينتِ ٱللَّهِ وَٱلْحِصَّمَةَ إِنَّ ٱللَّهَ كَانَ لَطِيفًا خَبِيرًا عَلَى إِنَّ ٱلْمُسْلِمِينَ وَٱلْمُسْلِمِينَ وَٱلْمُوْمِنِينَ وَٱلْمُوْمِنِينَ وَٱلْمُوْمِنِينَ وَٱلْمُوْمِنِينَ وَٱلْصَّابِينَ وَٱلْصَّابِينَ وَٱلصَّابِينَ وَالصَّابِينَ وَالْصَابِينَ وَالصَابِينَ وَالْصَابِينَ وَالْمَالِينَ وَالْمَالِينَ وَالْمَالِينَ وَالْمَالِينَ وَالْمَالِينَ وَالْمَالِينَ وَالْمَالِيلِينَ وَالْمَالِينَالِينَ وَالْمَالِينَ وَالْمَالِينَانِ وَالْمَالِينَ وَالْمَالِينَ وَالْمَالِينَ وَالْمَالِينَ وَالْمَالِينَ وَالْمَالِينَ اللْمِلْمِينِ وَالْمَالِينَ اللَّهُ وَال

أخبرنا أبو سعيد أحمد بن محمد الحميدي، أخبرنا عبدالله الحافظ، أخبرنا أبو العباس محمد بن يعقوب حدثنا الحسن بن مكرم، أخبرنا عثان بن عمر، حدثنا عبد الرحمن بن عبدالله بن دينار، عن شريك بن أبي نمر، عن / عطاء بن يسار، عن أم سلمة قالت: في بيتي أنزلت: ﴿إِنمَا يويد الله ليذهبَ عنكم الرجسَ أهل البيت﴾، قالت: فأرسل رسولُ الله عَلَيْتُهُ إلى فاطمة وعلى والحسن والحسين، فقال: «هؤلاء أهل بيتي»، قالت: فقلت يارسول الله أما أنا من أهل البيت؟ قال: «بلى إن شاء الله»(١).

قال زيد بن أرقم: أهل بيته مَنْ حَرُمَ الصدقةُ عليه بعده، آلُ علي وآلُ عقيل وآلُ جعفر وآلُ عباس (٢) .

قوله عزّ وحلّ : ﴿وَا**ذَكُرنَ مَايُتِلَى فِي بِيُوتِكُنَّ مِن آيَاتِ اللهُ** ﴾، يعني: القرآن، ﴿وَالحَكُمةَ ﴾، قال قتادة: يعني السنة. وقال مقاتل: أحكام القرآن ومواعظه. ﴿إِنّ الله كان لطيفاً خبيراً ﴾، أي: لطيفاً بأوليائه خبيراً بجميع خلقه .

قوله عزّ وجلّ : ﴿إِنَّ المسلمين والمسلمات﴾، الآية. وذلك أن أزواج النبي عَلَيْكُ قلن: يارسول الله ذكر الله الرجال في القرآن ولم يذكر النساء بخير، فما فينا خير نُذكر به، إنا نخاف أن لا يقبل منّا طاعةً، فأنزل الله هذه الآية (٣).

قال مقاتل: قالت أم سلمة بنت أبي أمية ونيسة (١) بنت كعب الأنصارية للنبي عَلَيْكُم: ما بال ربّنا يذكر الرجال ولا يذكر النساء في شيء من كتابه، نخشني أن لا يكون فيهن خير؟ فنزلت هذه الآية (٥) .

<sup>(</sup>۱) أخرجه الحاكم: ۱٤٦/٣ دون قوله: (قالت: فقلت يارسول الله أما أنا من أهل البيت؟ قال: بلى إن شاء الله)، وهو في المسند: ٤٩٢/٦ من طريق آخر بنحوه وسنده ضعيف، وانظر: ابن كثير: ٤٨٥/٣-٤٨٦، شرح السنة: ١١٧/١٤. وقال: هذا حديث صحيح الإسناد.

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم في فضائل الصحابة، باب: من فضائل على بن أبي طالب رضي الله عنه برقم: (٢٤٠٨) ١٨٧٣/٤ .

<sup>(</sup>٣) رواه الطبري: ١٠/٢٢ وفي سنده قابوس بن أبي ظبيان، قال الحافظ ابن حجر عنه في التقريب: «فيه لين» وزاد السيوطي نسبته للطبراني. انظر: زاد المسير: ٣٨٣/٦ مع حاشية المحقق، البحر المحيط: ٢٣٣/٧ .

<sup>(</sup>٤) في «ب» أنيسة .

<sup>(</sup>٥) أنظر: الروايات عن أم سلمة في الطبري: ٢٠/٢٢.

وروي أن أسماء بنت عميس رجعت من الحبشة مع زوجها جعفر بن أبي طالب فدخلت على نساء النبي عَيِّكُ فقالت: هل نزل فينا شيء من القرآن؟ قلن: لا. فأتت النبي عَيِّكُ فقالت: يارسول الله إن النساء لفي حيبة وخسار، قال: ومِمَّ ذاك؟ قالت: لأنهن لا يذكرن بخير كا يذكر الرجال، فأنزل الله هذه الآية: ﴿إِن المسلمين والمسلمات والمؤمنين والمؤمنات والقانتين﴾(۱)، المطيعين، ﴿والقانتات والصادقات والصابرين﴾، على ما أمر الله به، ﴿والصادقات والصابرين﴾، على المتواضعين، ﴿والخاشعات﴾، وقيل: أراد به الخشوع في الصلاة، ومن الخشوع أن لا يلتفت، ﴿والمتصدقين﴾، ممّا رزقهم الله، ﴿والمتصدقات والصائمين والصائمات والحافظين فروجهم﴾، عمّا لا يحل، ﴿والحافظات والذاكرين الله كثيراً والذاكرات﴾، قال بحاهد: لا يكون العبد من الذاكرين الله كثيراً حتى يذكر الله قائماً وقاعداً ومضطجعاً (۲). وروينا أن النبي عَيْنَا قال: «قد سبق المفرّدون»، قالوا: وما المفردون يارسول الله؟ قال: والذاكرون الله كثيراً والذاكرون الله؟ قال:

قال عطاء بن أبي رباح: من فوض أمره إلى الله عزّ وجلّ فهو داخل في قوله: (إن المسلمين والمسلمات)، ومن أقرّ بأن الله ربَّه ومحمداً رسولُه، ولم يخالف قلبه لسانه، فهو داخل في قوله: (والمؤمنين والمؤمنين والمؤمنات)، ومن أطاع الله في الفرض، والرسول في السنة: فهو داخل في قوله: (والقانتين والقانتين والمقانتين والمادقات)، ومن صبر على الطاعة، وعن المعصية، وعلى الرزية: فهو داخل في قوله: (والصابرين والصابرات)، ومن صلى ولم يعرف من عن يمينه وعن يساره فهو داخل في قوله: (والخاشعين والخاشعات)، ومن تصدق في كل أسبوع بدرهم فهو داخل في قوله: (والمتصدقات)، ومن صام في كل شهر أيام البيض: الثالث عشر، والرابع عشر، والخامس عشر، فهو داخل في قوله: (والحافظين فروجهم والحافظات)، ومن صلى ومن حفظ فرجه عمّا لا يحل فهو داخل في قوله: (والحافظين فروجهم والحافظات)، ومن صلى

<sup>(</sup>١) ذكره الواحدي ص (٤١٣)، وصاحب زاد المسير: ٣٨٤/٦.

<sup>(</sup>٢) عزاه السيوطي في الدر المنثور: ٦٠٩/٦ لعبد الرزاق وسعيد بن منصور وعبد بن حميد وابن المنذر وابن أبي حاتم .

<sup>(</sup>٣) أخرجه مسلم في الذكر والدعاء والتوبة والاستغفار، باب: الحث على ذكر الله تعالى، برقم (٢٦٧٦) ٢٠٦٢/٤ .

# وَمَاكَانَ لِمُؤْمِنِ وَلَا مُؤْمِنَةٍ إِذَا قَضَى اللَّهُ وَرَسُولُهُ وَأَمْرًا أَن يَكُوبَ لَهُمُ ٱلْخِيرَةُ مِنْ آمَرِهِمَّ وَمَن يَعْصِ اللَّهَ وَرَسُولَهُ فَقَدْضَلَّضَلَالُا ثُمِينًا ﴿

الصلوات الخمس بحقوقها فهو داخل في قوله: «والذاكرين الله كثيراً والذاكرات».

﴿أُعَدُّ لَهُم مَغْفُرةً وَأَجْرًا عَظِيماً﴾ .

قوله عزّ وجلّ : ﴿وَمَا كَانَ لَمُومَنِ وَلَا مُؤْمَنَةٍ إِذَا قَضَى اللَّهُ وَرَسُولُهُ أَمْراً أَنْ يَكُونَ لَهُمُ الْخِيَرَةُ مَن أَمْرِهُم﴾ .

نزلت الآية في زينب بنت جحش الأسدية وأخيها عبد الله بن جحش وأمهما أمية بنت عبد المطلب عمة النبي عَلِيْكُ، خطب رسول الله عَلِيْكُ لمولاه زيد بن حارثة وكان رسول الله عَلِيْكُ اشترى زيداً في الجاهلية بعكاظ فأعتقه وتبناه، فلما خطب رسول الله عَلِيْكُ زينب رضيت وظنت أنه يخطبها لنفسي، وكانت لنفسه فلما علمت أنه يخطبها لزيد أبت وقالت: أنا ابنة عمتك يارسول فلا أرضاه لنفسي، وكانت بيضاء جميلة فيها حدة، وكذلك كره أخوها ذلك، فأنزل الله عزّ وجلّ : ﴿وما كان لمؤمن ﴿(١)، يعني: عبد الله بن جحش، ﴿ولا مؤمنة ﴾ يعني: أخته زينب، ﴿إذا قضى الله ورسوله أمراً وهو نكاح زينب لزيد، ﴿أن يكون لهم الحيرة من أمرهم ﴾، قرأ أهل الكوفة: «أن يكون» بالياء، للحائل بين التأنيث والفعل، وقرأ الآخرون بالتاء لتأنيث «الخيرة» من أمرهم، والخيرة: الاختيار .

والمعنى: أن يريد غير ما أراد الله أو يمتنع مما أمر الله ورسوله به .

ومن يعصِ اللَّهَ ورسولَه فقد ضلَّ ضلالاً مبيناً ﴾، أخطأ خطأ ظاهراً، فلما سمعا ذلك رضيا بذلك وسلَّما، وجعلت أمرها بيد رسول الله عَيْقِهِ وكذلك أخوها، فأنكحها رسول الله عَيْقِهِ زيداً، فدخل بها وساق رسول الله عَيْقِهِ إليها عشرة دنانير، وستين درهماً، وخماراً، ودرعاً، وإزاراً (٢) وملحفة، وخمسين مدّاً من طعام، وثلاثين صاعاً من تمر .

<sup>(</sup>١) أخرجه الطبري: ١١/٢٢، وذكره الواحدي في أسباب النزول ص (٦١٠) .

<sup>(</sup>۲) زیادة من **(ب)** .

وَإِذْ تَقُولُ لِلَّذِى أَنْعَمَ اللَّهُ عَلَيْهِ وَأَنْعَمَ اللَّهُ عَلَيْهِ وَتَخْشَى النَّاسَ وَاللَّهُ أَحَقُ أَن تَغْشَلُهُ فَلَمَّا قَضَى وَتُخْفِى فِي نَفْسِكَ مَا اللَّهُ مُبْدِيهِ وَتَخْشَى النَّاسَ وَاللَّهُ أَحَقُ أَن تَغْشَلُهُ فَلَمَّا فَضَى اللَّهُ وَمِن عَلَى اللَّهُ وَمِن عَلَى اللَّهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ وَلَا عَلَى اللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا قَصْوا مِنْهُ وَلَا وَكَالَ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا مُنْ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّ

قوله تعالى : ﴿وَإِذْ تَقُولَ لَلَذِي أَنْعَمَ الله عَلَيْهِ وأَنْعَمَتُ عَلَيْهِ أَمْسَكُ عَلَيْكُ زُوجَكُ الآية، نزلت في زينب أ، وذلك أن رسول الله عَلَيْكُ لما زوج زينب من زيد مكثت عنده حيناً، ثم إن رسول الله عَلَيْكُ أَتَى زيداً ذات يوم لحاجة، فأبصر زينب قائمة في درع وخمار، وكانت بيضاء جميلة ذات خلق من أتم نساء قريش، فوقعت في نفسه وأعجبه حسنها، فقال: سبحان الله مقلب القلوب وانصرف، فلما جاء زيد ذكرت ذلك له، ففطن زيد، فألقى في نفس زيد كراهيتها في الوقت (٢)،

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري في التفسير، باب: ووتخفي في نفسك ما الله مبديه وتخشى الناس والله أحق أن تخشاه، ٥٢٣/٨ .

هذه الرواية وإن ساقها عدد من المفسرين إلا أن المحققين من أهل العلم ردوها، قال الحافظ ابن حجر في فتح الباري: ٢٤/٨ ووردت آثار أخرى أخرجها ابن أبي حاتم والطبري ونقلها كثير من المفسرين لا ينبغي التشاغل بها، والذي أوردته هو المعتمد، وهذه شهادة لها قيمتها، وقد ذكر رحمه الله قبل هذا روايات في الموضوع وعلق عليها إذ قال: «وقد أخرج ابن أبي حاتم هذه القصة من طريق السدي فساقها سياقاً واضحاً حسناً ولفظه «بلغنا أن هذه الآية نزلت في زينب بنت جحش، وكانت أمها أميمة بنت عبد المطلب عمة رسول الله عليه أو كان رسول الله عليها أراد أن يزوجها زيد بن حارثة مولاه فكرهت ذلك، ثم إنها رضيت بما صنع رسول الله عليه فروجها إياه، ثم أعلم الله عزّ وجلّ نبيه عليه أنها من أزواجه فكان يستحي أن يأمر بطلاقها، وكان لا يزال يكون بين زيد وزينب ما يكون بين الناس، فأمره رسول الله عليه أن بمسك عليه زوجه وأن يتقي الله، وكان يخشى الناس أن يعيبوا عليه ويقولوا تزوج امرأة ابنه، وكان قد تبنى زيداً. وعنده من طريق علي بن زيد عن علي بن الحسين بن علي قال: أعلم الله نبيه عليه أن زينب ستكون من أزواجه قبل أن يتزوجها، فلما أتاه زيد يشكوها إليه قال له: اتق الله وأمسك عليك زوجك، قال الله: قد أخبرتك أني مزوجكها وتخفي في نفسك ما الله مبديه . هذا واعلم \_ حفظك الله \_ أن :

١ ــ الروايات في هذه القصة ضعيفة من حيث السند .

٢ ــ تتنافى مع عصمة النبي ﷺ ومكانته .

٣ ــ لو كان الذي أخفاه عليه الصلاة والسلام هو محبته لها لأظهره الله تعالى ــ كما ذكر البغوي ــ ولكن الله تعالى أظهر أنه سيتزوجها .

٤ ـ وقد كان على هو الذي خطبها على زيد بن حارثة، وكانت ابنة عمته، وهو يراها مذ كانت طفلة حتى كبرت فلم لم يقع حبها في قلبه؟ وكيف يقع هذا الحب في قلبه بعد أن يتزوجها مولاه؟ وإن أردت أن تتوسع فانظر: الشفا للقاضي عياض: يقع حبها في قلبه عمد لحمد حسين هيكل ص ٣٢٣ـ٣٦ ـ الاسرائيليات والموضوعات في كتب التفسير لمحمد أبو شهبة ص ٢٥١ـ٤٥٨، حياة محمد لحمد حسين هيكل ص ٣٢٣ـ٣١ ـ الاسرائيليات والموضوعات في كتب التفسير لمحمد أبو شهبة ص ٢٥٤ـ٨٥٥، روح المعاني للآلوسي: ٢٤/٤٢ ـ ٥٠، البحر المحيط: ٢٣٣٤/٣٥ ـ ٢٨٦٩ في ظلال القرآن: ٥/٣٨٦٩ ـ ٢٨٦٩، وللدكتور زاهر عواض الألمعي كتاب: ومع المفسرين والمستشرقين في زواج النبي عليه بزينب بنت جحش.

فأتى رسولَ الله عَلَيْكُ فقال: ﴿إِنِي أُريد أَن أَفَارِق صَاحَبَتَى ﴾، قال: مَا لَكُ أَرَابِكَ منها شيء؟ قال: لا والله يارسول الله ما رأيت منها إلا خيراً، ولكنها تتعظم على لشرفها وتؤذيني بلسانها، فقال له النبي عَلَيْكُ : ﴿أَمسَكُ عَلَيْكُ وَوَجَكُ ، يعني: زينب بنت جحش، ﴿وَاتِقَ الله ﴾ ، في أمرها، ثم طلَّقها زيد (٣) ، فذلك قوله عز وجل :

﴿وَإِذْ تَقُولَ لَلَذِي أَنْعُمُ اللهُ عَلِيهُ﴾، بالإسلام، ﴿وَأَنْعُمَتَ عَلِيهُ﴾، بالإعتاق، وهو زيد بن حارثة /: ﴿أَمْسِكُ عَلَيْكُ زُوجِكُ واتق الله﴾ فيها ولا تفارقها، ﴿وَتَخْفَي فِي نَفْسَكُ مَا اللهُ مَبْدَيِهِ﴾ أي: تسرّ في نفسِكُ ما الله مظهره، أي: كان في قلبه لو فارقها لتزوجها .

وقال ابن عباس: حبها إوقال قتادة: ودُّ أنه طلقها .

﴿ وتخشى الناس﴾، قال ابن عباس والحسن: تستحييهم .

وقيل: تخاف لائمة الناس أن يقولوا: أمر رجلاً بطلاق امرأته ثم نكحها(٢).

﴿ وَاللَّهُ أَحَقُ أَنْ تَخْشَاهُ ﴾، قال عمر، وابن مسعود، وعائشة: ما نزلت على رسول الله عَلَيْكُ . آية هي أشد عليه من هذه الآية (٣) .

وروي عن مسروق قال: قالت عائشة: لو كتم النبي عَلَيْظُ شيئًا مما أوحي إليه لكتم هذه الآية: «وتخفى في نفسك ما الله مُبديه»(٤).

وروى سفيان بن عيينة عن على بن زيد بن جدعان قال: سألني على بن الحسين زين العابدين ما يقول الحسن في قوله: ﴿وَتَخفّي في نفسك ما الله مبديه وتخشّى الناس والله أحق أن تخشاه ﴾؟ قلت: يقول لما جاء زيد إلى النبي عَيِّلِهُ فقال: يانبي الله إني أريد أن أطلق زينب فأعجبه ذلك، فقال: أمسك عليك زوجك واتق الله، فقال على بن الحسين: ليس كذلك، كان الله تعالى قد أعلمه أنها ستكون من أزواجه وأن زيداً سيطلقها، فلما جاء زيد وقال: إني أريد أن أطلقها قال له: أمسك عليك زوجك، فعاتبه الله وقال: لِمَ قلت: أمسِكُ عليك زوجك وقد أعلمتُك أنها ستكون من أزواجك .

<sup>(</sup>١) انظر: البحر المحيط: ٢٣٤/٧ .

<sup>(</sup>۲) انظر: زاد المسير: ٦/٣٨٧.

<sup>(</sup>٣) انظر: الطبري: ١٣/٢٢، وراجع التعليق الآتي .

<sup>(</sup>٤) أخرجه الترمذي في تفسير سورة الأحزاب: ٧١/٩-٧٢ وقال: (هذا حديث حسن صحيح)، والطبري: ١٣/٢٢، وانظر: البخاري في التوحيد، باب: وكان عرشه على الماء: ٤٠٤/١٣ لكن عن أنس، مسلم في الإيمان، باب: معنى قول الله عز وجلّ : وولقد رآه نزلة أخرى، وهل رأى النبي عليه ربه ليلة الإسراء؟ برقم: (١٧٧) ١٦٠/١ .

<sup>(</sup>٥) انظر: ابن كثير: في التفسير ٤٩٢/٣.

وهذا هو الأولى والأليق بحال الأنبياء وهو مطابق للتلاوة لأن الله علم أنه يبدي ويظهر ما أخفاه ولم يظهر غير تزويجها منه فقال: «زوجناكها» فلو كان الذي أضمره رسول الله على علمه على أنه إنّما طلاقها لكان يظهر ذلك لأنه لا يجوز أن يجبر أنه يظهره ثم يكتمه فلا يظهره، فدل على أنه إنّما عُوتب على إخفاء ما أعلمه الله أنها ستكون زوجة له، وإنما أخفاه استحياء أن يقول لزيد: التي تحتك وفي نكاحك ستكون امرأتي، وهذا قول حسن مرض، وإن كان القول الآخر وهو أنه أخفى عجبها أو نكاحها لو طلقها لا يقدح في حال الأنبياء، لأن العبد غير ملوم على ما يقع في قلبه في مثل هذه الأشياء ما لم يقصد فيه المأثم، لأن الود وميل النفس من طبع البشر. هذا المن وقوله : «أمسك عليك زوجك واتتي الله» أمر بالمعروف، وهو خشية لا إثم فيه . المنتف وقوله تعالى : هوالله أحق أن تخشاه في، لم يرد به أنه لم يكن يخشى الله فيما سبق فإنه عليه السلام قد قال: «أنا أخشاكم لله وأتقاكم له»، ولكنه لما ذكر الخشية من الناس ذكر أن الله تعالى الشياء .

قوله عزّ وجلّ : ﴿ فَلَمَا قَضَى زَيْدٌ مَنْهَا وَطَرَأَ ﴾، أي: حاجة من نكاحها، ﴿ زُوجِنَاكُهَا ﴾، وذكر قضاء الوطر ليعلم أن زوجة المتبنى تحلُّ بعد الدخول بها .

قال أنس : كانت زينب تفتخر على أزواج النبي عَيْظَة فتقول: زوجَكُنَّ أهالِيكُنّ وزوجني الله من فوق سبع سموات<sup>(۱)</sup> .

وقال الشعبي: كانت زينب تقول للنبي عَلِيلَة : إني لأدل عليك بثلاث مامن نسائك امرأة تدل بهنّ: جدي وجدك واحد، إني أنكحنيك الله في السماء، وإن السفير لجبريل عليه السلام (٢).

أخبرنا إسماعيل بن عبد القاهر، أخبرنا عبد الغفار بن محمد، أخبرنا محمد بن عيسى الجلودي، أخبرنا إبراهيم بن محمد بن سفيان، أخبرنا مسلم بن الحجاج، حدثني محمد بن حاتم بن ميمون، أخبرنا بهز، أخبرنا سليمان بن المغيرة، عن ثابت، عن أنس قال: لما انقضت عدة زينب قال رسول الله عليه لزيد: «فاذكرها علي»، قال: فانطلق زيد حتى أتاها وهي تخمّر عجينها، قال فلما رأيتها عظمت في صدري حتى ما أستطيع أن أنظر إليها لأن رسول الله عليه ذكرها، فوليتُها ظهري ونكصت على عقبي، فقلت: يازينب أرسل رسول الله عليه يذكرك.

قالت: ما أنا بصانعة شيئاً حتى أؤامر ربي، فقامت إلى مسجدها، ونزل القرآن، وجاء رسول الله عليها بغير إذن .

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري في التوحيد، باب: وكان عرشه على الماء: ٤٠٤-٤٠٣/١٣.

<sup>(</sup>٢) أخرَجه الطبري: ١٤/٢٢، قال الحافظ ابن حجر في الفتح: ٤١٢/١٣: أخرجه الطبري وأبو القاسم الطحاوي في كتاب والحجة والتبيان، من مرسل الشعبي .

### مَّاكَانَ عَلَى ٱلنَّبِيِّ مِنْ حَرَجٍ فِيمَا فَرَضَ ٱللَّهُ لَهُ اللَّهِ فِ ٱلَّذِينَ خَلَوْا مِن قَبْلُ وَكَانَ أَمُرُ ٱللَّهِ قَدَرًا مَّقَدُورًا عَيْ

قال: ولقد رأيتنا أن رسول الله عَيِّلِيَّهُ أطعمنا الخبز واللحم، حتى امتد النهار، [فخرج الناس](١) وبقي رجال يتحدثون في البيت بعد الطعام، فخرج رسول الله عَيِّلِيَّهُ فاتبعته فجعل يتتبع حُجُزَ نسائه يسلم عليهن، ويقلن: يارسول الله كيف وجدت أهلك؟ قال: فما أدري أنا أخبرته أن القوم قد خرجوا أو أخبرني .

قال: فانطلق حتى دخل البيت فذهبت أدخل معه فألقى الستر بيني وبينه، ونزل الحجاب (٢). أخبرنا عبد الواحد المليحي، أخبرنا أحمد بن عبد الله النعيمي، أخبرنا محمد يوسف، أخبرنا محمد بن إسماعيل، أخبرنا سليمان بن حرب، أخبرنا حماد، عن ثابت، عن أنس قال: ما أُولَم النبي على شيء من نسائه ما أُولَم على زينب، أولَمَ بشاة (٣).

أخبرنا محمد بن عبد الله الصالحي، أخبرنا أبو سعيد محمد بن موسى الصيرفي، أخبرنا أبو العباس الأصم، أخبرنا محمد بن هشام بن ملاس النمري، أخبرنا مَرْوَان الفزاري، أخبرنا حميد عن أنس قال: أو لم رسول الله عَلَيْكُم حين ابتنى بزينب بنت جحش فأشبع المسلمين خبزاً ولحماً (٤).

قوله عزّ وجلّ : ﴿لكيلا يكونَ على المؤمنين حرجٌ ﴾، إثم، ﴿في أزواج أدعيائهم إذا قَضَوْا منهن وَطَرَأَ ﴾، و «الأدعياء»: جمع الدَّعِيّ، وهو المتبني، يقول: زوجناك زينب، وهي امرأة زيد الذي تبنيته، ليعلم أن زوجة المتبنى حلال للمتبني، [وإن كان قد دخل بها المُتَبَنَى] (٥) بخلاف امرأة ابن الصلب فإنها لا تحل للأب .

﴿ وَكَانَ أَمُو الله مَفْعُولاً ﴾، أي: كان قضاء الله ماضياً وحكمه نافذاً وقد قضى في زينب أن يَتْزُوجها رسول الله عَيْنِالَةٍ .

قوله عزّ وجلّ : ﴿ مَا كَانَ عَلَى النبي من حرج فيما فرضَ الله له ﴾، أي: فيما أحل الله له ، أي: الزموا ١٨٨ أله ، أي: الزموا ١٨٨ أ

<sup>(</sup>١) ساقط من (أ).

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم في النكاح: باب: زواج زينب بنت جحش ونزول الحجاب برقم: (١٤٢٨): ١٠٤٨/٢.

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري في النكاح، باب الوليمة بشاة: ٢٣٢/٩، ومسلم في النكاح، باب: زواج زينب بنت جحش ونزول الحجاب برقم: (١٤٢٨) ٢٠٤٩/٢، والمصنف في شرح السنة: ١٣٧/٩.

<sup>(</sup>٤) أخرجه البخاري في التفسير (تفسير سورة الأحزاب) ٥٢٨/٨، والمصنف في شرح السنة: ١٣٧/٩.

<sup>(°)</sup> ما بين القوسين ساقط من ( أ » .

ٱلَّذِينَ يُبَلِّغُونَ رِسَلَاتِ ٱللَّهِ وَيَغَشَوْنَهُ, وَلَا يَغْشُونَ أَحَدًا إِلَّا ٱللَّهُ وَكَفَى بِٱللَّهِ حَسِيبًا ثَنَّ مَّا كَانَ مُحَمَّدُ أَبًا أَحَدِمِّن رِّجَالِكُمْ وَلَلْكِن رَّسُولَ ٱللَّهِ وَخَاتَمَ ٱلنَّبِيِّنَ لَّ حَسِيبًا ثَنَّ مَّا كَانَ مُحَمَّدُ أَبًا أَحَدِمِّن رِّجَالِكُمْ وَلَلْكِن رَّسُولَ ٱللَّهِ وَخَاتَمَ ٱلنَّبِيِّنَ لَيَ

سنة الله، ﴿ فِي الذين خلوا من قبل ﴾، أي: في الأنبياء الماضين أن لا يؤاخذهم بما أحل لهم . قال الكلبي، ومقاتل: أراد داود حين جمع بينه وبين المرأة التي هويها فكذلك جمع بين محمد عليه وبين زينب .

وقيل: أشار بالسنة إلى النكاح فإنه من سنة الأنبياء عليهم السلام .

وقيل: إلى كثرة الأزواج مثل داود وسليمان عليهما السلام(١).

﴿ وَكَانَ أَمْرُ الله قدرا مقدوراً ﴾، قضاء مقضياً كائناً ماضياً .

﴿ الذين يُبِلّغون رسالاتِ الله ﴾، [يعني سنة الله في الأنبياء الذين يبلغون رسالات الله] (٢)، ﴿ ويخشونه ولا يخشون أحداً إلا الله لهم وفرض عليهم، ﴿ وكفى بالله حسيباً ﴾، حافظاً لأعمال خلقه ومحاسبهم.

ثم إن رسول الله عَلَيْتُ لما تزوج زينب قال الناس: إن محمداً تزوج امرأة ابنه فأنزل الله عزّ وجلّ : ﴿مَا كَانَ محمد أَبَا أُحدٍ مِن رَجَالِكُم ﴾ (٢)، يعني: زيد بن حارثة، أي: ليس أبا أحد من رجالكم الذين لم يلدهم فيحرم عليه نكاح زوجته بعد فراقه إيّاها .

فإن قيل: أليس أنه كان له أبناء: القاسم، والطيب، والطاهر، وإبراهيم، وكذلك: الحسن والحسين، فإن النبي عَلِيْكُ قال للحسن: إن ابني هذا سيد؟

قيل: هؤلاء كانوا صغاراً لم يكونوا رجالاً .

والصحيح ما قلنا: إنه أراد أبا أحد من رجالكم(٤) .

﴿ وَلَكُنْ رَسُولَ اللَّهِ وَخَاتُم النبيين ﴾، ختم الله به النبوة، وقرأ عاصم: «خاتم» بفتح التاء على الإسم، أي: آخرهم، وقرأ الآخرون بكسر التاء على الفاعل، لأنه ختم به النبيين فهو خاتمهم .

<sup>(</sup>١) انظر: البحر المحيط: ٢٣٥/٧-٣٣٦ وفيه: أن اليهود عابوه أي: النبي ﷺ ـ بكثرة النكاح وكثرة الأزواج فرد الله عليهم بقوله : وسنة الله» .

<sup>(</sup>۲) ما بين القوسين زيادة من (ب) .

<sup>(</sup>٣) انظر: الطبري: ١٦/٢٢.

<sup>(</sup>٤) انظر: مسائل الرازي وأجوبتها من غرائب آي التنزيل ص (٢٨٢) .

### يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ ٱذَكُرُواْ ٱللَّهَ ذِكْرًاكُثِيرًا ٤

قال ابن عباس: يريد لو لم أحتم به النبيين لجعلت له ابناً يكون بعده نبياً (١).

وروي عن عطاء عن ابن عباس: أن الله تعالى لما حكم أن لا نبي بعده لم يعطه ولداً ذكراً يصير رجلاً، ﴿وَكَانَ الله بكل شيء عليماً ﴾ .

أخبرنا أبو الحسن على بن يوسف الجويني، أخبرنا أبو محمد محمد بن على بن محمد الخذاشاهي، أخبرنا عبد الله بن محمد بن مسلم، حدثنا أبكر الجوربذي، أخبرنا يونس بن عبد الأعلى، أخبرنا ابن وهب، أخبرني يونس بن يزيد، عن ابن شهاب، عن أبي سلمة قال: كان أبو هريرة يقول: قال رسول الله عَيْسَةُ : «مَثَلِي ومَثَلُ الأنبياء كمَثَلِ قصر أحسن بنيانُه، تُركَ منه موضع لَبِنَةٍ فطاف به النطَّارُ يتعجبون من حسنِ بنيانِه إلا موضعُ تلك اللَّبنةِ لا يعيبون سواها فكنت أنا سددتُ موضع تلك اللَّبنة، نُحتم بي البنيانُ وخُتم بي الرسلَ»(٢).

أخبرنا عبد الله بن عبد الصمد الجوزجاني، أخبرنا على بن أحمد الخزاعي، أخبرنا الهيثم بن كلب الشاشي، أخبرنا أبو عيسى الترمذي، أخبرنا سعيد بن عبد الرحمن المخزومي، وغير واحد قالوا، أخبرنا سفيان، عن الزهري، عن محمد بن جبير بن مطعم، عن أبيه قال: قال رسول الله عليه : (إن لي أسماء أنا محمد، وأنا أحمد، وأنا الماحي، يمحو الله بي الكفر، وأنا الحاشر الذي يحشر الناس على قدمي، وأنا العاقب، والعاقب الذي ليس بعده نبي»(٣).

قوله عزّ وجلّ : ﴿ يَا أَيُهَا الذِّينَ آمنوا اذكروا الله ذكراً كثيراً ﴾ ، قال ابن عباس: لم يفرض الله تعالى على عباده فريضة (٤) إلا جعل لها حداً معلوماً ، ثم عذر أهلها في حال العذر غير الذكر ، وأمرهم به في فإنه لم يجعل له حداً يُنتهَى إليه، ولم يعذر أحداً في تركه إلا معلوباً على عقله (٥) ، وأمرهم به في

<sup>(</sup>۱) انظر: زاد المسير: ۳۹۳/٦.

<sup>(</sup>٢) أخرجه المصنف في شرح السنة: ٢٠١/١٣، وأخرج البخاري: ٥٥٨/٦ عن أبي هريرة رضي الله عنه أن رسول الله عليه قال: وإن مثلي ومثل الأنبياء من قبلي كمثل رجل بني بيتاً فأحسنه وأجمله، إلا موضع لبنة من زاوية، فجعل الناس يطوفون به ويعجبون له ويقولون: هلا وضعت هذه اللبنة؟ قال: فأنا اللبنة، وأنا خاتم النبيين، ومسلم: ١٧٩١/٤ عن أبي هريرة رضي الله عنه أن رسول الله عليه قال: ومثلي ومثل الأنبياء من قبلي كمثل رجل بني بنياناً فأحسنه وأجمله، إلا موضع لبنة من زاوية من زواياه، فجعل الناس يظوفون به ويعجبون له ويقولون: هلا وضعت هذه اللبنة! قال: فأنا اللبنة. وأنا حاتم النبيين،

<sup>(</sup>٣) أخرجه الترمذي في الأدب، باب: ما جاء في أسماء النبي عَلِيْظٍ : ١٣٠٨-١٣٠، وقال: «هذا حديث حسن صحيح» وأحرجه البخاري في المناقب، باب: ما جاء في أسماء رسول الله عَلِيْلِيًّا: ٥٥٤/٦، والمصنف في شرح السنة: ٢١١/١٣ .

<sup>(</sup>٤) ساقط من (أ).

<sup>(</sup>٥) أخرجه الطبري: ١٧/٢٢، وابن كثير: ٤٩٦/٣.

كل الأحوال، فقال: «فاذكروا الله قياماً وقعوداً وعلى جنوبكم» (النساء – ١٠٣). وقال: ﴿اذكروا الله ذكراً كثيراً﴾، أي: بالليل والنهار، في البر والبحر وفي الصحة والسقم، في السر والعلانية. وقال مجاهد: الذكر الكثير أن لا تنساه أبداً.

﴿وسبحوه﴾، أي: صَلُّوا له، ﴿بكرة﴾، يعني: صلاة الصبح، ﴿وأصيلاً﴾، يعني: صلاة العصر. وقال الكلبي: «وأصيلاً» صلاة الظهر والعصر والعشاءين.

وقال مجاهد: يعني: قولوا سبحان الله، والحمد لله، ولا إله إلا الله، والله أكبر، ولا حول ولا قوة إلا بالله، فعبّر بالتسبيح عن أخواته .

وقيل: المراد من قوله: «ذكراً كثيراً» هذه الكلمات يقولها الطاهر والجنب والمحدث(١).

وهو الذي يصلي عليكم وملائكتُه، فالصلاة من الله: الرحمة، ومن الملائكة: الاستغفار للمؤمنين .

قال السدي قالت بنو إسرائيل لموسى: أيصلي ربنا؟ فكبر هذا الكلام على موسى، فأوحى الله إليه: أنْ قُلْ لهم: إني أصلي، وأن صلاتي رحمتي، وقد وسعت رحمتي كلَّ شيء<sup>(٢)</sup>.

وقيل: الصلاة من الله على العبد هي إشاعة الذكر الجميل له في عباده. وقيل: الثناء عليه.

قال أنس: لما نزلت: ﴿إِن الله وملائكته يصلون على النبي ﴾، قال أبو بكر: ما خصك الله يارسول الله بشرف إلا وقد أشركنا فيه، فأنزل الله هذه الآية (٣).

قوله: ﴿لِيخْرِجُكُم مَنِ الظّلَمَاتِ إِلَى النورِ﴾، أي: من ظلمة الكفر إلى نور الإيمان، يعني: أنه برحمته وهدايته ودعاء الملائكة لكم أخرجكم من ظلمة الكفر إلى النور، ﴿وكان بالمؤمنين رحيماً ﴾ .

﴿ تَحْيَتُهُم ﴾، أي: تحية المؤمنين، ﴿ يُوم يُلقَوْنُه ﴾، أي: يرون الله، ﴿ سُلام ﴾، أي: يسلم الله عليهم، ويسلمهم من جميع الآفات .

<sup>(</sup>١) انظر: البحر المحيط: ٢٣٧/٧، زاد المسير: ٣٩٨-٣٩٧،

<sup>(</sup>٢) انظر: الدر المنثور: ٦٢٢/٦.

<sup>(</sup>٣) عزاه السيوطي في الدر المنثور: ٦٢٢/٦ لعبد بن حميد وابن المنذر .

يَكَأَيُّهُ النَّبِيُّ إِنَّا أَرْسَلْنَكَ شَنِهِ دُاوَمُبَشِّرًا وَنَدِيرًا فَ وَدَاعِيًا إِلَى اللَّهِ بِإِذْ نِهِ وَسِرَاجًا مُّنِيرًا فَ وَيَشِرِ الْمُؤْمِنِينَ بِأَنَّ لَهُم مِّنَ اللَّهِ فَضَلَا كَبِيرًا فَ وَلَا نُطِع وَسِرَاجًا مُّنِيرًا فَ وَيَشِرِ الْمُؤْمِنِينَ بِأَنَّ لَهُم وَتَوَكَّلُ مَنَ اللَّهِ وَكَفَى بِاللَّهِ وَكِيلًا اللَّهُ وَكَفَى بِاللَّهِ وَكِيلًا اللَّهُ وَكُفَى بِاللَّهِ وَكِيلًا اللَّهُ مَنْ اللَّهُ اللَّهُ وَكُفَى بِاللَّهِ وَكِيلًا اللَّهُ اللَّهُ وَكُفَى بِاللَّهِ وَكِيلًا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَكُفَى بِاللَّهِ وَكُولُولُ اللَّهُ اللَّهُ وَكُفَى بِاللَّهِ وَكُولُولُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَكُفَى بِاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللللْمُ اللَّهُ اللَّهُ الللللَّهُ الللللَّهُ اللللْمُ اللللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ الللْمُ الللللْمُ الللللْمُ الللْمُ الللللْمُ اللللْمُ اللللللْمُ الللللْمُ اللللْمُ الللْمُ الللللْمُ اللللللللْمُ الللْمُ اللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ الللْمُ الللللْمُ اللللْمُ ال

وروي عن البراء بن عازب قال: «تحيتهم يوم يلقونه»، يعني: يلقون ملك الموت، لا يقبض روح مؤمن إلا يسلم عليه(١).

وعن ابن مسعود قال: إذا جاء ملك الموت ليقبض روح المؤمن قال: ربك يقرئك السلام<sup>(۲)</sup>. وقيل: تسلم عليهم الملائكة وتبشرهم حين يخرجون من قبورهم<sup>(۲)</sup>، ﴿وَأَعَدُ هُم أَجِراً كريماً﴾، يعني: الجنة .

قوله عزّ وحلّ : ﴿ يَا أَيُهَا النبي إِنَّا أُرسَلْنَاكُ شَاهِداً وَمَبْشُراً وَنَذْيُواً ﴾، أي: شاهداً للرسل بالتبليغ، ومبشراً لمن آمن بالجنة، ونذيراً لمن كذب بآياتنا بالنار .

﴿ وداعیاً إلى الله ﴾، إلى توحیده وطاعته، ﴿ بِالْمِنْهُ ﴾، بأمره، ﴿ وسراجاً منیراً ﴾، سماه سراجاً لأنه یهتدی به کالسراج یستضاء به فی الظلمة .

﴿ وَبِشُرُ المُؤْمِنِينَ بِأَنْ لِهُمْ مِنْ اللَّهِ فَضِلاً كَبِيراً ﴾ .

﴿ وَلا تُطِعِ الكافرين والمنافقين﴾، ذكرنا تفسيره في أول السورة، ﴿ وَدَعْ أَذَاهِمَ ﴾، قال ابن عباس وقتادة: اصبر على أذاهم. وقال الزجاج: لا تجازهم عليه. وهذا منسوخ بآية القتال / . ٨٣/ب ﴿ وَتُوكُلُ عَلَى الله وكفَى بالله وكيلاً ﴾، حافظاً .

قوله عزّ وجلّ : ﴿ يَا أَيُّهَا الذِّينَ آمنُوا إِذَا نَكُحْتُمُ المؤمناتِ ثُم طَلَقْتُمُوهُنَ ﴾ ، فيه دليل على أن الطلاق قبل النكاح ، حتى لو قال لامرأة أجنبية: إذا نكحتك فأنت طالق، وقال: كل امرأة أنكِحُها فهي طالق، فنكح، لا يقع الطلاق. وهو قول

<sup>(</sup>۱) أخرجه الحاكم: ۳۰۱–۳۰۲ وقال: صحيح قلت (الذهبي): عبدالله قال ابن عدي: مظلم الحديث ومحمد قال ابن حبان: لا يحتج به. وعزاه السيوطي أيضاً: في الدر المنثور: ٦٢٣/٦ لابن أبي شيبة، وابن أبي الدنيا وعبد بن حميد وابن المنذر وابن أبي حاتم وابن مردويه والبيهمي في الشعب .

<sup>(</sup>٢) عزاه السيوطي في الدر المنثور: ٦٢٣/٦ للمروزي في الجنائز وابن أبي الدنيا وأبي الشيخ، وذكره صاحب البحر المحيط: ٢٣٧/٧ .

<sup>(</sup>٣) أنظر: البحر المحيط: ٢٣٧/٧ .

# تَمَسُّوهُ إِنَّ فَمَالَكُمْ عَلَيْهِنَّ مِنْ عِدَّةٍ تَعْنَدُُونَهَ أَفَمَتِّعُوهُنَّ وَسَرِّحُوهُنَّ سَرَاحًا جَمِيلًا ﴿ يَمَا يَكُمْ عَلَيْهِا أَلْنَا لَكَ أَزُورَ جَكَ ٱلَّتِيٓ ءَاتَيْتَ أَجُورَهُنَ وَمَا جَمِيلًا ﴿ يَكَ النَّا يَا النَّا إِنَّا أَحْلَلْنَا لَكَ أَزُورَ جَكَ ٱلَّتِيٓ ءَاتَيْتَ أَجُورَهُنَ وَمَا

على، وابن عباس، وجابر، ومعاذ، وعائشة، وبه قال سعيد بن المسيب، وعروة، وشريح وسعيد بن جبير، والقاسم وطاووس، والحسن، وعكرمة، وعطاء، وسليمان بن يسار، ومجاهد، والشعبي، وقتادة، وأكثر أهل العلم رضي الله عنهم، وبه قال الشافعي .

وروي عن ابن مسعود: أنه يقع الطلاق، وهو قول إبراهيم النخعي، وأصحاب الرأي . وقال ربيعة، ومالك، والأوزاعي: إن عيّن امرأة يقع، وإن عمّ فلا يقع .

وروى عكرمة عن ابن عباس أنه قال: كذبوا على ابن مسعود، إن كان قالها فزلة من عالم في الرجليقول: إن تزوجت فلانة فهي طالق، يقول الله تعالى : «وإذا نكحتم المؤمنات ثم طلقتموهن»، ولم يقل إذا طلقتموهن ثم نكحتموهن (١).

أخبرنا أبو سعيد الشريحي، أخبرنا أبو إسحاق الثعلبي، أخبرنا الحسين بن محمد الديموري، أخبرنا عمر بن أحمد بن القاسم النهاوندي، أخبرنا أبو بكر محمد بن إبراهيم بن المنذر النيسابوري بمكة، أخبرنا الربيع بن سليمان، أخبرنا أيوب بن سويد، أخبرنا ابن أبي ذئب عن عطاء، عن جابر قال رسول الله عليلية: «لا طلاق قبل النكاح»(٢).

قوله عزّ وجلّ : ﴿ من قبل أن تمسوهن ﴾ ، تجامعوهن ، ﴿ فما لكم عليهن من عدّة تعتدُّونها ﴾ ، تحصونها بالأقراء والأشهر، ﴿ فمتعوهن ﴾ ، أي: أعطوهن ما يستمتعن به. قال ابن عباس: هذا إذا لم يكن سمى لها صداقاً فلها المتعة ، فإن كان قد فرض لها صداقاً فلها نصف الصداق ولا متعة لها .

وقال قتادة: هذه الآية منسوخة بقوله: «فنصف ما فرضتم» (البقرة – ٢٣٧).

وقيل: هذا أمر ندب، فالمتعة مستحبة لها مع نصف المهر .

وذهب بعضهم إلى أنها تستحق المتعة بكل حال لظاهر الآية .

﴿ وسرحوهن سراحاً جميلاً ﴾، خلوا سبيلهن بالمعروف من غير ضرار .

قوله عزّ وجلّ: ﴿ يَا أَيُّهَا النَّبِي إِنَّا أَحَلَلْنَا لَكَ أَزُواجَكَ اللَّاتِي آتَيْتَ أَجُورَهُنَّ ﴾، أي: مهورهن،

<sup>(</sup>١) انظر: أحكام القرآن للجصاص: ٥/٢٣٢-٢٣٦ .

<sup>(</sup>٢) أخرجه الحاكم: ٢٠٠/٢ وقال: مدار سند هذا الحديث على إسنادين واهيين: جرير عن الضحاك عن النزال بن سبرة عن على، وعمرو بن شعيب عن جده فلذلك لم يقع الاستقصاء من الشيخين في طلب هذه الأسانيد الصحيحة والله أعلم . وللحديث طرق أخرى عن عدد من الصحابة يتقوى بها، انظر: تخريجه بالتفصيل في: نصب الراية: ٣/٣٣-٣٣٣، تلخيص الحبير: ٣/١٠-٢١، إرواء الغليل: ٧٣/٦-١٧٤، و٧/٢٥-١٥٣١ .

مَلَكَتْ يَمِينُكَ مِمَّا أَفَاءَ اللَّهُ عَلَيْكُ وَبَنَاتِ عَمِّكُ وَبَنَاتِ عَمَّتِكُ وَبَنَاتِ خَالِكَ وَبَنَاتِ خَلَلْنِكَ الَّتِي هَاجَرْنَ مَعَكَ وَامْلَةً مُّوْمِنَةً إِن وَهَبَتْ نَفْسَهَ اللَّبِيِّ إِنْ أَرَا دَالنَّبِيُّ أَن يَسْتَنَكِحُهَا خَالِصَةً لَكَ مِن دُونِ الْمُؤْمِنِينُ قَدْ عَلِمْنَامَا فَرَضْنَاعَلَيْهِمْ فِي أَزْ وَجِهِمْ وَمَا مَلَكَ تَ أَيْمَنُهُمْ لِكَيْلَايكُونَ عَلَيْكَ حَرَجُ وكان اللَّهُ عَفُورًا رَّحِيمًا

﴿وما ملكتْ يمينُك مما أَفاءَ الله عليك﴾، ردّ عليك من الكفار بأن تسبي فتملك مثل صفية وجويرية، وقد كانت مارية مما ملكت يمينه فولدت له إبراهيم، ﴿وبناتِ عمِك وبناتِ عماتِك﴾، يعني: نساء بني زهرة، ﴿اللاتي هاجرنَ معك﴾، إلى المدينة فمن لم تهاجر منهن معه لم يجز له نكاحها.

وروى أبو صالح عن أم هانىء أن رسول الله عَلَيْكُ لما فتح مكة خطبني فأنزل الله هذه الآية فلم أحل له، لأني لم أكن من المهاجرات وكنت من الطلقاء، ثم نسخ شرط الهجرة في التحليل(١).

﴿وامرأةً مؤمنةً إنْ وهبتْ نفسَها للنبي إن أرادَ النبي أن يستنكحَها خالصةً لك من دونِ المؤمنين﴾، أي: أحللنا لك امرأة مؤمنة وهبت نفسها لك بغير صداق، فأما غير المؤمنة فلا تحل له إذا وهبت نفسها منه .

واختلفوا في أنه هل كان يحل للنبي عَلِيُّكُ نكاح اليهودية والنصرانية بالمهر ؟

فذهب جماعة إلى أنه كان لا يحل له ذلك، لقوله: «وامرأة مؤمنة»، وأوّل بعضهم الهجرة في قوله: «اللاتي هاجرن معك» على الإسلام، أي: أسلمن معك. فيدل ذلك على أنه لا يحل له نكاح غير المسلمة، وكان النكاح ينعقد [في حقه] (٢) بمعنى الهبة من غير ولي ولا شهود ولا مهر، وكان ذلك من خصائصه عَيِّلَةٍ في النكاح لقوله تعالى: ﴿خالصة لك من دون المؤمنين﴾، كالزيادة على الأربع، ووجوب تخيير النساء كان من خصائصه ولا مشاركة لأحد معه فيه.

<sup>(</sup>۱) أخرجه الترمذي في التفسير: ٧٤/٩-٧٦ وقال: (هذا حديث حسن، لا نعرفه إلا من هذا الوجه من حديث السدي)، والطبري: ٢٠/٢٦-٢١، وصححه الحاكم: ٤٢٠/٢ ووافقه الذهبي، والبيهقي في السنن: ٧٤/٥، وزاد السيوطي في الدر المنثور: ٦٢٨/٦ نسبته لابن سعد وعبد بن حميد وابن راهويه وابن أبي حاتم وابن مردويه . .

<sup>(</sup>٢) زيادة من (ب).

#### الله تُرْجِي مَن تَشَاءُ مِنْهُنَّ وَتُعُونَ إِلَيْكُ مَن تَشَاءُ وَمَنِ ٱبْنَعَيْتَ مِمَّنْ عَزَلْتَ فَلاجُنَاح

واختلف أهل العلم في انعقاد النكاح بلفظ الهبة في حق الأمة؟ فذهب أكثرهم إلى أنه لا ينعقد إلا بلفظ الإنكاح والتزويج، وهو قول سعيد بن المسيب، والزهري، ومجاهد، وعطاء، وبه قال ربيعة ومالك والشافعي .

وذهب قوم إلى أنه ينعقد بلفظ الهبة والتمليك، وهو قول إبراهيم النخعي، وأهل الكوفة . ومن قال لا ينعقد إلا بلفظ الإنكاح أو التزويج اختلفوا في نكاح النبي عَلَيْظَةٍ: فذهب قوم إلى أنه كان ينعقد بلفظ الهبة، لقوله تعالى: «خالصة لك من دون المؤمنين» .

وذهب آخرون إلى أنه لا ينعقد إلا بلفظ الإنكاح أو التزويج كما في حق الأمة لقوله عزّ وجلّ : ﴿إِنْ أُرَادَ النّبِي أَنْ يَسْتَنْكُحُها﴾، وكان اختصاصه عَيْمَا في ترك المهر لا في لفظ النكاح(١) . واختلفوا في التي وهبتْ نفسَها لرسول الله عَيْمَا وهل كانت عنده امرأة منهن؟ .

فقال عبد الله بن عباس، ومجاهد: لم يكن عند النبي عَلَيْكُ امرأة وهبت نفسها منه، ولم يكن عنده امرأة إلا بعقد نكاح أو ملك يمين، [وقوله: «إن وهبت نفسها» على طريق الشرط والجزاء . وقال آخرون: بل كانت عنده موهوبة، واختلفوا فيها] (٢) فقال الشعبي: هي زينب بنت خزيمة الهلالية، يقال لها: أم المساكين .

وقال قتادة: هي ميمونة بنت الحارث.

وقال علي بن الحسين، والضحاك ومقاتل: هي أم شريك بنت جابر من بني أسد . وقال عروة بن الزبير: هي خولة بنت حكيم من بني سليم<sup>(٣)</sup> .

قوله عزّ وجلّ : ﴿قد علمنا ما فرضنا عليهم﴾، أي: أوجبنا على المؤمنين، ﴿في أزواجهم﴾، من الأحكام أن لا يتزوجوا أكثر من أربع ولا يتزوجوا إلا بولي وشهود ومهر، ﴿وما ملكت أيمانهم﴾، أي: ما أوجبنا من الأحكام في ملك اليمين، ﴿لكيلا يكونَ عليك حرجٌ ﴾، وهذا يرجع إلى أول الآية أي: أحللنا لك أزواجك وما ملكت يمينك والموهوبة لك لكي لا يكون عليك حرج وضيق .

﴿ وَكَانَ اللهِ غَفُورًا رَحْيَمًا ﴾ .

﴿ رُحِي ﴾، أي: تؤخر، ﴿ من تشاء منهنْ وتُؤوي ﴾، أي: تضم، ﴿ إليك من تشاء ﴾ . اختلف المفسرون في معنى الآية: فأشهر الأقاويل أنه في القسم بينهن، وذلك أن التسوية بينهن

<sup>(</sup>١) انظر: أحكام القرآن للجصاص: ٢٣٦/٥٠٠٠٠ .

<sup>(</sup>٢) ما بين القوسين ساقط من ( أ ) .

<sup>(</sup>٣) انظر: أحكام القرآن للجصاص: ٢٣٩/٥.

## عَلَيْكَ ذَالِكَ أَدْنَى أَن تَقَرَّ أَعْيُ نُهُنَّ وَلا يَعْزَبُ وَيَرْضَيْنَ بِمَآءَانَيْتَهُنَّ وَلا يَعْزَبُ وَيَرْضَيْنَ بِمَآءَانَيْتَهُنَّ وَكَالَ اللهُ عَلِيمًا عَلَيْمَا فِي قُلُوبِ كُمْ وَكَانَ اللهُ عَلِيمًا عَلِيمًا فِي قُلُوبِ كُمْ وَكَانَ اللهُ عَلِيمًا عَلِيمًا فَي

في القسم كان واجباً عليه، فلما نزلت هذه الآية سقط عنه وصار الاحتيار إليه فيهن .

قال أبو رزين، وابن زيد /: نزلت هذه الآية حين غار بعض أمهات المؤمنين على النبي عَيِّلِكُمْ وطلب بعضهن زيادة النفقة، فهجرهن النبي عَيِّلِكُمْ شهراً حتى نزلت آية التخيير، فأمره الله عز وجل أن يخيرهن بين الدنيا والآخرة، وأن يخلي سبيل من اختارت الدنيا ويمسك من اختارت الله ورسوله والدار الآخرة، على أنهن أمهات المؤمنين ولا ينكحن أبداً، وعلى أنه يؤوي إليه من يشاء منهن، ويرجي من يشاء، فيرضين به قسم لهن أو لم يقسم، أو قسم لبعضهن دون بعض، أو فضل بعضهن في النفقة والقسمة، فيكون الأمر في ذلك إليه يفعل كيف يشاء، وكان ذلك من خصائصه فرضين بذلك واخترنه على هذا الشرط(١).

واختلفوا في أنه هل أخرج أحداً منهن عن القسم؟ فقال بعضهم: لم يخرج أحداً، بل كان رسول الله عَلَيْتُهُ ـ مع ما جعله الله له من ذلك ـ يسوي بينهن في القسم إلا سودة فإنها رضيت بترك حقها من القسم، وجعلت يومها لعائشة .

وقيل: أخرج بعضهن .

روى جرير عن منصور عن أبي رزين قال: لما نزل التخيير أشفقن أن يطلقهن، فقلن: يانبي الله اجعل لنا من مالك ونفسك ما شئت ودَعْنا على حالنا، فنزلت هذه الآية، فأرجى رسول الله عَلَيْهُ بعضهن وآوى إليه بعضهن، وكان ممن آوى إليه: عائشة، وحفصة، وزينب، وأم سلمة، فكان يقسم بينهن سواء، وأرجى منهن خمساً: أم حبيبة، وميمونة، وسودة، وصفية وجويرية، فكان يقسم لهن ما شاء(٢).

وقال مجاهد: «ترجي من تشاء منهن» يعني: تعزل من تشاء منهن بغير طلاق، وترد إليك من تشاء بعد العزل بلا تجديد عقد .

وقال ابن عباس: تطلق من تشاء منهن وتمسك من تشاء .

وقال الحسن: تترك نكاح من شئت وتنكح من شئت من نساء أمتك .

وقال: كان النبي عَلِيْكُ إذا خطب امرأة لم يكن لغيره خطبتها حتى يتركها رسول الله عَلِيْكُم .

<sup>(</sup>١) انظر: أسباب النزول للواحدي ص (٤١٣) عازياً للمفسرين .

<sup>(</sup>٢) أخرجه الطبري: ٢٦/٢٢، والواحدي في أسباب النزول ص (٤١٤) .

#### لَّا يَجِلُّ لَكَ ٱلنِّسَآ عُمِنُ بَعْدُ وَلَآ أَن بَدَد كَ بِهِنَّ مِنْ أَزْ وَاجٍ وَلَوْ أَعْجَبك حُسنَهُنَ إِلَّا مَا مَلَكَتْ يَمِينُكُ وَكَانَ ٱللَّهُ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ رَّقِيبًا عَنْ

وقيل: تقبل من تشاء من المؤمنات اللاتي يهبن أنفسهن لك فتؤويها إليك وتترك من تشاء فلا تقبلها .

أخبرنا عبد الواحد المليحي، أخبرنا أحمد بن عبد الله النعيمي، أخبرنا محمد بن يوسف، أخبرنا محمد بن إسماعيل، أخبرنا محمد بن سلام، أخبرنا ابن فضيل، أخبرنا هشام عن أبيه قال: كانت خولة بنت حكيم من اللائي وهبن أنفسهن للنبي عَيِّله فقالت عائشة: أما تستحي المرأة أن تهب نفسها للرجل؟ فلما نزلت: ﴿ترجى من تشاء منهن ﴾، قلت: يارسول الله ما أرى ربك إلا يسارع في هواك(١).

قوله عزّ وجلّ : ﴿ وَمَنِ ابتغيتَ عَمْنُ عزلتَ ﴾ ، أي: طلبت وأردت أن تؤوي إليك امرأة ممن عزلتهن عن القسم، ﴿ فلا جُناحَ عليك ﴾ لا إثم عليك ، فأباح الله له ترك القسم لهن حتى إنه ليؤخر من يشاء منهن في نوبتها ويطأ من يشاء منهن في غير نوبتها، ويرد إلى فراشه من عزلها تفضيلاً له على سائر الرجال، ﴿ ذلك أدنى أن تقرّ أعينُهُن ولا يحزَنّ ﴾ ، أي: التخيير الذي خيرتك في صحبتهن أقرب إلى رضاهن وأطيب لأنفسهن وأقل لحزنهن إذا علمن أن ذلك من الله عزّ وجلّ ، ﴿ ويرُضَيْنَ علم ما في قلوبكم ﴾ ، أعطيتهن ، أعطيتهن ، ﴿ وكلهن ﴾ ، من تقرير وإرجاء وعزل وإيواء ، ﴿ واللّهُ يعلم ما في قلوبكم ﴾ ، من أمر النساء والميل إلى بعضهن ، ﴿ وكان الله عليماً حليماً ﴾ .

قوله عزّ وجلّ : ﴿لا يَحلُّ لَكُ النّساءُ من بعدُ ولا أَن تبدُّلَ بَهِنَّ من أَزُواجٍ ﴾، قرأ أبو عمرو ويعقوب: ﴿لا تحل بالتاء، وقرأ الآخرون بالياء، ﴿من بعد »: يعني من بعد هؤلاء التسع اللآتي خيرتهن فاخترنك، وذلك أن النبي عَلَيْكُ لما خيرهن فاخترن الله ورسوله شكر الله لهن وحرم عليه النساء سواهن ونهاه عن تطليقهن وعن الاستبدال بهن، هذا قول ابن عباس وقتادة (٢).

واختلفوا في أنه هل أبيح له النساء من بعد ؟

قالت عائشة: ما مات رسول الله عَلِيْنَةُ حتى أُحِلُّ له النساءُ سواهن (٣).

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري في النكاح، باب: هل للمرأة أن تهب نفسها لأحد ١٦٤/٩، ومسلم في الرضاع، باب: جواز هبتها نوبتها لضرتها برقم: (١٤٦٤) ١٠٨٥/٢-١٠٨٦ .

<sup>(</sup>۲) راجع فتح الباري: ۲٦/۸ .

<sup>(</sup>٣) أخرجه الترمذي في التفسير: ٧٩-٧٩ وقال: (هذا حديث حسن صحيح)، والنسائي في النكاح، باب: ما افترض الله عزّ وجلّ على رسوله عليه السلام وحرمه على خلقه : ٥٦/٦، والدارمي في النكاح، باب قول الله تعالى : (لا يحل لك النساء من بعد) ١٥٣/٢ وابن حبان في موارد الظمآن برقم: (٢١٢٦) ص (٥٢٣)، وصححه الحاكم: ٢٧٧٢ ووافقه الذهبي، والبيهقي: ٧/٤، والإمام أحمد في المسند: ١٢٣/٦، ١٨٠، وانظر: فتح الباري ٥٢٦/٨، التلخيص الحبير: ١٢٣/٣.

وقال أنس: مات على التحريم .

وقال عكرمة، والضحاك: معنى الآية لا يحل لك النساء إلا اللاتي أحللنا لك وهو قوله: «إنا أحللنا لك أزواجك» الآية، ثم قال: (لا يحل لك النساء من بعد» إلا التي أحللنا لك بالصفة التي تقدم ذكرها.

وقيل لأبيّ بن كعب: لو مات نساء النبي عَلَيْكُ أكان يحل له أن يتزوج؟ قال: وما يمنعه من ذلك؟ قيل: قوله عزّ وجلّ : (لا يحل لك النساء من بعد)، قال: إنما أحل الله له ضرباً من النساء، فقال: (يا أيها النبي إنا أحللنا لك أزواجك)، ثم قال: (لا يحل لك النساء من بعد).

قال أبو صالح: أمر أن لا يتزوج أعرابية ولا عربية، ويتزوج من نساء قومه من بنات العم والعمة والحالة إن شاء ثلاثمائة: وقال مجاهد: معناه لا يحل لك اليهوديات ولا النصرانيات بعد المسلمات ولا أن تبدل بهن، يقول: ولا أن تبدل بالمسلمات غيرهن من اليهود والنصارى، يقول لا تكون أم المؤمنين يهودية ولا نصرانية، إلا ما ملكت يمينك، أحل له ما ملكت يمينه من الكتابيات أن يتسرى بهن .

وروي عن الضحاك: يعني ولا أن تبدل بهن ولا أن تبدل بأزواجك اللاتي هن في حيالك أزواجاً غيرهن بأن تطلقهن فتنكح غيرهن، فحرم عليه طلاق النساء اللواتي كن عنده إذ جعلهن أمهات المؤمنين، وحرمهن على غيره حين اخترنه، فأما نكاح غيرهن فلم يمنع عنه.

وقال ابن زيد في قوله: ﴿وَلاَ أَن تَبِدَل بَهِنَ مِن أَزُواجِ﴾، كانت العرب في الجاهلية يتبادلون بأزواجهم، يقول الرجل للرجل: بادلني بامرأتك، وأبادلك بامرأتي، تنزل لي عن امرأتك، وأنزل لك عن امرأتي، فأنزل الله: ﴿وَلا أَن تَبِدُل بَهِنَ مِن أَزُواجِ﴾(١)، يعني لا تبادل بأزواجك غيرك بأن تعطيه زوجك وتأخذ زوجته، إلا ما ملكت يمينك لا بأس أن تبدل بجاريتك / ما شئت، فأما ٨٤/ب الحرائر فلا.

وروي عن عطاء بن يسار عن أبي هريرة قال: دخل عيينة بن حصن على النبي عَلَيْكُ بغير إذن، وغنده عائشة، فقال له النبي عَلِيْكُ : «ياعيينة فأين الاستئذان»؟ قال: يارسول الله ما استأذنت على رجل من مضر منذ أدركت، ثم قال: من هذه الحميراء إلى جنبك؟ فقال: هذه عائشة أم المؤمنين، فقال عيينة: أفلا أنزل لك عن أحسن الخلق؟ فقال رسول الله عَلِيْكَ : «إن الله قد حرّم ذلك»، فلما خرج قالت عائشة: من هذا يارسول الله؟ فقال: «هذا أحمّق مطاعٌ وإنه على ما تَرَيْنَ لَسيدُ قومِه» (٢).

أ ذكر هذه الأقوال الطبري: ٢٩/٢٢ مع ترجيحات تراجع .

 <sup>(</sup>۲) أخرجه الدارقطني في النكاح: ۲۱۸/۳ ـ ۲۱۹٫۳، وعزاه السيوطي في الدر المنثور: ۳۳۸/۳ للبزار وابن مردويه، قال الهيشمي
 في المجمع: ۹۲/۷ (رواه البزار، وفيه إسحاق بن عبد الله بن أبي فروة وهو متروك). وقال الحافظ ابن حجر في الفتح: ٥حديث =

قوله عزّ وجل : ﴿ ولو أعجبك حسنهن ﴾ ، يعني: ليس لك أن تطلق أحداً من نسائك وتنكح بدلها أخرى ولو أعجبك جمالها .

قال ابن عباس: يعني أسماء بنت عميس الخثعمية امرأة جعفر بن أبي طالب، فلما استشهد جعفر أراد رسول الله عليه أن يخطبها فنهى عن ذلك(١).

﴿ إِلاَ مَا مَلَكُت يَمِينُك ﴾، قال ابن عباس رضي الله عنهما: ملك بعد هؤلاء مارية . ﴿ وَكَانَ الله على كُل شيء رقيباً ﴾، حافظاً .

وفي الآية دليل على جواز النظر إلى من يريد نكاحها من النساء. روي عن جابر رضي الله عنه قال: قال رسول الله عَلِيلِهُ : «إذا خطب أحدُكم المرأة فإن استطاع أن ينظر إلى ما يدعوه إلى نكاحِها فليفعل»(٢) .

أخبرنا أبو الحسن على بن يوسف الجويني، أخبرنا أبو محمد بن محمد بن على بن شريك الشافعي، أخبرنا عبدالله بن محمد بن مسلم،، أخبرنا أبو بكر الجوربذي قال: أخبرنا أحمد بن حرب، أخبرنا أبو معاوية، عن عاصم هو ابن سليمان، عن بكر بن عبد الله، عن المغيرة بن شعبة قال: خطبتُ امرأةً، فقال لي النبي عليه : «هل نظرت إليها؟» قلت: لا، قال: «فانظر إليها فإنه أحرى أن يُؤدم بينكما»(٣).

أخبرنا أبو سعيد الشريحي، أخبرنا أبو إسحاق الثعلبي، أخبرنا عبد الله بن حامد، أخبرنا حامد ابن عمد، أخبرنا بشر بن موسى، أخبرنا الحميدي، أخبرنا سفيان، أخبرنا يزيد بن كيسان، عن أبي حازم، عن أبي هريرة أن رجلاً أراد أن يتزوج امرأة من الأنصار، فقال له النبي عَلَيْكُ : «انظر إليها فإن في أعين نساء الأنصار شيئاً»(أ)، قال الحميدي: يعني الصغر .

<sup>=</sup> أبي هريرة في نكاح البدل ضعيف جداً.

<sup>(</sup>١) انظر: البحر المحيط: ٢٤٤/٧.

<sup>(</sup>٢) أخرجه أبو داود في النكاح، باب: الرجل ينظر إلى المرأة وهو يريد تزوجها: ٣/٥٠-٢٦، والطحاوي في شرح معاني الآثار: ٨/٢، والبيهقي: ٨٤/٧، والحاكم: ١٦٥/٢ وقال: صحيح على شرط مسلم و لم يخرجاه، والإمام أحمد: ٣٣٤/٣، والمصنف في شرح السنة: ١٧/٩، وانظر: نصب الراية: ٢٤١/٤، التلخيص الحبير: ٣/١٤٧، إرواء الغليل: ٢٠٠/٦.

<sup>(</sup>٣) أخرجه الترمذي في النكاح، باب: ما جاء في النظر إلى المخطوبة ٢٠٠/ وقال: (هذا حديث حسن)، والنسائي في النكاح، باب: إباحة النظر قبل التزويج: ٢٩٢٠-٧، وابن ماجة في النكاح: باب النظر إلى المرأة إذا أراد أن يتزوجها: ٢٠٠١ وصححه ابن حبان في موارد الظمآن برقم: (١٢٣٦) ص ٣٠٣، والحاكم: ١٦٥/٢ على شرط الشيخين ووافقه الذهبي، وابن أبي شيبة في المصنف: ١٥٥/٣، والدارمي في النكاح، باب: الرحصة في النظر للمرأة عند الخطبة: ٢٩٥٠، والبيهقي في السنن ١٤٦/٨-٨٥، والإمام أحمد: ٢٤٦/٤ والمصنف في شرح السنة: ١٧/٩، وانظر: تلخيص الحبير: ٣٠٤١-٢٥٢، سلسلة الأحاديث الصحيحة رقم (٩٦): ١٠٥١-١٥٢،

<sup>(</sup>٤) أخرجه مسلم في النكاح، باب: النظر إلى وجه المرأة وكفيها لمن يريد تزوجها برقم: (١٤٢٤) ٢٠٤٠/٢ .

يَتَأَيُّهُا ٱلَّذِينَ اَمَنُواْ لَانَدَ خُلُواْ بُيُوتَ ٱلنَّبِي إِلَّا أَن يُؤْذَكَ لَكُمْ إِلَى طَعَامِ غَيْرَ نَظِرِينَ إِنَكُ وَلَكِنَ إِذَا دُعِيتُمْ فَادَخُلُواْ فَإِذَا طَعِمْتُمْ فَانتَشِرُواْ وَلَا مُسْتَغِنِسِينَ لِظُرِينَ إِنَكُ وَلَكِنَ إِذَا دُعِيتُمْ فَالْدَيْ فَانتَشِرُواْ وَلَا مُسْتَغِنِسِينَ لِعَدِيثًا إِنَّ ذَالِكُمْ كَانَ يُوْذِي ٱلنَّبِيّ فَيَسْتَخِي مِن حَثْمٌ وَاللَّهُ لَا يَسْتَخِي مِن وَرَآءِ جَابٍ ذَالِكُمْ أَطُهُرُ مِن اللَّهِ وَلَا أَن تَن كِحُواْ وَهُولَ اللَّهِ وَلَا أَن تَن كِحُواْ اللَّهِ وَلِلْكُمْ اللَّهِ عَظِيمًا عَنْ اللَّهُ وَاللَّهُ عَلِيمًا عَنْ اللَّهُ وَالْ اللَّهُ عَظِيمًا عَنْ اللَّهُ عَلِيمًا عَنْ اللَّهُ عَظِيمًا عَنْ اللَّهُ عَظِيمًا عَنْ اللَّهُ عَلِيمًا عَنْ اللَّهُ عَظِيمًا عَنْ اللَّهُ عَظِيمًا عَنْ اللَّهُ عَظِيمًا عَنْ اللَّهُ عَظِيمًا عَنْ الْمِيمُ اللَّهُ عَظِيمًا عَنْ الْمُتُوالِكُمْ الْمُولِيمُ الْمُسْتَعِيمًا عَنْ اللَّهُ عَظِيمًا عَنْ اللَّهُ عَظِيمًا عَنْ اللَّهُ عَظِيمًا عَنْ الْمُتَا عَلَيْ الْمُعْتَلِقُولِ الْمُؤْلِكُمُ الْمُنْ الْمُعْتَى الْمُعَلِّمَ عَلَى الْمُعْتَلِقُولِ اللَّهُ عَظِيمًا عَلَى الْمُعَالَ عَلَى الْمُعْتَلُولِ الْمُؤْلِكُمُ الْمُعَلِّمُ عَلَى الْمُعَلِيمُ اللَّهُ عَلَيْ الْمُؤْلِكُمُ الْمُؤْلِكُمُ الْمُؤْلِكُمُ الْمُؤْلِكُمُ الْمُؤْلِكُمُ الْمُؤْلِكُمُ الْمُؤْلِكُمُ الْمُؤْلِكُمْ الْمُؤْلِكُمُ الْمُؤْلِكُ

قوله عزّ وجلّ : ﴿ يَا أَيِّهَا الذِّينِ آمنوا لا تدخلوا بيوتُ النّبي إلاّ أَن يُؤذنَ لَكُم ﴾ ، الآية. قال أكثر المفسرين: نزلت هذه الآية في شأن وليمة زينب بنت جحش حين بني بها رسول الله عَيْقِيْلِةٍ .

أخبرنا عبد الواحد المليحي، أخبرنا أحمد بن عبد الله النعيمي، أخبرنا محمد بن يوسف، أخبرنا محمد بن إسماعيل، أخبرنا يحيى بن بكير، أخبرنا الليث عن عقيل، عن ابن شهاب، أخبرني أنس ين مالك أنه كان ابن عشر سنين مقدّم رسول الله عليه المدينة، قال: وكانت أم هانىء تواظبني على خدمة النبي عليه فخدمته عشر سنين، وتوفي النبي عليه وأنا ابن عشرين سنة، فكنت أعلم الناس بشأن الحجاب حين أنزل، فكان أول ما أنزل في مبتنى رسول الله عليه بنيه برهط منهم عند النبي أصبح النبي عليه بها عروساً فدعا القوم فأصابوا من الطعام ثم خرجوا، وبقي رهط منهم عند النبي عليه فأطالوا المكث، فقام النبي لله فخرج وخرجت معه لكي يخرجوا، فمشى النبي عليه ومشيت حتى جاء حجرة عائشة، ثم ظن أنهم قد خرجوا فرجع ورجعت معه، حتى إذا دخل على زينب ختى جاء حجرة عائشة، ثم ظن أنهم قد خرجوا فرجع ورجعت معه حتى إذا بلغ عتبة حجرة عائشة وظن أنهم قد خرجوا، فضرب النبي عليه بيني وبينه الستر، وأنه مقد خرجوا فرجع ورجعت معه فإذا هم قد خرجوا، فضرب النبي عليه بيني وبينه الستر،

وقال أبو عثمان \_ واسمه الجعد \_ عن أنس قال: فدخل يعني رسول الله عَلَيْكُ البيت وأرخى الستر وإني لفي الحجرة، وهو يقول: ﴿يَا أَيَّهَا اللَّذِينَ آمنُوا لا تَدْخَلُوا بِيُوتَ النَّبِي إلا أَن يُؤذَن لَكُم ﴾ إلى قوله: ﴿والله لا يستحى من الحق ﴿(٢) .

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري في النكاح، باب الوليمة حق: ٢٣٠/٩، وفي الاستقدان باب آية الحجاب: ٢٣/١١ وفي مواضع أخرى .

٢) أخرجه البخاري في النكاح، باب الهدية للعروس: ٢٢٦\_٢٢٦ .

وروي عن ابن عباس أنها نزلت في ناس من المسلمين كانوا يتحينون طعام رسول الله عَيْقَطَهُ يَتَأْفِكُ فيدخلون عليه قبل الطعام إلى أن يُدرَك ثم يأكلون ولا يخرجون، وكان رسول الله عَيْقَطَهُ يتأذى بهم، فنزلت<sup>(۱)</sup>:

﴿ يَا أَيَهَا الذَينَ آمنوا لا تدخلوا بيوت النبي إلا أن يؤذن لكم ﴾ يقول: إلا أن تُدْعَوْا، ﴿ إِلَى طعام ﴾ ، فيؤذن لكم فتأكلونه، ﴿ غير ناظرين إناه ﴾ ، غير منتظرين إدراكه ووقت نضجه، يقال: أنى الحميم: إذا انتهى حره، وإنّى أن يفعل ذلك: إذا حان، إنّى بكسر الهمزة مقصورة، فإذا فتحتها مددتَ فقلتَ الإناء، وفيه لغتان إني يأنى، وآن يئين، مثل: حان يحين .

﴿ ولكن إذا دُعيتم فادخلوا فإذا طَعِمْتُم ﴾، أكلتم الطعام، ﴿ فانتشروا ﴾، تفرقوا واخرجوا من منزله، ﴿ ولا مستأنسين لحديث ﴾، ولا طالبين الأنس للحديث، وكانوا يجلسون بعد الطعام يتحدثون طويلاً فنُهوا عن ذلك .

﴿إِن ذَلَكُم كَان يُؤذي النبي فيستحيي منكم والله لا يستحيي من الحق، أي: لا يترك تأديبكم وبيان الحق حياءً .

﴿وإذا سأتموهن متاعاً فاستلوهن من وراء حجاب ، أي: من وراء ستر، فبعد آية الحجاب لم يكن لأحد أن ينظر إلى امرأة من نساء رسول الله عَيْنِيَّةُ متنقبة كانت أو غير متنقبة، ﴿ذلكم أَطهر لقلوبكم وقلوبهن من الريب .

وقد صح في سبب نزول آية الحجاب ما أخبرنا عبد الواحد المليحي، أخبرنا أحمد بن عبد الله النعيمي، أخبرنا محمد بن يوسف، أخبرنا محمد بن إسماعيل، أخبرنا يحيى بن بكير، أخبرنا الليث، حدثني عقيل، عن ابن شهاب، عن عروة، عن عائشة أن أزواج النبي عَلَيْكُ كن يخرجن بالليل إذا تبرزن إلى المناصع، وهو صعيد أفيح، وكان عمر يقول للنبي عَلِيْكُ : احجب نساءك، فلم يكن رسول الله عَلَيْكُ يفعل، فخرجت سودة بنت زمعة زوج النبي عَلِيْكُ ليلة من الليالي عشاء، وكانت امرأة طويلة، فناداها عمر: ألا قد عرفناك ياسودة \_ حرصاً على أن ينزل الحجاب \_، فأنزل الله تعالى آية الحجاب \_، فأنزل الله تعالى آية الحجاب .

أخبرنا أحمد بن عبد الله الصالحي، أخبرنا أبو بكر أحمد بن الحسن الحيري، أخبرنا حاجب ابن أحمد الطوسي، أخبرنا عبد الرحيم بن منيب، أخبرنا يزيد بن هارون، أخبرنا حميد، عن أنس قال: قال عمر: وافقني ربي في ثلاث /، قلت: يارسول الله لو اتخذت من مقام إبراهيم مصلي؟

(١) انظر: الدر المنثور: ٦٤١/٦.

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري في الوضوء، باب: خروج النساء إلى البراز: ٢٤٨/١، وفي تفسير سورة الأحزاب وفي الاستئذان .

#### إِن تُبَدُواْ شَيًّا أَوْتُحْفُوهُ فَإِنَّ ٱللَّهَ كَانَ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمًا ٥٠

فأنزل الله: «واتخذوا من مقام إبراهيم مصلى»، وقلت: يارسول الله إنه يدخل عليك البر والفاجر فلو أمرت أمهات المؤمنين بالحجاب؟ فأنزل الله آية الحجاب، قال: وبلغني بعض ما آذى به رسول الله عَلَيْتُهُ نساؤه، قال: فدخلتُ عليهن أستقر بهن واحدة واحدة، قلت: والله لتنتهُن أو ليبدلنه الله عَلَيْتُهُ نساؤه منكن، حتى أتيت على زينب فقالت: ياعمر ما كان في رسول الله عَلَيْتُهُ ما يعظ نساءه حتى تعظهن أنت، قال: فخرجت فأنزل الله عزّ وجلّ : «عسى ربه إن طلقكن أن يبدله أزواجاً خيراً منكن» (التحريم – ٥)، إلى آخر الآية(١).

قوله عزّ وجلّ : ﴿ وَمَا كَانَ لَكُم أَن تُؤذِوا رَسُولَ الله ﴾ ليس لكم أذاه في شيء من الأشياء، ﴿ وَلا أَن تَنكحوا أَزُواجه من بعده أبداً ﴾ ، نزلت في رجل من أصحاب النبي عَلَيْكُم، قال: لئن قُبضَ رسولُ الله عَلَيْكُم لأنكحنُ عائشة (٢) .

قال مقاتل بن سليمان: هو طلحة بن عبيد الله، فأخبر الله عزّ وجلّ أن ذلك محرم<sup>(٣)</sup>، وقال: ﴿إِنّ ذلكم كَان عند الله عظيماً ﴾، أي: ذنباً عظيماً .

وروى معمر عن الزهري، أن العالية بنت ظبيان التي طلق النبي عَلِيَّكُ تزوجت رجلاً وولدت له، وذلك قبل تحريم أزواج النبي عَلِيِّكُ على الناس<sup>(٤)</sup>.

﴿إِنْ تبدو شيئاً أو تخفوه فإن الله كان بكل شيء عليماً ﴾، نزلت فيمن أضمر نكاح عائشة بعد رسول الله عَلِيدًا (٥) .

وقيل: قال رجل من الصحابة: ما بالنا نمنع من الدخول على بنات أعمامنا؟ فنزلت هذه الآية . ولما نزلت آية الحجاب قال الآباء والأبناء والأقارب: ونحن أيضاً نكلمهن من وراء الحجاب؟ فأنزل الله :(٦) .

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري في التفسير، باب: واتخذوا من مقام إبراهيم مصلي ١٦٨/٨، ومسلم في فضائل الصحابة، باب: فضائل عمر، عمر برقم: (٢٣٩٩) ١٨٦٥/٤ مختصراً، والمصنف في شرح السنة: ٩٢/١٤، وللسيوطي رسالة في موافقات عمر، منشورة في الحاوي للفتاوي: ٢٠١١ بعنوان (قطف الثمر في موافقات عمر) وانظر فيما سبق: ١٤٧/١ تعليق: ٢٠١.

<sup>(</sup>٢) ذكره الواحدي في أسباب النزول ص ٤١٨ـ٤١٧ بدون إسناد، وعزاه السيوطي في الدر المنثور: ٦٤٣/٦ لابن مردويه عن ابن عباس .

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن أبي حاتم عن السدي بلاغاً، وعبد الرزاق وعبد بن حميد وابن المنذر عن قتادة، انظر: الدر المنثور: ٦٤٣/٦.

<sup>(</sup>٤) أخرجه البيهقي في السنن: ٧٣/٧ عن يونس عن ابن شهاب بلاغاً، وعزاه السيوطي في الدر المنثور: ٦٤٤/٦ لعبد الرزاق وعبد بن حميد وابن المنذر .

<sup>(</sup>٥) أخرجه ابن جرير: ٢٢/٤٠، وعزاه السيوطي في الدر المنثور: ٦٤٤/٦ للبيهقي وابن سعد .

<sup>(</sup>٦) انظر: الطبري: ٢٢/٢٦ ٤.

لَّاجُنَاحَ عَلَيْهِنَّ فِي َ اَبَآيِهِنَّ وَلَا أَبْنَايِهِنَّ وَلَا إِخْوَنِهِنَّ وَلَا أَبْنَاءَ إِخْوَنِهِنَّ وَلَا أَبْنَاءَ اللَّهُ اللَّهَ اللَّهُ اللَّهَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ كَاكَ عَلَى الْخَوْتِهِنَّ وَلَا نِسَايِهِنَّ وَلَا مَامَلَكَ تَ أَيْمَنَ ثُهُنَّ وَاتَّقِينَ اللَّهَ إِنَّ اللَّهَ وَمَلَيْهِكَ تَهُ مُنْ اللَّهُ وَمَلَيْهِكَ تَهُ مُنْ اللَّهِ فَي اللَّهُ وَمَلَيْهِكَ تَهُ مُنُواْ صَلَّوْنَ عَلَى النَّبِيِّ يَتَ أَيُّهَا الَّذِينَ اللَّهُ وَمَلَيْهِكَ تَهُ مُنُواْ صَلَّهُ وَاللَّهُ وَمَلَيْهِكَ تَهُ مُنْ اللَّهُ وَمَلَيْهِكَ تَهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ وَمَلَيْهِكَ اللَّهُ وَمَلَيْهِكَ اللَّهُ وَمَلَيْهِ اللَّهُ اللَّهُ وَمَلَيْهِكَ اللَّهُ وَمَلَيْهِ اللَّهُ اللَّهُ وَمَلِيْهِ اللَّهُ اللَّهُ وَمَلَيْهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَمَلِيْهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللللْمُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللِهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ال

﴿لا جُناحَ عليهن في آبائِهن ولا أبنائِهن ولا إخوانِهن ولا أبناء إخوانِهن ولا أبناء أخواتِهن ﴾، أي: لا إثم عليهن في ترك الاحتجاب من هؤلاء، ﴿ولا نسائهن ﴾، قيل: أراد به النساء المسلمات، حتى لا يجوز للكتابيات الدخول عليهن، وقيل: هو عام في المسلمات والكتابيات، وإنما قال: «ولا نسائهن»، لأنهن من أجناسهن، ﴿ولا ما ملكتْ أيمائهن ﴾.

واختلفوا في أن عبد المرأة هل يكون محرماً لها أم لا؟ .

فقال قوم يكون محرماً لقوله عزّ وجلّ : «ولا ما ملكت أيمانهنّ».

وقال قوم: هو كالأجانب، والمراد من الآية الإماء دون العبيد .

﴿ وَاتَقِيْنَ الله ﴾ أن يراكن غير هؤلاء، ﴿ إِن الله كان على كل شيء ﴾، من أعمال العباد ﴿ وَسُهِيداً ﴾ .

قوله عزّ وجلّ : ﴿إِن اللَّهَ وملائكتَهُ يصلون على النبي﴾، قال ابن عباس: أراد إن الله يرحم النبي، والملائكة يدعون له. وعن ابن عباس أيضاً : «يصلون» يتبركون .

وقيل: الصلاة من الله: الرحمة، ومن الملائكة: الاستغفار .

ويا أيها الذين آمنوا صلوا عليه، ادعوا له بالرحمة، ﴿وسلَّمُوا تسليماً ﴾، أي: حيَّوه بتحية الإسلام .

وقال أبو العالية: صلاة الله: ثناؤه عليه عند الملائكة، وصلاة الملائكة: الدعاء.

أخبرنا أبو سعيد أحمد بن محمد بن العباس الحميدي، أخبرنا أبو عبد الله محمد بن عبد الله الحافظ، أخبرنا أبو بكر أحمد بن سليمان الفقيه ببغداد، أخبرنا أبو بكر أحمد بن زهير بن حرب، أخبرنا موسى بن إسماعيل، أخبرنا أبو سلمة، أخبرنا عبد الواحد بن زياد، أخبرنا أبو فروة، حدثني عبدالله بن عيسى بن عبد الرحمن بن أبي ليلى [سمع عبد الرحمن بن أبي ليلى] (١)، يقول: لقيني كعب بن عجرة فقال: ألا أهدي لك هدية سمعتها من النبي عينية وقلت: بلى فاهدها لي، فقال: سألنا

<sup>(</sup>١) ما بين القوسين ساقط من (ب) .

رسول الله عَلَيْكُ، فقلنا: يارسول الله كيف الصلاة عليكم أهل البيت؟ قال: «قولوا: اللهم صلَّ على محمد وعلى آل محمد كما صليت على إبراهيم وعلى آل إبراهيم إنك حميد مجيد، اللهم بارك على محمد وعلى آل محمد كما باركت على إبراهيم وعلى آل إبراهيم إنك حميد مجيد»(١).

أخبرنا أبو الحسن السرخسي، أخبرنا زاهر بن أحمد، أخبرنا أبو إسحاق الهاشمي، أخبرنا أبو مصعب، عن مالك، عن عبد الله بن أبي بكر بن محمد بن عمرو بن حزم عن أبيه عن عمرو بن سليمان الزرقي أنه قال: أخبرني أبو حميد الساعي أنهم قالوا: يارسول الله كيف نصلي عليك؟ فقال رسول الله عَيْضَة : «قولوا اللهم صل على محمد وأزواجه وذريته كما صليت على إبراهيم، وبارك على محمد وأزواجه وذريته كما باركت على آل إبراهيم إنك حميد مجيد» (٢).

أخبرنا أبو عمرو ومحمد بن عبد الرحمن النسوي، أخبرنا أبو بكر أحمد بن الحسن الحيري، أخبرنا محمد بن يعقوب، أخبرنا العباس بن محمد الدوري، أخبرنا خالد بن مخلد القطواني، أخبرنا موسى بن يعقوب الزمعي، عن عبدالله بن كيسان، أخبرني عبدالله بن شداد، عن ابن مسعود قال: قال رسول الله عَيْلِيَةٍ: «إن أولى الناس بي يوم القيامة أكثرُهُم على صلاةً»(٣).

أخبرنا أبو عبدالله بن الفضل الخرق، أخبرنا أبو الحسن على بن عبدالله الطيسفوني، أخبرنا عبدالله ابن عمر الجوهري، أخبرنا أحمد بن على الكشميهني، أخبرنا على بن حُجر، أخبرنا إسماعيل بن جعفر، أخبرنا العلاء بن عبدالرحمن، عن أبيه عن أبي هريرة رضي الله عنه أن رسول الله عليه على على على واحدةً صلى الله عليه عشراً»(٤).

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري في التفسير، باب: وإن الله وملائكته يصلون على النبي.. الآية، ٥٣٢/٨، والمصنف في شرح السنة: ٣/١٩٠.

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري في الدعوات، باب: هل يصلى على غير النبي على الم ١٦٩/١١، ومسلم في الصلاة، باب: الصلاة على النبي بعد التشهد برقم: (٤٠٧) ٢٠٥/١، والمصنف في شرح السنة: ١٩١/٣.

أخرجه الترمذي في الصلاة، باب: ما جاء في فضل الصلاة على النبي عَلَيْكَ: ٢٠٨-٣-٨٠ وقال: (هذا حديث حسن غريب) وابن حبان في موارد الظمآن برقم: (٢٣٨٩) ص ٥٥، والمصنف في شرح السنة: ١٩٧/٣. وقال السخاوي في والقول البديع صفحة (١٩١-١٩٧): ووفي سنده موسى بن يعقوب الزمعي، قال الدار قطني: إنه تفرد، قلت: وقد اختلف عليه فيه، فقيل عن عبدالله بن شداد عن ابن مسعود بلا واسطة، هذه رواية الترمذي والبخاري في وتاريخه الكبير، وابن أبي عاصم، وكذا هي عند أبي الحسين التَّرسي في ومشيخته، من الطريق التي أخرجها الترمذي، وقيل: عن عبدالله ابن شداد عن أبيه عن ابن مسعود، هكذا أخرجه أبو بكر بن أبي شيبة، ومن طريقه رواه ابن حبان في وصحيحه، وأبو نعيم وابن بشكوال، وهكذا رواه ابن أبي عاصم أيضاً في وفضل الصلاة، له، وابن عدي في وكامله، والدينوري في ومجالسته، والدارقطني في والأفراد، والتيمي في والترغيب، وابن الجراح في وأماليه، وأبو اليمن ابن عساكر من طريق أبي الطاهر الذهلي وغيرهم. وهذه الرواية أكثر وأشهر. والتَّرمي: قال فيه النسائي ليس بالقوي، لكن وثقه يحيى بن معين فحسبك به، وكذا وثقه أبو داود وابن حبان وابن عدي وجماعة، وأشار البخاري في والتاريخ، أيضاً إلى أن الزَّمعي رواه عن ابن كيسان عن عبد الله عن ابن مسعود، والله أعلم .

<sup>(</sup>٤) أخرجه مسلم في الصلاة، باب: الصلاة على النبي عَلِيلًا بعد التشهد برقم: (٤٠٨) ٣٠٦/١ والمصنف في شرح السنة: ١٩٥/٣.

أخبرنا أبو بكر بن عبدالله بن أبي توبة، أخبرنا أبو طاهر محمد بن أحمد بن الحارث، أخبرنا أبو الحسن محمد بن يعقوب الكسائي، أخبرنا عبد الله بن محمود، [أخبرنا إبراهيم بن عبدالله الخلال](۱)، أخبرنا عبد الله بن المبارك، عن حماد بن سلمة، عن ثابت البناني، عن سلمان مولى الحسن بن علي، عن عبدالله بن أبي طلحة، عن أبيه، عن رسول الله عليه أنه جاء ذات يوم والبشرى في وجهه، فقال: (إنه جاءني جبريل فقال: [إن ربك يقول](۱) أما يرضيك يامحمد أن لا يُصلً عليك أحد من أمتك إلا صليت عليه عشراً [ولا يسلم عليك أحد من أمتك إلا سلمت عليه عشراً](۱)(۱).

أخبرنا عبد الواحد المليحي، أخبرنا أبو محمد عبد الرحمن بن أبي شريح، أخبرنا أبو القاسم البغوي، أخبرنا علي بن الجعد، أخبرنا شعبة، عن عاصم هو ابن عبيد الله قال: سمعت عبدالله بن عامر بن ربيعة عن أبيه أنه سمع النبي عَلِي لله يقول: «من صلى علي صلاةً صلّت عليه الملائكة ما صلى علي فَلْيُقِلَّ العبدُ من ذلك أو ليكثر)(٢).

حدثنا أبو القاسم يحيى بن على الكشميهني، أخبرنا جناح بن يزيد المحاربي بالكوفة، أخبرنا أبو ٥٨/ب جعفر محمد بن على بن دحيم الشيباني، أخبرنا أحمد بن حازم، أخبرنا عبدالله بن موسى / وأبو نعيم، عن سفيان، عن عبيد الله بن السائب، عن زاذان، عن عبد الله بن مسعود قال: قال رسول الله عن سفيان، دون لله ملائكة سيّاحين في الأرض يبلغوني عن أمتى السلام، (٤).

<sup>(</sup>١) ساقط من (أ).

<sup>(</sup>٢) أخرجه النسائي في السهو، باب: الفضل في الصلاة على النبي عَلَيّْة: ٣٠-٥٠، والإمام أحمد: ٢٩/٤-٣٠، والحاكم: ٢٠/٢، و٢٠ وابن حبان في موارد الظمآن برقم (٢٣٩١) ص ٩٤، وإسماعيل القاضي في فضل الصلاة على النبي عَلَيْقٍ برقم: ١ و٢ وهو حديث صحيح بطرقه، والمصنف في شرح السنة: ١٩٢٣، وانظر: جلاء الأفهام لابن القيم ص ٣٣-٩٤.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن ماجه في إقامة الصلاة، باب: الصلاة على النبي على برقم (٩٠٧) ٢٩٤/١، قال في الزوائد: إسناده ضعيف، لأن عاصم بن عبيد الله، قال فيه البخاري وغيره: منكر الحديث، وأبو نعيم في الحلية: ١٨٠/١، والمصنف في شرح السنة: ١٩٨/٣، قال السخاوي في والقول البديع، ص ١٦٩: (رواه سعيد بن منصور وأحمد وأبو بكر بن أبي شيبة والبزار وابن ماجه والطيالسي وأبو نعيم وابن أبي عاصم والتيمي والرشيد العطار، وفي سنده عاصم بن عبيد الله، وهو وإن كان واهي الحديث فقد مشاه بعضهم، وصحح له الترمذي، وحديثه هذا حسن في المتابعات، قاله المنذري وكذا حسن شيخنا هذا الحديث على أنه قد اختلف على عاصم فيه كما سلف في حديث عمر، ولكن قد رواه الطبراني من غير طريقه بسند لين، وبالله التوفيق).

<sup>(</sup>٤) أخرجه النسائي في السهو، باب: السلام على النبي على: ٣/٣٤، والدارمي: ٢٢٥/٢، وصححه الحاكم: ٢٢١/٢ ووافقه الذهبي والإمام أحمد: ٣٨٧/١، وابن حبان في موارد الظمآن برقم (٣٣٩٣) ص (٩٥٥)، وإسماعيل القاضي في فضل الصلاة على النبي علية رقم (٢٢) ص (١١) والمصنف في شرح السنة: ١٩٧/٣، قال ابن القيم في وجلاء الأفهام، ص (٢٠): ووهذا إسناد صحيح،

## إِنَّ ٱلَّذِينَ يُؤَذُونَ ٱللَّهَ وَرَسُولَهُ وَلَعَنَهُمُ ٱللَّهُ فِي ٱلدُّنْيَ اَوَٱلْآخِرَةِ وَأَعَدَّ لَهُمْ عَذَابًا مُّهُ مِنَا عَيْ مُعَالِبًا مُنْ مُعَالِبًا عَنْ اللَّهُ مِنَا عَنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُلُولُونُ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُنْ الللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُنْ الللَّهُ مِنْ الللللْمُ اللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ اللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ اللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ اللللللْمُ اللللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ اللْمُنْ الللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ اللللللِمُ الللللْمُ اللللللِ

قوله عزّ وجلّ : ﴿إِنَّ اللَّهِن يُؤْذُونَ اللَّهَ وَرَسُولُه لَعْنَهُم اللَّهُ فِي الدنيا والآخرة وأعدَّ لهم عذاباً مهيناً ﴾، قال ابن عباس: هم اليهود والنصارى والمشركون. فأما اليهود فقالوا: عزير ابن الله، وثالث ثلاثة، وأما ويد الله مغلولة، وقالوا: إن الله فقير، وأما النصارى فقالوا: المسيح ابن الله، وثالث ثلاثة، وأما المشركون فقالوا: الملائكة بنات الله، والأصنام شركاؤه .

وروينا أن النبي عَيِّظِةً قال: «يقول الله سبحانه وتعالى: شتمني عبدي، يقول: اتخذ الله ولداً، وأنا الأحد الصمد الذي لم ألد ولم أولد ولم يكن لي كفواً أحد(١).

وروينا عن النبي عَيِّلِيَّهِ قال: قال الله تعالى: «يؤذيني ابنُ آدم يسبُّ الدهرَ وأنا الدهر، بيدي الأُمرُ أُقلِّبُ الليلَ والنهارَ»(٢).

وقيل: معنى «يؤذون الله» يلحدون في أسمائه وصفاته .

وقال عكرمة: هم أصحاب التصاوير .

أخبرنا عبد الواحد المليحي، أخبرنا أحمد بن عبدالله النعيمي، أخبرنا محمد بن يوسف، أخبرنا محمد بن إسماعيل، أخبرنا محمد بن العلاء، أخبرنا ابن فضيل، عن عمارة، عن أبي زرعة، سمع أبا هريرة قال: سمعت النبي عَلَيْكُ يقول: «قال الله تعالى ومن أظلم ممن ذهب يخلق كخلقي، فليخلقوا ذرة أو ليخلقوا حبة أو شعيرة» (٣).

وقال بعضهم: «يؤذون الله» أي: يؤذون أولياء الله، كقوله تعالى: «واسئلِ القرية» (يوسف \_ ٨٢)، أي: أهل القرية .

وروينا عن النبي عَلِيْكُ قال: قال الله تعالى: «من عادى لي ولياً فقد آذنته بالحرب، وقال من أهان لي ولياً فقد بارزني بالمحاربة»(٤).

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري في تفسير سورة وقل هو الله أحده: ٧٣٩/٨ عن أبي هريرة رضي الله عنه عن النبي عَلَيْكُ قال: قال الله تعالى: كذبنى ابن آدم و لم يكن له ذلك، وشتمني و لم يكن له ذلك، فأما تكذيبه إياي فقوله: لن يعيدني كما بدأني، و... وأما شتمه إياي فقوله: اتخذ الله ولداً، وأنا الأحد الصمد الذي لم ألد و لم أولد، و لم يكن لي كفواً أحد.

<sup>(</sup>٢) أخرَجه البخاري في تفسير سورة الجاثية: ٥٧٤/٥، ومسلم في الألفاظ، باب: النهي عن سب الدهر برقم: (٢٢٤٦)

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري في التوحيد، باب قول الله تعالى: (والله خلقكم وما تعملون) ٥٢٨/١٣، ومسلم في اللباس والزينة، باب: تحريم تصوير صورة الحيوان برقم: (٢١١١) ٣/١٦٧١، والمصنف في شرح السنة: ١٢٩/١٢.

<sup>(</sup>٤) أخرجه البخاري في الرقاق، باب: التواضع ١١/ ٣٤٠\_٣٤٠.

وَالَّذِينَ يُؤَذُونَ ٱلْمُؤْمِنِينَ وَٱلْمُؤْمِنِينَ وَٱلْمُؤْمِنِينَ وَٱلْمُؤْمِنِينَ وَٱلْمُؤْمِنِينَ يُدُنِينَ وَالْمُؤْمِنِينَ يُدُنِينَ وَإِثْمَا مُثْمِينًا فَكُو يَتَأَيُّهَا ٱلنَّبِي قُلُ لِأَزْ وَحِكَ وَبِنَا فِلْكَ وَنِسَاءَ ٱلْمُؤْمِنِينَ يُدُنِينَ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْهِ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهِ اللّهُ عَلْمُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهِ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ

ومعنى الأذى: هو مخالفة أمر الله تعالى وارتكاب معاصيه، ذكره على ما يتعارفه الناس بينهم، والله عزّ وجلّ منزه عن أن يلحقه أذى من أحد، وإيذاء الرسول، قال ابن عباس: هو أنه شج في وجهه وكسرت رباعيته. وقيل: شاعر، ساحر، معلم، مجنون.

﴿والذين يُؤذون المؤمنين والمؤمنات بغير ما اكتسبوا﴾، من غير أن عملوا ما أوجب أذاهم، وقال مجاهد: يقعون فيهم ويرمونهم بغير جرم، ﴿فقد احتملوا بهتاناً وإثماً مبيناً ﴾ .

وقال مقاتل: نزلت في علي بن أبي طالب [وذلك أن ناساً من المنافقين] كانوا يؤذونه ويشتمونه (١).

وقيل: نزلت في شأن عائشة<sup>(٢)</sup> .

وقال الضحاك، والكلبي: نزلت في الزناة الذين كانواً يمشون في طرق المدينة يتبعون النساء إذا برزن بالليل لقضاء حوائجهن، فيغمزون المرأة، فإن سكتت اتبعوها، وإن زجرتهم انتهوا عنها، ولم يكونوا يطلبون إلا الإماء، ولكن كانوا لا يعرفون الحرة من الأمة لأن زي الكل كان واحداً، يخرجن في درع وخمار، الحرةُ والأمة، فشكون ذلك إلى أزواجهن، فذكروا ذلك لرسول الله عليه فنزلت هذه الآية: ﴿والذين يؤذون المؤمنين والمؤمنات﴾ (٣) الآية .

ثم نهى الحرائر أن يتشبهن بالإماء فقال جل ذكره:

﴿ الله النبي قُلْ لأزواجِك وبناتِك ونساءِ المؤمنين يُدنِيْنَ عليهن من جَلابِيبِهن ، جمع الجلباب، وهو الملاءة التي تشتمل بها المرأة فوق الدرع والخمار .

وقال ابن عباس وأبو عبيدة: أمر نساء المؤمنين أن يغطين رؤوسهن ووجوههن بالجلابيب إلا عيناً واحدة ليعلم أنهن حرائر .

<sup>(</sup>١) ﴿ ذَكُرُهُ الواحدي في أسباب النزول ص (٤٢٠)، وما بين القوسين استدركناه منه، وانظر: القرطبي: ٤٢٠/١٤.

<sup>(</sup>٢) راجع فيما سبق تفسير سورة النور : الآية (١١) وما بعدها .

<sup>(</sup>٣) ذكره الواحدي في أسباب النزول ص (٤٢٠) وقال: الدليل على صحة هذا قوله تعالى: (يا أيها النبي قل لأزواجك وبناتك... الآية) وساق بإسناده عن هشيم عن حصين عن أبي مالك قال: كانت النساء المؤمنات يخرجن بالليل إلى حاجاتهن، وكان المنافقون يتعرضون لهن ويؤذونهن فنزلت هذه الآية، وانظر: الدر المنثور ٢٥٩/٦، ابن كثير: ١٩/٣-٥٠٠.

الله المنظرين في المنطقة ولا المنطقة ولا

﴿ ذلك أدنى أن يعرفن ﴾، أنهن حرائر، ﴿ فلا يُؤْذَيْنَ ﴾، فلا يتعرض لهن، ﴿ وكان الله غفوراً رحيماً ﴾، قال أنس: مرت بعمر بن الخطاب جارية متقنعة فعلاها بالدرة، وقال يالكاع أتتشبهين بالحرائر، ألقي القناع (١) .

قوله عزّ وجلّ : ﴿ لَتُن لَم يَنتَه المُنافِقُونَ ﴾ ، عن نفاقهم، ﴿ والذَّينَ فِي قلوبهم مَرضَ ﴾ ، فجور، يعني الزناة، ﴿ والمرجفون فِي المدينة ﴾ ، بالكذب، وذلك أن ناساً منهم كانوا إذا خرجتْ سرايا رسول الله عَلَيْتُهُ يوقعون في الناس أنهم قتلوا وهزموا، ويقولون: قد أتاكم العدو ونحوها (٢) .

وقال الكلبي: كانوا يحبون أن تشيع الفاحشة في الذين آمنوا ويفشون الأحبار .

﴿ لَنَعْرِينَكَ بَهِم ﴾، لنحرشنك بهم ولنسلطنك عليهم، ﴿ ثُم لا يجاورونك فيها ﴾، لا يساكنونك في المدينة ﴿ إِلا قليلاً ﴾، حتى يخرجوا منها، وقيل: لنسلطنك عليهم حتى تقتلهم وتخلي منهم المدينة . ﴿ ملعونين ﴾ ، مطرودين، نصب على الحال، ﴿ أَينَا ثقفوا ﴾ ، وجدوا وأدركوا، ﴿ أخذوا وقتلوا معالم من الله منه المناسلة المناس

تقتيلاً﴾، أي: الحكم فيهم هذا على جهة الأمر به .

﴿ سَنَةَ الله ﴾، أي: كسنة الله، ﴿ فِي الذين خلوا من قبل ﴾، من المنافقين والذين فعلوا مثل فعل هؤلاء، ﴿ ولنْ تَجِدَ لسنة الله تبديلاً ﴾ .

قوله عزّ وجلّ : ﴿يَسَئُلُكَ النَّاسُ عَنِ السَّاعَةِ قُلْ إِنِمَا عِلْمُهَا عَنَدَ اللهِ وَمَا يُدَرَيْكَ ﴾، أي: أيُّ شيء يعلمك أمر السَّاعة، ومتى يكون قيامها؟ أي: أنت لا تعرفه، ﴿لَعَلَّ السَّاعَةَ تَكُونُ قَرِيباً ﴾ . ﴿إِنَّ اللهِ لَعْنَ الكَافَرِينِ وأعدُ لهم سَعِيراً \* خالدين فيها أبداً لا يجدون ولياً ولا نصيراً يومَ

<sup>(</sup>١) انظر: الدر المنثور: ٦٦٠/٦.

<sup>(</sup>٢) انظر: الدر المنثور: ٦٦٢/٦، الطبري: ٤٨/٢٢.

النَّارِيَقُولُونَ يَكَيْتَنَا أَطَعْنَا اللَّهَ وَأَطَعْنَا الرَّسُولا فَ وَقَالُواْرَبِّنَا إِنَّا أَطُعْنَا الرَّسُولا فَ وَقَالُواْرَبِّنَا إِنَّا أَطُعْنَا الرَّسُولا فَ وَقَالُواْرَبِّنَا إِنَّا أَطُعْنَا سِادَتَنَا وَكُبَرا الْمَا يُعَلَّا فِ وَالْعَنْ اللَّهِ مِنْ الْعَذَا بِ وَالْعَنْ مُ مَا اللَّهُ مِمَا لَعَنَا كِيرًا فَ اللَّهُ عَلَى يَكُنُ اللَّهُ مِمَا لَعَنَا كَبِيرًا فَ اللَّهُ وَعِيمًا فَ وَالْمُوالِكُ اللَّهُ وَجِيمًا فَ قَالُواْ وَكَانَ عِندَا اللَّهِ وَجِيمًا فَ قَالُواْ وَكَانَ عِندَا اللَّهِ وَجِيمًا فَ

تُقَلَّبُ وجوهُهم في النارِكِ، ظهراً لبطن حين يسحبون عليها، ﴿يقولون ياليتنا أطعنا الله وأطعنا الرسولاكِ، في الدنيا .

﴿ وقالوا ربنا إنا أطعنا سادتنا ﴾، قرأ ابن عامر، ويعقوب: ﴿ ساداتنا ﴾ بكسر التاء والألف قبلها على جمع الجمع، وقرأ الآخرون بفتح التاء بلا ألف قبلها، ﴿ وكبراءَنا فأضلونا السبيلا ﴾ .

﴿رَبَّنَا آتِهِم ضِعِفَين من العذاب﴾، أي: ضعفي عذاب غيرهم، ﴿والعَنْهُم لَعْنَا كَبِيراً﴾، قرأ عاصم: كبيراً بالباء. قال الكلبي: أي: عذاباً كثيراً، وقرأ الآخرون بالثاء لقوله تعالى: «أولئك عليهم لعنة الله والملائكة والناس أجمعين» (البقرة \_ ١٦١)، وهذا يشهد للكثرة، أي: مرة بعد مرة .

قوله عزّ وجلّ : ﴿ يَا أَيُّهَا اللَّذِينَ آمنوا لا تكونوا كاللَّذِينَ آذَوْا مُوسَى فَبَرَّأَهُ الله مما قالوا ﴾ ، فطهره الله مما قالوا: ﴿ وَكَانَ عَنْدُ الله وَجِيهاً ﴾ ، كريماً ذَا جاهٍ ، يقال: وجه الرجل يوجه وجاهة فهو وجيه ، إذا كان ذا جاه وقدر .

قال ابن عباس: كان حظياً عند الله لا يسأل شيئاً إلا أعطاه .

وقال الحسن: كان مستجاب الدعوة.

وقيل: كان محبباً مقبولاً .

واختلفوا فيما أوذي به موسى :

فأخبرنا عبد الواحد المليحي، أخبرنا أحمد بن عبد الله النعيمي، أخبرنا محمد بن يوسف، أخبرنا محمد بن إسماعيل، أخبرنا إسحاق بن إبراهيم، أخبرنا رَوْح بن عبادة، أخبرنا عوف، عن الحسن ومحمد وخلاس، عن أبي هريرة قال: قال رسول الله عَيَّاتُهُ: «إن موسى كان رجلاً حبيًا ستيراً لايرى من جلده شيء استحياءً منه فآذاه من آذاه من بني إسرائيل، فقالوا ما يتستر هذا التستر إلا من عيب بجلده، إمّا برص أو أدرة وإما آفة، وإن الله أراد أن يبرئه مما قالوا، فخلا يوماً وحده فوضع ثيابه على الحجر، ثم اغتسل، فلما فرغ أقبل إلى ثيابه ليأخذها وإن الحجر عَدَا بثوبه، فأخذ موسى عصاه وطلب الحجر، فجعل يقول: ثوبي حجر، ثوبي حجر، حتى انتهى إلى ملإ من بني إسرائيل،

## يَاأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ ٱتَّقُواْ ٱللَّهَ وَقُولُواْ قَولُا سَدِيدًا ﴿ يُصَلِحَ لَكُمْ أَعْمَا كَمُ اللَّهُ وَرَسُولُهُ فَقَدْ فَازَ فَوْزًا عَظِيمًا ١٠٠ وَيَغْفِرُ لَكُمْ ذُنُوبَكُمُ قُومَن يُطِعِ ٱللَّهَ وَرَسُولُهُ فَقَدْ فَازَ فَوْزًا عَظِيمًا ١٠٠

فرأوه عرياناً أحسن ما خلق الله، وأبرأه مما يقولون، وقام الحجر فأخذ ثوبه فلبسه وطفق بالحجر ضرباً بعصاه، فوالله إن بالحجر لندباً من أثر ضربه ثلاثاً أو أربعاً أو خمساً»(١)، فذلك قوله عزّ وجلّ : «يا أيها الذين آمنوا لا تكونوا كالذين آذوا موسى فبرأه الله مما قالوا وكان عند الله وجيهاً».

وقال قوم: إيذاؤهم إيّاه أنه لما مات هارون في التيه ادعوا على موسى أنه قتله، فأمر الله الملائكة حتى مروا به على بني إسرائيل فعرفوا أنه لم يقتله، فبرأه الله مما قالوا<sup>(٢)</sup>.

وقال أبو العالية: هو أن قارون استأجر مومسة لتقذف موسى بنفسها على رأس الملإ فعصمها الله وبرأ موسى من ذلك، وأهلك قارون<sup>(٣)</sup>.

أخبرنا عبد الواحد بن أحمد المليحي، أخبرنا أحمد بن عبد الله النعيمي، أخبرنا محمد بن يوسف، أخبرنا محمد بن إسماعيل، أخبرنا أبو الوليد، أخبرنا شعبة، عن الأعمش قال: سمعت أبا وائل قال: سمعت عبدالله قال: قسم النبي عَلَيْكُ قَسْماً، فقال رجل: إن هذه لقسمة ما أريد بها وجه الله، فأتيت النبي عَلَيْكُ فأخبرته، فغضب حتى رأيت الغضب في وجهه، ثم قال: «يرحم الله موسى لقد أوذي بأكثر من هذا فصبر»(٤).

قوله عزّ وجلّ : ﴿ يَا أَيُهَا اللَّهِن آمنُوا اللَّهُ وَقُولُوا قُولًا سَدَيْداً ﴾ ، قال ابن عباس: صواباً. وقال قتادة: عدلاً. وقال الحسن: صدقاً. وقيل: مستقيماً. وقال عكرمة هو: قول لا إله إلا الله .

﴿ يُصلحُ لَكُم أَعَمَالُكُم ﴾، قال ابن عباس: يتقبل حسناتكم. وقال مقاتل: يزك أعمالكم، ﴿ وَيَغَفُّر لَكُم ذَنُوبَكُم ومَنْ يُطعِ الله ورسولَه فقد فازَ فوزاً عظيماً ﴾، أي: ظفر بالخير كله .

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري في الأنبياء: ٤٣٦/٦.

<sup>(</sup>٢) انظر الطبري: ٥٢/٢٢، الدر المنثور: ٦٦٦/٦ قال الحافظ ابن حجر في الفتح ٥٣٨/٨: «وقد روى أحمد بن منيع في مسنده، والطبري وابن أبي حاتم بإسناد قوي عن ابن عباس عن علي قال: «صعد موسى وهارون الجبل فمات هارون، فقال بنو إسرائيل لموسى: أنت قتلته، كان ألين لنا منك وأشد حباً فآذوه بذلك، فأمر الله الملائكة فحملته فمرت به على مجالس بني إسرائيل فعلموا بموته،

<sup>(</sup>٣) انظر: الدر المنثور: ١٦/٦٤ـ٤٤١، زاد المسير: ٢٦٦٦.

<sup>(</sup>٤) أخرجه البخاري في الأدب، باب: الصبر على الأذى: ١١/١٠، ومسلم في الزكاة، باب: إعطاء المؤلفة قلوبهم على الإسلام برقم: (٢٠٦٢) ٧٣٩/٢، والمصنف في شرح السنة: ٢٣٩/١٣.

## إِنَّا عَرَضْنَا ٱلْأَمَانَةَ عَلَى ٱلسَّمَوَ تِوَالْأَرْضِ وَٱلْجِبَالِ فَأَبَيْ أَن يَعْمِلْنَهَا وَأَشْفَقْنَ مِنْهَا وَحَمْلَهَا ٱلْإِنسَانُ إِنَّهُ كَانَ ظَلْوُمًا جَهُولًا تَ

قوله عزّ وجلّ : ﴿إِنَّا عَرَضْنَا الْأَمَانَةُ عَلَى السَمُواتِ وَالْأَرْضِ وَالْجِبَالِ﴾، الآية. أراد بالأمانة الطاعة والفرائض التي فرضها الله على عباده، عرضها على السموات والأرض والجبال على أنهم إن أدوها أثابهم وإن ضيعوها عذبهم، وهذا قول ابن عباس .

وقال ابن مسعود: الأمانة: أداء الصلوات، وإيتاء الزكاة، وصوم رمضان، وحج البيت، وصدق الحديث، وقضاء الدين، والعدل في المكيال والميزان، وأشد من هذا كله الودائع.

وقال مجاهد: الأمانة: الفرائض، وحدود الدِّين .

وقال أبو العالية: ما أمروا به ونهوا عنه .

وقال زيد بن أسلم: هو الصوم، والغسل من الجنابة، وما يخفى من الشرائع.

وقال عبدالله بن عمرو بن العاص: أول ما خلق الله من الإنسان فرجه وقال: هذه أمانة استودعتكها، فالفرج أمانة، والأذن أمانة، والعين أمانة، واليد أمانة، والرَّجْل أمانة، ولا إيمان لمن لا أمانة له .

وقال بعضهم: هي أمانات الناس، والوفاء بالعهود، فحق على كل مؤمن أن لا يغش مؤمناً ولا معاهداً في شيء قليل ولا كثير، وهي رواية الضحاك عن ابن عباس، فعرض الله هذه الأمانة على أعيان السموات والأرض والجبال، هذا قول ابن عباس وجماعة من التابعين وأكثر السلف، فقال لهن أتحملن هذه الأمانة بما فيها؟ قلن: وما فيها؟ قال: إن أحسنتن جوزيتن وإن عصيتن عوقبتن، فقلن: لا يارب، نحن مسخرات لأمرك لا نريد ثواباً ولا عقاباً، وقلن ذلك خوفاً وخشية وتعظيماً لدين الله أن لا يقوموا بها لا معصية ولا مخالفة، وكان العرض عليهن تخييراً لا إلزاماً ولو ألزمهن لم يمتنعن من حملها، والجمادات كلها خاضعة لله عزّ وجلّ مطيعة ساجدة له كما قال جلّ ذكره للسموات والأرض: «ائتيا طوعاً أو كرهاً قالتا أتينا طائعين» (فصلت \_ ١١)، وقال للحجارة: «وإن منها لما يهبط من خشية الله» (البقرة \_ ٧٤)، وقال تعالى : «ألم ترَ أن الله يسجد له من في السموات ومن في الأرض والشمس والقمر والنجوم والجبال والشجر والدواب» (الحج \_ ١٨) الآية .

وقال بعض أهل العلم: ركّب الله عزّ وجلّ فيهنّ العقل والفهم حين عرض الأمانة عليهن حتى عقلن الخطاب وأجبن بما أجبن .

وقال بعضهم: المراد من العرض على السموات والأرض هو العرض على أهل السموات والأرض، عرضها على من فيها من الملائكة.

وقيل: على أهلها كلها دون أعيانها، كقوله تعالى: «واسئل القرية» (يوسف \_ ٨٢)، أي: أهل القرية .

والأول أصح، وهو قول العلماء .

﴿ وَمُلُهُ الْإِنسَانَ ﴾ يعني: آدم عليه السلام، فقال الله لآدم: إني عرضت الأمانة على السموات وحملها الإنسان ﴾ يعني: آدم عليه السلام، فقال الله لآدم: إني عرضت الأمانة على السموات والأرض والجبال فلم تطقها فهل أنت آخذها بما فيها؟ قال: يارب وما فيها؟ قال: إن أحسنت جوزيت، وإن أسأت عوقبت، فتحملها آدم، وقال: بين أذني وعاتقي، قال الله تعالى: أمّا إذا تحملت فسأعينك، أجعل لبصرك حجاباً فإذا خشيت أن تنظر إلى مالا يحل لك فارخ عليه حجابه، وأجعل للسانك لحيين غلقاً فإذا غشيت فأغلق، وأجعل لفرجك لباساً فلا تكشفه على ما حرمت عليك.

قال مجاهد: فما كان بين أن تحمّلها وبين أن خرج من الجنة إلاّ مقدار ما بين الظهر والعصر (١).

وحكى النقاش بإسناده عن ابن مسعود أنه قال: مُثَّلَتِ الأمانة كصخرة ملقاة، ودُعيت السمواتُ والأرض والجبال إليها فلم يقربوا منها، وقالوا: لا نطيق حملها، وجاء آدم من غير أن يُدعى، وحرك الصنخرة، وقال: لو أمرت بحملها لحملتُها، فقلن له: احملها، فحملها إلى ركبتيه ثم وضعها، وقال: والله وقال والله لو أردت أن أزداد لزدت، فقلن له: احملها فحملها إلى حقوه، ثم وضعها، وقال: والله لو أردت أن أزداد لزدت، فقلن له /: احمل فحملها حتى وضعها على عاتقه، فأراد أن يضعها على الله: مكانك فإنها في عنقك وعنق ذريتك إلى يوم القيامة .

﴿ إِنَّهُ كَانَ ظُلُوماً جَهُولاً ﴾، قال ابن عباس: ظلوماً لنفسه جهولاً بأمر الله وما احتمل من الأمانة .

وقال الكلبي: ظلوماً حين عصى ربه، جهُولاً لا يدري ما العقاب في ترك الأمانة . وقال مقاتل: ظلوماً لنفسه جهولاً بعاقبة ما تحمّل .

وذكر الزجاج وغيره من أهل المعاني، في قوله وحملها الإنسان قولان، فقالوا: إن الله ائتمن آدم ما آدم وأولاده على شيء وائتمن السموات والأرض والجبال على شيء، فالأمانة في حق بني آدم ما ذكرنا في الطاعة والقيام بالفرائض، والأمانة في حق السموات والأرض والجبال هي الخضوع والطاعة لما خلقهن له. وقيل: قوله: ﴿فَأُبِينَ أَنْ يَحَملنَها ﴾، أي: أدّينَ الأمانة، يقال: فلان لم يتحمل الأمانة أي: أثرة فيها بالخيانة.

4.41

<sup>(</sup>۱) انظر: ابن کثیر: ۳/۲۳هـ۲۶۵.

## لِيُعُذِّبَ ٱللَّهُ ٱلْمُنَافِقِينَ وَٱلْمُنَافِقَاتِ وَٱلْمُشْرِكِينَ وَٱلْمُشْرِكَتِ وَيَتُوبَ ٱللَّهُ عَلَى ٱلْمُؤْمِنِينَ وَٱلْمُؤْمِنَاتِ وَكَانَ ٱللَّهُ عَفُورًا رَّحِيمًا ٢

قال الله تعالى : «وليحملُنَّ أثقالهم» (العنكبوت \_ ١٣)، إنه كان ظلوماً جهولاً .

حكى عن الحسن على هذا التأويل: إنه قال وحملها الإنسان يعني الكافر والمنافق، حملاً الأمانة أى: خانا .

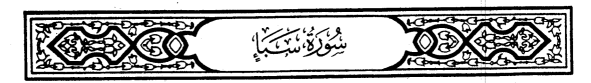
وقول السلف ما ذكرنا .

قوله عزّ وجلّ : ﴿لِيُعذَّبَ الله المنافقين والمنافقاتِ والمشركين والمشركاتِ ﴾، قال: مقاتل: ليعذبهم بما خانوا الأمانة ونقضوا الميثاق، ﴿ويتوبَ الله على المؤمنين والمؤمنات وكان الله غفوراً رحيماً ﴾، يهديهم ويرحمهم بما أدَّوا من الأمانة .

وقال ابن قتيبة: أي: عرضنا الأمانة ليظهر نفاق المنافق وشرك المشرك فيعذبهما الله، ويظهر إيمان المؤمن فيتوب الله عليه، أي: يعود عليه بالرحمة والمغفرة إن حصل منه تقصير في بعض الطاعات.

سورلاسانها





#### مكية(١)

#### بِسُ التَّهِ ٱلتَّهِ ٱلتَّهِ ٱلتَّهِ التَّهِ التَّهِ التَّهِ التَّهِ التَّهِ التَّهِ التَّهِ التَّهِ

ٱلْحَمَدُ لِلَّهِ ٱلَّذِى لَهُ مَافِى ٱلسَّمَوَدِ وَمَافِى ٱلْأَرْضِ وَلَهُ ٱلْحَمَدُ فِى ٱلْآخِرَةَ وَهُوَ الْحَمَدُ لِلَّهِ الْآخِرَةِ وَهُوَ الْحَكِيمُ الْخَيْرُ الْحَدِيمُ الْخَوْرُ وَمَا يَخْرُجُ مِنْهَا وَمَا يَنْزِلُ مِنَ السَّمَاءِ وَمَا يَعْرُجُ فِيهَا وَهُو ٱلرَّحِيمُ ٱلْغَفُورُ عَيْ السَّمَاءِ وَمَا يَعْرُجُ فِيهَا وَهُو ٱلرَّحِيمُ ٱلْغَفُورُ عَيْ

﴿ الحمدُ لله الذي له ما في السمواتِ وما في الأرضِ ﴾، ملكاً وخلقاً، ﴿ وله الحمدُ في الآخرةِ ﴾، كما هو له في الدنيا، لأن النعم في الدارين كلها منه.

وقيل: الحمد لله في الآخرة هو حمد أهل الجنة كما قال الله تعالى : «وقالوا الحمد لله الذي أذهب عنّا الحزن» (فاطر – ٣٤)، و«الحمد لله الذي صدقنا وعده» (الزمر – ٧٤). ﴿وهو الحكيم الحبير ﴾ .

﴿ يعلمُ مَا يَلْجُ فِي الأَرْضِ ﴾، أي: يدخل فيها من الماء والأموات، ﴿ وما يخرج منها ﴾، من النبات والأموات إذا حشروا، ﴿ وما يعرجُ ﴾، يصعد، ﴿ فيها ﴾، من الملائكة وأعمال العباد، ﴿ وهو الرحيمُ الغفور ﴾ .

<sup>(</sup>۱) أخرج ابن الضريس والنحاس وابن مردويه والبيهقي في الدلائل عن ابن عباس رضي الله عنه قال: نزلت سورة سبأ بمكة. وأخرج ابن المنذر عن قتادة رضي الله عنه قال: سورة سبأ مكية . انظر: الدر المنور: ٢٧٣/٦ .

﴿ وقال الذين كفروا لا تأتينا الساعةُ قلْ بلى وربّي لَتأتينًكم عالم الغيب ، قرأ أهل المدينة والشام: «عالم» بالرفع على الاستئناف، وقرأ الآخرون بالجر على نعت الرب، أي: وربّي عالم الغيب، وقرأ حمزة والكسائي: «عَلاَّم» على وزن فعال، وجر الميم. ﴿لا يعزب ﴾، لا يغيب (١)، ﴿عنه مثقالُ فرة ﴾ وزن ذرة ﴿ في السمواتِ ولا في الأرضِ ولا أصغرُ من ذلك ﴾، أي: من الذرة، ﴿ ولا أَكبرُ إلا في كتابٍ مبين ﴾ .

﴿لِيجزي الذين آمنوا وعملوا الصالحاتِ أولئك﴾، يعني: الذين آمنوا، ﴿ هُم مَعْفَرةٌ ورزقٌ كريم ﴾، حسن، يعني: في الجنة .

﴿ والذين سَعَوْا في آياتنا معاجزين ﴾، يحسبون أنهم يفوتوننا، ﴿ أُولئك لهم عذابٌ من رِجْزٍ أُلِيمٍ ﴾، قرأ ابن كثير وحفص ويعقوب: «أليمٌ الرفع هاهنا وفي الجاثية على نعت العذاب، [وقرأ الآحرون بالخفض على نعت الرجز، وقال قتادة: الرجز سوء العذاب] (٢).

﴿ وَيَرَى الذين ﴾ . [أي: ويرى الذين] (٢) ، ﴿ أُوتُوا العلم ﴾ ، يعني: مؤمني أهل الكتاب: عبدالله ابن سلام وأصحابه. وقال قتادة: هم أصحاب محمد عَيِّلَهُ ، ﴿ الذي أُنزل إليك من ربّك ﴾ ، يعني: القرآن، ﴿ هُو الحق ﴾ ، يعني: القرآن، ﴿ إلى صراط العزيز الحميد ﴾ ، يعني: القرآن، ﴿ إلى صراط العزيز الحميد ﴾ ، وهو الإسلام .

<sup>(</sup>١) زيادة من (ب).

<sup>(</sup>٢) ساقط من (ب).

﴿ وَقَالَ الذَّينَ كَفُرُوا ﴾ ، منكرين للبعث متعجبين منه: ﴿ هَلَ نَدَلُكُم عَلَى رَجَلٍ يُنبَّكُم ﴾ ، يخبركم، يعنون محمداً عَيِّلِيَّةٍ ، ﴿ إِذَا مُزِّقَتُم كُلَّ مُمَزَّقٍ ﴾ ، قُطّعتم كل تقطيع وفُرُّقتُم كل تفريق وصرتم تراباً ﴿ إِنكُم لَفَى خلق جديد .

﴿ الْفَتْرَى ﴾، ألف استفهام دخلت على ألف الوصل ولذلك نصبت، ﴿ على الله كذباً أم به جِنَّة ﴾، يقولون: أزعم كذباً أم به جنون؟ .

قال الله تعالى رداً عليهم: ﴿ بِلِ الذين لا يؤمنون بالآخرة في العذاب والضلال البعيد ﴾، من الحق في الدنيا .

وأفلم يَرَوْا إلى ما بين أيديهم وما خلفَهُم من السماء والأرضِ ، فيعلموا أنهم حيث كانوا فإن أرضي وسمائي محيطة بهم لا يخرجون من أقطارها، وأنا القادر عليهم، وإنْ نشأ نخسف بهم الأرض ، قرأ الكسائي: «نخسف بهم» بإدغام الفاء في الباء، وأو نُسْقِطْ عليهم كِسَفاً من السماء »، قرأ حمزة والكسائي: «إن يشأ يخسف أو يسقط»، بالياء فيهن لذكر الله من قبل، وقرأ الآخرون بالنون فيهن، وإن في ذلك ، أي: فيما ترون من السماء والأرض، ولآية »، تدل على قدرتنا على البعث، ولكل عبد مُنيب ، تائب راجع إلى الله بقلبه .

قوله عزّ وجلّ : ﴿ولقد آتينا داود منّا فضلاً ﴾، يعني النبوة والكتاب، وقيل: الملك. وقيل: جميع ما أُوتي من حسن الصوت وتليين الحديد وغير ذلك مما خُص به، ﴿ياجبال﴾، أي: وقلنا ياجبال، ﴿أوّبي﴾، أي: سبحي، ﴿معه ﴾، إذا سبح، وقيل: هو تفعيل من الإياب وهو الرجوع، أي: رجّعي معه وقال القتيبي: أصله من التأويب في السير، وهو أن يسير النهار كله وينزل ليلاً كأنه قال أوبي النهار كله بالتسبيح معه. وقال وهب: نوحي معه.

1/11

#### أَنِ ٱعْمَلُ سَكِيغَاتٍ وَقَدِّرُ فِي ٱلسَّرَدِ وَٱعْمَلُواْ صَلِحًا إِنِّ بِمَاتَعْمَلُونَ بَصِيرٌ ١

﴿ والطير ﴾ ، عطف على موضع الجبال، لأن كلَّ منادَى في موضع النصب. وقيل: معناه: وسخرنا وأمرنا الطير أن تسبح معه، وقرأ يعقوب: «والطير» بالرفع ردّاً على الجبال، أي: أوّبي أنت والطير. وكان داود إذا نادى بالناحية أجابته الجبال بصداها وعكفت الطير عليه من فوقه، فصدى الجبال الذي يسمعه الناس اليوم من ذلك .

وقيل: كان داود إذا تخلل الجبال فسبح الله جعلت الجبال تجاوبه بالتسبيح نحو ما يسبح. وقيل: كان داود عليه السلام إذا لحقه فتور أسمعه الله تسبيح الجبال تنشيطاً له(١).

﴿ وَأَلْنَا لَهُ الْحَدَيدِ ﴾، حتى / كان الحديد في يده كالشمع والعجين يعمل منه ما يشاء من غير نار ولا ضرب مطرقة .

وكان سبب ذلك على ما روي في الأحبار: أن داود عليه السلام لما ملك بني إسرائيل كان من عادته أن يخرج للناس متنكراً، فإذا رأى رجلاً لا يعرفه تقدم إليه وسأله عن داود ويقول له: ما تقول في داود واليكم هذا أي رجل هو؟ فيثنون عليه، ويقولون خيراً، فقيض الله له مَلكاً في صورة آدمي، فلما رآه داود تقدم إليه على عادته فسأله، فقال المَلك: نعم الرجل هو لولا حصلة فيه، فراع داود ذلك وقال: ما هي ياعبد الله؟ قال: إنه يأكل ويطعم عياله من بيت المال، قال فتنبه لذلك وسأل الله أن يسبب له سبباً يستغني به عن بيت المال، فيتقوت منه ويطعم عياله، فألان الله تعالى له الحديد وعلمه صنعة الدرع، وإنه أول من اتخذها(٢).

ويقال: إنه كان يبيع كل درع بأربعة آلاف درهم، فيأكل ويطعم منها عياله ويتصدق منها على الفقراء والمساكين .

ويقال إنه كان يعمل كل يوم درعاً يبيعها بستة آلاف درهم، فينفق ألفين منها على نفسه وعياله، ويتصدق بأربعة آلاف على فقراء بني إسرائيل<sup>(٣)</sup>، قال رسول الله عَلَيْظَة : «كان داود عليه السلام لا يأكل إلا من عمل يده»(٤).

وَأَنِ اعمل سابعات ﴾، دروعاً كوامل واسعات طوالاً تسحب في الأرض، ﴿وَقَدُّرْ فِي السرد﴾، والسرد نسج الدروع، يقال لصانعه: السراد والزراد، يقول: قدر المسامير في حلق الدرع

<sup>(</sup>١) انظر: القرطبي ٤ / ٢٦٥ – ٢٦٦ .

<sup>(</sup>۲) ذکره ابن کثیر: ۲۸/۳ه .

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن كثير: ٣/٥٢٨، والسيوطي في الدر المنثور: ٦٧٦/٦ وهو ضعيف .

<sup>(</sup>٤) قطعة من حديث أخرجه البخاري في البيوع، باب: كسب الرجل وعمله بيده: ٣٠٣/٤، والمصنف في شرح السنة: ٦/٨ .

وَلِسُلَيْمَنَ ٱلرِّيحَ عُدُو اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَنْ ٱلْمِاللهُ اللهُ عَنْ ٱلْمِعِينَ ٱلْمِعِينَ اللهُ عَمْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَمْ اللهُ اللهُ عَمْ اللهُ عَمْ اللهُ عَمْ اللهُ عَمْ اللهُ اللهُ عَمْ اللهُ اللهُ عَمْ اللهُ عَمْ اللهُ عَمْ اللهُ عَمْ اللهُ اللهُ عَمْ اللهُ عَلَا عَمْ اللهُ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَمْ اللهُ اللهُ عَمْ اللهُ اللهُ عَمْ اللهُ اللهُ عَلَيْ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ الل

أي: لا تجعل المسامير دقاقاً فتفلت ولا غلاظاً فتكسر الحلق، ويقال: «السرد» المسمار في الحلقة، يقال: درع مسرودة أي: مسمورة الحلق، وقدر في السرد اجعله على القصدِ وقدرِ الحاجة، ﴿واعملوا صالحاً ﴾، يريد: داودَ وآله، ﴿إِنِي بِمَا تَعْلَمُونَ بَصِيرٍ ﴾ .

﴿ولسليمان الريحَ﴾، أي: وسخرنا لسليمان الريح، وقرأ أبو بكر عن عاصم: الريح بالرفع أي: له تسخير الريح، ﴿عُدُوُها شهرٌ وَرَوَاحُهَا شهرٌ ﴾، أي: سير غُدوِّ تلك الريح المسخرة له مسيرة شهر، وسير رواحها مسيرة شهر، وكانت تسير به في يوم واحد مسيرة شهرين.

قال الحسن: كان يغدو من دمشق فيقيل باصطخر وبينهما مسيرة شهر، ثم يروح من اصطخر فيبيت بكابل وبينهما مسيرة شهر للراكب المسرع .

وقيل: إنه كان يتغذى بالري ويتعشى بسمرقند<sup>(١)</sup>.

﴿ وأَسَلْنَا لَهُ عِينَ القِطْرِ ﴾، أي: أذَّبْنَا له عين النحاس، و «القِطْرُ»: النحاس.

قال أهل التفسير: أجريت له عين النحاس ثلاثة أيام بلياليهن كجري الماء، وكان بأرض اليمن، وإنما ينتفع الناس اليوم بما أخرج الله لسليمان(٢) .

ومن الجنّ مَنْ يعملُ بينَ يديه بإذِنِ ربّه ﴾، بأمر ربه، قال ابن عباس: سخر الله الجن لسليمان وأمرهم بطاعته فيما يأمرهم به، ومن يزغ ﴾، أي: يعدل، ومنهم ﴾، من الجن، وعن أمرنا ﴾، الذي أمرنا به من طاعة سليمان، ونذقه من عذاب السعير ﴾، في الآخرة، وقال بعضهم: في الدنيا وذلك أن الله عزّ وجلّ وكل بهم ملكاً بيده سوط من نار فمن زاغ منهم عن أمر سليمان ضربه ضربة أحرقته.

﴿ يعملون له ما يشاء من محاريب ﴾، أي: مساجد، والأبنية المرتفعة، وكان مما عملوا له بيت المقدس ابتدأه داود ورفعه قدر قامة رجل، فأوحى الله إليه إني لم أقض ذلك على يدك ولكن ابنّ

<sup>(</sup>١) انظر فيما سبق تفسير سورة الأنبياء.

<sup>(</sup>٢) هذا القول مُلفق من روايتين ذكرهما ابن كثير: ٣/٩٢٥، السيوطي في اللبر المنثور: ٦٧٨/٦.

لك أملكه بعدك اسمه سليمان أقضي تمامه على يده، فلما توفاه الله استخلف سليمان فأحب إتمام بناء بيت المقدس، فجمع الجن والشياطين وقسم عليهم الأعمال فخص كل طائفة منهم بعمل يستخلصها له، فأرسل الجن والشياطين في تحصيل الرخام والمها الأبيض من معادنه، وأمر ببناء المدينة بالرخام والصفاح، وجعلها اثنى عشر ربضاً، وأنزل كل ربض منها سبطاً من الأسباط، وكانوا اثنى عشر سبطاً، فلما فرغ من بناء المدينة ابتدأ في بناء المسجد فوجه (۱) الشياطين فرقاً فرقاً يستخرجون الذهب والفضة والياقوت من معادنها والدر الصافي من البحر، وفرقاً يقلعون الجواهر والحجارة من أماكنها، وفرقاً يأتونه بالمسك والعنبر وسائر الطيب من أماكنها، فأتى من ذلك بشيء لا يحصيه إلا الله عزّ وجلّ، ثم أحضر الصناعين وأمرهم بنحت تلك الحجارة المرتفعة وتصييرها ألواحاً وإصلاح تلك الجواهر وثقب اليواقيت واللآلىء، فبنى المسجد بالرخام الأبيض والأصفر والأخضر وعمده بأساطين المها الصافي وسقفه بألواح الجواهر الثمينة وفصص سقوفه وحيطانه باللآلىء واليواقيت وسائر الجواهر، وبسط أرضه بألواح المفيروزج فلم يكن يومئذ في الأرض بيت أبهى ولا أنور من فأعلمهم أنه بناه لله عزّ وجلّ، وأن كل شيء فيه خالص للله، واتخذ ذلك اليوم الذي فرغ منه عيداً .

وروي عن عبد الله بن عمرو بن العاص عن رسول الله عَلَيْكُم قال: «لما فرغ سليمان من بناء بيت المقدس سأل ربه ثلاثاً فأعطاه اثنين، وأنا أرجو أن يكون أعطاه الثالثة، سأل حكماً يصادف حكمه، فأعطاه إيّاه وسأله ملكاً لا ينبغي لأحد من بعده، فأعطاه إيّاه، وسأله أن لا يأتي هذا البيت أحد يصلي فيه ركعتين إلا خرج من ذنوبه كيوم ولدته أمه، وأنا أرجو أن يكون قد أعطاه ذلك»(٢).

قالوا: فلم يزل بيت المقدس على ما بناه سليمان حتى غزاه بختنصر فخرب المدينة وهدمها ونقض المسجد، وأخذ ما كان في سقوفه وحيطانه من الذهب والفضة والدر والياقوت وسائر الجواهر، فحمله إلى دار مملكته من أرض العراق، وبنى الشياطين لسليمان باليمن حصوناً كثيرة [عجيبة] من الصخر.

 <sup>(</sup>١) في «ب» مفرَّق.

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن ماجه في الإقامة، باب: ما جاء في الصلاة في مسجد بيت المقدس: ٤٥٢/١ قال: (وأن لا يأتي هذا المسجد) في الزوائد: اقتصر أبو داود على طرفه الأول من هذا الوجه دون هذه الزيادة. ورواه النسائي في الصغرى من هذا الوجه عن عمرو بن منصور، عن أبي مسهر عن سعيد بن عبد العزيز، عن ربيعة بن بريد، عن أبي إدريس الحولاني عن ابن الله الذيلمي به. وإسناد طريق ابن ماجه ضعيف، لأن عبيد الله ابن الجهم لا يعرف حاله، وأيوب بن سويد متفق على ضعفه.

<sup>(</sup>٣) زيادة من (ب) .

فَلَمَّا قَضَيْنَا عَلَيْهِ ٱلْمَوْتَ مَادَلَّامُ عَلَى مَوْتِهِ ۚ إِلَّا دَابَّةُ ٱلْأَرْضِ تَأْكُلُ مِنسَأَتُهُ فَلَمَّا خَرَّبَيَّنَا عَلَيْهِ ٱلْعَذَابِ ٱلْمُهِينِ عَلَى فَلَمَّا خَرَّبَيَّنَاتِ ٱلْجِنُّ أَن لَوْ كَانُواْ يَعْلَمُونَ ٱلْغَيْبَ مَا لَبِثُواْ فِي ٱلْعَذَابِ ٱلْمُهِينِ عَلَى فَلَمَّا خَرَّبَيَّنَاتِ ٱلْجِنْ الْمُهِينِ عَلَى فَلَمَّا خَرَّبَيَّنَاتِ ٱلْجِنْ الْمُهِينِ عَلَى فَلَمَّا خَرَّبَيَّنَاتِ ٱلْجِنْ الْمُهِينِ عَلَى مُونَ ٱلْغَيْبَ مَا لَبِثُواْ فِي ٱلْعَذَابِ ٱلْمُهِينِ عَلَى الْمُولِي الْمُعْلَمُ وَلَا اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ

قوله عزّ وجلّ : ﴿وَتَمَاثَيْلَ﴾، أي: كانوا يعملون له تماثيل، أي: صوراً من نحاس وصُفْر وشبة وزجاج ورخام. وقيل: كانوا يصورون السباع والطيور. وقيل: كانوا يتخذون صور الملائكة والأنبياء والصالحين في المساجد ليراها الناس فيزدادوا عبادة، ولعلها كانت مباحة في شريعتهم، كما أن عيسى كان يتخذ صوراً من الطين فينفخ فيها فتكون طيراً [بإذن الله](١).

﴿وَجِفَانِ﴾، أي: قصاع واحدتها جفنة /، ﴿كَالْجَوَابِ﴾، كالحياض التي يجبى فيها الماء، أي: ٨٧/ب يجمع، واحدتها جابية، يقال: كان يعقد على الجفنة الواحدة ألف رجل يأكلون منها ﴿وقدور راسيات﴾ ثابتات لها قوائم لا يحركن عن أماكنها لعظمهن، ولا ينزلن ولا يعطَّلن، وكان يصعد عليها بالسلالم، وكانت باليمن .

﴿ اعملوا آلَ داودَ شكراً ﴾، أي: وقلنا اعملوا آل داود شكراً، مجازه: اعملوا يا آل داود. بطاعة الله شكراً له على نعمه .

﴿وَقَلِيلٌ مَن عِبَادِي الشَّكُورِ﴾، أي: العامل بطاعتي شكراً لنعمتي .

قيل: المراد من «آل داود» هو داود نفسه. وقيل: داود وسليمان وأهل بيته .

وقال جعفر بن سليمان: سمعت ثابتاً يقول: كان داود نبي الله عليه السلام قد جزّاً ساعات الليل والنهار على أهله فلم تكن تأتي ساعة من ساعات الليل والنهار إلا وإنسان من آل داود قائم يصلي (٢). 
﴿ فَلَمَا قَضِينًا عَلِيهُ المُوتِ ﴾، أي: على سليمان .

قال أهل العلم: كان سليمان عليه السلام يتجرد في بيت المقدس السنة والسنتين، والشهر والشهرين، وأقل من ذلك وأكثر يدخل فيه طعامه وشرابه، فأدخله في المرة التي مات فيها، وكان بدء ذلك أنه كان لا يصبح يوماً إلا نبتت في محراب بيت المقدس شجرة، فيسألها: ما اسمك؟ فتقول: اسمي كذا، فيقول: لأي شيء أنت؟ فتقول: لكذا وكذا، فيأمر بها فتقطع، فإن كانت نبتت لغرس غرسها، وإن كانت لدواء كتب، حتى نبتت الخروبة، فقال لها: ما أنت؟ قالت: الخروبة، قال: لأي شيء نبت الخروبة وأنا حي، أنت التي على شيء نبت الخراب مسجدك، فقال سليمان: ما كان الله ليخربه وأنا حي، أنت التي على

<sup>(</sup>١) زيادة ليست في الأصل.

 <sup>(</sup>٢) عزاه السيوطي في الدر المنثور: ٦٨٠/٦ لابن أبي شيبة وأحمد في الزهد وابن أبي حاتم والبيهقي في شعب الإيمان عن ثابت
البناني .

وجهك هلاكي وخراب بيت المقدس! فنزعها وغرسها في حائط له، ثم قال: اللهم عمّ على الجن موتي حتى يعلم الإنس أن الجن لا يعلمون الغيب، وكانت الجن تخبر الإنس أنهم يعلمون من الغيب أشياء ويعلمون ما في غد، ثم دخل المحراب فقام يصلي متكتاً على عصاه فمات قائماً وكان للمحراب كُوكى بين يديه وخلفه، فكانت الجن يعملون تلك الأعمال الشاقة التي كانوا يعملون في حياته، وينظرون إليه يحسبون أنه حي، ولا ينكرون احتباسه عن الخروج إلى الناس لطول صلاته قبل ذلك، فمكثوا يدأبون له بعد موته حولاً كاملاً حتى أكلت الأرضة عصا سليمان، فخر ميتاً فعلموا بوته المناس المول عليمان، فخر ميتاً فعلموا به وته المناس المول عليمان، فخر ميتاً فعلموا به وته المناس المول عليمان، فخر الميتاً فعلموا المناس المول عليمان المناس المناس

قال ابن عباس: فشكرت الجن الأرضة فهم يأتونها بالماء والطين في جوف الخشب (٢)، فذلك قوله: ﴿ مَا دَلَّهُم عَلَى مُوتِه إلا دابّة الأرض ﴾، وهي الأرضة ﴿ تَأْكُلُ مِنْسَأَتُه ﴾، يعني: عصاه، قرأ أهل المدينة، وأبو عمرو: «منساته» بغير همز، وقرأ الباقون بالهمز، وهما لغتان، ويسكن ابن عامر الهمز، وأصلها من: نسأت الغنم، أي: زجرتها وسقتها، ومنه: نسأ الله في أجله، أي: أخّره .

وفلما خرّك، أي: سقط على الأرض، وتبينت الجن كانوا يعلمون الجن الجن وأيقنت، وأن لو كانوا يعلمون الغيب ما لبثوا في العذاب المهين أي: في التعب والشقاء مسخّرين لسليمان وهو ميت يظنونه حياً، أراد الله بذلك أن يُعلم الجن أنهم لا يعلمون الغيب، لأنهم كانوا يظنون أنهم يعلمون الغيب، لغلبة الجهل. وذكر الأزهري: أن معنى «تبينت الجن»، أي: ظهرت وانكشفت الجن للإنس، أي: ظهر أمرهم أنهم لا يعلمون الغيب، لأنهم كانوا قد شبهوا على الإنس ذلك، وفي قراءة ابن مسعود، وابن عباس: تبينت الإنس أن لو كان الجن يعلمون الغيب ما لبثوا في العذاب المهين، أي: علمت الإنس وأيقنت ذلك .

وقرأ يعقوب: «تبينت» بضم التاء وكسر الياء [أي: أعلمت الإنس الجن، ذكر بلفظ ما لم يسم فاعله، و «تبيّن» لازم ومتعد] (٣) .

وذكر أهل التاريخ أن سليمان كان عمره ثلاثاً وخمسين سنة، ومدة ملكه أربعون سنة، وملك يوم ملك وهو ابن ثلاث عشرة سنة، وابتدأ في بناء بيت المقدس لأربع سنين مضين من ملكه .

<sup>(</sup>١) أخرجه الطبري: ٧٥/٢٢، وعزاه السيوطي في الدر المنثور: ٦٨٢/٦٦٣ لابن أبي حاتم. قال ابن كثير: ٥٣٠/٣: (وفي رفعه غرابة ونكارة والأقرب أن يكون موقوفاً وعطاء بن أبي مسلم الخراساني له غرابات، وفي بعض جديثه نكارة.

<sup>(</sup>٢) ذكره ابن كثير: ٣١/٣٥ وقال: هوهذا الأثر والله أعلم إنما هو مما تلقي من علماء أهل الكتاب وهي وقف لا يصدق منه إلا ما وافق الحق ولا يكذب منها إلا ما خالف الحق، والباقي لا يصدق ولا يكذب،

<sup>(</sup>٣) ما بين القوسين ساقط من (١٠) .

لَقَدْكَانَ لِسَبَإِفِ مَسْكَنِهِمْ ءَايَةً جَنَّتَانِ عَن يَمِينِ وَشِمَالِّ كُلُواْمِن رِّزْقِ رَبِّكُمْ وَاشْكُرُواْ لَهُ مِبْلَدَةً كُلِيّبَةً وَرَبُّ عَفُورٌ فَي فَاعْرَضُواْ فَأَرْسَلْنَا عَلَيْمِ مَسَيْلَ الْعَرِم وَبَدَّلْنَهُم بِجَنَّتِيْمِ جَنَّتِيْنِ ذَوَاتَى أَنْ الْكُلِ حَمْطِ وَأَثْلِ وَشَيْءٍ مِن سِدْرِقَلِيلِ فَي

قوله عزّ وجلّ : ﴿لقد كان لسبا في مسكنهم ﴾، روى أبو سبرة النخعي عن فروة بن مسيك العُطيفي، قال: قال رجل: يارسول الله أخبرني عن سبأ كان رجلاً أو امرأة أو أرضاً؟ قال: «كان رجلاً من العرب وله عشرة من الولد، تيامن منهم ستة، وتشاءم أربعة، فأما الذين تيامنوا: فكندة، والأشعريون، وأزد، ومذحج، وأنمار، وحمير، فقال رجل: وما أنمار؟ قال الذين منهم خثعم وبجيلة : وأما الذين تشاءموا: فعاملة، وجذام، ولحم، وغسان، وسبأ هو ابن يشجب بن يعرب بن قحطان»(١).

﴿في مسكنهم ﴾، قرأ حمرة، وحفص: «مسكنهم» بفتح الكاف، على الواحد، وقرأ الكسائي بكسر الكاف، وقرأ الآخرون: «مساكنهم» على الجمع، وكانت مساكنهم بمأرب من اليمن، ﴿آية ﴾ دلالة على وحدانيتنا وقدرتنا، ثم فسر الآية فقال: ﴿جنتان ﴾، أي: هي جنتان بستانان، ﴿عن يمين وشمال ﴾، أي: عن يمين الوادي وشماله. وقيل: عن يمين من أتاهم وشماله، وكان لهم واد قيل أحاطت الجنتان بذلك الوادي ﴿كلوا ﴾، أي: وقيل لهم كلوا، ﴿من رزق ربكم ﴾، يعني: من ثمار الجنتين قال السدي ومقاتل: كانت المرأة تحمل مكتلها على رأسها وتمر بالجنتين فيمتلىء مكتلها من أنواع الفواكه من غير أن تمس شيئاً بيدها (٢)، ﴿واشكرُوا له ﴾، أي: على ما رزقكم من النعمة، والمعنى: اعملوا بطاعته، ﴿بلدة طيبة ليست بسبخة، قال ابن زيد: لم يكن اعملوا بطاعته، بعوضة ولا ذباب ولا برغوث ولا عقرب ولا حية، وكان الرجل يمرّ ببلدهم وفي ثيابه القمل فيموت القمل كله من طيب الهواء (٣)، فذلك قوله تعالى: ﴿بلدة طيبة ﴾، أي: طيبة الهبه أي غفور للذنوب .

﴿ فَأَعْرِضُوا ﴾ ، قال وهب: فأرسل الله إلى سبأ ثلاثة عشر نبياً فدعوهم إلى الله وذكروهم نعمه عليهم وأنذروهم عقابه فكذبوهم، وقالوا: ما نعرف لله عزّ وجلّ علينا نعمة فقولوا لربكم

<sup>(</sup>۱) أخرجه أبو داود في الحروف: ٨/٦ مختصراً، والترمذي في التفسير: ٨٩٨ـ٨٩ وقال: «هذا حديث غريب حسن» والحاكم: ٢٢٤/٢، وعراه السيوطي في الدر المنثور: ٦٨٦/٦-٦٨٧ أيضاً لعبد بن حميد والبخاري في التاريخ وابن المنذر وابن مردويه. وانظر: مجمع الزوائد: ٩٤٠/٧ .

<sup>(</sup>٢) أخرجه الطبري: ٧٧/٢٢ لكن عن قتادة، وعزاه السيوطي في الدر المنثور: ٦٨٧/٦ لعبد بن حميد عن قتادة أيضاً .

<sup>(</sup>٣) أخرجه الطبري: ٧٧/٢٢، وعزاه السيوطي في الدر المنثور: ٦٨٧/٦ لابن أبي حاتم.

فليحبس هذه النعم عنّا إن استطاع (١)، فذلك قوله تعالى: ﴿فَأَعُرضُوا فَأُرسَلنا عَلَيْهُم سَيلَ الْعَرِم﴾ /، و «العرم»: جمع عرمة، وهي السُّكر الذي يحبس به الماء .

1/11

وقال ابن الأعرابي: «العرم» السيل الذي لا يطاق، وقيل: كان ماء أحمر، أرسله الله عليهم من حيث شاء، وقيل: «العرم»: الوادي، وأصله من العرامة، وهي الشدة والقوة .

وقال ابن عباس، ووهب، وغيرهما: كان ذلك السدّ بنته بلقيس، وذلك أنهم كانوا يقتتلون على ماء واديهم، فأمرت بواديهم فسدّ بالعرم، وهو المُسنّاة بلغة حمير، فسدت بين الجبلين بالصخر والقار وجعلت له أبواباً ثلاثة بعضها فوق بعض، وبنت من دونه بركة ضخمة وجعلت فيها اثني عشر مخرجاً على عدة أنهارهم يفتحونها إذا احتاجوا إلى الماء، وإذا استغنوا سدوها، فإذا جاء المطر اجتمع إليه ماء أودية اليمن، فاحتبس السيل من وراء السدّ فأمرت بالباب الأعلى ففتح فجرى ماؤه في البركة، فكانوا يسقون من الباب الأعلى ثم من الثاني ثم من الثالث الأسفل فلا ينفذ الماء حتى يثوب الماء من السنة المقبلة فكانت تقسمه بينهم على ذلك، فبقوا على ذلك بعدها مدة فلما طغوا وكفروا سلط الله عليهم جرذاً يسمى الخلد فنقب السد من أسفله فغرَّق الماء جناتهم وخرب أرضهم(۱).

قال وهب: وكان مما يزعمون ويجدون في علمهم وكهانتهم أنه يخرب سدهم فأرة، فلم يتركوا فرجة بين حجرين إلا ربطوا عندها هرة فلما جاء زمانه وما أراد الله عز وجل بهم من التغريق أقبلت فيما يذكرون فأرة حمراء كبيرة إلى هرة من تلك الهرر فساورتها حتى استأخرت عنها الهرة، فدخلت في الفرجة التي كانت عندها فتغلغلت في السد فنقبت وحفرت حتى أوهنته للسيل، وهم لا يدرون بذلك فلما جاء السيل وجد خللاً فدخل فيه حتى قطع السد، وفاض على أموالهم فغرقها ودفن بيوتهم الرمل، ففرقوا وتمزقوا حتى صاروا مثلاً عند العرب، يقولون: صار بنو فلان أيدي سبأ وأيادي سبأ، أي: تفرقوا وتبددوا، فذلك قوله تعالى : ﴿فأرسلنا عليهم سيل العَرِم﴾ (٣).

﴿ وَبِدُلناهِم بَجِنتِيهِم جَنتِين ذُواتَى أَكُل خَمْطٍ ﴾، قرأ العامة بالتنوين، وقرأ أهل البصرة: وأكلِ خَمْطٍ ﴾ بالإضافة، الأكُل: الثمر، والحمط: الأراك وثمره يقال له: البرير، هذا قول أكثر المفسرين . وقال المبرد والزجاج: كل نبت قد أخذ طعماً من المرارة حتى لا يمكن أكله فهو خمط (٤) .

<sup>(</sup>١) ذكره الطبري: ٧٨/٢٢ .

<sup>(</sup>٢) ذكره الطبري: ٧٩/٢٢ .

<sup>(</sup>٣) أخرج الطبري جزءاً منه: ٧٩/٢٢ .

<sup>(</sup>٤) انظر: لسان العرب مادة (خمط) ٢٩٦/٧.

ذَلِكَ جَزَيْنَهُم بِمَاكَفَرُوأُ وَهَلْ ثَجَرِي إِلَّا ٱلْكَفُورَ ﴿ وَجَعَلْنَا بَيْنَهُمْ وَبَيْنَ ٱلْقُرَى ٱلَّتِي بَـٰرَكِّنَا فِيهَا قُرِي ظَهِـرَةً وَقَدَّرْنَا فِيهَا ٱلسَّنِيرُ سِيرُواْ فِيهَا لَيَـَالِي وَأَيّامًا ءَامِنِينَ ۞

وقال ابن الأعرابي: الخمط: ثمر شجرة يقال له فسوة الضبع، على صورة الخشخاش يَتَفَرَّكُ وَجعل ولا يُنتفعُ به، فمن جعل الخمط اسماً للمأكول فالتنوين في «أُكُل» حسن، ومن جعله أصلاً وجعل الأكل ثمرة فالإضافة فيه ظاهرة، والتنوين سائغ، تقول العرب: في بستان فلان أعناب كرم، يترجم الأعناب بالكرم لأنها منه.

﴿ وَأَثْلِ وَشَيْءٍ مَن سَدْرٍ قَلِيلَ ﴾، فالأثل هو الطرفاء، وقيل: هو شجر يشبه الطرفاء إلا أنه أعظم منه، والسدر شجر معروف، وهو شجر النبق ينتفع بورقه لغسل الرأس ويغرس في البساتين، ولم يكن هذا من ذلك، بل كان سدراً برياً لا ينتفع به ولا يصلح ورقه لشيء.

قال قتادة: كان شجر القوم من خير الشجر فصيّره الله من شر الشجر بأعمالهم.

﴿ ذلك جزيناهم بما كفروا ﴾، أي: ذلك الذي فعلنا بهم جزيناهم بكفرهم، ﴿ وهل نجازي الآلك الكفور ﴾، قرأ حمزة، والكسائي، وحفص، ويعقوب: «وهل نجازي» بالنون وكسر الزاي، «الكفور» نصب لقوله: «ذلك جزيناهم»، وقرأ الآخرون بالياء وفتح الزاي، «الكفور» رفع، أي: وهل يجازي مثل هذا الجزاء إلا الكفور.

وقال مجاهد: يجازي أي: يعاقب. ويقال في العقوبة: يجازي، وفي المثوبة يجزي .

قال مقاتل: هل يكافأ بعمله السيء إلا الكفور لله في نعمه .

قال الفراء: المؤمن يُجزى ولا يجازى، أي: يجزى للثواب بعمله ولا يكافأ بسيئاته .

﴿وجعلنا بينهم وبين القرى التي باركنا فيها بالماء والشجر، هي قرى الشام، ﴿قرى ظاهرة ﴾، متواصلة تظهر الثانية من الأولى لقربها منها، وكان متجرهم من اليمن إلى الشام فكانوا يبيتون بقرية ويقيلون بأخرى وكانوا لا يحتاجون إلى حمل زاد من سبأ إلى الشام.

وقيل: كانت قراهم أربعة آلاف وسبعمائة قرية متصلة من سبأ إلى الشام.

﴿ وقدرنا فيها السير ﴾، أي: قدرنا سيرهم بين هذه القرى، وكان مسيرهم في الغدو والرواح على قدر نصف يوم، [فإذا ساروا نصف يوم] (١) وصلوا إلى قرية ذات مياه وأشجار .

<sup>(</sup>١) ما بين القوسين ساقط من « أ » .

فَقَالُواْرَبَّنَابَعِدَبَيْنَ أَسْفَارِنَا وَظَلَمُواْ أَنفُسَهُمْ فَجَعَلْنَهُمْ أَحَادِيثَ وَمَزَّقَنَهُمُ كُلَّمُمَزَّقَّإِنَّ فِي ذَلِكَ لَآينتِ لِكُلِّصَبَّادٍ شَكُورٍ ۞ وَلَقَدْ صَدَّقَ عَلَيْهِمْ إِبْلِيسُ ظَنَّهُ,فَاتَبَعُوهُ إِلَّا فَرِيقًا مِّنَ الْمُؤْمِنِينَ ۞

وقال قتادة: كانت المرأة تخرج ومعها مغزلها، وعلى رأسها مكتلها فتمتهن بمغزلها فلا تأتي بيتها حتى يمتلىء مكتلها من الثمار، وكان ما بين اليمن والشام كذلك(١).

﴿ سيروا فيها ﴾ أي: وقلنا لهم سيروا فيها، وقيل: هو أمر بمعنى الخبر أي: مكناهم من السير فكانوا يسيرون فيها، ﴿ ليالي وأياماً ﴾ ، أي: بالليالي والأيام أيّ وقت شئتم، ﴿ آمنين ﴾ ، لا تخافون عدواً ولا جوعاً ولا عطشاً، فبطروا وطغوا ولم يصبروا على العافية، وقالوا: لو كانت جناتنا أبعد مما هي كان أجدر أن نشتهيه .

﴿ فَقَالُوا رَبِنَا بَاعِدٌ بَيْنَ أَسْفَارُنا﴾، فاجعل بيننا وبين الشام فلوات ومفاوز لنركب فيها الرواحل ونتزوّد الأزواد، فعجل الله لهم الإجابة. وقال مجاهد: بطروا النعمة وسئموا الراحة .

قرأ ابن كثير، وأبو عمرو: بعِّد بالتشديد من التبعيد، وقرأ الآخرون: باعد، بالألف، وكلَّ على وجه الدعاء والسؤال، وقرأ يعقوب: «ربُّنا» برفع الباء، «باعَدَ» بفتح العين والدال على الخبر، كأنهم استبعدوا أسفارهم القريبة بطروا وأشروا .

وظلموا أنفسهم ، بالبطر والطغيان. وفجعلناهم أحاديث ، عبرة لمن بعدهم يتحدثون بأمرهم وشأنهم، ومزقناهم كل محرّق ، فرقناهم في كل وجه من البلاد كل التفريق. قال الشعبي: لما غرقت قراهم تفرقوا في البلاد، أما غسان فلحقوا بالشام ومرَّ الأزد إلى عمان، وخزاعة إلى تهامة، ومرَّ آل خزيمة إلى العراق، والأوس والخزرج إلى يثرب، وكان الذي قدم منهم المدينة عمرو بن عامر، وهو جدّ الأوس والخزرج .

﴿إِن فِي ذلك لآيات﴾، لعبراً ودلالات، ﴿لكل صبار﴾، عن معاصي الله، ﴿شكور﴾، لأنعمه، قال مقاتل: يعني / المؤمن من هذه الأمة صبورٌ على البلاء شاكرٌ للنعماء. قال مطرف: هو المؤمن إذا أُعْطِيَ شكر وإذا ابْتُلِيَ صبر.

قوله عزّ وجلّ : ﴿ ولقد صدّق عليهم إبليس ظنه ﴾ ، قرأ أهل الكوفة: «صدّق» بالتشديد أي: ظن فيهم ظناً حيث قال: «فبعزتك لأغوينهم أجمعين» (ص ٨٢)، «ولا تجد أكثرهم شاكرين» (الأعراف ١٧)

۸۸/ب

<sup>(</sup>١) انظر فيما سبق قوله تعالى : ﴿كُلُوا مِن رَزَق رَبُكُم﴾ .

وَمَاكَانَ لَهُ عَلَيْهِم مِّن سُلَطَنِ إِلَّا لِنَعْلَم مَن يُؤْمِنُ بِالْآخِرَةِمِمَّنَ هُوَمِنْهَا فِي شَكِّ وَرَبُّلُكَ عَلَى كُلِّ شَيْءِ حَفِيظٌ ﴿ قُلُ الْدَعُوا اللَّذِينَ زَعَمَتُم مِّن دُونِ اللَّهِ لَكَ وَرَبُّلُكَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ حَفِيظٌ ﴿ قُلُ قُلُ الْدَعُوا اللَّذِينَ زَعَمَتُم مِّن دُونِ اللَّهُ لَا يَعْمُ اللَّهُ مَا لَا يَعْمُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِن طَهِيرٍ ﴿ وَلَا لَنَفَعُ الشَّفَاعَةُ عِندَهُ وَ إِلَا لِمَنْ أَذِنَ لَهُ مَتَى اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِن طَهِيرٍ ﴿ وَلَا لَنفَعُ الشَّفَاعَةُ عِندَهُ وَ إِلَا لِمَنْ أَذِنَ لَهُ مَتَى اللَّهُ مِن طَهِيرٍ ﴿ وَلَا لَنفَعُ الشَّفَاعَةُ عِندَهُ وَ إِلَا لِمَنْ أَذِنَ لَهُ مَتَى اللَّهُ اللَّهُ مِن طَهِيرٍ ﴿ وَلَا لَنفَعُ الشَّفَاعَةُ عِندَهُ وَالْمَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ الْمُ اللَّهُ الْمُ اللَّهُ اللَّ

فصدق ظنه وحققه بفعله ذلك بهم واتباعهم إياه، وقرأ الآخرون بالتخفيف، أي: صدق عليهم في ظنه بهم، أي: على أهل سبأ. وقال مجاهد: على الناس كلهم إلا من أطاع الله، ﴿فَاتَبَعُوهُ إِلاّ فريقاً من المؤمنين ﴾، قال السدي عن ابن عباس: يعني المؤمنين كلهم لأن المؤمنين لم يتبعوه في أصل الدين، وقد قال الله تعالى: «إنّ عبادي ليس لك عليهم سلطان» (الحجر \_ ٤٢)، يعني: المؤمنين. وقيل: هو خاص بالمؤمنين الذين يطيعون الله ولا يعصونه.

قال ابن قتيبة: إن إبليس لما سأل النظرة فأنظره الله، قال لأغوينهم ولأضلنهم، لم يكن مستيقناً وقت هذه المقالة أن ما قاله فيهم يتم وإنما قاله ظناً، فلما اتبعوه وأطاعوه صدق عليهم ما ظنه فيهم . قال الحسن: إنه لم يسلَّ عليهم سيفاً ولا ضربهم بسوط وإنما وعدهم ومنّاهم فاغتروا(١) .

قال الله تعالى : ﴿وَمَا كَانَ لَهُ عَلَيْهُمْ مَنْ سَلَطَانَ﴾، أي: ما كان تسليطنا إياه عليهم، ﴿إلا لنعلم من يؤمن بالآخرة ممن هو منها في شك﴾، أي: إلا لنعلم، لنرى ونميز المؤمن من الكافر، وأراد علم الوقوع والظهور، وقد كان معلوماً عنده بالغيب، ﴿وربّك على كل شيء حفيظ﴾، رقيب .

﴿قَلَ﴾، يامحمد لكفار مكة، ﴿ادعوا الذين زعمتم ﴾، أنهم آلهة، ﴿من دون الله ﴾، وفي الآية حذف، أي: ادعوهم ليكشفوا الضرّ الذي نزل بكم في سني الجوع، ثم وصفها فقال: ﴿لا يملكون مثقال ذرة في السموات ولا في الأرض ﴾، من خير وشر ونفع وضر ﴿وما لهم﴾، أي: للآلهة، ﴿فيهما ﴾، في السموات والأرض، ﴿من شرك ﴾، شركة، ﴿وما له ﴾، أي: وما لله، ﴿منهم من ظهير ﴾، عون .

﴿ وَلا تَنفَعُ الشَّفَاعَةُ عَنده إلا لَمْنَ أَذَنَ له ﴾، الله في الشفاعة، قاله تكذيباً لهم حيث قالوا: هؤلاء شفعاؤنا عند الله، ويجوز أن يكون المعنى إلا لمن أذن الله في أن يشفع له، وقرأ أبو عمرو

<sup>(</sup>١) انظر: ابن كثير: ٥٣٦/٣، الدر المنثور: ٦٩٥٦-٦٩٦.

وحمزة والكسائي: ﴿أَذُنُّ بَضِم الْهُمزة .

وحتى إذا فُزَّع عن قلوبهم، قرأ ابن عامر، ويعقوب بفتح الفاء والزاي، وقرأ الآخرون بضم الفاء وكسر الزاي أي: كشف الفزع وأخرج عن قلوبهم، فالتفزيع إزالة الفزع كالتمريض والتفريد.

واحتلفوا في الموصوفين بهذه الصفة، فقال قوم: هم الملائكة، ثم اختلفوا في ذلك السبب فقال بعضهم: إنما يفزع عن قلوبهم من غشية تصيبهم عند سماع كلام الله عزّ وجلّ. وروينا عن أبي هريرة أن نبي الله عَيِّقِهِ قال: وإذا قضى الله الأمر في السماء ضربت الملائكة بأجنحتها خضعاناً لقوله كأنه سلسلة على صفوان فإذا فزع عن قلوبهم وقالوا: ماذا قال ربكم قالوا الحق وهو العلى الكبيركه»(١).

أخبرنا أبو سعيد الشريحي، أخبرنا أبو إسحاق الثعلبي، قال: أنبأني محمد بن الفضل بن محمد، أخبرنا أبو بكر محمد بن إسحاق بن خزيمة، أخبرنا زكريا بن يحيى بن أبان المصري، أخبرنا نعيم بن أخبرنا أبو الوليد بن مسلم، عن عبد الرحمن بن يزيد بن جابر، عن أبي زكريا، عن رجاء بن حيوة، عن النواس بن سمعان قال: قال رسول الله عليه الله أزاد الله أن يوحي بالأمر تكلم بالوحي أخذت السموات منه رجفة أو قال: رعدة شديدة خوفاً من الله تعالى، فإذا سمع بذلك أهل السموات صعقوا وخروا لله سجداً، فيكون أول من يرفع رأسه جبريل، فيكلمه الله من وحيه بما أراد، ثم يمر جبريل على الملائكة كلما مر بسماء سأله ملائكتها ماذا قال ربنا ياجبريل؟ فيقول جبريل: قال الحق وهو العلي الكبير، قال فيقولون كلهم مثل ما قال جبريل، فينتهي جبريل بالوحي حيث أمره الله) وقال بعضهم إنما يفزعون حذراً من قيام الساعة .

قال مقاتل والكلبي والسدي: كانت الفترة بين عيسى ومحمد عليهما السلام، خمسمائة وخمسين سنة، وقيل ستائة سنة لم تسمع الملائكة فيها وحياً، فلما بعث الله محمداً عَيِّلَةً بالرسالة فلما سمعت الملائكة ظنوا أنها الساعة، لأن محمداً عَيِّلَةً عند أهل السموات من أشراطِ الساعة، فصعقوا مما سمعوا خوفاً من قيام الساعة، فلما انحدر جبريل جعل يمرّ بأهل كل سماء فيكشف عنهم فيرفعون رؤوسهم ويقول بعضهم لبعض: ماذا قال ربكم؟ قالوا: قال الحق<sup>(٣)</sup>، يعنى الوحي، وهو العلى الكبير.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري في التفسير ــ تفسير سورة الحجر ــ ٣٨٠/٨ .

<sup>(</sup>۲) أخرجه الطبري: ۹۱/۲۲، وابن خزيمة في والتوحيد وآيات الصفات، ص (٩٥)، الطبعة المنيرية، والبيهقي في الأسماء والصفات: ٣٢٦/١ وابن أبي عاصم في السنة: ٢٢٧/١، وقال الهيثمي في المجمع: ٩٥/٥ ورواه الطبراني عن شيخه يحيى بن عثمان ابن صالح، وقد وُثّق، وتكلم فيه من لم يسم بغير قادح معين، وبقية رجاله ثقات، وضعفه الألباني في وظلال الجنة،: ٢٢٧/١.

٣) انظر: ابن كثير: ٥٣٨/٣، زاد المسير: ٤٥٣/٦.

وقال جماعة: الموصوفون بذلك المشركون .

قال الحسن وابن زيد: حتى إذا كشف الفزع عن قلوب المشركين عند نزول الموت بهم إقامة للحجة عليهم قالت لهم الملائكة ماذا قال ربكم في الدنيا؟ قالوا: الحق، فأقروا به حين لم ينفعهم الإقرار (١).

قوله تعالى : ﴿قُلْ مَن يُوزَقَكُم مَن السموات والأَرضِ ﴾، فالرزق من السموات: المطر، ومن الأرض: النبات، ﴿قُلُ الله ﴾، أي: إن لم يقولوا رازقنا الله فقل أنت إن رازقكم هو الله، ﴿وَإِنَا أَوْ إِيّاكُم لَعلى هدى أو في ضلال مبين ﴾، ليس هذا على طريق الشك ولكن على جهة الإنصاف في الحجاج، كا يقول القائل للآخر: أحدنا كاذب، وهو يعلم أنه صادق وصاحبه كاذب.

والمعنى: ما نحن وأنتم على أمر واحد بل أحد الفريقين مهتد والآخر ضال، فالنبي عَلَيْكُ ومن البعه على الهدى، ومن خالفه في ضلال، فكذبهم من غير أن يصرح بالتكذيب.

وقال بعضهم: «أو» بمعنى الواو، والألف فيه صلة، كأنه قال: وإنا وإياكم لعلى هدى أو في ضلال مبين، يعني: نحن على الهدى وأنتم في الضلال .

﴿قُلْ لَا تُسْتَلُونَ عُمَّا أَجَرَمُنَا وَلَا نُسْتَلَ عُمَّا تَعْمُلُونَ﴾ .

﴿ قُلْ يَجْمَعُ بَيْنَا رَبِنَا ﴾، يعنى: يوم القيامة، ﴿ ثُم يَفْتَح ﴾، يقضي، ﴿ بَيْنَا بِالْحَقِّ وهو الفتاحِ العلم ﴾ .

﴿ قُلُ أُرُونِي الذين أَلِحَقَم بِهِ شَرِكَاء ﴾، أي: أعلموني الذين ألحقتموهم به، أي: بالله، شركاء في العبادة معه هل يخلقون وهل يرزقون، ﴿ كَلا ﴾، لا يخلقون ولا يرزقون، ﴿ بل هو الله العزيز ﴾ ، الغالب على أمره، ﴿ الحكيم ﴾ في تدبيره لخلقه فأنى يكون له شريك في ملكه .

قوله عزّ وجلّ : ﴿ وَمَا أُرْسَلْنَاكَ إِلَا كَافَةَ لَلْنَاسُ ﴾، يعني: للناسُ عامة أُحمرهم وأسودهم، ﴿ بشيراً و نذيراً ﴾، أي: مبشراً ومنذراً، ﴿ وَلَكُنَّ أَكُثُرُ النّاسُ لا يعلمون ﴾، وروينا عن جابر أن النبي عَلَيْكُمُ

<sup>(</sup>١) انظر: زاد المسير: ٦/٣٥٦.

قال: «كان النبي يبعث إلى قومه / خاصّة وبعثت إلى الناس عامة»(١).

وقيل: كافة أي: كافاً يكفهم عمّا هم عليه من الكفر، والهاء للمبالغة.

﴿ ويقولون متى هذا الوعد إن كنتم صادقين ﴾، يعني القيامة .

﴿قُلَ لَكُم مِيعَاد يُوم لا تَسْتَأْخِرُون عَنْهُ سَاعَةً ولا تَسْتَقَدُمُونُ ﴾، أي: لا تتقدمون عليه يعني يوم القيامة، وقال الضحاك: يوم الموت لا تتأخرون عنه ولا تتقدمون بأن يزاد في أجلكم أو ينقص منه.

﴿ وقال الذين كفروا لن نؤمن بهذا القرآن ولا بالذي بين يديه ﴾ يعنى: التوراة والإنجيل، ولو ترى ﴾ ، يامحمد، ﴿ إِذِ الظالمون موقوفون ﴾ ، مبوسون، ﴿ عند ربهم يرجع بعضهم إلى بعض القول ﴾ ، يرد بعضهم إلى بعض القول في الجدال، ﴿ يقول الذين استُضْعِفُوا ﴾ ، استحقروا وهم الأتباع، ﴿ للذين استكبروا ﴾ ، وهم القادة والأشراف، ﴿ لولا أنتم لكنا مؤمنين ﴾ ، أي: أنتم منعتمونا عن الإيمان بالله ورسوله .

وقال الذين استكبرواك، أجابهم المتبوعون في الكفر، ﴿للذين استُضْعِفُوا أَنْحَن صددناكم عَن الْهُدى بعد إذْ جاءكم بل كنتم مجرمين، بترك الإيمان.

﴿ وَقَالَ الَّذِينَ اسْتَضْعَفُوا لَلَّذِينَ اسْتَكْبُرُوا بِلْ مَكُرِ اللَّيْلِ وَالنَّهَارِ ﴾، أي: مكركم بِنَا في الليل

<sup>(</sup>١) قطعة من حديث أخرجه البخاري في التيمم: ٣٥/١٤-٤٣٦ وفي المساجد، ومسلم في المساجد ومواضع الصلاة برقم: (٥٢١) ٣٧٠/١-٣٧١، والمصنف في شرح السنة: ١٩٦/١٣ .

بِاللهِ وَنَجْعَلَ لَهُ وَأَندَادًا وَأَسَرُّ وَالْالنَّدَامَةَ لَمَّا رَأَوْالْعَذَابَ وَجَعَلْنَا الْأَغْلَلُ فِي الْعَناقِ اللَّهِ وَنَجْعَلَ الْهُ وَالْعَلَىٰ الْأَغْلَلُ فِي اللَّهِ وَنَحْ عَلَىٰ الْأَعْلَىٰ الْفَالِعَ مَلُونَ اللَّهَ وَمَا أَرْسَلْنَا فِي قَرْيَةٍ وَمَا أَرْسَلْنَا فِي قَرْيَةٍ وَمَا أَرْسَلْنَا فِي قَرْدُ وَنَ اللَّهُ وَاللَّهُ الْمَا كَانُواْ يَعْمَلُونَ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمَا كَانُواْ عَلَىٰ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّ

والنهار، والعرب تضيف الفعل إلى الليل والنهار على توسع الكلام، كما قال الشاعر: وَنِمْتُ ومَا لَيْلُ المَطِيِّ بِنَائِم (١)

وقيل: مكر الليل والنهار هو طول السلامة وطول الأمل فيهما، كقوله تعالى : «فطال عليهم الأمد فقست قلوبهم» (الحديد \_ ١٦) .

﴿ إِذْ تَأْمُرُونَنَا أَنْ نَكُفُرُ بِاللّهُ وَنَجْعَلُ لَهُ أَنْدَادًا وَأَسْرُوا ﴾، أظهروا ﴿ الندامة ﴾، وقيل: أخفوا، وهو من الأضداد، ﴿ لمّا رأوًا العذاب وجعلنا الأغلال في أعناق الذين كفروا ﴾، في النار الأتباع والمتبوعين جميعاً. ﴿ هل يجزون إلا ما كانوا يعملون ﴾ من الكفر والمعاصي في الدنيا.

﴿ وَمَا أُرْسَلْنَا فِي قَرِيةً مَنْ نَذَيْرِ إِلاَّ قَالَ مَتْرَفُوهَا ﴾، رؤساؤها وأغنياؤها، ﴿ إِنَا بَمَا أُرْسَلَتُمْ بِهُ كافرون ﴾ .

﴿ وَقَالُوا ﴾ يعني: قال المترفون للفقراء الذين آمنوا: ﴿ نَحْنُ أَكُثُرُ أَمُوالاً وَأُولاداً ﴾ ولو لم يكن الله راضياً بما نحن عليه من الدين والعمل لم يخولنا الأموال والأولاد، ﴿ وما نحن بمعذبين ﴾ . أي: إن الله أحسن إلينا في الدنيا بالمال والولد فلا يعذبنا .

﴿قُلُ إِنْ رَبِّي بِيسُطُ الرَّزَقُ لِمن يَشَاءُ ويقدر﴾،يعني: أن الله يبسط الرزق ويقدر ابتلاءً وامتحاناً

 <sup>(</sup>۱) هذا عجز بيت لجرير بن عطية الخطفي، الشاعر الإسلامي، وصوره:
 لقد لمتنا يا أم غيلان في السرى وغت...

وهو من شواهد الطبري أيضاً: (٩٨/٢٢)، استشهد به على أنك تقول: يافلان نهارك صاعم، وليلك قاعم، فتسند الصيام والقيام إلى الليل والنهار، إسناداً مجازياً عقلياً، والأصل فيه أن يسند الصيام والقيام للرجل لا للزمان، ذلك من باب التوسع المجازي، فالعلاقة هنا الزمانية... (من تعليق المحقق على الطبري) .

قال الفراء في معاني القرآن: (٣٦٣/٢): «المكر ليس لليل ولا للنهار إنما المعنى: بل مكركم بالليل والنهار. وقد يجوز أن نضيف الفعل إلى الليل والنهار، الفعل إلى الليل والنهار، الفعل إلى الليل والنهار، ويكونا كالفاعلين، لأن العرب تقول: نهارك صائم وليلك قائم ثم تضيف الفعل إلى الليل والنهار، وهو في المعنى للآدميين، كما تقول العرب: نام ليلك، وعزم الأمر، إنما عَزَمَهُ القوم. فهذ مما يعرف معناه، فتتسع به العرب، .

وَمَا أَمُولُكُمْ وَلَا أَوْلَكُمْ بِالَّتِي تُقَرِّبُكُمْ عِندَنا زُلِفَي إِلَّا مَنْ عَامَنَ وَعَمِلَ صَلِحًا فَأُولَكِيْكَ لَهُمْ جَزَاءُ الضِّعْفِ بِمَا عَمِلُوا وَهُمْ فِ الْغُرُفَاتِءَ امِنُونَ ﴿ وَالَّذِينَ يَسْعُونَ فِيءَ ايكِتِنَا مُعَجِزِينَ أُولَكِيكَ فِي الْعَذَابِ مُحْضَرُونَ ﴿ قُلْ إِنَّ رَبِّي يَبْسُطُ الرِّزْقَ لِمَن يَشَاءُ مِنْ عِبَادِهِ وَيَقَدِرُ لَهُ وَمَا أَنفَقْتُ مِن شَيْءِ فَهُو يُغْلِفُهُ وَهُو خَيْرُ الرَّزْقِينَ فَيَ اللَّهُ وَمِن عِبَادِهِ وَيَقَدِرُ لَهُ وَمَا أَنفَقْتُ مِن شَيْءِ فَهُو يُغْلِفُهُ وهُو خَيْرُ الرَّزْقِينَ فَي اللَّهُ مِنْ عِبَادِهِ وَي يَقْدِرُ لَهُ وَمَا أَنفَقْتُ مِن شَيْءِ فَهُو يُغْلِفُهُ وهُو

لا يدل البسط على رضا الله عنه ولا التضييق على سخطه، ﴿ولكن أكثر الناس لا يعلمون﴾، أنها

﴿ وما أموالكم ولا أودلاكم بالتي تقربكم عندنا زلفى ﴾، أي: قربى، قال الأخفش: «قربى» اسم مصدر كأنه قال بالتي تقربكم عندنا تقريباً، ﴿ إِلا من آمن ﴾، يعني: لكن من آمن، ﴿ وعمل صالحاً ﴾، قال ابن عباس: يريد إيمانه وعمله يقربه مني، ﴿ فأولئك لهم جزاء الضعف بما عملوا ﴾، أي: يضعف الله لهم حسناتهم فيجزي بالحسنة الواحدة عشر إلى سبعمائة قرأ يعقوب: ﴿ جزاء ﴾ منصوباً منوناً «الضعف» رفع، تقديره: فأولئك لهم الضعف جزاء، وقرأ العامة بالإضافة، ﴿ وهم في الغرفات آمِنُون ﴾، قرأ حمزة: ﴿ في الغرفة ﴾ على واحدة، وقرأ الآخرون بالجمع لقوله: ﴿ لنبوأتهم من الجنة غُرفاً ﴾ (العنكبوت \_ ٥٨) .

﴿ وَالدِّينَ يَسْعُونَ ﴾ ، يعملون، ﴿ فِي آياتنا ﴾ ، في إبطال حجتنا، ﴿ مَعَاجِزِينَ ﴾ ، معاندين يحسبون أنهم يُعجزوننا ويفوتوننا، ﴿ أُولئك فِي العذاب محضرون ﴾ .

﴿ وَلَ إِن رَبِي بِيسِطُ الرَّزِقَ لِمَن يَشَاءُ مِن عَبَادِهُ وَيَقَدُرُ لِهُ وَمَا أَنْفَقَتُمْ مِن شِيءَ فَهُو يُخْلَفُهُ ﴾، أي: يعطى خَلَفُه، قال سعيد بن جبير: ما كان في غير إسراف ولا تقتير فهو يخلفه .

وقال الكلبي: ما تصدقتم من صدقة وأنفقتم في الخير من نفقة فهو يخلفه على المنفق، إمّا أن يعجله في الدنيا وإمّا أن يدخره له في الآخرة .

﴿وهو خير الرازقين﴾، خير من يعطى ويرزق.

وروينا عن أبي هريرة قال: قال رسول الله عَلَيْكُ : «إن الله تعالى قال: أَنْفِقْ أَنْفَقَ عَلَيْكَ»(١) .

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري في التوحيد، باب: ويريدون أن يبدلوا كلام الله: ٤٦٤/١٣، ومسلم في الزكاة، باب: الحث على النفقة وتبشير المنفق بالخلف برقم: (٩٩٣) ٢-١٩١، والمصنف في شرح السنة: ١٥٤/٦.

أخبرنا عبد الواحد المليحي، أخبرنا أحمد بن عبدالله النعيمي، أخبرنا محمد بن يوسف، أخبرنا محمد بن إسماعيل، حدثنا أسماعيل، حدثنا أبي، عن سليمان هو ابن بلال، عن معاوية بن أبي مزرد، عن أبي الحبحاب، عن أبي هريرة أن رسول الله عَلَيْظَة قال: «ما من يوم يصبح العباد فيه إلا ملكان ينزلان فيقول أحدهما اللهم أعطِ منفقاً خلفاً، ويقول الآخر اللهم أعطِ ممسكاً تلفاً»(١).

أخبرنا عبد الواحد المليحي، أخبرنا أبو منصور محمد بن محمد بن سمعان، أخبرنا أبو جعفر محمد بن أحمد بن عبد الجبار الرياني، أخبرنا حميد بن زنجويه، أخبرنا ابن أبي أويس، أخبرنا عبد العزيز بن محمد، عن العلاء بن عبد الرحمن، عن أبيه، عن أبي هريرة أن رسول الله عليك قال: «ما نقصتْ صدقةٌ من مال، وما زاد الله عبداً بعفو إلا عزاً، وما تواضع أحد لله إلا رفعه الله»(٢).

أخبرنا عبد الواحد المليحي، أخبرنا أبو منصور السمعاني، أخبرنا أبو جعفر الرياني، أخبرنا حميد ابن زنجويه، أخبرنا أبو الربيع، أخبرنا عبدالحميد بن الحسن الهلالي، أخبرنا محمد بن المنكدر، عن جابر بن عبدالله قال: قال رسول الله عليالية: «كل معروف صدقة وكل ما أنفق الرجل على نفسه وأهله كتب له صدقة، وما وقى الرجل به عرضه كتب له بها صدقة»، قلت: ما يعني وقى الرجل عرضه؟ قال: «ما أعطى الشاعر وذا اللسان للمتقى، وما أنفق المؤمن من نفقة فعلى الله خَلْفُها ضامناً إلا ما كان من نفقة في بنيان أو في معصية الله عز وجلّ»(٣).

قوله: «قلت ما يعني» يقول عبد الحميد لمحمد بن المنكدر.

قال مجاهد: إذا كان في يَدِ أحدكم شيء فليقتصد، ولا يتأول هذه الآية: «وما أنفقتم من شيء فهو يخلفه»، فإن الرزق مقسوم (٤) لعل رزقه قليل، وهو ينفق نفقة الموسع عليه. ومعنى الآية: وما كان من خلف فهو منه .

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري في الزكاة، باب: قول الله تعالى: ﴿فَأَمَا مِن أَعْطَى وَاتَقَى وَصِدَقَ بِالْحَسَنَى فَسَيْسِرِهُ لليسرى، ٣٠٤/٣، ومسلم في الزكاة باب: في المنفق والممسك برقم: (١٠١٠) ٢٠٠/٢، والمصنف في شرح السنة: ١٥٦-١٥٦.

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم في البر والصلة والآداب، باب: استحباب العفو والتواضع برقم: (٢٥٨٨) ٢٠٠١/٤، والمصنف في شرح السنة: ١٣٣/٦ .

<sup>(</sup>٣) أخرجه الدارقطني: ٣/٨٦، وعبد بن حميد في المنتخب برقم (١٠٨٣) ص (٣٢٧)، وصححه الحاكم: ٢/٥٠ فتعقبه الذهبي بقوله: وعبدالحميد بن الحسن الهلالي ضعفه الجمهوري، وابن عدي في الكامل: ٢٥٤/٦، والمصنف في شرح السنة: ٢/٤٦، وضعفه الألباني في سلسلة الأحاديث الضعيفة برقم (٨٩٨): ٣٠١/٣، وقال: ولكن الجملتان الأوليان من الحديث صحيحتان لأن لهما شواهد كثيرة في الصحيحة وغيرها».

<sup>(</sup>٤) ذكره ابن كثير: ٣/٣٥٥.

وَيُومَ عَشُرُهُمْ جَمِيعا ثُمَّ يَقُولُ لِلْمَلَيْ كَةِ أَهَا وُلاَ إِيّاكُرْ كَانُواْ يَعْبُدُونَ فَا قَالُواْ سَبْحَنَكَ أَنتَ ولِيتُنامِن دُونِهِمْ بَلْ كَانُواْ يَعْبُدُونَ الْجِنَّ أَحَثَ ثُرُهُم بِمِم شَرْعَ مَنْ فَا أَنْ فَا لَوْ مَا لَكُ اللّهِ مَا أَنْ فَا مَا هَا فَا أَنْ فَا أَوْلَا مَا هَا فَا لَا لَهُ مَا اللّهُ مَا أَلُولُهُ مَا اللّهُ مَا أَنْ اللّهُ مَا أَنْ اللّهُ مَا أَنْ اللّهُ مَا أَلُولُهُ مَا اللّهُ مَا أَلُولُهُ مَا كَانَ يَعْبُدُ اللّهُ مَا فَا لُولُ مَا هَا ذَا اللّهُ مَا اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مَا أَلُولُهُمْ مَنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مَا أَوْلُهُمْ مَا أَلْ اللّهُ مَا أَلْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِن اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ مِن اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ مَنْ اللّهُ مَن اللّهُ مِن اللّهُ مِن اللّهُ مَا اللّهُ مِنْ اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ مِنْ اللّهُ مَا اللّهُ مِنْ اللّهُ مَا اللّهُ مِنْ اللّهُ مَا اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مَا اللّهُ مِنْ اللّهُ مَا اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مَا ا

قوله تعالى : ﴿ويوم يحشرهم﴾، قرأ يعقوب وحفص: ﴿يحشرهم﴾، وقرأ الآخرون بالنون، ﴿جَمِيعاً ﴾، يعني: هؤلاء الكفار، ﴿ثم نقول للملائكة أهؤلاء إيّاكم كانوا يعبدون ﴾، في الدنيا، قال قتادة: هذا استفهام تقرير، كقوله تعالى لعيسى: ﴿أَأَنتَ قلتَ للناس اتخذوني وأمّي إلهين من دون الله» (مريم \_ ١١٦)، فتتبرأ منهم الملائكة .

وقالوا سبحانك، تنزيهاً لك، وأنت ولينا من دونهم، أي: نحن نتولاك ولا نتولاهم، وبل كانوا يعبدون الملائكة فكيف وجه قوله: ويعبدون الملائكة فكيف وجه قوله: ويعبدون الجنه، قيل: أراد الشياطين / زينوا لهم عبادة الملائكة، فهم كانوا يطيعون الشياطين في عبادة الملائكة، فقوله ويعبدون أي: يطيعون الجن، وأكثرهم بهم مؤمنون، يعني: مصدقون للشياطين .

ثم يقول الله : ﴿فاليوم لا يملك بعضكم لبعض نفعاً ﴾، بالشفاعة، ﴿ولا ضَرَّا ﴾ بالعذاب، يريد أنهم عاجزون، لا نفع عندهم ولا ضر، ﴿ونقول للذين ظلموا ذُوقُوا عذابَ النار التي كنتم بها تكذبون ﴾ .

﴿ وَإِذَا تُتِلَى عَلَيْهُمْ آيَاتُنَا بَيِّنَاتُ قَالُوا مَا هَذَا ﴾ ، يعنون محمداً عَيِّلِيُّهُ ﴿ إِلَا رَجَلَ يَرِيدُ أَنْ يَصَدَكُمُ عَمَا كَانَ يَعْبُدُ آبَاؤُكُمْ وقَالُوا مَا هَذَا إِلاّ إِفْكُ مَفْتَرَى ﴾ ، يعنون القرآن، ﴿ وَقَالُ الذَّيْنَ كَفُرُوا للحق لما جاءهم إِنْ هذا إِلاّ سحر مبين ﴾ ، أي: بيّن .

﴿ وَمَا آتَينَاهُم ﴾ ، يعني: هؤلاء المشركين، ﴿ مَن كتب يدرسونها ﴾ ، يقرؤونها، ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَا إِلَيْهُمْ قَبِلُكُ مَن نَذْيُر ﴾ ، أي: لم يأت العرب قبلك نبي ولا نزل عليهم كتاب .

۸۹/ب

وَكَذَّبَ ٱلّذِينَ مِن قَبْلِهِمْ وَمَا بَلَغُواْ مِعْشَارَ مَا ءَانَيْنَهُمْ فَكَذَّبُواْرُسُلِي فَكَيْفَكَانَ نَكِيرِ فَ فَلَ إِنَّ مَا أَعِظُكُم بِوَحِدَةٍ أَن تَقُومُواْ بِلّهِ مَثْنَى وَفُرَدَى ثُمَّ نَكِيرِ فَ فَلُ إِنَّ مَا أَعِظُكُم بِوَحِدَةٍ أَن تَقُومُواْ بِلّهِ مَثْنَى وَفُرَدَى ثُمَّ نَكَي بَكَ عَذَابِ نَنْ فَكَ وَأَمَا بِصَاحِبِكُمْ مِن جِنَّةً إِنْ هُو إِلّا نَذِيرٌ لَّحَمُ مِينَ يَدَى عَذَابِ شَكِيدٍ فَ قُلُ مَا مَا أَلْهُ كُم مِن أَجْرِفَهُ وَلَكُمْ إِنْ أَجْرِي إِلّا عَلَى اللّهِ وَهُوعَلَى كُلِّ شَي مِن عَلَي اللّهِ وَهُوعَلَى كُلِّ شَي مِن اللّهِ وَهُوعَلَى كُلِّ مَن اللّهِ مَن أَجْرِفَهُ وَلَكُمْ إِنْ أَجْرِي إِلّا عَلَى اللّهِ وَهُوعَلَى كُلِّ شَي مِن اللّهِ مَن أَجْرِفَ فَلَ اللّهِ وَهُوعَلَى كُلِّ اللّهِ مَنْ أَجْرِفَ فَلَ كُلُ اللّهُ وَلَكُمْ إِنْ أَجْرِي إِلّا عَلَى اللّهِ وَهُوعَلَى كُلّ اللّهِ مَن أَجْرِفَهُ وَلَكُمْ إِنْ أَجْرِي إِلّا عَلَى اللّهِ وَهُوعَلَى كُلّ اللّهِ مَا اللّهُ وَاللّهُ عَلَى اللّهِ وَهُوعَلَى كُلّ اللّهُ مَن أَجْرِفَ فَلَ كُلّ اللّهُ مِن اللّهُ مَن أَجْرِفَ عَلَى مُ اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ مَا اللّهُ اللّهُ مُن أَجْرِفَ عَلَى اللّهُ اللّهُ وَلَيْ مَا اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّه

﴿وكذب الذين من قبلهم﴾، من الأمم رسلنا، وهم: عاد، وتمود، وقوم إبراهيم، وقوم لوط وغيرهم، ﴿وما بلغوا﴾ يعني: هؤلاء المشركين، ﴿معشار﴾، أي: عُشر، ﴿ما آتيناهم﴾، أي: أعطينا الأمم الخالية من القوة والنعمة وطول العمر، ﴿فكذبوا رسلي فكيف كان نكير﴾، أي: إنكاري وتغييري عليهم، يُحذّر كفار هذه الأمة عذاب الأمم الماضية.

وقل إنما أعظكم بواحدة ، آمركم وأوصيكم بواحدة ، أي: بخصلة واحدة ، ثم بين تلك الحصلة فقال: وأن تقوموا الله لأجل الله ، ومشى ، أي: اثنين اثنين ، وفرادى ، أي: واحداً واحداً واحداً واحداً وأن تقوموا الله كلام الله ، جميعاً أي: تجتمعون فتنظرون وتتحاورون وتنفردون، فتفكرون في حال محمد عليه فتعلموا، وما بصاحبكم من جنة ، جنون، وليس المراد من القيام القيام الذي هو ضد الجلوس، وإنما هو قيام بالأمر الذي هو في طلب الحق، كقوله : «وأن تقوموا لليتامى بالقسط» وإنما هو ، ها هو ، وإلا نذير لكم بين يدي عذاب شديد ، قال مقاتل: تم الكلام عند قوله: «ثم تتفكروا» أي: في خلق السموات والأرض فتعلموا أن خالقها واحد لا شريك اله، ثم ابتداً فقال: «ما بصاحبكم من جنة» .

وقل ما سألتكم عليه ، على تبليغ الرسالة، ومن أجر ، جُعْل وفهو لكم ، يقول: قل لا أسألكم على أسالكم شيئاً كقول لا أسألكم على تبليغ الرسالة أجراً فتتهموني، ومعنى قوله: «فهو لكم» أي: لم أسالكم شيئاً كقول القائل: ما لي من هذا فقد وهبته لك يريد ليس لي فيه شيء، وإنْ أجري ، ما ثوابي، وإلاّ على الله وهو على كل شيء شهيد .

﴿قُلْ إِنَّ رِبِي يَقَدُف بِالحَق﴾، والقذف الرمي بالسهم والحصى، والكلام، ومعناه: يأتي بالحق وبالوحي ينزله من السماء فيقذفه إلى الأنبياء، ﴿علامُ الغيوبِ﴾، رفع بخبر أن، أي: وهو علام الغيوب.

قُلْ جَاءَ ٱلْحَقُّ وَمَا يُبْدِئُ ٱلْبَطِلُ وَمَا يُعِيدُ الْ قُلْ إِن صَلَلْتُ فَإِنَّمَا أَضِلُ عَلَى نَفْسِى وَإِنِ ٱهْتَدَيْثُ فَيِمَا يُوحِى إِلَى ّرَدِّتْ إِنَّهُ مُسَمِيعٌ قَرِيبٌ فَ وَلَوْ تَرَى إِذْ فَزِعُواْ فَلَا فَوْتَ وَأُخِذُ وَاٰمِن مَّكَانِ قَرِيبٍ فَ وَقَالُواْ ءَامَنَّ ابِهِ وَأَنَّى لَهُمُ ٱلتَّ نَاوُشُ مِن مَّكَانِ بَعِيدٍ فَي

وقل جاء الحق، يعني: القرآن والإسلام، (وما يُبدىء الباطل وما يُعيد)، أي: ذهب الباطل وزهق فلم يبق منه بقية يبدىء شيئاً أو يعيد، كما قال تعالى : «بل نقذف بالحق على الباطل فيدمغه» (الأنبياء \_ ٤٨)، وقال قتادة: «الباطل» هو إبليس، وهو قول مقاتل والكلبي، وقيل: «الباطل»: الأصنام .

﴿قُلْ إِنْ صَلَلَتَ فَإِنَّمَا أَصَلَ عَلَى نَفْسَي﴾، وذلك أن كفار مكة كانوا يقولون له: إنك قد صللت حين تركت دين آبائك، فقال الله تعالى: ﴿قُلْ إِنْ صَلَلَتَ فَإِنَّمَا أَصَلَ عَلَى نَفْسِي﴾، أي: إنم صلالتي على نفسي، ﴿وَإِنِ اهتديتُ فَهَا يُوحِي إِلَي ربي﴾، منَ القرآن والحكمة، ﴿إِنَّهُ سَمِيعِ قريب﴾

﴿ ولو ترى إذ فَزِعُوا ﴾، قال قتادة عند البعث حين يخرجون من قبورهم، ﴿ فلا فَوْتَ ﴾، أي: فلا يفوتونني كما قال: (ولاَتَ حينَ مناص) (ص – ٣)، وقيل: إذ فزعوا فلا فوت ولا نجاة، ﴿ وأُخذوا من مكان قريب ﴾، [قال الكلبي من تحت أقدامهم، وقيل: أخذوا من بطن الأرض إلى ظهرها، وحيثما كانوا فهم من الله قريب [(۱))، لا يفوتونه. وقيل: من مكان قريب يعني عذاب الدنيا. وقال الضحاك: يوم بدر. وقال ابن أبزي: خسف بالبيداء (٢)، وفي الآية حذف تقديره: ولو ترى إذْ فزعوا لرأيتَ أمراً تعتبرُ به ،

وقالوا آمنا به ، حين عاينوا العذاب، قيل: عند اليأس. وقيل: عند البعث. ﴿وأَنَى ﴾، من أين، ﴿ لهم التناوش بالمد والهمزة، والكسائي، وأبو بكر: التناوش بالمد والهمزة، وقرأ الآخرون بواو صافية من غير مدّ ولا همز، ومعناه التناول، أي: كيف لهم تناول ما بَعُدَ عنهم، وهو الإيمان والتوبة، وقد كان قريباً في الدنيا فضيعوه، ومَنْ همز قيل: معناه هذا أيضاً.

<sup>(</sup>١) ما بين القوسين ساقط من (أ).

<sup>(</sup>۲) انظر: ابن کثیر: ۳/۵۶۵.

## وَقَدْ كَ فَرُواْبِهِ مِن قَبْلُ وَيَقَذِفُونَ بِٱلْغَيْبِ مِن مَّكَانِ بَعِيدٍ ﴿ وَحِيلَ مَوْدَةُ مُ كَانُواْ فِي شَكِّ مُّرِسِ إِنَّ مَا يَشْتَهُونَ كَمَا فُعِلَ بِأَشْيَاعِهِم مِن قَبْلُ إِنَّهُمْ كَانُواْ فِي شَكِّ مُّرِسِ إِنَّ مَا يَشْتَهُونَ كَمَا فُعِلَ بِأَشْيَاعِهِم مِن قَبْلُ إِنَّهُمْ كَانُواْ فِي شَكِّ مُّرِسِ إِنَّ

وقيل التناوش بالهمزة من النبش وهو حركة في إبطاء، يقال: جاء نبشاً أي: مبطئاً متأخراً، والمعنى من أين لهم الحركة فيما لا حيلة لهم فيه، وعن ابن عباس قال: يسألون الرد إلى الدنيا فيقال وأنى لهم الرد إلى الدنيا<sup>(۱)</sup>.

(من مكان بعيد)، أي: من الآخرة إلى الدنيا .

وقد كفروا به من قبل ، أي: بالقرآن، وقيل: بمحمد عَلِيكِم، من قبل أن يعاينوا العذاب وأهوال القيامة، وويَقْذِفون بالغيب من مكان بعيد ، قال مجاهد: يرمون محمداً بالظن لا باليقين، وهو قولهم ساحر وشاعر وكاهن، ومعنى الغيب: هو الظن لأنه غاب علمه عنهم، والمكان البعيد: بعدهم عن علم ما يقولون، والمعنى يرمون محمداً بما لا يعلمون من حيث لا يعلمون. وقال قتادة: يرجمون بالظن يقولون لا بعث ولا جنة ولا نار .

﴿وحيل بينهم وبين ما يشتهون﴾، أي: الإيمان والتوبة والرجوع إلى الدنيا. وقيل: نعيم الدنيا وزهرتها، ﴿كَا فَعِل بأشياعهم﴾، أي: بنظرائهم ومن كان على مثل حالهم من الكفار، ﴿من قبل﴾، أي: لم يقبل منهم الإيمان والتوبة في وقت اليأس، ﴿إنهم كانوا في شك﴾، من البعث ونزول العذاب بهم، ﴿مُويب﴾، موقع لهم الربية والتهمة .

<sup>(</sup>١) انظر: الدر المنثور: ٦/٥٧٦ .



سورلافاطئن





مکية<sup>(۱)</sup>

## بِسْ اللَّهُ ٱلتَّمْزَالرِّحِيمِ

ٱلْحَمَدُ لِلَّهِ فَاطِرِ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ جَاعِلِ ٱلْمَلَيْ كَةِ رُسُلًا أُوْلِيَ أَجْنِحَةٍ مَّنْنَ وَثُلَثَ وَكُلْثَ وَرُبُكَ عَيْرِيدُ فِي ٱلْخَلْقِ مَا يَشَآءُ إِنَّ ٱللَّهَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴿

والحمد لله فاطر السموات والأرض ، خالقها ومبدعها على غير مثال سبق، وجاعل الملائكة رسلاً أولي أجنحة ، ذوي أجنحة ومشى وثلاث ورباع ، قال قتادة ومقاتل: بعضهم له جناحان، وبعضهم له ثلاثة أجنحة، وبعضهم له أربعة أجنحة (٢)، ويزيد فيها ما يشاء وهو قوله، ويزيد في الحلق ما يشاء .

وقال ابن مسعود في قوله عزّ وجلّ : «لقد رأى من آيات ربه الكبرى» (النجم ـ ١٨)، قال رأى جبريل في صورته له ستائة جناح<sup>(٣)</sup> .

وقال ابن شهاب في قوله: «يزيد في الخلق ما يشاء» قال: حسن الصوت<sup>(١)</sup> /. وعن قتادة قال: هو الملاَحَة في العينين<sup>(٥)</sup>. وقيل: هو العقل والتمييز . ﴿إِنَّ الله على كل شيء قدير﴾ .

1/9.

<sup>(</sup>۱) أخرج ابن الضريس والبخاري وابن مردويه والبيهقي في الدلائل عن ابن عباس رضي الله عنهما قال: أنزلت سورة فاطر بمكة، وأخرج عبد الرزاق وابن المنذر عن قتادة رضي الله عنه قال: سورة الملائكة مكية. انظر: الدر المنثور: ٣/٧.

<sup>(</sup>٢) أخرجه الطبري: ١١٤/٢٢، وعزاه السيوطي في الدر المنثور: ٤/٧ أيضاً لعبدبن حميد وابن أبي حاتم .

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري في بدء الخلق، باب: إذا قال أحدكم آمين..: ٣١٣/٦، ومسلم في الإيمان، باب: ذكر سدرة المنتهى برقم (١٧٤) ١٥٨/١ .

<sup>(</sup>٤) عزاه السيوطي في الدر المنثور: ٤/٧ لعبد بن حميد وابن المنذر وابن أبي حاتم والبيهقي في شعب الإيمان .

عزاه السيوطي في الدر المنثور: ٧/٤ للبيهقي .

وما يفتح الله للناس من رحمة ، [قيل: من مطر ورزق](١)، وفلا ممسك لها ، لا يستطيع أحد على حبسها، ووما يمسك فلا مرسل له من بعده وهو العزيز ، فيما أمسك والحكيم ، فيما أرسل .

أخبرنا الإمام أبو الحسن عبد الرحمن بن محمد الداودي، أخبرنا أبو الحسن أحمد بن محمد بن موسى بن الصلت، أخبرنا أبو إسحاق إبراهيم بن عبد الصمد الهاشمي، أخبرنا عبيد الله بن أسباط، أخبرنا أبي، أخبرنا عبد الملك بن عمير، عن ورَّادٍ، عن المغيرة بن شعبة، أن رسول الله عَلَيْكُ كان يقول في دبر كل صلاة مكتوبة: «لا إله إلا الله وحده لا شريك له، له الملك وله الحمد وهو على كل شيء قدير، اللهم لا مانع لما أعطيت ولا مُعطي لما منعت ولا ينفع ذا الجد منك الجد»(٢).

ويا أيها الناس اذكروا نعمة الله عليكم هل من خالق غير الله ، قرأ حمزة والكسائي «غير» بجر الراء، وقرأ الآخرون برفعها على معنى هل خالق غير الله، لأن «مِنْ» زيادة، وهذا استفهام على طريق التقرير كأنه قال: لا خالق غير الله، ﴿يرزقكم من السماء والأرض ﴾، أي: من السماء المطرومن الأرض النبات، ﴿لا إله إلا معو فأتى تُؤفكون ﴾ .

﴿ وَإِن يَكَذَبُوكَ فَقَد كُذَبَتْ رَسَلٌ مَن قَبَلُكُ ﴾، يُعزي نبيه عَلَيْكُ ، ﴿ وَإِلَى الله تُرجع الأُمُور ﴾ ﴿ وَإِلَى الله تُرجع الأُمُور ﴾ ﴿ وَإِلَى الله تُرجع الله ولا في الله الناس إِنَّ وعد الله حق ﴾، يعني وعد يوم القيامة، ﴿ فَلا تَعْرَبُكُم الحِياة الدنيا ولا يعرنكم بالله الغرور ﴾، وهو الشيطان .

<sup>(</sup>١) ما بين القوسين زيادة من «ب».

<sup>(</sup>٢) أُعرجه البخاري في الأذان، باب: الذكر بعد الصلاة: ٣٢٥/٢، ومسلم في المساجد، باب: استحباب الذكر بعد الصلاة برقم: (٩٣٥) ١/٥١٥، والمصنف في شرح السنة: ٣٢٥/٣ .

إِنَّ ٱلشَّيطَ لَ الْحَيْمَ عَدُوُّ فَأَتَّخِذُوهُ عَدُوًّا إِنَّمَا يَدْعُ وأُجِزَبَهُ لِيَكُونُواْ مِنَ الشَّعِيرِ اللَّهَ اللَّهِ عِيرِ اللَّهَ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللْمُلْمُ اللللْمُ ا

﴿إِن الشيطان لكم عدو فاتخذوه عدواً ﴾، أي: عادوه بطاعة الله ولا تطيعوه، ﴿إِنَمَا يَدْعُو حَزِبِهُ ﴾، أي: ليكونوا في السعير، ثم بين حال موافقيه ومخالفيه فقال:

﴿الذين كفروا لهم عذاب شديد والذين آمنوا وعملوا الصالحات لهم مغفرةٌ وأجر كبير﴾ . قوله تعالى : ﴿أَفَمَن زُيِّن لَه سُوء عمله﴾، قال ابن عباس: نزلت في أبي جهل ومشركي مكة . وقال سعيد بن جبير: نزلت في أصحاب الأهواء والبدع(١) .

وقال قتادة: منهم الخوارج الذين يستحلون دماء المسلمين وأموالهم، فأما أهل الكبائر فليسوا منهم، لأنهم لا يستحلون الكبائر .

﴿أَفَمَنَ زُيِّنَ﴾ شُبِّه ومُوِّه عليه وحُسِّنَ ﴿له سوء عمله﴾، أي: قبيح عمله، ﴿فَرآه حسناً﴾، زين له الشيطان ذلك بالوسواس .

وفي الآية حذف مجازه: أفمن زُيِّن له سوء عمله فرأى الباطل حقاً كمن هداه الله فرأى الحق حقاً والباطل باطلاً؟ ﴿فَإِنَ الله يضل من يشاء من يشاء ﴾.

وقيل: جوابه تحت قوله: ﴿ فلا تَذْهَبُ نَفْسُكُ عليهم حسرات ﴾، فيكون معناه: أفمن زين له سوء عمله فأضله الله ذهبت نفسك عليه حسرة، أي: تتحسر عليه فلا تذهب نفسك عليهم حسرات .

وقال الحسين بن الفضل: فيه تقديم وتأخير مجازه: أفمن زُيِّن له سوء عمله فرآه حسناً فلا تذهب نفسك عليهم حسرات، فإن الله يضل من يشاء ويهدي من يشاء، والحسرة شدة الحزن على ما فات من الأمر، ومعنى الآية: لا تغتم بكفرهم وهلاكهم إن لم يؤمنوا.

<sup>(</sup>۱) انظر: زاد المسير: ۲/۵/٦ .

وَاللَّهُ الَّذِي َ أَرْسَلَ الرِّيْحَ فَتُثِيرُ سَعَابًا فَسُقَنَهُ إِلَى بَلَدِمَّيِّتِ فَأَحْيَنَابِهِ الْأَرْضَ بَعْدَ مَوْتِهَا كَذَلِكَ النَّسُورُ فَ مَن كَانَ يُرِيدُ الْعِزَّةَ فَلِلَّهِ الْعِزَّةُ جَمِيعًا إِلَيْهِ يَصْعَدُ الْكَلِمُ مَوْتِهَا كَذَلِكَ النَّسُورُ فَ مَن كَانَ يُرِيدُ الْعِزَّةَ فَلِلَّهِ الْعِزَّةُ جَمِيعًا إِلَيْهِ يَصْعَدُ الْكَلِمُ الطَّيِّبُ وَالْفَيْفِ الْعَرْفِي السَّيِّ عَاتِهُ مَعْدَابُ شَدِيدً وَمَكُولُ السَّيِّ عَاتِهُ مُعَدَابُ شَدِيدً وَمَكُولُ السَّيِّ عَاتِهُ مُورَدُ السَّيِّ عَاتِهُ مُورَدُ اللَّهِ وَمَكُولُ السَّيِّ عَلَيْهِ الْعَمْ عَذَابُ شَدِيدً وَمَكُولُ السَّيِّ عَلَيْهِ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ مَعْدَابُ شَدِيدً وَمَكُولُ السَّيِّ عَاتِهُ مُورَالًا اللَّهُ عَذَابُ شَدِيدً وَمَكُولُ السَّيِّ عَلَيْهِ اللَّهُ مَا عَذَابُ شَدِيدًا لَهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ الْعَالَ الْعَلْمُ الْمُؤْلِقُولُ اللَّهُ الْمُعَالِمُ اللَّهُ الْمُ اللَّهُ الْمُعَالِمُ اللَّهُ الْمُؤْلُ الْمُعَالَى الْمُؤْلُولُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلُولُ الْمُعَالِمُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلُولُ اللَّهُ الْمُؤْلِقُ اللَّهُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ اللَّهُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ اللَّهُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ اللَّهُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ اللَّهُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ اللْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ اللْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْ

وقرأ أبو جعفر: «فلا تُذْهِب» بضم التاء وكسر الهاء «نَفْسَك» نصب، ﴿إِن الله عليم بما يصنعون﴾ .

﴿ وَاللَّهُ الذي أَرْسُلُ الرياحِ فَتَثْيَرُ سَحَابًا فَسَقَنَاهُ إِلَى بَلَدُ مَيْتُ فَأَحِينًا بِهِ الأَرْضُ بَعْدُ مُوتِهَا كذلك النشور﴾، من القبور .

قوله عزّ وجلّ : ﴿ من كان يريد العزة فللّهِ العزة جميعاً ﴾، قال الفراء: معنى الآية من كان يريد أن يعلم لمن العزة فلله العزة جميعاً (١) .

وقال قتادة: من كان يريد العزة فليتعزز بطاعة الله معناه الدعاء إلى طاعة من له العزة، أي: فليطلب العزة من عند الله بطاعته (٢)، كما يقال: من كان يريد المال فالمال لفلان، أي: فليطلبه من عنده، وذلك أن الكفار عبدوا الأصنام وطلبوا به التعزيز كما قال الله: «واتخذوا من دون الله آلهة ليكونوا لهم عزاً كلا» (مريم – ٨١)، وقال: «الذين يتخذون الكافرين أولياء من دون المؤمنين أيبتغون عندهم العزة فإن العزة لله جميعاً» (النساء – ١٣٩).

﴿ الله ﴾، أي: إلى الله، ﴿ يصعد الكلم الطيب ﴾، وهو قوله لا إله إلا الله، وقيل: هو قول الرجل: سبحان الله والحمد لله ولا إله إلا الله والله أكبر.

أخبرنا عبد الواحد المليحي، أخبرنا أبو منصور السمعاني، أخبرنا أبو جعفر الرياني، أخبرنا حميد ابن زنجويه، أخبرنا الحجاج بن نصر، أخبرنا المسعودي عن عبدالله بن المحارق، عن أبيه، عن ابن مسعود قال: إذا حدثتكم حديثاً أنبأتكم بمصداقه من كتاب الله عزّ وجلّ: ما من عبد مسلم يقول خمس كلمات: سبحان الله، والحمد لله، ولا إله إلا الله، والله أكبر، وتبارك الله، إلا أخذهن ملك فجعلهن تحت جناحه ثم صعد بهن فلا يمر بهن على جمع من الملائكة إلا استغفروا لقائلهن حتى

<sup>(</sup>١) انظر: معاني القرآن للفراء: ٣٦٧/٢.

<sup>(</sup>٢) انظر: البحر المحيط: ٣٠٣/٧.

يحيى بها وجه رب العالمين، ومصداقه من كتاب الله عزّ وجلّ قوله: ﴿ الله يصعد الكلم الطيب ﴾، ذكره ابن مسعود (١) .

وقيل: «الكلم الطيب»: ذكر الله. وعن قتادة: «إليه يصعد الكلم الطيب» أي: يقبل الله الكلم الطيب. الطيب.

قوله عزّ وجل : ﴿والعمل الصالح يرفعه﴾، أي: يرفع العمل الصالح الكلم الطيب، فالهاء في قوله يرفعه راجعة إلى الكلم الطيب، وهو قول ابن عباس، وسعيد بن جبير، والحسن، وعكرمة، وأكثر المفسرين.

وقال الحسن وقتادة: الكلم الطيب ذكر الله والعمل الصالح أداء فرائضه، فمن ذكر الله ولم يؤد فرائضه رُدِّ كلامُه على عمله (٢)، وليس الإيمان بالتمني ولا بالتحلي ولكن ما وقر في القلوب وصدقته الأعمال، فمن قال حسناً وعمل غير صالح رَدِّ الله عليه قوله، ومن قال حسناً وعمل صالحاً يرفعه العمل ذلك بأن الله يقول: ﴿إليه يصعد الكلم الطيب والعمل الصالح يرفعه ﴾ (٣)، وجاء في الحديث: «لا يقبل الله قولاً إلا بعمل ولا قولاً ولا عملاً إلا بنية) (٤).

وقال قوم: الهاء في قوله (يرفعه) راجعة إلى العمل الصالح [أي: الكلم الطيب يرفع العمل الصالح] (٥)، فلا يقبل عمل إلا أن يكون صادراً عن التوحيد، وهذا معنى قول الكلبي ومقاتل. وقيل: الرفع من صفة الله عزّ وجلّ / معناه: العمل الصالح يرفعه الله عزّ وجلّ .

وقال سفيان بن عينة: العمل الصالح هو الخالص، يعني أن الإخلاص سبب قبول الخيرات من الأقوال والأفعال، دليله قوله عزّ وجلّ: «فليعمل عملاً صالحاً ولا يشرك بعبادة ربه أحداً» (الكهف ـ ١١٠)، فجعل نقيض الصالح الشرك والرياء، (والذين يمكرون السيئات)، قال الكلبي: أي: الذين يعملون السيئات. وقال مقاتل: يعني الشرك. وقال أبو العالية: يعني الذين مكروا برسول الله عليلة في دار الندوة، كما قال الله تعالى: «وإذْ يمكر بك الذين كفروا ليُثبتوك» (الأنفال ـ ٣٠).

۹۰/ب

<sup>(</sup>١) أخرجه الطبري: ١٢٠/٢٢، وصححه الحاكم: ٢/٥٢٦ ووافقه الذهبي. والبيهقي في الأسماء والصفات: ٣٤/٦، وزاد السيوطي نسبته لعبد بن حميد وابن المنذر والطبراني انظر: الدر المنثور: ٧/٨ـــ٩ .

<sup>(</sup>٢) هذا الجزء أخرجه الطبري: ١٢١/٢٢ عن ابن عباس.

<sup>(</sup>٣) عزاه السيوطي في الدر المنثور: ١٠/٧ لعبد بن حميد والبيهقي عن الحسن .

<sup>(</sup>٤) قال الحافظ ابن حجر في الكافي الشاف ص ١٣٨-١٣٩: أخرجه الخطيب في والجامع، من رواية بقية بن إسماعيل بن عبدالله عن أبان عن أنس بهذا مرفوعاً، وأبان متروك، وله طريق أخرى عن أبي هريرة مرفوعاً، أخرجه ابن عدي وابن حبان، كلاهما في الضعفاء عن خالد بن عبد الدائم، عن نافع بن يزيد عن زهرة بن معبد عن سعيد بن المسيب عنه، بلفظ وقرآن في طبر صلاة، الحديث. وفيه: ولا قوة إلا بعمل إلى آخره. ورواه ابن حبان أيضاك من رواية الزهري عن سعيد بن المسيب عن ابن مسعود. وفيه أحمد بن الحسن المصري، وهو كذاب.

<sup>(</sup>٥) ما يين القوسين ساقط من ﴿ أَ » .

وَاللّهُ خَلَقَكُم مِن تُرَابِ ثُمَّ مِن نُّطُفَةٍ ثُمَّ جَعَلَكُمُ أُزُوجًا وَمَا تَحْمِلُ مِن أُنثَى وَلَا يَنقَصُ مِنْ عُمُرِهِ إِلَّا فِي كِئْبٍ إِنَّ وَلَا يَنقَصُ مِنْ عُمُرِهِ إِلَّا فِي كِئْبٍ إِنَّ ذَلِكَ عَلَى اللّهِ يَسِيرُ فَي وَمَا يَسْتَوِى ٱلْبَحْرَانِ هَنذَا عَذْبُ فُرَاتُ سَآيِعُ شَرَابُهُ وَهَنذَا وَلِكَ عَلَى اللّهِ يَسِيرُ فَي وَمَا يَسْتَوِى ٱلْبَحْرَانِ هَنذَا عَذْبُ فُراتُ سَآيِعُ شَرَابُهُ وَهَنذَا مِلْ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الل

وقال مجاهد: وشهر بن حوشب: هم أصحاب الرياء<sup>(١)</sup>.

﴿ لهم عذاب شديد ومكر أولئك هو يبور، يبطل ويهلك في الآخرة .

قوله عزّ وجلّ : ﴿والله خلقكم من تراب﴾، أي: آدم، ﴿ثُمْ من نطفة﴾، يعني: نسله، ﴿ثُمُ اللهِ عَلَمُهُ وَاللهُ خلقكم من تراب﴾، أي: آدم، ﴿ثُمُ من نطفة﴾، يعني: نسله، ﴿ثُمُ اللهِ عَلَمُهُ وَمِا يَعْمَلُ مَن أَنْثَى ولا تضع إلا بعلمه وما يعمر من معمر﴾ لا يطول عمره، ﴿ولا ينقص من عمره»، يعني: من عمر آخر، كما يقال لفلان عندي درهم ونصفه أي: نصف درهم آخر، ﴿إلا في كتاب﴾، وقيل: قوله : «ولا ينقص من عمره» منصرف إلى الأول، قال سعيد بن جبير: مكتوب في أم الكتاب عمر فلان كذا وكذا سنة ثم يكتب أسفل من ذلك ذهب يوم ذهب يومان ذهب ثلاثة أيام حتى ينقطع عمره (٢).

وقال كعب الأحبار حين حضر عمر رضي الله عنه الوفاة: والله لو دعا عمر ربه أن يؤخر أجله لأخر، فقيل له إن الله عزّ وجلّ يقول: «فإذا جاء أجلهم لا يستأخرون ساعة ولا يستقدمون» (الأعراف \_ ٣٤) فقال: هذا إذا أحضر الأجل فأما قبل ذلك فيجوز أن يزاد وينقص، وقرأ هذه الآية (٣) ﴿إِنّ ذلك على الله يسير ﴾، أي: كتابة الآجال والأعمال على الله هين .

قوله عُزّ وجلّ : ﴿وَمَا يَسْتُويَ البحران﴾، يعني: العذب والمالح، ثم ذكرهما فقال: ﴿هذا عذبٌ فرات ﴾، طيب، ﴿سَائِعٌ شرابه ﴾، أي: جائز في الحلق هنيء، ﴿وهذا ملح أجاج ﴾، شديد الملوحة. وقال الضحاك: هو المر. ﴿ومن كل تأكلون لحماً طرياً ﴾، يعني: الحيتان من العذب والمالح جميعاً، ﴿وتستخرجون حلية ﴾، أي: من المالح دون العذب ﴿تلبسونها ﴾، يعني اللؤلؤ. وقيل: نسب اللؤلؤ

<sup>(</sup>١) ﴿ انظر في هذه الأقوال: ابن كثير: ٣٠٥٥، البحر المحيط: ٣٠٤/٧، الدر المنثور: ١٠/٧.

<sup>(</sup>٢) ﴿ عزاهُ السَّيُوطِي فِي الدُّرُ المنثور: ١١/٧ العبد بن حميدُ وابن المنذر وابن أبي حاتم وأبي الشيخ في العظمة .

 <sup>(</sup>٣) قال الحافظ أبن حجر في الكافي الشاف ص ١٣٩: (رواه إسحاق في آخر مسند ابن عباس رضي الله عنهما \_ أخبرنا
 عبد الرزاق، أخبرنا معمر عن الزهري عن سعيده.

يُولِجُ النَّهَ النَّهَارِ وَيُولِجُ النَّهَارِ فِي النَّهَارِ فِي النَّهَارِ فَي النَّهَارِ فَي النَّهُ الْمُ الْمُ الْمُ الْمُ الْمُ وَالنَّهُ مَنَ وَالْمَعْرِ اللَّهُ الْمُ وَالْمَ الْمُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ الللللللَّةُ اللَّهُ اللل

إليهما، لأنه يكون في البحر الأجاج عيون عذبة تمتزج بالملح فيكون اللؤلؤ من بين ذلك، ﴿وَتُرَى الْفُلُكُ فَيُهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى نعمه . تشكرون، الله على نعمه .

﴿ يُولِجُ الليلَ فِي النهار ويُولِجُ النهار فِي الليل وسخّر الشمس والقمر كل يجري الأجل مسمى ذلكم الله ربكم له الملك والذين تدعون من دونه ، يعني: الأصنام، ﴿ مَا يَمْلَكُونَ مِن قَطْمِيرٍ ﴾ ، وهو لفافة النواة ، وهي القشرة الرقيقة التي تكون على النواة .

﴿إِن تدعوهم﴾، يعني: إن تدعو الأصنام، ﴿لا يسمعوا دعاءكم ولو سمعوا ما استجابوا لكم﴾، ما أجابوكم، ﴿ويوم القيامة يكفرون بشرككم﴾، يتبرؤون منكم ومن عبادتكم إياها، يقولون: ما كنتم إيانا تعبدون. ﴿ولا يُنبئك مثل خبير﴾، يعني: نفسه أي: لا ينبئك أحد مثلي خبير عالم بالأشياء.

﴿ الله الناس أنتم الفقراء إلى الله ﴾، إلى فضل الله والفقير المحتاج، ﴿ والله هو الغني الحميد ﴾، الغني عن خلقه المحمود في إحسانه إليهم .

﴿إِنْ يَشَا يُذْهِبُكُم وَيَأْتِ بَخْلِق جديد \* وما ذلك على الله بعزيز ﴾، شديد .

﴿ ولا تزر وازرةً وِزْرَ أُخرى وإنْ تَدْعُ مُثُقَلَةً ﴾، أي: نفس مثقلة بذنوبها غيرها، ﴿ إلى حملها ﴾، أي: حمل ما عليه من الذنوب، ﴿ لا يُحْمَلُ منه شيءٌ ولو كان ذا قربه ﴾، أي: ولو كان المدعو ذا قرابة له ابنه أو أباه أو أمه أو أخاه. قال ابن عباس: يلقى الأب والأم ابنه فيقول: يابني احمل عني بعض ذنوبي، فيقول: لا أستطيع حسبي ما علي .

فَإِنَّمَا يَكُرُّ لِنَّ النَّوْرُ فَي وَلَا الظِّلُّ وَلَا الظِّلُّ وَلَا الْحَارُورُ فَي وَمَا يَسْتَوِى الْأَخْفَاءُ وَلَا الظُّلُورُ فَي وَمَا يَسْتَوِى الْأَخْفَاءُ وَلَا الظُّلُورُ فَي وَمَا يَسْتَوِى الْأَخْفَاءُ وَلَا الظُّلُورُ فَي وَمَا النَّورِ فَي الْمُخْفَرِ فَي الْمُعْمَانَ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللللَّهُ الللللَّهُ الللَّهُ الللللللَّهُ الللللَّهُ الللَّهُ الللللللَّهُ اللللللللللللللللللِّلِللللللل

﴿إِنَمَا تَنَدُرِ الذَينَ يَخْشُونَ ﴾، يخافون، ﴿وربهم بالغيب ﴾، ولم يروه. وقال الأخفش: تأويله أي: إنذارك إنما ينفع الذين يخشون ربهم بالغيب، ﴿وأقاموا الصلاة ومن تزكى ﴾، صلح وعمل خيراً، ﴿فَإِنْمَا يَتْزَكَى لَنفُسُهُ ﴾، لها ثوابه، ﴿وإلى الله المصير ﴾ .

وما يستوي الأعمى والبصير، يعنى: الجاهل والعالم. وقيل: الأعمى عن الهدى والبصير بالهدى، أي: المؤمن والمشرك .

﴿ وَلا الظُّلُمَاتُ وَلا النَّوْرَ ﴾، يعني: الكفر والإيمان .

ولا الظُّلُ ولا الحَرُور﴾، يعني: الجنة والنار، قال ابن عباس: «الحرور»: الريح الحارة بالليل، و«السموم» بالنهار. وقيل: «الحرور» يكون بالنهار مع الشمس.

﴿ وَمَا يَسْتُويُ الْأَحْيَاءُ وَلَا الْأَمُواتِ ﴾، يعنى: المؤمنين والكفار. وقيل: العلماء والجهال .

﴿إِن الله يُسمع من يشاء ﴾، حتى يتعظ ويجيب، ﴿وَمَا أَنْتَ بَعْسَمَع مَنْ فِي القبور ﴾، يعني: الكفار، شبههم بالأموات في القبور حين لم يجيبوا .

﴿إِنْ أَنت إِلا نَدْيِرُ ﴾، ما أنت إلا منذر تخوفهم بالنار .

﴿إِنَّا أَرْسَلْنَاكَ بِالْحَقِ بَشَيْراً وَلَذَيْراً وَإِنْ مِنْ أُمَةً ﴾، ما من أمة فيما مضى ﴿إِلاَّ خَلا ﴾، سلف، ﴿فَيْهَا نَذْيْرُ ﴾، نبي منذر .

﴿ وَإِنْ يَكَذَبُوكَ فَقَدَ كُذَّبِ الذينِ مَن قبلهم جاءتهم رسلهم بالبينات وبالزُّبُرِ وبالكتاب المنير ﴾، الواضح كرر ذلك الكتاب بعد ذكر الزبر على طريق التأكيد .

﴿ثُمُ أَخَذَتُ الَّذِينَ كَفُرُوا فَكَيْفُ كَانَ نَكَيْرُ ﴾ .

أَلَمْ تَرَأَنَّ ٱللَّهَ أَنْزَلَ مِنَ ٱلسَّمَاءَ مَاءَ فَأَخْرَجْنَابِهِ عِثْمَرَتٍ ثُخْنَلِفًا ٱلْوَانَهَ أُومِنَ ٱلْجِبَالِ جُدُدُ البِضُ وَحُمْرُ مُعْتَكِفُ أَلْوَانُهُ اوَعَلَى بِينُ سُودٌ ﴿ وَمِنَ ٱلنَّاسِ وَٱلدَّوَاتِ وَٱلْأَنْعَامِ مُغْتَلِفُ أَلْوَانُهُ كَذَالِكَ ۚ إِنَّمَا يَغْشَى ٱللَّهَ مِنْ عِبَادِهِ ٱلْعُلَمَةُ أَأ إِنَّ ٱللَّهُ عَنْ بِيزُعُ فُورٌ ١

﴿ أَلَمْ تُوَ أَنَّ الله أَنزل من السماء ماءً فأخرجنا به ثمراتٍ مختلفاً ألوائها ومن الجبال جُدَدَّهِ، طرق وخطط، واحدتها جدة، مثل: مدة ومدد، ﴿يبضُّ وحُمْرٌ مُختلفٌ ألوانها وغرابيبُ سودَ﴾، يعني:سود غرابيب على التقديم والتأخير، يقال: أسود غربيب، أي: شديد السواد تشبيهاً بلون الغراب، أي: طرائق سود .

﴿ومن الناس والدوابِّ والأنعام مختلف ألوانه ﴾، ذكر الكناية لأجل ﴿من ﴾، وقيل: رد الكناية إلى ما في الإضمار، مجازه: ومن الناس والدواب والأنعام ما هو مختلف ألوانه، ﴿كَذَلْكُ ﴾، يعنى كما اختلف ألوان الثمار والجبال، وتم الكلام هاهنا ثم ابتدأ فقال :

﴿إِنَّا يَخْشَى اللَّهُ مِن عباده العلماءُ﴾، قال ابن عباس: يريد إنما يخافني من خلقي من علم جبروتي وعزتي وسلطاني .

أخبرنا عبد الواحد المليحي، أخبرنا أحمد بن عبد الله النعيمي، أخبرنا محمد بن يوسف، أخبرنا محمد بن إسماعيل، أخبرنا عمر بن حفص، أخبرنا أبي الأعمش، أخبرنا مسلم، عن مسروق / عن عائشة رضي الله عنها: صنع رسول الله عَلِيْكُ شيئاً فرخص فيه، فتنزه عنه قوم، فبلغ ذلك النبيُّ عَلِيْكُ فَخَطَبُ فَحَمَدَ الله ثم قال : «ما بال أقوام يتنزهون عن الشيء أصنعه فوالله إني لأعلمهم بالله وأشدهم له خشية»<sup>(١)</sup>.

وقال النبي عَلِيْكُ: «لو تعلمون ما أعلم لضحكتم قليلاً ولبكيتم كثيراً»<sup>(٢)</sup>.

وقال مسروق: كفي بخشية الله علماً وكفي بالاغترار بالله جهلاً. وقال رجل للشعبي: أفتني أيها العالم، فقال الشعبي: إنما العالم من خشي الله عزّ وجلُّ .

أخرجه البخاري في الاعتصام، باب: ما يكره من التعمق والتنازع والغلو في الدين والبدّع: ٢٧٦/١٣، ومسلم في الفضائل، باب: علمه ﷺ بالله تعالى وشدة خشيته برقم: (٢٣٥٦) ١٨٢٩/٤، والمصنف في شرح السنة: ١٩٩/١\_٢٠٠ .

قطعة من حديث أخرجه البخاري في التفسير ــ تفسير سورة المائدة ــ باب: قول الله تعالى: (لا تسألوا عن أشياء إن تبد لكم تسوُّكم) ٢٨٠/٨، ومسلم في الفضائل، باب: توقيره ﷺ وترك إكثار سؤاله عما لا ضرورة له برقم: (٢٣٥٩) ١٨٢٣/٤ والمصنف في شرح السنة: ١٨٢٣/٤ ٣٦٩.

إِنَّ الَّذِينَ يَتَلُونَ كِذَبَ اللَّهِ وَأَقَامُواْ الصَّلَوٰةَ وَأَنفَقُواْ مِمَّا رَزَقْنَهُمْ سِرًّا وَعَلانِيَةً يَرْجُونَ تِجَدَرةً لَن تَجُورَ فَيَ لِيُوفِيَهُمْ أَجُورَهُمْ وَيَزِيدَهُم وَعَلانِيدَةً إِنَّهُ, عَفُورُ شَكُورُ فَيْ وَاللَّهُ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهُ عِبَادِهِ وَلَا يَعْ اللَّهُ عِبَادِهِ وَلَخَيْرُ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ اللِّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَ

﴿إِنْ الله عزيز غفور﴾، أي: عزيز في ملكه غفور لذنوب عباده .

قوله تعالى : ﴿إِن الذين يتلون كتاب الله ﴾، يعني: قرأوا<sup>(١)</sup> القرآن، ﴿وأقاموا الصلاة وأنفقوا مما رزقناهم سراً وعلانيةً يرجون تجارةً لن تبور﴾، لن تفسد ولن تهلك، والمراد من التجارة ما وعد الله من الثواب .

قال الفراء : قوله: «يرجون» جواب لقوله: «إن الذين يتلون كتاب الله» .

﴿لِيُوفِيهِم أَجُورِهِم﴾، جزاء أعمالهم بالثواب، ﴿ويزيدَهم من فضله﴾، قال ابن عباس: يعني سوى الثواب مما لم تر عين ولم تسمع أذن، ﴿إِنه غفور شكور﴾، قال ابن عباس: يغفر العظيم من ذنوبهم ويشكر اليسير من أعمالهم .

﴿ وَالذِّي أُوحِينا إليك من الكتاب﴾، يعنى: القرآن، و﴿ هُو الحق مصدقاً لما بين يديه ﴾، من الكتب، ﴿ إِن الله بعباده لحبير بصير ﴾ .

﴿ ثُم أورثنا الكتاب ﴾، يعني: الكتاب الذي أنزلناه إليك الذي ذكر في الآية الأولى، وهو القرآن، جعلناه ينتهي إلى، ﴿ الذين اصطفينا من عبادنا ﴾ .

ويجوز أن يكون (ثم) بمعنى الواو، أي: وأورثنا، كقوله: (ثم كان من الذين آمنوا) (البلد ــ ١٧)، أي: وكان من الذين آمنوا، ومعنى (أورثنا) أعطينا، لأن الميراث عطاء، قاله مجاهد .

وقيل: «أورثنا» أي: أخرنا، ومنه الميراث لأنه أخّر عن الميت، ومعناه: أخرنا القرآن عن الأمم السالفة وأعطيناكموه، وأهَّلْنَاكم له .

(الذين اصطفينا من عبادنا)، قال ابن عباس: يريد أمة محمد علي ألي م قسمهم ورتبهم فقال :

<sup>(</sup>۱) زیادة من (ب) .

﴿ فَمَنْهُمْ ظَالُمٌ لَنَفْسَهُ وَمَنْهُمْ مَقْتَصَدُ وَمَنْهُمْ سَابِقٌ بَالْخَيْرَاتُ ﴾، روي عن أسامة بن زيد في قوله عزّ وجلّ : «فمنهم ظالم لنفسه» الآية، قال: قال النبي عَيِّلِيَّةٍ : «كلهم من هذه الأمة»(١) .

أخبرنا أبو سعيد الشريحي، أخبرنا أبو إسحاق الثعلبي، أخبرني الحسين بن محمد بن فنجويه، أخبرنا محمد بن على بن الحسين القاضي، أخبرنا بكر بن محمد المروزي، أخبرنا أبو قلابة، حدثنا عمرو بن الحصين، عن الفضل بن عميرة، عن ميمون الكردي، عن أبي عثمان النهدي قال: سمعت عمر بن الخطاب قرأ على المنبر: ﴿ ثُمُ أُورِثنا الكتاب الذين اصطفينا من عبادنا ﴾، الآية، فقال: قال رسول الله علي : «سابقنا سابق، ومقتصدنا ناج، وظالمنا مغفور له» (٢)، قال أبو قلابة فحدثت به يحيى بن معين فجعل يتعجب منه .

واختلف المفسرون في معنى الظالم والمقتصد والسابق .

<sup>(</sup>١) أخرجه الطبراني في الكبير: ١٣١/١، والبيهقي في البعث، وفيه محمد بن عبد الرحمن بن أبي ليلي وهو سيء الحفظ. انظر: الدر المنثور: ٢٤/٧، مجمع الزوائد: ٩٦/٧.

<sup>(</sup>٢) قال الحافظ ابن حجر في الكافي الشاف ص (١٣٩): هرواه البيهقي في الشعب من رواية ميمون بن سياه عن عمر رضي الله عنه مرفوعاً وهذا منقطع، وأخرجه الثعلبي وابن مردويه من وجه آخر عن ميمون ابن سياه عن أبي عثمان النهدي عن عمر. فيه الفضل بن عميرة: وهو ضعيف، ورواه سعيد بن منصور عن فرج بن فضالة عن أزهر بن عبدالله الحرازي عمن سمع عمر فذكره موقوفاً ، وعزاه السيوطي لسعيد بن منصور، وابن أبي شيبة، وابن المنذر، والبيهقي في البعث موقوفاً على عمر رضي الله عنه، وللعقيلي وبن لال، وابن مردويه والبيهقي من وجه آخر مرفوعاً، وأخرجه ابن النجار عن أنس مرفوعاً . انظر: الدر المنثور: ٢٥/٧ .

٣) قال الهيشمي في المجمع: ٧-٩٥ ورواه الطبراني وأحمد باحتصار إلا أنه قال: عن الأعمش عن ثابت أو أبي ثابت أن رجلاً... وثابت بن عبيد ومَنْ قبله من رجال الصحيح، وفي إسناد الطبراني غير مسمى، ، وأخرجه الحاكم: ٢٦/٢ وقال: ووقد اختلفت الروايات عن الأعمش في إسناد هذا الحديث، فروي عن الثوري عن الأعمش عن أبي ثابت عن أبي الدرداء رضي الله عنه، وقبل عن شعبة عن الأعمش عن رجل من ثقيف عن أبي الدرداء، وقبل عن الثوري أيضاً عن الأعمش قال: ذكر أبو ثابت عن أبي الدرداء، وإذا كثرت الروايات في الحديث ظهر أن للحديث أصلاً والطبري: ١٣٧/٢٢.

وقال عقبة بن صهبان سألت عائشة عن قول الله عزّ وجلّ : ﴿ثُمّ أُورِثنا الكتاب الذين اصطفينا من عبادنا ﴾ الآية، فقالت: يابني كلهم في الجنة، أمّا السابق بالخيرات فمن مضى على عهد رسول الله عَيْقِيلُهُ وشهد له رسول الله عَيْقِلُهُ بالجنة، وأمّا المقتصد فمن اتبع أثره من أصحابه حتى لحق به، وأمّا الظالم لنفسه فمثلي ومثلكم، فجعلت نفسها معنا(١).

وقال مجاهد، والحسن، وقتادة: فمنهم ظالم لنفسه وهم أصحاب المشئمة، ومنهم مقتصد وهم أصحاب الميمنة، ومنهم سابق بالخيرات [بارذن الله] (٢) هم السابقون المقربون من الناس كلهم (٣) .

وعن ابن عباس قال: السابق: المؤمن المخلص، والمقتصد: المرائي، والظالم: الكافر نعمة الله غير الجاحد لها، لأنه حكم للثلاثة بدخول الجنة فقال: (جنات عدن يدخلونها).

وقال بعضهم: يذكر ذلك عن الحسن، قال: السابق من رجحت حسناته على سيئاته، والمقتصد من استوت حسناته وسيئاته، والظالم من رجحت سيئاته على حسناته (٤).

وقيل: الظالم من كان ظاهره خيراً من باطنه، والمقتصد الذي يستوي ظاهره وباطنه، والسابق الذي باطنه خير من ظاهره .

وقيل: الظالم من وحّد الله بلسانه و لم يوافق فعله قوله، والمقتصد من وحّد الله بلسانه وأطاعه بجوارحه، والسابق من وحّد الله بلسانه وأطاعه بجوارحه وأخلص له عمله .

وقيل: الظالم التالي للقرآن، والمقتصد القارىء له العالم به، والسابق القارىء له العالم به العامل بما فيه .

وقيل: الظالم أصحاب الكبائر والمقتصد أصحاب الصغائر، والسابق الذي لم يرتكب كبيرة ولا صغيرة .

وقال سهل بن عبد الله: السابق العالم، والمقتصد المتعلم، والظالم الجاهل.

قال جعفر الصادق: بدأ بالظالمين إخباراً أنه لا يتقرب إليه إلا بكرمه، وأن الظلم لا يؤثر في الاصطفاء، ثم ثنّى بالمقتصدين لأنهم بين الخوف والرجاء، ثم ختم بالسابقين لئلا يأمن أحد مكره، وكلهم في الجنة .

<sup>(</sup>١) أخرجه الطيالسي في المسند ص (٢٠٩) وعبد بن حميد، وابن أبي حاتم، والطبراني في الأوسط، وابن مردويه . وصححه الحاكم: ٤٢٦/٢ وتعقبه الذهبي فقال: «الصلت قال النسائي: ليس بثقة، وقال أحمد: ليس بالقوي» . وانظر: تفسير ابن كثير: ٣٠٥/٧٠ .

<sup>(</sup>٢) ما بين القوسين زيادة من (ب).

<sup>(</sup>٣) انظر: الطبري: ١٣٥/٢٢.

<sup>(</sup>٤) انظر: زاد المسير: ١٩٩٧هـ-٤٩٠.

جَنَّتُ عَدْنِ يَدْخُلُونَ الْحُكَلَّوْنَ فِيهَامِنَ أَسَاوِرَمِن ذَهَبِ وَلُوَّلُوَّ أُولِ اللهُمْ فِيهَا حَنَّا الْعَزَنَّ إِنَّ رَبَّنَا لَغَفُورٌ شَكُورً فَيَهَا حَرِيرٌ عَنَّ وَقَالُوا ٱلْحَمَدُ لِلَّهِ ٱلَّذِي آذَه بَعَنَّا ٱلْحَزَنِّ إِنَّ رَبَّنَا لَغَفُورٌ شَكُورً فَيَ

وقال أبو بكر الوراق: رتبهم هذا الترتيب على مقامات الناس، لأن أحوال العبد ثلاثة: معصية وغفلة ثم توبة ثم قربة، فإذا عصى دخل في حيز الظالمين، وإذا تاب دخل في جملة المقتصدين، وإذا صحت التوبة وكثرت العبادة والمجاهدة دخل في عداد السابقين .

وقال بعضهم: المراد بالظالم الكافر ذكره الكلبي .

وقيل: المراد منه المنافق، فعلى هذا لا يدخل الظالم في قوله: «جناتُ / عدنٍ يدخلونها». وحمل ٩١/ب هذا القائل الاصطفاء على الاصطفاء في الخلقة وإرسال الرسول إليهم وإنزال الكتاب والأول هو المشهور أن المراد من جميعهم المؤمنون، وعليه عامة أهل العلم .

قوله: ﴿وَمِنهِم سَابِق بِالْحِيرَاتِ﴾، أي: سابق إلى الجنة، أو إلى رحمة الله بالخيرات، أي: بالأعمال الصالحات، ﴿بَإِذِنَ اللهُ﴾، أي: أمر الله وإرادته، ﴿ذَلَكُ هُو الفَصْلِ الكبيرِ﴾، يعنى: إيراثهم الكتاب.

ثم أخبر بثوابهم فقال: ﴿جناتُ عدنٍ يدخلونها﴾، يعني: الأصناف الثلاثة، قرأ أبو عمرو ﴿يُحلُونَ فيها من أساور ﴿يُدْخَلُونَهَا ﴾ بضم الياء وفتح الحاء، وقرأ الآخرون بفتح الياء وضم الحاء، ﴿يُحلُّونَ فيها من أساور من ذهب ولؤلؤاً ولباسهم فيها حرير﴾ .

﴿وقالوا﴾، أي: ويقولون إذا دخلوا الجنة: ﴿الحمد لله الذي أذهب عنّا الحَزَنَ﴾، والحَزَنُ والحَزَنُ واحد كالبَخل والبُخل. قال ابن عباس: حزن النار. وقال قتادة: حزن الموت. وقال مقاتل: حزنوا(١) لأنهم كانوا لا يدرون ما يصنع الله بهم. وقال عكرمة: حزن الذنوب والسيئات وخوف رد الطاعات. وقال القاسم: حزن زوال النعم وتقليب القلب، وخوف العاقبة، وقيل: حزن أهوال يوم القيامة. وقال الكلبي: ما كان يحزنهم في الدنيا من أمر يوم القيامة. وقال سعيد بن جبير: هَمّ الخبز في الدنيا. وقيل: هَمّ المعيشة. وقال الزجاج: أذهب الله عن أهل الجنة كل الأحزان ما كان منها لمعاش أو لمعادٍ.

أخبرنا أبو الحسن على بن محمد بن الضحاك الخطيب، حدثنا أبو إسحاق إبراهيم بن محمد الترابي، الخبرنا أبو العباس أحمد بن محمد الترابي، حدثنا يحيى بن عبد الحميد، حدثنا عبد الرحمن بن زيد بن أسلم عن أبيه عن ابن عمر قال: قال

<sup>(</sup>١) ساقط من (أ).

رسول الله عَلِيْتُهِ : «ليس على أهل لا إله إلا الله وحشة في قبورهم ولا في منشرهم، وكأني بأهل لا إله إلا الله ينفضون التراب عن رؤوسهم، ويقولون الحمد لله الذي أذهب عنّا الحَزَنَ»<sup>(١)</sup>.

قوله تعالى : ﴿إِنَّ رَبُّنَا لَغَفُورٌ شَكُورٍ﴾ .

﴿ الذي أحلّنا ﴾، أنزلنا، ﴿ دار المُقامة ﴾، أي: الإقامة، ﴿ من فضله لا يمسنا فيها نصب ﴾، أي: لا يصيبنا فيها عناء ومشقة، ﴿ ولا يمسنا فيها لُغُوب ﴾، إعياء من التعب.

قوله تعالى : ﴿والذين كفروا لهم نارُ جهتم لا يُقضى عليهم فيموتوا﴾، أي: لا يهلكون فيستريحوا كقوله عزّ وجلّ : «فوكزه موسى فقضى عليه» (الشعراء \_ ١٥)، أي: قتله. وقيل: لا يقضي عليهم الموت فيموتوا، كقوله: «ونادوا يامالك ليقض علينا ربُّك» (الزخرف \_ ٧٧)، أي: ليقض علينا الموت فنستريح، ﴿ولا يُخفف عنهم من عذابها ﴾، من عذاب النار، ﴿كذلك نجزي كل كفور﴾، كافر، قرأ أبو عمرو: «يجزى» بالياء وضمها وفتح الزاي، «كل» رفع على غير تسمية الفاعل، وقرأ الآخرون بالنون وفتحها وكسر الزاي، «كلّ» نصب .

﴿ وهم يصطرخون ﴾ يستغيثون ويصيحون، ﴿ فيها ﴾ وهو: يفتعلون، من الصراخ، وهو الصياح، يقولون: ﴿ رَبُّنا أَخرجنا ﴾ ، في الدنيا من الشرك والسيئات، فيقول الله لهم توبيخاً:

<sup>(</sup>۱) قال الحافظ ابن حجر في الكافي الشاف ص (۱۳۹) فرواه أبو يعلى وابن أبي حاتم والبيهتي في أول الشعب والطبراني في الأوسط من حديث ابن عمر. وفيه عبدالرجمن بن زيد بن أسلم وهو ضعيف وله طريق أخرى عند الطبراني والنسائي في الكنى عن ابن عمر، وأخرى عند البيهقي في الشعب، وفي الباب عن ابن عباس أخرجه تمام في فوائده والخطيب في ترجمة عمد بن سعيد الطائفي وعن أنس عند ابن مردويه .

عمد بن سعيد الطائفي وعن أنس عند ابن مردويه .

إَنَ ٱللّهَ عَكِلَمُ غَيْبِ ٱلسّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ إِنّهُ وَعَلِيمُ إِذَاتِ ٱلصُّدُودِ ﴿ اللّهِ اللّهَ مُواللّهَ وَاللّهَ وَعَلَيْهِ كُفُرُهُ وَلا يَزِيدُ ٱلْكَفِرِينَ هُوَ ٱلْأَرْضِ فَمَن كَفَرَفَعُ لَيْهِ كُفُرُهُ وَلا يَزِيدُ ٱلْكَفِرِينَ كُفُرُهُمْ إِلّا خَسَارًا ﴿ اللّهُ مَقَنّا وَلا يَزِيدُ ٱلْكَفِرِينَ كُفُرُهُمْ إِلّا خَسَارًا ﴿ اللّهُ مَقَنّا وَلا يَزِيدُ ٱلْكَفِرِينَ كُفُرُهُمْ إِلّا خَسَارًا ﴿ اللّهُ مَقَنّا وَلا يَزِيدُ ٱلْكَفِرِينَ كُفُرُهُمْ إِلّا خَسَارًا ﴿

﴿ وَأُولَمْ نَعَمَّرُكُمُ مَا يَتَذَكَّرُ فَيِهُ مِن تَذْكُر ﴾، قيل: هو البلوغ. وقال عطاء وقتادة والكلبي: ثمان عشرة سنة. وقال الحسن: أربعون سنة. وقال ابن عباس: ستون سنة، يروي ذلك عن علي، وهو العمر الذي أعذر الله تعالى إلى ابن آدم.

أخبرنا عبد الواحد المليحي، أخبرنا أحمد بن عبد الله النعيمي، أخبرنا محمد بن يوسف، أخبرنا محمد بن إسماعيل، أخبرنا عبد السلام بن مطهر، حدثنا عمر بن علي، عن معن بن محمد الغفاري، عن سعيد بن أبي سعيد المقبري، عن أبي هريرة، عن النبي عَلَيْكُ قال : «أعذر الله تعالى إلى امرىء أخر أجله حتى بلّغه ستين سنة»(١).

أحبرنا أبو سعيد الشريحي، أحبرنا أبو إسحاق الثعلبي، أحبرنا الحسين بن محمد بن فنجويه، حدثنا أحمد بن جعفر بن حمدان، حدثنا إبراهيم بن سهاويه، حدثنا الحسن بن عرفة، أخبرنا المحاري عن محمد بن عمرو، عن أبي سلمة، عن أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله عليها «أعمار أمتي ما بين الستين إلى السبعين، وأقلهم من يجوز ذلك» (٢).

﴿ وجاءكم الندير ﴾، يعني: محمداً عَلَيْكُم، هذا قول أكثر المفسرين. وقيل: القرآن. وقال عكرمة، وسفيان بن عيينة، ووكيع: هو الشيب. معناه أو لم نعمركم حتى شبتم. ويقال: الشيب نذير الموت. وفي الأثر: ما من شعرة تبيض إلا قالت لأختها: استعدى فقد قرب الموت.

﴿فَدُوقُوا فَمَا لَلظَّالَمِينَ مِن نَصِيرٍ ﴾ .

﴿إِنْ الله عَالَمُ غَيْبِ السمواتِ والأرضِ إِنَّهُ عَلَيْمِ بَدَّاتِ الصدور، .

﴿ هُو الذي جَعَلَكُم خَلَائُفَ فِي الأَرْضِ ﴾، أي: يخلف بعضكم بعضاً، وقيل: جعلكم أمة خلفت من قبلها. ورَأْت فيمن قبلها، ما ينبغي أن تعتبرَ به. ﴿ فَمَن كَفُر فَعَلِيه كَفُره ﴾، أي: عليه وبال كفره

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري في الرقاق، باب: من بلغ ستين سنة فقد أعذر الله إليه في العمر: ٢٣٨/١١ .

<sup>(</sup>٢) أخرجه الترمذي في الزهد، باب: ما جاء في أعمار هذه الأمة... ٢٢٦/٦ وقال: (هذا حديث حسن غريب) من حديث أبي صالح عن أبي هريرة، وقد روي من غير وجه عن أبي هريرة. وابن ماجه في الزهد، باب: الأمل والأجل: ٢٤١٥/١، والبيهقي وصححه الحاكم: ٤٢٧/٢ على شرط مسلم، ووافقه الذهبي، وابن حبان في موارد الظمآن برقم (٢٤٦٧) ص ٦١، والبيهقي في السنن: ٣٠/٧، وحسن الحافظ إسناده في الفتح: ٢٤٠/١، انظر: فيض القدير للمناوي: ٢١/١، سلسلة الأحاديث الصحيحة: ٣٩٧/٢،

قُلْ أَرَءَيْتُمْ شُرَكَا ءَكُمُ ٱلَّذِينَ تَدَعُونَ مِن دُونِ ٱللَّهِ أَرُونِ مَاذَا خَلَقُواْ مِنَ ٱلْأَرْضِ أَمْ لَكُمُ فِينَ مِنْ أَنْ مَلْ إِن يَعِدُ ٱلظَّلِمُونَ مِنْ أَنْ فَي مَلِي بَيِنَتِ مِنْ أَهُ بَلْ إِن يَعِدُ ٱلظَّلِمُونَ بَعْضُهُم بَعْظَا إِلَّا عُرُورًا فَ ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ يُمْسِكُ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضَ أَن تَزُولًا فَلَيْ وَلَا اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ السَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضَ أَن تَزُولًا وَلَيْن زَالتَا إِنَّ أَمْسَكُهُ مَا مِنْ أَحَدِ مِنْ الْعَدِومِ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْه وَلَيْ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّه

﴿ ولا يزيد الكافرين كفرُهم عند ربهم إلا مقتاً ﴾، غضباً ﴿ ولا يزيد الكافرين كفرهم إلا خساراً ﴾ . ﴿ قُلْ أَرَايِتُم شَرِكَاء كُمُ اللَّذِينَ تدعون من دون الله ﴾ ، أي: جعلتموهم شركائي بزعمكم يعني: الأصنام، ﴿ أُرُونِي مَاذَا خلقوا من الأَرْض أم هُم شِرْكَ فِي السموات أم آتيناهم كتاباً ﴾ ، قال مقاتل: هل أعطينا كفار مكة كتاباً ، ﴿ فهم على بيّنة منه ﴾ ، قرأ ابن كثير، وأبو عمرو، وحمزة، وحفص: ﴿ بينة على الجمع، يعني دلائل واضحة منه نما في ذلك الكتاب من ضروب البيان .

﴿ بِلَ إِنْ يَعِدُ ﴾، أي: ما يَعِدُ، ﴿ الظَّالمُونَ بَعْضُهُم بَعْضًا إِلاَّ غُرُوراً ﴾، والغرور ما يغر الإنسان مما لا أصل له، قال مقاتل: يعني ما يَعِدُ الشيطان كفار بني آدم من شفاعة الآلهة لهم في الآحرة غرور وباطل.

قوله تعالى : ﴿إِنَّ الله يُمسك السمواتِ والأرضَ أَنْ تزولاً ﴾، أي: كيلا تزولا، ﴿ولئن زالتا إِن أمسكهما من أحد من بعده، أي: أحد سواه، ﴿إِنه كَانَ حَلَيماً غَفُوراً ﴾، فإن قيل: فما معنى ذكر الحلم هاهنا؟ قيل: لأن السموات والأرض همت بما همت به من عقوبة الكفار فأمسكهما الله تعالى عن الزوال بحلمه وغفرانه أن يعاجلهم بالعقوبة .

وأقسموا بالله جهد أيمانهم، يعني: كفار مكة لما بلغهم أن أهل الكتاب كذبوا رسلهم قالوا: لعن الله اليهود والنصارى أتتهم الرسل فكذبوهم، وأقسموا بالله وقالوا لو أتانا رسول لنكونن أهدى ديناً منهم، وذلك قبل مبعث النبي عَيَّالَتُه، فلما بعث محمد كذبوه، فأنزل الله عزّ وجلّ : ﴿ وَاللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللَّهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللَّهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللهُ الل

<sup>(</sup>١) انظر: البحر المحيط: ٣١٨/٧.

اُسْتِكُبَارًا فِي ٱلْأَرْضِ وَمَكُر ٱلسِّيِّ وَلا يَحِيقُ ٱلْمَكُرُ ٱلسِّيِّ إِلَّا مِلْهَ فَهِ لَ يَنظُرُونَ إِلَّا سُنَتَ ٱلْأَوْلِينَ فَلَن تَجِد لِسُنَّتِ ٱللَّهِ تَبْدِيلًا وَلَن تَجِد لِسُنَّتِ ٱللَّهِ تَحْوِيلًا يَنظُرُونَ إِلَّا سُنَتَ ٱلْأَوْنِ فَلَن تَجِد لِسُنَّتِ ٱللَّهِ تَبْدِيلًا وَلَا يَعْ اللَّهِ مَ وَكَانُوا أَشَدَ وَلَا فِي ٱلْمَرْفِ وَكَانُوا أَشَدُ مِنْ شَيْءٍ فِي ٱلسَّمَوْتِ وَلَا فِي ٱلْأَرْضِ إِنَّهُ وَمَن شَيْءٍ فِي ٱلسَّمَوْتِ وَلَا فِي ٱلْأَرْضِ إِنَّهُ وَمَن شَيْءٍ فِي ٱلسَّمَوْتِ وَلَا فِي ٱلْأَرْضِ إِنَّهُ وَمَن اللَّهُ وَمَا اللَّهُ اللَّهُ وَلَا فِي اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى طَلْحَ وَمَا صَالَح اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ السَّمَا وَاللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْمِنُ اللَّهُ الْمُؤْمِنُ اللَّهُ الْمُؤْمِنُ اللَّهُ الْمُؤْمِنُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْ

يعني : من اليهود والنصارى، / ﴿فلما جاءهم نذير﴾، محمد عَيِّكُ ، ﴿ما زادهم إلا نفوراً﴾، أي: ٩٢/أ ما زادهم مجيئه إلا تباعداً عن الهدى .

واستكباراً في الأرض ، نصب «استكباراً» على البدل من النفور، ومكر السيىء »، يعني : العمل القبيح، أضيف المكر إلى صفته، قال الكلبي: هو اجتاعهم على الشرك وقتل النبي عليه وقرأ حمزة: «مكر السيىء» ساكنة الهمزة تخفيفاً، وهي قراءة الأعمش، وولا يحيق المكر السيىء » أي: لا يحل ولا يحيط المكر السيىء، وإلا بأهله »، فقتلوا يوم بدر، وقال ابن عباس: عاقبة الشرك أي لا تحل إلا بمن أشرك. والمعنى: وبال مكرهم راجع إليهم، وفهل ينظرون »، ينتظرون، وإلا سنة الله تبديلاً ولن الأولين »، إلا أن ينزل بهم العذاب كا نزل بمن مضى من الكفار، وفلن تجد لسنة الله تبديلاً ولن تجد لسنة الله تجويلاً ».

﴿أُولَم يسيروا في الأرض فينظروا كيفَ كان عاقبةُ الذين من قبلهم وكانوا أشدَّ منهم قوةً وما كان الله ليعجزه، يعني: ليفوت عنه، ﴿من شيء في السموات ولا في الأرض إنه كان عليماً قديراً﴾.

﴿ ولو يُؤاخذ اللَّهُ الناسَ بما كسبوا﴾، من الجرائم، ﴿ ما ترك على ظهرها ﴾، يعني : على ظهر الأرض الأرض، كتاية عن غير مذكور، ﴿ من دابّة ﴾، كا كان في زمان نوح أهلك الله ما على ظهر الأرض الا من كان في سفينة نوح، ﴿ ولكنْ يُؤخرهم إلى أجلٍ مسمّى فإذا جاء أجلهم فإن الله كان بعباده بصيراً ﴾، قال ابن عباس رضي الله عنهما: يريد أهل طاعته وأهل معصيته .