الملكة العربية السعودية الرئاسة العامت للكليات والمعاهر العامت الكليات والمعاهر العامية كالرئاض كلية بالرئاض المسحوث الاسلامية

# الرئالي إن الفرائد المالح المراقة

ائعده الطالبُ محت بن عبد العزبز السريسُ

بباشراف الشيخ متّاع القطّان

بحث قدم لنيل الشهادة العالية من كلية الشريعة بالرايض نخاز درجة الامتيازني العام الدراسي ١٣٩١ - ١٣٩٢ه

## اهــداء

الى : النفوس التى يعمرها الايمان برسالة القرآن ، والثقة بما يحققه من سعادة البشرية ·

الى : القلوب التى تتطلع الى استئناف حياة اسلامية صحيحة تعيد للامة الاسلامية سيرتها الاولى ·

تقدم كلية الشريعة في الرياض هذا البحث المتواضع فهو لمحة عن الدراسات القرآنية المعاصرة وما ينطوى عليه الفكر الاسلامي من خصوبة ونماء ٠

وهو ثمرة شهية من ثمار البحث العلمى لطلاب هذه الكلية التى تعنى بالدراسات الاسلامية عسى الله ان ينفع به ، انه سميع الدعاء •

## 

أيها القارىء الكريم أسعد الله أوقاتك وبارك فيها

فان مؤسسة رئاسة الكليات والمعاهد العلمية • تحت رعاية الله ثم رعاية جلالة الملك فيصل حفظه الله وبتأييداته المعنوية والمادية وتحت توجيهات نائب رئيس الكليات والمعاهد العلمية الشيخعبد العزيز بن محمد آل الشيخ/ تضاعف تطورها وتوسعت شعب نشاطها تعليما وتأليفا وبعثات للدعوة الاسلامية وتخريجا للمؤهلين للعمل في شتى المجالات وحق الآن أن تسمى أكبر مؤسسة في المملكة للعلوم الاسلامية والعربية وبين يديك أيها القارىء الكريم بحث واحد من ثلاثة آلاف بحث قدمت من طلاب كلية الشريعة لعام ١٣٩١\_١٣٩١ ه طرقت فيها شتى الموضوعات وقد انتخب صفوة منها واحتفظ به في مخطوطات الكلية وقد حاز هذا البحث على درجة الامتياز على بحوث ممتازة دونه وقدم للطبع وهو كتاب كما تراه خلاصة دراسة موسعة في علم لا يستغنى المريد لفهم القرآن عنه وقد أشرف عليه الأستاذ الكبير والمربي القدير الشبيخ/ مناع القطان/ وبذل عناية في تنقيحه وتصحيحه أرجو أن يكون لبنة في تشييد المكتبة الاسلامية • والله ولي التوفيق٠

عميد كلية الشريعة بالرياض عبد الله بن ابراهيم بن فنتوخ

## مع الأرك ((مرازم

#### تقديـــم

### للاستاذ: مناع خليل القطان

تعتمد الحضارة الانسانية في تقدمها وازدهارها على الزاد الفكرى الذي تنقدح به قرائج العلماء والمفكرين ، فيلقى أضواء على جوانب الحياة المختلفة ، يكشف غامضها ، ويوضح اسرارها، ويحل معضلاتها ، ويرشد الى اقومها منهجا ، واكثرها نفعا ، وأهداها سبيلا .

والمقياس العضارى لأمة من الأمم يتجلى فى ذلك الزاد الفكرى الذى تنبع منه ألوان المعرفة ، فتنساب جداولها بين دروب العياة ، تروى غرس الانسانية العضارى حتى يستوى على سوقه ، ويؤتى ثماره الطيبة لغير الانسانية بما يحقق متطلبات حياته فى صورة أفضل .

والمعرفة \_ أيا كان نوعها \_ لا تصل بالانسان الى تلك الغاية الا اذا وجهت توجيها سديدا ، كي يكون استخدامها نافعا مفيدا ، يلبي حاجات الأفراد والأمم • ويرسى دعائم العمران البشرى على ضوابط ثابتة ، ومعايير صحيحة •

ولا سبيل الى توجيه المعرفة الانسانية وانضباط موازينها الا بالقيم الدينية التى تنزلت بها كتب الله هداية للبشرية، واستقامة لها على المحجة ، وقد جاء القرآن الكريم الذى تنزل على رسولنا محمد صلى الله عليه وسلم مصدقا لها ، مهيمنا عليها (وأنزلنا الكتاب بالحق مصدقالمابين يديهمن الكتاب ومهيمناعليه)(١)

وحين فقدت الانسانية هذه القيم بموازينها السماوية وتخلت عن ضوايطها جاءت حضارتها مشوبة بموجات الاباحية ، تفصل العلم عن الدين ، او تعزل الدين عن الحياة ، فأورثت الانسانية ضروب الشقاء التي تعانيها الآن في اضطراب الحياة ، واختلل أوضاعها ، واهدار مثلها ، وقلق الضمير ، وحيرة النفس •

فلا يد للناس من رجعة الى الله، ينيبون فيها الى شريعة القرآن ليشق العلم طريقه فى ضوء الهداية الالهية ، حتى يستقيم ما اعوج من الأسس الحضارية ، ويعود للحياة الانسانية رشدها ، فتهتدى الى الصراط المستقيم، وتعصم نفسها من الزلل والشطط (وأن هذا صراطي مستقيما فاتبعوه ولا تتبعوا السبل فتفرق بكم عن سبيله (۲) ،

و بالامس البعيد شهد الناس راقدا جديدا للفكر الاسلامي في كلية الشريعة بالرياض ، بالبحث الذى قدمه احد طلابها عن «سيد قطب و تراثه الأدبي والفكرى » واليوم تقدم هذه الكلية المعطاءة بحثا آخر عن « الدراسات القرآنية المعاصرة » أعده الطالب «محمد عبد العزيز السديس » اسهاما من هذه المؤسسة العلمية في الحضارة المؤمنة الرشيدة التي يرعاها جلالة الملك فيصل بن عبد العزين حفظه الله ، وامتدادا للحركة الاصلاحية المهتدية التي قام بها الشيخ محمد بن عبد الوهاب، وتابعها تلاميذه وأحفاده من بعده والشيخ محمد بن عبد الوهاب، وتابعها تلاميذه وأحفاده من بعده والشيخ محمد بن عبد الوهاب، وتابعها تلاميذه وأحفاده من بعده والشيخ محمد بن عبد الوهاب، وتابعها تلاميذه وأحفاده من بعده والشيخ محمد بن عبد الوهاب، وتابعها تلاميذه وأحفاده من بعده والشيخ محمد بن عبد الوهاب، وتابعها تلاميذه وأحفاده من بعده والمهارية المهارية والمهارية والمها

۱ ـ الاية «٤٨» المائدة ·

٢ - الاية «١٥٢» الانعام ٠

وكانت مؤسسة الكليات والمعاهد العلمية ـ ولا تزال ـ ورثة هذا التراث، وهي تجد من عناية فضيلة الشيخ عبد العزيز بن محمد آل الشيخ ما يشد أزرها، يأخذ بيدها قدما الى الأمام وتحمل كلية الشريعة العبء الأكبر في هذا المضمار يتوجيه عميدها فضيلة الشيخ عبد الله بن فنتوخ •

وهذا البحث الذى نقدمه للقراء ثمرة قراءة طويلة لعدد من الكتب التي تزخر بها المكتبة الاسلامية فى الدراسات القرآنية المعاصرة ، يلخص أفكارها ، ويوجز أبحاثها ، وينقد آراءها ، ويترجم لذويها ، ونحن اذ نقدمه للقراء نأمل ان يكون هذا حافزا لطلابنا الى المزيد من البحث والاطلاع ، بما يساعد على احياء تراث أمتنا ، والنهوض بها على هدى الاسلام • والله من وراء القصد ، وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين •

مناع القطان

#### مقدمة البعث

ان الحمد لله نحمد ونستعينه ونستغفره ونعوذ بالله من شرور أنفسنا ومن سيئات اعمالنا ، من يهده الله فلا مضل له ، ومن يضلل فلا هادى له ، وأشهد أن لا اله الا الله وحده لا شريك له ، وأشهد أن محمدا عبده ورسوله •

الحمد لله الذى أنزل على عبده الكتاب ليكون للعالمين نذيرا واخرج به الله البشر من عبودية غير الله الى عبودية الله الواحد الاحد ومن ضيق الدنيا الى سعتها ، ومن جور الاديان الى عدل الاسلام وأشهد ان لا اله الا الله وحده لا شريك له وأشهد ان محمدا عبده ورسوله ، صلى الله عليه وسلم أدى الامانة ويلغ الرسالة ونصح الأمة وجاهد في الله حق جهاده .

و يعد : فلقد تغير وجه التاريخ حين نزل القرآن الكريم على رسول الله صلى الله عليه وسلم وسعدت الانسانية بعد عذاب حيث كانت في الفترة التي بعث فيها رسول الله صلى الله عليه وسلم وفي القرن السادس الميلادي تجتاز احط ادوار تاريخها من جميع النواحي من حيث التصورات والاعتقادات ومن حيث النظم الاجتماعية والاقتصادية التي يسودها الظلم والطغيان و

تستوى فى ذلك الامم التي تدين بدين سماوى سابق على الذى نزل على محمد بن عبد الله صلى الله عليه وسلم كالرومان مثلا والأمم التي لا تدين بدين وانما تعبد انواعا من المخلوقات نارا او شمسا او حجرا او نحو ذلك كالعرب والفرس وامة الهند •

ففى بلاد الروم لم يبق من المسيحية الا القشور بعد أن دخـــل بولس في المسيحية ناقلا معه مورثاته الوثنية • ويعد أن قضــي

على البقية الباقية من النصرانية قسطنطين الذى دخل هو الآخر في المسيحية فاصبحت بذلك النصرانية مزير من الخرافات اليونانية والوثنية الرومية ، وهكذا اضمحلت التعاليم المسيحية أمام هذه الوثنيات وعقب ذلك ثارت مناقشات حول الديانة شغلت الأمة فكريا وانقلبت هذه المناقشات في كثير من الاحيان الى حروب دامية وكان اشد مظاهر الخلاف الديني بين نصارى الشام والدولة الرومية من جانب وبين نصارى مصر من جانب آخر واذ كان الاولون يعتقدون يازدواجية طبيعة المسيح وكان الآخرون يعتقدون أن للمسيح طبيعة واحدة هي الالهية التييي تلاشت فيها طبيعة المسيح البشرية واحدة هي الالهية التيي

ثم جاء هرقل بعد انتصاره على الفرس عام ٦٣٨ م وجمع المذاهب المتصارعة المتناحرة ووحدها ومنع الناس من الخوض في طبيعة المسيح وأمرهم ان يؤمنوا بان لله ارادة واحدة •

هذا فيما يتعلق بالرومان الذين يعتبرون مركز النصرانية ولما في مصر فقد كانت في القرن السابعاشقي بلادالله بالنصرانية اذ قد انهكت الخلافات في طبيعة المسيح وفلسفة ما وراء الطبيعة قوى الامة العقلية والعملية وهكذا كانت الحبشة تسير علسيما ما تسير عليه السلام ولما تسير عليه الما تسير عليه الما تسير عليه السلام ولما تسير عليه الما تسير عليه المات ا

هذا بالنسبة للنصارى أما بالنسبة لليهود فقد ذكر القرآن كثيرا من عقائدهم وتصوراتهم الفاسدة من

واما الفرس فقد كانوا يعبدون النار اتباعا لمذهب زدادشت وهو مذهب ثانوى يعتقد بوجود الهين: اله الخير واله الشر ويرمز الى اله الخير بالنور والى اله الشر بالظلمة • وقد كانسوا في أول أمرهم يعبدون الله سبحانه وتعالى ، ثم جعلوا يمجدون الشمس

والقمر والنجوم و فلما جاء زدادشت قال: ان نور الله يسطع فى كل ما يشرق ويلتهب فى الكون و أمر بالاتجاه الى الشمس والنار ساءة الصلاة ذلك لانالنوررمز الى الاله كماأمر بعدم تدنيس العناصر الاربعة وهي النار والهواء والتراب والماء وثم اتى عقبه مسن اتباءه من سنوا للزراد شتيين شرائع منها تحريمهم على اتباع زدادشت الاشتغال بالاشياء التي تستلزم النار ، فاقتصر الناس على الفلاحة والتجارة ، وهكذا تطور هذا التقديس للنار الى عبادتها فصاروا يعبدونها ويبنون لها الهياكل وساروا يعبدونها ويبنون لها الهياكل والتجارة ،

وفي الصين كانت هناك ثلاث ديانات هى ديانة « لاوتسو »وديانة «كونتفوشيوس» والبوذية • فاما الاولى فقد تعولت الى وثنية فلى عهد قريب وهى تهتم بالامور النظرية اكثر من الامور العملية •

واما الثانية فقد كان اتباعها لا يعتقدون ـ فى بعض الازمان ـ بعبادة اله بل يعبدون ما يشاءون من اشجار وانهار • واما البوذية فقد ابتلعتها البرهمية الموتورة فتحولت الى وثنية تحمل معها الاصنام حيث سارت • وتنصب تماثيل بوذا أين حلت •

اما فى الهند فقد كانت الوثنية فيها وثنية متطرفة • اذ بلغت عدد الالهة عندهم فى القرن ـ السادس ـ ٣٣٠ مليون اله • واصبح كلشى عجدا با بلكانكل مرفق من مرافق الحياة الها يعبد، فمن هذه الآلهة الشخاص تاريخيون زعموا انهم قد تمثل الله فيهم فى عهود مودات معروفة لهم ومنها جبال تجلى عليها بعض آلهتهم • ومنها المعادن والاجرام السماوية •

وكان العرب يعتقدون ان الله سبحانه و تعالى خالق الكون ومديره بيده ملكوت السموات والارض • وقد حكى الله عنهم ذلك فقال عز من قائل « ولئن سألتهم من خلقهم ليقولن الله » لكنهم

كانوا يشركون مع الله غيره ، ويزعمون أنهم واسطة بينهم وبين الله ، ولا يتصورون عبادة الله الا على هذا الشكل • ثم ازدادوا انغماسا فى الوثنية فاصبح لكل قبيلة صنم خاص بل لكل شخص • وقد روى البخارى عن ابى رجاء العطاردى قال : كنا نعبد الحجر، فاذا وجدنا حجرا هو خير منه القيناه واخذنا الآخر ، فاذا لم نجد حجرا جمعنا حثوة من تراب ، ثم جئنا بالشاة فعلبناه عليه ثمطفنا به » •

هذا هو حال الامم قبل مطلع النور ببعثة محمد صلى الله عليه وسلم في القرن السادس واوائل السابع الميلادي من ناحية العقائد والتصورات •

اما الناحية الاجتماعية فقد اصابها ما اصاب العقيدة \_ اذ أن أنظمة الاجتماع والاقتصاد تابعة للعقيدة التى تعتقنها الامة ففى الدولة الرومية وصل الانحلال الاجتماعي غاية لا مزيد عليها حتى أصبح الناس يفضلون العزوبة على الحياة الزوجية ليقضوا مآربهم في حرية تامة • وكانت الرشوة والخيانة متفشية في المجتمع • وأصبح العدل يباع ويشترى •

وفى بلاد الفرس كانت الاخلاق مضطرية متزعزعة مند عهد بعيد وفيها نشأت حركات عدامة انتهكت الحرمات الفطرية حتى أن يزدجرد الثانى الذى حكم فى اواسط القرن الخامس الميلادى تزوج ابنته ثم قتلها وقد ظهر قبله مانى في القرن الثالث فدعا الى حياة العزوية كرد فعل عنيف على العياة الشهوانية ق ثم ظهد بعده «مزرك» الذى دعا الى مساواة الناس في النساء والمال لانهم ولدوا سواء لا فرق بينهم ، فيتوجب ان يعيشوا سواء لا فدرق بينهم ولان هذا منشأ الصراع بين الناس ، وكانوا ايضا يقدسون الاكاسرة ينظرون اليهم كالالهة ويعتقدون أن في طبيعتهم شيئا

علويا مقدسا وكانوا يعتقدون ايضا في البيوتات الروحية والاشراف من قومهم ، فيرونهم فوق العامة في وطنيتهم ويخضعون لهم خضوعا كاملا ، كما يمجدون قوميتهم ويرون أن لها فضلا على سائر الاجناس والامم •

واما في الصين فقد كان اتباع «لاوتسو» متقشفين زاهدين ، لا يتزوجون ، ولا ينظرون الى المرأة ولا يتصلون بها لانها لم تكن من أسس الحياة السعيدة •

وفي الهند : كان انطلاق الشهوة الجنسية والانعلال الخلقي طابعا مميزا لديانة الهند فقد كان رجال بعض الفرق الدينية يعبدون النساء العاريات والنساء يعبدون الرجال العراة ، وكانت المعابد مواخير فيها الفسق والفجور وكان نظام الطبقات الجائر الذي لـم تعرف الامم نظاما اشد قسوة منه فقد قسم قانون ماتوا الناس الى ١٠ربع طبقات هي (١) البراهمة وهم طبقة الكهنة ورجال الدين (٢) طبقة شترى وهم رجال الحرب (٣) ويش وهم رجال الزراعة والتجارة (٤) شورد وهم رجال الخدمة • وقد منح هذا القانون البراهمة امتيازات الحقتهم بالالهة فقد قال أن البراهمة هم صفوة الله وهم ملوك الخلق ١ اما الشترى فأقل مرتبة من البرهمي اذ أن البرهمي الذي في العاشرة من عمره يفوق الششرى السنى قارب المائة عام • اما طبقة شورد فهم احط الطبقات اذ أن كفارة قتل الكلب والقطة وغيرها وكفارة قتل رجل من الطبقة المنبوذة سواء٠ اما النساء في هذا المجتمع فكن يمنزلة الاماء • وكان الرجل قد يخسر امرأته في القمار ، وكان في يعض الاحوال للمرأة عدة ازواج • وهكذا •

اما العرب: فقد كان شرب الخمر عندهم واسع الانتشار عميق الجدور فيهم كثر فيها شعرهم واخذت كثيرامن وقتهم وكانالريا

فاشيا في مجتمعهم • وكان الزنا غير مستنكر اذ يتخذ الرجل له خليلات والنساء كذلك وكانوا يكرهون اماءهم على الزنا • وفي حديث عائشة رضى الله عنها وصف دقيق لصور النكاح في الجاهلية • •

اما المرأة عندهم فهى من سقطالمتاع تغبنويجار عليها ولا ترث بل تورث كما يورث المتاع وتعضل بعد الطلاق وكان للرجل ان يتزوج ما يشاء من النساء يدل على ذلك حديث الذى اسلم ومعه عشر نساء فامره الرسول صلى الله عليه وسلم ان يمسك اربعا منهن ويطلق باقيهن وكان وأد البنات عادة متفشية بينهم حزعموا – أن عملهم ذلك خوفا من العار وكانت العصبية القبلية شديدة تصوره الجملة المأثورة عنهم «انصر اخاك ظالما او مظلوما» فكانوا يتناحرون ظالمين او مظلومين وكما كانت في المجتمع طبقات ترى لنفسها فضلا على غيرها ، فتترفع على الناس ولا تشاركهم في عادات كثيرة وكانت الحروب تثار لاتفه الاسباب وما حرب داحس والغبراء وبكر وتغلب الا بعضا من مظاهر تلك الحروب واشهرها و (1)

كانت تلك حالة الامم في القرن السادس واوائل القرن السابع الميلادي ، فساد في الاعتقاد والتصور ، وفساد في الاخلاق والاجتماع والاقتصاد وكل ناحية من نواحي العياة •

قاما اراد الله الخير بالانسانية ارسل اليهم رسوله صلى الله عليه وسلم فاخرجهم من هذه الظلمات الى نور الله الذى يتمثل في الاسلام فجاهد الرسول صلى الله عليه وسلم في اللهحق الجهاد

۱ ـ ما يتعلق بالحقائق التاريخية في هذه المقدمة مستخلص من كتاب « ماذا خسر العالم بانحطاط المسلمين»

هو واصحابه رضوان الله عليهم حتى انتشر الاسلام فى ثلثك المعمورة فى مدة وجيزة جدا • وقد وصلت چيوش الاسلام السين تخوم الصين شرقا والى جبال البرانس غربا • ومن آسيا الصغرى \_ تركيا \_ شمالا الى اليمن جنوبا •

ولقد بهت العرب \_ الذين بعث فيهم رسول الله صلى الله عليه وسلم \_ بهتوا \_ وهم أهل الفصاحة والبيان \_ ووقفوا مشدوهين امام بلاغة القرآن الكريم • سواء منهم من آمن • ومن استمر على كفره وعناده وخير دليل على ذلك قصة اسلام عمر وقد جاء فيها انه خرج مرة متوشعا سيفه يريد رسول الله صلى الله عليه وسلم ورهطا من اصحابه وفي اثناءطريقه قابله نعيم بن عبدالله، فقال له: اين تريديا عمر ؟فقال: اريد محمدا هذا الصابيء،الذي فرق أمر قريش ، وسفه احلامها • • فقال له نعيم : والله لقد غرتك نفسك من نفسك يا عمر • أترى بنى عبد مناف تاركيك تمشى على الارض ، وقد قتلت محمدًا! أفلا ترجع الى اهل بيتك فتقيم امرهم ؟ قال : وأى أهل بيتى ؟ قال ختنك واين عمك سعيد بن زيد بن عمرو ، واختك فاطمة بنت الخطاب فقد واللـــه اسلما وتابعا محمدا على دينه فعليك بهما . فرجع عمر الى اخته وختنه · وعندهما خباب بن الارت معه صحيفة ، فيها : «طـه» الكلام واكرمه! ثم ذهب واعلن اسلامه امام الرسول صلى الله عليه وسلم في دار الارقم ابن ابي الارقم • (١) وكذرك قصة أعراض الوليد بن المغيرة عن الحق هي الاخدى

١ ــ هذه القصة استخلصتها من كتاب السيرة النبوية لابن هشام « ج٣ في ٥٠٠ من ٣٥٩ من ٣٥٩ من ١٠٠٠ من ١٠٠ من ١٠٠ من ١٠٠ من ١٠٠ من ١٠٠ من ١٠٠٠ من ١٠٠ من ١٠٠٠ من ١٠٠ من ١٠٠ من ١٠٠٠ من ١٠٠ من ١٠٠٠ من ١٠٠ من ١٠٠

دليل على انبهار العرب من القرآن فقد سمع الوليد القرآن الكريم فرق قلبه وقال (ان لقوله لحلاوة، وان عليه لطلاوة، وانه ليحطم ما تحته، وانه ليعلو وما يعلى) لكن ابا جهل لما سمع بقوله هنا ذهب اليه وطلب منه ان يقول في القرآن قولا يعرف قريش منه انه له كاره • فقال له الوليد فماذا اقول فيه ؟ فوالله ما منكم رجل اعلم منى بالشعر ولا برجزه ولا يقصيده ولا ياشعار الجن • والله ما يشبه الذي يقوله شيئا من هذا • فجادله ابو جهل حتى قال له الوليد دعني افكر فيه • فلما فكرو يئس ما فكرقال قولته الكاذبة: ان هذا الا سحر يؤثر اما رأيتموه يفرق بين الرجل وأهله ومواليه » فانزل الله في ذلك قوله « انه فكر وقلر ، فقتل كيف قدر ؟ ثم فان الله في ذلك قوله « انه فكر وقلر ، فقتل كيف قدر ؟ ثم فقال : ان هذا الا سحر يؤثر »

فالوليد قد اعترف بان القرآن ليس من عند احدمن البشر فلا هو سحر ولا هو كهانة ولا هو شعر ولكنه بعد ان لعب برأسه ابو جهل قال قولة الكفر والرجوع عن الحق الذى قاله: اعتزازا بنسبه وماله وجاهه ومعاولة لحفظ مكانته في مجتمعه الوثني • ولكنه قتلل كيف قدر •

ولا يقل عن هاتين القصتين في الدلالة على انبهار العرب من القرآن وعجزهم امام بيانه وبلاغته وفصاحته \_ لا يقل عنها ما حكاه الله عن الكفار واقوالهم في القرآن واليك نماذج لذلك اولا: قوله تعالى حكاية عن بعض الكفار: «لا تسمعوا لهذا القرآن والغوافيه لعلكم تغلبون» فهذا القول الذي حكاه عنهم يدل على مبلغ الذعر الذي اصاب القرشيين من اسلام الناس كما يدل على مبلغ العجز عن بيان كذبه \_ كما يدعون او الاتيان بمثله وهذه طبيعة النفس الكافرة حين تعجز عن شيء

تعاول ان تصد عنه الناس • وهكذا فعل زعماء قريش كلهم فانهم يهذا القول يعاولون الصد عن دين الله لما يرون من تأثيره على انفسهم وعلى اتباعهم • اما هم فلا يؤمنون عنادا ومكايرة لان زعاماتهم قد غرتهم وخدعتهم وصرفتهم عن الحق المبين • فلنن يؤمنوا بمحمد صلى الله عليه وسلم وهم الزعماء • ولذا فهم يحسدون الناس ولا يريدون لهم الايمان •

ثانيا: قولهم كما حكى الله ذلك في القرآن اذ يقول: «٠٠ اساطير الاولين اكتتبها فهي تملي عليه بكرة واصيلا » ٠

ثالثا: \_ قولهم كما حكى الله ذلك عنهم في القرآن: « في السلطير الاولين » سمعنا لو نشاء لقلنا مثل هذا • ان هذا الا اساطير الاولين » وقولهم: « أضفاث أحلام ، بل افتراه بل هو شاعر » وغيرها من الآيات التي تحكي قولهم • وحين قالوا: « ان هذا اساطير الاولين » تحداهم الله سبحانه وتعالى مرات •

فتحداهم بالاتيان بمثل هذا القرآن ، ثم بعشر سور مثله ، ثـم بسورة مثله قال تعالى : « قل لئن اجتمعت الأنس والجن على ان يأتوا بمثل هذا القرآن لا يأتون بمثله ولو كان بعضهم لبعض ظهيرا » ٨٨٠ الاسراء

وقال تعالى: «أم يقولون افتراه قل فأتوا بسور مثله» مفتريات ٠٠٠٠» ١٢ر١٤ هود

وقال تعالى : « أم يقولون افتراء كل فأتوا بسور مثله » ٢٨ يونس ٠

بيد أنهم لم يستطيعوا ان يأتوا بما تحداهم الله به • وكيف لهم والوليد يقول « ان له لحلاوة وان عليه لطلاوة » بل لم يحاولواذلك اصلا • الا ما حاوله بعض المتنبئين بعد الرسول صلى الله عليه

عليه سلم كمسليمة الكذاب وفي معارضته يقول الرافعي رحمه الله \_ « وقد زعم مسليمة ان له قرآنا نزل عليه من السماء ويأتيه به ملك يسمى رحمن » • بيد ان قرآنه انما كان فصولا وجملا بعضها مما يرسله و بعضها مما يرسل يه في أمر ان عرض له او حادثة ان اتفقت ، ورأى اذا سئل فيه وكلها ضروب من العماقة يعارض بها اوزان القرآن في تراكيبه ، ويجنح في اكثرها الى سجع الكهان ، لانه كان يحسب النبوة ضربا من الكهانة ، فيسجع وقد مضى العرب على ان يسمعوا للكهان ويطيعوا، ووقر ذلك في انفسهم واستقاموا اليه ، ولم يجدوا كلام الكهانالا منها » (۱) •

رابعا: زعم النضر بن الحارث انه يعارض القرآن فقد كان يجلس الى قومه ويسرد عليهم قصصا من قصص الفرس يعاول بها صد الناس عن سماع القرآن حين يتلوه الرسول صلى الله عليه وسلم في المسجد الحرام .

وفي هذا ايضا ما فيه من الدلالة على انبهار المشركين من هذا القرآن وعجزهم في مقام التعدى عن ان يأتوا بمثله او بعشرسور او بسورة • فلذا يحاول زعماؤهم صدهم عن سبيل الله •

وهكذا يعجز العرب عن التحدى ويبقى القرآن خالدا على مر الزمن حتى يرث الله الارض ومن عليها وهو خير الوارثين •

هذا • والكتب التي كتبت في القرآن ودراساته وما يتعلق به ، كنيرة ، وقد احصيت منها ما يقرب من مائة وستين كتابا • وكنت قبل البدء بالبحث اتوهم اننى سوف اكتب عنها او عن اكثرها ولكنى

۱ ــ اعجاز القرآن : «۱۹۸، ۱۹۷»

عندما بدأت بالبحث وجدت نفسي أمام الامر الواقع فلم استطـع أن اكتب الاعن هذه الكتب التي بين دفتي هذا البحث فأرجو اللـه ان اكون قد وفقت الى ذلك •

وقد انتهجت في بعثي المنهج الآتى: - 1 - تقسيم البحث الى اربعة اقسام وهى: - 1 - قسم او فصل التفسير - 7 - قسم الفهارس والمعاجم القرآنية - 7 - قسم الدراسات القرآن العامة - 2 - قسم الدراسات القرآنية الخاصة او الجزئية •

٢ \_رتبت الكتب التي بحثت فيها حسب اولويتها في النشر أو التأليف اذ النشر والطبع يعلم دون التأليف وقد يعرف متى ألف الكتاب لكنه نادر.

وفي العديث عن الكتاب • اعرف به ذاكرا عدد صفعاته وعدد طبعاته واين طبع • ثم انتقل التي التعريف بالمؤلف • ثم أبين موضوع الكتاب فمنهجه وفي هذه الفقرة استعرض الكتاب • وفي التفسير خاصة اذكر جملة من آراء المؤلف بعد بيان منهجه فان كان فيها خطأ رددته وفندته بقدر استطاعتي • ثم اختم الكلام عن الكتاب بابداء رأيي فيه •

هذا وقد اشتد على بعض المؤلفين واصف قولهم بالزعم او الادعاء او ما شابه ذلك كما فعلت عند استعراضى لكتاب محمد احمد خلف الله • فارجو ان تعذروني في ذلك لانني مع ايماني بأن أسلوب المنهج العلمي أفضل بمعنى عدم الشدة في التعبير لكنني أعتبر أن عملي هذا لا يخرج عن المنهج العلميلان الذي اشتد عليه رجل يتمسح بمسوح الدين وهو سيء الافكار • ثم لماذا نرى نعن في ذلك غضاضة ومن يدعون الى اسلوب المنهج العلمي لا يسلكون ذلك لانهم يتطاولون على الدين وأهله بينما نعن نبين سوء أفكار الرجل الذي نتعدث عنه •

وأكرر ما ذكرته آنفا من أنني أرتب الكتب حسب أولويتها في الطبع وفى التفسير • تحدثت عن عدة تفاسير منها الكامل ، ومنها ما لم يكمل ، ومنها التفسير الموضوعي ، ومنها التفسير الجزئي • ولذا • فقد قدمت التفاسير الكاملة على ما لم تكمل ، واتبعتها بالتفاسير غير الكاملة كالمنار واضواء البيان ثم التفاسير الموضوعية كتفسير آيات الاحكام • واخيرا تفسير جزئي هو تفسير سورة النور • مع ملاحظة أن التقديم حسب الأولوية في الطبع كما بينت في المقدمة •

ولم يغرج هذا البحث على هذه الصورة الا بعد التعب واجهاد النفس • فأرجو الله أن يكون هذا البحث مناسبا وأن أكون قد وفقت فيه والله الهادى الى سواء السبيل •

تحريرا في الرياض: ١٣٩٢\_٣٠١ ه.

قســـم التفاســير



التعریف بالکتاب: - ألف هذا التفسیر طنطاوی جوهری في خمسة وعشرین جزءا · طبع طبعتین في مطبعة مصطفی البابي الحلبي ·

وقد قدم لتفسيره بمقدمة أوضح فيها متى وكيف شرع في كتابة هذا التفسير: « وكان ابتداء التفسير: اذ كنت مدرسا بمدرسة دار العلوم، فكنت ألقي بعض آيات على طلبتها، وبعضها كان يكتب في مجلة الملاجىء العباسية، وهآنذا اليوم أوالى التفسير مستعينا باللطيف الخبير ...»

ثم أوضح غرضه من كتاية هذا التفسير بأنه يؤمل « أن يشرح الله به قلوبا ، ويهدى به أمما وتتقشع به الغشاوة عن أعين عامة المسلمين ، فيفهموا العلوم الكونية وليقرأن في مشارق الارض ومغاربها مقرونا بالقبول، وليولعن بالعجائب السماوية، والبدائع الارضية : الشبان الموحدون ، وليرفعن الله مدنيتهم الى العلا ، وليكونن هذا الكتاب داعيا حثيثا الى درس العوالم العلوية والسفلية ليقومن من هذه الامة من يفوقون الفرنجة ، في الزراعة، والطب ، والمعادن ، والحساب ، والهندسة والفلك ، وغيرها من العلوم والصناعات ؟ كيف لا ؟ وفي القرآن من آيات العلوم ما يربو على سبعمائة وخمسين آية ، فأما علم الفقه فلا تزيد آياته الصريحة عن مائة وخمسين آية »

٢ ـ موضوع الكتاب: \_ هو عبارة عن تفسير لألفاظ الآيات القرآنية ثم سرد لعلوم كونية وفلكية وطبية وزراعية وغيرها فهو اذن تفسير علمي للقرآن .

٣ ـ التعريف بالمؤلف: ـ مولده ونشأته: ـ ولـد الشيـخ طنطاوى بن جوهرى المصرى في قرية عوض حجازى من قرى الشرقية عام ١٢٨٧ ه.

تحصيه العلمي : معلم الشيخ في الأزهر مدة ثم في المدارس الحكومية وعنى بدراسة اللغة الانجليزية •

اعمال عدد مارس التعليم في بعض المدارس الابتدائية ، ثم في مدرسة دار العلوم وألقى معاضرات في الجامعة المصرية • وناصر الحركة الوطنية فوضع كتابا في « نهضة الأمة وحياتها •

مؤلفات عن المؤلف عدة كتب نعى في ها منعى خاصا ، ابتعد في أكثره عن معنى التفسير، واغرق في سرد أقاصيص وفنون عصرية واساطير • ومن ضمن هذه الكتب « جواهر العلوم» و « النظام والاسلام » و « التاج المرصع » و « الزهرة » وغيرها •

وفاته : - توفي الشيخ طنطاوى جوهرى بالقهاهرة عام ١٣٥٨ ه (١)

2 - منهج المؤلف في البحث: \_ يسوق المؤلف مجموعة مسن الآيات ثم يفسرها تفسيرا لفظيا أى بيان معاني الكلمات فاذا مسا انتهى من ذلك انتقل الى ابحاث علمية طويلة يسمها باللطائف والجواهر والبدائع وما الى ذلك وهذه الجواهر واللطائف او البدائع عبارة عن مجموعة كبيرة من آراء وأفكار علماء الغرب في العصر الحديث، ساقها المؤلف \_ ليبين للمسلمين ولغير المسلمين ال

۱ \_ الاعلام : « ۲/ ۳۲۳، ۲۲۶ » .

أن القرآن الكريم قد كان له قصب السبق في هذه الابحاث وأنه نبه اليها م أى الى الابحاث العلمية المادية والنظريات الفلكية وغيرها ما على حسب رأيه م .

كما أنه يضع في تفسيره هذا صورا للنباتات ، والحيوانات ، و و تجارب العلوم (١) • كما أنه يستشهد أحيانا على ما يورد من رأى أو قول بما جاء في انجيل برنايا اذ انه يرى كما يرى غيره أنه اصح الاناجيل (٢) •

ويشرح احيانا الحقائق الدينية بما جاء يذكر افلاطون في كتابه « الجمهورية » أو ما ورد في رسائل اخوان الصفا • مع أيداء رضاه عنها ، وتصديقه بها ، مع مخالفتها لما ثبت عن الرسول صلى الله عليه وسلم وعن اصحابه • (٣)

ويستخرج الكثير من علوم القرآن بواسطة حساب الجمل الذى لا يمكن التصديق به •

ويهتم المؤلف - رحمه الله - بالتفسير العلمي فيحشد جميع أو معظم النظريات العلمية عند تفسيره بعض الآيات الكونية وغيرها من الآيات التي تحكي خلق الله سبحانه وتعالى للانسان وغيره من الحيوانات والنباتات ويحث على انتهاج هذا المسلك من التفسير اذ أن العلماء المتقدمون قد اهتموا بتفسير الآيات المشتملة على الاحكام ولم يهتموا بتفسير الآيات الكونية وقال عقب تفسيره لآيات الفرائض وييان اهتمام العلماء بعلم الفرائض قال : - لايات الفرائض اجتذبت فرعا من علم هنا أمة الاسلام آيات معدودات مع الفرائض اجتذبت فرعا من علم

۱ \_ الجواهر : « ۱/ ۲٤۸ »\_۲\_ الجواهر : « ۱/۳۲ » \_۳\_ الجواهر : « ۱/۷۲ » \_۳\_ الجواهر : « ۱/۷۱ »

الرياضيات فمابالكم ايهاالناس بسبعمائة آية فيها عجائب الدنياكلها الله أكبر جل العلم وجلت الحكمة - هذا زمان العلوم هذا زمان العلوم هذا زمان ظهور نور الاسلام في زمان رقيه - يا ليت شعرى لماذا لا نعمل في آيات العلوم الكونية ما فعله أباؤنا في آيات الميراث ولكني أقول الحمد لله - الحمد لله أنك تقــرأ في هذا التفسير خلاصات من العلوم ودراستها أفضل من دراسة علم الفرائض لأنه فرض كفاية - فأما هذه فانها للازدياد في معرفة الله وهي فرض عين على كل قادر كما هو مقرر في باب الشكر للامام الغزالي وهي نفس علم التوحيد الحقيقي والمعرفة والشكر يكونان على كــل نفس علم التوحيد الحقيقي والمعرفة والشكر يكونان على كــل امرىء بقدر طاقته »

« أن هذه العلوم التي أدخلناها في تفسير القرآن، هي التي اغفلها الجهلاء المغرورون من صغار الفقهاء في الاسلام ، فهذا زمان الانقلاب وظهور الحقائق والله يهدى من يشاء الى صراط مستقيم » (1)

ويقول ايضا « لماذا ألف علماء الاسلام عشرات الالوف من الكتب الاسلامية في علم الفقه • • وعلم الفقه ليس له في القرآن الا آيات قلائل لا تصل مائة وخمسين آية؟ فلماذاأكثر التأليف في علم الفقه؟ وقل في علوم الكائنات التي لا تخلو منها سورة ؟ بل هي تبلغ سبعمائة وخمسين آية صريحة ، وهناك آيات أخرى دلالتها تقرب من الصراحة فهل يجوز في عقل أو شرع أن يبرع المسلمون في علم أياته قليلة و يجهلوا علما آياته كثيرة جدا ؟ ان أباءنا برعوا في

A. 1. 111 .

۱ - الجواهر : « ۱۹/۳ »

الفقه ، فلنبرع نحن الآن في علم الكائنات ٠٠ لنقم به ، لترقى الأمية ٠٠ » (١)

والمؤلف يقسم السورة الى أقسام مرة يسميها ابوايا ، وأخرى أقساما ، وثالثة مقاصد وقد يقسمها الى فصول ولا ويذكر في آيات الاحكام اختلافات العلماء لكنه لا يطيل فيها فهي لا تعدو أن تكون اشارات خاطفة كما فعل عند تفسيره لآية « والمطلقات يتربصن وما بعدها » (٣)

وقد يشير الى الحكم التشريعية من اباحة شيء او تحريمه كما فعل في تفسير آية تحريم الخمر في سورة البقرة فقد اشار السي حكمة تحريمها وساق كلاما لاطباء كثر من امريكا وبريطانيا يبينون فيها ضررها على كل ناحية من نواحى الجسم (٤)

ويتحدث عن آيات الربا فيوضح الحكمة من تحريمه ويقارب بين الاسلام والاشتراكية في ذلك فيقول « فانظر كيف اتفق في التحليل والتحريم علماء الاسلام وعلماء الاشتراكيين ، ولكن الاشتراكيين

تمادوا في الامر الى حد بعيد فاخذوا ينظرون فى امر العمل وامر المال ٠٠ »(١)

ويقول في موضع آخر « أن في هذه السورة أربع عجائب : عجيبة الربا، وعجيبة الخمر، وعجيبة احضار الارواح، وعجيبة التنويم المغناطيسي » • الى أن قال « و بالاجمال أقول ان الربا ظهر ضرره بأوضح معنى في هذا العصر ، وقامت الروس بتحريمه بتاتــا ، والمسلمون في جميع العصور لم يقدروا أن يستأصلوه ، بل انسى رأيت من افاضل المصريين المعاصريين لي من كانسوا يسرون أن القرآن في تحريمه للريا كان من أسباب تأخر المسلمين فلما سمعوا بانقلاب دولة الروس وتحريم الربا الجمت أفواههم بالاحجار » والواقع أن تحريم الروس للربا لا يعني أنها في تحريمها له كتحريم الاسلام فأهداف الاشتراكية مختلفة تماما عن أهداف الشريعسة الاسلامية لأنهما يختلفان في المعتقدات • ثم هذا التحريم ليس له واقع عملي بل هو تحريم نظرى • اذ أن كبار المسؤولين من اعضاء الحزب واللجنة المركزية والهيئة السياسية يامكانهم جميسعا أن يتعاملوا بالربا مع المصارف • فالربا والتملك محرم على جمهرة الناس - وأما قوله ان المسلمين في جميع عصورهم لم يقدروا على استئصال الربا فدعوى تحتاج الى دليل ولا دليل على ذلك -

0 - رأيي في ألكتاب: - اذا كان بعض العلماء قد قال في تفسير الفخر الرازى « فيه كل شيء الا التفسير»فان هذا التفسيرينطبق عليه ما قاله بعض العلماء في تفسير الفخر الرازى وقد يكون اولى بهذا الوصف فقد حشد فيه مؤلفه - رحمه الله النظريات الفلكية

۱ ـ النجواهر . « ۱/۲۷۵ » .

ونظريات الفلاسفة في الانسان، كذلك النظريات التجريبية والفلكية وخلافها ولقد انتقد الاستاذ سيد قطب رحمه الله هذا المسلك فقال: ان الحقائق القرآنية حقائق قاطعة مطلقة أما ما يصل اليه البحث الانساني في حقائق غير نهائية ولا قاطعة ما وهي مقيدة بحدود تجاربه وظروف هذه التجارب وادواتها وفمن الخطأ المنهجي بعكم المنهج العلمي الانساني ذاته ان نعلق الحقائق النهائية بعقائق غير نهائية وهي كل ما يصل اليه العلم البشرى!

هذا بالقياس الى « الحقائق العلمية » • والامر اوضح بالقياس الى النظريات والفروض التي تسمى علمية • ومن هذه النظريات والفروض كل النظريات الفلكية ، وكل النظريات الخاصة بنشأة الانسان وأطواره ، وكل النظريات الخاصة بنفس الانسان وسلوكه وكل النظريات الخاصة بشأن المجتمعات واطوارها • فهذه كلها ليست « حقائق علمية » حتى بالقياس الانساني وانما هيئ نظريات وفروض • • • » (١) وقد ذكر عقب ذلك أن هذا المسلك من التفسير ينطوى على خطأ منهجي أساسي • وثلاثة معان لا تليق بالقرآن • ذكرها في تفسير •

كما ان الاستاذ عزة دروزه ينتقد هذا المسلك اذ يقول: « ولقد قرأنا مقالا اراد كاتبه أن يجعل صلة بين اختصاص البنان بالذكر وبين ما ظهر حديثا من علم يصمات الاصابع وما صار لهمن خطورة في اثبات شخصيات الناس ، وتمشيا مع الفكرة التي سادت بعض الناس من استخراج النظريات العلمية والفنية والفلكية والكونية

١ ــ فى ظلال القرآن «٢/٤٩»

من الكلمات والآيات القرآنية للتدليل على صدق القرآن ومعجزات الله المشار اليها فيه ، وفي هذا في اعتقادنا تحميل لكلمات القرآن وآياته غير ما تتحمل واخراج له من نطاق قدسيته وغايته وتعريض له للجدل والنقاش ٠٠٠ » (1)

----

<sup>-</sup>١- التفسير الحديث : «٢/٧»

#### تفسير المراغي

1 \_ التعریف بالکتاب: \_ ألف هذا التفسیر الشیخ أحمد مصطفی المراغی • (۱) و هو یقع فی عشر مجلدات یحتوی کل مجلد علی تفسیر ثلاثة اجزاء من القرآن المجید •

تعداد صفحات الجزء الاول مائتان وثلاثون صفحة • والثانى: مائتان وسبع وعشرون صفحة • والثالث: مائتان وتسبع عشرة صفحة • والرابع: مائتان وثلاثة وعشرون صفحة • والخامس: مائةو اثنتان وتسعون صفحة • والسادس: مائة وست وسبعون صفحة • والسايع: مائتان وسبع عشرة صفحة • والثامن: مائتان وشبع عشرة صفحة • والثامن: مائتان وثلاث عشرة صفحة • والتاسع: مائتان واثنتا عشرة صفحة • والعاشر مائة وخمس وثمانون صفحة • والحادى عشر: مائت واحدى وسبعون صفحة • والثانى عشر: مائة وتسبع وخمسون صفحة • والثالث عشر: مائة واثنتان وسبعون صفحة • والرابع عشر: مائة وخمس وستون صفحة • والخامس عشر: مائة وتسبع وضمس وسبعون صفحة • والخامس عشر: مائة وتسبع وضمس وسبعون صفحة • والنان عشر: مائة واثنتان وسبعون صفحة • والسادس عشر: مائة واثنتان وسبعون صفحة • والسابع عشر: مائة واثنتان وخمسون صفحة • والثامن عشر:

۱ \_ لم اجد له ترجمة في كتب التراجم كالاعلام ومعجم المؤلفين ولا في المرسوعة العربية الميسرة وانما المترجم له في كل اخوه محمد مصطفى المراغى شبيخ الازهر

مائة واثنتان وستون صفعة • والتاسع عشر : مائة وخمسون صفعة • والعشرون : مائة وست واريعون صفحة • والعادى والعشرون: مائة واريسع وخمسون صفحة • والثالث والعشرون : مائة وخمس وخمسون صفحة • والثالث والعشرون : مائة وخمس وستون صفحة • والبابسع والعشرون : مائة واثنتان واربعون صفعة • والخامس والعشرون مائة وثمان وستون صفحة • والسادس والعشرون مائتة وخمس وثمانون صفحة • والسايع والعشرون مائة وتسعون صفحة • والثامن والعشرون صفحة • والتاسع والعشرون مائة وسبعون صفحة • والثامن والعشرون صفحة • والثامن والعشرون صفحة • والثلاثون: مائتان واثنتان وسبعون صفحة • والثلاثون: مائتان واثنتان وسبعون صفحة • والشعون صفحة • والشعون صفحة • والتلاثون: مائتان واثنتان وسبعون صفحة • والثلاثون: مائتان واثنتان وسبعون

وقد طبع الكتاب مرات عدة كانت الطبعة الاولى منها عام ١٣٦٥ ه وجميع ١٣٨٥ ه والثالثة عام ١٣٨٢ ه وجميع هذه الطبعات طبعتها مطبعة مصطفى البابي الحلبي بمصر •

#### : \_ تفسير كامل للقرآن المجيد •

: \_ يذكر المؤلف \_ رحمه الله \_ الآية اولا ، ثم يتبعها بتفسير المفردات تحت عنوان المفردات • ثم المعنى الاجمالى • ثم الايضاح وفيه يجزىء الآية الى أجزاء • ويشرح كلا على حدة يذكر ما فيها من سبب نزول وخلافها مما يفيد في معنى الآية •

وقد قدم المراغي لتفسيره بمقدمة ذكر فيها السبب الذى دعاه الى تأليف هذا التفسير • فقال : « وبعد : فانا لنشاهد في عصرنا الحاضر ميل الناس الى التزيد في الثقافة الدينية ولا سيما تفسير الكتاب الكريم والسنة النبوية ، وكثيرا ما سئلت أى التفاسيد أسهل منالا واجدى فائدة للقارىء في الزمن القليل ؟ فكنت أقد في

واجما حائرا لا اجد جوايا عن سؤال السائل علما مني يأن كتب التفسير على ما فيها من فوائد جمة • • • قد حشيت بالكثير من مصطلحات الفنون من يلاغة و نحو • • • من جراء هذا رأينا مسيس الحاجة الى وضع تفسير للكتاب العزيز يشاكل حاجة الناس في عصرنا في أسلوبه وطريق رصفه ووضعه ، ويكون داني القطوف سهل المأخذ يحوى ما تطمئن اليه النفسس من تحقيق علمي تدعمه الحجة والبرهان ، وتؤيده التجرية والاختبار • • ويضم الى آراء مؤلفه آراء أهل الذكر من الباحثين في مختلف الفنون التي ألمع اليها القرآن على نحو ما اثبته العلم في عصرنا ، وتركنا الروايات التي أثبتت في كتب التفسير ، وهي بعيدة عن وجه الحق مجانفة للصواب ، والله أسأل أن يوفقنا للرشاد ، ويهدينا السيل •

ثم تحدث عن عناية المسلمين يتفسير القرآن · اعقبها بالحديث عن طبقات المفسرين وهم طبقة المفسرين من الصحابة، ثم التابعين، ثم طبقة من جمع اقوالهما، ثم طبقة ابن جرير، ثم طبقة المفسرين بحذف الاسانيد فقصرنا التفسير في عصر المعرفة الاسلامية ·

فذكر أن الذين اشتهروا في عصر الصحابة بالتفسير عشرة وهم الخلفاء الراشدون ، وابن مسعود ، وابن عباس ، وابي بن كعب ، وزيد بن ثابت ، وابو موسى الاشعرى ، وعبدالله بن الزبير • ثم ذكر أن أكثر الخلفاء الراشدين تفسيرا هو على بن أبي طالب • ثم ذكر اصح الطرق في الرواية عن ابن عباس •

وفي عصر التابعين ذكر اشهر علماء مكة ، فأشهر علماء الكوفة ، ثم أشهر علماء المدينة • وفي الطبقة الثالثة التي جمعت أقوال

الصحاية والتابعين ذكر عشرة من المفسرين أشتهروا يالتفسير في هذه الطبقة منهم سفيان بن عيينه واسحاق بن راهوية وفي الطبقة الرابعة طبقة ابن جرير ذكر سبعة من المفسرين المشهورين منهم علي بن أبي طلحة وأبو الشيخ بن حيان البستي وابن جرير وذكر ثناء صاحب الاتقان على تفسير الطبري وفي الطبقة المفسرين بعذف الاسانيد ذكر سبتة اشتهروا بالتفسير منهم الزجاج النحوي ، وابو جعفر النحاس ومكي بن طالب وأوضح أنه بسبب حذف الاسانيد قد دخل فيها الدخيل واختلط الصحيح بالعليل وأنه في هذه المرحلة ماروى عسن السلف الصالح في ذلك و

وفي الحديث عن التفسير في عصر المعرفة الاسلامية: « التقت في البلاد الاسلامية تيارات العقل البشرى حاملة تراث المدنيات والحضارات اليونانية والفارسية والهندية ، ومرت يأهلها اعاصير من جدل أهل الكتاب يهودهم ونصاراهم ، فكان كل أولئك حافزا للعلماء على أن يؤلفوا موسوعات في التفسير تجمع بين دفتيهافنونا من المعرفة لم يكن لهم يها سايقة عهد ، وسار الفكر الاسلامي حرا طليقا في معرفتها حينا ، ومقيدا حينا آخر ، بحكم العشقل مرة ، وسلس قيادة للنص أخرى ، ويميل الى التقليد حين الضعف والانحلال والركود الفكرى .

ولما كان القرآن كتابا سماويا تنزل على قلب أكمل الانبياء ، مشتملا على معارف عالية ومطالب سامية • • • • • سهل سبحانه الأمر علينا ، فلم يطلب منا الا الفهم والتدبر في كلامه ، لانه نورا وهدى للناس ، وجعله حاويا للشرائع والاحكام التي لا

يمكن العمل بها الا اذا فهمت حق الفهم . . . . وما سوى ذلك من وجوه النظر والبحث ، تتابع لذلك ، ووسيلة اليه في التحصيل، ولا يعنينا العناية التي نهتم لها اهتمامنا بالمطلب الاول ، لكن كثيرا من المفسرين ، جعلوا عنايتهم تكاد تكون وقفا على الوسائل دون المقاصد . ثم ذكر – المراغي رحمه الله – اصناف هؤلاء المفسرين فأوضح أن منهم من اهتم ببيان اساليب القرآن رمعانيه البلاغية كالزمخشرى . ومنهم من وجه همه الى اعرابه والتوسع في وجوهه كالزجاج وابو حيان . ومنهم من اهتم بتقرير المقائد بالاحكام الشرعية كالقرطبي . ومنهم من اهتم بتقرير المقائد بالاحكام الشرعية كالقرطبي . ومنهم من اهتم بتقرير المقائد

ومنهم آخرون نهجوا نهج الوعظ فمزجوا التفسير بحكايات المتصوفة • ومنهم من انتهج طريق التفسير بالاشارة •

أردف ما تقدم بالحديث عن طريق كتابية القرآن الكريم فذكر أن كتابة المصحف تابعة للطريق والرسم الذى كتبت يسه المصاحف في عهد الخليفة الراشد عثمان بن عفان وقد ذكر لعلماء ثلاثة آراء في التزام الرسم العثماني، أو عدم التزامه الاول: أنه تحرم مخالفة حفظ عثمان الثاني: أن رسم المصاحف اصطلاحي لا توقيفي ومن ثم فيجوز مخالفة الرسم العثماني الئالث: أنه يجوز كتابة المصحف الآنلعامة الناس على الاصطلاحات المعروفة الشائعة وذكر أن هذا الرأى مال اليه صاحب البرهان وهو ما يفهم من كلام العز بن عبد السلام وقد أيد المراغسي

\_ رحمه الله \_ هذا الرأى وأوضح أنه سيسير عليه في كتابة الآيات أثناء التفسير · (١)

ثم ذكر منهجه في التفسير فمراجعه • (٢)

كما أن المؤلف \_ رحمه الله \_ يقدم لكل سورة بمقدمة موجزة يبين فيها عدد آياتها وهل السورة مكية أمدنية وما تحتوى عليه من التشريعات عامة ويختتم كل سورة ايضا بايجاز شرائعها وغيرذلك

وللاستاذ المراغي عليه رحمة الله ما آراء بعضها سديد و آخر عير سديد و فمن آرائه غير السديدة في العقائد رأيه في سجود الملائكة لآدم فهو ينقل عن شيخه محمد عبده مرتين فيما يتعلق بالسجود ولا يعقب عليه بما يدل على عدم موافقته له في هذا الرأى بل أنه يصفه بالاجادة والافادة ، فقد قال ما يلى « وقال الاستاذ الامام محمد عبده : فاذا جرينا على هذا التفسير فليس ببعيد أن تكون في الآية اشارة الى أن الله لما خلق الارض وديرها بما شاء من القوى الروحانية التي يهاقوامها ، وجعل كل صنف من القوى مخصوصا بنوع من المخلوقات لا يتعداه ، خلق الانسان واعطاء القوة التي بهايتصرف في جميع القوى و يسخرهامن عمارة الارض و بهذه التسخير هو المعبر عنه بالسجود الذي يعتبر معنى الخضوع و بهذه القوة التي لا حد لها جعله الله خليفة في ارضه ، لانه أكمل الموجودات ٠٠٠٠» (٣)

وينقل عن محمد عبده في موضع آخر ووصفه بالاجادة واليك نص قول محمد عبده: « • • • وسجود الملائكة لآدم عبارة عن نص قول محمد عبده القوى له ينتفع بها في ترقية الكون بمعرفة

۱ - تفسير المراغى: ۱/٣-١٥ » • - ٢- تفسير المراغى ١/٦/١-٢ » - ٣- تفسير المراغى ١٦/١١-٢ »

سنن الله تعالى في ذلك ، واباء ابليس واستكباره عن السجود تمثيل لعجز الانسان عن اخضاع روح الشر وابطال داعية خواطر السوء التي هي مثار التنازع والتخاصم والتعدى والافساد في الارض ٠٠٠ » (١) • فالمراغى – رحمه الله – نقل آراء محمد عبده في السجود ، وفي اباء ابليس واستكباره ولم يعقب عليها بما يدل على مخالفته لشيخه في ذلك بل كما قلت وصف قوله بالاجادة ونحن لانطلب من المراغى ومن محمد عبده الاالدليل على ذلك ولم يأتيا بدليل على ذلك من القرآن والسنة للأن مسألة العقائد لامجال للعقل والرأى فيها • كما انه يرى ان المراد بادم نوع الانسان فيقول: « ويراد بادم نوع الانسان كما يطلق على اسم أبي القبيلة الاكبر على القبيلة الاكبر على القبيلة » (٢) وهو تأويل فاسد يحتاج الى دليل •

وله تأويل غير صائب لطير الابابيل التي ارسلها الله على ابرهة وجيشه حين ارادوا غزو مكة وهدم الكعبة وفعلاو صلواالى ماقرب مكة ويقول المراغى عند تفسيره لسورة الفيل ما يلى «وأرسل عليهم طيرا أبابيل، ترميهم بحجارة من سجيل» أى انه تعالى أرسل عليهم فرقا من الطير تحمل حجارة يابسة سقطت على أفراد الجيش، فابتلوا بمرض الجدرى او الحصبة حتى هلكوا والحسبة حتى هلكوا

وقد يكون هذا الطير من جنس البعوض او الذياب الذى يحمل جراثيم بعض الامراض ، أو تكون هذه الحجارة من الطين اليابس المسموم الذى تحمله الرياح ، فيعلق بأرجل هذا الطير ، فاذا اتصل بجسم دخل من مسامه ، فأثار فيه قروحا تنتهي بافساد الجسم وتساقط لحمه • ولا شك أن الذباب يحمل كثيرا مسن جراثيم

۱ \_ تفسير المراغى: « ١/٤٩ـ٥٩ » ـ٢ ـ تفسير المراغى: «١/٤٩ـ٥٩»

الأمراض ، فوقوع ذبابة واحدة ملوثة بالمكروب كافية في اصابته بالمرض الذي يحمله ٠٠٠ ثم قال: قال الاستاذ الامام: « فهلذا الطاغية أراد أن يهدم البيت ، فارسل الله عليهما يوصل اليهمادة الجدري أو الحصبة ، فاهلكته واهلكت قومه قبل أن يدخل مكة وهي نعمة من الله غمر بها أهل حرمه على وثنيتهم ، حفظا لبيت حتى يرسل اليه من يحميه بقوة دينه '(ص) ٠٠٠»(١)

فقوله وقد يكون هذا الطير من جنس البعوض أو الذباب ٠٠ لا داعى له اذ المفروض الايمان بان الله أرسل الى أصحاب الفيل طيرا ومعها حجارة من سجيل فأهلكتهم بالحجارة أما فتح باب انتأويل لهذا الامر وغيره من الامور ففيه خطر التأويل لجميع الآيات على حسب ما يراه كل انسان وهذا فيه خطر عظيم على القرآن الكريم ٠

وفي أول آية من سورة النساء: يقول في الايضاح ما يلسي: «وجمهرة العلماء على ان المراد بالنفس هنا آدم، وهم لم يأخذوا هذا من نص الآية، بل أخذوه تسليما وهو أن آدم ابو البشر ثم ذكر رأى القتال بالنفس الواحدة وذكر ان بعض العلماء قالوا بأن الله أيهم أمر النفس الخ ثم قال: «وقال الاستاذ الامام: ان ظاهرة الآية يأبي ان يكون المراد بالنفس الواحدة آدم لوجهين (۱) البحث العلمي والتاريخي المعارض لذلك (۲) انه قال رجالا كثيرا ونساء، ولم يقل الرجال والنساء ولكن ليس في القرآن ما ينفي هذا الاعتقاد ولا ما يثبته اثباتا قاطعا لا يحتمل التأويل »(۲)

فذكر المراغى \_ رحمه الله \_ لرأى جمهرة العلماء بأن الم\_راد

۱ - تفسیر المراغی: « ۱۷۵/۶ » ۰ - ۲ - تفسیر المراغی «۱۷۵/۶ »

بالنفس هنا آدم كاف في الرد على رأيه وعلى رأى الاستاذ محمه عبده • وأما قوله بأن الجمهور أخذوا هذا تسليما فغير صحيح واذا فلا بد أن يأتي بدليل على أنهم أخذوا ذلك تسليما أو ينقض أدلتهم اذ لا بد أن يكون لهم على ذلك الدليل • وكذا كونهم جمهرة من العلماء يرد عنهم الاخذ تسليما فان أمة محمدلا تجتمع على باطل •

ويرى المراغي أن النبي صلى الله عليه وسلم لم يسحر اذ ينقل في تفسيره لقصة موسى مع سحرة فرعون ـ ينقل رأى البصاصفي سحر النبى صلى الله عليه وسلم الذى يقرر فيه انه لم يسحر ولا يذكر ما يدل على معارضته لهذا الرأى • (١)

ويرى أن النفاثات في العقد هم النمامون اذ يقول في تفسير الآية: « ومن شر النمامين الذين « ومن شر النمامين الذين يقطعون روابط المحبة ، ويبددون شمل المودة . . . . شم ينقل تضعيف ورد محمد عبده لحديث سحر النبي صلى الله عليه وسلم » • (٢)

وقد ورد حديث سحر النبي صلى الله عليه وسلم في الصحيح فلا مجال للاستاذ محمد عبده لتضعيفه لأن جميع علماء الاسلام قد اتفقوا على صحة ما ورد في الصحيحين - البخارى ومسلم - وكونه (صلى الله عليه وسلم) سحر لا ينافي عصمته لأنه كان يخيل اليه أنه عمل الشيء من الاعمال الدنيوية واما ما يتعلق بالامور التشريعية فلم تتأثر بالسحر • اذ السحر الذى سحره النبي صلى الله عليه وسلم كان من أنواع العقد عن النساء ، فكان يخيل اليه أن عنده قدرة على اتيان النساء فاذا هم يذلك عجز عن ذلك •

۱ \_ تفسير المراغى : « ۹ /۲۷ » ٠ \_٢ \_تفسير المراغى : ۲٦٨،٢٦٧/٣٠»

والذى يدعومحمد عبده ومن سار على طريقته الىذلك أنهم اطلقوا لانفسهم حرية تحكيم العقل • ولا مجال للعقل في الاعتقاديات والامور التشريعية المقطوع بحرمتها او بحلها •

وأما رأيه في الصفات فهو غير مستقر على رأى واحد فيما يتعلق يتفلق يتفسير آية العرش فقد قال في سورة طه عند تفسير مفردات الآيات: « والعرش في اللغة سرير الملك ، ويراد به في الشرع مركز تدبير المعالم ، واستوى : استولى عليه قال شاعرهم :

في ستة أيام ثم استوى على العرش » أى هو الذى أنشأ السموات السبع والارضين فديرهن وما فيهن فى ستة (٣) اطوار مختلفات ثم استوى على عرشه فارتفع عليه » • (٤)

على انه ـ رحمه الله ـ مع ذلك يحارب البدع والغرافات التي وقع فيها المسلمون يتبين ذلك من قراءة تفسيره لآية : « واعبدوا الله ولا تشركوا به شيئا »منسورة النساء (٥) وعند تفسيره لقوله تعالى : « يا أيها الذين آمنوا اتقوا الله وابتغوا اليه الوسيلة »(٦)

۱ \_ تفسير المراغى: « ۱۲/ ۹۶ » • \_ ۲ \_ تفسير المراغى: « ۱٦ / ۹۸ » • \_ ۳ \_ ما الداعى الى تفسير رستة ايام بسية اطوار ان التفسير للاية بانها ايام ادل على قدرة الله من التفسير لها بانها ستة اطوار • \_ ٤ \_ تفسير المراغى: « ۲۷ \_ ۲۷ »

٥- تفسير المراغى : «٥/ ٣٤» - ٦- تفسير المراغبي : « ١١٠/٦ » ؛

اذ بين ما جد على المسلمين من التوسلوطلب الحاجات منهم وقد قسم التوسل الى ثلاثة أقسام وقد أجاد وافاد وكذا عندتفسيره لآية «حتى اذا كنتم في الفلك وجرين بهمبريح طيبة وسرة يونس اذ قال: «وفي الآية ايماء الى ان الناس جبلوا على الرجوع الى الله حين الشدائد، ولكنمن لا يحصى عددهم من المسلمين في هذا العصر لا يدعون حين أشد الأوقيات الا الميتين من الاولياء والصالحين، كالسيد البدوى، والرفاعى والدسوقى والمتبولى وابى سريع وغيرهم ويتأول ذلك لهم بعض العلماء ويسمونه توسلا ويجوزون للجهلة من المسلمين الاستغاثات يغير الله ويجوزون للجهلة من المسلمين الاستغاثات يغير الله و

وأنظر نقده كذلك لمدعي العلم الذين يقولون يجواز التوسل بالاموات ودعائهم • في الجزء الثامن في الصفحة مائة وسبع وسبعون ١٧٧ •

وأما آراؤه غير السديدة في التشريعات فأولها رأيه في الجهاد في يرى أن الجهاد انما هو للدفاع اذ يقول في المعنى الاجمالي لآية «قاتلوا الذين لا يؤمنون بالله ولا باليوم الآخر ولا يحرمون ما حرم الله ورسوله ولا يدينون دين الحق من الذين أوتوا الكتاب حتى يعطوا الجزية عن يد وهم صاغرون » قال: «وعلى الجملة فالقتال الواجب في الاسلام انما شرع للدفاع عن الحق وأهله وحماية الدعوة ونشرها ومن ثم اشترط أن تقدم عليه الدعوة المليلة الملها كانت والناظر الى غزواته صلى الله عليه وسلم يرى أنها كلها كانت دفاءا عن الدعوة ، وكذلك كانت حروب الصحابة في الصدر الاول،

۱ \_ تفسير المراغي: « ۱۱/۹۰ ،

نم كان القتال بعد ذلك ضرورة من ضروريات الملك والدولة ومع ذلك كان الاسلام فيها مثال الرأفة والرحمة والعدل » •

وتصورى للدفاع هو أن يقعد المسلمون ويركنوا الى بلادهم فاذا ما عدا عاد عليهم صدوه عن يلدهم • والدفاع عن الدعوة يكون بالدفاع عن حامليها • وأنا اعجب من هؤلاء الاساتدة المؤلفين في التفسير من علماء الاسلام في هذا القرن الذيب يحشرون كلمة دفاع ودفاعي وما اليها • وهي كلمة حين يقرؤها الشخص يشعر بأنها كلمة ضعف \_ والذى دعا كثيرا من هؤلاء الباحثين \_ ما عدا الاستاذ سيد قطب والاستاذ ابو الاعلى المودودى اللذين عرفـــا حقيقة الجهاد ولم يكونا كجملة الباحثين الآخرين \_ أقول الندى دعاهم الى سلوك هذا المسلك هو الهجوم الاستشراقي الماكر على الجهاد وتشويههم له • ولقد كان المسلمون الاولون لا يعرفون من معنى الجهاد الا أنه قتال الكفار حتى يسلموا أو يعطوا الجزية هذا بالنسبة لأهل الكتاب • فأما الوثنيون فاما الاسلام واما القتال ذلك أن اولئك المسلمين كانوا يعرفون ويعتقدون انهم مسؤولون عن دعوة الناس الى الاسلام ، فهم يدعون بالبيان اذا كان البيان مفيدا ويدءون بواسطة السنان اذا لم يكن الا السنان حيث يقف المتجبرون في وجه مد الاسلام وانتشاره بين الشعوب التي يتسلطون عليها - وأكبر شاهد على استعمال الوسيلتين وسيلة البيان ووسيلة الجهاد بالسيف والسنان أن رسول صلى الله عليه وسلم قد أرسل الى كل من ملك الفرس ، والروم ، والحبشة ومقوقس مصر يدعوهم الى الاسلام هم وشعوبهم وأنه ايضا لم يقف عن الجهاد صلى الله عليه وسلم فلا ينتهى من غزوة حتى يغزو أخرى وكذا كانوا أصحابه رضى الله عنهم •

وفي حديثه عن تعريم الخمر والميسر يذكر مضار الخمر الصحية،

والعقلية ، والمالية ، والاجتماعية ، والنفسية ، والدينية • ثـم يذكر مضار الميسر • ولكن الذي انتقده عليه واعتقد أنه غيب مصيب فيه قوله بعد ذلك أن لها أي لكل من الخمر والميسرمنافع. اد يقول : « أما منافع الخمر فكثيرة منها : (١) الاتجار يها ، فقد كانت ولا تزال موردا كبيرا للغنى والاثراء • (٢) تكون علاجــــا لبعض الامراض ككثير السموم والنبات الضار بالمزاج المعتدل والمقدار الذي يعطى حينئذ يكون قليلا لا يكفى للنة والنشوة • (٣) تسلي الحزين على ما يكون يعدها من رد الفعل يزيد في الكآية والحزن • (٤) تثير النغوة والشجاعة ، وهذا من أعظم منافعها عند العرب، وان كان هذا مضرة في العصر العاضر، فان هذه الحمية هي التي تثير الشحناء والبغضاء بين السكاري ولا حاجة اليها الآن في الحرب ، لأنها اصبحت فنا لا يد فيه من حضور العقل وجـودة النظر (٥) تجعل البخيل سخيا ، وقد يكون هذا نافعا في الازمنــــة القديمة حين كان الرجل ينفق ماله بين أهله \_ أما الآن فانه كثير الضرر، لأنه يذهب بثروة البلاد ويضعها في أيدى الاشمار من الاجانب » • ثم ذكر منافع الميسر - على رأيه - فقال : «ومن منافع الميسر (١) مواساة الفقراء كما في النوع المسمى (يانصيب)الذي يعمل لبناء الملاجيء والمستشفيات والمدارس وغيرها من أعمال البر • (٢) سرور الرابح واريحيته • (٣) أنه يصير الفقير غنيا بدون تعب ولا نصب ١ (١)

أما الاتجار بها فهذا النفع هو الذي يمكن موافقته عليه لأنه يحصل للمتجر بها مال كثير على أن هذا النفع انما هو نفع دنيوى

۱ \_ تفسیر المراغی :« ۱۶۰\_۱۲۳ ،

زائل مهما كثر فقد تأتي على المال آفة تذهبه ٠٠ وقد كنت حين دراستى في احدى السنوات الماضية في الكلية \_ عند قراءتي لآية « يسألونك عن الخمر والميسر قل فيهما اثم كبير ومنافع للناس واثمهما أكبر من نفعهما ٠٠ » وما قاله بعض العلماء فسى منافعهما \_ كنت لا أميل الا أن المنفعة الوحيدة للخمر انهما هي الاتجار بها وذلك ما قاله بعض العلماء • ثم انى وجدت ابن العربي المالكي في كتابه أحكام القرآن يجزم بان المنافع انما هي ارباح التجار فقط. • أما كونه علاجا فغير صحيح لان الرسول صلــــى الله عليه وسلم يقول: « ما جعل الله دواء أمتى فيما حرم عليها» وايضا فان هناك علاجا تأخرى ضد السموم • ففي العصر العاضر هناك امصال على شكل الحقن تخرج السموم من البدن • وهناك علاجاتأخرى يعرفها عامة الناس تقضى عسلى السموم عدا العلاجات الطبية . اما انه تسلي العزين فغير صحيح ثم قوله أنها تسلي الحزين على ما يكون بعدها من رد الفعل الذي يزيد في الكآية والحزن فكيف تسلي الحزين وهي تزيده كآبة بعد السكر انه نفع «غريب» • أما اثارتها للنخوة والشجـــاعة فالعكس هــو الصحيح فهي تثير التهور والجنون اذأن الخمر تغطى عقل شاربها فلا يدري ماذا يفعل فقد يقتل البرىء وقد يزني والعياذ بالله و وقد قال المؤلف \_ رحمه الله \_ في مضارها :« انها تضعف القـ وة العاقلة لتأثيرها في المجموع العصبي ، فتكون هذه المنفعة مهدرة لا قيمة لها وغير واقعية • وجعلها للبخيل سخيا فأنها تجعله سخيا دون رضاه و هكذا تكون جميع هذه \_ المنافع المدعاة \_ غير صحيحة • ما عدا ربح التجارة الذي لا يساوي مضارها الصحية والاجتماعية، والمالية، والعقلية والدينية اولا وقبل كل شيء ولذا قال الله تعالى : « يسألونك عن الغمر والميسى قل فيهما اثم كبير ومنافع للناس واثمهما أكبر من نفعهما • •» •

أما عن منافع الميسر فإن مواساة الفقراء يمكن أن تكون في غير الميسر فإن الميسر محرم ولا ينتج عن المحرم منفعة ومنفعتهامهدرة وكذا سرور الرابح واريحيته • وأما أن الميسر يصير الفقير غنيا دون تعب ونصب فاعتقد أن هذه المنفعة مقبولة • وكما قلت في ربح التجارة في المخمر فإن هذه المنفعة لا محالة زائلة •

ومع هذا فالمؤلف ـ رحمه الله ـ يهتم باظهار حكم الشريعة فيما يعرم ويحل فقد اوضح العكمة من اثبات حق الرجعة للزوج فــى الطلاق (۱) • وأوضح العكمة من تعريم الريا (۲) • وكذا العكمة من اياحة تعدد الزوجات للناس عامة • وللرسول خاصــة (۳) والعكمة من تفضيل الرجل على المرأة في الميراث (٤) والعكمة من الاغتسال من الجنابة (٥) • والعكمة من تعريم أكل الميتة (٦) • وكذلك بين العكمة من شرع الوضوء والغسل (٧) • وكذا العكمة من قطع يد السارق (٨) وكذلك أبان العكمة من التدرج في تعريم الخمر (٩) • وكذلك يذكر المراغي ـ رحمه الله ـ فوائد الصوم •

وهو يتحدث بقوة عن أن الاسلام أكرم المرأة قبل أن تعدف الكرامة في أوروبا حتى الآن للتي ترمينا بوحشية للمرأة والواقع أن هذا لا يعتبل عيب الشريعة الاسلامية بل عيب المسلمين أنفسهم الذين لم يعرفوا حقوق الزوجة على زوجها •

والمراغي يفسر بعض الآيات بما يسمى تفسيرا علميا • فهو يؤمن بنظرية السديم • وقد ثبت يطلانها أو على الأقل قد عارضتها نظريات أخرى • فقد قال المراغي حرحمه الله عند تفسيره لآية «ان ربكم الله الذي خلق السموات والأرض في ستة أيام ثم استوى على العرش » ما يلي : «وما استنبط من هذه الآيات يوافق ما أقره علماء الفلك في العصر الحديث ، فقد قالوا : ان المادة التي خلقت منها الأجرام السماوية وخلقت منها الارض كانت سديما ، وكانت واحدة رتقا ثم انفصل بعضها من بعض، وكانت مؤلفة من اجزاء دقيقة متحركة تجمع بعضها الى بعض ، بمقتضى قانون منها الجاذبية فتكون منها كسرة عظيمة تدور على محورها واشتعلت من الحاذبية فتكون منها كسرة عظيمة تدور على محورها واشتعلت من الكرة العظيمة في عالمنا هي التي نسميها بالشمسس والكواكب الدراري التابعة لها فيما نرى و نشاهد ومنها أرضنا انفتقت من رتقها وانفصلت من جرمها وكانت مشتعلة مثلها و تدور على محاورها » •

ثم ان الارض تحولت من طور الغازية المشتعلة الى طور المائية بنظام مقدر في ازمنة طويلة اذ كان الاكسجين والايدروجين وهما المعنصران اللذان يتكون منهما الماء يرتفعان فى الجو لخفتهما فيبردان فيكونان بخارا فماء وما زال أمر هماكذلك حتى غلب عليهما طور المائية •

ثم تكونت اليابسة في هذا الماء بسبب حركة اجزاء المادة و تجمع بعضها مع بعض بنسب ومقادير مختلفة، ثم تولدت فيها المعادن على أنواع شتى، وما زالت تبرد قشرتها الظاهرة و تجف شيئا فشيئاحتى صلحت لتوالد النبات والحيوان فوجدت فيها الاحياء النباتية ثـم

العيوانية • ثم يقول: « ولا شك أن هذه الاقوال ان صحت كانت بيانا لما أجمل في الكتاب الكريم وأن لم تصح فالقرآن لا يناقض شيئا منها ، ولكنها اقرب النظريات الى سنن الكون وصفة عناصره البسيطة وحركتها وتعتبر تفصيلا لغلق العالم اطوارا بسنن ثابتة و تقدير منظم » (١) وقد استخلص أمورا تسعة قبل هذا الكلام الذي نقلته كلها تحتاج الى دليل على صحتها •

والواقع أن تفسيره هذا تفسير خاطىء لانه اعتمد على نظريات بشرية تعتمل الخطأ والصواب فوق أن هذه النظرية تصف خلق العالم فكيف عرف صاحب هذه النظرية ذلك مع أنه من الاشياء المغيبة التي لا يدركها عقل الانسان المحدود، ومثلها النظريات التي تقول ان الشمس خلقت قبل مليون سنة وما الى ذلك • واقول ما قال الشهيد سيد قطب ان الحقائق القرآنية حقائق نهائية قاطعة مطلقة • أما ما يصل اليه البحث الانساني فهي حقائق غير نهائية ولا قاطعة ١ اما النظريات والفروض كهذه النظرية فهي من باب أولى غير قاطعة ولا نهائية • وقال العقاد في نفسير القرآن بالنظريات والفروض ما يلي « ومن الخطأ ان نتلقى كل نظرية علمية كأنها حقيقة دائمة نحملها على معانى القرآن ، لأن النظريات العلمية لا تثبت على قرار بين جيل وجيل · » ثم ذكر مثالا على ذلك فقال: » ومن امثلة ذلك ما قيل عن النظرية السديمية ، وما قيل في التوفيق بينها وبين آيات من القرآن الكريم ، منها : « أو لم ير الذين كفروا أن السماوات والارض كانتا رتقا ففتقناهما وجعلنا من الماء كل شيء حي » • ثم يقول: « ولكن النظرية السديمية لا تعدو أن تكون فرضا من الفروض ، يقبل النقص والزيادة، بل

۱ \_ تفسنیو المراغسی : «۱۷/۸» ۰ \_\_\_ المراغسی : «۹۷/۸» ۰ \_\_\_ **٤٩\_\_**\_

يقبل النقص والتفنيد ، ولم ينته \_ بعد \_ بين علماء الطبيعة الى قرار متفق عليه • •

فلنا أن نسأل: هل كان الفضاء خلوا من الحسرارة ، وكانت الحرارة الكونية كلها مركزة في الدم وما اليها ؟ • • ولنا أن نسأل: من اين جاءت الحرارة للسدم دونغيرها منموجودات هذا الفضاء؟ • • • • ثم يقول: « فالقول المأمون في تفسير الآية القرآنسية أن السماوات والارضين كانتا رتقا فانفتقتا في زمن من الازمان الما أن يكون المرجع في ذلك الى النظرية السديمية فهو المجازفة بالرأى في غير علم ، وفي غير حيطة ، وبغير دليل • • » (١)

ولو كان هذا التحديد لاطوار خلق العالم واردا في القرآن أو فيما صح عن النبي صلى الله عليه وسلم لسلمنا به • •

رأيي في الكتاب: \_ الاسلوب السهل والعيارات الموجازة وبيان الحكم التشريعية من التحريم والتحليل من أهم ما يمتاز به هذا الكتاب ولكن يؤخذ عليه معاولته تقرير أن الجهاد دفاعي ويؤخذ عليه \_ كما يؤخذ على غيره من رجال مدرسة محمد عبده أنه أعطى لعقله حرية واسعة في تأويل بعض الحقائق القرآنية وعدل بها عن الحقيقة الى المجاز أو التمثيل •

and the state of t

Maria Baran Baran

The state of the s

## ( التفسير الواضح )

1 \_ التعريف بالكتاب: \_ يقع الكتاب في ثلاث مجلدات كل مجلد يحتوى على تفسير عشرة اجزاء في كل جزء من هذه الاجزاء يفسر جزءا من القرآن الكريم • فعدد صفحات الاول منها: أربع وسبعون صفعة • والثاني ثلاث وثمانون صفعة • والثالث: ثمان وسبعون صفحة • والرابع : ست وثمانون صفحة • والخامس اربع وسبعون صفعة - والسادس: خمس وثمانون صفعة - والسابع: سبع وثمانون صفحة • والثامن: ثمان وسبعون صفحــة • والتاسع: تسبع وسبعون صفحة • والعاشر : ثلاث و ثمانون صفحة والعادى عشر : تسع و سبعون صفحة • والثاني عشر : ست و ثمانون صفحة والثالث عشر : ثلاث و ثمانون صفعة • والرابسع عشر : سبسع وسبعون صفحة • والخامس عشر : تسبع وستون صفحة والسادس عشر : اخدى، وشبعون صفعة والسايع عشر: ثمان وسبعون صفحة والثامن عشر : أربع وتسعون صفحة • والتاسع عشر : أربسع وتسعون صفحة • والجزء العشرون : ثمانون صفحة • والحادى والعشرون: ست وثمانون صفحة • والثاني والعشرون: تسعون صفحة • والثالث والعشرون : احدى وثمانون صفحة والرابع والعشرون: احدى وسبعون صفحة • والخامس والعشرون: سبع وْثِمانون صفحة • والسادس والعشرون: ثمانون صفحـــة • والسابع والعشمرون أربسع وتمسانون صسفعة والثامن والعشرون ست وستون صفيحة • والتساسع

والعشرون: أريع وثمانون صفحة • والثلاثون: ثلاث وتسعون صفحة • وقد طبع الكتاب ست طبعات كانت الثالثة منها عام ١٩٦٤م والرابعة عام ١٣٨٨ ه والسادسة عام ١٣٨٩ ه وطبعتها في الطبعة الاولى والثانية دار الكتاب العربي يمصر • وفي بقية الطبعات مطبعة الاستقلال الكبرى ولم يذكر تاريخ الطبعة الاولى ولا الثانية اما الخامسة ففى جزء يذكر أن طبعه كان عام ١٣٨٦ ه وفي آخر غير ذلك المنابعة المناب

موضوع الكتاب: \_ تفسير كامـــل للقرآن الكريم بأسلوب ميسر وسهل ·

منهج المؤلف في البحث: \_ يذكر المؤلف الآية ثم يتبعها يشرح المفردات • ثم المعنى العام للآيات • ويذكر ما يؤخذ من الآية من أحكام ان كان فيها أحكام يعد المعنى العام • وقد يذكر سبب نزول الآية أو الآيات اذا كان لها سبب نزول • والمناسبة بين الآية التي سيشرحها والآيات التي قبلها • وهو يضع عنوانا لكل مجموعة من الآيات يتحد موضوعها الذي تعالجه • كما أنه يقدم لكل سورة يريد تفسيرها بمقدمة يوضح فيها مكان نزولها و يعد أي سورة نزلت •

وآراء المؤلف في العقائد كما يظهر لي آراء السلف و أقصد اثبات الصفات لله سبحانه على ما يليق به فهو يقول عند تفسيره لآية الكرسي في البقرة: في المعنى ما يلي « واسع الملك والقدرة والارض جميعا قبضته والسموات مطويات بيمينه و لا كرسي ولا قبضة ولا يمين انما هو تصوير تمثيل لعظمته او قدرته ، وتمام ملكه وسعة علمه ، سبحانه وتعالى » هذا ما قاله في المعنى فهدويرى أن لا كرسي ولا قبضة ولا يمين وانما ذلك تصوير وتمثيل يرى أن لا كرسي ولا قبضة ولا يمين وانما ذلك تصوير وتمثيل

مع انه قبل ذلك قال: «والارض جميعا قبض ته يوم القيامة والسموات مطويات بيمينه» فهو قد ناقض نفسه في موضع واحد، ثم زاد فعلق في الهامش وبين أن هذا رأى الخلف الاولين، ويحكى رأى السلف والخلف ويرجع رأى ويحكى السلف ويصف بانه أسلم وافضل (1)

فبأى رأيه يحكم عليه - على أنه عند تفسيره لآية آل عمران في المحكم والمتشابه من الآيات يحكى رأى السلف والخلف ويرجع رأى السلف ثم يذكر أنه كان يسبير على رأى الخلف ثم انه عدل عن ذلك · واليك ما قاله بهذا الصدد « · · · · وقد وردت بعض آيات وأحاديث عدت من المتشايه مثل قوله تعالى : « الرحمن على العرش استوى » يد الله فوق ايديهم » • ويبقى وجه ربك » • وفي العديث: « ينزل ربنا الى سماء الدنيا » • أما السلف فيأخذون كل ما جاء في الكتاب والسنة على ظاهره يلا تعطيل ولا تشبيه مفوضين الأمر فيه الى الله مع التنزيه الكامل لله ، وأن ليس كمثله شيء يقولون استوى على عرشه استواء لايعرفه الاهو، وكذا في اليد مثلا ويرون أن الوقف على قوله تعالى : « وما يعلم تأويله الا الله » وأما الخلف فأولوا هذه الآيات والاحاديث الصحيحة مبالغة منهم في نفى التشايه عن الله فأولوا الاستواء بالاستيلاء واليد بالقدرة • والوجه بالوجود أو الذا تالخ • ولا مانع عندهم من عطف الراسخون على لفظ الجلالة قبله. والحق أنرأى السلف أسلم وأحكم ١٠ اذ هو رأى الصحاية والتابعين والائمة الأربعة \_٢\_ التسليم والايمان بكل ما جاءفي القرآن والسنة وعدم التفريق بین نص وآخر . \_٣\_ قد یکون التأویل الذی ذهبوا الیــه \_ أی الخلف \_ غير مراد ، والله اعلم بكلامه • \_ع\_ الاولى الايم\_ان

۱ ـ التفسير الواضح : «۲/۲» ·

المطلق وعدم زج العقل في الامور الغيبية وقياس الغائب على على الشاهد قياس فاسد •

ثم قال « وقد كنت أسير في التفسير على نهج المؤلفين « الخلف» ولكني يعد رحلتي الى الرياض هداني الله الى رأى السلف ورأيته خيرا مع احترامي لمن أول لاعتقادى بسلامة القصد وحسن النية (١)

وأرى أنه اذا كان المؤلف قد تبين له رجعان رأى السلف على رأى المخلف فالواجب عليه أن يقرر ذلك في المعنى عند تفسيره لآية الكرسي • لا أن يأتي برأى الخلف ويقرره ثم يرجح رأى السلف في الهامش • أرجو أن يتنبه الى ذلك المؤلف عند طبعه مرة اخرى •

أما رأيه في رؤية الله جل جلاله في الآخرة فهو يقسول عند تفسيره للآية ١٤٣ من سورة الاعراف ما يلى « ورؤيا الله سبحانه و تعالى كانت ولا تزال مثار خلاف وجدل لتعارض النصوص فيها مثلا « لا تدركه الابصار » « لن تراني » مع قوله « وجوه يومتن ناضرة الى ربها ناظرة » والاحاديث الصحيحة الكثيرة •

ولذا قال بعضهم ان الرؤية معال وبعضهم قال انها جائزة وينبنى على هذاطلب موسى للرؤية وهل كان للرد على من طلب من قومه بالدليل « لن نؤمن لك حتى نرى الله جهرة » وعلى هذا فطلبه خارج ولذا تاب وأناب وقيل انها جائزة والتوية من التعجل بالسؤال ، وعلى العموم فهذا يحث مبسوط في كتب التوحيدو كتب التفسير المطولة وجوهرة العلماء على أن رؤيا العباد لربهم في الآخرة حق والله أعلم بكتابه » (٢) و فذكر وتقريره لرأى جمهرة العلماء يشعر بأنه يقول بقولهم و

۱ \_ التفسير الواضح : « ۲۱،٤٠/۳ » ٢ \_ التفسير الواضح «۲۲/۹»

والمؤلف هداه الله \_ يعتقد بصدق الرواية التي وردت في البخارى ومسلم عن سحر لبيدين الاعصم اليهودى للرسول صلى الله عليه وسلم ، ويدعى أنها من مفتريات اليهود ليشككوا الناس في نبوة النبي صلى الله عليه وسلم وليلصقوا به السحر والله يقول: «والله يعصمك من الناس » ويرى ان النفاثات في العقد هم النمامون • فهو يقول: «ولكن الاولى أن يكون المعنى أعوذ يك من شر النمامين المقطعين لروابط المحبة وعلى ذلك فالنفاثة تاؤه للمبالغة لا للتأثيث • وهو الساعي بالنميمة الذى يعمل فكره في ايقاع المكروه بالمحسود • • • » (١) • واقول للمؤلف ان مجرد رواية الحديث في البخارى ومسلم يكفى في ردد دعواه اذ اتفق المسلمون قاطبة على أن ما جاء في البخارى ومسلم صحيح ولم يقل أحد بوجود أحاديث ضعاف في الصحيحين

هذه بعض آرائه في الاعتقاديات و اما في الأمور التشريعية وقد وقع في خطأ في الجهاد فهو يرى أن الجهاد دفاعي ويحاول أن يحشر كلمة دفاع أو دفاعي في بيان معنى كل آية تتحدث عسن الجهاد أذ يقول في تفسير قوله تعالى: «وفاتلوا في سبيل الله الذين يقاتلونكم ولا تعتلوا أن الله لا يحب المعتدين والى قوله انفقوا في سبيل »يؤخذ من الآيات السابقة: أل أن القتال في سبيل الله كان لرد العدوان وحماية الدعوة وحرية الدين سبيل الله كان لرد العدوان وحماية الدعوة وحرية الدين سبيل المقال الدفاعي لا الهجومي مع عدم الاعتداء على غير المقاتلين و حد ظاهرة الآيات السابقة وغيرها في القرآن أن القتال لم يكن لاكراه الناس على الدخول في الدين: « لا اكراه الناس على الدخول في الدين: « لا اكراه

Partition of the said

۱ \_ التفسير الواضح: « ۹۲/۳۰ »

في الدين » « أفأنت تكر مالناس حتى يكونوا مؤمنين » من سورة يونس ٠ (١)

وقال عند تفسير قوله تعالى: « يا ايها الدين آمنوا ما لكم اذا قيل لكم انفروا في سبيل الله الى قوله والله عزيز حكيم » • قال ما نصه: « أما سبب الغزوة فهو استعداد الروم والقبائلل العربية المنتصرة من لخم وجذام لقتال النبى صلى الله عليه وسلم حيث أعدوا جيشا كثيفا لغزو المدينة فهى حرب دفاعية لا هجومية هكذا غزواته وحرويه صلى الله عليه وسلم ولما لم يجد النبي صلى الله عليه وسلم من يقاتله عاد بلا هجوم ،

أما انه لرد العدوان \_ ورد العدوان كما اتصوره أن يعتدى عليك أحد في مأمنك فترد عدوانه وكذلك بالنسبة للجماعــة \_ فنطلب منه الدليل على ذلك غير غزوة الاحزاب اذ فيها تحصن المسلمون في المدينة وذلك بعد أن استشار الرسول صلى الله عليه وسلم أصحابه في الخروج لملاقاتهم وحفروا الخندق ليكون حاجزا

بينهم ويين المشركين · أما قوله بيأن المشروع القتال الدفاعي في النص الاول ·

وقوله في النص الثاني: « فهي حرب دفاعية لا هجومية و هكذا غزواته وحروبه صلى الله عليه سلم و فيلزمه التدليل على مدعاه واليك ما قاله الشهيد سيد قطب في ذلك « أملام معاولة ايجاد مبررات دفاعية للجهاد الاسلامي بالمعنى الضيلة للمفهوم العصرى للحرب الدفاعية ومعاولة البحث عن اسانيل

۱ \_ التفسير الواضع : «۲٤/۲» ·

لاثبات أن وقائع الجهاد الاسلامي كانت لمجرد صد العدوان من القرى المجاورة على « الوطن الاسلامي » وهو في عرف بعضهم جزيرة العرب فهي محاولة تتم عن قلة ادراك لطبيعة هذا الدين، ولطبيعة الدور الذي جاء ليقوم به في الارض كما انها تشير بالهزيمة امام ضغط الواقع الحاضر وامام الهجوم الاستشراقي الماكر على الجهاد في الاسلام • ترى لو كان ابو يكر وعمر وعثمان رضى الله عنهم قد أمنوا عدوان الروم والفرس على الجزيرة أكانوا يقصرون عن دفع المد الاسلامي الى أطراف الارض ؟ وكيف كانوا يدفعون هذا المد وامام الدعوة تلك العقبات المادية • • » (1)

على أنه يقول كلاما يوضح فيه أن فتح مصر والبلاد الاخرى بالسيف كان لايصال حجة الاسلام الى الشعب فيقول: « • • وفتح مصر و يعض البلاد بالسيف كان لايصال حجة الاسلام الى الشعب بدون اكراه بدليل قبول الجزية أو الدخول في الاسلام» (٢) لأن البيان يواجه العقائد والتصورات وقد أرسل الرسول صلى الله عليه وسلم رسائل الى كسرى الفرس ، وعظيه الروم ، ومقوقس مصر ، وملك الحبشة يبين لهم فيها دين الاسلام • فلما لم يستجيبواوحالوا دون شعوبهم من معرفة هذا الدين لم يكن يد من ازالة هذه العقبات ليصل صوت الاسلام الى الناس المستعبدين لهؤلاء الجبابرة فيمرض عليهم الاسلام او الجزية فان قبلوا الاسلام صار لهم ما للمسلمين وعليهم ما عليهم وان دفعوا الجزية فقه حموا أنفسهم من الاعتداء عليهم • فقول المؤلف هذا يتفق مصع طبيعة الجهاد في الاسلام •

كما أن له كلاما جيدا أيضا في بيان غاية القتال بينه في تفسير

۱ \_ في ظلال القرآن : «٩/٣٠/١٧٣»\_٢ \_التفسير الواضح: « ٩/٣

قوله تعالى: « يا أيها الذين آمنوا خذوا حدركم ٠٠٠»(١) كما أن له كلاما مناسبا في نفس الاكراه على الدين (٢) وللمؤلف كلام جيد في بيان حكمة تحريم الريا سطره في تفسير آيات الربا منسورة البقرة (٣) وكذلك في كلامه على آيسة القطع في السرقة حيث يرد على تخرص الغربيين بان قطع اليد فيه غلظة وشدة ٠ (٤)

كما أوضح في تفسيره تعريم الخمر والميسر العكمة من التدرج في تعريم شرب الخمر • ثم ذكر الاضرار الاجتماعية والدينيسة والمالية التي تعدث من جراء شرب الخمر • وكذلك ذكر اضرار الميسر الدينية والاجتماعية والاقتصادية • وتعدث كذلك عسن حكم التداوى بالخمر فقطع وجزم بتعريمه وذكر أنه ناقش طبيبا في ذلك فذكر له الطبيبأنه ليس هناكمرض يتعين علاجه بالخمر وقرر أنها تولد امراضا كثيرة • «كما قرر ان فكرة التداوى بالخمر حيلة شيطانية • • • • الخرو)

وعند الحديث على آية تحريم الزنا بين الحكم من تحريمــه ويهاجم دساتير الغرب في اباحة الزنا اذا كانت الزانية راضيـة وبالغة • (٦)

ويتحدث عن تعدد الزواج وملايساته وحكمه (٧)كما يتحدث عن زواجه صلى الله عليه وسلم من زينب بنت جحش ويردعلى

۱- التفسير الواضح :«٥/٠٠» ٠-٢- التفسير الواضح : «٩/٣» ٠

۳ ـ التفسير الواضح : « ۲۷/۳ » • -٤ ـ التفسير الواضح «٢/٥ » • -٥ ـ التفسير الواضح : « ۱۰/۷ ـ ۱۳ • -٦ ـ التفسير الواضح :

<sup>«</sup>٢١/١٥» • -٧- التفسير الواضع : « ٢١/٢٠ » •

تخرصات المستشرقين حول هذا الزواج اذ يقول « هذه الحادثة تلقفها المستشرقون ومن على شاكلتهم من المسلمين ، وخبوا فيها ووضعوا واياحوا لانفسهم الفوضى في الاعراض ، والتكلم في حق النبي صلى الله عليه وسلم • وتصويره بصورة يترفع عنها كثير من الناس، وكان سندهم في ذلك كله ما نقلته كتب التفسير من أقوال يعيدة عن الصواب جدا، وقد علمت الحق فيها الـذي تؤيده الشواهد الكثيرة والله أعلم بكتابه »(١) • وقبلها أوضح المؤلف قصة زواج الرسول صلى الله عليه وسلم يزينب كما وردت • وهي أن الرسول صلى الله عليه وسلم خطبها من أخيها عبد الله وهو يريدها لزيد بن حارثة فقبلت وقبل ظانين انـــه يريدها لنفسه • فلما تبين لها انه يريدها لزيد كرهت زينب ذلك وامتنعت وامتنع أخوها ايضا لمكانتها من قريش ولان زيدا كان بالامس عبدا فلما نزل قوله تعالى : « وما كان لمؤمن ولا مؤمنة اذا قضى الله ورسوله أمرا أن يكون لهم الخيرة من أمرهم » رضيا • فلما تزوجها زيد لم تعاشره معاشــرة الازواج وكرهــته وتعالت عليه فتضايق زيد منها لعزته بالايمان واعتقاده أن أكرم الناس عند الله التقى وصار زيد يشكو منها لرسول الله صلى الله عليه وسلم كثيرا • وقد روى أن الرسول صلى الله عليه وسلم كان قد اوحى اليه أن زيدا سيطلق زينب وأنه صلى الله عليه وسلم يتزوجها يتزويج الله أياها ، فلما تشكى منها زيد وأعلمه بأنه يريد طلاقها قال له صلى الله عليه وسلم اتق الله في قولك هذا وامسك عليك زوجك • قال ذلك صلى الله عليه وسلم وهو يعلم أنه سيفارقها زيد ويتزوجها هو \_ هذا ما اخفاه النبي صلى الله

۱ \_ التفسير الواضح: « ۲۲/ ۲۲ » .

عليه وسلم في نفسه \_ وخشى الرسول صلى الله عليه وسلم من كلام المنافقين وقولهم: ان محمدا تزوج زينب بعد زيد مولاه وقد عاتبه الله على هذا الاخفاء » (١) ويهـــذا تخرس ألسن المستشرقين والمستغربين من المحسوبين على أمتنا واذ انهم ظنوا أن قوله تعالى: «وتخفي في نفسك ما الله مبديه » أن المراد تخفي في نفسك الرغبة في نكاحها \_ أما جهـــلا او تجاهــلا والثانى أولى والثانى أولى و

ويتضجر المؤلف ـ حفظه الله ـ من دعاة التحلل والرذيلة فـى المجتمعات الاسلامية ويهاجمهم هجوما قويا وينعى عليهم هــــذا المسلك الخبيث • (٢)

ويتحدث عن فضل الانفاق ومشروعيته ويسعرض للمذاهب الهدامة ـ الرأسمالية والشيوعية ـ ويوضح ان الخير كله فـــي ديننــا • (٣)

كما يتعدث عن تعريم الاسلام للتبذير بكلام جيد • (٤) ويتحسر على حال المسلمين وينعى عليهم عدم تمسكهم بالدستور القرآئي عند تفسيره لقوله تعالى «وأنزلنا عليك الكتاب بالعق الى قوله ومن أحسن من الله حكما لقوم يوقنون »•(٥)

رأيي في الكتاب: \_ يهتم المؤلف باظهار حكم التشريب ورد التهم التي يوجهها أعداء الاسلام للاسلام ولنبي الاسلام يظهر ذلك من بيانه للقصة الحقيقية لزواج النبي صلى الله عليه وسلم من زينب ذلك لان المستشرقين تلقفوها وأعادوا ولفقوا فيها قاصدين

۱ ـ التفسير الواضح: « ۲۲/ ۹ ـ ۱۱ » • بتصــرف ـ ۲ ـ التفســـير الواضح: ۲۰/۱۸ » • ـ ۳ ـ التفسير الواضح: « ۲/ ۲۲» و ج ۲/۲ » • ـ ـ ۳ ـ التفسير الواضح: «۲/۱۸ » ـ ٥ ـ التفسير الواضح: «۲/۱۸ »

بذلك الطعن على رسول الله صلى الله عليه وسلم والزعم بأنه تزوجها عن غرام بها · غير أنه يؤخذ عليه ما يؤخذ على غير اذ يحاول تقرير أن الجهاد دفاعي · وكذا وقع فيما وقع فيه غير من انكار سحر النبي صلى الله عليه وسلم ·

## تيسير الكريم الرحمن في تفسير كلام المنان

1 \_ التعريف بالكتاب: \_ ألف هذا التفسير فضيلة الشيخ عبد الرحمن بن ناصر السعدى \_ رحمه الله \_ ويقع في ثمانيــة أجزاء طبعت الأجزاء الاول والثاني والثالث والرابع عام١٣٧٦ه والخامس عام ١٣٧٥ هـ والسادس والسابع عام ١٣٧٧ ه طبعته المطبعة السلفية • قد فسر في الجزء الاول سور الفاتحة والبقرة وآل عمران • وفي الثاني فسر سور النساء والمائدة والانعام • وفي الثالث فسر سور الاعراف والانفال والتوبة ويونس وهود وفي الرابع: فسر سور يوسف والرعد وابراهيم والحسجر والنحل والاسراء • وفي الجزء الخامس فسر السور من الكهف الى نهاية سورة النمل • وفي الجزء السادس فسر السور من القصص السي نهاية سورة الصافات. وفي الجزء السابع فسر السور من ص الى نهاية الفتح وفي الجزء الثامن فسر السور من الحجرات الى نهاية القرآن • وعدد صفحات الاول ٢٢٨ صفحة والثانسي ٢٣٨ صفحة • والثالث ٢٢٢ صفحة ، والرابع ١٦٠ صفحة، والخامس ٣٠٦ صفحة والسادس ١٩٨ صفحة ، والسابع ــ١٩٠ صفحة • والثامن ٢٧٢ صفعة •

## ٢ \_ التعريف بالمؤلف

مولده ونشأته: \_ ولد الشيخ عبد الرحمن بن ناصر بن عبد الله بن ناصر السعدى في مدينة عنيزة من بلدان القصيـم بالمملكة العربية السعودية عام ١٣٠٧ هـ.

ونشأ \_ رحمه الله \_ يتيم الاب والام اذ توفيت والدته وهو ابن اربع سنين و توفي والده وهو ابن سبع سنين و قد كفله أخوه حمد فكان يشفق عليه ويعنو عليه مما عوضه بعضا من احزانه بفقدان والديه •

تعصيله العلمي: \_ حفظ القرآن الكريم وهو لم يتجاوز من العمراثنتي عشرسنة ثم اشتغل بدراسة العلوم وواظب على الدراسه على جميع علماء بلده ومنهم الشيخ محمد بن عبد العزيز المانع وصالح القاضوى قاضى عنيزة وهو أكثر من قرأ عليه ولازمه ملازمة تامة ، أكثر من عشرين سنة ، وقرأ على محمد أمين بن محمود الشنقيطي قبل ارتحاله الى الزبير وأخذ عنه أجازة سند الرواية .

رحلاته: \_ رحل الى الزبير وله اتصال بعلماء الاقطار الاسلامية الاخرى وكتابها وقد راسل عددا منهم ، واجتمع بعدد آخر أيضا •

أعمالــه: ـلا بلغ من العمر الثانية والعشرين صار يعلم من يريدالتعلم على مشائخه • وقدرتب اوقاته فبعضها للتعلم و بعضها الآخر للمراجعة في الكتب •

وفاته: \_ توفى \_ رحمه الله \_ فى جمادى الآخرة عام ١٣٧٦ ه بعد مرض كان يعاوده قبل موته بخمس سنوات \_ وهذا المرض هو ضغط الدم • ويسببه سافر الى لبنان للعلاج عام ١٣٧٣ ه ورجع معافى • ثم عاوده هذا المرض ليسلة الثاني والعشرين من جمادى الآخرة عام ١٣٧٦ ه • وتوفى ليلة الخميس من نفس الشهر • رحمه الله •

مؤلفات : \_ للمؤلف مؤلفات كثيرة أذكر أشهرها \_ 1 \_ تفسير القرآن الكريم في ثمانية أجزاء \_ 1 \_ حاشية على الفقه واستدراكات على المقنع \_ 1 \_ الدرة المختصرة في محاسن الاسلام \_ 2 \_ تنزيه الدين وحملته ورجاله مما افتراه القصيمى فى أغلاله \_ 0 \_ الحق الواضح المبين فى توحيد الانبياء والمرسلين \_ 1 \_ ورسالة الجهاد الديني \_ 1 \_ والبراهين في ايطال اصول الملحدين \_ 1 \_ وشرح التائه فى الرد على القدرية 1 (1)

قال فيه فضيلة الشيخ عبد الرزاق عفيفى « • • • فان العلماء في هذا العصر كثير ، ولكن قل منهم من يستقى الحكم من منبعه ويسنده الى اصله ، ويتبع القول العمل ، ويتحرى الصواب في كل ما يأتي ويذر وان فى ذلك القليل فيما اعتقد الشيخ الجليل عبد الرحمن بن ناصر بن سعدى ـ رحمه الله ـ فان من قـرأ مصنفاته ، وتتبع مؤلفاته ، وخالطه ، وسبر حاله أيـام حياته ، عرف منه الدأب فى خدمة العلم اطلاءا وتعليما ، ووقف منه على حسن السيرة وسماحة الخلق واستقامة الحال ، وانصاف اخوانه وطلابه من نفسه ، وطلب السلامة فيما يجر الى شر أو يفضى

١- المختارات الجلية من المسائل الفقهية ٠

الى نزاع او شقاق ، فرحمه الله تعالى رحمة واسعة » (١)

" موضوع الكتاب : - تفسير كامـــل للقرآن الكريم باسلوب سهل :

هذا وقد قدم المؤلف رحمه الله لتفسيره بمقدمة أبان فيها مقصوده من تفسيره للقرآن الكريم والطريقة التي اتبعها اذ قال « ولما من البارى على وعلى اخواني بالاشتغال بكتابه العزين بحسب الحال اللائقة بنا ، أحببت أن أرسم من تفسير كتاب الله ما تيسر ومامن به الله علينا، ليكون تذكرة للمحصلين وآلة للمتبصرين ومعونة للسالكين ، ولأقيده خوف الضياع ولم يكن قصدى في ذلك الا أن يكون المعنى هو المقصود ، ولم أشتغل في حل الألفاظ والعقود للمعنى الذى ذكرت ، ولأن المفسرين قد كفوا من بعدهم ،

فجزاهم الله عن المسلمين خيرا • والله أرجو وعليه اعتمد أن ييسر ما قصدت ، ويذلل ما أردت ، فانه ان لم ييسر الله فلا سبيل الى حصوله ، وان لم يعن عليه فلا طريق الى نيل العبد مأموله • وأسأله أن يجعله خالصا لوجهه الكريم ، وأن ينفع به النفع العميم انه جواد كريم • اللهم صل على محمد (١) • ثم ذكر فوائد تتعلق بالتفسير منقولة من « بدائع الفوائد » للعلامة بن القيم (٢) •

وآراؤه في العقائد والتشريعات الواردة في هـــذا القرآن آراء سليمة فهو لا يحرف الكلم عن مواضعه ولا يؤول الآيات على غير تأويلها • بل يشرح الآية على حسب ما جاء عن الرسول صلى الله عليه وسلم وما يؤيده سياق الآية واليك بعض فقرات من تفسيره قال في تفسيره لآية : « ألم تر الى الذين قيل لهم كفوا أيديكم واقيموا الصلاة وآتوا الزكاة • • • • الخ » كان المسلمون اذ كانوا بمكة مأمورين بالصلاة والزكاة اى مواساة الفقراء لا الزكاة المعروفة ذات النصب والشروط فانها لم تفرض الا بالمدينة ولم يؤمروا بجهاد الاعداء لعدة فوائد : منها أن مــن حكمة البارى تعالى أن يشرع لعباده الشرائع على وجه لا يشق عليهم ويبدأ بالأهم فالاهم والاسهل فالاسهل • ومنها أنه لو فرض عليهم القتال مع قلة عددهم وعددهم وكثرة أعدائهم لأدى ذلك المي اضمحلال الاسلام فروعي جانبالمصلحة العظمي على ما دونها ولغير ذلك من الحكم • وكان بعض المؤمنين يودون أن لو فرض عليهم القتال في تلك الحال غير اللائق فيها ذلك ، وانما اللائـق فيها القيام بما أمروا به في ذلك الوقت من التوحيب والصلاة

140

١ ـ تيسير الكريم الرحمن :«٤» • ٢٠ تيسير الكريــــمالرحمن : «٥ـ١٤ »

والزكاة و نعو ذلك كما قال تعالى: « ولو أنهم فعلوا ملك يوعظون به لكان خيرا لهم وأشد تثبيتا » فلما هاجروا الى المدينة وقوى الاسلام كتب عليهم القتال في وقته المناسب لذلك مدينة والمناسب لذلك الناسب لذلك الناسب لذلك الناسب لذلك الناسب لذلك الناسب لذلك الناسب الناسب لذلك الناسب الناسب لذلك الناسب الناسب لذلك الناسب الناس

وقال في تفسيره لآية العج التى فيها الاذن بالقتال: «أذن للدين يقاتلون بأنهم ظلموا وان الله على نصرهم لقدير ٢٠٠٠» ما نصه «كان المسلمون في اول الاسلام ممنوعين من قتال الكفار ومأمورين بالصبر عليهم لحكمة الهية ، فلما هاجروا الى المدينة وأوذوا وحصل لهم منعة وقوة «أذن لهم بالقتال كما قال الله تعالى «أذن للذين يقاتلون » يفهم منه انهم كانوا قراد ممنوعين فأذن الله لهم يقيم منه انهم وأذيتهم عليه أذن لهم لأنهم ظلموا بمنعهم من دينهم وأذيتهم عليه واخراجهم من ديارهم ٢٠٠٠» (٢) ثم قال « وهذا يدل علي حكمة الجهاد ، فان المقصودمنه اقامة دين الله أو ذب الكفار المؤذين للمؤمنين البادئين بالاعتداء عن ظلمهم واعتدائهم والتمكن من عبادة الله واقامة الشرائع الظاهرة ٢٠٠٠٠ (٣)

وقال في تفسير قوله تعالى: « وقاتلوا في سبيل الله الذين يقاتلونكم و لاتعتدوا ان الله لا يحب المعتدين »

« هذه الآيات تتضمن الامر بالقتال في سبيل الله ، وهذا كان بعد الهجرة الى المدينة ، لما قوى المسلمون للقتال أمرهم الله به بعدما كانوا مأمورين بكف أيديهم ، وفي تخصيص القتال « سبيل الله» حث على الاخلاص ونهى عن الاقتتال في الفتنة بين المسلمين

۱ ـ تيسير الكريم الرحمن :«٢/٥٥» • ـ ٢ ـ تيسير الكريم الرحمن : «٥٠/٤٠» • ـ ٣ ـ تيسير الكريم الرحمن : «٥٠/٤٠» • ـ ٣ ـ «٥٠/٤٠»

«الدين يقا تلونكم» أى الذين هم مستعدون لقتالكم، وهم المكلفون الرجال غير الشيوخ الذين لا رأى لهم ولا قتال والنهى عن الاعتداء يشمل أنواع الاعتداء كلها من قتل من لا يقاتل من النساء والمجانين والاطفال والرهبان ونحوهم والتمثيل بالقتلى وقتل الحيوانات وقطع الأشجار ونحوها لغمير مصلحة تعمود على المسلمين، ومن الاعتداء مقاتلة من تقبل منهم الجزية اذا بذلوها فان ذلك لا يجوز ٠٠٠» (١)

ويبين معنى الأكراه على الدين • عند تفسيره لقوله تعالى : « لا اكراه في الدين قد تبين الرشد من الغى ، فمن يكفر بالطاغوت ويؤمن بالله فقد استمسك بالعروة الوثقى لا انفصام لها والله سميع عليهم » فيقول « هذا بيان لكمال هذا الدين الاسلامى وأنه لكمال براهينه واتضاح آياته وكونه هو دين العقل والعلم ودين الفطرة والحكمة ودين الصلاح ودين العسق والرشد ، فلكماله وقبول الفطر له لا يحتاج الى الاكراه عليه ، لأن الاكراه نما يقع على ما تنفر منه القلوب ويتنافى مع العقيقة والحق أو لما تخفى براهينه وآياته ، والا فمن جاءه هذا الدين ورده ولم يقبله فانه يكون معاندا، فانه قد تبين الرشدمن الغى فلم يبق لاحد عذر ولا حجة اذا رده ولم يقبله •

ولا منافاة بين هذا المعنى وبين الآيات الكثيرة الموجبة للجهاد،

۱ ـ تيسير الكريم الرحمن :«١١٢/١» وانظر تفسيره لاية « وان جنحوا للسلم فاجنح لها » ج٣ ص ٩٨وآية « وقاتلوا الذين لا يؤمنون بالله ٠٠٠ » ج ٣ ص ١٠٥ ـ ١٠٦ ، واية « وقاتلوا المشركين كافة كما يقاتلونكم كافة » ج ٣ ص ١١٠ـ١١١

فان الله أمر بالقتال ليكون الدين كله ، ولدفع اعتداء المعتدين على الدين ، وأجمع المسلمون على أن الجهاد ماض مع البر والفاجر ، وأنه من الفروض المستمرة الجهاد القولى والفعلى ، عمن ظن من المفسرين أن هذه الآية تنافى آيات الجهاد فجزم بانها منسوخة فقوله ضعيف لفظا ومعنى كما هو واضح بين لمن تدبر الآية الكريمة كما نبهنا عليه » •

حين يستعرض الباحث هذا التفسير لبعض آيات الجهاد يجد أن المؤلف \_ رحمه الله \_ أبان المعنى والغرض المقصود من الجهاد ولم يكن من المهزومين فكرا وروحا • كما يسميهم الشهيد \_ سيد قطب \_ رحمه الله \_ وأنى لاجد اتفاقا تاما بين \_ سيد قطب وعبد الرحمن بن سعدى \_ فى تفسيرهما لآيات الجهاد بيد أن الفارق بينهما هو أطالة سيد قطب \_ رحمه الله \_ اطالة غير مملة ودفعه للشبهات حول هذا الموضوع الحساس وايجاز الشيخ \_ عبد الرحمن بن سعدى \_ رحمه الله \_ • وكذلك فى تفسير \_ عبد الرحمن بن سعدى \_ رحمه الله \_ • وكذلك فى تفسير آية « لا اكراه في الدين » فهما متفقان تماما • ويزيد سيد بدفعه لشبه المستشرقين •

ويبين المؤلف \_ رحمه الله \_ حكم بعض التشريعات لكنه فـى بيان بعضها يطيل وفى بعضها الآخر يوجز فهو يقول \_ فى تفسير قوله تعالى : « يا ايها الذين آمنوا انما الغــمر والميسر والانصاب والازلام رجس من عمل الشيطان فاجتنبوه لعلكم تفلحون ٠٠٠» مبينا الحكم من تحريم الخمر وما معها ـما نصه:

« فهذه الاربعة نهى الله عنها وزجر وأخبر عن مفاسدها الداعية الى تركها واجتنابها • فمنها انها رجس اى نجس خبثت معنى وان لم تكن نجسة حسا، والامور الخبيثة مما ينبغي اجتنابها وعدم التدنس باوضارها ومنها انها من عمل الشيطان الذي هو أعدى الاعداء للانسان ، ومن المعلوم أن العدو يحذر منه وتحذر مصايده وأعماله خصوصا الاعمال التي يعملها ليوقع فيها عدوه فانها فيها هلاكه ، فالحزم كل الحزم البعد عن عمل العدو المبين والحذر منها والخوف من الوقوع فيها • ومنها انه لا يمكن الفلاح للعبد الا باجتنابها • فان الفلاح هو الفوز بالمطلوب المحبوب والنجاة من المرهوب ، وهذه الامور مانعة من الفلاح ومعوقة له • ومنها أن هذه موجبة للعداوة والبغضاء بين الناس ، والشيطان حريص على بثها ، خصوصا الخمر والميسر ، ليوقع بين المؤمنين العداوة والبغضاء فان في الخمر من انقلاب العقل وذهاب حجاه ما يدعو الى البغضاء بينه اى بين شارب الخمر - وبين اخوانه من المؤمنين ، خصوصا اذا اقترن بذلك من الاسباب ما هو من لوازم شارب الخمر فانه ربما اوصل الى القتل • (١)

وقال أيضا مبينا حكمة مشروعية القصاص ما نصه «ثم بين تعالى حكمته العظيمة في مشروعية القصاص فقال: «ولكم في القصاص حياة » أي تتحقن بذلك الدماء وتنقمع به الاشقياء، لأن من عرف أنه مقتول اذا قتل لا يكاد يصدر منه القتل ، واذا رؤى القاتل مقتولا انذعر بذلك غيره وانزجر فلو كانت عقوبة القاتل غير القتل لم يحصل انكفاف الشر الذي يحصل بالقتل ،

۱ \_ تيسمير الكريم الرحمن : « ۱۵۹/۲ وانظر ۱۳۰/۱ ، ۳٤/۲ حيث أوضح أن شرب الخمر يشتد تحريمه وقت الصلاة ٠

وهكذا سائر الحدود الشرعية فيها من النكاية الانزجار ما يدل على حكمة الحكيم الغفار ونكر الحياة لافادة التعظيم والتكثير، ولما كان هذا الحكم لا يعرف حقيقته الا أهل العقول الكاملة والالباب الثقيلة خصهم بالخطاب دون غيرهم، وهذا يدل على ان الله تعالى يحب من عباده ان يعملوا أفكارهم وعقولهم في تدبر ما في أحكامه من الحكم والمصالح الدالة على كماله وكمال حكمته وحمده وعدله ورحمته الواسعة وأنمن كان بهذه المثاية فقداستحق المدح بأنه من ذوى الالباب الذين وجه اليهم الخطاب وناداهم رب الارباب، وكفى بذلك فضلا وشرفا لقوم يعقلون » (1)

وقال في تفسيره لآية السرقة عند قوله تعالى: « نكالا من الله » أى تنكيلا وترهيبا للسارق ولغيره ليرتدع السراق اذا علموا أنهم سيقطعون اذا سرقوا » (٢) • فنحن نرى انه أطال في بيان حكمة تحريم الخمر وحكمة مشروعية القتل ، وأوجز في بيان حكمة مشروعية القطع في السرقة •

وقد يكتفى المؤلف ببيان حكمة واحدة من حكم مشروعية بعض الاحكام كما قال فى تفسيره لآية: « وان خفتم الا تقسطوا فى اليتامى ٠٠٠ » (٣)

وطريقته الغالبة فى تفسير آيات الاحكام أنه لا يذكر الخلافات الفقهية بل يذكر ما يترجح عنده فهو بهذه الطريقة لا يطيل ، وقد يطيل كما فى تفسيره لآيات المواريث ، التى استنبط منها حرمان القاتل والمخالف فى الدين والرقيق من الميراث ، كما

۱ \_ تيسين الكريم الرحمن :«١١٢/١ » \_٢ ـ تيسير الكريم الرحمن : «٢/ ١٠٥ م. ٢ ـ تيسير الكريم الرحمن «٢/٥»

استنبط ميراث الجدومسائل العول والرد وميراث بقية العصبة الذين لم يذكروا في الآية وكما أطال في تفسير آية التيمم فقد استخرج منها ثمانية وأربعين حكما و (١)

رأيي في الكتاب: \_ تمتاز كتابات الشيخ عبد الرحمن بن سعدى \_ رحمه الله \_ بغزارتها العلمية وسلاسة اسلوبها \_ بعيث يفهم كلمن له حظمن الثقافة ولو كان حظا يسيرا \_ المعنى الذي يريد، وهذه الميزة تعتبر ميزة جيدة، ولا تنقص من قدر المؤلف بل تزيد من قدره حيث يفهم كل قارىء ما يريد و تفسيره للقرآن من جملة كتبه وما يصدق عليها يصدق عليها الا فيما يتعلق ببعض الاحكام التي تحتاج الى تفصيل كثير و



### في ظــلال القرآن

السابي الشهيد سيد قطب رحمه الله وقد طبع سبع مرات كانت الطبعة الثانية قطب رحمه الله وقد طبع سبع مرات كانت الطبعة الثانية عام ١٩٦١ م وطبع يدار احياء الكتب العربية لصاحبها عيسى البابي العلبي وكانت الغامسة عام ١٣٨٦ ه طبعته دار احياء التراث العربي ببيروت وكانت السابعة عام ١٣٩١ ه طبعته دار احياء التراث العربي ببيروت اما الثالثة والرابعة والسادسة والاولى فلا اعلم متى طبعت لكن الثالثة والرابعة والسادسة منها طبعت في دار احياء التراث العربي ببيروت و

وتختلف عدد مجلدات الكتاب باختلاف الطبعات ففى الطبعة الاولى والثانية نجده يتكون من عشر مجلدات • • أما فى بقية الطبعات ـ المصورة ـ الاخرى فيتكون من ثمانى مجلدات •

والشهيد يفسر كل جزء من القرآن بجزء من كتابه • ونحن نجد فرقا بين الطبعات المنقحة المزيدة والطبعات الغير منقحة • نجد فرقاكميا كما هوفرق كيفي • وسوف اشير الى ذلك في الكلام على المجلدات ١ ـ المجلد الاول: ويتضمن تفسير الاجزاء الثلاثة الاولى من القرآن: وعدد صفحاته ٦٢٨ صفحة دون الفهرس •

٢ ـ المجلد الثانى: ويتضمن تفسير الاجزاء الرابع والخامس والسادس من القرآن وعدد صفحاته ٨٣٠ صفحة وون الفهرس وفي الطبعة غير المزيدة عدد صفحاته ٤٧٢ صفحة •

٣ ــ المجلد الثالث: ويضم تفسير الاجزاء: السابع والثامن
 والتاسع من القرآن • وعدد صفحاته ٨٥٧ صفحة أما في الطبعة
 غير المزيدة المنقحة فعدد صفحاته ٢٩٨ صفحة •

ك \_ المجلد الرابع: ويحتوى على تفسير الاجـــزاء: العاشــر
 والحادى عشر والثانى عشر من القرآن • وعدد صفحاتــه ٧٣٤ صفحة • أما في الطبعة غير المزيدة فعدد صفحاته ٣٤٣ صفحة •

0 ــ المجلد الخامس: ويحوى تفسير الاجزاء: الثالث عشر والرابع عشر والخامس عشر والسادس عشر والسابع عشر وعدد صفحاته ٦٣٣ صفحة • وفي الطبعة غير المزيدة عدد الصفحات ٣٣٥ صفحة •

7 ـ المجلد السادس: و يتضمن تفسير الاجزاء: الثامن عشر، والتاسع عشر، والعشرون، والحسادى والعشرون، والثانى والعشرون وعدم صفحاته ٧١٠ صفحة دون الفهرس اما في الطبعة غير المزيدة فعدد صفحاته ٣٦٥ صفحة •

٧ ــ المجلد السابع: ويضم تفسير الاجزاء: الثالث والعشرون، والرابع والعشرون، والخامس والعشرون، والسادس والعشرون، وعدد صفحاته ٧٤٢ صفحة اما في الطبعة غير المزيدة فعدد الصفحات ٤٤٧ صفحة •

۸ ـ المجلد الثامن: ويحتوى على تفسير الاج ــزاء الثلاثــة الاخيرة من القرآن وعدد صفحاته ٧١٥ صفحة بدون الفهرس وفي الطبعة غير المزيدة عدد صفحاته ٣٩٧ صفحة والناظر في هذا الفرق بين الاجزاء كلها يجزم بأن جميع الاجزاء قد زيدت ونقحت ولكننى وجدت في جميع الطبعات من الثالثة فمافوق أنه

يشار الى الزيادة والتنقيح حتى نهاية الجزء الثالث عشر · فلا اعلم ما سر هذا ·

أما الفرق الكيفى فيمكن أن يلحظه القارىء من قراءة مقدمة الطبعة الثانية و مقدمة الطبعة الاخرى المزيدة المنقحة وسوف أذكر بعضا من مقدمة الطبعة الثانية و أما المقدمات الاخرى فسوف أذكر مقتطفات منها في المنهج و قال في مقدمة الطبعة الثانية ما يلى: « عنوان لم اتكلفه فهو حقيقة عشتها فى الحياة و فبين الحين والحين كنت أجد في نفسى رغبة خفية فى أن أعيش في ظلل والحين كنت أجد في نفسى رغبة خفية فى أن أعيش في ظلل القرآن فترة استروح فيها ما لا استروحه في ظل سواه و فتيل مقدرة في الوقت ذاته تثبت قدمي فى الارض وتشعرني اننى أقف على في الوقت ذاته تثبت قدمي فى الارض وتشعرني اننى أقف على أرض صلبة ، لا تدنسها الاوحال ، ولا تزل فيها الاقدام وكانت تعن لي في هذه الجولات خواطر متناثرة وخواطر فى العقيدة ، وخواطر فى الناس وخواطر فى النفس ، وخواطر فى العيشة ، وخواطر فى الناس كنت اكتفي بأن اعيشها ولا اسجلها فقد كان حسبى أن أعيش هذه اللحظات فى تلك الظلال و و )

\* \* \*

۱ \_ العالم الرباني الشهيد سيد قطب « ۱۳،۹۳»

.

# ٢ \_ التعريف بالمؤلف

مولاه ونشأته: \_ ولد الاستاذ سيد قطب عام ١٩٠٦ م بمعافظة أسيوط بمصر وكان اكبر أبناء والده العاج قطب ابراهيم • ونشأ بين والديه •

تعصيله العلمي: \_ حفظ القرآن عن ظهر قلب في طفولته المبكرة • وقد حصل على شهادة الليسانس في الآداب مع ديلوم في التربية من جامعة القاهرة عام ١٩٣٣ م • ثم عمل بعد تخرجه مباشرة في وزارة التربية التي أرسلته عام ١٩٤٩ م في بعثة للدراسات العليا في الولايات المتحدة وعاد منها بعد عامين •

رحلاتــه: \_ رحل \_ الشهيد \_ الى امريكا للدراسة ورجع منها وهو مقتنع بزيف الحضارة الغربية • ورحل الى دمشق ممثلا للجنة حلقة الدراسات الاجتماعية المصرية \_ فى مؤتمر حلقــة الدراسات الاجتماعية المنعقد فى ٢-٣-٣١٩ والقى فيها عــدة محاضرات ابرزها «التربية الخلقية كوسيلة لتحقيــق التكافـل الاجتماعى » • وبعد انتهاء المؤتمر اتجه لزيارة الاردن غير أن لسلطات على الحدود الاردنية منعته من الدخول بأمر منكلوب وفى ٢-٢-١٩٥٣ م انتدب مكتب الارشاد لجماعة الاخــوان المسلمين فى مصر الاستاذ سيد قطب ليمثل الجماعة فى المؤتمر الاسلامى الشعبى المنعقد فى القدس حينئذ • وفى هذه المرة سمح الاسلامى الشعبى المنعقد فى القدس حينئذ • وفى هذه المرة سمح أعمالــه : \_ ١ \_ اشرف \_ الشهيد \_ على مجلة العالـم

وفى ٥-٧-١٩٥٤ م وقع عليه اختيار قيادة الدعوة الاسلامية لجماعة الاخوان فى مصر ليكون رئيسا لتحرير جريدة «الاخوان المسلمون «الىأن أغلقت الصحيفة فى ١٠ ـ ٩-١٩٥٤ م لأنها عارضت اتفاقية مصر بريطانيا • بين رجال المشورة من جانب والحكومة البريطانية من جانب آخر •

الصعاب التي لاقاها: - في عام ١٩٥٤ م اعتقل الشهيد فيمن اعتقل من الاخوان وزج به في زنازين القلعة ، والسبعن العربي ، وابي زعبل الرهيبة • وفي ٣-٥-١٩٥٥ م نقل الى المستشفى العسكرى للمعالجة مما اصابه من آثار التعذيب والامراض المختلفة التي خلفهاسجنه الرهيب من مرص صدرى وأزمة قلبية وروماتزم في معظم اعضاء جسمه • وفي ١٩٥٥ م حكمت عليه ما تسمى بمحكمة الشعب بالسبعن مدة خمسة عشر عاما مع الاشغال الشاقة وكان الحكم غيابيا لعدم استطاعته حضور الجلسة من جراء ما اصابه من اعياء و تعذيب • واعتقل المرة الاخيرة التي عقبها قتل ما اصابه من اعياء و تعذيب • واعتقل المرة الاخيرة التي عقبها قتل

وذلك ضمن اعتقالات السلطة عام ١٩٦٥ م في شهر اغسطس • شم كانت المحاكمات الصورية التي حكم عليه فيها بالاعدام شنقا • رحمه الله واجزل ثوابه وجعل الدائرة على الطاغين •

مؤلفات : \_ توفى الفقيد عليه رحمة الله وقد خلف فكرا وعلما ينفع به وينير للشباب الطريق الذى يجب أن يسلكوه وسط تيارات الزيغ والالحاد عن هذا الطريق و وبعد أن جاهد جهاد المؤمنين بالاسلام عقيدة وشريعة و نظاما كاملاللحياة ومن هذه الاثار والمؤلفات ما يلى : \_

السلام ومشكلات العضارة \_3\_ خصائص التصور الاسلام \_7\_ الاسلام ومشكلات العضارة \_3\_ خصائص التصور الاسلاميي ومقوماته \_0\_ دراسات اسلامية \_1\_ السلام العالمي والاسلام \_7\_ نحو مجتمع اسلامي \_ 1 \_ معركة الاسلام والرأسمالية \_9\_ امريكا التي رأيت \_ 1 \_ تصويبات في الفكر الاسلامي المعاصر \_1 \_ معالم في الطريق القسم الثاني \_ 11 \_ ف\_ يظلال السيرة \_ 17 \_ خصائص التصور القسم الثاني \_ والخمسة الاخيرة لم تطبع حتى الان • \_ 15 \_ في التاريخ فكره ومنهاج •

بعض أقواله: \_ قال مرة: « لقد عرفت أن العكومة تريد رأسى هذه المرة فلست نادما لذلك ولا متأسفا لوفاتى • وانما انسا سعيد للموت فى سبيل دعوتى ، وسيقر رالمؤرخون فى المستقبل من كان على الصراط المستقيم الاخوان ام نظام الحكم القائم » • وقال بعد ان طلب اليه ان يكتب استرحاما موجها لعبد الناصر لاطلق سراحه قال « اذا كنت مسجونا بحق فأنا ارتضى حكم الحق ، وان كنت مسجونا بباطل • فأنا اكبر منأن استرحم الباطل » •

وفاته : - توفى الشهيد - رحمه الله - مأسوفا عليه فى ١٣ - ١ - ١ م فكانت وفاته صدمة كبيرة على كل داعية مسلم واع (١) الله موضوع الكتاب : - تفسير كامل للقرآن الكريم باسلوب أدبى رائع .

3 - منهج المؤلف في البعث: \_ يذكر المؤلف الآيات التي يريد شرحها ثم يشرحها شرحها شرحها شرحها معملا، ثم يبدأ بشرح كل آية على حدة وهو يقدم لكل سورة بمقدمة يذكر عدد آياتها وهل هي مكية أم مدنية وما هي الموضوعات التي تبحثها هذه السورة، الاسور الفاتحة، والمؤمنون، والنور والفرقان، والشعراء، والنحمل، والقصص وما بعدها فلم يقدم لها بمثل هذه المقدمة وهذا وقد قدم المؤلف \_ عليه رحمة الله \_ لكتابه بمقدمة تعطي من يقرؤها فكرة عامة عن هذا التفسير الجيد الذي أعتبر تفسيرا كاملا للحياة في علول الشهيد: « الحياة في ظلال القرآن نعمة و نعمة لا يعرفها الايقول الشهيد: « الحياة في ظلال القرآن نعمة و نعمة لا يعرفها الايقول الشهيد: « الحياة في ظلال القرآن نعمة و نعمة لا يعرفها الايقول الشهيد نعمة ترفع العمر و وتباركه و تزكيه و

والحمد لله • لقد من الله على بالعياة فى ظلال القرآن فترة من الزمان ، ذقت فيها من نعمته ما لم أذق قط فى حياتي ذقت فيها هذه النعمة التى ترفع العمر وتباركه وتزكيه •

وعشت في ظلال القرآن في أنظر من علو الى الجاهلية التسيى تموج في الارض ، والى اهتمامات أهلها الصغيرة الهزيلة • • أنظر الى تعاجب أهل هذه الجاهلية بما لديهم من معرفة الاطفال ،

۱ استخلصت هذه التعريف من كتابي « الشهيد سيد قطب، وكتاب « العالم الرباني الشهيد سيد قطب ،

وتصورات الاطفال ، واهتمامات الاطفال • • كما ينظر الكبير الى عبث الاطفال ، ومعاولات الاطفال • وخفة الاطفال • • واعجب • ما بال الناس ؟! ما بالهم يرتكسون في الحمأة الوبيئة ، ولا يسمعون هذا النداء العلوى الجليل • النداء الذي يرفع العمر ويباركه ويزكيه ؟

عشت أعلى - فى ظلال القرآن - ذلك التصور الكامل الشامل الرفيع النظيف للوجود ٠٠ لغاية الوجود كله ، وغاية الوجود الانساني ٠٠ واقيس اليه تصورات الجاهلية التى تعيش فيها البشرية فى شرق وغرب ، وفى شمال وجنوب ٠ واسأل ٠٠ كيف تعيش البشرية فى المستنقع الآسن ، وفي الدرك الهايط، وفى الظلال البهيم ٠ وعندها ذلك المرتع الزكى ، وذلك المرتقى العالى ، وذلك النور الوضى ؟ (١)

وعشت في ظلال القرآن ـ أرى الانسان اكرم بكثير من كــــل تقدير عرفته البشرية من قبل للانسان • ومن بعد • •

انه انسان بنفخة من روح الله: « فاذا سويته ونفخت فيه من روحى فقعوا له ساجدين » • • وهو بهذه النفخة مستخلف في الارض: «واذ قال ربك للملائكة: انى جاعل فى الارض خليفة» وسخر له كل ما فى الارض«وسخر لكممافي السموات وما فى الارض جميعا منه، ولأن الانسان بهذا القدر من الكرامة والسمو جعل الله الآصرة التى يتجمع عليها البشر هى الآصرة المستمدة مسن النفحة الالهية الكريمة • جعلها آصرة العقيدة فى الله • فعقيدة

۱ \_ في ظلال القرآن : ۱ / ٥٥

المؤمن هي وطنه • وهي قومه ، وهي أهله • • ومن ثملتجمع البشر عليها وحدها ، لاعلى أمثال ما تتجمع عليه البهائم من كلأ ومرعى وقطيع وسياج ! • •

«والمؤمن ذو نسب عريق ، ضارب في شعاب الزمان • انه واحد من ذلك الموكب الكريم ، الذي يقود خطاه ذلك الرهط الكريم: نوح وابراهيم واسماعيل واسحاق ويعقوب ويوسف وموسى وعيسى ومحمد • • عليهم الصلاة والسلام • •

# « وان هــنه امتكم أمة واحدة وانا ربكم فاتقون » (١)

وفى ظلال القرآن تعلمت أنه لا مكان فى هذا الوجود للمصادفة العمياء ، ولا للفلتة العارضة : «انا كل شيء خلقناه بقدر » «وخلق كل شيء فقدر ، تقديرا » • وكل أمر لحكمة • ولكن حكمة الغيب العميقة قد لا تنكشف للنظرة الانسانية القصيرة : «فعسى ان تكرهوا شيئا ويجعل الله فيه خيرا كثيرا » • • «وعسى ان تكرهوا شيئا وهو خير لكم ، وعسى أن تعبوا شيئا وهو شر لكم • والله يعلم وانتم لاتعلمون » • • • والاسباب التى تعارف عليها الناس قد تتبعها آثارها وقد لا تتبعها ، والمقترحات التي يراها الناس حتمية قد تعقبها نتائجها وقد لا تعقبها • ذلك أنه ليست الاسباب والمقدمات هما التى تنشىء الاسباب والمقدمات هما التى تنشىء الاسباب والمقدمات هما التى تنشىء الاسباب والمقدمات سواء : « لا تدرى لعل الله يعدث بعد ذلك أمرا » • •

• • « وما تشاءون الا أن يشاء الله » • • والمؤمن يأخذ بالاسباب لأنه مأمور بالاخذ بها ، والله هو الذي يقدر آثارها

۱ - في ظلال القرآن :«١/٧،١ •

و نتائجها • • والاطمئنان الى رحمة الله وعدله والى حكمته وعلمه هو وحده الملاذ الامين ، والنجوة من الهواجس والوساوس : « الشيطان يعدكم الفقر ويأمركم بالفحشاء ، والله يعدكم مغفرة منه وفضلا ، والله واسع عليم » • • (1)

« وانتهيت من فترة الحياة \_ في ظلال القرآن \_ الى يقين جازم حاسم • • انه لا صلاح لهذه الارض ، ولا راحة لهذه البشرية ، ولا طمأنينة لهذا الانسان ، ولا رفعة ولا بركة ولا طهارة ، ولا تناسق مع سنن الكون وقطرة الحياة • • الا بالرجوع الى الله » • •

والرجوع الى الله \_ كمايتجلى فى ظلال القرآن \_ له صورة واحدة وطريق واحد • واحد لا سواه • انه العود بالحياة كلها الى منهج الله الذى رسمه للبشرية فى كتابه الكريم • انه تحكيم هذا الكتاب وحده في حياتها ، والتحاكم اليه وحده في شؤونها ، والا فهو الفساد فى الارض ، والشقاوة للناس ، والارتكاس فى الحمأة ، والجاهلية التى تعبدالهوى من دون الله : «فأن لم يستجيبوا لك فاعلم أنما يتبعون اهواءهم • ومن أضل ممن اتبع هوا، بغير هدى من الله ان الله لا يهدى القوم الظالمين »

من هذه المقتطفات يرى القارىء صدق ايمان هذا الرجل الذى عاش فى ظل القرآن وهو سجين • ومات مأسوفا عليه فى سبيل هذا القرآن • وهذا الأسلام الذى لا صلاح ولا سعلة ولا طمأنينة للبشرية الا به مات على أيدى زبانية للجرم والمجرمين لانه نادى بعودة المسلمين الى دينهم ووجوب تحاكمهم الى شرعه يأتمرون بأمره و ينتهون بنهيه •

١ \_ في ظلال القرآن : « ١/٧ » •

ويركز المؤلف ـ رحمه الله ـ على ايضاح التصور الاسلامـــى فلا تكاد تمر آية الا ويتعدث فيها عن التصور الاسلامي ويوضــح هيها أن لا اله الا الله • ومن تم لا مشرع الا هو -

وأراؤه في جميع التشريعات القرآنية آراء المسلم المنقاد لهنه الشريعة المتفهم لحكمها واحكامها المنافح عنها الذي يزيل الشبه و الاباطيل التي توجه الى الاسلام يزيلها باسلوب قوى لا انهزامية فيه ولا تخاذل ولا يرى القارىء لتفسيره الانهزامية الفكرية فيما يتعلق بالجهاد وهل هو دفاع ام هجوم وهل انتشر بالسيف ام لا ؟ يل يرى منه التهكم بهؤلاء الانهزاميين من المسلمين ممن تصدى للتفسير والرثاء لموقفهم السلبي المتخاذل ويسرى القارىء كذلك انه يكشف عوار وزيف النظام الاقتصادى القائم على الربا كذلك انه يكشف عوار وزيف النظام الاقتصادى القائم على الربا

ففيما يتعلق بالجهاد يتضح للقارىءرأيه عندقراءته لآيات الجهاد وخاصة آيات التوية ومقدمة سورة الانفال • (١)

وها هى يعض النقول ترشد الى رأيه فى الجهاد • يقول \_رحمه الله\_في مقدمة سورة الانفال بعدأن نقل كلاما للعلامة ابن القيم في زاد المعاد لخص فيه الادوار التى مر بها الجهاد • قال « ومن هذا التلخيص الجيد لمراحل الجهاد في الاسلام تتجلى اصيلة وعميقة في المتلخيص الحديد لهذا الدين ، جديرة بالوقوف أمامها طويلا • ولكننا في هذه الظلال لا نملك الاأن نشير اليها اشارات مجملة •

السمة الاولى: هى الواقعية الجدية فى منهج هذا الدين • • فهو حركة تواجه واقعابشريا • • وتواجهه بوسائل مكافئة لوجوده الواقعى • • انها تواجه جاهلية اعتقادية تصورية ، تقوم عليها

۱ ــ انظر کلامه عن الجهــادفی ج ۲/۲۲۵ــ۲۷۵ وج ۹/۲۲ــ۲۰۱ وج ۱ ۱ ــ ۲۲ــ۲۲ ،

انظمة والقعية كاملة ، تسندها سلطات ذات قوة مادية ٠٠ ومن ثم تواجه الحركة الاسلامية هذا كله يمايكافئه ٠٠٠ تواجهه بالدعوة والبيان لتصحيح المعتقدات والتصورات وتواجهه بالقوة والجهاد لا لازالة الانظمة والسلطات القائمة عليها ، تلك التي تحول بين جمهور الناس وبين التصحيح بالبيان للمعتقدات والتصورات وتخضعهم بالقهى والتضليل وتعيدهم لغير ربهم الجليل ٠٠ انها حركة لا تكتفى بالبيان في وجه السلطان المادي ٠ كما انها لا تستخدم القهر المادي لضمائر الافراد ٠ وهذه كتلك سواء في منهج هذا الدين وهو يتحرك لاخراج الناس من العبودية للعباد الى العبودية للهور وحده كما سيجيء ٠

السمة الثانية: في منهج هذا الدين ٠٠ هي الواقعية الحركية و فهو حركة ذات مراحل • كل مرحلة لها وسائل مكافئة لمقتضياتها وحاجاتها الواقعية ، وكل مرحلة تسلم الى المرحلة التي تليها • فهو لا يقابل الواقع بنظريات مجردة • كما انه لا يقابل مراحل هذا الواقع بوسائل متجمدة • والذين يسوقون النصوص القرآنية الاستشهاد بها على منهج هذا الدين في الجهاد ، ولا يراعون هاذه السمة فيه ، ولا يدركون طبيعة المراحل التي مر بها هذا المنهج وعلاقة النصوص المختلفة بكل مرحلة منها • الذين يصنعون هذا يخلطون خلطا شديدا ، ويلبسون منهج هذا الدين لبسا مضللا ، ويخملون النصوص ما لا تحتمله من المبادىء والقواعد النهائية ويحملون النصوص ما لا تحتمله من المبادىء والقواعد النهائية وعملا ، ويقولون و وهمهزومون روحيا القواعد النهائية لهذا الدين • ويقولون و همهزومون روحيا وعقليا تحت ضغط الواقع البائس لذرارى المسلمين الذين لم يبق لهم من الاسلام الا العنوان : ان الاسلام لا يجاهد الا للدفاع او يحسبون أنهم يسدون الى هذا الدين جميلا بتخليه عن منهجه و هدو

ازالة الطواغيت كلها من الارض جميعا ، وتعبيد الناس لله وحده، واخراجهم من العبودية للعباد الى العبودية لرب العباد لا يقهرهم على اعتناق عقيدته • ولكن بالتخلية بينهم وبين هذه العقيدة • بعد تعطيم الانظمة السياسية الحاكمة او قهرها حتى تدفع الجزية وتعلن استسلامها والتخلية بينها وبين جماهيرها وهذه العقيدة • تعتنقها اولا تعتنقها بكامل حريتها •

والسمة الثالثة: هي أن هذه الحرية الدائبة ، والوسائل المتجددة، لا تخرج هذا الدين عن قواعده المحددة ، ولا اهدافه المرسومة -فهو منذ اليوم الاول ــ سواء وهو يخاطب العشيرة الاقربيــن او يخاطب قريشا ، او يخاطب العرب أجمعين ، او يخاطب العالمين ، انما يخاطبهم بقاعدة واحدة ، ويطلب منهم الانتهاء الى هـدف واحد ٠٠ هو اخلاص العبودية لله ، والخروج من العبودية للعباد ٠٠ لا مساومة في هذه القاعدة ولا لين ٠٠ ثم يمضى الى تحقيق هذا الهدف الواحد في خطة مرسومة ، ذات مراحل معددة ، لكـــل مرحلة وسائلها المتجددة • • على نحو ما اسلفنافي الفقرة السايقة • السمة الرابعة : هي ذلك الضبط التشريعي للعلاقات بين المجتمع المسلم وسائر المجتمعات الاخرى على النحو الملحوظ في ذلك التلخيص الجيد الذي نقلناه عن «زاد المعاد» • وقيام ذلك الضبط على أساس أن الاسلام لله هو الاصل العالمي الذي على البشرية كلها ان تفىء اليه ، أو أن تسالمه بجملتهافلا تقف لدعوته باى حائلمن نظام سیاسی او قوة مادیة و أن تخلی بینه و بین کل فرد یختاره بمطلق ارادته • ولكن لا يقاومه ولا يعاربه ! فان فعل ذلك أحد كان على الاسلام أن يقاتله حتى يقتله أو يعلن استسلامه » • (١)

<sup>«</sup> ۱۹۹\_۱۹۷/۹ » : « ۱۹۹\_۱۹۷ » ۱

وقال « المهزومون روحيا وفكريا ممن يكتبون عن الجهاد في الاسلام ليدفعوا عن الاسلام هذا الاتهام • ويخلطون بين منهج هذا الدين في النص على استنكار الاكراه على العقيدة ، وبين منهجه في تعطيم القوى السياسية المادية التي تعول بين الناس منهجه في تعطيم القوى السياسية المادية التي تعول بين الناس وبينه ، والتي تعيد الناس للناس ، وتمنعهم من العبودية لله • وهما أمران لا علاقة بينهما ولا مجال للالتباس بينهما • ومن أجل هذا التخليط وقبل ذلك من اجل تلك الهزيمة ويعاولون أن يحصروا الجهاد في الاسلام فيما يسمونه اليوم : « العرب الدفاعية » والجهاد في الاسلام أمر آخر لا علاقة له بحروب الناس اليوم ، ولا بواعثها ولا تكييفها كذلك • • ان بواعث الجهاد في الاسلام ينبغي تلمسها في طبيعة « الاسلام » ذاته ، ودوره في هذه الارض، واهدافه العليا التي قررها الله ، وذكر الله أنه أرسل من اجلهاهذا الرسول بهذه الرسالة ، وجعله خاتم النبيين وجعلها خاتمة الرسالات » • (1)

واذا كان «البيان» يواجه العقائد والتصورات، فان الحركة تواجه العقبات المادية الاخرى وفي مقدمتها السلطان السياسي القائم على العوامل الاعتقادية التصورية، والعنصرية والطبقية، والاجتماعية والاقتصادية المعقدة المتشابكة • • وهما معا للبيان والحركة يواجهان « الواقع البشرى » كله في «الارض » كلها • • وهذه نقطة هامة لا بد من تقريرها مرة اخرى • (٢)

« والذى يدرك طبيعة هذا الدين على النحو المتقدم \_ يدرك معها حتمية الانطلاق الحركى للاسلام صورة الجهاد بالسيف الى جانب

۱ \_ في ظلال القرآن : ٩/ ١٦٩ » \_٢ في ظلال القرآن : ٩/ ١٧١ »

الجهاد بالبيان ـ ويدرك أن ذلك لم يكن حركة دفاعية \_بالمعنـــى الضيق الذى يفهم من اصطلاح الحرب الدفاعية كـــما يريـــد المهزومون أمام ضغط الواقع الحاضر وأمام هجوم المستشرقيــن الماكر أن يصوروا حركة الجهادفي الاسلام، انما كانحركة اندفاع وانطلاق لتحرير الانسان في الارض ٠٠ يوسائل مكافئة لكـــل جوانب الواقع البشرى وفي مراحل محددة لكلمرحلة منها وسائلها المتجددة ٠

واذا لم يكن بد من أن نسمى حركة الاسلام الجهادية حركة دفاعية ، فلا بد أن نغير مفهوم كلمة « دفاع » وتعتبره « دفاعا عن الانسان » ذاته ضد جميع العوامل التي تقيد حريته وتعوق تحرره مده العوامل التي تقيد حريته وتعوق تحرره تمذه العوامل التي تتمثل في المعتقدات والتصورات ، كما تتمثل في الانظمة السياسية ، القائمة على العواجز الاقتصادية والطبقية والعنصرية ، التي كانت سائدة في الارض كلها يوم جاء الاسلام ، والتي ما تزال اشكال منها سائدة في الجاهلية العاضرة في هذا الزمان • (١)

« أما محاولة ايجاد مبررات دفاعية للجهاد الاسلامي بالمعنسي الضيق للمفهوم العصري للحرب الدفاعية ومحاولة البحث عسن اسانيد لاثبات أن وقائع الجهاد الاسلامي كانت لمجرد صد العدوان من القوى المجاورة على « الوطن الاسلامي » وهو في عرف بعضهم جزيرة العرب فهي محاولة تنم عن قلة ادراك لطبيعة هذا الدين ، ولطبيعة الدور الذي جاء ليقوم يه في الارض كما انسها تشيس

۱ \_ في ظلال القرآن : « ١٧٣/٩ ،

بالهزيمة امام ضغط الواقع الحاضر واما مالهجوم الاستشراقي الماكر على الجهادالاسلامى ترىلو كان ابو بكر وعمر وعثمان رضى الله عنهم ـ قد أمنوا عدوان الروم والفرس على الجزيرة أكانوا يقصدون اذن عن دفع المدالاسلامى الى اطراف الارض ؟ وكيف كانوا يدفعون هذا المد وأمام الدعوة تلك العقبات المادية تها انها سذاجة أن يتصور الانسان دعوة تعلن تحرير «الانسان »نوع الانسان • فى الارض • مكل الارض • ثم يقف امام هدنه العقبات يجاهدها باللسان والبيان! • انها تجاهد باللسان والبيان حينما يخلى بينها وبين الافراد تخا طبهم يحرية ، وهمم مطلقو السراح من جميع تلك المؤثرات • فهنا « لا اكراه فدى الدين» • أما حين توجد تلك العقبات والمؤثرات المادية ، فلا بد من ازالتها اولا بالقوة ، للتمكن من مخاطبة قلب الانسان وعقله ، وهو طليق من هذه الاغلال!(۱)

ثم أوضح المراحل التي مر يها الجهاد ومبرراتكل مرحلة من قوله « ولقد كف المسلمون عن القتال في مكة الى قوله « ثمكانت غزوة بدر الكبرى» • أعقب به بالحديث عن تخرصات المستشرقين • (٢)

ثم قال « وحقيقة ان حماية دار الاسلام حماية للعقيدة والمنهج الذي يسودفيه المنهج ولكنها هي ليست الهدف النهائي وليست حمايتها هي الغاية الاخيرة لحركة الجهاد الاسلامي وليست حمايتها هي الوسيلة لقيام مملكة الله فيها • ثم لاتخاذها قاعدة

۱ \_ فى ظلال القرآن«٩/١٧٣\_١٧٤ » بتصرف \_٢ \_ فى ظلال القرآن : «١٧٥ » - الله على القرآن : «١٧٥ » - ١٧٩ » •

انطلاق الى الارض كلها ، والى النوع الانساني يجملته · فالنوع الانساني هو موضوع هذا الدين ، والارض هى مجاله الكبير! · وكما اسلفنا فان الانطلاق بالمنهج الالهى تقوم فى وجهه عقبات مادية كثيرة · · وهذه العقبات كلها هى التى ينطلق الاسلام ليحطمها بالقوة · كى يخلو له وجه الافرادمن الناس ، يخاطب ضمائرهم وافكارهم · · ويترك لها بعد ذلك حرية الاختيار ·

ويجب الا تخدعنا او تفزعنا حملات المستشرقين على مبدأ «الجهاد»، والا يثقل على عاتقنا ضغط الواقع وثقله في مينزان القوى العالمية، فنروح نبحث للجهاد عن مبررات ادبية خارجة عن طبيعة هذا الدين، في ملابسات دفاعية وقتية، كان الجهاد سينطلق في طريقه سواء وجدت هذه الملابسات أم لم توجد

ويجب ونحن نستعرض الواقع التاريخي الانغفل عن الاعتبارات الذاتية في طبيعة هذا الدين واعلانه العام ومنهجه الواقعي والانخلط بينها وبين المقتضيات الدفاعية الوقتية • (١)

ثم يرثى لحال المهزومين من الباحثين المعاصرين فيقسول «ان الباحثين الاسلاميين المعاصريين المهزومين تحت ضغط الواقع الحاضر، وتحت تأثير الهجوم الاستشراقي الماكر، يتحرجون من تقرير تلك الحقيقة ولان المستشرقين صوروا الاسسلام حركة قهر بالسيف للاكراه على العقيدة والمستشرقون الخبثاء يعرفون جيدا أن هذه ليست الحقيقة ولكنهم يشوهون بواعث الجهاد الاسلامي بهذه الطريقة ومن ثم يقوم المنافحون المهزومون عن

۱ - في ظلال القرآن : « ٩ //١٨٢ » بتصرف في بعيض الفقرات ٠

سمعة الاسلام ، بنفي هذا الاتهام! • فيلجأون الى تلمس المبررات الدفاعية! ويغفلون عن طبيعة الاسلام • ووظيفته ، وحقه فـــى « تحدير الانسان » ابتداء •

«تعرير الاسان» ابلاء وقد يغشى على افكار الباحثين العصريين – المهزومين – ذلك التصور الغربي لطبيعة «الدين» • وأنه مجرد «عقيدة» في الضمير لا شأن لها بالانظمة الواقعية للحياة • ومن ثم يكون الجهاد للدين جهادالفرض العقيدة على الضمير • (۱) ويقول في تفسيره لآيات الريا في سورة البقرة – مصورا شناعة الريا ومقارنا بينها وبين الصدقة فيقول ما يلى : «الوجه الاخر المقابل للصدقة التي عرض دستورها في الدرس الماضي • • الوجه الكالح الطالح هو الريا! •

« الصدقة عطاء وسماحة ، وطهار وزكاة ، وتعاون وتكافل • والربا شح ، وقدارة ودنس وأثرة وفردية ، الصدقة نزول عن المال بلا عوض ولا رد • والربا استرداد للدين معه زيادة حرام مقتطعة من جهد المدين او من لحمه • من جهده ان كان قد عمل بالمال الذى استدانه فربح نتيجة لعمل هو كده • ومن لحمه ان كان لم يربح أو خسر ، أو كان قد أخذ المال للنفقة منه على نفسه

۱ \_ في ظلال القرآن: ٩ /١٨٦ ، وانظر ٢ \_/٩٨ ـ المحيث فسر آية « وقاتلوا في سبيل الله الذين يقاتلونكم ولا تعتدوا ، حيث ذكر أنها اول آيات الامن بالقتال و٣ /٣ \_٣٥ حيث تحدث عن آية « لا اكراه في الدين ، ورد على المغرضين الذين يرمون الاسلام بالتناقض • حيث يزعمون انه فرض بالسيف ، في الوقت السيف ، في الوقت السيف ، في الوقت السيف ، في الدين وانظر «٥/ ١٩٥ ـ ١٩٥ » حيث اوضح الحكمة من امر المسلمين بالكف عن القتال في مكة

وأهله ولم يستربحه شيئا · ومن ثم فهو \_ الريا \_ الوجه الآخر المقابل للصدقة · الوجه الكالح الطالح! لهذا عرضه السياق مباشرة يعد عرض الوجه الطيب السمح الطاهر الجميل الودود! عرضه عرضا منفرا، يكشف عما يوجد في عملية الريا من قبح وشناعة ومن جفاف في القلب وشر في المجتمع ، وفساد في الارض وهلاك للعباد ·

ولم يبلغ من تفظيع أمر اراد الاسلام ايطاله من امور الجاهلية ما بلغ من تفظيع الربا • ولا بلغ من التهديد في اللفظ والمعنى ما بلغ التهديد في أمر الربا في هذه الآيات وغيرها في مواضع اخرى ولله الحكمة البالغة • فلقد كانت للربا في الجاهلية مفاسده وشروره • ولكن الجوانب الشائهة القبيعة من وجها الكالح ما كانت بادية في مجتمع الجاهلية كما بدا اليوم وتكشف في عالمنا الحاضر، • • فهذه الحملة المفزعة البادية في هذه الآيات على ذلك النظام المقيت ، تتكشف اليوم حكمتها على ضوء الواقع الفاجع في حياة البشرية ، اشد مما كانت متكشفة في الجاهلية دستور الصدقة كان يعرض قاعدة من قواعد النظام الاجتماع والاقتصادي الذي يريد الله للمجتمع المسلم ان يقوم عليه ويجب للبشرية ان تستمتع بما فيه من رحمة • • في مقابل ذلك النظام الآخر الذي يقوم على الاساس الربوي الشرير القاسي اللئيم •

انهما نظامان متقابلان: النظام الاسلامي والنظام الربــوى ، وهما لا يلتقيان في تصور ، ولا يتفقان في اساس ، ولا يتوافقان

فى نتيجة • • ان كلا منهما يقوم على تصور للحياة والاهداف والغايات يناقض الآخر تمام المناقضة • وينتهى الى ثمرة في حياة الناس تختلف عن الاخرى كل الاختلاف ومن ثم كانت هذه الحملة المفزعة ، وكان هذا التهديد الرهيب! • (١)

«ان الاسلام يقيم نظامه الاقتصادى ـ و نظام الحياة كلها ـ على تصور معين يمثل الحق الواقع في هذا الوجود • يقيمة على أساس أن الله ـ سبحانه ـ هو مالك كل موجود بما أنه موجده ـ قد استخلف الجنس الانساني في هذه الارض ، ومكنه مما ادخر له فيها من ارزاق واقوات ومن قوى وطاقات على عهد منه وشرط ولم يترك له هذا الملك العريض فوضى ، يصنع فيه . ـ يشاء كيف شاء، وانما استخلفه فيه في اطار مـن الحدود الواضحة • استخلفه فيه على شرط ان يقوم في الخلافة وفق منهـج الله ، وحسب شريعته • فما وقع منه من عقود وأعمال ومعاملات واخلاق وعبادات وفق التعاقد فهو صحيح نافذ • وما وقع منه مخالفا لشروط التعاقد فهو ياطل موقوف • (٢)

من بين بنود هذا العهد أن يقوم التكافل بين المؤمنين بالله ، فيكون بعضهم أولياء بعض ، وأن يتفقوا برزق الله الذي اعطاهم على اساس هذا التكافل لل على قاعدة الشيوع المطلق كما تقول الماركسية ولكن على أساس الملكية الفردية المقيدة للفرن وهبالله منهم سعة افاض على من قدر عليه رزقه مع تكليف الجميع بالعمل كل حسب طاقته واستعداده وفيما يسره الله له له فلا يكون

احدهم كلا على أخيه او على الجماعة وهو قادر • • وجعل الزكاة فريضة في المال محددة • والصدقة تطوعا غير محدود • (١)

« ومن ثم فالربا عملية تصطدم ابتداء مع قواعد التصور الايماني اطلاقا ، ونظام يقوم على تصور آخد لا نظر فيه لله سبحانه وتعالى • ومن ثم لارعاية فيه للمبادىء والغايات والاخلاق التى يريد الله للبشر أن تقوم حياتهم عليها •

« انه يقوم ابتداء على اساس أن لا علاقة بين ارادة الله وحياة البشر • فالانسان هو سيد هذه الارض ابتداء ، وهو غير مقيد بعهد من الله ، وغير ملزم باتباع أوامرالله!

«ثم ان الفرد حرفى وسائل حصوله على المال ، وفى طلبرة تنميته ، كما هو حرفى التمتع به • غير ملتزم فى شىء من هذا بعهد من الله أو شرط ، وغير مقيد كذلك بمصلحة الآخرين • ومن ثم فلا اعتبار لأن يتأذى الملايين اذا هوأضاف الىخزانته ورصيده، يستطيع اضافته • وقد تتدخل القوانين الوضعية احيانا فى الحد من حريته هذه \_ جزئيا \_ فى تحديد سعر الفائدة مثلا ، وفى منع انواع من الاحتيال • • والنهب والغش • • ولكن هذا التدخيل يعود الى ما يتواضع عليه الناس أنفسهم ، وما تقودهم اليه أهواؤهم لا الى مبدأ ثابت مفروض من سلطة الهية ! • (٢)

« ان النظام الربوى نظا ممعيب من الوجهة الاقتصادية البحتة وقد بلغ من سوئه أن تنبه لعيوبه بعض أساتذة الاقتصادالغربيين

۱- في ظلال القرآن : « ۳/۷۰ » بتصرف طفيف ٢- في ظلال القرآن
 « ۷۱/۳ » بتصرف طفيف ٠

أنفسهم، وهم قد نشأوا في ظله ، وأشريت عقولهم وثقافتهم تلك السموم التي تبثها عصابات المال في كل فروع الثقافة والتصور، والاخلاق وفي مقدمة هؤلاء الاساتذة الذين يعيبون هذا النظام من الناحية الاقتصادية البحتة « دكتور شاخت» الالماني ومدير بنك الرايخ الالماني سابقا وقد كان مما قاله في محاضرة له بدمشق عام ١٩٥٣ م انه بعملية حسابية غير متناهية يتضح أن جميع المال في الارض صائرالي عددقليل جدا من المرابين ذلك أن الداين المرابي يربح دائما في كل عملية ، بينما المدين معرض للربح والخسارة ومن ثم فان المال كله في النهاية لا بد بالحساب الرياضي أن يصير الى الذي يربح دائما ! وأن هذه النظرية في طريقها للتحقق الكامل و فان معظم مال الارض الآن يملكه عملكا حقيقيا بضعه ألوف ! أما جميع الملاك واصحاب المصانع الذين يستدينون من البنوك ، والعمال ، وغيرهم ، فهم ليسوا سوى أجراء يعملون لحساب أصحاب المال ، ويجنى ثمرة

ثم ذكر المؤلف رحمه الله ثمانية حقائق بصدد تحريم الاسلام للنظام الربوى المقيت · (٢)

و نجده \_ رحمه الله \_عند تفسيره لآية: «وانكعوا ما طاب لكم من النساء مثنى وثلاث ورباع » يتحدث عنها ويفسرها بنفس الاسلوب الذى فسر به آيات الجهاد والربا ، أسلوب المتأدب

۱ ــ فرى ظلال القرآن :« ۷۳/۳ » • ــ ۲ــ في ظلال القرآن «٧٦ــ٧٢ » بتصرف • وانظر ج٤/٧٢ـ٧١» في تفسييره للاية «يأيها الذين امنوا لا تأكلوا الربا اضعافا مضاعفة • • » •

الخاضع لشرع الله فقد أوضح العكم التي من أجلها شرع هـــذا العكم ليتبين لمعارض هذ العكم ـ في هذا العصر الملــيء يالشرور أن شرع الله لا يكون الا لحكم جليلة قد نعرفها وقد لا نعرفها فما نعرف العكمة من تشريعه نوضحه و نبينه للناس وما لا نعرفله حكما نسلم الأمر فيه لله ولا نربط ايماننا به (اى بالحكم) وصلاحه بمعرفتنا للحكمة من تشريعه فان هذا نقص في الايمان و

هذه العكم التى أوضعها الشهيد تتمثل فى الواقع الاجتماعى والشخصى لكل من الرجل والمرأة على السواء وهو يقول فى نهاية الكلام على آية التعدد كلاما \_ اعجبنى \_ فى بيان معنى العدل والمراد به يقول: « والعدل المطلوب في المعاملة والنفقة والمعاشرة والمباشرة • اما العدل فى مشاعر القلوب وأحاسيس النفوس فلا يطلب به أحدمن بنى الانسان، ، لأنه خارج عن ارادة الانسان • هو العدل الذى قال الله عنه فى الآية الاخرى فى هذه السورة: «ولن تستطيعوا ان تعدلوا بين النساء ولو حرصتم فلا تميلوا كل الميل ، فتذروها كالمعلقة » • • هذه الآية التى يحاول بعض الناس أن يتخذوا منها دليلا على تحريم التعدد • والامسر ليس كذلك • وشريعة الله ليستهازلة ، حتى تشرع الامر آية ، و تحرمه فى آية ، بهذه الصورة التى تعطى باليمين و تسلب بالشمال ، فالعدل المطلوب فى الآية الاولى ، والذى يتعين عدم التعدد اذا اخيف الا يتحقق ، هو العدل فى المعاملة والنفقة والمعاشرة والمباشرة ، وسائر الاوضاع الظاهرة ، بعيث لا ينقص احسدى الزوجسات شىء

منها ۲۰۰» (۱)

وفى آية «والسارق والسارقة فاقطعوا ايديهها جزاء بما كسبا نكالا من الله والله عزيز حكيم » تحدث عصن موجبات التشدد فى أخذ السارق بالحد ، فى المجتمع المسلم فى دار الاسلام، بعد توفر أسباب الوقاية من الحاجة التى قد تدعو الى السرقة وبعد ضمانات العدالة ثم نقل من كتاب التشريع الجنائى الاسلامى يبين فيه ملاءمة عقوبة القطع فى السرقة (٢)

ويقول - رحمه الله - فى نهاية تفسيره لآية الزكاة « انما الصدقات ٠٠٠٠» النع ما يلى « هذه هى الزكاة التى يتقول عليها المتقولون فى هذا الزمان ويلمزونها بانها نظام تسول واحسان ٠٠هذه هى فريضة اجتماعية ، تؤدى فى صورة عبادة اسلامية ٠ ذلك ليطهر الله بها القلوب من الشح وليجعلها وشيجة تراحم وتضامن بين أفراد الامة المسلمة ، تندى جو الحياة الانسانية ، وتمسح على جراح البشرية وتحقق فى الوقت ذاته التأمين الاجتماعي والضمان الاجتماعى فى اوسع الحدود وتبقى لها صفة العبادة التى تريط بين القلب البشرى وخالقه ، كما تربط بينه وبين الناس ٠٠» (٣)

وأنظر تفسيره لآيات تحريم الخمر ج ٢ ص ١٦٦ـ ١٦٧ وج ٥ ص ٧٧\_٨٥ حيث تحدث حديثا مسهبا بين فيه أن امريكا عجزت عن تحريم الخمر مدة أربعة عشر عاما • ولكن الاسلام قضى على

۱ \_ فى ظلال القرآن «٤ ـ ٢٤١ ـ ٢٤٩ » وانظر تفسيره لايات الارث ص ٢٦١ م ـ ٢٦٣ وص ٢٧١ ـ ٢٧٣ • ـ ٢ فى ظلال القرآن : « ٦ / ١٤٧ ـ ١٥٥ ـ كى ظلال القرآن : « ٦ / ١٤٧ ـ ١٤٥ - كا فى ظلال القرآن : « ١٠٠ / ٢٤٥ » •

هذه الظاهرة العميقة في المجتمع الجاهلي ٠٠ ببضع آيات مــن القرآن ٠ وانظر ج ٧ ص ٣٠ـ٠٠٠٠٠٠

والاستاذ المؤلف \_ رحمه الله \_ يستتكر التفسير العلمى كالقول بأن في القرآن علوم الطبو الكيمياء والهندسة وما الىذلك فيقول: « وانى لأعجب لسذاجة المتحمسين لهذا القرآن ، الذين يحاولون أن يضيفوا اليه ما ليس منه، وأن يحملوا عليه ما لم يقصد اليه وأن يستخرجوا منه جزئيات في علوم الطب والكيمياء والفلك وما اليها . • كأنما ليفطموه بهذا ويكبروه!

«ان القرآن كتاب كامل في موضوعه ٠٠ وموضوعه أضخم من تلك العلوم كلها ٠ لأنه هو الانسان ذاته الذي يكشف هذه المعلومات وينتفع بها ٠٠ والبحث والتحريف والتطبيق من خواص العقل في الانسان والقرآن يعالج بناء هذا الانسان نفسه ٠ يناء شخصيته وضميره وعقله وتفكيره كما يعالج بناء المجتمع الانساني الذي يسمح لهذا الانسان بأن يحسن استخدام هذه الطاقات المدخورة فيه ٠ وبعد أن يوجد الانسان السليم التصور والتفكير والشعور، ويوجد المجتمع الذي يسمح له بالنشاط ، يتركه القرآن يبحث ويجرب ، ويخطىء ويصيب في مجال العلم والبحث والتجريب وقد ضمن له موازين التصور والتذير والتدير والتفكير الصحيح ٠

«كذلك لا يجوز أن نعلن الحقائق النهائية التي يذكرها القرآن أحيانا عن الكون في طريقه لانشاء التصور الصحيح لطبيعة الوجود وارتباطه بخالقه ، وطبيعة التناسق بين اجزائه ، لا يجوز أن نعلن هذه الحقائق النهائية التي يذكرها القرآن ، يفروض العقل البشرى و نظرياته ولا حتى بما يسميه « حقائق علمية » مما ينتهى

اليه بطريق التجربة القاطعة في نظره •

ان الحقائق القرآنية حقائق نهائية قاطعة مطلقة ، اما ما يصل اليه البحث الانساني – فهى حقائق غير نهائية ولا قاطعة ، وهى مقيدة بعدود تجاربه وظروف هذه التجارب وادواتها ، فمن الخطأ المنهجي – بحكم المنهج العلمي الانساني ذاته – أن نعلن الحقائق النهائية القرآنية بحقائق غير نهائية ، وهي كل ما يصل اليه العلم البشرى !

« هذا القياس الى « الحقائق العلمية » • • والامر أوضح بالقياس الى النظريات والفروض التى تسمى علمية • • ومن هذه النظريات والفروض كل النظريات الفلكية ، وكل النظريات الغاصة بنشأة الانسان وأطواره ، وكل النظريات الخاصة بنشأة المجتمعات الانسان وسلوكه • • وكل النظريات الخاصة بنشأة المجتمعات واطوارها • • فهذه كلها ليست « حقائق علمية » حتى بالقياس الانسانى • وا نما هى نظريات وفروض • • •

وكل محاولة لتعليق الاشارات القرآنية العامة بما يصل اليه العلم من نظريات متجددة متغيرة \_ او حتى يحقائق علمية ليست مطلقة كما اسلفنا \_ تحتوى اولا : على خطأ منهجى اساسى • كما انها تنطوى على معان ثلاثة كلها لا يليق يجلال القرآن الكريم • الاولى: هى الهزيمة الداخلية التى تخيل لبعض الناس أن العلم هو المهيمن والقرآن تابع • ومن هنا يحاولون تثبيت القرآن بالعلم • او الاستدلال له من العلم • على حين ان القرآن كتاب كامل فى موضوعه • ونهائي فى حقائقه والعلم ما يزال فى موضوعه ينقض اليوم ما اثبته بالامس وكلها ليس من طبيعتها ان تعطى حقيقة ـ قليقة ـ قلية ـ قليقة ـ قلية ـ ق

واحدة نهائية مطلقة •

الثانية: سوء فهم طبيعة القرآن ووظيفته وهي أنه حقيقة نهائية تعالج بناء الانسان بناء يتفق ممع طبيعة هذا الوجود وناموسه الالهي محتى لا يصدم الانسان بالكون من حوله ، يل يصادقه ويعرف بعض اسراره، ويستخدم بعض نواميسه في خلافته التي تكشف له بالنظر والبحث والتجريب والتطبيق ، وفق ما يهديه اليه عقله ، الموهوب له ليعمل لا ليتسلم المعلومات المادية جاهزة اليه عقله ، الموهوب له ليعمل لا ليتسلم المعلومات المادية جاهزة •

الثالثة: هى التأويل المستمر مع التمحل والتكلف لنصوص القرآن كى نحملها ونلهث وراء الفروض والنظريات التى لاتثبت ولا تستقر وكل يوم يجد فيها جديد • • • النح • (١)

وانظر ما قاله – رحمه الله – في هامش تفسيره لآية: « أو لم يروا أنا ناتي الأرض ننقصها من اطرافها ٠٠٠٠» فهو يقول: « هذا هو المعنى المتعين لهذا النص ، لا ما يخبط فيه دعاة « التفسير العلمي للقرآن » من دلالة هذه الآية على نقص أطراف الأرض عند القطبين وانبعاجها عند خط الاستواء! الى آخر هذا الهراء! ان السياق القرآني يحدد مدلول العبارات فيه • فليتق الله من يخبطون في هذا المجال دون فقه و بصيرة بطبيعة القرآن » (٢)

وينتقد \_ رحمه الله \_ نظرية النشوء والارتقاء التي قال بها اليهودي دارون وذلك في هامش تفسيره لآيات : « ولقد خلقنا

الانسان من سلالة من طين ثم جعلنا في قرار مكين ٠٠ » (٣)

۱ \_ في ظلال الفرآن : «٢/٤٤\_٩٧ ».

۲ - في ظلال القرآن : ۱۰۲//۱۳ ، وانظر ج ۲۷ ص ۱۱۵من قوله « والذي انبه اليه ۰۰ ،۰ -۳- في ظلال القرآن «۱۷/۱۸» وانظر ۲۱ //۹۷ ــ۹۹»

و يتحدث عن نظام الاسرة في الاسلام ومكانتها في تفسيره لآية « ادعوهم لابائهم هو أقسط عند الله » وفي الهامش ينقد النظام الشيوعي في انكاره للاسرة - (١)

ولا يذهب سيد قطب مذهب الذين ينكرون الجن أو ينكرون معاولتهم استراق السمع فيقولون هذا مجرد تمثيل وتصوير لحفظ الله للذكر من الالتباس بأى ياطل • نرى ذلك واضعا فى تفسيره لقوله تعالى : « وأنا لمسنا السماء فوجدناها ملئت حرساشديدا وشهبا • » (٢)

وينتقد رحمه الله مسلك مدرسة محمد عبده في تضييت قنطاق الغيبيات والخوارق عند تفسيره لسورة الفيل (٣)

0 - رأيي في الكتاب: - عندما أقرأ في هذا التفسير اشعر بلذة وأود لو استمر في القراءة طويلا · ذلك لانني اعتقد أنه يعتبر تفسير اكاملا للحياة على ضوء القرآن الهادى للبشرية والمنقذ لهامن الضلال يفسر فيه المؤلف الآيات باسلوب أدبي رائع ويستقى تفسيره مماأثر عن سلف الامة من صحابة وتابعين ويهتم باظهار حكم التشريع ويرد على خصوم الاسلام الذي يثيرون حوله شبها كثيرة · ويحلل المشكلات التي يعيشها المسلمون تحليلا دقيقا ويضع لها الحلول · فهو بحق تفسير جدير بأن يقتننيه كل مثقف بالثقافة الاسلامية لأنه يعتبر من خير التفاسير للقرآن الكريم ·

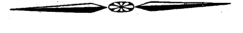
بيد أني قد لاحظت عليه \_ رحمه الله خطأ وذلك عند تفسيره

\_١\_ في ظلال القرآن :«٢١/٢١» • \_٢\_ في ظلال القرآن «٢٩/٢٩ ـ ١٥٢ - ١٥٢ في ظلال القرآن «٢٩/٢٩ ـ ٢٥٤ - ٢٥٤ في ظلال القرآن : « ٣٠/٣٤٠ ـ ٢٥٤ » •

للاستواء على العرش فى حق الله · اذ اولها على غير تأويلها مرتين اذ قال فى الاولى: « والاستواء على العرش كناية عن مقام السيطرة العلوية الثايتة الراسخة، باللغة التى يفهمها البشمر ويتمثلون يها المعانى · · » (1)

وقال مرة اخرى: « والاستواء على العرش رمز لاستعلائه على الخلق كله • اما العرش فلا سبيل الى قول شيء عنه ، ولا يد من الوقوف عند لفظه • وليس كذلك الاستواء فظاهر أنه كناية عن الاستعلاء »(٢)

والواقع أنه تأويل غير صحيح اذ استواء الله على عرشه استواء حقيقى لكنه لا يعرف له كيفية \_ ولو اراد الله الاستعلاء لقال سبحانه « استعلى على الخلق » ولكنه سبحانه لما قال استوى وجب ان نؤمن بذلك ولا نؤول لا بالاستعلاء ولا بغيره من التأويلات التى لا يؤيدها نص الآبة ولا اللغة .



۱۰ فى ظلال القرآن : ۱۱٤/۱۱» و مراده المرادة ا

#### التفسير الحديث

التعريف بالكتاب: معمد عدة الكتاب الذي ألفه الاستاذ محمد عزة دروزه في ست مجلدات والمجلد الاول: ويشتمل على جزئين فسر في الجزء الاول منها سور العلم والقلم والمنزمل والمدثر والحاقة، والمسد والتكوير، والاعلى والليل والقمر والضحى والانشراح والعصر والعاديات والكوثر، والتكاثر والماعون والكافرون والفيل والفلق والناس والاخلاص والنجم وعبس والقدر والقدر والشمس والبروج والتين وقريش والقارعة وقد بلغت عدد صفحاته مائتين واحدى وسبعين صفحة بدون الفهرس والمهرس والمهرس

واما الجزء الثانى: ففيه فسر سورا هى: القيامة ، والهمزة ، والمرسلات ، وق ، والبلد، والطارق ، والقمر، وص، والاعراف والجن، ويس، والفرقان وعدد صفحات هذا الجزء مائتان وخمس وثمانون صفحة دون الفهرس •

المجلد الثانى: وقد تضمن جزئين • فسر فى الجزء الاول سور فاطر ، ومريم ، وطه ، والواقعة ، والشعراء ، والنمل ، والقصص ، والاسراء • وعدد صفحاته مائتان وست وثمانون صفحة يدون الفهرس •

واما الجزء الثاني فقد تضمن تفسيرسور هي: يونس، وهود، ويوسف، والحجر، والانعام، والصافات، وعدد صفحاته مائتان

واحدى وسبعون صفحة بدون الفهرس .

مائتان وسبع وتسعون صفحة •

المجلد الثالث: وقد احتوى على جزئين فسر فى الجنء الاول سور: لقمان، وسبأ، والزمر، وغافر، وفصلت، والشيورى، والزخرف، والجاثية، والاحقاف، والذاريات، والغاشية وفى الجزء الثانى فسر سور الكهف، والنحل، ونوح، وابراهيم، والانبياء، والمؤمنون، والسجدة، والطور، والملك، والحاقة، والمعارج، والنبأ، والنازعات، والانفطار، والانشقاق، والروم المجلد الرابع: ويتضمن جزئين الجزء الاول فسر فيه سور: العنكبوت، والمطففين، والرعد، والحج، والرحمن، والانسان، والزلزلة، والبقرة وعدد صفحاته اربعمائة وسبع عشرة صفحة يدون الفهرس والجزء الثاني فسر فيه سوراهى: الانفال، وآل عمران، والحشر، والجمعة، والاحزاب وعدد صفحات هذا الجزء عمران، والحشر، والجمعة، والاحزاب وعدد صفحات هذا الجزء

المجلد الخامس: ويحتوى هذا المجلد على جزئين ايضا وقد فسر في الجزء الاول سور النساء، ومحمد، والطلاق، والبينة • وعدد صفحاته مائتان وست وخمسون صفحة عدا الفهرس •

والجزء الثانى وفيه فسر سور النور ، والمنافقون ، والمجادلة ، والحجرات ، والتحريم والتغابن ، والصف ، والفتح - وعدد صفحات الجزء مائتان وست عشرة صفحة عدا الفهرس -

المجلد السادس: وتضمن جزئين ، فسر في الجزء الاول سورة المائدة فقط وعددصفحاته مائتان وثلاث وعشرون صفحة وفسرفي الجزء الثاني من السور ما يلي: الممتحنة ، والحديد ، والتوبة ، والنصر وعدد صفحاته مائتان وسبعون صفحة وقد طبع هذا التفسير مرة واحدة •

## ٢ \_ التعريف بالمؤلف

مولاه ونشأته: \_ ولد الاستاذ محمد عزة دروزه ليلة الحادى عشر من شهر شوال عام ١٣٠٥ ه يمدينة نابليس ونشأ فيها اوائل حياته .

تحصيله العلمى : \_ درس الاستاذ فـى مدارس العكومة الايتدائية والاعدادية بنابلس • وتخرج عام ١٣٢١ ه وتوقف عند هذا الحد من الدراسة ولم يقدر له اتمام دراساته •

أعماله :- انتخب عام ١٩٦٠ م عضوا مراسلا لمجمع اللغة العربية في القاهرة وعضوا في المجلس الاعلى لرعاية الفنون والآداب والعلوم الاجتماعية بالقاهرة ومقررا لشعبة التاريخ فيها والآداب والعلوم الإجتماعية بالقاهرة ومقررا لشعبة التاريخ فيها والآداب والعلوم الإجتماعية بالقاهرة ومقررا لشعبة التاريخ فيها والآداب والعلوم الإجتماعية بالقاهرة والقرير والعلوم الإجتماعية بالقرير والعلوم الورد والعلوم الإجتماعية بالقرير والعلوم الورد والعلوم الور

مؤلفات عدة أسوق أهمها:

1 \_ عصر النبي صلى الله فليه وسلم قبل البعثة من القرآن فــى
مجلد واحد • \_ 7 \_ سيرة الرسول صلى الله عليه وسلم من القرآن
وهو مجلدان \_ 7 \_ القرآن المجيد • \_ 3 \_ الدستور القرآني فـــى
شئون الحياة • \_ 0 \_ الاسلام والاشتراكية \_ 7 \_ بنو اسرائيل مــن
اسفارهم • \_ ٧ \_ تاريخ الجنس العربي ويقع في سبعة اجزاء •
المرأة في القرآن والسنة • •

١ \_ نقلت هذا التعريف بالمؤلف من كتابه في الجزء الثاني عشر من هذا التفسير في آخره ٠

" - موضوع الكتاب: تفسير كامل للقرآن العظيم . ك - منهج المؤلف في البحث: \_ يقدم المؤلف لكل سورة يشرع في تفسيرها يمقدمة قصيرة يذكر فيها ما تحتويه السورة من أحكام على العموم . واين كان نزولها وما تمتاز به مبينا ما فيها من الآيات المدنية ان كانت السورة مدنية . وما فيها من الآيات المدنية ان كانت السورة مكية وقد اشار الى ذلك في مقدمة كتابه اذ قال: «وقد رأينا . . . . وضع مقدمة او تعريف موجز للسور قبل البدء في تفسيرها ، يضمن وصفها ومحتوياتها واهم ما امتازت به وما يتبادر من فحواها من صحة ترتيبها في النزول وفي المصحف ، وما في السور المدنية من آيات مدنية . وفي السور المدنية من آيات مدنية . وفي السور المدنية من آيات مدنية . وفي السور المدنية من آيات مدنية ترتيبها في النزول وفي المتخسى مكية حسب الروايات . والتعليق على ذلك حسب المقتضيين وكذلك وضع عناوين للموضوعات والتعليقات الهامة التسير مراجعة ما يريد فيها » (1)

والمؤلف يسوق مجموعة الآيات ثم يبين معانى المفردات ثـــم يذكر ما يؤخذ منها من احكام ثم يعلق على الآيــات اذ يقول : « تعليق على آية كذا • • وفي هذا التعليق يحقــق سبب نزول الآية واين نزلت بعد ذكرالخلاف بين العلماء ويرجح مايراه راجعا • كما يذكر خلاف العلماء في الاحكام وغيرها ويرجح ما يراه راجعا هذا هو ما يغلب على منهجه • وقد لا يذكر معانــي المفردات اذا كانت معانيها واضحة • وقد لا يذكر ما فيها من الاحكام اذا لــم يوجد فيها احكام • كما انه لا يذكر تعليقا في بعض الاحيان •

A CONTRACTOR SERVICES

the one by the sec

١ - التفسير الحيث و ج١/٢٨ ،٠

والمؤلف كغيره من المؤلفين له آراء غير سديدة واخرى سديدة في أمور الاعتقادية فله رأيان أمور الاعتقادية فله رأيان مجافيان للصواب فيما اطلعت عليه وامكننى معرفته من آرائه فهو أولا يسسرى « أن يحمل التعبير بالعرش على المسجاز المعتاد استعماله في اللغات البشرية • كما يقول « أن في القرآن آيات نسبت الى الله اليدو اللسان والروح والنزول والمجيء والقبضة مما هو منزه عن مفهوماتها المادية • ومما هو بسبيل التقريب والتشبيه وهذا وذاك من باب واحد» (۱)

ويقول في صدد الكرسي ان اظهر الاقوال واكثرها انسجاما مع صفات الله • استعمالها على سبيل المجاز فيقول: « ولقد تعددت الاقوال في صدد الكرسي كما هو الامر في صدد العرش واللوح والقلم ومنها ما جاء فيه اوصاف مادية لاتخلو من غرابة ولا تنسجم مع صفات الله وتنزهه وليست متصلة بحديث وثيق السند وأظهر الاقوال واكثرها انسجاما مع صفات الله أن الكلمة مستعملة على سبيل المجاز وأن المقصود منها ييان عظمة ملك الله وسلطائه والله اعلم » (٢)

فالمؤلف يرى أن الكرسى والعرش مستعملة استعمالا مجازيا وانا اقول ما المانع والمحذور الشرعى او العقلى من استعمالها على الحقيقة وقال صاحب كتاب متشابه القرآن في رد هذا القول «وقد وصف الله نفسه ونعته رسوله صلى الله عليه وسلم بآيات واحاديث تزيد على آيات واحاديث الاحكام او تقرب منها وفمن

١ - التفسيس الحديث: « ١/٨٥٨» - ٢- التفسير الحديث: «٧ /٣٨٢ ه.

حملها على غير ظاهرها او المجاز او الكناية فليحمل آيات الاحكام واحاديثها وغيرها على غير ظاهرها او على المجاز والكناية ، وعليه الا يعيب على ممن فعل ذلك كبعض الباطنية و بعض الصوفية المارقين عن الاسلام ، اذ لا فرق بين ذلك عند من له ادنى معرفة بكلام الله ورسوله ولسان العرب الذي نزل يه القرآن والافهو تحكم بغير علم ولا عقل يسوغ له ذلك ، ولا عذر له عند الله فيما قلد فيه من قبله مع وضوح الدليل وقدرته على أخذه والوصول اليه والله يهدينا ويهدى قومنا الى سواء السبيل ، و يجمع كلمتنا على كتابه » • (1)

اما الرأى الثانى فهو رأيه في سعر النبى (ص) اذ يقف حائرا من حديث سعرلبيد بن الاعصم اليهودى للرسول (ص) مع وروده في الصحيحين ومع معرفته بأنه واردفى الصحيحين اذ صرح بوروده في الصحيحين ومع ذلك وقف حائرا ظنا منه ان ذلك يؤثر في في الصحيحين ومع ذلك وقف حائرا ظنا منه ان ذلك يؤثر في نبوة النبى صلى الله عليه وسلم (٢) وليس كذلك فان سعر النبى (ص) لم يؤثر فيه الا من ناحية الامور الدنيوية فقد كان (ص) يخيل اليه انه يأتى الشيء فاذا هم يه لم يستطع وخاصة فيما يتعلق بالنساء وخاصة فيما

غير أن المؤلف مع هذا يحارب و بنقد البدع والغرافات الشركية التى وقع فيها جهلة المسلمين فعند تفسيره لآية (يأيها الذين آمنوا اتقوا الله وابتغوا اليه الوسيلة وجاهدوا في سبيله لعلكم تفلحون) • قال: (وجملة) (وابتغوا اليه الوسيلة) اوجدت

۱ \_ بیان متشابه القرآن :«۲۰/۱۹».

٢\_ التفسير الحديث : « ١٩٩//١ » .

على ما يظهر في اذهان بعض المسلمين فكرة (التوسل) اى الاستشفاع بالانبياء وعباد الله الصالحين من اموات واحياء لدى الله والاقسام عليه يحقهم بقضاء مطالب متنوعة من دفع ضرر وجلب نفع على اعتبار انهم من الوسائل التي حثت الآية على ابتغائها اليه و بلغ الامر ان صاروا يشدون الرحال الى قبور الانبياء وغيرهم من اولياء الله وينذرون لهم النذرويقسمون على اللهان يحقق مطالبهم ، وقد استشرت هذه العادة عند المسلمين في القرون المتأخرة • ثم تحدث عن محاربة الامام محمد بن عبد الوهاب وابن تيمية لهذه البدع والخرافات الشركية ونقل من كتاب ابن تيمية هذه التوسل والوسيلة » (1)

واما في الامور التشريعية فله رأى كغيره من المفسرين في هذا المصر \_ في الجهاد \_ اذ يرى أنه للدفاع وهو أشد هؤلاء المفسرين تقريرا و تأكيدا اعلى هذه الفكرة • انتقده الشهيد سيد قطب واليك ما قاله في تعليقه على آية : ١٩٢ من سورة البقرة « وقد احتوت قواعد تشريعية خطيرة في هذا الباب غدت روح المبادى الجهادية الاسلامية وضابطها وهي : ١ \_ واجب المسلمين في قتال الذين يقاتلونهم وحسب • ٢ \_ عدم جواز بدئهم احدا غير عدو وغير معتد بقتال • ٣ \_ واجب كفهم عن القتال حال ما ينتهى موقف العدو المعتدى الى حالة مستقرة من اسلام او عهد وسلم • ٠ موقف العدو المعتدى الى حالة مستقرة من اسلام او عهد وسلم • •

٤ \_ اعتبارفتنة الكفار للمسلمين عن دينهم وأذيتهم وتعطيل
 اندعوة الاسلامية وحريتها سببا ومبررا لقتال كل من يقف مثل

١ \_ التفسير الحديث: «٣١/٩٤\_٥٩»

هذه المواقف حتى لا تكون فتنة ويكون الدين لله • (١) ثم يقول « اى اناجبار المسلمين على الارتداد عن دينهم اشد نكاية من القتل والقتال واكثر تبريرا للقتال حتى لو سلمنا جدلا أن الآية تأمر بقتال الاعداء حتى ينتهوا عن شركهم ويسلموا فان ذلك بالنسبة للاعداء الذين يقاتلون المسلمين والذين يحتق للمسلمين أن يحددوا الشروط التى يكفون بها عنهم •

ولا يمكن أن يعنى قتال كل مشرك بدءاحتى يسلم اذا لم يقاتل المسلمين مما أيدته وقائع السيرة النبوية قطعا ٠»(٢)

ويقول في تفسيره لآية: «الاالذين عاهدتم من المشركين ثم لم ينقضوكم شيئا ولم يظاهروا عليكم احدا ٠٠» الآية: يقول: «ولقد نبهنا قبل على أن اهل التأويل والمفسرين يسمون الآية الثانية منالآيتين اللتين نعن في صددهما آية السيف ويعتبرونها ناسخة لكل آية فيها أمر بالتسامح والتساهل مع المشركين وامهالهم والاغضاء والصفح والإعراض عنهم • وتوجب قتالهم • ويعضهم والاغضاء والصفح والإعراض عنهم ، ويعضهم لا يستثنيهم ولا يجوز قبول غير الاسلام منهم بعد نزولها • ونبهنا على ما في ذلك من غلوومناقضة للتقريرات القرآنية المتضمنة لاحكام محكمة بعدم غلوومناقضة للتقريرات القرآنية المتضمنة لاحكام محكمة بعدم قتال غير الاعداء وترك المسالمين والموادين وبرهم والاقساط اليهم • • » (٣) الى ان قال: « على اننا لسنا نرى في الآيات معذلك اليمنع المسلمين أن يجددوا العهد مع الناكسين بعد الحرب ثانية ما يمنع المسلمين أن يجددوا العهد مع الناكسين بعد الحرب ثانية اذا كانت مصلحتهم تقضى ذلك • وقد لا يكونون قادرين علي

١ ـ التفسير الحديث : «٧/٢٩٦)٠

٢ - التفسير الحديث: « ٢٩٩/٧» · ٣- التفسير الحديث: «١٢-٧٦»

متابعة الحرب او على اخضاعهم بالقوة والله تعالى اعلم »(١) وقد انتقد الاستاذ سيد قطب والاستاذ دروزه وذلك عندتفسيره لهذه الآية بعد أن ساق كلامه من قوله « وفي الآيتين وما قبلهما صور من السيرة النبوية وحده والله تعالى فقال الاستاذ سيد قطب قبل ذكره لكلام الاستاذ عزة دروزه وبعد أن نقد الاستاذ محمد رشيد رضا رحمه الله في مسألة الجهادنفسها نقد الاستاذ محمد الله ما يلى : « فأما الاستاذ محمد عزة دروزه في تفسيره للسورة في كتابه: « التفسير الحديث » فيبعد جدا عن هذه الحقيقة الكبرى، ولا يلمس ذلك السبب الاصيل العميق اصلان ذلك أنه مشغول كغيره من الكتاب المحدثين الواقعين تحت ضغط المشركين والملحدين وأهل الكتاب في هذا الزمان ويتلمس شهادة الهذا الدين بأنه دين السلم والسلام الذي لا يعنيه الا أن يعيش داخل حدوده في سلام ، فمتي امكنت المهادنة والمعاهدة فهو حريص عليها ، لا يعدل بها هدفا آخر!

« وهو من ثم لا يرى سببا لهذه النصوص الجديدة الاخيرة فى سورة التوبة الا نقض بعض المشركين لعهودهم مع رسول الله صلى الله عليه وسلم وأن الذين لم ينقضوا عهودهم وسوء كانت مؤقتة او مؤبدة فقد جات السورة بالمحافظة عليها وانه حتى اذا انقضت عهودهم فانه يجوز أن تعقد معهم معاهدات جديدة! وكذلك الناكثون أنفسهم وأن الآيات المرحلية هى الاصل والتى

١ ـ التفسير الحديث: ١٢ / ٧٩ ، ٠٠

نقيد عموم الآيات الاخيرة في هذه السورة! (١) وفي ذلك يقول في شرح قوله تعالى: « الا الذين عاهدتم من المشركين ٠٠٠»

ثم قال بعد انتهاء نقله لما قال الاستاذ محمد دروزه مسايلى: « وواضح من هذه الفقرات التى اقتصفناها ومن امثالها فى تفسير المؤلف كله انه ابتداء لا يلقى باله الى حق الاسلام المطلق فى ان ينطلق فى الارض لتحرير البشرية من العبودية للعباد ، وردها الى الله وحده ، حيثما كان ذلك ممكنا له ، يغض النظر عما اذا كان هناك اءتداء على اهله داخل حدودهم الاقليمية أم لم يمكن • فهو يستبعد هذا المبدأ ابتداء • وهو المبدأ الذى يقوم عليه الجهاد فى يستبعد هذا المبدأ ابتداء • وهو المبدأ الذى يقوم عليه الجهاد فى الاسلام • و بدونه يفقد دين اللهواقعيته فى مواجهة الواقع البشرى بوسائل مكافئة له فى مراحل متعددة بوسائل متعددة ، و يصح عليه أن يواجه القوى المادية بالدعوة العقيدية! وهو هزال لا يرضاه الله لدينه فى هذه الارض » (٢)

ويشير المؤلف الى الحكم التشريعية من التحريم والتحليل ويرد على انتقادات المغرضين من أعداء الاسلام الخارجين الممتزجين بالمسلمين من ابناء جلدتهم وهم ركيزة للاعداء في بلادهم ويسميهم بالاغيار • فقد رد على بعض المغرضين على مشروعية او اباحة تعدد الزوجات وبين الحكم من هذا التشريع فيقول: « ويبدىء بعض الاغيار ويعيدون في امر اباحة الاسلام لتعدد الزوجات، والانصاف يقضى القول ان هناك ظروفا يكون فيها التعدد مفيدامن

۱ - التفسير الحديث: « ۱۲۱/۱۰ » ٠

٢ ـ التفسير الحديث: « ١٢٤ /١٠ » • ١٢٥ هـ ١ و ١٠ هـ و ما التفسير الحديث .

دون ريب وأن هناك ظروفا يكون فيها مضرا من دون ريب ايضا •• ثم يذكر الاحوال الشخصية والاجتماعية التى يكون فيها التعدد ضرورة لا يد منها »• (١)

ويقول في مسألة الميراثميراث الانثى وكونها على النصف من الرجل يبقول: « و تريد أن نخص مسألة نصيب الانثى في هذا المقام بكلمة لا يد منها لان الاغيار غمزوا الشريعة الاسلامية بسبب جعلها نصيب الذكر ضعف نصيبها مع أن الحكمة ظاهرة يليغة وفيه كل الحق والانصاف بل وريما كان فيه الاحسان الذي يفوق العدل فالانثى في غالب أحوالها مضمونة النفقة من ابنها أو ابيها أو ابيها أو ابيها العالب مكلفة بغير نفسها و ودينما لا تكون كذلك فانها لا تكون فلما الغالب مكلفة بغير نفسها وذلك يعكس الذكر المكلف دائما بالانفاق عليها وعلى أسرته مسمورة)

ويقول في مسألة قطع يد السارق ما يلى : «هذا ومن الناسمن ينتقد عقوبة قطع يد السارق غير أن المشاهد المجرب أن كثيرا من اللصوص يقدمون على السرقة كأسهل وسيله الى حيازة المال والاستمتاع اكثر من أن تدفعهم الحاجة الشديدة وقد اصبحوا بسبب ما يلقونه من خفة العقوبات الحديثة محترفين لا يمتنعون عن معاودة مهنتهم المرة بعد المرة مستهترين بأمن الناس وأموالهم وغير مفكرين في البحث عن الكسب الحلال ، وكثير منهم قادرون على ذلك • فقطع أيدى امثال هؤلاء قد يكون اقوى رادع لهم • وفيه عبرة قوية لغيرهم من دون ريب ، مع التذكير بملاحظاتنا في

الفقرة الثانية «وهي أنه لا قطع في السرقة في حالة المجاعــة العامــة» (١)

ويرد على الذين يقولون بأن اسلوب آية سورة المائدة في تحريم الخمر اسلوب تحذير وكراهية وليس اسلوب تشريع وتحريم قاطع فيقول: « ولقد قال بعض المتمحلين ان اسلوب الآيات اسلوب تحذير وكراهية اكثر منه اسلوب تشريع وتحريم حاسم وحاولوا تأييد تمحلهم بالقول بان حد شارب الخمر ليس قرآنيا وانما هو سنة نبوية وراشدية متموجة المقدا روليس من حد عليي لاعب الميسر وهذا وذاك لا يقومان على أساس صحيح لا من حيث اسلوب الآيات ولا من حيث مضمونها يل ومن الحق ان يصقال اسلوبها ومضمونها احتويا قوة في التحريم ويكفى أن يكون الخمر والميسر قد قرنا مع الانصاب بالذكر للتدليل على ذلك ٠٠»(٢)

ويذكر الحكمة من الوضوء والاغتسال « وحكمه الوضوء والاغتسال لا تعتاج الى شرح طويل وفقى غسل الاطراف المكشوفة اكثر من مرة كل يوم نظافة مستمرة ذات فوائمه عظمى صعية ومظهرية والمباشرة الجنسية تثير هياجا يذهل المرء بعض اللحظات عن كلشىء والاغتسال يهدىء هياج الجسم ويعيد الى النفس سكونها وهو وسيلة الى تطهير الجسم جميعه وتنظيفه في آن لآخر مما فيه وكذلك فوائد صحية ومظهرية عظمى و (٣)

وعند تفسيره لآية « وما كان لمؤمن ولا مؤمنة اذا قضى الله

١ - التفسير الحديث: « ١٠٤-١١ »

<sup>-</sup> ٢ \_ التفسير الحديث : «١١ \_١٨٣» ٠ \_ ٣ \_ التفسير الحديث: ٩ / ٨٦ ٥٠

ورسوله امرا ان يكون لهم الخيرة من امرهم ٠٠٠٠» يبين المؤلف القصة الحقيقية لزواج الرسول صلى الله عليه وسلم بزينب يعمد زواجها من زيد و تطليقه لها بعد أن ذكر الروايات التي رويت في ذلك و نقض بعضها و أيد الآخر ٠

ويذكر المعنى الصحيح لعقاب الرسول صلى الله عليه وسلم من الله وهو أن الله عاتبه على اخفائه أن زيدا سيطلقها ويتزوجها هو ويقرر المؤلف ايضا أن هذا التشريع كله لابطال فكرة التبنى فله الاسلام لانهم كانوا يعتبرون المتبنى اينا ، ولا يمكن ابطال هذه الفكرة الا بابطال عدم صحة زواج الاب لزوجة ابنه المتبنى ثم يقول: «ونقول اخيرا من باب المساجلة مع الاغيار: ان اثبات ني القرآن مع ما فيها من عتاب شديد للنبى على تردده فى تنفيذ ما الهمه الله تحسبها من انتقاد الناس من اقوى البراهين على انه لم يكن فى الحادث أى شىء يمس كرامة النبى صلى الله عليه وسمو اخلاقه وأن الآيات ليست الا فى صدد تنفيذ الهام الله فى ابطال التبنى كى لا يكون على المؤمنين حرج في أزواج الهام الله فى ابطال التبنى كى لا يكون على المؤمنين حرج في أزواج أدعيائهم اذ قضوا منهن وطرا ثم انفصلوا بالطلاق أو الموت »(١)

ويقول في صدد الرد على من غمز النبي صلوات الله عليه وسلامه بأنه شهواني تزوج نساء كثيرات وبأنه يبيح لنفسه ما لا يبيح للمؤمنين • ويشرع له تشريعا خاصا • \_ يقول ما يلى : « ولقد رد كتاب المسلمين على هذا أو ذاك ردودا متنوعة وجيهة • شحم ذكرها • قال « ونقول على سبيل المساجلة ان النبي صلى الله عليه وسلم لم يكن في حاجة الى تشريع خاص لو لم تكن هناك ظروف

۱ \_ التفسير الحدبث :«۸/٦٦ ٢ \_٧٠٠ ٠

قاهرة وكان بامكانه ان يستغنى عن المتقدمات فى السن وذوات الاولاد وغير الجميلات لو كانت دواعيه هى الرغبة الجنسية وحسب « وهى ظاهرة الصواب والحكمة والسمو لا يكابر فيها منصف » (١)

ويتأسف المؤلف على حال المسلمين اليوم من احتيالهم على أكل الريا بسبب ان بعض مشائخهم يفتونهم في عملهم زاعمين اخراج عملياتهم من نطاق الريا المحرم • حيث يجرون عملية بيع صورية في المبلغ الزائد الذي يكتبونه في سند الدين • (٢)

وهو أخيرا ينتقد مسلك التفسير العلمى ومعاولة استخراج النظريات من آيات القرآن • فيقول تحت عنوان : « تعليق علم معاولة ربط البنان بعلم بصمات الاصابع الحديث »يقول: «ولقد قرأنا مقالا أداء كاتبه أن يجعل صلة بين اختصاص البنان بالذكر وبين ما ظهر حديثا من علم بصمات الاصابع وماصار له من خطورة في اثبات شخصيات الناس ، وتمشيا مع الفكرة التي سادت بعض الناس من استخراج النظريات العلمية والفنية والفلكية والكونية من الكلمات والآيات القرآنية للتدليل على صدق القرآن ومعجزات الله المشار اليها فيه ، وفي هذا في اعتقادنا تحميل لكلمات القرآن وآياته غير ما تتحمل واخراج له من نطاق قدسيته وغايته و تعريض له للجدل والنقاش • • • • • • » (٣)

رأيى في الكتاب: \_ يعجبني في تفسير الاستاذ محمد عزة

۱ ـ التفسير الحديث: «۸۰/۸» •

دروزه التحقيقات والترجيعات التي يسوقها المؤلف أثناء تفسيره للآيات وسلاسة اسلوبه وبيانه لعكم التشريع في الشرائع الاسلامية ورده للتهم الملصقة بالاسلام و نبى الاسلام من اعدائه ولا يعجبنى فيه اصراره \_ اى المؤلف \_ على حصر الجهاد الاسلامي في مجال الدفاع \_ وهو مجال الضعف \_ ومحاولته ايجاد مبررات لرأيك الدفاعي \_ التي يخيل للانسان عند قراء ته لها اى للمبررات والحجح التي يرددها لتأييد رأيه الدفاعي \_ انها صحيحة ولكنه عند التمحيص والنظر يجدها غير صحيحة والتمحيص والنظر يجدها غير صحيحة والتمويد والتمديد والتمويد والتميد والتمديد و

وأحسب أن قول سيد قطب « اما محاولة ايجاد مبررات دفاعية للجهاد الاسلامي بالمعنى الضيق للمفهوم العصرى للحرب الدفاعية ، ومحاولة البحث عن اسانيد لاثبات ان وقائع الجهاد الاسلامي كانت لمجرد صد العدوان من القوى المجاورة على « الوطن الاسلامي » وهو في عرف بعضهم جزيرة العرب فهي محاولة تنم عن قلة ادراك لطبيعة هذا الدين ٠٠٠٠٠ » (١) أحسب أن قول سيد قطب هذا يشير الى محاولات دروزه هداه الله ايجاد مبررات واسانيد لاثبات وقائع الجهاد الاسلامي كانت لمجرد صد العدوان ٠ فقد لاشادا انه اكثر الذين قالوا بدفاعية الجهاد استدلالا واستنادا وايجاداللمبررات هذا مجرد ظن والله اعلم ٠

۱ \_ في ظلال القرآن : « ۱۷۳/۹ » ۱۷۶\_۱۳۸ » ا

## والمناسب المناسب المنسال

ا ـ التعریف بالکتاب: هذا التفسیر ألفه السید محمد رشید رضا ـ وفیه تفسیر للشیخ محمد عبده من الفاتحة الی قوله تمالی « و کان الله بکل شیء محیطا» ای خمسة اجــزاء من القرآن •

و تبلغ عدد مجلداته اثنى عشر مجلدا • وصل فى التفسير الى نهاية قوله تعالى : «ذلك ليعلم انى لم أخنه بالغيبوان الله لايهدى كيد الغائنين » من سورة يوسف • وهى نهاية الجزء الثانى عشر •

ويضم كل جزء في مقدمته فهرسا ايجديا على حسب موضوعات الآيات • وفي النسخة التي اعتمدت عليها في الكتابة عن هـــــذا التفسير تختلف طبعات كل جزء عن الآخر • وتختلف الدار التي أصدرته في كل جزء عن الآخر • ولذلك فسأبين عند الحديث على كل جزء سنة طبعه والدار التي طبعته •

الجزء الاول: وفيه قدم يمقدمة ضمنها يعض الآيات في بيان صفة القرآن ، ثم وجه نداء للمسلمين يذكرهم فيه يكتاب ربهم اتبع ذلك ببيان الحاجة الى التفسير ، وذكر بعض ما في بعض التفاسير السابقة واللاحقة من الشواغل عن هداية القرآن ، وساق كلمتى الامامين أحمد بن حنبل وابن تيمية في التفسيد للأثور ، ثم أوضح وجه الحاجة الى تفسيره ، واعقب ذلك بالحديث عن جريدة العروة الوثقى التي انشأها جمال الدين الافغاني

ومحمد عبده في ياريس سنة ١٣٠١ ه وذكر أنها حولت مجرى تفكيره من الزهد في الدنيا والميل الى التصوف الى الاشتغال باحوال المسلمين والضجر مما هم عليه ، ثم تحدث عن اتصاله يمحمد عبده واقتراحه التفسير عليه ، ثم عن طريقة محمد عبده في قراءة التفسير وطريقته في كتابته ، ثم بين كيف طبع التفسير .

بعد ذلك أعقبه بذكر مقدمة التفسير المقتبسة من محمد عبده وتضمنت بيان مقصده منه والحاجة اليه وعدم الاستغناء بالفقه عنه، ووجوب الاهتداء بالقرآن على كل مسلم، وما يحتاج اليه المفسر من العلوم، وكيف يهتدى الناس بالقرآن، وحاجة المفسر السيم معرفة تاريخ الجاهلية والسيرة النبوية، ثم تحدث عن مبلغ معرفة المسلمين بالقرآن .

ثم تحدث عن الجاهلية الاولى وجاهليتنا ، ثم قرر أن حفظ اللغة العربية واجب على جميع المسلمين وأن يسقاء الاسلام مرتبط بالقرآن ولغته ، كما قرر أن تعلم لغة الدين «العربية» واجب لفهم الدين ، ولوحدة أهله ، وقرر اخيرا أن ضعف المسلمين لا يزول الا باتباع القرآن •

وقد حوى هذا الجزء تفسير الجزء الاول من القرآن الى قول تعالى: «سيقول السفهاء ٠٠٠٠» وهي بداية الجزء الثانى وعدد صفحات هذا الجزء ٦٩٦ صفحة بدون الفهارس وطبع هذا الجزء الطبعة الرابعة عام ١٣٧٣ ه طبعته دار المنار • وقدم للفهرس بمصطلحات تعين على فهم المراد من الفهرسة •

الجزء الثانى: وقد حوى تفسير الجزء الثانى من القر آن الكريم من قوله تعالى: «سيقول السفهاء ٠٠٠٠» من سورة البقرة الى

قوله تعالى: « تلك الرسل فضلنا بعضهم على بعض ٠٠٠٠» و بلغت عدد صفحاته ٤٩٨ صفحة بدون الفهارس وطبع الطبعة الثالثة عام ١٣٦٧ه وطبعتها دار المنار

الجزء الثالث: وقد تضمن تفسير الجـــزء الثالث من القرآن الكريم من قوله تعالى: تلك الرسل فضلنا بعضهم على بعض الى قوله تعالى. « كل الطعام كان حلا لبنى اسرائيل ٠٠٠» وهي بداية الجزء الرابع ، وعدد صفحات ٢٧٦ صفحة بدون الفهارس وطبع الطبعة الثالثة عام ١٣٦٧ ه طبعتها دار المنار الجزء الرابع: وتضمن تفسير الجزء الرابع من القرآن الكريم من قوله تعالى: « كل الطعام كان حلا لبنى اسرائيل ٠٠٠٠» الى قوله تعالى: «والمحصنات من النساء٠٠» من سورة النساء الى قوله تعالى: «والمحصنات من النساء٠٠»

الجزء الخامس: و تضمن تفسير الجزء الخامس من القرآن الكريم الى قوله تعالى : «والمحصنات من النساء و النساء الى قوله تعالى : « لا يحب الله الجهر بالسوء ٠٠٠» وهي بداية الجزء السادس و عدد صفحات هندا الجنزء المادس وطبع الطبعة الثالثة عنام ١٣٧٤ ه بدار النساد و ا

وهي يداية الجزء الخامس وعدد صفعاته ٤٨١ صفيحة يدون

الفهارس •

الجزء السادس: وقد تضمن تفسير الجزء السادس من القرآن الكريم من قوله تعالى فى سورة النساء: « لا يعب الله الجهر بالسوء من القول ٠٠٠» الى قوله تعالى: «لتجدن أشد الناس عداوة للذين آمنوا اليهود ٠٠٠» من سورة المائدة ، وهى بداية الجزء السابع • وعدد صفحاته ٤٩٢ صفحة ، بـــدون الفهارس • وطبع الطبعة الثالثة عام ١٣٧٥ ه فى مطبعة محمد على صبيح •

الجزء السابع: وتضمن تفسير الجزء السابع من القرآن من قوله تعالى فى سورة المائدة: « لتجدن أشدا الناس • • • • • • » الى قوله تعالى فى سورة الانعام: « ولو اننا نزلنا اليهم الملائكة • • • • • » وهى بداية الجزء الثامن وعدد صفحات هذا الجزء ٢٧٢ صفحة بدون الفهارس •

الجزء الثامن: ويتضمن تفسير الجزء الثامن من القرآن من قوله تعلى: « ولو أننا نزلنا اليهم الملائكة • • • • » في سورة الانعام الى قوله تعالى « وقال الملأ الذين اسكتبروا من قومه • • • » وهي بداية الجزء التاسع • وعدد صفحاته ٣٣٥ صفحة وطبع الطبعة الثالثة عام ١٣٧١ ه طبعته دار المنار •

الجزء التاسع: ويتضمن تفسير الجزء التاسع من القرآن الكريم من قوله تعالى في سورة الاعراف: «قال الملأ الذين استكبروا من قومه ٠٠٠» الى قوله تعالى: «واعلموا أنها غنمتم من شيء فأن لله خمسه ٠٠٠٠» وهي بداية الجزء العاشر وعدد صفحاته ٦٦٨ صفحة بدون الفهارس وطبع الطبعة الثانية عام ١٣٦٧ ه بدار المنار •

الجزء العاشر: ويتضمن تفسير الجزء العاشر من القرآن الكريم من قوله تعالى: «واعلموا أنما غنمتم من شيء فأن لله خمسة» الى قوله تعالى فى سورة التوية: «يعتذرون اليكم اذا رجعتم اليهم ••••» وهى ليست بداية الجزء الحادى عشر علمي حسب الموجود في المصحف وانما جعلها السيد رشيد رضا مع الآية التي تعتبر بداية الجزء الحادى عشر وهى قوله تعالى: «انما السبيل على الذين يستأذنونك وهم اغنياء» مراعاة للمعنى الذى كانت

متممة لما قبلها كما قال السيد رشيد رضا \_ رحمه الله \_ وعدد صفحات هذا الجزء ٦٨٣ صفحة وطبع الطبعة المنار عام ١٣٦٨ ه.

الجزء العادى عشر: ويتضمن هذا الجزء تفسير الجزء العادى عشر من القرآن من قوله تعالى: « يعتذرون اليكم اذا رجعتم اليهم ٠٠٠٠» الى بداية سورة هود وهى بداية الجزءالثانى عشر وعدد صفحات هذا الجزء ١١٥ صفحة يدون الفهارس وطبع الطبعة الثانية عام ١٣٧٢ ه بدار المنار يمصر •

الجزء الثانى عشر: ويحوى تفسيس الجزء الثانى عشر مسن القرآن ويبدأ من سورة هود الى قوله تعالى من سورة يوسف: «وما أبرىء نفسى ان النفس الامارة بالسوء ٠٠٠ وهى يدايسة الجزء الثالث عشر وعدد صفحات هذا الجزء الثالث عشر وعدد صفحات هذا الجزء ٣٢٤ صفحة يدون الفهارس وقد طبع عام ١٣٧٢ ه بمطبعة محمد صبيح ٠



en de la companya de

## التعريف بالمؤلف

مولده و نشأته: \_ ولد الشيخ محمدرشيد بن على رضا في القلمون من أعمال طرا بلس الشام · عام ١٢٨٢ هو نشأ فيها وفي طرا بلس وعاش فيها شطرا من حياته حتى عام ١٣١٥ ه ·

تعصیله العلمی: تعلم الشیخ فی القلمون وطرابلس و تنساك و نظم الشعر فی صباه • وأخذ عن حسین الجسر و كتب فی بعض الصحف •

رحلاته : رحل الى مصر عام ١٣١٥ ه فاتصل بالشيخ محمد عبده وتتلمد له وفي عام ١٣٢٦ ه زار يلاد الشام • ثم عاد الى مصر وسافر الى سورية أيام الملك فيصل بن الحسين وانتخب رئيسا للمؤتمر السورى فيها وغادرها عند دخول الفرنسيين عام ١٩٢٠ م فاقام في مصر مدة • ثم رحل الى الهند والحجاز، وأوروبا والعراق • ثم عاد فاستقر يمصر حتى وفاته •

أعمال : اصدر \_ رحمه الله \_ مجلة المنار لبث آرائه فى الاصلاح الدينى والاجتماعى • وأصبح مرجع الفتيا • أنتخب أثناء اقامته فى سوريا فى أيام الملك فيصل بن الحسين رئيساللمؤتمر السورى فيها • وكذلك انتخب عضوا فى المجمع العلمى العربى بدمشق • • انشأ مدرسة « الدعوة والارشاد » •

مؤلفاتــه: توفى الشيخ محمد رشيد رضا \_ عليه رحمة الله \_مخلفا وراءه علما ينتفع به فتحقق فيه \_ ان شاء الله \_قول

الرسول صلى الله عليه وسلم « اذا مات ابن آدم انقطع عمله الا من ثلاث صدقة جارية او علم ينتفع به او ولد صالح يدعوله » فقد ألف رحمه الله ما يلى من الكتب • ١ - تفسير القرآن الكريم وهو لم يكمل وهو الذي اتحدث عنه • ٢ - تاريخ الاستاذ الامام المشيخ محمد عبده في ثلاثة اجزاء - ٣ - الوحى المحمد ي عبده الاسلام واصول التشريع العام - ٥ - الخلافة والامانة - ١ - محاورات المصلح المقلد - ٧ - شبهات النصارى و حجج الاسلام الوها بيون و الحجاز (۱)

وفاتسه: \_ توفى \_ رحمه الله \_ فجأة فى ٢٣ جمادى الاولى عام ١٣٥٤ هوكانت وفاته فى سيارة كان راجعا بها من السويس انى القاهرة • ودفن بها • (٢)

موضوع الكتاب: تفسير لبعض سور القرآن -

منهج المؤلف في البحث: \_ يسوق المؤلف في أعلى الصفحة مجموعة من الآيات التي يريد شرحها ثم يشرحها أسفل الصفحة فاصلا بينهما يخط وشارحا كل آية من حيث معناها اللغوى ومستدلا على ما فسر وهو يقدم لكل سورة بمقدمة يذكر فيها بعض خصائصها وأهدافها ، ويختمها بخلاصة للموضوعات عالجتها

ا وددت لو ان السيخ رحمه الله لم يقع في هذا الخطأ وهوخطا التسمية لانها مما ابتدعه اعداء رجلل الاصلاح في زمانه الامام الشيخ محمد ابن عبد الوهاب رحمه الله اليوهموا الجهلة والعوام مسالسلمين ان هذا المصلح قد اتى بشى جديد ليسافى دين الله ويتوصلوا بذلك الى بقياء سعيطرتهم على العوام وبغسض العوام لهذا المجدد الجليل و

٢ - هذه الترجمة مستخلصة من الاعلام للزركلي: ٦ / ٣٦١ ومعجم المؤلفين:
 ٩ - ٣١٠ والموسوعة العربية الميسرة •

السورة · الا في سورة آل عمران فلم يختمها بشيء وكذلك سورة يوسف لانها لم تكمل ·

الجزء الثانى من هذا التفسير (١) • وفي آخر المقدمة يوضح السيد رشيد رضا أنه قد خالف منهج الامام محمد عبده بعد وفاته بالتوسع في شرح الآية (٢) وهو يقول قال الاستاذ واقول انا

والمؤلف ينهج نهج السلف الصالح في صفات الله التي كثر اللغط فيها وضل بسببها اناس كثيرون • (٣)

۱ \_ تفسیر المنار : ۱/۱۰،۱۶ \_۲ \_تفسیر المنار : ۱/ ۱۹ \_۳ \_ تفسیر المنار / ۱۸ \_۳ \_ تفسیر المنار // ۱۷۷ \_۳ \_ تفسیر المنار // ۱۷۷ و ۱۷۷ /۱۹ و ۱۷۷ /۱۹ و ۱۹۷ /۱۹ و ۱۹ او ۱۹ و ۱۹ /۱۹ و ۱۹ /۱۹ و ۱۹ او ۱۹ /۱۹ و ۱۹ او ۱۹ او ۱۹ و ۱۹ و ۱۹ /۱۹ و ۱۹ و ۱

و يستطيع القارىء لمقدمة التفسير التي اسماها « فاتحة التفسير» أن يعرف عن كثب منهجه الذي اتبعة أذ أنه اعتبر اكثر ما كتب في التفسير يشغل القارىء عن هذه المقاصد العالية والهداية السامية . فمنها ما يشغله عن القرآن بمباحث الاعراب وقواعد النحو ونكت المعاني ومصطلحات البيان ومنها ما يصرفه عنه يجدل المتكلمين وتخريجات الاصوليين واستنباطات الفقهاء المقلدين وتأويسلات المتصوفين ، وتعصب الفرق والمذاهب يعضها على يعض • ويعضها بلغته عنه يكثرة الروايات وما مزجت به من الاسرائيليات ٠٠ فمن خلال قراءة هذه الكلمات التي سطرها في فاتحة تفسيره (١) وما نقلة عن الامامين احمد بن حنبل وابن تيمية رحمهما الله فـــــى التفسير بالمأثور ما يقبل منه وما لا يقبل يستطيع القارىء ان يستنتج من ذلك منهجه في التفسير وهو • ١- انه لن يكثر من أوجه الاعراب فيما يتعرض له من الآيات بل ريما لا يذكر اعرابا مطلقا - \_ ٢\_ أنه لن يكثر في بيان نكت المعانى - \_ ٣ \_ لن يكون كالفقهاء المقلدين في استنباطاتهم من القرآن ما يؤيد ما ذهبوا اليه وأن لم يكن كذلك • \_ ع \_ أنه لن يتبع المتصوفة في تأويلاتهم وأنه لن يلتفت الى كثرة الروايات وانما يهمه أن تكون الرواية صحيحة النقل عن رسول الله صلى الله عليه وسلم وانه لن يعتمد في تفسيره على الاسرائيليات (٢)

و هو ينتقد المتصوفة بشدة يظهر ذلك جليا في كثير من مواضع :

۱ - المنار: « ۱۰-۷/۱ ، ۰-۲- العجيب في امره انه ينتقد المفسرين القدامي بحشوهم لكتبهم من الاخبار الاسرائيلية وهو يرتكب خططاً كخطأ المفسرين القدامي و ذلك بنقله عن اسفار الانجيل ومعروف انها قلد مرقت قبل نبوة النبي صلى الله عليه وسلم راجع ۲/ ۲۸۲ ، ۲۸۲ و ۲۷۶/۱۱ و ۲۸۲ ، ۲۸۲ و ۲۸ و ۲۸۲ و ۲۸ و ۲۸۲ و ۲۸ و ۲۸۲ و ۲۸ و ۲۸

ولكنه انتهج فى تفسيره لبعض الآيات مسلكا غير سديد • كرأيه فى أصحاب الكبائر وخلودهم فى النار أو عدم خلودهم وكتقليده لشيخه فى تأويل قصة آدم على غير تأويلها • وكرأيه فى السحر وانه خداع وتمويه وليس له حقيقة • • وكرأيه فى الشياطين •

أما رأيه في أصحاب الكبائر فيمكن معرفته يقراء تفسير ه للآية والتسعين من سورة النساء • وذلك يعد ذكره لتفسير محمد عبده لها و بعد ذكر قول الزمخشرى ايضا في الكشاف فقد قال ما نصه : « أقول : وقد استكبر الجمهور خلود القاتل في النار وأدلة بعضهم بطول المكث فيها • وهذا يفتح باب التأويل لخلود الكفار فيقال : ان المراد طول المكث ايضا • وقال بعضهم : ان هذا جزاؤه فيقال : ان المراد طول المكث ايضا • وقال بعضهم : ان هذا جزاؤه الذي يستحقه انجازاه الله تعالى وقد يعفو عنه فلا يجازيه رواه جرير عن ابي مجلز • وفيه ان الاصل في كل جزاء أن يقع لاستحالة كذب الوعيد كالوعد وأن العفو والتجاوز قد يقع عن بعض الافراد كذب الوعيد كالوعد وأن العفو والتجاوز قد يقع عن بعض الافراد بعض القاتاين في النار ، والظاهر أنهم يكونون الاكثرية ، لان الاستثناء انما يكون في الغالب للاقلين • وقسال بعضهم أن هسنا الوعيد مقيد يقيد الاستحلال والمعني ومن يقتل مؤمنا متعمدا لقتله مستحلا له فجزاؤه الخ •

وفيه ان الآية ليس فيها هذا القيد ولو أراده الله لذكرهكما ذكر قيد العمد وأن الاستحلال كفر فيكون الجزاء متعلقا يه لا بالقتل والسياق يأبى هذا وقال بعضهم: ان هذا في رجل يعينه فهو خاص به وهذا اضعف التأويلات لا لان العبرة بعموم اللفظ دون خصوص السبب فقط بل لان نص الآية على مجيئه بصيفة

العموم ومن الشرطية ، جاء يفعل الاستقبال فقال « ومن يقتل » ولم يقل « ومن قتل » وقال آخرون : ان هذا الجزاء حتم الا من تاب وعمل من الصالحات ما يستحق به العفو عن هذا الجزاء كلمه او بعضه ، وفيه أنه اعتراف يخلود غير التائب المقبول التوبة فسى النار» ، ثم قال « ولعل اظهر هذه التأويلات قول من قال: ان المراد بالمخلود طول المكث لأن أهل اللغة استعملوا لفظ الخلود وهم لا يعتقدون أن شيئا يدوم دواما لانهاية له، وكون حياة الآخرة لانهاية لها يؤخذ من هذا اللفظ وحده يل من نصوص أخرى » ، (1)

ثم ينقل رأى ابن عباس في عدم قبول توبة القاتل عمدا وقول مجاهد بقبول تبوبته عن تفسير ابن جرير وكذا ينقل عن ابن جرير توفيق ابن عباس بين هذه الآية وآية الفرقان «ومن يفعل خلك يلق اثاما الى قوله ويخلد فيه مهانا » بأن آية الفرقان نزلت في المشركين وهذه الآية نزلت بعدها ولم ينسخها شهما مدنية وآية الفرقان مكية » ثم يبدى رأيه في تفريق شيخه محمد عبده بين المشرك والمؤمن في التوبة من أنه معقول من وجه وغير معقول من وجه آخر وهو أنه لا ينطبق على قاعدتنا في حكمة الله في الجزاء على الشرك والذنوب وعلى الايمان والاعمال الصالحة في الجزاء على الشرك والذنوب وعلى الايمان والاعمال الصالحة تدنيسها ثم يقول: «ان اقدام المرء بعد الأيمان وده في الصحيح للقتل يكاد يكون ردة عن الاسلام وهو اولى بما ورد في الصحيح القتل يكاد يكون ردة عن الاسلام وهو اولى بما ورد في الصحيح لا نسلم ما قاله شيخنا من أنه ليس لفاعله شبهة عذر بعد الاسلام ،

۱ ـ تفسمير المنار : « ٥ / ٢٤٢،٣٤١ . •

واذا سلمنا ذلك وحكمنا بأن نفس القاتل قد صارت بالقتال شر النفوس وأشدها رجسا ، وابعدها عن موجبات الرحمة وهو معنى ما في الآية من اللعنة ، فلا نستطيع أن نحكم أن صلاحها بالتوية النصوح والمواظبة على الاعمال الصالحة متعذر ولا متعسر »(١)

ثم يبين شبهة العدر أو شبهه عندما يقتل المؤمن مؤمنا ويعقب ذلك بقوله « وأما كون القاتل قد تصلح نفسه وتتزكى بالتوبة النصوح فهو معقول فى نفسه وواقع ويدخل فى عموم ما ورد فى التوبة ولانعرف نفسا غيرقابلة للصلاح ، الانفس من احاطت يه خطيئته وران على قلبه ما كان يكسب من الاوزار، بطول الممارسة والتكرار و اذ يألف بذلك الشر ويأنس به حتى لا تتوجه نفسه الى حقيقة التوبة بكراهة ما كان عليه ومقته والرجوع عنه ، لا أنه يتوب ولا يقبل الله توبته » (٢)

وقد راجعت القرطبى وغيره من التفاسير كتفسير ابن كثير واحكام القرآن لابن العربى • فوجدت في تفسير القرطبى القول بعكس ما قال السيد رشيد رضا • اذ يقول « بعد ذكره لرأى ابن عباس من أنه لا تقبل توبته و توفيقه بين هذه الآية وآية الفرقان «والذين لا يدعون مع الله الها آخر • • » و بعد تقريره لاختلاف العلماء و ذكره لرأى المعتز له الذين ذهبوا الى الاخذ بعموم هذه الآية • قال « و ذهب جماعة من العلماء ـ منهم عبد الله بن عمر و هو ايضا مروى عن زيد وابن عباس ـ الى أن له توبة • روى يزيد بن هارون قـال : أخبرنا ابـو مالـك الاشجعى عن

۱ - تفسيتين المناد « ٥/ ٣٤٣، ٣٤٤.

۲ \_ تفسير المنار : « ٥ / ٣٤٤ وانظر ٩٩،٩٨/٣ ففيه نفس الرأى ٠

سعد بن عبيده قال: جاء رجال الي ابن عباس فقال ألن قتل مؤمنا متعمدا توية ؟ قـال : لا ، الا النار قال : فلما ذهب قال له جلساؤه : اهكذا كنت تفتينا ؟ كنت تفتينا أن لن قتل توية مقبولة ، قال : انى لاحسبه رجلا مغضبا يريد ان يقتل مؤمنا • قال فبعثوا في أثره فوجدوه كذلك • وهذا مذهب أهل السنة وهو الصحيح، وأن هذه الآية مخصومة ودليل لتخصيص آيات واخبار ٠٠٠٠ ثم ليس الاخذ بظاهر الآية باولى من الاخذ يظاهر قوله: « ان الحسنات يذهبن السيائات » و قوله تعالى : « وهو الذي يقبل التوبة عن عباده » وقوله «ويغفرما دون ذلك لن يشاء» والاخذ بالظاهرين – اى ظاهر آية النساء وظاهر هذه الآيات تناقض فلا يد من التخصيص • ثم ان الجمع بين آية الفرقان وهذه الآية ممكن فلا نسخ ولا تعارض وذلك أن يحمل مطلق آية النساء على مقيد آية الفرقان فيكون معسناه فجزاؤه كذا الامن تاب لا سيما وقد اتمدد الموجب وهو القتل والموجب وهو التوعد بالعقاب • وأما الاخبار فكثيه كحديث عبادة بن الصامت الذي قال فيه « تبايعوني » على الا تشركوا بالله شيئا و لاتزنوا ولا تسرقوا ولا تقتلوا النفس التي حرم الله الا بالحق فمن وفي منكم فأجره على الله ومن اصاب شيئا من ذلك فعوقب به فهو كفارة له ومن اصاب من ذلك شيئًا فستره الله عليه فأمره الى الله إن شاء عفا عنه وإن شاء عديه » رواه الائمة اخرجه الصحيحان • وكحديث ابي هريرة عن النبي صلى الله عليه وسلم • في الذي قتل مائة نفس اخرجه مسلم في صحيحه وابن ماجة في سننه وغيرهما الى غير ذلك من الاخبار الثانية • ثم انهم ـ اى القائلون يخلود القاتل في النار \_ قد اجمعوا معنا في الرجل يشهد

عليه بالقتل ويقر بانه قتل عمدا ، ويأتى السلطان الاولياء فيقام عليه الحد ويقتل فورا فهذا غير متبع في الآخرة، والوعيد غير نافذ عليه اجماعا على مقتضى حديث عباده ، فقد انكر عليهم ما تعلقوا به من عموم قوله تعالى : « ومن يقتل مؤمنا متعمدا فجزاؤه جهنم » ودخله التخصيص بما ذكرنا واذا كان كذلك فالوجه أن هذه الآية مخصوصة لما بينا ، أو تكون محمولة على ما حكى عن ابن عباس انه قال: متعمدا معناه مستحلا لقتله ، فهذا ايضا يؤول الكفر اجماعا • • وقالت طائفة ان القاتل في المشيئة تاب او لم يتب »(١) وفي هذا الذي قاله القرطبي دلالة واضعة على قبول توبة القاتل عمدا لأنه في الغالب لا يقتل الا بعد أن يتغلب الغضب عليه فيقدم على جريمة القتل اما إذا لم يكن مغضبا فأنه قليلا ما يقدم على هذه الجريمة • ومن المعروف أنمن اصول اهل السنة والجماعة حمل نصوص الوعيد في المسلمين العاصين على نصوص الوعد • و بهذا يبطل قول من قال بعدم قبول توية القاتل اذا قتل مؤمنا • وقد حكى الشيخ عبد الرحمن بن حسن آل الشيخ أن القول بأن له توية هو قول جمهور الامة سلفا وخلفا • (٢)

أما رأيه في السحر فقد قال عند تفسير قوله تعالى «ولو نزلنا عليك كتابافي قرطاس فلمسوه بأيديهم لقال الذين كفروا ان هذا الاسعر مبين » والآية تدل على أن السحر خداع باطل، وتخييل يرى ما لاحقيقة له في صورة الحقائق ويقول يعض المتكلمين: ان السحر من خوارق العادات وان الفرق بينه وبين المعجزات انما هو

۱ \_ تفسير القرطبى: «٥/٣٣٤،٣٣٣» • \_ ٢ فتح المجيدشر ح كتاب التوحيد «٢٨٤»

في اختلاف حال من تصدر الخوارق على ايديهم ـ لا في كون آيات الانبياء حقا وكون السحر باطلا، والآية تبطل هذا القول ولا تقوم الحجة بها عليه ، اذ يكون معنى دفع المشركين حينتُذ : ما هذا الكتاب الذي نزل على الوجه الذي اقترحنا الاخارقة من خوارق العادات لا ريب فيها • ولكنها صورت على يد ساحر فهي اذا من السحر ، لا على يد من ادعى النبوة حتى آية او معجزة • • النح وقال ايضا: « وقد وصف الله السحر في القرآن بانه تخييل يخدع الاعين فيريها ما ليس بكائن كائنا فقال « يخيل اليه من سحرهم انسها تسعى » والكلام في حبال السحرة وعصيهم وفي آية أخرى: «فسعروا أعين الناس واسترهبوهم » وفي هذه الآية التي نفسرها ان السحر كان يؤخذ بالتعليم والتاريخ يشهد بهذا . (١) والشيخ رشيد رضا بهذا القول قد وافق المعتزلة اذ هم الذين يقولون ان السحر مجرد تخييل فقط ولا حقيقة له والواقع انه يجب التفصيل فيقال أن في السحر حقيقة وفيه تخييل ومما يدل على أن له حقيقة الامر من الله سبحانه وتعالى بالاستعادة من شر النفاثات في العقد وما ورد في البخاري عن عائشة رضى الله عنها: « ان النبي صلى الله عليه وسلم سحر حتى انه ليخيل اليه انه يفعل الشيء وما يفعله وانه قال لها ذات يوم: اتانى ملكان، فجلس احدهما عند رأسيى والآخر عند رجلي ، فقال: ما وجع الرجل ؟ قال: مطبوب ومن طبه؟قال: لبيد بن الاعصم في مشط ومشاطة، وفي جف طلعة ذكر في بئر ذروان » رواه البغاري(٢)

هذا وقد قال صاحب الطحاوية « وقد تنازع العلماء في حقيقة

<sup>:</sup> \_ تفسير المنار : «٧ /٣١٢،٣١١» ٠-٢ \_فتح المجيد شرح كتاب التوحيد :

السحر وأنواعه: والاكثرون يقولون: انه قد يؤثر في موت المسعور ومرضه من غير وصول شيء ظاهر اليه، وزعم يعضهم أنه مجرد تخييل »(١)

فانت ترى أن المؤلف قد وصف القول بأنه مجرد تغييل بالزعم واما رأيه في الجن: فانه يرى انه يصح القول بانها الجراثيم التي اكتشفت في هذا العصر اذ يقول « والمتكلمون يقولون ان الجسام خفية لا ترى ، وقد قلنا في المنار غير مرة! انه يصح ان يقال: ان الاجسام الحية الخفية التي عرفت في هذا العصر بواسطة النظارات المكبرة ، وتسمى الميكرو بات يصح ان تكون نوعا من الجن وقد ثبت انها علل لاكثر الامراض • قلنا ذلك في تأويل ما ورد أن الطاعون من وخز الجن • على اننا نحن المسلمين لسنا في حاجة الى النزاع فيما اثبته العلم وقرره الاطباء او اضافة شيء اليه مما لا يدل في العلم عليه لاجل تصحيح بعض الروايات الآحادية فنحمد الله تعالى على أن القرآن أرفع من ان يعارضه العلم » (٢) و يقال للسيد رشيد رضا حرحمه الله انه كذلك يصح عصح أن يقال ان الجن لهم حقيقة و هم اجسام خفية لا تعرف كنهها وسمح أن يقال ان الجن لهم حقيقة و هم اجسام خفية لا تعرف كنهها و المسام خفية المسام المسام

ويؤول السيد رشيد رضا \_ رحمه الله \_ الجنة بالراحة والنعيم والشجرة \_ شجرة آدم \_ بالشر فيقول في شرح قول \_ تعالى: « وقلنا يا آدم اسكن انت وزوجك الجنة وكلا منها رغدا حيث شئتما ولا تقربا هذه الشجرة فتكونا من الظالمين » يقول ما نصه « واما التمثيل فيما نحن فيه فيصح عليه أن يراد بالجنة الراحية والنعيم ، فان من شأن الانسان أن يجد في الجنة التي هي الحديقة

۱ \_ شرح العقيدة الطحاوية: «۷۰۰» ط ۰۳ \_ ٢\_ تفسير المنار ۳۹ م ۹۵ م

ذات الشجر الملتف ما يلذ له مه مهاى ومأ كولومشروب ومشموم معنى الشر والمخالفة كما ومشموم معنى الشر والمخالفة كما عبر الله تعالى فى مقام التمثيل عن الكلمة الطيبة ، وفسرت يكلمة التوحيد معنى (1) وقال ايضا فى الجنة : « ولا يبعد أن تكون الجنة في ربوة يسمى الخروج منها هبوطا او سمى بذلك لأن ما انتقلوا اليه دون ما كانوا فيه أو هو كما يقال هبط من بلد الى بلد ، كقوله تعالى لبنى اسرائيل : « اهبطوا مصرا » (٢)

وانى لاعجب كيف يستسيغ الشيخ رشيد رضا هذا القسول ويقول فيجنح عن الاعتراف بان المراد بالجنة فى الآية هى الجنة الحقيقية اى جنة الخلد و الدى التى يتبادر اليها الذهن اذا اطلقت وخاصة اذاجاءت فى احد الوحيين القرآن والسنة فانها لا تنصرف الى معنى آخر كالراحة والنعيم وكونها ربوة فى الارض واليك ما فاله القرطبى فى ذلك: قال القرطبى: « الخامسة قوليه تعالى «الجنة»: الجنة البستان ، وقد تقدم القول فيها \_ ولا التفات لما ذهب اليه المعتزلة والقدرية من أنه لم يكن فى جنة الخلد وانماكان فى جنة بارض عدن » ثم ذكر استدلالاتهم والجواب عليها و ثم قال ابو الحسن بن بطال: وقد حكى بعض المشايخ أن أهل السنة مجمعون على أن جنة الخلد هى التى أهبط منها آدم عليه السلام ، فلا معنى لقول من حالفهم و (٣)

فأما تأويله الشجرة بانها الشر فيرده ما يلى : قال القرطبي بعد أن ذكر اقوال بعض الصحابة في تعيين الشجرة التي نهي آدم من

۱ - تفسیر المنار : « ۱/ ۲۸۲ » -۲- تفسیر المنار : ۱/۲۸۷ »

۳ - تفسیر القرطبی : « ۳۰۳،۳۰۲/۲»

الأكل منها: قال: «قال ابن عطية: وليس فىشىء من هذا التعيين ما يقصده خير، وانما الصواب ان يعتقد أن الله تعالى نهى آدم عن شجرة فخالف هو اليها وعصى فى الأكل منها وقال القشيرى ابو النصر: وكان الامام والدى رحمه الله يقول: يعلم وعلى البيملة انها كانت شجرة المحنة »(١)

وأما آراؤه في الامور التشريعية فلم أر ما انتقده عليه الا فى موضوعيت اثنين الاول موضوع الجهاد فهو يرى أنه جهاد دفاعت فقط فقد قال فى تفسيره لقوله تعالى : « قاتلوا الذين لا يؤمنون بالله ولا باليوم الآخر الى قوله تعالى : حتى يعطوا الجزية عن يدوهم صاغرون » •

قال «حتى يعطوا الجزية عن يد وهم صاغرون » هذه غاية للامر بقتال اهل الكتاب ينتهى بها اذا كان بها الغلب لنا ، اى قاتلوا من ذكر عند وجود ما يقتضى وجوب القتال كالاعتداء عليكم على بلادكم ، او اضطهادكم وفتنتكم عن دينكم او تهديد امتكو وسلامتكم ، كما فعل الروم فكان سببا لغزوة تبوك حتى تأمنوا عداواتهم باعطائكم الجزية في الحالين اللذين قيدت بهما فالقيد الاول لهم وهو أن تكون صادرة عن يد أى قدرة واسعة ، فلا يظلمون ويرهقون، والثانى : وهو الصغار المرادبه حضد شوكتهم والخضوع لسيادتكم وحكمكم • (٢)

ويقول عند تفسيره لقوله تعالى «يا ايها الذين آمنوا اذا ضربتم في سبيل الله » يقول بعد أن ذكر تفسير محمد عبده وبيان سبب نزولها «وانما كان الكفار هم الذين بدأوا المسلمين بالحرب وما

and the production of Marketines in

۱ ـ تفسين القرطبي: « ۱/۰۰۰» \_۲\_ تفسير المنار : « ۱۰ / ۳٤۲،۳٤۸

كان القتال في زمن النبي صلى الله عليه وسلم الا دفاعا حتى في الغزوات التي صورتها صورة المهاجمة وما هي الا مهاجمة قــوم حرب يدعون الى السلم فلا يجيبون ٠٠٠ النح » (١)

وقال ايضا تحت عنوان القاعدة الثانية في ص ٢٧٩ ما يلى : « وهي أن تكون الغاية الايجابية من القتال \_ يعد دفع الاعتداء والظلم واستباب الامن \_ حماية الاديان كلها ، وعبادة المسلمين لله وحده ٠٠٠ الخ »(٢)

فالشيخ رشيد رضا \_ رحمه الله \_ يرى أن القتال دفاعى يمعنى أن المسلمين يلازمون يلادهم حتى يهاجمهم العدو فيتصدون لرده عن يلادهم أما ما يعد ذلك فليس هناك قتال من المسلمين للكفار ابتداء والعجيب أنه في تفسيره لآية التوبة يقول: « أى قاتلوا من ذكر عند وجود ما يقتضى وجوب القتال كالاعتداء عليكم وعلى بلادكم . . . حتى تأمنوا عداواتهم باعطائكم الجزية » فكيف نأخن منهم الجزية ونحن معاربون ومهاجمون في عقر دارنا لا نملك الا الدفاع عن البلاد أن اخذ الجزية لا يتصور الا في أن يكون المسلمونهم البادئون بالقتال لازالة الحواجز التي تحجز بين دعوة الاسلام التي يحملها هؤلاء الفاتحون وبين الناس الذين يعيشون في البلاد الاخرى الممنوعة منأن تتعرف على دعوة الاسلام و واذكان المراد من قوله رحمه الله ان المسلمين اذا هوجموا في يلادهم المراد من قوله رحمه الله ان المسلمين اذا هوجموا في يلادهم فانه يجب عليهم ان يردوا المعتدين ويقاتلوهم حتى ينهكوهم ثم فانه يجب عليهم الجزية ولكن هذا الحمل لا يسلم من الاعتراض واذا ما الداعي للمسلمين ان يتقاعسوا عن جهاد الاعداء ابتداء واذا ما الداعي للمسلمين ان يتقاعسوا عن جهاد الاعداء ابتداء واذا ما الداعي المسلمين ان يتقاعسوا عن جهاد الاعداء ابتداء واذا ما الداعي للمسلمين ان يتقاعسوا عن جهاد الاعداء ابتداء واذا ما الداعي للمسلمين ان يتقاعسوا عن جهاد الاعداء ابتداء وادا و المناء ابتداء وادا العداء ابتداء وادا و المناء ابتداء وادا و المناء و المناء ابتداء و المناء و الم

۱ \_ تفسير المنار ٥/٣٤٧ ، • \_ ٢\_ تفسير المنار : ٥/٢٧٩، •

كما يرى أن القتال حتى زمن النبى صلى الله عليه وسلم التى كانت صورتها صورة المهاجمة لم تكن الادفاعا وهذا ما لا يوافقه اى شخص يعرف معنى الدفاع • وهو أن تدفع اعتداء المعتدى عليك يما تستطيعه •

والقول الفصل في الجهاد هو أن غاية الجهاد انما هو اعلاء كلمة الله بايصال دينه الى كل الناس ليؤمنوا وليدخلوا في الاسلام فاذا قصر المسلمون في هذا الواجب لسبب من الاسباب كضعفهم مشلا ففي هذه العالة يكون موقفهم موقف الذي يدافع عن حوزة المسلمين والسبب في أن المسلمين اذا ضعفوا يكتفون بدفع العدوان حتى لا يعرضوا انفسهم للابادة او الاستذلال من قبل الكفار •

على أن للسيد محمد رشيد رضا كلاما جيدا في موضع آخر من كتابه اذ يقول « وقد كان من اصلاح الاسلام الحربي منع جعل الحرب للاكراه على الدين او للابادة او الاستعباد الشخصي او القومي او لسلب ثروة الامم، اوللذة القهر والتمتع بالشهوات ومنها منع القسوة كالتمثيل ومنع قتل من لا يقاتل كالنساء والاطفال والعباد ، ومنع التخريب والتدمير الني لا ضرورة تقتضيه و لا تزال هذه الفظائع كلها على أشدها عند دول أو روبا الا استعباد الافراد باسم الملك الشخصي فهذا هو الذي يجتنبونه مع بقاء استعبادهم للاقوام والشعوب على ما كان من نظام ودسائس يقصد بها افساد الآداب والاديان » (۱)

وأما رأيه الآخر فهو في التيمم: اذ يرى السيب رشيب رضا \_ رحمه الله \_ أن التيمم رخصة للمسافر بلا قيد ولا شرط \_ اى

١ ـ تفسير المنار : ه ١٠ / ٣٦٥ .

سواء وجد المسافر الماء أو لم يجده \_ فقد قال رحمه الله \_ بعد ان سرد رأى شيخه وهو كرأيه ويعد أن ذكر رأى الالوسى واستشكاله لهذه الآية \_ قال « وسيقول أدعياء العلم من المقلدين : نعم ان الآية واضعة المعنى كاملة البلاغة على الوجه الذى قررتم ولكنها لا تقتضى عليه أن التيمم في السفر جائز ولو مع وجود الماء وهذا مخالف للمداهب المعروفة عندنا ، فكيف يعقل أن يخفي معناها هذا على اولئك الفقهاء المحققين ويعقل أن يخالفو ها عن غير معارض لظاهرها ارجيعوها البيه ولنسا ان نقسول لمشال هاؤلاء وان كان المقلسد لا يحام لانه لا علم له \_ وكيف يعقل أن يكون أيلغ الكلام وأسلمه مــن التكلف والضعف معضلا مشكلا؟ وأى الامرين أولى بالترجيح الطمن ببلاغة القرآن وبيان لحمله على كلام الفقهاء ام تجويز الخطأ على الفقهاء لانهم لم يأخذوا بما دل عليه ظاهر الآية من غير تكلف هو الموافق الملتئم مع غيره من رخص السفر التي منها قصر الصلاة وجمعها واباحة الفطر في رمضان فهل يستنكر مع هذا أن يرخص للمسافر في ترك الغسل والوضوء وهما دون الصلاة والصيام في نظر الدين ؟ أليس من المجرب أن الوضوء والغسل يشقان علي المسافر الواجد للماء في هذا الزمان الذي سهلت فيه اسباب السفر في قطارات السكك الحديدية والبواخر ٠٠٠٠ الا أن من أعجب العجب غفلة جماهين الفقهاء عن هذه الرخصة الصريحة في عبارة القرآن التي أظهر واولى من قصر الصلاة وتسرك الصيام، واظهر في وفع الحرج والعسر الثابت بالنص وعليه مدار الاحكام • • واذا ثبت أن التيمم رخصة للمسافر بلا شرط ولا قيد بطلت تلك التشديدات التي توسعوا في بنائها على اشتراط فقد الماء ومنها

ما قالوه في وجوب طلبه في السفر » (١)

فالسيد رشيد رضا \_ رحمه الله \_ يريدأنيقرر هنا أنالتيمم فالسيد رشيد رضا \_ رحمه الله \_ يريدأنيقرر هنا أنالتيمم جائز للمسافر سواء وجد الماء أم لم يجده ، ويحاول أن يجعل الآية مستندا له مع أنها لا تصح دليلا له ابدا .

فالآية هى: «يا ايها الذين آمنوا لا تقربوا الصلاة وانته سكارى حتى تعلموا ما تقولون ولا جنبا الا عابرى سبيل حتى تغتسلوا • وان كنتم مرضى او على سفر او جاء أحد منكم مسن الغائط او لامستم النساء فلم تجدوا ماء فتيمموا صعيدا طيبا • • » فالناظر في هذه الآية يجد انه يشترطللتيمم في السفر وخروج شيء من أحد السبيلين وملامسة النساء ـ سواء كان المراد الجماع أو اللمس عند من يقول ينقض الوضوء من اللمس ـ يشترط له أن يفقد «كلمن المسافر ، والخارج من احد سبيليه شيء والمجامع او اللامس ـ الماء « فأما المرض المبيح للتيمم فهو الذي يخاف معه الانسان عند استعمال الماء تلف عضو او زيادة مرضه ومن العلماء من يرى أن مجرد المرض مبيح للتيمم » (٢)

وقد راجعت تفسير ابن كثير لهذه الآية في تفسيره فلم أجد فيه ما يشير الى ان احدا من العلماء قال يقول السيد رضا \_ رحمه الله \_ كما راجعت تفسير ابن العربي لهذه الآية : فلم أجد منه اشارة الى ان احدا من العلماء قال يقول رضا • (٣) ويرد على الذين يقولون بمنع تعدد الزوجات بناء على فهمهم

۱ \_ تفسیر المنار: « ٥/١١٨ » \_ ٢ \_ تفسیر ابن کثیر: « ١/٢٠٥» بتصرف \_ ٣ \_ داجع تفسیر ابن کثیر : « ١/٢٠٥ ما و تفسیر احکام الفرآن لابن العربی : « ١/٤٤٣) .

الخاطيء لآية: « ولن تستطيعوا أن تعدلوا بين النساء ولو حرصتم » فيقررون بأن الآية فيها بيان أن الانسان لا يستطيع العدل ولو حرص - يقول السيد رشيد رضا في رده على هؤلاء ما يلى: «يظن بعض الميالين الى منع تعدد الزوجات انه يمكن ان يستنبط من هذه الآية التي سقتها وآية فان خفتم الا تعدلوا أن التعدد غير جائز لان من خاف عدم العدل لا يجوز له أن يزيد على الواحدة وقد اخبر الله تعالى ان العدل غير مستطاع وخبره حق لا يمكن لاحد بعده ان يعتقد انه يمكنه العدل بين النساء فعدم العدل صار امرا يقينا ويكفى في تحريم التعدد أن يخاف عدم العدل بأن يظنه ظنا فكيف اذا اعتقده يقينا • كان يكون هذا الدليل صحيحا لو قال تعالى : « ولن تستطيعوا ان تعدلوا بين النساء ولو حرصتم » ولم يزد على ذلك ، ولكنه لماقال: « فلا تميلوا كل الميل » ألخ علم أن المراد بغير المستطاع من العدل هو العدل الكامل الذي يحرص عليه أهل الدين والورع كما بيناه في تفسير الآية وهو ظاهر من قوله « ولو حرصتم فان العدل من المعانى الدقيقة التي يَشتبه الحد الاوسط فيها بِما يقاربه من طرف الافراط والتفريط ولايسهل الوقوف على حسده والاحاطة بجزئياته \_ ولا سيما الجزئيات المتعلقة يوجدانات النفس كالحب والكره وما يترتب عليهما من الاعمال \_ فلما اطلق في اشتراط العدل اقتضى ذلك الاطلاق ان يفكر أهل الدين والورع والحرص على اقامة حدود الله واحكامه في ماهية هذه العدل وجزئياتـــه ويتبينوها كما تقدم آنفا : فبين لهم سبحانه في هذه الآية ما هو المراد من العدل وانه ليس هو العدل الكامل الذي يعم اعمال القلوب والجوارح لأن هذا مستطاع ولا يكلف الله نفسا الا وسعها » • (١)

ويقول ـ وهو مما ينتقد عليه \_ في تفسير قول ـ تعالى: « ليس البر أن تولوا وجوهكم قبل المسرق والمغرب ٠٠٠٠٠ » ما يلى: « ومشروعية البذل لهذه الاصناف من غيرالزكاة لا يتقيد يزمن ولا بامتلاك نصاب محدود ، ولا يكون المبذول مقدارا معينا بالنسبة الىمايملك ككونه عشرا اور بعالعشراو عشرالعشر مثلاوا نما هو امر مطلق بالاحسان موكول الى اريحية المعطى وحالة المعطى وقد اغفل كثير من الناس هذه الحقوق العامة التى حث عليها الكتاب العزيز لما فيها من العياة الاشتراكية المعتدلة الشريفة ٠٠ ولو اقاموها لكان حال المسلمين في معايشهم خيرا من سائر الامم، ولكان هذا من اسباب دخول الناس في الاسلام ، وتفضيله على جميع ما يتصور الباحثون من مذاهب الاشتراكيين والماليين ٠٠(٢)

ومكمن الخطأ استعماله لفظة الاشتراكية في التعبير عن العدالة الاجتماعية في الاسلام ولا اشك مطلقا ان قصده كان حسنا ولكن التعبير بمصطلحات الغير لا يجوز في رأيي ايدا لانه قد يجر في يوم من الايام الى القول بان في الاسلام شيوعية وفي هذا الخطر العظيم ولقد انتقد كثيرون من الباحثين المرحوم مصطفى السباعي حين الف كتابا يعنوان « اشتراكية الاسلام » وهو يريد عدالة الاسلام الاجتماعية •

ويرى \_ رحمه الله \_ أن التعاليم الاوروبية قد إفادت الشعوب الاسلامية التي كانت خاضعة لسلطة الدولة العثمانية \_ افادتها

۱ ـ تفسير المنار : « ٥/٩٤٤» ـ ٢ ـ المنار : « ٢/١١٧»

قوة جديدة هي التكتل على اساس العنصرية \_ يقول: « وأمـا التفرقة الجنسية والوطنية يين الشعوب الاسلامية فقد كان له أصل ووجود بما كان من عصبية الاعاجم لاجناسهم و لاسيما الترك الذين كان من قواعد سياستهم احتقار العرب وهضم حقوقهم في مصرالتي كان الاعاجم الحاكمون فيها فئة قليلة • • • ولكن التعاليم الاوربية قد أفادت هذه الشعوب المستيقظة قوة جديدة عصرية تجاهد بها المستعبدين يسلاحهم المعنوى الذي لا يفل حده، ولا يحرز مده وهو قوة الشعب ومطالبته يحقه الطبيعي في حكم نفسه بنفسه ، مصععطف أهل كل دين ومذهب فيه على اخوانهم الوطنيين في كل ما يرونه من حقوقهم الملية العامة حتى في خارج وطنهم ، كما نرى يرونه من حقوقهم الملية العامة حتى في خارج وطنهم ، كما نرى حقوق الاسلام في فلسطين » (1)

رحم الله رشيد رضا كيف يعتقد أن التعاليم الاوروبية افادت الشعوب الاسلامية مع ان العكس هو الصحيح فما تفرق المسلمون الا بعد أن عملت فيهم أصابع الدس والمكر اليهودية فنفخوا في الترك روح القومية الطورانية في جانب، وفي العرب روح القومية العربية في جانب آخر فضربوا بعض المسلمين ببعض ثم ربوا مجموعة من الناس على هذه الافكار العفنة التي لفظتها أوروبالينا فضلا عن أن ديننا ينهي عن ذلك فيقول الرسول صلى الله عليه وسلم «ليس منا من دعا الى عصبية » وعندما اثار اليهودي الخبيث شاس بن قيس الاحقاد التي كانت بينن الاوس والخررج وذكرهم بيوم بعاث وما قيل فيه من الشعر حين رآهم

۱ \_ تفسير المنار : « ۲۰/۰۷۰، ۳۷۱»

مجتمعين متحابين قد أذهب الاسلام غيظ قلوبهم وجعلهم اخوة في الدين لا اخوة في التراب او الطين • او العرق او غيرها من الاخوات البالية \_ فقام كل من الفريقين ينادى قومه يستنجد بهم فقال لهم رسول الله صلى الله عليه وسلم : « دعوها فانها منتنة» •

اما عطف الوثنيين الهنود على المسلمين • فيكفى عطفهم الاخير على ياكستان فقد عطفوا عليها كما تعطف اسرائيل على المسلمين في البلاد المجاورة لها • لم نر عطفا للوثنيين على المسلمين فلل باكستان الذين يعتبرون من جنس واحد فضلا عن ان يعطفوا على المسلمين في فلسطين وهم من غير جنسهم وفي هذا دلالة واضعة على أن الرباط الحقيقي هو رباط العقيدة • فالاعداء لا يحاربوننا الا على اساس من يغضهم لنا وحبهم في القضاء علينالاننامسلمون «وما نقموا منهم الا ان يؤمنوا بالله العزيز الحميل » •

ويتهم السيد رشيد رضا \_ رحمه الله \_ كتب الاحبار بالكذب والدجل اذ يقول: « وقد هدانا الله من قبل الى حل بعض مشكلات أحاديث ابى هريرة المعنعنة على الرواية عن كعب الاحبار الذى أدخل على المسلمين شيئا من الاسرائيليات الباطلة والمخترعة وخفى على كثير من المحدثين كذبه ودجله • • الخ • (1)

وقال فيه وفي وهب بن منبه ما يلى: « فانت ترى أن هذا الامام المحقق جزم بالتوقف عن تصديق جميع ما عرف انسه مسن رواة الاسرائيليات وهذا في غير ما يقوم الدليل على يطلانه في نفسه وصرح في هذا المقام بروايات كعب الاحبار ووهب بن منبه مسع

۱ ـ تفسير المنار : « ۸ /٤٤٩» ط٤ ·

ان رجال الجرح والتعديل اغتروا بها وعداو هما فكيف لو تبين له \_ لابن تيمية \_ ما تبين لنا من كذب كعب ووهب وعزوهما ال\_\_\_\_ التوراة وغيرها من كتب الرسل ما ليس فيها شيء منه ولا حومت حوله ٠٠٠ » • (1)

قال الذهبى فى بيان ثقته وعدالته ما يلى : « أما ثقته وعدالته فهذا أمر نقول به ، ولا نستطيع أن نطعن عليه كما طعن بعض الناس، فأبن عباسعلى جلالة قدره ، وابوهريرة على مبلغ علمه، وغيرهما من الصحاية كانو ايأخذون عنه ويروون له، وترى الامام مسلما يخرج له فى صحيحه ، فقد وقعت الرواية عنه فى مواضع من صحيحه فى اواخر كتاب الايمان ، كما نرى ابا داود والترمذى والنسائى يخرجون له و هذا دليل على أنكعبا ثقة عندهؤلاء جميعا، وتلك شهادة كافية لرد كل تهمة تلصق بهذا الحبر الجليل » • (٢)

وقال في توثيقه لوهب بن منبه ما يلى : « ولو اننا رجعنا الى ما قاله العلماء النقاد في شأن وهب لتبين لنا أنه رجل منزه عما رمى به ، مبرأ من كل ما يخدش عدالته وصدقه • قال الذهبى : كان ثقة صادقا ، كثير النقل من كتب الاسرائيليات ، وقال العجلى : ثقة تابعى ، كان على قضاء صنعاء ، وقال ابن حجر : وهب بن منبه الصنعاني من التابعين ، وثقة الجمهور ، وشد الغلاس فقال:كان ضعيفا ، وكانت شبهته في ذلك انه كان يتهم بالقول بالقدر • والبخارى نفسه يعتمد عليه ويوثقه ، ونرى له في البخارى حديثا واحدا عن اخيه همام عن ابى هريرة في كتابة العديث • »(٣)

وبهذا يتبين لنا عدالة كل من كعب ووهب بن منيه والواقع ان الصحابة الذين يروون عن كعب بعض الاسرائيليات كانوا يتحرون تحريا قويا خصوصا ابن عباس وابو هريرة رضى الله عنهما فلوكان ما ينقله كعب ووهب من جنس ما يعلم كذبه من الاسرائيليات وهي التي تناقض شرعنا او لا تتفق مع المعقول لردوه ردا قويا •

وبالرغم من هذه المآخذ على \_ الاستاذ محمد رشيد رضا \_ الا أن له مواقفوآراء سليمة وسديدة اخرى فهو شديد الانتقاد للبدع والشركيات \_ القبرية وغيرها \_ التى وقع فيها جهلة المسلمين بسبب بعض المحسوبين على العلم والعلماء الذين لم يرشدوه للى الخير والصلاح \_ كما أنه يحارب وينتقد بشدة مسالك الصوفية \_ وقد كان منهم \_ ويبين زيف معتقداتهم وتصوراتهم كما يحارب التقليد وله رأى في ترجمة القرآن اذيرى انه لا تجوز ترجمة القرآن الكريم الى اللغات الآخرى واعتقد انه يريد بذلك الترجمة العرفية اذ انها هي التي لا تجوز فضلا عن أنها متعذرة لاختلاف القواعد والاصول التي تبنى عليها كل لغة بخلاف الترجمة المعنوية على انها تفسيرية لا على انهاقرآن (1)

### رأيي في الكتاب: \_

يعتبر هذا التفسير بحق موسوعة كاملة في التفسير فقد بلغت

مجلداته اثنى عشر مجلدا فسر فيها اثنى عشر جزء من القرآن ولو اراد الله ان يكمل ذلك التفسيل لبلغ ضعف هذه المجلدات وهو تفسيل ملىء بالمأثور عن سلف الامة من صحابة رسول الله

۱ \_ تفسیر المناد :«۹/۳۱۵\_۲۰۵۳» -

صلى الله عليه وسلم والتابعين · وكذلك هو غنى باساليب اللغة دون تمحل · يشرح المؤلف الآيات باسلوب أدبى جيدويوضح كثيرا من المشكلات ويرد على ما يشيره اعداء الاسلام حول الاسلام من شبهات لكن يؤخذ عليه رأيه فى الجهاد ، وخلود اصحاب الكبائر فى النار ، واطلاقه ـ رحمه الله ـ كغيره منرجال مدرسة محمد عبده فى التفسير ـ باب التأويلات الخاطئة · وهو مع كل هذا لا يستغنى عنه فهو مرجع مهم فى التفسير اذا عرف الباحث مواطن الخطأفيه ·



# أصول البيان في ايضاح القرآن بالقرآن

التعریف بالکتاب: \_ ألف هذا التفسیر فضیلة الشیخ محمد الأمین الشنقیطی و هو یفسر فیه بعض آیات القرآن التی تفسرها آیات أخری صدر منه حتی الآن خمسة أجزاء طبع الجزء الاول عام ۱۳۷۸ ه و تضمن تفسیر سور الفاتحة والبقرة وآل عمران والنساء و طبع أیضا عام ۱۳۸۸ ه وطبع الثانی عام ۱۳۸۰ ه و تضمن تفسیر سور المائدة والانعام والاعراف والانفال والتوبة ویونس و وطبع الجزء الثالث و تضمن تفسیر سور هود و یوسف والرعد وایراهیم والحجر والنحل و وطبع الرابع عام ۱۳۸۶ ه و تضمن تفسیر سور الکهف و مریم و طه والانبیاء و واما الخامس فلم یذکر متی طبع و تضمن تفسیر سورتی الحج والمؤمنون و قامت بطبع هذا التفسیر مطبعة المدنی بمصر و

٢ ـ موضوع الكتاب: \_ تفسير القرآن الكريم بالقرآن
 ٣ ـ التعريف بالمؤلف: مولده ونشأته: ولد الشيخ محمد الامين
 الشنقيطى عام ١٣٢٥ ه فى صحراء موريتانيا ونشأ فى بيت علم
 رجالا ونساء •

تعصیله العلمی: عکف علی طلب العلم منذ الصغر وحفظ القرآن بقراءاته و درس الالفیة و شروحها و اتم دراساته فی مختلف الفنون علی کبار مشائخ البلاد و منهم ۱ \_ محمد بن صالح \_ ۲\_

احمد بن عمر \_\_\_\_\_ احمد بن موده • وهذه العلوم هى التفسير والعديث والفقه والاصول والنحو والبلاغة ، ودرس المنطق • رحلاته واعماله: \_قدم الى المملكة العربية السعوديـــة عام ١٣٦٧ ه للحج وبدأ التدريس فى المسجد النبوى الشريف • وفى عام ١٣٧١ ه طلب للتدريس فى المعاهد والكليات بالرياض وفى عام ١٣٨١ ه انتقل الى التدريس بالجامعة الاسلامية بالمدينـــة المنورة ولا يزال يدرس بها •

مؤلفاته: - ١ - نظم مختصر خليل في فقه مذهب مالك ويبلغ عدة آلاف بيت -٢ - منظومة في علم المنطق تبلغ ستمائة بيت -٣ - آداب البحث والمناظرة حد نظم الغزوات والانساب -٥ - شرح مراقى السعودفى اصول الفقه -٦ - منظومة الفرائض وجميع هذه الكتب ألفها في موريتانيا ولا يوجد منها شيءمطبوع • -٧ - دفع ايهام الاضطراب عن آيات الكتاب -٩ - رسالة منع المجاز في القرآن - ١ - مختصر روضة الناظر • (١)

منهج المؤلف في البحث: \_ يذكر المؤلف الآية التي يريد تفسيرها ويقول قوله تعالى «الحمد لله »مثلا • وهو يفسر القرآن ثم يذكر الاحكام وادلتها من السنة واقوال العلماء فيها اذا كانت من آيات الاحكام \_ ويرجح ما يراه راجعا بقوله «قال مقيده عفا الله عنه» ويوضح المعنى اللغوى للكلمة واشتقاقاتها • ويستشهد بالشعر ، ويتحدث عن المسائل الاصولية وعن اسانيد الاحاديث وعن أوجه القراءات اذا كان في الآية أكثر من قراءة •

وقد قدم المؤلف لتفسيره بمقدمة ابان فيها غرضه من اخراج

١ \_ حصلتعلى هذاالتعريف من ابن اخ الشيخ طالب خضر الشنقيطي ٠

هذا التفسير • ثم تحدث عن منهجه فقال مبينا غرضه من التأليف « أما بعد : فاننا لما عرفنا اعراض اكثر المتسمين باسم المسلمين اليوم عن كتاب ربهم و نبذهم له وراء ظهورهم ، وعدم رغبتهم في وعده ، وعدم خوفهم و عيده علمنا ان ذلك مما يعين ممن أعطاله الله علما يكتابه أن يجعل همته في خدمته من بيان معانيه ، واظهار محاسنه ، وازالة الاشكال عما أشكل منه ، وبيان أحكامه ، والدعوة الى العمل به و ترك كل ما يخالفه •

أما عن منهجه فقال « وأعلم أن المقصود يتأليفه أمران: احدهما بيان القرآن بالقرآن لاجماع العلماء على أن اشرف انواع التفسير وأجلها تفسير كتاب الله يكتاب الله ، اذ لا أحد أعلم بمعنى كلام الله جل وعلا ، وقد التزمنا أنا لا نبين القرآن الا بقراءة سبعية ، سواء كانت قراءة أخرى في الآية المبينة نفسه ، أو آية أخرى غيرها ، ولا نعتمد على البيان بالقراءات الشاذة وربما ذكرنا القراءة الشاذة استشهادا للبيان بقراءة سبعية ، وقراءة ابي جعفر ويعقوب وخلف ليست من الشاذ عندنا ولا عند المحققين من أهل العلم بالقراءات .

الثانى: بيان الاحكام الفقهية فى الآيات المبينة بالفتح فى هذا الكتاب، فاننا نبين فيها من الاحكام وأدلتها من السنة وأقدوال العلماء فى ذلك، ونرجح ما ظهر لنا أنه الراجح بالدليل من غير تعصب لمذهب معين، لاننا ننظر الى ذات القول لا الى قائله من وقد تضمن هذا الكتاب أمورا زائدة على ذلك كتحقيق بعض المسائل اللغوية وما يحتاج اليه من صرف واعراب، والاستشهاد بشعر العرب، وتحقيق ما يحتاج اليه فيه من المسائل الاصولية والكلام

على أسانيد الاحاديث ( 1 ) وقد الترم المؤلف بمنهجه الذي ذكره ولم يحد عنه (٢)

وهو في العقائد يجرى على مذهب أهل السنة من السلف الصالح يتضح ذلك من تفسيره لآية « ثم أستوى على العرش » فسي سورة الاعراف وحديثه عن المذهب الحق في آيات الصفات في نفس السورة (٣) وكذا تفسيره لآية الرؤية في سورة الاسراء حيث قرر مذهب السلف في رؤية المؤمنين لربهم يوم القيامة بالابصار • (٤)

وكذلك عند تفسيره لآية: « نعن نقص عليك نباهم بالعق انهم فتية آمنوا بربهم وزدناهم هدى » فى سورة الكهف (٥) وكذلك عند تفسيره لآية « ولا تطغوا فيه فيعل عليكم غضبى » فى سورة طه (٦)

أما في التشريعات فليس له رأى شاذ فيها بل آراؤه هي آراء العلماء المتفهمين للشرع المنقادين له نجد ذلك في كلامه على آية الطلاق، وتعدد الزوجات، وتفضيل الذكر على الانثى في الميراث، وملك الرقيق والقصاص، والسرقة، وفي حديثه عن القوميات واتخاذها دينا من دون الاسلام • فهو يفسرها ويذكر ما يراه من العكم في

۱ - انظر ۱۷/۱ فی الحدیث تن قد خنوا ما اتیناکم بقوة المفسرة بالایة التی بینت المراد بالقوة ، و۱/۰۰ فی تحقیق معنی الاحصار لغیة و۳۰/۲۰۰ حیث ذکر أوجه القراءات فی قوله تعالی « لیسبوؤا وجوهکم ،و۳/۲۰۰ فی الاستدلال بالشعر علی المعنی المراد و۱۹/۶۰ ، ۳۵۳ فی الکلام علی الاجتهاد والقیاس من الاصول و و۱/۲،۷۸۲ فی الکلام علی الحین واحکامه وفیه یرجع بعض الاراء علی بعض ۰ - ۲ اضواء البیان : «۱/۳-۶ »۳-اضواء البیان : «۱/۳-۶ بخراه البیان : «۲/۲» می اضواء البیان : «۱/۳۰ می اضواء البیان : «۱/۳۰ می اضواء البیان : «۱/۳۸»

هذه التشريعات • وفي آيات الطلاق يوضح الحكمة من جعل الطلاق بيد الرجل وحكمة جعل العدة ثلاثة قروء •

ولا بأس بنقل شيء من كلامه على آية القصاص ويقول: «ومن هدى القرآن للتي هي اقوم: القصاص فان الانسان اذا غضب و هم بأن يقتل انسانا آخر فتذكر أنه ان قتله قتل به، خاف العاقبة فترك بأن يقتل انسانا آخر فتذكر أنه ان قتله قتل به، خاف العاقبة فترك القتل ، فحي ذلك الذي كان يريد قتله ، وحي هو ، لأنه لم يقتل فيقتل قصاصا فقتل القاتل يحيابه مالا يعلمه الا الله كثرة كماذكر نا قال تعالى: (ولكم في القصاص حياة يا أولى الألباب » ولا شك أن هذا من أعدل الطرق وأقومها ، ولذلك يشاهد في اقطار الدنيا قديما وحديثا قلة وقوع القتل في البلاد التي تحكم بكتاب الله ، لان القصاص رادع عن جريمة القتل كما ذكره الله في الآية المذكورة آنفا وما يزعمه اعداء الاسلام من أن القصاص غير وأنه ينبغي ان يعاقب بغير القتل فيحبس ، وقد يولد له في الحبس فيزيد المجتمع ، كله كلام ساقط ، عار من الحكمة ! لأن الحبس لا يردع الناس عن القتل فيتضاعف نقص المجتمع بكثرة القتل (1)

ويرى المؤلف ان الكولونيانجسه لا يجوز استعمالها فيقول: «وعلى هذا ، فالمسكر الذي عمت به البلوى اليوم بالتطيب المعروف فللسان بالكولونيا نجس لا يجوز الصلاة به ، ويؤيده أن قوله تعالى في المسكر « فأجتنبوه » يقتضى الاجتنا بالمطلق الذي لا ينتفع معه بشيء من المسكر وما معه في الآية بوجه من الوجوه ، كما قاله القرطبي وغيره • (٢)

١ \_ اضواء البيان : « ٣/ ٣٨٩ ، ٣٩ ، ١٦٦ اضواء البيان : ١١٦/٢ »

والمشاكل التى تواجه المسلمين عند المؤلف ـ ثلاث هـى ـ ١ - ضعف المسلمين فى أقطار الدنيا فى العدد والعدد عن مقاومة الكفار وقد هدى القرآن العظيم الى حل هذه المشكلة بأقوم الطرق واعدلها، فبين أن علاج الضعف عن مقاومة الكفار انما هو يصدق التوجه الى الله ، وقوة الايمان به والتوكل عليه ولأن الله قوى عزيز ، قاهر لكل شىء، فمن كان من حزبه على الحقيقة لا يمكن أن يغلبه الكفار ولو يلغوا من القوة ما يلغوا ٠٠٠ ـ ٢ ـ تسليط الكفار على المؤمنين بالقتل والجراح وانواع الايذاء مع ان المسلمين على الحق والكفار على الباطل ٠٠٠

" اختلاف القلوب الذي هو أعظم الاسباب في القضاء على كيان الامة الاسلامية ، لاستلزامه الفشل ، وذهاب القوة والدولة ، كما قال تعالى: « ولا تنازعوا فتفشلوا وتذهب ريحكم » • (١) ويرد زعم المتصوفة في أن لهم طرقا باطنة توافق الحق ولو خالفت ظاهر الشرع • (٢)

ويعدد الموقف الطبيعى الصحيح الذى يَجب أن يسلكه المسلمون تجاه الحضارة الغربية فيقول « فالحضار ةالغربية غنية بانواع المنافع من الناحية الاولى ، مفلسة افلاسا كليا من الناحية الثانية ومعلوم انطغيان المادة على الروح يهدد العالم أجمع يخطر داهم، وهلاك مستأصل ، كما هو مشاهد الآن وحل مشكلته لا يمكن البتة الا بالاستضاءة بنور الوحى السماوى الذى هو تشريع خالق السموات والارض ، لان من اطغته المادة حتى تمرد على خالقه ورازقه لا يفلح ابدا .

۱ - أضواء البيان « ٣/ ١٦٠/٤ » • - ٢- أضواء البيان «٤/١٦٠»

والتقسيم الصحيح يحصر أوصاف المحل الذي هو الموقف مسن المحضارة الغربية في اربعة اقسام لا خامس لها ، حصرا عقليالاشك فيه : الاول: ترك الحضارة المذكورة نافعها وضارها: الثانى: اخذها كلها ضارها و نافعها • الثالث : أخذ ضارها و ترك نافعها • الرابع أخذ نافعها و ترك ضارها • فنرجع يالسير الصحيح الى هذه الاقسام الاربعة ، فنجد ثلاثة منها ياطلة بلا شك ، وواحدا صحيحا بلا شك اما الثلاثة الباطلة: فالاول منها تركها ، ووجه بطلانه واضح ، لأن عدم الاشتغال يالتقدم المادي يؤدى الى الضعف الدائم، والتواكل والتكاسل ، ويخالف الامر السماوى فصى قوله جل وعلا : « وأعدوا لهم ما استطعتم من قوة • • • » الآية •

القسم الثانى من الاقسام الباطلة \_ أخذها ، لأن ما فيها من الانحطاط الخلقى وضياع القيم الروحية والمثل العليا للانسانية \_ أوضح من أن أبينه \_ ويكفى فى ذلك ما فيها من التمرد على نظام السماء ، وعدم طاعة خالق هذا الكون جل وعلا : «آلله أذن لكم أم على الله تفترون » • « أم لهم شركاء شرعوا لهم من الدين ما لم يأذن به الله » • والقسم الثالث من الاقسام الباطلة \_ هو أخذ الضار و ترك النافع ، ولا شك ان هذا لا يفعله من له أقل تمييز • فتعينت صحة القسم الرابع بالتقسيم والسير الصحيح ، وهو أخذ النافع و ترك الضار • الن (1)

رأيى فى الكتاب: جمع الكتاب علوما شتى تخدم التفسير و تفيد طالب العلم كثيرا و توفر عليه الجهد والمشقة ففى الكتاب تحقيقات لغوية \_ نحويه وصرفية \_ وفيه الاحكام واختلاف العلماء

۱ - اختواء البيان « ٤/ ٣٨١ - ٣٨٣ »

والترجيح والنقل من كتب العلماء السآيقين للمؤلف في تفسير كتاب الله ممايفيدطالب العلم حتى ولو ارادا لاقتصار على هذا الكتاب فيما يتعلق بالآيات الموضحة بآيات أخرى -

ولكن على الرغم من ذلك فانى لاحظت عليه انه لا يجيز قتل الساحر مطلقا معاعترافه بأن الصحابة قتلوا الساحر مطلقا و تقويته لقول العلماء الذين قالوا يقتله مطلقا اذ يقول «قال مقيده عفا الله عنه: والاظهر عندى ان الساحر الذى لم يبلغ به سحره الكفر ولحم يقتل بها انسانا انه لا يقتل ، لدلالة النصوص القطعية ، والاجماع على عصمة دماء المسلمين عامة الا بدليل واضح، وقتل الساحر الذى لم يكفر بسحره لم يثبت فيه شيء بدليل واضح، وقتل الساحر الذى لم يكفر بسحره لم يثبت فيه شيء دليل صحيح من كتاب أو سنة مرفوعة غير ظاهر عندى و والعلم عند دليل صحيح من كتاب أو سنة مرفوعة غير ظاهر عندى و العلم عند غير نكير »(1)



۱ - اضواء البيان « ٤٦٢/٤»

# تفسير آيات الاحكام

التعريف بالكتاب : - هذا الكتاب ألف على حي شكل مذكرات للدراسة في السنوات الاربع يكلية الشريعة بالازهر وقت أشرف على تنقيحها وتصعيحها الشيخ محمد على السايس ولم يبين اسم مؤلفها • ثم جمعت في مجلد واحد تبلغ عدد صفحاته ثمانمائة واربع عشرة صفحة طبعت في عام ١٣٧٣ ه في مطبعة محمد على صبيح بمصر ما عدا مذكرة السنة الثالثة فقد طبعت عام ١٣٧٤ هـ و هو يذكر في مقدمة كل مذكرة المنهاج المقرر دراسته ويقسمه الى افسام في بعض المذكرات فيقول القسم الاول ويسلوق الآيات المقررة فيه ثم يقول القسم الثاني ويسوق الآيات المقررة فيه ويبدأ مقرر السنة الاولى بتفسير معنى الاستعاذة والبسملة وآراء العلماء فيها ثم تفسير الفاتحة ثم الآيات ١٠٨،١٠٣،١٠٢، ٤ ١٥٨، ١٥١، ١٥٢، ٢٥٢، ٢٠٠ ، ٢٥٢، ٢٤٢ ، ٢٥٧ من سورة البقرة وتبلغ عدد صفحاتها ١٧٦ صفحة • وامامقرر السنة الثانية فيشتمل على قسمين الاول يتضمن اربع آيات من سورة آل عمران هي آية ١٣٠،٩٧،٩٦،٢٨ ومن سورة النساء يتضمن مجموعـــة اخرى من الآيات من الآية الاولى حتى الآية السادسة والثلاثين وآية ٩٤،٩٣،٩٢،٥٩،٥٨،٤٣ • وأما القسم الثاني فيتضمن بقيـــة الآيات المقررة من سورة النساء ، ومجموعة من الآيات من ســورة ۲۳۸ صفحة ٠

ويتضمن مقرر السنة الثالثة تفسير بعض آيات من سورة الانفال والتوية والنحل والاسراء هذا في القسم الاول، وفي القسم الثاني يتضمن تفسير بعض آيات من سورتي الحج والنور وتبلغ عدد صفحات هذا الجزء ١٩٢ صفحة واما مقرر السنة الرابعة فينقسم الى قسمين ايضا ويتضمن القسم الاول تفسير بعض آيات من سور لقمان والاحزاب وسبأ وص والاحقاف ومحمد والحجرات ويتضمن القسم الثاني تفسير بعض آيات من سور الواقعة والمجادلة والحشر والممتحنة والجمعة والطلاق والتحريم والمزمل وعدد صفحات هذا الجزء ٢٠٨ صفحة و

## ٢ ـ التعريف بالمؤلـف

هو الاستاذ محمد بن على السايس أحد كبار العلماء في مصر كان عميدا لكل من كلية الشريعة واصول الدين ، وهو من أفقه العلماء بالشريعة الاسلامية وله مؤلفات في شرح احاديث الاحكام بالاضافة الى هذا الكتاب ويزيد سنه الآن على سبعين عاما • (١) بالاضافة الى هذا الكتاب و يزيد سنه الآن على سبعين عاما • (١) بالاضافة الى هذا الكتاب و يزيد سنه الآن على سبعين عاما • (١)

غ منهج اللؤلف في البحث: منهج اللؤلف الآية كاملة ثم يشرح مفرداتهاواحدة بعد أخرى مبينا معانيها اللغوية ومم اشتقت ويذكر سبب النزول أو أسبابه اذا اختلف العلماء فلي السبب، ويبين هل الآية ناسخة او منسوخة الى غير ذلك مللا

اختلاف العلماء •

١ ـ اخذت هذا التعريف منالاستاذ : حسن ابراهيــــم،عشماوي

وهو يذكر الاحكام (١): \_ لكنه قد يذكر عن تفسير جملة من الآية الاحكام المأخوذة منها وقد يذكر الاحكام مستقلة تحت عنوان الاحكام وذلك بعد توضيح معانى المفردات، وقد يذكرحكم كل مسألة تحت عنوان خاص بها كبيانه لعكم المرتد فى قوله « ومن يرتد منكم عن دينه فيمت وهو كافر فاولئك حبطت اعمالهم » فى الصفحة الثامنة عشر ومائة من مقرر السنة الاولى وكبيانه لتحريم الميسر فى الصفحة الثالثة والعشرين ومائة وغيرها من الآيات والميسر فى الصفحة الثالثة والعشرين ومائة وغيرها من الآيات و

وآراؤه آراء سليمة على حسب اطلاعى الا اننى رأيت له رأيا غريبا في التيمم في السفر بينه في تفسيره لآية التيمم من سورة المائدة اذقال « وقوله او على سفر » وان كنتم مستقرين على سفر لا تجدون معه الماء «وكنتم محدثين فتيمموا اى فيلزمكم التيمم الخوليس المراد سفر القصر وانما المراد السير خارج العمران سواء وصل الى مسافة القصر ام لا بخلافه في قوله تعالى في سورة البقرة: «فمن كان منكم مريضا أو على سفر فعدة من أيام أخر » فان المراد به سفر القصر (۱)

فهو يرى أن الذى يبيح للشخص التيمم هو مجرد الخروج من العمران وهو رأى لم أر أحدا من المفسرين ممن اطلعت على تفسيرهم لهذه الآية قال به: فعلى هذا الرأى يباح للشخص الذى يخرج للنزهة وهو يستطيع الرجوع الى البله والوضوء ثما الصلاة \_ اقول انه على هذا الرأى يجوز للشخص الخارج للنزهة أن يتمم و لانه خارج العمران و

وله رأى في الجهاد أبانه في تفسير الآية ٧٨ من سورة الحج فقال « اما الجهاد بالسيف وغيره من آلات القتال فهذا هـ والذي لم يشرع الا بعد هجرة النبي صلى الله عليه وسلم الى المدينة وهو فرض كفاية على المسلمين يجزىء فيه أن يقوم به بعضهم متيى كانوا قادرين على ان يصدوا غارات العدو وأن يدفعوه عن بقية المسلمين ويلادهم والا فعلى حسب ما يرى الامام حتى ولو أعلن النفير العام كان فرض عين على كل واحد من القادرين عليي القتال » (١) فالسايس هنا يتصور أن الجهاد هو صد غارات العدو بمعنى أن يقبع المسلمون في بلادهم حتى يأتيهم الاعداء مهاجمين لبلادهم فيتصدى المسلمون لهم • ولو أن السايس \_ ختم الله لــه بالصالحات \_ فرق بين حال ضعف المسلمين وقوتهم • ففي حال ضعفهم يلزمون ديارهم التي فتحوها ويدفعون عنها الاعداء وحينئذ يكون فرض كفاية، او فرض عين على حسب الحال ٠ بمعنى أنه اذا أعلن الامام النفير العام كان القتال فرض عين على كل مسلم حسب استطاعته • وفي حال القوة يغزون البلدان التي لم يدخلها الاسلام لاجل الغاية التي انبطت بهم وهي دعوة الناس كافة للدخول في هذا الدين وذلك بالعجة والبيان وانما يحمل المسلمون السيف لازالة العقبات التي تقف في وجه المسلمين لابلاغ الدعوة للناس • كما يفعل رسول الله صلى الله عليه وسلم ويوصى أصعابه بذلك وفي هذه العال يكون القتال فرض كفاية فقط لكان أفضل -

١ - تفسير آيات الاحكام «٩٦» مقرر السنة الثانية

رأيى فى الكتاب: يعتبر هذا الكتاب بحق مرجعا مهما فــى تفسير آيات الاحكام فهو يفيد طالب العلم بل قد يغنيه عن كثير من كتب تفسير آيات الاحكام • فهو الى جانب استيفائه فى ذكر أدلة كل فريق من العلماء وترجيعه لما يراه راجعا • يعرض ذلك بأسلوب سهل المأخذ لا صعوبة فيه ولا تعقيد •



#### تفسير آيات الاحكام

التعريف بالكتاب: \_ هذان الجزءان ألفا للسنتين الثالثة والرابعة بكلية الشريعة كمذكرة لتفسير آيات الاحكام المقررة على طلاب السنتين و طبع الطبعة الاولى عام ١٣٨٤ ه طبعهما المكتب الاسلامي يدمشق وبيروت و تبلغ عدد صفحات الجزء الاول ١٨٠ مائة و ثمانون صفحة بدون الفهرس والمقدمة و عدد صفحات الجزء الثاني ٢١٦ ست عشرة ومائتا صفحة يدون الفهرس وألفهما فضيلة الشيخ مناع خليل القطان و

٢ \_ موضوع الكتاب: \_ تفسير آيات الاحكام .

#### ٣ \_ التعريف بالمؤلف

مولده ونشأته: \_ ولد الاستاذ الشيخ مناع خليل القطان في « شنشور » مركز « اشمون » محافظة المنوفية عام ١٣٤٥ هـ الموافق لعام ١٩٢٥ م و ونشأ اول حياته في قريته م

#### تحصيله العلمى: \_

حفظ الاستاذ القرآن الكريم في كتاب القرية ، وانهى دراسته الابتدائية في مدرسة القرية • ثم التحق بمعهد شبين الكوم الديني التابع للازهر • فتحصل منه على الشهادة الابتدائية ثم الثانوية ثم التحق بكلية اصول الدين وحصل على الشهادة العالمية مع اجازة التدريس عام ١٩٥١ م •

أعماله: \_ كان أول اعماله اتصاله بالشهيد حسن البنا

المرشد العام للاخوان المسلمين • فقد اتصل يه في سن مبكرة • وانضم الى الجماعة وعمل في صفوفها • وكان أحد المتهمين في قضايا الاخوان المسلمين فسبجن عام ١٩٤٨م وما يعده • شارك في حركة الجهاد في فلسطين مع الفدائيين المتطوعين من الاخوان المسلمين • بدأ نشاطه في الدعوة والارشاد مبكرا وذلك بالخطابة والكتابة • صار رئيسا لاتحاد طلبة كلية اصول الدين انناء الدراسة • وامينا عاما لرابطة الطلاب العرب • أعير للملكة العربية السعودية للتدريس في المعاهد العلمية عام ١٩٥٣م وانتقل للتدريس بكليتي الشريعة واللغة العربية عام ١٩٥٧ ه ولا يزال مدرسا بكلية الشريعة • كما انه يدرس في المعهد العالى للقضاء وهو امين مجلس المعهد • ويعمل مقررا للجنة الفرعية السياسة التعليم بالمملكة •

" مؤلفات : - الاستاذ نشاط علمى فى مجالات التأليف والمحاضرات والكتابة فى الصحف بهدف منها هداية المحائرين للطريق القويم وشرح مبادىء الاسلام واحكامه ونظمه فله فى مجال التأليف ما يلى : ١ - مباحث فى عسلوم القرآن - ١ - الاسلام رسالة الاصلاح - ٣ - نظرية التملك فى الاسلام - عام نظام الاسرة فى الاسلام - ما فى حاضرات فى مجال المحاضرات فلا تمر سنة الا وقد حاضر عدة معاضرات فى الكلية وغيرها •

3- منهج المؤلف في البحث: يذكر المؤلف الآية المراد شرحها واستخلاص الاحكام منها ثم يذكر سبب النزول إذا كان لها سبب نزول ثم صلة الآية بما قبلها • فالمفردات والاعرابوفي هذه المفقرة يذكر المعنى اللغوى للكلمة المراد بيان معناها ، والاعراب،

والقراءات اذا كانت فيها قراءات عدة، ثم يعقب ذلك بذكرالاحكام مبينا آراء العلماء وادلتهم ومرجعا ما يظهر له رجعانه كما في فوله تعالى: \_ «قل لا أجد فيما أوحى الى معرما على طاعم يطعمه الا أن يكون ميتة ٠٠» الغ الانعام ١٤٥ وكذا الآية الخامسة والعشرون من سورة العج • (١) • اما اذا لم يكن بين العلماء خلاف في الآية فتكون الاستنباطات مما يستفاد منه ويذكر ما يظهر له من حكمة التشريع ، والمعنى الاجمالى •

أما آراء المؤلف فهى آراء سليمة لا غبار عليها ففى العقيدة يتبع ويتمسك بمذهب سلف الامة خاصة فى الصفات \_ صفات الله \_ التى خاص فيها كثير من الناس بالفعل والمؤمن لا يأخذ اعتقاده من عقله بل انه يعتقد ما ذكر فى القرآن وما ورد عن السنة •

أما في التشريعات فهو ينتقد بشدة المتملقين لاعداء الاسلام في مسألة الجهاد وهي مسألة حساسة غلط فيها كثير من الباحثين ومن المفسرين في هذا العصر الهودفاءي أم لا ، أكان انتشار الاسلام بالسيف أم لا ؟ يظهر هذا الموقف السليم الواعي عند تفسيره لآية «وقاتلوهم حتى لا تكون فتنة ٠٠٠ » تفسيره لآيات ٢٨ ــ ١٤ من سورة الحج فقد قال في تفسير آية الانفال في فقرة حكمة التشريع ما الحج فقد قال في تفسير آية الانفال في فقرة حكمة التشريع ما بتحريف الكلم عن مواضعه في رد دعوى انتشار الاسلام بالسيف، بتعريف الكلم عن مواضعه في رد دعوى انتشار الاسلام بالسيف، حيث يقولون بحرية الاديان مستدلين بما جاء في صدر الاسلام من مثل قوله تعالى : « لا اكراه في الدين » البقرة ٢٥٦ و تظهر

۱ \_ تفسیر آیات الاحکام «۱٤» ۰

حكمة مشروعية القتال في الاسلام اذا عرفنا أنه ضرورة اجتماعية لاقامة الحق ، واعلاء الدين ، والا لتغلب اهل الشر والفساد «ولولا دفع الله الناس بعضهم ببعضهم لهدمت صوامع و بيع وصلوات ومساجد يذكر فيها اسم الله كثيرا »(1)

كما أنه ينتقد بشدة المتصوفة (٢) • ويؤكد على اخوة الاسلام وعلى فساد اى رابطة اخرى غيره كالرابطة الشرقية او اللونية • الرابطة القومية • (٣)

وعند تفسيره للآية السابعة والثلاثين من سورة الاحزاب يبين قصة زواج الرسول صلى الله عليه وسلم من زينب زوجة زيد بن حارثة وينتقد المستشرقين واهدل الانحدراف حيث تكلموا في الرسول واتهموه بما هو برىء منه وقد قال في الاحكام ما يلي «هذا ، وقد اتخذ المستشرقون وأهل الاهواء من هذه الآية ، قصة يلقون فيها بالباطل ، ويغمزون في رسول الله صلى الله عليد وسلم بما لا يقال في عاشق شبق ماجن والقصة لا لبس فيها ولا غموض ، فان زينب بنت عمته وهو أعرف بها ولو كان له رغبة فيها ، لتزوجها بادىء ذي بدء ، ولم يزوجهالزيد على مضض منها، فيلا يستساغ القول بانه احبها ، لرؤيته لها بعد زواجها و الخرف)

0 - رأيى فى الكتاب :- يكفى فى بيان رأى فى الكتاب ما ذكرته عن آراء المؤلف فى المنهج فالكتاب فرع مـن الكاتب واذا كانت آراء المؤلف واتجاهاته سليمة فالكتاب كذلك قيم يستفيد منه المسلم الحريص على تعلم امور دينه ومعرفة احكام الله سواء

٤ - تفسير ايات الاحكام :«١٩١»

من طلاب الكلية او من غيرها · بيد أنى انتقد على المؤلف شيئا وارجو منه تحقيق شيء آخر ·

أما ما انتقد في كتابه فهو الاكثار من الاوجه الاعرابية في بعض المفردات مع بيانه احيانا الراجح منها وكان الاولى ان يأتك بالراجح اساسا ويترك ما عداه •

أما الرجاء فهو أن يقدم للسورة المشتملة على جملة من آيات الاحكام المقررة بمقدمة يبين فيها عدد آياتها والمكى والمدنى منها وما تعويه من الاحكام التشريعية وقواعدا لاسلام ومبادئه العامة (١)





#### تفسير سورة النور

التعريف العام: - هذا الكتاب متوسط الحجم تبلغ عدد صفحاته ٢٣٢ صفحة يدون الفهارس الذي وضع بالطريقة الابجدية · ألف هذا الكتاب الاستاذ العلامة آبو الاعلى المودودي ونقله الى العربية محمد عاصم حداد، وطبعته دار الفكر ، وقد قدم المترجم الكتاب بمقدمة ايان فيها هذا التفسير الذى كتبه الاستاذ المودودى باللغة الاردية قد نشر تباعا في مجلة « ترجمان القرآن » الشهرية التي يملكها المودودي وهو في أصله جزء من تفسير للقرآن الكريم كتبه المؤلف بعنوان « تفهم القرآن » وانه رأى المبادرة الى نشر ، باللغة العربية في صورة كتابمستقل تعميما للفائدة لان الاحكام التي تشتمل عليها هذه السورة تعتبر بمثاية الحجر الاساسم, لحسياة المسلمين الخلقية والاجتماعية • ولذلك فلابد أن يكون كل فرد من أفراد المسلمين على معرفة بها ليزول ما قد يوجد في ذهنه من الشبهات ، ثم ذكر أن من قرأهذا التفسير وكتاب الحجاب فانه قلما يحتاج الى كتاب آخر لمعرفة أحكام الشريعة في العياة الاجتماعية ثم بين ان قضاة المحاكم ومحاميها سيجدون فيه من المعلومات عن نظام الاسلام الاجتماعي ما لا يجدونه على هذه الصورة المرتبة في اى كتاب آخر من كتب التفسير او الحديث • • اتبع ذلك بذكر الفوائد التي يتوقعها من وراء نشى هذا التفسير فذكر انه سيعرض على قارئه صورة واضعة عن علاقة القرآن بالعديث ٠٠ ويزيل عن ذهنه كثيرا من الشبهات التي أثارها منكرو السنت

النبوية حول مكانتها في التشريع الخ وانهى المقدمة يقوله « تلك هي الفوائد التي لتوخيها احسسنا الحاجة الى تعريب هذا الجزء من تفهم القرآن ونشره قبل ان نقوم بتعريب « تفهيم القرآن » ونشره كله ، والله من وراء القصيد وهو وليي التوفيق» (١)

Y ـ التعریف بالمؤلف: مولده: \_ ولد الاستاذ ابو الاعلـ للودودی فی ۲۵ ایلول ۱۹۰۳ م بمدینة « أورنك آباد » بولایـة « حیدر آباد » ، فی أسرة عریقة فی العلم والفضل تعرف بالاسرة المودودیة •

تعصيله العلمى: ـ تلقى مبادى، العلوم الاسلامية على والده السيد أحمد حسن المرحوم • ثم التحقق بالمدرسة المتوسطة وهو في الحادية عشر من عمره • وقبل أن يكمل دراسته الثانوية انتقل والده الى رحمة الله • فاضطر الاستاذ لترك الدراسة النظامية والانصراف لشؤون البيت لظروف مادية بعتة • الاانه بالرغم من كل ذلك لم يفتر عن مطالعة العلوم الاسلامية من منابعهاالصافية ودراسة العلوم الحديثة من مصادرها الاصلية •

أعماله: \_ بدأ نشاطه كصحفى فى سنة ١٩٢٠ م وهو فى مستهل شبابه و تولى منصب رئاسة التحرير فى كبرى جرائد البلاد كجريدة تاج فى جبل يور وجريدة مسلم وجريدة الجمعية وفى هذه الفترة ألف الاستاذ كتابه: « الجهاد فى الاسلام » الذى يحتوى على اكثر من خمسمائة صفحة من القطع الكبير ، والسبب الذى جعله يؤلف هذا الكتاب هو قول الزعيم الهندى « المهاتما

۱ \_ تفسیر سورة النور :۳۰ـ ۹۰۰

غاندى» في تصريحاته العديدة: بان الاسلام لم ينتشر الا بقوق السيف •

فى عام ١٩٢٣ م اصدر مجلة مستقلة هى: مجلة ترجمان القرآن الشهرية وعالج فيها الافكار الوافدة وردعليها كماعالج المشكلات السياسية والتربوية والاقتصادية ، التى استعصى حلها على قادة الفكر في البلاد وكشف النقاب عن عورات الزنادقة والمنحرفين الذين فتنوا ببريق الغرب الخلاب ، وجرد قلمه لتفنيد مزاعم منكرى حجية السنة كما انتقد العلماء الجامدين على يعض المسائل التي لا اصل لها في الشريعة .

أسس الجماعة الاسلامية في مدينة لاهور سنة ١٩٤١ م • وقد انتخب الاستاذ اميرا لها ، ولا يزال يرأسها حتى اليوم •

هاجر الاستاذ المودودي الى الباكستان بعد التقسيم · واستقر بلاهور موطنه ومقر الجماعة الإسلامية اليوم ·

لما استقر في باكستان اثار مطالبته بجعل باكستان دولة اسلامية خالصة تحقيقا للغرض الذي انشئت لاجله • فألقى به في السجن عام ١٩٤٨م •

لما خرج الاستاذ من السبن استأنف نشاطه وطالب بوضع دستور اسلامی للبلاد مستمد من کتاب الله و سنة رسوله • فی عام ۱۹۵۳م اعلن فی مقاطعة البنجاب الحکم العرفی بسبب مطالبة المسلمین للحکومة باعتبار القادیانیین اقلیة غیر مسلمة • والقی القبض علی المودودی و اصدرت المحکمة العسکریة قرارها باعدامه لکنه استبدل فیما بعد ، بعقوبة السبخن المؤید مع الاشغال الشاقة بتهمة تألیفه رسالة « المسألة القادیانیة » • ولما ألغی الحکم العرفی

رفعت قضيته الى المحكمة العليا في لاهور التي اطلقت سراحه عام ١٩٥٥ م.

رحلاته: \_ قام الاستاذ المودودى يرحلات عديدة الى البلد العربية • منها رحلته التى قام بها الى المملكة العربية السعودية ، والاردن ، وسوريا ، ولبنان ، ومصر فى أواخر علمام ١٩٥٨ ملشاهدة الآثار الاسلامية والتاريخية التى ورد ذكرها فى القرآن العكيم •

وفى عام ١٩٦٤م سجن للمرة الثالثة وجمدت نشاط جماعته لكن محكمة الاستئناف برأته وجماعته من التهم الموجهة اليهم •

منهج المؤلف في البحث: \_ يذكر المؤلف الآية ثم يعقبها بالشرح ويجزئه الى أجزاء كثيرة اذا كانت الآية تشتمل على احكام كثيرة كما فعل في تفسير آية « الزانية والزاني ٠٠٠ » هذا وقد قدم للتفسير بثلاثة فصول تحدث في المقدمة عن اسمها وأنه مأخوذ من قوله تعالى: « الله نور السماوات ٠٠٠» وعنزمن النزول قرر ان المجمع عليه أن هذه السورة نزلت بعد غزوة بني المصطلق وأن

الذى فيه الخلاف هو هل كانت غزوة بنى المصطلق فى سنة خمس قبل غزوة الاحزاب أم يعدها فى سنة ست ؟ • • • فان كانت غـزوة الاحزاب قبل غزوة بنى المصطلق ، فمعناه أن احكام الحجاب فـــى العجاب كان بدؤها بالتعليمات التى وردت فى سورة الاحزاب وكما لها بالاحكام التى وردت فى سورة النور • وامــا اذا كانت غزوة بنى المصطلق قبل غزوة الاحزاب انعكس الترتيب فى نزول احكام الحجاب وصار بدؤها بسورة النور وكما لها بسورة الاحزاب • • • فبناء على ذلك نرى أن تعقق قبل كل شىء زمـــن نزول هــنه السورة • (1)

ثم ذكر رواية ابن سعد: التى تقول ان غيزوة بني المصطلبة حدثت في شعبان من سنة خمس ووقعت بعدها الاحساراب في ذي القعدة من السنة نفسها و ذكر أن اكبر شهادة تؤيد هذه الرواية أن في بعض طرق رواية قصة الافك قد ذكر فيها المجادلة بين سعد ابن معاذ وابن عبادة، ومما يعرف ان سعد بن معاذ قد قتل في غزوة بني قريظة التي تلت غزوة الاحزاب، فمن المستحيل ان يكون ابن معاذ حيا في سنة ست • (٢) ثم سرد رواية ابن اسحاق التي تقول ان غزوة الاحزاب وقعت في شوال سنة خمس وغزوة بني الصطلق في غزوة الاحزاب وقعت في شوال سنة خمس وغزوة بني الصطلق في شيء يمنعنا قبول رواية ابن اسحاق ، الا مجيء سعد ابن معاذ في نمن الافك ، الاان هذه المشكلة تزول بأن الروايات المروية عسن عائشة جاء في بعضها ذكر سعد بن معاذ وفي بعضها الآخر أسيد بن عادة عني معاد بن معاذ وفي بعضها الآخر أسيد بن

۱ ـ ص ۷ـ۸ بتصرف ٢ـ ص ۸ بتصرف ١٠ ـ ص ۱۷ مـ م

الحوادث المروية عن عائشة فى شأن قصة الافك مثم اختار رأيد رواية ابن اسحاق ورجعها على رواية بن سعد وحكى ترجيع العلماء لما رجح فقال « فبناء على كل ذلك قد جزم ابن حزم وابن العلماء القيم وغيرهما من العلماء والمحققين بصحة رواية ابن اسحاق ورجحانها على رواية ابن سعد ، وهدو الرأى الذى نراه ونذهب اليه» » (١)

وفى فصل « السباق التاريخي » قال « وبعد أن حققنا أن سورة النور نزلت بعد سورة الاحزاب بأشهرفي النصف الآخر من سنة ست، علينا ان ننظر نظرة في الظروف التي نزلت فيها هذه السورة » •

ثم بين ان التقدم الذى حققه الاسلام بعد غزوة بدر ، بلغ مسن قوته واستحكامه حتى غزو ةالخندق حيث بدأ المشركون واليهود والمنافقون والمتريصون يحسبون لها ألف حساب ويشعرون يأن هذه القوة الفتية لايمكن ان تهزم بمجرد الاسلحة والجنود وان المشركين قد اغاروا على المدينة بعشرة آلاف من الرجال في غزوة الخندق الاانهم هزموا هزيمة منكرة فرجعوا الى مكة خائبين و بعدها اعلن الرسول صلى الله عليه وسلم «لن تغزوكم قريش بعد عامكم هذا ولكنكم تغزونهم» بعد هذا أوضح أن السبب الاساسى لانتصار المسلمين يكمن فسى تفوقهم المعنوى الذى كان جميع أعدائهم انفسهم يشعرون به تمام الشعور ، ذكر بعد ذلك أن من طبيعة اللئام أنهم أرادوا معاسسن غيرهم ومساوىء أنفسهم وعلموا أن معاسنه هي السر في تقدمه وان مساوئهم هي التي تضع من شأنهم و تخسرهم المعركة ، حاولوا ان يرموه بما ليس فيه ويشوهوا سمعته حتى لا ترى الدنيا معاسنه بدون عيب على الاقل ، فهذه العقلية الفاسدة هسي التي حولت

۱ تفسیر سورة النور :«۹»٠

مساعى الكفار فى هذه المرحلة من الاعمال الحربية الى احداث الفتن فى داخل نظام المسلمين وجماعتهم خفسية • وحيث ان المنافقين هم خير من يقوم بهذه العملية فقد قرر الاعداء ان يكون دور المنافقين هو احداث البلبلة والفتن فى الداخل واما اليهود والمشركون فيستغلون هذه الحالة ويجنون ثمارها من الخارج •

و بعد ذلك يوضح ان هذه الخطة ظهرت لاول سرة عام خمس في ذي القعدة حينما تزوج النبي صلى الله عليه وسلم زينب بنت جحش مطلقة متبناه زيد بن حارثة فقد اثاروا ضجة حول قصة هذا الزواج وايدهم في ذلك اليهود والمشركون وقالوا ان الرسول صلى الله عليه وسلم وقع في غرام زينبلا نظر اليها فجأة وان زيدا قد طلقها لما علم بغرام الرسول صلى الله عليه وسلم وهكذا تزوج محمدزوجة متبناه ومن ثم رد على هذه الفرية وبين بطلانها واما الفرية الثانية التي نسجها المنافقون فكانت في غزوة بني المصطلق وهسى اخطر من الاولى وقد ذكر المؤلف سبب قيام الرسول صلى الله عليه وسلم بالغزوة ثم ذكر قصة الافك التي رواها ابن اسحاق وابسن هشام (1)

وفى فصل « الموضوع والمباحث » قال « فتلك هى الظروف التى نزل فيها القرآن من الآية السابعة والعشرين الى آخر سورة الاحزاب عند الغارة الاولى و نزلت سورة النور كلها عرند الغارة الثانية فاذا درسنا هاتين السورتين حسب ترتيبهما فى النزول مع الوقوف على الظروف التى بيناها آنفا ظهر لنا ما قد روعى فرحكام هاتين السورتين من الحكمة • (٢)

١ \_ ص ١٢ \_ ٢٢ ـ ص ٢٣ ـ

بعد هذا أوضح ان المسلمين زودوا يعد فتنة « زواج النبى صلى الله عليه وسلم بزينب » بأحكام في اصلاحهم الاجتماعي • تـــم ذكرها وهي ستة أحكام • (١)

قال بعدما ذكر «ثم لما وقع الاضطراب في مجتمع المدينة يحادث الافك ، نزلت سورة النور على النبي صلى الله عليه وسلم بما فيها من الاحكام والتعليمات المتعلقة بالاخلاق والاجتماع التي كان المقصود من ورائها حفظ المجتمع الاسلامي من نشوء الرذائل وانتشارها (٢) ثم سرد الاحكام التي تضمنتها سورة السنور وهي تسمعة عشر حكما (٢)

بعد تلك المقدمات شرع في تفسير الآيات ، وقد اطال في تفسير بعض الآيات كآية « الزانية والزاني فاجلدوا كل واحد منهما مائة جلدة » حيث تحدث عنها من نواح مختلفة ، شم آية رمي المحصنات فذكر فيها اربعة عشر حكما متفرعة عن الحكم الرئيسي في الآية وهو الجلد ( ثمانين جلدة) ان لم يأت الرامي بالشهود، ثم آية اللعان التي ذكر فيها اثني عشر حكما • ثم آية الافك وكذا آية غض البصر التي رجح فيه بقوة وجوب ستر المرأة وجهها عن الرجال الاجانب وأتي بأدلة من السنة قوية •

رأيي في الكتاب: لقد كان المؤلف حفظه الله موفقا في بيان احكام هذه السورة وارشاداتها الربانية والتي امر رسول الله صلى الله عليه وسلم المسلمين بأن يقرؤها الصغير والكبير والرجل والمرأة ممن يكون لهم حق رعايتهم ولك انها تعوى احكام الاجتماع وطرق حفظ المجتمع من الرذائل والمفاسد الاانني قد لاحظت عليه

۱\_ ص ۲۶،۲۳ ۲۰ ص ۲۰ ۳۰ ص ۲۰:۳۰

نقله من الاصحاحات • فان كان يعتقد ان ما فى هذه الاصحاحات هو نفس ما انزله الله فهو خطأ لان كلا من التوراة و الانجيل قد حرفت قبل يعثة الرسول صلى الله عليه وسلم • أما ان كان انما نقل منها ليقيم الحجة على من قد ينتقد اقامة الحدود فى الاسلام بأن فـــى شعر يعتهم حتى المحرفة تقريرا للعقوبات على الزنا • او كان انما اراد مجرد السباق التاريخي فلا بأس بذلك •

en de la companya de la co

--, 1777---

# فسكم المعكاجم والفهارس المترآنية



# تفصيل آيات القرآن الحكيم والمستدرك

1 \_ التعریف بالکتایین: \_ کتایان فی مجلد واحد من القطع الکبیر تبلغ عدد صفحاته ، ٦٦ صفحة بدون الفهارس ، ین تسهی الاول بالصفحة الاربعمائة والستین ، وینتهی الثانی بالصفحة الستین بعد الستمائة ، وضع الاول وهو \_ تفصیل آیات القرآن العکیم الحاوی لاکثر آیات القرآن الکریم \_ وصنفه بالفرنسیة « جول لایوم» وقد قسمه الی ثمانیة عشر بابا ویدخل تحت کل فروع تبلغ مجموعها ، ٣٥ فرعا و تحت کل فرع جمیع او اکثر ما ورد فیه مسن الآیات ، وقد طبع للمرة الاولی فی مطابع عیسی البایی العلبی بمصر ووضع له فهرسان الاول حسب الموضوع حدول لبیان الخطأ والصواب و بلغت عدد صفحاته بدون الفهارس سبعمائة واربع عشرة صفحة ، وقد تمت ترجمة هذا الکتاب عام ۱۳۲۲ ه فی شهر شعبان ، مارس عثر کام ولم تذکر سنة الطباعة ، هذا وقد طبع الطبعة الثانیة عام ۱۹۲۶ م ولم تذکر سنة الطباعة ، هذا وقد طبع الطبعة الثانیة عام العلیمی البایی العلیمیمی البایی العلیمی البای العلیمی البایی العلیمی البای العلیمی البایمی البای العلیمی العلیمی البای العلیمی البای العلیمی البای العلیمی البای العلیمیمی البای العلیمیمی البای العلیمی البای العلیمیمی البای العلیمیمی البای العلیمیمی البای العلیمیمی البای العلیمیمی العلیمیمی البای العلیمیمی العلیمیمیمیمی العلیمیمیمیمیمیمیمیمی العلیمیمیمیمیمیمیمیمی

وعدد صفحاته 201 صفحة • ثم صورته دار الكتاب العربى ببيروت عام 1979 م • وطبع مع هذه الطبعة «الثانية» المستدرك الذي وضعه مونتيه • وقد قدم للطبعة الاولى محمد فريد وجدى الذي رفع من قيمة المستشرقين \_ عند ذكره لمجهوداتهم في خدمة الكتاب والسنة \_ فوق منزلتهم التي يضعهم فيها المسلم المستنيسر

الفكر والقلب والشعور · الا انه اعترف يوجود كثير من العوج في دائرة المعارف الاسلامية فيما يتعلق بالتراجم، وفهم مدلولات الآيات القرآنية ، وفي الاعتماد على خصوم الاسلام في بعض النواحي (١) وقدم للطبعة الثانية مترجم هذين الكتابين ·

أما الثانى ـ المستدرك ـ فقد وضعه «ادوار مونتيه» وهو عبارة عن فهرس لمواد القرآن وضعه لترجمته الفرنسية للقرآن العظيم والذى اسماه المستدرك هو المترجم محمد فؤاد عبد الباقى اذ قال بعد أن اوضح أنه اطلع على هذا الفهرس لمواد القرآن أثناء اطلاعه على الترجمة الفرنسية للقرآن التى وضعها «ادوار مونتيه» والتى قال عنها شكيب ارسلان « انها من ادق الترجمات التى ظهرت حتى ما فات مؤلف « تفصيل آيـات القرآن الآن فكأنه وضع لتدارك الحكيم » فعرضت ذلك على المغفور له الاستاذ الاكبر فأشار على بنقلها الى اللغة العربية • ولما نفذت الطبعة الاولى رأينا تذييله بهذا الفهرس التفصيلى وأن نطلق عليه كلمة المستدرك» (٢)

مؤلفاتــه: \_ ألف كتاب « سياحة في مراكش » وكتاب (حاضر

١ - من المقصود بخصوم الاسسلام اذا لم يكسن اغلب المستشرقين خصوما للاسلام عن علم بسان الاسلام هو الحق وما سواه هو الباطل •
 ٢ - تفصيسل ايات القرآن الحكيم: « ص٨»

الاسلام ومستقبله) وقد ترجم القرآن الى الفرنسية · (١) موضوع الكتاب : فهرسة مبوية لآيات القرآن الكريم

Y \_ منهج المؤلف في البحث: \_ قسم صاحب التفصيل كتابه على أبواب ثمانية عشر وتحت كل باب فصول او فروع يجعل لها ارقاما متسلسلة ويأتى بمجموعة من الآيات مشيرا الى ارقامها واسما السورة ورقمها الا أن المترجم حذف اسماء السور اكتفاء برقمها الذي يدل عليها اذ أنه وضع في مقدمة هذا الكتاب جدولا باسما السور ورقم كل منها • فالباحث يستطيع ان يعرف اسم السورة اذا عرف رقمها حين يسترشد بهذا الجدول المقدم على الكتاب •

۱ \_ الموسوعة العربية الميسرة«ص۱۷۹۱ » • ولم اجد ترجمة لجول لايوم لا فى الموسوعة ولا فى الاعلام • ولافى معجم المؤلفين •

فضلنا على العالمين » (٨) وقوله تعالى فى سورة « ص » « وَأَذَكُر اسماعيل واليسع وذ االكفل ، وكــل من الاخيـار » (٤٨) • أما فى المرة الاولى فقد ذكرها تحت اسم اسماعيل وفي المرة الثانية ذكرها تحت اسم اليسع (١)

الباب الثاني (محمد صلى الله عليه وسلم)

طبيعة رسالته

رقم السورة رقم الآية نص الآية

انا ارسلناك بالحق بشيـرا ونذيرا ولا تسئل عن أصعاب الجعيم (٢٥٢) تلك آيات اللـه نتلوها عليك بالحق وانك لمـن المرسلين •

منهج واضع المستدرك في البحث: \_ قسم واضع هـــنا الفهرس الكتاب الى موضوعات منوعة مثل الآداب الشرعية و آين السبيل ، و آدم و ايراهيم في الاعلام · وطريقته كطريقة صاحب التفصيل · يذكر اسم السورة ورقمها ورقم الآية الا ان المترجم قد حذف أسماء السور اكتفاء بارقامها كما فعل في التفصيل ، وقد ذكر صاحب هذا الفهرس بعض الآيات التي غفل صاحب التفصيل عن ذكرها · فمثلا تحت لفظ ابراهيم ذكر صاحب هذا الفهرس « المستدرك » بعض الآيات التي غفل عنها صاحب التفصيل · اذ ان صاحب التفصيل لم يذكر هذه الآيات في مواطنها من كتابه فلا هو ذكرها في الباب الثالث «التبليغ» الفرع مواطنها من كتابه فلا هو ذكرها في الباب الثالث «التبليغ» الفرع

۱ ـ المستدرك «۲۹۹»

الثالث (۱) « الانبياء والمرسلون » ولا في الباب الخامس « التوراة انبياء وأناس» في الفرع الرابع « ايراهيم» (٢) : السورة التوبية ، والآية السبعبون

ألم يأتهم نبأ الذين من قبلهم قوم نوح وعاد وثمود وقوم ابراهيم واصحاب مدين والمؤتفكات، أتتهم رسلهم بالبينات، فما كان الله ليظلمهم ولكن كانوا أنفسهم يظلمون » •

هذا وقد يذكر صاحب هذا الفهرس الآية الواحدة في موضعين مختلفين من الكتاب كما فعل صاحب التفصيل فقد ذكر الآيبة السابعة والثلاثين من سورة الاحزاب مرة تحت عنوان « الادعياء في النسب ، ومرة تحت كلهمة زيد • وهمده الآية همي «واذ تقول للذي أنعم الله عليه وانعمت عليه امسك عليك زوجك واتق الله وتخفي في نفسك ما الله مبديه وتخشى الناس والله أحق ان تخشاه ، فلما قضى زيد منها وطرا زوجناكها لكي لا يكون على المؤمنين حرج في أزواج ادعيائهم اذا قضوا منهن وطرا ، وكان امر الله مفعولا » •

رأيى في منهج الجامعين: هذان الكتابان تظهر فائدتهما في أنهما يعينان الباحث الذي لم يوفق لحفظ القرآن على معرفة مكان الآية او الآيات التي تتعلق ببحثه فاذا كان الباحث يبحث في الربا • فما عليه الا ان يبحث عن الآيات المتعلقة بذلك في الباب السابع عشر (علم تهذيب الاخلاق) فسيجد ما يريد في الفصل او الفرع السابع بعد المائة ، واذا اراد ان يبحث في الزكاة والصدقات

١ \_ ص ٣٦ \_٢ ـ ص ٦٤

فسيجد بغيته من الآيات في الباب الثاني عشر (العبادات) مسن كتاب التفصيل وفي الفصل الثالث ويجد ذلك في الصفحة الثامنة والخمسين يعد الخسمائة تحت عنوان (الزكاة والصدقات) مذا وقد لاحظت على صاحبى الكتابين أنهما يذكران عناوين غيسر مناسبة مثل: شعب الله في الصفحة السادسة يعد المائتين ثم يذكر الآية الثامنة عشرة من سورة المائدة ، ومثل عنوان الخصيان في الباب الرابع عشر الفصل الثاني ، ومثل السلطة الشعبية في الباب الرابع عشر الفصل الثاني ، ومثل السلطة الشعبية في الباب ومثل عنوان (الادعياء في النسب) ثم يذكر الآية السايحة والثلاثين من سورة الاحزاب وكان الواجب ان يعسنون له بسر البطال التبني في الاسلام) والذي حمله على ذلك أن في آخر بسرا ابطال التبني في الاسلام) والذي حمله على ذلك أن في آخر يكون على المؤمنين حرج في أزواج أدعيائهم اذاقضوا منهن وطرا، يكون على المؤمنين حرج في أزواج أدعيائهم اذاقضوا منهن وطرا، وكان امر اللهمفعولا» فقد اخذ لفظ «ادعيائهم» ووضعه عنوانا لهذه الآية و

# المعجم المفهرس لالفاظ القرآن

and the second of the second of the second

ا \_ التعریف بالکتاب: \_ هو کتاب یقع فی سبعمائة واثنتین و ثمانین صفحة من القطع الکبیر مؤلفه هو محمد فؤاد عبد الباقی و هو عبارة عن فهرس لالفاظ القرآن الکریم یستعین به الباحث فی معرفة الآیةالتی پر یدموضعهامن سورالقرآن ورقمهاور قم السورة و هل هی مکیة ام مدنیة و طبع الطبعة الاولی عام ۱۳٦٤ ه پمطبعة دار الکتب المصریة و قدم لها منصور فهمی و واضع المعجم و طبعالطبعة الثانیة عام ۱۳۷۸ ه پمطابع الشعب و لکنه اصغر حجما من المطبوع فی مطبعة دار الکتب و ان کانت الصفحات و احدة فی کلا الطبعتین و

٢ ــ التعریف بالمؤلف: ــ محمد فؤاد عبد الـــباقی مصری الوطن له مؤلفات عدة حول القرآن والحدیث منها ــ المعجم غریب القرآن ــ ٢ ــ المعجم المفهرس اللفاظ القرآن ــ ٣ ــ اللؤلؤ والمرجان فيما اتفق عليه الشيخان •

كما ترجم عدة كتب منها: ١ \_ التفصيل « تفصيل القرآن الحكيم والمستدرك » \_٢ \_ مفتاح كنوز السنة •

٣ \_ موضوع الكتاب: \_ موضوع هذا الكتاب هو فهرسة لآيات القرآن مرتبة على حروف الهجاء •

2 ـ منهج المؤلف في البحث: \_ اتبع المؤلف في ترتيب كلمات الفهرس طريقة المعاجم اللغوية وهي ترتيب اصول الكلمات

على حسب اوائلهافشوانيها فثوالثها وهكذا · فقد افتتح المعجم بمادة «أبب» واختتمه بمادة (عوم) ثم انه اتسبع في مشتقات الكلمة الابتداء بالفعل المجرد المبنى للمعلوم «ماضيه ومضارعه وامره» ثم المبنى للمجهول ماضيه ومضارعه ، ثم المزيد بتضعيفه، فالمزيد بحرف واحد ، ثم ياقى المشتقات في المصدر، واسم الفاعل والمفعول ، متبعا في ترتيب كلمات كل ياب من هذه الفروع نفس الطريقة في ترتيب المواد الاصلية، او ائلها فثوانيها فثوالثها وهكذا والطريقة في ترتيب المواد الاصلية، او ائلها فثوانيها فثوالثها وهكذا والمسريقة في ترتيب المواد الاصلية، او ائلها فثوانيها فثوالثها وهكذا والمسرية والمناه والمدر والمناه والمناه والمدر والمد

يذكر المؤلف اللفظة ، والآية التي فيها هذه اللفظة ، فرقم الآية ، فرقم الآية ، فرقم السورة ، ويبين هل الآية مكية أم مدنية رامزا للمكي بحرف الكاف وللمدني بحرف الميم ، ويذكر ايضا تحت اللفظة التي يوردها عدد مرات ورودها في القرآن الكريم ويتبين ذلك بالنماذج التي سأوردها .

النماذج: اللفظة الآية رقم الآية السورة رقم السورة

ابق (۱) أذ أبق الى الفلك المشحون ١٤ الصافات ٣٧ فأيق مجرد ماضى •

اللفظة الآية رقم الآية السورة رقم السورة للفرة ٢ يأت(٢) أينما تكونوا يأت بكم الله جمّيعا ١٤٨م البقرة ٢ فيأت مجرد مضارع

اللفظة الآية رقم الآية السورة رقم السورة السورة السورة التورة ال

فبهذه النماذج يتضح لنا منهج المؤلف في هذا المعجم · فقد أتى بالكلمات مرتبا اياها حسب اشتقاقها وبدئها بالحرف المراد ·

رأيى فى الكتاب: \_\_\_\_ يعتبر هذا المعجم من أحسن المعاجم التى ألفت وأوفاها وأدقها خاصة بالنسبة لما ألف قبله من المعاجم والفهارس اذ لا يخلو ما ألف قبله من اخطاء جوهرية وأخرى من ناحية الشكل والترتيب فهو جدير بالاقتناء لانه يسهل علي الباحث معرفة موضع الآية الكريمة من القرآن ورقمها وبيان هل هى مكية أم مدنية •

\* \* \*

### معجم غريب القرآن

And the second second

ا \_ التعریف العام: \_ الکتاب مجلد واحد من القطع المتوسط عدد صفحاته \_ بدون المقدمات والفهارس \_ ۲۹۰ صفحة • ألف هذا المعجم الاستاذ محمد فؤاد عبد الباقى • وقدم له محمد حسين هيكل • و تكلم الدكتور محمد كامل حسين عن صحيفة على بن ابى طلحة التى فيها ما ورد عن ابن عباس فى التفسير عامة الغريب وغيرو،

وقد فرغ المؤلف من تأليفه عام ١٣٦٩ ه • وقد جمع مواد هدا المعجم م من الآيات التي فيها اللفظة الغريبة م جمعها من صحيح البخاري • وقد ذيل المؤلف هذا المعجم بمسائل نافع بن الازرق التي سأل فيها ابن عباس نقلا عن الاتقان في علوم القرآن ورتب هذا المعجم حسب اوائل حروف المادة التي منها اللفظة الغريبة • واكتفى بذكر معناها مع شاهد شعرى وذلك مكما يقول الجامع منعا للتكرار الممل • وسوف أورد منا الله المهنا عن منهجه •

٢\_ موضوعه: \_ هو جمع الآيات التي ترد فيها الفاظ غريبة في القرآن
 القرآن

"منهجه في البحث: \_ يتبع المؤلف في هذا الكتاب نفس ما نهجه في كتابه المعجم المفهرس الا انه هنا يذكر مادة اللفظة وأصلها، وهناك لا يذكر أمدنية الآية ام مكية، وهو يشرح اللفظ الغريب الوارد في الآية في هامش الصفحة • اما في مسائل ل

نافع بن الازرق المذيلة بآخر الكتاب فيذكر اضافة اليى ذليك شاهدا من الشعر واليك مثالا يوضح ذلك : في باب الميم : \_ المادة: ما لآية: علمه شديد القوى ذومرة فاستوى و رقم السورة:

٥٣ اسم السورة: النجم رقم الآية: ٦٠ واليك مثالا لمسائل نافع ابن الازرق.

المادة : ب ور · الآية : وظننتم ظن السوء وكنتم قوما يورا · رقم السورة : ٤٨ اسم السورة : الفتح · رقم الآية ١٢ ·

رأيى فى الكتاب: \_ هذا الكتاب يريح الباحث عن المفردات الغريبة في القرآن الكريم من عناء البحث فما على الباحث الا أن يراجع هذا الكتاب بعد أن يعرف مادة الكلمة التي يريد معرفتها وفيه يجد بغيته • • فقد كفاه المرحوم محمد فؤاد عبد الباقي عناء البحث •

+<del>---</del>+

# معجم الالفاظ والأعلام القرآنية

1 \_ التعریف بالکتاب: \_ یقع هذا الکتاب فی مجلد واحد من القطع الکبیر ویعوی جزئین · عدد صفحات الجزء الاول ۳۱۱ صفحة بالمقدمة والدلیل لاصول الالفاظ ·

يبدأ بباب الهمزة وينتهى الى باب الصاد و عدد صفحات الجزء الثانى ٢٩٨ صفحة • يبدأ بباب الصاد وينتهى بباب الياء • وقد ذيله بفهرس للسور حسب ترتيبها فى المصحف ثم فهرس عام للجزئين • طبع الطبعة الاولى عام ١٣٨١ ه طبعته دار الفكر العربى ، وطبع الطبعة الثانية المزيدة المنقصحة فى دار النصر للطباعة ولم تذكر سنة الطباعة • وقد ذيل المؤلف الكتاب فى طبعته الاولى بثلاث فصول تتعلق ١-بالالفاظ فيماوقع في القرآن بغير لغة العرب • بغير لغة الحجاز • -١- فيما وقع فى القرآن بغير لغة العرب • الما ما وقع بغير لغة حضرموت • وحصرت : ضاقت بلغة اليمامة ومنسأته :عصاه بلغة حضرموت • وحصرت : ضاقت بلغة اليمامة السرر بالحبشية • استبرق:الديباج الغليظ بلغة الفرس • الرقيم: اللوح او الكتاب او الدواة بالرومية • صلوات : بالعبرية كنائس اللهود •

أما في فصل الوجوه والنظائر : فقد عرف الوجوه والنظائر ثم ذكر أمثلة لذلك ، فقال « الوجوه اللفظ المشترك الذي يستعمل في

عدة معان ، كلفظ الامة ، والنظائر كالالفاظ المتواطئة وقيد النظائر في اللفظ ، والوجوه في المعاني و هذا مثال لذلك : الدعاء على أوجه وهي العبادة والاستغاثة ، والسؤالوالنداء والتسمية ، والاحصان : ورد على أوجه وهي : العفة ، والتزوج والحرية وقد قدم للكتاب الدكتور عبد الصبور شاهين ـ الاستاذ بكلية دار العلوم بجامعة القاهرة ـ بمقدمة اثنى فيها على مؤلف هذا المعجم •

وقدم المؤلف لهذا الكتاب بمقدمة عرف فيها القرآن تحت عنوان القرآن الكريم ، ثم ذكر وصف الرسول صلى الله عليه وسلم للقرآن، فوصف عتبة بن ربيعة ثم قال « والقرآن في الاسلام معجزة دعوته ، ودستور شريعته، ومنهاج رسالته ، وهو في اللغة العربية تاج أدبها وقاموس لغتها ومظهر بلاغتها » (1)

ثم بين أن نزول القرآن الكريم على رسول الله صلى الله عليه وسلم كان منجما في يضعة وعشرين عاما علي حسب العوادث والقضايا • وأوضح الحكمة من ذلك وهي تثبيت فؤاد النبي صلى الله عليه وسلم بتكرار نزول الوحي عليه ، وتسهيل حفظه ووعيه لان النبي صلى الله عليه وسم لم يكن قارئا كما كان موسى وداود وعيسي ، والاجابة عن أسئلة المشركين وجدالهم ، كلما سألوه او جادلوه ، ومجاراه الوقائع وبيان حكم الله فيها •

الى ان قال « ولو نزل القرآن دفعة واحدة كـــما كان يطلب

۱ \_ معجم الالفاظ : «٦» .

المشركون لما تحققت هذه الاغراض »(١)

وقرر المؤلف أن القبائل العربية لم تكن موحدة اللهجات وأن لغة قريش امتازت بأنها وسط بين لهجات العرب ، وبأنها اقومها لسانا ، وأعذبها بيانا ،ولذا نزل القرآن مصورا المجتمع الجاهلي بكل ما فيه من عادات ونظم الخ (٢)

ثم تحدث عن جمع القرآن وترتيب آياته وسوره ويردف ذلك يبيان أن المسلمين عنوا يكل ما يتعلق بالقرآن وأنهم استوحوا منه أصول دينهم وعباداتهم ومعاملاتهم ، وأنهم يرون أنه الكتاب الذي يجب أن يؤمن بقدسيته كل مسلم ، ويعمل يشريعت كل مكلف وفي كلامه عن جمع القرآن ذكر أصطلاح المسلمين على تقسيم المصحف الى أجزاء والجزء الى قسمين سمى كل واحدمنها حزيا ، والى ثمانية ارباع ، ثم ذكر عدد آيات القرآن وحروف وكلماته وسوره .

ثم أعقب ذلك بذكر ما ألف في هذا الصدد من الكتب - \_ سواء كان في الفاظ غريب القرآن أم في الفاظه عموما \_ وهي: ١ \_ نجوم القرآن في اطراف القرآن: لمؤلفه المستشرق الالماني «فلوجل» - ٢\_ فتح الرحمن: تأليف على زاه فيض الله الحسيني - ٣- مفتاح كنوز الرحمن: لكاظم بك \_٤ كتاب تر تيب زيبالحافظ محمود الورداري \_0 \_ معجم غريب القرآن لمحمد فؤاد عبد الباقي محمود المفهرس لالفاظ القرآن الكريم لمحمد فؤاد عبد الباقي \_ ٧ \_ معجم ألفاظ القرآن الكريم وضع لجنة المجمع اللغوى - وقد قرر أن اوفاها وادقها المعجم المفهوس لالفاظ القرآن الاانه لا

١ \_ معجم الفاظ: «٦-٧»٠-٢ معجم الالفاظ: «٧» بتصرف

يشرح اللفظ لغويا ، ولكن معجم الفاظ القرآن الكريم جمع بين الحسنيين فشمل الالفاظ كلها مع الشرح الوافى لمعانى اللفظ الواحد في مختلف استعمالاته في سياق الآيات القرآنية • (١)

وقد ذكر بعد هذا معتويات المعجم ، ومواد ألفاظ القرآن شم أنه يذكر كامل النص القرآنى الوارد فيه اللفظة المراد بيانها والتحدث عنها ، واذا زادت النصوص على العشرين آية أشار الى مكانها باسم السورة ورقم الآية دون ايراد النص ، وختم مقدمته بحمد لله وشكره والدعاء للمسلمين .

٢ - موضوع الكتاب: - هو كما يظهر من عنوانه • حيث جميع الفاظ القرآن واعلامه الشخصية والجغرافية الواردة فيه ويتحدث عنها بما يكفى •

" - التعريف بالمؤلف: - مولده نشأته: - ولد الاستاذ محمد اسماعيل ابراهيم بالقاهرة عام ١٩٠٠م و نشأ بالعى المجاور للجامع الازهر حيث علماء الدين وتلاميذهم مما كان سببا فلي حب المؤلف لهم واتصاله يهم واستفادته منهم ونتج عن ذلك رغبته بالعلوم الدينية •

دراسته : - حصل المؤلف على الشهادة الايتدائية والكفاءة والبكالوريوس وليسانس الآداب مع دراسات عالية في الجغرافيا وذلك يمدارس القاهرة الحكومية والجامعة المصرية -

اعمالــه: \_ اشتغل بالتدريس بالمــدارس الابتدائية والثانوية ، وانتدب للتدريس بكلية المقاصد ببيــروت للمـواد

۱ \_ معجم الالفاظ: «۱۱» ·

الاجتماعية • والف لها مجموعة كتب في القرآن قررتها جمعية المقاصد بمدارسها • ثم عمل بالناحية الادارية بالمدارس الثانوية بالاشراف عليها • وبعد ذلك انتدب من قبل وزارة المعارف المصرية مفتشا للمواد الاجتماعية بوزارة المعارف بالمملكة العربية السعودية عام ١٣٧١ ه

مؤلف اته: \_ ألف الاستاذ محمداسماعيل ابراهيم كتباهي : \_ الجهاد في الاسلام \_ \_ 1 \_ المعارج القدسية \_ 7 \_ الزواج \_ 2 \_ مع الله \_ 0 \_ الصلوات على النبي \_ 7 \_ سيرة الرسول صلوات الله وسلامه عليه \_ ٧ \_ وكتب في جميع أركان الاسلام . ويقول المؤلف أن أهدافه في كل عمل المساهمة في خدمة الدعوة الاسلامية المباركة . ويعتز المؤلف بكتابه « معجم الالفاظ . . . » هذا وقد ألف ايضا نحوا من ٢٧ كتابا واطلسا للمدارس المتوسطة والثانوية بالمملكة العربية السعودية في الجغرافيا وعلم النفس والتربية النظرية وطرق التدريس (1) .

2 - منهج المؤلف في البحث: - اتبع المؤلف في معجمه طريقة المعاجم اللغوية اذ يذكر اللفظة التي يريد الكلام عنها - وذلك بعد أن يرجعها الى مادتها الاصلية - أو العلم الشخصى او الجغرافي مرتبا اياها على حسب الحروف الهجائية فيذكر الالفاظ المبدوءة بالهمزة قبل المبدوءة بالباءوهكذا الى ان يستقصى جميع الالفاظ على حسب هذه الطريقة ٠٠ هذا اذا كانت مادة اللفظ المشتقة منها الكلمة معروفة عند الباحث • اما اذا كان لا يدرى أين اشتقت فما عليه الا الرجوع الى الجدول الذي وضع بعصد

المقدمة كدليل لاصول الالفاظ • فمثلا لفظ « أ بريق واستبرق» يجدها الباحث في مادة \_ برق \_ ولفظ ماء في مادة موه • الخف فهو مثلا يذكر اللفظة ويذكر امامها بين قوسين عدد مرات ورودها في القرآن ، ويردف ذلك ببيان مدلوها اللغوى ومدلوها في السياق القرآني الذي توجد فيه اللفظة ، ويشير ايضا الي بعض الاساليب البيانية والمعاني الخاصة ، ثم بعد كل هذا يسرد الآيات الواردة فيها اللفظة اذا كانت آيات قليلة اما اذا كانت كثيرة فيذكر بعضها ويكتفي في البعض الاخر يذكر رقم الآية واسم السورة • وكذا اذا كانت اللفظة او جميع الآية متكررة في سورة واحدة أكتفي بذكر أول آية \_ وردت فيها هذه اللفظة \_ من السورة •

واليك مثالا يوضع ذلك •

#### بساب الهمزة

أبد «۲۸» أبد بالمكان: أقام أمدا طويلاو أبده: خلده والأبد دوام الوجود في المستقبل ، وعكسه الأزل وهو دوام الوجود في الماضى ، والأبد: الدهر ، وأبدا: ظرف زمان للتأكيد في المستقبل نفيا واثباتا « ولن يتمنوه أبدا بما قدمت أيديهم» البقرة ٩٥ • «خالدين فيها أبدا » النساء ٧٥ • ، ١٢٢، ١٦٩، المائدة ١١٩، التوبة ٢٢ ، ١٠٠، الأحزاب ٦٥ التغابن ٩ الطلاق المائدة ١١)

ففى هذه المادة يلاحظ القارىء أن المؤلف لم يذكر مواضع اللفظ المراد الا فى سبع عشرة بينما هى واردة في القرآن ثمانى وعشرين

۱ - معجم الالفاظ: «٥» .

مرة • وقد ذكر في مقدمته أنه لا يذكر نصوص الآيات كلها اذا زادت على عشرين آية بل يذكر بعضها • كذلك يلاحظ القارىء ان المؤلف اكتفى بالاشارة الى السورة ورقم الآية التى فيها اللفظة المرداة حيث كان قبل اللفظة المرادة كلمتنان او كلمة مكررة مع اللفظة كما فى قوله تعالى : « خالدين فيها ابدا » • أما فى الاعلام الشخصية فيذكر العلم او الاسموامامه عددمرات وروده فى القرآن جاعلا اياها بين قوسين ثم يقول من أعلام القرآن • فان كان لم يذكر فى القرآن الا فى آية واحدة ذكرها وامامها اسم السورة ورقم الآية التى ورد فيها ثم يتبع ذلك بذكر تعريف موجز عنه •

#### والبيك مثالا يوضح ذلك :

آزر (۱) من أعلام القرآن • « واذ قال ابراهيم لأبيه آزر» الانعام ۷۶ • آزر لقب لابی ابراهیم علیه السلام ، ویقال : ان اسمه تارح ، وکان یضع الاوثان لقومه ، ویشجع عبادتها ، فطلب الیه ابراهیم أن یترکها ، وحدره من عبادتها ، ولکنه اصر علی شرکه وعناده • وان ذکر \_ الاسم \_ فی اکثر من آیــة اکتفـی بذکر السورة ورقم الآیة التی ورد فیهاالعلم •

مثالا ذلك : اسماعيل (١٢) من أعلام القرآن « البقرة ١٢٥ ، ١٦٧ ، ١٢٧ ، ١٣٦،١٣٣ ، ١٤٠ » « النساء ١٦٣» « الانعام ٨٦ » « ابراهيم ٣٩ » «مريم ٥٥ » • اسماعــيل هـو بالبرية : « يسمع ايل » اى يسمع الله او سميع الله ، واسماعيل عليه السلام هو الاين الاكبر لنبى الله ابراهيم الخليل ، وامــه عليه السلام هو الاين الاكبر لنبى الله ابراهيم الخليل ، وامــه

١ \_ معجم الالفاظ : «٣٧» .

هاجر ، وقد ذهب ابراهيم بولده هذا وزوجته الى مكة بعيدا عن زوجته سارة لما لحقتها الغيرة من هاجر وولدها اسماعيل النج(١) وكذلك يتبع هذه الطريقة في الاعلام الجغرافية (٢) .

رأيى فى الكتاب: \_ فى الواقع أن الكتاب جيد ومفيد وهو جهد يشكر لصاحبه • وانا اعتبره مكملا للمعجم المفهرس لالفاظ القرآن وقد صرح بنحو هذا \_ المؤلف \_ فى مقدمته للطبعة الاولى أقول يعتبر مكملا للمعجم المفهرس لانه ذكر تراجم عـن الاعلام وتعريفات ببعض المعالم الجغرافية ، وايضا تحدث عن مدلولات الالفاظ لغويا •

\* \* \* \*

en en 1900 by en 1910 en 1918. De la companyación d

۱ \_ معجم الالفاظ : «۳۹، ۳۸» \_۲\_ معجم الالفاظ : ۱/۰۵۰/۱۰

### الموسوعة القرآنيسة

التعریف بالکتاب: تقع الموسوعة فی ست مجلدات من القطع الکبیر صنفها کل من ایراهیم الاییاری ، و عبد الصبور مرزوق و طبعت فی عام ۱۳۸۸ ه طبعتها مطابع سجل العرب و قد قدمت الموسوعة بكامل القرآن الكريم و ذلك فی المجلد الاول و

التعريف بالمؤلف: \_ مولده ونشأته: \_ ولد الاستاذ ابراهيم الابيارى عام ١٩٠٥م بمدينة طنطا ٠٠ وقد تخرج من كلية دار العلوم ١٩٢٩م ٠

أعماله: عمل في مطلع حياته بالقسم الادبي بدار الكتب المصرية • وانشأ معهدا للدراسات الاسلامية في مدريد باسبانيا واشرف عليه عام «١٩٥٠–١٩٥٣» وقد تجمدت اعمال المعهد ذلك •

مؤلف اته: \_ ألف عدة كتب منها البطل صلاح الدين الايويي والدولة الايويية \_ \_ \_ نهاية المطاف «الدولة الفاطمية» • \_ \_ \_ مغرب دولة الاندلس • \_ 3 \_ الوليد بن يزيد والدولة الاموية • \_ \_ معاوية : الرجل الذي انشأ دولة • (١)

موضوع الكتاب: مجموعة من المعاجم والفهارس لموضوعات عدة من القرآن •

۱ ــ هذه الترجمة مقتبسة من كتاب مفكرون وادباء ص١٩هـ٢٤ولم اجد لعبدالصبور مرزوق ترجمة •

منهج المؤلف في البحث: قدم المصنفان القرآن الكريم قبل البدء في الموسوعة وقد استغرق اكثر من المجلد الاول وقد تقاسم المصنفان تصنيف الموسوعة وصنف عبد الصبور مرزوق المجلدين الموسوعة كلها وقد قدم للاول ابراهيم الابياري وذلك كمقدمة للموسوعة كلها وقد ذكر فيها المنهج الذي سيتبعانه في الموسوعة مم التبع ذلك بثلاثة أبواب الباب الاول وقيه ذكر اطرافا من سيرة المصطفى صلى الله عليه وسلم اذاته هو المنسزل عليه القرآن فحسن أن يذكر شيئا عن سيرته وتكلم فيه عن نسبه الرسالة والارهاص يميلاد الرسول صلى الله عليه وسلم، وتحدث عن رسالته ويدء الدعوة وتحدث ايضا عن الانصار، ثم تحدث عن غزوات الرسول صلى الله عليه وسلم وانهى الباب بالحديث عن القرآن في المول عليه وسلم وانهى الباب بالحديث عن القرآن المسلول عليه وسلم وانهى الباب بالحديث عن القرآن المسلول عليه وسلم وانهى الباب بالحديث عن القرآن (۱)

وفى الباب الثانى تحدث عن تاريخ القرآن وعن امية الرسول صلى الله عليه وسلم وعن نزول الوحى ، وعدد الأيات وترتيبها والسماء السور وترتيبها والحكمة فى نزول القرآن منجما وتحدث عن نزول القرآن على سبعة احرف وجمع القسرآن ، ومصحف عثمان ، وتحدث عن القراءات والقراء (٢)

وفى الباب الثالث تحدث عن اصطلاحات الضبط وعلامات الوقف فى القرآن وفهارس سور القرآن وقدم يمقدمة اسماها « بيان و تعريف » «وعند كلامه على نزول الوحى فى الباب الثانى

١ ــ الموسوعة القرآنية : «٣٤-٢٤» ٢٠٠ ــ الموسوعة القرآنية «٢٩-٩٧»

وضع فهرسين لترتيب السور مكيها ومدنيها الاول: ترتيبها كما رواها ابن النديم و الثانى: ترتيبها كما رواها البقاعى وعند الحديث على ترتيب السور تكلم المصنف عن المصاحف ثم الحق بذلك جدولا يجمع الترتيب في مصاحب خمسة هي مصحف على ، وابي بن كعب ، وابن مسعود ، وابن عباس ، وحبشي الصادق » (۱) واما فهارس سور القرآن التي وضعت في آخر الباب الثالث فقد كانت ثلاث فهارس فهرس يترتيبها على حسب ورودها في المصحف ، وفهرس مرتب حسب حروف الهجاء وفهرس على حسب أوائل السور وهاك نموذجا لذلك وفهرس على حسب أوائل السور وهاك نموذجا لذلك وفهرس على حسب أوائل السور وهاك نموذجا لذلك و

قال في ص ١١٧ تحت عنوان: علامات الوقف: وعلامة الوقف اللازم: نحو: انما يستجيب الذين يسمعون والموتكى يبعثهم الله • (٢)

أما المجلد الثانى: فقد اشتمل على يابين هما الرابع والخامس أما الرابع فهو فهرس الالفاظ القرآنية مرتبة على الحروف الهجائية وأماكنها من الآيات ويذكر الكلمة على يمين الصفحة ثم يذكر الآية او بعضها ثم رقم السورة ثم اسم السورة فرقم الآية فيذكر أولا ما يوجد في القرآن من الكلمات المبدوءة بالهمزة بدأ بمادة «أبب»حتى ينتهى من الحروف كلها وثم بدأ بباب الباء وهكذا وهو يقدم المرفوع ،ثم يتبع ذلك بالمنصوب، فالمجرور وما خلا من أل مقدم على ما فيه أل والمناهدة والمحرور وما خلا من أل مقدم على ما فيه أل والمناهدة والمناهد

خذ مثالا على ذلك:

١ ـ ما بيــــن القوسين تابع للباب الثانى وقد سهوت عن جعله افى بابه
 فى المسودة ولم انتبه اليه فــى المبيضة فارجو المعذرة
 ٢ ـ الموسوعة القرآنية « ١٠١ ـ ١٣١) .

الكلمة الآية رقم السورة السورة رقم الآية آمنون يومئذ آمنون ٢٧ النمل . 44 الآية رقم السورة الكلمة السورة رقم الآية أمنين ان شاء الله آمنين ١٢ يوسف 99 الآية رقم السورة الكلمة السورة رقم الآية النساء الامانات أن تؤدوا الامانات ٤ (1) 01

ويقدم الحرف المنون على غير المنون • مثال ذلك ما يلى :

الكلمة الآية رقم السورة السورة رقم الآية أذن وتعيها أذن واعية ٦٩ الحاقة ١٢ أذن قل اذن خير لكم ٩ التوية ٢١٠ (٢)

هذا وقد تكون الكلمة مكررة الآية في سورة واحدة ففي هذه الحالة يذكر الكلمة ثم الآية فرقم السورة ، فاسمها - وفي رقم الآية يذكر أرقام الآيات التي وردت فيها هذه الكلمة -

وهذا نموذج لذلك:

الكلمة الآية رقم السورة السورة رقم الآية آلاء فبأى آلاء ربكما تكذيان ٥٥ الرحمن ١٣، ١٢ الخ (٣)

ولم يذكر في هذا الفهرس الاعلام · كابراهـيم وعيسى وغيرهما · كذلك لم ينتظم البلدان لأن كلا من الاعلام والبلدان سيفرد لها فهرسا خاصا · فاذا لا يتضمن هذا الفهرس الا الالفاظ

۱ ــ الموسوعة القرآنية : ۲۳/۲ » ــ ۲ ــ الموسوعة القرآنية: «۲٪ ۱ » ... ۳ ــ الموسوعة القرآنية : ۲ /۷۲۳

فقط • ويحتل من الصفحة الثامنة الى الصفحة العشرين بعد السبعمائة •

واما الباب الخامس فذكر فيه المؤلف ـ المكى والمدنى وقد رتبها على حسب اوائلها • وقدم للباب بمقدمة قال فى مطلعها ما يلى: « تعرف المكى والمدنى من الآيات شىء اثر عن الاوائل وكان من بين ما عنى به الدارسون لكتاب الله ، جاء شىء منه على ألسنة المفسرين فى ثنايا تفاسيرهم ، وافرد له المصنفون للفهارس القرآنية مصنفات مستقلة» (۱) • • ثم ذكر ان التصانيف لم تخل الا فى القليل من الاشارة الى المكى والمدنى ، وكان أوفاها «المعجم المفهرس لالفاظ القرآن» للمرحوم محمد فؤاد عبد الباقى • الا أنه جاء ممزوجا بغيره ولذلك خصص له فى هذه الموسوعة بابا

هذا وهو يذكر الرقم المسلم على يمين الصفحة ، ثم الآيسة ، فرقمها ، ثم مكان نزولها ، فالسورة فرقمها واليك نموذجا لذلك:

الرقم الآية رقم الآية الرقم الآية المرادة الماربين ٢٦ مكان النزول السورة رقم السورة مكة الصافات ٣٧ (٢)

وقد استغرق هذا الفهرس للمكى المدنى من الصفحة الخامسة والعشرين بعد السبعمائة الى الصفحة الثامنة والاربعين بعد التسعمائة •

الرسوعة القرآنية • ۲/۷۲۳ » •
 الموسوعة القرآنية • ۲/۷۷۰» •

واحتوى المجلد الثالث على أيواب ثلاثـــة هيى : الســـادس ، والسايع ، والثامن : فالبابان السادس والسابيع عقدهما للنحو والصرف والبيان • وقد خصص الباب الاول من هذين البايين للمسائل العامة - مهد له \_ للسادس \_ يكلمة موجزة أيان فيه\_ تقسيمه هذا وذكر أن هذا القسم \_ النحو والصرف والبيان \_ قد توزعت مسائله العامة في كتب مختلفة ، يزيد كتاب على كتاب، ويفضل كتاب ويجمل آخر ٠٠٠ ومنها ما كان خاصـــا بهـذه الموضوعات أو بعضها أو كـان لتنفسيـ كـتاب الله وجاءت هذه الموضوعات من كتب تكاد تبلغ مائتين. وانه جمع لها الشواهد من القرآن وعقب عليها يبيان وشرح وانه اختار لها عناوين دالة ورتبها على حسب هجهاء عناوينها • ثم سرد اسماء بعض الكتب التي تناولت هذه الموضوعات وقد ذكر أنمنها الاتقان للسيوطي واعجاز القرآن للباقلانيي والخطابي والرماني • وقد يلغت موضوعات هذا الباب ثمانية وستين موضوعا وذيل يفهرس لمياحثه • وطريقته في ذلك : أن يذكر الآية ثم رقمها ثم الوجه • مثال ذلك •

الآية: (1) اهدنا الصرط المستقيم · رقمها: ٧،٦ السورة: الفاتحة · رقمها: ١ ـ الوجه: جاء الاستعمال وكثرت القراءة بالصاد · وقد رفض فيه السين الا في القليل (١)

وقد استغرق هذا الباب من الصفحة الخامسة الى الصفحة السابعة والسبعين بعد المائة .

وخصص الباب السابع للمشكل من الاعراب في آيات القرآن الكريم • وقد قدم له بمقدمة وجيزة أبان فيها كيف أن المسلمين

۱ – الموسوعة القرآنية : «٣ /١٦»٠

أجمعوا على القرآن يتدارسونه ليقربوا معانيه الى المسلمين وكان لهم دراسات دينية ولغوية وكان النحو عماد هذه العلوم كلها نشأ في ظل علم التفسير ، الذي كان أول علم قرآني ، ولم يتخلف النحو عن التفسير كثيرا ، بل قد يعد أسبق من التفسير اذا نظرنا اليهما علمين لا محاولتين » •

واول معاولات التفسير كانت على أيدى الخلفاء الراشدين ونفر من الصحابة منهم ، اين عباس ، وأنس بن مالك ، وزيد بن ثابت ، وكان آخرهم وفاة عبد الله بن الزبير ، اذ توفي سنة ٧٣ ه نم قضى هؤلاء نحبهم ، ولم يستو التفسير علما ، اذ لم يتم ذلك الا مع اوائل القرن الهجرى الثاني ، بينما أخذ النحو يبرز الـــي الحياة علماأيام أبي الاسود الدؤلي ، الذي توفي سنة سبع وستين من الهجرة، ثم بين المؤلف أن الاعراب هو خلاصة النحو اذ لا يملك زمام النحو الا من ملك زمام الاعراب، ولقد أخذ فن الاعراب يستقل، وكان استقلاله في ظل القرآن الكريم ، اذ تناوله نعويون بنوا استشهادهم على القرآن ، مثل ما فعل سيبويه عمرو بن عثمان عام ۱۸۰ ه في كتابه « الكتاب » ثم ذكر أن اعراب القرآن أخذ يخلص وحده ويكون غرضا يذاته ، ثم ذكر أن اول من ألف في اعراب القرآن تأليفا خاصا او شبه خاص ـ اى ممزوجا بغيره والاعراب فيه متميز هو قطرب ابو على بن مستنير (٢٠٦) ه وذكر اسماء جميع المؤلفين في ذلك • ثم ذكر عقب ذلك أنه كثر المؤلفون بعد ذلك • وقرر أنه لا يكاد الانسان يجد كتابا من كتب التفسير الا وفيه كثير من الاعراب، الا أن منها ما جاء الاعراب فيها مقصودا اليه قصدا، وعلى هذا كان نهج العوفي ، والبكرى ،

وابو حيان ، وذكر المؤلف ان يعضهم كان مكترا ويعضهم كانمقلا، وعارض لما يدق ويسهل ، ومقتصر على مايدق ويشكل م قال المصنف « اننا قد آثرنا ان ننهج نهج المتجزئين بعرض الدقيق المشكل ، ثم انه ذكر أن عمدته في هذا الباب ما ألف في المشكل والخاص ، ككتاب « المشكل من اعراب القرآن » • ثم ذكر قائمة بمراجعه في ذلك وهي تسع مراجع •

وقد كان منهجه في ذلك أنه يذكر المشكل من اعراب الآيات مرتبا اياها حسب ترتيب المصحف فيذكر ما ورد في الفاتحة ثم البقرة الى آخر المصحف ويذكر رقم السورة بين شرطتين هكذا — وتحت الرقم يذكر اسم السورة، ثم يذكر الآية المشكل اعرابها وأمامها رقمها • (١) واليك نموذجا لذلك :

17 - أولئك الذين اشتروا الضلالة بالهدى فما ربعت تجارتهم وما كانوا مهتدين •

« اشتروا » : أصله « اشتريوا» فقلبت الياء الفا وقيل وقيل السكنت استخفافا والاول أحسن ، وأجرى على الاصول ، شم حذفت في الوجهين ، لسكونها وسكون الواو الاصلية ، نحو استقاموا وقال القراء : حركت يمثل الياء المعذوفة قبلها وقال ابن كيسان: الضمة في الواو أخف من الكسر فلذلك اختيرت ، اذ هي من جنسها وقال الزجاج : اختير لها الضم اذ هي واو جمع ، فضمت كما ضمت النون في « نعن » ، اذ هو جمع ايضا وقد قرىء بالكسر على الاصل واجاز الكسائي همزها لانضمامها قرىء بالكسر على الاصل واجاز الكسائي همزها لانضمامها

١ – الموسوعة القرآنية : «٣/١٨٢،١٨١» • بتصرف

وفيه بعد • وقد قرئت يفتح الواو • استخفافا • (١) واستغرق هذا الباب من الصفحة الواحدة والثمانين بعد المائة الى الصفحة السادسة بعد السبعمائة •

أما الباب الثامن فهو عبارة عن معجم لغوى مهدله ببيان «أن العناية بغريب القرآن ومعانيه من اول ما شغل به الناظرون في كتاب الله وما من شك أن جلاء المفرد يسبق جلاء المركب، اذ التركيب حصيلة مفردات تكونت على صورة ما ، ولا بد لتفهم مركبة من تفهمهامفردا آحادا اولا ، ثم بين ان الاشتغال بمفردات القرآن سبق الاشتغال بتفسيره سبقا فكريا لا سبقا تأليفيا، اذ أنه لا يشك أن المسلمين الاوائل استوت لهم كتب التفسير قبل أن تستوى لهم معاجم قرآنية ، وان كانت بلا شك قد جاءت كتب التفسير في مبناها الاول معجمية ، اذ لم تأخذ في التفسير الا بعد التمهيد لها بالشروح اللغوية • وقد كانت هذه الخطوة المعجمية السابقة التي يقول يسبقها المؤلف • ولكن هذه الخطوة المعجمية السابقة لم تستو علما الا من منتصف القرن الثاني الهجرى ، اذ ألف ابو سعيد البكرى أبان بن تغلب المتوفي سنة احدى واربعين ومائة

ذكر المصنف عقب ذلك من جاء بعد « ابان » مبينا سنة و فاته • ثم قال « حتى اذ ما ادرك القرن الرابع الهجرى أن يبلغ نهايت كانت ثمة مؤلفات معجمية قرآنية كثيرة ، قد يكون ما ذكرنا شيئا منها، يريد من جاء بعد أبان وقد يكون ثمة كثير منها غاب عنا ولم يصلنا ، تدلنا على ذلك عبارة الهروى بن عبد الله أحمد

أ \_ الموسوعة القرآنية : «٢/ ١٩١ ».

این محمد (۱۰۱ ه) حیث أخذ فی تصنیف کتابه «الغریبین» یعنی غریب القرآن والحدیث اذ یقول: والدنب المؤلفة فیها جمسة وفیرة » ثم ذکر المؤلف من جاء بعد الهروی وهم ثمانیة مؤلفین ثم ذکر اسماء الکتب المؤلفة فی مبهمات القرآن وهی أربع کتب وما ألف في متشابه القرآن وهی أربع ایضا تمساق قائمة بمااطلع علیه من المؤلفات فی المعاجم القرآنیة وهسی ثمانیة وثلاثون کتابا • (۱)

وينتهج المؤلف نهج كتاب المعجم الفهرس فهو يذكر باب الألف فباب الباء وهكذا الخ • وعند التكلم على الألف مثلا ذكر انواع الالف وما تجىء له • ثم يبدأ بمادة «عبى» وينتهى هذا الباب بمادة «عىى» وهكذا فى جميع الحروف • فهو يذكر المادة يين تم يذكر المادة بين شم يذكر معناهاويذكر شاهدا من القرآن على ذلك • ثم يذكر رقم السورة ثم رقم الآية • واليات نموذجا لذلك •

«ءدد» ألا د: الاس المنكر تقع فيه جلية \_ الداهية والاسر الفظيع ، قال تعالى : « لقد جئتم شيئا ادا ، ١٩ : ٨٩ • » هذا اذا كان لا يوجد الاشاهد واحد • اما اذا وجدت عدة شواهد أو ذكرت الآية في مواضع عدة فانه يكتفى بذكر ارقام السور والآيات ، وهاك نموذج لذلك :

«عىك» • الأيكة «ج: أيك » • الشجرة الملتقة • أصحاب الايكة : قوم شعيب عليه السلام قيل : نسبوا الى غيضة كانوا يسكنونها ، وقيل اسم بلد • وقسد جاءت فسى التنزيل

ا ـ الموسوعة : نقرآنية : « ٣/ ٧١١،٧١٣،٧١٣،٧١١، ٧١ ، بتصرف واختصار

فى أربعة مواضع وهى: 10: ١٥: ١٧٦، ٢٦، ٢٦، ١٥: ١٥ (١) هذا ولم ينته المعجم اللغوى فى هذا المجلد اذ وصل الى حرف الشين مادة «ش قق» (٢)

ويحوى المجلد الرابع بابين هما الباب التاسع وخصص للناسخ والمنسوخ والعاشر وخصص للقراءات ويقية الباب الثامن وهو المعجم اللغوى وقد قدم للباب التاسع بقائمة من المراجع تعتبر مراجع مهمة تعرف الناسخ والمنسوخ منقولة من الفهرست لابن النديم ومن الاتقان للسيوطى ومن كتاب كشف الظنون لحاجى خليفة ومن فهارس المكتبات والمنسود ومن فهارس المكتبات والمنسود ومن فهارس المكتبات والمنسود ومن فهارس المكتبات والمنسود والمن

ويذكر المؤلف بعد ذلك السور التي لا ناسخ فيها ولا منسوخ وهي ثلاث واريعون سورة منها الفاتعة ونوح والفجر ، والضعى والقارعة والناس وغيرها ، ثم السور التي فيها ناسخ وليس فيها منسوخ وهي ستة سور هي الفتح ، والحشر ، والمنافقون ، والتغابن، والطلاق، والاعلى ثم السور التي فيها المنسوخ ولاناسخ فيها وهي اربعون سورة منها: الاعراف، طه، ص، الدخان، الممتحنة (الامتحان) والكافرون ، وغيرها • ثم ذكر السور التي فيها المنسوخ وهي خمس وعشرون سورة • منها : البقرة والفرقان والاحزاب ، والنصر ، والمؤلف يضع كل ذلك في جداول • يذكر رقم السورة على يمين الصفحة ، ثم السورة ، واليك

١ \_ الموسوعة القرآنية : «٧٢/٣» وص ٧٣٩» ٠ \_ ٢ \_ الموسوعة القرآنية :
 «١١٧\_٩١٢» واستغرق المعجم اللغوى من المجلد الرابع من ص «٣-٩٠٩» •

77

الرقم المسلسل

(1) YEY

ثم يذكر المؤلف الآيات الناسخة والمنسوخة واضعا اياها في مدول يذكر فيه الرقم المسلسل للآيات • ثم نص الآية المنسوخة • ثم رقم الآية ، فالآية الناسخة ، فرقم السورة • ثم السورة فرقم الآية : واليك فرقم السورة الموجودة فيها الآية • ثم السورة فرقم الآية : واليك مثالا على ذلك :

الآية المنسوخة

۳۰ ان یکن منگم عشرون صابرون یغلبوا مائتین ۳۰۰

رقم السورة السورة رقم الآية

۸ الانفال ۸

الآية الناسخة

«الآن خفف الله عنكم • • • • »

رقم السورة رقم الآية

۸ الانفال ۲۲ (۲)

هذا وقد بلغت عدد الآيات المنسوخة ثماني عشرة ومائتين .

وقد قدم للباب العاشر ببيان المراجع بتمهيد بين فيه أن المراد بالقراءات السبع هى اللغات السبع التى كتب لها الظهور وهى لغات قريش ، وهذيل ، وثقيف ، وهوازن ، وكنانه ، وتمسيم ،

واليمن • وأن القراء حفظوا لنا من تلك القراءات ما لم يستوعبه

١ ــ الموسوعة القرآنية : «٤/١٥/٢» .
 ٢ ــ الموسوعة القرآنية :٤/٢٢/».

الرسم لأن القراءة بهذه الاحرف السبعة لم تكن واجبة ، اذ تجزى القراءة باحداها ، وقد اختار عثمان رضى الله عنه منها اشيعها نداولا • ثم قال «فلما كانت المائة الثالثة و تفشت العجمة شيئاو قل الضبط ، وخيف على تلك القراءات من التبدل او التحريف ، انبرى لضبطها نفر من الائمة ذوى الرواية والدراية ، وكان اول من سابق الى ذلك ابو عبيد القاسم بن سلام (٢٢٤ه) ٠٠٠ ثم جاء بعده الامام احمد بن جبير بن محمد الكوفى نزيل الكوفــــة (۲۰۸ه)الذي ضمن كتابه قراءات امصارخمسة،مكة، والمدينة، ودمشق ، والبصرة، والكوفة ٠٠٠ ثم كان القاضي اسماعيل بن اسعاق المالكي (٨٢ه) فألف كتابا في القراءات جمع فيه قراءة عشرين اماما ، ومن بعده كان الامام ابو جعفر محمد بن جرير الطبرى (٣١٠ هـ) الذي ألف كتابا حافلا جمع فيه ما يربو على انتهى الامر الى ابي بكر ينموسي بن العباس بن مجاهد (٣٢٤هـ) فاذا هو يقصر القراءات على سبع لقراء سبعة • ويجعل ما عدا ذلك من الشاذ \_ ثم ذكرهم • (١)

يعد ذلك يسوق المصنف اسماء من رووا عن القراء السبعة او العشر · وقد بلغوا اثنين وخمسين واربعمائة ـ تكلم بعد هذا عن المصطلحات والحروف وتعريف لها وقر بلغت المصطلحات اربعا وأربعين مصطلحا · وأما الحروف فتحدث عن مخارجها · ثـم صفاتها · ثم عن التجويد وبلغت المخارج سبعة عشر مخرجا ·

۱ ـ الموسوعة القرآنية : «٤/٢٥٢،٢٥١»

والصفات ثمانى عشرة صفحة · أما فى التجويد فدكر الحروف الهجائية وما يتعلق بها من احكام · ثم بدأ بالكلام المقصود وهو القراءات التى فى سور القرآن فقد بدأ حسب تسلسل السور القرآنية فبدأ بالفاتحة وانتهى بالناس · فهو يأتى بالآية التي فيها القراءات وسط الصفحة ذاكرا رقمها فى السورة على يمين الآية · ثم فى الجانب الايمن يأتى بالكلمات التى فى السورة والتى فيها قراءات عدة واليك مثالا على ذلك :

# (۱۱۷) - بديع السموات والأرض واذا قضى أمرا فانما يقول له كن فيكون » بديع : قرى ، ١ - بالرف و هي قراءة المنصور -٣- الجمهور - -٢- بالنصب على المدح ، وهى قراءة المنصور -٣- بالجر على أنه بدل من الضمير في له • الآية : ١١٦ • فيكون : قرى : ١ - بالرفع ، وهى قراءة الجمهور • -٢- بالنصب وهى قراءة ابن عامر • (١)

وكان المجلد الخامس من تصنيف عبد الصبور مرزوق وقد قدم له بمقدمة حمد الله فيها واثنى عليه و ذكرماناله من النصب والتعب في اخراج هذه الموسوعة الذي يعتبره المصنف شيئا يسيرا في جانب خدمة كتاب الله الكريم وثم ذكر بعد ذلك أنهم هو والابياري ليسا اول المهتدين اليها ولا المفكرين فيها وانما كانوا مسبوقين فيها و اذ قد سبقهم اليها (جو لايوم) وغيره وذكر ملاحظاته النقدية على كتاب جول لايوم

أعقب ذلك بالحديث عن خطته في تصنيف هذا المجلد فيقال « ولقد بذلت في اعداد هذا التصنيف الموضوعي للقرآن أقصبي

۱ ـ الموسوعة القرآنية : «١٥١ـ٢٥١»٠

ما تسمح به طاقة الانسان ومقدرته العلمية ٠٠ ومن ثم قام العمل على حصر دقيق للاغراض التي يضمها الكتاب الكريم ، ثم حصر اكثر دقة لجميع الآيات التي يضمها هذا الغرض الواحد ولم تقم عملية الحصر على اساس المتابعة اللفظية لآيات الموضوع الواحد وانما لمتابعة الغرض الذي تخدمه الآيات ولو اختلفت الفاظها مم بين أنه كان اذا فرغ من الاستقراء والحصر للموضوعات بدأ التصنيف الداخلي لاغراض الموضوع الواحد واختيار العناوين الفرعية له مثل لذلك المنهج مهذا والمؤلف يقدم لكل غرض من الاغراض بما يكاد يكون شرحا او تبيانا موجزا لكيفية معالجة القرآن للموضوع وما وراء هذه المعالجة من افكار ومبادىء ما الخ(1)

ويشتمل هذا المجلد على يابين الاول: يعنوان « الله سبحانه » وتحت هذا الباب فصول مثل « الله وحدانيته سبحانه » الله ضربالامثال للناس وغير ذلك وهو يذكر الآية بعد عنوان الفصل ثم يتكلم بكلام قصير يبين فيه كيفية معالجة القرآن للموضوع يذكر عقب ذلك الآيات الواردة في هذا الموضوع ويجعل ذلك في جدول ، يشتمل على الآية فرقمها، ثم السورة ورقمها ويضع عناوين داخلية داخل الجداول وخذ مثالا على ذلك :

#### الآيــة

«ومنهم من يؤمن به ومنهم من لايؤمن به وربك أعلم بالمفسدين» رقم الآية السورة رقم السورة عونس ١٠ (٢)

۱ \_ الموسوعة القرآنية : «٥/٣\_٧ » ٠ \_٢\_ الموسوعـة «٥/٠٢» ٠ \_٢\_\_

واستغرق هذا الباب من الصفحة الخامسة الى الصفحة الرابعة والثمانين بعد المائتين •

والباب الثانى خصص لاعلام القرآن • وفى هذا الباب يذكر المصنف جميع الاعلام الواردة في القرآن الكريم • فيترجم لها ثم يذكر الآيات التى ورد ذكره اى العلم \_ فيها حسب تصنيفها الموضوعى • فيذكر آدم اولا • ثم ايراهيم الغ • ويذكر المؤلف الآيات فى جدول • ومعها رقمها • والسورة ورقمها معنونا لها بعناوين فرعية • واليك المثال:

العنوان الداخلى: حزب الشيطان: الآية: «استحوذ عليهم الشيطان فأنساهم ذكر الله أولئك حزب الشيطان ألا ان حزب الشيطان هم الخاسرون » •رقم الآية: ١٩ • السورة: المجادلة • رقمها: ٥٨ • (١)

وكان المجلد السادس من تصنيف عبد الصبور مرزوق ايضا وفيه فسر جميع سور القرآن غير أنه لا يفسر كل آية في السورة فهو يترك تفسير بعض الآيات ولا يوضح السبب الذي جمعله لا يفسرها كمافعل في سورة «ص» (٢) وسورة « الروم » (٣) وقد يترك تفسير بعض الآيات ويوضح السبب الذي دعاه المعلى ترك تفسيرها كما اذا اتى على تفسير قصص الانبياء فانه يحيل على الآيات التي بينت فيها القصة كاملة كما فعلى في سورة الشعراء والنمل • (٤)

۱ - الموسوعة القرآنية : «٥/ ٣١٨ ٠٠-٢- الموسوعــةالقرآنية : ٦/ ٥٧٣ ـ٥٠٥- الموسوعــةالقرآنية : ٦/ ٥٠١-٥٠٥ وانظرص ٤٩٢-٥٠٥ وص ٦٨٢ ـ ٦٨٧ ـ ٤٩١ ـ ٤٨١ وسوعة القرآنية : ٦/ ٤٨١ ـ ٤٩١ »٠

ويذكر \_ المؤلف \_ سبب النزول اذا كان للآية سبب نزول الا أنه لا يعنون له بسبب النزول • ويفسر للآية تفسيرا مجملاعلي، حسب المعنى اللغوى • ولا يزيد على النص القرآني الا بحديث يوضح المشكل والمؤلف لا يوضح ـ عند بداية تفسيره لاول كل سورة عدد آياتها و هل هلي مكية ام مدنية وغير ذلك • رأيي في الكتاب: تعتبر هذه الموسوعة من انفع وافضل ما ألف في هذا الفن • وهو فن الموسوعات والمعاجم والفهارس القرآنية • وتعتبر المهيمنة على ما سبقتها من معاجم وفهارس ، فقد تضمنت ابوابا عدة قسمت على هذه المجلدات الستة - بيد أن اصحاب الموسوعة لم يضمنوا الموسوعة جميع الابواب التسي ذكروا في المجلد الاول أنهم سوف يضمنونها اياها - وهذه الابواب التسى لم يذكروها هي : باب اللغات ، وباب الاغسراض ولا ادرى ماذا يقصدون بالاغراض ، وبابالاماكن • كذلك ذكر المصنفان انهما سيفردان بابين الاول لاسباب النزول والثاني للاحكام • ولـم يضمناها الموسوعة ايضا وفي اعتقادى أنهما لوضمناها الموسوعة مفردتين لما سلما من النقد اذ أن كلا من سبب النزول والاحكام لا يمكن فصلهما عن التفسير • لانه بالفصل يفرق بين الاصل وهو الآيات والفرع وهما الاحكام وسبب النزول • واذا أعيد نص الآية في بابي اسباب النزول والاحكام • في الآيات التي فيها ذلك

لزم التكرار • الآأن يكون المقصود أن الآيات التي لهااسباب نزول تجعل باب اسباب النزول والآيات التي فيها الاحكام تجعل في باب الاحكام فهو تفصيل جيد • والمؤلفان لم يذكرا أن مقصودهما ذلك ولا غيره • في المقدمة من المجلد الاول • والسناظر في للجلسة السادس وهو المخصص للتفسير يجد أن المصنف يذكر سبب النزول عند الآية التي لها سبب نزول •



# قست مرالدراسات المترآنية العرامة



تنبيه: - في هذا القسم اقدم الكتب التي تتضمن دراسات عن القرآن قد طرقت كثيرا - وهذه الدراسات هي التي تتعلق مثلا ببيان الناسخ والمنسوخ في اسباب النزول والقراءات وما اليها • ثم اتبعتها بكتابي « القرآن ومشكلات حياتنا المعاصرة » والقرآن معاولة لفهم عصرى • • مع ملاحظة أن الترتيب الذي ذكرت في المقدمة ما زلت ملتزما به هنا •

and the same of the same of

#### مناهل العرفان في علوم القرآن

والمرازي والمهارة والمناه والم

### ١ \_ التعريف بالكتاب : \_

يقع هذا الكتاب في مجلدين ألفه الاستاذم حمد عبد العظيم الزرقانى عدد صفحات المجلد الاول: ٥٧٥ صفحة بدون الفهرس • طبع ثلاث طبعات كانت الثالثة عام ١٣٧٢ ه طبعتها دار احياء الكتب العربية بمصر • وعدد صفحات المجلد الثانى ٣٣٤ صفحة بدون الفهرس •

٢ ـ التعريف بالمؤلف: \_ المؤلف من مواليد احدى القرى بمحافظة الغربية يمصر من أسرة عرفت بالصلاح وصار أحد علماء الازهر وقد امتاز بالنشاط العلمى والاجتماعى فـى المجال الاسلامى • فكان رئيسا لجماعة التربية الاسلامية وعضوا بارزا بجماعة جبهة علماء الازهر • له مؤلفات اشهرها هذا الكتاب • كان استاذا للدراسات العليا بكلية اصول الدين • توفى منذ عشريان عاما تقريبا •

٣ \_ موضوع الكتاب: \_ دراسات لمباحث من علوم القرآن \_ دراسة تفصيلية \_ ٠

3 \_ منهج المؤلف في البحث: \_ أوضح المؤلف منهجه فـى التصدير الذي كتبه للكتاب وفي المقدمة ايضا فقـال « ولقـد حاولت في هذا التأليف أمورا خمسة: أولها: أن تكون كتابتي من النسق الازهري الجديد في تفكيره وفي تعبيره بحيث يتسير فهمه

وهضمه للقراء من أبناء هذا الجيلسواء منهم المحقق الازهرى أو المثقف المدنى ، فان لكل زمان لغة ولسانا ، ومنطقا ويرهانا « وما أرسلنا من رسول الا بلسان قومه ليبين لهم » •

ثانيها: أن أعالج شبهات عصرنا الراهن علاجًا ينحى الاذى عن طريق عشاق الحق وطلاب الحقيقة ورواد البحث، ومريدى الاسلام •

ثالثها: أن أظهر عند كل مناسبة جلال التآخى بين الاسلام، والعلم، لتنكشف تلك الدسيسة الرخيصة المفضوحة التى خيلت الى المخدوعين أن بين الدين و العلم خصومة قائمة، وحربا طاحنة وابعها: أن أجلى أسرار التشريع وحكمه كلما دعانى المقام، ليعلم من لم يكن يعلم أن هذا الدين هو حاجة الانسانية ودواء البشرية ولتنقطع أنفاس تلك الدعاية دعاية فصل الدين عن السياسة •

خامسها: أن أنفخ الروح من يوق هـــنا الكتاب فـى الكـرام القارئين ، لا سيما طلابى الاعزاء الذين هم على وشك النزول الى ميدان الدعوة والارشاد ، فاوقظ همما أخاف أن تكون قد نامت، وأحيى عزائم معاذ الله أن تكون قد ماتت » (١)

وقال « وسأجزىء في كل مبحث بعض أمثله من القرآن الكريم ، دون أن أحاول ما حاوله سلف الكاتبين من استيعاب كل فرد لكل نوع ، فان حبل ذلك طويل و ثقيل على حين أن السناظر يكفيه الايضاح بقليل من التمثيل • وسأجعل نقاط المنهج المقرر عناوين بارزة بين المباحث التى يقوم عليها هذا الكتاب مقتفيا في القالب اثر تلك النقط فى التسمية وفى الترتيب • (٢)

ا علومال في علوم القرآن : « ۱ / ب د » • ۲ مناهل العرفان هي علوم القرآن : « ۱ / ب د » • ۲ مناهل العرفان « ۱ / ه

وقد قسم الجزء الاول الى اثنى عشر مبحثا هى: الاول: فى علوم القرآن · الثالث: فى علوم القرآن · الثالث: فى نزول القرآن: الرابع: فى اول ما نزل وآخره · الخامس: فى اسباب النزول السادس: فى نزول القرآن على سبعة احرف السابع: فى المكى والمدنى · الثامن: فى جمع القرآن وما يتعلق به: التاسع فى ترتيب آيات القرآن وسوره · العاشر: دى كتابة القرآن ورسمه ومصاحفه · الحادى عشر: فى المسقراءات والقراء والشبهات فيهما · الثانى عشر: فى التفسير والمفسرين ومسابعة بندك ·

ففى المبحث الاول: يذكر تعريف العلم عند الحكماء والمتكلمين والعلم فى الاصطلاح الشرعى والعلم عند الماديين وعلماء التدوين، ويردفه ببيان معنى القرآن لغة واصطلاحا ثم معناه عند المتكلمين وعند الاصوليين والفقهاء وعلماء العربية ثم تحدث عن القرآن هل هو علم «شخصى » او لا ، وتحدث عنن صياغة التعاريف للاعلام ثم اتبعه ببيان أن القرآن يطلق علمى الكل وعلى البعض ثم تحدث عن معنى علوم القرآن بالمعنى الاضافى وقرر أن القرآن كتاب هداية واعجاز ، وانه يحض على الانتفاع بالكون ثم ذكر نموذجين لاعجاز القرآن العلمى وختم المبحث ببيان معنى علوم القرآن العلمى وفائدته ، (1)

وفى المبحث الثانى: تحدث عن علوم القرآن فى عسهد ما قبل التدوين، ثم فى عهد التدوين، اتبعه ببيان اول عهد لظهور هذا

۱ ـ مناهل العرفان في علوم القرآن : «٢/١-٢١ ،٠

الاصطلاح • ثم تحدث عن حركة التأليف في علموم القرآن فسى المقرن الاخير وفي نهاية المبحث لخص المراحل التي مرت بها علوم القرآن كفن مدون في التأليف وقرر أن هذا العلم يسير على سنة غيره من العلوم بين الجزر والمد • والزيادة والنقصان وانه قد جدت في هذا القرن مباحث جديدة لم تطرق من قبل • • (1)

وفي المبحث الثالث: تحدث عن عن يزول القرآن، ثم تحدث عن تنزلات القرآن الثلاثة، الاول: النزول الى اللوح المحفوظ الثاني: النزول الى ييت العزة في السماء والثالث: النزول على رسول الله صلى الله عليه وسلم يعقب ذلك بالحديث عن كيفية اخن جبريل القرآن، وعمن اخذ فيذكر ثلاث أقوال ويبدى رأيه فيها ويؤيدما يؤيده حديث النواس ين سمعان «اذا تكلم الله يالوحي اخذت السماء رجفة شديدة من خوف الله ويبين بعدذلك أن الذي نزل به جبريل هو القرآن بالفاظه الموجودة في المصاحف وانها كلام الله وحده وقرر عقب هذا أن مدة نزول القرآن يقدر بعشرين و ثلاثة و عشرين او خمسة و عشرين عاما و ثم ساق الدليل على الننجيم من القرآن و يتكلم عقب هذا عن الحكم والاسرار في تنجيم القرآن و فيذكر اربع حكم هي:

الاول: تثبيت وتقوية قلب النبي صلى الله عليه وسلم • الثانية: التدرج في تريية الامة الناشئة علما وعملا ويذكر تحت هـــنا خمسة أمور • الثالثة: مسايرة الحوادث في تجددها وتفرقها ، فكلما جد منها جديد، نزل من القرآن ما يناسبه ويندرج تحت هذه اربعة أمور • الرابعة: الارشاد الى مصدر القرآن ، وانه كلام الله وحده

۱ - مناهل العرفان في علوم القرآن : «١/ ٢١-٣٣»

وانه لا يمكن أن يكون كلام معمد صلى الله عليه وسلم ولا كلام مغلوق سواه ثم أردف \_ المؤلف \_ ما تقدم بالكلاعلى الوحى يين معتقديه ومنكريه من حيث تعريف حقيقة الوحى وبيان انواعه وكيفياته ومن حيث ادلته العلمية التى اوصلها الى ستة ادلة شم تعدث عن أدلة الوحى العقلية وفيه يتطرق الى الكلام على المعجزة من حيث أن نزول القرآن على الرسول الله صلى الله عليه وسلم معجزة وهى الامر الخارق للعادة ، ثم يسوق عشر شبهات على الوحى وينقضها . (1)

وفى المبحث الرابع: يوضح فوائد الامام باول ما نزل وآخره ، م يتحدث عن أول ما نزل على الاطلاق وفيه يذكر اربعة اقوال للعلماء بادلتها ويرجح القول بأن اول ما نزل هو صدر سورة « اقرأ باسم ربك الذى خلق الى قوله « علم الانسان ما لم يعلم » ويدلل على ذلك ، ثم تحدث على آخر ما نزل على الاطلاق ويذكر فيه أقوالا عشرة مع توجيهها • ويردف ذلك بذكر مثلين لاوائل وأواخر مخصوصة ، الاول: في ما نزل في الخمر • الثانى: في ما نزل في أمر الجهاد ثم قرر أن آية المادة « اليوم أكملت لكم دينكم • • • » لم تكن آخر ما نزل وانما نزل يعسدها « واتقوا يوما ترجعون فيه الى الله » (٢)

وفى المبحث الخامس: يقسم القرآن الى قسمين: قسم نزل من الله ابتداء غير مرتبط بسبب من الاسباب، وقسم نزل مرتبطا بسبب مسن الاسباب، ثم تحدث عن معنى سبب النزول ففوائد معرفة اسباب النزول وفيه ذكر سبعة فوائد، نمأعقبذلك

١ \_ مناهل العرفيان : «٣٣\_٨٤» - ٢\_ مناهل العرفان «٨٥ ٩٨ »

ببيان أن طريق معرفة سبب النزول هو النقل الصحيح • ثم تحدث عن عبارات العلماء في التعبير عن سبب النزول ، و تحدث عن تعدد الاسباب والنازل واحد وقرر أنها تنحصر في اربع صور هي : اما إن تكون احداهما صعيعة والاخرى غير صعيعة • واما أن تكون كلتاهما صعيعة ولكن لاحداهما مرجح دون الاخرى • واما أن تكون كلتاهما صعيعة ولا مرجح لاحداهما على الاخرى ، ولكن يمكن الاخذ يهما معا • واما أن تكون كلتاهما صحيحة ولامرجح ولا يمكن الاخذ بهما معا. وقد مثل لكل منها وبين حكمها . ثـــم أجاب على شبهة وردت على تكرار النزول فحواها أن هذا التكرار عبث • ثم تحدث عن تعدد النازل والسبب واحد وذكر أمثلة لذلك ثم تحدث عن العموم والخصوص بين لفظ الشارع وسببه ، ثم عن عموم اللفظ وخصوص السبب واوضح أن رأى الجسمهور أن العبرة بعموم اللفظ لا يخصوص السبب، أماغير الجمهور فيقولون أن العبرة يخصوص السبب، ويتبع ذلك بذكر ثلاثة أدلة للجمهور ثم يردفها يخمس شبه للمخالفين للجمهور وينقضها، ثم يعقب ذلك بالحديث عن ما يشبه السبب الخاص مع اللفظ العام • (١)

وفى المبحث السادس: يسوق الادلة من السنة على نزول القرآن على سبعة أحرف، ثم يسرد ثمانية شواهد ترشد الى الحق فلم الموضوع وفى اثناء الحديث عن هذه الشواهد يذكر بعض الفوائد لاختلاف القراءة وتعدد الحروف، ثم قرر أن المراد بنزول القرآن على سبعة أحرف أى سبعة أوجه موزعة فى القرآن ثم يذكر اللوجوه السبعة التى لا تخرج القراءات عنها مهما كثرت فى الكلمة

۱ \_ مناهل العرفان : «۹۹-۱۳۰

الواحدة • وهي : « الاولى : اختلاف الاسماء من افراد ، وتثنية ، وجمع ، وتذكير ، وتأنيث • الثاني : اختلاف تصريف الافعال من ماض، ومضارع، وأمر الثالث: اختلاف وجوه الاعراب الرابع: الاختلاف بالنقص والزيادة • الخامس : الاختسلاف بالتقديم والتأخير • السادس: الاختلاف بالابدال • السابيع: اختلاف اللغات « يريد اللهجات » كالفتح والامالة ٠٠» (١) ثم أردف ذلك بالتمثيل لكل وجه ثم بين سبب اختياره لهذا المذهب وهو أن المراد بالاحرف السبعة « الوجوه السبعة » • ثم ذكر أن بعضا من العلماء قد قال بهذا الرأى وهم ابن قتيبه ، وابن الجزرى ، والقاضى بن الطيب • ثم تحدث عن النسبة بين رأى الرازى وآراء العلماء الثلاثة • بعد ذلك أجاب على الافتراضات الخمسة التي وردت على مذهب العلماء الثلاثة ، ثم تعدث عن الاحرف السبعة من حيث بقائها في المصاحف او عدمه فذكر أن جماعة من العلماء ذهبوا الى ان جميع هذه الاحرف موجودة في المصاحف ، وأن غيرهم ذهب الى أن المصاحف مشتملة على ما يشتمله رسمهامن الاحرف السبعة فقط • وذهب ابن جرير و يعض العلماء الى أن المصاحف لـم تشتمل الاعلى حرف واحد من الحروف السبعة • ثم يعود فيقرر المذهب الذي كان قد قرره \_ وهو أن المراد بالاحرف السبعة الاوجه السبعة ـ ويمثل له بامثلة • ويتبع ذلك بذكر أربعين قولا في المراد بالاحرف السبعة • ويرد عليها • ثم يذكن ثلاث شبه عن أصل الموضوع وهو الوحي • (٢)

وفي المبحث السابع: ذكر أن للعلماء في المكي والمدنى تسلاث

١ ـ مناهل العرفيان : «١٤٨/١»٠

۲ \_ مناهل العرفيسان : «١/١٣٠-١٨٥»

اصطلاحات هي : \_ ا\_ أن المكي ما نزل يمكة ولو يعد اله\_جرة ، والمدنى ما انزل بالمدينة • ٢ \_ أن المكى ما وقع خطايا لاهل مكة ، والمدنى ما وقع خطايا لاهل المدينة • ٣ \_ وهو المشهور : أن المكي ما نزل قبل الهجرة وان كان نزوله يغير مكة والمدنى ما نزل يعد الهجرة ، وان كان نزوله يمكة • ثم تحدث عن فائدة العلم بالمكي والمدنى ، وعن الطريق الموصولة الى معرفة المكي والمدنى • فالضوابط التي يعرف بها المكي والمدنى • ثم ساق اسماء السور المكية والمدنية المتفق عليها والمختلف فيها • فانواع السور المكية والمدنية • ثم يذكر أمورا ووجوها تتعلق بالمكي والمدنى • واعقب بذكر فروق أخرى بين / المكي والمدنى / فذكر ستة خواص للمكي وثلاث خواص للمكي والمدنى ، وانهى المبحث بذكر ست شبهات حـول الموضوع وناقشها وفندها • (١)

وفى المبحث الثامن: تحدث عن جمع القرآن يمعنى حفظه فلي الصدور، فجمعه بمعنى كتابته فى عهد النبى صلى الله علله على وسلم وفيه ذكر الاسباب التى من اجلها لم يجمع القرآن فلي عهد الرسول صلى الله عليه وسلم ثم تحدث عن جمع القرآن فى عهد الرسول صلى الله عليه وسلم ثم تحدث عن جمع القرآن فى عهد ابى يكر والسبب الذى دعاه للجمع ، ومنهج زيد فى الجمع ثم مزايا هذه الجمعة ثم اعقب ذلك بالحديث عن جمعه على عهد عثمان والسبب فى ذلك واجماع الصحابة على الجمع وتنفيذ عثمان ومنهجه فى جمع المصاحف ، وذكر أن عثمان أرسل صحفا الى الاقطار الاسلامية وأمر باحراق ما عدا المجموع فى عهده من مذكر بعدكل هذا مزايا هذه الجمعة و ثم ذكر ست شبه وردت على مراكل هذا مزايا هذه الجمعة و ثم ذكر ست شبه وردت على

۱ ـ مناهل العرفان : « ۱/ ۱۸۵ ۲۳۲ » · و مناهل العرفان : « ۱/ ۱۸۵ ۲۳۲ »

جمع القرآن وقد فندها ونقضها باسلوب قوى وعلم غزير و وتحدث عقب ذلك عن الدواعي والعوامل في حفيظ الصحابة الكتاب والسنة وأجملها في ثلاثة عشر عاملا و ثم تحدث عن عوامل تثبت الصحابة في الكتاب والسنة وأجملها في عشرة عوامل و أخرى اضافة الى الاولى وسرد عقب ذلك أمثلة من واقع الصحابة والتابعين تبين للقارى مظاهر تثبت الصحابة في حفظ القرآن و ثم استنتج من كل هذا أن القرآن والسنة قد أحيطا بسياج من الفولاة والحديد و شم امتدح الصحابة وبين أن من أشد ما يجرح الصحابة اتهامهم يسوء الحفظ ورميهم بالكذب وعدم التثبت والتحرى في نقل كتاب الله وسنة نبيه بعد هذه الجهود العظيمة منهم في حفهظما وأقر مذهب اهل السنة في عدالتهم وختم الفصل بايراد آيات وأحاديث امتدح الله والرسول بها الاصحاب الاطهار عليهم رضوان الله و ثم تحدث عن حكمة الله في اختيار الصحابة و (1)

وفى المبحث التاسع: بين معنى الآية ، ثم طريق معرفتها ، وذكر فى ذلك عدة آراء للعلماء ، ثم تحدث عن عدد الآيات المكى والمدنى ونقل عن العلماء فى ذلك ، ثم ذكر سبب الاختلاف ، أردفه ببيان فوائد معرفة الآيات وهى ثلاث، ثم تحدث عن ترتيب آيات القرآن ثم أورد شبهه وهدمها .

وانتقل من ثم الى الكلام عن ترتيب السور وقبله تحدث عسن معنى السورة ، ثم ذكر الحكم والفوائد من تجزئة القرآن ثم قرر بعد ذلك أن أقسام السور أربع ، الطوال، والمئين ، والمثانسي

 $-C=sik^{-1}$  , for i=J , i

۱ \_ مناهل العرافيان : «۲/۱۳\_۲۳۲۱»

والمفصل وعرف كلا ثم ذكر المذاهب في ترتيب السور وهي ثلاثة مذاهب مبينا دليل كل • ثم قرر أنه ينبغي احترام ترتيب السور سواء كان توقيفيا او اجتهاديا • وختم المبحث بالردعلي شبهتين(١)

وفي المبحث العاشر: تحدث عن الكتابة عموما ، ثم بين شأنها في الاسلام ، ثم تحدث عن كتابة القرآن واحال على مبحث « جمسع القرآن » • وفي فقرة (ب) تحدث عن قواعد رسم المصحف ، فمزايا وفوائد الرسم العثماني وهي ستة فوائد • ثم ذكر آراء العلماء في الرسم هل توفيقي ام لا وقد ذكر ثلاثة آراء في ذلك • وفي فقرة (ج) ذكر عشر شبه اثيرت حول كتابة القرآن ورسمه و يعد الرد على تلك الشبه يردعلي شبهة شائعة بين بعض المتعلمين الذين لم يدرسوا القرآن دراسة قوية في مدارسهم، هذه الشبهة هي : أنه « لماذا نتقيد بالرسم العثماني المكتوبة به المصاحف اليوم ولا نكتبها باصطلاح الكتابة المعروفة، تسهيلاعلى الناشئة وتيسير اللحفظ»؟ وقد اجاب عليها لسبعة اجوبة جيدة قوية وفسى الفقرة (د) تحدث عن المصاحف بالتفصيل فتحدث عن الاحرف السبعة فــــــ المساحف العثمانية ثم بين الفرق بين الصحف والمصاحب بعسد تعريفهما • ثم ذكر عدد المصاحف التي استنسخها عثمان رضي الله عنه ، اتبعه بالحديث عن ارسال عثمان المصاحف الى الاقطار الاسلامية • وقرر أن المصاحف التي كتبت في عهد عثمان لا توجد الآن • و تحدث ايضا في هذا المبحث عن اعجام المصاحف أي جعل النقط على حروفها ، وشكلها : اى شكلها بالفتح والكسر والضم والسكون • وتحدث ايضا عن حكم نقط المصحف فبين أن العلماء في الصدر الاول كرهوا ذلك مخافة التغيير فيه ومعافظة عليه ،

۱ \_ مناهل العرفــان : «۱/ ۳۳۱\_۳۳۸ \_ ۲۳٤\_

ولكن لما تغير الزمن اضطر المسدمون الى اعجام المصحف وشكله لنمس ذلك السبب \_ اى المحافظة على اداء القرآن كهما رسمه المصحف ، وخوفا من أن يؤدى تجرده من النقط والشكل الى التغيير فيه • ثم أنتقل الى الحديث عن تجزئة القرآن الى هذه الاقسام المعروفة الآن في المصاحف وقرر أنها لم تكن كذلك في جمعة عثمان • وختم المبحث يتقرير أن احترام المصحف واجب • (١)

وفى المبحث الحادى عشر: تحدث عن معنى القسراءات لغة واصطلاحا، ثم عن نشأة علم القراءات ثم ذكر أسماء طبقات الحفاظ المقرئين فاعداد القراءات، ففوائد اختسلاف القراءات واحال على مبحث نزول القرآن على سبعة أحرف، فانواع اختلاف القراءات واحال على مبحث نزول القرآن على سبعة أحرف ثم تملم عن ضايط قبول القراءات و تحدث عن منطوق الضابسط ومفهومه، أردفه يذكر اسباب ثلاثة لعدم اشتراط القراء التواتر في القراءة، ثم ذكر أنواع القراءات وهمى سبت مدا الاول المتواتر الثانى: المشهور الثالث: ما صح سنده وخالف الرسم او العربية من الرابع: الشاذ الخامس الموضوع و السادس: المقراءة به من أنواع الحديث وقد عرف كلا منها وبين حكم القراءة به .

وتكلم على تواتر القرآن وفيه نقل عن ثلاثة من العلماء • شه ذكرآراءالعلماء في القراءات السبع ومنهمايو شامه الذى ذهب المؤلف الى ترجيح قوله فى الطبعة الاولى ثم فى هذه الطبعة رجع عن ترجيح رآى أبى شامه • ونقض ادلته ، ثم ذكر آراء العلماء فى القراءات

۱ \_ مناهل العرفيان : «١/٥٥٣\_٥٠٤ه

المتممة للعشر وحقق ان القراءات الثلاث متواترة وانتقل عقب ذلك الى الحديث عن القراء فعرف بالقراء الاربعة عشر، ثم ذكر حكم القراءات الاربع الزائدة على العشر • وانهى هذه الفقرة بتلخيص ما قاله عن القراءات • ويذكر خمس شبه أثيرت حول القراءات ونقضها واحدة واحدة • (١)

وقد قسم المبحث الثاني عشر الى فقرات · ففي الفقرة «١»

تحدث عن التفسير ومعناه والتأويل ومعناه وأنواع التفسير، ثم فضل التفسير وبيان الحاجة اليه وفي فقرة «ب» تحدث عن اقسام التفسير وقد اورد فيه كلام ابن عباس عن اقسام التفسير أردفه بالنقل عن الزركشي ، وفي فقرة «ج» تحدث عن التفسير المأثور · وهي الفقرة «د» ذكر المعتبرين من الصحابة ونقل عن الاتقان اسماء اشهرهم • وفي فقرة «ه» تحدث عن تفسير ابن عباس من حيث الرواية عنه واختلاف الرواة فيها · وفي فقرة «و» تحدث عــن الرواية عن غير ابن عباس من الصحاية · وفي فقرة «ز» تحدث عن طبقات المفسرين من التابعين \_ طبقة مكة ، وطبقة المدينة ، وطبقة المراق وذكر رجالها · وفي فقرة «ح» تحدث عن ضعف الرواية بالمأثور واسبايه • ثم نبه على أن عبد الله يسن سلام ووهب بن منبه وكعب الاحبار \_ ثقات لا طعن فيهم • وفي فقسرة «ط» تحدث عن تدوين التفسير بالمأثور وخصائص الكتب المؤلفة ميه • وفيه ترجم للطبرى والسمرقندى والسيوطي، وابن كثير، والبغوى ، ويقى ين مخلد ، والواحدىصاحب كتاباسبابالنزول والنحاس صاحب كتاب الناسخ والمنسوخ • اعقبه بالعديث عن

١ \_ مناهل العرفسان : «٤٧٠\_٤٠٥»

طرق المفسرين بعد العصر الاول . ثم تحدث عن التفسير المحمود والمدموم ، ويين الميزان في المدح والذم وغلط المتعصبين لآرائهم ثم أبدى رأيه في الخلافات • ثم ذكر رأى الشيخ محمد عبده في الخلافيات. وفي فقرة «ي» تحدث عن التفسير بالرأى الجائز منه وغير الجائز، ثم تحدث عن العلوم التي يحتاج اليها المفسر • وعن حلاف العلماء في التفسير بالرأى وذكر أدلة المجيزين والمانعين ورجح أنه يجوز بشروط يجب توافرها · وفي فقرة «ل» تحدث عن منهج المفسرين بالرأى وفي فقرة «ن» يين أوجه بيان السنة بالقرآن · وفي فقرة «س» تحدث عن التعارض يين التفسير بارأى والمأثور وما يتبع في الترجيح بينهما · وفي فقرة «ع» تحدث عن أهم الكتب في التفسير بالرأى ثم تحدث في فقرة « ص» عن تفاسير المعتزلة وفيها يتحدث عن تفسيري الكشاف وتفسير تنزيه القرآن عن المطاعن وفي فقرة «ق» تحدث عن تفسيد الباطنية · وفي فقرة «ز» تحدث عن تفاسير الشيعة وفيه بين اختلافهم في الاعتدال والشذوذ، وقد تحدث عن تفسير منن تفاسيرهم وجعله كنموذج لتفسيرهم للقرآن هذا التفسير هو « مرآة الانوار ومشكاة الاسرار » • وفي فقرة «ش» تكلم عسن التفسير الاشاري وشروط قبوله • وتحدث عن أهم كتب التفسير الاشارى وهي تفسير النيسابوري، والالوسي ، والتسترى، واين عربي الصوفى • وقد ترجم لكل منهم بترجمة موجزة • اعقب ذلك بنصيحة المسلمين بأن لا يعولوا على التفاسير الاشارية الملتوية . ونقل عن الغزالي كلاما في ذم التفسير الصوفى · وفي فقرة «ن» تحدث عن تفاسير أهل الكلام يكلام غاية في الايجاز • وتحدث في فقرة «خ» عن مزج العلوم الادبية والكونية بالتفسير ، وسبب

ذلك وأثره ثم ذكر شروطا يجب توافرها في التفاسير التي تمزج العلوم الكونية بالتفسير (١)

واما في المجلد الثاني: فقد أكمل يقية مباحث الكتاب ففيه بحث في الترجمة وحكمها تفصيلا وهو المبحث الثالث عشر مسن مباحث الكتاب و بحث في النسخ وهو المبحث الرابع عشر اما المبحث الخامس عشر فكان في محكم القرآن ومتشايهه والمبحث السادس عشر في اسلوب القرآن الكريم وكان المبحث السابع عشر في اعجاز القرآن .

ففى المبحث الثالث عشر: بين اهمية هذا المبحث وعرف الترجمة لغة وعرفا ثم ذكر أن اقسام الترجمة نسوعان حرفية وتفسيرية وعرف كلا منها ثم اعقب هذا التقسيم يبيان شروط الترجمة مطلقا ثم شروط الترجمة الحرفية وثم ذكر أربعة فروق بين الترجمة والتفسير الاجمالي بين الترجمة والتفسير الاجمالي بغير لغة الاصل اتبعه بايضاح ان الترجمة ليست تعريفا منطقيا ثم انتقل عقب هذا الى الكلام عن معانى القرآن ومقاصده والمراد بالقرآن فبين أن المراد بالقرآن هو اللفظ المعجز، وقسم معاني القرآن الى قسمين قسم: معان أولية ، ومعان ثانوية واميا متلاوته وأردف ذلك بالكلام على ترجمة القرآن تفصيلا فبين بتلاوته وأردف ذلك بالكلام على ترجمة القرآن تفصيلا فبين أن للفظ « ترجمة القرآن يمعنى تفسيره القرآن بمعنى تنسيره بلغته العربية وفيها نبه المعربية العربية والعبارة والعبارة والتعبيد والتعربة القرآن بمعنى تألية العربية وفيها نبه

١ ـ مناهل العرفـــان : «٧٠٤ــ٥٧٥» .

على سبعة أمور مهمة منها: « أن علماءنا حظروا كتابـة القرآن يحروف غير عربية • وعلى هذا يجب عند ترجمة القرآن يهدنا المعنى الى أية لغة أن تكتب الآيات القرآنية اذا كتبت بالحروف العربية كي لا يقع اخلال في لفظه ، فيتبعها تغمير وفساد في معناه » (١) ثم ذكر \_ المؤلف رحمه الله \_ فتوى الازهر في ذلك • وذكر فوائد خمسة لترجمة القرآن بالمعنى الثالث • اعقبه بذكر ثلاث شبه وردت على هذا التفسير ونقضها جميعا ٠ \_٤\_ ترجمة القرآن يمعنى نقله الى لغة اخرى وعرفها يانها « نقل القرآن من لغته الى لغة اخرى»(٢) ثم حكم على هذه الترجمة بالاستحالــة العادية من وجهين والاستحالة الشرعية ويسين هسده الاستحالية من وجيوه ثمانية . واردف ذليك بذكر ست شبه وردت على منع الترجمة وفندها ، وتحدث يعد هذا عن حكم قراءة الترجمة والصلاة بها في المذاهب الاربعة • ثم نقل كلاما للامام الشافعي ثمللشاطبي وكذانقل عن الغزالي، وتحدث عن مرقف الازهر من الترجمة ويذكر القواعد التي وضعها مشائسخ الازهر الالترامها في وضع تفسير دقيق للقرآن ثم نقله الى لغة اخرى • (٣)

وفى المبحث الرابع عشر: وفيه بين اهمية بحث النسخ من وجوه خمسة • ثم عرف النسخ لغة واصطلاحا • ثم ذكر أربعة أمور لا بد منها فى تحقيق النسسخ ، أعقبه ببيان الفرق بين النسخ والبداء بعد ان ذكر أن البداء يطلق على معنيين متقاربين الاول: الظهور بعد الخفاء • الثانى: نشأة رأى جديد لم يكن موجودا ومثل لهما •

۱ \_ مناهل العرفان: «۲/۲۳-۳۰-۲ \_مناهل العرفان: «۲/۳۹ -۳- مناهل العرفان: «۲ »

وارضح أن القول بالبداء هو مذهب الرافضة واليهود ثم فنده عقلا وسمعا: ثما نتقل بعد ذلك الى ايضاح الفروق بين النسخ والتخصيص ثم بين مذاهب الاديان في النسخ فادلة جوازه عقلا وهي اربعة ادلة ثم ادلة وقوعه سمعا وقسمها الى نوعين الاول تقوم به الحجة على منكرى النسخ من أهل انكتاب ، من غير توقف على اثبات نبوة لرسول صلى الله عليه وسلم لهم والآخر تقوم به الحجة على من أمن بنبوته صلى الله عليه وسلم كأبي مسلم الاصفهاني مسن المسلمين أما فيما يتعلق يالنوع الاول فذكر عشرة أدلة من كتب أهل الكتاب ثم ذكر ستة ادلة يدحض بها رأى ابن مسلم الاصفهاني اتبعها ببيان حكمة الله في النسخ ، ثم ذكر شبهات المنكرين لجوازه عقلا وذكر لهم اربع للنسخ الى قسمين شبهات المنكرين لجوازه عقلا وذكر لهم اربع شبهة النمانية والشمعونية » ف « شبهة النصاري » ف « شبهة اليسوية» ف « شبهة اليي مسلم » •

وعقب ذلك ذكر الطرق التى يمكن بها معرفة النسخ ، ثم ذكر أن النسخ لا يتناول الاحكام فى خصوص ما كان من فــروع العبادات والمعاملات .

وذكر يعد ذلك أنواع النسخ الثلاثة: ١ \_نسخ العكم والتلاوة صلا ونسخ العكم والتلاوة فقط ومثل لكل ثم غكر شبهات خمسة حول هذه الانواع وفندها جميعا، وتعدث عن النسخ الى يدل والى غير بدل ومثل لكل وذكر ان المعتزلة والظاهرية قالوا: أن النسخ يغير بدل لا يجوز واوضح شبهتهم وردها ثم انتقل الى العديث على نسخ العكم ببدل أخف او مساو او اثقل وقرر ان النوعين الاولين لا خلاف فى جوازهما عقلا

ووقوعهما سمعا ف ثم ذكن شبهات أربع للما نعين لوق وع النوع الثالث وفندها و وتحدث ايضا عن النسخ قبل التمكن من الامتثال وذكن أن جمهور العلماء يقولون يه بينما يمنع وقوعه المعتنلة ويمثل لهذا النوع ثم يذكر أدلة المثبتين لهذا النوع من النسخ • ساق عقب ذلك شبهات وأدلة المعتزلة وفندها • تحدث بعد هذا عن أقسام النسخ الأريعة وهي: ١ \_نسخ القرآن بالقرآن وهومجمع عليه \_ ٢ \_نسخ القرآن بالسنة وقد اختلف العلماء في هذا القسم بين مجوز ومانع. والمجوزون اختلفوا بيين قائل بالوقوع وقائل يعدمه • وذكر أدلة الجواز - واتبعها بالرد على شبهتين - ثم ذكر أدلة الوقوع وهي اربعة أدلة - ٣- نسخ السنة بالقرآن وفيه خلاف كالقسم الثاني لكن المخالفين فيه دليلهم ضعيف • وقد ذكر أدلة جواز هذا النوع وادلة وقوعه • ثم فند شبهة أثارها المانعون لهذا القسم ، ثم ذكر أدلتهم وفندها • \_ ك\_ نسخ السنة وهو أربعة أنواع - 1 - نسخ سنة متواترة بمتواترة ٢\_ وآحادية باحاً دية ٣\_ وآحاديبة بمتواترة \_2\_ ومتواترة بآحادية فأما الثلاثة الاولى فجائـــزة عقلا وشرعا وأما الرابع فاتفق العلماء على جوازه عقلا ، لكن اختلفوا في جوازه شرعاء فنفاه الجمهور واثبته أهل الظاهر ث وقد ذكر أدلة الجمهور • وأدلة الظاهرية • ثم تحدث عن نسخ القياس والنسيخ به وذكر له ثلاث صور ثم بين أن العلماء انقسموا الى ثلاثة أقسام فمنهم من منعه مطلقا ومنهم من اجازه مطلقاومنهم من فصل وهم الجمهور - وذكر أدلة كل - وانتقل يعد هذا الى الكلام عن نسخ الاجماع والنسخ به واوضح أن جمهور الاصوليين لا يجيزون أن يكون الاجماع ناسخا ولا منسوخا • وذكر أدلتهم ثم ذكر أن المعتزلة هم القائلون بالجواز وناقش أدلتهم، وصنف العلماء

بالنسبة الى موقفهم من الناسخ والمنسوخ الى ثلاثة اصناف: مقصر ومقتصد وغال ثم بين منشأ غلط المغالين المتزيدين وردها الى خمسة اسباب وانهى هذا المبحث بذكر اثنتين وعشرين آية (١)

وفى المبحث الخامس عشر: تحدث عن المعنى اللغوى للاحكام والمتشابه، ثم قرر أنه قد جاء فى الآيات وصف القرآن بأنه محكم وبأنه متشابه، وبين أنه لا تعارض بين هذه الاطلاقات وبين المعنى الاصطلاحي، فآراء العلماء فى معنى المحكم والمتشابه، وذكر سبعة آراء أردفها ببيان أنه لا تعارض ولا تناقض بينها بل بينها تشابه وتضارب، ثم ساق آراء أخرى، اعقبها ببيان منشأ التشابه واقسامه وامثلته، ثم تحدث عن انواع المتشابهات وقسمها السى أنواع ثلاثة ساق بعد ذلك حكم ذكر الشارع لها فذكر خمس حكم لنوع الاول، وثلاثا للنوعين الثانى والثالث ثم عنمتشابه الصفات وبين الرأى الرشيد فيه • ثم ذكر ما يراه شبها على الموضوع ورد عليها • (٢)

وفي المبحث السادس عشر: تعدث عن معنى الاسلوب في اللغة والاصطلاح ، واوضح معنى اسلوب القرآن ، ثم بين أن الاسلوب غير المفردات والتراكيب، ثم ذكر مثالا للفرق بين الاسلوب والمفردات والتراكيب ، ثم بين ذلك في اللغة العربية ، وتحدث بعد هذا عن خصائص القرآن وذكر سبع خصائص هي : ١ مسحة القرآن اللفظية ٠ ـ ٢ ـ ارضاؤه العامة والخاصة ٠ ـ ٣ ـ ارضاؤه العقل والحكام السرد ٠ ـ ٥ ـ براعته العقل والعاطفة ٠ ـ ٢ ـ جودة السبك واحكام السرد ٠ ـ ٥ ـ براعته

۱ \_ مناهل العرافيان : «۲/ ۲۹\_۱٦٦،» ۲ \_ مناهــل العرفــان : «۲/ ۱۹۸ س

فى تصريف القول - \_\_\_\_\_\_\_\_ الجمع بين الاجمال والبيان - \_\_\_\_\_\_ القصه في اللفظ مع الوفاء بحق المعنى - أعقبها بالتمثيل وهو منقول من كتاب النبأ العظيم لدراز - (١)

وفي المبحث السابع عشر: تحدث عن اعجاز القرآن بمعناه اللغوى ثم تحدث عن وجوه اعجازه • فأولها : لفظه واسلوبه وقرر أن الله تحداهم يجميع القرآن اولا ثم يعشى من مثله ثم يسورة من مثله ولكنهم عجزوا عن ذلك • وذكر نموذجا لمعارضة مسيلمة الكذاب للقرآن، وحكى رواية التاريخ عنأن ابا العلاء المعرى والمتنبى وابن المقفع حدثتهم أنفسهم بمعارضة القرآن ، ثم ذكس أن زعماء البهائية والقاديانية وضعوا كتبا يزعمون أنهم يعارضون القرآن، ثم قرر أن في القرآن آلاف المعجزات وأن القرآن خالد باعجاز، وبين أن حكمة الله اقتضت أن يكون القرآن هو المعجزة الباقية للاسلام، ثم تحدث عن اسلوب القرآن والحديث والفرق بينهما تحدث بعد هذا عن الوجه الثاني من اعجازه وهو طريقة تأليفه • فالوجه الثالث : وهو علومه ومعارفه وذكر أمثلة على ذلك • من عقيدة الايمان بالله، وامثلة من عقيدة البعث والجزاء • أعقب ذلك بالحديث على الوجه الرابع للاعجاز · « وهو وفاؤه بحاجات البشر وذكر ستة أدلة على هذا الاعجاز من واقع العالم • منها: ١ \_ امريكا حرمت الخمر أخيرا ، ولكنها فشلت لانها لم توفق الى الطريقة الحكيمة التي اتبعها الاسلام في تعريم الخمر» (٢)، وكان الوجه الخامس هو موقف القرآن من العلوم الكونية • ثم نقــل

۱ \_ مناهل العرفيان : «٢/ ١٩٨ ٢٢٦»٠

٢ \_ مناهل العرفان : « ٢/ ٢٤٩.

وقتطفات من كتاب الشيخ عبد العزيز جاويش والوجه السادس سياسته في الاصلاح وأوضح ذلك من عشرة اوجه وأما الوجه السابع: فهو انباء الغيب عيب الماضى والعاضر والمستقبل ومثل لها وهمش على هذا الوجه ثم تعدث عن معجزات كشف عنها العلم الحديث وذكر ثلاثا منها هى : \_ 1\_ معجزة يكشف عنها التاريخ العديث • \_ 7\_ معجزة يكشف عنها الطب الحديث ونيه نقل ما قاله الدكتور عبد العزيز اسماعيل \_ رحمه الله \_ فى مقال له عن الطب وصيام رمضان نشر فى مجلة الازهر • \_ 7\_ معجزة كشف عنها علم الاجتماع ونقل فى بيان ذلك مقتطفات مما كتبه مدير مجلة الازهر تحت عنوان « معجزات القرآن العلمية \_ القرآن يضع أصول علم الاجتماع قبل العلم يأكثر من الف سنة » والوجه الثامن من اوجه الاعجاز آيات العتاب للرسول صلى الله عليه وسلم •

ثم بين أن أنواع العتاب الموجه للرسول صلى الله عيله وسلم نوعان: لين لطيف وخشن عنيف ومثل لهما والوجه التاسعمن أوجه الاعجاز ما نزل بعد طول انتظار قال الزرقاني موضعا ذلك: « ومعنى هذا أن في القرآن آيات كثيرة تناولت مهمات الامور ومع ذلك لم تنزل الا بعد تلبث وطول انتظار فدل ذلك على أن انقرآن كلام الله لاكلام محمد ، لانه لو كان كلام محمد ما كان له معنى لهذا الانتظار فان الانتظار في ذاته شاق و تعلقه بمهمات الامور يجعله اشق ، خصوصا على رجل عظيم يتحدى قومه يل التحدى العالم كله» (۱) ومثل بغمسة امثلة هي تحويل القبلة ،

وحادث الافك ، وما ورد من سؤاله عن أهل الكهف وغيرها -

والوجه العاشر: مظهر النبى صلى الله عليه وسلم عند هبوط الوحى عليه من حيث تعجله في قراءة ما ينزل عليه واضطرابه ورعشته مما يدل على أن هذا القرآن كلام الله وحده والوجه العادى عشر: آية المباهلة: ويوضح وجه الاعجاز فيها فيقول « وذلك أن القرآن دعا الى المباهلة وهي مفاعلة من الايتهال والضراعة الى الله يحرارة واجتهاد فأبى المدعوون هم النصارى من أهل نجران، ان يستجيبوا وخافوها ولاذوا بالفرار منها ولاذوا بالفران الله عشر: عجز الرسول صلى الله عليه وسلم عن الاتيان يبدل له والوجه الثالث عشر: الآيات التى تجرد وسلم عن الاتيان يبدل له والوجه الثالث عشر: الآيات التى تجرد الرسول من نسبته اليه الى نسبة القرآن اليه مثل قوله تعالى: «وما كنت ترجو أن يلقى اليك الكتاب الا رحمة من ربك » الوجه الرابع عشر: تأثير القرآن ونجاحه وتحدث عن تأثيره في اعدائه واوليائه واوليائه واوليائه واوليائه

ثم ذكر وجوها لا تسلم من طعن • اتبعه بايضاح مذهب القائلين بالصرفة وفندآراءهم وساق سبع شبهات ونقضها واحدة واحدة وانهى هذا البحث يتلخيصه • وانهى الكتاب بكلمة ختام قال فيها : «أما بعد فان الكلام في اعجاز القرآن طويل ، وعلاج جميع انشبهات التي لفقها اعداء الاسلام أطول • • • » (٢) ورجى فلي نهاية الكتاب كل مطلع على كتابه بالدعاء له بالخيير وتزويده بملاحظاته • • • » (٣) و بذلك انتهى الكتاب • (٤)

 $<sup>^{\</sup>prime\prime}$  مناهل العرفيان :  $^{\prime\prime}$   $^{\prime\prime}$   $^{\prime\prime}$   $^{\prime\prime}$   $^{\prime\prime}$  مناهيال العرفان :  $^{\prime\prime}$   $^{\prime\prime}$ 

رأيي في الكتاب: \_ لم أر فيما اطلعت عليه من الكتب المؤلفة في هذا العصر ـ التي تبحث في علوم القرآن كتابا جامعا مفيدا مثل هذا الكتاب ففيه المباحث الممتعة التي لا يستغنى عنها طالب العلم الذي قطع شوطا كبيرا في طلبه • يكتب المؤلف رحمه الله تلك المباحث ياسلوب علمي سهل خال من التعقيد اللفظي والتعقيد المعنوى تتبجول بالقارىء في معارف كثيرا رادا الشبه ويفندها تفنيدا قويا يدل على غزارة العلم وسعة الافق والتفكير وخاصة في يحثين هما المعركة الطاحنة بين معتقدى الوحى ومنكريه. اذ هما خط منيع من خطوط الدفاع عن الكتاب والسنة فهما بحثان جديدان مفيدان • ولكن مع ذلك فقد لاحظت عليه أنه قد وقع في اخطاء يسيرة وسبحان من لا يخطىء • وهذه الاخطاء هي :\_ قوله بعد كلامه على مكانة الكتابة في الاسلام ما يلي : « حتى لقد قيل أن النبي صلى الله عليه وسلم عرف القراءة والكتابة في آخر أمره يعد أن قامت حجته • وعلت كلمته ، وعجز العرب في مقام التحدي عن أن يأتوا بسورة من مثل القرآن الذي جاء يه، وكأن الحكمة في ذلك الاشارة الى شرف الخط والكتابة • وأن امية الرسول صلى الله عليه وسلم في اول امره انما كانت حالا وقتية اقضتها اقامة الدليل والاعجاز واضحا على صدق محمد صليبي الله عليه وسام فين نبوته ورسالته، وأنه مبعوث الحق الى خليقته ولو كان وقتئذ كاتبا قارئا وهم اميون لراجت شبهتهم في أن مــــا جاء به نتیجة اطلاع و درس ، و اثر نظر فی الکتب و بحث • و فی هذا المعنى يقول سبحانه « وما كنت تتلوا من قبله من كــــتاب ولا تخطه بيمينك اذا لارتاب المبطلون بل هوآيات بينات في صدور الذين

## أو توا العلم وما يجعد يآياتنا الا الظالمون » (١)

ثم نقل عن الالوسى كلاما يسوق فيه رأيين للعلماء احدهما : ان الرسول صلى الله عليه وسلم قدكتبوقر أبعدما قامت الحجة • الثانى : أنه لم يكتب ولم يقرأ أيدا • وذكر أدلة كل • وكال الالوسى يميل الى الرأى الاول •

بعد هذا قرر أن أدلة القائلين باميته أقوى اذ هى قطعية يقينية وأن أدلة كونه كتب وخط بيمينه غير يقينية وأن أحدا لم يدع أنها يقينية ثم دفع التعارض بين ادلة الرأيين بحمل أدلة الامية على أولى حالاته صلى الله عليه وسلم وحمل أدلة كتابته على أخريات حياته جمعا بين الادلة وما دام ممكنا واما اذا لم يمكن الجمع فلا مشاحة حينئذ في قبول القطعي \_ اي أدلة اميته و ود الظنى اى ادلة كتابته و (٢)

ووجه النقد عليه انه اذا كانت ادلة اميته قطعية وتلك ظنية فلماذا لا نقول بالقطعي ونترك الظني، والصحيحان الرسول صلى الله عليه وسلم لم يقرأ ولم يكتب طول حياته •

وفي كلامه على التفسير الاشارى يعرفه ثم يذكر شروطا لقبوله يتبعها بذكر امثلة له وينهى البحث بنقده •

فيقول في التعريف « هو تأويل القرآن بغير ظاهره الاشارة خفية تظهر الارباب السلوك والتصوف ، ويمكن الجمع بينها وبين الظاهر المراد ايضا» ثم يذكر المؤلف اختلاف العلماء في التفسير الاشارى •

۱ \_ مناهل العرفان: «۱/۳۵۷» • ۲۰ مناهل العرفان: «۳۵۷– ۲۳۰» بتصرف •

ويقول في شروط قبول التفسير الاشاري « مما تقدم يعلم أن انتفسير الاشاري لا يكون مقبولا الا بشروط خمسة وهي: \_ 1 \_ الا يتنافى وما يظهر من معنى النظم الكريم • \_ 7 \_ الا يدعى أنه هو المراد وحده دون الظاهر • \_ 7 \_ الا يكون تأويلا يعيدا سخيفا لنفسير يعضهم قوله تعالى : \_ « وان الله لمع المحسنين » لنعسف يجعل كلمة لمع فعلا ماضيا • وكلمة « المحسنين » مفعوله • \_ 3 \_ الا يكون له معارض شرعى أو عقلى • \_ 0 \_ أن يكون له شاهد يؤيده كذلك اشترطوا •

بيدأنهذه الشروط متداخلة ، فيمكن الاستغناء بالاول عن الثالث ، وبالخامس عن الرابع ويحسن ملاحظة شرطين بدلهما وأحدهما : بيان المعنى الموضوع له اللفظ الكريم أولا • ثانيهما : الا يكون وراء هذا التفسير الاشارى تشويش على المفسر » (١)

ثم انتقل الى الامثلة ومن الامثلة التى ساقهاالمصنف على التفسير الاشارى • ما نقله عن تفسير النيسايورى لقوله تعالى: « واذ قال موسى لقومه ان الله يأمركم أن تذبحوا بقرة » قال ما نصه « التأويل : ذبح البقرة اشارة الى ذبح النفس البهيمية فان ذبحها حياة القلب الروحانى ، وهو الجهاد الاكبر « موتوا قبل أنتموتوا» « اقتلونى ياثقانى • انفى في قتلى حياتى • وحياتى في مماتى • • ومماتى في حياتى ، مت بالارادة تحى بالطبيعة • وقال بعضهم مت بالطبيعة تحى بالحقيقة • « ما هى ؟ انها بقرة » نفس تصلح للذبح بسيف الصدة • « لا فارض » في سن الشيخوخة • (٢)

١ \_ مناهل العرفيان: «١/٩٤٩» ٢٠ مناهل العرفان: «٢١/٥٥٠»

وقال ابن عربي زعيم الصوفية في نفس الآية : « ان الله يأمركم أن تذبعوا بقرة » هي النفس الحيوانية ، وذبحها قمع هواها الذي هو حياتها ، ومنعها من الافعال الخاصة بها يشفرة سكين الرياضة ثم ذكر \_ المؤلف \_ تفسيره لآية «ولسليمان الريح ٠٠٠٠» (1)

وفى النصيحة الخالصة يقول ـ رحمه الله ـ ما يلى : « بيد أن هذا التفسير كما نرى، جاء كله على هذا النمط دون ان يتعرض لبيان المعانى الوضعية للنصوص القرآنية • وهنا الخطر كل الخطر فانه يخاف على مطالعة أن يفهم أن هذه المعانى الارشادية ، همى مراد الخالق الى خلقه في الهداية الى تعاليم الاسلام ، والاشارة الى حقائق هذا الدين الذى ارتضاه لهم »

ثم قال رحمه الله مد ولعلك تلاحظ معى ان يعض الناس قد فتنوا بالاقبال على دراسة تلك الاشارات والخواطر ، فدخل فلم روعهم ان الكتاب والسنة بل الاسلام كله ما هى الاسوانح وواردات على هذا النحو من التأويلات والتوجيهات » الى أن قال: «والادهى من ذلك أنهم يتخيلون ويخيلون الى الناس، أنهم هم أهل الحقيقة الذين أدركوا الغاية، واتصلوا بالله اتصالا اسقط عنهم التكليف ، وسما بهم عن حضيض الاخذ بالاسباب ، ما داموا في زعمهم مسع رب الارباب • • الخ» (٢)

وانا أرى تناقضا فى كلام الزرقانى وموقىفه من التفسيس الاشارى ـ فذكر م للشروط التى يجب أن تتوفى فى التفسيس

الاشارى المقبول م مع علمه وتقريره يعد ذلك وبعد ذكره لامثلة من التفسير الاشاري - أن التفسير الاشاري جاء كله على النمط الذي ساق له أمثلة • ونقده له \_ يعد هذا لا داعي لاشتراط شروط لقبوله بل يجب رفضه ابتداء لانه ليس تفسيرا بل هو حروف لا معنى لها • والواقع أن الله سبحانه لم ينزل هذا القرآن وفيه الغاز لا يحلها الا ارباب التصوف التائهين وانما انزله الله بلسان عربي مبين يعرفه كل من له بصر باللغة العربيةما عدا الاحكام التسي نشرحها ونفصل ما اجمل منها السنة الثابتة عن رسول الله صلى الله عليه وسلم · ولذا قال ابن عباس « التفسير على أربعة اوجه: وجه تعرفه العرب من كلامها ، وتفسير لا يعذر أحد بجهالته ، و تفسير يعلمه العلماء، و تفسير لا يعلمه احد الا الله · » فان الذي تعرفه العرب هو الذي يرجع الى لسانهم ببيان اللغة -والذي لا يعذر أحد يجهله هو ما يتبادر فهم معناه الى ذهن القارىء للقرآن ككليات الشرائع ، ودلائل التوحيد كمعرفة أن الله واحد لا شريك له ، اما الذي يعلمه العلماء فهوالذي يرجع الى اجتهاداتهم المعتمدة على الادلة • كبيان مجمل القرآن • او تخصيص عام • وبيان ناسخ القرآن ومنسوخه • اما الذي لا يعلمه الا الله فهــو المغيبات: كحقيقة الروح وقيام الساعة ونحو ذلك •

ثم أن هذه الامثلة التي ساقها المصنف - رحمه الله - لا تعتبر تفسيرا ابدا في نظرى • اذ أن هذه الآيات تحكى قصة موسى مع اليهود وبيان تعنتهم واستفساراتهم التي لا قيمة لها • وانزل الله هذه الآيات التي فيها بيان قصة اليهود مع موسى • للاعتبار بها والبعد عن النهج الذي سلكه اليهود ولو كان مراد الله بهذه الآيات كما فسر زعيم الصوفية او النيسابوري لانزل على رسوله

صلى الله عليه وسلم بيان مرادة بأكمل بيان وأوضح اسلوب • هذا وقد سقت كل هذا الكلام لاوجه انتقادى على الشيخ رحمه الله

وكذلك أنتقد رأيه في المتشابه فقد عد رحمه الله آيات الصفات من المتشايه خاصة في ارشاده وتحذيره والشبه التي أدعى أنه سيرد عليها • فهو لم يعرف مذهب السلف الحقيقين لا المدعين كما يسميهم سامحه الله وليس في مذهبهم تناقض فهم يثبتون الصفات لله سبحانه على حسب ما أثبتها هو لنفسه أو وصفه بها رسوله صلى الله عليه وسلم لا يكيفون في ذلك يمعنى السؤال عن الكيف او بيان الكيفية • ولا يشبهونه يأحد من خلقه ، ولا يؤولون بعض صفاته كما يؤول الاشاعرة غير الصفات السبعة التي اثبتوها. وفي هذا تناقض منهم اذ كيف يثبتون شيئًا من الصفات وينفون او يؤولون الصفات الاخرى • فالواجب يقتضى منهم اثبات جميــع الصفات اذ لا حجة ولا دليل نقلي ولا عقلي على ملكهم هذا واليك ما قاله الشيخ عبد العزيز بن راشد الملقب بالنجدى: قال بعد أن بين ان من قال يأن آيات الصفات وأحاديثها من المتشايه مخطىء \_ قال ردا على هذا القول: « وأما قول الثالثة فخطأ مفضوح وقول فأسد بالعقل والنقل ، لأن صفات الله ليس لها شبيه ولا مثيل في المخلوقين قط ، كما أن الله ليس له نظير ولا شبيه منهم حتى يقال آيات الصفات وأحاديثها من المتشايه كقوله تعالى: «ليس كمثله شميء » وانما حصل توافق واشتراك بين اسماء الله وأسماء صفاته • وبين أسماء المخلوقين واسماء صفاتهم فقط لا تشابه بين المسميات والصفات • اذ الاسماء ليست بعض المسمين ولا جزءا منهم ، وانما هي أعلام خارجة عنهم دالة عليهم ومميزة بعضهـــم عن يعض، أذ الانسان يولدليس له اسم فلا يصبح أن تكون من قبيل

المتشابه الذى ضل باتباعه قريق من الناس لطلبهم الفتنة والتأويل الذى يدفعون يه عن أنفسهم ماسواه من الشرع تخفيفا عنها وارضاء لشهواتهم واهوائهم بالتأويلات الزائفة لان الله انزل كتابه دالا به خلقه على نفسه وماهو عليه من الصفات والجلال، و واصفالعباده ذاته بما ذكر لهم من نعوت العظمة والكمال ليعرفوه فيقدروه قدره، فيطمعوا في آثار صفات الرحمة والكما والعفو والرضاء، ويرهبوا من آثار صفات القهر والغضب والانتقام والسخط والمقت مسمورا)

000

**0 0 0** 

۱ \_ بيان متشابه القرآن : « ۱۷\_۱۸ •

## مباحث في عليوم القرآن

with love by from the property of the specific

التعريف بالكتاب: \_ هذا الكتاب ألفه الاستاذ مناع خليل القطان وقد طبع من تين الاولى عام ١٣٨٧ ه وطبعته الدار السعودية للنشر ضمن سلسلة ثقافتك الاسلامية • وكان الاولى منها • وعدد صفحاته في هذه الطبعة مائة وثمان وثمانون صفحة من القطع المتوسط • وطبعته منشورات العصر العديث و تبلغ عدد صفحاته في هذه الطبعة ستا وثلاثين وثلاثمائة صفحة من القطع المتوسط • واشتمل هذا الكتاب على ستة وعشرين مبحثا من المباحث والموضوعات المتعلقة بالقرآن •

۲ \_ موضوع الكتاب : \_ دراسة عامة لمباحث تتعلق بالقرآن الكريم ليتيسر فهمه •

٣ ـ منهج المؤلف في البحث: \_قسم المؤلف كتايه الى ٢٦ مبعثا هي: ١ ـ التعريف بالعلم وبيان نشأته و تطوره \_٢ ـ القرآن \_٣ ـ الوحى \_٤ ـ المكي والمدنى \_٥ ـ معرفة اول ما نزل وآخر ما نزل وآخر ما نزل \_٢ ـ اسباب النزول \_٧ ـ نزول القرآن \_٨ ـ جمع القرآن وترتيبه \_٩ ـ نزول القرآن على سبعة أحرف \_ ١٠ ـ القراءات والقراء والما للقواعد للتي يحتاج اليها المفسر \_١٢ ـ المحكم والمتشابه ـ ١١ ـ العام والمخاص • \_٤١ ـ الناسخ والمنسوخ \_ ١٥ ـ المطلق والمقيد \_ ١٦ ـ المنطوق والمفهوم \_١٢ للجاز في القرآن \_ ١٨ ـ امثال القرآن \_ ١٩ ـ ترجمة القرآن \_ ٢٠ ـ جدل القرآن \_ ٢١ ـ قصص القرآن \_ ٢٢ ـ ترجمة القرآن \_ ٢٢ ـ التفسير والتأويل قصص القرآن \_ ٢٢ ـ ترجمة القرآن \_ ٢٢ ـ التفسير والتأويل

- ٢٤ شروط المفسر وآدايه \_ ٢٥ نشأة التفسير وتطوره \_ ٢٦ شروط ليعض مشاهير المفسرين .

ففى المبحث الاول: قرر أنالقرآن هومعجزة الاسلام الخالدة -وأن العرب كانوا يفهمون القرآن بسليقتهم واذا أشكل عليهم أمر فهم آية رجعوا الى الرسول فسألوه عنها • ثم تحدث عن حرص الصحابة على تلقى القرآن وحفظه وفهمه • وبين أن الرسول صلى الله عليه وسلم لم يأذن للصحابة في كتابة القرآن خشية ان يلتبس يغيره - ثم ذكر اشهر المفسرين من الصحابة والتابعين وأورد قول شيخ الاسلام بن تيمية في ذلك • وفي بداية القرن الثاني يدأ تدوين التفسير بعد أن كان يعشمد على التلقي والرواية وقد ذكر المؤلف أنه بدأ تدوينه على أنه باب من ابواب العديث ، ثم دون مستقلا منفردا • وذكر أنه كان هناك علماء يجانب ذلك قد ألفوا كتبا في موضوعات تتصل بالقرآن فمنهم من ألف في الناسخ والمنسوخ ومنهم من ألف في أسباب النزول وثالث ألف في مشكل القرآن ورابع في غريب القرآن وغير ذاـــك -وذكر أن أول من ألف في موضوعات من علوم القرآن جامعا لها في مؤلف واحد هو على بن سعيد الحوفي في كتابه « البرهان في علوم القرآن » ثم تبعه اناس آخرون كالسيوطي والزركشي وغيرهم • ثم انتقل المؤلف الى ذكر من ألف في علــوم القرآن في العصر الحديث فذكر مجموعة من الكتب منها التصوير الفني في القرآن ومشاهد القيامة في القرآن للاستاذالشهيد سيد قطب واعجاز القرآن للرافعي ، والنبأ العظيم لدراز ، هذا فيم موضوعات جزئية أما في المؤلفات التي تضمم موضوعات عدة فَنْكُر مناهل العرفان للزرقاني، ومنهج الفرقان في علوم القرآن

وغيرها - وانهى هذا البحث بتعريف علوم القرآن - (١)

وفى المبحث الثانى: قرر أن القرآن رسالة الله الى الانسانية كافة وذكر الادلة على ذلك وأن الرسول صلى الله عليه وسلم قد تحدى العرب بالقرآن و فعجزوا عن الاتيان بمثله وانالله كتب له الحفظ والنقل المتواتر ودون تحريف او تبديل وأنهدا الحفظ لم يمتز به الاهدا القرآن من بيسن الكتب السماوية السابقة وأن رسالة القرآن للانس والجن ثم عرف القرآن لغة واصطلاحا ثم يذكر اسماءه وأوصافه اتبعه ببيان الفرق بين الترآن والحديث القدسى والنبوى وفي ختام هذا الفصل ذكر شبهتين على الحديث النبوى والقدسى وفندهما (٢)

وفى المبحث الثالث « الوحى » تحدث عن امكانيته مستشهدا بحوادث وجدت فى العصور المتأخرة تقرب الوحسى لمن ينكره ويجحده و تلجمه الحجة من واقعه • ثم عرف الوحى لغة واصطلاحا • اتبعه ببيان كيفية وحى الله الى ملائكته ، ثم كيفية وحى الله الى رسله • ثم كيفية وحى الملك الى الرسول وانهى المبحث بذكر شبه الجاحدين للوحى وردها ردا قويا • (٣)

وفى المبحث الرابع: بين عناية العلماء بالمكى والمدنى ثمذكر الانواع التى يتدارسها العلماء فيما يتعلق بالمسكى والمدنى تذكرها اولا اجمالا ثم فصل الكلام عليها ومثل لها و اتبع هدنا ببيان فوائد العلم بالمكى والمدنى و ثم بين ان العلماءلهم في معرفة

٢ ماحث في علوم القرآن: «١٤» ٠ ٢٦٥ مباحث في علوم القرآن: «٢٥٥٥» ٠ ماحث في علوم القرآن: «٢٧٥٥»

المكى والمدنى منهجان اساسيان: المنهج السماعى ، والمنه بين القياسى • ثم بين الفرق بين المكى والمدنى وذكر فى ذلك ثلاثة أراء للعلماء كل رأى مبنى على اعتبار خاص • ١ - اعتبار زمن النزول • -٣- اعتبار المخاطب • ثم ذكر ضوابط المكى ومميزاته الموضوعية ، فضوابط المدنى ومميزاته الموضوعية ، فضوابط المدنى ومميزاته الموضوعية • (١)

وفى المبحث الخامس: تحدث عن اول ما نزل وآخر ما نسزل فنكر آراء العلماء فى أولما نزل على الاطلاق وهى اربعة اقوال رجح اولهاوهو أن أول ما نزل قوله تعالى « اقرأ باسم ربك » ثم ذكر آراء العلماء فى آخر ما نزل وهى ستة اقوال • ثم تحدث عن اول ما نزل بالنسبة الى موضوعات خاصة فذكر ان اول ما نزل فى الاطعمة ثم الاشربة ، ثم القتال • (٢)

وفى المبحث السادس: تحدث عن عناية العلماء بهذا الموضوع فذكر أن أول من ألف فى اسباب النزول هو على بن المدينى شيخ البخارى • ثم قرر أن المعتمد عليه فى معرفة سبب النزول هو النقل الصحيح عن الرسول صلى الله عليه وسلم ثم عن الصحابة وانتقل المؤلف الى تعريف سبب النزول وحصره على امرين حال أن تحدث حادثة فينزل القرآن بحكمها \_ ٢ أن يسأل رسول الله صلى الله عليه وسلم عن شىء فيتنزل القرآن ببيان الحكم فيه • ثم قال « ولذا يعرف سبب النزول بما يأتى »: « هو ما فيه • ثم قال « ولذا يعرف سبب النزول بما يأتى »: « هو ما

۱ - مباحث في علوم القرآن: «٤٦ـ٥٥» - - - - مباحث في علوم القرآن: «٢٠-٥٥» ٠

نزل قرآن بشأنه وقتوقوعه كحادثة أو سؤال» (١) ثم ذكر فوائد معرفة سبب النزول فذكر خمس فوائد • ثم قرر انه اذا اتفق ما نزل مع السبب في العموم ، او اتفق معه في الخصوص حمل العام على عمومه والخاص على خصوصه وذكر مثالين لذلك • وتحدث عما اذا كان السبب خاصا والآية نازلة يصيغة العموم فذكر رأيين للعلماء في ذلك •

الاول: أن العبرة بعموم اللفظ لا يخصوص السبب ورجعه ما الثانى: أن العبرة يخصوص السبب لا يعموم اللفظ و وتحدث عقب ذلك عن صيغة سبب النزول فذكر انها اما انتكون نصافي السببية واما أن تكون معتملة وذكر امثلة لكل ويين يعد ذلك موقف المفسر من الروايات اذا تعددت في سبب النزول ثم أعقبه بالحديث عن تعدد النزول والسببواحد ومثل له وقرر أنه لا شيء في ذلك وختم الفصل بتقرير أنه يمكن الاستفادة من معرفة اسباب النزول في مجال التربية والتعليم (٢)

وفى المبحث السابع: تحدث عن نزول القرآن جسملة وذكر الآيات التى تدل على ذلك ثم بين أن ظاهرها يتعارض معالواقع العلمى فى حياة رسول الله صلى الله عليه وسلم حيست نزل القرآن عليه فى ثلاث وعشرين سنة ولذا ذكر ثلاثة مذاهب مذهبين اساسيين تدل عليهما النصوص والثالث مجرد اجتهاد من بعض المفسرين ولا دليل عليه وقد رجح المؤلف الاول ويهذا يكون للقرآن الكريم تنزلان: الاول: نزوله جملة واحدة فسى ليلة القدر الى بيت العزة من السماء الدئيا والثانى: نزوله من

۱ \_ مباحث في علوم القرآن: «٦٩» ٠ \_٢\_ مباحث في علوم القرآن : « ٦٦-٨» ٨ \_ ٢٥٧\_

السماء الدنيا الى الارض مفرقا فى ثلاث وعشرين سنة • شم تحدث عن نزوله منجما فذكر بعض الآيات التى تدل على أن القرآن الكريم كلام الله بألفاظه العربية • ثم ذكر أن القرآن نزل منجما فى ثلاث وعشرين سنة • ثلاث عشرة بمكة على الرأى الراجح • وعشر بالمدينة •

ثم انتقل الى بيان العكم من نزوله منجما فذكر خمس حكم \_\_\_\_\_\_\_ التحدى \_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_ الله عليه وسلم \_\_\_\_\_\_\_\_\_ التحدى والاعجاز \_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_ العفله وفهمه \_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_ العوادث والتدرج في التشريع \_\_\_\_\_ الدلالة القاطعة علمي أن القرآن الذريم تنزيل من حكيم حميد وهذه العكمة منقولة ممين كتاب مناهل العرفان وانهى المبحث بتقرير امكان الاستفادة من نزول القرآن منجما في التربية والتعليم و (1)

وفى المبحث الثامن: وفيه أوضح أن جمع القرآن يراد يه عند العلماء احد المعنين الآتيين -۱- جمعه بمعنى حفظه -۲- جمعه بمعنى كتابته كله - ثم يتبع ذلك بالحديث عن جمع القرآن بمعنى حفظه فى عهد النبى صلى الله عليه وسلم ثمنى كتابته فى عهده ايضا ويسمى هذا الجمع حفظا وكتابة الجمع الاول: ثم تحدث عن جمعه فى عهد ابى بكر رضى الله عنه وبين سبب جمع ابى بكر للقرآن وهو كثرة القتلى من القراء فى موقعة اليمامة عند قتال مسيلمة الكذاب - ثم تحدث عن جمعه فى عهد عثمان رضى الله عنه وذكر سبب جمعه للقرآن وهدو شكوى حذيفة بن اليمان لعثمان اختلاف السناس فى القراءة شكوى حذيفة بن اليمان لعثمان اختلاف السناس فى القراءة

۱ ـ مباحث في علوم القرآن: «۸۵ـ۲۰۲»

واقتراحه عليه أن يجمع القرآن في مصحف واحد ثم ذكر الفروق بين جمعة ابي يكر وعثمان رضى الله عنهما وذكر في نهاية المبحث اختلاف العلماء في عدد المصاحف التميي ارسلها عثمان الى الآفاق والامصار الاسلامية ثم تحدث عن ترتيب الآيات فقرر أنه توقيفي وذكر اقوال العلماء المقررة الذلك كما ذكر الدليل على أنه توقيفي وانتقل يعد ذلك الى الحديث عن ترتيب السور فقرر اختلاف العلماء في ذلك على ثلاثة آراء الاول: ان ترتيب السور توقيفي والثاني: أن ترتيبه اجتهاد من الصحابة وأورد أدلة على كل ذلك ورجلح الاول وضعف الثاني والثالث ثم ذكر أقسام سور القرآن وهي ادبعة وقد عرف كلا منها واتبعه ببيان عدد سور القرآن وآياته واطول آية في القرآن والقرآن والقر

ثم انتقل المؤلف الى الحديث عن الرسم العثمانى فذكر فيه للعلماء ثلاثة آراء الاول: أن هذا الرسم العثمانى للقرآن توقيفى يجب الاخذ به في كتابة القرآن -١- أنه ليس توقيفيا عن النبى صلى الله عليه وسلم ولكنه اصطلاح ارتضاه عثمان ٠ -١- وذهب الى أن الرسم العثمانى اصطلاحى ولا مانع من مخالفت وقد رجح المؤلف الرأى الثانى ٠ وانهى المؤلف الفصل بالحديث عما مر بالمصحف العثمانى من قسمين منذ كتابته الى اليوم(١)

وفي الفصل التاسع : ذكر الاحاديث الدالة على نزول القرآن

医血压溶液性病 做人 糖 智士

۱ \_ مباحث في علوم القرآن: «٣٠١ُ اَــُ٣٣١ُ».

على سبعة احرف اعقبها بذكر خلاف العلماء في المراد بالسبعة احرف فذكر ستة آراء هي \_ا\_ ان المراد بالاحرف السبعة سبع لغات من لغات العرب في المعنى الواحد \_\frac{7}{1} أن المراد بالاحرف السبعة سبع لغات من لغات العرب نزل عليها القرآن\_\frac{7}{2} أن المراد بها سبعة اوجه : من الامر ، والنهى ، والوعيد ، والوعيد ، والعيد ، والجدل ، والقصص ، والمثل • • - 3 أن المراد بها وجوه التغاير السبعة التي يقع فيها الاختلاف ثـم ذكر المؤلف هذه الاوجه • \_0 أن العدد سبعة لا مفهوم لـه \_ \frac{7}{2} أن المراد بالاحرف السبعة ، القراءات السبع • وبعد الانتهاء من عرض بالاحرف السبعة ، القراءات السبع • وبعد الانتهاء من عرض الآراءرجح المؤلف الرأى الاولو ايده بالادلة و ناقش الادلة الاخرى وانهى المبحث ببيان حكم نزول القرآن على سبعة احرف فذكر منها ثلاثة حكم هي : ا \_تيسير القراءة والحفظ على قوم اميين منها ثلاثة حكم هي : ا \_تيسير القراءة والحفظ على قوم اميين القرآن في معانيه واحكامه • • (۱)

وفى الفصل العاشر: تعدث عن القراءات والقدراء فعرف القراءة وذكر اشهر القراء فى عهدى الصحابة والتابعين • ثم ذكر اسماء القراء السبعة • ثم بين السبب فى الاقتصار علي القراءات السبعة • وتعدث عقب ذلك عن انواع القراءات وهى المتواتر والآحاد والشاذ ثم ذكر ضوابط القراءة الصعيعة • ثم ذكر تقسيم بعض العلماء لانواع القراءات وهمى ستة دار متواتر -١- مشهور -٣- آحاد -٤- شاذ -٥- الموضوع -١- المدرج • وذكر بعد ذلك فوائد الاختلاف فى القراءات الصعيعة المدرج • وذكر بعد ذلك فوائد الاختلاف فى القراءات الصعيعة

١ \_ مباحث في علوم القرآن : «١٣٤ـ١٤٦»٠

ثم ترجم للقراء العشرة بترجمة موجزة وذكر من روى عنهم و تحدث كذلك في هذا المبحث عن التجويد وآداب التلاوة فعرف التجويد وذكر كذلك أن التجويد يكتسب بالممارسة والمران اكثر مما يكتسب بالدراسة وذكر أن العلماء عدوا القراءة يغير تجويد لحنا و ثم قرر هو أن التنطع في التجويد لا يقل عن اهمال القراءة بالتجويد و شم ذكر ما يستحب لقارىء القرآن و (1)

وفى الفصل الحادى عشر: تحدث عن القواعد التى يحتاج اليها المفسر فذكر منها \_1\_ الضمائر \_7\_ التعريف والتنكير وفيه ذكر مقامات التنكير ومقامات التعريف • \_7\_ الافراد والجمع \_3\_ مقابلة الجمع بالجمع او بالمفرد \_0\_ ما يظن أنه مترادف وليس من المترادف \_1\_ السؤال والجواب \_٧ \_ الخطاب بالاسم والخطاب بالفعل \_٨\_ العطف وهو على ثلاثة اقسام \_1\_ عطف على المعنى ٠(١)

وفى المبحث الثانى عشر : عرف الاحكام المام والتشابه العام ثم الاحكام الخاص والتشابه الخاص ثم ذكر خلاف العلماء فسم معرفة التشابه ومنشأ هذا الاختلاف ، الاختلاف في الوقف في قوله «والراسخون فسى العسلم» هل هو مبتدأ خبره يقولون والواوللاستئناف، والوقف على قوله: «وما يعلم تأويله الالله» أو هو معطوف و «يقولسون» حال ، والوقسف على قوله «والراسخون فسى العسلم» فذهب الى الاول طائفة من

۱ ــ مباحث في علوم القرآن: «١٦٨-١٦٨» • ٢ــ مباحث في علوم القرآن : «١٦٨-١٨٨»

العلماء وذهب الى الثانى طائفة أخرى ثم أتبع \_ المؤلف \_ ذلك يالتوفيق بين الرايين وفيه ذكر ثلاثة معان للتاويل \_ ا \_ صرف اللفظ عن الاحتمال الراجح الى الاحتمال المرجوح لدليل يقترن به و وهو اصطلاح اكثر المتأخرين • \_ 1 \_ التأويل بمعنى التفسير \_ 1 \_ التأويل بمعنى التفسير \_ 1 \_ التأويل : هو الحقيقة التي يؤول اليها الكلام • ثم اوضح أن الذين يقولون بالوقف على قوله « وما يعلم تأويله الا الله » ويجعلون « والراسخون في العلم » استئنافا، انما عنوابذلك التأويل بالمعنى المثالث • والذين يقولولون بالوقف على قوله « والراسخون في العلم » على أن الواو للعطف لا للاستئناف « والراسخون في العلم » على أن الواو للعطف لا للاستئناف يمنون بذلك التفسير • وانهي هذا البحث بالحديث عن التأويل المناموم وهو صرف اللفظ عن الاحتمال الراجح الى الاحتمال الراجوح • (1)

المرجوح وفي المبحث الثالث عشر : عرف العام وذكر صيغه ثم ذكر القسامه وهو ثلاثة انواع \_ ا\_ الباقى على عمومه \_ 7\_ العام المرادية المخصوص \_ 7\_ العام المخصوص و وذكر عقب ذلك الفرق بين العام المرادية المخصوص والعام المخصوص و ثم عرف الخاص وذكر أنواع المخصصات وهى متصلة ومنفصلة فالمتصلة المخاص وذكر أنواع المخصصات وهى متصلة ومنفصلة فالمتصلة البعث بالعديث عن تخصيص السنة بالقرآن و أنهى المبحث بالعديث عن الخطاب الذي يوجه للنبي صلى الله عليه وسلم هل يشمل الناس ام لا فبعض العلماء قال بالشمول و بعضهم قال بالاختصاص و ثم ما وجه الخطاب فيه الى الناس الغ و ٢٠)

وفي المبحث الرابع عشر : عرف النسخ لغة واصطلاحا ثــم المبحث في علوم القرآن: «١٨٢ـ١٨٨»

<sup>-</sup> ٢- مباحث في علوم القرآن : «١٨٩-١٨٥» -

فكن ما يقع فيه النسخ ، ثم يماذا يعرف النسخ وبيان الهميت النبع ذلك ببيان الآراء في النسخ وهي أربعة ، ثم ذكر اقسام النسخ ، فانواعه في القرآن ثم ذكر حكم النسخ ، اتبعها بالحديث عن النسخ الى يدل والى غير يدل ، ثم ذكر أن من العلماء المكثر والمقل وبين منشأ الاشتباه عند المكثرين ، ثم انهى المؤلف المبحث بذكر عشرة امثلة للنسخ (١)

وفى المبحث الخامس عشر : وفيه تحدث عن تعريف كل من المطلق والمقيد · وذكر اقسام واحكام كل منها · (٢)

وفي المبحث السادس عشر : عرف المنطوق وبين اقسامه وهي النص والظاهر والمؤول • ثم تحدث عن دلالة الاقتضاء ودلالة الاشارة وبين أنه من اقسام المنطوق • ثم عرف المفهوم فذكر انه فسمان مفهوم موافقة ، ومفهوم مخالفة • وأن مفهوم الموافقة قسمان • ومفهوم المخالفة اربعة انواع وختم المبحث بالحديث عن الاختلاف في الاحتجاج بمفهوم المخالفة • فذكر أن الراجح أنه حجة بشروط ذكرها • (٣)

وفى المبحث السابع عشر: عرف الاعجاز وقرر أنه ثابت فقد تحدى الرسول صلى الله عليه وسلم العرب بالقرآن على مراحل ثلاث \_1\_ تحداهم بالقرآن كله \_1\_ تحداهم بعشر سور منه \_7\_ ثم تحداهم بسورة واحدة منه • ثم تحدث عن وجوه اعجاز الفرآن فذكر اربعة آراء للعلماء أعقبه بالحديث عن القدر المعجز من القرآن فذكر ثلاثة آراء في ذلك • ثم تحدث عـن

۱ - مباحث في علوم القرآن: «٢٠٨-٢٠٨» - ٢- مباحث في علوم القرآن: «٢٠١-٢١٦» . - ٣- مباحث في علوم القرآن:

الاعجاز اللغوى للقرآن ، فالاعجاز العلمي ، وفيه قرر خطأ الذين يحرصون على ان يتضمن القرآن الكريم كل نظرية علمية ونقل كلاما للشهيد سيد قطب حول هذا الموضوع، واتبع ذلك بالحديث عن الاعجاز التشريعي • (١)

وفى المبحث الثامن عشر: تحدث عن امتسال القرآن فعرف المثل لغة وذكر عدة اطلاقات له • ثم ذكر انواع الامثال فسى فى القرآن وهى ١ الامثال المصرحة ٢ الامثال الكامنة ٣ الامثال المرسلة • وقد عرف كلا وذكر له امثلة وانهى المبحث ببيان فوائد الامثال اذ ذكر منها ثمانية فوائد (٢)

وفى المبحث التاسع عشر: عرف القسم وبين صيغته ومم تتكون ثم ذكر فائدة القسم فى القرآن اعقب ذلك بالحديث عن المقسم به فى القرآن • ثم ذكر انواع القسم • فاحوال المقسم عليه (٣) وفى المبحث العشرين: عرف الجدل ثم ذكر طريقة القرآن فى المناظرة ثم اورد انواعا من مناظرات القرآن وادلته (٤)

وفى المبحث الحادى والعشرين: بين معنى القصص فى اللغة ثم المراد بها فى القرآن • فانواع القصص فى القرآن • ثم ذكر فوائد قصص القرآن ، وتحدث عن حكمة تكرار القصية في القرآن ثم قرر أن القصة فى القرآن حقيقة لا خيال وفيه ر دعلى الدكتور الاشتراكي القومى محمد الجمد خلف الله • وانهى الفصل ببيان اثر القصص القرآنى فى التربية والتهذيب (٥)

۱ \_ مباحث في علوم القرآن: «۲۱۷\_۲۳۸»

٢ ــ مباحث في علوم القرآن: «٢٤٧ ـ ٢٣٩» ـ ٣ ـ مباحث في علوم القرآن :
 «٢٤٧ ـ ٢٥٣ ـ ٥ ـ ٤ ـ مباحث في علوم القرآن : «٢٥٢ ـ ٢٥٨ » ـ ٥ ـ مباحث في علوم القرآن: «٢٥٩ ـ ٢٥٩ » ـ ٥ ـ مباحث في علوم القرآن: «٢٥٩ ـ ٢٥٩ ـ ٢٠٩٥» .

وفى المبحث الثانى والعشرين: تحدث عن ترجسمة القرآن وذكر أن الترجمة تطلق على معنيين الترجمة الحرفية والترجمة التفسيرية والمعنوية ، ثم قرر أن الترجمة الحرفية محرمة ، اما الشرجمة المعنوية فأن كانت للمعانى الاصلية للقرآن فيمكن نقلها الى لغة اخرى ، وانكانت للمعانى الثانوية فلا يمكن نقلها وتحدث عن ترجمة تفسير القرآن فذكر أنه لا يأس بها ، ثم تحدث المؤلف عن القراءة فى الصلاة بغير العربية فذكر رأيين للعلماء ، الاول: يجيز ذلك مطلقااو عند العجز عن النطق بالعربية والثانى: ان ذلك محظور والصلاة بهذه القراءة غير صحيحة ، (١) وفى المبحث الثالث والعشرين : عرف التفسير فى اللغة والاصطلاح وكذلك التأويل ، ثم بين الفرق بين التفسير والتأويل وانهى الفصل ببيان شرف التفسير و (١)

وفى المبحث الرابع والعشرين: ذكر شروطا يجب أن تتوفر فى المفسر وهى تسعة شروط ثم ذكر آدابا يجب ان يتحلى بها المفسر وأن يلتزمها عند تفسيره وذكر أحد عشر أمرا • (٣)

وفى المبحث الخامس والعشرين: تحدث عن التفسير فى عهد النبى صلى الله عليه وسلم وعهد اصحابه وذكر أن الصحابة يعتمدون فى تفسيرهم على ما يلى \_١\_ القرآن الكريم \_٢\_ النبى صلى الله عليه وسلم فهو المبين للقرآن ٣\_ الفهم والاجتهاد ثم تحدث عن التفسير فى عهد التابعين وذكر اشهر المفسرين من المتابعين وتحدث عن المفسرين من المدارس الثلاث، مدرسة مكة،

۱ \_ مباحث فی علوم القرآن: «۲۲۱ـ۲۷۲» ۰ \_۲\_ مباحث فی علوم القرآن «۲۷۲\_۲۸۰ ۰ مباحث فی علوم القرآن : ۲۸۱\_۲۸۶ ۰ ۰

والمدينة، والكوفة و وانهي الفصل بالعديث عن التفسير فسي عصور التدوين و تعدث عقب ذلك عن طبقات المفسرين منذ عهد الصحابة • ثم تكلم عن التفسير بالمأثور والرأي فعرف بالتفسير بالمأثور : ثم قرر أن الاختلاف في التفسير بالمأثور قليل جدا بالنسبة لن بعدهم • ثم أوضح أن الاختلاف أنما يكون فيما لا فائدة منه مما نقل من الاسرائيليات عن اهل الكتاب اعقب ذلك ببيان حكم التفسير بالمأثور فقررأنه هو الذي يجب اتباعه والاخذبه لانه طريق المعرفة الصحيحة • ثم عرف التفسير بالرأى ، وقرر أن التفسيين بالرأى محرم اداكان بمجرد الرأى والاجتهاد ؛ وتحدُّث عن الاسرائيليات وذكر الذين اشتهروا بهذه الروايات، ثم تحدث عن تفسير المتصوفة فالتفسير الاشطاري وقد بين بطلانها وذكر شروط ابن القيم لقبول التفسير الاشارى. وتحدث كذلك عن غرائب التفسير موردا امثلة لذلك واعقب ذلك بالعديث عن اشهر كتب التفسير بالمأثيور والرأى • وكتب التفسير في العصر العاضر • فذكر اثنى عشر تفسيرا من كتب التفسير بالمأثور وقد تحدث عن يعضها فتحدث اولا عن التفسيب المنسوب الى ابن عباس وذكر الفرق عن ابن عباس • ثم تحدث عن تفسير ابن جرير الطبري وقرر أنه أهم المراجع في التفسير بالمأثورة، وأوضح أنه كان مفقودا الى عهد قريب حتى قدر الله له الظهور فوجدت نسخة مخطوطة منه عند أمير من امراء حائل السابقين و هو حمود بن عبد الله الرشيد • و تحدث ثالثا عــن تفسير بن عطية فعرف به ثم اورد كلام ابن تيمية عنه ورابع التفاسين هو تفسين بن كثير وقد عرف به تعريفا موجزا وذكس طريقته في التفسيل وقرر أنه يأتي في المرتبعة الثانية بعد

الطبري وتحدث عن طبعاته دائم انتقل السي الحديث عن كتب التفسير بالرأى فذكر خمسة عشر تفسيرا وقد تحدث عن ثلاثة منهاهي مفاتيح الغيب للرازى فعرف بالمؤلف ثم تحدث عن تفسيره وذكر اضطراب الاقوال فيما انتهى اليه الرازي فيي التفسيب وفيمن اتمه بعده وينقل عن الذهبي ما يدفع الاضطراب وينتقل عَقب هذا إلى الحديث عن تفسير البحر المحيط فيعرف بالمؤلف تعريفا موجزا ويذكر المؤلف أن أيا حيان يهستم بذكر وجوه الاعراب ، وأنه ينقل عن الكشاف وفيما يتعلق باعتراليات الكشاف فان ابا حيان ينقدها ويردها باسلوب ساخير و ثالث التفاسين التي استعرضها المؤلف تفسيس الكشاف وقب ذكر أن الزمخشرى ألف الكشاف يما يدعم عقيدته ومذهبه اما في الجانب اللغوى فإن الكشاف يعتبر مرجعا غنيا بذلك ويذكر المؤلف رأى ابن خلدون في الكشاف • وانتقل عقب ذلك الى الحديث عن كتب التفسير في العصر العاضر فتحدث عن كلمن تفسير طنطاوي جو هرى وفيه بين عنايته بالعلوم الكونية ، وخلطه في كتابه . ويختم الحديث عنه بتقرير انه اساء الى التفسير اساءة بالغة . ثم يتحدث عن تفسير المنار ويقرر أنه غنى بالمأثور وأنه يشرح الآياتُ بِالسَّلُوبِ رَائع وَعَبَارَة شَهَلَة ويَّرُد شَبِهَاتُ خَصُوْمُ الاسلامُ • ثم يتحدث عن تفسير في ظلال القرآن للشهيد سيد قطب ويقرر في البداية الدور الذي قام به الاخوان بقيادة حسن البنا رحمه الله • وأن سيد قطب ابرز رجالها ثم يصف تفسير الظلال بما يستحقه • وانهى هذا الفصل بالحديث عن كتساب التفسيس البياني لبنت الشاطيء • (١)

۱ \_ مباحث فی علوم القرآن:﴿٥٨٣٣٧٥٠ ﴿ اللهُ ال \_ ۲٦٧ \_ \_

ويترجم في المبحث السادس والعشريان: لبعض مشاهير المفسرين وقد ترجم لابن عباس رضى الله عنه فتحدث عن نسبه وحياته ، وعن منزلته وعلمه ، ثم تحدث عن تفسيره ، ثم تحدث عن مجاهد من حيث نسبه وحياته ومنزلته في العلم • ثم تحدث عن الطبرى ذاكرا نسبه ومتحدثا عن حياته ، ثم ذكر مصنفاته وتحدث عن تفسيره ، ثم تحدث عن ابن كثير وعن تفسيره • ثم ترجم للرازى وذكر مصنفاته وتحدث عن تفسيره • ثم ترجم للزمخشرى وتحدث عن علمه ومؤلفاته ، ثم عن مذهبه وعقيدته ، وتحدث عن تفسيره • وانهى الفصل بالحديث عن الشوكاني فذكر نسبه وتحدث عن حياته ومذهبه وعقيدته ثم مؤلفاته ، ثم عن تفسيره • وبهذا ينتهى الكتاب • (۱)

رأيي في الكتاب: \_ باسلوب سهل المأخذ وعبارات موجزة

تحدث الاستاذ مناع القطان في هذا الكتاب عن ستة وعشريات مبحثا من مباحث علوم القرآن يحتاج اليها او الى بعضها كل منعلم مسلم اذ سيجد بغيته فيها بلا اطناب ممل • يذكر جزئيات كثيرة لا يحتاجها الا المختص في علوم الشريعة ولا ايجاز مخل يحيث لا يخرج القارىء له ينتيجة وهذه الميزة وهي كون كل من له قسط من التعليم الشرعي ولو يسيرا يستطيع فهم ما في الكتاب اقول هذه الميزة يندر تحققها في كتابات كثيرة من المؤلفيان فالكتاب جدير بالقراءة والاقتناء والكتاب جدير بالقراءة والاقتناء والكتاب جدير بالقراءة والاقتناء والاقتناء والمناء والكتاب جدير بالقراءة والاقتناء والمناء والاقتناء والمناء والاقتناء والمناء و

١ \_ مباحث في علوم القرآن: «٣٢٨\_٣٢٨»

## التبيان في علوم القرآن

1 \_ التعریف بالکتاب، : \_ یقع هذا الکتاب الذی ألفه الاستاذ محمد علی الصابونی فی ۲۵۷ صفحة من القطع المتوسط وقد ألف كمذكرة فی علوم القرآن لطلاب كلیة الشریعة بمكة • طبع طبعة واحدة فی عام ۱۳۹۰ ه • طبعته دار الارشاد للطباعـــة والنشر ببیروت •

٢ \_ التعریف بالمؤلف: مولده و نشأته: \_ ولد الاستاذ محمد على بن جمیل الصابونی فی مدینة حلب عام ١٩٢٨ ه مـــن أسرة علم ٠

فى القرآن فى جزأين · (١)-٦- شبهات وأباطيل حول تعدد زوجات الرسول صلى الله عليه وسلم وهى رسالة صغيرة · وله كتاب آخر تحت الطبع وهو اختصار لتفسير ابن كثير وقداسماه « المنهل العذب اليسير من تفسير ابن كثير » · (٢)

٣ - موضوع الكتاب: - دراسة عامة ليعض المباحث المتعلقة بالقرآن •

2 - منهج المؤلف في البحث: - تحدث المؤلف عن مواضيع في مباحث علوم القرآن وهي اسباب النزول ، وحكمة نزول القرآن مفرقا ، وجمع القرآن، والتفسير والمفسرون، واعجاز القرآن، ومعجزات القرآن العلمية ، والمفسرون من التابعين ، فالتفسير بالدراية أو بالرأى ، والتفسير الاشارى، وغرائب التفسير ، ثم أشهر كتب التفسير مع تعريف بصحابها ، فترجمة القرآن ، شم نؤول القرآن على سبعة أحرف ،

وكان الفصل الاول كمقدمة للكتاب تحدث فييه عن علوم القرآن مبينا المقصود بعلوم القرآن ، ثم تعريف القرآن، ففضائله موردا الآيات والاحاديث الدالة على ذلك ، ثم تحدث عن أسماء القرآن ووجه التسمية ، ثم بين متى ابتدأ نزول القرآن وساق رواية البخارى في بيان ذلك • أعقب ذلك بالحديث عن أول ما نزل وآخرما نزلوفيه قررأن أولما نزل من القرآن قوله تعالى «اقرأ

باسم ربك » ورجح أن آخر ما نزل هو آية « واتقوا يوما ترجعون نيه الى الله » وقد ساق بعد ذلك كلاما للسيوطي اورد فيه يعض اشكالات حول أول ما نزل وآخره • ثم تحدث عن أول ما نزل في القتال والخمر والاطعمة • (١)

و تحدث المؤلف في الفصل الثاني : عن أسباب النزول سبينا فوائد معرفتها وامثلة على ذلك ، ثم عرف سبب النزول، و تحدث عن كيفية معرفة سبب النزول و هل يتعدد ، ثم قرر أن العبرة بعموم اللفظ لا بخصوص السبب . (٢)

وفي الفصل الثالث: تحدث عن حكمة تزول القرآن مفرقا مبينا كيف نزل القرآن ، وحكمة نزول القرآن منجما وحصرهافي ستة حكم هي: \_1\_ تثبت قلب النبي صلى الله عليه وسلم أمام أذى المشركين \_1\_ التلطف بالنبي صلى الله عليه وسلم عند نزول الوحى \_1\_ التدرج في تشريع الاحكام السماوية وضرب مثلا بتعريم الخمر حيث من التعريم باربعة مساحل - \_3\_ تسهيل حفظ القرآن وفهمه على المسلمين \_0\_ مسايرة الحوادث والوقائع ، والتنبيه عليها في حينها • \_1\_ الارشاد الى مصدر القرآن وانه تنزيل الحكيم الحميد • وقدأوردآيات قرآنية في كل فقرة من الحكم الست فوضحها • ثم تحدث عن كيفية تلقى النبي صلى الله عليه وسلم للقرآن • وختم الفصل بالحديث عن السنة وهل هي من القرآن ام لا ؟ • (٣)

\$ 34 , Haberry Hundry : + Esqui

وفى الفصل الرابع: « جمع القرآن » تحدث عن جمع القرآن فى عهد النبى صلى الله عليه وسلم وفيه تحدث عن جمع القرآن فى الصدور « اى حفظ الصحابة للقرآن » وعن جمعه عن طريق الكتابة والنقش • وتحدث عن طريقة كتابته فى عهد النبى صلى الله عليه وسلم • فبين انهم كانوا يكتبونه على العسب والرقاع وغيرهما • ثم تحدث عن جمع القرآن فى عهد ابى بكر وبين السبب فى الجمع وذكر رواية البخارى فى بيان سبب الجمع • ثم أورد عدة أسئلة عن تردد أبى بكر عن جمع القرآن ، وعن الحداد وعن المراد وعن اختيار زيد بن ثابت لهذا العمل من دون الصحابة وعن المراد يقول زيد فى رواية البخارى « حتى وجدت آخر سورة التوبة مع المن خزيمة لم اجدها مع غيره • أردف ذلك بالحديث عن خطة زيد فى الجمع ، ثم تحدث عن مزايا مصحف ابى بكر • بعد ذلك تحدث عن جمع القرآن فى عهد عثمان ، وسبب جمعه ثم بيسن تحدث عن جمع القرآن فى عهد عثمان ، وسبب جمعه ثم بيسن الفرق بين جمع أبى بكر وعثمان • (1)

وفي الفصل الخامس « التفسير والمفسرون » وفيه تساءل لماذا نفسر القرآن ، ثم اوضح الفرق بين التفسير والتأويل ، أتبع ذلك بالحديث عن أقسام التفسير وهي التفسير بالرواية ، والدراية والاشارة ، وقد تحدث في هذا الفصل عن التفسير بالرواية وذكر أسباب ضعف الرواية بالمأثور • وأشهر المفسرين من الصحابة وهما ابن عباس وابن مسعود • (٢)

وفي الفصل السادس: « تحدث عن معناه ، ومتى يتحقق ، وعن

١ - التبيان في علوم القرآن: ٥٥٥ - ٦٨ - ١ التبيان في علوم القرآن : ٧١٠
 ٨٣ - ٨٠

اسلوب القرآن في التحدى وانواعه ، وشروط المعجزة الالهية وعن اعجازه بم كان ، ثم ذكر مذهب المعتزلة والشيعة فسى الاعجاز ثم آراء العلماء في اوجه اعجاز القرآن و فوجوه اعجاز القرآن ، وتحدث ايضا عن خصائص اسلوب القرآن (١)

وفى الفصل السابع « معجزات القرآن العلمية » وهى منقولة من كتاب ( روح الدين الاسلامى ) لعفيف طبارة ، ثم ذكر بعض الشبهات حول اعجاز القرآن ورد عليها • (٢)

وفى الفصل الثامن « المفسرون من التابعين » وقد قسمهم الى ثلاث طبقات:طبقة مكة ، والمدينة، والعراق ، و تحدث عن اشهر المفسرين فى كل طبقة • (٣)

وتحت عنوان « القسم الثانى » التفسير بالرأى ، تحدث عن معنى التفسير بالرأى، وانواعه ، ثم العلوم التى يحتاجها المفسر ، ثم تحدث عن مراتب التفسير واوجه التفسير ، ثم ساق اقوال العلماء فى التفسير يالرأى • وادلة كل من المجيزينن والمانعين • (٤)

و تعت عنوان «القسم الثالث، التفسير الاشارى و غرائب التفسير، بين معنى التفسير الاشارى و آراء العلماء فيه، و ادلة كل ثم شروط قبول التفسير الاشارى ، اعقبه بايراد امثلة على التفسير الاشارى الفاسد ، ثم لخص البحث ، وانتقل عقب ذلك الى الحديث عن غرائب التفسير ممثلا لذلك ، ثم أورد نماذج لتفسير الشيعة

الاثنى عشرية والسبطية ، ثم تحدث عن تفسير الباطنية وساق نماذج لتفسيرهم • (١)

وتحت عنوان « اشهر كتب التفسير بالرواية والدراية والاشارة » وفيه تحدث عن كتب التفسير بالمأثور وذكر ثمانية كتب عرف يمؤلفيها وبها ، ثم تحدث عن كتب التفسير بالرأى وذكر عشرة كتب في هذا الموضوع معرفا بالمؤلف وبالكتباب ، أعقبها بالحديث عن اشهر تفاسير آيات الاحكام ذاكر اسم المؤلف وتاريخ وفاته والشهرة التي اشتهر بها ثم ذكر خمسة كتب من كتب التفسير الاشارى ذاكرا اسم الكتاب والمؤلف والشهرة ، وذكر عقب ذلك تسعة كتب مسن تفاسير المعتزلة والشيعة ، ذاكرا اسم الكتاب وشهرة التفسير، ثم ذكر أحد عشر كتابا من كتب التفسير في المعتزلة والشيعة ، ذاكرا اسم الكتاب والمؤلف وتاريخ وفاته العترا العديث ذاكرا اسم الكتاب والمؤلف وتاريخ وفاته وشهرة التفسير في العصر الحديث ذاكرا اسم الكتاب والمؤلف وشهرة الكتاب (٢)

وتحت عنوان « فصل فى التنبيه على احاديث وضعت فى فصل سورالقرآن » وفيه ذكر بعض الاحاديث التى وضعها الوضاءون فى فضل سور القرآن • وقد ذكر ايضا آراء العلماء فى القرآن هل فيه الفاظ غير عربية فذكر مذهبين ،الاول يقول بعدم وجود اى لفظ غير عربى في القرآن، ويترأس القائلين بذلك ابو بكر ابن الطيب وابن جرير والباقلانى • والثانى ان فيه الفاظا غير عربية • وقد ذكر ادلة الاولين ورجح رأيهم • وتحدث المؤلف عربية وقد من الترجمة وقسمها قسمين حرفية وتفسيرية وذكر ما المترجمة ، ثم بين ان الترجمة الحرفية غير جائزة ، واما

۱ ـ التبيان : «۱۹۱ـ۲۰٦» ـ ۲ـ التبيان في علوم القرآن: «۲۰۲ـ۲۲۳»

ترجمته بالمعنى فحكم بجوازها · اذا تحققت الشروط التين وضعت لذلك · (١)

وفي الفصل التاسع « نزول القرآن على سبعة احرف » ذكر الادلة على نزوله على سبعة احرف، والحكمة من ذلك ، والمراد ينزوله على سبعة احرف ، ثم ذكر اختلاف العلماء في تفسير الاحرف وآراءهم في الاحرف السبعة هل هي موجودة في القرآن ام لا ؟ واتبع ذلك يايراد شبهتين على الاحرف السبعة واجاب عليها ثم تحدث عن القراءات المشهورة من حيث تعريفها ، وييان في عهد الصحابة قراء ، وأوضح كيفية نشوء القراءات فعدد القراءات وانواعها • ثم ذكر أن اول من صنف في القراءات ابن عبيد القاسم بن سلام • ابو حاتم السجستاني ، والطبرى ، واسماعيل القاضي ثم بين أن أول ما اشتهرت القراءات السبعة على رأس المائتين هجرية ، ثم تحدث عن زمن تدوينها وانهسي الفصل بالتعريف بالقراء السبعة • (٢)

0 - رأيى في الكتاب: - صاحب الكتاب ممن يؤمنون بأن القرآن يؤيد ويشير الى بعض النظريات العلمية نجد ذلك واضعا في الفصل الذي عقده يعنوان معجزات القرآن العلمية الذي نقله من كتاب « روح الدين الاسلامي » للاستاذ عفيف طبارة مع التصرف والايجاز • فهو أولا يؤمن بنظرية السديم اذ يقدول تحت عنوان « وحدة الكون » ما يلى « أظهر النظريات العديشة تقول ان الارض كانت جزءا من المجموعة الشمسية ثم انفصلت

۱ - التبيان في علوم القرآن: «٢٣٢-٢٣٣» ١٠٠٠ التبيان في علوم القرآن : «٢٥٧-٢٥٠ ٠

وتبردت واصبحت صالحة لسكنى الانسان ويبرهنون على صحة هذه النظرية بوجود البراكين والمواد الملتهبة فى باطن الارض ، وقذف الارض بين حين وحين بهذه الحمم من المواد البركانية مده النظرية الحديثة تتفق مع ما اشار اليه القرآن الكريم فى قوله جل ثناؤه: «أو لم ير الذين كفروا أن السموات والأرض كانتا رتقا ففتقناهما وجعلنا من الماء كل شيء حى أفلا يؤمنون » (۱) ثم ينقل قول طبارة -

وقد تحدث العقاد وحمه الله عن هذه النظرية فقال: « ولكن النظرية السديمية لا تعدو أن تكون فرضا من الفروض ، يقبل النقص والزيادة ، بل يقبل النقض والتفنيد ، ولم ينته بين علماء الطبيعة الى قرار متفق عليه ٠٠ »

ثم وجه عدة أسئلة: « فلنا ان نسأل: هل كان الفضاء كله خلوا من العرارة ، وكانت العرارة الكونية كلها مركزة في السدم وما اليها ؟ » (٢)

وأنظر كلامه على نشأة الكون ، وتقسيم الذرة والاكسجيين، وكذا كلامه على اختلاف بصمات الاصابع ففيه وفي وحدة الكون يظهر بجلاءللناظرايمانصاحب الكتاب بأنالقرآنالكريم فيه اشارة الى النظريات الحديثة وانا أرى أن من يسلك هذا المسلك انما يحاول أن يظهر عظمة واعجاز القرآن وهو قصد حسن لكن هذه الطريقة والمسلك غير سديد خاصة فيما يتعلق بنشأة الكون والانسان وذلك لان «كل محاولة لتعليق الاشارات القرآنية العامة بما يصل اليه العلم من نظريات متجددة متغيرة و حتى

١ \_ التبيان في علوم القرآن: «١٣» \_٢\_ الفلسفة القرآنية : « ١٨٨ ، ١٨٩ ، ١٨٩ » .

بحقائق علمية ليست مطلقة • • تعتوى اولا : على خطأ منهجى اساسى • كما أنها تنطوى على معان ثلاثة كلهالا تليق يجلل القرآن الكريم • • الاولى : هى الهزيمة الداخلية التى تخيل لبعض الناس أن العلم هو المهيمن والقرآن تابع – ومن هنا يحاولون تثبيت القرآن بالعلم • أو الاستدلال من العلم • على حين أن القرآن كتاب كامل في موضوعه ، ونهائي في حقائقه والعلم ما يزال في موضوعه ينقض اليوم ما أثبته بالامس وكلها ليس من طبيعتها ان تعطى حقيقة واحدة نهائية مطلقة • الثانية : سوء فهم طبيعة القرآن ووظيفته • • • »

الثالثة: هي التأويل المستمر \_ مع التمعل والتكلف لنصوص القرآن كي تحملها و نلهث وراء الفروض والنظريات الـــتي لا تثبت ولا تستقر • وكل يوم يجد فيها جديد • • • الخ (١)

هذا فيما يتعلق ببيان المسلك العلمى فى تفسير القرآن عموما اما يتعلق باختلاف بصمات الاصابع فقد قال الاستاذ دروزة عند تفسيره لآية أيحسب الانسان ألن نجمع عظامه بلى قادرين على أن نسوى بنانه » ما يلى : « ولقد قرأنا مقالا أراد كاتبه أن يجعل صلة بين اختصاص البنان بالذكر وبين ما ظهر حديثا من علم بصمات الاصابع وما صار له من خطورة فى اثبات شخصيات الناس ، وتمشيا مع الفكرة التى سادت بعض الناس من استخراج النظريات العلمية والفنية والفنية والفلكية والكونية من الكلمات والآيات القرآنية للتدليل على صدق القرآن ومعجزات الله المشار اليها فيه ، وفى هذا فى اعتقادنا تحميل

۱ ـ في ظلال القرآن : «۲ /۹۷»٠

لكلمات القرآن وآياته غير ما تتحمل واخراج له من نطاق قدسيته وغايته و تعريض له للجدل والنقاش ٠٠٠٠ » (١) هذا الخطا

أما الثانى فهو خطأ فى الترتيب فقد كان من الواجب أن يجعل الفصل الثامن مع الفصل الخامس ويرتب مواضيعها هكذا: لماذا نفسر القرآن، تم الفرق بين التفسير والتأويل ، فأوجه التفسير فمراتب التفسير فالعلوم التى يحتاج السيها المفسر • فأقسام التفسير : الرواية، الرأى، الاشارى ففى القسم الاوليبين معنى التفسير بالمأثور ، وسبب الضعف في روايته • وفى الثانى يبين معنى التفسير بالرأى وانواعه واقوال العلماء فى جوازه وعدم جوازه وأدلتهم • وفى القسم الثالث يبين معنى التفسير بالاشارة وآراء العلماء فيه وأدلة كل طائفة من أقوال العلماء فيه فشروط قبوله • فخلاصة البحث • ثم يذكر بعد كل هذا اشهر الكتب فى التفسير يالمأثور ، ثم بالرأى ، ثم يالاشارة ، ثم اشهر التفاسير في آيات الاحكام • فأشهر تفاسير المعتزلة • ثم أشهر التفاسير في العصر الحديث • بعد كل هذا يأتى ترتيب المفسرين من الصحابة ثم من التابعين بعد كل ما تقدم ، هذا ثانيا •

وهو ثالثًا : يعتمد اعتمادا كليا على كتابى الاتقان في علوم القرآن ومناهل العرفان •

 $<sup>^{\</sup>circ}$  ۱ - التفسير الحديث :  $^{\circ}$  ۱

## الفلسفة القرآنيـة

1 \_ التعریف بالکتاب: \_ یقع هذا الکتاب الذی ألفه الاستاذ عباس محمود العقاد فی ۱۸۹ صفحة من القطع المتوسط · طبع مرارا عام ۱۹۶۹ م یمطابع الهلال وقد طبع الطبعة الثانیة عام ۱۹۲۹ م طبعته دار الکتاب العربی ببیروت ·

۲ \_\_ التعریف بالمؤلف: مولاه و نشأته: \_\_ ولد الاستاذ عباس
 محهود العقاد ۱۸۸۹ م فی اسوان و نشأ فی مصر

تعصيله العلمى: \_ تعلم فى مدرسة بلدته وحصل منها على الشهادة الابتدائية ، وتعلم اللغة الانكليزية منذ صغره والدافع له على تعليمها وجود جالية انجليزية كبيرة فى اسوانا ثناء حملة السودان ، واثناء بناء خزان أسوان ، الذى استتبع وجود مجلات وصحف وكتب بالانكليزية ، وما اقتضاه وجود هذه الجالية من وسطاء مترجمين -

أعماله: \_ عمل في مطلع حياته بالقسم المالي لمديرية الشرقية ، ثم انتقل الى العمل بديوان الاوقاف في الفترة من الشرقية ، ثم انتقل الى العمل جهوده للتدريس في مطلع الحرب العالمية الاولى وعمل رقيبا على الصحف لمدة قصيرة خلال الحرب ولكنه ترك \_ أخيرا \_ جميع هذه الوظائف ، وانكب على الصحافة والكتابة • وبدأ اتصال العقاد بالصحافة عن طريق صحيفة والدستور) التي أصدرها محمد فريد وجدى • ثم حرر صحيف (الاهلى) التي أنشأها محمد سعيد باشا رئيس الوزراء لتكون (الاهلى) التي أنشأها محمد سعيد باشا رئيس الوزراء لتكون

لسان حاله في نهاية الحرب العالمية الاولى • ثم تركها وحرر في صحيفة الاهرام • تأثر العقاد أول ما تأثر يجريدة (عبد الله النديم) المسماة «الاستاذ» وعارضها يجريدة اسماها« التلميذ» ساهم العقاد في ثورة عام ١٩١٩ م يكل قواه التي قادها سعد زغلول وقد قرب زغلول العقاد اليه خلال الثورة ويعدها من خلال فهم محيط بأيعاده وقواه • ولقبه يجبار المنطق ، واطلق له العرية في الكتابة والنقد • فعرر صحيفة البلاغ • والزم العقاد من جانبه الدفاع عن سعد زغلول ومهاجمة خصومه •

وصل العقاد نائبا الى البرلمان الذى ترأسه سعد زغلول عـام ١٩٢٦ م -

مؤلفاته: \_ له مؤلفات كثيرة جدا اذكر بعضها \_ \_ \_ \_ الانسان في القرآن \_ \_ \_ \_ المرأة في القرآن \_ \_ \_ \_ الاسلام في القرن العشرين \_ \_ ك \_ \_ حقائق الاسلام وأباطيل خصومه \_ \_ \_ العبقريات وهي ستة كتب • \_ \_ \_ \_ الانسانية والشيوعية في شريعة الاسلام \_ \_ \_ \_ \_ حتلر في الميزان \_ \_ \_ \_ \_ القرن العشرون ما كان وما يكون • وغيرها •

وفاتــه: \_ توفى الاستاذ العقاد فى عــام ١٩٦٤ م رحمه الله • (١)

موضوع الكتاب: \_ مباحث متنوعة في العقيدة والشريعة والإخلاق والعلم وغيرها •

٣ - منهج المؤلف في البحث: - قسم المؤلف كتابه الى مقدمة

۱ \_ نقلا عن كتاب « الفكر الاسلامي المعاصر \_ غازي التوبة: «۱۹۹ ۲۰۲ » بتصرف طفيف

وعدد من الموضوعات منها القرآن والعلم ، الاسباب والخسلق ، والاخلاق في القرآن ، والمرأة والسزواج والاخلاق في القرآن ، والمرأة والسزواج والميراث ، والاسر والرق والعلاقات الدولية ، والعقويات فسى القرآن ، والعقيدة الآلهية ، والفرائض والعبادات ، والاصلاح في العصر الحديث ، وخاتمه -

يين فى المقدمة أن الدين لازمة من لوازم البشرية ، وأنه لـم يكن الدين لازمة منلوازم الجماعات البشرية لانه مصلحة وطنية أو حاجة نوعية ٠٠ الخ وأنه ماى الدين ما ليس لازمة من لوازم الجماعات البشرية لانهم يريدون منها دروسا علمية أو حيلا صناعية ٠٠٠ (١)

ثم يبين أن موضوع الكتاب هو صلاح العقيدة الاسلامية لحياة البشرية من (٢) واتبع ذلك بالحديث عن المؤمنين بالفلسفة المادية \_ الشيوعيون \_ فقال « ولما طبقت هذه العقيدة البلاد الروسية \_ على أيدى أصحاب الفلسفة المادية \_ خيل اليهم أنهم ظفروا يحقيقة الحقائق واستغنوا بها عن كل ما اعتقده الانسان في جميع الازمان ، ولا سيما عقائد الاديان والاوطان » (٣)

و تحدث في الفصل الاول / وهو القرآن والعلم / عن العلوم الانسانية وقرر أنها تتجدد مع الزمن • فهى لا تزال بين ناقص يتم وغامض يتضح ، وخطأ يقترب من الصواب • • وقال « فلا يطلب من كتب العقيدة أن تطابق مسائل العلم • • كلما ظهرت مسألة فيها لجيل من الاجيال ، ولا يطلب من معتقديها استخراج تفصيلات

۱ ــ الفلسـفة القرآنـية . د ١٠٥٠ ـ ٢ــ الفلسفة القرن : ٧٠٠٣ـ الفلسفة القرآنية «١٠» .

تلك العلوم ، لان هذه التفصيلات تتوقف على معاولات الانسان وجهوده ، وعلى حاجاته ، واحوال زمانه » •

وهو يخطىء أناسا فى العصور الاخيرة انكروا القسول يدوران الارض واستدارتها اعتمادا على ما فهموه من الفاظ يعض الآيات ويخطىء آخرين فسروا السماوات السبع بالسيارات السبع فى المنظمومة الشمسية، ثم ظهر أنها عشر لاسبع ويخطىء ايضاالذين زعموا أن مذهب التطور والارتقاء ثابت من يعض الآيات كقوله تمالسى: «ولولا دفع الله الناس بعضهم ببعض لفسدت الأرض » أو قوله « فأما الزبد فيذهب جفاء وأما ما ينفع الناس فيمكث فى الأرض » لان الآيتين تؤيدان تنازع البقاء ويقاء الاصلح ، ولكن مذهب التطور والارتقاء لا يزال بعد ذلك عرضة للشكوك ، بل عرضة لسنة التطور الى تنتقل يه من تفسير السى تفسير السي

ويعتبر أن من الخطأ القول: يأن الاوروبيين أخذوا من القرآن كل ما اخترعوه من السلاح • لان القرآن الكريم جاءفيه ذلك حثا للمسلمين: «وأعدوا لهم ما استطعتم من قوة ومن رباط الغيل» ويرد على هذا الخطأ موضعا « ان القرآن كتاب عقيدة يخاطب الضمير وخير ما يطلب منه أن يحث على التفكير، والا يتضمن حكما من الاحكام يشل حركة العقل في تفكيره، • • وكل هذا مكفول للمسلم في كتابه ، كما لم يكفل قط في كتاب من كتب الاديان • فهو يجعل التفكير السليم ، والنظر الصحيح الى آيات خلقه وسيلة من وسائل الايمان بالله (٢)

١ ـ الفلسفة القرآنية :«١٢،١١، بتصرف ٢ ـ الفلسفة القرآنية : «١٢ ـ ١٣)

وفي الحديث عن الاسباب والخلق يوضح « ان الناس قد اتفقوا - علماء وفلاسفة وعامة \_ على اقتران الحــوادث بالاسياب ، فالاسباب موجودة لا خلاف في ذلك لكن الخلاف الكبير في السبب ما هو؟ هل هو موجد الشيء الذي خلقه ولولاه لم يخلق ؟ أو هو حادث سابق للشيء، أو مقترن به يلازمه كلما حدث على نست واحد ؟ وهو يجيب على هذه الاسئلة يقوله « أما أن السبب هــو موجد الشيء ، فيمنعه في العقل اعتراضات قوية كأقوى ما يكون الاعتراض في المسائل الفكرية ٠٠ فكل ما يقرره العقل وهو واثق منهان سبب الشيء يسبقه ، أو يقترن به كلما حدث على نسق واحد » ويستمر في ايضاح ذلك وبيان أن السبب ليس هو موجد الشيء • وينقل في أثناء ذلك عن الغزالي ، وثيوتن ، ثم يقول: « فالعقل ينتهى في مسألة الأسباب الى نتيجة واحدة تصح عنده بعد كل نتيجة : وهي أن الاسباب ليست موجدات الحوادث ، ولا هي مقدمة عليها يقوة تخصها ، دون سائر الموجودات ولكنها مفارقات تصاحبها ولا تغنى عن تقرير المصدر الاول ، لجميسع الاسباب وجميع الكائنات ٠٠ وهذا هو حكم القرآن الكريم: هناك سنة في الطبيعة « سنة الله في الذين خلوا »« ولن تجد لسنة الله تبديلا » • • « ولن تجد لسنة الله تعويلا »(١)

وتحدث يعد ذلك عن المعجزات ما هي وما هو موقعها من التفكير السليم ؟ • • ويقرر أنها شيء لا يخالف العقل، ولكينه يخالف المألوف والمتواتر المحسوس • • • فلا يمتنع عقلا أن تقع المعجزة ، وانما الذي يمتنع عقلا أن تقع عبثا لغيير ضرورة مسع امكان

١ ـ الفلسسفة القرآنسية : ١٢٠ ١١٠ ٠

الاستغناء عنها ، واذا تبين أن اقناع المكايرين كان ممكنا يغيرها الى أن قال «وقد أشار القرآن الكريم الى الخوارق من ياب الاعجاز أو من ياب السحر ، فردها كلها الى السبب الاخير ، الذى ترد اليه جميع الاسباب ، وهو ارادة الخالق أو اذن الله • • « انى أخلق لكم من الطين كهيئة الطير فأنفخ فيه فيكون طيرا باذن الله »

وعند الكلام عن الاخلاق في القرآن قال « قيل في تعليل نشأة الاخلاق انها مصلحة اجتماعية تتمثل في عادات الافراد لتيسير العلاقات بينهم ، وهم متعاونون في جماعة واحدة ٠٠(١)

قال « وقيل في تعليل نشأة الاخلاق ، أنها ترجع الى مصدريان في كل جماعة بشرية لا الى مصدر واحد ، وأنها ترجع الله مصلحتين لا الى مصلحة واحدة ، وقد تكون احداهما على نقيض الاخرى ، فيما تمليه وفيما تستمليه • • وقيل انها ترجع في ناحية منها الى مصلحة السادة ، وترجع في ناحية أخرى الى مصلحة العبيد ، وقد يقولون أخلاق الاقوياء والضعفاء ، يبدلان من أخلاق السادة والعبيد » • • (٢)

وتحدث عن الاخلاق القوية ما هى وهل هى فعل القوى ما يشاء لانه قادر على فعله، والضعفاء عاجزون عن صده ، والوقوف في سبيله واستمر فى القاء مثل هذه الاسئلة • • ثم قال «قديما فسر (هويس) الفيلسوف الانجليزى كل خلق حميد بأنه قوة أو دليل على قوة فالصبر قوة ، لان الضعيف يجزع ، ولا يقوى على الصبحر

١ ـ الفلسفة القرآنسية (٣٠٠، ١٠٠٠ الفلسفة القرآنية : ٢٢،٢١، ٢٠٠٠ - ١٠٠٠ ـ ٢٠٠٠ - ١٠٠٠ - ١٠٠٠ - ١٠٠٠ - ١٠٠٠ - ١٠٠٠ - ١٠٠٠ - ١٠٠٠ - ١٠٠٠ - ١٠٠٠ - ١٠٠٠ - ١٠٠٠ - ١٠٠٠ - ١٠٠٠ - ١٠٠٠ - ١٠٠٠ - ١٠٠٠ - ١٠٠٠ - ١٠٠٠ - ١٠٠٠ - ١٠٠٠ - ١٠٠٠ - ١٠٠٠ - ١٠٠٠ - ١٠٠٠ - ١٠٠٠ - ١٠٠٠ - ١٠٠٠ - ١٠٠٠ - ١٠٠٠ - ١٠٠٠ - ١٠٠٠ - ١٠٠٠ - ١٠٠٠ - ١٠٠٠ - ١٠٠٠ - ١٠٠٠ - ١٠٠٠ - ١٠٠٠ - ١٠٠٠ - ١٠٠٠ - ١٠٠٠ - ١٠٠٠ - ١٠٠٠ - ١٠٠٠ - ١٠٠٠ - ١٠٠٠ - ١٠٠٠ - ١٠٠٠ - ١٠٠٠ - ١٠٠٠ - ١٠٠٠ - ١٠٠٠ - ١٠٠٠ - ١٠٠٠ - ١٠٠٠ - ١٠٠٠ - ١٠٠٠ - ١٠٠٠ - ١٠٠٠ - ١٠٠٠ - ١٠٠٠ - ١٠٠٠ - ١٠٠٠ - ١٠٠٠ - ١٠٠٠ - ١٠٠٠ - ١٠٠٠ - ١٠٠٠ - ١٠٠٠ - ١٠٠٠ - ١٠٠٠ - ١٠٠٠ - ١٠٠٠ - ١٠٠٠ - ١٠٠٠ - ١٠٠٠ - ١٠٠٠ - ١٠٠٠ - ١٠٠٠ - ١٠٠٠ - ١٠٠٠ - ١٠٠٠ - ١٠٠٠ - ١٠٠٠ - ١٠٠٠ - ١٠٠٠ - ١٠٠٠ - ١٠٠٠ - ١٠٠٠ - ١٠٠٠ - ١٠٠٠ - ١٠٠٠ - ١٠٠٠ - ١٠٠٠ - ١٠٠٠ - ١٠٠٠ - ١٠٠٠ - ١٠٠٠ - ١٠٠٠ - ١٠٠٠ - ١٠٠٠ - ١٠٠٠ - ١٠٠٠ - ١٠٠٠ - ١٠٠٠ - ١٠٠٠ - ١٠٠٠ - ١٠٠٠ - ١٠٠٠ - ١٠٠٠ - ١٠٠٠ - ١٠٠٠ - ١٠٠٠ - ١٠٠٠ - ١٠٠٠ - ١٠٠٠ - ١٠٠٠ - ١٠٠٠ - ١٠٠٠ - ١٠٠٠ - ١٠٠٠ - ١٠٠٠ - ١٠٠٠ - ١٠٠٠ - ١٠٠٠ - ١٠٠٠ - ١٠٠٠ - ١٠٠٠ - ١٠٠٠ - ١٠٠٠ - ١٠٠٠ - ١٠٠٠ - ١٠٠٠ - ١٠٠٠ - ١٠٠٠ - ١٠٠٠ - ١٠٠٠ - ١٠٠٠ - ١٠٠٠ - ١٠٠٠ - ١٠٠٠ - ١٠٠٠ - ١٠٠٠ - ١٠٠٠ - ١٠٠٠ - ١٠٠٠ - ١٠٠٠ - ١٠٠٠ - ١٠٠٠ - ١٠٠٠ - ١٠٠٠ - ١٠٠٠ - ١٠٠٠ - ١٠٠٠ - ١٠٠٠ - ١٠٠٠ - ١٠٠٠ - ١٠٠٠ - ١٠٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠٠ - ١٠٠٠ - ١٠٠٠ - ١٠٠٠ - ١٠٠٠ - ١٠٠٠ - ١٠٠٠ - ١٠٠٠ - ١٠٠٠ - ١٠٠٠ - ١٠٠٠ - ١٠٠٠ - ١٠٠٠ - ١٠٠٠ - ١٠٠٠ - ١٠٠٠ - ١٠٠٠ - ١٠٠٠ - ١٠٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠٠ - ١٠٠٠ - ١٠٠٠ - ١٠٠٠ - ١٠٠٠ - ١٠٠٠ - ١٠٠٠ - ١٠٠٠ - ١٠٠٠ - ١٠٠٠ - ١٠٠٠ - ١٠٠٠ - ١٠٠٠ - ١٠٠٠ - ١٠٠٠ - ١٠٠٠ - ١٠٠٠ - ١٠٠٠ - ١٠٠٠ - ١٠٠٠ - ١٠٠٠ - ١٠٠٠ - ١٠٠٠ - ١٠٠٠ - ١٠٠٠ - ١٠٠٠ - ١٠٠٠ - ١٠٠٠ - ١٠٠٠ - ١٠٠٠ - ١٠٠٠ - ١٠٠٠ - ١٠٠٠ - ١٠٠٠ - ١٠٠٠ - ١٠٠٠ - ١٠٠٠ - ١٠٠٠ - ١٠٠٠ - ١٠٠٠ - ١٠٠٠ - ١٠٠٠ - ١٠٠٠ - ١٠٠٠ - ١٠٠٠ - ١٠٠٠ - ١٠٠٠ - ١٠٠٠ - ١٠٠٠ - ١٠٠٠ - ١٠٠٠ - ١٠٠٠ - ١٠٠٠ - ١٠٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠٠ - ١٠٠٠ - ١٠٠٠ - ١٠٠٠ - ١٠٠٠ - ١٠٠٠ - ١٠٠٠ - ١٠٠٠ - ١٠٠

ويقرر أن القياس الصحيح للاخلاق هو صحة النفس ، وصحة الجسدعلى السواء • • ان القوى الذى يفعل ما يشاء ليس بصحيح، لان النفس الصحيحة لا تنطلق كما تنطلق الآلة التي تملؤها قوة البخار ، او قوة الكهرباء ، فتصدم وتهشم ، وتخبط خبط عشواء حيث تحملها القوة العمياء • • • (٢)

ويستمر في استعراض مقاييس الاخلاق ومصادر ويتكلم عليها بكلام جيد (٣) ويقول « والقرآن الكريم يقرر التبعة الفردية ، وينوط بها كل تكليف من تكاليف الدين ، وكل فضيلة من فضائل الاخلاق « • • • ولا تكسب كل نفس الا عليها ولا ترر وزارة وزر أخرى » الخ (٤)

ثم قال « وغنى عن التفصيل ان الفضائل المثلى التى يحض عليها القرآن الكريم هى الفضائل التى ترتفع الى هذا المصدر وتجرى فى نسقه ، وتجمل بمن يروض نفسه على هذا الوازع ويحاسب نفسه هذا الحساب • • ويسرد الفضائل عقب ذلك ويسوق يعض آيات تدل عليها •

وفي الفصل الثانى « الحكومة في القرآن » يقسول في بداية الفصل « اذا وصفت الحكومة التي نص عليها القرآن الكريم بصفة من صفات الحكومة العصرية ، فهي الحكومة الديمقراطية في أصلح أوضاعها • • لانها حكومة الشورى والمساواة ومنع « السيطرة

١ ــ الفلسفة القرآنية :«٢٢» بتصرف ٢٠ـ الفلسفة القرآنية : «٢٤»
 بتصرف ٣٠ـ الفلسفة :«٢٦» : «٢٦» . الفلسفة القرآنية : «٢٦» .

الفردية » ثم يسرد آيات تحث على الشورى (١) ويقول : « فكل أركان (حكم الامة للامة ) قائمة في هذه الحكومة القرآنية ، ولكن لا يفهم من هذا بداهة أن الامر فيهالكثرة العدد، او للطبقة الكثيرة من بين سائر الطبقات » (٢)

ثم يعد هذا الحديث عن الشورى والاصلاح والتعاون يقول هوما من جماعة بشرية تتم فيها أمانة الشورى ، وأمانة الاصلاح، وأمانة التعاون ، ثم يعروها انحلال او يخشى عليها من فساد الخول ويلحق يقواعد الحكم قواعد توزيع الشروة ، وهسى فى القرآن الكريم تمنع الاسراف ، وتمنع الحرمان » (٣)

ثم قال في نهاية الفصل « وقلما تمنحن أمة بالبلاء في نظامها ، وقواعد حكمها ، الا من قبيل هاتين الآفتين أموال مخزونة لا تنفق في وجوهها ، وفقراء محرومون لا يفتح لهم ياب العمل ، ولاياب الاحسان • وكلتا الآفتين ممنوعة متقاة في حكومة القرآن • (٤)

وفى حديث المؤلف عن الطبقات والمساواة يوضح أن القرآن الكريم أقر التفاوت بين الناس فى جميع المزايا التى يتفاضلون بها ، وينتظم عليها العمل فى الجماعة البشرية ، يتفاوتون فلي العلم والفضيلة وهم يتفاوتون فى الجهاد الروحى والقدرة على الاصلاح ، ويتفاوتون فى الرزق واسباب المعيشة ، ويسوق الآيات الدالة على ذلك ، ولكن هذا التفاوت لا يرجع الى عصبية الجنس أو الاسرة ، اذ لا فرق فى ذلك بين انسان وانسان ، وأن الفرق

١ ـ الفلسفة القرآنية : «٣٠» • ٢- الفلسفة القرآنية: «٣١» ـ ٣٠ الفلسفة القرآنية : «٣١» ـ ٤ ـ الفلسفة القرآنية : «٣٣»

انما يكون برعاية العقوق والواجبات ١٠)

ويقرر أن القرآن الكريم قد أعطى المساواة حقها والتفاوت حقه و فلا يمتنع التفاوت ولا يكون سببا للظالم والاجاف بالحقوق ، يل سببا لاعطاء كل ذى حق حقه ٠٠٠ و باقرار التفاوت أقر القرآن الكريم أصلح النظم التى تستقيم عليها حياة الفرد والجماعة ، لان سنة الاختلاف بين الاحياء أعمق من حياة البشر وأعمق من نظم الاجتماع ، أو نظم الاقتصاد ٠٠٠ (٢)

ويقول في معرض بيانه للحكمة من التفاوت ـ « ولا معسنى للتفاوت اذا تساوى القادر والعاجز ، وتساوى العامل والكسلان و فالتفاوت موجود ، والتفاوت لازم • • وكل صورة من الصور تناقض هذه الصورة التي عرفنا حالها منذ كانت ، وحيثكانت، فهى صورة لا تستقر في العقل او الخيال فضلا عن استقرارها في الواقع الذي يقبل التطبيق ويقبل الدوام • • على أنالا نعرف صورة تناقضها في العقل او الخيال غير تلك الصورة التي خلقها الوهم في اخلاد جماعة من الهداميسن الذين يسمون انفسهم بالماركسيين او بالشيوعيين • • فهؤلاء الماركسيون يتصورون أن بالماركسيون العظوظ والارزاق حيلة من حيل الاسمواق وشرك مسن الشراك المرابين • • الخ • (٣)

ثم يذكر ان الشيوعيين يسمون أنفسهم بالماديين التاريخيين لانهم بزعمهم يستلهمون أسرار التاريخوما هوكذلك فاننانرى أى ضيق وأى صغر يلازمان نظرتهم الى عوامل التاريخ الانسانى فى

١ ـ الفلامـفة القرآنـية : ٣٤» بتصـرف ٢٠ الفلسفـة القرآنية : «٣٥» بتصرف ٢٠ الفلسفة القرآنية : «٣٥» بتصرف ٣٠ الفلسفة القرآنية : «٣٦ ٣٦»

اباده المترامية الى غير انتهاء معلوم الحدود ٠٠(١)

ويستمر في مناقشة نظرية الشيوعيين في الطبقات وتراجعهم عن بعض نظرياتهم في بداية التجربة الشيوعية وينسف هذه النظرية (٢) ثم يلخص نظرة الاسلام في الطبقات في نهاية البحث (٣) .

وفى الفصل الثالث « المرأة » اورد عددا من الآيات في أول الفصل تبين حقوق المرأة وواجباتها أردف ذلك بقوله « ميزان العدل الصحيح هو التسوية بين حقوق المرء وواجباته واستمر يشرح هذا المعنى الى أن قال « وكل ما يقال فى تعليل ذلك \_ أى فى التفرقة بين الرجل والمرأة \_ يرجع الى علة واحدة : هى تفوق الرجل على المرأة فى القدرة والتأثير على العموم • • • »

ويذكر عقب هذا عللا للتفريق \_ كجهالـــة الفــروق الاولى ، والاستبداد وعجز المرأة عن مجاراة الرجل فى الاعمـــال العامــة وغيرها \_ ثم يبطل التعليل بها • (٤)

ثم يقول « وقد أقام القرآن الكريم الفارق بين الجنسين على الاساسين اللذين يقيمانه ويقيمان كل فارق عادل من نوعه : وهما أساس الاستعداد الطبيعى ، وأساس التكاليف الاجتماعية - - « الرجال قوامون على النساء ، بما فضل الله بعضهم على بعض وبما أنفقوا من أموالهم » (٥)

ويمضى في شرح هذين الاساسين الى أن يقول « على ان هـذه

۱ ـ الفلسفة القرآنية :«۳۸» بتصرف ٢٠- الفلسفة القرآنية:«٣٨»: ٣٠ـ الفلسفة القرآنية:«٤٢ـ٣٨»: ٣٠ـ الفلسفة القرآنية : «٤٣ـ٥٤» ـ ٥ ـ الفلسفة القرآنية : «٤٥ ـ ٥٠ • الفلسفة القرآنية : «٤٥» •

هذه التفرقة بين الجنسين لا تتعدى تكاليف المعيشة وعلاقات المجتمع ، الى تكاليف العقيدة وفضائل الاخالاق ومطالب الروح لان المرأة تخاطب كما يخاطب الرجل فى هذه الامور • ويشرح هذا المعنى الى آخر الفصل » • (1)

وتحت عنوان الزواج يقول « من الاوهام الشائعة بحكم العادة ان الدين الاسلامي هو الدين الوحيد الذي أباح تعدد الزوجات بين الاديان الكتابية • • وروى « وستر مارك أن الكنيسة والدولة معا كانتا تقران تعدد الزوجات الى منتصف القرن السابع عشر • • وكل ما حدث في القرون الاولى للمسيحية ، أن الآياء يستحسنون من رجل الدين ان يقنع بزوجة واحدة • • اذا لم يعمل ما هو خير من ذلك وهو الترهب • • فكان تعدد الزوجات مباحا في الاديان الكتابية • • ولم يحرم حين حرم \_ اكبارا للمرأة و تنزيها لها من قبول المشاركة في زوجها بل كانت الفكرة الاولى في تحريمه أن المرأة شريكتفي منه بأقل ما يستطاع • فقد بحثوا في حمل لها روح أم لا \_ (٢)

قال « ومن المحقق أن الشريعة الصالحة للزواج هي الشريعة التي تراعى فيها حقيقة الزواج في جميع حالاته الواقعة أو التي تحتمل الوقوع • • فليس الزواج علاقة حيوانية بين حيوانين • • وليس الزواج علاقة روحية بين ملكين ولكنه علاقة انسانية في المجتمتع بين الذكور والاناث من البشر الذين يزاولون المعاش ويتمرسون بضرورة دنياهم صباح مساء • ويمضى المؤلف في كلامه الى ان

١ ـ الفلسفة القرآنية: « ٤٨ ـ ٥٠ ـ ٢ ـ الفلسفة القرآنية: «٥١ــ٥١» ـ بتصرف

يقول « فمن انكار الواقع والمصلحة أن نجعه الزواج علاقة بيه ملكين • ومن انكار الواقع والمصلحة أن نجعه على على ملكين • واقامة الشرائع على انكار الواقع من طرفيه نقض للشريعة من الاساس ، وانما تقوم الشريعة على اساسها حين تبنى على الواقع و تصلح للتطبيق في أوسع نطاق • • • و هكذا صنعت شريعة الاسلام اعترفت بأن الزوجة الواحدة ادنى الى الاحسان ، وأباحت تعدد الزوجات لانه حالة لا بد من حسبانها في الشرائع الاجتماعية ، ولا يستطيع أحد أن ينكر وقوعها بموافقة القانون أو بالاحتيال على القانون والخروج عليه • • • (١) ويقرر أن تعدد الزوجات خير من تعدد الخليلات مهما كان فيه من الاحساسات تعدد الزوجات خير من تعدد الخليلات مهما كان فيه من الاحساسات التي لا ترضاها النساء ثم ينقل عن امرأة امريكية اقرارها بان الشاركة في زوج واحد خير من المشاركة في الخلة او عهدم الزواج • (٢)

يذكر عقب هذه المسوغات لتعدد الزوجات، ثم انتقل الى تعريف الزواج قبل القرآن له ، وتعريف القرآن له ومسميات القرآن للزواج ، ثم يذكر المحرمات في الزواج وسبب تحريمهن • (٣) المنح

و يتحدث عقب ذلك عن معاملة الزوجات في هذه الشريعة الكاملة فيقول « فليس الزوج سيدا للزوجة · · ولكنه وليها وله حقوق الولى وعليه واجباته ، ومنها حمايتها والانفاق عليها · · »الخ(٤) ويوضح أن عقوبة الهجرة في المضاجع عقوبة نفسية لا جسدية (٥) · ويبين أن الطلاق هو آخر حل عند التنازع بين

الروجين \_ بعد استنفاد جميع الحلول \_ من وعظ و نصح و هجر وضرب ، والمحاكمة الى حكمين من أهله وأهلها • ويوضح أيضا أن كثيرا من الامم حاولت تحريم الطلاق ولكنها فشلت • ويقرر أن القرآن جعل للمرأة حق طلب الطلاق اذا كرهت الزوج على أن ترد اليه ماله لان الفراق جاء منها • ويستدل من القرآن والحديث ويقرر أن الطلاق لم يوضع بغير حدود • • فهو حيلة من لا حيلة له ، ولذلك فهو أبغض الحلال الى الله • ثم يقول « ويراجع الرجل نفسه في حالة الغضب : « لا طلاق ولا اعتاق في اغلاق ولا وجب باحسان ورفق • • وللمرأة اذا طلقت وهي حامل النفقة حتى تضع حملها ثم حتى تنتهى مدة الرضاع اذا ارضعيته (١) وينهى الحديث عن الزواج باستعراض آراء المفكرين الغربيين في الزواج (٢) •

وفى الميراث يقول: « أثبت القرآن الكريم المواريث بتفصيلاته لجميع ذوى القربى واعتبر الارث حقا مشروعا للوارث لا يجوز حرمانه منه بحيلة من حيل التهريب • • • والميراث حق وعدل ومصلحة من وجوه كثيرة • • أقواها في رأى المدافعين عن نظام التوريث أنه نظام لا ينفصل عن نظام الاسرة وأن الاسر دعامة من أكبر دعائم الاجتماع • • لا تنعقد ثم تنفرط مرة في كل جيل ، بل هي وحدة تناط بالدوام • (٣)

ويقرر ايضا أن الاسرة منبت العواطف الانسانية في

١ \_ الفلسفة القرآنية : «٢٥-٣٦» • ٢٠ الفلسفـة القرآنية : « ٢٧٠ • ٢٠ الفلسفة القرآنية : « ٧١» • ٢٠ الفلسفة القرآنية : « ٧١» •

المجتمع • (١) ثم يذكر أن من الاجتماعيين من ينكر الميراث ، وللاسرة لانه يقربان بتضغم الثروة وتحكم رؤوس الاموال في جهود العاملين(٢) ويمضى في مناقشتهم الى أن يقول « أما تضغم الثروة فقد يعالج بوسائل شتى غير وسيلة القضاء على نظام الاسرة ونظام التوريث • (٣) ثم يتحدث عن جانب العدل الطبيعي للميراث وهو أن الابن يرث من أبويه ما حسن وما قبح من الصفات والطبائع • • فليس من العدل أن تدع له هذا الميراث وتنزع منه ميراث المال • • واذا كانت شريعة الميراث تحمى الاسرة ولا تحجر على حرية الإجيال فهي على هذا أصلح ما تصلح به الجماعات البشرية من نظام • (٤)

وفى الفصل الرابع: « الاسر والرق » قال: « مضى على انتهاء الحرب العالمية اكثر من سنتين، ولا تزال الدول الغالبة توالى البحث فى مسألة الاسرى، وتحاول أن تشرع لهم نظاما جديدا يوافق العلاقات الانسانية التى تقررها بين الغالبين والمغلوبين وبين الامم كافة على التعميم • ويسنكر أن أخبرار الاسرى ومحاكماتهم تتردد فى الصحف وينقل خبرين من تلك الاخبار • ثم يقول « يقع هذا فى اعقاب حرب عالمية يراد عسلى آثارها تصحيح الآداب الانسانية فى معاملة الاسرى والمغلوبين • ولتحسين العلاقات بين أمم الحضارة وتدبير الوسائل التى تمنع تجديسه العروب وتتكفل بمعو آثارها من النفوس وأستلال الضغائن التى يشيرها الموتورون والمنكوبون • • ثم يعقب ذلك ببيان نظرة بعض

١ ـ الفلسفة القرآنية :«٧١» ـ ٢ ـ الفلسفة القرآنيـة : «٧٢» .
 ٣٧ ـ ١ ـ الفلسفة القرآنية : «٧٣ ـ ٤ ـ الفلسفة القرآنية : « ٧٣ ـ ٤٠

الفلاسفة للرق ونظام الاسترقاق فيذكر أن أفلاطون أعتبر نظام الاسترقاق نظاما لازما للحكومة الانسانية في مثلها الاعسلي وأنأرسطوجعل الرق نظاما من الانظمة اللازمة لطبائع الخليقة البشرية فالناس أسياد وعبيد، ويذكر أن يولس كتب الى أهل «أقسس» رسالة يأمر فيها العبيد بالاخلاص في طاعة السادة كما يخلصون في اطاعة السيد المسيح (1)

ثم عقد بين التقديرات الفلسفية وأحكام القرآن في مسألــة الرق ، لبيان كسب الانسان الذي بلغته العضارة البشرية فــي تقرير الاحكام ٠٠٠(٢)

ويين أن القرآن قد أياح في جانب استخدام الاسرى ، لان الأسر حالة لا بد من دخولها في الحساب ما دامت في الدنيا حروب وفي جانب حث المسلمين على فك الأسرى كرما ومنا او قبول الفدية ، وأوحى بالاحسان الى الارقاء ، كما أوحى بالاحسان الى الوالدين • وتمم هذه الاحكام فجعل العتق حسنة تكفر عن كثير من السيئات ، وفرضها على الذين يخالفون بعض أحكام الدين كما فرض الصدقات واطعام المساكين » • (٣)

ذكر بعد ذلك أن الباحثين الاجتماعيين الاوروبيين قد عللوا حركة تحرير الارقاء بعلل كثيرة من ضرورات الاقتصاد وذكروا أن المطالبين يتحرير الرقيق لم يفعلوا ذلك الا احتيالا على الكسب ومنعا للمنافسة التجارية ٠٠٠ و تحدث عن معاملة الزنوج في امريكا بعد تحريرهم بأنها أسوأ معاملة يعاملها بنو آدم في

۱ ـ الفلسفة القرآنية :«٧٥-٧٧» ٠ ـ ٢ ـ الفلسفــــةالقرآنية : «٧٧ ـ ٧٨» • ـ ٣ ـ الفلسفة القرآنية «٧٧ ـ ٨٠»

هذا الزمان ، وأعقب ذلك يبيان أن المسلمين قد عرفوا المساواة يين الأجناس منذ أربعة عشر قرنا · (١)

وتحدث عن العلاقات الدولية والآداب التي يجب أن يتحلى بها المسلمون في علاقاتهم بالامم الاخرى فقال : « ولباب ما يقال في هذا الصدد أن المعاملات الدولية كلها تقوم على العهود والوفاء بها وخلوص النية في التزامها (٢) واستمر في شرح هنذا المعنى وبيان الآيات والآحاديث التي توجب على المسلم الوفاء بالعهد وتحذر من الخروج عليه •

أعقب ذلك ببيان ورد شبهة المستشرقين يأن الاسلام دين سيف أو انتشر بالسيف وكان ردا جيدا • (٣) • وعقد مقارنة بين حروب الاسلام وحروب العقائد الاخرى فقال « ولو اننا رجعنا الى حروب العقائد من الوجهة العملية لوجدنا أن أصحاب الاديان الاخرى قد شنوا على غيرهم من الحروب المقدسة اضعاف ما أثر عن تاريخ الاسلام • (٤)

وبين أن علاقات العرب بين المسلمين وجيرانهم كانت أرفع معاملة عرفت في جميع العصور وأن الاسلام سبق أمم العضارة العديثة الى كل خير في معاملة الاسرى والرسل والجواسيس وذكر أخبارا دالة على ذلك • (٥) ثم قال : « فقوام المعاملات كلها في هذه العلاقات بين الامم على الرفق ما امكن الرفق ثمم على القوة المنصفة لاتقاء ما ليس يتقى بغيرها وعلى مثل هذه المعاملة تصلح العلاقات بين الامم والحكومات (١) •

وتحت عنوان « العقويات » بين أن الجريمة فساد في نفس المجرم ، والعقوية به اصلاح له أو وقاية للمجتمع وأن مصلحة المجتمع مقدمة على مصلحة الفرد ، ثم قسم العقويات في الاسلام الى قسمين ، قسم التعذير ، وقسم الحدود وبين ما يتناول التعذير، وبين الحدود وهي قطع الطريق ، والقتل ، والسرقة ، والزنا ، وشرب الخمر متحدثا عن تشريع الاسلام فيها (١)

ويقرر « أن الامام هو المسئول عن اقامة الحدود ، والاخذ فيها بالتشديد او التخفيف ، لكنه مسئول أمام الجماعة ، واجماع المسلمين مصدر من مصادر التشريع » (٢)

وفى الفصل الخامس « العقيدة الآلهية » ذكر عدة آيات في العقيدة الاسلامية ثم أردف قائلا : « هذه الآيات القرآنية مجمل العقيدة الالهية فى الاسلام • • هى اكمل عقيدة فى العقيدالاسلامية وهى اكمل عقيدة فى الدين • واستمر فى بيان العقيدالاسلامية الى أن قال : « أما فلسفة القرآن فى اثبات وجود الله، فهى جماع الفلسفات التى تمخضت عنها أقوال الحكماء فى هذا الباب وأشهر الحجج التى اعتمدت عليها الفلسفة الالهية ثلاث: هى يرهان الخلق المعروف عند الاوروبيين بالبرهان الكونى ، وبرهان النظام المعروف عندهم ببرهان الغاية او القصد ، وبرهان الاستعلاء والاستكمال، وبين فحوى كل برهان واستدل على ذلك بأمثلة من القرآن • •

ثم أوضح أن برهان خلق الزوجين تكرر في القرآن الكريــم

١ ـ الفلسفة القرآنية :«٨٤ م.٨٠» - ٢ ـ الفلسفة القرآنية : «٨٨» - ٢ ـ الفلسفة القرآنية : «٨٨» - ٢٩٥ ـ

تكرارا متجدد الاساليب والمعارض • وتوكيد القرآن الكريم لوحدانية الله كتوكيده لوجود الله • يل هو أشد والزم في عقيدة الاسلام لان الايمان يالاله الاحد الزم من الايمان بالعقيدة الالهية على اطلاقها • اذ كان الايمان يأكثر من اله واحد مفسدا لفهم الكون ومفسدا لفهم الضمير • • (1)

وتعدث عن الروح تعت عنوان « مسألة الروح » فصدر حديثه

بهذه الآية « ويسألونك عن الروحقل الروح من أمر ربى وما أو تيتم من العلم الاقليلا» ويردف على ذلك بقوله «مسألة الروح أعضل مسائل العلم والفلسفة ومذاهب التفكير على العموم منذ فكر الانسان في حقائق الاشياء، بين جميع أصحاب النحل والآراء في جميع العصور » (٢)

أعقب هذا بالحديث عن اختلاف الناس فى فهم الروح ومنهم الماديون ثم يقرر أن العقل يهتدى الى وجود الله من النظر فـــى وجود الاشياء ووجود الاحياء • • ولكنه لا يهتدى الى حقيقــة الروح من هذا الطريق • •

ثم يذكر آراء المفكرين الاقدمين والمعدثين وادلتهم يعد أن ذكر كلاما للرازى حول الروح • (٣)

ويقول عن رأى الماديين « الماديون الذين يقولون بنشأة العياة من المادة لاينيبون ببطبيعة الحال له الى علم الله في معضلة من المعضلات ولكنهم ينيبون على الرغم منهم الى رأى في تعليل

الحياة هو أعجز وابلغ في التسليم من اناية المؤمنين ، لان قصارى ما ذهبوا اليه أن الحياة حصلت لانها حصلت او لانها قابلة للحصول . (١)

ثم قال « واذا كان الماديون قد يلغوا بتجريد قوة الحياة أقصى ما يستطيعه المادى من صفات التجريد ، فان القول بالتجريد للطلق لا يقطع الكلام في مسألة الروح ولا يتركه يغير يقية طويلة تستتبع الاسئلة الكثيرة بغير جواب • ثم يدكر بعض الاسئلة • (٢)

ويذكر المؤلف ان بعض المتدينين قال بقدم العالم ، وانكر البعض الآخر قدمه وقال يحدوث الروح ثم يورد عدة أسئلة عن تساوى الارواح في القدم او تساويها في الحدوث ، وعن علاقتها بالاجساد بعد دخولها فيها • وعن الثواب والعقاب وهل تخلص الروح من العذاب • ويذكر أن السؤال عن : هل الروح والنفس والعقل شيء واحد ، أو هي اشياء مختلفة ؟ وهل هي فردية او عامة في جميع الاحياء العاقلة؟ لا تقل اعضالا عن الاسئلة السابقة ويردف ذلك بآراء العلماء في ذلك وأدلتهم • (٣)

ثم يذكر أن من الماديين من يأتيى وسطا بيه المجردين والمجسدين ، فعندهم أن وجود الروح لاحق لوجود الجسد تعرض المؤلف بعد ذلك للكلام عن القائلين بتعضير الارواح الاسئلة التى ترد عليهم و تعدث عن تعميم معنى الروح فقد سمى جبريل روحا و نسبت الى الله الروح بمعنى الرحمة ، و يمعنى القوة

۱ ـ الفلسفة القرآنية : «۱۰۸»

٢ \_ الفلسفة القرآنية :«١٠٩»\_٣ \_ الفلسفة :«١١١\_١١٠ »

وذكر أن الروح تطلق في الاصطلاح العام على معنى الحياة وان من يطلقون هذا الاصطلاح المؤمنون بالدين ، وفيهم من أضحاب الديانات السابقة وفيهم من أنكرها كما ينكرها الدهريون الذين قالوا « انما هي حياتنا الدنيا نموت ونحيا » الخ (١)

وعند الحديث عن مسألة القدر ذكر آراء الهنسود القدماء ، والبابليين ، والقائلين بالثنوية وهم المجوس ــ اى الذين ينسبون أقدار الوجود الى مشيئة ربين اثنين ــ ورأى المصريين القدامى، وفلاسفـــة الــيونــان مــن افلاطـــون وهير قليطــس وفيثاغوراس وعندرينون واتباعه من الرواقيين ثم عند افلوطين ثم رأى الفلاسفة فى العصر الحديث وهو توماس هوب، وديكارت، وهيجل وغيرهم •

ثم تحدث عن مسألة القدر عند اليهود ثم المسيحيين ثم عقد الفرق الاسلامية واستدلالاتهم على مذاهبهم • الخ (٢)

وفى الفصل السادس « الفرائض والعبادات» يين أن الفريضة الدينية يراد بها صلاح الفرد أو صلاح الجماعة • • ومن محاسن الفرائض الاسلامية أنكل فريضة منها تؤدى الى المقصدين وتجعل الانسان ذا ضمير والجماعة ذات ضميل والحكم من الشرائع الاسلامية بشرح هذا الكلام وبيان المصالح والحكم من الشرائع الاسلامية العملية وهى الصلاة والزكاة والحج والصوم • (٣) • ويختم كلامه من الفرائض بقوله : « ان كانت للجماعة البشرية عقيدة دينية فلا

١ ـ الفلسفة القرآنية : «١١٢ــ١١٢» ·

٢ ـ الفلسفة القرآنية : «١٤٧ ـ ١٤٩ » -٣ ـ الفلسفة القرآنية :«١٥٠ - ١٥٣

بد للعقيدة الدينية من شعائر ، وليس بين هذه الشعائر ما هو خير للمعتقدين من شعائر الاسلام » (١) وتحدث عن التصوف فقال « من آراء يعض الباحثين ـ سواء في الشرق أو الغرب ـأن التصوف هي كلمة الثيوسوفي ٠٠٠ أي الحكمة الالهية ٠٠ دخيل على الدين الاسلامي ، وأن اسمه نفسه مقتبس منكلمة يونانية واختلفوا في أصل التسمية فاستبعد يعضهم اقتباسها من اليونانية وردوها تارة الى اهل الصفة ، وتارة الى لبس الصوف ، وتارة الى الصفاء ٠٠

ذكر يعد هذا أنهم قسموا التصوف الى قسمين: قسم يقوم على طلب المعرفة ، • • • وقسم يقوم على تصفية النفسس بالعبادة والانقطاع عن الدنيا و « الفناء » في الله ومرجعه الى أهل الهند ويستمر في العديث عن التصوف والمتصوفة • (٢)

وعن العياة الاخرى: قرر أن الاديان السماوية والفلاسفة

المتقدمين والمتأخرين ومن أشهرهم افلاطون وكانت \_ على اتفاق في الايمان بالحياة بعد الموت ، وان اختلفت الاديان فيما بينها بعض الاختلاف في تمثيل تلك الحياة • واستمر يشرح مذهب كل من افلاطون وكانت ثم قال « و نريد من الاشارة الموجزة الى رأى هذين الفيلسوفين ، أن يذكر الناظرون في مسألة الحياة بعد الموت أنها مسألة بحثو تفكير، وليس قصارها أنها مسألة اعتقاد وايمان (٣) • ثم يقول : « فلا بد من توضيح الحقيقة الاعتقادية

١ \_ الفلس، فق القرآنية : «١٥٣»

٢ \_ الفلسفة القرآنية : «١٦٠\_١٥٤» • ـ ٣ \_ الفلسفة القرآنية : «١٦١ \_ ١٦١٠ • ـ ٣ ـ الفلسفة القرآنية : «١٦١ • \_ ٢ - ١٦٢ • و ١٦٢ • ا ١٦٢ • ا ١٦٢ • ا ١٦٢ •

بالمحسوسات في كثير من الاحوال ، وعلى هذا ينبغي ان يروض فكره كل من ينظر الى عقيدة العياة الاخرى في القرآن الكريم ويقرر يعد هذا أن القرآن الكريم يعرض على المؤمنين الايمان بالبعث والحساب والنعيم والعذاب • (١)

ثم يذكر أن للجنة أوصافا محسوسة وللنار أوصافا محسوسة، الا أن هذه الموصوفات غير ما يرى ويعهد في هذه الدنيا ويستدل على كل هذا من القرآن والسنة • (٢)

يذكر عقب ذلك فهم الرازى والمتصوفة لهذا النعيم • (٣) ويرى أن وصف الحقائق بالمحسوسات تعبير لا يفهمه الا الخواص الذين يرتفعون بالفهم عن طبقة الجهلاء ويستمر في بيان هذا المعنى الى أن يقسم عقائد البشر الى صورتين: اما أسلوب يحقق الحكمة من العقيدة عند جميع الناس خاصة وعامة ولا بد فيه من التعبير عن المعانى بالمحسوسات • واما أسلوب يترك الخاصة لانفسهم وينفى العامة عن حظيرة الاعتقاد وهو لا يحقق الحكمة من العقيدة بحال »(٤) يذكر عقب هذا النتيجة التى تنتج عن هذين الاسلوبين • ثم يوضح أن الانبياء والقديسين قد تمثلوا النعيم المحسوس فى رضوان الله وينقل ما يوضح ذلك من كتب العهد القديم والجديد •

ثم يقول « فهذا المعنى ـ رضوان الله ـ ملحـوظ فى تقدير العذاب الذى يبتلى به المذنبون بعد الموت كما فضت شريعــة

١ - الفلسفة القرآنية : «١٦٢» • -٢-الفلسفة القرآنية: «١٦٣-١٦٣»
 -٣- الفلسفة القرآنية : «١٦٤-١٦٤» عـ الفلسفة القرآنية: «١٦٤»

القرآن الكريم ، فإن المفسرين كادوا أن يجمعوا على انتهاء عداب الآخرة الى الغفران ، وأن الخلود والابد يفيدان الزمان الطويل ولا يفيدان البقاء يغير انتهاء » (١)

وتحت عنوان « الاصلاح في الاسلام » يقول العقاد «وصلت الى في البريد نشرة من مجلة « البراهين » التي تصدر بباريس ومعها بيان موجز عن دراسة اسلامية تتلخص فيما يلي « يسأل الاستاذ جاك استرو في كتايه عن مواجهة الاسلام للتطور الاقتصادي ، هل يجب على المسلسين وهم بسبيل النهوض ان يحققوا نهضتهم خلافا لتعاليم الاسلام ؟ • • أو هم مستطيعون أن يحققوا نهضتهم فلافا لتعاليم الاسلام ؟ • • أو هم مستطيعون أن يحققوها وفاقا لتلك التعاليم ؟ \_ ثم ينكر رد الاستاذ « فرنسيس نور» على هذا السؤال • يعد ذلك يعلق على هذه المساجلة بين الاثنين يكلام جيد ، ثم يقول « وليس معنى ذلك أن الاسلام ينفض يديه من مهمة الاصلاح الاجتماعي في زمن من الازمنة كان أو يكون ، ولكن معناه أنه يقرر للانسانية أصولا لا يتحقق لها صلاح بغيرها ثم يفوض للعقل الانساني كل الرأى في اختيار ما يلائمه من تفاصيل الاصلاح ، غير مقيد له يفرع من الفروع المتجددة ما دام امينا على تلك الاصول » (٢)

ويقول تحت عنوان « بين البحث والتخمين»: « قرأت في عدد شهر ربيع الاول في مجلة منبر الاسلام مقالا لحضرة صاحب الفضيلة الشيخ عبد اللطيف السبكي بعنوان: « تفسيرنا للقرآن لا يكون بالتخمين » يقول فيه من مبادىء عامة يقررها: « ان القرآن عربي واسلوبه خاضع للقواعد العربية » • • ثم يقول عن

١ الفلسفة القرآنية : « ١٦٧» -١ الفلسفة القرآنية: ١٦٨-١٧١٠.

قصة خلق آدم: « فالله تعالى يخبرنا فى سورة (ص) بعديثه مع الملائكة: « انى خالق بشرا من طين فاذا سويته ونفخت فيه من روحى فقعوا له ساجدين » •

ويردف العقاد على هذا الكلام ياقراره وتأييده فيقول «والميدأ الاول الذي يقرره الاستاذ ويقرره مع فضيلة كل باحث في معانى القرآن الكريم هو أن قواعد اللغة العربية تقتضى « يأن اللفظ لا يصرف عن معناه الظاهر الا لضرورة تقتضى ذلك » • • والاكان صرف اللفظ عن معناه ضربا من التخمين (١)

ثم يتساءل ما هو التخمين ويجيب على ذلك ، ويتساءل عـن التوبة والنفخ والروح وعن مدلول الآية كلها \_ اى الآية السابقة الذكر ويجيب على ذلك • • ثم يذكر أن كلمة الروح قد وردت في عدة مواضع من القرآن الكريم ويسوق عدة آيات وردت فيها كلمة الروح •

يعود العقاد مرة أخرى ليقرر أن آيات القرآن كلمات عربية وأن الكلمات العربية جميعا خاضعة لقواعد اللغة تنصرف السي معناها ولا يجوز ان تؤخذ بالتخمين ، ولها معنى صريح فسي اللغة لا يجوز صرفها عنه الى غيره • (٢)

ثم يتحدث عن « نفسير القرآن في العصر الحديث » فيقول : «تصل الى أسئلة كثيرة من طلاب العلم والمشتغلبين بالدراسات الدينية عن فهم القرآن في عصرنا هذا من وجهة النظر الى العلوم الطبيعية والمخترعات الحديثة ثم يذكر نص سؤالين وصلا اليه

١ - الفلسفــة القرآنية : «١٧٤ » ٢٠ - الفلسفة القرآبية: :«١٧٤ ـ ١٧٧»

من طالبين احدهما يكلية الطب • (١)

ويعقب على ذلك بالثناء على مراسلى مثل هذه الرسائل لانها تدل على انهم مهتمون بعقيدتهم حريصون على الفهم المستقل أنفة من التقليد بغير دليل ، ويرى ان مثل هذه الاسئلة ليست جديدة على العالم الاسلامى (٢) ثم يقول « اننا مطالبون يأن نفهم القرآن في عصرنا كما كان يفهمه العرب الذين حضروا الدعوة المحمدية ، لو انهم ولدوا معنا وتعلموا ما تعلمناه وعرفوا مساعرفناه واعتبروا بما يعتبر به من حوادث الحاضر وحوادث التاريخ منذ الدءوة المحمدية الى اليوم » (٢)

ويقرر أن التفكير العصرى شيء واقرار النظريات العلمية شيء آخر، وأن لنا ان نستفيد من آراء المفكرين والعلماء التجريبيين من دون الايمان بصحة كل جزء وصواب كل رأى ونظرية • ثم يذكر أمثلة على ذلك كاستدارة الارض (٤) • وينقد من فسر السموات السبع بالسيارات السبع في المنظومة الشمسية ، ويرى أنه لا يحق لمن ينكر مذهب التطور \_ الذي قال به دارون اليهودي الاستناد الى القرآن الكريم • لانهم لايملكون أن يفسروا خلق السلالة الآدمية من الطين على نحو واحد يمنعون ما عداه • (٥)

ويختتم هذا البحث بقوله: « فنحن مطالبون بأن نفهم القرآن الكريم ومطالبون بأن نفكر وأن نستفيد لافكارنا من علوم العصر الذي نعيش فيه ، ولكننا لا نطالب في عصر من العصور بـــان

١ - الفلسفة القرآنية : «١٧٩» ٠-٢ الفلسفة الفرآنية:«١٧٩»٠-٣- الفلسفة القرآنية :«١٧٩»٠ - ٣-١٨٠ الفلسفة القرآنية : «١٨١» ٠ ٥ - ١٨٢ – ١٨٣

نعلق ايماننا بتفسير النظريات العلمية ، وهي لا تستقر عصرا واحدا على تفسير غير قابل للنقص او للتعديل والتعوير (۱) وفي الخاتمة : يذكر أنه قد كثرت في أوروبا وامريكا بعد الحرب العالمية الاولى الكتابات التي يبسط فيها كاتبوها آراءهم في العقائد والاديان، ويلخص فيها عقيدته التي استخلصها لنفسه ٠٠٠ وهؤلاء الكتاب منهم العالم والفيلسوف ، والفنان ، والمخترع ، والسياسي ٠٠٠ وكلهم – في جملة آرائهم ومذاهبهم ولمناون على شيء واحد : وهو أن الايمان كما قلنا في خاتمة كتابنا عن « الله » ظاهرة طبيعية في هذه الحياة ٠ ثم يفرق بين العقائد الفردية والجماعية (٢) ٠

ويذكر أنه لم يكن غرضه من هذا الكتاب الاستشهاد للقرآن من مذاهب الفلسفة ، اذ أن كثيرا من الفلاسفة يوافقون الفلسفة القرآنية، فلا يهمنا من ذلك الا أن يعلم المفرقون بين مجال الدين، ومجال العلم والحكمة ، أن الاوامر والنواهي التي في القرآن قد عرضت للحكماء في مجالس المباحث الاجتماعية والعقائدالدينية، فلم يكن فيها اعنات للفكر في سبيل ارضاء الضمير لانها من شأن الفكر والضمير والضمير . . . الخ (٣)

ويقول « ومن الخطأ ان نتلقى كل نظرية علمية كأنها حقيقة دائمة نحملها على معانى القرآن ، لان النظريات العلمية لا تثبت على قرار بين جيل وجيل ، ويذكر كمثال على ذلك \_ النظرية السديمية وما قيل في التوفيق بينها وبين آيات القرآن الكريم ،

۱ - الفلسفة القرآنية : «۱۸٤» - ۲ - الفلسفة القرآنية: «۱۸۷ - ۱۸۷» . - ۲ - الفلسفة القرآنية «۱۸۷ - ۱۸۷» . - ۲ - الفلسفة القرآنية «۱۸۷ - ۱۸۷» .

منها « او لم ير الذين كفروا أن السموات والأرض كانتا رتقا ففتقناهما : وجعلنا من الماء كل شيء حي »(١)

رأيي في الكتاب : ينقل المؤلف بالقارىء من يحث الى يحث، فمن بحث في العقائد يقرر فيه العقائد الاسلامية ويفند فيه عقائد الماديين وغيرهم - الى يحث في شرائع القرآن كالميراث وحقوق الزواج والعقوبات مقررا صلاحيتها وعدالتها واتفاقها مع طبائع الاشياء ومفندا اعتراض المعترضين على هذه الشرائع. الى بحث في العلاقات الدولية يقرر فيه نظرة الاسلام والمسلمين الى الامم الاخرى ويقرر فيه ايضا شرعية الجهاد مفندا دعوى انتشار الاسلام بالسيف وغيرها من الشبه التي يبثهاالمستشرقون في صفوف المثقفين • كذلك يتحدث عن الاصلاح في الاسلام طرقه واساليبه، وعن تفسيرالقرآن وفيه يقرر خطأ المسلك العلمي لتفسير القرآن • وقد يعث المؤلف كلذلك بأسلوب منطقى مقنع • بيد انى قد لاحظت عليه بعض الملاحظات · اجملها فيما يلى :- ١-قوله في أثناء حديثه عن الميراث « اما تضغيم الثروة فقد يعالج بوسائل شتى غير وسيلة القضاء على نظام الاسرة و نظام التوريث • وما من شريعة تعول بين المجتمع وبين فرض الضرائب علي التركات بالمقدار الذي يراه ، فيأخذ المجتمع نصيبه المقدور ، ولا ينزع من الافراد حوافز العمل التي يعملون بها كأحسن مــــــا يعملون ٠٠٠» (٢)

والواقع أن شريعة الاسلام تعول بين المجتمع وبين فرض

۱ \_ الفلسف\_ة القرآنية : «۱۸۸» •

٢ \_ الفلسفة القرآنيــة : «٧٣»٠

الضرائب على التركات فلا يجوز أن تفرض الدولة ضرائب على التركات ولا على غيرها غير الزكاة الشرعية • الا في الضرورات القصوى • اما ان يكون تقنينا دائما فلا •

ايمانه بامكان الوحدة العالمية اذ يقول: « وليس من مانع يعوق الوحدة العالمية عند اصحاب دين يصدقون الرسل ، و يعتبرون الناس كلهم امة واحدة كما جاء في القرآن الكريم: « شرع لكم من الدين ما وصى يه نوحاوالذي اوحينا اليك وما وصينا يه ابراهيم وموسى وعيسى ان اقيموا الدين ولا تتفرقوا فيه » • « يأيها الرسل كلوا من الطيبات واعملوا صالحا اني بما تعملون عليم • وان هذه امتكم أمة واحدة وأنا ربكم فاتقون • • » • •

وعكس كلام العقاد هو الصحيح فلا يمكن تحقيق الوحدة كما يدعى لاختلاف الاديان ، فأذازالت جميع الاديان والعقائد المغالفة للاسلام وانتشر الاسلام فعند ذاك يمكن تحقيق الوحدة العالمية التي ينشدها العقاد ، واستدلاله بآية : «وان هذه أمتكم أمة واحدة وأنا ربكم فأتقون » استدلال في غير موضعه أذ المقصود بالامة هناأمة المسلمين فكل المسلمين في كلمكان أمة واحدة ، ثم أن الدعوة الى الوحدة العالمية دعوة غير سليمة لان هذه الدعوة اتنا من خارج بلاد المسلمين لاغراض واهداف معينة يطول شرحها فلا داعى الى ذكرها ،

٣ ــ قال العقاد في اثناء حديثه عن العقوبات في القرآن ما يلى : «فالامام هو المسئول عن اقامة الحدود والاخذ فيها بالتشديد والتخفيف ، ٠٠٠٠» (١)

۱ - الفلسفة القرآنية : «۸۸» ·

وفى كلامه هذا ما هو صحيح يوافق عليه وما هو خطأ لا يوافق عليه فأما ما هو صحيح فهو ان الامام هوالمسئول عناقامة الحدود واما ما هو خطأ فهو أن الامام له التخفيف والتشديد فى الحدود اذ واقع الامر أن الامام مجرد منفذ لشريعة الله ولا دخل له فى ذلك لانها محددة مقدرة فما على الامام الا التنفيذ و يصح قوله هذا فى التعزير لان التعذير غير محدود ولا مقدر وذلك مشروط يان لا يكون فى التخفيف مفسدة فى المجتمع يحيث يستهين أهل الاجرام يالتعزيرات و

ويقول في ص٨٠ ما يلى: في الحديث عن الخمر « والمتفق عليه منذ صدر الاسلام أن عقوبة • شرب الخمر ثمانون جلدة ويقام الحد اذا شهد على الشارب شاهدان عدلان وأخذ ورائحة الخمر تفوح من فمه ، وانتفت كل شبهة في تعاطيها او للعلاج»(١)

فقوله « او للعلاج » يدل على أنه يرى أنه يباح شريها للعلاج والحق أنه لا يباح شربها للعلاج لادلة كثيرة منها ما رواه البخارى في صحيحين عن ابن مسعود « ان الله لم يجعل شفاءكم فيما حرم عليكم » وما رواه عن طارق بن سويد الجعفى : «أنه سأل النبى صلى الله عليه وسلم عن الخمر فنهاه أو كرهان يصنعهافقال انما اصنعها للدواء فقال : انه ليس بدواء ولكنه داء » وما رواه مسلم عن طارق بن سويد الحضرمي قال : « قلت يا رسول الله ان بارضنا اعنابا نعتصرها فنشرب منها قال لا ، فراجعته انا تستشفى للمريض قال : انه ذلك ليس بشفاء ولكنه داء » (٢) قال ابن القيم – رحمه الله – « اما الشرع فما ذكرنا من هذه

۱ \_ الفلسفــة القرآنية : «۸۸» بتصرف ٢٠٠٠ زاد المعاد « ١٣٤/٣ ؛ متصرف ٢٠٠٠ \_ الفلسفــة القرآنية : «۸۸» بتصرف ٢٠٠٠ ـ الفلسفــة القرآنية : «۸۸» بتصرف ۲۰۰۰ ـ الفلسفــة الفلسفـــة الفلسفــة الفلسفـــة الفلسفــة الفلسفــة الفلسفــة الفلسفــة الفلسفــة الفلسفــة الفلسفــة الفلسفـــة الفلسفـــة الفلسفــة الفلسفــة الفلسفــة الفلسفــة الفلسفــة الفلسفــة الفلسفــة الفلسفـــة الفلسفـــة الفلسفـــة الفلسفـــة الفلسفــة الفلسفــة الفلسفـــة الفلسفـــة الفلسفـــة الفلسفـــة الفلسفـــة الفلسفــ

الاحاديث وغيرها وأما العقل فهو أن الله سبحانه انما حرمه لخبثه فانه لم يحرم على هذه الامة طيبا عقوبة لها كما حرمه على بنى اسرائيل بقوله تعالى: «فبظلم من الذين هادوا حرمنا عليهم طيبات أحلت تهم» وانما حرم على هذه الامة ما حرم لخبثه وتحريمه له حمية لهم وصيانة عن تناوله فلا يناسب أن يطلب به الشفاء من الاسقام والعلل فانه وأنأثر في ازالتها لكنه يعقب سقما اعظم منه في القلب بقوة الخبث الذي فيه فيكون يعقب سقما اعظم منه في ازالة سقمالبدن بسقم القلب، وايضا فان تحريمه يقتضى تجنبه والبعد عنه بكل طريق ، وفي اتخاذه دواء حض على الترغيب فيه وملابسته ، وهذا ضد مقصود حض على الترغيب فيه وملابسته ، وهذا ضد مقصود

وقال الاستاذ محمد محمود حجازى صاحب التفسير الواضح

ما يلى: «قال النبى صلى الله عليه وسلم: انه ليس بدواء ولكنه داء » وما جعل الله شفاء أمتى فيما حرم عليها » ولقه ناقشت طبيبا من كبار الاطباء في ذلك في ذلك فقال: ليس هناك مرض يتعين علاجه بالخمر وحدها · وقول النبى صلى الله عليه وسلم « انه داء ، اكده رأى الطباذ ان الخمر تولد امراضا كثيرة يموت بها كل عام عدد لا يحصى من الناس، وفكرة التداوى بالخمر حيلة شيطانية حتى تتمكن من النفس وتصبح عادة بالخمر حيلة شيطانية حتى تتمكن من النفس وتصبح عادة يصعب انتزاعها» (٢) · وهكذا يتبين خطأ قول العقاد – رحمه الله – في جواز التدواى بها فقد ثبت طبيا ان فيها ضررا على

۱ \_ زاد المعاد «٣/ ١٣٤ \_ ١٣٥،

۲ – التفسير الواضح : «۱۳/۷۱»

الدماغ وكثير من اعضاء الجسم فكيف تكون دواء ؟٠

وفى حديثه عن التصوف قال العقاد ـ رحمه الله ـ مرة انه دخيل على الاسلام ، وقال أخرى انه غير دخيل ففى حكمه هذا تناقض ظاهر واليك ما يقول : « ومما لا شك فيه أن يعض التصوف دخيل فى الاسلام • وهو التصوف الذى يقول بالحلول ووحدة الوجود • • • » (1)

وقال: « ولكن التصوف في الحقيقة غير دخيل في العقب الاسلامية . . . . » (٢)

ويقول: « ويقرأ في كتابه: « ففروا الى الله انى لكم

منه نذير مبين» فيعلم ما يعلمه تلاميذ المتصوفة البوذيين حين يؤمنون بأن ملايسة العالم تكدر سعادة الروح ، وأن الفرار منه أو الفرار الى الله هو ياب النجاة » (٣) - فالعقاد ـ عفا الله عنه ـ يعتقد ان المسلم اذا قرأ هذه الآية يعلم ما يعلمه المتصوفة البوذيون و وبئس العلم علمهم - عجبا للعقاد كيف يقع في هذا الخطأ الظاهر ويقرره في قوة، ان البوذيين ليسوامن المسلمين ولا من المنتمين الى الاسلام اصلا فكيف يكون المسلم مثلهم في فهم معنى كلام الله و والمسلم انما يأخذ تفسير كلام الله من رسول الله صلى الله عليه وسلم أو من معرفة كلام العرب ولوكان رأى العقاد أن المسلم يفهم من المتصوفة المنتمين الى الاسلام معنى هذه الآية لكن أخف من النعم بعلم المسلمين ما يعلمه من المتصوفة المنتمين الى الاسلام معنى هذه الآية لكن أخف من النعم بعلم المسلمين ما يعلمه من المتصوفة المنتمين الى الاسلام معنى هذه

١ - الفلسفة القرآنية : «١٥٤» - ٢ - الفلسفة القرآنية «١٥٥» - ٣ - الفلسفة القرآنية : «١٥٥» ٠ ٠

## القرآن ومشكلات حياتنا المعاصرة

1 \_ التعريف بالكتاب: \_ ألف هذا الكتاب الدكتور محمد أحمد خلف الله • و تبلغ عدد صفحاته تمان وستون ومائلتا صفحة من القطع المتوسط بدون الفهرس • طبع للمرة الاولى عام ١٩٦٧ م • طبعته المطبعة الفنية الحديثة •

٢ \_ التعريف بالمؤلف: \_ اذا كان لى أن اعرف بالمؤلف ، انه

قومى اشتراكى \_ هذا اذا جازلى التعريف بالصفة \_ تظهر قوميته من هذه العبارة التى نشرتها له مجلة العربي عام ١٩٥٨م قال: « ان الساسة اليوم ينادون بالقومية العربية ، وتحقيق الوحدة العربية أقرب منالا من تحقيق الوحدة الاسلام \_ ية أن مصلحتنا اليوم فى تحقيق هذا الهدف القريب ، ثم ان الفكرة العربية أكثر انتشارا واوسع نفوذا من الفكرة الاسلامية ، انها تشمل سكان العالم العربي جميعا ، أما الاسلام فلا يشمل هؤلاء السكان لقد تعرف سكان هذه البلدة أجمعون ولم يسلمواأجمعين، انه لا يزال منهم النيود» (١) واما أنه اشتراكى فهو ما يبينه هذا الكتاب أكمل البيان وقد ألف كتابا قبل هذا الكتاب وهو الذي حصل به على لقب دكتور وقد تصدى للرد على مزاعمه في ذلك الكتاب علماء، كان منهم الاستاذ الشيخ \_ محمد الخضر

۱ \_ ألعرب قَبَلُ ألاسلَّام : «۲۲»٠

۳ ـ موضوع الكتاب : ـ ذكر أمور توهم المؤلف أنها مشكلات وحلول زعم المؤلف انها حلول ـ وهي مشكلات ـ •

ع \_ منهج المؤلف في البحث: \_ قسم المؤلف بحثه الى ثلاثة أقسام: الاول: المدخل: الثاني: المشكلات الثالث: كلمة ختامية -وقد قسم المدخل التمهيد والقواعد الشرعية • تعدث في التمهيد عن أسباب اقتصاره في بيان حل مشكلات حياته المعاصرة على القرآن فقال: « أولا: أن القرآن الكريم هو الذي دعا الى ذلك العمل الثورى الجبار الذى حقق المكاسب الاجتماعية العظيمة التى نتمثلها في القضاء على التخلف الحضاري المتمثل في عبادة الاصنام ، وفيما لتلك العبادة من مراسم وطقوس ، وفيما بنى على هذه العبادة من تقاليد وعادات • (ب) القضاء عليى الطبقية والرجعية المتمثلتين في الرأسمالية العربية • وفــــى رجال الكهنوت من أحبار ورهبان ، ومن كهنة ، ومن عرافيــن ومنجمين ، ومن اليهم • (ج) خوض معركة التجديد على أساس من القيم الفكرية الخاصة المتمثلة في المعرفة اليقينية وفيما حقق العلم من قواعد أو من سنن ونواميس • ومن هنا كان ذلك التراث الثقافي الضخم المعروف بالعلوم الاسلاميية • وكانت تهلك العضارة التي بهرت الانسانية، وقادتها في دروب العياة ردحا من الزمن ، والتي عرفت في العالم أجمع باسم الحضارة العربيـة أو الاسلامية • (د) التقاء مع المعارضة التي أخذت تضع في طريق الثورة العقبات وتضيق على النوار الخناق ، وحوار معها انتهبى فيما نعلم بذلك النصر الحاسم الذى حقق أهداف الشورة وقضى على كل العوامل التي كان يقوم عليها التخلف وتستند اليها الرجعية والرأسمالية • (ه) التصوير الدقيق للحركات الذهنية

الثانى: أن القرآن الكريم هو الذى يمكن ان يعالج المشكلات لمافيه من قيم الصلاحية لكل زمان ومكان ثم يذكر الاسباب والثالث: أن المسلمين قاطبة قد أجمعوا على امتياز القرآن الكريم، وعده المشرعون منهم المصدر الاول في التشريع، وزادوا على ذلك بأن السنة ليست الاالبيان والتفسير، وأنها حين تخالفه تهدر، وتصبح وكأن لم تكن و (1)

وقبل أن يتحدث عن القواعد الشرعية يبين الاستباب التى دعته الى التحدث عن القواعد الشرعية قبل عسرض المشكلات وحلولها المزءومة • فيقول « والذى يدفعنى الى ذلك سببان : الاولمنهما: انى اريد فى هذا الكتاب قطع السبيل على كل من تحدثه نفسه يأن يسلك سبيل الباطل ويتوسل الى ذلك باحداث الشغب واظهار الغيرة الكاذبة المفتعلة على الدين »(٢)

ان هؤلاء يقومون دائما وأيدا عقبة في سبيل كل معاولة تجديدية جزئية تعمل في اخلاص على قيام العلاقات الحسنة بين الاسلامي والعضارة العديثة العضارة العلمية الصناعية •

والثانى: أنى أريد أن يطمئن المغلصون للعقيدة الدينية الصحيحة التى وضع الاقدمون من علماء المسلمين خطوطها العريضة مستندين فى ذلك كله الى آيات القرآن الكريم والعريضة مستندين فى ذلك كله الى آيات القرآن الكريم والعربيضة مستندين فى ذلك كله الى المات المربية المات المات

انهم في مثل ذلك الموقف يقبلون وهم يعلمون لماذا أقبلوا ، او

۱\_ القرآن ومشكلات حياتنا المعاصرة: « ٥-٧» . . - ٢- القرآن ومشكلات حياتنا المعاصرة: « ٩ »

يعرضون وهم يدركون لماذا أعرضوا انهم في كل حال على بينة من أمرى وأمر أنفسهم ١٠)

ثم يقول: « انه من أجل هذا عقدت هذا الفصل ، واعتمدت فيه اعتمادا كليا على تفسير المنار واكثرت من العقول منه او عنه » (٢)

يعد هذا تعدث عن قواعد شرعية ثمانية • هي: - 1 - الاصل في الاشياء الاياحة ولاتعريم الاينص - ٢ - التعليل والتعريم الدينيان حقان من حقوق الله • - ٣ - التعريم الديني لا يكون الا بنص قرآني • - ٤ - التعليل او التعريم الديني لا يعتبر من التشريعات العامة الا اذا كان النص قطعيا ، واردا مورد التكليف • - ٥ - الاحكام الاجتهادية لا توصف بالحل و العرمة • - ٢ - أمور حياتنا الدنيا متروكة الينا • و نقرر فيها ما نراه الصالح العام • - ٧ - تتغير الاحكام بتغير الازمان و الامكان • - ٨ - المصلحة العامة مقدمة على النصوص في وضع التشريعات الخاصة بأمور العياة الدنيا كلامه على النصوص في وضع التشريعات الخاصة بأمور العياة الدنيا كلامه على تلك القواعد كلاما ياطلا سأبين بطلانه في الرأى • (٣) كلامه على تلك القواعد كلاما ياطلا سأبين بطلانه في الرأى • (٣) وقد انتقل بعد كلامه على القواعد الشرعية السابقة • انتقل الى الكلمة وفيها بين الاسباب التي دفعته الى الكتابة في هذا الموضوع فقال: أنها عندى تنبت من: - أولا ، اهتماماتي الخاصة فأناانسان مولع بالقراءة الواعية المتبصرة في القرآن الكريم • ولي اهتمام خاص بالقراءة الواعية المتبصرة في القرآن الكريم • ولي اهتمام خاص

<sup>1-</sup> القرآن ومشكلات حياتنا المعاصرة: «٩».

٢ - القرآن ومشكلات حياتنا المعامر : «٣» . -١- القرآن ومشكلات حياتنا المعاصرة : : «١٠- ٣٥» .

بالدراسات القرآنية ٠٠٠٠ وأهتمامي هذا هو الذي دفع بي من قبل الى الكتابة في : \_ ا \_ جدل القرران الكريم \_ الفن القرران الكريم وقد طبع الكتاب الاخير ثلاث طبعات \_ و نحن في الطريق الى الرابعة •

الكتب التى تدور حول القرآن، قد مكنتنى من ادخار رصيد هائل من المواد الثقافية ـ يساعد من غير شك فى مناقشة المسائل التى تحاول أن تربط الدين بالحياة على اساس من الفكر الحديث، (١)

ثم يقول: «هذا الرصيد الذي دفعني الى الاستجابة الى تلك الدعوة المؤمنة الصادقة التي دعاها السيد محمد اقبال الى أحرار المفكرين المسلمين » (٢) ثم ينقل كلال محمد اقبال عقبه يقول: «استجبت لهذه الدعوة ، وانشأت هذه الفصول من هذا الكتاب واني لارجو أن يجد فيه القراء اجابة عن بعض الاسئلة التي تراود أذهانهم كلما جاشت الحياة بالالوان الجديدة من العلم والصناعة ، ومن النظريات الاقتصادية والسياسية ، والله أن أكون من الموفقين » • (٣)

ثم يبدأ استعراض المشكلات وهي ثمان • الاولى: التغييرات الجذرية • الثانية: الحريات \_١\_ التحرير الدين\_ى • \_٢\_ التحرير الاجتماعي • المشكلة الثالثة: الديمقراطية • المشكلة الرابعة: المسئوليــة \_ ١\_ المسئولية

ا\_ القرآن ومشكلات حياتنا المعاصرة : « ٣٨٠٣٧ » . - ٢ نفس المصــدر : «٣٨» . - ٣ القرآن ومشكلات حياتنا المعاصرة : : «٣٩» .

الفردية \_ ٢\_ المسئولية الجماعية \_ ٣\_ المسئولية الاجتماعية • المشكلة الخامسة : « المضامين الاشتراكية \_ ١ ـ عقد الحياة • \_ ٢ ـ العلم والانتاج • \_ ٣ ـ العدالة في التوزييع • المشكلة السادسة : التعايش السلمي يين الاديان • المشكلة السايعة : زواج المختلفي الاديان • المشكلة الثامنة : العلاقة الزوجية •

اما فى الاولى: فيقرر ان القرآن الكريم قد أحدث تغييرات جدرية فى مجتمع الجزيرة العربية (١) ويستمر فى شرح ذلك الى أن يقول « لقد فعل القرآن الكثير ، وفعل هذا الكثير فى أمم عريقة ذات حضارات عظيمة لها آثارها فى المحيط الانسانى كمصر ، وبابل ، وأفريقيا » • (٢)

ثم يريد هو جمع شمل أمته العربية واعادة مجدها فيقول : « ونحن اليوم نريد أن نفعل شيئا ونريده لامتنا العربية اولا وقبل كل شيء ونبعل جمع شمل هذه الامة مرة ثانية ، ونجعل

ا\_ القرآن ومشكلات حياتنا المعاصرة: : "٣٤" . \_ 7 \_ القرآن ومشكلات حياتنا المعاصرة: «٥٥ واحب أن أقول أن كثيرا من الناس يحترم بل يقدس حضارات الفراعنة والفينيقيين حمعانها حضارات مادية لا روح فيها \_ ومن هؤلاء أحمد خلف الله فهو يحترم هذه الحضارات ويصفها بالعظمة . وقد كان ذلك بسبب اعتناء المتشرقين الماكرين في اظهار عظمة هذه الحضارات الجاهلية \_ المزعوصة \_ قاصدين بذلك شغل المثقنين في بلاد الاسلام عن عظمة رسالتهم ودورهم في هداية الناس . كل الناس الى هذا الدين القويم . ولهذا نرى اهتمام كثير من المثقفين في بلاد الاسلام ممن درسوا في الغرب \_ التاريخ والاثار \_ نرى منهم الاهتمام بالتنقيب عن الاثار \_ آثار الفراعنة وغيرهم \_ بينما لا نرى عشر هذه الجسهود تبذل لاظهار عظمة المسلمين وتاريخه وحضاراتهم \_ الجامعة بين الروح والمادة \_ .

منها أمة قوية تسعى لخير الانسانية وتقود هذه الانسانية السي حياة أفضل » (١)

« ان علينا أن نعيد الكرة ، وأن نعتمد على الثقافة في بنيان المجتمع العربي من جديد ، وفي اعادة مجد الامة العربية ٠» (٢) ويرى « أن شعارنا اليوم هو \_ نحو حياة أفضل • حياة يتحقق فيها الرخاء عن طريق الكفاية الانتاجية والعدالة الاجتماعية»(٣)

لكن ما هى الوسيلة لتحقيق «حياته الافضل » أنه يجيب فيقول: «ووسيلتنا الى تحقيق ذلك كله لن تكون الافكار القديمة ولا الوسائل التقليدية ـ وانما لا بد من أفكار جديدة قادرة على أن تبعث فينا القوة والحيوية ، ووسائل علمية آلية قادرة حقا على احداث التنمية لبلوغ حد الكفاية الانتاجية ثم تحقيق العدالــة الاجتماعية » (٤)

ثم يتساءل ما هى هذه الافكار الجديدة يا ترى ؟ فيجيب « والافكار الجديدة التى نعتمد عليها فى احدداث التغييرات الجذرية هى التى تسمى فى مجتمع اليوم باسم الاشتراكية • أو المبادىء الاشتراكية • وهى ليست بالافكار أو المبادىء البعيدة كل البعد عن المضامين القرآنية • » (٥)

يزعم بعد هذا أنالمبادىء القرآنية والمبادىء الاشتراكية يلتقيان ويختلفان ويختلفان ويختلفان والاجتماعية والاجتماعية والاجتماعية

<sup>1</sup>\_ القرآن ومشكلات حياتنا المعاصيرة: «٥)» . - ٢ القرآن ومشكلات حياتنا المعاصرة: «٦) » - ٣ القرآن ومشكلات حياتنا المعاصرة: «٧)» . المعاصرة: «٧)» . القرآن ومشكلات حياتنا المعاصرة: «٧)» .

ان القرآن الكريم باعتباره دينا سماويا يرشد الانسان اليى الوسائل التى تحقق له السعادة ، يلتقى مع الاشتراكية منحيثهى وسائل تقود الانسان الى تحقيق السعادة . .

« ان القرآن الكريم باعتباره ديانة عالمية تصلح لكل انسان في كل زمان ومكان ليحيا حياة سعيدة فاضلة ، فكذلك الاشتراكية تعتبر نفسها مبادىء انسانية صالحة لتحقيق الخير للانسانية - •

اذا ما هى الاختلافات بين الاسلام والاشتراكية ؟ يجيب على ذلك الدكتور « ثم انهما يختلفان من حيث التطبيـــق • ذلك لان التطبيق نفسه قايل للتغير والاختلاف لا يحسب اختلاف المجتمعات بعضها عن بعض فحسب ، يل من حيث اختلاف الظروف التــى تحيط بالمجتمع الواحد « (١)

ونحن نقرر أنه لا اتفاق بين الاشتراكية والاسلام بل هناك الاختلاف الشديد، فالاسلام اسلام وحسب والاشتراكية اشتراكية وحسب الاسلام دين الفطرة الذي نزل على رسول الله صلى الله عليه وسلم والاشتراكية زيالة ذهن يهودى الماني تاريخه ملى بالحقد والكراهية والعقوق لوالديه وغيرهم ولذا فقد أثر فيه الحقد فعقد على البشر فأتى بفتنته هذه ونفخت فيه اليهودية العالمية كما توضح ذلك بروتوكولات اليهود وكما قرره المفكر الاسلامي الكبير محمد قطب في كتابه التطور والثبات في حياة البشرية فصل «اليهود الثلاثة » وغيره من كتبه وغيره من كتبه و

أما أن القرآن يرشد الانسان الى الوسائل التسبى تحقق له

۱ــ القرآن ومشكلات حياتنا المعاصرة:«٧٤١٧»

السعادة فصحيح · أما أن هذه الوسائل هي الاشتراكية التي تقود الانسان الى تحقيق السعادة · فصحيح وياطل · صحيح في أنها تحقق السعادة للحزب الحاكم ويالاخص للجنته المركزية · وباطل في أنها تحقق السعادة للانسان غير الحزبي الانسان الفقير · لا بل انهاتفقر الغني بمصادرة أمواله وجعلها تحت اشراف الحكومة أو الحزب ·

وأما أن الاشتراكية تعتبر نفسها مبادى انسانية صالحة لتحقيق الغير للانسانية • فان الإعتبار والادعاء شيء • وواقع مبادئها شيء آخر • يريد الدكتور في هذه الفقرة أن يدعى أنه يحكى ادعاء الاشتراكيين وأنه ليس منهم ليوهم من يقرأ كلامه من الاغرار يأنه انما يقف موقف الحاكى لا المؤيد او الناقد •

وقال الدكتور: « ونبدأ بالمبدأ الاول الذي يتخذ أساسا جديدا لتقييم الانسان • • لان الاشتراكية تجعل العمل أساسا للتقييم ، وليس الانتماء الطبقي أو الثروة أو الجنس او اللغة او الدين • • والقرآن الكريم قد جعل ذلك من قبل أساسا لتقييم الانسان • • فالانسان في القرآن بمقدار ما يعمل وجهزاؤه مرتبط أبدا بالعمل • • • » (1)

وقال \_ بعد أن ذكر أن اليهود كانوا يزعمون انهم ابناء الله وأحباؤه \_ قال « ولقد ذهب المسلمون هذا المذهب \_ أى مذهب أهل الكتاب في أنه لا يدخل الجنة الا من كان هودا أو نصارى \_ وظنوا هم أيضا أن الانتماء الى الاسلام يكفى في البعد بالمسلم

<sup>1</sup> القرآن ومشكلات حياتنا المعاصرة: «٨٨»

عن النار وادخاله الجنة ٠٠ ورد القرآن على المسلمين ذلك أيضا وربط الجزاء بالعمل ٠» (١)

ونحن لا نوافق \_ الدكتور \_ على زعمه أن الاشتراكية تبعل العمل أساسا للتقييم • لان العمال الذين يكدحون كدحا شديدا لا يتقاضون من الاجور الا بمقدار عملهم كما يقرر ذلك أحد أركان المرحلة الاشتراكية وهو قيام التوزيع على قاعدة : « من كل حسب طاقته ولكل حسب عمله » هذا في عالم النظريات اما في الواقع فانهم \_ اى العمال \_ لا يعطون ما يسد رمقهم •

ويقول « ونثنى بمبدأ العدالة · الانها هى الاخرى من القيم الانسانية التى يلتقى عندها القرآن والاشتراكية والعدالة لها صور كثيرة تتحقق فيها ، وأهمها فى العصر الحديث تلك الصورة التى تعرف يالعدالة الاجتماعية ، والتى تهدف الى عدم استغلال المالكين لوسائل الانتاج للعمال ـ من حيث يربح الاولون الاموال الطائلة من عرق الآخرين وجهودهم فى عمليات الانتاج»(٢)

وأقول ردا لهذا الزعم · ان الاسلام قد جعل من شروط التعاقد بين الفريقين \_ الاجراء والمستأجرين \_ رضاء الاجير بالاجر أو عدم رضاه · كما أنه فرض على الاغنياء اخراج زكاة لاموالهم يعطونها الفقراء والمحتاجين يلا منة ولا تفضل منهم · كما أنه

١- القرآن ومشكلات حياتنا المعاصرة: «٤٩».
 --- القرآن ومشكلات حياتنا المعاصرة: «١١٥٥».

لم يحرم الربح الكثير اذا أتى من طريق حلال لا ربا فيه ولا غش ولا مخادعة •

يتحدث بعد هذا عن التغييرات وما يمكن ان يتغير وما لا يمكن تغيره و يردف ذلك بذكر الوسائل التي اعتمد عليها القرآن في احداث التغيير (١)

وينتقل الى ذكرالفوائد من التغيير فيقول: «وهناك فائدتان: الاولى: أن ننظر فى مشكلات عصرنا على أساس من حقنا في التغيير ذلك الحق الذى قرره القرآن لنا حين ترك لنا بعض المسائل فلم يتعرض لها اصلا ، أو حين تعرض لها وكانت النصوص الواردة فى شأنها غير قطعية فى الدلالة أو فى الرواية والدلالة (٢) وفي كلامه هنا كلام خطير قد نستنتج منه انكاره لتواتر نقل بعض الآيات القرآنية فقوله «أو في الرواية والدلالة» طعن خبيث فى القرآن الكريم فالقرآن قطعى الثبوت والرواية ولا يقول بان رواية القرآن غير قطعية الا فاسق ظاهر الفسوق •

• • « اما الفائدة الثانية التي نستفيدها فهـــى أن تجرى فــى التغييرات الجدرية التي نحدثها في مجتمعنا العربي علــى أساس من فلسفة القرآن في التغييرات »(٣)

ويرى الدكتور أنه يجب تغيير الانسان أولا: فيقول « يجب أن نعمد الى تغيير الانسان أولا باعتباره القوة الاولى المحدثة للتغيير في كافة الميادين • ويجب أن نغير من أفكار هذا الانسان

القرآن ومشكلات حياتنا المعاصرة: « ٥٣ ـ ٥٩ » .
 القرآن ومشكلات حياتنا المعاصرة: « ٦٠٠٥٩ » . ـ ٣ ـ القرآن
 ومشكلات حياتنا المعاصرة: «٦٠» .

ومن اتجاهاته وأساليب معيشته ، وأن نستبدل قيرمه السلفية التقليدية بقيم أخرى جديدة تمكنه من السير في مضمار العياة على أسس من الحضارة العلمية الصناعية الحديثة • والا ظللنا عاجزين عن أن نعدث اى تغيير في اسلوب معيشتنا فضلا عن أن نحقق التقدم والرخاء • ويجب أن نسلك سبيل التدرج فيبيى التغييرات معتبرين الاساس في ذلك طبيعة الاشياء وامكانيات الناس ، والاساير الانسان التقدم ظاهريا وظل في قرارة نفسه سلفيا تقليديا • وليس يخفى أن في هذا ازدواجا ، وأن من هذا الازدواج تنتج الاضرار • ويجب أن نستهدف من وراء التغيير حياة أفضل » (١) ثم ينقل بعد ذلك كلاما من كتاب « التربيـة والتغير الثقافي » لمحمد هادى عفيفى · ومن تفسير المنار · والمشكلة الثانية وهي الحريات - فيرىأن القرآن حرر العقل البشرى من القيود التي قيدته بها السلطات الدينية سلطات الآلهة او سلطات الانبياء والمرسلين ، وسلطات الاحبار والرهبان • (٢) ئم يقسم هذا التحرير الى التحرير الديني ، والسياسيي ، والاجتماعي · وفي التحرير الديني قال « والسلطات الدينية التي عمل القرآن الكريم على تحرير الانسان من القيود التي فرضتها عليه ثلاثة انواع: \_ النوع الاول \_ سلطات الآلهة . النوع

الثاني: \_ سلطات الانبياء والمرسلين .

القرآن ومشكلات حياتنا المعاصيرة: «٦١» . \_\_\_\_ الـــقرآن ومشكلات حياتنا المعاصرة : «٦٥» .

والنوع الثالث: سلطات رجال الدين وفي الكلم عن - سلطات الآلهة \_ يقول «كان الآلهة قبل القرآن يسيطرون على مصائر الناس سيطرة تامة وكان مبعث هذه السيطرة القدرة التامة التي تمكنهم من القيام بأي عمل يرغبون فيه دون أن تكون لسلطة أخرى أي حق في تعطيل هذه الاعمال أو حتى الاعتراض عليها وان على الناس أن يتقبلوا هدة الاعمال راضيت وكارهين» (١)

وواضح من هذه العبارة أنه يقصد بالآلهة ورب العزة جل جلاله كما سيظهر من كلامه اللاحق واذا كان يريد آلهة المشركين المزءومة فالواجب يقتضى منه أن يصف الآلهة \_ الاوثان \_ بالمزءومة وفى تعبيره هذا فسوق كبير فالله سبعانه واحد لا آلهة متعددة وشعبيره من القرآن دعا الى هذا فيقول: « لكن الانسان فى كثير من الاحيان لم يكن لينتظر حتى يستشير الآلهة عن طريق رجال الكهنوت ، وانما كان يتصرف ويقوم بالاعمال وكثيرا ما كان يخطىء أو هكذا يلقى فى روعه وكان عليه اذا أخطأ أن يسترضى الآلهة ويسترضيهم عن طريق رجال الكهنوت ومن هنا بدأ نفوذ هؤلاء واستقر ، وأصبح لهم السلطان على العباد والآلهة فى ذلك الوقت كانت ترضى من بعد الغضب وتصفح عن المخطىء اذا قدم الضعايا والقرابين » (٢)

ثم يقول « العلم وسيلتنا الى معرفة ذلك النظام الدقيق المحكم خلق الله عليه الكون والناس وكلما أزددنا معرفة بالقوانين

<sup>1</sup>\_ القرآن ومشكلات حياتنا المعا صـــرة: «٦٧» . \_ ٢\_ القرآن ومشكلات حياتنا العاصرة : «٦٨».

العلمية والسنن الاجتماعية ازددنا معرفة بالله ، وقربا من الله ، وقضينا على ذلك النطاق الذى ضربته الآلهة من قبل حول العقل البشرى لتحول بينه وبين التفكير \_ فضلا عن الانطلاق فى كلل الآفاق وكافة الميادين » (١)

وتحدث بعد هذا عن أن القرآن حارب فكرة الضحايا واستدل عليها بدليل لا يدل عليها (٢) وانهى الحديث عن ما يدعوه سلطات الآلهة بقوله « ونستطيع أن ننهى الحديث عن عمل القرآن فصى تحرير العقل البشرى من سلطات الآلهة ، وفى الدفيع به الى الاعتماد على نفسه بهذين الامرين - الاول: أن البحث فصى حكمة الحكيم ، وفى علم العليم ، هو الذى دفع ويدفع بالعقل العربي الى الانطلاق فى جميع الآفاق وأنه الذى انتج فيما مضى تلك الثروة العلمية العظيمة التى نعتز بها ، وتلك الحضارة الانسانية الغالدة التى نعتبرها من الامجاد - » (٣) فالقرآن على رأى الدكتور مرة يحرر العقل البشرى ومرة أخرى يدفع بالعقل العربي الى الانطلاق ٠

ثم يقول كلاما سيئا هذا نصه: «لقد كان هؤلاء ــ اى الا باطرة والملوك و نحوهم ــ يعلنون أن حقهم فى السيطرة والنفوذ حـــق مقدس ياعتبارهم الذين يمثلون سلطة السماء فى الارض ولكن العقل الذى يعطى الحرية فى منافسة سلطة السماء، لا يمنع نفسه ابدا من منافسة سلطة الارض ٠»(٤)

وفى العديث عن ما اسماه سلطات الانبياء والمرسلين يزعمم الدكتور أن « الاساس الاول الذى بنى عليه القرآن فكرة تقدم العقل البشرى خطوة الى الامام فى سبيل التحرير من سلطات الانبياء والمرسلين كان القضاء على تلك الهالة التى يراها الناس قدسية ويحيطون بها الانبياء والمرسلين »

فقد كان الناس يرتفعون يهم حينا من مصاف البشر الى مصاف الملائكة • كما كان الذين يؤمنون بامتيازات خاصة لهم ترتفع بهم فى مقام البشرية طبقات ، وهى أنهم قادرون على الاتيان بالمعجزات واحداث الخوارق من العادات • وأن هذا كله هو الدليل على انهم رسل السماء الى أهل الارض حقا » •

وحارب القرآن كل هذه الافكار وحرض العقل البشرى على الثورة ودفع به الى الايمان فقط بالمبادىء - المبادىء التى ترتقى بها العياة » (١)

وقال « رد القرآن الكريم الانبياء والمرسلين الى مكانهم الطبيعى وهو أنهم يشر لا اكثر ولا اقل انهم ككل الناس يخطئون ويصيبون \_ ولا تكون الاصابة حتمية الا فيما يبلغون من اوامر السماء » (٢) وانا أقول: ان الانبياء بشر كما يقول لكنهم ليسوا بشرا من مثل سيادة الدكتور فان لهم من الحرمة ما ليس لاحد من الناس ومنهم الدكتور.

وقال « وحارب القرآن فكرة المعجزات ، وبين أنها لم تكن الا للتخويف وللالزام ، وأن العقل البشرى يجب أن يترك من غير

١\_ القرآن ومشكلات حياتنا المعاصرة: «٧٥» . \_٢\_ القرآن ومشكلاتنا المعاصرة: «٧٦» .

تخويف ليتحمل المسئولية على أساس من الحرية والمقدرة الحقة على التمييز والمفاضلة والاختيار » (١)

ويزعم أن « القرآن لم يحرص على المعجزات في اثبات نبوة محمد عليه السلام ـ ويين أن المعجزات قد تضطر الانسان الي التسليم ولكنها لا تدفع يه حقا الى حظيرة الايمان » (٢)

ويزعم أن عقل الانسان هو الهادى الى الحق • فيقول « ان عقل الانسان هو الذى يهديه الى الحق ، والى العدل ، والى الخيير العام • نعم ان العقل قد يخطىء \_ ولكنه قادر عليى أن يدرك الخطأ ويصحح الاخطاء » (٣) • اما أن العقل هو الهادى للانسان الى الحق فغير صحيح بل ان الشرع هو الذى يهدى الى الحق •

ويقول «لقد حرر القرآن الانسان ، ن الخوف الذى كان يفسر تفسيرا وهميا ولم يكن يفسر تفسيرا علميا ، حتى كان يرد الكوارث الى غضب الآلهة ولا يردها الى الظواهر الطبيعية والظيواهر الاجتماعية والتاريخية وحرره من الآيات الملجئة المتمثلة فى المعجزات وخوارق العادات ورده الى نفسه يفكر فيها او اليه الآفاق يتدير امورها وانقذه من الوصاية التى كانت مضروبة على البشرية من قبل حين أعلن ختم النبوة وانستهاء الرسالة وتوقف المعجزات » (٤)

ويقول في ما يسميه سلطات رجال الدين : « ان العبادات أمر شخصي يحدد العلاقة بين الانسان وخالقه · ومن حق هذاالانسان

القرآن ومشكلات حياتنا المعاصرة: «٧٦» . \_ ٢ \_ القرآن ومشكلات حياتنا المعاصرة :
 «٧٨» . ٤ \_ القرآن ومشكلات حياتنا المعاصرة : « ٧٩» .

« والقرآن الكريم ينهى عن وصاية السماء على الارض ، يأنها النبوة والرسالة ٠٠» (١)

وفى العديث عن التحرير السياسى يقول « وعندى هنا أيضا أن القرآن الكريم كان أول كتاب سماوى يعمل على القضاء على الدولة الدينية وقيام الدولة المدنية للدولة التي يتولى رياستها رئيس ينتخبه الشعب • ولا تختاره السماء • وتلك هى الدولة التي تسمى في العصر العديث بالدولة الديمقراطية •

ثم يزعم «أن رسول الله صلى الله عليه وسلم كان رئيسا وكان أول وآخر رئيس عربى للدولة العربية القومية التى كان يمكن أن تسمى دولة دينية • وكأنه ما جاء الاليسلم الدولة لأحق الناس بها وهم المواطنون • • الخ (٢)

ثم يذكر الفرق بين الدولة الدينية والدولة المدنية فقال : «الدولة الدينية كما يدل عليه واقعها وتاريخها هي الدولة التي يختارفيها الرئيس لا من قبل الشعب وانسما من قبل احسدى السلطتين الدينيتين الآتيتين : الاولى : \_ آلهة السماء • فالله سبحانه وتعالى هو الذي يختار هذا الرئيس ويبلغه الوحى ، و يؤيده بآيات من عنده • • و هكذا كانت دول جميع الانبياء

١\_ القرآن ومشكلات حياتنا المعاصرة: «٨١» -١ القـــرآن ومشكلات حياتنا المعاصــرة: «٨٢» .

والمرسلين الذين كونوا دولا تولوا رياستها » (١)

ثم ذكر بعضا من الآيات القرآنية كاستدلال على زعمه • ثـم تحدث عن السلطة الثانية وهم رجال الكهنوت •

ثم قال « والقرآن الكريم قد اعرض اعراضا تاما عن الحديث في أى نظام سياسى للدولة العربية الاسلامية وترك أمر ذلك للمواطنين يقررون فيه ما يشاؤون » (٢)

« ان سكوت القرآن عن أمر النظام الاساسى ، وحديث القرآن عن الشورى ، وتطبيق النبى عليه السلام لهذه القاعدة الا يعنى عندنا اكثر من أن فترة رياسة محمد عليه السلام لهذه الدولة كانت فترة انتقالية ، تنتقل فيها سلطة السماء في اختيار الرؤساء الى أهل الارض • لا سيما نحن نعلم أن محمدا صلى الله عليه وسلم آخر النبيين والمرسلين • وأن هذا النظام لن تقوم له قائمة بعد وفاته • (٣)

و يختتم كلامه يقوله « الدولة القرآنية دولة مدنية • والشورى هى الاساس فى النظام ، وفى الاختيار، وفى العمل • والقرآن أول وآخر كتاب سماوى يقضى على الدولة الدينية، ويقيم الدولة المدنية • (٤) وينهى البحث بنقل نصين من كلام محمد عبده (٥) ثم يتحدث عن التحرير الاجتماعى : وفيه تحدث عن تحرير العبيد • وتحرير الاتباع • ويزعم أن الذى كان يعرض للانسان

ا القرآن ومشكلات حياتنا المعاصرة : «۸۲» .  $_{-}$  القرآن ومشكلات حياتنا المعاصرة : «۸۳» .

فيما مضى فيفقده حريته هو الذى يعرض له اليوم ولا يفقده تلك الحرية فقدانا تاما ، انه يصادر حريته الى حين ـ والفضل فـى ذلك كله للقوانين الدولية التى يعامل بها الاسرى » (١) وفـى كلامه على تحرير الاتباع قال « وايمانا بالعقل و بقدرته علـى الهداية نصح القرآن الكريم النبى عليه السلام ، والذين اتبعوه باحسان ، أن يتركوا الناس احرارا بعد أن يبينوا لهم الحق»(٢)

وانتقل الدكتور الى المشكلة الثالثة: « الديمقراطية » وأعجب العجب أن سيادة الدكتور يخلط بين مبادىء واتجاهات كثيرة مختلفة فهو من الناحية الاقتصادية اشتراكي ومن الناحية السياسية « ديمقراطي» فكيف يريد التوفيق بين الاشتراكية التى يدعو اليها وهى تعتمد الدكتاتورية فى نظام حكمها يدعو اليها وهى تعتمد الدكتاتورية فى نظام حكمها يزعم انها تحكم الشعب بالشعب ولصالح الشعب وقد عرف الدكتور الديمقراطية فى أول حديثه بقوله: « والديمقراطية التى الدكتور الديمقراطية من النظم السعب عمل يدعو اليه القرآن الكريم ويجعله من النظم الستى لا غني عنها للامة السلامية «(٣) ثم يعقب ذلك بذكر ثلاث آيات يقول انها دليل على أن النظام النيابي هو الافضل ، ثم نقل كلاما لرشيد رضا ثم محمد اقبال ثم عاد فنقل عن رشيد رضا • وفى الختام يدعي غير دين المسلمين « من اخواننا المسيحيين » •

<sup>1</sup>\_ القرآن ومشكلات حياتنا المعاصرة : «٨٧» .

٢ \_القرآن ومشكلات حياتنا المعاصرة: «٩٨» .

٣ القرآن ومشكلات حياتنا المعاصرة: «١٠١» .

« ان القرآن الكريم الذى أحل لنا طعامهم ، واباح لنا التزوج منهم ، لن ينكر عليهم ابدا الرأى او تبيين الحق ، فيما هو من اختصاصهم »(١)

وفى المشكلة الرابعة: « المسئولية » قال « لا مسئولية بدون حرية » ثم ذكر ثلاث آيات قرآنية • بعدها قال « والذين يفكرون على الاساس الاشتراكي من ابناء النصف الثانيي من القرن العشرين ، قد يجدون في هذه الآيات وامثالها مستندا الى الذهاب بأن الفقراء الذين لا يجدون ما ينفقون، قد تدفعهم هذه الضرورة الى الاستيلاء على فائض الانتاج لدى الاغنياء ، يردون به عن انفسهم غائلة الجوع وانهم حين يفعلون لا يأثمون ويغفر الله لهم

ثم قال: « وقد يذهب هؤلاء المفكرون الى القول بأن واجب المحكومات الاسلامية الرشيدة التدخل فيما بين الفقراء والاغنياء للتخفيف من حدة التوتر ، وحدة الصراع الطبقى ، ويكون ذلك بالاستيلاء على فائض الانتاج لدى الاغنياء \_ وهم قلة \_ لحساب الفقراء وهم فى العادة كثرة كاثرة » • (٢)

ثم قال: « ولا حرية بدون مسئولية » بعدها ذكر أربع آيــات كاستدلال على هذا منها قوله تعالى: « لا يسئل عما يفعل وهم يسئلون » أردفها بقوله الخبيث: « واذا كانت الآية الاخيرة قد نفت عن الله المسئولية فان ذلك لم يكن الا يصدد انفراده بموقف

١١ القرآن ومشكلات حياتنا المعاصرة : «١١٤» - ٢ القرآن ومشكلات حياتنا المعا صرة : « ١١٨،١١٧» .

معين عن الآلهة الآخرين فانهم مستولون أمامه أما هو فلا يسال امام اى اله من الآلهة » (١)

فهو فى كل كلامه يعترف بوجود آلهة ، ويسمى الله سبحانه وتعالى بالآلهة او آلهة السماء وما شابه ذلك عيادا بالله من الفسق .

بعد هذا يقسم المسئولية الىثلاثة آندواع: \_ 1 \_ المسئولية الفردية \_ 7 \_ المسئولية الاجتماعية • يردف ذلك بالحديث عن المسئولية الفردية فيقول « وهي مسئولية قانونية واخلاقية ، يسأل فيها الفرد عما قدمت يداه ، ويجزى فيها الفرد عما قام به من اعمال \_ ان خيرا فخير ، وان شرافشر (٣) ثم ذكر أن الآيات في هذا كثيرة ثم قسم الناس في الجاهلية الى تسمين : أهل الكتاب ، والمشركون • وفي الختام نقل كلاما من المنار (٣)

وانتقل عقب الحديث عن المسئولية الفردية الى الحديث عن المسئولية الجماعية فقال « وهى مسئولية قيادية تربوية وتشريعية رقابية و وتثبت من احتياجات المجتمعات الى نفر من بينها يؤمنون بها وبأنفسهم وبالغبر العام ، ويقودونها دائما عن طريق المبادىء والتنظيمات وعن طريق العمل الجاد نحو الحياة الافضل » (٤) ثم ذكر أن الاشارة الى هذه المسئولية يرد في

<sup>1</sup>\_ القرآن ومشكلات حياتنا المعاصرة: «١١٩»

٢ ــالقرآن ومشكلات حياتنا المعاصـــرة: «١٢١» . ــ ٣ ــ القرآن ومشكلات حياتنا المعاصرة: «١٢١ ــ ١٢٦» . ــ ٤ ــ القرآن ومشكلات حياتنا المعاصرة: «١٢٧» .

القرآن في كثير من الآيات ذكر منها ثلاث آيات واورد شرحا لها من تفسير المنار (١)

وفى المسئولية الاجتماعية قال: « هى مسئولية تعاون وتضامن وتكافل » (٥) ثم ذكر أن العلاقات التى اعتمد عليها القرآن فى سبيل تنمية الشعور بالمسئولية ثلاثة أنواع،الاول: هو ذلك الذى ينمو مع الشعور بالاخوة الانسانية ويدفع الى تقييم الانسان باعتباره انسانا يصرف النظر عن جنسه او لغته او دينه »واستمر في الحديث عن هذا النوع ونقل عن تفسير المنار فيما يتعلق

<sup>1</sup> \_ القرآن ومشكلات حياتنا المعاصرة «١٢٧ ـ ١٣٣»

٢ — القرآن ومشكلات حياتنا المعاصر: «١٣٣» . —٣ لقرآن ومشكلات حياتنا المعاصرة: «١٣٤» — القرآن ومشكلات حياتنا المعاصرة: «١٣٨» . \_٥ لقرآن ومشكلات حياتنا المعاصرة: «١٣٨»

بتفسير قوله تعالى : « ان تبدو الصدقات فنعما هي ٠٠ »(١)

النوع الثانى: هو ذلك النوع الذى ينمو مع الشعور بالقرابة وصلة الرحم، ويدفع الى تقوية الروابط الاسرية « العائلية » واستمر في الحديث عن هذا االنوع والنقل من تفسير المنار (٢)

النوع الثالث: هو ذلك الذي ينمو مع الشعور بالمصلحة المشتركة تلك التي كانت تسمى عند الفقهاء المسلمين بالصالح العام » ثم ذكر أن القرآن يهتم بهذا النوع ونقل من تفسير المنار • (٣)

ثم قال: « وهذه الانواع الثلاثة من العلاقات لا تحقق الترابط والتماسك في البنيان الاجتماعي للامة الا اذا كانت هناك فكرة دينية واضحة عن موقف القرآن الكريم من الثروة أو الانتاج ٠٠» ثم ينقل من تفسير المنار ٠(٤)

وقال: «ورتب القرآن على هذه الحقيقة حقائق أخرى أولها: المدالة الاجتماعية والدعوة اليها واضحة واهتداء المفسرين اليها قائم »(٥) ثانيا: أن المال بيد الافراد نقمة وفتنة ، وبيد الدولة عزة ، ومنعة وقوة » (٦) وواضح من تعبيره أنه يرى أن الدولة يجب أن يكون من عملها التجارة بالاضافة الى أعمالها الاخرى وهو عين ما يريده الشيوعيون •

<sup>1</sup>\_ القرآن ومشكلات حياتنا المعاصرة : « ١٤٠-١٤٨ ».

٢ — القرآن ومشكلات حياتنا المعاصرة: «١٤٠ — ١٤٣» . — ٣ — القرآن
 ومشكلات حياتنا المعاصرة: «١٤٥ – ١٤٥» . \_ ٤ — القرآن ومشكلات
 حياتنا المعاصرة: «١٤٥ – ١٤٨» . \_ ٥ — القرران ومشكلات حياتنا
 المعاصرة: «١٤٨ ) — ٦ — القرران ومشكلات حياتنا المعاصرة: «١٤٩ )

ان المال بيد الفردقد يكون نعمة وقد يكون نقمة وفتنة، نعمة اذا أدى ما عليه \_ يسبب المال من واجبات ، ونقمة اذا لم يؤد تلك الواجبات .

ثالثها: أن قواعد الاسلام المالية لم توضع الا لمصلحة البشر (١) والمشكلة الخامسة عنده تتمثل في ثلاث مشكلات هي : «أولا: ايجاد نظام يمكن الانسانية من فض المنازعات الدولية دون اللجوء الى حرب وخاصة يعد ان تطورت وسائل الحرب فأصبحت من المقوة بحيث تهدد الانسانية جمعاء ، وتقضى على كل ما خلفت البشرية من تراث ثقافي ونتاج حضارى .

ثانيا: تنمية الانتاج ، واستثمار الموارد الطبيعية والبشرية الى الحد الذي يكفل مضاعفة الانتاج ، وتحقيق فائض في الانتاج ويكون ذلك على المستوى العالمي ، ولحساب الانسانية للفرق في ذلك بين دولة ودولة ، وبين انسان وانسان •

ثالثا: العدالة في التوزيع: أو على أقل تقدير المساواة عند حد معين من المعيشة يحفظ للانسان حريته وكرامته ، ويحول بينه وبين التدنى الى مرحلة حياتية أدنى من المرحلة التي يعيش فيها الحيوان » (٢)

بعد هذا يقول: « والقرآن الكريم باعتباره: أولا: المصدر الاول لديانة سماوية تهدف الى اسعاد الانسان - · ثانيا: المصدر الاول لديانة عالمية لا تتحدد بعدود الزمان والمكان - · · ما كان ينبغى له أن يهملأمر هذه المشكلات الانسانية او يتجاوز عنها (٣)

ا القرآن ومشكلات حياتنا المعاصيرة: «١٥٠»، ٢٠ القرآن ومشكلات حياتنا المعاصرة: «١٥١» - ٣٠ القرآن ومشكلات حياتنا المعاصرة: «١٥١».

ويدعى مرة أخرى أن « القرآن » يلتقى مع الاشتراكية حيث يقول : « وليس من فضول القول أن نقرر مسبقا بأنا قدوقفناعلى كثير من الآيات القرآنية التي تزخر بالقيم الانسانية والتى قد تلتقى فيها مع القرآن الاشتراكية ، والتى تصلح أساسا فكريا لما يمكن ان يسمى: بالإشتراكية العربية » (١) يردف ذلك ببيان الفرد بين المبدأ والتطبيق (٢)

وعند الكلام عن المشكلة الاولى من المشكلات الثلاث المتقدمــة يوضح أن الاختلاف في الرأى من الامور التي يعتــبرها القرآن حتمية ، ويدلل على ذلك من القرآن ثم يذكر سبب الاختــلاف بعد هذا يقترح تخفيف «حدة المنازعات الى الحد الذي يجعلهــا بعيدة كل البعد عن أن تحدث حربا ، وقريبة كل القرب مـن أن تؤدى الى تعايش سلمي » (٣) يتبع هذا بذكر دعامتين توصل الى السلام الذي يريده وتعتبر كتمهيد لما سيقوله بعد ، اذ يقـول: «وامكانية التعايش السلمي مع الاختلاف في الرأى أمر يقره القرآن الكريم ويشير اليه في اكثر من موطـن واشارات القرآن قد تكون واضحة وصريحة ، ومن ذلك اشارته الى أن السلام هو القاعدة الاولى عند ممارسة الحياة ، انه المبدأ الذي يجب أن ينادي به الجميع ، ويعتنقه الجميع ــ لا قبل الحرب فقط ، وانما مـــع فيام الحرب ايضا ، ان قيام الحرب يجب الا يقعد عن العمل مـن أجل السلام فإنما يجب أن يكون دافعا اقوى ، وحافزا على العمل

١ القرآن ومشكلات حياتنا المعاصرة : «١٥٢» . -١ القرران ومشكلات حياتنا المعاصرة: : «١٥٦ -١٥٥» -٣ القرآن ومشكلات حياتنا المعاصرة : «١٥٦» .

من أجل السلام انه من هنا طلب الينا القرآن الكريم الانعتدى و نبدأ حربا هجومية · «وقاتلوا في سبيل الله السذين يقاتلونكم ولا تعتدوا ان الله لا يحب المعتدين » (١)

بعد هذا يقرر أن الاشتراكية العربية تؤمن بالسلام - نحمد الله على ذلك - تؤمن بالسلام ولا تحب العدوان حتى ولو اعتدى عليها العدو فانها ايضا تؤمن بالسلام ، وتقف من الحرب عند دواعيها الدفاعية، كما أنهاتريد قيام كتلة ثالثة دول الحياد الايجابي وعدم الانحياز وذلك كله يزعمه قد اقره القرآن ، وهو باقراره اياه يجعل الاشتراكية العربية عربية بالمبادى والقيم وليس بالتطبيق »(٢)

وقرر أن « موقف القرآن من المشكلة الثانية واضح تماما \_ فالقرآن ينص في كثير من الآيات على أن الله قد سغر لنا كل ما السموات وما في الارض • سخره لنا لننتفع به في حياتنا وفيي معاشنا » (٣)

يذكر بعد هذا الآيات التي فيها بيان تسخير الله للانسان مساعلى الارض ، ثم يقرر أن انتفاعنا بما سخره الله لنا لا يتم الا بواسطة العقل والعلم • ثم يصل الى بيت القصيد اذ يقسول : « انه من هنا كان شعار التقدميين الاشتراكية العلمية \_ اى الاشتراكية التي تتخذ من العلم قاعدة واساسا لكل ما تقدم به من

ا القرآن ومشكلات حياتنا المعاصرة: «١٥٨» . - ٢ القـــرآن ومشكلات حياتنا المعاصرة: «١٥٩ - ١٦٠» . - ٣ القرآن ومشكلات حياتنا المعاصرة: «١٦٠» .

تطبيق » (1) ثم يزعم « أن القرآن الكريم يدعو منذ زمان بعيد الى ما تدءو اليه الاشتراكية اليوم من الاعتماد على العلم في ممارسة العياة ومن هنا نستطيع القول بأنه يجب الا يزعجنا شعار الاشتراكية العلمية • لان قرآننا الكريم يدعو الى هذا العلم الذى يعد عنصرا فعالا في ممارسة العياة الاشتراكية »(٢)

فالدكتور هنا يريد التمويه على القارىء بأن الاشتراكية التى يدءو اليها اكثر مما يدءو للاسلام، بل انه يستخدم الاسلام فلل الدءوة الى الاشتراكية وقول انه يريد التمويله والا فلا الاشتراكية العلمية هي بعينها «الماركسية» والبلشفية والشيوعية وانما أراد الشيوعيون اختيار اسم مناسب لهم ولاشتراكيتهم فاسموها « اشتراكية علمية » •

ثم قال : « على أن قائلا قد يقول : ليس الذى يزعجنا هـــو استخدام القوانين والنظريات العلمية في ممارسة الحياة ، وانما المزعج حقا ــ هو تطاول العلم على الذى ينادى به • الاشتراكيون على ذات الله • ويجيب بجواب خبيث يدل علـــى انحرافه فــى التفكير والتصور اذ يقول : « وهنا ايضا أقول : ان هذا قد يخيف غيرنا • اما نحن فلا ــ وذلك لاختلاف اله القرآن عن الآلهة التى وجدت قبل القرآن • ان آلهة ما قـبل القرآن ربطت مشيئتها بالهوى والغرض » •

ثم قال : « ان اله القرآن اله عليم خبير \_ ومن هنا ربط مشيئته بالعلم والحكمة » (٣)

<sup>1</sup>\_ القرآن ومشكلات حياتنا المعاصرة: «١٦٢» . \_\_١\_ القـــرآن ومشكلات حياتنا المعاصرة «١٦٤» . \_\_١٦٥ حياتنا المعاصرة «١٦٥» .

ويستمر في كلامه السخيف فيقول: « ثم ان العلم اليوم لا يبحث عن رغبات الآلهة بقدر ما يبحث عن القوانين المنظمة لهذا الكون، والمسيرة لكل من فيه، وما فيه من انسان، ونبات وحيوان ٠٠٠٠ (١)

ثم عاد فنصح بعدم الخوف من الاشتراكية العلمية فقال « لا خوف اطلاقا \_ في هذا المقام الالهيي \_ من شعار الاشتراكية العلمية »(٢)

ينقل عقب هذا كلاما من تفسير المنار ، ثم كلاما آخر لفيلسوف ملحد (٣) ثم يقول: « لا خوف اذن من الاشتراكية العلميسة ويجب الايمان بأن القرآن والاشتراكية يلتقيان معا في الارض التي تمهد باسم العلم ، وتستثمر باسم العلم (٤) • وينهى الكلام على هذه المشكلة يخاطر تافه (٥) •

وينتقل الى المشكلة الثالثة من المشكلة الخامسة: وهى العدالة فى التوزيع فيقول: « تلك هى المشكلة الحقيقية • المشكلة التى تقسم العالم الى شرق وغرب وتقسم الناس الى اشتراكيين وغير اشتراكييين • وتقسم الدول الى كتل متصارعة \_ يؤمين بعضها بالمبدأ الاشتراكي ويعمل على نشره والتمكين له لتتحقق العدالة ويسود الرخاء ، ويسعد الانسان • وينكره البعض الآخر ويرى فيه الشر ، والنكر والبلاء • ومن هنا يروح ينفق الاموال

القرآن ومشكلات حياتنا المعاصرة «١٦٦» . \_\_٧ نفس المحدد :
 «١٦٦» . \_\_٣ القرآن ومشكلات حياتنا المعاصرة : «١٦٨ ـ ١٦٨» . \_\_
 إلى نفس المصدر : «١٦٨» . \_\_٥ ـ نفس المصدر «١٦٨» .

الطائلة في سبيل صد الناس عنه والقضاء عليه »

وينعت المنكرين لمبدئه الاشتراكى يأنهم فى قلوبهم ذيغ حيث يقول: « فأما الذين فى قلوبهم زيغ فيتبعون ما تشابه منه ابتغاء الفتنة وابتغاء تأويله» • انهم يذهبون الى أن هذا المبدأ المنعت بأنه عادل عير عادل وأنه عاجز عن تحقيق الغير العام واسعاد الناس أجمعين • ثم يرون أن الغير فى المضى على سنن من كان قبلهم من آبائهم الاولين – اولئك الذين يؤمنون بالعرية الفردية ، و بالانتاج من أجل تغطية متطلبات الاسواق العالمية ، تعرفهم تلك التى تحقق الربح و تجذب المال الوفير » • وهؤلاء نعرفهم اليوم بسماتهم انهم الاقطاعيون والرأسماليون ، والرجعيون ، ثم المستعمرون » (1)

ويقرر الدكتور ان هناك اختلافا بين المؤمنين بالمبدأ الاشتراكى « فهم يختلفون مثلا فى المبدأ الذى تتحق به العدالة : أيكون فى التوزيع حسب الاحتياجات الضرورية ، او حسب ما يبدل العامل من جهد فى الانتاج ؟ وهم يختلفون حول ملكية وسائل الانتاج : أتكون للدولة أم للشعب ؟ وهم يختلفون من حيث القدرات والامكانيات فى تحقيق العدالة و تطبيق المبادىء الاشتراكية »(٢) ويمضى فى هذا الهذيان الفارغ الى أن يقدول : « على أن استرسالى هذا انما كان فى سبيل تحقيق غرضين: الاول : أن هذه القضايا التى أثيرت فى هذه المقدمة تجعلنى فى موقف المتنبه

<sup>1</sup> \_ القرآن ومشكلات حياتنا المعاصرة : «١٦٩» . بتصرف

٧\_ القرآن ومشكلات حياتنا المعاصرة: «١٧١٠١٧٠».

لقضايا العصر ، غير يعيد عن المبادىء الاشتراكية التى تسودفيه ٠ انه من هنا يمكن القول بأن الاقوال التى اسوقها تكون دائما فى اطار من منطق الفكر الاشتراكى \_ وان كانت عناصرها الرئيسية من القرآن » ٠

الثاني: أن القارىء حين يتنبه الى مشكل الت عصره أولا: يتطلع ذهنه ويتوجه فكره الى ربط المضمون القرآني بهده المشكلات ويذا يكون أسلم ادراكا وأصح حكما ، لكل ما يقال عن العلاقات بين الاشتراكية والقرآن الكريم » (1)

بعد هذا يتحدث عن ثلاث ظواهر قبل أن يحدثنا عن موقف القرآن من مبدأ العدالة في التوزيع ثم يقسم سكان الجزيرة الى سكان البادية وهم الذين يسكنون الغيام ، والى سكان العاضرة وهم الذين يسكنون مكة والمدينة ويشتغلون بالتجارة والزراعة نادرا • فالبدوى كان يدرك أن الاراضى لا تملك للاشغاص ، وانما يحتفظ بحق ملكيتها لله ، ويدرك أن المراعى لا يملكها الا من غلب • ويبقى مالكا لها ما دام قادرا على الدفاع عنها • وكان الذي يملك مراعى القبيلة لا الفرد • يستنتج الدكتور عقب كل هذا الكلام أن واقع البدوى يجعله مدركا للملكية الجماعية \_ أي أنه اشتراكي بالطبع والفطرة \_ اكثر من ادراكه الملكية الفردية •

أما الحضرى الذى يسكن المدن ويشتغل بالتجارة او الزراعة أو الحرفة اليدوية، فيدرك معنى الملكية الفردية أكثر مما يدركها

<sup>1-</sup> القرآن ومشكلات حياتنا المعاصرة: «١٧١»

البدوى \_ أى أنه رأسمالى \_ ثم ينقل كلاما من تفسير المنار (١) ثم يذكر المراحل التاريخية التى يحسن الوقوف عندها مع ييان مع القرآن من مبدأ العدالة فى التوزيع فى كل مرحلة وهـنه المراحل هى : \_ 1 \_ المرحلة المكية \_ وهي مرحلة واحدة علـي طولها \_ اذ يلغت وحدها ثلاث عشرة سنة مرحلة واحدة المدنية الاولى \_ مرحلة الهجرة او اللجوء السياسى مرحل المرحلة المدنية الثانية مرحلة الغزوات والحروب، وتتبعها سياسة الفروض عدر المرحلة المدنية الاخيرة \_ مرحلة قديام الدولة وفرض المبادىء والزام الناس بها » (٢)

ويتحدث عن المرحلة المكية ثم عن المرحلة المدنية الاولى: وفيها كما يقول الدكتور «جد جديد • • هذا الجديد هو ظاهرة اللجوء السياسى المعروفة فى التاريخ العربى بالهجرة • فقد هاجر السيالينة نفر من مكة • • • وهؤلاء اللاجئون السياسيون أحدثوا اضطرابا فى الميزان الاقتصادى فقد زاد يهم عدد المستهلكين بينما وقف الانتاج على حاله يدون زيادة او تنمية • • وكان معنى ذلك توزيع الانتاج بين اللاجئين وغير اللاجئين على أسس جديدة غير ذلك التىكانت من قبل » (٣) ثم يزءم فيقول: «واعتقد أننا بعد هذا العرض لاحداث هذه المرحلة نستطيع القول: بأن المضامين الاشتراكية قد وضعت الىحد بعيد \_ الى حد القول بأن الماس العدالة فى التوزيع كانت المساواة التامة الشاملة » (٤)

<sup>1</sup>\_ القرآن ومشكلات حياتنا المعاصرة : «١٧٣-١٧٣»

٢\_ القرآن ومشكلات حياتنا المعاصرة: «١٧٦» . \_٣\_ القــرآن
 ومشكلات حياتنا المعاصرة: «١٨١» \_3 لقرآن ومشكلات حياتنا المعاصرة: «١٨١» .

ثم يتحدث عن المرحلة المدنية الثانية - فيقول: « في هذه المرحلة كانت تجرية أخرى جديدة • ذات أيعاد أخرى جديدة ذلك لانها لم تقف عند حدود توزيع الانتاج كالتجربتين السابقتين • وانما امتدت الى وسائل الانتاج معاولة توضيح الرأى في ملكيتها • ما نوع هذه الملكية ؟ ولمن تكون ؟ وهل هناك حدود يجب أن تقنف عندها »(۱) ثم يقول: « انه من هنا قلنا بأن هذه التجريدة قذات أيعاد جديدة • ومن هنا نقول أيضا ان المضامين الاشتراكية قريبة كل القرب من المبادى القرآنية » (٢)

ويستمر في هذا التفسير الاقتصادي لهجرة الرسول صلى الله عليه وسلم وسيرته الى أن يقول مدعيا ما نصه : « لقد قسر رسول الله صلى الله عليه وسلم أرض خيبر الى نصفين • نصف للغزاة ، ونصف وقفه في سبيل الله ولقد وقف عمر بن الخطاب أرض السواد العراق للانفاق منها في سبيل الله و هذا الذي فعله رسول الله صلى الله عليه وسلم وخليفة رسول الله صلى الله عليه وسلم ، قريب جدا الله من التأميم لله عليه وسائل الانتاج للانفاق منها في سبيل الله من التأميم لله الها الله عليه وسائل الانتاج للانفاق منها في سبيل الله الله عليه وسلم لخيبر يشبه التأميم مع أنه يبعد عنه كل البعد ولكنه يريد هنا أن يوهم القارىء بوجود وفاق بين عمل الرسول صلى الله عليه وسلم واعمال الاشتراكيين •

وفي المرحلة الاخيرة: قرر أن مما فرضته الدولة أو فرضه

ا القرآن ومشكلات حياتنا المعاصرة: «١٨٤» . بتصرف . - ٢ القرآن ومشكلات حياتنا المعاصرة : «١٩١» . - ٣ القرآن ومشكلات حياتنا المعاصرة: «١٩٢» .

القرآن أن العكومة ملزمة الى جانب الاغنياء تلبية الاحتياجات الضرورية للناس ٠٠٠ ومن حق الدولة الاسلامية أن تحرم من يديرون وسائل الانتاج التي هي ملك لله لحسابهم الخاص منها و تمنعها غيرهم ممن يحسنون ادارتها واستغلالها في سبيل الله ٠٠٠٠» (١)

وفي المشكلة السادسة « التعايش السلمي بين الاديان » يقرر أن الوطن العربي مناخ ديني منقطع النظير • ففي ارجائه وبين جنباته ، تعايشت الاديان الكبرى الثلاثة : اليهودية ، والمسيحية ، والاسلام - تعايشت لما بينها من صلات قوية تتمثل في وحدة الهدف ، وفي مضامين بعض المعتقدات » « والقرآن الكريم وقف من هذا التعايش موقفا متساميا تختلف فيه النظرة المثالية عن الواقع العملي • فالاديان تتعايش من حيث هي عقائد ، ويختلف المؤمنون بها من حيث هم ناس » (٢)

ثم يقرر أن القرآن لا يقر التعايش مع الشرك والوثنية • ثـم يذكر الوسائل المحققة للتعايش السلمي بين الأديان (٣)

ويقول: «أن الموقف مع أهل الكتاب هو موقف في التعايش السلمى ، والقرآن الكريم يدعو الى هذا التعايش حين يقول: «يا أهل الكتاب تعالوا الى كلمة سواء بيننا وبينكم الا نعبد الا الله ولا نشرك به شيئا ، ولا يتخذ بعضنا بعضا أربابا من دون الله » • (٤)

<sup>1</sup>\_ القرآن ومشكلات حياتنا المعاصرة: «١٩٣» . \_٢\_ القـرآن ومشكلات حياتنا المعاصرة: «١٩٥» بتصرف . \_ ٣\_ القرآن ومشكلات حياتنا المعاصرة: «١٩٦» . \_٤\_ القرآن ومشكلات حياتنا المعاصرة: «٢٠٠».

ثم يقرر: «أن الدعوة الى التعايش السلمى لم تنسجح فى الجزيرة العربية ، وقت نزول القرآن بين المسلمين وأهل الكتاب، ولذلك أسباب -

ثم يقول: «ان القرآن يقصد دائما الى المسالمة، ولا يدعو الى الحرب كوسيلة لفض المنازعات ـ ان الحرب عنده ليست الالحرد الاعتداء»ثم يتحدث عن الدوافع والاسباب التى من أجلها لم تنجح دعوة القرآن الى التعايش السلمى بين الاديان و يحصرها في سببين: القرآن الى التعايش السلمى بين الاديان و يحصرها في سببين: -۱ ـ ايمانهم ـ اى اليهود ـ بالتمييز العنصرى ـ ذلك التمييز الذى ذاقوا و باله فيما يعد على أيدى النازيين ـ ۲ ـ الحسد والقرآن الكريم هو الذى يكشف لنا عن هذا العنصر ٢٠٠٠» (١)

ثم يقرر «أن القرآن الكريم يفرق بين اليهود والنصارى ويستدل بآياة «لتجدن اشد الناس عداوة للذين آمنوا اليهود

والذين اشركوا ٠٠٠٠» (٢) بعد ذكر الفرق بينهما وفى الاسباب فى تعليل الفرق بينهما يدعى «أن النزاع بين النبى صلى الله عليه وسلم واليهود لم يكن بسبب المعتقدات بقدر ما كان يسبب المنافع والمكاسب الدنيوية » (٣) كبرت كلمة تخرج من أفواههم ان يقولون الاكذبا • كذب والله الدكتور وفسق • ونحن لا نحتاج الى التدليل على كذب قوله فالتاريخ شاهد بكذبه • وانما نطالبه بالدليل على هذا الزعم أن كان سيجد دليله .

القرآن ومشكلات حياتنا المعاصرة: «٢٠٦-٢٠٦» . - ٦ القرآن ومشكلات حيات حيات المعاصرة : «٢٠٨» - ٣ القرآن ومشكلات حيات المعاصرة : «٢٠٨» .

بعد هذا يقول : « وعلى الرغم من أن الحرب كانت الوسيلة التي لا مفر منها ولا معدى عنها •

بين أنصار المبادىء الجديدة وهم المسلمون وبين أتباع الديانتين التقليديتين الرجعيتين الوثنية واليهودية \_ فان القرآن الكريم قد حرص الحرص كله على أن تكون الحرب من جانب اتباعه حريا دفاعية ولقد نصح القرآن النبى صلى الله عليه وسلم أن يجنح الى السلم اذا رأى الخصوم ذلك والا يستمر فى الحرب حتى ولو كان هوالظافر المنتصر » « والمؤمنون بالقرآن لا يشنونها حرباهجومية ، فالاذن الدينى لم يقم الا على انها وسيلة دفاعية ويراد منها تثبيت الجديد واقرار السلام » (۱)

ويتساءل « ماذا يمكن أن نستفيد من نظرة القرآن الكريم الى التعايش السلمى فى اقتراح الحلول لمشكلات حياتنا المعاصرة» ثم يقول : « ان الاجابة لن تكون علمية حقا ومؤدية الى نتائب ايجابية ، الا اذا حصرنا انواع هذه المشكلات ، وحاولنا التعرف على موقف مبدأ التعايش السلمى من كل منها • ثم يحصرها فى نوعين المنوع يسمى بالمشكلات الخارجية لانه يقوم بيننا وبين قوم دخلاء يحتلون مناطق بلادنا ويجزئون كياننا ، ويعملون على تفتيت قوميتنا • وذلك من نوع مشكلاتنا مع اسرائيل فى فلسطيين تفتيت قوميتنا • وذلك من نوع المشكلات الداخلية لانه يدور بيننا • وذلك من نوع الاختلاف فى العقيدة وذلك من نوع الاختلافات التى نتجت عن الاختلاف فى العقيدة الديسنية ، أو فيسمى المذاهسب الدينية لابسناء الديسية ومن نوع الاختلافات بين المذهب العقيدة الواحدة • ومن نوع الاختلافات الناتجة عسن المذهب القومي ، وعقيدة القومية العربية • ومن نوع الاختلافات بين

١ القرآن ومشكلات حياتنا المعا صرة : « ٢١٠ ٢١١»

التقدمية والرجعية على مستوى العكومات ، او على مستوى المؤسسات السياسية، والاجتماعية، والاقتصادية والتقافية ٠»(١) بعد هذ الحصر للمشكلات يبدأ في اقتراح الحلول ، فأما في النوع الاول من المشكلات فهو « لا ينصحنا بالتعايش السلمى ، ولا يجد أثرا للاتفاقيات ، والمعاهدات فيه \_ اللهم الااذا كان ذلك على حساب المصالح العام للامة العربية » أما النوع الثانى فهو يرى أنه يمكن الالتقاء في كثيرمن مشكلاته عند مبدأ التعايش السلمى وحيث نبدأ منه ثم ننتهى الى الاتفاقيات والمعاهدات ألم والخلاف بسبب العقيدة الدينية، او بسبب المذاهب الديني يصلح له التعايش السلمى وهو يرى أنه يجب الا يبقى الخلاف في المعتقدات \_ حين يكون طائفيا \_ ولا يمتد يحال من الاحوال الى

\_ب\_ والخلاف الناشب عن الاختلاف في العقائـــ القومية يصلح أيضا لتطبيق مبدأ التعايش السلمي •

ميادين المصالح العامة ٠٠٠

لقد تعايشت هـنه الجمـوع من قبـل فـى ظـل الدولة الاسلاميـة ، وتستطيع أن تتعايش اليـوم فى ظلال مبادىء تكون عامة ، ويؤمن بها الجميع» ، ثم يمضى فـى تمجيد قوميته والدفاع عنها فيقول: « أن الذى أحدث هذه الفرقة ، ودفع الجانبين المتنازعين الى الحرب كوسيلة لحل الخلاف لم يكن الا نتيجة الايمان بتفسير خاطىء لمضمون القومية العربية • أن الذين ينازعون فى هذا المضمون يذهبون • • الـى أن القومية العربية قومية قومية عنصرية \_ تخدم الجنس العربى وتسعى الـى العربية قومية عنصرية \_ تخدم الجنس العربى وتسعى الـى

<sup>1</sup> القرآن ومشكلات حياتنا المعاصرة : «٢١١ ــ ٢١١».

تحقيق أهدافه • • ان هذا التفسير يجب أن يقضى عليه • يجب ان نبين لهؤلاء الخائفين من سكان الارض العربية ان القومية العربية لم تقم على أساس من الجنس، ولا على اساس من الدين ، انها في عرفنا: تاريخ مشترك متصل، وثقائة واحدة حية نامية، ومصالح مشتركة ، وأرض متصلة • انها تاريخ مستمر من الكفاح والنضال في سبيل ترقية المواطن ، وفي سبيل القضاء على خصومه • وأعدائه من يني الانسان اومن الظواهر الطبيعية • • الخرا) ونحتاج من الدكتور الى التدليل على ما يزعمه • الخرا)

حـ والنوعان السابقان من الخلاف هما اللذان انتجا هـ ذه المشكلات الموجـ ودة فـى اكـثر مـن بلـ عربـ عربـ الاوهى مشكلات الاقليات الدينية غير الاسلامية » وان القوميـة وحدها لن تعل هذه المشكلات من حيث انها التى اوجدت مشكلات القوميات الاخرى غير العربية » (۱) والناظر في الفقرة الاخيرة من كلامه وفي ما تقدم من تمجيد للقومية وادعائه بانها هـى الصيغة والمبدأ الصالح لجمع الامة العربية • وقوله بأنها لم تقم على أساس من الجنس • يرى التناقض الواضح اذ أنه في الفقرة الاخيرة يقرر الحق وهو أن القومية لن تحل المشكـ لات لانها أوجدت مشكلات القوميات الاخرى • •

ثم يتحدث عن الخلاف بين التقدمية والرجعية ويقرر بأنه يتخذ طابعا خاصا قد لا يفيد فيه التعايش السلمى ـ ولاسيما اذا ظلت الرجعية حريصة على الامتيازات الفردية او الطبقية ، مستندة في

<sup>1</sup>\_ القرآن ومشكلات حياتنا المعاصرة : «٢١٥».

<sup>.</sup>٢\_ القرآن ومشكلات حياتنا المعاصرة : «٢١١-٢١٧».

ذلك على القيم السلفية التقليديية ٠٠ أما اذا كانت الرجعية تخلفا بسبب الجهل او الفقر فان التقاءها بالتقدمية ممكن ٠ وما هي التقدمية التي يريد ؟ أنه يقول : « والتقدمية التي أشير اليها هنا ليست مذهبية وانسما هي اتجاه في الحياة ، اتجاه يقصد به التغيير والتبديل في وسائل المعيشة ، ويرجى منه القضاء على التخلف وتحقيق مجتمع الرفاهية والرخاء والتقدمية بهذا التصور يمكن ردها الى فكرة التطور كما يمكن الذهاب الى أنها تستمد أصولها من الحركة التاريخية للدين ٠٠» (١)

ثم انتقل الى الحديث عن المشكلة السابعة وهى «زواج المختلفى الاديان» فقال: «المشكلة مرتبطة يالمشكلة السابقة أقوى ارتباط وأتمه و فهى تابعة منها ، ومترتبة عليها فالتعايش السلمى بين الاديان ، كما قرر القرآن الكريم هو الاساس الاول فى العلاقات الزوجية بين المسلمين ومن عداهم \_ انه الذى يقرر هذه العلاقة ، ان انفصالا وان اتصالا ، وان تحليلا، وان تحريما ، وهـــنا الارتباط بين العلاقة الزوجية والعقيدة الدينية و تأخر الى منتصف العهد المدنى تقريبا » (٣)

ثم يقرر أن القرآن الكريم لم يهادن المشركين في معتقداتهم ولكنه هادن في العلاقات الاجتماعية بل وفي اهم هذه العلاقات وهي العلاقة الزوجية • ثم تحدث عن زواج ابن العاص بن الربيع ببنت الرسول صى الله عليه وسلم •

وكيف أن الرسول صلى الله عليه وسلم حرم اينته على اين

ا القرآن ومشكلات حياتنا المعاصرة: «٢١٧» . \_\_\_\_ القرآن ومشكلات حياتنا المعاصرة : «٢٢٠\_٢٢٠» . \_\_\_ القرآن ومشكلات حياتنا المعاصرة : «٢٢٣».

العاص • ثم استنتج يعد هذا أربع استنتاجات • (١)

ثم قال : « فى النطاق الحديث تأخذ المشكلة ابعادا اخرى غير التى عرفناها من القرآن • فهنا ديانات قديمة لم يتعرض لها القرآن بذكر \_ ديانات المجتمعات الاسيوية ، والافريقيية ، والاسترالية ، والهندية ، الامريكية مثل الديانات الهندية والصينية واليابانية • • • • وموقف القرآن منكل هذا غير واضح من حيث انه لم يتعرض لشيء من ذلك • ويزداد الامر صعوية فى نظرنا اذا تصورنا امثال هذه الضرورات • الاسر الاسلامية القليلة العدد جدا والتى تقوم فى مجتمعات نعرفها كالمجتمع الصينى ، • • ولا سيما عندما تكون الاسرة قد انجبت ذكورا فقط او اناثا فقط ، أو عندما يكون عدد الذكور أكبر من عدد الاناث بكثير \_ ثيم يتساءل « فهل يتزوج الذكور المسلمون من اناث غير مسلمات وغير كتابيات ؟ وهل تتزوج الفتاة المسلمة من فتى غير مسلم وغير كتابي ؟ أو لا هذا ولا ذاك ، أو يترهب أو يتنسك الذكور والاناث ؟ يعدها ينقل فتوى لرشيد رضا حول هذا الموضوع ثم تحدث عن ثلاث قواعد تتعلق بالتحليل والتحريم (٢)

ثم يقول: «قلنا ان حقوق الانسان تنبع من جوهـ الانسان وذاته ، ولا تتصل أبدا بالاعراض التي تقف عند حدود الجنس واللون او اللغة والعقيدة • وقلنا ان تراثنا الخالد الذي لـم يفقد أبدا حيويته وانسانيته يلتقي وهذه النظرة الانسانية للنظرة الى الجوهر • لا العرض • يلتقى بها حين يرتفع مثلا

<sup>1</sup> القرآن ومشكلات حياتنا المعاصرة: «٢٣١ ــ ٢٣٦» . ــ ٢ القرآن ومشكلات حياتنا المعاصرة : « ٢٣٧ ــ ٢٤٣»

بمضامين الحق والعدل عن أن يكونا لصالح أهل دين معين • وأنه انما يقرهما على انهما من القيم الانسانية التي تمارس لصالح كل انسان ـ بصرف النظر عن جنسه ودينه » (١)

ثم يتبع ذلك بالعلول فيقول: «هذه العلول يمكن أن تقدم في الصور التالية: أولا: يجب أن يرتفع المتمذهبون بمذاهب معينة عن العصبية لمذاهبهم الى المستوى اللائق بالانسان من حيث هو انسان ، فيجب مشلا أن يرتفع اهل السنة واهل الشيعة في العسراق ، والزيديدون والشوافع في اليمن - يجب أن يرتفع الجميع عن نطاق المذاهب الى نطاق الدين ، وان يتزاوجوا و يتناسلوا ، و يعملوا جاهدين على القضاء على هذه العصبية التى تفرق بينهم كمواطنين وكمسلمين ثانيا: أن يرتفع المواطنون عن مستوى العصبية الدينية للستوى الطائفي للواطنون عن مستوى العصبية القومية ، فيعامل الواحد منهم الآخر على أنه انسان له بصرف النظر عن دينه ما دام من الاديان السماوية»(٢)

والمؤلف يجهل او يتجاهل أن الفرق بين اهل السنة والشيعة فرق عقائد فأهل السنة يؤمنون بأن هذا القرآن الموجود المتداول بيننا كامل غير ناقص بينما يؤمن الشيعة بأن في القرآن تحريفا وقد ألف عالم من كبار علمائهم في هذا العصر \_ عصر التسامح الذي يدعو اليه الدكتور \_ ألف كتابا بعنوان « فصل الخطاب في اثبات تحريف كتاب رب الارباب» وقد جمع فيه مئات من النصوص عن علماء الشيعة في مختلف العصور ، بأن القرآن قد زيد فيه ونقص منه \_ وقد طبع هذا الكتاب وقامت عند طبعه عام ١٢٨٩

١ــ القرآن ومشكلات حياتنا المعاصرة: «٣٤٢» .

٢ ـ القرآن ومشكلات حياتنا المعاصرة: « ٣٤٤٠٢٤٣» .

هجرية ضجة لانهم كانوا يريدون أن يبقى التشكيك فى صحة القرآن معصورا بين خاصتهم ، ومتفرقا فى مئات الكتب المعتبرة عندهم ، وأن لا يجمع ذلك كله فى كتاب واحد يطلع عليه خصومهم فيكون حجة عليهم ماثلة أمام انظار الجميع ، ولما أبدى عقلاؤهم هذه الملاحظات ، خالفهم فيها مؤلفه وألف كتسابا آخر سماه « رد بعض الشبهات عن فصل الخطاب ، فى اثبات تحريف رب الارباب » • وقد كتب هذا الدفاع فى اواخر حياته قبل موته بسنتين وقد كوفىء على هذا المجهود فى اثبات أن القرآن محرف بأن دفنوه فى ذلك المكان الممتاز من بناء المشهد العلوى فى النجف ،

ومما استشهد به هذا العالم النجفى على وقوع النقص في القير أن ايراده في الصفحة ١٨٠ من كتابه سورة تسميها الشيعة «سورة الولاية » مذكور فيها ولاية على : « يا ايها الذين آمنوا

آمنوا بالنبى والولى اللذين بعثناهما يهديانكم السى الصراط المستقيم ٠٠٠ » (١)

كما أنهم يبغضون الصحابة ما عدا على رضي الله عنه وانا اعتقد أن قولهم بوجود زيادة و نقص في القرآن نابعمن بغضهم للصحابة و تابع له فان الصحابة هم الذين اجمعوا على أن هذا القرآن الذي بين ايدينا هو الذي نزل على الرسول صلى الله الله عليه وسلم ، حين جمعه عثمان رضى الله عنه وارضاه •

واعتقد أن هذا الكلام كا فالبيان جهل \_ او تجاهل \_ سيادة الدكتور • ولقد ألف شيخ الاسلام ابن تيمية \_ رحمه الله \_كتابا

<sup>1</sup>\_ انظر رسالة « الخط\_وط العريضة للاسس التي قام عليه\_ا دين الشيعة . . . «۱،۲۹» كا بتصرف طفيف .

قيما في الرد على مذاهب الشبيعة وبيان بطلانها (١)

أما الارتفاع الى مستوى العصبية القومية ومعاملة الواحد الآخر منهم على انه انسان فالتناقض ظاهر فيه ، فكيف يرتفعون السي مستوى العصبية القومية وهى كما يعرف كسل انسان تنتج المشكلات وكما اعترف سيادة الدكتور نفسه يذلك - ثم يتعاملون مع يعضهم البعض على اساس انسانى • انه التغبط والضياع الفكرى • وأنا اعتقد أن هذا القدر من الكلام كاف في ييان زيف كلامه من كلامه نفسه • واما قوله «مادام من الاديان السماوية» فهو يريد بذلك أن يجعل للاقلية النصرانية حقوقا توازى ايناء البلاد المسلمين •

وينهى هذا البحث بقوله: « والصالح العام فى مجتمعنا العربى يقوم على اساس من \_ ا\_ القضاء على التوترات الناتجة عـ ن العصبيات المذهبية لابناء الدين الواحد • \_ 7 \_ العمل على تقوية التماسك الاجتماعى حتى يصبح المجتمع العربى كالبنيان المرصوص » (٢)

وفي المشكلة الثامنة تحدث عن العلاقة الزوجية فقال: « في صفوف المرأة اليوم حركة دائبة ونشاط مستمر مصدرهما فيما أرى تلك الرغبة الملحة في مراجعة قانون الاحسوال الشخصية وتعديل مواده مستمر بحيث يجيء التعديل محققا لرغبات المرأة ومفقدا اياها من كثير من النصوص التي تجافي العدالة وتجافي المساواة ، وتهز في المرأة كيانها النفسي من حيث انها تنحط بها

<sup>-</sup>١- هذا الكتاب هــو «منهاج السنة » .

<sup>--</sup> القرآن ومشكلات حياتنا المعاصرة : «٢٤٩،٢٨٤»

عن الرجل درجات في سلم الكرامة الانسانية ٠٠ الخ»(١) وبقية الفصل تقول عن محمد اقبال وتفسير المنار ٠

رأيي في الكتاب: \_ أخطر ما في الكتاب أن صاحبه يتمسح بمسوح الدين وينفث سمومه بواسطة ذلك - فهو يبث اشتراكيته ويدعو اليها ويوهم القارىء يأن الاشتراكية العلمية لا تناقبض الاسلام ، ولا خطر منها على المسلمين وينصحنا ـ لا شكر الله لهـ يأن لا نرتجف من الاشتراكية العلمية لان الاشتراكية العلمية التي يدعو اليها سيادته انما هي التي ترتكز على العلم • كما يدعو الي القومية بحرارة وينفى عنها كما يزءم ـ المطاءن ـ التي زعم أن الرجعيين \_ اى علماء ومفكرى المسلمين \_ يطعنون بها على القومية ، ويدعو الى التعايش السلمي بين الاديان الا اسرائيل فلا يدعو الى التعايش السلمي معها لانها احتلت ارضا \_ عربية \_ كل هذه الاياطيل يجدها القارىء بهذا الكتاب مسطرة فيه ، فهو اذا يجمع متناقضات كثيرة فيدعوا الى الاشتراكية العلمية التي لا تعترف بالقوميات \_ في نظريتها \_ الا اذا كانت تخدم المصلحة في الواقع العملي • هذا في جانب ويدعو الى القومية في الجانب الآخر • كل ذلك ممالأة للطغاةواعانة لهم على بث الافكار المخالفة للاسلام •

هذا • وقد وقع فى خطأ لم ينتبه اليه اذ قد جعل بعض العلول مشاكل فهو فى المشكلة الخامسة يريد الاشتراكية أو المضامين الاشتراكية حلا لكنه يجعلها مشكلة • وهكذا يسطرها بقلمه اول

<sup>1-</sup> القرآن ومشكلات حياتنا المعاصرة: «٢٥٠»

كلمة وهى المضامين الاشتراكية يسطرها على انها مشكلة فيظهر الله الحق وهو أن الاشتراكية ومبادئها في مرحلتيها الاولى والثانية مشكلة المشاكل واكبر داء اصيبت به البشرية .

ان هذا الكتاب جدير بالاتلاف لان صاحبه كما قلت آنفا يتمسح بمسوح الدين فيضلل على الناس بسبب ذلك ولأن يتعبيراته واساليبه مراوغة وخداعا لا يستطيع ان يعرفها السطحي التفكير والثقافة الشرعية •

## القرآن محاولة لفهم عصرى

التعریف بالکتاب: \_ یقع الکتاب فی ثلاثمائــة واثنتین وعشرین صفحة من القطع الصغیر ، ألفه مصطفی محمود وطبع مرتین کانت الثانیة منها عام ۱۹۷۰ م طبعــته دار الشروق ببیروت وقد رد علی صاحبه کثیر من الکتاب فی المملکة وخارجها و ألفت الدکتور ینت الشاطیء کتیبا اسمته هذا بلاغ للنـاس و استعرضته مجلة المجتمع الکویتیة ،

التعریف بالمؤلف: كان هذا الكاتب ملعدا اذ كان يكتب فى مجلة آخر ساعة مقالات فيها العاد ثم ألف هذا الكتاب وبعده ألف كتابا آخر اسماه رحلتى من الشك الى اليقين وكان قد كتب عدة مؤلفات يوم كان ملعدا ، وكذا مقالات كثيرة •

« ومما كتب مقال نشرته له مجلة روز اليوسف بالعدد ١٤٥ بالصفحة ٢٠ وجاء فيه ما انقل بعض الفقرات ينصها ويقد مصطفى محمود: \_ هل رأيت الخوف والذهول في عين الكلب وهو يتأمل ورقة طائرة في الهواء انه لا يرى الهواء ، واراهن انه ينظر الى الورقة كما ينظر الى مخلوق حى ، ويظن ان يها روحا تحركها وانه كلب متدين ، وفي الماضى كان الانسان احمق من هذا الكلب \_ و \_ ان الاديان تمر بمرحلة انهيار والسبب هدو العلم و تطور الوعى وظهور المعارف الجديدة و و \_ الله هو الحركة العقل الحديث معناه الطاقة الخام التي في داخلنا، الله هو الحركة العقل الحديث معناه الطاقة الخام التي في داخلنا، الله هو الحركة

التي كشفها العلم في الذرة « (١) هذه بعض فقرات من مقال له يظهر فيها الحاده ظهورا واضحا جليا .

موضوع الكتاب: \_ يبحث الكتاب في موضوعات عدة زعم المؤلف انه يريد بها فهما عصريا للقرآن ·

منهج المؤلف في البعث: \_ ضمن الكاتب هـــذا الكتاب خمسة عشر مبعثا أوموضوعا هي المعمار القرآني، مغيراًم مسير، قصة الخلق، الجنة والجعيم، العلال والحرام، العلم والعمل، اسماء الله، رب واحد ودين واحد، الغيب، الساعة، البعث، لا كهنوت، لا اله الا الله، لماذا ٠٠ اعجاز القرآن، مناقشات و المناقشات و المنا

وقد تعدث في اول موضوع عن أول عهده بالقرآن • قال : «كان اول لقاء لى مع القرآن وانا في الرابعة من العمر طفلا أجلس في صف بين عدة صفوف في كتاب الشيخ محمود، أحملق في بلاهة الى سبورة والى مؤشر يتحرك في يد الشيخ وعلى كلمات منقوشة بالطباشير وهو يتلو « والضحى والليل اذا سجى» فنردد خلفه في آلية • • « والضحى والليل اذا سجى » • • لا نفهم من الكلام حرفا • • ولا نعلم ما الضحى ولا كيف سجى • • ولكننا نردد مجرد مقاطع ومخارج حروف »(٢)

ثم بين أنه نشأ في أسرة كل متروك لنفسه فيها ، يحب ما يحب ويكره ما يكره لا قهر فيها على تدين وانه لم يعرف غسيل المخ

<sup>1</sup> نقلت هذه الفقرات من مجلة رابطة العالم الاسلام من مقال للاستاذ احمد عبدد الغفور عطار بعنوان « بين الايمان والالحاد ص ٣٠ ٠٠٠

۲ \_ القرآن محاولة لفهم عصرى: «۹» .

الذى عرفه كثير من الاطفال في أسر متزمته تحشر العلم والدين حشرا في عقول اطفالها بالكرباج والعصا

ثم يصف القرآن والمقاطع التي كان يقرؤها عند والده بالمقاطع الموسيقية حيث يقول « ولعل المقاطع كانت تتردد في مسمعي اشبه ما تكون يمقاطع سلم موسيقي • • ( صول لا سي دوري مي فا ) مجرد حروف لا معني لها ولا وقع سوى مدلولها الموسيقي • • مجرد نغم ومازورات موسيقية وايقاع يطرب الوجدان » (١) • ويستمر في ترديد كلمة الموسيقي ، والموسيقي الظاهرة ، والباطنة والنغم الموسيقي حتى نهاية المبحث •

وفى المبحث الثانى (مغير أم مسير) يقول «فنحن نصبح أسرى للقرآن بمجرد الاستمتاع اليه ٠٠

• وقبل ان ننقل كلماته ، فاذا بدأنا نتأمل ونتعقل ونعلل و نعلف و نعكف على الكلمات فسوف تنفتح لنا كنوز من المعانى والمعارف والافكار تعتاج الى مجلدات لشرحها ، ولذلك سوف اكتفى بوقفات قليلة امام بعض المشكلات الازلية • • كيف تناولها القرآن وماذا قال فيها • واولاها مشكلة الحرية » (٢) ويقرر فى هذا المبحث ان الحرية ثغرة يدخل منها الشك ويستغلها الملحدون فيسألون اسئلة يعار فى الاجابة عليها الانسان • ويتحدث فدى ذلك حديثا جيدا • ولكنه يأتى فى ثنايا كلامه يتعبيرات سيئة وخاطئة • (٣)

ا ـ القرآن محاولة لفهم عصری «۱۱» . -7 القرآن محاولة لفهم عصری : «77» . -7 الـ قرآن محاولة لفهم عصری : «77—00 »

ويتحدث في المبحث الثالث عن قصة الخلق: فيبدأ بعدة اسئلة اذ يقول « مبدأ الخليقة وكيف كان ٠٠ وميلاد الارض والقمر والشمس والنجوم ، وكيف حدث ٠٠ وكيف خطا على الارض اول انسان ومن أين جاء ٠٠ كل هذه الامور خاضت فيها العلوم وكانت لها في شأنها نظريات وشواهد وبراهين » (١)

ويتابع كلامه على هذا المنوال ثم يذكر نظرية دارون ولم اعرف له موقفا معينا منها لا بقبول ولا برفض وان كان لقبولها أفرب • فهو يقول « وخبطة ثالثة : يمر الجنين في رحم أمه وهو أشبه بسمكة وتكون له خياشيم • • وفي مرحلة اخرى ينمو له ذيل ثم يضمر • • وفي مرحلة ثالثة يتغطى بالشعر كالقرد ثميدأ الشعر ينحسر عن جسمه تاركا مساحة صغيرة عنيد الرأس» (٢)

ثم يقول «لقد فضح الجنين القصة ٠٠ وكشف لنا أصلنا الذى انحدرنا منه ٠ والمشرط وهو يعيث خلف الاذن البشرية يكتشف شيئا آخر ٠ فها هى ذى نفس عضلات الاذن التي كانت تحرر آذان أجدادنا الحمير وقد تليفت وضمرت حينما لم تعد لها وظيفة ٠٠ وحينما اتخصدت آذاننا اشكالا تغنيها عن الحركة » (٣) ثم يقول ومضت سنون وسنون من التمحيص واعادة النظر وعاشمن نظرية دارون بعضها ومات يعضها ٠

حكاية أن الانواع انحدرت من أصل واحد وأنها تباينت الى شجرة من الفصائل والانواع نتيجة تباين الظروف والبيئات كانت

احتمالا مرجعا اقرب الى الصحة تقوم عليه الشواهد ٠» (١)

ويوضح أن اسلوب القرآن في الاشارة الى مسألة علمية هو طريق الاشارة والرمز واللمحة الخاطفة ويسوق يعضا من الآيات ويعلق عليها تعليقا قصيرا الى أن يقول: « ويقوم فكرة الحركة الخفية من وراء السكون الظاهر» «وترى الجبال تحسبها جامدة وهي تمر من السحاب» والنمل ٨٨ وثم قال: « وما يقروه المفسرون القدامي من أن هذه الآية تصف ما يحدث يوم القيامة وهو وهو تفسير غير صحيح لان يوم القيامة هو يوم اليقين والعيان القاطع ولا يقال في مثل هذا اليوم «وترى الجبال تحسبها» فلا موجب للشك في ذلك اليوم »(٢)

ثم يقول: « هذه هى القيامة بحق ولا مجال هنا لان تنظر العين فتحسب الشيء قائما وهو ينسف فالآية اذن وصف لحال الجبال في الدنيا ولا يمكن أن تكون غير ذلك » (٣)

ويقول: « وأعجبنى فى كتاب المفكر الاسلامى محمودطه بعنوان « رسالة الصلاة » تعبير جميل يقول فيه: ان الله استل آدم استلالا من الماء والطين: «ولقد خلقنا الانسان من سلامة من طيئن » انه الانبثاق من الطين درجة وخطوة خطوة من الاميبا الى الاسفنج الرخوية الى الحيوانات القشرية الى الفقريات الى الاسماك الى الذواحف الى الطيور الى الثدييات الى اعلى رتبة

<sup>1</sup>\_ القرآن محاولة لفهم عصرى: «٧٥» . \_٢\_ القرآن محاولة لفهم عصرى: «٦٤» . \_٣\_ القرآن محاولة لفهم عصرى: «٦٤».

آدمیة یفضل الله و هدیه وارشاده ۰۰(۱) الی ان قال « و نعود فتطالعنا آیات أخری غامضة فی القرآن نفهم منها أن كلا منا نحن ذریة آدم قد عاش هاتین المرحلتین ۰۰ فنقرأ فی سورة الاعراف: « واذ أخذ ربك من بنی آدم من ظهورهم ذریتهم واشهدهم علی أنفسهم الست بربكم قالوا شهدنا ۰۰۰» (۲)

ثم يقول: « ونعود فنقرأ عن هذا الميثاق في آيات اكثر غموضا في سورة آل عمران: « واذ اخذ الله ميثاق النبيين لما آتيتكم من كتاب وحكمة ثم جاءكم رسول مصدق لما معكم لتؤمنن به ولتنصرنه قال أأقررتم واخذتم على ذلكم اصرى (عهدى) قالوا اقررنا قال فاشهدوا وانا معكم من الشاهدين » (٣)

ويرى المؤلف أن هناك آدمين آدم المثال وآدم الارضى اذ يقول:
« هناك اذن مرحلتان من خلق آدم • • آدم المثال الذى خلقه الله فى أحسن تقويم ليكون الى جواره فى الملكوت • • وآدم الارض الذى أنبثق من ظلام المادة ومن رحم الارض ومن أسفل سافلين حيث ألقى به مبعدا مطرودا • • • • » (٤)

كما يرى أن الشجرة \_التى نهى الله آدم عن الاكل منها فعصى آدم ذلك وأكل من الشجرة \_ رمز للجنس والموت اللذين تلازمان فى قصة البيولوجيا • • حينما أخذت الكائنات الحيـة بطريقة التلامح الجنسى لتتكاثر فكتبت على نفسها طارىء الموت • • ولـم تكن الكائنات قبل ذلك تموت بل تتجدد و تعـود الى الشباب

۱ القرآن محاولة لفهم عصرى: «۱۸٬۹۷» . ۲ القرآن محاولة لفهم عصرى: «۷۷» . -- القرآن محاولة لفهم عصرى: «۷۷» .

<sup>}</sup> \_ الفرآن محاولة لفهم عصرى: «٢٧» .

بالانقسام الذاتى ٠٠٠٠ ومما يدل حبى ان الشجرة رمز للجنس ما يروى القرآن عن آدموحواء بعد تذوق الشجرة وكيف بدتلهما سوءاتهما «والسوءة هى العورة » وكيف طفقا يغطيانها باوراق الشجر خجلا ٠٠٠ الخ» (١)

ثم يقرر أنه لا مانع من ان تكون الشجرة هي شجرة تؤكــل بالفعل فتؤدى الى اطلاق الهرمونات واشتعال الرغبـة الجنسية ومن ثم تلقى بآدم الى المخالطة الجنسية وتكون الآية صادقــة حرفيا ومجازيا • (٢)

كما يقرر أنه لا يمكن القطع في مثل هذه المسائل وانه يجبأن يقال ان الشجرة وقصة الخلق ما زالت لغزا ومن امورالغيب (٣)

وعقب ذلك يذكر أنه قد ثارت يعد صدور الطبعة الاولى على تفسيره لخلق آدم \_ قد ثارت اعتراضات • ويرد عليها بزعمه • ثم يرجع عن قوله الاول بأنآنم آدمان فيقرر هنا بعد كلام لا معنى له أن آدم واحد (٤) ويتبع ذلك بذكر اقوال بعض المفسرين عن الجنة والاهباط « اهباط آدم » (٥)

ويقول: « وفى أول محاولة لى لتفسير قصة الخلق • • وهلى المنشورة فى عدد يناير سنة • ١٩٧٠ م فى مجلة صلاح الخير التزمت بهذا الخط من التفسيراي تفسير يعض العلماء القدامى وأوردت نظرية أخرى لخلق آدم قلت فيها أن الله بدأ الحياة بالنفس

ا ــ نفس المصدر : «۸۰» ــ ۲ ــ القرآن محاولة لفهم عصری : «۸۱» ـ  $_{-}$  ــ القرآن محاولة لفهم عصری : «۸۱» ، ــ ٤ ــ القرآن محاولة لفهم عصری : «۸۵٬۸۱» . ــ مــ القــر آن محاولة لفهم عصری : «۸۵٬۸۱» .

الواحدة التى خلق منها زوجها وهى الخلية الاولى التى خلقها من الطين ثم كانت التسوية على مراحل زمنية هائلة تلك المراحل التى أشار اليها القرآن : « ولقد خلقناكم ثم صورناكم ثم قلنا للملائكة أسجدوا لآدم » وهو زمن الهى يقدر عندنا بالاباد والآجيال (خمسة) آلاف مليون سنة حسب ما تقول الصخور والجيولجيا • • • النح • (١)

ويستمر المؤلف على هذا الاسلوب الى أن يقول: « وهكذا قدمت في ذلك المقال نظرية ثانية لقصة الخلق تفسر الاهباط بأنه اهباط في المقام وليس اهباطا من جنة سماوية الى الارض وقلت بأن قصة الخلق قد حدثت كلها على الارض (٢)

ويدعى أن مراده من عرض هذين التفسيرين هو التأكيد على أن القرآن لا ينفى التطور والحقائق العلمية الثابتة • ثم يوكل العلم لله وحده فى الاول والآخر • ويدعى أنه أحب بهذا التفسير الجديد أن يقدم للشباب يقينا جديدا وجوابا شافياو أنه كان ثمرة تدبر و تأمل طويلين • • • (٣)

وفى فصل « الجنة والجعيم » يبين لنا عن اسباب انحرافه عن القرآن فى شبايه • وهو أنه قرأ أن فى الجنة انهارا من عسل ، واخرى من خمر وهو لا يحب العسل ولا الخمر فاعتبر هذه سذاجات ثم حكم على القرآن بهذا العكم ثم على الدين كله بعد ذلك يقرر أن الواقع ونفس الامر أنه هو الساذج لانه لم يحاول تفهم النص القرآنى ولا عكف على ظاهر عبارته • ثم يعترف

١ - القرآن محاولة لفهم عصري ص ٨٥

۲ — القرآن محاولة لفهم عصري : « ۸۸ ، ۸۸ » . —  $\pi$  — القرآن محاولة لفهم عصري : «۸۸ - ۸۸ » .

أن الانصراف نفسه كان شهوته • ثم يسأل بعد أن هدى وذهبت سذاجته \_ فماذا يقول القرآن في الجنة ؟ ثم يجيب بعد أن يذكر نص الآية الخامسة عشرة من سورة محمد فيقول : « والآية تبدأ بضرب المثل : « مثل الجنة التي وعد المتقصون » وليست ايرادا لاوصاف حرفية • فهذا أمر مستحيل لان الجنة والجعيم أمصور غيبية بالنسبة لنا لا يمكن تصويرها في كلمات من قاموسنا »(١)

ثم يقرر أن كل ما جاء عن الجنة والجحيم ان هى الا ألوان من ضرب الامثال والتقريب والرمز · ناقلا شيئًا من التوراة والانجيل ويقول عقب ذكره لبعض من الآيات عن جهنم : « ها هوذا يبين لناحقيقة جديدة · · فيقول انه يورد الالفاظ للتخويف »(٢)

وهو ينكر أن الله يعذب الخلق \_ العاصين والكافرين \_ ويرى أنه يتعارض مع عدله سبحانه وتعالى • وأن الـــنى سيحـدث للخلق بعد البعث أنكل واحدمنهم ستلازمه رتبته ودرجته التى حصلها فى الدنيا • ويستمر فى تقرير ذلك ويستدل عليه بآيات لا تدل على مدعاه حتى نهاية الفصل • (٣)

وفى فصل «العلال والحرام» يصف الله سبحانه بما لم يصف به نفسه فيقول: « والله هو العقل الكلى المحيط وهو لا يضع سنة بلا سبب » (٤)

ويقول في تفسير غض البصر بعد سياقه لآيتي النور: (٣٠، ٣٠) « ولو أخذنا الآية بظاهر حروفها دون أن يكون جوهـــر

۱ القرآن محاولة لفهم عصرى: «۹۳» . ۲ القرآن محاولة لفهم عصرى: «۹۵» ۳ القرآن محاولة لفهم عصرى: «۹۸ ۱۱۷» - ٤ القرآن محاولة لفهم عصرى: «۱۲۷» القرآن محاولة لفهم عصرى: ۱۲۷»

القضية واضحا في الذهن ٠٠٠ وها هنا يبدو معنى الآية أن ينظر الانسان بشهواته لا يعينه » (١)

وينسب الخلق والعطاء الى الطبيعة فيقول « والطبيعة جعلت ٠٠٠» ويقول: « أما هي فقد ابتدلت \_ اى المرأة \_ اشرف ما اعطتها الطبيعة » (٢)

وفي فصل العلم والعمل يقرر أن اول ما نزل من القرآن كلمة اقرأ ثم يقول مكفرا من لم يقرأ من أمة محمد صلى الله عليه وسلم « ولان أول أمر في القرآن وفي الأسلام هو أمر صريب بالقراءة والتعلم فلا يصح أن يدعى الاسلام جاهل لا يقرأ مهما صلى وصام وحمل المسابح وحوقل ويسمل ورتــل ثم يقول: « والشرق العربي الآن يما فيه من جهل وكسل هو كافر يأوليات کتابه و دینه ۰۰۰ » (۳)

ويدعى بعد هذا ان العالم الغربي أقرب الى الاسلام من هذا الشرق لوجود العلم والعمل والفكر ، ووجود الكسل في الشرق العربي فيقول: « بل ان العالم الاوروبي بما فيه من علم وعمل وفكر ونشاط دائب خلاق هو اقرب الى الاسلام من هذا الشرق الكسول المتخاذل الغارق الذنيه في الجهل المزرى ٠٠٠» (٤)

كبرت كلمة تخرج من افواههم ان يقولون الاكذبا، هذاما يمكن الرد يه على زعم الدكتور -

١ ــ القرآن محاولة لفهم عصرى: « ١١٩ -١٢٠» ٠

\_\_\_\_\_ القرآن محاولة لفهم عصرى: «١٣٠ ـــ ١٣٩» . \_\_\_\_ القــــرآن محاولة لفهم عصرى: «١٣٦» .. ١ القرآن محاول ... قائم عصرى :

<sup>. ((1</sup>TV))

ويرى أن ابن رشيد وابن عربى الصوفى والاندلسيين بما استحدثوه من موسيقى وموشحات قد أهتدوا الى المنهج السليم الذى دل عليه القرآن وهو منهج السير والنظر «قلل سيروا في الأرض فانظروا كيف بدأ الخلق » وأنهم ابن رشيد وابن عربى ـ قد آثروا به الغرب بما عرفوا من علم (١)

ويقرر أن القرآن يؤكد على أن الدنيا هى الفرصة الوحيدة لاحراز الاعمال وأن العمل الصالح الخالى من الايمان بالله لا يكون عملا صالحا وأن مثل هذه الاعمال من قلب جاحد لخالقه مصيرها البوار (٢) ثم يستمر في حديث جيد (٣)

وفى فصل «أسماء الله » قال فى يدايته « مستحيل معرفة الله وكنهه • • • ومستحيل رؤيته لعين بشرية • • لأن العين البشرية لا تدرك الاكل ما هو معدود مبناه فى المكان معصور بالزمان • • والله متعال على المكان متعال عن الزمان • • ليس كمثله شىء (٤)

وتحدث عقب ذلك عن تصور الصوفية لله سبعانه وتعالى وتفسيرهم للآية الثانية عشرة من سورة طه واعقب ذلك ببيان أن بعض الفرق الاسلامية انكرت رؤية الله في الآخرة وهم المعتزلة ورد على مذهبهم الباطل (٥)

وفى أثناء حديثه على تصورات الصوفية يقول: « وهو اى الصوفى ـ لا يرى الارأى الله فيه ، والله عنده ليس في حاجة

القرآن محاولة لفهم عصرى: «۱۳۹» . \_\_٧\_ القرآن محاولة لفهم عصرى : «۱٤٢» . \_\_٧\_ القرآن محاولة لفهم عصرى : «١٤٢» . \_\_٧\_ القرآن محاولة لفهم عصرى : «١٤٦» \_\_٥ القرآن محاولة لفهم عصرى «١٤٦» \_\_٥ القرآن محاولة لفهم عصرى «١٥٥ ـ ٧٥٥) .

الى عبادتنا ، وهو يفسر الآية القرآنية : «وما خلقت الجن والانس والانس الا ليعبدون » الداريات : ٥٦ أن معناها البن والانس الاليعرفون »(١) ويستمر في الحديث عن تصورات الصوفية مؤيدا فيقول : « ويقول الى الصوفي أخذتم علمكم ميتا عنميت واخذنا علمنا عن الحي الذي لا يموت وتقولون حدثنا فلان عن فلان وكلهم موتى ٠٠ والواجب الحق علام الغيوب أقرب اليكم من حبل الوريد وهو معكم اينما كنتم ٠٠ ما يكون من نجوى ثلاثة الاهورا يعهم : فكيف تتركونه و تأخذون العلم عن سواه ٠» الخ (٢)

وفى فصل « رب واحد ودين واحد » يوضح أن القرآن قسرر بعبارات قاطعة وآيات لا تقبل التأويل وحدة الله وأنه لا موجود بحق سواه • يعدها ينقل عبارات عن الانجيل والتوراه • ويدعى أن القرآن قرر أن جميع أهل الكتاب قبل البعثة على هدى وانهم مأجورون يوم القيامة بل حستى عبدة الشمسسسس لهم اجر ومغفرة • (٣)

ویقول «ثم یمضی لاکثر منذلك فیأمر بعدمالتفریق بین رسول ورسول وعدم تفضیل رسول علی رسول منفقول عن المؤمنین فی سورة البقرة : « والمؤمنون كل آمن بالله وملائكته وكتبه ورسله لا نفرق بین أحد من رسله ۱۰۰ » (البقرة ۲۸۵) لا معنی للتفرق بین رسول ورسول ، فالمسیحی الصالح مسلملله ۰۰

۱ القرآن محاولة لفهم عصرى: «۱۵۹» . ۲۰ القرآن محاولة لفهم عصري : «۱۲۲ » . ۳۰ القرآن محاولة لفهم عرى : «۱۲۲ ۱۳۵ القرآن محاولة لفهم عرى : «۱۲۶ ۱۳۵ القرآن محاولة الفهم عرى المرات محاولة لفهم عصرى المرات محاولة لفهم عرى المرات محاولة لفهم عرى المرات محاولة لفهم عصرى المرات محاولة لفهم عرى المرات محاولة لفهم عصرى المرات محاولة لفهم عرى المرات المرا

اذا آمن بجميع الرسل والكتب وبالآخرة وبأن الله واحد » ثم اوضح أن الاديان اصلها العقائدى واحد (١)

ثم تعدث عن تجدد دعوات النبوة وذكر أن المدعين للنبوة كان من خطتهم انكار المعجزة وانكار الغيب ليتخلصوا من الاحراج اذا ادعوا النبوة وطلب منهم معجزة تدل على صدق نبوتهم (٢)

قال المؤلف «وللتوفيق بين اعترافهم بالقرآن وانكارهم للمعجزة والغيب اقتضى الامر تفسيرا مبتدعا للقدرآن يوافق الهوى والتضليل والتدجيل وهكذا اتفقوا جميعا على تفسير القرآن تفسيرا باطنيا ليتخلصوا من ظاهر الحروف ويتحللوا مصما توحيه» (٣)

بعد ذلك ذكر تفسيرات هؤلاء للشياطين، والملائكة، والمعجزات فقال « فالشياطين في القرآن رموز للحواس والرغبات والشهوات والملائكة هي الخواطر الطيبة الخيرة وابليس ليس كائنا حقيقيا له وجود حقيقي وانما هو مجرد رمز للشر الذي يسيطر على النفس والمعجزات التي رواها القرآن للانبياء كانت رموزا لاحقائق فعصا موسى هي الشريعة التي جاء بها ليهدى يها الشعوب ويقودها ٠٠٠ » (٤)

و بعد ذكر تفسيرات هؤلاء \_ الباطنية \_ للشياطين ، والملائكة، والمعجزات ) قال « بهذا فسر ( ميرزا حسين عـــلى ) الذى لقب نفسه ببهاء الله \_ القرآن ، فجرده من فكرة المعجزة • • والغيب

١ القرآن محاولة لفهم عصرى: «١٧٢» .

(والملائكة والشياطين) حتى لا تقوم عليه حجة ويطالبـــه أحد بمعجزة أو بنبأ من الغيب » الخ (١)

ويستمر في حديث جيد عن البابية والبهائية المتفرعة عـــن الباطنية الى أن يقول « وهذا ينتهى بنا الى موقف في التفسير لا بد من التزامه ٠٠ هو الارتباط يحرفية العبارة ومدلول الكلمات الظاهر ، لا ننتقل الى تأويل باطنى الا ياشارة والهام من الكلمات القرآنية ذاتها ٠٠٠»(٢) ثم يقول « يهذا وحده نحفظ للقرآن مقامه وللنبوة حرمتها ٠٠٠ فلا يدعيها مدع ، بعد أن قال الله عن قرآنه انه ختم به الرسالات » (٣)

وفى فصل « الغيب » بين أن فى القرآن سورا طويلة فيها انباء واخبار عن الغيب المحجب ، يحار فيها العقل ولا يملك نفيا ولا تأييدا • • و بهذا يتركنا امام اختيار صعب فى التصديدى او التكذيب • • نؤمن أو نكفر • (٤)

وهو يرى أن الآمور الغيبية طلاسم فيقول: « وأمثال هذه الطلاسم • الملائكة • الجن • الساعية • • العيرش الكرسى • المراط • • الميينان • • اللوح والقيلم • المبرزخ واكبر طلسم \_ عنده \_ بلا شك هو الشيطان • (٥)

ويفرض بعد هذا عدة أسئلة عن العرش والكرسى وماهيتهما ومعناهما الى ان يقول « وقد يكون ( العرش ) مجرد كلمة مجازية كما نقول عن الكعبة مجازا انها بيت الله ٠٠ كذلك نتكلم عن

۱ ــ القرآن محاولة لفهم عصرى: «۱۷۷» .

٧\_ القرآن محاولة لفهم عصرى: «١٧٩» . ٣\_ القرآن «١٨٠» .

\_ } \_ القرآن : «١٨١» . \_ ه \_ القرآن محاولة لفهم عصرى : «١٨٢»

« عرش الله » ثم هو يشك في رؤية النبي صلى الله عليه وسلم لجبريل على صورته الحقيقية مرتين • (١)

وفى فصل « الساعة » يقول : « الساعة ذروة الغيب · وعلمها محجوب عن الكل اختص الله به نفسه دون العالمين · ولكنه يحدثنافي القرآن عن اشراط وعلامات لهذا اليوم · (٢)

ثم يذكر \_ المؤلف \_ بعض العلامات · ثم يقول : « ثم تأتيى العلامة الاخيرة وهي يأجوج ومأجوج • وهي قصة غامضة كلها رموز ٠٠ يتحدث فيها القرآن عن عالم رحالة يجوب أقطار الارض اسمه « ذو القرنين » واثناء رحلته في مكان ما بين السدين » (٣) و يعقب ذلك بقوله : « ها هنا قصة غامضة تماما يتخبط فيها المفسرون • البعض يقول ان يأجوج ومأجوج هم نسل يافث بـن نوح وأنهم الجنس الاصفر ٠٠ الصين وما في دريها عاشوا في آجال واحقاب من الجهالة والتخلف • والشعوب المتقدمة من حولهم تبنى أسوارا من العلم والتصنيع - - وذو القرنين ، وصهر العديد والنحاس كلها رموز للعلم والصناعة التي كانت دائما تحجزهم وراء حاجز من الجهل والتخلف وتقيم حولهم سدا • حتى اذا ما جاء اليوم الموعود ونفضوا عن انفسهم هذا التخلفواخذواباسباب الصناعة ، وصنعوا الحديد والصلب والقنبلة الهيدروجينية ٠٠ وتكاثروا الى آلاف الملايين - - وهدموا السد ولم يكن ذلك السد الا رمن الجهل الذي/يعن لهم/ عن العالم، ساحوافي الارض ونزلوا من كل حدب ينسلون وكانت الحرب التي تضع ختام الحياة (٤)

۱ \_ القرآن محاولة لفهم عصرى: «۱۸٦» ٠

۲ \_ القرآن محاولة لفهم عصرى: «۲۰۱» . \_٣\_ القرآن محاول\_\_ة لفهم عصرى: «۲۰۵٪» .

ويقول « ولا شك ان الله موجود دائما في كل مكان وفي كل آن ولكن ٠٠ فرق بين وجوده وبين تجليه بذاته » (١) وينكر تفسير القيامة بنظريات علمية عن اصطلدام القمر بالارض او فناء الشمس ويعتبر هذا فضولا لا مبرر له (٢)

ويقارن بين نظرة الاديان للانسان ونظيرة الماديين له «الشيوعيون» (٣) ويناقش الشيوعيين في قولهم النفس مجرد حوافز الجوع والجنس والخوف ومجموعة الاستشعارات التي يدرك بها الجسد ما يحتاجه ٠٠٠(٤) ويسوق عقب ذلك آيات دالة على القيامة والبعث بعد الموت ٠ (٥)

ثم يعود بعد ذلك فيناقش الماديين ، ويذكر حادثة مجىء أحدالكفار الى النبى صلى الله عليه وسلم بقطعة من عظام ميت وهو يفركها ويقول أيبعث ربك هذه العظام الرميم بعد أن صارت ترابا ؟ ويذكر الآية التى نزلت ردا على هذا الكافر (٦)

ويقول بعد ذلك « أن الروح والبعث حقائق مقررة · · ولكن قارىء اليوم يجب أن يقتنع في هذه المسائل بالبرهان الفلسفي · · ولعشاق الفلسفة نقدم دليلا آخر على وجود الروح من الخاصية التي تتميز بها الحركة · · · · » (٧) ويستمر في هذا الحديث حتى آخر الفصل ·

وفي فصل « لا كهنوت » يقرر أن القرآن قرر أن الصلة بين

القرآن محاولة لفهم عصرى: «٢١٤». \_\_٢ نفس المصدر «٢١٥». \_\_٣ نفس المصدر : «٢٢٦\_٢٢٩»\_\_٥\_\_
 نفس المصدر : «٢٣٠\_ ٢٣١ » . «٣) نفس المصدر : «٢٣٥» . \_\_٧\_\_
 نفس المصدر : «٢٣٤\_ ٢٣١ » . «٣) نفس المصدر : «٢٣٤» . \_\_٧\_\_

الانسان وربه صلة مباشرة ويسرد الآيات الدالة على ذلك · ويتحدث بكلام صحيح المعنى في الجملة · (١)

يعد ذلك يتحدث عن حد السرقة بكلام جيد ثم يقعم القانون السوفيتي \_ الذي يقول بعقوبة الاعدام للذي يسمرق مال «الشعب »؟! (٢)

ويتحدث عن نقد المستشرقين لموقف القرآن من مشكلة الرق ويرد عليه بكلام جيد ويعتبر أن ما حدث من استرقاق في دول الاسلام بعد عهد الرسول صلى الله عليه وسلم انما ذنبه علي تلك الدول لا على الاسلام ثم يقول « والحقق أن الرق الذي كان أيام العرب لا يساوى واحدا من ألف من رق شعب كامل مشل الشعب الالمانى ايام حكم هتلر يحدث هذا في اوروبا وفي ذروة القرن العشرين (٣)

ويقرر أن الدين في القرآن ايمان واخلاق وعمل صالح · وأن هناك تركيز اعلى الاخلاق من أول صفحة الى آخر صفحة ، شم يسوق بعض الآيات في ذلك (٤)

ويتحدث عن الاخلاق التي يربيها الاسلام في الفرد المسلم، والاخلاق النفعية التي يتحلى بها من لا يؤمن بدين ويفرق بينهما (٥)

ولكنه يقول كلاما غير صحيح حين يقول « وهي ـ اى الاخلاق ـ لا يمكن أن تكون الأؤمن ، وليس شرطا أن يكون المؤمن مسلما

<sup>1</sup> القرآن محاولة لفهم عصرى: «٢٤٠ ٢٤٠». - ٢ نفس المصدر «٢٤٢ - ٢٤٠». - ٢ نفس المصدر «٢٤٢ - ٢٤٠» ، - ٤ القصر آن محاولة لفهم عصرى: «٢٤٧ - ٢٥٣» - ٥ نفس المصدر: «٢٥٣ - ٢٥٤»

وانما يمكن ان يكون مسيحيا (١)

وفى فصل « لا اله الا الله» يتكلم يكلام لم أفهمه · ثم يعقب مقارنة بين المتوكل والمعتد بنفسه والمتواكل · (٢)

ويقول في ضمن كلامه على ذات الله سبحانه وتعالى « سبحانه لا اله الا هو تقدست ذاته وجلت وتنزهت عن الاوصاف » (٣) ويبلغ به الاسفاف الى تشبيه الفاتحة بسيمفونية ذات نغمر روحانى جميل (٤)

ويتحدث عقب ذلك عن خصائص الحروف وان بعض الكلمات تشايه ما في اللغات الاخرى مما يدل على وحدة المصدر وعلى اننا تلقينا الحروف الاولى الهاما • (٥)

وفى فصل « لماذا ٠٠ اعجاز القرآن » قال : «القرآن كتاب حافل بالنبوءات من هذه النبوءات ما تحقق فى وقته ٠٠ ومنها ما هو في انتظار ميعاده وذكر مما تحقق وقوعه غزوة بدر، وانتصار الروم وأما النبوءات القادمة فهى كالدخان وقد تكلم فى أحد الفصول المتقدمة (٦)

ويتحدث بعد هذا عن طريقة القرآن في الجدل (٧) ثم يتحدث عن الروح في القرآن والفلسفة ، ويرى أن الذين يكتبون عن اعجاز القرآن يعدون دائما تلك الحيثيات من تنبؤ القرآن بما لا يعلم • • ولهذا يرى أن اعجاز القرآن كان بالدرجة

الاولى ما يستثيره في القلب من احساس غامض ٠٠ » (١)

و يعد أن ذكر أن أقصى ما يستطيعه اى مؤلف أن يعبر عن نفسه او يخبرك عن بيئتك او يرى لك تاريخ ما حفظه التاريخ او يحدد لك المستقبل من شواهد ودلالات الحاضر · فلى عبارة اقصاها أن تكون قصيدة أو مقامة · · (٢) يقول بعد هذا « امالقرآن فهو يختلف عن كل هذا · · وهو معجزة لانه يخبرك عن ماض لم يؤرخ و يتنبأ بمستقبل لم يأت ولم تقحم عليه الشواهد ويدلك على علوم لم تعلم بعد الخ » (٣)

ويقرر أن الانضباط والاحكام في كل لفظة وفي كل حرف ٠٠ لا تتقدم كلمة على كلمة الا بسبب ولا تتأخر كلمة عن كلمة الا بسبب ٠٠ وكمثل بسيط نجد أن القرآن يذكر السمع مقدما على البصر في عديد من الآيات ٠٠ ومع ذلك يذكر القرآن السمع مقدما على البصر بطريقة ملفتة اكثر من سبعة عشر موضعا»(٤)

ويسوق المؤلف عددا من الآيات التي تتضمن اعجازا ويشرح المراد بها (٥)

ويصف الرسول صلى الله عليه وسلم بأنه بدوى حيث يقول:
« فاذا اضفنا الى كل هذا أن ذلك القرآن المذهل أتى به رجل أمى
لا يعرف القراءة ولا الكتابة • • بدوى فى بيئة بدوية • • • »(٦)
وفى فصل « مناقشات » الذى ضمنه الى هذه الطبعة ـ وهـى

ا\_ القرآن محاولة لفهم عصرى: «٢٨١-٢٨١»» .-.١- نفس المصدر «٢٨٥».-٣- نفس المصدر : ٢٨٦».-١- القرآن محاولة لفهم عصرى : «٢٨٠-٢٨٧» . . . ٥ القرآن محاولة لفهم عصرى : «٢٩٦-٢٩١».-- نفس المصدر «٢٩٧».

مناقشات جرت بينه وبين عدد من القراء عن طريق المراسلات \_ يجيب على كلام وصله من أحد القراء يقول فيه : « انالغرب تقدم بالكفر واننا تأخرنا بالتدين ٠٠ وأن التدين صفة العاجزينن المتأخرين ٠٠

- يجيب على هذا الكلام السخيف الصادر من ملحد وما اكثر الملاحدة اليوم - بكلام جيد - لكنه بعد ذلك يزعم أن غاندى كان هدفه نشر المحبة وانه كان يصلى لله • فيقرأ آيات من القرآن والانجيل والتوراة وكتاب بوذا معترفا بكل ما انزل الله من هداة ومرسلين وأنه رمز التقدم • (1)

و يجيب على ملاحظات طالب بقسم الفلسفة على المؤلف فــى تفعير القصة الخلق (خلق آدم) الذى قرر فيه أن القرآن يقول بالتطور \_ هذه الملاحظة هى : أن ما يقوله دارون لا يقوم عليه دليل • أقول يجيب \_ المؤلف \_ بانه رفض نظرية دارون • (٢)

ويجب على سؤال من طالب حول موضوع « هل الانسان مغير أم مسير » بكلام مناسبب • (٣)

ويقول بعد جوابه على سؤال حول نزول المسيح «وكل هذا رجم بالغيب لا سند له ولا برهان • ومثل هذا ما يقال عن مجيء المهدى في آخر الزمان » • (٤)

ويجيب على سؤال أحد الملحدين وهو يسأل عن ذات الله الخ •

١ - نفس المصدر: « ٣٠١ - ٣٠١ »

<sup>7</sup> \_ القرآن محاولة لفهم عصرى : «3.7» . \_7 \_ القرآن محاولة لفهم عصرى : «7.7 \_ 7.7 \_ . \_3 \_ القرآن محاولة لفهم عصرى : «7.7 \_ . \_7.7 \_ . \_7.7 \_ .

بجواب جيد اذ يقول « وأنا اقول للاخ عبد الفتاح ان امرك عجيب . • وهل عرفت ما هى ذاتك اولا حتى تسأل عن ذات الله انك لا تعرف عن نفسك الا اسمك ومجموعة صفاتك وافعالك ولكنك تجهل تماما ذاتك وكنهك • (١)

رأيى فى الكتاب: \_ يصح ان يوصف هذا الكتاب بكتاب المتناقضات ذلك لان فيه تناقضات كثيرة والسبب فى ذلك أن مؤلفه خرج لتوه من ادران الالحاد واعلن رجوعه الى الاسلام فقد كان يكتب المحاداته فى مجله آخر ساعة المصرية وقد كان جديرا بالمؤلف بعد ان ثاب الى رشده أن يتريث فى اصداره لهذا الكتاب ليتسنى له دراسة الاسلام من منابعه الاصلية وذلك لان الكتابة عن القرآن ليست مفتوحة للجميع ، بل هى مخصوصة بمن يعرف حلال وحرام ويؤمن بما القرآن حق المعرفة ويلتزم بما جاء فيه من انباء الغيب ، وهو بكتابه هذا قد جنى على القرآن الكريم جناية كبيرة وكل هذا اذا أحسنا الظن بالمؤلف والكريم جناية كبيرة وكل هذا اذا أحسنا الظن بالمؤلف و الكريم جناية كبيرة وكل هذا اذا أحسنا الظن بالمؤلف و الكريم جناية كبيرة وكل هذا اذا أحسنا الظن بالمؤلف و الكريم جناية كبيرة وكل هذا اذا أحسنا الظن بالمؤلف و الكريم جناية كبيرة وكل هذا اذا أحسنا الظن بالمؤلف و الكريم جناية كبيرة وكل هذا اذا أحسنا الظن بالمؤلف و الكريم جناية كبيرة و كل هذا اذا أحسنا الظن بالمؤلف و الكريم جناية كبيرة و كل هذا اذا أحسنا الظن بالمؤلف و الكريم جناية كبيرة و كله هذا اذا أحسنا الظن بالمؤلف و الكريم جناية كبيرة و كله هذا اذا أحسنا الظن بالمؤلف و الكريم جناية كبيرة و كله هذا اذا أحسنا الظن بالمؤلف و الكريم جناية كبيرة و كله هذا اذا أحسنا الظن بالمؤلف و كله هذا اذا أحسنا الظن بالمؤلف و كله هذا اذا أحسان المؤلف و كله هذا المؤلف و كله و كله

هذا • وقد كتب كثير من الكتاب عن هذا الكتاب بعد صدوره ونقدوه فمنهم من نقده نقدا عميقا ومنهم من نقده نقدا سطحيا • ولقد حاولت أن اطلع على هذه الانتقادات حين احتجت البها فلم أستطع العثور عليها لانها مبثوثة في الصحف وكنت قد قرأتها حال صدورها لكنى لم اهتم لموضوع الكتاب ثم لما احتجت الى هذه الانتقادات لم استطع العثور عليها •

هذا • وقد لاحظت عليه اخطاء كثيرة اجملها فيما يلي : -

۱ القرآن محاولة لفهم عصرى: «۳۱۳» .

ا ـ وصفه لمن يعلم اطفاله الدين الاسلامي بالتزمت، اذ يقول «لم نعرف غسيل المخ الذي عرفه كثير من الاطفال في اسر متزمتة تحشر العلم والدين حشرافي عقول اطفالها بالكرياج والعصا» (۱) ولا ادرى ايقصد بغسل المخ هنا تعليم علوم الديـــن أم غيرها وسياق الكلام يدل على ان قصده تعليم العلوم الدينــية كما أن المؤلف لم يتحرر بعد من بعض اصطلاحات الملاحدة في وصفهم للمتدينين بالمتزمتين و

۲ - وصفه القرآن بالمقاطع الموسیقیة حیث یقول«ولعل المقاطع
 کانت تتردد فی مسمعی اشبه ما تکون بمقاطع سلم موسیقی • • أصول لاسی دوری می فا • • • • » (۲)

" اعتقاده « ان ما يدور في القلب هـ و موضوع المحاسبة بالدرجة الاولى وليس ما يجرى على مسرح العقل » (٣) والواقع: ان الايمان قول باللسان واعتقاد بالجنان وعدمل بالاركان » فالايمان اذن قول وعمل واعتقاد و لا بد من التفصيل في كلامه فان كان يريد القول بان ما يدور في القلب كفر هو موضوع المحاسبة فصحيح ، وأما ان كان المراد ما يدور في القلب مجرد هم بالمعصية من المؤمن فان هذا متجاوز عنه شرط أن لا يطلق لنفسه بالمعصية من المؤمن فان الرسول صلى الله عليه وسلم يقول : عنان الهم يالمعاصى لان الرسول صلى الله عليه وسلم يقول : « ان الله تجاوز لامتى ما حدثت به انفسها ، ما لم يتكلموا به ، وهذا الحديث ينطبق فقط على هم المعصية التى

۱ القرآن محاولة لفهم عصرى: «۱۰» .

۲ \_ القرآن محاولة لفهم عصرى: «۱۱» . \_ \_ القرآن محاولة لفهم عصرى: «۳۹» .

لا يكفر صاحبها بعملها بل ينقص ايمانه .

غ ـ ايمانه ينظرية دارون، وقدذكرت في المنهج اني لم اعرف له موقفا معينا منها ،لكني اجزم الآن بانه يؤمن بها يظهر ذلك من قوله « وفترة العمل عندنا تسعة اشهر ،وفي القرود العليا تسعة اشهر وفي الحيتان تسعة اشهر محمي فترة الرضاعة فـــــى الجميع سنتان » •

« ثم ضبطة اخرى: يكشف التشريح فى الهيكل العظمى للانسان نفس فقرات الذيل التى فى القرود وقد تدامجت والتحمت لانعدام وظائفها • • حتى عضلات الذيل قد تعورت الى قاع متين للحوض » •

« وفقرات الرقبة في الانسان عددها سبع وفي الزرافة برغم طول رقبتها ايضا سبع وفي القنفذة سبع •

«وضبطة ثالثة: يمر الجنين في رحم أمه وهو يتخلق على مراحل في مرحلة يكون اشبه بسمكة وتكون له خياشيم • وفي مرحلة ثالثة يتغطي مرحلة اخرى ينمو له ذيل ثم يضمر • وفي مرحلة ثالثة يتغطي بالشعر تماما كالقرد ثم يبدأ الشعر ينحسر عن جسمه تاركا مساحة صغيرة عند الرأس » •

وعلى هذا الاساس قرر المؤلف ان نفس عضلات الاذن التملى كانت تتحرك آذان اجداده الحمير قد تليفت وضمرت حيثما لم يكن تعد لها وظيفة ٠٠ وحينما اتخذت آذاننا اشكالا تغنيها عن الحركة » (١) ما أسخف هذا التصور واقبحه و يكسفى لمعرفة

۱\_ القرآن محاولة لفهم عصرى: «٥٦،٥٥» .

سخفه أنه نتاح تفكير يهودي كدارون ٠

وقد تحدث الاستاذ محمد قطب عن نظرية دارون وفندها فى عدد من كتبه كمعركة التقاليد ، والانسان بين المادية والاسلام وغيرها ، وفيها تعرض لحياة دارون محللا لها ثم حلل الافكارالتي اودعها كتابية اصل الانواع، واصل الانسان • كما أن بروتوكولات حكما صهيون تذكر أن اليهود هم الذين رتبوا وخططوا لنجاح دارون وماركس في بث الافكار الالحادية • ويطول الحديث لونقلت بعض ما قالوا •

م يدعى ان آيات اخذ الميثاق من بنى آدم غامضة اذ يقول:
 « وتعود فتطالعنا آيات اخرى غامضة فى القرآن نفهم منها ان
 كلامنا نعن ذرية آدم قد عاش هاتين المرحلتين • • فنقرأ فى سورة الاعراف « ١٧٣،١٧٢،
 الاعراف ثم يذكر آيات الميثاق فى سورة الاعراف « ١٧٣،١٧٢،
 ١٧٤ » (١)

والواقع أن هذه الآيات قد فسرها العلماء بتفاسير عدة واليك ما قال شارح الطحاوية في ذلك « واعلم ان المفسرين من لم يذكر سوى القول بأن الله استخرج ذرية آدم من ظهره واشهدهم على انفسهم ثم اعادهم ، كالثعلبى والبغوى وغيرهما ، ومنهم من لم يذكره، بلذكر أنه نصب لهم الادلة على ربوبيته ووحدانيته وشهدت بها عقولهم و بصائرهم التى ركبها الله فيهم كالزمخشرى وغيره •

ومنهم من ذكر القولين ، كالواحدى والسرازى والقرطبى وغيرهم ، لكن نسب الرازى القول الاول الى أهل السنة والثانى

۱ القرآن محاولة لفهم عصرى: «۷۷» . \_\_

الى المعتزلة • ولا ريب ان الآية لا تدل على القول الاول ، اعنى أن الاخذ كان من ظهر آدم • • • • والذى فيه الاشهاد \_ على الن عباس وعمر، الصفة التى قالها اهل القول الاول موقوف على ابن عباس وعمر، وتكلم فيه اهل الحديث ، ولم يخرجه احد من أهل الصحيح غير الحاكم في المستدرك على الصحيحين والحاكم معروف بالتساهل رحمه الله » (1) ثم ذكر الطحاوى قول القرطبي وهو يميل الى أن نصب الادلة هو القائم مقام الاشهاد • ثم يذكر ما يتضمنه القول يان الاخذ كان من ظهر آدم من الخطأ • (1)

فيتبين من هذا النقل أخذ الميثاق انما هو بنصب الادلة على ربوبية الله ووحدانيته •

7 ـ اعتقاده أن المتصوفة أهل آراء لها عمقها ودلالتها لانهم يقولون أن المعصية تكون أفضل احيانا من الطاعة • • لماذا ؟ فرب معصية تؤدى الى الرهبة من الله والى الذل والانكسار • • وطاعة تؤدى الى الخيلاء والاغترار • • وهكذا يصبح العاصى اكثر قربا وادبا مع الله من المطيع» (٣)

واذن فالحكم ينسحب على المتصوفة ايضا فيكون العصاة أفضل منهم • بيد ان الواقع أن المتصوفة يعتقدون أن لا أحد مثلهم في طاعة الله لانهم في زعمهم يتصلون بالله ويأخذون منه رأسا • والمؤلف يستمر في نقل آراء المتصوفة السخيفة الى نهاية الفصل • لا \_ يدعى ان القرآن يقرر ان جميع أهل الكتاب من يه\_\_\_ود

<sup>1</sup> ـ شرح العقيدة الطحاوية «٢٠٦ ـ ٢٠٠٧» .

٢ ـ شرح العقيدة الطحاوية «١١٦ ـ ٢٠٨ »، \_ " القرآن محاولة لفهم عصرى: «١٥١»

و نصاری قبل البعثة المحمدیة ۰۰ علی هدی ۰۰ وأن لهم اجرهم یوم القیامة ۰۰ ویستدل بهذه الآیة: «ان الذین آمنوا والذین هادواوالنصاری والصابئین من آمن بالله والیوم الآخر وعمل صالعا فلهم أجرهم عند ربهم ولا خوف علیهم ولا هسم یعزنون » والواقع لیس کما یدعی المؤلف ۰ بل المراد والله اعلم أن من آمن منهم بالرسول صلی الله علیه وسلم فهو علی هدی بدلیل قوله «من آمن بالله والیوم الآخر ۰۰۰» والتعبیر عنهسم بالذین هادوا والنصاری باعتبار ما کان والله أعلم ۰

۸ ـ ما زالت رواسب الالحاد تظهر في كتابه هذا اذ يقول مرة:
« كما نقف مذهولين امام يعض الاشجار الصحراوية اذ نجه ان
الطبيعة خصتها» (۱) • وقال مرة اخرى : « • • • أما هي فقه ابتذلت اشرف ما اعطتها الطبيعة يدون دوافع • • • » (۲) فالتعبير بالطبيعة مكان التعبير بالله من خصائص الملحدين •

9 \_ ويدعى أن ما يقوله المفسرون القدامى من أن قوله تعالى: « وترى الجبال تحسيها جامدة وهي تمسر مر السحاب » وصف لما يحدث من اهوال يوم القيامة \_ غيرصحيح لانيوم القيامة هو يوم اليقين والعيان القاطع ولا يقال في مثل هذا اليوم «وترى الجبال تحسبها » (٣)

والواقع الذى تدل عليه الآية التي قبلها يجعل قول المفسرين القدامي هو الحق وقوله هو • هو الباطل • اذ أن الآية التي قبلها

۱\_ القرآن محاولة لفهم عصرى: «٥٩» . -٢\_ القرآن محاولة لفهم عصرى: «١٣٠» -٣\_ القرآن محاولة لفهم عصرى: «٦٤» .

• 1 \_ ويدعى ألمؤلف أن هناك آدمين آدم المثالوآدم الارض(٢) كما يدعى أن الشجرة انما هى رمزللجنس • (٣) كما يدعى أن الشجرة وقصة الخلق ما زالت لغزا • (٤) وان المراد بالاهباط ليس اهباطا حقيقيا بل هو اهباط فى المقام • (٥)

۱۱ ــ وهو ينتقد الباطنية في تفسيراتهم للشياطين ، والملائكة والمعجزات ويدعى ما هو اشد من قولهم اذ يقول « وامثال هـنه الطلاسم • • الملائكة • • والجن • • والساعة • • • » (٦)

۱۲ \_ ویدعی آن الله فی کل مکان ۰ (۷) ۰ و هی نظریة الحلول و هی باطلة فالله علی عرشه استوی ولیس فی کل مکان بل هـو عالم بعباده و علمه محیط بهم ۰

۱۳ \_ ويدعى ايضا ان الله سبحانه وتعالى متنزه عن الاوصاف (۸) و هو زعم مردود فلله صفات الكمال والجلالوليس منزها عن الصفات • ولو قال ان صفات الله لا تشبه صفات المخلوقين لكان حقا •

١٤ \_ ويصف الرسول صلى الله عليه وسلم بالبداوة • (٩)

وهو وصف مشين لأن من يدا فقد جفا، وقد كان رسول الله عليه وسلم اكرم الناس اخلاقا والينهم • وقال كان احد الكتاب فيه هذه البلاد قد كتب مقالا يصف الرسول الله عليه وسلم يالبداوة ظانا انه يذلك يمدح الرسول صلى الله عليه وسلم فرد عليه الشيخ عبد العزيز بن ياز وغيره •

الى غير ذلك من المزاعم الباطلة وقد اقتصدت على أهمها وتركت نزرا يسيرا جدا منها لا تصل الى حد المدزاعم التدى أوردتها •

فهذا الكتاب في اعتقادى جدير بالاحراق لانه يشغل المسلمين عن كتاب ربهم وسنة نبيهم ودراسة علوم الشرع من مصادرها ولأن هذا الكتاب قد صدر عن واحد من الذين قد ثابواان صدق \_ الى الرشد عن قريب وكان الاحرى به أن يدرس الاسلام دراسة عميقة لا سطحية فيها ثم بعد ذلك يصدر ما يريد من الكتب بعدمعرفته بالاسلام معرفة حقيقية أما ان يخرج من ادران الالحاد ثم يكتب في القرآن فهذا ما لا نقبله منه ولا من غيره من

## فشب الدراسات القرآنية الخاصة



## التصوير الفنى في القرآن

! \_ التعریف بالکتاب: \_ طبع هذا الکتاب عدة طبعات و تختلف أحجامه حسب طبعاته ففی طبعة یکون حجمه صغیرا و یعضها یکون متوسطا اذ أن عدد صفعاته فی احدی الطبعات٢٠٣ صفحة ، و فی أخری بلغت ١٩١ صفحة ، و هـــی التی اعتمدت علیها فی الکتاب عن هذا الکتاب ، ألف هذا الکتاب الاستاذ سید قطب \_ رحمه الله \_ .

منهج المؤلف في البحث: \_ ضمن المؤلف \_ الشهيد \_ كتابه عدة مباحث تحدث فيها عن سحر القرآن ومنبعه ، وكيف فهم القرآن ، وعن تصوير المعانى الذهنية بالصورة المحسوسة ، وعن التخييل الحسى والتجسيم ، والتناسق الفني، ثم عن القصة في القرآن، وتحدث عن نماذج انسانية، ثم عن المنطق الوجداني ثم عن طريقة القرآن •

تحدث في فصل «لقد وجدت القرآن» عن أنه كان يقرأالقرآن وهو صغير فكان خياله يجسم له يعض الصور من خلال تعبير القرآن، ويصف تلك الصور بأنها ساذجة الا أنها كانت تشوق نفسه فيظل حسه فترة طويلة يتملاها، وهو قربها فرح ولها نشيط ثم يذكر أمثلة لتلك الصور التي ترتسم في مغيلته منها

انه كان ـ رحمه الله ـ كلما قرأ هذه الآية: «ومن الناس من يعبد الله على حرف فان أصابه خير اطمأن به وان اصابته فتنة انقلب على وجهه خسر الدنيا والآخرة ٠٠٠» كان يشخص فى مخيلته رجل قائم على حافة مكان مرتفع ٠٠ وهو قائـم يصلى ولكنه لا يملك موقفه ، فهو يتأرجح فى كل حركة، ويهم بالسقوط وأنا بازائه ، أتتبع حركاته ، فى لذة وشغف عجيبين » (١)

ويقول : « تلك أيام • • • قد مضت بذكرياتها العلوة ، تـــم تلتها أيام ، ودخلت المعاهد العلمية ، فقرأت تفسير القرآن فيسي كتب التفسير ، وسمعت تفسيره من الإساتذة ، ولكنني لم اجد فيما اقرأ أو اسمع ذلك القرآن اللذيذ الجميل، الذي كنت أجده في الطفولة والصبا ٠٠٠ وعدت الى القرآن أقرؤه! في المصحف لا في كتب التفسير ، وعدت أجد قرآني الجميل الحبيب ، وأجد صوره المشوقة اللذيذة • انها ليست في سذاجتها التي كانت هناك ، لقد تغير فهمي لها ، فعدت الآن أجد مراميها واغراضها واعرف أنها مثل لا حادث يقع • ولكن سعرها ما يزال • وجاذبيتها ما تزال الحمد لله لقد وجدت القرآن • (٢) • ثم يذكر أنه قد خطر له أن يعرض للناس بعض النماذج مما يجده في القرآن من صور وأنه فعل ذَلك و نشره في مجلة المقتطف عام ١٩٣٩م تحت عنوان « التصوير الفني في القرآن » وأنه تناول فيه عدة صور فأثبتها • وذكر أنه ظل يعكف على القرآن حينا بعد حين يتجلى صــوره الفريدة فتزداد فكرة البحث في نفسه رسوخيا ، لكنه تشغله الشواغل ، فيرتد أمنية في الضمير • حتى شاء الله أن يتفرغ له

۱ التصوير الفنى : ص ٥ - ۲ التصوير الفني : «٦»

بعد سنوات خمس من نشر البحث الاول في المقتطف • و هويرى كان مرجع الاستاذ ـرحمه الله ـ كما قال هو المصحف • و هويرى أن التصوير قاعدة التعبير في القرآن، القاعدة الاساسية المتبعة في جميع الاغراض ـ فيما عدا غرض التشريع ـ فليس البحث اذن عن صور تجمع و ترتب • ولكن عن قاعدة تكشف و تبرز • ولقد وجد الشهيد نفسه بعد الانتهاء من التحضير للبحث يشهد مولد القرآن في نفسه من جديد • لقد وجده كما لم يعهده من قبل • لقد كان القرآن جميلا في نفسه ولكنه أجزاء و تفاريق اما اليوم فهو عنده جملة موحدة ، تقوم على قاعدة خاصة فيها التناست العجيب • (١)

وفى الكلام عن سعر القرآن يقول « سعر القرآن العرب منن اللحظة الاولى ، سواء منهم فى ذلك من شرح الله صدره للاسلام ، ومن جعل على بصره منهم غشاوة واذا تجاوزنا عن النفر القليل الذين كانت شخصية معمد صلى الله عليه وسلم وحدها هي الذين كانت شخصية معمد صلى الله عليه وسلم وحدها هي داعيتهم الى الايمان فى أول الامر كزوجه خديجة ، وصديقه أبى بكر ، وأبن عمه على ، ومولاه زيد وأمثالهم ، فانسنا نجد القرآن كان العامل العاسم ، أو احد العوامل العاسمة فى ايمان من آمنوا أوائل أيام الدعوة يوم لم يكن لمحمد صول ولا حول ولا طول ، ويوم لم يكن للاسلام قوة ولا منعة و بعد هذا ذكر قصتى عمر والوليد بن المغيرة وكيف أنهما سعرا بالقرآن فآمن عمس ولكن الوليد تولى وقال فى القرآن : « أن هذا الا سحر يؤثر » وفى

<sup>1</sup>\_ التصوير الفنى : «٧-٨ »

ذلك يقول القرآن: «انه فكر وقدر، فقتل كيف قدر، شم قتل كيف قدر، ثم نظر، ثم عبس وبسر، ثم أدبر واستكبر، فقال ان هذا الاسعر يؤثر»

القرآن ما حكاه القرآن عن قول يعض الكفار: « لا تسمعوا لهذا والغوافية لعلكم تغلبون » فأن هذا ليسدل علسى الذعس الذى كان يضطرب في نفوسهم ، من تأثير هذا القرآن فيهم وفي اتباعهم ، وهو يرون هؤلاء الاتباع يسحرون بين عشية وضعاها من تأثير الآية والآيتين ، والسورة والسورتين ، يتلوهما محمد أو أحد أتباعه السابقين ، فتنقاد اليهم النفوس، وتهوى اليهم الأفئدة ، ويهرع اليهم المتقون • (١) ويختم هذه الفصل بايراد بعض الآيات التي وردت في القرآن مبينة لتأثيره فـــى نفوس بعض الذين أو توا العلم من النصاري وقال : جاء في صدر العديث عن اليهود والنصارى «لتجدن أشد الناس عداوة للذين آمنوا اليهود والذين أشركوا ، ولتجدن أقربهم مودة للذين آمنوا الذين قالـوا انا نصارى ، ذلك بأن منهم قسيسين ورهبانا، وأنهم لا يستكبرون واذا سمعوا ما أنزل الى الرسول ترى أعينهم تفيض من الدمع مما عرفوا من الحق ، يقولون : ربنا آمنافا كتبنام عالشاهدين (٢)» وفي بحث « منبع السحر في القرآن » يتساءلكيف أستحوذالقرآن على العرب هذا الاستحواذ؟ وكيف اجتمع على الاقرار بسحره المؤمنون والكافرون على السواء؟ويجيب بأن بعض الباحثين ينظر الي القرآن جملة ثم يجيب وبعضهم يذكر غير النسق الفني للقرآن

۱ ــ التصوير الفنى : «٩ــ١١» ــ التصوير الفنى : «١٢ــ١٣»

اسبابا اخرى يستمدها من موضوعاته بعد أن صار كاملا: مسن تشريع دقيق ٠٠ ومن اخبار عن الغيب ٠٠ ومن علوم كونية في خلق الكون والانسان · ثم يقول « ولكن البحث على هذا النحو انما يثبت المزية للقرآن مكتملا - فما القول في السور القلائل التي لا تشريع فيها ولا غيب ولا علوم ولا تجمع بطبيعة الحال كل المزايا المتفرقة في القرآن ؟ ان هذه السورالقلائل قدسحر العرب بها منذ اللحظة الاولى، وفي وقت لم يكن التشريع المحكم ولا الاغراض الكبرى هي التي تسترعي احساسهم وتستحق منهم الاعجاب » ثم يقرر انه « لا يد أ نتلك السور القلائل كانت تحتوى على العنصر الذي يسحر المستمعين ، ويستحوذ علي المؤمنين والكافرينواذا حسب الاثر القرآنى في اسلام المسلمين، فهذه السور الاولى تفوز منه بالنصيب الاوفى مهما يكن عدد المسلمين من القلة في ذاك الاوان • لانهم تأثروا بالقرآن وحده \_ على الاغلب \_ فآمنوا، أما الكثرة الكاثرة التي اسلمت بعد أن ظهر المسلمون فلم يكن القرآن هو العامل الحاسم في اسلامهم كما كان أيام الدعوة الاولى • (١)

بعد ذلك يبين منبع السحر في سورتي العلق والمزمل (٢) ويذكر أن سبب اسلام عمر في الرواية الغالبة أنه قرأ صدرا من سورة طه ثم قال: « فلننظر في هذه السورة بالاجمال لنرى أي سحر كان فيها ، استأثر بالسابقين الاولين تابعوا محمدا حتى قبل أن يعتز الاسلام بعمر ، وقبل ان يجهر النبي صلى الله عليه وسلم بالدعوة في وضح النهار ، بعد التخفي والاسرار »(٣)

<sup>1</sup>\_ التصوير الفنى: «١٤ \_ ١٥» . \_٢\_ التصوير الفنى: «١٥». \_٣\_ التصوير الفنى: «١٥» . \_٣\_

وفي فصل «كيف فهم القرآن » يتحدث في بداية الفصل عن تله قي العسرب المعاصريسن لنستزول القرآن له ال للقرآن له وهم مسحورون يستوى في ذلك المؤمنسون والكافرون فالمؤمنون يسحرون فيهربون • شم فالمؤمنون يسحرون فيهربون • شم يتحدث كل عما مسه منه فاذا هو حديث غامض • ويذكر ما روى عن عمر في قصة اسلامه وهو قوله «ما أحسن هذا الكلام وأكرمه» أعقبه بذكر قول الوليد في وصف القرآن وانتكاسه • ثم يذكر ان القرآن قد وصف تأثيره في نفسوس كل من المؤمنسين به والكافرين • وقولة كفار قريش «أساطير الاولين اكتتبها فهي تملى عليه يكرة واصيلا» (۱)

ويقرر أن العرب المعاصرين للقرآن قد شغلوا عن ييان صورة واضحة للجمال الفني في القرآن لانهم في شغل عن ذلك بما يتملونه منها في نفوسهم ، وما يحسونه في شعورهم • وهما حيارى مضطربون ، او ملبون مهطعون • ويستطرد الى بيان أن الصحاية كانوا يتعاطون تفسير القليل منه اعتمادا على القليل المنقول عن النبي صلى الله عليه وسلم وبعضهم يخشى تأويل الآيات ، وبعضهم يمتنع من هذا خيفة التأثم » وفي عصر التابعين غلب التفسير ولكنهم كانوا يقتصرون في تفسيس الآية على توضيح المعنى اللغوى الذي فهموه من الآية بأخصر لفظ ، مثل قوله « غير متجانف لاثم » أي غير متعرض لمعصية • ثم ذكر أن التفسير نما ابتداء من أواخر القرن الثاني، ولكن بدلا من البحث عن الجمال الموضوعي

١ التصوير الفنى: «٢٠»

البالغ حد الكمال ، أخذ يغرق في مباحث فقهية وجدلية ونعوية وصرفية وتاريخية واسطورية • وذكر ان الزمخشري كان يقع له في يعض الاحيان ادراك بعض مواضع الجمال الفنى فــــى القرآن ومثل لذلك ، (١) بين عقب ذلك ان الباحثين فــــى البلاغة والاعجاز ـ الذين كان المنتظر منهم أن يصلوا الى ما لم يصل اليه المفسرون \_ شغلوا أنفسهم بمباحث عقيمة حول اللفظ والمعنى ، أيهما تكمن فيه البلاغة ، ومنهم من غلبت عليه روح القواعد البلاغية ، فأفسد الجمال الكلى المنسق او انصرف عنه الى التقسيم والتبويب ووصلوا في هذا وذلك في بعض الاحيان الى درجة من الاسفاف لا تطاق · وقرر «ان عبد القاهر الجرجاني قد أوشك أن يصل الى شيء \_ اى في بيان الجمال الفنى \_ في كتابه دلائل الاعجاز لولا أن قصة « المعانى والالفاظ ظلت تغايل له من أول الكتاب الى آخره ، فصرفته عن كثير مما كان وشيكا ان يصل اليه ، ولكنه مع ذلك كان أنفذ حسا من كل من كتبوا فـــى هذا الباب على وجه العموم ، حتى في العصر الحديث • ويتبع هذا القول بذكر مثال من توفيقاته •

قال المؤلف « و بوقوف الباحثين في بلاغة القرآن عند خصائص النصوص المفردة ، وعدم تجاوزها الى الخصائص العامة وصلوا الى المرحلة الثانية من مراحل النظر في الاثار الفنية، وهي مرحلة الادراك لمواضع الجمال المتفرقة و تعليل كل واحد منها تعليللا منفردا • ذلك مع ما قدمنا من أن هذا الادراك كان بدائيا ناقصا • قال « أما المرحلة الثالثة \_ مرحلة ادراك الخصائص العامة \_

۱\_ التصوير الفنى: «۲۱\_۲۲ ».

فلم يصلوا اليها ابدا لا في الادب ولا في القرآن ويذلك يقى أهم مزايا القرآن الفنية مغفلا خافيا ٠٠٠ » (١)

وفي فصل « التصوير الفني » قال : « التصوير هـو الاداة المفضلة في اسلوب القرآن • فهو يعبر يالصورة المحسة المتغيلة عن المعنى الذهني ، والحالة النفسية ، وعـن الحادث المحسوس والمشهد المتطور ، وعن النموذج الانساني والطبيعة البشرية (٢) اخذ بعد هذا في ذكر أمثلة للمعانى الذهنية التي تخرج فـي صورة حسية فبلغت عشرة أمثلة (٣) ثم أمثلة للعالات النفسية والمعنوية التي تخرج في صورة حسية فبلغت خمسة أمثلة (٤) أتبعها بذكر أمثلة للحالات النفسية التي يصورها القرآن وهـي أتبعها بذكر أمثلة للحالات النفسية التي يصورها القرآن وهـي التصوير الشخصي لمشاهد الحوادث الواقعة والامثال المضروبة والقصص المروية فيذكر قصتين (٦) • ويعرض أيضا نماذج والقصص المروية فيذكر قصتين (٦) • ويعرض أيضا نماذج من الامثال القصصية في القرآن • (٧)

ويذكر ايضا أمثلة لمشاهد القيامة قبل المسعاورة والعتاب وبعدها • (٨) وفي ختام الفصل يورد أمثلة من الجدل التصويري تبلغ سبعة أمثلة •

وفى فصل « التخييل والتجسيم » يقول « ان التصوير هو الاداة المفضلة في اسلوب القرآن • • • •

ولا نكون قد انتهينا من الحديث عن هذه الظاهرة الشاملة • فان وراء ذلك يقية تستحق أن نفرد لها هذا الفصل الخاص! • فعلى

ا ــ التصوير الفني : «٢٣ـ٧٧» ــ التصوير الفنى: «٢٩». ــ ٣٠ التصوير الفنى : «٢٩». ــ ٥٠ - «٣٨ ــ ٣٩» . ــ ١٠ - التصوير الفنى : «٢٠ ــ ١٤» ــ ١٠ التصوير الفنى : «٢٠ ــ ١٤» - ١٠ التصوير الفنى : «٢٠ ــ ١٩» . ــ التصوير الفنى : «٢٠ ــ ١٥» . ــ التصوير الفنى : «٢٠ ــ ١٥» .

أية قاعدة يقوم هذا التصوير لقد المعنا الى شيء من ذلك فيسي مفتتح الفصل السابق ثم ذكر يعض كلام سبق أن قاله في الفصل السابق · ثم قال « و يجب أن ننبه الى نوع هذه الحركة فهي حركة حية مما تنبض به الحياة الظاهرة للعيان ، أو العياة المضمرة في الوجدان ، هذه الحركة هي التي نسميها « التخييل الحسي» وهي التي يسير عليها التصوير في القرآن لبث الحياة في شتى الصور، مع اختلاف الشيات والالوان • وظاهرة اخرى تتضح في تصوير القرآن وهي « التجسيم » : تجسيم المعنويات المجردة وابرازها أجساما ، ومحسوسات على العموم وانه ليصل في هذا الى مدى بعيد ، حتى ليعبر به في مواضع حساسة جد الحساسية ، يحرص الدين الاسلامي على تجريدها كل التجريد ٠٠٠٠ على أن طريقة التجسيم هي الاسلوب المفضل في تصوير القرآن ، مع الاحتراس والتنبيه الى خطورة التجسيم في الاوهام ثم ضرب أمثلة للتخييل للتجسيم « أي تجسيم المعنويات » لا على وجه التشبيه والتمثيل بل على وجه التصيير والتحويل ولكن كثيرا ما يجتمع التخييل في المثال الواحد في القرآن ولذلك يذكر أمثلة لهذا الاجتماع(١) وفي فصل « التناسق الفني » قال « والتناسق الوان ودرجات • ومن هذه الالوان ما تنبه اليه بعض الباحثين في بلاغة القرآن ، ومنها ما لم يمسه أحد منهم حتى الآن • ثم ذكر هـــــــــــ الالوان وألوانا اخرى (٢) ثم ذكر ألوانا أخرى للتناسق الفني (٣)وألوانا من ألوان التناسق الفني في التصوير القرآني • ثم ذكر ألوانا أخرى (٤)

وفي فصل « القصة في القرآن » يقول: « القصة في القرآن ليست عملا فنيا مستقلا في موضوعه وطريقة عرضيه وادارة حوادثه معمد وانما هي وسيلة من وسائل القرآن الكثيرة الي تحقيق هدفه الاصيل والقرآن كتاب دعوة دينية قبل كل شيء والقصة احدى وسائلة التي يسوقها على البعث وعلى قدرة الله وشأن الشرائع التي يفصلها والامثال التي يضربها معمد الى آخر ما جاء في القرآن من موضوعات (١)

ثم أوضح أن القصة القرآنية قد خضعت لمقتضى الاغراض الدينية • ولكن هذا الخضوع الكامل للغرض الديني لم يمنع بروز الخصائص الفنية في عرضه • ولا سيما خصيصة التصوير •

يتحدث عقب هذا عن أغراض القصية فيقول: « فاذا نحن استعرضنا هنا أغراض القصةالقرآنية فانمانثبت أهم هذه الاغراض وأوضحها ونترك استقصاءها وتتبعها • ثم ذكر عشرة أغراض هي \_ا\_ غرض اثبات الوحي والرسالة • فالرسول صلى الله عليه وسلم لم يكن كاتبا ولا قارئا ، ولا عرف عنه أنه يجلس الي أحبار اليهود والنصاري ثم جاءت هذه القصص في القرآن ويعضها جاء في دقة واسهاب كقصص ابراهيم ويوسف وموسى وعيسى • فورودها في القرآن اتخذ دليلا على وحي يوحي • والقرآن ينص على هذا الغرض نصا في مقدمات بعض القصص أو في اعقابها ويذكر \_ المؤلفرحمه الله \_ بعض آيات تقرر هذا

۱\_ التصوير الفنى: ص «۱۱۱»

1\_ بيان أن الدين كله من عند الله، من عهد نوح الى محمد وان المؤمنين كلهم أمة واحدة ، والله الواحد رب الجميع ، وكثيرا ما وردت قصص عدد من الانبياء مجتمعة في صورة واحدة • لتؤيد هذه الحقيقة ولما كان هذا غرضا أساسيا في الدعوة وفي بناء التصور الاسلامي تكرر مجيء هذه القصص على هذا النحو مع اختلاف في التعبير لتثبيت هذه الحقيقة وتوكيدها في النفوس يسرد بعد هذا أمثلة على هذا الغرض من سورة الانبياء (٢)

٣ \_ بيان ان الدين كله موحد الاساس • • وتبعا لهذا كانت ترد قصص كثير من الانبياء مجتمعة كذلك مكررة فيها العقيدة الاساسية ، وهي الايمان بالله الواحد على نعو ما جاء في سورة الاعراف ويسرد عدة آيات من هذه السورة (٣)

ع بيان أن وسائل الانبياء في الدعوة موحدة ، وأن استقبال قومهم لهم متشابه • • • و تبعا لهذا كانت ترد قصص كثير من الانبياء مجتمعة ايضا مكررة فيها طريقة الدعوة : على نحو ما جاء في سورة هود • (٤)

م بيان الاصل المشترك بين دين ابراهيم بصفة خاصة ،
 وأديان بنى اسرائيل بصفة عامة فتكررت الاشارة الى هذا فــــى
 قصص ابراهيم وموسى وعيسى • وذكر عدة آيات فى هذا •

7 ـ بيان أن الله ينصر أنبياء في النهاية ويهلك المكذبين وذلك تثبيتا لمحمد ، وتأثيرا في نفوس من يدعوهم الى الايمان

۱ التصوير الفنى: «۱۱۲—۱۱۳» . — ٢ التصوير الفنى «۱۱۳—۱۱۳» . — ١١٥ - ١١٥» . — ١٠٥ التصوير الفنى : «۱۱۵ - ۱۱۹» . — ١٠٥ التصوير الفنى : «۱۱۵ - ۱۱۷» التصوير الفنى : «۱۱۸ - ۱۱۷»

مختومة يمصارع من كذبوهم ويتكرر بهذا عرضالقصص كما فى مختومة يمصارع من كذبوهم ويتكرر بهذا عرضالقصص كما فى سورة العنكبوت ثم سرد عدة آيات دالة على هذا الغرض (١) لا ـ تصديق التبشير والتحذير ، وعرض نموذج واقع منهذا التصديق ، كالذى جاء فى سورة العجر « نبىء عبادى أنى انا الغفور الرحيم وأن عذابى هو العذاب الأليم ٠٠ » فتصديقا لهذا وذاك ، جاءت القصص على النحو التالى : ثم سرد عدة آيات في ذلك ٠ (٢) ٠

۸ ـ بیان نعمة الله علی انبیائه واصفیائه ، كقصص سلیمان وداود وایوب وایراهیم ومریم • • فكانت ترد حلقات •

٩ ـ تنبيه أيناء آدم الى غواية الشيطان ، وابراز العداوة بينه
 وبينهم • (٣)

• 1 - يقول الاستاذ سيد «وكان للقصة أغراض أخرى متفرقة منها: بيان قدرة الله على الخوارق: كقصة خلق آدم • • بيان عاقبة التقوى والصلاح والشر والافساد كقصة ابنى آدم • • بيان الفارق بين الحكمة الانسانية القريبة العاجلة ، والحكمة الالهية البعيدة • • كقصة موسى والخضر • (٤)

وتحدث \_ المؤلف \_ عقب هذا عن آثار خضوع القصة للغرض الدينى فقال : « ان هذا الخضوع ترك آثارا واضعة في طريقة عرض القصة بل في مادتها • وعرض اوضح هذه الآثار •

۱ — التصوير الفنى: «۱۱۷ — ۱۱۸» ، — ٢ — التصوير الفنى : «۱۱۸ » ، — ٢ — التصوير الفنى : «۱۱۹ » ، — ٤ — التصوير الفنى : «۱۱۹ » ، — ١١٩» ،

أ ـ ورود القصة الواحدة ـ في معظم الحالات ـ مكررة فـــى مواضع شتى • الا انها لاتتكرر كلهاو انماتتكرر بعض حلقاتها ، اما جسم القسم كله ، فلا يكرر الا نادرا، ولمناسبات خاصة في السياق و مي حين تتكرر تكون مناسبة للسياق الذي وردت فيه • (١)

ويقول: «على ان هناك ما يشبه ان يكون نظاما مقررا فى عرض الحلقات المكررة فى القصة الواحدة • فمعظم القصص يبدأ باشارة مقتضية ، ثم تطول هذه الاشارات شيئا فشيئا ، ثم تعرض حلقات كبيرة تكون فى مجموعها جسم القصة • • (٢)

قال: « ونضرب مثلا على هذا النظام ، وهى قصة موسى اذ أنها أشد القصص فى القرآن تكررا فهى من هذه الوجهة تعطى فكرة كاملة عن هذ االتكرار • وردت هذه القصة فى حوالى الثلاثين موضعا • ثم ذكراهم المواضع • (٣)

ب\_ أن القصة تعرض بالقدر الذى يكفى لاداء الغرض الدينى، ومن العلقة التى تتفق معه ، فمرة تعرض القصة من أولها ، ومرة من وسطها ، ومرة من آخرها ، وتارة تصعرض كاملة • وتارة يكتفى ببعض حلقاتها وتارة تتوسط بين هذا وذاك ، حسبما تكمن العبرة فى هذا الجزء او ذاك • • • فسارت القصة وهدفها الاول هو الهدف الدينى • أردفها بذكر أمثلة على ذلك • ثم قال « هذا كله من ناحية الابتداء وأما من ناحية الاطناب والايجازفهما كذلك خاضعان فى حلقات القصة من عظة وأهمية وضرب أمثلة لذلك وهى ستة • 1 \_ قصة كقصة موسى تذكر بجميع حوادثها لذلك وهى ستة • 1 \_ قصة كقصة موسى تذكر بجميع حوادثها

و تفصیلاتها ۰۰ - ۲ و هناك قصص متوسطة التفصیل ۰۰ - ۳ و هناك قصص قصیرة كقصص هود و صالح و لوط و شعیب ۱۰ - ۵ و هناك قصص متناهی قصص متناهی قصص متناهی و قصص یشار الیها و لا ید کر شیء عنها ۰۰ - ۲ و هناك قصص و عظیة بحته تعرض بالقدر الذی یبلغ العظة كقصص أصحاب الاخدود و أهل الكهن (۱)

وكان من أثر خضوع القصة للغرض الدينيي أنها تميزج بالتوجيهات الدينية بسياق القصة، قبلها و بعدها وفي ثناياها كذلك ثم ضرب أمثلة لذلك (٢)

وفى فصل: «الدين والفن فى القصة »استعرض الخصائص الفنية فذكر ثلاث خصائص قال الاولى «كان من أغراض القصة فى القرآن اثبات وحدة الاله والدين والرسل وطرائق المصير الذى يلقاه المكذبون ٠٠٠ فنشأ عن خضوع القصة لهذه الاغراض أن يعرض شريط الانبياء والداعين الى الايمان بدين واحد ، والانسانية المكذبة بهذا الدين الواحد ، مرات متعددة بتعدد هذه الاغراض ، وان ينشىء هذا ظاهرة التكرار فى بعض المواضع ولكن هذا أنشأ جمالا فنيا من ناحية أخرى ذلك أن عرض هذا الشريط يخيل للمتأمل أنه نبى واحد وأنها انسانية واحدة على الموافل الازمان (٣) ويذكر أمثلة على ذلك ، الثانية «كان من تأثار خضوع القصة للغرض الديني أن تعرض منها الحلقات التي تقتضيها هذه الاغراض وقد نشأعن هذاما يشبه أن يكون نظاما عاما ذلك أن آخر حلقة تعرض ٠٠ تتفق مع أظهر غرض ديني صيغت

۱ \_ التصوير الذي في القرآن: «۱۲۵\_۱۳۰ » . \_٧\_ التصعويـر الفنــي: «۱۳۲ \_ ۱۳۲ » ٠ الفنــي: «۱۳۲ \_ ۱۳۲ » ٠

القصة من أجله ، وفى الوقت ذاته يتفق هذا الختام مع الاصول الفنية ، ويبدو كأنه ختام لذاته ، لا للغرض الديني من ورائه سرد بعد هذا أمثلة لذلك (١)

الثالثة: كان من مقتضى الاغراض الدينية للقصة ان يتساوق مع الوسط الذى تعرض فيه ، فأنشأ التساوق نوعا من التناسق الفنى الذى عرضنا له فى فصل خاص وأورد أمثلة لذلك (٢)

ثم تحدث بعد ذلك عن الخصائص الفنية العامة ، التي تحقق الغرض الديني للقصة عن طريق الجمال الفني وهذه الخصائص أربع \_ا\_ أولى هذه الخصائص الفنية « تنوع طريقة العرض » اد أن للقصص في القرآن أربع طرائق مختلفة للابتداء في عرض القصة على النحو التالي: \_ا\_ مرة يذكر ملخلصاللقصة يسبقها، نم يعرض التفصيلات بعد ذلك من بدئها الى نهايتها • وذلك كطريقة قصة أصعاب الكهف •\_\_\_\_\_ ومرة تذكر فيه القصة ومغزاها ، ثم تبدأ القصة بعد ذلك من أولها وتسير بتفصيل خطواتها • كقصة موسى في سورة القصص • \_\_\_\_\_ ومرة تذكر مباشرة بلا مقدمة ولا تلخيص ، ويكون في مفاجاً تها الخاصة ما يغنى كقصة مريم عند مولد عيسى \_ع\_\_ أن يذكر الى ابتداء العرض • ثم يدع القصة تتحدث عن نفسها بواسطة أبطالها وهذا كثير في قصص القرآن • (٣)

٢ ــ ثانية هذه الخصائص تنوع طريقة المفاجأة ٠٠وذكر أربعة أمثلة على ذلك (٤)

" - وثالثة هذه الخصائص تلك الفجوات بين المشهد والمشهد، التى يتركها تقسيم المشاهد و «قص المناظر » يحيث تترك بين كل مشهدين فجوة يملؤها الخيال ، ويستمتع باقامة القنطرة بين المشهد السايق واللاحق وذكر كمثال على ذلك قصة يوسف واخوته (1)

وخصص للخاصية الرابعة فصلا كاملا هو «التصوير في القصة» مل بعد كلام « فالآن نقول: ان هذا التصوير في مشاهد القصة ألوان: لون يبدو في قوة العرض والاحياء ولون في تغييل العواطفوالانفعالاتولون يبدو في رسم الشخصيات وليست هذه الالوان منفصلة ولكن أحدها يبرز في بعض المواقف ويظهر على اللونين الآخرين، فيسمى باسمه ثم أتى بمثال لقوة العرض والاحياء، فمثال لتصوير العواطف والانفعالات وهو رسم الشخصيات ويذكر من ألوان التصوير في القصة وهو رسم الشخصيات ويذكر أن الامثلة على هذا اللون من التصوير هي القصم القرآني كله فيمثل بموسى وابراهيم ، ويوسف وآدم ، وقصة سليمان مع ملكة سبأ • (٣)

وفى فصل: « نماذج انسانية » قال « رسم القرآن فى خلال تعبيره عن الاغراض الدينية المختلفة عشرات من النماذج الانسانية » فى غير القصص • رسمها فى سهرولة ويسر

١- التصوير الفنى «١٤٦-٢١»

٢ ــ التصوير الفنى في القرآن :٢٧ ١ ــ ١٥٣ » . ــ ٣ ــ التصويــــر هـ الفنى في القرآن : «١٦٤ – ١٦١» .

واختصار ، فما هى الا جملة او جملتان حتى يرتسم « النموذج الانسانى » شاخصا من خلال اللمسات • • • تارة تكون هـ نه النماذج صورة للجنس الانسانى كله ، وتارة تكون صورة الافراد منه مكرورين ، وهى فى كلتا الحالتين نماذج أصيلة ، لا يخطئها الانسان فى كل مجتمع ، وفى كل جيل • • » ثم ذكر اثنين وعشرين نموذجا شريرا ، نموذج واحد عام فى كل بنى الانسان والاخرى، لمن فى عقيدته ضعف فهو يتمسك بها • اذا ناله الخير فاذا اوذى فيها تزعزع وحاد عنها ، ولمن يعتز بالحق اذا كان من عمله ، ولمن ينفر من الحق وغيرهم ويذكر ثمانية نماذج فيها الخير ، فمنهم المؤمنون ومنهم المطعمون الطعام على حبه • ومنهم الصابرون وغيرهم ويهذا تكون النماذج ثلاثين نموذجا • (١)

وفى فصل « المنطق الوجدانى » أوضح أن القرآن نزل لينشىء عقيدة ضخمة \_ عقيدة التوحيد \_ بين قوم يشركون بالله آله\_ة أخرى • • • « أجعل الآلهة الها واحدا ؟ ان هذا الشيء عجاب! » الخ • • وأن الذين واجههم القرآن بدعوته لم يكونوا فقط من مشركى العرب بل كان هناك أهل الكتاب الذين يكرهون أن يأتى دين جديد ينسخ دينهم ، وينزل على رجل ليس منهم • (٢)

ثم يقول « كانت وظيفة القرآن اذن أن ينشىء هذه العقيدة الخالصة المجردة ، وموطن العقيدة الخالد هو الضمير والوجدان و أقرب الطرق الى الضمير هو البداهة ، وأقرب الطرق الى

ا \_ التصوير الفني: « ١٦٥ \_ ١٧١ » . \_ ٢\_التصوير الفني: «١٧٢ » بتصرف .

الوجدان هو الحس ، وما الذهن في هذا المجال الا منفذ واحد من منافذ كثيرة ، وليس هو على أية حال أوسع المتافذ ولا اصدقها ولا أقريها طريفا \* (١)

يعد هذا يشن حملة على الذين يكبرون من شأن الذهن • شم أشار الى أن كثيرا من المؤمنين بكل عقيدة او دين فى الوجود قد آمن بالبداهة • وبين أن علماء الكلام فى الاسلام ظلوا قرونا فى جدال ذهنى حول مباحث التوحيد ، ولم يبلغوا شيئا مما بلغه المنطق القرآنى فى يضع سنين • (٢)

ثم قال « لقد عمد القرآن دائما الى لمس البداهـة ، وايقاظ الاحساس ، لينفذ منهما مباشرة الى البصيرة ، ويتخطاها الـى الوجدان وكانت مادته هى المشاهد المحسوسة، والحوادث المنظورة ، و المشاهد المشخصة ، والمصائر المصورة • كما كانت مادته هى الحقائق البدهية الخالدة ، التى تتفتح لها البصيرة المستنيرة ، وتدركها الفطرة المستقيمة • أما طريقته فكانت هـى الطريقة العامة ! طريقة التصوير والتشخيص ، بالتخييل والتجسيم • • » قال «ثم سلك القرآن غير الصور النفسية والمعنوية ، وغير سلك القرآن غير الصور النفسية والمعنوية ، وغير سلك غير هذا كله طريق الجدل التصويري فـى المنطـق سلك غير هذا كله طريق الجدل التصويري فـى المنطـق الوجداني الذي نفرد له هذا الفصل الآن • وطبيعي أن الـــنى يهمنا ـ في هذا البحث ـ ليس موضوع الجدل ، ولكن طريقـة التعبير عنه • فالطريقة التصويرية التي سلكها هي التي تجعله التعبير عنه • فالطريقة التصويرية التي سلكها هي التي تجعله

أ ـ التصوير الفني «١٧٣» ـ ٢ ـ التصوير الفني: «١٧٤» بتصرف .

عنصرا من عناضر يختنا ، اذا الجانب الفنى وَحَدَه في القرآن هو موضنو غنا الوخيد (١) •

يغد هذا يعرض أمثلة لمشكلتين من المشاكل التي واجههاالاسلام هما مشكلة التوحيد أو البعث واليوم الآخر (٢)

وختم هذا الفصل يقوله : « لقد لمس القرآن الوجدان ، وأتبع في ذلك طريقة التصوير التي تبلغ الغاية بمادته وطريقته، وجمع بين الغرض الديني والغرض الفنى ، من أقرب طريق ومن أرفسع طريق • (٣)

وقال في فصل «طريقة القرآن »لقد كانت السمة الاولى للتعبير القرآني هي اتباع طريقة تصوير المعاني الذهنية والحالات النفسية وابرازها في صور حسية ، والسير على طريقة تصوير المشاهد الطبيعية ، والحوادث الماضية من فما فضل هـنه الطريقة على الطريقة الاخرى ، التي تنقل المعاني والعالات النفسية في صورتها الذهنية التجريدية من يكفى لبيان هـذا الفضل ، أن نتصور هذه المعاني كلها في صورتها التجريدية ،وأن نتصورها بعد ذلك في الهيئة الاخرى التصويرية ، يقارن بعد هذا بين الطريقتين و (٤)

ثم قال: ولهذه الطريقة \_ طريقة تصوير المعانى الذهنية \_ فضلها ولا شك في اداء الدعوة لكل عقيدة ، ولكننا انما ننظر اليها هنا من الوجهة الفنية البحتة • وان لها من هذه الوجهلة لشأنا • • •

<sup>1</sup>\_ التصوير الفنى: «١٧٥» . \_\_٢\_التصوير الفنى: «١٧٥ \_ - ١٨٠» \_\_٣\_ التصوير الفنى: «١٨٥» \_ -٣\_

• • • ثم ذكر أمثلة على ذلك • • • (١) وانهى الفصل بقوله: « تلك طريقة القرآن • وانها لفن قائم وحسده ازاء المعانسي والأغراض • وهو في أفقه الرفيع كفاء تلك المعانى ، وصفو هذه الاغراض • (٢)

رأيي في الكتاب: \_ أشد ما أعجبنى من هذا الكتاب فصل القصة في القرآن فقد بين في هذا الفصل اغراض القصة وبين آثار خضوعها للغرض الديني الذي سيقت له • والتصوير في القصة ورسم الشخصيات • وفصول سحر القرآن ومنبع السحر وكيف فهم القرآن • ولم يعجبني فصل التناسق الفني فقد اكثر فيه من كلمات الموسيقي والايقاع الموسيقي • وما قاله في هامش صفحتي ٢٩ر • ٨ • ولا حرج عليه رحمه الله فقد عدل عن هذا الاهتمام في آخر حياته •



۱ \_ التصوير الفنى : « ۱۸۶ ـ ۱۸۹» . \_ ٢ \_ التصوير الفني : « ۱۹۱» . \_ ٢ . التصوير الفني : « ۱۹۱» .

## القواعد العسان لتفسير القرآن

الله التفسير العام: \_ كتاب ألفه فضيلة الشيخ عبد الرحمن بن ناصر السعدى يقع فى أربع ومائتين من الصفحات بدون الفهرس وهو من القطع الصغير أتم تأليفه فى السادس من سهر شوال عام خمس وستين وثلاثمائة والف من الهجرة طبع عام ١٣٦٦ ه بمطبعة انصار السنة المحمدية وأشتمل على سبعين قاعدة يجب ان يتعرف عليها من يريد فهم القرآن وتفسيره و

٢ ـ موضوعه: هو مجموعة من القواعد والضوابط التي يحتاج اليها القارىء للقرآن والمفسر له لفهم هذا القرآن العظيم على المناه ا

" منهج المؤلف في البحث: يذكر المؤلف \_ رحمه الله القاعدة التي يريد بيانها ويتكلم عليها بما يفي ويكفى فلم معرفتها ممثلا بآية او آيات من القرآن الكريم اذا كانت القاعدة لا تتضح الا بالمثال، وقد ذكر قواعد مهمة منها ، العبرة بعمور اللفظ لا يخصوص السبب ، النكرة في سياق النفي أو النهي تدل على العموم ، وطريقة القرآن في تقرير التوحيد، والنبوة ، والمعاد والخطاب بالاحكام ، وطريقته في دعوة الكفار ، وفي المجادلة والحجاج ، واركان الايمان بالاسماء الحسني ، والامر بالشيء نهي ضده الى آخره ، ويرى المطلع على هذا الكتاب وغيره من كتبه عمق معرفته بالاسلام وأصالة تفكيره ، وسعة اطلاعه على احوال الامم الغابرة والعاضرة خاصة أمم الغرب ، وكمثال على

ذلك تجده يقول في كلامه على القاعدة التاسعة والثلاثين فيي أحرها ما يلى : « من الآيات المتعلقة بالسياسة الشرعية جميع الايات التي شرع الله فيها الحدود على الجرائم ، والعقويات على المجترئين على حقوقه وحقوق عباده وهي في غايـــة العدالــة والحسن وردع المجرمين والنكال والتخويف لاهل الشر والفساد وتطهير المجتمع من فسادهم وتنقيته من جراثيمهم صيانة لدماء الخلق وأموالهم وأعراضهم ، والآياتالتي فيها الامـــ بالمعروف والنهي عن المنكر والتكلم بالحق معمن كان وفي اىحال من الاحوال • • كما أن العدود والعقوبات ، والنهى عن الكلام القبيح ، والفعل القبيح فيها ردع عن الحرية الزائفة التي يتمشدق بها الحمقي والسفهاء الذين عموا وصموا ، فلا يرون ما حل بأمم الغرب من الدمار من ثمرات هذه الحرية الفاجرة الخاسرة فانميزان الحرية الصحيحة النافعة هو ما إرشد اليه القرآن والنبي صلى الله عليه وسلم وأما اطلاق عنان الجهل والظلم والاقوال الضارة للمجتمع المحللة للاخلاق • فانها من اكبر اسباب الشر والفساد المؤدية الي الفوضى المحضة وانحلال الاخلاقالتي هي قوام كل أمة • فنتائج الحرية الصحيحة احسن النتائج • ونتائج الحرية الفاسدة أقبيح النتائج ، فالشارع فتح الباب للاولى وأغلقه عن الثانية ، تحصيلا للمصالح ، ودفعا للمضار والمفاسد والله اعلم »(١)

3 - رأيي في الكتاب: - يحسن يمن يريد الاستفادة من القرآن والفهم له ان يطلع على هذا الكتاب ويفهم ما فيه فقد جمعه مؤلفه من كثير من الكتب التي يصعب على طلب العلم

ا \_ القواعد الحسان: « ص ١٣٣\_١٣١» .

مراجعتها و جمعها هذا العالم الجليل باسلوب سهل و بعبارة موجزة و مراجعتها و مشاهد القيامة في القرآن

ا ـ التعریف بالکتاب: ـ یقع هذا الکتاب فی ۲۲۹ صفحة من القطع المتوسط طبع طبعات عدة کان آخرها عـام ۱۳۸۱ هـ طبع الطبعة الاولى عام ۱۹۶۹ م

٢ ــ موضوع الكتاب: ــ هو بيان وشرح الآيات التى فيهـــا
 ذكر النعيم والعذاب بعد البعث والحساب •

" منهج المؤلف في البحث: \_ قبل أن يتحدث المؤلف مرحمه الله عن مشاهد القيامة في القرآن قدم باهداء الكتاب ثم أعقبه بفصل أسماه « بيان » ثم العالم الآخر في الضمير البشرى، فالعالم الآخرفي القرآن • تحدث في البيان: \_ا عن أن هذا الكتاب هو الكتاب الثاني في «مكتبة القرآن الجديدة » التي صح عزمه \_ رحمه الله \_ على انشائها وكان الاول هو كتاب «التصوير الفني في القرآن» وبين الكتب التي سوف يصدرها من مكتبة القرآن وهي : \_ا \_ القصة بين التوراة والقرآن • \_ ا \_ المنطق الوجداني في القرآن • \_ ا \_ المنطق الوجداني في القرآن • \_ ا \_ الماليب العرض الفنية في القرآن (1)

(۲) بين هدفه من اصدار هذا الكتاب فقال: «وفي اعتقادى اننى لم اصنع بهذا الكتاب وبسابقه ، ولن اصنع بلواحقه ، الا أن أرد القرآن في احساسنا جديدا كما تلقاه العرب أول مرة فسحروا به أجمعين ، وأستوى في الاقرار بسحره المؤمنون والكافرون :

<sup>1</sup> مشاهد القيامة في القرآن: «٨٠٧» .

هؤلاء يسحرون فيفرون: ويقولون: « لا تسمعوا لهذا القرآن والغوافيه لعلكم تغلبون » • وأولئك يسحرون فيلبون يملأ نفوسهم الايمان واليقين • الخ (١)

- ٣- ثم يتحدث عن مشاهد القيامة الدنى حواهدا هذا الكتاب فيقول تتدوزع مشاهد القيامة فدى معظم سور القرآن وان كانت كثرتها بالسور المكية ، وقد تحتوى السورة الواحدة أكثر من مشهد واحد ، يطول أو يقصر تبعا للغرض الدينى فى السياق ٠٠ وقد استعرضنا فى هذا الكتاب خمسين ومائة مشهد ، موزعة فى ثمانين سورة من أربع عشرة ومئة سورة ٠ الخ (٢)

3 - ويين طريقته في عرض هذه المشاهد وهي أنه اتبع طريقة الترتيب التاريخي لورودها ، ورتب السور حسب نزولها مصع اقراره بأن هذا الترتيب عمل تقريبي وأن فيه نقطة ضعف ابانها ثم تمنى : « لو كان بين ايدينا ذلك السجل الدقيق «المقصود بيان ترتيب نزول الآيات » الذي لا يقوم بثمن لهيأ لنا فرصة لا تقدر لتتبع مراحل الدعصوة الاسلامية وطرائقها في كل مرحلة » الخ (٣)

وفي ختام البيان يبين أنه سيعقد فصلا عن فكرة عالم الآخرة في الضمير البشرى •

وفى فصل « العالم الآخرة فى الضمير البشرى » يتحدث عن عمر الانسان فى هذه الدنيا وأنه لامحاولة مفارقها فاذا فارقها فما هو مصيره ، وكيف تصور البشر مصيره ، • ثم يحدثنا عن تصور

ا \_ مشاهد القيامة في القرآن : «٩» \_٢\_ مشاهد القيامة في القرآن «٩» \_٣\_ مشاهد القيامة في القرآن : «٩\_.١»

الفراعنة لليوم الآخر ، ثم تصور الزرادشتيه ، ثم اساطير الاغريق ، ثم عن تصور الهنادكة والبوذيين ، ثم بنى اسرائيل ، ثم المسيحيين • وقد نقل عن بعض الكتب عن تصور كل من هذه العقائد • فنقل فيما يتعلق بالعقائد الفرعونية عن كتاب «على هامش التاريخ المصرى القديم »لعبد القادر حمزة • • ونقل عن كتاب الفلسفة الشرقية فيما يتعلق يعقائد الزرادشتيه وعن الاساطير الاغريقية والعقائد الهندوكية والبوذية بنقل عن كتاب «قصة الادب في العالم » للدكتورين أحمد امين وزكى نجيب وعن «سندياد عصرى » للدكتور حسين فوزى •

ثم تحدث عن عقيدة اليهود والنصارى في اليوم الآخرة • ونقل ايضا من كتاب (نظرات في الحياة والمجتمع) لعلى ادهم ، وبنقل عن الانجيل فيما يتعلق بالمسيحية •

ويتحدث في الفصل الثاني عن « العالم الآخر في القرآن » فيقول « لقد عنى القرآن بمشاهد القيامة ، البعث والحساب ، والنعيم والعذاب ، فلم يعد ذلك العالم الآخر الذي وعده الناس بعد هذا العالم الحاضر موصوفا فحسب، بل عاد مصورا محسوسا، وحيا متحركا ، وبارزا شاخصا ، وعاش المسلمون هذا العالم عيشة كاملة ٠٠ الخ(١) • ويذكر المؤلف \_ رحمه الله \_ ثلاث سمات لهذه المشاهد ، ويبين ما تعنى يه هذه المشاهد وهي : \_ا\_ لهذه المشاهد ، ويبين ما تعنى يه هذه المهول الذي يشمل الطبيعة «تصوير الهول في يوم القيامة ، ذلك الهول الذي يشمل الطبيعة كلها ويغشى النفس الانسانية ويهزها ٠٠ الخ» (٢) و تعنى هذه

١ ــمشاهد القبامــة في القرآن : «٣٨».

هذه المشاهد يتصوير مواقف الحساب ، قبل النعيم والعذاب . -١- و تعنى بتصوير النعيم والعذاب بعد البعث والحساب • قال المؤلف - ويرد ما تعنى يه هذه المشاهد يطرق شتى من العرض (١) وبعد هذه الفصول يبدأ باستعراض مشاهد القيامة في القرآن في كل سورة مرتبا اياها حسب النزول • ويذكر في ذيل الصفحة رسمها بالنسبة للنزول وهل هي مكية او مدنية - ولنأخذ نموذجا لذلك : « يوم تقلب وجوههم مي النار يقولون: ياليتنا اطعنا الله واطعنا الرسولا! وقالوا . «ربنا انا اطعنا سادتناو كبراءنا فأضلونا السبيلا · ربنا آتهم ضعفين من العذاب والعنهم لعنا كبيرا » عرفنا من قبل كب الوجوه في النار ، وكبكبة المجرمين في جهنم، وسحبهم على الوجوه في السعير \_ فهنا نشهد منظرا آخر: منظر الوجوه تقلب في النار وما هي بحاجة الى التقليب فالنار تغشاها من كل جانب ا ولكنه مشهد مفزع فيه العناية بايصال النار الي كل جزء والى كل صفحة وجه! ولا غرابة في ان نسمعهم يقولون في لهجة ضارعة ذليلة ، وفي نبرة نادمة حسيرة : « ياليتنا أطعنا الله وأطعنا الرسولا» الخ (٢)

رأيى في الكتاب: \_ وددت لو أن الله \_ جل شأنه \_ قد أمد في حياة هذا المفكر الكبير الذي فقدته أمــة الاسلام في هـذا العصر وليكمل ما يدأه من مكتبة القرآن التي يعتبر هذا الكتاب واحدا منها، فقد جمع مؤلفه فيه الآيات التي تصور ما يقع يوم القيامة من الحساب والجزاء على الاعمال وما أعد للمؤمنين من نعيــم

١ - مشاهد القيامة في القرآن (٢٠٤-٥٥)» . - ٢ - مشاهد القيامة
 في القرآن (٢٠٦» . هامش : (١» السورة (٩» مدنية .

وللكفار من جعيم كل جزاء عمله • فاذا ما غفل المسلم عن الآخرة وما فيها من جزاء وحساب رجع الى مجموعة الآيات الواردة فى هذا الكتاب فسر لقراءة ما اعد للمؤمنين ووطن النفس على العمل ليبلغ هذا النعيم ، وفزع لقراءة ما اعد للكافرين والفاسقين من عذاب وجعيم ووطن النفس على اجتناب ما يبلغه ذلك والعياد بالله •

## 

man fill the same

## مذاهب التفسير الاسلامي

1 - التعریف بالکتاب: - ألف هذا الکتاب المستشرق الیهودی اجنتس جولد تسهیر و نقله الی العربیة الدکتور عبد الحلیم النجار المدرس بکلیة الآداب بجامعة القاهرة وعدد صفحاته ست و تسعون و ثلاث مائة صفحة یدون المقدمة والفهرس من القطع المتوسط وقد طبع هذا الکتاب عام ۱۳۷۶ ه وقد طبع قبلها طبعة جزئیة بترجمة الدکتور علی حسن عبد القادر وقد طبعت هذا الکتاب مطبعة السنة المحمدیة یمصر و نشرته مکتبة الخانجی بمصر و مکتبة المثنی ببغداد و مکتبة المثنی ببغداد و مکتبة المثنی ببغداد و سور و شرقه مکتبة المثنی ببغداد و مکتبة المثنی ببغداد و سور و شرقه مکتبة المثنی ببغداد و سور و شرقه و سور و شرقه و شرقه و سور و سو

الموضوع الكتاب: دراسة تاريخية لمذاهب التفسير الاسلامى و التعريف بالمؤلف: مولده و نشأته: ولد جولد تسهير عام ١٨٥٠ م وهو مستشرق مجرى درس فى بودا بست اعماله ورحلاته: عمل أستاذا بجامعة بودا بست ورحل دارسا و باحثا بين بلاد كثيرة و وصل الى سورية وصحب فيها الشيخ طاهر الجزائرى و ثم سافر الى القاهرة حيث أقام بها و درس على شيوخ الازهر و

مؤلفاته: \_ توفى هذا المستشرق مخلفا وراءه عددا من الكتب الفها ، أهمها \_ ١ \_ الظاهرية ومذهبهم وتاريخهم \_ ٢ \_ دراسات اسلامية \_ ٣ \_ العقيدة والشريعة في الاسلام (١)

<sup>1</sup> \_ الموسوعة العربية الميسرة: «٦٦٨» . المحمد المعالمة ال

كـ منهج المؤلف في البحث: \_ قسم المؤلف ابحاثه في هذا الكتاب الى ستة فصول هي: \_ ا\_ المرحلة الاولى للتفسير ولا التفسير بالمأثور • \_ ٣\_ التفسير في ضوء العقيدة (مذهب أهل الرأى) • \_ 3\_ التفسير في ضوء التصوف الاسلامي \_ ٥\_ التفسير في ضوء الفرق الدينية • \_ 7\_ التفسير في ضوء التمدن الاسلامي •

وقد قسم المبحث الأول الى قسمين تحدث فى الأول عن القراءات والاختلافات بينها والاثر المترتب عليه و وتحدث ايضا عن فضل اربعة من الصحابة تعتبرقراء تهم من أفضل قراءات الصحابة وهم « عبد الله بن مسعود وسالم مولى أبى حذيفة وأبى بن كعب ، ومعاذ بن جبل وساق الاثر الوارد عن النبى صلى الله عليه وسلم « تعلموا القرآن من أربعة: عبد الله بن مسعود ، وساله مولى ابى حذيفة ، وأبى بن كعب ، ومعاذ بن جبل » ثم ذكر الاثر الوارد عن مجاهد فى ذلك وأوضح أن هناك جماعة من الصحابة قد زادت على النص القرآنى ومن أبرزهم عبد الله بن مسعود وأبى بن كعب • ثم ذكر أن الهدف من هذه الزيادات لا يخلو من أمرين : — المتصورة حقيقي للنص القرآنى والى هذا ذهب جيل متأخر • — النها اضافة توضح معنى النص القرآنى ولا تغيير من النص شيئا والى هذا ذهب اكثر الصحابة حيث جوزوا كتابة من النص شيئا والى هذا ذهب اكثر الصحابة حيث جوزوا كتابة مثل هذه الاضافات اذا كانت تعين على فهم النصص القرآنى واعقب ذلك بالتمثيل لهذه الزيادات • (۱)

وفي القسم الثاني من هذا المبحث تحدث عن الحرية في القراءة

<sup>1</sup> مذاهب التفسير الاسلامي : «٣٣٧٤».

يما لايوافق الرسم العثماني مستندافي قوله هذا على روايات آحاد لا يعتمد عليها جمهور علماء المسلمين • وتعدث كذلك عن تبديل لفظ القرآن وروايته بمعناه • وقرر أن القراءة الصعيعة هي التي تستند على حجج من الرواية موثوق بها •

ثم ذكر أن أول من يحث في القراءات بحث نقد وتمحيد و تلمس لوجوه النظر التي عللت و فحص طرق الاسناد التي تعتمد عليها غرائب القراءات فحصا دقيقا هو يهودي من البصرة دخل في الاسلام و هو هارون بن موسى اليهودي عام ١٨٠١٠ ه ثم تحدث عن الاحرف السبعة وغيرها ثم ذكر رأى بعض العلماء ثم تحدث عن الاحرف السبعة وغيرها ثم ذكر رأى بعض العلماء المعتد بهم ومنهم ابن العربي المالكي ومكي بن ابي طالب القبيسي الذين كانوا خصوما للتحديد بالقراءات السبع و اتبع ذلك بذكر رأى كل من ابي شامة وشهاب الدين القسطلائي في ذلك ، وتحدث رأى كل من ابي شامة وشهاب الدين القسطلائي في ذلك ، وتحدث ثم كال المدح لابي العلاء المعرى فقال : « فقد استحق اسم هدنا ثم كال المدح لابي العلاء المعرى فقال : « فقد استحق اسم هدنا المفكر ، المنعزل ، الضرير، أن يصير ، مثل اسم الخيام الفارس و ذلك من أجل شعره الرمزى الصادر عنرأى مستقل التفكير» (١)

ثم انتقل الى الحديث عن « التفسير بالمأثور » وفيه تحدث عن تحرز المسلمين عن التفسير في أول العهد موردا أمثلة على ذلك من امتناع الصحابة عن التفسير والقول في القرآن • واردف ذلك بالحديث عن الأسرائيليات وايراد بعض المفسرين لها في تفسير القرآن • ثم تكلم عن اشارة القرآن الى الحوادث المقبلة المتأخرة عن نزوله •

۱ \_ مذاهب التفسير الاسلامي : «۲۸ ـ ۲۷» .

ثم تحدث عن التفسير بالرأى وموقف العلماء منه واحقبه بالعديث عن التفسير بالمأثور مبينا مكانته في التفسير والذي يعتمد عليه في هذا النوع من التفسير هو سند الرواية عن الرسول صلى الله عليه وسلم الذي رواه عنه العلماء الثقات وذكر اسماء مجموعة من الصحاية يرجع اليهم في تفسير القرآن هم الخلفاء الراشدون وعائشة زوج النبي صلى الله عليه وسلم وعبد الله بن عباس بن عم الرسول صلى الله عليه وسلم زاعما أن اعتماد بن عباس في التفسير كان على اليهوديين اللذين اسلما ، كعب الاحباروعبد الله ابن سلام وانه كان يحيل على الشعر العربي وقد ذكر عن ابن عباس مجموعة من التفسير جمعها ورواهاعنه على بن ابي طلحة وذكر قول أحمد بن حنبل فيها «ان في مصر تفسيرا عن ابن عباس رواه على بن ابي طلحة وليس بكثير أن يرحل الى مصر مسن أجله » و (1)

ثم تحدث عن الطبرى و تفسيره العظيم مقررا أن هذا التفسير ذورة التفسير بالمأثور مثنيا على الطبرى و كتبه بما فيها كتابه فى التاريخ وبين أن الطبرى اعتمد فى تفسيره على مايلى : -1 النقل المأثور عن الرسول صلى الله عليه وسلم وصحابته والتابعين -1 على الاستعمال اللغوى اذ يعتبره أو ثق المراجع فى تفسير العبارات المشكوك فيها • ثم يتحدث عن معتقد الطبرى مستشهدا على ذلك من كتابه فى التفسير • (1)

وانتقل الى الحديث عن التفسير في ضوء العقيدة: وفي هذا الفصل بين أنه حدث انشقاق على التفسير بالمأثور دون أن يحسن

۱ مذاهب التفسير الاسلامي : «۹۸».

٢ ـ مذاهب التفسير الاسلامي: « ٧٣ ـ ١٢٠».

ممثلو هذا الانشقاق من القدماء , يكون تفسيرهم حربا على الرواية والنقل • واوضح أن أول من صدر عنه هذا الانشقاق أهل الرأى الاسلاميين • ثم تحدث عن المعتسزلة واصفا إياههم بالاتقياء • وتكلم عن فتنة يغداد التي وقعت عام ٣١٧ هـ وما اثارته من نزاع على مسألة في التفسير هي قوله تعالمي : «ومن الليل فتهجد به نافلة لك عسى أن يبعثك بكمقاما محمودا » ما المراد بالمقام المحمود وذكر الآراء في ذلك والخلاف القائم بين لرأى المعتزلة • وذكر أن مجاهدا وعطية العوفي يميلان الى تأويل الآية الدالة على رؤية المؤمنين لربهم يوم القيامة وهي قوله تعالى: « الى ربها ناظرة » ناقلا عن مجاهد كلاما يفيد ذلك • ثم يين طريقه في نصوص الصفات وأنها معتمدة على التأويل « تأويل الآيات المثبة للصفات » وعلى الرأى استعرض عقب ذلك يعضا من كتب المعتزلة في التفسير وركز على كتاب الكشاف للزمغشري وأثني عليه ثناء عظيما وعده ذورة الكتب التي ألفت في التفسير على المذهب الاعتزالي موضعا منهجه في التفسير ومنهج المعتزلة • ثم بين أن العقل عند المعتزلة مصدر للمعارف الدينية ومعيار توزن به الحقيقة الدينية • واوضـــح ـ المؤلف أن المعتزلة لا يؤمنون بالسحر والكهانة ووجود الجــن وكرامات الاولياء • وذكر تأويلهم للكرسي بأنه تصوير لعظمته وتخييل • ثم تحدث عن مصير الانسان في الآخــرة وبيـن أن الناس عند أهل السنة ثلاثة أصناف : مؤمن صالح وهو الفائن ، ومؤمن عاص، وكافر • وتحدث عن كل نوع من هؤلاء ناقلا ذلك عن أهل السنة ، ثم تعرض لبعض الخلاف بين أهل السنة والمعتزلة

وتحدث عن شفاعة النبي صلى الله عليه وسلم • وذكر أسم عالمين من العلماء الذين توقفوا في مسائل الخلاف الناشئة بين الفرق الاسلامية هما « عبيد الله بن الحسن الانبارى قاضى البصرة في خلافة المهدى ، وابو الفضائل الرازى » (١)

اما الفصل الرابع « التفسير في ضوء التصوف الاسلامي » فقد قمسمه الى قسمين: قسم تحدث فيه عن التصيوف والمتصوفة وآرائهم وعلى رأسهم ابن عربي في العقيدة • وعن جماعة اخوان الصفاء واعمالهم ونشاطاتهم متعرضا للتعاليمالافلاطونيةالحديثة موضعاً أن طريقة اخوان الصفاء في النصوص الدينية التأويل وان لها ظاهرا وباطنا • ظاهر يعرفه العامة وباطن لا يعرفه الا الخاصة • وذكر أن لاخوان الصفاء قصيدة تعليمية متداولة تبدأ بالآية القرآنية « اقتربت الساعة وانشق القمر » ، جمعوا فيهـــا أسس الآراء الدينية التي قال بها علماؤهم - وأورد بعضا من قصائدهم التى فيها بعض تعاليمهم وهى في تعبير ركيك يمجه الذوق السليم • وذكر المؤلف ايضا أن الغزالي كان يضع نصب عينه جماعة « اخوان الصفا » موضعا أن الغزالي وضع قيمتهم الفلسفية في منزلة منحطة • واورد عقب ذلك آراء الغزالي في الامــور الاخروية خصوصا في مسألة الميزان والصـــراط وآراء فـــي الشفاعة وكرامات الاولياء • وختم هذا القسم ببيان الاسباب التي أدت الى خصومة الغزالي لاخوان الصفاء (٢)

وأما القسم الثاني من هذا الموضوع فبدأه بذكر موازنة بين

۱ ــ مذاهب التفسير الاسلامي : «۲۰۱ــ۲۱».

٢ ـ مذاهب التفسير الاسلامي: «٢٠١ ـ ٢٢٩» .

المتصوفة واخوان الصفاء وذكر أن المتصوفة يكتفون بتأويل النصوص على طريقة (قليون) مقررا أن تفسير القرآن عن طريق التأويل الصوفي قديم قدم التصوف نفسه و وتحدث عقب ذلك عن محيى الدين بن عربي المولود عام ٥٦٢ ه فنذكر أنه لما بلغ المخامسة والثلاثين غادر موطنه المغرب مطوفا بالبلدان لعدة سنوات وفي تطوافه اكتسب شيعة له في كل مكان حتى استقر به المقام في دمشق حيث توفي هناك واوضح - المؤلف - أن ابن العربي عرض تعاليمه في كتب كثيرة وأورد شيئا من تعاليمه ثم اخذ يتحدث عن كتبه و يخاصة كتابيه - الفتوحات المكية وفصوص الحكم » وعقب الحديث عن ابن عربي تحدث عن ابن سينا موضحا رأيه في ماهية الصلاة • (1)

وفى الفصل الخامس « التفسير فى ضوء الفررق الدينية » افتتحه بالحديث عن الشيعة وبين جهودهم فى أن يجعلوا لمبادئهم ثبوتا فى القرآن • ثم تحدث عن الخوارج • ثم عاد الى التحدث عن الشيعة موضحا عقيدتهم فى علي رضى الله عنه وقدحهم فى القرآن الذى بأيدينا وزيادتهم على النصوص القرآنية المعروفة المتواترة • ثم ذكر أن الشيعة صنعوا حديثا مفاده أن عليا رتب القرآن على سبع مجموعات وعلى رأس هذه المجموعات :-١-القرآن على سبع مجموعات وعلى رأس هذه المجموعات :-١-الانفال • سورة البقرة ٢- سورة الانعام ٢- سورة الاعمراف ٧- سورة الانفال •

ثم بين أن هناك مصحفا كاملا ومعتمدا عند الشيعة كتبه علي

<sup>1</sup>\_ مذاهب التفسير الاسلامي : «٢٢٩ ــ د٢٨٠»

وتناقله الائمة اماماعن امامحتى انتهى اخيراالى الامام المحتجب وذكر المؤلف كذلك أن هناك تفسيرا متصل الحلقات لسورة البقرة منسوبا الى الامام الحادى عشر أى الى آخر الائمــة الظاهريـن للعيان ، الحسن العسكرى المتوفى عام ٢٦٠ ه ثم أوضح أن اول تفسير وضع الاساس الشيعى هو تفسير القرآن الذى وضعه فى القرن الثانى للهجرة جاير الجعفى المتوفى عام ١٢٨ ه مبينا أن هذا الكتاب غير موجود وذكر أن هناك كتبـا كاملة فــى التفسير الشيعى من القرن الثالث الى القرن الرابع الهجرى وأن اقدمها هو كتاب «بيان السعادة فى مقام العبادة » للسلطان محمد اين حجر البجختى وتفسير ابى الحسن على بن ابراهيم القمى وذكر عقب ذلك أنه كان من اكبرهم المفسرين تعييـن مهمــات القرآن يحملها على اشخاص معينين • (١)

واما الموضوع الاخير وهو « التفسير في ضــوء التـمدن الاسلامي » فقد قسمه الى قسمين :

الاول تحدث فيه عن الاسلام ومقتضيات العضارة متسائلا هل الاسلام وحياة العضارة في التمدن العديث ضدان على طرفي نقيض غير قايلين لتسوية او توفيق ؟ ثم أجاب بأن هناك تضادا بين العضارة والاسلام على زعمه • ثم ذكر أنه قامت حركة في الهند منذ عشرات السنين ترد على هذا الرأى وتفنده وتبين أن الاسلام هو موئل الاختصاص للتقدم العقلي والاجتماعي ، الذي ليس عائقالهذا التقدم فحسب بل هو مشجع له على وجه حاسم يفضل تكوينه وتوجيهه ولم يعد الاسلام بعيدا عن هذا التوجيه

۱ مذاهب التفسير الاسلامي : «٢٨٦ ٢٣٦» .

الا يتأثير الفهم السىء ووجوه التفسير الخاطئة من قبل علمائه المتأخرين موردا كلاما يفيد ذلك عن كتاب « روح الاسلام او حياة محمد » ، للكاتب الهندى سيد امير على واصفا له انه مذهب دفاعى قوى وذكر أن هذا الفريق يتسمى باسم المعتزلة المحدثين، ثم ذكر أنه في وقت أحدث مما سبق ، برزت في نطاق الاسلام بالهند أمارات مختلفة موضحا أن هناك اتجاما من التفكير في نقد القرآن نفسه قد شق طريقه بين هذه الدوائر ففي عام ١٩١١ م اخرج ميرزا ابو الفضل في «الله آباد» نص القرآن في ترجمة انجليزية على الترتيب الزمنى ممتدحا هذه الخطوة يقوله « وهذه خطوة واسعة الى نحو من النظر في كتاب الوحى على وجه موضوعى حسر » (١)

ثم تحدث عن الاتجاهات الاسلامية في مصرمقررا أن أول محرك لهدنه الاتجاهدات هو « جمدال الديدن الافغاندي » « ١٨٣٩ ـ ١٨٩٧ » وتحدث عنه وعدن اتصاله به فدي القاهرة وتحدث عن تلميذه محمد عبده وعن نشاطاته في القاهرة وتحدث عن مجلة المنار ومنشئها محمد رشيد رضا •

ثم بين أن مدرسة محمد عبده تشبه الى حد كبير الطلائع التى خرجت فى الهند والتى تحدث عنها فى أول الفصل • ثـم اخذ يتحدث عن غايات واهداف ومرامى هذه المدرسة مقررا أنها تتفق فى العقيدة ومعارية البدع مع الوهابيين • (٢)

أما القسم الثاني من مذا الفصل فخصصه للحديث عن منهج

ا مذاهب التفسير الأسلامي: «٣٤٦». الله مداهب التفسير

<sup>--</sup> مذاهـــب التفسير الأسلامي : «٣٦٠-٣٦٥» .

مدرسة محمد عبده في تناول القرآن ، مقررا أن من مبادى هذه المدرسة أن القرآن لا يحتوى على ما يعارض العلم بل ان القرآن ليشتمل على النظريات العلمية للقرنين التاسع عشر والعشرين انما ينبغي على المرء أن يقرأه يعينين مفتوحتين • ثم ساق بعض آراء هذه المدرسة وناقشها ودحض بعضها « على حسب تفكيره المعادى للاسلام » وختم هذا الفصل بايراد نقول عدة من تفسير المنار يبين فيها من خلالها افكار هذه المدرسة • (١)

رأيى فى الكتاب: \_ يعتبر هذا المستشرق اليهودى \_ جولد تسهير \_ مناكبر الحاقدين على الاسلام و نبيه وأهله • ولا غراية فى ذلك فقد ورث هذا الحقد الدفين عن آبائه وأجداده • واذا كان كذلك فما يكتب يعتبر صورة مطابقة لما يعتقده ويؤمن به • ولو أراد الباحث استعراض هذا الكتاب لوجده مليئا بالاخطاء الفاحشة المقصودة ولو أردت ذكر و نقد ما يؤخذ عليه لاستغرق ذلك صفحات كثيرة تجعل النقد كتابا كاملا • ولكنى اكتفى هنا في هذا البحث بنقد اهمها وخطرها وهي :

ا \_ يزعم المستشرق بانه « لا يوجد كتاب تشريعى ، اعترفت به طائفة دينية اعترافا عقديا على أنه نص منزل او موحى به ، يقدم نصه في اقدم عصور تداوله مثل هذه الصورة من الاضطراب وعدم الثبات ، كما نجد في نص القرآن » (٢)

وأقول ان هذا الزعم لا يقوم على دليل قطعا ولو كان يقوم على دليل ولو كان واهيا ضعيفا او مختلقا لسارع هذا المستشرق الى

۱ ـ مذاهب التفسير الاسلامى : «۳۷۲ ـ ۳۹۳». ۲ ـ مذاهب التفسير الاسلامى : «٤».

١ -- مداهب البقسير الاسلامي ١٠١٠

ايراده كدليل على زعمه لكنه يعجز عن ان يأتي يذلك الدليل -

ثم ان التناقض والاضطراب انما يكون حيث ترد النصوص ولا يعرف الصحيح منها والضعيف ، او ترد على نحو لا يمكن الجمع بينها يوجه من وجوه الجمع أما وان كل ذلك غير وارد على القران قطعا فان هذا الزعم يكون منهارا لااساس ولا دليل له • وقد فند هذه التهمة كذلك المحشى •

ابن كعب كتفسير منهما لمعنى الآيات تظهر فى قراء تيهما على المعاوم اشد الاختلافات و تؤثر على محصول السور في قول و جه العموم اشد الاختلافات و تؤثر على محصول السور في قول و وقد رويت أمثال تلك الزيادات فى النص عن اثنين من صعابة الرسول صلى الله عليه وسلم بوجه خاص ، تظهر فى قراء تيهما على وجه العموم اشد الاختلافات التى تمس محصول السور، وكلاهما من اعظم المعلمين مقاما فى اقدم طبقة اسلامية عبدالله ابن مسعود ، وابى بن كعب » (۱) فهو يزعم بهذا القول ان ابن مسعود وأبى بن كعب قد أثرت زيادتهما التى يذكر انها كتسفير \_ قد اثرت بزيادة عدد السور ، او بزيادة آيات السور و هو زعم لا دليل عليه ولو كان لاورده ، هذا وقد ذكر المحشى أن من التهم التى وجهها النظام المعتزلى الى ابن مسعود جعده لسورتى

٣ \_ وصف عمل الخليفة الراشد والصحابي الجليل عثمان بن عفان في حرق مصحفى ابن مسعود وأبى بن كعب ضمن ما احرق من الصاحف \_ وصفه بأنه عمل تعسفى • وزعم أنه بالنسبة لابن

<sup>1</sup>\_ مذاهب التفسير الاسلامي: «١٦» .

مسعود فقد دعا عثمان الى حرق مصحفه باءث آخر هو الحقدعليه والانتقام منه واليك ما قال: « ويتبين مدى الاجلال الذي اعترف به الناس \_ الى جانب القراءات المشهورة \_ \_للتغيرات العنيفة في قراءتي هذين القارئين ، من الظاهرة التالية : فقد أضافت جماعة المتزمتين الدينيين \_ فيما يعد \_ الى مآخذ مختلفة جرى الناس على ايرازها لتسويغ الثورة على الخليفة عثمان وقتله ، تخطئته ايضا فيما نسب اليه من أنه القي بالمصحفين اللذين كتبهما ذانك الصحابيان التقيان في النار وهو عمل تعسفي غير صالح نسب ايضا في حالة ابن مسعودالي باعث خاص آخر من الحقدو الانتقام فقد روى أن ابن مسعود، لما ولى الخليفة بعد عزله من ولاية الكوفة الوليد بن عقبة مكانه - وهذا كان اسلوب حياته، قليل الانسجام مع الذوق العام عند صالحي المسلمين ـ القي ـ اي ابن مسعودـ خطبا مثيرة في العلانية \_ وخطأ الخليفة ايضا على ملأ كبير لامره ينفى أيسى ذر · ثم يقول « ومن الاهانات التي ذكرت الاسطورة انها ألحقت يابن مسعود على ذلك \_ اى جزاء على ذلك \_ احراق مصحفه » (۱)

أن وصف جولد زيهر لعمل عثمان الذى قطع به الفتنة التي كانت سوف تحصل فى كل قطر اسلامى لو لم يجمع المسلمين على مصحفواحد ويحرق باقيها او يتلفها \_ صادر عن حقد علي الاسلام والمسلمين بسبب اتفاقهم على ذلك العمل الجليل الذى به سد باب كل محاولة للتغيير او التحريف فى القرآن ويهندا يصدق قوله تعالى: « انا نحن نزلنا الذكر وانا له لحافظون »

ا ــ مذاهب التفسير الاسلامي: «١٩ ــ ٢٠٠٠» . هذا معمد المسلامي : «١٩ ــ مذاهب التفسير

على هذا الجمع اذ به حفظ القرآن •

ولو اعتقد الصحابة رضوان الله عليهم أن عمل عثمان عمسل تعسفى غير صالح كما زعم المستشرق لما سكتوا عن قولة الحق و هم معروفون بالشجاعة والصدع بالحق وعدم مبالاتهم بلومة اللائمين لهم فى الحق و لما انتظروا الى أن يأتى جولد تسهير فيصف عمل عثمان بالتعسف ويزيد بالنسبة لابن مسعود بأن عثمان حاقد عليه .

واذا فدعواه أن عثمان حاقد على ابن مسعود ، وان عثمان قليل الانسجام مع ذوق صالحى المسلمين يحتاج الى دليل ولا دليل له على ذلك «قل هل عندكم من علم فتغرجوه لنا ٠٠٠»

واما زعمه بأن ابن مسعود خطاً الخليفة لنفيه ابا ذر وان من الاهانات التي وجهت لاين مسعود من قبل الخليفة حرق مصحفه وقد بين كذبها هو نفسه حين قال ومن الاهانات التي ذكرت الاسطورة انها الحقت بابن مسعود على ذلك \_ اى على تخطئته المزعومة \_ احراق مصحفه » (1)

ذلك لان الاسطورة هي الشيء الخيالي غير الواقـــع • ويهذا يجرى الله كذب الكاذب على يديه فيخطئه ينفسه •

على النص المشهور للقرآن ليسوا فقط هذين الصاحبين بل هناك صحابة آخرون نسبت اليهم هذه الزيادات يقول بعد هذا ما يلى: « وليس يواضح حقا ما قصد من هذه الزيادات • هـــل قصد

Children Children

١ مذاهب التفسير الاسلامي : «٢٠».

اصحابها من ذلك الى تصحيح حقيقى للنص ، أو الى اضافة تعليقات موضعة فقط لا تغير النص فى شىء » (١) واذا أردنا حسن الظن به فنقول ان المقصود من الزيادة ليس تصحيح النص القرآنى فالنص القرانى نزل على رسول الله صلى الله عليه وسلم هئدا ولا يجوز لاحد تغييره او تبديله ولا يمكنه ذلك · كما لا يمكنه التصحيح المزعوم · واما اذا أسأنا النية به وهو الاوفق بمثله فان القول بأن مراده تشكيك القارىء المسلم بالقرآن بهذا السؤال غير مجانف للصواب اذ هو يعلم أن الذى كتب هده الزيادات لم يكتبها على أنها تصحيح للقران فحاشا الصحابة أن يفعلوا ذلك وانما هو من قبيل التفسير والبيان لمعنى الآيدة بدليل ما بعده من كلام ·

ثم قوله « و نظر اليها جيل متأخر بالنظرة الاولى ؟ » اى بسان الزيادات تصحيح حقيقى للنص يحتاج الى دليل على ذلك وبيان لمن قال به لتعرفه فقد يكون من قال ذلك انساس على شاكلته يبغضون الصحابة كالشيعة مثلا • ففى هذه الحاللا نقبلها بتاتا • واما غير مؤلاء فلا اعتقد أن احدا قال بهذا القول • وقوله : « ولتصحيح هذه النظرة روى عن بعض الصحابة انه يجوز اضافة مثل هذه التعليقات المعينة على الفهم ، دون اعتراف بأنها من نص الوحى » (٢) هل المراد بالنظرة هنا هى النظرة للزيادة على انها تصحيح أو على توضيح للنص فقط فان كان المراد الاولى فان سياق الكلام بعده لا يساعد على ذلك « دون اعتراف بأنها من

ا مذاهب التفسير الاسلامى: «٢١» ٠ ـــ مذاهــــب التفسير الاسلامى: «٢١».

نص الوحى » • وان كان المراد الثانية غالكلام واضح ويؤيده ما يعدده •

وواضح من تعبيراته الايهام لانه قال « ونظر اليها جيل متأخر بالنظرة الاولى ؟ • ولتصحيح هذه النظرة » فالضمير هنا يعود الى اقرب مذكور • واذا حملناه على ذلك اخطأنا وتناقض الكلام مع ما يعده •

٥ \_ وزعم انه « قد يحدث ان يستبعد المعنى المفهوم من النص المشهور تماما، ويوضح مكانه ما هو نقيضه » \*

ثم ذكر آية الروم التى تقص غلبة الفرس للروم والوعد بان الروم سيغلبون الفرس فى جولة اخرى • ثم قال « وقد رحب المشركون بهزيمة النصارى، اذ كانوا يميلون الى الفرس، امامحمه صلى الله عليه وسلم فقد ساء تأثره من هزيمة النصارى اذ كانوا على كل حال اقرب الى عاطفته • ولكنه فى نفس الوقت عبر • عن ثقته بأن الدائرة ستدور قريبا على الفرس ، وسيستدير حظ الحرب وجهة اخرى » (1)

والواقع أن الرسول صلى الله عليه وسلم لم يعبر وانما هـو القرآن المنزل من عند الله الذي اخبر عن غلبة الروم للفرس بعد بضع سنين و تحقق ذلك • وفي تعبيره يعبر رمى للرسول صلى الله عليه وسلم بان القرآن ليس من عند الله وهو في الوقـت نفسه ادعاء بان القرآن من قول النبي صلى الله علـيه وسلم وصدق الله اذ يقول « أم يقولون افتراه قل فاتوا بسورة مثله»

<sup>1</sup>\_ مذاهب النفسير الاسلامي : «٣٠»،

ويستمر في تقرير زعمه بان القرآن من عند محمد صلى الله عليه وسلم فيقول: « وفي هذا يرى المسلمون دليلا على نبوة محمد صلى الله عليه وسلم: لانه تنبأ بانتصار هرقل على الفرس « سنة ١٢٥ م » واخبر به على وجه التأكيد، ولكن الجملة التالية لم تذكر لنا حقا مثل هذا التحديد لحدث تاريخي خاص سيتحقق وقوعه يوما ما، وانما يريد محمد صلى الله عليه وسلم أن يعبر بوجه عام عن امله في تقلب الحظ • فالروم الآن مغلوبون ولين يمضى وقت طويل حتى يصيروا غالبين • • • » (١)

فعلا في هذا دليل على نبوة معمد صلى الله بل القرآن كله دليل على نبوة محمد صلى الله عيه وسلم لان الرسول صى الله عليه وسلم كان اميا لا يقرأ ولا يكتب فكيف يأتى بمثل هذا القرآن الا انه من عزيز حكيم ولكن المخبر على وجه التأكيب عن هزيمة الفرس هو الله سبحانه و تعالى الذى انزل هذه الآية ليخبر بها عن تلك الهزيمة و تعالى الذى انزل هذه الآية ليخبر بها عن تلك الهزيمة و تعالى الذى انزل هذه الآية ليخبر بها عن

واما عن التحديد فان النص القرآنى هدد زمن انتصار الروم ببضع سنين ومعروف أن البضع فى اللغة يطلق على ما دون العشرة وقد تحقق انتصار الروم فعلا بعد سبع سنين من نزول هذه الآية والذى يعرب عن رغبته لا يحدد بزمن مطلقا •

وهو يرى «أن في القراءة المشهورة والقراءة المخالفة لها \_ اى ببناء غلبت للفاعل وقوله سيغلبون بالبناء للمفعول \_ تأويلين متغايرين تغايرا يعبدا حمد» (٢)

۱ مذاهب التفسير الاسلامى : «۳۱٬۳۰». ۲- مذاهب التفسير الاسلامي : «۳۱».

\_&YA\_

والواقع انه لا تغاير ولا تعارض ابدا ذلك لان القراءة بيبناء غلبت للفاعل وسيغلبون للمفعول لا يعتد بها

٦ \_ ويقول « وكان لا بد أن تسبب للمفسرين حيرة كبيرة آية ١١٠ من سورة يوسف « حتى اذا استيئس الرسل وظنوا انهم قد كذبوا جاءهم نصرنا فنجى من نشاء ولا يرد بأسنا عن القدوم المجرمين » •

والمعضلة هنا في الكلمات « وظنوا انهم قد كذبوا » بالبناء للمعلوم ، اى صدر عنهم الكذب ، اذ لا شك أن هذه هي القراءة الاصلية ٠٠٠ » (1)

والواقع أن القراءة المثبتة في المصحف هي ببناءكذبوا للمجهول فيكون ما عداها قراءة آحادية او شاذة وهو يحاول الايهام بان هناك قراءة اصلية واخرى فرعية وليس كما زعم •

V = e يتناقض جولد تسهير حين يقر ماروى عن عائشة ثم يعود فيصف الرواية عن عائشة بانها غير تاريخية اذ يقول: « • • كما روى ايضا عن عروة بن الزبير أنه سأل عن نفس هذا الموضع خالته عائشة ، فروى انها اجابته « يا ابن اختى : هذا من عمل الكتاب اخطأوا فى الكتاب » (۲) • ثم قال : « ويدهى ان الرواية عن: أبان و عائشة و ابن عباس و غيرهم من كبار الشقات فى أقدم الجامعات الاسلامية ، غير تاريخية تماما » (۳)

٨ \_ ويحاول ابراز قيمة للملاحدة عند القارىء ويصفهم

كما يصف رسالة المعرى المسماة « رسالة الغفران » بالعمل الجدير بالعناية - (1)

9 \_ ويقول: « وكنيرا ما نجد بين مصادر العلم المفضلة لدى ابن عباس ، اليهوديين اللذين اعتنقا الاسلام: « كعب الاحبار » و « عبد الله بن سلام » • كما نجد: أهل الكتاب ، على وجه العموم ، اى رجالا من طوائف ورد التحذير من اخبارها \_ عدا ذلك \_ في قول تنسب الى ابن عباس نفسه • • • » (٢)

فادعاؤه هنا ان ابن عباس يأخذ عن رجال ورد التحذير مسن اخبارهم • يقصد به الطعن على ابن عباس بأنه خالف ما نهى عنه الصحابة من الاخذ عن بنى الاسرائيل • وهى دعوة تحتاج السى دليل • واما اخذه عن كعب وعبد الله بن سلام وهما قد اسلما فانه

۱ ــ مذاهب التفسير الاسلامي : «۷۰–۷۱» . ــ مذاهب التفسير الاسلامي : «۲۸٬۷۸۸» .

لا يأخذ الا ما كان له شاهد من الشرع مؤيد له •

• ١- ويقول: «على أن المجموعة الكبيرة من المادة المأثورة - اعاق التفسير - تستهل مهمة اتخاذ موقف نافذ منها • ولا نستطيع على الرغم من كثرة الزيف القليل الفائدة - أن نقدر حق القدر ذلك النشاط الذي حفظ به الرواة المعلومات الهائلة الفياضة بالاقوال المتعارضة دون مبالاة ولا اكـــتراث • واول ما يتبادر للنظر في ذلك النطاق هو تلك الظاهرة الغريبة ، حيث تسند الى ابن عباس اقوال تصور آراء شديدة التناقض لا تقبل توفيقا ولا تسوية » (١)

والمؤلف في هذه الفقرة من كلامه يتهم رواة التفسير المأثور بانهم انما يوردون الاقوال المتعارضة بدون مبالاة ولا اكتراث فان كان يقصد بأن كل واحد منهم روى أخبارافي معنى آية واحدة مثلا وهي متعارضة فاعتقد أن ذلك غير صحيح خاصة اذا كان يعتقد بانهم يعرفون ذلك ولكن يروونه دون مبالاة واما اذا كان المراد بأن ما قد يرويه احدهم يناقض ما يرويه الآخر ففي هذه الحال هناك أمور يتبعها رجال الجرح والتعديل لمعرفة اى القولين الصحيح ويتفق مع روح الشريعة وعموماتها وقواعدها فيأخذون به وكذا القول فيما يدعى انه يروى عن ابن عباس وواقعها أمر هذا المستشرق أنه يريد ان يوهم القارىء بان هناك تناقضات في التفسير لا تقبل التوفيق ليرسخ في ذهن قارىء كتابه هذا المفهوم السبيء فيكون عونا له ولغيره من اعداء الاسلام على هدم

<sup>1</sup>\_ مذاهب التفسير الاسلامي : «۹۹٬۹۸»،

والمستشرق يبدى، ويعيد في ادعائه أن القرآن من عند النبي صلى الله عليه وسلم فيقول: « ويوجد مثال لذلك في مسألة الخلاف التي كثر حولها الجدل قديما: اى ابن ابراهيم أراد أبوه ان يذبحه طوعا لامر الله؟ فقد أخذ محمد صلى الله عليه وسلم في احدى السور المكية « الآيات ١٠٠٠ من سورة الصافات» قصة التوراة دون تسمية الابن المعين للتضعية والظاهر أن محمدا صلى الله عليه وسلم نفسه باخبار من اليهود والنصارى كان لا يفترض غير اسحاق ذبيحا « مختار اللتضحية » ، ويبدو ايضا أن احدا لم يشك في ذلك في القرن الاول للاسلام وكذلك اقدم مفسرى القرآن الذين وافقهم علماء متأخرون يمثلون هذا الرأى » (1)

واول ما يطالب به هذا المستشرق تحديد المختلفين في الذبيح أو تحديد بعضهم لنعرف من هم واما ادعاؤهم بأن القرآن من عند رسول الله صلى الله عليه وسلم فواضح من قوله فقد «اخذ محمد» وواقع الامر ان الله هو المنزل لهذه الآية لا محمد الذي أتى بها من عند نفسه ، ولا أنه اخذها من التوراة ٠٠ واما كرون الرسول صى الله عليه وسلم لا يفترض غير اسحاق ذبيحا بناءا على اخبار اليهود له \_ صلى الله عليه وسلم فدعوى تحتاج لدليل ولا دليل له اطلاقا على ذلك فالرسول صلى الله عليه وسلم لا يأخذ الا من وحى الله ٠ وكذلك الزعم بان اقدم مفسرى القرآن لم يشك في ذلك فهو باطل في ذلك فهو باطل

۱ ـ مذاهب التفسير الاسلامي : «۹۹».

وانظراليه اذ يصف احداليهود الذين اعتنقوا الاسلام ويينوا أن اليهود حرفوا الكلم عن مواضعه فزعموا يان اسحاق هو الذبيح ـ يصفه بالملق و اذ يقول: «بيد أنه روى ـ كما ذكره الطبرى ايضا ـ أن احد ذوى الملق من اليهود الذين اعتنقوا الاسلام دخل على الخليفة عمر بن عبد الهزيز واخبره ان اليهود استبدلوا \_ حسدا منهم للعرب \_ جدهم اسحاق بجد العرب اسماعيل ، وهذا من وجوه التحريف التي ادخلها اليهود على التوراة » (1)

وفى قوله : «وهذا من وجو التحريف الخ» تمويه على القارىء بأنه يقول الحق مهما كان ، وادخال للطمأنينة على قلب الرجل السلم القارىء لهذا الكتاب ليقتنع بفكرته ...

۱۱ ـ ويتهم المستشرق اليهودى الرواة من الصحابة للتفسيس بعدم الامانة فى النقل ، اذ يقول : « لا يستطيع احد حقا ان يظن او يعتقدأن قدماء الصحابة تلقوا هذا التفسير عن محمد صلى الله عليه وسلم نفسه، ولاأن زوجه شغلت نفسها بتفسير القرآن ، وان ذكرت كثيرا فيما ليس أقل من شئون النساء على انها حجة دينية ، بل هم الرواة القدامى ، الذين يبحثون لقولهم الخاص عن اعتماد لا يقبل الشك فيجدون أنسب الناس لذلك ابن عباس او عائشة زوج الرسول صلى الله عليه وسلم ، (٢)

وفى هذا التجريح لا يأتى المؤلف بمثال يوضح ذلك كدليل على زعمه • والواقع أن علماء الجرح والتعديل قد بينوا احوال كل فكل راوية معروف حاله • حتى أن فى بعض اقوالهم عن الرواة

۱\_ مذاهب التفسير الاسلامي : «۱۰۰٬۹۹» .

\_٢\_ مذاهـــب التفسير الاسلامي: «١٢٨، ١٢٩».

يقولون فيهم ثقة لكنه كثير النسيان او سيء الحفظ وحمهم الله ورضى عنهم فهلا رجع جولد تسهير الى كتب الجرح والتعديل ليعرف الرواة قبل الحكم اذا كان يريد الحق والانصاف ؟ ولكنه الحقد اعمى قلبه وجعل عليه غشاوة و

11 - ويزعم ايضا أن تعاليم الاسلام مزيسج من اليهوديسة والنصرانية وكذا ديانة الفرس فيقول: « وكما تقدم تعاليسم الاسلام ، حتى في مرحلته البدائية صورة من مذهبي الانتخاب والمزج من اليهودية والنصرانية وديانة الفرس وغيرها ، وكذلك عملت آثار اجنبية من التجارب التعليمية النافذة مسن المحيط المخارجي ، في تنمية ما جد بعد ذلك من المسائل كما يبدو فسي مسائل الخلاف العقدية التي كانت تؤدى في اوقات الهدوء المعترضة الى صياغة قواعد مركزة متبلورة » (١)

وفى قوله الاخير « وكذلك عملت ٠٠٠٠» تعميم ذلك لان علماء السلف الصالح رضوان الله عليهم لم يتأثروا قط باى آثار خارجية من اليهود او النصارى وانما الذين تأثروا بذلك هم من كان فى قلوبهم مرض كالمعتزلة و نحوهم من الباطنية وخلافهم نم يثوا تلك السموم فى المجتمع الاسلامى على شكل الخلافات العقدية • وقد قرأت مرة فى مجلة « رابطة العالم الاسلامى »مقالا كتبه الاستاذ سعدى ياسين وفيه قرر أن واصل بن عطاء كان يتردد على سوق الوراقين فى بغداد وهو سوق لليهود • وهذا ما يؤكد أن مذاهب المعتزلة ممزوجة بالافكار اليهودية •

هذه السموم قطرة من بحر من سموم هذا المستشرق الحاقب

١ ــ مذاهب التفسير الاسلامي «١٧١».

ولو أردت تتبعها لاستغرقت كما قلت مقدما صفحات كثيرة وانما اوردت خطرها وفندتها بما عندى من علم وهو ضئيل ولا يكاد القارى الهذا الكتاب يمر يصفحة فضلا عن فصل كامل الا ويجد فيه مطعنا وتشويها للحقائق ولكنها في يعضها تكرير لبعض المطاعض كتكريره للادعاء بأن القرآن من عند محمد صلى الله عليه وسلم وأريد أن اقررهنا أن هذا المستشرق لا يستغرب منه ذلك فهو عدو للاسلام والمسلمين ، وانما الذين يتعجب منه ويستغرب ويستنكر أن يعمد أحد علماء الاسلام الي ترجمة كتابه ، وان كان يقصد حسنا فان في هذا فوق الهزيمة الفكرية والعقلية التسي تجعلنا نسارع الى ترجمة كتب المستشرقين ضررا على من يقرؤه من شباب المسلمين سيما والتيارات الفكرية العاصفة تلعب يعقولهم وتوجههم يمنة ويسرة مع ضحالة الثقافة الاسلامية . وتمويهات المستشرقين التي لا يعرفها الا من قرأ كتبهم وفي نفسه ان كل ما يقرؤه فهو كذب مع رصيد من الثقافة الاسلامية .

Section 1. Section 1.

.

## اعجاز القرآن والبلاغة النبوية

1 \_ التعريف بالكتاب : \_ ألف هذا الكتاب البالغ عـــدد صفحاته ٣٧٨ صفحة يدون الفارس من القطع المتوسط \_ ألفـــه الاديب الكبير مصطفى صادق الرافعي • وطبع ثماني مرات كانت الطبعة السادسة منه عام ١٣٧٥ ه أما الثامنة فكانت عام ١٣٨٩ ه وطبعته المكتبة التجارية الكبرى بمصر وراجعه محمد سعيب العريان - الذي قدم له بفاتحة بين فيها أنه لم يزد فيها شيئا اي في الطبعة الثامنة \_ على ما كان في الطبعات السابقة الا بعض حواش أعدها المؤلف \_ رحمه الله \_ ثم أودعها غلافها الى أوان فأعجله الموت عماأراد، وكتب سعد باشا زغلول كلمة في هـــذا الكتاب موجهة الى الرافعي ثم مقدمة الرافعي نفسه للطبعة الثالثة و فيها يقول: « أما بعد: فهذه الطبعة الثالثة من نسخ كتابي هذا ، تظهر اليوم وان فينا مع فريق الطاعة فريق المعصية ، ومع أهل اليقين عصبة الشك ، ومع طائفة العقيقة دعاة الشبهة ٠٠٠ (١) وفي هامشه على آخر هذه المقدمة أوضح أنه كان يود الزيادة في الطبعة الا أن مضاعفة حجمه جعله يحجم عن هذه الزيادة • وتعقب المراجع ببيان أنه وتف فيما وقف عليه من مؤلفات الرافعي على فصول من كتاب «أسرار الاعجاز» وقدم رشيد رضا \_ رحمه الله\_ للطبعة الثانية فبين أن القرآن معجزة في أسلوبه ونظمه ، وفي

١١ اعجاز القرآن : «٦-١١ ». وقد اعتمدت على الطبعة الثامنة .

علومه وفي تأثير هدايته وكشف الحجب عن الغيروب الماضية والمستقبلة .

وتحدث عن أهداف الداعين الى استبدال اللغة العامية المصرية بلغة القرآن • وأن العلماء قد حاروا فى بيان وجوه اعجاز القرآن حتى قال بعضهم بالصرفة – استعرض – رشيد رضا رحمه الله – واستعرض عقب هذا من كتب فى اعجاز القرآن •

وكتب يعقوب صروف كلمة قال فيها « يجب على كل مسلم عنده مسخة من القرآن: أن تكون عنده نسخة من هذا الكتاب » •

٢ - التعريف بالمؤلف: - مولده و نشأته: - ولد الاستاذ مصطفى صادق الرافعى عام ١٢٩٧ ه فى طنطا بمصر وأصله من طرابلس لبنان و نشأ فى مصر

تحصیله العلمی: \_ درس الاستاذ \_ رحمه الله \_ فی مدرســة دمنهور الابتدائیة ، ثم المنصورة و نال الشهادة الابتدائیة ، وقد لمع فی سماء الادب والعلم ، الکتایة نجمه ، اذ یدا حیاته الادبیــة شاعرا فی مدرسة البارودی ، فأخرج عدة دواوین ظهر أولها سنة ۱۹۰۲ م ، وصفه المنفلوطی بأنه من شعراء المعانی کابی تمام ، وشعره نقی الدیباجة ، و تحول فی الشطر الثانی من حیاته الی النثر فکتب عدة کتب من نوع النثر الشعری ، فألف حدیث القمر عام فکتب عدة کتب من نوع النثر الشعری ، فألف حدیث القمر عام معارك نقدیة حامیة کتب فیها : تحت رایة القرآن ردا علی طــه معارك نقدیة حامیة کتب فیها : تحت رایة القرآن ردا علی طــه حسین ، و علی السفود ، و هو نقد عنیف لشعر العقاد ،

أعماله : \_ عين كاتبا في محكمة طنطا الاهلية • وانتخب \_ رحمه الله \_ عضوا بالمجمع العلمي العربي بدمشق •

مرضه: \_ أصيب رحمه الله بصمم فكان يكتب له ما يراد مخاطبته يه .

مؤلفاته: - توفي الاستاذ الرافعي - رحمه الله مخلفاوراء م كتبا كثيرة منها • اعجاز القرآن • ووحى القلم ألفه عام ١٩٣٦ م • و تحت راية القرآن ألفه عام ١٩٢٦ م • و على السفود ألفه عام ١٩٢٦ م • وحديث القمر ألفه عام ١٩١١م المساكين ألفه عام ١٩١١ م وأوراق الورد ، ورسائل الاحزان •

وفاته: \_ توفي الاستاذ \_رحمه الله \_ في ٢٩\_٢\_٢ ١٣٥ هـ رحمه الله وغفر له • (١)

موضوع الكتاب: هو الحديث عن اعجاز القرآن وخاصة فيما يتعلق بالاعجاز اللغوى •

منهج المؤلف في البحث : \_ تحدث المؤلف في هذا الكتاب عن العجاز القرآن والبلاغة النبوية وحيث أن بحثنا يقتصر على اعجاز القرآن فأننى سأقتصر على بيان الموضوعات والمباحث التي أشبعها المؤلف بحثا في الاعجاز •

وفى بيان منهجه يقول المؤلف: « و بعد فانا سنقول فـــى القرآن الكريم مما يتعلق بلغته و يتصل ببلاغته و يكشف عن أوجه الاعجاز فى ذلك ، لا ننفذ فى غير سبب لما نحن بسبيله ، ولا نذهب فـــى الكلام عن نتيجة من نتائجه •••»(٢)

<sup>1</sup> هذه الترجمة مستخلصة من (۱» الاعــلام: (۱۳۷/۸» - ۲ - معجم المؤلفين: (۲۰۱/۲۵» . - ۳ الموسوعة العربية الميسرة: (۵۵۸» - ۲ ــ اعجاز القرآن: (۲۸».

تحدث المؤلف ـ رحمه الله ـ في كتابه هذا عن « القرآن فتاريخه «جمعه و تدوينه » • فالقراءة وطرق أدائها، فالقراء ، فقراءة التلحين ، فالتحدى و المعارضة ، فاسلوب القرآن فنظمه و اعجاز تأليفه • فالحروف و اصواتها، و الكلمات وحروفها و الجمل و كلماتها، فغرابة أوضاعه التركيبية فبلاغته، فالطريقة النفسية في الطريقة اللسانية ، فاحكام السياسة المنطقية على طريقة البلاغة فالخاتمة •

ففى فصل «القرآن» قال عن القرآن «آيات منزلة من حسول العرش، فالارض بها سماء هى منها كواكب بل الجند الالهى قد نشر له من الفضيلة ، علم وانضوت اليه من الارواح مواكب ، أغلقت دونه القلوب فاقتحم اقفالها ، وامتنعت عليه «أعراف » الضمائر فابتز «انفالها» (۱) ثم قال : «لا جرم أن القرآن سر السماء فهو نور الله فى أفق الدنيا حتى تزول ومعنى الخلود فى دولة الارض الى أن تدول ، وكذلك تمادى العرب فى طغيانهم يعمهون وظلت آياته تلقف ما يأفكون فوقع الحق و بطل ماكانوا يعملون» (٢) وقد ذكر قبل هذا أن الكفار قالوا عن القرآن انه سحر ، وقالوا عن الرسول صلى الله عليه وسلم انه مجنون (٣)

وفي الفصل الثاني « تاريخ القرآن جمعه وتدوينه » قــر أن

القرآن نسزل فسى بضسع وعشرين سنسة منجسما نم اوضح الحكسمة من نزولسه كذلسك كما قسر أن أكثر ما نزل في ابتداء الوحى انما كان من قصار السور ، وأن مدة نزول القرآن تزيد على العشرين عاما ابتداء من سنة ١٦١١للميلاد، وذكر أسماء بعض كتبة الوحى من الصحابة كعلى ومعاذ بن جبل ،

١- أعجاز القرآن والبلاغة النبوية «٢٥» . - ٢- اعجاز القرآن : «٢٨»
 - اعجاز القرآن : «٢٦-٧٢».

وابی بن کعب ، وزید بن ثابت، وابن مسعود، تحدث عقب هذاعن سبب جمع الخلیفة الاوللقران واستشار ته لزید فی ذلك، واوضح ان الصحف قد بقیت عند أبی بكر حتی توفی ثم انتقلت الی عمر حتی توفی ثم انتقلت الی حفصة • (۱)

ثم تحدث عن جمع القرآن في عهد عثمان ـ رضى الله عــنه ـ فأوضح أنه قد اتسعت الفتوح في عهده وتفرق المسلمون فيي الامصار فأخذ كل مصر عن رجل من القراء • وبين أن الاختسلاف في القرآن بين مصر ومصر قد جعل كلا من أهل البلدين ينكر قراءة الآخر اذا سمع منه عند اجتماعهم ، وقد لاحظ ذلك القراء وجماعة من الصحابة كحذيفة بن اليمان الذي رأى كثرة اختلاف المسلمين في وجوه القراءة حتى أن بعضهم قد يكفر بعضا ففزع الى عثمان فأخبره يالذي رأى وأتفق أن عثمان كان قد رفع اليه أن شيئًا من ذلك يكون بين المسلمين الذي يقرئون الصبية ٠٠ فأعظم هذه الفتنة • ثم بين المؤلف كيفية جمع وترتيب المصحف في عهد عثمان، وذكر أن البلدان التي يعث اليهاعثمان يمصاحف يعدجمع المصحف كانت سبعة هي : مكة ، واليمن ، والشام ، والكوفة، والبصرة، والبحرين ، وجعل بالمدينة واحدا ، كما أوضح أن المصاحف التي كتبت قبل مصحف عثمان لم تكن على هذا الترتيب الموجود اليسوم، وذكر أيضا أن طائفة من أهل الكلام أجازت ان يكون سقط مـن القرآن شيء، ورد على زعمهم هذا ردا قويا • (٢) من المنافقة

وفى الفصل الثالث « القراء وطرق الاداء » تحدث عن وجوه القراءة ، وأنها بذلك معجزة للفطرة اللغوية عند العرب • وبين

<sup>-</sup>١- اعجاز القرآن والبلاغة النبوية «٣٠-٣٤».

\_\_\_\_\_ اعجاز القرآن والبلاغة النبوية: «٢٣\_}}».

أوجه وحكم تعدد القراءات واوضح أن هناك توافقا بين الفاظ القرآن ومعانيه فقال « ومن أعجب ما رأيناه في اعجب از القرآن واحكام نظمه ، أنك تحسب الفاظه هي التي تنقاد لمعانيه • ثمة تتعرف ذلك وتتغلغل فيه فتنتهي الى أن معانيه منقادة لالفاظه من التي تعدث عن اختلاف النطق بالحروف وذكر قصة عمر حين اقتاد هشام بن حكيم الى الرسول صلى الله عليه وسلم لانه سمعه يقرأ بغير مايقرأ عمر نفسه ، وبين أن الاختلاف بعد اتساع الفتوح لم يكن له وجه ولذلك نظر رسول الله صلى الله عليه وسلم الفتوح لم يكن له وجه ولذلك نظر رسول الله صلى الله عليه وسلم حين عرض عليه القرآن العرضة الاخيرة • (٢)

وفى الفصل الرابع: تعدث عن القراء فى عهد الرسول صلى الله عليه وسلم وهم سبعة \_ تقدم ذكرهم \_ وذكر أنهم جميعا يسندون قراءتهم الى الرسول صلى الله عليه وسلم وذكر أسماء القراء وسنى وفاتهم ثم ذكر أن هذه القراءات السبع هى المتفق عليها ثم ذكر أسماء القراء الثلاثة الذين يكملون العشرة وسنى وفاتهم أردف ذلك بذكر سبب الاقتصار على القراءات السبع ثم ذكر أن أول من تتبع وجوه القراءات وتقصى الانواع الشاذة فيها هو هارون بن موسى القارىء النحوى المتوفى سنة ١٣٠ ه(٣) متواترة وآحاد وشاذة و فالمتواتر القراءات السبع والآحاد وشاذة وأحاد وشاذة فالمتواتر القراءات السبع والآحاد الشائة الاخرى وما بقى فشاذ أعقب ذلك بذكر شروط القراءة الصحيحة ثم ذكر اسماء عدد من القدراء أشتهر بالقراءات الشادة (٤)

ا اعجاء القرآن: «٧٤». ٢ اعجاز القرآن: «٧٤ ... ٥٠. ٣ اعجاز القرآن: ٥٠ ــ ٥٠. وعجاز القرآن: ٥٠ ــ ٥٠. وعجاز القرآن: ٥٠ ــ ٥٠.

وفى فصل « قراءة التلحين » ذكر اسم أول من قرأ بالتلحين المذموم و هو عبيد الله بن بكرة ثم تبعه بعد ذلك قراء آخرون على شاكلته • ثم ذكر أن هذا التلحين لم يكن معروفا في عهد الرسول صلى الله عليه وسلم (١)

وفى فصل «لغة القرآن» قال: « الاصل فيمن نزل يلغتهم قريش مع فكر ان اللغات التى نزل بها القرآن غير لغة قريش هى لغة سعد بن يكر، وجشم بن يكر، ونصر بن معاوية وثقيف وخزاعة وهذيل وكنانة واسد وضبة وقرر أن لغة القرآن الكريم ائتلفت على وجه يستطيع كل العرب قراء ته بلعونهم وان اختلفت وتناقضت (٢)

وفي فصل «الأحرف السبعة» ذكر أنه روى حديث في أن القرآن نزل على سبعة احرف • وذكر رأيا لبعض العلماء في تفسير معنى نزوله على سبعة أحرف وأن المراد على سبعة أنحاء لا تزيد ولا تنقص كابدال لفظ بلفظ • أو حرف بحرف ، أو تقديم وتأخير • وقد أيده بقوله « وهو قول حسن يحمل به العديث على معنى القراءات التي هي في الاصل فروق لغوية • وقرر ان العدد جعل رمزا لا ألفوه من معنى الكمال • (٣)

وفى فصل « مفردات القرآن » تحدث عن غريبه وليس المراد ما كان منكرا او شاذا • وانما هو ما كان حسنا مستغربا فى التأويل وذكر ان جملة ما ورد فى القرآن مــن الغريب سبعمائة لفظة

۱\_ اعجاز القرآن : «۹۰ \_ ۲۲» \_ ۲\_ اعجاز القرآن : «۹۲ \_ ۸۲».
 ۳ اعجاز القرآن : ۹۶ \_ ۷۳ \_ ۷۳».

او تزيد قليلا جميعها روى عن ابن عباس رضى الله عنهما • وبين أن منشأ الغرابة ان يكون ذلك من لغات متفرقة أو تكون مستعملة على وجه من وجوه الوضع يخرجها مخرج الغريب • ثم ذكر أن الصحابة كانوا يسمون فهم هذا الغريب اعراب القرآن، أردف ذلك بذكر أن العلماء قد عدوا في القرآن من غير لغات العرب اكثر من مائة لفظة وقد عربت •

ثم أوضح أن من الفاظ القرآن ما يسمى بالوجوه والنظائـــر والافراد، فالوجوه والنظائر هي الالفاظ الواردة بمعان مختلفة كلفظ الهدى فانه فيه على سبعة عشر وجها • أما الافراد فهــى الفاظ تجيء بمعنى مفرد غير المعنى الذي تستعمل فيه عادة • (١)

وفى فصل « تأثير القرآن على اللغة » قال « نزل القرآن الكريم يهذه اللغة على نمط يعجز قليله وكثيره معا • • وهو فى كل جزء من أجزائه وفى أجزائه جملة ، لا يعارض يشىء الا اذا خلقت سماء غير السماء ، وبدلت الارض غير الارض ، وانما كان ذلك لانه صفى اللغة من أكدارها ، وأجراها فى ظاهرها على يواطن أسرارها • » (٢)

وقرر أن تطور اللغات حين يتطور أهلها ، وقد ذكر عدة آيات تصف حال العرب وأعقبها بالتعليق عليها ، وقرر ايضا أن القرآن الكريم قد جمع العرب على لغة واحدة بما استجمع فيها من محاسن الفطرة اللغوية ٠٠٠ كما قرر أن مقياس اللغة وميزانها هوالقرآن وأنه لولا القرآن لما بقيت اللغة العربية على ما هي عليه ، وفي نهاية هذا الفصل ذكر وجها من أوجه تأثير القرآن في اللغة ذلك

١\_ اعجاز القرآن : «٧٤\_٧٤» \_٢\_ اعجاز القرآن : «٧٧».

هو اقامة أدائها على الوجه الذى نطقوا به ، وتيسير ذلك لاهلها في كل عصر · (١)

وفي فصل « الجنسية العربية » بين أن القرآن وحسد العرب سياسيا بعد أن وجدها من ناحية العقيدة والفكر ، ثم اتسع هذا فشمل كل من دخل في دين الله الخالد ، ثم بين أثر القرآن فـــي تهذيب روح العرب يعد جفاء وغلظة الجاهلية • وقرر أن القرآن قد أقام أمة على انقاض أمة، أمة صاحبة رسالة في الوجود وصاحبة علم وحضارة وخلق ، وأمة جاهلة لا رسالة لها ولا كيان ، متناحرة متدايرة ، وبين أن القرآن قضى على العصبية - عصبية الدم وغيرها من العصبيات وأحل محلها عصبية السروح • وأن لغية التوراة والانجيل قد اندثرت وتفرقت بينما لغةالقرآن ياقية يحفظ القرآن لها • (٢) وانهى \_ المؤلف \_ الفصل بالعديث عن الفصعى والعامية فقال: « فالعربية قد وصلها القرآن بالعقل والشعيور النفسي ، حتى صارت جنسية ، فلو جن كل أهلها وسخوا بعقولهم على ما زينت لهم أنفسهم من الالحاد والسياسة كجنون فتياننا ٠٠ لحفظها الشعور النفسى وحده وهو مادة العقل بل هو مادة الحياة • • ولولا هذا الشعور الذي اومأنا اليه لدونت العامية في أقطار العربية زمنا بعد زمن ٠٠٠»(٣)

وفى فصل « آداب القرآن » يقرر أن آداب القرآن همى آداب الانسانية عامة ، وآداب الفطرة ثم تحدث عن العادة والطبيعة « وقد خرج الناس من اصل واحد ولا تزال طبيعة الحياة فيهم

۱ \_اعجاز القرآن : «۷۸\_۸۸» \_۲\_ اعجاز القرآن : «۸۸\_۲۸ » ۳\_ اعجاز القرآن : «۸۸\_۲۷ » ۳\_ اعجاز القرآن : «۹۷» .

واحدة ، فكل ما أمكن أن يرجع الى النفس الانسانية ونظامها فهو في اصله واحد وجنس متميز ٠٠٠ فما كان من الآداب الاجتماعية ناشئا عن العادة ، التي هي يعض مظاهر الفكر ، فهو كالعادة نفسها : يدور معها ويتغير بحسبها ، وما كان منها راجعا الي طبيعة النفس التي هي مصدر الفكر ، فهو يشبه ان يكون طبيعة للاجتماع الانساني ٠٠٠٠ » (١)

وتحدث عقب هذا عن الفرد والجماعة ودورهم في احترام هذه الآداب، ثم قرر أن الحرية لا بد أن يكون لها حد معين مبينا الضرر الذي ينتج عن اطلاق الحرية بلا حد فقال « فلولا الآداب النفسية في طبائع الانسان، وما تمكنه من صلات الناس بعضهم يبعض • • وما تحد من معنى الحرية لكان وجه الارض قد تغير بما يشملها من الفوضى الانسانية • (٢)

وأوضحأن الشريعة تنزل من مجموع الناسمنزلة المرشد للناس، والآداب تنزل منزلة النفس الانسانية التي بها الحياة ويقرر أن من لا أدب له قلما ينتفع بالشرع ، ثم تحدث عن القوة الاجتماعية في آداب القرآن ، وعن كيفية تأثير القرآن على العرب ، وتحدث عن الآداب التي سنتها شرائع الارض والتي سنتها شريعة السماء مقارنا بينها ، وقرر أن آداب القرآن انفردت باسلوب خاص بها وأن القرآن ألف من العرب اكبر جماعة نفسية وجدت من آداب القرآن خليا اجتماعيا عاما استولى على ما فيهامن التصور والفكر والاعتقاد وأحالها كلها فكرا واحدا يستمد قوته من الخلق الذي قام به • (٣)

۱ اعجاز القرآن: «۱۰۰» . ۲ اعجاز القرآن: ۱۰۱» . ۳ - ۳ اعجاز القرآن: «۱۰۷» .

ثم تعدث عن أصول الاخلاق الاجتماعية في القرآن وهي التقوى والمساواة ، ثم تعدث عن أركان الفضيلة الاجتماعية وقال « وانما أركان الفضيلة الاجتماعية الاجتماعية الكبرى في ثلاث كلها حرية واستقلال أردف ذلك بالعديث عن مذاهب الفلسفة والاجتماع فقال « فانظر هل جاءت علوم الفلسفة والاجتماع بعد ثلاثة عشر قرنا من نزول القرآن بما ينقض هذه العقيقة •

وقرر أن المسلمين ما فرطوا في آداب القرآن الاحين فرطوا في لغته فأصبحوا لا يفهمون كلمة • ولا ينتزعون اخلاقه كما قرر أن غرابة الدين تتبع غرابة اللغة ، (١) ثم تحدث عن دعائم الانسانية كما يراها وهي جملة ما ترمي اليه آداب القرآن – وهي المساواة والحرية ، وحد هذه الحرية • (٢)

ثم تحدث عن وسائل النهضة فقال « وكل الوسائل التي تعمل في النهضة الانسانية فانماهي ترجع الىثلاث كلمات تقابل تلك الثلاث ايضا: وهي صلة الحرية بالشريعة وصلة الاخلاق بالله ٠» (٣)

ويقرر \_ المؤلف \_ أن الخطاب الادبى فى القرآن يراد به حرية المنفعة للنوع الانسانى كله ثم الموازنة بين مقدار هذه المنفعة وبين مقدار الحرية التى تنال بها • فان اطلاق الحرية عبث ، واطلاق المنفعة ضرر أو اضرار • • • وأن كل أمة اضطربت فيها الموازنة بين الحرية ، والمنفعة ، فانما يكون ذلك حاضر تاريخها مبدأ انعبودية لغيرها ، كما قرر أن ما فى الآداب القرآن من الامر والنهى وجه بين • • • (٤)

ا\_ اعجاز القرآن :۱۱۳-۱۱۳» \_\_\_ اعجاز الق\_\_\_رآن : «۱۲۱» دار» . \_\_\_ اعجاز القرآن : «۱۲۱» \_\_ اعجاز القرآن : «۱۲» \_\_ اعزا : «۱۲» \_\_\_

وقرر أن القرآن اطلق لكل انسان ارادة اجتماعية أساسها الفضيلة الادبية : حتى لا تكون بطبيعتها الا جزءا من الشريعة • • كما قرر أن المراد بآداب القرآن وعظاته انما هدو الانسان الاجتماعي • (١)

وفي فصل «القرآن والعلوم» بين أثر القرآن في العلم والنهضة فقال « وليس يرتاب عاقل • • أنه لو لم يكن القرآن الكريم لكان العالم اليوم غير ما هو في كل ما يستطيل به ، وفي تقدمه وانبساط ظل العقل فيه وقيامه على أرجائه ، وفي نموه واستبحار عمرانه فانما كان القرآن أصل النهضة الاسلامية وهذه كانت على التحقيق هي الوسيلة في استبقاء علوم الاولين وتهذيبها وتصفيتها • • »(٢) وقرر ان الاسلام دعا الى العلم وأن اساس التاريخ العلمي في اوروبا من آثار الاسلام (٣)

ثم تحدث عن نشأة علوم القراءات ، والنسحو ، والتفسيس والتوحيد ، وأصول الفقه والفقه ، والتاريخ والفرائض والفلك والبلاغة • (٤) و تحدث عن علوم العرب قبل الاسلام فأوضح أنها لم تكن الا فنونا من القول لا تتجاوز ييان ضروب من الصفات وأنواعا من الحكم ، ثم تحدث عن الفلسفة ، ثم عن الخليفة المنصور والرشيد وكيف ازدهرت العلوم الاسلامية في عصرهما ، وتحدث عن كتاب مالك « الموطأ » وسبب تأليفه وهو أن الخليفة المنصور طلب منه تأليف كتاب ينفع الناس في دينهم ويرشدهم اليه وتحدث عن حج الرشيد عام ١٧٤ هواجتماعه بالفقهاء ومنهم الامام مالك رحمه الله • (٥)

اعجازالقرآن : «۱۲۲» - ۲ اعجاز القرآن : «۱۲۱» . - ۲ اعجاز القرآن : «۱۲۹ - ۱۳۲» . - ۲ اعجاز القرآن : «۱۲۹ - ۱۳۲» . - ۱ اعجاز القرآن : «۱۳۲ - ۱۳۲» . - ۱ اعجاز القرآن : «۱۳۲ - ۱۳۲» .

وعاد \_ المؤلف \_ فأوضح أن القرآن سبب العلوم الاسلامية فقال « • • غير أننا نوثق الكلمة في أن القرآن الكريم هو كان سبب العلوم الاسلامية ومرجعها كلها • • • » (١) و تحدث عقب هذا عن الشيعة ودعاواهم في القرآن • ثم عن ظاهـرة استخراج بعض حوادث التاريخ بالحسابومثل لذلك بسورة القدر، وأبان ان القرآن الشار الى المستحدثات العلمية، و تحدث كذلك عن تطور أفهام الناس للقرآن • (٢)

وفى فصل « سرائر القرآن » تحدث عن كتاب ألفه الفلكى أحمد مختار باشا واسماه سرائر القرآن ويناه عليى سبعين آية مين القرآن • (٣)

ثم تحدث عن آية فسرها داود الانطاكي المتوفي عام ١٠٠٨ هـ. في أحد كتبه وهذه الآية هي قوله تعالى : « والقسل خلقنا الانسان من سلالة من طين ثم جعلناه نطفة في قرار مكين » ثم نقل الآية وتفسيرها بعد أن تحدث عنها بايجاز . (٤)

وفى فصل « اعجاز القرآن » يرى أن الاعجاز شيئان : ضعف القدرة الانسانية فى معاولة المعجزة ومزاولته على شدة الانسان واتصال عنايته ، ثم استمرار هذا الضعف على تراخى الزمن فكأن العالم كله فى العجز انسان واحد ليس له غير مدته المحدودة بالغة ما بلغت ٠٠٠» (٥)

وعند الحديث عن الاقوال في اعجاز القرآن ذكر أقوال العلماء

١ اعجاز القرآن: «١٣٦». ٢ اعجاز القرآن: «١٣٧ اعجاز القرآن: «١٣٧ اعجاز القرآن: «١٥٠ » .

القدامى من كافة الفرق الاسلامية في معنى الاعجاز ، وكيف أن كل واحد منهم يدعى أن ما معه هو الحق ، كما بين تاريخ الكلام في القرآن وأول مقالة في القرآن فبين أن أول من تكلم في القرآن لبيد بن الاعصم اليهودى اذ قال : التوراة مخلوقة فالقرآن مخلوق كذلك ثم أخذها أناس الى أن ظهرت فتنة القول يخلق القرآن في عهد المعتصم عام (٢٢٠) ه بعد هذا ذكر رأى النظام من المعتدزلة والمرتضى من الشيعة وهو أن الاعجاز كان بالصرفة ويرد على مذاهبهم الباطلة بادلة دامغة ملؤها الايمان • ويرى المؤلف رحمه الله \_ أن القول بالصرفة كقول العرب « ان هو الا سحر يؤثر » وذكر رأى الجاحظ في الاعجاز • (١)

ثم ذكر ما قاله بعض العلماء في وجوه اعجاز القرآن ، ثم ذكر ان لجماعة من المتكلمين واهل التقسيمات الكلامية شبه ومطاعن يوردونها على القرآن • وهي نحو عشرين وجها • ذكر منها وجها ونقضه مبينا زيف ما فيه • (٢)

ثم ذكر ما ألف في الاعجاز من الكتب وذكر أن بداية التأليف لم يكن الا في اوائل المائة الثالثة ١ ـ لما تفشت مقالة بعض المعتزلة بأن فصاحة القرآن غير معجزة ٠ ـ ٢ ـ وخيف أن يلتبس ذلك على المعامة اذ أن اول من ألف في ذلك الجاحظ عام ٢٥٥ ه حيث ألف كتاب « نظم القرآن » ثم ألف ابو عبد الله الواسطى المتوفى عام ٢٠٦ ه كتاب « اعجاز القرآن » وقد شرحه عبد القاهر الجرجاني ٠ وذكر ـ المؤلف ـ رحمه الله ـ انه اول كتاب وضعلشرح الاعجاز • ثم

۱ \_ اعجاز القـ رآن : «۱۵۸ \_ ۱۹۸» » . \_ ۲\_ اعجاز القرآن : «۱۲۵» \_ ۱۲۹» . (۱۲۹» .

ألف عبد القاهر الجرجاني كتاب « دلائل الاعجاز » ثم كتب ابو عيسى الرماني المتوفى عام ٣٨٢ ه في الاعجاز ، ثم جاء ابو بكر الباقلاني المتوفى عام ٤٠٣ ه فألف كتابه « اعجاز القرآن » • كذلك ألف في الاعجاز كل من الخطابي ، والرازى ، وابن ابي الاصبوالزملكاني (١)

وفي «فصل حقيقة الاعجاز» • قرر أن اعجاز القرآن اعجاز مطلق يشمل كل أنواع الاعجاز • ثم تحدث عن حالة العرب اللغوية قبل الاسلام • وتربيتهم لغويا ، وأثره على العرب ، وتحدث عن سر الفصاحة في القرآن ، وعن العرب من حيث تمردهم على كل محاولة للحد من حريتهم ، وطبيعتهم وايمانهم بالخرافة وكيف أن القرآن دعاهم الى غير ما الفوا دعوة صريحة وصارمة • (٢)

وفي فصل «التحدى والمعارضة» تحدث عن مفاخرة العرب بلغتهم التي انتهت بهم الى الغذلان أمام فصاحة القرآن و بلاغته ، ثم تحدث عن حكمة التحدى والتدرج فيه ومذاهب العجز عن الاتيان بمثل القرآن • ودعوى للعرب الكفار أن الرسول صلى الله عليه وسلم يعلمه القرآن بشر ، أعقب ذلك بالحديث عن معارضى القرآن في زعمهم كمسيلمة الكذاب والاسود والاسلم (٣) وسلم والنضر بن الحارث ورد قول من قال أن ابن المقفع عارض القرآن ثم استحيا ومزق ما كان كتب ، ثم تحدث عن معارضة الراوندى للقرآن • أعقب ذلك بذكر أن المتنبى تنبأفي اول شبابه وقرأشيئا

١ - اعجاز القرآن : «١٦٩ - ١٧٤» - ٢ - اعجاز القرآن : «١٧٥ - ١٨٦»
 - ٣ - اسلم بعد طليحة الاســـدى وقومه وابلوا بلاءا حسنا في معركة القادسية اذ قتل منهم ما لا يقل عـن خمسمائة شخص .

مما زعم أنه معارضة للقرآن على البوادي و تبعه ناس من يني كلب، كما رد التهمة التي أتهم بها المعرى من أنه عارض القرآن • (١) وفى فصل « أسلوب القرآن » بين أنه مادة الاعجاز القرآني وأن العرب انقطعت معارضتهم له وأوضح أن كمال البيان في القرآن، وأن سبب عجز العرب عن الاتيان بمثل السور القصار انما هسو في قصور التغيير في لغة البشر • وأن الاعجاز في قليل القرآن وكثيره • ثم تحدث \_ المؤلف \_ عن سر التكرار في القرآن وشنع على الملاحدة الذين يعيبون في القرآن التكرار ويينأن القرآن كان في خطابه للعرب يسلك مسلك القصروالاختصار وفي مخاطبة بنى اسرائيل يسلك مسلك البسط والاطناب وتحدث عن اتهام الكفار للنبى صلى الله عليه وسلم بالشعر ورد هذا الاتهام ردا قويا مبينا أن اليهود هم اول من صدرت عنهم التهمة بالشعر ٠ (٢) وقرر أن عجز المولدين عن معارضة القرآن لا يعتد به بعد أن عجز العرب عن معارضته بعدها اثبت أن معجزات الصناعة معجزة الى الابد، أردف ذلك ببيان السر في مخالفة القرآن لكل الاساليب، وتحدث عن مرونة اسلوب القرآن بحيث لايصادم الآراء على مختلف العصور • (٣)

وفى فصل « نظم القرآن واعجاز تأليفه »قرر أن القرآن معجزة في تأليفه على هذا الاسلوب • (٤)

وفى فصل « الحروف واصواتها » ذكر أن عمر أسلم لما سمع القرآن بهذه الحروف والصوت المقروء بها ، ثم تحدث عن قرآن

١ - اعجاز القرآن: « ١٨٦ - ٢١٢» - ٦ - اعجاز القرآن: «٢١٣ - ٢٢٣»
 - ٣ - اعجاز القرآن: «٢٢٣ - ٢٣٧»
 - ٣ - ١٩٤١
 - ٢٣٨ - ٢٤٠»

مسيلمة المزعوم · ثم قرر أن مادة الصوت هي مظهر الانفعال النفسي · وأردف ذلك ببيان أثر ترتيل القرآن على سامعه ، شم تحدث عن تتابع الاصوات على نسب معينة بين مخارج الحروف وعن الفواصل التي تنتهى بها الآيات وعن الاستهواء الصوتى للقرآن والسر في انه لا يمل · (1)

و بعد أن تحدث عن الحروف انتقل الى الحديث عن « الكلمات وحروفها» فتحدث عن صور الاحساس فى كلام القرآن ، وبراءته من الحشو والزيادة ، وتلاؤم الفاظه ومعانيه ، وقرر أن الفاظه فوق اللغة ، ثم تحدث عن الحروف والحركات الصرفية واللغوية، ثم تحدث عن طريقة فى النظم انفرد بها القرآن • (٢)

ثم تحدث عن الكلمات الطويلة في القرآن ومثل لها ، ثم عسن زوائد الاعراب • ثم تحدث عن ما يظنه النحاة زائدا وبين وجه الحق فيه • واوضح أن في القرآن الفاظا لم تسرد الا مجموعة واخرى لم ترد الا مفردة •

وقرر أن القرآن دليل على النبوة ، وتحدث عن الاعجاز في الكلمات والاسماء الجامدة التي هي مظنة عدم الاعجاز ومثل لها يقوله تعالى : « وأرسلنا عليهم الطوفان والجراد والقمل والضفادع والدم آيات مفصلات » (٣)

انتقل بعد هذا الى الكلام عن « الجمل وكلماتها » فقال : « والجملة هي مظهر الكلام ، وهي الصورة النفسية للتأليف

الطبيعي ، أذ يحيل بها الانسان هذه المادة المخلوقة في الطبيعة إلى معانى تصورها فى نفسه او تصفها » (١) ثـم قـرر أنها قول لا ينتقض على مدى الدهر في التحدى • (٢) كما قرر أن القرآن حفظ اللغة العربية ولولاه لاندثرت وضاعت كمسا ضاعت غيرها من اللغات • (٣) وأن الصفة الحسية فيسى نظم القرآن صورة واحدة من الكمال وان اختلفت أجزاؤها فـــــى التركيب ، ثم قال « ان طريقة نظم القرآن تجرى على استواء واحد في تركيب الحروف باعتبارمن اصواتها ومخارجها ٠٠ (٤) وقد تحدث عقب ذلك عن التناسب بين الآيات والسور، ثم قال « وانك لتحار اذا تأملت تركيب القرآن ونظم كلماته في الوجوه المختلفة التي يتصرف فيها ، وتقعد بكالعبارة اذا انت حاولت أن تمضى في وصفه حتى لا ترى في اللغة كلها أدل على غرضك وأجمع لما في نفسك وأبين لهذه الحقيقة غير كلمة الاعجاز»(٥) وقال في فصل « غرابة اوضاعه التركيبية » « وههنا أمر دقيق لا بد لنا من طلب وجهه ، لأنه شطر الاعجاز في القرآن الكريم وسائر ما قدمناه مثله ، وذلك أنك حين تنظر في تركيبه لا ترى كيفما أخذت عينك منه الا وضعا غريبا في تأليف الكلمات ، وفي مساق العبارة ، و يحيث تبادرك غرابته من تفسها وطابعها، يما تقطع أن هذا الوضع وهذا التركيب ليس في طبيع

۱ اعجاز القرآن «۲۲۸» \_\_۲ \_\_ اعجاز القرآن : «۳۷۱» \_\_۳ \_\_ اعجاز القرآن : «۲۸۰» .
 القرآن «۲۷۵» \_\_ ؛ \_\_ اعجاز القرآن «۲۷۵» \_\_٥ \_\_ اع\_\_ جاز القرآن : «۲۸۰» .

الانسان ۰۰۰۰» (۱)

ثم يقرر أن الانسان لو بحث في التراكيب الغريبة في كلام البلغاء لما وجد مثل ما في التراكيب الغريبة التي في القرآن وقرر أيضا أن لهذه اللغة معاجم كثيرة تجمع مفرداتها ولكن ليس لها معجم تركيبي غير القرآن، ثم بين أن القرآن هو منشأ علم البلاغة (٢)

وفى فصل البلاغة فى القرآن: ذكر أسماء وكتب الباحثين فى علم البلاغة، ثم تحدث عن الاسرار النفسية للبلاغة، ثم عــن الاعجاز يالبيان والمنطق (٣)

وفى فصل « الطريقة النفسية فى الطريقة اللسانية» قرر أن من تقرأ عليه آيات من القرآن نفسه مذهبها فتؤثر فيه تأثيرا واضحا: قال « والقرآن وان لم يخرج عن أعلى طبقات اللغة ، ولا برز عن وجوه العادة فى تصريفها عير أنه أتى يذلك من وراء النفس لا من وراء اللسان • فليس الا أن تقرأ الآية على العربي أو من هو فى حكمه لغة وبلاغة ، حتى تذهب فى نفسه مذهبها : لاتنى ولا تتخلف • • • • » (٤) ويستمرفى هذا الكلام وبيان الفرق بين تأثير النفس من قراءة وسماع القرآن ، ومن قراءة وسماع أى كلام آخر •

وفى فصل « احكام السياسة المنطقية على طريقة البلاغــة » تحدث عن الاعجاز المنطقى فقال : « و بقى سر من اسرار هــنه البلاغة المعجزة نختم به الباب ٠٠٠ وهو احكام السياسة المنطقية

۱ اعجاز القرآن : «۲۸۳» . \_\_۲ اعجاز القرآن: «۲۸۲ \_۲۸۲»
 \_\_۳ اعجاز القرآن : « ۲۹۱ \_۲۹۱» .

٤\_ اعجاز القرآن : «٢٩٧ – ٢٩٨».

وقال « وعلى هذا الوجه الذى بسطناه من أمر الالهام والتحديث يكون وحى السياسة المنطقية الذى اومأنا اليه وهى أن في لغة كل أمة أبلغ البلاغة غير أنهافى القرآن الكريم مما يعجز الطوق • ولو ذهبت تعتبر القرآن كله لرأيت تلك الطريقة فيه أظهر الوجوه التى تبينه من كلام الناس و تجعله قبيلا واحدا • وما نشك على حال أن فصحاء العرب وأهل البلاغة فيهم قد ادركوا بفطرتهم هذه الطريقة المعجزة التى تنصرف الى وجه ثم تجىء من وجه آخر ، ولا أنهم عرفوا أن هذا مما لا تقرو به البلاغية وضرويها • » (٢)

أردف هذا بتقرير أن هذا الشيء بعض ما أيأسهم من المعارضة فقال : « وهذا بعض ماأيأسهم من المعارضة ، تيقنا أنهم لا قبل لهم بها واستبصارا في حقيقة هذا الكلام ، وأنه مما لا يستشرى الطمع فيه وأنه وحي يوحي حسم » (٣)

وفي الختام ينقل عن بعض علماء الاندلس قوله أن أعظهم

۱ — اعجاز القرآن : «۳۰۱ — ۲۹۹» ، — ۲ — اعجاز القرآن : «۳۰۶» . — ۳ — اعجاز القرآن : «۳۰۰» .

المعجزات واوضعها دلالة: القرآن الكريم وذلك في الهامش (١) وفي الغاتمة يقول: « و يعد فلا يد لنا من التنبيه على أنا في كل ما أسلفنا من القول في اعجاز القرآن أو الاشارة الي يعض الوجو المعجزة فيه ، انما أجملنا تفصيلا ، واتينا يه تحصيلا ، فاكتفينا من ذلك يما يرشد الى أمثاله ، واقتصرنا من كل وجه على أصل المعنى دون مثاله ، و » (٢)

رأيى فى الكتاب: \_ حسب الرافعى فغرا أن يكون هــنا الكتاب من مؤلفاته وهو صاحب الكتابات الادبية الملتزمة المنافحة عن شرح الله ودينه والآداب الحقيقية لا المزيفة • فقد تنقــل الرافعى فى هذا الكتاب بين مباحث تتعلق بالقرآن من ناحــية اعجازه الذى يتمثل فى اساليبه المخالفة لاساليب البلغاء المتفوقة عليها التى أعجزتهم ، وفى تراكيب حروفه وكلماته وجمـله وغرابة أوضاعه التركيبية ومفرداته • ومن ناحية لغته التى نزل بها وتأثيره فى لغة العرب وحفظه لها • وغير ذلك فهــو كتاب جدير بحق بالقراءة والتمعن خاصة اذا علمنا بأنه أديب كافـح بلغربين فى العالم العربي وخاصة مصر كفاحا تشهد له به كتبه من أمثال « تحت راية القرآن»الذى ألفه في الرد على زعيم المغربين وغيره من الكتب والمقالات • بيد انى مع ذلــك قد لاحظت ان الاستاذ الرافعى ـ رحمه الله ـ متأثر بالمسلك العلمى لتفسير القرآن • ويؤمن بان حساب الجمل يؤدى الى نتيجة يعتمد عليها

۱\_ اعجاز القرآن: «۳.۷» . \_۲\_ اعجاز القرآن: «۳.۹» .

فى فهم القرآن فهو يقول مثلا فى فصل « القرآن والعلوم » وقد استخرج يعض علمائنا من القرآن ما يشيه اللي مستحدثات الاختراع وما يحقق يعض غوامض العلوم الطبيعية ، ويسطوا كل ذلك يسطا ليس هو من غرضنا فنستقصى فيه (١)على أنهذا

 ١ - يعلق المؤلف - عليه الرحمة - في الهامش فيقول « من ذلك طريقة التصوير الشمسي بالمساك الظل ، وهي في قوله تعالى : « الم تر الي ربك كيف مد الظل ولو شاء لجعله ساكنا ثم جعلنا الشمس عليه دليلا » فتأمل قوله « ثم جعلنا الشمس » فان هذه الحروف تكاد تنطق بـــان هذا الامر سيكون لا محالة . ومنهاكشمنهم أن مادة الكون هي الاثير: والله تعالى يقول في بدء الخلق : «ثم استوى الى السماء وهيدخان» ومنها ما حققوه مسن أن الأرض انفتقت من النظام الشمسي والله تعالى يقول في السموات والارض : «كانتا رتقا ففتقناهما » الخ. والواقع ان تفسير الاية بكون الارض قــدانفصلت عن الشمس انما هو تفسير يتمشى مع نظرية السديم التي قال العقاد فيها « ولكن النظرية السديمية لا تعدو أن تكون مرضا من المروض ، يقبل النقص والزيادة ، بليقبل النقض والتفنيد ، ولم ينته \_ بعد \_ بين علماء الطبيعة الى قرار متفق عليه» «١٨٨» . وانا اقول ولن يصلوا الىقرار يتفقون عليه لان هذا الامر فوق ما تطيقه عقولهم القاصرة . ولقدة رأت في جريدة المدينة عدد ٢٤٣٨ بتاريخ ٢٨ -٢- ١٣٩٢ ه نظريـة «جديدة عن النظام الشمسي . قالت الجريدة ما يلى : «بوسطن : يقول كيماوى حاصل على جائزة نوبل بأن من المكن ان تكون الارض قــدتشكلت عندما اتحد معا ٨٠ حسمـا من حجم القمر او ما يزيد على ذلك أن التاريخ الباكرللنظام الشمسي .٠٠» وهكذا تختلف النظريات وينقض بعضها بعضا وتبقى الحقائق في القرآن خالدة لا تتغير فهل يريد الرافعي \_ رحمه الله \_ أن يفسر القــرآن حسب النظريات العلميه أو الفروض كمايسميها ـ وهو صادق ـ الشهيد سيد قطب . وانا أرى انه بالاضافة الى محذور « التأويل المستمر للقرآن» فان هناك اشياء لا يمكن للعقل ان يتصورها لانها من عالـــم الغيب كالافتراضات الفلكية بالنسبة لخلق الارض.

ومثله انما يكون فيه اشارة ولمعة ولعل متحققا بهده العلوم العديثة لو تدبرالقرآن واحكم النظر فيه وكان بحيث لا تعوزه أداة الفهم ولا يلتوى عليه أمر من أمره ، لاستخرج منه اشارات كثيرة تومىء الى حقائق العلوم وان لم تبسط من ابنائها، وتدل عليها وان لم تسمعها باسمائها، بلى وان فى هذه العلوم العديثة على اختلافها لعونا على تفسير بعض معانى القرآن والكشف عن حقائقه .... » (1)

وقال: « وقد اشار القرآن الى نشأة هذه العلوم والى تمحيصها وغاياتها على ما وصفناه آنفا وذلك قوله تعالى: « سنريه م آياتنا في الآفاق وفي أنفسهم حتى يتبين لهم أنه العق ، أو لم يكف بربك أنه على كل شيء شهيد » ؟ • ولو جمعت أنواع العلوم الانسانية كلها ما خرجت في معانيها عن قوله تعالى: « في الآفاق وفي أنفسهم » هذه آفاق ، وهذه آفاق أخرى ، فان لم يكن هذا التعبير من الاعجاز الظاهر بداهة فليس يصح في الافهام شيء (٢)

أما عن ايمانه بان حساب الجمل يؤدى الى نتيجة يعتمد عليها في فهم القرآن فيظهر من هامشه قال فيها: «قال بعض المتأخرين: ان الميقات (اى العلم الذى تعرف به أزمنة الليالى والأيام واحوالها ومقاديرها لايقاع العبادات في اوقاتها) مشار اليه في

۱ \_ اعجـاز القرآن : ««۱۱۲۳،۱۱۳» .

۲\_ اعجاز القرآن : «۱٤۳» .

القرآن يقوله: « رفيع الدرجات » قال: فان عدد ( رفيع ) أى بحساب الجمل ـ ثلاثمائة وستون وهي عدد درج الليل والنهار «(قلنا)واذا أطلق حساب الجمل في كلمات القرآن كشف منه كل عجائب العصور وتواريخها وأسرارها - ولولا أن هذا خارج عن غرض الكتاب لجئنا منه بأشياء كثيرة من القديم والحديث» (١٣٢،١٣١)

وقال كلمة غير لائقة به \_ رحمه الله \_ حين قال : « وسيكون العقل الانساني آخر نبى في الارض لان الذي جاء بالقرآن كان آخر الانبياء من الناس • • • » (١) والعقل في الواقع لن يكون نبيا بمعنى هاديا للطريق القويم بل الشرع هوالهادى الى الطريق القويم • • •

1 اعجاز القرآن: «١٤٣» .

## دفع ايهام الاضطراب عن آيات الكتاب

التعريف بالكتاب: كتاب يقع في ٣٠٢ صفعة من القطع الصغير مؤلفه هو الشيخ محمد الامين انجكنى الشنقيطي طبع للمرة الأولى عام ١٣٧٥ ه بمطابع الرياض .

٢ \_ موضوع الكتاب : \_ يبحث هذا الكتاب في الآيات التي قد يظن ان بينها تعارضا واضطرابا اذ يبين المؤلف هذه الآيات ويورد ما يظن من التعارض ويدفعه -

" منهج المؤلف في البحث: يبدأ المؤلف ببيان هذه الآيات ودفع الاضطراب عنها على حسب ترتيب المصحف فيبدأ بسورة البقرة وينتهى يسورة الناس ، يذكر الجمع بين الآيتين في محل الاولى غالبا وريما يذكره عند محل الاخيرة وربما اكتفى بذكر الجمع عند الاولى ، وقد يحيل عليها عند محل الاخيرة اذا كانت السورة ليس فيها من الآيات ما قد يظن تعارضه الاتك الآية واليك موذجا لذلك : قال : قوله تعالى: « ان الذين كفروا سواء عليهم أأنذرتهم ام لم تنذرهم لا يؤمنون » • هذه الآية تدل بظاهرها على عدم ايمان الكفار ، وقد جاء في آيات أخر ما يدل على أن بعض الكفار يؤمن بالله ورسوله كقوله تعالى : قل للذين كفروا بعض الكفار يؤمن بالله ورسوله كقوله تعالى : قل للذين كفروا وينتهوا يغفر لهم ما قد سلف» • الآية وكقوله «ومن هؤلاء من يؤمن به » • ووجه الجمع ظاهر وهـو أن الآيـة من العام يؤمن به » • ووجه الجمع ظاهر وهـو أن الآيـة من العام

المخصوص لانها في خصوص الاشقياء الذين سبقت لهم في علم الله الشقاوة المشار اليهم بقوله: « ان الذين حقت عليهم كلمة ريك لا يؤمنون ولو جاءتهم كل آية حتى يروا العذاب الاليم » ويدل على هذا التخصيص قوله تعالى: « ختم الله على قلوبهم الآية وأجاب البعض بأن المعنى لا يؤمنون ما دام الطبع على قلوبهم وأسماعهم والغشاوة على ابصارهم فان أزال الله عنهم فلك يفضله آمنوا » (1)

وأيى فى الكتاب: \_ يفيد هذا الكتاب الدارس للقرآن وما يتعلق به من علوم القرآن و وذلك ببيان أن لا تعارض بين آيات القرآن المجيد \_ حتى تلك الآيات التيقد يظنمن يقرؤها لاول وهلة أن بينها تعارضا وقد بين المفسرون جميعا ألا تعارض بينها في ثنايا تفاسيرهم للقرآن لكنها لما كانت متفرقة في سورة أراد المؤلف جمعها في كتاب تسهيلا على طالب العلم ولقد وفق وكفى طلاب العلم مؤونة البحث والتنقيب كما يضع المؤلف ببيانه عدم تعارضها حيث تحمل كل آية على محمل \_ حدا لطعن وتشكيك أعداء الاسلام من مستشرقين ومستغربين والذين قد يظهر من هذه الآيات من تعارض ظاهرى فيها للنيل من القرآن والطعن فيه .

۱ - دفع ايهام الاضطراب: «۸، ۹».

## التفسير والمفسرون

ا \_ التعریف بالکتاب: \_ یقع هذا الکتاب فی ثلاثة أجزاء من القطع المتوسط • وعدد صفحات الجـــزء الاول : أربعمائة واثنتان و ثمانون صفحة ، وعدد صفحات الجزء الثانى : ثلاثمائة وست وثلاثون صفحة • وعدد صفحات الجزء الثالث : مائـــتان وسبع وسبعون صفحة • یدون الفهارس • ألفه الاســتاذ محمد حسین الذهبی و نال به الاستاذیة فی علوم القرآن والحدیث • طبع للمرة اذولی عام ۱۳۸۱ ه • یمطابــع دار الکتــاب العـریی بمصــر •

٧ - التعریف بالمؤلف: - الاستاذ محمد حسین الذهبی مصری معاصر و هو استاذ بكلیة الشریعة بالازهر و رئیس قسم الشریعة بكلیة الحقوق العراقیة سابقا و معار لجامعة الكویت حالیا (۱) حصل علی الشهادة العالمیة من درجة استاذ فی علوم القرآن والحدیث وقد تقدم به للحصول علی هذه الشهادة عام ١٩٤٠ م ٠

٣ ـ موضوع الكتاب: \_ دراسات تفصيلية عن التفسيس وأنواعه • واتجاهاته • وشروطه والمفسرين وآرائهم • منتقيا من كل فرقة من الفرق الاسلامية نماذج من المفسرين وتفاسيرهم

۱ \_ ارسلت للمؤلف خطابا اطلب منه تزویدی بترجمة له . ولکن لـم يصلني منه رد على رسالتي .

وذلك من عهد رسول الله صلى الله عليه وسلم حتى العصر الحاضر .

\$ - منهج المؤلف في البحث: - قسم المؤلف أبحاث كتأبه هذا الى مقدمة وثلاثة أبواب وخاتمه • أما المقدمة فتضمنت ثلاثة مباحث • الاول: في معنى التفسير والتأويل لغة واصطلاحا والفرق يينهما وفيه ينقل التعريفات اللغوية عن لسان العرب والقاموس والبحر المحيط وأما التعريفات الاصطلاحية فينقلها عن عدة من علماء الشريعة • وفي الفرق بين التفسير والتأويل يذكر سبعة أقوال لاهل العلم في الفرق بينهما • (1)

والثانى: كان فى الكلام على تفسير القسرآن بغير لغته أو الترجمة، ويقسم المؤلف الترجمة الى قسمين حرفية، ومعنوية أو تفسيرية و أما العرفية: فهى نقل الكلام من لغة الى لغة أخرى، مع مراعاة الموافقة فى النظم والترتيب، والمعافظة على جميع معانى الاصل المترجم و أما التفسيرية فهى شرح الكلام وبيان معناه بلغة اخرى بلا مراعاة لنظم الاصل وترتيبه وبدون المعافظة على جميع معانيه المرادة منه و

ويذكر المؤلف أن غرضه من بيان هذين النوعين • أن يرى اى نوعى الترجمة داخل تحت التفسير ؟ أهو الترجمة الحرفيــة ام الترجمة التفسيرية ؟ أم هما معا ؟ • (٢)

أردف ذلك بتقسيم الترجمة الحرفية الى قسمين \_ 1 \_ ترجمة بالمثل • \_ 7 \_ ترجمة بالمثل • \_ 7 \_ ترجمة بالمثل • فأما الترجمة بالمثل وهـ فان الترجم القرآن بلغة أخرى تحاكيه حذوا بعدو بعيث تعلمفردات

الترجمة محل مفرداته واسلوبها محل اسلوبه ، • • • فهو غير ممكن لسببين \_ 1 \_ كونه \_ اى القرآن \_ آية دالة على صدق النبى صلى الله عليه وسلم فيما يبلغه عن ربه • \_ 7 \_ هداية الناس لما فيه صلاحهم فى دنياهم واخراهم • شرح عقب ذلك هذين السببين ، ثم يستنتج أن الترجمة الحرفية ليست تفسيرا للقرآن • (1)

اما الترجمة الحرفية بغير المثل فذكر أن معناها: أن يترجم نظم القرآن حذوا بحذو بقدر طاقة المترجم وما تسمه لغته وبين المؤلف أن هذه الترجمة ممكنة ولكنها لا تجوز بالنسبة للقرآن ، لان فيها اهدارا لنظم القرآن واخلالا بمعناه (٢)

ثم يتحدث المؤلف عن الترجمة التفسيرية ويضرب مثالا من القرآن ليبين به الفرق بين الترجمتين الحرفية ، والتفسيرية وهذه الآية هي قوله تعالى: « ولا تجعل يدك مغلولة الى عنقك ولا تبسطها كل البسط » ففي الترجمة الحرفية يأتى المترجم بكلام يدل على النهى عن ربط اليد في العنق وعن مدها غاية المد وهذا التعبير ربما لا يؤدى المعنى الذي قصده القرآن في اللغة المترجم اليها و ان يستنكر ذلك صاحب تلك اللغة وربما سخر من ذلك والتقتير ، مصورين بصورة بشعة ينفر منها الانسان المترجم له هذا المعنى و ثم استنتج من هذا جواز الترجمة التفسيرية لانها لا تعدو أن تكون تفسيرا للقرآن بغير اللغة التي نزل بها وهي

۱ \_ التفسير والمفسرون : « ۱/۲۱ » . \_ ۲ \_ التفسير والمفسرون : « ۲۰/۱ » . \_ ۲ \_ التفسير والمفسرون : «۲۰/۱ » .

تساوى تفسير القرآن باللغة العربية بالنسبة للغة المترجم اليها. (١)

ثم ذكر الفرق بين الترجمة التفسيرية والتفسير وهما :-1- اختلاف اللغتين --7- يمكن قارىء التفسير ومتفهمه ان يلاحظ معه نظم الاصل ودلالته فان وجده خطأ نبه عليه ٠٠ اما قارىء الترجمة فانه لا يتسنى له ذلك لجهله بنظم القرآن ودلالته ٠(٢)

أردف ذلك ببيان شروط الترجمة التفسيرية وهـــى: ١- أن تكون مستمدة من الاحاديث وعلوم اللغة والاصول المقررة فـى الشريعة فيجب على المترجم أن يعتمد على تفسير عربي مستند الني الحديث واللغة - ٢- أن يكون المترجم بعيدا عن الميل الى عقيدة زائفة تخالف ما جاء به القرآن - ٣- أن يعلم اللغتين المترجم منها والمترجم اليها - ٤- كتابة القرآن أولا ثم تفسيره، ثم ترجمته التفسيرية حتى لا يظن أن هــنه الترجمـة حرفيـة للقرآن - (٣)

وفى المبحث الثالث: تحدث عن التفسير هل هو من قبيل التصورات أو من قبيل التصديقات (٤).

وأما الباب الاول: فهو في الكلام على التفسير في عهد النبي صلى الله عليه وسلم واصحابه • وتضمن اربعة فصول: الاول: في فهم النبي صلى الله عليه وسلم والصحابة للقرآن، وتفاوت

۱ ــ التفسير والمفسرون : « ۲۷/۱» . ــ التفسير والمفسرون «۱/۱» . ــ التفسير والمفسرون : «۱/۲۹، ۳۰،۲۹ » . ــ التفسير والمفسرون : «۱/ ۳۱) .

فهم الصحابة للقرآن، ثم تحدث عن مصادر التفسير في هذا العصر وحصرها في اربعة : - ١ - القرآن الكريم - ٢ - النبي صلى الله عليه وسلم \_٣\_الاجتهاد \_٤\_اهل الكتاب من اليهود والنصاري. وفي الحديث على المصدر الاول « القرآن » ذكر المؤلف ان مسن تفسير القرآن بالقرآن شرح ما جراء موجزا فري موضع مـن القرآن بما جـاء مسهبـا مبيـنا فـى موضع آخر • ومنه حمل المجمل على المبين ليفسر به • ومنه حمل المطلق على المقيد ، والعام على الخاص، ومنه الجمع بين ما يتوهم اختلافه ، ومنه حمل بعض القراءات على يعض كأن تكون مختلفة في اللفظ متفقة في المعنى • أو تختلف بالزيادة والنقصان وتكون الزيادة في احدى القراءتين مفسرة للمجمل في القراءة الاخرى • وقد مثل المؤلف لجميع ذلك بآيات من القرآن • (١) وحكى \_ المؤلف \_ بعد هذا اختلاف العلماء في هذه القراءات بين قائل انها من أوجه القرآن وهذا قول بعض المتأخرين ، وقائل انها ليست قرآنا بل هي من قبيل التفسير • وقد رجح الثانسي فقال : « وهذا هو الصواب : لان الصحابة كانوا يفسرون القرآن ويرون جواز اثبات التفسير بجانب القرآن فظنها بعض الناس لتطاول الزمن عليها \_ من اوجه القراءات التي صحت عن رسول الله صلى الله عليه وسلم ورواها عنه اصحابه» (٢)وذكر عن مجاهد ما يؤيد أن القراءات مرجع من مراجع التفسير ، ثم ذكر كلاما للمستشرق اليهودي جولد تسهير » ووافقه عليه · ثم ذكر كلاما آخر من مواضع عدة من كتابه ولم يوافقه عليه • (٣) أعقب ذلك بالحديث عن المصدر الثاني وهو الرسول صلى الله

عليه وسلم الذي كان الصحاية اذا اشكل عليهم تفسير آيـة من القرآن رجعوا اليه في بيان معناها لان وظيفته البيان ، كما اخبر الله تعالى عنه حيث يقول : « وانزلنا اليك الذكر نتبين للناس ما نزل اليهم ولعلهم يتفكرون» تم يذكر المؤلف أن كتب السنة افردت للتفسير يايا ذكر فيه كثير من التفسير المأثور عن رسول الله صلى الله عليه وسلم وذكر أمثلة لذلك منها: تفسيره للمغضوب عليهم بأنهم اليهود، والضالين بانهم النصارى ، أردف ذلك بالكلام عن الوضع على الرسول صلى الله عليه وسلم فـــى الْتَفْسير، وذكرقولا للامام احمد في التفسير هو: «ثلاثةليسلها اصل : التفسير والملاحم والمغازى » وأوضيح المؤلف أن مــراد الامام احمد \_ أن الغالب أنه ليس لها اسانيد صحاح متصلة • شم انتقد أحمد امين في قوله « وظاهر هذه الجملة أن الاحاديث التي وردت في التفسير لا اصل لهاوليست بصحيحه ٠٠» وقوله كذلك « ان بعض العلماء انكر هذا الباب بتاتا اعنى انه انكر صحــة ورود ما يروونه في هذا الباب ٠٠٠٠» (١) . ثم ذكر نصيت آخرين يتناقضان ، ففي النص الاول يقرر أن التفسير في كتب السنة الستة كثير ، وفي النص الآخر يقرر أنه قليل وهذان القولان هما قوله في فجر الاسلام ص ٢٤٥ « وهذا النوع كثير ، وردت منه ابواب في كتب الصحاح الستة » وقوله في ج٢ ص١٣٨ « وما روى عن الرسول صلى الله عليه وسلم في ذلك قليل ٠٠» (٢) بعد هذا انتقل الى الحديث عما تناوله النبي صلى الله عليه

ا — التفسير والمفسرون : « ۱/۷۱» . - 1 التفسير والمفسرون « ۱/۱۷) .

المقدار المفسر - الاول: أن النبي صلى الله عليه وسلم بين لاصحابه كل معانى القرآن كما بين لهم الفاظه ، وعلى رأس هؤلاء ابن تيمية \_ رحمه الله \_ • الثاني أن الرسول صلى الله عليه وسلم لم يبين لاصحابه من معانى القرآن الا القليل وعلى رأس هؤلاء السيوطي \_ رحمه الله \_ وذكر بعد ذلك أدلة الفريق الاول فادلة الفريق الثانى - ثم ناقش أدلة كل فريق بعد أن قرر أنهما مغاليان في استدلالهما ثم ذكر ما يختاره في هذا الموضوع وهــو التوسط بين الفريقين ببيان : « ان رسول الله صلى الله عليه وسلم بين الكثير من معانى القرآن كما تشهد بذلك كتب الصحاح، ولم يبين معانيه كلها لان من القرآن ما استأثر الله يعلمه ومنه ما يعلمه العلماء، ومنه ما تعرفه العرب من لغاتها ، ومنه ما لا يعذر احد بجهالته • ثم ذكر قول ابن عباس في ذلك • ثم بين أن ما يرجع الى لغة العرب لم يفسره لان القرآن نزل بلغتهم • ولم يفسر لهم ملا استأثر الله يعلمه كقيام الساعة ، وحقيقة الروح و نحو ذلك من الغيبيات ، لانه لم يطلع الله النبى صلى الله عليه وسلم عليها -ولم يفسر الذي لا يعذر أحد بجهالته • لانه لا يخفى على أحد وأما ما يعلمه العلماء فقد بين كثيرا منه ، كبيان المجمل ، و تخصيص العام • و نحوه (١)

عقب ذلك بين أوجه بيان السنة للقرآن وهى \_1\_ بيان المجمل في القرآن ، وتوضيح مشكله وتخصيص عامه ، وتقييد مطلقه، \_٢\_ بيان معنى اللفظ أو متعلقه \_٣\_ بيان أحكام زائدة على

ما جاء فى القرآن الكريم • \_3\_ بيان النسخ كان يبين الرسول صلى الله عليه وسلم أن آية كذا نسخت بكذا او غير ذلك • \_0\_ بيان التآكيد ، وذلك بأن تأتى السنة موافقة لما جاء به القرآن ، ويكون القصد من ذلك تأكيد الحكم و تقويته • وقدذكرلكل نوع مثالا • (1)

و تحدث عن المصدر الثالث وهو الاجتهاد • فبين أن أدوات الاجتهاد في التفسير عند الصحابة أربعة هي : \_ 1\_ معرفــة اوضاع اللغة واسرارها • \_ 7\_ معرفة عادات العرب \_ 7\_ معرفة احوال اليهود والنصارى في جزيرة العرب قبل نزول القرآن • \_ 3\_ قوة الفهم وسعة الادراك • وشرح كل فقرة منها • ثم تحدث عن تفاوت الصحابة في فهم القرآن • (٢)

واما المصدر الرابع فهو « اهل الكتاب اليهود والنصارى » وقد كان بعض الصحابة يرجع الى اليهود الذين دخلوا في الاسلام كعبد الله ين سلام ، وكعب الاحبار • وذلك فيما يتعلق باستيفاء قصص الانبياء التي وردت موجزة في القرآن ومفصلة في التوراة هنا اذا لم يثبت في ذلك شيء عن رسول الله صلي الله عليه وسلم • وبين أن هذا المصدر لم يكن له من الاهمية مثل ما للمصادر المثلاثة الاول لان التوراة والانجيل وقع فيهما كثير من التحريف والتبديل • (٣)

وفي الفصل الثاني: تحدث عن المفسرين من الصحابة: فذكر

۱ ــ التفسير والمفسرون : « ۱/ ٥٥ ــ ٧٥ » .

أن أشهر المفسرين كما قال السيوطى هم الخلفاء الاربعة وابن مسعود، وابن عباس، وابي بن كعب، وزيد بن ثابت، وابو موسى الاشعرى، وعبد الله بن الزبير على أن هناك غيرهم لكنهم أقل منهم تفسيرا هم: انس بن مالك، وابو هريرة، وعبد الله بن عمر، وجابر بن عبد الله، وعبد الله بن عمرو، وعائشة، وأوضح – المؤلف – أن عمر وابا بكر وعثمان لم يرد عنهم في التفسير الا النزر القليل، وأما علي فهو اكثر الخلفاء تفسيرا • كذلك كان عبد الله بن عباس وابن مسعود، وابي بن كعب كانوا كثيرى التفسير • أما زيد بن ثابت، وابو موسى، وابن الزبير فكانوا أقل من الاربعة المنكورين • (1)

بعد هذا ذكر أنه سوف يتكلم عن المكثرين في التفسير ويرتبهم حسب اكثرية ما روى عنهم في التفسير ، وبدأ الكلام على ابن عباس ، وثنى بابن مسعود ، فعلي بن أبي طالب، فأبي بن كعب م

وفى الحديث عن ابن عباس ترجم له ، وبين مبلغه من العلم ، واسباب نبوغه ، فقيمته فى التفسير ورجوعه الى أهل الكتاب وفيه ذكراتهام جولد تسهير والاستاذاحمد أمين بالتوسع فى الاخذ من أهل الكتاب ورد عليه • وتحدث عن رجوع ابن عباس السى الشعر القديم ، والرواية عنه ومبلغها من الصحة وفيه ذكر تسع طرق للرواية عنه • وذكر طعن بعض النقاد ومنهم المستشرق اليهودى « جولد تسهير» على طريق معاوية بن صالح عن علي بن ابى طلحة التي يعتمد عليها ابن جرير • ثم فند هذا الطعن ، شم

۱ ــ التفسير والمفسرون : « ۱۳ ــ ۸۳ ...».

تحدث عن التفسير الى ابن عباس وقيمته ، ثم أسباب الوضع على ابن عباس -

وانتقل يعد هذا الى الكلام عن ابن مسعود من حيث ترجمته ، ومبلغه من العلم ، وقيمته فى التفسير ، والرواية عنه وطرقها ومبلغها من الصحة • ثم تحدث عن على ايضا من حيث ترجمته ، ومكانته فى التفسير ، ومبلغه من العلم ، والرواية عنه وطرقها ومبلغها من الصحة • ثم تحدث عن ابسى ين كعب مسن حيث ترجمته ، ومكانته فى التفسير ، ومبلغه من العلم ، والرواية عنه وطرقها ومبلغها من الصحة • (1)

وفى الفصل الثالث تحدث عن: قيمة التفسير المأثور عن الصحابة: واستنتج من كلام ذكره عن الحاكم وغيره أحكاما ثلاثة هى: \_ 1 \_ تفسير الصحابى له حكم المرفوع ، اذا كان مما يرجع الى اسباب انذرول وليس للرأى فيه مجال ، اما ما يكون للرأى فيه مجال فهو موقرف عليه ما دام لم يسنده الى الرسول صلى الله عليه وسلم - ٢ \_ ما حكم بأنه من قبيل المرفوع لا يجوز رده اتفاقا - \_ ٣ \_ ما حكم عليه بالوقف ، فتختلف فيه أنظار العلماء : ففريق من العلماء يقول ان الموقوف على الصحابى لا يجب الاخذ به لانهم مجتهدون - وقال آخرون : بوجوب الاخذ يالموقوف عليهم والاخل به ٠٠ ورجح الاخير • (٢)

وفى الفصل الرابع: ذكر مميزات التفسير في هذه المرحلة : وهي سبع: \_ ا انه لم يفسر القرآن، وانما فسر بعضه ، وهـو

۱ ـــ التفسير والمفسرون : «۱/۱۳ــ۹۳ » . ــــ۲ـــ التفسيــــــر والمفسرون : «۱/۹۳ــ۹۳ ».

ما غمض فهمه ٠ - ٢ - قلة الاختلاف بينهم في فهم معانيه ٠ - ٣ - الاكتفاء بالمعنى الاجمالي للآية ، فيكفى أن يفهموا من قوله تعالى: « وفاكهة وأبا » أنه تعداد لنعم الله على على على عباده ٠ - ٤ - الاقتصار على توضيح المعنى اللغوى الذى فهموه بأخصر لفظ ، فان زادوا فسبب النزول ٠ - ٥ - ندرة الاستنباط العلمى للاحكام الفقهية من الآيات القرآنية ٠٠ • نظرا لاتحادهم في العقيدة ، ولان الاختلاف المذهبي لم يقم الا بعد عصر الصحابة رضى الله عنهم ٠ - ٢ - أنه لم يدون شيء من التفسير في هذا العصر لان التدوين كان في القرن الثاني ٠ - ٧ - اتخذ التفسير في هذه المرحلة شكل الحديث ، بل كان جزءا منه وفرعا من فروعه • (١) وأما الباب الثاني فتضمن أربعة فصول وكان الفصل الاول « في

العديث عن ابتداء هذه المرحلة ومصادر التفسير فيها ومدارس التفسير التى قامت فى هذا العصر » وقد أوضح أن بداية المرحلة الثانية تبدأ من عصر التابعين الذين تتلمذوا للصحابة فنقلوا غالب معلوماتهم عنهم • وبين أن مصادرهم بعد القرآن هى النقل عن النبى صلى الله عليه وسلم ، ثم عن الصحابة ، ثم عن اهلل الكتاب ، ثم ما يجتهدون فيه • وانتقل الى الحديث عن مدارس التفسير وذكر أنهاثلاثمدارس هى: ١ مدرسة مكة واستاذها بن عباس ٢ مدرسة المدينة واستاذها بي ينكعب ٣ ومدرسة العراق واستاذها ابن مسعود • وقد ترجم المؤلف لجموعة من المفسرين من هذه المدارس فتحدث عن خمسة من مدرسة ابن عباس هم : سعيد بن جبير وقد ترجم له ، وبين مكانته فى التفسير ثم ترجم سعيد بن جبير وقد ترجم له ، وبين مكانته فى التفسير ثم ترجم

لمجاهد بن جبر وبين مكانته في التفسير ، وتفسيره العقلى وذكر امثلة لذلك • ثم ترجم لعكرمة وتحدث عن اختلاف العلماء في توثيقه فمطاعن من لا يوثقونه ، فرد لهذه المطاعن وبياندفاع عكرمة عن نفسه • ثم ذكر شهادات الموثقين له ، وتحدث عن مبعنه من العلم ومكانته في التفسير • وترجم عقب ذلك لطاروس بن كيسان وبين مكانته في التفسير • وخامس الخمسة هو عطاء بن ابي رياح فقد ترجم له وبين مكانته في التفسير •

وانتقل الى الحديث عن مدرسة المدينة وقرر أن قيامها كان على يد أبى بن كعب ، وبين اشهر رجال هذه المدرسة وهم ابو العالية ، وزيد بن اسلم ، ومحمد بن كعب القرظى ، وقد ترجم لكل منهم وبين مكانته في التفسير •

و تحدث بعد ذلك عن مدرسة العراق وبين أن قيامها كان على يد ابن مسعود وذكر اسماء رجالها وهم: علقمة بن قيس ، ومسروهد ابن الاجدع ، والاسود بن يزيد ، ومرة الهمذانى و عامر الشعبى، والحسن البصرى ، وقتاد بن دعامة السدوسى • وقد ترجم لكل منهم وبين مكانته في التفسير • (1)

اما الفصل الثانى فهو « قيمة التفسير بالمأثور عن التابعين » وفيه بين اختلاف العلماء فيه بين قائل بقبول تفسير التابعى ، وقائل بعدم قبوله وادلة كل • واختار المؤلف أنه لا يجب الاخذ بقول التابعى الا اذا كان لامجال للرأى فيه • بشرط عدم الريبة فان كان يأخذ من اهل الكتاب فلنا ترك قوله ، واذا أجمع التابعون

۱ \_ التفسير والمفسرون : « ۱/۹۹\_۲۱».

علمي رأى أخذنا به وجوبا • (١)

وفى الفصل الثالث: تحدث عن مميزات التفسير فى هذه المرحلة وهى أربع: \_1\_ دخول كثير من الاسرائيليات فى كتب التفسير ،لكثرة من دخل من أهل الكتاب فى الاسلام - \_ 1 \_ ظل التفسير محتفظا بطابع التلقى والرواية لكنه لم يكن تلقيا ورواية بالمعنى الشامل كما فى عصر النبى صلى الله عليه وسلم واصحابه \_ 1 \_ ظهرت فى هذا العصر نواة الخلاف الذهنى - \_ 2 \_ كثرة الخلاف بين التابعين فى التفسير - (1)

وفى الفصل الرابع تعدث عن الغلاف فى التفسير بين السلف: وبين أنهم قد اختلفوا فى التفسير لكنه ليس اختسلاف تضاد وتباين بل اختلاف عبارة وتنوع ثم ذكر اسباب هذا الغلاف وهى خمسة • \_ا\_ أن يعبر كل واحد من المفسرين عن المراد بعبارة غير عبارة صاحبه تدل على معنى فى المسمى غير المعنى الآخر مع اتحاد المسمى • \_\_\_ أن يذكر كل منهم من الاسم العام بعض أنواعه على سبيل التمثيل وتنبيه المستمع على النوع • • • \_\_\_ أن يكون محتملا للاسرين او الامور ، وذلك اما لكونه مشتركا فى النوعين او الشخصين • \_ 3 \_ ان يعسبروا عن المعانى بالفاظ النوعين او الشخصين • \_ 3 \_ ان يعسبروا عن المعانى بالفاظ القرآن • • \_ 0 \_ أن يكون فى الآية قراءة او قراءات ، فيفسسر كل منهم على حسب قراءة مخصوصة فيظن ذلك اختلافا وليس

۱ \_ التفسير والمفسرون : « ۱۲۸ \_ ۱۲۹» . \_ ۲ \_ التفسير والمفسرون : «۱۳۱ \_ ۱۳۱» .

الخطوة الرابعة: لم يتجاوز التفسير في هذه الخطوة التفسير يالمأثور، وان كان قد تجاوز روايته بالاسناد، وذكر المؤلف أنه قد صنف في هذه المرحلة في التفسير خلق كيثير واختصروا الاسانيد ونقلوا المأثورة عن اسلافهم دون النسبة اليهم فدخل الوضع في التفسير ووده

الخامسة: وهى اوسع الخطا فقد امتدت من العصر العباسى الى يومنا هذا ، فبعد أن كان تدوين التفسير مقصورا على رواية

۱ ــ التفسير والمفسرون : « ۱۳۲ـ۱۳۳».

ما نقل عن سلف الامة، تجاوز بهذه الخطوة الواسعة الى تدوين تفسير اختلط فيه الفهم العقلى بالتفسير النقلى - وكان فى ذلك على تدرج ملحوظ -

وتحت عنوان « تدرج التفسير العقلى » (۱) ذكركيف أنكل من فسر القرآن وكان متخصصا فى فن من الفنون كالنحو والبلاغة ، والفقه ، أو كان مبتدعا فانه يخرج بالتفسير عن ان يكون تفسيرا فالنحوى لا هم له الا الاعراب وأوجهه والفقيه يعنى بتقرير الادلةللفروع الفقهية والرد على من يخالف مذهبه ، وهكذا • • • م تحدث \_ المؤلف \_ عن التفسير الموضوعى : وهو التأليف فـ موضوع معين فقد ألف ابن القيم كتابا هو « التبيان فى أقسام القرآن » وألف الراغب كتابا فى مفردات القرآن والجصاص فى أحكام القرآن • • ثم تحدث عن توسع المتقدمين في التفسير مما ألث فى التفسير للكلام عليه لا سيما أن يصعب معه أن يتتبع ما ألف فى التفسير للكلام عليه لا سيما أن أكثر ما فسر لم يصل الينا ولذلك فقد رأى المؤلف ان يعدل عن السير بالتفسير مع الزمن الى التحدث عنه من ناحية اتجاها المنفقة عن التفسير بالمتفسير بالمأثور ، ثم بالرأى ، ثم عن تفسير المتصوفة ، والفلاسفة ، والفقهاء • ثم التفسير العلمى • ثم تحدث عن التفسير فى العصر العاضر • (٢)

وأما الفصل الاول: فقد تعدث فيه عن التفسير بالمأثور فعرفه وتعدث عن تدرجه • ثم تعدث عن اللون الشخصي للتفسير بالمأثور • وفيه يوضح أن المتصدى للتفسير النقلى يجمع حول

۱ ــ التفسير والمفسرون : «١٤٠ـ٢١١».

٧\_ التفسير والمفسرون : « ١٤٦ –١٥١» .

الآية من المرويات ما يشعر أنها متجهة اليه ، فيقصد الى ما يتبادر لذهنه من معناها - ثم تدفعه الفكرة العامة فيها الى أن يصل بين الآية وما يروى حولها فى اطمئنان ، وبهذا الاطمئنان ، يتأثـــر نفسيا وعقليا حينما يقبل مرويا ويعنى به --

ثم تحدث عن الضعف في رواية التفسير المأثور وأسبابه وبين أنها ثلاثة هي : \_ ١ \_ كثرة الوضع في التفسي \_ ٢ \_ دخول الاسرائيليات \_ ٣ \_ حذف الاسانيد • وتحدث عن كهل سبب بالتفصيل فتحدث عن الوضع ونشأته واسبابه، وأثره في التفسير وقيمة التفسير الموضوع وامافي الحديث عن الاسرائيليات فقد بين المراد بالاسرائيليات ، ومبدأ دخول الاسرائيليــات في التفسير وتطورهوذكر مقالة بن خلدون في الاسرائيليات • ثم تحدث عن أثرها في التفسير • ثم تحدث عن قيمة ما يروى من الاسرائيليات وقد قسمها الى ثلاثة أقسام: \_١\_ ما يعلم صحته بأن ينقل عن النبى صلى الله عليه وسلم ٢- مايعلم كذبه بان يناقض ما عرف من الشرع \_ ٣ ـ ما هو مسكوت عنه • واعقب ذلك ببيان موقف المفسر من الاسرائيليات • ثم تحدث عن اقطاب الروايات الاسرائيلية • وهم عبد الله بن سلام ، وكعب الاحبار ، ووهب ابن منبه ، وعبد الملك ين جريج • وقد ترجم لكل واحد منهم • فترجم لعبد الله بن سلام وبين مبلغه من العلم والعدالة ثم عــن كعب الاحبار مترجما له ومبينا مبلغه من العلم • وقرر أنه ثقــة عدل • ورد اتهام أحمد أمين ورشيد رضا له • ثم ترجم لوهب بن منبه وبين مبلغه من العلم وقرر انه عدل • ثم ساق اتهامات رشيد رضا وأحمد أمين ورد على اتهاماتهم مدعما رده باقوال علماء كابن

حجر والذهبي وغيرهم قالوا بعدالته • (١)

أما السبب الثالث وهو حذف الاسناد: فقد ذكر أن الصحابة رضى الله عنهم كانوا يتحرون الصحة فيما ينقلون من أخبار فلا يروون الا وهم متثبتون من القول وللما جاء عصر التابعين وظهر الوضع كانوا لا يقبلون حديثا الا اذا جاء بسند و ثبتت لها عدالة رواته ثم جاء قوم جمعوا اقوال النبي صلى الله عليه وسلم والصحابة والتابعين مع ذكر الاسانيد كتفسير بن عيينة ووكيع الجراح ثم جاء أقوام اختصروا الاسانيد، ونقلوا الاقوال غير معزوة لقائليها فدخل من هنا الدخيل والتبس الصحيح بالعليل ثم صار كل من يسنح له قول يورده ثم ينقل ذلك عنه من بعده (٢)

ويعقب \_ المؤلف \_ الحديث عن اسبا بالضعف في رواية التفسير بالمأثور بالحديث عن أشهر الكتب المؤلفة في التفسير المأثور وفيه تحدث اولا عن تفسير الطبرى • وقد ترجم للمؤلف وتحدث عن مبلغه من العلم والعدالة • ثم يعرف بالتفسير وطريقة مؤلفه فيه • ثم تحدث عن تفسير السمرقندى بحر العلوم معرفا بالمؤلف ثم بالتفسير وطريقة مؤلفه فيه • ثم تحدث عن تفسير الثعلبي ثم تفسير البغوى ثم تفسير البنوى ثم عن تفسير السيوطى • معرفا بالمفسر ثم بالتفسير وطريقة مؤلفه فيه • وقد تحدث عن مبلغ علم كل من البغوى ،

واین عطیة ، واین کنیر • (۱)

وفي الفصل الثاني: تحدث عن التفسير بالرأى فبين معناه ، وهوقف العلماء من التفسير بالرأى وهم على فريقين مجيز ومانع وقد ذكر أدلتهما ورد بعضهم على بعض • ثم قرر أن الخلاف انما هو لفظى واثبت ما يدل على ذلك • ثم تحدث عن العلوم التي يحتاج اليها المفسر • وهي خمسة عشر فنا • ثم بين مصادر التفسير وهي خمسة، ثم بين الامور التي يجب على المفسر تجنبها وهي خمسة • ثم تحدث عن أنواع علوم القرآن • وبين بعد ذلك المنهج الواجب على المفسر نهجه • واعقبه بذكر طريقة الترجيح في الرأى وبين بعد ذلك منشأ الخطأ في التفسير بالرأى • ثم بين التعارض بين التفسير المأثور والتفسير بالرأى • ثم بين التعارض بين التفسير المأثور والتفسير بالرأى • ثم بين

وفی الفصل الثالث: تحدث عن أهم کتب التفسير بالرأی الجائز وهی عشرة: -1 مفاتيح الغيب للرازی -7 انوار اثتنزيل للبيضاوی -7 مدارك التنزيل للنسفی -3 لباب التأويل للغازن -0 البحر المحيط لابن حيان -1 غرائب القرآن للنيسابوری -4 تفسير الجلالين -4 السراج المنير للخطيب الشربينی -4 ارشاد العقل السليم -1 روح المعانی للالوسی وقد ترجم لمؤلفيها وعرف بالتفسير وطريقة مؤلفه فيه -(7)

وكان الفصل الرابع: للحديث عن التفسير بالرأى المذمــوم

۱ — التفسير والمفسرون : « ۲۰٤/۱ ) ، \_\_ التفسير والمفسرون : « ۲۸۸ ) . \_ ۳ التفسير والمفسرون : « ۲۸۸ ) . \_ ۳۲ ».

« تفسير الفرق المبتدعة » وفيه تحدث عن نشأة الفرق الاسلامية -ثم تحدث عن المعتزلة من حيث نشأتهم ، واصولهم الخمسة • شم موقفهم من تفسير القرآن وبين فيه أنهم اقاموا تفسيرهم على أصولهم الخمسة، وانهم ينكرون الاحاديث الصحيحة التي تعارض مذهبهم ، وأنهم يدعون أن كل محاولاتهم في التفسير مرادة لله -و تحدث عن المبدأ اللغوى في التفسير واهميته لدى المعتزلة • ثم عن تصر فهم في القراءات المنافية لمذهبهم وتدرعهم بالفروض المجازية اذا بدا ظاهر القرآن غريبا • وقرر المؤلف \_ ايضا أن المعتزلة يفسرون القرآن على ضوء ما انكروه منالحقائق الدينية -واعقب ذلك بذكر نقد كل من ابن تيمية وابو الحسن الاشعرى وابن القيم لمسلك المعتزلة في التفسير • وكذا ذكر نقد ابن قتيبة ، وانتقل بعد ذلك الى الحديث عن اشهر كتب التفسير الاعتزالي فذكر أنها أحد عشر تفسيرا • اختار منها ثلاثة تفاسير للحديث عنها لأنه كما يقول \_ لم يبق منها الا هذه الثلاثة وهي : تنزيـه القرآن عن المطاعن للقاضى عبد الجبار الهمداني، وأمالى الشريف المرتضى ، والكشاف للزمخشرى • وقد عرف بكل واحد منهم وعرف بتفسيره وطريقته فيه وذكر امثلة لتفسيرهم وآرائهم التي سطروها في هذه الكتب • وفي الكلام على الكشاف تحدث عن قيمته العلمية ثم ذكر الاقوال فيه من ناقدين وغير ناقدين • (١) ويهذا انتهى المجلد الاول • •

وانتقل المؤلف بعد ذلك الى العديث عن الشيعة وتفاسيرهم وفي البداية تحدث عن نشأة الشيعة وفرقهم واشهر مبادئهم

١ — التفسير والمفسرون : «٣٦٣ — ٨٨٤» .

وعقائدهم • ثم تحدث عن موقف فرقهم من تفسير القرآن وذكر يعضا من تأويلاتهم الفاسدة له • اردفه بالحديث عن موقف الامامية الاثنى عشرية من تفسير القرآن وآرائهم في أئمتهم • وما هو التقديس • ثم بين تأثرهم بالمعتزلة في آرائهم واثره في تفسيرهم، واحتيالهم على تركيز عقائدهم وترويجها • ثم تحدث عن ظاهر القرآن و باطنه عندهم • ومعاولاتهم جعل كل آيات المدح والثناء في القرآن للائمة • وقرر أنهم يعتقدون بأن القرآن محرف ومبدل •

ثم ذكر موقفهم من الاحاديث النبوية وآثار الصحابة • وذكر أهم الكتب التي يعتمدون عليها في الحديث أردف ذلك بذكر أشهر كتب التفسير عندهم • وقد بلفت ثلاثة عشر تفسيرا اختار المؤلف ستة منها للكلام عنها لان لكل منها منحي خاصا به كما يقول المؤلف يكشف جانبا من اعتقاداتهم وآرائهم الباطلة • وهذه التفاسير هي : - 1 مرآة الانوار ومشكاة الايرار للكازاني وتفسير الحسن العسكري ، ومجمع البيان للطبري ، والصافي للا محسن الكاشي ، وتفسير القرآن لعبد الله العلوي ، وبيان السعادة في مقامات العبادة لسلطان محمد الخراساني • وقد ترجم لمؤلفيها وعرف بالتفسير وطريقة المؤلف فيه ، وذكر لكل منهم آراء وعقائد يؤيد بها مذهبه • (1)

وانتقل الى الحديث عن الاسماعيلية الامامية «الباطنية»فتحدث عن عقائدهم وأغراضهم وتحدث عن مؤسسي هـنه الطائفة ، ومراتب الدعوة عندهم واحتيالهم للوصول الى اغراضهم ، شم

۱ ــ التفسيرو المفسرون : ٣ ــ ٢٣٤ ».

تحدث عن انتاجهم في التفسير وهنا قال: « ومع أن هؤلاء الباطنية قد اتخدوا من تأويل القرآن بايا للوصول الى اغراضهم ، فانا لم نقفالهم على كتب مستقلة في تفسير كتاب الله سورة سورة و آية آية -ولعل السر في ذلك: أنهم لم يستطيعوا أن يتمشوا يعقائدهم مع القرآن آية آية ولو أنهم حاولوا ذلك لاصطدموا بعقبات وصعاب لا يستطيعون تذليلها ، ولا يقدرون على التخلص منها ٠٠٠٠»ثم قسم الباطنية الى قسمين ، متقدمين، ومتأخرين، اتبع ذلك بالكلام عن موقف متقدمي الباطنية من تفسير القرآن وذكر امثلة من تأويلاتهم • ثم ذكر ما قاله محمد بن مالك اليماني الباطني فــــي الباطنية ٠ ، وانتقل \_ المؤلف \_ الى الحديث عن موقف متأخرى الباطنية وهم « البابية والبهائية » • من تفسير القرآن ومهدلذلك ببيان انتشار الباطنية في البلاد و تعدد القابهم • واعقب ذلك بالحديث عن البابية والبهائية من حيث نشأتها وأقطابها ، والصلة بين عقائدهم وعقائد الباطنية القدامى • ثم ذكر امثلة لتأويلات يعض كبارهم كأبى الفضائل الايراني، وميرزا على الملقب بالباب ويهاء الله ، وعيد البهاء عياس . (١)

١ ــ التفسير والمفسرون : « ٢٣٥ ــ ٢٧٩».

أخرى أخبره عنها أحد علماء الزيدية عندما زار القاهرة وهذه الكتب هي : - ا - تفسير ابن الاقضم - ٢ - شرح الخمسمائة آية «آيات الاحكام» لحسين بن احمد النجراني - ٣ - الثمرات اليانعة - ٤ - منتهى المرام شرح آيات الاحكام - ٥ - تفسير القاضى بن عبد الرحمن المجاهد وذكر المؤلف أنه سوف يتحدث عن كتابين فقط هما كتاب « فتح القدير» و « الثمرات اليانعة » لانه لم يطلع الا على هذين التفسيرين ولم يبق مطبوعا منها الا هما وفي الحديث عن فتح القدير عرف بالمؤلف ثم بالتفسير وطريقة مؤلفه ألحديث عن فتح القدير عرف بالمؤلف ثم بالتفسير وطريقة مؤلفه فيه وآرائه في شتى المواضيع وارجأ الحديث عن كستاب النمرات اليانعة في فصل « تفسير الفقهاء » (1)

وتحدث بعد الحديث عن الشيعة عن الغوارج · مــن حيث عمائدهم وفرقهم · وموقفهم من تفسير القرآن وأوضح كيف أن العصبية للمذهب تغلب على الغوارج في فهم نصوص القرآن · وتحدث عن مدى فهمهم لنصوص القرآن · ثم موقفهم من السنة واجماع الامة واثره في التفسير · وعند الكلام على انتاج الغوارج التفسيري قرر أن انتاجهم في التفسير أقل من انتاج المعتزلة والشيعة وأوضح أن السبب في ذلك عدم تفرغهم لانهما كانوا مشغولين يالحروب · ثم ذكر أن الله هيأ له ظرفا جمعه مع رجل من الاباضية المعاصرين هو ابراهيم اطفيش فسأله عما للخوارج من تفاسير فذكر له ستة كتب هي : \_1\_ تفسير عبد الرحمن بن رستم الفارسي \_7\_ تفسير هود بن محكم الهواري الرحمن بن رستم الفارسي \_5\_ داعي العمل ليوم الامل \_0\_هيمان

۱ ــ التفسير والمفسرون : « ۲/ ۲۸۰ ــ ۲۹۹) . . .

الزاد الى دار المعاد \_\_\_\_ تيسير التفسير • ثم ييرن أن الاول مفقود والثالث كذلك • واما الثانى فموجود ومتداول يين اباضية المغرب • اما الرابع فلم يتمه مؤلفه محمد يوسف اطفيش • اما الخامس فموجود ومطبوع فى ثلاثة عشر مجلدا • وكذلك السادس موجود ومطبوع فى سبع مجلدات •

وعرض عقب هذا الكتاب هيمان الزاد الى دار المسعاد وعرف بمؤلفه « محمد اطفيش » • ثم بين طريقته في التفسير وآراءه الاعتقادية • وقرر المؤلف أنه ساى اطفيش سسعتد بنفسسه •

وختم الكلام عن الغوارج بقوله « هذا هو مفسرنا الاباضي ، وهذا هو تفسيره الذي ملأه بالدفاع عن العقيدة الزائفة ، والتعصب للمذهب الفاسد ، وهو بعد \_ كما ترى لم يسلم من مجاراة المعتزلة في بعض عقائدهم ، كما لم يسلم من الاحاديث الموضوعة التي جرت على ألسن وضاع الغوارج لينصروا بها مذهبهم ، ويروجوا له بين الناس » (١) و بهدذا ينتهى الجزء الثاني ، (٢)

ويبدأ الجزء الثالث بالكلام عن تفسير المتصوفة وهو الفصل المخامس من الباب الثالث وفيه تحدث عن اصل كلمة المتصوفة ، معناها ، ونشأة المتصوف وتطوره ، واقسامه وعند الحديث عن اقسامه يقسمه الى قسمين : تصوف نظرى : وهو التصوف الذى يقوم على البحث والدراسة و تصوف عملى وهو الذى يقوم على البحث والدراسة و تصوف عملى وهو الذى يقوم على التقسيد على التقشيف والزهد والتفانى فى طاعة الله و ثم قسم التفسيد

۱ \_ التفسير والمفسرون : « ۲/۳۳۱». \_ ۲ \_ التفسير والمفسرون «۲/. . ٣٣٦ ـ ٣٣٦)،

الصوفی حسب ذلك الی نوعین • أ ـ تفسیر صوفی نظری ، ب ـ تفسیر فیضی و اشاری • و أردف ذلك بالحدیث المفصل عن التفسیر النظری ، و اعتبر ابن عربی شیخ هذه الطریقة و تحدث عن تأثره بالنظریات الفلسفیة، و نظریة و حدة الوجود • و اخضاعه قواعد النحو لنظراته الصوفیة • و أتبع ذلك بفصل بعنوان «التفسیر الصوفی النظری فی المیزان » • موضعا ذلك بامثلة • ثم بین رأیه فی التفسیر النظری •

وتكلم عقب ذلك عن التفسير الاشارى من حيث حقيقته فيقول:
« هو تأويل آيات القرآن الكريم على خلاف مايظهرمنها بمقتضى اشارات خفية لارباب السلوك ، ويمكن التطبيق بينها وبين الظواهر المرادة » • وذكر الفرق بينه وبين التفسير النظرى •

وفيها يترجم للمؤلف ويعرف بالتفسير وطريقة مؤلفه فيه ويذكر أمثلة من تفسيراته الا في التفسير المنسوب الى ابن عربى فانه يتساءل عن مؤلفه ويقرر أن التفسير ليس لابن عربى وانما هو للقاشاني ويستدل لذلك بأدلة ثلاثة ثم يذكر طريقة المؤلف فيه ونماذج من تفسيره الاشارى والنظرى •

ويختم هذا الفصل بالكلام على ابن عربي ومذهبه في تفسير القرآن وفيه يترجم له ثم يتحدث عن اعدائه ومريديه ثم مكانته العلمية ، ثم تحدث عن مذهبه في وحدة الوجود و تحدث عن تفسيره وذكر نماذج للتفسير الاشارى والنظرى، والظاهر، ويهذا انتهى الفصل الخامس (۱)

وكان الفصل السادس للحديث عن تفسير الفلاسفة وتحدث كتمهيد عن كيفية وجود الصلة بين التفسير والفلسفة • ثم كيف وفق الفلاسفة بين الدين والفلسفة فذكر أن هناك طريقتين : الاولى : طريقة التأويل للنصوص الدينية والحقائق الشرعية بما يتفق مع الاراء الفلسفية • الثانية : شرح النصوص الدينية والحقائق الشرعية بالآراء والنظريات الفلسفية • (٢)

واتبع ذلك ببيان الاثر الفلسفى فى تفسير القرآن وذكر أن هناك من المفسرين من وقف موقف المعاندللفلسفة كالفخر الرازى، ومنهم من سالمها ودافع عنها كالفارابى • ثم ذكر نماذج لتفسير الفارابى ، ثم نماذج من تفسير اخوان الصفا ، ثم تحدث عن ابن سينا كفيلسوف وترجم له وبين طريقته فى التفسير ، وختصم

۱ — التفسير والمفسرون : «۳/۳۲—۲۸».
 ۲ — التفسير والمفسرون : «۳/ ۸۳—۸۸».

## الفصل ببيان رأيه في هذا التفسير . (١)

وفى الفصل السابع وهو « تفسير الفقهاء » تحدث عـــن التفسير الفقهي من عهد النبوة الى قيام المذاهب الفقهية ، ثم عن التفسير في مبدأقيام المذاهب الفقهية - ثم عن التفسير الفقهي بعد ظهور التقليد والتعصب • وتحدث كذلك عن تنصوع التفسيس الفقهي تبعا لتنوع الفرق الاسلامية وعن الانتاج التفسيدي للفقهاء • وذكر أسماء الذين ألفوا في احكام القرآن حسب مذاهبهم فذكر الجصاص ، وأحمد بن أبي سعيد المدعو بملاجيون من الأحناف، والطبرى المعروف بالكيا الهراسي وشهاب الدين ابو المباس المعروف بالسمين ، وعلى بن عبد الله الشنفكي ، وجلال الدين السيوطى من الشافعية، وابن العربي المالكي، وابو عبدالله القرطبي من المالكية ، وحسين بن أحمد النجرى ، وشمس الدين ابن يوسف بن أحمد ، ومحمد بن الحسين بن القاسم من الزيدية، ومقداد السيوري من الامامية الاثنى عشرية • وقد تحدث عــن ستة كتب منها، هي: أحكام القرآن للجصاص واحكام القرآن لكيا انهراسي ، واحكام القرآن لابن العربي • والجامع لاحكام القرآن للقرطبي ، وكنز العرفان لمقداد السيوري ، والثمرات البانعة ليوسف بن أحمد • وفي كل واحد منها عرف بالتفسير وطريقة مؤلفه فيه وترجم لمؤلفه • ويذكر بعض آرائه ومواقفهمن بعض العلماء والفرق الاخرى. (٢)

وفي الفصل الثامن: « التفسير العلمي » بين معنى التفسير

۱ ــ التفسير والمفسرون : ۳ /ه ۸ــ۷۲».

۲ التفسير والمفسرون : «٣ / ٨٩ ١٣٩».

العلمي فقال: « التفسير الذي يحكم الاصطلاحات العلمية في عبارات القرآن، ويجتهد في استخراج مختلف العلم والآراء الفلسفية منها » (۱) ويقرر للؤلف أن الغزالي كان اكثر من استوفى بيان هذا القول في تفسير القرآن، وأهم من أيده وعمل على ترويجه • وكذا كان جلال السيوطي ينحو منحى الغزالي في القول بالتفسير العلمي، كما هو واضح في كتابه الاتقان، والاكليل في استنباط التنزيل • وكذا ابو الفضل الرسمي كما نقل عنه السيوطي • واعقب ذلك بذكر انكار الشاطبي للتفسير العلمي ثمذكر اختياره في الموضوع اذ اختار رأى الشاطبي ودلل على ذلك من الناحية اللغوية والبلاغية والاعتقادية • (٢)

واما الخاتمة فكانت «كلمة عامة عن التفسير والوانه في العصر الحديث» وتحدث عن التفسير بين ماضيه وحاضره ومميزات التفسير في العصر الحديث ثم ألوان التفسير في العصر الحديث وقسمها الى اربعة أنواع هي : \_ اللون العلمي \_ 7 \_ اللون الغلمي \_ 7 \_ اللون الغلمي مي \_ 7 \_ اللون العلمي من الالحادي \_ 3 \_ اللون العلمي من الالجتماعي، ثم تحدث عن اللون العلمي من حيث رواجه في العصير الحاضير واهيم الكتب اليي عني رواجه في العصير الحاضير واهيم « كشيف الاسترار عني النورانية القرآنية ، • » لمحمد احمد الاسكندراني وطبائم والاستبداد ومصارع الاستعباد » لعبد الرحمن الكواكبي والاسلام والطب الحديث لعبد العزيز اسماعيل • ثم الجواهر لطنطاوي جوهري • (٣)

بعد ذلك تكلم عن تفسير الجواهر وبين الدوافع التي حملت

۱ \_ التفسير والمفسرون : ٣ /١٤٠».

٢ -- التفسير والمفسرون ١٤٠٠ ١٦٠ " التفسير والفسرون (٣/ ١٦١ - ١٧٠)

طنطاوى على تأليفه ومتى ألفه وكيف، وغرضه من هذا التفسير ومسلكه فيه و أردفه ببيان موقف العلماء منه ، ثم بين طريقته في التفسير ، فنماذج من تفسيره .

ثم بين أن اكثرية العلماء لم ترض هذا اللون مــن التفسير وذكر من هؤلاء محمود شلتوت ، ومحمد رشيد رضــا ، وأمين الخولي ، والمراغي • (١)

وانتقل يعد هذا الى الحديث عن اللون المذهبى وفيه قرر أن كل أهل مذهب «عقدى» كأهل السنة والشيعة ، والبهائية ، والاباضية قد فسروا القرآن على حسب عقائدهم • وذكر الكتب التى تمثل هذه المذاهب • (٢)

ثم أتبع ذلك بالكلام عن اللون الالعادى للتفسير في العصر المحاضر ، والباعث على هذا اللون من التفسير ، وذكر أمثلة من هذه الكتب وهي : « القرآن والمفسرون » وذكر نماذج من تفسير صاحب هذا الكتابواتهامه للمفسرين ، ثم تحدث عن مقال بعنوان « التشريع المصرى وصلته بالفقه الاسلامي » • أعقب ذلك بالعديث عن كتاب الهداية والعرفان وطريقته في التفسير ونماذج من تفسيراته • (٣)

ثم تحدث عن اللون « الادبى الاجتماعى » وذكر أن الفضل فى هذا اللون التفسيرى يرجع الى مدرسة الاستاذ محمدعبده • وفيه ذكر محاسن هذه المدرسة، وعيوبها، وذكر أن اهمرجال هذه

۱ — التفسير والمفسرون :«۱۷۱/۳ — ۱۸۰ » . \_\_\_\_التفسير والمفسرون : «۳/۲۸۲–۲۱۲» . والمفسرون : «۳/۸۸۱–۲۱۲» .

المدرسة هما الاستاذ رشيد رضا والمراغى، ثم تحدث عن انستاج محمد عبده فى التفسير ومنهجه فيه ثم اورد بعضا من آرائه • ثم تحدث عن السيد محمد رشيد رضا • وكيف اتصل بمحمد عبده ثم انتاجه فى التفسير ومصادره فى التفسير • وهدفه ومنهجه فى التفسير وذكر بعضا من آرائه • وأتبعه بالحديث عن المراغى وعن اتصاله بمحمد عبده وانتاجه فى التفسير ومنهجه ومصادره فى التفسير • ثم ذكر بعضا من آرائه فى التفسير •

وختم المؤلف كتابه بالرجاء والاعتدار · بالرجاء من الله أن يهبه وقتا لجعل هذا الكتاب كتبا متعددة فيها استيفاء أكبر · واعتدار للقراء عما يكون فيه من اخطاء هينة · (١)

رأيى في الكتاب: \_ يعتبر هذا الكتاب مرجعا مهما لا غنى للباحث عنه • في تاريخ التفسير والمفسرين • فهو يتحدث عن نشأة التفسير والادوار التي مر يها وأنواعه ، وأحكامكل نوعمن الصحة وعدمها ، وما الىذلك من المباحث المتعلقة به • ويتحدث عن أشهر المفسرين من كل فرقة تنتمي الى الاسلام وطرائقهم في التفسير وكيف أن كلا منهم يحاول اخضاع نصوص القرآن لعقيدته • فهو يحق قد طوف بالقارىء في نواح شتى من مناهج التفسير ، واطلعه على ألوان مختلفة منه ، من مبدأ نزول القرآن الى عصرنا هذا • فتحقق بذلك رجاؤه في آخر الكتاب • غير أنى قد لاحظت عليه أموارا اوجزها فيما يلى :

ا \_ انـــه لــم یکـن صاحــب موقـف محــدد ومعین بالنسبة للتفسیـ الصوفـی النظـری والـی تفسیـر ابن عربی لا برفض ولا بقبول • اذ انه مرة یرفض ومرة یرضی

<sup>1</sup> ــ التفسير والمفسرون :«٢١٣ــ٧٧٧».

بدلك التفسير • واليك ما قاله في رأيه في التفسير الصوفي النظرى اذ يقول: « ورأيي الذي أدين الله يه عليه · ان مثل هذا التفسير القائم على نظرية وحدة الوجود ما كان لنا ان نقبله مهما كان قائله كذلك ، ليس لنا أن نقبل التفسير الذي اسس على نظريات الفلاسفة الذين بحثوا في الطبيعة ومـا وراء الطبيعة والذي جرى عليه ابن عربي وغيره من المتصوفة في تفسير هـــم لبعض الآيات القرآنية، لانقبله على انه تفسير موافق لمراد الله تعالى ومقصوده الذي جاء القرآن من اجله ٠ » ثم قال ناقضا لذلك « وان كنا نقبله \_ ان صح \_ على انه مما تحتمله الآيةما دام لا يعارض القرآن ولا ينافيه • ثم يقر أن كل ما جاء من التفسير الصوفي ظنيا فيقول «على أن كلماجاء من ذلك لا يعدو أن يكون ظنيا ، وقد يظهر خطؤه في يوم من الأيام ، فكيف نحمل عليه القرآن الكريم الذى لا يأتيه الباطل من بين يديه ولا من خلفه » ( ( ) فالمؤلف في هذه الفقرة رفض هذا التفسير واعلن عدم قبوله له • ثم عاد فقرر أنه يقبله \_ ان صح \_ على انه مما تحتمله الآية ما دام لا يعارض القرآن ولا ينافيه • ثم أردف مقررا ان كل ما جاء من التفسير الصوفى لا يعدو ان يكون ظنيا • وهو موقــف عجيب - فلو أن المؤلف وفقه الله ، اكتفى برأيه الاول و هو الرفض لهذا التفسير • و هو جدير بالرفض لان ابن عربى قد قال كما نقله المؤلف نفسه: «ان عجل بني اسرائيل احد المظاهر التي اتخذها اللهوحل فيها» (٢) فهل بعد هـذا الالحاد العاد والعباذ بالله -

۱ ــ التفسير والمفسرون :«٣/١٦».

٧\_ التفسير والمفسرون : «٣/ ١٣ » .

ثم بعد ذلك انظر رأيه الصريح من قوله «هذا هو رأينا الى قوله ويشعرون بكل ما ينطقون ويكتبون »(١)

دى الحكم اذ يقول: « و نعن لا ننكر على ابن عربى أن ثم افهاما يلقيها الله فى قلوب اصفيائه واحبابه، ويخصهم بها دون غيرهم، على تفاوت بينهم فى ذلك بمقدار ما بينهم من تفاوت فى درجات السلوك ومراتب الوصول ٠٠٠ هذا هو ما ادين الله عليه بالنسبة لكلام الصوفية ، وعذرى فى ذلك أنى لم اسلك مسلك القوم ، ولم أذق ذوقهم ، ولم أعرف اصطلاحاتهم التى يصطلحون عليها انكشف لهم، او على الاقل فهمت لغة القصوم ووقفت على من استار الغيب ما انكشف لهم، او على الاقل فهمت لغة القصوم ووقفت على مصطلحاتهم ، ولم على اذا حصل لى شىء من هذا تبدل رأيى وتغير حكمى ، فسلمت لهم كل ما يقولون به مهما كان يعيدا او غريبا، وقد سأل رجل بعض العلماء أن يقرأ عليه من تائية ابن الفارض فقال له : « دع عنك هذا ، من جاع جوع القوم وسهر سهرهم رأى ما رأوا » •

وانا اقول للذهبى بأنه لن ينكشف له من استار الغيب مازعم الصوفية انه قد انكشف لهم، فالغيب لا يعلمه أحد ولا ينكشف لنبى فضلا عن صوفي ألحد فى آيات الله واما السهر والجوع فلم يأمر بهما الاسلام واكبر دليل على ذلك أن رسول الله صلى عليه وسلم خطب اصحابه لل بلغه أن بعض اصحابه سألوا ازواجه عن عمله فى السر؟ ثم قال بعضهم: لا اتزوج النساء وقال بعضهم: لا

۱ \_ التفسير والمفسرون : « ٣/ ١٧ ».

آكل اللحم • وقال بعضهم لا انام على فراش \_ فحمد الله واثنى عليه • ثم قال : « ما بال اقوام قالوا كذا وكذا ولكنى اصلى وانام واصوم وافطر، واتزوج النساء ، فمن رغب عن سنتىلى فليس منى » (۱)

والواقع الذى يشهد له التاريخ انه قد كان للتصوف «والدروشة» أثر سىء على المسلمين وكان وجود المتصوفة الحاملين فى أدمغتهم لهذه الافكار الفلسفية الفاسدة الضالة من عوامل ضعف المسلمين وانتكاساتهم • كما كان نشوء الفرق المبتدعة التى كان من ورائها اليهود وعلى رأسهم عبد الله بن سبأ اليهودى من عوامل الضعف ايضا •

وانى لأرجو الله مخلصا ان ينكشف للمؤلف خبث عقائد المتصوفة وفسادها كما انكشف ذلك لابن تيمية وابن القيم الذى كان صوفيا فانكشف له فساد تصوراتهم وفى العصر الحديث انكشف للسيد رشيد رضا \_رحمه الله \_ الذى كان صوفيا فانكشف له فساد الرحمن الوكيل \_رحمه الله \_ الذى كان صوفيا فانكشف له فساد عقائدهم ايضا وألف فى ذلك كتابا اسماه هذه هى الصوفية ولا عقائدهم ايضا وألف فى ذلك كتابا اسماه هذه هى الصوفية ولا داعى للاستاذ الذهبى أن يجرب ذلك عن اختيار لان جميع هؤلاء لم يتصوفوا اختيارا وقصدا الى الصوفية بعد أن عرفوا زيفها كما هو حال الاستاذ الذهبى ولا أن كلا منهم قد تصوف ثم اتيح له أن يقرأ عن فساد مذاهبهم او ان يقع هو ايضا فيما وقعوا فيه فابن القيم لم يعرف زيف الصوفية الا بعد اتصاله بابن تيمية مع فابن القيم لم يعرف زيف الصوفية الا بعد اتصاله بابن تيمية مع ما وقع هو فيه وعرفه من عقائدهم وكذا الباقون واما الذهبى

ا عمدة الاحكام : « الحديث الشاسع عشر بعد الثلاثمائة» .

فانى ارجو ان لا يدخل فى التصوف وهو يعرف مقدما فساد عقائد اهل التصوف •

٣ ـ ثناؤه الكثير عن ابن عربى ووصفه له بالاستاذ الاكبروعلى العموم فكلامه على تفسير المتصوفة كلم متناقض او على اقل تقدير موهم » •



•

## النبوة والانبياء في ضوء القرآن

التعريف بالكتاب: \_\_\_\_ يقع هذا الكتاب في ١٦٤ صفحة من القطع الصغير وهو عبارة عن ست معاضرات كان المؤلف حفظه الله \_ قد القاها عام ١٣٨٢ ه في الجامعة الاسلامية بالمدينة المنورة • بدأها في شهر ذي القعدة • وذلك بناء على دعوة تلقاها من فضيلة نائب رئيس الجامعة الشيخ عبدالعزيز بن باز وقد كان اختيار هذا الموضوع لالقاء المحاضرات عنه مما آثره الاستاذ المحاضر ابو الحسن الندوى • وقد طبع هذا الكتاب طبعات ثلاث الاولى عام ١٣٨٣ ه في لكنهؤ بالهند ، وكانت الثانية في القاهرة ، وكانت الثالثة في بيروت عام ١٣٨٧ ه و نشرته الدار السعودية للنشر •

۲ ـ التعریف بالمؤلف: مولده و نشأته: \_ ولـــد الاسـتاذ ـ ابو الحسن علی الحسنی الندوی فی مدیریة «دای بریلی» بالهند و هی تبعد عن « لکنهؤ » سبعین کیلو مترا ، و کانت الولادة بقریة (تکیة) فی شهر محرم عام ۱۳۳۲ ه .

تعصيله العلمى: \_ بدأ الاستاذ ابو الحسن تحصيله العلمى بحفظ القرآن وعاونته أمه على ذلك • ثم تعلم اللغتين الاردية والفارسية ، وفي الثانية عشرة من عمره بدأ يتعلم العربية على الشيخ خليل بن محمد اليمنى • وتفرغ عامين لدراسة الادب العربي وحده: وقرأ كثيرا من كتب الادب •

التحق بجامعة لكنهؤ وهي جامعة تدرس العلوم المدنية · باللغة الانجليزية · والتحق بقسم آداب اللغة العربية فيها · وكان يومئذ أصغر الطلاب سنا · ثم أتم دراسته الادبية على الدكتور الشيخ تقى الدين الهلالي المراكشي رئيس تدريس الادب العربي في ندوة العلماء ·

بعد ذلك دخل الاستاذ الندوى « ندوة العلماء » سنتين يدرس علوم الحديث • ودرس في دار العلوم يريو بند شهورا • وحضر دروس العالم حسين أحمد المدنى في الحديث •

Y - اعماله : - سافر الى لاهور ، وقرأ التفسير على الشيخ - احمد على المفسر المشهور ولما اكمل دراسته رجع الى لكنهؤ ، وعين مدرسا في دار العلوم هناك ، ومكث على ذلك عشر سنوات يدرس علوما مختلفة ، وسافر الى دلهى ، والتقرى بالشيخ محمد الياس •

رأس ابو الحسن تحرير مجلة « الندوة » العلمية التي كانت تصدر بالاوردية وكانت لسان حال الندوة • واصدر مجلة « التعمير » التي كانت تصدر بالاوردية مرتين في الشهر وأسس جمعية للتبشير بالاسلام بين الهندوس ، واصدرت هذه الجمعية التبشيرية الاسلامية عدة رسائل و بحوث عن الاسلام باللغة الانجليزية • وأسس المجمع (العلمي الاسلامييي) في لكنهؤ عام ١٩٦٠م (١)

مؤلف الله عند الصراع بين الفكرة الاسلامية والغربية -

<sup>1 -</sup> ماذا خسر العالم بانحطاط المسلمين: «١٧ - ٢٢» .

رحلاته: \_ رحل ابو الحسن الى المملكة السعودية، ومصر الى المملكة عام ١٩٥١ م و ١٩٥٠ م و والى مصر عام ١٩٥١ م والى سوريا وغيرها من البلاد الاسلامية .

الموضوع الكتاب: دراسة عامة للنبوة والانبياء وخصائص ومميزات كل واثرهما على البشرية •

3 - منهج المؤلف في البحث: تحدث المؤلف في المعاضرة الاولى عن النبوة وحاجة الانسانية اليها وفضلها على المدنية ، واوضح حاجة هذا العصر الى الحديث عن النبوة ، ثم تحدث عن النسبوة والانبياء من خلال القرآن وبين اسلوب القرآن في الحديث عسن الانبياء واستشهد بعدة آيات ، واوضح بعد هذا ان الانبياء صفوة الخلق موردا الآيات التي تدل على ذلك ، ثم تحدث عن المجتمع الجاهلي الذي بعث فيه النبي صلى الله عليه وسلم ومركز النبوة ، بعد هذا تحدث عن الوسيلة الوحيدة للمعرفة الصحيحة ، وبين ضلال الفلسفة اليونانية وسر شقائها ، وعثرة الفلسفة التي بدأت في العصر الاسلامي ، وتحدث عن انفراد الانبياء بالعلم النافع المنجي،

وعن مصير الامم المتمدنة التي حاولت الاستغناء عن علم الانبياء، ثم بين الفرق بين العلم الذي جاء به الانبياء وعلوم البشر، ويين انه لا استغناء ولا استكبار بعد بعثة الرسول صلى الله عليه وسلم، وتحدث ايضا عن مهمة الانبياء في هذه المدنية، ثم بين أهـــم الواجبات، والعامل الاساسى الاكبر في صلاح البشرية وأخيرا تحدث عن بقايا النبوة وآثار دعوتها • (1)

وكانت المحاضرة الثانية عن سمات النبوة وخصائص الانبياء: وتحدث فيها عن جناية الاساليب الصناعية على فهم النبوة والأنبياء ، وذكر الحاجة الى درجة القرآن مجردة عن التأثيرات الخارجية ، وانهى المحاضرة بذكر الفروق بين الأنبياء والمصلحين وحصرها في خمسة فروق • (٢)

وفي المحاضرة الثالثة تعدث عن أئمة الهدى وقادة الانسانية:

وفيها اوضح عبث القادة بالانسانية ، والعاجة الى الانبياء المعصومين ، ثم تعدث عن أمانة واخلاص الرسل ، وحقيقة العصمة وطرقها ، وبين ان الانبياء جديرون بالطاعة وهم معط العناية والرضا ، وانهم مؤسسوحضارة واسلوب خاصفي العياة ، اعقب ذلك ببيان خصائص حضارة الاسلام وهى خمس خصائص واوفاها بعثا ، ثم تعدث عن دعرة القرآن الى اتباع الانبياء ، فتأثير عاطفة العب وسر تنافس الصعاية في طاعة الرسول ، فتأثير عاطفة العب وسر تنافس الصعاية في طاعة الرسول ، صلى الله عليه وسلم ، أردف ذلك بالعديث عن ضعف عاطفة العب في العالم الاسلامي و نتيجته و وقرر أنه لا فلاح لهذه الأمة الا في

اتباع النبي صلى الله عليه وسلم ، وانهى المحاضرة بالعديث عن وضع العالم السلامي السييء وسببه . (١)

وفي المحاضرة الرابعة « الارادة الالهية والاسباب المادية» وفيها تحدث عن التفاوت بين الأنبياء وخصومهم في الاسباب، وعن سنة الله مع جميع الانبياء ، وبين ان قصة ايراهيم تعتبر اعظم تحد للمادية المسرفة ، وبين أن قصة موسى تعتبر تحديا للمادية ، كما قرر أن قصة يوسف مخالفة للمألوف ، ثم أوضح المماثلة بين قصة يوسف ونبينا محمد صلى الله عليهما وسلم ، وتحدث عن تبشير رسول الله صلى الله عليه وسلم بالنصر ، وعن مصدر القرو الله عليه وسلم بالنصر ، وعن مصدر القوالهلاك الله عليه التفكير القائل بأن الميزان الفاصل في الحياة هو القوة المادية ، وتحدث عن سلاح المؤمن وهو الابمان، وختم المحاضرة بالقول بأنه لا مستقبل للامة الاسلامية الا في طريق الانبياء و الانبياء او الهدائد النبياء و الديات المحاضرة بالقول بأنه لا مستقبل للامة الاسلامية الا في طريق

وفي المحاضرة الخامسة «عظمة البعثة المحمدية» و تحدث عن نكبة العصر الجاهلي وهي انها فقدان العلم الصحيح من العالم والارادة الخيرة ، و فقدان الجماعة التي تنتصر للحق ، ثم تحدث عن الحاجة الي طلوع شمس جديدة هي شمس الاسلام ، أردف ذلك بالحديث عن تعاون الفلسفة والوثنية على اضعاف الايمان واضلال الانسان، ثم بين ان الوضع الجاهلي لا يغيره الا الايمان، و تحدث عن

<sup>1</sup>\_ النبوة والاسباء في ضوء القرآن: «٨٠٠٠)، -١\_ النبوة والانبياء «١٠٠١)، -١\_ النبوة والانبياء «١٠١-١٠١) .

العاجة الى أمة تبعث للصلاح هي أمة محمد صلى الله عليه وسلم، وعن تأثير البعثة المحمدية ، وقرر ان العالم ولد ولادة جديدة بمولد الرسول صلى الله عليه وسلم • أتبع ذلك بتصوير العصر الجاهلي ، وبيان ان الأمة المحمدية معجزة الرسول صلى الله عليه وسلم وفيه نقل كلاما لابن تيمية من كتابه « الجواب الصحيح» (١) واما المحاضرة السادسة : وهي « مأثرة النبوة المحمدية » فتحدث فيها ءن أهمية الانسان الذي وقعت عليه المأثرة عن أسرار الفطرة في الأنسان وعجائبها ، ثم بين أن العالم بمافيه من خزائن وكنوز، لا تستطيع أن تقوم عقيدة الانسان التي لا تعرف الشك والضعف (٢) - وقرر ان مأثرة النبوة المحمدية هبي في وجــود هؤلاء الافراد ـ اى الصحاية \_ بهذه الكثرة ويهذا الانتشار، وفي صورة أتم لم يسمع بمثلها في التاريخ • الخ • وبين ان كل فرد يكشف عن في اصل الكيتاب اليذي نقل عنه المؤلف من هؤلاء الافراد معجزة مستقلة وآية من آيات النبوة • ثم تحدث عن الفرد الصالح الذي أبرزه رسول الله صلى الله عليه وسلم ، في مختلف مظاهره ومجالات الحياة خائفا من عقاب الله ، خاشعا أمينا ، مؤثرا للآخرة على الدنيا • الغ • وتحدث عن اللبنات التي قام عليها المجتمع الاسلامي ، ثم تحدث عن نجاح هذا الفرد الذي هو مأثرة النبوة المحمدية في المحن والتجارب • وتحدث عن زهد الولاة وتقشفهم في الحياة ، وذكر قصة زوج ابيى بكير الصديق حينما اشتهت الحلوى وكيف أن أيا بكر اسقط قدرا من الدراهممن نفقته التىكان يأخذها وادخرتمنهاهذه الدراهم لشراء هذه الحلوى ، كما ساق قصة سفر عمر الى القدس وقد علق عليها

١ النبوة والانبياء في ضوء القرآن: «١٢٢ ــ ١٣٥» » . ــ ٢ النبوة والانبياء: «١٣٨».

بتعليق جيد ، واوضح فيه دلالاتها ومغازيها وماتعطيه من مثل عليا وتواضع جم، وتحدث عقب هذا عن الجيل الاسلامى الاول وقد نقل عن مسند الدارمى • ومنها ج السنة لشيخ الاسلام ابن تيمية • ثم تكلم عن تأثير رسالة الرسول صلى الله عليه وسلم فى الاجيال المتأخرة ، ثم تحدث عن يعض القادة المسلمين فى مختلف العصور كنماذ ج للمدرسة المحمدية • فتحدث عن صلاح الدين الايوبى ناقلا وصفا لحياته واخلاقه من ابن شداد فى كتابه النوادر السلطانية ، ثم تحدث عن السلطان مظفر الحليم ملك كجرات ومعاصره محمود ثم تحدث عن السلطان مظفر الحليم ملك كجرات ومعاصره محمود الخلجى ملك ماندو اللذين كانا متنافسين وكان الاخير يهاجم الاول ثم طرد من ملكه فالتجأ الى مظفر الحليم فأعسزه وجيش المجورة بلاد مندو • الخ وختم الفصل بتقرير: أنانتاج المدرسة المحمدية دائم فى كل عصر • وبتمام الفصل يتسم الكتاب • (1)

رأيي في الكتاب: - يكفى في بيان فائدة هذا الكتاب أن

يكون مؤلفه ابو الحسن الندوى صاحب الكتابات الرصينة ذات الاسلوب الادبى الرائع • فقد تحدث المؤلف فى هذا الكتاب حديثا شيقا عن النبوة • مبينا حاجة الانسانية اليها وسماتها وخصائصها وعن الانبياء موضعا حاجة الانسانية اليهم من حيث أنهم معصومون من ريهم دون سائر الزعماء العابثين بالبشرية • ومبينا ايضالتفاوت بينهم وبين خصومهم فى الاسباب المادية اذ خصومهم عندهم من الاسباب المادية ما يفوق ماعند الانبياء لكن الله عوضهم عن ذلك يامدادهم بارادته القوية سبحانه وتعالى وغيرها •

<sup>1</sup>\_ النبوة والانبباء في ضوء القرآن: «١٣٦ـ١٥٨».

## اليهود في القرآن

1 \_ التعريف بالكتاب : \_ ألف هذا الكتاب الذى تبلغ عدد صفحاته ٣٣٦ يدون الفهرس · ألفه عفيف طبارة وقد قدم له حسين يوسف غزال يتعريف بالكتاب ، والاستاذ شريف خليل سكر يمقدمة للكتاب · اثنيا في حديثهما عن الكتاب \_ على المؤلف والكتاب فقال غزال « وان اختيار هذا الموضوع في هذا الوقت فيه من البراعة والحنكة ما يشهد للمؤلف بحسن الاختيار والتوقيت له · الخ · (١) اما ثناؤه على الكتاب وتقييمه له فقد قال : « وان هذا الكتاب الذي بين أيدينا اليوم « اليهود في القرآن » يكشف لنا عن روعة الايمان وزينه ، ويشاعة الكفر وشينه · · · · الخ (٢)

وأما سكر فقد تحدث عن دعوة الاديان لمكارم الاخلاق ومحاربتها للحقد والضغينة • ثم تحدث عن هجرة اليهود الى بلاد العرب بعد اضطهادهم فى بلادهم وكيف عاملهم العرب بالحسنى والرفق ، وكيف اساؤوا هم الادب مع العرب و تحدث عن اشعالهم نار الحرب بين القبائل و بخاصة الاوس والخزرج • ثم تحدث عن بزوغ شمسس الاسلام والعرب واليهود على ما هم عليه • ثم قال : «هذا الكتاب اذن لم يتعرض لليهودية كدينوانما تعرض لليهود كجماعة انحرف اكثرها عن روح الديانة اليهودية التى يؤمن بها الاسلام كما يؤمن بسائر الاديان السماوية » • ثم قال : « ولقد سمسى

<sup>1</sup>\_ اليهود في القرآن: «٦\_٧» . - ٢\_ اليهود في القرآن: «٥» .

المؤلف كتابه « اليهود في القرآن » وقد عرض فيه بعض ما ورد في القرآن الكريم من آيات في شأن اليهود وتصور طبائعهم وما تنطوى عليه نفوسهم أصدق تصوير ••• (١) وقد طبع هذا الكتاب الطبعة الاولى عام ١٩٦٦م بمطابع دار الكتب ببيروت •

Y ـ موضوع الكتاب: ـ دراسة تفصيلية عن اليهود من حيـــث اصلهم و هجراتهم و عقائدهم ، وكيدهم لانبيائهم • وللمسلميـن ورسول المسلمين صلى الله عليه وسلم • •

" منهج المؤلف في البحث: \_ قسم المؤلف الكتاب الى أربع في ابواب وكل ياب الى فصول و فالباب الاول قسمه الى تسعة فصول تحدث فيها و في الفصل الاول: عن اليهود في جزيرة العرب فذكر فيه أسماء اليهود ، واصلهم ، وتحدث عن أول هجرة لهم الى جزيرة العرب و تحدث عنهم عند ظهور الاسلام و ثم تحدث عن أثر اليهود في انتشار الاسلام و وفي هذه الفقرة يستنتج من قصة اسلام الخزرج في مكة لما لقوا الرسول صلى الله عليه وسلم في موسم الحج وعرض عليهم الاسلام وكان اليهود قبل ذلك يقولون لهم اذا اختلفوا معهم انه قد اظلنا زمان نبي سوف نتبعه فنقتلكم قتل عاد وارم و فاستجاب الخزرج للرسول صلى الله عليه وسلم لما ذكروا قولة اليهود لهم \_ يستنتج من هذه القصة أن عليه وسلم لما ذكروا قولة اليهود لهم \_ يستنتج من هذه القصة أن لليهود أثرا في انتشار الاسلام و فهو يقول: « ويمكن القول أن التبؤات التي كان يطلقها اليهود حول مبعث النبي صلى الله عليه وسلم الجديد والاخبار التي كانواير وجونها بين العرب كان لها الاثر الكبير

۱ \_\_ اليهود في القرآن :«٨\_.١»

في استجابة اليش بيين للاسلام • (١) ثم تحدث عن التقاء الرسول صلى الله عليه وسلم باليهود وتسامحه معهم وعقده معاهدة معهم ووفائه بها و نقضهم لها •

وفي الفصل الثاني: تحدث عن بوادر النزاع بين النبي صلى الله عليه وسلم واليهود وقد حصر بوادر النزاع فيمايلي: - ١- دءوة الرسول صلى الله عليه وسلم اليهود للاسلام - ٢ - المناقشة الدينية التي كان يثيرها اليهود بتوجيه عدة اسئلة الى الرسول صلى الله عليه وسلم - ويظنون أنهم يعجزون الرسول صلى الله عليه وسلم بذلك - فكان القرآن ينزل ببيان ما سألوا عنه - ٣ - لوم القرآن لليهود على عدم اسلامهم وساق آيات ٩٩،٩٨ - ١ من سورة البقرة - التي تحكى كفرهم بالرسول صلى الله عليه وسلم ونبذهم الكتاب وراء ظهورهم - ٤ - تحويل القبلة وقد أغاظ اليهود تحويلها من القدس الى مكة فكانت سببا كبيرا في تطرور النزاع بين الرسول صلى الله عليه وسلم واليهود - ٥ - مخالفة اليهود في تشريعاتهم (٢) -

وفى الفصل الثالث: تحدث عن تآمر اليهود على الاسلام وهى مؤامراتقصدوا منها اضعاف المسلين وتحويلهم عن دينهم ومنها:

-1 الحصار الاقتصادى للمسلمين وتتمثل في أمرين ،الاول: أنهم بدأوا يمتنعون عن دفع ما يجب عليهم دفعه من الديون التى كانت عليهم لن اعتنق الاسلام يحجة أن ما كان لهم من حق انما كان قبل الاسلام وفضهم امداد المسلمين بالمال فى اول عهدهم بيثرب وقد كانوا فى شدة فالمهاجرون اما فقراء او اغنياء

<sup>1</sup>\_ اليهود في القرآن : «١٧» . \_\_١\_ اليهود في القرآن : «١٩-٢٤»

تركوا مالهم يمكة ولم يستطيعوا الخروج يه • وأما أهل المدينة فلم يكونوا في سعة من الرزق • وذكر المؤلف قصة ارسال الرسول صلى الله عليه وسلم لابي بكر للاستقراض من اليهود ٠٠ النع ٠ - ٢ ـ اثارة الاحقاد والفتن : وفيه ذكر قصة شاس ين قييس اليهودى وكيف أنه أثار الاحقاد الدفينة \_ بين جماعة الاوس والخزرج وجدهم مجتمعين في مجلس \_ يتذكيرهم بأيام الحروب التي حصلت بينهم وينشد الاشعار التي قيلت في هذه الحروب -الاسلام انما هو تحريف لبعض ما جاء في التوراة وان في القرآن تناقضا وغير ذلك من الشبهات • وذكر الآيات التي ذكرت شيئا من مؤامراتهم • وذكر الآية التي فيها تعليل لمؤامراتهم وهي الآية ١٠٩ من سورة البقرة ٠ \_٤\_ التجسس على المسلمين : وفيه ذكر أن بعض المؤرخين ذكروا اسماء جماعة من يهود دخلوا الاسلام وهم يبطنون الكفر به ومقصدهم من ذلك التجسس ونقل اخبار المسلمين الى اليهود وحلفائهم المشركين - • وذكر الآية ١١٨ من سورة آل عمران المتضمنة نهى المسلمين عن الاطمئنان الى اليهود-\_0\_ محاولة التأثير على الرسول صلى الله عليه وسلم • وساق قصة ذهاب يهود الى الرسول صلى الله عليه وسلم وقوله مله: « يا محمد ، انك قد عرفت انا احبار يهود واشرافهم وسادتهم ، وانا ان اتبعناك اتبعتك يهود ولم يخالفونا، وانبيننا وبين بعض قومنا خصومة فتقضى لنا عليهم ونؤمن بك ونصدقك ، فأبى ذلك رسول الله صلى الله عليه وسلم فانزل الله فيهم : « وأن احكم بينهم بما أنزل الله معمه » (١) معمد مد

١ ــ اليهود في القــرآن: «٢٥ ــ ٣٣».

وفي الفصل الرابع: تحدث عِن عبادة اليهود للمال • وفيه بين دواءي حب المال عندهم، وهي: ١- انهم يعتقدون أنهم شعب الله المنجتار ولذا يريدون السيطرة على العالم • والمال من وسائــــل السيطرة الهامة التي تمكنهم من الوصول الي هدفهم ٠٠٠٠ -١-وانهم لا يؤمنون الا بهذه الحياة المادية ولاحياة أخرى عندهم ، وساق آية ١٣ من الممتحنة ، ولذلك فقد حرم الله عليهم العمل يوم السبت وذكر أنه قد وردت يعض الاشارات الى يوم السبت فلي مواضع من القرآن منها آية ١٦٣ من سورة الاعراف • ثم قرر أنه بسبب امعان اليهود في حب المادة وحرصهم في الحصول عليها حرم الله عليهم طيبات أحلت لهم قال تعالى : « فيظلم من الذين هادوا حرمنا عليهم طيبات أحلت لهم ويصدهم عن سبيل الله كثيرا» (١) وفي الفصل الخامس: تحدث عن طبائع اليهود: فذكر منها الغرور، والاماني يمغفرة الله ، والجبن ، والغدر والاجرام ، والافساد في الارض واشعالهم الحروب ومزاولة السحر · فالغرور يتجلى في الزءم القائل: ان بني اسرائيل (شعب الله المختار) فهذه الفكرة تشجع معتنقيها على العدوان واستغلال الغير ، ويذكر المؤلف \_ أن القرآن فيه اشارة الى التفضيل ولكن على خلاف ما يفهمه بنو اسرائيل فذكر قوله تعالى : « يا بنى اسرائيل اذكروا نعمتى التي أنعمت عليكم وأنى فضلتكم على العالمين » ٤٧ سورة البقرة وأوضح أن الذي قصده القرآن أنهم أفضل من فرعون وحاشيت ثم ان التفضيل ليس تفضيلا شخصيا لذواتهم ولجنسهم وانما يفصل قوما على قوم حسب اعمالهم ولذا حدرهم في شطر الآية من الاغترار بهذا التفضيل لان كل نفس ستجزى بعملها ، وأسا

١ ـ اليهود في القرآن : «٣٤ ٣٩».

أمانى اليهود بالمغفرة فذكر فيه أنهم يعتقدونأن الخلاص والنجاة في الآخرة جماعي لا فردى وأن مجرد الانتساب الى ذرية ابراهيم يضمن لصاحبه الخلاص الابدى ولذلك كانسوا أشد الشعوب استغراقا في الانعرافات الخلقيية ٠٠ فكان ذلك داعيا الى اضطهادهم من جميع الشعوب التي جاوروها ،هذه الفكرة الضالة تعرض لها القرآن ورد عليها بقوله تعالى : « وقطعناهم فـى الأرض أمما ٠٠» النج الاعراف (١) وعن جبن اليهودقال: وصف القرآن اليهود بالجبن ، والجبان من صفاته الغدر والخيانة ليعوض بذلك عما ينقصه من شجاعة ٠٠٠٠ وقد وصفهم القرآن بالجبن والاعتداء على انبياء الله بقوله تعالى : « ضربت عليهم الذلة اين ما ثقفوا الا بحيل من الله وحيل من الناس ٠٠ » آل عمران: ١١٢ ، وعن غدرهم واجرامهم يذكر اجرامهم في فلسطين عند احتلالها ثم ينقل كلاما لجوستاف لويون يذكر فيه بعض اجرامهم ثم يقول : « ومن يقرأ كتبهم المقدسة يثير انتباهه اعتماد اكثرهم على الغدر وعدم اعترافهم بعهد والقرآن يصمهم بالغدر ايضا: « أو كلما عاهدوا عهدا نبذه فريق منهم بل أكثرهم لا يؤمنون» (٢) وعند الحديث على افسادهم في الارض أبان أن الاخلاق هـيى رياط الأمة الذي يحميها من التدهور والانعطاط ولذلك فاليهود يستهدفون تقويض الاخلاق عند الغير لاضعافه والسيطرة عليه كما صرحوا بذلك في البروتكلات • وذلك هدف من ضمن اهدافهم الموضعة في البروتكلات الى أن قال : « ومن الرائع أن القرآن سبق أن قرر هذه الحقيقة منذ أربعة عشر قرنا بما جاء في

١ اليهود في القرآن : «٠٠٠) » . - ٢ اليهود في القرآن : «٤٠٤) »

وفى الفصل السادس: تحدث عن هجاء كفار بنى اسرائيل و تضمن هذا الفصل و الحديث عن هجائهم في القرآنسواء منهم من عاصروا الرسول صلى الله عليه وسلم أو الذين كانوا قبله و ثم تحدث عن اسوء افعالهم وكيف استحقوا اللعن بسبب ذلك وقد ذكر آيتي ٧٨٠-٨٠ من المائدة كدليل على سوء افعالهم الذي بينه الله و وكيف تحدث عن نقضهم عهد الله و ذكر آيتين تبين

١\_ اليهود في القرآن : «٨٤» . \_٢\_ اليهود في القرآن : «٥٠» .
 \_٣\_ اليهود في القرآن : «٢٥» \_٤\_ اليهود في القرآن : «٤٠)٥»

ذلك هما آيتى ١٣،١٢ من المائدة (١) ثم تحدث عن اعراضهم عن شريعة الله وذكرآيتى ١٥،٠٥ من سورة المائدة كدليل على ذلك وقال عن كتمانهم تعاليم الله :« ويذكر القرآن كيف أن اليهود كتموا تعاليم الله فلم ينشروا ما جاء فيها من الهدى والحق: « ان الذين يكتمون ما انزلنا من البينات والهدى من بعد ما بيناه للناس في الكتاب أولئك يلعنهم الله ويلعنهم اللاعنون » البقرة: المناس في الكتاب أولئك يلعنهم الله ويلعنهم اللاعنون » البقرة: « ويسجل القرآن على أهل الكتاب تقصيرهم في نشرهدا ية الله التي أنزلها عليهم بقوله: « واذ اخذ الله ميثاق الذين أو توا الكتاب ١٠٠ لخ » آل عمران : ١٨٨٠ (٣) ثم بين أنهم لا ينتفعون بهدى الله مستدلا بآيات القرآن • ثم ختم الفصل بالحديث عن قسوة قلوبهم وذكر الآية ٤٧ من البقرة (٤)

وفى الفصل السابع: ساق بعض وصايا القرآن لبنى اسرائيل فذكر منها وصيتهم بعبادة الله والاحسان الى الناس فقال: «فمن الوصايا القرآنية التي خوطب بها بنو اسرائيل قوله: «واذ أخذنا ميثاق بنى اسرائيل لاتعبدون الاالله وبالوالدين احسانا معرائغ » البقرة: ٨٠٠ ثم قال « ومن الوصايا التى جاءت قى القرآن مخاطبة بنى اسرائيل: «وأقيموا الصلة وآتوا الزكاة واركعوا مع الراكعين ٠٠» الغ البقرة: ٣٤٤٠٤ ومن هذه الوصايا بيان قيمة النفس الانسانية وقبح الاجرام (٦) وفى الفصل الثامن: تحدث عن النزاع المسلح بين الرسول

اليهود في القرآن : «٥٥—٥٥ » . — ٢ ــ اليهود في القرآن : «٥٥ ــ ٢» ــ ٣ ــ اليهود في القرآن : «٥٥ ــ ٢١» . ــ ٢ ــ اليهود في القرآن : ٢٣ ــ ٣٦» . ــ ١ / ٢ أليهود في القرآن : ٢٤ ــ ٣٦» .

صلى الله عليه وسلم واليهود فذكر حادثة اجلاء بنسى قينقاع واسباب ذلك ، واجلاء بنى النضير لما احس منهم الكيد له في السر والعلن وذكر عدة آيات من سورة الحشر تفضح اعمالهم وغدرهم وكيدهم للرسول صلى الله عليه وسلم ولدعوته و تبين ماأصايهم من خراب بيوتهم عند اجلائهم ، ثم تحدث عن غزوة بنى قريظة ويين ان سبب ذلك تحريضهم للاحزاب على حرب الرسول صلى الله عليه وسلم وكيف واجه الرسول صلى الله عليه وسلم وصحبه الموقف ، ثم ذكر فعل الرسول صلى الله عليه وسلم يهم لما فرغ من صد الاعداء اذ أنه نزل على حكم سعد بن معاذ فيهم وهو أن يقتل مقاتلتهم وتسىء ذراديهم ، وتحدث عقب ذلك عن غزوة خيبر والاسباب التى دعت الرسول صلى الله عليه وسلم يغزوة خيبر والاسباب التى دعت الرسول صلى الله عليه وسلم يغزو خيبر (1)

وكان الفصل التاسع للحديث عن قيام دولة اسرائيل وفيه تحدث عن عبرة اضطهاد الامم لبنى اسرائيل وعن بعض اضطهادات بنى اسرائيل قبل الاسلام، و بعد الاسلام ثم بين الاسباب الكامنة وراء اضطهاد اليهود (٢)

وفى الباب الثانى: تحدث عن قصة يوسف مقسما الباب على سبعة فصول هى: \_\_ا\_ يوسف وكيد اخوته \_\_Y\_ يوسف وغواية المرأة\_\_Y\_ يوسف فى السجن \_\_3\_ يوسف وزير الملك \_\_0\_تعرف يوسف على اخوته \_\_Y\_ لقاء يعقوب ويوسف \_\_Y\_ دروس وعبر من قصة يوسف .

وقد مهد لهذا الباب بتمهيد تحدث فيه عن بدء تاريخ بنى

اسرائيل · وعن ذرية ابراهيم · وفي الفصل الاول: تحدث عن تفاصيل مؤامرة اخوة يوسف عليه مستندا الى يعض آيات مـن القرآن · (١)

وفى الفصل الثاني: تحدث عن اغراء امرأة العزيز ليوسف وعن يوسف والنسوة ، مستندا الى الآيات الواردة في هاذا الشأن - (٢)

وفى الفصل الثالث: تحدث عن الصاق التهمة بيوسف وسجنه وعن دعوة يوسف السجناء الى عبادة الله • ثم تحدث عن تفسير يوسف لمنامى صاحبيه مستندا الى الآيات الواردة فى ذلك • (٣) وفى الفصل الرابع: تحدث عن رؤيا الملك ، وعن اجتماع رئيس السقاة بيوسف وسؤاله عن رؤيا الملك •

و تحدث ايضا عن تفسير يوسف لرؤيا الملك • ثم عن التحقيق في المؤامرة • وتحدث عن انعام الملك على يوسف بوزارة المال مستندا الى الآيات التى بينت تلك الوقائع • (٤)

وفى الفصل الخامس: تحدث عن سفر اخوة يوسف الى مصر معن رجوعهم الى والدهم ثم عن احتجاز يوسف لاخيه بنيامين وتحدث ايضا عن استرحام يوسف فى أن يطلق اخاهم المحجوز وقولهم عنه انه ان يسرق فقد سرق أخله منقبل ، يعنون بذلك يوسف مستندا فى كل ذلك الى الآيات التى بينت تلك الوقائع (٥)

ا ــ اليهود في القرآن : «٩٥ ــ ١٠٠ » . ــ ٢ ــ اليهود في القرآن : «١٠١ ــ ١٠٠ » . ــ ٤ ــ اليهود في القرآن : «١٠٠ ــ ١٠٥ ــ اليهود في القرآن : «١١٥ ــ اليهود في القرآن : «١١٥ ــ ١١٥» . . .

وفى الفصل السادس: تحدث عن زيادة حزن يعقوب على يوسف، فقد ابنه الثانى بعد يوسف ثم عن تعرف الآخوة على يوسف ثم تحدث عن اخبار يعقوب أهله بأنه يجد ريح يوسف وكيف أن أهله فندوا رأيه و وتحدث ايضا عن لقاء يعقوب باينه يوسف وتحقق رؤيا يوسفوهى أنه قدرأى أبويه واخوته يسجدونله (١) وأما الفصل الآخير فتحدث فيه عن درس من دروس الايمان من يعقوب عليه السلام وعن العفة وعن عاقبة الصبر وفائدة الاحسان والسمعة الطيبة وتحدث عن فضل العفو عند المقدرة وتحدث عن وجوب العدل بين الابناء مستندا في ذلك كله على الآيات الواردة في هذا الشأن و (١)

وكان الباب الثالث عن قصة موسى عليه السلام: وقد اشتمل هذا الباب على سبعة فصول هى: \_ ! \_ سيرة موسى قبل الرسالة \_ ! \_ وسيرته بعد تلقيه الرسالة \_ ! \_ كفاح موسى وقومه \_ ! \_ سوء مصير فرعون وقومه \_ ! \_ رجوعهم الى ارض الميعاد \_ ! \_ دروس وعبر من قصة موسى \_ ! لالث قصص وقعت على عهد موسى • وقد قدم لهذا الباب بتمهيد عن اضطهاد بنى اسرائيل • وفى الفصل الاول : وفيه تحدث عن ولادة موسى و تربيته فى بيت فرعون ، وعن نصرته لاحد الاسرائيليين، وعن افتضاح امر فى قتله للفرعوني حين استنصره الاسرائيلي و هر يه • و تحدث عن وصوله الى ارض مدين بعد خروجه من مصر • ثم تحدث عن زواجه مستندا فى كل ذلك الى آيات مـ ن القرآن تحكى هـ ن الوقائع • (٣)

١ــ اليهود في القرآن : «١٣٠ ـ ١٣٠ » . ـ ٢٠ـ اليهود في القرآن : «١٣١ ـ ١٣٨ » . ـ ٣٠ـ اليهود فـــى القرآن : «١٣١ ـ ١٤٨) .

وتحدث في الفصل الثاني: عن يدء رسالة موسى • وعن أمر الله له بالذهاب الى فرعون ودعوته الى عبادة الله • كما تحدث عن تبليغ رسالته الى فرعون ومحاورته له في ربوبية الله • وعن أمر فرعون لوزير • هامان ببناء قصر ليصعد بواسطته الدي السماء • وقد استند المؤلف في كل ذلك على آيات من القرآن تتحدث عن ذلك • (1)

وفى الفصل الثالث تحدث عن معجزات موسى وايمان السحرة، ثم عن صموده واتباعه امام طغيان فرعون واتباعه و تحدث فيه ايضا عن المؤمن من آل فرعون الذى حذر قومه وصار يدعو قومه الى ما يدعوهم اليه موسى و ثم تحدث عن تبجح فرعون وتعاليه على موسى وكفره بالله وقد استند المؤلف فى ذلك على آيات من القرآن الكريم و (٢)

وفى الفصل الرابع: تحدث عن المصائب التى ابتلى الله يها فرعون وقومه • وعن خروج بنى اسرائيل وهلاك فرعون وقومه • ثم تحدث عن مصير آل فرعون فى الآخرة • وفى كل ذلك استند المؤلف على آيات من القرآن تحكى هذه الوقائع • (٣)

وتحدث فى الفصل الخامس: عن رواسب الوثنية فى بنسى السرائيل، وفضل الله عليهم، وموعد موسى مع ربه جل وجلا • وتحدث عن عبادة بنى اسرائيل للعجل، وعقابهم ثم العفو عنهم • وتكلم عن رفع الجبل فوق بنى اسرائيل، واحجامهم عن دخسول الارض المقدسة، وتحدث ايضا عن تيهان بنى اسرائيل (٤) •

ا ــ اليهود في القرآن: « ١٤٩ ــ ١٥٥» . ــ ٢ ــ اليهود في القرآن: «١٥٥ ــ ١٦٣» . ــ ٤ ــ اليهود فــ القــرآن: «١٦٤ ــ ١٧٠» . ــ ٤ ــ اليهود في القرآن: « ١٧٠ ــ ١٨١».

وفى الفصل السادس: تحدث المؤلف عن العبر التى يجب الاخذ يها فذكر منها: -1— الاقتداء يموسى عليه السلام -1— اصلاح الامم بعد فسادها -1— عاقبة الكفر والظلم -3— بيان صمود العقيدة -0— بيان انتصار الحق على الباطل -1— حرية الشعوب -1— الدعوة الى الكفاح -1— تقويض الله للطغيان -1— بيان نجاة المؤمنين -1— وجوب التحرر من سلطان التقاليد -1— وجوب التحرر من سلطان التقاليد -10 وجوب التحلى بالقول اللين -10 (1)

وفي الفصل الاخير: ساق ثلاث قصص وقعت في عهد موسى عليه السلام • وهي قصة البقرة وقصة قارون صاحب الاموال الذي طغي وزعم انه أوتيه على علم عنده ، وقصة موسى مع العبد الصالح (الخضر) • وقد استند المؤلف في كل ذلك الى آيات من القرآن الكريم • (٢)

وكان الباب الاخير في هذا الكتاب عن القصة في القرآن: ويتضمن ثلاثة فصول • الاول عن خصائص القصة في القرآن • والثانى عن القصص في القرآن وهل هي مقتبسة من اليهودية • والثالث: عن منهج القرآن في الدلالية على وجود الله ووحدانيته • (٣)

ففى الفصل الاول: بين أن الغاية من القصة هى العبرة اذ قال: « ولهذا نرى القرآن يشرح الغاية من ايراده قصص الانبياء بقوله تعالىيى: « لقد كان فى قصصهم عبرة لأولى الالسباب » ثم أوضح فيه طريقة القرآن فى عرض القصة • واساليب قصص

القرآن • ثم بين السر في تكرار القصص في القرآن ثم بين الفرق بين الفرق بين القرآن والتوراة في عرض القصة • (١)

وفى الفصل الثانى قرر أن الاسلام ليس دينا جديدا •كما قرر تميز القرآن عن غيره من الكتب السماوية • ثم تحدث عن نظرة المقرآن والتوراة للرسل • ثم قرر براءة المسيح عليه السلام وامه من امر افتراءات اليهود • (٢)

وفى الفصل الثالث تحدث عن الدلائل على وجود الله فى قصة يوسف • وتحدث عن الايمان عن طريق العقل فى قصة موسى • ثم دحض معتقدات المصريين القدماء • وتحدث عن تنزيه الله وتقدير • حق قدر • ثم قرر ان العجز الذاتى للكائنات ينفى عنها صفة الالوهية • (٣)

رأيى فى الكتاب: \_ تكرر ذكر اليهود فى القرآن وقد ذكر الله فيه جملة من غدرهم وكفرهم بانبيائهم وقتله بعضهم وتكذيبهم للبعض الآخر • هذا بالنسبة لانبيائهم وكذا الحال بالنسبة لنبينا محمد صلى الله عليه وسلم الذى هو نبى البشرية • فقد كادوا له ودسوا عليه الدسائس وحاولوا الغدر به ففضحهم الله وبين لؤمهم وغدرهم • ونقضهم للمواثيق التى عقدها معهم رسول الهدى صلى الله عليه وسلم • واذا كانوا قد عملوا هنا بالرسول صلى الله عليه وسلم • واذا كانوا قد عملوا هنا الاسلام وعقائده التى أنزلت على محمد صلى الله عليه وسلم على الله عليه وسلم على الله عليه وسلم على الله عليه وسلم عن قريش سؤاله صلى الله عليه وسلم عن

يعض أمور الا يطلع عليها من أمور الغيب كالسؤال عسن الروح والساعة وغيرها • كيما يشككوا ضعاف الايمان في رسالة الاسلام ويزيدون من حقد قريش وغيرها من مشركى العرب على الاسلام ونبي الاسلام صلى الله عليه وسلم • وقد قرر القرآن كذلك أن اليهود جبلوا على حب المال • وذكر ايضا جملة من أخلاقهم كالغدر ، والغرور ، والافساد في الارض ، والسحر كما أن الله سبحانه وتعالى امر اليهود بالعودة الى الجادة القويمة وعيادته سيحانه وترك الاجرام والفسوق • فلما تفد تلك الاوامر والوصايا هجاهم القرآن الكريم سواء منهم من عاصر النبي صلى الله عليه وسلم أم من لم يعاصره وقرر عصيانهم وكفرهم • وقد كان لليهود انبياء كثيرون كان من ايرزهم يوسف وموسى فقد ذكر الله قصتيهما بالتفصيل • وبما أن تلك الآيات التي تصفهم على تلك الحال متفرقة في سور القرآن فقد أراد المؤلف ان يجمعها \_ ويضم اليها مجموعة من اقوال المؤرخين \_ ويجعل لكل مجموعة من الآيات التي تتخذ في بيان بعض اعمالهم واخلاقهم بابا خاصا يتحدث فيه حديثا مسهبا عن ذلك • فهو في الواقع كتاب جديـــر بالقراءة والفهم

## المصطلحات الاربعة في القرآن

 التعريف بالكتاب: \_\_\_ ألف هذا الكتاب الاستاذ الكبير ابو الاعلى المودودي عام ١٣٦٠ ه ونشر فصوله في مجلته ترجمان القرآن • ثقله من الاردية الى العربية السيد محمد كاظم سابق وعدد صفحاته مائة وست وعشرون صفحةمن القطع الصغير عدا تخريج الاحاديث الذى وضعه الاستاذ الشيخ محمد ناصر الدين الالبابي وعدا الفهرس • وقد طبع اربع طبعات كانت الاخيسرة منها عام ١٣٨٩ ه طبعته الدار الكويتية للنشر • قــدم للطبعة الاولى محمد عاصم حداد بين فيها متى ألف المودودي هذا الكتاب وبين عدد مرات طبعه حتى الآن • ثم تلتها مقدمة بقلم المودودي أبان فيها أن هذه المصطلحات الاربعة هي الاله ، الرب ، العبادة، الدين ، هي اساس المصطلح القرآني وان كل ما نزل به القرآن الكرريم من الهردي والارشاد لا يدور الا عن أهمية هذه المصطلحات من حيث ان من لم يتفهم معانيها الصحيحة \_ فان القرآن سيكون في نظره كلاما مهملا لا يفهم من معانيه شيء • فلا يقدر أن يعرف حقيقة التوحيد، او يعرف ماهية الشرك • وكذلك اذا كان مفهوما غامضا في ذهن اى رجل فانه سيلتبس عليه كل ما جاء به القرآن من الهدى والارشاد ، وتبقى عقيدته واعماله ناقصة مع ايمانه بالقرآن (٢) • ثم تحدث عن الفهم الخاطيء للمصطلحات الاربعة الذى وقع فيه اهمل القرون

۱\_ المصطلحات الاربعة: «۷» . \_۲\_ المصطلحات الاربعة: «٧\_٨» بتصرف

التى تلت عصر نزول القرآن بعد أن تبدلت المعانى الاصلية الصحيحة لجميع تلك الكلمات التى كانت شائعة بين القوم عصر نزول القرآن وبعد أن عادت منعصرة فى معان ضيقة معدودة بمدلولات غامضة لسببين: 1 - قلة النوق العربى السليم ونضوب معين العربية الخالصة فى العصور المتأخرة - 1 أن الذين ولدوا فى المجتمع الاسلامى و نشأوا فيه ، لم يكن قد بقى لهم من معانى كلمات (الاله - الرب - العبادة - والدين) مساكان شائعا فى المجتمع الجاهلى وقت نزول القرآن ولاجل هذين السببين اصبح المفسرون واللغويون فى العصور المتأخرة يشرحون أكثر كلمات القرآن بالمعانى التى فهمها المتأخرون من المسلمين بدلا من معانيها اللغوية الاصلية ثمة ذكر أمثلة على ذلك (۱)

ثم تحدث عن نتائج الفهم الغاطىء لهذه المصطلحات فبين « أنه قد خفى على الناس معظم تعاليم القرآن بل غابت عنهم روحه السامية وفكرته المركزية لمجرد ما غشى هذه المصطلحات الاربعة الاساسية من حجب الجهل (٢) بعد هذه المقدمة بين منهجمه في الكتاب •

٢ - موضوع الكتاب: \_ دراسة قيمة لمصلطات أربعة يكثر
 ورودها في القرآن الكريم •

" - منهج المؤلف في البحث: - رتب المؤلف هذا الكتاب على أربعة فصول بدأها بمصطلح « الاله » ثم «الرب» ف « العبادة » ف « الدين » • ففي فصل « الاله » بين المعنى اللغوى لهذه الكلمة أعقبها يذكر استنتاجات أربعة تدل على ان مادة « أله يأله الهه »

تستعمل يمعنى العبادة والاله يمعنى المعبود (١) • ثم تحدث بعد ذلك عن تصور اهل الجاهلية للاله فى خمس فقرات يضمن كل فقرة بعض آيات من القرآن نوعا من تصورات الجاهليين للاله • ففى الفقرة الاولى ذكر آية (٨١) من سورة مريم وآية (٧٤) من سورة يس • ثم عقب عليها يقوله : « يتبين من هاتين الآيتين الكريمتين أن أهل الجاهلية كانوا يتخذون لانفسهم آلهة يظنون يهم أنهم اولياؤهم وحماتهم من النوائب والشدائد • • » (٢)

وفى الفقرة الثانية يذكر خمس آيات هى آية ١٠١ من سورة هود ، وآية (٢٠-٢٠) من النحل ، وآية ٨٨ من القصص ، وآية ٨٦ من يونس ، ويستنتج منها أمورا ثلاثة ،الاول:ان الذين كان أهل الجاهلية يتخذونهم آلهة لهم كانوا يدعونهم فى الشدائد ٠٠ الثانى – أن آلهتهم لم يكونوا من الجناو الملائكة أو الاصنام فحسب يل كانوا كذلك افرادا من البشر قد ماتوا من قبل ، كما يدل عليه قوله تعالى : «أموات غير أحياء وما يشعرون أيان يبعثون » دلالة واضحة الثالث انهم كانوا يزعمون أن آلهتهم هذه يسمعون دعاءهم ويقدرون على نصرتهم • وفى الفقرة الثالثة الآيات السابعة والعشرون والثامنة منه والعشرون من سورة الاحقاف ، والثانية والعشرون والثامنة منه والعشرون من يس • والآية الثالثة أهل الجاهلية ما كانوا ينكرون الله وانما كانوا يتخذون معه أهل الجاهلية ما كانوا ينكرون الله وانما كانوا يتخذون معه آلهة أخرى – مع ايمانهم بأن الله هو القاهر والهيمن على كل تشيء على أن هؤلاء الآلهةلهمشيء من التدخل وانهم انمايعبدونهم ألهة أخرى – مع ايمانهم بأن الله هو القاهر والهم انمايعبدونهم أنهم أن هؤلاء الآلهةلهمشيء من التدخل وانهم انمايعبدونهم أنهم أن هؤلاء الآلهةلهمشيء من التدخل وانهم انمايعبدونهم أنهم أن هؤلاء الآلهةلهمشيء من التدخل وانهم انمايعبدونهم أنهم أن هؤلاء الآلهة الهمشء من التدخل وانهم انمايعبدونهم ألهة أخرى المهم أن هؤلاء الآلهة الهمشء من التدخل وانهم انمايعبدونهم ألهة أخرى الهميمن على كسل

لتقريهم من الله زلفى » (١) وفى الفقرة الرابعة : يذكر ثلاث آيات ويعقب عليها وفى الفقرة الخامسة يذكر خسمس آيات ويعقب عليها بالشرح • (٢)

ويقرر بعد ذلك أن ملاك الامر في باب الالوهية هو السلطة سواء أكان يعتقدها الناس من حيث أن حكمها على هذا العالم حكم مهيمن على قوانين الطبيعة الخ • يعقب ذلك بالتحدث عن استدلال القرآن على الالوهية موردا مجموعة من الآيات ويردفها بالشرح • ويستنتج منها أربعة أمور •

وفي الفصل الثاني تكلم عن مصطلح (الرب) من حيث المدلول اللغوى فذكر أن هذه الكلمة تستعمل على معان خمسة هي : - السربية والتنشئة والانماء - ٢ - الجمع والحشدوالتهيئة - ٣ - التعهد والاستصلاح والرعاية - ٤ - العلاء والسيادة والرياسة وتنفيذ الامر والتصرف - التملك وتحدث عن استعمالاتهابهذه المعاني وتنفيذ الامر والتصرف م التملك وتحدث عن القرآن بالمعاني السابقة و ثم تحدث عن تصورات الامم الضالة في باب الربويية فتحدث عن تصور قوم نوح ، وهود ، وصالح ، وابراهيم ، ولوط، فتحدث عن تصور قوم نوح ، وهود والنصاري، ثم مشركي العرب ويورد في خلال عرضه لتصورات هذه الامم للربويية الآيات التي فيها بيان ما يتشبثون يه في اتخاذهم لله اندادا مع عدم انكارهم له والآيات التي فيها الردعلي هذا التصور وبيان التصور الصحيح ويعقبها بشرح موجز لها ويختم هذا الفصل ببيان دعوة القرآن

ات المصطلحات الأربعة: «١٨ ــ ١٩ . ــ ٢ ــ المصطلحات الاربعة: «٢ ــ ٢ ــ ١٠ المصطلحات الاربعة: «٢٠ ــ ٢٠).

اذ يقول: «ان هذا البحث الذى قد خضنا غماره فى الصفحات السابقة بصدد تصورات الامم الضالة وعقائدها ، ليكشف القناع عن حقيقة ان جميع الامم التى وصمها القرآن بالظلم والضلال وفساد العقيدة من لدن أعرق العصور فى القدم الى زمن نزول القرآن ، لم تكن منها جاحدة بوجود الله تعالى ولا كانت تنكر كون الله ريا والها بالاطلاقا • بل كان ضلالها الاصلى المشترك بين جميعها انها كانت قد قسمت المعانى الخمسة لكلمة الرب التى قد حددناها فى بداية هذا الباب \_ مستشهدين باللغة والقرآن \_ قسمين متباينين • • • • • الخ (۱)

وفي الفصل الثالث تحدث عن مصطلح العبادة من حيث المدلول اللغوى وينقل من كتاب لسان العرب خمس معان للعبادة ويعقبها يالحديث عن استعمال كلمة العبادة في القرآن ويذكر أربع استعمالات لكلمة العبادة هي : \_1\_ العبادة بمعنى العبودية والاطاعة \_7\_ العبادة بمعنى التأله والاطاعة \_7\_ العبادة بمعنى التأله \_3\_ العبادة بمعنى العبدية والاطاعة والتأله \_0\_ العبادة بمعنى التأله يمعنى (ما عبدك عنى ) أي ما حبسك وقد ذكر في كلاستعمال الآيات الدالة عليه والتي فيها بيان بعض شبههم في عبادة غير الله معه وهي التقرب الى الله زلفي والشفاعة لهم عند الله وما الي ذلك من الاباطيل والتي فيها رد دعاواهم وشبههم وبيان معنى العبودية الحقة والعبودية الحقة والمعبودية الحقة و

وفى الفصل الرابع تحدث عن مصطلح الدين من حيث المدلول اللغوى فذكر ان مصطلح الدين في كلام العرب استعمل بمعان هي:

<sup>1</sup>\_ المصطلحات الاربعة: «٨٧ ٩٤ ».

-۱- القهر والسلطة والعكم والامر -۲- الاطاعـة والغدمة والتسخر لاحدوالائتمار بأمر احد -۳-الشرع والقانون والطريقة والملة والمذهب -3- الجزاء والمكافأة والحساب والقضاء وأوضح كل استعمال يذكر الصيغ التي تدل عليه ماعقبها يذكر استعمال كلمة الدين في القرآن قد كلمة الدين في القرآن قد استعملت وأريد بها معان عدة منها النظام الكامل بأجزائه الاربعة في آن واحد وذكر الآيات الواردة على حسب المعنيين الاول والثاني اولا ثم الآيات التي وردت على حسب المعني الثالث ثم والثيات الواردة على حسب المعنى الثالث ثم وختم الفول بالعديث عن الدين بالمعنى الشامل الجامع لكل المعاني الاربعة موردا الآيات الواردة بهذا المعنى و بانتهاء الكلام في هذا المنتهي الكتاب والفصل ينتهي الكتاب والفصل ينتهي الكتاب و الكتاب و الكتاب و المنتهاء الكلام في هذا الفصل ينتهي الكتاب و الكتاب و الكتاب و الكتاب و المتعاد الكلام في هذا الفصل ينتهي الكتاب و الكتاب و الكتاب و الكتاب و الكتاب و الكتاب و المنتها الكلام في هذا الفصل ينتهي الكتاب و الكتاب و المنتهاء الكلام في هذا الفصل ينتهي الكتاب و الكتاب و المنتها المنتورة الكتاب و المنتهاء الكلام في هذا المنتورة و المنتها و الكتاب و الكتاب و الكتاب و المنتهاء الكلام المنتورة و الكتاب و المنتهاء الكلام و الكتاب و الكتاب و المنتهاء الكلام و المنتهاء الكلام و الكتاب و المنتهاء الكلام و الكتاب و المنتهاء الكلام و المنتهاء الكلام و المنتهاء الكلام و الكتاب و المنتهاء الكلام و المنتهاء الكلام و المنتهاء الكلام و المنتهاء الكلام و الكتاب و المنتهاء الكلام و المنتهاء المنتهاء و الكلام و الكلام و المنتهاء و الكلام و المنتهاء و الكلام و الكلام و الكلام و المنتهاء و الكلام و الكلام و المنتهاء و الكلام و المنتهاء و الكلام و المنتهاء و الكلام و المنتهاء و

رأيى في الكتاب: \_ يكفى هذا المؤلف ثناء أن ينسب الى هذا المفكر الجليل فقد سهل به المؤلف حفظه الله بهذا الكتاب الطريق أمام الشاب المسلم الذى يريد معرفة كاملة بهذه المصطلحات الاربعة التى تتكرر دائما في القرآن فقد شرحها وبين مدلولاتها وحصر الآيات التى وردت فيها هذه المصطلحات وبين حال الامم الكافرة بالله وكيف أخذها الله أخذ عزيز مقتدر وذلك باسلوب عقلى مقنع فهو جدير بالقراءة و

## النبا العظيم

ا ـ التعریف بالکتاب: ـ تبلغ عدد صفحات هـ ذا الکتاب احدی عشرة ومائتی صفحة من القطع المتوسط دون الفهرس ألفه الدكتور محمد عبد الله دراز ـ رحمه الله - طبع مرتین الاولی عام ۱۳۸۹ ه ، والثانیة عام ۱۳۹۰ ه طبعـ ته دار القلـم بالكویت .

التعريف بالمؤلف: مولده: ولد رحمه الله في قرية «محلة « دياى » بمحافظة كفر الشيخ عام ١٨٩٤ م

\_تحصيله العلمى: انتسب الشيخ \_ رحمه الله \_ الـى معهد الاسكندرية الدينى عام ١٩٠٥ م وحصل على الشهادة الثانوية الازهرية فى عام ١٩١٢ م وعلى الشهادة العالمية فى عام ١٩١٦ م وعلى الشهادة العالمية فى عام ١٩١٦ م وتعلم الفرنسية بمجهوده الخاص ولم يكن اقباله على تعلمها حبا فى المظهر ، بل ليستخدمها فيما يعود على دينه بالنفع، وكان فى ابان ثورة عام ١٩١٩ م يطوف مع الشباب علـى السفارات الاجنبية ليعرض قضية بلاده ودينه كما كان يدافع عن الاسلام ضد مهاجميه فى جريدة « الطان » الفرنسية .

- أعماله ورحلاته: - في عام ١٩٢٨ م أختير للتدريس بالقسم العالى بالازهر، ثم يقسم التخصص عام ١٩٢٩ م، شم بكلية اصول الدين عام ١٩٣٠ م وفي عام ١٩٣٦ م سافر الى فرنسا في بعثة ازهرية، واشتغل بالتحضير لدرجة الدكتوراه فكتب رسالتين هما: « التعريف بالقرآن » و « الاخلاق فلي

القرآن » نال بهما دكتوراه الدولة من السربون بمرتبة الشرف الممتازة في عام ١٩٤٧ م. ولما عاد الى مصر انتدب لتدريسس تاريخ الاديان بجامعة القاهرة وحصل على عضوية جماعة كبار العلماء في عام ١٩٤٩ م، ثم ندب لتدريس التفسير يكلية دار العلوم ، واللغة العربية بالازهر ، وتدريس فلسفة الاخلاق في كلية اللغة العربية . وفي عام ١٩٥٣ م اختير عضوا في اللجنة العليا لسياسة التعليم كما اختير عضوا في المجلس الاعلى للاذاعة ، العليا لسياسة التعليم كما اختير عضوا في المجلس الاعلى للاذاعة ، للى جانب اختياره في المؤتمرات الدولية والعلمية ممثلا لمستر والازهر ، وكان عضوا في الملجنة الاستشارية للثقافة بالازهر ، وكان كثير التجوال والرحلات ، وآخر رحلة له رحلته الى باكستان لحضور المؤتمر الاسلامي في مدينة لاهور في يناير عام ١٩٥٨ م، وعلاقته بها ، . .

وفاته :- توفى - رحمه الله اثناء انعقاد المؤتمر السالف الذكر • ويفقده فقد العالم الاسلامي عالما من علمائه الغيورين على الدين المحافظين عليه الداعين الى صراطه • (١)

" - موضوع الكتاب: - بحث في اعجاز القرآن اللغوى -

2 - منهجه في البحث: - قسم المؤلف - رحمه الله - كتابه الى قسمين ، الاول: في تحديد معنى القرآن والفرق بينه وبين الحديث القدسى والنبوى ، والثانى: في بيان مصدر القرآن واثبات أنه من عند الله • وقد قدم له بمقدمتين: بين في المقدمة الاولى أنه قد أملى بعض هذه المباحث - قبل عشرين سنة - من

١- النبأ العظيم : ص ٦ بتصرف قليل .

كتابته لهذه المقدمة وأنه أضاف اليه شيئا ليخرج من نطاق الثقافة الجامعية الى فضاء الثقافة العالمية وقال في المقدمة الثانية بعد أن حمد الله وأثنى عليه بما هو أهله «اما بعد فهنده بحوث في القرآن الكريم، قدمتها بين يدى دروس التفسير لطلبة كليسة أصول الدين بالجامع الازهر المعمور، أردت بها أن انعت كتاب الله بحليته وخصائصه، وأن أرفع النقاب عن جانب من الحقائق المتصلة به، وأن أرسم الخطة التى ينبغي سلوكها في دراسته»(١)

ثم تحدث في المبحث الاول عن معنى القرآن لغة \_ من حيث التصريف \_ واصطلاحا ، ولم سمى قرآنا وكتابا ، والفرق بين القرآن والاحاديث القدسية \_ والنبوية \_ مستخرجا ذلك من تعريف القرآن الاصطلاحي وقد قسم الحديث الى قسمين -1 توفيقي وهو ما استنبطه النبي صلى الله عليه وسلم بفهمه في كلام الله او بتأمله في حقائق الكون وهذا القسم ليس كلام الله عليه وسلم مضمونه من الوحى فبينه للناس بكلامه -1 الخ -1

وفى المبحث الثانى وهو « بيان مصدر القرآن وأنه من عند الله يلفظه ومعناه » قسمه الى تمهيد وأربعة ابحاث • ففى التمهيد : يقرر ان الناس جميعا مؤمنهم وملحدهم يعلمون علما غير مخالط بشك أن هذا القرآنجاء على لسان الرسول صلى الله عليه وسلم • ذلك لان شهادة التاريخ المتواتر به لا يماثلها شهادته لكتاب غيره • • فمن اين به محمد بن عبد الله صلى الله عليه وسلم ،أمن عندنفسه

١- النبا العظيم : ص ١٠-٧ . ٢- النبأ العظيم : ص ١٢-١٧ .

ومن وحى ضميره أم من عند معلم ؟ ومن هو ذلك المعلم ؟ (١) وأجاب على هذه الاسئلة ثم ذكر مجموعة من الأمثلة التي تدل على مبلغ صدق الرسول وأمانته في دعوى الوحى وأنه لم يات بشيء من القرآن من تلقاء نفسه هذا فيما يتعلق بالقرآن ثم شمد ذكر أمثلة من سيرته العامة تدل على أخلاق عظيمة تبعد عنه شبهة المجيء بالقرآن من عند نفسه (٢)

قال ـ رحمه الله ـ « على أن الامر أمامنا أوضح من أن يحتاج الى سماع هذا الاعتراف القولى منه « اى من الرسول صلى الله عليه وسلم » أو يتوقف على دراسة تلك الناحية الخلقية مــن تاريخه • ثم يتساءل فيقول : « أليس يكفى للحكم يبراءة الانسان من عمل من الاعمال أن يقوم من طبيعته شاهد يعجزه المادى عن انتاج ذلك العمل » ؟ ثم يقول : « فلينظر العاقل : هل كان هذا النبى الأمى صلوات الله عليه وسلامه أهلا بمقتضى وسائله العلمية لان تجيش نفسه بتلك المعانى القرآنية » ويستمر في هذه المرحلة من البحث وهي «بيان أن القرآن ليس ايحاءا ذاتيا من نفس محمد صلى الله عليه وسلم، موضحاأن طبيعة المعانى القرآنية ليست مما يدرك بالذكاء وصدق الفراسة (٣) وأن الحقائق الدينية الغيبية ـمن العقائد الدينية والنبوات الغيبية ـلاسبيل للعقل اليها • وفي عمن العقائد الدينية والنبوات الغيبية ـلاشة، الاول فيما يتعلق بمستقبل الاسلام في نفسه اوفي كتابه و نبيه • والثاني والثالث فيما

۱ ــ النبأ العظيم : « ۲۰ ــ ۲۳ » . ــ ۲ ــ النبأ العظيم : « ۲۳ ــ ۳۳ » ــ ۳ ــ النبأ العظيم : « ۳۳ ــ ۳۹ »

يتعلق بحزب الله وحزب الشيطان. (١) وبعد بيان أن المعانيي القرانية والحقائق الغيبية ليست مما يدرك بالذكاء ولاسبيل للعقل اليها وضرب الامثلة على ذلك • قال المؤلف \_ رحمه الله\_ « تلك هي شقة الغيب تنطفيء عندها مصابيح الفراسة والذكاء ، فلا يدنو العقل منها الا وهو حاطب ليل وخابط عشواء ان أصاب العق مرة اخطأه مرات، وإن أصابه مرات أخطأه عشرات • على أن الذي يصادفه من الصواب لا يمكن الوثوق ببقائه معصوما من التغيير والتبديل بل عسى ان تذهب به ريح المصادفة كما جاءت يه ريح المصادفة · « ولو كان من عند غير الله لوجدوا فيه اختلافا كثيرا» من سورة النساء (٢). بعد هذا انتقل الى المرحلة الثانية من البحث في الاعجاز - اذ أنه قسم هذا البحث الى أربعة مراحل \_ وهي بيان ان رسول الله صلى الله عليه وسلم لا بد أن يكون أخذ القرآن عن معلم وشبهة انه كان له معلم من قومه الاميين مردودة لأن وصف الامية \_ كاف في الدلالة على أنه لم يأت بهمن عندهم اذ كيف يحملون وسام التعليم لغيرهم وهمم أميون ، ولان العرب قبل الاسلام موصوفون بالجهل فكيف يكون الجهل مصدرا للعلم • (٣)

ورد المؤلف \_ رحمه الله \_ شبهة انه كان له معلم من العلماء \_ يهودا او نصارى \_ وبين أنه قد لقى فعلا عددا منهم قبل و بعد النبوة « افأما من لقيه بعد النبوة فقد سمع منهم وسمعوا منه ولكنهم كانوا له سائلين وعنه آخذين، وكان هو لهم معلماوواعظا ومنذرا ويشيرا » (٤)

<sup>1</sup>\_ النبأ العظيم: «٢٧٤\_٥٣» بتصرف . \_ ٢ ـ النبأ العظيم: «٥٥» ـ ٣ ـ النبأ العظيم: «٥٧» . ٣ ـ النبأ العظيم: «٥٧» .

وأما الذين رآهم قبل النبوة فان أمر لقائه اياهم لم يكن سرا مستورا ، بل كان معه في كل مرة شاهد فكان عمه ايو طالب رفيقا له حين رأى راهب الشام ،وكانت زوجه خديجة رفيقة له حين لقي ورقة • فماذا سمعه هذان الرفيقان من علوم الاستاذين ؟ هلا حدثنا التاريخ بخبر ما جرى؟وما له لا يحدثنا هذا العديث العجب الذي جمع في تلك اللحظة القصيرة علوم القرآنو تفاصيل اخباره فيما بين بداية العالم ونهايته • • ويمضى في كلامه الممتع الجبيد • ثم يذكر ان التاريخ حدثنا ان راهب الشام لما رأى فلم الرسول سيما النبوة المذكورة في الكتب السابقة قال : «ان هذا العلام سيكون له شأن عظيم » • وحدثنا عن ورقة أنه لما سمنع ما قصه عليه النبي صلى الله عليه وسلم من صفة الوحي وجد فيها من خصائص الناموس الذي نزل على موسى ما جعله يعترف فيها من خصائص الناموس الذي نزل على موسى ما جعله يعترف بنبوته ويتمنى ان يعيش حتى يكون من انصاره » (۱) ويمضى المؤلف في كلامه فيقرر أن موقف محمد صلى الله عليه وسلم من العلم عليه وسلم من العلماء هو موقف المصحح لما حرفوا والكاشف لما كتموا • (٢)

ثم تحدى من زعم أن له معلما من البشر أن يسمه فقال: «و نعود للمرة الثالثة فنقول لمن يزعم أن محمدا كان يعلمه بشر: قل لنا ما اسم هذا المعلم ؟ ومن ذا الذى رآه و سمعه ؟ وماذا سمع منه ؟ ومتى كان ذلك ؟ واين كان؟ (٣) ويوضح ان المعاندين الذين يتشككون في مصدر القرآن ضاقت بهم دائرة الجد فما وسعهم الافضاء الهزل • و هكذا امعنوا في هزلهم حتى خرجوا عن وقار العقبل ، فكان مثلهم كمثل من يقول: ان العلم يستقي من الجهل • • (٤)

۱ \_ النبأ العظيم: «٥٧ \_ ٥٨» بتصرف . \_ ٢ \_ يقصد علماء اليهود والنصارى \_ ٣ \_ النبأ العظيم: «٦٢ \_ ٣ \_ ١ . \_ ٤ \_ ايضا «٦٢ \_ ٣ \_ ٢ \_ ٢ . بتصرف.

تحدث يعد هذا عن حيرة المعاندين واضطرابهم في الجدل قديما وحديثا وعن نظرية الوحى النفسي وانهاليست جديدة (١) وانتقل عقب ذلك الى المرحلة الثالثة من البحث وفيها بحث فسي ظروف الوحى وملا بساته الخاصة عن مصدر القرآن وظاهرة الوحسي و تحليل عوارضها ، ثم استئناس بما كشفه العسلم في العصور الحاضرة • (٢)

ثم انتقل الى المرحلة الرابعة وفيها بعث فى جوهس القرآن نفسه عن حقيقة مصدره والله على يداية كلامه يعد ان أوضح ان المنهج الذى سلكه حتى هذه المرحلة لم يرد ان يعرض للقرآن فى جوهره انما كانقصارى جهده انه درسالطريق الذى جاء منها: فما وجد فى اعترافات الرسول ولا حياته الخلقية و الاما يدل على ان مصدر هذا القرآن كان هو الله سبحانه وتعالى قال على ان مصدر هذا القرآن كان هو الله سبحانه وتعالى قال طرف صالح من هذه الحياة النبوية وملايساتها وكان مع ذلك سليم الفطرة يتعرف الاشياء بمثالها ويهتدى اليها بأقرب أماراتها فمثل هذا سيرضى منا بهذا القدر ويهتدى به وأما الذين لا يعلمون عن تلك الحياة الاقليلا وكثير ما هم والذين يريدون يعلمون عن تلك الحياة الاقليلا وكثير ما هم والذين يريدون نتقدم يهم خطوة أخرى نبين الهم قيها أن هذا الكتاب الكريم يأبى نطبيعته أن يكون من صنع البشر و (٣)

قرر يعد هذا أن طبيعة القرآن حجة على سماويته ، ثم أوضح

۱ \_ ایضا «۲۷\_۲۹» بتصرف . \_۲\_ ایضا «۲۹\_۲۷» بتصرف . \_۳\_ النبأ العظیم : «۷۲\_۷۷» بتصرف .

ان نواحى الاعجاز ثلاثة هي : \_ ١ \_ الاعجاز اللغوى \_ ٢ \_ الاعجاز العلمي \_ ٢ \_ الاعجاز الاصلاحي التهذيبي او التشريعي ٠٠ (١)

يعد هذا بدأ بالكلام على الاعجاز اللغوى للقرآن الكريم واستوفى الشبه التي يمكن أن تثار على اعجاز القرآن ونقضها واحدة بعد أخرى • (٢)

ينتقل بعد كل هذا الحديث الشيق الى كشف جوانب من أسرار الاعجاز فأوضح أن أول ما يسترعى انتباه السامع للقرآن خاصية نأليفه الصوتى فى شكله وجوهره، والجمال التنسيقى فى رصف حروفه وتأليفها من مجموعات مؤتلفة مختلفة، ثم تحدث عن البيان القرآنى وخصائصه التى المتازيها عن سائر الكلام وقال: « نعم قد تتفاوت اللغات فى الوفاء بحق المعنى فيكون التعبيد الجيد مما يزيد فى قيمته العلمية لكن النظر هاهنافي قيمة البيان لا فى قيمة المبين و فلا تعجل علينا بتلك النظرة العلمية حتى نفرغ من هذه النظرة اللغوية و

والآن فلنبدأ وصفنا لبعض خصائص القرآن البيانية ولنرتبها على أربعة مراتب: \_ ا \_ القرآن في قطعة قطعة منه \_ 7 \_ القرآن في سورة سورة منه \_ 7 \_ القرآن فيما بين بعض السور و يعض \_ 2 \_ القرآن في حملته - (٣)

بدأ بعد بيان هذه المراتب بالعديث عن الرتبة الاولى وهي: «القرآن في قطعة قطعة منه » فأوضح أن اسلوب القرآن « هيو

ملتقى نهايات الفضيلة كلها على تباعد ما بين اطرافها »(١) ويقرر أن من مزايا القرآن: القصد في اللفظ والوفاء بحق المعنى بعكس كلام أبلغ البلغاء فلا يوجد في كلامه هذه المزية فأن قصد في اللفظ أخل بالمعنى ، وأن زاد في اللفظ فأنه لا يلبث أن يباعد ما بين أطراف كلامه ، ويبطىء بك في الوصول الى غايته ، فتحس باضمحلال نشاطك الذهنى » (٢)

ويمتاز ايضا بأن خطابه للعامة والخاصة سواء « فه و قرآن واحد يراه البلغاء أوفى كلام بلطائف التعبير ويراه العامة أحسن كلام وأقربه الى عقولهم لا يلتوى على أفهامهم، ولا يحتاجون فيه الى ترجما نوراء وضع اللغة فهو متعة العامة والخاصة على السواء ، ميسر لكل من أراد « ولقد يسرنا القرآن للذكر فهل من مدكر » من سورة القمر ۱۷ (۳)

ويمتاز أسلوب القرآن ايضا بأنه مقنع للعقل وممتع للعاطفة و قال المؤلف « وفي النفس الانسانية قوتان : \_ قوة تفكير ، وقوة وجدان • وحاجة كل واحدة منهما غير حاجة أختسها • فاما احداهما فتنقب عن الحق لمعرفته ، وعن الخير للعمل به • واما الاخرى فتسجل احساسها بما في الاشياء من لذة وألم • والبيان التام هو الذي يوفي لك هاتين الحاجتين • فيؤتيها حظها من الفائدة العقلية والمتعة الوجدانية معا • فهل رأيت هذا التمام في كلام الناس؟(٤) بعد هذا يجيب على التساؤل ثم يقول « فمن لك اذن بهذا الكلام الواحد الذي يجيء من الحقيقة البرهانية الصارمة

ا \_ النبأ العظيم: «١٠٨» بتصرف طفيف . \_ ٢\_ نفس المصدر ايضا «١٠٩» . بتصرف \_ ٣\_ النبأ العظيم: «١١٣» \_ ٤ \_ النبا العظيم: «١١٣» \_ ٤ \_ النبا العظيم: «١١٣» بتصرف .

بما يرضى حتى أولئك الفلاسفة المتعمقين ومن المتعة الوجدانية الطيبة يما يرضى حتى هؤلاء الشعراء المرحين ؟ ويجيب « ذلك الله ر بالعالمين و فهو الذي لا يشغله شأن عن شأن و هو القادر على أن يخاطب العقل والقلب معا يلسان و وأن يمزج الحصق والجمال معا يلتقيان ولا يبقيان و (١)

أنتقل يعد هذا الى بيان خاصية اخرى هى « البيان والإجمال» فقال : « وهذه عجيبة أخرى فى القرآن ولا تجدها افيما سواه • ذلك أن الناس اذا عمدوا الى تحديد أغراضهم لم تتسع لتأويل، واذا أجملوها ذهبوا الى الايهام او الالباس • او الى اللفو الدى لا يفيد • ولا يكاد يجتمع لهم هذان الطرفان في كلام واحد» • (٢) ويستمر فى هذا الكلام فيضرب مثلا من القرآن يطبق عليه هذه الخاصية • (٣) يقرر بعد ذلك أن القرآن ايجاز كله « يستوى فى ذلك مواضع اجماله التى يسميها الناس ايجازا، ومواضع تفصيله التى يسمونها اطنابا • ولذلك نسميه «ايجاز كله » • ويدلل على رأيه فيقول : « لاننا نراه فى كلا المقامين لا يجاوز سبيل القصد، ولا يعميل الى الاسراف ميلا ما • • ويقرر ان ليس فى القرآن كلمة مقحمة ولا حرف زائد زيادة معنوية فيقول « فليس فى المدان كلمة الا هى مفتاح لفائدة جليلة وليس فيه حرف الا جاء لمعنى • وعنك قول الذى يقول فى يعض الكلمسات القرآنيسة انها دع عنك قول الذى يقول فى يعض الكلمسات القرآنيسة انها دمة حمة» وفى بعض حروفه انها زيادة معنوية • • (٤)

يعدهذا أوضح سر زيادة الكاف في قوله تعالى «ليس كمثله شيء »

ر ــ النبأ العظيم : «١١٥ــ١١٦» ــ النبأ العظيم : «١١٧». ــ ــ ــ النبأ العظيم : ١٢٧ــ١٣١ » . النبأ العظيم : ١٣١ــ١٣١ » .

بعدان حكى قوله العلماء يزيادتها بل يوجوب زيادتها • فقال «ولورجعت الى نفسك قليلا لرأيت هذا الحرف فى موقعه محتفظا يقوة دلالته، قائما يقسط جليل من المعنى المقصود فى جملته ، وانه لو سقط منها لسقطت معه دعامة المعنى او لتهدم ركن من اركانه • ونعن نبين لك هذا من طريقين احدهما ادق مسلكا من الآخر: ثم بينهما • • • (1)

ثم اوضح ان من الایجاز فی القرآن « الایجاز یالحدف مسع الوضوح والطلاوة » ویضرب علی ذلك بمثلین • (۲)

ينتقل المؤلف بعد انهاء الكلام عن القرآن في فقرة فقرة منه – الى الكلام عن القرآن في سورة سورة منه ويوضح ان الانتقال في البيان من معنى الى معنى أشق منها في التنقل بين أجزاء المعنى الواحد في كلام الناس ويدخل فيهم البلغاء • لكن اسلوب القرآن ليس كذلك بل فيه الامر سيان بين التنقل من معنى الى معنى أو الى اجزاء من معنى واحد • (٣)

ويقرر أن جمع احاديث من احاديث الرسول صلى الله عليه وسلم او من اى كلام للبلغاء مختلفة المعانى متباعدة الزمن متناولة اغراضا متباينة • فى حديث واحد مظنسة للاقتضاب والتفكك • (٤)

ويتعدث عن الطريقة التي اثبعت في ضم نجوم القرآن يعضها الى بعض ولكى يبين عظمة ذلك وخروجه عسن طبيعة التأليف الانساني يضرب مشلا يعجز من يريد وضع كل شيء في موضعه

۱ ــ النبأ العظيم: «١٣٦-١٣٢» ـــ النبأ العظيم: «١٤٦-١٣٦» ـــ النبأ العظيم: «١٤٦-١٤٥» ـــ النبأ العظيم: «١٤٥-١٤٦»

سواء في صناعته المادية او المعنوية \_ قبل تمام اجزائه بل قبل معرفة طبيعة تلك الاجزاء • ثم يضرب أمثلة في مختلف الصناعات • (١) ثم أوضح المؤلف \_ رحمه الله \_ أن اجتماع الآيات المختلفة المعانى المتنوعة الملابسات ، في حديث واحمد مسترسل ، لم ينتقص من أحكام وحدتها ولا من استقامة نظمها • هو معجزة المعجزات • (٢)

وقد تعدث عن طريقة رشيدة في دراية النسق القرآني (٣) أردف ذلك بنموذج لهذه الدراسة واختار سورة البقرة : وقسمها الى مقدمة واربعة مقاصد وخاتمة و فقال « اعلم ان هذه السورة على طولها تتألف وحدتها من مقدمة ، واربعة مقاصد ، وخاتمة على هذا الترتيب « المقدمة » في التعريف بشأن هذا القرآنو بيان أن ما فيه من الهداية قد بلغ حدا من الوضوح لايتردد فيه ذوقلب سليم ، وانما يعرض عنه من لا قلب له ، او من كان في قلبه مرض « المقصد الاول » في دعوة الناس كافة الى اعتناق الاسلام «المقصد الثاني » في دعوة اهل الكتاب دعوة خاصة الى تسرك باطلهم والدخول في هذا الدين الحق « المقصد الثالث » في عدا الدين الحق « المقصد الثالث » في عدض شرائع والدخول في هذا الدين المعق « المقصد الرابع » ذكر الوازع والسنازع الديني الذي يبعث على ملازمة تلك الشرائع ويعصم من مخالفتها و الخاتمة » في التعريف بالذين استجابوا لهذه الدعوة الشاملة لتلك المقاصد ، وبيان ما يرجى لهم في آجلهم و عاجلهم » (٤) بعدهذا الاجمال بدأ بالتفصيل فذكر أن المقدمة في عشرين آية (١-٢٠)

ا ــ النبأ العظيم: «١٥٠ ــ ١٥٠» ــ النبأ العظيم: «١٥٠ ــ ١٥٠» ــ - النبأ العظيم: «١٥٠ ــ ١٦٣» ــ - النبأ العظيم: «١٦٣» .

وأن المقصد الاول في خمس آيات (٢١-٢٥) • واما المقصد الثاني فكان في ثلاث وعشرين ومائة آية «٠٤-٢١» • وكان المقصد الثالث في ست ومائة آية (١٧٨-٢٨٣) وقبل ذلك تحدث عن المدخل لهذا المقصد وهو يشتمل على خمس عشرة آية (١٧٦-١٦٣) فيها بيان وحدة الخالق، ووحدة الآمر المطاع وبيان اجمالي للاوامر والطاعات المطلوبة • اما المقصد الرابع فهو آية واحدة «٨٤» أما الخاتمة فكانت في آيتين (٢٨٥-٢٨٦) وبهذا ينتهي كتاب النبأ العظيم • (١)

رأيسى فى الكتاب: يعتبر هذا الكتاب من أروع ما ألف في اعجاز القرآن الكريم ، وأتمنى من قلبى أن يقرأه كلمن يريد أن يدرك عظمة القرآن و بلاغته والى أى درجة بلغها هذا القرآن الكريم في الاعجاز والسمو بيد أننى معهذا التمنى والاعجاب بهذا الكتاب ومؤلفه أرى لزاما على أن أوضح خطأ وقع فيسه المؤلف رحمه الله اذ يقول « • • • فما وجدنا في اعترافات صاحبه ، ولا في حياته الخلقية ، ولا في وسائله وصلاته العلمية ، ولا في سائر الظروف العامة او الخاصة التي ظهر فيها القرآن الا شواهد ناطقة بأن هذا القرآن ليس له على ظهر الارض أب ننسبه اليه من دون الله» (٢) فلو قال رحمه الله \_ « فما وجدنا • • • الا شواهد ناطقة بأن هذا القرآن انما نزل من عند الله وهو كلامه لا كلام رسول الله صلى الله عليه وسلم • لكان اسلم تعبيرا •

فاتنى أن أذكر مؤلفاته فى الترجمة وها هى :- ١ التعريف بالقرآن \_٢ الاخلاق فى القرآن وهما باللغة الفرنسية ويترجمان

<sup>1</sup> \_ النبأ العظيم: «١٦٥ \_ ٢١١» \_ ٢ \_ النبأ العظيم: «٧٦».

الى العربية -٣- الدين - ٤- أصل الاسلام - ٥- الريا فى نظر القانون الاسلامي -٦- مبادىء القانون الدولى العام فـــى الاسلام -٧- رأى الاسلام فى القتال - ٨- العبادات: الصلاة - الزكاة - الصوم - العبر » -٩- بين المثالية والواقعيمة -١٠- المسئولية في الاسلام -١١- الازهر الجامعة القديمة العديثة -١١- كلمات فى مبادىء الفلسفة والأخلاق -١٣- ممجوعة احاديث اذاعية فى الدين والاخلاق (١)

١ \_ النبأ العظيم: «ه» .

## النبوة والانبياء

العريف بالكتاب ألف هذا الكتاب الذى تبلغ عدد صفحاته ٣٣١ صفحة \_ ألفه الاستاذ محمد على الصابوني الاستاذ بكلية الشريعة بمكة المكرمة • وقد ألفه لطلاب قسم التاريخ في الكلية • طبع الطبعة الاولى عام ١٣٩٠ ه •

٢ ــ موضوع الكتاب : \_ دراسة تفصيلية عن النبوة والانبياء
 مستقاة من القرآن والسنة ، وكتب التاريخ الموثوقة .

" منهج المؤلف في البعث: \_ قسم المؤلف هذا الكتاب الى مقدمة وسبعة فصول وخاتمة، بين في المقدمة أن الكتاب عبارة عن محاضرات في تاريخ الانبياء عليهم السلام القاها في كلية الشريعة يمكة قسم التاريخ، وأنه راعي فيها الايجاز، والاعتماد على الكتاب والسنة واقوال المفسرين الموثوقين، وأنه أبعد الاسرائيليات ما الخ والمسرين الموثوقين، وأنه أبعد

أما الفصول فقد كانت: النبوة والانبياء ، ومزايا دعوة الانبياء ، وعصمة الانبياء ، قصص الانبياء ، آدم كما صوره القرآن ، شم أولوا العزم من الرسل ، ثم الرسل غير أولى العزم • ففى الفصل الاول: بين أن النبوة هبة ربانية لا تنال بكثرة الطاعة والعبادة ثم تحدث عن اعتراض المشركين على نبوة محمد ، ثم ذكر الفرق بين المنبوة والملك وهو أن النبوة لا تكون بالارث ، وانها لا تعطى لكافر أبدا ، بخلاف السلطان فقد يعطى لغير المؤمن ، وأن النبوة خاصة بالرجال ولا تكون للنساء ابدا ، وان النبوة لها ميدان

واسع وغرض نبيل هو الدعوة الى الايمان بالله، ثم ذكر الفرق يين النبي والرسول و هو أن النبي : انسان من البشر اوحى الله تعالى اليه يشرع ، ولكنه لم يكلف بالتبليغ • والرســول امــر بالتبليغ (١) وذكر في هذه الفقرة ان عدد الانبياء يزيد عددهم على ١٢٠ الفا على ما جاء في بعض الآثار - اما الرسل فالذين ذكروا في القرآن خمسة وعشرين وهؤلاء يجب الايمان بهــــم تفصيلا • ثم قرر أن الانبياء صفوة البشر ، وعند التحدث عـن التفاضل بين الانبياء بين أن أفضلهم اولوا العزم وافضل اولى العزم محمد صلى الله عليه وسلم • ثم بين أنه يجوز التفضيل بين الانبياء وان المرادبالآية «لا نفرق بين أحد من رسله »التفريق يمعنى الايمان يبعض الرسل والكفر يبعضهم • ثم يين اعتراض المشركين على يعثة النبي صلى الله عليه وسلم و هو يشر • وذكر رد القرآن عليهم ، ثم تحدث عن مهمة الرسل ووظائفهم وهي : \_١\_ دعوة الخلق الى عبادة الله الواحد القهار ٢ \_ تبليغ اوامر الله عز وجل و تواهيه الى البشر ٣- هداية الناس وارشادهمالي الصراط المستقيم \_٤\_ التذكير بالنشأة والمصير ٠\_٥\_ تعويل اهتمام الناس من الحياة الفانية الى الحياة الباقيية . وغير ذلك • (٢)

وفى الفصل الثانى: وهو مزايا دعوة الانبياء • ذكر سبع مزايا هى: \_ا\_ ان دعوتهم ربانية \_\_ /\_ انهم لا يطلبون اجرا \_ \_\_ اخلاص الدين لله \_ع \_ البساطة فى الدعوة وعدم التكلف و التعقيد \_ 0 \_ وضوح الهدف و الغاية فى دعوة الانبياء الكرام \_ \_ \_ الزهد

<sup>1</sup> النبوة والانبياء: «١٣» . -٧ النبوة والانبياء: «٩ ٢٧» .

في الدنيا وايثار الآخرة على الدنيا · \_٧\_التركيز على عقيدة التوحيد والتشديد في امر الايمان بالغيب · وفي كل ميزة يذكر الآيات التي تدل عليها · ثم تحدث عن صفات الانبياء وذكر ست صفات هي :\_١\_الصدق \_٢\_ التبليغ \_٣\_ الامانة \_٤\_ الفطانة \_٥\_ السلامة من العيوب المنفرة \_٦\_ العصمة وتحدث عنها كلها بالتفصيل وذكر الآيات التي تدل عليها أما العصمة فقد عقد لها فصلا خاصا · (١)

وفى الفصل الثالث: بين معنى العصمة لغة واصطلاحا ودلل عليها من القرآن • ثم قرر أن عصمة الله لرسوله محمد صلى الله عليه وسلم منذ طفولته ، ثم ذكر مذهبين فى بيان هل العصمة قبل النبوة ام يعدها ، المذهب الاول: أن العصمة ثابتة لهم قبل النبوة و بعدها • المذهب الاول: أن العصمة ثابتة لهم قبل النبوة و تكون من الصغائر والكبائر معا • وقرر أن الصحيح من اقوال العلماء هو أن الأنبياء صلى الله عليهم وسلم معصومون عن المعاصى بعد النبوة باتفاق • ولكنه قال فيما قبل النبوة : « فيحتمل أن تقعم منهم بعض المخالفات اليسيرة التي لا تخل بالمروءة ، ثم قرر أن العصمة لا تكون الاللانبياء • اتبع ذلك بالحديث عن عقيدة اهل الكتاب في الانبياء وهي انها ( بغلاف عقيدة المسلمين التي تجل الانبياء و تحترمهم ) فهي تتجاوز العد من النيل من كرامة الانبياء الاطهار اذ يجعلون منهم ابطالا للجريمة وقادة للفجور • ثم تعدث عن الشبهات حول عصمة الانبياء وبين ان ما ورد من النصوص الثي يدل ظاهرها على وقوع المعاصى من بعض الانبياء محمولة

ا ــ النبوة والانبياء : «٣١ـ.٥»

على ما يلى :\_ا\_ انها ليست معصية وانما هي خلاف الاولى : \_ ا \_ انها لیست معصیة و انما هی خطأ فی الاجتهاد \_ ٣ \_ علــــی فرض انهامخالفة ومعصية فانها قد وقعت قبل النبوة، ثم تعدث عن معصية آدم واولها على أنها كانت قبل النبوة بدليل قوله تعالى : « ثم اجتباه ريه » والاجتباء هو الاصطفاء للرسالة او على أنه قد نسبي في أكله من الشبجرة بدليل قوله تعالى : « فنسبي ولم نجد له عزماً» وتكلم عقب هذا عن عصمه ايراهيم وذكر الآيات التي وردت وظاهرها يوهم عدم العصمة له ثم يدفع اهمدا التوهم • وتكلم بعد ذلك عن الكذبات الثلاث ودفع توهم من توهم أنها تفيد عدم العصمة • ثم تحدث عن عصمة يوسف وذكر توهمات بعض السذج من عدم عصمة يوسف ورد عليها - ثم بين الادلة على عصمة يوسف وهي عشرة: « - ١ - امتناعه عن مطاوعة امرأة العزيز فيما تريد منه - ٢ فراره من امرأة العزيز بعد أن حاصرته وأرادت منهالفاحشة ٣ ــ شهادة يعض اقرباء زوجة العزيز يساءة يوسف ٠٠ \_ع\_تفضيله السجن على الفاحشة \_٥\_ ثناء الله عز وجل عليه في مواطن عديدة من الســورة \_7\_ اعتراف أمرأة العزيز نفسها بعصمته ٧- ظهور أمارات البراءة على يوسف بالدلائل الواضعة ٨\_ استجابة الله عـــز وجل لدءوة يوسف في أن يصرف عنه كيدهن ٩- عدم قبول يوسف الخروج من السجن حتى تظهر براءته امام جميع الناس ـ ١٠ الاعتراف الواضح االصريح من النسوة ومن امرأة العزيز التسي اتهمسته بنفسها » (١)

وتحدث عقب ذلك عن خطأ الرسول صلى الله عليه وسلم وبين

۱ ـــ انتبوة والانبياء : «۸۷ـــ۸۸»

ان الرسول صلى الله عليه وسلم لا يرتكب ذنبا يستحق العقوبة عليه لانه معصوم ، ولكنه قد يجتهد فيفعل خلاف الافضل فيعاتبه ربه وأنه ليس من قبيل المعصية وانما هو من قبيل التنبيه الى فعل الاكمل وقد ذكر عشرة نصوص عاتب فيها الله الرسول صلى الله عليه وسلم لعدم فعله الأولى ويين وجه الحق فى ذلك (1)

وفي الفصل الرابع: بين الحكمة من قصص الانبياء وهي أن يتخذ الدعاة المصلحون من سيرتهم العطرة نبراسا يستضيئ ون بضيائه • ثم أوضح اغراض القصة في القرآن وهي: -١- اثبات الوحى والرسالة \_\_\_ الاشارة الى وحدة الاديان السماوية \_\_\_ بيان الغرض من دءوة الرسل \_٤\_ بيان موقف الامم من الانبياء الكرام \_0\_ الترابط الوثيق بين الشرائع والاديان \_7\_ بيان أن النصر للرسل والهلاك للمكذبين ٧- بيان قدرة الله عليى الخوارق ٨\_ بيان عاقبة الخير والصلاح وعاقبة الشر والفساد مفصلا القول في كل غرض مستدلا على ذلك من القرآن (٢) وذكر بعد هذا الحكمة من تكرار القصص في القرآن وهي: « أن التكرار يدل على اعجاز القرآن وعلى انه حقا كتاب منزل من عند الله٠٠ فان ابلغ البلغاء وافصح الفصحاء يستحيل عليه اذا كتب قصة مرة واحدة أن يكتبها مرة اخرى بالفاظ غير الاولى مع المحافظة على متانة الاسلوب ، وفصاحة الالفاظ ···» (٣) ثــم ذكــــر سموذجين لتكرار القصص في القرآن، الاول من سورة الاعراف والثاني من سورة طه • (٤)

وفي الفصل الخامس: تحدث عن آدم عليه السلام من حيث

۱ــ النبوة والانبياء : ۱۰۱-۱۰۱» ـــ النبوة والانبياء: «۱۰۲-۱۱۳» ـــ النبوة والانبياء : «۱۱۳» . ــ النبوة والنبياء : «۱۰۵-۱۱۴»

خلقه والعيرة من غلقه ، وقرر انه أول البشر خلقا والادلة على ذلك ، ثم تحدث عن نظرية دارون مبينا أصلها ومبطلا لها • ثم تحدث عن مراحل خلق آدم وهي ثلاث مراحل-١-المرحلة الترابية \_٢\_ المرحلة الطينية \_٣\_ المرحلة التكوينية • ثم تكلم عن سجود الملائكة لآدم مبينافضائل آدم عليه السلام، ثم تعدث عن ايليسس وهل هو من الملائكة أم لافذكر رأيين للعلماء • الاول أنه منن الملائكة . الثاني أنه ليس من الملائكة ونعته بانه قول المحققين من العلماء وساق أدلة اثلاثة لهم • أتبعه بالعديث عن خلق حواء • وذكر أدلة الجمهور على أن الجنة التي أكل منها آدم هي جنة الخلد نم تحدث عن تغريرا بليس بآدم اعقبها بذكر قصة هابيل وقابيل . وأوضح الحكمة من استخلاف آدم • وقرر أن آدم مــن الانبياء ياتفاق العلماء وانما اختلفوا هل هو رسول أم لا ؟ورجح أنه من الرسل وذكر الادلة على نبوته من القرآن والسنة • ثم ذكر شبهة حول نبوته وفندها وبين الفرق بين الملائكة والجن ، شم يينن الشياطين والجن ، وختم الفصل بالعديث عن العبرة من قصة آدم ثم تحدث عن وفاته ١٠)٠

وفى الفصل السادس: تحدث عن أولى العزم من الرسل، وهم دوح وابراهيم وموسى وعيسى ومحمد عليهم السلام • فتحدث عن نوح من حيث نسبه وذكره فى القرآن، وقرر أنه أول رسول الى الارض، وذكر المدة التى عاشها نوح فذكر أن المقطوع به ان نوحا قد دعا قومه مدة • ٩٥ عاما كما ذكر ذلك القرآن • وذكر أن بعض المؤرخين قال ان نوحا عاش قبال ارساله خمسين

١ ــ النبوة والانبياء : «١١٧ ــ ١٣٨».

عاما · وبعد هلاك قومه ثلاثمائة عاما فيكون عمره على هذا (١٣٠٠) سنة ولكنه استبعده وقطع بما قطع به القرآن · وأتبع ذلك بالحديث عن كيفية انتشار الوثنية وسبب عبادة الاصنام · وتحدث عن صبر نوح على تكذيب قومه له ، وانواع الاتهامات التي اتهم بها ، وعن دعوته لهم وما لاقى من المشاق فى ذلك ، وعن صناعته للفلك ، وعن أولاده ثم تحدث عن الطوفان وانتهائه وهبوط أهل السفينة الى الأرض والمدة التي أقاموها فى السفينة

وانتقل عقب الحديث عن نوح الى الحديث عن ابراهيم من حيث حياته ونسبه وكنيته واولاده ودعوته لابيه آزر ونشأت بين قومه ومناظرته لهم • ومحاكمته من قبل قومه والقائه في النار، ثم تحدث عن زواجه ومناظرته للنمرود، ورحلت الى مصر وولادة اسماعيل • وعن نبع زمزم وقصة اسماعيل مع ابيه حين أراد ذبحه وواضح في هذه الفقرة أن الذبيح هو اسماعيل لا كما يقول أهل الكتاب من أنه اسحق • وختم الفصل بالحديث عن وفاته فذكر أنه صلى الله عليه وسلم عاش ١٧٥ سنة •

واعقب ذلك بالحديث عن موسى من حيث نسبه وولادته ، وعن مدة ملك فرعون ، وعن رؤياه المنامية و ثم ذكر أن موسى ولد في عام يقتل فيه الذكور على حسب أوامر فرعون بعد استشارة اعوانه وأن أمه خافت عليه ولكن الله أوحى اليها بطريق الالهام الا تخاف ، لان هذا المولود سيكون له شأن عظيم وسيحفظه الله تعالى من كيد فرعون ثم يجعله من المرسلين وامرها أن ترضعه حتى اذا خافت عليه تصنع له تابوتا من خشب و تضعه فيه و تلقيه في البحر وقد ساق المؤلف آيات سورة القصص التي فيها بيان ذلك » وتحدث عن حفظ الله لموسى و تربيته في بيت فرعون ، وكيف أن

الله حرم عليه المراضع كلها الا ثدى أمه، وعن قتل موسى للقبطى، وزواجه بابنة شعيب ورعيه الغنم ، ورجوعه الى مصر مسن فلسطين و تكليم الله له ، ثم دعوته لفرعون الى الايمان بالله ، وتحدث عن قصة موسى والسحرة ، وعن تمادى فرعون في ضلاله ثم عن ابتلاء آل فرعون بتسع آيات، ثم عن هلاك فرعون وجنوده وتحدث ايضا عن بنى اسرائيل فى ارض التيه ، وختم الحديث عن موسى ببيان العبرة فى تاريخ بنى اسرائيل ثم ذكر أنه توفى وعمره (١٢٠) عاما وذكر ، واية البخارى فى قصة وفاته وعمره (١٢٠) عاما وذكر ، واية البخارى فى قصة وفاته وعمره (١٢٠)

وتحدث عقب ذلك عن عيسى عليه السلام • من حيث نسبه ، ثم تحدث عن امه مريم وعن كفالة زكريا لمريم، ونشأتها والبشارة بعيسى ، وتحدث عن مدة الحمل بعيسى فذكر اختلاف العلماء في ذلك فقد قيل انها ساءة وقيل تسمع ساعمات وقيل ثمانية أشهر و هو مروى عن ابن عباس ، ورجح انها حملت بـــه حمـــــــلا طبيعيا كما تحمل النساء وايد كلامه بقول ابن كثير ، ثم تحدث عن اتهام مريم عليها السلام بالفاحشة ، ثم عن رؤية يوسف النجار وولادة عيسي وحياته • وتحدث ايضا عن العاكم الذي عزم على قتل عيسى ، وعن مجادلة عيسى للعلماء وبدء نبوته ودعوته • ثم تحدث عن مسألة صلب المسيح عليه السلام وعقيدة المسلمين في ذلك وهي أنه لم يصلب بخلاف عقيدة النصارى الذين يعتقدون بصلبه مع انهم يزعمون ألوهيته او أنه ابن الآله • ثم تحدث عن الحواريين ، والاناجيل عند النصاري وبين انها جميعا غيــــر صحيحة ما عدا انجيل برنابا فهو اقربها الى الصحـة ولذلك فالكنيسة لا تعترف به اليوم • وتحدث ايضا عن عقيدة النصاري في المسيح ، ومعجزاته وقرر في آخر البحث أنالمسيح سينزل الى الارض واستدل بعديث وارد عن الرسول صلى الله عليه وسلم، وفي ختام الفصل تحدث عن نبينا محمد صلى الله عليه وسلم من حيث نسبه وولادته، وقصة ذبح والده، ثم اسمائه وصفاته في التوراة، ومرضعاته و وتحدث عن حادثة شق صدره الذي قامت به الملائكة وعددا بنائه من الذكور والاناث واسمائهم ثم ختمه ببعض كلمات عن حياته كملخص للبحث (1)

وفى الفصل السابع: تحدث عن تسعة عشر من الرسل غير أولى العزم • فتعدث اولا عن ادريس عليه السلام من حيث نسبه ومولده و نشأته • ثم عن هود من حيث نسبه وبين أن مساكن عاد قومه كانت يالاحقاف شمال حضرموت • وتحدث عن عبادتهم ثم هلاكهم • ثم تحدث عن صالح عليه السلام من حيث نسبه ، واوضح أن مساكن قومه كانت بالحجر • ثم تحدث عن أصلهم ، ثم عن عبادتهم و تحدث عن الناقة ولماذا كانت معجزة فذكر انها معجزة لامور هى : « اولا : انها خرجت من الصخر وهو حجر أصم من الجماد فكيف يخرج منه الحيوان ؟ ثانيا : كانت تشرب ماء القبيلة باجمعه « الها ثرب ولكم شرب يوم معلوم » واستيفاء ناقة لشرب امة أمر عجيب شرب ولكم شرب يوم معلوم » واستيفاء ناقة لشرب امة أمر عجيب ثالثا : انها كانت تعطى القبيلة من ( الحليب ) بقدر الماء نمود • ثم تحدث عن لوط عليه السلام من حيث نسب وقومه وتحدث عن قصة ضيوفه الملائكة • ثم تحدث عن هدلك قومه وزوجته •

<sup>1</sup> \_ النبوة والانبياء:٣٤ ١ \_ ٢٣٢ »

وتحدث عقب هذا عن اسماعيل واسحاق عليهما السلام ، من حيث نسبهما ورسالتيهما ، وحياتهما ووفاتهما وعسن أولاد اسماعيل • ثم تحدث عن يعقوب من حيث نسبه وحياته ووفاته • ثم عن يوسف من حيث نسبه وذكره في القرآن • وتحدث ايضا عن الاسباط ، ورؤيا يوسف ، وحب يعقوب ليوسف والقائه في الجب، ومعنته مع امرأة العزيز، وشيوع خبر معنته مع امرأة العزيز، وتحدث عن رؤيا الملك وخروج يوسف من السجن وعن المحن التي مرت بيوسف في السجن ثم وفاته ثم تحدث عن شعيب من حيث ذكره في القرآن ونسبه • وتحدث عن مساكن قومه اهل مدين فذكر انهم كانوا يسكنون في بلاد الحجاز مما يلي الشام قريبا من خليج العقبة • وتحدث عن دعوته لقومه ، والعبرة من قصة شعيب و هلاك قومه ، ثم تحدث عن ايوب من حيث نسبه وذكره في القرآن ، وما ابتلى به عليه السلام من جراء دعوته الى الله و تعدث عقب ذلك عن هارون من حيث نسبه وحياته ودعوته عليه السلام • ثم تكلم عن داود من حيث ذكره في القرآن ونسبه ومكانته بين بني اسرائيل ، ورسالته ودعوته ، والمزايا التي خص الله بها داود • ثم تكلم عن سليمان عليه السلام مــن حيث نسبه وذكره في القرآن ، وتحدث عن حكمته وعن بنائه لبيت المقدس ثمذكر نعم الله على سليمان فذكر سبعنعم وثمذكر قصة سليمان مع بلقيس ملكة سبأ وفتنته التي اشار اليها القرآن -ثم ذكر أنه توفى وعمره ٥٢ عاما وقد لبث في الملك ٤٠ سنة على الراجيح.

وتحدث عن الياسواليسع من حيث ذكرهمافي القرآن ونسبهما ودعوتهما واتبعه بالحديث عن يونس من حيث ذكره ونسبه

ودءوته وقصة التقام الحوتليونس و تحدث عقب ذلك عن زكريا عليه السلام من حيث ذكره في القرآن ونسبه ورسالته ومتى كانت ثم ولادة يحيى بن زكريا وانهى الفصل بالحديث عن يحيى بن زكريا عليه ما السلام من حيث ذكره فى القرآن ونسبه ، وولادته ، ودءوته ، ثم ذكر قصة قتله عليه السلام وفى الخاتمة قال: «يلاحظ الدارس لحياة الرسل الكرام ، المتتبع لتاريخهم ، المستقصى لاخبارهم المتأمل فى ترايط انسابهم ودعواتهم بعدذلك الاستعراض الشامل لدعوة المرسلين نقاطا هامة يمكن تلخيصها فيما يلى ثم ذكر عشرة أمور (1)

## **٤ - رأيي في الكتاب:** كتاب يستحق القراءة كيف لا، وهو

پتحدث عن أشرف الخلق وهم انبيا ءالله واصفياؤه والنبوة التي اصطفى لها هؤلاء الكرام على كل مسلم فعن الانبياء تحدث عن نشأتهم وفيمن يعثوا وذكر ما واجهوه من صعاب واضطهاد من زعماء من بعثوا فيهم قبل عامتهم ، وانما البلية من زعماء السوء الذين يوردون قومهم مورد الهلكة ويصدون عصن سبيل الله ويبغونها عوجا في سبيل الدعوة الى الله وانتهاج سبيله الموصلة اليه سبحانه وتعالى ويين عصمتهم وعرف بكل منهم ورد التهم التي قد ترد على بعض الانبياء ممن لا يحترمهم ويؤمن بعصمتهم وازكى السلام وعن النبوة يين الفرق بينها وبيسن الملك والفرق بينها وبيسن الملك والفرق بين النبي والرسول كل ذلك ومصدره الكتاب والسنة وكتب التاريخ الاسلامي الموثوقة و

١ ــ النبوة والانبياء : «٢٣٥ ـ ٣٣١» .



## الاسرائيليات وأثرها فى كتب التفسير

ا - التعریف بالکتاب: - یقع هذا الکتاب فی خمس واربعین واربعمائة صفحة من القطع المتوسط بدون الفهارس فی مجلد واحد، طبعته دارالمعارف للطباعة بدمشق للمرة الاولی عام ۱۳۹۰ ه نال به مؤلفه درجة الدکتوراه فی التفسیر والحدیث من کلیة أصول الدین بالاز هر بامتیاز وقد قدم للکتاب الشیخ عبد الحمید السایح وزیر الاوقاف والشؤون الاسلامیة بالأردن قرر فیها أن القرآن الکریم هو المعجزة الخالدة الذی لا یأتیه الباطل من بین یدیه ولا من خلفه مور أن من اعجازه أنه رغم مرور أربعة عشر قرنا علی نزوله واهتمام العلماء به جملة و تفصیلا الا عشر قرنا علی نزوله واهتمام العلماء به جملة و تفصیلا الا أوضح ان کتب التفسیر قد احتوت کثیرا من الامور الاسرائیلیات أوضح ان کتب التفسیر قد احتوت کثیرا من الامور الاسرائیلیات القاریء عن هدایة القرآن و کان أخطر تلك الامور الاسرائیلیات الموضوعة فی ثنایا التفسیر لبیان بعض الآیات القرآنیة ، و همی دخیلة علی الاسلام ، وقد امتدح ضمن المقدمة المنهج الذی سلکه دخیلة علی الاسلام ، وقد امتدح ضمن المقدمة المنهج الذی سلکه صاحب هذا الکتاب لینال به درجة الدکتوراه فی التفسیر ۱

٢ ـ موضوع الكتاب: \_ دراسة شاملة عن الاسرائيليات

وأثرها ـ السيء ـ في كتب التفسير •

١ — الاسرائيليات واثرها في كتب التفسير: «٥-٦».

٣ التعريف بالمؤلف: ١ - هـ و الدكتور رمزى نعناعة: - - ب - تعصيله العلمى: - تلقى المؤلف دراسته الابتدائية والثانوية في مدارس مدينة السلط تلم رحل الى دمشق والتحق بكلية الشريعة وتخرج منها بتقدير جيد وسافر الى القاهرة لاتمام دراسته العليا ومكث بها سبع سنوات حصل خلالها على الماجستير من كلية دار العلوم بجامعة القاهرة بتقدير جيد جدا ثم حصل على الدكتوراه من جامعة الازهر بتقدير ممتاز مع مرتبة الشرف عمرتبة الشرف •

اعمالــه: \_ عمل مدرسا بكلية الشريعة بالجامعة الاردنية ثم انتدب الى جامعة الرياض (١)

2 منهج المؤلف في البعث: \_ أبان المؤلف \_ في المقدمة \_ الغرض الذي من اجله اختار هذا الموضوع للكتابة فيه اذ قال : « ولقد دفعني الى اختيار هذا الموضوع ثلاثة عوامل : العامل الاول : هو انني وجدت ان المفسرين جميعا من عهد ابن جريد الى عهد السيد محمد رشيد رضا قد وقعوا في رواية الاسرائيليات ، ولكن على تفاوت بينهم في ذلك قلة وكثرة، وسكوتا عنها وتعقيبا عليها • والعامل الثاني : هو انني قصدت أن أخدم كتاب ربي عن طريق المساهمة في تنقية كتب التفسير من الروايات الدخيلة التي اشتملت عليها ودست فيها • والعامل الثالث : هو انني لم اجد من المتبابة في هذا الموضوع كتابة جامعة لأطرافه متناولة لكل ما يتصل به ، اللهم الا نتفا يسيرة هنا وهناك مبعثرة فـــي كتب القدماء والمحدثين • (٢)

ا \_ هذه الترجمة حصلت عليها من المؤلف . \_ ٢ \_ الاسرائيليات واثرها في كتب التفسير : «٨» .

وقد قسم المؤلف هذا البحث الى مقدمة واربعة أبواب وخاتمة كما أبان ذلك في خطبة كتابه فتحدث في المقدمة عن نشأة التفسير و تطوره • وهو المبحث الاول • وعن علاقة القرآن الكريم بالكتب السماوية الاخرى ومنزلته منها وهو المبحث الثاني • وفي المبحث الثالث: بين ما طرأ على التوراة والانجيل من تحريف فأما في المبحث الاول فتحدث عن التفسير في عهد النبي صلى الله عليه وسلم وعهد اصحابه ، ثم في عهد التابعين وفيه قرر أن التفسير في هذا العصر يمتاز بمميزات تثير الطعن فيه وهي : - ا - خلط التفسير بالاسرائيليات \_ ٢ \_ تطرق الوضع اليه \_ ٣ \_ ظهور نواة الخلاف المذهبي (١) • ثم عصور التدوين • اعقب ذلك بالحديث عن منهج التفسير بالمأثور وذكر عدة تفاسين اشهرها تفسير الطبرى أردفها يبيان ضعف الرواية بالمأثور واسبابه وهي :- ١-أصحاب المذاهب المتطرفة ترويجا لمداهبهم كشيعة على بن ابي طالب المتطرفين، اذ نسبوا اليه ما هو برىء منه - ٢- حذف الاسناد \_٤\_ الاخذ من أهل الكتاب مع اننا مأمورون بالتوقف فيما يروونه وسكت عنه شرعنا • (٢)ــ(٣)

وفى المبحث الثانى: تحدث عن علاقة القرآن الكريم بالكتب السماوية الاخرى ومنزلته منها وقسمها الى قسمين، الاول: علاقة القرآن بالكتب السماوية وهى على حالها الاول وعلاقته بها وهى على حالتها الآن حالة التبديل والتحريف (٤).

ا \_ الاسرائيليات واثرها في كتب التفسير: « ١٨ » . \_ ٢ \_ الاسرائيليات واثرها في كتب التفسير «٢٢ \_ ٣٣ ) \_ ٣ \_ الاسرائيليات واثرها في كتب التفسير «١٥ ] واثرها في كتب التفسير «٢٥ \_ ٣٠ ) .

وفى المبحث الثالث تحدث عن التحريف والتبديل فى التوراة والانجيل • فترحدث أولا عن الترواة حيث عرفها ، وين محتوياتها ثم يين من اى شرىء تتألف مصادرها ، وختم هذا المبحث بالحديث عن تحريف التوراة وذكر شواهد لهذا التحريف وشهادات علماء الشريعة • (1)

وتحدث بعد الحديث عن التحريف في التوراة عن التحريف في الانجيل و فعرفه اولا ثم تحدث عن تأليف الانجيل و تاريخ ذلك فذكر انجيل متى فانجيل مرقس ثم انجيل لوقا فانجيل يوحنا • ثم تحدث عن محتويات الانجيل فذكر انها احتوت اربعة موضوعات هي القصص ، والعقيدة ، والشريعة ، والاخلاق ، ثم اردف ذلك بذكر شواهد من تحريف الانجيل وختم الفصل ببيان مصادر الانجيل و بهذا انتهت المقدمة (٢) •

انتقل بعد هذا الى الباب الاول وقد قسمه الى فصلين الاول: تعريف الاسرائليات، وبيان اقسامها وحكم روايتها الفصل الثانى: في بيان كيفية امتزاج الثقافة الاسرائيلية بالثقافة الاسلامية •

ففى الاول تحدث عن معنى الاسرائيليات ونقل فى بيان ذلك عن عدة مؤلفين ، ثم تحدث عن أقسام الاسرائيليات وجعلها ثلاثة أقسام ، أولا: باعتبار السند وتنقسم الى ثلاثة اقسام أ صحيح من ناحية سند ومتنه ب ضعيف من ناحية سند و متنه جموضوع

ثانيا: باعتبار موضوع الخبر الاسرائيلي · وتنقسم الى ثلاثة أقسام \_ا مايتعلق بالاحكام \_ج ما يتعلق بالاحكام \_ج ما يتعلق بالمواعظ وتفصيل بعض الجزئيات ·

ثالثا: باعتبار الموافقة لما في شريعتنا والمخالفة لها وتنقسم الى ثلاثة أقسام \_ 1 \_ موافق لما فى شريعتنا \_ 7 \_ مخالف لما فى شريعتنا \_ 7 \_ مسكوت عنه وليس فى شريعتنا ما يؤيده ولا ما يناقضه وأتى لجميع الاقسام بامثلة توضح المراد ثم انتقل الى بيان حكم رواية الاسرائيليات فذكر أدلة المنع فأدلة الجواز ثم وفق بينهما فذكر أربعة أدلة للمنع وستة أدلة للجواز وف وفي التوفيق ذكر أقوال بعض العلماء منهم الشافعى ، وابن حجر ، وابن بطال، وابن كثير ، ورشيد رضا وغيرهم و

ثم ذكر آراء بعض العلماء في رواية الاسرائيليات وهؤلاء العلماءهم ابن تيمية وابن كثير والبقاعي (١)

وفى الفصل الثانى تعدث عن امتزاج الثقافة الاسرائيلية بالثقافة الاسلامية وكيف تسربت الى تفسير القرآن وفيه نقل عن عدة مؤلفين معاصرين وقدامى • (٢)

وقد قسم الباب الثانى الى فصلين • الاول: عن الاسرائيليات فى دور الدوين • فى دور التدوين • فى الفصل الاول تحدث عن موقف الصحابة من الاسرائيليات التبعه بذكر من اشتهر برواية الاسرائيليات من الصحابة مشرجما

١ \_\_ الاسرائيليات واثرها في كتب التفسير : « ٧١ \_ ١٠٥ »
 ٢ \_ الاسرائيليات واثرها في كتب التفسير « ١٠٦ \_ ١١٦» .

لهم ومبينا موقفهم من هذه الاسرائيليات وقد لاحظ المؤلف «أن غالب ما يروى في كتب التفسير من الاسرائيليات عن الصحابة معزو الى عبد الله بن عباس وابى هريرة وعبد الله بن عمرو بن العاص ، وعبد الله بن سلام ، وتميم الدارى وغيرهم» (۱) وقد ترجم لابن عباس اولا ثم ذكر أشهر الطرق عن ابن عباس ، وبين فيها الطرق الصحيحة والضعيفة تم اوضح أن ابن عباس لم ير بأسا في الاخذ عمن اسلم من اهل الكتاب ، كعبد الله بن سلام ، وكعب الاحبار أعقب ذلك بايدراد تهمة المستشرق اليهودى جولد تسهير ودائرة المعارف الاسلامية لابن عباس بتوسعه في الاخذعن اهل الكتاب ورد هذه التهمة ، شم عباس بتوسعه في الاخذعن اهل الكتاب ورد هذه التهمة ، شما الروايات التي رويت في كتب التفسير عن ابن عباس واسبابه و أتبعها بنقد بعض الروايات التي رويت في كتب التفسير عن ابن عباس و

ثم ترجم لأبي هريرة وذكر أنه أحفظ الصحابة لاحاديث الرسول صلى الله عليه وسلم وأرجع ذلك الى أسباب ثلاثة هـى : \_1\_ مواظبته على حضور مجالس الرسول صلى الله عليه وسلم \_\_\_\_\_ ادراكه لكبار الصحابة واخذه عنهم \_\_\_\_\_ طول حياته بعد وفـاة الرسول صلى الله عليه وسلم ثم ذكر عدد الاحاديث المروية عنه أتبعها بذكر أصح الطرق عن أبي هريرة • ثم أوضح أن هناك فريقا من الناس اتهم ابا هريرة بالاخذ عن كعب الاحبار واثاروا شبهات حوله وذكر ثلاثة نصوص الاول مـن دائـرة المعارف الاسلامية ، والثاني من كتاب فجر الاسلام لاحمد امين • والثالث من كتاب اضواء على السنة المحمدية لمحمود ابو ريه وجميع هذه من كتاب اضواء على السنة المحمدية لمحمود ابو ريه وجميع هذه

١- الاسرائيليات واثرها في كتب التفسير: ١٢٣» .

النقول يجد القارىء لها أن فيها اثارة للشبها قصول الصحابي الجليل • وقد اتبع الشبه بالجواب عليها • (١) ثم ترجم لعبد الله بن عمرو بن العاص ، وتحدث ايضا عن منبع ثقافته فارجعها الى منبعين ، الاول هو رسول الله صلى الله عليه وسلم • فانه كتب وحفظ عنه الشيء الكثير • الثاني : ما أصابه من كتب أهل الكتاب لان معرفته باللغة السريانية جعلته يطلع على كتبهم ، أعقب ذلك بالحديث عن روايته عن رسول الله صلى الله عليه وسلم • وذكر أن ابن حزم أحصى سبعمائة حديث فقط • وقد تعجب من هذا المؤلف وذكر أن ابا هريرة أعترف أن عبد الله ابن عمرو ، كان اكثر حديثا منه عن رسول الله صلى الله عليه وسلم • ثم أرجع السبب في ذلك الى ثلاثة أسباب ارتضى السبب الاول ، ولم به تض السببين الاخيرين • ثم تحدث عن روايتـــه للاسرائيليات وذكر طائفة من كلامه ، ويعقب ذلك بنفي ان عبدالله بن عمر كان تلميذا لكعب الاحبار ورد تهمة أبو ريه لهذا الصحابي الجليل ، ثم ترجم لعبد الله بن سلام ، وتميم الدارى وذكر أن يعض المؤلفين المحدثين ـ وهو ابو ريه ـ اتهم تميـم الدارى بتلويث الدين الاسلامي بادخال المسيحيات فيه وقد رد هذه المزاعم (٢)

ثم تعدث عن موقف التابعين من الاسرائيليات ، أعقبها بذكر أشهر من اشتهر برواية الاسرائيليات من التابعين ، وقد ترجم لكعب الاحبار وفيه ذكر ان بعض الباحثين في هذا العصر اتهم كعب الاحباربائه أسلم نفاقا وفذكراتهام رشيد رضا واحمدامين،

١ - الاسرائيليات واثرها في كتب التفسير « ١٥٨-١٥٨» .
 ٢ - الاسرائيليات واثرها في كتب التفسير «١٥٩-١٦٤».

فجواد على • اتبعها بنقض هذه الاتهامات •

ثم ترجم لوهب بن منبه ، ثم تحدث عن ثقافته فمؤلفاته ، ثـم ذكر مطاعن بعض الباحثين على وهب فذكر اتهام رشيد رضا • وعبد العزيز الدورى ، وجواد على ، أعقبها بذكر ثناء العلماء على وهب ، أردف ذلك بنقض تلك المطاعن على وهب •

ثم تحدث عن موقف تابع التابعين من الاسرائيليات • وترجم لللاثة اشتهروا برواية الاسرائيليات من تابع التابعين وهم ابن جريج ، والكعبى ، وابن اسحاق • (١)

بعد هذا انتقل الى الفصل الثانى: « الاسرائيليات في دور التدوين » ثم تحدث عن الاسرائيليات فى الحديث وفيه أوضح أن الذين دسوا الاسرائيليات فى الحديث طائفتان ، هما : الزنادقة والقصاص • ثم ذكر أمثلة لما دسه الزنادقة على الاسلام • ثم ذكر أمثلة لما دسه القصاصون على الاسلام • ذكر بعد ذلك قول ابسز قتيبة فى الوجوه التى يدخل فيها الفساد على الحديث وختم هذه الفقرة ببيان أن الخطأ الذى يقع فى الحديث يكون على وجوه مختلفة ، منها : \_1\_ رفع ما هو موقوف على التابعى وذكر أمثلة عن أهل الكتاب \_1\_ رفع ما هو موقوف على التابعى وذكر أمثلة لكل • وانهى الفصل بالحديث عن الاسرائيليات في كتب التاريخ (٢)

وفي الباب الثالث « الاسرائيليات في كتب التفسيد » وفيسه

١ — الاسرائيليات واثرها في كتب التفسير ( ١٦٤ — ١٩٧ » .
 ٢ – ١٩٠ الاسرائيليات واثرها في كتب التفسير : ( ١٩٨ – ٢١٣)» .

تحدث أولا عن موقف المفسرين من الاسرائيليات باجمال ، شما بالتفصيل حيث تحدث عن خمسة عشر تفسيرا • فتحدث اولا عن التفسير المنسوب لمقاتل بن سليمان وقد عرف بالمؤلف وبتفسيره وذكر أنه اقدم تفسير كامل للقرآن وصل الينا وأنه مخطوط ، وأن مقاتل استكمل جميع العلوم التي يحتاج اليها المفسر • وأنه أحاط بكثير من العلوم والمعارف • لكنه لم يسلم من عيوب وهذه العيوب هي : \_ا\_ حذف الاسناد \_٢\_ الكذب والتدليس فـي الرواية \_٣ \_تأثره باسرائيليات اليهود والنصارى • الخ • شم تحدث عن موقفه من الاسرائيليات فذكر ان تفسير مقاتل مملوء بالاسرائيليات مع عدم اسنادها كما فعل الطبرى • ثم ذكر أثني عشر نموذجا لذلك من ضمنها تفسيره لقوله تعالى : هشر نموذجا لذلك من ضمنها تفسيره لقوله تعالى : «وهل أتاك نبأ الغصم اذ تسوروا المحراب » اذ أتى بقصة تنافى مع عصمة داود عليه السلام وقد فندها المؤلف بجملة من الادلة • (۱)

ثم تحدث عن الطبرى ، ثم عن تفسيره وقرر أن تفسير الطبرى من أقدم التفاسير كما يعتبر المرجع الاول عند المفسرين بالمأثور ، ولكنه مع ذلك غير قليل الاهمية من ناحبة التفسير العقلى فيه الاستنباط و توجيه الاقوال و ترجيحها وذكر بعض اقوال العلماء فيه ، وفي الحديث عن موقفه من الاسرائيليات قرر أنه يكثر في تفسيره من رواية الاسرائيليات ولكنه يسندها الى أصحابها وقد يتعقبها في بعض الاحيان وذكر المؤلف ان اناسا من الباحثين نقدوا طريقته وفي المقابل اعتدر له أناس آخرون وثم ساق امثلة على ذلك ولى المقابل اعتدر له أناس آخرون وثم ساق

١ ــ الاسرائيليات واثرها في كتب التفسير : « ٢١٩ ــ ٢٣٣».
 ــ ٢ ــ الاسرائيليات واثرها في كتب التفسير : «٢٣٤ ــ ٢٤٩» .

وتحدث عن تفسير الثعلبي • فعرف بالثعلبي اولا ثم بتفسيره فذكر انه لم يطبع حتى الآن وانه لا يتحرى الصحة في النقل من تفاسير السلف وأنه يمتاز بالتوسع في ذكر الاسرائيليات ويرجع السبب في ذلك الى أنه كان واعظا وشأن الوعاظ ان يغلب عليهم الجانب القصصى • وفي الحديث عن موقفه من الاسرائيليات ذكر أنه مكثر وأنه فاق جميع المفسرين مع عدم التعقيب والتنبيه على ما فيها • ثم ذكر أمثلة لذلك • (1)

ثم تحدث عن معالم التنزيل للبغوى وقد عرف بالمؤلف اولا، ثم عرف بالتفسير فذكر آراء العلماء في تفسيره وصدرها بقول اين تيمية « والبغوى تفسيره مختصر من الثعلبي ، لكنه صان تفسيره عن الاحاديث الموضوعة والآراء المبتدعة »(٢) ثم يوضح أن البغوى يسوق الروايات الاسرائيلية ولا يتعقبها مع أنه من رجال الحديث وذكر أمثلة على ذلك • تحدث اثر ذلك عن كتاب المحرر الوجيز في تفسير الكتاب العزيز لابن عطية بعد أن ترجم للمؤلف فبين « أن له قيمته العلمية بين كتب التفسير وقد لخصه من كتب التفسير والسحة منها، وجرده من كثير من الاسرائيليات »(٣) ثم ذكس أقسوال بعض العلماء عنه اتبعها بذكر أمثلة لذلك •

وانتقل بعد هذا الى الكلام عن كتاب الكشاف عـن حقائـق التنزيل وعيون الاقاويل وعرف بالمؤلف أولا ثم بالتفسيل واوضح فيه أنه أبان فيه وجوها من الاعجاز في الآيات ثم بين موقفه مـن

١ ــ الاسرائيليات واثرها فــــــى كتــب التفسير : « ٢٤٩ ـ ٢٦٢ »
 ٢٦ــ الاسرائيليات واثرها في كتب التفسير « ٢٦٣» ـ٣ــ الاسرائيليات واثرها في كتب التفسير : « ٢٨١ » بتصرف طفيف.

الاسرائیلیات فذکر أنه کان متسامحا لا یری بأسا بایراد اسطورة أو خرافة اسرائیلیة ۰۰۰» (۱)

أتبع الحديث عن تفسير الكشاف - بالحديث عن تفسير

«مفاتيح الغيب» بعد أن عرف بمؤلفه و تعدث عن ثقافته ومؤلفاته م عرف بالتفسير فقرر « أنه يعتبر موسوعة علمية اودع فيها مؤلفها طائفة كبيرة من علوم الاسلام ، وجمع الكثير من اقدوال المتقدمين والمتأخرين من أئمة اللغة والتفسير والكلام وغيرها من المعارف والعلوم » (٢) • وفي الكلام عن موقفه من الاسرائيليات يذكر أنه قلل من ذكر الاسرائيليات فرفض كل رواية تطعن في عصمة نبى من الانبياء وذكر مثالا على ذلك وكيف ان الرازى علق عليها ـ اى القصة الواردة في المثال ـ بالرفض لها وابطالها، وكذا يرفض كل رواية تعرضت لتفصيلات سكت عنها القرآن وذكر مثالا على ذلك • ويتساهل أحيانا فيروى قصصا الشبه بالاساطير دون التعليق عليها بشيء ما دامت معتملة في رأيه ، ولا تطعن في عصمة نبى • • وذكر المؤلف أمثلة على ذلك • (٢)

ثم تعدث عن تفسير الجامع لاحكام القرآن للقرطبى \_ بعد أن عرف بالمؤلف \_ فنقل كلاما لابن فرحون في وصف تفسير القرطبي وما قاله القرطبي نفسه في مقدمة تفسيره • ثم ذكر أنه يروى أحيانا في تفسيره غرائب القصص الاسرائيلي مع الاعتدال في ذلك وساق أمثلة لذلك • (٤)

و تحدث عن تفسير مدارك التنزيل وحقائق التأويل للنسفى ـ

ا ـ الاسرائيليات واشرها فـــى كتـب التفسير: « ٢٨٦ ـ ٢٩٦ » ٢٦٠ ـ ٢٩٦ » ٢٦٠ ـ ٢٩٦ » ٢٠٠ ـ ٢٩١ » ٢٠٠ ـ الاسرائيليات واشرها في كتب التفسير « ٢٩٦ ـ ٣٠٣ » ـ ٤ ـ الاسرائيليات واشرها في كتب التفسير: « ٣٠٣ ـ ٢٩٦ » .

بعد أن عرف بالمؤلف \_ فذكر ان مؤلفه اختصره من تفسير البيضاوى والزمخشرى • • • ثم ذكر أن النسفى يعتبر مثلا فى ذكر الاسرائيليات وهو اذا ذكرها لا يتعقبها ويتبع ذلك بأمثلة توضح منهجه • (1)

ثم تعدث عن تفسير لباب التأويل في معاني التنزيل للغازن ـ بعد أن عرف بالمؤلف ـ فذكر « أن هذا التفسير اختصره مؤلف من معالم التنزيل للبغوى وضم الى ذلك ما نقله ولخصه من تفاسير من تقدم عليه ٠٠٠ »(٢) وفي موقفه من الاسرائيليات يذكر أنه يتوسع في ذكر القصص الاسرائيلي ولا يعقب عليها في الغالب ٠٠٠ ثم ذكر امثلة على ذلك (٣)

و تحدث عن تفسير ابن كثير \_ بعد ان عرف بالمؤلف \_ فقرر أن تفسير ابن كثير من أجود كتب التفسير بالمأثور ، بعد تفسير الطبرى، وأن مؤلفه حرص على أن يفسر القرآن بالقرآن أو لاثم السنة الصحيحة ثم يذكر كثيرا من أقوال السلف • • ذكر ايضا أن ابن كثير لا يعتمد على الاخبار الاسرائيلية واذا أتى بها عقب عليها بما يفيد بطلائها وقد يسوق الاسرائيليات المحتملة للصدق والكذب ولا يتعقبها وقد ذكر \_ المؤلف \_ أمثلة عى ذلك • (٤)

وأتبع الحديث عن تفسير ابن كثير بالحديث عن الدر المنثور في التفسير بالماثور للسيوطى – وذلك بعد التعريف بالمؤلف نفسيه فذكر أنه تفسير مختصر لتفسير ترجمان القرآن للمؤلف نفسيه وذكر ايضا أنه مغرم بالجمع وكثرة الرواية وأنه لم يتحر الصحة

الاسرائيليات واثرها في حسي كتسب التفسير : « ٣١ - ٣١٢ »
 الاسرائيليات واثرها في كتب التفسير ٣١٣ ـ٣ الاسرائيليات واثرها في كتب التفسير : «٣١٤» \_ } \_ الاسرائيليات واثرها في كتب التفسير «٣٢٢» .

فيما جمع مع معرفته بالحديث وعلله · وذكر \_ المؤلف \_ أنه يذكر الاسرائيليات فأوضح أنه يذكر في تفسيره بعض القصص الاسرائيلي ولا عقب على ما ذكره يشيء · وذكر أمثلة على ذلك · (١)

انتقل بعد هذا الى الحديث عن تفسير روح المعانى للآلوسى يعد أن عرف يالمؤلف ـ ذكر فيه أنه من أجل التفاسير واوسعها وأنه قد أحسن تلخيص ما فى البيضاوى ، وحواشيه ، وأبى السعود من نكات و فوائد ٠٠ أما موقفه من الاسرائيليات فهوموقف الرفض اد يقول « ويا ليت كتب الاسلام لم تشتمل على هذه الخرافات التى لا يصدقها العاقل لانها اضغاث أحلام • ولكن المؤلف يذكر أن الآلوسى يفوته بعضها وينساق فى تيارها ثم يذكر امثلة لجميع ذلك • (٢)

وتحدث عن تفسير السيد محمد رشيد رضا - يعد أن عرف به - فذكر أنه ينفر من الاسرائيليات وينتقد على المفسرين اهتمامهم بها، ويذكر أمثلة لذلك (٣)

أما الباب الرابع فقد قسمه الى فصلين الاول: موازنة بين الاسرائيليات فى كتب التفسير وبين مصادرها فى أسفار أهل الكتاب وفيه ذكر ثمانية أمثلة على ذلك هى قصة داود مع زوجته وتحدث عقب ذلك عن تفسير السراج المنير فى الاعانة على معرفة

ا ـ الاسرائيليات واثرها في كتب التفسيـــر : « ٣٢٧ ـ ٣٣٦ » وانظر ص ٥٨٢ فقد نسيت الحديث عن كتاب التفسير للشربيني عــند التسويد وغفلت عن نسياني هذا ولذا الحقت الحديث عن هذا الكتاب ، بورقة مستقلة ، ٢٦ـ الاسرائيليات واثرها في كتب التفسير «٣٣٩ـ.٣٥٠» ـ ٣ــ الاسرائيليات واثرها في كتـب التفسير : «٣٥٠ـ٣١٠» .

يعض معانى كلام ربنا \_ للشربينى و بعد أن عرف بالمؤلف وقصه وصفه بأنه تفسير سهل المأخذ ، ممتع العبارة، ليس بالطويل الممل، ولا بالقصير المخل، وأن المؤلف نقل فيه بعض تفسيرات مأثورة عن بعض السلف و أما عن موقفه من الاسرائيليات فذكر أنه يورد فى تفسيره بعض القصص الاسرائيلي الغريب دون أن يتعقب ما ذكره منها و أورد أمثلة على ذلك و (١) شم تعرض لقصة أوريا، وقصة ابتلاء الله لايوب عليه السلام ، وصفة آدم وعوج ابن عنق ، وقصة سفينة نوح ، وقصة خلق آدم وزوجه وخروجهما من الجنة ، وقصة الذبيح اسماعيل، وخرافة مصارعة يعقوب للاله، وختمها بما جاء في العهد الجديد في الاصحاح الرابع وقد ذكر في جميع هذه القصص ما ورد في كتب أهل الكتاب ثم ذكر ما جاء منها في تفاسير المسلمين وبين أوجه الاتفاق ثم أوجه الاختلاف منها في تفاسير المسلمين وبين أوجه الاتفاق ثم أوجه الاختلاف اذا وجد اختلاف و (٢)

وفى الفصل الثانى: تحدث عن المستشرقين والاسرائيليات ، وذكر فى مقدمة هذا الفصل الدوافع التى من اجلها قامت الحروب الصليبية - أعقبها بذكر ما تتسم به كتابات المستشرقين عــن الاسلام ، ثم بين موقفهم من الاسرائيليات وذكر أمثلة لذلك هى قصة الغرانيق وقصة زواج زيد بن حارثة بزينب وذكر تفنيد العلماء المسلمين لقصة الغرانيق من ناحيتى الاسنادو المتنو أوردالرواية الصحيحة لسبب نزول الآيات التى تحدثت عن زواج زيد مــن الصحيحة لسبب نزول الآيات التى تحدثت عن زواج زيد مــن زينب ثم زواجها من الرسول صلى الله عليه وسلم (٣)

١ – الاسرائيليات واثرها في كتب التفسير : «٣٣٦–٣٣٩» .

٢ — الاسرائيليات واثرها في كتب التفسير : « ٣٦٨ — ٣٨٢» .

<sup>-</sup> ٣- الاسرائيليات واثرها في كتب التفسير: «٣٨٣ . . . ؟ » .

وانتقل الى ذكر شبه أثارها المستشرقون حول القرآن الكريسم من حيث انه كلام الله ومن حيث انه دستور المسلمين وقد اكتفى بذكر بعض شبه أثارها اكبر مستشرق حاقد هو « جولد تسهير » اليهودى • فذكر ثلاث شبه وردت في كتابيه العقيدة والشريعة في الاسلام ، ومذاهب التفسير الاسلامي وقد رد على هذه الشبه ردا طويلا • (1) وتحدث في نهاية الفصل عن المستغربين والمقصود بهم تلامذة المستشرقين والمروجون لاضاليلهم وشبههم وباطلهم ، وقد أرجع سبب انخداع بعض المستغربين بالمستشرقين الى اربعة أمور هي: \_1\_ اما جهلهم بحقائق التراثالاسلامي وعدم اطلاعهم عليه وعلى ينابيعه الصافية • \_ 1 \_ واما انخداعهم بالاسلوب العلمي المزعوم الذي يدعيه أولئك الخصوم • \_ 1 \_ واما رغبتهم في الشهرة والتظاهر بالتحرر الفكرى من ربقة التقليد كما يدعون في الشهرة والتظاهر بالتحرر الفكرى من ربقة التقليد كما يدعون مجالا للتعبير عنها الا بالتستر وراء المستشرقين • ثم ذكر بعض مجالا للتعبير عنها الا بالتستر وراء المستشرقين • ثم ذكر بعض مجالا للتعبير عنها الا بالتستر وراء المستشرقين • ثم ذكر بعض مجالا للتعبير عنها الا بالتستر وراء المستشرقين • ثم ذكر بعض مجالا للتعبير عنها الا بالتستر وراء المستشرقين • ثم ذكر بعض

وختم \_ المؤلف \_ الكتاب يخاتمة تضمنت الكلم عن آثار الاسرائيليات ، ومسؤولية المفسرين الذين أوردوها في كتبهم وتحدث كذلك عن واجب المفسرين ازاء هذه الاسرائيليات ثم أورد مقترحات للتخلص من هذه الاسرائيليات ، فعند الحديث عن آثارها ذكر ستة آثار سيئة على الاسلام والمسلمين ، وفي الحديث عن مسؤولية المفسرين اورد كلاما لبعض العلماء منهم أحمد شاكر \_ رحمه الله \_ وفي حديثه عن واجب المفسرين ازاء هدنه

١ ـــ الاسرائيليات واثرها في كتب التفسيسير : « ١٠٤ ــ ١١٤ » .
 ـــ الاسرائيليات واثرها في كتب التفسير « ١٧٤ ــ ٢٦٨)».

الاسرائيليات قال انه يجب على المفسر ان يكون يقظا الى أبعد حدود اليقظة، ناقدا الى نهاية ما يصل اليه النقاد من دقة وروية و ويجب ايضا عليه ان يلحظ أن الضرورة تقدر بقدرها ولأنه يجب عليه ايضا ان ينهج منهجا معتدلا ليس فيه افراط ولا تفريط من القصص القرآني، وذلك بالوقوف عندما ورد في القرآن الكريم و الخ و وأنهى الخاتمة و ينهايتها تنتهى فصول الكتاب أنهاها يتقديم مقترحات للعلماء للتخلص من الاسرائيليات تتلخص من خمس نقاط (1)

وقد الحق بكتابه تقرير اللجنة التي ناقشته في هذا الموضوع (٢)

0 - رأيى فى الكتاب: \_ يسد هذا الكتاب فى نظرى ثغرة فى المكتبة الاسلامية اذ أنه أوفى الموضوع حقه من البحث • فلم أجد حسب اطلاعمى كتابا خاصا فى هذا الموضوع يبحثه من كل الجوانب • ولقد سررت حين رأيته اول مرة فى العام الماضى ١٣٩٠ هـ ١٣٩١ ه فى احدى المكتبات العامة ولهذا فهو جدير بأن يقرأه كل مهتم بدراسات الشريعة والتفسير منها على وجه الخصوص •

١ — الاسرائيليات واثرها في كتب التفسير : « ٢٨١ \_ .١٤١» .
 ٢٠ ـــ الاسرائينيات واثرها في كتب التفسير : « ٢١١]\_٥٤١».

## بلاغسة القرآن معمود والمعاددة

and the second of the second o

ا ـ التعریف بالکتاب: \_ یقع هذا الکتاب فی ۲۲۰ صفحة من القطع المتوسط و هو عبارة عن مجموعة مقالات للشیخ محمد الخضر حسین شیخ الجامع الازهر فی فترة من الزمن و نشرت فی بعض المجلات الاسلامیة مثل نور الاسلام والهدایة الاسلامیة التی کان یصدرها فترة من الزمن و مجلة لواء الاسلام و وقد جمعها فی صورة کتاب و حققها علی الرضاالتونسی و یجمع بین هذه المقالات ان لها روحا و احدة هی تبیان بلاغة القرآن و الدفاع عنه ضد الذین یتعرضون لتشریعاته او بعضها مما یسمونه نقدا و طبع اللمرة الاولی عام ۱۳۹۱ ه و طبعته المطبعة التعاونیة بدمشق و المدرة الاولی عام ۱۳۹۱ ه و طبعته المطبعة التعاونیة بدمشق و المدرة الاولی عام ۱۳۹۱ ه و طبعته المطبعة التعاونیة بدمشق و المدرة الاولی عام ۱۳۹۱ ه و طبعته المطبعة التعاونیة بدمشق

تحصیله العلمی: \_ لما يلغ الثانية عشر من عمره انتقل مع والده الى العاصمة تونس ، والتحق بالجامع الزيتونی ، وحصل منه على الشهادة العالمية في العلوم الدينية والعربية .

أعمال : \_ اصدر مجلة السعادة العظمى ، واغلقتها سلطات الاستعمار الفرنسى ثم تولى القضاء في بنزرت حتى عام و ١٩٠٠ م ثم انتقل الى التعليم فعين مدرسا للعلوم الدينية والعربية في الجامع الزيتوني ، كما تولى التدريس في مدرسة الصادقية •

درس في دمشق بعد هجرته اليها ، واستلم رئاسة تحرير مجلة فور الاسلام التي اصدرها الازهر ، وعين مدرسا للفقه في كلية أصول الدين ، ثم استاذا في التخصص ، وقد انشأ جمعية الهداية الاسلامية ، واصدر مجلة تحمل هذا الاسم .

عين عضوا في مجمعي دمشق والقاهرة اللغويين ، وقدم رسالته «القياس في اللغة العربية » وبها نال عضوية هيئة كبار العلماء • استلم رئاسة تحرير مجلة « لواء الاسلام » واختير عام ١٩٥٢ م شيخا للازهر ثم استقال • (١)

رحلاته ألى دمشق مع عائلته واقام فيها مدة طويلة و وذلك يسبب الحكم عليه بالاعدام لاشتغاله ودعوته الى النضال والتحرير ثم رحل االى مصر لاجئا سياسيا عام ١٩٢٢م بعد ملاحقة سلطات الاستعمار الفرنسي بدمشق •

وفاته: توفى عام ١٩٥٨ م ودفن بالقاهرة رحمه الله رحمة واسعة · (٢)

منهج المؤلف في البحث: \_ رتب جامع الكتاب مباحث الكتاب كما يلى: يلاغة القرآن ونقل معانى القرآن الى اللغات الاجنبية،

ا ـ حدثنى من اثق به قال: « ان الشيخةدم استقالته على اثرضغط موجه اليه وكان قد طلب منه تنفيذ ثلاثة امور هى: \_ ا \_ اصلاح الازهر « اى تحويله عن المنهج الذى يسير عليه » \_ ٢ \_ تخفيصض رواتب المدرسين التى تصرف لهم من اوقاف الازهر \_ ٣ \_ تخفيض سن الخدمة للمدرسين خمس سنوات بحيث يحال من بلغ الخامسة والخمسين مصن عمره على التقاعد . لكنه رفض تنفيذ هذه الامور باصرار ثم ضيق عليه حتى اضطر الى تقديم استقالته . جزاه الله عن الاسلام والمسلمين خير الجزاء .

٧\_ هذه الترجمة مأخوذة مرض كتاب « بلاغة القرآن ص ٥ » .

نم رأى فى تفسير القرآن ، فامثال القرآن ، فالمحكم والمتشابسه في القرآن فاليمين فى القرآن والحديث ثم الرقية والاقتباس فاعجاز القرآن وبلاغته ثم ترجمة القيرآن ثم حقيقة ضمير الغائب في القيرآن ، والقرآن لا يقول الاحقا ، ثم الفن القصصى فى القرآن وهو فى نقد كتاب محمد احمد خلف الله « الفن القصصى فى القرآن » • الخ •

بين في مقال بلاغة القرآن أن للاسلام براهين تدل على انه دءوة حق وأن أقواها القرآن الكريم وأنه كاف وحده في اقامة العجة على أنرسالة الاسلام هي الخالدة • ثم قال : « للبحث في اعجاز القرآن نواح كثيرة اتجه اليها المفسرون وعلماء البيان بتفصيل • والناحية التي سنحدثك عنها هي ناحية بلاغته وحسن بيانه • ومن نم بين أن بلاغة القول : في أن تكون ألفاظه فصيحة ، و نظمه محكما ودلالته على المعنى منتظمة وافية • ثم تحدث عن كل ذلك الى ان قال : « فاذا أردنا ان نتحدث عن بلاغة القرآن أتينا الي الله ان قال : « فاذا أردنا وفي نظمه من جهة أخذ كل كلمة الموضع اللائق بها وفي دلالته من جهة تصوير المعاني وايصالها الى الاذهان من غير تعسف ولا التواء ، ثم في جملة من جهة ما تحمل من المعاني التي يستدعى المقام مراعاتها » (1)

ويستمر في نحو كلامه هذا ثم يعقد مقارنة بين بلاغة القرآن وبلاغة البلغاء من البشر •

وله رأى فى ترجمة القرآن ونقل معانيه الى اللغات غير العربية بينه فى مقالين من هذا الكتاب اذ قال « اذا كانت ترجمة القرآن

۱ \_ بلاغة القرآن : «٧\_٨ » .

ابدال اللفظ العربي بلفظ من لغة اجنبية يقوم مقامه في الدلالة على يفهم منه عربية ، فانا نرى كثيرا من الآيات لا يمكن ترجمتها على هذا الوجه ترجمة صحيحة • فترجمة القرآن من فاتحته الى منتهاه عير متيسرة ولو بالنظر الى المعانى الاصلية • فان الآيات المحتملة لوجوه متعددة لايمكن نقلها الى لغة أخرى الا على وجهواحد، وهذا ليس بترجمة • وانما يصح أن يسمى تفسيرا ، اذا يجوز نقل معانى القرآن الى اللغات الاجنبية على انها تفسير لا على انها ترجمة مطابقة للاصل • • • واذا كانت الترجمة بمعناها الحقيقى ولو للمعانى الاصلية لا تتيسر في جميع آيات القرآن وانما المتيسر الترجمة على معنى التفسير ، كانت الترجمة المعنوية اقرب الى السعة من الترجمة المعنوية اقرب الى السعوب من الترجمة المعنوية الحرفية متى أفاد بها المترجم معنى الآية فى السلوب من اساليب اللغة الاجنبية لا زيادة فيه ولا نقص (١)

وله كذلك رأى في التفسيس أبداه في مقال رأى في التفسيس -

أيداه بعد ان بين أن انزال القرآن كان لهداية البشرية الى سبيل السعادتين و و و عدث عقب ذلك عن مراحل تدوين و كتابة التفسير للقرآن الكريم و و عدث ايضا عن انقسام التفسير الى قسمين : « تفسير مستند الى الآثار المنقولة عن السلف ، و يسمى التفسير بالمأثور و تفسير يستند الى فهم علماء اللغة والبلاغة ، و يسمى التفسير بالرأى و فى كل من الطريقتين علم غزير يقدره المنصف البصير ولكنهما لم يخلوا من مآخذ يجب على الناظر فى التفسير الاحتراس منها» (٢) ثم أوضح المأخذ على كلا الطريقتين فلين فلين فلين فلين فلين الناظر في التفسير الاحتراس منها» (٢) ثم أوضح المأخذ على كلا الطريقتين فلين فلين فلين فلين فلين فلين الناظر في التفسير الاحتراس منها» (٢)

<sup>1 -</sup> بلاغة القرآن: «٢١،٢٠» اوانظر ص ٦٠.

٢\_ بلاغة القرآن : «٢٢» .

التفسير فبين أن التفسير بالمأثور قد دخله الخلل من جهتين الاولى من جهة الروايات التي لم يصح اسنادهاالى الرسول صلى الله عليه وسلم ولا الى من نسبت اليه من الصحابة والثانية: كثرة الاسرائيليات التي تتصل ببعض قصص القرآن ، وبين أن ابن جرير كان ينقد الروايات التي لا يثق بصحتها وأن أبا محمد بن عطية الاندلسي تيقظ للاسرائيليات فلخص تلك التفاسير التي كثر فيها ذكر الاسرائيليات وتعرى ما هو أقرب الى الصحة وأما التفسير بالرأى قبين أنه قد دخله الخلل من جهة مخالفته لما ورد عن الرسول صلى الله عليه وسلم في تفسير الآية برواية صحيحة او من جهة عدم موافقته لما تقتضيه قواعد اللغة او بلاغتها (1)

عقب ما تقدم انتقد التفسير المنسوب الى الباطن وقسمه الى صنفين الاول اخترعه الزنادقة ليعطلوا أحكام الشريعة او ليقلبوا حكمة القرآن الى معان سخيفة ، وصنف ينسب الى المتصوفة ، ويطلق عليه الكلام في القرآن من باب الاثارة ، (٢)

بعد كل هذا نصل الى رأيه وهو « أن الاقتصارفي تفسير الفاظ القرآن على ما يقتضيه استعمالها العربى كاف لتقويم العقدول وتزكية النفوس وارشادها الى ما تدرك به السعادة في الدنيا والآخرة • (٣)

ويرد الشيخ محمد الخضر حسين مؤلف الكتاب في خمس مقالات على مجموعة ممن تعرضوا للقرآن و تفسيره • فقد رد في مقال على طه حسين حول حقيقة ضمير الغائب في القرآن ، ونقد في

١ \_ بلاغة القرآن : ٢٢ \_ ٢٣ »
 ٢ \_ بلاغة القرآن : (٢٢ \_ ٢٣ ) ، بتصرف . \_ ٣ \_ بلاغة القرآن: (٢٤ )

مقال آخر كتاب الفن القصصى فى القرآن لمحمد أحمد خلف الله ، ونقد فى مقال ثالث كتاب الهداية والعرفان فى تفسير القرآن بالقرآن لمحمد ابو زيد الدمنهورى وفى مقال رابع انتقد كتاب «امرأتنا فى الشريعة والمجتمع»وفى خمس مقالات أخرى متسلسلة نقض آراء حديثة فى تفسير قصة أيوب عليه السلام -

فأما رده على طه حسين حول حقيقة ضمير الغائب في القرآن فقد قدم له يقوله: «رحل طه حسين مندويا الى مؤتمر المستشرقين السابع عشر بجامعة اكسفوردو ألقي هناك محاضرة عنوانها: «ضمير الغائب واستعماله اسم اشارة في القرآن » وقد نشرت مجلة الرابطة الشرقية ملخص هذه المعاضرة فاذا هي طائشة الوثبات كثيرت العشرات، فرأينا من حق العلم علينا أن ننشر في هذه المجلة ـ اى مجلة الهداية الاسلامية \_ ما تراءى لنا فيها من أغلاط ٠٠٠ » (١) ثم مهد للرد ثم قال في النقد : « قال صاحب المعاضرة : « القاعدة النحوية أن ضمير الغائب يجب أن يعود الى مذكور يتقدمه لفظا ورتبة ، وأن يطابق هذا المذكور في التفسير والتأنيث وفي الافراد والتثنية والجمع، هذه قاعدة شاملة لا يقبل النحويون فيها استثناء ٠٠٠ الخ » قال المؤلف ردا على ذلك : « لم يوجد في القواعد النحوية منذ نشأت الى يوم انعقد مؤتمر المستشرقين قاعدة تقول: « أن الضمير الغائب يجب أن يعود إلى مذكور لفظا ورتبة ، وأنسأ قال النحاة كما قال ابن مالك في التسهيل \_: الاصل تقديم مفسر ضمير الغائب • ويعللون هذا الاصل بان ضمير المتكلم والمخاطب تفسر هما المشاهدة وضمير الغائب عار عن هذا الوجه من التفسير،

١ \_ بلاغة القرآن : «٦٤» .

فكان الاصل تقديم معاده ليعلم المراد بالضمير قبل ذكره، وأجمعوا بعد هذا على ان العمل على هذا الاصل غير واجب، وسوغوا أن يكون الضمير عائدا االى متأخر فى اللفظ متى كانت رتبته متقدمة، فلم يقع بينهم اختلاف فى صعة المثل السائر: «فى بيته يؤتى الحكم» وما يضاهيه فى احتوائه ضميرا يعود على متأخر فى اللفظ متقدم فى الرتبة كما قال تعالى: «فأوجسفى نفسه خيفة موسى» (١) الغ وعلى هذا المنوال يسير المؤلف في نقده لمزاعم طه حسين من أن فى القرآن ضمائر خارجة عن القاعدة النحوية وأنها تسعة انواع (١)

وفى نقده لكتاب الفن القصصى فى القرآن يقدم للنقد يقوله: «قدم أحد طلاب الجامعة المصرية رسالة موضوعها: «الفن القصصى فى القرآن » لينال بها لقب (دكتور) • ثم يقول: «ولما تجمع لدى تقرير الاستاذأحمد أمين، وما كتبه الاستاذ الراضى عما كتب فى الرسالة بل الموجه لصاحبها الى ماوضع ثم ما نشره كاتب الرسالة نفسه من بعد رأيت أن اكتب كلمة على حسب ما اطلعت عليه فلى الصحف وفيما اطلعت عليه الكفاية » (٣) ثم قال «صدر الاستاذأحمد أمين تقريره بالعبارة التالية: «وقد وجدتها رسالة ليست عادية، بل هى رسالة خطيرة أساسها أن القصص فى القرآن عمل فنى خاضع بل هى رسالة خطيرة أساسها أن القصص فى القرآن عمل فنى خاضع والواقع أن محمدا فنان بهذا المعنى الى أن قال: ثم اورد الاستاذ أحمد أمين أمثلة منتزعة من الرسالة • (٤)

ثم قال «جاء في التقرير ما يأتي: «يرى \_يعنى كاتب الرسالة

١ \_\_ بلاغة القرآن: «٦٨». \_\_ ٢ \_\_ بلاغة القـ\_\_رآن: « ٦٩ \_\_ ٩١ » .
 \_\_ بلاغة القرآن: « ٩٤ » . \_\_ ٤ \_\_ بلاغة القرآن: «٩٤٠٩٥».

- أن القصة في القرآن لا تلتزم الصدق التاريخي ، وإنما تتجه كِما يتجه الاديب في تصوير الحادثة تصويرا فنييا، بدليل التناقض في رواية الخبر الواحد ، مثل أن البشرى بالغلام كانت لايراهيم او لامرأته بل تكون القصة مخلوقة : واذ قيال الله يا عيسى بن مريم أأنت قلت للناس ٠٠٠ النج يقول الشيخ في نقله « ما يرد في القرآن على وجه الاخبار لا يكون الا موافقا للواقع هذا ما يقتضيه الايمان يانه تنزيل من حكيم حميد، ولو أجرنا أن يكون فيه اقوال غير مطابقة للواقع لكان معنى ذلك أن في أقواله ما يكون كذبا ، وليس الكذب سوى عدم مطابقة الكلام للواقع \* الى أن يقول : « يصف كاتب الرسالة الكتاب الحكيــم " بالتناقض في رواية الخبر الواحد مستدلا بذلك على أنه لا يلتزم الصدق التاريخي ، ويقول : « بدليل التناقض في رواية الخبر الواحد مثل أن البشرى بالغلام كانت لابراهـــيم او لامرأته » التناقض في الأخبار أن يتخلف الخبر ان بالايجاب والسلب، مع اتحادهما فيهما علما ذلك ، ويلزم منصدق احدهما كذب الآخر، كأن تقول : بشرت زيدا بقدوم ابنه ثم تقول : لم أبشر زيدا بقدوم أبنه ، ومثل هذا الضرب من الكلام لم يقع في الآية الكريمة ، وانماورد أن الله بشر على طريق الملائكة ابراهيم عليه السلام بغلام ،كما قال تعالى : « فبشرناه بغلام عليم » • • ومن المعقول ان يبشر الملائكة ابراهيم عليه السلام ثم يبشروا امرأته بغلام هو اسحاق فيذكر في آية انهم بشروا به ايراهيم ويذكر في أخرىانهم بشروا به اسرأته ، ومن ذا الذي يتوهم أن في مسئل هاتين البشارتين شيئًا من التناقض او ما يشبه التناقض » (١) ويمضى

١ ــ بلاغة القرآن: «٩٦،٩٥».

المؤلف \_ رحمه الله \_ بهذه الووح المؤمنة المنافحة عن القرآن الكريم \_ في نقد هذا الكتاب نقدا قويا مقنعا (١)

وفي نقده لكتاب الهداية والعرفان في تفسير القرآن بالقرآن بين الشبيخ \_رحمه الله\_ أن القرآن نزل على الرسول صلى الله عليه وسلم وفيه التشريع والقصص عن الامم السابقة وانبيائهم والاخبار عن بعض المغيبات وان الرسول بينه فتلقى عنه أصحابه الكتاب وبيانه حتى اذا انتقل الرسول صلى الله عليه وسلم الى الرفيق الاعلى ترك شريعة غراء ليلها كنهارها ، ولما انقرض عهد الصحابة ورث التابعون هذه الشريعة وأدوها الى من بعدهم بامانة وتقوى وهمكذا فما زال القرآن يهدس والراسخون في العلم لا يختلفون في فهم آياته الا آيات لا يمس الخلاف فيها أصلا من أصول الدين أو يخرج عن أساليب اللغسة ومقتضى وضعالفاظها الىانظهر أشخاص قلفيعلم اللغة نصيبهم او خف في علم الشريعة وزنهم ، فتناولــوا القرآن بعقول لا تراعى في فهمه قوائين البلاغة ولا تدخل الى تفسيره من باب السنة الصحيحة ، فادخلوا في تفسيل القرآن آراء سخيفة ومزاعم منبوذة • (٢) الى ان قال « ومن هؤلاء النفر شخص سولت لـــه نفسه ان يخوض في آيات الله كالذين خاضوا فيها على عماية ، فكتب جملا قصيرة قذف فيها شيئا من وساوسه ، وسماها تفسيرا، بل تناهى في الافتتان بها فسماها « الهداية والعرفان» (٣) أتبع الشيخ هذا الكلام بالاتيان بأمثلة من تأويلات وانكارات هــــذا

۱ ــ بلاغة القرآن: «۹۲ ــ ۱۰۰» ــ ۲ ــ بلاغة القرآن: «۱۱۱ ــ ۱۱۳» ــ ۲ ــ بلاغة القرآن: «۱۱۳ ــ ۱۱۳» ــ سرح ــ بلاغة القرآن: «۱۱۳»

المفسر ونقدها نقدا قويا تفوح منه رائعة الايمان والتقوى والدفاع عن هذا القرآن ومن تأويلات هذا المدعى للتفسير تأويلاته الفاسدة لآيات المعجزات ، ودعوته الى الفسوق عن أحكام الشرع ، وانكاره للجن والشياطين ، وتأويله الملائكة ، وانكاره لاحكام معلومة من الدين بالضرورة وغيرها • (1)

أما في نقده لكتاب «امرأتنا في اشريعة والمجتمع » فقد قدم له بمقدمة اوضح فيها ان الاسلام قد قرر للمرأة حقوقا رفعت شأنها وجعلتها عضوا عاملا في المجتمع المسلم حيث تعيش مسع الرجل القائم على آداب الاسلام عيشة هانئة لها عملها الخاص وهو تربية الاولاد وتدبير المنزل، وله عمله الخاص وهـــو القيام بحاجاتها ، ثم قال : « حتى ظهر نفر تغيلوا ان الرقى كله في مظهر المرأة الاوروبية فقاموا ينادون لان تتبع المرأة المسلمة المرأة الاوروبية شبرا بشبر وذراعا بذراع • وتحدث بعد ذلك عما صاحب ظهور هذا الكتاب من مناقشات في الصحف • (٢) ثم يقول : وقال الكاتب : « لقه حكم الاسلام في آيات القرآن بتمييز الرجل عن المرأة في مواضع صريحة ، وليس هذا بمانع ان يقبل بمبدأ المساواة الاجتماعية بينهما عند تواف اسبابها يتطور الزمن ، ما دام يرمى في جوهره الى العدالة التامة وروح الحق الاعلى » - الاسلام يرمى الى العدالة التامة ، وقد قرر أصلا هو ان تكون المرأة ، في عفاف فمن العدالة التامة أن ينهى عن اختلاطها بالرجل الا ان يكون معرما ، وقرر على الرجل القيام بعاجاتها وحاجات ما يرزقان منولد، فمن العدالة التامة ان يكون حظ

<sup>1</sup> \_ بلاغة القرآن: « ١١٣ \_ ١٣١» ٢ \_ بلاغة القرآن: « ١٣٢ \_ ١٣٧»

الرجل من الميراث اكثر من حظها ، وهل في الازمنة طور يقتضى سقوط العفاف من حساب الفضيلة • • وذلك ما لا يقصد الكاتب الحديث عنه » الخ (١) وبهذا ينتهى المقال (٢)

وفى خمس مقالات متتالية يرد على آراء حديثه فى تفسيس قصة أيوب عليه السلام وقدم لها بقوله : « اطلعت فـــى احدى المجلات التى تصدر فى القاهرة على مقال تعرض فـــيه كاتبه لمفسرى القرآن الكريم ، وبالغ فى نسبتهم الى التقصير فـــى التفسير، وساق ما فسروا بهقصة أيوب عليه السلام مثالا لذلك التقصير ، وأورد وجوها زعم أنها تبطل ما اجمعوا عليه مــن التفسير، ثم ذكر تأويلا للقصة مدعيا أنه هو الصواب ، ووعد بأنه سينسج على هذا المنوال فى بيان تقصير المفسرين وقد وقفت فى هذا المقال على آراء لا تدخل تحت قوانين المنطــق ، وأخرى لا تقبلها بلاغة القرآن ، فأردت تنبيه طلاب العلم لما فى تلك الآراء من نشوز ، حتى يكونوا على بينة من أمرها» (٣)

ثم بدأ يرد انتقادات هذاالكاتب على المفسرين في مقاله الاول مقلم ان كاتب المقال رد على الخضر حسين فرد عليه الشيخ محمد الخضر حسين وهكذا ففي المقال الثالث رد الخضر حسين على مقال لصاحب هذا المقال حاول فيه الدفاع عن الوجوه التي زعم انها تبطل قول المفسرين في قصة أيسوب وهكذا الرابع والخامس (٤)

رأيي في الكتاب: \_ كتاب تظهر فيه حرارة ايمان صاحب

۱ ــ بلاغة القــرآن : «۱۳۷» . ـــ۲ــ بلاغة القرآن : «۱۳۲ــ۱۱۱» . ٣ ــ بلاغة القرآن : «۱۱۲ » . ٤ ــ بلاغة القرآن : «۱۱۲ ـــ ۲۱۲ » .

بهذا الدين وتمسكه به ودفعه عن دستور هذا الدين ـ القرآن الكريم \_ اعتراضات المعترضين \_ الخائبين \_ ففي معال \_ اذ هو مجموعة مقالات ـ يشن حملةعلى من يتشدق ويجاهر يمحارية الاسلام من خلال كتابته ما يسمى تفسيرا • وفي آخر \_ يفند قول دكتور زعم بأن القصة في القرآن خيال • وتحصل بزعمه هذا على لقب دكتور • وثالث : يوضح ما قد جهله او تجاهله صاحب كتاب آخر زعم بأن الاسلام هضم حقوق المرأة • ورابعة: ينقض رأى زعيم المغربين في العالم العربي عميد الادب . وخامسة : في امثال في القرآن • واخرى: في بيان حكم ترجمـــة القرآن • وسادسة : في اليمين في القرآن والحديث، ومقالات أخر في أمثال القرآن ويلاغته واعجازه \_ اجاد فيها وافاد \_ وغير ذلك، فهو بحق جدير بالقراءة لانه ينقل قارئه الى وسط هذه المعارك الحامية التي خاضها الاستاذ المرحوم في سبيل دينه فأدى بذلك واجبا عليه • كما أنه \_ اى الكتاب \_ يوضح للقارىء مدى سخف هؤلاء المستغربين من ابناء جلدتنا ، ومدى سيطرة افكار الغرب وتصوراته للدين ـ من أنه عقيدة مستكنة في القلب صحيحة او زائفة \_ على نفوسهم • واخيرا فانسه يكفينا دليلا على قوة ايمان الرجل وثباته عند معتقده تعرضه للضغوط والمضايقات \_ خلال رئاسة الازهر \_ وصموده لها رحمه الله ٠ ١٠٠ يريد يا ١٨ ١٠٠ - ١٠

### أمثال القرآن وأثرها في الادب العربي الى القرن الثالث الهجرى

ا \_ التعریف بالکتاب : \_ یقع هذا الکتاب فی مجلد واحد من القطع الکبیر عدد صفحاته اربعمائة واثنتان واریعون صفحة بدون المقدمة والفهارس • وهو ما زال مخطوطا بمعنی انه لم یطبع الا «بالاستنسل» ألفه نور الحق تنویر ، للحصول علی درجة الماجستیرفی الدراسات الادبیة من کلیة دار العلوم بمصر أشرف علیها عمر الدسوقی ، وقد بین محتویات الرسالة بعد المقدمة ، وذكر المراجع العربیة والاجنبیة فی آخر الکتاب •

٧ ـ مؤلفــه: ـ هو نور الحــق تنويــر الباكستاني « القادياني النحلة والاعتقاد »

٣ \_ موضوع الكتاب : \_ يبحث هذا الكتاب في الامثال وأنواعها وأثرها في الادب العربي .

2 منهج المؤلف في البحث: قسم المؤلف كتابه الى مقدمة و تمهيد و بابين و تحتهما فصول ثم تعقيب فخاتمة ، قال فلم المقدمة: «حين قدمت من باكستان الى مصر لمواصلة الدراسات العليا في الادب العربي كان بودي ان اختار موضوعا يتعلق بالقرآن الكريم و الذي يعتبر رأس الادب العربي ، والغاية في تحقيق المعاني السامية والاساليب البديعة الخلابة ، كما وان القرآن الكريم حظى بالدراسات القيمة من نواح عديدة ، في مجال اللفظ والمعنى منذ نزوله الى عصرنا هذا ، وسيظل معينا مجال اللفظ والمعنى منذ نزوله الى عصرنا هذا ، وسيظل معينا

لا ينضب للباحثين والعلماء والادياء الى ما شاء الله ٠ (١) ثم ذكر ما أثنى يه مدير جامعة القاهرة سايقا « مصطفى سعيد» على كلية دار العلوم • وذكر أنه قد كان اختار موضوع الادب القصصى في القرآن الكريم وانه قطع فيه شوطا كبيرا الا انه ترك هذا الموضوع حين نصحه الدكتورالمشرف بتركه عند عرضه عليه ، لاسباب أيداها المشرف ، ثم انه اختار هذا الموضوع بعد بحث وتمحيص • وعرضه على المشرف فوافق عليه وشجعه وأرشده • ثم ذكر أنه منذ موافقة المشرف جد واجتهد واطللع على عشرات الكتب من مخطوط ومطبوع ، وانه سلك منهجا يجمع بين التاريخ والادب ، كما ناقش بعض آراء المستشرقين وكتاب العرب • ثم امتدح كاتبين من الكتاب في الامثال فقال: « ولعل أبا منصور عبد الملك بن محمد الثعالبي المتوفـــي عام ٤٢٩ ه ، خير من تعرض من المتقدمين في كتبه الادبية العديدة لموضوع الامثال القرآنية • ومن المحدثين تعرض له الدكتور عبد المجيد عابدين في كتابه القيم: الامثال في النثر العربي ألقديم مع مقارنتها ينظائرها في الآداب الاخرى \_ وألقى نظرة عامة على « أمثال القرآن » الا انه لم يشر الى الامثال المستوحاة من القرآن الكريم ، كما ذكر نوعا منفصلا لامثال لقمان الحكيم، مع انها تدخل تحت الامثال الموجزة السائرة » (٢) ثــم امتدح نفسة في انه سلك منهجا جديدا في معالجة هذا الموضوع لـم يسبقه اليه أحد بمثل التوسع الذى توسع فيه وختم المؤلف المقدمة بشكر المشرف على الرسالة •

وفى التمهيد تحدث المؤلف عن المثل وقسمه الى ثلاثة اقسام

۱ \_ الامثال : «۱ »، ۲ \_ الامثال « ج » .

الاول: عن معنى المثل لغة واصطلاحا، ومكانة الامثال عند علماء العرب القدماء ، وبين ان الامثال لا تتغير ، وتحدث عن اطلاق كلمة المثل في المثل في المثل وتحليل كلمة المثل في المثل والفروق بين هذه الما والثانى : وفيه تحدث عن أقسام المثل والفروق بين هذه الاقسام ، والثالث : تحدث في هذا القسم عن حياة العرب قبل الاسلام من حيث ان وطنهم هو الوطن الاول للساميين وشماء عن مكانة اللغة العربية ، ثم تحدث عن حياة العرب الاجتماعية فالسياسية قبل الاسلام، أعقبه بالحديث عن حياة العرب بالمدنية والحضارات المجاورة ، ثم الحديث عن حياة العرب من الناحية الادبية ، وتحدث ايضا عن مكانة المثل العربي في الادب قبل الادبية ، وتحدث ايضا عن مكانة المثل العربي في الادب قبل الادبية العربية ، وانهى التمهيد بالحديث عن علاقة المثل الجاهلي بالبيئة العربية ، وانهى التمهيد بالحديث عن علاقة المثل الجاهلي

وفى الباب الاول: تحدث: عن امثال القرآن وانواعها وقسمه الىفصلين، الاول: عن المثل فى القرآن الكريم وفى هذا الفصل تحدث عن استعمال كلمة « مثل ومادتها فى القرآن الكريم » وقد ذكر آيات كثيرة فى ذلك ، ثم معنى كلمة ( مثل) في القرآن الكريم فالتعبيرات القرآنية فى استعمال كلمة ( مثل ) فاستعمال الضرب اللمثل فى القرآن الكريم ، ثم اوضح مكانة المثل في القرآن الكريم ، وتحدث عن المثل فى الكتاب المقدس ، ثم عدن المثل القرآنية وهل لها أصل فى الجاهلية ، وتعرض لبعض آراء المستشرقين فى امثال القرآن مع تحليلها ، ثم ذكر آراء عشرة منهم ، بعض علماء المسلمين فى أمثال القرآن وذكر آراء عشرة منهم ،

 $<sup>\</sup>cdot$  ۱ — امثال القرآن : « ۱ — ۸ه » .

وفى ختام الفصل تحدث عمن ألف فى الامثال القرآنية وذكـــر ثمانية من المؤلفات فى هذا الفن •

وفى الفصل الثانى: تحدث عن انواع المثل فى القرآن، وهى المثل الموجز السائر وذكر الامثال الموجزة السائرة فى القرآن على حسب ترتيب المصحف، والمثل الكامن، والقياسى وعرض لطائفة من الامثال القياسية فى القرآن، والامثال المستوحاة من القرآن الكريم، وذكر طائفة منها بعد هذا تحدث عن امثال لقامان في القرآن ومدى صلتها بلقمان العرب قبل الاسلام ثم تحدث عن خلو القرآن من المثل الخرافى، وعن طبيعة المشلل القرآنى والمغرض منه ، واسلوبه وتعليله، وفى نهاية الفصل تحدث عن الفرق بين المثل القرآنى والمثل الجاهلى من حيث الغاية والبلاغة والمحدر، (1)

وفى الباب الثانى تحدث عن اثر امثال القسرآن فى الادب العربى الى القرن الثالث الهجرى وقسمه الى فصلين الفصل الاول: عن احوال العرب الى نهاية القرن الثالث الهجرى وقسمه الىثلاثة اقسام: \_1\_ عصر صدر الاسلام \_7\_ العصر الاموى \_7\_ العصر العباسى الى نهاية القرن الثالث وتحدث عن عصر صدر الاسلام من النواحى السياسية والاجتماعية، والادبية من حيث أثر القرآن فى اللغة، ومكانة الشعر فى صدر الاسلام، وأثر القرآن فى الشعر العربي فى هذا العصر، ومكانة الخطابة فى صدر الاسلام، واثره فسى الرسائل، ثم تحدث عن مكانة المثل فى صدر الاسلام، والتره فليير

<sup>1</sup> امثال القرآن: «٨ه-٢١٢»

الذى احدثه الاسلام في مستهل ظهوره ، وفي العصر الامسوى تحدث عن الحالة السياسة والاجتماعية والثقافيية ، والحياة الادبية وفيه تحدث عن مكانة الشعر ، وأثر القرآن في الشعر العربي ، ومكانة الخطاية واثر القرآن فيها • ومكانة الرسائل في هذا العصر ، وتأثر التوقيعات بالقرآن ، وتحدث ايضا عن مكانة المثل في هذا العصر، ثم الخلاصة • وفي العصر العباسي تحدث عن الاحوال السياسية ، والاجتماعية والثقافية ، والادبية وفيه تحدث عن الموضوعات التي سبق ان تحدث عنها في العصر الاموى وزاد فتحدث عن مكانة الكتابة في هذا العصر واثر القرآن في الرسائل ، ثم تحدث عن مكانة المثل في هذا العصر فالخلاصة ، فالكتب التي تعرضت للامثال في القرون الثلاثة •

وفى الفصل الثانى تحدث عن: اثر امثال القرآن في الادب العربي الى نهاية القرن الثالث الهجرى » ثم تكلم فيه عن نظرة العرب الى القرآن من الناحية البلاغية والنفسية ، وعن هلا القرآن استحدث امثالا ام لا ثم عن أثر الامثال الموجزة السائرة في الخطب والمواعظ الى نهاية القرن الثالث الهجرى ، فأثر ها في الرسائل والتوقيعات ، فأثرها في الشعر العربي ، ثم تحدث عن امثال القرآن القياسية في الخطب والمواعظ والعوار وأثرها في الرسائل والتوقيعات ، واثرها في الشعر العربي الى نهاية القرن الثالث الهجرى ، ثم عن الامثال المستوحاة من القرآن القرآن القرائل المعربي ، ثم عن الامثال المستوحاة من القرآن القرائل المربي عن الأمثال المستوحاة من القرآن القرائات الهجرى ، ثم عن الأمثال المستوحاة من القرآن القرائات الهجرى ، ثم عن الأمثال المستوحاة من القرآن القرائات الهجرى ، بعد ذلك عقب على هذا البحث ، ثم ختمه بخاتمة أوجز فيها مباحث الكتاب • (1)

<sup>1</sup> امثال القرآن : من ص «٢١٣ الى نهاية الكتاب .

رأيى فى الكتاب: \_ لقد أعجبنى هذا الكتاب ففيه بحث جيد ومفيد عن امثال القرآن وانواعها وامثلة لها وبيان اثرها فى الادب العربي حتى نهاية القرن الثالث الهجرى ويودى لويرى هذا الكتاب « النور» ليستفيد منه المهتمون بالدراسات القرآنية ويقيموه تقييما أكمل من هذا التقييم •

# خات

موضوع واسع وشيق لا يستطيع شخص مثلى في ضحالة العلم وقلته ان يحيط به من كل الجوانب لذا فقد كتبت فيه على قدر استطاعتى ومحصولى العلمى ـ والمجال فيه بعد مفتوح لكل من أراد أن يبحث فيه بحثا اكثر عمقا .

ولهذا فاننى اشكر الاستاذ المشرف من القلب على اختياره لهذا الموضوع الذى اعتقد انه لم يستوف حقه من الدراسة والبحث المتعمقين •

ويعون الله وتوفيقه اتممت كتابة هذا البحث \_ المتضمدن للحديث عن سبعة وثلاثين كتابا وهي ما استطعت الكتابة عنها \_ بعد جهد و تعب شديدين •

ولا يسعنى فى ختام هذا البحث الا ان اتقدم بالشكر الجزيل لفضيلتكم فقد كنتم خير مرشد لى فى اخراج هذا البحث على هذه الصورة التى ترون • كما لا يفوتنى ان اشكر كل من اعاننى باعارة كتاب او اعطاء تعريف بمؤلف من احد المؤلفين الذين تحدثت عن كتبهم •

ان كل ما ارجوه ان اكون قد اعطيت مادة البحث بعض ما تستحقه من البحث وأن اكون بهذا البحث منتظما في سلك من تشرفوا بخدمة القرآن وسعدوا بالعياة في ظله وأن أكون كذلك قد أديت جزءا بسيطا من الواجب المفروض على وعلى كل مسلم وبعونه تعالى بدأت وبعونه انتهيت وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين •

تحريرا في الرياض ١٣٩٢ هـ

## مراجع البحث

| The state of the s |                         |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------|
| ميسورة طووي كان و <b>لاين هشام</b> ي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | ١ ـ السيرة النبوية      |
| و درون المراجع ومسطفى صبادق الدافعي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | ل ـ اعجاز القرآن        |
| المالي المراجع المنطاوي جوهري                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | ٣ _ تفسير الجواهر       |
| ا د ده د د د د د د ایال د <sub>وی</sub> د و <mark>للن رکایی</mark> د د                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | ع 🚅 الأعلام 👙 👙 😸       |
| إحمد مصطفى المداغي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | ٥ _ تفسير المراغى       |
| روا داده دو پرداد محمد محمود حجازی                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | ٦ ـ التفسير الواضح      |
| من في تفسير عبد الرحمن                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | ٧ - تفسير الكريم الرح   |
| والمراجع المنافي المسعدي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | كلام المنان             |
| و در در در در در این در                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | ۸ _في ظلال القرآن       |
| روي ۽ دروي محمد عزة دروزة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | ٩ ــ التفسيين الحديث    |
| المحمد رشيد رضا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ١٠ _ تفسير المنار       |
| المارية المساورة المناطبي المارية الماري                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | ۱۱ _ تفسير القرطبي      |
| ر الله الله الله الله الله الله الله الل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | ۱۲ _ تفسیل این کثیر     |
| رآن العربي الاين العربي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | ١٣ _ تفسيير أحكام الق   |
| ايضاح القرآن محمد امين الشنقيطي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ١٤ ــ أصول البيان في    |
| كام محمد على السايس                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | ا م الم يسيس آيات الأحا |
| كام ب القطان مناع القطان                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | ١٦ _ تفسير آيات الاح    |
| ر أبو الأعلى المودودي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | ١٧ ــ تفسير سورة النو   |
| رآن الحكيم النهاز والماليوم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | ۱۸ ـ تفصيل آيات القر    |
| و شه و د د د ادوار مونتیه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 19 _ المستدرك           |
| لفاظ القرآن محمد فؤاد عبد الباقي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | ٢٠ _ المعجم المفهرس لأ  |
| آن محمد فؤاد عبد الباقي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | ٢١ ـ معجم غريب القر     |
| وعلام القرآنية محمد اسماعيل ابراهيم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | ٢٢ _ معجم الألفاظ واا   |
| ابراهيم الأبياري وعبد الصبور مرزوق                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | ٢٣ـالموسوعةالقرآنية،    |
| _097_                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |                         |

لجنة من الأساتذة ٢٤ ـ الموسوعة العربية الميسرة ٢٥ ـ مناهل العرفان في علوم القرآن ، محمد عبد العظيم الزرقاني مناع القطان ٢٦ ـ مياحث في علوم القرآن محمد على بن جميل الصابوني ٢٧\_التبيان في علوم القرآن عياس العقاد ٢٨ \_ الفلسفة القرآنية محمد أحمد خلف الله ٢٩ ــ القرآن ومشكلات حياتنا المعاصرة ٣٠ ـ القرآن معاولة لفهم عصرى مصطفى محمود سيد قطب ٣١ \_ التصوير الفنى في القرآن سيد قطب ٣٢ \_ مشاهد القيامة في القرآن جولد تسهير ٣٢ \_ مذاهب التفسير الاسلامي أيو الحسن الندوي ٣٤ \_ النبوة والانبياء في القرآن أيو الحسن الندوي ٣٥ \_ ماذا خسر العالم بانحاط المسلمين عفيف طبارة ٣٦ \_ اليهود في القرآن أبو الأعلى المودودي ٣٧ \_ المصطلحات الاربعة محمد عيد الله دراز ٣٨ \_ النبأ العظيم محمد على الصابوني ٣٩ \_ النبوة والأنبياء ٤٠ ـ الاسرائيليات وأثرها في كتب التفسير رمزى نعناعة محمد الخضر حسين ٤١ \_ بلاغة القرآن محمد حسين الذهبي ٤٢ \_ التفسير والمفسرون أيو الأعلى المودودي ٤٣ \_ المصطلحات الأربعة في القرآن ٤٤ \_ أمثال القرآن وأثرها في الأدب العربي الى القرن نور الحق تنوير الباكستاني الثالث الهجري

والله ولى التوفيق

### بنم النبالي القالمة

| صفحة        | محتويات الكتاب                                   |
|-------------|--------------------------------------------------|
| الله        | لقارىء هذا البحث _ تقديم فضيلة الشيخ عبد         |
| . 0         | الفنتوخ عميد الكلية                              |
| Y           | تقديم فضيلة الشيخ مناع القطان                    |
| 11          | مقدمة البحث                                      |
|             | قسم التفاسير                                     |
| کتاب ۲۵     | تفسير الجواهر ــ التعريف بالكتاب ــ موضوع ال     |
| 77          | التعريف بالمؤلف ـ منهج المؤلف في البحث           |
| ٣-          | رأیی فی الکتاب                                   |
| ئتاب ً      | تفسير المراغي ــ التعريف بالكتاب ــ موضوع الك    |
| 45_44       | _ منهج المؤلف في البحث                           |
| 0 •         | رأیی فی الکتاب                                   |
| الكتاب      | التفسير الواضح ـ التعريف بالكتاب ـ موضوع         |
| c7_01       | منهج المؤلف في البحث                             |
| 7.          | رأیی فی الکتاب                                   |
| ، بالكتاب٦٣ | تفسير الكريم الرحمن في تفسير كلام المنان التعريف |
| 70          | التعريف بالمؤلف                                  |
| 77          | موضوع الكتاب ــ منهج المؤلف للبحث                |
| 44          | رأیی فی الکتاب                                   |
| Y0          | في ظلال القرآن ـ التعريف بالكتاب                 |
| <b>79</b>   | التعريف بالمؤلف                                  |
|             | 040                                              |

| صفعة | محتويات الكتاب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
|------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ٧٠   | الصعاب التي لاقاها                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| ٨١   | مؤلفاته ــ بعض أقواله                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| ٨٢   | مُوضوع الكتاب ــ منهج المؤلف في البحث                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| 1.4  | رأیی فی الکتاب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 1-0  | التفسير الحديث التعريف بالكتاب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 1-7  | الشعبريف بالمؤلف                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| 1-1  | موضوع الكتاب ـ منهج المؤلف في البحث                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 118  | رأين في الكتاب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 171  | تفسير المنار _ التعريف بالكتاب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 177  | التعريف بالمؤلف أوالف المرابع المؤلف المرابع ا     |
| ١٢٨  | مُوضوع الكتاب ــ منهج المؤلف في البحث                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| 1 29 | رأیی فی الکتاب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
|      | أصول البيان في ايضاح القرآن بالقرآن ـ التعريف                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| 101  | بالكتاب ــ موضوعه ــ التعريف بالمؤلف                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| 107  | مُنْهِج المؤلف في البحث                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| 104  | ر <b>أيي في الكتاب المناب ا</b>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| 109  | تفسير آيات الأحكام ــ التعريف بالكتاب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
|      | التعريف بالمؤلف _ موضوع الكتاب _ منهج المؤلف                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| 17.  | ا في البحث الأرام بالمراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة ا<br>المراجعة المراجعة ال                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| ١٦٣١ | رأیی فی الکتاب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
|      | تفسير آيات الاحكام _ التعريف بالكتاب _ موضوع                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| 170  | ا <b>الكتأب ــ التعريف بالمؤلف</b> الكتأب ــ التعريف بالمؤلف المراد ا |
| 177  | منهج المؤلف في البحث                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |

#### معتويات الكتاب

| The second secon | •                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |                       |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------|
| المرابع المرابع                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | مها لينيادا بي خيفي سارينا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | رأيى في الكتاب        |
| 141                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | . ـ التعريف العام                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | تفسير سورة النور      |
| TYK, ISO & The                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | التعريف بالمؤلف       |
| 148 6 Bally                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | بحث                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | مُنْهِج المؤلف في الب |
| NYA Subjection of                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | and the second s | رأيي في الكتاب        |
| القرآنية أهيما المانم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | العاجم والفهارس                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | قسم                   |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ن الحكيم والمستدرك                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | =                     |
| TATE WATER                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | الكتابين الكتابين     |
| 148 6 100                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | غهرس المستدرك                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | أقالتنعريف يجامع وه   |
| 110                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | ارك في البحث                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | منهج واضع المستد      |
| 1882                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | المغين و مديد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | رأيي في منهج الج      |
| يف الكتاب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | فاظ القرآن ــ التعر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | المعجم المفهرس لال    |
| نهج المؤلف في في                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | . موضوع الكتاب ــــم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | التعريف بالمؤلف ــ    |
| 114                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                       |
| 142403 1000                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | Company Control                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | رأيي في الكتاب        |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | أأمعجم غريب القرآ     |
| البعث المالة المالة المالة المالة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | وضوعه ــ منهجه في                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | التعريف العام ـ م     |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | رأيي في الكتاب        |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | أعلام القرآنية لـ الت                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |                       |
| 19X 2 17 14 1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 🦈 موضوع الكتاب ـــ    |
| 199                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | <b>بحث</b> (1915) الله                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | <del>-</del>          |
| Y · Security of the second                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | to a difference                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | اباب الهمزة           |
| Y • Y (2.1)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | رأيي في الكتاب        |

| صفعة         | معتويات الكتاب                                  |
|--------------|-------------------------------------------------|
|              | الموسوعة القرآنية ــ التعريف بالكتاب            |
| ۲ • ۳        | التعريف بالمؤلف ــ موضوع الكتاب                 |
| 7.8          | منهج المؤلف في البحث                            |
| 719          | رأيي في الكتاب                                  |
|              | قسم الدراسات القرآنية العامة                    |
|              | مناهل العرفان ـ في علوم القرآن                  |
|              | التعريف بالكتاب _ التعريف بالمؤلف موضوع الكتاب  |
| 770          | ــ منهج المؤلف في البحث                         |
| 727          | رأيى في الكتاب                                  |
|              | مباحث في علوم القرآن                            |
| 704          | التعريف بالكتاب _ موضوعه _ منهج المؤلف في البحث |
| <b>X 7 X</b> | رأيي في الكتاب                                  |
|              | التبيان في علوم القرآن                          |
| 779          | التعريف بالكتاب _ التعريف بالمؤلف               |
| <b>TY</b> -  | موضوع الكتاب ــ منهج المؤلف في البحث            |
| 240          | رأيى في الكتاب                                  |
|              | الفلسفة القرآنية                                |
| 279          | التعريف بالكتاب التعريف بالمؤلف                 |
| ۲۸-          | موضوع الكتاب ــ منهج المؤلف في البحث            |
| 4-0          | رأیی فی الکتاب                                  |
|              | القرآن ومشكلات حياتنا المعاصرة                  |
| ٣١١          | التعريف بالكتاب ــ التعريف بالمؤلف              |
| 417          | موضوع الكتاب ــ منهج المؤلف في البحث            |
|              | _091                                            |

| صفعة      | معتويات الكتاب                                     |
|-----------|----------------------------------------------------|
| 404       | رأيي في الكتاب                                     |
|           | القرآن محاولة لفهم عصرى                            |
| 400       | التعريف بالكتاب _التعريف بالمؤلف                   |
| 407       | موضوع الكتاب ــ منهج المؤلف في البحث               |
| 440       | رأيي في الكتاب                                     |
|           | قسم الدراسات القرآنية الخاصة                       |
|           | التصوير الفني في القرآن ـ التعريف بالكتاب ـ منهج   |
| 440       | المؤلف في البحث                                    |
| ٤ - ٤     | رأیی فی الکتاب                                     |
|           | القواعد الحسبان لتفسير القرآن                      |
| ٤٠٥       | التفسير العام ـ موضوعه ـ منهج المؤلف في البحث      |
| ٤٠٦       | رأیی فی الکتاب                                     |
|           | مشاهد القيامة في القرآن                            |
|           | التعريف يالكتاب ـ موضوع الكتاب ــ منهج المؤلف      |
| ٤٠٧       | في البحث                                           |
| ٤١٠       | رأي <i>ى فى الكتاب</i>                             |
|           | مذاهب التفسيس الاسلامي                             |
| ٤١٣       | التعريف بالكتاب ــ موضوع الكتاب ــ التعريف بالمؤلف |
| 213       | منهج المؤلف في البحث                               |
| ٤٢٢       | رأيى في الكتاب                                     |
| 4 4 4 4 4 | اعجاز القرآن والبلاغة النبوية                      |
| ٤٣٧       | التعريف بالكتاب                                    |
| ٤٣٨       | التعريف بالمؤلف                                    |
|           |                                                    |

| لؤلف في البحث البحث المالكة ال | مُوضوع الكتاب ــ منهج الم       |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------|
| 60 You was 10 Young & 280                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | رأيى في الكتاب                  |
| •                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | دفع ايهام الاضطراب عنآ          |
| ع الكتاب منهج المؤلف في البحث ٢٦١                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | التعريف يالكتاب ــ موضو         |
| ETY CARROLL                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | رأيي في الكتاب                  |
| ف بالكتاب التعريف بالمؤلف                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | التفسير والمفسرون التعري        |
| <b>27</b> 50 30 - 2 - 4 - 6 - 6 - 6 - 6 - 6                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | ــ موضوع الكتاب                 |
| <b>٤٦٤</b> - 1980                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | منهج المؤلف في البحث            |
| <b>E9</b> 1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | رأیی فی الکتاب                  |
| ، يالكتاب التعريف بالمؤلف ٤٩٧                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | النبوة والأنبياء ــ التعريف     |
| ي في البحث به البحث المام ١٩٩٤                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | موضوع الكتاب منهج المؤلف        |
| 0 - Y 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | الكتاب في الكتاب                |
| 0.0 Carlos (1966)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | اليهود في القرآن                |
| وَّلْفَ فَي الْبِحْثُ وَلَّالِ عَلَى الْبِحْثُ وَلَّالِهِ عَلَى الْبِحْثُ وَلَّالِهِ عَلَى الْبِحْثُ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | موضوع الكتاب ــ منهج الم        |
| 01 A 13 A 15 A                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | الكتاب في الكتاب                |
| آن۔ التعریف بالکتاب ۱۲۰                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | المصطلحات الاربعة في القر       |
| ولف في البعث                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | موضوع الكتاب ــ منهج الم        |
| 077 B 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | رأیی فی الکتاب                  |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ﴿ النَّبَأُ العظيم _ التعريف با |
| ولف في البحث والما ١٨٥٠ والما ١٨٥٥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | مُوضوع الكتاب ــ منهج المؤ      |
| 0 89. (1. 1. 1. 1. 1. 1. 1. 1. 1. 1. 1. 1. 1. 1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | رأیی فی الکتاب                  |
| بالكتاب ــ موضوع الكتاب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | النبوة والانبياء ــ التعريف     |
| OED AND AND AND AND AND AND AND AND AND AN                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | المؤلف في البحث                 |

| صفعة           | محتويات الكتاب                                        |
|----------------|-------------------------------------------------------|
| 001            | رأيي في الكتاب                                        |
|                | الاسرائيليات وأثرها في كتب التفسيين ــ التعريف        |
| 004            | بالكتاب_ موضوع الكتاب                                 |
| 002            | التعريف بالمؤلف _ منهجه في البحث                      |
| ٨٢٥            | رأیی فی الکتاب                                        |
| 079            | بلاغة القرآن _ التعريف بالكتاب _ التعريف بالمؤلف      |
| 2 Y -          | منهج المؤلف في البحث                                  |
| 0 <b>4 9</b> ; | رأي <b>ی فی الکتاب</b>                                |
| ث              | أمثال القرآن وأثرها في الأدب العربي الى القرن الثالد  |
|                | الهجرى ــ التعريف بالكتاب ــ موضوعه ــ منهجه في البحث |
| 740            | رأيى في الكتاب                                        |
| ٥٨٧            | خاتية                                                 |

/---×--/

#### تصعيح الاخطاء

Francisco Francisco

| نلفت نظر القارىء الى يعض أخطاء وقعت في الكتاب وهــي |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                    |                 |                 |
|-----------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------|-----------------|-----------------|
|                                                     | in the second se | (A) (#)            | المطالع:        | لا تنخفي عَلَيْ |
| س                                                   | اره پرچیس»<br><b>ص</b>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | rakan ini          | الصواب          | الخطأ           |
| 71                                                  | 17                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | of Their           | زرادش <i>ت</i>  | زدادشت          |
| 17                                                  | to the hard                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | Jan La For Margely | أضغاث           | أضفاث           |
| 17                                                  | 19                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |                    | هذا الا         | هذا             |
| ۲.                                                  | 19                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |                    | بسورة           | بسور ،          |
| ٦                                                   | 71                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |                    | القرآنية        | القرآن          |
| ٤                                                   | ٥٣                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | أى السلف           | ويرجح ر         | ويهرجع رأى      |
| Υ                                                   | ٥٣                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |                    | و پر جح         | و پر جع         |
| 11                                                  | ٧.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |                    | عليم            | عليهم           |
| ۲.                                                  | 1 - 7                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |                    | جعلناه نطفا     | جعلنا           |
| 1 -                                                 | 117                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | ſ                  | ينقصوك          | يهنقضوكم        |
| ۲                                                   | 178                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |                    | اشد             | أشدا            |
| ٨                                                   | 178                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | مرادرين فعورت      | استكبروا        | اسكتبروا        |
| ١٨                                                  | 178                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |                    | خمسه            | خمسة            |
| 1                                                   | 144                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |                    | تو يته          | تبو بته         |
| 71                                                  | 100                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |                    | فاجتنبوه        | فأجتنبوه        |
| ٣                                                   | 171                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |                    | ببعض            | ببعضهم          |
| 10                                                  | 110                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |                    | <b>و اذک</b> ی  | و <b>أذك</b> ى  |
| ۲                                                   | 77.1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |                    | و ا <b>ذك</b> ر | و <b>أذك</b> ر  |
| ٣                                                   | 4.0                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |                    | ينتقل           | ينقل            |
| 17                                                  | 409                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |                    | <b></b>         | سلامة           |

قالوا يلي شهدنا قالوا شهدنا ٥ 77. ٤ 777 اسجدوا أسجدوا لهذا القرآن 444 لهذا 08. ممجوعة مجموعة 19 017 عليم حليم والله الهادى الى سواء السبيل

4 102

e 87.

J. K.

33 35

51

5 A "

334