

«ٱلإلتِفَاثُ أَنْمُوذَجًا»

ڪَالِيُفُ اللِي*كُوْرِمِارِلِن وُفِّ صِيرِاقِ الْخِيرِو* الكُذري فِيكِيدُالآدابِ الكِذري فِيكِيدُالآدابِ المُكِارِعِيدِ اللهوسِل



حقوق الطبع محفوظة للناشر الطبعة الأولى ١٤٣١هـ - ٢٠١٠م دمشق



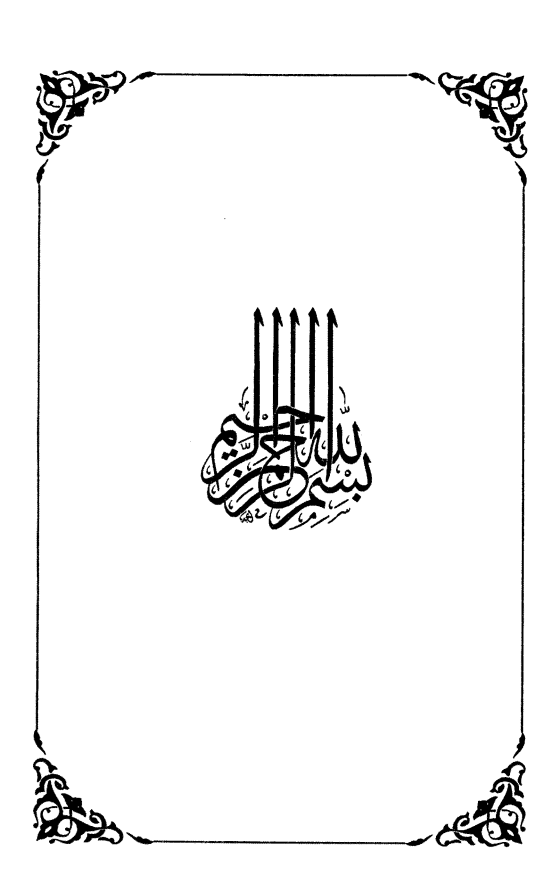
دمشق-ساحة الحجاز-بناء ملا وماضي

هاتف، ۲۲۲۹۰۵ واکس، ۲۲۳۹۰۲ ـ ص.ب ۲۸۵۶

E-mail. Albayan\_in@hotmail.com







## بسب التدارحم الرحيم

### مقسدمةالمؤلف

الحمد لله رب العالمين ، والصلاة والسلام على سيدنا محمد وعلى آله وصحبه أجمعين وبعد :

فقد كانت رغبة في نفسي عميقة بأن أدرس موضوعاً في القرآن الكريم يتصل ببلاغته المعجزة ، فوقع الاختيار على ظاهرة الالتفات وهي ظاهرة بلاغية واضحة جد الوضوح في القرآن الكريم ، وكنت أدرك منذ الوهلة الأولى لاختيار الموضوع مدى دقته ، وضخامة مادته ، غير أن حبي الكبير للقرآن الكريم دفعني إلى الكتابة فيه ، ومن ثم آثرت هذا الموضوع على غيره من الموضوعات ، ومن الأسباب الأخرى أيضاً كون الالتفات من أكثر الظواهر ترديداً في القرآن الكريم ، وقد لاقت هذه الظاهرة في مراحل تحديد مفهومها الاصطلاحي خلافاً واسعاً ، أورد البلاغيون كثيراً من صور تلك الظاهرة في الخطاب القرآني ، غير أن إيرادهم لتلك الصور لم يكن غالباً من أجل تحليلها والوقوف على مكامن التعبير والتأثير فيها ، بل من أجل التمثيل والاستشهاد .

وقد أجرى الباحث عملية إحصائية لآيات هذه الظاهرة في القرآن الكريم وهو لا يزعم أنه بلغ في هذا الإحصاء مرتبة « الدقة » لمواضع الالتفات ولكن يعلم الله سبحانه وتعالى أن الباحث لم يدخر جهداً في سبيل رصد الموضع الالتفاتى .

ولما انعقدت النية على دراسة ظاهرة الالتفات في القرآن الكريم بوصفها إعجازاً قرآنياً اعتمدنا المنهج الانتقائي في تحليل الآيات القرآنية ، ووسعنا مجال الإفادة من المناهج النقدية والأدبية التي لا تتناقض ورسالة القرآن العظيم مع التركيز بشكل خاص على المنهج البلاغي والأسلوبي مع محاولة المقاربة بينهما الذلك يمكن أن نطلق على منهجنا « المنهج البلاغي الأسلوبي » .

ومن بين سلسلة المصادر التي اعتمدت في الكتاب ، والتي شكلت رافداً مهماً على المستويين النظري والتطبيقي « تفاسير القرآن الكريم » بشكلها البلاغي خاصة ، فضلاً عن الكتب البلاغية والأسلوبية .

أما بخصوص المشكلات التي واجهت الكاتب ، فإن أغلبها مشكلات متعلقة بالمفهوم الإجرائي لظاهرة الالتفات لما أثارته من خلاف .

ولما استوت الصورة العامة عن الموضوع على المستويين النظري والتطبيقي، كان من الضروري وضع خطة تنسجم مع منهج الدراسة، وطبيعة المادة المعالجة، فكانت هذه الخطة في الإطار المنهجي الآتي:

اشتمل الكتاب عموماً على مقدمة وتمهيد وثلاثة فصول وخاتمة ، وثبت للمراجع والمصادر العربية والمترجمة ، وثبت المحتويات ، وملخص الكتاب باللغة الانكليزية .

وقد عالج الكتاب في التمهيد ثلاثة محاور أساسية كان المحور الأول الالتفات في اللغة ، وفي المحور الثاني إشكالية الالتفات في المفهوم الاصطلاحي ، وفي المحور الثالث تناول البحث وظائف الخطاب الالتفاتي في القرآن الكريم .

أما الفصل الأول المعنون بـ « بلاغة الأنماط الأسلوبية للالتفات الضمائري \_ التركيب والدلالة \_ » ، قد اشتمل هذا الفصل على مدخل وثلاثة مباحث ،

تناول في المبحث الأول سياقات التحول للالتفات الضمائري ( الغيبة / الخطاب الخطاب/الغيبة ) ، في حين تناول المبحث الثاني سياقات التحول ( الغيبة/التكلم ، التكلم/الغيبة ) ، وتناول المبحث الثالث سياقات (التكلم/الخطاب ، الخطاب/التكلم ).

أما الفصل الثاني المعنون بـ « بلاغة الأنماط الأسلوبية للالتفات الفعلي ـ التركيب والدلالة \_ » فقد تناول الكتاب في هذا الفصل تحولات الالتفات الفعلي في إطار مدخل وثلاثة مباحث ، فالأول تناول سياقات ( الماضي/المضارع ، المضارع/الماضي ) ، في حين كان المبحث الثاني لسياق ( المضارع/الأمر ) ، وفي الثالث والأخير درس البحث سياق ( الماضي/الأمر )

أما الفصل الثالث المعنون بـ « بلاغة الأنماط الأسلوبية للالتفات العددي - التركيب والدلالة - » فقد درس الكتاب فيه تحولات الالتفات العددي في إطار مدخل وثلاثة مباحث ، فالأول تناول سياقات ( الإفراد/الجمع ، الجمع/الإفراد ) ، في حين تناول الثاني سياقات ( الإفراد/التثنية ، التثنية/الإفراد ) ، وفي المبحث الثالث تناول سياقات ( التثنية/الجمع ، الجمع/التثنية ) .

أما خاتمة الكتاب فقد اشتملت على بيان نتائج البحث في مفهوم الالتفات ، ومنها أن مفهوم الالتفات بمعناه اللغوي يقارب مفهوم الالتفات الاصطلاحي ولكن ليس إلى درجة التطابق ، وكذلك اشارت الخاتمة إلى وظائف الخطاب الالتفاتي في القرآن الكريم ، وأن الوظيفة الدينية كانت الغاية الأساسية من الخطاب الالتفاتي قياساً بالوظائف الأخرى ، واشتملت على بيان أهمية المخطات المستخدمة في الكتاب وأهمية العميلة الإحصائية وما أسفرت عنه من نتائج وكذلك وضحت دور الالتفات بأنماطه المختلفة في إيصال المقاصد

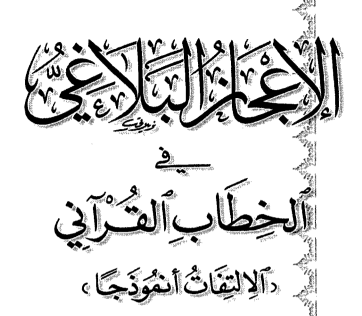
الشرعية في القرآن الكريم ، ومزايا كل نمط ومدى المساحة التي شغلها ، إذ ليس من الغريب أن يجد القارئ التفاوت بين الفصل الأول «الالتفات الضمائري» وبين الفصلين الآخرين « الفعلي والعددي » وما ذلك إلا لاتكاء القرآن الكريم على « الالتفات الضمائري » قياساً بالالتفات « الفعلي والعددي » .

وختاماً لا يسعني إلا أن أتوجه بالشكر الجزيل للدكتور أحمد فتحي رمضان الحياني ، الذي غمرني بحبه وعطفه الكريمين وواكب مراحل تكوين هذا البحث وكان لملاحظاته السديدة بالغ الأثر في إنجاز هذا البحث ضمن هذه الصورة الموضوعية والعلمية ، فجزاه الله عنى خير الجزاء.

ولا يفوتني أن أقدم خالص الشكر إلى الأستاذ الشيخ بشير محمد عيون صاحب مكتبة دار البيان بدمشق والاخوة العاملون معه لما بذلوه من جهد في العناية بطباعة هذا الكتاب ونشره.

وما توفيقي إلا بالله عليه توكلت وإليه أنيب.

الدكتور مازن موفق صديق الخيرو المدّرس في كيدة الآداب كامعة الدوس ل



ڪاڏِٽُ االدِگرورمارزان کونن صداق گخرود آڪڏويو فيڪيٽية آلآداب ڪاپٽ آلويسل

The start of the start of

1995

# بسب التالزم الرحم

#### الالتفات في المفهوم اللغوي

وردت مادة « لفت » في المعجم العربي ، إذ جاء في لسان العرب: « لفت وجهه عن القوم : صرفه ... وتلفّت إلى الشيء والتفت إليه: صرف وجهه إليه ... واللفت : ليّ الشيء عن جهته كما تقبض على عنق إنسان فتلفته ... ولفت الشيء وفتله إذا لواه ... واللفت الشق ... وقولهم : لا يلتفت لفت فلان أي لا ينظر إليه »(۱) ومنه يقال : « لفته عن رأيه لفتا : إذا صرفته عنه »(۱) ، ويقال : الألفت الرجل الأعسر واللفيتة العليظة من العصائد ، لأنها تلفت أي تُلوى ولَفَتَ اللحاء عن الشجرة قشرته (۱) ، « ورجلٌ ألفت : أحول ، وتيسٌ ألفت : ملتوى القرنين »(٤) .

إن مادة « لفت » دلت على المعاني الآتية : الصرف والقبض والفتل واللي والأكل والنظر والمزج والخلط، واتخذت هذه المعاني اللغوية وجهات شتى في البلاغة العربية إذ اتصلت بالجهد والقوة ، وبالسلب والإيجاب، وبالاستجابة النفسية، والسلوك الإنساني ، لأنها حملت معنى الجهد والقوة والمعاناة ، وشدة الاعتصار والمكابدة .

<sup>(</sup>١) لسان العرب ، ابن منظور : ٣٨٩/٢-٣٩٠ (مادة لفت) .

<sup>(</sup>٢) المصباح المنير، أحمد بن محمد بن علي الفيومي المقرئ : ٣٣٠ مادة (لفت) .

<sup>(</sup>٣) معجم مقاييس اللغة ، أحمد بن فارس : ٢٥٨/٥ .

<sup>(</sup>٤) أساس البلاغة ، الزمخشري : ٣٤٧ (مادة لفت) .

وعند تناول مادة « لفت » واستخدامها في البلاغة العربية على سبيل الحقيقة أو المجاز، نراها تأخذ عدة صور نذكر منها: قولهم « فلان يلفت الكلام لفتاً: يرسله على عواهنه لا يبالي كيف جاء »(١)، والمعنى « أنه يقرؤه من غير روية تبصر»(١)، وجاءت مادة « لفت » في القرآن الكريم في قوله تعالى ﴿أَجِئَتَنَا لِتَلْفِئَنَا تَعَلَّفُنَا وَجَدُنَا عَلَيْهِ ءَابَآءَنَا ﴾ [يونس: ٧٧]. وقيل: اللفت هنا الصرف(٣).

وجاء في الحديث النبوي الشريف حول مادة « لفت » قول الرسول على الله يبغض البليغ من الرجال الذي يلفت الكلام كما تلفت البقرة الخلا بلسانها » (١) ، ويقال : « اللفوت من النساء التي تكثر التلفت . وقيل: هي التي يموت زوجها أو يطلقها ويدع لها صبياناً ، فهي تكثر التلفت إلى صبيانها ، وقيل: هي التي لها زوج ولها ولد من غيره ، فهي تَلَفَّتُ إلى ولدها ، وفي الحديث « لا تتزوجن لَفُوتاً » هي التي لها ولد من زوج آخر ، فهي لا تزال تلتفت إليه و وتشتغل به عن الزوج » (٥) .

فالمادة المعجمية أو اللغوية لمفهوم الالتفات «تدور في عمومها \_ كما نرى \_ حول محور دلالي واحّد هو التحول عن المألوف من القيم أو الأوضاع أو أنماط السلوك  $^{(1)}$ .

<sup>(</sup>١) المصدر السابق نفسه : ٣٤٧

<sup>(</sup>٢) لسان العرب : ٣٩٠/٢ .

<sup>(</sup>٣) تهذيب اللغة ، الأزهري : ٣٨٥/١٤ .

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق نفسه : ٣٨٥/١٤ .

<sup>(</sup>٥) لسان العرب: ٣٩٠/٢.

<sup>(</sup>٦) أسلوب الالتفات في البلاغة القرآنية ، د. حسن طبل : ١١ .

## إشكالية الالتفات في المفهوم الاصطلاحي:

يعد أسلوب « الالتفات » من بديع فنون البلاغة ، وهو أسلوب لطيف من أساليب اللغة العربية ، وملمح دقيق من ملامح النظرية الأسلوبية الحديثة ، وهو على المستوى الفني « من الظواهر التي تتحكم في الأساليب بصيغة الحضور الفاعل والموثر ، وكأن الالتفات \_ وهو يواصل أداء دوره الفني \_ يحقق الاستجابة الطبيعية لنزوع الإنسان إلى التنوع والتجديد في أساليب تعبيره وصيغ كلامه »(۱) ، والشيء اللافت للانتباه أن مفهوم الالتفات الاصطلاحي على كثرة وروده في موروثنا البلاغي والنقدي « قد لقي قدراً من الخلط والاضطراب لم يتعرض لمثله \_ فيما نرى \_ مصطلح بلاغي آخر ؛ فحين نتأمل مسيرة ذلك المصطلح في مؤلفات هذا الموروث نجده يلتقي بالظاهرة التي بين أيدينا تارة ، ويتجاوزها إلى غيرها من الظواهر البلاغية تارة أخرى » .

ولعل بداية الإشارة إلى الالتفات كانت عند الأصمعي (ت ٢١٦هـ) ، قال أبو هلال العسكري (ت ٣٩٥هـ) : « أخبرنا أبو أحمد قال : أخبرني محمد بن يحيى الصولي، قال : قال الأصمعي : أتعرف التفاتات جرير ، قلت : لا ، فما هي ؟ قال : أتنسسى إذ تودعنا سُلمى بعدود بسشامة سُلقي البسشام

ألا تراه مقبلاً على شعره ثم التفت الى البشام فدعا له، وهذه الرواية التي تناقلتها كتب التراث والتي تدل على أن مصطلح الالتفات كان معروفاً منذ القرن الثاني الهجري تقريباً ، تدل من جهة أخرى على أن مفهومه كان يختلف سابقاً

<sup>(</sup>١) فن الالتفات في مباحث البلاغيين ، جليل فالح ، آداب المستنصرية ١٩٨٤ .

عن مفهومه الذي عرف به فيما بعد، إذ أن دعاء جرير للبشام بعد الاقبال على شعره إنما هو مجرد تحول عن معنى إلى معنى آخر، أي أنه مفهوم آخر غير الالتفات الذي سيدل عليه المصطلح والذي يشترط توحد المعنى بين طرفي الصورة الالتفاتية ( الملتفت عنه والملتفت إليه ).

« ومما يلفت أنظارنا في خبر الأصمعي أن محمد بن يحيى الصولي لم يكن يعرف معنى الالتفات حتى نبهه إليه الأصمعي »(١).

ومن أوائل المفسرين الذين تنبهوا إلى مفهوم « الالتفات » أبو عبيدة (ت ٢١٠هـ) وإن لم يصرّح بلفظه ، إذ أطلق على عموم مباحث البلاغة العربية تسمية « مجاز »، فعد عملية التحوّل بين أنماط الضمائر مجازاً بقوله : « ومن مجاز ما جاءت مخاطبة الشاهد ثم تركت وحولت مخاطبته إلى مخاطبة الغائب، قال تعالى: ﴿ حَتَى الْاَلُكِ وَجَرَيْنَ بِهِم ... ﴾ [يونس: ٢٢]، ومن مجاز ما جاء خبره عن غائب ثم خوطب الشاهد ، ﴿ ثُمَّ ذَهَبَ إِلَى أَهْلِهِ يَتَمَكّى \* أَوْلَى لَكَ فَأُولَى ﴾ (٢) [النبامة : ٣٣ - ٣٤]

وبهذا المنطلق \_ أيضا \_ نرى إيراد ابن قتيبة (ت ٢٧٦هـ) لبعض صور الالتفات سالكاً مسلك أبي عبيدة في جعلها تحت مصطلح « المجازات بقوله: « وللعرب المجازات في الكلام، ومعناها طرق القول ومآخذه، ففيها الاستعارة والتمثيل والقلب والتقديم والتأخير والحذف والتكرار والإخفاء والإظهار والتعريض والإفصاح والإيضاح ومخاطبة الواحد مخاطبة الجميع ، والجميع خطاب الواحد، والواحد والجميع خطاب الاثنين ... مع أشياء كثيرة سنراها في أبواب المجاز، وبكل هذه المذاهب نزل القرآن »(٣).

<sup>(</sup>١) فن الالتفات في مباحث البلاغيين : ٦٧ .

<sup>(</sup>۲) مجاز القرآن ، أبو عبيدة : ۱ / ۱۱ .

<sup>(</sup>٣) تأويل مشكل القرآن ، ابن قتيبة : ١٥-١٦ .

وفي تراثنا البلاغي إشارة أخرى لمفهوم « الالتفات » نجدها عند المبرِّد (ت ٢٨٥هـ) عند تناوله للغة القرآن الكريم أيضاً بقوله : « كانت المخاطبة للأمة ثم صرفت الى النبي عَلَيْ إخباراً عنهم »(١)، وذلك في قوله تعالى : ﴿ حَتَّىَ إِذَا كُنتُمُ فِي أَلْفُلُكِ وَجَرَيْنَ بِهِم بِرِيج طَيِّبَةٍ ﴾ [بونس: ٢٢].

لقد عدّ المبرد الانتقال بين الضمائر «صرفاً » وهذا مما حدا ببعض البلاغيين أن يسموا الالتفات بـ « الـصرف »، كما ورد عند أسامة بن منقذ (ت ٥٨٥هـ) ، إذ يقول: « باب الانصراف : وهو أن يرجع من الخبر إلى الخطاب ومن الخطاب إلى الخبر » (٢).

ومن الذين عدّوا « الالتفات » انصرافاً أيضاً: ابن المعتنز (ت ٢٩٦هـ) بقوله: «هو انصراف المتكلم عن المخاطبة إلى الإخبار، وعن الإخبار إلى المخاطبة وما يشبه ذلك، ومن الالتفات الانصراف عن معنى يكون فيه إلى معنى آخر »(٣)، والالتفات بحسب هذا التعريف يعني الانتقال من الكلام المباشر إلى الكلام غير المباشر أو بالعكس ، لكن ابن المعتز أضاف في نهاية تحديده : إن هذه الصورة تعني عملية انتقال عن معنى يكون فيه الى معنى آخر(١٤)، ولا شك أن أسلوب الالتفات «هو نقل معنوي لا لفظي فقط »(٥)، إذ أن كل تغيير لفظي يستدعي تغييراً معنوياً .

<sup>(</sup>١) الكامل في اللغة والأدب ، المبرِّد : ٢٢/٣ .

<sup>(</sup>٢) البديع في نقد الشعر، أسامة بن منقذ: ٢٠٠ .

<sup>(</sup>٣) كتاب البديع ، ابن المعتز : ٥٨ .

<sup>(</sup>٤) ينظر : علم البديع والبلاغة عند العرب ، أ.ج كراتشكوفسكي ، ت : محمد الحجري : ٤٧ .

<sup>(</sup>٥) الكليات (معجم في المصطلحات والفروق اللغوية) ، الكفوي : ١٧٠ .

واستكمالاً لذلك نجد أن مفهوم « الالتفات » في مدونة ابن المعتز البلاغية يتموضع في قسمين :

القسم الأول: انصراف المتكلم عن المخاطبة إلى الإخبار وعكسه.

القسم الثاني: الانصراف عن معنى.

ويتجسد مفهوم « الالتفات » عند ابن المعتز في قسمه الأول بنمط الضمائر، أما بالنسبة للقسم الثاني فيتعلق بمقصدية الخطاب، فالأول يعني التركيب، أما الثاني فيعنى الدلالة .

إن عد ابن المعتز « الالتفات » انصرافاً يعني عملية التغيير الشكلية في نظام حركة الضمائر التي ينتج عنها تغيير المعنى مع وضوح شكل هذا التغيير (١).

ونلاحظ بعد ذلك أن ابن المعتز قد تحدث عن الالتفات ضمن حديثه عن البديع تحت ما سماه « محاسن الكلام » وكان مفهوم الالتفات هو أول تلك المحاسن عنده .

والبديع عنده بمعناه الخاص كأحد علوم البلاغة العربية، وإن جعل ( الاستعارة ) من البديع مع انتمائها إلى علم البيان، مع كل من (الطباق والجناس ورد أعجاز الكلام على ما تقدمها والمذهب الكلامي ) والاستعارة بحسب سلم التصنيف البلاغي لا تنتمي إلى البديع بشكل مطلق ، ويعد قيمته البلاغية في المعنى القصدي الذي يحمله، وانصرافه من جهة إلى أخرى ، ولهذا فإنه إذا لم يحمل الالتفات معنى جديداً في دورانه من جهة إلى أخرى فهو لا قيمة له (٢).

<sup>(</sup>١) ينظر: استقبال النص عند العرب، د. محمد المبارك: ٢٧٥.

<sup>(</sup>٢) ينظر : دراسات في البلاغة ، د. محمد بركات حمدي : ١٣٦ .

ويعني « الالتفات » لدى قسم آخر من البلاغيين ونقاد الأدب تواصلاً لسانياً (شفوياً) ، وصفة للمعنى الشعري في محور التواصل الأدبي ، فهذا قدامة بن جعفر (ت ٣٣٧هـ) يقول عنه : « ومن نعوت المعاني الالتفات ، وهو أن يكون الشاعر آخذاً في معنى فكأنه يعترضه إما شك فيه أو يظن بأن راداً يرد عليه قوله أو سائلاً يسأله عن سببه، فيعود راجعاً إلى ما قدمه فإما يؤكده أو يذكر سببه، أو يحل الشك فيه » (۱) ، ونلاحظ من خلال هذا التعريف « قيمة الالتفات من الناحية المعنوية وصلتها بالنفس الانسانية ، من افتراض السائل في سؤاله ، وتقديم الجواب عن السؤال أو إحلال الشك مكانه »(۲) .

وفي إطار انصباب قيمة الالتفات على المعنى \_ تحدث أبو هلال العسكري (ت ٣٩٥هـ) عن الالتفات جاعلاً إياه على ضربين بقوله: « الالتفات على ضربين، فواحد أن يفرغ المتكلم من المعنى فإذا ظننت أنه يريد أن يتجاوزه يلتفت إليه فيذكره بغير ما تقدم ذكره به ... والضرب الآخر أن يكون الشاعر آخذاً في معنى وكأنه يعترضه شك أو ظن أن راداً يرد قوله أو سائلاً يسأله عن سبب فيعود راجعاً إلى ما قدمه، فإما أن يؤكده، أو يذكر سببه، أو يزيل الشك عنه »(٣).

من الواضح أن العسكري يضيف إلى ما قاله قدامة بن جعفر ضرباً آخر من ضروب أشكال « الالتفات » من خلال حديثه في الضرب الأول عن كيفية من كيفيات الانتقال عن معنى إلى معنى آخر، فالمرسل بحسب رؤيته النقدية والبلاغية، يتناول معنى معيناً ثم ينتقل إلى معنى آخر، ثم يعود إلى المعنى الأول

<sup>(</sup>١) نقد الشعر، قدامة بن جعفر : ١٦٧، وينظر : تحرير التحبير في صناعة الشعر والنثر وبيان إعجاز القرآن، ابن أبى الأصبع المصري : ١٢٣-١٢٦ .

<sup>(</sup>٢) مفتاح العلوم ، أبو يعقوب السكاكي : ٩٥، وينظر : البرهان في علوم القرآن،الزركشي : ٣٦١ .(٣) الأصول المعرفية لنظرية التلقى، ناظم عودة خضر : ٦٩ .

ملتفتاً إليه مشيراً بذلك إلى الشكل التالي للمعنى الأول بقوله: « فيذكره بغير ما تقدم » أي بعبارة أخرى بالشكل المغاير أو المفارق للأول(١).

ويقارب أبو يعقوب السكاكي (ت ٦٢٦هـ) الالتفات مقاربة قدامة والعسكري في اندراجه ضمن علم المعاني بقوله: « واعلم أن هذا النوع أعني نقل الكلام من الحكاية إلى الغيبة لا يختص المسند إليه ولا هذا القدر، بل الحكاية والخطاب والغيبة ثلاثتها ينقل كل واحد منها إلى الآخر، ويسمى هذا النقل التفاتاً عند علماء المعاني، والعرب يستكثرون منه، ويرون الكلام إذا انتقل من أسلوب إلى أسلوب أدخل في القبول عند السامع، وأحسن تطرية لنشاطه، وأملاً باستدرار إصغائه، وهم أحرياء بذلك، أليس قرى الأضياف سجيتهم ونحر العشار للضيف دأبهم وهجيراهم ، لا مزقت أيدي الأدوار لهم أديماً، ولا أباحت لهم حريماً، أفتراهم يحسنون قرى الأشباح، فيخالفون فيه بين لون ولون وطعم وطعم، ولا يحسنون قرى الأرواح فلا يخالفون فيه بين أسلوب وأسلوب وإيراد وإيراد، فإن الكلام المفيد عند الإنسان يكون بالمعنى لا بالصورة أشهى غذاءً لوحه وأطيب قرى لها»(٢).

ولا يكتفي السكاكي بتحديد « الالتفات » بنمط الضمائر فحسب، وإنما يُدَوِّرُ الكلام إلى قضية التلقي ، فيرى أن عملية « النقل» هذه الحاصلة بين الضمائر تؤدي إلى تمكين المعنى، وحصول الاستجابة ، لأن الكلام عندما ينطوي على تعديل معين في أسلوب مخاطبته للمتلقي يؤدي إلى تحريك نشاط السامع وإيقاظه (٣) ، « وتعود فكرة التمكين في البلاغة العربية إلى أصلين هما : دراسات

<sup>(</sup>١) ظاهرة العدول بين البلاغة العربية والأسلوبية الحديثة، عبد العزيز عبد الله، (أطروحة دكتـوراه)، كلية الآداب، قسم اللغة العربية، ١٩٩٩م : ٢٧٦ .

<sup>(</sup>٢) مفتاح العلوم، : ٩٥ .

<sup>(</sup>٣) ينظر : الأصول المعرفية لنظرية التلقى : ٧٠ .

الإعجاز القرآني والغاية بدراسة المعنى (١) ، ولا يكتفي السكاكي بتصنيف الالتفات ضمن علم المعاني في البلاغة العربية، وإنما ذكره في علم البديع دون أن يفصل فيه القول بقوله : « ومنه الالتفات، وقد سبق ذكره في علم المعاني »(٢)

ومن الذين تحدثوا عن « الالتفات » ضياء المدين ابن الأثير (ت ٦٣٧هـ) ويلاحظ عليه في كتابه « المثل السائر » أنه عندما عرض للالتفات كان منظم المنهج ، مرتب العرض، لذا نراه عرض في النوع الرابع من الصناعة المعنوية إلى الالتفات، وأدار الحديث حول قيمته، وأنواعه وربطه بالذوق، ثم عرض ابن الأثير للعلاقة بين الالتفات والنظم، وللاتصال بين الالتفات والأسلوب (٣).

وينزّل ابن الأثير الالتفات منزلة علم البيان بقوله: «هو خلاصة علم البيان التي حولها يدندن، وإليها تُستند البلاغة، وعنها يعنعن وحقيقته مأخوذة من التفات الإنسان عن يمينه وشماله، فهو يقبل بوجهه تارة كذا، وتارة كذا، وكذلك يكون هذا النوع من الكلام خاصة، لأنه يُنتقل فيه من صيغة إلى صيغة، كانتقال من خطاب حاضر إلى غائب، أو من خطاب غائب إلى حاضر، أو من فعل ماض إلى مستقبل أو من مستقبل إلى ماض، أو غير ذلك ... ويسمى أيضا «شجاعة العربية » وإنما سمي بذلك لأن الشجاعة هي الإقدام » (1).

لقد أضاف ابن الأثير قسماً آخر للالتفات وهو الالتفات الفعلي ، وذلك في قوله : « أو من فعل ماض إلى مستقبل ... إلخ ».

<sup>(</sup>١) الأصول المعرفية لنظرية التلقي : ٧٠ .

<sup>(</sup>٢) مفتاح العلوم : ٢٠٢ .

<sup>(</sup>٣) ينظر : دراسات في البلاغة : ١٤٦ .

<sup>(</sup>٤) المثل السائر في أدب الكاتب والشاعر ، ضياء الدين بن الأثير : ١٨١/٢ .

وفي كتابه « الجامع الكبير » يضيف ابن الأثير نمطاً ثالثاً إلى جانب الـنمطين السابقين للالتفات ألا وهو نمط « العدد » بقوله : « الرجوع من خطاب التثنية إلى خطاب الجمع ، ومن خطاب الجمع إلى خطاب الواحد »(١) .

وهذا يعني أنه وسع المفهوم وطوره عن سابقيه، ويصف ابن الأثير الحديث عن الالتفات بالذوق المدرب، إذ إن عملية الانتقال من صيغة إلى صيغة مرتبط بالمعنى، والمعاني متشعبة لا نهاية لها، وبهذا ربط ابن الأثير الالتفات بالأغراض النفسية والمقاصد الاجتماعية (٢)، بقوله: « والذي عندي في ذلك أن الانتقال من الخطاب إلى الغيبة أو من الغيبة إلى الخطاب لا يكون إلا لفائدة اقتضته، وتلك الفائدة أمر وراء الانتقال من أسلوب إلى أسلوب غير أنها لا تُحد بحد ، ولا تضبط بضابط ، لكن يشار إلى مواضع منها، ليقاس عليها غيرها.

فإنّا قد رأينا الانتقال من الغيبة إلى الخطاب قد استعمل لتعظيم شأن المخاطب، ثم رأينا ذلك بعينه \_ وهو ضد الأول \_ قد استعمل في الانتقال من الخطاب إلى الغيبة ، فعلمنا حينئذ أن الغرض الموجب لاستعمال هذا النوع من الكلام لا يجري على وتيرة واحدة ، وإنما هو مقصور على العناية بالمعنى المقصود ، وذلك المعنى يتشعب شُعباً كثيرة لا تنحصر، وإنما يُـؤتى بها على حسب الموضع الذي ترد فيه »(٣).

ولا يقتصر كلام ابن الأثير عند هذا الحد، وإنما يشير إلى قيمة الالتفات في نظرية النظم وفصاحة العربية بقوله: « واعلم أيها الموشح لمعرفة علم البيان أن

<sup>(</sup>١) الجامع الكبير ، ضياء الدين بن الأثير : ١٠١ .

<sup>(</sup>٢) دراسات في البلاغة : ١٤٧ .

<sup>(</sup>٣) المثل السائر : ١٨٢/٢ .

العدول عن صيغة من الألفاظ إلى صيغة أخرى لا يكون إلا لنوع خصوصية ، اقتضت ذلك ، وهو لا يتوخاه في كلامه إلا العارف برموز الفصاحة والبلاغة الذي اطلّع على أسرارها، وفتش عن دفائنها ... ولا تجد ذلك في كل كلام ، فإنه من أشكل ضروب علم البيان، وأدقّها فهماً، وأعمقها طريقاً »(١).

وقد أطلق أبن الأثير كما أسلفنا على الالتفات تسمية « شجاعة العربية » وقد سبقه ابن الجني إلى هذه التسمية (٢).

إن المقصود بالسجاعة الإقدام على أنماط تعبيرية مخالفة لما يقتضيه الأصل، فالتغيرات التي تمارسها أنماط الالتفات إن تأملتها عبارة عن اقتحام سبيل غير السبيل المألوف.

ويطالعنا في ميدان التنظير الاصطلاحي للالتفات أيضاً حازم القرطاجني (ت ١٩٨٤هـ) من خلال بحثه لبلاغة التلقي الأدبي عند العرب بقوله: « والصورة الالتفاتية هي أن يُجمع بين حاشيتي كلامين متباعدي المآخذ والأغراض، وأن ينعطف من إحداهما إلى الأخرى انعطافاً لطيفاً من غير واسطة، تكون توطئة للصيرورة من أحدهما إلى الآخر على جهة من التحول والانعطاف غير الالتفاتي يكون بواسطة بين المنعطف والمنعطف إليه »(٦)، ويحدد حازم القرطاجني بلاغة التلقي عند العرب بقوله: « وهم يسأمون الاستمرار على ضمير متكلم، أو ضمير مخاطب، فينتقلون من الخطاب إلى الغيبة، وكذلك يتلاعب المتكلم بضميره فتارة يجعله كافاً أو تاء فيجعل نفسه

<sup>(</sup>١) المثل السائر : ١٨٣/٢ .

<sup>(</sup>٢) الخصائص ، ابن جني : ٢٦/٢ .

<sup>(</sup>٣) منهاج البلغاء وسراج الأدباء ، حازم القرطاجني : ٣١٥.

مقام الغائب، فلـذلك كـان الكـلام المتـوالي فيـه ضـمير مـتكلم أو مخاطـب لا يستطاب ، وإنما يستحسن الانتقال من بعضها إلى بعض "(١).

ومن الذين تناولوا « الالتفات » السجلماسي (ت ٧٠٤هـ) بقوله : « وهو المدعو عند قوم خطاب التلون ... وفائدة هذا الأسلوب من النظم والفن من البلاغة استقرار السامع والأخذ بوجهه، وحمل النفس بتنويع الأسلوب وطراءة الافتنان على الإصغاء للقول والارتباط بمفهومه »(٢).

ويعرِّف الطيبي (ت ٧٤٣هـ) الالتفات بقوله: « وهو الانتقال من إحدى الصيغ الثلاث أعني الحكاية والخطاب والغيبة إلى الأخرى ، منها لمفهوم واحد رعاية لكنته »(٣).

ووقف العلوي (ت ٧٤٩هـ) موقف ابن الأثير في إبراز قيمة الالتفات في البلاغة العربية ، وتبيان منزلته بقوله : « اعلم أن الالتفات من أجلً علوم البلاغة وهو أمير جنودها، والواسطة في قلائدها وعقودها »(٤).

ووقف أيضا في تعريفه للالتفات بين مذهبين :مفهب (التخصيص) الذي يجعل الالتفات مقتصراً على نمط الضمائر وتحولاته، ومفهب (الإعمام) الذي يجد فيه اتساعاً في الكلام وشمولية دلالته الظاهرة (٥) بقوله : الالتفات « معناه في مصطلح علماء البلاغة هو العدول من أسلوب في الكلام إلى أسلوب آخر

<sup>(</sup>١) منهاج البلغاء وسراج الأدباء : ٣١٥ .

<sup>(</sup>٢) المنزع البديع في تجنيس أساليب البديع ، السجلماسي : ٤٤٣-٤٤٢ .

<sup>(</sup>٣) التبيان في البيان ، الطيبي : ٢٣٢ .

<sup>(</sup>٤) الطراز المتضمن لأسرار البلاغة وحقائق الاعجاز ، العلوي : ١٣١/٢ .

<sup>(</sup>٥) فن الالتفات في مباحث البلاغيين : ٧٨ .

مخالف للأول ، وهذا أحسن من قولنا : هو العدول من غيبة إلى خطاب، ومن خطاب الله على خطاب، ومن خطاب إلى غيبة ، لأن الأول يعم سائر الإلتفاتات كلها ، والحد الشاني إنما هو مقصور على الغيبة والخطاب لا غير »(١).

ويرى ابن قيم الجوزية (ت ٧٥١هـ) أن « الالتفات » هو « نقـل الكـلام مـن حالة إلى حالة أخرى »(٢) وهو بتعريفه هذا ينضم إلى مذهب التعميم .

وقد جعل ابن البناء المراكشي العددي « الالتفات » ضمن (أقسام اللفظ من جهة واجهة المعنى نحو الغرض المقصود) وضمن فصل (الخروج من شيء إلى شيء) معرفاً إياه بقوله: « الإلتفات هو أن يخرج من حضور إلى غيبة، وعكسه، ويسمى الالتفات ويقال له: خطاب التاوين »(۳).

ويبدو مما تقدم أن علماء البلاغة أجمعوا على كون « الالتفات » هو عبارة عن انتقال من أسلوب إلى أسلوب آخر، وما المصطلحات التي وردت في تعريفاتهم كالصرف والتلون والانصراف والانتقال والعدول سوى نعوت لمصطلح « الالتفات »(<sup>3)</sup> ، ومن شروط الالتفات عند البلاغيين « أن يكون الضمير في المنتقل إليه عائداً في نفس الأمر إلى المنتقل عنه ، وإلا يلزم عليه أن يكون في « أنت صديقي » التفات شرطه أيضاً أن يكون في جملتين »(<sup>0)</sup>.

<sup>(</sup>١) الطراز : ١٣٢/٢ .

<sup>(</sup>٢) الفوائد المشوق إلى علوم القرآن وعلم البيان، ابن قيم الجوزية : ٩٨.

<sup>(</sup>٣) الروض المريع في صناعة البديع ، ابن البناء المراكشي العددي : ٩٨ .

<sup>(</sup>٤) فن الالتفات في مباحث البلاغيين : ٧٠ .

<sup>(</sup>٥) معترك الأقران في إعجاز القرآن ، السيوطي : ٣٨٣-٣٨٢/١ .

ويتحدث الدكتور حسن طبل عن سبب اشتراط البلاغيين للشرط الأول وإلحاحهم على وإلحاحهم عليه بقوله: «إن اشتراط البلاغيين لهذا الشرط، وإلحاحهم على ضرورة تحققه هو \_ فيما نعتقد \_ دليل واضح على أن الالتفات حسب تصورهم له هو إحدى «الظواهر الأسلوبية» التي لا تتحقق \_ حسب معيار الاختيار \_ إلا أذا كان لها في الأقل بديل (أوثرت عليه) في نظام اللغة، ذلك أن اتحاد المعنى بين المنتقل عنه والمنتقل إليه يعني أننا نكون مع كل صورة من صور الالتفات إزاء بديل لها مفترض (وهو اطراد الأسلوب على نسق المنتقل عنه) يقبله السياق، ويقره نظام اللغة »(۱).

ويرى أيضا في تحليله لمنهج الأسلوبيين في تناول الأسلوب بأنه منهج قائم على المقارنة ، ويرى بأن منهج البلاغيين هو الآخر قائم على المقارنة بقوله : «أما المنهج الذي سار عليه الأسلوبيون من أصحاب هذا الاتجاه في تحليل ظواهر الأسلوب فهو منهج المقارنة ، أي مقارنة احل ظاهرة ببديلها المفترض كي تتكشف القيمة الفنية لإيثارها \_ دون هذا البديل \_ في سياقها الخاص الذي وردت فيه ، ويمكن القول بأن هذا المنهج بعينه هو ما سار عليه كثير من البلاغيين في تحليل صور الالتفات حيث كان هذا التحليل لديهم يعتمد — في الأغلب الأعم من أحواله حلى مقارنة الصورة الالتفاتية بصورة أخرى (مقدرة) تعادلها دلالياً أطلقوا عليها «أصل الكلام » أو « تقدير الكلام «أو « مقتضى الظاهر » أو « مساق الكلام » أو « أصل الكلام » أو « تقدير الكلام «أو « مقتضى الظاهر » أو « مساق الكلام » أو تتجلى بالقياس إليها القيمة الفنية لإيثار صورة الإلتفات عليها » () .

<sup>(</sup>١) أسلوب الالتفات في البلاغة القرآنية: ٣٨.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق نفسه: ٣٨.

ويمكن تتبع مصطلح «الالتفات» في المرجعية الاصطلاحية الحديشة ، وبالتحديد في ميدان علم الأسلوب ، إذ يعد ومعه كثير من الألوان البلاغية من الظواهر التعبيرية التي يعنى علم الأسلوب بمعالجتها وتحليلها في لغة الأدب ، والواقع أن ميدان هذا العلم الناشئ في أحضان علم اللغة الحديث يتداخل بل ويتطابق تطابقاً بيناً مع ميدان البحث البلاغي العربي ، إذ أن وظيفة كليهما هي عملية التقاط الانزياحات أو التحولات البنيوية في لغة الأدب لغرض الكشف عن بلاغة وأسلوبية شحناتها التأثيرية أو الدلالية على المتلقي (۱).

وهو يعني بحسب ما جاء عند الدكتور مجدي وهبه « الانتقال الفجائي في أثناء الكلام إلى مخاطبة شخص أو شيء حاضر أو غائب، ويطلق الآن عادة على مخاطبة شخص غائب أو معنى مجسَّد »(٢).

لقد أضيف إلى « الالتفات » عنصر المفاجأة، وبذلك أصبح يشكل عنصراً بنيوياً من خلال خلخلته للتشكيل النصي، وهذه الخلخلة تعد منحى أسلوبياً، لأن « التأثير الأسلوبي يتلاشى حيث يكون الترتيب ترتيباً عادياً » (۱) خالياً من الانزياح من وجهة نظر أسلوبية، وإن كان هذا المعيار لا ينطبق على كل النصوص والخطابات البنيوية، فالخطاب القرآني فيه تنظيم معجز ولا يخضع لأية رؤية نقدية وإنما يُخضع اللغة ويجعلها طيّعة له ، واللغة تؤدي دورها البلاغي سواء كانت ذات ترتيب عادي أم غير عادي ، لكن في حالة حصول الترتيب غير العادي كما هو الحال بالنسبة لاشتغال « الالتفات » الذي يكون الترتيب فيه غير العادي كما هو الحال بالنسبة لاشتغال « الالتفات » الذي يكون الترتيب فيه غير

<sup>(</sup>١) ينظر أسلوب الالتفات في البلاغة القرآنية : ٣٣ .

<sup>(</sup>٢) معجم المصطلحات العربية في اللغة والأدب ، مجدي وهبة وكامل المهندس : ٥٨ .

<sup>(</sup>٣) بنية اللغة الشعرية ، جان كوهن : ١٨٨ .

عادي لمخالفته لبنية الأصل اللغوي يضفي هذا العدول في الترتيب وظائف إبلاغية وحلية تحسينية للمعنى، ويختزل الكلام والمسافات اللفظية المكونة لنصه.

وإن الصورة الالتفاتية أو أية صورة أخرى من الصور البلاغية «مهما ندت عن خطية نصها الأكبر فإنها لن تغير من طبيعة المعنى في ذاته، إنها لا تغير إلا من طريقة عرضه، وكيفية تقديمه »(۱) ، وعلى الرغم من وجود مخالفة خارجية على صعيد الدوال غريبة نوعاً ما ومفارقة للبناء الخطي، إلا أنها تقوي المعنى، وتظل وحدة المعنى متماسكة، « فالنص يتحرك ضمن دلالاته ولا شيء يقوى على ضبط هذه الدلالات ، وتحديد مواقعها ، أو رسم بنائها قدر ما يقوى الأسلوب عليه »(۱).

وقد بين الدكتور محمد عبد المطلب في أثناء تناوله للالتفات: بأن الالتفات بين الدكتور محمد عبد المطلب في أثناء تناوله للالتفات: بأن الالتفات بنية تركيبية تقوم على المخالفة السطحية بقوله: « فالانتقال يعتمد على المخالفة السطحية بين المنتقل عنه والمنتقل إليه، لكن البلاغيين يعيدون الانتظام لهذه المخالفة بالنظر في المستوى العميق وإيجاد نوع من التوافق والانسجام بين طرفي الالتفات، وهذه المخالفة تتمثل في (الضمائر) و(الأعداد) و(الزمن) »(٣)

ويواصل الدكتور محمد عبد المطلب في حديثه عن بنية الالتفات بقوله : « ويلاحظ البلاغيون أنه لكي تتحقق بنية الالتفات بما فيها من مخالفة سطحية وتوافق عميق، لابد من وحدة السياق بين الملتفت عنه والملتفت إليه ، لأن تعدد

<sup>(</sup>١) الصورة الفنية في التراث النقدي والبلاغي ، د. جابر عصفور : ٣٩٢.

<sup>(</sup>٢) مقالات في الأسلوبية (دراسة) ، د. منذر عياشي : ١٧.

<sup>(</sup>٣) البلاغة العربية (قراءة أخرى) ، د. محمد عبد المطلب : ٣٩٢ .

السياق يزيل المخالفة السطحية، ومن ثم تفقد البنية مكوناتها، فلو قلنا مثلاً: (أكرمتك) لوجدنا التركيب يضم ضميرين الأول (تاء المتكلم) والثاني (كاف الخطاب)، وبرغم ذلك لا يدخل التركيب دائرة الالتفات، لأن كل ضمير يرتد إلى طرف غير الطرف الذي يرتد إليه الضمير الآخر، (فتاء التكلم) تحتل وظيفة الفاعلية، في حين أن (كاف الخطاب) تحتل وظيفة المفعولية »(١).

إن مفهوم « الالتفات » بحسب الفهم الذي قدمها الدكتور محمد عبد المطلب واسع جداً يشتمل على أنماط عديدة (الضمائر \_ العدد \_ الزمن) فهو يجمع آراء ابن الأثير التي رأت أن « الالتفات » يكون في نمطين ( الضمائر \_ الزمن ) مضيفاً إليها نمط الالتفات العددي، وبذلك يتشكل الالتفات من بنيتين : بنية (سطحية) وبنية (عميقة) وهما يتشكلان بحسب دلالة النص، فبنية السطح تُظهر التغاير، أما بنية العمق فإنها تعيد للنص خطيته الأصلية « ويتيح تتبع النسق الداخلي للأداء اللغوي، مع مراقبة السياق ببصيرة نافذة ويقظة كاملة لاستكناه ما اختبأ خلف السطح اللغوي »(٢).

إن المخالفة السطحية التي يقوم عليها الالتفات تعد علامة أو إشارة لغوية تواصلية وما اللغة إلا « نظام من الإشارات system of sighs التي تعبر عن الأفكار »<sup>(٣)</sup>.

فلكل كلمة داخل النظام «علاقة ... مع الكلمات التي تتبعها وتعقبها، إن جزءاً كبيراً من قدرتها على إفادة المعاني المختلفة ينبع من هذا النموذج الترتيبي »(١) اللغوي، والصورة الالتفاتية بوصفها أنموذجاً لغوياً تفجر « اللغة من

<sup>(</sup>١)البلاغة العربية (قراءة أخرى) : ٣٩٧-٣٩٦ .

<sup>(</sup>٢) تذوق النص الأدبي (جماليات الأداء الفني) ، د. رجاء عيد : ٥٥ .

<sup>(</sup>٣) علم اللغة العام ، فردينان دي سوسير : ٣٤ .

<sup>(</sup>٤) البنيوية وعلم الإشارة ، ترنس هوكز : ٢٣ .

الداخل ، وتقطع الخط المستقيم الذي يخطه الكلام العادي، بين المرسل والمرسل إليه ، ويضطرب بالتالي المفهوم المعجمي للغة  $^{(1)}$  ، وبذلك تتعدد أشكال النص البنائية ، وإذا كان النص « متعدد المراحل ، أو متغير الأشكال ، أو متشعب الأجزاء ، فإنه يحتاج إلى عدة جمل أو مفردات لبسطه ، والإحاطة به وبطبيعة الحال ستترابط هذه الجمل برباط معنوي واحد ، وهو وحدة الموضوع الذي تدور حوله  $^{(7)}$ .

ونلاحظ أن « الالتفات » يمتد امتداداً سياقياً عبر عدة نصوص لغوية ، فالسمة المميزة لهذا الأسلوب كونه يضبط بضابط السياق ، والسياق (context) هو الذي يحدد المعنى الأسلوبي للنص ، لأن « الدلالة التي لا تتضح من موقع الكلمة في الجملة وحدها ، وإنما من خلال النظر إليها ، كعامل مؤثر في الموضوع كله »(٣) ، وهذا التوجيه لنسق الدلالة نابع من عدة عوامل منها : البنية الالتفاتية التي تخالف سياق الكلام الطبيعي لتُحدث بذلك مفارقة شكلية تندفع وراءها مقاصد إبلاغية ، تتكشف في بنية النص الدلالية ، وبناء عليه يعد « الالتفات » من وجهة النظر الأسلوبية أسلوباً سياقياً ، إذ يعد أن « الأسلوب الوسيلة التي يراقب من خلالها منتج رسالة ما ، إنشاؤها إنعاش يقظة المتلقى بواسطة تأثيرات غير متوقعة .

إن طريقة الأسلوبية في آلياتها ما هي سوى هذا التأثير المفاجئ الذي يحدثه اللامتوقع في عنصر السلسلة الكلامية بالنسبة الى عنصر سابق اللامتوقع ميكائيل ريفاتير وهو \_ أحد المنظرين للأسلوبية الحديثة \_عملية مخالفة السياق

<sup>(</sup>١) الصورة الشعرية \_ الكتابة الفنية \_ الأصول والفروع ، د. صبحي البستاني : ٣١ .

<sup>(</sup>٢) الفصل والوصل في القرآن الكريم ، د. منير سلطان : ٢٠٠ .

<sup>(</sup>٣) منازل الرؤية \_منهج تكاملي في قراءة النص ، د. سمير شريف : ١٤ .

<sup>(</sup>٤) مفهومات في بنية النص ، مجموعة كتاب : ٧٥ .

بأنها خروج عن قاعدة اللغة أو المعيار، وهذا بدوره يعني إبراز انزياحات في الخطاب<sup>(۱)</sup>، وهذا الخروج لا يقتصر على بنية الصورة الالتفاتية وإنما يشمل كل صورة تتسم بهذه النمطية.

وعرّف ريفاتير السياق الأسلوبي بقوله: « السياق الأسلوبي هو نموذج لساني مقطوع بواسطة عنصر غير متوقع ... التوقع يمكن أن يؤدي إلى قراءة سطحية ، بينما سيجبر عدم التوقع على الانتباه ، [عندئذ] ستتوافق شدة التلقي مع شدة الإرسالية "(") ، وبعد ذلك يمكن مقاربة مفهوم الالتفات بوصفه عنصراً غير متوقع بمفهوم حديث ألا وهو مفهوم « المفارقة » ، والمفارقة عنصر ضروري لكل خطاب أسلوبي يسعى إلى تفعيل الدلالة ، ولذلك ينبغي أن يخالف النص الأسلوبي النظم المعتاد لأن « النظم » ، « المعتاد » للمفردات ، والترتيب « المألوف » للكلمات ، لا يصنعان صوراً بلاغية ... فالصورة إذن هي كثافة المعنى ، وغياب الصورة هو انفتاح على الدلالة المرجعية المجردة ("" ، ولا تكمن فاعلية النص الدلالية إلا في رواء العبارة وكثافة التعبير ، وفي توتر اللغة واحتفائها بالانزياحات المفاجئة ، كالالتفات بوصفه بنية منزاحة عن أصل اللغة المألوفة ، بالانزياحات المفاجئة ، كالالتفات بوصفه بنية منزاحة عن أصل اللغة المألوفة ، فضلاً عن ذلك فإن أخذ الدلالة من منظور النقد الأسلوبي يكون مأخذين :

<sup>-</sup> أخذ « الدلالة » للكلمة بمعناها الحصري .

<sup>-</sup> أخذ « الدلالة » من خلال قضايا الإيحاء والاستعمال الفني للغة (٤).

<sup>(</sup>١) ينظر : الشكل والخطاب (مدخل لتحليل ظاهراتي) ، محمد الماكري : ٣٣ .

<sup>(</sup>٢) معايير تحليل الأسلوب ، مكائيل ريفاتير : ٢٧-٥٦ .

<sup>(</sup>٣) ينظر : الأدب والدلالة ، تودورف : ٦٨ .

<sup>(</sup>٤) ينظر : الشعرية ، تزفيطان طودورف : ٣٣ .

وتكون الطاقة اللغوية متولدة عما يوقعه الالتفات في نظام اللغة من اضطراب، لأنه من أنماط البلاغة الخطابية يمتاز بالغرابة، والجدة والإثارة أو الدهشة (۱) ، وهذه العناصر تقع في خضم عملية التلقي التي أضحت «عنصراً مهماً في دراسة النص وتأويله، لأن دراسة النص دون تفاعل بين النص والقارئ تغدو دراسة مبتورة وناقصة »(۲) ، وما التلقي إلا عملية «التفاعل بين المتوقع واللامتوقع »(۳)

إن هذه السمة (التوقع – اللاتوقع) تتصل أيضا بأسلوبية البناء التركيبي بوصفها عناصر لسانية متغيرة إزاء المعيار القاعدي (3) « وكل تغير أو تبدل في تركيب إنما يرجع إلى المعنى ومتطلباته، أو بمعنى آخر فإن المعنى هو الذي يتطلب هذا التغيير والتبدل (0) ، والمعنى يتعلق بقصد المتفنن ، والدلالة تتصل بفهم المتلقي (1).

ويرى سعيد الغانمي فيما يخص الرؤية الحديثة لمفهوم الالتفات في أثناء تناوله لمفهوم « الضمير » في اللغة الشعرية ، أن الالتفات يتكون من خلال عدم التطابق بين الضمائر في الخطاب الشعري، إذ يقول : « ... فإذا كانت مهمة الضمير أن تتطابق مع ما يقابله من شخص خارجي فإننا حينئذ بإزاء عملية توصيل صريحة وأليفة، أما إذا كان الضمير يشير إلى شخص آخر غير المنادى،

<sup>(</sup>١) في تشكل الخطاب النقدي (مقاربات منهجية معاصرة) ، د. عبد القادر الرباعي : ٥٢-٥٣ .

<sup>(</sup>٢) جماليات الأسلوب والتلقى (دراسات تطبيقية) ،د. موسى ربابعة : ٨٦ .

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق نفسه: ٨٨.

<sup>(</sup>٤) الأسلوب والأسلوبية ، بيير جيرو : ٨ .

<sup>(</sup>٥) البلاغة والأسلوبية ، د. محمد عبد المطلب : ٣٨.

<sup>(</sup>٦) بلاغتنا اليوم بين الجمالية والوظيفية ، د. محمد بركات حمدي : ٦ .

فإننا حينئذ بإزاء الالتفات؛ فالالتفات هو الإشارة إلى شخص بضمير لا يطابقه على طريقة (إياك أعني وأسمعي يا جارة) سواء كانت هذه الإشارة بقرينة أو بغيرها، إنه ينادي باستخدام ضمير لغوي معين من الضمائر، ولكنه في الوقت نفسه يخاطب شخصا آخر لا يقابله ذلك الضمير.

ومن هنا فإن الالتفات يمثل مداورة في الخطاب تشكل عائقاً أمام عملية التوصيل الاعتيادية، فهو يربك العلائق بين داخل اللغة وخارجها، حيث تشير علائق داخل اللغة إلى ضمير، في حين تدل علائق خارج اللغة على شخص لا يتطابق مع ضمير داخل اللغة، ويمكننا تعريف الالتفات بأنه: خطاب شخص بضمير لا يقابله (۱)

ويرى الدكتور محمد المبارك في تحديد سعيد الغانمي بعض المزالق بقوله: «لكن هذا التحديد يغفل أمراً أساسياً هو الذات الخاصة بالشاعر في إطار التحول من سياق إلى سياق، فالشاعر يضع ذاته في جوهر الخطاب فيوهم المتلقي أن المخاطب بالضمير هو شخص خارجي ، لكنه في الحقيقة هو ذات الشاعر الخاصة التي تقمصت المخاطب الخارجي ... كما أن المثل الذي أتى به وهو (إياك أعني وأسمعي يا جارة) لا علاقة له بفحوى كلامه ... لأنه في التحديد السابق تحدث عن مستويين للكلام خارجي وداخلي، وفي هذا المثل، مستويان خارجيان فقط ، الشخص المعني، والشخص غير المعني الذي كان واسطة للآخر .. كما أن هذا المثل لا يعتمد الضمائر ضرورة لذا فإن إدخاله في الالتفات ليس مناسباً »(٢).

<sup>(</sup>١) ينظر : أقنعة النص ، سعيد الغانمي : ٥١ .

<sup>(</sup>٢) استقبال النص عند العرب ، د. محمد المبارك : ٢٨١-٢٨١ .

ويعد الالتفات من تنويعات اللغة ذات المتعة الجمالية ، لأن « متعة اللغة الفنية هي متعة إعطاء الفكر والشعور المعبر عنهما تشكيلاً جمالياً ممتعاً ، وعلى اللغة أن تلتزم بأداء هذا التشكيل الداخلي الجمالي الذي يستحيل تحقيقه بدونها وهنا تتجلى الحاجة الشديدة إلى جميع مظاهر الثراء والتنوع في اللغة ... ليتحقق هذا التشكيل »(١).

ويمكن وضع الالتفات في ضوء علم الأسلوب طبقاً لتصنيف الانزياحات التركيبية وتأثيرها في مبدأي الاختيار والتركيب في الوحدات اللغوية تبعاً لجاكوبسون، فالانزياحات التركيبية تتصل بالسلسلة السياقية الخطية للإشارات اللغوية عندما تخرج على قواعد النظم والتركيب، مثل الاختلاف في ترتيب الكلمات، والانزياحات الاستبدالية تخرج على قواعد الاختيار للرموز اللغوية (٢)

ويمكن عد « الالتفات » من الصور ذات البنية الكبرى بحسب فهم اللسانيين، إذ يميز جورج مولينيه رائد الأسلوبية الفرنسية بين الصور ذات البنية الكبرى والصور ذات البنية الصغرى فهو يحددهما بما يأتي :

« تمتاز الصور ذات البنية الصغرى عن الصور ذات البنية الكبرى بكونها يمكن عزلها في عناصر محددة من الخطاب ، تنزول أو تتغير إذا غيرنا في العناصر الشكلية للخطاب، تدل على نفسها فوراً وتفرض نفسها عند تلقي المرسلة ، تفسر انطلاقاً من سياقها المباشر ، أما الصور ذات البنية الكبرى فإنها على عكس ذلك تماماً ، وهي تعمل على مستوى النص أو الخطاب ، ولا يمكن عزلها في مفردات معينة منه »(٣).

<sup>(</sup>١) علم الأسلوب (مبادئه وإجراءاته) ، صلاح فضل : ٧٠ .

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق نفسه: ١٨٢ .

 <sup>(</sup>٣) المنهجيات اللسانية في تحليل الخطاب الأدبي ، بسام بركة ، مجلة الفكر العربي ، عدد (٨٧) لسنة ١٩٩٧م : ٢٢٥
 نقلا عن المعجم :

#### وظائف الخطاب الالتفاتي في القرآن الكريم:

إن كل خطاب أسلوبي يؤدي وظيفة أو مجموعة وظائف أسلوبية وبنائية واقناعية وجمالية، وليست هذه الوظائف في وضوحها وكمالها من اهتمام الخطاب وحده، بل لابد للمتلقي أن يبدي جهداً يتلاحم مع المتفنن، وذلك من أجل التفاعل والتأثير والفائدة المرجوة التي يبتغي الخطاب إيصالها إلى المتلقي . ويكون ذلك من خلال « العملية الأدبية » التي تضم الرسالة المرسلة بين

وهذه العملية تثير في المتلقي كوامن، وتحرك فيه نوازع داخلية، وتوافق ثقافته واستعداداته (۱) ، أما من الناحية البنائية فإن الخطاب عبارة عن « جملة من المنطوقات أو التشكلات الأدائية التي تنتظم في سلسلة معينة لتنتج \_ على نحو تاريخي \_ دلالة ما، وتحقق أثراً متعيناً، ويخلق الخطاب تفاعلاً حوارياً مع المجال الاجتماعي الذي يعد مهاداً لتلقي موضوعه، فيتجادل مع غيره من الخطابات، ويشتبك مع وعي المخاطبين في محاولة لدفعهم إلى حقل قناعاته "(۱)

ولاغرو فيما يؤديه الخطاب القرآني في عملية التلقي من وظائف، وذلك من خلال إحدى عناصره الخطابية والمتمثلة في الخطاب الالتفاتي، إذ يبث عقيدة سماوية ولا يبث عقيدة وضعية، كالعقائد الدنيوية التي تسود العالم اليوم

الخطاب والمتلقى.

<sup>(</sup>١) ينظر : بلاغتنا اليوم بين الجمالية والوظيفية : ١١٣ .

<sup>(</sup>٢) النص القرآني من الجملة الى العالم ، وليد منير : ١٧ .

كالرأسمالية والشيوعية وغيرها والتي ألهت المادة من دون الله، وتركت منهج السماء: \_ المنهج الإلهي وهو منهج الخالق لمخلوقه \_ فضلت وأضلت، فالقرآن الكريم يحمل عقيدة السماء ويوجه خطابه لإيصال هذه العقيدة عبر قنواته الإبلاغية، وبضمنها الخطاب الالتفاتي الذي يمتاز بحيوية القدرة الفنية على تصوير المشاهد، وفيه مراعاة الأدب في الخطاب والسلوك الحميد في طريقة التعبير، وتجاذب أطراف الحديث، وبصفة خاصة إذا أريد تبجيل المخاطب لرفعة شأنه، وعلو قدره (۱).

والخطاب الالتفاتي من «التصرفات التي تحدث في «النظم» بلاغة ودقة وجمالاً »(۲) ، لأنه «لون من ألوان الصياغة يعين ذا الموهبة الصادقة على الإيحاء بكثير من اللطائف والأسرار، ويلفت النفس المتلقية الواعبة إلى كثير من المزايا، وكلما أمعنت النظر في مواطنه من الكلام الرفيع بانت لك وجوه من الحسن تزيدك إحساساً بقدرته »(۳) ، التأثيرية في المجال النفسي ، إذ فيه «تجديد لنشاط السامع وإثارة لانتباهه لمعنى يوليه المتكلم اهتماماً خاصاً، ويريد من المخاطب أن يتلقاه مصغياً إليه، متفتح الوجدان لاستقباله، فيلجأ لهذا الأسلوب ليحقق له ما يريد من تأكيد للمعنى وتثبيته »(٤) لما له من ملاك الذوق السليم والشعور الصادق، فالالتفات «من الفنون البلاغية الستي تحدث في النفس وقعاً خاصاً فتحرك المشاعر ، وتبعث على الستوكير والتأمل، وكأنها تأخذ بتلابيب المتتبع تقف به عندها، لأن في

<sup>(</sup>١) ينظر: أقنعة النص: ٥١.

<sup>(</sup>٢) أثر النحاة في البحث البلاغي ، د. عبد القادر حسين : ٢٩١ .

<sup>(</sup>٣) خصائص التراكيب ، د. محمد أبو موسى : ١٩٤ .

<sup>(</sup>٤) أسلوب الدعوة القرآنية ، د. عبد الغنى محمد سعيد بركة : ٣٣١ .

صيغة الالتفات حركة انتقالية بين ما قبلها وما بعدها "(1) والدليل على جمال هذا الأسلوب بأنه مما يرد في كلام العرب وأشعارها ، فتعرف به قدرتها على التصرف في أقطار الكلام، والفسح في أعطان الخطاب(٢).

إن وظائف الخطاب الالتفاتي تبعاً لـذلك كـثيرة في القـرآن الكـريم يقودها المعنى أو الدلالة ، والتي تكمن داخل بنية الخطاب وخارجه، فأما داخل الخطاب فمن خلال المعنى، وأما من خارج الخطاب فمن الدلالة، وهـذه الوظائف هـي الـشفرة، التي مـن خلالهـا يـتم الإيـصال، وهـي تـسعى إلى تأسيس سياق لها، وهذا السياق الذي تسعى إليه هـو (الأنمـوذج الـدلالي) أو القصدي الذي يُؤسس الخطاب لأجله، وهو أنموذج ينشأ في طيات حركة العلاقات المتبادلة أو المتحولة بين الدوال الالتفاتية (الملتفت عنه -الملتفت إليه) ضمن بنية تؤسسها الصورة الالتفاتية كما اختارها البحث والتي تقع في أنماط ثلاثة (الضمائر \_ الفعل \_ العدد) وبهذا يصبح العمل بمجمله إشارات دلالية (٣٦) ، من خلال ما يحدثه الخطاب الالتفاتي من تغييرات تركيبية على الدال اللغوى المرئي، والمعنى هو الذي تطلب هذا التغيير والتبديل وما المعنى إلا علاقة بين الدال والمدلول(١٤) ، فالصورة التركيبية للالتفات تعمل على تأدية المقاصد، وكل جزء من التشكيل لا يقصد وحده، وإنما يقصد مؤثراً في الأجزاء الأخرى من الخطاب.

<sup>(</sup>١) فن الالتفات في البلاغة العربية ، قاسم أحمد ، (رسالة ماجستير) ، قـسم اللغـة العربيـة ،كليـة الآداب جامعة الموصل ، ١٩٨٨م : ٢٤ .

<sup>(</sup>٢) ينظر : دراسات بلاغية في القرآن الكريم والحديث النبوي ، محمد حسن شرر : ٧٦ .

<sup>(</sup>٣) ينظر : الخطيئة والتكفير ، د. عبد الله الغذامي : ١١٠ .

<sup>(</sup>٤) ينظر : الأسلوبية والأسلوب ، د. عبد السلام المسدي : ٣٨ .

وقد رصد البحث مجموعة وظائف أدائية للخطاب الالتفاتي في القرآن الكريم، فهو يحقق جملة وظائف تتوزع بحسب المقام ومقتضيات الخطاب، فمنها: تعظيم شأن المتكلم أو المخاطب، ومنها تقوية الشعور والحضور معاً، إذ إن تقوية حضور الأشياء المتحدث عنها بواسطة الالتفات تحصل بالالتفات الفعلى (۱).

كما يحصل في مشاهد القيامة وذكر الجنة والنار وغيرها، وهذه الوظيفة تتصل باعتبار الشيء مدار الالتفات كأنه قد تحقق وقضي الأمر إيجاباً لـه وإيـذاناً بصحة وجوده (٢).

وأمثلة ذلك كثيرة في التفاتات القرآن الكريم كالاخبار عن أحداث ووقائع يوم القيامة، أو كل ما يتعلق بالأمور الغيبية الموجودة في عالم الغيب، وهي تراعي نفسية المتلقي ومنزلته الخطابية ومستوى إدراكه، وظروف تلقي الخطاب حتى يستطيع الخطاب أن يؤدي دوره المطلوب في التأثير وإثارة الانفعال اللازم لاتخاذ الموقف المناسب<sup>(۳)</sup>، فالالتفات من الأشكال التي « تحدث في النفس حركة الانتباه قصداً، ليتقرر فيها ما تلتفت إليه تنشيطاً لداعي التأثر به، وهو في الكلام كما هو في الأجسام: تحويل وجهة إلى جهة أخرى غير ما ينتظر المخاطب (٤٠)» و « الجملة القرآنية تتبع المعنى النفسي، فتصوره بألفاظها، لتلقيه في النفس، حتى إذا استكملت الجملة أركانها، برز المعنى ظاهراً فيه المهم

<sup>(</sup>١) ينظر: الحجاج في القرآن الكريم ، د. عبد الله صولة : ١٠٥١ .

<sup>(</sup>٢) ينظر : الأسس النفسية لأساليب البلاغة العربية ، مجيد عبد الحميد ناجي : ٧٦ .

<sup>(</sup>٣) الحديث النبوي الشريف من الوجهة البلاغية ، كمال عز الدين : ٣٤٦ .

<sup>(</sup>٤) الحديث النبوي الشريف من الوجهة البلاغية، د. مجيد عبد الحميد ناجي:٧٦.

والأهم، فليس تقديم كلمة على أخرى صناعة لفظية فحسب، ولكن المعنى هو الذي جعل ترتيب الآية ضرورة لا معدى عنه، وإلا اختل وانهار (1), ولذلك وفليس اللفظ وحده هو الذي يستدعي المدلول، بل إن المدلول أيضاً قد يستدعي اللفظ، وهذه العلاقة المزدوجة هي القوة التي تربط الدال بالمدلول، أي الصيغة الخارجية للكلمة بالمحتوى الداخلي لها (1), وتمتاز الكلمة القرآنية وبالفصاحة كونها تخضع للاختبار الدقيق، وبه تأخذ مكانها من النظم حتى لا تبدو نابية أو قلقة أو غيرها من الأوصاف التي تلحق بغيرها (1), ولكن الكلمة مهما كانت تحمل من خصائص، على المستويين الداخلي والخارجي و فإن التركيب هو الذي يزيد في تلك الخصائص أو يقلل منها؛ فالعلاقات تنتج عن التركيب (1)

إن الالتفات بهذه المفاهيم الوظيفية ليس لعبة لفظية مجردة وإنما آلية تحسين وتفهيم وبيان مقصودة في الخطاب القرآني ، لذلك فقد شكّل ظاهرة واضحة المعالم في القرآن الكريم، وإن « مفهوم الظاهرة في علم الأسلوب يشير إلى الملمح التعبيري البارز الذي يؤدي وظيفة دلالية تفوق مجرد دوره اللغوي ويقتضي هذا أن يكون للملمح نسبة ورود عالية في النص تجعله يتميز عن نظائره في المستوى والموقف، وأن يساعدنا رصده على فك شفرة النص وإدراك كيفية أدائه لدلالته »(٥)

<sup>(</sup>١) من بلاغة القرآن ، أحمد أحمد بدوى : ١٠٥ .

<sup>(</sup>٢) تطور البحث الدلالي (دراسة في النقد البلاغي واللغوي) ، د.محمد حسين علي الصغير : ٢٠.

<sup>(</sup>٣) المقاييس البلاغية في تفسير التحرير والتنوير ، لمحمد الطاهر بن عاشور ، حوّاس برّي : ٢٨٥.

<sup>(</sup>٤) في سيمياء الشعر القديم (دراسة نظرية وتطبيقية) ، د. محمد مفتاح: ٥٣ .

<sup>(</sup>٥) إنتاج الدلالة الأدبية ، د. صلاح فضل : ٢٥٧ .

ويرى هاليداي ممثل الاتجاه اللساني (الوظيفية)، أن للخطاب اللساني ثلاث وظائف(١):

١ - الوظيفة القصدية : وتبرز لنا دلالة أو قصدية استعمال الفن أو الملمح
 الأسلوبي ، أي أن اللغة تكون حول شيء ما .

٢- الوظيفة التواصلية: وتتصل بالبعد الاجتماعي لوظائف اللغة التعبيرية، وفيها يتم تحديد زاوية المتكلم ووضعه وأحكامه وتشفير لدور علاقته في المقام وحوافز قوله لشيء ما، في علاقته مع مخاطبه.

٣- الوظيفة النصية : وتتضمن الأصول التي تتركب منها اللغة لإبداع النص بنفس المعنى الذي حددناه بوحدة الدلالة ليصبح مشغلاً من خلال موضوع، ومنسجماً في علاقته مع ذاته، وفي سياق المقام الذي وُظّف فيه .

إن كل مقطع لغوي «أسلوبي » مشغّل وفق هذه الوظائف أو المكونات ، وله وحداته الدلالية ، وانسجامه في سياق مقام معين يشكل نصاً سواء كان شفوياً أو كتابياً (٢) ، وكيفما كان أسلوبه التصويري أو نوعه البلاغي

ومن منظور أسلوبي فإن (الوظيفة) وحدة دلالية وشكل لساني (٢٠) ، ولذا فإن التحليل الأسلوبي يتعامل مع ثلاثة عناصر وهي على الترتيب الآتي (١٠) :

<sup>(</sup>١) ينظر : انفتاح النص الروائي ، د. سعيد يقطين : ١٧ .

<sup>(</sup>٢) انفتاح النص الدلالي: ١٧ .

<sup>(</sup>٣) ينظر : مدخل إلى التحليل البنيوي للقصص ، رولان بارت : ٤١ .

<sup>(</sup>٤) ينظر : علم الأسلوب : ١٠٠٠ .

١- العنصر اللغوي : إذ يعالج نصوصاً قامت اللغة بوضع رموزها .

٢- العنصر النفعي: الذي يؤدي تحديد الوظائف السياقية التي ينتجها الشكل
 الأسلوبي (الالتفات) أو غيره من الأشكال، وهذا العنصر يستدعي وجود
 مقولات غير لغوية مثل: المنتج والقارئ والموقف، وهدف الرسالة.

٣- العنصر الجمالي الأدبي: ويكشف عن تأثير النص في المتلقي والتفسير
 والتقييم الأدبي له

وبناء على تشكيل هـذه العناصـر تتحقـق أدبيـة النـصوص، أما فيمـا يخـص العنصر الثاني والثالث فمن خلالهما تتحقق وظائف النص الجمالية والبلاغية .

وبما أن أسلوب الالتفات يعد شكلاً بلاغياً وأسلوبياً فإنه يحقق وظيفة ضمن بنية الخطاب اللغوي ذي الشكل البلاغي .

« وفيما يتعلق بوظيفة الصورة من الوجهة الأسلوبية فتعتمد ... على التمييز بين الواقعة والظاهرة، إذ تشمل الأولى كل بنية لغوية تلفت نظر القارئ لبروزها في النص الأدبي ، وتمارس عليه تأثيراً من نوع ما، فإذا اطردت بانتظام مجموعة من هذه الوقائع الأسلوبية المتشابهة في طبيعتها أو تأثيرها فإنها تكون عندئذ «ظواهر» ، وسواء اعتمدنا على معايير الانزياح والتضاد والدهشة أو التجسيد الحي للدلالات في استخلاصنا للوقائع، فإن الظواهر يمكن أن تُرصد من المنظور الإحصائي أو الوظيفي التراكمي »(۱).

<sup>(</sup>١) علم الأسلوب ( مبادئه وإجراءاته ) : ٢٨١ .

لقد بين علماء البلاغة العربية في تراثنا البلاغي بعض وظائف الالتفات ، فهذا الزركشي (ت ٧٩٤هـ) يصف بعض وظائف الالتفات تحت عنوان (في أسبابه) أي أسباب حصول الالتفات بقوله: « اعلم إن للالتفات فوائد عامة وخاصة ؛ فمن العامة التفنن والانتقال من أسلوب إلى آخر ، لما في ذلك من تنشيط السامع ، واستجلاب صفائه ، واتساع مجاري الكلام ، وتسهيل الوزن والقافية ... وأما الخاصة فتختلف باختلاف محاله ومواقع الكلام فيه على ما يقصده المتكلم »(1).

إن تحديد (الزركشي) لفوائد الالتفات ووصفه إياها بالعامة والخاصة فيه دلالة على حسه البلاغي ومعرفته بأشكال البلاغة، ففي الفوائد العامة يشير إلى مقصدية الالتفات الجمالية وأثرها في تحسين فهم المتلقي، في حين يشير في الفوائد الخاصة إلى مقاصد المرسل (المتكلم) من الخطاب.

ويرى بالي مؤسس علم الأسلوب أنه « إضافة ملمح تأثيري على التعبير »(٢)، ولا شك أن الالتفات يؤدي وظائف تأثيرية في المتلقي للخطاب القرآني ، لأنه جاء بمحض إرادة الله سبحانه وتعالى ، أما التأثيرات الأسلوبية فهي عبارة عن التبادل الجدلي بين الآثار المشفرة في النص المؤلف وردود الفعل الناجمة عن القراءة عند المتلقي ، أي : أن الأسلوب يتجلى عندئذ في النصوص خلال عملية التوصيل الأدبي فلا يصبح خاصية ساكنة ثابتة في النص، بل خاصية

<sup>(</sup>١) البرهان في علوم القرآن ، الزركشي : ٣٧٤/٣-٣٧٥ ، و معترك الأقران في إعجاز القرآن

<sup>(</sup>٢) علم الأسلوب ( مبادئه وإجراءاته ) : ٨٦ .

ممكنة متحركة ينبغي إعادة بنائها في عملية التلقي "(۱) ، فالالتفات يمتلك خصائص الصياغة التواصلية ويقصد بالخصائص هنا : طريقة الأداء اللغوي والبلاغي والفني ، وإعمال الخيال ، وتحريك مشاعر المتلقي .

<sup>(</sup>١)علم الأسلوب ( مبادئه وإجراءاته ): ١٧٤ .



## الفصل الأول بلاغة الأنماط الأسلوبية للالتفات الضمائري التركيب والدلالة

مدخل

المبحث الأول: سياقات التحول

١ - سياق الغيبة / الخطاب

٢ - سياق الخطاب / الغيبة

المبحث الثانى: سياقات التحول

١ - سياق الغيبة / التكلم

٢ – سياق التكلم / الغيبة

المبحث الثالث: سياقات التحول

١ - سياق التكلم / الخطاب

٢ - سياق الخطاب / التكلم

## مدخل:

ينبغي لنا قبل إجراء معاينة لأنماط الالتفات الضمائري في الخطاب القرآني وتحولاتها السياقية من حيث التركيب والدلالة، أن نمهد لتعريف لفظ الضمير » عند النحاة واللغويين بوصفه حقل الدراسة لهذا الفصل، فلفظ الضمير »: « مأخوذ من معنى إضمار الشيء، والضمير في العربية: السر وداخل الخاطر »(۱) والضمير على وزن فعيل بمعنى (مفعول) « من اضمرت السشيء في نفسي، إذا أخفيته وسترته فهو مضمر كالحكيم بمعنى المحكم، والضمير مصطلح بصري ، ويسميه الكوفيون كناية ومكنياً وهو بالمعنى نفسه فإن الكناية تقابل التصريح، ومنه قولهم: استعارة تصريحية واستعارة مكنية »(۱) وأطلق « الضمير » على العقل لكونه مستوراً عن الحواس (۲) .

وعرف النحاة العرب « الضمير » اصطلاحا على انه « ما وضع لمتكلم أو مخاطب أو غائب تقدم ذكره لفظاً أو معنى ً أو حكماً »(١) أو بعبارة أخرى هو « اسم جامد يدل على : متكلم أو مخاطب، أو غائب »(٥) والضمير عنصر لغوي

<sup>(</sup>١) لسان العرب ، : ٤٩٢/٤ (مادة ضمر) .

<sup>(</sup>٢) معاني النحو ، د. فاضل صالح السامرائي : ١/٥٥ .

<sup>(</sup>٣) الكليات معجم في المصطلحات والفروق اللغوية، الكفوي : ٥٧١ .

<sup>(</sup>٤) شرح الرضي على الكافية ، رضي الدين الاسترابادي : ٣/٢ .

<sup>(</sup>٥) النحو الوافي ، د. عباس حسن : ٤٨٢/٣ ، و: دراسات نقدية في النحو العربي ، د. عبد الرحمن محمد أيوب : ٦٣ .

إحالي بامتياز<sup>(1)</sup> ، إذ يمثل « مكوناً يعوض مكوناً آخر في موضوع آخر سابق عادة ، ويسير هذا التعويض لعمل الذاكرة في محتواها المشترك بين طرفي التواصل ، فعوض العنصر الإشاري في موضع الحاجة إليه ، بعد أن ورد أول مرة ، يرد عنصر إحالي ينوب عنه ويؤدي معناه ويجعل جملة المقولات التي يحملها مفسرة »(۲) .

ومما لاشك فيه أن الضمائر تلعب دوراً هاماً جداً في علاقة الربط، فعودها إلى مرجع يُغني عن تكرار لفظ ما رجعت إليه، ومن هنا تؤدي الضمائر فاعلية بنيوية في تماسك الجملة وأطرافها، ولاختلاف الضمائر دور وظيفي على مستوى التركيب، فهي تخفف خرق رتابة العناصر التركيبية، وتؤثر في بلاغة الخطاب، لأنها تحدُّ من ظاهرة التكرار في الخطاب<sup>(٣)</sup>.

لذلك فإن « القيمة الاستعمالية للضمائر هي الاختصار والإيجاز في التعبير، وتغني عن إعادة ما سبق ذكره من الأسماء »(٤) وهي تؤدي « وظيفة جمالية في النص، خصوصاً عندما تتنوع وتختلف لتحيل على جهات متعددة »(٥)

ونجد في ميدان البحث اللساني الحديث عدة تسميات للضمير، إذ أطلقت اللسانيات الحديثة على مفهوم « الضمير » تسميات أخرى تختلف عن تسمية النحو العربي، فقد ركَّزت عليها اللسانيات واعتبرتها إشارات لا تحتوي على مضمون مرجعي مباشر، ولكنها تشير إلى الشيء، أو إلى الشخص المعني بحسب

<sup>(</sup>١) ينظر : العنوان وسميو طيقا الاتصال الأدبي ، محمد فكري الجزار : ٥٠ .

<sup>(</sup>٢) نسيج النص ، الزاهر الزناد : ١٣٣ .

<sup>(</sup>٣) ينظر : عزف على وتر النص الشعري (دراسة في تحليل النصوص الأدبية الشعرية) ،د. عمر محمد الطالب: ٢٠١ .

<sup>(</sup>٤) الضمائر في اللغة العربية ، د. محمد عبد الله جبر: ١٠٣.

<sup>(</sup>٥) المصدر السابق نفسه : ٢٠٠ .

مكانه في عملية الاتصال، وقد سماها (جيبرسن) (تغييرات السرعة) في حين أطلق عليها من قام بترجمتها (روابط الوصل)(١).

ومما يجدر الإشارة إليه هو أن: « الأصل في الضمائر أن تطابق ما تعود عليه، فإذا كان ما تعود إليه مخاطباً عبَّر بضمير الخطاب، وإذا كان غائباً استعمل ضمير الغياب، وأما إذا كان متكلماً فإنه لا بد من استخدام ضمير المتكلم. ولكن وردت نصوص كثيرة لم يطابق فيها الضمير ما يعود عليه، واستخدم فيها ضمير الخطاب.

وقد علل النحاة ذلك بأنه نوع من الالتفات الذي يهدف إلى تأكيد المعنى وتقويته، لما يتضمنه بالضرورة من إثارة لانتباه السامع وشحذ لفكره، حين يفاجأ بضمير يعود على ما هو له، فيبذل من طاقاته الفكرية ما يكشف به ما يعود إليه، ثم يحاول أن يستكشف بعد ذلك السر في التفاوت بين الضمير وما يشار به إليه أو يدل به عليه.

وبذلك لا يظل السامع في موقف سلبي دائما، يتلقى من المتكلم أو الكاتب ما يقول دون جهد منه في استكناه مضمون ما يقال، وإنما يشارك إيجاباً في النشاط اللغوي "(٢) هذا من حيث التركيب والدلالة فضلاً عن الذي يحدثه هذا التحول في بلاغة الخطاب ضمن عملية الإبلاغ والتلقي

وقد أشار رومان جاكوبسون أحد أعلام اللسانيات الحديثة إلى قيمة الضمائر في الخطاب الشعري قائلاً:

<sup>(</sup>١) ينظر : الأسلوب والأسلوبية ، بيير جيرو : ٦٥ .

<sup>(</sup>٢) أصول التفكير النحوي ،د. علي أبو المكارم : ٣٥٨-٣٥٨ .

" إن الضمائر تقع على الطرف النقيض من بقية عناصر الكلام القابلة للتغيير، وهي باعتبارها عناصر سياقية متمحضة في وظائفها النحوية، تخلو من أية دلالة حسية خاصة "() ، وإنما دلالتها تؤخذ من السياق ، وسياق النص "ينطوي على كلمات وإشارات ، تتخلل نسيجه اللغوي، وظيفتها أن تجعل المتلقي على صلة دائمة بموضوع الحديث ، وظروفه، وملابساته الحالية "()

وتعد الضمائر من مواضع الترابط في النص بتعبير اللسانيين، إذ « تعزى إلى هارفنج Horweng (١٩٦٨) أول محاولة جادة لوصف التنظيم الذاتي، الداخلي للنص من خلال الحديث عن بعض العلاقات التي تسوده، مثل : علاقة الإحالة، والاستبدال التي فصل فيها القول »(٣).

لذا عد اللسانيون الضمائر من العناصر اللغوية التي يتشكل منها التماسك النصي أو ما يعرف بـ « الإحالة » التي تنشأ من استخدام الضمائر، وهي تعني أن يذكر (اسم) ثم يذكر بعده (ضمير) أو قبله يعود على الاسم أو يحيل إليه (٤).

أما بالنسبة للعدول الضمائري أو ما يعرف بالتجاوز في استعمال الضمائر باصطلاح اللسانيات فإنه يتوزع في الأبحاث البلاغية على عدد من فروع علم البديع: الالتفات \_ التجريد \_ التضمين \_ التوسع (٥) .

<sup>(</sup>١) تحليل الخطاب الشعري ، محمد فتوح : ١٥٧ ، نقلا عن جاكوبسون ، شعرية القواعد وقواعـد الشعر ، من كتاب فن الشعر ، Poetics .

<sup>(</sup>٢) الأسلوبية ونظرية النص ،د. إبراهيم خليل : ١٣٧ .

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق نفسه : ١١٩ .

<sup>(</sup>٤) ينظر : الأسلوبية ونظرية النص : ١٣٦--١٣٧ .

<sup>(</sup>٥) ينظر : تبادل الضمائر وطاقته التعبيرية ، محمد نديم خشفة ، مجلة البيان ، ع (٢٩٢) ، لسنة ١٩٩٠م : ٩

وما ندرسه في هذا المقام هو « الالتفات » إذ يمثل عدولاً نسقياً عن مألوف الاستعمال .

ذلك أن « العدول في استخدام الضمائر برنامج أسلوبي يخطط له المرسل ، وليس مصادفة لغوية مجانية ، لذلك ينبغي رصد كل التبدلات الطارئة على مسيرة الضمائر ، ومعرفة قدرتها على التوصيل والتعبير، ومدى نجاحها أو إخفاقها في الوصول إلى الأهداف المرسومة لها »(١) وبخاصة فيما يتعلق بسياق التلقي.

ويبدو « أن التعامل مع منطقة الضمائر بكل تـشكيلاتها المتعـددة، ووظائفها المختلفة ، يدفع المتلقي إلى حركة ايجابية »(٢) .

ولقد عالجت النظرية البنائية مثل هذه البنى اللسانية من خلال « الكشف عن علاق التجاور علاق التجاور علاق التجاور والعلاقات، وتنتهي عند البنى الكلية »(٣) .

وتتأسس الأنماط التركيبية للالتفات بـشكل عـام علـى الانزيـاح التـركيبي، والانزياح « هو انحراف أسلوبي عن اللغة المألوفة »(٤) .

وفيما يتعلق بالمنهج التحليلي لانزياحات الالتفات وتحولاته فهو « منهج لغوي يعتمد على رصد البناء الشكلي للصياغة، وما فيه من إجراءات ساعدت على إنتاج الدلالة »(٥)، من خلال معرفة مواطن الالتفات الذي يمتاز ببنيته المتحولة.

<sup>(</sup>١) تبادل الضمائر وطاقته التعبيرية: ٢٠.

<sup>(</sup>٢) قراءات أسلوبية في الشعر الحديث ، د. محمد عبد المطلب : ١٤٤ .

<sup>(</sup>٣) الصورة في التشكيل الشعري (تفسير بنيوي) ،د. سمير علي سمير : ٦.

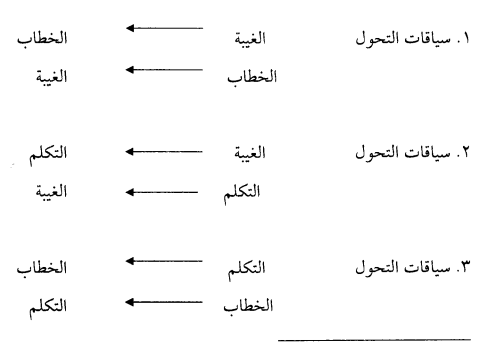
<sup>(</sup>٤) أسلوبية الرواية ، حميد لحمداني : ٦٢ .

<sup>(</sup>٥) قراءات أسلوبية في الشعر الحديث : ١٤٢.

ومن خصائص هذه البنية أنها غير ثابتة إذ « إن البنية لا يمكن أن تظل في حالة سكون مطلق ، بل هي تقبل دائماً من (التغييرات) ما يتفق مع الحاجات المحددة »(۱) للدلالة أو مقاصد (المرسل) لأن « اللغة حصيلة نوعين من الضغوط: ضغوط الدلالة ، وضغوط الإبلاغ »(۲).

وأي تغيير في نظام التركيب فيما يتعلق بآلية التحويل يتحول إلى نظام آخر يوظف المفهوم الإجرائي في مستوى آخر لدلالة غير ما كانت له في نظامه الأصلي (٣).

إن الالتفات الضمائري يعد إجراءاً أسلوبياً يتوزع في الخطاب القرآني على مستوى التركيب على مجموعة سياقات، وهي على الترتيب:



<sup>(</sup>١) مشكلة البنية ، زكريا إبراهيم : ٣١ .

<sup>(</sup>٢) البلاغة والأسلوبية ، د. محمد عبد المطلب : ١٤٨ .

<sup>(</sup>٣) بلاغة الخطاب وعلم النص ، د. صلاح فضل : ٢٤٢ .

إن هذه السياقات تخضع لعمليات الاختيار من جانب المرسل أو المنتج للرسالة لتعديل الدلالة، فهي تتعلق أصلاً بالأسلوب لأنه « محصلة مجموعة من الاختيارات المقصودة من بين عناصر اللغة القابلة للتبادل »(١).

وحركة التبادل الضمائري بسياقاتها المتنوعة تندرج في أسلوب القول غير المباشر لأنها تمثل تقنية تغيير المرجع وعدم وضوح عائديته على أي متلفظ في بنية الرسالة الخطابية.

ويرى جيرار جينت أن الأسلوب « هو مظهر القول الذي ينجم عن اختيار وسائل التعبير . هذه الوسائل التي تحددها طبيعة ومقاصد المتكلم أو الكاتب »(۲) .

أمًّا فيما يتعلق بشكل البنية الخطابية للصورة الالتفاتية فقد تبنى فكرة البحث الدكتور محمد عبد المطلب في تحليله لبنية الالتفات، إذ يرى أنَّها بنية تتأسس على بنيتين (سطحية وعميقة) فالبنية السطحية تتجسد معالمها في شكل التركيب الذي تقوم عليه الصورة الالتفاتية، أما البنية العميقة فهي عبارة عن معيارية اللغة الأصلية قبل حدوث عنصر المغايرة للغة الخطاب، وبذلك تتشكل الصورة الالتفاتية عبر المخالفة السطحية للبنية الخطابية بين سياقين متضاربين (الغيبة / الخطاب أو الخطاب / الغيبة ... إلخ) وهما يشكلان بمجموعهما بنية تقوم على ثنائية ضدية تنبع من التمايز بين عنصرين أساسيين، وقد يفسر ما يقال هنا جزءاً من حيوية (ديناميكية) عملية التلقي الأدبى .

<sup>(</sup>١) علم الأسلوب (مبادئه وإجراءاته) : ١٠٢ .

<sup>(</sup>٢) علم الأسلوب ( مبادئه وإجراءاته ) : ١١٠ .

ويجلو سر عنصر رئيس في الخطاب هو عنصر التوقع، وعنصر آخر مرتبط به ونابع منه هو عنصر المفاجأة التي تستند أساساً إلى تغذية التوقع وتنميته، ثم إخراج البنية عن مسارها المتوقع وخلخلة بنية التوقعات المتشكلة في ذهن المتلقى(١)

إنَّ الصورة الالتفاتية بسياقاتها المختلفة تفسر البنية السطحية من خلال عملية التبادل، مما يؤدي إلى عملية « تبادل الخواص الدلالية فيما بينها في نقط محددة يمكن أن يضيف عمقاً إلى الدلالة ، ويساعدنا على تكثيف البنية الجمالية المستترة وراءها »(٢) والخطاب في بنيته السطحية « وجود ناطق بما فيه، يتجسّم حضوره في اللغة وبها، فهو البناء المحدد له تمفصلاته الخاصة، ويتكشف حول نواة خفية أو بؤرة عميقة تعود إليها مختلف الوظائف الأساسية منها والمساعدة »(٣).

إن البنية العميقة لا يمكن أن تحدد بدلالة ثابتة ، لأن « المنحى الأسلوبي في ذاته لا يرتبط بقيمة ثابتة ، أو بدلالة تعبيرية حاسمة ونهائية ، تكون هي وحدها الصادقة ، وإن المعول في استخدام منحى أسلوب بعينه في سياق بعينه على المعنى أو الهدف المعنوي الذي يتجه إليه منشئ الخطاب ، فإنَّ تحقيق هذا الهدف هو الذي دعاه إلى العدول مرة عن خطاب الغائب إلى خطاب الحاضر ، ومرة عن خطاب الحاضر الى خطاب العائب "(٤) .

<sup>(</sup>١) ينظر : جدلية الخفاء والتجلي (دراسات بنيوية في الشعر) ، كمال أبو ديب : ١١٠ .

<sup>(</sup>٢) جدلية الإفراد والتركيب في النقد العربي القديم ، د. محمد عبد المطلب : ١٨١ .

<sup>(</sup>٣) وجود النص / نص الوجود ، مصطفى الكيلاني : ٩٤ .

 <sup>(</sup>٤) الالتفات وأثره في شاعرية ابن زيدون (دراسة نصية) ، حسين خريوش ، مجلة أبحاث اليرموك،
 ع (٢) لسنة ١٩٩٥م : ١١٨ .

وفي إطار دراستنا لبنية الالتفات في الخطاب القرآني فان أنسب منهج لتحليل النماذج هو المنهج الأسلوبي (البنائي) والمنهج البلاغي (الدلالي)، لأنَّ عنايتهما تنصب على دراسة الأشكال المتجاوزة لمستوى اللغة العادية أو الأشكال المنحرفة، على خلاف التحليل اللغوي النصي الذي يُعنى بكل أشكال اللغة في الأساس، يتجه إلى المعنى أو ما أطلق عليه « مغزى اللغة » سواء تحقق في صورة عادية أم صورة منحرفة، ولا يعني ذلك — بأيَّة حال — أنه يهمل الفصل بين المستويات اللغوية، بل على العكس من ذلك تماماً، إذ يُعنى بالكشف عن كيفيات الانتقال بين المستويات، وما ينبع عن تلك التحولات من تغييرات تركيبية ودلالية، وانعكاسها على المتلقي من خلال عملية الإبلاغ (۱).

وتعد أشكال الالتفات بالمفهوم الألسني حسب تصنيف ستيرن تبدلات ألسنية تنضوي تحت « أشكال البلاغة » وهي \_ أي تلك التبدلات \_ على صلة وثيقة بالتبدلات الخارجية التي تنضوي تحت « أشكال المعنى » بحسب تعبير ستيرن ، فالتبدلات الشكلية التي أجريت على الدال أدت إلى تبدلات المعنى التي طالت المدلول<sup>(۲)</sup>.

وبما أنّنا نعالج الالتفات الضمائري أحد أشكال الصور الالتفاتية في الخطاب القرآني سيكون عملنا منصباً على ثلاثة عناصر :(التركيب -> الدلالة -> البلاغة)، إذ نعالج في التركيب الضمائر باعتبارها بنى نحوية سياقية ووحدات لغوية لها دلالة وتحيل على عناصر من عالم الخطاب (٣).

<sup>(</sup>١) ينظر : علم لغة النص ( المفاهيم الاتجاهات ) ، سعيد حسن بحيري : ٦٠ .

<sup>(</sup>٢) ينظر : علم الدلالة ، بيار غيرو : ٦١-٦٢ .

<sup>(</sup>٣) ينظر : أصول تحليل الخطاب في النظرية النحوية العربية- تأسيس « نحو النص » ، محمد الشاوش : ١٠٧٤/٢ .

ومن سمات هذه البنية أنّها تمتاز بقدر كبير من الحرية؛ إذ تجيز كثيراً من أشكال العدول والتحوُّل من أبنية نمطية إلى أبنية غير نمطية، ويناط بالمفسر الكفء اكتشاف أسباب هذا العدول وبلاغته من خلال ربط هذه الوحدات، أي الوحدات المتجاورة بالعلاقات الناتجة عن كل تغيير، والسياقات التي تتناسب مع هذه الأبنية والمقامات التي تميز بين التراكيب.

لقد ذهب البلاغيون في منهجهم - بناء على تمييز اللغويين بين وحدات تلتزم مكاناً واحداً في الجملة (وحدات ثابتة) ووحدات تتمتع بحرية الحركة (وحدات متحركة) - إلا أن الانزياحات تتصل بالوحدة المرنة، ووصفوا العملية البلاغية بوصفها تحولات أو الانزياحات ؛ إحداها تتصل بجوهر المادة : تحول الوحدات ذاتها، والثانية بعلاقاتها، إذ تظل الوحدات كما هي، ولا يمس التحول سوى علاقاتها .

ويرون أن اللغة المتشكلة بلاغياً تتجلى في المقام الأول بإحلال عناصر غير مألوفة محل عناصر القول العادية (١) .

ولا بد لسياقات تشكيل الصورة الالتفاتية في بنائها ضمن آلية التحويل من طرف طرفين، إذ يمثل الطرف الأول (الملتفت عنه) عنصر التوقع، في حين يمثل طرف الصورة الثاني (الملتفت إليه) عنصر المفاجأة، وهذه الثنائية نجدها ماثلة في أشكال الالتفات عموماً.

وهي عبارة عن إشارة إبلاغية وجمالية في آن واحد، وتأتي تقنية توظيف الضمائر في بنية الصورة الالتفاتية في القرآن الكريم للأهمية التي تحتلها المرجعية الضمائرية في حقول الدلالة القرآنية، إذ إن البنية الدلالية للقرآن الكريم تتكون من

<sup>(</sup>١) ينظر : علم لغة النص ( المفاهيم والاتجاهات ) : ٧٤ .

فاعلية هذا التخالف في حالة تشكله وربطه في علاقات سياقية تعمل على تفعيل عملية التلقي القرآني، وباكتمال حالتي (التوقع / عدم التوقع) يبلغ الخطاب أوجه البلاغي، لما يحدث من مفارقة على مستوى الدوال اللغوية ينسحب بدوره على صعيد البنى العميقة لإيصال المقاصد والتكاليف الشرعية ، لذا فان الالتفات ينطلق من الشكل اللغوي الذي « كان وما يزال – هو المعضلة المطروحة دائماً في نظرية الأدب، لأنه يتغير باستمرار ، ويؤدي هذا التغيير وظيفة ، تتصل في أحد وجوهها الرئيسة بالاستجابة (۱).

ونقصد بالاستجابة تمكين المعنى ني ذات المتلقي وهو غرض وغاية الخطاب البلاغي (۲) ، وهو أي التمكين يرد « للدلالة على تثبيت المعنى ... بطرق تعتمد التغيير اللساني أو تغييرات البنية اللسانية لخلق أشكال فنية تؤدي وظيفة التمكين أو الاستجابة »(۳) .

ونرى تأكيد عبد القاهر الجرجاني (ت٤٧١هـ) على فكرة التغيير اللساني الذي يصنع الإفهام والاستجابة بقوله: « إن لكل نوع من المعنى نوعاً من اللفظ هو به اخص وأولى، وضرباً من العبارة هو بتأديته أقوم ، وهو فيه أحلى، ومأخذاً إذا أخذ منه كان إلى الشيء متعلقاً بغيره، ومقيماً على ما سواه، كان من خير ما يستعان به على تقريبه من الإفهام في النفوس أن يوضع له مثال يكشف عن وجهه، ويونس به، ويكون زماماً عليه يمسكه على المتفهم له، والطالب علمه» (3).

<sup>(</sup>١) ينظر : الأصول المعرفية لنظرية التلقي : ٣٦ .

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق نفسه: ٦١ .(٣) الأصول المعرفية لنظرية التلقي : ٦٣ .

<sup>(</sup>٤) الرسالة الشافية ، ضمت ثلاث رسائل في إعجاز القرآن ، الجرجاني : ١١٧ .

لذا فإن تغيير الشكل رهين بتغيير الدلالة وهي تتعلق بنسيج النص، أو ما يعرف به « النظم » لان النظم هو « تأليف الكلمات والجمل مترتبة المعاني متناسبة الدلالات على حسب ما يقتضيه العقل »(١).

أو التفكير الذي يوفر دوافع قصدية لإنشاء الخطاب، وعناية العرب ببنية (الـشكل) أو (اللفظ) لا تقل أهمية عن عنايتهم بالمعنى، فهذا ابن جني (ت ٣٩٢هـ) يقول في باب « الرد على من ادعى على العرب عنايتها بالألفاظ وإغفالها المعاني »: « اعلم أن هذا الباب أشرف فصول العربية وأكرمها وأعلاها ... وذلك أن العرب كما تُعنى بألفاظها فتُصلحها، وتُهذبها، وتُراعيها، وتلاحظ أحكامها، ... فإن المعاني أقوى عندها وأكرم عليها وأفخم قدراً في نفوسها . فأول ذلك عنايتها بألفاظها، فإنها لما كانت عنوان معانيها، وطريقاً إلى إظهار أغراضها ومراميها، أصلحوها ورتبوها وبالغوا في تحبيرها وتحسينها، ليكون ذلك أوقع في السمع وأذهب بها في الدلانة على القصد »(٢) ولا يمكن استكناه معاني الألفاظ إلا في السياق الذي ترد فيه « فالكلمة لا معنى لها خارج السياق الذي ترد فيه »(٣).

أما فيما يخص شكل البنية للصورة الالتفاتية، فإنَّ الطبيعة التركيبية لبنية الصورة الالتفاتية تقتضي توافر مجموعة عناصر بنيوية تقود العملية، ويمكن بيان هذه العناصر بالخطاطة الآتية :

<sup>(</sup>١) التعريفات ، الشريف الجرجاني : ١٩١ .

<sup>(</sup>٢) الخصائص ، ابن جني : ٢١٦/١-٢١٧ .

<sup>(</sup>٣) النحو والدلالة (مدخل لدراسة المعنى النحوي الدلالي) ، محمد حماسة : ٣٦ .

إن هذه الخطاطة تمثل أنموذجاً لشكل البنية للصورة الالتفاتية، ويمكن توزيع عناصر هذه البنية على الأنموذج القرآني طبقاً لأشكال الصورة الالتفاتية، ولا شك أن هذا الشكل يرصد لنا بنيتين، بنية سطحية وبنية عميقة، وفي الوقت نفسه يرصد لنا أطراف الصورة الالتفاتية وسياقاتها الثابتة والمتحولة، وصيغة الخطاب تعني عملية التحول من سياق إلى سياق آخر في بنية الخطاب.

المبحث الأول سياقات التحول سياق الغيبة / الخطاب سياق الخيبة / الغيبة سياق الخطاب / الغيبة

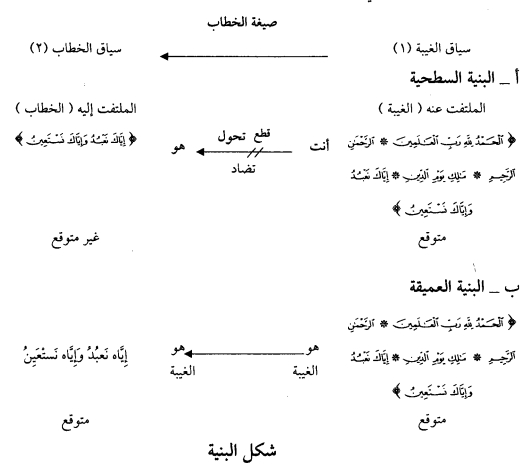
## ١. سياق الغيبة / الخطاب:

إن هذا النوع من سياقات الصورة الالتفاتية التحويلية لم يكن غريباً عن لغة العرب، فالعرب كثيراً ما تنصرف عن الغيبة إلى الخطاب وعن الخطاب إلى الغيبة، وهو متسع في لغة القرآن الكريم (١) أيضاً، ولكن مقصدية مجيئه تختلف عن مقصدية العرب، إذ له دوره في إيصال عقيدة الدين الإسلامي.

ومن نصوص القرآن الكريم التي جاءت على هذا النمط قوله تعالى في فاتحة الكتساب ﴿ آلْكَمْدُ الدِّينِ \* إِيَّاكَ نَعْبُهُ الكَتْمَانِ الرَّحْمَنِ الرَّحِمَٰ الرَّحِمِ \* مَلِكِ يَوْمِ الدِينِ \* إِيَّاكَ نَعْبُهُ وَالكَتَمَانِ \* إِيَّاكَ نَعْبُهُ وَالْكَمْدُ الرَّحْمَٰ الرَّحِمِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّلِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُلِلْمُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ الللْمُلْمُ اللَّهُ اللْمُلْمُ اللَّهُ ا

<sup>(</sup>١) ينظر : الأمالي الشجرية ، ابن الشجري : ١١٧/١ .

بداية لا بد من بيان شكل البنية للصورة الالتفاتية وآلية التحويل الحاصلة في هذه الآيات بالشكل الآتى :



إن التعامل مع الصورة الالتفاتية بأشكالها المختلفة يعني الحركة لا السكون، الانفتاح لا الانغلاق، نتيجة للتنوع في سياقاته المتحولة ولهذا التنوع أبعاد أسلوبية في إنتاج الدلالة، إذ « إنه يدخلنا مباشرة إلى دائرة (الستلاحم) (الصوت الدلالي) إذ تتحول الصياغة إلى سبيكة متلاحمة العناصر نتيجة لعوامل الربط الظاهرة والمستترة، المنفصلة والمتصلة، التي تعمل على تعليق ذهن

المتلقي بصفة دائمة من ضمائر، ثم يتحرك منها إلى مراجعها السابقة  $^{(1)}$  وهذا يؤدي إلى حدوث  $^{(1)}$  تراكم وتكثيف بتعدد الأصوات، وسيغدو النص حواراً يقام بين أكثر من صوت  $^{(7)}$ .

إن «أنا » المتكلم «الله » سبحانه وتعالى تتحدث عن نفسها بضمير الغيبة ، فتمحو المسافة بين الذات الفاعلة وذات مفعولها محواً مذهلاً ، إنها تشير إلى ذاتها من موقع الحامد كأنها تعلمه درس تمجيدها ، والذات الإلهية بذلك تكشف عن حضورها من خلال الغيبة بواسطة الكلام ، كأن الصوت جسر يمتد بين التجلي والخفاء ، وبذلك نلاحظ تمثل موقع الإنسان بوصفه دلالة على موقع الله سبحانه وتعالى بوصفه خالقاً (٣).

ولو أراد المتكلم وهو الإنسان بوصفه واسطة للتكلم، أي أن الكلام ليس له ولكن جاء بلسان حاله (سياق الخطاب) لقال: الحمد لك لأنك أنت رب العالمين (3) فالخطاب أريد به أن يكون غيبة، وهو يتضمن معرفة الرب تعالى ومعرفة أسمائه وصفاته وأفعاله، والأسماء المذكورة في سياق الغيبة هي أصول الأسماء الحسنى، وهي تشمل اسم الله والرب والرحمن ؛ فاسم الله متضمن الصفات الألوهية، واسم الرب متضمن الصفات الربوبية، واسم الرحمن متضمن لصفات الربوبية، واسم الرحمن أله متضمن الصفات الربوبية، واسم الرحمن متضمن الصفات الربوبية واسم الربوبية واسم الربوبية والربوبية والربوبية والمها الربوبية والربوبية والربوبية والمها الربوبية والربوبية والربوبية والمها الربوبية والربوبية ولية والربوبية وال

أما بالنسبة لبنية سياق الخطاب ففيها محددات خطابية (العبادة/الاستعانة) وتتحدد بلاغة الصورة الالتفاتية من خلال تمايز بنيتين : بنية (الحمد) وبنية

<sup>(</sup>١) قراءات أسلوبية في الشعر الحديث : ١٤٤.

<sup>(</sup>٢) أسلوبية البناء الشعري (دراسة أسلوبية لشعر سامي مهدي) ، أرشد علي محمد : ١٠٥ .

<sup>(</sup>٣) ينظر : النص القرآني من الجملة إلى العالم ، وليد منير : ٤٧-٤٨ .

<sup>(</sup>٤) ينظر: الطراز: ١٣٥/٢.

<sup>(</sup>٥) ينظر : الفوائد المشوق : ٢١ .

(العبادة/الاستعانة) كبؤر دلالية محورية في السياقين، فعملية اختيار الغيبة لبنية (الحمد) ولبنية (العبادة) الخطاب، للإشارة إلى أن الحمد دون العبادة في الرتبة ؛ لأنك تحمد نظيرك ولا تعبده؛ فاستعمل لفظ الحمد مع الغيبة ولفظ العبادة مع الخطاب؛ لينسب إلى العظيم حال المخاطبة والمواجهة ما هو أعلى رتبة ؛ وذلك على طريق التأدب(۱).

إن المتلقي يمثل قصد الصورة لأنها جاءت ملونة « ولو كان أسلوب القول على نهج واحد لم يكن له هذا الوقع وهذا التأثير » (٢) وتكمن دوافع تغيير اتجاه الآيات من الغيبة إلى الخطاب في عنصر المتلقي، فالخطاب القرآني يراعي مقام المتلقي بالدرجة الأولى في بنية ترتيب الرسالة اللغوية والقصدية، فالتغيير جاء تبعاً لتغيير الاتجاه النفسي للمتلقي وهذا ديدن أسلوب الالتفات، إذ تلون الحديث، فكان حديثاً عن الله المستحق للحمد، فإذا كان المقام مقام العبادة والاستعانة تحولت بنية الجمل إلى الخطاب إيذاناً بقرب الحامد من المحمود قرباً قلبياً، وفيه تدليل على منزلة الخالق من المخلوق بالعقل، وتبيان لامتلاك الله سبحانه لمقدرات الخلق وشؤون تدبيره، ويسمح هذا الشعور أن تطلب أنت المخلوق من الخالق العون وتخصصه بالوحدانية المطلقة .

وقيل: إن النكتة البلاغية في هذا التحول في الصورة الالتفاتية « أن العبد إذا قدر مثوله بين يدي مولاه ، فمن حقه أن يكون حاضر القلب يقظان النفس، درّاك اللمحة، سيّما إذا افتتح بالتحميد ليستحضر ينبوع نعمائه، جلائلها ودقائقها، فإذا أنتقل إلى اسم الذات يستجّد لنفسه هيبة الجلال والكبرياء، ثم إذا انتقل منه إلى

<sup>(</sup>١) ينظر : معترك الأقران في إعجاز القـرآن : ٢٨٩/١ ، والمثـل الـسائر : ١٨٤/٢ ، والإتقــان في علوم القرآن ، السيوطي : ١٢٥/٢ .

<sup>(</sup>٢) المنزع البديع في أنواع البديع : ٤٣٣ .

معنى الربوبية والمالكية يستزيد المحرك، وإذا ارتقى منه إلى كونه شامل الرحمة دنياها وعقباها يتضاعف المحرك، ثم إذا آل الأمر إلى أنه مالك الأمور في العاقبة ثوابها وعقابها يصير ذلك المحرك إلى حد لا يتمالك معه أن لا يقبل على معبوده ومعينه الحاضر المشاهد، ولا يقول: إياك نعبد وإياك نستعين »(١).

إن وظيفة الصورة الالتفاتية في هذا النص تتمثل بشكلها التعبيري (المكاني والزماني) الذي احتوته، لأنه سبحانه تعالى « لما وُصف بأنه رب العالمين علم أنه حاضر في كل مكان وزمان وليس غائباً، ذلك لأنه رب العالمين جميعاً، فلا يغيب عنهم ولا يغيبون عنه، فلما علم حضوره نودي بنداء الحاضر المخاطب »(٢).

ويرى ابن جني ( ٣٩٢ هـ ) أنّ الصورة الالتفاتية ليست من باب الاتساع والتصرف، وذلك في أثناء تناوله لنص سورة الفاتحة بقوله: « فليس ترك الغيبة إلى الخطاب هنا اتساعاً وتصرفاً، بل لأمر أعلى ومهم من الغرض أعنى . وذلك أن الحمد معنى دون العبادة ... لأن العبادة غاية الطاعة ، والتقرب بها هو النهاية والغاية ، فلما كان كذاك استعمل لفظ (الحمد) لتوسطه مع الغيبة فقال : « الحمد لله » ولم يقل: لك ، ولما صار إلى العبادة التي هي أقصى أمد الطاعة قال : « إياك نعبد » فخاطب بالعبادة إصراحاً بها »(") .

إنَّ الله سبحانه وتعالى حين يقول في سياق الغيبة : ﴿ آلْعَـَـنَدُ يَّهُ رَبِ آلْعَــالَمِينَ ﴾ فإنَّ لفظ الجلالة يكون في عالم الغيب وكذلك بالنسبة لقول : (رب العــالمين)

<sup>(</sup>۱) التبيان في البيان : ۲۳۲ ، والبرهان في علوم القرآن : ۳۲۷/۳۲٦/۳ ، وأنــوار التنزيــل وأســرار التأويل ، البيضاوي : ۲/۲۱–۲۶ .

<sup>(</sup>٢) لمسات بيانية في نصوص من التنزيل ، د. فاضل صالح السامرائي : ٣٧ .

<sup>(</sup>٣) المحتسب في تبيين وجوه شواذ القراءات والإيضاح عنها ، ابن جني : ١٤٦/١ .

غيب و(الرحمن الرحيم) غيب و(مالك يوم الدين) غيب، أما بالنسبة للتحول إلى سياق الخطاب في (إياك نعبد وإياك نستعين) فإنه حضور وتحول معجز فيه دلالة بليغة على قوة الخطاب وآلية اشتغاله، إذ نقل الخطاب الالتفاتي الغيب إلى حضور المخاطب، فأصبحت الرؤية تعييناً إيمانياً.

فأنت في حضرة الله سبحانه وتعالى الذي غمرك بالنعم، وهذه تراها وتحيط بك لأنه (رب العالمين) أي: إن ربوبيته جل جلاله ليست ربوبية جبروت، بل هي ربوبية (الرحمن الرحيم) فإذا لم تحمده وتؤمن به بفضل نعمه التي تحسها وتعيش فيها، فاحذر من مخالفة منهجه لأنه (مالك يوم الدين) حيث يستحضر الحق سبحانه وتعالى ذاته بكل هذه الصفات التي فيها فضائل الألوهية، ونعم الربوبية والرحمة التي تمحو الذنوب، والرهبة من لقائه يـوم القيامة تكـون قـد انتقلت من صفات الغيب إلى محضر الشهود(۱).

وبعد ذلك قد يسأل سائل: لماذا هذا الالتفات من الغيبة إلى الخطاب، فالقرائن التقريرية الواردة في سياق الغيبة تكفي لمعرفة أن هذا الرب يستحق العبادة فهو (رب العالمين، والرحمن الرحيم، ومالك يوم الدين)، نجيب :أيّ شك أو إنكار من الجاحدين وليس من المؤمنين، فبالنسبة للمؤمنين فإنهم مؤمنون بوحدانية الله سبحانه إلا أن الإنكار يقع من الكفار فهم يعبدون آلهة أخرى غير الله، لذلك كسر مسار الخطاب بسبب التخصيص الذي يفترض لوازم تخصيصه ومن ضمنها الصورة الالتفاتية الضمائرية.

<sup>(</sup>١) ينظر : تفسير الشعراوي ، الشعراوي ؟ ٧١-٧٥١ ، و البرهان الكاشف عن إعجاز القرآن ، ٣١٤

وتطالعنا الصورة الالتفاتية في نص آخر من نصوص القرآن الكريم أخبرنا الله سبحانه وتعالى من خلالها عن فئة من الناس وهم المنافقون الفاسقون بأنهم المبعدون عن منهجه في قوله تعالى : ﴿ الَّذِينَ يَنقُضُونَ عَهْدَاللّهِ مِنْ بَعْدِ مِيثَنقِهِ وَلَعْطَعُونَ مَا أَمَرَ اللّهُ بِهِ أَن يُوصَلَ وَيُفْسِدُونَ فِي الْأَرْضِ أُولَتَهِكَ هُمُ الْخُلِيرُونَ \* وَيَقْطَعُونَ مَا أَمَرَ اللّهُ بِهِ أَن يُوصَلَ وَيُفْسِدُونَ فِي الْأَرْضِ أُولَتَهِكَ هُمُ الْخُلِيرُونَ \* وَيَقْطَعُونَ مَا أَمَرَ اللّهُ بِهِ أَن يُوصَلَ وَيُفْسِدُونَ فِي الْأَرْضِ أُولَتَهِكَ هُمُ الْخُلِيرُونَ \* وَيَقْطِعُونَ مَا أَمَرَ اللّهُ بِهِ عَلَى اللّهُ وَكُنتُم أَمُواتًا فَأَحْيَكَمُ مُنّمَ يُمِيتُكُمْ ثُمّ يُعِيدِكُمْ ثُمّ إِلَيْهِ كُمْ وَيُعْرِيكُمْ ثُمْ أَلْحَيْكُمْ مُنْمَ يُعِيدِكُمْ ثُمْ إِلَيْهِ وَكُنتُم أَمُواتًا فَأَحْيَكُمْ مُنْمَ يُعِيدُكُمْ ثُمْ يُعِيدِكُمْ ثُمْ اللّهِ وَكُنتُم أَمُواتًا فَأَحْيَكَكُمْ مُنْمَ يُعِيدُكُمْ ثُمْ يُعِيدِكُمْ مُن اللهِ وَكُنتُم اللّهُ اللّهِ وَكُنتُم أَمُواتًا فَأَحْيَكُمْ مُنْمَ يُعِيدُكُمْ ثُمْ يُعِيدُكُمْ مُن اللّهُ اللّهُ وَكُنتُم اللّهُ اللّهُ وَكُنتُهُ اللّهُ وَلَيْهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ وَلَيْهِ وَكُنتُ اللّهُ وَلَيْ اللّهِ وَلَا اللّهُ وَلَيْهُ وَلَا اللّهُ وَلِي اللّهِ وَلَيْهُ اللّهُ وَلَيْهُ وَلَا اللّهُ وَلَيْهُ وَلِي اللّهُ وَلَيْهُ وَلَونَا فَالْوَلِيْ اللّهِ وَلَيْهُمُ اللّهُ وَلَونَ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلِي اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَيْ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلِي اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلِي اللّهُ وَلِي اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلِي لَا لَهُ وَلَا اللّهُ وَلِي اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا لَا لَهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلِي اللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَلِي اللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلِي اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلِي الللّهُ وَلَا الللللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا الللّهُ وَلَا الللّهُ وَلِي اللّهُ وَلَا الللّهُ وَلِي اللّهُ وَلِي اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَلِي اللّهُ وَلِي الللّهُ وَلِي الللّهُ اللّهُ وَلَا الللّهُ وَلِي اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلِي الللّهُ وَلِي الللّهُ وَلِي الللّهُ وَلِي اللللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَلِي اللللللم

أراد الحق أن يبين لنا صفاتهم، فحددها في ثلاث صفات نمطية : أولاً ﴿ اَلَّذِينَ يَنفُضُونَ عَهْدَاللَّهِ مِنْ بَعْدِ مِينَقِدِ ، ثانياً ﴿ وَيَقْطَعُونَ مَا أَمَرَ اللّهُ يِمِ اَن يُوصَلَ ﴾ ثالثاً ﴿ وَيُقْطِعُونَ مَا أَمَرَ اللّهُ يِمِ اَن يُوصَلَ ﴾ ثالثاً ﴿ وَيُقْطِعُونَ مَا أَمَرَ اللّهُ يِمِ اللّه عنده بالنا ﴿ وَيُقْطِعُونَ فَي الْأَرْضِ ﴾ ، ثم حدد لنا الحق تبارك وتعالى حكمهم عنده بأنهم : ﴿ أَوْلَتُهِكَ هُمُ الْخَسِرُونَ ﴾ وكل هذه الأفعال المتجددة القبيحة جاءت في سياق الغيبة الذي يمثل طرف الصورة الأول وذلك في قوله جل شأنه : ﴿ الّذِينَ يَنقُضُونَ عَهْدَ اللّهِ مِنْ بَعْدِ مِينَتقِهِ وَيَقَطَعُونَ مَا أَمَرَ اللّهُ بِهِ الذي يُوصَلَ وَيُفْسِدُونَ فِي الْفَرَادِ فَي اللّهُ وَلَا هَدُونَ فَي اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَيْكُونَ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَالِلْ اللّهُ وَلَا لَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلِلْ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا الللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللللّهُ وَلَا الللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا الللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللللّهُ وَلَا الللّهُ وَلَا الللّهُ وَلَا الللّهُ وَلَا الللللّهُ وَلْهُ الللّهُ وَلَا اللللّهُ وَلَا الللّهُ وَلَا اللللّهُ وَلَا اللّهُ الللّهُ وَلَا الللّهُ الللّهُ اللللّهُ اللللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللللللّهُ اللللللللللللّهُ اللللللللللللللللللللل

ونلحظ في سياق (الغيبة) جمالية تشكيل الصورة الاستعارية (التخيلية) في قوله: ﴿ اللَّذِينَ يَنقُضُونَ عَهْدَاللّهِ مِنْ بَعْدِ مِيثَقِدِه ﴾ إذ « شبه العهد بالحبل، وأضمر في النفس ، فلم يصرح بشيء من أركان التشبيه سوى العهد المشبه، ودل عليه بإثبات النقض الذي هو من خواص المشبه به وهو الحبل »(۱).

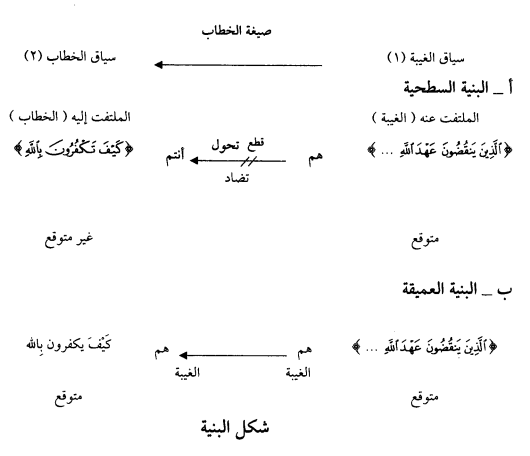
<sup>(</sup>١) الإتقان في علوم القرآن : ١٢٦/٢ .

وقد تحدث الزمخشري (ت ٣٨٥ هـ) عن معنى النقض بقوله: « النقض: الفسخ وفك التركيب، فان قلت: من أين ساغ النقض في إبطال العهد؟ قلت: من حيث تسميتهم العهد بالحبل على سبيل الاستعارة لما فيه من ثبات الوصلة بين المتعاهدين ... وهذا من أسرار البلاغة ولطائفها أن يسكتوا عن ذكر الشيء المستعار، ثم يرمزوا إليه بذكر شيء من روادفه، فينبهوا بتلك الرمزة على مكانه »(١).

وبعد ذلك ينتقل سبحانه وتعالى إلى أصل الحياة والموت وبيان قدرته سبحانه وتعالى على الإحياء والإماتة ، كيف لا وهو خالق كل شيء، وذلك في سياق الخطاب الذي يمثل مكمن الصورة الالتفاتية في النص ، وذلك في قولم تعالى ﴿كَيْفَ تَكْفُرُونَ بِاللّهِ وَكُنتُمْ أَمْوَتًا فَأَحْيَكُمْ ثُمَّ يُعِيثُكُمْ ثُمَّ اللّهِ وَكُنتُمْ أَمُوتًا فَأَحْيَكُمْ ثُمَّ يُعِيثُكُمْ ثُمَّ اللّهِ وَكُنتُمْ أَمُوتًا فَأَحْيَكُمْ ثُمَّ اللّهِ وَكُنتُم ثُمَ اللّهِ وَكُنتُم ثُمَ اللّهِ وَكُنتُم ثُمَ اللّهِ وَكُنتُم ثُمَ اللّهِ وَكُنتُهُم ثُمَ اللّهِ وَلَا اللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَلّهُ وَلَا اللّهُ وَلِلْ اللّهُ وَلَا لَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا لَا لَا اللّهُ وَلَا لَا لَا لَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا لَا لَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا لَا اللّهُ وَلَا لَا لَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا لَا لَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُولُ الللّهُ وَلَا الللّهُ وَلِلْ لَا لَا لَا لَا الللّهُ الللّهُ

وإذا عدنا إلى بنية الصورة الالتفاتية على مستوى التحليل، لا بـد مـن بيـان شكل البنية التي تمكننا من معرفة الأنموذج الأصلي الذي تقوم عليـه بنيـة اللغـة المتوقعة والشكل المنزاح عنها كما يأتي :

<sup>(</sup>۱) الكشاف ، الزمخشري : ٦٨ .



انطلاقاً من شكل البنية السابق يمكن القول:إن أي تغير في نظام التركيب يتحول إلى « نظام يوظفه الرمز في مستوى آخر لدلالة غير ما كانت له في نظامه الأصلي »(١).

وتتآزر عدة مستويات في الخطاب القرآني (النحو – المعجم – الصوت) في آليات القول لتوجد نسيجاً لغوياً يعد شبكة النص البلاغية الاعجازية، ففي هذه الصورة نلحظ وجود عنصر لغوي بنيوي يمكن تحديده في قوله تعالى : « كيف » وذلك في سياق (الخطاب).

<sup>(</sup>١) بلاغة الخطاب وعلم النص : ٢٤٢ .

وهو اسم استفهام يسأل به عن الحال، والحق سبحانه أورده في هذه الصورة ليس بغرض الاستفهام، ولكن لطلب تفسير أمر عجيب ما كان يجب أن يحدث أي منكر من الله سبحانه وتعالى، ومعناه: أن الأمر يُتعجب منه لغرابته وبُعده عن المألوف من شكر المنعم (۱)، أي: كيف تكفرون وقد أعطاكم هذه الأدلة الدامغة من خلق السماوات والأرض وخلق الناس، أدلة لا يستطيع أحد أن ينكرها (۲).

والاستفهام إنكاري لا بمعنى إنكار الوقوع ... بل بمعنى إنكار الواقع واستبعاده، وفيه من المبالغة ما ليس في توجيه الإنكار إلى نفس الكفر<sup>(٣)</sup>.

إن سياق الصورة الالتفاتية يستحضر ويستجلب هؤلاء للمثول أمام واقعهم ولتعداد الجرائم التي اقترفوها كما حصل في سياق الغيبة .

والقرآن الكريم يتغلغل إلى الأعماق « أعماق المنافقين، فيكشف عن منازعهم ونوازعهم، ويبين خوالجهم ونبضاتهم، ويميط اللثام عن أدق حالاتهم وأحوالهم »(٤).

لذلك تحققت بلاغة الصورة الالتفاتية في هذا النص من خلال مقصدية الله سبحانه وتعالى في توبيخ هؤلاء على كفرهم مع علمهم بحالهم المقتضية خلاف ذلك (٥)، وتنبني عن حالة الكفر مقصدية أخرى إذ تنبئ عن الانهماك في الغفلة أو

<sup>(</sup>١) ينظر : المحرر الوجيز في تفسير الكتاب العزيز ، ابن عطية : ٦٩ .

<sup>(</sup>٢) ينظر : تفسير الشعراوي : ٢٦٦/١ .

<sup>(</sup>٣) ينظر : من بلاغة القرآن ، أحمد أحمد بدوي : ٦٥ .

<sup>(</sup>٤) الأمثال في القرآن ، محمود بن الشريف : ١٣ .

<sup>(</sup>٥) ينظر : أنوار التنزيل وأسرار التأويل : ٢٦٧/١-٢٦٨ ، وروح المعاني ، الآلوسي : ٢١٢/١ .

الجهل (١)؛ لأن الكفر بالله في مواجهة هذه الدلائل والآلاء كفر قبيح بشع، لذلك جاءت الصورة الالتفاتية لتواجه هذه الفئة من البشر بما لا بد من مواجهته، والاعتراف به، والتسليم بمقتضياته . تواجههم بموكب حياتهم وأطوار وجودهم.

لقد كانوا أمواتاً فأحياهم، ولا مفر من مواجهة هذه الحقيقة التي لا تفسير لها إلا بالقدرة الإلهية الخالقة (٢).

ونعاين الصورة الالتفاتية في معرض ذم الله سبحانه وتعالى المنافقين إذ « ذكر أنهم يتخذون الكافرين من اليهود أولياء دون المؤمنين، فيجلسون إليهم ويسمعون إلى طعنهم في القرآن مع أنهم قد نهوا عن سماع ذلك منهم، ثم ذكر تذبذبهم بين المسلمين والكفار، فإن كان للمؤمنين فتح طلبوا أن يشاركوهم في الغنائم، وإن كان للكفار ظفر امتنوا عليهم بمنعهم من المسلمين، وأنهم يخادعون الله بذلك وهو خادعهم »(٣).

والمقصود بالكفار هنا كفار مكة أو أحبار اليهود، لأنه لم يبق مشركون صرحاء في وقت نزول السورة (١٤)، ونلحظ بروز العنصر الخطابي في السنص بمجمله وهو (الذم) في سياق الصورة المتجسدة في قول الحق سبحانه: ﴿ اللَّذِينَ يَنَّخِذُونَ ٱلْكَفِرِينَ أَوْلِيَآ مِن دُونِ ٱلْمُؤْمِنِينَ أَيَبْنَغُونَ عِندَهُمُ ٱلْعِزَّةَ فَإِنَّ ٱلْعِزَّةَ لِلَّهِ جَمِيعًا \* وَقَدْ نَزَلَ عَلَيْكُمْ فِي الْكَنْكِ أَنْ إِذَا سَمِعْتُمْ ءَاينتِ ٱللَّهِ يُكُفَّرُ بِهَا وَيُسْتَهْزَأُ بِهَا فَلا نَقْعُدُواْ مَعَهُمْ وَقَدْ نَزَلَ عَلَيْكُمْ فِي الْكِنْكِ أَنْ إِذَا سَمِعْتُمْ ءَاينتِ ٱللَّهِ يُكُفَّرُ بِهَا وَيُسْتَهْزَأُ بِهَا فَلا نَقْعُدُواْ مَعَهُمْ

<sup>(</sup>١) ينظر: المعاني الثانية في الأسلوب القرآني ،د. فتحي أحمد عامر : ١٠٥.

<sup>(</sup>٢) ينظر : في ظلال القرآن : ٦٢/١ ، ودراسات قرآنية : ٢٨٥ .

<sup>(</sup>٣) النظم الفني في القرآن ، عبد المتعال الصعبدي : ٨٧ .

<sup>(</sup>٤) ينظر : تفسير التحرير والتنوير ، ابن عاشور : ٣٤/٥ ، وفي ظلال القرآن : ٢/٥٥٦ .

حَقَىٰ يَخُوضُواْ فِي حَدِيثٍ غَيْرِهِ؞ٓ إِنَّكُمْ إِذَا مِثْلُهُمْ إِنَّ ٱللَّهَ جَامِعُ ٱلْمُنَافِقِينَ وَٱلْكَنفِرِينَ فِي جَهَنَّمَ جَمِيعًا ﴾ [النساء: ١٣٩ – ١٤٠].

ونلحظ في سياق الغيبة أيضاً الاستفهام الإنكاري الذي اعتاد عليه أسلوب القرآن لمقصدية بلاغية في قوله تعالى : ﴿ أَيَبْنَغُونَ عِندَهُمُ ٱلْعِزَّةَ ﴾ ، فهذا « إنكار لرأيهم وإبطال له وبيان لخيبة رجائهم وقطع لأطماعهم الفارغة »(١) فالبنية الاستفهامية جاءت لغرض التوبيخ والإنكار(٢)، وتتآزر مع هذه البنية بني لغوية أخرى، ففي قوله : « أيبتغون » استئناف بياني لوجود المعطوف في قولـه: « فـإنّ العزة لله » وفي ذلك إيماء إلى أن المنافقين لم تكن موالاتهم للمشركين لأجل المماثلة في الدين والعقيدة، لأن معظم المنافقين من اليهود، بل اتخذوهم ليعتزوا بهم على المؤمنين، وإيماء إلى أن المنافقين شعروا بالـضعف فطلبـوا الاعتـزاز ، وفي ذلك نهاية التجهيل والذم(٣) وفي هذا الخطاب كناية عميقة الغور تكمن في العنصر الخطابي (التحذير) من مخالطة المنافقين، فصور الخطاب تتناسل بفعل منظومة النسق اللغوي على المستوى التركيبي والدلالي، وتظهر الصورة الالتفاتية بعد هذا العرض الذي جاء بسياق الغيبة، إذ نجد عملية التحول في قوله تعالى : « وقد نزّل عليكم... » فهذا السياق يمثل بؤرة الصورة الالتفاتية أي (الخطاب) وقد شكلت هذه البؤرة حقولاً دلالية وإبلا غية على مستوى النسق اللغوي .

<sup>(</sup>١) إرشاد العقل السليم إلى مزايا القرآن العظيم المعروف بـ (تفسير أبي السعود) ، أبو السعود : ٢٤٤/٢ .

<sup>(</sup>٢) ينظر :تفسير التحرير والتنوير : ٢٣٤/٥ .

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق نفسه: ٥/ ٢٣٤ .

منها استحضار أصحاب الصلة الذين ينسب إليهم فعل (الأخذ)، فبعد أن أجريت عليهم الضمائر الغائبة صاروا معروفين بصفتهم هذه فالتفت إليهم سبحانه بالخطاب<sup>(۱)</sup>، وتكشف اللمسة الأولى عن طبيعة المنافقين، وصفتهم الأولى، وهي ولاية الكافرين دون المؤمنين، كما تكشف عن سوء تصورهم لحقيقة القوى؛ وعن تجرد الكافرين من العزة والقوة، وتقرر الصورة أن العزة لله وحده ؛ فهي تطلب عنده، وإلا فلا عزة ولا قوة عند الآخرين (۱).

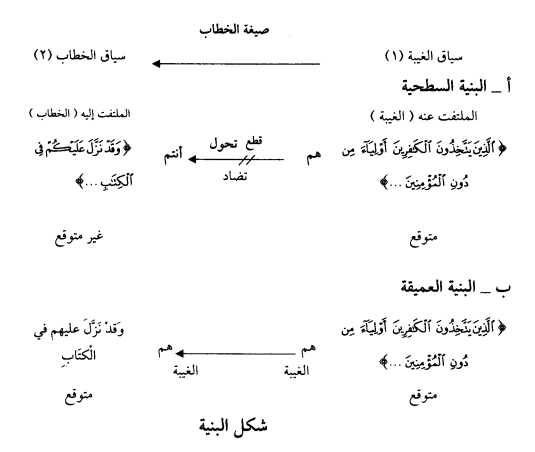
وفي خاتمة الخطاب جمع الله سبحانه المنافقين والكافرين في بـؤرة واحـدة وهي (جهنم) بقوله : ﴿ إِنَّ اللهَ جَامِعُ ٱلمُنَافِقِينَ وَٱلْكَافِرِينَ فِي جَهَنَّمَ جَمِيعًا ﴾ بوصفها نهاية فعل الموالاة والمحصلة الجزائية المهينة لهم .

إن جمال الصورة لا يُعرف « إلا من الداخل يتبدى في التمفصل، أي: أنه يُبيح تجزيئه في مستوى أول من القراءة على أن لا يكرر الجزء الآخر أو يغيب وظيفياً، فيكون العمل الفني بهذه الأجزاء غير المتجانسة وظيفياً فضاءً جمالياً مكتظاً بالحركة يشبه الجسد المتناسق البناء، تتحرك جميع أعضائه وخلاياه في هيجان منظم وتغمره الهيكلة في كل المواقع ، فالجمال \_ بهذه القراءة من الداخل \_ تعقب لبعض التمفصلات التي بها يكون الواحد مفتوحاً على العدد اللانهائي »(٣) ويمكن هيكلة هذه الصورة في بنيتها الشكلية الآتية :

<sup>(</sup>١) ينظر تفسير التحرير والتنوير: ٥ / ٢٣٤ .

<sup>(</sup>٢) في ظلال القرآن : ٢/٥٥٦ .

<sup>(</sup>٣) وجود النص – نص الوجود : ٤٤ .



وفي رحاب آيات القرآن الكريم وبدائعه وفي سياق الحث على الجهاد في سبيل الله من خلال بيان منزلته وأجره وبيان حال المتخلفين عنه (۱) تطالعنا الصورة الالتفاتية وذلك في قوله تبارك وتعالى : ﴿ إِنّ ٱللّهَ ٱشْتَرَىٰ مِنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ الْفُكُمُ وَأَمُولُكُم وَأَلْمُ وَالْقُرَدَ وَمُقَالِمُ وَمَنْ أَوْفَ وَمَنْ أَوْفَ وَمَنْ أَوْفَ وَمَنَ اللّهِ فَلَقُ مُرَالِهُ فَاللّهَ مَا اللّهِ فَاللّهُ فَاللّهَ اللّهُ فَاللّهَ اللّهِ فَاللّهُ فَاللّهُ وَمُنْ أَوْفَ وَمَنْ أَوْفَ وَمِنْ اللّهِ فَاللّهُ فَاللّهُ فَاللّهُ وَاللّهُ وَمَنْ أَوْفَ وَمِنْ أَوْفَ وَمُنْ أَوْفَ وَمُنْ اللّهُ فَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَمَنْ أَوْفَ وَمُنْ وَفِقَ وَمُنْ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَمُنْ أَوْفَ وَمُنْ أَوْفَ وَمُنْ اللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَلَقُلُمُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَاللّهُ وَلَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ ولَا اللّهُ وَاللّهُ واللّهُ والللّهُ واللّهُ والللّهُ واللّهُ والللّهُ وا

<sup>(</sup>١) ينظر : روح المعاني : ٢٩/١١ .

بِبَيْعِكُمُ ٱلَّذِى بَايَعَتُم بِهِ ۚ وَذَلِكَ هُوَ ٱلْفَوْزُ ٱلْعَظِيمُ ﴾ [النوبة: ١١١]، تتشكل معالم البنيسة للصورة الالتفاتية بالآتي :

نجد في هذا الأنموذج للصورة الالتفاتية صوراً أخرى تتواشج وتتضافر مع الصورة الالتفاتية، وهذه سمة أسلوبية إذ إن التضافر «هو أركام جملة من الإجراءات الأسلوبية ... في نقطة معينة من النص »(١).

<sup>(</sup>١) معايير تحليل الأسلوب ، ميكائيل ريفاتير : ١٠-٥٠ .

فمن الصور الجزئية الواقعة في سياق الغيبة في بنية التلفظ – الصورة الإستعارية، وذلك ماثل في قوله تعالى: ﴿ إِنَّ اللَّهَ اَشَّرَىٰ ... ﴾ إن دلالة المسند الفعلي « اشترى » تتجاوز المستوى المفهومي إلى المستوى المجازي الذي يضيف إلى الفعل دلالات أخرى، إذ شبه الله سبحانه وتعالى هيئة بذل الأنفس والأموال تحت عنوان الجهاد بهيئة المتاجرة، فلفظ الشراء (مستعار له) أي للبذل، والمستعار منه هو هيئة المتاجرة والبيوع ، أي : استبدل لفظ الشيء المباع بأشياء معنوية، وإن افتتاح الكلام بـ (إنّ) لتأكيد الخبر والاهتمام به (۱) .

ونلحظ ملمحاً أسلوبياً آخر في تشكيل الصورة الالتفاتية في السياق نفسه، إذ نجد تقديم لفظ (الأنفس) على (الأموال) وتعليل ذلك يتعلق بالسياق القرآني، فالقرآن الكريم يضع الألفاظ تبعاً للمقاصد الموجهة إلى المتلقي وإرادة المرسل، فالأنفس «هي المشتراة في الحقيقة، وهي مورد العقد، وهي السلعة التي استامها ربها، وطلب شراءها لنفسه، وجعل ثمن هذا العقد رضاه وجنته، فكانت هي المقصودة بعقد الشراء، والأموال تبع لها، فإذا ملكها مشتريها ملك مالها، فإن العبد وما يملكه لسيده، وليس له فيه شيء، فالمالك الحق إذا ملك ملك النفس ملك أموالها ومتعلقاتها »(٢).

إن بنية الصورة الاستعارية في قوله سبحانه وتعالى : « اشترى » « تشعرك أن ثمة مبايعة وقعت على الحقيقة بين الله سبحانه وعباده المؤمنين »<sup>(٣)</sup> لأن جمالية الإيحاء في الصورة الاستعارية قرّب « معاني التجارة والربح الوفير الذي يجنيه

<sup>(</sup>١) ينظر : تفسير التحرير والتنوير : ٣٧/١١ .

<sup>(</sup>٢) ابن القيم وحسه البلاغي في تفسير القرآن ،د. عبد الفتاح لاشين : ١١٥ .

<sup>(</sup>٣) الاستعارة في القرآن الكريم ، أحمد فتحي رمضان (رسالة ماجستير) جامعة الموصل : ٢٥٥ .

المؤمنون عند الله، ويتمثل ذلك الربح الوفير الذي ليس فوقه ربح « بالجنة » الغاية الحقيقية التي يبشرهم بها مقابل ما بذلوا من نفوس وأموال »(١).

وتأتي بعد ذلك بنية الصورة الالتفاتية في سياقها الخطابي في قوله تعالى: ﴿فَاسَتَبَشِرُواْ بِبَيْعِكُمُ ﴾ إذ يمكن تحديد بلاغة هذه الصورة في أنها خطاب للمؤمنين لمزيد الاعتناء بهم (٢) بدليل البشارة وأن الله سبحانه أخرج الكلام إلى سياق الخطاب بعد الغيبة ليفاجئ عباده المجاهدين بقرب حصول الفوز وتحصيل الثواب (٣) ، وقد جاءت هذه الصورة بعدة متغيرات بنيوية عملت على تفعيل حقول الدلالة نذكر منها:

مجيء مجموعة من التأكيدات وهي (إنّ، بأنّ) .

\_ ورود مجموعة دوال تأكيدية أيضاً على مستوى الخطاب البلاغي (الوعد ، الحق، الوفاء) وقد جاءت بصيغة التتابع والتوالي النصي (المنطقي) إذ يمثل الوعد مرحلة أولى وهو منعوت بكونه حقاً لإخراج ما ليس كذلك، ثم تأتي بعد ذلك عملية الوفاء به كمرحلة متقدمة ، والخطاب الالتفاتي قدم وقرب الجزاء بالوعد .

\_ إثبات هذه الوثيقة والمبايعة في الكتب السماوية (التوراة، الإنجيل، القرآن) بحسب الترتيب الإلهي لإنزالها . فعملية تقييد هذه المبايعة بالكتابة محور بالغ الأهمية لكونه دليلاً على صحة وجود العقد أي عقد التعامل والمبايعة .

\_ إعطاء الجزاء والثواب بسرعة قصوى من خلال بنية التحول للـصورة الالتفاتيـة سياق (الخطاب) عن طريق التصريح بالبشارة والفوز العظيم الذي لا مثيل له .

- حصيلة هذا التفعيل تكمن في الترغيب في الجهاد بوصفه أداة لنصر الـدين وإعلاء كلمة الحق المبين .

<sup>(</sup>١) المصدر نفسه : ٢٥٦.

<sup>(</sup>٢) ينظر : حاشية الصاوي على تفسير الجلالين ، الصاوي : ٣/٠٨٠ .

<sup>(</sup>٣) تفسير التحرير والتنوير : ٣٧/١١ .

ومن صور الالتفات الأخرى في نصوص القرآن الكريم ما جاء في قوله تعالى ﴿ ثُمَّ إِذَا كَشَفَ ٱلظَّرَ عَنكُمْ إِذَا فَرِيقٌ مِّنكُم بِرَبِّهِمْ يُشْرِكُونَ \* لِيَكْفُرُواْ بِمَا ءَانَيْنَهُمْ فَتَمَتَّعُواْ فَسَمَّعُواْ فَسَمَّعُواْ فَسَمَّعُواْ فَسَمَّعُواْ فَسَوْفَ تَعْلَمُونَ ﴾ [النحل ٥٥-٥٥].

إن هذا الخطاب بشكله العام مسوق لإنذار المشركين بالعذاب وإبطال شركهم، وبيان كفرهم نعم الله عليهم فجوزوا بذلك العذاب الذي حق عليهم (١١) . ويمكن توضيح شكل البنية للصورة الالتفاتية بالآتي :



<sup>(</sup>١) النظم الفني في القرآن ، عبد المتعال الصعبدي : ١٦٧ .

إنّ المفارقة السياقية حاصلة في الصورة الالتفاتية والتي خرجت لبلاغة اقتضاها الخطاب القرآني، وهي تناهي سخط الخالق سبحانه على هؤلاء الجاحدين لنعمه والتعجب من إشراكهم بعد نجاتهم من الهلاك<sup>(١)</sup>، إذ كفروا بما آتاهم الله من نعمة كشف الضر، وجاء الكفر هنا بمعنى الجحود، أي : إنكار كون تلك النعمة من الله<sup>(٢)</sup>، لذلك جاءت الصورة الالتفاتية لزيادة التوبيخ عليهم<sup>(٣)</sup>.

ومن المواطن المتي يصور فيها القرآن الكريم - في أقوى صور التعبير التصويري - موقف الطبيعة الساخطة المستعظمة نسبة الولد إلى الله، فتكاد لشدة غضبها، أن تتفجر غيظاً، وتنشق ثورة وتخر الراسيات لهول هذا الافتراء، وضخامة هذا الكذب، واصغ إلى تصوير الغضب (أ) وذلك في قول عز وجل : ﴿ وَقَالُواْ التَّخَذَ الرَّمْنُ وَلَدًا \* لَقَدْ جِئْتُمْ شَيْئًا إِذًا \* تَكَادُ السَّمَوَتُ يَنفَظَرْنَ مِنْهُ وَتَنشَقُ الْأَرْضُ وَقِحِدُ الْمِحْدُنِ وَلَدًا \* أن دَعَوا لِلرَّمْنِ وَلَدًا \* [مريم: ٨٨- ٩١].

إنَّ هذه الآيات نزلت بخصوص من زعم أن الملائكة بنات الله ، ومنهم اليهود والنصاري (٥).

وقد جاءت الصورة الإلتفاتية لتوبيخهم ورد دعوتهم الباطلة، ويمكن بيان شكل البنية للصورة الالتفاتية بالآتي :

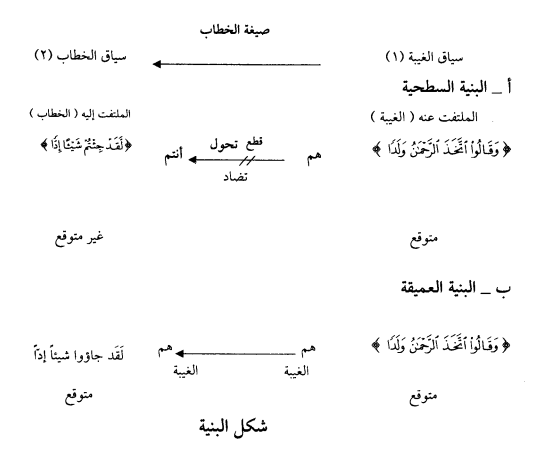
<sup>(</sup>١) روح المعانى : ٢١٦/١٩ .

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق نفسه : ٢١٦/١٩ .

<sup>(</sup>٣) حاشية الصاوي : ١٠٧٣/٣ .

<sup>(</sup>٤) المعاني الثانية في الأسلوب القرآني : ١٩.

<sup>(</sup>٥) الجامع لاحكام القرآن ، القرطبي : ١٠٣/١١ .



لقد تغيرت بنية النص، إذ لم يقل سبحانه: «لقد جاؤوا» بل قال سبحانه: ﴿ لقد جئتم ﴾ ونتج عن هذا التغيير تغير في الدلالة النصية من خلال استحضار هؤلاء الذين ادّعوا أن لله سبحانه بنات موبخاً لهم منكراً عليهم قولهم، فهو كأنّه يخاطب قوماً حاضرين (۱) ومن بلاغة الصورة الالتفاتية في هذا النص المبالغة بذمهم والتعجيل عليهم بالجرأة على الله تعالى (۱)، فضلاً عن خطاب التوبيخ لأن

<sup>(</sup>١) ينظر : البرهان في علوم القرآن : ٣٧١/٣ .

<sup>(</sup>٢) ينظر : أنوار التنزيل وأسرار التأويل : ٣٥/٤ .

توبيخ الحاضر أبلغ في الإهانة (۱) ، من توبيخ الغائب، فكان « الانتقال من الحديث عنهم إلى الحديث إليهم زيادة في تهديد ... ومواجهة لهم بالسخط عليهم والتأنيب لهم »(۲) ، لرد مقالتهم الباطلة وتهويلها لعظم أمرها وفسادها .

ومن النكت البلاغية الأخرى للصورة الالتفاتية في هذا النص المباغتة والمباكتة (٣) ووضع أسلوب الخطاب في حالة الصدمة الضاربة لما قاله هؤلاء بأن لله بنات والله منزه عن هذا الادعاء العريض .

وفي سياق الحديث عن النبي محمد على فيما يخص (النكاح) يوجه الله سبحانه وتعالى خطابه إلى النبي على بأسلوب الالتفات وذلك في قول تعالى : ﴿ وَأَمْرَأَةُ مُوْمِنَةً إِن وَهَبَتَ نَفْسَهَا لِلنَّبِي إِنْ أَرَادَ ٱلنِّي أَن يَسْتَنكِكُمُ اَ خَالِصَةً لَكَ مِن دُونِ الْمُؤْمِنِينَ ... ﴿ [الاحزاب: ٥٠]

وتتضح بنية الصورة الالتفاتية بالشكل الآتي :

<sup>(</sup>١) ينظر : الجامع الكبير ، ضياء الدين ابن الأثير : ٩٩ ، والبرهان في علوم القرآن : ٣٣٠/٣ .

<sup>(</sup>٢) بلاغة الكلمة والجملة والجمل ، منير سلطان : ١١٠ ، وروح المعاني : ١٣٩/١٦ .

<sup>(</sup>٣) ينظر : الإعجاز الفني في القرآن ، عمر السلامي : ١٥٢ .



إن دلالة الآية بشكل عام تتجه إلى أنه في حالة إرادة النبي على نكاح امرأة، فحلال له أن ينكحها إذا وهبت نفسها له بغير مهر خالصة له، أي بعبارة أخرى يقول سبحانه: لا يحل لأحد من أمتك أن يقرب امرأة وهبت نفسها له إلا بمهر، وإنما ذلك لك يا محمد خالصة أخلصت لك من دون سائر أمتك(١).

<sup>(</sup>١) ينظر : جامع البيان عن تأويل آي القرآن المعروف بـ (تفسير الطبري) ، الطبري : ٢٨/٢٢.

« وقد قالوا إنه على لم يصح أن تزوج واحدة من هذا النوع، وإنما كان يزوج الواهبات لغيره من أصحابه رضي الله عنهن، وقيل: إن ميمونة بنت الحارث الهلالية قد وهبت نفسها للنبي وأنه على أعرس بها »(١).

وقد جاءت الصورة الالتفاتية في هذا النص القرآني ببلاغة خطابية تكمن في اختصاص النبي محمد على بهذا الأمر وإيثاره على غيره من الناس، وهو خطاب تكريم وتفخيم له وتقرير لاستحقاقه الكرامة لنبوته (٢)، إذ ترك الله سبحانه وتعالى للنبي الخيار في أن يضم إلى عصمته من شاء ممن يعرضن أنفسهن عليه (٣).

وتطالعنا صورة التفاتية أخرى في القرآن الكريم في إطار الحث على التسوية بين الناس في الدعوة إلى الله، وذلك في قوله تعالى : ﴿ عَبَسَ وَتَوَلَّىٰ \* أَن جَآةُ وُ ٱلْأَعْمَىٰ \* وَمَا يُدْرِبِكَ لَعَلَّهُ, يَزَّكَ ﴾ [عس: ١ - ٣] .

إن هذه السورة أي : سورة « عبس » نزلت في (عبد الله بن مكتوم) الذي أتى النبي على وعنده صناديد قريش يدعوهم إلى الإسلام، فطلب (عبد الله بن مكتوم) من الرسول على أن يقرئه ويعلمه مما علمه الله، فعبس واعرض عنه، فنزلت هذه السورة عتاباً له (١٠).

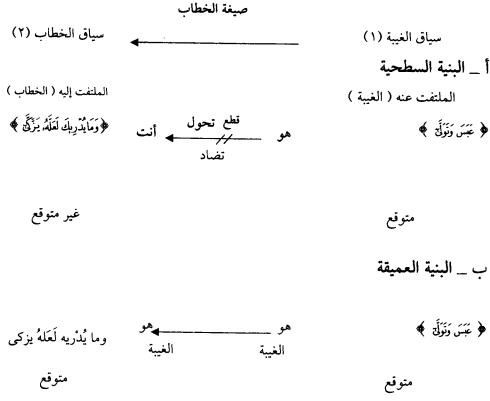
ويمكن أن نبين شكل البنية للصورة الالتفاتية بالآتي

<sup>(</sup>١) من أسرار التعبير القرآني (دراسة تحليلية لسورة الأحزاب) ، د. محمد أبو موسى : ٢٦٠.

<sup>(</sup>٢) ينظر : الكشاف ، الزمخشرى : ٨٦ .

<sup>(</sup>٣) ينظر : في ظلال القرآن : ٢٠٥/٦-٢٠٦ .

<sup>(</sup>٤) ينظر : النظم الفني في القرآن : ٣٣٩ .



### شكل البنية

وتتجسد بنية (العتاب) في عدة كلمات وردت في سياق التحول (الخطاب) في قوله تعالى : ﴿ وَمَا يُدّرِبِكَ لَعَلَهُ مُ يَرَّكُ ﴾ فلا يوجد وحدة معجمية تشير إلى العتاب سوى السياق النصي للخطاب وأسباب النزول المختصة بالقرآن الكريم، وقد عبر سبحانه في طرف الصورة الالتفاتية الأول عنه على بضمير الغيبة إجلالاً له على لايهام أن من صدر عنه ذلك غيره، لأنه لا يصدر عنه على مثله، كما أن في التعبير عنه بضمير الخطاب الالتفاتي في قوله : « وما يدريك » ذلك لما فيه من الإيناس بعد الإيحاش، والإقبال بعد الإعراض، والتعبير عن ابن مكتوم بالأعمى للإشعار بعذره في الإقدام على قطع كلام الرسول على الرسول المناس.

<sup>(</sup>١) ينظر روح المعاني : ٣٩/٣٠-٤٠.

ومن بلاغة الخطاب الالتفاتي في هذا النص: أن الله سبحانه وتعالى حين يعاتب الرسول على فعل الإعراض لا يعاتبه على أنه مقصر بل يعاتبه على أنه حمّل نفسه من المشقة ما لم تطلبه الرسالة، فالعتاب لصالح الرسول على لا عليه، كذلك من بلاغة الصورة الالتفاتية أنه سبحانه وتعالى لم يقل له « عبست وتوليت » لأنه سبحانه لا يريد أن يعرض رسوله إلى المواجهة تلطفاً به (۱)، وقد أدت هذه الصورة عدة وظائف على مستوى الدلالة منها:

\* عمومية الخطاب اللغوي في سياق الـصورة الأول (عـبس): الـذي جـاء في سياق الغيبة والذي يحيل إلى شخص من دون تحديده موقعياً لقصد الإيهام لتنزيه الرسول عليه عن ارتكاب أفعال مذمومة، ولإبعاده عن خطاب المواجهة.

\* إثارة فعل قصدي وإدراجه في سلم الأولويات للدعوة الإسلامية : وهو اتخاذ الطريق السهل في حالة رفض الطرف الآخر قبول الدعوة، أي :بعبارة أخرى كان طريق (الأعمى) وهدايته أسهل بالنسبة للرسول على من دعوة هؤلاء المتكبرين.

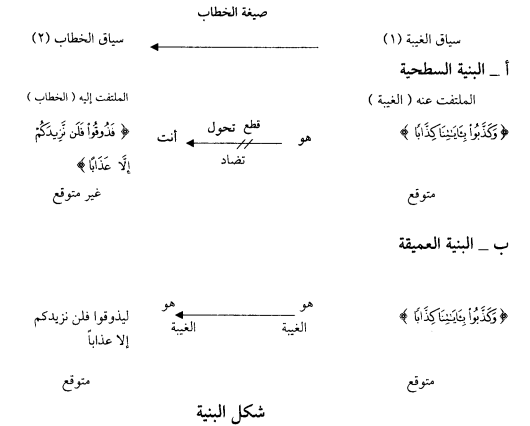
\* بيان دوافع العتاب وأبعاده الدلالية: فحين بدأ الخطاب متحدثاً عن الغائب، وكأنه بذلك يريد أن يرسم الصورة لرسوله على لوحة يراها أمام عينيه على وجه غير وجهه، لتكون الصورة واضحة القسمات بينة المعالم، ثم اتجه العتاب إلى الخطاب في رفق قريب من العنف، مبيناً ما لعله يرجى من الخير من هذا الأعمى السائل، ثم عقد موازنة بين من عنى به النبي ومن أعرض عنه، فهذا مستغن لا يعنيه أن يصغي إلى الدعوة، أو يطعيها، والآخر مقبل، تملأ قلبه الخشية، ويدفعه الإيمان، وقد سيجل هذا الخطاب معاملة الرسول لهما، ولكن هذا الخطاب يحمل في ثناياه عذر الرسول (٢).

<sup>(</sup>١) ينظر: المنتخب من تفسير القرآن الكريم ، محمد متولى الشعراوي : ١١٤/١-٥١٥ .

<sup>(</sup>٢) ينظر : من بلاغة القرآن : ٣٦٣-٣٦٤ .

ومن مشاهد القيامة في القرآن الكريم التي جاءت لتصوير معاناة الكافرين في العذاب قول الحق تبارك وتعالى : ﴿ إِنَّهُمْ كَانُواْ لَا يَرْجُونَ حِسَابًا \* وَكُذَّ بُواْ بِتَايَلِيْنَا كِذَابًا \* وَكُلَّ شَيْءٍ أَحْصَيْنَكُ كِتَابًا \* فَذُوقُواْ فَلَن نَّزِيدَكُمْ إِلَّا عَذَابًا \* [البا: ٢٧ - ٣٠].

إذ نجد التحول في الصورة الالتفاتية في قوله تعالى ﴿ فَذُوقُواْ فَلَن نَزِيدَكُمُ إِلَّا عَذَابًا ﴾ وقد جاءت هذه الآية بعد سلسلة من الآيات التي تضمنت عملية تعداد لصفات الكافرين، وكانت كلها في سياق (الغيبة) الذي يمثل طرف الصورة الالتفاتية الأول، أما هذه الآية فقد أخذت بزمام عملية التحول لتمثل بؤرة الصورة الالتفاتية، ونبين شكل البنية لهذه الصورة بالآتي :



وقد استُخدم في هذه الصورة نسق التجسيم، والمراد منه « إبراز الماهيات والأفكار العامة والعواطف في رسوم وصور وتشابيه محسوسة، هي في واقعها رموز معبرة عنها »(١).

وظهر عنصر مجسم للصورة التهويلية التي يعاني منها الكفار يـوم القيامة مـن شدة العذاب الذي وقع عليهم، وهـذا العنصر هـو « الـذوق » الـذي يمثل أحـد العناصر التكوينية لحواس الإنسان، وقد جـاء ذكـره في سياق الخطـاب في قولـه تعالى: ﴿ فَذُوقُوا ﴾ والذوق حاسة دنيا إلى جانب اللمس والـشم، أما الحـواس العليا فهما السمع والبصر، وحسية التذوق تبعث على التـهويل، فكان حقيقـاً بـأن تُقْرنَ بعذاب الآخرة، وفيها أقصى المباشرة في التلقي، وقد وردت أيضاً في تـذوق الرحمة، كما وردت في تذوق الوبال والبأس والعذاب، إذ تبعث في الذهن صـورة النار تأكل الأحشاء بعد أن تصل إلى اللسان (٢)، فعملية إيراد حاسـة « الـذوق » في هذه الآية لتشكيل صورة استعارية، إذ أستعار التعبير القرآني لفـظ « الـذوق » لأنـه أبلغ في التهويل.

ويقول أبو هلال العسكري (ت ٣٩٥ هـ) عن بلاغة استعارة حاسة الذوق للعذاب: « لأن حاسة الذائق أقوى لإدراك ما يذوقه، وللذوق فضل على غيره من الحواس، ألا ترى الإنسان إذا رأى شيئاً لم يعرفه شمّه، فإن عرفه وإلاّ لما يعلم أن للذوق فضلاً في تبين الأشياء »(٣) ومن بلاغة الصورة الالتفاتية في هذه الآية التي

<sup>(</sup>١) المعجم الأدبي ، جبور عبد النور : ٥٩ .

<sup>(</sup>٢) ينظر : جماليات المفردة القرآنية ، أحمد ياسوف : ١٠٥-١٠٤ .

<sup>(</sup>٣) كتاب الصناعتين: ٢٧٥.

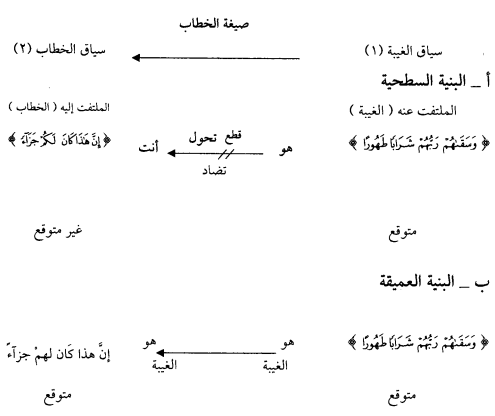
جاءت بصيغة الاستعارة الكامنة في فعل الأمر « فذوقوا » التهديد والتهويل، إذ أخرج فعل الأمر عن معناه الأصلي وهو « الإيجاب والإلزام »(۱) إلى معنى التهديد الذي اقتضاه سياق الخطاب القرآني لأن « فذوقوا » خطاب من متكلم ومخاطبين يسمعون، لكن السياق الأول كان غيبة، فكأن الذي كنتم تحدثون عنه غيباً صار واقعاً، وصار مشهوداً، وصرت أخاطبكم فيه (۲) ، وإن استحضار مشاهد القيامة لا يتحقق في سياق الغيبة، لأن الكفار كذبوا بوجودها وأنكروها، ويمكننا القول من خلال تتبع مشاهد القيامة في القرآن الكريم بأن الصورة الالتفاتية أسلوب واضح جد الوضوح في بنية هذه المشاهد القرآنية.

ومن النماذج التي نحن بصددها في هذا المقام قول عالى : ﴿ وَسَفَنَهُمْ وَمَنَ النَّمَاذَجِ الَّتِي نحن بصددها في هذا المقام قول تعالى : ﴿ وَسَفَنَهُمْ وَمُنْكُمُ مَثْنَكُورًا ﴾ [الإنسان: ٢١-٢٢].

ويمكن بيان شكل البنية لهذا الأنموذج بالآتي :

<sup>(</sup>١) جواهر البلاغة ، احمد الهاشمي : ٧٨ .

<sup>(</sup>٢) ينظر : المنتخب من تفسير القرآن الكريم : ٨٥/٢ .



#### شكل البنية

وفي هذه الصورة ضمن سياق الغيبة نجد « أجمل أوصاف الشراب التي تحقق لذته، فلا ألم ولا صداع، ولا منع ولا انقطاع يذهب بلذة المتاع، إنما هي خمر أعدت للمنعمين في الجنة، خمر يحتفظ فيها الشارب بخير ما أعطي من النعم وهو عقله، والخمر حين حرّمت في الحياة الدنيا على المسلمين، إنما حرّمت لعيوبها ومضارها، فهي تُفقد الإنسان لبه وتفكيره، أما خمر الجنة فهي خالصة من العيوب، فهي لا تسكره ولا يصيب شاربها الصداع »(۱) لذلك بيّن سبحانه صفة هذا الشراب بأنه « طهور » أي « من أقذار لم تمسه الأيدي، ولم

<sup>(</sup>١) المشاهد في القرآن الكريم ، د. حامد صادق : ٢٠٨ .

تدنسه الأرجل كخمر الدنيا "(') ويأتي سياق التحول (الخطاب) ليشكل الصورة الالتفاتية وذلك في قوله تعالى: ﴿ إِنَّ هَذَاكَانَ لَكُرِّ.. ﴾، وبلاغة هذه الصورة فيما تحمله من البشرى (۲) لهؤلاء الذين يدخلون الجنة من تعداد لأشكال النعيم الدائم ، وبأن هذا النعيم هو جزاء لكم لقاء فعلكم الخير ، وهو يختص بكم دون غيركم ، وكان مقتضى السياق على مستوى العمق أن يقال : « لهم » بدلاً من « لكم » ولكن كان هذا العدول لمقصدية بلاغية تتعلق بالخطاب .

<sup>(</sup>١) حاشية الصاوي على تفسير الجلالين : ٢٢٨٩/٦ .

<sup>(</sup>٢) ينظر : المشاهد في القرآن الكريم : ٤٧٠ .

الملتفت الملتفت

| ð   | الشاهد القرآني                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ەنە<br>(لغيبة | إليه<br>الخطاب | السور       | الآيات |
|-----|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------|----------------|-------------|--------|
| . 1 | ﴿ وَيَسْتَلُونَكَ عَنِ ٱلْمُسَنَّى فَلْ إِصْلَاثٌ لَمَّمْ خَيْرٌ وَإِن<br><u>تُخَالِطُوهُمْ</u> ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | هم            | أنتـم          | البقرة      | 77.    |
| 1   | ﴿ فَإِنْ <u>أَرَادَا</u> فِصَالًا عَن تَرَاضٍ مِّنْهُمَا وَتَشَاوُرٍ فَلَا جُنَاحَ<br>عَلَيْهِمَا وَلِنْ <u>أَرَدَتُم</u> ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | هما           | أنتـم          | البقرة      | 777    |
| .*  | ﴿ فَأَمَّا ٱلَّذِينَ ٱسْوَدَّتْ وُجُوهُهُمْ أَكَفَرْتُمُ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | هـم           | أنتــم         | آل عمران    | ١٠٦    |
|     | ﴿ وَلَا يَحْسَبَنَ اللَّذِينَ يَبْخُلُونَ بِمَا ءَاتَنَهُمُ اللَّهُ مِن فَضَلِهِ عَهُ خَلُونَ مَا فَضَلِهِ عَهُ خَلُونَ مَا فَضَلِهِ عَهُ خَلُونَ مَا بَعِلُونَ مِن خَلُولَ مِن اللَّهُ مَن السَّمَوَتِ بَعِلُولَ بِهِ عَلَى السَّمَوَتِ فَالْأَرْضُ وَاللَّهُ مِنَ السَّمَوَتِ وَالْأَرْضُ وَاللَّهُ مِنَ السَّمَوَتِ وَالْأَرْضُ وَاللَّهُ مِنَ السَّمَوَتِ وَالْأَرْضُ وَاللَّهُ مِن السَّمَوَتِ وَاللَّهُ وَاللَّهُ مِن اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِن اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِن اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِن اللَّهُ مِن اللَّهُ مِن اللَّهُ مِن اللَّهُ مِن اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِن اللَّهُ مِن اللَّهُ مِن اللَّهُ مِن اللَّهُ مِن اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِن اللَّهُ مِن اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِن اللَّهُ مُن اللَّهُ مِن اللَّهُ مِن اللَّهُ مُن اللَّهُ مُن اللَّهُ مِن اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِن اللَّهُ مِن اللَّهُ مِن اللَّهُ مُن اللَّهُ مُن اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُن اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِن اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُن اللَّهُ مِن اللَّهُ مِن اللَّهُ مُن اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُن اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُن اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُن اللَّهُ مُن اللَّهُ مُن اللَّهُ مُن اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُن اللَّهُ مُن اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُن اللَّهُ مُنْ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُ | هے            | أنتـم          | آل<br>عمران | ١٨٠    |
| ٥   | ﴿ وَإِذْ أَخَذَ اللَّهُ مِيثَنَى الَّذِينَ أُوتُوا الْكِتَبَ لَنَّيْتِكُنَّهُ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |               | أنت            | آل          | ١٧٨    |

15

لِلنَّاسِ ﴾

﴿ وَإِذَا قِيلَ لَهُمْ تَعَالُواْ إِلَىٰ مَاۤ أَسَرَٰلُ ٱللَّهُ وَإِلَىٰ

ٱلرَّسُولِ رَأَيْتَ ٱلْمُنَافِقِينَ يَصُدُّونَ عَنكَ صُدُودًا ﴾

| ~ * - * - * - * - * - * - * - * - * - * |         | •                         |                        |                                                                                                                             |       |
|-----------------------------------------|---------|---------------------------|------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------|
| الأباث                                  | البور   | الملتفت<br>إليه<br>الخطاب | البلغت<br>منه<br>الغية | الشاهد الغرائي                                                                                                              |       |
| ٦٥-٦٤                                   | النساء  | أنت                       | هـو                    | ﴿وَٱسْتَغْفَكَرَ لَهُمُ ٱلرَّسُولُ … فَلَا وَرَيِكَ لَا يُوْمِنُونَ … فَلَا وَرَيِكَ لَا يُؤْمِنُونَ … ﴾                    | •     |
| ۸۰                                      | النساء  | أنت                       | هـو                    | ﴿ مَّن يُطِعِ ٱلرَّ <u>سُولَ</u> فَقَدْ أَطَاعَ ٱللَّهَ وَمَن تَوَلَّى فَمَا<br><u>أَرْسَلْنَكَ</u> عَلَيْهِمْ حَفِيظًا ﴾   | •     |
| 18V-180                                 | النساء  | أنتـم                     | هم                     | ﴿ إِنَّ <u>ٱلْنَفِقِينَ فِي</u> ٱلدَّرِّكِ ٱلْأَسْفَكِلِ مِنَ ٱلنَّارِ … مَّا يَفْعَكُ ٱللَّهُ بِعَذَارِكُمْ … ﴾            |       |
| ٦                                       | الأنعام | أنتـم                     | هم                     | ﴿ أَلَمْ يَ <u>رَوْا</u> كُمْ أَهْلَكُنَا مِن قَبْلِهِم مِّن قَرْنِ مَكَّنَهُمْ فِي الْأَرْضِ مَا لَمْ نُمَكِّن لَكُمْ﴾     |       |
| ٩١                                      | الأنعام | أنتـم                     | هـم                    | ﴿ وَمَا <u>قَدَرُوا</u> ٱللَّهَ حَقَّ قَدْرِهِ * تَ <u>جَعَلُونَكُ</u> قَرَاطِيسَ<br>تُبَدُّونَهَا وَتُخْفُونَ كَيْثِيرًا ﴾ | . • • |
| 180                                     | الأعراف | أنتــم                    | هـم                    | ﴿وَأَمُرْ قَوْمَكَ <u>مَأْخُذُواْ بِأَ</u> خْسَنِهَ <u>اَسَأُوْدِيكُ</u> دَارَ<br>ٱلْفَنْسِقِينَ ﴾                          |       |

| বুল     | السور   | الملثقت<br>إليه<br>الخطاب | الملتفت<br>غند<br>الغية | الثاهد القرآني الإنجاب المراضية المراضية المراضية المراضية المراضية المراضية المراضية المراضية المراضية المراض                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |     |
|---------|---------|---------------------------|-------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----|
| 179     | الأعراف | أنتـم                     | هـم                     | ﴿ وَدَرَسُواْ مَا فِيهِ وَاللَّادُ الْآخِرَةُ خَنْيُرٌ لِلَّذِينَ<br>يَنَقُونَ <u>أَفَلَا تَعْقِلُونَ</u> ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | v   |
| 1 🗸 1   | الأعراف | أنتـم                     | <u>م</u>                | ﴿ وَإِذْ نَنَقَنَا ٱلْجَبَلَ فَوْقَهُمْ كَأَنَّهُ، ظُلَّةٌ وَظَنُّواً أَنَّهُ، وَاقِعٌ بِهِمْ خُذُواً ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | ?   |
| الأعراة | ۱۷۲     | أنتم                      | هم                      | ﴿ مَأَشَهَدَهُمْ عَلَى آنفُسِمِ مَ أَلَسْتُ بِرَبِكُمْ قَالُواْ بَكَنْ شَهِدَنَا أَلُواْ بَكَنْ شَهِدَنَا أَلُف تَقُولُواْ يَوْمَ ٱلْقِيكَمَةِ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |     |
| 18-191  | الأعراف | أنتــم                    | هم                      | ﴿ أَيُشْرِكُونَ مَا لَا يَعْلَقُ شَيْنًا وَهُمْ يُطْلَقُونَ * وَلَا يَسْتَطِيعُونَ لَمُمْ نَصْرًا وَلَا أَنفُسُهُمْ يَصُرُونَ * وَإِن يَسْتَطِيعُونَ لَمُمْ نَصْرًا وَلَا أَنفُسُهُمْ يَصُرُونَ * وَإِن تَدْعُوهُمْ إِلَى الْمُلُكَىٰ لَا يَشِعُوكُمُ سَوَاةً عَلَيْكُمْ أَدَعُوتُمُوهُمْ أَنتُمْ صَاحِتُونَ فِي لَا يَشِعُوكُمْ سَوَاةً عَلَيْكُمْ أَدَعُونَ مِن دُونِ أَمْ أَنتُمْ صَاحِتُونَ * إِنَّ ٱلَّذِينَ تَدْعُونَ مِن دُونِ اللّهِ عِبَادُ أَمْثَالُكُمْ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 7.7 |
| £-18    | الأنفال | أنتــم                    | هـو                     | ﴿ وَ <u>مَن يُشَافِقِ اللَّهَ</u> وَرَسُولَهُ فَكَإِنَ اللَّهَ سَلَا اللَّهَ سَلَا اللَّهَ اللَّهَ سَدِيدُ اللَّهَ اللَّهَ سَدِيدُ اللَّهَ اللَّهَ اللَّهَ اللَّهَ اللَّهَ اللَّهُ اللَّ | .10 |

|        |         |                | •••    |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
|--------|---------|----------------|--------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| الآيات | السور   | الملغث<br>إليه |        | الشاهد القرآني                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|        |         | الخطاب         | الغيبة |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| ٣٥     | الأنفال | أنتم           | هـم    | ﴿ وَمَا كَانَ <u>صَلَائُهُمْ</u> عِندَ ٱلْبَيْتِ<br><u>فَذُوقُواْ</u> ٱلْعَذَابَ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
|        |         |                |        | ﴿ وَلَوْ تَرَى إِذْ يَتَوَفَّى ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| ٥٠     | الأنفال | أنتم           | هـم    | الْمَلَيْهِ كُهُ وَذُوقُواْ عَذَابَ ٱلْحَرِيقِ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
|        |         | '              | ,      | المكنيكة ودوقواعداب الحريق *                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| ٣      | التوبة  | أنتم           | هـم    | ﴿ أَنَّ اللَّهَ بَرِيَّ مُنَ الْمُشْرِكِينَ وَرَسُولُهُ, فَإِن الْمُشْرِكِينَ وَرَسُولُهُ, فَإِن الْمُشْرِكِينَ وَرَسُولُهُ, فَإِن الْبَدَّمُ فَهُوَ خَيْرٌ لَكُمْ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| 79-71  | التوبة  | أنتــم         | م      | ﴿ وَعَدَ اللّهُ الْمُنَافِقِينَ وَالْمُنَافِقَينِ وَالْمُنَافِقَاتِ وَالْكُفَّارَ اللّهُ اللللللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الل |
| ۸٦     | التوبة  | أنت            | هم     | ﴿ وَإِذَآ أُنزِلَتَ سُورَةُ أَنَّ ءَامِنُواْ بِاللَّهِ وَجَهِدُواْ مَعَ رَسُولِهِ السَّعَدُنكَ أُوْلُوا الطَّوْلِ مِنْهُمْ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |

| <u>3</u> | السور   | الماتفت<br>إليه<br>الخطاب | الملفت<br>عنه<br>النية | الشاهد القرآني                                                                                                                                                                                                                                                 |             |
|----------|---------|---------------------------|------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------|
| 1.9      | يوسف    | أنتـم                     | هے                     | ﴿ أَفَلَمْ يَسِيرُوا فِ ٱلْأَرْضِ فَيَـنَظُرُوا كَيْفَ<br>كَاكَ عَنِقِبَةُ ٱلَّذِينَ مِن قَبْلِهِمْ وَلَدَارُ<br>ٱلْآخِرَةِ خَيْرٌ لِلَّذِينَ ٱتَّقَوَّا أَفَكَا تَعْقِلُونَ ﴾                                                                                 | <b>.</b> 71 |
| ٧        | الرعد   | أنت                       | ه_و                    | ﴿ وَيَقُولُ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا لَوَلآ أُنزِلَ عَلَيْهِ عَايَةٌ مِن رَّبِهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ مُنذِرًّ                                                                                                                                                    | .*:         |
| ٥,       | النحل   | أنتـم                     | هم                     | ﴿ وَيَحْمَلُونَ لِمَا لَا يَعْلَمُونَ نَصِيبًا تَأْلَلُهِ لَلَمُ اللَّهِ لَكُمُونَ نَصِيبًا تَأْلَلُهِ                                                                                                                                                         | ٠٢.         |
| 18-18    | الإسراء | أنت                       | ه و                    | ﴿ وَكُلَّ إِنسَانِ ٱلْزَمَّنَاهُ طَتَهِرَهُ، فِي عُنُقِهِ - فَ وَكُلَّ إِنسَانِ ٱلْزَمَّنَاهُ طَتَهِرَهُ، فِي عُنُقِهِ - وَنُغْرِجُ لَهُ، يَوْمَ ٱلْقِيَامَةِ كِتَبَا يَلْقَنَهُ مَنشُورًا * الْقِيامَةِ كِتَبَا يَلْقَنَهُ مَنشُورًا * الْقَرَأُ كِنْنَبَكَ * |             |
| V1-7A    | مريم    | أنتم                      | هـم                    | ﴿ فَوَرَيِّكَ لَنَحْشُرَنَّهُمْ وَالشَّيَاطِينَ وَإِن مِنكُمْ إِلَّا وَارِدُهَا كَانَ عَلَىٰ رَبِّكَ حَتْمًا مَّقْضِيًّا ﴾                                                                                                                                     | .*\         |

|         |                                                                                                                                                                                                      |                         | •                       |         |        |
|---------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------|-------------------------|---------|--------|
| •       | الشاهد القرآني                                                                                                                                                                                       | الملتفت<br>منه<br>الغية | الباغث<br>إله<br>الخطاب | السور   | الأوات |
| .**     | ﴿ <u>كَأْخُذْهُ</u> عَدُقُّ لِي وَعَدُوُّ لَهُ، وَأَلْفَيْتُ <u>عَلَيْكَ</u><br>عَحَبَّةً مِّنِي ﴾                                                                                                   | هـو                     | أنت                     | طه      | ۳٩     |
| 14      | ﴿ وَمِنَ اَلنَّاسِ مَن يُجَدِلُ فِي اللهِ بِغَيْرِ عِلْمِ وَلَا هُدًى وَلَا هُدًى وَلَا هُدًى وَلَا هُدًى وَلَا كُنْبِ مُنِيرِ ذَالِكَ بِمَا قَدَّمَتْ يَدَاكَ                                       | هو                      | أنت                     | الحج    | ۲•-۸   |
|         | ﴿ لِيَشْهَدُواْ مَنَافِعَ لَهُمْ وَيَذَكُرُواْ أَسْمَ اللَّهِ فَكُلُواْ مِنْهَا وَأَطْعِمُواْ ٱلْبَآبِسَ ٱلْفَقِيرَ ﴾                                                                                | م                       | أنتـم                   | الحج    | ۲۸     |
| <b></b> | ﴿ وَيَسْتَغْطِلُونَكَ بِٱلْعَذَابِ وَلَن يُخْلِفَ ٱللَّهُ وَعْدَهُ وَلِنَ يُخْلِفَ ٱللَّهُ وَعْدَهُ وَلِنَ يُخْلِفَ ٱللَّهُ وَعْدَهُ وَلِنَ يَوْمًا عِندَ رَبِّكَ كَأَلْفِ سَنَةِ مِّمَا يَعْدُونَ ﴾ | هـم                     | أنتــم                  | الحج    | ٤٧     |
| .٣٢     | ﴿ لَمْ يَذْهَبُواْ حَتَّى يَسْتَغْذِنُوهُ إِنَّ الَّذِينَ يَسْتَغْذِنُونَكَ﴾                                                                                                                         | هـو                     | أنت                     | النور   | 77     |
| *       | ﴿ وَيَوْمَ يَحْشُرُهُمْ فَقَدْ كَذَّبُوكُم بِمَا نَقُولُونَ فَمَا تَشْتَطِيعُونِ ﴾                                                                                                                   | هـم                     | أنتـم                   | الفرقان | 19-1V  |

| الآيان | السور    | الملفت<br>إله<br>الخطاب | الملتفت<br>عنه<br>الغية | الشاهد القرآني                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 9            |
|--------|----------|-------------------------|-------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------|
| ٣٢     | الفرقان  | أنت                     | هـو                     | ﴿ وَقَالَ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ لَوَلَا نُزِلَ عَلَيْهِ ٱلْقُرْءَانُ جُمْلَةُ وَحِدَةً كَانُ جُمُلَةً وَحِدَةً كَانَ جُمُلَةً وَخِدَةً كَانَ جُمُلَةً وَخِدَةً كَانَ جُمُلَةً وَخِدَةً كَانَ جَمُلَةً وَخِدَةً كَانَ جَمُلَةً وَخِدَةً اللَّهُ عِنْ اللَّهُ عِنْ اللَّهُ عِنْ اللَّهُ عَلَيْهِ عَلَيْكِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ | <b>.</b> ٣٤  |
| ۲٥     | النمل    | أنتىم                   | ٤                       | ﴿ أَلَّا يَسْجُدُوا لِلَّهِ ٱلَّذِى يُخْرِجُ ٱلْخَبْ وَيَعْلَمُ مَا يَخْفُونَ وَمَا تُغْلِنُونَ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | ٠٣٥.         |
| ٠,     | النمل    | أنتم                    | م                       | ﴿ وَمَن جَآءَ بِٱلسَّيِّنَةِ فَكُنَّتَ <u>وُجُوهُ لُهُمْ</u> فِ ٱلنَّارِ هَلَ يَعْمَلُونَ ﴾ هَل تُحْدَرُونَ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | . <b>ታ</b> ገ |
| ٨      | العنكبوت | أنت                     | هـو                     | ﴿ وَوَصِّينَا ٱلْإِنسَانَ بِوَالِدَيْهِ حُسَّنًّا ۗ وَإِن جَنهَدَاكَ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | .٣٧          |
| 11-1•  | الروم    | أنتـم                   | هم                      | ﴿ ثُمَّرً كَانَ عَنِقِبَةَ <u>الَّذِينَ اَسَتُواْ الشُّوَا</u> َيَّ أَن كَذَّبُواْ<br>بِعَايَنتِ اللَّهِ ثُمَّ يُعِيدُهُ، ثُمَّ إِلَيْهِ تُرْجَعُون ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | .۳۸          |
| ٣٤     | الروم    | أنتم                    | هم                      | ﴿ لِيَكُفُرُواْ بِمَا ءَالَيْنَاهُمُ فَتَمَتَّعُواْ فَسَوْفَ<br>تَعْلَمُونَ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | <b>.</b> *   |
| ١٠-٨   | لقمان    | أنتم                    | هـم                     | ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ ٱلصَّلِحَاتِ لَمُمْ جَنَّتُ التَّعَمِ مَنَّدَ مَلَمْ جَنَّتُ التَّعَمِ بَعَيْرِ عَمَدِ تَرَوَّمَ ا ﴾ التَّعِيمِ خَلَقَ ٱلسَّمَوَتِ بِعَيْرِ عَمَدٍ تَرَوَّمَ اللهُ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | •            |

| الاعات        | <b>السور</b> | الملتفت<br>إليه<br>الخطاب | البائث<br>ون<br>الغية | الشاهد القرآني                                                                                                                                                                                     | 1    |
|---------------|--------------|---------------------------|-----------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------|
| 11-74         | لقمان        | أنتـم                     | هے                    | ﴿ وَمَن كَفَرَ فَلَا يَحْزُنكَ كُفُرُهُۥ إِلَيْنَا مَرْجِعُهُمْ فَنُلِتَتُهُم بِمَا عَمِلُواً مَّا خَلْقُكُمْ وَلَا بَعْشُكُمْ                                                                     |      |
| 00            | الأحزاب      | أنتـن                     | هــن                  | ﴿ لَّا جُنَاحَ عَلَيْمِنَ فِي ءَابَآمِمِنَ وَأَتَّقِينَ ٱللَّهَ ﴾                                                                                                                                  | ů,   |
| <b>~~~</b> 77 | سبأ          | أنتـم                     | ه                     | ﴿ قُلَّ إِنَّ رَبِّى يَبْسُطُ ٱلرِّزَقَ لِمَن يَشَاءُ وَيَقْدِرُ وَلَلْكِنَّ أَكُثُرُ النَّاسِ لَا يَعْلَمُونَ وَمَا <u>آَمُولُكُمُّةً ﴾</u>                                                       | .23  |
| ٤-٥٣          | یس           | أنتــم                    | هـم                   | ﴿ فَإِذَا هُمْ جَمِيعٌ لَّذَيْنَا مُحْضَرُونَ فَٱلْيُوْمَ لَا تُطْلَمُ نَفْسُ شَيْئًا وَلَا يُحْضَرُونَ فَٱلْيُوْمَ لَا تُطْلَمُ نَفْسُ شَيْئًا وَلَا يُحْضَرُونَ إِلَّا مَا كُنتُمْ نَعْمَلُونَ ﴾ | £ŧ   |
| 'A-٣٣         | الصافات      | أنتــم                    | هـم                   | ﴿ فَإِنَّهُمْ يَوْمَهِذِ فِي ٱلْعَذَابِ مُشْتَرِكُونَ إِنَّكُو<br>لَذَا بِهُوا ٱلْعَذَابِ ٱلْأَلِيمِ ﴾                                                                                             | .ta  |
| <b>A-0Y</b>   | غافر         | أنتــم                    | هــم                  | ﴿ وَلَنَكِنَّ أَكُثَرُ النَّاسِ لَا يَعْلَمُونَ * قَلِيلًا مَّا لَنَّاسِ لَا يَعْلَمُونَ * قَلِيلًا مَّا لَنَّا لَكُونَ ﴾                                                                          | in   |
| ٧١            | الزخرف       | أنتم                      | هـم                   | ﴿ يُطَافُ عَلَيْهِم بِصِحَافِ مِّن ذَهَبِ وَأَنتُعَ فِيهَا خَنلِدُونَ ﴾                                                                                                                            | . 27 |

|     | الملتفت<br>إليه السور ا | الملتفت<br>عنة<br>الغيبة                                                                                                | الشاهدالقرآني                                                                                                                        | 3     |
|-----|-------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------|
|     | أنتــم الزخرف ٨         | هــم                                                                                                                    | ﴿ وَقِيلِهِ عَ <u>نَرَبِّ إِنَّ</u> هَنَوُلَآءِ قَوَّمٌ لَا يُؤْمِنُونَ * <u>فَاصْفَحْ</u><br>عَنْهُمْ ﴾                             | ۸3.   |
|     | أنتم محمد ١             | هـم                                                                                                                     | ﴿ فَلَوْ صَــــــــــــــــــــــــــــــــــــ                                                                                      | ٤٩.   |
|     | أنتـم الفتح ٩           | هم                                                                                                                      | ﴿ وَمَغَانِدَ كَثِيرَةً يَأْخُذُونَهَا ۗ وَكَانَ اللَّهُ عَزِيرًا حَكِيمًا * وَعَدَكُمُ ٱللَّهُ مَغَانِدَ كَثِيرَةً تَأْخُذُونَهَا ﴾ | Š.    |
|     | أنتم الحجرات            | هـم                                                                                                                     | ﴿ وَإِن طَآبِهُنَانِ مِنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ ٱفَّنَتَلُوا فَأَصَّلِحُوا بَيْنَهُمَا ﴾                                                    | ۱٥.   |
| هـو | أنت ق ٨                 | ﴿ مَّا <u>يَلْفِظُ مِن</u> قَوْلٍ وَجَآةِ تَ سَكُرَةُ ٱلْمَوْتِ بِٱلْحَقِّ<br>ذَلِكَ <u>مَا كُنُتَ</u> مِنْهُ يَحِيدُ ﴾ | ٠<br>•                                                                                                                               |       |
|     | أنتم الذاريات •         | هم                                                                                                                      | ﴿ وَفِي ٱلْأَرْضِ ءَايَنَتُ لِلْقُوقِينِينَ * وَفِيَّ أَنفُسِكُمْ ﴾                                                                  | ۴٥.   |
|     | أنتــم الطور ٨          | هم                                                                                                                      | ﴿ وَوَقَنْهُمْ رَبُّهُمْ عَذَابَ ٱلْجَحِيمِ * كُلُواْ وَاشْرَبُواْ ﴾                                                                 | .08   |
| هـم | أنتــم الطور ٨          | ٩                                                                                                                       | ﴿ أَمْ لَهُمْ سُلَّرٌ يَسْتَعِعُونَ فِيدٍ * أَمْ لَهُ ٱلْبَنَاتُ <u>وَلَكُمُ</u><br>ٱلْبَنُونَ ﴾                                     | .00   |
|     | أنــت الواقعة ٨         | هـو                                                                                                                     | ﴿ فَأَمَّا إِن كَانَ مِنَ ٱلْمُقَرَّبِينَ * فَسَلَادٌ لَكَ مِنْ أَصْحَبِ<br>ٱلْمِينِ ﴾                                               | . ٦٥. |
|     | أنىت المنافقون          | هـو                                                                                                                     | ﴿ وَإِذَا قِيلَ لَمُمْ تَعَالَوْا يَسْتَغْفِرْ لَكُمْ <u>رَسُولُ ٱللَّهِ</u><br>وَرَأَيْتَهُمْ يَصُدُّونَ ﴾                          | ۰٥٧   |

أنموذج الضمائر (سياق الغيبة / الخطاب)

|       |                                                                                                                          | 2 8 90 00                |                           | 4            | gar 55 Designation     |
|-------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------|---------------------------|--------------|------------------------|
| 2     |                                                                                                                          | الملتفت<br>عند<br>الغيبة | الملتفت<br>إليه<br>الخطاب | <b>السول</b> |                        |
| .0    | ﴿ فَقَدْ ظَلَمَ نَفْسَهُ لَا تَدْرِى لَعَلَّ ٱللَّهَ يُعْدِثُ بَعْدَ ذَالِكَ أَمْرًا ﴾ يُحْدِثُ بَعْدَ ذَالِكَ أَمْرًا ﴾ | هـو                      | أنت                       | الطلاق       | ١                      |
| ٥٠    | ﴿ أَفَنَجْعَلُ <u>الْسُلِمِينَ</u> كَالْمُجْرِمِينَ * <u>مَا لَكُ</u> وكَيْفَ<br>تَعَكُّمُونَ ﴾                          | هم                       | أنتــم                    | القلم        | <b>77-70</b>           |
| Τ.    | ﴿ إِنْ هُوَ إِلَّا ذِكُرٌ لِ <u>لْعَالَمِينَ</u> * لِمَن شَآة مِ <u>نَكُم</u> أَن<br>يَسْتَقِيمَ ﴾                       | هم                       | أنتم                      | التكوير      | <b>Y</b> A- <b>Y</b> V |
| .7:   | ﴿ <u>فَيَقُولُ</u> رَبِّ ٓ أَهَنَنِ * كَلَّا بَل لَّا <u>تُكُوِمُونَ</u><br>ٱلْيَتِيمَ ﴾                                 | هـو                      | أنتــم                    | الفجر        | 17-17                  |
| ٠٦.   | ﴿ لَقَدْ خَلَقْنَا ٱلْإِنسَانَ فِي أَحْسَنِ تَقْوِيمِ * فَمَا يُكَذِّبُكُ بَعْدُ بِٱلدِّينِ ﴾                            | هـو                      | أنـت                      | التين        | V-£                    |
| . ٦.٢ | ﴿ عَلَّهِ ٱلْإِنسَانَ مَا لَرْ يَعْلَمْ * إِنَّ إِلَى رَبِّكِ ٱلرَّجْعَىٰ ﴾                                              | ھ                        | أنت                       | العلق        | A-0                    |

#### ٢- سياق الخطاب/الغيبة:

إن هذا النص يقرر اعتراف البشر بالله سبحانه ساعة العسرة، وأنه الملاذ والملجأ الحقيقي القادر وحده على كشف الضر والأذى، والمنقذ وحده من الشدائد، ويظل فعل الإنجاء من ظلمات البر والبحر دالاً على قدرته ورحمته ، مشيراً إليهما في مشهد من مشاهد الكون (٢)، ويريد أن يبين سبحانه وتعالى أن

<sup>(</sup>١) ينظر: علم الدلالة ، بيار غيرو: ٦.

<sup>(</sup>٢) ينظر: المشاهد في القرآن الكريم: ٢٣٢.

الإنسان لا يعرف ربه إلا في ساعة الضيق، حتى إذا جاءه الفرج نسى الله الذي فرَّج عنه، ولكنه لا يقولها في مثل هذا التنسيق الذهني، إنما يرسم القرآن صورة حافلة بالحركة المتجددة، والمشاهد المتتابعة، ويرسم في خلالها « أنموذجاً إنسانياً » كثير التكرار في بني الإنسان، وتحيا هذه الصورة وتصوح وتنضطرب، وترتفع الأنفاس مع تماوج السفينة وتنخفض، ثم تؤدي في النهاية ذلك المعنى المراد، أبلغ أداء وأوفاه (١) ، وتأتى الصورة الالتفاتية حداً فاصلاً بين صورتين : صورة النعمة التي أنعمها الله سبحانه على خلقه، وهي كامنة في بنية الفعل « يسيركم » وهذا الفعل يُغطّى نسق المكان الكلى والضدي (البر/البحر) وهنا مكمن النعمة، فلو أطلق نسق (البر) حصراً لحُرم هـؤلاء مـن نعمـة الـسير في نسق (البحر) بوصفه بؤرة مكانية لها دورها الحيوي في تركيبة الإنسان الطوبوغرافيـة والحياتية، والـصورة الأخـري صـورة هـؤلاء حـين انـصرفوا إلى أنفسهم « وجرين بهم في ريح طيبة » يتمتعون بهذه النعمة نعمة التيسير « وفرحوا بها » لكن هذا التمتع لم يستمر ، إذ لم يكن مفتوحاً بشكل مطلق ، وفي ذلك إشارة إلى أن سنن الله في خلقه أن يريهم النعيم وبعد ذلك يصيبهم بالشدائد ليختبر خلقه ، أيشكرون أم يجحدون ويفسقون ؟ وهذا ما جرى عليــه هذا النص .

ويمكن رسم شكل البنية للصورة الالتفاتية بالآتي :

<sup>(</sup>١) ينظر : التصوير الفني في القرآن ، : ٤٤ .



#### شكل البنية

نجد أن سياق الخطاب الذي يمثل طرف الصورة الالتفاتية الأول يقع في قوله تعالى : ﴿ هُو الَّذِى يُسَيِّرُكُو فِي الْبَرِّ وَالْبَحْرِ ... ﴾ وفيه ذكر لنعمة التيسير في بنية المكان (البر/البحر) وهنا تكمن أهمية هذه النعمة لأنها تحيط بالمكانين، إذ إن الإنسان بطبيعته الحياتية لا يستطيع أن يستغني عن أحدهما دون الآخر، أما بالنسبة لطرف الصورة الثاني الغيبة والذي يمثل بؤرة الصورة الالتفاتية فيتجسد بالنسبة لطرف عالى : ﴿ وَجَرَيْنَ بِهِم ... ﴾ وتلحظ هذا الالتفات المتجسد في سياق الغيبة في قوله تعالى : ﴿ وَجَرَيْنَ بِهِم ... ﴾ وتلحظ هذا الإنسان \_ وهي نعمة الإنجاء ذكر لنعمة أخرى \_ أنعمها الله سبحانه وتعالى على الإنسان \_ وهي نعمة الإنجاء

والإنقاذ ، لكنها جاءت بعد صراع ضدي حسي على مستوى المدال اللغوي، فطرف الصراع الأول يتجسد في قوله تعـالى : ﴿ بِرِيجٍ طَيِّبَةٍ ﴾ وطـرف الـصراع الآخر نجده في قُوله تعالى : ﴿ رِيحٌ عَاصِفٌ ﴾ وقد نتج عن هذا التمتع البنيـوي عملية كشف لنوايا هؤلاء القوم، فبعد أن انصرفوا إلى التمتع بنعمة السير في البحر وجاءتهم الريح الطيبة، أختبر الله سبحانه وتعالى هذا النوع من البشر فجاءتهم ريح عاصف تـدمرهم وتُـدخل الرعـب في قلـوبهم، إلا أنهـم اجتـازوا الاختبار ودعوا الله مخلصين له الدين بقولهم :﴿ لَهِنْ أَنْجَيْتَنَا مِنْ هَلَاِهِۦ لَنَكُونَكَ مِنَ ٱلشَّكِكِرِينَ ﴾، فلما أنقذهم الله سبحانه وتعالى من هذا البلاء﴿ إِذَا هُمْ يَبْغُونَ فِي ٱلْأَرْضِ بِغَيْرِ ٱلْحَقِّ ﴾ فقد تكشّفت أغلفة قلوبهم، وأظهرت جحودهم لنعم الله، ونرى بأنهم غيرُّوا أفق التوقع ، فكان لابد لهم أن يحمدوا الله على نعمـة الإنجـاء، إلا أنهم جحدوا نعمه فكانوا من الخاسرين، وفي هذه الصورة عدة فوائد على مستوى الخطاب البلاغي منها: التعجّب من كفرهم وفعلهم؛ إذ لو استمر على خطابهم لفاتت تلك الفائدة، وقيل : لأن الخطاب أولاً كـان مـع النـاس مؤمنـهم وكـافرهم ، بـدليل : ﴿ هُوَ ٱلَّذِي يُسَيِّرَكُمُ فِي ٱلْبَرِّ وَٱلْبَحْرِ...﴾ ؛ فلــو كــان : وجــرين بكم للزم النذم للجميع، فالتفت عن الأول للإشارة إلى اختصاصه بهؤلاء الذين شأنهم ما ذكر عنهم في آخر الآية عدولاً عن الخطاب العام إلى الخطاب الخاص »<sup>(۱)</sup> .

ومن التوجيهات الأخرى لهذه الصورة الالتفاتية ما حكاه السيوطي (ت ٩١١ هـ) عن بعض السلف وهو عكس هذا التوجيه قوله: « ورأيت عن

<sup>(</sup>١) معترك الأقران في إعجاز القرآن : ٣٩٧/١ ، والبرهان في علوم القرآن : ٣١٨/٣ .

بعض السلف في توجيهه عكس ذلك، وهو أن الخطاب أوله خاص وآخره عام، فأخرج ابن أبي حاتم عن عبد الرحمن بن زيد بن أسلم أنّه قال في قوله: ﴿حَقَّى إِنَا كُنتُم فِي الْفُلْكِ وَجَرَيْنَ بِهِم ﴾ قال: ذكر الحديث عنهم ثم حدّث عن غيرهم، ولم يقل : وجرين بكم، لأنه قصد أن يجمعهم وغيرهم وجرين بهؤلاء وغيرهم من الخلق»(١)

ومن الفوائد الأخرى أن هؤلاء القوم وقت الركوب حضروا لأنهم خافوا الهلاك وغلبة الريح، فخاطبهم خطاب الحاضرين، ثم لما جرت الرياح بما تشتهي النفوس، وأمنوا الهلاك، لم يبق حضورهم كما كان، على عادة الإنسان أنه إذا أمن غاب قلبه عن ربه، فلما غابوا ذكرهم الله سبحانه وتعالى بصيغة الغيبة (٢) تحولاً عن الخطاب، وفي الحديث عن الغائبين إيماء للمخاطبين بألا يفعلوا هذا الفعل المستنكر (٣)، ومن جماليات الصورة الالتفاتية في هذا النص التنسيق الرائع والعجيب للتعابير اللغوية على مستوى الإعجاز البنائي للقرآن الكريم والذي تتجسد فيه وجوه الدلالة النفسية وما يعتري الإنسان من نوايا وأفكار متجسدة على أرض الواقع، ومن بلاغة هذه الصورة أنها قبّحت حالهم للمبالغة وحكت سوء صنيعهم (٤).

إن من محاور الخطاب القرآني الرئيسة- الإنسان والكشف عن حقيقته ، وبيان خفاياه، وعرض خيره وشره، وقد ارتاد جوانب الـذات البـشرية فكـشفها

<sup>(</sup>١) الإتقان في علوم القرآن : ٢٣٧/٢ .

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه: ١/٣٨٠.

<sup>(</sup>٣) ينظر: المشاهد في القرآن: ٤٧١.

<sup>(</sup>٤) ينظر : روح المعانى : ٩٦/١١ .

أصدق كشف، بأسلوب فني رائع، ونفسي شائق، تنعكس على حياة الإنسان وتنقله إلى عالم متحرك، يلمس على مسرحه مشاهد ونماذج بشرية، تحمل طابع التكرار، وصفة الديمومة في كل آن من الزمن (١١)، ومن النصوص التي تطالعنا في هذا المضمار والتي ترسم أنموذجاً من البشر يكفرون بآيات الله ويستهزئون بها قوله تعالى: ﴿ ذَلِكُم بِأَنَّكُم التَّخَذَيمُ عَلَيْتِ اللهِ هُزُوا وَغَرَّتُكُم الدَّيْوَةُ الدُّنَيْ فَالْيُومَ لَا يُخْرَجُونَ مِنْهَا وَلا هُمُ يُسْتَغَنَّونَ المائمة : ٣٥].

هذا خطاب الله سبحانه وتعالى للذين كفروا بآياته يبين لهم سبب عقابه إياهم، وقد جاء الخطاب عن طريق الصورة الالتفاتية المتمثلة بالشكل الآتي : صيغة الخطاب

سباق الغبية (٢) سياق الخطاب (١) أ\_ البنية السطحية الملتفت إليه (الخطاب) الملتفت عنه ( الغسة ) قطع تحول ﴿ ذَلِكُمْ بِأَنَّكُو ٱلْخَذَيْمُ ... ﴾ ﴿ فَأَلْيُوْمَ لَا يُغْرَجُونَ مِنْهَا ... ﴾ غير متوقع متوقع ب \_ البنية العميقة \_\_ أنتم أنتم \_\_\_ ﴿ ذَالِكُمْ بِأَنَّكُو ٱلْغَذَّةُ ... فاليوم لا تخرْجُونَ منها الخطاب الخطاب متوقع متوقع شكل البنية

<sup>(</sup>١) الإعجاز الفني في القرآن : ١٥ .

نرى بأن الله سبحانه وتعالى بين في سياق الخطاب سبب عقابه لهذه الفئة من البشر بأن « هذا الذي حل بكم من عذاب الله اليوم (بأنكم) في الدنيا (اتخذتم آيات الله هزوا) (۱) ، وكنون البدنيا صارت سبباً في تغريرهم مما جعل النار مأواهم (۱) ، لتأتي بعد ذلك بنية التحول للصورة الالتفاتية في سياق الغيبة في قوله تعالى: ﴿ فَٱلْيَوْمَ لا يُحْرَبُونَ مِنْهَا ﴾ ، وقد أدت هذه الصورة بإسقاطهم عن رتبة الخطاب استهانة بهم ، أو بنقلهم مقام الخطابة الى غيابة النار (۱) توبيخاً وتأييساً لهم ، لأن الحديث يدور على ما لم يقع أي : في عالم الغيب (يوم القيامة ) في سياق الغيبة ، ولأن الآخرة لم تقع بعد ، كذلك عدم وقوع العذاب عذاب أيضاً ، في حين ناسب ضمير الخطاب حال الدنيا ، لأن الاستهزاء حاصل في الدنيا وهم أهل دنيا ، وكذلك كان صرف الإخبار عنهم إلى مخاطب آخر ينبئ ببقية أمرهم تحقيراً لهم ، لأنهم لا يشكرون نعمة الله عليهم فاستحقوا العقوبة .

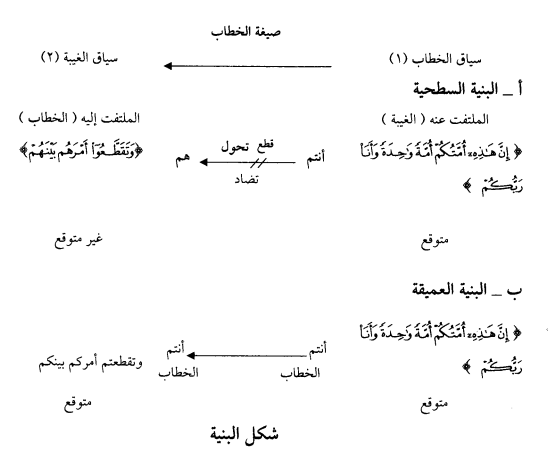
وفي موضوع التوحيد وبيان وحدانية الله سبحانه وتعالى وعبادته وحده من دون الآلهة والأوثان، فهذا خطاب الله للناس أجمعين في الحث على عبادته، وأن لا يكونوا فرقاً في الدين، وجاء ذلك في قوله عز وجل : ﴿ إِنَّ هَاذِهِ مُمَّاكُمُ مُ اللهُ وَيَعَلَّمُ وَلَهُ عَنْ اللهُ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ اللهُ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ اللهُ عَنْ اللهُ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ الل

وشكل البنية لهذه الصورة الالتفاتية كالآتي :

<sup>(</sup>١) ينظر الطبرى : ١٨٥/٢٥ .

<sup>(</sup>٢) ينظر : تفسير التحرير والتنوير : ٣٧٦/٢٥ .

<sup>(</sup>٣) ينظر : روح المعانى : ٢/٢٦ .



لقد جاء الخطاب مشكلاً بالصورة الالتفاتية، فسياق الصورة في طرفها الأول في قوله تعالى : ﴿ إِنَّ هَنذِهِ الْمَتَكُمُ أُمَّةً ﴾أي سياق الخطاب، أما طرفها الثاني يمثل بؤرة التحول الالتفاتي ونجده في قوله تعالى : ﴿ وَتَقطّعُوا أَمْرَهُم بَيْنَهُم ﴾ والذي يمثل سياق الغيبة، والأصل أن يقال : « وتقطعتم » إلا أن النص صرف إلى الغيبة، ولهذا الانصراف والتحول فوائد على المستوى البلاغي نـذكر منها : أن الله سبحانه وتعالى ينعى على هؤلاء ما أفسدوه إلى قوم آخرين ويقبع عليهم ما فعلوه، ويقول ألا ترون ما ارتكب هؤلاء في دين الله فجعلوا أمر دينهم

فيما بينهم قطعاً، وهذا مثل لاختلافهم فيه وتباينهم، ثم توعدهم بعد ذلك بأن هؤلاء الفرق المختلفة إليه يرجعون فهو مجازيهم على ما فعلوه (١١).

ويبيّن سبحانه أن ملتهم التي يدعوهم إليها ملة واحدة تتابع أولئك الأنبياء عليهم الصلاة والسلام \_ عليها، وأن ربهم واحد يجب أن يعبدوه، وأنهم انحرفوا عنها فتفرقوا فرقاً كثيرة، وأنه لا بد من يوم يرجعون فيه إليه، فلا ينجو منهم إلا من آمن به وعمل صالحا<sup>(۲)</sup>، « وفي ذلك ذم للاختلاف في الأصول »<sup>(۳)</sup> الذي اتضح من خلال العدول في الصورة الالتفاتية « إشعاراً بأن الأمة لا تتحد كلمتها إلا إذا اعتصمت بعقيدة التوحيد، فلم تستجب إلا إلى نداء الحق، ولم تحتكم إلا إلى منهج السماء، أما دون ذلك فإنها تتقطع بدداً، وتتناثر أحزاباً وشيعاً »<sup>(2)</sup>

وقد « وصف نفسه بالربوبية حثّاً لهم على عبادته، إذ لا يليق بالعبد الـذليل إلا عبادة الرب الجليل الهذه .

ومن صور الالتفات الأخرى في القرآن الكريم سياق ( الخطاب/الغيبة )قول الحـق تبـارك وتعـالى : ﴿ وَمَا ءَاتَيْتُ مِن رِّبَالِيَرْبُواْ فِيَ أَمُولِ ٱلنَّاسِ فَلاَ يَرْبُواْ عِندَ ٱللَّهِ وَمَا ءَاتَيْتُ مِن رِّبَالِيَرْبُواْ فِيَ أَمُولِ ٱلنَّاسِ فَلاَ يَرْبُواْ عِندَ ٱللَّهِ وَمَا ءَانَيْتُ مِن زَكُوةٍ تُرِيدُونَ وَجَهَ ٱللَّهِ فَأُولَتِهِكَ هُمُ ٱلْمُضْعِفُونَ ﴾ [الروم: ٣٩] .

إن موضوعة هذا النص تتعلق بهبة الثواب، وهو أن يريد الرجل بهديته أكثر منسها وهسي مكروهسة في الإسسلام، وأما في حقه على

<sup>(</sup>١) ينظر : الفوائد المشوق : ١٠١-١٠١ ، والجامع الكبير : ١٠٠ ، والمثل السائر :١٩١/٢ -١٩٢ .

<sup>(</sup>٢) ينظر : النظم الفني في القرآن : ٢٠٣ .

<sup>(</sup>٣) روح المعاني : ٩٠/١٧ ، وحاشية الصاوي : ١٣١٧/٤ .

<sup>(</sup>٤) أسلوب الالتفات في البلاغة القرآنية : ١٠٤.

<sup>(</sup>٥) البديع في ضوء أساليب القرآن ،د. عبد الفتاح لاشين : ٤١ .

فمحرمة (۱) لقوله تعالى : ﴿ وَلَا تَمْنُن تَسْتَكُرُرُ ﴾ [المدثر: ٦] ، وكان بعض الناس يحاول تنمية ماله بإهداء هدايا إلى الموسرين من الناس ، كي ترد عليه الهدية مضاعفة ، فبين الله سبحانه لهم أن هذا ليس الطريق للنماء الحقيقي بقوله تعالى : ﴿ وَمَا ءَاتَيْتُم مِن الله سبحانه لهم أن هذا ليس الطريق للنماء الوسيلة المضمونة لمضاعفة المال : فهي رِّبًا لِيَرْبُوا فِي النَّاسِ فَلا يَرْبُوا عِندَ الله ﴾ أما الوسيلة المضمونة لمضاعفة المال : فهي إعطاؤه بلا مقابل وبلا انتظار رد ولا عوض من الناس ، وإنما تكون لإرادة وجه الله (۱) لأن ذلك سيكون في حكم الربا . ويمكن أن نبين شكل البنية للصورة الالتفاتية بالآتي : صبغة الخطاب

سياق الغيبة (٢) سياق الخطاب (١) أ\_ البنية السطحية الملتفت إليه ( الخطاب ) الملتفت عنه ( الغيبة ) قطع تحول ﴿ فَأُولَئِكَ هُمُ ٱلْمُصِّعِفُونَ ﴾ ﴿ وَمَا ءَاتَنتُم ... ﴾ غير متوقع متوقع ب\_ البنية العميقة ﴿ وَمَا ءَاتَيْتُم ... ﴾ ـ أنتم فأنتم المُضعفون الخطاب الخطاب متوقع متوقع

شكل البنية

<sup>(</sup>١) ينظر : حاشية الصاوي : ١٥٨٤/٤ .

<sup>(</sup>٢) ينظر : في ظلال القرآن : ٦ / ٤٦٠ .

لقد جسدت هذه الصورة وفقاً لعملية التحول فائدة بلاغية يمكن إجمالها في أنّ أولئك دون، فأنتم للتعظيم، كأنه سبحانه خاطب بذلك الملائكة عليهم السلام وخواص الخلق تعريفاً لحالهم (۱) ، أو قصداً لعموم الخطاب كأنه قال : من فعل ذلك فأولئك هم المضعفون (۲) .

ومن مشاهد العذاب في القرآن الكريم التي توعد الله سبحانه بها الكفار قوله تعالى: ﴿ عَلَمِنهُم مَن فِي اَلسَّمَآءِ أَن يَغْسِفَ بِكُمُ ٱلْأَرْضَ فَإِذَا هِ تَعُورُ \* أَمْ أَمِنتُم مَن فِي اَلسَّمَآءِ أَن يُرْسِلَ عَلَيْكُمْ كَامِنْ مَن قِبَلِهِمْ فَكَيْفَ كَانَ نَكِيرٍ \* . يُرْسِلَ عَلَيْكُمْ حَاصِبَ أَ فَسَتَعْلَمُونَ كَيْفَ نَذِيرٍ \* وَلَقَدْكُذَّبَ ٱلَذِينَ مِن قَبْلِهِمْ فَكَيْفَ كَانَ نَكِيرٍ \* .

إن هذا النص فيه إشارة إلى ما فعله الله سبحانه وتعالى بالأمم السابقة،أي قبل كفار مكة كقوم نوح وعاد وأضرابهم من أشكال العذاب، نتيجة لتكذيبهم الرسل، والخطاب للحاضرين، وأنه يهددهم ويتوعدهم بأنه سينالهم إذا بقوا على تكذيبهم ما نال مكذبي الأمم الذين كانوا قبلهم (3).

وترتسم صورة التهديد تصويراً حسياً إذ « بينما هم في هذا الأمان على ظهر الأرض الذلول، وفي هذا اليسر الفائض بإذن الله وأمره .. الآن يهز هذه الأرض الساكنة من تحت أقدامهم هزاً ويرجّها رجّاً فإذا هي تمور، ويثير الجو من حولهم فإذا هو حاصب يضرب الوجوه والصدور، يهز هذه الأرض في حسهم ويثير هذا الحاصب في تصورهم، لينتهوا من غفلة الأمان والقرار، ويمدوا بأبصارهم إلى

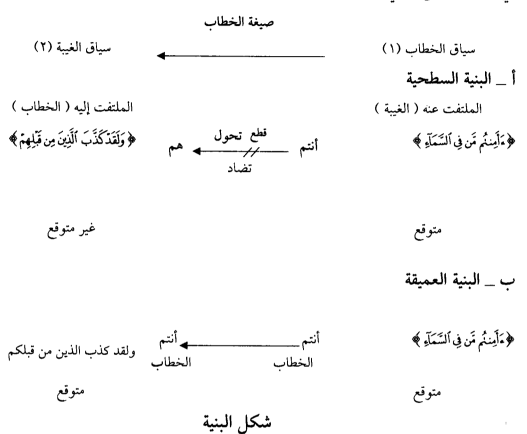
<sup>(</sup>۱) ينظر : روح المعانى : ٤٦/٢١ .

<sup>(</sup>٢) ينظر : حاشية الصاوي : ١٥٨٤/٤ .

<sup>(</sup>٣) ينظر : روح المعاني : ١٧/٢٨ .

<sup>(</sup>٤) ينظر : المشاهد في القرآن : ٤٧٢ .

السماء وإلى الغيب، ويعلقوا قلوبهم بقدر الله »(١) وتظهر معالم الصورة الالتفاتية في هذا بالشكل الآتي:



نجد أن سياق الصورة الأول (الخطاب) يبدأ بالاستفهام في قوله تعالى: « أأمنتم » وهو إنكار توبيخي يفيد معنى « ما كان ينبغي أن يكون » (٢) أي :ما كان منكم أن تكونوا في الأمان والاطمئنان وأنتم تكذبون بالله، وقد تكرر هذا الاستفهام مرتين في سياق الخطاب، وأما بالنسبة لسياق الصورة الثاني الذي يمثل

<sup>(</sup>١) في ظلال القرآن : ١٩٨/٨ .

<sup>(</sup>٢) دراسات في البلاغة العربية ، عبد العاطي غريب : ٥٦، ودلائل الاعجاز ، عبد القاهر الجرجاني : ٨٩ .

بؤرة الصورة الالتفاتية سياق (الغيبة) يظهر في قوله تعالى :﴿ وَلَقَدَّكَذَّبَ ٱلَّذِينَ مِن قَلِهِمْ ﴾ إذ كان الانزياح من الخطاب إلى الغيبة ، وهو يفيد على مستوى بلاغـة الخطاب الإعراض عن هؤلاء الكفار بدلالة قولـه أيـضاً :﴿ فَكَيْفَكَانَ نَكِيرٍ ﴾ أي: إنكاري عليهم بإنزال العذاب، أي كان على غاية الهول والفظاعة(١) وقوله تعالى : ﴿ وَلَقَدَكَذَّ اللَّهِ مِن قَلِهِم ﴾ الذي مثّل سياق الغيبة فيه تسلية للرسول عليه اليه اليه اليه اليه تحزن على تكذيبهم لك، فقد سبقهم غيرهم بالتكذيب لأنبيائهم(٢)، والمراد بقوله تعالى في السياق نفسه من كلمة « تمور » « أي: تضطرب وتدور وترتج ارتجاجـاً يأتي عليكم كأن لم تكونوا شيئاً مذكوراً »(٣) وكلمة « أم » تفيد الإضراب، كأن الله جل شأنه أضرب عن الوعيد بالخسف إلى الوعيد بإرسال حاصب على الكفار، والحاصب حجارة من السماء، أو ريح فيها حجارة وحصباء وهي الحصى الصغار، والمراد بـ « السماء » في الآيتين وصف العلو المعنوي وما يتصل به من القدرة والقهر والعظمة، وقد ذكر الخسف أولاً لمناسبة ذكـره الأرض قبـل ذلـْك وجعلها ذلولاً للإنسان يمشي في مناكبها، ثم ذكر الحاصب ثانياً في مقابلة الامتنان الذي ذكره بعد تذليل الأرض بإسداء الرزق إلى الإنسان .

<sup>(</sup>١) روح المعانى : ١٧/٢٨ .

<sup>(</sup>٢) حاشية الصاوي : ٢٢٠٥-٢٢٠٤/ ، وأنوار التنزيل وأسرار التأويل : ٣٦٤/٥ .

<sup>(</sup>٣) سورة الرحمن وسور قصار(عرض ودراسة) ، شوقى ضيف : ٢٠٧-٢٠٨ .

| الأواث       | السور  | الملتفت<br>إليه الغيبة | الملتفت<br>عند<br>الخطاب |                                                                                                                                                                                             |    |
|--------------|--------|------------------------|--------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----|
| ٥٧           | البقرة | هم                     | أنتـم                    | ﴿ <u>كُلُوا</u> مِن طَيِّبَنتِ مَا رَزَقْنَكُمْ وَمَا<br><u>ظَلَمُونَا</u> ﴾                                                                                                                |    |
| 71           | البقرة | هـم                    | أنتـم                    | ﴿ الْعَيْطُواُ مِصْدًا وَضُرِبَتْ عَلَيْهِمُ الذِلَةُ ﴾                                                                                                                                     |    |
| <b>NA-AV</b> | البقرة | ه م                    | أنتم                     | ﴿ أَفَكُلَمَا جَاءَكُمْ رَسُولٌ بِمَا لَا نَهْوَى أَنفُسُكُمُ<br>ٱسْتَكْبَرْتُمْ وَقَالُواْ قُلُوبُنَا غُلْفُ ﴾                                                                             | .* |
| ١٢٣          | البقرة | ه                      | أنتـم                    | ﴿ وَاتَقُواْ يَوْمًا لَا تَجَزِى نَفْشَ عَن نَفْسٍ شَيْعًا وَلَا يُقَبَلُ مِنْهَا عَدْلٌ وَلَا يُقَبَلُ مِنْهَا عَدْلٌ وَلَا لَمُنْ مُنْصَرُونَ ﴾ مِنْهَا عَدْلٌ وَلَا لَمُمْ يُنْصَرُونَ ﴾ |    |
| 188          | البقرة | هـو                    | أنت                      | ﴿ وَمَا جَعَلْنَا ٱلْقِبْلَةَ ٱلَّتِي كُنْتَ عَلَيْهَاۤ إِلَّا لِيَعْلَمُ مَن يَتَّبِعُ ٱلرَّسُولَ ﴾                                                                                        | •  |
| 14.4         | البقرة | هـم                    | أنتــم                   | ﴿ <u>فَاعْلَمُوا</u> أَنَّ اللَّهَ عَزِيزُ حَكِيمٌ * هَلَ<br>يَ <u>ظُرُونَ</u> *                                                                                                            |    |

أنموذج الضمائر (سياق الخطاب / الغيبة)

| السور    | الملتفت                                     | الملتفت<br>عنه                                                       | الشاهد القرآني الشاهد القرآني التي الشاهد القرآني التي التي التي التي التي التي التي الت                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | Ç                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |       |      |      |      |      |     |      |      |                                                       |  |
|----------|---------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------|------|------|------|------|-----|------|------|-------------------------------------------------------|--|
|          | إليه الغيبه                                 | الخطاب                                                               |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |       |      |      |      |      |     |      |      |                                                       |  |
| آل       | هـو                                         | أنـت                                                                 | ﴿ رَبَّنَا ٓ إِنَّكَ جَمَامِعُ ٱلنَّاسِإِنَ ٱللَّهَ لَا يُخْلِفُ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | ۷.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |       |      |      |      |      |     |      |      |                                                       |  |
| عمران    |                                             |                                                                      | ٱلْبِيعَادَ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |       |      |      |      |      |     |      |      |                                                       |  |
| . ,      | هــو                                        | أنتــم                                                               | ﴿ وَلَوْ أَنَّهُمْ إِذْ ظُلْمُوا أَنفُسَهُمْ جَكَآءُوكَ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | ٠.٨                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |       |      |      |      |      |     |      |      |                                                       |  |
| النساء   |                                             |                                                                      | فَأَسْتَغَفَرُوا اللَّهَ وَأَسْتَغَفَّرَ لَهُمُ الرَّسُولُ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |       |      |      |      |      |     |      |      |                                                       |  |
|          |                                             |                                                                      | ﴿ أَيْنَمَا تَكُونُوا يُدْرِكَكُمُ ٱلْمَوْتُ وَلَوْ ثُنُامً فِي بُرُوج                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | ્વ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |       |      |      |      |      |     |      |      |                                                       |  |
| النساء   | هـم                                         | أنتـم                                                                | مُشَيَّدَةً وَإِن يُصِيِّهُمْ حَسَنَةً ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |       |      |      |      |      |     |      |      |                                                       |  |
|          |                                             |                                                                      |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |       |      |      |      |      |     |      |      |                                                       |  |
| 1 .51    |                                             | اً<br>آذی                                                            |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | .)•                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |       |      |      |      |      |     |      |      |                                                       |  |
| الانعام  | هـم                                         | انتسم                                                                | انتسم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | انتسم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | انتسم | انسم | السم | السم | السم | اسم | انسم | انسم | الدَّارِ إِنَّهُ لَا يُفَلِحُ <u>الطَّلِلْمُونَ</u> ﴾ |  |
|          |                                             |                                                                      | ﴿ يَنَنِي ءَادَمَ قَدْ أَنزَلْنَا عَلَيْتُهُ لِيَاسًا يُؤَدِي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | .11                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |       |      |      |      |      |     |      |      |                                                       |  |
| الأعراف  | هـم                                         | أنتم                                                                 | سَوْءَتِكُمْ لَعَلَهُمْ يَذَكَّرُونَ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |       |      |      |      |      |     |      |      |                                                       |  |
|          |                                             |                                                                      |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |       |      |      |      |      |     |      |      |                                                       |  |
| الأم اذ  |                                             | ָּרָיָּרָ הַּ<br>מַּרִּיִּרָּ                                        | 1 '                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | . 1 1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |       |      |      |      |      |     |      |      |                                                       |  |
| الا عوات |                                             | ,                                                                    | فَكَيْفَ ءَاسَى عَلَىٰ <u>قَوْمِ كَيْفِرِينَ ﴾</u>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |       |      |      |      |      |     |      |      |                                                       |  |
|          | آل<br>عمران<br>النساء<br>الأنعام<br>الأعراف | السور السور السور الساء عمران عمران هـو النساء هـم الشاء هـم الأنعام | المحقد السور السور السور السور السور المحطاب المحطاب المحطاب المحطاب المحطاب المحسوب النساء التسم المحسوب الأعراف التسم الأعراف المحسوب الأعراف المحسوب الأعراف المحسوب الأعراف المحسوب الأعراف المحسوب الأعراف المحسوب المحس | الشاهد القرآني عند المعلقة القرآني عند المعلقة السور المعلقة السور المعلقة السور المعلقة المع |       |      |      |      |      |     |      |      |                                                       |  |

أنموذج الضمائر (سياق الخطاب / الغيبة)

|        | الشاهد القرآني المنافذ المناف | المائفت<br>عنه<br>الخطاب | الملتفت<br>إله الغية | # ### ################################ | الآبات |
|--------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------|----------------------|----------------------------------------|--------|
|        | ﴿يَسْتَنُونَكَ عَنِ ٱلْأَنفَالِ قُلِ ٱلْأَنفَالُ لِلَّهِ وَلَيْسَتُمُونِكَ عَنِ ٱلْأَنفَالُ لِلَّهِ وَالرَّاسُولِ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | أنت                      | هـو                  | الأنفال                                | ١      |
| . 1.   | ﴿ وَٱعْلَمُواْ أَنَّكُمْ عَنْدُ مُعْجِزِي ٱللَّهِ وَأَنَّ ٱللَّهَ مُغْزِى اللَّهِ وَأَنَّ ٱللَّهَ مُغْزِى اللَّهِ وَأَنَّ ٱللَّهَ مُغْزِى                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | أنتـم                    | هـم                  | التوبة                                 | ۲      |
| (3000) | ﴿ وَيَوْمَ حُنَيْنِ إِذْ أَعْجَنَتُ هُمْ مَنَيْنِ إِذْ أَعْجَنَتُ هُمْ مَنَى كُثْرَتُ هُمْ مَنَى اللّهُ سَكِينَتَهُ عَلَى كَثْرَتُ هُمْ أَزَلَ اللّهُ سَكِينَتَهُ عَلَى رَسُولِهِ وَعَلَى الْمُؤْمِنِينَ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | أنتـم                    | هـم                  | التوبة                                 | 77-70  |
|        | ﴿ إِلَى ٱللَّهِ مَرْجِعُكُمْ وَهُوَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ * أَلَا إِنَّهُمْ يَثْنُونَ صُدُورَهُمْ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | أنتـم                    | هـم                  | هو د                                   | 0-8    |
| .11    | ﴿ إِن يَشَأَ يُذْهِنَكُمُ وَيَأْتِ بِخَلْقِ جَدِيدِ<br><u>وَبَرَزُواْ</u> لِلَّهِ جَمِيعًا ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | أنتم                     | هم                   | إبراهيم                                | Y1-19  |
| ۸.     | ﴿رَبَّنَآ إِنَّكَ تَعْلَمُ مَا نُخْفِى وَمَا نُغْلِنُ وَمَا يَغْفَى عَلَى اللَّهِ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | أنت                      | هـو                  | إبراهيم                                | ٣٨     |
| :19    | أَ <u>فَاْتَغَذْتُمْ مِ</u> ن دُونِهِ ۚ أَوْلِيَآهَاَمْ جَعَلُواْ بِلَّهِ شُرَكَآهَ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | أنتم                     | هـم                  | الرعد                                  | 19     |

| الآبات       | البور    | الملتفت<br>إليه الغيبة | الملتفت<br>عند<br>الخطاب | الشاهد الترآني                                                                                                                                                         |         |
|--------------|----------|------------------------|--------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------|
| 9-7A         | النحل    | هـي                    | أنـت                     | ﴿ وَأَوْحَىٰ رَبُّكَ إِلَى ٱلغَّلِ أَنِ ٱ <u>تَّخِذِى مِنَ ٱلِجْبَالِ</u><br>بُيُوتًا… يَغْرُجُ مِنْ بُطُونِهَا ﴾                                                      | <b></b> |
| ٧٢           | النحل    | هم                     | أنتم                     | ﴿ وَجَعَلَ لَكُمْ مِّنْ أَزْوَجِكُم بَنِينَ وَحَفَدَةً وَرَزَقَكُم مِّنَ ٱلطَّيِبَاتِ أَفِيَ ٱلْبَطِلِ يُؤْمِنُونَ ﴾                                                   | .*1     |
| / A-7.       | النحل    | هم                     | أنتم                     | ﴿ وَٱللَّهُ جَعَلَ لَكُم مِمَّا خَلَقَ ظِلَاً ﴿ وَٱللَّهُ جَعَلَ لَكُم مِمَّا خَلَقَ ظِلَاًلَا فَإِن تَوَلَّوْا فَإِنَّمَا عَلَيْكَ ٱلْبَلَاعُ ٱلْبَلَاعُ ٱلْمُدِينُ ﴾ | .77     |
| ٨            | الإسراء  | ٩                      | أنتم                     | ﴿ وَإِنْ عُدِتُمْ عُدْنَا وَجَعَلْنَا جَهَنَّمَ لِلْكَنفِينَ<br>حَصِيرًا ﴾                                                                                             | Ţ       |
| ٤-٦ <b>٣</b> | الإسراء  | هـو                    | أنـت                     | ﴿ قَالَ <u>ٱذْهَبْ</u> فَمَن تَبِعَكَ مِنْهُمْ وَمَا يَعِدُهُمُ ٱلشَّيْطَانُ إِلَّا غُرُورًا ﴾                                                                         | Y&      |
| 17           | مريم     | هـو                    | أنـت                     | ﴿يَنِيَحْيَىٰ خُذِ ٱلْكِتَبَ بِقُوَّةٍ وَعَالِيَّنَاهُ ٱلْحُكُمَ صَبِيتًا ﴾                                                                                            | Ş       |
| ٤٢           | الأنبياء | هـم                    | أنتـم                    | ﴿ قُلْ مَن يَكَلَوُكُم بِالنَّالِ وَالنَّهَارِ مِنَ الرِّحَنِي<br>بَلْدَهُمْ عَن ذِكْرِ رَبِّهِ مَ تُعْرِضُونَ ﴾                                                       | ÷.      |

| الآبات        | السور    | الملغث<br>إليه الغية | الملتفت<br>عنه<br>الخطاب | الشاهد القرآني                                                                                                                              |            |
|---------------|----------|----------------------|--------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------|
| 117           | الأنبياء | هـو                  | أنت                      | ﴿ قَالَ رَبِّ ٱحْكُم بِٱلْحَقِّ وَرَبُّنَا ٱلرَّحْمَنُ ٱلْمُسْتَعَانُ ﴾                                                                     | .*         |
| 04-01         | المؤمنون | هـ                   | أنتـم                    | ﴿ وَإِنَّ هَاذِهِ أَمَّنَكُمْ أُمَّةً وَحِدَةً<br>فَتَقَطَّعُواْ أَمْرَهُم ﴾                                                                |            |
| ۱۲            | النور    | هم                   | أنتم                     | ﴿ لَوْلَا إِذْ سَمِعْتُمُوهُ طَنَّ ٱلْمُؤْمِنُونَ ﴾                                                                                         | ٠,٢        |
| ٥٤            | النور    | هم                   | أنتم                     | ﴿ قُلْ أَطِيعُواْ اللَّهَ وَأَطِيعُواْ ٱلرَّسُولَ فَإِن تَوَلَّوْا ﴾                                                                        | ۲.         |
| ٦٤            | النور    | ٩                    | أنتـم                    | ﴿ أَلَا إِنَّ لِلَّهِ مَا فِي ٱلسَّمَنَوَتِ وَٱلْأَرْضِ قَدْ<br>يَعْلَمُ مَا <u>ٱلْتُد</u> عَلَيْهِ وَيَوْمَ يُ <u>رْجَعُونَ إِلَيْهِ</u> ﴾ | .*         |
| <b>19-17</b>  | الشعراء  | هـو                  | أنت                      | ﴿ وَلَا تُحْزِفِي يَوْمَ يُبَعَثُونَ * يَوْمَ لَا يَنفَعُ مَالٌ وَلَا<br>بَنُونَ * إِلَّا مَنْ أَتَى ٱللَّهَ بِقَلْبِ سَلِيمٍ ﴾             | <b>.</b> Y |
| ۸٥-٨٤         | النمل    | هـم                  | أنتــم                   | ﴿ أَكَذَ بَتُم بِنَا يَنِي وَلَرْ تَحْيِطُواْ بِهَا عِلْمًا أَمَّاذَا<br>كُنْنُمْ تَعْمَلُونَ * وَوَقَعَ ٱلْقَوْلُ عَلِيْهِم *              | X          |
| 19-11         | العنكبوت | هـم                  | أنتم                     | ﴿ وَإِن تُكَذِّبُواْ فَقَدْ كَذَبَ أُمَّرُ مِن قَبْلِكُمْ * أُوَلَمْ يَرَوْاْ *                                                             |            |
| <b>40-4</b> 5 | الروم    | هـم                  | أنتم                     | ﴿ فَتَمَتَّعُواْ فَسَوْفَ تَعُلَمُونَ * أَمَّ أَنزَلْنَا عَلَيْهِمْ سُلْطَنَنَا ﴾                                                           | ۲.         |

| الآبات         | البور   | الملتفت<br>إليه الغية | الملتفت<br>عنه<br>الخطاب | الشاهد القرآني                                                                                                                                                        |      |
|----------------|---------|-----------------------|--------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------|
| ٠              | الأحزاب | هـو                   | أنـت                     | ﴿ وَبَنَاتِ خَالِكَ وَبَنَاتِ خَالَابِكَ وَآمَرُأَةُ مُؤْمِنَةً إِن وَهَبَتْ نَفْسَهَا لِلنَّبِيّ                                                                     | ţ    |
| 14-9           | فصلت    | ٩                     | أنتم                     | ﴿ قُلَ أَيِنَّكُمْ لَ <u>تَكُفُّرُونَ بِ</u> الَّذِى خَلَقَ ٱلْأَرْضَ<br>* فَإِنْ <u>أَعْرَضُواْ</u> فَقُلْ أَنذَرَّتُكُور ﴾                                          | ٠٣٧. |
| 'A- <b>"</b> V | فصلت    | ع                     | أنتـم                    | ﴿ إِن كُنتُمُ إِيَّاهُ تَعَبُدُونَ * فَإِنِ السَّيَحِيْرُوا * فَالِنِ السَّيَحِيْرُوا *                                                                               | ۸۳.  |
| 19-7A          | الزخرف  | هـم                   | أنتم                     | ﴿ يَنْعِيَادِ لَا خَوْقُ عَلَيْكُمُ ٱلْيُوْمَ * ٱلَّذِينَ<br>ءَامَنُواْ ﴾                                                                                             | .119 |
| /\-V•          | الزخرف  | هم                    | أنتم                     | ﴿ الْمُخْلُوا الْجَنَّةَ أَنتُمْ وَأَزْوَنَجُكُو تَحْبَرُونَ * يُطَافُ عَلَيْهِم ﴾                                                                                    |      |
| /9-VA          | الزخرف  | هـم                   | أنتم                     | ﴿ لَقَدْ جِنْنَكُمْ بِٱلْمَقِّ وَلَنَكِنَّ <u>أَكْثَرَكُمْ لِلْحَقِّ</u><br>كَرِهُونَ * أَمْ <u>أَتَرَمُو</u> ۤ أَمْرًا فَإِنَّا مُثْرِمُونَ ﴾                        | .£1  |
| ۳٥             | الجاثية | هـم                   | أنتم                     | ﴿ ذَلِكُمْ مِلَنَّكُمُ الْغَذَّمُ عَلَيْتِ اللّهِ هُزُوا فَالْيُوْمَ لَا اللّهِ هُزُوا فَالْيُوْمَ لَا اللّهِ هُزُوا فَالْيُوْمَ لَا اللّهِ هُرُوا فَاللّهُ مُنْمَا ﴾ |      |

الشاهد القرآني

وَٱلْعُدُونِ وَمَعْصِيَتِ ٱلرَّسُولِ ...

الملتفت

الملتفت

|     |                                                                               | الخطاب      |        |          |        |
|-----|-------------------------------------------------------------------------------|-------------|--------|----------|--------|
| ٤.  | ﴿ فَهَلَ عَسَيْتُمْ إِن تَوَلَّيْتُمْ * أُوْلَيْكَ ٱلَّذِينَ                  | أنتم        |        | محمد     | 74-77  |
|     | لَعَنَهُمُ اللَّهُ ﴾                                                          | (*****      | هـم    |          |        |
| ٤.  | ﴿ وَكَفَّ أَيْدِى ٱلنَّاسِ عَنكُمٌ وَلِتَكُونَ ءَايَةً                        | أنتــم      | هـم    | الفتح    | ٧.     |
|     | لِلْمُؤْمِنِينَ ﴾                                                             | ا الحسم     |        | ع ا      |        |
| ٤.  | ﴿ وَلَنكِنَّ اللَّهَ حَبَّ إِلَيْكُمُ هُمُ ٱلزَّسِْدُونَ ﴾                    | أنتم        | هـم    | الحجرات  | ٧      |
| . 2 | ﴿ هَنَا مَا تُوعَدُونَ لِكُلِّ أَوَّابٍ حَفِيظٍ لَهُمْ مَّا                   | ٠           |        | و        | ٣٥-٣٢  |
|     | يَشَآءُونَ فِيهَا وَلَدَيْنَا مَزِيدٌ ﴾                                       | أنتم        | هـم    | )        |        |
| ٤.  | ﴿ كُلُوا وَاشْرَبُوا هَنِيَتَا يِمَاكُنتُمْ تَغْمَلُونَ *                     | أنتـم       | هـم    | الطور    | Y •-19 |
|     | مُتَكِينَ عَلَىٰ شُرُرِ مَضَفُوفَةِ بِحُورٍ عِينِ                             |             |        |          |        |
| ٤.  | ﴿ إِنْ هِيَ إِلَّا أَشَمَآهُ سَمَّتُهُوهَا إِن يَتَّبِعُونَ                   | أنتــم      |        | . 11     | 74     |
|     | إِلَّا ٱلظَّنَّ ﴾                                                             | السم        | هــم   | النجم    | 1,     |
| M   | ﴿ مُمْ إِلِكُمْ أَيُّهَا ٱلضَّا لُونَ ٱلْمُكَذِّبُونَ * هَذَا نُزُكُمْ يَوْمَ | <b>"</b> •f | !<br>! | الواقعة  | 07-01  |
|     | الدِّينِ ﴾                                                                    | أنتم        | هــم   |          |        |
| ٥.  | ﴿ أَلَمْ نَدَ إِلَى ٱلَّذِينَ نُهُوا وَيَنْنَجَوْنَ مِٱلْإِثْمِ               | أنت         |        | 71.1. II | ٨      |
|     | ( ) 15/5 , 0/4 (1875)                                                         | است         | هــو   | المجادلة | ^      |

| الآبات         | السور    | الملفت<br>إله الغية | عند<br>الخطا <i>ب</i> | الشاهد القرآني                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 9          |
|----------------|----------|---------------------|-----------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------|
| 11-9           | الجمعة   | م                   | أنتـم                 | ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوٓا إِذَا نُودِى لِلصَّلَوةِ مِن يَوْمِ ٱلْجُمُعَةِ * وَإِذَا رَأَوَّا يَحَكَرَةً أَوْلَمَوًا انْفَضُّوَّا إِلَيْهَا *                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | •          |
| ۲۱             | الملك    | ھے                  | أنتـم                 | ﴿ أَمَّنَّ هَٰذَا ٱلَّذِى يَرِّ <u>نُقُكُم</u> إِنَّ أَمْسَكَ رِزْقَهُۥ بَل<br><u>لَّحُوا</u> فِي عُتُوِّ وَنُفُورٍ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | •          |
| ۲۸             | الملك    | ٤                   | أنتـم                 | ﴿ قُلْ أَرَءَ شَكِّ إِنَّ أَهْلَكَكِنَ ٱللَّهُ وَمَن مَعِى أَوَّ رَحْمَنَا فَمَن يَّعِيرُ ٱلْكَيْفِرِينَ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | ۰ <b>۲</b> |
| ۳٤- <b>۲</b> ٩ | المرسلات | هـم                 | أنتـم                 | ﴿ ٱنطَلِقُوٓاْ إِلَىٰ مَا كُنتُم بِهِۦ ثُكَذِّبُونَ * وَتِلُّ<br>يَوْمَهِذِ لِلْمُكَذِّبِينَ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | .0≰        |
| 1 9            | العلق    | هـه                 | أنت                   | المَا اللهُ | .00        |

المبحث الثاني سياقات التحول سياق الغيبة/التكلم سياق الغيبة/التكلم سياق التكلم/الغيبة

#### ١ - سياق الغيبة / التكلم:

تعد بنية التنوع في سياقات الخطاب الأساس الذي تقوم عليه الصورة الالتفاتية، ويرى عبد القاهر الجرجاني (ت ٤٧١هـ) أن لهذا التنوع أثره في الدلالة البلاغية بقوله: « لا يكون لإحدى العبارتين مزية على الأخرى حتى يكون لها في المعنى تأثير لا يكون لصاحبتها، فإن قلت: فإذا أفادت هذه ما لا تفيد تلك فليستا عبارتين في معنى واحد، بل هما عبارتان عن معنيين اثنين »(۱).

لهذا نجد في هذا المبحث تنوعاً في سياقات السورة الالتفاتية (نمط الضمائر) وأول سياقات هذا المبحث (سياق الغيبة/التكلم) ونعاين هذا السياق في نصوص القرآن الكريم لنرصد الأثر البلاغي والدلالي الناتج عنه، ومن ذلك ما جاء في قولمه تعالى: ﴿ وَهُو الَّذِي آنزلَ مِنَ السَّمَاءِ مَاءً فَأَخْرَجْنَا بِهِهِ نَبَاتَ كُلِّ شَيْءٍ فَأَخْرَجْنَا مِنْهُ خَضِرًا ثُخْرِجُ مِنْهُ حَبَّا مُتَرَاكِبًا وَمِنَ النَّمْلِ مِن طَلْعِهَا قِنْوَانٌ دَانِيَةٌ وَجَنَّتِ مِنْ أَعْنَابٍ وَالزَّيْتُونَ خَضِرًا ثُخْرِجُ مِنْهُ حَبَّا مُتَراكِبًا وَمِنَ النَّخْلِ مِن طَلْعِهَا قِنْوَانٌ دَانِيَةٌ وَجَنَّتِ مِنْ أَعْنَابٍ وَالزَّيْتُونَ فَوْمِنُونَ مُتَشَيِّهُا وَغَيْرَ مُتَشَيِّهُ انظُرُوا إِلَى ثَمَرِهِ إِذَا أَثْمَرَ وَيَنْعِهِ إِنَ فِي ذَلِكُمْ لَآيَتِ لِقَوْمِ يُؤْمِنُونَ ﴾ وَالزَّمَّانَ مُشْتَبِهَا وَغَيْرَ مُتَشَيْهٌ انظُرُوا إِلَى ثَمَرِهِ إِذَا أَثْمَرَ وَيَنْعِهِ \* إِنَ فِي ذَلِكُمْ لَآيَتِ لِقَوْمِ يُؤْمِنُونَ ﴾ [الأنعام: ٩٩] .

<sup>(</sup>١) دلائل الإعجاز .

إن هذه الآية وغيرها من آيات (سورة الأنعام) وهي إحدى السور المكية تعالج في مجملها القضايا الأساسية في العقيدة الإسلامية وعلى رأسها قضية التوحيد ، والآيات تعالج هذه القضية بأسلوب متميز، يعتمد على تقرير طائفة من بعض الحقائق الكونية الملموسة، وتسوقها في أسلوب تلقيني يكشف عن الحقيقة الخالصة، ليتملاها العقل البشري ويتدبر دلالتها التي تتجلى من ورائها قدرة المبدع وتقديره وتدبيره، ويستقبلها أيضاً الوجدان ليستشف وحيها، وما تلقيه في النفس من نور يهدي البصيرة، ويأخذ بزمام النفس بكل قواها نحو الحق المبين (۱)

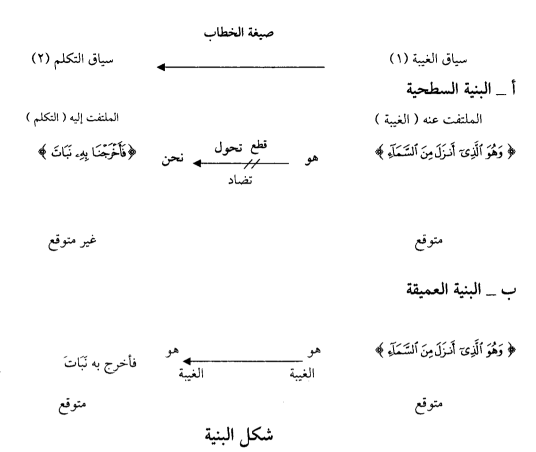
ومن هذه الحقائق الكونية الواردة في هذا النص قضية إنزال الماء من السماء، وهذه نعمة أنعمها الله سبحانه على عباده، وهي منبئة عن كمال قدرته تعالى وسعة كرمه (٢).

وهذا ما نجده في سياق الصورة الأول (الغيبة) في قوله تعالى : ﴿ وَهُو الَّذِي النَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ عَمَا اللَّهُ وَتأتي الصورة الالتفاتية في نسقها البنائي التحويلي والذي يمثل طرف الصورة الثاني (التكلم) ﴿ فَأَخْرَجْنَا بِهِ مَنَاتَ كُلِّ شَيْءٍ ﴾ لبيان بلاغة وعظم كمال هذه القدرة المختصة بالخالق سبحانه وتدبيره لشؤون خلقه، وإظهاراً لكمال العناية بشأن ما أُنزل الماء لأجله، إشارة إلى أن نعمه عظيمة (٣). ويمكننا أن نبين شكل البنية لهذا النص بالآتى :

<sup>(</sup>١) ينظر : أسلوب الدعوة القرآنية ، عبد الغني سعيد بركة : ١٨٠ .

<sup>(</sup>٢) ينظر : إرشاد العقل السليم : ٣ / ٢٢٣ .

<sup>(</sup>٣) ينظر : حاشية الصاوي : ٦١١/٢ .



ومن النصوص القرآنية التي جاءت بطريق الصورة الالتفاتية قوله تعالى : 
﴿ وَلَقَدَّ أَخَلَ اللهُ مِيثَنَقَ بَخِ ﴿ إِسَرَءِيلَ وَبَعَثْنَا مِنْهُمُ اثْنَى عَشَرَ نَقِيبًا ﴾ [المائدة: ١٢] 
إن هذا النص يعرض مقطعاً من حكاية بني إسرائيل مع نبيهم موسى (عليه السلام) 
فقد « نُقل أن الله تعالى أمر موسى وقومه بالسير إلى الأرض المقدسة، وكان يسكنها 
الجبارون، فقال تعالى : يا موسى اخرج إليها وجاهد من فيها من العدو، وخذ من 
قومك اثني عشر نقيباً، من كل سبط نقيباً يكون كفيلاً على قومه بالوفاء بما أمروا به 
فاختاروا النقباء »(١) وهذا الخطاب « مسوق لتقرير المؤمنين على ذكر نعمة الله تعالى

<sup>(</sup>١) زاد المسير في علم التفسير ، ابن الجوزي : ٣١٢-٣١١/٢.

ومراعاة حق الميثاق وتحذيرهم من نقضه  $^{(1)}$  ، والميثاق هو ما أخذ بعقد مؤكد بيمين وعهد  $^{(1)}$  وكان سياق الخطاب المتوقع بأن يقال: « أخذ الله  $\rightarrow$  بعث  $^{(1)}$  الناف الخطاب القرآني المعجز فعّل الدلالة من خلال مخالفة سياق اللغة الطبيعي لبلاغة اقتضاها مقام التواصل ، فإظهار الاسم الجليل لتربية المهابة وتفخيم الميثاق  $^{(1)}$  بوصفه أمر عظيم وأجره جسيم، ونقضه فيه الوبال الكبير  $^{(1)}$  .

وتتضح الصورة الالتفاتية لهذا النص من خلال شكل البنية المبين في أدناه : صيغة الخطاب

سياق التكلم (٢)

غير متوقع

وبعث منهم اثنى عشر نقيباً

متوقع

سياق الغيبة (۱)

أ \_ البنية السطحية

الملتفت عنه ( الغيبة )

الملتفت عنه ( الغيبة ) قطع تحول ﴿ وَبَعَثْ نَا مِنْهُ مُ ٱثْنَى عَشَرَ ﴿ وَبَعَثْ نَا مِنْهُ مُ ٱثْنَى عَشَرَ ﴿ وَبَعَثْ نَا مِنْهُ مُ ٱثْنَى عَشَرَ اللهِ ﴿ وَلَقَدْ اللهِ وَاللهِ ﴿ وَلَقَدْ اللهِ وَاللهِ ﴿ وَلَقَدْ اللهِ وَاللهِ اللهِ وَلَيْكُ اللهِ وَلَيْكُ اللهِ وَلَيْكُ اللهِ وَلَيْكُ اللهِ وَلَيْكُ اللهُ اللهِ وَلَيْكُ اللهِ وَلَيْكُمُ اللهُ وَلِيْكُمُ اللهُ وَلَيْكُمُ اللهُ وَلِيْكُمُ اللهُ وَلَيْكُمُ اللّهُ وَلَيْكُونُ اللّهُ وَلَيْكُمُ اللّهُ وَلَيْكُمُ اللّهُ وَلَيْكُمُ اللّهُ وَلَيْكُمُ اللّهُ وَلَيْكُمُ اللهُ وَلَيْكُمُ اللّهُ وَلَيْكُمُ اللّهُ وَلَيْكُمُ اللّهُ وَلِي اللّهُ وَلَيْكُمُ اللّهُ وَلَيْكُمُ اللّهُ وَلَيْكُمُ اللّهُ وَلِي اللّهُ وَلِي اللّهُ وَلِي اللّهُ وَلِي اللّهُ وَلَيْكُمُ اللّهُ وَلِي اللّهُ وَلَيْكُمُ اللّهُ وَلِي اللّهُ اللّهُ وَلِي اللّهُ وَلِي اللّهُ وَلَيْكُمُ اللّهُ وَلِي اللّهُ اللّهُ وَلِي اللّهُ وَلِي اللّهُ اللّهُ وَلِي اللّهُ وَلِي اللّهُ اللّهُ وَلِي اللّهُ وَلِي اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَلِي الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللللّهُ الللّه

متوقع

ب \_ البنية العميقة

﴿ وَلَفَدُ أَخَذَ ٱللَّهُ مِيثَنَقَ بَغِيتِ هو \_\_\_\_\_\_\_ إِسْرَءِيلَ ﴾ الغيبة الذ

متوقع

شكل البنية

(١) روح المعانى : ٨٥/٦ .

- (٢) ينظر : الغريب في مفردات القرآن ، الراغب الأصفهاني : ٥٢٧ .
  - (٣) ينظر : إرشاد العقل السليم : ١٤/٣ .
    - (٤) ينظر : حاشية الصاوى : ٤٨٢/٢ .
  - 171

إن الصورة الالتفاتية تشكل خاصية تعبيرية تتميز بطاقتها الإيحائية من حيث اعتمادها على الانزياح الأسلوبي من أسلوب إلى آخر من أغراض الكلام، وأشكال الخطاب في النص الأدبي، وقد أدرك النقاد أهمية هذه الصورة في ربط النص والمتلقي معا من خلال الإيحاءات الفنية في كثير من الأحيان على النص، مما يساعد على شد انتباه المتلقي وتفعيل دوره في التفاعل مع النص الأدبي (۱).

ويطالعنا نص آخر وصورة التفاتية أخرى تدور موضوعاتها حول توحيـد الله سبحانه وتعالى ضمن سياق (الغيبة/التكلم) أيضاً ، وذلك ماثل في قوله تعالى : ﴿ وَقَالَ ٱللَّهُ لَا نَنَخِذُوۤا إِلَىٰهَ يَنِ اَتَنَيْنِ إِنَّمَا هُوَ إِلَكُ ۗ وَنَجِدُ فَإِيّنَى فَأَرْهَبُونِ ﴾ [النحل: ٥١] .

لقد قيل: إن سبب نزول هذا النص « أن رجلاً من المسلمين دعا الله في صلاته، ودعا الرحمن ، فقال رجل من المشركين: أليس يزعم محمد وأصحابه أنهم يعبدون رباً واحداً، فما بال هذا يدعو ربين اثنين »(٢) ، فجاء هذا النص لبيان توحيد الله سبحانه عن أي معبود سواه، وكان هناك نوع آخر من الشرك تقلدته قبائل العرب وهو الإشراك بإلهين: إله للخير وآخر للشر، وكانت هذه القبائل مجاورة لبلاد فارس(٣).

وجاءت صيغة التثنية في قوله تعالى : « اثنين » ضمن سياق الصورة الأول (الغيبة) « للدلالة على أن الاثنينية مقصودة بالنهي إبطالاً لشرك مخصوص من إشراك المشركين، وأن لا اكتفاء بالنهي عن تعدد الإله بل المقصود النهي عن

 <sup>(</sup>١) ينظر : ظواهر أسلوبية في كتاب جوهر الكنز لابن الأثير ، محمود درابسة ، مجلة أبحاث اليرموك ، مجلد (١٧) عدد (١) السنة (١٩٩٩) : ١٨٦-١٨٦ .

<sup>(</sup>٢) زاد المسير: ١٥٥/٤.

<sup>(</sup>٣) ينظر : تفسير التحرير والتنوير : ١٧١/١٥ .

التعدد الخاص وهو قول المجوس بإلهين "(1) ، لذلك ردّ القرآن الكريم على فكرة الثنائية في العبادة التي دان بها هؤلاء المجوس، وقد ذكر العدد مع أن المعدود يدل عليه دلالة على أن مساق النهي إليه، أو إيماء بأن هذه الاثنينية تنافي الألوهية (٢) ، وأنّ هذا التأكيد بإيراد الصفة لغرض رفع الإبهام، « فان إلهين للتثنية فاثنين بعده صفة مؤكدة للنهي عن الإشراك، ولإفادة أن النهي عن اتخاذ إلهين إنما هو لمحض كونهما اثنين فقط لا لمعنى آخر من كونهما عاجزين أو غير ذلك، ولأن الوحدة تطلق ويراد بها النوعية كقوله على : « إنما نحن بنو المطلب شيء واحد » وتطلق ويراد بها نفي العدة، فالتثنية باعتبارها، فلو قيل : لا تتخذوا الهين، فقط لتوهم أنه نهى عن اتخاذ جنس آلهة، وإن جاز أن يتخذ من نوع واحد آلهين، فقط لتوهم أنه نهى عن اتخاذ جنس آلهة، وإن جاز أن يتخذ من نوع واحد آلهة، ولهذا أكد بالواحدة »(٢) وذلك متجسد في قوله: ﴿ إِنَّمَا هُوَ إِلَهُ وَحِدُ ﴾.

وقد جاء التحول في بنية النص من سياق (الغيبة) في قوله: ﴿ وقال الله ... ﴾ إلى سياق (التكلم) في قوله تعالى : ﴿ فَإِيَّنَى فَأَرَهَبُونِ ﴾ والأصل « فإياه » والرهبة تعني المخافة مع تحزر واضطراب (ئ) ، أن مجيء هذا الدال « فارهبون » في إطار بنية التكلم للصورة الالتفاتية لفائدة بلاغية، وهي تتجسد في تربية « المهابة وإلقاء الرهبة في القلوب (٥) » ، لأنه أبلغ في التخويف (١٦) ، فلا يقدموا على الإشراك بالله سبحانه وتعالى .

<sup>(</sup>١) تفسير التحرير والتنوير: ١٧١/١٥–١٧٢ .

<sup>(</sup>٢) ينظر : المشاهد في القرآن : ٢٢٤ .

<sup>(</sup>٣) الإتقان في علوم القرآن : ١٩٢/٢-١٩٣ .

<sup>(</sup>٤) ينظر : الغريب في مفردات القرآن : ٢٠٩-٢٠٠ .

<sup>(</sup>٥) إرشاد العقل السليم : ١١٩/٥ .

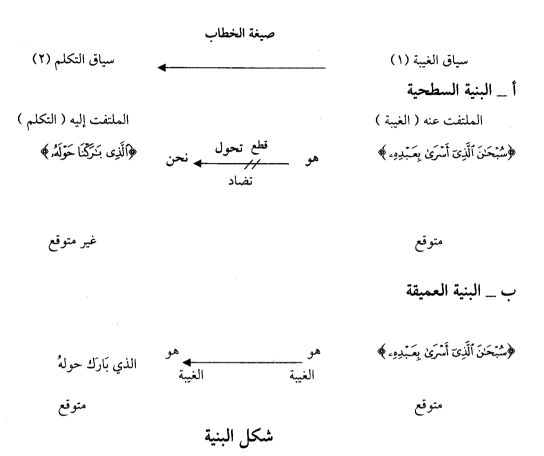
<sup>(</sup>٦) ينظر : حاشية الصاوى : ١٠٧٢/٣ .

#### ونلحظ شكل البنية لهذه الصورة بالآتي :

|                              | صيغة الخطاب                |                                             |
|------------------------------|----------------------------|---------------------------------------------|
| سياق التكلم (٢)              |                            | سياق الغيبة (١)                             |
|                              |                            | أ _ البنية السطحية                          |
| الملتفت إليه ( التكلم )      |                            | الملتفت عنه ( الغيبة )                      |
| ﴿ فَإِنَّكَى فَأَرْهَبُونِ ﴾ | قطع تحول<br>هو أنا<br>تضاد | ﴿ وَقَالَ اللَّهُ لَا نَنَّخِذُوۤا﴾         |
|                              |                            |                                             |
| غير متوقع                    |                            | متوقع                                       |
|                              |                            | ب _ البنية العميقة                          |
| فإيَّاه فَارهبون             | هوهو<br>الغيبة الغيبة      | ﴿ وَقَالَ اللَّهُ لَا نَنَّخِذُوٓ اللَّهِ ﴾ |
| متوقع                        |                            | متوقع                                       |
|                              | شكل البنية                 |                                             |

وفي سياق إظهار قدرة الله سبحانه وتعالى على بيان صدق بعثه رسوله على تأتي معجزة الإسراء والمعراج، وذلك في قول تعالى: ﴿ سُبْحَنَ ٱلَّذِي أَسْرَىٰ بِعَبْدِهِ وَلَيْكُ مِنَ اللَّهِ مَا اللَّهِ مِنْ اللَّهِ اللَّهُ الْمَسْجِدِ ٱلْأَقْصَا ٱلَذِي بَكَرَّكُنَا حَوْلَهُ لِلْرِيَهُ مِنْ اللَّيْكَ الْمَسْجِدِ ٱلْأَقْصَا ٱلَذِي بَكَرَّكُنَا حَوْلَهُ لِلْرِيهُ مِنْ اللَّيْكَ اللَّهُ هُوَ ٱلسَّمِيعُ ٱلْبَصِيمُ ٱلْبَصِيرُ ﴾ [الإسراء: ١].

ويتخذ شكل البنية للصورة الالتفاتية في هذا النص بالآتي :



إن مطلع هذا النص الذي يقع في سياق الصورة الأول (الغيبة) تفجر طاقة إيحائية كبيرة، وهي متمثلة في قوله تعالى: «سبحان» لما تحدثه في المتلقي من التعجيب من الخبر المتحدث عنه، لأن وظيفة هذا اللفظ على مستوى اللغة والدلالة: التعجب، فهو يؤذن بأن خيراً عجيباً يستقبله السامعون دالاً على عظيم القدرة من المتكلم ورفيع منزلة المتحدث عنه (۱).

<sup>(</sup>١) ينظر: تفسير التحرير والتنوير: ٩/١٥.

وفيه صدق على دعوته ﷺ مالا قبل للكفار بإنكاره، فقد كان إسراؤه إطلاعاً على غائب من الأرض، وهو أفضل مكان بعد المسجد الحرام (١) ، فكان اختيار لفظ « سبحان » خير دليل على عظم الحدث والمعجزة، فهو اختيار دقيق لمعنى دقيق، ولفظ (سبحان) « اسم علم لتسبيح الله وتنزيهه، فمعنى سبحان الله : أسبح الله سبحانه والمقصود التقديس والتنزيه عن السوء في الذات والصفات والأفعال والأسماء والأحكام، أي : ما أعبد الذي له هذه الصفات عن جميع النقائص »(٢) ويقول الجرجاني ( ٤٧١ هـ ) في مسألة تمايز اللفظ عن المعنى : « إنه لا يتصور أن تعرف للفظ موضعاً من غير أن تعرف معناه، ولا أن تتـوخى في الألفاظ مـن حيث هي ألفاظ ترتيباً ونظماً، وأنك تتوخى الترتيب في المعاني وتعمل الفكر هناك، فإذا تم لك ذلك أتبعتها الألفاظ وقفوت بها آثارها، وإنك إذا فرغت من ترتيب المعاني في نفسك لم تحتج إلى ان تستأنف فكراً في ترتيب الألفاظ، بل تجدها تترتب لك بحكم أنها خدم للمعاني وتابعة لها ولاحقة بها، وأن العلم بمواقع المعاني في النفس ، علم بمواقع الألفاظ الدالة عليها في النطق »<sup>(٣)</sup>.

ويأتي سياق التحول في الصورة (التكلم) لمقصدية بلاغية تتجسد في تعظيم المسجد الأقصى، وتعظيم شأن ما يُري الله من آياته (١٤) ، وفيه من « الإيماء إلى أن النبي على عند حلوله بالمسجد الأقصى قد انتقل من مقام الاستدلال على عالم

<sup>(</sup>١) ينظر: المصدر نفسه: ١٩/١٥.

<sup>(</sup>٢) تفسير سورة الإسراء ، د. عبد الله محمود شحاتة : ٢١ .

<sup>(</sup>٣) دلائل الاعتجاز: ٤٣.

<sup>(</sup>٤) ينظر : بلاغة الكلمة والجملة والجمل ، منير سلطان : ١١٠ .

الغيب إلى مقام مصيره في عالم المشاهدة (1) ، ومن بلاغة هذا الخطاب أيضاً (1) التنبيه على التخصيص بالقدرة، وأنه لا يدخل تحت قدرة أحد (1).

فقد جاء العدول في معرض وصف مشاهد القيامة في حالة الحساب، فإنه سبحانه وتعالى « لما استوعب ما اقتضاه المقام من الوعيد والتهديد والإندار ختم الكلام بالبشارة للمؤمنين الذين تذكروا بالقرآن واتبعوا هديه، على عادة القرآن في تعقيب النذارة بالبشارة والعكس، فإن ذلك يزيد رغبة الناس في فعل الخير ورهبتهم من أفعال الشر »(٣)، ونجد في سياق الصورة الأول (الغيبة) وبالتحديد في مفتتح النص بروز وحدة لغوية أسهمت في تفعيل بلاغة الخطاب وهي النداء بالأداة (يا) ويكون النداء لطلب إقبال المدعو ليصغي إلى أمر ذي بال، ولذا غلب أن يلي النداء أمر أو نهي (٤)، وهذا ما نجده في قوله تعالى : ﴿ يَكَايَنُهُ النَّقَسُ الْمُطْمَيِنَةُ \* أَرْجِعِي ... \*وقد

<sup>(</sup>١) التحرير والتنوير : ١٢/١٥ .

<sup>(</sup>٢) معترك الأقران في إعجاز القرآن : ٣٨١/١.

<sup>(</sup>٣) تفسير التحرير والتنوير : ٣٤٠/٣٠ .

<sup>(</sup>٤) ينظر : من بلاغة القرآن : ١٦٨ .

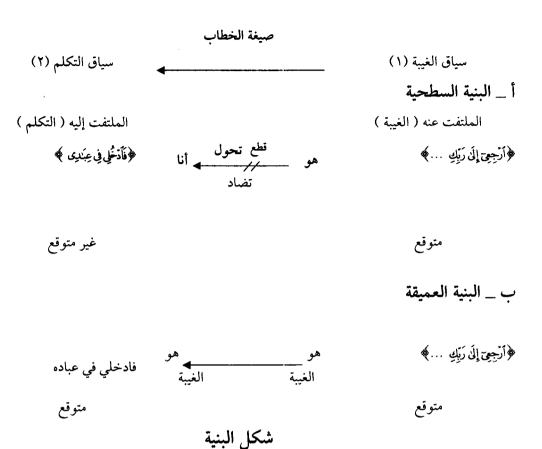
أتبع المنادي الموجه إليه النداء وهو « النفس » وصفتها « المطمئنة » بأفعال الأمر في قوله تعالى : « ارجعي، أدخلي » فالخطاب للنفس المؤمنة بدلالة صفتها « المطمئنة » في حالة رجوعها إلى ربها يوم القيامة ولفظ « الرجوع » هنا يكون على سبيل الاستعارة، فالرجوع إلى الله « مستعار للكون من نعيم الجنــة الــتي هــي دار الكرامــة عند الله بمنزلة دار المضيف »(١)، ويوحى لفظ « الرب » برعايــة الخــالق لعبــاده، وبأنه مدبر لشؤونهم، ولولاه لما استطاعوا أن ينظموا حياتهم وفقاً لشريعته ورضاه من خلال العمل بالقرآن الذي هو حلقة الوصل بالخالق من حيث علاقة الخلق والتنظيم، فالنفس المؤمنة لا تحتاج إلى غير ربها، ولا تحتاج إلى فكر غير القرآن كمنهج للحياة، وهكذا في عطف ولطف « يا أيتها » وفي روحانية وتكريم « يا أيتها النفس » « المطمئنة » في وسط هذا الروع « ارجعي إلى ربك » بما بينك وبينه من صلة « راضية مرضية » بهذا الانسجام الذي يغمر الجو كله بالرضى والتعاطف « فادخلي في عبادي » ممتزجة بهم متوادة معهم (٢) ، فإذا بالنص في سياق التحول (التكلم) لتتشكل الصورة الالتفاتية في قوله تعالى: ﴿ فِ عِبَدِى ... ﴾ إذ انتقل الخطاب من الغيبة إلى التكلم.

ونكتة هذه الصورة البلاغية في تخصيص الله سبحانه للخطاب بعباده الصالحين (٣) بقوله تعالى : ﴿ فِي عِبَدِى ﴾ وتخصيص الجنة بالله سبحانه لأنه هو خالقها وهي جنته أعدها للمؤمنين في قوله تبارك وتعالى ﴿ وَادَّغُلِي جَنِّي ﴾، ويمكن بيان شكل البنية لهذه الصورة بالآتى :

<sup>(</sup>١) تفسير التحرير والتنوير : ٣٤١/٣.

<sup>(</sup>٢) ينظر : التصوير الفني في القرآن : ٨٣ .

<sup>(</sup>٣) ينظر : التفسير البياني للقرآن الكريم ،د. عائشة عبد الرحمن : ١٦٥/٢ .



« ففي هذه المشاهدة المفزعة التي تتابع فيها معاني القوة والمضعف من دك الحبال وتحطيمها، والشهود والملائكة وجهنم المهيأة لتعذيب المجرمين، خلال هذه المشاهدة المفزعة تنتاب صورة المؤمنين المطمئنة غير آبهة بالفزع حولها، وإنما تسير بثقة ورضى الله لتلقى الثواب والجنة ونعيمها "(۱) ، ويعد " « التصوير » من السمات البارزة في عرض مشاهد الكون في القرآن الكريم « فهو يعبر بالصورة المحسة المتخلية عن المعنى الذهنى، والحالة النفسية ؛

والحادث المحسوس، والمشهد المنظور؛ وعن النموذج الإنساني والطبيعة

<sup>(</sup>١) التعابير القرآنية والبيئة العربية في مشاهد القيامة ، ابتسام مرهون الصفار : ١٦٥ .

البشرية، ثم يرتقي بالصورة التي يرسمها فيمنحها الحياة الشاخصة، أو الحركة المتجددة »(١).

ومن النصوص القرآنية التي جاءت بطريق التصوير الفـني متـضمنة الـصورة الالتفاتيــة قولــه تعــالى : ﴿ وَمِنْ ءَايَنْدِهِ ۚ أَنَّكَ تَرَى ٱلْأَرْضَ خَشِعَةً فَإِذَآ أَنْزَلْنَا عَلَيْهَا ٱلْمَآءَ أَهْتَزَّتْ وَرَبَتَّ إِنَّ ٱلَّذِي آحْيَاهَا لَمُحْيِ ٱلْمَوْقَى ۚ إِنَّهُ، عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴾ [نصل: ٣٩] ، لقد قدم القرآن الكريم بأسلوب التصوير للمعارضين في البعث حججه الفاصلة في صورة مختلفة، وطرق متنوعة تدور كلها حول محور واحد، وهو إثبات قدرة الله الباهرة في الإنسان والكون، فالإنسان وتعاقبه في الخلق وتحوله من حال إلى حال ، والأرض وما تخرجه من نبات كل ذلك آية من آيات قدرتـه (٢)، فالقرآن الكـريم يصور الأرض « كالناسك المتعبد الخاشع، يسوده جلال وهيبة، وهذا يعطي الأرض صفة الخنوع والتذلل لربها، إن قوة التصوير عن طريق التجسيد الحسي الذي تقوم به هذه اللفظة تضع الصورة مجسمة أمام العين الباصرة، هذا الخشوع والسكون سرعان ما يتحولان إلى حركة مثيرة تهز النفس، وهذا التحويل تم عن طريق لفظتين « أهتزت و ربت » .. إنّ هاتين اللفظتين تعرضان صورة حية عن الأرض، بعد أن كانت هامدة ميتة، فينبعث فيها نفس الحياة وتهتز المخيلة لتدرك دقة هذا التصوير الحركي وأبعاده (٣) الدلالية، لقد جرى هـذا التـصوير في سـياق الصورة الالتفاتية التي تتجسد أطرافها في قول عالى : ﴿ وَمِنْ ءَايَكِنِّهِ ﴾ الذي يمثل سياق الغيبة وطرف الصورة الأول،في حين نجد سياق التحول في الـصورة

<sup>(</sup>١) التصوير الفني في القرآن: ٣٩.

<sup>(</sup>٢) ينظر : المشاهد في القرآن : ٢٤٤ .

<sup>(</sup>٣) ينظر : الإعجاز الفني في القرآن : ٨٩ .

الالتفاتية في قوله: «أنزلنا » الذي يمثل طرف الصورة الثاني (التكلم)، وكان الأصل أن يقال: «أنزل» إلا أن النص التفت عن لغة الخطاب الأصلية لغرض بلاغي يتعلق ببيان قدرة الله سبحانه على نقل سكون الأرض إلى حالة الحركة الحية، فكان الضمير (نا) للمتكلم فاعلية السياقية لبيان قدرته على إحياء الأرض بعد موتها، كذلك هو القادر على إحياء هذه الأجساد بعد موتها(۱).

"ويجوز أن يكون في الكلام استعارة تمثيلية شبه حال جدوبة الأرض وخلوها عن النبات، ثم إحياء الله تعالى إياها بالمطر وانقلابها من الجدوبة إلى الخصب وإنبات كل زوج بهيج، بحال شخص كثيب كاسف البال رث الهيئة لا يؤبه له، ثم إذا أصابه من متاع الدنيا وزينتها تكلف بأنواع الزينة والزخارف، فيختار في مشيه زهوا فيهتز بالأعطاف خيلاء وكبراً، فحذف المشبه والزخارف، فيختار في مشيه زهوا فيهتز بالأعطاف خيلاء وكبراً، فحذف المشبه واستعمل الخشوع والاهتزاز دلالة على مكانه، ورجح اعتبار التمثيل "(٢)، وفي قوله تعالى : ﴿ أَهْ رَبّتُ ﴾ معنى الحركة أي : « تحركت حركة عظيمة شديدة بسرعة، وارتفع ترابها وعلا "(٣)، وفي هذا النص القرآني يأخذنا معنى آخر ؛ وقد جعل الأول سبباً إليه (١٠)، فبينما يدل الله سبحانه على نفسه بإنزال الغيث واهتزاز الأرض بعد خشوعها قال : ﴿ إِنّ الّذِي آخياها لَهُ عَي المَوقَ ﴿ فَأَخبر عن قدرته على إعادة الموتى بعد إفنائها وإحيائها بعد إرجائها، وقد جعل ما تقدم من ذكر الغيث والنبات دليلاً عليه، ولم يكن في تقدير السامع الأول الكلام، إلا أنه يريد الدلالة والنبات دليلاً عليه، ولم يكن في تقدير السامع الأول الكلام، إلا أنه يريد الدلالة

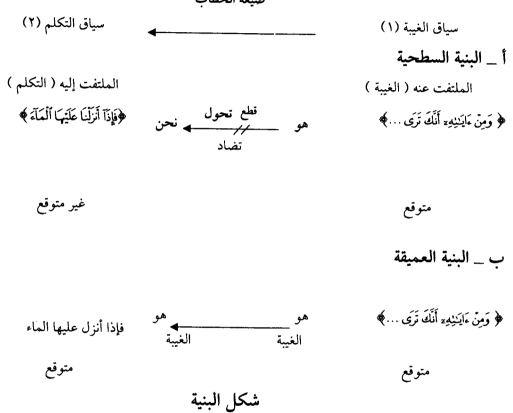
<sup>(</sup>١) ينظر : التفسير الكبير : ١١٣/٢٧ .

<sup>(</sup>٢) روح المعانى : ٢٦/٢٤ .

<sup>(</sup>٣) حاشية الصاوي : ٥/١٨٥٤ .

<sup>(</sup>٤) ينظر : كتاب الصناعتين : ٣٩٨ .

على نفسه بذكر المطر، دون الدلالة على الإعادة، فاستوفى المعنيين جميعاً (١)، وبعد هذا التقديم لمكونات الصورة الالتفاتية وما تضافر معها من صور بيانية بديعة يمكننا أن نبين شكل البنية للصورة الالتفاتية لهذا النص بالآتي : صيغة الخطاب



« فالأرض خاشعة » وهي تهتز وتربو عندما تدب الحياة فيها بسبب الماء ، وكل هذه الصفات التي وصفت بها الأرض هي صفات إنسانية أضافها التعبير القرآني على الأرض، فأخرجها بهذه الصورة الموحية المؤثرة (٢)، وهذه الآية

<sup>(</sup>١) كتاب الصناعتين: ٣٩٨.

<sup>(</sup>٢) ينظر : الاستعارة في القرآن : ١٤١ .

"تمثل لوحة فنية تلتقي في تكثيف الدلالة الفكرية التي يرمي إليها القرآن، وهي إثبات أصل مهم من أصول الإيمان، وركن من أركان الدين الحنيف، وهو إثبات فكرة وحقيقة البعث والنشور في اليوم الآخر بعد الموتة الأولى في الحياة الدنيا، ولا شك أنها فكرة عظيمة وخطيرة لأنها من الأفكار الغيبية عن مدارك الإنسان، وأنها تترتب عليها أركان الإيمان وأصوله، لذلك نجد أن الخطاب القرآني لخطورة هذه الفكرة وعظمتها يعمد في تقريبها وإثباتها بصور وأدلة حسية قريبة إلى الفكر الإنساني، فيعمد إلى التصوير الاستعاري التشخيصي في قوله خاشعة »(١).

وفيما يخص بعث الله سبحانه وتعالى الأنبياء والرسل بالشرائع الدينية التي أقامها في الناس، هناك مجموعة شرائع تسلسلت عبر مُدَدْ من خلق الإنسان لبيان التكاليف والأحكام الموكلة إلى هذا المخلوق، وقد جاءت آيات القرآن موضحة ذلك ومختزلة الزمن في طياته لتذكر بأهم هذه الشرائع متخللة الصورة الالتفاتية وذلك في قوله عز وجل: ﴿ شَرَعَ لَكُمْ مِّنَ الدِينِ مَا وَصَّىٰ بِهِ مَنُ وَحًا وَالَّذِي آوَحَيْنَا إِلَيْكَ وَمَا وَصَّىٰ بِهِ عِنْ كُرُم عَى المُشْرِكِينَ وَلا نَنفرَقُوا فِيهُ كُبُر عَلَى المُشْرِكِينَ مَا نَدُهُم إِلَيْهِ مَن يُنيبُ ﴾ [الشورى: ١٣].

هذا خطاب الله سبحانه للناس بأنه شرع لكم من الدين ما وصى به نوحاً أنْ يعمله والذي أوحينا إليك يا محمد ﷺ ، وشرع لكم من الدين أيضاً ما وصينا به إبراهيم وموسى وعيسى (عليهم السلام) أن أقيموا الدين (٢) ، وبالإجمال فإن

<sup>(</sup>١) الاستعارة في القرآن : ٢٢٣ .

<sup>(</sup>٢) ينظر : جامع البيان عن تأويل آي القرآن : ٢٠/٢٥ .

المقصود من هذا النص أنه يقال: شرع لكم من الدين ديناً تطابقت الأنبياء على صحته، إلا أنه دين مغاير للتكاليف والأحكام، وذلك لأنها مختلفة متفاوتة قال تعالى: ﴿لِكُلِّ جَعَلْنَا مِنكُمْ شِرْعَةً وَمِنْهَاجًا ﴾ [المائدة: ٤٨].

يجب أنْ يكون المراد منه الأمور الـتي لا تختلف بـاختلاف الـشرائع، وهي الإيمان بالله وملائكته وكتبه ورسله واليوم الآخر(١)، كما أن تخصيص المذكورين بالذكر لما أشير إليه من علو شأنهم وعظيم شهرتهم، ولاستمالة قلوب الكفرة إلى الاتباع لاتفاق كل على نبوة بعضهم، واختصاص اليهود بموسى عليه السلام والنصاري بعيسي عليه السلام وإلا فما من نبي إلا وهو مأمور بما أمروا بــه، من إقامة دين الإسلام وهو التوحيد، وما لا يختلف باختلاف الأمم وتبـدل الأعـصار من أصول الشرائع والأحكام بدلالة فعل التوصية فإنه معرب عن تأكيد الأمر بؤرة المعنى الدلالي للصورة الالتفاتية الكامنة في قوله تعالى : ﴿ شَرَعَ لَكُم مِّنَ ٱلدِّينِ مَا وَصَّىٰ بِهِۦ نُوحًا ﴾ الذي يجسد طرف الصورة الأول (الغيبة) وقولـه تعـالى : ﴿وَٱلَّذِي ٓ أَوْحَيْمَا ۚ ... ﴾ وهو طرف الصورة الثاني التحويلي (الـتكلم) ، فالالتفات إلى نون العظمة لإظهار كمال الاعتناء بإيحائه، وفي ذلك إشعار على مستوى سلم الشرائع بأن شريعته ﷺ هي الشريعة المعتنى بهـا غايـة الاعتناء، ولـذا عـبر فيهـا بـ (الذي) التي هي أصل الموصولات، وذلك هو السر في تقديم الذي أُوحي إليه

<sup>(</sup>١) التفسير الكبير: ١٣٤/٢٧-١٣٥ .

<sup>(</sup>٢) روح المعاني : ٢٥/٢٥-٢٢ .

(عليه الصلاة والسلام) على ما بعده مع تقدمهم عليهم زماناً، وتقديم توصية نوح (عليه السلام) للمسارعة إلى بيان كون المشروع لهم ديناً قديماً (١) .

ويمكننا أن نبين شكل البنية لهذه الصورة الالتفاتية بالآتي :

|                           | صيغة الخطاب                      |                                             |
|---------------------------|----------------------------------|---------------------------------------------|
| سياق التكلم (٢)           | 4                                | سياق الغيبة (١)                             |
|                           |                                  | أ _ البنية السطحية                          |
| الملتفت إليه ( التكلم )   |                                  | الملتفت عنه ( الغيبة )                      |
| ﴿وَالَّذِيُّ أَوْحَيْنَا﴾ | قطع تحول<br>هو <u>//</u><br>تضاد | ﴿ شَرَعَ لَكُمُ مِّنَ ٱلدِّينِ مَا وَصَّىٰ﴾ |
|                           |                                  |                                             |
| غير متوقع                 |                                  | متوقع                                       |
|                           |                                  | ب _ البنية العميقة                          |
| والذي أوحَى إليك          | هو هو الغيبة الغيبة              | ﴿شَرَعَ لَكُمْ مِّنَ ٱلدِّينِ مَا وَصَّىٰ﴾  |
| متوقع                     |                                  | متوقع                                       |
|                           | شكل البنية                       |                                             |

<sup>(</sup>١) روح المعاني : ٢٠/٢٥-٢٢ ، وينظر : حاشية الصاوي : ١٨٦٦٥ .

| الآبات<br>الآبات<br>الآبات | للبور    | الملتفت<br>إليه التكلم | الملتفت<br>عنه<br>الغيبة | الشاهد القرآني المراقع |   |
|----------------------------|----------|------------------------|--------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---|
| 197                        | البقرة   | أنا                    | هـو                      | ﴿ وَمَا تَفْ عَلُوا مِنْ خَيْرِ يَعْلَمْهُ ٱللَّهُ وَٱتَّقُونِ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | • |
|                            |          |                        |                          | يَتَأُوٰلِي ٱلْأَلْبَـٰبِ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |   |
| 707                        | البقرة   | نحن                    | هـو                      | ﴿ يَلْكَ ءَايَنْكُ ٱللَّهِ نَتَالُوهَا عَلَيْكَ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |   |
| 0A-0V                      | آل عمران | نحن                    | هـو                      | ﴿ وَاللَّهُ لَا يُحِبُّ الظَّالِمِينَ * ذَالِكَ نَتْلُوهُ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |   |
|                            |          |                        |                          | عَلَيْكَ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |   |
| ۱۸۱                        | آل عمران | نحن                    | ٩                        | ﴿لَقَدْ سَيِعَ اللَّهُ قَوْلَ الَّذِينَ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |   |
|                            |          |                        |                          | قَالُوٓاسَيَنَكُتُثُ مَا قَالُوا ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |   |
| ۱۱٤                        | النساء   | نحن                    | هـو                      | ﴿ وَمَن يَفْعَلُ ذَالِكَ ٱبْتِغَآءَ مَرْضَاتِ <u>ٱللَّهِ</u>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |   |
|                            | <u> </u> |                        |                          | فَسَوْفَ ثُولِيهِ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |   |
| ۱۷٤                        | النساء   | نحن                    | هـو                      | ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ قَدْ جَآءَكُم بُرْهَانٌ مِّن رَّتِكُمْ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |   |
|                            |          |                        |                          | وَأَنَوْلَنَآ إِلَيْكُمْ نُورًا مُبِينًا ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |   |
|                            |          |                        |                          |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |   |

| • | الثناهد القرآني                                                                                                                                                                                                                                              | الملتفت<br>عنه<br>الغيبة | الماتضت<br>إليه التكلم | <b>السور</b> | الأيات |
|---|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------|------------------------|--------------|--------|
|   | ﴿ وَأَطِيعُوا اللَّهَ وَأَطِيعُوا الرَّسُولَ رَسُولِنَا الْرَسُولَ رَسُولِنَا الْمِلْنَا الْمُؤْمِنَ ﴾ الْمِلْنَاءُ الْمُؤْمِنَ ﴾                                                                                                                            | هــو                     | نحن                    | المائدة      | 97     |
|   | ﴿ وَلَكِكِنَّ ٱلظَّلِلِمِينَ بِعَايَنتِ <u>ٱللَّهِ</u> يَجْحَدُونَ * وَلَكِكِنَّ ٱلظَّلِلِمِينَ بِعَايَنتِ <u>ٱللَّهِ يَ</u> جْحَدُونَ * وَلَقَدْكُذِّ بَتْ رُسُلُّ مِّن قَبْلِكَ فَصَبَرُواْ عَلَىٰ مَا كُذِّبُواْ وَأُوذُواْ حَتَّىٰ آئَنَهُمْ نَصْرُنَا * | هـو                      | نحن                    | الأنعام      | 'E-٣٣  |

﴿ وَهُوَ ٱلْقَاهِرُ فَوْقَ عِبَادِهِ ... تَوَفَّتُهُ رُسُلُنَا ﴾

﴿ وَهُوَ الَّذِي جَعَلَ لَكُمُ ٱلنَّجُومَ ... قَدّ

﴿ فَمَنْ أَظْلَمُ مِمَّن كُذَّبَ يِنَاكِتِ ٱللَّهِ ... سَنَحْزِي ٱلَّذِينَ

فَصِّلْنَا ٱلْآيِنَتِ ﴾

يَصِّدِفُونَ ﴾

۱۲.

| ٩٨  | الأنعام | نحن | هـو | ﴿ وَهُوَ ٱلَّذِي ٓ أَنشَا كُم مِّن نَقْسِ وَحِدَةٍ قَدْ فَصَّلْنَا ٱلْآيَاتِ ﴾                      |
|-----|---------|-----|-----|-----------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 177 | الأنعام | نحن | هـو | ﴿ وَهَٰذَا صِرَطُ رَبِّكِ مُسْتَقِيمًا قَدْ فَ <u>صَّلْنَا</u><br>ٱلْآينَتِ لِقَوْمِ يَذَكَّرُونَ ﴾ |

| ١ | ٣ | ٧ |
|---|---|---|
|   |   |   |

101

| الآباث | 3       | الملقت<br>إليه التكلم | الملفك<br>د<br>البية | الشاهد القرآني                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |     |
|--------|---------|-----------------------|----------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----|
| ٣٧     | الأعراف | نحن                   | هـو                  | ﴿ فَمَنَّ أَظُلَمُ مِمَّنِ ٱفْتَرَىٰ عَلَى <u>ٱللَّهِ</u> حَقَّى إِذَا جَاءَتُهُمْ رُ <u>سُلُنَا</u> ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |     |
| ٥٧     | الأعراف | نځن                   | هـو                  | ﴿ وَهُوَ الَّذِي يُرْسِلُ ٱلرِّيكَ حَقَّى إِذَا الْمَاتِ الْمُعَانِدُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّالِمُ اللَّهُ اللَّالِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ | ·   |
| ٥٨     | الأعراف | نحن                   | هـو                  | ﴿ وَٱلْبَلَدُ ٱلطَّيِّبُ يَغَرُجُ نَبَاتُهُۥ بِإِذَنِ رَبِّهِ عِ<br>وَٱلَّذِى خَبُثَ لَا يَغَنُّجُ إِلَّا نَكِدًا كَنَالِكَ<br>نُصَرِّفُ ٱلْآينَتِ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |     |
| 107    | الأعراف | نحن                   | هـو                  | ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ ٱتَّخَذُواُ ٱلْعِجْلَ سَيَنَا لَمُثُمَّ غَضَبُّ<br>مِن رَّبِهِمْ … وَكَذَالِكَ <u>نَحْزِي</u> ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | .1  |
| ٤١     | الأنفال | نحن                   | هــو                 | ﴿ فَأَنَّ لِلَّهِ خُمُسَهُ إِن كُنتُمْ ءَامَنتُم<br>بِٱللَّهِ وَمَاۤ <u>أَنَزَلْنَا</u> عَلَىٰ عَبْدِنَا ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | .1. |
| 0 &    | الأنفال | نحن                   | هــو                 | ﴿ كَدَأْبِ ءَالِ فِرْعَوْنَ كَذَّبُواْ<br>بِتَايَتِ رَبِّهِمْ فَأَهْلَكُنَهُم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | . 1 |

| ن         | الشاهد القرآني                                                                                          | <b>عنه</b><br>الغيبة | المانت<br>إليه التكلم | السور   | الآبات |
|-----------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------|-----------------------|---------|--------|
| . * *     | ﴿ وَلَوْ يُعَجِّـ لُ <u>ٱللَّهُ لِلنَّـاسِ ٱلشَّـرَّ فَنَذَرُ</u><br>ٱلَّذِينَ لَا يَرْجُونَ ﴾          | هـو                  | نحن                   | يونس    | 11     |
| <b>11</b> | ﴿لَوْلَآ أَن رَّءَا بُرُهَـٰنَ رَ <u>يِّهِۦ</u> كَذَلِكَ لِنَصْمِ <u>نَ</u> عَنْهُ ٱلسُّوَءَ ﴾          | هـو                  | نحن                   | يوسف    | 78     |
| .77       | ﴿ ضَرَبَ <u>اللَّهُ</u> مَثَلًا عَبْدًا <u>زَزَقْنَا هُ مِنَا</u><br>رِزْقًا حَسَنًا ﴾                  | هـو                  | نحرن                  | النحل   | ٧٥     |
| .11       | ﴿ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ وَصَكَدُّواْ عَن سَبِيلِ <u>ٱللَّهِ</u><br>زِ <u>دْنَهُمْ</u> عَذَابًا ﴾          | هـو                  | نحن                   | النحل   | ۸۸     |
| ۲٤.       | ﴿عَسَىٰ رَئَكُمْ أَن يَرْحَكُمْ وَإِنْ عُدَّتُمْ عُدَنَا ﴾                                              | هـو                  | نحن                   | الإسراء | ٨      |
| .10       | ﴿ وَرَبَّكِ أَعْلَمُ بِمَن فِي ٱلسَّمَاوَتِ وَٱلْأَرْضِ وَلَقَدَّ فَضَّلْنَا بَعْضَ ٱلنَّبِيَّيْنَ ﴾    | هـو                  | نحن                   | الإسراء | 00     |
| . 7.3     | ﴿ وَمَن يَهْدِ اللَّهُ فَهُوَ الْمُهْتَدِ وَنَحَشُرُهُمْ يَوْمَ الْمُهْتَدِ وَنَحَشُرُهُمْ يَوْمَ الْمُ | هــو                 | نحن                   | الإسراء | 97     |

| C . Oxios- u. Av | 200 W 90 Vin | / التحلم)             | ياق العيبه              | المودج الصمائر (س                                                                                                          |          |
|------------------|--------------|-----------------------|-------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------|
| <b>J</b>         | النور        | الملفث<br>إليه التكلم | المائفت<br>عنه<br>الغية | الثامد القائن والمراجع                                                                                                     | ·        |
| ١٣               | الكهف        | نحن                   | هـو                     | ﴿إِنَّهُمْ فِتْ يَدُّ ءَامَنُواْ بِرَيْهِمْ وَزِدْنَهُمْ                                                                   | Υ.       |
| ٥٢               | الكهف        | نحن                   | هــو                    | ﴿ وَيَوْمَ يَقُولُ نَادُواْ شُرَكَآءِى وَجَعَلْنَا<br>بَيْنَهُم مَّوْبِقًا ﴾                                               | **       |
| ٩                | مريم         | أنا                   | هــو                    | ﴿ قَالَ كَذَالِكَ قَالَ رَبُّكَ وَقَدْ<br><u>خَلَفْتُك مِن</u> قَبْلُ ﴾                                                    | .14      |
| ٥٨               | مريم         | نحن                   | هـو                     | ﴿ أُوْلَيْهِ كَ ٱلَّذِينَ ٱنْعَمَ ٱللَّهُ عَلَيْهِم وَمِعَنْ حَمَلْنَا<br>إِذَا نُنْلَى عَلِيْهِمْ ءَايَنْتُ ٱلرَّحْمَنِ ﴾ | ÷        |
| VY-V1            | مريم         | نحن                   | هـو                     | ﴿ كَانَ عَلَىٰ رَبِّكَ حَتْمًا مَّقْضِيًا * ثُمَّ نُنَكِحًى<br>ٱلَّذِينَ ٱتَّقَواْ ﴾                                       | <u>:</u> |
| ٥٣               | طه           | نحن                   | ھو                      | ﴿ وَأَنزَلَ مِنَ ٱلسَّمَآءِ مَآءً فَأَخْرَجْنَا بِهِ * أَزْوَجَا ﴾                                                         | .۲۲      |
| 79               | الأنبياء     | نحن                   | هو                      | ﴿ وَمَن يَقُلُ مِنْهُمْ إِنِّتِ إِلَكُ مِن دُونِهِ عَنَدُلِكَ<br>غَزِيهِ جَهَنَّمَ ﴾                                       | .۲۲      |

|     |                                                                                                                |                        | <u> </u>               |          |                            |
|-----|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------|------------------------|----------|----------------------------|
| •)  | الثاهد القرآني                                                                                                 | الملفت<br>عند<br>الغية | الملتفت<br>إليه التكلم | السور    | الأيات<br>الأيات<br>الايات |
| .٣٤ | ﴿ وَأَيُّوبَ إِذْ نَادَىٰ رَ <u>تَهُ وَ</u> * فَأَسْتَجَبْنَا لَهُ                                             | هو                     | نحن                    | الأنبياء | ۸٤-۸۳                      |
| .۲0 | ﴿ وَزَكَرِثَيَآ إِذْ نَادَىٰ رَبَّهُ فَأَسْتَجَبْنَا لَهُ أَنْ فَأَسْتَجَبْنَا لَهُ أَنْ اللَّهُ أَنْ اللَّ    | هو                     | نحن                    | الأنبياء | 9•-19                      |
| .٣* | ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ وَيَصُدُّونَ عَن سَكِيلِ<br>ٱللَّهِ وَٱلْمَسْجِدِ ٱلْحَكَرامِ ٱلَّذِي جَعَلْنَكُ ﴾ | هو                     | نحن                    | الحج     | <b>Y0</b>                  |
| ۲۲. | ﴿ ٱلَّذِينَ إِذَا ذُكِرَ <u>ٱللَّهُ</u> وَجِلَتْ قُلُوبُهُمْ وَمُثَّا<br>رَ <u>زَقْنَهُمْ</u> يُنفِقُونَ ﴾     | هو                     | نحن                    | الحج     | ٣٥                         |
| ۳۷. | ﴿ وَلَيَنصُرَكَ اللَّهُ مَن يَنصُرُهُ * ٱلَّذِينَ إِن مَّكَنَنهُمْ فِي ٱلْأَرْضِ ﴾                             | هو                     | نحن                    | الحج     | ٤١-٤٠                      |
| .۲4 | ﴿ٱلْمُلْكُ يَوْمَهِ نِهِ لِلَّهِ ﴿ وَٱلَّذِينَ كَفَرُواْ<br>وَكَذَّبُواْ بِثَاكِنتِنَا ﴾                       | هو                     | نحن                    | الحج     | 0V-07                      |
|     |                                                                                                                |                        |                        |          |                            |

.ع. (وَلَيْمَكِنَنَ مُمُ دِينَهُمُ الَّذِي آرَتَعَىٰ لَمُمْ ... يَعْبُدُونَنِي ﴾ هو أنا النور

أنموذج الضمائر (سياق الغيبة / التكلم)

| الآوك | 3        | الملثنت<br>إليه التكلم | الىلغت<br>مە<br>الىد | الشاهد القرآني                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | J           |
|-------|----------|------------------------|----------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------|
| ٤٥    | الفرقان  | نحن                    | هو                   | ﴿ أَلَمْ تَرَ إِلَىٰ رَبِّكَ كَيْفَ مَدَّ ٱلظِّلَّثُمَّ<br>جَعَلْنَا ٱلشَّمْسَ عَلَيْهِ دَلِيلًا ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | •           |
| ٤٨    | الفرقان  | نحن                    | هو                   | ﴿ وَهُوَ الَّذِيَّ أَرْسَلَ ٱلرِّينَ عَ بُشَرًا وَأَنزَلْنَا ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | ٠٤)         |
| ٦,    | النمل    | نحن                    | هو                   | ﴿ لَٰمَنَ خَلَقَ السَّمَنَوْتِ وَالْأَرْضَ وَأَنزَلَ لَكُم<br>مِنَ السَّمَآءِ مَآءً <u>فَأَنْ يَتَنَا بِهِ</u> عَدَآبِقَ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | .21         |
| ०९    | القصص    | نحن                    | هو                   | ﴿ وَمَاكَانَ رَبُكِ مُهْلِكَ ٱلْقُرَىٰ حَتَىٰ يَبْعَثَ فِيَ الْمُورَىٰ حَتَىٰ يَبْعَثَ فِي الْمُولِكَ يَنْكُواْ عَلَيْهِمْ ءَاينتِنَا ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | ٤.          |
| ٣-٤   | العنكبوت | نحن                    | هو                   | ﴿ فَلَيَعْلَمَنَّ اللَّهُ الَّذِينَ صَدَقُواْ * أَمْ حَسِبَ اللَّهِ اللَّهُ الللِّهُ الللللِّهُ اللللللِّهُ الللللِّهُ الللللِّهُ الللللللِّهُ الللللِّهُ الللللللِّهُ الللللِّهُ اللللللِّهُ الللللِّهُ اللللللِّهُ اللللللِّهُ الللللللللللِّلْمُ اللللللللِّلْ اللللللللللللللللللللللللللللللللللل |             |
| 74    | العنكبوت | أنا                    | هو                   | ﴿ وَٱلَّذِينَ كُفَرُواْ بِعَا <u>يَنتِ</u> ٱللَّهِ وَلِقَآبِهِ =<br>أُولَنَيِكَ يَبِشُواْ مِن رَّحْمَتِي ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | <b>.٤</b> : |
| ٦٦-٥٦ | العنكبوت | نحن                    | هو                   | ﴿ فَلَمَّا نَعَيْنَهُمْ إِلَى ٱلْبَرِّ إِذَا هُمْ يُشْرِكُونَ * لَكُفُرُونَ * لَكُفُرُونَ * لَكُفُرُونَ * لَكُفُرُونَ وَالنَّنَافُةِ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | .0          |

| ₩  | السور   | الملتفت<br>إليه التكلم | الملتفت<br>عنه<br>النية | الشاهد القرآني                                                                                                                                  | C          |
|----|---------|------------------------|-------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------|
| ۲۸ | الروم   | نحن                    | هو                      | ﴿ ضَرَبَ لَكُمْ مَّشَكَا مِنْ أَنفُسِكُمْ<br>كَذَلِكَ نَفُصِّلُ ٱلْآيَتِ ﴾                                                                      | ٤.         |
| ٠. | لقمان   | نحن                    | هو                      | ﴿ خَلَقَ ٱلسَّمَوَٰتِ بِعَيْرِ عَمَدٍ <u>وَأَنزَلْنَا مِنَ</u><br>ٱلسَّهَاۤءِ مَآءُ ﴾                                                           | . <b>.</b> |
| ٣٢ | لقمان   | نحن                    | هو                      | ﴿ فَلَمَّا نَ <u>خَدِهُمْ إِ</u> لَى ٱلْبَرِ فَمِنْهُم مُّقَنَصِدُّ وَمَا يَخْصَدُ وَمَا يَجْسَدُ وَمَا يَجْسَدُ وَمَا يَجْسَدُ وَالَّذِينَ الْ | o.         |
| ١٦ | السجدة  | نحن                    | هو                      | ﴿ يَدْعُونَ دَيَّهُمْ خَوْفًا وَطَمَعًا وَمِمَّا دَ <u>زَقْنَهُمْ</u> لَيُفَوِّهُ وَطَمَعًا وَمِمَّا دَ <u>زَقْنَهُمْ</u> لَيُنفِقُونَ ﴾        | . 6        |
| ** | السجدة  | نحن                    | هو                      | ﴿ وَمَنْ أَظْلَمُ مِمَّن ذُكِّرَ بِنَايَنتِ رَبِّهِ إِنَّامِنَ الْمُجْرِمِينَ مُنكَقِمُونَ ﴾ الْمُجْرِمِينَ مُنكَقِمُونَ ﴾                      | Š          |
| ٩  | الأحزاب | نحن                    | هو                      | ﴿ اَذَكُرُواْ نِعْمَةَ اللَّهِ عَلَيْكُمْ فَأَرْسَلْنَا عَلَيْهِمْ رِيحًا وَجُنُودًا ﴾                                                          | <b>.</b>   |

| الآيات | السور   | الملتفت<br>إليه التكلم | الملتفت<br>عنه<br>الغيبة |                                                                                                                                           |     |
|--------|---------|------------------------|--------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----|
| **     | فاطر    | نحن                    | هو                       | ﴿ أَلَوْ تَرَ أَنَّ <u>ٱللَّهَ</u> أَنْزَلَ مِنَ ٱلسَّمَآءِ مَآهُ فَأَخْرَجْنَا<br>يِدِه ثَمَرَتٍ تُحْنَلِفًا ٱلْوَنْهَا ﴾                |     |
| 7-0    | الصافات | نحن                    | هو                       | ﴿ زَبُّ اَلسَّمَاءَ الدُّنْيَا ﴾<br>زَبَّنَا السَّمَاءَ الدُّنْيَا ﴾                                                                      | •   |
| ١٢     | فصلت    | نحن                    | هو                       | ﴿ وَأَوْجَهُ فِي كُلِّ سَمَآهِ أَمْرَهَا وَزَيَّنَا ٱلسَّمَآةَ الدُّنيَا بِمَصَدِيحَ ﴾ الدُّنيَا بِمَصَدِيحَ ﴾                            | ò   |
| 10     | فصلت    | نحن                    | هو                       | ﴿ أَوَلَمْ يَرَوْا أَنَ <u>اللَّهَ</u> الَّذِي خَلَقَهُمْ هُوَ أَشَدُّ<br>مِنْهُمْ قُوَّةً وَكَانُواْ يِ <u>نَاكِتِنَا بَ</u> جَحَدُونَ ﴾ | .6  |
| ۲۸     | فصلت    | نحن                    | هو                       | ﴿ ذَاكِ جَزَاءُ أَعَدُلَهِ النَّهِ النَّارُّ لَهُمْ فِيهَا دَارُ الْخُلُدِّ<br>جَزَاءً بِمَا كَانُواْ يَاكِلْنَكَ بَجْعَدُونَ ﴾           | .0/ |
| ٣٥     | الشورى  | نحن                    | هو                       | ﴿ وَيَعْلَمُ ٱلَّذِينَ يُجَادِلُونَ فِي ءَايَنِنَا ﴾                                                                                      | .04 |
| ٣٨     | الشورى  | نحن                    | هو                       | ﴿ وَالَّذِينَ اسْتَجَابُوا لِرَيِّهِمْ وَأَقَامُواْ الصَّلَوٰةَ<br>وَمِمَّا رَزَقْنَهُمْ ﴾                                                | .1  |

أنموذج الضمائر (سياق الغيبة / التكلم)

|               |         |                        | • .                    |                                                                                                                               |              |
|---------------|---------|------------------------|------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------|
| <u>ب</u><br>ت | السور   | الملتفت<br>إليه التكلم | الملفت<br>عند<br>الفية | اشاهد القرآني                                                                                                                 |              |
| 11            | الزخرف  | نحن                    | هو                     | ﴿ وَالَّذِى نَ <u>زَّلَ</u> مِنَ السَّمَاءِ مَآءً بِقَدَرٍ فَ <u>الْشَرْنَا</u> بِهِ مَلْدَةً مَّيْدًا كَذَلِكَ تُخْرَجُونَ ﴾ | <del>,</del> |
| ٣٢            | الزخرف  | نحن                    | هو                     | ﴿ أَهُرٌ يَقْسِمُونَ رَحْمَتَ رَيِّكِ ثَعَنُ قَسَمْنَا ﴾                                                                      | ۲۲.          |
| 41            | الزخرف  | نحن                    | هو                     | ﴿ وَمَن يَعْشُ عَن ذِكْرِ ٱلرَّحْكِنِ نُقَيِّضٌ لَهُ، شَيْطَنَا ﴾                                                             | .77          |
| ٣-٢           | الأحقاف | نحن                    | هو                     | ﴿ تَنزِيلُ ٱلْكِنَنِ مِنَ <u>اللَّهِ</u> ٱلْعَزِيزِ ٱلْحَكِيمِ * مَا خَلَقْنَا ٱلسَّمَوَتِ ﴾                                  |              |
| 70            | الأحقاف | نحن                    | هو                     | ﴿ تُدَمِّرُكُلُ شَيْءٍ بِأَمْرِ رَبِّهِ إِسْ يَغْزِي ٱلْفَوْمَ ٱلْمُجْرِمِينَ ﴾                                               | .70          |
| <b>N-V</b>    | الفتح   | نحن                    | هو                     | ﴿ وَلِلَّهِ جُنُودُ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ إِنَّا أَرْسَلْنَكَ ﴾                                                             | .11          |
| ١٣            | الفتح   | نحن                    | هو                     | ﴿ وَمَن لَّمْ يُؤْمِنُ بِاللَّهِ وَرَسُولِهِ، فَإِنَّا أَعْتَدْنَا لِلْكَنْفِرِينَ سَعِيرًا ﴾                                 | .17          |
| ٤٨            | الطور   | نحن                    | هو                     | ﴿ وَأُصْبِرْ لِمُكْمِرِ رَبِّكَ فَإِنَّكَ بِأَعَيْنِنَا ﴾                                                                     | .78          |
| 1-1•          | القمر   | نحن                    | هو                     | ﴿ فَدَعَا رَبَّهُ ۚ أَنِي مَغْلُوبٌ فَأَنْصِرٌ * فَفَنَحْنَا<br>أَبُوْبَ ٱلسَّمَاءِ ﴾                                         | .14          |

أنموذج الضمائر (سياق الغيبة / التكلم)

|                                                                    | الشاهد القرآني                                                                                                | الملفت<br>عد<br>الدية | العلفت<br>إلى التكلم | لسور   | الأيات |
|--------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------|----------------------|--------|--------|
| ﴿ فِأَيَّ ءَالَا                                                   | فِأَي ءَالَآءِ رَ <u>يِّكُمَا</u> تُكَدِّبَانِ * سَنَفْرُغُ لَكُمْ ﴾                                          | هو                    | نحن                  | الرحمن | ٣١-٣٠  |
| <ul> <li>﴿ اَعْلَمُوا أَنَّ آيَا</li> <li>الكَّيْنَتِ ﴾</li> </ul> | عْلَمُواْ أَنَّ <u>ٱللَّهُ يُحِّ</u> ي ٱلْأَرْضَ بَعْدَ مَوْتِهَا ۚ قَدْ يَ <u>نَّنَا</u> لَكُمُّ<br>نَـتِ ﴾  | هو                    | نحن                  | الحديد | ۱۷     |
| 1021                                                               | وَّلَيَهِكَ هُمُ ٱلصِّدِيقُونَ وَٱلشُّهَدَآهُ<br>دَ رَبِهِمْ وَٱلَّذِينَ كَفَرُواْ وَكَنَّبُواْ<br>يَنِينَآ ﴾ | هو .                  | نحن                  | الحديد | 19     |
| ٧٠ ﴿ فَإِنَّ ٱللَّهُ هُ                                            | فَإِنَّ <u>ٱللَّهَ</u> هُوَ ٱلْغَنِيُّ ٱلْحَمِيدُ * لَقَدْ أَرْسَلْنَا ﴾                                      | هو                    | نحن                  | الحديد | 70-78  |

الممتحنة أنا ١ ﴿ أَن تُوْمِنُوا بِاللَّهِ رَبِّكُمْ إِن كُنتُمْ خَرَجْتُمْ جِهَا مَا فِي سَيِيلِي ﴾ هو ﴿ قَالَ ٱلْمُوَارِبُّونَ نَحْنُ أَنصَارُ ٱللَّهِ ... فَأَيَّدُنَا ... ﴾ الصف ١٤ نحن هو ٨

﴿ فَتَامِنُواْ بِٱللَّهِ وَرَسُولِهِ ۽ وَٱلنُّورِ ٱلَّذِي أَنزَلْنَا ﴾ التغابن نحن هو ﴿ وَأَطِيعُواْ ٱللَّهَ وَأَطِيعُواْ ٱلرَّسُولَ فَإِن التغابن 11 هو تَوَلَّيْتُمْ فَإِنَّمَا عَلَىٰ رَ<u>سُولِنَا</u> ﴾

٧ ﴿ وَكَأَيْن مِن قَرْيَةٍ عَلَتْ عَنْ أَمْرٍ يَيِّهَا وَرُسُلِهِ. فَحَاسَنَنَهَا ﴾ الطلاق ٨ نحن 127

## أنموذج الضمائر (سياق الغيبة / التكلم)

| الأيات | السور    | الملتفت<br>إليه التكلم | الملقن<br>د<br>الذية | الشاهد القرآئي                                                                                                |     |
|--------|----------|------------------------|----------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----|
| 0-78   | القلم    | نحن                    | هو                   | ﴿ إِنَّ لِلْمُنَّقِينَ عِندَ رَبِّهِمْ جَنَّنتِ ٱلنَّعِيمِ * أَفَنَجْعَلُ<br>ٱلمُسْلِمِينَ كَالْمُجْرِمِينَ ﴾ | Ş   |
| £-84   | الحاقة   | نحن                    | هو                   | ﴿ نَنزِيلٌ مِن رَبِّ ٱلْعَالَمِينَ * وَلَوْ نَقَوَّلَ عَلَيْنَا ﴾                                             | λ٠. |
| 1-9    | المزمل   | أنا                    | هو                   | ﴿ رَبُّ ٱلْشَرِقِ وَٱلْغَرِبِ وَذَرِّنِ وَٱلْمُكَذِّينَ ﴾                                                     | ۸۱. |
| ۰-۳۹   | النبأ    | نحن                    | هو                   | ﴿ فَ مَن شَآءَ ٱتَّخَذَ إِلَىٰ رَ <u>يِّهِ مَثَابًا * إِنَّا</u><br>أَنذُرْنَكُمْ عَذَابًا قَرِيبًا ﴾         | Ż.  |
| 10     | الأنشقاق | أنا                    | هو                   | ﴿ بَكَ إِنَّ رَبَّهُ كَانَ بِهِ ، بَصِيرًا * فَلاَ أُقْسِمُ بِٱلشَّفَقِ ﴾                                     | ۰۸۴ |
| ۸-٧    | الأعلى   | نحن                    | هو                   | ﴿ إِنَّهُۥ يَعْلُو ٱلْجَهْرَ وَمَا يَخْفَى * وَنُيسِّرُكَ لِلَيْسَرَىٰ ﴾                                      | ٤٨. |
| 0-78   | الغاشية  | نحن                    | هو                   | ﴿ فَيُعَذِّبُهُ ٱللَّهُ ٱلْعَذَابَ ٱلْأَكْبَرَ * إِنَّ إِلَيْنَا َ<br>إِيَابَهُمْ ﴾                           | ۸٥. |
| 0-18   | العلق    | نحن                    | هو                   | ﴿ أَلَوْ يَعْلَمُ بِأَنَّ ٱللَّهَ يَرَىٰ ۞ كُلًا لَيِن لَّهْ بَنتَهِ لَنَسْفَعُنا<br>بِٱلنَّاصِيَةِ ﴾         | ۲۸. |

## ٢- سياق التكلم/الغيبة:

إن البلاغة دراسة للغة الخطاب، منظورة من خلال وظيفتها، والصور أشكال مصممة تهدف إلى إحمداث التأثير، وإثبارة الإعجاب، والتلوين، كمل ذلك بقوة وغرابة، والبلاغة جدول منظم لأدوات التعبير (١١)، التي تؤثر في متلقي الخطاب، وأستكمالاً لذلك فإننا بصدد نمط جديد من أنماط تشكيل الصورة الالتفاتية من خلال نوع الضمائر، وهذا النمط هو سياق (التكلم/الغيبة) ويمكن معاينة هذا النمط في نصوص القرآن الكريم ، من ذلك ما جاء في قوله تعالى : ﴿ كَذَأْبِ ءَالِ فِرْعَوْنَ وَٱلَّذِينَ مِن قَبْلِهِمْ كَذَّبُواْ بِعَاينتِنَا فَأَخَذَهُمُ ٱللَّهُ بِذُنُوبِهِمْ وَٱللَّهُ شَدِيدُ ٱلْعِقَابِ ﴾. هــــذا النص جزء من حكاية آل فرعون مع موسى (عليه السلام)، ونجد بأن طرف الــصورة الالتفاتيــة الأول في قولــه ﴿كَدَأْبِءَالِ فِرْعَوْنَ وَالَّذِينَ مِن مَّبَّلِهِمَّ كَذَّبُواْ مِعَايَتِنَا ﴾ الذي يمثل سياق (التكلم) في حين يتجسد من قبلهم طرف الصورة الثاني في قوله: ﴿ فَأَخَذَهُمُ أَلَّهُ ﴾والذي يمثـل سـياق الـصورة التحـويلي (الغيبـة) وعند العودة إلى سياق الصورة الأول (التكلم) نرصد معنى لفظ « دأب » ففيـه قولان : « أحدهما : أنه العادة، فمعناه كعادة آل فرعون ، يريد : كفر اليهود، ككفر من قبلهم.. والثاني : أنه الاجتهاد، فمعناه : أن دأب هؤلاء، هو اجتهادهم في كفرهم وتظاهرهم على النبي ﷺ كتظاهر آل فرعون على موسى

<sup>(</sup>١) ينظر : الأسلوب والأسلوبية : ٦٢ .

عليه السلام »(١) وفي ذلك إشارة إلى أن هذا الخطاب في المنافقين، ويتضح المنحى الدلالي لقوله تعالى : ﴿ كُذَّبُوا بِعَاينتِنَا ﴾ في التكذيب بالمعجزات وحين كذبوا بها فقد كذبوا لا محالة بالأنبياء (٢)، وهو جواب عن سؤال مقدر عن حالهم ما فعلوه وما فعل بهم، أما بالنسبة لسياق الصورة الثاني (الغيبة) المتحول إليه والذي يمثل بؤرة الصورة والدلالة فنجد فيه لفظ ( الأخذ ) في قوله تعالى: ﴿ فَأَخَذَهُمُ ٱللَّهُ ﴾ وإنما استعمل فيه ( الأخذ ): لأن من ينزل به العقاب ينصير كالمأخوذ المأسور الذي لا يقدر على التخلص(٢) ، ومن بلاغة هذه الصورة الالتفاتية أن الله سبحانه وتعالى عندما تحدث عن تكذيب هـؤلاء بالآيات نسب إليها ضمير العظمة (نا) لتعظيم هذه الآيات أي : المعجزات، وبأنها منسوبة إليه سبحانه وتعالى لبيان قدرته عز وجل، أما على مستوى بلاغة السياق التحويلي، فنجد سياق الغيبة إذ قام بإظهار لفظ الجلالة في قوله : ﴿ فَأَخَذَهُمُ أَلَّهُ ﴾ لتربية المهابة وإدخال الروعة في قلوب السامعين (٤).

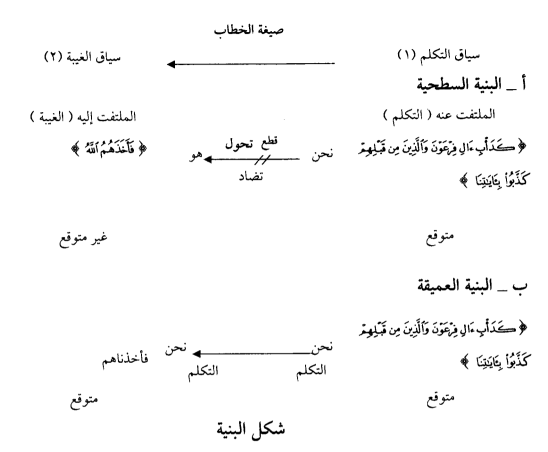
ويمكن أن نبين شكل البنية لهذه الصورة بالآتي :

<sup>(</sup>١) زاد المسر: ١/٥٥٥.

<sup>(</sup>٢) ينظر: التفسير الكبير: ١٦٢/٧.

<sup>(</sup>٣) ينظر: التفسير الكبير: ١٦٢/٧.

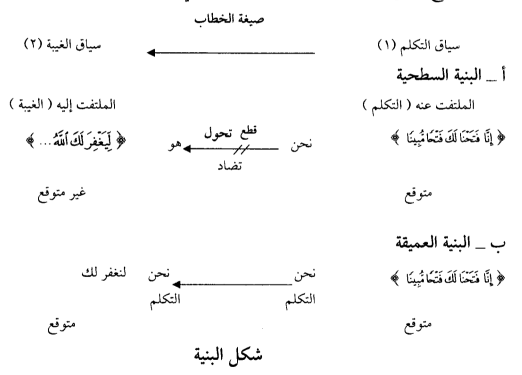
<sup>(</sup>٤) ينظر : روح المعاني : ٩٤/٣ .



ويطالعنا نص آخر من نصوص القرآن الكريم تكمن فيه الصورة الالتفاتية في سياق (التكلم/الغيبة) قول الحق تبارك وتعالى : ﴿ إِنَّا فَتَحَنَّا لَكَ فَتَحَامُبِينًا \* لِيَغْفِرَ لَكَ اللّهُ مَا تَقَدَّمَ مِن ذَنْلِكَ وَمَا تَأْخَرَ وَيُتِمَّ نِعَمَتُهُ عَلَيْكَ وَيَهْدِيكَ مِرَطًا مُسْتَقِيمًا \* وَيَصُركُ اللّهُ نَصَرًا اللّهُ مَا تَقَدَّمَ مِن ذَنْلِكَ وَمَا تَأْخَرَ وَيُتِمَّ نِعَمَتُهُ عَلَيْكَ وَيَهْدِيكَ مِرَطًا مُسْتَقِيمًا \* وَيَصُركُ اللّهُ نَصَرًا اللّهُ مَا تَقَدَّمُ مِن ذَنْلِكَ وَمَا تَأْخَر وَيُتِمَّ نِعَمَتُهُ عَلَيْكَ وَيَهْدِيكَ مِرَطًا مُسْتَقِيمًا \* وَيَصُركُ اللّهُ نُصَرًا عَلَيْ اللّهُ عَلَيْكَ اللّهُ اللّه عَلَيْ اللّهُ اللّه الله الله الله الله الله (التكلم) في حين نجد في قوله تعالى : ﴿ لِيَعْفِرُ لَكَ اللّهُ ﴾ الذي يمثل سياق الصورة الأول (التكلم) في حين نجد في قوله تعالى : ﴿ لِيَعْفِر لَكَ اللّهُ ﴾ سياق الصورة الثاني المتحول إليه (الغيبة) .

ونجد في سياق (التكلم) لفظ الفتح والمقصود به فتح مكة، وأن محمله على الوعد بالفتح، والمعنى: سنفتح، وإنما جيء في الإخبار بلفظ الماضي لتحققه وتيقنه (۱)، وفي الالتفات إلى اسم الذات المستبع لجميع الصفات، للإشعار بأن كل واحد ممن أنتظم في سلك الغاية من أفعاله تعالى صار تحته تعالى (۲) ولم يقل: « لنغفر لك » تعليقاً لهذه المغفرة التامة باسمه المتضمن لسائر أسمائه الحسنى، ولهذا علق به النصر (۳)، في قوله تعالى: ﴿ وَيَضُرَكَ اللهُ نَصَرًا عَزِيزًا ﴾.

ونوضح شكل البنية لهذه الصورة الالتفاتية بالآتي :



<sup>(</sup>١) ينظر : تفسير التحرير والتنوير : ١٤٤/٢٦ .

<sup>(</sup>٢) ينظر : إرشاد العقل السليم : ١٠٤/٨ .

<sup>(</sup>٣) ينظر : البرهان في علوم القرآن : ٣١٦/٣ .

ومن النصوص القرآنية التي تُبرز سمة العطاء وجاءت بطريت المصورة الالتفاتية سياق (التكلم/الغيبة) وأي عطاء هذا ؟ إنه عطاء الله، وذلك في قوله تعالى : ﴿ إِنَّا أَعْطَيْنَاكَ ٱلْكُوثِرَ \* فَصَلِ لِرَبِّكَ وَٱغْمَرُ ﴾ [ الكوثر : ١ - ٢ ]، إن سياق الصورة الأول (التكلم) نجده في قوله : ﴿ إِنَّا أَعْطَيْنَاكَ ٱلْكُوثِرَ ﴾ أما سياق الصورة الثاني والذي يجسد بؤرة الصورة الالتفاتية سياق (الغيبة) فنجده في قوله: ﴿ فَصَلِّ لِرَبِّكَ وَٱغْمَرُ ﴾ وفي تخصيص الصلاة للرب في قوله ( لربك ) بيان للإخلاص ودفع للرياء، وكان سياق النص الأصلي أن يقول : (فصل لربك) وفي هذا الالتفات عدة فوائد على مستوى الخطاب، البلاغي منها(١) :

أنه أفاد أنّ الصلاة تكون للرب وحده لا للمعطي على سبيل الإطلاق، فإن المتصف بالعطاء يستحق الشكر ولا يستحق الصلاة إلا لله، ولو قال (فصل لنا) لربما أوهم أنه استحق الصلاة لكونه معطياً فأزال الالتفات هذا الوهم، واختيار لفظ (الرب) وإضافته إلى ضمير الخطاب فيه من التكريم مالا يخفى، فإن اختيار لفظ (الرب) مناسب للعطاء الذي أعطاه إياه، وإضافته إلى ضمير الخطاب فيه من التخصيص ما هو ظاهر، إن هذا النص والسورة مختصة بالرسول على ولذا كانت كلما مبنية على خطابه: «إنا أعطيناك ... فصل لربك ... إن شانئك ويمكن بيان شكل البنية لهذه الصورة بالآتي :

<sup>(</sup>١) ينظر : على طريق التفسير البياني ، د. فاضل صالح السامرائي : ٨٦/١ .

صيغة الخطاب سياق الغيبة (٢) سياق التكلم (١) أ\_ البنية السطحية الملتفت إليه ( الغيبة ) الملتفت عنه ( التكلم ) قطع تحول نحن <u>//</u>هو تضاد ﴿ فَصَلِّ لِرَبِّكَ وَٱنْحَرْ ﴾ ﴿ إِنَّا أَعْطَيْنَاكَ ٱلْكُوثَرَ ﴾ غير متوقع متوقع ب \_ البنية العميقة → نحن فصلٌ لنا وانحر التكلم ﴿ إِنَّا أَعْطَيْنَكَ ٱلْكُونَرَ ﴾ التكلم متوقع متوقع

شكل البنية

أنموذج الضمائر (سياق التكلم / الغيبة)

| الأبات       |             | الملتفت<br>إليه الغية | الملتفث<br>عنه<br>التكلم | الشاهد القرآني                                                                                                                  | • |
|--------------|-------------|-----------------------|--------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---|
| <b>۴۷-۴٦</b> | البقرة      | هـو                   | نحن                      | ﴿ وَقُلْنَا الْهَبِطُوا * فَنَابَ عَلَتِهِ ﴾                                                                                    |   |
| 109          | البقرة      | هـو                   | نحن                      | ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ يَكُتُمُونَ مَا آَنَزَلْنَا أُولَتَهِكَ يَلْعَنُهُمُ اللَّهُ﴾                                                 |   |
| ١٧٢          | البقرة      | هـو                   | نحن                      | ﴿ كُلُوا مِن طَيِبَتِ مَا رَزَقَنَكُمْ وَاشْكُرُوا لِلَّهِ ﴾                                                                    |   |
| 711          | البقرة      | هــو                  | نحن                      | ﴿ سَلَّ بَنِيَ إِسْرَءِ يلَ كُمْ عَاتَلْنَهُمُ مِّنْ ءَايَةٍ, يَلِنَةٍ<br>وَمَن يُبَدِّلْ نِعْمَةَ ٱللَّهِ ﴾                    |   |
| 707          | البقرة      | هـو                   | نحرن                     | ﴿ تِلْكَ ٱلرُّسُلُ <u>فَضَّلْنَا</u> مِنْهُم مَّن كَلَّمَ <u>ٱللَّهُ</u><br><u>وَعَاتَيْنَا</u> وَلَوْ شَـَآءَ <u>ٱللَّهُ</u> ﴾ |   |
| 11           | آل عمران    | هـو                   | نحن                      | ﴿كُذَّبُواْ يِئَايَتِنَا فَأَخَذَهُمُ أَلِلَّهُ ﴾                                                                               |   |
| ٥٧-٥٦        | آل عمران    | هـو                   | أنا                      | ﴿ فَأَمَّا ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ فَأُعَذِيهُمْ * وَأَمَّا ٱلَّذِينَ عَامَنُواْ وَعَكِمُواْ فَأُعَذِيهُمْ * وَأَمَّا ٱلَّذِينَ     |   |
| ۱۰۸          | آل<br>عمران | هـو                   | نحن                      | ﴿ تِلْكَ ءَايَنتُ ٱللَّهِ <u>نَتْلُوهَا</u> عَلَيْكَ بِٱلْحَقِّ وَمَا<br><u>ٱللَّهُ يُرِ</u> يدُ ظُلْمًا لِلْعَالَمِينَ ﴾       |   |

## أنموذج الضمائر (سياق التكلم / الغيبة) الملتفت الملتفث

|                                                      | التكلم | إليه الغيبة |          |     |
|------------------------------------------------------|--------|-------------|----------|-----|
| ﴿ وَتِلْكَ ٱلْأَيَّامُ نُدَاوِلُهَا بَيْنَ ٱلنَّاسِ  | نحن    | ھے          | آل عمران | ١٤٠ |
| وَلِيَعْلَمَ <u>اللَّهُ</u> ﴾                        | محس    | محو         | ال عمران |     |
| ﴿ سَنُلِقِي فِي قُلُوبِ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا ٱلرُّعْبَ |        |             | آل       |     |

الشاهد القرآني

. ) •

.11

۱۲.

۱۳,

۱٤.

بِمَا أَشْرَكُواْ بِأَلِلَهِ ﴾

عَلَى ٱللَّهِ يَسِيرًا ﴾

﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا عِائِلَتِنَا سَوْفَ نُصَّلِيهِمْ نَازًا ...

﴿ فَسَوْفَ نُصَلِيهِ نَارًا وَكَانَ ذَالِكَ

101 عمران ۳. النساء

النساء

النساء

07

الآيات

إِنَّ اللَّهُ ﴾ ﴿ وَمَاۤ أَرْسَلُنَا مِن رَّسُولٍ إِلَّا لِيُطَاعَ ٦٤ النساء بِإِذْنِ اللَّهِ ﴾ ﴿ وَٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَكِمِلُواْ ٱلصَّدَلِحَتِ النساء 177 سَنُد خِلْهُم ... وَعَدَاللَّهِ ﴾ ۰۱٥ ﴿ وَلَقَدَ وَصَّنْنَا الَّذِينَ أُوتُوا الْكِنَبَ ... أَنِ اتَّقُوا اللَّهَ ﴾ 121

أنموذج الضمائر (سياق التكلم / الغيبة)

| ď        | الشاهد الترآني                                                                                            | المنتس<br>عنه<br>التكلم | الملتفت<br>إليه الغيبة | السور   | الآيات |
|----------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------|------------------------|---------|--------|
|          | ﴿ فَأَغَرَيْنَا بَيْنَهُمُ ٱلْعَدَاوَةَوَسَوْفَوَسَوْفَوَسَوْفَوَسَوْفَ يُنْبَعِنُهُمُ ٱللَّهُ            | نحن                     | هـو                    | المائدة | 18     |
|          | ﴿ قَدْ جَانَهُ كُمُّ رَسُولُنَا يُبَيِّنُ لَكُمُّقَدْ جَانَهُ كُمُّ مِنَ اللَّهِ نُورُ ﴾قَدْ جَانَهُ كُمُ | نحن                     | هـو                    | المائدة | 10     |
| <b>.</b> | ﴿ وَأُوذُواْ حَتَّىٰ آنَهُمْ نَصْرُنَا وَلَا مُبَدِّلَ لِكَلِمَنتِ<br>ٱللَّهِ ﴾                           | نحن                     | هـو                    | الأنعام | 45     |
| .)       | ﴿ مَافَرَّطْنَا فِي ٱلْكِتَبِ مِن شَيْءِ ثُمَّ إِلَىٰ يَقِيمُ<br>يُحْشَرُونَ ﴾                            | نحن                     | هـو                    | الأنعام | ۳۸     |
| <b>.</b> | ﴿ نَرْفَعُ دَرَجَاتٍ مَّن نَشَآهُ إِنَّ رَبَّكَ حَكِيمُ<br>عَلِيمٌ ﴾                                      | نحن                     | هـو                    | الأنعام | ۸۳     |
|          | ﴿كَلَالِكَ زَيِّنَالِكُلِّ أُمَّةٍ عَمَلَهُمْ ثُمَّ إِلَى رَبِيمٍ<br>مَرْجِمُهُمْ                         | نحن                     | هــو                   | الأنعام | ۱۰۸    |
| . ۲1     | ﴿ وَكَذَٰ لِكَ جَمَلُنَ الِكُلِّ نَبِي عَدُوًّا وَلَوْ شَاءَ رَبُكَ ﴾                                     | نحن                     | هـو                    | الأنعام | 117    |

الشاهد القرآني

|      |                                                                                                                                                                                                          | التكلم |      |         |     |
|------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------|------|---------|-----|
| . 11 | ﴿ وَالَّذِينَ عَاتَلْنَهُمُ الْكِئَنَ بَعَلَمُونَ أَنَّهُ مُنَزَّلُ مِن زَيِّكَ بِالْخَقِّ ﴾                                                                                                             | نحن    | هــو | الأنعام | 118 |
| .78  | ﴿ وَلَا تَنَّيِعُ أَهْوَآءَ ٱلَّذِينَ كَذَّبُواْ بِعَا <u>سَتِنَا</u><br>وَهُم بِرَيِّهِمْ يَعْدِلُونَ ﴾                                                                                                 | نحن    | ھـو  | الأنعام | 10* |
| ż    | ﴿ ثُمَّ مَاتِنْكَ مُوسَى ٱلْكِئنَبَ لَّعَلَّهُم بِلِقَاءَ<br>رَبِهِمْ يُؤْمِنُونَ ﴾                                                                                                                      | نحن    | ھـو  | الأنعام | 108 |
| .17  | ﴿ يَنَنِيَ ءَادَمَ قَدْ أَنَ <u>لْنَا</u> عَلَيْكُو ذَالِكَ خَيْرٌ فَا اللَّهُ عَلَيْرٌ اللَّهِ عَلَيْرٌ فَا اللَّهِ لَعَلَّهُمْ يَذَكَّرُونَ ﴾ ذَالِكَ مِنْ ءَايَنتِ ٱللَّهِ لَعَلَّهُمْ يَذَكَّرُونَ ﴾ | نحن    | ھـو  | الأعراف | 77  |
| ۲۷.  | ﴿ يِلْكَ ٱلْقُرَىٰ يَقُصُّ عَلَيْكَ كَذَلِكَ يَطْبَعُ ٱللَّهُ ﴾                                                                                                                                          | نحن    | هــو | الأعراف | 1.1 |
| .14  | ﴿ وَأَوْرَثَنَا الْقَوْمَ الَّذِينَ وَتَمَتَ كَلِمَتُ رَبِّكَ الْحُسْنَى ﴾                                                                                                                               | نحن    | هـو  | الأعراف | 127 |
| Ţ    | ﴿ <u>وَأَتَّمَمْنَكُهَا بِ</u> عَشْرٍ فَتَمَّ مِيقَتُ رَبِّهِ <u>ة</u><br>أَرْبَعِينَ لَيُسَلَّةً ﴾                                                                                                      | نحن    | هـو  | الأعراف | 127 |

| 80 (18 N/2 1) (2 / 17 N/2 1 1 1 1 1 |         |                      | Popular Commence Commence |                                                                                                              | Fricker Gr |
|-------------------------------------|---------|----------------------|---------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------|
| الأياد                              | البور   | الملفث<br>إليه الغية | الملق<br>الك<br>الك       | الشاهد القرآني                                                                                               |            |
| 184                                 | الأعراف | هـو                  | نحن                       | ﴿ وَلَمَّا جَآءَ مُوسَىٰ لِمِيقَٰنِنَا وَكُلَّمَهُۥ رَبُّهُۥ                                                 | *          |
| ١٥٨                                 | الأعراف | هــو                 | أنا                       | ﴿ قُلْ يَتَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ إِنِي رَسُولُ ٱللَّهِ اللَّهِ عَرَسُولِهِ ﴾ إِنَّ مَسُولِهِ ﴾ إِنَّ مِسُولِهِ ﴾ | .*         |
| 19                                  | الأنفال | هـو                  | نحن                       | ﴿ وَإِن تَعُودُواْ نَعُدُ وَأَنَّ ٱللَّهَ مَعَ ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴾                                              | •          |
| ۲                                   | يونس    | هــو                 | نحن                       | ﴿ أَكَانَ لِلنَّاسِ عَجَبًّا أَنَّ أَوْحَيْنَا أَنَّ لَهُمْ<br>قَدَمَ صِدْقِ عِندَ رَبِّهِمْ ﴾               |            |
| ٤٦                                  | يونس    | هـو                  | نحن                       | ﴿ فَإِلْتَنَا مَرْجِمُهُمْ ثُمَّ اللَّهُ شَهِيدٌ عَلَى مَا يَفْعَلُونَ ﴾                                     | *          |
| 71                                  | يونس    | هـو                  | نحن                       | ﴿ وَلَا تَعْمَلُونَ مِنْ عَمَلٍ إِلَّا كُنَّا عَلَيْكُرُ شُهُودًا وَمَا يَمْـزُبُ عَن رَّيِكِ ﴾              | ř          |
| 94                                  | يونس    | هـو                  | نحن                       | ﴿ وَلَقَدْ بَوَّاٰنَا بَنِيَ إِسْرَ مِيلَ مُبَوَّا صِدْقِ إِنَّ رَبِّكَ يَقْضِى ﴾                            | 4          |
| 9 8                                 | يونس    | هـو                  | نحن                       | ﴿ فَإِن كُنتَ فِي شَكِّ مِّمَّا أَنزَلْنَا لَقَدْ جَآءَكَ<br>ٱلْحَقُّ مِن <u>زَيِّك</u> ﴾                    | Ę          |

أنموذج الضمائر (سياق التكلم / الغيبة)

|                |         | •         | 10-1-1-1   | -, 7                                                                                                                   | er veroveza int Ne |
|----------------|---------|-----------|------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------|
| الآبات         |         | ir<br>12. | 급 9 포<br>- | الشاهد القرآني                                                                                                         | •                  |
| ٦٦             | هود     | هـو       | نحن        | ﴿ فَلَمَّا جَاءَ أَ <u>مُّهُ فَا</u> نَجَيْتُنَا صَلِحًا إِنَّ<br>رَ <u>نَكِ</u> هُوَ ٱلْقَوِىُّ ٱلْعَزِيرُ ﴾          | **                 |
| \ <b>"</b> — \ | هود     | ھـو       | نحن        | ﴿ وَأَمْطَرْنَا عَلَيْهَا حِجَارَةً مِن سِجِيلِ<br>* مُسَوَّمَةً عِندَ رَبِّكِ ﴾                                       | 79                 |
| ٣.             | الرعد   | هـو       | نحن        | ﴿ لِتَتَلُوا عَلَيْهِمُ ٱلَّذِي أَوْحَيْنَاۤ إِلَيْكَ وَهُمْ<br>يَكُفُرُونَ بِٱلرَّحْمَٰنِ ﴾                           | •                  |
| ٣٧             | الرعد   | هـو       | نحن        | ﴿ وَكَذَٰ لِكَ أَنزَلْنَكُ وَلَيِنِ ٱتَّبَعْتَ أَهُوَآءَ هُم مَا لَكَ مِنَ ٱللَّهِ مِن وَلِيٍّ ﴾                       | .21                |
| ٣٨             | الرعد   | هـو       | نحن        | ﴿ وَلَقَدُ <u>أَرْسَلْنَا</u> رُسُلًا وَمَا كَانَ لِرَسُولِ أَن<br>يَأْتِىَ بِنَايَةٍ إِلَّا بِإِذْنِ <u>ٱللَّهِ</u> ﴾ | .27                |
| ٤١             | الرعد   | هـو       | نحن        | ﴿ أُولَمْ يَرُواْ أَنَّا نَأْتِي ٱلْأَرْضَ وَٱللَّهُ ﴾                                                                 | ٤٢.                |
| ١              | إبراهيم | 'هـو      | نحن        | ﴿ كِتَنَبُّ أَنزَلْنَهُ إِلَيْكَ لِنُخْرِجَ ٱلنَّاسَ<br>بِإِذْنِ رَبِّهِمْ ﴾                                           | .2.2               |

| الأيات | ا<br>السور<br>السور | الملتفت<br>إليه الغيية | الماتفت<br>عنه<br>التكلم |                                                                                                                                | •            |
|--------|---------------------|------------------------|--------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------|
| ٤      | إبراهيم             | هــو                   | نحن                      | ﴿ وَمَاۤ أَرۡسَلُنَا مِن رَّسُولِ إِلَّا بِـلِسَانِ<br>قَوۡمِهِۦفَيُضِلُّ ٱللَّهُ﴾                                             |              |
| 0      | إبراهيم             | هـو                    | نحن                      | ﴿ وَلَقَدُ أَرْسَكُنَا مُوسَىٰ بِثَايَنَيْنَا<br>وَذَكِّرُهُم بِأَيْنِمِ ٱللَّهِ﴾                                              |              |
| 70-78  | الحجر               | هــو                   | نحن                      | ﴿ وَلَقَدْ عَلِمْنَا ٱلْمُسْتَقْدِمِينَ * وَإِنَّ رَبَّكَ هُوَ<br>يَعْشُرُهُمْ ﴾                                               | ĵ.           |
| 41     | النحل               | هـو                    | نحن                      | ﴿ وَلَقَدْ بَعَثْنَا فِي كُلِّ أُمَّةٍ رَّسُولًا أَنِ<br>اعْبُدُوا <u>اللَّهَ</u> ﴾                                            | . <b>£</b> ) |
| 1.1    | النحل               | هـو                    | نحن                      | ﴿ وَإِذَا لِذَا لِنَدُلُكَ ءَائِدَةً وَالْقَدُ أَصْلَحُ بِحَا يُنَزِّلُ ﴾                                                      | , <u>£</u> 4 |
| ۱۲     | الإسراء             | هــو                   | نحن                      | ﴿ وَجَعَلْنَا ٱلْيَلَ وَٱلنَّهَارَ ءَاينَيْنِ لِتَبْتَغُواْ<br>فَضْلًا مِّن <u>تَيْكُمْ</u> ﴾                                  | Ó            |
| ۱۷     | الإسراء             | هــو                   | نحن                      | ﴿ وَكُمْ أَهْلَكُنَا مِنَ ٱلْقُرُونِ مِنْ بَعْدِ نُوجٌ وَكَفَىٰ مِنْ بَعْدِ نُوجٌ وَكَفَىٰ مِنْ بَعْدِ نُوجٌ وَكَفَىٰ مِنْكَ ﴾ | ۰٥١          |

| الآيات     | البور   | الملتفت<br>إليه الغية | )<br>1<br>전 | الشاهد القرآني                                                                                                                  |     |
|------------|---------|-----------------------|-------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----|
| ٦,         | الإسراء | هـو                   | نحن         | ﴿ كُلَّا نُبِيدُ هَــَـٰتُولَآءِ وَهَــَـٰتُولَآءِ مِنْ عَطَآهِ رَبِّكَ ﴾                                                       | ۰٥٢ |
| .V-\1      | الإسراء | هـو                   | نحن         | ﴿ وَلَيِن شِ <u>نْنَا</u> لَنَذْهَ بَنَ بِٱلَّذِىٓ أَوْحَيْنَاۤ إِلَيْكَ<br>…* إِلَّا رَحْمَةً مِّن <u>رَبِّكَ</u> ﴾            | .۵۴ |
| ۲۱         | الكهف   | هـو                   | نحن         | ﴿ وَكَذَالِكَ أَعْثَرُنَا عَلَيْهِمْ لِيَعْلَمُواْ أَنَّ وَعَدَالِلَهِ عَلَيْهِمْ لِيَعْلَمُواْ أَنَّ وَعَدَالِلَهِ حَقَّ ﴾     | ě   |
| ٤٥         | الكهف   | هـو                   | نحن         | ﴿ وَأَضْرِبْ لَهُمُ مَّشَلَ ٱلْحَيَوْةِ ٱلدُّنْيَا كَمَآةٍ أَنزَلْنَكُ وَكَانَ <u>ٱللَّهُ</u> ﴾                                 | 0   |
| /A-YY      | مريم    | هـو                   | نحن         | ﴿ أَفَرَ عَيْتَ ٱلَّذِى كَفَرَ بِ <u>ثَائِتِنَا</u> * أَطَّلَعَ<br>الْغَيْبَ أَمِر اَتَّخَذَ عِندَ <u>ٱلرَّحْنَنِ</u> عَهْدًا ﴾ | •   |
| <b>2-7</b> | طه      | هـو                   | نحن         | ﴿ مَاۤ أَنَزَلُنَا عَلَيْكَ ٱلْقُرْءَانَ لِتَشْقَىٰ تَنزِيلًا<br>مِّمَّنُ خَلَقَ ٱلْأَرْضَ ﴾                                    | .07 |
| -117       | طه      | هـو                   | نحن         | ﴿ وَكَذَالِكَ أَنزَلْنَكُ قُرْءَانًا عَرَبِيًّا * فَنُعَلَى اللَّهُ الْمَلِكُ ٱلْحَقُّ ﴾<br>اللَّهُ الْمَلِكُ ٱلْحَقُّ ﴾        | ۸۵. |

أنموذج الضمائر (سياق التكلم / الغيبة)

|               | انموذج الضمائر (سياق التكلم / الغيبة) |                       |                          |                                                                                                                                         |  |  |  |  |
|---------------|---------------------------------------|-----------------------|--------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--|--|--|--|
| الأبات        | السور                                 | الملثقت<br>إليه الغية | الملتفت<br>عنه<br>التكلم | الشاهد القرآني                                                                                                                          |  |  |  |  |
| 144           | طه                                    | هـو                   | نحن                      | ﴿ وَكَنَالِكَ نَعْزِي مَنْ أَشَرَفَ وَلَمْ يُؤْمِنْ بِثَايَاتِ رَبِّهِ ،                                                                |  |  |  |  |
| طه            | ۱۳۱                                   | هــو                  | نحن                      | ﴿ وَلِا تَمُدَّنَّ عَيْنَيْكَ إِلَىٰ مَا مَ <u>تَعْنَا وَرِزْقُ رَبِّكَ</u><br>خَيْرٌ وَأَبْقَىٰ ﴾                                      |  |  |  |  |
| 19-14         | الأنبياء                              | هـو                   | نحن                      | ﴿ بَلْ نَقْذِفُ بِالْحَقِّ عَلَى ٱلْبَطِلِ * <u>هَلَهُ</u> مَن<br>فِ ٱلسَّمَوَٰتِ ﴾                                                     |  |  |  |  |
| <b>**</b> -** | الأنبياء                              | هـو                   | نحن                      | ﴿ وَجَعَلْنَا ٱلسَّمَآةَ سَقَفَا تَحَفُّوظُ أَ * وَهُوَ الَّذِي ﴾                                                                       |  |  |  |  |
| £9-£A         | الأنبياء                              | هـو                   | نحن                      | أَنَّ ﴿ وَلَقَدْ عَالَيْنَ مُوسَىٰ وَهَدُرُونَ ٱلْفُرَقَانَ *<br>ٱلَّذِينَ يَخْشُونَ رَبَّهُم ﴾                                         |  |  |  |  |
| ٣٤            | الحج                                  | هـو                   | نحن                      | الله الله الما الله الما الله الما الله الله                                                                                            |  |  |  |  |
| ٥٢            | الحج                                  | هـو                   | نحن                      | المنظمة المسلك الله عن رَسُولِ وَلَا نَبِي اللهُ مِن رَسُولِ وَلَا نَبِي اللهُ مِن رَسُولِ وَلَا نَبِي اللهُ مَا يُلْقِى الشَّيْطَانُ ﴿ |  |  |  |  |

| المعلى المؤافع المن المن المن المن المن المن المن المن                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | ં            | الشاهد القرآني                                                        | عنه<br>التكلم | الماتفت<br>إليه الغيية | السور    | الآيات |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------|-----------------------------------------------------------------------|---------------|------------------------|----------|--------|
| <ul> <li>١٩٠٠ ﴿ فَأَرْسَلْنَا فِيمِ مَرْسُولًا مِنْهُمْ أَنِ أَعْبُدُواْ آلِلَهُ ﴾ نحن هـو المؤمنون ٢٧</li> <li>١٩٠ ﴿ وَلَقَدْ أَخَذَتُهُم بِالْعَذَابِ فَمَا اَسْتَكَامُواْ لِيَقِيمٍ ﴾ نحن هـو المؤمنون ٢٠٠ ﴿ أَفَحَسِبْتُمْ أَنْهَا خَلَقْنَكُمْ عَبُثُا * نحن هـو المؤمنون ١١٦ لا فَتَعَالَى اللّهُ الْمَلِكُ الْحَقُ ﴾ نحن هـو الفرقان ٢٠ أَتَصَدِرُونَ وَكَانَ دَيْكَ بَصِيرًا ﴾ نحن هـو الفرقان ٢٠ أَتَصَدِرُونَ وَكَانَ دَيْكَ بَصِيرًا ﴾</li> <li>١٢٠ ﴿ وَكَذَلِكَ جَعَلْنَا لِكُلِّ نِي عَدُوًا مِنَ الْمُجْرِمِينُ لِنَا لَهُ عَرِمِينًا لَا لَهُ قَانَ ١٣٠ ﴿ وَكَانَ لِكُلِّ نِي عَدُوًا مِنَ الْمُجْرِمِينُ لَكُ اللّهِ عَلَيْ اللّهُ قَانَ الْمُجْرِمِينُ لَكُونَ الْمُجْرِمِينُ لَا لَهُ قَانَ اللّهُ قَانَ اللّهُ قَانَ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ قَانَ اللّهُ قَانَ اللّهُ قَانَ اللّهُ قَانَ اللّهُ قَانَ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ قَانَ اللّهُ قَانَ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ قَانَ اللّهُ قَانَ اللّهُ قَانَ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ قَانَ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ قَانَ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ قَانَ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ قَانَ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ قَانَ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ</li></ul>          | Ä            | <u>'</u>                                                              | نحن           | هـو                    | الحج     | 77     |
| <ul> <li>١٦٥ ﴿ وَلَقَدَ أَخَذَتُهُم بِالْعَدَابِ فَمَا اَسْتَكَانُوا لِيَهِم ﴾ نحن هـ و المؤمنون ١١٥ ٠١٠ ﴿ أَنَحَسِبْتُمُ أَنَّمَا خَلَقَنَكُمْ عَبَثَا * نحن هـ و المؤمنون ١١٦ ١١٦ ﴿ وَيَحَمَلُنَ اللَّهُ الْمَلِكُ ٱلْحَقُ ﴾ نحن هـ و الفرقان ٢٠ أَتَصَبِرُونَ وَكَانَ بَعْضِ فِتْنَةً نحن هـ و الفرقان ٢٠ أَتَصَبِرُونَ وَكَانَ بَيْعَضِ فِتْنَةً نحن هـ و الفرقان ٢٠ ﴿ وَكَذَلِكَ جَمَلُنَا لِكُلِّ نَبِي عَدُوًا مِنَ ٱلْمُجْرِمِينَ لَيْ نحن هـ و الفرقان ٢٠ ﴿ وَكَذَلِكَ جَمَلُنَا لِكُلِّ نَبِي عَدُوًا مِنَ ٱلْمُجْرِمِينَ لَيْ نحن هـ الفرقان ٢٠ ﴿ اللهِ قان ٢٠ ﴿ وَكَذَلِكَ جَمَلُنَا لِكُلِّ نَبِي عَدُوًا مِنَ ٱلْمُجْرِمِينَ لَيْ نحن هـ الفرقان ٢٠ ﴿ اللهِ قان ٢٠ ﴿ وَكُذَلِكَ جَمَلُنَا لِكُلِّ نَبِي عَدُوًا مِنَ ٱلْمُجْرِمِينَ لَيْ نحن هـ الفرقان ٢٠ ﴿ وَكُذَلِكَ جَمَلُنَا لِكُلِّ نَبِي عَدُوًا مِنَ ٱلْمُجْرِمِينَ لَيْ نحن هـ الفرقان ١٢٠ ﴿ وَكُذَلِكَ جَمَلُنَا لِكُلِّ نَبِي عَدُوا مِنَ ٱلْمُجْرِمِينَ لَيْ نحن هـ الفرقان ١٢٠ ﴿ وَكُذَلِكَ جَمَلُنَا لِكُلِّ نَبِي عَدُوا مِنَ ٱلْمُجْرِمِينَ لَيْ نَعْدَ اللهِ قان ١٤٠٤ لَكُونَ الْمُعْرِمِينَ لَيْ اللهُ قان ١٤٠٤ لَكُونَا لِهُ قان ١٤٠٤ لَنْ اللهُ قان ١٤٠٤ لِمُعْلِقُ اللهُ عَلَيْ اللهُ قان ١٤٠٤ لَالْمَالِكُونَا لِلْمُ عَلَيْ اللهُ قان المُعْرَاقِ الْمَعْرِمِينَ اللهُ قان ١٤٠٤ لَعْلَاقُونَ الْمُعْرِمِينَ اللهُ قان المُعْرَاقِ اللهُ قان المُعْرِمِينَ اللهُ قان المُعْرِمُ اللهُ قان المُعْرِقِ اللهُ قان اللهُ قان المُعْرَاقِ اللهُ قان المُعْرَاقِ المُعْرِمِينَ اللهُ قان المُعْرِقِ اللهُ قان المُعْرَاقِ الْمُعْرِقِ الْمُعْرَاقِ اللهُ قان المُعْرِقِ اللهُ قان المُعْرَاقِ المُعْرَاقِ المُعْرَاقِ اللهُ قان المُعْرَاقِ المُعْرَاقِ المُعْرَاقِ الْمُعْرِقِ الْمُعْرِقِ اللهُ قان المُعْرَاقِ المُعْرَاقِ الْمُعْرِقِ المُعْرَاقِ الْمُعْرَاقِ الْمُعْرِقِ الْمُعْرِقِ الْمُعْرِقِ الْمُعْرِقِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ المُعْرَاقِ المُعْرَاقِ الْمُعْرِقُ الْمُعْرِقِ الْمُعْرِقِ المُعْرَاقِ المُعْرَاقِ الْمُعْرِقُ الْمُعْرِقِ الْمُعْرِقِ الْمُعْرِقِ الْمُعْرِقِ الْمُعْرِقِ الْمُعْرَاقِ الْمُعْرَاقِ الْمُعْرِقِ الْمُعْرَاقِ الْمُعْرِقِ الْمُعْرِقِ الْمُعْرِقِ الْمُعْرِقِ الْمُعْرِقِ الْمُعْرَاقِ الْم</li></ul> | ۷۲.          | ﴿ ثُوَّ أَنشَأْنَكُ خَلُقًاءَاخَرٌ فَتَبَارِكَ ٱللَّهُ ﴾              | نحن           | هـو                    | المؤمنون | ١٤     |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | ۰٦۸          | ﴿ فَأَرْسَلْنَا فِيهِمْ رَسُولًا مِنْهُمْ أَنِ ٱعْبُدُواْ ٱللَّهَ ﴾   | نحن           | هـو                    | المؤمنون | ٣٢     |
| الله المؤمنون المؤلف المحقّ الله المؤمنون         | .74          | ﴿ وَلَقَدْ أَخَذَنَهُم بِالْعَذَابِ فَمَا اَسْتَكَاثُواْ لِرَبِهِمْ ﴾ | نحن           | هـو                    | المؤمنون | ٧٦     |
| الفرقان ٢٠ أَتَصْبِرُونَ وَكَانَ رَيُّكَ بَصِيرًا ﴾ نحن هـو الفرقان ٢٠ الفرقان ٢٠ ﴿ وَجَعِلْنَا لِكُلِّ نَبِي عَدُوًّا مِّنَ ٱلْمُجْرِمِينَ اللهُ عَلَنَا لِكُلِّ نَبِي عَدُوًّا مِنَ اللهُ عَلَنَا لِكُلِّ اللهِ عَلَنَا لِكُلِّ اللهُ عَلَنَا لِكُلِّ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْلِكُ عَلَيْكُ اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى    | ۰۷۰          | ,                                                                     | نحن           | هـو                    | المؤمنون |        |
| وَلَدُلِكُ جَعَلُنَا لِهِ عِنْ مِنَ الْمُجْرِمِينَ اللهِ عَلَوْا مِنَ الْمُجْرِمِينَ اللهِ عَلَىٰ ٣١                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | . <b>Y</b> 1 | •                                                                     | نحن           | هـو                    | الفرقان  | ۲.•    |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |              | <u>'</u>                                                              | نحن           | هـو                    | الفرقان  | ۳۱     |

18-18

﴿ وَيَوْمَ نَصْتُمُ مِن كُلِّ أُمَّةٍ فَوْجًا مِّمَن يُكَذِّبُ بِنَايَتِنَا نحسن هـو فَهُمْ يُوزَعُونَ \* حَقَّ إِذَا جَآءُو قَالَ أَكَذَّبُمْ بِنَايَتِي ﴾

الشاهد القرآني

﴿ إِلَيْنَا مَرْجِعُهُمْ فَنُنِيَّتُهُم بِمَا عَمِلُوا أَ إِنَّ ٱللَّهَ

﴿ إِنَّمَا يُؤْمِنُ يَاكِنِنَا ٱلَّذِينَ إِذَا ذُكِّرُواْ بِهَا

خَرُواْ سُجَدًا وَسَبَّحُواْ بِحَمْدِ رَيِّهِمْ

عَلِيمٌ بِذَاتِ ٱلصُّدُودِ ﴾

الآبات

لقمان

24

10

|     |          |     | التحلم |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |     |
|-----|----------|-----|--------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----|
| ٦   | القصص    | هـو | نحن    | ﴿ وَمَا كُنْتَ بِجَانِبِ ٱلطَّورِ إِذْ <u>نَادَبْنَا وَلِ</u> لَاكِن<br>رَّحْمَةُ مِّن <u>زَّلِك</u> ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |     |
| -71 | القصص    | هـو | نحن    | ﴿ أَفَمَن <u>وَعَدْنَهُ وَ</u> عَدًا حَسَنَا فَهُوَ لَقِيهِ<br>* وَيَوْمَ يُنَادِيهِمْ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |     |
| ٥   | القصص    | هـو | نحن    | ﴿ وَنَزَعْنَا مِن كُلِ أُمَّةٍ شَهِيدًا فَقُلْنَا هَا ثُوا بُرْهَا نَكُمْ فَعَلِمُوا أَنَّ ٱلْحَقَّ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | Y   |
| ,   | العنكبوت | هـو | نحن    | ﴿ وَلَقَدْ فَتَنَّا ٱلَّذِينَ مِن قَبْلِهِمْ فَلَيَعْلَمَنَّ ٱللَّهِ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | ,   |
| •   | العنكبوت | هـو | نحن    | ﴿ فَكُلًّا أَخَذْنَا بِذَلْهِدِ وَمَا كَانَ اللَّهُ لِيَظْلِمَهُمْ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | ٧.  |
| ٩   | العنكبوت | هـو | نحن    | ﴿ وَاللَّذِينَ جَنهَدُوا فِينَا لَنَهْدِينَهُمْ وَإِنَّ اللَّهَ لَمَعَ اللَّهُ مَعَ اللَّهُ لَمَعَ اللَّهُ مَا اللَّهُ لَمَعَ اللَّهُ عَلَيْهُمْ وَإِنَّ اللَّهُ لَمَعَ اللَّهُ عَلَيْهُمْ وَإِنَّ اللَّهُ لَمَعَ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهُمْ وَإِنَّ اللَّهُ لَمَعَ اللَّهُ عَلَيْهُمْ وَإِنَّ اللَّهُ لَمُعَ اللَّهُ عَلَيْهُمْ وَإِنَّ اللَّهُ لَمَعَ اللَّهُ عَلَيْهُمْ وَإِنَّ اللَّهُ لَمَعَ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُمْ وَإِنَّ اللَّهُ لَمَعَ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْ | . Y |

175

| الأبات     | السور   | الملتفت<br>إليه الغية | الملتفت<br>عنه<br>النكلم | الشاهد القرآني<br>محمد القرائي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 3             |
|------------|---------|-----------------------|--------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------|
| <b>A-Y</b> | الأحزاب | هــو                  | نحن                      | ﴿ وَإِذْ <u>ٱَخَذْنَا مِنَ</u> ٱلنَّبِيَّةِ نَ مِيثَنَقَهُمْ … *<br><u>لِّسْتَ لَ</u> ٱلصَّدِقِينَ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | <b>.^^</b>    |
| 7-80       | الأحزاب | هـو                   | نحن                      | ﴿ إِنَّاۤ أَرْسَلْنَكَ شَنِهِ دَا وَمُبَشِّرًا ۗ وَنَـذِيرًا *<br>وَدَاعِيًّا إِلَى ٱللَّهِ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | .ሊተ           |
| •          | الأحزاب | هـو                   | نحن                      | ﴿ فَذْ عَلِيْنَكَ مَا فَرَضْنَا . وَكَانَ ٱللَّهُ عَنْفُورًا رَّحِيمًا ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | .ለέ           |
| ١٢         | سبأ     | هـو                   | نحن                      | ﴿ وَأَسَلْنَا لَهُ عَيْنَ ٱلْقِطْرِ وَمِنَ ٱلْجِنِّ مَن يَعْمَلُ ابْنَ يَكُن لِهِ عَنْ الْقِطْرِ وَمِنَ ٱلْجِنِّ مَن يَعْمَلُ ابْنَ يَكُن يَدَيْهِ عِنْ الْقِعْدِ الْجَائِقِ مَن يَقِمَ الْعَالَ الْعَلَىٰ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الل | ٠ <b>٨</b> ٠. |
| ۲۱         | سبأ     | هـو                   | نحن                      | ﴿ وَمَا كَانَ لَهُ, عَلَيْهِم مِّن شُلْطَانٍ إِلَّا لِنَعْلَمَ<br>وَرَبُّكَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ حَفِيظٌ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | . ኢጎ          |
| ٣١         | فاطر    | هـو                   | نحن                      | ﴿ وَالَّذِي ٓ أَوْحَنْنَآ إِلَيْكَ مِنَ ٱلْكِتَٰبِ هُوَ ٱلْحَقُّ<br>إِنَّ <u>اللَّهَ بِع</u> ِبَادِهِ ۦ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | .۸۷           |
| ٣٢         | فاطر    | هـو                   | نحن                      | ﴿ ثُمَّ أَ <u>وْرَثْنَا</u> ٱلْكِنَابَ ٱلَّذِينَ ٱصَّطَفَيْنَا<br>وَمِنْهُمْ سَابِقُ بِٱلْخَيْرَتِ بِإِذْنِ <u>ٱللَّهِ</u> ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |               |

|          | انمودج الضمائر (سياق التكلم / العيبة) |                      |                          |                                                                                                                     |     |  |  |  |
|----------|---------------------------------------|----------------------|--------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----|--|--|--|
| الآيات   | السور                                 | الماشت<br>إلى النينة | الملتفت<br>عنه<br>التكلم |                                                                                                                     | 2   |  |  |  |
| ۹-۸      | ص                                     | هـو                  | نحن                      | ﴿ بَلْ هُمْ فِي شَكِّ مِّن ذِكْرِي * أَمْ عِندَهُمْ خَزَآيِنُ رَحْمَةِ رَبِّكِ ﴾                                    |     |  |  |  |
| 7 8      | ص                                     | هـو                  | نحن                      | ﴿ وَظَنَّ دَاوُرِدُ أَنَّمَا فَلَنَّهُ فَأَسْتَغْفَرَ رَبَّهُ ا                                                     | ٩   |  |  |  |
| ۲٦       | ص                                     | هـو                  | نحن                      | ﴿ يَندَاوُرُدُ إِنَّا جَعَلْنَكَ خَلِيفَةًوَلَا تَنَّبِعِ<br>ٱلْهَوَىٰ فَيُضِلَّكَ عَن سَبِيلِ ٱللَّهِ ﴾            | •   |  |  |  |
| ٤١       | ص                                     | هـو                  | نحن                      | ﴿ وَاذْكُرْ عَنْدُنَّا أَنْوُبَ إِذْ نَادَىٰ رَبَّعُو أَنِّي مَسَّنِيَ ٱلشَّيْطَانُ ﴾                               | 4)  |  |  |  |
| <b>Y</b> | الزمر                                 | هـو                  | نحن                      | ﴿ إِنَّاۤ أَنَرُلْنَاۤ إِلَيْكَ ٱلْكِتَبَ بِٱلْحَقِّ فَٱعْبُدِ<br>اللَّهَ مُغْلِصًا ﴾                               | . Ť |  |  |  |
| ۱۸-۱۷    | الزمر                                 | هـو                  | نحن                      | ﴿ فَشَيْرَ عِبَادِ *أُوْلَتِهِكَ ٱلَّذِينَ هَدَىٰهُمُ ٱللَّهُ ﴾                                                     | .98 |  |  |  |
| 7-0      | غافر                                  | هـو                  | نحن                      | ﴿ <u>فَأَخَذْتُهُمْ</u> فَكَيْفَكَانَ عِقَابِ * وَكَذَلِكَ<br>حَقَّتْ كَلِمَتُ رَ <u>بِّلِكَ</u> ﴾                  | .٩٥ |  |  |  |
| ٧٨       | غافر                                  | هـو                  | نحن                      | ﴿ وَلَقَدْ أَرْسَلْنَا رُسُلًا مِن قَبْلِكَ وَمَا كَانَ<br>لِرَسُولٍ أَن يَأْتِ بِثَايَةٍ إِلَّا بِإِذْنِ ٱللَّهِ ﴾ | 4   |  |  |  |

| accercated and a |                                                                                                                                          | 1                    |                      |         |        |
|------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------|----------------------|---------|--------|
| •                |                                                                                                                                          | الملتفن<br>و لا تكلم | الملفث<br>إليه الغية | السور   | الآياد |
| 97               | ﴿ فَلَمْ يَكُ يَنفَعُهُمْ إِيمَنْهُمْ لَمَّا رَأَوْا يُلْسَنَا سُلَّتَ ٱللَّهِ ﴾                                                         | نحن                  | هـو                  | غافر    | ۸٥     |
| ۹۸.              | ﴿ إِنَّ الَّذِينَ يُلْحِدُونَ فِي <u>ءَائِنَنَا</u> لَا يَخْفُونَ<br>عَلَيْنَا إِنه بِمَا تَعْمَلُونَ بَصِيرُ ﴾                          | نحن                  | هــو                 | فصلت    | ٤٠     |
| 9.4              | ﴿ وَلَقَدَّ ءَانَيْنَا مُوسَى ٱلْكِنَبَ وَلَوَلَا كَلَيْنَ مِنْ رَبِّكَ ﴾ كَلِمَةُ سَبَقَتْ مِن رَبِّكَ ﴾                                | نحن                  | هـو                  | فصلت    | ٤٥     |
| ١                | ﴿ سَنُرِيهِمْ ءَايَتِنَا فِي ٱلْآفَاقِأَوَلَمْ يَكُفِ بِمَيْكَ ﴾                                                                         | نحن                  | هـو                  | فصلت    | ٥٣     |
| 1.1              | ﴿ وَسَّتُلْ مَنْ أَرْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ مِن رُّسُلِنَا<br>أَجَعَلْنَا مِن دُونِ <u>ٱلرَّحْمَنِ</u> ءَالِهَةً يُعْبَدُونَ ﴾             | نحن                  | هـو                  | الزخرف  | ٤٥     |
| 1.1              | ﴿ أَمْرًا مِنْ عِندِنَاۤ إِنَّا كُنَّا مُرْسِلِينَ * رَحْمَةً مِن زَيْكِ ﴾                                                               | نحن                  | هـو                  | الدخان  | 7-0    |
| 1.7              | ﴿ يَلْكَ مَايَنَتُ اللَّهِ يَ <u>نْتَلُوهَا</u> عَلَيْكَ بِٱلْحَقِّ فِأَيِّ حَدِيثٍ بَعْدَ <u>اللَّهِ</u><br>وَمَايَنْهِمِ يُؤْمِنُونَ ﴾ | نحـن                 | هـو                  | الجاثية | ٦      |
| 1.2              | ﴿ وَعَالَيْنَاهُم يَيْنَتِ مِنَ ٱلْأَمْرِ إِنَّ رَبُّكَ يَقْضِى بَيْنَهُمْ ﴾                                                             | نحن                  | هـو                  | الجاثية | ۱۷     |
| ■ 11906070 198   |                                                                                                                                          |                      |                      |         |        |

1.0

﴿ ثُمَّ حَعَلْنَكَ عَلَى شَرِيعَةٍ مِّنَ ٱلْأَمْرِ ... \* إِنَّهُمْ لَن

يُغْنُواْ عَنكَ مِنَ ٱللَّهِ شَيْئًا ﴾

الجاثية

4-11

| الآبات                 | النور    | الماتفت<br>إليه الغيية | الملتفت<br>عنه<br>النكلم |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |                                         |
|------------------------|----------|------------------------|--------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------|
| <b>*•-</b> *9          | الجاثية  | هـو                    | نحن                      | ﴿إِنَّاكُنَّا نَسْتَنْسِتُ مَاكُنتُمْ نَعْمَلُونَ * فَأَمَّا اللَّهِ الْحَنْتُ مَعْمَلُونَ * فَأَمَّا اللَّهُ اللْمُولِي الللْمُولِمُ اللْمُعِلِمُ اللْمُولِمُ اللْمُعَالِمُ اللْمُلْمُ اللْمُعِلَّالِمُ اللْمُعِلَّالِمُ اللْمُعِلِمُ اللْمُعِلِمُ اللْمُعِلَّالْمُعِلِمُ اللْمُعِلَى الْمُعَالِمُ الْمُعِلَّالِمُ الْمُعَالِمُ الْمُعِلِمُ الْمُعِلِمُ الْمُعِلِمُ الْمُعِلَّالِمُ الْمُعِلَمُ الْمُعِلَّالِمُ اللْمُعِلِمُ الْمُعِلْمُ الْمُعِلَّا | *                                       |
| <b>Y</b> 7             | الأحقاف  | هـو                    | نحن                      | ﴿ وَجَعَلْنَا لَهُمْ سَمْعًا وَأَبْصَدُرًا وَأَفْتِدَةً إِذَ<br>كَانُواْ يَجْحَدُونَ بِتَايَنتِ <u>ٱللَّهِ</u> ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |                                         |
| <b>Y</b> A- <b>Y</b> Y | الأحقاف  | هـو                    | نحن                      | ﴿ وَلَقَدْ <u>أَهْلَكُنَا</u> مَا حَوْلَكُم * فَلَوْلَا<br>نَصَرَهُمُ ٱلَّذِينَ ٱتَّخَذُوا مِن دُونِ <u>ٱللَّه</u> ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | •                                       |
| ۹-۸                    | الفتح    | هـو                    | نحن                      | ﴿ إِنَّا آَرْسَلْنَكَ شَنِهِدًا * لِّتُوْمِنُوا بِلُلَّهِ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 1.                                      |
| ۱۳                     | الحجرات  | هــو                   | نحن                      | ﴿ إِنَّا خَلَقْنَكُمْ مِن ذَكْرٍ وَأَنْفَى أَخْرَمَكُمْ عِندَ اللَّهِ أَنْقَنَكُمْ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 11                                      |
| 0A-0V                  | الذاريات | هـو                    | أنا                      | ﴿ مَا أُرِيدُ مِنْهُم مِن رِّزْقِ * إِنَّ اللهَ هُوَ الرَّزَّاقُ ذُو اَلْقُوَّةِ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 11                                      |
| ٣٠-٢٩                  | النجم    | هـو                    | نحن                      | ﴿ فَأَعْرِضْ عَن مَن تَوَلَّى عَن <u>ذَكْرِنَا</u> * ذَالِكَ<br>مَبْلَغُهُم مِّنَ ٱلْعِلْمِ ْ إِنَّ رَبَّكَ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | = = = = = = = = = = = = = = = = = = = = |
| 1 9                    | القمر    | هـو                    | نحن                      | ﴿كَذَّبَتْ فَبَلَهُمْ قَوْمُ نُوجٍ فَكَنَّاهُواْ عَيْدَنَا * فَدَعَا رَبَّهُم ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 11                                      |
| V E – V T              | الواقعة  | هـو                    | نحن                      | ﴿ نَعَنُ جَعَلْنَهَا تَذَكِرَةً وَمَتَنَعًا لِلْمُقْوِينَ * فَسَيَّحَ بِأَسْمِ رَبِّكَ ٱلْعَظِيمِ *                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 11                                      |

| ij  |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | الملتفت<br>عنه<br>التكلم | العلفات<br>إليه الغبية |         | <del>ل</del> اً<br>ا |
|-----|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------|------------------------|---------|----------------------|
| 110 | ﴿مَاۤ أَصَابَ مِن مُصِيبَةٍ إِلَّا فِي كِتَنبٍ مِّن<br>قَبْلِ أَن <u>نَّدُّ أَهَا</u> ۚ إِنَّ ذَلِكَ عَلَى <u>اللَّهِ يَسِيرٌ</u> ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | نحن                      | هـو                    | الحديد  | **                   |
| 117 | ﴿ وَأَنزَلْنَا ٱلْحَدِيدَ فِيهِ بَأْسُ شَدِيدٌ وَمَنكَفِعُ<br>لِلنَّاسِ وَلِيَعْلَمَ <u>ٱللَّهُ</u> مَن يَنصُرُهُۥ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | نحن                      | هــو                   | الحديد  | 40                   |
| 111 | ﴿ مَا كَنَسْنَهَا عَلَيْهِ مَ إِلَّا ٱبْتِغَآةَ رِضْوَنِ ٱللَّهِ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | نحن                      | هـو                    | الحديد  | **                   |
| 111 | ﴿ وَيَالَكَ ٱلْأَمْثَلُ نَضْرِ ثَهَا * هُوَ ٱللَّهُ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | نحن                      | هـو                    | الحشر   | <b>۲</b> ۲-۲۱        |
| 114 | ﴿ فَرْجَهَا فَنَفَخْنَا فِيهِ وَصَدَّقَتْ<br>بِكَلِمَاتِ رَبِّهَا وَكُتُهِدٍ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | نحن                      | هـو                    | التحريم | 7-0                  |
| 17. | ﴿ فَلاَ أُقْدِمُ مِرَتِ ٱلْمَشَرِقِ وَٱلْغَزِبِ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | أنا                      | هـو                    | المعارج | ٤٠                   |
| 171 | ﴿ لِنَفْنِنَهُمْ فِيهِ وَمَن يُعْرِضْ عَن ذِكْرِ رَيِّهِ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | نحن                      | هـو                    | الجن    | ١٧                   |
| 177 | ﴿ إِنَّا خَنُ نَزَّلْنَا عَلِيْكَ ٱلْقُرْءَانَ تَنزِيلًا * فَأَصْدِ لِلْمُكْرِ رَبِّكَ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | نحن                      | هـو                    | الإنسان | 78-77                |
| 111 | ﴿ وَإِذَا شِثْنَا بَدَّلْنَا آَمَنَلَهُمْ تَبْدِيلًا * إِنَّ هَذِهِ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُو | نحن                      | هـو                    | الإنسان | <b>79-7</b> A        |

| الآباك | النور   | الملتفت<br>إليه الغية | الملتفت<br>مند<br>النكلم |                                                                                         |     |
|--------|---------|-----------------------|--------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------|-----|
| r10    | التكوير | هـو                   | أنا                      | ﴿ فَلاَ أَقْبِمُ بِٱلْخُنْسِ … * ذِي قُوَّةٍ عِندَ ذِي ٱلْعَرْشِ مَكِينٍ ﴾              | 178 |
| ٧-٦    | الأعلى  | هـو                   | نحن                      | ﴿ سَنُقْرِثُكَ فَلَا تَنسَى * إِلَّا مَا شَآءَ ٱللَّهُ ﴾                                | 140 |
| ۸-٤    | الشرح   | هـو                   | نحن                      | ﴿ وَرَفَعْنَا لَكَ ذِكْرَكَ وَإِلَىٰ رَبِكَ فَأَرْغَب ﴾                                 | 147 |
| ۸-٤    | التين   | هـو                   | نحن                      | ﴿ لَقَدْ خَلَقْنَا ٱلْإِنسَانَ أَلَيْسَ اللَّهُ بِأَمَّكُر اَلْمُحَكِمِينَ ﴾            | 177 |
| ٤-١    | القدر   | هـو                   | نحن                      | ﴿ إِنَّا أَنزَلْنَهُ نَنَزَّلُ ٱلْمُلَتَهِكَةُ وَٱلرُّوحُ فِيهَا<br>إِياْذِنِ رَغِيمٍ ﴾ | 274 |

المبحث الثالث سياقات التحول سياق التكلم/الخطاب سياق الخطاب/التكلم

#### ١ - سياق التكلم/الخطاب:

يعد هذا السياق أقل السياقات وروداً في الخطاب القرآني، إذ لم نجد على حد معرفتنا إلا مثالاً واحداً، ولم تورد كتب إعجاز القرآن وعلومه أمثلة عن هذا السياق أيضاً إلا هذا المثال الواحد المتمثل في قوله عز وجل :

تتجسد أطراف الصورة الالتفاتية في قول تبارك وتعالى : ﴿ وَأُمِّمَا لِنُسَلِمَ ﴾ والذي يمثل طرف الصورة الأول (سياق التكلم) في حين نجد أن طرف الصورة الثاني في قوله عز وجل : ﴿ وَأَنَّ أَقِيمُوا ﴾ إذ مثل سياق التحول من التكلم الى الخطاب، ومعنى « لنسلم » إنه «يعم الدين والإسلام» (١) أي :أمرنا لنسلم بالله

<sup>(</sup>١) المحرر الوجيز : ٦٣٤ .

ودينه الذي أرسله إلينا وهو « الإسلام » وأن لا نعود إلى الشرك بعد هداية الله سبحانه وتعالى لنا<sup>(۱)</sup>. وجاءت (اللام) في قوله « لنسلم» « لتعليل الأمر وتعيين ما أريد به في الأوامر الثلاثة »<sup>(۲)</sup> وهي متجسدة في الإسلام وإقامة الصلاة والتقوى، فالأمر الأول كائن في طرف الصورة الأول « لنسلم » في حين نجد الأمرين الآخرين في طرف الصورة المتحول في قوله: ﴿ وَأَنَّ أَقِيمُوا الصَّلَاةَ وَاتَّقُوهُ ﴾ ولم يَسر سياق الخطاب في طرف الصورة الثاني على نسق واحد حيث بنية الفعل ، إذ انتقل الخطاب من المضارع (لنسلم) إلى الأمر (وأقيموا) فكان ينبغي أن يكون الفعل (أقيموا) (لنقيم) على نسق خطاب التكلم (لنسلم) إلا أنه عدل عن ذلك لجزالة اللفظ<sup>(۳)</sup> ولأهمية إقامة الصلاة وتقوى الله وعدم مخالفة أمره (٤) ، بوصفهما واقعاً عملياً لعبادته .

ويمكن تمثيل شكل البنية لهذه الصورة بالأتى:

<sup>(</sup>١) ينظر: الكشاف: ٣٣٣.

<sup>(</sup>٢) إرشاد العقل السليم : ١٥٠/٣ .

<sup>(</sup>٣) ينظر : المحرر الوجيز : ٦٣٤ .

<sup>(</sup>٤) ينظر : إرشاد العقل السليم : ١٥٠/٢ .

صيغة الخطاب سياق التكلم (١) سياق الخطاب (٢) أ\_ البنية السطحية الملتفت عنه (التكلم) الملتفت إليه ( الخطاب ) ﴿ وَأَمِرْنَا لِنُسْلِمَ ... ﴾ ﴿ وَأَنَّ أَقِيمُوا ... ﴾ ہے أنتم متوقع غير متوقع ب \_ البنية العميقة ﴿ وَأُمِنْ فَا لِنُسَلِمَ ... ﴾ لنقيم متوقع متوقع شكل البنية

#### ٢. سياق الخطاب/التكلم:

إن هذا السياق لا يختلف من حيث قلة أمثلته عن سابقه في إطار تشكيل الصورة الالتفاتية بشكلها الضمائري، وفيه يتحول الكلام من سياق الخطاب إلى سياق الـتكلم لقـصد بلاغي، ومشال هذا السياق ما جاء في قولـه تعالى: ﴿ وَاَسْتَغْفِرُواْ رَبَّكُمْ ثُمَّ تُوبُوّا إِلَيْهِ إِنَّ رَقِ رَحِيمٌ وَدُودٌ ﴾ [مود: ٩٠]، بـدأت الآية بالخطاب في قوله: ﴿ وَاَسْتَغْفِرُواْ رَبَّكُمْ ﴾ الذي يمثل طرف الصورة الأول، ثم تحول السياق الى التكلم في قوله عز وجل: ﴿ إِنَّ رَقِ ﴾.

ومن بلاغة هذا التحول أن (شعيباً) عليه السلام وهو « يدعو قومه أراد أن يبين شدة قرب الله سبحانه ولطفه بعباده، لما كانت في غاية الإحسان إليهم كانت كفعل من يتودَّد ويود المصوغ له (١) ، فهو يغفر لأهل الجفاء المؤمنين، ويحب أهل الوفاء من الصالحين، عظيم الرحمة للتائبين، وهذا تعليل للأمر بالاستغفار والتوبة والحث عليهما (١) .

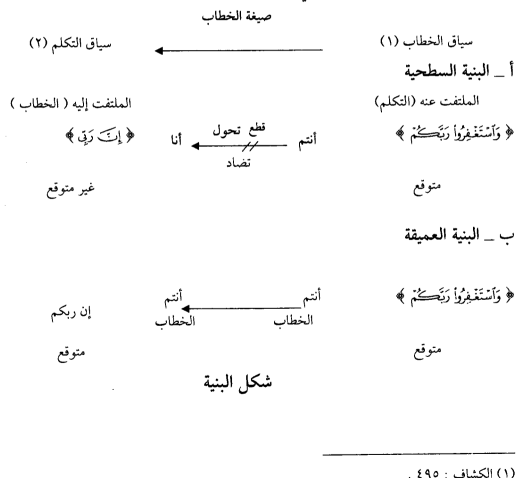
وقد عاش النبي (شعيب) عليه السلام هذه الحالة: حالة العبودية التي لا يعيشها بصدق إلا القوم الصالحين، لذلك جاء التحول لبيان قرب العابد من المعبود وعلو منزلته، وبيان أنه لا رب لي سواه، ففي ذلك تخصيص ينبثق منه مبدأ التوحيد.

<sup>(</sup>١) المحرر الوجيز: ٩٦٧.

<sup>(</sup>٢) ينظر : إرشاد العقل السليم : ٢٣٥/٤ ، مدارك التنزيل وحقائق التأويل : ٢٨٩/٢ ، وينظر : الكشاف : ٤٩٥ .

إن هذا الأسلوب الخطابي يقوي دعائم الدعوة، فهو لا ينظهر وعد الله بعقابهم في حالة رفضهم لدعوته، إذ يبين لهم أسباب الرجوع إلى ربهم بالاستغفار والتوبة إليه سبحانه، فهو يخاطب أناساً ماديين يقيسون القوة والضعف بمنطق المادة وليس بمنطق الإيمان، بدليل قولهم ﴿وَإِنَّا لَنَرَاكَ فِينَا ضَعِيفًا﴾ أي بمنطق الك ولا عز فيما بيننا، فلا تقدر على الامتناع منا إن أردنا بك مكروهاً »(١)، إلا أن شعيباً (عليه السلام) يبين لهم قدرة ربه على الإحاطة بما يعملون وبصيغة التحول أيضاً في قوله تعالى : ﴿ إِنَ رَبِي بِمَا تَعْمَلُونَ مُحِيطًا ﴾ [مود: ٩٢].

ويمكن بيان شكل البنية بالآتي :



# الفصل الثاني بلاغة الأنماط الأسلوبية للالتفات الفعلي ( التركيب والدلالة )

مدخل

المبحث الأول: سياقات التحول

۱. سياق الماضي /المضارع
۲. سياق المضارع/الماضي

المبحث الثاني : سياقات التحول سياق المضارع/الأمر

المبحث الثالث: سياقات التحول سياق الماضي /الأمر

#### مدخل:

يعد الالتفات الفعلي أحد الأشكال البنائية الأخرى في الخطاب القرآني المتمثلة في الخروج عن المألوف وتجاوز المعايير والقواعد اللغوية التي نص عليها البناء النحوي، ويترتب على هذا الخروج. «أن اللغة ستكون ذات طبيعة شعرية أو جمالية »(۱) وأسلوبية، لها بالغ الأثر في وعي المتلقي \_سامعاً أو قارئاً لما تحدثه من المفاجأة في نفسه وتجعله أكثر تفاعلاً مع معطيات النص ودلالاته، فالظواهر الأسلوبية ومنها الالتفات \_ هي قيم تعبيرية فنية مجالها المفاجأة واللامتوقع، وغير المنتظر في النص من حيث بنية التراكيب اللغوية والجمل النحوية (۱).

والبلاغيون يضعون تخريجات لمثل هذا الخروج عن المألوف بين صيغ الأفعال، منها: استحضار الموقف، واستدعاء الصورة التي حدثت، كي تعيش في الحاضر (۳)، ويتحتم على البحث أن يقدم إضاءات حول بنية الفعل وتعريفاته وأشكاله البنيوية والتركيبية، فيعرف الفعل بأنه: «ما دل على معنى وزمان، وذلك الزمان إمّا ماض وإما حاضر وإما مستقبل »(٤) ومن خصائصه «صحة دخول قد، وحرفى الاستقبال والجوازم ولحوق المتصل البارز من الضمائر،

<sup>(</sup>١) البنيوية وعلم الإشارة ، ترنس هوكر ، ت : مجيد الماشطة : ٦٩ .

<sup>(</sup>٢) ينظر : ظواهر أسلوبية في كتاب جوهر الكنز لأبـن الأثـير الحلـبي ، محمـود درابـسة ، مجلـة أبحاث اليرموك ، مج (١٧) ع (١) لسنة ١٩٩٩م : ١٧٦ .

<sup>(</sup>٣) ينظر : دراسات في الأدوات النحوية ، مصطفى النحاس : ٣٩ .

<sup>(</sup>٤) الأصول في النحو ، ابن السرّاج : ٤١ ، والمفصل في علم العربية ، الزمخشري : ٢٤٣-٢٤٤ .

وتاء التأنيث الساكنة »(۱) والفعل « هو الكلمة التي تدل على معنى في نفسها مع علاقتها بالزمن ، ومعنى دلالة الكلمة على معنى في نفسها أنها لا تعبر عن مجرد العلاقة بين أمرين آخرين »(۲).

ومن الناحية البنائية يعد الفعل « ركن مهم في بناء الجملة العربية  $^{(7)}$ .

ومن خصائص الفعل كذلك أن له دلالة على الحقيقة وزمانها، وكل ما كان زمانياً فهو متغير، والتغير مشعر بالتجدد على خلاف الاسم الذي يفيد الثبوت<sup>(١)</sup>، فالفعل يعني الحركة والاسم يعني السكون، ولذلك «عدَّ الأقدمون الفعل عنصراً جوهرياً في العبارة أو الجملة، وهو كذلك عند المحدثين من اللغويين: عامل مهم في بناء الجملة »(٥).

ومعنى دلالة الفعل على زمن « أنه يأتي على المستوى الصرفي من شكل الصيغة وعلى المستوى النحوي من مجرى السياق، ومعنى إتيان الزمن على المستوى الصرفي من شكل الصيغة: أن الزمن هنا وظيفة الصيغة المفردة، ومعنى أن الزمن يأتي على المستوى النحوي من مجرى السياق، أن الزمن في النحو وظيفة السياق وليس وظيفة الفعل، لأن الفعل الذي على صيغة فعل يدل في السياق على المستقبل، والذي على صيغة المضارع قد يدل فيه على الماضي، والفعل من حيث المبنى الصرفي ماض ومضارع وأمر »(1).

<sup>(</sup>١) المفصل في علم العربية : ٢٤٣ .

<sup>(</sup>٢) دراسات نقدية في النحو العربي : ٨/١.

<sup>(</sup>٣) الفعل زمانه وأبنيته ،د. إبراهيم السامرائي : ١٥ .

<sup>(</sup>٤) ينظر : نهاية الإيجاز في دراية الإعجاز ، فخر الدين الرازي : ٧٥ .

<sup>(</sup>٥) دراسات في اللغة ، د. إبراهيم السامرائي : ٤٢ .

<sup>(</sup>٦) اللغة العربية معناها ومبناها ، د. تمام حسان : ١٠٤ .

والزمن النحوي سياقي لأنه « جزء من الظواهر الموقعية السياقية ، لأن دلالة الفعل على زمن ما تتوقف على موقعه وعلى قرينته في السياق<sup>(۱)</sup> ، وما يهمنا في معالجة بنية الالتفات الفعلي في القرآن الكريم – الزمن النحوي كونه مرتبطاً بالسياق ، وما الالتفات في تشكيله البنائي إلا ظاهرة سياقية ، إذ يقول رولان بارت في أثناء تحليله لبنية القصة : « إن ما نسميه (الزمن) لا يوجد أو لا يوجد إلا وظيفياً ، شأنه في ذلك شأن أي عنصر من العناصر في نظام إشاري (سيميائي) : فالزمن لا ينتمي إلى الخطاب بكل معنى الكلمة ، ولكن إلى المرجع ، وإن القصة واللغة لا تعرفان إلا زمناً إشارياً »(۱) أي : زمناً سياقياً يتعلق بالقصد ويخرج عن أصليته المعيارية ذات الطابع الصيغي (الصرفي) .

ويقول فندريس: « الوعظ الذي يستعمل في التعبير عن حدث لا ينتمي في الواقع إلى أي زمن، ويمكنه ككل حقيقة من حقائق التجربة أن يصدق في المستقبل والحاضر والماضي »(٣).

وكان النحاة: «قد بنوا تقسيم الفعل، واختلاف أوضاعه على الزمان الصرفي، وربطوا كل وزن بزمن معين، وحينما حاولوا تطبيق هذه الصيغ على أقسام في السياق، وجدوا الكثير من النماذج لا تقع تحت ما رسموا، وامتنعت على نظامهم الذي تصوروه، فاضطروا حينئذ إلى الحمل، والتأويل ... وكأنهم تعلقوا في درسهم للفعل بالأشكال، فما كان على صيغة (فعل)، يدل على الماضي، وما كان على صيغة (يفعل) يدل على الحال والاستقبال، ولم يتأملوا في ما وراء هذه الصيغ ليروا ما تشير إليه وظائفها السياقية من الدلالات الزمنية، فقد

<sup>(</sup>١) ينظر: المصدر السابق نفسه: ١٠٥.

<sup>(</sup>٢) مدخل إلى التحليل البنيوي ، رولان بارت : ٥٤ .

<sup>(</sup>٣) الصيغ الزمنية في اللغة العربية ، د. مالك المطلبي : ٤٥ .

تدل الصيغ الصرفية على جزء من الزمن النحوي في سياق الجملة : وقد يعطي السياق للصيغة الصرفية مفهوماً زمنياً غير ما تدل عليه في (الوزن الصرفي) »(١).

ومن خصائص الأفعال في النصوص أنها تمارس عملية التبادل فيما بينها ضمن السياق الخطابي، ومن البلاغيين من يجعل عملية التبادل هذه شكلاً من أشكال مفهوم الالتفات ، ومن بين هؤلاء ابن الأثير عندما صنفه في قسم ثاني وثالث من أقسام الالتفات بعد القسم الأول (الالتفات الضمائري)(٢) ، وقد أورد ابن الأثير في القسم الثاني نصين من نصوص القرآن الكريم، وقد اكتفى بقراءة الأول منهما وهو قوله تعالى : ﴿قَالُواْ يَنَهُودُ مَا حِثَنَا بِبَيِنَةِ وَمَا خَنُ بِتَارِكِيَ اللهَ إِنَّ نَقُولُ إِلَّا اَعْتَرَنكَ بَعْضُ ءَالِهَتِنا بِسُوَةٍ قَالَ إِنَّ أَمْرَنكَ بَعْضُ ءَالِهَتِنا بِسُوَةٍ قَالَ إِنَّ أَشْهِدُ اللهَ وَالْمَهُ وَالْمَهُ وَالْمَهُ مِثْمُ مِنْ القرآن كريم والحديث النبوي الشريف فقد أورد ابن الأثير تسعة نصوص من القرآن كريم والحديث النبوي الشريف والشعر (٣) قام بقراءتها بلاغياً على وفق أسلوب الالتفات الفعلي منقباً عن أسرارها البلاغية وأبعادها الأسلوبية .

ومن علماء البلاغة الذين ألحقوا التبادل بين الأفعال بباب الالتفات العلوي: عند تعريفه للالتفات بقوله: «هو العدول من أسلوب في الكلام إلى أسلوب آخر مخالف للأول، وهذا أحسن من قولنا: هو العدول من غيبة إلى خطاب، ومن خطاب إلى غيبة، لأن الأول يعمُّ سائر الالتفاتات كلها، والحدُّ الثاني إنما هو مقصورٌ على الغيبة والخطاب لا غير، ولا شك أن الالتفات قد يكون من الماضي

<sup>(</sup>١) الدلالة الزمنية في الجملة العربية ،د. على جابر المنصوري : ٤٣ .

<sup>(</sup>٢) ينظر : المثل السائر : ١٩٢/٢-١٩٤ .

<sup>(</sup>٣) المصدر نفسه : ١٩٢/٢-١٩٩ ، ومعالم أسلوبية عند ابن الأثير من كتــاب المثــل الــسائر،أحمد قاسم الزمر ، مجلة المورد ، ع (٢) لسنة ، ٢٠٠٢م : ٣٩–٤٠ .

إلى المضارع، وقد يكون على عكس ذلك، فلهذا كان الحدُّ الأول هو أقوى دون غيره "(1)، ويشترط لهذا الشكل من الالتفات الشرط نفسه الذي اشترط للشكل الأول (الضمائري) من وحدة السياق بين الملتفت عنه والملتفت إليه، لأن تعدد السياق يزيل المخالفة السطحية، فلو قلنا: « جلس الطالب يتأمل أصدقاءه » لوجدنا مخالفة زمنية بين (زمن الجلوس) وزمن (التأمل) ، لكن لا يدخل التركيب دائرة الالتفات، لأن كل زمن يتعلق بحدث مخالف للآخر، ومن ثم تتساوى بنية السطح مع بنية العمق في الشكل (٢).

إنّ عملية اختيار المتكلم لترتيب مكونات النص تحكمها ضوابط تتعلق بمقاصد الخطاب المراد إبلاغها، وبهذا يكون فن الالتفات نمطاً من الأنماط الدالة، وهو في شكله الفعلي وجه من أوجه الاختيار التي تؤدى بها المعاني، وانتقاء بديل من البدائل الأسلوبية المتاحة تمثل حلبة لتباري المبدعين (٣)، هذا على مستوى النصوص الأدبية، ونقطة تحول في طريق الدعوة بالنسبة للخطاب القرآني بوصفه إعجازاً بلاغياً دعوياً وليس ملمحاً جمالياً في حد ذاته ؛ إذن فإن عملية الترتيب جزء من عملية الاختيار وهي عملية واعية مقصودة، فمؤلف القول ينظر في المعنى الذي يريد أن يصوره ويرتب هذا المعنى في نفسه، ثم يختار النظام المناسب لأدائه (١)، وأن ما يقع في المستوى البلاغي من العدول أو الخروج عن الأصل البنيوي للغة المعيارية له ما يسوغه (٥) في مستوى التلقي، لأن مفاجأة القارئ أو السامع

<sup>(</sup>١) الطراز : ١٣٢/٢ ، وخصائص التراكيب : ٢٠٤.

<sup>(</sup>٢) ينظر : البلاغة العربية (قراءة أخرى) : ٣٩٧ .

<sup>(</sup>٣) ينظر : دلالة الأطر الأسلوبية وصلتها بتقديم مكونات الجملة، رشيد بلحبيب، المجلة العربية للثقافة، لسنة ١٩٩٩م : ٢٠٧ .

<sup>(</sup>٤) ينظر : المصدر نفسه : ٢٠٩ .

 <sup>(</sup>٥) ينظر : الإعجاز الصرفي في القرآن الكريم - دراسة نظرية تطبيقية - التوظيف البلاغي لـصيغة
 الكلمة ، عبد الحميد أحمد يوسف هنداوى : ٧٢ .

ومباغتته، بعد تعديد النص إياه على نمط معين من التعبير، بما لم يكن ينتظره أو يقرأ له حساباً، له وقعه الشديد عليه ولفته له أعظم (١١).

إن متطلبات عملية التلقي، ولا سيما إذا كان الخطاب دعوي تؤثر في تنظيم الخطاب اللغوي وانسجامه من خيلال كلماته وعباراته وجمله التي تظهر في المدونة النصية (۱) والتي تشكل في مجموعها أسلوبيته، وعلى صعيد الالتفات الفعلي بوصفه شكلاً لغوياً متحولاً في الخطاب القرآني، نلحظ التعدد اللساني لأنماطه البنائية، وهي نابعة من صميم عملية الإبلاغ والتلقي ، التي تختزل الزمن وتستشرف الأحداث بعمق وصدق تحققها في علم الله، وتضفي على الحدث المنصرم طابع التجدد والحيوية، ليعيش المتلقي مع الخطاب وكأنه يعيشه لحظة نزوله على الرسول محمد على أنها عملية تنسيق وتمييز يرتد فيها الماضي من خلال الحاضر وربطه بالمستقبل ؛ حيث عمليات الاختيار ثم البناء كشكل نهائي للخطاب (۱) ، وإن الوظيفة الأساسية للغة هي الإبلاغ ولا يحصل إبلاغ إلا عن طريق ربط النحو بالبلاغة (۱)

وإن التركيز على المظهر النحوي والبلاغي للالتفات الفعلي « لا يعني إمكان إلغاء المظاماه الأخسري ، تركيبية كانست أو دلاليسة (a-syntaxiques/semantiques) »(٥).

<sup>(</sup>١) ينظر : مفهوم العدول في الدراسات الأسلوبية المعاصرة : ١٥٦ .

<sup>(</sup>٢) ينظر : بلاغة الخطاب وعلم النص : ١٢٧ .

<sup>(</sup>٣) ينظر : الصورة في التشكيل الشعرى : ٦٢ .

<sup>(</sup>٤) ينظر : السيميائية والنص الأدبي ، أعمال ملتقى معهـد اللغـة العربيـة وآدابهـا ، الـنص القـرآني المحكم وميدان رفض الترادف وربط النحو بالبلاغة ، عمار ساسى : ١٦٠ .

<sup>(</sup>٥) تحليل الخطاب الروائي ، سعيد يقطين : ٣١ .

# المبحث الأول سياقات التحول سياقات الماضي/المضارع سياقات المضارع/الماضي

### ١- سياق الماضي/المضارع:

هذا السياق يمثل أول صور التحول في الالتفات الفعلي الذي يجسد موضوع الانحراف الأسلوبي، ويكمن دوره البلاغي في الخطاب القرآني من خلال قدرته على الإيحاء بالأفكار والأحداث، وما من شك في أن خاصية التنويع التي اتسم بها القرآن الكريم تسهم في إحداث جمالية التقبل حين تنتقل بالمتلقي من نمط خطابي إلى نمط خطابي جديد، فخاصية التنويع تنضفي على النص نوعاً من النشاط يحرد وعي المتلقي، ويبعث فيه روح التفاعل بوصفه خروجاً عن المألوف يحقق غرضاً إبلاغياً وجمالياً في آن واحد، وفي التراث البلاغي نجد تحديد ابن الأثير لبلاغة سياق التحول من صيغة الفعل الماضي إلى صيغة الفعل المضارع بقوله: « اعلم أن الفعل إذا أتي به في حالة الإخبار عن وجود الفعل كان ذلك أبلغ من الإخبار بالفعل الماضي، وذلك لأن الفعل المستقبل يوضيع الحال التي تقع فيها، ويستحضر تلك الصورة حتى كأن السامع يشاهدها، وليس كذلك الفعل الماضي» (١٠).

<sup>(</sup>١) المثل السائر : ١٩٤/٢ .

ويقول في كتابه « الجامع الكبير » عن بلاغة هذا السياق : « وهو قسم من التأليف، لطيف المأخذ، دقيق المغزى »(١).

إن عملية التحول في الصورة الالتفاتية إلى الفعل المضارع بعد الماضي في القرآن الكريم تخضع لضوابط وحالات ونكت بلاغية يراد بها تنزيل حوادث الماضي منزلة الحاضر، وهذا للإشارة إلى أن حدوثها واقع متجدد، مثلها في ذلك مثل حوادث الحاضر لغرض تقريب الصورة وتجديد وقوعها (٢).

ويتيح الفعل المضارع بصيغه المختلفة ذلك التحول ، إذ « يدل على الحال، أي على وقوع الحدث الآن ، وهذه دلالته الأصلية، ومن هنا كانت صيغته أقدر الصيغ على تصوير الأحداث ، لأنها تحضر مشهد حدوثها وكأن العين تراها وهي تقع، ولهذا الفعل مواقع جاذبة في كثير من الأساليب حين يقصد به إلى ذلك، وترى المتكلمين من ذوي الخبرة بأسرار الكلمات يعبرون به عن الأحداث الهامة التي يريدون إبرازها وتقريرها في خيال السامع "(") ؛ لأن الفعل المضارع يُوهم بأن الأحداث لما تنقض، ولما يمر عليها زمن ما، فيذهب في ظن المتلقي أن المرسل لا يقيم فاصلاً بين زمن الخبر وزمن الخطاب، ومن ثمة تتأسس المعايشة الآنية للوقائع المسرودة، ويقع تقبلها على سبيل المعايشة المشهدية، حتى لكأننا نشاهد الحدث وهو يُروى لنا، مجسماً للعيان، ممّا يضفي لا محالة تعميقاً أكثر للوظيفة التأثيرية "(أ)، إن دراسة الوظيفة البلاغية للأبنية النحوية تتيح لنا معرفة الوظيفة الجمالية للبنية النحوية من خلال رؤية حركة النص بكل كثافته الفاعلة التي تؤدي إلى لفت الانتباء لتشكيلها الذي يغدو جمالياً ، واستكشاف دلالات جديدة تنصل ببقية العلاقات النصية .

<sup>(</sup>١) الجامع الكبير : ١٠٢ .

<sup>(</sup>٢) ينظر : الزمن في القرآن الكريم (دراسة دلالية للأفعال الواردة فيه) ، د. بكري عبد الكريم : ٩١

<sup>(</sup>٣) خصائص التراكيب : ٢٠٦ .

<sup>(</sup>٤) مقاربات في الرواية والأقصوصة ، بشير الوسلاتي : ١٢٩ .

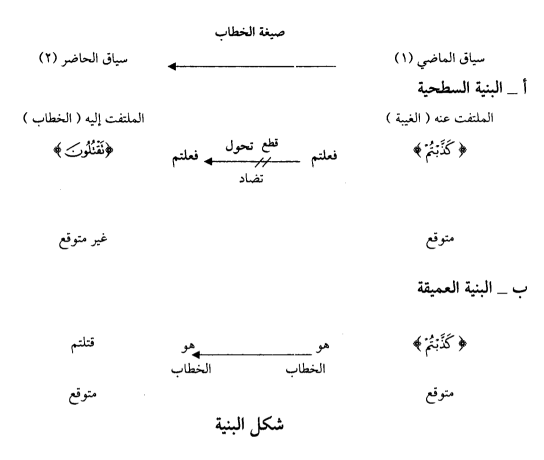
ويعد النظام الفعلي أحد أبرز هذه الأبنية النحوية المشكلة للصورة الالتفاتية في القرآن الكريم والذي يمثل في شكله التبادلي بين سياق (الماضي/المضارع) أحد جماليات تشكيل الصورة الالتفاتية .

ويمكن معاينة هذا السياق وكيفية اشتغاله في نصوص التنزيل، ففي سياق بيان جنايات (بني إسرائيل) مع أنبياء الله يطالعنا في سياق التحول من صيغة الماضي إلى صيغة المضارع قول تعالى : ﴿ وَلَقَدْ ءَاتَيْنَا مُوسَى الْكِتَنَبَ وَقَفَيْ نَامِنَ الْمَاضِي إلى صيغة المضارع قول تعالى : ﴿ وَلَقَدْ ءَاتَيْنَا مُوسَى الْكِتَنَبَ وَقَفَيْ نَامِنُ اللّهُ اللّهُ وَءَاتَيْنَا عِيسَى أَبْنَ مَرْيَمَ الْبَيّنِيتِ وَأَيّدْنَهُ بِرُوجِ الْقُدُسِ أَفَكُلُما جَاءَكُمْ رَسُولُ بِمَا لا بَهْوَى أَنفُسُكُم السّتَكُمْرَتُم فَفَرِيقاً كَدَّبَتُم وَفَرِيقاً نَقْلُونَ ﴾ [البقرة: ٨٧]، نجد أن هذه الآية « انتقال من الإنحاء باللائمة على بني إسرائيل في أفعالهم مع الرسول موسى عليه السلام بما قابلوه به من العصيان والتبرم والتعلل في قبول الشريعة، موسى عليه السلام الما التوراة بعد موته إلى قرب مجيء الإسلام إلى الإنحاء عليهم بسوء مقابلتهم للرسل الذين أتوا بعد موسى ... مؤيدين لشريعته ومفسرين وباعثين للأمة على تجديد العمل بالشريعة، مع تعدد هؤلاء الرسل واختلاف مشاربهم في الدعوة »(١).

إن بنية هذه الآية تكشف لنا شكل المغايرة الحاصلة بين الأنساق الفعلية (كذبتم) الذي يمثل نسق الفعل المضارع.

ويمكن بيان شكل البنية للصورة الالتفاتية الفعلية بسياقها (الماضي/المضارع) لهذه الآية بالشكل الآتي :

<sup>(</sup>١) تفسير التحرير والتنوير : ١/٥٩٢ .



يأتي هذا النص كما أسلفنا في سياق الحديث عن بني إسرائيل، ويحكي الصورة البشعة التي كانت تصنعها بالأنبياء (١١) .

ومن خلال بنية الصورة الالتفاتية تتجسد الأفعال والجنايات التي ارتكبوها، وهي محددة في فعل (الاستكبار) « والاستكبار الاتصاف بالكبر، وهو هنا الترفع عن اتباع الرسل وإعجاب المتكبرين بأنفسهم ، واعتقاد أنهم أعلى من أن يطيعوا الرسل ويكونوا أتباعاً لهم، فالسين والتاء في استكبرتم للمبالغة »(٢).

<sup>(</sup>١) ينظر : المعاني في ضوء أساليب القرآن : ٢٥٧ .

<sup>(</sup>٢) تفسير التحرير والتنويز : ١/٩٨٨ .

إن فعل الاستكبار الذي مارسه اليهود كان سبباً في ظهور أفعال الصورة الالتفاتية المتمثلة في فعل (التكذيب) وفعل (القتل) فالفاء في قول تعالى: ﴿فَفَرِيقًا ﴾ سببية، فإنهم لما استكبروا بلغ بهم العصيان الى حد أن كذبوا فريقاً، أي: صرحوا بتكذيبهم أو عاملوهم معاملة الكاذب، وقتلوا فريقاً آخر(١).

وكان ممن كذبوه من الأنبياء عيسى ومحمد (عليهما الصلاة و السلام)، وعلى صعيد فعل (القتل) كان ممن قتلوه يحيى وزكريا (عليهما السلام) (٢).

ويقول الزمخشري (ت ٣٥٥ هـ) عن بلاغة هذا التحول في الصورة الالتفاتية: «فإن قلت: هلا قيل: وفريقاً قتلتم؟ قلتُ: هو على وجهين: أن يراد الحال الماضية لأن الأمر فظيع فأريد استحضاره في النفوس وتصويره في القلوب، وأن يراد: «وفريقاً تقتلونهم بعد لأنكم تحومون حول قتل محمد على لولا أني أعصمه منكم، ولذلك سحرتموه وسممتم له الشاة »(٦)، إن بلاغة هذه الصورة وأسرار تشكيلها متجسدة في تمثيل صورة فعل القتل أمام المشاهدين، وهي صورة متحركة متجددة، حدثت من اليهود فيما مضى، وقد تحدث منهم بعد، وفيها تشنيع فظيع على هؤلاء الذين يتكبرون على ما جاء به الرسول ويكذبون بعضهم، ويقتلون البعض الآخر(١)، وفيها تقبيح وتنفير من اليهود بشكل عام وتوبيخ لليهود الموجودين في زمن النبي محمد على بشكل خاص، وحضهم على التخلي عما يتمسكون به من عقائد(٥)، وعلى مستوى البنية

<sup>(</sup>١) ينظر : تفسير التحرير والتنوير : ١/٥٩٨ .

<sup>(</sup>٢) ينظر : الجامع لأحكام القرآن : ١٩/٢ .

<sup>(</sup>٣) الكشاف : ٨٥ ، وأنوار التنزيل وأسرار التأويل : ٣٥٨/١ ، وإرشاد العقل السليم : ١٢٧/١ .

<sup>(</sup>٤) ينظر : فكرة النظم بين وجوه الاعجاز في القرآن الكريم : ١٤٩ .

<sup>(</sup>٥) ينظر : المعانى في ضوء أساليب القرآن : ٢٥٧-٢٥٨ .

الشكلية العميقة كان مقتضى الظاهر أن يقال: (فريقاً قتلتم) على غرار قوله: (فريقاً كذّبتم) لكنه عدل والتفت عن ذلك لغرض مقصود وليس لمجرد التغيير.

ومن النصوص القرآنية التي تطالعنا قول الـحق تبارك وتعالى : ﴿ زُيِّنَ لِلَّذِينَ كَفَرُواْ ٱلْحَيَوٰهُ ٱلدُّنْيَا وَيَسْخَرُونَ مِنَ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَٱلَّذِينَ اَتَّقُواْ فَوْقَهُمْ يَوْمَ ٱلْقِيكَمَةُ وَاللّهُ يَرْدُقُ مَن يَشَاءُ بِغَيْرِ حِسَابٍ ﴾ [البقرة: ٢١٢] .

تتضح أطراف الصورة الالتفاتية في هذه الآية في قوله: " زين " الذي يمثل سياق الصورة الأول (الماضي) في حين يمثل قوله تعالى: " ويسخرون " سياق الصورة الملتفت إليه (المضارع)، والمزين " هو خالقها ومخترعها وخالق الكفر ويزينها الشيطان بوسوسته وإغوائه "() وقد " خُصَّ الذين كفروا بالذكر لقبولهم التزيين جملة، وإقبالهم على الدنيا ، وإعراضهم عن الآخرة بسببها، والتزيين من الله تعالى واقع للكل، وقد جعل الله ما على الأرض زينة لها ليبلو الخلق أيهم أحسن عملاً، فالمؤمنون الذين هم على سنن الشرع لم تفتنهم الزينة، والكفار تملكهم لأنهم لا يعتقدون غيرها "()

أما بالنسبة لسياق التحول في قوله: « ويسخرون » نجد أن السخرية ها هنا هي عبارة عن « تعجب مشوب باحتقار الحال المتعجب منها » (٣) ووجه سخرية الكفار بالمؤمنين أنهم احتقروا رأيهم في إعراضهم عن اللذات لامتثال أمر الرسول، وأفنوهم في ذلك ورأوهم قد أضاعوا حظوظهم وراء أوهام باطلة، لأن الكفار اعتقدوا أن ما مضى من حياتهم في غير نعمة قد ضاع عليهم إذ

<sup>(</sup>١) المحرر الوجيز : ١٨٥ .

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق نفسه : الصفحة نفسها .

<sup>(</sup>٣) تفسير التحرير والتنوير : ٢٩٦/٢ .

لا خلود في الدنيا ولا حياة بعدها، فالسخرية ناشئة عن فعل التزيين عندهم، وقد جيء بالفعل الماضي في التزيين وبالفعل المضارع في السخرية لغرض دلالي وبلاغي، إذ إن فعل التزيين أمر مستقر فيهم، لأن الماضي يدل التحقق، وأن معنى يسخرون متكرر متجدد فيهم، لأن صيغة الفعل المضارع تفيد التجدد، «وعلى هذا فإنما اختير لفعل التزيين خصوص المضي، ولفعل السخرية خصوص المضارعة إيثار لكل من الصفتين بالفعل التي هي به أجدر ؛ لأن التزيين لما كان هو الأسبق في الوجود وهو منشأ السخرية أوثر بما يدل على التحقق، ليدل على ملكه ، واعتمد في دلالته على الاستمرار بالاستتباع، والسخرية لما كانت مترتبة على التزيين ، وكان تكررها يزيد في الذم، إذ لا يليق بذي المروءة السخرية بغيره، أوثرت بما يدل على التحقق دلالة بغيره، أوثرت بما يدل على الاستمرار، واعتمد في دلالتها على التحقق دلالة الالتزام ، لأن الشيء المستمر لا يكون إلا محققاً »(۱).

ويمكن بيان شكل البنية لهذه الصورة بالآتي :

<sup>(</sup>١) تفسير التحرير والتنوير : ٢٩٦/٢-٢٩٧ .

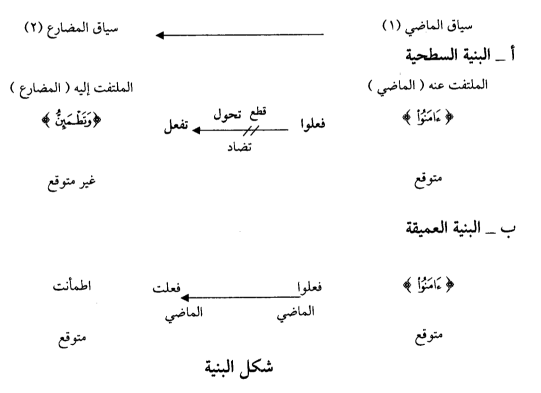


شكل البنية

ومن الآيات التي جاءت متشكلة بسياق التحول من (الماضي/المضارع) قوله عن وجل : ﴿ اللَّذِينَ اَمَنُواْ وَتَطْمَينُ قُلُوبُهُم بِذِكْرِ اللّهِ أَلَا بِنِكِرِ اللّهِ تَطْمَينُ اللّهِ وَلَا بِنِ اللّهِ اللهِ اللهِ الله النفسية الْقُلُوبُ ﴾ [الرعد: ٢٨]، يبين التصوير الأدائي بالالتفات عن مدى الظلال النفسية ونقل الأحاسيس الداخلية نقلاً شعورياً وإيحائياً، وإن ما بين طرفي الصورة من صلات في (الواقع والشعور والأثر النفسي)، ما جعل هذه الإيحاءات تزيد في الدلالة، فهيئة قلوب المؤمنين تكون مشغولة بذكر خالقها وربها (الله) سبحانه وتعالى، وهي لا تستقر ولا تسكن إلا بذكره، أي : بكلامه المعجز الذي لا يأتيه الباطل من بين يديه ولا من خلفه، وقلوبهم تطمئن أنساً بالله واعتماداً عليه ورجاء منه، أو بذكر رحمته بعد القلق من خشيته، أو بذكر دلائله الدالة على وجوده

ووحدانيته، أو بكلامه (القرآن الكريم) الذي هو أقوى المعجزات () وفعل الاطمئنان الذي مثّل طرف العدول والتحول في قوله تعالى : (وتطمئن هو « السكون، واستعير هنا لليقين وعدم الشك، لأن الشك يستعار له الاضطراب  $^{(7)}$  ويكون هذا السكون والاطمئنان عن طريق ذكر الله بأشكاله المختلفة، والعدول من سياق الماضي إلى سياق المضارع لنكتة بلاغية تتعلق بإفادة « دوام الاطمئنان وتجدده حسب تجدد المنزل من الـذكر  $^{(7)}$ ، فإنه لم يقـل : واطمأنت قلوبهم لتلك النكتة البلاغية . ويمكن بيان شكل البنية لهذه الصورة بالآتي :

صيغة الخطاب



<sup>(</sup>١) ينظر : أنوار التنزيل وأسرار التأويل : ٣٢٩/٣.

<sup>(</sup>٢) تفسير التحرير والتنوير : ١٣٧/١٣.

<sup>(</sup>٣) روح المعاني : ١٤٩/١٣ .

إن للخطاب القرآني أفكاراً ومضامين تجسدت في أشكال بلاغية، وباختلاف الشكل تختلف استجابة المتلقي الأكثر عمقاً من وجدان ومواقف<sup>(۱)</sup>، وهذا الشكل يكمن في كيفية الأداء التركيبي والبناء اللغوي للنص، وإن عملية تذوق جماليات (النص القرآني) ودقة صياغته البيانية يكشف عن مدى بلاغة خطابه في عرض المواقف والأفكار المختلفة<sup>(۱)</sup>.

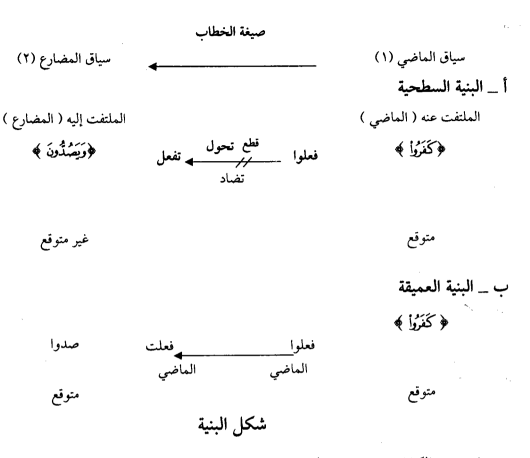
وفي سياق الحديث عن صد الكفار الناس عن دين الله، وعن المسجد الحرام الذي جعله الله للناس كافة نجد سياق التحول في الصورة الالتفاتية من صيغة الماضي الى صيغة المضارع في قوله تعالى: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا وَيَصُدُّونَ عَن سَبِيلِ ٱللّهِ وَٱلْسَجِدِ ٱلْحَرَامِ ٱلَّذِى جَعَلْنَهُ لِلنَّاسِ سَوَآةً ٱلْعَكِفُ فِيهِ وَٱلْبَادُ وَمَن يُرِد فِي فِيهِ بِإِلْحَادِ بِظُلْمِ ثُذِقَهُ مِنْ عَذَابٍ ٱليمِ ﴾ [الحج: ٢٥].

إن في هذه الآية إشارة إلى صد مشركي العرب رسول الله عن المسجد الحرام عام الحديبية، وذلك أنه لم يعلم لهم صد قبل ذلك الجمع (٣). وتتضح على المستوى الشكلي معالم هذه الصورة بالآتي:

<sup>(</sup>١) ينظر : مبادئ النقد الأدبى ، رتشاردز : ٢٢٢ .

<sup>(</sup>٢) ينظر : في الأدب ومذاهبه المعاصرة ، علي عبد الخالق علي دومة : ١٦٢ .

<sup>(</sup>٣) ينظر : جامع البيان عن تأويل آي القرآن : ١٦٢/١٧ .



إن صد الكفار عن سبيل الله يعني صدهم عن الإسلام، فصدهم عنه هو الذي حقق لهم عذاب النار، كما حقق اهتداء المؤمنين إليه لهم نعيم الجنة، والصد عن المسجد الحرام مما شمله فعل الصد عن سبيل الله فخص بالذكر للاهتمام به(۱).

ومما يراه ابن الأثير في بلاغة هذه الصورة قوله: « فإنه إنّما عطف المستقبل على الماضي، لأن كفرهم كان ووجد، ولم يستجدوا بعده كفراً ثانياً، وصدهم متجدد على الأيام لم يمض كونه، وإنّما هو مستمر، يُستأنف في كل حين »(٢)،

<sup>(</sup>١) ينظر : تفسير التحرير والتنوير : ٢٣٦/١٧ .

<sup>(</sup>٢) المثل السائر : ١٩٧/٢ ، والطراز : ١٣٨/٢ ، وإرشاد العقل السليم : ١٠٣/٦ .

فصدودهم مستمر دائم (١) وهذه الصورة فيها فضلاً عن ذلك استحضاراً للصورة الماضية تهويلاً لأمر الصد (٢).

وفي سياق نبذ الله سبحانه وتعالى المشرك به وقول الزور وعبادة الأوثان تتجلى الصورة الالتفاتية بأبعادها الدلالية في مشهد تصويري مفزع تقشعر له الأبدان، لبيان عظم وقبح هذه الأفعال في قوله جل شأنه: ﴿ ذَلِكَ وَمَن يُعَظِمْ حُرُمَنتِ اللّهِ فَهُوَ خَيْرٌ لَهُ عِندَ رَبِّةٍ وَأُحِلَتَ لَكُمُ ٱلأَنْعَنَمُ إِلّا مَا يُتَلَى عَلَيْكُمُ مُرَمَنتِ اللّهِ فَهُو خَيْرٌ لَهُ عِندَ رَبِّةٍ وَأُحِلَتَ لَكُمُ ٱلأَنْعَنَمُ إِلّا مَا يُتَلَى عَلَيْكُمُ فَا جَمَعَنَهُ الرَّوْدِ \* حُنَفَاءً بِلّهِ غَيْرَ مُشْرِكِينَ بِدِ وَمَن يُعْرِفُ بِهِ الرِّيعُ فِي مَكَانِ سَجِقٍ ﴾ .

<sup>(</sup>١) ينظر : الكشاف : ٦٩٣ .

<sup>(</sup>۲) ينظر : روح المعانى : ۱۳۸/۱۷ .

<sup>(</sup>٣) ينظر : المحرر الوجيز : ١٣١٠-١٣١١ .

<sup>(</sup>٤) روح المعانى : ١٤٩/١٧ .

يُسمع منه خرير، والخرير يقال لصوت الماء والريح وغير ذلك مما يسقط من علو» (١) . وأما بالنسبة للفظ (خطف) الذي جاء في سياق المضارع فيعني « الاختلاس بالسرعة وهو للطائر الذي كأنه يخطف شيئاً في طيرانه (٢) ».

والصورة التشبيهية تغلّف الصورة الالتفاتية، وتكمن أبعاد هذه الـصورة فيمـا تحدثه من تشبيه الأهواء والمعاصي الموزعة المردية .

ومنها الشرك بالله بخطف جوارح الطير أو تهوي به الريح عندما تسقطه وتقذفه في مكان سحيق "، والسحيق : « البعيد فلا نجاة لمن حل فيه » ويرى الزمخشري (ت ٣٥٥هـ) في بلاغة هذه الصورة التشبيهية : « يجوز في هذا التشبيه أن يكون من المركب والمفرق، فإن كان تشبيها مركباً فكأنه قال : من أشرك بالله فقد أهلك نفسه إهلاكاً ليس بعده نهاية ، بأن صور حاله بصورة من خراً من السماء فاختطفه الطير فتفرق فزعاً في حواصلها، أو عصفت به الريح حتى هوت به في بعض المطارح البعيدة ، وإن كان مفرقاً فقد شبه الإيمان في علوه بالسماء، والذي ترك الإيمان وأشرك بالله بالساقط من السماء، والأهواء التي تتوزع أفكاره بالطير المختطفة، والشيطان الذي يطوح به في وادي الضلالة بالريح التي تهوي بها عصفت به في بعض المهاوي المتلفة » (٥)

وهذه قراءة نافذة تكشف ما في بنية الصورة التشبيهية من قيمة بلاغية في تصوير المعنى والكشف عنه، ثم أثره في النفس في تبشيع صورة الإشراك بالله

<sup>(</sup>١) المفردات في غريب القرآن : ١٥٠-١٥١ .

<sup>(</sup>٢) ينظر : المصدر نفسه : ١٥٨ .

<sup>(</sup>٣) ينظر : روح المعانى : ١٤٦/١٧ - ١٥٠ .

<sup>(</sup>٤) تفسير التحرير والتنوير : ٢٥٥/١٧ .

<sup>(</sup>٥) الكشاف : ٦٩٥ .

سبحانه (۱) ، ويرى ابن الأثير في قراءته لهذه الآية بلاغة تحققت في استحضار صورة خطف الطير للذي يشرك بالله وهوي الريح به (۲) ، وهكذا بدا (التركيب) للصورة الالتفاتية في أنظمة هذه الأفعال وعلاقات التركيب البلاغي للصورة التشبيهية ، إذ أن الدور الجمالي لكل عنصر من عناصر تشكيل الصورة لا يتحقق إلا إذا كان متجها إلى إقامة التركيب ، فالأدوار الجمالية لعناصر النظام اللغوي إنما تتحقق في علاقات هذه العناصر بعضها ببعض ، فالصورة نشاط لغوي غير مفارق للتركيب ، بل إن نشاط عناصر التركيب وعملها هو نشاط تصويري (۲) ، ومفهوم (العلاقة) هو عنصر من عناصر التركيب ينهض على أن النظام النحوي في العمل الأدبي له جماليات تتبدى في طرائق نظم الكلمات ، وكيفيات العدول من صيغة إلى أخرى ، وآثارها من الجهتين التركيبية والرمزية (الدلالية) .

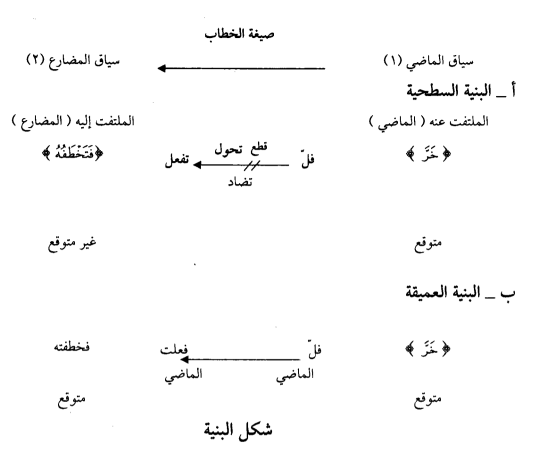
ويتضح شكل البنية لهذه الصورة بالآتي :

<sup>(</sup>١) ينظر : الاستعارة في القرآن الكريم ، أحمد فتحي رمضان ، رسالة ماجستير ، جامعة الموصل ، كلية الآداب ، قسم اللغة العربية ، ١٩٨٨م : ٣٥ .

<sup>(</sup>٢) ينظر : المثل السائر : ١٩٧/٢ .

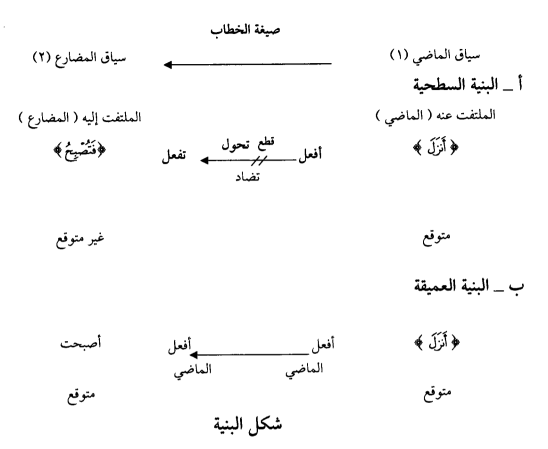
<sup>(</sup>٣) ينظر : مدخل إلى علم الجمال الأدبي ، عبد المنعم تليمة : ١٢٧ .

<sup>(</sup>٤) ينظر: المصدر السابق نفسه: ١٢٤.



ونلحظ في سياق متصل: أن البيان القرآني عندما يتناول موضوعات الطبيعة التي تمثل بديع خُلْق الله استعمل نسق الفعل المضارع بدلاً من الفعل الماضي ليفيد بذلك فائدة بلاغية تتعلق باستمرار هذه النعم وتجددها حالاً بعد حال ، ومن أمثلة ذلك وصفه سبحانه وتعالى للأرض الزاهية بالنبات في مقام يدل على الإنعام، إذ وصفها بالخضرة والزينة (أ وذلك نجده في قوله تعالى: ﴿ أَلَمْ تَكُلُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الله المناه على المناه المناه

<sup>(</sup>١) ينظر : المشاهد في القرآن : ٤٠٠ .



ويرى ابن الأثير في بلاغة هذه الصورة قوله: « فقال: (فتصبح الأرض مخضرة) ولم يقل: فأصبحت، عطفاً على (أنزل) وذلك لإفادة بقاء أثر المطر زماناً بعد زمان، فإنزال الماء مضى وجوده، واخضرار الأرض باق لم يمض، وهذا كما تقول: « أنعم علي فلان فأروح وأغدو شاكراً له» ولو قلت: فرحت وغدوت شاكراً له، لم يقع ذلك الموقع لأنه يدل على ماضٍ قد كان وانقضى» فصورة الأرض أصبحت مزدانة بالخضرة، وفي هذا التحول قصد يتجسد في

<sup>(</sup>١) المثل السائر : ١٩٨/٢ ، والكشاف : ٧٠٠ ، والبرهان في علوم القرآن : ٣٢١/٣ .

المبالغة في تحقيق اخضرار الأرض لأهميته، إذ هو المقصود بالإنزال(١)، وهو تنبيه على قدرته سبحانه وتعالى وتقرير بها(٢).

لذلك نجد أن البيان القرآني « لا يعدل من تعبير إلى تعبير إلا يصحبه عدول من معنى الى معنى »(٣) ، ونجد أمثلة أخرى تطالعنا في هذا السياق، ففي مجال بيان القدرة الباهرة لله سبحانه وتعالى يتجلى لنا قوله تعالى : ﴿ وَاللّهُ ٱلّذِى آرْسَلَ الرّيْحَ فَتُثِيرُ سَحَابًا فَسُقْنَهُ إِلَى بَلَدٍ مَيّتٍ فَأَحْبَيْنَا بِهِ ٱلْأَرْضَ بَعْدَ مَوْتِهَا كَذَلِكَ ٱلنَّسُورُ ﴾ [ فاطر : ٩ ]

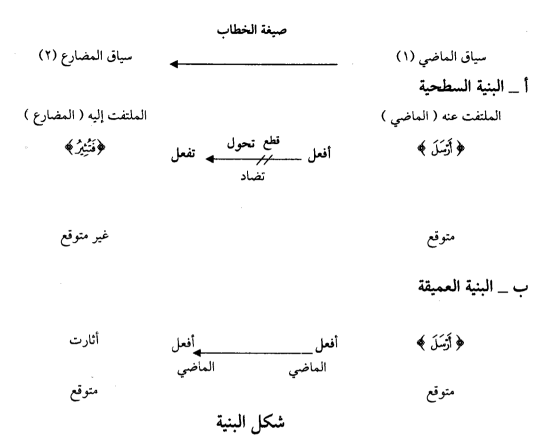
لقد سيقت هذه الآية للفت النظر إلى صورة إرسال الرياح بقدرة الله الباهرة، وما يتبعها من نعم تتجسد في ثنائية ضدية بين قطبين هما (الإماتة/الإحياء) والتي تتنامى من خلال سلسلة الثنائيات الضدية المحورية لبنية الصورة الالتفاتية بين نسق الفعل (أرسل) الذي يمثل سياق الماضي والفعل (تثير) الذي يمثل سياق المضارع الملتفت إليه في بنية الصورة، واللذان يشكلان بدورهما صراعاً ضدياً آخر بين (الانقطاع/الاستمرارية) إذ يمثل طرف الصورة الأول (الملتفت عنه) الفعل الماضي طرفاً انقطاعياً في قوله: «أرسل »، إذ لم تتم عملية إحداث الأثر من جراء إرسال الرياح فلا تزال البلد ميتة، حتى يأتي المحرك لعملية الإحياء والمتجسد في طرف الصورة الثاني (الملتفت إليه) الفعل المضارع (تثير) الذي ينتج عن إرسال الرياح، ومن ثم نتج عن ذلك الإحياء فالفعل المضارع الشرع. حسد عملية الاستمرارية التي تتحقق بموجبها حركة الرياح بإثارة السحاب.

ويمكن بيان شكل البنية للصورة الالتفاتية في هذه الآية بالآتى :

<sup>(</sup>١) ينظر :البرهان في علوم القرآن : ٣٤٧/٣.

<sup>(</sup>٢) ينظر : الأمالي الشجرية : ٦/٢ .

<sup>(</sup>٣) معاني القرآن ، د. فاضل السامرائي : ٧٥١/٢ .



وهكذا يتجلى الخطاب القرآني بتتابع تحويلات تتيح الانتقال من شكل إلى شكل آخر ضمن بنية الصورة الالتفاتية، وأن عملية استكناه المظهر البلاغي ليست إلغاء للمظهر النحوي أو إغفاله، وإنما هو توسيع له لمعرفة أبعاد تشكله وعمقه الدلالي.

ويرى الزمخشري في بلاغة هذا الأنموذج ما قوله: « فإن قلت: لم جاء (فتثير) على المضارعة دون ما قبله، وما بعده ؟ قلت: ليحكي الحال التي تقع فيها إثارة الرياح السحاب، وتستحضر تلك الصور البديعة الدالة على القدرة الربانية ، هكذا يفعلون بفعل فيه نوع تمييز وخصوصية، بحال تستغرب، أو تهم المخاطب أو غير ذلك »(۱) ، وعلى هذا الأساس كان التحول من صيغة الفعل الماضي إلى

<sup>(</sup>۱) الكشاف : ۸۸۲ ، والمثل السائر : ۱۹۰/۲ ، والطراز : ۱۳۸/۲ ، والفوائـد المـشوق : ۱۰۲، وأساليب بلاغية ،د. أحمد مطلوب : ۲۸۶ ، والمشاهد في القرآن : ٤٠١ .

المضارع دون التعبير عن الحدث بصورته ذات الكيفية الطبيعية أي (ماض = ماض) لنكت بلاغية عديدة تتضح من خلال السياق العام للخطاب، وفي هذه الآية « أخبر سبحانه عن نوع من أنواع بديع صنعه، وعظيم قدرته، ليتفكروا في ذلك ويعتبروا به، « فتثير سحاباً »، جاءت بالمضارع بعد الماضي « أرسل »، استحضاراً للصورة لأن ذلك أدخل في اعتبار المعتبرين »(١).

ونجد في هذا النص صورة التفاتية أخرى واقعة في الضمائر بين ضمير الغيبة في قوله تعالى : « والله » وضمير التكلم في قوله : (فسقناه) « وكان مقتضى الظاهر أن يقول : فساقه، ولكنه انتقل إلى التكلم ليحدث إيقاظاً ولفتاً عند هذا المقطع المهم من مقاطع المعنى، لأن سوق السحاب إلى الأرض الميتة فتحيا ضرب من قسمة الأرزاق، فناسب أن ينقل الإسناد إلى ضمير ذي الجلالة سبحانه » (\*\*) تعظيماً واختصاصاً لبيان الفدرة الإلهية للخالق سبحانه، وإيراد الفعلين (أرسل، سقناه) على صيغة نسق الماضي للدلالة على التحقيق، ولما فيهما من مزيد الصنع ، ولتكميل المماثلة بين إحياء الأرض وبين البعث الذي شبه به بقوله : « كذلك النشور »(\*\*).

أي : هكذا ينشر الله سبحانه الموتى بعد بلاهُم في قبورهم، فيحييهم بعد فنائهم، كما أحيينا هذه الأرض بالغيث بعد مماتها(٤).

فهذه صورة التفاتية مركبة من نمطين من أنماط الصورة (الفعلي/الـضمائري) وقد تم من خلالهما إظهار عظمة الخالق في قدرتـه البـاهرة علـى الخلـق ومـزج

<sup>(</sup>١) من بلاغة النظم العربي : ٢٠٥/١ .

<sup>(</sup>٢) خصائص التراكيب : ١٩٩ .

<sup>(</sup>٣) روج المعانى : ١٧٢/٢٢ .

<sup>(</sup>٤) ينظر : جامع البيان عن تأويل أي القرآن

صورتين في صورة واحدة ، صورة إحياء الأرض بالنبات ، وصورة إحياء الإنسان بعد الممات، ولكن الصورة الثانية أُجملت بالصورة الالتفاتية .

إن بنية الصورة بشكلها العام « وسيلة من الوسائل المتعددة التي يتصرّف المتكلم بها لنقل رسالته وتجسيدها»(١) والصورة الالتفاتية قادرة على تجسيد الأفكار والموضوعات المتعلقة ببنية الخطاب .

ومن النصوص القرآنية التي جاءت مشكلة بالصورة الالتفاتية (سياق الماضي / المضارع) قول الحق تبارك وتعالى : ﴿ أَلَمْ تَرَ أَنَّ اللَّهَ أَنزَلَ مِنَ السَّمَآءِ مَآءً فَسَلَكُهُ, يَا المضارع) قول الحق تبارك وتعالى : ﴿ أَلَمْ تَرَ أَنَّ اللَّهَ أَنزَلَ مِنَ السَّمَآءِ مَآءً فَسَلَكُهُ, يَنْبِيعَ فِ الْأَرْضِ ثُمَّ يُغِيءُ رُبِعًا تُحَنَّلُهُ أَلُونُهُ مُمَّ يَهِيجُ فَتَرَيْهُ مُصْفَكَرًا ثُمَّ يَجْعَلُهُ مُطَلَّمًا إِنَّ فِي ذَلِكَ لَذِكْرَى لِأُولِي الْأَلْبَبِ ﴾ [الزمر: ٢١].

تُجسد هذه الآية مجموعة مشاهد كونية تبتدئ من إنزال الماء من السماء مروراً بإدخاله في الأرض على هيئة ينابيع وعيون ومجار، ثم إخراج النبات من خلاله، وانتهاء باصفرار هذا النبات وجفافه، فتراه يهيج أي ييبس ثم تراه مصفراً من بعد خضرته ونضارته (۲)، وكل هذه الصور تدعو الإنسان إلى التأمل في خلق الله سبحانه وتعالى وكيف أن الحياة تبتدى ثم تزول بقدرة الخالق، والتي جسدتها الصورة الأخيرة في قوله تعالى : ﴿ ثُمَّ يَجْعَلُهُ مُحَكِلمًا ﴾ فتاتاً متكسراً، فالحطام ما تفتّ وتكسّ من النبت وغيره (۳).

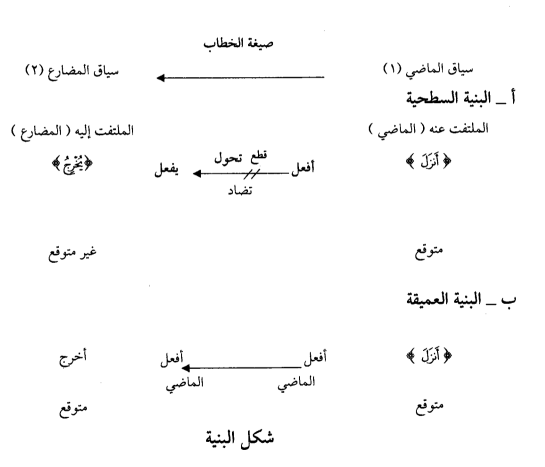
<sup>(</sup>١) دليل الدراسات الأسلوبية ، جوزيف ميشال شريم : ٧٩ .

<sup>(</sup>٢) ينظر : روح المعاني : ٢٥٦/٢٣ .

<sup>(</sup>٣) ينظر : مدارك التنزيل وحقائق التأويل ، المعروف بـ (تفسير النسفي) ، النسفي : ٨٢/٤ .

وهذا يفسر صيغة التحول من الماضي في قوله تعالى : « أنزل » إلى صيغة المضارع « ثم يخرج »، ففيه استحضار لهذه المشاهد الكونية، وجعلها متجددة مستمرة في أنظار الناس للتأمل في عظمة الخالق وقدرته الباهرة على الإحياء والإماتة في آن واحد، وقد صُدرت الآية بصيغة الاستفهام التقريري للدلالة على التأمل والاعتبار والابتعاد عن الجحود والإنكار .

ويمكن بيان شكل البنية لهذه الصورة بالآتي :



| # :: |                                                                                                                                     | <u> </u>                 |                            |          |        |
|------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------|----------------------------|----------|--------|
| ٠    | الشاهد القرآني                                                                                                                      | الملتفت<br>عنه<br>الماضي | العلقات<br>إليه<br>العضارع | السور    | الآيات |
|      | ﴿ زُيِّهَ َ لِلَّذِينَ كَفَرُوا ٱلْحَيَوْةُ ٱلدُّنْيَا وَيَسْخُرُونَ ﴾                                                              | زين                      | يسخرون                     | البقرة   | 717    |
|      | ﴿ ذَالِكَ بِمَا عَ <u>صَوا</u> وَكَانُوا يَعْتَدُونَ ﴾                                                                              | عصوا                     | يعتدون                     | آل عمران | 117    |
|      | ﴿ ثُمَّ أَنْزَلَ عَلَيْكُمْ مِنْ بَعْدِ ٱلْغَيْرِ أَمَنَةً نُعَاسًا<br>يَغْشَىٰ طَآبِفَ تَمْ مِن كُمْ﴾                              | أنزل                     | يغشى                       | آل عمران | 108    |
|      | ﴿ وَٱشْتَرُواْ بِهِ مَنَا قَلِيلًا فَيِتْسَ مَا يَشْتَرُونَ ﴾                                                                       | اشتروا                   | يشترون                     | آل عمران | ۱۸۷    |
| •    | ﴿ فَرِيقًا كَذَّهُ أَ وَفَرِيقًا يَقْتُلُونَ ﴾                                                                                      | كذبوا                    | يقتلون                     | المائدة  | ٧٠     |
| •    | ﴿ فَأَخْرَجْنَا مِنْهُ خَضِرًا تُخْرِجُ مِنْهُ حَبَّا ﴾                                                                             | فأخرجنا                  | تخرج                       | الأنعام  | 99     |
|      | ﴿ فَإِذَا حَلَ <u>اءَتُهُ مُ</u> اَلْحَسَنَةُ قَالُوا لَنَا هَلَاِهِ - وَإِن<br>تُصِيْهُمْ سَيِّتَةٌ ﴾                              | جاءتهم                   | تصبهم                      | الأعراف  | 1771   |
|      | ﴿ وَلَا تَكُونُواْ كَاْلَذِينَ خَبَحُواْ مِن دِينَ رِهِم<br>بَطَرًا وَرِئَآءَ ٱلنَّاسِ وَيَ <u>صُدُّونَ</u> عَن سَبِيلِ<br>ٱللَّهِ﴾ | خرجوا                    | يصدون                      | الأنفال  | ٤٧     |
|      |                                                                                                                                     |                          |                            |          |        |

| ð    | الشامد القرآني                                                                                              | عد<br>الناضي | راية<br>النظارع | السور    | * الآباث |
|------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------|-----------------|----------|----------|
| .٩   | ﴿ فَلَمَّا <u>ذَهَبَ</u> عَنْ إِنْزَهِيمَ ٱلرَّوْعُ وَجَآءَتُهُ<br>ٱلْبُشْرَىٰ <u>يُحَدِلُنَا</u> ﴾         | ذهب          | يجادلنا         | هود      | ٧٤       |
| .)•  | ﴿ وأنفقوا مِمَّا رَزَقْنَهُمْ سِرًّا وَعَلَانِيَةً وَيَعَلَانِيَةً وَيَدَّرُهُونَ﴾                          | أنفقوا       | يدرءون          | الرعد    | 77       |
| .11. | ﴿ وَلَقَدْ أَرْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ فِي شِيَعِ ٱلْأَوَّلِينَ *<br>وَمَا يَأْتِيهِم مِّن رَّسُولٍ ﴾          | أرسلنا       | يأتيهم          | الحجر    | 11-1•    |
| ۱۲.  | ﴿ ٱلَّذِينَ صَمَرُواْ وَعَلَىٰ رَبِّهِمْ بَتَوَكَّلُونَ ﴾                                                   | صبروا        | يتوكلون         | النحل    | ٤٢       |
| Ę    | ﴿ وَمَا آَرْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ إِلَّا رِجَالًا نُوْجِيَ<br>إِلَيْهِمْ ﴾                                   | أرسلنا       | نوحي            | النحل    | ٤٣       |
| .18  | ﴿ إِنَّهُ لَيْسَ لَهُ مُسُلِّطَنَ عَلَى الَّذِينَ <u>عَامَنُواْ</u><br>وَعَلَىٰ رَبِّهِ مَ يَتَوَكَّلُونَ ﴾ | آمنوا        | يتوكلون         | النحل    | 99       |
| j    | ﴿ وَمَا أَ <u>رْسَلْنَكَا مِن</u> قَبْلِكَ مِن رَّسُولٍ إِلَّا<br>نُوْحِيَ إِلَيْهِ ﴾                       | أرسلنا       | نوحي            | الأنبياء | ۲٥       |

| الآبات     | البور    | الملتفت<br>إله<br>المضارع | الملتفت<br>مند<br>الماضي |                                                                                                                                                                     | J   |
|------------|----------|---------------------------|--------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----|
| <b></b> ১০ | الحج     | يمسك                      | سخر                      | ﴿ أَلَمْ تَرَ أَنَّ ٱللَّهَ <u>سَخَّرَ</u> لَكُو مَّا فِي ٱلْأَرْضِ<br>وَ <u>يُعْسِكُ</u> ٱلسَّكَمَآءَ ﴾                                                            |     |
| ٧٦         | المؤمنون | يتضرعون                   | استكانوا                 | ﴿ فَمَا اَسْتَكَانُواْ لِرَبِّهِمْ وَمَا يُنْضَمَّعُونَ ﴾                                                                                                           |     |
| <b>A-V</b> | الفرقان  | يلقي                      | أنزل                     | ﴿ لَوْلَا أَنزِلَ إِلَيْهِ مَلَكُ فَيَكُونَ مَعَهُ.<br>نَـذِيرًا * أَوْ يُلْقَى إِلَيْهِ كَنْرُ ﴾                                                                   |     |
| ۲٠         | الفرقان  | ليأكلون                   | أرسلنا                   | ﴿ وَمَا آَ <u>رُسَلْنَ</u> قَبْلَكَ مِنَ ٱلْمُرْسَكِينَ إِلَّا إِلَّا إِنَّهُمْ لِيَ <u>ا كُلُونَ</u> ٱلطَّعَكَامَ وَيَكْشُونَ فِي الْأَشْوَاقِ ﴾<br>الْأَشْوَاقِ ﴾ | •   |
| ۲.         | القصص    | يأتمرون                   | قال                      | ﴿ وَجَآءَ رَجُلُ مِّنَ أَقْصَا ٱلْمَدِينَةِ يَسْعَىٰ <u>قَالَ</u><br>يَكُوسَىٰۤ إِنَّ ٱلْمَكَأَ يَأْتَ <u>مِرُونَ</u> ﴾                                             | •   |
| 09         | العنكبوت | يتوكلون                   | صبروا                    | ﴿ ٱلَّذِينَ صَبَرُواْ وَعَلَىٰ رَبِّهِمۡ يَنَوَكُلُونَ ﴾                                                                                                            | ۲.  |
| ١.         | الروم    | يستهزئون                  | كذبوا                    | ﴿ ثُمَّرً كَانَ عَنِقِبَةَ الَّذِينَ أَسَنَّهُ الشَّوَا عَنَ أَنَ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَكَانُواْ بِهَا يَسْتَقَذِهُ وَكَ ﴾              | ٠,٢ |

| الآيات | السور   | الملتفت<br>إليه<br>المضارع | الملتفت<br>عند<br>الماضي | الشاهد القرآني                                                                                                  | • |
|--------|---------|----------------------------|--------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---|
| ١.     | الأحزاب | تظنون                      | بلغت                     | ﴿ وَبَلَغَتِ ٱلْقُلُوبُ ٱلْحَسَاجِرَ وَيَظُنُّونَ بِٱللَّهِ ٱلظُّنُونَا ﴾                                       | ٠ |
| 40     | سبأ     | تعملون                     | أجرمنا                   | ﴿ قُل لَّا تُشْنَالُونَ عَمَّا <u>أَخْرَمْنَا</u> وَلَا نُشْنَلُ عَمَّا يَ <u>عْمَلُونَ</u> ﴾                   |   |
| ٥٣     | سبأ     | يقذفون                     | كفروا                    | ﴿ وَقَدْ كَفَرُواْ بِهِ مِن قَبْلُ وَيَقْذِفُونَ                                                                | • |
| ١٢     | غاف     | تة منه ا                   | کف تہ                    | ﴿ ذَالِكُم بِأَنَّهُ ۚ إِذَا دُعِيَ ٱللَّهُ وَحْدَهُ عَلَى مَا لَكُمْ مِأْنَكُمْ اللَّهُ وَحْدَهُ عَلَى اللَّهُ | • |

وَإِن يُشْرَكَ بِهِ ۽ تُؤْمِنُوا ﴾ ﴿ وَمَا عِندَ ٱللَّهِ خَيْرٌ وَأَبْقَىٰ لِلَّذِينَ عَاصَنُوا وَعَلَىٰ يتوكلون الشورى أمنوا

رَبِّهِمْ يَتَوَكَّلُونَ ﴾ ﴿ وَإِنَّا إِذَا آَذَقَنَا ٱلْإِنسَانَ مِنَّا رَحْمَةً فَرِحَ الشوري ٤٨ فرح يهَا وَإِن يَصِيبُمْ سَيِنْتُهُ اللهِ ۲. ﴿ وَكُمْ أَرْسَلْنَا مِن نَّبِيِّ فِي ٱلْأُوَّلِينَ \* وَمَا يأتيهم أرسلنا الزخرف ٧-٦ يَأْلِيهِم مِن نَّبِيٍّ إِلَّا كَانُواْ بِهِـ، يَسْتَهْزِءُونَ ﴾ ﴿ كُنْثَلِ غَيْثٍ أَغِينَ ٱلْكُفَّارَ نِبَالُهُ ثُمَّ يَسِعُ ﴾ أعجب ۲. الحديد يهيج ﴿ قَدْ سَمِعَ ٱللَّهُ قَوْلَ ٱلَّتِي يَحَدِلُكَ ﴾

تجادلك المجادلة ١. سمع ﴿ وَمَا نَقَعُواْ مِنْهُمْ إِلَّا أَن يُغْمِنُواْ مِاللَّهِ ٱلْعَزِيزِ ٱلْحَيِيدِ ﴾ البروج نقموا يؤمنوا ٨ ۲.۷

#### ٢- سياق المضارع/الماضي:

في إطار تشكيل الصورة الالتفاتية في شكلها الفعلي نرى بأن الفعل «الماضي إنما يقوم مقام المستقبل في بعض المواضع على خلاف الأصل »(۱) في القرآن الكريم، ويقول ابن الأثير عن بلاغة هذا النمط وفائدته التواصلية: «إن الفعل الماضي إذا أخبر به عن الفعل المستقبل الذي لم يوجد بعد كان أبلغ وأوكد في تحقيق الفعل وإيجاده، لأن الفعل الماضي يعطي من المعنى أنه قد كان ووجد، وإنما يُفعل ذلك إذا كان الفعل المستقبل من الأشياء العظيمة التي يستعظم وجودها »(۲)، ويبين الفرق بين نمط التحويل السابق المتمثل في سياق الماضي/المضارع، ويبين هذا النمط المضارع/الماضي بقوله: « والفرق بينه وبين الإخبار بالفعل المستقبل عن الماضي: أن الغرض بذاك تبيين هيئة الفعل، واستحضار صورته، ليكون السامع كأنه يشاهدها، والغرض بهذا هو الدلالة على إيجاد الفعل الذي لم يوجد بعد »(۳).

في حالة كون « مدلول الفعل من الأمور الهائلة المهددة المتوعد بها، فيعدل فيه إلى لفظ الماضي تقريراً وتحقيقاً لوقوعه »(١) ، ومن ذلك ما جاء في مشاهد القيامة من وصف دقيق لوجوه البشر يوم الحساب وهم واقفون بين يدي الله سبحانه وتعالى، حين تبيض وجوه أهل السنة والجماعة، وتسود وجوه أهل

<sup>(</sup>١) مغنى اللبيب عن كتب الاعاريب ، جمال الدين ابن هشام الأنصاري : ١/٢٢٥ .

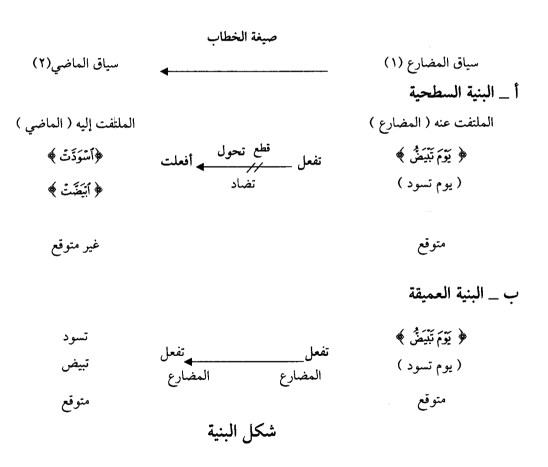
<sup>(</sup>٢) المثل السائر : ١٩٨/٢ .

<sup>(</sup>٣) المصدر نفسه : ١٩٨/٢ ، والفوائد المشوقة إلى علوم القرآن : ١٠٣ .

<sup>(</sup>٤) البرهان في علوم القرآن : ٣٧٢/٣ .

البدعة والفرقة وهذا الوصف الأخير يعم كل كافر وذلك في قول عنز وجل: ﴿ يَوْمَ تَبْيَضُ وُجُوهُ وَتَسْوَدُ وَجُوهُ وَأَمَّا اللِّينَ السَّوَدَّتَ وُجُوهُهُمْ أَكَفَرْتُمْ بَعْدَ إِيمَانِكُمْ فَذُوقُوا الْعَدَابَ بِمَا كُنتُمْ تَكُفُرُونَ ﴿ وَأَمَّا الَّذِينَ ابْيَضَتْ وُجُوهُهُمْ فَفِي رَحْمَةِ اللَّهِ هُمْ فِهَا خَلِدُونَ ﴾ [آل عمران: ١٠٦ - ١٠٧]

نجد أن بنية الصورة الالتفاتية لهذا النص تكمن في الشكل الآتي :



وقد قدم سبحانه وتعالى في البيان القرآني اسوداد الوجوه على ابيضاضها في هذا النص ليقع به البداءة والختام اعتناءً بشأنه (۱) ، وتتضافر من خلال بنية الصورة الالتفاتية صور أخرى ، منها صورة التقابل ، إذ إن هاتين الآيتين تظهران في السياق تقابلاً بسيطاً بين (تبيض وجوه) و (تسود وجوه) ومن ثم يبدأ التقابل بالتكوين كما في التوزيع الآتي (۲):

( بنية التقابل )

الطرف الأول ( الإيجاب ) الطرف الثاني ( السلب )

أ . ﴿ وَتَسْوَدُ وُجُوهٌ ﴾

أ . ﴿ وَتَسْوَدُ وُجُوهٌ ﴾

ب . ﴿ اَتَيْضَتُ ﴾

ب . ﴿ اَتَيْضَتُ ﴾

ج . ﴿ رَحْمَةِ اللّهِ هُمْ فِهَا خَلِدُونَ ﴾

ج . ﴿ أَكَفَرَتُمُ بَعْدَ إِيمَنِكُمْمَ ﴾

﴿ اللّهَ مُمْ فِهَا خَلِدُونَ ﴾

﴿ الْقَذَابَ بِمَا كُنتُمْ تَكَفُرُونَ ﴾

ومن الصور الأخرى: الصورة الاستعارية (التمثيلية) في لفظي (البياض والاسوداد) إذ يقول الزمخشري ( ٥٣٨ هـ ) عن ذلك: « البياض من النور، والسواد من الظلمة، فمن كان من أهل نور الحق وسم ببياض اللون وإسفاره وإشراقه، وابيضت صحيفته وأشرقت، وسعى النور بين يديه وبيمينه، ومن كان من أهل ظلمة الباطل وسم بسواد اللون وكسوفه وكمده، واسودت صحيفته وأظلمت، وأحاطت به الظلمة من كل

<sup>(</sup>١) ينظر : فكرة النظم بين وجوه الاعجاز في القرآن : ١٧٠ .

<sup>(</sup>٢) ينظر : التقابل والتماثل في القرآن الكريم ، فايز عارف القرعان : ١٥٨-١٥٨ .

جانب »(۱)، وربما يكونان أي : (البياض/السواد) كنايتين عن « ظهـور بهجـة السرور وكآبة الخوف فيه »(۲) .

وبالرجوع إلى مرجعية هذين اللونين في لغة العرب ودلالتهما ، يقول الراغب الأصفهاني : « ولما كان البياض أفضل لون عندهم كما قيل : البياض أفضل ، والسواد أهول ، والحمرة أجمل ... عبّر عن الفضل والكرم بالبياض حتى لمن لم يتدنس بمعاب : هو أبيض الوجه »(٢) .

ونجد أن الاستفهام بالهمزة في قوله: ﴿ أَكَفَرَتُمْ بَعَدَ إِيمَنِكُمْ ﴾ جاء ليوطر الصورة الالتفاتية بالتوبيخ والتعجيب من حال هولاء المسودة وجوههم، وهم المرتدون الذين كفروا برسول الله على من أهل الكتاب بعد إيمانهم به قبل مبعثه، أو جميع الكفار، وتتكلل عقوبتهم بعد سواد الوجه بشدة العذاب الذي يذوقونه وذلك متجسد في قوله تعالى مخاطباً إياهم: ﴿ فَذُوقُوا الْعَذَابَ ﴾ وهو أمر إهانة بما فعلوه من الكفر بدين الله(٤).

ومن الصور البلاغية المتآزرة مع الصورة الالتفاتية في هذا النص أيضاً صورة (اللف والنشر) وهي تعني : ذكر شيئين أو أكثر ثم ذكر ما يقابلها، وفيه جمع للمتناسبات من غير فاصل بينها، وتحمل هذه الصورة سمة الإجمال، وما يثيره من التشويق في (اللف) وسمة التفصيل بعد الإجمال في (النشر) إذ نجد الإجمال في قوله تعالى : ﴿ يَوْمَ تَبْيَضُ وَمُجُوهٌ وَتَسُودُ وَمُجُوهٌ ﴾ إذ فيه إعطاء صورة سريعة لهذا اليوم، ثم يعود بعدئذ إلى إكمال

<sup>(</sup>١) الكشاف : ١٨٨ .

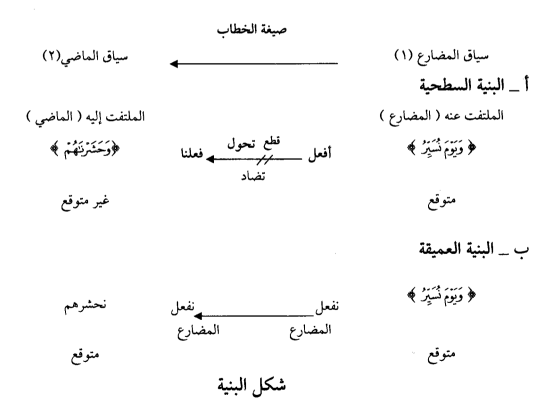
<sup>(</sup>٢) أنوار التنزيل وأسرار التأويل : ٧٧/٢ .

<sup>(</sup>٣) الغريب في مفردات القرآن : ٧٦ .

<sup>(</sup>٤) ينظر : أنوار التنزيل وأسرار التأويل : ٧٧/٢ .

الصورة في تفصيل وإيضاح، وربما يكون قد بدأ عندما فصل بذكر من اسودت وجوههم، ليكون الحديث منتهياً بذكر طريقة الخلاص من عذاب ذلك اليوم(١١).

إن بلاغة الصورة الالتفاتية سياق (المضارع/الماضي) تكمن في تقريب الحدث المستقبلي وكأنه حاصل لا محالة لقصد الوعد والوعيد، ومن ذلك ما جاء في القرآن الكريم في موضوع تصوير الاضطراب الكوني الحاصل يوم القيامة وحشر الناس كافة قوله تعالى: ﴿ وَيَوْمَ نُسَيِّرُ ٱلْجِبَالُ وَتَرَى ٱلْأَرْضُ بَارِزَةً وَحَشَرْنَاهُمْ فَلَمْ لَعَادِرْ مِنْهُمْ أَحَدًا ﴾ [الكهف: ٤٧]، ويتضح شكل البنية لهذه الصورة بالآتي :



<sup>(</sup>١) ينظر : من بلاغة القرآن : ١٨٤-١٨٥ .

نجد في هذه الصورة تصويراً لحال الجبال يوم القيامة، لأن « الجبال ... هي الأخرى يصيبها من الاضطراب ما يصيب الأرض من هول موقف القيامة، ولتصوير حال الجبال واضطرابها عدة تعابير قرآنية تجتمع كلها لإيجاد صورة واحدة لاضطراب الجبال يوم القيامة »(١).

ومعنى التسيير للجبال « نقلها من مواضعها بزلزال أرضي عظيم ... وقيل : أطلق التسيير على تناثر أجزائها» (٢) وتعقب عملية تسيير هذه الجبال بروز الأرض، والأرض البارزة أي الظاهرة ، والظاهر سطحها ، إذ ليس عليها شيء الأرض، والأرض البارزة أي الظاهرة ، ويبين الزمخشري بلاغة هذا التحول يستر وجهها من شجر ونبات أو حيوان (٣) ، ويبين الزمخشري بلاغة هذا التحول في سياق الصورة الالتفاتية لهذا النص بقوله : « فإن قلت : لم جيء بحشرناهم ماضياً بعد نسير وترى ؟ قلت : للدلالة على أن حشرهم قبل التسيير وقبل البروز، ليعاينوا تلك الأهوال العظائم ، كأنه قيل : وحشرناهم قبل ذلك (موعداً) وقتاً لإنجاز ما وعدتم على ألسنة الأنبياء من البعث والنشور (١) فالدال الذي يمثل بؤرة القصد والدلالة والذي شكّل بلاغة هذه الصورة هو « الحشر » لأنه هو المهم ، لأن من الناس من ينكره كالفلاسفة وغيرهم ، ومن أجل ذلك ذُكر بلفظ الماضي (٥) ، فالعدول بالصورة الالتفاتية عن صيغة من الألفاظ الى صيغة لا يكون، كما رأينا، إلا النوع من الخصوصية اقتضت ذلك (٢) .

<sup>(</sup>١) التعابير القرآنية والبيئة العربية : ٦٥ .

<sup>(</sup>٢) تفسير التحرير والتنوير : ٣٣٥/١٥ .

<sup>(</sup>٣) ينظر: المصدر نفسه: ٣٣٥/١٥.

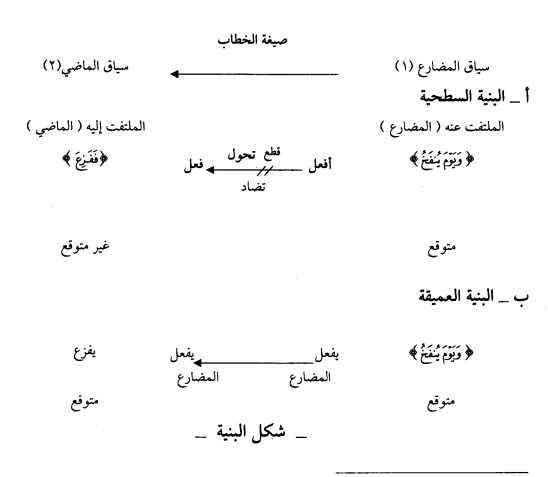
<sup>(</sup>٤) الكشاف : ٦٢٢ .

<sup>(</sup>٥) المثل السائر : ١٩٩/٢ ، والبرهان : ٢٣٧/٣ .

<sup>(</sup>٦) علم البديع ، عبد العزيز عتيق : ١٤٨ .

ومن الصور الالتفاتية الأخرى التي يستخدم فيها الماضي مكان المضارع للإشارة إلى تأكيد وقوع الفعل وذلك فيما يستعظم من الأمور قوله تعالى: ﴿ وَيَوْمَ يُنفَخُ فِ الصَّورِ فَفَزِعَ مَن فِي السَّمَوَتِ وَمَن فِي الْأَرْضِ إِلَا مَن شَاءَ اللَّهُ وَكُلُّ أَتَوْهُ دَخِرِينَ ﴾ [النمل: ٨٧].

إن عملية النفخ في الصور تكون يوم القيامة ، إذ يتحقق الفزع الأكبر للناس جميعاً، ويتحقق الإتيان بهم صاغرين مستضعفين (١) ، ويمكن أن نبين شكل البنية لهذه الصورة بالآتى :



<sup>(</sup>١) فكرة النظم بين وجوه الإعجاز في القرآن الكريم : ١٤٩ .

لقد جاءت الآيات: معبرة عن مصير أولئك الذين ينكرون البعث والحياة الآخرة، فتصور لهم المقدمات التي تسبق يوم القيامة، وما يكون فيها من ظروف واضطرابات، فتبدأ بجملة اسمية خبرية مؤكدة بـ (إن)، ثم يفصل الحديث، فتورد الجملة الخبرية المفتتحة بالفعل المضارع «ينفخ» ويقدم عليه نسق الظرف «يوم» ليفيد الحصر، والتخصيص وتأكيد الخبر، وتلحقها جملة فعلية أخرى مبدوءة بمضارع معطوف على ما قبله بالفاء التعقيبية ليشار الى أن المهلة جد قصيرة بين نفخة الصور وحشر الناس، وتتوارد بعدها الجمل الفعلية الخبرية المبدوءة بالأفعال الماضية، كأن الأمر أصبح عياناً، ولمسه كل مخلوق، وعاش فيه كل من جاء الى هذه الحياة، ورآه رؤيا العين، وأصبح لا شك فيه (۱۱)، وكأن نسق الفعل الماضي أنسب الأفعال لمقتضى هذا السياق القصدي الذي يمثل هولاً من أهوال القيامة، وعبّر عنه بالماضى لتحقق وقوعه (۲).

والصُّورُ: « قيل هو مثل قرن يُنفخ فيه فيجعل الله سبحانه ذلك سبباً لعود الصُّورِ والأرواح إلى أجسامها »(٣).

والفزع هو « انقباض ونفار يعتري الإنسان من الشيء المخيف وهو من جنس الجزع »(٤) ، وقد صورت هذه الآية الكريمة : « الصدى البعيد الذي يحدثه نفخ الصور وذلك أنه يفزع كل من في السموات ومن في الأرض ... ومع الفزع الذي يوقظ الناس فإنهم يُزعجون من قبورهم ويُهرعون أفواجاً أذلاء لتلبية صوت النفير المفزع »(٥)

<sup>(</sup>١) ينظر : التعبير الفني في القرآن ، د. بكري شيخ أمين : ٢٥٥

<sup>(</sup>٢) ينظر : المثل السائر : ١٩٠/٢ ، البرهان في علوم القرآن: ٣٧٣/٣ .

<sup>(</sup>٣) المفردات في غريب القرآن: ٢٩٢.

<sup>(</sup>٤) المفرادت في غريب القرآن : ٣٨١ .

<sup>(</sup>٥) التعابير القرآنية والبيئة العربية : ١٥ ، و المعاني في ضوء أساليب القرآن : ٢٥٦ .

ويقول الزمخسري عن بلاغة هذا التحول في الصورة الالتفاتية: « فإن قلت: لم قيل: (ففزع) دون (فيفزع)؟ قلت: لنكتة، وهي الإشعار بتحقق الفزع وثبوته وأنه كائن لا محالة، واقع على أهل السموات والأرض؛ لأن الفعل الماضي يدل على وجود الفعل وكونه مقطوعاً به، والمراد فزعهم عند النفخة الأولى حين يصعقون (إلا من شاء الله) إلا من ثبت الله قلبه من الملائكة، قالوا: هم جبريل، وميكائيل، وإسرافيل، وملك الموت \_ عليهم السلام \_، وقيل: الشهداء "(١) وهذا كائن في علمه سبحانه وتعالى.

« والذي يستدعيه سياق النظم الكريم: أن المراد بالنفخ هاهنا هي النفخة الثانية وبالفزع في قوله تعالى: ﴿ فَفَزِعَ مَن فِي اَلسَّمَوْتِ وَمَن فِي اَلأَرْضِ ﴾ ما يعتري الكل عند البعث والنشور بمشاهدة الأمور الهائلة الخارقة للعادات في الأنفس والآفاق من الرعب والتهيب الضروريين الجبلين، وإيراد صيغة الماضي مع كون المعطوف عليه - أعني ينفخ - مضارعاً للدلالة على تحقق وقوعه إثر النفخ »(٢).

ومن النصوص القرآنية التي تتجسد فيها الصورة الالتفاتية (سياق المضارع الماضي) قوله تعالى : ﴿إِن يَثْقَفُوكُمْ يَكُونُواْ لَكُمْ أَعَداء وَيَبْسُطُواْ إِلَيْكُمْ أَيْدِيَهُمْ وَأَلْسِنَهُم الله سبحانه وتعالى لعباده بالشَّوَء وَوَدُّواْ لَوَ تَكَفُرُونَ ﴾ [المتحنة: ٢] ، هذا خطاب من الله سبحانه وتعالى لعباده المؤمنين يحذرهم من أعدائهم الكفار، إذ إنهم لو ظفروا بكم وتمكنوا منكم يظهرون لكم خالص العداوة ولا يكونوا لكم أولياء كما أنتم (٣)، ونجد في سياق الصورة الأول (المضارع) في قوله : « يكونوا، يبسطوا » استخداماً لعدة وسائل

<sup>(</sup>١) الكشاف : ٧٩٢ .

<sup>(</sup>٢) إرشاد العقل السليم: ٣٠٣/٦.

<sup>(</sup>٣) المحرر الوجيز : ١٨٤٦-١٨٤٧ .

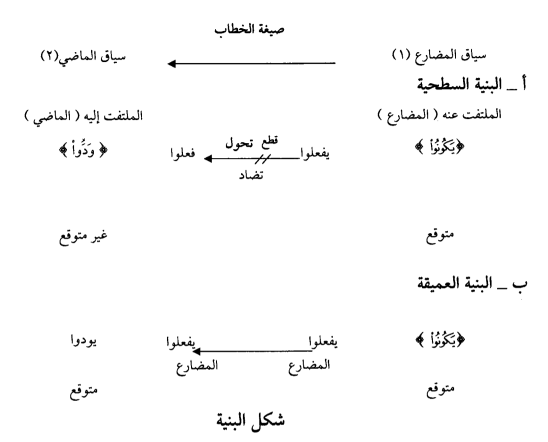
في محاربة الكفار للمؤمنين، منها إظهار العداوة واستخدام القوة ضدهم بالقتال، واستخدام وسيلة أخرى أيضاً وهي الشتم بالألسن، وهذه متجسدة في قوله تعالى : ﴿إِن يَثْقَفُوكُمْ يَكُونُوا لَكُمْ أَعَداء وَبَسَطُوا إِلْيَكُمْ أَيْدِيَهُمْ وَأَلْسِنَهُم بِالسُّوَ ﴾ ونجد في سياق الصورة الثاني (الماضي) اختزالاً لبؤرة الغرض الأساس من عملية إظهار العداوة بأشكالها المختلفة قوله : ﴿ وَوَدُّواْ لَوْ تَكُفُرُونَ ﴾.

إذ تصور هؤلاء الكفار أن عملية إيذاء هؤلاء المؤمنين سوف يجعلهم يرتدون عن دينهم كفاراً، فجاء خطاب الله سبحانه ليبين شدة عداوة هؤلاء لكم، ولكي تحذروا منهم حيث تجدونهم، إذ إن « موادة أمثالهم ومناصحتهم خطأ عظيم منكم ومغالطة لأنفسكم »(۱) ، ويرى الزمخشري في بلاغة هذه الصورة الالتفاتية : « فإن قلت : كيف أورد جواب الشرط مضارعاً مثله ثم قال : (وودوا) بلفظ الماضي ؟ قلت : الماضي ، وإن كان يجري في باب الشرط مجرى المضارع في علم الإعراب فإن فيه نكتة كأنه قيل : وودوا قبل كل شيء كفركم وارتدادكم، يعني : أنهم يريدون أن يلحقوا بكم مضار الدنيا والدين جميعاً ، من قتل الأنفس وتمزيق الأعراض وردكم كفاراً، وردكم كفاراً أسبق المضار عندهم وأولها ،لعلمهم أن الدين أعز عليكم من أرواحكم ؛ لأنكم باذلون لها دونه، والعدو أهم شيء عنده أن يقصد أعز شيء عند صاحبه »(۱) .

ويمكننا بعد ذلك بيان شكل البنية لهذه الصورة بالآتي :

<sup>(</sup>١) الكشاف : ١٠٩٨ .

<sup>(</sup>٢) الكشاف: ١٠٩٨.

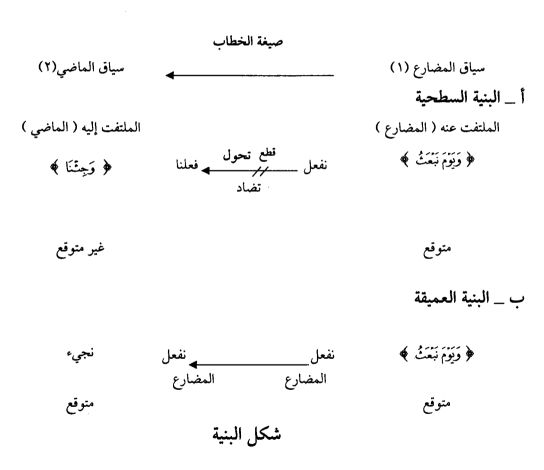


ومن المواضع القرآنية التي جاءت بالعدول من سياق المضارع إلى سياق الماضي قول تعالى : ﴿ وَيَوْمَ نَبْعَثُ فِي كُلِ الْمَاضِي قول مَن سياق الماضي قول تعالى : ﴿ وَيَوْمَ نَبْعَثُ فِي كُلِ الْمَةِ شَهِيدًا عَلَيْهِم مِّنْ أَنفُسِهِمُ وَجِئْنَا بِكُلِ شَيْءٍ وَهُدًى وَرَحْمَةً وَبُشْرَى لِللهُ سَهِيدًا عَلَى هَا وَلَا اللهُ عَلَيْهِ عَلَيْكَ الْكُلِ شَيْءٍ وَهُدًى وَرَحْمَةً وَبُشْرَى لِللهُ اللهُ ا

لقد سيقت هذه الآية الكريمة للإخبار عن بعث الرسل (عليهم الصلاة والسلام) أجمعين وإشهادهم على الناس يوم القيامة ، وفي تخصيص الرسول محمد على الناس يوم القيامة ، وفي سياق الغيبة ، ثم محمد على الخطاب بعد الإخبار عن بعث الرسل بطريق سياق الغيبة ، ثم التحول عن سياق الفعل المضارع في قوله تعالى : ﴿ وَجِئْنَا ﴾ عن خطابه \_ في

كل ذلك إشعار بأفضلية الرسول على على سائر المرسلين ، إذ نجد صيغة الإفراد معه دون الرسل أجمعين ، وكذلك بيان على أفضلية شهادته في ذلك اليوم على شهاداتهم ، وأنه لهذا يجاء به شاهداً قبل بعث هؤلاء الرسل في أممهم شهداء (١).

ويمكن بيان التحول الأسلوبي لنسق الفعلين ( نبعث /جئنا ) من خلال شكل البنية للصورة الالتفاتية بالآتي :



<sup>(</sup>١) الكشاف : ٥٢٨ ، و المحرر الوجيز : ١١١١ .

### أنموذج الأفعال (سياق المضارع / الماضي)

|            |         | <u>~</u>                  |                          | <u> </u>                                                                                                                |    |
|------------|---------|---------------------------|--------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----|
| <b>3</b> 3 | الدر    | الملتفت<br>إليه<br>الماضي | الملفث<br>ونه<br>المضارع | الشاهد القرآني                                                                                                          |    |
| 710        | البقرة  | أنفقتم                    | ينفقون                   | ﴿ يَسْتَلُونَكَ مَاذَا يُنفِقُونَ قُلُ مَاۤ أَنفَقَتُم                                                                  | •  |
| ١٧٠        | الأعراف | أقاموا                    | يمسكون                   | ﴿ وَالَّذِينَ يُمَسِّكُونَ بِالْكِنَبِ وَأَقَامُواْ<br>الصَّلَوْةَ﴾                                                     |    |
| ٩٨         | هود     | فأوردهم                   | يقدم                     | ﴿ يَقْدُمُ قَوْمَهُ يَوْمَ ٱلْقِيدَمَةِ فَأَقَرَدَهُمُ ٱلنَّارُّ ﴾                                                      | ٠  |
| ۲۸         | النحل   | فألقوا                    | تتوفاهم                  | ﴿ ٱلَّذِينَ تَنَوَفَنَهُمُ ٱلْمَلَكَيِكَةُ طَالِعِىٓ أَنفُسِمِمْ<br>فَٱلْقَوْلُ ٱلسَّلَرَ ﴾                             |    |
| ٤٩         | الكهف   | ووجدوا                    | يقولون                   | ﴿ وَيَقُولُونَ يَنَوَيْلَنَنَا مَالِ هَلْذَا ٱلْكِتَابِ وَوَجَدُواْ مَا عَمِلُواْ حَاضِرًا ﴾                            | 9  |
| ٥٦         | الكهف   | اتخذوا                    | يجادل                    | ﴿ <u>وَيُحَدِّلُ</u> اللَّذِينَ كَ فَرُواْ بِٱلْبَطِلِ لِيُدْحِضُواْ<br>بِهِ ٱلْحَقِّ وَ <u>الْتَخَذُوّا</u> ءَايَنِي ﴾ |    |
| 70         | الفرقان | نزل                       | يوم<br>تشقق              | ﴿ وَيَوْمَ لَشَقَقُ السَّمَاءُ بِٱلْعَمَنِمِ وَنُزِلَ ٱلْمَلَيْمِ كُهُ<br>تَنزِيلًا ﴾                                   | .٧ |

أنموذج الأفعال (سياق المضارع / الماضي)

|        | 80. C. T. | <u> </u>       |                |                                                                    | 8725.3 AL |
|--------|-----------------------------------------------|----------------|----------------|--------------------------------------------------------------------|-----------|
| الآيات | السور                                         | الملغث<br>إليه | الملتفت<br>عند | الشاهد القرآني                                                     |           |
|        | <b>39</b> ****                                | الماضي         | المضارع        |                                                                    |           |
| ٤      | الشعراء                                       | فظلت           | ننزل           | ﴿ إِن نَّشَأْ نُنُزِلْ عَلَيْهِم مِّنَ ٱلسَّمَاءِ ءَايَةً فَظَلَّت |           |
|        | -1,50001                                      |                |                | أَعْنَاقُهُمْ لَهَا خَاضِعِينَ ﴾                                   |           |
| 14     | لقمان                                         | كفر            | يشكر           | ﴿ وَمَن يَشْكُرُ لِنَفْسِدِ ۗ وَمَن                                |           |
| 11     | نقمان                                         | ِ فقر          | پسکر           | كَفَرُ فَإِنَّ ٱللَّهَ غَنِيٌّ حَمِيثٌ ﴾                           |           |
|        | , ę.,                                         | ę              | 1. 1           | ﴿لِيَسْتَلَ ٱلصَّندِقِينَ عَن صِدْقِهِمْ وَأَعَدُ                  | ٠,١       |
| ٨      | الأحزاب                                       | أعد            | ليسئل          | لِلْكَنْفِرِينَ﴾                                                   |           |
|        |                                               | , , , , , , ,  |                | ﴿إِنَّمَا لُنَذِرُ ٱلَّذِينَ يَغْشُونِ رَبُّهُم بِٱلْغَيْبِ        | ١.,١      |
| ١٨     | فاطر                                          | أقاموا         | يخشون          | وَأَقَامُواْ ٱلصَّلَوْةَ ﴾                                         |           |
|        | •                                             |                |                | ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ يَتْلُونَ كِنْبَ ٱللَّهِ وَأَقَامُواْ            | ۱.        |
| 49     | فاطر                                          | أقاموا         | يتلون          | ٱلصَّلَوةَ﴾                                                        |           |
|        |                                               |                |                | ﴿ وَهُوَ ٱلَّذِى يُنَزِّلُ ٱلْعَيْثَ مِنْ بَعْدِ مَا قَنَطُولُ     | .1        |
| 44     | الشورى                                        | قنطوا          | ينزل           | وَيَشْرُ رَحْمَتُهُ, ﴾                                             |           |
| -      |                                               |                | ,              |                                                                    |           |

|             | أنموذج الأفعال (سياق المضارع / الماضي)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |                           |                           |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |     |  |  |  |  |
|-------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------|---------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----|--|--|--|--|
| الأبات      | Control of the Contro | المائفت<br>إليه<br>الماضي | المائفت<br>عنه<br>المضارع | الشاهد القرآني<br>الشاهد القرآني<br>المعادد المعادد | 3   |  |  |  |  |
| ٤٥          | الشورى                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | قال                       | تراهم                     | ﴿ وَتَرَيْهُمْ يُعْرَضُونَ عَلَيْهَا خَشِعِينَ مِنَ اللَّهِ الْخَشِعِينَ مِنَ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ اللَّهِ عَامَنُواً ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |     |  |  |  |  |
| ۲           | الممتحنة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | ودوا                      | يبسطوا                    | ﴿ وَيَنْسُطُوا إِلَيْكُمْ أَيْدِيَهُمْ وَأَلْسِنَنَهُم بِٱلسُّوَءِ وَوَدُّواْ<br>لَوْ تَكُفُرُونَ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 7   |  |  |  |  |
| ٦           | التغابن                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | فقالوا                    | تأتيهم                    | ﴿ ذَالِكَ بِأَنَّهُ كَانَت تَأْلِيهِمْ رُسُلُهُم بِالْبَيِّنَتِ فَقَالُولُ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | •   |  |  |  |  |
| 9-11        | النبأ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | فتحت                      | يوم ينفخ                  | ﴿ يَوْمَ يُنفَخُ فِ ٱلصُّورِ فَنَأْتُونَ أَفُواَجًا * وَفَيْحَتِ السَّمَاءُ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 7   |  |  |  |  |
| <b>8-</b> ۳ | الكافرون                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | عبدتم                     | أعبد                      | ﴿ وَلَاۤ أَنتُدَ عَنبِدُونَ مَاۤ <u>أَعْدُ</u> * وَلَاۤ أَناْ عَابِدُّ مَّا عَ <u>ندُ</u> * وَلَاۤ أَناْ عَابِدُّ مَّا عَبَدُتُمْ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | ۸۱. |  |  |  |  |

# المبحث الثاني سياقات التحول سياق المضارع/الأمر

#### سياق المضارع/الأمر:

هذا نمط آخر من أنماط تشكيل الصورة الالتفاتية الفعلية القائمة على العدول وكسر المألوف السياقي، إذ إن كسر السياق والتنويع في تراكم الجمل الفعلية الالتفاتية له دوره البنائي والدلالي من خلال فعل الإثارة الذي يحقق المظهر البلاغي للنص، ويحدد مدى انسجامه وتماسكه أيضاً (۱).

ويقول ابن الأثير عن بلاغة هذا النمط: «إنما يُقصد إليه تعظيماً لحال من أُجري عليه الفعل المستقبل، وتفخيماً لأمره، وبالضدّ من ذلك فيمن أجري عليه فعل الأمر» (٢) ، ونعاين هذا النمط في نصوص القرآن الكريم، إذ جاء في ذلك قوله تعالى : ﴿ قَالُواْ يَكَهُودُ مَا حِثْتَنَا بِبَيِّنَةِ وَمَا نَحْنُ بِتَارِكِيٓ ءَالِهَ لِنَاعَن قَوْ إلك وَمَا نَحْنُ لِتَارِكِيٓ ءَالِهَ لِنَاعَن قَوْ إلك وَمَا نَحْنُ لِنَا لَكُ بِمُوْمِنِينَ \* إِن نَقُولُ إِلَّا اَعْتَرَاكَ بَعْضُ ءَالِهَتِنَا بِسُوّعٍ قَالَ إِنِّ أُشْهِدُ اللَّهَ وَالشَهُدُوا اللَّهُ بَرِينَ مُ مِن اللَّهُ عَلَى اللَّهُ وَاللَّهُ وَ

من خلال النص يتضح شكل البنية للصورة الالتفاتية بالشكل الآتي :

<sup>(</sup>١) ينظر : انفتاح النص الروائي ، ١٢ .

<sup>(</sup>٢) المثل السائر : ١٩٢/٢ .



وفي إطار المعنى العام الذي يحتمله السياق القرآني على وفق المرجعية التفسيرية لبنية النص يكون هذا النص في شكل الخبر من الله سبحانه وتعالى عن قول قوم هود لهود إذ نصح لهم ودعاهم إلى توحيد الله وتصديقه، وخلع الأوثان والبراءة منها: لا نترك عبادة آلهتنا، وما نقول إلا أن الذي حملك على ذمها والنهي عن عبادتها أنه أصابك منها خبلٌ من جنون (حاشاه).

فقال هود لهم : إني أشهد الله على نفسي وأشهدكم أيضاً أيها القوم أني بريء مما تشركون في عبادة الله من إلهتكم وأوثـانكم مـن دونـه (١) ، أمـا علـى

<sup>(</sup>١) ينظر : جامع البيان عن تأويل آي القرآن : ٧١/١٢ .

مستوى الخطاب البلاغي فتتضح بلاغة هذه الصورة من خلال قراءة ابن الأثير والزمخشري لهذا النص قراءة بلاغية ، إذ يقول ابن الأثير : « فإنه إنما قال : ﴿ أُشَهِدُ اللّهَ وَاشْهَدُ وَاللّهُ وَاشْهَدُ وَاللّهُ وَاشْهَدُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ على البراءة من الشّرك صحيح ثابت، وأما إشهادهم فما هو إلا تهاون بهم ودلالة على قلة المبالاة بأمرهم، ولذلك عُدل به عن لفظ الأول لاختلاف ما بينهما، وجيء به على لفظ الأمر ، كما يقول الرجل لمن يبس الثريّ بينه وبينه : « أشهد عليّ أني أحبّك » تهكماً به ، واستهانة بحاله »(١).

وفي سياق تحريض المؤمنين على قتال الذين لا يدينون دين الحق من الذين أوتوا الكتاب وهم اليهسود والنصارى، وذلك بادعاء اليهسود أن عزيراً ابن الله وادعاء النصارى أن المسيح ابن الله، وباتخاذهم الأحبار والرهبان أرباباً من دون الله يشرعون لهم فيتبعونهم .

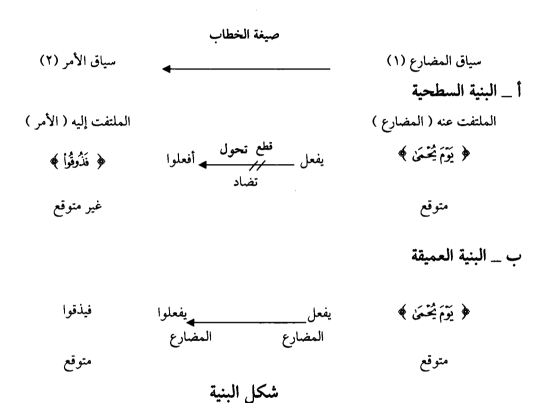
نجد الصورة الالتفاتية في قوله تعالى: ﴿ يَوْمَ يُحْمَىٰ عَلَيْهَا فِي نَارِ جَهَنَّمُ وَتُكُوُّكُ بِهَا جِاهُهُمْ وَجُوْبُهُمْ وَظُهُورُهُمْ هَلذَا مَا كَنَرْتُمْ لِأَنفُسِكُمْ فَلْوُولُا مَا كُنتُمْ وَتُكْورُكُ ﴾ [التوبة: ٣٥]، يبين هذا النص حال الأحبار والرهبان الذين يتخذهم اليهود والنصارى آلهة من دون الله ويفضح أمرهم، وأنهم يأكلون أموال الناس بالباطل، ويصدون عن سبيل الله، ثم تتجه الآية والنص لبيان عقوبة من يكنز الأموال ولا ينفقها في سبيل الله بالترهيب والوعيد، وتسوق هذا الترهيب في صورة مفزعة تحذيراً منه سبحانه وتعالى لعباده علهم يجنبون أنفسهم هذا المصير(٢)، وذكر الذهب والفضة لأنهما «متناسبان لتقاربهما في

<sup>(</sup>١) المثل السائر: ١٩٣/٢، والكشاف: ٤٨٧.

<sup>(</sup>٢) أسلوب الدعوة القرآنية : ٢٣٥ .

الخيال، وكونهما النقدين الأساسيين في التعامل، ومن طبيعة النفوس اقتناؤهما »(١).

ونعاين شكل البنية لهذه الصورة الإلتفاتية بالآتى :



نجد عند استكشاف شكل البنية لهذه الصورة الالتفاتية بروز عنصر الصورة الكنائية في سياق الصورة الأول (الملتفت عنه) وذلك في قوله تعالى: ﴿ فَتُكُوَّكُ بِهَا جِبَاهُهُمْ وَجُنُوبُهُمْ وَظُهُورُهُمْ ﴾ إذ إن التعبير بالأعضاء الثلاثة كناية عن شمول العذاب لكل الجسم لأنهم تستغرق جهاته كلها، والتعبير بالصورة

<sup>(</sup>١) البديع في ضوء أساليب القرآن : ٣٦ .

الكنائية أبلغ لتصويرها المعنى وإبرازه هنا ليفزع من تخيله الممسكون عن الإنفاق، فضلاً عن أنه يحقق ما سبق أن أشرنا إليه من إطالة عرض مشهد العذاب.

وقد يكون على مستوى التأويل البلاغي أيضاً: أن التعبير بهذه الأعضاء لأن لها زيادة ارتباط بالتمتع بالمال المكنوز، فكان اختصاص هذه الأعضاء بالذكر لإفادة أن عاقبة الإمساك عن الإنفاق تأتي على النقيض مما يريدون، وأن ما يصيبها من عذاب في الآخرة شيء رهيب لا يصح أن يعرضها الإنسان له في سبيل متعة عابرة في الدنيا، ونلحظ أن التعبير بنسق الفعل المضارع في قوله: «تكوى » يوحي بشدة الألم ويعمل على استحضار الصورة كأنها ماثلة زيادة في الترهيب بما تثيره من فزع وهلع في القلوب (۱) ، هذا بالنسبة لسياق الصورة الأول.

أما بالنسبة لسياق الصورة الثاني سياق التحول والذي يمثل بورة الصورة الالتفاتية ، نجد تضافر مجموعة عناصر بلاغية وبنيوية في تشكيل هذا السياق، وفي طليعة هذه العناصر عنصر الصورة الاستعارية، وهي متجسدة في قوله تعالى : ﴿ فَذُوفُوا ﴾ وهي من نوع الاستعارة المكنية (٢) ، فالعذاب لا يذاق ولكنه استعارة عن الإحساس بالعذاب، والاستعارة أقوى لأنها تصور المعنى وتجعله شيئاً ملموساً، وهذا أبلغ في الترهيب، ومن العناصر التي قدمت المشهد اسم الإشارة (هذا) الذي يستعمل للإشارة الى القريب، وجاءت فاعليته البنائية لتضفي طابعاً دلالياً للنص ، تتمثل في تخييل أن العذاب قريب حاضر يشار

<sup>(</sup>١) ينظر : البديع في ضوء أساليب القرآن : ٢٣٨ .

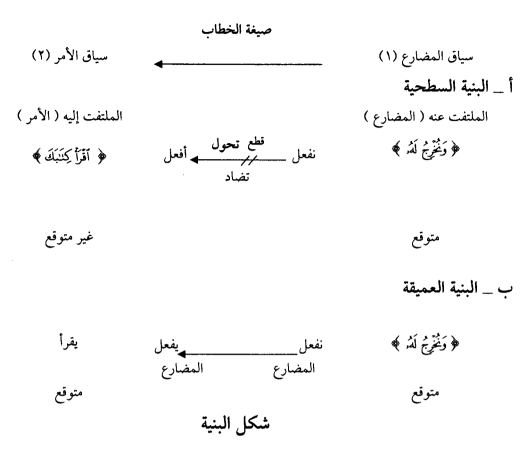
<sup>(</sup>۲) ينظر : روح المعانى : ۸۹/۱۹ .

إليه، أما قوله تعالى : « لأنفسكم » ففيه بلاغة تتجسد في توبيخهم، فما كنزوه لمنفعة أنفسهم ينقلب أذى لها وعذاباً.

ومن العناصر الأخرى التي تنضافرت في تشكيل الصورة الالتفاتية عنصر الإيجاز من نمط الإيجاز بالحذف في قوله تعالى: ﴿ فَذُوقُواْ مَا كُنتُمُ تَكَيْرُونَ ﴾ والتقدير على مستوى البنية العميقة، أي « فذوقوا جزاء ما كنتم تكنزون » والحذف أبلغ لأنه يجعل المذاق هو ما كنزوه نفسه لا جزاؤه ، وذلك يحمل على إنفاقه حتى لا يتحول عذاباً يذاق (١) ، ومن النصوص القرآنية التي جاءت مشكلة للالتفات الفعلي والتي تدور موضوعاتها حول عمل الإنسان وما قضي له أنه عامله، وهو صائر إليه من شقاء أو سعادة بعمله في عنقه لا يفارقه قوله تعالى : ﴿ وَكُلّ إِنسَانِ أَلْزَمْنَهُ طَهَيْرَهُ فِي عُنُقِدِ وَنُحْرَجُ لَهُ يَوْمَ ٱلْقِينَمَةِ كِتَبُا يَلْقَنهُ مَنشُورًا \* ٱقَراً كِنبَكَ كُنى بِنَفْسِكَ ٱلْوَمْ عَلَيْكَ حَسِيبًا ﴾ [الإسراء: ١٣ - ١٤] .

ويمكن أن نبين شكل البنية لهذا النص بالآتي :

<sup>(</sup>١) ينظر: أسلوب الدعوة القرآنية: ٢٣٩.



نجد عند معاينة النص في سياقه الأول (المضارع) وجود صورة استعارية، وذلك في قوله تعالى: ﴿ وَكُلَّ إِنسَنِ ٱلْزَمْنَهُ طَكَيْرَهُ، فِي عُنُقِهِ ﴾ فالطائر هنا يقصد به عمل الإنسان ، كأنه طير إليه من عش الغيب ووكر القدر، لما كانوا يتيمنون ويتشاءمون بسنوح الطائر وبرواحه، إذ استعير لما هو سبب الخير والشرمن قدر الله تعالى وعمل العبد، وذلك كامن في عنقه، أي : لزوم الطوق في عنقه.

وكمحصلة نهائية لعمل هذا الإنسان يُخرج الله سبحانه عملـه علـى هيئـة صحيفة تبين آثار أعماله وهي مكشوفة أزيل عنها الغطاء(١).

<sup>(</sup>١) ينظر : أنوار التنزيل واسرار التأويل : ٣٥/٣ .

### المبحث الثالث سياقات التحول سياق الماضي/الأمر

ومن نصوص هذا السياق في القرآن الكريم قول تعالى : ﴿ قُلْ أَمَرَ رَبِي بِٱلْقِسْطِ وَأَقِيمُواْ وُجُوهَكُمْ عِندَ كُلِّ مَسْجِدٍ وَأَدْعُوهُ مُخْلِصِينَ لَهُ ٱلدِّينَّ كُمَا بَدَأَكُمْ تَعُودُونَ ﴾ .

ويرى ابن الأثير في بلاغة هذا التحول في الصورة الالتفاتية : « أنما يفعل ذلك توكيداً لما أجرى عليه فعل الأمر، لمكان العناية بتحقيقه »(١) ويعمل ابن الأثير على إعادة الخطاب إلى أصله في البنية العميقة بقوله : « وكان تقدير الكلام :أمر ربي بالقسط وبإقامة وجوهكم عند كل مسجد، فعدل عن ذلك الى فعل الأمر، للعناية بتوكيده في نفوسهم، فإن الصلاة من أوكد فرائض الله على عباده، ثم أتبعها بالإخلاص الذي هو عمل القلب، إذ عمل الجوارح لا يصحُّ إلا بإخلاص النية »(١).

فيما يرى العلوي في بلاغة هذا الخطاب: «ولو جاء به على أسلوب واحد لقال: أمر ربي بالقسط، وأمركم أن تقيموا وجوهكم، فعلى الناظر إعمال نظره وحك قريحته فيما أوردناه من هذه الأمثلة، وأن يضع في نفسه أن الانتقال من صيغة إلى صيغة إنما يكون من أجل الالتفات ليكمل أمر الخطاب وتتفاوت

<sup>(</sup>١) المثل السائر : ١٩٣/٢ ٪

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه : ١٩٣/٢ .

درجته في البلاغة ، وهذا إنما يُدرك بالذوق الصافي الخالص عن شوب البلادة، وما هذا حاله فهو من دقيق علم البلاغة وغامضها »(١).

أما على المستوى الدلالي: فالخطاب مسوق لبيان المأمور به إثر نفي ما أسنده أمره إليه تعالى من الأمور المنهي عنها، والأمر بالقسط وهو الوسط من كل شيء المتجافي عن طرفي الإفراط والتفريط (٢)، والقسط العدل (٢)، وإقامة الوجوه هي توجه الناس إليه بالعبادة مستقيمين غير عادلين الى غيرها في وقت كل سجود، وقد جاء السجود في قوله: «عند كل مسجد» مجازاً عن الصلاة (١)، وحصل الالتفات من قوله تعالى: ﴿أَمَرَ رَبِّي ... ﴾ الذي يمثل طرف الصورة الأول (الملتفت عنه) إلى قوله ﴿ وَأَقِيمُوا الله الذي يمثل سياق التحول وطرف الصورة الثاني (الملتفت إليه) الأمر، «فقد أبرز هذا التلوين العناية بكل واحد مما أمروا به على حدة، فاتجه أمر الرب إلى القسط وحده، ثم أمروا أمراً جديداً ، بأن يقيموا وجوههم عند كل مسجد، وأمراً جديداً آخر بأن يدعوه مخلصين له الدين، وفي ذلك من العناية بتوكيد كل أمر ما فيه، ولم يجعل أحد هذه الأمور ملحقاً بصاحبه »(٥).

ويمكن أن نبين شكل البنية لهذه الصورة بالآتي :

<sup>(</sup>١) الطراز : ١٣٧/٢ .

<sup>(</sup>۲) روح المعانى : ۱۰۲/۸-۱۰۷ .

<sup>(</sup>٣) الكشاف : ٣٦١ .

<sup>(</sup>٤) روح المعانى : ١٠٧/٨ .

٥) من بلاغة القرآن : ١١٠ .

|                        | صيغة الخطاب                               |                        |
|------------------------|-------------------------------------------|------------------------|
| سياق الأمر (٢)         | <b>4</b>                                  | سياق الماضي (١)        |
|                        |                                           | _ البنية السطحية       |
| الملتفت إليه ( الأمر ) |                                           | الملتفت عنه ( الماضي ) |
| ﴿ وَأَقِيمُواْ ﴾       | قطع تحول<br>فعل <u>رر</u><br>تضاد<br>تضاد | ﴿ أَمَرَ رَقِي ﴾       |
|                        |                                           |                        |
| غير متوقع              |                                           | متوقع                  |
|                        |                                           | ب _ البنية العميقة     |
| أقاموا                 | فعلفعلوا                                  | ﴿ أَمَرَ دَقِي ﴾       |
| متوقع                  | الماضي الماضي                             | متوقع                  |
|                        | شكل البنية                                |                        |
|                        |                                           |                        |

الفصل الثالث بلاغة الأنماط الأسلوبية للالتفات العددي ( التركيب والدلالة )

مدخل

المبحث الأول: سياقات التحول

١ - سياق الإفراد / الجمع

٢ - سياق الجمع / الإفراد

المبحث الثاني: سياقات التحول ١ – سياق الإفراد / التثنية ٢ – سياق التثنية / الإفراد

المبحث الثالث: سياقات التحول ١ - سياق التثنية / الجمع

## الفصل الثالث بلاغة الأنماط الأسلوبية للالتفات العددي التركيب والدلالة

#### مدخـل :

إن من أنماط الالتفات في القرآن الكريم نمط: « الالتفات العددي »، فقد عده كثير من علماء البلاغة نمطاً آخر من أنماط الصورة الالتفاتية ، وأقدم إشارة اليه في البلاغة العربية وردت عند أبي عبيدة (ت ٢١٠ هـ) الذي جعله أحد أشكال المجاز في القرآن الكريم بقوله: « ... ومجاز ما جاء لفظه لفظ الواحد ووقع على الجميع، ومجاز ما جاء لفظ الجميع ووقع معناه على الاثنين، ومجاز ما جاء لفظه خبر الجميع على لفظ خبر الواحد، ومجاز ما جاء الجميع في موضع الواحد... وكل هذا جائز قد تكلموا به »(١) أي تكلم به العرب في أساليبهم الأدبية . وقد ضرب أبو عبيدة لذلك أمثلة من القرآن الكريم .

وممن تنبه إلى هذا النمط أيضاً ابن قتيبة (ت ٢٧٦ هـ) عندما أدخله في باب مخالفة ظاهر اللفظ معناه (٢) ، وضرب لذلك مثالاً من القرآن الكريم بقوله تعالى :

﴿ فَلَا يُخْرِجَنَّكُمَّا مِنَ ٱلْجَنَّةِ فَتَشْقَى ﴾ [طه: ١١٧].

<sup>(</sup>١) مجاز القرآن : ١٨-١٩ .

<sup>(</sup>٢) ينظر : تأويل مشكل القرآن ، ابن قتيبة : ٢٩٠ .

ومن أبرز الذين جعلوا هذا التحول بين صيغ العدد نمطاً التفاتياً ابن الأثير في كتابه « الجامع الكبير » دون كتابه « المثل السائر » الذي قصر الالتفات فيه على نمطين : « الضمائري والفعلي » وذلك بقوله : « الضرب الثالث : الرجوع من خطاب التثنية إلى خطاب الجمع ، ومن خطاب الجمع إلى خطاب الواحد» (١) .

ووصفه السيوطي بأنه قريب من الالتفات بقوله : « يقرب من الالتفات نقـل الكلام من خطاب الواحد أو الاثنين أو الجمع إلى الخطاب الآخر»(٢) .

وقد صنف الزركشي (ت ٧٩٤هـ) أنماط الالتفات العددي في أثناء تصنيفه لأنماط الخطاب والخطاب القرآني تحت عنوان: « في وجوه المخاطبات والخطاب في القرآن »مستشهداً بذلك بنصوص من القرآن الكريم لكل خطاب من هذه الخطابات (٣) ، وتبعه في ذلك السيوطي (٤) .

إن الالتفات العددي بأنماطه المتعددة وبوصفه عدولاً أسلوبياً عن مسار الخطاب المألوف يحقق تفصيلاً بلاغياً للخطاب بشكل عام والخطاب القرآني بشكل خاص، وتنبثق منه بنى دلالية عميقة تسهم في تنشيط وعي المتلقي لأهميته البلاغية ضمن قنواته التواصلية، لذلك نلاحظ أن القرآن الكريم يتوجه بالمتلقي إلى التأثير والدهشة السريعة والمباشرة، وذلك منسجم مع العقلية الإنسانية التي يخاطبها ليخدم الهدف من تنزيله من عند رب رؤوف بعباده يهدف إلى هدايتهم للإيمان والحق بأقصر الطرق(٥).

<sup>(</sup>١) الجامع الكبير : ١٠١ ؛ والفوائد المشوق إلى علوم القرآن وعلم البيان : ١٠١٠.

<sup>(</sup>٢) معترك الأقران في إعجاز القرآن : ٢٩١/١ ؛ والبلاغة الاصطلاحية ، عبده عبد العزيز قلقيلة : ٣٤٤ .

<sup>(</sup>٣) ينظر : البرهان في علوم القرآن : ٣٣٣-٢٤١ .

<sup>(</sup>٤) ينظر : الإتقان في علوم القرآن : ٩٢/٢ .

<sup>(</sup>٥) ينظر : التقابل والتماثل في القرآن الكريم ، فايز عارف القرعان : ١٦٣ . `

# المبحث الأول سياقات التحول الإفراد / الجمع ، الجمع / الإفراد

#### ١- سياق الإفراد / الجمع:

وفي سياق الحديث عن استخلاف الله سبحانه وتعالى لآدم (عليه السلام) في الأرض، وبيان كيفيته تأتي الصورة الالتفاتية وذلك في قوله جل شأنه: ﴿ وَإِذْ قَالَ رَبُكَ لِلْمَكَتِكَةِ إِنِي جَاعِلٌ فِي الأَرْضِ خَلِيفَةً قَالُوا أَتَجْعَلُ فِيهَا مَن يُفْسِدُ فِيهَا وَيَسْفِكُ الدِمَاءَ وَخَنُ نُسَبِّحُ بِحَمْدِكَ وَنُقَدِّسُ لَكَ قَالَ إِنِي أَعْلَمُ مَا لَا فَعْلَمُونَ \* وَعَلَمَ ءَادَمَ الأَسْمَاءَ كُلَها ثُمَّ عَرَضُهُمْ عَلَى الْمَكَتِكَةِ فَقَالَ أَنْبِعُونِي بِأَسْمَاهِ هَلَوُلاَهِ إِن كُنتُم صَدِقِينَ \* قَالُوا سُبْحَنكَ لَا عِلْمَ لَنَا إِلَا مَا عَلَمْتَنا إِنَكَ أَنتَ الْعَلِيمُ الْحَكِيمُ \* قَالُ صَدِقِينَ \* قَالُوا سُبْحَنكَ لَا عِلْمَ لَنَا إِلَا مَا عَلَمْتَنا إِنَكَ أَنتَ الْعَلِيمُ الْحَكِيمُ \* قَالَ مَعْمَ الْمَالِمُ وَعَلَمُ أَلُولُ اللّهَ وَلَا اللّهَ اللّهَ اللّهُ اللّهَ اللّهَ اللّهُ اللّهَ اللّهُ اللّهَ اللّهُ وَاسْتَكْبَرُ وَكَانَ مِنَ ٱلكَافِينِ ﴾ [البقرة] .

هذا النص بيان لأمر آخر من جنس الأمور التي تقدمت المؤكدة للإنكار والاستبعاد، فإن خلق آدم (عليه السلام) وما خصه به من الكرامات المحكية من أجل النعم الداعية لذريته إلى الشكر والإيمان الناهية عن الكفر والعصيان (١) ويمكن بيان شكل البنية لهذه الصورة بالآتي :

<sup>(</sup>١) ينظر : إرشاد العقل السليم : ٧٩/١ .



من خلال بنية الشكل هذه نجد أن القرآن الكريم قد تغيّر مسار خطابه، حيث قال أولاً في سياق الصورة (الملتفت عنه) : ﴿ وَإِذْ قَالَ رَبُّكَ ﴾ والذي يجسد صيغة الإفراد، ثم عدل إلى سياق الجمع والذي يمثل طرف الصورة الثاني (الملتفت إليه) وذلك في قوله : ﴿ وَإِذْ قُلْنَا ﴾ والخطاب أمر من الله سبحانه وتعالى للملائكة بالسجود لآدم (عليه السلام)، والسجود هاهنا بمعنى الخضوع له والإقرار بالفضل له (۱).

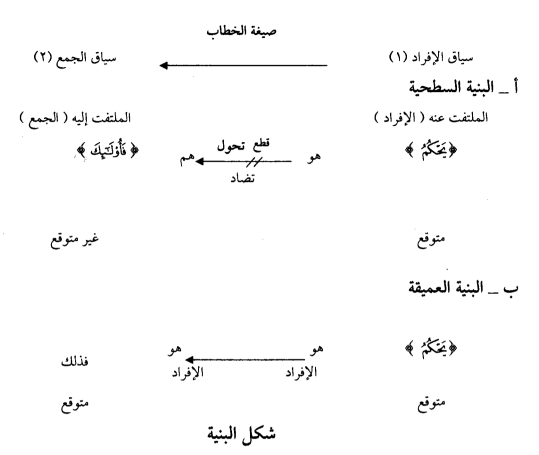
<sup>(</sup>١) ينظر : مدارك التنزيل وحقائق التأويل : ٨١/١ .

إنّ لهذا التحول بلاغة ودلالة، إذ ناسب قوله في الأول: ﴿ وَإِذْ قَالَ رَبُّكَ ﴾ بذكر الربوبية مقام خلق آدم (عليه السلام) واستخلافه، مضافاً إلى أحب خلفائه إليه، في حين نجد في سياق التحول (الجمع) في قوله تعالى ﴿ وَإِذْ قُلْنَا لِلْهَلَيِّكَةِ السَّجُدُواُ لِآدَمَ ﴾ مقام إيراد أمر يناسب العظمة بنون الجمع وهو السجود، ففي السجود تعظيم، فلما أمر الله سبحانه بفعله لغيره أشار إلى كبريائه وسلطانه العليا(١). إن مسار الخطاب في هذا السياق سيكون متحولاً من صيغة الإفراد إلى صيغة الجمع، ولهذا السياق التحويلي في القرآن الكريم نماذج كثيرة في سياقات دلالية متعددة بتعدد المقاصد الواردة فيها.

ومن النصوص القرآنية التي وردت في هذا النوع من السياق للصورة الالتفاتية قوله تعالى : ﴿ إِنَّا أَنْزَلْنَا ٱلتَّوْرَدَةَ فِيهَا هُدَى وَنُورٌ يَّعَكُمُ بِهَا ٱلنَّبِيتُونَ ٱلَّذِينَ الله الله الله الله الله الله الله وكالرَّبَينِيُّونَ وَٱلْأَحْبَارُ بِمَا ٱسْتُحْفِظُواْ مِن كِنْكِ ٱلله وَكَانُواْ عَلَيْهِ شَهَدَاءً فَلَا تَخْشُواْ ٱلنَّاسَ وَٱخْشُونِ وَلَا تَشْتَرُواْ بِايَتِي ثَمَنَا قَلِيلًا وَمَن لَمَ عَلَيْهِ شُهَدَاءً فَلَا تَخْشُواْ ٱلنَّاسَ وَٱخْشُونِ وَلَا تَشْتَرُواْ بِايَتِي ثَمَنَا قَلِيلًا وَمَن لَمَ عَلَيْهِ شُهُدَا أَنْزَلَ ٱلله فَأُولَتِهِكَ هُمُ ٱلْكَنْفِرُونَ ﴾ [المائدة: ١٤] .

وتأتي المخالفة على مستوى البنية السطحية في مجيء ضمير الواحد أولاً في قوله تعالى : ﴿ يَحَكُمُ ﴾ ثم يتحول إلى ضمير الجمع في قوله « فأولئك » ومن خلال رسم شكل البنية لهذه الصورة الالتفاتية العددية سياق (الإفراد/الجمع) يمكن معرفة مستوى البنية العميقة التي تعيد توحيد الأعداد بملفوظيتها القبلية وهي تتضح بالشكل الآتي :

<sup>(</sup>١) ينظر : روح المعانى : ٢٢٩/١ .



إن عملية حرف مسار الخطاب من صيغة الإفراد إلى صيغة الجمع ، يعني جعل حكم الجمع في حكم المفرد، وهذا ما يفسره إعجاز القرآن الخطابي المرتكز على الخطاب البلاغي كمحرك للرسالة الإبلاغية.

فالحكم يصدر على مفرد إلا أنه سرعان ما يعم الجميع كتطبيق جماعي لا فردي، فربما يكون صدور الفعل السئ بداية من شخص أو فئة معينة، ثم تأتي فائدة الصورة الالتفاتية لتعم الجميع في تعميم عقوبة الفعل، وهذا لا يختص بفعل الشر فحسب، وإنما يشمل فعل الخير أيضاً ، وأمثلته كثيرة في القرآن الكريم.

إن بلاغة الصورة الالتفاتية في هذا السياق إذن تكمن في جعل حكم الجمع كحكم المفرد .

وفيما يتعلق بدلالة هذه الآية الواردة في إطار الصورة الالتفاتية أنها بيان لحكم من يستهين بآيات الله التي تعد دستور الأمة الإسلامية متمثلة في القرآن الكريم بأنه كافر ، وهذا الحكم يعم سائر الذين تمردوا بأن حكموا بغير هذه الآيات من المسلمين واليهود والنصارى (۱۱) ، إذ أنهم حكموا ويحكمون بالدساتير الوضعية الدنيوية تاركين ما أنزل الله وهو خالقهم ومدبر شؤونهم ، تاركين الآيات العقلية على صحة هذا الدين، منزلقين في عتمة الوضع والإلحاد كفروا بخالقهم وهي محصلة لكفرهم بآياته وقرآنه، فلذلك أصبحوا كافرين منحطين استغنوا عن ربهم وزحفوا عن منهجه مستهينين به، فكانت هذه الصورة تجسيدا لصورتهم التي امتازوا بها وهي العتو في كفرهم حين ظلموا آيات الله (۱۰).

<sup>(</sup>۱) لقد اختلف في سبب نزول هذه الآية والآيات الأخرى التي يذكر فيها سبحانه وتعالى هؤلاء ب (الفاسقين والظالمين) فقيل :إنها نزلت في اليهود خاصة ، وقيل :إنها نزلت في المسلمين ، أو إنها في عامة اليهود ، وفي هذه الأمة وقيل :إنها نزلت في اليهود والنصارى، وقيل إنها نزلت في الكفار ... فأما المسلم فلا يكفر وإن ارتكب كبيرة وقيل: فيه إضمار ؛ أي :ومن لم يحكم بما أنزل الله رداً للقرآن ، وجحداً لقول الرسول عليه الصلاة والسلام فهو كافر ، وعن ابن عباس رضي الله عنهما: إن الكافرين والظالمين والفاسقين أهل الكتاب . وعنه : نعم القوم أنتم ما كان من حُلُو فلكم، وما كان من مُر فهو لأهل الكتاب، من جحد منكم حكم الله كفر ، ومن لم يحكم به وهو مقر فهو ظالم فاسق . وعن الشعبي : هذه في أهل الإسلام، والظالمون في اليهود والفاسقون في النصارى وعن ابن مسعود : هو عام في اليهود وغيرهم . وعن حذيفة : "أنتم أشبه الأمم سمتاً ببني إسرائيل، لتركبن طريقهم حذو النعل بالنعل ،القذة بالقذة ، غير أني لا أدري أتعبدون العجل أم لا » . الكشاف : ٢٩٢ ؛ والمحرر الوجيز : ٢٤٥ .

<sup>(</sup>٢) تفسير التحرير والتنوير : ٢٢١/٢ .

وقد يراد بـ « من » الموصولة للجنس وتكون الصلة إيماء إلى تعليل كونهم كافرين، فتقتضي أنْ كل من لا يحكم بما أنزل الله يكفر (١) .

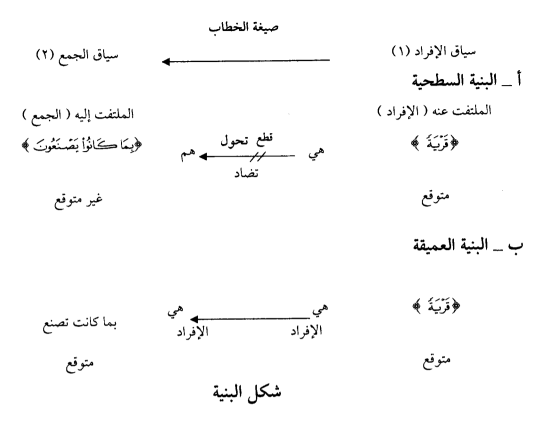
ومن النصوص القرآنية التي تطالعنا في السياق نفسه قوله عز وجل : ﴿ وَضَرَبَ ٱللَّهُ مَثَلًا قَرْيَةً كَانَتْ ءَامِنَةً مُّطْمَيِنَةً يَأْتِيهَا رِزْقُهَا رَغَدُا مِن كُلِّ مَكَانِ فَصَرَبَ ٱللَّهُ مَثَلًا قَرْيَةً كَانَتْ ءَامِنَةً مُطْمَيِنَةً وَأَلْخَوْفِ بِمَا كَانُواْ يَصْنَعُونَ ﴾ فَكَ فَرَتْ بِأَنْعُمِ ٱللَّهِ فَأَذَقَهَا ٱللَّهُ لِبَاسَ ٱلْجُوعِ وَٱلْخَوْفِ بِمَا كَانُواْ يَصْنَعُونَ ﴾ [النحل: ١١٢].

نجد أطراف الصورة الالتفاتية في هذه الآية في قول عالى : « قرية » وما يعود إليها من ضمائر وأفعال في سياق النص، وهي تمثل طرف الصورة الأول (الإفراد) في حين نجد أن طرف الصورة الثاني (الجمع) في قوله تعالى : ﴿ بِمَا

كَانُواْ يَصْنَعُونَ ﴾ وقد جاءت الصورة بطريق ضرب المثل.

ويمكن بيان شكل البنية بالآتي :

<sup>(</sup>١) ينظر : تفسير التحرير والتنوير : ٢٢١/٢ .



وفي إطار تشكيل الصورة الالتفاتية نجد صوراً أخرى في هذا النص، منها: أنّ لفظ « ضرب » بمعنى « جعل القرية التي هذه حالها مثلاً لكل قوم أنعم عليهم فأبطرتهم النعمة فكفروا وتولوا فأنزل الله بهم نقمته »(۱). وقد جعل المثل قرية في ضربه لها موصوفة بصفات تبين حالها المقصود من التمثيل لكي يستغني عن تعيين القرية، والنكتة في ذلك: أن يصلح هذا المثل للتعريض بالمشركين باحتمال ان تكون القرية قريتهم \_ أعني مكة \_ بأن جعلهم مثلاً للناس من بعدهم، ولعل الخطاب التمثيلي موجه إلى المسلمين الذين هاجروا من بعد ما فتنوا، أي أصحاب هجرة الحبشة تسلية لهم ومما كانت تتمتع به هذه القرية من

<sup>(</sup>١) الكشاف : ٥٨٦ .

توافر الأمن والاطمئنان وعدم حصول القتل والسبي فيها ولا يزعجها خوف (١)، وقد قدم الأمن في سياق الخطاب على الاطمئنان، إذ لا تحصل الطمأنينة بدون الأمن.

ومن النعم الأخرى التي امتازت بها تلك القرية: وفرة الرزق ، وكان جزاء هذه النعم الكثيرة كفران أهلها لها وذلك واضح في قوله تعالى: ﴿ فَكَفَرَتُ بِإِنَّعُمِ اللَّهِ ﴾ وإن اقتران فعل (كفرت) بفاء التعقيب، بعدما كانت آمنة مطمئنة باعتبار حصول الكفر عقب النعم التي كانوا فيها في حين طرأ عليهم الكفر، وذلك عند بعثة الرسول إليهم (٢).

وفي السياق نفسه (الإفراد) هناك استعارتان (الإذاقة واللباس) في قوله تعالى : ﴿ فَأَذَقَهَا اللّهُ لِبَاسَ الْجُوعِ وَالْخَوْفِ ﴾ ، يقول الزمخشري عنهما : « الإذاقة واللباس استعارتان فما وجه صحتهما، والإذاقة المستعارة موقعة على اللباس المستعار فما وجه صحة إيقاعها عليه، قلت : أما الإذاقة فقد جرت عندهم مجرى الحقيقة لشيوعها في البلايا والشدائد وما يمس الناس منها ، فيقولون : ذاق فلان البؤس والضر، وإذاقة العذاب، شبه ما يدرك من أثر الضرر والألم بما يدرك من طعم المر البشع ، وأما اللباس فقد شبه لاشتماله على اللابس ما غشي الإنسان والتبس به من بعض الحوادث، وإما إيقاع الإذاقة على لباس الجوع والخوف ؛ فلأنه لما وقع من عبارة عما يغشي منهما ويلابس فكأنه قبل : فأذاقهم ما غشيهم من الجوع والخوف » (٣)

<sup>(</sup>١) مدارك التنزيل وحقائق التأويل : ٤٣٦/٢ .

<sup>(</sup>٢) تفسير التحرير والتنوير : ٣٠٦/١٤ .

<sup>(</sup>٣) الكشاف : ٥٨٦ .

وهناك باحث يرى أن استعانة الزمخشري بالمدلول اللغوي لكلمة (الإذاقة) عند العرب غير لائقة، وغير جديرة بالمقام وحجته في ذلك « أن القرآن هو الذي استعمل الذوق للعذاب والبؤس، وهذه الاستعارة جديدة لم يعرفها العرب، والفعل يدل على إشراك حاسة الذوق التي تكون منفذاً إلى الرهبة في النفس، ويبقى للزمخشري أنه يقدم مفتاحاً لغوياً لهم وتذوق هذه الصورة الحسية، وقد اهتم الزمخشري بالمذاقة الحسية، لأنه يرى فيها تجريداً للاستعارة يفوق الكسوة، لأن الذوق يشتمل على اللمس، واللمس لا يشتمل على الذوق »(۱).

وعلى ذلك تكون الاستعارة الأولى: استعارة الإذاقة تبعية مصرحة، في حين تكون الثانية متفرعة عن الأولى ومركبة عليها يجعل لفظها مفعولاً للفظ الأول، وحصل بذلك أن الجوع والخوف محيطان بأهل القرية في سائر أحوالهم وملازمان لهم وأنهما بالغان منهم مبلغاً أليماً (٢).

« فتطلبت الإهانة والتهديد أقسى حاجة للطعام، فحق لهذه الكلمة أن تذكر في أصحاب النار، حيث يكون الجوع غاية الحاجة الفيزيولوجية للطعام، وفي أبشع طلب لهذه الحاجة »(٣).

وتأتي بلاغة الصورة الالتفاتية في سياق التحول في قوله تعالى: ﴿ يِمَا كَانُواْ يَصَّنَعُونَ ﴾ لتحرف مسار الخطاب إلى أهل القرية توبيخاً لهم، نتيجة لقبح فعلهم بكفرهم بأنعم الله، فبعدما كان الحديث عن القرية أصبح الحديث عن أهلها وهم المقصودون من الخطاب جزاء على سوء صنعهم.

<sup>(</sup>١) جماليات المفردة القرآنية : ١٠٦ . و المعانى الثانية في الأسلوب القرآني : ١٢٩ .

<sup>(</sup>۲) ينظر : تفسير التحرير والتنوير : ٣٠٧/١٤ .

<sup>(</sup>٣) جماليات المفردة القرآنية: ٤٥.

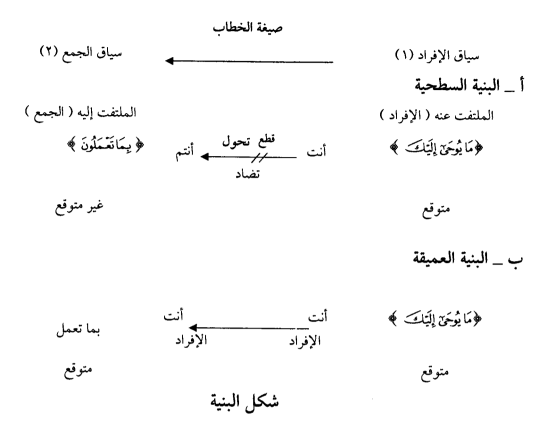
ومن النصوص التي تطالعنا في ميدان الالتفات العددي سياق (المفرد / الجمع) قوله تبارك وتعالى : ﴿ وَاتَّبِعْ مَا يُوحَى إِلَيْكَ مِن رَّبِكَ ۚ إِنَّ ٱللَّهَ كَانَ بِمَا تَعْمَلُونَ خَبِيرًا ﴾ .

إن هذه الآية تعد توطئة أو تمهيداً لما يرد من الوحي في شأن تحديد أحكام (التبني) وما يتعلق بها، وفيها إيـذان بـأن مـا يـوحى إليـه ﷺ يـشق عليـه وعلـى المسلمين من إبطال حكم التبني لأنهم ألفوه واستقر في عوائدهم، وعاملوا المتبنين معاملة الأبناء الحق(١) ، وقد صيغ الخطاب بطريق الصورة الالتفاتية بشكلها العددي، إذ نجد في سياق الـصورة الأول في قولـه تعـالى : ﴿ وَٱتَّبِعْ مَا يُوحَىٰ إِلَيْكَ ﴾ والذي يمثل سياق الإفراد لأنَّ الخطاب للـنبي ﷺ وهـو خطـاب مفرد ضمن السياق اللغوي : « وهو معطوف على ما قبله من قبيـل عطـف العـام على الخاص زيادة في التقوية والتقرير، وكأن هذا أمر ثالث بعدم طاعة الكافرين والمنافقين لدخوله في الأمر بإتباع الوحي، وفي قوله : ﴿ مَا يُوحَى إِلَيْكَ ﴾ تفخيم للوحي بالإبهام، وتعظيم له، وفيه حث على إتباعه، أما فيما يتعلق بـذكر لفـظ (الرب) ففيه لفت إلى أنه رباك أحسن تربية، ونشأك أكرم تنشئة، ورعاك خمير رعايــة وهو ربك الذي قربك أفضل تقريب،وزادك شرفاً بإضافتك إلى حضرته »<sup>(٢)</sup>.

في حين نجد الطرف الثاني للصورة في قوله تعالى : ﴿ بِمَا تَعْمَلُونَ ﴾ وهـو خطاب عام للمسلمين جميعاً ، ويمكن بيان شكل البنية لهذه الصورة بالآتي :

<sup>(</sup>١) ينظر : تفسير التحرير والتنوير : ٢٥٢/٢١ .

<sup>(</sup>٢) من أسرار التعبير القرآني (دراسة تحليلية لسورة الأحزاب) : ١٠-١١ .



<sup>(</sup>١) ينظر : تفسير التحرير والتنوير : ٢٥٢/٢١ .

<sup>(</sup>۲) ينظر : روح المعاني : ۲۱/۱۲۱ .

<sup>(</sup>٣) دور الكلمة في اللغة ، ستيفن اولمان ، ت : كمال محمد بشير : ٤٣ .

| المودج الأفعال (سياق الماضي / المضارع) |                         |                          |                           |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |     |  |
|----------------------------------------|-------------------------|--------------------------|---------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----|--|
| الأواث                                 | السور<br>السور<br>السور | الماتفت<br>إليه<br>الجمع | الملتفت<br>عنه<br>الإذراد | الشاهد القرآني<br>معاديم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 1   |  |
| ۱۷                                     | البقرة                  | ٤                        | هو                        | ﴿ اَسْتَوْقَدَ نَارًا ذَهَبَ ٱللَّهُ بِنُورِهِمْ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | ٠,١ |  |
| 117                                    | البقرة                  | هم                       | هو                        | ﴿ بَكَىٰ مَنْ <u>أَسْلَمَ وَ</u> جْهَهُ, لِلَّهِ وَهُوَ مُحْسِنُ<br>فَلَهُ, أَجْرُهُ, وَلَا خَوْثُ عَلَيْهِمْ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 7.  |  |
| ٤٥                                     | المائدة                 | هم                       | هو                        | ﴿ وَمَن لَمْ يَعَكُم بِمَا أَنزَلَ ٱللَّهُ فَأُولَتهِكَ هُمُ اللَّهُ اللَّهُ فَأُولَتهِكَ هُمُ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | *   |  |
| ٤٧                                     | المائدة                 | هم                       | هو                        | ﴿ وَمَن لَمْ يَحْكُم بِمَا أَنزَلَ اللَّهُ فَأُولَتِكَ هُمُ اللَّهُ وَأُولَتِكَ هُمُ اللَّهُ وَأُولَتِكَ هُمُ اللَّهُ اللَّهُ وَأُولَتِكَ هُمُ اللَّهُ اللَّالَّةُ اللَّهُ اللَّا اللَّالِمُ اللَّاللَّهُ الل | •   |  |
| ٦.                                     | المائدة                 | هم                       | هو                        | ﴿ مَن لَعَنَهُ اللَّهُ وَغَضِبَ عَلَيْهِ وَجَعَلَ مِنْهُمُ اللَّهُ وَغَضِبَ عَلَيْهِ وَجَعَلَ مِنْهُمُ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | o.  |  |
| 187                                    | الأعراف                 | نحن                      | أنا                       | ﴿ سَأَصْرِفُ عَنْ ءَايَنِيَ ٱلَّذِينَ يَتَكَبَّرُونَ<br>ذَلِكَ بِأَنَّهُمْ كَذَّبُواْ بِعَا <u>نَدِنَا</u> ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |     |  |
| 10                                     | هود                     | هم                       | هو                        | ﴿ مَن كَانَ يُرِيدُ ٱلْحَيَوٰةَ ٱلدُّنْيَا وَزِينَنَهَا نُوَقِ<br>إِلَيْهِمْ أَعْمَالَهُمْ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |     |  |
| 9٧                                     | النحل                   | هم                       | هو                        | ﴿ فَلَنُحْبِلِنَّهُ حَيُوةً طَيِّبَةً وَلَنَحْزِينَهُمْ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | ۸.  |  |

| 67 - PARENT WAY TROOP (1.100) | المودج الأفعال الماضي / المصارع) |                        |                           |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |  |  |  |
|-------------------------------|----------------------------------|------------------------|---------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--|--|--|
| এখ্রী                         | النور                            | الملفت<br>الد<br>الجمع | الملتقت<br>عنه<br>الإفراد | الشاهد القرآني المنافعة المنا       |  |  |  |
| 19                            | الإسراء                          | هم                     | هو                        | ﴿ وَمَنْ أَرَادَ ٱلْآخِرَةَ وَسَعَىٰ لَهَا سَعْيَهَا وَهُوَ مُؤْمِنٌ فَأُولَتِكَ كَانَ سَعْيُهُم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |  |  |  |
| 1.7                           | الكهف                            | نحن                    | أنا                       | ا ﴿ أَفَحَسِبَ ٱلَّذِينَ كَفَرُوۤا أَن يَنَّخِذُواْ عِ <u>مَادِي مِن</u><br>دُونِ إِ <u>نَّا</u> َ أَعَنَدْنَا ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |  |  |  |
| ۲۷-۳٦                         | طه                               | نحن                    | هو                        | الله الله الله الله الله الله الله الله                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |  |  |  |
| Y0-Y2                         | طه                               | هم                     | هو                        | ﴿ وَمَن يَأْتِهِ مُؤْمِنَا قَدْ عَمِلَ ٱلصَّلِحَتِ فَأُولَتِكَ الصَّلِحَتِ اللّهِ اللّهُ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهُ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهُ اللّهِ اللّهِ اللّهُ اللّهِ اللّهُ السّلِمُ اللّهُ اللّ                                                                                                                                                                                                                                                                          |  |  |  |
| 1.1-1                         | طه                               | هم                     | هو                        | <ul> <li>القيامة وزلاً</li> <li>القيامة وزلاً</li> <li>القيامة وزلاً</li> <li>القيامة وزلاً</li> </ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |  |  |  |
| £0-££                         | الحج                             | نحن                    | أنا                       | <ul> <li>اله المُ اللَّه اللَّاللَّهُ اللَّهُ اللَّاللّ</li></ul> |  |  |  |
| 99                            | المؤمنون                         | هـم                    | هو                        | ا ﴿ حَقِّنَ إِذَا جَآءَ أَحَدَهُمُ ٱلْمَوْتُ <u>قَالَ رَبِّ</u><br>آرَجِعُونِ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |  |  |  |

| الآزد |          | الماغت<br>إله<br>الجمع | الملفت<br>الملفت<br>الملافراد | الشاهد القرآني                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |    |
|-------|----------|------------------------|-------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----|
| 1     | المؤمنون | هم                     | هو                            | ﴿ كُلَّا ۚ إِنَّهَا كَلِمَةً هُوَ قَالِلُهَا ۗ وَمِن وَزَانِهِم بَرَزَحُ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 17 |
| 10    | الشعراء  | نحن                    | هو                            | ﴿ <u>قَالَ</u> كَلَّا فَأَذْهَبَا بِثَايَنَيْنَا ۗ إِ <u>نَا</u> مَعَكُمُ<br>مُسْتَمِعُونَ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | Ę  |
| 17    | النمل    | نحن                    | هو                            | ﴿ وَقَالَ يَتَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ عُلِمْنَا مَنطِقَ ٱلطَّيْرِ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | ١٨ |
| ۹٠    | النمل    | هم                     | هو                            | ﴿ وَمَن جَاءَ بِأَلسَّ يِتَاةِ فَكُنَّتْ وُجُوهُهُمْ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 19 |
| ٣٥    | القصص    | نحن                    | هو                            | ﴿ قَالَ سَنَشُدُ عَضُدَكَ بِأَخِيكَ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | ۲. |
| 0Y-07 | العنكبوت | نحن                    | أنا                           | ﴿ فَإِنَنَى فَأَعَبُدُونِ * كُلُّ نَفْسِ ذَآبِقَةُ ٱلْمَوْتِ ثَمُّ اللَّهِ الْمَوْتِ ثُمُّ الْمَوْتِ أَنْ الْمُوتِ اللَّهُ الْمَوْتِ أَنْ أَنْ الْمُوتِ الْمَوْتِ أَنْ الْمُوتِ اللَّهُ الْمُوتِ اللَّهُ الْمُوتِ اللَّهُ الْمُؤْتِ الْمُؤْتِ الْمُؤْتِ الْمُؤْتِ الْمُؤْتِ الْمُؤْتِ الْمُؤْتِ الْمُؤْتِ الْمُؤْتِ اللَّهُ الْمُؤْتِلِي اللْمُوالِقِيلُ اللَّهُ الْمُؤْتِيلُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللِهُ اللَّهُ اللِهُ اللَّهُ الْمُؤْتِلِي الْمُؤْتِلِي الْمُؤْتِ الْمُؤْتِلِي الْمُؤْتِلِي الْمُؤْتِلِي الْمُؤْتِلِي الْمُؤْتِلِي الْمُؤْتِ الْمُؤْتِلِي الْمُؤْتِلِي الْمُؤْتِ اللَّالِي الْمُؤْتِلِي الْمُؤْتِلِي الْمُؤْتِ  | 7  |
| *1-*• | الروم    | أنتم                   | أنت                           | ﴿ فَأَقِمْ وَجْهَكَ لِلدِّينِ حَنِيفًا * * مُنِينِنَ إِلَيْهِ وَأَتَقُوهُ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | ** |
| ٤٤    | الروم    | هم                     | . هو                          | ﴿ مَن كَفَرَ فَعَلَيْهِ كُفْرُهُ وَمَنْ عَمِلَ صَلِحًا<br>فَلِأَنفُسِمِ مَنْ هَدُونَ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | *  |
| ٥٨    | الروم    | نحن                    | أنت                           | ﴿ وَلَيْن حِنْتَهُم بِثَايَةِ لَيَقُولَنَّ ٱلَّذِينَ كَوْلَ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللْمُواللَّهُ اللَّهُ اللْمُواللِمُ اللْمُواللَّهُ اللَّهُ اللْمُواللَّهُ اللْمُواللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُواللَّهُ اللَّهُ اللَّالِ | ۲٤ |

| C65481 |                                                                                                                                                                               | اده سي ،                  | \ <u>\</u>             | - 10 a.m. |               |
|--------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------|------------------------|-----------|---------------|
| J      | الشاهد القرآني                                                                                                                                                                | المائقت<br>عند<br>الإفراد | الملقت<br>إله<br>الجمع | السور: •  | ا <b>د</b> ری |
| *      | ﴿ وَمِنَ ٱلنَّاسِ مَن يَشْتَرِى لَهْ وَ النَّاسِ مَن يَشْتَرِى لَهْ وَ النَّهِ مَنْ النَّهُ مُعْ عَذَابٌ مُنْهِ يَنُ ﴾ الْحَكِدِيثِ أُوْلَتِكَ لَمَنْمُ عَذَابٌ مُنْهِ يَنُ ﴾ | هو                        | هم                     | لقمان     | ٦             |
| Y      | ﴿ وَقِلِيلٌ مِّنْ عِيَادِي ٱلشَّكُورُ * فَلَمَّا قَضَيْنَا عَلَيْهِ ٱلْمَوْتَ ﴾ عَلَيْهِ ٱلْمَوْتَ ﴾                                                                          | أنا                       | نحن                    | سبأ       | 18-18         |
| *      | ﴿ أَتَّ بِعُواْ مَن لَّا يَسْتَلُكُمُ أَجْرًا وَهُم مُهْتَدُونَ ﴾                                                                                                             | هو                        | هم                     | یس        | ۲١            |
|        | ﴿ وَاللَّذِى جَاءَ بِالصِّدْقِ وَصَدَّقَ بِهِ * أُولَيْكِ<br>هُمُ المُنَّقُونَ ﴾                                                                                              | هو                        | هم                     | الزمر     | ٣٣            |
|        | ﴿ <u>وَمَنْ عَمِلَ صَ</u> لِحًا مِّن ذَكَرٍ أَوْ<br>أَنْثَىٰ وَهُوَ مُؤْمِنُ <u>فَأُوْلَئِن</u> ِكَ يَدُخُلُونَ<br>اَلْمَنَّةَ يُزْزَقُونَ فِيهَا بِغَيْرِ حِسَابٍ ﴾          | هو                        | هم                     | غافر      | ٤٠            |
| ٣      | ﴿ وَلَمَنِ ٱنتَصَرَ بَعْدَ ظُلْمِهِ عَأَوْلَتِكَ مَاعَلَتِهِم مِّن سَبِيلٍ ﴾                                                                                                  | هو                        | هم                     | الشورى    | ٤١            |
| ۲      | ﴿ إِذَاۤ أَذَقَنَا ٱلْإِنسَانَ مِنَّا رَحْمَةُ فَرِحَ بِهَآ<br>وَإِن نَصِيْهُمْ سَلِتَنَةً ﴾                                                                                  | هو                        | هم                     | الشورى    | ٤٨            |

# أنموذج الأفعال (سياق الماضي / المضارع) الملتفت الملتفت الملتفت

| ت  | الشاهد القرآني                                                     | عنه<br>الإفراد | إلية<br>الجمع | السور       | الآيات       |            |
|----|--------------------------------------------------------------------|----------------|---------------|-------------|--------------|------------|
| ** | ﴿ قَنلَ أَوَلَوْ حِنتُكُمْ بِأَهْدَىٰ قَالُوٓ أَ إِنَّا بِمَا      | هو             | أنتم          | الزخرف      | 7 8          |            |
|    | أُرْسِلْتُم بِهِ-كَفِرُونَ ﴾                                       |                |               |             |              |            |
| ₹. | ﴿ وَمَن يَعْشُ عَن ذِكْرِ ٱلدَّحْكِنِ نُقَيِّضٌ لَهُ               |                | _             | ; · .tı     |              |            |
|    | شَيْطَانًا * وَإِنَّهُمْ لَيَصُدُّونَهُمْ ﴾                        | هو             | هم            | الزخرف      | <b>"V-٣٦</b> |            |
| ۲٤ | ﴿ يَنْعِيَادِ لَا خَوْقُ عَلَيْكُمُ ٱلْيُوْمَ * ٱلَّذِينَ          | أنا            | •             | الزخرف ٦٨-٩ | 1 A 7 A      |            |
|    | ءَامَنُواْ مِثَالِيْنَا ﴾                                          | U)             | نحن           |             | الزخرف       | الزخرف<br> |
| 4  | ﴿ إِنِّى تُبْتُ إِلَيْكَ وَإِنِّى مِنَ ٱلْمُسْلِمِينَ * أَوْلَيْكِ | 1.5            |               | الأحقا      |              |            |
|    | ٱلَّذِينَ نَنَقَبَّلُ عَنَّهُمْ ﴾                                  | G)             | هم            | ف           | 17-10        |            |
| 7  | ﴿ وَالَّذِي قَالَ لِوَلِدَيْهِ أُفِّ لَكُمَّا *                    |                | هم            | الأحقا      | ۱۸-۱۷        |            |
|    | أُوْلَيْهِكُ ٱلَّذِينَ حَقَّ عَلَيْهِمُ ٱلْقَوْلُ ﴾                | هو             |               | ف           | 17-17        |            |
| 77 | ﴿ أَفَنَ كَانَ عَلَىٰ بَيْنَةٍ مِن رَّبِهِ كُمَن زُيِّنَ لَهُ      |                |               |             |              |            |
|    | سُوَّهُ عَلِهِ وَٱلْبَعْدَ الْهُوَآءَهُم ﴾                         | هو             | هم            | محمد        | ١٤           |            |
| 7  | ﴿ كُنَنَ هُوَخَلِدٌ فِأَلنَّادِ وَسُقُوا مَآءٌ حَمِيمًا            |                |               | م محمد      | 10           |            |
|    | فَقَطَّعَ أَمْعَآ مَهْرٌ ﴾                                         | ، هو           | هم            |             |              |            |
| 49 | ﴿ وَمَن لَّمْ يَنُّبُّ فَأُوْلَتِكَ هُمُ ٱلظَّالِمُونَ ﴾           | هو             | هم            | الحجرات     | 11           |            |

|        |             | الملتفت | الملتفت |                                                                                |            |
|--------|-------------|---------|---------|--------------------------------------------------------------------------------|------------|
| الآبات | السور       | اله     | 46      | الشاهد القرآني                                                                 | ت          |
|        |             | الجمع   | الإفراد |                                                                                |            |
| WY9    | ق           | نحن     | أنا     | ﴿ مَكَا أَنَا بِظَلَّنِهِ لِلْعَبِيدِ * يَوْمَ نَقُولُ لِجَهَنَّمَ ﴾           | ٤          |
| * 77   | النجم       | هم      | هو      | ﴿ وَكُمْ مِن مَلَكِ فِي ٱلسَّمَوَتِ لَا تُغْنِي شَفَعَتُهُمْ شَيًّا ﴾          | ٤          |
| ٣٠-٢٩  | . 11        |         | _       | ﴿ <u>فَأَعْرِضْ</u> عَن مَّن تَوَلَّى عَن ذِكْرِنَا … * ذَالِكَ                | ٤          |
| 1 -17  | النجم       | هم      | هو      | مَبْلَغَهُم مِنَ ٱلْعِلْمُ ﴾                                                   |            |
| 19-11  | <b>~1</b> ( |         | أنا     | ﴿ كَذَّبَتْ عَادُّ فَكَيْفَ كَانَ عَ <u>ذَا فِي</u> وَنُذُرِ * إِنَّآ          | ٤          |
| 14-17  | القمر       | نحن     | UI .    | أَرْسَلْنَا عَلَيْهِمْ رِيحًا ﴾                                                |            |
| 77-71  | القمر       | نحن     | أنا     | ﴿ فَكَيْفَكَانَ عَدَابِي وَنُذُرِ * وَلَقَدْ بَشَرَا ٱلْقُرْءَانَ لِلذِّكْرِ ﴾ | ٤          |
| ۳۱-۳۰  | القمر       | نحن     | أنا     | ﴿ فَكَيْفَكَانَ عَذَابِي وَنُذُرِ * إِنَّا أَرْسَلْنَا عَلَيْهِمْ صَيْحَةً ﴾   | ٤          |
| ٤٠-٣٩  | القمر       | هم      | أنا     | ﴿ فَذُوقُوا عَذَاكِ وَنُذُرِ * وَلَقَدْ يَشَرَّنَا ٱلْقُرْءَانَ لِلزِّكْرِ *   | ٤          |
| ٩      | الحشر       | ٩       | هو      | ﴿ وَمَن يُوقَ شُحَّ نَفْسِهِ - فَأُولَكِكَ هُمُ ٱلْمُقْلِحُونَ ﴾               | ٤          |
| 17     | التغابن     | هم      | هو      | ﴿ وَمَن يُوقَ شُحَّ نَفْسِهِ - فَأُولَتِكَ هُمُ ٱلْمُقْلِحُونَ ﴾               | <b>. .</b> |
| ١      | الطلاق      | أنتم    | أنت     | ﴿ تَأَيُّهَا ٱلنَّبِيُّ إِذَا طَلَّقَتُمُ ٱلنِّسَاءَ ﴾                         | ٤          |
|        | That to     |         |         | ﴿ وَمَن يُؤْمِنُ بِأَلَّهِ وَيَعْمَلُ صَلِحًا يُدَّخِلَّهُ جَنَّتِ             | 0          |
| -11    | الطلاق      | هم      | هو      | خَلِدِينَ فِيهَا أَبِدًا ﴾                                                     |            |

# أنموذج الأفعال (سياق الماضي / المضارع)

| الاك  | النور    | لمائنت<br>إيد<br>آجي | الملتفت<br>هنه<br>الإفراد | الشاهد القرآني                                                                                                                                                            | J        |
|-------|----------|----------------------|---------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------|
| ٤٤    | القلم    | نحن                  | أنا                       | ﴿ فَذَرِّفِ وَمَن ثَكَدِّبُ بِهَٰذَا ٱلْحَدِيثِ<br>سَنَسْتَذَرِجُهُم ﴾                                                                                                    | •        |
| 17-31 | الحاقة   | أنتم                 | هو                        | ﴿ فَهُوَ فِي عِشَةِ رَاضِيَةٍ * كُلُواْ وَٱشْرَيُواْ هَنِيَّنَا ﴾                                                                                                         | ٥٢       |
| ۳۱    | المعارج  | هم                   | هو                        | ﴿ فَنَنِ ٱبْنَغَىٰ وَرَآةَ ذَلِكَ فَأُولَئِكَ هُرُ ٱلْعَادُونَ ﴾                                                                                                          | 3        |
| ٤٠    | المعارج  | نحن                  | أنا                       | ﴿ فَلا آُفْتِمُ بِرَبِ ٱلْمُشَرِقِ وَٱلْغَزَبِ إِنَّا لَقَدِرُونَ ﴾                                                                                                       | <b>.</b> |
| 18    | الجن     | هم                   | هو                        | ﴿ فَمَنْ أَسْلَمَ فَأُولَئِكَ تَعَرَّوْا رَشَدًا ﴾                                                                                                                        | 0        |
| 74    | الجن     | ٩                    | هو                        | ﴿ وَمَن يَعْضِ ٱللَّهَ وَرَسُولُهُ، فَإِنَّ لَهُ، نَارَ جَهَنَّمَ خَلْدِينَ فِيهَا ﴾                                                                                      | 6        |
| 17-10 | المدثر   | نحن                  | أنا                       | ﴿ ثُمَّ يَطْمَعُ أَنْ أَزِيدَ * كَلَّ إِنَّهُ كَانَ لِآنِينَا عِنِيدًا ﴾                                                                                                  | ٥٧       |
| ۳-۱   | القيامة  | نحن                  | أنا                       | ﴿ لَاَ أُفْسِمُ بِيَوْمِ ٱلْقِينَمَةِ * وَلَا أُفْيِمُ بِٱلنَفْسِ اللَّوَامَةِ * أَكْفَرَمُ بِٱلنَفْسِ اللَّوَامَةِ * أَيْخَسَبُ ٱلْإِنسَانُ ٱلَّن تَجْمَعَ عِظَامَةُ ، ﴾ | ٥٨       |
| 11-9  | العاديات | هم                   | هو                        | ﴿ أَفَلَا بَعْلَمُ إِذَا بُعْثِرَ مَا فِي ٱلْقُبُودِ * … إِنَّ<br>يَتَهُمُ بِهِمْ يَوْمَهِ لِ لَخَدِيرٌ ﴾                                                                 | or<br>O  |

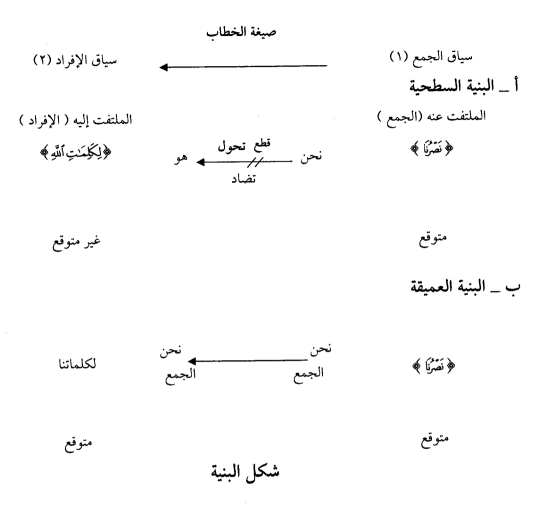
#### ٢- سياق الجمع / الإفراد:

إن عملية إبراز المفارقة الخطابية في هذا السياق ستكون من خلال التحول من الجمع إلى الإفراد ، ومن مواطن هذا النمط من الصورة الالتفاتية العددية في القرآن الكريم ، قوله سبحانه : ﴿ وَلَقَدَكُذِ بَتَ رُسُلُ مِن فَيْلِكَ فَصَبَرُوا عَلَى مَاكُذِبُوا وَأُودُوا حَتَى آئَهُمْ فَصَرَا وَلَا مُبَدِّلَ لِكُلِمَتِ اللّهِ وَلَقَدْ جَآءَكَ مِن نَبْإِي ٱلمُرْسَلِينَ ﴾ [الانعام: ٣٤] .

نود أن نشير إلى أن هذه الآية فيها تسلية من الله تبارك وتعالى لنبيه محمد وتعزية له عما ناله من المساءة بتكذيب قومه إياه على ما جاءهم به من الحق من عند الله، وفيها إشارة أمر من الله سبحانه لنبيه على الصبر على الأذى حتى يأتي نصره أي نصر الله، وأن مفهوم الصبر قد مارسه الرسل من قبله بوصفه واقعاً ملموساً « والصبر حبس النفس على المكروه »(١) . والإشارة إلى أن وعد الله بالنصر محقق لا محالة بدلالة قوله تعالى : ﴿وَلَا مُبَدِّلَ لِكِلَمَتِ اللهِ ﴾ . وفيها وعد بالظفر على من تولى وأدبر (١) ، وقد جرى العدول من سياق الجمع في قوله تعالى : ﴿ نصرنا ﴾ إلى قوله : ﴿ الله ﴾ الذي مثل صيغة التحول في الصورة الالتفاتية وبالإمكان بيان شكل هذا التحول من خلال رسم شكل البنية بالآتي :

<sup>(</sup>١) مدارك التنزيل وحقائق التأويل : ١٦/٢ .

<sup>(</sup>٢) جامع البيان عن تأويل آي القرآن ، الطبري : ٢١٣/٧ .



يمكن توجيه هذا العدول بلاغياً إلى أنّه: سبحانه وتعالى قد أراد تسلية نبيه لما تعرض له من الأذى فوعده بالنصر مما أدى إلى راحته، وهذا نجده في صيغة الجمع في قوله: « نصرنا » والذي مثّل سياق الصورة الأول، وكذلك نجد في نون العظمة إشارة إلى الاعتناء بشأن النصر الذي وعد به النبي على ، في حين نجد أنّ إظهار الاسم الجليل والذي مثّل سياق التحول وطرف الصورة الثاني في

قوله: ﴿ لِكُلِمَنْ اللهِ ﴾ إشارة إلى اختصاص هذه الكلمات به سبحانه وتمييزاً لها عن غيرها من كلمات (١) تصدر من البشر لا من الله سبحانه وتعالى .

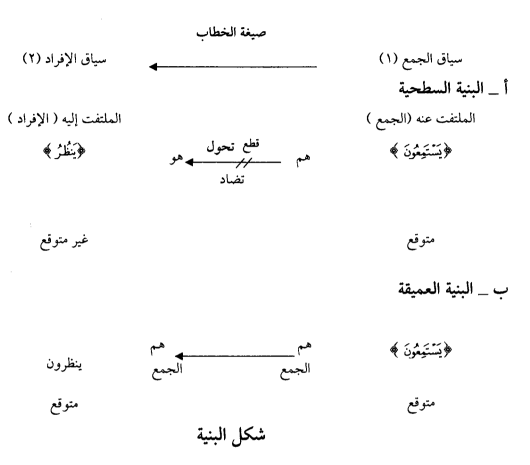
ومن المواطن القرآنية للتحول عن الجمع إلى المفرد قول الحق تبارك وتعالى ﴿ وَمِنْهُم مَن يَسْتَمِعُونَ إِلَيْكَ أَفَأَنتَ تُسْمِعُ ٱلصَّمِّ وَلَوْ كَانُوا لَا يَعْقِلُونَ \* وَمِنْهُم مَن يَشْلُرُ إِلَيْكَ أَفَأَنتَ تُسْمِعُ وَلَوْ كَانُوا لَا يُبْعِرُونَ ﴾ [يونس:٢١-٢٤] .

إنّ هذا النص مسوق لبيان حال الكفار في أثناء تبليغهم الدعوة من الرسول والمتمثلة في القرآن الكريم، فمن هؤلاء « من يستمع إلى ما يأتي به من القرآن، ولكن حين لا يؤمن ولا يحصل فكأنه لا يسمع، ثم قال على وجه التسلية للنبي والله المحمد تريد ان تسمع الصم ؟ أي : لا تكترث بذلك »(٢).

وموطن التحول نجده في قوله جل شأنه: « ينظر » بعد قوله: « يستمعون » فقال: « يستمعون » بلفظ الجمع وقال بعده: « ينظر » بلفظ المفرد ، ويمكن تمثيل صيغة الخطاب المتحول من خلال رسم البنية للصورة بالآتي:

<sup>(</sup>١) ينظر : روح المعانى : ١٣٧/٧ .

<sup>(</sup>٢) المحرر الوجيز : ٩١٠-٩١١ .



ومن بلاغة هذه الصورة: أن « المستمعين أكثر من الرائين على وجه العموم، ألا ترى أننا نستمع إلى أناس كثير لا نراهم في الإذاعات وأشرطة التسجيل وغيرها من وسائل السمع ، فجمع المستمعين لأنهم كثر ... وربما كان ذلك لسبب آخر علاوة على ما ذكر ، فإن التأثير بالدعوة يكون بحسب أثر الاستماع لا بحسب الرؤية ، فوحد النظر لأن رؤيته على غير واحدة لا تختلف بالنسبة إلى الرائين ، وجمع الاستماع لأن الاستماع يختلف أثره من شخص لأخر.

فالكلام تختلف مواقعه من مستمع إلى أخر، ولـذلك وحـد الـرائين لأنهـم يرون شيئاً واحد ، وجمع المستمعين لأن ذلك أثره مختلف عندهم »(١).

وقد ذكر المفسرون أوجهاً أخرى منها « التفنن وكراهية إعادة صيغة الجمع لثقلها لا سيما بعد أن حصل المراد، أو لعل اختلاف الصنعتين للمناسبة مع مادة فعلي (يستمع وينظر) ففعل (ينظر) لا تلائمه صيغة الجمع لأن حروفه أثقل من حروف (يستمع) فيكون العدول استقصاء لمقتضى الفصاحة »(٢).

ونلاحظ هنا أن تبادلاً لغوياً قد حصل في الألفاظ من سياقها الأصلي إلى سياق متحول عنها .

« فإن الصمم مرتبط بالعقل، والعمى مرتبط بالبصر، وفوق ذلك ففي الآية ما يسمى بـ (المضاعفة)، وهي أنْ يتضمن الكلام معنيين : معنى مصرح به ، ومعنى كالمشار إليه ؛ فالمعنى المصرح به هنا : أنه لا يقدر أن يهدي من عمي عن الآيات، وصم عن الكلم البينات، بمعنى أنه صرف قلبه عنها فلم ينتفع بسماعها ورؤيتها .

والمعنى المشار إليه : أنه فضّل السمع على البصر، لأنه جعل مع الصمم فقدان العقل، ومع العمى فقدان النظر فقط (7).

ومن التحول من الجمع إلى الإفراد كذلك قوله عز وجل: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ إِن كُنتُمْ فِي رَيْبٍ مِّنَ ٱلْبَعْثِ فَإِنّا خَلَقْنَكُمْ مِّن تُرَابٍ ثُمَّ مِن نُطْفَةٍ ثُمَّ مِنْ عَلَقَةٍ ثُمَّ مِن مُنطَقَةٍ ثُمَّ مِن مُنطَقَةٍ ثُمَّ مِن مُنطَقَةٍ ثُمَّ مِن عَلَقَةٍ ثُمَّ مِن مُنطَقَةٍ ثُمَّ مِن مُنطَقَةٍ وَغَيْرٍ مُخَلَقَةٍ وَغَيْرٍ مُخَلَقَةٍ وَنَدبَيْنَ لَكُمَّ وَيُقِتُ فِ ٱلْأَرْحَادِ مَا نَشَآءُ إِلَىٰ أَجَلٍ مُسَمَّى ثُمَّ مُن يُنوفَ وَمِنكُم مَن يُنوفَ وَمِنكُم مَن يُردُدُ

<sup>(</sup>١) التعبير القرآني : ٤٦ .

<sup>(</sup>٢) تفسير التحرير والتنوير : ١٨٠/١١ .

<sup>(</sup>٣) البديع في ضوء أساليب القرآن : ١٥٠ .

إِلَىٰ أَرْذَلِ ٱلْعُمُرِ لِكَيْلًا يَعْلَمُ مِنْ بَعْدِ عِلْمِ شَيْئًا ۚ وَتَرَى ٱلْأَرْضَ هَامِدَةً فَإِذَا أَنزَلْنَا عَلَيْهَا ٱلْمَاءَ ٱهْتَزَتْ وَرَبَتْ وَأَنْبَتَتْ مِن كُلِّ زَوْجٍ بَهِيجٍ ﴾ [العج: ٥]

نجد أن طرف الصورة الالتفاتية الأول في قوله تبارك وتعالى: ﴿ ثُمَّ نُخْرِجُكُمْ ﴿ وَالذي يُجسد في سياق الجمع ، في حين نجد أن طرف الصورة الثاني في قوله سبحانه : ﴿ طِفْلاً ﴾ والذي شكل سياق التحول الإفرادي ، إذ ورد لفظ الحال بصيغة الإفراد (طفلاً) لا بصيغة الجمع (أطفالاً) الموافقة لضمير الجمع العائد على المخاطبين في قوله « نخرجكم ».

هذا الخطاب مسوق من الله عز وجل لجميع خلقه في معرض المحاججة العقلية على وجود البعث والحساب، كأنه قيل: «إن ارتبتم في البعث فمزيل ريبكم أن تنظروا في بدء خلقكم »(۱) ، ويرى ابن جني في دلالة هذا التحول: « ... فحسن لفظ الواحد هنا لأنه موضع تصغير لشأن الإنسان وتحقير لأمره، فناسب به ذكر الواحد لقلته عن الجماعة ... وهذا مما إذا سئل الناس عنه قالوا: وضع الواحد موضع الجماعة اتساعاً في اللغة ، وأنسوا حفظ المعنى لتقوى دلالته عليه ، وتنضم بالشبه إليه »(۱)

والعرب قد تستعمل لفظ (طفل) للمذكر والمؤنث المفرد والمثنى والجمع، جاء في لسان العرب: « جارية طفل، وجاريتان طفل وجوار طفل، وغلام طفل، وغلمان طفل » (۴) كما تستعملها على القياس فتقول: « طفل وطفلة وطفلان وطفلتان وأطفال وطفلات »(٤).

<sup>(</sup>١) الكشاف : ٦٩٠ .

<sup>(</sup>٢) المحتسب : ٢/٧/٢ .

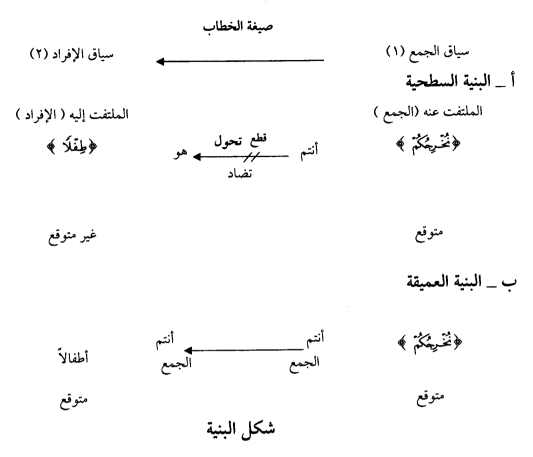
<sup>(</sup>٣) لسان العرب : ٤٢٧/١٣، مادة (طفل) .

<sup>(</sup>٤) المصدر نفسه : ١٣/ ٤٢٧ .

لذلك كان استعمال العرب لفظ (الطفل) « للجمع معروف عند العرب وبه جرت ألسنتهم ، أما سبب تخصيص كل موطن بالاستعمال الذي ورد فيه فهذا يظهر من السياق »(۱) ، وبما أن القرآن الكريم نزل بلسان عربي فقد استعمال لفظ (الطفل) عدة استعمالات بحسب السياق الخطابي ، من ذلك استعماله للفظ (الطفل) مفرداً كما نجده في سياق التحول للصورة الالتفاتية في هذه الآية ، فالسياق تطلّب ذلك لأنه يتكلم على خلق الإنسان من تراب ثم من نطفة ، فبنى الكلام على خلق الجنس وليس على خلق الإفراد ، فلم يقل : خلقناكم من نطف ثم من علقات أو ثم من مضغات ، بل بناه على المفرد الذي يفيد الجنس والنطفة والعلقة والمضغة تخرج طفلاً لا أطفالاً(۱) ، وإيضاحاً لصيغة التحول هذه يمكن بيان شكل البنية للصورة ببنيتها السطحية والعميقة بالآتي :

<sup>(</sup>١) بلاغة الكلمة في التعبير القرآني : ٨٠ .

<sup>(</sup>٢) بلاغة الكلمة في التعبير القرآني: ٨١.



على مستوى صيغة الخطاب (الإرسالية) ووفق الوظيفة التواصلية نجد « أن استقراء العنصر غير المتوقع في السياق الأسلوبي (الجمع في صيغة المفرد) يفضي إلى عدة دلالات :

ان تشابه بنى الإنسان في المرحلة الأولى من الطفولة تشابها يلغي
 الاختلافات كافة، يعني كونهم – في هذا الطور من العمر – ماهية واحدة.

٢- إن التوحد السلوكي اللافت بين أطفال البشر في هذه المرحلة المبكرة
 من حياتهم يستوعب اختلافات النوع والعرق والبيئة جميعاً .

٣- إنَّ تفتح الوعي والشعور على العالم في سنوات الطفولة يكاد يأخذ مساراً واحداً يتميز بالكمون الشديد، فالأم (أو بالتحديد الوجود الفيزيقي للأم) مجاز وحيد يختصر المحسوسات الخارجية كلها بالنسبة إلى جميع الأطفال الذين خرجوا إلى الحياة تواً، كأنهم - في هذه الحالة - طفل واحد يحصر كل المرموزات في رمز ينطوي على وجوده هو.

٤- تمثل سنوات الطفولة الأولى لكل الرجال والنساء على الأرض (ذاكرة بعيدة موحدة) لعلها (ذاكرة اللاذاكرة) حيث يتلبس النزمن والمكان والأشياء بغسق لافت يحتوي على كل ما عداه، ويسمه بالغموض والتأرجح، ويعتبر نمط (الرؤية) هنا طبيعة واحدة للوجود الذي يدنو من شكل (الرؤيا) ويمنحه معناه الرمزي "(۱).

<sup>(</sup>١) النص القرآني من الجملة إلى العالم: ٤٦.

الملتفت الملتفت

| الأياث          | السور                                 | إليه<br>الماضي           | عنه<br>المضارع | الشاهد القرآني                                                         | ن   |
|-----------------|---------------------------------------|--------------------------|----------------|------------------------------------------------------------------------|-----|
|                 |                                       | 2411360 <b>36</b> 055000 |                | ﴿ هُوَ ٱلَّذِى خَلَقَ <u>اَكُم</u> مَّا فِي ٱلْأَرْضِ                  | .1  |
| · - ۲9          | البقرة                                | أنت                      | أنتم           | جَمِيعًا * وَإِذْ قَالَ رَئُكَ لِلْمَلَتِ كَمْةِ                       |     |
|                 | , , , , , , , , , , , , , , , , , , , |                          | V              | إِنِّي جَاعِلٌ فِي ٱلْأَرْضِ خَلِيفَةً                                 |     |
|                 |                                       |                          |                |                                                                        |     |
| ٣٨              | البقرة                                | أنا                      | نحن            | ﴿ فَلْنَا الْهَبِطُواْ مِنْهَا جَمِيعًا ۚ فَإِمَّا يَأْتِينَكُم مِّنِي | ٠,٢ |
|                 |                                       | j                        | <i>3</i> -     | هُدُی﴾                                                                 |     |
|                 |                                       |                          |                | ﴿ فَإِنْ ءَامَنُواْ بِمِثْلِ مَآءَامَنتُم بِدِ، فَقَدِ                 | ٠,٣ |
| ۱۳۷             | البقرة                                | أنت                      | أنتم           | ٱهۡتَدُواٞۚ وَاِن نَوَلَّواْ فَإِنَّمَا هُمۡ فِي شِقَاقٍ ۗ             |     |
|                 |                                       |                          |                | فَسَكُمْفِكَهُمُ اللَّهُ ﴾                                             |     |
|                 |                                       |                          |                | ﴿ يُرِيدُ اللَّهُ بِكُمُ الْكُنْدَ وَلَا يُرِيدُ بِكُمُ                | ٤.  |
| ۱۸٦             | البقرة                                | أنت                      | أنتم           | ٱلْعُسْرَ وَلِتُكْمِلُوا ٱلْمِدَّةَ وَلِتُكَبِّرُوا ٱللَّهَ            |     |
|                 | ·<br>[                                |                          |                | * وَإِذَا سَأَلَكَ عِبَادِى                                            |     |
|                 |                                       |                          | ·f             | ﴿ وَاللَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ خَبِيرٌ * لَيْسَ عَلَيْكَ                | .0  |
| <b>۲</b> ۷۲-۲۷1 | البقرة                                | أنت                      | أنتم           | هُدَنهُ مُ ﴾                                                           |     |

| الآباث  | السور    | الملتفت<br>إليه | الملتفت<br>عنه | الشامد القرآني                                                              | ٢     |
|---------|----------|-----------------|----------------|-----------------------------------------------------------------------------|-------|
|         |          | الماضي          | المضارع        |                                                                             |       |
| 10 - 18 | آل عمران | أنت             | هم             | ﴿ زُيِّنَ لِلنَّاسِ حُبُّ ٱلشَّهَوَتِ * قُلْ                                |       |
|         |          |                 | 1              | أَوُّنَبِيَّتُكُم﴾                                                          |       |
| 178-174 | آل عمران | أنت             | أنتم           | ﴿ فَأَتَقُوا اللَّهَ لَعَلَّكُمْ مَشَكُّرُونَ * إِذْ تَقُولُ                |       |
|         |          |                 | (#ZZ           | لِلْمُؤْمِنِينَ﴾                                                            |       |
| 174-177 | آل عمران | أنت             | أنتم           | ﴿ وَمَا جَعَلَهُ ٱللَّهُ إِلَّا بُشْرَىٰ لَكُمْ وَلِنَظْمَ إِنَّ            |       |
|         | Syz S.   |                 | ،سم            | قُلُوبُكُم بِهِ * لَيْسَ لَكَ مِنَ ٱلْأَمْرِ شَيْءً ﴾                       |       |
| 109-100 | ال عمران | أنت             | أنتم           | ﴿ وَلَهِن مُتُّمْ أَوْ قُتِلْتُمْ لَإِلَى ٱللَّهِ تُحْشَرُونَ *             | •     |
|         |          |                 |                | فَبِمَا رَحْمَةِ مِّنَ ٱللَّهِ لِنتَ لَهُمْ                                 |       |
| 79      | النساء   | هو              | هم             | ﴿ وَحَسُنَ أُوْلَتِهِكَ رَفِيقًا ﴾                                          | 1     |
|         |          | ,               |                | ﴿ يَنَأَيُّهُا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوٓ أَطِيعُوا ٱللَّهَ وَأَطِيعُوا ٱلرَّسُولَ | 1     |
| 709     | المائدة  | أنت             | أنتم أنت       | * أَلَمْ تَرَ إِلَى ٱلَّذِينَ يَزْعُمُونَ أَنَّهُمْ                         |       |
|         |          |                 |                | ءَامَنُواْ بِمَآ أُنزِلَ إِلَيْكَ ﴾                                         |       |
| 09-01   | ا اء، ~  | أنت             | •1             | ﴿ وَإِذَا نَادَيْتُمْ إِلَى ٱلصَّلَوْةِ ٱتَّخَذُوهَا هُزُواً وَلَعِبًا      | ١     |
|         | المائدة  | الت             | أنتم           | ذَالِكَ بِأَنَّهُمْ قَوْمٌ لَا يَمْقِلُونَ * قُلْ يَتَأَهَّلُ ٱلْكِتَابِ *  |       |
|         |          | <u></u>         |                |                                                                             | 20000 |

الملتفت الملتفت

| ت   | الشاهد القراني                                                 | عنه<br>المضارع | إليه<br>الماضي | السور   | الايات                                |  |
|-----|----------------------------------------------------------------|----------------|----------------|---------|---------------------------------------|--|
| 11  | ﴿ سَنَسْتَدْرِجُهُم مِّنْ حَيْثُ لَا يَعْلَمُونَ *             |                |                |         |                                       |  |
|     | وَأُمَّلِي لَهُمَّ إِنَّ كَيْدِى مَتِينُّ ﴾                    | نحن            | أنا<br>        | الأعراف | 144-144                               |  |
| ۱ ٤ | ﴿ قَالُواْ نَفْقِدُ صُوَاعَ ٱلْمَلِكِ وَلِمَن جَآءَ بِهِـ،     |                | וֹט            | يوسف    | ٧٢                                    |  |
|     | حِمْلُ بَعِيرٍ وَأَنَاْ بِهِ، زَعِيهُ ﴾                        | هم             |                | <i></i> | , , , , , , , , , , , , , , , , , , , |  |
| ع ر | ﴿ كَانُوٓاْ إِخْوَانَ ٱلشَّيَعِلِينِّ وَكَانَ ٱلشَّيَطَانُ     | هم             | . هو           | الإسراء | **                                    |  |
|     | لِرَبِّهِ. كَفُورًا ﴾                                          | (**            | <i>,</i>       | ٠, د    |                                       |  |
| ١٦  | ﴿ وَإِذْ قُلْنَا لِلْمَلَتَهِكَةِ ٱسْجُدُواْأَفَنَتَخِذُونَهُ، |                |                |         |                                       |  |
|     | وَذُرِّيَّتُهُۥ أَوْلِيكَآءَ مِن دُونِي ﴾                      | نحن            | أنا            | الكهف   | ٥٠                                    |  |
|     | 1                                                              |                |                |         |                                       |  |
| 17  | ﴿ وَمَا نُرْسِلُ ٱلْمُرْسَلِينَوَٱتَّخَـٰذُوٓاْ ءَايَـتِي ﴾    | نحن            | أنا            | الكهف   | ٥٦                                    |  |
| 7.  | ﴿ وَعَرَضْنَا جَهَنَّمَ * فِي غِطَآءٍ عَن ذِكْرِي ﴾            | نحن            | أنا            | الكهف   | 1 • 1 – 1 • •                         |  |

﴿ فَنَجَّيْنَكَ مِنَ ٱلْفَرِ ... \* وَأَصْطَنَعْتُكَ لِنَفْسِي ﴾

۱,۹

أنا

طه

٤١-٤٠

| • | الناهد القرآني                                                    | المائفت<br>عند<br>المضارع | الباتفت<br>إليه<br>الماضي | السور    | الآبات |
|---|-------------------------------------------------------------------|---------------------------|---------------------------|----------|--------|
| ۲ | ﴿ كُلُواْ مِن طَيِّبَنَتِ مَا رَزَقْنَكُمُ وَلَا تَظْغَوْاْ فِيهِ | نحن                       | เโ                        | طه       | ۸١     |
|   | فَيَحِلَّ عَلَيْكُمْ عَضَبِيٌّ ﴾                                  | تعن                       | <b>J</b>                  | •        | ^ \    |
| ۲ | ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ مِن رَّسُولٍ إِلَّا              | نحن                       | أنا                       | الأنبياء | 70     |
|   | نُوحِيّ إِلَيْهِ أَنَهُ وَلاّ إِلَّهَ إِلَّا أَنَّا ﴾             |                           |                           |          |        |
| ۲ | ﴿ وَلَقَدْ كَتَبْنَ افِ ٱلزَّبُورِ مِنْ بَعْدِ ٱلذِّكْرِ          | نحن                       | וֹט                       | الأنبياء | 1.0    |
|   | أَتُ ٱلْأَرْضَ يَرِثُهَا عِبَادِيَ ﴾                              |                           |                           | •        | :      |
| ۲ | ﴿ وَإِذْ بَوَّأْنَا لِإِبْرَهِيمَ مَكَانَ ٱلْبَيْتِ               | نحن                       | أنا                       | الحج     | ۲٦     |
|   | أَن لَا تُشْرِلِتَ بِي شَيْثًا ﴾                                  | يس                        |                           | 9        |        |
| ۲ | ﴿ فَاذَا حَآءَ أَمْ مُنَا وَلَا تَحْنَاطِتِنِ ﴾                   | نحن                       | أنا                       | المؤمنون | 77     |

777

أنا

أنا

الشعراء

04

﴿ إِنَّكُمْ مِّنَّا لَا نُنصَرُونَ \* قَدْكَانَتْ ءَايَدِي نُتْلَى

﴿ وَأُوْحَيْنَآ إِلَىٰ مُوسَىٰٓ أَنْ أَسْرِ بِعِبَادِىۤ ﴾

| 9  | الشاهد القرآني                                                                             | الملتفت<br>عنه<br>المضارع | الملتفت<br>إليه<br>الماضي | السور به<br>السور | الآيات |
|----|--------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------|---------------------------|-------------------|--------|
| 44 | ﴿ وَوَصَّيْنَا ٱلْإِنسَنَ بِوَالِدَيْهِ وَإِن جَنهَدَاكَ لِتُشْرِكَ بِي ﴾ لِتُشْرِكَ بِي ﴾ | نحن                       | เโ                        | العنكبوت          | ٨      |
| ۲۸ | ﴿ وَوَصَّيْنَا ٱلْإِنسَانَ بِوَالِدَيْهِأَنِ ٱشْكُرْ لِي ﴾                                 | نحن                       | أنا                       | لقمان             | 1 &    |
| 79 | ﴿ وَلَوْشِتْنَا لَا لَيْنَاكُلُ نَفْسٍ هُدَاهَا<br>وَلِكِكِنْ حَقَّ ٱلْقَوْلُ مِنِي ﴾      | نحن                       | เโ                        | السجدة            | ۱۳     |
| ۲. | ﴿ وَمَا بَلَغُواْ مِعْشَارَ مَا ءَانَيْنَكُمْ مَاكَذَّبُواْ رُسُلِي ﴾                      | نحن                       | أنا                       | سبأ               | 80     |
| ٣) | ﴿ وَجَعَلُواْ لَهُ، مِنْ عِبَادِهِ جُزْءًا إِنَّ ٱلْإِنسَانَ<br>لَكَفُورٌ مُبِينً ﴾        | نحن                       | เโ                        | الزخرف            | 10     |
| £  | ﴿ وَلَقَد تَرَكَّنَهَآ ءَايَةً * فَكَيْفَ كَانَ عَذَابِي<br>وَنُذُرِ ﴾                     | هم                        | هو                        | القمر             | 17-10  |
| *  | ﴿ فَطَمَسْنَا أَعْيُنَهُمْ فَذُوقُواْ عَذَابِي وَنُذُرِ ﴾                                  | نحن                       | أنا                       | القمر             | ٣٧     |

﴿سَنَسْتَدْرِجُهُم مِنْ حَبَّثُ لَا يَعْلَمُونَ \* وَأُمْلِي لَمُمَّ ﴾

﴿ وَإِنَّ لَنَا لَلَّاخِزَةَ وَٱلْأُولَى \* فَأَنذَرْتُكُمْ نَارًا تَلَظَّىٰ ﴾

القلم

الليل

18-14

أنا

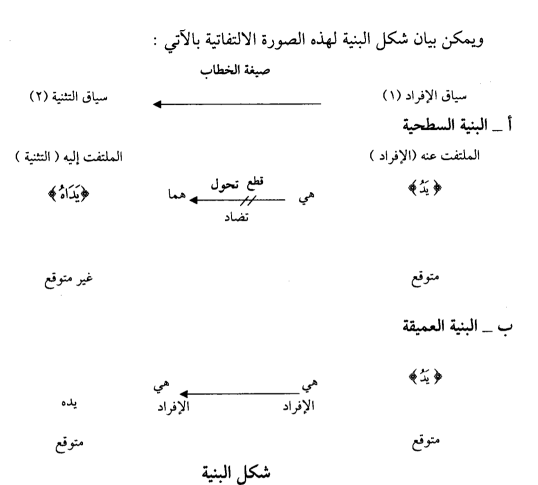
أنا

# المبحث الثاني سياق الإفراد / التثنية سياق التثنية / الإفراد

#### ١ - سياق الإفراد/التثنية :

من المواطن القرآنية التي يتمثل فيها هذا السياق قوله جل شأنه: ﴿وَقَالَتِ ٱلْيَهُودُ يَدُ ٱللَّهِ مَغْلُولَةً غُلَّتَ أَيْدِيهِمْ وَلُعِنُواْ بِمَا قَالُواْ بِلِّ يَدَاهُ مَبْسُوطَتَانِ يُنِفِقُ كَيْفَ يَشَآهُ ﴾ [المائدة: ٦٤] . إنَّ هذه الآية الكريمة مسوقة لبيان ادعاء اليهود على الله عز وجل دعوات باطلة، منها وصفه بالبخل ( سبحانه وتعالى عن ذلك علواً كبيراً ) ونجد في هذه الآية صراعاً ضدياً بين عنصرين هما (البخل / العطاء) فالعنصر الأول يمثل الدعوة الباطلة التي ادعى بها اليهود على الله سبحانه، أما العنصر الثاني والمتمثل في العطاء فهو يجسد الرد على هذه الدعوة ودحضها، وقد جاء هذان العنصران في إطار تشكيل الصورة الالتفاتية والمتمثلة أطرافها في قوله تبارك وتعالى: « يد » والذي يمثل سياق الصورة الأول الإفراد، في حين نجد طرف الـصورة الالتفاتية الثاني في قوله : « يداه » إذ جرى التحول للصورة من الإفراد إلى التثنية، ودلالة وصف اليد بالغل إشارة إلى البخل في العطاء لأن العرب يجعلون العطاء معبراً عنه باليد، ويجعلون بسط اليد استعارة للبذل والكرم، ويجعلون ضد البسط استعارة للبخل فيقولون : أمسك يده وقبض يده، وقد اختصت لفظة (غل) بالقرآن الكريم فلم ترد في خطاب العرب<sup>(١)</sup>.

<sup>(</sup>١) ينظر : تفسير التحرير والتنوير : ٢٤٩/٦ .



لقد جسد سياق التحول إلى ( التثنية ) نقضاً لكلام اليهود، وإثبات سعة فضله تعالى، وكان بسط اليدين تمثيل لفعل العطاء، وهو يتضمن تشبيه الإنعام بأشياء تعطى باليدين.

وقد جاء سياق الخطاب ذماً لليهود على ادعائهم على الله سبحانه بالبخل، ولا سيما أنهم أهل إيمان ودين ، فلا يجوز في دينهم وصف الله تعالى بصفات الذم .

فقولهم هذا : إما أن يكون جرى مجرى التهكم بالمسلمين إلزاماً لهذا القول الفاسد لهم، كما روي أنهم قالوا ذلك لما كان المسلمون في أول زمن الهجرة في شدة ، وفرض الرسول على عليهم الصدقات، إذ يجب تنزيه الله تبارك وتعالى عن هذه المقالات، أما بالنسبة لبلاغة التحول في الصورة الالتفاتية فله مقصدية، إذ إن ذكر اليد هنا بطريقة التثنية لزيادة المبالغة في الجود، وإلا فاليد في حال الاستعارة للجود أو البخل لا يقصد منها مفرد ولا عدد، فالتثنية مستعملة في مطلق التكرير (۱).

<sup>(</sup>١) ينظر : تفسير التحرير والتنوير : ٦/٠٥٠ .

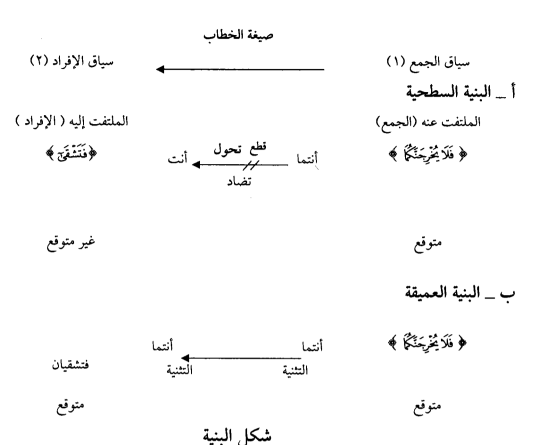
#### ٢- سياق التثنية/الإفراد:

إن كون اللغة في شكل سياقات تحويلية تعد قوة فاعلة تعطي للأجزاء دلالات أو فعاليات خاصة (١) وبخاصة إذا كان الخطاب دعوياً، ومن المواضع القرآنية للتحول من سياق التثنية إلى سياق الإفراد قوله تبارك وتعالى: ﴿ فَلَا يُخْرِ حَنَّكُم مِنَ اللَّهِ الْحَبَارِ بعداوة على الأخبار بعداوة إبليس لآدم (عليه السلام) ولزوجه: بأن نهيا نهي التحذير عن أن يتسبب إبليس في خروجهما من الجنة، لأن العدو لا يروقه صلاح حال عدوه (٢).

وقد حصل التحول في النص من قوله جل شأنه: « فلا يخرجنكما » الذي مثل سياق الصورة الأول (التثنية) إلى قوله جل شأنه: « فتشقى » وكان مقتضى الظاهر أن يقال: « فتشقيان » مطابقة للتثنية ويمكن بيان شكل البنية لهذه الصورة بالآتى:

<sup>(</sup>١) ينظر : نظرية المعنى في النقد القديم : مصطفى ناصف : ٤٨ .

<sup>(</sup>٢) ينظر : تفسير التحرير والتنوير : ٣٢١/١٦ .



ويرى الزمخسري في بلاغة هذا التحول: « فلا يخرجنكما » فلا يكونن سبباً لإخراجكما ، وإنما اسند إليه آدم وحده فعل الشقاء دون حواء بعد إشراكهما في الخروج؛ لأن في ضمن شقاء الرجل - وهو قيم أهله وأميرهم شقاءهم ، كما أن في ضمن سعادته سعادتهم ، فاختصر الكلام بإسناده إليه دونها مع المحافظة على الفاصلة ، وأريد بالشقاء التعب في طلب القوت ، وذلك معصوب برأس الرجل وهو راجع إليه (۱)

<sup>(</sup>١) ينظر : الكشاف : ٦٦٨ ؛ والإتقان في علوم القرآن : ٩٤/٢ .

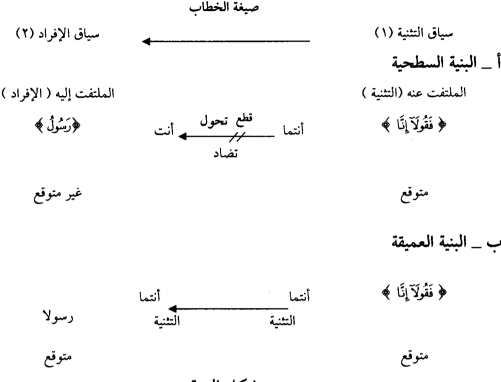
وربما يكون من بلاغة هذه الصورة أنه « أسند ترتب الـشقاء إلى آدم خاصة دون زوجه إيجازاً، لأن شقاء أحد الزوجين شقاء الآخر لتلازمهما في الكون ، مع الإيمان أن شقاء الذكر أصل شقاء المرأة »(١).

ولنتأمل كذلك قول عز وجل : ﴿ فَأْتِيَا فِرْعَوْنَ فَقُولَآ إِنَّا رَسُولُ رَبِّ ٱلْعَلَمِينَ ﴾ [النعراء: ١٦]

نجد أن الالتفات في هذه الآية الكريمة حصل من خلال التحول من سياق التثنية في قوله تعالى : ﴿ فَأْتِهَا فِرْعُونَ فَقُولًا إِنَّا ﴾ الذي يجسد طرف الصورة الأول إلى قوله عز وجل : ﴿ رَسُولُ ﴾ والذي مثّل طرف الصورة الثاني (الملتفت إليه) قال الزمخشري : « فإن قلت : هلا ثنى الرسول كما ثنى في قوله : إنّا رسولا ربك قلت : الرسول يكون بمعنى : المرسل وبمعنى : الرسالة ، فجعل ثم بمعنى الرسل فلم يكن بد من تثنيته ، وجعل هاهنا بمعنى : الرسالة فجاز التسوية فيه إذا وصف به بين الواحد والتثنية والجمع ، كما يفعل بالصفة بالمصادر نحو صوم وزور »(٢) . ويمكن بيان شكل البنية لهذه الصورة بالآتى :

<sup>(</sup>١) تفسير التحرير والتنوير : ٣٢١/١٦ .

<sup>(</sup>٢) الكشاف : ٧٥٦ .



#### شكل البنية

نجد أن تعبير القرآن الكريم عن موسى وهارون عليهما السلام (وهما مثنى) بالمفرد في لفظ (رسول) الذي يجسد سياق التحول في الصورة الالتفاتية ويقودنا هذا العنصر غير المتوقع (المثنى بصيغة المفرد) أيضاً إلى عدة دلالات يمكن إجمالها بالآتي (١١) :

١- إن البلاغ المكلَّفَيْنِ به بلاغ واحد، فكما لو كانــا - انطلاقــاً مــن واحديــة الرسالة والمرسل إليه والمرسل - رسولاً واحداً .

۲- إن هارون كان لسان موسى لتميزه عنه بقوة الإفصاح والحجاج (وكان موسى عيي اللسان) فجعل الله منهما كياناً واحداً تتجاوب أعضاؤه في توصيل الخطاب وتأكيد محموله.

<sup>(</sup>١) ينظر : النص القرآني من الجملة إلى العالم : ٤٧ .

٣- إن صلة القرابة بين الاثنين (الأخوة) وصلة الممارسة السياسية ﴿وَاجْعَل لِي وَلِي اللّهِ عَلَى اللّهُ اللّهِ اللّهُ اللّهِ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللللللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللللّهُ الللللللّهُ الللللللّهُ اللللللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللللللّهُ

من خلال ما تقدم نجد بأن التغيير في نظام الكلمات غيّر معنى العبارة (١) من دلالة محدد إلى مجموعة دلالات أمكن استخلاصها من السياق .

ومن المواضع الأخرى قول ه جل شأنه : ﴿ قَالَ فَمَن رَّبُكُمُا يَمُوسَىٰ ﴾ « وفيه وجهان ، أحدهما : أنه أفرد موسى عليه السلام بالنداء بمعنى التخصيص والتوقف ، إذ كان هو صاحب عظيم الرسالة وكريم الآيات . ذكره ابن عطية . والثاني : لما كان هارون أفصح لساناً منه على ما نطق به القرآن ثبت عند جواب الخصم الألد ، ذكره صاحب الكشاف (٢)».

<sup>(</sup>١) ينظر : نظرية المعنى في النقد القديم : ١٤ .

<sup>(</sup>٢) البرهان في علوم القرآن : ٢٤٠/٢ .

المبحث الثالث سياقات التحول التثنية/الجمع الجمع/التثنية

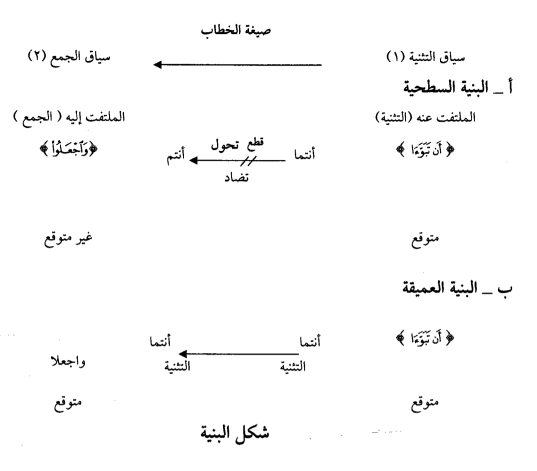
#### ١ - سياق التثنية / الجمع:

ومن المواطن القرآنية للتحول عن سياق التثنية إلى الجمع قول الحق تبارك وتعالى : ﴿ وَأَوْحَيْنَا ٓ إِلَى مُوسَىٰ وَلَغِيواًن تَبَوَّءَا لِقَوْمِكُمُا بِعِصْرَ بُيُوتًا وَالجَعَلُوا بُيُوتَكُمُ قِبْلَةً وَالْجَعَلُوا بُيُوتَكُمُ قِبْلَةً وَأَلِعِمُوا الصَّلَوَةُ وَبَشِيرِ الْمُؤْمِنِينَ ﴾ [يون: ٨٧].

هذا خطاب الله عز وجل لنبيه موسى وأخيه هارون (عليهما السلام) وهو خطاب تكليف بإقامة بيوتاً لعبادته سبحانه في مصر، وكذلك الأمر بتوجيه هذه البيوت أو المساجد إلى الكعبة من خلال جعلها قبلة « وكان موسى ومن معه يصلّون إلى الكعبة، وكانوا في أول أمرهم مأمورين بأن يصلوا في بيوتهم في خفية من الكفرة لئلا يظهروا عليهم فيؤذوهم ويفتنوهم عن دينهم »(١).

وتتمظهر أطراف الصورة الالتفاتية في هذا الخطاب في قوله سبحانه: ﴿ أَن تَبَوَءَا ﴾ الذي يمثل سياق الصورة الأول (التثنية) في حين يجسد قوله جل شأنه: ﴿ وَٱجْعَلُوا ﴾ سياق الصورة الثاني (الجمع) ، ويمكن تمثيل ذلك من خلال رسم شكل البنية لهذه الصورة بالآتي :

<sup>(</sup>١) الكشاف : ٤٧٢ .



وعلى صعيد التمثيل البلاغي تتجسد بلاغة هذا الخطاب في قول الزمخشري: « فإن قلت : كيف نوع الخطاب فثنى أولاً، ثم جمع، ووحَّد آخراً؟ قلت : خوطب موسى وهارون (عليهما السلام) أن تبوأ لقومكما بيوتاً واختاراها للعبادة، وذلك مما يفوض إلى الأنبياء، ثم سيق الخطاب عاماً لهما ولقومهما باتخاذ المساجد والصلاة فيها؛ لأن ذلك واجب على الجمهور، ثم خص موسى عليه السلام بالبشارة التي هي الغرض تعظيما لها وللمبشر بها »(١).

<sup>(</sup>١) الكشاف : ٤٧١-٤٧١ ؛ والبرهان في علوم القرآن : ٢٤٢/٢ ؛ والجامع الكبير : ١٠٢ .

لأنه الرسول على الحقيقة (۱) . « إذ نجد أنه سبحانه أسند الفعل مرتين إلى واو الجماعة ، إشارة إلى أن هذا التكليف لا يخصهما فحسب ، بل هما وقومهما جميعاً ، ثم أفرد الفعل في آخر الآية ، يشير بذلك إلى أن المخاطب أولاً وبالذات إنما هو أحدهما ، وهو الرسول موسى »(۲) .

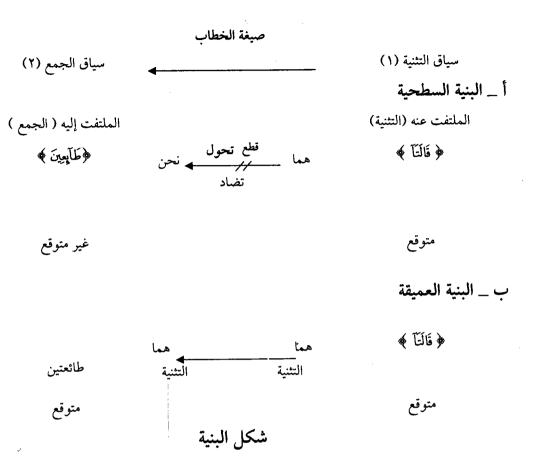
ومن تلك المواطن كذلك قول الحق تبارك وتعالى : ﴿ ثُمَّ اَسْتَوَى ٓ إِلَى ٱلسَّمَآءِ وَهِيَ دُخَانٌ فَقَالَ لَمَا وَلِلاَّرْضِ ٱثْنِيَا طَوْعًا أَوْ كَرْهًا قَالَتَاۤ أَنْيُنَا طَآبِعِينَ ﴾ [نسلت: ١١].

يتضح في تركيب هذه الآية الكريمة طرفي الصورة الالتفاتية ، إذ نجد في طرف الصورة الأول الذي يمثله سياق التثنية قوله تعالى : «قالتا » أما سياق التحول فنجده في قوله جل شأنه : « طائعين » والذي يمثل طرف الصورة الثاني، ويرى الزمخشري في هذه الآية : « فإن قلت : هلا قيل : طائعتين على اللفظ أو طائعات على المعنى ، لأنها سماوات وأرضون ، قلت : لما جعلنا مخاطبات ومجيبات ووصفن بالطوع والكره قيل طائعين »(٣) . ومن خلال هذين الطرفين يمكن رسم شكل البنية بالآتي :

<sup>(</sup>١)الفوائد المشوق إلى علوم القراءة : ١٠٢.

<sup>(</sup>٢) من بلاغة القرآن : ١١٠ .

<sup>(</sup>٣) الكشاف : ٩٦٦ .



تتضافر إلى جانب الصورة الالتفاتية صورة أخرى في هذه الآية الكريمة وهي صورة إنزال السماء والأرض منزلة العقلاء من خلال توجيه الأمر إليهما تشخيصياً، ووصفهما بالاستجابة والانقياد، إذ نجد أن الأرض والسماء عاقلتان يوجه إليهما الخطاب ، فتسرعان بالجواب، بلا فتور ولا سأم ولكن في رضا وارتياح (۱) ، وهو – كما يرى الزمخشري – سر وصفهما بالطاعة بصيغة جمع المذكر العاقل (طائعين) عدولاً عن صيغة المثنى المؤنث (طائعين) التي يقتضيها

<sup>(</sup>١) ينظر : المعاني الثانية في الأسلوب القرآني : ٤٠٨ .

ظاهر السياق (قالتا) وعن صيغة جمع المؤنث (طائعات) الملائمة لما لا يعقل (1) وربما يكون السر والنكتة البلاغية في صيغة هذا العدول: أن الله سبحانه وتعالى يعرض « بهؤلاء الذين ضلت عقولهم، فتردت بها سفاهتهم في هوة الشرك والغواية، فكأن الآية الكريمة بتضمنها هذا العدول في ذلك السياق تجسد المفارقة الواضحة بين تلك الجمادات التي لا تملك إلا الطاعة والانقياد المطلق لجبروت الخالق عز وجل، وبين هؤلاء الملاحدة من بني البشر (العقلاء) الذين تعطلت عقولهم فانغمسوا في مبادئ المعصية بين إشراك به واقع ، وإعراض عند تذكيرهم بآياته ، ودلائل قدرته متوقع (٢) ».

<sup>(</sup>١) ينظر : أسلوب الالتفات في البلاغة القرآنية : ١٠٢ .

<sup>(</sup>٢) أسلوب البلاغة القرآنية : ١٠٣ .

| أنموذج العدد (سياق الإفراد - الجمع) |              |      |                           |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |    |  |  |
|-------------------------------------|--------------|------|---------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----|--|--|
| ان<br>چ                             | <b>السور</b> |      | الملتفت<br>عنه<br>الأفراد |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |    |  |  |
| <b>Y A</b>                          | الأنبياء     | ٤    | هما                       | ﴿ وَدَاوُدَ وَسُلَتَمَنَ إِذْ يَعَكُمُونِ فِي الْمُعَلَّمُ الْمِ الْمُعَلِّمُ اللَّهُ الْمُعَلِّمُ اللَّهُ الْمُعَلِّمُ اللَّهُ اللَّلِي اللَّهُ اللْلِمُ الللْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللْمُواللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُواللَّهُ اللَّهُ اللْمُلْمُ اللَّهُ اللْمُلْمُ اللَّهُ اللْمُلْمُ اللْمُلْمُ اللَّهُ اللْمُلْمُ اللَّالِمُ اللْمُلْمُ اللَّالِمُ اللَّالِمُ اللْمُلْمُ اللْمُلْمُ اللَّهُ اللْمُلْمُ اللْمُلِ |    |  |  |
| ٥                                   | الحج         | ٦    | هما                       | ﴿ هَٰذَانِ خَصْمَانِ ٱخْتَصَمُوا فِي رَبِّمْ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ۲. |  |  |
| ٣٦                                  | الأحزاب      | هم   | هما                       | ﴿ وَمَا كَانَ لِ <u>مُقْمِنِ وَلَا مُقْمِنَةِ إِ</u> ذَا قَضَى اللَّهُ وَرَسُولُهُ وَ أَمْرًا أَن يَكُونَ <u>هَكُمُ الْخِي</u> رَةُ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |    |  |  |
| ٤٠                                  | یس           | هم   | هما                       | ﴿ لَا اَلشَّ مَسُ يَنْبَغِي لَمَا آَن تُدَّرِكَ اَلْقَمَرَ<br>وَكُلُّ فِي فَلَكِ يَسْبَحُونَ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | •  |  |  |
| ٩                                   | الحجرات      | هم   | هما                       | ﴿ وَإِن طَالِهَ اللَّهِ مِنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ <u>ٱقْنَتَلُواْ</u><br>فَأَصْلِحُواْ بَيْنَهُمَا ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | Ģ  |  |  |
| <b>N-YV</b>                         | ق            | أنتم | هما                       | ﴿ قَالَ قَبِينُهُ رَبَّنَا مَا أَطْغَيْتُهُ * قَالَ لَا<br>تَخْنَصِمُواْ لَدَى ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 7  |  |  |
| ٤                                   | التحريم      | أنتم | أنتـما                    | ﴿ إِن نَنُونَا إِلَى ٱللَّهِ فَقَدْ صَغَتْ قُلُوبُكُما ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | .٧ |  |  |

#### ٢ - سياق الجمع / التثنية

من المواطن القرآنية للتحول عن سياق الجمع إلى سياق التثنية قوله تعالى : ﴿ يَمَعْشَرَ ٱلْجِينِ وَٱلْأَرْضِ فَٱنفُذُواْ لَا نَنفُذُواْ مِنْ أَقْطَارِ ٱلسَّمَوَٰتِ وَٱلْأَرْضِ فَٱنفُذُواْ لَا نَنفُذُونَ إِلَا يِسُلْطَنِ \* فَإِلَيْ مِالَةُ رَيِّكُمَا تُكَذِّبَانِ ﴾ [الرحمن: ٣٢-٣٤] .

هذا الخطاب فيه بيانٌ لقدرة الله سبحانه وتعالى بوصفه الخالق وعجز ( الجن والأنس ) بوصفهم مخلوقين عن الهروب من قضائه والخروج من ملكوته ومن سمائه وأرضه، إذ أنّه تبارك وتعالى يوجه الخطاب لهم ويبين بأن عجزهم بائن ، ثم بين سبحانه بأنهم لا يستطيعون فعل ذلك، أي : المقدرة على النفاذ من ملكوته إلا بسلطان والمتمثل بالقوة والقهر والغلبة (۱).

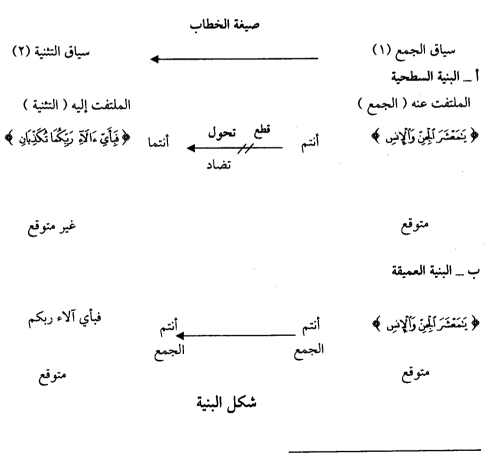
وقد قيل : بأن هذه الآية حكاية عن حال يوم القيامة، وذلك أنه يفر الناس من أقطار الأرض، والجن كذلك ، لما يرون من هول يوم القيامة، فيجدون سبعة صفوف من الملائكة قد أحاطت بالأرض فيرجعون من حيث جاؤوا، فحينئذ يقال لهم : ﴿ يَنْمَعْشَرَ لَلِمِنِ ﴾ ، وقيل بل هي مخاطبة في الدنيا، أي : إنْ استطعتم الفرار من الموت بأن تنفذوا من أقطار السموات والأرض (٢) .

وعلى صعيد بنية التحول للصورة الالتفاتية فنجدها ماثلة في بداية الآية التي جسدت الخطاب بسياق الجمع في قوله تعالى : ﴿ يَنَعَشَرَ اَلِمِنِ وَالْإِنسِ ﴾ ثم تحولت بنية الخطاب إلى سياق التثنية الذي يمثل سياق التحول الأسلوبي للصورة

<sup>(</sup>١) ينظر: الكشاف: ١٠٧٢.

<sup>(</sup>٢) ينظر : المحرر الوجيز : ١٨٠٢ – ١٨٠٣ .

في قوله تعالى: ﴿ فَإِلَيْ ءَالَآهِ رَبِيكُمَا تُكَلِّبَانِ ﴾ ، ونكتة هذا العدول البلاغية تتمثل في أن سياق الجمع جاء لتعجيزهم أي تعجيز كل فرد من الطائفتين بدلالة لفظ « معشر » أيضاً الذي يدل على العشيرة أي عشيرة الرجل والعدد الكامل لهم (١) ، ثم جاء سياق التثنية لأن كل فرد منسوب إلى طائفته من الأنس والجن ، ومعنى النفاذ الذي جاء في سياق الجمع في قوله تعالى ﴿ فَٱنفُذُوا ﴾ الذي جاء بصيغة الأمر يعني من « نفذ السهم في الرمية نفوذاً ونفاذاً (١) ، ومعناه التعجيز ، ويمكن بيان ذلك من خلال شكل البنية للصورة بالآتي :



<sup>(</sup>١) المفردات في غريب القرآن : ٣٣٨ .

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق نفسه : ٥٠٢ .

#### الخاتمة والنتائج:

بعد التدقيق في موضوعات الكتاب ومتعلقاته، التي تمت معالجتها نظرياً وتطبيقياً، رأينا أن نبرز ما يمكن استخلاصه من نتائج ذات أهمية موضوعية وقد تمثلت بما هو آت:

الصطلاحي، لكن هذه المقاربة ليست كلية إلى درجة التطابق، وذلك لأن المعنى الاصطلاحي، لكن هذه المقاربة ليست كلية إلى درجة التطابق، وذلك لأن المعنى الاصطلاحي يأخذ مديات أوسع في التدليل على معنى الالتفات وعليه جرى التعويل، ولقد تمت الإفادة من مجمل المفاهيم الاصطلاحية لدى العرب والغرب؛ لغرض المقاربة بين المنهجين (البلاغي والأسلوبي)، وقد تعرض مصطلح الالتفات إلى إشكالية في تحديد مفهومه في تراثنا البلاغي العربي، وكذلك في النقد الأدبي الحديث، وأما بالنسبة للجانب الوظيفي للخطاب الالتفاتي، قد اتضح لنا بأن للالتفات وظائف عديدة في الخطاب القرآني منها: الوظيفة الدينية، والوظيفة الجمالية، لكن كانت الوظيفة الدينية هي الغاية التي قام عليها الخطاب الالتفاتي.

٢ - لقد أدت المخططات البنائية المشكلة للصورة الالتفاتية دوراً مهماً في تفعيل المفهوم الإجرائي على الصعيدين التركيبي والدلالي؛ فكان وجودها بمثابة الحجر الأساس الذي يبين كيفية اشتغال الصورة الالتفاتية بأبعادها وسياقاتها البنائية والتواصلية ( الإبلاغية ) .

٣ - كان للعملية الإحصائية التي قمنا بها لغرض تحديد المساحة التي
 شغلها الالتفات في القرآن الكريم دور أسلوبي فاعل، إذ تبين من خلال عملية

الإحصاء بأن مفهوم الالتفات يعد ظاهرة بلاغية وأسلوبية واضحة جد الوضوح في الخطاب القرآني، وهذا إن دل على شيء إنما يدل على أهمية الالتفات وعمقه البلاغي في إيصال المقاصد الإلهية، وتبين أيضاً من خلال الإحصاء بأن أنماط الالتفات الثلاثة ( الضمائري والفعلي والعددي ) وسياقاتها تتفاوت فيما بينها في درجة الورود، إذ كان الالتفات الضمائري يشغل مساحة أكثر من الالتفات الفعلي والعددي .

- إن الالتفات الضمائري بوصفه أحد الأنماط الأسلوبية للالتفات في القرآن الكريم، كان وسيلة للإقناع، لإيصال الحقائق الدينية، وقد اشتمل على العديد من الموضوعات القرآنية في عالم الشهادة وعالم الغيب.
- و لقد أدى الالتفات الفعلي دوراً فاعلاً على المستوى المشهدي من خلال استحضار المشهد الحدثي، وبخاصة فيما يتعلق بمشاهد الغيب، كيوم القيامة مثلاً، وعمل على تفعيل الأوامر والنواهي ضمن منظومة التكاليف الشرعية.
- ٦ أدى الالتفات العددي وظائف أساسية في الخطاب القرآني، من أهمها إعطاء المفرد حكم الجمع والعكس صحيح، أو جعل المثنى مفرداً والعكس صحيح، وجعل المثنى جمعاً والعكس صحيح، لنكت بلاغية تتعلق بالمقام ووظائفه المقصدية.
- ٧ أدى الالتفات بأنماطه وسياقاته المختلفة دوراً فاعلاً في إضفاء المعنى البلاغي والجمالي على الخطاب القرآني، وفي توصيل الغرض الديني الذي يعد من أهم مقاصد القرآن الكريم، بل هو الغاية الأساسية من منظومته البلاغية المعجزة.

#### ثبت المصادر والمراجع:

- ١ الإتقان في علوم القرآن : السيوطي ، دار إحياء العلوم، بيروت .
- ٢ أثر النحاة في البحث البلاغي : د . عبد القادر حسين ، دار نهضة مصر
- ٣ الأدب والدلالة : تودوروف ، ت : محمد نديم خشفة، مركز الإنماء .
- إرشاد العقل السليم إلى مزايا القرآن العظيم : أبو السعود محمد بن مصطفى
   العمادي ، وضع حواشيه عبد اللطيف عبد الرحمن ، دار الكتب العلمية .
- أساس البلاغة : الزمخشري قدم له : د. محمود فهمي حجازي ، الهيئة العامة لقصور الثقافة الشركة الدولية للطباعة ٦ أكتوبر ، ٢٠٠٣ م .
  - ٦ أساليب البلاغية الفصاحة ، البلاغة ، المعانى : د. أحمد مطلوب .
- ٧ استقبال النص عند العرب: د. محمد المبارك المؤسسة العربية للدراسات.
  - ٨ الأسس النفسية لأساليب البلاغة العربية : د. مجيد عبد الحميد ناجى .
  - ٩ أسلوب الالتفات في البلاغة القرآنية : د. حسن طبل، ملتزم الطبع والنشر.
    - ١٠ أسلوب الدعوة القرآنية بلاغة . . ومنهاجاً : د. عبد الغني سعيد بركة .
      - ١١ الأسلوب والأسلوبية : بييرجيرو ، ت : د. منذر عياشي .
- ١٢ أسلوبية البناء الشعري : : أرشد على محمد ، دار الشؤون الثقافية العامة.
  - ١٣ أسلوبية الرواية : حميد الحمداني ، مطبعة النجاح الجديدة .
  - ١٤ الأسلوبية والأسلوب : د. عبد السلام المسدي، دار العربية للكتاب
  - ١٥ الأسلوبية ونظرية النص : د. إبراهيم خليل، المؤسسة العربية للطباعة .
    - ١٦ أصول تحليل الخطاب في النظرية النحوية العربية : محمد الشاوس .
- ١٧ أصول التفكير النحوي : د. علي أبو المكارم ، منشورات الجامعة الليبية.
  - ١٨ الأصول في النحو: السراج، ت: د. عبد الحسين الفتلي.
- ١٩ الأصول المعرفية لنظرية التلقي : ناظم عودة خضر ، دار الشروق للنشر .

- ٢٠ الإعجاز الصرفي في القرآن الكريم : د. عبد الحميد أحمد يوسف هنداوي
  - ٢١ الإعجاز الفني في القرآن : عمر السلامي ، طبع بمصنع للشركة التونسية
    - ٢٢ أقنعة النص : سعيد الغانمي ، دار الشؤون الثقافية العامة ، بغداد ط١ .
      - ٢٣ الأمالي الشجرية : أبي السعادات هبة الله بن علي بن حمزة العلوي.
    - ٢٤ الأمثال في القرآن الكريم : محمود بن الشريف ، الناشر : دار عكاظ .
  - ٢٥ إنتاج الدلالة الأدبية : د . صلاح فضل ، مؤسسة مختار للنشر والتوزيع .
    - ٢٦ انفتاح النص الروائي : سعيد يقطين ، المركز الثقافي العربي ، بيروت .
- ٢٧ أنوار التنزيل وأسرار التأويل المعروف بـ ( تفسير البيضاوي ) : حققه وبيّن
- الأحاديث الموضوعة والضعيفة والإسرائيليات فيه : الشيخ عبد القادر عرفات حسونة.
  - ٢٨ البديع في ضوء أساليب القرآن : د. عبد الفتاح لاشين ، دار المعارف .
    - ٢٩ البديع في نقد الشعر : أسامة بن مرشيد بن علي بن منقذ .
  - ٣٠ البرهان الكاشف عن إعجاز القرآن : الزملكاني ت: د. خديجة الحديثي .
    - ٣١ البرهان في علوم القرآن : الزركشي ، دار إحياء الكتب العربية .
    - ٣٢ البلاغة الاصطلاحية : د. عبده عبد العزيز قلقيلة ، دار الفكر العربي
    - ٣٢ بلاغة الخطاب وعلم النص : د. صلاح فضل ، سلسلة عالم المعرفة.
- ٣٣ البلاغة العربية ( قراءة أخرى ) : د . محمد عبد المطلب ، الشركة العالمية
- ٣٤ بلاغة الكلمة في التعبير القرآني : د. فاضل صالح السامرائي، دار الثقافية .
  - ٣٥ بلاغة الكلمة والجملة والجمل : د. منير سلطان ، منشأة المعارف
  - ٣٦ البلاغة والأسلوبية : د. محمد عبد المطلب ، الهيئة المصرية العامة .
  - ٣٧ -بلاغتنا اليوم بين الجمالية والوظيفية : محمد بركات حمدي ، دار وائل .
  - ٣٨ بنية اللغة الشعرية : جان كوهن ، ت : محمد الولي ، دار توبقال للنشر .
- ٣٩ تأويل مشكل القرآن : أبو محمد عبد الله مسلم بن قتيبة ( ت ٢٧٦هـ)
  - شرحه ونشره السيد أحمد صقر ، دار الكتب العلمية ، بيروت ، ط٣ ١٩٨١ م .
- ٤ التبيان في البيان : شرف الدين الحسن بن محمد بن عبد الله الطيبي : ت :

- توفيق الفيل ، وعبد اللطيف لطف الله ، دار السلاسل للطباعة والنشر الكويت .
- ٤١ تحرير التحبير في صناعة الشعر والنثر وبيان إعجاز القرآن : لابن أبي
   الأصبع المصري ، تحقيق : د. حنفي محمد شرف ، لجنة إحياء التراث الإسلامي .
- 27 تحرير المعنى السديد وتنوير العقل الجديد من تفسير الكتاب المجيد المسمى بـ ( تفسير التحرير والتنوير ) : محمد الطاهر بن عاشور ، الدار التونسية .
  - 27 تحليل الخطاب الروائى : سعيد يقطين ، الناشر : المركز الثقافي العربي
    - ٤٤ تحليل الخطاب الشعري: د. محمد فتوح ، النادي الأدبي الثقافي .
- ٥٤ تذوق النص الأدبي: د. رجاء عيد ، دار قطري بن الفجاءة للنشر والتوزيع
  - ٤٦ التصوير الفني في القرآن : سيد قطب ، دار المعارف بمصر .
  - ٤٧ تطوير البحث الدلالي عند العرب ، : د. محمد حسين علي الصغير .
- ٤٨ التعابير القرآنية والبيئة العربية في مشاهد القيامة : د. ابتسام مرهون الصفار
  - ٤٩ التعبير الفني في القرآن : د. بكري شيخ أمين ، دار الشروق ، بيروت.
- ٥ التعبير القرآني : د. فاضل صالح السامرائي ، جامعة بغداد ، بيت الحكمة.
- ٥١ التفسير البياني للقرآن الكريم: د. عائشة بنت الشاطئ ، مكتبة الدراسات .
  - ٥٢ تفسير سورة الإسراء: د. عبد الله محمود شحاتة ، الهيئة المصرية العامة
    - or تفسير الشعراوى : محمد متولى الشعراوي ، مصر ( د . ت ) .
- التفسير الكبير المسمى بـ ( مفاتيح الغيب ) : فخر الدين الرازي دار الكتب العلمية بيروت لبنان ، ط۱ ، ۲۰۰۰م .
- وه تفسير الكشاف عن حقائق التنزيل وعيون الأقاويل في وجوه التأويل : أبو القاسم جار الله محمود بن عمر الزمخشري الخوارزمي، ت : خليل مأمون شيحا .
   والتقابل والتماثل في القرآن الكريم : د. فايز عارف القرعان .
  - ٥٧ تهذيب اللغة: الأزهري ، تحقيق: يعقوب عبد النبي ، القاهرة ( د.ت ) .
  - ٥٨ ثلاث رسائل في إعجاز القرآن : الرماني والخطابي عبد القاهر الجرجاني.
- ٥٩ جامع البيان عن تأويل آي القرآن المعروف بـ ( تفسير الطبري ) : الإمام

- الطبري ، ضبط وتعليق محمود شاكر ، دار إحياء التراث العربي ، بيروت لبنان ، ٦٠ - الجامع الكبير في صناعة المنظوم من الكلام المنثور: ضياء الدين ابن الأثير الجزري ، قام بتحقيقه : د. مصطفى جواد ، و جميل سعيد ، مطبعة المجمع العلمي. ٦٦ - الجامع لأحكام القرآن: أبو عبد الله محمد بن أحمد الأنصاري القرطبي، تحقيق : سالم مصطفى البدري ، دار الكتب العلمية ، بيروت – لبنان ط١ ، ١٤٢٠ .
  - ٦٢ جدلية الأفراد والتركيب في النقد العربي القديم: د. محمد عبد المطلب.
    - ٦٣ جدلية الخفاء والتجلى: كمال أبو ديب ، دار العلم للملايين بيروت .
  - ٦٤ جماليات الأسلوب والتلقى: د . موسى ربايعة ، أربد ، ط١ ، ٢٠٠٠ م .
    - ٦٥ جماليات المفردة القرآنية : د . أحمد ياسوف ، دار المكتبى .
- ٦٦ جواهر البلاغة في المعاني والبيان والبديع:السيد أحمد الهاشمي، دار الفكر ٦٧ – حاشية الصاوى على تفسير الجلالين : أحمد بن محمد الصاوى المالكي (ت ١٢٤١ هـ): صدقى جميل العطار ، دار الفكر ، ٢٠٠٣م.
- ٦٨ الحجاج في في القرآن الكريم من خلال أهم خصائصه الأسلوبية : عبدالله صولة ، منشورات كلية الآداب ، جامعة منوبة ، تونس ، ٢٠٠١ م .
  - ٦٩ الحديث النبوي من الوجهة البلاغية : كمال عز الدين ، دار اقرأ .
- · ٧ الخصائص: ابن جني ، تحقيق : محمد على النجار ، دار الشؤون الثقافية
  - ٧١ خصائص التراكيب: د. محمد أبو موسى ، مكتبة وهبة ، القاهرة .
- ٧٧ الخطيئة والتكفير من البنيوية إلى التشريحية \_ قراءة نقدية لنموذج إنساني معاصر \_ مقدمة نظرية ودراسة تطبيقية : د. عبد الله الغذامي ، النادي الأدبى الثقافي .
  - ٧٣ \_ دراسات بلاغية في القرآن و الحديث النبوي : د. محمد حسن شرشر
  - ٧٤ ــ دراسات في الأدوات النحوية : د. مصطفى النحاس ، شركة الربيعانَ
    - ٧٥ دراسات في البلاغة العربية : د . عبد العاطى غريب علام .
  - ٧٦ دراسات في اللغة : د . إبراهيم السامرائي ، مطبعة العاني ، ١٩٦١ م
    - ٧٧ دراسات قرآنية : محمد قطب ، دار الشروق ، بيروت ،ط٥ .

- ٧٨ دراسات نقدية في النحو العربي : د. عبد الرحمن أيوب ، مؤسسة الصباح
- ٧٩ دلائل الإعجاز في علم المعانى : عبد القاهر الجرجاني، دار المعرفة .
  - ٨٠ الدلالة الزمنية في الجملة العربية : د. على جابر المنصوري.
  - ٨١ الدلالة المرئية : د. على جعفر العلاق ، دار الشروق ، عمان ٢٠٠٢ م .
- ٨٢ دليل الدراسات الأسلوبية : د. جوزيف ميشال شريم ، المؤسسة الجامعية
  - ٨٣ دور الكلمة في اللغة : ستين أولمان ، ترجمة : كمال محمد بشر .
- ٨٤ روح المعانى في تفسير القرآن العظيم والسبع المثاني : الألوسي البغدادي .
  - ٨٥ الروضُ المريع في صناعة البديع : ابن البناء ، دار النشر المغربية .
  - ٨٦ زاد المسير في علم التفسير : ابن الجوزي القرشي المكتب الإسلامي .
- ٨٧ الزمن في القرآن الكريم : د. بكري عبد الكريم ، دار الفجر للنشر والتوزيع
  - ٨٨ سورة الرحمن وسور قصار : د. شوقي ضيف ، دار المعارف بمصر .
- ٨٩ السيميائية والنص الأدبى : جامعة عناية باجى مختار ، الجزائر ، ١٩٩٥ م.
  - ٩ شرح الرضى على الكافية : رضى الدين الإسترابادي ، جامعة قار يونس .
    - ٩١ الشعرية : تزفيطان طودورف ، دار توبقال للنشر ، المغرب .
    - ٩٢ الشكل والخطاب : محمد الماكري ، المركز الثقافي العربي (د.ت ) .
    - ٩٣ الصورة الشعرية الأصول والفروع : د. صبحي البستاني، دار الفكر .
      - ٩٤ الصورة الفنية في التراث النقدي والبلاغي : د. جابر أحمد عصفور.
    - ٩٥ الصورة في التشكيل الشعري : د . سمير علي سمير الدليمي ، بغداد .
  - ٩٦ الصيغ الزمنية في اللغة العربية : د. مالك المطلبي ، دار الشؤون الثقافية .
  - ٩٧ الضمائر في اللغة العربية : د. محمد عبد الله جبر ، دار المعارف، ط١ .
- ٩٨ الطبيعة في القرآن الكريم : د. كاصد ياسر الزيدي ، دار الرشيد ، ١٩٨٠م.
- ٩٩ الطراز المتضمن لأسرار البلاغة وعلوم حقائق الإعجاز : يحيى بن حمزة بن
  - علي بن إبراهيم العلوي اليمني ، دار الكتب العلمية ، بيروت .
  - ١٠٠ عزف على وتر النص الشعرى : د. عمر محمد الطالب، دمشق .

- ١٠١ على طريق التفسير البياني : د. فاضل صالح السامرائي ، جامعة الشارقة
- ١٠٢ علم الأسلوب ( مبادئه وإجراءاته ) : د. صلاح فضل ، مؤسسة المختار،
- ١٠٣ علم البديع ، د. عبد العزيز عتيق ، دار النهضة العربية للطباعة والنشر ،
- ١٠٤ علم البديع والبلاغة العربية عند العرب: إ .ج . كراتشكوفسكي، بيروت.
  - ١٠٠ علم الدلالة : بيار غيرو / ت : أنطوان أبو زيد ، منشورات عويدات .
- ١٠٦ علم اللغة العام : فردينان دي سوسير ، ، دار آفاق ، بغداد ، ١٩٨٥ م .
  - ١٠٧ علم لغة النص ( المفاهيم و الاتجاهات) : د. سعيد حسن بحيري .
    - ۱۰۸ العنوان و سيموطيقا الاتصال الأدبى : د. محمد فكري الجزار .
  - ١٠٩ الفصل و الوصل في القرآن الكريم: د. منير سلطان، منشأة المعارف.
  - ١١٠- الفعل زمانه وأبنيته : د. إبراهيم السامرائي ، مؤسسة الرسالة للطباعة .
- ١١١- فكرة النظم بين وجوه الإعجاز في القرآن الكريم : د.فتحي أحمد عامر ،
  - جمهورية مصر العربية ، المجلس الأعلى للشؤون الإسلامية ، لجنة القرآن والسنة .
- ۱۱۲ الفوائد المشوقة إلى علوم القرآن وعلم البيان: ابن قيم الجوزية ، دار الكتب العلمية ، بيروت لبنان ، (د.ت)
  - ١١٣ في الأدب ومذاهبه المعاصرة : د. على عبد الخالق على دومة .
  - ١١٤ في تشكل الخطاب النقدي : د. عبد القادر الرباعي ، الأهلية للنشر .
    - ١١٥ في سيمياء الشعر القديم: د. محمد مفتاح دار الثقافة ، المغرب.
      - ١١٦ في ظلال القرآن: الطبعة السادسة.
      - ١١٧ قراءات أسلوبية في الشعر الحديث : د. محمد عبد المطلب .
  - ١١٨ الكامل في اللغة والأدب : المبرد ، ت: محمد أبو الفضل إبراهيم .
- ١١٩ كتاب البديع : ابن المعتز ،ت: إغثاطيوس كراتشفوفسكي ، دار المسيرة.
  - · ١٢ كتاب التعريفات : الجرجاني ، الناشر : دار الكتاب العربي ، بيروت
- ١٢١ كتاب الصناعتين ( الكتابة والشعر ) : أبو هلال الحسن بن عبد الله بن
- سهل العسكري ، تحقيق : علمي محمد البجاوي ومحمد إبراهيم ، المكتبة العصرية ،

- 1 ٢٢ الكليات: لأبي البقاء أيوب ابن موسى الحسيني الكفوي. مؤسسة الرسالة.
- ١٢٣ لسان العرب: ابن منظور ، المؤسسة المصرية العامة القاهرة ( د.ت ) .
  - ١٢٤ اللغة العربية معناها ومبناها : د. تمام حسان ، الهيئة المصرية العامة
- ١٢٥ لمسات بيانية في نصوص من التنزيل: د. فاضل السامرائي ، العراق.
- 177 المثل السائر في أدب الكاتب والشاعر: ضياء الدين بن الأثير، قدمه وحقق وعلق عليه، د. أحمد الحوفي، منشورات دار الرفاعي، (د.ت)
  - ١٢٧ مجاز القرآن : المثنى التيمي ، مكتبة الخانجي ، مصر .
- 1۲۸ المحتسب في تبين وجوه شواذ القراءات والإيضاح عنها: أبو الفتح عثمان بن جنى ، تحقيق: على الجندي وعبد الحليم النجار ، و عبد الفتاح إسماعيل.
- ۱۲۹ المحرر الوجيز في تفسير الكتاب العزيز: أبو محمد عبد الحق بن عطية الأندلسي ، (ت٥٤١ هـ ) دار ابن حزم ، ط١ ، ١٤٢٣ هـ ٢٠٠٢ .
- ١٣٠ مداخل إلى عالم الجمال الأدبى: عبد المنعم تليمة ، دار الثقافة للطباعة
  - ۱۳۱ مدارك التنزيل وحقائق التأويل: النفسى ، دار النفائس للطباعة والنشر.
    - ١٣٢ مدخل إلى التحليل البنيوي للقصص ، رولان بارت مركز الإنماء .
- ١٣٣ المشاهد في القرآن : حامد صادق قنيبي ، مكتبة المنار ، الأردن الزرقاء
  - ١٣٤ مشكلة البنية أو أضواء على البنيوية : د. زكريا إبراهيم ، دار مصر .
- ١٣٥ المصباح المنير: أحمد الفيومي المقري، طبع ونشر وتوزيع دار الحديث
  - ١٣٦ المعانى الثانية في الأسلوب القرآني: د. فتحى أحمد عامر.
  - ۱۳۷ معاني النحو: د. فاضل السامرائي ، بيت الحكمة ، بغداد ١٩٨٩م
  - ١٣٨ معايير تحليل الأسلوب: ، ت: د. حميد الحمداني ، دار النجاح .
- ١٣٩ معترك الأقران في إعجاز القرآن :السيوطي، تحقيق : على محمد البجاوي
- ٠١٠ المعجم الأدبى : جبور عبد النور ، دار العلم للملايين ، بيروت ، ط١،
  - ١٤١ معجم المصطلحات العربية في اللغة والأدب : مجدي وهبة وكامل
- ١٤٢ معجم مقاييس اللغة : أبو الحسين أحمد بن فارس بن زكريا ، تحقيق

- وضبط: عبد السلام محمد هارون ، دار الفكر .
- ١٤٣ مغني اللبيب عن كتب الأعاريب: ابن هشام الأنصاري ، مطبعة المدني .
  - ١٤٤ مفتاح العلوم ، أبو يعقوب السكاكي ، مطبعة مصطفى بابي الحلبي .
    - ١٤٥ المفردات في غريب القرآن : الأصفهاني المكتبة التوفيقية ، مصر .
- ١٤٦ المفصل في علم العربية: الزمخشري، دار الجيل، بيروت، ط١ (د.ت)
- ١٤٧ مفهومات في بنية النص ، اللسانية الشعرية الأسلوبية التناصية ،
  - ت : د. وائل بركات ، دار معد للطباعة سوريا ، ١٩٩٦ م .
  - ١٤٨ مقاربات في الرواية والأقصوصة : بشير الوسلاتي ، المغاربية للطباعة .
  - ١٤٩ مقالات في الأسلوبية : منذر عياشي ، منشورات اتحاد كتاب العرب .
    - ١٥٠ المقاييس البلاغية في تفسير التحرير والتنوير ابن عاشور .
  - ١٥١ من أسرار التعبير القرآني : محمد أبو موسى ، مطبعة السعادة ، مصر ،
    - ١٥٢ من بلاغة القرآن : د. أحمد أحمد بدوي ، دار نهضة مصر للطبع .
      - ١٥٣ من بلاغة النظم العربي : د. عبد العزيز عرفة ، دار عالم الكتب .
    - ١٥٤ منازل الرؤية : د. سمير شريف استيتية ، دار وائل للنشر والتوزيع .
      - ١٥٤ المنتخب من تفسير القرآن الكريم : الشيخ محمد متولي الشعراوي .
        - ١٥٥ المنزع البديع في تجنيس أساليب البديع : محمد السجلماسي .
    - ١٥٦ منهاج البلغاء وسراج الأدباء : حازم القرطاجني ، تونس ، ١٩٦٦ م .
      - ١٥٧ النحو الوافي : عباس حسن ، دار المعارف ، مصر ، ط٤ .
- ١٥٨ النحو والدلالة : محمد حماسة عبد اللطيف ، كلية دار العلوم ، القاهرة
  - ١٥٩ نسيج النص بحث في ما يكون به الملفوظ نصاً ، الأزهر الزناد .
- ١٦٠ النص القرآني من الجملة إلى العالم : وليد منير ، المعهد العالي للفكر .
  - ١٦١ نظرية المعنى في النقد الأدبي : د. مصطفى ناصف ، دار الأندلس .
- ١٦٢ النظم الفني في القرآن : عبد المتعال الصعيدي ، الناشر : مكتبة الآداب .
  - ١٦٣ نقد الشعر ، قدامة بن جعفر ، ت: كمال مصطفى ، مكتبة الخانجي،

١٦٤ - نهاية الإيجاز في دراية الإعجاز : فخر الدين محمد بن عمر الرازي .

١٦٥ - وجود النص ، نص الوجود : مصطفى الكيلاني ، الدار التونسية للنشر ،
 مطبعة تونس - قرطاج ، ط١ ، ١٩٩٢ م .

#### الرسائل والأطاريح الجامعية

١٦٦ – الاستعارة في القرآن الكريم : أحمد فتحي رمضان ، جامعة الموصل .

۱٦٧ – ظاهرة العدول بين البلاغة العربية والأسلوبية الحديثة : عبد العزيز عبد الله ، أطروحة دكتوراه إلى كلية الآداب ، جامعة الموصل ،.

17۸ – فن الالتفات في البلاغة العربية : قاسم فتحي سليمان ، رسالة ماجستير مقدمة إلى كلية الآداب ، بإشراف : د. جليل رشيد فالح ، ١٩٨٨ م .

#### البحوث المنشورة في الدوريات :

179 - الالتفات وأثره في شاعرية ابن زيدون : حسين خريوش ، مجلة أبحاث اليرموك ، ١٩٩٥ م .

١٧٠ - تبادل الضمائر وطاقته التعبيرية : محمد نديم خشفة ، مجلة البيان .

۱۷۱ – دلالة الأطر الأسلوبية وصلتها بتقديم مكونات الجملة : رشيد بلحبيب ،
 المجلة العربية للثقافة ، ع ( ۱۸ ) ، ۱۹۹۹ م .

۱۷۲ – فن الالتفات في مباحث البلاغيين : د. جليل رشيد فالح ، مجلة آداب المستنصرية ، ع ( ۹ ) ، ۱۹۸٤ م .

۱۷۳ – معالم أسلوبية عند ابن الأثير من كتاب المثل السائر : أحمد قاسم الزمر،
 مجلة المورد ، ۲۰۰۲ م .

1۷٤ - المنهجيات اللسانية في تحليل الخطاب الأدبي ، بسام بركة ، مجلة الفكر العربي ع ( ۸۷ ) ، ۲۰۰۲ م .

# الفهرس

| الصفحة | الموضوع المراث المراث                                  |
|--------|--------------------------------------------------------|
| 0      | مقدمة المؤلف                                           |
| 0      | التمهيد                                                |
| 11     | الالتفات في المفهوم اللغوي                             |
| ١٣     | إشكالية الالتفات في المفهوم الاصطلاحي                  |
| 44     | وظائف الخطاب الالتفاتي في القرآن الكريم                |
| ٤٣     | الفصل الأول: بلاغة الأنماط الأسلوبية للالتفات الضمائري |
|        | ( التركيب والدلالة )                                   |
| ٤٤     | مدخل                                                   |
| ٥٧     | المبحث الأول: سياقات التحول                            |
| ٥٧     | ١ – سياق الغيبة / الخطاب                               |
| 97     | ٢ – سياق الخطاب / الغيبة                               |
| 114    | المبحث الثاني : سياقات التحول                          |
| 114    | ١ - سياق الغيبة / التكلم                               |
| ١٤٨    | ٢ - سياق التكلم / الغيبة                               |
| ۱۷۱    | المبحث الثالث : سياقات التحول                          |
| 171    | ١ سياق التكلم / الخطاب                                 |
| 178    | ٢ سياق الخطاب / التكلم                                 |
| ۱۷٦    | الفصل الثاني: بلاغة الأنماط الأسلوبية للالتفات الفعلي  |
|        | ( التركيب والدلالة )                                   |

| 177         | مدخل                                                  |
|-------------|-------------------------------------------------------|
| ١٨٣         | المبحث الأول: سياقات التحول                           |
| ١٨٣         | ١ - سياق الماضي / المضارع                             |
| ۲۰۸         | ٢ – سياق المضارع / الماضي                             |
| 774         | المبحث الثاني : سياقات التحول                         |
| 774         | سياق المضارع / الأمر                                  |
| 74.         | المبحث الثالث : سياقات التحول                         |
| 74.         | سياق الماضي / الأمر                                   |
| 777         | الفصل الثالث: بلاغة الأنماط الأسلوبية للالتفات العددي |
|             | ( التركيب والدلالة )                                  |
| 77.8        | مدخل                                                  |
| 747         | المبحث الأول : سياقات التحول                          |
| 747         | ١ – سياق الإفراد / الجمع                              |
| 408         | ٢ - سياق الجمع / الإفراد                              |
| 77.         | المبحث الثاني : سياقات التحول                         |
| <b>۲</b> ٦٨ | ١ – سياق الإفراد / التثنية                            |
| 771         | ٢ – سياق التثنية / الإفراد                            |
| 777         | المبحث الثالث : سياقات التحول                         |
| 777         | ١ – سياق التثنية / الجمع                              |
| 7.7.7       | ٢ – سياق الجمع / التثنية                              |
| · ··· YA-8  | الخاتمة                                               |
| ۲۸۲         | ثبت المصادر والمراجع                                  |
| 790         | الفهرس                                                |