

تَألِيْفُ النَّمَانَ مِسِمِينَ النَّوْسِمِينَ النَّوْسِمِينَ النَّوْسِمِينَ النَّوْسِمِينَ النَّوْسِمِينَ النَّوْسِمِينَ

عنوان الطلب :

دار المحراب للطباعة والنشر

MiHRAB Weriags GmbH Roland Str. 88, 5 Köln 1 Tel: (0221) 31 35 35 — 32 72 91 West Germany

P.O. Box 2192 Berkeley, Ca. 94707 U.S.A



### مقستمتح

لقد تمّ تأليف تفسير «إشارات الإعجاز» في السنة الأولى من الحرب العالمية الأولى على جبهة القتال بدون مأخذ أو مرجع. وقد اقتضت ظروف الحرب الشاقة وما يواكبها من حرمان أن يُكتب هذا التفسير في غاية الايجاز والاختصار لأسباب عديدة. وقد بقيت الفاتحة والنصف الأول من التفسير على نحو أشد إجمالًا واختصارًا: أولًا: لأن ذلك الزمان لم يكن يسمح بالايضاح ؛ نظرًا إلى أن (سعيد القديم) كان يعبر بعبارات موجزة وقصيرة عن مرامه ؛ ثانيًا: كان (سعيد) يضع درجة أفهام طلبته الأذكياء جدًا موضع الاعتبار. ولم يكن يفكر في فهم الآخرين.

ثالثًا: لما كان يبيّن أدق وأرفع ما في نظم القرآن من الايجاز المعجز، كان مضطرًا الى التعبير عنه بعبارات مختصرة ؛

رابعًا: لما كان يهدف إلى استخراج ما في الآيات من نكت وإشارات كان يفكر أن تأتي العبارة قصيرة ورفيعة.

بيد أنني أجلت النظر فيه الآن بعين (سعيد الجديد) ، فوجدت أن هذا التفسير بما تحتويه من تدقيقات ، يُعد بحق تحفة رائعة من تحف (سعيد القديم) بالرغم من جميع أخطائه .
ولما كان [أي سعيد القديم] يتوثب لنيل مرتبة الشهادة أثناء

الكتابة؛ فيكتب ما يعن له بنية خالصة، ويطبق قوانين البلاغة ودساتير العلوم العربية، لم أستطع أن أقدح في أي موضع منه. إذ ربما يجعل الباري عزّ وجلّ هذا المؤلَّف كفارة لذنوبه ويبعث رجالًا يستطيعون فهم هذا التفسير حق الفهم.

ولولا موانع الحرب العالمية ، فقد كانت النية تتجه إلى أن يكون هذا الجزء وقفًا على توضيح الاعجاز النظمي من وجوه إعجاز

القرآن ، وأن تكون الأجزاء الباقية كل واحد منها وقفًا على سائر أوجه الاعجاز. ولو ضَمَّ هذا التفسير الآن بين دفّتيه الأشتات المتفرقة من حقائق التفسير المبثوثة في ثنايا عامة «المقالات» و «المكتوبات» من رسائل النور ، لأصبح تفسيرًا بديعًا جامعًا للقرآن المعجز البيان.

رسائل النور، لأصبح تفسيرًا بديعًا جامعًا للقرآن المعجز البيان. ومن يدري لعلَّ الله أن يبعث رجلًا سعيدًا في المستقبل فيجعل من هذا الجزء من التفسير ومن المقالات والمكتوبات الست والستين مأخذًا ، ويكتب على ضوء ذلك تفسيرًا من هذا القبيل. إن شاء الله.

سعيد النورسي

ترجم هذه المقدمة عن التركية : عاصم الحسيني



اقول لما كان القرآن جامعا لا شتات العلوم وخطبة لعامة الطبقات في كل الاعصار لا يتحصل له تفسير لائق من فهم الفرد الذي قلما يخلص من التعصب لمسلكه ومشربه. اذ فهمه يخصه ليس له دعوة الغير اليه الا ان يعديه قبول الجمهور. واستنباطه لا بالتشهي – له العمل لنفسه فقط ولا يكون حجة على الغير الا ان يصدقه نوع اجماع. فكما لا بد لتنظيم الاحكام واطرادها ورفع الفوضى الناشئة من حرية الفكر مع اهمال الاجماع وجود هيئة عالية من العلماء المحققين الذين – بمظهريتهم لامنية العموم واعتماد الجمهور – يتقلدون كفالة ضمنية للامة فيصيرون مظهر مرحجية الاجماع الذي لا تصير نتيجة الاجتهاد شرعاً ودستوراً الا بتصديقه وسكته ، كذلك لا بد لكشف معاني القرآن وجمع المحاسن المتفرقة في التفامير وتثبيت حقائقه المتجلية بكشف الفن المحاسن المتفرقة في التفامير وتثبيت حقائقه المتجلية بكشف الفن المحاسن المتفرقة في التفامير وتثبيت حقائقه المتجلية بكشف الفن المحاسن المتفرقة في التفامير وتثبيت عقائقه المتجلية بكشف الفن المختلفين في وجوه الاختصاص ولهم مع دقة نظر وسعة فكر لتفسيره .

نتيجة المرام: انه لا بد ان يكون مفسر القرآن ذا دهاء عال واجتهاد نافذ وولاية كاملة. وما هو الآن الا الشخص المعنوي المتولد من امتزاج الارواح وتساندها وتلاحق الافكار وتعاونها وتظافر القلوب واخلاصها وصميميتها من بين تلك الهيئة. فبسر «للكل حكم ليس لكل» كثيرا ما يرى آثار الاجتهاد وخاصة الولاية ونوره وضيائها من جماعة خلت منها افرادها. ثم اني بينما كنت

منتظرا ومتوجها لهذا المقصد بتظاهر هيئة كذلك وقد كان هذا غاية خيالي من زمان مديد – اذ سنح لقلبي من قبيل الحس قبل الوقوع تقرب [١] زلزلة عظيمة ؛ فشرعت – مع عجزي وقصوري والاغلاق في كلامي – في تقييد ما سنح لي من اشارات اعجاز القرآن في نظمه وبيان بعض حقائقه ، ولم يتيسر لي مراجعة التفاسير فان وافقها فبها ونعمت والا فالعهدة علي . فوقعت هذه الطامة الكبرى – فني اثناء اداء فريضة الجهاد كلما انتهزت فرصة في خط الحرب قيدت ما لاح لي في الاودية والجبال بعبارات متفاوتة باختلاف الحالات . فمع احتياجها الى التصحيح والاصلاح لا يرضى قلبي بتغييرها وتبديلها اذ ظهرت في حالة من خلوص النية لا توجد الآن . فاعرضها لانظار اهل الكمال لا لانه تفسير للتنزيل بل ليصر – لو ظفر بالقبول – نوع مأخذ لبعض وجوه التفسير . وقد ساقني شوقي الى ما هو فوق طوقي فان استحسنوه شجعوني على الدوام . ومن الله التوفيق .

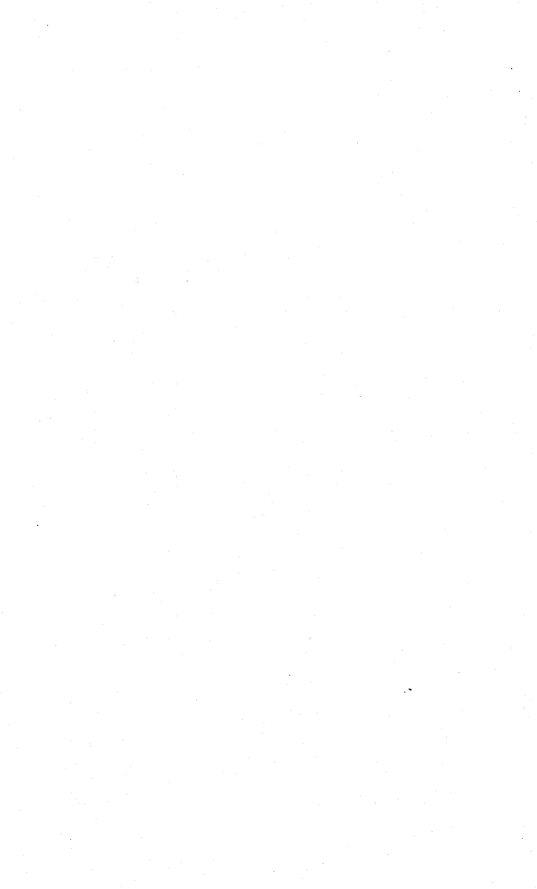
سعيد النورسي

<sup>[</sup> ۱ ] وقد اخبرنا مرارًا في اثناء الدرس وقوع زلزلة عظيمة ( بمعنى الحرب العمومية ) فوقعت كما اخبر .



فان قلت: القرآن ما هو؟

قيل لك: هو الترجمة الأزلية لهذه الكائنات والترجمان الأبدى لألسنتها التاليات للآيات التكوينية ومفسر كتاب العالم. وكذا هو كشاف لمخفيات كنوز الاسماء المستترة في صحائف السموات والأرض. وكذا هو مفتاح لحقائق الشئون المضمرة في سطور الحادثات. وكذا هو لسان الغيب في عالم الشهادة. وكذا هو خزينة للمخاطبات الأزلية السبحانية والالتفاتات الأبدية الرحمانية. وكذا هو أساس وهندسة وشمس لهذا العالم المعنوي الاسلامي. وكذا هو خريطة للعالم الاخروي. وكذا هو القول الشارح والتفسير الواضح والبرهان القاطع والترجمان الساطع لذات الله وصفاته واسمائه وشؤونه. وكذا هو مرب للعالم الانساني وكالماء وكالضياء للانسانية الكبرى التي هي الاسلامية. وكذا هو الحكمة الحقيقية لنوع البشر، وهو المرشد المهدي إلى ما خلق البشر له. وكذا هو للانسان كما انه كتاب شريعة ، كذلك هو كتاب حكمة . وكما انه كتاب دعاء وعبودية ، كذلك هو كتاب أمر ودعوة . وكما انه كتاب ذكر كذلك هو كتاب فكر. وكما انه كتاب واحد لكن فيه كتب كثيرة في مقابلة جميع حاجات الانسان المعنوية، كذلك هو كمنزل مقدس مشحون بالكتب والرسائل. حتى انه قد أبرز لمشرب كل واحد من أهل المشارب المختلفة، ولمسلك كل واحد من أهل. المسالك المتباينة من الأولياء والصديقين ومن العرفاء والمحققين رسالة لاثقة لمذاق ذلك المشرب وتنويره ولمساق ذلك المسلك وتصويره حتى كأنه مجموعة الرسائل. سعيد النورسي



## لِيْسُ لِيَّالِكُمْ الْحَيْدِ الْحَيْدِ الْحَيْدِ الْحَيْدِ مِ

اَلْتَحْنُ ﴿ عَلَمُ الْفُرْإِنَ ﴿ حَلَقَ الْإِنْسَانَ عَلَمُ الْبَيَانَ ﴿ فَخَدَ مُدُهُ مُصَلِينَ عَلَى نَبِيهِ مُحَدِ إِلَّذِى اَرْسَلَهُ رَحْمَةً لِلْعَالَمِينَ وَخَدَ مُدُهُ مُصَلِينَ عَلَى نَبِيهِ مُحَدِ إِلَّذِى اَرْسَلَهُ رَحْمَةً لِلْعَالَمِينَ وَجَعَلَ مُعْجَزَتَهُ الْكُبْرَى الْجَامِعَة بِرُمُونِهَا وَإِشَا رَابِهَا لِحُقَائِقِ وَجَعَلَ مُعْجَزَتَهُ الْكُبْرَى الْجَامِعَة بِرُمُونِهَا وَإِشَا رَابِهَا لِحَقَائِقِ الْخَافِينَ اللّهُ عَلَى مَرِ اللّهُ هُورِ إلى يَوْمِ اللّهِ ين وَعَلَى اللهِ عَامَةً وَ النّكَا فِنَاتِ بَا فِي اللّهِ عَامَةً وَ النّكَا فِنَاتِ بَا فِي اللّهُ هُورِ إلى يَوْمِ اللّهِ ين وَعَلَى اللهِ عَامَةً وَ

أضَعَابِهِ كَافَّةً ﴿

أما بعد فاعلم اولًا: ان مقصدنا من هذه الاشارات تفسير جملة من رموز نظم القرآن. لأن الإعجاز يتجلى من نظمه . وما الاعجاز الزاهر اللا نقش النظم.

وثانيًا: ان المقاصد الأساسية من القرآن وعناصره الأصلية اربعة: التوحيد، والنبوة، والحشر، والعدالة. لأنه لما كان بنو آدم كركب وقافلة متسلسلة راحلة من اودية الماضي وبلاده، سافرة في صحراء الوجود والحياة، ذاهبة الى شواهق الاستقبال، متوجهة الى جنّاته فتهتز بهم المناسبات وتتوجه اليهم الكائنات.

كأنه ارسلت حكومة الحلقة فن الحكمة مستنطقا وسائلا منهم بر «يا بني آدم! من أين؟ الى أين؟ ما تصنعون؟ مَنْ سلطانكم؟ مَنْ خطيبكم؟ » فبينما المحاورة اذ قام من بين بني آدم – كأمثاله الأماثل من الرسل اولى العزائم – سيّد نوع البشر محمّد الهاشمي عليلية وقال بلسان القرآن: « ايها الحكمة! نحن معاشر الموجودات نجيء بارزين من ظلمات العدم بقدرة سلطان الازل الى ضياء الوجود، ونحن معاشر بني آدم – بعثنا بصفة المأمورية ممتازين من بين اخواننا الموجودات بحمل الأمانة، ونحن على جناح السفر من طريق الحشر الى السعادة الأبدية، ونشتغل الآن بتدارك تلك السعادة وتنمية الاستعدادات التي هي رأس مالنا، وانا سيدهم وخطيبهم. فها دونكم منشوري! وهو كلام ذلك السلطان الازلي يتلألأ عليه سكة الإعجاز» – والمجيب عن هذه الأسئلة الجواب الصواب ليس إلا القرآن ذلك الكتاب. – كان (۱) هذه الأربعة عناصره الأساسية.

<sup>[</sup> ١ ] جواب لما .

فكما تتراءى هذه المقاصد الأربعة في كله ، كذلك قد تتجلى في سورة سورة ، بل قد يلمح بها في كلام كلام بل قد يرمز اليها في كلمة كلمة . لأن كل جزء فجزء كالمرآة لكل فكل متصاعدًا كما ان الكل يتراءى في جزء فجزء متسلسلا. ولهذه النكتة اعني اشتراك الجزء مع الكل يعرف القرآن المشخص كالكلى ذي الجزئيات.

ان قلت: ارني هذه المقاصد الأربعة في «بسم الله» وفي «الحمد لله».

قلت : لما انزل [بسم الله] لتعليم العباد كان «قل » مقدرًا فيه وهو الأمّ في تقدير الأقوال القرآنية. فعلى هذا يكون في «قل» اشارة الى الرسالة. وفي [ بسيم الله ] رمز الى الالوهية. وفي تقديم الباء تلويح إلى التوحيد. وفي [ الرحمن ] تلميح إلى نظام العدالة والإحسان. وفي [الرحيم] ايماء إلى الحشر. وكذلك في [الحمد لله] اشارة إلى الألوهية. وفي لام الاختصاص رمز الى التوحيد. وفي [ رب العالمين ] ايماء الى العدالة والنبوة أيضًا لأن بالرسل تربية نوع البشر. وفي [ مالك يوم الدين ] تصريح بالحشر حتى ان صدف [ إنَّا أَعْطَيْنَاكُ ٱلْكُوْثُرَ ] يتضمن هذه الجواهر. هذا مثالًا فانسج على منواله. [ بِسْمِ اللّهِ ] كالشّمس يضيُّ نفسه كغيره فاستغنى. حتى ان باثه متعلقة بالفعل المفهوم من معناها أي استعين به ، أو المفهوم عرفًا أي اتيمن به، أو بما يستلزمه [ قل ] المقدر من [ اقرأ ] المؤخر للاخلاص والتوحيد. أما [ الاسم ] فاعلم ان لله اسهاء ذاتية واسماء فعلية متنوعة كالغفار والرزاق والمحبى والمميت وأمثالها. وتنوّعها وتكثّرها بسبب تعدّد نسبة القدرة الأزلية الى أنواع الكائنات. فكأنّ [بسم الله] استنزال لتأثير وتعلق القدرة ليكون ذلك التعلق روحًا ممدًّا لكسب

العبد. [الله]، لفظة الجلال نسخة جامعة لجميع الصفات الكمالية لدلالتها التزامًا عليه بسر استلزام ذاته تعالى لصفاته بخلاف سائر الاعلام لعدم الاستلزام.

[ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيمِ ]، وجه النظم: ان لفظ الجلال كما يتجلى منه الجلال بسلسلته كذلك يتراءى الجمال بسلسلته من [الرحمن الرحم] اذا الجلال والجمال اصلان تسلسل منهما بتجليهما في كل عالم فروع كالأمر والنهي، والثواب والعذاب، والترغيب والترهيب، والتسبيح والتحميد، والخوف والرجاء الى آخره... وأيضًا كما ان لفظ الجلال اشارة الى الصفات العينية والتنزيهية ؛ كذلك «الرحم» إيماء إلى الصفات الغيرية الفعلية ؛ و « الرحمن » رمز الى الصفات السبع التي هي لا عين ولا غير ، اذ « الرحمن » بمعنى الرزاق وهو عبارة عن إعطاء البقاء. والبقاء تكرر الوجود. والوجود يستلزم صفة مميِّزة وصفة مخصِّصة وصفة مؤثِّرة، وهي العلم والارادة والقدرة. والبقاء الذي هو ثمرة اعطاء الرزق يقتضي عرفا ثبوت البصر والسمع والكلام اذ لا بد للرزاق من البصر؛ ليرى حاجة المرزوق ان لم يطلب ومن السمع ؛ ليستمع كلامه ان طلب. ومن الكلام ؛ ليتكلم مع الواسطة ان كانت . وهذه الست تستلزم السابعة التي هي الحياة . ان قلت: تذييل «الرحمن» الدال على النعم العظيمة بـ « الرحيم » الدال على النعم الدقيقة يكون صنعة التدلّي. والبلاغة في صنعة الترقِّي من الأدنى إلى الأعلى؟

قلت: تذييل للتتميم كالأهداب للعين واللجام للفرس. وأيضًا لما توقفت العظيمة على الدقيقة كانت الدقيقة ارقى كالمفتاح للقفل واللسان للروح. وأيضًا لما كان هذا المقام مقام التنبيه على مواقع النعم كان الأخفى أجدر بالتنبيه فيكون صنعة التدلّي في مقام الامتنان والتعداد صنعة الترقي في مقام التنبيه.

ان قلت: [الرحمن والرحيم] كأمثالهما بمبادئها محال في حقه تعالى كرقة القلب. وان اريد منها النهايات فما حكمة المجاز؟

قلت: هي حكمة المتشابهات: وهي التنزلات الالهية الى عقول البشر – لتأنيس الأذهان وتفهيمها كمن تكلم مع صبي بما يألفه ويأنس به. فان الجمهور من الناس يجتنون معلوماتهم عن محسوساتهم ولا ينظرون الى الحقائق المحضة اللا في مرآة متخيلاتهم ومن جانب مألوفاتهم. وأيضًا المقصود من الكلام افادة المعنى وهي لا تتم إلا بالتأثير في القلب والحس، وهو لا يحصل إلا بإلباس الحقيقة اسلوب مألوف المخاطب وبه يستعد القلب للقبول.

«الْحَمْدُ» وجه النظم مع ما قبله: ان «الرحمن» و «الرحم» لما دلتا على النعم استوجبتا تعقيب الحمد. ثم ان «الحمد لله» قد كررت في أربع سور من القرآن كل واحدة منها ناظرة الى نعمة من النعم الأساسية التي هي النشأة الأولى، والبقاء فيها؛ والنشأة الأخرى، والبقاء بعدها. ثم وجه نظمه في هذا المقام أي جعله فاتحة فاتحة القرآن هو انه كتصور العلة الغائية المقدم في الذهن لأن الحمد صورة اجمالية للعبادة التي هي نتيجة للخلقة، والمعرفة التي هي حكمة وغاية للكائنات فكأن ذكره تصور للعلة الغائية. وقد قال عز وجل (ما خلقت الجن والانس الا ليعبدون) ثم ان المشهور من معاني الحمد اظهار الصفات الكمالية.

وتحقيقه: ان الله سبحانه خلق الانسان وجعله نسخة جامعة للكائنات وفهرستة لكتاب العالم المشتمل على ثمانية عشر الف عالم واودع في جوهره انموذجًا من كل عالم تجلى فيه اسم من اسمائه تعالى. فاذا صرف الانسان كل ما انعم عليه الى ما خلق لأجله ايفاءً للشكر العرفي الداخل تحت الحمد وامتثالًا للشريعة التي هي جلاء لصداء الطبيعة يصير كل انموذج مشكاةً لعالمه ومرآةً له وللصفة المتجلية فيه والاسم المتظاهر منه. فيكون الانسان بروحه وجسمه خلاصة عالمي الغيب والشهادة ويتجلى فيه ما تجلى فيهما. فبالحمد يصير الانسان مظهرًا للصفات الكمالية الآلهية. يدل فبالحمد يصير الانسان مظهرًا للصفات الكمالية الآلهية. يدل على هذا قول محي الدين العربي في بيان حديث: (كُنْتُ كُنْزًا على هذا قول محي الدين العربي في بيان حديث: (كُنْتُ كُنْزًا أشاهد فيها جمالي .

«يله » أي الحمد مختص ومستحق للذات الأقدس المشخص الذي يُلاحَظ بمفهوم « الواجب الوجود » اذ قد يلاحظ المشخص بأمر عام. وهذه اللام متعلقة بمعنى نفسها كأنها تشربت معنى متعلقها. وفي اللام إشارة الى الاخلاص والتوحيد.

«رَبِّ» أي الذي يربي العالم بجميع أجزائه التي كل منها كالعالم عالم ؛ وذرَّاته كنجومه متفرِّقة متحرِّكة بالانتظام.

واعلم ان الله عز وجل عين لكل شيء نقطة كمال وأودع فيه ميلا اليها كأنه امره أمرًا معنويًا ان يتحرك به اليها، وفي سفره يحتاج الى ما يمدّه ودفع ما يعوقه وذلك بتربيته عز وجل. لو تأملت في الكائنات لرأيتها كبني آدم طوائف وقبائل يشتغل كل منفردًا ومجتمعًا بوظيفته التي عينها له صانعه ساعيًا مجدًا مطيعًا لقانون خالقه. فما أعجب الانسان كيف يشذّ ؟

[الْعَالَمِينَ] الياء والنون إما علامة للاعراب فقط كـ «عشر بن

وثلاثين» أو للجمعية . لأن أجزاء العالم عَوالم ، أو العالم ليس منحصرًا في المنظومة الشمسية. قال الشاعر :

اَلْحَمْدُ لِلهِ كَمْ لِلْهِ مِنْ فَلَكَ \* تَجْرِي النَّجُومُ بِهِ وَالشَّمْسُ وَالْقَمَرُ وَآثَر جمع العقلاء مثل [ رَأَيْتُهُمْ لِي سَاجِدِينَ ] إشارةً الى ان نظر البلاغة يصور كل جزء من أجزاء العالم بصورة حي عاقل متكلِّم بلسان الحال. اذا العالم اسمُ ما يعلم به الصانع ويشهد عليه ويشير إليه. فالتربية والاعلام يوميان – كالسجود – إلى انها كالعقلاء.

[الرَّحْمُنِ الرَّحِيمِ] وجه النظم: انهما اشارتان الى أساسي التربية اذ «الرحمن» لكونه بمعنى الرزاق يلائم جلب المنافع ؛ و «الرحم» لكونه بمعنى الغفار يناسب دفع المضار وهما الأساسان للتربية.

[مالِكِ يَوْمِ الدِّينِ] أي يوم الحشر والجزاء. وجه النظم: انه كالنتيجة لسابقه ، أذ الرحمة من ادلة القيامة والسعادة الأبدية لأن الرحمة إنما تكون رحمة ، والنعمة نعمة إذا جاءت القيامة وحصلت السعادة الأبدية. وإلّا فالعقل الذي هو من أعظم النعم يكون مصيبة على الإنسان والمحبة والشفقة اللتان هما من ألطف أنواع الرحمة تتحولان ألمًا شديدًا بملاحظة الفراق الأبدي.

إن قلت : ان الله تعالى مالك لكل شيء دائمًا فما وجه الاختصاص ؟

قلت: للاشارة إلى أن الأسباب الظاهرية التي وضعها الله تعالى في عالم الكون والفساد لإظهار عظمته (أي لئلا يرى في ظاهر نظر العقل مباشرة يد القدرة بالأمور الحسيسة في جهة مُلْك الأشياء)

ترتفع في ذلك اليوم وتتجلّى ملكوتية كل شيء صافية شفّافة بحيث يرى ويعرف كل شيء سيّده وصانعه بلا واسطة. وفي التعبير بلفظ «اليوم» إشارة إلى امارة حدسية من امارات الحشر بناءً على التناسب البيّن بين اليوم والسنة، وعمر البشر ودوران الدنيا. كالكائن بين أميال الساعة العادّة للثواني والدقائق والساعات والأيام. فكما ان من يرى ميلاً اتم دوره يحدس في نفسه ان من شأن الآخر أيضًا ان يتم دوره وان كان بمهلة ؛ كذلك ان من يرى القيامة النوعية المكررة في أمثال اليوم والسنة يتحدس بتولد ربيع السعادة الأبدية في صبح يوم الحشر للانسان الذي شخصه كنوع.

والمراد من «الدين» إمّا الجزاء أي يوم جزاء الأعمال الخيرية والشرية أو الحقائق الدينية، أي يوم طلوعها وظهورها وغلبة دائرة الاعتقاد على دائرة الأسباب. لأن الله عز وجل أودع بمشيئته في الكائنات نظامًا بربط الأسباب بالمسببات وألجأ الإنسان بطبيعته ووهمه وخياله الى ان يراعي ذلك النظام ويرتبط به. وكذا وجّه كل شيء اليه وتنزه عن تأثير الأسباب في ملكه. وكلف الإنسان اعتقادًا وإيمانًا بان يراعي تلك الدائرة بوجدانه وروحه ويرتبط بها. ففي الدنيا دائرة الأسباب غلى دائرة الاعتقاد ، وفي الأخرى تتجلى حقائق العقائد غالبة على دائرة الأسباب.

واعلم ان لكل من هاتين الدائرتين مقامًا معيّنا وأحكامًا مخصوصة، فلا بد ان يعطى كلّ حقه. فمن نظر في مقام دائرة الأسباب بطبيعته ووهمه وخياله ومقائيس الأسباب الى دائرة الاعتقاد اضطرّ إلى الاعتزال. ومن نظر في مقام الاعتقاد ومقاييسه بروحه ووجدانه – الى دائرة الأسباب انتج له توكّلا تَنْبَلِيًا وتمرّدا

في مقابلة المشيئة النظّامة.

[إِيَّاكَ نَعْبُدُ] في الكاف نكتتان.

أحديهما: تضمن الحطاب بسر الالتقات للأوصاف الكمالية المذكورة، اذ ذكرها شيأ شيأ يحرك الذهن ويعده ويملئه شوقًا ويهزه للتوجه الى الموصوف فراياك أي يا من هو موصوف بهذه الصفات.

والأخرى: ان الخطاب يشير الى وجوب ملاحظة المعاني في مذهب البلاغة ليكون المقروء كالمنزل فينجر طبعًا وذوقًا الى الخطاب. فر ايّاك يتضمن الامتثال بر أعبُد ربّك كأنّك تراه ». والتكلم مع الغير في « نعبد » لوجوه ثلاثة: أي نعبد نحن معاشر أعضاء وذرّات هذا العالم الصغير – وهو أنا – بالشكر العرفي الذي هو إطاعة كل لما أمر به. ونحن معاشر الموحدين نعبدك باطاعة شريعتك. ونحن معاشر الكائنات نعبد شريعتك الكبرى الفطرية ونسجد بالحيرة والمحبة تحت عرش عظمتك وقدرتك.

وجه النظم: ان «نعبد» بيان وتفسير له «الحمد» ونتيجة ولازم له [ ما لك يوم الدين ] \* واعلم ان تقديم « إيّاك » للاخلاص الذي هو روح العبادة. وان في خطاب الكاف رمزًا الى علة العبادة لأن من اتصف بتلك الأوصاف الداعية الى الخطاب استحق العبادة.

[وَإِيَّاكُ نَسْتَعِينُ] هذه ك[ايَّاك نعبد] باعتبار الجماعات الثلاث: أي نحن معاشر الأعضاء ومعاشر الموَّحُدين ومعاشر الكائنات نطلب منك التوفيق والاعانة على كل الحاجات والمقاصد التي أهمها عبادتك. كرر «اياك» لتزييد لذة الحطاب والحضور. ولأن مقام العيان أعلى وأجل من مقام البرهان. ولأن الحضور ادعى الى الصدق وبان لا يكذب ولاستقلال كل من المقصدين. واعلم

ان نظم «نستعين» مع «نعبد» كنظم الأجرة مع الحدمة لأن العبادة حق الله على العبد، والإعانة إحسانه تعالى لعبده. وفي حصر «اياك» إشارة الى ان بهذه النسبة الشريفة التي هي العبادة والحدمة له تعالى يترفع العبد عن التذلل للأسباب والوسائط، بل تصير الوسائط خادمة له وهو لا يعرف الا واحدًا، فيتجلى حكم داثرة الاعتقاد والوجدان كما مر. ومن لم يكن خادمًا له تعالى بحق يصير خادمًا للأسباب ومتذللًا للوسائط، لكن يلزم على العبد وهو في دائرة الأسباب أن لا يهمل الأسباب بالمرّة لثلا يكون متمردًا في مقابلة النظام المودّع بحكمته ومشيئته تعالى . لأن التوكل في تلك الدائرة عطالة كما مر . وكنظم المقدِّمة مع المقصود لأن الاعانة والتوفيق مقدمة العبادة. [ اِهْدِنَا ] ، وجه النظم : انه جواب العبد عن سؤاله تعالى ، كأنه يسأل: أي مقاصدك أعلق بقلبك؟ فيقول العبد اهدنا. واعلم أن « أهدنا » بسبب تعدد مراتب معانيه - بناء على تنوّع مفعوله الى الهادين والمستهدين والمستزيدين وغيرهم - كأنه مشتق من المصادر الأربعة لفعل الهداية. فاهدنا باعتبار معشر «ثبّتنا»، وبالنظر الى جماعة «زدنا»، وبالقياس الى طائفة «ونَّقنا»، والى فرقة «أعْطنا». وأيضًا ان الله تعالى بحكم [ خَلَقَ كُلَّ شَيْءٍ وَهَدَّى ] هدانا بإعطاء الحواس الظاهرة والباطنة، ثم هدانا بنصب الدلائل الآفاقية والأنفسية ، ثم هدانا بإرسال الرسل وانزال الكتب ، ثم هدانا أعظم الهداية بكشف الحجاب عن الحق فظهر الحق حقا والباطل باطلاً. ٱللَّهُمَّ اَرِنَا الْحَقَّ حَقًّا وَارْزُقْنا اِتَّبَاعَهُ وَارِنَا الْبَاطِلَ بَاطِلًا وَارْزُقْنَا اجْتِنَابَهُ. [الصِّرَاطَ الْمُسْتَقِيمَ] اعلم: أن الصراط المستقيم هو العدل الذي هو ملخص الحكمة والعفة والشجاعة اللاتي هي أوساط للمراتب

الثلاث للقوى الثلاث.

توضيحه: ان الله عز وجل لما اسكن الروح في البدن المتحوّل المحتاج المعروض للمهالك اودع لادامتها فيه قوى ثلاثا.

أحديها: القوة الشهوية البيمية الجاذبة للمنافع؛

وثانيتها: القوة العقلية المسبعية الدافعة للمضرّات والمخرّبات. وثالثتها: القوة العقلية الملكية المميزة بين النفع والضر. لكنه تعالى – بحكمته المقتضية لتكمل البشر بسر المسابقة – لم يحدّد بالفطرة تلك القوى كما حدّد قوى سائر الحيوانات. وإن حدّدها بالشريعة ؛ لأنها تنهي عن الافراط والتفريط وتأمر بالوسط يصدع عن هذا «فَاسْتَقِمْ كَمَا أُمِرْتَ » و بعدم التحديد الفطري يحصل مراتب ثلاث: مرتبة النقصان وهي التفريط ، والزيادة وهي الافراط ، والوسط وهي العدل. فتفريط القوة العقلية الغباوة والبلادة ؛ وافراطها الجربذة الخادعة والتدقيق في سفاسف الأمور؛ ووسطها الحكمة. الجربذة الخادعة والتدقيق في سفاسف الأمور؛ ووسطها الحكمة. وَمَنْ يُوْتَ الْحِكْمَةَ فَقَدْ أُوتِيَ خَيْرًا كَثِيرًا .] اعلم: انه كما تنوع أصل هذه القوة الى تلك المراتب كذلك كل فرع من فروعها يتنوع الى هذه الثلاث «

مثلا: في مسئلة خلق الأفعال مذهب أهل السنة وسط الجبر. والاعتزال؛ وفي الاعتقاد مذهب التوحيد وسط التعطيل والتشبيه؛ وعلى هذه القياس ... وتفريط القوة الشهوية الحمودة وعدم الاشتياق الى شيء؛ وافراطها الفجور بأن يشتهي ما صادف حل أو حرم، ووسطها العفة بأن يرغب في الحلال ويهرب عن الحرام . وقس على الأصل كل فرع من فروعاته من الأكل والشرب واللبس وأمثالها... وتفريط القوة الغضبية الجبانة أي الخوف عما لا يخاف منه والتوهم،

وافراطها التهور الذي هو والد الاستبداد والتحكم والظلم، ووسطها الشجاعة أي بذل الروح بعشق وشوق لحماية ناموس الاسلامية واعلاء كلمة التوحيد. وقس عليها فروعها.. فالأطراف الستة ظلم والأوساط الثلاثة هي العدل الذي هو الصراط المستقيم أي العمل برهاستقيم كما أمرنت ومن مر على هذا الصراط يمر على الصراط الممتد على النار.

[صِراط اللّذِين انْعَمْت عَلَيْهِمْ]، اعلم: ان نظم درر القرآن ليس بخيط واحد بل النظم في كثير نقوش تحصل من نسج خطوط نسب متفاوتة قربًا وبعدًا، ظهورًا وخفاء. لأن أساس الاعجاز بعد الإيجاز هذا النقش. مثلا: [صراط الذين انعمت عليهم] يناسب «الحمد لله» لأن النعمة قرينة الحمد، و [ربّ العالمين] لأن كمال التربية بترادف النعم. و [الرحمن الرحيم] لأن المنعم لأن كمال التربية بترادف النعم. و [الرحمن الرحيم] لأن المنعم للرحمة \* و [مالك يوم الدين] لأن الدين هو النعمة الكاملة \* و «نعبد» لأنهم الائمة . و «نستعين» لأنهم الموققون . و «اهدنا» لأنهم الاسوة بسر [فَبهداهم أقتده أ \* و [الصراط المستقيم] لظهور انحصار الطريق المستقيم في مسلكهم . هذا مثال لك فقس عليه ... وفي لفظ «الصراط» إشارة الى ان طريقهم مسلوكة محدودة الأطراف من سلكها لا يخرج عنها. \*

وفي لفظ «الذين» - بناء على انه موصول، ومن شأن الموصول ان يكون معهودًا نصب العين للسامع - اشارة الى علو شأنهم وتلألؤهم في ظلمات البشر، كأنهم معهودون نصب العين لكل سامع وان لم يتحر ولم يطلب. وفي جمعيته رمز الى امكان الاقتداء وحقانية

مسلكهم بسر التواتر اذ [يَدُ اللهِ مَعَ الْجَمَاعَةِ] وفي صيغة «انعمت» اشارة الى وسيلة طلب النعمة « وفي نسبتها شافع له كأنه يقول: يا آلهي! من شأنك الانعام وقد أنعمت بفضلك، فانعم علي وان لم استحق. وفي « عليهم » اشارة الى شدة أعباء الرسالة وحمل التكليف، وايماء الى أنهم كالجبال العالية تتلقى شدائد المطر لإفاضة الصحاري « وما أجمل في [الذين انعمت عليهم] يفسره [اُولَئِكَ الَّذِينَ اَنْعَمْتَ عَلَيْهِمْ مِنَ النّبيّينَ وَالصّدِيقِينَ وَالشّهَدَاءِ وَالصّالِحِينَ] اذ القرآن يفسر بعضه بعضا.

ان قلت: مسالك الأنبياء متفاوتة وعباداتهم مختلفة ؟ قبل لك: ان التبعية في أصول العقائد والأحكام لأنها مستمرة ثابتة دون الفروعات التي من شأنها التغير بتبدل الزمان. فكما ان الفصول الأربعة ومراتب عمر الانسان تؤثر في تفاوت الأدوية والتلبس. فكم من دواء في وقت يكون داء في آخر ؛ كذلك مراتب عمر نوع البشر تؤثر في اختلاف فروعات الأحكام التي هي دواء الأرواح وغذاء القلوب.

[غير المُغْضُوبِ عَلَيْهِمْ]، وجه النظم، اعلم: ان هذا المقام لكونه مقام الخوف والتخلية يناسب المقامات السابقة؛ فينظر بنظر الحيرة والدهشة الى مقام توصيف الربوبية بالجلال والجمال؛ وبنظر الالتجاء الى مقام العبودية في «نعبد»؛ وبنظر العجز الى مقام التوكل في «نستعين»؛ وبنظر التسلي الى رفيقه الدائمي أعني مقام الرجاء والتحلية. اذ اوّل ما يتولد في قلب من يرى أمرًا هائلاً حس الحيرة ثم ميل الفرار ثم التوكل عند العجز ثم التسلي بعد ذلك الأمر. ان قلت: ان الله عز وجل حكم غني فما الحكمة في خلق

الشر والقبح والضلالة في العالم؟

قيل لك: اعلم ان الكمال والخير والحسن في الكائنات هي المقصودة بالذات وهي الكليات ؛ وان الشر والقبح والنقصان جزئيات بالنسبة قليلة تبعية مغمورة في الخلقة خلقها خالقها منتشرة بين الحسن والكمال لا لذاتها بل لتكون مقدمة وواحدًا قياسيا لظهور بل لوجود الحقائق النسبية للخير والكمال.

ان قلت: فما قيمة الحقائق النسبية حتى استحسن لأجلها الشر الجزئي ؟

قيل لك: ان الحقائق النسبية هي الروابط بين الكائنات وهي الخطوط المنسوج منها نظامها وهي الأشعة المنعكس منها وجود واحد لأنواعها. وان الحقائق النسبية ازيد بألوف من الحقائق الحقيقية اذ الصفات الحقيقية لذات لو كانت سبعة كانت الحقائق النسبية سبعمائة فالشر القليل يغتفر بل يستحسن لأجل الخير الكثير لأن في ترك الخير الكثير – لأن فيه شرا قليلا – شرًا كثيرًا. وفي نظر الحكمة اذا قابل الشر القليل شرًا كثيرًا صار الشر القليل حسنا بالغير كما تقرر في الأصول في الزكاة والجهاد. وما اشتهر: من «ان الأشياء انما تعرف باضدادها» معناه ان وجود الضد سبب لظهور ووجود الحقائق النسبية للشيء. مثلا: لو لم يوجد القبح ولم يتخلل بين الحسن لما تظاهر وجود الحسن بمراتبها الغير المتناهية.

ان قلت: ما وجه تفاوت هذه الكلمات الثلاث فعلا واسم مفعول واسم فاعل في «انعمت» و «المغضوب» و «الضالين»؟ وأيضًا ما وجه التفاوت في ذكر صفة الفرقة الثالثة وعاقبة الصفة في الفرقة الثانية وعنوان صفة الفرقة الأولى باعتبار المآل؟

قيل لك: اختار عنوان النعمة لأن النعمة لذة تميل النفس اليها ، وفعلا ماضيًا للإشارة الى ان الكريم المطلق شأنه ان لا يسترد ما يعطى . وأيضًا رمز الى وسيلة المطلوب بإظهار عادة المنعم كأنه يقول : لأن من شأنك الانعام وقد أنعمت فانعم على .

أما [غير المغضوب] فالمراد منه الذين تجاوزوا بتجاوز القوة الغضبية فظلموا وفسقوا بترك الأحكام كتمرد اليهود. ولما كان في نفس الفسق والظلم لذة منحوسة وعزة خبيئة لا تتنفر منه النفس ذكر القرآن عاقبته التي تنفر كل نفس وهي نزول غضبه تعالى. واختار الاسم الذي من شأنه الاستمرار اشارة الى ان العصيان والشرانما يكون سمة اذا لم ينقطع بالتوبة والعفو. أمّا [وَلَا الضّّالينَ] فالمراد منه الذين ضلوا عن الطريق بسبب غلبة الوهم والهواء على العقل والوجدان ووقعوا في النفاق بالاعتقاد الباطل كسفسطة النصارى. اختار القرآن نفس صفتهم لأن نفس الضلالة أَلَمٌ ، ينفر النفس في ويجتنب منه الروح وان لم ير النتيجة . واسها لأن الضلالة انما تكون ضلالة اذا لم تنقطع \*

واعلم: ان كل الألم في الضلالة وكل اللذة في الإيمان فإن شئت تأمل في حال شخص بينا اخرجته يد القدرة من ظلمات العدم والقته في الدنيا تلك الصحراء الهائلة اذ يفتح عينه مستعطفا، فيرى البليات والعلل كالأعداء تتهاجم عليه ؛ فينظر مسترحما الى العناصر والطبائع فيراها غليظة القلب بلا رحمة قد كشرت عليه الأسنان ؛ فيرفع رأسه مستمدًا الى الأجرام العلوية فيراها مهيبة ومدهشة تهدده فيرفع رأسه منارية من أفواه هائلة تمر حواليه ؛ فيتحير ويخفض رأسه متسترًا ويطالع نفسه ؛ فيسمع الوف صيحات حاجاته وأنين

فاقاته ، فيتوحش فينظر إلى وجدانه ملتجاً ؛ فيرى فيه ألوفًا من آمال متهيجة ممتدة لا تشبعها الدنيا. فبالله عليك كيف حال هذا الشخص أن لم يعتقد بالمبدأ والمعاد والصانع والحشر؟ أتظن جهنم أشد عليه من حاله وأحرق لروحه ؟ فإن له حالة تركبت من الخوف والهيبة والعجز والرعشة والقلق والوحشة واليتم واليأس. لأنه اذا راجع قدرته يراها عاجزة ضعيفة ؛ واذا توجه الى تسكين حاجاته يراها لا تسكت ؛ واذا صاح واستغاث لا يسمع ولا يغاث فيظن كل شيء عدوًا ، ويتخيل كل شيء غريبا فلا يستأنس بشيء ؛ ولا ينظر الى دوران الأجرام الا بنظر الحوف والدهشة والتوحش المزعجة للوجدان. ثم تأمل في حال ذلك الشخص اذا كان على الصراط المستقيم واستضاء وجدانه وروحه بنور الايمان كيف تري انه اذا وضع قدمه في الدنيا وفتح عينيه فرأى تهاجم العاديات الخارجية يرى اذا «نقطة استناد» يستند اليها في مقابلة تلك العاديات وهي معرفة الصانع فيستريح. ثم اذا فتش عن استعداداته وآماله الممتدة الى الأبد يرى «نقطة استمداد» يستمد منها آماله وتتشرب منها ماء الحياة وهي معرفة السعادة الأبدية . واذا يرفع رأسه وينظر في الكائنات يستأنس بكل شيء ويجتني عيناه من كل زهرة انسية وتحبّبا، ويرى في حركات الأجرام حكمة خالقها ويتنزه بسيرها وينظر نظر العبرة والتفكر . كأن الشمس تناديه : أيها الأخ ! لا تتوحش مني فمرحبا بقدومك نحن كلانا خادمان لذات واحد، مطيعان لأمره. والقمر والنجوم والبحر وأخواتها يناجيه كل منها بلسانها الخاص وترمز اليه: بأهلأ وسهلأ أما تعرفنا كلنا مشغولون بخدمة مالكك فلا تضجر ولا تتوحش ولا تخف من تهديد البلايا بنعراتها فان لجام كل بيد خالقك. فذلك الشخص في الحالة الأولى يحس في أعماق وجدانه ألما شديدًا فيضطر للتخلص منه وتهوينه وابطال حسه بالتسلي بالتغافل بالاشتغال بسفاسف الأمور ليخادع وجدانه وينام روحه ؛ والا أحس بألم عميق يحرق أعماق وجدانه فبنسبة البعد عن الطريق الحق يتظاهر تأثير ذلك الألم. وأما في الحالة الثانية فهو يحس في قعر روحه لذة عالية وسعادة عاجلة كلما أيقظ قلبه وحرك وجدانه وأحس روحه استزاد سعادة واستبشر بفتح أبواب جنات روحانية له .

اَللَّهُمَّ بِحُرْمَةِ هٰذِهِ السُّورَةِ إِجْعَلْنَا مِنْ اَهْلِ الصِّرَاطِ الْمُسْتَقِيمِ.

# ب إندازهم الريم

#### [السورة الاولى من الزُّهْرَاوَيْنِ]

ان قلت: ان في القرآن الموجز المعجز أشياء مكررة تكرارًا كثيرًا في الظاهر كالبسملة و [ فبأي آلاء ] الخ. و [ ويل يومئذ ] الخ. وقصة موسى وأمثالها، مع ان التكرار يُمِلُّ وينافي البلاغة.

قيل لك: «مَا كُلُّ مَا يَتَلَاَّلاً يُحْرِقُ» فان التكرار قد يمل ، لا مطلقا. بل قد يستحسن وقد يسأم. فكما أن في غذاء الإنسان ما هو قوت كلما تكرر حلا وكان آنس ، وما هو تفكه ان تكرر مل وان تجدد استلذ ؛ كذلك في الكلام ما هو حقيقة وقوت وقوة للأفكار وغذاء للأرواح كلما استعيد استحسن واستأنس بمألوفه كضياء الشمس. وفيه ما هو من قبيل الزينة والتفكه ، لذته في تجدد صورته وتلوّن لباسه »

اذا عرفت هذا فاعلم: أنه كما أن القرآن بمجموعة قوت وقوّة للقلوب لا يملّ على التكرار بل يستحلي على الأكثار منه ؛ كذلك في القرآن ما هو روح لذلك القوت كلما تكرر تلألأ وفارت أشعة الحق والحقيقة من أطرافه ، وفي ذلك البعض ما هو اس الأساس والعقدة الحياتية والنور المتجسد بجسد سرمدي كرربِسْم ِ اللهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيمِ ] فيا هذا ! شاور مذاقك ـ ان كنت ذا مذاق\_ . . هذا بناء على تسليم التكرار، والا فيجوز ان تكون قصة موسى مثلًا مذكورة في كل مقام لوجه مناسب من الوجوه المشتملة هي عليها فإن قصة موسى أجدى من تفاريق العصا أخذها القرآن بيده البيضاء فضة فصاغتها ذهبًا، فخرت سحرة البيان ساجدين لبلاغته. وكذا في البسملة جهات من الاستعانة والتبرك والموضوعية بل الغايتية والفهرستية للنقط الأساسية في القرآن. وأيضًا فيها مقامات كمقام التوحيد ومقام التنزيه ومقام الثناء ومقام الجلال والجمال ومقام الإحسان وغيرها. وأيضًا فيها أحكام ضمنية كالإشارة الى التوحيد والنبوّة والحشر والعدل أعني المقاصد الأربعة المشهورة، مع ان في أكثر السور يكون المقصود بالذات واحدًا منها والباقي استطراديًا. فلم لا يجوز أن يكون لجهة أو حكم أو مقام منها مناسبة مخصوصة لروح السورة وتكون موضوعًا للمقام بل فهرستة اجمالية باعتبار تلك الجهات والمقامات.

[ الم م ] اعلم : ان ههنا مباحث أربعة.

#### المبحث الأول

ان الإعجاز قد تنفّس من افق «الّم » لأن الإعجاز نور بتجلى من امتزاج لمعات لطائف البلاغة وفي هذا المبحث لطائف كل منها وان دق، لكن الكل فجر صادق.

منها: ان [الم ] مع سائر أخواتها في أوائل السور تنصف كل الحروف الهجائية التي هي عناصر كل الكلمات فتأمل...

ومنها: ان النصف المأخوذ أكثر استعمالًا من المتروك \*
ومنها: ان القرآن كرر من المأخوذ ما هو أَيْسَرُ على الألسنة
كالألف واللام \*

ومنها: انه ذكر المقطعات في رأس تسع وعشرين سورة عدة الحروف الهجائية ...

ومنها: ان النصف المأخوذ ينصف كل ازواج أجناس طبائع الحروف من المهموسة والمجهورة والشديدة والرخوة والمستعلية والمنخفضة والمنفتحة وغيرها \* وأما الأوتار فمن الثقيل القليل كالقلقلة ؛ ومن الخفيف الكثير كالذلاقة \*

ومنها: ان النصف المأخوذ من طبائعها الطف سجية ، ومنها: ان القرآن اختار طريقًا في المقطعات من بين أربعة وخمسمائة احتمال لا يمكن تنصيف طبائع الحروف الا بتلك الطريق. لأن التقسيمات الكثيرة متداخلة ومشتبكة ومتفاوتة . ففي تنصيف كل غرابة عجيبة . فمن لم يجتن نور الإعجاز من مزج تلك اللمعات فلا يلومن اللا ذوقه .

#### المبحث الثاني

اعلم: ان « الم آ كقرع العصا يوقظ السامع و يهز عطفه بأنه بغرابته طليعة غريب وعجيب. وفي هذا المبحث أيضا لطائف منها: ان التهجّي وتقطيع الحروف في الاسم إشارة الى جنس

ما يتولد منه المسمى ه

ومنها : ان التقطيع إشارة الى ان المسمى واحد اعتباريّ لا مركب مزجى \*

ومنها: ان التهجي بالتقطيع تلميح إلى إراثة مادة الصنعة ؛ كالقاء القلم والقرطاس لمن يعارضك في الكتابة . كأن القرآن يقول : «أيها المعاندون المدّعون أنكم أمراء الكلام! هذه المادة التي بين أيديكم هي التي أصنع فيها ما أصنع.»

ومنها: ان التقطيع المرمز إلى الإهمال عن المعنى يشير الى قطع حجتهم بردانا لا نعرف الحقائق والقصص والأحكام حتى نقابلك.» فكأن القرآن يقول «لا أطلب منكم إلّا نظم البلاغة فجيؤا به ولو مفتريات.»

ومنها: ان التعبير عن الحروف بأسمائها من رسوم أهل القرائة والكتابة. ومن يسمعون منه الكلام امّي مع محيطه فنظرا الى السجية – مع ان أول ما يتلقاهم خلاف المنتظر – يرمز إلى « ان هذا الكلام لا يتولد منه بل يلقى إليه »

ومنها: ان التهجي أساس القرائة ومبدأها فيومي إلى أن القرآن مؤسس لطريق خاص ومعلم لأميين. ومن لم ير نقشا عاليا من انتساج هذه الخيوط – وان دق البعض – فهو دخيل في صنعة البلاغة فليقلّد فتاوى أهلها.

#### المبحث الثالث

ران «الآم» إشارة إلى نهاية الإيجاز، الذي هو ثاني أساسي الاعجاز. وفيه لطائف:

منها: ان «المّم» يرمز ويشير ويومئ ويلوِّح ويلمِّح بالقياس التمثيلي المتسلسل الى «ان هذا كلام الله الأزليّ نزل به جبريل على محمّد عليهما الصلاة والسلام.» لأنه كما ان الأحكام المفصلة في مجموع القرآن قد ترتسم في سورة طويلة إجمالًا ؛ وقد تتمثل سورة طويلة في قصيرة إشارة ؛ وقد تندرج سورة قصيرة في آية رمزا ؛ وقد تندمج آية في كلام واحد تلويحا ؛ وقد يتداخل كلام في كلمة تلميحا ؛ وقد تتراءى تلك الكلمة الجامعة في حروف مقطعة ، كلمة تلميحا ؛ وقد تتراءى تلك الكلمة الجامعة في حروف الفاتحة ، ك «سين لام ميم » .. كالقرآن في البقرة ، و البقرة في الفاتحة ، والفاتحة في [ بسم الله الرحمن الرحيم ] و [ بسم الله الرحمن الرحيم ] في البسملة المنحوتة ؛ كذلك يجوز ذلك في «المّم» أيضًا. فبالاستناد في البسملة المنحوتة ؛ كذلك يجوز ذلك في «المّم» أيضًا. فبالاستناد من «المّم» « هذا كلام الله الأزليّ نزل به جبريل على محمّد عليهما الصلاة والسلام .»

ومنها: ان الحروف المقطّعة كالشفرة الألّهية ابرقها الى رسوله، الذي عنده مفتاحها. ولم يتطاول يد فكر البشر اليه بعد \*

ومنها: ان «آلمم » اشارة الى شدة ذكاوة المنزل عليه رمزا الى ان الرمز له كالتصريح.

ومنها: ان التقطيع اشارة الى ان قيمة الحروف ليست في في معانيها فقط بل بينها مناسبات فطرية كمناسبة الاعداد، كشفها علم أسرار الحروف.

ومنها: ان «الم » خاصة اشارة بالتقطيع الى المخارج الثلاثة من الحلق والوسط والشفة، وترمز تلك الإشارة الى إجبار الذهن للدقة، وشق حجاب الالفة ؛ ليلجأ الى مطالعة عجائب ألوان نقش خلقة

فيا من صبغ يده بصنعة البلاغة ! ركِّب قطعات ِ هذه اللطائف وانظرها واحدة ، واستمع ، لتقرأ عليك «هَذَا كُلاَمُ اللهِ»

#### المبحث الرابع

ان «الم آ مع أخواتها لما برزت بتلك الصورة كانت كأنها تنادى «نحن الاثمة ؛ لا نقلد أحدا وما اتبعنا إمامًا ، وأسلوبنا بديع ، وطرزنا غريب. » وفيه لطائف.

منها: ان من ديدن الخطباء والفصحاء التأسي بمثال، والنسج على منوال، والتمشي في طريق مسلوكة، مع انها لم يطمثهن قبله إنس ولا جان \*

ومنها: ان القرآن بفواتحه ومقاطعه بقي بعد ، كما كان قبل ؟ لم يماثل ولم يقلّد مع تآخذ أسباب التقليد و التأسّي من شوق الأوداء وتحدي الأعداء. ان شئت شاهدًا فهذه ملايين من الكتب العربية! هل ترى واحدًا منها يوازيه ، أو يقع قريبا منه. كلا! بل الجاهل العاميّ أيضًا اذا قاسها معه وقابله بها ناداه نظره بر أن هذا ليس في مرتبتها ». فإما هو تحت الكل وهو محال بالضرورة وإما هو فوق الكل وهو المطلوب ، فهو نصبيه من درك الاعجاز »

ومنها: ان من شأن صنعة البشر انها تظهر اول ما تظهر خشنة ناقصة من وجوه يابسة من الطلاوة ، ثم تتكمل وتحلو. مع ان اسلوب القرآن لما ظهر ظهر بطلاوة وطراوة وشبابية ؛ وتحدى مع الأفكار المعمرين بتلاحق الأفكار ، وسرقة البعض عن البعض ، وغلبهم فأعلن بالغلبة «انه من صنع خالق القوى والقدر ». فيا من استنشق نسيم البلاغة! أفلا يجتنى نحل ذهنك عن أزهار تلك المباحث نسيم البلاغة! أفلا يجتنى نحل ذهنك عن أزهار تلك المباحث

الأربعة شهدَ «أَشْهَدُ أَنَّ هَذَا كَلاَمُ اللهِ»

﴿ ذَلِكَ الْكِتَابُ لا رَيْبَ فِيهِ هَدًى لِلْمُتَّقِينَ \* ﴾ مقدّمة

اعلم: ان من أساس البلاغة الذي به يبرق حسن الكلام تجاوب الهيئات وتداعي القيود وتآخذها على المقصد الأصلي وامداد كل بقدر الطاقة للمقصد، الذي هو كمجمع الأودية أو الحوض المتشرب من الجوانب بأن تكون مصداقًا وتمثالًا لما قيل:

عِبَارَاتُنَا شَنِّي وَحُسْنُكَ وَاحِدٌ \* وَكُلُّ إِلَىٰ ذَاكَ الْجَمَالِ يُشِيرُ

مثلا: تأمّل في آية [وَلَئِنْ مَسَّهُمْ نَفْحَةٌ مِنْ عَذَابِ رَبّك]
المسوقة للتهويل المستفاد من التقليل بسر انعكاس الضد من الضد.
أفلا ترى التشكيك في «إن » كيف يمد التقليل « والمسّ بدل الاصابة في «مسّت» كيف يشير الى القلة والتروح فقط. والمرّتية والتحقير في جوهر وصيغة وتنوين «نفحة» كيف تلوّح بالقلة « والبعضية في «من » كيف تومئ إليها « وتبديل النكال به العذاب » كيف يرمِز إليها « والشفقة المستفادة من اله «رب » كيف تشير إليها . وقس ! . فكل يمد المقصد بجهته الخاصة . وقس على هذه الآية أخواتها « وبالخاصة [الم ذلك الكتاب لا ريب فيه هدى للمتقين] الخان هذه الآية ذكرت لمدح القرآن واثبات الكمال له . ولقد تجاوب وتآخذ على هذا المقصد القسم . به الآم » على وجه « وتوجيه اثباته وتآخذ على هذا المقصد القسم . به الآم » على وجه « وتوجيه اثباته واللام في « الكتاب » ، و [ لا ريب فيه ] فكل كما يمد المقصد واللام في « الكتاب » ، و [ لا ريب فيه ] فكل كما يمد المقصد

ويلقى إليه حصته يرمز ويشفّ من تحته عن ما يستند اليه من الدليل وان دق \* فإن شئت تأمل في القسم بر الم آ اذ أنه كما يؤكد ، كذلك يشعر بالتعظيم الموجِّه للنظر الموجب لانكشاف ما تحته من اللطائف المذكورة ليبرهن على الدعوى المرموز إليها \* وانظر الاشارة في «ذلك» المختصة بالرجوع الى الذات مع الصفات لتعلم انها كما تفيد التعظيم - لأنها إما اشارة الى المشار اليه « بالم » أو المبشر به في التوراة والانجيل – كذلك تلوّح بدليلها. اذ ما أعظم ما أقسم به؛ وما أكمل ما بشَّر به التوراة والانجيل!.. ثم أمعن النظر في الإشارة الحسية إلى الأمر المعقول لترى انها كما تفيد التعظم والأهمية ؟ كذلك تشير الى ان القرآن كالمغناطيس المنجذب اليه الأذهان، والمتزاحم عليه الأنظار المجبر لخيال كل على الاشتغال به. فتظاهر بدرجة تراه العيون من خلفها اذا راجعت الحيال يرمز بلسان الحال إلى وثوقه بصدقه وتبريه عن الضعف والحيلة الداعيين الى التستر . ثم تفكر في البعدية المستفادة من ذلك. اذ انها كما تفيد علو الرتبة المفيد لكماله ؛ كذلك تومئ الى دليله بأنه بعيد عن ما سلك عليه أمثاله \* فاما تحت كل وهو باطل بالاتفاق فهو فوق الكل \* ثم تدبر في « ال » الكتاب لأنها كما تفيد الحصر العرفي المفيد للكمال؛ تفتح باب الموازنة وتلمح بها الى أن القرآن كما جمع محاسن الكتب قد زاد عليها فهو أكملها \* ثم قف على التعبير بـ «الكتاب» كيف يلوح بأن الكتاب لا يكون من مصنوع الامّيّ الذي ليس من أهل القرائة والكتابة \* أما [ لا ريب فيه ] ففيه وجهان : إرجاع الضمير إلى الحكم ، أو إلى الكتاب . فعلى الأول – كما عليه المفتاح – يكون بمعنى يقينا ، وبلا شك ، فيكون جهة وتحقيقا لاثبات كماله.

وعلى الثاني: -كما عليه الكشاف-يكون تأكيدًا لثبوت كماله وعلى الكل يناجي من تحتر «لا ريب» به (وان كنتم في ريب مما نزلنا على عبدنا فأتوا بسورة من مثله) ويرمز الى دليله الخاص \* والاستغراق في « لا » بسبب اعدام الريوب الموجودة ينشد:

وَكُمْ مِنْ عَائِبٍ قَوْلًا صَحِيحًا ﴿ وَآفَتُهُ مِنَ الْفَهُمِ السَّقِيمِ

ويشير الى ان المحل ليس بقابل لتولّد الشكوك. اذ أقام على الثغور امارات تتنادى من الجوانب وتطرد الريوب المتهاجمة عليه « وفي ظرفية « فيه » والتعبير ب « في » بدل أخواتها اشارة الى انفاذ النظر في الباطن. والى ان حقائقه تطرد وتطير الأوهام المتوضعة على سطحه بالنظر الظاهر.

فيا من آنس قيمة التركيب من جانب التحليل؛ وأدرك فرق الكلّ عن كل النظر نظرة واحدة الى تلك القيود والهيئات لترى كيف يلقي كل حصته الى المقصد المشترك مع دليله الحاص، وكيف يفور نور البلاغة من الجوانب .

اعلم: انه لم يربط بين جمل (آلم ، ذلك الكتاب ، لا ريب فيه ، هدى للمتقين) بحلقات العطف لشدة الاتصال والتعانق بينها ، وأخذ كل بحجز سابقتها وذيل لاحقتها. فان كل واحدة كما انها دليل لكل بجهة ، كذلك نتيجة لكل واحدة بجهة أخرى ولقد انتقش الاعجاز على هذه الآية بنسج اثنتي عشر من خطوط المناسبات المتشابكة المتداخلة ، ان شئت التفصيل تأمل في هذا «آلم» فانها تومئ بلمآل الى «هذا متحدًى به ، ومن يبرر الى الميدان؟» ثم تلوح بأنه معجز ، وتفكر في [ذلك الكتاب] فانها تصرح بأنه ازداد على معجز ، وتفكر في [ذلك الكتاب] فانها تصرح بأنه ازداد على

أخواته وطمَّ عليها . ثم تلمح بأنه مستثنى ممتاز لا يماثل \* ثم تدبر في [لا ريب فيه] فانها كما تفصح عن انه ليس محلا للشك تعلن بأنه منوّر بنور اليقين \* ثم انظر في [ هدى للمتقين ] اذ انها كما تهدى اليك انه يُري الطريق المستقيم ؛ تفيدك انه قد تجسم من نور الهداية. فكل منها باعتبار المعنى الأول برهان لرفقائها وباعتبار المعنى الثاني نتيجة لكل منها \* ونذكر على وجه المثال ثلاثا من الروابط الثنتي عشر لتقيس عليها البواقي ، ف « أَلَمُ » أي هذا يتحدّى كل معارض ، فهو اكمل الكتب ، فهو يقيني . اذ كمال الكتاب باليقين، فهو مجسم الهداية للبشر ، ثم [ هدى للمتقين ] أي يرشد الى الطريق المستقم ، فهو يقيني ، فهو ممتاز ، فهو معجز ، ثم [ذلك الكتاب ] أي هو ازداد على أمثاله فهو معجز \* أو أي هو ممتاز ومستثنى . اذ لا شك فيه ؛ اذ انه يرى السبيل السويّ للمتقين. وعليك باستنباط البواقي. أما [ هدى للمتقين ] فاعلم : ان منبع حسن هذا الكلام من أربع نقط: الأولى: حذف المبتدأ، اذ فيه اشارة الى ان حكم الاتحاد مسلم . كأن ذات المبتدأ في نفس الخبر . حتى كأنه لا تغاير بينهما في الذهن أيضا. والثانية: تبديل اسم الفاعل بالمصدر، أذ فيه رمز الى أن نور الهداية تجسم فصار نفس جوهر القرآن؛ كما يتجسم لون الحمرة فيصير قِرْمِزًا. والثالثة: تنكير «هدى» اذ فيه إيماء الى نهاية دقة هداية القرآن حتى لا يكتنه كنهها ، والى غاية وسعتها حتى لا يحاط بها علمًا . اذ المنكورية إما بالدقة والحفاء، وإما بالوسعة الفائتة عن الاحاطة . ومن هنا قد يكون التنكير للتحقير وقد يكون للتعظيم . والرابعة: الإيجاز في «للمتقين » بدل «للناس الذين يصيرون متقين به » اوجز بالمجاز الأوْل اشارة الى ثمرة الهداية

وتأثيرها، ورمزًا الى البرهان «الآنيّ» على وجود الهداية. فان السامع في عصر يستدل بسابقه كما يستدل به لاحقه.

ان قلت : كيف تتولد البلاغة الحارجة عن طوق البشر بسبب هذه النقط القليلة المعدودة ؟

قيل لك: ان في التعاون والاجتماع سرًا عجيبًا. لأنه اذا اجتمع حسن ثلاثة أشياء صار كخمسة ، وخمسة كعشرة ، وعشرة كأربعين بسر الانعكاس. اذ في كل شيء نوع من الانعكاس ودرجة من التمثيل.. كما اذا جمعت بين مرآتين تتراءى فيهما مرايا كثيرة ، أو نورتهما بالمصباح يزداد ضياء كل بانعكاس الأشعة فكذلك اجتماع النكت والنقط. ومن هذا السر والحكمة ترى كل صاحب كمال وصاحب جمال يرى من نفسه ميلا فطريا الى أن ينضم الى مثيله ويأخذ بيد نظيره ليزداد حسنا الى حسنه . حتى ان الحجر مع حجريته اذا خرج من يد المعقد الباني في السقف المحدب يميل ويخضع رأسه ليماس رأس أخيه ليتماسكا عن السقوط . فالإنسان الذي لا يدرك سر التعاون لهو اجمد من الحجر اذ من الحجر من يتقوس لمعاونة أخيه .

ان قلت: من شأن الهداية والبلاغة البيان والوضوح وحفظ الأذهان عن التشتّت، فما بال المفسرين في أمثال هذه الآية اختلفوا اختلافا مشتتا، وأظهروا احتمالات مختلفة، وبيّنوا وجوه تراكيب متباينة، وكيف يعرف الحق من بينها؟

قيل لك: قد يكون الكل حقا بالنسبة الى سامع فسامع؛ اذ القرآن ما نزل لأهل عصر فقط، بل لأهل جميع الأعصار. ولا لطبقة فقط، بل لجميع طبقات الانسان. ولا لصنف فقط بل لجميع أصناف البشر ولكل فيه حصة ونصيب من الفهم والحال أن فهم نوع البشر يختلف درجة درجة .. وذوقه يتفاوت جهة جهة .. وميله يتشتت جانبًا جانبا .. واستحسانه يتفرق وجها وجها ... ولذته تتنوع نوعًا نوعا .. وطبيعته تتباين قسما قسما فكم من أشياء يستحسنها نظر طائفة دون طائفة ؛ وتستلذها طبقة ولا يتنزل إليها طبقة . وقس ! .. فلأجل هذا السر والحكمة أكثر القرآن من حذف الحاص للتعميم ليقدر كل مقتضى ذوقه واستحسانه . ولقد نظم القرآن جمله ووضعها في مكان ينفتح من جهاته وجوه محتملة لمراعاة الافهام المختلفة ليأخذ كل فهم حصته . وقس ! .. فإذًا يجوز أن يكون الوجوه بتمامها مرادة بشرط أن لا تردها العلوم العربية ، وبشرط ان تستحسنها البلاغة ، وبشرط أن يقبلها علم أصول نظمه وسبكه في أسلوب ينطبق على افهام عصر فعصر .. وطبقة فطبقة .

(اللّذين يُؤْمِنُونَ بِالْغَيْبِ) اعلم: أن وجه نظم المحصل مع المحصل انصباب مدح القرآن الى مدح المؤمنين وانسجامه به. اذ انه نتيجة له، ورهان انّي عليه، وثمرة هدايته، وشاهد عليه، وبسبب تضمن التشويق اشارة الى جهة حصة هذه الآية من الهداية، والى انها مثال لها. أما وجه «الذين» مع «المتقين» فتشييع التخلية بالتحلية التي هي رفيقتها أبدًا. اذ التزيين بعد التنزيه. ألا ترى ان التقوى هي التخلي عن السيئات وقد ذكرها القرآن بمراتبها الثلاث: وهي ترك الشرك، ثم ترك المعاصي، ثم ترك ما سوى الله. والتحلية

فعل الحسنات إما بالقلب أو القالب أو المال. فشمس الأعمال القلبية «الإيمان»، والفهرستة الجامعة للأعمال القالبية «الوكاة» الذي هي عماد الدين، وقطب الأعمال المالية «الزكاة» اذ هي قنطرة الاسلام «

اعلم [ الذين يؤمنون بالغيب ] مع انه اذا نظرت الى مقتضى الحال إيجاز ، الا انه اذا وازنت بينه وبين مرادفه وهو «المؤمنون» تظنه أطنابا. فأبدل «ال » ب «الذين» الذي من شأنه الاشارة الى الذات بالصلة فقط ، كأنه لا صفة له الا هي للتشويق على الإيمان ، والتعظم له ، والرمز الى ان الايمان هو المنار على الذات قد تضائلت تحته سائر الصفات. وابدل «مؤمنون» ب «يؤمنون» لتصوير وإظهار تلك الحالة المستحسنة في نظر الحيال ، وللإشارة الى تجدده بالاستمرار وتجليه بترادف الدلائل الآفاقية والأنفسية . فكلما ازدادت ظهورًا ازدادوا إيمانًا. «بالغيب » أي بالقلب أي بالاخلاص بلا نفاق . ومع الغائبية .. وبالغائب .. وبعالم الغيب .. واعلم: ان الإيمان هو النور الحاصل بالتصديق بجميع ما جاء به النبيّ عليه السلام تفصيلا في ضروريات الدين واجمالا في غيرها .

ان قلت : لا يقتدر على التعبير عن حقائق الإيمان من العوام من المائة اللا واحد ؟

قيل لك: ان عدم التعبير ليس علما على عدم الوجود. فكما ان اللسان كثيرًا ما يتقاصر عن ان يترجم عن دقائق ما في تصورات العقل ؛ كذلك قد لا يتراءى بل يتغامض عن العقل سرائر ما في الوجدان، فكيف يترجم عن كل ما فيه ؟ ألا ترى ذكاء السكاكي ذلك الإمام الداهي قد تقاصر عن اجتناء دقائق ما أبرزه سجية

امريُّ القيس، أو بدويّ آخر. فبناء على ذلك؛ الاستدلال على وجود الإيمان في العاميّ يثبت بالاستفسار والاستيضاح منه . بأن تستفسر من العاميّ بالسؤال المردّد بين النفي والاثبات هكذا: أيها العامى! أيمكن في عقلك أن يكون الصانع الذي كان العالم بجهاته الست في قبضة تصرفه أن يتمكن في جهة من جهاته أولا؟ فإن قال لا. فنفى الجهة ثابت في وجدانه، وذلك كاف. وقس على هذا... ثم ان الإيمان – كما فسره السعد – نور يقذفه الله تعالى في قلب من يشاء من عباده . أي بعد صرف الجزء الاختياري فالإيمان نور لوجدان البشر وشعاع من شمس الأزل يضيء دفعة ملكوتية الوجدان بتمامها . فينشر انسية له مع كل الكائنات.. ويؤسس مناسبة بين الوجدان وبين كل شيء .. ويلقي في القلب قوةً معنوية يقتدر بها الانسان ان يصارع مع جميع الحوادث والمصيبات. ويعطيه وسعةً يقتدر بها ان يبتلع الماضي والمستقبل. وكما ان الإيمان شعاع من شمس الأزل ؛ كذلك لمعة من السعادة الأبدية أي الحشر. فينمو بضياء تلك اللمعة بذور كل الآمال، ونواة كل الاستعدادات المودعة في الوجدان، فتنبت ممتدة الى الأبد، فتنقلب نواة الاستعداد كشجرة طويي.

[ وَيُقِيمُونَ الصَّلاةَ ] اعلم: ان وجه النظم أظهر من الشمس في رابعة النهار. وان في تخصيص «الصلاة» من بين حسنات القالب إشارة إلى أنها فهرستة كل الحسنات وانموذجها ومعكسها. كالفاتحة للقرآن، والانسان للعالم. لاشتمالها على نوع صوم وحج وزكاة وغيرها، ولاشتمالها على أنواع عبادات المخلوقات؛ الفطرية والاختيارية من الملائكة الراكعين الساجدين القائمين، ومن الحجر الساجد،

والشجر القائم ، والحيوان الراكع. ثم انه أقام «يقيمون» مقام «المقيمين» لإحضار تلك الحركة الحياتية الواسعة والانتباه الروحاني الآلهي في العالم الاسلاميّ الى نظر السامع. ووضع تلك الوضعية المستحسنة والحالة المنتظمة من نواحي نوع البشر نصب عين الحيال. ليهيج ويوقظ ميلان السامع للتأسِّي. إذ من تأمل في تأثير النداء بالآلة المعروفة في نفرات العسكر المنتشرين المغمورين بين الناس وتحريك النداء لهم دفعة، والقاء انتباه فيهم، وافراغهم في وضع مستحسن، وجمعهم تحت نظام مستملح - يرى في نفسه اشتياقا لأن ينساب إليهم. فهكذا الاذان المحمَّديُّ بين الانسان في صحراء العالم. (وَللهِ الْمَثَلُ الْآعْلَىٰ). وإنما لم يقتصر في مسافة الإيجاز على «يصلُّون» بل اتمها بر يقيمون الصلاة] للإشارة إلى أهمية مراعات معاني «الإقامة» في الصلاة من تعديل الأركان، والمداومة، والمحافظة، والجد ، وترويجها في سوق العالم تأمل! ثم ان الصلاة نسبة عالية ، ومناسبة غالية ، وخدمة نزيهة بين العبد وسلطان الأزل. فمن شأن تلك النسبة أن يعشقها كل روح. وأركانها متضمنة للأسرار التي شرحها أمثال «الفتوحات المكية»، فمن شأن تلك الأسرار أن يحبها كل وجدان. وإنها دعوة صانع الأزل الى سرادق حضوره خمس دعوات في اليوم والليلة لمناجاته التي هي في حكم المعراج. فمن شأنها أن يشتاقها كل قلب. وفيها ادامة تصور عظمة الصانع في القلوب وتوجيه العقول اليها لتأسيس اطاعة قانون العدالة الآلهية ، وامتثال النظام الرباني. والانسان يحتاج الى تلك الادامة من حيث هو إنسان لأنه مدنيّ بالطبع . فيا ويلَ من تركها ! ويا خسارة من تكاسل فيها! ويا جهالة من لم يعرف قيمتها! فسحقا وبعدًا وافًّا

وتفًّا لنفس من لم يستحسنها.

الضرورية .

﴿ وَمِمَّا رَزَقْنَاهُمْ يُنْفِقُونَ ﴾ وجه النظم: انه كما ان الصلاة عماد الدين وبها قوامه؛ كذلك الزكاة قنطرة الاسلام وبها التعاون

بين أهله. ثم ان من شروط ان تقع الصدقة موقعها اللائق ان لا يسرف المتصدق فيقعد ملوما ، وان لا يأخذ من هذا ويعطي لذاك ؛ بل من مال نفسه . وان لا يمن فيستكثر ، وان لا يخاف من الفقر . وان لا يقتصر على المال بل بالعلم والفكر والفعل أيضًا ، وان لا يصرف الآخذ في السفاهة بل في النفقة والحاجة الضرورية . فلإحسان هذه النكت ، واحساس هذه الشروط تصدق القرآن على الأفهام بإيثار (ومما رزقناهم ينفقون) على «يتصدقون» أو «يزكون» وغيرهما ؛ إذ أشار برهمن التبعيض الى رد الاسراف . وبتقديم «مما » الى كونه من مال نفسه . وب «رزقنا» الى قطع المنة . أي ان الله هو المعطي وانت واسطة . وبالاسناد الى «نا » الى «لا تَخَفُ مِنْ ذِي الْعَرْشِ وانت واسطة . وبالاسناد الى «نا » الى «لا تَخَفُ مِنْ ذِي الْعَرْشِ وغيرهما » إقلاً لا قالم والفكر وغيرهما »

ثم ان في الحديث الصحيح (الزَّكَاةُ قَنْطَرَةُ الْإِسْلَامِ) أي الزكاة جسر يغيث المسلم أخاه المسلم بالعبور عليها \* اذ هي الواسطة للتعاون المأمور به \* بل هي الصراط في نظام الهيئة الاجتماعية لنوع البشر \* وهي الرابطة لجريان مادة الحياة بينهم \* بل هي الترياق للسموم الواقعة في ترقيات البشر. نعم! في «وجوب الزكاة» و «حرمة الربا» حكمة عظيمة، ومصلحة عالية، ورحمة واسعة. اذ لو أمعنت

وبمادة «ينفقون» إلى شرط صرف الآخذ في النفقة والحاجات

النظر في صحيفة العالم نظرًا تاريخيًّا وتأملت في مساوي جمعية البشر لرئيت اس أساس جميع اختلالاتها وفسادها، ومنبع كل الأخلاق الرذيلة في الهيئة الاجتماعية كلمتين فقط « أحديهما «إنْ شَبِعْتُ فَلاَ عَلَيَّ اَنْ يَمُوتَ غَيْرِي مِنَ الْجُوعِ » والثانية «إكْتسِبْ أَنْتَ لِآكُلَ أَنَا. وَأَتْعَبْ أَنْتَ لِاَسْتَرِيحَ أَنَا».

فالكلمة الاولى الغدارة النهمة الشنعاء: هي التي زلزلت العالَم الانسانيَّ فاشرف على الخراب. والقاطع لعرق تلك الكلمة ليس الا «الزكاة ».

والكلمة الثانية الظالمة الحريصة الشوهاء: هي التي هارت بترقيّات البشر فأوشك أن تنهار بها في نار الهَرْج والمَرْج. والمستأصل والدواء لتلك الكلمة ليس إلّا «حرمة الربا» فتأمل!..

اعلم: ان شرط انتظام الهيئة الاجتماعية ان لا تتجافي طبقات الإنسان، وان لا تتباعد طبقة الخواص عن طبقة العوام، والأغنياء عن الفقراء بدرجة ينقطع خيط الصلة بينهم. مع ان باهمال وجوب الزكاة وحرمة الربا انفرجت المسافة بين الطبقات، وتباعدت طبقات الخواص عن العوام بدرجة لا صلة بينهما، ولا يفور من الطبقة السفلي إلى العليا الأصداء الاختلال، وصياح الحسد، وأنين الحقد والنفرة بدلاً عن الاحترام والاطاعة والتحبب، ولا يفيض من العليا على السفلي بدل المرحمة، والاحسان، والتلطيف الآنار الظلم والتحكم، ورعد التحقير. فأسفًا لأجل هذا قد صارت «مزية الخواص» التي هي سبب التواضع والترحم سببا للتكبر والغرور. وصار «عجز الفقراء» و «فقر العوام» اللذان هما سببا المرحمة عليهم والإحسان إليهم؛ سببا لإسارتهم وسفالتهم « وان شئت شاهدًا فعليك والإحسان إليهم؛ سببا لإسارتهم وسفالتهم » وان شئت شاهدًا فعليك

بفسادِ ورذالةِ حالة العالم المدنيّ ، فلك فيه شواهد كثيرة . ولا ملجأ للمصالحة بين الطبقات والتقريب بينها الّا جعل الزكاة التي هي ركن من أركان الاسلامية دستورًا عاليا واسعًا في تدوير الهيئة الاجتماعية .

﴿ وَٱلَّذِينَ يُؤْمِنُونَ بِمَا ٱنْزِلَ اِلَيْكَ وَمَا ٱنْزِلَ مِنْ قَبْلِكَ وَبِالْآخِرَةِ هُمْ يُوقِنُونَ ﴾

اعلم: ان القرآن أرسل النظم، أي لم يعين بوضع امارة وجها من وجوه التراكيب في كثير من أمثال هذه الآية لسر لطيف؛ هو منشأ الإعجاز ؛ وهو ان البلاغة هي مطابقة مقتضى الحال. والحال ان المخاطبين بالقرآن على طبقات متفاوتة، وفي اعصار مختلفة. فلمراعاة هذه الطبقات، ولمجاورة هذه الاعصار ليستفيد مخاطب كل نوع ما قدر له من حصته، حذف القرآن في كثير للتعميم والتوزيع \* واطلق في كثير للتشميل والتقسيم \* وارسل النظم في كثير لتكثير الوجوه، وتضمين الاحتمالات المستحسنة في نظر البلاغة والمقبولة عند العلم العربي ليفيض على كل ذهن بمقدار ذوقه فتأمل!..

ثم ان وجه نظم هذه الآية بسابقتها: التخصيص بعد التعميم. ليعلن على رؤوس الأشهاد شرف مَنْ آمن من أهل الكتاب \* وليرد يد استغناء أهله في أفواههم \* وليأخذ يد أمثال «عبد الله بن سلام»، ويشوِّق غيره لأن يأتم به . وأيضًا التنصيص على قسمي المتقين للتصريح بشمول هداية القرآن لكافة الأمم \* والتلويح لعموم رسالة محمد عليه السلام لقاطبة الملل . وأيضًا التفصيل بعد الاجمال لشرح أركان الإيمان المندمجة في صدف [يؤمنون بالغيب] اذ دل على

الكتب والقيامة صراحة، وعلى الرسل والملائكة ضمنًا \* ثم ان القرآن لم يوجز هنا بنحو (والمؤمنين بالقرآن) لترصيع هذا المعنى بلطائف وتزيين ذيوله بنكت، فآثر [والذين يؤمنون بما أنزل اليك] \* اذ في «الذين» رمز الى ان وصف الايمان هـ و مناط الحكم. وان الذات مع سائر الصفات تابعة له ومغمورة تحته ، وفي «يؤمنون» بدل «المؤمن» الدال على الثبوت في زمان تلويح الى تجدد الايمان بتواتر النزول وتكرر الظهور مستمرًا \* وفي «ما » الإبهام إيماء إلى أن الإيمان مجملا قد يكفي ، والى تشميل الايمان للوحي الظاهر والباطن وهو الحديث \* وفي « انزل » باعتبار مادته اشارة الى ان الايمان بالقرآن هو الايمان بنزوله من عند الله . كمَّا ان الايمان بالله هو الايمان بوجوده، وباليوم الآخر هو الايمان بمجيئه. وبالنظر الى صيغته الماضوية مع انه لم يتم النزول اذ ذاك اشارة الى تحققه المنزل بمنزلة الواقع مع ان مضارعية «يؤمنون » تتلافى ما في ماضويته. بل لأجل هذا التنزيل ترى في أساليب التنزيل كثيرا ما يبتلع الزمان الماضي المستقبل ويتزيا المضارع بزيّ الماضي، اذ فيه بلاغة لطيفة. لأن من سمع الماضي فيما لم يمض بالنسبة اليه اهتز ذهنه، وتيقظ أنه ليس وحده \* وتذكر أن خلفه غيره من الصفوف بمسافات. حتى كأن الإعصار مدارج والأجيال صفوف قاعدون خلفها. وتنبه إن الحطاب والنداء الموجه اليه بدرجة من الشدة والعلو يسمعه كل الأجيال. وهو خطبة آلهية انصت لها كل الصفوف في كل الأعصار. فالماضي حقيقة في الكثير في أكثر الأزمان ومجاز في القليل في أقلها ومراعاة الأكثر أوفي لحقّ البلاغة ، وفي «اليك» بدل «عليك» رمز الى ان الرسالة وظيفة كلف بها النبي عليه السلام وتحملها بجزئه

الاختياري \* وايماء الى علوه بخدمة جبرائيل بالتقديم اليه. اذ في «على» شمّ اضطرار وعلو واسطة النزول \* وفي خطاب «اليك» بدل «الى نحو محمد» تلويح الى أنّ محمدا عليه السلام ما هو إلا مخاطب والكلام كلام الله \* وأيضًا معنى الخطاب تأكيد وتصوير لمعنى النزول الذي هو الوحي الذي هو القرآن الذي هو خطاب الله معه الذي هو الخاصة النافذة في الكل. فكشف هذا الجزء الحجاب عن حصته من تلك الخاصة. فظهر ان هذا الكلام بالنظر الى اشتماله على هذه اللطائف المذكورة في نهاية الإيجاز.

و وما انزل من قبلك ، اعلم: ان أمثال هذه التوصيفات تتضمن تشويقا يتضمن أحكاما انشائية. كآمنوا كذا وكذا ولا تفرقوا. ثم ان في هذا النظم والربط أربع لطائف ، أحديها: عطف المدلول على الدليل. أي «يا أيها الناس اذا آمنتم بالقرآن فآمنوا بالكتب السابقة أيضًا، اذ القرآن مصدِّق لها وشاهد عليها » بدليل [مُصدِّقًا لما بين يَدين يَدينو]. والثانية: عطف الدليل على المدلول، أي «يا أهل الكتاب اذا آمنتم بالأنبياء السابقين والكتب السالفة لزم عليكم أن تؤمنوا بالقرآن وبمحمد عليه السلام. لأنهم قد بشروا به، ولأن مدار صدقهم، ونزولها ومناط نبوتهم يوجد بحقيقته وبروحه في القرآن بوجه أكمل وفي محمد عليه السلام بالوجه الأظهر. فيكون القرآن كلام الله بالقياس الأولوي، ومحمًّد عليه الصلاة والسلام رسوله بالطريق الأولى » والثالثة: ان فيه اشارةً الى ان مآل القرآن أعني الاسلامية الناشئة في زمان السعادة كشجرة أصلها ثابت في أعماق الماضي، منتشرة العروق متشربة عن منابع حياتها وقوتها، وفرعها الماضي، منتشرة العروق متشربة عن منابع حياتها وقوتها، وفرعها

في سهاء الاستقبال. ناشرة أغصانها مثمرة. أي أخذت الاسلامية بقرني الماضي والاستقبال. والرابعة: ان فيه اشارةً الى تشويق أهل الكتاب على الإيمان وتأنيسهم، والتسهيل عليهم. كأنه يقول: «لا يشقن عليكم الدخول في هذا السلك، اذ لا تخرجون عن قشركم بالمرة بل انما تكملون معتقداتكم، وتبنون على ما هو مؤسس لديكم» اذ القرآن معدل ومكمل في الأصول والعقائد، وجامع لجميع محاسن الكتب السابقة وأصول الشرائع السالفة. إلّا انه مؤسس في الأدوية والألبسة في الفصول الأربعة، وطرز التربية والتعليم في طبقات عمر الشخص؛ كذلك تقتضي الحكمة والمصلحة تبدل الأحكام الفرعية في مراتب عمر نوع البشر. فكم من حكم فرعي كان مصلحة في زمان، ودواء في وقت طفولية النوع؛ لا يبقى مصلحة في آخر، ودواء عند شبابية النوع. ولهذا السر نسخ القرآن بعض الفروع. في بيّن انقضاء أوقات تلك الفروع ودخول وقت أخرى «

وفي «من قبلك» لطائف « اعلم: انه ما من كلمة في التنزيل يأبى عنها مكانها ، أو لم يرض بها أو كان غيرها اولى به. بل ما من كلمة من التنزيل إلّا وهي كدر مرصع مرصوص متماسك بروابط المناسبات ؛ فإن شئت مثالا تأمل في [من قبلك] كيف ترى اللطائف المتطايرة من جوانب هذه الآية توضعت على هذه الكلمة الفذة. فان [من قبلك] تشربت وتلونت ، فترشح وترمز بخمس لطائف المناسبات المنعكسة من المقاصد الخمسة المندمجة في مسئلة النبوة المسوقة لها هذه الآية

أما المقاصد المندمجة فهي: ان محمدًا عليه السلام نبي ،

وانه أكمل الأنبياء، وانه خاتم الأنبياء، وانه مرسل لكافة الأقوام. وان شريعته ناسخة لجميع الشرائع ، وجامعة لمحاسنها . أما وجه انعكاس المقصد الأوّل في تلك الكلمة : فهو : ان [ من قبلك ] انما يقال اذا اتحد المسلك وكان الطريق واحدا. فكأن هذه الكلمة تترشح بأن الحجج على نبوّة من قبله وصدق كتبهم حجة بمجموعها بتنقيح المناط وتحقيق المناط بالقياس الاولى على نبوة محمد عليه السلام ونزول كتابه. فكأن جميع معجزاتهم معجزة فذة على صدق محمد عليه السلام \* وأما وجه انعكاس المقصد الثاني ، وهو الأكملية فيها فهو: أن [من قبلك] بناءً على ملاحظة عادة«أن السلطان يخرج في آخريات الناس»، وعلى قاعدة التكمل في نوع البشر المقتضية لاكملية المرتبي الثاني عن المربّى الأول، وعلى أغلبية مهارة وزيادة الخلف على السلف تلوح بان محمدًا عليه السلام سلطان الأنبياء، أكمل من كلهم. كما ان القرآن أجمع وأجمل من كتبهم. وأما وجه تشربها من المقصد الثالث وهو الخاتمية فهو: ان [ من قبلك ] بسر قاعدة «ان الواحد اذا تكثر تسلسل لا يسكن ، وانّ الكثير اذا اتحـد استقر لا ينقطع » وباشمام المفهوم المخالف تلمح بانه عليه السلام خاتم الأنبياء. وأما وجه انصباغها من المقصد الرابع وهو عموم الدعوة فهو: ان [ من قبلك ] المفيدة « انك خلفهم وكل منهم سلفك » بسر قاعدة « ان الخلف يأخذ تمام وظيفة السلف ويقوم مقامه» تشير بانه اذا كان كل منهم سلفك فأنت نائب الكل، ورسول جميع الأمم. نعم لا يكون إلَّا كذلك !.. اذا الفطرة حاكمة له، والحكمة قاضية به. لأنه كانت أمم العالم الانساني قبل زمان السعادة في غايــة التباعد والاختلاف

مادة ومعنى ، واستعدادا وتربية ؛ ما كفت لهم التربية الواحدة وما شملت الدعوة المفردة . ثم لما انتبه العالم الانساني بزمان السعادة بعده ، وتمايل الى الاتحاد بمداولة الأفكار ، ومبادلة الطبائع ، واختلاط الأقوام ، وتحري البعض عن حال البعض حتى تمخض الزمان بكثرة طرق المخابرة والمناقلة ؛ فصارت الكرة كملكة وهي كولاية وهي كبلدة ، واتصل الرحم بين أهل الدنيا ؛ كفت الدعوة الواحدة والنبوة الفريدة للكافة ، وأما وجه إشمامها بالمقصد الحامس فهو: ان [من قبلك] المومية من «من» الى «الى» ومن «الى» الى الاغناء . أي [انتهت الرسالة بقدومك اذ اغنت شريعتك] ترمز بأن شريعته عليه السلام ناسخة بالانتهاء وجامعة بالاغناء .

واعلم ان الامارة لنظر البلاغة على تشرب هذه الكلمة لحؤلاء اللطائف: هي ان هذه المقاصد الخمسة كالأنهار الجارية تحت هذه الآيات، حتى يفور هذا بكماله في آية .. وينبع ذاك بتمامه في أخرى .. ويتجلى ذلك بشراشيره في آخرة ، فأدنى ترشح على السطع يومي بتماس عروق الكلمة بها. وأيضا تتسنبل هذه المعاني في آيات مسوقة لها.

﴿ وَبِالْآخِرَةِ هُمْ يُوقِنُونَ ﴾ اعلم: ان مآل هذه الآية هو المقصد الرابع من المقاصد الأربعة المشهورة وهو «مسئلة الحشر». ثم انا قد استفدنا من نظم القرآن عشرة براهين عليها، ذكرناها في كتاب آخر فناسب تلخيصها هنا. وهي ان الحشر حق و لأن في الكائنات نظاما أكمل قصديا.. وان في الخلقة حكمة تامة. وان لاعبثية في العالم.. وان لا اسراف في الفطرة. والمزكي لحؤلاء الشواهد

الاستقراء التام بجميع الفنون التي كل منها شاهد صدق على نظام نوع موضوعه وأيضًا ان في كثير من الأنواع مثل اليوم والسنة وغيرهما قيامة مكررة نوعية. وأيضًا جوهر استعداد البشر يرمز الى الحشر وأيضًا عدم تناهي آمال البشر وميوله يشير اليه وأيضًا رحمة الصانع الحكيم تلوح به وأيضًا لسان الرسول الصادق عليه السلام يصرّح به وأيضًا بيان القرآن المعجز في أمثال [ وَقَدْ خَلَقَكُمْ اَطُوارًا] وَمَا رَبُكَ بِظَلام لِلْعَبِيدِ] يشهد له. تلك عشرة كاملة، مفاتيح للسعادة الأبدية وأبواب لتلك الجنة.

أما بيان البرهان الأول: فهو انه لو لم تنجر الكائنات الى السعادة الأبدية لصار ذلك النظام الذي اتقن فيه صانعه اتقانا حير فيه العقول صورة ضعيفة خادعة ، وجميع المعنويات والروابط والنسب في النظام هباءً منثورًا. فليس نظام ذلك النظام الا اتصاله بالسعادة، أي ان النكت والمعنويات في ذلك النظام انما تتسنبل في عالم الآخرة . والالانطفأ جميع المعنويات ، وتنقطع مجموع الروابط ، وتمزق كل النسب ، ويتفتت هذا النظام . مع ان القوة المندمجة في النظام تنادي بأعلى صوتها ان ليس من شأنها الانقضاض والانحلال ،

وأما البرهان الثاني: فهو ان تمثال العناية الأزلية الذي هو الحكمة التامة، التي هي رعاية المصالح والحكم في كل نوع بل في كل جزئي بشهادة كل الفنون ؛ يبشر بقدوم السعادة الأبدية. والا لزم انكار هذه الحكم والفوائد التي اجبرتنا البداهة على الاقرار بها . اذ حينئذ تكون الفائدة لا فائدة . . والحكمة غير حكمة . . والمصلحة عدم مصلحة . وان هذا اللا سفسطة .

وأما البرهان الثالث المفسر للثاني: فهو ان الفن يشهد أيضا ان

الصانع اختار في كل شيء الطريق الأقصر، والجهة الأقرب، والصورة الأخف والأحسن. فيدل على أن لاعبثية. فيدل على انه جدّي حقيقي. وما هو اللا بمجيء السعادة الأبدية. واللا لتنزل هذا الوجود منزلة العدم الصرف. وتحول كل شيء عبثا محضا. سُبْحَانَكَ مَا خَلَقْتَ هَذَا عَبَثًا.

أما البرهان الرابع الموضح للثالث: فهو ان لا اسراف في الفطرة بشهادة الفنون. فان تقاصر ذهنك عن ادراك حكم الانسان الأكبر وهو « العالم » فامعن النظر في العالم الأصغر وهو « الإنسان » فان فن منافع الأعضاء قد شرح واثبت ان في جسد الانسان تقريبا ستمائة عظم كل لمنفعة .. وستة آلاف عصب هي مجار للدم كل لفائدة .. ومائة وأربعة وعشرين آلاف مسامّة وكوّة للحجيرات التي تعمل في كل منها حمس قوى من الجاذبة والدافعة والمسكة والمصورة والمولَّدة كل منها لمصلحة. وإذا كان العالم الأصغر كذا فكيف يكون الإنسان الأكبر انقص منه . واذا كان الجسد الذي لا أهمية له بالنسبة الى لبّه بتلك الدرجة من عدم الاسراف فكيف يتصور اهمال جوهر الروح واسراف كل آثاره من المعنويات والآمال والأفكار . إذ لولًا السعادة الأبدية لتقلصت كل المعنويات وصارت اسرافًا. فبالله عليك أيمكن في العقل ان يكون لك جوهرة قيمتها الدنيا. فتهتم بصدفها وغلافها حتى لا تخلى أن يصل الغبار اليه . ثم تأخذ الجوهرة فتكسّرها شذرًا مذرًا وتمحو آثارها. كلا ثم كلا ! ما تهتم بالغلاف إلَّا لأجل ما فيه. وأيضًا اذا افهمتك قوة البنية في شخص وصحة أعضائه، واستعداده استمرار بقائه، وتكمله أفلا تفهمك الحقيقة الثابتة الجارية في روح الكائنات، والقوة الكاملة المومية بالاستمرار في الانتظام. والكمال المنجر الى التكمل في النظام مجيء السعادة الأبدية من باب الحشر الجسماني. اذ هي المخلصة للانتظام عن الاختلال، والواسطة للتكمل وانكشاف تلك القوة المؤبدة.

وأما البرهان الخامس الحدس المرمز الى المقصد: فهو ان وجود نوع قيامات مكررة نوعية في كثير من الأنواع يشير الى القيامة العظمى وان شئت تمثل الرمز في مثال، فانظر في ساعتك الاسبوعية، فكما ان فيها دواليب مختلفة دوارة متحركة محركة للابر والأميال، العادة واحدة منها للثواني. وهي مقدمة ومخبرة لحركة ابرة الدقائق. وهي معدة ومعلنة لحركة ميل الساعات. وهي محصلة ومؤذنة لحركة الإبرة التي تعد أيام الاسبوع. فاتمام دورة السابقة يشير بأن اختها اللاحقة تتم دورها، كذلك ان لله تعالى ساعة كبرى، دواليبها الأفلاك تعد أميالها الأيام والسنين وعمر البشر وبقاء الدنيا، نظير الثواني والدقائق والساعات والأيام في ساعتك. فمجيء الصبح بعد كل ليلة، ولرمز رمزًا دقيقا بتولد صبح ربيع الحشر من تلك الساعة الكبرى.

ان قلت: القيامة النوعية لا تحشر الأشخاص بأعيانهم فكيف ترمز بالقيامة الكبرى لعود الأشخاص هناك بأعيانهم ؟

قيل لك: ان شخص الانسان كنوع غيره. اذ نور الفكر أعطى لآمال البشر وروحه وسعة وانبساطا بدرجة وسعت الأزمنة الثلاثة، لو ابتلع الماضي والمستقبل مع الحال لم يمتلأ آماله. لأن نور الفكر صير ماهيته علوية ، وقيمته عمومية ، ونظره كليا وكماله غير محصور ، ولذته دائمية ، وألمه مستمرًا . أما فرد النوع الآخر فماهيته جزئية ، وقيمته شخصية ، ونظره محدود ، وكماله محصور ، ولذته

آنية « والمه دفعيّ « فوجود نوع قيامة في الأنواع كيف لا يشير بالقيامة الشخصية العمومية للإنسان؟

وأما البرهان السادس الملوّح: فهو عدم تناهي استعدادات البشر. نعم ان تصورات البشر وأفكاره التي لا تتناهى \* المتولدة من آماله الغير المتناهية \* الحاصلة من ميوله الغير المضبوطة \* الناشئة من قابلياته الغير المحدودة \* المستترة في استعداداته الغير المحصورة \* المزروعة في جوهر روحه الذي كرمه الله تعالى ؛ كل منها يشير في ما وراء الحشر الجسماني باصبع الشهادة الى السعادة الأبدية وتمد نظرها اليه فتأمل \*

وأما البرهان السابع المبشر: فهو ان رحمة الرّحمن الرّحمة بشر بقدوم أعظم الرحمة أعني السعادة الأبدية. اذبها تصير الرحمة رحمة ، والمنعمة نعمة وبها تخلص الكائنات من النياحات المرتفعة من المأتم العمومي المتولد من الفراق الأبدي المصير للنعم نقما. اذلو لم يجيء روح النعم أعني السعادة الأبدية. لتحول جميع النعم نقما ؛ وللزم المكابرة في إنكار الرحمة الثابثة بشهادة عموم الكائنات بالبداهة وبالضرورة. فيا أيها الحبيب (۱) الشفيق العاشق ! انظر الى الطف آثار رحمة الله أعني المحبة والشفقة والعشق ؛ ثم راجع وجدانك لكن بعد فرض تعقب الفراق الأبدي والهجران اللايز الى عليها ، كيف ترى الوجدان يستغيث . والحيال يصرخ . والروح يضجر من انقلاب تلك المحبة والشفقة اللتين هما أحسن وألطف أنواع الرحمة والنعمة تلك المحبة والشفقة اللتين هما أحسن وألطف أنواع الرحمة والنعمة أعظم مصيبة عليك وأشد بلاء فيك ه أفيمكن في العقل أن تساعد

<sup>[</sup> ١ ] الحبيب والشفيق من تلامذة المؤلف .

تلك الرحمة الضرورية لهجوم الفراق الأبدي والهجران اللايزالي على المحبة والشفقة؟ لا! بل من شأن تلك الرحمة ان تسلط الفراق الأبدي على الهجران اللايزالي على الفراق الأبدي والعدم على ما على المجران اللايزالي على الفراق الأبدي والعدم عليهما \*

وأما البرهان الثامن المصرح: فهو لسان محمّد عليه السلام الصادق المصدوق، ولقد فتح كلامه أبواب السعادة الأبدية ، على ان إجماع الأنبياء من آدمهم الى خاتمهم عليهم السلام على هذه الحقيقة حجة حقيقية قطعية على هذا المدعى. ولأمر مّا اتفقوا ،

واما البرهان التاسع: فهو اخبار القرآن المعجز. اذ التنزيل المصدق اعجازه بسبعة أوجه في ثلاثة عشر عصرًا دعواه عين برهانها. فاخباره كشاف للحشر الجسماني ومفتاح له «

وأما البرهان العاشر ، المشتمل على ألوف من البراهين التي تضمنها كثير من الآيات مثل [ وقد خلقكم أطوارًا ] المشير الى «قياس تمثيليّ». و [وما ربك بظلام للعبيد] المشير الى «دليل عدليّ» وغيرهما. فلقد فتح القرآن في أكثر الآيات كُوّاتًا ناظرة الى الحشر.

أما القياس التمثيليّ المشار اليه بالآية الأولى: فانظر في وجود الإنسان فانه ينتقل عن طور الى طور، من النطفة الى العلقة .. ومنه الى المضغة .. ومنه الى المخلق الجديد. ولكل من تلك الأطوار قوانين مخصوصة ، ونظامات معيّنة ، وحركات مطّردة يشف كل منها عن قصد وارادة واختيار \* ثم تأمل في بقائه فإن هذا الوجود يجدد لباسه في كل سنة ، ومن شأنه التحلل والتركب. أي انقضاض الحجيرات وتعميرها ببدل ما يتحلل من المادة اللطيفة الموزعة على نسبة مناسبة الأعضاء التي يحضرها صانعها بقانون

مخصوص. ثم تأمل في أطوار تلك المادة اللطيفة الحاملة لارزاق الأجزاء. كيف تنتشر في أقطار البدن انتشارًا تحير فيه العقول . وكيف تنقسم بقانون التقسم المعين على مقدار حاجات الأعضاء ؛ بعد أن تلخصت تلك المادة بنظام ثابت، ودستور معيّن، وحركة عجيبة من أربع مصفاتات، وانطبخت في أربعة مطابخ بعد أربعة انقلابات عجيبة؛ المأخوذة تلك المادة من القوت المحصل من المواليد المنتشرة في عالم العناصر بدستور منتظم، ونظام مخصوص، وقانون معيّن. وكل من القوانين والنظامات في تلك الأطوار يشفّ عن سائق وقصد وحكمة. كيف لا ، ولو تأملت من قافلة تلك المادة اللطيفة في ذرة مثلا، مسترة في عنصر الهواء تصير بالآخرة جزأ من سواد عين « الحبيب » ؛ لعلمت أن تلك الذرة وهي في الهواء معينة كأنها موظفة مأمورة بالذهاب الى مكانها الذي عيّن لها \* اذ لو نظرت إليها بنظر فني تيقنت ان ليست حركتها «اتفاقية عمياء » «بتصادف أعمى » ، بل تلك الذرة ما دخلت في مرتبة الا تبعت نظاماتها المخصوصة . وما تدرجت الى طور الّا عملت بقوانينه المعينة . وما سافرت الى طبقة الا وهي تساق بحركة عجيبة منتظمة . فتمر على تلك الأطوار حتى تصل الى موضعها. مع انها لا تنحرف قطعا مقدار ذرة عن هدف مقصدها ، والحاصل: ان من تأمل في النشأة الأولى لم يبق له تردد في النشأة الأخرى.ولقد قال النبي عليه الصلاة والسلام (عجبًا لمن يرى النشأة الأولى كيف ينكر النشأة الأخرى). نعم ا كما ان جمع نفرات عسكر فرقة أذن لهم بالاستراحة والانتشار اذا دعوا بالآلة المعروفة فيتسللون عن كل طرف ومكمن، فيجتمعون متحدين تحت لوائهم - يكون أسهل وأسهل من جلبهم أول الأمر الى الانتظام تحت السلاح؛ كذلك ان جمع الذرات التي حصلت بينها المؤانسة والمناسبة بالامتزاج في وجود واحد اذا نوديت بصور اسرافيل فينساب الكل من كل فج عميق ملبية لأمر خالقها يكون أسهل وأمكن في العقل من انشائها وتركيبها أول المرة. أما بالنسبة الى القدرة فأعظم الأشياء كأصغرها به ثم الظاهر ان المعاد يعاد بأجزائه الأصلية والفضولية معا. كما يشير اليه كبر أجسام أهل الحشر وكراهة قص الأظفار والأشعار ونحوها للجنب، وسنية دفنها. والتحقيق ان عجب الذنّب يكفى أن يكون بذرًا ومادةً لتشكله.

وأما الدليل الذي لوح به [ وما ربك بظلام للعبيد] فاعلم: أنا كثيرًا ما نرى الظالم الفاجر الغدّار في غاية التنعم، ويمر عمره في غاية الطيب والراحة. ثم نرى المظلوم الفقير المتدين الحسن الخلق ينقضي عمره في غاية الزحمة والذلة والمظلومية، ثم يجيء الموت فيساوي بينهما. وهذه المساواة بلا نهاية ترى ظلما. والعدالة والحكمة الآلهيتان بينهما. وهذه المساواة بلا نهاية ترى ظلما. والعدالة والحكمة الآلهيتان اللتان شهدت عليهما الكاثنات منزهتان عن الظلم ؛ فلا بد من مجمع الحرى الأول جزائه والثاني ثوابه فيتجلى العدالة الآلهية وقس على هاتين الآيتين نظائرهما هذا ...

أما وجه النظم في أجزاء [وبالآخرة هم يوقنون] فاعلم: ان مناط النكت «الواو»، ثم تقديم «بالآخرة» ثم الألف واللام فيها، ثم التعبير بهذا العنوان، ثم ذكر «هم»، ثم ذكر «يوقنون» بدل «يؤمنون»؛ أما الواو ففيها التخصيص بعد التعميم للتنصيص على هذا الركن من الإيمان. اذ هو أحد القطبين اللذين تدور عليهما الكتب السهاوية. وأما تقديم «بالآخرة» ففيه حصر، وفي الحصر تعريض بأن أهل الكتاب بناءً على قولهم [لن تمسنا النار اللا أيّاما معدودة]

ونفيهم اللّذائذ الجسانية آخرتهم آخرة مجازية اسمية، ما هي بحقيقة الآخرة. واما الألف واللام فللعهد. أي اشارة الى المعهود بالدوران على ألسنة كل الكتب السهاوية . وفي العهد لمح الى انها حق واشارة الى الحقيقة المعهودة الحاضرة بين أهداب العقول بسبب الدلائل الفطرية المذكورة. وفي العهد حينئذ رمز الى انها حقيقة. وأما التعبير بعنوان «الآخرة» الناعتة للنشأة فلتوجيه الذهن الى النشأة الأولى ، لينتقل الى امكان النشأة الأخرى . وأما «هم» ففيه حصر وفي الحصر تعريض بأن إيمان من لم يؤمن بمحمد عليه الصلاة والسلام من أهل الكتاب ليس بيقين، بل انما ظن يظنونه يقينا. وأما ذكر «يوقنون» بعدل «يؤمنون»، مع ان الايمان هو التصديق مع اليقين فليضع الإصبع على مناط الغرض قصدًا لاطارة الشكوك، اذ القيامة محشر الريوب . وأيضا بالتنصيص ينسد طرق التعلل ب (انا مؤمنون فليؤمن من لم يؤمن)

و أولئك على هُدًى مِنْ رَبّهِمْ كه اعلم: ان المظان التي تتلمع فيها النكت هي نظمها مع سابقها. ثم المحسوسية في «اولئك» ثم البعدية فيها \* ثم العلو في «على » \* ثم التنكير في «هدى». ثم لفظ «من » \* ثم التربية في «ربهم » \* أما النظم ، فاعلم :ان هذه مرتبة بسابقها بخطوط مناسبات. منها الاستيناف أي جواب لثلاثة أسئلة مقدرة. منها السؤال عن المثال كأن السامع بعدما سمع ان القرآن من شأنه الهداية الأشخاص من شأنهم بسبب الهداية الاتصاف بأوصاف أحب أن يراهم وهم بالفعل تلبسوا بتلك الأوصاف متكئين على ارائك ألحداية. فأجاب مريئًا للسامع بقوله «اولئك على هدى من ربهم ». الهداية . فأجاب مريئًا للسامع بقوله «اولئك على هدى من ربهم ».

واختصوا بها؟ فأجاب بأن هؤلاء الذين امتزجت واجتمعت فيهم تلك الأوصاف – ان تأملت – لجديرون بنور الهداية.

فان قلت: التفصيل السابق أجلى للعلة من الإجمال في «اولئك» ؟

قيل لك: قد يكون الإجمال أوضح من التفصيل لا سيما اذا كان المطلوب متولدًا من المجموع. أذ بسبب جزئية ذهن السامع، والتدرج في أجزاء التفصيل، وتداخل النسيان بينها، وتجلى العلة من مزج الأجزاء قد لا يتفطن لتولد العلة. فالاجمال في « اولئك » لأجل الامتزاج أجلى للعلية \* ومنها السؤال عن نتيجة الهداية وثمرتها ، والنعمة واللذة فيها. كأن السامع يقول ما اللذة والنعمة ؟ فأجاب بأن فيها سعادة الدارين أي ان نتيجة الهداية نفسها وتمرتها عينها، اذ هي بذاتها نعمة عظمي ولذة وجدانية ، بل جنة الروح ؛ كما ان الضلالة جهنمها. ثم بعد ذلك تثمر الفلاح في الآخرة. وأما المحسوسية في «اولئك» فاشارة الى ان ذكر الأوصاف الكثيرة سبب للتجسم في الذهن، والحضور في العقل، والمحسوسية للخيال. فمن العهد الذكرى ينفتح باب الى العهد الحارجي، ومن العهد الحارجي ينتقل الى امتيازهم ، وينظر الى تلألئهم في نوع البشر كأنه من رفع رأسه وفتح عينيه لا يتراأى له إلّا هؤلاء « وأما البعدية في « اولئك » مع قربيتهم في الجملة فللاشارة الى تعالى رتبتهم. اذ الناظر الى البعداء لا يرى إلا أطولهم قامة مع ان حقيقة البعد الزماني والمكاني أقضى لحق البلاغة. اذ هذه الآية كما ان عصر السعادة لسان ذاكر لها وهي تنزل ؛ كذلك كل من الأعصار الاستقبالية كأنه لسان ذاكر لها وهي شابة طرية كأنها اذ ذاك نزلت لا أنها نزلت ثم حكيت.

فأوائل الصفوف المشار اليهم «باولئك» يتراؤن من بعد . ولأجل الرؤية مع بعدهم يعلم عظمتهم وعلو "رتبتهم \* وأما لفظ «على » فاعلم ان سر المناسبة بين الأشياء صير أكثر الأمور كالمرايا التي تتراءى في أنفسها : هذه في تلك وتلك في هذه . فكما ان قطعة زجاجة تريك صحراء واسعة ؛ كذلك كثيرًا ما تذكرك كلمة فذة خيالا طويلا. وتمثل نصب عينيك هيئة كلمة حكاية عجيبة. ويجول بذهنك كلام في عالم المثال المثالي. كما ان لفظ «بارز» يفتح لك معركة الحرب، ولفظ «ثمرة» في الآية يفتح لك باب الجنة وقس \* فعلى هذا لفظ « على » للذهن كالكُوَّة إلى أسلوب تمثيلي هو أن هداية القرآن براق إلهي أهداه للمؤمنين ليسلكوا وهم عليه في الطريق المستقم سائرين الى عرش الكمالات \* وأما التنكير في « هدى » فيشير الى أنه غير [هدى للمتقين] اذ المنكر المكرر غير الأول في الأغلب. فذاك مصدر وهذا حاصل بالمصدر.. وهو صفة محسوسة قارّة كثمرة الأول. وأما لفظ «من » فيشير الى ان الحلق والتوفيق في اهتدائهم المكسوب لهم من الله. وأما لفظ « الرب » فيشير الى ان الهداية من شأن الربوبية فكما يربيهم بالرزق يغذيهم بالهداية.

﴿ وَأُولِئِكَ هُمُ الْمُفْلِحُونَ ﴾ إعلم: ان مظان تحري النكت هي عطف الواو. ثم تكرار اولئك. ثم ضمير الفصل. ثم الألف واللام. ثم إطلاق «مفلحون» وعدم تعيين وجه الفلاح ، أما العطف فمبني على المناسبة، اذ كما ان « اولئك» الأول إشارة الى ثمرة الهداية من السعادة العاجلة ؛ فهذا اشارة الى ثمرتها من السعادة الآجلة. ثم انه مع ان كلا منهما ثمرة لكل ما مر ، الا ان الأولى ان « اولئك» الأول

يرتبط عرقه بـ«الذين» الأول الظاهر انهم المؤمنون من الأمّيين، ويأخذ قوته من أركان الاسلامية ، وينظر الى ما قبل «وبالآخرة هم يوقنون» و «اولئك» الثاني ينظر برمز خفي الى «الذين» الثاني الظاهر انهم مؤمنوا أهل الكتاب. ويكون مأخذه أركان الإيمان واليقين بالآخرة فتأمل! وأما تكرار « اولئك » فاشارة الى استقلال كل من هاتين الثمرتين في العلة الغائية للهداية والسببية لتميزهم ومدحهم الا ان الأولى أن يكون « اولئك » الثاني اشارة الى الأول مع حكمه كما تقول : ذلك عالم وذلك مكرم وأما ضمير الفصل فمع انه تأكيد الحصر الذي فيه تعريض بأهل الكتاب الذين لم يؤمنوا بالنبيّ عليه السلام فيه نكتة لطيفة وهي : ان توسيط « هم » بين المبتدأ والحبر من شأنه أن يحول المبتدأ للخبر الواحد موضوعا لأحكام كثيرة يذكر البعض ويحال الباقية على الخيال. لأن «هم» ينبّه الخيال على عدم التحديد ويشوّقه على تحري الأحكام المناسبة. فكما انك تضع زيدًا بين عيني السامع فتأخذ تغزل منه الأحكام قائلا : هو عالم ، هو عامل، هو كذا وكذا. ثم تقول قس! كذلك لما قال « اولئك» ثم جاء « هم » هيّج الخيال لأن يجتني ويثني بواسطة الضمير أحكامًا مناسبة لصفاتهم، كر اولئك هم على هدى» هم مفلحون .. هم فائزون من النار.. هم فائزون بالجنة.. هم ظافرون برؤية جمال الله تعالى الى آخره . وأما الألف واللام فلتصوير الحقيقة . كأنه يقول : ان أحببت أن ترى حقيقة المفلحين، فانظر في مرآة «اولئك» لتمثل لك. أو لتمييز ذواتهم، كأنه يقول: الذين سمعت أنهم من أهل الفلاح ان أردت أن تعرفهم بـ «أولئك» فهم هم . أو لظهور الحكم وبداهته نظير «والده العبد» أي كون والده عبدًا معلوم ظاهر «

وأما إطلاق «مفلحون» فللتعميم. اذ مخاطب القرآن على طبقات مطالبهم مختلفة. فبعضهم يطلب الفوز من النار.. وبعض إنما يقصد الفوز بالجنة.. وبعض إنما يتحرى الرضاء الآلهي.. وبعض ما يحب إلّا رؤية جماله.. وهلم جرّا .. فاطلق هنا لتعم مائدة احسانه فيجتني كل مشتهاه \*

﴿ إِنَّ الَّذِينَ كَفَرُوا سَوَاءٌ عَلَيْهِمْ أَا نَذَرْتَهُمْ أَمْ لَمْ تُنْذِرْهُمْ لَا يُؤْمِنُونَ ﴾ وجه النظم: اعلم ان للذات الاحديِّ في عالم صفاته الأزليّة تجليين جلاليّ وجماليّ ، فبتجليهما في عالم صفات الأفعال يتظاهر اللطف والقهر والحسن والهيبة \* ثم بالانعطاف في عالم الأفعال يتولد التحلية والتخلية والتزيين والتنزيه. ثم بالانطباع في العالم الأخروي من عالم الآثار يتجلى اللطف جنة ونورًا، والقهر جهنّما ونارًا. ثم بالانعكاس في عالم الذكر ينقسم الذكر الى الحمد والتسبيح . ثم بتمثلهما في عالم الكلام يتنوع الكلام إلى الأمر والنبي ، ثم بالارتسام في عالم الإرشاد يقسمانه الى الترغيب والترهيب والتبشير والانذار . ثم بتجليهما على الوجدان يتولد الرجاء والحوف. وهكذا \* ثم ان من شأن الإرشاد ادامة الموازنة بين الرجاء والخوف. ليدعو الرجاء الى أن يسعى بصرف القوى ، والخوف الى ان لا يتجاوز بالاسترسال فلا ييأس من الرحمة فيقعد ملوما. ولا يأمن من العذاب فيتعسف ولا يبالي \* فلهذه الحكمة المتسلسلة ما رغب القرآن إلَّا وقد رهب ، وما مدح الأبرار إلّا وقرنه بذّم الفجار .

ان قلت : فلم لم يعطف هنا كما عطف في ( إِنَّ الْأَبْرَارَ لَفِي نَعِيمٍ وَإِنَّ الْفُجَّارَ لَفِي جَحِيمٍ ) ؟

قبل لك: ان حسن العطف ينظر الى حسن المناسبة وحسن المناسبة يختلف باختلاف الغرض المسوق له الكلام. ولما اختلف الغرض هنا وهنالك، لم يستحسن العطف هنا. اذ مدح المؤمنين منجر ومقدمة لمدح القرآن ونتيجة له وسيق له. وأما ذم الكافرين فللترهيب لا يتصل بمدح القرآن \* ثم انظر الى اللطائف المندمجة في نظم أجزاء هذه الآية! فأولا: استأنس بران» و «الذين» فانهما أجول وأسير ما يصادفك في منازل التنزيل. ولأمر مّا أكثر القرآن من ذكرهما، اذ معهما من جوهر البلاغة نكتتان عامتان غير ما تختص كل موقع. أما «ان» فان من شأنها أن تثقب السطح نافذة إلى الحقيقة ، وتوصل الحكم اليها ؛ كأنها عرق الدعوى اتصلت بالحق. مثلا: أن هذا كذا .. أي الحكم وهذه الدعوى ليست خيالية ولا مبتدعة ولا اعتبارية ولا مستحدثة؛ بل هي من الحقائق الجارية الثابتة \* وما يقال من ان «ان» للتحقيق فعنوان لهذه الحقيقة والحاصية. والنكتة الحصوصية هنا هي ان « ان » الذي شأنه رد الشك والانكار مع عدمهما في المخاطب للاشارة الى شدة حرص النبي عليه السلام على إيمانهم « وأما «الذين» فاعلم ان «الذي » من شأنه الاشارة الى الحقيقة الجديدة التي أحس بها العقل قبل العين، وأخذت في الانعقاد ولم تشتد؛ بل تتولد من امتزاج أشياء وتآخذ أسباب مع نوع غرابة. ولهذا ترى من بين وسائط الأشارة والتصوير في الانقلاب المجدد للحقائق لفظ «الذي» أسير على الألسنة وأكثر دورانا. فلما ان تجلى مؤسِّس الحقائق وهو القرآن اضمحل أنواع ونقضت فصولها وتشكلت أنواع اخر وتولدت حقائق أخرى \* أما ترى زمان الجاهلية كيف تشكلت الأنواع على الروابط المليّة وتولدت الحقائق الاجتماعية على العصبيات القومية.

فلما ان جاء القرآن قطع تلك الروابط وخرب تلك الحقائق فأسس بدلًا عنها أنواعًا فصولها الروابط الدينية فتأمل!..فلما أشرق القرآن على نوع البشر تزاهر بضيائه وأثمر بنوره قلوب فتحصلت حقيقة نورانية هي فصل نوع المؤمنين. ثم خلبث بعض النفوس تعفنت في مقابلة الضياء تلك النفوس فتولدت حقيقة سمية هي خاصة نوع من كفر « وأيضًا بين « الذين » و « الذين » تناسب » اعلم: ان الموصول كالالف واللام يستعمل في خمسة معان أشهرها العهد. فر الذين » هنا اشارة الى صناديد الكفر أمثال ابي جهل وابي لهب وأمية بن خلف وقد ماتوا على الكفر. فعلى هذا في الآية إخبار عن الغيب. وأمثال هذا لمعات يتولد منها نوع من الاعجاز من الأنواع الأربعة للاعجاز المعنوي » وأما لفظ «كفروا» فاعلم ان الكفر ظلمة تحصل من انكار شيء مما علم ضرورة مجيء الرسول عليه السلام به.

ان قلت: ان القرآن من الضروريات وقد اختلف في معانيه؟ قيل لك: ان في كل كلام من القرآن ثلاث قضايا إحديها «هذا كلام الله». والثانية «معناه المراد حق» وانكار كل من هاتين كفر « والثالثة «معناه المراد هذا» فان كان محكما أو مفسرًا فالإيمان به واجب بعد الاطلاع، والانكار كفر. وان كان ظاهرًا، أو نصا يحتمل معنى آخر، فالانكار بناء على التأويل دون التشهي ليس بكفر. ومثل الآية الحديث المتواتر؛ الا ان في انكار القضية الأولى من الحديث تأملا.

ان قلت : الكفر جهل وفي التنزيل (يَعْرِفُونَهُ كَمَا يَعْرِفُونَ اَبْنَائَهُمْ) فما التوفيق؟ قبل لك: ان الكفر قسان: جهليّ ينكر لأنه لا يعلم. والثاني جحودي تمرديّ يعرف لكن لا يقبل، يتيقن لكن لا يعتقد، يصدق لكن لا يذعن وجدانه. فتأمل!...

ان قلت : هل في قلب الشيطان معرفة ؟

قيل لك: لا، اذ بحكم صنعته الفطرية يشتغل قلبه دائما بالاضلال ويتشور عقله دائما الكفر للتلقين فلا ينقطع هذا الشغل، ولا يزول ذلك التصور عن عقله حتى تتمكن فيه المعرفة.

ان قلت : الكفر صفة القلب فكيف كان شد الزُنّار وقد قيس عليه «الشُّوق » (١) كفرًا ؟

قيل لك: ان الشريعة تعتبر بالامارات على الأمور الخفية حتى أقامت الأسباب الظاهرية مقام العلل. ففي شد الزُنَّار المانع بعضُ نوعه عن اتمام الركوع، وإلباس «الشوْقة» المانعة عن تمام السجود علامة الاستغناء عن العبودية، والتشبه بالكفرة المومي باستحسان مسلكهم ومليتهم. فما دام لم يقطع بانتفاء الأمر الخفي يحكم بالأمر الظاهر.

ان قلت: اذا لم بجد الانذار فلم التكليف؟

قيل لك : لا لزام الحجة عليهم.

ان قلت : الاخبار عن تمردهم يستلزم امتناع إعانهم فيكون التكليف بالمحال ؟

قيل لك : ان الاخبار وكذا العلم والارادة لا تتعلق بكفرهم

<sup>[</sup> ١ ] الشوقة، هي البرنيطة أو القبعة . بالبرنيطة أو القبعة .

مستقلا مقطوعا عن السبب ؛ بل انما تتعلق بكفرهم باختيارهم . كما يأتيك تفصيله . ومن هنا يقال «الوجوب بالاختيار لا ينافي الاختيار » .

ان قلت : إيمانهم بعدم إيمانهم محال عقليّ يشبه «الجذر الاصم الكلاميّ » . ؟

قيل لك: انهم ليسوا مكلّفين بالتفصيل حتى يلزم المحال « ثم في ايراد «كفروا » فعلا ماضيا اشارة الى انهم اختاروا الكفر بعد تبين الحق فلذا لا يفيد الانذار . وأما «سواء» فمجاز عن «انذارك كعدم الانذار في عدم الفائدة أو في صحة الوقوع» أي لا موجب للانذار ولا لعدمه « وأما (عليهم) ففيه ايماء الى انهم اخلدوا الى الأرض فلا يرفعون رؤسهم ولا يصغون الى كلام آمرهم . وفيه أيضاً الأرض فلا يرفعون رؤسهم ولا يصغون الى كلام آمرهم . وفيه أيضاً رمز الى انه ليس سواء عليك لأن لك الخير في التبليغ اذ [ما على الرسول الا البلاغ] . واما [أأنذرتهم ام لم تنذرهم] فالهمزة وام هنا في حكم «سواء حرفي» ، تأكيد لسواء الأول . أو تأسيس نظرًا الى اقتسامهما المعنيين المذكورين للمساواة .

ان قلت: فلم عبر عن المساواة بصورة الاستفهام؟

قيل لك: اذا اردت ان تنبه المخاطب على عدم الفائدة في فعل نفسه بوجه لطيف مقنع لا بد ان تستفهم ليتوجه ذهنه الى فعله فينتقل منه الى النتيجة فيطمئن \* ثم العلاقة بين الاستفهام والمساواة تضمنه لها. اذ السائل يتساوى في علمه الوجود والعدم \* وأيضاً كثيرًا ما يكون الجواب هذه المساواة الضمنية.

ان قلت: لم عبر عن الانذار في «أنذرتهم» بصورة الماضي؟ قيل لك: لينادي «يا محمد قد جربت» فقس!..

ان قلت : لم ذكر [ام لم تنذرهم] مع ان عدم فائدة عدم الانذار ظاهر؟

قيل لك: كما قد ينتج الانذار اصرارًا، كذلك قد يجدي السكوت انصاف المخاطب.

ان قلت : لم انذر بالترهيب فقط مع انه بشير نذير ؟

قيل لك: اذ الترهيب هو المناسب للكفر، ولأن دفع المضار أولى من جلب المنافع وأشد تأثيرًا، ولأن الترهيب هنا يهر عطف الخيال ويوقظه لأن يتلقى ويجتني بعد قوله [ لا يؤمنون ] "أبشرتهم ام لم تبشرهم » \* ثم اعلم كما ان لكل حكم معنى حرفيا ومقصدا خفيا ؛ كذلك لهذا الكلام معان طيارة ومقصد سيق له. هو تخفيف الزحمة ، وتهوين الشدة عن النبي عليه السلام ، وتسليته بتأسيه بالرسل السالفين . اذ خوطب أكثرهم بمثل هذا الحطاب، حتى قال نوح بعده (لأ تَذَر على الأرض مِنَ الْكَافِرِينَ دَيَّارًا) . ثم لأن آيات القرآن كالمرايا المتناظرة ، وقصص الأنبياء كالهالة للقمر تنظر الى حال النبي عليه السلام ؛ كان كأن هذا الكلام يقول : هذا قانون فطري آلهي عليه السلام ؛ كان كأن هذا الكلام يقول : هذا قانون فطري آلهي عليه السلام ؛ كان كأن هذا الكلام يقول : هذا قانون فطري آلهي السلام ؛

واعلم بعد هذا التحليل ان مجموع هذه الآية الى [ولهم عذاب عظيم] سيقت مشيرة بعقودها الى تقبيح الكفر وترذيله ، والتنفير منه ، والنهبي الضمني عنه ، وتذليل أهله ، والتسجيل عليهم ، والترهيب عنه ، وتهديدهم منادية بكلماتها بأن في الكفر مصائب عظيمة ، وفوات نعم جسيمة ، وتولد آلام شديدة ، وزوال لذائذ عالية مصرحة بجملها : بأن الكفر أخبث الأشياء وأضرها. اذ أشار بلفظ «كفروا» بدل «لم يؤمنوا» الى أنهم بعدم الإيمان وقعوا في ظلمة الكفر الذي هو مصيبة

تفسد جوهر الروح وأيضا هو معدن الآلام ي

و بلفظ «لا يؤمنون» بدل «لا يتركون الكفر» الى انهم مع تلك الحسارة سقط من أيديهم الايمان الذي هو منبع جميع السعادات \* وبلفظ [ختم الله على قلوبهم] الى ان القلب والوجدان الذي حياته وفرحه وسروره وكمالاته بتجلى الحقائق الألهية بنور الايمان بعد ماكفروا - صار كالبناء الموحش الغير المعمور المشحون بالمضرات والحشرات، فاقفل وامهر على بابه ليجتنب وترك مفوضًا للعقارب والأفاعي. وبلفظ [وعلى سمعهم] الى فوات نعمة عظيمة سمعية بسبب الكفر؛ أذ السمع من شأنه – اذا استقرّ خلف صماخه نور الايمان واستند اليه - الاحتساس بنداء كل العالم وفهم اذكارها، وسمع صياح الكائنات وتفهم تسبيحاتها ... حتى ان السمع ليسمع من ترنمات هبوب الريح، ومن نعرات رعد الغيم، ومن نغمات أمواج البحر، ومن صرحات دقدقة الحجر ، ومن هزجات نزول المطر ، ومن سجعات غناء الطير كلاما ربانيا ، ويفهم تسبيحا علويا. كأن الكائنات موسيقية عظيمة له تهيج في قلبه حزنا علويا وعشقا روحانيا فيحزن بتذكر الأحباب والأنيس فيكون الحزن لذة ؛ لا بعدم الأحباب فيكون غما. وإذا اظلم ذلك السمع بالكفر صار اصم من تلك الأصوات اللذيذة، ولا يسمع من الكائنات الَّا نياحات المأتم ونعيات الموت ، فلا يلقي في القلب الا غم اليتمة - أي عدم الأحباب ، ووحشة الغربة أي عدم المالك والمتعهد. فبناء على هذا السر حلّ الشرع بعض الأصوات وهو ما هيج عشقا علويا وحزنا عاشقيا، وحرّم بعضها وهو ما انتج اشتهاء نفسيا وحزنا يتميا. وما لم يريك الشرع فميزه بتأثيره في روحك ووجدانك.

وبكلمة «وعلى أبصارهم غشاوة» الى زوال نعمة جسيمة بسبب الكفر؛ اذ البصر من شأنه إذا استضاء نوره واتصل بنور الايمان الساكن خلف شبيكته عمدا ومحركا له كان كل الكائنات كجنة مزينة بالزهر والحور، ويصير نور العين نحلا تطير عليها فتجتنى من تلك الأزاهير عصارة العبرة والفكرة والانسية والاستيناس والتحبب والتهنيئة، فتأخذ حميلتها فتتخذ في الوجدان شهد الكمالات.. واذا اظلم – العياذ بالله – ذلك البصر بالكفر طمس وصارت الدنيا في نظره سجنا وتسترت عنه الحقائق وتوحشت عليه الكائنات وتلقى الى قلبه آلاما تحيط بوجدانه من الرأس الى القدم. وبلفظ «ولهم عذاب عظيم» الى ثمرة شجرة زقوم الكفر في العالم الأخروي من عذاب جهنم ومن نكال الغضب الالهي. هذا، واما «لا يؤمنون» فتأكيد لسواء ينص على جهة المساواة.

﴿ خَتَمَ اللهُ عَلَىٰ قُلُوبِهِمْ وَعَلَىٰ سَمْعِهِمْ وَعَلَىٰ ٱبْصَارِهِمْ غِشَاوَةٌ وَلَيْ أَبْصَارِهِمْ غِشَاوَةً وَلَهُمْ عَذَابٌ عَظِيمٌ ﴾ .

## مقدمة

اعلم: انه لزمنا ان نقف هنا حتى نستمع ما يتكلم به المتكلمون ؛ اذ تحت هذه الآية حرب عظيم بين أهل الاعتزال وأهل الجبر وأهل السنة والجماعة. ومثل هذه الحرب يستوقف النظار. فناسب ان نذكر أساسات لتستفيد منها ان مذهب أهل السنة والجماعة هو الصراط المستقيم، وما عداه إما افراط أو تفريط.

مَنْهَا: انه قد تحقق «أَنْ لا مُؤَثِّرَ فِي الْكُوْنِ اِلَّا اللهُ» فإذًا لا تفويض \*

ومنها: «أن الله حكيم» فلا يكون الثواب والمقاب عثين فحينئذ لا أضطرار. فكما أن التوحيد يدفع في صدر الاعتزال؛ كذلك التنزيه يضرب على فم الجبر «

ومنها: ان لكل شيء جهتين: جهة ملكية هي قد تكون حسنة وقد تكون قبيحة تتوارد عليها الأشكال كظهر المرآة. وجهة ملكوتية تنظر الى الخالق وتلك شفافة في كل شيء كوجه المرآة. فخلق القبيح ليس قبيحا ؛ اذ الخلق من جهة الملكوتية الحسنة ، ولان خلقه لتكميل المحاسن فيحسن بالغير. فلا تصغ الى سفسطة الاعتزال!

ومنها: ان الحاصل بالمصدر أمر قار مخلوق جامد لا يشتق منه الصفات. منه الصفات. فلا يكون خالق القتل قاتلاً ... فذر اهل الاعتزال في خوضهم يَلْعُبُون! \*

ومنها: ان الفعل الظاهريّ في الأغلب نتيجة لأفعال متسلسلة منتهية الى ميكلان النفس الذي يسمّى «بالجزء الاختياري». فتدور المنازعات على هذا الأساس.

ومنها: ان الارادة الكلية الآلهية ناظرة بعادته تعالى الى الارادة الجزئية للعبد، فلا اضطرار \*

ومنها: ان العلم تابع للمعلوم فلا يتبعه المعلوم حتى يدور. فلا يتعلل في العمل باحالة مقاييسه على القدر \*

ومنها: ان خلق الحاصل بالمصدر متوقف على كسب المصدر بجريان عادة الله تعالى باشتراطه به. والنواة في كسب المصدر والعقدة الحياتية فيه هي الميلان فبحله تنحل عقدة المسئلة \*

ومنها: ان الترجّع بلا مرجح محال دون الترجيح بلا مرجح ..

فلا يعلل أفعاله تعالى بالأغراض؛ بل اختياره تعالى هو المرجِّح. ومنها: ان الأمر الموجود لا بد له من مؤثر والا لزم الترجح بلا مرجح وهو محال كما مر. وأما الأمر الاعتباري فتخصصه بلا مخصص لا يلزم منه المحال «

ومنها: ان الموجود يجب ان يجب ثم يوجد. وأما الأمر الاعتباري ومنها: ان الموجود يجب ان يجب ثم يوجد. وأما الأمر الاعتباري فالترجح بلا انتهاء الى حد الوجوب كاف فلا يلزم ممكن بلا مؤثر مومنها: ان العلم بوجود شيء لا يستلزم العلم بماهيته، وعدم العلم بالماهية لا يستلزم العدم. فعدم التعبير عن كنه الاختيار لا ينافي قطعة وجوده.

واذا تفطنت لهذه الأساسات فاستمع لما يتلى عليك: فنحن معاشر أهل السنة والجماعة نقول يا أهل الاعتزال! ان العبد ليس خالقا للحاصل بالمصدر كالحاصل من المصدر، بل هو مصدر المصدر فقط؛ اذ «لا مؤثر في الكون الا الله»، والتوحيد هكذا يقتضي. ثم نقول يا أهل الجبر! ليس العبد مضطرًا بل له جزء اختياري لأن الله حكم. وهكذا يقتضي التنزيه.

فان قلتم: كلما يشرح الجزء الاختياريّ بالتحليل لا يظهر منه لا الجبر .

قيل لكم: اولًا: ان الوجدان والفطرة يشهدان ان بين الأمر الاختياريّ والاضطراريّ أمرًا خفيًّا فارقًا وجوده قطعي. فلا علينا ان لا نعبر عنه \*

وثانيا: نقول ان الميلان ان كان أمرًا موجودًا - كما عليه الأشاعرة - فالتصرف فيه أمر اعتباريّ بيد العبد؛ وان كان الميلان أمرًا اعتباريًا - كما عليه الماتريدية - فذلك الأمر الاعتباريّ ثبوته

وتخصصه لا يستلزم العلة التامة الموجبة فيجوز التخلف فتأمل « والحاصل: ان الحاصل بالمصدر موقوف عادةً على المصدر الذي أساسه الميلان الذي هو، أو التصرف فيه ليس موجودًا حتى يلزم من تخصصه مرة هذا ومرة ذاك ممكن بلا مؤثر، أو ترجح بلا مرجح.. ولا معدومًا أيضًا حتى لا يصلح أن يكون شرطًا لحلق الحاصل بالمصدر أو سببا للثواب والعقاب.

ان قلت : العلم الأزلي والارادة الأزلية ينحيان على الاختيار بالقلع ؟

قيل لك: أن العلم بفعل باختيار لا ينافي الاختيار .. وأيضا أن العلم الأزلي محيط كالساء لا مبدأ للسلسلة كرأس زمان الماضي حتى تسند اليه المسببات متغافلا عن الأسباب موهما خروجها .. وأيضًا ان العلم تابع للمعلوم - أي على أيّ كيفية يكون المعلوم، كذلك يحيط به العلم – فلا يستند مقايس المعلوم إلى أساسات القدر.. وأيضًا ان الارادة لا تتعلق بالمسبب فقط مرة وبالسبب مرة أخرى حتى لا تبقى فائدة في الاختيار والسبب؛ بل تتعلق تعلقا واحدًا بالمسبب وبسببه وعلى هذا السر لو قتل شخص شخصا بالبندقة مثلا، ثم فرضنا عدم السبب والرمي هل بموت ذلك الشخص في ذلك الآن أم لا ؟ فأهل الجبر يقولون لو لم يقتل لمات أيضًا لتعدد التعلق والانقطاع بين السبب والمسبب. وأهل الاعتزال يقولون لم يمت لجواز تخلف المراد عن الارادة عندهم.. وأما أهل السنة والجماعة فيڤولون نتوقف ونسكت ؛ اذ فرض عدم السبب يستلزم فرض عدم تعلق الارادة والعلم بالمسبب أيضًا، اذ التعلق واحد. فهذا الفرض المحال جاز ان يستلزم محالًا. فتأمل!

## مقدمة اخرى

اعلم ان الطبيعيين يقولون ان للأسباب تأثيرًا حقيقيا .. والمجوس يقولون ان للشر خالقًا آخر .. والمعتزلة يدّعون ان الحيوان خالق لافعاله الاختيارية . وأساس هذه الثلاثة مبنية على وهم باطل ، وخطأ محض ، وتجاوز عن الحد وقياس مع الفارق خدعهم وشبطهم ؛ اذ ذهبوا ظنا منهم الى التنزيه فوقعوا في شَرَك الشرك \* وان شئت التفصيل فاستمع لسائل تطرد ذلك الوهم :

منها: انه كما ان استماع الانسان وتكلمه وملاحظته وتفكره جزئية تتعلق بشيء فشيء على سبيل التعاقب ؛ كذلك همته جزئية لا تشتغل بالأشياء إلا على سبيل التناوب »

ومنها: ان قيمة الانسان بنسبة ماهيته.. وماهيته بدرجة همته. وهمته بمقدار اهمية المقصد الذي يشتغل به ه

ومنها: ان الانسان الى أي شيء توجه يفني فيه وينحبس عليه. ومن هذه النقطة ترى الناس في عرفهم لا يسندون شيأ خسيسا وأمرًا جزئيًا الى شخص عظيم وذات عال ؛ بل الى الوسائل ظنا منهم ان الاشتغال بالأمر الحسيس لا يناسب وقاره ، وهو لا يتنزل له ولا يسع الأمر الحقير همته العظيمة ، ولا يوازن الأمر الحقيف مع همته العظيمة »

ومنها: ان من شأن الانسان – اذا تفكر في شيء لمحاكمة أحواله – ان يتحرى مقاييسه وروابطه وأساساته أولا في نفسه ، ثم في أبناء جنسه .. وان لم يجد ففي جوانبه من الممكنات. حتى ان واجب الوجود الذي

لا يشبه الممكنات بوجه من الوجوه اذا تفكر فيه الانسان تلجؤه القوة الواهمة لأن يجعل هذا الوهم السيئ المذكور دستورًا، والقياس الخادع منظارًا له. مع ان الصانع جل جلاله لا ينظر اليه من هذه النقطة ؛ اذ لا انحصار لقدرته \*

ومنها: ان قدرته وعلمه وارادت عبل جلاله كضياء الشمس و والمنك المرافع المرفع المرافع المرفع المرافع المر

ومنها: ان أول ما تتعلق به القدرة ملكوتية الأشياء وهي شفّافة حسنة في الكل كما مر. فكما انه جل جلاله جعل وجه الشمس مجلا ووجه القمر مستضيئًا ؛ كذلك صبر ملكوتية الليل والغيم حسنة منيرة.

ومنها: ان مقياس عظمته تعالى وميزان كمالاته وواسطة محاكمة أوصافه لا يسعها ذهن البشر ، ولا يمكن له إلّا بوجه بل انما هو بما يتحصل من جميع مصنوعاته ، وبما يتجلى من مجموع آثاره ، وما يتلخص من كل أفعاله. نعم الذرة تكون مرآةً ولا تكون مقياسًا ،

واذا تفطنت لهذه المسائل فاعلم: ان الواجب تعالى لا يقاس على الممكنات اذ الفرق من الثري الى الثرايا ، ألا ترى أهل الطبيعة والاعتزال والمجوس – بناء على تسلط القوّة الواهمة بهذا القياس على عقولهم – كيف التجأوا الى اسناد التأثير الحقيقي إلى الأسباب، وخلق الأفعال للحيوان، وخلق الشر لغيره تعالى ؟ يظنون ويتوهمون ان الله تعالى بعظمته وكبريائه وتنزهه كيف يتنزل لهذه الأمور الحسيسة والأشياء القبيحة ؟ فسحقا لهم ! كيف صيروا العقل أسيرًا لهذا الوهم الواهي ؟ هذا ... يا هذا ! هذا الوهم قد يتسلط على المؤمن أيضًا من جهة الوسوسة فتجنّب .

اما تحليل كلمات هذه الآية ونظمها فاعلم: ان ربط «ختم» إلا يؤمنون] وتعقيبه به نظير ترتب العقاب على العمل. كأنه يقول لما افسدوا الجزء الاختياري ولم يؤمنوا عوقبوا بختم القلب وسده. ثم لفظ الختم يشير الى استعارة مركبة تومئ الى أسلوب تمثيلي يرمز الى ضرب مثل يصور ضلالتهم؛ اذ المعنى فيه منع نفوذ الحق الى القلب. فالتعبير بالختم يصور القلب بيتًا بناه الله تعالى ليكون خزينة الجواهر، ثم بسوء الاختيار فسد وتعفن وصار ما فيه سموما فاغلق وامهر ليحتنب فأما «الله» فاعلم ان فيه التفاتا من التكلم الى الغيبة ومع نكتة الالتفات ففي مناسبة لفظ «الله» مع متعلق [لا يؤمنون] في النية، أعني لفظ «بالله» اشارة الى لطافة هي انه لما جاء نور معرفة الله البهم فلم يفتحوا باب قلبهم له تولى عنه مغضبا واغلق الباب عليهم « وأما « على » فاعلم ان فيه – بناءً على كون الختم متعديا بنفسه – اشارةً الى تضمين ختم «وسم» ، كأنه يقول جعل الله الختم وسما وعلامةً على القلب يتوسمه الملائكة « وفي « على » أيضًا ايماء الى ان المسدود الباب العلوي يتوسمه الملائكة « وفي « على » أيضًا ايماء الى ان المسدود الباب العلوي يتوسمه الملائكة « وفي « على » أيضًا ايماء الى ان المسدود الباب العلوي يتوسمه الملائكة « وفي « على » أيضًا ايماء الى ان المسدود الباب العلوي يتوسمه الملائكة « وفي « على » أيضًا ايماء الى ان المسدود الباب العلوي يتوسمه الملائكة « وفي « على » أيضًا ايماء الى ان المسدود الباب العلوي

من القلب لا الباب السفلي الناظر الى الدنيا ، وأما «قلوبهم» قدمه على السمع والبصر لأنه هو محل الايمان ولأن أول دلائل الصانع يتجلى من مشاورة القلب مع نفسه. ومراجعة الوجدان الى فطرته لأنه اذا راجع نفسه يحس بعجز شديد يلجؤه الى نقطة استناد، ويرى احتياجا شديدًا لتنمية آماله فيضطر الى نقطة استمداد ولا استناد ولا استمداد إلَّا بالايمان. ثم ان المراد بالقلب اللطيفة الربَّانية التي مظهر حسياتها الوجدان، ومعكس أفكارها الدماغ لا الجسم الصنوبري \* فاذًا في التعبير بالقلب رمز الى ان اللطيفة الربّانية لمعنويات الانسان كالجسم الصنوبري لجسده. فكما ان ذلك الجسم ماكينة حياتية تنشر ماء الحياة لأقطار البدن، واذا انسد وسكن جمد الجسد؛ كذلك تلك اللطيفة تنشر نور الحياة الحقيقية لأقطار الهيئة المجسمة من معنوياته وأحواله وآماله. واذا زال نور الايمان – العياذ بالله - صارت ماهيته التي يصارع بها الكائنات كشبح لا حراك به واظلم عليه . وأما [وعلى سمعهم] كرر «على» للاشارة الى استقلال كل بنوع من الدلائل. فالقلب بالدلائل العقلية والوجدانية ، والسمع بالدلائل النقلية والحارجية \* وللرمز الى ان ختم السمع ليس من جنس ختم القلب. ثم ان في افراد السمع مع جمع جانبيه ايجازًا ورموزًا الى ان السمع مصدر لعدم الجفن له .. والى ان المسمع فرد.. وان المسموع للكل فرد .. وانه يسمع فردًا فردًا .. ولاشتراك الكل كأن اسماعهم بالاتصال صارت فردًا.. ولاتحاد الجماعة وتشخصها يتخيل لها سمع فرد . وإلى اغناء سمع الفرد عن استماع الكل فحق السمع في البلاغة الافراد . لكن القلوب والأبصار مختلفة متعلقاتهما. ومتباينة طرقهما. ومتفاوتة دلائلهما. ومعلَّمهما على

انواع. وملقَّنهما على أقسام. فلهذا توسط المفرد بين الجمعين ، وعقب القلب بالسمع لأن السمع اب لملكاته وأقرب اليه ونظيره في تساوي الجهات الست عنده \* وأما (وعلى أبصارهم غشاوة) فاعلم ان في تغيير الأسلوب باختيار الجملة الاسمية اشارة الى ان جنان البصر التي يجتني منها دلائله ثابتة دائمة بخلاف حدائق السمع والقلب؛ فانها متجددة. وفي اسناد الختم الى الله تعالى دون الغشاوة اشارة الى ان الختم جزاء كسبهم، والغشاوة مكسوبة لهم، ورمز الى ان في مبدأ السمع والقلب اختيارًا، وفي مبدأ البصر اضطرارًا ومحل الاختيار غشاوة التعامي ، وفي عنوان الغشاوة اشارة الى ان للعين جهة واحدة وتنكيرها للتنكير – أي التعامي حجاب غير معروف حتى يتحفظ منه ، قدم (على ابصارهم) ليوجه العيون الى عيوبهم اذ العين مرآة سرائر القلب ، وأما (ولهم عذاب عظيم) فاعلم انه كما أشار بالكلمات السابقة الى حنظلات تلك الشجرة الملعونة في الدنيا ؛ كذلك أشار بهذه الى حنظلة جانبها الممتد الى الآخرة وهي زَقُوم جهنَّم \* ثم ان سجية الأسلوب تقتضي (وعليهم عقاب شديد) \* ففي إبدال (على) باللام و (العقاب) بالعذاب و (الشديد) بالعظيم مع ان كلا منها يليق بالنعمة رمز الى نوع تهكم توبيخيّ تعريضيّ كأنه ينعي بهم: ما منفعتهم، ولا لذتهم، ولا نعمتهم العظيمة الا العقاب؛ نظير (تَحِيَّةُ بَيْنِهِمْ ضَرْبٌ وَجِيعُ). و [فَبَشَّرْهُمْ بِعَذَابٍ اليم ] اذا اللام لعاقبة العمل وفائدته. فكأنه يتلو عليهم «خذوا اجرة عملكم » \* وفي لفظ «العذاب» رمز خفي الى ان يذكرهم استعذابهم واستلذاذهم بالمعاصي في الدنيا فكأنه يقرأ عليهم « ذوقوا مرارة حلاوتكم » . وفي لفظ « العظيم » اشارة خفية الى تذكيرهم حال

صاحب النعمة العظيمة في الجنة فكأنه يلقنهم: انظروا الى ما ضيّعتم على أنفسكم من النعمة العظيمة، وكيف وقعتم في الألم الاليم. ثم ان «عظم» تأكيد لتنوين «عذاب»

ان قلت: ان معصية الكفر كانت في زمان قليل والجزاء أبدي غير متناه فكيف ينطبق هذا الجزاء على العدالة الآلهية؟ وان سلم، فكيف يوافق الحكمة الأزلية؟ وان سلم، فكيف نساعده المرحمة الربانية؟

قيل لك: مع تسليم عدم تناهي الجزاء، ان الكفر في زمان متناه جناية غير متناهية بست جهات «

منها: ان من مات على الكفر لو بقي أبدا لكان كافرًا أبدًا لفساد جوهر روحه. فهذا القلب الفاسد استعد لجناية غير متناهية «

ومنها: ان الكفر وان كان في زمان متناه لكنه جناية على غير المتناهي، وتكذيب لغير المتناهي أعني عموم الكائنات التي تشهد على الوحدانية .

ومنها : ان الكفر كفران لنعم غير متناهية .

ومنها: ان الكفر جناية في مقابلة الغير المتناهي وهو الذات والصفات الآلهية .

ومنها: ان وجدان البشر – بسر حديث (لاَ يَسَعُني اَرْضِي وَلاَ سَمَائي) – وان كان في الظاهر والملك محصورًا ومتناهيًا لكن ملكوتيته بالحقيقة نشرت ومدت عروقها الى الأبد. فهو من هذه الحهة كغير المتناهي وبالكفر تلوث واضمحل ه

ومنها: ان الضد وان كان معاندًا لضده لكنه مماثل له في أكثر الأحكام. فكما ان الايمان يشمر اللذائذ الأبدية، كذلك من شأن

الكفر ان يتولد منه الآلام الأبدية ، فمن مزج هذه الجهات الست يستنتج ان الجزاء الغير المتناهية الما هو في مقابلة الجناية الغير المتناهية وما هو إلّا عين العدالة.

ان قلت : طابق العدالة لكن اين الحكمة الغنية عن وجود الشرور المنتجة للعذاب ؟

قيل لك: كما قد سمعت مرة أخرى انه لا يترك الخير الكثير لتخلل الشر القليل لأنه شر كثير . اذ لما اقتضت الحكمة الآلهية تظاهر ثبوت الحقائق النسبية التي هي أزيد بدرجات من الحقائق الحقيقية – ولا يمكن هذا التظاهر الا بوجود الشر؛ ولا يمكن توقيف الشر على حده ومنع طغيانه الا بالترهيب ؛ ولا يمكن تأثير الترهيب حقيقة في الوجدان الا بتصديق الترهيب وتحقيقه بوجود عذاب خارجي ؛ اذ الوجدان لا يتأثر حق التأثر – كالعقل والوهم – بالترهيب الا بعد ان يتحدس بالحقيقة الخارجية الأبدية بتفاريق الامارات – فمن عين الحكمة بعد التخويف من النار في الدنيا وجود النار في الآخرة .

ان قلت : قد وافق الحكمة فما جهة المرحمة فيه ؟

قلت: لا يتصور في حقهم إلّا العدم أو الوجود في العذاب والوجود – ولو في جهنم – مرحمة وخير بالنسبة الى العدم ، ان تأملت في وجدانك؛ اذ العدم شر محض، ختى ان العدم مرجع كل المصائب والمعاصي ان تفكرت في تحليلها. واما الوجود فخير محض فليكن في جهنم. وكذا ان من شأن فطرة الروح – اذا علم ان العذاب جزاء مزيل لجنايته وعصيانه – ان يرضى به لتخفيف حمل خجالة الجناية، ويقول: هو حق، وانا مستحق. بل حبا للعدالة

قد يلتذ معنى! وكم من صاحب ناموس في الدنيا يشتاق الى اجراء الحد على نفسه ليزول عنه حجاب خجالة الجناية. وكذا ان الدخول وان كان الى خلود دائم وجهنم بيتهم أبدا ، لكن بعد مسرور جزاء العمل دون الاستحقاق يحصل لهم نوع الفة وتطبع مع تخفيفات كثيرة مكافأة لاعمالهم الخيرية. اشارت اليها الأحاديث. فهذا مرحمة لهم مع عدم لياقتهم.

وَمِنَ النَّاسِ مَنْ يَقُولُ آمَنًا بِاللهِ وَبِالْيُوْمِ ٱلْآخِرِ وَمَا هُمْ بِمُؤْمِنِينَ كَهُ وجه النظم: انه كما يعطف المفرد على المفرد للاشتراك في الحكم، والجملة على الجملة للاتحاد في المقصد؛ كذلك قد تعطف القصة على القصة للتناسب في الغرض، ومن الأخير عطف قصة المنافقين على الكافرين أي عطف ملخص اثني عشر آية على مآل آيتين. اذ لما افتتح التنزيل بثناء [ذلك الكتاب] - فاستتبع ثمرات ثنائه من مدح المؤمنين، فاستردف ذم اضدادهم بسر «انما تعرف الأشياء باضدادها» ولتتم حكمة الارشاد - ناسب تعقيب المنافقين تكميلا للاقسام.

ان قلت : لم اوجز في حق الكافرين كفرا محضا بآيتين واطنب في النفاق باثني عشر آية ؟

قيل لك: لنكات ...

منها: ان العدو اذا لم يعرف كان اضر ؛ واذا كان مخنسا كان أخبث؛ واذا كان كذابا كان أشد فسادًا؛ واذا كان داخليًا كان أعظم ضررًا. اذ الداخلي يفتت الصلابة ويشتّت القوة بخلاف الحارجي فانه يتسبب لتشدد الصلابة العصبية. فأسفًا ان جناية النفاق على الاسلام عظيمة جدا. وما هذه المشوشية الآمنه. ولهذا أكثر القرآن من التشنيع عليهم «

ومنها: ان المنافق لاختلاطه بالمؤمنين يستأنس شيأ فشيئا، ويألف بالايمان قليلا قليلا، ويستعد لأن يتنفر عن حال نفسه بسبب تقبيح أعماله وتشنيع حركاته؛ فيتقطر كلمة التوحيد من لسانه الى قلبه .

ومنها: ان المنافق يزيد على الكفر جنايات آخر كالاستهزاء والحداع والتدليس والحيلة والكذب والرياء «

ومنها: ان المنافق في الأغلب يكون من أهل الكتاب ومن أهل الجربذة الوهمية فيكون حيّالا دسّاسا ذا ذكاء شيطانيّ، فالاطناب في حقه أعرق في البلاغة ...

أما تحليل كلمات هذه الآية فاعلم ان [من الناس] خبر مقدم لا «من » على وجه.

ان قلت : كون المنافق انسانا بديهي .... ؟

قيل لك: اذا كان الحكم بديهيا يكون الغرض واحدًا من لوازمه وهنا هو التعجيب. كأنه يقول كون المنافق الرذيل انسانًا عجيب اذ الانسان مكرم ليس من شأنه ان يتنزل الى هذه الدركة من الحسة.

ان قلت : فلم قدم ؟

قيل لك: من شأن انشاء التعجب الصدارة وليتمركز النظر على صفة المبتدأ التي هي مناط الغرض والا لانتظر ومر الى الخبر. « ثم ان عنوان « الناس » يترشح منه لطائف »

منها: انه لم يفضحهم بالتعيين بل سترهم تحت عنوان «الناس»

إيماءً الى ان شترهم وعدم كشف الحجاب عن وجوههم القبيحة أنسب بسياسة النبيّ عليه السلام، اذ لو فضحهم بالتشخيص لتوسوس المؤمنون؛ اذ لا يؤمن من دسائس النفس، والوسوسة تنجر الى الخوف والخوف الى الرياء والرياء الى النفاق ، ولأنه لو شنعهم بالتعيين لقيل ان النبي عليه السلام متردد لا يثق باتباعه، ولان بعضا من الفساد لو بقي تحت الحجاب لانطفأ شيئًا فشيئًا واجتهد صاحبه في اخفائه ولو رفع الحجاب فبناءً على ما قيل «إذا لمْ تستتح فَافْعَلْ مَا شِئْتَ» ليقول فليكن ما كان، ويأخذ في النشر ولا يبالي ،

ومنها: أن التعبير بـ «الناس» يشير ألى أنه مع قطع النظر عن سائر الصفات ألمنية المنافية للنفاق فاعم الصفات أعني الانسانية أيضًا منافية له، أذ الانسان مكرم ليس من شأنه هذه الرذالة ...

ومنها: انه رمز الى ان النفاق لا يختص بطائفة ولا طبقة بل يوجد في نوع الانسان أية طائفة كانت .

ومنها: انه يلوِّح بان النفاق يخل بحيثية كل من كان انسانا فلا بد ان يتحرك غضب الكل عليه ويتوجه الكل الى تحديده لئلا ينتشر ذلك السمّ؛ كما يخلّ بناموس طائفة ويهيِّج غضبهم شناعة فرد منهم.

وأما [من يقول آمنا]، فان قلت : لم افرد «يقول» وجمع «آمنا» مع ان المرجع واحد؟

قيل لك: فيه اشارة الى لطافة ظريفة: هي اظهار ان المتكلم مع الغير متكلم وحده فريقول»: للتلفظ وحده و «آمنا» لأنه مع الغير في الحكم \* ثم ان هذا حكاية عن دعواهم ففي صورة الحكاية اشارة الى رد المحكيّ بوجهين كما ان في المحكيّ اشارة الى قوته

بجهتين اذ «يقول» يرمز بمادته الى ان قولهم ليس عن اعتقاد وفعل بل يقولون بأفواههم ما ليس في قلوبهم. وبصيغته يومئ الى ان سبب استمرار مدافعتهم وادعائهم مراآة الناس لا محرك وجداني « وفي الدعوى ايماء منهم بصيغة الماضي الى « انا معاشر أهل الكتاب قد آمنا قبل، فكيف لا نؤمن الآن» « وفي لفظ « نا » رمز منهم الى « انا جماعة متحزبون لسنا كفرد يكذب أو يكذب ».

وأما [بالله وباليوم الآخر] فاعلم: ان للتنزيل ان يأخذ المحكي بعينه أو يتصرف فيه بأخذ مآله أو تلخيص عبارته و فعلى الأول ذكروا الأول والآخر من أركان الايمان اظهارًا للقوى، ولما هو أقرب لأن يقبل منهم، وأشاروا الى سلسلة الأركان بتكرار الباء مع القرب وعلى الثاني بأن يكون كلامه تعالى ففي ذكر القطبين فقط اشارة الى ان أقوى ما يدعونه أيضًا ليس بايمان ؛ اذ ليس ايمانهم بهما على وجههما. وكرر الباء للتفاوت اذ الايمان بالله ايمان بوجوده ووحدته، وباليوم الآخر بحقيته ومجيئه كما مر و

واما [ وما هم بمؤمنين ] فان قلت : لِمَ لم يقل « وما امنوا » الأشبه بـ « آمنا » ؟

قيل لك: لئلا يتوهم التناقض صورة ، ولئلا يرجع التكذيب الى نفس «آمنا » الظاهر انشائيته المانعة من التكذيب. بل ليرجع النفي والتكذيب الى الجملة الضمنية المستفادة من «آمنا » وهي «فنحن مؤمنون » • وأيضا ليدل باسمية الجملة على دوام نفي الايمان عنهم.

ان قلت : لم لا يدل على نفي الدوام مع ان «ما» مقدم ؟ قيل لك : ان النفي معنى الحرف الكثيف والدوام معنى الهيئة

الخفيفة، فالنفي أغمس وأقرب الى الحكم.

ان قلت : ما نكتة (١) الباء على خبر ما ؟

قيل لك: ليدل على انهم ليسوا ذواتا أهلا للايمان – وان آمنوا صورة – اذ فرق بين «ما زيد سخيا» و «ما زيد بسخى» « اذ الأول لحوائية الذات معناه زيد لا يسخو بالفعل وان كان أهلا ومن نوع الكرماء « وأما الثاني فمعناه زيد ليس بذات قابل للسماحة وليس من نوع الأسخياء وان أحسن بالفعل.

(يُخَادِعُونَ اللهَ وَالَّذِينَ آمَنُوا وَمَا يَخْدَعُونَ اِلَّا أَنْفُسَهُمْ وَمَا يَشْعُرُونَ فَي قُلُونِ وَ في قُلُوبِهِمْ مَرَضٌ فَزَادَهُمُ اللهُ مَرَضًا وَلَهُمْ عَذَابٌ اَلِيمٌ بِمَا كَانُوا يَكْذَبُونَ).

اعلم: ان وجه النظم اشارات جملها الى التوبيخ على النفاق، ثم تشنيعه .. ثم تقبيحهم .. ثم التهديد عليه .. ثم ترهيبهم .. ثم التعجب منهم .. ثم بيان مقصدهم من قولهم المذكور ... ثم بيان علة قولهم . ثم بيان أول الجنايات الأربع الناشئة من النفاق وهي الخداع ، والافساد ، وتسفيه المؤمنين ، والاستهزاء بهم . ثم تمثيل جناياتهم وحيلهم باسلوب استعارة تمثيلية هكذا : بان صور معاملتهم مع احكام الله تعالى ومع النبي عليه السلام والمؤمنين باظهارهم الايمان لأغراض دنيوية مع تبطن الكفر ، ومعاملة الله والنبي والمؤمنين معهم باجراء أحكام المؤمنين عليهم استدراجا مع انهم أخبث الكفرة عند باجراء أحكام المؤمنين عليهم استدراجا مع انهم أخبث الكفرة عند باجراء أحكام المؤمنين عليهم استدراجا مع انهم أخبث الكفرة عند باجراء أحكام المؤمنين عليهم استدراجا مع انهم أخبث الكفرة عند باجراء أحكام المؤمنين عليهم استدراجا مع انهم أخبث الكفرة عند الله – بصورة خداع شخصين أو الصياد مع الصيد الذي يحس

<sup>[</sup>١] نكتة في غاية الدقة .

الصياد بالخروج عن القاصعاء ثم يفر من النافقاء .

أما نظم جمل الجناية الأولى من (يخادعون) الى (بما كانوا يكذبون) فانظر الى ما تضمنت من النتائج المتسلسلة المترتبة في الجمل السبع ، وهي تحميقهم بطلب المحال . ثم تسفيههم باضرار نفسهم بنية المنفعة . ، ثم تجهيلهم بعدم التمييز بين الضر والنفع . . ثم ترذيلهم بخبث الطينة ومرض معدن الصحة وموت منبع الحيات . . ثم تذليلهم بتزييد المرض في طلب الشفاء . . ثم تهديدهم بألم محض يولد ألما صرفا . . ثم تشهيرهم بين الناس بأقبح العلامات أعني الكذب .

وأما اتساقُ وانتظامُ تلك الجمل السبع وانصباب الحكم فيما بينها : فهو انك كما اذا اردت زجر واحد عن شيء ونصحه تقول له أولا يا هذا ! أن كان لك عقل فهذا مجال ، ثم ان كنت تحب نفسك فهذا يضرها. . ثم ان كان لك حسّ فلم لا تميز بين الضر والنفع .. ثم أن لم يكن اختيار فلا اقل من ان تعرف فساد سجيتك وفيها مرض يحرُّف الحقيقة ويريك الحلو مرًّا.. ثم ان تطلب الشفاء فهذا يزيد مرضك ولا يشفيي. مثلك كمثل من ابتلي بداء السهر فاجتهد في النوم فانتج له قلقا طير نعاسه أيضا ، أو كمن أصيب قلبه بداء «المرق» فاغتم لوجود المصيبة حتى صير المصيبة مصيبتين \* ثم ان تتحر اللذة فهذا فيه ألم شديد ينتج ألما أشد ليس كأمثاله التي فيها لذة مزخرفة . . ثم ان لم تنتبه ولم تنزجر لا يبقى الا ان يوسم على خرطومك بوسم قبيح، وتعلن بين الناس لمنع سراية فسادك الى الناس؛ كذلك ان الله تعالى قال لزجر المنافقين (يخادعون الله) بدل «يخادعون النبيّ » لتحميقهم أي كيف يخادعون النبي عليه السلام والنبيّ مبلّغ عن الله تعالى فحيلتهم راجعة الى الله والاحتيال مع الله تعالى محال. وطلب المحال حمق.

ومثل هذا الحمق مما يتعجب منه .. ثم اتبعه (وما يخدعون الا انفسهم) لتسفيههم أي ليس في فعلكم نفع بل فيه ضرر وضرره يعود على أنفسكم فكأنكم تخادعون أنفسكم .. ثم عقبه (وما يشعرون) لتجهيلهم أي ايّها الجهلا! قد صرتم أضلٌ من الحيوان كالاحجار الجامدة لا تحسون بالفرق بين الضر والنفع .. ثم اردفه (في قلوبهم مرض ] لترذيلهم بانفساد الجوهر، أي ان لم يكن لكم اختيار فلا أقل من أن تعرفوا المرض مرضا، وان سجيتكم فسدت. وان النفاق والحسد مرض في الروح من شأنه تحريف الحقيقة وتغييرها حتى تظنون الحلو مرًا والمرّ حلوًا والسوداء بيضاء والأبيض أسود فلا تتبعوه.. ثم زاد (فزادهم الله مرضًا) لتذليلهم أي ان كنتم تطلبون بهذا الدواء والتشفي من غيظكم وحسدكم فهذا داء لا يزيدكم الا مرضا على مرض. فأنتم كمن كسر احد يده فأراد الانتقام فضربه بتلك اليد المكسورة فازداد كسرًا على كسر.. ثم قال (ولهم عذاب اليم) لتهديدهم أي ان تتحروا اللذة فما نفاقكم هذا الا فيه ألم شديد عاجل ينتج ألما أشد آجلا ليس كسائر المعاصي التي فيها نوع من اللذة السفلية العاجلة .. ثم أتمه بقول ( بما كانوا يكذبون ) لتوسيمهم بأشنع الوسم أي ان لم تنتبهوا ولم تنتهوا لم يبق الا ان تشهّروا بين الناس بالكذب المانع للاعتماد لئلا يتعدى مرضكم .

أما وجه النظم بين أجزاء كل جملة ؛ ففي الأولى أعني جملة (يخادعون الله والذين آمنوا) هو: ان في التعبير عن عملهم بالحداع مع المضارعية لا سيا من باب المشاركة خصوصا مع اقامة لفظة الله مقام النبي واقامة «الذين آمنوا» مقام «المؤمنين» تنصيصًا وتصريحًا بمحالية غرضهم من حيلتهم، وجعل المحالية نصب العين بصورة تتنفر

عنها النفوس وترتعد ؛ اذ فما في الحداع من الاستعارة التمثيلية ما يوقظ النفرة ، وفيا في المضارعية من التصوير مع الاستمرار ما يشمأزً منه القلب ، وفيما في المشاركة من المشاكلة نظير «جَزَاءُ سَيِّئَةٍ سَيِّئَةٌ مِثْلُهَا» ما ينتج عدم انتاج حيلتهم. اذ في باب المشاركة فعل الفاعل سبب لفعل المفعول وهنا فعل المفعول صار سببا لعقم خداع الفاعل وعدم تأثيره، بل جعل الخداع صورة واهية كانعكاس المقصد فيما اذا استهزيت بأحد لجهله مع انه مستبطن علمًا ومستخف استهزاءً بك، وفيما في التصريح بلفظة الله من التنصيص على محالية الغرض - اذ خداع النبي عليه السلام ينجر اليه تعالى - ما يشبط العقل عن الحيلة \* وما في « الذين آمنوا » من جعل الصلة مدارًا اشارة الى ان المنافقين يتحببون اليهم بصفة الايمان ويهيجون عرق ايمانهم للتحبب والتداخل فيهم ، وفيه إيماء أيضا إلى ان جماعة المؤمنين المنورين عقولهم بنور الايمان لا تتستر عنهم الحيلة فينتج أيضا عقم حيلتهم . وفي الثانية أعني جملة (وما يخدعون الا أنفسهم) هو: ان في هذا الحصر اشارة الى كمال سفاهتهم بعكس العمل في معاملتهم كمن رمى حجرًا الى جدار فانثني لكسر رأسه ؛ اذ رشوا النبال لضرر المؤمنين فاصيبت أنفسهم فكأنهم يخادعون بالذات ذواتهم ، وفي تبديل «يضرون» بر يخدعون» اشارة الى نهاية سفاهتهم، اذ يوجد في أهل العقل من يضر نفسه قصدًا ولا يوجد من يخادع نفسه عمدًا الا إن يكون حمارًا في صورة انسان « وفي عنوان «أنفسهم» رمز خفي الى ان نفاقهم وحيلتهم لما كان لحظٌ نفسانيٌّ وغرض نفسيٌّ انتج نقيض مطلوبهم لنفسهم.

ان قلت: هذا الحصر يومئ الى ان خداعهم ما ضر الاسلام

والمسلمين مع ان الاسلام ما رأى من شيء ضررًا مثل ما رأى من أنواع النفاق وشعباته المنتشرة كالسّم في عناصر العالم الاسلاميّ ؟

قيل لك: وما تراه من الضرر المتعدي والسمّ الساري انما هو من طبيعتهم المتفسدة وفطرتهم المتفسخة ووجدانهم المتعفن نظير سراية المرض؛ وليس نتيجة حيلتهم وحداعهم باختيارهم اذ يربيدون خداع الله والنبي وجماعة المؤمنين، والله عالم بكل شيء والنبي عليه السلام يوحي اليه وجماعة المؤمنين لا تستطيع الحيلة ان تتستر عنهم مدة مديدة فهم لا ينخدعون ، فثبت انهم لا يخدعون الا أنفسهم فقط ، وفي الثالثة أعني جملة [ وما يشعرون ] أي لا يحسون هو : ان في هذه الفذلكة تجهيلا أي تجهيل لهم لأنها تشعر بانهم ان كانوا عقلاء فهذا ليس من شأن العقل ، وان كانوا حيوانات يتحركون بميل نفساني فشأنهم ان يحسوا و يشعروا بمثل هذا الضرر المحسوس. فثبت انهم ضاروا مثل جمادات لا اختيار لها ،

وفي الرابعة أعني جملة [في قلوبهم مرض] هو: ان سوقها يفيد انهم لما لم يعملوا بمقتضى المحاكمة العقلية والشعور الحسي ظهر ان في روحهم مرضا فلا أقل من ان يعرفوا انه مرض ليجتنبوا عن القضايا ولا يحكموا عليها، اذ من شأن المرض تغيير الحقيقة وتشويه المزين وتحلية المر كما مر وفي لفظ «في» رمز الى ان حسدهم وحقدهم مرض في ملكوت القلب وهي اللطيفة التي مر ذكرها. وفي عنوان القلب اشارة الى انه كما ان جسم القلب اذا مرض اختل جميع أفعال البدن ؛ كذلك اذا مرض معنى القلب بالخداع والنفاق انحرف كل أفعال الروح عن منهج الاستقامة اذ هو منبع الحياة وما كِنتُها. وفي تقديم [في قلوبهم] على «مرض» ايماء الى الحصر بجهتين ومن الايماء تقديم [في قلوبهم] على «مرض» ايماء الى الحصر بجهتين ومن الايماء

اشارة بطريق التعريض الى ان الايمان نور شأنه أن يعطي لجميع أفعال الانسان وآثاره صحة واستقامة \* وأيضًا في ايماء الحصر رمز الى ان الفساد في الأساس فلا يجدي تعمير الفروعات \* وفي لفظ «المرض» رمز الى قطع عذرهم وإلقامهم الحجر بان الفطرة مهيئة للحقيقة. وما الفساد والحراب الآ مرض عارض. وفي تنوين التنكير اشارة الى انه في مكسن عميق لا يرى حتى يداوي \*

وفي الخامسة أعني جملة [فزادهم الله مرضاً] هو: انهم حين ما لم يعرفوا أنه مرض حتى يتجنبوا منه بل طلبوه مستحسنين له زادهم الله تعالى؛ اذ «من طلب وجد» وفي الفاء التي هي للتعقيب السبي – مع ان وجود المرض ليس سببا لزيادته – رمز الى انهم لما لم يشخصوا المرض فلم يتحروا وسائل الشفاء بل توسلوا بأسباب الزيادة كمن يضارب خصما غالبا بيده العليلة - صاروا كأنهم طلبوا الزيادة فزادهم الله مرضًا بقلب الملهم يأسًا مزعجا بسبب ظفر المؤمنين وقلب خصومتهم حقدًا محرقا للقلب بسبب غلبة المؤمنين، فتولد من مرضى اليأس والحقد داء الخوف وعلة الضعف ومرض الذلة فاستولت على القلب \* ثم ان الله تعالى لم يقل « فزاد الله مرضهم » بل جعل المفعول تمييزًا للإشارة الى أن المرض الباطنيّ القلبيّ سرى الى الظاهر أيضًا وتعدى الى جميع الأفعال، فكأن هذا الداء الخبيث استولى على وجودهم فكأن وجودهم نفس الداء فزيادة جراحات المرض ونفاطاته زيادة لنفس ذواتهم اذ ﴿ إِشْتَعَلَ الْبَيْتُ نَارًا ﴾ يفيد ان النار سرت الى تمام البيت حتى كأن تمام البيت نار تلهب بخلاف «إشْتَعَلَ نَارُ الْبَيْتِ» فانه يصدق بتلهب النار من أيّ جانب كان .

وفي السادسة أعني جملة [ولهم عذاب اليم] هو ان اللام التي

هي للنفع اشارة الى انه لو كان لهم منفعة لكانت البتة ألما معذبا دنيويا أو عذابا أخرويا مؤلما وكونه منفعة من المحال ، فمحال لهم المنفعة ، وفي وصف العذاب بالأليم أي المتألم مع ان الأليم هو الشخص رمز الى ان العذاب استولى على وجودهم وأحاط بذواتهم ونفذ في بواطنهم بحيث تحولوا بنفس العذاب وصار العذاب عين ذواتهم كانقلاب الفحم حمرة نار بنفوذ النار ، فاذا نظر الخيال الى صورة العذاب واستمع من جوانبه أنينا وتألما وعويلًا تتولد من الحياة المتجددة تحت العذاب يتخيل ان العذاب هو الذي يأن ويتألم . فما أشد التهديد لمن تأمل ...

وفي السابعة أعني جملة (بما كانوا يكذبون) هو: ان في تعليق العذاب من بين جناياتهم المذكورة بالكذب فقط اشارة الى شدة شناعة الكذب وقبحه وسماجته. وهذه الاشارة شاهد صدق على شدة تأثير سمّ الكذب ، اذ الكذب أساس الكفر بل الكفر كذب ورأس الكذب ، وهو الاولى من علامات النفاق . وما الكذب الا افتراء على القدرة الالهية ، وضد للحكمة الربانية . وهو الذي خرّب الأخلاق العالية . • وهو الذي صيّر التشبئات العظمية كالشبحات المنتنة . وبه انتشر السمّ في الاسلام .. وبه اختل احوال نوع البشر .. وهو الذي قيد العالم الانساني عن كمالاته ، واوقفه عن ترقياته .. وبه وقع أمثال مسيلمة الكذاب في أسفل سافلين الحسة . • وهو الحمل الثقيل على ظهر الانسان فيعوقه عن مقصوده . • وهو الاب للرباء والأم للتصنع • فلهذه الأسباب اختص بالتلعين والتهديد والنعي النازل من فوق العرش • فيا أيها الناس ! لا سيما ايّها المسلمون ! ان هذه الآية تدعوكم الى الدّقة !

فان قلتم: ان الكذب للمصلحة عفو؟

قيل لكم : اذا كانت المصلحة ضرورية قطعية مع انه عذر باطل. اذ تقرر في اصول الشريعة : ان الأمر الغير المضبوط (أي الذي لا يتحصل) - بسبب كونه قابلا لسوء الاستعمال - لا يصير علة ومدارًا للحكم ، كما ان المشقة لعدم انضباطها ما صارت علة للقصر، بل العلة السفر. ولئن سلمنا فغلبة الضرر على منفعة شيء تفتى بنسخه وتكون المصلحة في عدمه \* وما ترى من الهَرْج والمرَج في حال العالم شاهد على غلبة ضرر عذر المصلحة . الا ان التعريض والكناية ليسا من الكذب. فالسبيل مَثْني اما السكوت ؛ اذ «لا يلزم من لزوم صدق كلِّ قول قول كلِّ صدق ». ولما الصدق ؛ اذ الصدق هو أساس الاسلامية، وهو خاصة الايمان بل الايمان صدق ورأسه .. وهو الرابط لكل الكمالات . . وهو الحياة للأخلاق العالية .. وهو العرق الرابط للأشياء بالحقيقة .. وهو تجلَّى الحق في اللسان .. وهو محور ترقي الانسان .. وهو نظام العالم الاسلامي .. وهو الذي يسرع بنوع البشر في طريق الترقي كالبرق الى كعبة الكمالات وهو الذي يصير اخمد الناس وافقره أعزّ من السلاطين . . وبه تفوق أصحاب النيّ عليه الصلاة والسلام على جميع الناس \* \* وبه ارتفع «سَيَّدنا محمد الهاشميّ ، عليه الصلاة والسلام الى أعلى عليين مراتب

﴿ وَإِذَا قِيلَ لَهُمْ لَا تُفْسِدُوا فِي الْأَرْضِ قَالُوا إِنَّمَا نَحْنُ مُصْلِحُونَ اللَّهِمْ هُمُ الْمُفْسِدُونَ وَلَكِنْ لَا يَشْعُرُونَ ﴾ أَلَا إِنَّهُمْ هُمُ الْمُفْسِدُونَ وَلَكِنْ لَا يَشْعُرُونَ ﴾

اعلم : ان وجه نظم هذه الآية بما قبلها هو: ان الله تعالى لما

ذكر الأولى من الجنايات الناشئة عن نفاقهم وهي ظلمهم أنفسهم وتجاوزهم على حقوق الله تعالى بنتائجها المتسلسلة المذكورة عقبها بثانية الجنايات ؛ وهي تجاوزهم على حقوق العباد وايقاعهم الفساد بينهم مع تفرعاتها . ثم ان (اذا قيل) كما انه مربوط باعتبار القصة بـ «يقول» في [ومن الناس من يقول] وباعتبار المآل بـ «يخادعون» ؛ كذلك يرتبط باعتبار نفسه ب(يكذبون). وتغير الأسلوب من الحملية الى الشرطية امارة ورمز خفي الى مقدر بينهما كأنه يقول: «لهم عذاب الم بما كانوا يكذبون ؛ إذ إذا كذبوا فتنوا ، واذا فتنوا أفسدوا ، وإذا نوصحوا لم يقبلوا ، واذا قيل لهم لا تفسدوا الخ» \* وأما وجه النظم بين الجمل الصريحة والضمنية في هذه الآية : فهو عين النظم والربط في ما أمثل لك وهو : انك اذا رأيت أحدًا يسلك في طريق تنجر الى هلاكه فاولا تنصحه قائلا له : مذهبك هذا ينهار بك في البوار فتجنب. وان لم ينته بنُهاه تعود عليه بالزجر والنهي والنعي وتؤيد نهيك وتديمه في ذهنه إما بتخويفه بنفرة العموم، واما بترقيق قلبه بالشفقة الجنسية كما سيأتيك بيانهما . فان كان ذلك الشخص متعنتا لجوجا مصرًا الدّ راكبا متن الجهل المركب فهو لا يسكت بل يدافع نفسه، كماهو شأن كل مفسد يرى فساده صلاحا ؛ اذ الانسانية لا تخلى ان يرتكب الفساد من حيث هو فساد . ثم يستدل ويدعي بأن طريقي هذا حق ، ومعلوم انه كذلك ؛ فلا حق لك في النصيحة فلا احتياج الى نصيحتك. \* بل انت محتاج الى التعلم. \* فما السبيل السويّ إلّا سبيلنا. • فلا تعرض بوجود طريق أصوب • وان كان ذلك الشخص اللجوج ذا الوجهين يكون كلامه ذا اللسانين ؛ يداري الناصح لالزامه بوجه ، ويتحفظ على مسلكه بآخر فيقول أنا مصلح أي ظاهرًا كما تطلب وباطنا كما اعتقد ، ثم من شأنه تأييد وتأكيد دعواه بأن الصلاح من صفتي المستمرة لا اني كنت صالحا الآن بعد فسادي قبل ، ثم اذا كان ذلك الشخص متمردًا ومتمرًا في نشر مذهبه ، وترويج مسلكه ، وتزييف ناصحه وتعريض أهل الحق بهذه الدرجة ظهر انه لا يجدي له دواء ولم يبق إلا آخر الدواء أعني المعالجة لعدم السراية وما هذه المعالجة الا تنبيه الناس واعلامهم بانه مفسد لا اصلاح فيه ؛ اذ لا يستعمل عقله ولا يستخدم شعوره حتى يحس بهذا الشيء الظاهر المحسوس ، فاذا تفهمت الحلقات المسردة في هذا المثال تفطنت ما بين الجمل المنصوصة والمرموزة اليها بالقيود في [واذا قبل لهم] الى آخره . فان فيا بينها نظما فطريا بايجاز يحمر من تحته الاعجاز ،

واما نظم هيئات كل جملة جملة فاعلم: ان جملة (واذا قيل لم لا تفسدوا في الأرض) القطعية في «اذا» اشارة الى لزوم النهي عن المنكر ووجوبه، وبناء المفعول في «قيل» رمز الى ان النهي فرض كفاية على العموم. وفي لام «لهم» ايماء الى ان النهي لا بد ان يكون على وجه النصيحة دون التحكم، والنصيحة على وجه اللطف دون التقريع. و (لا تفسدوا) فذلكة وخلاصة لصورة قياس استثنائي أي لا تفعلوا هكذا، والا نشأ منه الهرج والمرج. فينقطع خيط الاطاعة .. فيتشوش نظام العدالة .. فتنحل رابطة الاتفاق .. فيتولد منه الفساد .. فلا تفعلوا لئلا تفسدوا « ولفظ (في الأرض) تأييد وتأكيد للنهي وادامة للزجر اذ نهى الناصح موقت لا بد من ادامته في ذهن المنصوح بتوكيل وجدانه ليزجره دائما من تحته. وهو اما بتحريك عرق الشفقة الجنسية واما بتهييج عرق التنفر من نفرة العموم. و [في

الأرض] هو الذي يوقظ العرقين وينعشهما ؛ اذ لفظ [في الأرض] يناجيهم بان فسادكم هذا يسري الى نوع البشر فأيّ حقد وغيظ لكم على جميع الناس الذين فيهم المعصومون والفقراء والذين لا تعرفونهم أفلا تتوجعون لهم ولم لا تترحمون بهم ؟ هب ان ليست لكم تلك الشفقة الحنسية فلا أقل من أن تلاحظوا ان حركتكم هذه تجلب عليكم معنى نفرة العموم .

فان قلت: أيّ غرض لهم بالعموم وكيف ينجر فسادهم الى الكل؟

قيل لك : كما ان من نظر بمرآة البصر السوداء رأى كل شيء أسود قبيحًا ، كذلك من احتجبت بصيرته بالنفاق وفسد قلبه بالكفر رأى كل شيء قبيحا مبغوضا يحصل في قلبه عناد وحقد مع كل البشر بل كل الكائنات ، ثم كما أن انكسار سنّ من جرخ من دولاب من ساعة يتأثر به الكل كليا أو جزئيا ؛ كذلك بنفاق الشخص يتأثر نظام هيئة البشر التي انتظمت بالعدالة والاسلامية والاطاعة. فأسفًا قد تظاهر سمومهم المتسلسلة حتى انتجت هذه السفالة. وأما جملة [قالوا انما نحن مصلحون] ففي «قالوا» بدل « لا يقبلون النصيحة » الظاهر من السياق اشارة الى أنهم يدّعون ويدعون الى مسلكهم . وفي « انما » خاصيتان. الأولى: ان مدخوله لا بد ان يكون معلوما حقيقة أو ادعاء. ففيها رمز الى تزييف الناصح واظهار ثباتهم على جهلهم المركب ، والثانية: الحصر ففيها اشارة الى ان صلاحهم لا يشوبه فساد فليسوا كغيرهم ؛ ففي الاشارة رمز الى التعريض بالمؤمنين. وفي اسمية «مصلحون» بدل «نصلح» اشارة الى ان الصلاح صفتنا الثابتة المستمرة فحالنا هذه عين الاصلاح

بالاستصحاب \* ثم انهم ينافقون في هذا الكلام أيضا اذ يتبطنون خلاف ما يظهرون فباطنًا يدعون فسادهم صلاحا وظاهرًا يراؤن أن عملهم لصلاح المؤمنين ومنفعتهم. وأما جملة [ألا انهم هم المفسدون ولكن لا يشعرون ] فاعلم : انهم لما ادرجوا في معاطف الجملة السابقة معاني – من ترويج مسلكهم ودعوى ثبوت الصلاح لهم، وان الصلاح صفتهم المستمرة.. وأنهم منحصرون عليه . \* وأن الفساد لا يشوب صلاحهم .. وإن هذا الحكم ظاهر معلوم ، ومن تعريضهم بالمؤمنين ومن تجهيلهم للناصح - أجابهم القرآن بهذه الجملة المتضمنة لأحكام من اثبات الفساد لهم ، وأنهم متحدون مع حقيقة المفسدين.. وان الفساد منحصر عليهم .. وان هذا الحكم حقيقة ثابتة. ومن تنبيه الناس على شناعتهم .. ومن تجهيلهم بنفي الحس عنهم كأنهم جمادات. وان شئت فانظر الى «ألا» التي للتنبيه كيف تزيف بتنبيهها ترويجهم الناشئ من دعواهم المترشح من «قالوا» والى «ان» التي للتحقيق كيف ترد دعواهم المعلومية بـ «انما» كأن «أن» تقول حالهم في الحقيقة والباطن فساد، فلا يجديهم الصلاح ظاهرًا ، والى الحصر في «هم» كيف يقابل تعريضهم الضمني في «انما» و «نحن» والى تعريف «المفسدون» - الذي معناه حقيقة المفسدين ترى في ذاتهم فهم هي - كيف يدافع حصرهم المستفاد من « أيما » أيضاً. والى «ولكن لا يشعرون» كيف يدافع تزييفهم الناصح وانهم ليسوا مستحقين للنصيحة بدعوي المعلومية فتأمل!

<sup>﴿</sup> وَإِذَا قِيلَ لَهُمْ آمِنُوا كَمَا آمَنَ النَّاسُ قَالُوا أَنُوْمِنُ كَمَا آمَنَ النَّاسُ قَالُوا أَنُوْمِنُ كَمَا آمَنَ السُّفَهَاءُ وَلَكِنْ لا يَعْلَمُونَ ﴾ السُّفَهَاءُ وَلَكِنْ لا يَعْلَمُونَ ﴾

اعلم: ان وجه نظم هذا النوع بالنوع الأول من حيث انهما نصيحة وارشاد عطف الأمر بالمعروف والتحلية والترغيب على النهي عن المنكر والتخلية والترهيب، ومن حيث انهما من الجناية عطف تسفيههم للمؤمنين وغرورهم على افسادهم كما ربط افسادهم بفسادهم اللاتي كل منها غصن من شجرة زقّوم النفاق «

واما وجه النظم بين جمل هذه الآية: فاعلم انه لما قيل [واذا قيل لهم آمنوا كما آمن الناس] وأشير بهيئاتها الى وجوب النصيحة على سبيل الكفاية بايمان خالص اتباعا للجمهور الذين هم الناس الكمل ليأمرهم الوجدان دائما بهذا الأمر حكى وقال [قالوا أنؤمن كما آمن السفهاء] اشارة الى تمردهم وغرورهم ودعواهم انهم على الحق كما هو شأن كل مبطل يرى باطله حقا ويعلم جهله علماً. أذ بالنفاق تفسد قلبهم وبالفساد نشأ غرور وميل افساد، وبحكم التفسد تمردوا وبحكم الافساد يقول بعضهم لبعض متناجيا بالاضلال، وبحكم الغرور يرون شدة الديانة وكمال الايمان المقتضيين للاستغناء والقناعة سفالة وسفاهة وفقراً. ثم بحكم النفاق ينافقون في كلامهم هذا أيضًا \* إذ ظاهره: كيف نكون كالسفهاء ولسنا مجانين ونحن أخيار كما تطلبون \* وباطنه كيف نكون كالمؤمنين الذين أكثرهم فقراء وهم في نظرنا سفهاء تحزبوا من أو باش الاقوام \* واليك التطبيق بين دقائق الجزئين من الشرطية \* ثم القمهم الحجر بقوله [ألا انهم هم السفهاء]. اذ من كان متمردا بهذه الدرجة وجاهلا بجهله فحقهم الاعلان بين الخلق وتشهيرهم بانحصار السفاهة وانه من الحقائق الثابتة وان تسفيهم لسفاهة نفسهم \* ثم قال [ولكن لا يعلمون] اشارة إلى انهم جاهلون بجهلهم فيكون جهلا مركبا فلا يجديهم النصيحة ، فلا بد ان يعرض عنهم صفحا ؛ اذ لا يفهم النصيحة الا من يعلم جهله « وأما وجه النظم في هيئات كل جملة جملة : ففي جملة [واذا قيل لهم آمنوا كما آمن الناس] لفظ «اذا » بجزميته رمز الى لزوم الارشاد بالامر بالمعروف. وبناء المفعول في «قيل» ايماء الى ان وجوب النصيحة على سبيل الكفاية كما مر. ولفظ «آمنوا» بدل «اخلصوا في ايمانكم» اشارة الى ان الايمان بلا إخلاص ليس بايمان. ولفظ [كما آمن] تلويح بالأسوة الحسنة وحسن المثال ليخلصوا على منواله. وفي لفظ «الناس» نكتتان : وهما السبب في جعل الوجدان آمرًا بالمعروف دائما « اذ [كما آمن الناس] يترشح بره فاتبعوا جمهور الناس اذ مخالفة الجمهور خطأ من شأن القلب بره فاتبعوا جمهور الناس اذ مخالفة الجمهور خطأ من شأن القلب ان لا يقدم عليه» وأيضا يلوح بانهم هم الناس فقط كأن من عداهم ليسوا بانسان الا صورة اما بترقى هؤلاء في الكمالات وانحصار حقيقة الانسانية عليهم واما بتدني اولئك عن مرتبة الانسانية «

اما جملة [قالوا أنؤمن كما آمن السفهاء] التي مآلها: لا نقبل النصيحة كيف نكون كهؤلاء الاذلاء؛ اذ هم في نظرنا سفهاء ولا نقاس نحن معاشر أهل الجاه عليهم . ففي لفظ «قالوا» رمز الى تبرئة النفس وترويج المسلك والاستغناء عن النصيحة والغرور والدعوى « وفي لفظ «أنؤمن» بالاستفهام الانكاريّ اشارة الى شدة تمردهم في جهلهم المركب كأنهم بصورة الاستفهام يقولون: ايها الناصح راجع وجدانك هل ترى انصافك يقبل ردنا. ؟ ثم ان في متعلق «قالوا» وجوهًا ثلاثة مترتبة أي قالوا لأنفسهم، ثم لابناء جنسهم، ثم لمرشدهم كما هو شأن كل متنصح اذا نصحه الناصح فاول الأمر يشاور مع نفسه، ثم يحاور مع ابناء جنسه، ثم يراجعك

بنتيجة محاكمتهم. فعلى هذا لما قيل لهم ما قيل راجعوا قلوبهم المتفسدة ووجدانهم المتفسخ فاشارت عليهم بالانكار فقالوا مترجمين عما في ضميرهم أتم راجعوا بنظر الافساد الى اخوابهم فاشاروا عليهم أيضًا بالانكار فأخذوا بنجواهم ومحاورتهم . ثم راجعوا بطريق الاعتذار والسفسطة الى الناصح فشاغبوا وقالوا ﴿ بِيننا فرق لا نقاس عليهم اذ هم فقراء مضطرون مجبورون فشدتهم في الديانة وتصوّفهم بالاضطرار... اما نحن فاهل عزة وجاه، فبحكم الغرور يحيلون الناصح على انصافه \* وبحكم الحداع والحيلة يتكلمون بكلام ذي لسانين، أي ايها المرشد! لا تظننا سفهاء ولا نكون كالسفهاء في نظركم بل نفعل كما يفعل المؤمنون الخاص. مع أن مرادهم باطنًا لا نكون كهؤلاء المؤمنين الفقراء؛ اذ لا اعتداد بهم في نظرنا. ففي هذا اللفظ رمز خفيّ الى فسادهم وافسادهم وغرورهم ونفاقهم. [كما آمن السفهاء] أي الذين تظنونهم الناس الكاملين هم في نظرنا اذلاء فقراء مجبورون مع كثرتهم كل منهم سفيه قوم. ففي دعواهم الفرق في القياس اشارة الى ان الاسلامية كهف المساكين وملجأ الفقراء وحامية الحق وحافظة الحقيقة ومانعة الغرور وقامعة التكبير، وما مقياس الكمال والمجد الله هي. وأيضًا في الفرق اشارة الى ان سبب النفاق في الأغلب هو الغرض والغرور والتكبر كما يفسره: (وَمَا نَريكَ اتَّبَعَكَ إِلَّا الَّذِينَ هُمْ ارَاذِلُنَا بَادِيَ الرَّأْيِ). وأيضًا في الفرق اشارة خفية الى ان الاسلامية لا تصير وسيلة التحكم والتغلب في أيدي أهل الدنيا والجاه؛ بل انما هي واسطة لإحقاق الحق في أيادي أهل الفقر والضرورة خلاف سائر الأديان. ويشهد على هذه الحقيقة التاريخ \* أما جملة [ألا انهم هم السفهاء] فاعلم: ان القرآن انما أكثر من التشديد والتشنيع على النفاق لأجل ان أكثر بليات العالم الاسلامي من أنواع النفاق. ثم ان لفظ «ألا» للتنبيه وتشهير سفاهتهم على رؤوس الأشهاد، ولاستشهاد فكر العموم على سفاهتهم. وأصل معنى «ألا» ألا تعلمون انهم سفهاء أي فاعلموا ... ثم ان «انّ» مرآة الحقيقة ووسيلة اليها كأنه يقول: راجعوا الحقيقة لتعلموا ان سفسطتهم الظاهرية لا أصل لها «ثم لفظ «هم» للحصر لرد تبرئة أنفسهم، ودفع تسفيههم للمؤمنين الذي اشاروا اليه به [كما آمن السفهاء] أي ان السفيه من ترك الآخرة بالغرور والغرض واللذة الفانية دون من اشترى الباقي بترك الهوسات الفانية «ثم ان الألف واللام في «السفهاء» لتعريف الحكم أي معلوم انهم سفهاء « وللكمال أي كمال السفاهة فيهم «

أما [ولكن لا يعلمون] ففيه اشارات ثلاث:

احديها: ان تمييز الحق عن الباطل وتفريق مسلك المؤمنين عن مسلكهم محتاج الى نظر وعلم بخلاف افسادهم وفتنتهم فانه ظاهر يحس به من له أدنى شعور. ولهذا ذيّل الآية الأولى بـ[ولكن لا يشعرون].

والثانية: ان [لا يعلمون] وأمثالها من فواصل الآيات من الله ان الله يعقلون] و [لا يتذكرون] وغيرها تشير الى ان الاسلامية مؤسسة على العقل والحكمة والعلم. فمن شأنها ان يقبلها كل عقل سليم لا كسائر الأديان المبنية على التقليد والتعصب. ففي هذه الاشارة بشارة كما ذكرت في موضع آخر \*

والثالثة: الاعراض عنهم وعدم الاهتمام بهم، اذ النصيحة لا تجديهم اذ لا يعلمون جهلهم حتى يتحروا زواله.

﴿ وَإِذَا لَقُوا الَّذِينَ آمَنُوا لِمَالُوا آمَنًا وَإِذَا خَلَوْا إِلَى شَيَاطِينِهِمْ قَالُوا إِنَّا مَعَكُمْ إِنَّمَا نَعْنُ مُسْتَهْزِفُنَ \* اللهُ يَسْتَهْزِءُ بِهِمْ وَيَمُدُّهُمْ فِي طُغْيَانِهِمْ يَغْمَهُونِ \* ﴾.

اعلم: ان وجه نظم مآل هذه الآية بمآل سابقتها عطف الجناية الرابعة أعني الاستهزاء والاستخفاف على الجنايات السابقة من التسفيه والافساد والفساد و وان وجه النظم بين جملها : هو انه كما ان للايمان الذي هو نقطة استناد عن الآلام ونقطة استمداد للآمال ثلاث خواص حقيقية . احداها : عزة النفس الناشئة من «نقطة الاستناد» ، ومن شأن عزة النفس عدم التنزل للتذلّل « والثانية : الشفقة التي من شأنها عدم التذليل والتحقير « والثالثة : احترام المشفقة التي من شأنها عدم التذليل والتحقير « والثالثة : احترام الحقائق ومعرفة قيمتها ، لأن صاحب غالي القيمة ذو حقيقة وعنده الجوهر الفريد وعدم الاستخفاف بالحقيقة لأنه أيضًا رزين ، كذلك الحد الايمان أعني النفاق اضداد خواصه الثلاث فخواص النفاق الضد الايمان أعني النفاق اضداد خواصه الثلاث فخواص النفاق الناشئة منه ذلة النفس ، وميل الإفساد والغرور و بتحقير الغير «

اذا عرفت هذا فاعلم: ان النفاق يولّد ذلة النفس وهي تنتج التذلل وهو الرياء وهو المداهنة وهي الكذب. فأشار اليه بقوله: [واذا لقوا الذين آمنوا قالوا آمنا]. ثم لما كان النفاق مفسدًا للقلب وفساده ينتج يتم الروح أي عدم الصاحب والحامي والمالك فيتولد الخوف وهو يلجأه الى التستر، اشار اليه بلفظ [واذا خلوا] ثم لما كان النفاق قاطعا للرحم وقطعه يزيل الشفقة، وزوالها ينتج الافساد وهو الفتنة وهي الخيانة وهي الضعف وهو يضطره الى الالتجاء الى ظهير ومستند، الخيانة وهي الفعل وهو عدم الثبات وهو عدم المسلك وهو عدم النبات وهو عدم المسلك وهو عدم النبات وهو عدم المسلك وهو عدم النبات وهو عدم المسلك وهو عدم

الأمنية بهم وهو يجبرهم على تجديد عهدهم أشار الى هذه السلسلة بلفظ [قالوا انا معكم] ثم لما احتاجوا الى الاعتذار استخفوا بالحقيقة لخفتهم، ورخصوا غالى القيمة لعدم قيمتهم، وأهانوا بالعالى لهون نفسهم وضعفها الذي ينشأ منه الغرور فقال [قالوا انما نحن مستهزؤن] ثم بينما كان السامع منتظرًا من انصباب الكلام مقابلة المؤمنين لهم رأى ان الله تعالى قابلهم بدلا عن المؤمنين اشارة الى تشريفهم، ورمزًا الى ان استهزائهم في مقابلة جزاء الله تعالى كالعدم، وايماءً الى حمقهم وزجرهم وردهم؛ اذ كيف يستهزء بمن كان الله حاميه؟ فقال تعالى [الله يستهزئ بهم] أي يعاقبهم على استهزاءهم أشد جزاء بصورة استخفاف وتهكم بهم في الدنيا والآخرة مع الاستمرار بصورة استخفاف وتهكم بهم في الدنيا والآخرة مع الاستمرار وتصوير لجزاء استهزاءهم بطرز الاستهزاء \*

أما وجه نظم هيئات كل جملة جملة: فاعلم ان جملة واذا لقوا الذين آمنوا قالوا آمنا] التي سيقت في مداهنتهم؛ قطعية «اذا» فيها ايماء الى الجزم والتعمد والقصد أي عزموا بعمد وقصد ملاقاتهم « ولفظ « لقوا » ايماء انهم تعمدوا مصادفتهم في الطرق بين ظهراني الناس « ولفظ [الذين آمنوا] بدل «المؤمنين» اشارة الى مباشرتهم معهم وتماسهم بهم، والى ان ارتباطهم معهم بصفة الايمان، والى ان مدار النظر بين أوصاف المؤمنين صفة الايمان فقط « ولفظ « قالوا » تلويح الى انهم يقولون بأفواههم ما ليس في قلوبهم، وان قولهم للتصنع والرياء والمداهنة ودفع التهمة والحرص على جلب منافع المؤمنين والاطلاع على أسرارهم. ولفظ «آمنا» بلا تأكيد مع اقتضاء المقام اياه، وبايراده جملة فعلية اشارة الى ان ليس في قلوبهم مشوق المقام اياه، وبايراده جملة فعلية اشارة الى ان ليس في قلوبهم مشوق

وعشق محرك ليتشددوا ويتجلدوا في كلامهم. وأيضًا ان في ترك التأكيد ايماء الى تشددهم في دفع التهمة عنهم، كأنهم يقولون انكاركم ليس في موقعه بل في منزلة العدم اذ لسنا أهلا للتهمة .. وأيضًا فيه رمز الى ان التأكيد لا يروج عنهم .. وأيضًا فيه لمح الى ان هذا الحجاب الرقيق الضعيف على الكذب اذا شدد تمزق.. وأيضًا في فعليته اشارة الى انه لا يمكن لهم ان يدعوا الثبات والدوام، وانما غرضهم من هذا التصنع الاشتراك في منافع المؤمنين والاطلاع على اسرارهم بادعاء حدوث الايمان ..

وأما جملة [واذا خلوا الى شياطينهم قالوا انا معكم] فالواو الجامعة في «واذا» ايماء إلى ان هذا الكلام سيق لبيان ان لا مسلك لهم ، ولبيان تذبذبهم المفصل بهاتين الشرطيتين. والجزمية في « اذ » رمز الى انهم بحكم الفساد والافساد يرون الالتجاء وظيفةً ضرورية ، ولفظ « خلوا » اشارة الى انهم بحكم الحيانة يتخوفون، وبحكم الحوف يتسترون ، ولفظ « الى » بدل « مع » المناسب لـ « خلوا » اشارة الى انهم بحكم العجز والضعف يلتجئون، وبحكم الفتنة والافساد يوصلون اسرار المؤمنين الى الكافرين . ولفظ « الشياطين » اشارة آلى ان رؤساءهم كالشياطين متسترون موسوسون، والى انهم كالشياطين يضرون، والى انهم على مذهب الشياطين لا يتصورون الَّا الشر. وأما جملة [قالوا انا معكم] المسوقة لتبرئة ذمتهم وتجديد عهدهم وثباتهم في مسلكهم فاعلم: انه أكد مع غير المنكر هنا، وترك التأكيد مع المنكر هناك اشارة ودلالةً على عدم الشوق المحرك في قلب المتكلم هناك ووجوده هنا ، أما اسمية هذا وفعلية ذاك، فلأن المقصود اثبات الثبوت والدوام في ذا والحدوث في ذلك م أما [انما نحن مستهزؤن] فاعلم: انه لم يعطف، اذ الوصل انما هو بالتوسط بين كمال الاتصال وكمال الانقطاع. مع ان هذه الجملة بدل بجهة وتأكيد بجهة وهما من كمال الاتصال، وجواب سؤال مقدر بجهة أخرى وهو من كمال الانقطاع لخبرية الجواب وانشائية السؤال في الأغلب \* أما وجه التأكيد ويقرب منه البدل فهو: ان مآلها اهانة الحق وأهله فيكون تعظيما للباطل وأهله وهو مآل [انا معكم] \* وأما وجه الجوابية للسؤال المقدر فكأن شياطينهم يقولون لهم «ان كنتم معنا وفي مسلكنا فما بالكم توافقون المؤمنين؟ فاما انتم في مذهبهم اولا مذهب لكم» فاعتذروا مجيبين المؤمنين؟ فاما انتم في مذهبهم اللا مذهب معلوم معلوم بوأشاروا بحصر «انما» الى انهم ليسوا مذبذبين بلا مذهب معلوم، وباسمية «مستهزؤن» الى ان الاستهزاء شأنهم وصفتهم. ففعلهم هذا وباسمية «مستهزؤن» الى ان الاستهزاء شأنهم وصفتهم. ففعلهم هذا ليس بالجد.

وأما جملة [الله يستهزء بهم] فاعلم: انها لم توصل بسوابقها بل فصلت فصلا لأنها لو عطفت فاما على [انما نحن مستهزؤن] وهو يقتضي ان تكون هذه أيضًا تأكيدًا له «انا معكم».. واما على «انا معكم» وهو يقتضي ان تكون هذه أيضًا مقولا لهم .. واما على «قالوا» وهو يقتضي ان تكون هذه أيضًا مقيدة بوقت الحلوة مع ان استهزاء الله بالدوام . . واما على [اذا خلوا] وهو يقتضي ان تكون المنزه من تتمة صفة تذبذبهم . واما على [اذا لقوا] وهو يستلزم ان يكون الغرض منهما واحدًا . مع ان الأول لبيان العمل ، والثاني للجزاء واللوازم باطلة فالوصل لا يصح . فلم يبتى الا ان تكون مستأنفة جوابًا . لسؤال مقدر « ثم ان في هذا الاستيناف ايماءً ورمزًا الى ان شناعتهم . لسؤال مقدر « ثم ان في هذا الاستيناف ايماءً ورمزًا الى ان شناعتهم

وخباثتهم بلغت درجة تجبر روح كل سامع وراء ان يسأل بـ «كيف جزاء من هذا عمله ؟ » ثم ان الافتتاح بلفظة «الله» مع ان ذهن السامع كان منتظرًا لتلقى مقابلة المؤمنين معهم اشارة الى تشريف المؤمنين وترحمه عليهم اذ قد قابل بدلا عنهم. وأيضًا رمز الى زجرهم ؛ اذ لا يستهزأ بمن استناده بعلام الغيوب . . وأيضًا ايماء بالاقتطاع وعدم النظر الى تقرر استهزائهم الى ان استهزائهم كالعدم بالنظر الى جزائه ، ثم أنَّ التعبير عن نكايات الله تعالى معهم بالاستهزاء الذي لا يليق بشأنه تعالى للمشاكلة في الصحبة، وللرمز الى ان النكاية جزاء للاستهزاء ونتيجة ولازمة له، مع ان المراد لازم الاستهزاء أعني التحقير \* وأيضًا ايماء إلى إن استهزائهم الذي لا يفيد بل يضر عين استهزاء الله تعالى معهم كمن يظن انه يستهزئ ، مع انك تراه كالمجنون تريد ان يتكلم ولو بشتمك لتضحك منه ، فاستهزاؤه بعض استهزائك . ثم في «يستهزئ» مضارعاً مع ان السابق «مستهزؤن» اسم فاعل اشارة الى ان نكايات الله تعالى وتحقيراته تتجدد عليهم ليحسوا بالألم ويتأثروا به ؛ اذ ما استمر على نسق يقلّ تأثيره بل قد يعدم. ولذا قيل شرط الاحساس الاختلاف.

أما [ويمدهم في طغيانهم يعمهون] أي توسلوا بأسباب الضلالة وطلبوها فأعطاهم الله تعالى « ففي لفظ « يمد » رمز الى رد الاعتزال، وفي تضمن « يمد » للاستمداد ايماء الى ردّ الجبر أي اختاروا بسوء اختيارهم واستمدوا فأمدهم الله تعالى وأرخى عنانهم « وفي اضافة الطغيان الى « هم » أي ان لهم فيه اختيارًا رمز الى رد عذرهم بلمجبورية « وفي الطغيان اشارة الى ان ضررهم متعد استغرق المحاسن بالمجبورية « وفي الطغيان اشارة الى ان ضررهم متعد استغرق المحاسن كالسيل وهدم أساس الكمالات فلم يبق اللا غثاء أحوى. و «يعمهون»

أي يتحيرون ويترددون ، وفيه اشارة الى انه لا مسلك لهم وليس لهم مقصود معين.

﴿ اُولَئِكَ الَّذِينَ اشْتَرَوُا الضَّلَالَةَ بِالْهُدَى فَمَّا رَبِحَتْ تِجَارَتُهُمْ وَمِا كَانُوا مُهْتَدِينَ \* ﴾

اعلم: ان وجه نظمها بسابقتها هو: ان هذه الآية فذلكة واجمال للتفاصيل السابقة ، وتصوير لها بصورة عالية مؤثرة . وتخصيص اسلوب التجارة للتمثيل لأجل ان المخاطبين في الصف الأول قد ذاقوا حلو التجارة ومرّها برحلتي الصيف والشتاء \* ووجه المناسبة هو ان نوع البشر ارسل الى الدنيا لا للتوطن فيها بل ليتَّجروا في رأس مالهم من الاستعدادات والقابليات ليزرعوا ثم يتصرفوا في غلاتها. \* ثم ان وجه النظم بين جمل هذه الآية هو انها ترتبت ترتبا فطريًّا سليسا على نسق اسلوب التمثيل وهو هذا : أن تاجرًا مغبونا مخذولا أعطى له رأس مال غال فاشترى به السموم وما يضره ، فتصرف فيه ، فلم يربح ولم يفد؛ بل ألقاه في خسارة على خسارة ، فأضاع رأس ماله، ثم أضل الطريق ؛ بحيث لا يستطيع ان يرجع ﴿ أَمَا نَظِمُ هيئات جملة جملة فلفظ «اولئك» موضوع لاحضار المحسوس البعيد ، أما الإحضار فإشارة إلى أن من شأن كل سامع اذا سمع تلك الجنايات المذكورة ان يحصل شيئًا فشيئًا في قلبه نفرة وغيظ يتشدد تدريجًا بحيث يريد ان يراهم ليتشفى الغيظ منهم، ويقابلهم بالنفرة والتحقير، وأما المحسوسية فرمز الى ان الاتصاف بهذه الأوصاف العجيبة يجسّمهم في الذهن حتى صاروا محسوسين نصب الحيال. ومن المحسوسية رمز الى علم الحكم بسر انجرار المعصية الى المعصية.

وأما البعدية فاشارة الى شدة بعدهم عن الطريق الحق. ذهبوا الى حيث لا يرجعون فالذهاب في أيديهم دون الإياب \* ولفظ «الذين» إشارة الى ان هذا نوع من التجارة عجيب خبيث تحدَّثُ وطفِقَ ان يصير أساسًا ومسلكا يمرّ عليه ناس؛ اذ قد مر ان الموصول اشارة الى الحقائق الجديدة التي اخذت في الانعقاد . ولفظ «اشتروا» اشارة الى رد اعتذارهم بر ان فطرتنا هكذا ، فكأن القرآن يقول لهم لا ! . ولقد أعطاكم الله أنفاس العمر رأس مال، وأودع في روحكم استعداد الكمال، وغرس في وجدانكم نواة الحقيقة وهي الهداية الفطرية لتشتروا السعادة فاشتريتم بدلها بل بتركها اللذائذ العاجلة والمنافع الدنيوية فاخترتم بسوء اختياركم مسلك الضلالة على منهج الهداية ، فافسدتم الهداية الفطرية ، وضيعتم رأس مالكم. ولفظ [الضلالة بالهدى] فيه اشارة الى انهم خسروا خسارة على خسارة. اذ كما خسروا بالضلالة ؛ كذلك خسروا بترك النعمة العظيمة التي هي الهداية. أما جملة [فما ربحت تجارتهم] فاعلم: ان في تخصيص نفي الربح – مع انهم كما قد خسروا فقد أضاعوا رأس المال أيضًا - اشارة الى ان من شأن العاقل ان لا يقدم على تجارة لا ربح فيها، فضلا عما فيها خسارة واضاعة رأس المال \* ثم في اسناد الفعل الى التجارة مع ان الأصل «فما ربحوا في تجارتهم» اشارة الى ان تجارتهم هذه بجميع أجزائها وكل أحوالها وقاطبة وسائطها لا فائدة فيها لا جزئيًا ولا كليا؛ لا كبعض التجارات التي لا يكون في محصلها وفذلكتها ربح، ولكن في أجزائها فوائد، ولوسائط خدمتها استفادات ، أما هذه فشر محض وضرر بحت. ونظير هذا الاسناد « نامَ لَيْلُهُ » بدل « نام في الليل ». اذ الأول يفيد ان ليله أيضا ساكن وساكت كالنائم لا يحرِّك ليلته شيء ولا يموِّجه طارق. وأما جملة [وما كانوا مهتدين] – أي كما خسروا وأضاعوا المال ، كذلك قد اضلوا الطريق ، فترشيح وتزيين كسابقتها لأسلوب «اشتروا». وأيضًا فيها رمز خفي الى [هدى للمتقين] في رأس السورة. كأنه يقول: اعطي القرآن الهداية فما قبل هؤلاء.

﴿ مَثَلُهُمْ كَمَثَلِ الَّذِي اسْتَوْقَدَ نَارًا فَلَمَّا أَضَائَتْ مَا حَوْلَهُ ذَهَبَ اللهُ بِنُورِهِمْ وَتَرَكَهُمْ فِي ظُلُماتِ لِأَيْبِصِرُونَ \* صُمَّ بُكُمْ عُمِيٌ فَهُمْ لَا يَبْصِرُونَ \* صُمَّ بُكُمْ عُمِيٌ فَهُمْ لَا يَرْجِعُونَ \* اَوْ كَصِيّبِ مِنَ السَّاءِ فِيهِ ظُلُماتٌ وَرَعْدٌ وَبَرْقُ يَجْعَلُونَ اصَابِعَهُمْ فِي آذَانِهِمْ مِنَ الصَّوَاعِقِ حَذَرَ الْمَوْتِ وَاللهُ مُحِيطٌ بِآلُكَافِرِينَ \* يَكَادُ الْبَرْقُ يَخْطَفُ أَبْصَارَهُمْ كُلَما اَضَاءَ لَهُمْ مُصَوْلًا فِيهِ وَإِذَا اَظْلَمَ عَلَيْهِمْ قَامُوا وَلَوْ شَاءَ اللهُ لَذَهَبَ بِسَمْعِهِمْ مَشَوْا فِيهِ وَإِذَا اَظْلَمَ عَلَيْهِمْ قَامُوا وَلَوْ شَاءَ اللهُ لَذَهَبَ بِسَمْعِهِمْ وَابْصَارِهِمْ إِنَّ اللهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَديرٌ ﴾.

إعلم: ان أساس اعجاز القرآن في بلاغة نظمه . وبلاغة النظم على قسمين: قسم كالحلية وقسم كالحلة فالأول كاللآلئ المنثورة والزينة المنشورة والنقش المرصع . ومعدنه الذي يتحصل منه هو توخي المعاني النحوية الحرفية فيا بين الكلم كإذابة الذهب بين أحجار فضة . وثمرات هذا النوع هي اللطائف التي تعهد بيانها فن المعاني . والقسم الثاني : هو كلباس عال وحلة فاخرة قدّت من اسلوب على مقدار قامات المعاني ، وخيطت من قطعات خيطا منتظما فيلبس على قامة المعنى أو القصة أو الغرض دفعة . وصناع هذا القسم والمتكفل به فن البيان \* ومن أهم مسائل هذا القسم التمثيل ولقد أكثر القرآن من التمثيلات الى ان بلغت الألف لأن في التمثيل ولقد أكثر القرآن من التمثيلات الى ان بلغت الألف لأن في التمثيل

سرًا لطيفا وحكمة عالية ؛ اذ به يصير الوهم مغلوبا للعقل ، والحيال عبورا للانقياد للفكر ، وبه يتحول الغائب حاضرًا .. والمعقول محسوسًا .. والمعنى مجسما .. وبه يجعل المتفرق مجموعًا .. والمختلط ممتزجا .. والمختلف متحدًا .. والمنقطع متصلا .. والأعزل مسلّحا . وان شئت التفصيل فاستمع معي ما يترنم به صاحب دلائل الاعجاز في أسرار بلاغته ؛ حيث قال :

## فصل في مواقع التمثيل وتأثيره

اعلم: ان مما اتفق العقلاء عليه ان التمثيل اذا جاء في أعقاب المعاني أو برزت هي باختصار في معرضه، ونقلت عن صورتها الأصلية الى صورته كساها ابهة ، وكسبها منقبةً ، ورفع من أقدارها ، وشب من نارها، وضاعف قويها في تحريك النفوس لها، ودعا القلوب اليها، وأثار لها من أقصى الأفئدة صبابة وكلفا، وقسر الطباع على أن تعطيها محبة وشغفا. فإن كان مدحا كان أبهي وأفخم وأنبل في النفوس، وأعظمَ وأهزَّ للعطف، وأسرعَ للالف، وأجلبَ للفرح، وأغلب على الممدوح، وأوجَبَ شفاعة للمادح، وأسير على الألسن واذكرَ وأولى بان تعلقه القلوب وأجدرَ. وإن كان ذمًّا كان مسه أوجعَ ، وميسمه ألذعَ ، ووقعه أشدًّ ، وحده احدًّ . وإن كان حجاجا كان برهانه انورَ، وسلطانه اقهرَ، وبيانه ابهرَ. وإن كان افتخارًا كان شأوه ابعد ، وشرفه إجد ، ولسانه ألد . وإن كان اعتدارًا كان الى القلوب اقرب ، وللقلوب أجلب ، وللسخائم اسل ، ولغرب الغضب آفلَ، وفي عقد العقود انفثَ، وعلى حسن الرجوع أبعثَ. وإن كان وعظا كان أشفى للصدر، وادعى الى الفكر، وأبلغ في التنبيه والزجر،

وأجدر بأن يتجلى العناية، ويبصر الغاية، ويبرئ العليل، ويشفي الغليل ... وهذا الحكم اذا استقريت فنون القول وضروبه. وتتبعت أبوابه وشعوبه. انتهى...

ثم ان في الآيات الآتية دلائل اعجاز واسرار بلاغة فذكرناها هنا لمناسبتها لمسائل المقدمة الآتية. فمثال التمثيل في مقام المدح ما ذكره القرآن في وصف الصحابة من (وَمَثَلَهُمْ فِي الْإِنْجِيلِ كَرْرُعِ اخْرَجَ شَطْأَهُ فَأَزَرَهُ فَاسْتَغْلَظَ فَاسْتَوى عَلَى سُوقِهِ يُعْجِبُ الزُّرَاعَ) وقس نظائره. وفي مقام الذم (فَمَثَلُهُ كَمَثَلِ الْكَلْبِ ان تحمل عليه يلهث أو تتركه يلهث) و (مثلهم كمثل الحمار يحمل أسفارًا) يلهث أو تتركه يلهث) و (مثلهم كمثل الحمار يحمل أسفارًا) و (إنَّا جَعَلْنَا فِي اَعْنَاقِهِمْ اَغْلَالًا فَهِيَ اِلَى الْاَذْقَانِ فَهُمْ مَقْمَحُونَ) وقس.

وفي مقام الاحتجاج والاستدلال: (مثلهم كمثل الذي استوقد نارًا) و (او كصيب من السهاء فيه ظلمات) الى آخره و (مثل الذين كفروا كمثل الذي ينعق بما لا يسمع الادعاء ونداء) و (مثل الذين اتخذوا من دون الله اولياء كمثل العنكبوت اتخذت بيتا) و (وانزل من السهاء ماء فسالت أودية بقدرها فاحتمل السيل زبدًا رابيا ومما توقدون عليه في النار ابتغاء حلية أو متاع زبد مثله) و (ضرب الله مثلا رجلا فيه شركاء متشاكسون ورجلا سلما لرجل هل يستويان مثلا) وقس عليه.

ونظير مثال الافتخار وان لم يسم افتخارً بيان عظمته تعالى وكالاته الآلهية قوله تعالى: (وما قدروا الله حق قدره والأرض جميعا قبضته يوم القيامة والسموات مطويات بيمينه سبحانه وتعالى عما يشركون) وقس عليه ...

ومثال التمثيل في مقام الاعتذار لا يوجد الاحكايات أهل الأعذار الباطلة للاحتجاج عليهم كقوله: (وقالوا قلوبنا غلف في اكنة مما تدعوننا اليه وفي آذاننا وقر ومن بيننا وبينك حجاب) وقس ... ومن الشعر:

لَا تَحْسَبُوا أَنَّ رَقْصِي بَيْنَكُمْ طَرَبٌ ﴿ فَالطَّيْرُ يَرْقُصُ مَذَّبُوحًا مِنَ الْأَلَمِ

ومثاله من الوعظ في وصف نعيم الدنيا ما ذكره القرآن من : (كمثل الغيث اعجب الكفار نباته ثم يهيج فتراه مصفرًا ثم يكون حطاما) و (ألم تر ان الله انزل من السهاء ماء فسلكه ينابيع في الأرض ثم يخرج به زرعا مختلفا ألوانه) و (انا عرضنا الأمانة على السموات والأرض والجبال فأبين ان يحملها وأشفقن منها وحملها الانسان انه كان ظلوما جهولا) و (لو انزلنا هذا القرآن على جبل لرأيته خاشعا متصدعا من خشية الله وتلك الأمثال نضربها للناس لعلهم يتفكرون ، ) و (فمالهم عن التذكرة معرضين كأنهم حمر مستنفرة فرت من قسورة) و (مثل الذين ينفقون أموالهم في سبيل الله كمثل حبة انبتت سبع سنابل في كل سنبلة مائة حبة ) و (كمثل جنة بربوة اصابها وابل فطل).

وفي احباط العمل الصالح بالايذاء والرياء: (أيود أحدكم أن يكون له جنة من نخيل وأعباب تجري من تحتها الأنهار له فيها من كل الثمرات وأصابه الكبر وله ذرية ضعفاء فأصابها اعصار فيه نار فاحترقت) و (مثل الذين كفروا بربهم اعمالهم كرماد اشتدت به الريح في يوم عاصف لا يقدرون مما كسبوا على شيء ذلك هو الضلال البعيد »).

ومثاله من طبقات الكلام في مقام الوصف (ثم استوى الى السهاء وهي دخان فقال لها وللأرض اءتيا طوعا أو كرها قالتا اتينا طائعين) و (قيل يا أرض ابلعي مائك ويا سهاء اقلعي وغيض الماء وقضى الأمر واستوت على الجودي وقيل بعدًا للقوم الظالمين) و (الم تر كيف ضرب الله مثلا كلمة طيبة كشجرة طيبة أصلها ثابت وفرعها في السهاء تؤتي أكلها كل حين باذن ربها) و (مثل كلمة خبيثة كشجرة خبيثة اجتثت من فوق الأرض مالها من قرار)...

والليل تجري الدراري في مجرته . كالروض تطفو على نهر ازاهيره

اعلم: ان في كل آية من هذه الآيات التمثيلية طبقات ومراتب وصورًا وأساليب متنوعة. كل منها في كل منها كفيل وضامن لطائفة من الحقائق. وكما انك اذا أخذت قوارير من فضة وزيّنتها بذوب الذهب، ثم نقشتها بجواهر ، ثم صيّرتها ذوات نور بإدراج الكتريق (۱) ترى فيها طبقات حسن وانواع زينة ؛ كذلك في كل من تلك الآيات من المقصد الأصليّ الى الأسلوب التمثيليّ قد شرعت اشارات ومدّت رموز الى مقامات كأن أصل المقصد تدحرج على المراتب وأخذ من كل لونا وحصة حتى صارت تلك الكلمات من جوامع الكلمات بل من جمع الجوامع.

<sup>[</sup> ١ ] الكهرباء .

## فصل ومقدمة

اعلم: ان المتكلم كما يفيد المعنى ثم يُقْنِع العقل بواسطة الدليل؛ كذلك يلقي الى الوجدان حسّيات بواسطة صور التمثيل فيحرك في القلب الميل أو النفرة ويهيئه للقبول. فالكلام البليغ ما استفاد منه العقل والوجدان معا، فكما يتداخل الى العقل يتقطر الى الوجدان أيضا. والمتكفل لهذين الوجهين التمثيل؛ اذ هو يتضمن قياسا وينعكس به في مرآة الممثل القانون المندمج في الممثل به. فكأنه دعوى مدلل. كما تقول في رئيس يكابد البلايا لراحة رعيته: (الجبل العالي يتحمّل مشاق الثلج والبَرَد، وتحضر من تحته الأودية.)

ثم ان أساس التمثيل هو التشبيه. ومن شأن التشبيه تحريك حسّ النفرة أو الرغبة أو الميلان أو الكراهية أو الحيرة أو الهيبة ، فقد يكون للتعظيم أو التحقير أو الترغيب أو التنفير أو التشويه أو التربين أو التلطيف الى آخره ... فبصورة الأسلوب يوقظ الوجدان وينبه الحس بميل أو نفرة ثم ان مما يحوِّج الى التمثيل عمق المعنى ودقته ليتظاهر بالتمثيل ، أو تفرق المقصد وانتشاره ليرتبط به ومن الأوّل متشابهات القرآن ؛ اذ هي عند أهل التحقيق نوع من

التمثيلات العالية وأساليب لحقائق محضة ومعقولات صرفة. ولأن العوام لا يتلقون الحقائق في الأغلب الآ بصورة متخيلة ، ولا يفهمون المعقولات الصرفة الله بأساليب تمثيلية لم يكن بد من المتشابهات ك[إستوى عَلَى الْعَرْشِ] لتأنيس اذهانهم ومراعات أفهامهم \*

مُم اني استخرجت فيما مضى من الزمان من اس اَساس البلاغة مقدِّمة لبيان اعجاز القرآن ثنتي عشر مسئلة كل منها خيط لحقائق. ولما ذكرت هذه الآيات التمثيلية هنا دفعة ناسب تلخيص تلك المسائل فنقول وبالله التوفيق.

المسألة الأولى: إن منشأ نقوش البلاغة أنما هو نظم المعاني دون نظم اللفظ كما جرى عليه اللفظيون المتصلفون، وصارحب اللفظ فيهم مرضا مزمنا الى ان رد عليهم عبد القاهر الجرجاني في دلائل الاعجاز واسرار البلاغة، وحصر على المناظرة معهم أكثر من ماثة صحيفة. ونظم المعاني : عبارة عن توخي المعاني النحوية فيما بين الكلمات أي اذابة المعاني الحرفية بين الكلم لتحصيل النقوش الغريبة. وان أمعنت النظر لرأيت ان المجري الطبيعيّ للأفكار والحسيات انما هو نظم المعاني. ونظم المعاني : هو الذي يشيّد بقوانين المنطق. وأسلوب المنطق: هو الذي يتسلسل به الفكر الى الحقائق. والفكر الواصل الى الحقائق: هو الذي ينفذ في دقائق الماهيات ونسبها. ونسب الماهيات: هي الروابط للنظام الأكمل. والنظام الأكمل: هو الصدف للحسن المجرد الذي هو منبع كل حسن. والحسن المجرد: هو الروضة لأزاهير البلاغة التي تسمى لطائف ومزايا. وتلك الجنة المزهرة : هي التي يجول ويتنزه فيها البلابل المسماة بالبلغاء وعشاق الفطرة. واولئك البلابل نغماتهم الحلوة اللطيفة انما تتولد من

تقطيع الصداء الروحاني المنتشر من أنابيب نظم المعاني. \* والحاصل: ان الكائنات في غاية البلاغة قد انشأها وأنشدها صانعها فصيحة بليغة فكل صورة وكل نوع منها بالنظام المندمج فيه معجزة من معجزات القدرة \* فالكلام اذا حذا حذو الواقع ، وطابق نظمه نظامه حاز الجزالة بحذافيرها. واللا بان توجه الى نظم اللفظ وقع في التصنع والرياء كأنه يقع في أرض يابسة وسراب خادع.

والسر في الانحراف عن طبيعة البلاغة انه لما انجذب واستعرب العجم بجاذبة سلطنة العرب صارت صنعة اللفظ عندهم اهم ، وفسد بالاختلاط ملكة الكلام المُضَرِي التي هي أساس بلاغة القرآن ، وتلون معكس أساليب القرآن ، وانما معدنها من حسيات قوم «مُضَر» ومزاجهم . فاستهوى حب اللفظ كثيرًا من المتأخرين .

## تذييل

تزيين اللفظ انما يكون زينة اذا اقتضته طبيعة المعاني. وشعشعة صورة المعنى انما تكون حشمة له اذا اذن به المآل. وتنوير الاسلوب انما يكون جزالة اذا ساعده استعداد المقصود. ولطافة التشبيه انما تكون بلاغة اذا تأسّست على مناسبة المقصود وارتضى به المطلوب. وعظمة الخيال وجولانه انما تكون من البلاغة اذا لم تؤلم الحقيقة ولم تثقل عليها ويكون الخيال مثالا للحقيقة متسنبلا عليها « وان شئت الأمثلة الجامعة لتلك الشرائط فعليك بتلك الآيات التمثيلية المذكورة. المسألة الثانية: ان السحر البياني اذا تجلى في الكلام صير الأعراض جواهر والمعاني أجساما والجمادات ذوات أرواح والنباتات عقلاء فيوقع بينها محاورة قد تنجر الى المخاصمة، وقد توصل الى

المطايبة فترقص الجمادات في نظر الخيال \* وان شئت مثالا فادخل في هذا البيت :

يُنَاجِينِيَ الإِخْلاَفُمِنْ تَحْتِ مَطْلِهِ \* فَتَخْتَصِمُ الْآمَالُ وَالْيَأْسُ فِي صَدْرِي او استمع معاشقة الارض مع المطر في :

تَشْكَّى الْأَرْضُ غَيْبَتَهُ إِلَيْهِ ﴿ وَتَرْشُفُ مَانَّهُ رَشْفَ الرُّضَابِ

فهذه الصورة انما تسنبلت على تصوّت الأرض اليابسة بنزول المطر بعد تأخر. ولا بد في كل خيال من نواة من الحقيقة نظير هذا المثال ، ولا بد في زجاجة كل مجاز من سراج الحقيقة ، والا كانت بلاغته الخيالية خرافة بلا عرق لا تفيد اللا حيرة.

المسألة الثالثة: اعلم ان كمال الكلام وجماله وحلّته البيانية باسلوبه. واسلوبه صورة الحقائق وقالب المعاني المتخذ من قطعات الاستعارة التمثيلية. وكأن تلك القطعات «سيمُوطُوغُرَاف» خياليً ؛ كإرائة لفظ «الثمرة» جنتها وحديقتها. ولفظ «بارز» معركة الحرب ثم ان التمثيلات مؤسسة على سرّ المناسبات بين الأشياء، والانعكاسات في نظام الكائنات، واخطار امور امورًا؛ كإخطار رؤية الهلال في الثريا في ذهن ابناء النخلة غصنها الأبيض بالقدم المتقوس بتدلي العنقود « وفي التنزيل [حنى عاد كالعرجون القديم »] ثم ان فائدة اسلوب التمثيل كما في الآيات المذكورة هي: ان المتكلم بواسطة الاستعارة التمثيلية يظهر العروق العميقة، ويوصل المعاني المتفرقة. وإذا وضع بيد السامع طرفا امكن له ان يجرّ الباقي الى نفسه، وينتقل اليه بواسطة الاتصال فبرؤية بعض يتدرج شيئًا فشيئًا ولو مع ظلمة الى تمامه « فمن سمع من الجوهريّ ما قال في وصف الكلام ظلمة الى تمامه « فمن سمع من الجوهريّ ما قال في وصف الكلام

البليغ: « الكلام البليغ ما ثقبته الفكرة » .. ومن الحمار ما قال فيه : « ما طبخ في مراجل العلم » .. ومن الجمَّال ما قال فيه : « ما اخذتَ بخطامه وَانْخَتُهُ في مبرك المعنى » ينتقل الى تمام المقصد بملاحظة الصنعة. ثم أن الحكمة في تشكل الاسلوب هي: أن المتكلم بارادته ينادي ويوقظ المعانيَ الساكنة في زوايا القلب كأنها حفاة عراة . فيخرجون ويدخلون الحيال فيلبسون ما يجدون من الصور الحاضرة بسبب الصنعة أو التوغل أو الألفة أو الاحتياج ولا أقل من لفِّ منديل من تلك الصنعة برأسه ، أو الانصباغ بلون مّا . وما تجده في ديباجة الكتب من براعة الاستهلال من اظهر امثلة هذه المسئلة. ثم ان اسلوب الكلام قد يكون باعتبار خيال المخاطب كما في أساليب القرآن فلا تنسَ. ثم ان مراتب الاسلوب متفاوتة فبعضها ارق من النسم اذا سرى يرمز اليه بهيئات الكلام . وبعضها اخفى من دسائس الحرب لا يشمّه اللّا ذو دهاء في الحرب؛ كاستشمام الزمخشري من [ مَنْ يُحْيي الْعِظَامَ وَهِي َ رَمِيمٌ ] اسلوب « مِن يبرز الى الميدان ». وان شئت فتأمل في الآيات المذكورة تر فيها مصداق هذه المسائل بألطف وجه \* وان شئت زُرِ الامامَ البوصريُّ وانظر كيف كتب « رَجَتَتُهُ » (١) باسلوب الحكيم في قوله:

وَاسْتَفْرِغِ الدَّمْعَ مِنْ عَيْنِ قَدِامْتَلَنَتْ \* مِنَ الْمَحَارِمِ وَالْزَمْ حِمْيَةَ النَّدَمِ وَاسْتَفْرِغِ الدَّمْعِ مِنْ عَيْنِ قَدِامْتَلَنَتْ \* مِنَ الْمَحَارِمِ وَالْزَمْ حِمْيَةَ النَّدَمِ ورمز الى الاسلوب بلفظ الحمية \* او استمع هدهد سلمان كيف أومأ الى هندسته بقوله: (لا يَسْجُدُونَ لِللهِ الَّذِي يُخْرِجُ الْخَبْأَ فِي السَّمُواتِ وَالْأَرْضِ).

<sup>[</sup> ١ ] رچته : وصفة طبية.

المسألة الرابعة: اعلم ان الكلام انما يكون ذا قوّة وقدرة اذا كان اجزائه مصداقا لما قيل:

عِبَارَاتُنَا شَتَى وَحُسْنُكَ وَاحِدٌ \* وَكُلُّ إِلَى ذَاكَ الْجَمَالِ يُشِيرُ

بان تتجاوب قيودات الكلام ونظمه وهيئته، ويأخذ كل بيد الآخر ويظاهره، ويمد كل بقدره الغرض الكليَّ مع ثمراته الخصوصية. كأن الغرض المشترك حوض يتشرب من جوانبه الرطبة فيتولد من هذه المجاوبة المعاونة ومنها الانتظام ومنه التناسب ومنه الحسن والجمال الذاتي \* وهذا السر من البلاغة يتلألأ من مجموع القرآن لا سيما في (المَّذلك الكتاب لا ريب فيه هدى للمتقين \*) كما سمعته مع التنظير بقوله: (ولئن مستهم نفحة من عذاب ربك).

المسألة الخامسة: اعلم ان غناء الكلام وثروته ووسعته هو انه كما أن أصل الكلام يفيد أصل المقصد؛ كذلك كيفياته وهيئاته ومستتبعاته تشير وترمز وتلوح الى لوازم الغرض وتوابعه وفروعه فكأنما تتراءى طبقة بعد طبقة ومقاما خلف مقام \* وان شئت مثالا تأمل في [ اذا قيل لهم لا تفسدوا في الأرض] الى آخره. و [ اذا لقوا الذين آمنوا ] الى آخره. على الوجه المفسر سابقا.

المسألة السادسة: اعلم ان المعاني المجتناة من خريطة الكلام المأخوذة المنقوشة «بفُوطُغْرَاف» التلفظ على أنواع مختلفة ومراتب متفاوتة. فبعضها كالهواء يُحسّ به ولا يُرى .. وبعضها كالبخار يُرى ولا يُؤْخَذ .. وبعضها كالماء يُؤخذ ولا ينضبط .. وبعضها كالسبيكة ينضبط ولا يتعين .. وبعضها كالدّر المنتظم والذهب المضروب يتشخص ، ثم بتأثير الغرض والمقام يتصلب الهوائي . وقد

تعتور على المعنى الواحد الحالات الثلاث \* ألا ترى انه اذا أثر أمر خارجي في وجدانك يتهيج قلبك فتثير الحسيات فيتطاير معان هوائية فيتولد ميول ، ثم يتحصّل بعضها ، ثم يتشكل من ذلك البعض قسم ، ثم ينعقد من ذلك القسم بعض . ففي كل من هذه الطبقات يتوضع وينعقد البعض ، ويبقى البعض الآخر معلَّقا كمعلقية بعض الصوت عند تشكل الحروف والتبن عند انعقاد الحبوب \* فمن شأن البليغ ان يفيد بصريح الكلام ما تعلق به الغرض واقتضاه المقام، وطلبه المخاطب. ثم يحيل الطبقات الاخر – بمقدار نسبة درجة القرب من الغرض – على دلالة القيود، واشارة الفحوى، ورمز الكيفيات ، وتلويح مستبتعات التراكيب ، وتلميح الأساليب، وايماء أطوار المتكلم \* ثم ان من تلك المعاني المعلقة معاني حرفية هوائية ليس لها ألفاظ مخصوصة، ولا لها وطن معين بل كالسيَّاح السيَّار ؛ قد يستتر في كلمة وقد يتشربه كلام وقد يتداخل في قصة ، فان عصرت تقطر. كالتحسر في [ إني وضعَّهُما أنثى ] والتأسف في (كَيْتَ الشَّبَابَ الخ ). والاشتياق والتمدح والحطاب والاشارة والتألم والتحير والتعجب والتفاخر وغير ذلك \* ثم ان شرط حسن المعاشرة بين تلك المعاني المتزاحمة تقسيم العناية والاهتمام على نسبة خدمتها للغرض الاساسيّ . وأن شئت مثالا لهذه المسئلة فمن رأس السورة الى هنا مثال بيّن على الوجه المشروح سابقاً .

المسألة السابعة: اعلم: ان الخيال المندمج في اسلوب لا بد ان يتسنبل على نواة حقيقة ، وتكون كالمرآة في ان ينعكس به في المعنويات القوانين والعلل المندرجة في سلسلة الخارجيات ، وفلسفة النحو التي هي المناسبات المذكورة في كتبه أيضًا من هذا القبيل ؛ كما يقال

الرفع للفاعل لأن القوى يأخذ القوي. وقس عليه ...

المسألة الثامنة: اعلم ان سيبويه نصّ على ان الحروف التي تعدد معانيها كر من » و « الى » والباء وغيرها أصل المعنى فيها واحد لا يزول ؛ لكن باعتبار المقام والغرض قد يتشرب معنى معلقا ، ويجذبه الى جوفة فيصير المعنى الأصلي صورة واسلوبا لمسافره . وكذلك ان العارف بفقه اللغة اذا تأمل عَرِف ان اللفظ المشترك في الأغلب معناه واحد ، ثم بالمناسبات وقع تشبيهات . . ثم منها مجازات .. ثم منها مجازات .. ثم منها معناه الواحد ثم منها على الشمس أيضا ، بالرمز الى ان العالم السفليّ بها ، او ان ماء الحياة الذي هو الضياء العلويّ ينظر الى العالم السفليّ بها ، او ان ماء الحياة الذي هو الضياء يسيل من ذلك المنبع في الجبل الأبيض المشرف وقس ! ..

المسألة التاسعة: اعلم: ان أعلى مراتب البلاغة الذي يعجز الارادة الجزئية والفكر الشخصيّ والتصور البسيط: هو ان يحافظ ويراعي وينظر المتكلم دفعة نسب قيود الكلام وروابط الكلمات وموازنة الجمل التي يظهر كل مع الآخر نقشا متسلسلا الى النقش الأعظم. حتى كأن المتكلم استخدم عقولا الى عقله كالباني لقصر يضع الأحجار المتلونة بوضعية تحصل بها نقوش غريبة من مناظرة وموازاة الكل مع الكل كه العين » (۱) في الحط المشترك بين « ألحلفاء الراشدين » . ومن اظهر مسائل هذه المسئلة قوله تعالى : (الم ه ذلك الكتاب لا ريب فيه هدى للمتقين » ) على ما سمعت

<sup>[1]</sup> من المعلوم ان أسماء الخلفاء الراشدين الأربعة تبدأ بحرف العين. وقد استلهم بعض الخطاطين نقشًا استعمل فيه حرف العين مشتركًا بين اسماءهم. (الناشر)

سابقا. وأيضًا من أسباب علق الكلام أن يكون كشجرة النسب يتسلسل متناسلا الى المقاصد التي تتدلى على المقام والغرض ... وأيضًا من أسباب رفعة طبقة الكلام أن يكون مستعدًا لاستنباط كثير من الفروع والوجوه كقصة موسى على نبينا وعليه السلام .

المسألة العاشرة: اعلم: ان سلاسة الكلام المنتجة للطافته وحلوه هو ان يكون المعاني والحسيات المندمجة فيه ممتزجة تتحد أو مختلفة تنتظم لثلا يتشرب الجوانب قوّة الافادة والغرض بل يجذب المركز القوّة من الأطراف ، وأيضًا من السلاسة ان يتعين المقصد . وأيضًا منه ان يتظاهر ملتقى الأغراض .

المسألة الحادية عشر: اعلم: ان سلامة الكلام التي هي سبب صحته وقوّته هي: ان يكون الكلام بحيث يشير الى المبادئ والدلائل، ويرمز الى اللوازم والتوابع وبقيود الموضوع والمحمول وكيفياتهما يومئ الى رد الأوهام ودفع الشبهات ؛ كأن كل قيد جواب لسؤال مقدر. وان شئت مثالا فعليك بفاتحة الكتاب.

المسألة الثانية عشر: اعلم: ان الأساليب على ثلاثة أنواع: أحدها الاسلوب المجرد، الذي لونه واحد، وخاصته الاختصار والسليقية والسلامة والاستقامة فهو أملس سوى، ومحل استعماله المعاملات والمحاورات والعلوم الآلية ، وان شئت مثالا سليسا منه فعليك بكتب السيّد الجرجاني. والثاني الاسلوب المزين: وخاصته التزيين والتنوير، وتهييج القلب بالتشويق أو التنفير. والمقام المناسب له الخطابيات كالمدح والذم وغيرهما والاقناعيات ونظائرهما. واذا تحرّيت المثال المزيّن فادخل في دلائل الاعجاز واسرار البلاغة ترمما جنانا مزينة. والثالث الاسلوب العالي: وخاصته الشدة والقوّة

والهيبة والعلوية الروحانية . ومقامه المناسب الالهيات والأصول والحكمة . وان شئت مثلا بينا وتمثالًا معجزًا فعليك بـ « القرآن » فان فيه ما لا عين رأت ولا خطر على قلب بليغ ... انتهى الفصل بتلخيص. ثم اعلم : ان مدار النظر في آيتنا هذه وهي [ مثلهم كمثل الذي استوقد ] الخ. اولا نظمها بسابقها ، وثانيًا النظم بين جملها ، وثالثًا نظم كيفية جملة جملة ؛ فمع استحضار ما مضى اعلم : ان القرآن لما صرح بحقيقة حال المنافقين ونص على جناياتهم عقبها بالتمثيل لثلاث نكت - : احداها تأنيس الحيال الذي هو أطوع للمتخيلات عن المعقولات، وتأمين اطاعة الوهم الذي شأنه التشكيكات ومعارضة العقل وانقياده باظهار الوحشي بصورة المأنوس، وتصوير الغائب بصورة الشاهد. والثانية تهييج الوجدان وتحريك نفرته ليتفق الحس والفكر بتمثيل المعقول بالمحسوس \* والثالثة ربط المعاني المتفرقة وارائة رابطة حقيقية بينها بواسطة التمثيل ، وأيضًا الوضع نصب عين الحيال ليجتني بالنظر الدقائق التي أهملها اللسان، واعلم ان مآل جمل هذه الآية كما يناسب مآل مجموع قصة المنافقين ؛ كذلك يناسب آية آية منها. ألا ترى ان مآل القصة انهم آمنوا صورة للمنافع الدنيوية .. ثم تبطنوا الكفر .. ثم تحيروا وترددوا .. ثم لم يتحروا الحق. ثم لم يستطيعوا الرجوع فيعرفوا. وما انسب هذا بحال من أوقِدوا لهم نارًا أو مصباحًا .. ثم لم يحافظوا عليها .. ثم انطفأت . . ثم اظلموا . . ثم لا يتراءى لهم شيء حتى يكون كل شيء معدومًا في حقهم. فلسكون الليل كأنهم صمّ ، ولتعامي الليل وانطفاء أنواره كأنهم عمى ، ولعدم المخاطب والمغيث لا يستغيثون كأنهم بكم ، ولعدم استطاعة الرجوع كأنهم أشباح جامدة لا

أرواح لها \* ثم ان في المشبه به نقطا أساسية تناظر النقط الأساسية في المشبه . مثلا : الظلمة تنظر الى الكفر ، والحيرة الى التذبذب ، والنار الى الفتنة وقس ! . .

ان قلت : ان في التمثيل نورًا فأين نور المنافق حتى يتم تطبيق التمثيل ؟ .

قيل لك: ان لم يكن في الشخص نور ففي محيطه يمكن له الاستنارة .. وان لم، ففي قومه يمكن الاستضائة. وان لم، ففي نوعه يمكن له الاستفادة .. وان لم، ففي فطرته كان يمكن له الاستفاضة كما مر . وان لم تقنع ، ففي لسانه بالنظر الى نظر غيره أو بالنظر الى نفسه لترتب المنافع الدنيوية .. وان لم ، فباعتبار البعض الذي آمنوا ثم ارتدوا .. وان لم ، فيجوز ان يكون النور اشارة الى ما استفادوا كما ان النار اشارة الى الفتنة .. وان لم ترض بهذا أيضًا ، فبتنزيل امكان الهداية منزلة وجودها كما أشار اليه [ اشتروا الضلالة بالهدى] فانه هو جار الجنب للتمثيل «

أما وجه النظم بين الجمل فاعلم: ان نظم جملة [ مثلهم كمثل الذي استوقد نارًا ] مناسبتها للموقع. نعم حال هذا المستوقد على هذه الصورة تطابق مقتضى حال الصف الأول من مخاطبي القرآن وهم ساكنوا جزيرة العرب ، اذ ما منهم الا وقد عرف هذه الحالة بالذات أو بالتسامع ويحس بدرجة تأثيرها ومشوشيتها ، اذ بسبب ظلم الشمس يلتجئون الى ظلمة الليل فيسيرون فيها . وكثيرًا ما يغمى عليهم السماء فيصادفون حزن الطرق وقد ينجر بهم الطريق الى الورطة . وأيضًا قد يجولون في معاطف الكهوف المشحونة بالمؤذيات فيضلون الطريق فيحتاجون لايقاد النار أو اشتعال المصباح ليبصروا رفقائهم حتى الطريق فيحتاجون لايقاد النار أو اشتعال المصباح ليبصروا رفقائهم حتى

يستأنسوا ويروا أهبتهم وأشيائهم كي يحافظوا عليها ويعرفوا طريقهم ليذهبوا فيها ويتراءى لهم الضواري والمهالك ليجتنبوا. فبينما هم استضاؤا بنورهم اذ اختطفته آفة سماوية .. وبينما هم في ذروة كمال الرجاء وآن الظفر بالمطلوب اذ سقطوا في حضيض اليأس المطلق. فنص على هذا الحال بقوله: ( فلما أضاءت ما حوله ذهب الله بنورهم] اعلم: أن هذه الفاء تشير الى أنهم أوقدوا النار ليستضيئوا فاضاءت فاطمئنوا بالاستضائة فتعقبهم الخيبة وسقطوا في أيديهم. وما أشد تأثير العدم عليهم في آن انتظار الحصول \* ثم ان هذه الشرطية تستلزم استلزام الاضائة لذهاب النور وخفاء هذا الاستلزام يشير الى تقدير ما يظهر به اللزوم هكذا: فلما اضاءت استضاؤا بها فاشتغلوا .. فلم يحافظوا .. فلم يهتموا بها ، ولم يعرفوا قدر النعمة فيها.. فلم يمدوها.. فلم يديموها فانطفأت. لأنه لما كانت الغفلة عن الوسيلة للاشتغال بالنتيجة – بسر (إِنَّ الْإِنْسَانَ لَيَطْغَىٰ أَنْ رَآهُ اِسْتَغْنِي ) - سببا لعدم الإدامة المستلزم للانطفاء كان كأن نفس الاضائة سبب لذهاب النور.

أما جملة [ وتركهم في ظلمات ] ، فبعدما أشار الى خسرانهم بذهاب النعم بزوال النور عقبه بخذلانهم بنزول النقم بالسقوط في الظلمات \*

أما جملة [ لا يبصرون ] فاعلم : ان الانسان اذا اظلم عليه وأضل السبيل فقد يسكن ويتسلى برؤية رفقائه ومرافقه ، واذا لم يبصرهما كان السكون مصيبة عليه كالحركة بل أوحش.

أما [صم بكم عمي فهم لا يرجعون] فاعلم: ان الانسان اذا وقع في مثل هذا البلاء قد يتسلى ويأمل ويرجو النجاة من جهات أربع مترتبة فأولاً يرجو ان يسمع تناجي الخلق من القرى أو ابناء السبيل؛ ان يستمد يمدوه. ولما كانت الليلة ساكنة بكماء استوى هو والأصم فقال «صم» لقطع هذا الرجاء. وثانيًا يأمل انه ان نادى أو استغاث يحتمل ان يسمع أحد فيغيثه ولما كانت الليلة صماء كان ذو اللسان والأبكم سواء فقال «بكم» لالقامهم الحجر بقطع هذا الرجاء أيضًا « وثالثًا يأمل الخلاص برؤية علامة أو نار او نير تشير له الى هدف المقصد. ولما كانت الليلة طامية رمداء عبوسة تمياء كان ذو البصر والأعمى واحدًا فقال «عمى» لإطفاء هذا الأمل أيضًا « ورابعًا لا يبقى له الله ان يجهد في الرجوع ، ولما أحاط به الظلمة كان كمن دخل في وحل باختياره وامتنع عليه الخروج. به الظلمة كان كمن دخل في وحل باختيار ثم يسلب عنك الاختيار في نعم كم من أمر تذهب اليه باختيار ثم يسلب عنك الاختيار في لمد هذا الباب عليهم وقطع آخر الحبل الذي يتمسكون به فسقطوا في ظلمات اليأس والتوحش والسكونة والخوف «

أما الجهة الثالثة أعني نظم قيودات جملة جملة فانظر الى [مثلهم كمثل الذي استوقد نارًا] كيف تتطاير شرارات النكت من قيوداتها \* أما لفظ « المثل » فاشارة الى غرابة حال المنافقين وان قصتهم اعجوبة اذ المثل هو الذي يجول على الألسنة ويتناقله الناس لتضمنه لغرابة ؛ اذ أخصّ صفاته الغرابة. ثم لاندماج قاعدة أساسية في الأمثال يقال لها : « حكمة العوام » و « فلسفة العموم » . فالمراد بلئل هنا صفتهم الغريبة وقصتهم العجيبة وحالهم الشنيعة . ففي المثل مجازًا اشارة الى الغرابة ، وفي الاشارة رمز الى ان من شأن صفتهم أن تدور على لسان النفرة والتلعين كضرب المثل . وأما

«الكاف» فإن قلت: ان حذف كان تشبيها بليغا فهو أبلغ؟ قيل لك: الأبلغ في هذا المقام ذكره، اذ التصريح به يوقظ الذهن بان ينظر الى المثال تبعيا فينتقل عن كل نقطة مهمة منه الى نظيرها من المشبه. والا فقد يتوغل فيه قصدًا فيفوت منه دقائق التطبيق \* وأما « المثل » الثاني فاشارة الى ان حال المستوقد بغرابته ووجوده في حس العموم كان في حكم ضرب المثل \*

وأما «الذي » فان قلت : كيف افرد مع انهم جماعة ؟ قيل لك: اذا تساوى الجزء والكل والفرد والجماعة ولم يؤثر الاشتراك في صفة الفرد زيادة ونقصانا جاز الوجهان مثل [كمثل الحمار ] ففي افراده اشارة الى استقلال كل فرد في تمثل الدهشة وتصوير شناعتهم ، أو كان «الذي » «الذين » فاختصر. وأما « استوقد » فسينه اشارة الى التكلف والتحري . وفي افراده مع جمع الضمير في نورهم رمز لطيف الى ان فردًا يوقد لجماعة. ولقد الطف في الافراد ايقادًا والجمع استنارة \* وأما « نارًا » بدل «المصباح» أو غيره فاشارة الى المشقة في نور التكليف ورمز الى انهم يوقدون تحت النور الظاهري نار فتنة \* وأما تنكيره فايماء الى شدة احتياجهم حتى انهم يرضون بأية نار كانت . ثم أجل النظر فيما حول جملة ( فلما اضائت ما حوله ذهب الله بنورهم ) لترى كيف تضيء قيوداتها على ظلمات الدهشة التي هي الغرض الأساسي . ولقد سمعت في المسئلة الرابعة ان قوة الكلام بتجاوب القيود . أما « الفاء » فإيماء الى ان هجوم اليأس المطلق تعاقب كمال الرجاء . وأما « لما » فلتضمنه قياسا استثنائيا مستقيما مع دلالته على تحقق المقدم ينتج تحقق التالى وقطع التسلي \* وأما «أضائت » فاشارة الى ان الايقاد للاستنارة

لا للاصطلاء. وفيه رمز الى شدة الدهشة اذ ما أفاد لهم الاضائة إلَّا رؤية المهالك والعلم بوجودها. ولولاها لأمكن مغالطة النفس وتسكينها . وأما « ما حوله » فاشارة الى احاطة الدهشة من الجهات الأربع ، والى لزوم التحفظ بالاضائة عن هجوم الضرر عن الجهات الست ، وأما « ذهب » فلانه جزاء الشرط ، لا بد ان يكون لازما . ولخفاء اللزوم كما مر يرمز الى انهم لم يتعهدوها ولم يعرفوا قدر النعمة فيها فبنفس الاضائة أخذوا عن أنفسهم وأنساهم البطر والفرح تعهدها فأخذها الله عنهم . وأما اسناد « ذهب » الى « الله » فاشارة الى قطع رجائين رجاء التعمير ورجاء الرحمة ، لأنه يشير الى ان الآفة ساوية لا تقبل التعمير ويرمز الى انه جزاء لقصور المرء ولهذا يأخذ الله تعالى فينقطع المتمسك به عند انقطاع الأسباب وهو أمل الرحمة، اذ لا يستعان من الحق على ابطال الحق ، وأما « الباء » فاشارة الى اليأس عن العود اذ لاراد لما احذه الله للفرق البيّن بين ذهب به أي استصحبه وبين اذهبه أي ارسله وذهب أي انطلق لامكان العود في الآخرين دون الأول \* وأما « النور » ففيه ايماء لطيف الى تذكر حالهم على الصراط \* وأما الاضافة في « هم » المفيدة للاختصاص فاشارة الى شدة تأثرهم اذ من انطفأت ناره فقط مع أن نار الناس تلتهب أشد تألما مولله درّ التنزيل ما ألطفه في فنون البلاغة! ألم تر كيف توجهت هيئاتها الى الغرض الكليّ أعني الدهشة مع اليأس كالحوض في ملتقى الأودية ؟ .

ثم أمعن النظر في (وتركهم في ظلمات لا يبصرون) أما «الواو » فاشارة الى انهم جمعوا بين الخسارتين ؛ سلبوا ضياءً وألبسوا ظلمة «أما «ترك » بدل «ابقى » أو غيره فاشارة الى انهم صاروا كجسد

بلا روح وقشر بلا لبّ. فمن شأنهم ان يتركوا سدى ويلقوا ظهريا « وأما « في » فرمز الى انه انعدم في نظرهم كل شيء ولم يبق الا عنوان العدم وهو الظلمة فصارت ظرفًا وقبرًا لهم « وأما جمع « ظلمات » فايماء الى ان سواد الليل وظلمة السحاب اولدتا في روحهم ظلمة اليأس والخوف ، وفي مكانهم ظلمة التوحش والدهشة ، وفي زمانهم ظلمة السكون والسكوت ، فأحاطت بهم ظلمات متنوعة . وأما تنكيرها فإيماء الى انها مجهولة لهم لم يسبق لهم الفة بمثلها فتكون أشد وقعا « فأما « لا يبصرون » فتنصيص على أساس المصائب ، اذ من لم ير وأما « لا يبصرون » فتنصيص على أساس المصائب » وأما المضارعية فلتصوير وتمثيل حالهم نصب عين الخيال ليرى السامع دهشتهم فيتحسس بوجدانه أيضًا « وأما ترك المفعول فللتعميم أي لا يرون فيتحسس بوجدانه أيضًا « وأما ترك المفعول فللتعميم أي لا يرون منافعهم ليحافظوها . . ولا يبصرون المهالك كي يجتنبوا عنها .

ثم انظر الى جمل (صم بكم عمى فهم لا يرجعون) لتسمع ما تتناجى به اذ هذه الأربعة حد مشترك بين الممثل والممثل به ، وبرزح بينهما ومتوجهة اليهما ، تتكلم عن حال الطرفين . ومرآة لهما تريك شأنهما . ونتيجة لهما تسمعك قصتهما . أما الجهة الناظرة الى الممثل به فاعلم : ان من سقط في مثل هذه المصيبة يبقى له رجاء النجاة باستماع نجوى منج فاستلزمت ابكمية الليلة اصميته . ثم النجاة باستماع مغيث فاقتضت اصمية الليل ابكميته \* ثم الهدى برؤية نار أو نير فانتج تعامي الليل عميه . ثم العود الى بدأ فانسد عليه الباب كمن سقط في وحل كلما تحرك انغمس \* وأما الجهة الناظرة الى الممثل فاعلم : انهم لما وقعوا في ظلمات الكفر والنفاق امكن لهم

النجاة عن تلك الظلمات بطرق أربعة مترتبة ،

فاولًا: كان عليهم ان يرفعوا رؤسهم ويستمعوا الى الحق ويصغوا الى ارشاد القرآن ، لكن لما صارت غلغلة الهوى مانعة لأن يخلص صداء القرآن الى صماحهم وأخذ التهوس بآذانهم جارًا لهم عن تلك الطريق نعي عليهم القرآن بقوله « صم » اشارة الى انسداد هذا الباب ورمزًا الى ان آذانهم كأنها قطعت وبقيت ثقبات مشوهة أو قطعات مندلية في جوانب رؤسهم »

وثانيًا: لا بد لهم ان يخفضوا رؤسهم ويشاوروا وجدانهم فيسئلوا عن الحق والصراط لكن لما اخذ العناد على يد لسانهم وجره الحقد من خلف الى الجوف القمهم القرآن الحجر بقوله « بكم » اشارة الى انسداد هذا الباب أيضا في وجوههم ورمزًا الى انهم بالسكوت عن الاقرار بالحق كانوا كمن قلع لسانه فبقي الفم ككهف خلا عن ساكنه مشوها للوجه »

وثالثًا: لزمهم ان يرسلوا انظار العبرة لتجني لهم الدلائل الآفاقية لكن وضع التغافل يده على عيونهم ورد وطرد التعامي الأنظار الى أجفانهم. فقال القرآن «عمى» اشارة الى انهم عمهوا عن هذا الطريق أيضًا ورمز بحذف أداة التشبيه الى ان عيونهم التي هي أنوار الرأس كأنها قلعت فبقيت نقرات مشوّهة في جباههم «

ورابعًا: لا بد من ان يعرفوا قبح حالهم القبيح ليتنفروا فيندموا فيتوبوا فيرجعوا. لكن لما زينت لهم أنفسهم لأجل فساد الفطرة بالاصرار وغلبة الهوى والشيطان تلك القبائح قال القرآن: [فهم لا يرجعون]، اشارة الى انسداد آخر الطرق عنهم ورمزًا الى انهم وقعوا باختيارهم في لا اختيار لهم في الخروج كالمضطرب في بحر.

و أو كَصَيِّب مِنَ السَّماءِ فِيهِ ظُلُمَاتٌ وَرَعْدٌ وَبَرْقٌ يَجْعَلُونَ اصَابِعَهُمْ فِي آذَانِهِمْ مِنَ الصَّوَاعِقِ حَذَرَ الْمَوْتِ وَاللهُ مُحِيطٌ إِلْكَافِرِينَ. يَكَادُ الْبَرْقُ يَخْطَفُ أَبْصَارَهُمْ كُلَّما أَضَاءَ لَهُمْ مَشَوْا فِيهِ وَإِذَا أَظُلَمَ عَلَيْهِمْ قَامُوا وَلَوْ شَاءَ اللهُ لَذَهَبَ بِسَمْعِهِمْ وَأَبْصَارِهِمْ إِنَّ اللهُ عَلَيْ مُكُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ \* ﴾.

اعلم : ان مدار النظر في هذه الآية أيضا من ثلاثة وجوه نظمها بسابقتها والنظم بين جملها ثم النظر بين هيئات جملة جملة مثلها في الارتباط كمثل الاميال العادة للساعات والدقائق والثواني \* أما وجه النظم بينها وبين سابقتها فهو انه كرر التمثيل واطنب في التصوير اشارةً الى احتياج تصوير حال المنافقين في دهشتهم وحيرتهم الى نوعين منه \* اذ خلاصة التمثيل الأول هي : ان المنافق يرى نفسه في صحراء الوجود منفردة عن الأصحاب مطرودة عن جمعية الكائنات خارجة عن حكم شمس الحقيقة يصير كل شيء في نظره معدوماً ويرى المخلوقات اجنبية كلها ساكنة وساكتة استولى عليها الوحشة والحمود. وأين هذا من حال المؤمن الذي يرى بنور الايمان كل الموجودات احبّائه ويستأنس بكل الكائنات \* وخلاصة التمثيل الثاني هي : ان المنافق يظن ان العالم بأجزائه ينعي عليه بمصائبه ويهدده ببلاياه ويصيح عليه بحادثاته ويحيط به بنوازله كأن الأنواع اتفقوا على عداوته فانقلب النافع ضارًا \* وما هذه الحالة الا لعدم نقطتي الاستمداد والاستناد كما مر. واين هذا من حال المؤمن الذي يسمع بالايمان تسبيحات الكائنات وتبشيراتها \* وأيضًا تكرار التمثيل ايماء الى انقسام المنافقين الى الطبقة السفلية العامية المناسبة للتمثيل الاول والى الطبقة المتكبرة المغرورة الموافقة للتمثيل

الثاني ، وأما مناسبة هذا التمثيل لمقامه بالنظر الى السامع فهي ان الصف الأول من مخاطى القرآن ابناء الفيافي يفترشون الصحارى ويتخيّمون بفسطاس السماء. وما منهم الا وقد رأى بنفسه أو سمع من أبناء جنسه مثل هذه الحادثة حتى استأنس بها حس العموم ؛ بحيث تؤثر فيه كضرب المثل ، وأما مناسبته للتمثيل الأول فأظهر من ان يخفى ، اذ هو كالتكملة والتتمة له مع الاتحاد في كثير من النقط. وأما مناسبة التمثيل للممثل له فبخمسة وجوه ، منها: وقوعهما كليهما في شدة الحيرة بانسداد كل طرق النجاة عليهم وبان ضل جميع أسباب الخلاص عنهم . ومنها : وقوعهما في شدة الخوف حتى يتخيل كل من المشبه والمشبه به ، ان الموجودات اتفقت على عداوته ولا يأمن من بقائه في كل دقيقة \* ومنها: وقوعهما في شدة الدهشة المنتجة لاختيال العقل حتى ان كلا منهما يتبله . كمثل من يرى برق السيوف فيتحفظ بغمض بصره أو يسمع تقتقة البنادق فيتجنب عن الجرح بسد سمعه. أو كمثل من لا يحب غروب الشمس فيمسك دولاب ساعته لئلا يدور جرخ الفلك الدوّار، فما أخبلهم ! . . أذ الصاعقة لا تنثني بسد الاسماع ، والبرق المحرق لا يترحم عليهم بغض الأبصار. ومن هنا يرى ان لم يبق لهم ممسك . ومنها : أن الشمس والمطر والضياء والماء كما إنها منابع حياة الأزاهير وتربية النباتات ، وسبب تعفن الميتات ونتن القاذورات ؛ كذلك ان الرحمة والنعمة اذا لم تصادفا موقعهما المنتظر لهما والعارف بقيمتهما تنقلبان زحمة ونقمة \* \* ومنها : أنه كما يوجد التناسب بين المآلين الذي هو الأصل في انعقاد الاستعارة التمثيلية بلا نظر الى تطبيق الأجزاء ؛ كذلك يوجد مناسبات هنا بين أجزائهما . اذ الصيّب

حياة النباتات كما أن الاسلامية حياة الأرواح ، والبرق والرعد يشيران الى الوعد والوعيد، والظلمات تريك شبهات الكفر وشكوك النفاق. وأما وجه النظم بين الجمل فاعلم : ان التنزيل لما قال [أو كصيب من الساء] مشيرًا الى انهم كالذين اضطروا الى السفر في صحراء متوحشة في ليلة مظلمة تحت مطر شديد ، كأن قطراته مصائب تصيب مرماها بصوبها وقد ملئت الجو بكثرتها ؛ استيقظ ذهن السامع منتظرًا لبيان السبب في ان صار الصيب الذي هو في الأصل رحمة مرغوبة مصيبة هائلة فقال مصورًا لدهشته: [فيه ظلمات ] مشيرًا الى ان المطر كما هو ظرف لظلمة السحاب والكثافة ؟ كذلك لأجل عمومه وكثرته واحاطته كأنه ظرف لليلة المتفتتة فطرات مسودة بين قطراته. ثم ما من سامع يسمع [ فيه ظلمات ] الَّا وينتظر لبيان. كأن المتكلم سمع صداء الرعد من ذهن السامع فقال «ورعد» مشيرًا الى تهويل الحال وتشديدها بان السهاء أمير الموجودات عزمت على اهلاكهم ، وتصيح عليهم برعدها ؛ اذ المصاب المدهوش يتخيل من الكائنات المتعاونة على اضراره حركة مزعجة تحت سكونها ، ونطقا مهيبا تحت سكوتها. فاذا سمع الرعد توهم انها تتكلم بما يهدده وتصيح عليه ، اذ بالخوف يحسب كل صيحة عليه ، ثم ان السامع لا يسمع الرعد الَّا ويستهل فيبرق في ذهنه رفيقه الدائميَّ، ولذلك قال « وبرق » مشيرًا بالتنكير الى انه غريب عجيب . نعم ! هو في نفسه عجيب اذ بتولده يموت عالم من الظلمات فتطوى وتلقى الى العدم، وبموته فجأة يحيى ويحشر عالم من الظلمات. كأنه نار حين ما تنطفئ تورث ملأ الدنيا دخانا \* ومن شأن المصاب بها ان يمعن النظر ولا يمر بنظر سطحي بناء على الالفة والمناسبة حتى

يتكشف عن دقائق صنع القدرة. ثم بعد هذا التصوير كأن ذهن السامع يتحرك سائلا: كيف يعملون ؟ وبما يتشبثون ؟ فقال [ يجعلون أصابعهم في آذانهم من الصواعق حذر الموت ] مشيرًا الى ان لا مناص ولا ملجأ ولا منجى لهم حتى انهم كالغريق يتمسكون بما لا يتمسك به. فمن التدهش يستعملون الأصابع موضع الأنامل كأن الدهشة تضرب على أيديهم فيدخلون الأصابع من الوجع في الآذان ومن التبله انهم يسدون الآذان لئلا تصيبهم الصواعق. ثم بعد هذا يتحرى ذهن السامع سائلا: أعمّت المصيبة أم خصت فيرجى ؟ فقال [والله محيط بالكافرين] مشيرًا الى ان هذه المصيبة جزاء لكفرانهم النعمة . يؤاخذهم الله تعالى به لشذوذهم عن القانون الآلهي المودع في الجمهور. ثم لما سمع شدة الرعد يحدث نفسه بـ «ألا يفيدهم البرق بأرائة الطريق » فقال [ يكاد البرق يخطف أبصارهم ] مشيرًا الى انه كما ان الرعد يعاديهم فلا يستطيعون السمع ؛ كذلك البرق يخاصمهم باضائته فيظلم أبصارهم. ثم بعد سماع تجاوب الكائنات على عداوتهم ينادي ذهن السامع بـ « فما مصير حالهم وما يفعلون ؟ وبمه يشتغلون ؟ » فقال [كلما أضاء لهم مشوا فيه واذا اظلم عليهم قاموا] مشيرًا الى انهم مشوشون مترددون متحيرون مترقبون لأدنى فرصة ولأدنى رؤية للطريق. فكلما ترائت لهم يتحركون لكن كحركة المذبوح لاضطراب أرواحهم، ويتخطون خطى يسيرة مع علمهم بان لا فائدة وكلما غشيتهم الظلمة فجأة ينجمون في مقامهم. ثم يستعد ذهن السامع للاستفسار بر لم لا يموتون أو يعمون أو يصمون بالمرة فيخلصون عن الاضطراب؟» فقال [ ولو شاء الله لذهب بسمعهم وأبصارهم ] أي ليسوا مستحقين للخلاص عن الاضطراب ولهذا لا تتعلق المشيئة باماتهم ولو تعلقت لتعلقت بذهاب سمعهم وبصرهم. ولكن بقاء السمع لاستماع العقاب ووجود البصر لرؤية العذاب أجدر بمن شذ ونشز عن قانونه تعالى . ثم ان هذه القصة لما احتوت على نقاط يتلوح من معاطفها استطرادًا العظمة والقدرة الآلهية وتصرفه تعالى في الكائنات ولا سيما يتذكر السامع تبعا في تلافيفها عجائب الرعد والبرق والسحاب كان من حق السامع المتيقظ وجدانه ان يعلن ويقول : سبحانه ما أعظم قدرة من هذه الكائنات تجلًي هيبته وهذه المصيبات تجلًي غضبه . فقال [ ان الله على كل شيء قدير ] .

وأما نظم هيئات جملة جملة فاعلم: ان «أو » في [ او كصيب ] اشارة الى انقسام حال الممثل الى قسمين ورمز الى تحقيق المناسبة بين التمثيلين وبينهما وبين الممثل له وا يماء الى مسلّمية المشابهة « وأيضاً متضمن له «بل » الترقية اذ التمثيل الثاني اشد هُولًا » وان «كصيب » لعدم مطابقته للممثل يقتضي تقدير لازم ، والسكوت عن اظهار المقدر للايجاز ، والايجاز في اللفظ لاطناب المعنى باحالته على خيال السامع بالاستمداد من المقام فبعدم المطابقة كأنه يقول : أو كالذين سافروا في صحراء خالية وليلة مظلمة فاصابتهم مصائب بصيب » وان العدول عن لفظ المطر المأنوس المألوف الى الصيب رمز الى ان قطرات ذلك المطر كمصائب ترمي اليهم بقصد فتصيبهم مع فقد الساتر عليهم » وان ذكر « من السهاء » مع بداهة ان المطر لا يجيء الا من جهتها ايماء بالتخصيص الى التعميم وبالتقييد الى الاطلاق نظير التقييد في [ وما من دابة في الأرض ] [ وما من طائر يطير بجناحيه ] أي مطبق آخذ بآفاق السهاء. وما استدل بعض يطير بجناحيه ]

المفسرين بلفظ «من السهاء» هنا وفي آية [ وننزل من السهاء من جبال فيها من برد] على نزول المطر من جرم السهاء حتى تحيل « بعض » وجود بحر تحت السهاء فنظر البلاغة لا يرى عليه سكة الحقيقة. بل المعنى من جهة السهاء والتقييد لما عرفت. وقد قيل السهاء ما علاك ، فالسحاب كالهواء سهاء «

وتحقيق المقام: هو انك ان نظرت الى القدرة تتساوى الجهات أي يمكن النزول من أية جهة كانت. وان نظرت الى الحكمة الآلهية المؤسسة للنظام الأحسن في الأشياء المستلزم لمحافظة الموازنة العمومية المرجحة لأقرب الوسائل فالمطر انما هو من تكاثف البخار المائي المنتشر في كرة الهواء التي احد أجزائها العشرة ذلك البخار المائي المنتشر في أعماقها \*

وتوضيحه: ان ذراته اذا امرها الارادة الآلهية يتمثل كل ويتسللن من الأطراف ومن كل فج عميق. فيتحزبن سحابا هامرًا. ثم بارادة آمرها يشتد تكاثف بعض فتصير قطرات تأخذها بأيديهم الملائكة الذين هم ممثلوا القوانين ومعكس النظامات لئلا يزاحم ويصادم بعض بعضا فيضعونها على الأرض. ولأجل محافظة الموازنة في الجو لا بد من بدل ما يتحلل بالتقطر فيبخر البحر والأرض فيملأ منازلها \* وأما تخيل بعض وجود بحر ساوي فمحمله انه تصور المجاز حقيقة اذ لارائة خضرة الجو لون البحر، ولاحتواء الجو على ماء أكثر من البحر المحيط ما استبعد تشبيهه بالبحر \* أما [وننزل من الساء من جبال فيها من برد] فاعلم: ان الجمود على الظاهر مع التوقد في استعارتها جمود بارد وخمود ظاهر. اذ كما تضمن [قوارير من فيضة ] استعارة بديعة ؛ كذلك يحتوي

[ مِنْ جَبَال فِيهَا مِنْ بَرَدٍ ] على استعارة بديعة عجيبة مستملحة . فكما أن ظروف الجنة لم تكن من الزجاجة ولا من الفضة بل في شفافية الزجاج وبياض الفضة ومن حيث ان الزجاجة لا تكون من من الفضة لتخالف النوعين اشار الى الاستعارة بالاضافة بذكر « من » ، كذلك [ من جبال فيها من برد ] متضمنة لاستعارتين مؤسستين على خيال شعريّ بالنظر الى السامع . وذلك الحيال مبنى على ملاحظة المشابهة والمماثلة بين تمثل العالم العلوي وتشكل العالم السفلي . وتلك الملاحظة مبنية على تصور المسابقة والرقابة بين الأرض والجو في لبس الصور من يد القدرة كأن الأرض لما برزت بجبالها اللابسة للبيض من حلل الثلج والبَرَد في الشتاء ، والمتعممة بها في الربيع . ثم ترينت في الصيف ببساتينها المتلونة فأظهرت في نظر الحكمة بانقلاباتها معجزة القدرة الآلهية قابلها جو السماء محاكيا لها مسابقا معها لإظهار معجزة العظمة الآلهية فبرز متبرقعا ومتقمصا بالسحاب المتقطع جبالا وأطوادًا وأودية ، والمتلون بألوان مختلفة مصورة لبساتين الأرض ، ملوحا ذلك الجو بأجلى دلائل العظمة وأجلها \* فبناء على هذه الرؤية والمشابهة والتوهم الحيالي استحسن اسلوب العرب تشبيه السحاب لا سيما الصيفي بالجبال والسفن والبساتين والأودية وقافلة الابل كما تسمع من العرب في خطبهم . فيخيل الى نظر البلاغة ان قطعات السحاب الصيفي سيارة وسباحة في الجو، كأن الرعد راعيها وحاديها كلما هز عصا برقه على رؤسهم في البحر المحيط الهوائي اهتزت تلك القطعات وارتجت، وتراثت جبالا صادفت الحشر، أو سفنا يلعب بها يد العاصفة ، أو بساتين ترججها من تحتها الزلزلة ، أو قافلة شردت من هجوم قطاع الطريق \* ومع ذلك يسيرون

ويجرون بأمر خالقهم حتى كأن كل ذرة من ذرات ذلك البخار تكمنت في مكانها اوّلا ساكتة ساكنة منتظرة لأمر خالقها. ولما ناداها الرعد كالآلة المعروفة في العسكر بـ «حَيَّ عَلَى الاجتماع والاتحاد!» تسارعوا من منازلهم مهطعين الى داعيهم فيحشرون سحابا \* ثم بعد ايفاء الوظيفة وأمرهم بالاستراحة يطير كل الى وكره \* فبناء على هذه المناسبة الحيالية ، وعلى المجاورة بين السحاب والجبال – اذ الجبل لجذب الرطوبة يتظاهر ويتشكل السحاب عليه بمقداره ويلبس لباسه - وعلى تلون السحاب بنظير بياض الثلج والبرد وتكيفه برطوبتهما وبرودتهما ، وعلى وجود الأخوة بينهما ومبادلة الصورة واللباس لهما في كثير من مواضع القرآن ومصافحتهما في منازل التنزيل كمحاورتهما ومعانقتهما في كثير من سطور صحيفة الأرض من كتاب العالم فترى السحاب متوضعا على الجبل ويصير الجبل كأنه مرسى لسفن السحاب ترسى عليه ، أو مجلس تتشاور عليه ، أو وكر تطير اليه – استحق بتحكم المجاورة في نظر البلاغة ان يتبادلا ويستعيرا لوازمهما فيعبر عن السحاب بالجبل مع تناسى التشبيه. فاذ قد عرفت ما سمعت من المناسبات [ فننزل من السهاء ] أيْ من جهة الساء « من جبال » أي من سحاب كالجبال « من برد» أي في لونه ورطوبته وبرودته. فيا هذا! ما أجبرك مع وجود هذا التأويل الذي تقبله البلاغة على اعتقاد نزول المطر بدقيقتين من مسافة خمس مائة سنة المخالف لحكمة الله الذي اتقن كل شيء صنعا. أما هيئات جملة [ فيه ظلمات ] المسوقة للتهويل فتقديم «فيه» اشارة الى ان خيال المصاب المدهوش والسامع المستحضر خياله لتلك الحال يتوهم أن ظلمات الليالي الكثيرة افرغت بتمامها في تلك الليلة \*

وأما الظرفية مع ان الصيب مظروف فرمز الى ان المتدهش بتلك المصيبة يظن فضاء العالم حوضا قد ملئ من المطر ، فما الليل الا مظروف مفتت بين أجزائه \* وأما جمع «الظلمات» فايماء الى تنوعها من ظلمة سواد السحاب وكثافته وانطباقه ، ومن تقارب دفعات المطر وتكاثف قطره ، ومن تضاعف ظلمة الليل \* وأما تنكير « ظلمات » فللاستنكار ، ولجهل المخاطب فهو تأكيد ظلمات. وأما جملة [ورعد وبرق] فاعلم: ان المقصد تصوير حيرتهم ودهشتهم، وان المصاب المتحير يجمع تمام دقته ونظره الى أدنى حادث فلإمعان النظر يتفطنون لما في الرعد والبرق من الانقلابات العجيبة والتحول الغريب. أذ بينما يرى المصابون ظلمة استولت على الكائنات وابتلعت الموجودات نظير العدم فينقلب حيرتهم بالغم اليتميّ والسكوت الميتيّ ؛ اذ يرون اظهر دلائل الوجود، وهو تكلم العلويات ثم ظهورها بكشف الحجاب فينقلب نظرهم الى نظر المدهوش المتحير الخائف \* اذ كما انهم اذا رأوا ظلمات غير محصورة في فضاء غير متناه لاضعف بجانب يبقى لهم أملا ينظرون نظر اليأس ؛ كذلك اذا فاجأهم بغتة انعدام الظلمات بان افرغت من الفضاء وملئ بدلها نورًا ينقلب يأسهم المطلق الى رجاء «

اعلم: ان الرعد والبرق آيتان ظاهرتان من جهة العالم الغيبي في أيدي الملائكة الموكلين على عالم السحاب لتنظيم قوانينه. ثم ان الحكمة الالهية ربطت الأسباب بالمسببات فاذا تشكل السحاب من بخار الماء المنتشر في الهواء ؛ صار قسم حاملا للالكتريك المنفي وقسم حاملا للالكتريك المثبت \* فحينما يتقاربان يتصادمان دفعة فيتولد البرق . ثم بالهجوم والانقلاع دفعة وامتلاء موضعه بآخر لعدم

الحلو يهتز وتتموج الطبقات فيتولد صداء الرعد. ولا تجري هذه الحالات الا تحت نظام وقانون يتمثلهما ملك الرعد والبرق ، وأما ظرفية الصيب لهما مع ان الظرف هو السحاب فلأن المدهوش والسامع المتدهش بدهشته يرى الصيب محيطا بكل شيء لاحاطته بنفسه ، وأما إفراد الرعد والبرق مع جمع الظلمات ، فاشارة الى ان منشأ الدهشة تخيل المصاب تكلم السهاء ونهديدها بالارعاد وكشف الحجاب بالابراق وهما معنى مصدري لا الكلام واليد البيضاء . وأيضا كل منهما نوع واحد وان تعددت أفراده ، وأما تنوين [ رعد وبرق ] فبدل من الصفة أي رعد قاصف وبرق خاطف ودالة على عدم الالفة بهما بسبب التفطن بالدقة لما فيهما من العجائب ، وأيضاً عدم الالفة بهما بسبب التفطن بالدقة لما فيهما من العجائب ، وأيضاً فيها ايماء الى انهم لا يعرفون ذلك الرعد والبرق لسد السمع وغض البصر »

وأما هيئات جملة ( يجعلون أصابعهم في آذانهم من الصواعق حذر الموت ) فاعلم: انها جواب لسؤال مقدر واستيناف حسن . اذ السامع لما توجه الى هذه القصة الحسية التمثيلية حصل له ميلان شديد لكشف حال المصيبة. ثم بعد ان كمّل التصوير التصوير وقضى منه الوطر انثنى مجرى الميلان الى كشف حال المصاب فكأنه يقول السائل : كيف حال المصاب حينئذ وبم يتشبث للنجاة ؟ فأجاب القرآن بقوله : [ يجعلون أصابعهم ] الخ . أي لا مناص لهم ، انما هم كالغرقي يتمسكون بغير متمسك فيريدون التحفظ من مجانيق الساويين بسد الاسماع . وكونه سببا محال فلا سبب \* وأما لفظ « يجعلون » بدل « يدخلون » فايماء الى انهم تحروا الأسباب فما صادفوا الا ما سببيته بجعلهم وظنهم فقط \* وصورة المضارع المستحضرة

للحال فرمز الى ان السامع في مثل هذا المقام المهيج للحيرة يحضر بخياله زمان الواقعة ومكان الحادثة \* ثم في المضارع استمرار تجددي. وفي استمراره ايماء الى تواتر تقتقة السحاب \* وأما « أصابعهم » بدل « أناملهم » فاشارة الى شدة الحيرة باستعمال الأصابع موضع الأنامل \* وأما « في آذانهم » فايماء الى شدة الحوف من صداء الرعد حتى يخيل اليهم انه لو دخل الرعد في شبكة الآذان لطير الأرواح من أبواب الأفواه . وفيه رمز لطيف الى انهم لما لم يفتحوا آذانهم لنداء الحق والنصيحة عوقبوا من تلك الجهة بنعرات الرعد . فسدوا هنا ما سدوا هناك ، كن اخرج كلاما شنيعا من فيه يضرب على فمه فيدخل عين الندامة في فيه ويضع يسار الحجالة على عينه \* وأما [ من الصواعق ] فاشارة الى اتحاد الرعد والبرق على اضراره . اذ الصاعقة صوت شديد معه نار محرقة تصرع من صادف \* وأما [ حذر الموت ] فاشارة الى ان البلاء جذّ اللحم الى العظم وجاز الأحوال الى الحياة ، فما يعنيهم الا غم الموت وحفظ الحياة \*

وأما هيئات جملة [ والله محيط بالكافرين ] فاعلم: ان الواو تقتضي المناسبة وما المناسبة الا بين هذه وبين التابع لمآل السابقة فكأن هذه الواو تقرأ عليهم «هم قوم فروا من العمارة ونفروا من الحضارة وعصوا قانون كون الليل سباتا ولم يطيعوا نصيحة الناصح فظنوا النجاة بالخروج الى الصحراء فخابوا وأحاط بهم بلاء الله» وأما لفظ «الله» فرمز الى قطع آخر رجائهم. اذ المصاب انما يلتجئ ويتسلى اولا وآخرا الى رحمة الله، فحين استحقوا غضب الله تعالى انطفأ ذلك الرجاء « وأما لفظ « محيط » فايماء الى ان هذه المصائب المحيطة آثار غضبه تعالى . فكما ان السهاء والسحاب والصيب والليل

تهجم عليهم من الجهات الست ؛ كذلك غضبه تعالى وبلياته محيطة بهم « وأيضًا علمه تعالى وقدرته محيطان بكل الكائنات ، وأمره شامل لكل الذرات. فكأن « محيط » يتلو عليهم « لا تنفذون من أقطار السموات والأرض ، وأينا تولوا فئم وجه الله ». وأما تعلق الباء فرمز الى انهم وقعوا فيا هربوا عنه فصاروا هدفا للسهام. وأما التعبير « بالكافرين » فاشارة الى ارائة تمثال الممثل أعني المنافقين في مرآة التمثيل ، لئلا يتوغل فيه ذهن السامع فينسى المقصد « ورمز الى ان المشابهة وصلت الى درجة ، وتضايق المسافة بينهما الى حدّ يتراءيان معا ، فتمتزج الحقيقة بالخيال « وأيضًا ايماء الى ظلمة قلوبهم اذ من رأى جزاء جنايته وجدانهم أيضًا يعذبهم لقصورهم وجنايتهم. اذ من رأى جزاء جنايته لا يستريح وجدانه «

وأما هيئات جملة [ يكاد البرق يخطف أبصارهم ] فاستينافها يشير الى ان السامع يقول: ألا ينتفعون بالبرق المخفف لبلاء الظلمة عنهم ؟ فأجيب بانهم يخافون من الضرر فضلا عن الفائدة \* وأما « يكاد » فيشير باعتبار خاصته المشهورة الى وجود سبب زوال البصر لكن لم يزل لوجود مانع \* وأما « يخطف » باعتبار استعماله كاختطفته الغول والعُقاب ففيه بلاغة لطيفة تبرق للذهن وتشير الى ان البرق يسابق شعاع العين من قبل ان يصل الى الأشياء ليأخذ صورها يمر هو عليه فيقطعه ويضرب على جفنه فيذهب بنوره . كأن نور العين لما خرج من بيته مسرعا لاجتناء صور الأشياء يسارع كأن نور العين لما خرج من بيته مسرعا لاجتناء صور الأشياء يسارع قبل ايصاله الى المخزن أي يختلس البرق صورته من يده \* وأما قبل ايصارهم » فرمز بناء على كونها مرآة للقلوب الى عمل بصائر « أبصارهم » فرمز بناء على كونها مرآة للقلوب الى عمل بصائر

المنافقين المتعامية عن البراهين القاطعة القرآنية .

وأما هيئات جملة [كلما أضاء لهم مشوا فيه واذا اظلم عليهم قاموا] فاستينافها يشير الى ان السامع حينما رأى اختلاف المصيبة وتغيرها سأل عن شأنهم في الحالتين فأجيب بذلك \* وأما «كلما» في الاضائة و « اذا » في الاظلام فاشارة الى شدة حرصهم على الضياء ينتهزون ادنى الضياء فرصة \* وأيضًا «كلما » متضمن لقياس مستقيم استثنائي \* وأما « أضاء لهم » بلام الأجلية والنفع فرمز الى ان المصاب المدهوش يستغرق في حاجة نفسه حتى يظن الضياء الذي تنشره يد القدرة في العالم لآلاف حكم كلية انه المراد به خاصة ويد القدرة انما ارسلته لاجله \* واما « مشوا » مع اقتضاء الفرصة السير السريع فاشارة الى أن المصيبة اقعدتهم فما سيرهم السريع الَّا مشي وحركة على مهل \* واما « فيه » فاشارة الى أن مسافة حركتهم الضياء الذي هو لون الزمان فكأنه يحدد لهم المكان \* واما « واذا » فالواو رمز الى تجديد المصيبة لتشديد التأثير ، وإما الاهمال والجزئية في « اذا » عكس « كلما » فاشارة الى شدة نفرتهم وتعاميهم فتأخذهم وهم منغمسون في آن الفرصة \* وأما « اظلم » بالاسناد الى البرق فاشارة الى ان الظلمة بعد الضياء اشد. وايماء الى ان خيال المصاب لما رأى البرق طرد الظلمة ثم ذهب وامتلأ موضعه بالظلمات يتخيل انه انطفأ واورث دخانا. وأما «عليهم» الملوِّح بالضرر فاشارة الى ان الاظلام ليس تصادفيا بل جزاء لعملهم. ورمز الى ان المدهوش يتخيل الظلمة المالئة للفضاء كأنها تقصد من بين الأشياء ذلك الانسان الصغير الذَّليل وتجعله خاصة هدف هجومها وإضرارها \* واما «قاموا» بدل « سكنوا » فاشارة الى انهم بالمصيبة وشدة التشبث تقوّسوا كالراكعين كما هو شأن المجدِّين في العمل «

وأما هيئات جملة [ ولو شاء الله لذهب بسمعهم ] فالواو بسر الربط تلوِّح الى ان يد القدرة تتصرف تحت حجاب الأسباب، وان نظر الحكمة يراقب من فوق جميع العلل \* وأما « لو » فمتضمنة لقياس استثنائي غير مستقيم. أي عدم المشيئة علة لعدم ذهابهما ؟ كما ان عدم الذهاب دليل على العلم بعدم المشيئة بذهابهما \* وأيضًا رمز الى ان السبب بلغ النهاية \* وأما «شاء » فاشارة الى ان الرابط بين السبب والمسبب أنما هي المشيئة والارادة الالهية . فالتأثير للقدرة ، وما الأسباب الاحجاب العزة والعظمة لئلا تباشر يد القدرة بالأمور الحسيسة في ظاهر نظر العقل \* واما التصريح بلفظة « الله » فاشارة الى زجر الناس عن الإبتلاء بالأسباب والانغماس فيها \* وأيضا لدعوة الأذهان الى رؤية بد القدرة خلف كل الأسباب ، وأما حذف مفعول «شاء » وان كان واجبا بالقاعدة المطردة فيجوز بقرينة اخواته ان يكون ايماء الى عدم تأثر المشيئة والارادة الالهية بأحوال الكائنات وعدم تأثير الأشياء في الصفات الالهية كما تتأثر ارادة البشر بحسن الأشياء وقبحها وعظمتها وصغرها \* واما « لذهب » فاشارة الى ان الأسباب ليست مسلطة ومستولية على المسببات حتى اذا رفعت بقيت المسببات في جوف العدم يلعب بها يد التصادف وتشتَّها بالاتفاق، بل يد القدرة حاضرة خلف الأسباب. اذا أخرجت الأشياء تأخذها يد الحكمة الآلهية بقانون الموازنة والانتظام، ترسلها الى مواقع آخر ولا تهملها. كما ان الحرارة اذا خربت بنية الماء فبالنظام المندمج في الهواء يذهب البخار في مجرى معين ويسوقه صانعه الى موقع معين ، وكذا في « ذهب » رمز الى ان الحواس

الخمس الظاهرة ليست متولدة عن الطبيعة ولا لازمة لتجاويف السمع والبصر، بل انما هي هداياه تعالى وعطاياه. وما التجاويف والأسباب الآشرائط عادية \* وأما التعدية بالباء بدل الهمزة فايماء الى ان يد القدرة لا تطلق الأشياء عن حبل الأسباب غاربها على عنقها بل تضع ازمتها بيد نظام \* واما افراد «السمع» مع جمع «البصر» فاشارة الى افراد المسموع وتعدد المبصر، اذ الف رجل يسمعون شيئًا واحدًا مع تخالف المبصرات \*

وأما هيئات جملة [ ان الله على كل شيء قدير] فاعلم : انها فذلكة لتحقيق الدهشة في التمثيل والممثل له تشير الى انه كما لا تهمل دقائق أحوال المصابين المتمثلة لجزئيات أحوال المنافقين ؟ كذلك يرى في كل ذرة تصرف القدرة الالهية . واما « إن » فمع اشارتها الى أن هذا الحكم من الحقائق الراسخة رمز الى عظمة المسئلة ووسعتها ودقتها، وعجز البشر وضعفه وقصوره عنها المولِّدة للأوهام المنتجة للتردّد في اليقينيات ، واما التصريح بلفظة « الله » فايماء الى دليل الحكم ، اذ القدرة التامة الشاملة لازمة للالوهية .. وأما « على » فايماء الى ان القدرة المخرجة للأشياء من العدم لا تتركها سُدًى هَمَلًا ، بل ترقب عليها الحكمة وتربيها . واما «كل » فاشارة الى ان آثار الأسباب والحاصل بالمصدر من الأفعال الاختيارية أيضا بقدرته تعالى . وأما لفظ « شيء » بمعنى مشيء أي تعلقت به المشيئة ، فاشارة الى ان الموجودات بعد وجودها لا تستغني عن الصانع بل تفتقر في كل آن لبقائها الذي هو تكرر الوجود الى تأثير الصانع \* وأما لفظ « قدير » بدل « قادر » فرمز الى ان القدرة ليست على مقدار المقدورات فقط ، وإنها ذاتية لا تغير فيها ، ولازمة لا تقبل الزيادة





ومنها: ان الانسان كالشجر الذي علق على ذروته كثير من خطوط الآلة البرقية قد التفت على رأسه رؤوس نظامات الحلقة، وامتدت مشرعة اليه قوانين الفطرة، وانعكست متمركزة فيه اشعة النواميس الآلهية في الكائنات. فلا بد للبشر ان يتممها ويربطها وينتسب اليها ويتشبث باذيالها ليسري بالجريان العمومي حتى لا يزلق ولا يطرد ولا يلقى عن ظهر هذه الدواليب المتحركة في الطبقات. وما هي الا بالعبادة التي هي امتثال الأوامر واجتناب النواهي.

ومنها: ان بامتثال الأوامر واجتناب النواهي يحصل للانسان نسب كثيرة الى مراتب عديدة في الهيئة الاجتماعية فيصير الشخص كنوع ؛ اذ كثير من الأوامر لا سيما التي لها تماس بالشعائر والمصالح العمومية كالحيط الذي نيط به حيثيات ونظم فيه حقوق لولاه لتمزقت وتطايرت.

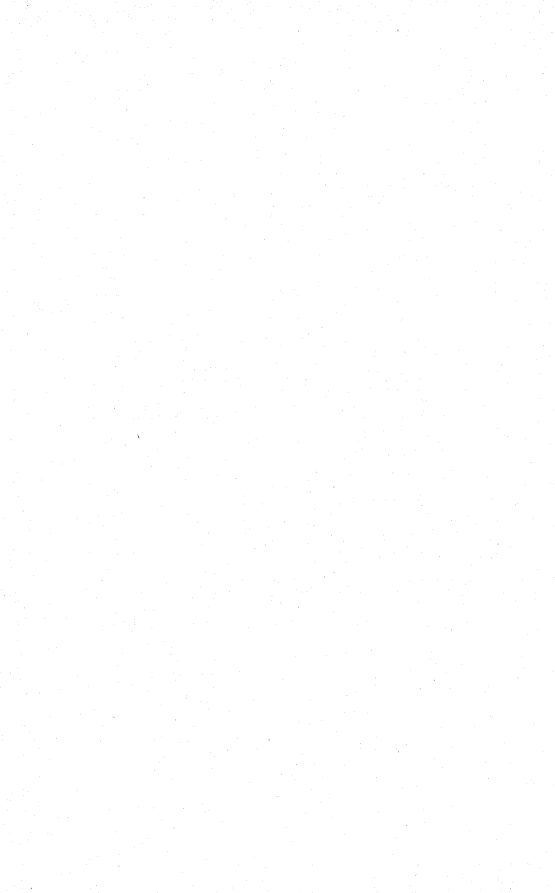
ومنها: ان الانسان المسلم له مناسبات ثابتة وارتباط قوي مع كل المسلمين. وهما سببان لاخوة راسخة ومحبة حقيقية بسبب العقائد الايمانية والملكات الاسلامية. أما سبب ظهور تلك العقائد وتأثيرها وصيرورتها ملكة راسخة فانما هي العبادة \*

وأما جهة الكمال النفسيّ فاعلم: ان الانسان مع صغر جرمه وضعفه وعجزه وكونه حيوانًا من الحيوانات ينطوي على روح غال ويحتوي على استعداد كامل، ويتبطن ميولا لا حصر لها ويشتمل على آمال لا نهاية لها، ويحوز افكارًا غير محصورة ويتضمن قوى غير محدودة مع ان فطرته عجيبة كأنه فهرستة للأنواع والعوالم ، فالعبادة هي السبب لانبساط روحه وجلاء قيمة. وأيضًا هي العلة لانكشاف استعداده ونموّه ليناسب السعادة الأبدية. وكذا هي

الزريعة لتهذيب ميوله ونزاهتها. وهي الوسيلة لتحقيق آماله وجعلها مثمرة ريانة. وكذلك هي الواسطة لتنظيم أفكاره وربطها. وأيضًا هي السبب لتحديد قواه وإلجامها. وأيضا هي الصَيْقل لرَيْن الطبيعة على أعضائه المادية والمعنوية التي كل منها كأنه منفذ الى عالم مخصوص ونوع اذا شف. وأيضا هي الموصل للبشر الى شرفه اللائق وكماله المقدر، اذا كانت بالوجدان والعقل والقلب والقالب. وكذلك هي النسبة اللطيفة العالية، والمناسبة الشريفة الغالية بين العبد والمعبود. وتلك النسبة هي نهاية مراتب كمال البشر. ثم ان الاخلاص في العبادة هو ان تفعل لأنه أمر بها وان اشتمل كل أمر على حكم كل منها يكون علة للامتثال ، الا ان الاخلاص يقتضي ان تكون العلة هي الأمر ، فان كانت الحكمة علة فالعبادة باطلة ، وإن بقيت مرجِّحة فجائزة. ثم ان المخاطبين لما سمعوا [يا ايها الناس اعبدوا] استفسروا بلسان الحال : ما الحكمة ؟ ولم ؟ وما المجبورية؟ ولأيّ شيء؟ أما الحكمة فقد سمعت في المقدمة، وأما العلة فأجاب القرآن باثبات الصانع وتوحيده بقوله [ ربكم الذي خلقكم ] الخ. واثبات النبوّة بقوله [ وان كنتم في ريب مما نزلنا ]

مقدمة في نكات هذه الآية . اعلم : ان البرهان إما لِميّ وهو الاستدلال بالمؤثر على الأثر . واما إنّيّ وهو الاستدلال بالأثر على المؤثر وهذا أسلم . وهو إما إمكانيّ بالاستدلال بتساوي الطرفين على المرجِّح \* واما حدوثيّ بالاستدلال بالتحوّل والتبدّل على المُوجِد . وكل منهما اما باعتبار ذوات الأشياء أو باعتبار صفاتها . . وكل منهما

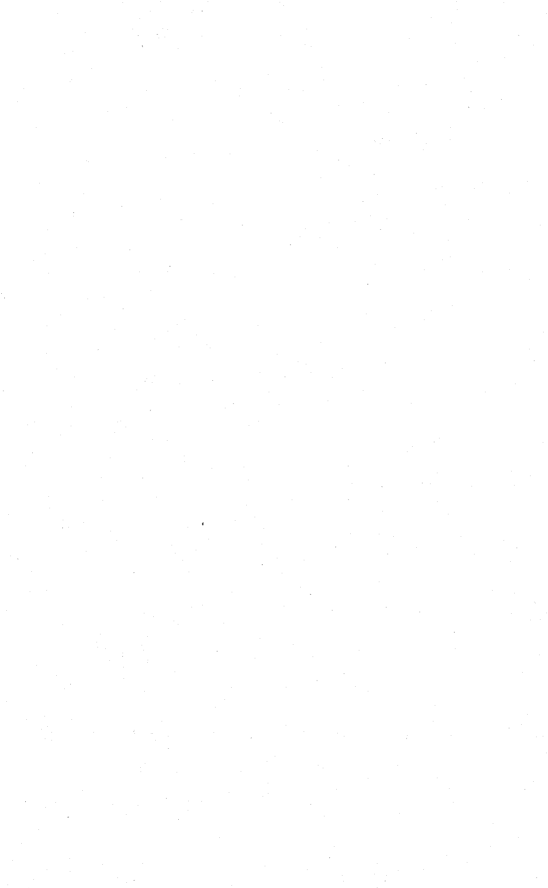


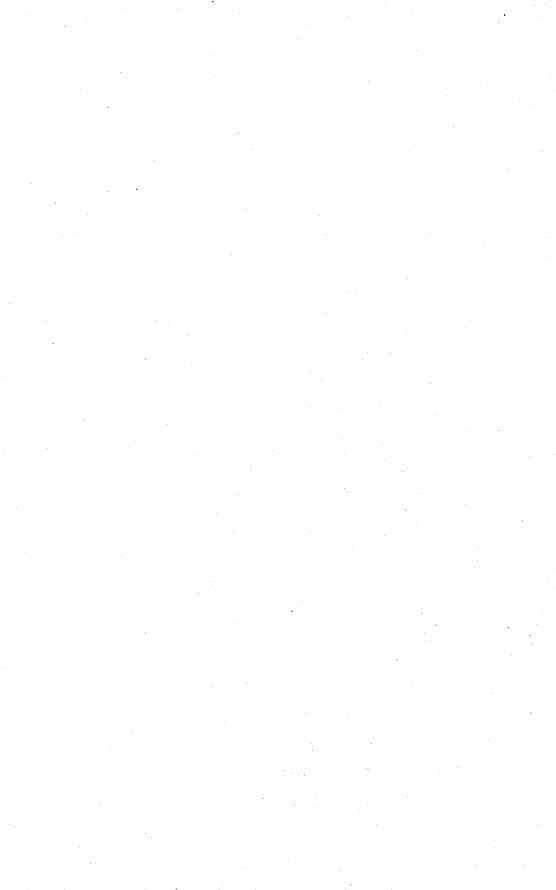


الطبيعة، وان لا تخرج من الذهنية الى الخارجية، وان لا تتحول من الاعتبارية الى الحقيقية ، وان لا تترقى من الآلتية الى المؤثرية. فاذا تفهمت ما في هذا المثال ورأيت عظمته مع صغره ووسعته مع ضيقه ؛ فارفع رأسك وانظر في الكائنات تـر وضوح دليل العناية وظهوره بمقدار درجة وسعة الكائنات. فكل الآيات القرآنية العادّة لنعم الأشياء والمذكرة لفوائدها مظاهر لهذا الدليل. فكلما أمر القرآن بالتفكر فانما أشار مخاطبا للعموم الى طريق هذا الاستدلال (فَارْجُعِ الْبَصَرَ هَلْ تَرَىٰ مِنْ فُطُورٍ) \* ثم ان الذي يومئ الى هذا الدليل من هذه الآية قوله تعالى : ﴿ الذي جَعَلَ لَكُمْ الْأَرْضَ فِرَاشًا وَالسَّمَاءَ بِنَاءً وَأَنْزَلُ مِنَ السَّمَاءِ مَاءً فَآخْرَجَ بِهِ مِنَ التَّمَرَاتِ رِزْقًا لَكُمْ ﴾ وأما الدليل الاختراعيّ المشار اليه بقوله [ اَلَّذي خَلَقَكُمْ وَالَّذِينَ مِنْ قَبْلِكُمْ ] فهو ان الله تعالى اعطى لكل فرد ولكل نوع وجودًا خاصاً هو منشأ آثاره المخصوصة ، ومنبع كمالاته اللائقة ؛ اذ لا نوع يتسلسل الى الازل لإمكانه ، ولبطلان التسلسل ، ولان هذا التغير في العالم يثبت حدوث بعض بالمشاهدة، وبعض آخر بالضرورة العقلية. ثم انه قد ثبت بعلم الحيوانات والنباتات تكثر الأنواع الى أزيد من مأتى الف نوع ولكل نوع آدم وأب عال. فبسر الحدوث والامكان يثبت بالضرورة صدور تلك الاوادم والآباء للانواع عن يد القدرة الالهية بلا واسطة. ولا يتوهم فيها ما يتوهم في السلسلة. وتوهم انشقاق الأنواع بعضها عن بعض باطل ، لأن النوع المتوسط لا يتسلسل بالتناسل في الأكثر فلا يكون رأس سلسلة. فاذا كان المبدأ والأصل هكذا ، فأجزاء السلسلة كذلك بالطريق الاولى نعم كيف يتصور ان تكون الأسباب الطبيعية البسيطة الجامدة التي

لا شعور لها ولا اختيار قابلة لإيجاد تلك السلاسل التي تحيرت الأفهام فيها، ولاختراع أفرادها التي كل منها صنعة عجيبة من معجزات القدرة. فكل الأفراد مع سلاسلها تشهد بلسان حدوثها وامكانها شهادة قاطعة على وجوب وجود خالقها جل جلاله. ان قلت: فمع هذه الشهادة القاطعة كيف يعتقد الانسان بأمثال ضلالات ازلية المادة وحركتها؟

قيل لك: ان النظر التبعيّ قد يرى المحال ممكنا كالمسهلّ الذي رأى الشعرة البيضاء من اهدابه هلال العيد. لأن الانسان بسبب جوهره العالي وماهيته المكرمة انما يدور خلف الحق والحقيقة. وأنما يقع الباطل والصلال في يده بلا اختيار ولا دعوة ولا تحرُّ بل بنظره السطحيّ التبعيّ فيقبله اضطرارًا . لأنه لما تغافل عن النظام الذي هو خيط الحكم ، وتعامى عن ضدية الحركة والمادة للازلية احتمل عند نظره التبعي اسناد هذا النقش البديع والصنعة العجيبة الى التصادف الأعمى والاتفاق الأعور. كما قال « الجسريّ » في من دخل قصرًا مزينا مشتملًا على آثار المدنية من انه حينما لا يرى صاحبه فيعتقد عدمه يضطر لاسناد زينته وأساساته الى الاتفاق والتصادف وناموس الانتخاب الطبيعي \* وأيضًا لما تعامى وتغافل عن شهادة كل الحكم والفوائد في نظام العالم على اختيار تام وعلم شامل وقدرة كاملة احتمل في نظره التبعي اثبات تأثير حقيقي لهذه الأسباب الجامدة. فيا هذا! مع قطع النظر عن دقائق صنعته جل جلاله تأمل في اظهر الآثار التي تسمى طبيعة – وهو الارتسام بشرط ان تمزق حجاب الالفة – كيف تقنع نفسك ويقبل عقلك ان خاصية وجه المرآة علة مؤثرة مناسبة لكشط وجه السهاء وجلب صورة ارتفاعها ونقشها بنجومها





أما الدليل الامكانيّ المشار اليه بقوله تعالى : [ هُوَ الْغَنيُّ وَأَنْتُمُ الْفَقَرَاءُ ] فاعلم : إن كل واحدة من ذرات الكائنات باعتبار ذاتها ، وباعتبار فرد فرد من صفاتها ، وباعتبار واحد واحد من أحوالها ، وباعتبار جهة جهة من وجوهها ؛ بينما تراها تتردد بين الامكانات الغير المتناهية في الذات والصفات والأحوال والوجود ، اذًا انتعشت وقامت وسلكت طريقا معينا منها ولبست صفة مخصوصة ، وتكيفت بحالة منتظمة ، وركبت على قانون مسدَّد ، وتوجهت الى مقصد معيّن ، فأنتجت حكمة ومصلحة لا تحصلان اللا بذلك الطرز المعين – أفلا تنادي بلسانها المخصوص ، وتصرح بقصد صانعها وحكمته ؟ فكما ان كل ذرة بنفسها دليل على الانفراد ؛ كذلك تتزايد دلالتها باعتبار كونها جزءًا من مركبات متداخلة متصاعدة اذ لها في كل مركب مقام . وفي كل مقام لها نسبة .. وفي كل نسبة لها وظيفة .. وفي كل وظيفة تشمر مصالح .. وفي كل مرتبة تتلو بلسانها دلائل وجوب وجود صانعها .. مثلها كمثل جنديّ في « طاقمه وطابوره وفرقته الخ » . ولنشرع في نظم هذه الآية باعتبار نظم مجموعها بما قبلها ، ثم نظم جملها بعض مع بعض ، ثم نظم هيئات كل جملة جملة \*

أما نظم المجموع بما قبله فاعلم: ان القرآن لما بين أقسام البشو وأنواع المكلّفين من المؤمنين المتّقين والكافرين المعاندين والمنافقين المذبذيين توجه اليهم كافة مخاطبا بقوله [يا أيها الناس اعبدوا] عقبه ورتبه على سابقه ترتيب البناء على الهندسة ، والأمر والنهي بالعمل على قانون العلم ، والقضاء على القدر ، والانشاء والايجاد على القصة والحكاية \* اذ لما ذكر مباحث الفرق الثلاث وذكر خاصة كل

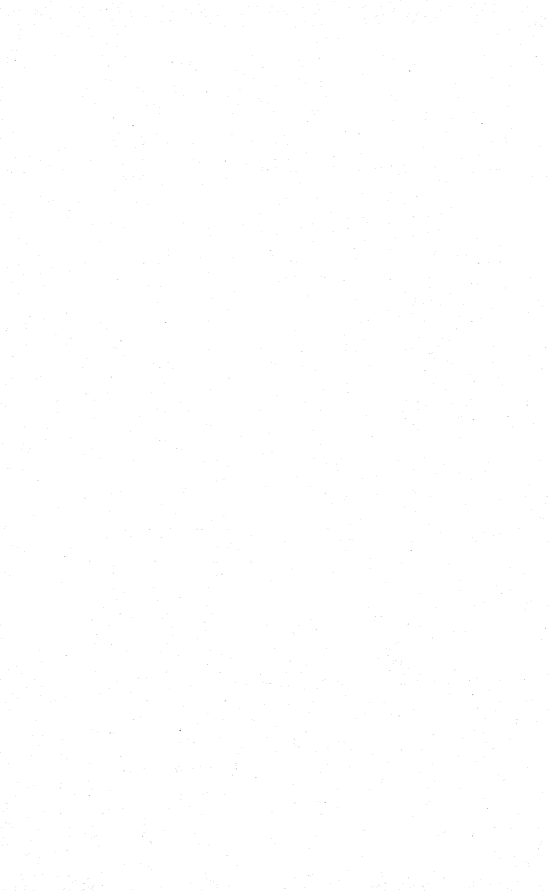
وعاقبة كل تهيأ الموضع وانتبه السامع فالتفت مخاطبا بذلك الخطاب مهم أم ان في هذا الالتفات – أعني ذكرهم اولا بالغيبة ثم الخطاب معهم هنا – نكتة عمومية في اسلوب البيان وهي : انه اذا ذكر محاسن شخص أو مساويه شيئًا فشيئًا يتزايد بحكم الايقاظ والتهييج ميلان استحسان أو ميل نفرة . ويتقوى ذلك الميل شيئًا فشيئًا الى أن يجبر صاحبه للمشافهة مع ذلك الشخص ، وبالنظر الى المقام يقتضي ميولات السامعين لأوصافه ان يحضر المتكلم ذلك الشخص ويجره الى حضورهم فيتوجه اليه بالخطاب ، وفيه نكتة خصوصية هنا : وهي تخفيف أعباء التكليف بلذة الخطاب ، وفيه أيضًا اشارة الى ان لا واسطة في العبادة بين العبد وخالقه .

وأما نظم الجمل أو إيا أيها الناس اعبدوا عطاب لكل انسان من الفرق الثلاث في الأزمنة الثلاثة من كل طبقات الفرق ، أي ايها المؤمنون الكاملون اعبدوا على صفة الثبات والدوام . وأيها المتوسطون اعبدوا على كيفية الازدياد . وأيها الكافرون افعلوا العبادة مع شرطها من الايمان والتوحيد . وايها المنافقون اعبدوا على كيفية الإخلاص . فالعبادة هنا كالمشترك المعنوي فتأمل ! « ربكم » أي اعبدوه لأنه رب يربيكم فلا بد ان تكونوا عبادا تعبدونه »

## تذييل

في «رَبِكم» رمز دقيق الى دليل امكان الذوات. وفي [جعل الأرض فراشا] الى دليل امكان الصفات. وفي [الذي خلقكم والذين من قبلكم] الى دليل حدوث الذوات والصفات. والذي ينصّ على دليل امكان الذوات قوله تعالى: [والله الغنيّ وانتم الفقراء] وايضا [والى





عقله بالايمان والتوحيد ، وبالنظر الى قالبه بالعمل والعبادة ، وأيضًا ايماء الى ان المخاطبين ثلاث فرق ، وأيضًا تلويح الى الطبقات الثلاث من الخواص والمتوسطين والعوام ، وأيضًا تلميح الى الطرز المألوف والنسق المأنوس وهو ان المرء اولا ينادي أحدًا فيوقفه. ثم يتوسمه فيوجهه. ثم يخاطبه فيخدمه \* فبناء على هذه النكت تكون التأكيدات في الخطاب مؤسسة من تلك الجهات ، أما النداء في «يا» فلأن المنادي هو الناس المشتمل على الطبقات المختلفة من الغافلين والغائبين والساكنين والجاهلين والمشغولين والمعرضين والمحبين والطالبين والكاملين يكون هذا النداء للتنبيه ، وكذا للإحضار ، وكذا للتحريك، وكذا للتعريف، وكذا للتفريغ، وكذا للتوجيه، وكذا للتهييج، وكذا للتشويق ، وكذا للازدياد ، وكذا لهزّ العطف ، وأما البعد في « يا » مع ان المقام مقام القرب ، فاشارة الى جلالة وعظمة امانة التكليف \* وأيضًا ايماء الى بعد درجة العبودية عن مرتبة الالوهية . وأيضًا رمز الى بعد اعصار المكلفين عن محلِّ وزمان ظهور الخطاب . وأيضًا تلويح الى شدة غفلة البشر. وأما « أيّ » الموضوع للتوسم من العموم فرمز الى ان الحطاب لعموم الكائنات. فيخصص من بينها الانسان بتحمل الأمانة على طريق فرض الكفاية. فاذًا قصور الانسان تجاوز لحق مجموع الكائنات. ثم في « أي » جزالة الاجمال ثم التفصيل \* واما « ها » فمع كونه عوضًا عن المضاف اليه ، اشارة الى تنبيه من حضر بريا». واما «الناس» فاشارة بحكم تلميح الوصفية الأصلية الى العتاب \* أي « ايها الناس كيف تنسون الميثاق الأزلي » ؟ وأيضًا الى العذر أي « ايها الناس لا بد ان يكون قصوركم عن السهو والنسيان لا بالعمد والجد! » \* أما « اعبدوا » فبحكم جوابيته للنداء العام مناداه للطبقات المذكورة يدل على الاطاعة ، ويشير الى الاخلاص ، ويرمز الى الدوام ، ويلوح الى التوحيد «أي اطيعوا .. واخلصوا .. وثبتوا .. وازدادوا .. ووحدوا . وأما «ربكم» فإشارة إلى ان العبادة كما ينبغي ان يرغب فيها ، لأنها نسبة شريفة ومناسبة عالية ، كذلك لا بد ان تطلب لأنها شكر وخدمة لمن هو يربيكم وتحتاجون اليه .

أما هيئات [الذي خلقكم والذين من قبلكم] فاعلم: ان «الذي» الذي جهة معلوميته الصلة يشير الى ان معرفة الله تعالى انما تكون بأفعاله وآثاره لا بكنهه « وان «خلق» الممتاز عن الايجاد والانشاء بكونه على وجه مقدر مستو ، اشارة الى ان استعداد البشر مسدّد للتكليف « وأيضًا رمز الى ان العبادة وظيفة ، لأنها نتيجة الحلقة واجرتها. فما الثواب الا من محض فضل الله تعالى. وان «الذين» بناءً على ابهامه ايماء الى:ان الذين سبقوكم انقرضوا فماتوا فذهبوا .. فلم يبق منهم جهة المعلومية الا كونهم مخلوقين قبلكم .. فأنتم على شفا جرف القبر .. فاعتبروا .. فلا تغتروا بالدنيا .. فتشبثوا بأذيال العبادة التي هي وسيلة السعادة الأبدية .

أما كيفيات [ لعلكم تتقون ] فاعلم : ان « لعل » للرجاء ففي المرغوب يقال اطماع وفي المكروه اشفاق. فالرجاء في حق المتكلم هنا حقيقة محال . فهو اما باعتباره – لكن مجازًا – واما باعتبار المخاطب واما باعتبار المشاهدين والسامعين.اما باعتبار المتكلم فاستعارة تمثيلية كما ان من جهز أحدًا بأسباب خدمة يرجو منه عرفا تلك الخدمة ؛ كذلك ان الله جهز البشر باستعداد الكمال وقابلية التكليف وواسطة الاختيار . ففي الاستعارة اشارة الى ان حكمة نعلق البشر

هي التقوى . وكذا رمز الى ان نتيجة العبادة مرتبة التقوى . وكذلك ايماء الى ان التقوى أكبر المراتب \* وأيضًا تلميح الى طرز اسلوب الملوك بالاطماع والرمز في موضع الوعد القطعيّ .

وأما باعتبار المخاطب فكأنه يقول: اعبدوا حال كونكم راجين للتقوى ومتوسطين بين الرجاء والخوف. وفي هذا الاعتبار اشارة الى انه لا بد ان لا يعتمد الانسان على عبادته \* وكذا ايماء الى انه لا بد ان لا يكتفي بما هو فيه بل لزم ان يكون مصداقا لـ « عليك بالحسركة غير السكون » فينظر في كل مرتبة الى ما فوقها \*

وأما باعتبار المشاهدين والسامعين فكأن من شاهد البشر مجهزا ومسلحا باستعدادات يأمل ويرجو منه العبادة ، كمن يرى مخالب حيوان وأنيابه يأمل منه الافتراس « وكذلك اشارة الى ان العبادة مقتضى الفطرة . أما لفظ «تتقون» فاشارة – بحكم ترتبه على عبادة الطبقات المذكورة – الى مراتب التقوى وهي التقوى عن الشرك . ثم التقوى عن الكبائر . ثم التقوى بحفظ القلب عما سواه تعالى . وكذا التقوى بالتجنب عن العقاب . وأيضا التقوى بالتحرز عن الغضب . وكذا رمز الى ان العبادة بالاخلاص تكون عبادة « وأيضًا العضب . وكذا رمز الى ان العبادة بالاخلاص تكون عبادة « وأيضًا العادة مقصودة بالذات لا وسيلة محضة « وكذلك رمز الى ان العبادة بالأجل الثواب والعقاب »

أما هيئات آية (الذي جعل لكم الأرض فراشا والسماء بناء) فاعلم: انها اشارة الى التهييج على العبادة ببيان عظمة قدرة الصانع، والى التشويق عليها بالامتنان. كأنه يقول: ايها الانسان! ان الذي سخر لك الأرض والسماء يستحق ان تعبده. وكذا ايماء الى فضيلة البشر وعلو قيمته ومكرميته عند الله كأنه يقول: ان الذي أكرمكم

بأن هيَّأ الاجرام العلوية والسفلية بعظمتها لاستفادتكم ، لا بد أن تظهروا لياقتكم للكرامة بعبادته. وكذا تلميح الى رد التصادف والاتفاق وتأثير الطبيعة . أي ان كل ما ترون بصفاتها انما هي بجعل جاعل وقصد قاصد وتحصيص مخصِّص ونظم نظَّام جلَّت حكمته. وكذا تلويح الى رد مذهب أهل الطبيعة ومذهب الصابئين المولد لمذهب الوثنيين \* وأيضًا تنبيه على ان صفات الأحسام بامكانها تدل على الصانع ؛ اذ الأجسام متساوية ذراتها في قابلية الأحوال والكيفيات العمومية فكل صفة ممكنة مترددة بين احتمالات كثيرة فكل جسم باعتبار كل صفة وكيفية يحتاج الى قصد وحكمة وتخصيص مخصِّص \* أما تقديم « لكم » فاشارة الى ان تفريش الأرض لأجل الانسان ، لا ان المفترش والمستفيد هو الانسان فقط ، حتى يكون الزائد عبثا فتأمل! \* واما « فراشا » فاشارة الى نكتة البلاغة التي هي نقطة الغرابة وهي قيد « مع اقتضاء طبعها الانغماس في الماء » وايماء الى ان التفريش بالجعل خلاف الطبيعة . اذ مقتضى طبيعة الكرة استيلاء الماء عليها واحاطته بها ، فالصانع بحكمته ومرحمته أظهر قسما منها وفرشه ووضع عليه مائدة نعمه \* وكذا تنبيه - بقاعدة « اذا ثبت الشيء ثبت بلوازمه » الى ان الأرض كأرض البيت مبسوطة ، فأنواع النباتات والحيوانات فيها كأساسات البيت أنما وضعت بقصد وحكمة \* وكذا ايماء الى ان الأرض توسطت بقصد وحكمة بين المائع الذي لا يتمسك عليه الاقدام ، وبين الصلب الشديد الذي لا يقبل الاستفادة والزراعة فيكون عبثا ، ولو كان ذهبا \* فبالتوسط اشارة الى انه بتخصيص وجعل وقصد حكم. أما [ والسماء بناءً ] فاشارة الى انه تعالى لما جعل لكم السهاء سقفا وبناء صارت نجومها

قناديل لكم فلا يتوهم التصادف في تفريق تلك القناديل وانتشارها كما يتوهم التصادف في وضعية الجواهر التي ترمي على الأرض منتثرة.

اعلم: ان في هذه الآية اشارة ورمزًا وايماء الى سر عجيب دقيق غال وهو ان قلت: ان الانسان ذرة بالنسبة الى أرضه ، وأرضه ذرة بالنسبة الى الكائنات. وكذا فرده ذرة الى نوعه ونوعه ذرة بالنسبة الى شركائه في الاستفادة في هذا البيت العالي. وكذا جهة استفادة البشر بالنسبة الى فوائد وغايات هذا البيت ذرة ، والغايات التي تحس بها العقول ذرة بالنسبة الى فوائده في الحكمة الأزلية والعلم الالهي فكيف جعل العالم مخلوقا لأجل البشر واستفادته علة غائية ؟.

قيل لك: نعم! ولكن مع كل ما مر لأجل وسعة روح الانسان وتبسط عقله وانبساط استعداده وكثرة وانتشار استفادته من الكائنات، وأيضًا لأجل عدم المزاحمة والتجزي والمدافعة في جهة الاستفادة كنسبة الكلي الى جزئياته؛ اذ الكلي بتمامه موجود في كل من جزئياته لا مزاحمة ولا تجزي – جعل القرآن جهة استفادة البشر التي هي غاية فذة من الوف الوف غايات السهاء والأرض في منزلة العلة الغائية كأنها هي العلة بالنظر الى الانسان. أي ان الانسان يستفيد من الأرض عرصةً لبيته والسهاء سقفا له والنجوم قناديل والنباتات ذخائر، فحق لكل فرد ان يقول: شمسي وسمائي وأرضي فتأمل وعقلك معك! .

أما كيفيات (وانزل من السهاء ماء فاخرج به من الثمرات رزقا لكم) فاعلم: ان نسبة «انزل» الى الضمير اشارة الى ان القطرات انما تنزل بميزان قصد وترسل بحكمة ، حتى ان كل قطرة محفوفة بنظام مخصوص بأمارة عدم مصادمتها لأخواتها في تلك

المسافة البعيدة مع تلعب الهواء بها. فيؤذن ان ليست غواربها على اعناقها بل زمام كل في يد ملك ممثّل لنظام ومعكس له. أما « من السماء » فاشارة باقامة الظاهر مقام الضمير الى ان الغرض من هذا الساء جهتها لا جرمها المخصوص « أما « ماء » مع ان المنزل ثلج وبَرَد ومطر، فاشارة الى المنشأ القريب للاستفادة [ وجعلنا من الماء كل شيء حي ] أما تنكيره فأشارة الى انه ماء عجيب شأنه ، غريب نظامه ، مجهول لكم امتزاجاته الكميوية ، أما فاء «فاخرج» الموضوعة للتعقيب بلا مهلة مع المهلة بين نزول الماء وخروج الثمر فتلويح الى فر اهترت الأرض وربت واخضرت وانبتت من كل زوج بهيج فاخرج » أما نسبة « اخرج » الى الضمير فاشارة الى ان خروج الثمار ليس بتولد وتركب فقط ، بل الصانع الحكم ينشأها ويرتبها بصفات وخواص لا توجد في مادتها \* أما « به » فبسبب تشرب المعنى الحقيقي - وهو الالصاق - للسببية رمز الى لطافة طراوة الثمار فيعلو اليها الماء خلاف طبيعته بوساطة «الآثار الشعرية» فيملأ أقداح الثمرات ملصقًا بها \* أما [ من الثمرات ] فلعدم خلوها من معنى الابتداء عند (سيبويه) يشير الى مقعول يتنوع بتعين فهم السامع أي ان من الثمرات أنواعًا كما تشتهون \* أما تنوين « رزقا » فاشارة الى انه رزق مجهول لكم أسباب حصوله فيجيء من حيث لا يحتسب \* أما « لكم » فأشارة الى تأكيد معنى الامتنان. وأيضًا ايماء الى ان الرزق لأجلكم فلا بأس من استفادة غيركم منه تبعًا. وكذا رمز الى انه تعالى كما خصكم بالنعم فخصوه بالشكر .

أما نظم هيأت [ فلا تجعلوا لله اندادا ] فالفاء ينظر الى الفقرات الأربعة \* أي لأنه هو المعبود فلا تشركوا ، ولأنه هو القادر المطلق

والأرض والسهاء في قبضته فلا تعتقدوا له شريكا، ولانه المنعم فلا تشركوا في شكره، ولأنه هو خالقكم فلا تتخيلوا له شريكا، أما «تجعلوا» بدل تعتقدوا فاشارة الى معنى [ ان هي الا اسهاء سميتموها ] أي اسهاء لا معنى لها تتخيلون لها وجودا بجعلكم ، اما تقديم « لله » فمع الاهتمام بجعله نصب العين ايماء إلى ان منشأ النهي كون الشريك لله « أما « اندادا » فلفظ الند بمعنى المثل ومثله تعالى يكون عين ضده وبينهما تضاد ، ففيه ايماء لطيف الى ان الند بين البطلان بنفسه « أما الجمع فاشارة الى نهاية جهالة المشركين وايماء الى التهكم بهم أي كيف تجعلون لله الذي لا شبيه له بوجه ما جماعة من أمثال بهم أي كيف تجعلون لله الذي لا شبيه له بوجه ما جماعة من أمثال واضداد . وكذا رمز الى رد كل أنواع الشرك أي لا شريك له في ذاته ولا في صفاته ولا في افعاله . وتلويح الى رد طبقات المشركين من الوثنيين والصابئين وأهل التثليث وأهل الطبيعة المعتقد للتأثير الحقيقي للأسباب .

## تذييل

منشأ الوثنية والأصنام إما تأليه النجوم أو تحيل الحلول أو توهم الجسمية \* أما [ وانتم تعلمون ] فمع اخواتها من الفواصل اشارة الى ان منشأ الاسلامية هو العلم وأساسها العقل فمن شأنه ان يقبل الحقيقة ويرد سفسطة الأوهام \* ثم انه أطنب بايجاز ترك المفعول أي وانتم تعلمون ، ان لا معبود حقيقيا ولا خالق ولا قادر مطلقا ولا منعم الا هو \* وكذا وانتم تعلمون ان الآلهة والأصنام ليست بشيء ، لا تقتدر على شيء وانها مخلوقة مجعولة تتخيلونها فتدبر!

﴿ وَإِنْ كُنْتُمْ فِي رَيْبِ مِمَّا نَزَّلْنَا عَلَى عَبْدِنَا فَأْتُوا بِسُورَةٍ مِنْ مِثْلِهِ وَادْعُوا شُهَدَائَكُمْ مِنْ دُونِ اللهِ إِنْ كُنْتُمْ صَادِقِينَ \* فَإِنْ لَمْ تَفْعَلُوا وَلَاعُوا شُهَدَائَكُمْ مِنْ دُونِ اللهِ إِنْ كُنْتُمْ صَادِقِينَ \* فَإِنْ لَمْ تَفْعَلُوا وَلَاعُهُ النَّاسُ وَلْحِجَارَةُ أُعِدَّتُ وَقُودُهَا النَّاسُ وَلْحِجَارَةُ أُعِدَّتُ لِلْكَافِرِينَ \* ﴾ لِلْكَافِرِينَ \* ﴾

## مقدمة في تحقيق النبوة

اعلم: انه كما اثبتت الآية السابقة اوّل المقاصد الأساسية القرآنية وهو التوحيد ، كذلك تثبت هذه الآية ثاني المقاصد الأربعة وهو اثبات نبوّة محمّد عليه الصلاة والسلام بأكمل معجزاته الذي هو التحدِّي باعجاز القرآن . ولقد فصلنا دلائل نبوّته في كتاب آخر فلنخلص بعضها هنا في ست مسائل .

المسألة الأولى: اعلم: ان الاستقراء التام في أحوال الأنبياء مع الانتظام المطّرد المسمى بالقياس الخفيّ ينتج ان مدار نبوّة الأنبياء وأساسها وكيفية معاملاتهم مع اعمهم – بشرط تجريد المسئلة عن خصوصيات تأثير الزمان والمكان – يوجد بأكل وجه في محمّد عليه الصلاة والسلام الذي هو استاذ البشر في سنِّ كمال البشر ، فينتج بالطريق الأولى وبالقياس الأولويّ انه أيضًا رسول الله . فجميع الأنبياء بألسنة معجزاتهم كأنهم شاهدون على صدق محمّد عليه السلام الذي هو البرهان النيّر على وجود الصانع ووحدته فتأمل ...

المسألة الثانية: اعلم ان كل حال من احواله وكل حركة من حركاته عليه السلام وان لم يكن خارقا يلوِّح بالمبدأ على صدقه وبالمنهى

على حقانيته ، ألا ترى انه عليه السلام كيف كان حاله في أمثال واقعة الغار التي انقطع بحسب العادة أمل الخلاص يقول بكمال الوثوق والاطمئنان والجدية [ لا تَخَفْ إنَّ الله مَعنَا ! ] . فكما ان ابتدائه بالحركة – بلا مبالات لمعارض وبلا خوف وتردد مع كمال الاطمئنان – يدل على تمسكه بالصدق ؛ كذلك تأسيسه بانتهاء حركاته لقواعد هي الأساس لسعادة الدارين، واصابته للحق واتصاله بالحقيقة دليل على حقانيته فهذا فردا فردا. وأما اذا نظرت الى مجموع حركاته واحواله يتجلى لعينك برهان نبوته كالبرق اللامع فتبصر... المسألة الثالثة : اعلم ان الزمان الماضي والحال – أي عصر السعادة – والاستقبال اتفقت على تصديق نبوته كما ان ذاته دليل على نبوته ولنطالع هذه الصحف الأربع. فأولًا : نتبرك بمطالعة ذاته عليه السلام. ولا بد أوّلا من تصوّر أربع نكت «

أحديها: انه « ليس الكحل كالتكحل » أي لا يصل الصنعي والتصنعي – ولو كانا على أكمل الوجوه – مرتبة الطبيعي والفطري ولا يقوم مقامه بل فلتات غلطات هيئة حركة الصنعي تومئ بمزخرفيته.

والثانية: ان الاخلاق العالية انما تتصل بأرض الحقيقة بالجدية، وان ادامة حياتها وانتظام مجموعها انما هي بالصدق. ولو ارتفع الصدق من بينها صارت كهشيم تذروه الرياح .

والثالثة: هي انه كما يوجد الميل والجذب في الأمور المتناسبة، كذلك يوجد الدفع والتنافر في الأمور المتضادة \*

والرابعة: هي « ان للكل حكما ليس لكل » كقوة الحبل مع ضعف خيوطه. واذا تفطنت لهذه النكت فاعلم: ان آثار محمّد عليه الصلاة والسلام وسيره وتاريخ حياته تشهد – مع تسليم أعدائه –

بانه لعلي خلق عظيم ، وبانه قد اجتمع فيه الحصائل العالية كافة. ومن شأن امتزاج تلك الأخلاق توليد عزة للنفس وحيثية وشرف ووقار لا تساعد التنزل للسفاسف. فكما ان علوّ الملائكة لا يساعد لاختلاط الشياطين بينهم ؛ كذلك تلك الأخلاق العالية بجمعها لا تساعد أصلا لتداخل الحيلة والكذب بينها \* ألا ترى ان الشخص المشتهر بالشجاعة فقط لا يتنزل للكذب الّا بعسر فكيف بالمجموع؟ فثبت ان ذاته عليه السلام كالشمس دليل لنفسه ، وأيضًا اذا تأملت في حاله عليه السلام من الأربع الى اربعين - مع ان من شأن الشبابية وتوقد الحرارة الغريزية أن تظهر ما يخفى وتلقي ألى الظاهر ما استتر في الطبيعة من الحيل - تراه عليه السلام قد تدرج في سنينه وعاشر بكمال استقامة ونهاية متانة وغاية عفة واطراد وانتظام ما اومأ حال من أحواله الى حيلة، لا سيما في مقابلة المعاندين الأذكياء \* وبينما تراه عليه السلام كذلك اذ تنظر اليه وهو على رأس أربعين سنة – الذي من شأنه جعل الحالات ملكة والعادات طبيعة ثانية لا تخالف - قد تكشف عليه السلام عن شخص خارق قد اوقع في العالم انقلابا عظيما عجيباً. فما هو اللَّا من الله.

المسألة الرابعة: اعلم: ان صحيفة الماضي المشتملة على قَصَصَ الأنبياء المذكورة على لسانه عليه السلام في القرآن برهان على نبوته علاحظة أربع نكت.

أحديها: ان من يأخذ أساسات فن ويعرف العقد الحياتية فيه ويحسن استعمالها في مواضعها ثم يبني مدعاه عليها - يدل ذلك على مهارته وحذاقته في ذلك القن.

النكتة الثانية : هي انك ان كنت عارفا بطبيعة البشر لا ترى

أحدًا يتجاسر بسهولة على مخالفة وكذب ولو صغيرًا .. في قوم ولو قليلين .. في دعوى ولو حقيرة .. بحيثية ولو ضعيفة . فكيف بمن له حيثية في غاية الجلالة .. في قوم في غاية الكثرة .. في مقابلة عناد في غاية الشدة مع انه امي لم يقرأ .. يبحث عن أمور لا يستقل فيه العقل ويظهرها بكمال الجدية ، ويعلنها على رؤوس الأشهاد . أفلا يدل هذا على صدقه وانه ليس منه بل من الله ؟

الثالثة: هي ان كثيرًا من العلوم المتعارفة عند المدنيين - بتعليم العادات والأحوال وتلقين الوقوعات والأفعال - مجهولة نظرية عند البدويين. فبناء عليه لا بد لمن يحاكم ويتحرى حال البدويين - لا سيما في القرون الحالية - ان يفرض نفسه في تلك البادية.

الرابعة: هي انه لو ناظر اميّ علماء فن ولو فن الصرف، ثم بيّن رأيه في مسائله مصدِّقا في مظان الاتفاق، ومصحِّحا في مطارح الاختلاف؛ افلا يدلك ذلك على تفوقه وان علمه وهبي؟ اذا عرفت هذه النكت فاعلم: ان محمدًا العربيّ عليه السلام مع اميته قصّ علينا بلسان القرآن قصصَ الاولين والأنبياء قصة مَنْ حضر وشاهد، وبيّن أحوالهم وشرح أسرارهم على رؤوس العالم في دعوى عظيمة تجلب اليها دقة الأذكياء. وقد قص بلا مبالات وأخذ العقد الحياتية فيها واساساتها مقدِّمة لمدّعاه مصدِّقا فيا اتفقت عليه الكتب السالفة، ومصحِّحا فيا اختلفت فيه. كأنه بالروح الجوّال المحكس للوحي الآلهي طيّ الزمان والمكان، فتداخل في اعماق الماضي فبيّن كأنه مشاهد. فثبت ان حاله هذه دليل نبوته وأحد معجزاته. فمجموع دلائل نبوّة الأنبياء في حكم دليل معنويّ له،

وجميع معجزات الأنبياء في حكم معجزة معنوية له.

المسألة الخامسة : في بيان صحيفة عصر السعادة لا سما مسئلة جزيرة العرب. فها هنا أيضًا أربع نكت: أحديها: انك اذا تأملت في العالم ترى إنه قد يتعسر ويستشكل رفع عادة ولو حقيرة. في قوم ولو قليلين. أو خصلة ولو ضعيفة .. في طائفة ولو ذليلين .. على ملِك ولو عظماً .. بهمة ولو شديدة . في زمان مديد بزحمة كثيرة . فكيف انت بمن لم يكن حاكما ، تشبث في زمان قليل بهمة جزئية بالنسبة الى المفعول وقلع عادات ورفع أخلاقًا قد استقرت بتمام الرسوخ واستأنست بها نهاية استيناس واستمرت غاية استمرار فغرس فجأة بدلها عادات وأخلاقًا تكملت دفعة عن قلوب قوم في غاية الكثرة ولمألوفاتهم في نهاية التعصب. أفلا تراه حارقًا للعادات؟.. النكتة الثانية : هي ان الدولة شخص معنويّ تشكلها تدريجيّ كنمو الطفل ، وغلبتها للدولة العتيقة – التي صارت أحكامها كالطبيعة الثانية لملتها – متمهلة. أفلا يكون حينئذ من الخارق لعادةِ تشكّل الدول تشكيلُ محمّد عليه السلام لحكومة عظيمة دفعة ، مهيئة لنهاية الترقي، متضمنة للأساسات العالية الأبدية مع غلبتها للدول العظيمة دفعة مع ابقاء حاكميته لاعلى الظاهر فقط بل ظاهرًا وباطنا ومادةً ومعنى

النكتة الثالثة: هي انه يمكن بالقهر والجبر تحكم ظاهري، وتسلط سطحي لكن الغلبة على الأفكار، والتأثير بإلقاء حلاوته في الأرواح، والتسلط على الطبائع مع محافظة حاكميته على الوجدان دائما لا يكون الا من خوارق العادات .. وليس الا الحاصة الممتازة للنبوة .

النكتة الرابعة: هي ان تدوير أفكار العموم وارشادها بحيل الترهيب والترغيب والخوف والتكليف انما يكون تأثيرها جزئيا سطحيا موقتا يسدّ طريق المحاكمة العقلية في زمان ، أما من نفذ في أعماق القلوب بارشاده ، وهيسج دقائق الحسيات ، وكشف اكمام الاستعدادات ، وأيقظ الأخلاق ، وأظهر الخصائل المستورة ، وجعل جوهر انسانيتهم فوارة ، وأبرز قيمة ناطقيتهم – فانما هو مقتبس من شعاع الحقيقة ومن الخوارق للعادة ، بينما ترى شخصا في قساوة قلبه يقبر بنته حيةً ولا يتألم ولا يتأثر اذ تراه بعد يوم – وقد اسلم – يترحم على نحو النمل ، ويتألم بألم حيوان. فبالله عليك أينطبق هذا الانقلاب الحسيّ على قانون؟ فاذا عرفت هذه النكت تأمل في نقطة أخرى وهي:

ان تاريخ العالم يشهد ان الداهي الفريد انما هو الذي اقتدر على انعاش استعداد عمومي ، وايقاظ خصلة عمومية ، والتسبب لانكشاف حسّ عمومي . اذ من لم يوقظ هكذا حسّا نائما يكون سعيه هباء موقتا ولو كان جليلا في نفسه ، وأيضا ان التاريخ يرينا ان أعظم الناس هو الموفّق لايقاظ واحد أو اثنين أو ثلاث من هذه الحسّيات العمومية : كحس الحمية الملّية ، وحس الاخوة ، وحس المحبة ، وحس الحرية الخ . أفلا يكون اذًا ايقاظ الوف من الحسّيات المستورة العالية ، وجعلها فوّارة منكشفة في قوم بكويّين منتشرين في جزيرة العرب تلك الصحراء الوسيعة – من الخوارق ؟ . نعم ! هو من ضياء شمس الحقيقة ، فيا هذا ! من لم يُدْخل في عقله هذه النقطة نُدْخِلْ جزيرة العرب في عينه . فهذه جزيرة بعد ثلاثة عشر عصرًا وبعد ترقي البشر في مدارج التمدن ! . . . فانتخب ايها عشر عصرًا وبعد ترقي البشر في مدارج التمدن ! . . . فانتخب ايها

المعاند من أكمل الفلاسفة مائة، فليسعوا مائة سنة فان فعلوا جزءًا من مائة جزء مما فعله محمّد العربي عليه الصلاة والسلام بالنسبة الى زمانه... فان لم تفعل – ولن تفعل – فاتّق عاقبة العناد! نعم هذه الحالة خارقة للعادة وان هي الله معجزة من معجزاته عليه الصلاة والسلام \*

واعلم أيضا: إن من اراد التوفيق يلزم عليه ان يكون له مصافاة مع عادات الله ، ومعارفة مع قوانين الفطرة ، ومناسبة مع روابط الهيئة الاجتماعية . . والا أجابته الفطرة بعدم الموقَّقية جوابَ إسكات \* وأيضًا من تحرك بمسلك في الهيئة الأجتماعية يلزمه أن لا يخالف حركة الجريان العموميّ. والّا ، طيّره ذلك الدولاب عن ظهره فيسقط في يده. فاذًا من ساعده التوفيق في ذلك الجريان كمحمّد عليه السلام يثبت أنه متمسك بالحق. فاذا تفهمت هذا ، تأمل في حقائق الشريعة مع تلك المصادمات العظيمة والانقلابات العجيبة، وفي هذه الأعصار المديدة تراها قد حافظت على موازنة قوانين الفطرة وروابط الاجتماعيات اللاتي بدقتها لا تتراءى للعقول مع كمال المناسبة والمصافاة معها. فكلما امتد الزمان تظاهر الاتصال بينها. ويتظاهر من هذه الحالة ؛ أن الاسلامية هي الدين الفطريّ لنوع البشر وأنها حق لهذا لا ينقطع وان رق \* ألا ترى ان الترياق الشافي للسموم القاتلة في الهيئة الاجتماعية انما هو أمثال « حرمة الرباء ووجوب الزكاة » اللتين هما مسئلتان في ألوف مسائل تلك الشريعة .

فاذا عرفت هذه النكت الأربع مع هذه النقط الثلاث اعلم: ان محمدًا الهاشميّ عليه الصلاة والسلام من انه الميّ لم يقرأ ولم يكتب، ومع عدم قوته الظاهرية وعدم حاكميته له أو لسلمي وعدم ميل تحكم وسلطنة – قد تشبث بقلبه بوثوق واطمأنان في موقع

في غاية الحطر وفي مقام مهم بأمر عظيم فغلب على الأفكار، وتحبب الى الأرواح، وتسلط على الطبائع، وقلع من أعماق قلوبهم العادات والأخلاق الوحشية المألوفة الراسخة المستمرة الكثيرة. ثم غرس في موضعها في غاية الإحكام والقوة كأنها اختلطت بلحمهم ودمهم أخلاقا عالية وعادات حسنة وقد بدل قساوة قلوب قوم خامدين في زوايا الوحشة بحسيات رقيقة وأظهر جوهر انسانيتهم. ثم أخرجهم من زاوية الوحشة ورقى بهم الى اوج المكنية وصيرهم معلمي عالمهم، وأسس لهم دولة ابتلعت الدول كعصا موسى فلما ظهرت صارت كالشعلة الجوّالة والنور النوار فاحرقت روابط فلما ظهرت صارت كالشعلة الجوّالة الدفعية في زمان قليل الشرق الظلم والفساد وجعل سرير ذلك الدولة الدفعية في زمان قليل الشرق والغرب. أفلا تدل هذه الحالة على ان مسلكه حقيقة وانه صادق في دعواه ؟

المسألة السادسة: في صحيفة المستقبل لا سيا مسئلة الشريعة. ولا بد من ملاحظة أربع نكت في هذه المسئلة. أحديها: ان شخصًا ولو خارقا انما يتخصص ويصير صاحب ملكة في أربعة فنون أو خمسة فقط.

النكتة الثانية: إن كلاما واحدا قد يتفاوت بصدوره عن متكلمين، فكما يدل على سطحية أحد وجهله .. يدل على ماهرية الآخر وحذاقته مع ان الكلام هو الكلام. اذ احدهما لما نظر الى المبدأ والمنتهى، ولاحظ السياق والسباق، واستحضر مناسبته مع أخواته، ورأى موضعا مناسبا فأحسن الاستعمال فيه، وتحرى أرضا منبتة فزرعه فيها ؛ ظهر منه انه خارق وصاحب ملكة فيا هذا الكلام منه . وكل فذلكات القرآن من الفنون وملتقطاته انما هي من هذا

القبيل.

النكتة الثالثة: هي ان كثيرًا من الأمور العادية الآن - بسبب تكمل المبادئ والوسائط حتى يلعب بها الصبيان - لو كانت قبل هذا بعصرين لعدّت من الخوارق, فما يحافظ شبابيته وطراوته وغرابته على هذه الأعصار المديدة يكون البتة من خوارق العادات والعادات الخارقة.

النكتة الرابعة : هي ان الارشاد انما يكون نافعا اذا كان على درجة استعداد أفكار الجمهور الأكثر. والجمهور باعتبار المعظم عوام. والعوام لا يقتدرون على رؤية الحقيقة عريانة ولا يستأنسون بها الا بلباس خيالهم المألوف. فلهذه النكتة صوّر القرآن تلك الحقائق بمتشابهات وتشبيهات واستعارات وحافظ الجمهور الذين لم يتكملوا عن الوقوع في ورطة المغلطة. فأبهم وأهمل في المسائل التي يعتقد الجمهور بالحس الظاهريّ خلاف الواقع ضروريا ، لكن مع ذلك أوماً إلى الحقيقة بنصب امارات. فاذا تفطنت لهذه النكت اعلم: ان الديانة والشريعة الاسلامية المؤسسة على البرهان العقليّ ملخصة من علوم وفنون تضمنت العقد الحياتية في جميع العلوم الأساسية: من فن تهذيب الروح ، وعلم رياضة القلب ، وعلم تربية الوجدان ، وفنّ تدبير الجسد، وعلم تدوير المنزل، وفن سياسة المدنية، وعلم نظامات العالم، وفن الحقوق، وعلم المعاملات، وفن الآداب الاجتماعية ، وكذا وكذا ... الخ. مع ان الشريعة فسرت وأوضحت في مواقع اللزوم ومظان الاحتياج، وفيها لم يلزم او لم يستعد له الأذهان او لم يساعد له الزمان اجملت بفذلكة ووضعت أساسا احالت الاستنباط منه وتفريعه ونشو نمائه على مشورة العقول والحال

ان كل هذه الفنون بل ثلثه بعد ثلاثة عشر عصرا – مع انبساط تلاحق الأفكار وتوسع نتائجه ، وكذا في المواقع المتمدنة ، وكذا في الأذكياء – لا يوجد في شخص ؛ فمن زيّن وجدانه بالانصاف يصدق بان حقيقة هذه الشريعة خارجة عن طاقة البشر دائما لا سيا في ذلك الزمان . ويصدق بمآل [لم تفعلوا ولن تفعلوا]

والفضل ما شهدت به الاعداء. (۱) فهذا «قارلائيل» (۲) فيلسوف المريكا نقل عن الأديب الشهير الالماني وهو «كوته» اذ قال بعد ما أمعن النظر في حقائق القرآن عجبا أيمكن تكمل العالم المدني في دائرة الاسلامية ؟ فأجاب بنفسه نعم! بل المحققون الآن مستفيدون بجهة من تلك الدائرة «ثم قال الناقل: لما طلع حقائق القرآن صارت كالنار الجوّلة وابتلعت سائر الأديان فحق له ، اذ لا يحصل شيء من سفسطيات النصارى وخرافات اليهود فصدق ذلك الفيلسوف من مثله .. فان لم تفعلوا ولن تفعلوا فاتقوا النار] فان قلت: ان القرآن وكذا مفسّره أعني الحديث انما اخذ من فان قلت: ان القرآن وكذا مفسّره أعني الحديث انما اخذ من

كل فن فذلكة ، واحاطة فذلكات كثيرة ممكنة لشخص ؟

قيل لك: ان الفذلكة بحسن الاصابة في موقعها المناسب ، واستعمالها في أرض منبتة مع أمور مرموزة غير مسموعة – قد اشرنا اليها في النكتة الثانية – تشف كالزجاجة عن ملكة تامة في ذلك الفن واطلاع تام في ذلك العلم فتكون الفذلكة في حكم العلم ولا يمكن لشخص أمثال هذه ..

<sup>[</sup>۱] شهادة هامة [۲] اوكارلايل

اعلم (١) ان نتيجة هذه المحاكمات هي ان تستحضر اولا ما سيأتي من القواعد وهي : ان شخصًا لا يتخصص في فنون كثيرة .. وان كلاما واحدًا يتفاوت من شخصين ، يكون بالنظر الى واحد ذهبا والى الآخر فحماً. \* وان الفنون نتيجة تلاحق الأفكار وتتكمل بمرور . الزمان .. وان كثيرًا من النظريات في الماضي صارت بديهية الآن. وان قياس الماضي على هذا الزمان قياس مشبط مع الفارق \* \* وان أهل الصحراء لا تستر بساطتهم وصفوتهم الحيل والدسائس التي تختفي تحت حجاب المدنية \* \* وان كثيرًا من العلوم انما يتحصل بتلقين العادات والوقوعات وبتدريس الأحوال لطبيعة البشر باعداد الزمان والمحيط \* \* وان نور نظر البشر لا ينفذ في المستقبل ولا يرى الكيفيات المخصوصة \* \* وانه كما أن لحياة البشر عمرًا طبيعيا ينقطع ؛ كذلك لقانونه عمر طبيعيّ ينتهي البتة \* \* وان للمحيط الزماني والمكاني تأثيرًا عظيما في أحوال النفوس \* \* وان كثيرًا من الخوارق الماضية تصير عادية بتكمل المبادئ \* \* وإن الذكاء ولو كان خارقًا لا يقتدر على أيجاد فن وتكميله دفعة بل كالصبيّ يتدرج.

واذا استحضرت هذه المسائل وجعلتها نصب عينك فتجرد وتعر من الخيالات الزمانية والأوهام المحيطية ، ثم غُصْ من ساحل هذا العصر في بحر الزمان ، مارًا تحته الى ان تخرج من جزيرة عصر السعادة ناظرًا على جزيرة العرب ! . . ثم ارفع رأسك والبس ما خاط لك ذلك الزمان من الأفكار ، ثم انظر في تلك الصحراء الوسيعة! . فأول ما يتجلى لعينك : انك ترى انسانا وحيدا لا معين له ولا سلطنة . .

<sup>[</sup> ١ ]مقام هام

يبارز الدنيا برأسه.. ويهجم على العموم \* \* وحمل على كاهله حقيقة أجل من كرة الأرض \* \* وأخذ بيده شريعة هي كافلة لسعادة الناس كافة \* \* وتلك الشريعة كأنها زبدة وخلاصة من جميع العلوم الالهية والفنون الحقيقية . وتلك الشريعة ذات حياة لا كاللباس بل كالجلد، تتوسع بنمو استعداد البشر وتثمر سعادة الدارين، وتنظم أحوال نوع الانسان كأهل مجلس واحد. فان سئلت قوانينها من اين الى اين ؟ لقالت بلسان اعجازها : نجيء من الكلام الأزليّ ونرافق فكر البشر الى الأبد فبعد ما قطع هذه الدنيا نفارق صورةً من جهة التكليف ولكن نرافق دائما بمعنوياتنا واسرارنا فنغذي روحهم ونصير دليلهم ... فيا هذا أفلا يتلو عليك ما شاهدت الأمرَ التعجيزيُّ في [فأتوا بسورة من مثله. فان لم تفعلوا ولن تفعلوا] الخ ثم اعلم ان آية [ وان كنتم في ريب مما نزلنا ] الخ: تشير الى ان ناسا - بسبب الغفلة عن مقصود الشارع في ارشاد الجمهور وجهلهم بلزوم كون الارشاد بنسبة استعداد الأفكار - وقعوا في شكوك وريوب منبعها ثلاثة امور. احدها: انهم يقولون: وجود المتشابهات والمشكلات في القرآن مناف لاعجازه المؤسس على البلاغة المبنية على ظهور البيان ووضوح ِ الافادة. والثاني : انهم يقولون : ان القرآن اطلق وأبهم في حقائق الخلقة وفنون الكائنات مع انه مناف لمسلك التعليم والارشاد. والثالث: انهم يقولون: ان بعض ظواهر القرآن اميل الى خلاف الدليل العقلي فيحتمل خلاف الواقع وهو مخالف لصدقه . الجواب – وبالله التوفيق – ايها المشككون اعلموا!. ان ما تتصورونه سببا للنقص انما هي شواهد صدق على سر اعجاز القرآن \* أما الجواب عن الريب الأول – وهو وجود المتشابهات والمشكلات –

فاعلم: أن أرشاد القرآن لكافة الناس، والجمهور الأكثر منهم عوام، والأقل تابع للأكثر في نظر الارشاد. والحطاب المتوجه نحو العوام يستفيد منه الخواص ويأخذون حصتهم منه .. ولو عكس لبقي العوام محرومين، مع ان جمهور العوام لا يجردون اذهانهم عن المألوفات والمتخيلات، فلا يقتدرون على درك الحقائق المجردة والمعقولات الصرفة الا بمنظار متخيلاتهم وتصويرها بصورة مألوفاتهم. لكن بشرط أن لا يقف نظرهم على نفس الصورة حتى يلزم المحال والجسمية او الجهة بل يمر نظرهم الى الحقائق \* مثلًا أن الجمهور انما يتصورون حقيقة التصرف الالهي في الكائنات بصورة تصرف السلطان الذي استوى على سرير سلطنته. ولهذا اختار الكناية في [الرحمن على العرش استوى] وإذا كانت حسيات الجمهور في هذا المركز فالذي يقتضيه منهج البلاغة ويستلزمه طريق الارشاد رعاية افهامهم واحترام حسياتهم ، ومماشاة عقولهم ومراعاة أفكارهم . كمن يتكلم مع صبي فهو يتصبى في كلامه ليفهمه ويستأنس به. فالأساليب القرآنية في أمثال هذه المنازل المرعى فيها الجمهور تسمى ب « التنزلات الإلهية الى عقول البشر » ، فهذا التنزل لتأنيس اذهانهم. فلهذا وضع صور المتشابهات منظارا على نظر الجمهور ، ألا ترى كيف أكثر البلغاء من الاستعارات لتصور المعاني الدقيقة ، أو لتصوير المعاني المتفرقة! فما هذه المتشابهات الا من أقسام الاستعارات الغامضة ، اذ انها صور للحقائق الغامضة... أما كون العبارة مشكلا فاما لدقة المعنى وعمقه ، وايجاز الاسلوب وعلويته ، فمشكلات القرآن من هذا القبيل ... واما لإغلاق اللفظ وتعقيد العبارة المنافي للبلاغة ، فالقرآن مبرأ منه \* فيا أيها المرتاب! أفلا

يكون من عين البلاغة تقريب مثل هذه الحقائق العميقة البعيدة عن أفكار الجمهور الى أفهام العوام بطريق سهل ؟ اذ البلاغة مطابقة مقتضى الحال فتأمل ...

أما الجواب عن الريب الثاني - وهو ابهام القرآن في بحث تشكل الخلقة على ما شرحته الفنون الجديدة – فاعلم : ان في شجرة العالم ميلَ الاستكمال ، وتشعب منه في الانسان ميلُ الترقي ، وميل الترقي كالنواة يحصل نشوه ونماءه بواسطة التجارب الكثيرة، ويتشكل ويتوسع بواسطة تلاحق نتائج الأفكار ؛ فيثمر فنونا مترتبة بحيث لا ينعقد المتأخر الا بعد تشكل المتقدم ولا يكون المتقدم مقدمة للمؤخر الا بعد صيرورته كالعلوم المتعارفة. فبناء على هذا السر لو أراد أحد تعليم فن أو تفهيم علم – وهو أنما تولد بتجارب كثيرة – ودعى الناس اليه قبل هذا بعشرة أعصر لا يفيد الا تشويش اذهان الجمهور، ووقوع الناس في السفسطة والمغلطة. مثلا : لو قال القرآن « ايها الناس انظروا الى سكون الشمس (١) وحركة الأرض واجتماع مليون حيوان في قطرة ، لتتصوروا عظمة الصانع » لأَوْقع الجمهورَ اما في التكذيب واما في المغالطة مع أنفسهم والمكابرة معها بسبب ان حسهم الظاهريّ أو غلط الحس يرى سطحية الأرض ودوران الشمس من البديهيات المشاهدة . والحال ان تشويش الأذهان – لا سها في مقدار عشرة أعصر لتشهِّي بعض أهل زماننا – مناف لمنهاج الارشاد وروح البلاغة. يا هذا لا تظنن قياس أمثالها على النظريات المستقبلة من أحوال الآخرة .. اذا الحس الظاهري لما لم يتعلق بجهة منها بقيت

<sup>[ 1 ]</sup> قد سنح لي في المرض بين النوم واليقظة في [ والشمس تجري لمستقر ] أي في مستقرها لاستقرار منظومتها أي جريانها لتوليد جاذبتها النظامة للمنظومة الشمسية ، ولو سكنت لتناثرت . (هذه الحاشية النومية دقيقة لطيفة ) .

في درجة الامكان فيمكن الاعتقاد والاطمئنان بها فحقها الصريح التصريح بها . لكن ما نحن فيه لما خرج من درجة الامكان والاحتمال في نظرهم – بحكم غلط الحس الى درجة البداهة عندهم فحقه في نظر البلاغة الابهام والاطلاق احتراما لحسياتهم وحفظا لاذهانهم من التشويش. ولكن مع ذلك اشار القرآن ورمز ولوّح الى الحقيقة ، وفتح الباب للأفكار ودعاها للدخول بنصب امارات وقرائن . فيا هذا ! ان كنت من المنصفين اذا تأملت في دستور «كلّم الناس على قدر عقولهم » ورأيت ان أفكار الجمهور لعدم اعداد الزمان والمحيط لا تتحمل ولا تهضم التكليف بمثل هذه الأمور التي انما تتولد بنتائج تلاحق الأفكار – لعرفت ان ما اختاره القرآن من الابهام والاطلاق من محض البلاغة ومن دلائل اعجازه »

أما الجواب عن الريب الثالث – وهو امالة بعض ظواهر الآيات الى منافي الدلائل العقلية وما كشفه الفن – فاعلم: ان المقصد الأصلي في القرآن ارشاد الجمهور الى أربعة اساسات هي: اثبات الصانع الواحد، والنبوّة، والحشر، والعدالة ... فذكر الكائنات في القرآن انما هو تبعي واستطرادي للاستدلال ، اذ ما نزل القرآن لدرس الجغرافيا والقوزموغرافيا، بل انما ذكر الكائنات للاستدلال بالصنعة الالهية والنظام البديع على النظّام الحقيقي جل جلاله . والحال ان اثر الصنعة والعمد والنظام يتراءى في كل شيء . وكيف كان التشكل فلا علينا ؛ اذ لا يتعلق بالمقصد الأصلي ، فحينئذ ما دام انه يبحث عنها للاستدلال ، وما دام انه يجب كونه معلوما ما دام انه يبحث عنها للاستدلال ، وما دام انه يجب كونه معلوما قبل المدعي ، وما دام انه يستحسن وضوح الدليل – كيف لا يقتضي الارشاد والبلاغة تأنيس معتقداتهم الحسية ، ومماشاة معلوماتهم الأدبية الارشاد والبلاغة تأنيس معتقداتهم الحسية ، ومماشاة معلوماتهم الأدبية

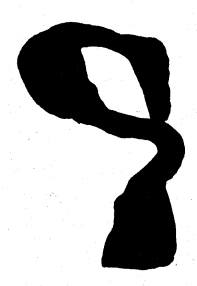
بامالة بعض ظواهر النصوص اليها، لا ليدل عليها بل من قبيل الكنايات أو مستتبعات التراكيب مع وضع قرائن وامارات تشير الى الحقيقة لأهل التحقيق \* مثلا لو قال القرآن في مقام الاستدلال: « ايها الناس! تفكّروا في سكون الشمس مع حركتها الصورية ، وحركة الأرض اليومية والسنوية مع سكونها ظاهرا ، وتأملوا في غرائب الجاذب العمومي بين النجوم ، وانظروا الى عجائب الالكتريك (۱) وإلى الامتزاجات الغير المتناهية بين العناصر السبعين ، والى اجتماع الوف الوف حيوانات في قطرة ماء ليتعلموا ان الله على كل شيء قدير!..» لكان الدليل اخفى واغمض واشكل بدرجات من المدعي. وإن هذا الله مناف لقاعدة الاستدلال . ثم لأنها من قبيل الكنايات لا يكون معانيها مدار صدق وكذب . ألا ترى ان لفظ الكنايات لا يكون معانيها مدار صدق وكذب . ألا ترى ان لفظ قال » الفه يفيد خفة سواء كان أصله واوا أو قافا أو كافا .

الحاصل: ان القرآن لأنه نزل لجميع الانسان في جميع الأعصار يكون هذه النقط الثلاث دلائل اعجازه. والذي علم القرآن المعجز ان نظر البشير النذير وبصيرته النقادة ادق وأجل وأجلى وأنفذ من ان يلتبس او يشتبه عليه الحقيقة بالحيال، وان مسلكه الحق أغنى وأغلى وأنزه وأرفع من ان يدلس أو يغالط على الناس!

المسألة السابعة: اعلم ان كتب السير والتاريخ قد ذكرت كثيرًا من معجزاته المحسوسة، والخوارق الظاهرة المشهورة عند الجمهور، وقد فسرها المحققون. فلأن تعليم المعلوم ضائع، أحلنا التفصيل على كتبهم فلنجمل بذكر الأنواع: فاعلم: ان الخوارق

<sup>[1]</sup> الكهرباء.

الظاهرة وان كان كل فرد منها آحاديا غير متواتر لكن الجنس وكثيرًا من الأنواع متواتر بالمعنى ثم ان انواعها ثلاثة:



هذا النقش الغريب في هذا المبحث العجيب وقع تصادفا حينما نسخته في ديار بكر بدار جودت بك في تسعة عشر من شهر شباط عصر ليلة الجمعة وصادف سقوط بتليس واسارة المؤلف (بديع الزمان) تلك الليلة فكأن حصول هذا النقش على هذه الصحيفة في تلك الليلة اشارة – والله اعلم – الى اراقة دماء من في معية المؤلف من الطلبة واسارته في تلك الليلة في بتليس اه. عبد المجيد.

وكذا يصور هذا النقش صورة حية لفت بالمؤلف ذَنَبها وهي مقطوعة الرأس وما هي الا الروس قطع الله رأسه. وكذا يصور جدول الماء الذي سقط المؤلف فيه مجروحا ومحصورًا وبقي فيه ثلاثين ساعة منتظرًا للموت في كل دقيقة انتهى، حمزة.

الأول: الارهاصات المتنوعة كانطفاء نار المجوس، ويبوسة بحر ساوة، وانشقاق ايوان كسرى، وبشارات الهواتف حتى كأنه يتخيل للانسان ان العصر الذي ولد فيه النبيّ عليه الصلاة والسلام صار حسّاسًا ذا كرامةٍ فبشر بقدومه بالحسّ قبل الوقوع.

النوع الثاني: الاخبارات الغيبية الكثيرة من فتح كنوز كسرى وقيصر، وغلبة الروم، وفتح مكة، وأمثالها. كأن روحه المجرّد الطيّار مزّق قيد الزمان المعيّن والمكان المشخّص، فجال في جوانب المستقبل فقال لنا كما شاهد.

النوع الثالث: الحوارق الحسية التي أظهرها وقت التحدِّي والدعوى. كتكلم الحجر، وحركة الشجر، وشق القمر، وخروج الماء. وقد قال الزمخشري: بلغ هذا النوع إلى الف. وأصناف من هذا النوع متواترة بالمعنى حتى ان « إِنْشَقَّ الْقَمَرُ » لم يتصرف في معناه من أنكر القرآن أيضا.

فإن قلت : مشل انشقاق القمر لا بــد أن يشتهر في العــالم ويتعارف ؟

قيل لك: فلاختلاف المطالع، ووجود السحاب، وعدم الترصد للسهاء كما في هذا الزمان، ولكونه في وقت الغفلة، ولوجوده في الليل، ولكون الانشقاق آنيا – لا يلزم ان يراه كل الناس أو أكثرهم على انه قد ثبت في الروايات انه قد رآه كثير

من القوافل الذين كان مطلعهم ذلك المطلع . ثم ان رئيس هذه المعجزات هو القرآن المبين المبرهن اعجازه بجهات سبع أشير اليها في هذه الآية ، واذ تفهمت هذه المسائل فاستمع لما يتلى عليك من نظم الآية بوجوهها الثلاثة ؛ من نظم المجموع بما قبله ، ونظم الجمل بعضها مع بعض . ونظم هيئات وقيود جملة جملة : أما النظم الأول فمن وجهين :

الأول: انه لما قال [يا أيها الناس] لإثبات التوحيد – على تفسير ابن عباس - اثبت بهذه نبوّة محمد عليه الصلاة والسلام الذي هو من اظهر دلائل التوحيد. ثم ان اثبات النبوّة بالمعجزات. وأعظم المعجزات هو القرآن. وادق وجوه اعجاز القرآن ما في بلاغة نظمه . ثم انه اتفق الاسلام على ان القرآن معجز . اللا ان المحققين اختلفوا في طرق الاعجاز لكن لا تزاحم بين تلك الطرق بل كل اختار جهة من جهاته. فعند بعض اعجازه : اخباره بالغيوب.. وعند بعض : جمعه للحقائق والعلوم . . وعند بعض : سلامته من التخالف والتناقص .. وعند بعض : غرابة اسلوبه وبديعيته في مقاطع ومبادئ الآيات والسور.. وعند بعض : ظهوره من اميّ لم يقرأ ولم يكتب .. وعند بعض : بلوغ بلاغة نظمه الى درجة خارجة عن طوق البشر. وكذا وكذا .. الخ \* ثم اعلم : ان معرفة هذا النوع من الاعجاز تفصيلا انما تحصل بمطالعة أمثال هذا التفسير، واجمالا يعرف بثلاث طرق. (كما حققها عبد القاهر الجرجاني شيخ البلاغة والزمخشري والسكاكي والجاحظ.)

الطريق الأول: هو: ان قوم العرب كانوا بدويين امّييّن ولهم محيط عجيب يناسبهم.. وقد انتبهوا بالانقلابات العظيمة في العالم» وكان ديوانهم الشعر وعلمهم البلاغة، ومفاخرتهم بالفصاحة في أمثال سوق عكاظة \* وكانوا أذكى الأقوام ... وكانوا أحوج الناس لجولان الذهن اذًا.. ولقد كان لأذهانهم فصل الربيع، فطلع عليهم القرآن بحشمة بلاغته فمحا وبهر تماثيل بلاغتهم وهي المعلقات السبعة المكتوبة بذوب الذهب على جدار الكعبة. مع ان اولئك الفصحاء البلغاء – الذين هم أمراء البلاغة وحكام الفصاحة ما عارضوا القرآن وما حاروا ببنت شفة مع شدة تحدي النبيّ عليه السلام معهم، ولومه لهم، وتقريعه اياهم، وتسفيهه لأحلامهم، وتحريكه لاعصابهم في زمان طويل، وترذيله لهم مع ان من بلغائهم من يحكّ بيافوخه كتف الساء، ومنهم من يناطح السّماكيّن بكبره فلولا انهم ارادوا وجربوا أنفسهم فأحسوا بالعجز، لما سكتوا عن المعارضة البتة ؛ فعجزهم دليل اعجاز القرآن.

والطريق الثاني: هو ان اهل العلم والتدقيق واهل التنقيد الذين يعرفون خواص الكلام ومزاياه ولطائفه تأملوا في القرآن سورةً سورةً ، وعشرًا عشرًا ، وآيةً آيةً ، وكلمةً كلمةً ، فشهدوا بانه جامع لمزايا ولطائف وحقائق لا تجتمع في كلام بشر. فهؤلاء الشهداء الوف الوف ، والذي يدل على صدق شهادتهم هو ان القرآن أوقع في العالم الانساني تحوّلا عظيما ، واسس ديانة واسعة ، وادام على وجه الزمان ما اشتمل عليه من العلوم . فكلما شاب الزمان شبّ ، وكلما تكرر حلا . فاذًا ان هو الا وحي يوحي .

والطريق الثالث: - كما حققه الجاحظ - هو ان الفصحاء

والبلغاء مع شدة احتياجهم الى ابطال دعوى النبيّ عليه السلام، ومع شدة حقدهم وعنادهم له تركوا المعارضة بالحروف الطريق الأسلم والأقرب والأسهل. والتجئوا الى المقارعة بالسيوف الطريق الأصعب الأطول المشكوكة العاقبة كثير الخواطر؛ وهم بدرجة من الذكاء السياسي، لا يمكن ان يخفى عليهم التفاوت بين هذين الطريقين. فمن ترك الطريق الأول لو امكن – مع انه أشد ابطالا لدعواه – واختار طريقا أوقع ماله وروحه في المهالك فهو إما سفيه، وهو بعيد ممن ساسوا العالم بعد ان اهتدوا.. واما انه أحس من نفسه العجز عن السلوك في الطريق الأول فاضطر للطريق الثاني.

فان قلت : يمكن ان تكون المعارضة ممكنة ؟

قيل لك: لو امكنت لطمع فيها ناس لتحريك أعصابهم لها. ولو طمعوا لفعلوا لشدة احتياجهم. ولو عارضوا لتظاهرت للرغبة وكثرة الأسباب للظهور. ولو تظاهرت لوجد من يلتزمها ويدافع عنها ويقول: انه قد عورض لا سيما في ذلك الزمان. ولو كان لها ملتزمون ومدافعون ولو بالتعصب لاشتهرت لانها مسئلة مهمة. ولو اشتهرت لنقلها التواريخ كما نقلت هذيانات مسيلمة بقوله: (الفيل ما الفيل وما ادراك ما الفيل صاحب ذنّب قصير وخُرْطوم طويل.) فان قلت: مسيلمة كان من الفصحاء فكيف صار كلامه مسخرة وأضحوكة بين الناس ؟

قيل لك: لأنه قوبل بما فاقه بدرجات كثيرة. ألا ترى ان شخصا ولو كان حسنا اذا قوبل بيوسف عليه السلام لصار قبيحا ولو كان مليحا. فثبت ان المعارضة لا تمكن ؛ فالقرآن معجز. فان قلت: للمرتابين كثير من الاعتراضات والشكوك على تراكيب القرآن وكلماته مثل [ إن هذان ] و [ الصابئون ] و [ الذي استوقد نارًا ] وامثالها من الاعتراضات النحوية ؟

قيل لك: عليك بخاتمة مفتاح السكاكي فانه ألقمهم الحجر بر أفلا يتفطنون ان من كرر كلامه في زمان مديد مع انه فصيح بالاتفاق كيف لا يحس بالغلطات التي تظهر لنظر هؤلاء الحمقاء؟ به أما الوجه الثاني :لنظم الآية فاعلم : ان الآية السابقة لما امرت بالعبادة استفسر ذهن السامع بر «على أية كيفية نعبد» فكأنه أجاب : كما علمكم القرآن ! فعاد سائلا : كيف نعرف انه كلام الله تعالى ؟ فأجاب بقوله : (وان كنتم في ريب مما نزلنا على عبدنا الخ) به أما نظم الجمل بعضها مع بعض فهو ان جملة [وان كنتم في ريب مما نزلنا على عبدنا ] قد وقعت في موقعها المناسب اذ لما أمر ريب مما نزلنا على عبدنا على عبدنا ] قد وقعت في موقعها المناسب اذ لما أمر القرآن بالعبادة كأنه سئل كيف نعرف انه امر الله حتى يجب الامتثال؟ فقيل له ان ارتبت فجرب نفسك لتتيقن انه امر الله ...

ومن وجوه النظم ايضا ان القرآن لما اثنى على نفسه بجملة [ ذلك الكتاب لا ريب فيه هدى للمتقين ] ثم استتبع مدحه مدح المؤمنين ، ثم استطرد مدح المؤمنين ذم الكافرين والمنافقين ، ثم استعقب الأمر بالعبادة والتوحيد – عاد القرآن الى الأول بالنظر الى [ لا ريب فيه ] أي اما القرآن فليس قابلا للشك والريب ؛ فما ريوبكم الا من مرض قلوبكم وسقامة طبعكم . كما « قَدْ يُنْكُرُ ضَوْءُ الشَّمْسِ مِنْ رَمَدٍ وَيُنْفَرُ طَعْمُ الْماءِ مِنْ سَقَم » .

وأما نظم [ فأتو بسورة من مثله ] فاعلم : ان هذه جزاء الشرط ، وجزاء الشرط يلزم ان يكون لازما لفعل الشرط. ولما كان الأمر تعجيزيا استلزم تقدير «تشبثوا» ولما كان الأمر انشاء والانشاء

لا يصير لازما ، يلزم ان يكون لازم الأمر جزاء . وهو الوجوب الذي هو من أصول معاني الأمر ، ثم وجوب التشبث أيضا لا يظهر لزومه للريب فاقتضى تقدير جمل مطوية تحت ايجاز الآية . فالتقدير « ان كنتم في ريب انه كلام الله يجب عليكم ان تتعلموا اعجازه ، فان المعجز لا يكون كلام البشر ومحمد عليه السلام بشر ، وان أردتم ظهور اعجازه فجر بوا أنفسكم ليظهر عجزكم ، فيجب عليكم التشبث باتيان سورة من مثله » . فلله درّ التنزيل ما أوجرَه وما أعجزه .

وأما نظم [ وادعوا شهدائكم من دون الله ] فبثلاثة اوجه : أحدها : انهم يقولون عجزنا لا يدل على عجز البشر.. فافحمهم بقوله [ وادعوا شهدائكم ] أي كبرائكم ورؤسائكم. والثاني : انهم يزعمون : انا لو عارضنا فمن يلتزمنا ويدافع عنا ؟ فالقمهم الحجر بانه ما من مسلك الا وله متعصبون ولو عارضتم لظهر لكم شهداء يذبون عنكم. والثالث : ان القرآن كأنه يقول : لما استشهد النبي يذبون عنكم. والثالث : ان القرآن كأنه يقول : لما استشهد النبي عليه السلام الله تعالى صدقه الله وشهد له بوضع سكة الاعجاز على دعواه. فان كان في آلهتكم وشهدائكم فائدة لكم فادعوهم.

وأما نظم [ فان لم تفعلوا ] فظاهر، اذ التقدير « فان جربتم فانظروا فان لم تقتدروا ظهر عجزكم ولم تفعلوا » وأما نظم [ ولن تفعلوا ] فكأنه لما قال لم تفعلوا .. قيل من جانبهم : عدم فعلنا فيما مضى لا يدل على عجز البشر فيما سيأتي . فقال : ولن تفعلوا ، فرمز الى الاعجاز بثلاثة اوجه : احدها : الاخبار بالغيب وكان كما اخبر » ألا ترى ان الملايين من الكتب العربية مع التمايل الى تقليد اسلوب التنزيل وكثرة المعاندين لو فتشتها ؛ لم يوافقه شيء منها. كأن نوعه منحصر في شخصه. فاما هو تحت الكل وهو باطل بالاتفاق . فما هو الا فوق الكل . والوجه الثاني : ان القطع والجزم بعدم فعلهم مع التقريع عليهم وتحريك أعصابهم في هذا المقام المشكل وفي هذه الدعوى العظيمة علامة صادقة على انه واثق امين مطمئن بماله ومقاله . والوجه الثالث : ان القرآن كأنه يقول : اذا كنتم امراء الفصاحة وأشد الناس احتياجًا اليها ولم تقتدروا لم يقتدر عليه البشر . وكذا فيه اشارة الى ان نتيجة القرآن التي هي الاسلامية كما لم يقتدر على نظيرها الزمان الماضي ؛ كذا يعجز عن مثلها الزمان المستقبل \*

وأما نظم [ فاتقوا النار التي وقودها الناس والحجارة ] فاعلم : ان تعقيب « ان لم تفعلوا » « بفاتقوا » يقتضي في ذوق البلاغة تقديرًا هكذا : ان لم تفعلوا ولن .. ظهر انه معجز ، فهو كلام الله ، فوجب عليكم الإيمان به وامتثال أوامره ... ومن الأوامر يا ايها الناس اعبدوا نتتقوا النار فاتقوا النار. فاوجز فاعجز . وأما نظم [ التي وقودها الناس والحجارة ] فاعلم : ان المقصد من « فاتقوا » هو الترهيب ، ومعنى الترهيب انما يؤكد بالتهويل والتشديد فهوّله « بوقودها الناس » اذ النار التي حطبها كان انسانا أخوف وأدهش » ثم شدده بعطف الحجارة ؛ اذ ما تحرق الحجر أشد تأثيرًا » ثم أشار الى الزجر عن الحجارة ؛ اذ ما تحرق الحجر أشد تأثيرًا » ثم أشار الى الزجر عن غبادة الأصنام : أي لو لم تتمثلوا أمر الله ، وعبدتم أحجارًا لدخلتم غبادة الأصنام : أي لو لم تتمثلوا أمر الله ، وعبدتم أحجارًا لدخلتم انها توضيح وتقرير لزوم جزاء الشرط لفعله : أي هذه المصيبة ليست كالطوفان وسائر المصائب التي لا تصيب الظالمين خاصة بل تعم الأبرار والأخيار ؛ فانما هذه تختص بالجانين يجرها الكفر لا سبيل الأبرار والأخيار ؛ فانما هذه تختص بالجانين يجرها الكفر لا سبيل

للنجاة الا امتثال القرآن \* ثم اعلم: ان « اعدت » اشارة الى ان جهنم مخلوقة موجودة الآن لا كما زعمت المعتزلة ... ثم ان مما يدلك ويفيد حدسا لك على أبدية جهنم انك اذا تفكرت في العالم بنظر الحكمة ترى النار مخلوقة عظيمة مستولية غالبة ، كأنها عنصر أساس في العلويات والسفليات . وتفهمت وجود رأس عظيم وثمرة عجيبة تدلت الى الأبد \* ألا ترى ان من رأى عرقا ممتدا تفطن لوجود بطيخ مثلا في رأسه ؛ وكذلك من رأى الخلقة النارية تفطن لإنتهائها الى حنظلة جهنم . وكذا من رأى النعم والمحاسن واللذائذ يحدس بأن مصبها وملخصها وروضها الجنة .

فان قلت: اذا كانت جهنم موجودة الآن فاين موضعها؟ قيل لك: نحن معاشر أهل السنة والجماعة نعتقد وجودها الآن لكن لا نعين موضعها.

فان قلت: أن ظواهر الأحاديث تدل على أنها تحت الأرض وفي حديث: أن ناره أشد وأحر من نار الدنيا بمائتي دفعة. وان الشمس أيضًا تدخل في جهنم؟

قيل لك: ان تحت الأرض عبارة عن مركزها ، اذ تحت الكرة مركزها . وقد ثبت في نظريات الحكمة ان في مركزها نارًا بالغة في الشدة الى مقدار مائتي الف درجة . اذ كلما تحفر الأرض ثلاثة وثلاثين ذراعا بذراع التجار تتزايد تقريبا درجة حرارة . فإلى المركز تصير تقريبا مائتي الف درجة \* فهذا النظري مطابق لمآل الحديث الذي يقول انها أشد من نار الدنيا بمائتي درجة . وأيضًا في الحديث ان قسها من تلك النار زمهرير تحرق ببرودتها \* وهذا الحديث مطابق لهذا النظري ؛ اذ النار المركزية مشتملة على المراتب

النارية كلها الى السطح \* وقد تقرر في الحكمة الطبيعية ان للنار مرتبة تجذب دفعة حرارة مجاورها فتحرقه بالبرودة وتصير الماء حمدًا. فان قلت: ما في جوف الأرض ومظروفها صغير فكيف تسع جهنم التي تسع السموات والأرض ؟

قيل لك: نعم باعتبار الملك والمطويتية وان كانت مظروفة للأرض لكن بالنظر الى العالم الأخروي بالغة في العظمة الى درجة تسع الوفا من أمثال هذه الأرض. بل ان عالم الشهادة كحجاب مانع لارتباط تلك النار بسائر أغصانها. فما في جوف الأرض الا مركزها وسرها أو قلب عفريتها. وأيضاً لا تستلزم التحتية اتصالها بالأرض، اذ شجرة الخلقة اثمرت أغصانها الشمس والقمر والنجوم وأرضنا وأرضين أخرى. فما تحت الثمرة يشمل ما بين الأغصان اين كان «فملك الله تعالى واسع ، وشجرة الخلقة منتشرة فأين سافرت جهنم فملك الله تعالى واسع ، وشجرة الخلقة منتشرة فأين سافرت جهنم لا ترد « وفي حديث (إنَّ جَهَنَّمَ مَطُويَّةٌ) فيمكن ان تكون بيضة لأرضنا الطيارة متى يمترق حجاب الملك ينفتق تلك البيضة وتتظاهر هي كاشرة أسنانها لأهل العصيان « ويحتمل ان ما شبط أهل الاعترال وأوقعهم في الغلط بعدم وجودها الآن انما هو هذه المطويتية «

وأما نظم هيئات وقيود جملة جملة فاعلم: ان جملة [ وان كنتم في ريب مما نزلنا على عبدنا ] الواو فيها بناء على المناسبة بين المتعاطفين تومئ الى تقدير «كما علمكم القرآن» وايراد « ان » الترديدية في موضع « اذا » التي هي للقطع مع ان ريبهم مجزوم به اشارة الى انه لأجل ظهور أسباب زوال الريب شأنه ان يكون مشكوك الوجود بل من المحال يفرض فرضا . ثم ان الشك في « ان » بالنظر

الى الاسلوب لا بالقياس الى المتكلم تعالى \* وايراد [كنتم في ريب ] بدل ارتبتم مع انه اقصر اشارة الى ان منشأ الريب طبعهم المريض وكوبهم \* وظرفية الريب لهم مع انه مظروف لقلبهم ايماء الى ان ظلمة الريب انتشرت من القلب فاستولى على القالب ، فاظلم عليه الطرق. وتنكير « ريب » للتعميم أي أيّ نوع من أنواع الريب ترتابونه فالجواب واحد وهو : ان هذا معجز وحق . فتخطئتكم بالنظر السطحيّ خطأ فلا يلزم لكل ريب جواب خاص \* ألا ترى ان من رأى رأس عين وذاقه عذبا فراتا لا يحتاج الى ذوق كل جدول وفرع قد تشعب منه \* و « من » في [ مما نزلنا ] ايماء الى تقدير لفظ « في شيء مما » ولفظ « نزلنا » اشارة الى ان منشأ شبههم هو صفة النزول . فالجواب القاطع اثبات النزول فقط \* وايثار « نزلنا » الدال على النزول تدريجا على « انزلنا » الدال عليه دفعة اشارة الى ان ما يتحججون به قولهم : لولا انزل عليه دفعة ؟ بل على مقتضى الواقعات تدريجا نوبة نوبة نجما نجما سورة سورة \* وايثار العبد على « النبي » و « محمد » اشارة الى تعظيم النبي، وإيماء الى علو وصف العبادة، وتأكيد لأمر « اعبدوا » ورمز الى دفع أوهام بان النبيّ عليه السلام أعبد الناس وأكثرهم تلاوة للقرآن فتفكر! وان جملة [فأتوا بسورة من مثله] الأمر في « فأتوا » للتعجيز ، وفيه التحدِّي والتقريع والدعوة الى المعارضة والتجربة ليظهر عجزهم. ولفظ «بسورة » اشارة الى نهاية افحام ، وشدة تبكيت ، وغاية الزام . اذ اول طبقات التحدِّي هو ان يقال: فأتوا بمثل تمام القرآن بحقائقه وعلومه واخباراته الغيبية مع نظمه العالي من شخص امي ! وثانيتها : ان يقال ان لم تفعلوا كذا فأتوا بها مفتريات لكن بنظم بليغ مثله. وثالثها: أن يقال

ان لم تفعلوا هكذا أيضًا فأتوا بمقدار عشر سور. ورابعتها : انه أن لم تقتدروا عليه أيضًا فلا أقلّ من أن تأتوا بقدر سورة طويلة . وخامستها : انه ان لم يتسير لكم هذا أيضًا فأتوا بمقدار سورة مطلقا ولو أقصر ك « إنا اعطينا » من شخص اميّ مثله. وسادستها : انه ان لم يمكنكم الإتيان من امي فأتوا من عالم ماهر وكاتب حاذق. وسابعتها: انه ان تعسر عليكم هذا أيضًا فليتعاون بعضكم بعضا على الإتيان. وثامنتها: انه ان لم تفعلوا فاستعينوا بكافة الإنس والجن واستمدوا من مجموع نتائج تلاحق أفكارهم من آدم الى قيام الساعة، ونتائج افكارهم هي ما بين ايديكم من هؤلاء الكتب على الاسلوب العربي مع شوق التقليد وعناد المعارضة؛ ففضلًا عن أهل التحقيق لو تصفحها مَنْ له ادني مسكة ولو جاهل لقال ليس فيها مثله. فاما هو تحت الكل وهو باطل بالاتفاق واما فوق الكل وهو المطلوب كما مر آنفا. نعم لم يعارض في ثلاثة عشر عصرًا هكذا مرّ الزمان ، وهكذا يمرّ الى يوم القيامة. وتاسعتها : ان يقال لا تتحججوا بان ليس لنا شهداء وانتم لا تشهدون لنا . ألا فادعوا شهدائكم والمتعصبين لكم فليراجعوا وجدانهم هل يتجاسرون على تصديق دعواكم المعارضة. واذا تفهمت هذه الطبقات فانظر الى القرآن كيف أعجز بان أوجز فأشار الى هذه المراتب، فالقمهم الحجر وأرخى لهم العنان. ثم اعلم ان عجز البشر عن معارضة أقصر سورة إنيَّتُهُ بديهية \* واما لِمِيَّتُهُ فقيل هي : ان الله تعالى صرف القوى عن المعارضة. والمذهب الأصح في اللَّمِيَّة ما عليه عبد القاهر الجرجاني والزمخشري والسكاكي. وهو: ان قدرة البشر لا تصل الى درجة نظمه العالي. ثم ان السكاكي اختار ان الاعجاز ذوقيّ لا يعبر عنه ولا يشرح بل يذاق ذوقا . وأما صاحب

دلائل الاعجاز فاختار انه يمكن التعبير عنه ونحن على مذهبه في هذا البيان. وايثار «سورة» على نجم أو طائفة أو نوبة اشارة الى الزامهم في منشأ شبهتهم وهي : لولا انزل عليه دفعة واحدة ؟ أي فهاتوا انتم ولو بنوبة فذة . وأيضًا ايماء الى تضمن تسوير التنزيل سورة سورة لفوائد جمة بينها الزمخشري ، والى تضمن هذا الاسلوب الغريب للطائف. ولفظ [ من مثله ] فيه معنيان أي بمثل المنزل أو من مثل المنزل عليه \* اعلم ان حق العبارة على الأول « مثل سورة منه » مثل المنزل عليه \* اعلم ان حق العبارة على الأول « مثل سورة منه » لكن عدل الى [ من مثله ] للايماء الى ملاحظة الاحتمال الثاني ، أي انما تكون معارضتكم مبطلة لدعواه لو جاءت من مثله في عدم التعلم \* وكذا اشارة الى ان المعارضة انما تبطل الاعجاز لو كان المعارض به من مجموع مثل \* وكذا رمز الى توجيه الاذهان الى امثال القرآن في النزول من الكتب السهاوية ليوازن ذهن السامع بينها فيتفطن لعلوه .

وان جملة [ وادعوا شهدائكم من دون الله ] ايشار « ادعوا » فيها على « استعينوا » او « استمدوا » ايماء الى ان من يلبيهم ويذب عنهم لا يفقدهم بل حاضر لا يحتاجون الا الى ندائه ، ولفظ « شهداء » جامع لثلاثة معان اي كبرائكم في الفصاحة . ومن يشهد لكم ، وآلهتكم . فنظرًا إلى الأول الزام لهم ، يقطع تحججهم بان عدم قدرتنا لا يدل على عدم قدرة كبرائنا . ونظرًا إلى الثاني افحام لهم ، يقطع تعللهم بأن ليس لنا شهداء بانه لا مسلك الآله ذابون في هذا الآلمة التي وشهداء . ونظرًا الى الثالث تبكيت لهم وتهكم بهم بان الآلهة التي ترجون منها النفع ودفع الضر كيف لا تعينكم في هذا الأمر الذي يهمكم ؟ واضافة « شهداء » الى «كم » المفيدة للاختصاص تقوى يهمكم واضافة « شهداء » الى «كم » المفيدة للاختصاص تقوى

عضد المعنى الأول : بان الكبراء حاضرون معكم ، وبينكم اختصاص لو اقتدروا لعاونوكم البتة \* وتصل جناح المعنى الثاني بانا نقبل شهادة من يلتزمكم ويتعصب لكم فانهم أيضا لا يتجاسرون على الشهادة على بديمي البطلان ، وتأخذ بساعد المعنى الثالث مع التقريع بأن الآلهة التي اتخذتموها معبودات كيف لا تمدكم. ولفظ [ من دون الله ] نظرًا الى الأول اشارة الى التعمم أي كل فصيح في الدنيــا ما خلا الله تعالى .. وكــذا الى ان اعجازه ليس الّا لأنه من الله، ونظرا الى الثاني اشارة الى عجزهم ومبهوتيتهم بقولهم: «الله شاهد، الله عليم انا نقتدر». لأن ديدن العاجز المحجوج الحلف بالله والاستشهاد به على ما لا يقتدر على الاستدلال عليه.. ونظرا الى الثالث اشارة الى ان معارضتهم مع النبيّ عليه الصلاة والسلام ليست الا مقابلة الشرك بالتوحيد والجمادات بخالق الأرض والسموات. وان جملة [ ان كنتم صادقين ] اشارة الى قولهم لو شئنا لقلنا مثل هذا \* وكذا تعريض بانكم لستم من أهل الصدق الا ان يفرض فرضا بل من أهل السفسطة ، ما وقعتم في الريب من طريق طلب الحق بل طلبتم فوقعتم فيه \* ثم ان جزاء هذا الشرط محصل ما قبله أي فافعلوا \*

أما جملة (فان لم تفعلوا ولن تفعلوا فاتقوا النار) الى آخره. فاعلم: ان [ان كنتم صادقين] احتجاج القرآن عليهم بقياس استثنائي استثنى نقيض التالي لانتاج نقيض المقدم تلخيصه ان كنتم صادقين تفعلوا المعارضة وتأتوا بسورة لكن ما تفعلون ولن تفعلوا ، فانتج فلم تكونوا صادقين فكان خصمكم وهو النبيّ عليه السلام

صادقا فالقرآن معجز ، فوجب عليكم الايمان به لتتقوا من العذاب ... انظر كيف اوجز التنزيل فاعجز \* (۱) ثم انه ذكر موضع استثناء نقيض التالي وهو (لكن ما تفعلون) لفظ (ان لم تفعلوا) مشيرًا بتشكيك «ان » إلى مجاراة ظنهم ، وبالشرطية إلى استلزام نقيض التالي لنقيض المقدم \* ثم ذكر موضع النتيجة وهي نقيض المقدم أعني فلم تكونوا صادقين علة لازم لازمها وهي قوله [ فاتقوا النار ] لتهويل الترهيب والتهديد . أما [ ان لم تفعلوا ] الماضي بالنظر إلى « لم » والمستقبل بالقياس إلى « ان » فلتوجيه الذهن إلى ماضيهم كأنه يقول لهم : « أنظروا إلى خطبكم المزيّنة ومعلقاتكم المذهبة أتساويه أو تدانيه أو تقع قريبا منه ؟ » . وإيثار « تفعلوا » على « تأتوا » لنكتين :

احديهما: الايماء الى ان منشأ الاعجاز عجزهم ومنشأ العجز الفعل لا الأثر \*

والثانية: الإيجاز، اذ « فعل » كما انه في الصرف ميزان الأفعال وجنسها ؛ كذلك في الأساليب مصدر الأعمال وملخص القصص كأنه ضمير الجمل كناية عنها. أما [ ولن تفعلوا ] فاعلم: ان التأكيد والتأبيد في « لن » ايماء الى القطعية وهي اشارة الى ان القائل مطمئن جدّي، لا ريب له في الحكم. وهذا رمز الى ان لا حيلة.

<sup>[</sup> ١ ] قد استعمل المنطق هنا إستعمالاً حسناً .

أما « فاتقوا » بدل « تجنبوا » فللايماء الى ما ناب عنه الجزاء من آمنوا واتقوا الشرك الذي هو سبب دخول النار. أما تعريف « النار » فللعهد أي النار التي عهدت واستقرت في أذهان البشر بالتسامع عن الأنبياء من آدم الى الآن. وأما توصيفها بر التي » الموصولة مع ان من شانها ان تكون معلومة اوّلاً، فلأجل نزول [ نارًا وقودها الناس والحجارة ] قبل هذه الآية فالمخاطبون قد سمعوا تلك ، فالموصولية في موقعها. وأما [وقودها الناس والحجارة] فالغرض كما مر آنفا الترهيب والترهيب يؤكد بالتهويل والتشديد فهوّل بلفظ «الناس» كما قرع به ، وشدد « بالحجارة » كما وبخ بها . أي ما ترجون منه النفع والنجاة وهو الاصنام يصير آلة لتعذيبكم. واما جملة [ اعدت للكافرين] فاعلم: ان الموضع «اعدّت لكم » لكن القرآن يذكر الفذلكة والقاعدة الكلية في الأغلب في آخر الآيات ليشير الى كبرى دليل الحكم اذ اصل الكلام: « اعدت لكم ان كفرتم لأنها اعدت للكافرين ». فلهذا اقيم المظهر مقام المضمر. وأما ماضية « اعدّت » فاشارة كما مر الى وجود جهنم الآن.

﴿ وَبَشِّرِ الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ اَنَّ لَهُمْ جَنَّاتٍ تَجْرِي مِنْ تَحْتِهَا الْأَنْهَارُ كُلَّما رُزِقُوا مِنْهَا مِنْ ثَمَرَةً رِزْقًا قَالُوا هَذَا الَّذِي رُزِقًنَا مِنْ قَبْلُ وَاللَّهِ مُتَشَابِهًا وَلَهُمْ فِيها اَذْوَاجٌ مُطَهَّرَةٌ وَهُمْ فِيها خَالِدُونَ ﴾ .

فاعلم: ان نظم هذه الآية كأخواتها بثلاثة وجوه: نظم المجموع بما قبله، والجمل بعضها مع بعض، والهيئات.

أما الأول فاعلم: أن لمآلها ارتباطات متفاوتة مع الآيات السابقة،

وخطوطا ممتدة بالاختلاف الى الجمل السالفة \* ألا ترى ان القرآن لما أثنى في رأس السورة على نفسه وعلى المؤمنين بالايمان والعمل الصالح كيف أشار بهذه الآية الى نتيجة الايمان وثمرة العمل الصالح. وكذا لما ذم الكفار وشنع على المنافقين وبين طريقهم المنجر الى الشقاوة الأبدية لوِّح لهم بهذه الآية الى نور السعادة الأبدية ، فأراهم ليزيدوا حسرة على حسرة بفوات هذه النعمة العظمى . ثم لما كلف ب [ يا ايها الناس اعبدوا] - مع ان في التكليف مشقة وكلفة وترك اللذائذ العاجلة - فتح لهم أبواب الآجلة ؛ فاراهم بهذه الآية تطمينا لنفوسهم وتأمينا لهم . ثم لما أثبت التوحيد – الذي هو أول اركان الايمان الذي هو أساس التكليف - صرح في هذه الآية بثمرة التوحيد وعنوان الرحمة وديباجة الرضاء بارائة الجنة والسعادة الأبدية \* ثم لما أثبت النبوّة ثانية أركان الايمان بالاعجاز بقوله [ وان كنتم في ريب ] الخ. أشار بهذه مع المطوي قبلها الى وظيفة النبوّة ومكلفية النبيّ وهي الإنذار والتبشير بلسان القرآن. ثم لما اوعد ورهب وانذر في سابقتها القريبة وعد ورغب وبشر بهذه الآية بسر ان التضاد مناسبة . وأيضًا ان الذي يطيع النفس، ويديم الاطاعة ويصير الوجدان مطيعا لحكم العقل - تهييج حسّ الخوف وحسّ الشوق معا بجمع الترغيب والترهيب. اذ حكم العقل وامره موقّت فلا بد من وجود محرك آمر دائميّ في الوجدان. وكذا لما أشار بالسابقة الى احد شقي الآخرة كمل بهذه الآية الشق الآخر وهو منبع السعادة الأبدية. وكذا لما لوح هناك بالنار الى جهنم صرح هنا بالجنة. ثم أعلم: ان الجنة وجهنم تمرتان تدلَّتا الى الأبد من شجرة الخلقة. ونتيجتان لسلسلة الكائنات، ومخزنان لانصباب الكائنات، وحوضان للكائنات الجارية الى الأبد. نعم! تتمخض الكائنات وتختلط بحركة عنيفة فتتظاهر الجنة وجهنم فتمتلئان «

وايضاحه: هو ان الله جل جلاله لما اراد ان يبدع عالما للابتلاء والامتحان لحكم كثيرة تدق عن العقول ، واراد تغيير ذلك العالم وتحوّله لِحكَم – مزج الشر بالخير ، وادرج الضر في النفع ، وادمج القبح في الحسن ؛ فوصلها بجهنم وأمدها بها . وساق المحاسن والكمالات تتجلى في الجنة . وأيضًا لما اراد تجربة البشر ومسابقتهم ، وأراد وجود اختلافات وتغيرات فيهم في دار الابتلاء خلط الأشرار بالأبرار ، ثم لما انقضى وقت التجربة وتعلقت الارادة بأبديتهم جعل الأشرار مظهر خطاب [ وَامْتَازُوا الْيُوْمَ اَيُّهَا الْمُجْرِمُونَ ] وصير الأبرار مظهر تلطيف وتشريف [ فَادْخُلُوهَا خَالِدينَ ] . ولما امتاز النوعان تصفّت الكائنات فانسلّت مادة الضر والشر عن عنصر النفع والخير والكمال فاختارت جانبا . والحاصل: انه لو امعن النظر في الكائنات صودف فيها عنصران أساسان وعرقان ممتدان اذا تحصلا وتأبدا وصارا جنة وجهنم .

## مقدمة

هذه الآية مع ما قبلها اشارة الى القيامة والحشر ، فمدار النظر في هذه المسئلة أربع نقط : أحداها إمكان خراب العالم وموته .. والثانية وقوعه .. والثالثة التعمير والإحياء .. والرابعة وقوعه ..

أما امكان موت الكائنات فاعلم: ان الشيء الداخل تحت قانون التكامل ففيه نشو ونماء .. فله عمر طبيعيّ .. فله أجل فطريّ ؟ لا يخلص من حكم الموت بدليل استقراء أكثر أفراد الأنواع. فكما ان الانسان عالم صغير لا خلاص له من الخرابية ؟ كذلك العالم

انسان كبير لا مناص له من الموت البتة. وكما ان الشجر نسخة من الكائنات يعقبها التخريب والانحلال ، كذلك سلسلة الكائنات من شجرة الخلقة لا مناص لها من يد التخريب للتعمير. ولان لم يعرض عاصفة أو مرض خارجي بالارادة الأزلية قبل العمر الفطري ، ولم يخرّبها صانعها قبله – ليجيء بالضرورة وعلى كل حال حتى بالحساب الفني يوم يتحقق فيه [إذا الشّمش كُوِّرَت \* واذا النجوم انكدرت \*]و [اذا الساء انشقت] فيتظاهر في الفضاء سكرات الانسان الكبير بخرخرة عجيبة وصوت هائل \*

أما وقوعه فباجماع كل الاديان السهاوية ، وبشهادة كل فطرة سليمة ، وباشارة تغيّر وتبدّل وتحوّل الكائنات ... وان شئت ان تتصور سكرات العالم وخرخرته فاعلم : ان الكائنات قد ارتبطت بنظام علوي دقيق ، واستمسكت بروابط عجيبة فاذا صار جسم من الاجرام العلوية مظهر خطاب «كُنْ » أو « أُخْرُج عَنْ مِحُورِكَ » ترى العالم يشرع في السكرات ، وترى النجوم تتصادم ، وتتلاطم الاجرام فترعد وتصيح في الفضاء الغير المتناهي ، ويضرب بعض وجه بعض ، وترمي بشرر كأرضنا هذه بل أكبر . فكيف انت بخرخرة موت صوتها محصّل ملايين مرامي مَدافع رصاصتُها الصغرى أكبر من الأرض ؟ . فبهذا الموت تتمخض الحلقة وتتميز الكائنات فتمتاز جهنم بعشيرتها ومادتها ، وتتجلى الجنة جامعة لطائفتها مستمدة من عناصرها .

فان قلت : لم كانت الكائنات مغيّرة موقّتة تخرب ثم تصير يوم القيامة مؤبدة محكمة ثابتة ؟

قيل لك: أن الحكمة والعناية الازليتين لما اقتضتا التجربة

والابتلاء والنشو والنماء في الاستعدادات وظهور القابليات وظهور الحقائق النسبية التي تصير في الآخرة حقائق حقيقية ، ووجود مراتب نسبية وحكم كثيرة لا تدركها العقول – جعل الصانع جل جلاله الطبائع مختلطة ، والمضارّ ممزوجة بالمنافع والشرور متداخلة بين الخير والمقابح مجتمعة مع المحاسن فخمرت يد القدرة الاضداد تحميرًا فصيرت الكائنات تابعة لقانون التبدل والتغير والتحول والتكامل. فلما انسد ميدان الامتحان وانقضى وقت الابتلاء وجاء وقت الحصاد – أراد الصانع جل جلاله بعنايته تصفية الاضداد المختلطة للتأبيد ، وتمييز أسباب التغير وتفريق مواد الاختلاف ؛ فتحصل جهنم بجسم محكم مظهرا لخطاب [فامتازوا] وتجلى الجنة بجسم مؤبد مشيد مع أساساتها .. بسر ان المناسبة شرط الانتظام ، والنظام سبب الدوام. ثم انه تعالى أعطى بقدرته الكاملة لساكني هذين الدارين الأبديتين وجودًا مشيدًا لا سبيل للانحلال والتغير اليه، على ان التغير هنا المنجر الى الانقراض انما هو بتفاوت النسبة بين التركيب وما يتحلل \* وأما هناك فلاستقرار النسبة يجوز التغير بلا انجرار الى الانحلال.

وأما النقطة الثالثة والرابعة: أعني امكان التعمير والحشر ووقوعه فاعلم: ان التوحيد والنبوّة لما لم يصح اثباتهما بالدليل النقليّ فقط للزوم الدور أشار القرآن الى الدلائل العقلية عليهما. أما الحشر فيجوز اثباته بالعقل والنقل \* أما العقليّ فراجع الى ما بّينًا بقدر الطاقة في تفسير [ وبالآخرة هم يوقنون ] حاصله: ان النظام والرحمة والنعمة انما تكون نظامًا ورحمة ونعمة ان جاء الحشر. وأما النقليّ فقول كل الأنبياء مع حكم القرآن المعجز بوقوعه. وأما النقليّ مع

الرمز للعقليّ فراجع هذا الموضع من تفسير فخر الدين الرازي فانه عدد الآيات المثبتة للحشر. والحاصل: انه ما من متأمل في نظائر وأشباه وأمثال الحشر في كثير من الأنواع اللّ ويتحدس من تفاريق الامارات الى وجود الحشر الجساني والسعادة الأبدية.

أما نظم جملها بعض مع بعض فاعلم: ان السلك الذي نظم فيه جواهر جمل هذه الآية وسلسلتها هي : ان السعادة الأبدية قسمان \* الأول الأوْلى : رضاء الله تعالى وتلطيفه وتجلّيه وقربيته. والثاني : السعادة الجسمانية وهي بالمسكن والمأكل والمنكح. ومتممها ومكملها جميعا هو الدوام والخلود . ثم ان أقسام الاول مستغنية عن التفصيل أو غير قابلة. وأما أقسام الثاني فالمسكن الطفه ما يجري الماء بين نباتاته. ألا ترى ان ملهم الشعر ومفيض العشق في القلوب انما هو خشخشة الماء وخريره وككشكشة الأنهار وصفيرها تحت القصور وبين البساتين. والمأكل الرزق ولانه قوت يكون كمال لذته فما حصل به الالفة والأنسية \* ولأنه تفكه يكون كمال لذته في التجدد من جهة. اذ بحكم المألوفية يعرف درجة علو النعمة وتفوقها على نظيرها. وكذا من مكملات اللذة أن يعرف أنه جزاء عمله \* ومنها أن يكون منبعه ومخزنه حاضرًا نصب العين لتحصل لذة الاطمئنان \* وأما المنكح فاعلم : ان من أشدّ حاجات الانسان وجود قلب مقابلاً لقلبه لمداولة المحبة ومبادلة العشق والمؤانسة والتشارك في اللذة بل التعاون في أمثال الحيرة والتفكر. ألا ترى ان من رأي ما يتحير فيه أو يتفكر في أمر عجيب يدعو ولو ذهنا من يعينه في تحمل الحيرة. ثم انَّ ألطف القلوب وأشفقها واحرّها قلب القسم الثاني. ثم ان متمم الامتزاج الروحي ومكمل الاستيناس القلبي، ومصفى الاختلاط

الصوريّ كون القسم الثاني مبرأة ومطهرة من الأخلاق السيئة والعوارض المنفرة .

فإن قلت: ان الأكل لبقاء الشخص اذ به يحصل تعمير ما يتحلل ، وان النكاح لبقاء النوع مع ان الأشخاص في الآخرة مؤبدون لا يقع فيهم التحويل والانحلال وكذا لا تناسل في الآخرة ؟ قيل لك: ان فوائد الأكل والنكاح ليست منحصرة في البقاء والتناسل بل فيهما لذة عظيمة في هذا العالم الالميّ . وكيف لا يكون فيهما في عالم السعادة واللذة لذات عالية منزهة ؟

فإن قلت: ان اللذة هنا دفع الألم ؟

قيل لك: ان دفع الالم سبب من أسباب اللذة \* وأيضاً قياس العالم الأبدي على هذا العالم قياس مع الفارق ، بل ان النسبة بين حديقة «خُور خُور » (۱) هذه وتلك الجنة العالية هي النسبة بين لذائذ الآخرة ونظائرها في هذا العالم. فكما تفوق تلك الجنة على الحديقة بدرجات غير محصورة ؛ كذلك هذه ... والى هذا التفاوت العظيم اشار ابن عباس رضي الله تعالى عنهما بقوله «ليس في الجنة الا اسهائها» أي ثمرات الدنيا. أما الخلود ودوام اللذة في الجنة الا اسهائها » أي ثمرات الدنيا. أما الخلود ودوام اللذة فاعلم : ان اللذة انما تكون لذة حقيقية ان لم ينغصها الزوال اذ كما ان دفع الالم لذة أو سبب لها ؛ كذلك زوال اللذة الم بل تصور زوال اللذة الم أيضاً. حتى ان مجموع اشعار العشاق المجازيين انما هي انين ونياح من هذا الألم . وان ديوان كل عاشق غير حقيقي -

<sup>[</sup>۱] حديقة خورخور: مكان على ساحل بحيرة وان. كان بها مدرسة المؤلّف. «المصحح»

انما هو بكاء وعويل من هذا الألم الناشئ من تصور زوال المحبوب \* نعم ان كثيرًا من اللذائذ الموقّة اذا زالت اثمرت آلاما مستمرة كلما تذكرها يفور من فيه ايواه! واأسفا! المترجمين عن هذا الألم الروحاني . وان كثيرًا من الآلام اذا انقضت اولدت لذّات مستمرة كلما تذكرها الشخص وهو قد نجا يتكلم بر الحمد لله » الملوّح لنعمة معنوية \*

أجل! ان الانسان مخلوق للأبد فانما تحصل له اللذة الحقيقية في الأمور الأبدية كالمعرفة الآلهية والمحبة والكمال والعلم وأمثالها. والحاصل: ان اللذة والنعمة انما تكونان لذة ونعمة ان كانتا خالدتين. واذا رأيت هذا السلك فانظم فيه جمل الآية \*

أما جملة [ وبشر الذين آمنوا وعملوا الصالحات ] فاعلم : انه تعالى لما كلف الناس ، وأثبت النبوّة ، وكلف النبيّ بالتبليغ أمره بالتبشير تأمينا لامتثال التكليف الذي فيه مشقة وترك لللذائذ الدنيوية. فكما انه مأمور بالانذار ؛ كذلك مأمور بالتبشير برضاء الله تعالى وتلطيفه وقربيته وبالسعادة الأبدية .

وأما جملة [ان لهم جنات تجري] فاعلم: كما مر ان اوّل حاجات الانسان الضرورية - لأنه جسم - المكان والمسكن ؛ وان أحسن المكان هو المشتمل على النباتات والأشجار ، وان الطفه هو الذي يسلل بين خضرواته الماء ، وان اكمله هو الذي تجري بين أشجارها وتحت قصورها الأنهار بكثرة . فلهذا قال [تجري من تحتها الأنهار] ثم ان أشد الحاجات كما سمعت آنفا بعد المكان واكمل اللذائذ الجسمانية هو الأكل والشرب اللذين يشير اليهما الجنة والنهر . ثم ان اكمل الرزق هو ان يكون مألوفا ومأنوسا ليعرف الجنة والنهر . ثم ان اكمل الرزق هو ان يكون مألوفا ومأنوسا ليعرف

درجة تفوقه على نظيره .. وألد الفاكهة ان تكون متجددة .. وان الشها ان يكون المقتطف معلوما وقريبا .. وان ألدها ان يعرف انها ثمرة عمله . فلهذا قال [كلما رزقوا منها من ثمرة رزقا قالوا هذا الذى رزقنا من قبل] أي في الدنيا أو قبل هذا الآن . وأما وأتوا به متشابها] فاعلم ان في الحديث ان صورتها واحدة والطعم مختلف . فتشير الآية الى لذة التجدد في الفاكهة ، وان كمال اللذة ان يكون الشخص مخدوما يؤتى اليه . وأما جملة [ ولهم فيها أزواج مطهرة] فاعلم : كما رأيت في السلك ان الانسان محتاج لرفيقة وقرينة يسكن اليها وينظر بعينها وتنظر بعينه ويستفيد من المحبة التي هي ألطف لمعات الرحمة . ألا ترى ان الأنسية التامة هنا بهن . وأما جملة [ وهم فيها خالدون ] فاعلم : ان الانسان اذا صادف نعمة أو أصاب لذة فأول ما يتبادر لذهنه : أتدوم ام تنغص بزوال ؟ فلهذا أشار الى تكميل النعمة بخلود الجنة ودوامهم وازواجهم فيها فلهذا أشار الى تكميل النعمة بخلود الجنة ودوامهم وازواجهم فيها ودوام اللذائذ واستمرار الاستفادة بقوله [ وهم فيها خالدون ] .

أما نظم هيئات جملة جملة فجملة [ وبشر الذين آمنوا وعملوا الصالحات] الواو فيها – بسر المناسبة بين المتعاطفين – اشارة الى « انذر » الذي يتقطر من أنف السابقة . وأما « بشر » فرمز الى ان الجنة بفضله تعالى لا واجب عليه . وكذا الى ان لا بد ان لا يكون العمل لأجل الجنة . وأما صورة الأمر في « بشّر» فايماء الى « بلغ مبشرا » فانه مكلّف بالتبليغ . واما [ الذين آمنوا ] بدل « المؤمنين » الأقصر فتلويح الى « الذين » الذي مر في رأس السورة ليكون تفصيله الأقصر فتلويح الى « الذين » الذي مر في رأس السورة ليكون تفصيله هنا في ما إيراد [ آمنوا وعملوا ] على صيغة المضارع هنا ، مع إيراد [ يؤمنون وينفقون ] هناك بصيغة المضارع

فللإشارة الى أن مقام المدح والتشويق على الحدمة شأنه المضارع. وأما مقام المكافأة والجزاء فالمناسب الماضي ، اذ الاجرة بعد الخدمة. وأما واو « وعملوا » فاشارة بسر المغايرة الى ان العمل ليس داخلا في الايمان كما قالت المعتزلة. والى ان الايمان بغير عمل لا يكفى. ولفظ العمل رمز الى ان ما يبشر به كالاجرة. أما «الصالحات» فمبهمة ومجملة. قال «شيخ محمد عبده المصريّ» الاطلاق هنا حوالة على الاشتهار وتعارف الصالحات بين الناس. أقول: وكذا اطلقت اعتمادًا على رأس السورة . وأما جملة [ ان لهم جنات تجري من تحتها الأنهار] فاعلم: ان هيئاتها - من تحقيق «ان » وتخصيص « اللام » وتقديم « لهم » وجمع « الجنة » وتنكيرها وذكر الجريان وذكر « من » مع « تحت » وتخصيص « نهر » وتعريفه – تتعاون وتتجاوب على امداد الغرض الاساسيّ الذي هو السرور ولذة المكافأة كالأرض النشفة الرطبة ترشح بجوانبها الحوض المركزي . لأن « انَّ » اشارة الى ان البشارة بما هو في هذه الدرجة من العظمة يتردد فيها العقل فتحتاج الى التأكيد . وأيضًا من شأن مقام السرور طرد الأوهام؛ أذ طريان أدنى وهم يكسر الخيال ويطير السرور \* وكذا ايماء الى ان هذا ليس وعدًا صرفا بل حقيقة من الحقائق . ولأم « لهم » اشارة الى الاختصاص والتملك والاستحقاق الفضليّ لتكميل اللذة وزيادة السرور. والّا فكثيرا ما يضيف ملِّك مسكينا.. وتقديم « لهم » اشارة الى اختصاصهم بين الناس بالجنة ، اذ ملاحظة حال أهل النار سبب لظهور قيمة لذة الجنة. وجمع «جنّات» اشارة الى تعدد الجنان وتنوع مراتبها على نسبة تنوع مراتب الأعمال. وكذا رمز الى ان كل جزء من الجنة جنة . وكذا ايماء الى ان ما يصيب

حصة كل - لوسعته - كأنه كالجنة بتمامها لا كأنه يساق بجماعتهم الى موضع. وتنكير «جنّات» يتلو على ذهن السامع: « فيها ما لا عين رأت ، ولا اذن سمعت ، ولا خطر على قلب بشر ». وكذا يحيل على أذهان السامعين حتى يتصورها كل على الطرز الذي يستحسنه . وكذا كأن التنوين بدل [ فِيهَا مَا تَشْتَهيهِ الْأَنْفُسُ ]. وأما « تجري » فاعلم: ان أحسن الرياض ما فيها ماء. ثم أحسنها ما يسيل ماؤها. ثم أحسنها ما استمر السيلان. فبلفظ «تجري» أشار الى تصوير دوام الجريان. واما [ من تحتها ] فاعلم : ان أحسن الماء الجاري في الخضروات ان ينبع صافيا من تلك الروضة، ويمر مُتَخَرْخِرًا تحت قصورها، ويسيل منتشرًا بين أشجارها فاشار ب [ من تحمها ] الى هذه الثلاثة. وأما « الأنهار » فاعلم : ان أحسن الماء الجاري في الجنان ان يكون كثيرًا . ثم أحسنه ان تتلاحق الأمثال من جداوله ، فان بتناظر الأمثال يتزايد الحسن على قيمة الأجزاء. ثم أحسنه ان يكون الماء عذبا فراتا لذيذًا كما قال [ لَبَن غَيْر آسِن ] فبلفظ «نهر» وجمعه وتعريفه أشار الى هذه.

أما جملة [كلما رزقوا منها من ثمرة رزقا قالوا هذا الذي رزقنا من قبل] فاعلم: ان هيئاتها تتضمن كثيرة من الجمل الضمنية. فاستينافها جواب لسؤال مقدر. وذلك السؤال ممزوج من ثمانية اسئلة متسلسلة. اذ لما بشروا بمسكن هكذا عال يتبادر لذهن السامع: أفيه رزق ام لا؟ واذا كان فيه رزق فمن اين يجيء ويحصل؟ واذا حصل من تلك الجنة فمن أي شيء منها ؟ واذا كان من ثمرتها فهل هي تشبه ثمار الدنيا ؟ واذا شابهتها فهل يشبه بعضها بعضا ؟ واذا تشابهت فهل تختلف طعومها ؟ واذا اختلفت وقد قطعت فهل

تنقص ام يمتلأ موضعها ؟ واذا تبدلت بأخرى فهل يدوم الأكل منها ؟ واذا دام فما حال الآكلين أفلا يستبشرون ؟ واذا استبشروا فماذا يقولون ؟ واذ تفطنت لهذه الأسئلة فانظر كيف أجاب القرآن عن هذه الأسئلة المتسلسلة بهيئات هذه الجملة . أما لفظ «كلما» هذه الأسئلة المتسلسلة بهيئات هذه الجملة . أما لفظ «كلما» فاشارة الى الدوام والتحقيق . وماضوية «رزقوا» اشارة الى تحقق الوقوع . وكذا ايماء الى اخطار نظيره من رزق الدنيا الى ذهنهم . وايراده على بناء المفعول اشارة الى عدم المشقة وانهم مخدومون يؤتى اليهم . وايثار [منها من ثمرة] على «من ثمراتها» للتنصيص على جوابين عن سؤالين من الأسئلة المذكورة . وتنكير «ثمرة» المفيد للتعميم اشارة الى انه أيه ثمرة كانت فهي رزق » وتنكير «رزقا» اشارة الى انه ليس من الرزق الذي تعلمونه لدفع الجوع . ولفظ «قالوا» أي يتقاولون بعضهم لبعض ايماء الى الاستبشار والاستغراب اللازمين للحكم. أما جملة [هذا الذي رزقنا من قبل] فاعلم : ان هذا الاطلاق يتضمن أربعة معان .

أحدها: ان هذا ما رزقنا من العمل الصالح في الدنيا فبشدة الارتباط بين العمل والجزاء كأن العمل تجسم في الآخرة ثوابا. ومن هنا الاستبشار.

والثاني: ان هذا ما رزقنا من الأطعمة في الدنيا مع هذا التفاوت العظم بين طعميهما. ومن هنا الاستغراب.

والثالث: ان هذا مثل ما أكلنا قبل هذا الآن مع اتحاد الصورة واختلاف المعنى لجمع لذتي الالفة والتجدد. ومن هنا الابتهاج. والرابع: ان هذه التي على أغصان الشجرة هي التي أكلناها اذ ينبت بدلها دفعة فكأنها اياها. ومن هنا يعرف إنها لا تنقص.

وأما جملة [ وأتوا به متشابها ] فاعلم : انها فذلكة وتذييل واعتراضية لتصديق الحكم السابق وتعليله \* وبناء المفعول في « اتوا » اشارة الى ان لهم خدمة. وفي «متشابها» ما عرفت من الاشارة الى جمع اللذتين \* وأما جملة [ ولهم فيها أزواج مطهرة ] فاعلم : ان الواو بسر المناسبة العطفية اشارة الى انهم كما يحتاجون الى المسكن لأجسامهم يفتقرون الى السكن لأرواحهم \* و « لهم » اشارة الى الاختصاص والتملك \* ورمز الى التخصيص والحصر \* وايماء الى ان لهم غير النساء الدنيوية حورًا عينًا خلقن لأجلهم \* و « فيها » اشارة الى ان تلك الأزواج لائقة بتلك الجنة فعلى نسبة علوّ درجاتها يفوق حسنهن \* وكذا فيها ايماء خفي الى أن الجنة تزينت وتبرجت بهن. و «مطهرة» اشارة الى أن مطهِّرًا طهرهن، فما ظنك بمن طهرهن ونزههن يد القدرة؟ وكذا ايماء بالتعدية الى ان نساء الدنيا يطهرن ويصفين فيصرن حسانًا كالحور العين المتطهرات في أنفسهن . وأما جملة [ وهم فيها خالدون ] فاشارة الى انهم ، وكذا أزواجهم ، وكذا لذائذ الجنة ، وكذا الجنة كافةً – أبدية .

و إِنَّ اللهَ لا يَسْتَحِي اَنْ يَضْرِبَ مَثَلًا مَا بَعُوضَةً فَمَا فَوْقَهَا فَامَّا الَّذِينَ آمَنُوا فَيَعُلُونَ الَّهُ الْحَقُّ مِنْ رَبِّهِمْ وَامَّا الَّذِينَ كَفَرُوا فَيَقُولُونَ مَاذَا ارَادَ اللهُ بِهِذَا مَثَلًا يُضِلُّ بِهِ كَثِيرًا وَيَهْدِي بِهِ كَثِيرًا وَمَا يُضِلُّ بِهِ اللهِ مِنْ بَعْدِ مِيثَاقِهِ وَيَقْطَعُونَ مَا بِهِ إِلَّا الْفَاسِقِينَ \* الَّذِينَ يَنْقُضُونَ عَهْدَ اللهِ مِنْ بَعْدِ مِيثَاقِهِ وَيَقْطَعُونَ مَا أَمَرَ اللهُ بِهِ اَنْ يُوصَلَ وَيُفْسِدُونَ فِي الْأَرْضِ اللهِ عِنْ المَعْدِ مِنْ اللهُ مِنْ اللهُ النَّالِي النَّالِ فَي هَذَه الآية أَيضًا الوجوه الثلاثة النظمية وان مآل المجموع ينظر الى سوابقه والى لواحقه والى مجموع القرآن. أما نظمها المجموع ينظر الى سوابقه والى لواحقه والى مجموع القرآن. أما نظمها

بالنظر الى لواحقها فاعلم: ان القرآن لما مثل بالذباب والعنكبوت وبحث عن النمل والنحل انتهز الفرصة للاعتراض اليهود وأهل النفاق والشرك فتحمقوا وقالوا: أيتنزل الله تعالى مع عظمته الى البحث عن هذه الأمور الخسيسة التي يستحي من بحثها أهل الكمال ؟ فضرب القرآن بهذه الآية ضربًا على أفواههم. وأما نظمها بالقياس الى سوابقها فاعلم: أن القرآن لما أثبت النبوة بالاعجاز والاعجاز بالتحدي والتحدي بسكوتهم، وكذلك أثبت في رأس السورة ان القرآن مشتمل على صفات عالية ومزايا كاملة لا تجتمع في كلام سكتوا في نقطة التحدي حتى لم ينبض لهم عرق عصبية لكن اعترضوا وغالطوا في نقطة كماله وقالوا ان التمثيل في امثال [كمثل الذي استوقد نارًا] و [كصيب من السهاء] من الأمور العادية سبب لنزالة درجة الكلام فيشبه المحاورة العادية بين الناس ؛ فالقرآن ألقمهم حجرًا وأفحمهم بهذه الآية \* وايضاحه : ان لهم شبهات واهية منشأها أوهام متسلسلة مناها مغالطات.

أحديها: القياس مع الفارق ومنشأه انهم ينظرون الى كل شيء بمرآة مألوفهم « فحينما يرون الانسان ذهنه جزئي وفكره جزئي ولسانه جزئي وسمعه جزئى ؛ لا يتعلق كل بأمرين معا بالذات ، ويعرفون أن مقياس الهمة موضوع المشغلة والاهتمام ، ويرون ان القيمة والعظمة بنسبة الهمة حتى انهم لا يسندون أمرًا حقيرًا نزيلًا الى شخص على جليل ؛ ظنًا منهم انه لا يتنزل للاشتغال بمثله ولا يسع ذلك الأمر الحقير همته العظيمة ، ينظرون بهذا النظر المشبط الى الواجب تعالى ويقولون : كيف يتنزل بعظمته وجلاله للتكلم مع البشر بمثل محاورة الانسان وللبحث عن هذه الأمور الجزئية لا سيا هذه الأشياء

المحقّرة ؟ أفلا يعقل هؤلاء السفهاء ان ارادة الله تعالى وعلمه وقدرته كلية عمومية شاملة محيطة وليس مقياس عظمته تعالى الا مجموع آثاره، وما ميزان تجليه الا كافة كلماته التي لو كان البحر مدادًا ما نفدت. مثلا [ ولله المثل الأعلى ] اذا القت الشمس بعد فرض كونها مختارة عاقلة – ضيائها على ذرّة ملوّئة ، أيقال لها كيف تنزلت بعظمتها للاشتغال والاهتمام بمثل هذه الذرة ؟

نعم! ان الله تعالى كما خلق العالم واتقنه صنعا واهتم به ؟ كذلك خلق الجوهر الفرد وأتقن صنعه. ففي نظر القدرة الجواهر الفردة كالنجوم السيارة ، لأن قدرته تعالى وعلمه وارادته وكلامه لازمة للذات وذاتية فليست متجددة ولا قابلة للزيادة والنقصان ولا متغيرة حتى يتداخل فيها المراتب ؛ اذ العجز ضد لها لا يمكن تداخله بينها . فلا فرق بين الذرة والشمس . اذ الممكن بتساوي طرفيه كالميزان ذي الكفتين لا فرق في صرف القوة التي ترفع كفة وتضع أخرى بين ان يكون في الكفتين شمسان أو ذرتان ، وهكذا نسبة الممكنات العارضة المتغيرة المتداخل بينها العجز فلا موازنة ، والحاصل : الممكنات العارضة المتغيرة المتداخل بينها العجز فلا موازنة ، والحاصل : النرات والأمور الحسيسة لما كانت مخلوقة له تعالى كانت معلومة له بالضرورة فلا مشاحة بالبداهة أن يبحث عنها . وعلى هذا السر قال [ ألا يعلم من خلق وهو اللطيف الخبير] فكيف لا يبحث عنها ولا يتكلم بها مَنْ علم وهو العزيز الحكيم .

وثانية المغالطات: هي: انهم يزعمون انهم يرون في اسلوب القرآن خلف المتكلم تمثال انسان بدليل البحث عن هذه الأشياء الحقيرة والأمور العادية كأسلوب محاورة البشر. أفلا يتذكر هؤلاء

المتجاهلون ان الكلام كما ينظر الى متكلمه بجهة ؛ كذلك ينظر الى المخاطب به بجهات على ما تقتضيه البلاغة للتطبيق على مقتضى حال المخاطب . فلما كان المخاطب بشرًا وكان البحث عن أحواله والمقصد تفهيمه – لبس القرآن اسلوب البشر الممزوج بحسياته المسمى بر التنزلات الالهية الى عقول البشر » للتأنيس \* ألا تراك اذا حاورت مع صبى تتصى له .

فان قلت : ان حقارة الأشياء وخساستها تنافي عظمة القدرة ونزاهة الكلام ؟

قيل لك: ان الحقارة والحساسة والقبح وأمثالها انما هي بالنظر الى ملك الأشياء وجهتها الناظرة الينا وبالنظر الى نظرنا السطحيّ. وقد وضعت الأسباب الظاهرية للتوسط في هذه الجهة لتنزيه العظمة. وأما بالنظر الى ملكوتية الأشياء فكلها شفّافة عالية. وهذه الجهة هي محل تعلق القدرة لا يخرج من التعلق شيء فكما اقتضى العظمة وضع الأسباب في الظاهر؛ كذلك تستلزم الوحدة والعزة شمول القدرة لكل واحاطة الكلام به ؛ على ان القرآن المكتوب على صحيفة بالجواهر الفردة ليس بأقلَّ جزالةً من القرآن المكتوب على صحيفة السهاء بمداد النجوم ، وان خلقة الذباب ليست بأدنى صنعا من خلقة الفيل. فالكلام كالقدرة .

فان قلت : الى أيّ شيء تعود الحقارة الظاهرية في هذه التمثيلات ؟ .

قيل لك: انما تعود الى الممثل له دون الممثل ، فكلما كانت مطابقته للممثل له أحسن ، كانت درجة الكلام أعلى ونظام البلاغة أرفع \* ألا ترى ان السلطان اذا أعطى راعيه ما يلقيه من اللباس

وألقى الى الكلب ما يشتهيه من العظم الخ. لا يقال انه فعل بدعة ، بل يقال انه أحسن بوضع كل شيء في موضعه. فاذًا كلما كان الممثل حقيرًا كان عظيمًا فعظيما \* ولما كان الأصنام أدنى الامور سلط الله الذباب على رؤوسها. ولما كانت عبادتها أهون الأشياء جعل الله تعالى نسج العنكبوت عنوانها.

وثالثة المغالطات: انهم يقولون ما الحاجة الى امثال هذه التمثيلات المومئة الى العجز عن اظهار الحقيقة ؟ \*

الجواب: لما كان المقصد من انزال التنزيل ارشاد الجمهور، والجمهور عوام، والعوام لا يرون الحقائق المحضة والمجردات الصرفة عراة عن متخيلاتهم البس الله تعالى بلطفه واحسانه الحقائق لباس مألوفاتهم لتحسن الفتهم كما عرفت في سرّ المتشابهات \*

أما نظم الجمل بعض مع بعض فاعلم: ان [ ان الله لا يستحي ان يضرب مثلا ما بعوضة فما فوقها ] ردّ وطرد لاعتراضات متسلسلة. كأنهم يقولون أية حكمة في مكالمة الله تعالى مع البشر، وعتابه عليهم، والتشكّي منهم ؛ فانها علامة ان للانسان أيضًا تصرفا آخر في العالم؛ لا سيا كالمحاورة الجارية بين الناس فانها علامة انه كلام البشر.. ولا سيا يتراءى من خلف الكلام تمثال انسان.. ولا سيا بتصويرات وتمثيلات فانها علامة العجز عن اظهار الحقيقة.. ولا سيا اذا كانت التمثيلات عادية فانها علامة انحصار ذهن المتكلم .. ولا سيا بأمور حقيرة فانها علامة خفة المتكلم .. ولا سيا اذا كانت مما لا اضطرار اليه وكانت تركه أولى .. ولا سيا اذا كان بعض تلك الأمور مما يستحي أهل العزّة عن البحث عنه .. ولا سيا اذا كان الباحث ذا العظمة والجلال ... فأجاب القرآن هدما لهذه السلسلة من المبدأ الى

المنتهى بضربة واحدة فقال [ ان الله لا يستحي. الخ ] لأن جهة الملكوتية لا تنافي العظمة والجلال فلا يتركها ولا يهملها. اذ الالوهية تقتضي كذلك. فاذًا يمثل بالأمور المحقّرة للمعاني المحقّرة. اذ حكمته مع سر البلاغة هكذا تقتضي. فاذًا يذكر التمثيلات العادية بناء على انها الموافقة للتربية والارشاد. فاذًا يصوّر الحقائق بتمثيلات بناء على ما تقتضيه العناية مع التنزّلات الالمية. فاذًا يختار اسلوب محاورة البشر بعض مع بعض بناء على ما تقتضيه الربوبية مع التربية \* فاذًا يتكلم مع الناس بناءً على ما تقتضيه الحكمة مع النظام. والحاصل: ان الله تعالى لما أودع في الانسان جزءًا اختياريًا وجعله مصدرًا لعالم الأفعال ، أرسل كلامه لينظم ذلك العالم \*

وان نظم جملة [ فاما الذين آمنوا فيعلمون انه الحق من ربهم ] هو: انه لما ذكر في الأولى المدعي أشار بهذه الى طريق دليله . وكذا رمز وأومأ الى وجه دفع الأوهام . أي من نظر بنور الايمان – ومن جانب الله تعالى ومن جهة قدرته جاعلا حكمته وعنايته وربوبيته نصب العين – علم انه حق وبلاغة \* واما من نظر من جانب حضيض نفسه ، ومن جهة المكنات – فلا جرم يستهوي به الأوهام . . ومثلهما كمثل شخصين مصعدا منحدرا رأيا جداول ماء . أما أحدهما فيصعد ويرى رأس العين ويذوق فيعلم ان الماء كله عذب ؛ فكلما يصادف قطعة ماء من تفرعات الجداول يتفطن – ولو بامارة ضعيفة – انها عذب فلا تقدر الأوهام ولو قوية على تغليطه \* وأما الآخر فيتسفل وينظر من جانب التفرعات ولا يرى منبع العين فيحتاج لمعرفة غذوبة كل قطعة ماء الى دليل قطعي . فأدنى وهم يورطه في الشبهة . أو كمثال شخصين بينهما مرآة ينظر أحدهما الى الوجه الشفّاف ،

والآخر الى الوجه الملوّن .

والحاصل: انه لا بد في النظر الى صنعه تعالى ان ينظر اليه من جانبه تعالى مع ملاحظة عنايته وربوبيته وليس هذا النظر الا بنور الايمان ولا تكون الأوهام حينئذ ولو قوية الا اوهن من بيت العنكبوت. ولو نظر اليه من جهة الممكنات بنظر المشتري وبفكره الجزئي لقويت في عينه الأوهام الضعيفة فيتستر عنه الحقيقة كما يمنع جناح بعوضة رؤية العين للجبل الجوديّ . وان نظم جملة [ وأما الذين كفروا الخ] هو انه لما ارى طريق فهم حكمة اسلوب التمثيلات – وهي النظر بنور الايمان من جانب الواجب الوجود – بيّن هنا الطريق المقابل الذي هو منشأ الأوهام والتعللات بأن ينظر من طرف نفسه بظلمة الكفر التي تصور كل شيء مظلما مع مرض القلب الذي يثقل به اخف وَهُم. ثم يضل طريق الحق ثم يتردد ثم يستفهم ثم ينكر. فالقرآن بالأيجاز والكناية اورد – أشارةً الى استفهامهم الانكاري – قوله [ ماذا أراد الله بهذا مثلا ] بدل « لا يعلمون » مع انه المطابق للسابق ظاهرًا. وان نظم جملة [يضل به كثيرًا ويهدي به كثيرًا] هو أنها جواب عن صورة استفهامهم فلغاية الايجاز نزل الغاية والعاقبة منزلة العلة الغائية كأنهم يسئلون ويقولون : لأيّ شيء كان هكذا ؟ ولم لم يكن اعجازه بديهيا؟ ولم لم يكن كونه كلام الله ضروريًا؟ ولم صار معرض الأوهام بسبب هذه الأمثال ؟ فأجاب القرآن بقوله [يضل به كثيرًا ويهدي به كثيرًا] أي لأجل ان من تفكر فيه بنور الايمان ازداد نورًا. ومن تفكر بظلمة الكفر والتنقيد ازداد ظلمة \* وهذا لأجل انه نظريّ ليس بديهيا \* وهذا لأجل تفريق الأرواح الصافية العلوية عن الأرواح الكدرة السفلية \* وهذا لأجل تمييز الاستعدادات العالية بالنشو والنماء عن الاستعدادات الخبيثة \* وهذا لأجل تمييز الفطرة الصحيحة بالتكمل والمجاهدة والاجتهاد عن الفطرة المتفسخة الفاسدة \* وهذا لأجل ان امتحان البشر يستلزمه \* وهذا لأجل ان سر التكليف لتكميل البشر وسعادته يستلزمه . فأوجز التنزيل في الجواب .

ان قلت: قد قلت ان التكليف لتأمين سعادة البشر مع انه يكون سببا لوقوع الأكثر في الشقاوة ، ولولاه لما صار التفاوت بهذه الدرجة ؟.

قيل لك: ان الله تعالى كما كلُّف الجزء الاختياريُّ بكسبه تشكيل عالم الأفعال الاختيارية ؛ كذلك جعل التكليف سبب اسقاء وانبات البذور الغير المحصورة المودوعة في روح البشر. ولولاه لبقيت الحبوبات يابسة . واذا تأملت في أحوال النوع بنظر نافذ رأيت كل ترقيات الروح المعنوية ، وكل تكملات الوجدان الالمّية ، وتكملات العقل ، وترقيات الفكر المثمرة بدرجة تحير فيها العقول انما وجدت كافة بالتكليف . وأنما استيقظت ببعثة الأنبياء .. وأنما تلقحت بالشرائع .. وانما ألهمت من الأديان . ولولاها لبقى الانسان حيوانا ولانعدم هذه الكمالات الوجدانية وتلك المحاسن الاخلاقية. أما القسم القليل فقبلوا التكليف اختيارا ففازوا بالسعادة الشخصية وصاروا سببا للسعادة النوعية . وأما القسم الكثير كمية فهم وان كفروا بقلوبهم وفيها هم فيه مختارون لكن لما لم يكن كل حال كل كافر كافرًا وكل صفته كافرة يابسة كانوا بسبب ايقاظ البعثة للحسيات الوجدانية ، وتنبيه النبوة للسجايا الاخلاقية ، وبتسامع الشرائع ، وتعارف آثارها بحيث قد قبلوا أنواعًا من التكليف اضطرارًا.

فان قلت: سعادة القليل مغ شقاوة الكثير كيف تكون مظهرًا لسعادة النوع حتى تكون الشريعة رحمة ، مع ان سعادة النوع انما تكون بالكل أو الأكثر ؟

قيل لك: اذا كان لك مائة بيضة ووضعتها تحت طبر، فافرخت عشرين وأفسدت ثمانين ؛ أفلا تقول قد تكمل هذا النوع؟ اذ حياة عشرين تساوي ألوف بيضة . أو كان لك مائة نواة ثمر فأسقيتها بالماء فصار عشرون منها نخلات باسقات وتفسخ ثمانون، أفلا تقول: الماء سعادة لهذا النوع؟ أو كان لك معدن فسلطت عليها النار فأصفت خمسه ذهبا وصيرت الباقي فحمًا ورمادًا ، أفلا تكون النار سبب كماله وسعادته ؟ وقس على هذا ! . . فإذًا نشو الحسيات العالية ونمو الأخلاق انما هو بالمجاهدة ، وتكمل الأشياء انما هو بمقابلة الأضداد ومزاحمتها \* ألا ترى ان حكومة اذا جاهدت ينمو فيها الجسارة واذا تركت انطفأت تأمل!.. وان نظم جملة [ وما يضل به الا الفاسقين ] هو انه لما ابهم في [ يضل به كثيرًا ] انتبه ذهن السامع وحاف فاستفسر قائلاً: من هم الضالون؟ وما السبب؟ وكيف تجيء الظلمة من نور القرآن؟.. فأجاب بأنهم الفاسقون ، وان الاضلال جزاء لفسقهم ، وبالفسق ينقلب النور في حق الفاسق نارًا والضياء ظلمة \* ألا ترى ان ضياء الشمس يعفن ما استقذرت مادته \* وان وجه التوصيف بقوله [الذين ينقضون عهد الله من بعد ميثاقه ويقطعون ما أمر الله به أن يوصل ويفسدون في الأرض] هو انه شرح وكشف للفسق اذ الفسق عدول عن الحق وتجاوز عن الحد وخروج من القشر الحصين. وإن الفسق أنما هو بالافراط أو التفريط في القوى الثلاث التي هي القوّة العقلية والغضبية

والشهوية \* وان الافراط والتفريط سببان للعصيان في مقابلة الدلائل التي كالعهود الآلهية في الفطرة \* وكذا وسيلتان لمرض الحياة النفسية وأشير الى هذا بالصفة الأولى \* وكذلك محرِّكان للعصيان في مقابلة الحياة الاجتماعية وتمزيق الروابط والقوانين الاجتماعية وأشير الى هذا بالصفة الثانية . وأيضًا هما سببان للفساد والاختلال المنجر الى فساد نظام الأرض وأشير الى هذا بالصفة الثالثة . نعم ! ان الفاسق بتجاوز القوة العقلية عن حد الاعتدال يكسر رابطة العقائد ويمزق القشر الحصين أي الحياة الأبدية . وبتجاوز القوة الغضبية يمزق قشر الحياة الاجتماعية. وبتجاوز القوة البهيمية واتباع الهوى يزيل عن قلبه الشفقة الجنسية فيفسد ويورط الناس فما تورط فيه فيكون سببا لضرر النوع وفساد نظام الأرض. وان نظم جملة [أولئك هم الخاسرون] هو انه لما ذكر جنايات الفاسق ورهب بها أكد التهديد بنتيجتها وجزائها ليؤثر الترهيب فقال : هم الذين خسروا ببيع الآخرة بالدنيا واستبدال الهدى بالهوى . . ولنشرع في نظم هيئات جملة جملة فاعلم: ان الآيات وجملها وهيئاتها كأميال الساعة التي تعدُّ الثواني والدقائق والساعات فكلما يثبت هذا شيئًا يؤيده ذاك بدرجته ويمده ذلك بنسبته ، وكذا اذا اراد هذا شيئًا عاونه ذاك وساعده الآخر بحيث يخطر الحال ما قيل:

عِبَارَاتُنَا شَتَّى وَحُسْنُكَ وَاحِدٌ ﴿ وَكُلُّ إِلَىٰ ذَاكَ الْجَمالِ يُشِيرُ

ولهذا السر قد بلغ سلاسة القرآن وعلو طبقته ودقة نقشه الى مرتبة الاعجاز . أما هيئات جملة [ ان الله لا يستحي أن يضرب مثلا ما بعوضة فما فوقها ] فاعلم : ان « ان » للتحقيق ورد التردد والانكار فهي اشارة الى الترددات المتسلسلة المذكورة . وان لفظة

« الله » لتنبيه الذهن على الخطأ في القياس المذكور. وإن ايثار [ لا يستحي ] على « لا يترك » مع أن الحياء – وهو أنقباض النفس – محال في حقه تعالى ونفي المحال لا فائدة فيه – اشارة الى ان الأسباب من الحكمة والبلاغة وغيرهما تقتضي حسن التمثيل فلا علة للترك الا الحياء ، والحياء عليه تعالى محال فلا سبب للترك أصلا فألزمهم أشدّ الزام والطفه . وكذا رمز بمشاكلة الصحبة الى كلمتهم الحمقاء من قولهم : (أما يستحي ربّ محمد من التمثيل بهذه المحقّرات). وان ايثار [ ان يضرب ] على «من المثل الحقير » مع انه الأنسب اشارة الى اسلوب لطيف وهو: ان التمثيل كضرب الخاتم للتصديق والاثبات ، أو كضرب السكة للقيمة والاعتبار \* وفي الاشارة رمز الى حسن التمثيل طردًا للأوهام، وكذا اشارة الى ان التمثيل منهاج مشهور مستحسن ، لأن ضروب الأمثال من القواعد المعروفة ، وان ايثار [ ان يضرب ] على « ضرب » مع انه الأوجز للايماء الى أنَّ منشأ الاعتراض ليس إلَّا الخساسة. لأن [ان يضرب] لعدم استقلاله كأنه لطيف يمر القصد الى المفعول \* وأما «ضرب» فلاستقلاله كأنه كثيف يستوقف القصد. وان «مثلا » أيماء الى خاصية التمثيل من تصوير المعقول بالمحسوس ، والموهوم بالمحقق ، والغائب بالشاهد. ومنه ايماء الى رد الوهم. وتنكير «مثلا» رمز الى ان مدار النظر هو ذات التمثيل، وأما الصفات فمحمولة على طبيعة المقام وحال الممثل له . وان التعميم في « ما » اشارة الى تعميم القاعدة لئلا يختص الجواب بما اعترضوا به فالممثل له أية صورة اقتضى استحسنتها البلاغة. وان تخصيص « بعوضة » اشارة الى كثرة استعمال البلغاء للتمثيل بها كقولهم (أضعف من البعوضة) و (أشد عنادا من البعوضة) و (كلفتني مخ البعوضة) و (أعزّ من مخ البعوضة) و (قالت البعوضة للنخلة استمسكي انا أطير) و (الدنيا لا توازن عند الله جناح بعوضة) وقس ... وفي الاشارة رمز الى ضعف وهمهم. وان المعنى به [ما فوقها] ما دونها في الصغر وما فوقها في قيمة البلاغة أو في الصغر أيضًا فالتعبير به [ما فوقها] اشارة الى ان الصغير اغرب بلاغة وأعجب خلقة . واعلم : ان هذه الهيئات كخيوط الحرير باجتماعها يظهر النقش الحسن .

وأما هيئات جملة [ فأما الذين آمنوا فيعلمون انه الحق من ربهم وأما الذين كفروا فيقولون ماذا أراد الله بهذا مثلا ] فاعلم : ان الفاء للتفريع ، والتفريع اشارة الى دليل ضمني ينتج هذه الجملة ذات الشقين: أي لا يترك التمثيل لأن البلاغة تقتضيه ؛ فمن انصف يعرف أنه بليغ وحق وكلام الله تعالى. ومن نظر بالعناد لا يعلم الحكمة فيتردد .. فيسئل .. فينكر .. فيستحقر . فانتج ان المؤمن -لأنه منصف – يصدق انه كلام الله. والكافر – لأنه معاند – يقول ما الفائدة فيه ؟ وان « اما » فلانها شرطية لزومية في الوضع اشارة الى ان الخبر لازم للمبتدأ وضروريّ له ، يعني من شأن المبتدأ هذا الخبر . وان ايراد [ الذين آمنوا ] بدل « المؤمنين » اشارة الى التنصيص على ان الايمان هو سبب العلم بحقيته وان العلم بحقيته إيمان. وان [ انه الحق ] بدل « انه البليغ » الأنسب بالمقام اشارة الى آخر نتيجة اعتراضهم اذ غرضهم نفى كونه كلام الله ، وان حصر [ انه الحق] اشارة الى ان هذا هو المستحسن الذي لا يستقبح بخلاف ما يزعمون اذ السلامة من العيب لا تثبت الكمال. وان [ من ربهم ] اشارة الى ان هدف غرضهم انكار النزول. وان « اما » في [ واما الذين كفروا ]

للتأكيد والتحقيق والتفصيل. وان ايراد [الذين كفروا] بدل «الكافرين» الأوجز ايماء كما مر الى ان انكارهم يجيء من الكفر ويذهب الى الكفر. وان ايثار [فيقولون] على «فلا يعلمون» مع انه الظاهر كما مر فلاختيار طريق الكناية للايجاز أي من كفر لا يعرف الحقيقة فينجر الى التردد.. فينجر الى الانكار.. فينجر الى الاستحقار بصورة الاستفهام « وأيضًا في «يقولون» رمز الى أنهم كما كانوا ضالين، كذلك كانوا مضلين بأقوالهم «

وأما هيئات جملة [ يضل به كثيرًا ويهدي به كثيرًا ] فاعلم : ان الترتيب يقتضي تقديم الثانية لكن لما كان الغرض ردَّ اعتراض المتردِّد المستفهم المستنكِر المستقبِح كان « يضل » أهمّ . أما العدول عن « الضلالة والهداية » المناسبتين للسؤال الى صورة الفعل المضارع فاشارة الى ان كفرهم يتكاثف ظلمة على ظلمة بنسبة تزايد النزول تجددًا ؛ كما أنَّ المؤمن يتزايد أيمانه بدرجات النزول نورًا على نور . وكذا في الفعل – بناء على كونه جوابا – رمز الى بيان حال الفريقين وبيان السبب. وأما «كثيرًا» ففي الأولى كمية وعددًا ، وفي الثانية قيمة وكيفية . نعم ! ان كرام الناس كثير وان قلُّوا . فالتعبير بالكثير في الثانية رمز الى سرّ كون القرآن رحمة للبشر تأمل \* وأما جملة [ وما يضل به الا الفاسقين ] فاعلم: انه لما ذكر الكثير في الاولى دفع الوسوسة والخوف والتردد وتهمة النقص في القرآن ببيان ان الضالين من هم ؟ وان منشأ الضلالة فسقهم ، وان سببها كسبهم ، وان القصور منهم لا من القرآن ، وان خلق الضلالة جزاء لفعلهم .. ثم اعلم : أن كل واحدة من هذه الجمل كما أنها كشَّافة لسابقتها ؛ كذلك مفسَّرة بلاحقتها كأنها دليل للسابقة نتيجة للاحقة .

وايضاحه: ان فيها سلسلتين. أحديها هكذا: انه لا يستحي.. لأنه لا يترك.. لأنه بليغ .. لأنه حق.. لأنه كلام الله .. لأن المؤمن يعلمه .

والثانية هكذا: انه لا يستحي كما يقول المنكر.. لأنهم يقولون ما الفائدة فيه.. يلزم تركه .. لأنهم لا يعلمون حكمته .. لأنهم يقولون ما الفائدة فيه.. لأنهم ينكرونه .. لأنهم يستحقرونه .. لأنهم يقعون في الضلالة بساعه.. لأنهم يضلهم القرآن .. لأنهم هم الذين فسقوا وخرجوا عن قشرهم.. لأنهم نقضوا عهد الله .. لأنهم مزقوا ما اتصل بأمر التكوين والتشريع .. لأنهم يفسدون النظام الآلهي في الأرض. فاذًا هم الخاسرون في الدنيا باضطراب الوجدان وبقلق القلب وبتوحش الروح ، وفي الآخرة بالعذاب الأبدي وبغضب الله ، فتأمل في ملاسة السلسلتين ! ..

وأما هيئات جملة [الذين ينقضون عهد الله من بعد ميثاقه ويقطعون ما امر الله به ان يوصل ويفسدون في الأرض] فاعلم: ان توصيف الفاسقين المشككين في اعجازه ونظمه بهذه الأوصاف في هذا المقام، انما هو لمناسبة لطيفة عالية. كأن القرآن يقول: ليس ببعيد من الفساق – الذين لم يروا اعجاز القدرة في نظام الكائنات التي هي القرآن الأكبر – ان يترددوا ويجهلوا اعجاز نظم القرآن. اذ كما يرون نظام الكائنات تصادفيا، والتحولات المثمرة عبثا اتفاقية فتستر عنهم – لفساد روحهم – حكمه ؛ كذلك بفطرتهم السقيمة وتهوسهم الفاسد رأوا النظم المعجز مشوشا ومقدماته عقيمة وثمراته مرة. أما جملة [ينقضون عهد الله] فلأن النقض لغة تفريق خيوط الحبل وتمزيقها اشارة الى اسلوب عال كأن عهده تعالى حبل

نوراني فتل بالحكمة والعناية والمشيئة فامتد من الأزل الى ان اتصل بالأبد فتجلى في الكائنات بصورة النظام العمومي وأرسلت تلك السلسلة سلاسلها الى الأنواع وامتد أُعْجُبُها الى نوع البشر فاورثت واثمرت في روح البشر بذور استعدادات وقابليات تسقى وتتزاهر بالجزء الاختياريّ المعدَّل بالأمر التشريعيّ أي الدلائل النقلية. فوفاء العهد صرف الاستعدادات فها وضعت له ؛ ونقض العهد خلافه وتفريقه كالايمان ببعض الأنبياء وتكذيب بعض.. وقبول بعض الأحكام ورد بعض .. واستحسان بعض الآيات واستنكار بعض .. فانه يخل بالنظام والنظم والانتظام . وأما جملة [ ويقطعون ما أمر الله به أن يوصل ] فاعلم : ان هذا الأمر عام للأمر التشريعيِّ والأمر التكوينيِّ المندمج في القوانين الفطرية والعادات الآلهية. فالقطع لما أمر بوصله شرعا كقطع صلة الرحم وقطع قلوب المؤمنين بعض عن بعض. وعلى هذا القياس! .. وتكوينا كقطع العمل عن العلم .. وقطع العلم عن الذكاء .. وقطع الذكاء عن الاستعداد . وقطع معرفة الله عن العقل .. وقطع السعي عن القوة .. وقطع الجهاد عن الجسارة وهكذا ! . . اذ إعطاء القوة أمر معنوي تكويني بالسعي ، وإعطاء الذكاء أمر معنوي بالعلم الى آخره ... وأما جملة [ ويفسدون في الأرض] فاعلم: ان من فسد وتورط في الوحل يطلب أن يكون له رفقاء متورطين ليتخفف عنه دهشة الحال بسر « اذا عمت البلية طابت » وكذا إذا وقع في قلب أحد اختلال يتخرب في قلبه الكمالات وتتساقط الحسيات العالية ، فيتولد فيه ميل ألتخريب فينتج له لذة في التخريب فيتحرى لذته في الافساد والاختلال .

فان قلت : كيف يؤثر فساد فاسق في عموم الأرض المشار

اليه بلفظ [في الأرض]؟

قيل لك: الذي فيه نظام ففيه موازنة ، حتى ان النظام مبني على الموازنة فتداخل شيء حقير بين دواليب ماكينة تتأثر به وان لم يحس. والميزان الذي في كفتيه جبلان يتأثر بوضع جوزة على كفة.. وأما جملة [اولئك هم الخاسرون] فاعلم: أن حق العبارة «هم خاسرون في الهداية به » فلفظ « اولئك » ولفظ « هم » والتعريف والاطلاق لنكت : أما « اولئك » فلان وضعه لإحضار محسوس فالإحضار المستفاد منه اشارة الى ان السامع اذا سمع حالهم الحبيثة من شأنه ان يحصل له حدة عليهم ونفرة منهم . فلتطمين نفرته وتشفّي حدّته يطلب أن يستحضروا إلى خياله ليشاهدهم وقت اتصافهم بالعاقبة الوحيمة ، والمحسوسية اشارة الى أن أوصافهم الرذيلة تكثرت بدرجة تجسمهم محسوسين نصب نظر النفرة. فمن الإشارة ايماء إلى علة الحكم بالحسارة ، والبعدية إشارة إلى أنهم قد بعدوا عن طريق الحق بدرجة لا يرجعون فيستحقون الذم والتشنيع بخلاف من كان في معرض الندامة ومسافة الرجوع. و « هم » اشارة الى ان الحسارة منحصرة عليهم حتى ان خسارات المؤمنين لبعض اللذائذ الدنيوية ليست خسارة . وكذا خسارات أهل الدنيا في تجاراتهم ليست خسارة بالنسبة إلى خساراتهم . والألف واللام اشارة الى تصوير الحقيقة أي من أراد أن يرى حقيقة الخاسرين فلينظر اليهم. وكذا ايماء الى أن مسلكهم محض خسارة لا كالحسارات الأخر التي فيها وجوه من النفع لكن الضر أكثر. فالتعريف اما للكمال أو للبداهة أو لتصوير الحقيقة. واطلاق الحسارة اشارة باعانة المقام الخطابي الى عموم أنواع الحسارات. أي خسروا في وفاء العهد بالنقض ، وفي صلة

الرحم بالقطيعة ، وفي الاصلاح بالإفساد ، وفي الايمان بالكفر ، وبالشقاوة خسروا السعادة الأبدية ..

﴿ كَيْفَ تَكْفُرُونَ بِاللهِ وَكُنْتُمْ آمْوَاتًا فَآحْياكُمْ ثُمَّ يُمِيتُكُمْ ثُمَّ يُحِيتُكُمْ ثُمَّ يُحْيِيكُمْ ثُمَّ الِيْهِ تَرْجَعُونَ ﴾ .

اعلم ان لهذه الآية أيضًا الوجوه الثلاثة النظمية . أما نظم مآلها بسابقها فاعلم : ان الله تعالى لما دعى الناس إلى عبادته والاعتقاد به ، وذكر أصول العقائد والأحكام مشيرًا إلى دلائلها إجمالًا – عاد في هذه الآية مع لواحقها الثلاث إلى سرد الدلائل عليها بتعداد النعم المتضمنة للدلائل . ثم إن أعظم النعم "الحياة "المشار اليها بهذه الآية ، ثم «البقاء» أي كمال الحياة بتنظيم السموات والأرض المشار اليه بالآية الثانية ، ثم تفضيل البشر وتكريمه على الكائنات بالآية الثانية ، ثم تعليمه العلم بالرابعة .. فهذه النعم نظرًا الى صورة المنعمة دليل العناية والغاية ، وكذا دليل العبادة . اذ شكر المنعم واجب وكفران النعم حرام في العقول . ونظرًا الى الحقيقة دليل اختراعي على وجود المبدأ والمعاد . وكذا ان هذه الآية كما تنظر الى سابقتها كذلك وجود المبدأ والمعاد . وكذا ان هذه الآية كما تنظر الى سابقتها كذلك تنظر إلى الأسبق من بحث الكافرين والمنافقين فأشار بهذا الاستفهام الانكاري التعجي إلى تقريعهم وتشنيعهم وتهديدهم وترهيبهم .

وأما نظم الجمل فاعلم: ان هنا التفاتا من الغيبة الى الخطاب؛ اذ حكى عنهم اوّلًا ثم خاطبهم لنكتة معلومة في البلاغة وهي انه اذا ذكر مساوئ شخص شيئًا فشيئًا تزيد الحدّة عليه الى ان يلجئ المتكلم – لو كان انسانًا – الى المشافهة والمخاطبة معه. وكذا اذا ذكرت محاسن أحد درجة درجة يتقوى ميل المكالمة معه الى أن

يلجئ المتكلم إلى التوجه اليه والخطاب معه. فلنزول القرآن على أسلوب العرب التفت فقال: [كيف تكفرون] مخاطبًا لهم. ثم اعلم: انه لما كان المقصد هنا سرد البراهين على الأصول السابقة — من الايمان والعبادة، ورد الكفر ومنع كفران النعمة ، ثم ان أوضح الدلائل هو الدليل المستفاد من سلسلة أحوال البشر، وان أكمل النعم هي النعم المتدلية في أنابيب تلك السلسلة والمندمجة في عقدها — قال [وكنتم أمواتا فأحياكم ثم يميتكم ثم يحييكم ثم اليه ترجعون] اشارة الى تلك السلسلة العجيبة المترتبة ذات العقد الخمس ترجعون] اشارة الى تلك السلسلة العجيبة المترتبة ذات العقد الخمس تلك العقد .

المسألة الأولى: في [وكنتم أمواتا] اعلم: ان الانسان باعتبار جسده بينما كان ذرّات جامدة منتشرة في العالم، اذ تراها دخلت بقانون مخصوص ونظام معيّن تحت انتظام \* ثم بينما تراها متسترة ساكتة في عالم العناصر اذ تراها انتقلت متسلّلة بدستور معيّن وانتظام ؛ يومى إلى قصد وحكمة الى عالم المواليد \* ثم بينما تراها متفرقة ساكنة في ذلك العالم اذ تراها تحزبت بطرز عجيب وصارت نطفة ، ثم بانقلابات متسلسلة علقة فمضغة .. فلحما وعظاما وهلم جرا ... فكلّ من هذه الأطوار وان كان مكملًا بالنسبة الى سابقه الا انه ميّت وموات .

فان قلت الموت عدم الحياة وزوالها ولا حياة فيها حتى تزول؟ قيل لك: اختار المجاز لاعداد الذهن لقبول العقدة الثالثة. والرابعة.

المسألة الثانية: في [فأحياكم] اعلم: ان أعجب معجزات

القدرة وأدقُّها الحياة . وكذا هي أعظم كل النعم وأظهر كل البراهين على المبدأ والمعاد . أما وجه أدقيتها وغموضها فهو : ان ادنى أنواع الحياة حياة النبات ، وان أوّل درجاتها تنبه العقدة الحياتية في الحبة. وهذا التنبه مع شدة ظهوره وعمومه والالفة به من زمان آدم الى الآن قد بقي مستورًا عن نظر حكمة البشر. وأما وجه كونها أعظم النعم فهو: ان الجسم الذي لا حياة فيه ليس له مناسبة إلَّا مع مكانه المشخص وما به يختلط فيكون يتيما منفردًا ولو كان جبلاً . لكن اذا رأيت جسما ولو صغيرًا كالنحل مثلا وقع فيه الحياة حصل له دفعة مناسبات مع عموم الكائنات وتجارة مع الأنواع حتى يحقّ له أن يقول : « مكاني الكائنات وهي كملكي » . اذ اذا انتقل إلى الحياة الحيوانية تراه يجول بحواسه ويتصرّف بها في أطراف الكاثنات فيحصل بينه وبين أنواعها اختصاص ومبادلة ومحبة ، ولا سما اذا ترفع إلى طبقة الانسانية تراه بنور العقل يجول في عوالم. فكما يتصرّف في العالم الجسماني يجول في العالم الروحاني ، ويطوف في العالم المثالي. وكما يسافر هو الى تلك العوالم ؛ كذلك تسافر هي اليه بالتمثل في مرآة روحه حتى يستحق أن يقول : « ان العالم مخلوق لأجلي بفضل الله تعالى».. فتتنوع حياته وتنبسط الى الحياة المادية والمعنوية والجسمانية والروحانية التي يشتمل كل منها على طبقات. فحق أن يقال : كما ان الضياء سبب لظهور الألوان والأجسام ؛ كذا ان الحياة كشافة لكافة الموجودات وسبب لظهورها ، وان الحياة هي التي تصير ذرّة كعالم. وان الحياة هي الوسيلة لإحسان مجموع العالم لذى حياة برأسه مع عدم المزاحمة والانقسام إلّا في أقل قليل بين البشر . وأما وجه كونها أظهر الدلائل على الصانع وكذا على الحشر فاعلم: ان انتقال بعض ذرات جامدة وانقلابها دفعة الى هيئة ووضعية تخالف الوضعية الأولى بلا توسط سبب معقول – برهان أيّ برهان محتى ان الحياة لكونها أشرف الحقائق وأنزهها لا خسّة فيها بوجه ولا رَيْن عليها لا في جهة الملك ولا في جهة الملكوت فكلا وجهيها لطيفان ، حتى ان حياة أخس حيوان جزئي أيضًا عالية. ولهذا السر (١) لم يتوسط بينها وبين يد القدرة سبب ظاهريّ ؛ اذ مباشرتها لا تنافي عزة القدرة ، مع ان وضع الأسباب الظاهرية كما مر لمحافظة عزة القدرة في مباشرة الأمور الحسيسة في ظاهر النظر »

وأما وجه كونها أظهر الدلائل على المبدأ والمعاد فقد سمعت آنفا فلنلخص لك وهو: ان من نظر في هذه الحياة وتدرج بنظره الى الأطوار المترتبة إلى أبسط صور الجسم يرى أجزاء منتثرة في عالم الذرات. ثم يبصرها قد تلبس في عالم العناصر صورًا أخرى. ثم يصادفها في عالم المواليد في وضعية أخرى \* ثم يلاقيها في نطفة ثم في علقة ثم في مضغة. ثم يراها دفعة بانقلاب عجيب قد لبست صورة ويرى في هذه الانقلابات حركات منتظمة على دساتير معينة يتراءى منها ان كل ذرة كانت معينة في أول الأطوار كأنها موظفة بقصد تساق وبحكمة ترسل ، وكانت الحياة الثانية في نظره أهون وأسهل وأمكن بدرجات فيقنع بها قلبه بالطريق الأولى. فهذه الجملة وأسهل وأمكن بدرجات فيقنع بها قلبه بالطريق الأولى. فهذه الجملة كالدليل للاحقتها والكل معا برهان على الانكار المستفاد من «كيف».

<sup>[</sup> ١ ] تدقيق حسن.

المسألة الثالثة: في [ثم يميتكم].

اعلم: ان آية [خلق الموت والحياة] تدل على ان الموت ليس إعداما وعدما صرفا بل تصرف وتبديل موضع واطلاق للروح من المحبس. وكذا ان ما وجد في نوع البشر الى الآن من امارات غير معدودة ، ونجم من اشارات غير محدودة – القت الى الأذهان قناعة وحدسا بأن الإنسان بعد الموت يبقى بجهة وان الباقي منه هو الروح . فوجود هذه الخاصة الذاتية في فرد يكون دليلا على وجودها في تمام النوع للذاتية . ومن هنا تكون الموجبة الشخصية مستلزمة للموجبة الكلية ، فحينئذ تكون الموت معجزة القدرة كالحياة .

فإن قلت: كيف يكون الموت نعمة حتى نظم في سلك النعم؟ قيل لك: أما اوّلا فلأنه مقدمة للسعادة الأبدية، ولقدمة الشيء حكم الشيء حسنا وقبحا؛ اذ ما يتوقف عليه الواجب واجب وما ينجر إلى الحرام حرام. وثانيا: فلأن الموت عند أهل التحقيق من المتصوّفين نجاة للشخص بخروجه عن نظير المحبس المشحون بالحيوانات المضرة الى صحراء واسعة \* وثالثا: فلأنه باعتبار نوع البشر نعمة عظمى، اذ لولاها لوقع النوع في سفالات مدهشة \* ورابعا: فلأنه باعتبار بعض أشخاص نعمة مطلوبة اذ بسبب العجز والضعف لا يتحمل تكاليف الحياة وضغط البليات وعدم شفقة العناصر فالموت باب فوزه.

المسألة الرابعة: في [ثم يحييكم] اعلم: ان باشارة آية [المَتَنَا اثْنَتَيْنِ وَاحْيَيْتَنَا اثْنَتَيْنِ]، وكذا برمز تعقيب هذه به [ثم اليه ترجعون] مع النظر إلى ايجاز القرآن ايماء الى حياة القبر كما تدل

على حياة الحشر.

فإن قلت : اذا احرق انسان واعطى رماده للهواء كيف يتصور فيه الحياة القبرية ؟

قيل لك: ان البنية ليست شرطا للحياة عند أهل السنة والجماعة فيمكن تعلق الروح ببعض الذرات.

فإن قلت: كيف يتصور عذاب القبر مع انه لو وضعت بيضة على صدر جنازة بأيام لا يحس فيها أدنى حركة فكيف الحياة والعذاب ؟

قيل لك: ان العالم المثاليّ قد برهن عليه في موقعه حتى ان وجوده قطعي عند المحققين الآلهيين. وخاصة ذلك العالم تحويل المعاني أجساما والأعراض جواهر والمتغيرات ثابتة والعيون الناظرة من عالم الشهادة اليه – الرؤيا الصادقة والكشف الصادق والأجسام الشفافة فانها تلرّح بوجوده. ثم ان عالم البرزخ اثبت حقيقة من عالم المثال الذي هو تمثاله. وظل هذا العالم عالم الرؤيا ، وظل هذا عالم الخيال ، ونظير هذا الاجسام الشفافة كالمرآة. فاذ تفهمت هذا فانظر في عالم الرؤيا وتأمل في شخص نام (۱) عندك وهو ساكن فانظر في عالم الرؤيا وتأمل في شخص نام (۱) عندك وهو ساكن الحية فيتألم. ولو امكن لك أن تدخل في رؤياه وتقول له يا هذا! لا تعجز ولا تغضب فإن هذا ليس حقيقة وحلفت له الف يمين لما يصدقك ويقول لك : هذا ألمي يوجعني وهذا جرحي ! أما ترى هذا وبيده السيف ، واما ترى الحية تهجم عليّ ؛ اذ تجسم معنى وجع الكتف

<sup>[</sup> ١ ] تمثيل مناسب .

أو نزلة الرأس في صورة سيف جارح اذ النتيجة واحدة . أو تصور معنى الحيانة الموجعة لقلبه في لباس الحية اذ الألم واحد فيا هذا ! اذا ترى ذاك في ظل عالم المثال أفلا تصدقه في عالم البرزخ الذي هو أثبت حقيقة بدرجات وأبعد منا \* أما «يحييكم» بالنظر الى الحياة الأخروية فاعلم ان تلك الحياة نتيجة لكل العالم. ولولاها لم تكن الحقيقة ثابتة ولانقلبت الحقائق كالنعمة نقمة وقس ! . . ولقد لحصنا دلائلها في تفسير [ وبالآخرة هم يوقنون ] . .

المسألة الخامسة: في [ثم اليه ترجعون] آخر العقد من تلك السلسلة اعلم: ان الخالق جلّت قدرته مزج الاضداد في عالم الكون والفساد لِحِكَم دقيقة ووضع أسبابا ظاهرية ووسائط اظهارًا لعزته فترتبت سلسلة العلل والمعلولات \* ثم لما تصفّت الكائنات وتميزت وتحزبت في الحشر ارتفعت الأسباب واسقطت الوسائط فارتفع الحجاب وكشف الغطاء فيرى كل صانعه ويعرف مالكه الحقيقي .

## تذييل لخلاصة نظم الجمل

اعلم: انه تعالى لما أنكر كفرهم الواقع بطريق الاستفهام الاستخباري في «كيف» ودعى الناس الى التعجب منه – برهن عليه بما بعد الواو الحالية أي بارائة أربعة انقلابات عظيمة كلها وكل منها شاهد على وجوب الايمان. ثم ان كل انقلاب منها مشتمل على أطوار ومراتب، ومقدمة ومعدة للانقلاب الذي يليه. فمن الطور الأول من الانقلاب الأول إلى الطور الآخر من الانقلاب الأحل يتجدد أصل جسد الحي دائما فيلقى قشرا ويلبس الأكمل ألم يخلعه ويلبس صورة أعلى ثم يلقيها أيضًا فيلبس صورة أحسن

وهلم جرا !.. فهو دائمًا في استبدال صورة بأخرى كاملة إلى أن يصل إلى أعلى الأعالي فيستقر بتقرر السعادة الأبدية ، وكلها بنظام معين وقانون منتظم . فأشار إلى أول الانقلابات بقوله [ وكنتم أمواتا ] وهذا مشتمل على أطوار آخر الأطوار ينتج مآل [ فأحيا كم ] الدال على الانقلاب الثاني الذي هو أعجب حقائق العالم المشتمل على أطوار آخرها تنتهي بانقلاب [ ثم يميتكم ] المشتمل أعلى أطواره البرزخي التي تتم بانقلاب [ ثم يحييكم ] المشتمل على أطواره القبرية ثم الحشرية المختومة بقوله [ ثم اليه ترجعون ] . فمن أمعن في هذه الانقلابات كيف يتجاسر على الانكار ؟

ولنشرع في نظم هيئات جملة جملة أما الجملة الأولى أعني [كيف تكفرون بالله وكنتم أمواتا] فالاستفهام فيها لتوجيه ذهنهم الى قباحتهم ليروا بأنفسهم فينصفوا فيقروا. و «كيف» اشارة الى الاستدلال على عدم الكفر بانكار الحال اللازم، والحطاب في «تكفرون» ايماء كما مر الى شدة الغضب ولم يقل «لا تؤمنون» اشارة الى شدة تمردهم اذ يتركون الايمان الذي عليه الدلائل ويقبلون الكفر الذي على بطلانه البراهين. وواو الحالية في «وكنتم» تشير الى مقدر، اذ الجملتان ماضيتان والأخريان مستقبلتان كلاهما لا يوافق قاعدة مقارنة الحال لعامل ذي الحال فاذًا، التقدير «والحال انكم تعلمون».

فإن قلت: انهم وان علموا الموت والحياة الأولى لكنهم لا يعلمون انهما من الله وكذلك لا يقرون بالحياة الثانية ولا يصدقون بالرجوع اليه تعالى ؟

قيل لك: من البلاغة تنزيل الجاهل منزلة العالم عند ظهور

دلائل ازالة الجهل. فلما كان التفكر في أطوار الموت الأول والحياة الأولى ملجأ الى الاقرار بالصانع وكان العلم بها مقنعا للذهن بوقوع الحياة الثانية – كانوا كأنهم عالمون بهذه السلسلة ، والخطاب في «كنتم » اشارة الى ان لهم في عالم الذرات أيضًا وجودا وتعينا . لا ان الذرات كيف ما اتفقت صارت أجسادهم المعينة بالتصادف. وإيثار « أمواتا » على جماد أو ذرات ايماء الى مآل [ لَمْ يَكُنْ شَيْئًا مَذْ كُورًا ] . وأما جملة [ فأحياكم ] فان قلت : الفاء للتعقيب والاتصال مع تخلل تلك الأطوار وتوسط مسافة طويلة الى الحياة ؟

قيل لك: الفاء للإشارة إلى منشأ دليل الصانع وهو ان انقلابها من الجمادية الى الحيوانية دفعة من غير توسط سبب معقول يلجئ الذهن الى الاقرار بالصانع. وكذا ان الأطوار في حالة الموات ناقصة غير ثابتة شأنها التعقيب. وإيثار «أحياكم» على (صرتم أحياء) للتصريح أي صرتم أحياء ولا يمكن ذلك بغير قدرة الصانع فانتج ان الله تعالى هو الذي أحيا. وأما جملة [ثم يميتكم] بدل «تموتون» فإشارة كما مر الى أن الموت تصرف عظيم للقدرة بمقياس القدر. ألا ترى ان من استوفى عمره الطبيعي ثم انهى إلى الأجل اقل قليل. فيتيقظ الذهن الى ان الموت ليس نتيجة طبيعية. فالموت انحلال فيتيقظ الذهن الى ان الموت ليس نتيجة طبيعية. فالموت انحلال الجسد لافناء الروح بل اطلاقه. وأما جملة [ثم يحييكم] فرثم» اشارة الى توسط عالم البرزخ ذي العجائب. وأما جملة [ثم اليه ترجعون] فرثم» اشارة الى كشف الغطاء وطرد الأسباب واسقاط الوسائط.

فإن قلت: الرجوع الى الله تعالى يقتضي أن يكون المجيء منه اوّلا، ومن هنا توهم بعض الاتصال واشتبه بعض أهل التصوف.

قيل لك: ان في الدنيا وجودًا وبقاء وكذا في الآجرة وجود وبقاء \* فالوجود في الدنيا يصدر من يد القدرة بلا واسطة وأما البقاء المحفوف بالتحليل والتركيب والتصرف والتحول في عالم الكون والفساد فيتداخل بينه العلل وتتوسط الأسباب للحكمة المذكورة سابقا \* وأما في الآخرة فالوجود وكذا البقاء بلوازمه وتركيباته يظهر بالذات من يد القدرة ويعرف كل شيء مالكه الحقيقي . فاذا تأملت في هذا علمت معنى الرجوع .

﴿ هُوَ الَّذِي خَلَقَ لَكُمْ مَا فِي الْأَرْضِ جَمِيعًا ثُمَّ اسْتَوَى إِلَى السَّمَاءِ فَسَوَّاهُنَّ سَبْعَ سَمَوَاتٍ وَهُوَ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمٌ ﴾ .

أما نظم المجموع بالسابق فهو: ان في الآية الأولى انكار الكفر والكفران بالدلائل الانفسية وهي أطوار البشر، وفي هذه الآية اشارة الى الدلائل الآفاقية ، وكذا في الأولى اشارة الى نعمة الوجود والحياة ، وفي هذه الآية الى نعمة البقاء ، وكذا في تلك دليل على الصانع ومقدمة للحشر ، وفي هذه اشارة الى تحقيق المعاد وازالة الشبه كأنهم يقولون: ابن للإنسان هذه القيمة ؟ وكيف له تلك الأهمية ؟ . وما موقعه عند الله حتى يقيم القيامة لأجله ؟ فقال القرآن باشارات هذه الآية: ان للإنسان قيمة عالية بدليل ان السموات والأرض مسخرة لاستفادته ، وكذا ان له أهمية عظيمة بدليل ان الله لم يخلق الانسان للخلق بل خلق الخلق له ، وان له عند خالقه لموقعا ؛ بدليل ان الله تعالى لم يوجد العالم لذاته بل اوجده للبشر وأوجد البشر لعبادته . فانتج ان الانسان مستثنى وممتاز لا كالحيوانات فيليق أن يكون مظهرًا لجوهرة [واليه ترجعون].

وأما نظم جملة جملة فاعلم: ان لفظ «جميعا» في الجملة الأولى ولفظ «ثم» في الثانية ولفظ «سبع» في الثالثة تقتضي تحقيقًا. فلنتكلم عليها في ثلاث مسائل:

المسألة الأولى ان قلت: ان هذه الآية تدل على أن جميع ما في الأرض لاستفادة البشر فكيف يتصور استفادة زيد مثلا من كل جزء من أجزاء الأرض ؟ و (حبيب وعلى (۱)) كيف يستفيدان من حجر في قعر جبل في وسط جزيرة في البحر المحيط الكبير ؟ وكيف يكون مال زيد لاستفادة عمرو؟ مع ان الآية باشارات أخواتها تشير ان لكل فرد الجميع لا التوزيع . وكذا كيف تكون الشمس والقمر وغيرهما مع تلك العظمة لزيد وعمرو والعلة الغائية فيها الفائدة الجزئية لهما ؟ وكيف تكون المضرات لاستفادة البشر مع انه لا مجازفة في القرآن ولا تليق المبالغة ببلاغته الحقيقية ؟ البشر مع انه لا مجازفة في القرآن ولا تليق المبالغة ببلاغته الحقيقية ؟ قيل لك : تأمل في ست نقاط يتطاير عنك الأوهام .

الأولى: ان خاصية الحياة كما مر تصيّر الجزء كلا والجزئي كليا والمنفرد جماعة والمقيد مطلقا والفرد عالما فيصير الأنواع كقوم ذي الحياة والدنيا بيته ويكون له مناسبة مع كل شيء.

والثانية: ان في العالم كما علمت نظاما ثابتا واتساقا محكما ودساتير عالية وقوانين أساسية مستمرة فيكون العالم كساعة أو ماكينة منتظمة. فكما ان كل دولاب منها بل كل سنّ من كل دولاب بل كل جزء من كل سنّ له دخل ولو جزئيا في نظام الماكينة ، وكذا

<sup>[</sup> ١ ] هما من طلبة مدرسة خورخور .

له تأثير في فائدة الماكينة ونتيجتها بواسطة نظامها ؟ كذلك لوجوده دخل في فائدة أهل الحياة الذين سيّدهم ورئيسهم البشر.

والثالثة: انه – كما قرع سمعك فيا مضى – لا مزاحمة في وجوه الاستفادة فكما ان الشمس بتمامها لزيد وان ضيائها روضة وميدان لنظره ؛ كذلك بتمامها ملك لعمرو وجنة له \* فزيد مثلا لو كان في العالم وحده كيف تكون استفادته ؛ كذلك اذا كان مع كل الناس لا ينقص منها شيء الا فها يعود الى الغارين .

والرابعة : ان الكائنات ليس لها وجه رقيق فقط، بل فيها وجوه عمومية مختلفة طبقا على طبق، ولفوائدها جهات كثيرة عمومية متداخلة ، وطرق الاستفادة متعددة متنوعة . مثلاً اذا كان لك روضة تستفيد منها بجهة ويستفيد الناس بجهة أخرى . كالاستلذاذ بالقوة الباصرة. ولا جرم أن استفادة الانسان تحصل بحواسه الخمس الظاهرة وبحواسه الباطنة وبجسمه وبروحه وكذا بعقله وقلبه وكذا في دنياه وفي آخرته وكذا من جهة العبرة وقس عليها ... فلا مانع من استفادته بوجه من هذه الوجوه من كل ما في الأرض بل العالم. والخامسة: انه ان قلت: هذه الآيات مع آيات أخر تشير الى ان هذه الدنيا العظيمة مخلوقة لأجل البشر وجعل استفادته علة غائية لها. والحال ان زحل الأكبر من الأرض ليست فائدتها بالنسبة الى البشر الآنوع زينة وضياء ضعيف فكيف يكون علة غائية؟ قيل لك: ان المستفيد يفني في جهة استفادته وينحصر ذهنه في طريقها وينسى ما عداها وينظر آلى كل شيء لنفسه ويحصر العلة الغائية على ما يتعلق به \* فاذًا لا مجازفة في الكلام الموجَّه الى ذلك الشخص في مقام الامتنان بأن يقال: أن زحل الذي أبدعه

خالقه لألوف حكم وفي كل حكمة ألوف جهات وفي كل جهة ألوف مستفيد – العلة الغائية في إبداعه جهة استفادة ذلك الشخص. والسادسة: وقد نبهت عليها – ان الانسان وان كان صغيرًا فهو كبير فنفعه الجزئي كلي فلا عبثية.

المسألة الثانية: في «ثم» اعلم: ان هذه الآية تدل على أن خلق الأرض قبل السهاء ، وان آية [ وَالْأَرْضَ بَعْدَ ذَٰلِكَ دَحْيَهَا ] تدل على ان خلق السهاء قبل الارض ، وان آية [كَانْتَا رَثْقًا فَفَتَقُنَّاهُمَا] تدل على انهما خلقتا معا وانشقتا من مادة .. واعلم ثانيا : ان نقليات الشرع تدل على ان الله تعالى خلق اوّلا جوهرةً أي مادة ثم تجلى عليها فجعل قسها منها بخارا وقسها مائعاً . ثم تكاثف المائع بتجلِّيه فأزبد . ثم خلق الأرض أو سبع كرات من الأرضين من ذلك الزبد فحصل لكل أرض منها سهاء من الهواء النسيميّ. ثم بسط المادة البخارية فسوى منها سموات زرع فيها النجوم فانعقدت السموات مشتملة على نويات النجوم . وان فرضيات الحكمة الجديدة ونظرياتها تحكم بأن المنظومة الشمسية أي مع سمائها التي تسبح فيها كانت جوهرا بسيطا ثم انقلب إلى نوع بخار ثم تحصل من البخار مائع ناري ثم تصلب بالتبرد منه قسم ثم ترامى ذلك المائع الناري بالتحرك شرارات وقطعات انفصلت فتكاثفت فصارت سيّارات منها أرضنا هذه. فإذا سمعت هذا يجوز لك التطبيق بين هذين المسلكين لأنه يمكن أن يكون آية [كانتا رتقا ففتقناهما] اشارة الى ان الأرض مع المنظومة الشمسية كانت كعجين عجنته يد القدرة من جوهر بسيط أعني « مادّة الأَثِير » التي هي كالماء السيّال بالنسبة الى الموجودات فتنفذ جارية بينها \* وآية [ وَكَانَ عَرْشُهُ عَلَى الْمَاءِ] اشارة الى هذه المادة

التي هي كالماء. و « الأثير » بعد خلقه هو المركز لأوّل تجلّي الصانع بالايجاد اي فخلق « الأثير » ثم صيّره جواهر فردة ثم جعل البعض كثيفًا ، ثم خلق من الكثيف سبع كرات مسكونة منها ارضنا . ثم ان الأرض بالنظر الى كثافتها وتصلبها قبل الكل وتعجيلها في لبس القشر وصيرورتها من زمان مديد منشأ الحياة مع بقاء كثير من الاجرام السهاوية الى الآن مائعة نارية تكون خلقتها وتشكلها من هذه الجهة قبل خلق السموات « ولما كان تكمل منافعها ودحوها أي بسطها وتمهيدها لتعيّش نوع البشر بعد تسوية السموات وتنظيمها تكون السموات اسبق من هذه الجهة مع الاجتماع في المبدأ . قالآيات الثلاث تنظر الى النِقاط الثلاث .

الجواب الثاني: ان المقصد من القرآن ليس درس تاريخ الحلقة بل نزل لتدريس معرفة الصانع ففيه مقامان: ففي مقام بيان النعمة واللطف والمرحمة وظهور الدليل تكون الأرض اقدم ، وفي مقام دلائل العظمة والعزة والقدرة تكون السموات اسبق. ثم ان «ثم » كما تكون للتراخي الذاتي تجئ للتراخي الرتبي ف [ثم استوى] أي ثم اعلموا وتفكروا انه استوى.

المسألة الثالثة: في «سبع» اعلم: ان الحكمة العتيقة قائلة بأن السموات تسعة وتصورها أهلها بصورة عجيبة واستولى فكرهم على نوع البشر في اعصار. حتى اضطر كثير من المفسرين الى إمالة ظواهر الآيات الى مذهبهم. وأما الحكمة الجديدة فقائلة بأن النجوم معلَّقة في الفضاء والحلو كأنها منكرة لوجود السهاء. فكما أفرط أحديهما فرط الأخرى. وأما الشريعة: فحاكمة بأن الصانع جل جلاله خلق سبع سموات وجعل النجوم فيها كالسماك تسبح.

والحديث يدل على ان الساء موج مكفوف وتحقيق هذا المذهب الحق في ست مقدمات.

الأولى: انه قد ثبت فنّا وحكمة ان الفضاء الوسيع مملوء من الأثير. والثانية: ان رابطة قوانين الاجرام العلوية وناشر قوى أمثال الضياء والحرارة وناقلها مادة موجودة في الفضاء مالئة له.

والثالثة: ان مادة الأثير مع بقائها أثيرًا لها كسائر المواد تشكلات مختلفة وتنوعات متغايرة كتشكل البخار والماء والجمد.

والرابعة: انه لو أمعن النظر في الاجرام العلوية يرى في طبقاتها تخالف \* ألا ترى ان نهر السماء المسمى ب «كَهْكَشَان» المرئيّ في صورة لطاخة سحابية انما هو ملايين نجوم أخذت في الانعقاد \* فصورة الأثير التي تنعقد تلك النجوم فيها تخالف طبقة الثوابت البتة وهي أيضًا تخالف طبقات المنظومة الشمسية بالحدس الصادق وهكذا الى سبع منظومات.

والحامسة: انه قد ثبت حدسا واستقراء انه اذا وقع التشكيل والتنظيم والتسوية في مادة تتولد منها طبقات مختلفة كالمعدن يتولد منه الرماد والفحم والألماس .. وكالنار تتميز جمرًا ولهبا ودخانا ، وكنزج مولّد الماء مع مولّد الحموضة يتشكل منه ماء وجمد وبخار . والسادسة : ان هذه الامارات تدل على تعدد السموات . والشارع الصادق قال هي سبعة ، فهي سبعة . على ان السبع والسبعين والسبع مائة في أساليب العرب لمعنى الكثرة . والحاصل : ان الصانع جل جلاله خلق من « مادة الأثير » سبع سموات فسوّاها ونظّمها بنظام عجيب دقيق وزرع فيها النجوم وخالف بين طبقاتها . اعلم : انك عجيب دقيق وزرع فيها النجوم وخالف بين طبقاتها . اعلم : انك اذا تفكرت في وسعة خطابات القرآن ومعانيه ومراعاته لافهام عامة

الطبقات من أدنى العوام الى أخص الخواص ترى أمرًا عجيبا. مثلا: من الناس من يفهم من (سبع سموات) طبقات الهواء النسيمية ، ومنهم من يفهم منه الكرات النسيمية المحيطة بأرضنا هذه وأخواتها ذوات ذوي الحياة . ومنهم من يفهم منه السيّارات السبع المرثيـة للجمهور \* ومهم من يفهم منه طبقات سبعة اثيرية في المنظومة الشمسية ، ومنهم من يفهم منه سبع منظومات شموسية أوليها منظومة شمسنا هذه \* ومنهم من يفهم منه انقسام الأثير في التشكل الى طبقات سبعة كما مر آنفا ، ومنهم من يرى جميع ما يرى مما زيّن بمصابيح الشموس والنجوم الثوابت سهاء واحدة. هي السهاء الدنيا وفوقها ست سموات أخر لا ترى ، ومنهم من لا يرى انحصار سبع سموات في عالم الشهادة فقط بل يتصورها في طبقات الحلقة في العوالم الدنيوية والأخروية والغيبية . فكل يستفيض بقدر استعداده من فيض القرآن ويأخذ حصته من مائدته فيشتمل على كل هذه المفاهم. واعلم: أن الجملة الأولى أعنى [ هو الذي خلق لكم ما في الأرض جميعًا ] نظمها بخمسة أوجه .

الأول: ان الآية الأولى اشارة الى نعمة الحياة والوجود، وهذه تشير الى نعمة البقاء وأسبابه.

والثاني: انه لما اثبتت الأولى للبشر أعلى المراتب أعني الرجوع اليه تعالى تنبه ذهن السامع للسؤال براين لهذا الانسان الذليل استعداد لهذه المرتبة العالية الا ان يكون بفضله تعالى وجذبه ». فكأن هذه الجملة تقول مجيبة عن ذلك السؤال ان للإنسان عند خالقه الذي سخر له جميع الدنيا لموقعا عظيما.

والثالث : انه لما أشارت الأولى الى وجود الحشر والقيامة للبشر

ذهب السامع الى سؤال: ما أهمية البشر حتى تقوم القيامة لأجله ويحرب العالم لسعادته؟ فكأن هذه الجملة تجيبه بران من هيًا جميع ما في الأرض لاستفادته وسخر له الأنواع له أهمية عظيمة تشير الى انه هو النتيجة للخلقة».

والرابع: ان الأولى اشارت ب[اليه ترجعون] الى رفع الوسائط وانحصار المرجعية فيه تعالى. والحال ان للبشر في الدنيا مراجع كثيرة، فهذه الجملة تقول أيضًا ان الأسباب والوسائط تشف عن يد القدرة، وان المرجع الحقيقي في الدنيا انما هو الله تعالى وانما توسطت الأسباب لحكم فانه تعالى هو الذي خلق للإنسان كل ما يحتاج اليه.

والخامس: ان الأولى لما اشارت الى السعادة الأبدية أشارت هذه الى سابقة فضل يستلزم تلك السعادة ذلك الفضل أي من أحسن اليه جميع ما في الأرض لحقيق بأن يعطي له السعادة الأبدية. وجملة [ ثم استوى الى السماء] نظمها بأربعة أوجه.

الأول: ان السهاء رفيقة للأرض لا يتصور الأرض أحد إلّا ويخطر في ذهنه السهاء.

والثاني: ان تنظيم السماء هو المكمِّل لوجه استفادة البشر مما في الأرض.

والثالث: ان الجملة الأولى اشارت الى دلائل الاحسان والفضل وهذه تشير الى دلائل العظمة والقدرة.

والرابع: ان هذة الجملة تشير الى ان فائدة البشر لا تنحصر على الأرض بل السهاء أيضًا مسخرة لاستفادته.

ونظم جملة [فسهويهن سبع سموات] بثلاثة أوجه.

الأول: ان ربطها بالأولى كربط [فيكون] مع «كن». والثاني: انه كربط تعلق القدرة بتعلق الارادة. والثالث: انه كربط النتيجة بالمقدمة. ونظم جملة [وهو بكل شيء عليم] بوجهين. أحدهما: انها دليل لِميّ على التنظيم السابق كما ان التنظيم السابق دليل إنّيّ عليها. اذ الاتساق والانتظام يدلان على وجود العلم الكامل كما ان العلم يفيد الانتظام. والآخر: ان الجملة الأولى تدل على القدرة الكاملة وهذه على العلم الشامل.

أما نظم هيئآت جملة جملة ففي الجملة الأولى الاستيناف وتعريف الجزئين وتعريف الخبر ولام « لكم » وتقديم « لكم » ولفظ « في » ولفظ « جميعا ». أما الاستيناف فإشارة إلى أسئلة مقدرة وأجوبة قد نبهت عليها في الاوجه الخمسة لنظم الجملة الأولى. وأما تعريف الجزئين فاشارة الى التوحيد والحصر الذي هو دليل على الحصر في تقديم « اليه » في [ ثم اليه ترجعون ] . وأما تعريف الخبر فاشارة الى ظهور الحكم. وأما لام النفع في « لكم » فاشارة الى أن الأصل في الأشياء الاباجة وانما تعرض الحرمة للعصمة كمال الغير".. أو للحرمة كلحم الآدميّ .. أو للضرر كالسم.. أو للاستقذار كبلغم الغير . أو للنجاسة كالميتة . . . وكذا رمز الى وجود النفع في كل شيء ، وإن للبشر ولو بجهة من الجهات استفادة ولو بنوع من الأنواع ولو في أحقر الأشياء ولا أقل من نظر العبرة ، وكذا ايماء الى انه كم من خزائن للرحمة مكنوزة في جوف الأرض تنتظر أبناء الاستقبال ... واما تقديم « لكم » فاشارة الى ان جهة استفادة البشر أقدم الغايات وأولاها وأولها . وأما « ما » المفيدة للعموم فللحث على تحرِّي النفع في كل شيء .. واما [ في الأرض ] بدل « على الأرض » مثلا ، فاشارة الى وجود أكثر المنافع في بطن الأرض ، وكذا تشجيع على تحرِّي ما في جوفها ، ويدل تدرج البشر في الاستفادة من معادن الأرض وموادها على انه يمكن أن يكون في ضمنها مواد وعناصر تحفف عن كاهل أبناء الاستقبال ضغط تكاليف الحياة من الغذاء وغيره . واما «جميعا» فلرد الأوهام في عبثية بعض الأشياء. واما « ثم » في الجملة الثانية فاشارة الى سلسلة من أفعاله تعالى وشئونه بعد خلق الأرض إلى تنظيم السهاء . وكذا رمز الى تراخي رتبة التنظم في نفع البشر عن خلقة الأرض. وكذا ايماء الى تأخره عنها . واما « استوى » ففيه ايجاز أي أراد أن يسوّي . وكذا فيه مجاز أي كمن يسدد قصده الى شيء لا ينثني يمنةً ويسرةً . و [ الى السماء ] أي الى مادتها وجهتها . واما فاء [ فسويهن ] فبالنظر الى جهة التفريع نظير ترتب [فيكون] على «كن»، وتعلق القدرة على تعلق الارادة والقضاء على القدر ، واما بالقياس الى جهة التعقيب فايماء الى تقدير « ونوَّعها ونظَّمها ودبّر الأمر بينها فسوّيهن » الخ \* واما « سوّى » أي خلقها منتظمة مستوية متساوية في أن أعطى كلًا ما يناسب استعداده ويساوي قابليته. واما « هن » فايماء الى تنوع مواد السموات. واما «سبع» فيتضمن الكثرة والمناسبة مع الصفات السبع ومع الأدوار السبعة في تشكلات الأرض . . و[سموات] أي اللاتي هن رياض لأزاهير الدراري وبحار لسِماك السيّارات ومزرعة لحبّات النجوم. أما جملة [ وهو بكل شيء عليم ] فواو العطف المقتضية للمناسبة اشارة الى « وهو على كل شيء قدير فهو الخالق لهذه الاجرام العظيمة ، وهو بكل شيء عليم فهو النظَّام المتقن للصنعة فيها ». وباء الالصاق اشارة الى عدم انفكاك العلم عن المعلوم. واما «كل» فهو العام الذي لم يخص منه البعض. وقد خص قاعدة (وما من عام اللّا وقد خُصَّ منه البعض) واللّا لكانت هذه القاعدة بحيث اذا صدقت كذّبت نفسها نظير « الجذر الأصم الكلاميّ» ولفظ «شيء» يعم الشائي والمشيئ وما ليس بهذا ولا بذاك كالممتنع « و « عليم » أي ذات ثبت له لازمًا منه العلم .

﴿ وَإِذْ قَالَ رَبُّكَ لِلْمَلائِكَةِ إِنِّي جَاعِلٌ فِي الْأَرْضِ خَلِيفَةً قَالُوا التَّمَاءَ وَنَحْنُ نُسَبِّحُ بِحَمْدِكَ وَنَحْنُ نُسَبِّحُ بِحَمْدِكَ وَنَحْنُ نُسَبِّحُ بِحَمْدِكَ وَنَعْنُ لَكَ قَالَ إِنِّي اَعْلَمُ مَا لَا تَعْلَمُونَ ﴾ .

## مقدمة

اعلم: ان التصديق بوجود الملائكة أحد أركان الايمان. ولنا هنا مقامات..

المقام الأول: ان من نظر الى الأرض وقد امتلئت بذوي الأرواح مع حقارتها وتأمل في انتظام العالم واتقانه تحدس بوجود سكان في هذه البروج العالية. فَمَثَلُ مَنْ لم يصدّق بوجود الملائكة كمثَل رجل ذهب الى بلدة عظيمة وصادف دارا صغيرة عتيقة ملوّثة بالمزخرفات مشحونة بالناس. ورأى عرصاتها مملوءة من ذوي الأرواح ولحياتهم شرائط مخصوصة كالنباتات والسّماك. ثم رأى ألوفا من القصور العالية الجديدة قد تخلّلت بينها ميادين النزهة فيعتقد خلوها عن السكان لعدم جريان شرائط حياة هذه الدار في تلك القصور. ومثل المعتقد بوجودهم كَمثَل مَنْ اذا رأى هذا البيت الصغير وقد امتلأ من ذوي الأرواح ورأى انتظام البلدة، جزم بأن لتلك القصور المنالأ من ذوي الأرواح ورأى انتظام البلدة، جزم بأن لتلك القصور المنتذ أيضًا سكانا يناسبونها وتوافقهم ولهم شرائط حياة مخصوصة

فعدم مشاهدتهم – لبعدهم وترفعهم – لا يدل على عدمهم. فامتلاء الأرض من ذوي الحياة ينتج بالطريق الأولى و بالقياس الأوْلَويّ المؤسس على القياس الحفيّ المبني على الانتظام المطرد – امتلاء هذه الفضاء الوسيعة ببروجها ونجومها وسهاواتها من ذوي الأرواح الذين يدعوهم الشرع بالملائكة المنطوية على أجناس مختلفة فتأمل!..

المقام الثاني: اعلم - كما مر - ان الحياة هي الكشافة للموجودات بل هي النتيجة لها \* فاذًا كيف تخلو هذه الفضاء الوسيعة من ساكنيها وتلك السموات من عامريها \* ولقد أجمع العقلاء إجماعا معنويا - وان اختلفوا في طرق التعبير - على وجود معنى الملائكة وحقيقتهم ، حتى ان المشائيين عبروا عنهم بالماهيات المجرَّدة الروحانية للأنواع ، والإشراقيين عبروا عنها بالعقول وأرباب الأنواع ، وأهل الأديان بملك الجبال وملك البحار وملك الأمطار مثلا . حتى ان الماديين الذين عقولهم في عيونهم لم يتيسر لهم انكار معنى الملائكة بل نظروا اليهم في القوات السارية في نواميس الفطرة .

فان قلت : أفلا يكفي لارتباط الكائنات وحيويتها هذه النواميس وتلك القوانين الجارية في الحلقة ؟

قيل لك: ما تلك النواميس الجارية والقوانين السارية الا أمور اعتبارية بل وهمية لا يتعين لها وجود ولا يتشخص لها هُوَيّة الا بممثّلاتها ومعاكسها ومَنْ هو آخذ برأس خيوطها وان هي إلّا الملائكة . وأيضًا قد اتفق الحكماء والعقل والنقل على عدم انحصار الوجود في عالم الشهادة الظاهر الجامد الغير الموافق لتشكل الأرواح . فعالم الغيب المشتمل على عوالم الموافق للأرواح - كالماء للسياك - مشحون بها مظهر لحياة عالم الشهادة . فاذا شهدت لك هذه الأمور الأربعة

على وجود معنى الملائكة فأحسن صور وجودهم التي ترضي بها العقول السليمة ما هو إلا ما شرحه الشرع من انهم عباد مكرمون لا يخالفون ما يؤمرون، وكذا انهم أجسام لطيفة نورانية ينقسمون إلى أنواع مختلفة.

المقام الثالث: اعلم ان مسئلة الملائكة من المسائل التي يتحقق الكل بثبوت جزء واحد ويعلم النوع برؤية أحد الأشخاص ، اذ من انكر انكر الكلُّ \* ثم كما انه محال عندك – ايقظك الله – أن يجمع أهل كل الأديان في كل الأعصار من آدم الى الآن على وجود الملائكة وثبوت المحاورة معهم وثبوت مشاهدتهم والرواية عنهم كمباحثة الناس طائفة عن طائفة . بدون رؤية فرد بل أفراد منهم وبدون ضرورة وجود شخص بل أشخاص منهم. وبدون الاحساس بالضرورة بوجودهم؛ كذلك محال أن يقوم وَهُم كذلك في عقائد البشر ويستمر هكذا ويبقى في الانقلابات بدون حقيقة يتسنبل عليها وبدون مبادئ ضرورية مولِّدة لذلك الاعتقاد العموميِّ \* فإذًا ليس سند هذا الاجماع الآحدس تولد من تفاريق امارات حصلت من واقعات مشاهدات نشأت من مبادئ ضرورية \* وليس سبب هذا الاعتقاد العموميّ الا مبادئ ضرورية من رؤيتهم ومشاهدتهم في كرات تفيد قوة التواتر المعنوي . والأرفع الأمن من يقينيات معلومات البشر \* فاذا تحقق وجود واحد من الروحانية في زمان مّا تحقق وجود هذا النوع . واذا تحقق هذا النوع ، كان كما ذكره الشرع وبيّنه القرآن

ثم ان نظم مآل هذه الآية بسابقها من أربعة وجوه. الأول: انه لما كانت هذه الآيات في تعداد النعم العظام، واشارت الأولى

إلى أعظمها – من كون البشر نتيجة للخلقة وكون جميع ما في الأرض مسخرًا له يتصرف فيها على ما يشاء – اشارت هذه الى ان البشر خليفة الأرض وحاكمها \*

والثاني: ان هذه الآية بيان وتفصيل وايضاح وتحقيق وبرهان وتأكيد لما في الآية الأولى من أن أزمة سلاسل ما في الأرض في يد البشر \*

والثالث: ان تلك لما بيّنت بناء المسكنين من الأرض والسهاء اشارت هذه الى ساكينهما من البشر والملك ، وانها رمزت الى سلسلة الحلقة ، وأومأت هذه الى سلسلة ذوي الأرواح ،

والرابع: انها لما صرحت بأن البشر هو المقصود من الحلقة وان له عند خالقه لموقعًا عظيا – اختلج في ذهن السامع انه كيف يكون للبشر هذه القيمة مع كثرة شروره وفساده؟ وهل تستلزم الحكمة وجوده للعبادة والتقديس له تعالى؟ فأشارت هذه الى ان تلك الشرور والمفاسد تغتفر في جنب السرّ المودع فيه ، وان الله غني عن عبادته اذ له تعالى من الملائكة المسبّحين والمقدّسين ما لا يحصر بل لحكمة في علم عدّم الغيوب ه

وأما نظم الجمل بعضها مع بعض فهو: ان الآية تنصب - بناء على اقتضاء « اذ » رديفا لها ، وعطفه على [ وهو بكل شيء عليم ] - إلى تقدير [ إذ خلق ما خلق منتظما متقنا هكذا ، واذ قال ربك للملائكة الخ ] ، وانه تعالى لما خاطب مع الملائكة - ليستفسروا سرّ الحكمة ولتعليم طريق المشاورة قائلا [ اني جاعل في الأرض خليفة ] توجه ذهن السامع بسرّ المقاولة الى ما [ قالوا ] ؟ وبسرّ الاستفسار عن حكمته مع التعجب الى [ أتجعل فيها ] وبسر استخلافهم عن

الجن المفسدين مع توديع القوة الغضبية والشهوية فيهم أيضا الى [من يفسد فيها] بتجاوز القوة الثانية [ويسفك الدماء] بتجاوز القوة الثانية ويسفك الدماء] بتجاوز القوة الأولى . ثم بعد تمام السؤال والاستفسار والتعجب ينتظر ذهن السامع لجوابه تعالى . فقال [قال اني اعلم ما لا تعلمون] أي فالأشياء ليست منحصرة في معلوماتكم فعدم علمكم ليس امارة على العدم، واني حكم لي فيهم حكمة تغتفر في جنبها فسادهم وسفكهم ه

أما نظم هيئات جملة جملة فاعلم : ان الواو في [ واذ قال ربك للملائكة اني جاعل في الأرض خليفة ] وكذا في [ واذ قال ربك للملائكة اني حالق بشرًا من صلصال ] في آية أخرى بسر المناسبة العطفية اشارة الى « اذ واذ » كما مر ، وكذا - بسر ان الوحى يتضمن « ذَكِّرهُمْ بِنَالِكَ » اشارة الى « واذكر لهم إذ » الخ . . وان « اذ » المفيد للزمان الماضي لتسيير الأذهان في الأزمنة المتسلسلة الماضوية ورفع وجلب واحضار لها الى ذلك الزمان لتنظره فتجتني ما وقع فيه وان « ربك » اشارة الى الحجة على الملائكة أي ربّاك وكمّلك وجعلك مرشدًا للبشر لازالة فسادهم أي « انت الحسنة الكبرى التي ترجحت وغطت على تلك المفاسد » \* وان [ للملائكة ] اشارة في هذه المقاولة الكائنة على صورة المشاورة إلى أن لسكان السموات أعنى الملائكة مزيد ارتباط وعلاقة وزيادة مناسبة مع سكان الأرض أعني البشر. فان من اولئك مؤكلين وحَفَظة وكتبَة على هؤلاء فحقّهم الاهتمام بشأنهم . وان « ان » بناء على كونها لرد التردد المستفاد من « أتجعل » اشارة الى عظمة المسئلة وأهميتها.وان ياء المتكلم وحده هنا مع « نا » للمتكلم مع الغير في «قلنا » في الآيات الآتية اشارة الى ان لا واسطة في ايجاده وخلقه كما توجد في خطابه وكلامه. ومما يدل على هذه

النكتة آية [انا انزلنا اليك الكتاب بالحق لتحكم بين الناس بما أراك الله] فقال «انزلنا» بنون العظمة لوجود الواسطة في الهام المعنى. وإن ايثار وقال [أراك الله] مفردًا لعدم الواسطة في الهام المعنى. وإن ايثار «جاعل» على «خالق» اشارة الى ان مدار الشبهة والاستفسار الجعل والتخصيص لعمارة الأرض لا الخلق والايجاد، لأن الوجود خير محض والخلق فعله الذاتي لا يسئل عنه « وإن ايثار « في » في أو الأرض] على «على » مع ان البشر على الأرض - لا يخلو من الايماء الى ان البشر كالروح المنفوخ في جسد الأرض، فمتى خرج البشر خربت الأرض وماتت. وإن «خليفة» اشارة الى انه قد وجد قبل تهي الأرض لشرائط حياة الإنسان مخلوق مُدْرِك مناعدت شرائط حياته الادوار الأولية للأرض وهذا هو الأوفق لقضية المخلق. والمشهور ان ذلك المخلوق المُدْرِك كان نوعا من الجن فأفسدوا فاستخلفوا بالإنسان.

أما هيئات جملة [ قالوا أتجعل فيها من يفسد فيها ويسفك الدماء] فاعلم: ان استيناف « قالوا » اشارة الى ان توجيه خطابه تعالى الى الملائكة يلجي السامع الى السؤال ب « كيف يتلقّون جيرانهم بيت بيت وأيرضون بهم قرناء وما رأيهم فيهم؟» فقال «قالوا» وان وجه كونه جزاء « لاذ » هو ان حكم الله تعالى بجعل البشر خليفة في الأرض التي وكل عليها الملائكة مع انه لا مشير له تعالى ولا وزير يستلزم اظهار كيفية تلقيهم لهم « وان صورة القول اشارة الى اسلوب المقاولة على صورة المشاورة لتعليم الناس مع تنزهه تعالى عنها . وان استفهام « أنجعل » فلتحقق الجعل باخباره تعالى تمتنع حقيقته فيتولد منه « التعجب الناشئ عن خفاء السبب فيتولد منه الاستفسار – أي ما التعجب الناشئ عن خفاء السبب فيتولد منه الاستفسار – أي ما

حكمة الجعل؟ فاستفهم عن المسبب بدلا عن السبب وليس للإنكار لعصمتهم \* وان الجعل رمز الى ان شئون البشر ونسبة الاعتبارية ووضعياته ليست من لوازم الطبيعة ولا من ضروريات الفطرة بل كل منها بجعل الجاعل. وإن «فيها» مع «فيها» مع قصر المسافة فللتنصيص والايماء الى معنى : ما حكمة جعل البشر روحا منفوخا في حسد الأرض لحياتها مع وجود الفساد والاماتة من حيث الأحياء؟ وان التعبير بر من » اشارة الى انه لا يعنيهم شخصية البشر وانما يثقل عليهم عصيان مخلوق لله تعالى . وان ايراد « يفسد » بدل « يعصى » اشارة الى ان العصيان ينجر الى فساد نظام العالم \* وان صورة المضارع اشارة الى ان المستنكر تجدد العصيان واستمراره. وقد علموا ذلك اما باعلامه تعالى أو بمطالعة اللوح أو بمعرفة فطرتهم من عدم تحديد القوى المودعة فيهم. فبتجاوز الشهوية يحصل الفساد وبتعدي الغضبية ينشأ السفك والظلم \* و « فيها » أي مع انها كانت مسجدًا اسس على التقوى \* وان موقع الواو الجمع بين الرذيلتين بمناسبة انجرار الفساد الى سفك الدم. وان ايثار [يسفك] على «يقتل» لأن السفك هو القتل بظلم. ومن القتل ما هو جهاد في سبيل الله وكذا قتل الفرد لسلامة الجماعة كقتل الذئب لسلامة الغنم ، واما « الدماء » فتأكيد لما في السفك من الدم لتشديد شناعة القتل. وأما هيئات [ ونحن نسبح بحمدك ونقدس لك ] فواو الحال اشارة الى استشعارهم الاعتراض عليهم براما يكفيكم حكمة عبادة البشر وتقديسه له تعالى ؟ » [ ونحن ] أي معاشر الملائكة المعصومين من المعاصي. واسمية الجملة اشارة الى ان التسبيح كالسجية لهم واللازم لفطرتهم وهم له ، أما [نسبح بحمدك] فكلمة جامعة أي نعلنك في الكائنات بأنواع العبادات . ونعتقد تنزهك عما لا يليق بجنابك بتوصيفك بأوصاف الجلال وما هو الا من نعمك المحمود عليها \* ونقول « سبحان الله و بحمده ». ونحمدك ونصفك بأوصاف الجلال والجمال \* و [ نقدس لك ] أي نقدسك ، أو نطهر أنفسنا وأفعالنا من الذنوب وقلوبنا من الالتفات الى غيرك. فالواو للجمع بين الفضيلتين أي امتثال الأوامر واجتناب النواهي ، فيكون حذاء الواو الأول. واما هيئات [قال أني اعلم ما لا تعلمون] فاستينافها اشارة الى السؤال بر ماذا قال الله تعالى مجيبا لاستفسارهم ، وكيف بيّن السبب مزيلا لتعجبهم، وما الحكمة في ترجيح البشر عليهم؟» فقال «قال » مشيرًا إلى جواب اجمالي ثم فصل بعض التفصيل بالآية التالية . و « ان » في [ اني اعلم ] للتحقيق ورد التردد والشبهة وهو إنما يكون في حكم نظري ليس بمسلم مع بداهة ومسلمية علم الله تعالى بما لا يعلم الخلق وحاشا هم عن التردد في هذا . فحينئذ يكون « ان » منارًا على سلسلة جمل لخصها القرآن وأجملها وأوجزها بطريق بيانيّ مسلوك \* أي ان في البشر مصالحَ وخيرًا كثيرًا تغمر في جنبها معاصيه التي هي شر قليل ، فالحكمة تنافي ترك ذلك لهذا . وان في البشر لسرًا اهَّله للخلافة غفلت عنه الملائكة وقد علمه خالقه \* وان فيه حكمة رجحته عليهم لا يعلمونها ويعلمها من خلق \* وأيضًا قد يتوجه معنى « ان » الى الحكم الضمني المستفاد من واحد من قيود مدخولها أي لا تعلمون بالتحقيق . وأيضًا [ اعلم ما لا تعلمون ] من قبيل ذكر اللازم وارادة الملزوم أي يوجد ما لا تعلمون ، اذ علمه تعالى لازم لكل شيء فنفي العلم دليل على عدم المعلوم كما قال تعالى [ بما لا يعلم ] أي لا يمكن ولا يوجد، ووجود العلم دليل على وجود

المعلوم. ثم انه قد ذكر في تحقيق هذا الجواب الاجمالي ان الله عليم حكيم لا تحلو أفعاله تعالى عن حكم ومصالح ، فالموجودات ليست محصورة في معلومات الخلق فعدم العلم لا يدل على العدم ، وان الله تعالى لما خلق الحير المحض – أعني الملائكة ، والشر المحض أعني الشياطين ، وما لا خير عليه ولا شر أعني البهائم – اقتضت حكمة الفيّاض المطلق وجود القسم الرابع الجامع بين الخير والشر. ان انقادت القوة الشهوية والغضبية للقوة العقلية فاق البشر على الملائكة بسبب المجاهدة ، وان انعكست القضية صار انزل من البهائم لعدم العذر .

﴿ وَعَلَّمَ آدَمَ الْاَسْاءَ كُلَّهَا ثُمَّ عَرَضَهُمْ عَلَى الْمَلَائِكَةِ فَقَالَ اَنْبِؤُنِي بِأَسْاءِ هَوُلاءِ إِنْ كُنْتُمْ صَادِقِينَ \* قَالُوا سُبْحَانَكَ لا عِلْمَ لَنَا اللهِ مَا عَلَّمْتَنَا إِنَّكَ آنْتَ الْعَلِيمُ الْحَكِيمُ \* قَالَ يا آدَمُ ٱنْبِئْهُمْ بِأَسْمَائِهِمْ فَلَمَّا ٱنْبِئَهُمْ بِأَسْمَائِهِمْ قَالَ اللهَ اقُلُ لَكُمْ إِنِّي اَعْلَمُ غَيْبَ السَّمَوَاتِ فَلَمَّا أَنْبَعُهُمْ بِأَسْمَائِهِمْ قَالَ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ وَالْأَرْضِ وَاعْلَمُ مَا تَبْدُونَ وَمَا كُنْتُمْ تَكْتُمُونَ ﴾ .

اعلم: ان هذه معجزة آدم تحدَّيت بها الملائكة بل معجزة نوع البشر في دعوى الخلافة. ان في القَصَص لعبرًا. ثم اني نظرًا الى ان [ لا رطب ولا يابس الا في كتاب مبين ] ومستندًا الى ان التنزيل كما يفيدك بدلالاته ونصوصه ، كذلك يعلّمك باشارته ورموزه – لأفهم من اشارات (١) استاذية اعجاز القرآن في قَصَص الأنبياء

<sup>[1]</sup> فان كنت في ربب فها استخرجه من لطائف نظم التنزيل

ومعجزاتهم التشويقَ والتشجيعَ للبشر على التوسل للوصول إلى أشباهها. كأن القرآن بتلك القصص يضع اصبعه على الخطوط الأساسية ونظائر نتايج نهايات مساعي البشر للترقي في الاستقبال الذي يبني على مؤسسات الماضي الذي هو مرآة المستقبل. وكأن القرآن يمسح ظهر البشر بيد التشويق والتشجيع قائلًا له : اسع واجتهد في الوسائل التي توصلك الى بعض تلك الخوارق! أفلا ترى ان الساعة والسفينة أول ما أهداهما للبشر يد المعجزة ، وإن شئت فانظر الى [ وعلم آدم الاسهاء كلها ] وإلى [ ولقد آتينا داود منا فضلا يا جبال اوبسي معه والطير وألناله الحديد] والى [ولسلمان الريح غدوها شهر ورواحها شهر واسلنا له عين القطر ] (أي النحاس) والى [ فاضرب بعصاك الحجر فانفجرت منه اثنتي عشرة عينا ] والى [وتبرئ الا كمه والأبرص باذني ] ! . ثم تأمل فها مخصه تلاحق أفكار البشر واستنبطه من ألوف فنون ناطق. كل منها - بخواص وصفات وأسهاء - نوع من أنواع الكائنات حتى صار البشر مظهر [ وعلم آدم الأسماء كلها ] ثم فما استخرجه فكر البشر من عجائب الصنعة من السكّة الحديدية والآلة البرقية وغيرهما بواسطة تليين الحديد وإذابة النحاس حتى صار مظهر [ والنَّاله الحديد ] الذي هو امّ صنائعه ، وفيما أفرحه أذهان البشر من الطيّارات التي تسير في يوم شهرًا حتى كاد ان يصير مظهر [ غدوها شهر ورواحها شهر ] ، وفيها ترقى اليه سعى البشر من أختراع الآلات والعصي التي تضرب في الأرض الرملة اليابسة فتفور منها عين

فأقول قد استشرنا بابن الفارض تفاؤلاً فأجاب :

ب (كَأَنَّ أَنْكِرَامَ الْكَاتِينَ تَنَرَّلُوا عَلَىٰ قَلْبِهِ وَحْيًّا بِمَا فِي صَحِيفةً )

نضّاحة وتصير الرملة روضة حتى أوشك ان يصير مظهر [ فاضرب بعصاك الحجر ] ، وفيها انتجه تجارب البشر من خوارق الطب التي طفق ان تبرئ الأكمه والأبرص والمزمن باذن الله – ترى مناسبة تامة تصحح لك أن تقول تلك مقائسها وذكرها يشير اليها ويشجع عليها ... وكذا انظر الى قوله تعالى [ يا نار كوني بردًا وسلاما] والى [ ولولا ان رأى برهان ربه ] أي صورة يعقوب عاضا على اصبعه في رواية. والى [ اني لاجد ربح بوسف ] والى [ يا جبال أو بي معه ] والى [ وعلمناه منطق الطير ] والى [ انا آتيك به قبل ان يرتد اليك طرفك ] وأمثالها. ثم تأمل فها كشفه البشر من مرتبة النار التي لا تحرق ومن الوسائط التي تمنع الإحراق ، وفيما اخترعه من الوسائل التي تجلب الصور والأصوات من مسافات بعيدة وتحضرها اليك قبل ان يرتد اليك طرفك ، وفيها أبدعه فكر البشر من الآلات الناطقة بما تتكلم ، وفي استخدامه لأنواع الطيور والحمامات وقس عليها – لترى بين هذين القسمين ملائمة يحق بها ان يقال في هذه رموز الى تلك . وكذا تأمل في خاصية المعجزة الكبرى التي هي خاصية الناطقية التي هي خاصية الانسانية وهي الأدب والبلاغة ، ثم تدبر في ان أعلى ما يربِّي روح البشر وألطف ما يصفِّي وجدانه وأحسن ما يزيِّن فكره وأبسط ما يوسِع قلبه انما هو نوع من الأدبيات. ولأمر مّا ترى هذا النوع أبسط الفنون وأوسعها مجالا وأنفذها وأشدها تأثيرًا والصقها بقلوب البشر حتى كأنه سلطانها فتأمل! ... ثم ان لهذه الآية أيضا الوجوه الثلاثة النظمية . أما نظم مآلها بسابقتها فمن وجوه أربعة : الأول ان التنزيل لما ذكر في الآية الأولى في بيان حكمة خلقة الانسان ما هو اوّل الاجوبة وأولاها وأعمها للكل وأيسرها وأسهلها اقناعًا وأجملها اجمالاً وأوجزها – بيّن بهذه الآية جواباً تفصيلياً يطمئن به العوام والخواص.

والثاني : انه لما صرح في تلك بمسئلة الحلافة للبشر برهن بهذه على تلك الدعوى بمعجزة ذلك النوع في مقابلة الملائكة \*

والثالث : انه لما أشار بتلك الى ترجح البشر على الملَك رمز بهذه الى لَيّة الرجحان \*

والرابع: انه لما لوّح بها الى مظهرية هذا النوع للخلافة الكبرى في الأرض لمح بهذه احتجاجا عليها الى ان الانسان هو النسخة الجامعة والمظهر الاتم لكل التجليات لتنوع استعداداته وتكثر طرف استفاداته وعلمه فيحيط بالكائنات بحواسه الخمس الظاهرة والباطنة لا سيا بوجدانه الذي لا قعر له. أفلا تراه يعلم أمثال حلاوة العسل بوجهين بل بوجوه خلاف الملك فتأمل! ه

أما نظم الجمل بعضها مع بعض ففطري في غاية السلاسة فالأولى: تحقيق لمضمون [ اني أعلم ما لا تعلمون ] وتفصيل لما أجمل فيها وتفسير لما أبهم . وكذا ان خلافة الله تعالى في أرضه لاجراء أحكامه وتطبيق قوانينه تتوقف على علم تام ، وكذا ان انصباب الكلام في الآية الأولى ينجر الى « فخلقه وسوّاه ونفخ فيه من روحه وربّاه ثم علم الأسهاء وأعده للخلافة » . ثم لما اصطفاه على الملائكة وميزة بعلم الأسهاء في مسئلة الرجحان واستحقاق الخلافة – اقتضى مقام التحدي عرض الأشياء عليهم وطلب المعارضة منهم . ثم لما أحسوا بالعجز من أنفسهم اقرّوا بحكمته تعالى واطمأنوا . ولهذا قال : [ ثم عرضهم على الملائكة فقال انبؤني بأسهاء هؤلاء ان كنتم صادقين . ] «قالوا» أي متبرئين مما دسّه في استفسارهم انانية ابليس [ سبحانك لا علم

لنا الا ما علتنا انك انت العليم الحكيم ] ثم لما ظهر عجزهم لعدم جامعية استعدادهم اقتضى المقام بيان اقتدار آدم حتى يتم التحدين فقال: [يا آدم أنبئهم باسمائهم] ثم لما امتثل وظهر سر الحكمة فيه اقتضى المقام استحضار الجواب الاجمالي السابق وجعله كالنتيجة لهذا التفصيل فقال: [ألم أقل لكم اني أعلم غيب السموات والأرض وأعلم ما تبدون وما كنتم تكتمون] واعلم انه قد تشف وتحس صورة المقاولة عن تولّد انانية ابليس فيا بين الملائكة وتشعر بتداخل اعتراض طائفة بين استفسارهم \*

أما نظم هيئات جملة جملة ، فجملة [ وعلم آدم الاساء كلها ] أي صوّره بفطرة تضمنت مبادئ أنواع الكمالات ، وخلقه باستعداد زرع فيه بذور أنواع المعالي ، وجهزه بالحواس العشر وبوجدان تتمثل فيه الموجودات ، واعدّه بهذه الثلاث لتعلم حقائق الأشياء بأنواعها ، ثم علمه الأسماء كلها – الواو فيها اشارة الى الجمل المطوية تحت إيجازه كما مر 🛭 و « علم » فيه اشارة الى تنويه العلم ورفعة درجته وانه هو المحور للخلافة. وكذا رمز الى أن الأسهاء توقيفية. ويؤيده وجود المناسبة المرجحة للوضع في الأغلب بين الأسهاء والمسميات ، وكذا ايماء الى ان المعجزة فعل الله بلا واسطة خلافا للفلاسفة الذين يقولون ان الخوارق أفعال للأرواح الخارقة » و «آدم » أي الشخص الأرضيّ الذي أراد الله تعالى خلافته وسهاه آدم فالتصريح بالعلم لتنويهه وتشهيره واحضاره بصورته \* و [الأسهاء] سهات الأشياء من الصفات والخواص والأسماء ، أو اللغات التي اقتسمها بنو آدم ، وفيه ايماء بدليل [ عرضهم ] الى ان الأسم عين المسمى كما عليه أهل السنة و [كلها] تنصيص على منشأ التميز ومدار الاعجاز .. وجملة [ثم عرضهم على الملائكة فقال انبؤني بأسهاء هؤلاء ان كنتم صادقين] فرثم اشارة بسر التراخي واقتضاء المقام الى «وقال هو أكرم منكم وأحق بالحلافة ». واما [عرضهم] أي اظهر أنواع الأشياء مبسوطة للبيع لانظارهم كعرض المتاع على المشترى وعرض الصفوف على الأمير ففيه اشارة الى ان الموجودات مال للمُدْرِك يشتريها بالعلم ، ويأخذها بالاسم ، ويتملكها بتمثل الصورة «وأما «هم » الدال على الذكور العقلاء فسر ما فيه من التغليبين والمجاز ما يرمز اليه لفظ العرض . اذ يتخيل من ارساله صور طوائف الموجودات مارة صفا صفا على الأنظار – كونها قبائل من العقلاء المورة اليهم « واما « على » فايماء الى ان ما يعرض عليهم هي الصور المرتبعية في اللوح الأعلى.

# كلمة لستة أشخاص من تلامذة رسالة النور

#### باسمه سبحانه

نحن قرأنا على استاذنا قسما من تفسيره المسمى بر اشارات الاعجاز الذي الف قبل أربعين سنة في اثناء الحرب العالمية الأولى وحينما كان المؤلف الباسل يؤدي وظيفته الجهادية ضد الجيش الروسي في الخط الأمامي لساحة القتال وفي بعض الأحيان كان يقيد في دفتر ذكرياته محتطبا صَهُوة الحصان بما ما يلوح له وينكشف من نكات اعجاز القرآن ورغم جهلنا بعلم البلاغة والقواعد العربية أدركنا عندما قرأناه عليه من ذالك القدر الجزئي سره العظيم وهو ان ذالك التفسير تفسير بديع وخارق للعادة جدا ولما ان اتخذ هذا التفسير البديع الاعجاز في نظم القرآن موضوعا له يبحث عنه بصورة غريبة ناسب ان نذكر هنا أربع نقاط

النقطة الأولى: ان معاني القرآن لكلية وعامة لأنه وحي سهاوي وخطاب صمداني ألقي على جميع الطبقات المتفاوتة للنوع الانساني التي تصففت على كافة الأعصار ووراء الاعصار أي الجيل الحالي والأجيال القادمة ومكالمة ربانية تجلت من قمة صفة الربوبية لصانع العالم ووجهت الى تلك الطبقات المتنوعة ومدرس لها يجيب على أسئلة الكل وحاجاته المادية والروحية ولا ينحصر ذالك الحطاب السهاوي ككلام البشر في زمن محدود

وطائفة معينة ومعنى جزئي بل يعطى ويوزع الغذاء المناسب على ألوف مؤلفة من مختلف أفكار وعقول وقلوب وأرواح جميع الأنس والجان. النقطة الثانية: ان الألفاظ القرآنية التي هي بمثابة الأصداف لنفائس يواقيت المعاني الكلية الشاملة نهاية الشمول والتي نزلت من مبدأ الصفة الكلامية الأزلية وخاطبت جميع الأعصار وطوائف النوع البشري لا ريب في انها كلية جدا. وقد لمسنا في هذا التفسير شرح طرف من الاعجاز القطعي الثبوت في كل حرف من حروف الكتاب الحكيم التي يشمر كل منها عشر حسنات أو مائة أو ألفا أو ألوفا بل يشمر في بعض الأوقات الميمونة كليلة القدر مثلا ثلاثين ألف ثمر من ثمرات الجنة.

النقطة الثالثة: ان الحسن والجمال اللذين يلمعان ويتبارزان في مركب الأشياء ليختفيان من البين اذا انقسم المركب الى أجزاء وتفرق شذر مذر أي ان النقوش الجميلة التي كانت لامعة في الكل لا توجد في كل جزء من أجزائه هذا وليس لنا أن نحكم على الجزء اذا لم نر فيه الحسن اللذي كان متجليا في الكل المركب بأنه ناقص وغير جميل ومع ما سبق ان الاعجاز النظمي الذي نراه في جميع سور القرآن وآياته نراه بزي آخر عند ما ندقق ونحلل هيآت وكيفيات كلماته وجمله، وهذا التفسير العربي يظهر ويشرح منبعًا من المنابع السبعة لاعجاز الكتاب الحكيم ألا وهو الجزالة الخارقة في الفاظه – يشرح ذالك – إلى ادق فروعه وأخفى جزئياته . وإنا اذا فتحنا عين الانصاف نعلم يقينا ان ذلك الاهتمام العظيم منه بشرح وكشف الاعجاز اللفظي الذي يفور من كل حرف من حروف الكتاب الكريم اللاتي يثمر كل منها عشرة من الحسنات من حروف الكتاب الكريم اللاتي يثمر كل منها عشرة من الحسنات

بل ويرتقي الثواب الى ثلاثين ألفا في بعض الأوقات – نعلم يقينا – لا يعد اسرافا زائدا لا يحتاج اليه .

النقطة الوابعة: ان القرآن نرل من صفة الكلام القديم الثابت لله تعالى موجها خطابه الى جميع الطوائف البشرية الموجودة في كل الأعصار فلذا كانت معانيه جامعة لكل شيء وواسعة وسعمة خارقة. ان كلام الله القديم كلام كلي يشبه العين الجارحة أي ينظر الى كل الأعصار والأزمنة وجميع الطوائف الانسانية على مختلف درجات عقولهم وأفكارهم في آن واحد مثل احاطة العين بأشياء كثيرة في وقت واحد وليس الكلام بجزئي كجزئية عقل الانسان الذي لا يستطيع أن يفكر في آن واحد في أكثر من مسئلة واحدة، ولسان الذي لا يمكن ان يتلفظ به بأزيد من كلمة فذة فلا ريب اذن ان كلمات القرآن ليست محمولة على معان جزئية ومقاصد مخصوصة فقط فبناء على ما اسلفناه من الايضاح والتفصيل نقول ان جميع ما ذكره كافة علماء التفسير في كتبهم التفسيرية التي تفوق العد والحد وما استنبطوه من المعاني اللاتي اشتمل عليها الكتاب صراحة أو اشارة أو رمزا أو ايماء أو تلويحا أو تلميحا لمراد ومقصود بالذات من الكتاب الكريم ولكن شريطة ان لا يمنع عن تلكم المعاني القواعد العربية وأصول علمي النحو والصرف وقوانين الكلام والعقل السليم والمنطق الصحيح.

طاهري، زبير، صونغور، ضيا، جيلان، بايرام. الدين المترجم ملا صدر الدين

# بسم الله الرحمن الرحيم

## و به نقتي

#### كلمة ثناء

الحمد لله رب العالمين والصلاة والسلام على سيد الحلق محمد وعلى آله وصحبه أجمعين.

وبعد فقد كان رائدنا العظيم الاستاذ المناضل العلامة «بديع الزمان سعيد النورسي» مذ ان انفتح أمام عينيه أفق شاسعة من دنيا العلم والعرفان وخاض عباب الكتاب العزيز يتطلع دائما (كما كتبه الاستاذ في افادة المرام) الى انتهاض لجنة مؤلفة من كبار العلماء المتخصصين كل في ناحية من نواحي العلم ، تقوم تلك اللجنة بدراسات طويلة في شتى نواحي الكتاب الكريم حتى يتحصل ويتولد من مجهوداتهم الكثيرة ودراساتهم الطويلة تفسير جامع للقرآن المبين ، يستجيب لحاجات القرن العشرين واستمر لديه ذلك التطلع والترقب الى بداية زمن الحرب العالمية الأولى .

فلما انفلقت قنبلة الحرب بين شعبنا التركي وبين الشعب الروسي أيس الاستاذ من تحقق ذلك الأمل بعض الإياس فاضطر أن يكتب ما يلوح له من اشارات اعجاز القرآن. فأخذ يقيد ويصنف ويرتب ما يسنح له في شرح آي الذكر الحكيم فجاء منه هذا القسم

من التفسير ، وهو رغم انه وليد فكر واحد الا أنه فريد في بابه لم ينسج للآن على منواله أي تفسير لأنه يستجلي ويكشف الاعجاز المكنون في نظم الكتاب المجيد بطريقة عجيبة مخترعة لم نرها ولم نصادفها فيا عثرنا عليه من مشهور التفاسير المتداولة كتفسير «ابي السعود» و «الفخر الرازي» و «البيضاوي» وتفسير الاستاذ المرحوم «الشيخ طنطاوي جوهري» الذي أفاض وأسهب فيه وبين كثيرًا من العلوم المختلفة التي تشير اليها الآيات الكونية .

وان كنت في ريب مما نقول فردد الطرف أولا في تحليله المنوط بآية [ ومن الناس من يقول آمنا بالله وباليوم الآخر وما هم بمؤمنين ] أو المنوط بآية [ختم الله على قلوبهم وعلى سمعهم وعلى أبصارهم غشاوة الخ] أو بآية [ومما رزقناهم ينفقون] أو بأي آية أخرى من الآيات المشروحة في ذالك التفسير وبعد ذلك طالع في عين هاتيك الآيات السالفة الذكر سائر التفاسير، ثم ليتكلم ضميرك الحر المطلق من قيد التعصب.

خلاصة القول: ان في عباراته عذوبة وحلاوة وطلاوة بديعة وتدقيقا خارقا جدا في تحليل آي الوحي المنزل. انه يبين جهة مناسبة الآيات بعضها ببعض وتناسب الجمل وتناسقها وكيفية تجاوب هيآت الجمل وحروفاتها حول المعنى المراد معتمدا في ذالك على أدق قواعد علم البلاغة وعلى أصول النحو والصرف وقوانين المنطق ودساتير علم أصول الدين وسائر ما له علاقة بذالك من مختلف العلوم. حتى أضول الدين عن أخفى مناسبات البلاغة الذي لا يكشف عادة بالمجهر المعنوي المركز في الدماغ البشري.

وأعجب من الكل انه وجد ذالك التدقيق البالغ والبحث العميق

حينما كان ينصب ويتقاطر على المؤلف من جهاته الأربع شآبيب رصاص بنادق الجيوش السوفيتية . فكان الاستاذ يناضل ويطلق بندقيته في مصنع دماغه قنبلة اعجاز القرآن الذرية ليحطم بها بنيان الكفر والضلال من جهة أخرى .

فيا سبحان الله من ذكاء الهي خارق ، مجهز ببطولة عجيبة وثبات قلب زائلد . ان ذلك الوقت العصيب والموقف الرهيب لم يدهش المؤلف ولم يذهل فكره الثاقب عن الجولان في مناحي اعجاز القرآن المبين . وها نحن تلامذة رسائل النور يسرنا ان نضع هذا الكتاب بين يدي الانسانيين من البشر ليدرس دراسة مجردة عن الأغراض بعيدة عن الأهواء والتعصب الذميم . ان في ذلك لذكرى لمن كان له قلب أو القي السمع وهو شهيد . والله اسئل ان ينفع به الناس ويهديهم سواء السبيل .

الشيخ صدر الدين يوكسل البدليسي

# هذه شهادات وتصديقات الفلاسفة من علماء اوربا في حق القرآن الكريم

## (الفضل ما شهدت به الأعداء)

مما قال بسمارك من أمراء دولة ألمانيا في حق القرآن ونبي آخر الزمان : اني تدبرت وتأملت ودققت الكتب المنزلة السهاوية التي يدعى أنها واردة من اللاهوت فما وجدت لما فيها من التحريف ما أنا طالبه من الحكمة، وإن تلك القوانين ليست بحيث تؤمن السعادة البشرية . لكن القرآن المحمدي ليس بداخل في ذلك القيد . نعم دققت القرآن من كل جهة ومن كل نقطة فوجدت في كل كلمة منه حكمة عظيمة ومن ادّعي ان هذا القرآن ترشح من قريحة محمد فقد أغمض العين من الحقائق، لأن ذلك الزعم يمجه العلم والحكمة واني ادّعي ان حضرة محمد قدرة ممتازة وليس في داخل الامكان ايجاد القدرة محمدًا ثانيًا . فيا محمد أني متأثر جدًا من ان لم أكن معاصرًا لك! أن الكتاب الذي نشرته ليس من قريحتك وانكار لاهوتيته مسخرة كما ان الارتكاب على بطلان علم الموضوعات مسخرة . ان البشرية رأت قدرة ممتازة مثلك مرة واحدة ولن ترى مرة أخرى . فبناء على هذا انا أعظمك بكمال احترام راكعا في حضورك المعنوي!.. بسمارك

مما شهد به المستشرق المتخصص في الأدبيات العربية المحرر المشهور الدقتور [ موريس ] في حق قدسية القرآن ان الصداء الالهي والأذان المحمدي الذي اعتلا من جبل « حراء » هو الذي انقذ النصاري من تلك الاعتقادات السقيمة السخيفة وكان ذلك الصداء هو الذي أعلا كلمة الله الى أعلى المقامات، لكن ما استمعوه بسماع القبول وكان ذلك الصداء معلما للدين المقدس المستقم. وقد قال الفاضل الشهير [غوندفري هسين] ليس في ذلك الدين القرآئي ما في سائر الأديان من الاعتقادات الباطلة كأمثال التبرك بالأشياء وتقديس الأصنام وكفاية الايمان المجرد عن الأعمال الصالحة وقبول التوبة في سكرات الموت وامحاء الأدعية ذنوب العصاة من المؤمنين فان قبول هذه الخرافات هو الذي رمى بهم الى حضيض الحقارة والنقصان. " ومما قال الدقتور (موريس) في مدافعة لتنقيدات [سلمان روناح] أتدرون ما حقيقة القرآن انه معجزة بلغت من الفصاحة والبلاغة الى حيث لا يدرك شأوهاالتنقيدات، أن القرآن الذي يفتخر به من المسلمين ثلاث مأة وخمسون ميليونا تفوق على سائر الكتب المنزلة بمزية انه يفيد المعانى بأحسن الاداء، وإن القدرة قد أهدت بالعناية الأزلية للانسان القرآن الذي هو أحسن الكتب الساوية، وإن البيانات القرآنية أعلا وافيد للسعادة البشرية من فلسفة اليونان \* أن القرآن مملوء بالحمد والشكر أن لخالق الأرض والسماء وان كل كلمة من كلمات القرآن مندمجة فيه عظمة الذات الذي هو الخالق لكل شيء.. وأن القرآن للفصحاء والبلغاء كتاب ادب وبلاغة، ولتخصص الألسنة خزينة لجواهر الألفاظ، وللشعراء منبع للترتمات ولأهل الشريعة والفقه محيط المعارف وان القرآن منذ زمان

داود الى وقت [ ژانطالموس ] ما زال متوفقاً متفوقاً على الكتب المنزلة ، ولهذا نرى الطبقة العليا من ذوي الايمان كلما ازداد تنورهم في ادراك كنه حقيقة الحياة زادوا ارتباطًا وعلاقة وحرمة ومحبة بالقرآن وان أرباب القلم من المسلمين لا يزالون يقتبسون من آيات القرآن ويزينون سطورهم بالآلئها وكلما ترقى المسلمون في التحصيل والتربية اهتموا بالاقتباسات الفكرية من القرآن ان المسلمين عاشقون لكتابهم يقدسونه بكمال القدسية والجدية وان سائر الملل لا يهتمون بكتبهم الالهية ولا يحترمونها حق الحرمة.. والمسلمون لا يعرضون الاحتياج لدين آخر تاركين للدين القرآني \* نعم ان ما احتوى عليه القرآن من الفصاحة والبلاغة والنزاهة لا يحرّج المسلمين الى تحري فصاحة ونزاهة أخرى ان القرآن قد خرّ ساجدين لبلاغته وفصاحته دهاة الأدب والشعراء العرب \* ان ما يتجلى كلّ يوم من حسن القرآن وآياته وينكشف من أسراره التي لا نفاد لها سقط لعظمة نزاهة أسلوبه وعلويته على الركب فوارس الشعر والأدب ، ان المسلمين يعدون القرآن خزينة لا يقم قيمتها باقية الى يوم الحشر مفتخرين بها حق الافتخار \* وان المسلمين يشبهون القرآن في المعاني الرقيقة والأسرار بالانهار التي تجري بالجواهر بالليل والنهار. وان [موسيو روناح] لو امكنه فرصة التماس بعالم الاسلامي لوجد ذوي التنور والتربية من المسلمين محترمين للقرآن ومراعين لاوامره الاخلاقية ولا يزالون ساعين لعدم الخروج عما أمر به القرآن حتى ان النسل الجديد لا سما المأذونين من المدارس العصرية لا يقبلون ولا يتحملون لسماع كلمة تخالف قدسية القرآن والعزة الاسلامية \* أن القرآن قد حاز تلك القيمة والحرمة والعلوية لسببين. أحدهما: أن هذا القرآن الذي يتداول على الألسنة الآن عين المنزل

بالوحي على محمد (عليه السلام) ما وقع فيه تبديل ولا تغيير بخلاف الانجيل والتورات. والثاني: ان المسلمين يعتقدون الكسوة العربية للقرآن من أقوى المحافظين وللأساسات الدينية من أحفظ المنابع فبناءً على هذا ان [موسيو روناح] لو صحح أثره لعاون ترجمة القرآن لتنوير الانسان أعظم المعاونة وهدم الاعتقادات الباطلة واخراجها عن الحدود \*

ميستر (ژون دونپورت) يقول في أثره المعنون بـ [حضرة محمد وقرآن الكريم]: ان ما ترشع من خصوصيات القرآن ومزاياه الخارجة عن الحد والحساب مزيتان ممتازتان أحدهما: ان الآيات الباحثة عن الله بلغت من العلوية الى درجة لا علو فوقها وان القرآن منزه ومقدس عن اسناد النواقص والضعفيات البشرية الى الله تعالى. والأخرى: ان القرآن من اوله الى آخره خال ومنزه عما ينافي الأخلاق أو التربية أو البلاغة من كل فكر أو جملة أو حكاية . مع ان ما في يد النصارى من الكتب المقدسة محشون بتلك النواقص ...

ميستر ژون دونيورت

قد قال (قارلايل) المشهور اذا قرئ القرآن بدقة يظهر خصوصياته ان محاسن القرآن ممتازة عن محاسن الآثار الأدبية ان اول خصوصيات القرآن الأصالة لا التقليد. وان القرآن مملوء من الصميمية والحقانية وان ما بلغه محمد للعالم من الدعوة حق وحقيقة .

قال المؤرخ المشهور الانكليزي (ادوارد كيبون) في أثره الباحث عن انحطاط دولة روما: ان ما بين نهر غانز والبحر المحيط الاطلاس من الممالك يعدون القرآن قانونا أساسيًا وروحًا للحياة. ان السلطان مع الفقير واحد في نظر ذلك القرآن وقد تأسس على تلك الأساسات شريعة لا نظير لها في الدنيا. وان الاسلامية بأساساتها ترد التثليث والتجسد ووحدة الوجود من العقائد الباطلة وان تلك العقائد الباطلة تعلم الناس وجود آلهة ثلاث وكون المسيح ولدًا لمن تنزه عن الولد لكن هذه العقائد الباطلة لا تطمئن غير المتعصبين من النصارى، والقرآن هذه العقائد الباطلة لا تطمئن غير المتعصبين من النصارى، والقرآن مجرد ومنزه عن أمثال تلك الخرافات الكاذبة وان القرآن سلطان باهر على وحدة الله من كان ذا فكر ودراية فيلسوفية من الموحدين لا يتردد في قبول ما امر به الاسلامية ان الاسلامية بلغت الى درجة فوق ما انتهى اليه افكارنا المنكشفة.

## ان الاسلامية هي التي عرفت حقوق الخالق والمخلوق

قد وجد وتحصل مما لقنه القرآن وبلغه محمد عليه السلام من الأساسات مجلة من الأخلاق. ولا سبيل الى انكار ان الأساسات القرآنية في الممالك المختلفة خادمة لسعادة الانسانية ورقيها ؛كذلك ما زالت موصلة لمن يطلب التقرب الى الله تعالى . ورابطة له به وان حقوق الله تعالى مع حقوق المخلوق انما عرفها الاسلامية حق التعريف والمعترفون لهذه الحقيقة ليسوا المسلمين فقط بل النصارى والموسويون أيضًا يعترفون بها .

## بين القرآن والقوانين الفطرية مناسبة تامة

لا يوجد من المسائل التي تولدت اوستولد من الكشفيات الفنية بواسطة العلم والعرفان مسئلة تعارض أساسات الاسلام ان ما حرفه النصارى في تأليف البين بين النصرانية والقوانين الفطرية ما وقع الاحتياج اليه في تأسيس الالفة بينها وبين الاسلامية \* ان القرآن لايق ومستحق للاحترام!..

# أن القرآن محافظ عن أنواع الضلالات

ان القرآن عرّف حقوق الله للانسان وبين مطالب المخلوقات من الخالق وكشف المناسبة بين الخالق والمخلوق ، ان القرآن نسخة جامعة للأخلاق وأساسات الفلسفة وقد بين في القرآن كل المزيسات من أمثال الفضيلة والرذيلة والخير والشر وماهيات الأشياء ان ما علمه الحكمة والفلسفة المعلمة للقواعد المولدة للعدالة والمساواة والشائقة الى الاحسان للناس والسائقة الى ما في الفضيلة كلها موجودة في القرآن ، ان القرآن سائق للاقتصاد والاعتدال ومحافظ عن السقوط في الضلال . يخلص ذوي ضعف الاخلاق من الظلمة ويعليهم الى منار النور والضياء ويقلب قصور وخطيئات الانسان الى الاعتلاء والكمال .

قال دوقتور ژونسون: ان صداء القرآن صداء يستمعه الدنيا بمن فيها يطن ذلك الصداء في القصور والصحاري والبلاد والدول والقرى هل القرآن من الشعر ؛ لا! . . لكن الفرق بين كونه من الشعر وعدمه

مشكل جدًا. بل القرآن شيء فوق الشعر واعلا منه. نعم ان القرآن ليس من التواريخ ولا من تراجم الأحوال ولا مجموعة اشعار من نوع ما اورده عيسى عليه السلام من الموعظة في جبل زيتون. حتى ان القرآن ليس كتلقينات يودا مما بعد الطبيعة. ولا من أمثال ما اورده أفلاطون للناس من النصائح. ان ذلك الصداء من صداات الرسل. وذلك الصداء صداء يستمعه الدنيا بتمامها. وذلك الصداء مما يطن به في القصور والصحاري والبلاد والدول والقرى. ان الدين الذي بلغه ذلك الصداء تجلى على صورة قوة ذات تعمير وتجدد. وان ما اجتمع بعد ما طلع وسطع من قطعتي آسيا ويونانستان من النور هو الذي مزق وقشع وكشف ما استولى على أوروبا من الظلمة وقد وقع هذه الواقعة في أظلم دورة وأوحشها من دورات عالم النصرانية.

## دوقتور ژونسون

ان الحقيقة القرآنية المستولية على العالم معلنة لحقيقة الايمان والتوحيد ان محرر اللغات العربية والانكليزية الدقتور سيتي يانكست ما قال في حق القرآن: ان الأكبر والأفيد بين الكتب التي أخذها الانسان بيد الاستفادة انما هو القرآن، يترااى في القرآن سجية انسان عظيم وخياله. ان ما قاله قارلايل: من ان علوية القرآن انما هي من كونه شاملا للعالم حق وهو صادق في ذلك القول لأن ما اتصف به محمد من الصدق والفعالية والصميمية في تحري الحقيقة والعزم والايمان والثبات في إسماع الحقيقة الأزلية وقبولها لمن لا يحبون أن يسمعوها وغير هذا من الجسارة والمتانة دليل قطعي على انه خاتم الرسالة. ان القرآن مجلة للأساسات التي تهدي العقائد والأخلاق وتؤمن لهم

السعادة والموفقية في الحياة وأس أساس تلك الأساسات الإيمان بالذات الذي بيده مقدرات العالم! أن القرآن حينما يعلن الحقيقة الكبرى التي هي الايمان بوحدة الله يستعمل من السنة البلاغة والنزاهة أعلاها وأسناها. ان القرآن متى ما يبين الاطاعة لارادة الله ونتيجة العصيان لله تعالى يستعمل لسانا سيالا يؤثر في خيال الانسان التأثير الالكتريقي. ان القرآن حينما سرد الكلام لتسلى الرسول أو لتشويقه أو لتهديد الخلق بأحوال سائر الأنبياء وعواقب الملل الماضية يستعمل لسانا بالحد والقوة. ان القرآن بسياسته وجاذبية فصاحته رفع العداوة بين القبائل والمجادلة بين العناصر جاعلًا لتلك العشائر والأقوام المتضادة والملل المختلفة كملة واحدة متحابة ومنورًا لعقولهم كاشِفًا لأفكارهم. فلا بد من الحكم بأن البلاغة القرآنية بلغت الى درجة الكمال، لأن القرآن بدل الوحشة بالمدنية وزاد على تواريخ الدنيا قوة جديدة . ان القرآن هو الذي الهم لنوع الانسان مع ما بينهم من التباعد الزماني والمكاني والتفاوت بين السويات والأفكار حساسية خارقة للعادة وبدل ما بينهم من المخالفة والضدية بالحيرة والاستحسان. فلهذا امتاز القرآن من بين الآثار بالحيرة والتقدير ان القرآن مــوضعً وأي موضوع للعلماء المشغولين بمقدرات البشر، ان لسان القرآن من حيث النزاهة والبلاغة بلا مثيل ولا نظير وان القرآن بذاته معجزة

## الدقتور سيتي يانكست

وقد قال مترجم القرآن المتعصب المنقد « قورسل » لا شك ان القرآن اثر موثوق به وموصوف بالكمال من بين الآثار العربية ومن

معتقدات المسلمين أن قلم الانسان ليس بقادر على ايجاد هذا الأثر ذي الاعجاز وهو معجزة دائمة أعلى من إحياء الأموات، وذلك الكتاب المقدس يدل بالذات على أن منشأه سهاوي وان محمد انما ادعى الرسالة استنادًا على هذه المعجزة ان القرآن تحدى للخطباء والشعراء الذين أضائوا صحاري عربستان وطلب منهم الاتيان بسورة من مثله. فعجزوا بالسكوت عن المعارضة . أورد هنا مثالاً أرى به ان أكثر العظماء خروا راكعين لبلاغة القرآن منهم (لبيد) الشاعر المشهور في زمان محمد بين شعراء العرب وكان واحدًا من أصحاب المعلقات وكان اذ ذاك من عبدة الأصنام لكن البلاغة القرآنية أخرسته وكان يصفها بما هي لائقة به. ثم أن ذلك اللبيد المفتون لبلاغة القرآن حسما اسلم قال أن انما صدر عن لسان نبي ليس الا. لأن لسان القرآن بليغ سيال خارق للعادة. أن الآيات الباحثة عن جلالة الله تعالى وشئونه وعظمة صفاته حائزة لأكمل الحسن وأسناه . اني وإن اجتهدت كل الجهد في ترجمتي للقرآن ان لا التزم واحدًا من الطرفين لكن يرى القارؤن اني ما وفقت لافادة صادقة في حق القرآن، لحق القرآن مع اعترافي بهذا القصور يرون في ترجمتي هذه قد اتخذت كثيرًا من الآيات المحتشمة موضوعات للبحث ان القرآن لطف الهي للبشرية كان استادًا لتشكل جماهر كثيرة .

#### قورسل

ان القسيس الانكليزي (رودول) المرتب المترجم للقرآن على حسب تاريخ نزوله قد اعترف بهذه الحقائق قائلا: ان القرآن صير أهل البدو في جزيرة العرب معروضين لاستحالة يظن انهم مسحورون

نحن اتباعا لما تلقاه النصارى من كون القرآن من الكتب المنزلة نقول معترفين بأن القرآن ماح لعبادة الأصنام ومؤسس لعقيدة التوحيد وملغ لعبادة الأحجار والأجنة ومزيل لأمثال وأد الموؤدات من العادات الوحشية ومستأصل قالع للخرافات ومعدل لتعدد الزوجات ولتأسيس هذه الأخلاق صار لطفًا الهيًا ونعمةً عظيمةً للملة العربية والملل الاسلامية \* أن القرآن لكونه مقدسًا ومبجلا لخالق الكائنات القادر المطلق العالم بكل الأشياء جليها وخفيها لائق للحمد والثناء حق اللياقة ان ايمان القرآن بالواحد الأحد ايمانًا لا يتزلزل. ان افادة القرآن وطرز أدائه وان كانت وجيرًا ومجملًا لكن الألفاظ التي عبر بها عن تلك الحقائق الدقيقة والحكم المحكمة الملهمة كافية شافية. ان القرآن قد احتوى الأساسات خادمة لوجود الجماهير المظفرة ان من صاروا سالكين صاحبين بكمال الحرارة وشدة الصميمية لدين أحدثوه في جزيرة العرب وأنشوا في ظل ذلك الدين الجيد الجديد امصارا وبلادا وشكلوا دولاً عظامًا ممن لا يقاس درجة فقرهم الا بدرجة جهالتهم أنما وفقوا لتلك الموفقية الحارقة للعادة بالاستناد على أساسات ذلك القرآن نعم ان المسلمين قد أحرزوا تحت لواء ذلك الدين عظمة وحشمة كان يرتعد من هيبتهم عالم النصاري.

#### رودول

قال (قاسطون قار): (ان الاسلامية دين به قوام الدنيا) ان الأساسات التي استند اليها مدنية العالم مقتبسة من قوانين ذلك القرآن ان (قاسطون قار) المستشرق الفرنساوي كان قد نشر في تاريخ ١٩١٣ في جريدة (فيغارو) مقالات في حق ان الاسلامية ان

ارتفعت عن الأرض لم يبق طريق ولا وسيلة لمحافظة المسالة وقد ترجم تلك المقالات في ذلك الزمان جرائد الشرق من جملة تلك المقالات ان ذلك المستشرق قال ان الدين الذي تمسك به ثلاث مآت مليون دين به قوام الدنيا في نظر سالكية، ان هذا الدين العقلي الذي من منابعه ودساتيره ذلك القرآن مشتمل على ما استند اليه المدنية من الأساسات حتى جاز أن نقول هذه المدنية طلعت الى ساحة الوجود من امتزاج الأساسات المنشورة من قبل القرآن . الحق والحقيقة ان هذا الدين العالي أمن للأوروبيين لانكشاف ما يلزم لاعمار الدنيا منابع أساسية . ان كون الاسلامية متصفا بهذا الكمال والفضيلة والتوفيق وان لم نعرفها ولم نعتقد بها لكننا مديونون لها عارضين لها بشكراننا ،اذ حقيقة القرآن في هذا المركز بلا شك ولا ارتياب ان ذلك المحرر الفرنسوي بعدما اتخذ كون القرآن خادما للمسالمة العمومية موضوعًا للبحث قال ان ارتفع الاسلامية عن وجه الأرض ولم يبق فرد من المؤمنين هل يبقى الاحتمال لادامة المسالمة ؟ الجواب « لا . . . » قاسطون قار

قال (يوآهيم دوراف) ان القرآن فائق على سائر الكتب الدينية: ان (يوآهيم دوراف) من علماء ألمانيا ومستشرقيها بعد ما بحث عن خدمة الفرقان لحفظ الصحة قال اني أريد ان اتخذ موضوعا للبحث صفحة من صفحات القرآن التي ما كانت الى الآن جالبة لانظار محرري أوروبا وتلك الصفحة عبارة عن الأوامر القرآنية لمحافظة الصحة ومن أمثال هذه الصفحة الصحية لزم الاعتراف بكون القرآن فائقا على سائر الكتب الدينية ما ان القرآن بين لحفظ الصحة قواعد

كاملة نافعة دافعة للأمراض والعلل عن عالم الانساني حيث امر أمرًا وجوبيا بتطهير البدن واللباس والمكان والنظافة والنزاهة وبهذا الأمر قد انهزم وانمحى لا سيا من قطعة آسيا الحشرات والمقروبات المولدة الجالبة لأنواع العلل والأمراض والمتولدة عن التعفنات وفقدان النظافة وعدم التطهيرات.

ان آيات القرآن في بنية الاسلامية كأنها عقود من الذهب ان محيط المعارف الانكليزي المسمى بـ (سمبرس آنسيكلوبديا) حينما بحث عن الاسلامية قال: ان الآيات القرآنية التي نورت سجية رسول المسلمين بالغة الى أقصى مراتب القبول والتأثير. وذلك القسم يبين القواعد الاخلاقية وتلك القواعد ليست بمنحصرة في بعض السور بل تلك الآيات كعقود معمولة من الذهب في بنية الاسلامية. نعم قد قبح القرآن وشنع أمثال الكذب والحرص والاسراف والزنا والحيانة والغيبة وعدم الانصاف من الاخلاق المخربة للحياة الاجتماعية،وقد حسن وأمر بأمثال حسن النية والعفة والحياء والمسامحة والصبر والتحمل والاقتصاد والصدق والاستقامة والمسالمة واتباع الحق لا سبا الاعتماد والتوكل على الله والاطاعة له وغيرها من الأساسات الايمانية وصفات المؤمنين. قال پروفسور ( ادوارد مونته ) : ( رسول المسلمين تمثال للادراك والشعور) ان پروفسور ادوارد مونته قال في الصحيفة السابعة عشر والثامنة عشر من أثره المسمى (انتشار النصرانية وخصمهم المسلمون): ان كلمة (راصيوناليزم) يعني العقلية ان قدرنا ان نوسع مفادها وأهميتها التاريخية نقتدر ان نقول: ان الأسلامية دين عقلي ان المدرسة التي يحاكم العقاد الدينية بمصداق العقل والمنطق لا يتردد في ان يسلم ويصدق ان كلمة (راصيوناليزم) مطابقة للاسلامية بتمامها.

# ان الرسول الاكرم تمثال للشعور والادراك وعقله منور بكمال اليقين وضياء الايمان

ان ذلك الرسول قد هيج معاصريه بعين هذا الهيجان وجهزهم بهذه الصفات. أن محمدًا قد سمى ما أجرى من الاصلاحات بالوحى الآلهي ان دين محمد متمايل لالهام القواعد العقلية ان أساسات عقائل الاسلام يلخص بكلمتين (الله واحد) و (محمد رسوله) الحق والحقيقة اذا تأملنا بالدقة أساسات الاسلامية وجدناها راجعة الى توحيد الله ورسالة محمد منتهة الى اعتقاد الحشم والنشم. الحق والحقيقة ان هاتين الكلمتين تلقاهما المتمسكون بالدين مستندين الى العقل والمنطق وانهما زبدة العقيدة القرآنية. ان ما في افادة القرآن من البساطة والصفوة والسلاسة كانت سائقة وخادمة لانتشار الاسلامية واعلائها أن التعليمات المبلغة من قبل الرسول والشاملة لترقيات العالم مقتبسة من القرآن الذي هو المنبع والملجأ للمسلمين. ان اللسان الذي يقرر بكمال التقديس والاقناع من بين الكتب المنزلة ليس الا لسان القرآن فيا هذا أن دينا كان مخزنا لكيت وكيت من الأسرار وكان بشاشا ضحاكا في وجوه الناظرين القارئين ومنفتحا لتدقيق كل انسان لا شك انه حائز لقدرة معجزة جالبة لنوع الانسان. نعم! ان الاسلامية حائزة لتلك القوة والقدرة

سمبرس آسكلويديا

# الفهرس

| ٦, ٦ | مقدمة للمؤلف                                               |
|------|------------------------------------------------------------|
| ٨    | إفادة المرام                                               |
|      | لمعة من تعريف القرآن                                       |
| ۱۳   | بداية كتاب إشارات الإعجاز                                  |
| 10   | تفسير سورة الفاتحة                                         |
| 77   | يبان الصراط المستقيم                                       |
| ۳٠   | تفسير سورة البقرة                                          |
| ۳١   | بيان ( آلــم )                                             |
| ورع  | بيان أنواع الصدقة وشروطها                                  |
| ٥٣   | بيان لزوم السعادة الأبدية بعشرة براهين                     |
| ٧١   | بيان « القدر » و « الجزء الاختياري »                       |
| ٧٥   | بيان الفرق بين المذاهب الباطلة والمذهب الحق في خلق الأفعال |
| ١٢.  | بيان النفاق والمنافقين                                     |
| 115  | مقدمة لبيان اعجاز القرآن في اثنتي عشر مسئلة                |
| ٤٦   | مقدمة في بيان العبادة                                      |
| ١٥٠  | بيان اثبات الصانع بـ « دليل العناية »                      |
| 101  | « دليل الاختراع »                                          |
| 0 8  | سؤال وجواب في الطبيعة                                      |
| 108  | بيان دلىل التوحيد                                          |

| 107   | •••••                                 | بيان دليل الامكان                     |
|-------|---------------------------------------|---------------------------------------|
| 177   | · · · · · · · · · · · · · · · · · · · | مقدمة في تحقيق النبوة                 |
| ۱۷۸   |                                       | بيان المتشابهات الواردة في القرآن     |
| ۱۸۰   | ********                              | بيان ابهام القرآن في تشكل خلقة الكون  |
| ۱۸۱   | ••••••                                | بيان أمالة بعض ظواهر الآيات           |
| ۲     |                                       | بيان قيام الساعة                      |
| 777   | م ثم یحییکم »کم                       | بيان « وكنتم أمواتا فاحياكم ثم يميتك. |
| 747   |                                       | بيان خلق الأرض والسماء وما يتعلق به   |
| 7 2 0 | ,                                     | مقدمة في اثبات وجود الملائكة          |
| 409   |                                       | كلمة لستة أشخاص حول التفسير .         |
| 777   |                                       | كلمة ثناء                             |
| 770   |                                       | شهادات الفلاسفة                       |
| YVA   |                                       | تقدد واعجاب                           |