## إقسرار

أنا الموقع أدناه مقدم الرسالة التي تحمل العنوان:

## معجزات موسى عليه السلام في القرآن والتوراة عرض ونقد

Miracles of Mousa Peace Be Upen Him In The Qura'an and The Torah View and Criticism

أقر بأن ما اشتملت عليه هذه الرسالة إنما هي نتاج جهدي الخاص، باستثناء ما تمت الإشارة إليه حيثما ورد، وإن هذه الرسالة ككل، أو أي جزء منها لم يقدم من قبل لنيل درجة أو لقب علمي أو بحثي لدى أية مؤسسة تعليمية أو بحثية أخرى.

#### **DECLARATION**

The work provided in this thesis, unless otherwise referenced, is the researcher's own work, and has not been submitted elsewhere for any other degree or qualification

| Student's name: | اسم الطالبة: بلسم صلاح الدين عمر أبو زيد |
|-----------------|------------------------------------------|
| Signature:      | التوقيع:                                 |
| Date:           | التاريخ: 2015/5/10                       |



الجامعة الإسلامية – غزة عمادة الدراسات العليا كليسة أصول السدين قسم العقيدة والمذاهب المعاصرة

## "معجزات موسى عليه السلام في القرآن والتوراة" عرض ونقد

Miracles of Mousa peace be upen him in the Qura'an and the Torah - view and criticism

إعداد الطالبة بلسم صلاح الدين عمر أبو زيد

إشراف الأستاذ الدكتور محمود يوسف محمد الشوبكي

قدمت هذه الرسالة استكمالاً لمتطلبات الحصول على درجة الماجستير في العقيدة الإسلامية والمذاهب المعاصرة من كلية أصول الدين في الجامعة الإسلامية





## الجامعة الإسلامية – غزة

The Islamic University - Gaza

هاتف داخلي 1150

### مكتب نائب الرئيس للبحث العلمي والدراسات العليا

| Ref  | الرقما             |
|------|--------------------|
|      | ج س غ/35/          |
| Date | التاريخ 2015/04/97 |

## نتيجة الحكم على أطروحة ماجستير

بناءً على موافقة شئون البحث العلمي والدراسات العليا بالجامعة الإسلامية بغزة على تشكيل لجنة الحكم على أطروحة الباحثة/ بنسم صلاح الدين عمر أبوزيد لنيل درجة الماجستير في كلية أصول الدين | قسم العقيدة الإسلامية وموضوعها:

## معجزات موسى عليه السلام في القرآن والتوراة - عرض ونقد

وبعد المناقشة العلنية التي تمت اليوم الثلاثاء 18 جمادي الآخر 1436هـ، الموافق 2015/04/07م الساعة التاسعة صباحاً بمبنى اللحيدان، اجتمعت لجنة الحكم على الأطروحة والمكونة من:

> د. عماد الدين عبد الله الشنطي مناقشاً داخلياً مناقشاً داخلياً مناقشاً خارجياً عمرهم

أ.د. محمود يوسف الشوبكي مشرفاً ورئيساً

د. عبد الرحمن يوسف الجمل

وبعد المداولة أوصت اللجنة بمنح الباحثة درجة الماجستير في كلية أصول الدين/ قسم العقيدة الإسلامية.

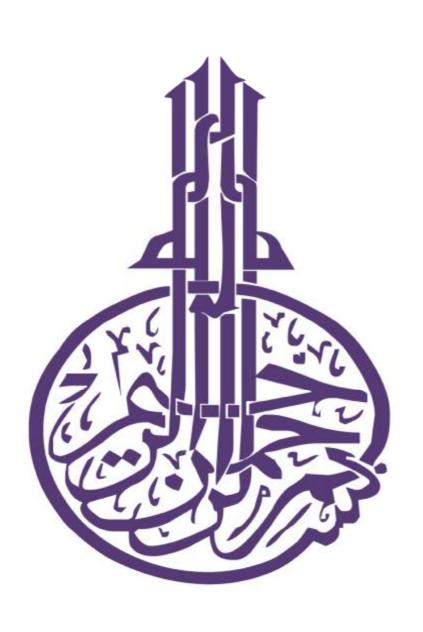
واللجنة إذ تمنحها هذه الدرجة فإنها توصيها بتقوى الله ولنوم طاعته وأن تسخر علمها في خدمة دينها ووطنها.

والله ولى التوفيق ،،،

عد فائت الرئيس للبحث العلمي وللدراسات العليا

إلى ألد. فؤاد على العاجز

C,10





-الإصراء



- ◄ إلى الذين رووا بدمائهم الطاهرة ثرى فلسطين الحبيبة ومضوا شهداء
   إلى فردوس الخلود ...أحياء عند ربهم يرزقون
- ◄ إلى من ضحوا بأغلى ما يملكون، القابعين خلف أسوار السجون أسرانا البواسل ...
  - ◄ إلى من يصرخون كرامة من أجل وطن مسلوب ... جرحانا الميامين.
- ◄ إلى ينبوع الحب والعطاء، من سعى وكابد لأنعم بالراحة وأتعلم ...
   والدي العزيز .
- ◄ إلى قرة عيني ومؤنس نفسي وشطر روحي، من حملت ووضعت وربت وسهرت أمى الحنونة.
- ◄ إلى من حبهم يجري في عروقي، ويلهج بذكرهم فؤادي، عنوان العطاء والوفاء إخوتي وأخواتي الأعزاء.
- ◄ إلى زميلاتي طالبات العلم والمعرفة، وإلى كل من يتوق إلى وطن ينعم
   بالأمن والأمان.

## إليهم جميعا أهدي هذا الجهد المتواضع

## شكروتقديس

الحمد لله والصلاة والسلام على محمد بن عبد الله خاتم الأنبياء والمرسلين وعلى آله وصحبه أجمعين ومن سار على هديه ودربه بإحسان إلى يوم الدين.

اللهم لك الحمد كله والشكر كله سره وعلانيته أن وفقتني وأتممت علي نعمتك إلى خير هذا العمل، فإن أصبت فهذا فضل منك، وإن أخطأت فمن تقصير نفسي.

انطلاقاً من قوله تعالى ﴿ وَمَن شَكَرَ فَإِنَّما يَشَكُرُ لِنَفْسِمِ ۗ وَمَن كُفَر فَإِنَّ رَبِّي غَنَّ كُرِيمٌ ﴾ (النمل: ٤٠)، فإنني أتقدم في بداية رسالتي بأسمى آيات الشكر والتقدير والعرفان من أستاذي ومشرفي فضيلة الدكتور محمود الشوبكي، والذي تابع معي هذا البحث كلمة كلمة، وذلل لي كثير من الصعاب فكان له الفضل بعد المولى على بأن يرى هذا العمل النور، كما وأتقدم بالشكر والتقدير والعرفان من أستاذي الفاضلين:

الدكتور الفاضل/ عماد الدين الشنطى حفظه الله.

الدكتور الفاضل/ النائب عبد الرحمن الجمل حفظه الله.

اللذان منحاني شرف الموافقة على مناقشة هذا البحث لإثرائه والوقوف على ما فيه من محاسن وتدارك ما فيه من هفوات وعيوب، بما أنعم الله عليهما من خبرة وتجربة في ميدان البحث العلمي، فجزاهم الله عني كل خير.

والشكر موصول إلى جامعتي الغراء، مخرجة الأجيال، رئاسة وعمداء وأكاديميين وإداريين، كما أخص عمادة الدراسات العليا ممثلة بعميدها الأستاذ الدكتور فؤاد العاجز، واخص بالذكر قسم العقيدة الإسلامية والمذاهب المعاصرة.

كما أتقدم بجزيل الشكر والتقدير والعرفان من كل من وقف بجانبي وأعانني وساعدني بفكرة أو نصيحة أو توجيه، وأخص بالذكر الدكتور أحمد أبو رقعة، والدكتور سامي الإمام، والدكتور فلاح الدلو، والدكتور هاني أبو زيد، والأستاذ محمد عوض، والإعلامية وفاء أبو زيد.

الباحثة.

#### المقدمة:

الحمد لله القديم بلا بداية والباقي بلا نهاية الذي علا في دنوه، ودنا في علوه فلا يحويه زمان ولا يحيط به مكان، ولا يؤوده حفظ ما خلق، ولم يخلقه على مثال سبق؛ بل أنشأه إنشاء وأعد له إبداع، وأصلي وأسلم على المبعوث رحمة للعالمين محمد بن عبد الله الشاهد والمبشر والنذير في المنعوث منها وكرينا على المحجة البيضاء ليلها كنهارها لا يزيغ عنها إلا هالك ولا يتنكبها إلا ضال أو مشرك وبعد...

إن الأمة التي تمتلك تاريخاً عظيماً وحضارة إسلامية شامخة، أضاءت ظلمات النفوس، وأطفأت نيران المجوس، وابتليت في حاضرها بحرب عقدية شرسة يقودها اليهود وأتباعهم من الصليبيين والمجوس، كان لا بد لنا نحن المسلمين من العودة لتاريخنا العظيم وحضارتنا الشامخة متحسسين ظواهره الحية ومعجزاته الخارقة للعادة، والمقرونة بالتحدي، التي أجراها الله على أيدي رسله ليبرهن على صدق رسالته للناس عبر التوراة والإنجيل والقرآن الكريم، والتي أبهرت العقول؛ ليثبت قدرته في الخلق والإبداع للناس أجمعين، وليفضح تاريخ اليهود الأسود عبر العصور من القتل والإرهاب والدجل، فكان هذا البحث بعنوان (معجزات موسى المتلا بين القرآن و التوراة ).

عن ابن عباس عن رسول الله ﷺ قال: " نَحْنُ أَوْلَى بِمُوسَى مِنْكُمْ "(۱)، ولتؤكد هذه الدراسة لكل من يحاول أن يمد لليهود يداً أن تاريخهم الأسود يشهد عليهم.

أتمنى من الله أن تكون هذه الرسالة نبراساً يضيء لنا طريق الحق والرشاد إنه ولي ذلك والقادر عليه، سائلة الله أن يتقبل هذا العمل المتواضع لوجهه الكريم.

## أهمية الموضوع:

- د. حقيقة اليهود وتاريخهم الأسود مع الأنبياء والرسل المؤيدين من الله بمعجزات أبهرت العقول،
   يحثّنا على الدفاع عن ميراث الأنبياء لاسيما المرسلين لبني إسرائيل لكثرتهم.
  - ٢. وجود التحريف الكبير والملحوظ من اليهود لكتابهم المقدس، يتطلب تبصير الغافلين.
- ٣. الوجه المشرق للدين الإسلامي، الخاتم للديانات ﴿ إِنَّ ٱلدِّينَ عِندَ ٱللَّهِ ٱلْإِسْكَثُمُ ﴾ (آل عمران: ١٩)، وما علق به من شوائب تفرض علينا أن نكون حماة على ثغوره، مدافعين عنه، مبيّنين صورته الحسنة للأجيال.

<sup>(</sup>۱) صحيح البخاري، كتاب تفسير القرآن، باب ولقد أوحينا إلى موسى أن أسر بعبادي فاضرب لهم طريقاً في البحر يبساً لا تخاف دركاً ولا تخشى، ج٦، ص٩٦، ح ٤٧٣٧.

إن هذا الموضوع له علاقة بأصول الدين، فهو يتناول النبوة وعصمة الأنبياء والمعجزات، وهي من أصول العقيدة الإسلامية.

#### أهداف الموضوع:

- ١. إظهار معجزات موسى اللَّكُ كما تواترت إلينا في ديننا الحنيف.
- ٢. المقارنة بين (التوراة المحرفة) و (القرآن الكريم) في موضوع المعجزات لإبراز بعض أوجه التحريف.
  - ٣. إبراز دور القرآن الكريم في عنايته ودفاعه عن الرسل عليهم السلام ومنهم موسى الكلال.
- ٤. تسليط الضوء على المعجزات الخارقة؛ لتكشف زيف وبطلان ومكر اليهود على مر العصور.
- ٥. ربط هذا الموضوع بالواقع اليوم، ليتأصل لدى الجميع حقيقة اليهود، وتاريخهم وتزييفهم وانكارهم للحقائق.

#### أسباب اختيار الموضوع:

- الاهتمام بالتأصيل العقدي، طلباً لمرضاة الله على وخدمة لدينه، ولكشف الحقيقة التي تقتضي الانصياع لهذا الدين والتمسك به، وبهدف الفوز بالخير كله والخلاص من الهلاك.
- ٢. عدم تعرض الباحثين والدارسين لهذا البحث "معجزات موسى الطيخ بين القرآن والتوراة " بشكل تفصيلي، وعدم إفراده في مصنفات خاصة تسهل على الباحث الرجوع إليها والاستفادة منها بشكل تفصيلي.
- ٣. بيان كثير من الحقائق عن سيدنا موسى الكل كما عرضها القرآن الكريم والتي قد تخفى على كثير من الناس بسبب الروايات التي منبعها الإسرائيليات.
- ٤. إظهار الطعون في كتبهم المحرفة، التي تريد بث سمومها في هذا الدين الحنيف، فأرادت الباحثة إبراز الفروق الشائعة بين كتبهم وديننا الإسلامي القويم.

#### الجهود والدراسات السابقة:

من خلال دراسة الباحثة حول الموضوع معجزات موسى الله بين القرآن والتوراة لم تجد الباحثة موضوعاً أو رسالة تتحدث في العنوان مباشرة، إنما هناك دراسات وكتب حول المعجزات بصورة عامة، ولم تتطرق إلى موضوع الباحثة بصورة خاصة، فكانت هذه الدراسة الأولى من نوعها في مجال دراسة معجزات (سيدنا موسى بين القرآن والتوراة) وذلك في حدود ما توصلت إليه من الدراسات السابقة التي تحدثت حول المعجزة بصورة عامة:

- ١. رسالة ماجستير، سفر الخروج في توراة اليهود "عرض ونقد"، إعداد الطالبة: أرحام سلمان سليم العودات، إشراف الدكتور عماد الدين عبد الله الشنطي.
- ۲. أباطيل التوراة و العهد القديم، الله والأنبياء في التوراة والعهد القديم، د. محمد علي البار، الدار الشامية، بيروت دار القلم، دمشق، ط۱، ۱٤۱۰هـ ۱۹۹۰م، دمشق.
  - ٣. بنو إسرائيل (النبوة والأنبياء)، محمد بيومي، دار المعرفة الجامعية.
    - ٤. موسى كليم الله، القس منيس عبد النور، ط١، ١٩٨٩.
- موسى عبد الله، ف. ب. ماير، تعريب: القس مرقس داود، مكتبة مدارس التربية الكنسية بالجزيرة.

وقد تحدثت غالبية الجهود والدراسات السابقة عن حياة موسى السلام ومعجزاته.

#### منهج البحث:

استخدمت الباحثة المنهج الوصفى التحليلي والمقارن.

#### طريقة البحث:

- ا. عزو الآیات القرآنیة إلى سورها وذكر اسم السورة ورقم الآیة منها وتمییز الآیات القرآنیة بوضعها بین قوسین مزهرین ﴿ ﴾.
- ٢. تخريج الأحاديث النبوية، وذلك بغزوها مصادرها، ونقل حكم العلماء عليها، باستثناء ما أخرجه البخاري ومسلم في صحيحهما أو أحدهما وتمييز الحديث النبوي الشريف بوضعه بين مزدوجين بهذا الشكل " ".
- ٣. توثيق نصوص الأسفار الخمسة الواردة في البحث بإحالتها إلى مواضعها بذكر اسم السفر ورقم الإصحاح.
- ٤. توثيق المعلومات في الحاشية على النحو التالي: ذكر اسم الكتاب، اسم المؤلف، اسم المحقق إن وجد، ورقم الجزء إن وجد، رقم الصفحة، دار النشر، رقم الطبعة، تاريخ النشر، بلد النشر، وفي حالة عدم وجود رقم الطبعة تكتب الباحثة دون رقم الطبعة، وكذلك في باقي التوثيق، وعند اقتباس النص من كتاب معين، أضع الاقتباس بين علامتي تنصيص" "، مع توثيق الكتاب كاملاً عند أول اقتباس منه.
- و. إذا تكرر الاقتباس من المرجع أكثر من مرة، فإنه يتم اختصار التوثيق بذكر اسم الكتاب،
   ورقم الجزء إن وجد، ورقم الصفحة.

- ٦. أضع ما أنقله من النصوص التوراة بين قوسين معكوفين هكذا [].
- ٧. إذا كان للكتاب أكثر من كاتب أو محقق، فإني أكتفي بذكر كاتبين أو محققين.
- ٨. حين الاقتباس من مواقع الشبكة العنكبوتية (الإنترنت)، يكون التوثيق بذكر اسم الموقع الذي تم الاقتباس منه، نكتفي بذكر تاريخ النقل واليوم الذي أقتبس فيه.
- ٩. قامت الباحثة بوضع فهارس للمراجع والمصادر، ثم للآيات القرآنية، والأحاديث النبوية الشريفة، وفهرس الموضوعات.
- ١٠. قدمنا التوراة على القرآن الكريم نظراً للجانب التاريخي، لبيان الباطل أولاً ثم أدفعه بالحق.
  - ١١. جاء الحق على الباطل فإذا هو زاهق.
    - ١٢. للتخلية قبل التحلية.
- 17. اقتداءً بجعفر بن أبي طالب على حين قال كنا قوماً أهل جاهلية تعبد الأصنام ونأكل الميتة ... فكنا على ذلك حتى بعث الله عز وجل إلينا نبياً ورسولاً منا، نعرف نسبه وصدقه وأمانته وعفافه، فدعانا إلى الله عز وجل لنوحده ونعبده، ونخلع ما كنا نعبد نحن وآباؤنا من دونه من الحجارة والأوثان، وأمرنا بصدق الحديث، وأداء الأمانة...وآمنا به واتبعناه على ما جاء به، فعبدنا الله وحده.

## وهذه الرسالة اشتملت على ثلاثة فصول.

### الفصل الأول

#### المعجزة والنبوة في اليهودية والإسلام

المبحث الأول: المعجزة لغةً واصطلاحاً (اليهودية - الإسلام).

المطلب الأول: المعجزة لغةً (في العبرية - في العربية).

المطلب الثاني: المعجزة اصطلاحاً.

أولاً: المعجزة في اليهودية.

ثانياً: المعجزة في الإسلام.

المطلب الثالث: الهدف من المعجزات.

أولاً: هدف المعجزة في اليهودية.

ثانياً: هدف المعجزة في الإسلام.

المطلب الرابع: مصدر المعجزات.

أولاً: مصادر المعجزة في اليهودية.

ثانياً: مصدر المعجزة في الإسلام.

المطلب الخامس: أقسام المعجزات.

أولاً: أقسام المعجزة في اليهودية.

ثانياً: أقسام المعجزة في الإسلام.

المطلب السادس: شروط المعجزات.

أولاً: شروط المعجزة في اليهودية.

ثانياً: شروط المعجزة في الإسلام.

المطلب السابع: فوائد وأهمية المعجزة.

أولاً: فوائد وأهمية المعجزة في اليهودية.

ثانياً: فوائد وأهمية المعجزة في الإسلام.

### المبحث الثاني: النبوة والرسالة في اليهودية والإسلام.

المطلب الأول: النبي والرسول لغة (في العبرية - في العربية).

أولاً: تعريف النبي لغةً.

ثانياً: تعريف الرسول لغةً.

المطلب الثاني: النبوة والرسالة في اليهودية والإسلام.

أولاً: آراء وأقوال علماء اليهود للفظ النبي واختلافاتهم حول معناها.

ثانياً: آراء وأقوال علماء المسلمين حول لفظ النبي والرسول.

المطلب الثالث: النبي والرسول في الاصطلاح.

أولاً: النبي والرسول في اليهودية.

ثانياً: النبي والرسول في الإسلام.

المبحث الثالث: مظاهر النبوة ووسائل التنبؤ عند اليهود ورد المسلمين عليهم.

المطلب الأول: أساليب ادعاء النبوة وصفاتها.

المطلب الثاني: مضامين الوحي عند اليهود ورد المسلمين عليها.

المطلب الثالث: مراتب الوحى وتكليم الله للبشر.

المبحث الرابع: صفات الأنبياء ما بين اليهودية والإسلام.

المبحث الخامس: صفات موسى الكيلا.

المطلب الأول: صفات موسى اللَّهِ في التوراة.

المطلب الثاني: صفات موسى الله في القرآن.

المطلب الثالث: كتب موسى العَلَيْلا.

أولا: التوراة .

ثانياً: الألواح.

ثالثاً: الصحف.

المبحث السادس: وظائف الأنبياء .

المطلب الأول: وظائف الانبياء في اليهودية.

المطلب الثاني: وظائف الأنبياء في الإسلام.

المطلب الثالث: معاقبة الناس بذنوب الأنبياء ورد المسلمين عليهم.

المبحث السابع: شروط النبوة والرسالة .

المطلب الأول: شروط النبوة والرسالة في اليهودية.

المطلب الثاني: شروط النبوة والرسالة في الإسلام.

المبحث الثامن: النبوة والأنبياء عند اليهود.

المطلب الأول: أنواع النبوات عند اليهود.

المطلب الثاني: أنواع الأنبياء عند اليهود.

المبحث التاسع: نبوة النساء .

المطلب الأول: نبوة النساء في اليهودية.

المطلب الثاني: نبوة النساء في الإسلام.

المطلب الثالث: تعقيب.

## الفصل الثاني أحوال موسى العلق بين التوراة والقرآن الكريم

المبحث الأول: اسمه ونسبه، ومولده ووفاته.

المطلب الأول: اسمه ونسبه.

المطلب الثاني: مولده.

المطلب الثالث: وفاته ومكان دفنه.

المبحث الثاني: نشأة موسى الطيقة.

المطلب الأول: نشأته.

المطلب الثاني: شبابه

المطلب الثالث: موسى في مدين.

المبحث الثالث: موسى الطِّيِّيِّة وتكليم الله كلُّق.

المطلب الأول: الله يتكلم من العليقة.

أولاً: خمسة أعذار قدمها موسى لربه.

ثانياً: الرد على تلك الأعذار.

المبحث الرابع: عودة موسى العلال إلى أرض مصر.

المبحث الخامس: هامان ويناء الصرح.

المبحث السادس: مؤمن آل فرعون.

المبحث السابع الخروج من مصر.

المطلب الأول: موسى اللَّهِ يتلقى الوصايا العشر.

المطلب الثاني: هارون الله والعجل الذهبي.

المطلب الثالث: قتل عابدي العجل.

المطلب الرابع: قصة السبعين.

المبحث الثامن: الارض المقدسة والتيه.

المطلب الأول: قتال العماليق والأرض المقدسة.

المطلب الثاني: التيـــه.

المبحث التاسع: قصة موسى مع قارون.

المبحث العاشر: قصة موسى الطيخ مع العبد الصالح (الخضر الطيخ).

المبحث الحادي عشر: المغالطات التوراتية.

# الفصل الثالث موسى الحَيْدُ في معجزات موسى الحَيْدُ في مواطن الاتفاق والاختلاف بين معجزات موسى الحَيْدُ في المربع.

ويشتمل على أربعة مباحث:

المبحث الأول: معجزات موسى الطِّيِّة بين التوراة والقرآن.

ويشتمل على مطلبين:

المطلب الأول: معجزات موسى اللَّهِ في التوراة.

المطلب الثاني: معجزات موسى الكيالة في القرآن.

المبحث الثاني: معجزات موسى المنفل المتفق عليها في التوراة والقرآن.

ويشتمل على خمسة مطالب:

المطلب الأول: معجزة العصا.

المطلب الثاني: معجزة اليد.

المطلب الثالث: معجزة الدم.

المطلب الرابع: معجزة الضفادع.

المطلب الخامس: معجزة الجراد.

المبحث الثالث: معجزات موسى الطّيين المختلف فيها بين التوراة والقرآن الكريم.

المطلب الأول: ما ورد في القرآن من معجزات لم ترد في التوراة.

أولاً: معجزة الطوفان.

ثانياً: معجزة القمّل.

ثالثاً: نقص من الثمرات.

رابعاً: الرجز.

المطلب الثاني: ما ورد في التوراة من معجزات لم ترد في القرآن.

أولاً: معجزة البعوض.

ثانياً: معجزة الذباب.

ثالثاً: معجزة هلاك المواشى.

رابعاً: معجزة الدمامل.

خامساً: معجزة البرد.

سادساً: معجزة الظلام الكثيف.

سابعاً: معجزة هلاك الأبكار.

المبحث الرابع: معجزات أخرى لموسى الكليلا.

المطلب الأول: معجزة انشقاق البحر (نهاية المعجزات) في عهد فرعون.

المطلب الثاني: معجزة انفلاق الحجر وما صاحبها من معجزات.

أولاً: تحليه مياه مارة.

ثانياً: المن والسلوي.

ثالثاً: معجزة انفلاق الحجر بين التوراة والقرآن.

المطلب الثالث: المغالطات التوراتية.

الخاتمة: وفيها أهم النتائج والتوصيات التي توصلت إليها الباحثة.

الفهارس: وقد ذكرت الباحثة مجموعة من الفهارس وهي:

أولاً: فهرس الآيات القرآنية.

ثانياً: فهرس الأحاديث النبوية.

ثالثاً: فهرس العهد القديم.

رابعاً: قائمة المصادر والمراجع.

خامساً: قائمة المحتويات.

## الفصل الأول المعجزة والنبوة في اليهودية والإسلام

ويشتمل على عشرة مباحث:

المبحث الأول: المعجزة لغةً واصلاحاً (اليهودية - الإسلام).

المبحث الثاني: النبوة والرسالة في اليهودية والإسلام.

المبحث الثالث: مظاهر النبوة ووسائل التنبؤ عند اليهود ورد المسلمين عليهم.

المبحث الرابع: صفات الأنبياء ما بين اليهودية والإسلام.

المبحث الخامس: صفات موسى عليه السلام.

المبحث السادس: وظائف الأنبياء .

المبحث السابع: شروط النبوة والرسالة .

المبحث الثامن: النبوة والأنبياء.

المبحث التاسع: نبوة النساء.

## المبحث الأول المعجزة لغةً واصطلاحاً( اليهودية – الإسلام).

## ويشتمل على سبعة مطالب:

المطلب الأول: المعجزة لغةً (في العبرية - وفي العربية ).

المطلب الثانى: المعجزة اصطلاحاً.

المطلب الثالث: الهدف من المعجزات.

المطلب الرابع: مصدر المعجزات.

المطلب الخامس: أقسام المعجزات.

المطلب السادس: شروط المعجزات.

المطلب السابع: فوائد وأهمية المعجزة .

### المطلب الأول

## المعجزة لغة ( في العبرية - في العربية)

### في العبرية:

عرف " القاموس العبري المُركز" المعجزة: تستخدم اللغة العبرية ثلاث كلمات للدلالة على معنى المعجزة، دَن، وهاره، وهذا هو معنى المعجزة عند النتائيم (حكماء المشنا ومفسروها) (۲). وستعمل ألفاظ عدة للدلالة على المعجزة منها، وجميعها تأتي على معنى علامة ودليل وإرهاص (۳).

## في العربية:

يقال: عجزَ عن الشيء عَجْزَا وعَجَزَانا: ضَعف ولم يقدر عليه، وأعجَزت فلان: ألقيته عاجزاً، والعَجُز: مؤخر الشيء، يُذكر ويؤنث، وأصل العَجز التأخر عن الشيء، وحصوله عند عجز الأمر، أي مؤخره، وهو ضد القدرة، والعجوز سميت بذلك لعجزها، أي: ضعفها وعدم قدرتها في كثير من الأمور، والمعجزة: بفتح الجيم وكسرها، مَفعلة من العَجز، أي عدم القدرة (أ).

وذكر ابن فارس: أن العين والجيم والزاي تدل على أصلين، أحدهما الضعف، والآخر مؤخر الشيء، وأمر معجز ومعجزة: أي يعجز البشر أن يأتوا بمثله، والتاء في معجزة ليست للتأنيث، وانما هي للمبالغة(٥).

<sup>(</sup>۱) انظر: القاموس العبري المُركِّز، ما ترجمته: ابراهام ابن شوشان، ص ۱۶، ۳۵۲، ۴۶۰، إصدار قرية الكتاب،

<sup>(</sup>٢) المشنه، أو المشنا، أوالمثناة، هي مجموعة من التشريعات القانونية والدينية والأخلاقية المستمدة من كتاب "العهد القديم/الكتاب المقدس " ومن أقوال المفسرين، ومشنه بالعبرية تعني التكرار، والتثنية، وسميت كذلك؛ لأنها تكرار لما ورد في العهد القديم من قبل الحكماء، موسوعة جيب، الفكر العقدي اليهودي، أهم أسس الديانة اليهودية وعناصرها ومقدساتها، د. سامي الإمام، ص١٠١.

<sup>(</sup>٣) انظر: دائرة المعارف المقرائية، האינציקלופדיה המקראית، نخبة من العلماء، مترجم عن العبرية: د. سامي الإمام، ج $^{\circ}$ ، العمود ۸۷٤، مؤسسة بياليك، ط۲، ۹۷۸، إسرائيل.

<sup>(</sup>٤) لسان العرب، محمد بن مكرم بن على، أبو الفضل، جمال الدين ابن منظور الأنصاري الرويفعى الإفريقى، ج٥، ص٣٦٩، دار صادر، ط٣، ١٤١٤ هـ، بيروت.

<sup>(°)</sup> معجم مقابيس اللغة، أحمد بن فارس بن زكرياء القزويني الرازي، أبو الحسين، حققه: عبد السلام محمد هارون، ج٤، ص٢٣٢، دار الفكر، ١٣٩٩هـ – ١٩٧٩م.

## المطلب الثاني المعجزة في الاصطلاح

## أولاً: المعجزة في اليهودية:

تعرف "دائرة المعارف المقرائية" المعجزة: "هي عمل خارق لا يمكن للمؤمن تفسيره بغير الاعتقاد بتدخل إلهي مباشر فيه، وهي نقض لقوانين الطبيعة"(١).

أي أن المعجزة هي قوة إلهية أجراها الله لغرض إلهي بوسيلة ليست في متناول البشر – والفكرة العامة هي أنها شيء رائع أو غير عادي – حادثة أو تجربة أو اكتشاف متفرد وغريب حتى أنه يوقظ في المرء الإحساس بالرهبة، ومن ظواهر الطبيعة، والأحداث في التاريخ يمكن أن تتدرج تحت قائمة المعجزات.

#### جاء في "قاموس الكتاب المقدس" معنى المعجزة بلفظ العجيبة:

فالعجيبة: هي ما يدعو إلى العجب والانبهار فتأخذ الإنسان روعة لعظمة ما حدث، فهي عمل أو ظاهرة خارقة للطبيعة في لحظة حاسمة أو مرحلة فاصلة في التاريخ، والعجائب أو المعجزات الحقيقية، هي من فعل الله إله الطبيعة وخالقها، والقادر على كل شيء.

وعند اليهود يمكن للشيطان وجنوده وأوليائه من البشر، أن يصنعوا بعض الأفعال غير العادية والخارقة للطبيعة.

وتوصف في العهدين القديم والجديد بكلمات تدل على طبيعتها الخارقة، فهي:

- ١. عجائب: لأنها تدعو إلى العجب والدهشة.
- ٢. آيات: هي علامات على تدخل الله في مجريات الأمور.
- ٣. قوات: لأنها تستلزم لإجرائها قوة تفوق قدرة البشر، ودليل على قدرة الله غير المحدودة.

وهي معجزة لأن الإنسان يعجز من ذاته عن الإتيان بمثلها، وهي علامات ورموز تدل على قدرة الله وجلاله، فهي تعرض صفة الله وتبرهن على حقيقته وتنسجم مع حقائق الدين، وتأتي في فرص مناسبة فالله لا يصنع عجائبه إلا لأسباب مهمة، وغايات مقدسة (٢).

<sup>(</sup>١) دائرة المعارف المقرائية، ج٥، عمود ٨٧٤.

<sup>(</sup>۲) انظر: دائرة المعارف الكتابية، القس منيس عبد النور، أندرية ذكي، فايز فارس، ألور ذكي، محرر المسؤول: وليم وهبة بباوي، ج٥، ص١٩٢، دار الثقافة، ط٢، القاهرة، قاموس الكتاب المقدس، د. بطرس عبد الملك، د. جون ألكساندر طمسن، أ. إبراهيم مطر، ص٢٠٢، مكتبة المشغل الإنجيلية ، ط٦، ١٩٦٤م، بيروت.

يذكر "أوغسطينوس"(١): "أن المعجزة الإلهية اليومية قد أضحت شيئاً زهيداً بالتكرار "(٢).

ويذكر "ويستر"-في تعريفه للمعجزة -: "أنها حادثة أو تأثير في العالم المادي يخالف القوانين المتعارف عليها للطبيعة أو يسمو على معرفتنا لهذه القوانين، حادث فوق العادي، شاذ أو مخالف لما هو معتاد مصدره قوة أسمى من البشر"(٣).

ويعرف "و.م. تايلور "(٤): "المعجزة أنها اتجاه التتابع المعتاد للأسباب الثانوية وتأثيرها، لا يمكن تعليله بالأداء العادي لهذه الأسباب، ولكنه ناتج عن قوة إلهية عن طريق وساطة شخص يدعي أنه مندوب عنها وشهادة للرسالة التي يأتي بها"(٥).

أما العهد القديم فلا يقوم بتعريف المعجزات من وجهة نظر الطبيعة أو العلم ولكن من وجهة نظر المصدر والسلطان والهدف والتأثير الأخلاقي الذي تحدثه هذه المعجزات.

فهي عمل خارق للقوة الإلهية ليفوق القوة المعتادة للطبيعة (٦).

## ثانياً: المعجزة في الإسلام:

"هي أمر خارق للعادة مقرون بالتحدي سالم عن المعارضة يظهره الله على يد رسله $^{(4)}$ .

<sup>(</sup>۱) كاتب وفيلسوف من أصل نوميدي-لاتيني ولد في طاغاست عام ٣٥٤، يعد أحد أهم الشخصيات المؤثرة في المسيحية الغربية، تعتبره الكنيستان الكاثوليكية والأنغليكانية قديسا وأحد آباء الكنيسة البارزين وشفيع المسلك الرهباني الأوغسطيني، يعتبره العديد من البروتستانت، وخاصة الكالفنيون أحد المنابع اللاهوتية لتعاليم الإصلاح البروتستانتي حول النعمة والخلاص، توفي أوغسطين عام ٤٣٠، موسوعة يكيبيديا، http://ar.wikipedia.org/wiki

<sup>(</sup>٢) انظر: كل المعجزات في الكتاب المقدس، الخوارق في الكتاب المقدس مجالها ومعناها، هوبرت كولير، ترجمة: أدورد عبد المسيح، ص١١، ط٣.

<sup>(</sup>٣) مصدر سابق.

<sup>(</sup>٤) إدوارد بيرنت تايلور: هو أنثروبولوجي علم تطور المجتمعات) انكليزي، ساعدت دراساته على تحديد مجال الأنثروبولوجية وتطور الاهتمام بذلك العلم، كان أستاذاً للأنثروبولوجية بجامعة أكسفورد (١٩٦- ١٩٠٩م)، وأهم كتبه " الثقافة البدائية، و "الأنثروبولوجدية"، انظر: الموسوعة العربية الميسرة، مجموعة من العلماء ، ص ٥٢، مؤسسة دار الشعب، ط٢، ٢٠٠٩م، مصر.

<sup>(</sup>٥) كل المعجزات في الكتاب المقدس، ص١١.

<sup>(</sup>٦) مصدر سابق.

<sup>(</sup>۷) موقف ابن تيمية من الأشاعرة، عبد الرحمن بن صالح بن صالح المحمود، مكتبة الرشد، ج٣، ص١٣٧٩، ط١، ١٤١٥ هـ - ١٩٩٥ م، الرياض.

فالمعجزة أمر خارق للسنة التي أودعها الله سبحانه وتعالى في الكون ولا تخضع للأسباب والمسببات ولا يمكن لأحد أن يصل إليها عن طريق الجهد الشخصي والكسب الذاتي، وإنما هي هبة من الله سبحانه وتعالى يختار نوعها وزمانها ليبرهن بها على صدق رسول الله الذي أكرمه بالرسالة (۱). ويعرفها "ابن حمدان الحنبلي" (۲): "بأنها ما خرق العادة من قول أو فعل إذا وافق دعوى الرسالة وقارنها وطابقها على جهة التحدي ابتداءً حيث لا يقدر أحد على مثلها، ولا على ما يقاربها "(۲).

إذاً فالمعجزة دليل حسي أو معنوي يعجز جميع البشر الموجودون عند إرسال الرسول عن الإتيان بمثله، وعجز البشر دليل على أن المعجزة فعل الله القادر على كل شيء. والله لا يفعل المعجزة إلا ليثبت للمرسل إليهم أنه تعالى هو الذي أرسل هذا الرسول إليهم وأنهم مكلفون باتباعه والعمل بما جاء به من دين وشرع(٤).

#### وبناءً على ما تقدم من تعريفات متعاضدة لا متناقضة يمكن للباحثة القول بأن المعجزة هي:

- الخوارق التي تعطى للأنبياء وليس مقصودًا بها التحدي؛ كنبع الماء من بين أصابع الرسول وتكثير الطعام القليل، وسماع تسبيح العصا في كفه، وحنين الجذع إليه، وما أشبه ذلك.
  - الخوارق التي أعطاها الله لغير الأنبياء ويسميها المتأخرون كرامات (°).

<sup>(</sup>۱) انظر: موقف ابن تيمية من الأشاعرة، و قطف الثمر في بيان عقيدة أهل الأثر، أبو الطيب محمد صديق خان بن حسن بن علي ابن لطف الله الحسيني البخاري القِنَّوجي، ص١٠٣، وزارة الشؤون الإسلامية والأوقاف والدعوة والإرشاد، ط١، ١٤٢١هـ، المملكة العربية السعودية.

<sup>(</sup>۲) أحمد بن حمدان بن شبيب بن حمدان النميري الحرّاني، أبو عبد الله: فقيه حنبلي أديب، ولد ونشأ بحران، ورحل إلى حلب ودمشق، وولي نيابة القضاء في القاهرة، فسكنها وأسنّ وكف بصره وتوفي بها. من كتبه (الرعاية الكبرى) و (الرعاية الصغرى) كلاهما في الفقه، و (صفة المفتي والمستفتي) و (مقدمة في أصول الدين) و (جامع الفنون وسلوة المحزون) أدب، الأعلام، خير الدين بن محمود بن محمد بن علي بن فارس، الزركلي الدمشقي، ص ۱۱۹ دار العلم للملابين، ط ۲۰۰۲م.

<sup>(</sup>٣) انظر: مختصر لوامع الأنوار البهية وسواطع الأسرار الأثرية شرح الدرة المضيئة في عقد الفرق المرضية، محمد بن على بن سلوم، حققه وضبطه وصححه: محمد زهري النجار، دار الكتب العلمية، ص٣٤، ٣٠٤هـ ١٤٠٣م، بيروت، مذكرة في أصول الفقه، محمد الأمين بن محمد المختار بن عبد القادر الجكني الشنقيطي، ص١١٣، مكتبة العلوم والحكم، ط٥، ٢٠٠١م، المدينة المنورة.

<sup>(</sup>٤) تبسيط العقائد الإسلامية، حسن محمد أيوب، ص١٤٤، دار الندوة الجديدة، ط٥، ١٤٠٣ هـ - ١٩٨٣ م، بيروت، لبنان.

<sup>(°)</sup> انظر: المعجزات والكرامات وأنواع خوارق العادات ومنافعها ومضارها، شيخ تقي الدين ابن تيمية، تحقيق: أبي عبد الله بن إمام، ص١٢- ١٥، مكتبة الصحابة، ط١، ١٠٦هـ ١٩٨٦م، طنطا، الرسل والرسالات، عمر سليمان الأشقر، ص١٢٢، مكتبة الفلاح، ط٢، ١٤٠٣هـ ١٩٨٣م، الكويت.

فالخوارق في اليهودية تعد معجزة؛ لأنها شيء خارج عن المألوف وعن الطبيعي، أما في الإسلام فقد فرقوا بين الخوارق والمعجزة، لأن الخوارق ممكن أن تكون نعمة فتحصل لعبد صالح، وممكن أن تكون نقمة واستدراجًا، أي أن لها منافع ومضار وهذا ما تغاضت عنه اليهودية وجعل ذلك من باب المعجزات ليدخل في ذلك الشيطان بأن يكون له القدرة على فعل المعجزات ولكنهم لم ينتبهوا إلى أنه استدراج.

ويتضح من خلال دراسة التعريفين للمعجزة عند اليهود والمسلمين أنهم:

- ا. يتفقون في كون المعجزة أمراً خارقاً للعادة بواسطة القدرة الإلهية، وهي ليست في متناول البشر.
- ٢. يختلفون في كون اليهود تعد الاكتشافات والتجارب الفريدة والظواهر الطبيعية من المعجزات،
   في حين يراها الإسلام هبة من الله فقط لأنبيائه، ليس للجهد الشخصي ولا الاكتساب فيها نصيب.

## المطلب الثالث الهدف من المعجزات

## أولاً: هدف المعجزة في اليهودية:

من خلال قراءة الباحثة واستتباطها من العهد القديم يمكننا تلخيص تلك الأهداف فيما يأتي:

- الله وطبيعته ومشيئته.
- ٢. تعلن أعمالاً جديدة وخطيرة شه، وكل الحياة الدينية للشعب اليهودي مرتبطة بها ارتباطاً لا ينفصم، فهي متوغلة في وعيه التاريخي.
- ٣. يمكن تنظيمها على أنها تبين سلطان الله على الطبيعة، أو على الشياطين، أو على الأمراض، أو على التشوهات الجسمانية.
  - ٤. توضح صانع المعجزة وتعلن عن شخصه وحقيقته.
- تكشف حقيقة الشخص الذي أجريت منه المعجزة وتكشف عن وضعه الاقتصادي والاجتماعي والديني وكيف كان تأثير المعجزة عليه سيكولوجياً وروحياً (۱).

<sup>(</sup>١) انظر: دائرة المعارف المقرائية، ج٥، العمود ٨٧٤، دائرة المعارف الكتابية، ج٥، ص١٩٥ - ١٩٦.

## ثانياً: هدف المعجزة في الإسلام(١):

- ا. بيان قدرة الله هو وإرادته، وأنه الوحيد القادر على تغيير نواميس الأشياء؛ كالنار التي لم تحرق إبراهيم، والماء العميم الذي لم يغرق موسى الكليم، وابراء الأبرص لعيسى التي.
  - ٢. التدليل على نبوّة النبيين، وتصديقهم بأنهم بوابة السماء والمبلغين عن ربهم.
- ٣. بيان عجز البشر عن الإتيان بمثل أي معجزة، وبيان محدودية قدرتهم واحتياجهم لله هداية وتوجيهاً وتيسيراً للعيش في مناكب الحياة.
- استخدامها كوسيلة في كشف المتألهين ومدّعي الربوبية؛ خصوصاً عند الفاهمين لذلك المدركين لحقائقها كسحرة موسى العني عندما أيقنوا حقيقة الحية الموسوية.

## المطلب الرابع مصدر المعجزة

## أولاً: مصادر المعجزة عند اليهود(٢):

يختلف فاعل المعجزة ومجريها في اليهودية على النحو التالي:

فمنها ما يجريها الله بنفسه، أو روح القدس، أو الملائكة، أو عبيد الله، أو قوات الشر.

#### ١. ما يجريها الله بنفسه:

وذلك لتمجيد ذاته ولا يجبر الناس على الإيمان به، فبالرغم من إنقاذ الآخرين من العبودية للطبيعة القاهرة، فهو نفسه كان خاضعًا لأقصى قوانينه الصارمة، وهذا كلام باطل.

٢. ما يجريها الروح القدس "جبريل الكيلا" لإظهار مواهبه، وهذا كلام باطل

#### ٣. ما تجريها الملائكة:

منح الله للملائكة تفويضًا، وهم موجودون لتنفيذ إرادته وعمله (والقدرة الكلية لها خدامها في كل مكان)، وحشود الملائكة يشكلون جنود السماوات.

<sup>(</sup>۱) انظر: التصور الفني في القرآن، سيد قطب، ص١٥٥، دار الشروق، ط١٠، غاية المرام في علم الكلام، أبو الحسن سيد الدين علي بن أبي علي بن محمد بن سالم الثعلبي الآمدي، حققه: حسن محمود عبد اللطيف، المجلس الأعلى للشئون الإسلامية، ص٣٤٦، القاهرة.

<sup>(</sup>٢) انظر: كل المعجزات في الكتاب المقدس، ص١٥- ١٦.

#### ٤. ما يجريها عبيد الله:

إن الوسائط البشرية لم تستطع أن تعمل مباشرة، فليس لدى البشر أي قوة إلهية، ولكن استطاعوا إجراء معجزات حسب السلطان الممنوح لهم من الله، فعبيد الله المكرمون كموسى وهارون ويشوع وشمشون وصموئيل إيليا وأليشع وإشعياء وبطرس ... ، والذين قاموا بإجراء معجزات اضطروا للاعتراف بأنهم لا يمتلكون قوة في ذواتهم؛ بل يؤمنون بقوة الله لإجراء ما هو مستحيل من وجهة البشرية.

#### ٥. ما تجريها قوات الشر أجرت المعجزات:

بطريقة غامضة استطاع الشيطان ومن يعملون تحت سلطانه تزييف الحق الإلهي أي استعراض القوة لعمل معجزات، و العهد القديم يتحدث عن المعجزات التي أجريت عن طريق قوة الشيطان والمسيح الكذاب والأنبياء الكذبة والعرافين، والمعجزات الزائفة، فالقصد منها تدعيم الديانات الكاذبة، فتخدع الكاذبين وغير الأتقياء.

## ثانياً: مصدر المعجزة في الإسلام:

فالمعجزة خاصّة بالأنبياء، ولا يظهرها ويجريها على أيديهم إلا الله سبحانه؛ لإثبات النبوة واستخدامها وسيلة لإقناع الناس وهدايتهم وتصديقهم، ولا يمكن لأيِّ كان سوى الله أن يتمكّن من ذلك، حتى ما يظهر من خوارق ليست معجزات ولا يمكن أن تفعل مفعولها ولا أن تنفذ مرادها إلا بمشيئة الله.

وجديرٌ بالذكر أن ما جاء في الفقرة (١) المتقدمة تدل على أن اليهود المتعارَف عليهم أنهم عديمو أدب مع الله؛ حيث وصفوه بأشنع وأبشع الألفاظ والأوصاف، يظهر هنا هذا السلوك واضحاً إذ يجعلون الله خاضعاً لقوانين تحكمه، وهذا لا يصح ولا ينبغي ذلك؛ لأن خالق الزمان والمكان والأشياء لا يخضع لقوانينها ولا يسير في فلك ناموسها، جلّ الله عمّا يقولون وعلى علوًا كبيرًا(١).

<sup>(</sup>۱) انظر: منهج الشيخ محمد رشيد رضا في العقيدة، تامر محمد محمود متولي، ص۷۲۹، دار ماجد عسيري، ط۱، ۱٤۲٥هـ-۲۰۰٤م.

## المطلب الخامس أقسام المعجزات

## أولاً: أقسام المعجزات في اليهودية:

تتقسم معجزات العهد القديم إلى أربعة أقسام واضحة المعالم:

#### ١. السيادة على الطبيعة:

تصلح معجزات العهد القديم والجديد لبيان أن الله قادر أن يفعل ما يراه صالحاً في خليقته، فلا يستطيع أحد أن يمسك بيده ويقول له ماذا تفعل فهو صاحب السيادة على مملكة الجماد: لبيان المعجزات المتعلقة بالماء، والنار، والزيت، والشمس، والطعام، والطبيعة (۱).

#### ٢. السيادة على الأمراض:

فالأمراض والوقاية منها متصلة بالمعجزات، وتشمل الدمامل والبرص والحيات السامة، والحساء المميت والأيدي اليابسة والأمراض والحمى، ونزيف الدم، والاستسقاء والعمى والصمم والخرس والعرج والتشوهات الجسدية<sup>(۲)</sup>.

#### ٣. السيادة على الموت:

كرب الحياة فإن مفاتيح الحياة والموت بيده، ومن بين الضربات الإلهية ما عانته جماهير البشر عند الطوفان، وحريق تبعيرة وموت الناس في قبروت هتأوه<sup>(٣)</sup>، وقورح<sup>(٤)</sup>.

#### ٤. السيادة على الشيطان:

رغم قوة الشيطان إلا أنه لا يصل إلى حد قوة الله، فهو لا يزيد عن كلب مقيد ولا يستطيع أن يتحرك إلا بإذن الله كما تعلمنا تجارب أيوب، ففي مملكة الأرواح الشريرة يستطيع الله أن يمارس قدرته الكلية، والمعجزات في هذا الصدد تشمل العرافة والمجنون والأرواح الشريرة<sup>(٥)</sup>.

(٣) اسم عبري معناه "قبور الشهوة" وهي محلة لبني إسرائيل في برية التيه على بعد ١٥ميلاً شمالي شرقي سيناء، وقد أتت ريح من قبل الرب وساقت سلوى من البحر، فأكل الشعب منها شهراً إلى أن أصابهم وباء فمات عدد غفير منهم. انظر: قاموس الكتاب المقدس، ص ٧١٤.

<sup>(</sup>١) انظر: كل المعجزات في الكتاب المقدس، ص١٤ – ١٨.

<sup>(</sup>٢) انظر: مصدر سابق

<sup>(</sup>٤) هو اسم عبري معناه "قرع" وهو ابن يصهار بن قهات بن لاوي، كان من الثائرين على موسى وهارون، فكانت غايتهم تحويل الرئاسة من موسى إلى سبط رأوبين، فكان عقابه أن انشقت الأرض وابتلعته هو من اتحد معه. انظر: قاموس الكتاب المقدس، ص٧٤٦.

<sup>(</sup>٥) انظر: كل المعجزات في الكتاب المقدس، ص١٤ - ١٨.

يلاحظ أن المعجزات في العهد القديم سوف تثبت أن الرب قد انتصر على الاضطرابات البشرية سواء كانت جسدية أو عقلية أو عصبية، وعلى كل القوة الكونية، على الأرض أو البحر، عضوية كانت أم غير عضوية، وعلى عالم الأرواح المتمثل في الشيطان والأرواح الشريرة والموت.

## ثانياً: أقسام المعجزات في الإسلام:

إن المعجزات في الإسلام تتعدد وتتنوع، وبصفة عامة تتقسم إلى قسمين:

#### القسم الأول: المعجزات الحسية:

وهي المعجزات التي يمكن أن تدركها حواس الإنسان الخارجية، ومن أمثلة ذلك حاسة البصر، عندما انقلبت العصاحية تسعى لموسى التلاق وطوفان نوح التلاق وحديث الناقة للرسول الموسى شابه كلها أمور خارقة للعادة مدركة بحواس الإنسان (۱).

#### القسم الثاني: المعجزات العقلية:

وهي المعجزات التي تدرك من قبل العقل الإنساني وتتعدى إدراك الحس المادي، وذلك كالإتيان بحقائق العلوم من غير تعلم، قال الراغب: "المعجزات التي أتى بها الأنبياء عليهم السلام ضربان: حسى وعقلى"(٢).

فالحسي: ما يدرك بالبصر، كناقة صالح، والطوفان، ونار إبراهيم، وعصا موسى الميلاً، والعقلي: ما يدرك بالبصيرة، كالإخبار عن الغيب تعريضاً وتصريحاً، والإتيان بحقائق العلوم التي حصلت عن غير تعلم.

فأما الحسي: فيشترك في إدراكه العامة والخاصة، وهو أوقع عند طبقات العامة، وأخذ بمجامع قلوبهم، وأسرع لإدراكهم، أما العقلي: فيختص بإدراكه كَمَلة الخواص من ذوي العقول الراجحة والأفهام الثاقبة الذين يغنيهم إدراك الحق، كإعجاز القرآن المجيد<sup>(٣)</sup>.

قال القرطبي-رحمه الله-: "أعلم إن المعجزات على ضربين؛ الأول: ما اشتهر نقله وانقرض عصره بموت النبي الكلا، والثاني: ما تواترت الأخبار بصحته وحصوله، واستفاضت بثبوته ووجوده"(<sup>1)</sup>.

<sup>(</sup>١) انظر: جامع التفاسير، الراغب الاصفهاني، ج١، ص١٠١، دار الدعوة، الكويت.

<sup>(</sup>٢) مصدر سابق

<sup>(</sup>٣) مصدر سابق

<sup>(</sup>٤) جامع الأحكام القرآن، القرطبي، أبو عبد الله محمد بن أحمد بن أبي بكر بن فرح الأنصاري الخزرجي شمس الدين القرطبي، حققه: أحمد البردوني وإبراهيم أطفيش، ج١، ص٧٧، دار الكتب المصرية، ط٢، ١٣٨٤ه – ١٩٦٤م، القاهرة.

ولقد جرت سنة الله تعالى كما قضت حكمته أن يجعل معجزة كل نبي مشاكلة لما يتقن قومه وينبغون فيه.

وهناك تقسيمة أخرى للمعجزات تتدرج تحت ثلاثة أمور (١): العلم، والقدرة، والغنى.

- فالإخبار بالمغيبات الماضية والآتية، كإخبار عيسى الكلي قومه بما يأكلون وما يدخرونه في بيوتهم، وإخبار رسولنا الكريم بي بأخبار الأمم السابقة، وإخباره بالفتن وأشراط الساعة التي ستأتى في المستقبل، كل ذلك من باب العلم.
- وتحويل العصا إلى أفعى، وإبراء الأكمه والأبرص، وإحياء الموتى، وشق القمر وما شابه هذا، من باب القدرة.
- وعصمة الله لرسوله و من الناس، وحمايته له ممن أراد به سوءاً، ومواصلته للصيام مع عدم تأثير ذلك على حيويته ونشاطه، من باب الغنى.

وهذه الأمور الثلاثة: العلم، والقدرة، والغنى، التي ترجع إليها المعجزات لا تكون على أتم كمالها؛ لأن الكمال لله وحده فهو الذي يتفرد بها على تمامها.

وهذه التقسيمات الثلاثة من باب التفريع عند تقسيم الأنواع إلى حسى وعقلي؛ ذلك أن تحويل العصا والإبراء والإحياء وشق القمر ونحوها داخل في إطار المعجزة الحسية، ويندرج في إطارها قدرة النبي الخاصة التي تفوق البشر، وفي الإطار العقلي ما تعلق بالغيبيات أو القرآن الكريم ونحوهما.

وممكن القول بأن غالب ما عليه أقسام المعجزات عند اليهودية حسي، وذلك راجع إلى شدة تعلقهم بالماديات والمحسوسات أكثر من الغيبيات، ومن الممكن حسبان السيادة على قوة الشر غير المرئية داخلاً في إطار العقلى.

7 7

<sup>(</sup>۱) انظر: شرح العقيدة الطحاوية، صدر الدين محمد بن علاء الدين عليّ بن محمد ابن أبي العز الحنفي، الأذرعي الصالحي الدمشقي، ج٢، ص٧٤٦، مؤسسة الرسالة، ط١٠، ١٤١٧هـ – ١٩٩٧م، بيروت، المعجزات والكرامات وأنواع خوارق العادات ومنافعها ومضارها، ص٩، الرسل والرسالات، ص١٢٣.

## المطلب السادس شروط المعجزة

## أولا: شروط المعجزة في اليهودية:

من خلال اطلاع الباحثة وما توفر من مصادر ومراجع حول موضوع البحث في "دائرة المعارف المعرائية" و "قاموس الكتاب المقدس" توصلت الباحثة إلى شروط المعجزة عند اليهود وتتمثل في الآتي (١):

- ١. يجب أن تسبب العجب والانبهار، فتأخذ روعة الإنسان لعظمة ما حدث.
- ٢. يجب أن تكون فعلاً غير اعتيادي للبشر، فهي من عند الله لبيان قدرته، أو لتأييد كلامه على فم أنبيائه ورسله.
- ٣. يجب أن تكون خارجة عن مجرى الطبيعة العادي أو فوق المألوف الطبيعي، ولكن ليس ضدها؛ فهي توقف نظم الطبيعة، ولكنها لا تلغيها.
  - ٤. يعجز الإنسان عن الإتيان بمثلها.
  - ٥. تعرض صفة الله وتبرهن على حقيقته وتتسجم مع حقائق الدين.
  - ٦. تكون نتيجة صلاة شخص أو أنها حدثت بكلمة الأمر حتى تحدث المعجزة.
    - ٧. يجب إجراء المعجزات بناء على قصد إلهي في الوقت الذي يراه الله.

## ثانياً: شروط المعجزة في الإسلام(٢):

أما بالنسبة للإسلام فقد اتضح من خلال تتبع الباحثة للموضوع، إن للمعجزة شروطاً أساسية لابد منها لكي تؤدي وظيفتها دليلاً على صدق النبوة:

1. أن تكون مما لا يقدر عليها إلا الله سبحانه، ووجب هذا الشرط للمعجزة؛ لأنه لو أتى أتِ في زمان يصح فيه مجيء الرسول وادعى الرسالة، وجعل معجزته أن يتحرك ويسكت ويقوم ويقعد لم يكن هذا الذي ادعاه معجزة له ولا دالة على صدقه، لقدرة الخلق على مثله، وانما يجب أن تكون المعجزة كفلق البحر، وانشقاق القمر، مما لا يقدر عليه البشر.

<sup>(</sup>۱) انظر: دائرة المعارف المقرائية، ج٥، العمود ٨٧٤ – ٨٧٩، دائرة المعارف الكتابية، ج٥، ص١٩٦ – ١٩٦، http://www.yeshiva.org.il/wiki/index.php?title=%Dv/A٠/Dv/٩١/Dv/٩٥//Dv/٩٠/Dv/٩٤
يوم الأربعاء، ٢٠١٤/١١/٢٦.

<sup>(</sup>٢) انظر: الجامع لأحكام القرآن، ج١، ص٧٠.

- ٢. أن تكون المعجزة ناقضة للعادة التي اعتاد عليه الناس، وهذا فيه أن غير الخارق لا يكون معجزة، كأن يقول قائل: آية صدقي طلوع الشمس من حيث تطلع وغروبها من حيث تغرب؛ لأن هذا من الأمور المعتادة، أما مثال نقد العادة: كما لو قال: الدليل على صدقي في الرسالة أن يقلب هذه العصا ثعبانًا ويشق الحجر ويخرج من وسطه ناقة، أو غير ذلك من الآيات الخارقة للعادات التي ينفرد بها جبار السماوات والأرض.
- ٣. وأن يستشهد بها مدعي الرسالة على الله في فيقول: آيتي أن يقلب الله سبحانه هذا الماء زيتاً أو يحرك الأرض عند قولي لها تزلزلي، فإذا فعل الله سبحانه ذلك حصل المتحدى به.
  - ٤. أن تقع على وفق دعوى النبي المتحدي بتلك المعجزة.
- أن تتعذر معارضته أي يتعذر على المتحدى به فعل مثله، فلو ادعى شخص النبوة وأتي بعمل من الأعمال دليلاً على صدقه فنظر من عارضه بذلك، لم يكن ذلك الفعل الذي أتي به معجزة، وإنما أي فعل يكون معجزة عندما يعجز الناس جميعاً عن المجيء بمثله.
   وبذلك الشرط يخرج ما يلي (۱):
- أ- السحر: حيث يبدو في ظاهره أنه أمر خارق للعادة ولكنه في الحقيقة ليس كذلك، إذ إنه أمر يمكن تعلمه ومعرفته بالممارسة.
  - ب- الكهانة: وهي التنبؤات بالغيبيات بالظن والتخمين.
- ت الشعوذة: وهي خفة في اليد يرى أن لها حقيقة أو لا حقيقة لها كما يفعل الحواة (جمع حاو).
- ث- غرائب المخترعات: فإنها ليست من خوارق العادات، وإنما هي أمور عادية تخضع لقواعد علمية يعرفها من تعلمها، وينقلها من مارسها.
- 7. أن تكون المعجزة من فعل الله سبحانه وتعالى، أو ما يجري مجرى فعله، وليس النبي يد فيها وإن كانت قد جرت على يده، ومثال ما يجري مجرى فعله: إذا قال النبي معجزتي أن أضع يدي على رأسي وأنتم لا تقدرون، فإن فعل وعجزوا فإنها معجزة دالة على صدقه، أو قد تكون أمراً من الله تعالى لنصدق مدعي النبوة والأمر يشمل: القول: كالقرآن، الفعل: كنبع الماء من بين أصابع النبي ، القدرة: كعدم إحراق النار لإبراهيم المنه أصابع النبي ، القدرة كعدم إحراق النار لإبراهيم المنه أله المنه المن

<sup>(</sup>۱) انظر: الجامع لأحكام القرآن، ج۱، ص۷۰- ۷۱، ونفحات من علوم القرآن، محمد معبد، ص۱۰۶، دار السلام، ط۲، ۱۶۲٦ هـ – ۲۰۰۵ م، القاهرة.

<sup>(</sup>٢) انظر: لباب التأويل في معاني النتزيل، علاء الدين علي بن محمد بن إبراهيم بن عمر الشيحي أبو الحسن، المعروف بالخازن، حققه وصححه: محمد علي شاهين، ج٢، ص٢٣٤، دار الكتب العلمية، ط١، ١٤١٥ ه، بيروت، ونضرة النعيم في مكارم أخلاق الرسول الكريم ، عدد من المختصين بإشراف الشيخ: صالح بن عبد الله بن حميد إمام وخطيب الحرم المكي، ج١، ص٥٢٠، دار الوسيلة للنشر والتوزيع، ط٤، جدة.

- ٧. أن يظهر الأمر الخارق على يد مدعي النبوة أو الرسالة، فإن لم يكن من ظهر ذلك على
   يده مدعياً للنبوة أو الرسالة فلا تكون معجزة، وقد خرج بهذا الشرط الأمور التالية:
- أ- الإهانة: وهي ما يظهر على يد فاسق أو كافر، كما وقع لمسيلمة الكذاب حين بصق في عين أعور لتبرأ فعميت الصحيحة.
- ب- الاستدراج: هو ما يظهر على يد فاسق أو كافر خديعة أو مكراً به، أي استدراجًا لهم وزيادة في غيهم حتى يأتيهم أمر الله وهم غافلون، مثال ذلك: خوارق الدجال في آخر الزمان.
- ت المعنوية: وهو ما يظهر على يد العوام تخليصاً لهم من الشدة (يعد اليهود ذلك من المعجزات.
- ث- الكرامة: وهي أمر خارق للعادة تظهر على يد الولي غير مقرونة بدعوى النبوة، كما حدث للسيدة مريم عليها السلام من وجود الرزق عندها من غير أن يأتي به أحد إليها(١).
- ٨. أن يكون الأمر الخارق للعادة في زمن التكليف للنبي أو الرسول، فما يفعله الله قرب يوم
   القيامة من الخوارق على خلاف العادة ليست من المعجزات؛ لأنه زمن نقض العادات.

هذه هي شروط المعجزة، فإذا اختل شرط طعن في مجيئها ودلالتها.

ومن خلال ما سبق يمكن إلقاء الضوء على أمرين هامين:

- أولاً: إن ما يظهر على يد العوام تخليصاً لهم من الشدة، يسمى في الإسلام "المعنوية" فهي خارجة من شروط المعجزة في الإسلام، ولكنها جاءت موافقة لشروط المعجزة عند اليهود، وهذا ما أكدته كتبهم " إن الظواهر الطبيعية والأحداث في التاريخ يمكن أن تندرج تحت قائمة المعجزات، فلو نجا صديق من الموت في حادث سيارة، فنحن نميل للقول: لقد كانت معجزة أنه لم يقتل، والنظام العادى للطبيعة يشار إليه كمعجزة"(١).
- ثانياً: أدرج اليهود الكرامات في بند شروط المعجزة، فأي شخص يفعل شيئًا خارجًا عن المألوف والطبيعي يعتبرونه معجزة، وأيضاً السحر والعرافة يعتبرونها معجزة وسوف توضح الباحثة ذلك في الفصل الثالث حين تتحدث عن قدرة السحرة على المجيء بمثل ما يأتي به موسى المعلى، أي يستتج من ذلك أن النبي كالساحر والعراف والمشعوذ، وأنه أمر طبيعي يقدر أي إنسان أن تجرى على يده المعجزة.

<sup>(</sup>١) انظر: الجامع لأحكام القرآن،ج١، ص ٧١، نفحات من علوم القرآن، ص١٠٤.

<sup>(</sup>٢) كل المعجزات في الكتاب المقدس، ص١١.

#### المطلب السابع

## فوائد وأهمية المعجزة

## أولاً: فوائد وأهمية المعجزة في اليهودية(١):

#### ١. المعجزات كدليل إثبات الإعلان:

يتضح من خلال البحث والاستقراء والنظرة السليمة إلى قيمة المعجزات كبرهان على صدق إعلان الوحي الإلهي، كانت هذه إحدى النقاط التي دار حولها جدل نظري كثير؛ فقد ظهر – وما زال يظهر – كثير من الحجج لإثبات أنه لا يمكن أن يكون هناك إعلان – الوحي حقيقي بدون معجزات تصاحبها، فالمعجزات هي البرهان الجازم على صدق الإعلان.

#### ٢. المعجزات جزء من الإعلان:

جاء في "دائرة المعارف": من الخطأ البالغ أن نظن أن أساس إيماننا لا يهتز إذ أنكرنا المعجزات أو طرحناها جانباً.

#### ٣. فالمعجزات ليست مجرد الأداة على صدق الإعلان:

فهي تعتبر خلاصاً من جميع الأمراض البشرية، فهي قوة غير عادية، والمعجزات المسجلة للرسل، لها نفس هذا الأثر.

## ثانياً: فوائد وأهمية المعجزة في الإسلام $^{(1)}$ :

ا. بيان قدرة الله تعالى، فإن هذه الآيات لا بد أن تكون أموراً خارقة للعادة كشاهدة، دليلاً على صحة ما جاء به الرسل، وإذا كانت خارقة للعادة كانت دليلاً على قدرة الخالق، وأنه قادر على تغيير مجرى العادة التي كان الناس يألفونها، ولذا تجد المرء يندهش عند هذه الآيات، ولا يمكنه إلا أن يصدق برسالة الرسول الذي جاء بها حيث جاء بما لا يقدر عليه أحد سوى الله على.

٢. بيان رحمة الله بعباده، فإن هذه الآيات التي يرونها مؤيدة للرسل تزيد إيمانهم وطمأنينتهم لصحة الرسالة، ومن ثم يزداد يقينهم وثوابهم ولا يحصل لهم حيرة ولا شك ولا ارتباك.

<sup>(</sup>١) انظر: دائرة المعارف الكتابية ، ج٥، ص١٩٤.

<sup>(</sup>۲) انظر: مجموع فتاوى ورسائل فضيلة الشيخ محمد بن صالح العثيمين، محمد بن صالح بن محمد العثيمين، جمع وترتيب: فهد بن ناصر بن إبراهيم السليمان، ج٥، ص ٣٠٤ - ٣٠٥، دار الوطن - دار الثريا، ١٤١٣ هـ.

- ٣. بيان حكمة الله البالغة حيث لم يرسل رسولاً إلا وأيده بالمعجزة؛ لتدلل على صدقه، فإن المرء لو أرسل شخصاً بأمر مهم من غير أن يصحبه بدليل، أو أمارة على صحة إرساله إياه لعد ذلك سفها منه وموقفاً سلبياً من هذا الرسول، فكيف برسالة عظيمة من أحكم الحاكمين؟ إنها لا بد أن تكون مؤيدة بالبراهين والآيات البينات.
- رحمة الله بالرسول الذي أرسله الخالق، حيث بيسر قبول رسالته بما يجريه على يديه من الآيات، ليتسنى إقناع الخلق بأمور لا يستطيعون معارضتها؛ ولا يمكنهم ردها إلا جحوداً وعناداً، قال الله تعالى: ﴿ فَإِنَّهُمْ لَا يُكَذِّبُونَكَ وَلَاكِنَ الطَّلِمِينَ بِعَايَنتِ اللّهِ يَجْحَدُونَ ﴾ (الأنعام: ٣٣) أي: لما يرون من الآيات الدالة على صدقك، وقال تعالى عن فرعون وقومه: ﴿ وَحَحَدُوا بِهَا وَاسْتَيْقَنَتْهَا آنفُسُهُمْ ظُلْمًا وَعُلُواً فَانَظْرَكَيْفَ كَانَ عَلِقِبَةُ الْمُفْسِدِينَ ﴾ وقومه: ﴿ وَحَحَدُوا بِهَا وَاسْتَيْقَنَتْهَا آنفُسُهُمْ ظُلْمًا وَعُلُواً فَانَظْرَكَيْفَ كَانَ عَلِقِبَةُ الْمُفْسِدِينَ ﴾ (النمل: ١٤).
- و. إقامة الحجة على الخلق، فإن الرسول لو أتى بدون آية دالة على صدقه لكان للناس حجة في رد قوله وعدم الإيمان به، فإذا جاء بالآيات المقنعة الدالة على رسالته لم يكن للناس أي حجة في رد قوله.
- 7. بيان أن هذا الكون خاضع لقدرة الله وتدبيره، ولو كان مدبراً لنفسه، أو ذا طبيعة تتفاعل مقدماتها وتتكون من ذلك نتائجها وآثارها لما تغيرت فجأة، واختلفت عادتها بمجرد دعوى شخص لتؤيده بما ادعاه.
  - ٧. زيادة إيمان المؤمن ويقينه بالله على الله
  - ٨. تثبیت المؤمن على الحق في مواجهة الإلحاد .
- ٩. المعجزة هي أرقى وسيلة لإقناع الكافر بصدق رسالة الله تعالى، فالمعجزة وسيلة وليست
   هي الهدف، وسيلة للوصول إلى مرضاة الله تعالى.
- ١. إن المعجزة هي أقوى وسيلة هيأها الله تعالى لهداية البشر وإقامة الحجة عليهم؛ بل وزيادة إيمانهم ورجوعهم إلى الله على عصر من العصور.

ويمكن أن تلاحظ الباحثة من الفوائد عند القبيلين؛ أنه في حين حصر اليهود الفوائد في كون المعجزة جزءاً من الإعلان والنتويه بصدقية النبوة وأنها لا بد أن تصاحبها، ظهر الأمر أكثر وضوحاً وتكاملاً وتناغماً وانسجاماً عند المسلمين، حيث ربطوا فوائدها بقدرة الله باعتبار المنشأ، ورحمته وحكمته من حيث السبب، وتوكيد الرسالة بالغيبيات الخارقة، وكونها حجة على الناس ومن أبلغ وسائل إقناعهم.

## المبحث الثاني النبوة والرسالة في اليهودية والإسلام

## ويشتمل على ثلاثة مطالب:

المطلب الأول: النبي والرسول لغة (في العبرية - في العربية).

المطلب الثاني: النبوة والرسالة في اليهودية والإسلام.

المطلب الثالث: النبي والرسول في الاصطلاح.

### المطلب الأول

## تعريف النبي والرسول لغة ( في العبرية - في العربية )

أولاً: تعريف النبي في اللغة:

#### في العبرية:

تشتق لفظة نابي "نبيّ" في اللغة العبرية من الجذر المكون من ثلاثة صوامت وهي (ن.ب.أ)، الذي تشتق منه جميع الألفاظ المتعلقة بالتنبؤ، والنبوّة، والنبوءة، والوحي، والهاتف، والإلهام، والتكهّن، وغير ذلك مما يتصل بنقل كلام الله وارادته على لسان أنبيائه (١).

## في العربية:

لفظة النبي في لغة العرب مشتقة من النبأ بمعنى الخبر، قال الله تعالى: ﴿ عَمَّ يَسَآ اَ أُونَ اللهُ عَنِ النَّبَا الْعَظِيمِ النَّهِ الله به، ونبّأه الله فهو منبأ بما أنبأه الله به، فهو يخبر عن الله تعالى فأصبح بنبوته ذا رفعة وقدر عظيم (٢).

فقد ذكر الراغب: أن الإنباء هو إخبار فيه إعلام، وهو متضمن لهما، ولذلك كل إنباء إخبار، وليس كل إخبار إنباءً، وكل نبأ علم وليس كل علم نبأ، ولكونه متضمناً لهما<sup>(٣)</sup>.

أنبأت نبأ نبوءاً: أي ارتفعت، وكل مرتفع نابئ ونبيء، أي المكان المرتفع المحدودب، ونبأت على القوم نبأ ونبوءاً: إذا طلعت عليهم، ونبأت من الأرض إلى أرض: أي خرجت منها إلى أخرى(٤).

<sup>(</sup>١) انظر: القاموس العبري المُركَّز، ص٤٤٢.

<sup>(</sup>٢) انظر: لسان العرب، ج١، ص١٦٢.

<sup>(</sup>٣) انظر: المفردات في غريب القرآن، تفسير الراغب الأصفهاني، أبو القاسم الحسين بن محمد المعروف بالراغب الأصفهاني، حققه: د. محمد عبد العزيز بسيوني، ج١، ص١٤٢، كلية الآداب وجامعة طنطا، ط٢٤١هـ ١٩٩٩م.

<sup>(</sup>٤) انظر: لوامع الأثوار البهية وسواطع الأسرار الأثرية لشرح الدرة المضيئة في عقد الفرقة المرضية، شمس الدين أبو العون محمد بن أحمد بن سالم السفاريني الحنبلي، ج٢، ص٢٦٥، مؤسسة الخافقين ومكتبتها، ط٢، ١٤٠٢هـ ١٩٨٢م، دمشق، والصحاح تاج اللغة وصحاح العربية، أبو نصر إسماعيل بن حماد الجوهري الفارابي، حققه: أحمد عبد الغفور عطار، ج١، ص٤٧، دار العلم للملايين، ط٤، ١٤٠٧ه هـ ١٩٨٧م، بيروت، وتاج العروس من جواهر القاموس، محمّد بن محمّد بن عبد الرزّاق الحسيني، أبو الفيض، الملقب بمرتضي، الزّبيدي، حققه: مجموعة من المحققين، ج١٤، ص١٦٤، دار الهداية.

فالنبوة مشتقة من نبا، وهي الارتفاع عن الأرض، وتطلق العرب لفظ النبي على علم من أعلام الأرض التي يهتدي بها الناس لتصلحهم في الدنيا والآخرة، فمن أنبأه الله وجعله منبئاً عنه، فلا يكون إلا رفيع القدر علياً، وأما لفظ العلو والرفعة فلا يدل على خصوص النبوة، إذ كان هذا يوصف به من ليس بنبي؛ بل يوصف بأنه الأعلى؛ كما قال تعالى: ﴿ وَلَا تَهِنُوا وَلَا عَمْزُوا وَأَنتُمُ مُوْمِنِينَ ﴿ وَلَا تَهِنُوا وَلا عَمْزُوا وَأَنتُمُ مُوْمِنِينَ ﴿ وَلا عَمران: ١٣٩ )(١).

## ثانياً: تعريف الرسول في اللغة:

### في العبرية:

عرف " القاموس العبري المُركز" الرسول: أن لفظة "رسول" بالعبرية مشتقة من الجذر ش.ل.ح شَلَحْ وتقابل في العربية سَلَخَ، أي ابتعد وأرسل بعيدًا، يعني لفظة شلح أرسل وأبعد، وأما رسول فهي شاليّح وتعني مرسل بمعنى رسول<sup>(٢)</sup>.

### في العربية:

لفظة الرَّسول هي كلمة مشتقة من مادة رسل، وهو اسْمٌ مِنْ أَرْسَلْتُ وَكَذَلِكَ الرِّسَالة (٣)، فالرسول بمعنى الرسالة يؤنَّث ويذكَّر فمن أنّث جمعه أَرسلاً (٤).

والإرسال في اللغة: التوجيه، فإذا بعثت شخصاً في مهمة فهو رسولك، قال تعالى حاكياً قول ملكة سبأ: ﴿ وَإِنِي مُرْسِلَةٌ إِلَيْهِم بِهَدِيَةِ فَنَاظِرَةٌ البِم يَرْجِعُ ٱلْمُرْسَلُونَ النَّ ﴾ (النمل: ٣٥) (٥).

(٣) انظر: لسان العرب، ج١١، ص ٢٨٤، العين، أبو عبد الرحمن الخليل بن أحمد بن عمرو بن تميم الفراهيدي البصري، حققه: د مهدي المخزومي، د. إبراهيم السامرائي، ج٧، ص ٢٤١، دار ومكتبة الهلال، جمهرة اللغة، أبو بكر محمد بن الحسن بن دريد الأزدي، حققه: رمزي منير بعلبكي، ج٢، ص ٢١٩، دار العلم للملايين، ط١، ١٩٨٧م، بيروت.

<sup>(</sup>۱) انظر: النبوات، تقي الدين أبو العباس أحمد بن عبد الحليم بن عبد السلام بن عبد الله بن أبي القاسم بن محمد ابن تيمية الحراني الحنبلي الدمشقي، حققه: عبد العزيز بن صالح الطويان، ج٢، ص ٨٨١ – ٨٨٨، أضواء السلف، ط١، ١٤٢٠هـ - ٢٠٠٠م، المملكة العربية السعودية، الرياض.

<sup>(</sup>٢) انظر: القاموس العبري المُركّز، ص ٧١٨.

<sup>(</sup>٤) انظر: تهذیب اللغة، محمد بن أحمد بن الأزهري الهروي، أبو منصور، ج١، ص ٢٧٣، حققه: محمد عوض مرعب، دار إحیاء التراث العربی، ط١، ٢٠٠١م، بیروت، لسان العرب، ج١١، ص٢٨٣.

<sup>(°)</sup> انظر: المحكم والمحيط الأعظم، أبو الحسن علي بن إسماعيل بن سيده المرسي، حققه: عبد الحميد هنداوي، ج۸، ص٤٧٣، دار الكتب العلمية، ط١، ١٤٢١ هـ - ٢٠٠٠ م، بيروت.

وعلى ذلك فالرُّسل إنِّما سمّوا بذلك الأنَّهم وُجّهوا من قبل الله تعالى: ﴿ ثُمُّ أَرْسَلْنَا رُسُلْنَا تَثْرَا ﴾

(المؤمنون: ٤٤)، أي منتابعة من نتابع الأشياء فهم مبعوثون برسالة معينة مُكلَّفون بحملها وتبليغها ومتابعتها، أما الاسترسال: الاستئناس والطمأنينة إلى الإنسان والثقة به فيما يحدثه، وأصله السكُون والثبات، والترسل من الرسل في الأمور والمنطق كالتمهل والتوقُر والتثبت (١).

وعلى ذلك؛ فالرسول في اللغة إما أن يكون مأخوذاً من الإرسال بمعنى التوجيه، وهو ظاهر من حيث المعنى، وإما أن يكون مأخوذاً من التتابع؛ فيكون الرسول هو من تتابع عليه الوحي، ومن الاسترسال بمعنى الطمأنينة إلى الإنسان والثقة به فيما يحدثه، فمن صفات الرسول أن يكون ذا ثقة فيما يخبر به لتوجيه الناس.

# المطلب الثاني النبوة والرسالة بين اليهودية والإسلام

النبي عند بني إسرائيل "نابى"، وجمعها "نبئيم"، ذكر "سيجال" أن لفظ النبي إنما كان خاصاً ببني إسرائيل، فهو يرى أنها لا تحتوي على نقوش تثبت وجود الكلمة في الكنعانية والفينيقية، ثم إن الفعل "نبأ" الذي اشتق منه الاسم "نبي" لا يوجد في عبرية العهد القديم في صورته الأساسية، وعلى أي حال فإن العلماء الأوروبيين أنفسهم، يتفقون على أن كلمة "نبي" عربية -وليست عبرية في شكلها ومعناها، وأن أصل الكلمة ساميًّ قديم موجود في الأكدية بمعنى "يدعو"(١).

وقد استعار العبريون كلمة "نبي" من العرب في شمال شبه الجزيرة العربية بعد اتصالهم بهم، لأنهم كانوا يسمون الأنبياء الأقدمين بالآباء، وكانوا يسمون المطلّع على الغيب بعد ذلك باسم الرائي أو الناظر، ولم يفهموا من كلمة "النبوة" في مبدأ الأمر إلا معنى الإنذار (٣).

### أولاً: آراء وأقوال علماء اليهود للفظ النبي واختلافاتهم حول معناها:

ذكر "قاموس الكتاب المقدس" تعريف النبي: هو الشخص الذي يتكلم أو يكتب عما يجول في خاطره دون أن يكون ذلك الشيء من بنات أفكاره، ولكنها من مصدر أسمى، والنبي هو في نفس الوقت " الرائى" الذي يرى أموراً لا تقع في دائرة البصر الطبيعي، ويسمع أشياء لا تستطيع الأذن الطبيعية أن تسمعها، فكلمتا النبي والرائي مترادفتان (أ).

<sup>(</sup>١) انظر: تهذيب اللغة، ج١١، ص٢٧٢، لسان العرب، ج١١، ص٢٨٣.

<sup>(</sup>٢) انظر: بنو إسرائيل (النبوة والأنبياء)، محمد بيومي، ج٥، ص٢٨، دار المعرفة الجامعية.

<sup>(</sup>٣) انظر: مصدر سابق.

<sup>(</sup>٤) انظر: قاموس الكتاب المقدس، ص٩٤٩، ودائرة المعارف الكتابية، ج٨، ص١٤.

عرف "القاموس العبري المُركز" النبي: هو من يتنبأ بالغيبيات، وما كان في الماضي وما سيكون في المستقبل، عن رؤى يراها أو وحي سماوي يلقيه الله في قلبه ويضعه في فيه (١) ، لفظ نبي لا يستخدم في نقل رسائل من البشر الى البشر.

أما الرسول: هو شخص يرسل في مهمة خاصة، وأغلبهم غير متعلمين، وكانوا جميعاً أتقياء (٢).

عرف "القاموس العبري المُركز" الرسول: هو المبعوث الذي ينقل رسالة من الله ويسلمها إلى البشر، ومن الممكن أن ينقل رسالة من بشر إلى بشر (<sup>٣)</sup>.

فهي فيما يرى "وليم أولبرايت": بمعنى الشخص الذي ناداه الله، أو الذي له دعوة عند الله، والذي معناه "المنادي" وقد كان النبي هو الشخص الذي شعر بأن الله يناديه من أجل دعوة قومه إلى الهدى (٤).

ويُعرف "دي بورج" النبي: هو الشخص الذي يتحدث عن "يهوه" في اعتراض مدرك لعالم الحكام الدنيويين والكهنة الرسميين والرأي الشعبي؛ بل وحتى نقابات التنبؤ (٥). ويرى "سيسل روث" أنه: مبعوث أو متنبئ أو مذيع (١).

وهو فيما يرى "سبتينو موسكاتي": من يدعوه الله ذلك؛ لأن الله يختار النبي ويوحى إليه ليحمل رسالته إلى الناس، والنبي يكرس نفسه كلها لله، ومن هنا يسمى في كثير من الأحيان "رجل الله (٧). وكلمة النبي فيما يرى "فيلب حتى": لا تفيد معنى النبوة عن حوادث المستقبل، وإنما تعني الذي يتكلم نيابة عن يهوه (٨).

SabatinoMoscati, Ancient Semitic Civilization, London,

<sup>(</sup>١) انظر: القاموس العبري المُركّز، ص٤٤٢.

<sup>(</sup>٢) انظر: قاموس الكتاب المقدس، ص٤٠٣.

<sup>(</sup>٣) القاموس العبري المركز ، ص٢٨٥.

<sup>(</sup>٤) انظر: بنو إسرائيل، ج٥، ص٢٣، نقل عن

W.F. Albright, archaeology and the religion of Israel, London, w.f. Albright, jnes,p. \7.

<sup>(°)</sup> انظر: بنو إسرائيل، ج°، ص٢٤، نقل عن ٢٤. نقل عن ٧٤. انظر: بنو إسرائيل، ج°، ص٢٤، نقل عن ٧٤. وفي ترجمة العربية تحت عنوان "تراث العالم القديم" ص٧٤

<sup>(</sup>٦) انظر: بنو إسرائيل، ج٥، ص٢٤، نقل عن:

C. Roth, Ashort History of the Jewish people, London, p. £ \

<sup>(</sup>٧) انظر: بنو إسرائيل، ج٥، ص٢٤، نقل عن:

وفي الترجمة العربية تحت عنوان" الحضارات السامية القديمة" ص١٥٠

<sup>(</sup>٨) انظر: بنو إسرائيل، ج٥، ص٢٤، نقل عن:

P.K.Hiui, The Near East in the History, Princeton, p. 1 . V

فيلب حتى، تاريخ سورية ولبنان وفلسطين، ص٢٣١

وفي رأي "هيتون": هو الإنسان الذي يتحدث نيابة عن الله، وقد استخدم هذا الاصطلاح في التوراة كذلك مع الذين يتحدثون باسم سلطة الآلهة الوثنية، وكذلك استخدم في التوراة ليصف أنبياء إسرائيل المحترفين<sup>(۱)</sup>.

وأما "سيجال" يذهب إلى أن النبي: إنما هو فم الله الذي يتحدث ويسمع الشعب كلامه<sup>(٢)</sup>.

والرأي عند "كلود سور برى"("): أن الكلمة إنما تعني " رجل مقدسي" وربما لم يستعمل الإسرائيليون هذا المعني قديماً، وربما قصر استخدامها على أشخاص معينين، وبعض الشخصيات العظيمة في العصر المبكر من التاريخ الإسرائيلي، مثل إبراهيم، وموسى، وهارون، وصموئيل، كما استعملت كذلك لبعض الأنبياء الكبار مثل أشعياء، وأرمياء، وحزقيال، وحبقوق، وزكريا، ولكن ربما كان استعمال كلمة " نبي" مع هؤلاء الأشخاص تفسيراً ناقصاً جاء به المؤرخون المتأخرون، وإن كان مفهوم الكلمة قد تحدد من عصر الملكية الإسرائيلية، ذلك لأن أسفار الملوك وأخبار الأيام قد حدثتنا عن كثير من المنازعات بين الأنبياء وملوك إسرائيل ويهوذا، وليس من المقبول أن هذه الأحداث قد اخترعت في العهد القديم، ومن ثم فهي تبين أن كلمة "نبي" أصبحت منذ تلك الفترة تستعمل لتصف هؤلاء الرجال المقدسين والموالين لـ"يهوه" رب إسرائيل.

يعني ذلك أن النبي يقوم بالدور الذي كان يقوم به الرائي قبل ذلك والمتمثل أساساً في الرؤيا، وهكذا أصبح الأنبياء يتنبؤون بالأحداث المستقبلية بعد أن كانوا لا ينطقون إلا بحكم" يهوا" على الأحداث الجارية<sup>(3)</sup>.

لقد تم توضيح وذكر آراء العلماء في كتبهم حول كلمة النبي كما تم ذكره؛ ولكن لم تذكر أقوال وآراء العلماء حول كلمة رسول، ولكن فهناك فرق بين الرسول والنبي، فالرسول هو من الأنبياء الصادقين أو القانونيين (الشرعيين) وهو ما سوف أوضحه في أنواع النبوات، أما النبي فجعلوه بمعنى الرائى.

#### الفرق بين النبي والرائي:

يرى "هولشر": أن الفرق بين النبي والرائي يكمن في أن النبي هو المذهل أو المعجز وصاحب الرؤيا، بينما الرائي يحصل على معلوماته الخارقة للطبيعة بدون دروشة وبالتطلع إلى

<sup>(</sup>۱) انظر: بنو إسرائيل، ج٥، ص٢٥. . E.W.Heaton, The Old Testment Prophets, p.٣٤.٣٦. ،٢٥

<sup>(</sup>٢) انظر: حول تاريخ الانبياء عند بني اسرائيل ص ١٩، وظهر هذا البحث بالعبرية تحت عنوان" لتولدوتهبيئيمي سرائيل" وقد ترجمه إلى العربية حسن ظاظا ، بنو لإسرائيل، ج٥، ص٢٥.

<sup>(</sup>٣) انظر: بنو إسرائيل، ج٥، ص٢٥- ٢٦، نقل عن،

Claude Sauerbrei, The Holy Man in Israel, JNES, p. ٢١٥-٢١٦

<sup>(</sup>٤) انظر: النبوة من علة العقائد إلى فلسفة التاريخ، على مبروك، ص٤٣، دار التنوير، ط١، ٩٩٣ ام، بيروت.

الظواهر الخارجية، وبخاصة الخيالات المتولدة من ظلام الليل والحلم وما بين اليقظة والنوم، ويفسر العلامات والبشائر مثل شبيهه البابلي بارو الذي يعني اسمه "عراف" أو "رائي"، ولم يكن العراف على اتصال بالآلهة العظيمة للقبيلة أو العشيرة؛ لأنه – شأنه في ذلك شأن الكاهن أو الرائي العربي-كان يحصل على معلوماته من الروح أو شيطان (١).

لقد بالغ "هولشر" في التفريق بين النبي والرائي حينما جعل الدروشة من صفات النبي العبراني، لجهلهم بظواهر الدروشة<sup>(۲)</sup>. فالرائي: يشير إلى شخص ملهم يعيش في مدينة ويعطي معلومات لمن يستشيره مقابل مبلغ صغير في مشاكل تافهة عن حياته اليومية، وهكذا كانت صفة صموئيل، بينما كان إلهام النبي قوياً يتضح ذلك في قصة شاؤل<sup>(۳)</sup>.

أما النبي: فهو شخص مختلف تمام الاختلاف، فهو ذو شطحات، صاحب جرأة ووجد، رباني تصل به إلى حد التجرد عن المادة والانطلاق – لوقت ما – من مجال الحواس العادي، كأن الروح تستولي عليه وتملأ روحه وجسده كما في حالة المس، وإذا هو – تحت سلطان الروح قد رأى ما رأى وفعل ما فعل وقال ما قال(3). إذا جعلوا كلاً من كلمة النبي تشير إلى معنى الرائي؛ ليوصلنا إلى معنى الكهانة والعرافة حيث يتدرجون في تعريف النبي حتى يصلوا بها إلى معنى الكهانة.

#### الفرق بين النبى والكاهن:

هناك فرق بين عمل النبي وعمل الكاهن؛ فالكهانة وظيفة تعارض النبوة في كثير من الأوقات، وهنا الفارق العظيم بين النبوة والكهانة، هو أن الكهانة وظيفة والنبوة ليست بوظيفة، ولم يحدث قط أن أحداً قد عين نبياً، كما حدث كثيراً تعيين الكهان لعمل الكهانة.

والفرق بين النبي والكاهن في جوهر العمل أوسع جداً من الفرق بينهما في التعيين والاختيار، فالكاهن موكل بالشعائر والمراسيم والأشكال، يحرس عليها ويأبى أن يشاركه أحد فيها، ولكن النبي تعينه روح الدين وحقيقته في الضمير، قبل هذه الشعائر والمراسم والأشكال، سريرة الإنسان هي وجهة النبي وغايته من التبشير والإنذار، وأما الكاهن فوجهته نظام المجتمع وتقاليد الدولة وما إليها من الظواهر أو الواجبات العامة (٥).

<sup>(</sup>١) انظر: بنو إسرائيل، ج٥، ص ٤٠.

<sup>(</sup>٢) انظر: مصدر سابق.

<sup>(</sup>٣) انظر: مصدر سابق.

<sup>(</sup>٤) انظر: مصدر سابق، ص٤٢.

<sup>(</sup>٥) انظر: إبراهيم أبو الأنبياء، عباس العقاد، ص١٥٧، بنو اسرائيل، ج٥، ص٤٣.

## ثانياً: آراء وأقوال علماء المسلمين حول لفظ النبي والرسول:

بعث الله تعالى رُسله برسالة معينة وكلفهم بحملها وأمرهم بتبليغها إلى الناس، وعلى ذلك فقد تعددت أقوال العلماء في تعريف النبي والرسول وأهمها:

#### القول الأول:

أنه لا فرق بين الرسول والنبي؛ فكل نبيِّ رسولٌ، وكل رسولٍ نبيٍّ، قالت به طائفةٌ قليلة من أهل العلم من المتقدمين والمتأخرين، وبالتالي فقد جعلوا التعدد في المسمى إما بالنبي أو الرسول ليس من قبيل تغاير الذوات، وإنما من قبيل تعدد الأوصاف التي تقضي بتعدد الأسماء الدالة عليها، فالنبي هو وصف من اصطفاه المولى للقيام بمهمة الرسالة بما يؤهله لها، حيث نبئ بالوحي؛ فهو مأمور بإبلاغه لذلك، أما الرسول فهو وصف لذلك المصطفى بمقتضى المهمة التي كلف بها، وهي القيام بشؤون الإبلاغ وتكاليف الرسالة(١).

لذا فقد ذكر هذا القول القاضي عياض—رحمه الله— عند عرضه للأقوال في هذه المسألة، وحكم بضعفه لمخالفته ما عليه عامة أهل العلم من وجود الفرق بينهما(7).

#### القول الثانى:

أن النبي أرفع من الرسول وأن الرسول دون النبي، وهو قول غلاة الصوفية وابن عربي ونحوه من الفلاسفة بناءً على أصولهم الفلسفية الاتحادية (٣).

فالمتفلسفة ما قدروا النبوة حقّ قدرها، وقد ضلّ بهم طوائف من المتصوفة المدّعين للتحقيق وغيرهم؛ فابن عربي وابن سبعين ضلوا بهم؛ فاعتقدوا مذهبهم، ولهذا يقول ابن عربي: إنّ الأولياء أفضل من الأنبياء، وإنّ الأنبياء وسائر الأولياء يأخذون عن خاتم الأنبياء علم التوحيد، وأنه هو يأخذ من المعدن الذي يأخذ منه الملك الذي يوحى به إلى الرسول؛ فإنّ الملّك عنده هو الخيال

<sup>(</sup>۱) انظر: أصول الدين عند أبي حنيفة، محمد بن عبد الرحمن الخميس، ص٤٦٧، دار الصميعي، المملكة العربية السعودية، تتوير العقول في الفرق بين النبي والرسول، للشيخ محمد بن عبد الله الإمام، ص٣٠-٣٠، دار الإمام أحمد، ط١، ١٤٢٨ه - ٢٠٠٧م، القاهرة، الاحتجاج بالأثر على من أنكر المهدي المنتظر، حمود ابن عبد الله بن حمود بن عبد الرحمن التويجري، ص٢٠١، الرئاسة العامة لإدارات البحوث العلمية والإفتاء والدعوة والإرشاد، ط١، ١٤٠٣ه ه - ١٩٨٣م، الرسل والرسالات، ص٨٨.

<sup>(</sup>٢) انظر: شرح الشفا، علي بن سلطان محمد، أبو الحسن نور الدين الملا الهروي القاري، ج١، ص ٥٣٤، دار الكتب العلمية، ط١، ١٤٢١ هـ، بيروت .

<sup>(</sup>٣) انظر: الرد على القائلين بوحدة الوجود، علي بن سلطان محمد الهروي المكي الحنفي، حققه: علي رضا بن عبد الله بن علي رضا، ص١٢٠، دار المأمون للتراث، ط١، ١٩٩٥م، دمشق، جامع الرسائل، تقي الدين أبو العباس أحمد بن عبد الحليم بن عبد السلام بن عبد الله بن أبي القاسم بن محمد ابن تيمية الحراني الحنبلي الدمشقي، حققه: د. محمد رشاد سالم، ج٢، ص١٨٧، دار العطاء، ط١، ١٤٢٢هـ ٢٠٠١م، الرياض.

الذي في النفس، وهو جبريل عندهم، وذلك الخيال تابع للعقل؛ فالنبيّ عندهم يأخذ عن هذا الخيال ما يسمعه من الصوت في نفسه (١).

ولهذا يقولون: إنّ موسى العَلِيرُ كُلّم من سماء عقله، والصوت الذي سمعه كان في نفسه لا في الخارج، ويدّعي أحدهم أنّه أفضل من موسى العَلِيرُ، وكما ادّعي ابن عربيّ أنّه أفضل من محمّد الله الذي يأخذ منه الخيال، والخيال عنده هو الملك الذي يأخذ منه النبي، فلهذا قال: فإنه يأخذ من المعدن الذي يأخذ منه الملك الذي يوحى به إلى النبيّ، قال: فإن عرفت هذا فقد حصل لك العلم النافع (٢).

#### القول الثالث:

ذهب بعض العلماء إلى التفريق بين النبي والرسول، على الفرق ما ورد في كتاب الله من عطف النبي على الرسول ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ مِن رَّسُولٍ وَلَا نَبِي ﴾ (الحج: ٥٢)، ووصف بعض رسله بالنبوة والرسالة مما يدل على أن الرسالة أمر زائد عن النبوة، كقوله في حق موسى المَلِينَ وَالذَّكُرُ فِي ٱلْكِنْكِ مُوسَى ۚ إِنَّهُوكُانَ رَسُولًا نِبِياً ﴿ وَالْذَكُرُ فِي ٱلْكِنْكِ مُوسَى ۗ إِنَّهُوكُانَ رَسُولًا نِبِياً ﴿ وَالْذَكُرُ فِي ٱلْكِنْكِ مُوسَى ۗ إِنَّهُوكُانَ رَسُولًا نِبِياً ﴿ وَالْذَكُرُ فِي ٱلْكِنْكِ مُوسَى ۗ إِنَّهُوكُانَ رَسُولًا نِبِياً ﴿ وَاللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللللَّالَةُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الل

- 1. فالرسول أخص من النبي، فكل رسول نبي، وليس كل نبي رسول، ولكن الرسالة أعم من الجهة نفسها، فالنبوة جزء من الرسالة، إذ الرسالة تتناول النبوة وغيرها، بخلاف الرسل فإنهم لا يتناولون الأنبياء وغيرهم؛ بل الأمر بالعكس. فالرسالة أعم من الجهة نفسها وأخص من جهة أهلها وهذا ما ذكره الطحاوى في كتابه (٣).
- ٢. ذكر الألباني رحمه الله –: بأن الرسول: مَن بعثه الله بشريعة مجددة يدعو الناس إليها، والنبي من بعثه لتقرير شرع سابق كأنبياء بني إسرائيل الذين كانوا بين موسى وعيسى عليهم السلام، ولذلك شبّه النبي علماء أمته بهم، فالنبي أعم من الرسول، أي بمعني أن الرسول واضع شرع، والنبي حافظ شرع(٤).

<sup>(</sup>۱) انظر: النبوات، ج۲، ص۷۱۳.

<sup>(</sup>٢) انظر: مصدر سابق.

<sup>(</sup>٣) انظر: شرح العقيدة الطحاوية، القاضي على بن علي بن محمد بن أبي العز الدمشقي، حققه وعلق عليه وخرج أحاديثه: عبد الله بن عبد المحسن التركي، شعيب الأرنؤوط، ج١، ص٢٣٩، ط٢، ١٤٢٢هـ ٢٠٠١م، مؤسسة الرسالة، بنو اسرائيل، ج٥، ص٢٠٠ ٢١، تفسير القرآن الحكيم، تفسير المنار، محمد رشيد بن علي رضا بن محمد شمس الدين بن محمد بهاء الدين بن منلا علي خليفة القلموني الحسيني ج٥، ص١٨٩، الهيئة المصرية العامة للكتاب،١٩٩٠م.

<sup>(</sup>٤) انظر: سلسلة الأحاديث الصحيحة وشيء من فقهها وفوائدها، أبو عبد الرحمن محمد ناصر الدين بن الحاج نوح بن نجاتي بن آدم الأشقودري الألباني، ج٦، ص ٣٦٩، مكتبة المعارف للنشر والتوزيع، المكتبة المعارف، ط١، ١٤١٦ هـ - ١٩٩٦م، الرياض.

ويذكر أبو حنيفة -رحمه الله- في كتابه أصول الدين، وأبو السعود، والبيضاوي: "أن الرسول مَن جمع إلى المعجزة كتابًا منزلاً عليه، والنبي غير الرسول، مَن لا كتاب له"(١).

ومن جانب آخر اتفق أبو السعود والبيضاوي -رحمهما الله-بأن: الرسول من يأتيه الملك بالوحي، والنبي: يقال له ولمن يوحَى إليه في المنام (٢).

وأضاف الشوكاني والقاضي عياض – رحمهما الله – أن الرسول: من بعث بشرع وأمر بتبليغه، والنبي من أمر أن يدعو إلى شريعة من قبله (7).

وهناك رأي آخر ورد أن الرسول: هو من بعث إلى قوم مخالفين فدعاهم إلى دين الله، والنبي: من بعث إلى قوم موافقين فأقام فيهم دين الله(٤).

وهذا القول لم يسلم من الاعتراضات، وذلك لمخالفته صريح النص الدال على أن النبي والرسول كليهما قد توجه إليه بالإرسال، الذي يقضي بالتبليغ، قال تعالى : ﴿ وَمَا آرْسَلُنَا مِن قَبْلِكَ مِن رَّسُولِ وَلَا نَعِي ﴾ (الحج: ٥٢).

فالأنبياء كانت لهم مشاركة واسعة في ميادين التبليغ، وعلى رأسها الجهاد في سبيل الله، حيث قال تعالى : ﴿ أَلَمْ تَرَ إِلَى ٱلْمَلَإِ مِنْ بَنِي إِسْرَهِ بِلَ مِنْ بَعْدِ مُوسَىٰ إِذْ قَالُواْ لِنَبِي لَهُمُ ٱبْعَثْ لَنَا مَلِكَ اللهُ عَلَيْ اللهُ الله تعالى بين الناس، قال تعالى في كتابه الكريم: ﴿ إِنَّا أَنْزَلْنَا ٱلتَّوْرَئَةَ فِيهَا هُدُى وَنُورٌ يَعَكُمُ بِهَا اللهِ تعالى بين الناس، قال تعالى في كتابه الكريم: ﴿ إِنَّا أَنْزَلْنَا ٱلتَّوْرَئَةَ فِيهَا هُدُى وَنُورٌ يَعَكُمُ بِهَا

<sup>(</sup>۱) انظر: أصول الدين عند الإمام أبي حنيفة، ص ٤٦٩، إرشاد العقل السليم إلى مزايا الكتاب الكريم، تفسير أبي السعود أبو السعود أبو السعود العمادي محمد بن محمد بن مصطفى، ج٦، ص١١٣، دار إحياء التراث العربي، بيروت، أنوار التنزيل وأسرار التأويل، ناصر الدين أبي سعيد عبد الله أبي عمر بن محمد الشيرازي، البيضاوي، حققه: محمد عبد الرحمن المرعشلي، ج٤، ص٧٥، دار إحياء التراث العربي، ط١، ١٤١٨ هـ، بيروت.

<sup>(</sup>٢) انظر: إرشاد العقل السليم إلى مزايا الكتاب الكريم، ج٦، ص١١٣، أنور التنزيل وأسرار التأويل، البيضاوي، ج٤، ص٧٥.

<sup>(</sup>٣) انظر: فتح القدير، الشوكاني، محمد بن علي بن محمد بن عبد الله الشوكاني اليمني، ج٣، ص٥٤٦،دار ابن كثير، دار الكلم الطيب، ط١،٤١٤ هـ، دمشق، بيروت، شرح الشفا، ج١، ص ٥٣٥.

<sup>(</sup>٤) انظر: التفسير المنير في العقيدة والشريعة والمنهج، د. وهبة بن مصطفى الزحيلي، ج١٧، ص ٢٤٦، دار الفكر المعاصر، ط٢، ١٤١٨ هـ، دمشق، التوحيد للناشئة والمبتدئين، عبد العزيز بن محمد بن علي آل عبد اللطيف، ص ٦٩، وزارة الشئون الإسلامية والأوقاف والدعوة والإرشاد، ط١، ١٤٢٢هـ، المملكة العربية السعودية.

النَّبِيُّونَ الَّذِينَ أَسْلَمُوا لِلَّذِينَ هَادُوا وَالرَّبَنِيُّونَ وَالْأَحْبَارُ بِمَا اَسْتُحْفِظُوا مِن كِنْكِ اللهِ وَكَانُوا عَلَيْهِ شُهَدَاءً ﴾ (المائدة: ٤٤).

ومن جهة أخرى فالتبليغ حقيقته الدعوة إلى الله، حيث قال تعالى: ﴿ كُمْتُمْ خَيْرُ أُمَّةٍ أُخْرِجَتَ النَّاسِ تَأْمُرُونَ بِاللَّهِ وَلَوْ مَامَنَ اَهَلُ الْكِتَبِ النَّاسِ تَأْمُرُونَ بِاللَّهِ وَلَوْ مَامَنَ اَهَلُ الْكِتَبِ النَّاسِ تَأْمُرُونَ بِاللَّهِ وَلَوْ مَامَنَ اَهَلُ الْكِتَبِ النَّاسِ تَأْمُرُونَ بِاللَّهِ وَلَوْ مَامَنَ الْمَلُونِ وَتَخْمُ الْفُنْسِقُونَ الله فَي الله فإن الله فإن كَانَ خَيْرًا لَهُم مِنْهُم المُولِية العظيمة؛ أدى إلى نزع التفضيل عنهم، ورفع الاصطفاء منهم، قال تعالى عن هذه المسؤولية العظيمة؛ أدى إلى نزع التفضيل عنهم، ورفع الاصطفاء منهم، قال تعالى في بيان سبب استحقاقهم للعن والإبعاد عن رحمة الله تعالى: ﴿ لَعِنَ اللَّهِ اللَّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ

٣. قال القرطبي - رحمه الله -: "الرسول والنبي اسمان لمعنييْن؛ فإن الرسول أخصُ من النبي، وقدّم الرسول اهتمامًا بمعنى الرسالة، وإلا فمعنى النبوة هو المتقدم؛ ولذلك ردَّ رسولُ الله على البراء حين قال: " وَيِرَسُولِكَ الذِي أَرْسِلَتَ " فقال له: (قل: آمنتُ بنبيك الذي أرسلت) (٢)، وأيضًا فإن في قوله: "برسولك الذي أرسلت" تكريرَ الرسالة، وهو معنى واحد، فيكون كالحشو الذي لا فأئدة فيه، بخلاف قوله: (لا وَينبيّكَ الذي أَرْسَلَتَ)، فإنهما لا تكرار فيهما، وعلى هذا فكل رسول نبي، وليس كل نبي رسولاً؛ لأن الرسولَ والنبي قد اشتركا في أمر عام هو النبأ، وافترقا في أمر خاص وهي الرسالة، فإذا قلت: محمد رسول من عند الله؛ تضمن ذلك أنه نبي ورسول الله، وكذلك غيره من الأنبياء - صلوات الله وسلامه عليهم (٣)".

لا يصح قول من ذهب إلى أنه لا فرق بين الرسول والنبي، ويدل على بطلان هذا القول ما ورد في عدد الأنبياء والرسل، في حديث أبي إمامة الباهلي سؤاله للنبي على: "قال: قُلْتُ: يَا رَسُولَ اللهِ، كَمْ وَفَّى عِدَّةُ الْأَنْبِيَاءِ؟ قَالَ: مِائَةٌ أَلْفٍ وَأَرْبَعَةٌ وَعِشْرُونَ أَلْفًا الرُّسُلُ مِنْ ذَلِكَ تَلَاثُ مائة وَخَمْسنَةً عَشَرَ جَمًا غَفيرًا "(؛).

<sup>(</sup>۱) انظر: إعانة المستفيد بشرح كتاب التوحيد، صالح بن فوزان بن عبد الله الفوزان، ج۱، ص ۳۱۱، مؤسسة الرسالة، ط۳، ۱۶۲۳هـ ۲۰۰۲م.

<sup>(</sup>۲) صحيح مسلم، كتاب الذكر والدعاء والتوبة والاستغفار، باب ما يقول عند النوم وأخذ المضجع ،ج٤، ص ٢٠٨١، ح ٢٧١٠.

<sup>(</sup>٣) انظر: الجامع لأحكام القرآن، ج٧، ص ٢٩٨، شرح الشفا، ج١، ص ٥٣٥.

<sup>(</sup>٤) مسند الإمام أحمد بن حنبل، أبو عبد الله أحمد بن محمد بن حنبل بن هلال بن أسد الشيباني، حققه: شعيب الأرنؤوط، عادل مرشد، وآخرون، د عبد الله بن عبد المحسن التركي، ج٣٦، ص ٢٢٢٨، ح ٢٢٢٨٨ مؤسسة الرسالة، ط١، ١٤٢١ هـ – ٢٠٠١ م، حكم عليه شعيب الأرناؤوط بأن اسناده ضعيف جداً.

# المطلب الثالث النبي والرسول اصطلاحاً

## أولاً: النبي والرسول في اليهودية:

لقد أوضحت فيما تقدم الأقوال في معنى النبي والرسول، وهنا أذكرها للحاجة باختصار.

النبي هو الرقيب، رجل الله، فم الله، عبد يهوه، رسول يهوه، مفسر، رجل الروح، مذيع، متنبئ، الرائي، أما النبوة لفظ يفيد معنى الإخبار عن الله وعن الأمور الدينية، ولاسيما عما سيحدث فيما بعد بشأن مصير الشعوب والأقدار بوحي خاص منزل من الله على أنبيائه المصطفين الأخيار (۱).

لذلك لم يفهم اليهود مسألة الأنبياء، بل اعتبروهم كما يعتبرهم معاصروهم من الوثنيين طائفة من المشعوذين الذين يتلقنون علوم التنجيم، والعرافة، وقراءة الغيب، في مدارس مخصصة لذلك يسمى أساتذتها "آباء أو سادة" ويسمى تلاميذها بنى الأنبياء"(٢).

ويشمل المصطلح أيضاً أنبياء على الأنبياء (٢)، كما تشير التوراة كما ورد في سفر حزقيال ويشمل المصطلح أيضاً أنبياء على الأنبياء إسرائيل ] (٤). كما يدل ذلك أيضاً على أنبياء قد خالفوا أمر الله فاحتاج الأمر إلى أن يرسل إليهم أنبياء آخرين يردونهم إلى جادة الصواب.

ويختلف مصطلح النبوة عند اليهود عن مفهوم النبوة عند المسلمين، فالنبوة عند اليهود لا تقتصر على من اصطفاهم الله سبحانه وتعالى لهذه المهمة العظيمة؛ بل تتسع لتشمل كل من يدعي النبوة. وإلى هذا المعنى تشير التوراة كما في سفر حزقيال [وَقُلْ لِلَّذِينَ هُمْ أَنْبِياءُ مِنْ تِلْقَاءِ يَدعي النبوة. والى هذا المعنى تشير التوراة كما في سفر حزقيال الوَقُلْ لِلَّذِينَ هُمْ أَنْبِياءُ مِنْ تِلْقَاءِ يَدعي النبوة. اسْمَعُوا كَلِمَةَ الرَّبِ ...](٥).

### ثانياً: النبي والرسول في الإسلام:

<sup>(</sup>١) انظر: قاموس الكتاب المقدس، ص٩٤٩.

<sup>(</sup>٢) انظر: المجتمع اليهودي، زكي شنودة، ص ٨٩، مكتبة الخانجي بالقاهرة.

<sup>(</sup>٣) يعتقد اليهود أن النبي يتعرض للفساد والضلال فيحتاج إلى نبي أخر يبعثه الله إليه لتقويمه.

<sup>(</sup>٤) سفر حزقيال (١٣: ١- ٢).

<sup>(</sup>٥) سفر حزقیال (۱۳: ۲).

رسول، وأما إذا كان يعمل بشريعة من قبله، ولم يرسل هو إلى أحد يبلغه عن الله رسالته؛ فهو نبي وليس برسول، قال تعالى : ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ مِن رَسُولِ وَلا نَبِي إِلاّ إِذَا تَمَنَّى اَلْقَى الشَّيْطَنُ وَلِيس برسول، قال تعالى : ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ مِن رَسُولِ وَلا نَبِي إِلاّ إِذَا تَمَنَّى اَلْقَى الشَّيْطَنُ وَلِيس برسول، قال هو في الصحيح أنه أول الرسول المطلق، الذي أمره بتبليغ رسالته إلى من خالف الله؛ كنوح، وقد ثبت في الصحيح أنه أول رسول بُعث إلى أهل الأرض، وقد كان قبله أنبياء كشيث وإدريس، وقبلهما آدم كان نبيًا مكلَّمًا (١) فيوسف أرسل إلى أقوام مخالفين مشركين، فبلغهم دين الله بشريعة من قبله، وهذا هو قول الجمهور، وهو أن ثمة فرقًا بين النبي والرسول.

رغم اختلاف علماء المسلمين في بعض المواضع حول تعريف كلمة نبي ورسول واتفاقهم في مواضع أخرى إلا أن الجميع مجمعون على أنها تعني الإنسان الذي اصطفاه الله تعالى ليوصل رسالة من الله إلى البشر، وردهم إلى طريق الله الذي ضلّ عنه عباده.

ومن الواضح وجود فوارق كبيرة بين تعريف النبي لدى اليهود والمسلمين وسوف تستعرض الباحثة بعض ما ورد في دراستنا السابقة مع المقارنة:

هناك اضطراب في مفهوم النبوة في العهد القديم: فلفظ النبي اتسع ليشمل النبي الصادق، والكاذب، والكاهن، والساحر، والمنجم، وعابدي الآلهة الوثنية، فيصح أن يوصف الساحر بنفس تعريف النبي، وكذلك العراف، والمنجم، فكلهم يتكلمون ويكتبون عما يجول في خواطرهم من غير بنات أفكارهم؛ بل من قوة خارجية تمليها عليهم، وهي: الأرواح الشريرة، من الشياطين، والجن، التي تملي عليهم من الباطل كثيراً (٢).

أما النبوة عند المسلمين فليس فيها غموض، فالله يبعث رسله إلى الأمم لهدايتهم وإخراجهم من الظلمات إلى النور، ودعوتهم للإيمان بالله وحده، ونبذ كل أنواع الشرك به، لذلك اختار واصطفى من بين خلقه الأنبياء والمرسلين وشرّفهم بالنبوة، وأعطاهم من الصفات ما لم يعطه لأحد من العالمين، ليكونوا وسطاء الله ويبلغوا رسالته على أكمل وجه وَجَعَلْنَهُم أَيِمَة يَهَدُون بِأَمْرِنا وَلَوَا وَسَطَاء الله ويبلغوا رسالته على أكمل وجه وَجَعَلْنَهُم أَيِمَة يَهَدُون بِأَمْرِنا وَلَوَا وَسَطَاء الله ويبلغوا رسالته على أكمل وجه وَجَعَلْنَهُم أَيِمَة يَهَدُون بِأَمْرِنا وَلَوْ وَلِيتَاءَ الرّكونوا وسَطَاء الله ويبلغوا رسالته على أكمل وجه وَرَا وَكُون أَنْ الله عنيدين الله وأوجينا إليهم في النبوة لكافر أو أنثى من النساء أبداً، ولا يستأثر النبي بالآراء لوحده، ولا يخلف العادات في مجتمعه فيما يغضب الله.

<sup>(</sup>۱) انظر: النبوات، ج۲، ص٦٨٨، التوحيد للناشئة والمبتدئين، ج۱، ص٦٩، منهج الشيخ محمد رشيد رضا في العقيدة، ص٦٧٧.

<sup>(</sup>٢) انظر: العقيدة اليهودية وخطرها على الإنسانية، د.سعد الدين صالح، مكتبة التابعين، ط٢، ص٣٢٢.

# المبحث الثالث مظاهر النبوة ووسائل التنبؤ عند اليهود ورد المسلمين عليهم

# ويشتمل على ثلاثة مطالب:

المطلب الأول: أساليب ادعاء النبوة وصفاتها.

المطلب الثاني: مضامين الوحي عند اليهود ورد المسلمين عليها.

المطلب الثالث: مراتب الوحى وتكليم الله للبشر.

# المبحث الثالث مظاهر النبوة ووسائل التنبؤ عند اليهود ورد المسلمين عليهم

#### مقدمة:

يمتاز بنو إسرائيل بكثرة عدد أنبيائهم، فالوحي عندهم ليس مقصوراً على نبي أو رسول؛ بل يتنقل من نبي إلى نبي، فإحدى هبات الله لإسرائيل حسب تصور الحاخامات أنه أرسل وسيرسل لها دائماً عدداً من الأنبياء يُكمِلون الطرق العادية للإرشاد والهداية (۱).

فكانت النبوة حرفة عند بعض اليهود، لذا سلكوا طرقاً ملتوية للحصول على تلك المهنة، وهي أشبه ما تكون بطرق السحرة والمشعوذين، لتحل عليهم كلمة الله بزعمهم، أو يجعل الله كلامه في فمهم، وبه يتنبؤون على الناس، ومن وراء ذلك ينالون الشرف والرفعة والخبز بهذه النبوة لما يقدمونه للناس من خدمات نبوية.

والمطلع على أسفار العهد القديم يرى الوسائل العجيبة والمظاهر الغريبة للنبوة التي اتصف بها بعض أنبيائهم، وزعموا أن هذه المظاهر علامات للنبوة التي حلت عليهم.

# المطلب الأول أساليب ادعاء النبوة وصفاتها

- ١. الأكل؛ كما ذكروا عن حزقبال أن الرب كلمه قائلاً [افْتَحْ فَمَكَ وَكُلْ مَا أَنَا مُعْطِيكَهُ». فَنَظَرْتُ وَإِذَا بِيَدٍ مَمْدُودَةٍ إِلَيَّ، وَإِذَا بِدَرْجِ سِفْرٍ فِيهَا.فَنْشَرَهُ أَمَامِي وَهُوَ مَكْتُوبٌ مِنْ دَاخِل وَمِنْ قَفَاهُ، وَإِذَا بِيَدٍ مَمْدُودَةٍ إِلَيَّ، وَإِذَا بِدَرْجِ سِفْرٍ فِيهَا.فَنْشَرَهُ أَمَامِي وَهُوَ مَكْتُوبٌ مِنْ دَاخِل وَمِنْ قَفَاهُ، وَكُتِبَ فِيهِ مَرَاثٍ وَنَحِيبٌ وَوَيْلٌ] (٢). [ فَقَالَ لِي: «يَا ابْنَ آدَمَ، كُلْ مَا تَجِدُهُ. كُلْ هذَا الدَّرْجَ، وَقَالَ لِي: «يَا ابْنَ آدَمَ، أَطْعِمْ وَاذْهَبْ كَلِّمْ بَيْتَ إِسْرَائِيلَ». فَفَتَحْتُ فَمِي فَأَطْعَمْنِي ذلِكَ الدَّرْجَ. وَقَالَ لِي: «يَا ابْنَ آدَمَ، أَطْعِمْ وَاذْهَبْ كَلِّمْ بَيْتَ إِسْرَائِيلَ». فَفَتَحْتُ فَمِي فَأَطْعَمْنِي ذلِكَ الدَّرْجَ. وَقَالَ لِي: «يَا ابْنَ آدَمَ، أَطْعِمْ بَطْنَكَ وَإِمْلاً جَوْفَكَ مِنْ هذَا الدَّرْجِ الَّذِي أَنَا مُعْطِيكَهُ». فَأَكَلْتُهُ فَصَارَ فِي فَمِي كَالْعَسَلِ حَلاَقَةً إِلَىٰ إِلَيْ الْمَدْ جَوْفَكَ مِنْ هذَا الدَّرْجِ الَّذِي أَنَا مُعْطِيكَهُ». فَأَكَلْتُهُ فَصَارَ فِي فَمِي كَالْعَسَلِ حَلَاقَةً إِلَىٰ أَنَا مُعْطِيكَةً».
- ٢. يصفون نزول الوحي على الأنبياء بصور غريبة، ومن ذلك وصفهم للوحي الذي جاء حزقيال بقولهم: [وَكَانَتُ عَلَيْهِ هُنَاكَ يَدُ الرَّبِّ، فَنَظَرْتُ وَإِذَا بِرِيحٍ عَاصِفَةٍ جَاءَتُ مِنَ الشِّمَالِ، سَحَابَةً عَظِيمَةٌ وَنَارٌ مُتَوَاصِلَةٌ وَحَوْلَهَا لَمَعَانٌ، وَمِنْ وَسَلْطِهَا كَمَنْظَرِ النُّحَاسِ اللاَّمِع مِنْ وَسَلْطِ النَّار،

<sup>(</sup>۱) انظر: موسوعة المفاهيم والمصطلحات الصهيونية، عبد الوهاب المسيري، ص٣٩، مركز الدراسات السياسية والإستراتيجية، مصر.

<sup>(</sup>۲) سفر حزقیال (۲: ۸- ۱۰).

<sup>(</sup>٣) سفر حزقيال(٣: ١- ٣).

وَمِنْ وَسَطِهَا شِبْهُ أَرْبَعَةِ حَيَوَانَاتٍ، وَهذَا مَنْظَرُهَا: لَهَا شِبْهُ إِنْسَانٍ. وَلِكُلِّ وَاحِدٍ أَرْبَعَةُ أَوْجُهِ، وَلِكُلِّ وَاحِدٍ أَرْبَعَةُ أَرْبَعَةُ أَوْجُهِ، وَلِكُلِّ وَاحِدٍ أَرْبَعَةُ أَجْنِحَةٍ، وَأَرْجُلُهَا أَرْجُلُ قَائِمَةً... هذَا مَنْظَرُ شِبْهِ مَجْدِ الرَّبِّ، وَلَمَّا رَأَيْتُهُ خَرَرْتُ عَلَى وَجْهِي، وَسَمِعْتُ صَوْتَ مُتَكَلِّمٍ](۱).

٣. الموسيقى والرقص، فقد قال صموئيل النبي لشاول: [عِنْدَ مَجِيئِكَ إِلَى هُنَاكَ إِلَى الْمَدِينَةِ أَنَّكَ تُصَادِفُ زُمْرَةً مِنَ الأَنْبِيَاءِ نَازِلِينَ مِنَ الْمُرْبَقَعَةِ وَأَمَامَهُمْ رَبَابٌ وَدُفٌّ وَبَايٌ وَعُودٌ وَهُمْ يَتَنَبَّأُونَ. فَيَحِلُ عَلَيْكَ رُوحُ الرَّبِ فَتَتَنَبَّأُ مَعَهُمْ وَتَتَحَوَّلُ إِلَى رَجُلِ آخَرَ](٢).

فمنهم متعصبون متهوسون يستثيرون مشاعرهم بالأصوات الموسيقية الغربية، أو المشروبات القوية، أو الرقص الشبيه برقص الدراويش، ينطقون في أثناء غيبوبتهم بعبارات يراها أصحابهم وحياً أوحى إليهم، أي بثها فيهم روح غير روحهم، وقد سخر إرميا سخرية لاذعة من "كل رجل مجنون ومتنبئ"(<sup>7)</sup>.

- ٤. الصراخ بأصوات عالية وتقطيع الأجساد بالسيوف، ومن ذلك ما ورد في سفر الملوك الأول: [ وَعِنْدَ الظُهْرِ سَخِرَ بِهِمْ إِيلِيًا وَقَالَ: «ادْعُوا بِصَوْتٍ عَالَ لأَنَّهُ إِلهٌ! لَعَلَّهُ مُسْتَغْرِقٌ أَوْ فِي خَلْوَةٍ أَوْ فِي سَفَرٍ! أَوْ لَعَلَّهُ ثَائِمٌ فَيَتَنَبَّهَ!» فَصَرَخُوا بِصَوْتٍ عَالَ، وَتَقَطَّعُوا حَسَبَ عَادَتِهِمْ خَلْوَةٍ أَوْ فِي سَفَرٍ! أَوْ لَعَلَّهُ ثَائِمٌ فَيَتَنَبَّهَ!» فَصَرَخُوا بِصَوْتٍ عَالَ، وَتَقَطَّعُوا حَسَبَ عَادَتِهِمْ بِالسَّيُوفِ وَالرِّمَاحِ حَتَّى سَالَ مِنْهُمُ الدَّمُ. وَلَمَّا جَازَ الظُّهْرُ، وَتَنَبَّأُوا إِلَى حِينِ إِصْعَادِ التَّقْدِمَةِ، وَلَمْ مَصْغ] وَلاَ مُصِعْةٍ وَلاَ مُصِعْةً وَلاَ مُصِعْةً وَلاَ مُصِعْةً وَلاَ مُصْغَالًا أَنْ الطَّهْرُ مَوْتُ وَلاَ مُحِيبٌ وَلاَ مُصْغَا أَنَا.
- التجرد من الملابس والتعري أمام الناس، وفي هذا يضرب لنا شاول مثلاً، كما جاء في سفر صموئيل الأول: [فَذَهَبَ (شاول) إِلَى هُنَاكَ إِلَى نَايُوتَ فِي الرَّامَةِ، فَكَانَ عَلَيْهِ أَيْضًا رُوحُ اللهِ، فَكَانَ يَذْهَبُ وَيَتَنَبَّأُ حَتَّى جَاءَ إِلَى نَايُوتَ فِي الرَّامَةِ. فَخَلَعَ هُوَ أَيْضًا ثِيَابَهُ وَتَنَبَّأَ هُوَ أَيْضًا أَمَامَ فَكَانَ يَذْهَبُ وَيَتَنَبًّا مُوتَ إِلَى نَايُوتَ فِي الرَّامَةِ. فَخَلَعَ هُوَ أَيْضًا ثِيَابَهُ وَتَنَبَّأً هُوَ أَيْضًا أَمَامَ صَمُوئِيلَ، وَانْطَرَحَ عُرْيَانًا ذلكَ النَّهَارَ كُلَّهُ وَكُلَّ اللَّيْلِ. لِذلكَ يَقُولُونَ: «أَشَاوُلُ أَيْضًا بَيْنَ الأَنْبِيَاءِ؟»] (٥). وبالمثل سار أشعيا عرياناً بين الرجال والنساء والأطفال بعورته المغلظة لمدة ثلاثة أعوام كما يزعمون، كما ورد في سفر إشعياء: [في ذلكَ الْوَقْتِ تَكَلَّمَ الرَّبُ عَنْ يَدِ إِشَعْيَاءَ بُن آمُوصَ قَائِلاً: «إذْهَبْ وَحُلَّ الْمِسْحَ عَنْ حَقْوَيْكَ وَاخْلَعْ حِذَاءَكَ عَنْ رَجْلَيْكَ». فَفَعَلَ هكذا بن آمُوصَ قَائِلاً:

<sup>(</sup>١) سفر حزقيال (١: ٤ - ٢٨).

<sup>(</sup>٢) سفر صموئيل الأول (١٠: ٥ -٦).

<sup>(</sup>٣) انظر: قصة الحضارة، ول ديورانت، ج٢، ص ٣٤٩، دار الجيل.

<sup>(</sup>٤) سفر الملوك الأول(١٨: ٢٧- ٢٩).

<sup>(</sup>٥) سفر صموئيل الأول(١٩: ٣٣- ٢٤).

وَمَشْنَى مُعَرَّى وَحَافِيًا. فَقَالَ الرَّبُّ: «كَمَا مَشْنَى عَبْدِي إِشْعْيَاءُ مُعَرَّى وَحَافِيًا ثَلاَثَ سِنِينٍ، آيَةً وَأَعْجُوبَةً عَلَى مِصْرَ وَجَلاَءَ كُوشَ، هكذَا يَسُوقُ مَلِكُ أَشُورَ سَبْئَ مِصْرَ وَجَلاَءَ كُوشَ](١).

- 7. الأكل النجس، فقد جاء الوحي -حسب زعمهم إلى حزقيال أن يأكل من عجين الشعير المنجس ببراز الإنسان لمدة ٣٩٠يوماً، فقد ورد في سفر حزقيال [«وَخُذْ أَنْتَ لِنَفْسِكَ قَمْحًا وَشَعِيرًا وَفُولاً وَعَدَسنًا وَدُخْنًا وَكَرْسنَدَّةً وَضَعْهَا فِي وِعَاءٍ وَاحِدٍ، وَاصْنَعْهَا لِنَفْسِكَ خُبْزًا كَعَدَدِ الأَيّامِ النّبي تتَكِئُ فِيهَا عَلَى جَنْبِكَ. ثَلاَثَ مِئَةٍ يَوْمٍ وَتِسْعِينَ يَوْمًا تأْكُلُهُ...كَعْكًا مِنَ الشّعِيرِ. عَلَى الْخُرْءِ الّذِي يَخْرُجُ مِنَ الإنْسَانِ تَخْبِزُهُ أَمَامَ عُيُونِهِمْ»](١).
- ٧. الدخول وسط الأنبياء كان سبب للتنبؤ، كما ورد في سفر صموئيل الأول [وَلَمَّا جَاءُوا إِلَى هُنَاكَ إِلَى جِبْعَةَ، إِذَا بِرُمْرَةٍ مِنَ الأَنْبِيَاءِ لَقِيَتْهُ، فَحَلَّ عَلَيْهِ رُوحُ اللهِ فَتَنَبَّأَ فِي وَسَطِهِمْ. وَلَمَّا رَآهُ هُنَاكَ إِلَى جِبْعَةَ، إِذَا بِرُمْرَةٍ مِنَ الأَنْبِيَاءِ لَقِيَتْهُ، فَحَلَّ عَلَيْهِ رُوحُ اللهِ فَتَنَبَّأَ فِي وَسَطِهِمْ. وَلَمَّا رَآهُ جَمِيعُ الَّذِينَ عَرَفُوهُ مُنْذُ أَمْسِ وَمَا قَبْلَهُ أَنَّهُ يَتَنَبَّأُ مَعَ الأَنْبِيَاءِ، قَالَ الشَّعْبُ، الْوَاحِدُ لِصَاحِبِهِ: «مَاذَا صَارَ لابْنِ قَيْسٍ؟ أَشَاوُلُ أَيْضًا بَيْنَ الأَنْبِيَاءِ؟»](٣). وكذلك ما ورد في موضع آخر [فَأَرْسَلَ شَاوُلُ رُسُلاً لأَخْذِ دَاوُدَ. وَلَمَّا رَأُوا جَمَاعَةَ الأَنْبِيَاءِ يَتَنَبَّأُونَ، وَصَمُوبَيلَ وَاقِقًا رَئِيسًا عَلَيْهِمْ، كَانَ رُوحُ اللهِ عَلَى رُسُلُ شَاوُلُ فَتَنَبَّأُوا هُمْ أَيْضًا](١)

تعبر التوراة عن صيغة الإنباء بعبارات منها: [فحل عليه رَوحُ الله فتنبأ] (٥) و [وَمَدَّ الرَّبُّ يَدَهُ وَلَمَسَ فَمِي، وَقَالَ الرَّبُّ لِي: «هَا قَدْ جَعَلْتُ كَلاَمِي فِي فَمِكَ] (١) و [قَوْلُ الرَّبِّ الَّذِي صَارَ إِلَى هُوشَعَ بْنِ بِئِيرِي] (٧) و [وَكَانَ إِلَيَّ كَلاَمُ الرَّبِّ قَائِلاً: «يَا ابْنَ آدَمَ، اجْعَلْ وَجْهَكَ نَحْوَ جِبَالِ إِسْرَائِيلَ وَتَنَبَّأُ عَلَيْهَا] (٨).

يذكرون أن الله سبحانه وتعالى يمسك النبي بيده وينقله من مكان إلى آخر، كما ذكروا عن حزقيال قوله [وَمَدَّ شِبْهَ يَدٍ وَأَخَذَنِي بِنَاصِيةِ رَأْسِي، وَرَفَعَنِي رُوحٌ بَيْنَ الأَرْضِ وَالسَّمَاء، وَأَقَى بِي فِي رُوَى اللهِ إِلَى أُورُشَلِيمَ، إِلَى مَدْخَل الْبَابِ الدَّاخِلِيِّ الْمُتَّجِهِ نَحْوَ الشِّمَال] (٩).

<sup>(</sup>١) سفر إشعياء (٢٠: ٢- ٣).

<sup>(</sup>٢) سفر حزقيال (٤: ٩- ١٢).

<sup>(</sup>٣) سفر صموئيل الأول(١٠: ١٠- ١٢).

<sup>(</sup>٤) سفر صموئيل الأول (١٩: ٢٠).

<sup>(</sup>٥) سفر صموئيل الأول (١٠:١٠).

<sup>(</sup>٦) سفر إرميا(١: ٩).

<sup>(</sup>۷) سفر هوشع(۱:۱).

<sup>(</sup>۸) سفر حزقیال (۲: ۱).

<sup>(</sup>٩) سفر حزقیال (۸: ٣-٤) .

# المطلب الثاني مضامين الوحى عند اليهود، ورد المسلمين عليهم

يزعم اليهود أن الله سبحانه وتعالى أمر بطاعته وبيان شرعه، وأوحي لهم أموراً غريبة، منها:

- ا. يجيزون أن يأمر الله سبحانه وتعالى أنبياءه بالفحشاء، ومن ذلك ما ورد في سفر هوشع [أَوَّلَ مَا كَلَّمَ الرَّبُ هُوشَعَ، قَالَ الرَّبُ لِهُوشَعَ: «اذْهَبْ خُذْ لِنَفْسِكَ امْرَأَةَ زِنِّى وَأَوْلِادَ زِنِّى، لأَنَّ الأَرْضَ قَدْ زَنَتْ زِنِّى تَارِكَةً الرَّبُ »](١).
- ٧. يوحي الله إلى أنبيائه بقضاء حاجاته، كما نسبوا إلى سليمان الطّيّلاً بناء بيت سكنى لله على الحينئة قال سئليْمَانُ: «قَالَ الرّبُ إِنّهُ يَسْكُنُ فِي الضّبَابِ. وَأَنَا بَنَيْتُ لَكَ بَيْتَ سَكُنَى مَكَانًا لِسَكُنْاكَ إِلَى الأَبْدِ».] (١). وفي موضع آخر أمر الله سبحانه وتعالى داود على لسان النبي ناثان أن يبني له بيتاً لأنه يسكن في خيمة كما يقولون [وَفِي تِلْكَ اللّيْلَةِ كَانَ كَلاَمُ اللهِ إِلَى نَاتَانَ قَائِلاً: «اذْهَبْ وَقُلْ لِدَاوُدَ عَبْدِي: هكذا قَالَ الرّبُ: أَنْتَ لاَ تَبْنِي لِي بَيْتًا لِلسّكْنَى، لأَنِّي لَمْ أَسْدُنْ فِي بَيْتٍ مُنْذُ يَوْمِ أَصْعَدْتُ إِسْرَائِيلَ إِلَى هذَا الْيَوْمِ، بَلْ سِرْتُ مِنْ خَيْمَةٍ إِلَى خَيْمَةٍ، وَمِنْ مَسْكَنْ إِلَى مَسْكَنْ إِلَى مَسْكَنْ إِلَى مَسْكَنْ إلَى مَسْكَنْ اللّهُ عَلَى الْحَلَى اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللللّ

ومن خلال ما سبق يمكن الرد على إلحاد اليهود وكفرهم وسفاهتهم:

أولاً: قولهم أن الله يأمر بالفحشاء حاشا لله أن يأمر بهذا، فقد رد الله عليهم في آياته في قوله تعالى: ﴿ قُلْ إِنَ ٱللَّهَ لَا يَأْمُرُ بِٱلْفَحْسُالِيُّ أَتَقُولُونَ عَلَى ٱللَّهِ مَا لَا تَعْلَمُونَ ﴾ (الأعراف:٢٨ ).

ثانياً: وقولهم أن الله يوحي للأنبياء بقضاء حوائجه وأن سليمان بني لله مسكن، فهم يدللون بذلك على أن الله محتاج إليهم، خسئوا حاشا لله أن يكون محتاج لأحد من العالمين، والله من فوق سبع سماوات رد عليهم في قوله تعالى: ﴿ لَقَدَ سَمِعَ اللّهُ قُولَ ٱلّذِينَ قَالُوا إِنَّ اللّهَ فَقِيرٌ وَنَعُنُ اللّهُ عَنْ اللّهُ عَنْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ وَنَعُولُ ذُوقُوا عَذَابَ الْحَرِيقِ ﴾ أَفَيْنِياكُ سَنَكُتُبُ مَا قَالُوا وَقَتَلَهُمُ ٱلْأَنْبِيكَ مَا قَالُوا وَقَتَلَهُمُ ٱلْأَنْبِيكَ بِعَيْرِ حَقّ وَنَقُولُ ذُوقُوا عَذَابَ الْحَرِيقِ ﴾ (آل عمران: ١٨١).

<sup>(</sup>۱) سفر هوشع (۱: ۲).

<sup>(</sup>٢) سفر أخبار الأيام الثاني (٦: ١- ٢).

<sup>(</sup>٣) سفر أخبار الأيام الأول(١٧: ٣- ٥).

أما رد المسلمين فالنبوة فضل إلهي وهبة ربانية يهبها الله لمن يشاء من عباده ويختص بها من يريد من خلقه، وهي لا تدرك بالجد والتعب، ولا تنال بكثرة الطاعة والعبادة؛ وإنما هي بمحض الفضل الإلهي، قال تعالى: ﴿ وَاللَّهُ يَعْنَصُ بِرَحْ مَتِهِ عَمَن يَشَاءُ وَاللَّهُ ذُو الْفَضْلِ بمحض الفضل الإلهي، قال تعالى: ﴿ وَاللَّهُ يَعْنَصُ بِرَحْ مَتِهِ عَمَن يَشَاءُ وَاللَّهُ ذُو الْفَضْلِ المِلْهِ فَي (البقرة: ١٠٥).

فإن الله يختص بهذه المنزلة من هو أهل لها بما أهلّه هو -جل شانه- من سلامة الفطرة، وعلو الهمة، وذكاء النفس وطهارة القلب، وحب الخير والحق، وأهل لكرامته تعالى وعنايته، كما يؤخذ من استنباط أم المؤمنين خديجة في حديث أم المؤمنين عائشة-رضي الله عنها- في بدء الوحي، فإنه الطيّخ لما قال لخديجة " «لَقَدْ خَشِيتُ عَلَى نَفْسِي» فَقَالَتْ خَدِيجَةُ: كَلًا وَاللّهِ مَا يُخْزِيكَ اللّهُ أَبدًا، إِنَّكَ لَتَصِلُ الرَّحِمَ، وَتَحْمِلُ الكَلَّ، وَتَكْسِبُ المَعْدُومَ، وَتَقْرِي الضّيْف، وَتُعِينُ عَلَى نَوَائِبِ المَعْدُومَ، وَتَقْرِي الضّيْف، وَتُعِينُ عَلَى نَوَائِبِ المَعْدُومَ، وَتَقْرِي الضّيْف، وَتُعِينُ عَلَى نَوَائِبِ المَحْقِ "(۱) فهي لا تكون إلا لمن اختاره الله رَجِّقُ لها من هم أهل لحملها؛ لأنها حِمل ثقيل وتكليف عظيم لا يقدر عليه إلا أولي العزم من الرجال، كما قال تعالى: ﴿ إِنَّا سَنُلْقِي عَلَيْكَ قَوْلًا ثَقِيلًا ﴾ عظيم لا يقدر عليه إلا أولي العزم من الرجال، كما قال تعالى: ﴿ إِنَّا سَنُلْقِي عَلَيْكَ قَوْلًا ثَقِيلًا ﴾ (المزمل: ٥)(٢).

والنبوة لا تكون بالوراثة، ولا تكون بطريق الغلبة والاستعلاء؛ إنما هي اختيار يختار الله لها أفضل خلقه وصفوة عباده لحمل رسالته، ويصطفيهم من بين سائر البشر؛ لهذا العمل الجليل كما قال تعالى: ﴿ اللّهُ يَصَطَفِي مِن الْمُلَيْكَةِ رُسُلًا وَمِن النّاسِ إِن اللّهُ سَمِيعٌ بَصِيرٌ ﴾ قال تعالى: ﴿ اللّهُ يَصَطَفِي مِن الرسل قال تعالى: ﴿ وَإِنَّهُمْ عِندُنَا لَمِنَ ٱلْمُصَطَفَيْنَ ٱلْأُخْيَارِ ﴾ (ص: ٤٧).

وجدير بالذكر أن وسائل التنبؤ عند اليهود يقابلها أنواع الوحي عند المسلمين، وإن كان الوحي هو الوسيلة لتلقي الأوامر والتوجيهات الإلهية للنبي، إلا أن له أنواعاً مثل الرؤيا الصادقة والإلهام، وأن يأتيه الملك في صورته الحقيقية أو البشرية أو يأتيه في مثل صلصلة الجرس.

عرف شيخ الإسلام -رحمه الله- الوحي: "هو الإعلام السريع الخفي"، إما في اليقظة، أو المنام، فإن رؤيا الأنبياء وحي ورؤيا المؤمنين جزء من ستة وأربعين جزءاً من النبوة؛ وعليه فليس

<sup>(</sup>۱) صحيح البخاري، كتاب بدء الوحي، بَابُ كَيْفَ كَانَ بَدْءُ الوَحْيِ إِلَى رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، ج١، صحيح البخاري، كتاب بدء الوحي، بَابُ كَيْفَ كَانَ بَدْءُ الوَحْيِ إِلَى رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، ج١، ص٧، ح٣.

<sup>(</sup>۲) انظر: تفسير المنار، ج۸، ص٣٤، النبوة والأنبياء، الصابوني، دار الصابوني، ص١٠، بنو إسرائيل، ج٥، ص١٨.

كل من أوحي إليه الوحي العام يكون نبياً، ومثال ذلك قوله تعالى: ﴿ وَإِذْ أَوْحَيْتُ إِلَى ٱلْحَوَارِبِّنَ اللهُ وَله تعالى: ﴿ وَإِذْ أَوْحَيْتُ إِلَى ٱلْحَوَارِبِّنَ اللهُ وَله تعالى: ﴿ وَأَوْحَيْنَا إِلَى اللهُ وَمِنه قوله تعالى: ﴿ وَأَوْحَيْنَا إِلَى الْمَرْسُونَ اللهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلا تَعْنَافِ وَكُلّا تَعْنَافِ وَلا تَعْنَافِ وَلَا تَعْنَافِ وَلَا تَعْنَافِ وَلَا تَعْنَافِ وَلا تَعْنَافِ وَلَالْمُ وَلَا تَعْنَافِ وَلا تَعْنَافِ وَلَا تَعْنَافِ وَلا تَعْنَافِ وَلا تَعْنَافِ وَلا تَعْنَافِ وَلَا تَعْنَافِ وَلَا تَعْنَافِ وَلا تَعْنَافِ وَلَا تَعْنَافِ وَلَا تَعْنَافِ وَلَا تَعْنَافِ وَلَا تَعْنَافِ وَلَا تَعْنَافِي وَلَا تَعْنَافِي وَلَا تَعْنَافِ وَلَا تَعْنَاق

# المطلب الثالث مراتب الوحي وتكليم الله للبشر

فأخبر الله تعالى أن تكليمه ووحيه للبشر يقع على ثلاث مراتب:

المرتبة الأولى: هو الإعلام السريع، وهذا لا يختص به الأنبياء، بل يكون للأنبياء وغيرهم، فالوحي المجرد وهو ما يقذفه الله في قلب الموحى إليه مما أراد بحيث لا يشك فيه أنه من الله تعالى.

#### الوحى للأنبياء:

- ب. رؤى الأنبياء في المنام: كرؤيا إبراهيم الني على ما أخبر الله عنه في قوله: ﴿ قَالَ يَبُنَى إِنِي اللَّهِ عَلَى ما أَرَى فِي النّبي النَّهِ في بداية البعثة على ما روى الشيخان من حديث عائشة رضي الله عنها قالت: " أَوَّلُ مَا بُدِئَ بِهِ رَسُولُ اللّهِ صَلّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلّمَ مِنَ الوَحْيِ الرُّوْيَا الصَّالِحَةُ فِي النَّوْمِ، فَكَانَ لاَ يَرَى رُوْيَا إِلَّا جَاءَتْ مِثْلَ فَلَقِ الصَّبْح "(۲).

يقول الإمام الغزالي-رحمه الله-: العمل بمقتضى الرؤيا في حق الأنبياء واجب، وهو ينقسم إلى ضربين:

<sup>(</sup>۱) حلية الأولياء وطبقات الأصفياء، أبو نعيم أحمد بن عبد الله بن أحمد بن إسحاق بن موسى بن مهران الأصبهاني ،ج۱۹۷۰، ص۲٦، دار الكتاب العربي، السعادة - بجوار محافظة مصر، ١٣٩٤هـ - ١٩٧٤م، بيروت.

<sup>(</sup>٢) صحيح البخاري، باب كيف بدء الوحي إلى رسول الله ﴿ ج١، ص٥، ح٣.

- كلام الله لنبي من أنبيائه بأمر من أمور الغيب الذي لا يعلمها إلا الله.
- بواسطة ملك من الملائكة فيحتاج النبي تعبيره وفهم مضمونه، والنبي يكون على علم أنه من الله تعالى لا من غيره ولا يتخيل فيه، فالشياطين لا تسلط على الأنبياء في الوحي (١).

#### المرتبة الثانية: التكليم من وراء حجاب بلا واسطة:

يذكر الإمام الغزالي- رحمه الله- ويؤيده في ذلك علماء أهل السنة ومنهم ابن تيمية-رحمه الله-، أن النبي يسمع كلام الرب تبارك وتعالى ويجعل الله في قلبه علماً ضرورياً أن الذي يكلمه هو الله تبارك وتعالى.

كما ثبت ذلك لبعض الرسل والأنبياء كتكليم الله تعالى لموسى الطَّيِّين على ما أخبر الله به في أكثر من موضع من كتابه، قال تعالى: ﴿ وَكُلُّمَ ٱللَّهُ مُوسَىٰ تَكَلِيمًا ﴾ (النساء: ١٦٤)، وقال: ﴿ وَلَمَّا جَآءَ مُوسَىٰ لِمِيقَانِنَا وَكُلَّمَهُ رَبُّهُ ﴾ (الأعراف: ١٤٣)، وكتكليم الله لآدم، قال تعالى: ﴿ فَلَقَّعَ ءَادَمُ مِن زَيِّهِ كَلِمَتٍ فَنَابَ عَلَيْهُ إِنَّهُ هُوَ النَّوَابُ الرَّحِيمُ ﴿ ﴿ الْبَقْرِةُ: ٣٧ )، وكتكليم الله تعالى لنبينا محمد الطَّيْحُ ليلة الإسراء على ما هو ثابت في السنة، عن مالك بن صعصعة رَضَاللَهُ عَنْهَا، أن نبي الله ﷺ حدثهم عن ليلة أسري به: "... فُرضَتُ عَلَيَّ الصَّلَوَاتُ خَمْسِينَ صَلاَةً كُلَّ يَوْمٍ، فَرَجَعْتُ فَمَرَرْتُ عَلَى مُوسنى، فَقَالَ: بِمَا أُمِرْتَ؟ قَالَ: أُمِرْتُ بِخَمْسِينَ صَلاَةً كُلَّ يَوْمٍ، قَالَ: إِنَّ أُمَّتَكَ لاَ تَسْتَطِيعُ خَمْسِينَ صَلاَةً كُلَّ يَوْم، وَانِّى وَاللَّهِ قَدْ جَرَّبْتُ النَّاسَ قَبْلَكَ، وَعَالَجْتُ بَنِي إسْرَائِيلَ أَشَدَّ المُعَالَجَةِ، فَارْجِعْ إِلَى رَبِّكَ فَاسْأَلْهُ التَّدْفِيفَ لِأُمَّتِكَ، فَرَجَعْتُ فَوَضَعَ عَنِّي عَشْرًا، فَرَجَعْتُ إِلَى مُوسِنَى فَقَالَ مِثْلَهُ، فَرَجَعْتُ فَوَضَعَ عَنِّي عَشْرًا، فَرَجَعْتُ إِلَى مُوسِنَى فَقَالَ مِثْلَهُ، فَرَجَعْتُ فَوَضَعَ عَنِّي عَشْرًا، فَرَجَعْتُ إِلَى مُوسِنَى فَقَالَ مِثْلَهُ، فَرَجَعْتُ فَأُمِرْتُ بِعَشْرِ صَلَوَاتٍ كُلَّ يَوْمٍ، فَرَجَعْتُ فَقَالَ مِثْلَهُ، فَرَجَعْتُ فَأُمِرْتُ بِخَمْس صَلَوَاتٍ كُلَّ يَوْم، فَرَجَعْتُ إِلَى مُوسَى، فَقَالَ: بِمَ أُمِرْتَ؟ قُلْتُ: أُمِرْتُ بِخَمْسِ صَلَوَاتٍ كُلَّ يَوْم، قَالَ: إِنَّ أُمَّتَكَ لأ تَسْتَطِيعُ خَمْسَ صَلَوَاتٍ كُلَّ يَوْمٍ، وَإِنِّي قَدْ جَرَّبْتُ النَّاسَ قَبْلَكَ وَعَالَجْتُ بَنِي إِسْرَائِيلَ أَشَدَّ المُعَالَجَةِ، فَارْجِعْ إِلَى رَبِّكَ فَاسْأَلْهُ التَّخْفِيفَ لِأُمَّتِكَ، قَالَ: سَأَلْتُ رَبِّي حَتَّى اسْتَحْيَيْتُ، وَلَكِنِّي أَرْضَى وَأُسَلِّمُ، قَالَ: فَلَمَّا جَاوَزْتُ نَادَى مُنَادٍ: أَمْضَيْتُ فَريضَتِي، وَخَفَّفْتُ عَنْ عِبَادِي "(٢)، ودليل هذه المرتبة من الآية قوله تعالى: ﴿ أَوْ مِن وَرَاتِي جِمَابٍ ﴾ (الشورى: ٥١).

<sup>(</sup>۱) انظر: النبوة والرسالة بين الإمامين الغزالي وابن تيمية، محمد ولد الداه ولد أحمد ولد الطالب عيسى، ص١٦٠- ١٧٢، دار طوق النجاة، ط١، ١٤٢٥هـ - ٢٠٠٥م، بيروت، لبنان.

<sup>(</sup>٢) صحيح البخاري، كتاب مناقب الأنصار، باب المعراج، ج٥، ص٥٢، ح ٣٨٨٧.

المرتبة الثالثة: الوحي بواسطة الملك.

فالنبي يسمع كلامه ويراه وغيره من الناس لا يرونه ولا يسمعون حقيقة كلامه، وإن سمعوا صوتاً أو أصواتاً لا يفقهون منها شيئاً، ودليله قوله على: ﴿ أَوْ يُرْسِلَ رَسُولًا فَيُوحِى بِإِذْنِهِ مَا يَشَاهُ إِنَّهُ مَا يَشَاهُ إِنَّهُ مِا يَشَاهُ إِنَّهُ الله على الله على الأنبياء والرسل.

والقرآن كله نزل بهذه الطريقة تكلم الله به، وسمعه جبريل النفي من الله على وبلغه جبريل المحمد في ، قال تعالى: ﴿ وَالنَّهُ لَلَهُ لَلَهُ لِللَّهُ لَلَهُ لِللَّهُ لَلَهُ لِللَّهُ لَلَهُ لِللَّهُ لَلَهُ لِللَّهُ لَلَهُ لِللَّهُ لَلَّهُ لَكُونَ مِنَ اللَّهُ اللَّا اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّ

ولجبريل الكي في تبليغه الوحي لنبينا على ثلاثة أحوال(١):

- ١. أن يراه الرسول ﷺ على صورته التي خلق عليها ولم يحصل هذا إلا مرتين.
  - ٢. أن يأتيه الوحي في مثل صلصلة الجرس فيذهب عنه وقد وعى الرسول.
    - ٣. أن يتمثل له جبريل في صورة رجل ويخاطبه بالوحي.

وخلاصة القول أن الرسل الكرام مأمورون بتبليغ الرسالة، وأنهم يختلفون عن الأنبياء في هذه النقطة بالذات، قال الله تعالى: ﴿ ٱلَّذِينَ يُبَلِّغُونَ رِسَلَاتِ ٱللَّهِ وَيَغْشَوْنَهُ، وَلَا يَغْشُونَ أَحَدًا إِلَّا

<sup>(</sup>۱) انظر: النبوة والرسالة بين الإمامين الغزالي وابن تيمية، ص١٦٠- ١٧٢، أصول الإيمان في ضوء الكتاب والسنة، نخبة من العلماء، ص١٦٠- ١٢٦، وزارة الشئون الإسلامية والأوقاف والدعوة والإرشاد، ط١، ١٤٢١هـ، المملكة العربية السعودية، الواضح في علوم القرآن، مصطفي ديب البغا، محيي الدين ديب مستو، دار الكلم الطيب، ص١٧٠- ١٨، ط٢، ١٤١٨هـ ١٩٩٨م، دمشق.

<sup>(</sup>٢) صحيح البخاري، كتاب بدء الوحي، كتاب كيف كان بدء الوحي الي رسول الله صلى الله عليه وسلم، ج١، ص٦، ح٢.

<sup>(</sup>٣) انظر: معارج القبول بشرح سلم الوصول إلى علم الأصول، باب بدء الوحي إليه، حافظ بن أحمد بن علي الحكمي، حققه: عمر بن محمود أبو عمر، ج٣، ص ١٠٥٤، دار ابن القيم، ط١، ١٤١٠ هـ - ١٩٩٠ م، الدمام، أصول الإيمان في ضوء الكتاب والسنة، ص ١٥٩٠.

فالنبي يسمع كلامه ويراه وغيره من الناس لا يرونه ولا يسمعون حقيقة كلامه، وإن سمعوا صوتاً أو أصواتاً لا يفقهون منها شيئاً، ودليله قوله تعالى: ﴿ أَوْ يُرْسِلَ رَسُولًا فَيُوحِى بِإِذْنِهِ مَا يَشَاكُ اللهُ عَلَيْ حَكِيدٌ لَا الله على الأنبياء والرسل.

ولجبريل اللِّي في تبليغه الوحي لنبينا على ثلاثة أحوال(١):

- ١. أن يراه الرسول ﷺ على صورته التي خلق عليها ولم يحصل هذا إلا مرتين.
  - ٢. أن يأتيه الوحي في مثل صلصلة الجرس فيذهب عنه وقد وعي الرسول.
    - ٣. أن يتمثل له جبريل في صورة رجل ويخاطبه بالوحي.

وقد أخبر النبي على عن الحالتين الأخيرتين في إجابته للحارث بن هشام لما سأل رسول الله على الله عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: «أَحْيَانًا عَلَى فقال: " يَا رَسُولَ اللَّهِ، كَيْفَ يَأْتِيكَ الوَحْيُ؟ فَقَالَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى الله عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: «أَحْيَانًا يَتَمَثَّلُ يَأْتِينِي مِثْلَ صَلْصَلَةِ الْجَرَسِ، وَهُوَ أَشَدُهُ عَلَيّ، فَيُفْصَمُ عَنِّي وَقَدْ وَعَيْتُ عَنْهُ مَا قَالَ، وَأَحْيَانًا يَتَمَثَّلُ لِيَ المَلَكُ رَجُلًا فَيُكَلِّمُنِي فَأَعِي مَا يَقُولُ» "(٢). ومعنى فصم: أي أقلع وانكشف (٣).

وخلاصة القول أن الرسل الكرام مأمورون بتبليغ الرسالة، وأنهم يختلفون عن الأنبياء في هذه النقطة بالذات، قال الله تعالى: ﴿ ٱلَّذِينَ يُبَلِّغُونَ رِسَلَاتِ ٱللَّهِ وَيَغْشَوْنَهُ وَلَا يَغْشُونَ ٱحدًا إِلَّا

<sup>(</sup>۱) انظر: النبوة والرسالة بين الإمامين الغزالي وابن تيمية، ص١٦٠- ١٧٢، أصول الإيمان في ضوء الكتاب والسنة، نخبة من العلماء، ص١٢٥- ١٢٦، وزارة الشئون الإسلامية والأوقاف والدعوة والإرشاد، ط١، ١٤٢١هـ، المملكة العربية السعودية، الواضح في علوم القرآن، مصطفي ديب البغا، محيي الدين ديب مستو، دار الكلم الطيب، ص١٧٥- ١٨، ط٢، ١٤١٨هـ ١٩٩٨م، دمشق.

<sup>(</sup>٢) صحيح البخاري، كتاب بدء الوحي، كتاب كيف كان بدء الوحي الي رسول الله صلى الله عليه وسلم، ج١، ص٦، ح٢.

<sup>(</sup>٣) انظر: معارج القبول بشرح سلم الوصول إلى علم الأصول، باب بدء الوحي إليه، حافظ بن أحمد بن علي الحكمي، حققه: عمر بن محمود أبو عمر، ج٣، ص ١٠٥٤، دار ابن القيم، ط١، ١٤١٠ هـ - ١٩٩٠ م، الدمام، أصول الإيمان في ضوء الكتاب والسنة، ص ١٥٩٠.

اللّهُ وَكُفَى بِاللّهِ حَسِيبًا اللهِ ﴿ الأحزاب: ٣٩)، وقول الله مخاطباً سيدنا محمد الله سيد الرسل ﴿ يَتَأَيّها الرّسُولُ بَلِغُ مَا أُنزِلَ إِلَيْكَ مِن رَبِّكُ وَإِن لَّم تَفْعَلْ فَمَا بَلَغْتَ رِسَالَتَهُ وَاللّهُ يَعْصِمُكَ مِنَ النّاسِ إِنَّ اللّه لا يَهْدِى الْقَوْمَ الْكَيْفِرِينَ الله ﴿ المائدة: ٢٧).

إن الرسل الكرام من سماهم القرآن الكريم أولي العزم، وهم قادة الأنبياء وسادتهم، وقد ذكرهم الله تعالى بالثناء، وأمر رسوله وأن يقتدي بهم في جهادهم وصبرهم فقال عز من قال: و مَا الله تعالى بالثناء، وأمر رسوله و الأحقاف: ٣٥)، ولقبوا بأولي العزم؛ لأن عزائمهم كانت و الأحقاف: ٣٥)، ولقبوا بأولي العزم؛ لأن عزائمهم كانت قوية وابتلاءاتهم كانت شديدة، وجهادهم كان شاقاً مريراً...

ومنهم من صبر على البلاء والتكذيب القرون الطويلة، وتعاقبت عليه الأجيال العديدة، وكانت حياته كلها محناً وشدائد ك(نوح) الطيخ الذي لبث في قومه قريباً من ألف عام، ولم يؤمن معه الا قليل، وصدق الله حيث يقول: ﴿ وَلَقَدْ أَرْسَلْنَا نُوحًا إِلَى قَوْمِهِ عَلَيْثَ فِيهِمْ أَلَفَ سَنَةٍ إِلَّا خَسِينَ عَامًا فَأَخَذَهُمُ ٱلطُّوفَاتُ وَهُمْ ظَلِمُونَ ﴾ (العنكبوت: ١٤)، وقال تعالى: ﴿ وَمَا ءَامَنَ مَعَهُ وَإِلَّا قَلِيلً اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْكُ ﴿ وَمَا عَامَنَ مَعَهُ وَإِلَّا قَلِيلًا اللهِ اللهُ اللهُ عَلَيْكُ وَاللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ الل

يتبين من خلال مقارنة وسائل التنبؤ بين اليهود والمسلمين، اصطفاء المولى عز وجل للأنبياء وتكليفهم بالدعوة إلى الله تعالى، بخلاف اليهود الذين يكتسبون النبوة بطرق ذميمة وغير مشروعة، كشرب الخمر، وسماع الموسيقى، وأكل النجاسات

٥,

<sup>(</sup>١) انظر: النبوات، ج١، ص١٩، النبوة والرسالة بين الإمامين الغزالي وابن تيمية، ص٩٥.

# المبحث الرابع صفات الأنبياء ما بين اليهودية والإسلام.

# المبحث الرابع صفات الأنبياء ما بين اليهودية والإسلام

فاليهود يصفون النبي أنه شخص مستقل برأيه دائماً وليس بالإمكان تقييده بالعرف والعادة أو بالرأي العام، وهو رجل عمل مع شيء من خشونة الجسد والخُلق، يستدعي انتباه الجميع؛ ولكونه مندفعاً وحاداً يكون دائماً معرضاً لأن يثير عليه المعاكسة والمقاومة.

ويعني ذلك أن النبي لا يكون مميزاً يجذب انتباه الناس إلا إذا تمرد على الأعراف والعادات سواء أكانت حسنة أم سيئة، وكان له رأي مستقل عن الآخرين، ومعاملته وأخلاقه خشنة ينفر منها الناس، مندفعاً لا يعمل حساباً لخطواته، أليس من الأفضل أن لا يكون خلاف ذلك حتى تُقبل عليه الأمة وتستجيب له؟

فهذا مناقض لما جاء به الإسلام؛ فقد اصطفى الله سبحانه وتعالى أنبيائه من سائر البشر، وفضلهم على العالمين، فهم أكرم الخلق وأشرفهم وأقربهم إلى الله سبحانه وتعالى، ولقد أثنى الله سبحانه وتعالى عليهم في كتابه العزيز ثناءً خاصاً وعاماً، ولم يذكر أحداً منهم بسوء، ولكن اليهود تجرؤوا على الله سبحانه وتعالى وعلى أنبيائهم، فوصفوهم بأقبح الصفات، وألصقوا بهم أشنع التهم، ونذكر من ذلك على سبيل المثال لا الحصر بعضاً منها مع المقارنة مع الإسلام وتعقيبات بعدها:

| الإسلام                         | اليهودية                                                             | ٩  |
|---------------------------------|----------------------------------------------------------------------|----|
| الصدق، التواضع، الإخلاص والوفاء | التفاخر والغدر والخديعة و الكذب.                                     | ٠. |
| الأمانة، لا يسالون الناس أجراً. | يتقاضون الفضة مقابل النبوة، وخيانة الرب.                             | ۲. |
| التبليغ، وكمال الأدب            | الاعتراض على حكم الله والتواني عن تنفيذ أوامره، وعدم التأدب مع الله. | ۳. |
| الفطنة، العفة، والرزانة.        | النظاهر بالجنون وتمزيق الثياب، والجهل بالرب.                         | ٤. |
| العصمة، التوحيد.                | وصفهم بالألوهية، والسجود لشعب الأرض، وصناعة الأصنام وأمر             | ٥. |
|                                 | الناس بعبادتها.                                                      |    |
| العصمة، السلامة من العيوب       | يحرصون على الدنيا ويختصمون من أجلها، ووصفهم بالنجاسة،                | ۲. |
| المنفرة، والطاعة المطلقة        | والضلال بالخمر .                                                     |    |
| اجتناب ما يخل بالمروءة والكرامة | القتل والمجازر وجرائم الحرب.                                         | ٧. |
| عزوفهم عن الشهوات جميعاً.       | الميل للأصنام بسبب حب النساء، إجازة الزنا ودخول بيوت الزواني.        | ۸. |

١. وصفوا الأنبياء بالتفاخر والغدر، والخديعة والكذب على الله، كما ورد في أسفارهم: [أَنْبِيَاوُهَا مُتَفَاخِرُونَ أَهْلُ غُدْرَاتٍ، كَهَنَتُهَا نَجَسئوا الْقُدْسَ، خَالَفُوا الشَّرِيعَة] وأيضاً ما ورد في أسفارهم بأن لابان خدع ابن أخته يعقوب العَيْرُ فعقد الاتفاق والعقد معه على راحيل، ثم أدخل أسفارهم بأن لابان خدع ابن أخته يعقوب العَيْرُ فعقد الاتفاق والعقد معه على راحيل، ثم أدخل المنارهم بأن لابان خدع ابن أخته يعقوب العَيْرُ فعقد الاتفاق والعقد معه على راحيل، ثم أدخل المنارهم بأن لابان خدع ابن أخته يعقوب العَيْرُ فعقد الاتفاق والعقد معه على راحيل، ثم أدخل المنارهم بأن لابان خدع ابن أخته يعقوب العَيْرُ فعقد الاتفاق والعقد معه على راحيل، ثم أدخل المناره العَيْرُ فعقد الاتفاق والعقد معه على راحيل، ثم أدخل المناره المن

٥٢

<sup>(</sup>١) سفر صفنيا (٣: ٤).

عليه ليلة الزفاف في الظلام أختها ليئة بدلاً منها دون عقد فاضطجع معها، فاضطر أن يخدم سبع سنوات أخر من أجل راحيل التي يحبها، فجمع بين الأختين، ثم رد له الصاع صاعين، فخدع عند قسمة الماشية ولدى انصرافه من عنده سراً، فأين الصفح والنصح وكسب الناس بالبر والإحسان؟؟(۱)، وفيما يتعلق بالكذب فقد ذكر في توراتهم: [يَقُولُ الرَّبُ. لأَنَّهُمْ مِنْ صَغِيرِهِمْ إِلَى كَبِيرِهِمْ، كُلُّ وَاحِدٍ مُولَعٌ بِالرِّبْحِ. وَمِنَ النَّبِيِّ إِلَى الْكَاهِنِ، كُلُّ وَاحِدٍ مُولَعٌ بِالرِّبْحِ. وَمِنَ النَّبِيِّ إِلَى الْكَاهِنِ، كُلُّ وَاحِدٍ مُولَعٌ بِالرِّبْحِ. وَمِنَ النَّبِيِّ إِلَى الْكَاهِنِ، كُلُّ وَاحِدٍ يَعْمَلُ بِالْكَذِبِ](۱). فالأنبياء لا يكذبون؛ فهم معصومون من الخطيئة قبل النبوة وبعدها، ما بالكم بنبي كاذب وما بالكم بمن أرسله؟ هذا يكفي لإثبات أن العهد القديم ليس من كلام الله(۱).

وهذا معاكس لصفات الأنبياء عند المسلمين حيث وصفهم الإسلام بالصدق:

فهي صفة ملازمة للنبوة، وهي وإن كانت ضرورية للبشر؛ بل هي من الصفات الفطرية فيهم، فلا يمكن للنبي أن يصدر منه ما يخل بالمروءة، كالكذب والخيانة، وأكل أموال الناس بالباطل، وغيرها من الصفات القبيحة؛ لأنها لا تليق برجل عادي، فكيف بنبي مقرب أو رسول مكرم؟ ولو جاز وقوع الكذب على الأنبياء، لما أصبح هناك ثقة فيما ينقلونه من أخبار الوحي، أو يروونه عن الله على الأنبياء، لما أصبح هناك ثقة فيما ينقلونه من أخبار الوحي،

٧. ننسب أسفار اليهود إلى الأنبياء أنهم ينقاضون الفضة مقابل النبوة [رُوَسَاوُهَا يَقْضُونَ بِالرَّشْوَةِ، وَكَهَنَتُهَا يُعَلِّمُونَ بِالأُجْرَةِ، وَأَنْبِيَاوُهَا يَعْرِفُونَ بِالْفِضَّةِ، وَهُمْ يَتَوَكَّلُونَ عَلَى الرَّبِّ قَائِلِينَ: «أَلَيْسَ الرَّبُ فِي وَسَطِنَا؟ لاَ يَأْتِي عَلَيْنَا شَرِّ!»](١)، وتذكر أسفارهم أيضاً خيانة الرب سبحانه وتعالى: [وَكَلَّمَ الرَّبُ مُوسَى فِي نَفْسِ ذلِكَ الْيَوْمِ قَائِلاً: «إصْعَدْ إلَى جَبَلِ عَبَارِيمَ هذَا، جَبَلِ نَبُو الَّذِي فِي أَرْضِ مُوآبَ الَّذِي قُبَالَةَ أَرِيحَا، وَانْظُرْ أَرْضَ كَنْعَانَ الَّتِي أَنَا أُعْطِيهَا لِبَنِي إِسْرَائِيلَ مُلْكًا، وَمُتْ فِي الْجَبَلِ الَّذِي تَصْعَدُ إلَيْهِ، وَانْضَمَّ إلَى قَوْمِكَ، كَمَا مَاتَ هَارُونُ أَخُوكَ فِي جَبَلِ هُورٍ وَمُتْ فِي الْجَبَلِ الَّذِي تَصْعَدُ إلَيْهِ، وَانْضَمَّ إلَى قَوْمِكَ، كَمَا مَاتَ هَارُونُ أَخُوكَ فِي جَبَلِ هُورٍ وَمُتْ فِي الْجَبَلِ الَّذِي تَصْعَدُ إلَيْهِ، وَانْضَمَّ إلَى قَوْمِكَ، كَمَا مَاتَ هَارُونُ أَخُوكَ فِي جَبَلِ هُورٍ وَمُتْ فِي الْجَبَلِ الَّذِي تَصْعَدُ إلَيْهِ، وَانْضَمَّ إلَى قَوْمِكَ، كَمَا مَاتَ هَارُونُ أَخُوكَ فِي جَبَلِ هُورٍ وَمُتْ فِي الْجَبَلِ الَّذِي تَصْعَدُ إلَيْهِ، وَانْضَمَّ إلَى قَوْمِكَ، كَمَا مَاتَ هَارُونُ أَخُوكَ فِي جَبَلِ هُورِ وَمُتْ فِي الْجَبَلِ الَّذِي تَصْعَدُ إلَيْهِ، وَانْضَمَ إلَى قَوْمِكَ، كَمَا مَاتَ هَارُونُ أَخُوكَ فِي جَبَلِ هُورِ الْحَالِي اللَّذِي الْمَالِي اللَّهُ الْمُ الْمُعْلِ اللَّهُ الْمُ الْمُؤْلِ الْمُعْمَ الْمَاتِ الْمَالِي الْمُؤْلِ اللَّهُ الْمُ الْمُؤْلِ الْمُؤْلِ الْمُؤْلِ الْمُؤْلِ الْمُؤْلِ الْمُؤْلِ اللَّهُ الْمُعْمَالِ الْمُؤْلِ الْمُؤْلِ الْمُؤْلِ الْمُؤْلِ اللَّهُ الْمُؤْلِ الْمُؤْل

<sup>(</sup>۱) انظر: سفر التكوين (۳۲: ۱- ۳۱)، مغالطات اليهود وردها من واقع أسفارها، عبد الوهاب عبد السلام طويلة، ص ۲۱، دار القلم، دمشق.

<sup>(</sup>٢) سفر إرميا (٦: ١٣).

<sup>(</sup>٣) انظر: الخطأ والدخيل في توراة بني إسرائيل، إبراهيم ثروت حداد، ص٧١، مركز التتوير الإسلامي.

<sup>(</sup>٤) سفر ميخا(٣: ١١).

وَضُمَّ إِلَى قَوْمِهِ، لأَنَّكُمَا خُنْتُمَانِي فِي وَسَطِ بَنِي إِسْرَائِيلَ عِنْدَ مَاءِ مَرِيبَةِ قَادَشَ فِي بَرِّيَّةِ صَينِ، إِذْ لَمْ تُقَدِّسَانِي فِي وَسَطِ بَنِي إِسْرَائِيلَ. فَإِنَّكَ تَنْظُرُ الأَرْضَ مِنْ قُبَالَتِهَا، وَلِكِنَّكَ لاَ تَدْخُلُ إِلَى هُنَاكَ إِلَى الأَرْضِ الَّتِي أَنَا أُعْطِيهَا لِبَنِي إِسْرَائِيلَ»](١).

من غير أن يكون ثمة ردِّ لدى المسلمين فإنه يجب أن يكون النبي أميناً بما أتاه الوحي، يبلغ أوامر الله ونواهيه إلى عباد الله دون زيادة أو نقص، ودون تحريف أو تبديل، امتثالاً لقول الله تعالى: ﴿ ٱلَّذِينَ يُبَيِّغُونَ رِسَلَاتِ ٱللّهِ وَيَغْشُونَهُ وَلَا يَخْشُونَ أَحَدًا إِلّا ٱللّهُ وَكُفّى بِٱللّهِ حَسِيبًا ﴾ الله تعالى: ﴿ ٱلّذِينَ يُبَيِّغُونَ رِسَلَاتِ ٱللّهِ وَيَغْشُونَهُ وَلَا يَخْشُونَ أَحَدًا إِلَّا ٱللّهُ وَكُفّى بِٱللّهِ حَسِيبًا ﴾ (الأحزاب: ٣٩).

فالأنبياء جميعاً مؤتمنون على الوحي يبلغون أوامر الله كما نزلت عليهم، لا يمكن لهم أن يخونوا أو يخفوا ما أمرهم الله تعالى به؛ لأن الخيانة تتنافى مع الأمانة. وهل يليق بالنبي أن يخون أمانته! فكيف ينصح الأمة ويبلغ رسالة الله؟ نحن لا نقبل هذا من غير النبي فكيف بالنبي أن يوصف بتلك الصفات.

فالأنبياء كلهم أدوا الأمانة على الوجه الأكمل، وكل نبي كان يقول لقومه: ﴿ أَبَلِغُكُمُ وَمَا هُوَ وَمَا هُوَ وَمَا هُوَ وَمَا هُوَ الله تعالى: ﴿ وَمَا هُوَ عَلَى الْفَيْتِ بِضَنِينِ ﴾ (التكوير: ٢٤)، وما نزلت آية على رسول الله أشد من قوله تعالى: ﴿ وَمَا هُوَ اللّهَ أَنْ عَنْسَلَهُ ﴾ (الأحزاب: ٣٧)، فلو كان رسول الله كاتماً لشيء من الوحي؛ لكتم هذه الآية الكريمة (٢)، ولكتم أيضاً الآيات التي فيها عتاب له وله مثل قوله تعالى: ﴿ عَبَسَ وَتُولِّنَ اللهُ أَنْ جَاتُهُ الْأَعْمَىٰ ﴾ (عبس: ١ - ٢).

فلم يجعلوها مهنة كما فعل اليهود؛ بل هي دعوة إلى الله وحدة وفي سبيل الله لا ينتظرون أجراً على الله وكله على الله وكله والم على الله وكله على الله وكله والمراكبة والمر

٣. ينسبون للأنبياء الاعتراض على حكم الله ومحاجته، كما نسبوا إلى موسى قوله [فقالَ مُوسَى الله وسلم الله والله وسلم الله وسل

<sup>(</sup>١) سفر التثنية (٣٢: ٤٨ - ٥٢).

<sup>(</sup>٢) انظر: جلال الدين محمد بن أحمد المحلي، وجلال الدين عبد الرحمن بن أبي بكر السيوطي، ص٢٠٣، دار الحديث، ط١، القاهرة.

حِضْنِكَ كَمَا يَحْمِلُ الْمُرَبِّي الرَّضِيعَ، إِلَى الأَرْضِ الَّتِي حَلَفْتَ لآبَائِهِ؟ مِنْ أَيْنَ لِي لَحْمٌ حَتَّى أَعْظِيَ جَمِيعَ هذَا الشَّعْبِ؟ لأَنَّهُمْ يَبْكُونَ عَلَيَّ قَائِلِينَ: أَعْظِنَا لَحْمًا لِنَأْكُلَ. لاَ أَقْدِرُ أَنَا وَحْدِي أَعْظِيَ جَمِيعَ هذَا الشَّعْبِ لأَنَّهُ ثَقِيلٌ عَلَيَّ. فَإِنْ كُنْتَ تَفْعَلُ بِي هَكَذَا، فَاقْتُلْنِي قَتْلاً إِنْ وَجَدْتُ أَنْ أَحْمِلَ جَمِيعَ هذَا الشَّعْبِ لأَنَّهُ ثَقِيلٌ عَلَيَّ. فَإِنْ كُنْتَ تَفْعَلُ بِي هَكَذَا، فَاقْتُلْنِي قَتْلاً إِنْ وَجَدْتُ أَنْ أَحْمِلَ جَمِيعَ هذَا الشَّعْبِ لأَنَّهُ ثَقِيلٌ عَلَيَّ. فَإِنْ كُنْتَ تَفْعَلُ بِي هَكَذَا، فَاقْتُلْنِي قَتْلاً إِنْ وَجَدْتُ نِعْمَةً فِي عَيْنَيْكَ، فَلاَ أَرَى بَلِيَّتِي».](۱).

كما وصفوهم بالتواني عند تنفيذ أمر الرب، كما ذكروا عن لوط الطّيّة [ وَلَمَّا طَلَعَ الْفَجْرُ كَانَ الْمَلاَكَانِ يُعَجِّلاَنِ لُوطًا قَائِلَيْنِ: «قُمْ خُذِ امْرَأَتَكَ وَابْنَتَيْكَ الْمَوْجُودَتَيْنِ لِئِلاَّ تَهْلِكَ بِإِثْمِ الْمَدِينَةِ» الْمَلاَكَانِ يُعَجِّلاَنِ لُوطًا قَائِلَيْنِ: «قُمْ خُذِ امْرَأَتِكَ وَابْنَتَيْكِ الْمَوْجُودَتَيْنِ لِئِلاَّ تَهْلِكَ بِإِثْمِ الْمَدِينَةِ» وَلَمَّا تَوَانَى، أَمْسَكَ الرَّجُلاَنِ بِيدِهِ وَبِيدِ امْرَأَتِهِ وَبِيدِ ابْنَتَيْهِ، لِشَفَقَةِ الرَّبِ عَلَيْهِ، وَأَخْرَجَاهُ وَوَضَعَاهُ خَارِجَ الْمَدِينَةِ] (٢).

ويصفونهم بعدم الأدب مع الله سبحانه وتعالى، ومن ذلك ما ذكروه من دعاء حبقوق [حَتَّى مَتَى يَا رَبُّ أَدْعُو وَأَنْتَ لاَ تَسُمَعُ؟ أَصْرُخُ إِلَيْكَ مِنَ الظُّلْمِ وَأَنْتَ لاَ تُخَلِّصُ؟ لِمَ تُرِينِي إِثْمًا، وَتُبْصِرُ جَوْرًا؟](٣).

وأما المسلمون فعندهم أن التبليغ صفة خاصة بالرسل صلوات الله عليهم، يُبلغون أحكام الله والوحي الذي أُنزل عليهم من السماء، فلا يكتمون شيئاً مما أوحاه الله إليهم، حتى لو كان في هذا التبليغ إيذاء عظيماً لهم، أو شرًا مستطيرًا يلحق بهم من الأشرار الفجّار.

<sup>(</sup>١) سفر العدد (١١: ١١- ١٥).

<sup>(</sup>۲) سفر التكوين(۱۹: ۱۰- ۱٦).

<sup>(</sup>٣) سفر حبقوق (١: ٢-٣).

ولهذا نجد بعض السور أو الآيات الكريمة تبدأ بقوله تعالى: (قل)، وهو أمر موجه له عليه الصلاة والسلام ليبلغه إلى الأمة، فيبلغها الرسول كما نزلت دون نقصان أو زيادة مثل قوله تعالى: ﴿ قُلْ مَنزِهِ سَبِيلِي آدَعُوا إِلَى اللّهِ عَلَى بَصِيرَةٍ أَنَا وَمَنِ اَتَبَعَنِي ﴾ (يوسف: ١٠٨)، وقوله تعالى: ﴿ قُلْ مَنزِهِ سَبِيلِي آدَعُوا إِلَى اللّهِ عَلَى بَصِيرَةٍ أَنَا وَمَنِ اَتّبَعَنِي ﴾ (الكافرون: ١)، قوله تعالى: ﴿ قُلْ اَعُوذُ بِرَبِ الكافرون: ١)، قوله تعالى: ﴿ قُلْ اَعُوذُ بِرَبِ الفَاقِ ﴾ (الفاق: ١)، قوله تعالى: ﴿ قُلْ اَعُودُ بِرَبِ النّاسِ ﴾ (الناس: ١)، والغرض من التبليغ أن يقطع الله الحجة على الناس؛ لئلا يبقى لأحد عذر يوم القيامة، فإن الله تعالى أكرم من أن يعذب إنساناً قبل أن يبلغه الرسالة، وأرحم من أن يعذب دون ذنب كما قال تعالى: ﴿ وَمَا كُنّا فَعَلَى اللّهِ الْعِلْ الْإسراء: ١٥).

٤. يصفون الأنبياء بالنظاهر بالجنون وتمزيق الثياب، كما ذكروا عن داود الطّيّي [فغيّر عَقْلَهُ فِي أَعْيُنهِمْ، وَتَظَاهَرَ بِالْجُنُونِ بَيْنَ أَيْدِيهِمْ، وَأَخَذَ يُخَرْبِشُ عَلَى مَصَارِيعِ الْبَابِ وَيُسِيلُ رِيقَهُ عَلَى لِحْيَتِهِ] (١) فعل ذلك داود خوفاً من أخيش ملك جت ، وقالوا عن داود أيضاً : [وَأَخَذْتُ الإِكْلِيلَ الَّذِي عَلَى رَأْسِهِ وَالسّوارَ الَّذِي عَلَى ذِرَاعِهِ وَأَتَيْتُ بِهِمَا إِلَى سَيّدِي ههُنَا». فَأَمْسَكَ دَاوُدُ ثِيَابَهُ وَمَزَّقَهَا، وَكَذَا جَمِيعُ الرِّجَالِ الَّذِينَ مَعَهُ. وَنَدَبُوا وَبَكَوْا وَصَامُوا إِلَى الْمَسَاءِ عَلَى شَاوُلَ ](١) وذلك حين أخبر داود الطّيّل بقتل شاول . كما ذكروا عن أيوب الطّيّل قولهم [فقامَ أَيُوبُ وَمَزَّقَ وَذلك حين أخبر داود الطّيّل بقتل شاول . كما ذكروا عن أيوب الطّيّل قولهم [فقامَ أَيُوبُ وَمَزَّقَ جُبّتَهُ، وَجَزَّ شَعْرَ رَأْسِهِ، وَخَرَّ عَلَى الأَرْضِ وَسَجَدَ، وَقَالَ: «عُرْيَانًا خَرَجْتُ مِنْ بَطْنِ أُمِّي، وَعُرْيَانًا أَعُودُ إِلَى هُنَاكَ. الرَّبُ أَعْطَى وَالرَّبُ أَخْذَ، فَلْيَكُن اسْمُ الرَّبِ مُبَارِكًا» ](١) .

واتهموهم بالجهل بالرب، فقد وصفوا أنبياء الله بما لا يليق، كما ذكروا عن إرميا وصف الله سبحانه وتعالى بعدم الاستطاعة، قائلين [وَلَمْ يَسْتَطِعِ الرَّبُّ أَنْ يَحْتَمِلَ بَعْدُ مِنْ أَجْلِ شَرِّ أَعْمَالِكُمْ، مِنْ أَجْلِ الرَّجَاسَاتِ الَّتِي فَعَلْتُمْ ](٤).

أما عند المسلمين فإن الأنبياء يوصفون بالفطنة والعفة والرزانة، فلم يبعث الله سبحانه وتعالى أحداً من الأنبياء إلا وكان على جانب عظيم من النباهة والذكاء الخارق مع كمال

<sup>(</sup>١) سفر صموئيل الأول(٢١: ١٣).

<sup>(</sup>٢) سفر صموئيل الثاني (١: ١١- ١٢).

<sup>(</sup>٣) سفر أيوب(١: ٢٠- ٢١).

<sup>(</sup>٤) سفر إرميا(٤٤: ٢٢).

الفعل والرشد، كما وصف الله الخليل الطّين في قوله تعالى: ﴿ وَلَقَدْ ءَانَيْنَا ٓ إِبْرَهِيمَ رُشَدَهُ، مِن قَبْلُ وَلَقَدْ ءَانَيْنَا ٓ إِبْرَهِيمَ رُشَدَهُ، مِن قَبْلُ وَكُنّا بِهِ عَلِمِينَ ﴿ وَلَقَدْ عَالِمِينَ ﴿ وَلَقَدْ عَالِمِينَ اللَّهُ ﴾ (الأنبياء: ٥١)(١).

وتنسب التوراة لبعض الأنبياء السجود لشعب الأرض، كما نسبت لإبراهيم: [٧فَقَامَ إِبْرَاهِيمُ وَسَجَدَ لِشَعْبِ الأَرْضِ، لِبَنِي حِثَّ](٢). وكذلك سجود داود لشاول[وَنَادَى وَرَاءَ شَاوُلَ قَائِلاً: «يَا سَبَدِي الْمَلِكُ». وَلَمَّا الْتَقْتَ شَاوُلُ إِلَى وَرَائِهِ، خَرَّ دَاوُدُ عَلَى وَجْهِهِ إِلَى الأَرْضِ وَسَجَد](٣).

م. يصفون بعض الأنبياء بصناعة الأصنام وأمر الناس بعبادتها، كما قالوا عن هارون: [فَقَالَ لَهُمْ هَارُونُ: «انْزِعُوا أَقْرَاطَ الذَّهَبِ الَّتِي فِي آذَانِ نِسَائِكُمْ وَبَنْيِكُمْ وَبَنَاتِكُمْ وَاتُونِي بِهَا». فَنَزَعَ كُلُّ الشَّغْبِ أَقْرَاطَ الذَّهَبِ الَّتِي فِي آذَانِهِمْ وَأَتَوْا بِهَا إِلَى هَارُونَ. فَأَخَذَ ذلِكَ مِنْ أَيْدِيهِمْ وَصَوَّرَهُ كُلُّ الشَّعْبِ أَقْرَاطَ الذَّهَبِ الَّتِي فِي آذَانِهِمْ وَأَتَوْا بِهَا إِلَى هَارُونَ. فَأَخَذَ ذلِكَ مِنْ أَيْدِيهِمْ وَصَوَّرَهُ بِالإِنْمِيلِ، وَصَنَعَهُ عِجْلاً مَسْبُوكًا. فَقَالُوا: «هذِهِ آلِهَتُكَ يَا إِسْرَائِيلُ الَّتِي أَصْعَدَتُكَ مِنْ أَرْضِ بِالإِزْمِيلِ، وَصَنَعَهُ عِجْلاً مَسْبُوكًا. فَقَالُوا: «هذِهِ آلِهَتُكَ يَا إِسْرَائِيلُ الَّتِي أَصْعَدَتُكَ مِنْ أَرْضِ مِصْرَ». فَلَمَا نَظَرَ هَارُونُ بَنَى مَذْبَحًا أَمَامَهُ، وَنَادَى هَارُونُ وَقَالَ: «غَدًا عِيدٌ لِلرَّبِّ» ](نُ)، وفي موضع آخر ذكروا غضب الرب على هارون [وَعَلَى هَارُونَ غَضِبَ الرَّبُّ جِدًّا لِيُبِيدَهُ ](نُ).

أما عند المسلمين فقد حفظ الله الأنبياء والرسل وثبتهم ووهبهم العصمة من الذنوب والمعاصي، وارتكاب المنكرات والمحرمات، وألهمهم التأمل والتوصل لتوحيد الخالق في حياتهم وتصرفاتهم، والحكمة من ذلك أن الله الله المعصية أو ارتكابهم الموبقات والآثام لأصبحت الصالحة للخلق، فلو جاز وقوعهم في المعصية أو ارتكابهم للموبقات والآثام لأصبحت المعصية مشروعة، أو أصبحت طاعتهم علينا غير واجبة، وهذا غير سليم؛ بل مستحيل فالأنبياء هم القادة وكيف يصح أن يأمر أحد القادة بالفضيلة وينهى عن الرذيلة ثم يرتكب هو أنواع الفواحش والمنكرات (٦).

<sup>(</sup>۱) انظر: رسالة في حقيقة التأويل، عبد الرحمن بن يحيى بن علي بن محمد المعلمي العتمي اليماني، حققه: جرير بن العربي أبي مالك الجزائري، ص٦٤، دار اطلس الخضراء للنشر والتوزيع، ط١، ١٤٢٦ هـ - ٢٠٠٥م، الرياض.

<sup>(</sup>٢) سفر التكوين (٢٣: ٧).

<sup>(</sup>٣) سفر صموئيل الأول (٢٤: ٨).

<sup>(</sup>٤) سفر الخروج (٢٣: ٢- ٥).

<sup>(</sup>٥) سفر التثنية (٩: ٢٠) .

<sup>(</sup>٦) انظر: النبوة والأنبياء، ص٤٠-٤٨.

انظر الرد على افترائهم في المطلب الثاني هارون الله والعجل الذهبي.

- آ. يزعم اليهود أن الأنبياء يحرصون على الدنيا ويختصمون من أجلها، ومن ذلك ما ورد في سفر التكوين: [ وَلُوطٌ السَّائِرُ مَعَ أَبْرَامَ، كَانَ لَهُ أَيْضًا غَنَمٌ وَبَقَرٌ وَخِيَامٌ. وَلَمْ تَحْتَمِلْهُمَا الأَرْضُ أَنْ يَسْكُنَا مَعًا، إِذْ كَانَتْ أَمْلاَكُهُمَا كَثِيرَةً، فَلَمْ يَقْدِرَا أَنْ يَسْكُنَا مَعًا. فَحَدَثَتُ مُخَاصَمَةٌ بَيْنَ رُعَاةٍ مَوَاشِي أَبْرُامَ وَرُعَاةٍ مَوَاشِي لُوطٍ. وَكَانَ الْكَنْعَانِيُونَ وَالْفَرِزِيُّونَ حِينَئِذٍ سَاكِنِينَ فِي الأَرْضِ. فَقَالَ أَبْرُامُ لِلُوطٍ: «لاَ تَكُنْ مُخَاصَمَةٌ بَيْنِي وَبَيْنَكَ، وَبَيْنَ رُعَاتِي وَرُعَاتِكَ، لأَنْنَا نَحْنُ أَخَوَانِ. فَقَالَ أَبْرُامُ لِلُوطٍ: «لاَ تَكُنْ مُخَاصَمَةٌ بَيْنِي وَبَيْنَكَ، وَبَيْنَ رُعَاتِي وَرُعَاتِكَ، لأَنْنَا نَحْنُ أَخَوَانِ. أَلْيُسْتَ كُلُّ الأَرْضِ أَمَامَكَ؟ اعْتَزِلْ عَنِّي. إِنْ ذَهَبْتَ شِمَالاً فَأَنَا يَمِيثًا، وَإِنْ يَمِينًا فَأَنَا شَمَالاً فَأَنَا يَمِيثًا، وَإِنْ يَمِينًا فَأَنَا شَمَالاً»](١).
- ٧. وادعوا أيضاً على أنبياء الله الضلال بالخمر حيث يقولون عنهم: [وَلكِنَّ هُولاءِ أَيْضًا ضَلُوا بِالْمُسْكِرِ، وَتَاهُوا بِالْمُسْكِرِ. الْكَاهِنُ وَالنَّبِيُ تَرَبَّحَا بِالْمُسْكِرِ. ابْتَلَعَتْهُمَا الْخَمْرُ. تَاهَا مِنَ الْمُسْكِرِ، فِالْخَمْرِ وَتَاهُوا بِالْمُسْكِرِ، الْكَاهِنُ وَالنَّبِيُ تَرَبَّحَا بِالْمُسْكِرِ. ابْتَلَعَتْهُمَا الْخَمْرُ حتى ضَلاً فِي الرُّولُيَا، قَلْقَا فِي الْقَضَاءِ ](٢)، وأيضا اتهموا نوح الله بالإفراط في شرب الخمر حتى أضاع رشده فتعرى ولم يَعِ ما يفعل: [وَابْتَدَأَ نُوحٌ يَكُونُ فَلاَّحَا وَغَرَسَ كَرْمًا. وَشَرَبَ مِنَ الْخَمْرِ فَسَكِرَ وَتَعَرَّى دَاخِلَ خِبَائِهِ] (٣)، وهذا يعني أن الله تعالى حاشاه يوصي بشرب!! فالله هو الذي حرمه في كتابه العزيز: ﴿ إِنَّمَا يُرِيدُ ٱلشَّيْطَنُ أَن يُوقِعَ بَيْنَكُمُ ٱلْعَدَوةَ وَٱلْبَغْضَاءَ فِي ٱلْخَبْرِ وَلَعَيْرِ وَيَعَلَّمُ مَن ذِكْرِ ٱللَّهِ وَعَنِ ٱلصَّلَوَّ فَهَلَ ٱنْهُم مُنهُونَ ﴿ الله الله المائدة: ٩١ )(٤).

كما ينسبون لله سبحانه وتعالى وصف الأنبياء بالنجاسة، فيقولون [«لأَنَّ الأَنْبِيَاءَ وَالْكَهَنَةَ تَنَجَّسُوا جَمِيعًا، بَلْ فِي بَيْتِي وَجَدْتُ شَرَّهُمْ، يَقُولُ الرَّبُ... وَقَدْ رَأَيْتُ فِي أَنْبِيَاءِ السَّامِرَةِ حَمَاقَةً. تَنَبَّأُوا بِالْبَعْلِ وَأَصَلُوا شَعْبِي إِسْرَائِيلَ. وَفِي أَنْبِيَاءِ أُورُشَلِيمَ رَأَيْتُ مَا يُقْشَعَرُ السَّامِرَةِ حَمَاقَةً. تَنَبَّأُوا بِالْبَعْلِ وَأَصَلُوا شَعْبِي إِسْرَائِيلَ. وَفِي أَنْبِيَاءِ أُورُشَلِيمَ رَأَيْتُ مَا يُقْشَعَرُ مِنْهُ. يَفْسِقُونَ وَيَسْلُكُونَ بِالْكَذِبِ، وَيُشَدِّدُونَ أَيَادِيَ فَاعِلِي الشَّرِّ حَتَّى لاَ يَرْجِعُوا الْوَاحِدُ عَنْ مِنْهُ. يَفْسِقُونَ وَيَسْلُكُونَ بِالْكَذِبِ، وَيُشَدِّدُونَ أَيَادِيَ فَاعِلِي الشَّرِّ حَتَّى لاَ يَرْجِعُوا الْوَاحِدُ عَنْ شَرِّهُ. ... هكذَا قَالَ رَبُّ الْجُنُودِ: لاَ تَسْمَعُوا لِكَلاَمِ الأَنْبِيَاءِ النَّذِينَ يَتَنَبَّأُونَ لَكُمْ] (٥) .

أما عند المسلمين فمن صفات الأنبياء الكرام، أنهم لا يمكن أن يكون فيهم عيوب خَلقية أو خُلقية تنفر الناس من الاجتماع بهم، أو اتباعهم والسماع لدعوتهم، والله سبحانه صانهم وسلمهم من العيوب، فالعقل والشرع يلزمان من القول بعصمة النبي، أي كيف يجوز أن يكون

<sup>(</sup>١) سفر التكوين (١٣: ٥- ٩).

<sup>(</sup>٢) سفر إشعياء (٢٨: ٧).

<sup>(</sup>٣) سفر التكوين (٩: ٢٠- ٢١).

<sup>(</sup>٤) انظر: مغالطات اليهود، ص٤٤٩، الخطأ والدخيل في توراة بني إسرائيل، ص٧٤.

<sup>(</sup>٥) سفر إرميا (٢٣: ١١ – ١٧).

نبياً سارقاً أو قاطع طرق أو شارب خمر أو غير ذلك، فلا يصح أن يكون لكلام النبي أثر في النفوس دون أن تكون سيرته عطرة، وحياته غير ملوثة بالموبقات والآثام..

٨. اتهام الأنبياء بالقتل والمجازر وجرائم الحرب، فقد اتهموا موسى الطّيّليّ بقسوة الانتقام من الكنعانيين والأموريين، وأيضاً اتهموا يوشع بالجرائم التي لا تبقي ولا تذر، وغيرهم من الأنبياء...(١)، [ وَصَعِدَ الشّعْبُ إِلَى الْمَدِينَةِ ... وَحَرَّمُوا كُلَّ مَا فِي الْمَدِينَةِ مِنْ رَجُل وَامْرَأَةٍ، مِنْ طِفْل وَشَيْخ، حَتَّى الْبَقَرَ وَالْغَنَمَ وَالْحَمِيرَ بِحَدِّ السّيْفِ...وَأَحْرَقُوا الْمَدِينَةَ بِالنَّارِ مَعَ كُلِّ مَا بِهَا، إِنَّمَا الْفَضَةُ وَالذَّهَبُ وَآنِيَةُ النَّحَاسِ وَالْحَدِيدِ جَعَلُوهَا فِي خِزَانَةٍ بَيْتِ الرَّبِ الرَّبِ (١).

أما عند المسلمين فقد اتصف أنبياء الله باجتنابهم كل ما يخل بالمروءة أو يهدر الكرامة، أو يحط من قدر الإنسان.

٩. اتهموا الأنبياء بالميل إلى الأصنام بسبب حب النساء، كما نسبوا إلى سليمان الطّيّة أنه ختم عمره بعبادة الأصنام والسحر وسُبيت نساؤه دينه، ويتهمونهم أيضاً بالزنى والفجور و دخولهم بيوت الزواني فيضطجعون، كما ذكروا عن لوط الطّيّة بمضاجعة ابنتيه: [وَصَعِدَ لُوطٌ مِنْ صُوغَرَ وَسَكَنَ فِي الْجَبْلِ، وَابْنَتَاهُ مَعَهُ، لأَنّهُ خَافَ أَنْ يَسْكُنَ فِي صُوغَر. فَسَكَنَ فِي الْمُغَارَةِ هُو وَابْنَتَاهُ. وَقَالَتِ الْبِكُرُ لِلصَغِيرَةِ: «أَبُوبُا قَدْ شَاخَ، وَلَيْسَ فِي الأَرْضِ رَجُلٌ لِيَدُخُلُ عَلَيْنَاهُ كَعَادَةِ كُلَّ الأَرْضِ. هَلُمَ نَسْفِي أَبِانَا خَمْرًا وَبَضْطَجعُ مَعَهُ، فَتُحْيِي مِنْ أَبِينَا نَسْئلًا ﴾] ["افسقتا كَعَادَةِ كُلِّ الأَرْضِ. هَلُمَ نَسْفِي أَبَانَا خَمْرًا وَبَضْطَجعُ مَعَهُ، فَتُحْيِي مِنْ أَبِينَا نَسْئلًا ﴾] أناشقتا أباهما الخمر واضطجعتا معه وهو لا يعلم (أ)، وأيضاً ما ذكروه عن شمشون: [ثُمَّ ذَهَبَ شَمْشُونُ إلِى غَزَّة، وَرَأَى هُنَاكَ المُزَاةُ رَانِيَةً فَدَخَلَ إلِيْهَا. فَقِيلَ للْغَزِينَ: «قَدْ أَتَى شَمْشُونُ إلَى عَزَقَ، وَرَأَى هُنَاكَ المُزَلِّقَ فَلَيْكَ اللَيْلَ كُلُهُ عَنْدَ بَابِ الْمَدِينَةِ. فَهَدَأُوا اللَّيْلَ كُلَّهُ قَانِلِينَ: «عِنْدَ صَصْوَعِ الصَبَاحِ نَقْتُلُهُ » فَاصْطَجَعَ شَمْشُونُ إلَى نِصْفِ اللَّيْلِ، ثُمَّ قَامَ فِي نِصَفِ اللَّيْلِ وَأَخَذَ مَلْ مَوْعَ الصَبَاحِ نَقْتُلُهُ » فَاصْطَجَعَ شَمْشُونُ إلَى نِصْفِ اللَّيْلِ، ثُمَّ قَامَ فِي نِصَفِ اللَّيْلِ وَأَخَذَ مَنْ مَعَها عَلَى كَتَقَيْهِ وَصَعِدَ بِهَا إلَى رَبِي فَعْلَ مَنْ مَعَها غِي الْبَيْتِ، لأَنْهَا قَدْ خَبَاتِ رَأْسِ الْجَبْلِ اللَّذِي مُقَالِ حَبْرُونَ ] (٥٠). والنبي يشوع ينادي بحياة الزانية: [فَتَكُونُ الْمَدِينَةُ وَكُلُ مَنْ مَعَها فِي الْبَيْتِ، لأَنْهَا قَدْ خَبَاتِ المُرْانِيَةِ أَنْ الْمُرْسَلَيْنَ الْمَابِي الْمُدِينَةُ فَعُطْ تَحْيًا هِيَ وَكُلُ مَنْ مَعَهَا فِي الْبَيْتِ، لأَنْهَا قَدْ خَبَاتِ الْمُدِينَةُ وَلُولُ اللَّائِينَةُ وَلُولُ الْمُولِ الْمُدَيِّةُ فَقُطْ تَحْيًا هِيَ وَكُلُ مَنْ مَعَهَا فِي الْبَيْتِ، لأَنَهُ قَلْ قَدْ خَبَاتِ المُلْفِي الْمُنْ الْمُدَيْنَةُ مُنْ الْمُدِينَةُ فَقُطْ تَحْيًا فَيْ الْمُنْ الْمُدَيِنَةُ الْمُ اللَّهُ اللَّائِيَةُ الْمُنْ الْمُنْهَا

<sup>(</sup>١) انظر: مغالطات اليهود، ص ٤٨٨ -٤٩٣.

<sup>(</sup>۲) انظر: سفر یشوع (٦: ۲۰ ۲۶).

<sup>(</sup>٣) سفر التكوين (١٩: ٣٠- ٣٢).

<sup>(</sup>٤) انظر: مغالطات اليهود، ص ٤٤٩ - ٤٥٠.

<sup>(</sup>٥) سفر القضاة (١٦: ١- ٣)، انظر: خطأ الدخيل في توراة بني إسرائيل، ص٦٨.

<sup>(</sup>٦) سفر يشوع (٦: ١٧) ، انظر: مغالطات اليهود، ص٤٦٣.

وداود الطّيّة نسبوا إليه قتل أحد رجاله لينال زوجته، فقد حكوا في سفر صموئيل الثاني أن داود الطّيّة اطلع من قصره فرأى امرأة تغتسل في دارها فعشقها وبعث إليها من يحضرها إليه، فكان ما كان – تعالى الله أن يجرى ذلك على رسله – ثم ردها، ثم حبلت المرأة بعد ذلك وكان زوجها يسمى (أوريا) غائباً في العسكر ولما علمت المرأة بالحمل أرسلت به إلى داود، فبعث داود إلى يوآب بن صوريا قائده على العسكر يأمره أن يبعث إليه بأوريا زوج المرأة فجاء فصنع له طعاماً وخمراً حتى سكر وأمره بالانصراف إلى أهله ليواقعها فينسب الحمل إليه ففهم الأمر أوريا وتخابث فلم يمش إلى أهله وقال حاشى لله أن يكون الملك هنا دون أهله وأمشي أنا إلى أهلي، فلما يئس داود منه رده إلى العسكر وكتب إلى القائد أن يصدّر به في القتال مستقتلاً له فقتل أوريا، وقتل معه من المؤمنين سبعة آلاف، وفزع القائد من داود لقتل العدد العظيم من المؤمنين وقال للرسول إذا أنت أخبرت الملك داود بقتل الناس ورأيته قد غضب قل له سريعاً إن أوريا قتل فيهم ففعل الرسول، وسكن داود من بعد الغضب، وسُرّ بموت أوريا وهانت عليه من أجل موته دماء المؤمنين، من أجل الظفر بزوجة أوريا (۱۱)(۱).

فهنا اتهام واضح لنبي الله داود عن النقاعس عن الجهاد، وأيضا مخالف للوصايا العشر، ففي أسفارهم: [لاتزنِ] (٢) وأيضاً: [لا تشته امرأة قريبك] (٤)، فهو لم يُقم الحد على نفسه وعليها كما جاء النص في سفر الأحبار: [ وَإِذَا زَنَى رَجُلٌ مَعَ امْرَأَةٍ، فَإِذَا زَنَى مَعَ امْرَأَةٍ قَرِيبِهِ، فَإِنَّا لِنَانِي وَالزَّانِيةُ ] (٥) حاشا لله أن يكون أنبياء الله هكذا (١).

﴿ قَلَنْكَهُمُ اللّهُ أَنْ يُؤْفَكُونَ ﴿ التوبة: ٣٠) إذ بالأباطيل والفواحش يتقولون ويتخرصون، فلقد صدق الله العظيم ورسوله الكريم حيث قال سبحانه وتعالى في محكم كتابه الحكيم: ﴿ وَالتَّبَعُواْ مَا تَنْلُواْ الشَّينَطِينُ عَلَى مُلْكِ سُلَيْمَنَ وَمَا كَفَرَ سُلَيْمَنُ

<sup>(</sup>١) انظر : صموئيل الثاني (١١: ٢- ٢٦).

<sup>(</sup>٢) انظر: أثر الملل والنحل القديمة في بعض الفرق المنتسبة إلى الإسلام، د.عبد القادر بن محمد عطا صوفي، ص ٦٢، الجامعة الإسلامية، طبعة السنة السادسة والثلاثون، العدد الخامس والعشرون بعد المائة ١٤٢٤هـ-

٢٠٠٤م، المدينة المنورة، مغالطات اليهود، ص٢٦٤.

<sup>(</sup>٣) سفر الخروج (٢٠: ١٤).

<sup>(</sup>٤) سفر الخروج (٢٠: ١٧).

<sup>(</sup>٥) سفر اللاوبين (٢٠: ١٠).

<sup>(</sup>٦) انظر: مغالطات اليهود، ص٥٦٥، الخطأ والدخيل في توراة بني إسرائيل، ص٦٩.

وَلَكِنَ ٱلشَّيَطِينَ كَفَرُوا ... ﴾ (البقرة: ١٠٢) فغضب الله عليهم وعلى من يصدقهم إلى يوم الدين ولعنة الله والملائكة والناس أجمعين (١).

ومن المزايا التي امتاز بها الأنبياء عن بقية البشر، هي بعدهم عن اقتراف المعاصي، وعزوفهم عن الشهوات، واجتنابهم كل ما يخل بالمروءة أو يهدر الكرامة، أو يحط من قدر الإنسان، فهم أكمل الناس خلقاً، وأزكاهم عملاً، وأطهرهم نفساً، وأعطرهم سيرة؛ لأنهم القدوة للبشر وهم الأسوة الحسنة للإنسانية، لذلك أمر الله سبحانه وتعالى بالاقتداء بهم والتخلق بأخلاقهم والسير على منهاجهم في جميع شئون الحياة.

# قال تعالى: ﴿ أُولَيْكَ ٱلَّذِينَ هَدَى ٱللَّهُ فَيِهُدَ لَهُمُ ٱقْتَدِهُ ﴾ (الأنعام: ٩٠)، ﴿ لَقَدْ كَانَ ٱلكُمْ فِي رَسُولِ ٱللَّهِ أَسْوَةً حَسَنَةً لِمَن كَانَ يَرْجُوا ٱللَّهَ وَٱلْيَوْمَ ٱلْآخِرَ وَذَكَرَ ٱللَّهَ كَثِيرًا ﴾ (الأحزاب: ٢١).

لا تتورع أسفار التوراة عن وصف الأنبياء عليهم السلام بالكذب والخيانة والزنى والسرقة

والخداع والشرك وغير ذلك من المعاصى؛ فقد وصفوا نبي الله يعقوب بأنه يزني بكنته ويكذب على الرب، واتهموا موسى أنه يحرض الشعب على السرقة بأمر من الله: [قال الرب لموسى: فَأَمُدُ يَدِي وَأَصْرِبُ مِصْرَ بِكُلِّ عَجَائِبِي الَّتِي أَصْنَعُ فِيهَا. وَيَعْدَ ذلكَ يُطْلِقُكُمْ. وَأُعْطِي نِعْمَةً لِهذَا الشَّعْبِ فِي عُيُونِ الْمِصْرِيِّينَ. فَيَكُونُ حِينَمَا تَمْضُونَ أَنَّكُمْ لاَ تَمْضُونَ فَارِغِينَ. بَلْ تَطْلُبُ كُلُّ امْرَأَةٍ مِنْ جَارَتِهَا عَيُونِ الْمِصْرِيِّينَ. فَيكُونُ حِينَمَا تَمْضُونَ أَنَّكُمْ لاَ تَمْضُونَ فَارِغِينَ. بَلْ تَطْلُبُ كُلُّ امْرَأَةٍ مِنْ جَارَتِهَا وَمِنْ نَزِيلَةِ بَيْتِهَا أَمْتِعَةً فِضَّةٍ وَأَمْتِعَةً ذَهَبٍ وَثِيَابًا، وَتَضَعُونَهَا عَلَى بَنِيكُمْ وَبَنَاتِكُمْ. فَتَسْلِبُونَ وَمِنْ نَزِيلَةٍ بَيْتِهَا أَمْتِعَةً فِضَّةٍ وَأَمْتِعَةً ذَهَبٍ وَثِيَابًا، وَتَضَعُونَهَا عَلَى بَنِيكُمْ وَبِنَاتِكُمْ. فَتَسْلِبُونَ الْمِصْرِيِّينَ»](٢)، فهم يحرصون على اتهام الأنبياء بهذه الصفات لأسباب، منها:

- تدنيس بيت النبوة والطعن بنسب الأنبياء، حاشا لأنبياء الله أن يكونوا هكذا.
- التبرير الواضح لأفعالهم، لفعل كل ما يحلو لهم مستندين على جرائمهم بنصوصهم المحرفة.

<sup>(</sup>۱) انظر: الإعلام بما في دين النصارى من الفساد والأوهام وإظهار محاسن الإسلام، أبو عبد الله محمد بن أحمد بن أبي بكر بن فرح الأنصاري الخزرجي شمس الدين القرطبي، حققه: د. أحمد حجازي السقا، ص ٢٠٠، دار التراث العربي، القاهرة، مغالطات اليهود، ص٤٧٥-٤٧٦.

<sup>(</sup>٢) سفر الخروج (٣: ٢٠- ٢٢)، انظر: مغالطات اليهود، ص ٥٥٤-٥٥٨-٤٦١.

# المبحث الخامس صفات موسى ﷺ.

# ويشتمل على ثلاثة مطالب:

المطلب الأول: صفات موسى الكي في التوراة.

المطلب الثاني: صفات موسى الكين في القرآن.

المطلب الثالث: كتب موسى الكنية.

#### المطلب الأول

## صفات موسى العَيْهُ في التوراة

## أولاً: موسى يعاتب الرب ويستحق غضبه:

ما جاء على لسان موسى لربه كما تزعم التوراة [فَرَجَعَ مُوسَى إِلَى الرَّبِّ وَقَالَ: «يَا سَيِّدُ، لِمَاذَا أَسَافَ إِلَى هَذَا الشَّعْبِ؟ لِمَاذَا أَرْسَلْتَنِي؟ فَإِنَّهُ مُنْذُ دَخَلْتُ إِلَى فِرْعَوْنَ لأَتَكَلَّمَ بِاسْمِكَ، أَسَاءَ لِمَاذَا أَسَاغَتُ إِلَى هَذَا الشَّعْبِ. وَأَنْتَ لَمْ تُخَلِّصْ شَعْبَكَ»] (۱)، وبذلك استحق موسى حسب زعمهم غضب الرب وطرد من رحمته حيث تقول التوراة: [فَالآنَ اذْهَبْ وَأَنَا أَكُونُ مَعَ فَمِكَ وَأُعَلِّمُكَ مَا تَتَكَلَّمُ بِهِ». فَقَالَ: «اسْتَمِعْ أَيُّهَا السَيِّدُ، أَرْسِلْ بِيدِ مَنْ تُرْسِلُ». فَحَمِي غَضَبُ الرَّبِّ عَلَى مُوسَى] (۲).

### ثانياً: تردد موسى في قبول التكاليف:

تصور التوراة موسى عندما تلقى الأمر الإلهي بالذهاب إلى فرعون، وتبليغ الرسالة بالخوف الشديد والتردد في قبول هذا الأمر: [فَالآنَ هَلُمَّ فَأُرْسِلُكَ إِلَى فِرْعَوْنَ، وَتُخْرِجُ شَعْبِي بِنِي إِسْرَائِيلَ مِنْ مِصْرَ». فَقَالَ مُوسَى لِلهِ: «مَنْ أَنَا حَتَّى أَذْهَبَ إِلَى فِرْعَوْنَ، وَحَتَّى أُخْرِجَ بَنِي إِسْرَائِيلَ مِنْ مِصْرَ؟»](٣).

## ثالثاً: خيانة موسى للرب:

تنسب التوراة إلى موسى عدم الإيمان بالله، بل وتسجل عليه الخيانة التي كان ثمنها أن حرمت عليه أرض فلسطين، [لأَنَّكُمَا خُنْتُمَانِي فِي وَسَطِ بَنِي إِسْرَائِيلَ عِنْدَ مَاءِ مَرِيبَةِ قَادَشَ فِي بَرِيبَةٍ صِينٍ، إِذْ لَمْ تُقَدِّسَانِي فِي وَسَطِ بَنِي إِسْرَائِيلَ.](أُ)، وماذا بقي لموسى السَّيِ بعدما خان ربه ولم يؤمن به؟

# رابعاً: موسى يبني مسكناً لله تعالى:

[فَيَصْنَعُونَ لِي مَقْدِسًا لأَسْكُنَ فِي وَسَطِهِمْ] (٥)، [وَأُقَدِّسُ خَيْمَةَ الاجْتِمَاعِ وَالْمَذْبَحَ، وَهَارُونُ وَبَنُوهُ أُقَدِّسُهُمْ لِكَيْ يَكُهَنُوا لِي. وَأَسْكُنُ فِي وَسَطِ بَنِي إِسْرَائِيلَ وَأَكُونُ لَهُمْ إِلهًا، فَيَعْلَمُونَ أَنِّي أَنَا الرَّبُ إِلهُهُمُ الَّذِي أَخْرَجَهُمْ مِنْ أَرْضِ مِصْرَ لأَسْكُنَ فِي وَسنطِهِمْ. أَنَا الرَّبُ إِلهُهُمُ الَّذِي أَخْرَجَهُمْ مِنْ أَرْضِ مِصْرَ لأَسْكُنَ فِي وَسنطِهِمْ. أَنَا الرَّبُ إِلهُهُمُ الَّذِي أَخْرَجَهُمْ مِنْ أَرْضِ مِصْرَ لأَسْكُنَ فِي وَسنطِهِمْ. أَنَا الرَّبُ إِلهُهُمْ الْآبُ الرَّبُ المُهُمْ الْمَاكُونَ فَي وَسنطِهِمْ اللَّهُ الْمَاكُونُ الْمَاكُونُ الْمَاكُونُ الْمُعْلَى اللَّهُ اللَّهُ الْمَاكُونُ اللَّهُ الْمُعْلَى الْمَاكُونُ اللَّهُ الْمُعْلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُعْلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُعْلَى اللَّهُ الْمُ اللَّهُ الْمُعْمُ اللَّذِي اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُلْعُلِيْمُ اللَّهُ الْمُعْمُ اللَّهُ الْمُعْمُ اللَّهُ الْمُلْعُلُمُ اللَّهُ الْمُعْمُ اللَّهُ الْمُلْعُمُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُلْعُلِمُ اللَّهُ الْمُلْعُمُ اللِّهُ الْمُلْعُلُولُ اللَّهُ الْمُلْعُلِمُ اللْمُلْعُ الْمُلْعُمُ اللَّهُ الْمُلْعُمُ اللِّهُ الْمُلْعُلِمُ اللْمُلْعِلَى الْمُلْعُلِمُ اللْمُلْعِلَى الْمُلْعِلَى الْمُنْ الْمُلْعِلَمُ الْمُنْ الْمُلْعُلِمُ الْمُلْعُلِمُ اللْمُلْعُلِمُ اللَّهُ الْمُؤْمِلِ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُؤْمِنُ اللْمُلْعُلِمُ اللْمُلْعُلِمُ الْمُؤْمِلُ الْمُنْ الْمُلْعُلِمُ اللْمُلْمُ اللْمُلْعُمُ اللْمُلْمُ اللْمُلْمُ الْمُلْعُلِمُ اللْمُعْمِلُ الْمُنْ الْمُلْعِلَمُ اللْمُلْمُ الْمُلِ

<sup>(</sup>١) سفر الخروج (٢٢٠٥-٢٣).

<sup>(</sup>٢) سفر الخروج (١٢:٤).

<sup>(</sup>٣) سفر الخروج (٣:١٠١٠).

<sup>(</sup>٤) سفر التثنية (٣٢: ٥١).

<sup>(</sup>٥) سفر الخروج (٢٥: ٨).

<sup>(</sup>٦) سفر الخروج (٢٩: ٤٤- ٤٦).

## [وَبَسَطَ الْخَيْمَةَ فَوْقَ الْمَسْكَنِ، وَوَضَعَ غِطَاءَ الْخَيْمَةِ عَلَيْهَا مِنْ فَوْقُ، كَمَا أَمَرَ الرَّبُ مُوسَى](١).

إن آية واحدة من القرآن تدفع كل ما سبق دفعة واحدة، وهي تلخص في صدق وأمانة ما قاله الله تعالى لموسى السخعقب الميقات الموعود (قَالَ يَنمُوسَينَ إِنِي ٱصطَفَيْتُكُ عَلَى ٱلنَّاسِ بِرِسَكَتِي وَبِكُلْمِي قَالَهُ الله تعالى لموسى السخعقب الميقات الموعود (قَالَ يَنمُوسَينَ إِنِي ٱصطفَيْتُكُ عَلَى ٱلنَّاسِ بِرِسَكَتِي وَبِكُلْمِي فَخُذُ مَا ءَاتَيْتُكُ وَكُن يِّرَ الشَّكِرِينَ السَّ ﴾ (الأعراف: ٤٤١)، ثم تتلوها آية مفصلة وفيها يقول الحق سبحانه: ﴿ وَكَتَبْنَا لَهُ فِي ٱلْأَلُواحِ مِن كُلِّ شَيْءٍ مَوْعِظَةً وَتَقْصِيلًا لِكُلِّ شَيْءٍ فَخُذُهَا بِقُوّةٍ وَأَمُر قَوْمَكَ سبحانه: ﴿ وَكَتَبْنَا لَهُ فِي ٱلْأَلُواحِ مِن كُلِّ شَيْءٍ مَوْعِظَةً وَتَقْصِيلًا لِكُلِّ شَيْءٍ فَخُذُهَا بِقُوّةٍ وَأَمُر قَوْمَكَ يَأْفُدُوا بِأَحْسِنِهُ اللهِ اللهِ اللهِ الله الله بكل صورة، يَأْفُدُوا بِأَحْسِبَهُ اللهِ الله الله بكل صورة، فلا مسكن للرب، ولا خيمة ولا مذبح ولا بخور.

فما فائدة هذا المسكن ونزول الله فيه وقد كتب الله تعالى الألواح لنبيه موسى الله وفيه تقصيل كل شيء وتوضيح لرسالته!

## خامساً: كسر موسى ألواح الشريعة:

جاء في التوراة: [ وَكَانَ عِنْدَمَا اقْتَرَبَ إِلَى الْمَحَلَّةِ أَنَّهُ أَبْصَرَ الْعِجْلَ وَالرَّقْصَ، فَحَمِيَ غَضَبُ مُوستى، وَطَرَحَ اللَّوْحَيْنِ مِنْ يَدَيْهِ وَكَسَّرَهُمَا فِي أَسْفَلِ الْجَبَلِ] (٢).

وبهذا جعلوا موسى عصبي المزاج إلى درجة أنه كسر الألواح التي أعطاها ربه له وبهذا جعلوه غير عابئ برسالة ربه (٢).

وفي تفسير قوله تعالى: ﴿ وَٱلْقَى ٱلْأَلُواحَ ﴾ (الأعراف: ١٥٠)، تأكيد على أن الألواح لم تتحطم ولم يكسرها موسى الله بيديه، مهما كان حمو غضبه، وليس في القرآن إلا أنه ألقى الألواح فأما أنه ألقاها بحيث تكسرت فهذا ليس في القرآن وإنه لجراءة عظيمة على كتاب الله ومثله لا يليق بالأنبياء عليهم السلام (٤).

(أخذ الألواح) أي: ألتقطها لم يصبها سوء ولم تمح منها كلمة مما كتب الله له فيها، وإن القاء الألواح بمعنى الرمي الذي يؤدي للكسر فيه أمران:

الأمر الأول: الاستهانة بما عظم الله، كمن يلقي بالمصحف على الأرض رمياً أو طرحاً؛ لحزن أو غضب انتابه، وإذا كان هذا لا يليق بعامة المؤمنين فكيف يقع هذا من النبي؟

<sup>(</sup>١) سفر الخروج (٤٠: ١٩).

<sup>(</sup>٢) سفر الخروج (٣٢: ١٩).

<sup>(</sup>٣) انظر: اليهود من كتابهم، محمد خولي، ص ٢٤، ط١، ١٩٩٨، دار الفلاح، بتصرف.

<sup>(</sup>٤) انظر: مفاتيح الغيب، التفسير الكبير، أبو عبد الله محمد بن عمر بن الحسن بن الحسين التيمي الرازي الملقب بفخر الدين الرازي خطيب الري، ج١٤٠٠ ص٣٧٢، دار إحياء التراث العربي، ط٣، ١٤٢٠هـ، بيروت.

الثاني: أن التوراة المتداولة قد انتابها التحريف والتغيير – فلو أن كليم الله موسى الله القي الألواح رمياً فانكسرت لكان هو أول من تسبب في ضياع التوراة (١).

#### سادساً: موسى يقتل عمداً:

يورد سفر الخروج قصة تنازع بين قبطي وإسرائيلي وتدخل موسى المنافي فض النزاع وقتله القبطي تعصباً لب

ني جنسه [وَحَدَثَ فِي تِلْكَ الأَيَّامِ لَمَّا كَبِرَ مُوسَى أَنَّهُ خَرَجَ إِلَى إِخْوَتِهِ لِيَنْظُرَ فِي أَثْقَالِهِمْ، فَرَأَى رَجُلاً مِصْرِيًّا يَضْرِبُ رَجُلاً عِبْرَانِيًّا مِنْ إِخْوَتِهِ، فَالْتَقَتَ إِلَى هُنَا وَهُنَاكَ وَرَأَى أَنْ لَيْسَ أَحَدٌ، فَقَتَلَ الْمِصْرِيَّ وَطَمَرَهُ فِي الرَّمْلِ] (٢).

وإن أهل الكتاب عامة يعتقدون أنه يجوز لأنبياء الله ورسله معصية الله في جميع الكبائر والصغائر من الذنوب، عدا الكذب في التبليغ، فهم في نظرهم غير معصومين من الخطأ والخطيئة (٣).

من هذا المنطلق اتهم موسى الكلام بقتل القبطي عمداً وإصراراً حيث ذكر أنه التفت هنا وهناك، ورأى أنه لا أحد يراه؛ فقتل المصري، ثم طمره في الرمل؛ ليواري القبطي.

وللرد على ذلك الادعاء الكاذب يبين حسن الباش: أن موسى عندما قتل الرجل الم يكن المصري لم يكن قد تلقى النبوة، فهو حتى لم يبلغ سن الرجولة، فإنَّ قتل موسى النبوة للرجل لم يكن قتل نبي مرسل، إنما قتل رجل عادي، وعندما تلقى الرسالة أصبح مسؤولاً أمام ربه في أي عمل يقوم به، ولهذا لم يكن يقصد قتل ذلك الرجل، ولكنها حكمة إلهية أرادت أن يموت الرجل بسبب وكزه، ليكون ذلك مقدمة لما أراد الله لموسى النبي الهروب إلى مدين، وتلقي الرسالة في سيناء (٤).

ذكر القرآن الكريم لفظ وكزه، والوكز لا يقتل، مهما كان قوياً وهذا أيضاً دليل على أن موسى الكلال لم يرد القتل بقدر ما كان يريد الردع؛ لأنه لا يعرف ولا يدرك أن وكزته ستؤدي إلى قتل الرجل (٥).

<sup>(</sup>۱) انظر: غضب موسى الكليم واثره في ألواح التوراة، عبد الفتاح أبو ستة، مجلة الأزهر، (١٤-٣٠٠)، ١٤١٦هـ-١٩٩٥م، مجمع البحوث الإسلامية، القاهرة.

<sup>(</sup>٢) سفر الخروج (٢: ١١- ١٢).

<sup>(</sup>٣) انظر: الميزان في مقارنة الأديان، محمد عزت الطهطاوي، ص٣٣، دار الكتب العلمية، مصر.

<sup>(</sup>٤) القرآن والتوراة أين يتفقان وأين يفترقان، حسن الباش، ج١ - ص٢٥٤، دار قتيبة، بتصرف.

<sup>(</sup>٥) مرجع سابق، ص٢٢٢.

وذكر سفر الخروج: [ ثُمَّ خَرَجَ فِي الْيَوْمِ الثَّانِي وَإِذَا رَجُلاَنِ عِبْرَانِيَّانِ يَتَخَاصَمَانِ، فَقَالَ لِلْمُذْنِبِ: «لِمَاذَا تَضْرِبُ صَاحِبَكَ؟»](١) هذا دليل على التحريف وفيه إغفال كُتَّاب السفر سبب المشاجرة، وبخاصة عندما تنص على أن المتشاجرين كانا من العبرانيين، أي أنهما ينتميان لجنس واحد ويعيشان ظروفاً واحدة من القهر والاستعباد والإذلال الفرعوني، فما الداعي لشجارهما؟(٢)

## سابعاً: الطعن في نسب موسى:

ذكر السفر الخروج: [ وَأَخَذَ عَمْرَامُ يُوكَابَدَ عَمَّتَهُ زَوْجَةً لَهُ. فَوَلَدَتْ لَهُ هَارُونَ وَمُوسَى. وَكَانَتْ سِنُو حَيَاةٍ عَمْرَامَ مِثَةً وَسِنَبُعًا وَثَلَاثِينَ سَنْةً.](٣).

وكان اليهود يعدون مثل ذلك الزواج زنى بين المحارم، وذلك ما سجلته شريعة موسى فيما بعد (٤) جاء في السفر [عُوْرَةَ أُخْتِ أُمِّكَ، أَوْ أُخْتِ أَبِيكَ لاَ تَكْشِفْ. إِنَّهُ قَدْ عَرَى قَرِيبَتَهُ. يَحْمِلاَنِ ذَنْبَهُمَا [٥).

## ثامناً: موسى يأمر بنى إسرائيل بالسرقة:

ذكر سفر الخروج: [ تَكَلَّمْ فِي مَسَامِعِ الشَّعْبِ أَنْ يَطْلُبَ كُلُّ رَجُل مِنْ صَاحِبِهِ، وَكُلُّ امْرَأَةٍ مِنْ صَاحِبَتِهَا أَمْتِعَةً فِضَّةٍ وَأَمْتِعَةً ذَهَب»] (٦).

فهل يصح أن يكون رجل مثل نبي الله موسى المسلاة في العفاف والتقى يأمر بتلك الحيل ؛ لكي يسرق بنو إسرائيل المصريين، علماً بأن أول ما تدعو إليه كل الشرائع السماوية هو: رد الحق إلى أهله، واتباع الأمانة، والتحلي بالأخلاق الكريمة التي أمر الله بها ونادي بها كل الأنبياء (٧) من الصعب فهم قبول المصريين إعطاء مجوهراتهم إلى بني إسرائيل، ناهيك عن أن هؤلاء العبيد كانوا السبب وراء الكوارث المدمرة التي عانى منها المصريون، وادعوا أن المصريين استجابوا لطلب بني إسرائيل وأعطوهم المجوهرات وهم على دراية تامة بأنهم لن يردوها ثانية (٨)".

(٢) انظر: موسى عليه السلام قبل بعثته: دراسة مقارنة بين القرآن الكريم والعهد القديم، محمد عطا أحمد يوسف، مجلة الشريعة والدراسات الإسلامية، ع٥٧، ص٠٧، ١٤٢٥هـ ٢٠٠٤م، الكويت.

(٤) هل لليهود حق ديني أو تاريخي في فلسطين، يوسف حداد، ج١، ص٠٦، بيسان، لبنان - بيروت.

<sup>(</sup>١) سفر الخروج (٢: ١٣).

<sup>(</sup>٣) سفر الخروج (٦: ٢٠).

<sup>(</sup>٥) سفر اللاوبين (٢٠: ١٩).

<sup>(</sup>٦) سفر الخروج (١١: ٢).

<sup>(</sup>٧) غدر اليهود ومواقفهم مع الأنبياء عليهم السلام، جهاد محمد حجاج، ص٤٠، الدار الذهبية، القاهرة.

<sup>(</sup>٨) التاريخ يشهد بعصمة القرآن الكريم، تاريخ بني إسرائيل المبكر، لؤي فتوحي، شذى الدركزلي، ص١٠٢، ط١، ١٤٢٢ هـ-٢٠٠٢م، دار الحكمة، لندن ، بتصرف.

[وَفَعَلَ بَنُو إِسْرَائِيلَ بِحَسَبِ قَوْلِ مُوسَى. طَلَبُوا مِنَ الْمِصْرِيِّينَ أَمْتِعَةَ فِضَّةٍ وَأَمْتِعَةَ ذَهَبٍ وَثِيَابًا. وَأَعْطَى الرَّبُّ نِعْمَةً لِلشَّعْبِ فِي عُيُونِ الْمِصْرِيِّينَ حَتَّى أَعَارُوهُمْ. فَسَلَبُوا الْمِصْرِيِّينَ [(١).

إن القول بارتكاب الأنبياء والمرسلين المعاصى هو قدح في نبوتهم؛ مما يدفع البشر إلى عدم طاعتهم، أو عدم الاقتداء بهم في أفعالهم، واجتراحهم السيئات والمعاصى يناقض ما أثر عنهم من كمال الخلق والهداية، يقول الله سبحانه: ﴿ أُولَيِّكَ الَّذِينَ هَدَى اللَّهُ فَيِهُ دَنهُمُ اَقَتَدِةً قُل لاّ آسَتُكُمُ مَن كمال الخلق والهداية، يقول الله سبحانه: ﴿ أُولَيِّكَ الَّذِينَ هَدَى اللَّهُ فَيِهُ دَنهُمُ اَقَتَدِةً قُل لاّ آسَتُكُمُ مَن عَلَيْهِ أَجْرًا إِنّ هُو إِلَّا ذِكْرَى لِلْعَالَمِينَ اللهُ الأنعام: ٩٠) (الأنعام: ٩٠)

# تاسعاً: القدح في مهمة النبي موسى:

أوضح الإصحاح الخامس وما بعده من سفر الخروج المهمة التي كلف بها موسى من الرب حيث جاء فيه، [ وَيَعْدَ ذَلِكَ دَخَلَ مُوسَى وَهَارُونُ وَقَالاً لِفِرْعَوْنَ: «هَكَذَا يَقُولُ الرَّبُ إِلهُ إِسْرَائِيلَ: أَطْلِقُ شَعْبِي لِيُعَيِّدُوا لِي فِي الْبَرِّيَّةِ». فَقَالَ فِرْعَوْنُ: «مَنْ هُوَ الرَّبُ حَتَّى أَسْمَعَ لِقَوْلِهِ إِسْرَائِيلَ؛ لاَ أَطْلِق إِسْرَائِيلَ؟ لاَ أَعْرِفُ الرَّبُ، وَإِسْرَائِيلَ لاَ أُطْلِقهُ». فَقَالاً: «إِلهُ الْعِبْرَائِييِّنَ قَدِ الْتَقَانَا](").

إن مهمة موسى محصورة في إخراج بني إسرائيل من مصر؛ بسبب إيذاء فرعون وجنوده لهم [ فَكَلَّمَ الرَّبُ مُوسَى وَهَارُونَ، وَأَوْصَى مَعَهُمَا إِلَى بَنِي إِسْرَائِيلَ وَإِلَى فِرْعَوْنَ مَلِكِ مِصْرَ فِي الْمُرَائِيلَ مِلْ أَرْضِ مِصْرً] ( ) ، وجاء فيها: [ هذانِ هُمَا هَارُونُ وَمُوسَى اللَّذَانِ قَالَ الرَّبُ لَهُمَا: «أَخْرِجَا بَنِي إِسْرَائِيلَ مِنْ أَرْضِ مِصْرَ» بِحَسَبِ أَجْنَادِهِمْ. هُمَا اللَّذَانِ كَلَّمَا فِرْعَوْنَ مَلِكَ مِصْرَ في إِخْرَاج بَنِي إِسْرَائِيلَ مِنْ أَرْضِ مِصْرَ» بِحَسَبِ أَجْنَادِهِمْ. هُمَا اللَّذَانِ كَلَّمَا فِرْعَوْنَ مَلِكَ مِصْرَ في إِخْرَاج بَنِي إِسْرَائِيلَ مِنْ مِصْرَ. هذَانِ هُمَا مُوسَى وَهَارُونُ ] ( ) .

وهذا غير صحيح، فإن المهمة التي كُلِّف بها موسى متشعبة، فهي تهدف إلى الدعوة للتوحيد، وهداية القوم المشركين، وعلى رأسهم فرعون، وهذا هو الهدف الأول، ومن ثم رفع الظلم عن بني إسرائيل وإخراجهم من مصر، وهو هدف لاحق، أو أنه يأتي في المقام الثاني من مهمة هذا النبي<sup>(1)</sup>.

<sup>(</sup>١) سفر الخروج (١٢: ٣٥- ٣٦).

<sup>(</sup>٢) انظر: الميزان في مقارنة الأديان، ص٤٢.

<sup>(</sup>٣) سفر الخروج (٥: ١- ٣).

<sup>(</sup>٤) سفر الخروج (٦: ١٣).

<sup>(</sup>٥) سفر الخروج (٦: ٢٦- ٢٧ ).

<sup>(</sup>٦) انظر: القرآن والتوراة أين يتفقان وأين يفترقان، ج١، ص٢٢٥.

#### المطلب الثاني

#### صفات موسى الطَيْلا في القرآن

#### اختلفت النظرة القرآنية لنبى الله موسى عن ما وصفته به التوراة

إن عصمة الأنبياء والمرسلين عن كل ما ينفر أو يشين، هي عقيدة من العقائد الأساسية الإسلام، فهم الذين اصطفاهم الله سبحانه وتعالى من خيار خلقه، وصنعهم على عينه ليكونوا أشرف أقوامهم نسباً وخلقاً وخُلقاً، وجعل منهم المثال والقدوة والأسوة والسيرة العطرة، على امتداد تاريخ النبوات والرسالات، وهم عنوان كلمة الله والمبلغون لها إلى أممهم وأقوامهم وهم النموذج المجسد لمنظومة القيم والأخلاق الدينية في واقع الحياة، إنهم حلقة الوصل بين الأرض والسماء بين الناس وبين الله؛ بل إن صفات الأنبياء، وعصمتهم عن كل ما ينفر ويشين، دليل على الحكمة الإلهية ودليل على صدقهم في النبوة والرسالة والتبليغ عن السماء (1).

#### ومن هذه الصفات:

## أولاً: موسى مخلصاً ورسولاً نبياً:

لقد جمع الله له منزلة النبوة والرسالة والاصطفاء في آية واحدة فقال الله تعالى: ﴿ وَٱذْكُرُ فِي اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ ا

#### ثانياً: موسى كليم الله:

خصَّ الله سبحانه وتعالى موسى الله بتكليمه مباشرة دون واسطة، قال تعالى: ﴿ وَكُلَّمَ ٱللهُ مُوسَىٰ تَحْلِيمًا الله الله النساء: ١٦٤)، أي كلاماً مسموعاً من الله تعالى، وقد أكد الكلام بالمصدر "تكليماً"، لبيان أنه أراد حقيقة الكلام، والمعنى أن التكليم منتهى مراتب الوحي، وفيه حيازة التكريم والتشريف (٣).

#### ثالثاً: موسى الكيل مبرأ وجيهاً:

ضرب بنو إسرائيل أشنع الأمثلة في إيذاء نبي الله موسى الطلاق، ومارسوا ضده شتى أصناف الإيذاء، فطعنوا في عقيدته ودينه وأخلاقه، ورموه بالعيوب المنفرة في جسده، وقالوا إن به أدرة أو

<sup>(</sup>١) انظر: بين العصمة والازدراء الأنبياء في القرآن والكتاب المقدس، محمد عمارة ، ص١٤، صحيفة المصريون.

<sup>(</sup>٢) انظر: التفسير الكبير أو مفاتيح الغيب، ج٢١، ص٥٤٨.

<sup>(</sup>٣) البحر المحيط في التفسير، لمحمد بن يوسف الشهير بأبي حيان الأندلسي الغرناطي، ج٤، ص١٣٩، دار الفكر،١٢١هـ - ١٩٩٢م، بيروت، لبنان، بتصرف مختصر.

برصاً أو عيباً (۱)، فبرأه الله مما رموه به وأثبت لهم سلامته بأن خرج ذات يوم ليغتسل فوضع ثيابه على الحجر فخرجت الصخرة تشيد بثيابه، فخرج موسى الطّيّن يتبعها عرياناً حتى انتهت به إلى مجالس بني إسرائيل فرأوه وليس به أذي (۲)، قال تعالى: ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا لَا تَكُونُوا كَالَّذِينَ ءَامَنُوا لَا تَكُونُوا كَالَّذِينَ ءَامَنُوا لَا تَكُونُوا كَالَّذِينَ ءَامَنُوا لَا تَكُونُوا كَالَّذِينَ عَادَوا مُوسَىٰ فَبَرّاهُ ٱللّهُ مِمّا قَالُوا وَكَانَ عِندَ الله عظيم مُوسَىٰ فَبَرّاهُ ٱللّهُ مِمّا قَالُوا وَكَانَ عِندَ الله وَجِيها ﴿ الله وَالله عليه عند الله عظيم الفدر، رفيع المنزلة.

# رابعاً: موسى من الصابرين:

قُدَّر لموسى العَيْنُ أن يخرج من مصر خائفاً يترقب، ولبث في الغربة عشر سنين، ثم قُدَر له أن يبعث إلى أكثر أهل الأرض جبروتاً وطغياناً، وما أن بلغه دعوته حتى لاقى ما لاقى من السخرية والاستهزاء، وتوعده فرعون بالسجن والقتل، ويصبر موسى العَيْنُ على هذا كله، ويوجه قومه للاستعانة والصبر حتى يهديهم ويهلك عدوهم، ﴿ قَالَ مُوسَىٰ لِقَوْمِهِ اَسْتَعِينُوا بِاللّهِ وَاصْبِرُوا إِللّهِ وَاصْبِرُوا اللّهُ وَاللّهِ وَاصْبِرُوا إِللّهِ وَاللّهِ وَاللّهُ وَل

#### خامساً: الغضب لله ونصرة المستضعفين:

تظهر آیات القرآن الکریم غضب موسی الله الله ودینه ونصرته للمستضعفین، فعندما طلب منه قومه أن یجعل لهم إلها من دون الله فوجئ بنسیان قومه معجزة النجاة، وانحراف نفوسهم تجاه الوثنیة، وعندها غضب لرب العالمین فهو یغار علی الألوهیة، ویقول قولته التی تلیق بهذا الطلب العجیب ﴿ قَالَ إِنَّكُمْ قَوْمٌ تَجَهُلُونَ ﴿ الْاعراف: ۱۳۸)، فقد وصل جهلهم بطلبهم هذا

<sup>(</sup>۱) انظر: فتح القدير، الجامع بين فني الرواية والدراية من علم التفسير، محمد بن على بن محمد الشوكاني، حققه وخرج أحاديثه: د. عبد الرحمن عميرة، ج٤، ص٤٠٦، دار الوفاء، ط٢، ١٤١٨هـ – ١٩٩٧م.

<sup>(</sup>٢) انظر: فتح القدير، ج٤، ص٥٦، ط١.

<sup>(</sup>٣) انظر: أولوا العزم من الرسل، طه وادي،ج١، ص٨٦، دار النشر للجامعات، ط٢، ١٤١٨هـ - ١٩٩٨م، بتصرف مختصر.

<sup>(</sup>٤) انظر: الصبر في القرآن الكريم ، يوسف القرضاوي، ص٨٧، مؤسسة الرسالة، ط٢، ١٩٨٤م.

أقصى درجاته، ويظهر غضبه لله أكثر وضوحاً في قصة عبادة بني إسرائيل للعجل من دون الله، ويوصف كليم الله بنصرة المستضعفين فها هو يساعد الإسرائيلي المستضعف من القبطي الموالي للطاغية فرعون، وذلك بعدما استغاثه الإسرائيلي لضعفه، وها هو يقدم مساعدة للجانب الضعيف عندما ورد ماء مدين ووجد امرأتين تمنعان أغنامهما من ورود الماء لئلا تختلط مع غنم الرجال، أو لئلا يختلطن مع الرجال فمد موسى المساعدة لهما وسقى لهما أغنامهما (۱).

#### سادساً: القوي الأمين:

وصف الله تبارك في علاه نبيه موسى المناخ على لسان إحدى الفتاتين اللتين سقى لهما أغنامهما عندما ورد ماء مدين بأنه قوي أمين وذلك في قوله: ﴿ قَالَتَ إِحَدَنُهُمَا يَتَأْبِ اَسْتَعْبِرُهُ إِلَكَ حَيِّرٌ مَنِ السِّعَةِ عَرْتُ الْقَوْقِيُ الْأَمِينُ الله وراق القوة والأمانة، وذلك من السَّعَة بَرْتَ الْقَوْقِيُ الْأَمِينُ الله وراقة عندما وكز القبطي وكزة خفيفة فقضى حينما رفعه الصخرة عن البئر، "وتظهر قوته جلية واضحة عندما وكز القبطي وكزة خفيفة فقضى عليه" والأمانة صفة خُلقية يتجلى بها من جمع الله له الخير، وتظهر أمانة موسى المنه في أكثر من موضع في القرآن الكريم، وذلك حينما جاءت ابنة الشيخ تدعوه لبيت أبيها وكانت تمشي أمامه والريح تضرب ثوبها فتصف جسمها فكره موسى المنخذاك وأمرها أن تمشي خلفه (٢)، وقد كان أميناً في عمله عندما وفي الأجل الذي اتفق عليه مع والد الفتاتين مقابل زواجه من إحداهما مما يدل على وفائه وأمانته (٤).

## سابعاً: الواثق بنصر الله:

عندما اقترب فرعون وجنوده من موسى الطّيّة والذين آمنوا معه، وتقابل الفريقان وجهاً لوجه، ولم يبق أمام بني إسرائيل سوى أن يقعوا في يد الطاغية فرعون، لينكل بهم، ويسومهم سوء العذاب، واما الموت غرقاً في اليم، ساءت بهم الظنون، وكاد اليأس يطغى عليهم، وقد وصف تعالى حالهم

<sup>(</sup>۱) انظر: تفسير البغوي المسمى معالم التنزيل في تفسير القرآن،أبو محمد الحسين بن مسعود بن محمد بن الفراء البغوي الشافعي، حققه: عبد الرزاق المهدي، ج٢، ص٢٢٥، دار إحياء التراث العربي، ط١، ١٤٢٠ هـ، بيروت.

<sup>(</sup>٢) أحكام القرآن، أبو بكر محمد بن عبد الله ابن العربي، تحقيق محمد عبد القادر عطا، ج٣، ص٤٩٣، دار الفكر للطباعة والنشر، لبنان.

<sup>(</sup>٣) انظر: مفاتيح الغيب أو التفسير الكبير، ج٢٠ م ٢٠٧٠.

<sup>(</sup>٤) انظر: تفسير البغوي المسمي معالم التتزيل، أبي محمد الحسين بن مسعود الفراء، ج٤، ص١٩٨، دار الفكر، ط١، ٢٢٢هـ ٢٠٠٢م بتصرف .

فقال: ﴿ فَلَمَّا تَرَبَهَا ٱلْجَمْعَانِ قَالَ أَصْحَبُ مُوسَىٰ إِنَّا لَمُدْرَكُونَ ﴿ الشَّعْرَاء: ٦١)، وعندما جاء جواب الواثق بالله ﴿ قَالَ كَلَّمْ أَإِنَّ مَعِيَ رَبِّي سَيَهْدِينِ ﴿ آ ﴾ (الشعراء: ٦٢).

والصفات السابقة ليست هي الصفات الوحيدة لموسى الكلافي في كتاب الله، وإنما هي كثيرة يطول الحديث عنها وإنما اخترت جملة منها لبيان الغرض، وهو التكريم الرباني لموسى في القرآن الكريم، وأن وصف موسى في كتاب الله كان وصفاً لائقاً بمكانة نبي مقرب من أنبياء الله عليهم السلام (۱).

# المطلب الثالث كتب موسى عليه السلام

#### أولاً: التــوراة:

هي كلمة عبرية، أصلها "تورة" ومعناها: التعليم أو الشريعة. كما تأتي بمعنى الناموس أو الهدى. وهي تعني عند اليهود الأسفار الخمسة التي تلقاها موسى السلام شفاها من الله، بجبل "حوريب"في سيناء عند الميقات الزماني والمكاني بعد خروجهم من مصر، فكتبها بيديه، ثم ألحق بالتوراة أسفار الأنبياء الذين جاؤوا من بعد موسى وغيرهم. وقد يطلق لفظ التوراة على الجميع من باب إطلاق الجزء على الكل مجازاً. وذلك لأهمية التوراة ونسبتها إلى موسى (٢).

وجاء في السنة النبوية أن الله أعطى لموسى وأنه سبحانه وتعالى كتب الألواح بيده، حَدَّتَنَا إِسْحَاقُ بِنُ مُوسَى بْنِ عَبْدِ اللهِ بْنِ عَبْدِ اللهِ بْنِ يَزِيدَ الْأَنْصَارِيِّ، حَدَّتَنَا أَنسُ بْنُ عِيَاضٍ، حَدَّتَنِي بْنُ مُوسَى بْنِ عَبْدِ اللهِ بْنِ يَزِيدَ وَهُوَ ابْنُ هُرْمُزَ وَعَبْدِ الرَّحْمَنِ الْأَعْرَجِ، قَالاً: سَمِعْنَا أَبَا هُريْرَةَ، قَالَ: الْحَارِثُ بْنُ أَبِي ذُبَابٍ، عَنْ يَزِيدَ وَهُوَ ابْنُ هُرْمُزَ وَعَبْدِ الرَّحْمَنِ الْأَعْرَجِ، قَالاً: سَمِعْنَا أَبَا هُريْرَةَ، قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ عَلَيْ: " احْتَجَ آدَمُ وَمُوسَى عَلَيْهِمَا السَّلَامُ عِنْدَ رَبِّهِمَا، فَحَجَّ آدَمُ مُوسَى، قَالَ مُوسَى: قَالَ مُوسَى: قَالَ مُوسَى: قَالَ مُوسَى: قَالَ مُوسَى الَّذِي اصْطَفَاكَ اللهُ بِرِسِالَتِهِ وَبِكَلامِهِ أَشْبَطْتَ النَّاسَ بِخَطِيئَتِكَ إِلَى الْأَرْضِ، فَقَالَ آدَمُ: أَنْتَ مُوسَى الَّذِي اصْطَفَاكَ اللهُ بِرِسِالَتِهِ وَبِكَلامِهِ وَأَعْطَاكَ اللهُ يَرْبَعِينَ عَامًا، قَالَ آدَمُ: فَهِلْ وَجَدْتَ اللهَ كَتَبَ التَّوْرَاةَ قَبْلَ أَنْ أُخْلَقَ، قَالَ مُوسَى: بأَرْبَعِينَ عَامًا، قَالَ آدَمُ: فَهَلْ وَجَدْتَ اللهَ كَتَبَ التَّوْرَاةَ قَبْلَ أَنْ أَخْلَقَ، قَالَ: نَعْم، قَالَ:

<sup>(</sup>۱) انظر: جامع البيان في تأويل القرآن، محمد بن جرير بن يزيد بن كثير بن غالب الآملي، أبو جعفر الطبري، حققه: أحمد محمد شاكر، ۱۹، ص ۳۰۰۰ مؤسسة الرسالة، ط۱، ۱۶۲۰ هـ – ۲۰۰۰ م.

<sup>(</sup>٢) انظر: تأثير اليهودية بالأديان الوثنية، د.فتحي محمد زغبي، تقديم: د. يحيى هاشم حسن فرغل، ص٤٨، دار البشير للثقافة والعلوم الإسلامية، ط١، ١٤١٤هـ ١٩٩٤م، مصر.

أَفْتَلُومُنِي عَلَى أَنْ عَمِلْتُ عَمَلًا كَتَبَهُ اللهُ عَلَيَّ أَنْ أَعْمَلَهُ قَبْلَ أَنْ يَخْلُقَنِي بِأَرْبَعِينَ سَنَةً؟ " قَالَ رَسُولُ اللهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: «فَحَجَّ آدَمُ مُوستى»(١)

# ثانياً: ألـــواح موسى الطَّيِّكِيِّا:

يزعم اليهود أنه بعد خروج بني إسرائيل من مصر بقليل، أمرهم الله سبحانه على لسان موسى المي بالتأهب لسماع الخطاب الإلهي جهرة، حتى لا يبقى في نفوسهم شك أن الله يخاطب البشر، ويكون ذلك بالطهارة الظاهرة والباطنة، مثل غسل الثياب واعتزال النساء ونحو ذلك.

وبعد ثلاثة أيام من التأهب، حدث في الصباح على جبل سيناء رعود وبروق وسحاب ثقيل، وصوت برق شديد جداً، فارتعد كل الشعب الذي كان نازلاً في المحلة مقابل الجبل، ثم أخرج موسى الشعب من المحلة لملاقاة الله، فوقفوا أسفل الجبل، وكان جبل سيناء كله يدخن، لأن الرب نزل عليه بالنار، وقال الرب لموسى: اصعد إلى الجبل، وكن هناك، فأعطيك لوحي الحجارة، والشريعة والوصية التي كتبتها لتعليم بني إسرائيل، فصعد موسى إلى الجبل ... وسمع القوم الخطاب، ورسم الله هذه الكلمات في لوحين من حجر رفيع، ودفعهما إلى موسى، فرأوها كتاباً إلهياً، كما سمعوها خطاباً إلهياً، وبقيت تلك النار أربعين يوماً على الجبل يراها القوم، ويرون موسى داخلاً وخارجاً...، وتذكر التوراة كما جاء في سفر الخروج: أن الله أعطى لموسى عند فراغه من مخاطبته في جبل سيناء لوحي الشهادة، لوحي حجر مكتوبين بأصبع الله(٢).

وفي التوراة السامرية: لوحي جوهر مكتوبين بقدرة الله [ فانحدر موسى من الجبل ولوحا الشهادة بيده. لوحان مكتوبان من جانبيهما من ها هنا ومن ها هنا. واللوحان هما صنعة الله، والكتابة كتابة الله منقوشة على اللوحين] (٣).

لقد ذكرت الألواح في العهد القديم والتوراة السامرية والقرآن الكريم أن اللوحين مكتوب فيها الوصايا، أما باقي الأوامر والفرائض وأحكام الشريعة الأدبية والمدنية والجنائية، فقد تلقاها موسى شفاهاً من الله، وأمر بكتابتها، فكونت جميعها ما عرف بالتوراة<sup>(٤)</sup>.

<sup>(</sup>۱) صحيح مسلم، كتاب القدر، باب حجاج آدم وموسى عليهما السلام ،ج٤، ص ٢٠٤٣، ح ٢٦٥٢

<sup>(</sup>٢) انظر: سفر الخروج (٣١).

<sup>(</sup>٣) سفر الخروج (٣٢: ١٥- ١٦).

<sup>(</sup>٤) الكتب السماوية وشروط صحتها، عبد الوهاب عبد السلام طويلة، ص١١٩- ١٢١، دار القبلة الثقافية الإسلامية، جدة- مؤسسة علوم القرآن، بيروت، ١٤١٠هـ - ١٩٩٠م، بتصرف.

#### حقيقة التوراة عند المسلمين:

يشير القرآن الكريم وتشير التوراة إلى أن وصايا الله لموسى اللي كتبت في ألواح حسب القرآن ولوحين حسب التوراة، ﴿ وَكَتَبْنَا لَهُ فِي ٱلْأَلُواحِ مِن كُلِّ شَيْءٍ مَوْعِظَةً وَتَفْصِيلًا لِكُلِّ شَيْءٍ فَخُذْهَا بِقُوّةٍ وَأَمْرَ قَوْمَكَ يَأْخُذُوا بِأَحْسَنِهَا سَأُورِيكُو دَارَ ٱلْفَسِقِينَ ﴿ الْاعراف : ١٤٥)، ﴿ وَلَمَّا رَجَعَ مُوسَى إِلَى قَوْمِهِ عَضْبَنَ أَسِفًا قَالَ بِنْسَمَا خَلَفْتُمُونِي مِنْ بَعْدِي أَعْمَلُتُمْ أَمْرَ رَبِّكُمْ وَأَلْقَى الْأَلْوَاحِ وَالْحَدِي اللهُ وَلَمَّا وَلَمَّ اللهُ وَلَمَّ إِلَى قَوْمِهِ عَضْبَنَ أَسِفًا قَالَ بِنْسَمَا خَلَفْتُمُونِي مِنْ بَعْدِي أَعْمَلُونَ وَكَادُوا يَقْتُلُونَنِي فَلا تُشْمِيقُ اللهُ ا

نفهم من ذلك بأن الله أعطى لموسى اللَّه الألواح حتى يحفظها ويعلمها لبني إسرائيل.

وبالخلاصة فإن هذه الألواح فيها دعوة صريحة لبني إسرائيل بالتمسك بالتوحيد، وعدم السرقة والزنا، والكذب وغيرها من الأخلاق الحميدة (٢).

#### ثالثاً: الصحف (صحف إبراهيم وموسى):

الكُتُبُ التي أنزلها الله على المرسلين اختلف العلماء هل يدخل فيها الصحف، أم أنَّ الكتب غير الصحف؟ على قولين:

- \* من أهل العلم من قال: الصحف هي الكتب.
  - \* ومنهم من قال: الصحف غير الكتاب.

<sup>(</sup>١) انظر: الكتب السماوية وشروط صحتها، ص١٢٢.

<sup>(</sup>٢) القرآن والتوراة أين يتفقان وأين يفترقان، ج١، ص ٢٤١ - ٢٤٢.

ويَتَّضِح الفرق في صحف موسى اللَّهِ والتوراة، فإنَّ الله أعطى موسى اللَّهِ صُحُفاً وأعطاه أيضاً التوراة، فهل هما واحد أم هما مختلفان؟ فيهما خلاف:

القول الأول: أنهما واحد لأنَّ صحف موسى هي التوراة وهي التي كتبها الله بيده.

**القول الثاني:** أنَّ الصحف غير الكتب، وهذا القول هو الصحيح وهي أنَّ كتب الله غير الصحف (١).

وأما التوراة: فهي وحيّ وكتَابّ مستقل غير صحف موسى اللَّه أوحاها الله إليه.

صحف موسى بالذات وَقَعَ فيها الاشتباه؛ لأن ظاهر القرآن الكريم يدل على أن الله هو الذي كتب الصحف، في قوله تعالى: ﴿ وَكَتَبْنَا لَهُ فِي الْأَلْوَاجِ مِن كُلِّ شَيْءٍ مَّوْعِظَةً وَتَغْصِيلًا لِكُلِّ الصحف، في قوله تعالى: ﴿ وَكَتَبْنَا لَهُ فِي الْأَلْوَاجِ مِن كُلِّ شَيْءٍ مَّوْعِظَةً وَتَغْصِيلًا لِكُلِّ الصحف، في قوله تعالى: ﴿ وَكَتَبْنَا لَهُ كَتَبِ التوراة لموسى بيده، فمن هذه الجهة وقع الاشتباه، هل هما واحد لأجل أن هذه كُتبت وهذه كُتبت.

والأظهر كما ذكرت من سياق الآيات في سورة الأعراف أن الكتب غير الصحف $^{(7)}$ .

<sup>(</sup>۱) انظر: شرح العقيدة الواسطية، محمد بن صالح بن محمد العثيمين، حققه: سعد فواز الصميل، ص٦٥، دار ابن الجوزي، ط٥، ١٤١٩ه، الرياض، المملكة العربية السعودية.

<sup>(</sup>٢) المحرر الوجيز في تفسير الكتاب العزيز، تفسير ابن عطية، أبو محمد عبد الحق بن غالب بن عبد الرحمن ابن تمام بن عطية الأندلسي المحاربي، حققه: عبد السلام عبد الشافي محمد، ج٥، ص٢٠٦، دار الكتب العلمية، ط١، ١٤٢٢ هـ، بيروت.

<sup>(</sup>٣) انظر: المحرر الوجيز في تفسير الكتاب العزيز، ج٢، ص٤٥٢، مفاتيح الغيب، التفسير الكبير، ج٢٩، ص٢٥٥.

# المبحث السادس وظائف الأنبياء

# ويشتمل على مطلبين:

المطلب الأول: وظائف الانبياء في اليهودية.

المطلب الثاني: وظائف الأنبياء في الإسلام.

المطلب الثالث: معاقبة الناس بذنوب الأنبياء ورد المسلمين عليهم.

# المطلب الأول وظائف الأنبياء في اليهودية

تعددت وظائف الأنبياء عند اليهود، ولم تقف عند حد إبلاغ الناس دعوة الله سبحانه وتعالى، فقد تجاوزت إلى أمور منها(١):

- ١. أن يكون النبي رسولاً إلى رسول، فقد قالوا عن داود الطّيّلاً: [ فَأَرْسِلَ الرّبُ نَاثَانَ إِلَى دَاوُدَ ] (١)، كما أرسل له رسولاً آخر كما في قولهم: [ وَلَمّا قَامَ دَاوُدُ صَبَاحًا، كَانَ كَلاَمُ الرّبِّ إِلَى جَادٍ النّبِيِّ رَائِي دَاوُدُ قَائِلاً: «إِذْهَبْ وَقُلْ لِدَاوُدَ: هكذَا قَالَ الرّبُ ] (١)، وكذلك ذكروا أن الله سبحانه وتعالى أرسل النبي ارميا إلى النبي حنينا: [ ثم صَارَ كَلاَمُ الرّبِّ إِلَى إِرْمِيَا النّبِيِّ، بَعْدَ مَا كَسَرَ حَنْئِيًا النّبِيُّ النّبِيُّ النّبِيِّ، قَائِلاً: «اذْهَبْ وَكُلِّمْ حَنْئِيًا قَائِلاً: هكذَا قَالَ الرّبُ ] (١).
- ٢. النبي يقيم نبياً عوضاً عنه، كما ذكروا عن إيلياء: [وَامْسَحْ أَلِيشَعَ بْنَ شَافَاطَ مِنْ آبَلَ مَحُولَةً نَبِيًا عوضًا عَنْك] (٥).
- ٣. يزعمون أن النبي يحمل إثم الشعب، كما نسبوا إلى الرب قوله لحزقيال: [«وَاتَّكِئُ أَنْتَ عَلَى جَنْبِكَ الْيَسَارِ، وَضَعْ عَلَيْهِ إِثْمَ بَيْتِ إِسْرَائِيلَ. عَلَى عَدَدِ الأَيَّامِ الَّتِي فِيهَا تَتَّكِئُ عَلَيْهِ تَحْمِلُ إِثْمَهُمْ] (١) .
- هم رجال روحانيون يعتبرون كحماة وحراس لتقاليد الديانة الإسرائيلية والوجدان الخلقي والاجتماعي للأمة.
  - النبى العبرانى فم شه أمام الشعب، وهو الوسيط بين خاصة الناس وعامتهم.
    - ٦. الاستشارة قبل الحرب، وقبل الرحلة، وفي الإقامة، في أمور الحياة.
      - ٧. التغنى بالأناشيد وبمصاحبة الآلات الموسيقية.
        - ٨. التعبير عن احتياجات القوم المعاصرة.

<sup>(</sup>١) انظر: بنو إسرائيل، ج٥، ص ٧٣-٩٥.

<sup>(</sup>٢) سفر صموئيل الثاني (١٢: ١).

<sup>(</sup>٣) سفر صموئيل الثاني (٢٤: ١١- ١٢).

<sup>(</sup>٤) سفر ارميا (٢٨: ١٢ - ١٣).

<sup>(</sup>٥) سفر الملوك الأول(١٩: ١٦).

<sup>(</sup>٦) سفر حزقيال (٤: ٤).

- و. الدعوة إلى البر، باعتباره القانون الأسمى للعالم، فالأخلاق عندهم طبقاً لما جاء به الأنبياء العبرانيون لا تعتمد على أفكار الرجال، ولكن على القوانين السماوية وليست على قوانين المجتمع والطبيعة ولكن على أوامر الرب، وعلى الأنبياء أن يذكروا القوم دائما بذلك كله، وأن قدسية "يهوه" تتطلب طهارة خلقية وليست طقسية، وأن الطهارة هي طهارة القلب وليست طهارة الملابس.
  - ١٠. يعتبرون أن كرامة يهوه من كرامة الأمة، وأنه يكرس كل قواه وسلطانه من أجل شعبه.
- 11. علاقة النبي أو الرجل المقدس بكل الظروف الاجتماعية المحيطة بإسرائيل سبب للتدخل المباشر من جانب الأنبياء في السياسة.
  - ١٢. الديانة الإسرائيلية تجهل الآخرة والحياة بعد الموت تماماً.
- 17. يحكم التطور التاريخي لإسرائيل، قيام أنبيائهم بتفسير التاريخ تفسيراً دينياً ليثبتوا أن كل ما فعلته الأمم الأخرى كان مجرد أعمال رب إسرائيل القوي فحسب.
- 11. لم تكن مهمة النبي اكتشاف أسرار المستقبل فحسب، وإنما ليعلنوا الحق وينشروه، سواء كان مرضياً أو لم يكن.
- ٥١. مطلوب من الأنبياء أن ينددوا بالخطايا، ويدعو الناس إلى التوبة وعملوا هذا وهم مدفوعون يقوة الهية (١).

# المطلب الثاني وظائف الأنبياء في الإسلام

الوظيفة الرئيسة والأساسية دعوة الخلق إلى عبادة الله الواحد القهار، فهي المهمة الكبرى التي بعث من أجلها الرسل الكرام، وهي تعريف الخلق بالخالق والإيمان بوحدانيته، وتخصيص العبادة له دون سواه، كما قال جل شأنه: ﴿ وَمَا آرْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ مِن رَّسُولٍ إِلّا نُوحِى إِلَيْهِ أَنَّهُ وَالله العبادة له دون سواه، كما قال جل شأنه: ﴿ وَمَا آرْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ مِن رَّسُولٍ إِلّا نُوحِى إِلَيْهِ أَنَّهُ وَمَا أَرْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ مِن رَّسُولٍ إِلّا نُوحِى إِلَيْهِ أَنَّةً لَيْ الله الله الله المؤلك أَن الله المؤلك أَن الله المؤلك أَن الله وَمِنهُم مَن حَقَّتُ عَلَيْهِ رَسُولًا أَن الله وَمِنهُم مَن حَقَّتُ عَلَيْهِ الطَّالِكُونَ فَمِنْهُم مَنْ هَدَى الله وَمِنهُم مَن حَقَّتُ عَلَيْهِ الضَّلَالَةُ ﴾ (النحل: ٣٦).

<sup>(</sup>١) انظر: الأنبياء والنبوة، إبراهيم مطر، ص١٠، بتصرف

<sup>(</sup>٢) انظر: المحرر الوجيز في تفسير الكتاب العزيز، ج٤، ص٧٩.

- ٢. تبليغ أوامر الله ونواهيه إلى البشر، فالأوامر الإلهية لابد لها من مبلغ، ولابد أن يكون من البشر ليمكن الأخذ منه، ولقد أدى الرسل الكرام هذه الوظيفة على أكمل وجه.
- ٤. أن يكون الرسل قدوة وأسوة حسنة صالحة للبشر، وأمر الله سبحانه وتعالى بالاقتداء بهم والسير على منهاجهم؛ لأنهم أكمل الناس عقلاً وأطهرهم سلوكاً وأشرفهم رتبة ومنزلة، قال الله تعالى: ﴿ لَقَدْكَانَ لَكُمْ فِي رَسُولِ ٱللّهِ أُسْوَةً حَسَنَةً لِمَن كَانَ يَرْجُوا ٱللّهَ وَٱلْيَوْمَ ٱلْآخِرَ وَذَكَرَاللّهَ كَانَ يَرْجُوا ٱللّهَ وَٱلْيَوْمَ ٱلْآخِرَ وَذَكَرَاللّهَ كَانَ يَرْجُوا ٱللّهَ وَالْيَوْمَ ٱلْآخِرَ وَذَكَرَالله كَانَ يَرْجُوا ٱللّهَ وَاللّهُ وَلَهُ وَاللّهُ وَاللّهُ
- التذكير بالنشأة والمصير، وتعريف الناس بما بعد الموت من شدائد وأهوال قال تعالى:
   ﴿ يَكُمَعْشَرَ ٱلْجِينِ وَٱلْإِنْسِ ٱللّهَ يَأْتِكُمْ رُسُلُ مِنكُمْ يَقُصُّونَ عَلَيْكُمْ مَايَنِي وَيُسْذِرُونَكُمْ لِقَآةَ يَوْمِكُمْ هَنذاً قَالُواْ شَهِدُنا عَلَىٰ أَنفُسِناً وَغَرَّتَهُمُ ٱلْمَيْوَةُ ٱلدُّنيَا وَشَهِدُواْ عَلَىٰ أَنفُسِمِم ٱنَّهُمْ كَانُواْ يَوْمِكُمْ هَنذاً قَالُواْ شَهِدُنا عَلَىٰ أَنفُسِماً وَغَرَّتُهُمُ ٱلْمَيْوَةُ ٱلدُّنيَا وَشَهِدُواْ عَلَىٰ آنفُسِمِم ٱنَّهُمْ كَانُواْ يَوْمِكُمْ هَذَا قَالُواْ شَهِدُنا عَلَىٰ آنهُمْ يَكُن زَبُكَ مُهْلِك ٱلْقُرَىٰ بِظُلْمِ وَأَهْلُهَا غَلِقُونَ السَّ ﴾ (الأنعام: ١٣٠ ١٣٠) .
- تحويل اهتمام الناس من الحياة الفانية إلى الحياة الباقية، قال الله على: ﴿ وَمَا ٱلْحَيَوْةُ ٱلدُّنِياۤ إِلَّا لَيَ تَعْوَدُ قَالَ الله عَلَيْ وَلَمْوَ وَلَيْدَارُ ٱلْآخِرَةُ خَيْرٌ لِلَّذِينَ يَغَقُونَ أَفَلا تَعْقِلُونَ الله عَلَيْ وَالأَنعام: ٣٢)،
   وقال الله على: ﴿ ٱعْلَمُوا أَنَّمَا ٱلْحَيَوْةُ ٱلدُّنْيَا لَعِبٌ وَلَمْوَ وَزِينَةٌ وَتَفَاخُرُ بِيَنَكُمْ وَتُكَاثُرٌ فِي ٱلْأَمْوَلِ ﴾
   وقال الله على: ﴿ ٱعْلَمُوا أَنَّمَا ٱلْحَيَوْةُ ٱلدُّنْيَا لَعِبٌ وَلَمْوَ وَزِينَةٌ وَتَفَاخُرُ بِيَنَكُمْ وَتُكَاثُرٌ فِي ٱلْأَمْوَلِ ﴾
   (الحدید: ۲۰).
- ٧. إقامة الحجة لئلا يبقى لإنسان حجة عند الله، كما قال تعالى: ﴿ رُسُلًا مُبَشِرِينَ وَمُنذِرِينَ لِأَسُلِ وَمُنذِرِينَ لِلنَّاسِ عَلَى اللهِ حُجَّةُ بَعْدَ ٱلرُّسُلِ وَكَانَ ٱللهُ عَزِيزًا حَكِيمًا ﴿ النساء:١٦٥ ) (١).

<sup>(</sup>۱) انظر: تفسير القرآن، أبو المظفر، منصور بن محمد بن عبد الجبار ابن أحمد المروزى السمعاني التميمي الحنفي ثم الشافعي، حققه: ياسر بن إبراهيم وغنيم بن عباس بن غنيم، ج٦، ص١٦، دار الوطن، الرياض، ط١، ١٤١٨هـ ١٩٩٧م، السعودية.

<sup>(</sup>٢) انظر: معالم التنزيل في تفسير القرآن، تفسير البغوي، محيي السنة، أبو محمد الحسين بن مسعود بن محمد بن الفراء البغوي الشافعي، حققه: عبد الرزاق المهدي، ج٢، ص١٢٠، دار إحياء التراث العربي، ط١٤٢٠،١ هـ، بيروت، النبوة والأنبياء، ص٢٣-٢٠.

#### المطلب الثالث

#### معاقبة الناس بذنوب الأنبياء ورد المسلمين عليهم

يزعم اليهود أن الله سبحانه وتعالى يعاقب الناس بسبب ذنوب الأنبياء، كيف هذا؟ وقد أرسلهم الله سبحانه وتعالى نجاة للناس وخلاصاً لهم من عذاب الله، ومن ذلك ما ورد في أسفارهم: [لم تُصدِق مُلُوكُ الأَرْضِ وَكُلُّ سمُكَّانِ الْمَسْكُونَةِ أَنَّ الْعَدُقَ وَالْمُبْغِضَ يَدْخُلانِ أَبُوابَ أَسفارهم: [لم تُصدِق مُلُوكُ الأَرْضِ وَكُلُّ سمُكَّانِ الْمَسْكُونَةِ أَنَّ الْعَدُق وَالْمُبْغِضَ يَدْخُلانِ أَبُوابَ أُورُشَلِيمَ. مِنْ أَجْلِ خَطَايا أَنْبِيَائِهَا، وَآثَامِ كَهَنَتِهَا السنَّافِكِينَ فِي وَسَطِها دَمَ الصَّدِيقِينَ ](١)، كما نسبوا أن ما أصاب السفينة التي ركب فيها يونس الطَّيِّةُ إلا عقوبة له، فيذكرون قول أصحاب السفينة: [آهِ يَا رَبُّ، لاَ نَهْلِكُ مِنْ أَجْلِ نَفْس هذَا الرَّجُلِ] (٢).

## الرد عليهم:

جعل الإسلام حاجة الناس إلى الأنبياء أمر ضروري فمن رحمة الله تبارك وتعالى بعباده ومن جميل لطفه بهم، وإحسانه إليهم، أن بعث إليهم الأنبياء مبشرين ومنذرين؛ ليكونوا منارات للهدى وأعلاماً للفضيلة ونجوماً زاهرة في سماء الإنسانية تضيء للعالم طريق الخير، وترشدهم إلى السعادة، وتتقذهم من الشرك والوثنية، وتسموا بهم إلى مدارج العز والكمال (٣).

فمنذ أن خلق الله سبحانه آدم الكلي أراد بحكمته أن يكون أول البشر نبياً فكان آدم الكلي أول نبي البشر، وقد حفل التاريخ الإنساني بشخصيات كان لها من الميزات والصفات ما مكنها من قيادة المجتمعات إلى طريق الهداية وبناء الأرض بناء صالحاً، لقد وُجد المصلحون والمفكرون والقادة الاجتماعيون، ليؤثروا في مسيرة أبناء قومهم، فبعث الأنبياء والمرسلين ليوضحوا الرابط بين الخالق والمخلوق.

والنبي المرسل، هو حامل تلك العلاقة بين السماء والأرض، يتلقى تعاليم السماء عن طريق الوحي، ويبلغها للبشر كي يظل التوازن قائماً في الأرض، ومن الطبيعي أن يكون الصراع بين الخير والشر يحتاج لمن يدافع عن الخير ويتصدى للانحراف، ولذلك كان الأنبياء قادة يدعون للخير والصلاح والعلاقات الإنسانية الطيبة.

والصراع بين الخير والشر يرتبط بالحساب الأخروي، ولقد قدم الأنبياء بشكل واضح طريق النجاة الموصل إلى حياة أخرى بعد الموت وأوضحوا لبني البشر آلاف التعاليم والموازين، التي

<sup>(</sup>١) سفر مراثي ارميا(٤: ١٢ – ١٣).

<sup>(</sup>۲) سفر يونان(۱: ۱۶).

<sup>(</sup>٣) انظر: النبوة والأنبياء، ص١٨- ٢٣.

تقرق بين طريق الهلاك والندم، وطريق الرضا وراحة النفس، ولم يعد لبني البشر حجة على الله، بأن التعاليم لم تصلهم، أو لم يعرفوها؛ لأن الله سبحانه بعث الأنبياء موضحين وشارحين كل السبل على شتى نتائجها يقول تعالى: ﴿ وَمَا كُنّا مُعَدِّبِينَ حَقّى نَبْعَث رَسُولًا ﴿ الْإسراء: ١٥)، وهذا هو الميزان المنطقي الذي لا يرفضه عاقل، فالأنبياء صمام الأمان من العذاب، لا يعذب الناس بننوبهم كما يزعم اليهود

وفي آيات القرآن الكريم ذكر لكثير من الأقوام ولأنبيائهم، فبين من خلال آيات القرآن الكريم منهج الدعوة عند الأنبياء جميعاً، وكذلك يوضح كيف أن العذاب لا يحيق بقوم إلا بعد أن رفضوا دعوة الأنبياء للتوحيد والصلاح والخير (۱).

لذلك اقتضت حكمة الباري جلَّ وعلا أن يبعث إلى الخلائقِ الأنبياءَ الكرام؛ ليقطع على البشر معاذيرهم؛ لئلا يكون للإنسان حجة عند الله يوم القيامة.

وهذا معارض لما قاله اليهود عن أن الأنبياء هم سبب تعذيب الناس، إنما هم منارات تضيء الطريق وترشد إلى الحق والتوحيد والاستقامة.

٨٠

<sup>(</sup>١) انظر: القرآن والتوراة أين يتفقان وأين يفترقان، ج٢، ص١٣١.

# المبحث السابع شروط النبوة والرسالة

ويشتمل على مطلبين:

المطلب الأول: شروط النبوة والرسالة في اليهودية.

المطلب الثاني: شروط النبوة والرسالة في الإسلام.

# المطلب الأول شروط النبوة والرسالة في اليهودية(١)

ورد في التلمود شروط نزول الوحي أو ما يسمّى حلول السكينة الإلهية على المصطفين للنبوّة، والتي يفسرها الراب موسى بن ميمون بشروط يجب توافرها في الشخص ليصبح نبياً، وأهمها:

- 1. يجب أن يتحلى بالمروءة والشجاعة في شخصه ويكون ممن يكظمون الغيظ بحسب أقوال الحكماء.
  - ٢. كما يجب أن يتمتع بصفات حميدة وخصال حميدة، وأهمها القناعة والرضى.
    - ٣. أن يتمتع بصفة الحكمة والرأي الحصيف.
    - ٤. أن يكون مبرأ من العيوب والآفات العقلية.
    - ٥. أن يكون مشهوراً لما يناسب مهمة النبي.
    - ٦. أن تكون مهمته نقل كلام الرب ويتحدث باسمه.
- ٧. ألا يأتي ليضيف لما جاء بالتوراة من وصايا أو لينقص منها وإذا فعل ذلك فهو نبي كاذب.
- ٨. أن يخبر بأحداث تقع في المستقبل، فإن لم يتحقق شيء ولو يسير مما ذكره منها فهو نبي
   كاذب.
- ٩. أن يكون صادقاً نقياً طاهر القلب، ويتم فحص سيرته لذلك، فإن تحقق من ذلك فهو نبي حقّ.
  - ١٠. ألا يضطر لمعجزة لتحقيق نبوءته غير إخباره بالصدق عن أحداث المستقبل.
    - ١١. النبي الذي يشهد آخر له بنبوته لا يحتاج إلى بقية الشروط.

<sup>(</sup>۱) انظر: التلمود البابلي، مسيخت نداريم، ص ٣٨، عامود أ، المركز الإسرائيلي، القاهرة، قاموس الكتاب المقدس، ص٤٠٤ - ٤٠٤.

# المطلب الثاني شروط النبوة والرسالة في الإسلام

الرجولة، قال تعالى: ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ إِلَّا رِجَالًا نُوحِى إِلَيْهِم مِّنْ أَهْلِ ٱلْقُرَى ۚ ﴾
 (يوسف: ١٠٩).

واختصاص النبوة بجنس الرجال هو مقتضى القيومية التي خصهم الله تعالى بها دون النساء، ولا يخفى أن الرجل أقدر على أداء هذه المهمة العظيمة، وأجدر بالقيام بواجباتها وحقوقها من الجهاد والرئاسة والحكم، وغير ذلك (١).

٧. لا يكون من الملائكة؛ بل من البشر، قال تعالى: ﴿ قُل لَوْ كَانَ فِي ٱلْأَرْضِ مَلَتِهِكَةٌ يَمْشُونَ مُطْمَيِنِينَ لَنَزَّلْنَا عَلَيْهِم مِّنَ ٱلسَّمَآءِ مَلَكَ رَسُولًا ﴿ ثَنَ لَا يَشُولُونَ ﴾ (الإسراء: ٩٠).
 وقال الله تعالى: ﴿ وَقَالُواْ لَوَلاَ أُنزِلَ عَلَيْهِ مَلَكُ وَلَوْ أَنزَلْنَا مَلَكًا لَقُضِى ٱلْأَمْنُ ثُمَّ لَا يُنظَرُونَ ﴾ (الأنعام: ٨).

نعم الملائكة رسل من الله إلى رسل الإنس، قال تعالى: ﴿ اللَّهُ يَصَطَغِي مِنَ ٱلْمَكَيْكِةِ وَمُ الْمُلَيْكَةِ وَمُ الْمُلَيْكِينَ وَمُ الْمُلَيْكِينَ وَمُ اللَّهِ مِنَ اللَّهُ سَمِيعً بَصِيعً بَصِيعً بَصِيعً بَصِيعً اللَّهُ سَمِيعً بَصِيعً بَصِيعً اللَّهِ اللَّهِ : ٧٥) .

فبشرية الرسل كانت لحكمة عظيمة قدرها المولى تعالى، حيث يتأتى التأسي بهم، وتسهل بذلك معاشرتهم، وتلقى التكاليف البشرية عنهم، هذا إلى جانب أنه من نوع الابتلاء بهم.

ففي الحديث القدسي فيما يخبر المنه عن ربه أنه قال: " إِنَّمَا بَعَثْتُكَ لِأَبْتَلِيكَ وَأَبْتَلِي بِك "(٢).

ويندرج تحت مفهوم البشرية مفاهيم عدة، فالبشرية تعني العبودية وتعني الافتقار؛ وتعني انتفاء الألوهية بشتى معالمها، وكثيراً ما يستدل القرآن الكريم على عبودية الرسل؛ لإبطال المعتقدات الفاسدة المتعلقة بهم؛ ببيان بشريتهم، وما تقتضيه من ضعف، وحاجة، وجهل بأمور الغيب، مما يبعد تلك المعتقدات عن التصور السليم غاية البعد، ويصحح المقاييس، ويضع كل شيء في محله، فالرسول بشر وعمله هداية البشر وإخراجهم من ظلمات الكفر، ومعجزاتهم ما هي الا دليل على صدق ما أتوا به.

<sup>(</sup>١) انظر: لوامع الأنوار البهية وسواطع الأسرار الأثرية لشرح الدرة المضية في عقد الفرقة المرضية، ج٢، ص

<sup>(</sup>٢) صحيح مسلم، كتاب الجنة وصفة نعيمها وأهلها، باب الصفات التي يعرف بها في الدنيا أهل الجنة وأهل النار،ج٤، ص٢١٩٧، ح٢٨٦٠.

قال تعالى : ﴿ مَّا ٱلْمَسِيحُ ٱبْنُ مَرْيَمَ إِلَّا رَسُولٌ قَدْ خَلَتْ مِن قَبْلِهِ ٱلرُّسُلُ وَأُمُّهُ، والمائدة: ٧٥).

٣. لا يكون من الجن، قال تعالى : ﴿ اللّهُ يَصْطَفِي مِنَ الْمَلَيْكِ وَسُلًا وَمِنَ النّاسِ إِنَى اللّهَ سَمِيعٌ بَصِيعٌ الله الله الله الله الله الله الله ومن الأدلة على ذلك أن الجن يتلقون الإسلام من الأنبياء والرسل البشريين، قال تعالى: ﴿ وَإِذْ صَرَفْنَا إِلَيْكَ نَفَرًا مِنَ الْجِينِ يَسْتَمِعُونَ الْقُرْءَانَ فَلَمّا حَضَرُوهُ قَالُوا أَنصِتُوا فَلَمّا قَضِى وَلّوا إِلَى قَوْمِهِم مُنذِرِينَ ﴿ الْحَقاف: ٢٩).

فالرسل للجن هنا هم من رسل الإنس كما وضحت ذلك آية الأحقاف، وهذا قول جمهور العلماء<sup>(۱)</sup>.

- ٤. يكون حراً ولا يكون عبداً، ولا يعلم أن عبداً جعله الله رسولاً قط، وأما ما جاء في البخاري ومسلم من حديث أبي هريرة قال: قال رسول الله والله والله والمنافخ الممثلوك الصالح أجْرَانِ، وَالَّذِي نَفْسِي بِيدِهِ لَوْلاَ الجِهَادُ فِي سَبِيلِ اللَّهِ، وَالْحَجُّ وَبِرُ أُمِّي، لَأَحْبَبْتُ أَنْ أَمُوتَ وَأَنَا مَمْلُوكُ "(١) فقوله: "والذي نفسي بيده ... " مدرج من كلام أبي هريرة كما في "صحيح مسلم" بلفظ "والذي نفس أبي هريرة بيده لولا الجهاد..."(٣).
- ألا يكون في النبي من الأمراض والأسقام ما ينفر الناس منه، ولو كان كذلك لما استطاع الناس الاتصال بهم وتبليغ الشرائع والأحكام إليهم (٤).

لا تثبت النبوة لأحد إلا ببرهان شرعي، ولا تقتصر شروط النبوة على هذه الشروط الخمس، ومن الشروط التي لابد من توافرها في النبي المكلف بالرسالة: الصدق، والطهارة، والإعجاز، وحسن الشريعة والدين وكمالهما في الخير والفضل.

<sup>(</sup>١) انظر: المحرر الوجيز في تفسير الكتاب العزيز، ج٥، ص١٠٤.

<sup>(</sup>٢) صحيح البخاري، كتاب العتق، باب العبد اذا احسن عبادة ربه ونصح سيده، ج٣، ص١٤٩، ح٢٥٤٨.

<sup>(</sup>٣) انظر: مسند أحمد، كتاب مسند المكثرين من الصحابة، باب مسند أبي هريرة رضي الله عنه، ج١٤، ص١٠٧، ح ٨٣٧٢.

<sup>(</sup>٤) انظر: تفسير المراغي، الشيخ أحمد مصطفى المراغى، ج١٧، ص ٦١، شركة مكتبة ومطبعة مصطفى البابى الحلبي وأولاده، ط١، ١٣٦٥هـ ١٩٤٦م، مصر.

وهناك شروط أخرى وهي التخلق بمكارم الأخلاق، وقد ذكرت تفصيل ذلك عند الحديث على صفات الأنبياء.

وذلك أن يتضمن دينه حض الأمة على حب الله وتوحيده والعمل الصالح وحسن العبادة وموالاتهما، وأن يحب الإنسان لغيره ما يحب لنفسه، فلنختبر دين هذا الرجل هل هو موافق للدين الطبيعي المذكور وشرائع الله التي أرسل بها رسله كموسى وغيره؟ وهل هي جارية على هذا المنزع أم لا؟(١).

(۱) انظر: الانتصارات الإسلامية في كشف شبه النصرانية، سليمان بن عبد القوي بن الكريم الطوفي الصرصري، أبو الربيع، نجم الدين، حققه: سالم بن محمد القرني، ج٢، ص٢١٩، مكتبة العبيكان، ط١، ١٤١٩ه، الرياض.

# المبحث الثامن النبوة والأنبياء عند اليهود

ويشتمل على مطلبين:

المطلب الأول: أنواع النبوات عند اليهود

المطلب الثاني: أنواع الأنبياء عند اليهود

# المطلب الأول أنواع النبوات عند اليهود

أوردت الكتب المقدسة أنواعًا عديدة من النبوات منها: نبوءة السحر، نبوءة الرؤيا، نبوءة الأحلام، نبوءة الكهانة، نبوءة الجذب أو الجنون المقدس، نبوءة التنجيم وطوالع الأفلاك، وكلها مما يدعيه المتنبئون ويدعون معه العلم بالغيب والقدرة على تسخير نواميس الطبيعة.

أولاً: نبوعة الرؤيا: أن الله يستخدمها لإعلان إرادته وحكمه وذلك عن طريق أشخاص أتقياء تقدست حياتهم(١).

ثانياً: نبوعة الحلم: هي إعلانات للكنيسة كانت تعرض لامتحانات لتقرير طبيعتها، فإذا كانت تحرض على تصرف فاسد كانت بسبب هذه الحقيقة نفسها تعلن بأنها كاذبة، وأي إنسان كان يسعى بواسطتها أن يقود الشعب من عبادة يهوا إلى عبادة آلهة باطلة كان يحكم عليه بالموت(٢).

ثالثاً: نبوعة السحر: يغلب عليها أنها موكلة بالأرواح الخبيثة تسخرها للاطلاع على المجهول أو السيطرة على الحوادث والأشياء.

رابعاً: نبوءة الكهانة: أنها موكلة بالأرباب، ولا تُطيع الكاهن، ولكنها تُلبي دعواته وصلواته وتفتح له مغاليق المجهول في يقظته أو منامه وترشده بالعلامات والأحلام.

**خامساً: نبوءة الجنون المقدس:** فالمصاب بالجنون المقدس مغلوب على أمره ينطلق لسانه بالعبارات المبهمة وهو لا يدريها ولعله لا يعنيها<sup>(٣)</sup>.

سادساً: نبوعة التنجيم وطوالع الأفلاك: هم الذين يزعمون بأنهم يعرفون الغيب ويكشفون المستقبل بواسطة مراقبة النجوم ورصد حركاتها، وكان معظمهم من الكلدانيين، حيث ترعرعت أعظم حضارة فلكية ونشأ دين وثني لعبادة الأجرام السماوية، والزعم برجم الغيب تزييفاً للحقيقة وخرقاً لإرادة الله التي ترفض القول بالغيب ما لم يكن يوحى به من الله(٤).

وعندنا أن النبوّة تكليف من الله لتبليغ آياته وتبشير الناس وإنذارهم رحمةً للعاملين، وإن كانت الرؤيا من أنواع الوحي إلا أنها مختصّة بمن يختارهم الله وحده لمقام النبوّة، والحلم ليس منها

<sup>(</sup>١) انظر: قاموس الكتاب المقدس، ص ٣٩٤.

<sup>(</sup>۲) انظر: مصدر سابق، ص۳۱۵.

<sup>(</sup>٣) انظر: بنو إسرائيل، ج٥، ص٤٦.

<sup>(</sup>٤) انظر: قاموس الكتاب المقدس، ص٩٥٩.

لاحتمال حضور الشيطان له، أما السحر والكهانة والتنجيم والطوالع فليست من النبوّة في شيء لاعتمادها على "الحظّ" والتخريص وهي شركٌ واضحّ، والأنبياء جاءوا لمحض التوحيد لربّ العبيد، أما الجنون فلا أدري كيف يمكن أن يكون مقدسًا، وهذا من غرائب انحرافاتهم وطبيعتهم.. الحمد شه الذي عافانا.

# المطلب الثاني أنواع الأنبياء عند اليهود

يدّعي بنو إسرائيل أن النبوة بدأت بموسى وانتهت بملاخي، أما من كان قبل موسى المين المين أمثال إبراهيم وإسحاق ويعقوب -عليهما السلام- يسمونهم الآباء أو البطارقة (١).

قسم كتاب بني إسرائيل الأنبياء إلى قسمين: أنبياء قانونيون، وأنبياء محترفون:

فالأنبياء القانونيون: يطلق عليهم أنبياء إسرائيل العظام، رجال الله، فقد كانت نبوة كليم الله موسى القيلا أكمل وأتم النبوات التي عرفوها، وهو رائد النبوة الإسرائيلية، فالأنبياء القانونيون يقلدون موسى القيلا. فهم الذين سمح لهم موسى أن يكونوا أصدقاء الله، فتتميز نبوة هؤلاء بأنها لم تكن بإذن من ذوي السلطان، إنما كان يُملى عليهم بالإيحاء، فيمضي في تبليغ وحيه ولا يقوى أحياناً على كف لسانه، فإنهم [يتكلّمُونَ بِرُونِيا قَلْبِهِمْ] (١)، وتصفهم التوراة بأنهم مرسلون من عند الله، وأن هؤلاء الأنبياء لم يشتغلوا وظائف قط، ولم يمروا بدور التلمذة، وكانوا يتشككون في قدرتهم على حمل هذه الرسالة العظيمة، ذات المسئوليات الجسيمة، ويتخوفون من ضعف الإنسان المادي، وحاجته إلى عون ربه لأداء مهمته، ويتردد صدى هذه الكلمات في قول موسى القيلا: [اسنتَمِعْ أَيّها السيّدُ، لَمسُ أَنَا صَاحِبَ كَلَمْ مُنذُ أَمْسِ وَلاَ أُولِ مِنْ أَمْسِ، وَلاَ مِن أَمْسِ، وَلاَ مِن أَمْسَ عَبْدَكُ؛ بَلْ أَنَا تُقِيلُ الفَمْ وَاللّمَانِ] (١)، وكثيراً ما عاش هؤلاء الأنبياء حياة التقشف والزهد، ومن أهم هؤلاء الأنبياء الذين اعتبرتهم التوراة قانونيين "شرعيين" أنبياء ما قبل الملكية الإسرائيلية: وأهمهم: إبراهيم، إسحاق، موسى، هارون، يشوع.

أنبياء عصر الملكية: وأهمهم: إيليا، يونان، عاموس، أشعياء، ميخا، وصيفنيا، إرميا. أنبياء فترة السبى البابلى: وأهمهم: حزقيا، دانيال.

<sup>(</sup>١) انظر: كل شيء عن اليهود، محمد سعيد مرسى، ص٣٣، ط١، ١٤٢٣ه -٢٠٠٣م، القاهرة.

<sup>(</sup>۲) سفر ارمیا (۲۳: ۱۶).

<sup>(</sup>٣) سفر الخروج (٤: ١٠).

أنبياء ما بعد السبي البابلي: أهمهم: حجى ، زكريا، يوئيل، ملاخي(١).

الأنبياء المحترفون: فهؤلاء الأنبياء كان بعضهم من المتنبئين الذين يستطيعون قراءة قلوب الناس وماضيهم، ويخبرونهم بمستقبلهم، حسبما يتقاضون منهم من أجور، مما أدي إلى تدهور النبوة وضعف أثرها القيادي في بني إسرائيل، فأصبحت كالمهنة التي يتعلمها الإنسان ويتدرب عليها، وفي أخريات القرن الحادي عشر قبل الميلاد، زاد عدد هؤلاء الأنبياء وخاصة في الرامة، وربما هي رام الله الحالية، مما أدى إلى فتح مدرسة الأنبياء، لمعرفة إرادة الله واستخدموا حركات غير طبيعية، فكانوا يغنون ويرقصون إلى درجة يفقدون فيها وعيهم، والخيالات الشعرية والإلهامات الكلامية وبهذه الطريقة يكشفون الرؤيا للشعب، ورغم كل هذا فإنهم لم يعطوا القوة على الإنباء، فهؤلاء يخضعون لرؤسائهم ولا يعتقد أنهم مارسوا أي نوع من التقشف، وكان الأفراد العاديين يستشيرونهم في كل مشاكل الحياة العامة والخاصة، فهم زعموا أن لهم القدرة على منح القوة أو منع الخطر أو إسرائيل وسيلة منظمة لكسب العيش شأنها شأن غيرها من الحرف والصناعات، فهم يستغلونها لمصالحهم الشخصية، فأغلب هؤلاء الأنبياء المحترفون يشغلون مراكز حكومية هامة؛ أنهم كانوا يسبغون هالة من القداسة على أي قرار تصدره الحكومة.

فهؤلاء الأنبياء قدموا أقوى نموذج على الانحطاط؛ فهم يزعمون أنهم يتكلمون باسم "يهوه" وكلامهم من جملة الوحي، فهذا من خرافاتهم وأباطيلهم (٢).

وفي العهد القديم نوعان من الأنبياء: أنبياء كذبة، وأنبياء حقيقيون.

الأنبياء الكذبة: أي أنبياء الآلهة الوثنية، ومعظم أتباع تلك الآلهة من عباد الأصنام، مثل الآشوريين والكلدانيين والمصريين والفينيقيين واليونان والرومان، فهم لم يكونوا مندوبين ليتكلموا عن الله وإنما كلامهم صدر عن صوت الناس، وهم أنبياء لبعل وليس الله، وقد اعتمدوا على طرق متنوعة وأساليب ملتوية لخداع الناس، وقد نعتوا بأنهم" حالمو أحلام"(٣).

الأنبياء الحقيقيون: هم نفر من الرجال معظمهم كانوا يتنبؤون عن مقاصد الله ويعلنون للبشر ما يوحي الله به إليهم، ويمكن اعتبار هؤلاء سفراء لله لدي الناس في هذا العالم.

ومن الفروقات بين الأنبياء الحقيقيين والأنبياء الكذبة، أن النبي الكاذب مثلاً لا ينتبأ إلا عن الخير؛ لأنه كان يعتقد أن يهوه إله قومي وعليه أن يخَلَّص شعبه، في حين أن النبي الحقيقي

<sup>(</sup>١) انظر: بنو إسرائيل، ج٥، ص٤٧ - ٥٥.

<sup>(</sup>٢) انظر: مصدر سابق، ج٥، ص٥٥- ٦٤، قصة الحضارة، ج٢، ص ٣٤٩.

<sup>(</sup>٣) انظر: الأنبياء والنبوة، إبراهيم مطر، ص١٣، قاموس الكتاب المقدس، ص٩٤٩.

يتنبأ أكثر الأحيان عن النكبات والكوارث لعلمه أن الله يحكم الناس بالعدل، ويأخذ عليهم خطاياهم بدون محاباة (١).

إذاً النبي الحقيقي يجب أن يخبر شعبه بكل سوء وبكل مصيبة وكارثة، وليس أن يتكلم بكل ما هو خير، أو بُشرى تسر الشعب، وإن فعل ذلك فهو نبي كاذب حيث إنه يخبرهم بالأمور السارة المفرحة.

وهذا مناقض لما أوردته "دائرة المعارف الكتابية": "النبي الحقيقي هو الذي - بكلمته - يقلع ويهدم، ويهلك وينقذ ويبني ويغرس "(٢).

الأنبياء في القرآن الكريم رسالتهم واضحة تمثلت في قوله ﴿ رُسُلًا مُّبَشِرِينَ وَمُنذِرِينَ ﴾ (النساء: ١٦٥).

فالإسلام لا يوجد فيه تعدد نبوات وأنواع نبوات، وإنما هي نبوة واحده يختص الله بها عباده الصالحين ويكلفهم بحملها لبيان الحق والباطل، والنبوة في الإسلام هبة ربانية يختص بها الله عباده المصطفين الأخيار وليست كما جاء بها اليهود أنها مكتسبة وممكن أن تكتسب بالتعلم ودخول مدارس الأنبياء أو الاختلاط بهم كما يدعون.

ومن ناحية أخرى فالأنبياء لا يتقاضون الأجور ولا يعملون عمل السحرة والمشعوذين لهداية الناس وتبليغهم أمور حياتهم الدينية والدنيوية وأمور الآخرة كما في اليهودية، فالإسلام كرم أنبياء الله وجعل عملهم خالصاً لوجهه الكريم ودلل على ذلك في قوله تعالى: ﴿ وَيَعَوْمِ لاَ أَسَالُكُمُ مَا لاَيْ إِنَّ أَجْرِي إِلَّا عَلَى اللَّهِ فِي اليهود.

<sup>(</sup>١) انظر: الأنبياء والنبوة، ص١٠.

<sup>(</sup>٢) دائرة المعارف الكتابية، ج٨، ص١٦.

# المبحث التاسع نبوة النساء

## ويشتمل على ثلاثة مطالب:

المطلب الأول: نبوة النساء في اليهودية.

المطلب الثاني: نبوة النساء في الإسلام.

المطلب الثالث: العلاقة بين المعجزة والنبوة بين اليهودية والإسلام.

#### المطلب الأول

#### نبوة النساء في اليهودية

إن أول نبية في اليهودية هي مريم أخت هارون وموسى عليهم السلام، وفي عصر القضاة، ظهرت شخصية من أقوى شخصيات ذلك العصر دون منازع " دبورة" حيث أصبحت قاضية لإسرائيل ومن أعظم أنبيائهم، وغيرها من النبيات مثل " خلدة " التي تنبأت للنبي أرميا بخراب أورشليم.

ويعتبر اليهود زوجات الأنبياء نبيات أحياناً، دون أن تكون لهن موهبة نبوية $(^{\vee})$ ، ولم يكن لأولئك النبيات من تأثير كبير على مجرى النبوة في العهد القديم $(^{\wedge})$ .

والسؤال، ما هو الهدف من إرسال أولئك النبيات من عند الله تعالى إن لم يكن لهن تأثير أو فائدة تذكر؟! هل لتكثير الأنبياء فحسب، أم هي مراعاة حقوق المرأة في مشاركة الرجال في هذا المجال أيضاً؟!

والنبية الوحيدة التي ورد ذكر نبوتها في سفر الخروج هي: مريم أخت موسى وهارون وذلك عند هروب بني إسرائيل من مصر ونجاتهم من فرعون بعبورهم البحر وارتداده على فرعون وجنده وغرقهم وعندئذ أخذت مريم تغني على الدنف، وجاء في سفر الخروج: [فاخذت مريم النبية اخت هارون الدف بيدها وخرجت جميع النساء وراءها بدفوف ورقص واجابتهم مريم رنموا للرب فانه قد تعظم الفرس وراكبة طرحهما في البحر] (٩).

<sup>(</sup>١) انظر: بنو إسرائيل، ص٦٥-٦٩.

<sup>(</sup>٢) سفر الخروج (١٥: ٢٠- ٢١)، سفر ميخا (٦: ٤).

<sup>(</sup>٣) سفر القضاء (٤:٤).

<sup>(</sup>٤) سفر صموئيل الأول (٢: ١).

<sup>(</sup>٥) سفر الملوك الثاني (٢٢: ١٤).

<sup>(</sup>٦) انظر: قاموس الكتاب المقدس، ص٩٥٢، دائرة المعارف الكتابية، ج٨، ص٢٣٠.

<sup>(</sup>٧) انظر: المجتمع اليهودي، زكي شنودة، ص٨٨.

<sup>(</sup>٨) انظر: الأنبياء والنبوة، إبراهيم مطر، ص٤٨.

<sup>(</sup>٩) سفر الخروج (١٥: ٢٠ – ٢١).

ويصف "القس لبيب مشرقي" تلك الحادثة فيذكر أن هناك ثلاثة أشخاص وقفوا معاً يناضلون لنيل حرية شعب مستعبد، كانت مريم أقوى الشخصيات الثلاث. ولو أنها كانت رجلاً لكانت الزعامة لها، ولكنها ظلت خلف موسى تدفعه إلى الأمام وتنفث فيه روح القوة وتحارب في صدره روح اليأس، وكان موسى يفشل عدة مرات؛ ولكنه كان يجد أخته على الدوام تؤازره وتسنده، وعندما وقف الشعب على الشاطئ الشرقي للبحر ورفعوا أعينهم الشاكرة لله، قامت مريم وقادت النساء في أغنية ظافرة، كانت إذ ذاك في التسعين من عمرها ولكنها ظلت قوية... وسارت مع موسى في مقدمة الشعب(۱).

وإنه لغريب ألا يذكر لتلك النبية المدعاة عمل إلا الدق على الدف لضبط الإيقاع. وجاء في "رسالة الرب على النصارى": يصعب علينا تماماً أن نتصور امرأة مرسلة لهداية الناس وقيادتهم، وهي بطبيعتها ضعيفة تتعرض للحيض والحمل والولادة والنفاس، وتخضع لزوجها-وبخاصة في بلاد الشرق - حيث ظهرت أولئك النبيات، وإذا كانت الكهانة في الشريعة اليهودية مقصورة على الذكور فكيف يفتح باب النبوة على مصراعيه للرجال والنساء على السواء رغم أن النبوة أهم وأخطر من الكهانة بمراحل، إن الله لا يمكن أن يكون قد أرسل رسلاً من النساء، قال تعالى: ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ إِلّا رَجَالًا نُوجِي إِلْيَهِم ﴾ (يوسف: ١٠٩)، أما إذا كان المقصود مجرد الإلهام والوحي كما هو الحال مع أم موسى وأم عيسى، فذلك شيء آخر لم تنفه الآية؛ بل تحدث القرآن الكريم عنه (٢).

وقد وصفت التوراة مريم النبية بالحقودة والغيورة والجاهلة، حيث أنها ثارت هي وهارون على أخيها موسى؛ بسبب زواجه من امرأة كوشية، فقد اشتغلت الغيرة في صدرها وذهبت مريم إلى أخيها هارون تشكو إليه أخاها، وكان هارون شخصية ضعيفة، فأحس في شكوى أخته متنفساً لنفسه وشكا الاثنان من طغيان موسى وتجاهله لها، واتسعت دائرة الشكوى ضد موسى، وكان موسى رجلاً حليماً أكثر من جميع الناس حيث تجاوز عن إساءة مريم، فسامحها ولكن الله لم يسكت عليها، بل أخذ حق موسى فضربها بالبرص لذا قام موسى بالتضرع إلى الله من أجلها؛ ليرحمها(٣).

<sup>(</sup>١) انظر: نساء ورجال، القس لبيب مشرقى، ص٦٣، ط١، ٩٦٨م، الكنيسة الإنجيلية، مصر.

<sup>(</sup>٢) انظر: مع الجاحظ في رسالة الرد على النصاري، إبراهيم عوض، ص١٧، زهراء الشرق، القاهرة.

<sup>(</sup>٣) انظر: نساء ورجال، ص٦٤.

جاء في الإصحاح الثاني من سفر الخروج أن موسى تزوج من ابنة يثرون الميدناني، فكيف تكون الآن حبشية، لذا فأحد القولين يكذب الآخر (١).

لو كانت نبية لكان الأجدر بها أن تتضرع إلى الله وتشكو إليه.

ويتبين من النص أن الله قد ضربها بالبرص، وهذه صفة منافية لصفات الأنبياء عند المسلمين؛ حيث يُشترط سلامتهم من العيوب المنفرة.

وهذه الخاصية من صفات الأنبياء الكرام، فإنهم لا يمكن أن يكون فيهم عيوب خَلقية أو خُلقية تنفر الناس من الاجتماع بهم، أو اتباعهم والسماع لدعوتهم، والله سبحانه وتعالى صانهم وسلمهم من العيوب والأمراض المنفرة.

وما جاء عن أيوب الطّيق أنه مرض واشتد عليه المرض وتعفن جسده وأصبح الدود يخرج من بدنه حتى كرهته زوجته، فإن هذه القصة من الأباطيل والأكاذيب التي نقلت عن الإسرائيليات، ولا يصح تصديقها أو الاعتقاد بها؛ لأنها تتنافى مع صفات الأنبياء.

والقرآن الكريم لم يذكر لنا شيئًا من هذا، إنما الذي ذكره أنه قد أصابه الضر في بدنه، فدعا ربه بعد أن اشتد به الكرب والضر، فكشف الله عنه ما أصابه من كرب وبلاء، قال الله تعالى: ﴿ وَأَيُّوبَ إِذْ نَادَىٰ رَبَّهُ وَأَنِي مَسَّنِي ٱلفَّرُ وَأَنْتَ أَرْحَمُ ٱلرَّحِينَ ﴿ مَا أَنُوبَ إِذْ نَادَىٰ رَبَّهُ أَنِي مَسَّنِي ٱلفَّرُ وَأَنْتَ أَرْحَمُ ٱلرَّحِينَ ﴿ مَا أَنُوبِ إِذْ نَادَىٰ رَبَّهُ وَمِثْلَهُم مَّعَهُمْ رَحْمَةً مِّنَ عِندِنَا وَذِكَىٰ لِلْعَندِينَ ﴾ فكشفنا ما بعد مِن صُرِّ وَءَاتَيْنَاهُ أَهْ لَهُ وَمِثْلَهُم مَّعَهُمْ رَحْمَةً مِّنَ عِندِنَا وَذِكَىٰ لِلْعَندِينَ ﴾ والطنبياء: ٨٣ – ٨٤)(٢).

# المطلب الثاني نبوة النساء في الإسلام

كانت هذه المسألة مما تعددت فيها الأقوال، فالذين ذهبوا إلى نبوة النساء قالوا: لا حجة في منع النبوة، وإنما هي خاصة بالرسالة فقط.

القائلون بنبوة النساء، كما يقرر ذلك الإمام ابن حزم -رحمه الله- إلى ما ورد في حق مريم عليها السلام من إرسال الملك، وإعلامها بما سيكون من ولدها، وأمرها بالصلاة والإكثار من القربات، وكذلك ما ورد في حق أم موسى حتى بادرت بإلقاء ولدها في اليم لما أوحي لها بذلك،

<sup>(</sup>۱) انظر: الفصل في الملل والأهواء والنحل، أبو محمد علي بن أحمد بن سعيد بن حزم الأندلسي القرطبي الظاهري، ج۱، ص۱۳۸، مكتبة الخانجي، القاهرة.

<sup>(</sup>٢) انظر: تفسير المراغي، ج ٢٣، ص ١٢٤.

يقول: "فأما أم موسى وأم عيسى وأم إسحاق، فالقرآن الكريم قد جاء بمخاطبة الملائكة لبعضهن بالوحي، وإلى بعض منهن عن الله على بالإنباء بما يكون قبل أن يكون، وهذه النبوة نفسها التي لا نبوة غيرها؛ فصحت نبوتهن بنص القرآن"(١).

وكان هذا قول بعض أهل العلم منهم الحافظ ابن حجر رحمه الله، والقرطبي<sup>(۲)</sup> إلى جانب ابن حزم – رحمهم الله –، وقد ذكر أدلة أخرى استدل بها القائلون على جواز نبوة النساء، منها ما أخبر به المصطفى الله من حصول الكمال للبعض منهن، وما ورد في القرآن الكريم من اصطفاء مريم عليها السلام على نساء العالمين<sup>(۱)</sup>.

يقول القرطبي -رحمه الله- في الاستدلال بالكمال على ثبوت النبوة: "الكمال المطلق إنما هو لله تعالى خاصة، ولا شك أن أكمل البشر الأنبياء، ثم يليهم الأولياء من الصديقين والشهداء والصالحين، وإذا تقرر هذا فقد قيل: إن الكمال المذكور في الحديث يعنى به النبوة؛ فيلزم عليه أن تكون مريم وآسية-عليهما السلام- نبيتين، وقد قيل بذلك، والصحيح أن مريم نبية؛ لأن الله تعالى أوحى إليها بواسطة الملك، كما أوحى إلى سائر النبيين حسب ما تقدم، ويأتي بيانه أيضاً في مريم، وأما آسية فلم يرد ما يدل على نبوتها دلالة واضحة؛ بل على صدقيتها وفضلها"(٤).

والصحيح في المسألة أن الوحي قد يستعمل بمعناه العام؛ فلا يكون الاحتجاج به كافياً في إثبات النبوة، فالوحي يعني: "الإشارة والرسالة والإلهام والكلام الخفي وكل ما ألقيته إلى غيرك"(°).

وجاء في الشفا أن أصل الوحي في اللغة: "إعلام في خفاء ومنه سمي الإلهام وحيا". كما في قوله تعالى: ﴿ وَإِذْ أَوْحَيْتُ إِلَى ٱلْحَوَارِبَّنَ أَنْ ءَامِنُواْ بِي وَبِرَسُولِي ﴾ (المائدة: ١١١)، وما ورد في سورة النحل أيضاً: ﴿ وَأَوْحَىٰ رَبُّكَ إِلَى ٱلغَلِ ﴾ (النحل: ٦٨) (١).

(۲) انظر: فتح الباري شرح صحيح البخاري، أحمد بن علي بن حجر أبو الفضل العسقلاني الشافعي، ج٦، ص٧٤٤-٤٤٨-٤٧٠-٤٤١، رقم كتبه وأبوابه وأحاديثه: محمد فؤاد عبد الباقي، قام بإخراجه وصححه وأشرف على طبعه: محب الدين الخطيب، عليه تعليقات العلامة: عبد العزيز بن عبد الله بن باز، دار المعرفة، ١٣٧٩م، بيروت، لوامع الأنوار البهية وسواطع الأسرار الأثرية لشرح الدرة المضية في عقد الفرقة المرضية، ج٢، ص ٢٦٦، الجامع لأحكام القرآن، ج١١، ص ٩٠.

<sup>(</sup>١) الفصل في الملل والأهواء والنحل، ج ٤، ص ٨.

<sup>(</sup>٣) انظر: الفصل في الملل والأهواء والنحل، ج٥، ص ١٣.

<sup>(</sup>٤) الجامع لأحكام القرآن، ج٤، ص٨٣.

<sup>(</sup>٥) لسان العرب، ج١٥، ص٣٧٩.

<sup>(</sup>٦) الشفا بتعريف حقوق المصطفي، أبو الفضل عياض اليحصبي السبتي المغربي، ص٢٥٢، دار الفكر، ١٤٢٣هـ - ٢٠٠٢م.

يقول شيخ الإسلام -رحمه الله- مبيناً حقيقة الوحي: الوحي هو الإعلام السريع الخفي، إما في اليقظة وإما في المنام، فإن رؤيا الأنبياء وحي، ورؤيا المؤمن جزء من ستة وأربعين جزءاً من النبوة، كما ثبت ذلك عن النبي التي في الصحاح (١).

وبهذا المعنى فسر الإيحاء في حق أم موسى عليها السلام، والذي ورد ذكره في قوله تعالى: ﴿ وَأَوْحَيَّنَا إِلَىٰ أُمِّ مُوسَى ﴾ (القصص: ٧)، ذكر تفسيره به الإمام ابن جرير عن قتادة، حيث قال: "وحياً جاءها من الله فقذف في قلبها، وليس بوحى نبوة"(٥).

وكل ما استدل به القائلون بنبوة النساء ليس فيه مستند قوي يعتمد عليه في إثبات ذلك، فتكليف أم موسى بإلقاء ولدهاالكلي في اليم ليس بكاف في إثبات نبوتها؛ لأن حقيقة النبوة إرسال من الله يقتضي التكليف بالإبلاغ، كما سبق بيانه، فمن تمعن في حقيقة الإرسال الذي يعم الأنبياء والرسل وجده محصورا في الرجال فقط؛ لقوله تعالى: ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَا مِن قَبَلِكَ إِلَّا رِجَالًا نُوجِي وَالرسال وجده محصورا في الرجال فقط؛ القوله تعالى: ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَا مِن قَبَلِكَ إِلَّا رِجَالًا نُوجِي الرسال المقتضي التبليغ يعم الأنبياء والرسل أجمعين .

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوي، ابن تيمية، حققه: أنور الباز، عامر الجزار، ج۱۲، ص۳۹۷، دار الوفاء، ط۳، ۱۲۲ه- ۸۲۰۰۵.

<sup>(</sup>٢) صحيح مسلم، كتاب الرؤيا، ج٤، ص١٧٧٤، ح٢٢٦٤.

<sup>(</sup>٣) صحيح مسلم، كتاب فضائل الصحابة ١٨٦٤، باب من فضائل عمر رضي الله عنه، ج٤، ص١٨٦٤، ح٢٣٩٨.

<sup>(</sup>٤) مجموع الفتاوى، تقي الدين أبو العباس أحمد بن عبد الحليم بن تيمية الحراني، ج ١٢، ص ٣٩٨، حققه: عبد الرحمن بن محمد بن قاسم، مجمع الملك فهد لطباعة المصحف الشريف، المدينة النبوية، ١٤١٦هـ ٩٩٥م، المملكة العربية السعودية.

<sup>(</sup>٥) جامع البيان، الطبري، ج١٩، ص ١٩٥، مؤسسة الرسالة.

<sup>(</sup>٦) النبوات، ج٢، ص١٩٠.

أما عن الكمال المثبت لمن ورد ذكرهن، عن أبي موسى ها قال، قال رسول الله الله المثبت لمن ورد ذكرهن، عن أبي موسى الرّبَالِ كَثِيرٌ، وَلَمْ يَكُمُلْ مِنَ النّسَاءِ: إِلّا آسِيَةُ امْرَأَةُ فِرْعَوْنَ، وَمَرْيَمُ بِنْتُ عِمْرَانَ، وَإِنّ فَضْلُ عَائِشَةً عَلَى النّسَاءِ كَفَضْلِ الثّرِيدِ عَلَى سَائِرِ الطّعَامِ" (١). فإن الحافظ ابن حجر يورد اعتراضاً يمنع الاستدلال به في حق من رأى نبوة النساء اعتماداً عليه، حاصله أنه قد يراد بالكمال كمال غير الأنبياء، يقول "فلا يتم الدليل على ذلك لأجل ذلك" (٢).

وقد ذكر النووي أنه نقل بالإجماع على أن "مريم ليست نبية، ونسبه في شرح المهذب لجماعة، وجاء عن الحسن البصري ليس في النساء نبية ولا في الجن"<sup>(٣)</sup>

ولقد ذكر جمهور العلماء: أنه لا نبوة في النساء استدلالاً بهذه الآية وهو الحق. وأعلى مرتبة تصل إليها النساء المؤمنات مرتبة (الصديقة)، أي أنها صدقت بآيات الله، قال تعالى: ﴿ مَا الْمَسِيحُ ابْنُ مَرْيَمَ إِلَّا رَسُولٌ قَدْ خَلَتْ مِن قَبْلِهِ الرُّسُلُ وَأُمْنُهُ صِدِيقَةٌ كَانَا يَأْكُلُنِ اللهَاعُدة: ٧٥)(٤).

<sup>(</sup>۱) صحيح البخاري، كتاب أحاديث الأنبياء، باب قول الله تعالى ﴿ وَضَرَبُ ٱللَّهُ مَثَلًا لِلَّذِينَ ءَامَنُواْ ٱمْرَأَتَ فِرْعَوْنَ ﴾ (التحريم: ۱۱)، إلى قوله ﴿ وَكَانَتْ مِنَ ٱلْقَنِينِ ﴾ (التحريم: ۱۲) ،ج٤، ص١٥٨، ح١١١.

<sup>(</sup>٢) فتح الباري، ج٦، ص٤٤٧.

<sup>(</sup>٣) مصدر سابق، ص٤٧٣.

<sup>(</sup>٤) انظر: الوسيط في تفسير القرآن المجيد، أبو الحسن علي بن أحمد بن محمد بن علي الواحدي، النيسابوري، الشافعي، حققه وعلق عليه: الشيخ عادل أحمد عبد الموجود، الشيخ علي محمد معوض، الدكتور أحمد محمد صيرة، الدكتور أحمد عبد الغني الجمل، الدكتور عبد الرحمن عويس، قدمه وقرظه: الأستاذ الدكتور عبد الحي الفرماوي، ج٢، ص٣٢٦، دار الكتب العلمية، ط١، ١٤١٥ هـ - ١٩٩٤ م، بيروت - لبنان، الفرقان، نظام الدين الحسن بن محمد بن حسين القمي النيسابوري، حققه: الشيخ زكريا عميرات، ج٢، ص٣٢٦، دار الكتب العلمية، ط١، ١٤١٦ هـ، بيروت، تفسير القرآن، ج٢، ص٥٥، معالم التنزيل في تفسير القرآن، ج٢، ص٧٥.

فمن المعلوم أن النصارى قبحهم الله جعلوا المسيح ابن الله، وجعلوا مريم إلهاً، قال تعالى: 
﴿ وَإِذْ قَالَ اللّهُ يَكِعِيسَى ابْنَ مَرْيَمَ ءَأَنتَ قُلْتَ لِلنَّاسِ النَّخِذُونِ وَأُوَى إِلَاهِيْنِ مِن دُونِ اللّهِ قَالَ سُبْحَنكَ مَا يَكُونُ لِي اللّهِ يَكِي الله عَلَى مرتبة وصل مَا يَكُونُ لِي الله في هذه الآية أعلى مرتبة وصل اليها عيسى وأمه فأخبر سبحانه أن المسيح رسول وأن أمه صديقة فلو كانت مرتبة لمريم عليها السلام أرفع من هذه وهي النبوة وبعدها الرسالة لذكر الله ذلك، فقد ذكر شيخ الإسلام -رحمه الله- أن نبوة مريم فيها ضعف شديد ونعت هذا القول بالشذوذ (۱).

فهم يدعون أن النبوة بدأت بموسى وانتهت بملاخي، وأما من كان قبل موسى من الأنبياء أمثال إبراهيم وإسحاق ويعقوب فيسمونهم الآباء أو البطارقة (٢).

إن رجال قبيلة موسى الكلاق في تلك الفترة دعوا باسم "رجال الإله المخلص يهوه" كان لهم الامتياز الوحيد لممارسة الكهانة وتمنع غير اللاوي من ممارستها، فقد كانوا يدعونهم بـ" عرافاً" أو "شيخاً" أو "رائياً" ولقد اجتمعت كل هذه المواهب فيما يسمى نبياً وكان صموئيل أول من حمل هذا اللقب من الرجال في إسرائيل، وكانت دبورة أول من حملته من نسائهم، فقد حملت اللقب النساء في فلسطين قبل أن تحملها الرجال من بني إسرائيل؛ لأن عصر دبورة قبل عصر صموئيل، فقد عاشت المرأة كقاضية ونبية.

وإن التحول الذي حدث في التسميات من "رجل الله" و" الرائي" إلى كلمة نبي فهذا التحول حصل في عصر صموئيل، ومن ثم فإن هذا التحول يحدد نهاية عصر وبداية عصر آخر جديد في تاريخ النبوة الإسرائيلية(٢).

لقد ناقض اليهود أنفسهم في نبوة النساء فجعلوا من النساء نبيات ثم يذكرون أن وظيفة تلك النبيات هو الدق على الدف، ثم في قول آخر أن النبية مريم تتصف بالحقد والغيرة، أي نبية هذه من لا يكون لها عمل في النبوة غير الدق على الدفوف وتتصف بأبشع الصفات؟! نحن نتعلم من أنبيائنا الصفات الطيبة فهم الأسوة الحسنة التي يتأسى بها الإنسان.

كما أن مسألة الدعوة إلى الله نبوّة تتطلب مخالطة الناس دائماً لاسيما الرجال، والمرأة في حرز زوجها أو وليّ أمرها لا تستطيع من ذلك فكاكاً، ولو أنها استطاعت لما تخلصت من أمورها الطبيعية شهرياً أسبوعاً كاملاً، مما يحجزها عن العبادة وعلى رأسها الصلاة والصيام، وإذا كان

<sup>(</sup>۱) انظر: مجموع الفتاوى، ج٤، ص٩٦.

<sup>(</sup>٢) انظر: العقيدة اليهودية وخطرها على الإنسانية، ص ٣٢٣.

<sup>(</sup>٣) انظر: بنو إسرائيل،ج٥، ص٣٢.

النبي مطلوباً منه أن يتقدم الناس ويكون أولهم في أمور التعبد؛ لأنه القدوة فهذا يجعلها غير قادرة على مقام النبوة.

إنها مكانة تحتاج القوة والصلابة وعدم سيطرة العواطف، ووجود هذه الأمور في الرجل أضعاف وجوده في المرأة، والله أعلم.

#### المطلب الثالث

#### تعقيب

وبناءً على ما تقدم في الفصل الأول فإني لاحظت أن اليهود ساو في تعريفاتهم بين النبي والكاهن والعارف والمشعوذ، وجعلوا من النبوة وظيفة يتقاضون عليها الأجور فشغلت الوظائف الحكومية وغيرها، مقابل حفنة شعير، وغير ذلك فقد وصفوا الأنبياء بأشنع الصفات وذكروا وسائل تتبؤهم بأمور غريبة وحقيرة لا يقبلها الإنسان العادي على نفسه ولا يفعلها إلا كل مشعوذ وكاهن، فأهانوا الأنبياء بجميع الشتائم ولم يتورعوا في ذلك، فقد جعلوا النبوة مكتسبة؛ يقدر أي إنسان أن يصبح نبياً ويوحى إليه، بدخوله مدارس النبوة أو مخالطة نبي؛ فبذلك يصبح نبياً معتمدًا، يصح للعوام الأخذ منه في حياتهم الخاصة والعامة، فهذا كان مخالفاً لما جاء في الإسلام من بيان معني النبوة وأصولها والتغريق بينها وبين الكهان، فقد كرم الله الأنبياء في القرآن الكريم ووصفهم بأفضل الصفات وأثنى عليهم ثناءً حسناً، وأوضح وسائل الوحي، وبين أن النبوة فضل إلهي وهبة ربانية لا تأتي بالكسب والجهد، إنما يصطفي الله من عباده الأخيار من يشاء لتكليفه بالرسالة.

أما بالنسبة للمعجزة في اليهودية فقد عدّوا الظواهر الطبيعية والأمور العادية التي تجري مع الإنسان مندرجة تحت بند المعجزة، وجعلوا أن بإمكان أي شخص أن تجري تحت يده المعجزة فدخل من هذا الباب الشيطان ليكون له القدرة على فعل المعجزات كما ذكرت سابقاً، فهذا تصريح خطير بأن الشيطان له القدرة على فعل المعجزات مثل النبي، فهذا ما صرحت به توراتهم في الفصل الثالث حين فعل السحر مثل ما فعل موسى في المعجزات (العصا وتحويل الماء إلى دم...) أي للشيطان قدرة كقدرة النبي، هنا ساوى اليهود النبي بالشيطان حاشا لله أن يكون أنبياء الله هكذا، وإنما تكون المعجزة دليلاً على صدق النبي وصدق دعواه، فهي تكون بمثابة تأييد له وتطمين لمن يؤمن به، إنما ما ذكره بنو إسرائيل من باب الخوارق التي ممكن أن تجري على يد كافر أو صالح، فتكون تثبيت ورفع درجات لأولياء الله وبمثابة نعمة له، بعكس الكافر تكون بمثابة نقمة واستدراج كما حدث مع بني إسرائيل.

# الفصل الثاني أحوال موسى الله بين التوراة والقرآن الكريم

# ويشتمل على اثني عشر مبحثاً:

المبحث الأول: اسمه ونسبه، ومولده ووفاته.

المبحث الثانى: نشأة موسى الكيلا.

المبحث الثالث: موسى الطِّيَّة وتكليم الله عَلاً.

المبحث الرابع: عودة موسى الطيخ إلى أرض مصر.

المبحث الخامس: هامان وبناء الصرح.

المبحث السادس :مؤمن آل فرعون.

المبحث السابع: الخروج من مصر.

المبحث الثامن: الارض المقدسة والتيه.

المبحث التاسع: قصة موسى مع قارون.

المبحث العاشر: قصة موسى الطّيّة مع العبد الصالح ( الخضر الطّيّة ).

المبحث الحادي عشر: المغالطات التوراتية.

### المبحث الأول اسمه ونسبه، ومولده ووفاته

ويشتمل على ثلاثة مطالب:

المطلب الأول: اسمه ونسبه.

المطلب الثاني: مولده.

المطلب الثالث: وفاته ومكان دفنه.

#### المطلب الأول

#### اسمه ونسبه

لقد بعث الله سبحانه وتعالى أنبياءه من أشراف أقوامهم، وأرفعهم نسباً، وأعظمهم قدراً، فقد كان موسى الكلا ينتسب إلى سبط لاوي، وهو من أشهر أسباط بني إسرائيل(١).

يطلق على موسى الطّيّة بالعبرية "موشه"، بمعنى انتشل وخلص، ويقابله بالآرامية مشا بمعنى "غسل" و "طهر"، وفي سفر الخروج شرح سبب التسمية موسى الطّيّة بهذا الاسم، وهو أن ابنة فرعون ذهبت إلى النهر لتغتسل، فوجدت طفلاً عبرانياً موضوعاً في سفط من البردي بين الحلفاء على جانب النهر، "فانتشلته من الماء" ولذلك دعت اسمه موسى (٢).

أما نسب موسى الكليم، حسب ما ورد في سفر الخروج، فهو: موسى بن عمرام بن قهات بن لاوي بن يعقوب بن إسحاق بن إبراهيم عليهم السلام<sup>(٣)</sup>.

[ وَأَخَذَ عَمْرَامُ يُوكَابَدَ عَمَّتَهُ زَوْجَةً لَهُ. فَوَلَدَتْ لَهُ هَارُونَ وَمُوسِنَى. وَكَانَتْ سِنُو حَيَاةٍ عَمْرَامَ مِئَةً وَسَبْعًا وَثَلَاثَيْنَ سَنَةً ] (٤).

ولقد أكدت السنة النبوية الشريفة على نسبه الطّيِّر فقد روى أنه على قال: "لَقَدْ جِنْتُكُمْ بِهَا بَيْضَاءَ نَقِيَّةً، لَا تَسْأَلُوهُمْ عَنْ شَيْءٍ فَيُخْبِرُوكُمْ بِحَقِّ فَتُكَذَّبُوا بِهِ، أَوْ بِبَاطِلٍ فَتُصَدِّقُوا بِهِ، وَالَّذِي بَيْضَاءَ نَقِيَّةً، لَا تَسْأَلُوهُمْ عَنْ شَيْءٍ فَيُخْبِرُوكُمْ بِحَقِّ فَتُكَذَّبُوا بِهِ، أَوْ بِبَاطِلٍ فَتُصَدِّقُوا بِهِ، وَالَّذِي نَقْسِي بِيدِهِ لَوْ أَنَّ مُوسَى كَانَ حَيًّا، مَا وَسِعَهُ إِلَّا أَنْ يَتَبِعْنِي " (٥) وأيضاً ما روى عن ابن عباس رَخَالَتُهُ عَنْ مُوسَى بْن عِمْرَانَ ... "(١).

<sup>(</sup>۱) انظر: السنن القويم في تفسير العهد القديم، مبني على آراء أفاضل اللاهوتيين، ج١، ص٣٠٠، مجمع الكنائس في الشرق الأدنى، ١٩٧٣م، بيروت.

<sup>(</sup>٢) انظر: دائرة المعارف الكتابية، ج٧، ص٢٤٣، خفايا التوراة، كمال الصليبي، ص٢١٥، دار الساقي، القرآن والتوراة أين يتفقان وأين يختلفان، ج٢، ص٢١٥.

<sup>(</sup>٣) انظر: تاريخ الأمم والملوك، محمد بن جرير الطبري أبو جعفر، باب ذكر نسب موسى بن عمران وأخباره، ج١، ص ٢٣١، دار الكتب العلمية، ط١، ١٤٠٧هـ، بيروت، موسى عبد الله، ف. ب. ماير، تعريب: القس مرقس داود، ص ١٩- ٢٠، مكتبة مدارس التربية الكنسية بالجزيرة.

<sup>(</sup>٤) سفر الخروج (٢٠:٦)، انظر: الترجمة العربية لتوراة السامريين، حققها وقدم لها: حسيب شحادة، سفر الخروج(٢: ٢٠)ج١، ص ٢٨٢، الأكاديمية الوطنية الإسرائيلية للعلوم والآداب، ١٩٨٩م، القدس.

<sup>(</sup>٥) مسند أحمد بن حنبل، ج٢٣، ص٣٤٩، ح ١٥١٥٦، وحسنه الألباني في إرواء الغليل في تخريج أحاديث منار السبيل، محمد ناصر الدين الألباني، إشراف: زهير الشاويش، ج٦، ص ٣٤، المكتب الإسلامي، ط٢، مدمد ناصر الدين الألباني، إشراف: زهير الشاويش، ج١، ص ٣٤، المكتب الإسلامي، ط٢، المحتب الإسلامي، ط٢،

<sup>(</sup>٦) صحيح مسلم، كتاب الإيمان، باب الإسراء برسول الله إلي السموات، ج١، ص١٠٥، ح٢٦٧.

فقد ثبت نسبه في العهد القديم والتوراة السامرية، بينما في القرآن الكريم والسنة الشريفة فلا يوجد نص ثابت على بيان نسب موسى الطيخ إلا ما ذُكر في حديث رسول الله السابق أنه موسى بن عمران بدون ذكر عرض تفصيلي لنسبه الطيخ.

ونجد شيئاً من التفصيل في العهد القديم والتوراة السامرية عن عائلة موسى؛ فوالد موسى الطّيّة "عمرام" تزوج من عمته " يوكابد"، وهما ينتسبان إلى بيت لاوي بن يعقوب الطّيّة، بالإضافة إلى أخته مريم وأخيه هارون، وذكر اسم زوجه "صفورة" ابنة كاهن مدين، بينما اكتفى القرآن الكريم في حديثه عن عائلة موسى الطّيّة عندما قصّ علينا قصته، بالإشارة إلى هارون، أخ موسى وشريكه في حمل الرسالة، وكذلك الإشارة إلى أمه دون تفصيل عن اسمها وطبيعة حياتها، والإشارة إلى أخت موسى ودورها بعد ولادة موسى وإلقائه في اليم، دون تفاصيل عنها، ولا يذكر القرآن الكريم شيئاً عن أفراد العائلة الآخرين، مثل: والده، وزوجه وأبنائه، يأتي هذا تمشياً مع أسلوب القرآن الكريم في إيراد القصة، حيث يهتم بالعبرة والعظة، ويبتعد عن السرد التاريخي الخالي من الفائدة (۱).

#### المطلب الثاني مولده

أما بالنسبة لتاريخ ولادته الكلي فلا نملك تحديداً دقيقاً له، وهنا لابد من الإشارة إلى أن كتب التاريخ مليئة بالإسرائيليات والأخبار التي لا تعتمد على دليل صحيح أو دقيق يتم من خلاله تحديد الزمن الذي ولد فيه، ومع ذلك يرى البعض "أن موسى الكلي قد ولد في العام الرابع سنة القتل"(٢).

فالعهد القديم والتوراة السامرية تذكر أن بنت لاوي حبلت وولدت ابناً ولما رأته حسن خبأته، أي أن جماله حمل أمه على حفظ حياته، فخبأته ثلاثة أشهر، وعندما لم تستطع أن تخبئه، وضعته في سفطٍ من البردي(٣).

<sup>(</sup>١) انظر: مغالطات اليهود، ص ٤٦٩، السنن القويم في تفسير أسفار العهد القديم، ج١، ص٣٠٠-٣٠١.

<sup>(</sup>٢) الجواهر الحسان في تفسير القرآن، عبد الرحمن بن محمد بن مخلوف الثعالبي، ج٣، ص٢٨، مؤسسة الأعلمي المطبوعات، بيروت.

<sup>(</sup>٣) انظر: السنن القويم في تفسير أسفار العهد القديم، ج١، ص٣٠٠، موسى عبد الله، ص١٤، رد على اليهودية والنهودية المسيحية، ندرة اليازجي، ص٤٩٢، طلاس للدراسات والترجمة والنشر، ط٢، ١٩٨٤ م، سوريا.

أما القرآن الكريم فقد أخبر فيه سبحانه وتعالى عن ذلك فقال ﴿ وَإِذْ نَجَيْنَكُم مِّنْ ءَالِ فَرْعَوْنَ يَسُومُونَكُمْ سُوَّهُ ٱلْعَذَابِ يُذَبِّحُونَ أَبْنَآءَكُمْ وَيَسْتَحْيُونَ فِسَآءَكُمْ وَفِي ذَلِكُم بَلَآءٌ مِّن رَبِّحُمْ عَظِيمٌ فَرْعَوْنَ يَسُومُونَكُمْ سُوَّهُ ٱلْعَذَابِ يُذَبِّحُونَ أَبْنَآءَكُمْ وَيَسْتَحْيُونَ فِسَآءَكُمْ وَفِي ذَلِكُم بَلَآءٌ مِّن رَبِّحُمْ عَظِيمٌ فَعَلِيمٌ وَلَيْ فَالِحُمْ بَلَآءٌ مِن رَبِّحُونَ أَبْنَآءَكُمْ وَيَسْتَحْيُونَ فِسَآءَكُمْ وَفِي ذَلِكُم بَلَآءٌ مِن رَبِّحُمْ عَظِيمٌ (البقرة: ٤٩).

#### المطلب الثالث وفاته ومكان دفنه

لا نملك تحديداً دقيقاً للفترة الزمنية التي توفي فيها موسى الطيخ، وتذكر التوراة أن عُمر موسى عند وفاته في زمن التيه كان مائة وعشرين سنة (١).

ذكر سفر الخروج نص وفاة موسى قائلاً: [ فَمَاتَ هُنَاكَ مُوسَى عَبْدُ الرَّبِّ فِي أَرْضِ مُوآبَ مَسَبَ قَوْلِ الرَّبِّ. وَدَفَنَهُ فِي الْجِوَاءِ فِي أَرْضِ مُوآبَ، مُقَابِلَ بَيْتِ فَغُورَ. وَلَمْ يَعْرِفْ إِنْسَانٌ قَبْرَهُ إِلَى هَذَا الْيَوْمِ. وَكَانَ مُوسَى ابْنَ مِئَةٍ وَعِشْرِينَ سَنَةً حِينَ مَاتَ، وَلَمْ تَكِلَّ عَيْنُهُ وَلاَ ذَهَبَتْ نَضَارَتُهُ. فَبَكَى هَذَا الْيَوْمِ. وَكَانَ مُوسَى ابْنَ مِئَةٍ وَعِشْرِينَ سَنَةً حِينَ مَاتَ، وَلَمْ تَكِلَّ عَيْنُهُ وَلاَ ذَهَبَتْ نَضَارَتُهُ. فَبَكَى بَنُو إِسْرَائِيلَ مُوسَى فِي عَرَبَاتِ مُوآبَ تَلاَثِينَ يَوْمًا [(٢).

أما القرآن الكريم فلم ينوه إلى ذكر تاريخ وفاته، أما في السنة النبوية فقد روى مسلم في صحيحه عَن أَبِي هُريرة عن رسول الله و قالَ: "أُرْسِلَ مَلَكُ الْمَوْتِ إِلَى مُوسَى الطَّيِّخ، فَلَمًا جَاءَهُ صَكَّهُ فَفَقاً عَيْنَهُ، فَرَجَعَ إِلَى رَبِّهِ فَقَالَ: أَرْسَلْتَنِي إِلَى عَبْدٍ لَا يُرِيدُ الْمَوْتَ، قَالَ فَرَدَ اللهُ إِلَيْهِ عَيْنَهُ وَقَالَ: اللهُ إِلَيْهِ عَيْنَهُ وَقَالَ: اللهُ إِلَيْهِ عَلْنَهُ، فَقُلْ لَهُ: يَضَعُ يَدَهُ عَلَى مَتْنِ تَوْرٍ، فَلَهُ، بِمَا غَطَّتْ يَدُهُ بِكُلِّ شَعْرَةٍ، سَنَةٌ، قَالَ: وَقَالَ: ارْجِعْ إلِيْهِ، فَقُلْ لَهُ: يَضَعُ يَدَهُ عَلَى مَتْنِ تَوْرٍ، فَلَهُ، بِمَا غَطَّتْ يَدُهُ بِكُلِّ شَعْرَةٍ، سَنَةٌ، قَالَ: أَيْ رَبِّ ثُمَّ مَهُ؟ قَالَ: ثُمَّ الْمَوْتُ، قَالَ: فَالآنَ، فَسَأَلَ اللهَ أَنْ يُدْنِيَهُ مِنَ الْأَرْضِ الْمُقَدَّسَةِ رَمْيَةً بِحَجَرٍ، فَقَالَ رَسُولُ اللهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: "فَلَوْ كُنْتُ ثَمَّ، لَأَرَيْتُكُمْ قَبْرَهُ إِلَى جَانِبِ الطَّرِيقِ، تَحْتَ الْكَثِيبِ الْمُقْدَلِي اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: "فَلَوْ كُنْتُ ثَمَّ، لَأَرَيْتُكُمْ قَبْرَهُ إِلَى جَانِبِ الطَّرِيقِ، تَحْتَ الْكَثِيبِ الْأَخْمَرِ"(").

ويستدل من خلال الأحاديث التي وردت في نفس الشأن أن الكثيب الأحمر الذي يضم قبر موسى يقع على بُعد رمية حجر من الأرض المقدسة، فهو على مشارفها.

نلاحظ في نص التوراة: [فمات هناك موسى عبد الرب](٤):

<sup>(</sup>١) انظر: سفر التثنية (٣٤: ٧)، انظر: الترجمة العربية لتوراة السامريين، سفر التثنية (٣٤: ٧)، ج١، ص٦٢٧.

<sup>(7)</sup> سفر التثنية  $(37: 0-\Lambda)$ ، انظر: الترجمة العربية لتوراة السامريين، سفر التثنية  $(37: 0-\Lambda)$ ، ج(7)

<sup>(</sup>٣) صحيح مسلم، كتاب الفضائل، باب من فضائل موسى الله ، ج٤، ص ١٨٤٢، ح٢٣٧٢.

<sup>(</sup>٤) سفر التثنية (٣٤: ٥)، انظر: الترجمة العربية لتوراة السامريين، سفر التثنية(٣٤: ٥)، ج١، ص٦٢٧.

قال ابن حزم-رحمه الله- "هذا آخر توراتهم وتمامها، وهذا الفصل شاهد عدل وبرهان تام ودليل قاطع وحجة صادقة على أن توراتهم مبدلة، وأنها غير منزلة من عند الله، إذ لا يمكن أن يكون هذا النص نزل على موسى المن في حياته هذا هو محض الكذب تعالى الله عن ذلك؛ بل كتب بعده بعصور طويله"(۱).

فلو أن موسى كتب عن موته في حياته ﴿ أَطَّلَعَ ٱلْغَيْبَ أَمِ ٱتَّخَذَ عِندَ ٱلرَّحْمَنِ عَهدا ﴾ (مريم: ٧٨)، هذا ليس من كلام موسى؛ لأن سفر التثنية من الأسفار المنسوبة إلى موسى الطّيّلا، فكيف كتب موسى عن موته؟! وهذا إن لم يكن من ضمن تنبؤاتهم، فلو كانت نبوءة لقال؛ سيموت هناك موسى، فلماذا استخدم الموت بصيغة الماضى؟!(٢)

<sup>(</sup>١) الفصل في الملل والأهواء والنحل، ج١، ص١٤١.

<sup>(</sup>٢) انظر: الخطأ والدخيل من توراة بني إسرائيل، ص٦٧.

# المبحث الثاني نشــــــــأة موسى العَلِيْة

ويشتمل على ثلاثة مطالب:

المطلب الأول: نشأته.

المطلب الثاني: شبابه.

المطلب الثالث: موسى على في مدين.

#### المطلب الأول

#### نشأته

من المعروف لدينا في قصة يوسف الطّيِّلا كيف أنه استقدم أباه وإخوته من بلاد الشام للإقامة بمصر، ودار الزمان.. وكثر بنو إسرائيل -أولاد يعقوب الطّيلا- وتضاعف عددهم كلما مر عليهم الزمان.. ولما زاد نسلهم-خاف فرعون مصر- آنذاك أن يكونوا عوناً لأعداء مصر، فاستخدمهم في أشق الأعمال لإضعاف قوتهم، وأمعن في تقريقهم شيعاً وأحزاباً، لقد جاءت نصوص العهد القديم موافقة لرواية التوراة السامرية في تفاصيل نشأة موسى الليلا فقد ذكر العهد القديم أنه: العهد القديم مياً. همناً لم ميكن يَعْوفُ يُوسُفَ. فقالَ لِشَعْبِهِ: «هُوذَا بتُو إِسْرَائِيلَ شَعْبُ أَكْثُرُ وَأَعْظُمُ مِنَا. هلم تَحْتَلُ لَهُمْ لِلْرُفِي»](۱)، لذا بدأ فرعون يرغمهم على العمل بلا مقابل، ونصب ويُحارِبُونَنا وَيَصْعَدُونَ مِنَ الأَرْضِ»](۱)، لذا بدأ فرعون يرغمهم على العمل بلا مقابل، ونصب عليهم رؤساء يسومونهم سوء العذاب، فبنوا له مدينتين هما: فيثوم (۱) ورعمسيس (۱) لتكونا مدينتي مخازن، وأكدت التوراة السامرية ونصوص العهد القديم على ذلك [فَجَعُوا عَلَيْهِمْ رُوَسَاءَ سَمْخِيرٍ عَلَيْهُمْ بِأَنْقَالِهِمْ، فَبَنَوا لِفِرْعَوْنَ مَدِينَتَيْ مَخَازِنَ: فِيثُومَ، وَرَعَمْسِيسَ. وَلَكِنْ بِحَسْبِمَا أَنْلُوهُمْ هِكُونً اللهِ اللهِ الله المَدِيْقِ المُعْرِبُونَ المَعْرِبُونَ المَعْرَائِيلَ بِعُنْفِهِ مُؤَلِقًا وَالْمَدُونَ مِنْ اللَّبْنِ وَلِي كُلُّ عَمَل فِي الْحَوْلِ بَنِي إِسْرَائِيلَ بِعُنْفِهِ عُنْفًا أَنْ وَاللهُ مَنْ وَالْمَالُولُ وَلَيْ وَاللَّبْنِ وَلِي كُلُّ عَمَل فِي الْحَوْلِ الْمُولِي وَاللهُ المُنْ واللهُ عَلَى ذلك الْمَوْلِو عبراني ذكر يجب أن يمون أن كل محاولات الاضطهاد لم تنقص عددهم، قرر أن كل مولود عبراني ذكر يجب أن يموت، وأمر

<sup>(</sup>۱) سفر الخروج (۱: ۸-۱۰)، انظر: الترجمة العربية لتوراة السامريين، سفر الخروج(۱: ۸- ۱۱)، ج۱، ص

<sup>(</sup>٢) تذكر دائرة المعارف الكتابية: أنها إحدى مدينتي المخازن اللتين بناهما بنو إسرائيل لفرعون تحت نظام التسخير في أيام عبوديتهم في مصر، فيثوم اسم فرعوني" بيت الإله أتوم" فلا بد أنه كان معبداً لعبادة هذا الإله، واشتغل بنو إسرائيل في بنائه، وقد وقع خلاف بين العلماء في موقع تلك المدينة هل هي "تل الرطابة" أم "تل المسخوطة"، وكلتاهما تقعان على وادي الطميلات الذي يمتد من دلتا النيل إلى بحيرة التمساح، ج٦، ص١٢٣.

<sup>(</sup>٣) تذكر دائرة المعارف الكتابية: أنه اسم مصري قديم معناه " ابن رع" إله الشمس، وقيل أن "رع قد خلقه" وهي مدينة من أخصب بقاع مصر، بناها بنو إسرائيل لفرعون، وتسجل النقوشا التاريخية أن رمسيس الثاني بني حصن رعمسيس مستغلاً العبيد الأسرى الآسيويين، كما سجل نقوشاً أنه هو الذي بني تلك المدينة. ج٤، ص٠٥١.

<sup>(</sup>٤) سفر الخروج (١: ١١-١٤)، انظر: الترجمة العربية لتوراة السامريين، سفر الخروج(١: ١١- ١٤)، ج١، ص ٢٦١.

القابلتين اللتين تعاونان العبرانيات على الولادة، أن تقتلا كل مولود ذكر، وهذا ما ورد في التوراة السامرية و العهد القديم: [وَكَلَّمَ مَلِكُ مِصْرَ قَابِلَتَي الْعِبْرَانِيَّاتِ اللَّتَيْنِ اسْمُ إِحْدَاهُمَا شِفْرَةُ وَاسْمُ الأُخْرَى السامرية و العهد القديم: [وَكَلَّمَ مَلِكُ مِصْرَ قَابِلَتَي الْعِبْرَانِيَّاتِ اللَّتَيْنِ اسْمُ إِحْدَاهُمَا شِفْرَةُ وَاسْمُ الأُخْرَى فُوعَةُ، وَقَالَ: «حِينَمَا تُولِدُانِ الْعِبْرَانِيَّاتِ وَتَنْظُرَانِهِنَّ عَلَى الْكَرَاسِيِّ، إِنْ كَانَ ابْنًا فَاقْتُلاَهُ، وَإِنْ كَانَ فُوعَةُ، وَقَالَ: «حِينَمَا تُولِدُنَانِ الْعِبْرَانِيَّاتِ عَلَى الْكَرَاسِيِّ، إِنْ كَانَ ابْنًا فَاقْتُلاَهُ، وَإِنْ كَانَ ابْنًا فَاقْتُلاَهُ، وَإِنْ كَانَ بَاللَّهُ الْمُلْكُ إِن نساء العبرانيات كن يلدن قبل أن تصل القابلة إليهن، فأمر فرعون عندئذ أن كل مولود ذكر من العبرانيات يطرح في النيل.

وفي ذلك الوقت المظلم الذي أمر فرعون فيه أن يقتل كل مولود ذكر، ولد موسى وكان هارون يكبره بثلاث سنوات، وأغلب الظن أنه ولد قبل أن يصدر فرعون أمره بقتل المواليد الذكور، ورأى والدا موسى أن الطفل المولود جميل، فخافا عليه فخبآه ولم يخشيا أمر فرعون (٢) ولكن صوت الطفل بدأ يرتفع، فلم يمكنهما أن يخبئاه أكثر، فأخذوا له سفطاً من البردي، وطلياه بالحمر والزفت، ووقفت مريم أخت موسى المنتخ تراقبه في النهر من بعيد (٣).

وهنا ذكر العهد القديم والتوراة السامرية أن ابنة فرعون [نزلت إِلَى النَّهْرِ لِتَغْتَمِلَ، وَكَانَتْ جَوَارِيهَا مَاشِيَاتٍ عَلَى جَانِبِ النَّهْرِ. فَرَأَتِ السَّفَطَ بَيْنَ الْحَلْفَاءِ، فَأَرْسِلَتْ أَمَتَهَا وَأَخَذَتْهُ. وَلَمَّا فَتَحَتْهُ رَأَتِ الْوَلَدَ، وَإِذَا هُوَ صَبِيٍّ يَبْكِي. فَرَقَتْ لَهُ وَقَالَتْ: «هذَا مِنْ أَوْلاَدِ الْعِبْرَانِيِّينَ»](أ)، فذهبت أخته لابنة فِرْعَوْنَ وقالت لها: [«هَلْ أَذْهَبُ وَأَدْعُو لَكِ امْرَأَةً مُرْضِعَةً مِنَ الْعِبْرَانِيَّاتِ لِتُرْضِعَ لَكِ الْوَلَدَ؟» فَقَالَتْ فِرْعَوْنَ وقالت لها: [«هَلْ أَذْهَبُ وَأَدْعُو لَكِ امْرَأَةً مُرْضِعَةً مِنَ الْعِبْرَانِيَّاتِ لِتُرْضِعَ لَكِ الْوَلَدَ؟» فَقَالَتْ لَقُونَ وقالت لها: [«هَلْ أَذْهَبُ وَأَدْعُو لَكِ امْرَأَةً مُرْضِعَةً مِنَ الْعِبْرَانِيَّاتِ لِتُرْضِعَ لَكِ الْوَلَدَ؟» فَقَالَتْ لَهَا ابْنَةُ فِرْعَوْنَ: «اذْهَبِي»](٥). وحينها أَخَذَت أم موسى طفلها وأرضعته، وهنا نلاحظ العناية الإلهية العجيبة كيف حمى الله هذا الطفل من الموت والهلاك وأعاده لأمه (أ).

وقد جاء القرآن الكريم موافقاً لما ورد في العهد القديم والتوراة السامرية في بعض المواضع ومخالفاً لها في مواضع أخرى؛ فمن مواضع الاتفاق بين القرآن والتوراة ما يلى:

<sup>(</sup>۱) سفر الخروج (۱۰:۱-۱٦)، انظر: الترجمة العربية لتوراة السامريين، سفر الخروج (۱: ۱۰- ۱۱)، ج۱، ص٢٦١.

<sup>(</sup>۲) انظر: سفر الخروج (۲: ۱- ۱۰)، الترجمة العربية لتوراة السامريين، سفر الخروج (۲: ۱- ۱۰)، ج۱، ص۲۹۳- ۲۹۳، السنن القويم في تفسير العهد القديم، ج۱، ص۲۹۳-۳۰۰.

<sup>(</sup>٣) انظر: موسى كليم الله، القس منيس عبد النور، ص٦-٨، ط١، ١٩٨٩، السنن القويم في تفسير أسفار العهد القديم، ج١، ص٢٩٦، اليهود تاريخ وعقيدة، كامل سعفان، ص١٠، دار الاعتصام.

<sup>(</sup>٤) سفر الخروج (٢: ٥- ٦)، انظر: الترجمة العربية لتوراة السامريين، سفر الخروج (٢: ٥- ٦)ج١، ص٢٦٣.

<sup>(</sup>٥) سفر الخروج (٢: ٧- ٨)، انظر: الترجمة العربية لتوراة السامريين، سفر الخروج (٢: ٥- ٨) ج ١، -

<sup>(</sup>٦) انظر: موسى كليم الله، ص ٨-٩، السنن القويم في تفسير العهد القديم، ج١، ٣٠١-٣٠١، رد على اليهودية واليهودية المسيحية، ص٤٩٢.

أولاً: ما جاء ذكره في العهد القديم والتوراة السامرية من استعباد فرعون لبني إسرائيل وجعلهم شيعاً وأحزاباً، وقرار فرعون بقتل الذكور [إنْ كَانَ ابْنًا فَاقْتُلاَهُ، وَإِنْ كَانَ بِنْتًا فَتَحْيَا»]() وهذا ما أكده القرآن الكريم في قوله تعالى: ﴿ إِنَّ فِرْعَوْنَ عَلَا فِي ٱلْأَرْضِ وَجَعَلَ أَهْلَهَا شِيعًا يَسْتَضْعِفُ مَا أَكده القرآن الكريم في قوله تعالى: ﴿ إِنَّ فِرْعَوْنَ عَلا فِي ٱلْأَرْضِ وَجَعَلَ أَهْلَهَا شِيعًا يَسْتَضْعِفُ مَا أَيْفَةً مِّنْهُمْ يُذَيِّحُ أَبْنَاءَهُمْ وَيَسْتَحْيِدِ نِسَاءَهُمْ إِنَّهُ رَكَانَ مِنَ ٱلْمُفْسِدِينَ ﴿ القصص: ٤)(٢).

تانياً: ما ورد ذكره في قصة ولادة موسى الطّيّلا فقد ذكرت التوراة السامرية و العهد القديم: [ وَذَهَبَ رَجُلٌ مِنْ بَيْتِ لاَوِي وَأَخَذَ بِنْتَ لاَوِي، فَحَبِلَتِ الْمَرْأَةُ وَوَلَدَتِ ابْنَا. وَلَمَّا رَأَتُهُ أَنَّهُ حَسَنٌ، خَبَأَتُهُ تَلَاثَةَ أَشْهُرٍ. وَلَمَّا لَمْ يُمْكِنْهَا أَنْ تُخَبِّنَهُ بَعْدُ، أَخَذَتْ لَهُ سَفَطًا مِنَ الْبَرْدِيِّ وَطَلَتْهُ بِالْحُمَرِ وَالزَّفْتِ، وَوَضَعَتِ الْوَلَدَ فِيهِ، وَوَضَعَتْهُ بَيْنَ الْحَلْفَاءِ عَلَى حَافَةِ النَّهْرِ. وَوَقَفَتْ أُخْتُهُ مِنْ بَعِيدٍ لِتَعْرِفَ مَاذَا يُوعِينُ بِهِ إِللَّهُ مِنْ بَعِيدٍ لِتَعْرِفَ مَاذَا يُوعِينُ بِهِ إِللَّهُ مِنْ بَعِيدٍ لِتَعْرِفَ مَاذَا يُوعِينُ بِهِ إِللَّهُ مِنْ بَعِيدٍ لِتَعْرِفَ مَاذَا يَعْفِي بِهِ إِللَّهُ مِنْ بَعِيدٍ لِتَعْرِفَ مَاذَا يَعْفِي بِهِ إِللَّهُ مِنْ بَعِيدٍ لِتَعْرِفَ مَاذَا يَعْفِي بِهِ إِللْكَرِيمِ في هذا الموضع في قوله تعالى: ﴿ وَقَالَتَ لِأَنْجَهِ مَنْ بَعِيدٍ لَتَعْرِفَ مُ وَصِيعِهُ فَيْ فَعِلْ بِهِ إِللْكَرِيمِ في هذا الموضع في قوله تعالى: ﴿ وَقَالَتَ لِأَخْتِهِ مَا لَكُومُ الْكُومُ الْكُومُ الْكُومُ الْقُولُ القصص: ١١).

وأيضاً وافق قوله تعالى: ﴿ وَأَوْحَيْنَاۤ إِلَىٰٓ أُمِّرِ مُوسَىٰۤ أَنْ أَرْضِعِيةٍ فَإِذَا خِفْتِ عَلَيْهِ فَأَلْقِيهِ فِ
الْهَيِّرِ وَلَا تَعْنَافِ وَلَا تَعْنَوْقَ إِنَّا رَاَدُّوهُ إِلَيْكِ وَجَاعِلُوهُ مِنَ ٱلْمُرْسَلِينَ ﴿ فَالْنَقَطَ اللَّهُ وَالْ فِرْعَوْنَ الْمُرْسَلِينَ ﴿ فَالْنَقَطَ اللَّهُ وَالْفَوْمِ وَلَا تَعْنَافِ وَلَا تَعْنَافُ وَلَا تَعْنَافِ وَلَا مُعْنَافِ وَلَا تَعْنَافِ وَلَا تَعْنَافِ وَلَا تَعْنَافِ وَلَا عَلَى وَلَا عَلَى اللَّهُ وَلَا عَلَيْكُونُ وَلَا تَعْنَافِ فَا لَا قَالِهُ وَلَا تَعْنَافِ وَلَا عَلَى اللَّهُ وَلَا تَعْلَالِ فَا لَا عَلَى اللَّهُ وَلَا عَلَا لَا لَا عَلَا لَا عَلَا لَالْمُ اللَّهُ وَلَا عَلَا عَلَا عَلَا الْمُعْلِقِ فَلَا عَلَا مِلْ اللَّهُ وَلِهُ وَلَا عَلَا عِلْمُ اللَّهُ وَلِهُ وَلَا عَلَى اللَّهُ وَاللَّهُ عَلَا عَلَى مُعْلَى اللَّهُ وَلِهُ فَاللَّهُ عَلَا اللَّهُ عَلَا اللَّهُ عَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا عَلَالِ اللَّهُ وَلِهُ وَلَا عَلَالِهُ وَلَا عَلَالِهُ وَاللَّهُ وَالْ فَلَا لَالْمُوالِقُ فَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَلِهُ وَلِهُ وَاللّهُ وَلَا عَلَالِهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَلِهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلِلْمُ اللَّهُ وَلِلَّ الْمُلْعِلَا لَهُ وَلِلَا عَلَالِهُ اللَّهُ الْمُعْلِقُ وَلِلْمُ اللَّهُ الْمُعْلِقُ وَل

<sup>(</sup>١) سفر الخروج (١: ١٦)، انظر: الترجمة العربية لتوراة السامريين، سفر الخروج (١: ١٦)ج١، ص٢٦١.

<sup>(</sup>۲) انظر: فتح القدير،ج٤، ص١٨٣، جامع البيان عن تأويل آي القرآن، للإمام ابن جرير الطبري، قدم له: الشيخ خليل الميس، ضبطه ووثقه وخرجه: صدقي جميل العطار، مج١١، ج١١، ص٣٠٠ ٢٦، دار الفكر للتوزيع والنشر، ط١، ١٢٤١هـ ١٠٠١م، لبنان، بيروت، تفسير القرآن الكريم وإعرابه وبيانه، الشيخ محمد على طه الدرة، ج٧، ص٦، دار ابن كثير، ط١، ١٤٣٠هـ ١٠٠٠م، دمشق بيروت، روح البيان في تفسير القرآن، الإمام الشيخ إسماعيل حقي بن مصطفي الحنفي الخلوتي البروسوي ضبطه وصححه وخرج آياته: عبد اللطيف حسن عبد الرحمن، ج٦، ص٨٠٤ - ٤٠٤، دار الكتب العلمية، ط١، ٢٠٠٣م - ١٤٢٤ه، بيروت، لبنان، البيان لتفسير آي القرآن، أحمد بن عبد الحليم بن عبد السلام الدمشقي، ابن تيمية، جمع ودراسة وحققه وخرجه: د. أبو سعيد عمر بن غرامة العمروي، ج٥، ٢٣٠، مكتبة الطحاوي،٤٢٤ه، الرياض.

<sup>(</sup>٣) سفر الخروج (١:٢-١٠)، انظر: الترجمة العربية لتوراة السامريين، سفر الخروج(٢: ١- ١٠)ج١، ص٢٦٣-

<sup>(</sup>٤) انظر: اليهود تاريخ وعقيدة، ص١١، السنن القويم في تفسير العهد القديم، ج١، ص٣٠٠، تفسير القرآن الكريم واعرابه وبيانه، ج٧، ص١-١١.

#### أما المواضع المتفق عليها بالظاهر ومختلف في تفاصيلها:

#### أولاً: سبب تقتيل فرعون للذكور:

ذكر العهد القديم والتوراة السامرية: أن سبب تقتيل فرعون لبني إسرائيل قول فرعون أنه: 

[إِذًا حَدَثَتُ حَرْبٌ أَنَّهُمْ يَنْضَمُّونَ إِلَى أَعْدَائِنَا وَيُحَارِبُونَنَا وَيَصْعَدُونَ مِنَ الأَرْضِ»](١) ولكن ما ورد في تفاسير القرآن الكريم: أن الكهنة أخبروا فرعون بأن زوال ملكه سيكون على يد مولود لبني إسرائيل، فأمر فرعون بقتل كل مولود ذكر حتى لا يكثر عددهم، وأسرع الموت في شيوخهم جراء العمل، فدخل رؤساء القبط على فرعون وقالوا له: إن الموت وقع في كبار بني إسرائيل وأنت تقتل صغارهم فيوشك أن يقع العمل علينا ولا يبقي أحد للخدمة غيرنا، فأمر فرعون أن يقتل الغلمان سنة ويتركهم سنة حتى لا يهلك جميع بنى إسرائيل (١).

ولهذا قالت بنو إسرائيل لموسى التي لقد: ﴿ أُوذِينَا مِن قَبْلِ أَن تَأْتِينَا ﴾ (الأعراف: ١٢٩)، أي قبل ولادة موسى التي عندما أمر فرعون بقتل أبناء بني إسرائيل حذراً من وجوده التي (٦)، وهذا يخالف ما ذكره سفر الخروج.

أما القصد الذي يوافق سفر الخروج وهو ما ذكر في قوله تعالى: ﴿ وَمِنْ بَعْدِ مَا جِئْتَنَا ﴾ (الأعراف: ١٢٩)، أي بعد إظهار موسى الطّيِّلِيّ دعوته، واتباع بني إسرائيل له على ذلك، فخاف فرعون أن ينقلبوا عليه فأمر بقتلهم، ثم تسلط فرعون عليهم وحمّلهم الأعمال الشاقة واستعبدهم (٤).

#### ثانياً: انتشال موسى الكيلا من اليم:

لقد ذكر العهد القديم والتوراة السامرية أن الذي انتشل موسى من الماء إنما هي ابنة فرعون (٥) وليست امرأته، وهذا مخالف لما ذكره القرآن الكريم وذلك في قوله تعالى: ﴿ وَقَالَتِ ٱمْرَأَتُ الْمُرَاتُ الْمُرَاتِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّ

<sup>(</sup>۱) انظر: سفر الخروج (۱: ۱۰)، الترجمة العربية لتوراة السامريين، سفر الخروج (۱: ۱۰)، ج۱، ص۲٦١، السنن القويم في تفسير العهد القديم، ج۱، ص۲۹۷.

<sup>(</sup>٢) انظر: فتح القدير، ج٤، ص١٨٣، التفسير القرآن الكريم وإعرابه وبيانه، ج٧، ص٦، تفسير القرآن العظيم، أبو الفداء إسماعيل بن عمر بن كثير القرشي البصري ثم الدمشقي، حققه: سامي بن محمد سلامة، ج١، ص٢٥٩، دار طيبة للنشر والتوزيع، ط٢، ١٤٢٠هـ – ١٩٩٩ م.

<sup>(</sup>٣) انظر: جامع البيان، ج٦، ص٣٦- ٣٣، مؤسسة الرسالة، تفسير القرآن العظيم لابن كثير، ج١، ص٢٤١.

<sup>(</sup>٤) انظر: فتح القدير، ج٢، ص١٦٨- ١٦٩، جامع البيان، ج٦، ص٣٢، مؤسسة الرسالة، الجامع لأحكام القرآن، ج٧، ص٢٦٣، الكشاف عن حقائق التنزيل وعيون الأقاويل، أبي القاسم جار الله بن عمر الزمخشري الخوارزمي، ج٢، ص١٠٥، دار الفكر للطباعة و التوزيع والنشر.

<sup>(</sup>٥) انظر: السنن القويم في تفسير العهد القديم، ج١، ص٢٠١.

# فِرْعَوْنَ قُرَّتُ عَيْنٍ لِي وَلَكَ لَا نَقْتُلُوهُ عَسَى آن يَنفَعَنَا ۖ أَوْ نَتَّخِذَهُ، وَلَدًا وَهُمْ لَا يَشْعُرُونَ ﴾ (القصص: ٨).

فالأقرب إلى المنطق العقلي أن التي التقطت موسى الطّيّلا هي امرأة فرعون (١) وليست ابنته؛ لأن المرأة المتزوجة والعاقر هي التي تجد في هذا الطفل منى لقلبها، وليست للبنت مصلحة في هذا الطفل؛ لأنها لا تدري معنى للأمومة ولا تدرك شعوره أو الإحساس به (٢).

#### ثالثاً: اقتراح أخت موسى الكيل أن تأتى بمرضعة لأخيها:

قول أخت موسى لابنة فرعون: [«هَلْ أَذْهَبُ وَأَدْعُو لَكِ امْرَأَةً مُرْضِعَةً مِنَ الْعِبْرَانِيَّاتِ لِتُرْضِعَ لَكِ الْوَلَدَ؟» فَقَالَتْ لَهَا ابْنَةُ فِرْعَوْنَ: «اذْهَبِي»](٢)، وهذا ما أكده القرآن الكريم في قوله تعالى:

﴿ وَأَصْبَحَ فَوَادُ أَيْرِ مُوسَى فَرِغًا إِن كَادَتَ لَنُبْدِع بِهِ وَلَا آن رَبَطْنَا عَلَى قَلْبِهَا لِتَكُون مِنَ الْمُوْمِنِينَ فِي وَالْتَ الْأَخْوِرِينَ اللهِ وَحَرَّمَنَا اللهُ وَمِرَاتَ بِهِ عَن جُنْبٍ وَهُمْ لَا يَشْعُرُونَ اللهُ وَحَرَّمَنَا اللهُ وَمَرَّمَنَا عَلَى اللهُ وَمَا لَا يَشْعُرُونَ اللهُ وَحَرَّمَنَا عَلَى اللهُ وَمَا لَا يَشْعُرُونَ اللهُ وَحَرَّمَنَا عَلَى اللهُ وَمَا لَا يَعْمَرُونَ اللهُ وَمَا لَا يَعْمُونَ اللهُ عَلَى اللهُ وَمَا لَا يَعْمُونَ اللهُ عَلَى اللهُ وَقُلْ وَلَا يَعْمُونَ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى ا

إن هناك اختلافات تصل حد التناقض، وهنا تكمن دقة القرآن الكريم في وصف الحادثة وضلالها.

فموسى الطّيّة مختار من الله سبحانه بأمر إلهي مسبق، وهنا تكمن المعجزة أن الله أوحى لأم موسى (والوحى هنا إرشاد لمعرفة الفعل الذي نقوم به لإنقاذ طفلها).

وعلى مقياسنا البشري فالظاهر يقول لنا أن من يريد أن ينقذ طفله من الموت، يجب عليه أن يبعده عن الخطر أو يخفيه، لكن المعجزة تكمن هنا في أن الله أوحى لأم موسى ماذا تفعل

<sup>(</sup>۱) يذكر الشيخ محمد على طه الدرة: "أنها من بني إسرائيل، وقيل: أنها بنت عم موسى، وقد تزوجها فرعون قهراً، ولم تتجب منه أولاداً، وقد آمنت بموسى وصدقته" وهي آسيا بنت مزاحم، فقد كانت من خيار النساء، ومن بنات الأنبياء. تفسير القرآن الكريم وإعرابه وبيانه، ج٧، ص١٥.

<sup>(</sup>۲) انظر: فتح القدير، ج٤، ص١٨٤، جامع البيان، مج١١، ج٠٢ص٣٦ – ٣٨، دار الفكر، تفسير القرآن الكريم وإعرابه وبيانه، ج٧، ص١٥، شيخ زاده، تفسير القاضي البيضاوي، محمد بن مصلح الدين مصطفي القوجوي الحنفي، ضبطه وصححه وخرج آياته: محمد عبد القادر شاهين، ج٢، ص٤٣١.

<sup>(7)</sup> سفر الخروج  $(7: Y- \Lambda)$ ، انظر: الترجمة العربية لتوراة السامريين، سفر الخروج  $(7: Y- \Lambda)$ ، ج $(7: Y- \Lambda)$ 

بطفلها؟ أن تلقيه في هذا الخطر ولا تخاف ولا تحزن، واستجابت لنداء الوحي؛ لأنها مؤمنة بالله أشد الإيمان.

وألقي موسى الطّيِّينَ في اليم لغاية أرادها الله ووضحها في كتابه الكريم، فقال تعالى لأمه: ﴿ فَٱلْنَفَطَهُ ءَالَ فِرْعَوْكَ لِيكُونَ لَهُمْ عَدُوًّا وَحَزَنًا إِنَّ فِرْعَوْكَ وَهَنَمَنَ وَجُمْنُودَهُمَا كَانُوا خَلَافِينَ كَا اللهُ وَعَوْدَ هُمَا اللهُ عَدُوا لَهُم وسيكون من أسباب انهزامهم واندحارهم وغرق فرعون وجنوده.

دورة غريبة على العقل البشري، فرعون يقتل أطفال بني إسرائيل، وموسى الطفي طفل منهم وينجيه الله بأسلوب يدهش العقل حيث يلقى في أحضان العدو القاتل؛ لكن الله يريد غير ما يريده البشر واردته هي النافذة (١).

#### المطلب الثاني شيسايه

كانت مصر في قمة الحضارة وأعظم بلاد العالم آنذاك، ولا شك أن موسى الطّيِّلِ تلقى أعظم علوم عصره، [فَتَهَذَّبَ مُوسَى بِكُلِّ حِكْمَةِ الْمُصْرِيِّينَ، وَكَانَ مُقْتَدِرًا فِي الأَقْوَالِ وَالأَعْمَالِ] (٢)، فقد تعلم موسى الطّيِّلِ جميع العلوم كيف لا وهو ابن فرعون بالتبني.

ذات يوم تعب موسى الطّيّلاً من حياة القصر، فخرج يتجول ليتأمل أحوال البلاد ويزور إخوته الذين كانوا يُسامون سوء العذاب، وهناك رأى رجلاً مصرياً يضرب رجلاً عبرانياً فقتله ودفنه في الرمل، وورد ذلك في سفر الخروج أن موسى [ رَأَى رَجُلاً مِصْرِيًّا يَضْرِبُ رَجُلاً عِبْرَانِيًّا مِنْ إِخْوَتِهِ، فَالْتَقْتَ إِلَى هُنَا وَهُنَاكَ وَرَأَى أَنْ لَيْسَ أَحَدٌ، فَقَتَلَ الْمِصْرِيَّ وَطَمَرَهُ فِي الرَّمْلِ] (١)، فقد كانت عصبيته أقوى من حكمته، وفي اليوم التالي تحمس ليخرج مرة أخرى ليرى أهله وعشيرته، فكان ارجُلاَنِ عِبْرَانِيًّانِ يَتَخَاصَمَانِ] (١) معاً، فاستمع إليهما، فعرف أن أحدهما مذنب [فَقَالَ لِلْمُذْنِبِ:

<sup>(</sup>۱) انظر: فتح القدير، ج٤، ص٢١٠- ٢١١، ط٢، جامع البيان، مج١١، ج٢٠، ص ٣٨-٣٩، حاشية محيي الدين شيخ زاده، ج٦، ص ٤٣٠، تفسير القرآن الكريم وإعرابه وبيانه، ج٧، ص١٣، القرآن والتوراة أين يتفقان وأين يفترقان، ج١، ص٢١٩- ٢٢٠.

<sup>(</sup>٢) سفر الأعمال (٧: ٢٢).

<sup>(</sup>۳) سفر الخروج (۲: ۱۱- ۱۲)، انظر: الترجمة العربية لتوراة السامريين، سفر الخروج(۲: ۱۱- ۱۲)، ج۱، ص۲۶٤.

<sup>(</sup>٤) سفر الخروج (٢: ١٣)، انظر: الترجمة العربية لتوراة السامريين، سفر الخروج (٢: ١٣)، ج١، ص٢٦٤.

[«لِمَاذَا تَضْرِبُ صَاحِبَكَ؟» فَقَالَ: «مَنْ جَعَلَكَ رَئِيسِنًا وَقَاضِيًا عَلَيْنَا؟ أَمُفْتَكِرٌ أَنْتَ بِقَتْلِي كَمَا قَتَلْتَ الْمُصْرِيَّ؟». فَخَافَ مُوسنَى وَقَالَ: «حَقَّا قَدْ عُرِفَ الأَمْرُ». فَسَمِعَ فِرْعَوْنُ هذَا الأَمْرَ، فَطَلَبَ أَنْ يقْتُلَ الْمُصريَّ؟». فَخَافَ مُوسنَى مِنْ وَجْهِ فِرْعَوْنَ وَسَكَنَ فِي أَرْضِ مِدْيَانَ، وَجَلَسَ عِنْدَ الْبِئْرِ.] (١)(٢).

#### هناك مواضع اتفاق ومواضع اختلاف:

#### فمن المواضع المتوافقة مع القرآن الكريم:

توافق العهد القديم والتوراة السامرية مع القرآن الكريم في مرحلة شباب موسى الطّيِّي بأن الله منّ عليه بالعلم والحكمة، وذلك في قوله تعالى: ﴿ وَلَمَّا بَلَغَ أَشُدُّهُ، وَٱسْتَوَى ءَانَيْنَهُ حُكَّمًا وَعِلْمًا الله منّ عليه بالعلم والحكمة، وذلك في قوله تعالى: ﴿ وَلَمَّا بَلَغَ أَشُدُّهُ، وَٱسْتَوَى ءَانَيْنَهُ حُكَّمًا وَعِلْمًا الله منّ عليه بالعلم والحكمة، وذلك في قوله تعالى: ﴿ وَلَمَّا بَلَغَ أَشُدُّهُ، وَٱسْتَوَى ءَانَيْنَهُ حُكُمًا وَعِلْمًا الله من عليه بالعلم والحكمة، وذلك في قوله تعالى: ﴿ وَلَمَّا بَلَغَ أَشُدُّهُ، وَٱسْتَوَى مَانَيْنَهُ حُكُمًا وَعِلْمًا الله عَلَيْهِ الله عَلَيْهِ الله عَلَيْهِ الله عَلَيْهِ الله وَلَمَّا مِنْ عَلَيْهُ الله وَلَا الله عَلَيْهُ الله وَلَمَّا مِنْ عَلَيْهِ الله عَلَيْهِ الله عَلَيْهُ الله عَلَيْهِ الله عَلَيْهِ الله عَلَيْهُ الله وَالْمُعَالَّا الله عَلَيْهِ الله عَلَيْهِ الله عَلَيْهِ الله عَلَيْهُ الله وَالْمُعَالَّا اللهُ عَلَيْهِ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْنَالُهُ عَلَيْهُ وَلِمُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَيْكُولُهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْكُوا عَلَيْهُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُوا عَلَيْهُ عَلَيْكُوا عَلَيْكُوا عَلَيْكُوا عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْكُوا عَلَيْكُوا عَلَيْهُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُوا عَلَيْكُوا عَلَيْكُوا عَلَيْكُمْ عَلَيْكُوا عَلَيْكُوا عَلَيْكُمُ عَلَيْكُوا عَلَيْكُ عَلَيْكُوا عَلَيْكُوا عَلَيْكُوا عَلَيْكُوا عَلَيْكُوا عَلَيْكُوا عَ

وأيضاً توافق النص التوراتي مع القرآن الكريم في قصة قتل موسى الله للرجل مُوافقة شكلية ومختلف في مضمونها، وذلك على النحو التالي:

#### أولاً: قتل موسى للرجل المصري:

<sup>(</sup>۱) سفر الخروج ( ۱۱:۲-۱۰)، انظر: الترجمة العربية لتوراة السامريين، سفر الخروج (۲: ۱۳- ۱۰)، ج۱، ص٢٦٤.

<sup>(</sup>۲) انظر: موسى كليم الله، ص٩- ١١، السنن القويم في تفسير العهد القديم، ج١، ص٣٠٣-٣٠٤، موسى عبد الله، ٣٠-٤٨، رد على اليهودية واليهودية المسيحية، ص٤٩٢.

<sup>(</sup>٣) انظر: المحرر الوجيز في تفسير الكتاب العزيز،ج٤، ص٢٨٠، فتح القدير، ج٤، ص٢١٥، ط٢، جامع البيان، مج١١،ج٠٠، ص٤٦- ٤٧، تفسير القرآن الكريم وإعرابه وبيانه، ج٧، ص٢٢، روح البيان في تفسير القرآن،ج٦، ص٤١٥، حاشية محيى الدين شيخ زاده، ج٦، ص٤٣٤.

<sup>(</sup>٤) انظر: السنن القويم في تفسير العهد القديم، ج١، ص٣٠٣- ٣٠٤، رد على اليهودية واليهودية المسيحية، ص٤٩٣ ع ٤٩٤.

مُوسَىٰ فَقَضَىٰ عَلَيْهِ قَالَ هَلَا مِنْ عَمَلِ ٱلشَّيْطَنِ إِنَّهُ عَدُو مُضِلُّ مُبِينٌ ﴾ (القصص: ١٥)، والاستغاثة تظهر أن المستغيث ضعيف، وجاء في لفظ القرآن الكريم (وكزه) قال مجاهد: أي طعنه بجميع كتفه، وقال قتادة: بعصا كانت معه، والوكز لا يقتل مهما كان قوياً، وهذا دليل على أن موسى النسخ لم يرد القتل بقدر ما كان يريد الردع؛ لأنه لم يعرف أن وكزته ستؤدي إلى القتل (١).

#### ثانياً: ندم موسى الطَّيِّلا:

بعد قتل موسى الله المصري يذكر العهد القديم والتوراة السامرية أنه هرب إلى مدين خائفاً من فرعون فقط، ولم تذكر أنه ندم أنه ولكن القرآن الكريم بيّن ندَم موسى الله حيث قال: ﴿ مَذَا مِنْ عَمَلِ ٱلشَّيْطُنِ الْمَدُو مُضِلًّ مُّبِينٌ الله ﴾ (القصص: ١٥)، ثم لجأ إلى ربه وقال: ﴿ رَبِّ إِنِّي ظَلَمْتُ نَفْسِى فَأَغْفِر لِي فَغَفَر لَهُ إِنْكُمُ هُو ٱلْغَفُورُ ٱلرَّحِيمُ الله ﴾ (القصص: ١٦) (١٦).

#### ثالثاً: المتخاصمان-القبطي والإسرائيلي-:

ذكر سفر الخروج ما يدل على أن المتخاصمين في المرة الثانية كلاهما من بني إسرائيل وليس أحد منهما من الأقباط، وهذا يخالف القرآن الكريم حيث جاء في سورة القصص ما يدل على أن أحد المتخاصمين في المرة الثانية كان قبطياً والآخر عبرانياً كما في المرة الأولى، وذلك في قوله تعالى: ﴿ فَلَمّا أَنْ أَرَادَ أَن يَبْطِشَ بِاللّذِي هُوَ عَدُولً لَهُما قَالَ يَنعُوسَى آثَرِيدُ أَن تَقْتُلني كُمَا قَنلْت نَفْساً بِاللّذِي هُو عَدُولً لَهُما قَالَ يَنعُوسَى آثَرِيدُ أَن تَقْتُلني كُمَا قَنلْت نَفْساً بِاللّذِي هُو عَدُولً لَهُما قَالَ يَنعُوسَى آثَرِيدُ إِلاّ أَن تَكُونَ جَارًا فِي الأَرْضِ وَمَا تُرِيدُ أَن تَكُونَ مِن النّصِحِين ﴾ (القصص: ١٩)، فعرف فرعون بقتل موسى للرجل المصري فأصدر قراراً بقتله، فسبقهم رجل ناصح ساعياً إليه مشفقاً عليه فقال ﴿ يَنمُوسَى إِن المُمرِي فأصدر قراراً بقتله، فسبقهم رجل ناصح ساعياً إليه مشفقاً عليه وبعد ذلك هرب موسى من مصر وتوجه إلى أرض مدين (٤).

<sup>(</sup>۱) انظر: فتح القدير، ج٤، ٢١٥، ط٢، جامع البيان، مج١١،ج٢٠، ص٥٠- ٥٠، تفسير القرآن الكريم وإعرابه وبيانه، ج٧، ص٢٤-٢٥، روح البيان في تفسير القرآن،ج٢، ص٢١٧، القرآن والتوراة أين يتفقان وأين يفترقان، ج١، ص٢٢٢.

<sup>(</sup>٢) انظر: السنن القويم في تفسير العهد القديم، ج١، ص٣٠٤.

<sup>(</sup>٣) انظر: فتح القدير، ج٤، ص٢١٦، ط٢، جامع البيان، مج١١، ج٢٠، ص٥٢، ٥٥، معالم النتزيل في تفسير القرآن، ج٣، ص٥٢، ص٥٢٥، روح البيان في تفسير القرآن، ج٦، ص٤١٧.

<sup>(</sup>٤) انظر: فتح القدير، ج٤، ص٢١٧، ط٢، جامع البيان، مج١١،ج٢٠، ص٥٥- ٥٧، تفسير القرآن الكريم وإعرابه وبيانه، ج٧، ص٣٦-٣٣، قصص الأنبياء، أبو الفداء إسماعيل بن عمر بن كثير القرشي البصري ثم الدمشقي، حققه: مصطفى عبد الواحد،ج٢، ص١٥، مطبعة دار التأليف، ط١، ١٣٨٨ هـ - ١٩٦٨ م، القاهرة.

#### المطلب الثالث

#### موسى الله في مدين (١):

خرج موسى العَيِّة من أرض مصر قاصداً مدين، يسير في الصحراء، ويرتفع مع التلال ويهبط مع الوديان دون زاد أو ماء حتى وصل إلى مدين، وأقام فيها أربعين سنة، وهي بلاد تتخذ اسمها من مديان، أحد أبناء إبراهيم من زوجته قطورة، التي تزوج بها بعد موت زوجته سارة. وكان رئيس كهنة مديان يُدعى رعوئيل، كما يُدعى أيضاً بيثرون. ومعنى اسم "يثرون" صاحب السعادة، ولعل هذا لقبه وليس اسمه، وكان ليثرون سبع بنات يقمن على رعاية غنمه، فأخذن الأغنام لتشرب، ولكن الرعاة الآخرين طردوا البنات مع قطعانهن عن البئر، فلم يستطعن أن يسقين قطعانهن، ولكن موسى العَيِّة أنجدهن وسقى لهن أغنامهن، لذا أراد كاهن مديان أن يسكن موسى معه، وزوّجه من ابنته صفورة، وأعطاه الله ابنين، هما جرشوم وأليعازر (")، وهذا ما ذكره العهد القديم والنوراة السامرية في سفر الخروج: [ كَانَ لِكَاهِنِ مِدْيانَ سَبْعُ بَنَاتٍ، فَأَتَيْنَ وَاسْتَقَيْنَ وَمَلُأَنُ السَّرَعُثُنَ فِي الْمَجِيءِ الْيُوْمَ؟» فَقُلْنَ: «رَجُلٌ مِصْرِيِّ أَنْقَذَنَا الرَّجُلُ المُعْرَة والمَّدَى مُوسَى وَأَنْجَدَهُنَّ وَسَعَى عَنَمَهُنَ. فَلَمَّ الرَّجُلُ المُعْرَة وَاللَّهُ اللَّهُ قَالَ: «مَا بَالُكُنَّ أَسْرَعُثُنَ فِي الْمَجِيءِ الْيُوْمَ؟» فَقُلْنَ: «رَجُلٌ مِصْرِيُ أَنْقَذَنَا الرَّجُلُ المُعْرَة والمَّدَى مُوسَى وَأَنْجَدَهُنَ وَمِ لَكَ المَّاهُ وَطَرَدُوهُنَ مَعَ الرَّجُلِ، فَأَعْطَى مُوسَى صَفُورَة البُنتَهُ. اللَّهُ قَالَ البَتَاتِهُ: «وَأَيْنَ هُوجَ لِمَاذًا اللَّهُ قَالَ: «مَا اللَّهُ قَالَ: «كُنْتُ تَزيلاً فِي أَرْضُ غَريبَةٍ»](").

وهنا في قصة خروج موسى من مصر وتوجهه إلى مدين فقد ذكر العهد القديم والتوراة السامرية القصة، ولكن هناك حلقات مفقودة، وهذا ما يضعف روايتها، ويدلل على تحريفها رغم موافقتها الشكلية في بعض المواضع، ومواضع لم يذكرها العهد القديم والتوراة السامرية، فقد روى القرآن الكريم القصة بشكل متسلسل ومتناسق وجميل وواضح، حيث ورد ذكر القصة في سورة

<sup>(</sup>۱) تذكر دائرة المعارف الكتابية: أنه اسم عبري، وهي اسم إحدى المدن الست التي كانت نقع في برية يهوذا، وكان مدينة من الصعب تعيين موقع وحدود بلاد مديان، ولكن المعروف أنها في بلاد المشرق، واتفق العلماء على أن مدينة مديان تطلق أساساً على المنطقة الواقعة شرقي خليج العقبة في شبه الجزيرة العربية، أما شعب مديان فهم من نسل إبراهيم من زوجته قطورة، فهم من البدو الرحل، حيث لم يبنوا مدناً، ولم يذكر لهم اسم مدينة، ولقد كان ترحيب يثرون كاهن مديان بموسى عملاً كريماً، ولكن حتى منذ أواخر أيام موسى، أصبح المديانيون من ألد الأعداء لإسرائيل، ج٧، ص١١٥، ١١١-١١٣.

<sup>(</sup>٢) انظر: موسى كليم الله، ص١٢، السنن القويم في نفسير العهد القديم، ج١، ص٣٠٠- ٣٠٥، موسى عبد الله، ص١٥، العهد القديم يتكلم، د.صموئيل شولتز، ترجمة: أديبة شكري يعقوب، مطبعة السلام، الخلفاوي- شبرا، ص٤٢.

<sup>(</sup>٣) سفر الخروج (١٦:٢-٢٢)، انظر: الترجمة العربية لتوراة السامريين، سفر الخروج (١٦: ١٦- ٢٢)، ج١، ص ٢٦٥.

القصص في قوله تعالى: ﴿ وَلَمَّا وَرَدَ مَاءَ مَذَيْنَ ﴾ (القصص: ٢٣)، فمدين المدينة التي أهلك الله فيها أصحاب الأبكة، وهم قوم شعيب العَيِّخ، فلما ورد الماء المذكور ﴿ وَجَدَ عَلَيْهِ أُمَّةً مِّنَ النَّاسِ يَسْقُونَ وَوَجَدَ مِن دُونِهِمُ المَرَأَتَيْنِ تَذُودَانِ قَالَ مَا خَطْبُكُمّا قَالَتَا لا شَقِي حَتَى يُصَدِر الرِّعَاةُ وَأَبُونَا يَسْقُونَ وَجَدَ شَيْحُ حَبِيرٌ ﴾ (القصص: ٢٣)، عَنْ عُمرَ بْنِ الْخَطَّابِ " أَنَّ مُوسَى الطّيخ لَمّا وَرَدَ مَاءَ مَدْينَ وَجَدَ عَلَيْهِ أُمّةً مِنَ النَّاسِ يَسْقُونَ، فَلَمّا فَرَغُوا أَعَادُوا الصَّخْرَةَ عَلَى الْبِنْرِ، وَلاَ يُطِيقُ رَفْعَهَا إلاَّ عَشْرَةُ رِجَالٍ، فَإِذَا هُوَ بِإِمْرَأَتَيْنِ تَذُودَانِ، قَالَ: مَا خَطْبُكُمَا فَحَدَّثَنَاهُ فَأَتَى الْحَجَرَ فَرَفَعَهُ، ثُمّ لَمْ يَسْتَقِ إلاً وَرَبًا وَاحِدًا حَتَّى رُوبِيَتِ الْغَفَمُ " (١)(٢).

فلما فرغ موسى الطّيّلاً من سقي الأغنام وتولى إلى الظل، قال موسى الطّيّلاً: ﴿ رَبِّ إِنّي لِما الْمَرْتَانَ مِنْ خَيْرٍ فَقِيرٌ ﴿ القصص: ٢٤) (٢) ، فسمعته المرأتان، فذهبتا إلى أبيهما، فأخبرتاه بما كان من أمر موسى الطّيّلا، فأمر إحداهما أن تذهب إليه فتدعوه، قال تعالى: ﴿ فَمَا تَمْ إِنَّهُ إِخْدَنْهُمَا تَمْشِي عَلَى السّبَحْيَاءِ قَائِلَةً بِتَوْبِهَا عَلَى وَجْهِهَا لَيْسَتْ بِسَلْفَعِ خَرَاجَةٍ وَلاَجَةٍ . "(٤)(٥). وعن عمر هي أنه قال: " جَاءَتُ تَمْشِي عَلَى اسْتَحْيَاءٍ قَائِلَةً بِثَوْبِهَا عَلَى وَجْهِهَا لَيْسَتْ بِسَلْفَعِ خَرَاجَةٍ وَلاَجَةٍ . "(٤)(٥).

فانطلق موسى السلام مع المرأة، قيل: إنه قال لها: كوني من ورائي فإذا اختلف الطريق فاحذفي لي بحصاة حتى أهتدي بها، وذلك حتى وصل إلى أبيها (الشيخ).

لقد اختلف العلماء من هو الشيخ ؟ فقيل هو شعيب الكلي وهذا هو المشهور عند أكثر المفسرين والمؤرخين، هو ضعيف جداً ؛ لأن شعيب لم يكن في عصره ووقته ؛ بل مات قبل موسى

<sup>(</sup>۱) مصنف ابن أبي شيبة، كتاب الفضائل، باب ما ذكر في موسى عليه السلام من الفضل، ج١٦، ص٥٣٥-

<sup>(</sup>٢) انظر: فتح القدير، ج٤، ص٢٢٠، ط٢، الجامع لأحكام القرآن، ج١٣، ص٢٦٩- ٢٧٠.

<sup>(</sup>٣) انظر: نظم الدرر في تناسب الآيات والسور، إبراهيم بن عمر بن حسن الرباط بن علي بن أبي بكر البقاعي، ج١٤، ص٢٦٦، دار الكتاب الإسلامي، القاهرة.

<sup>(</sup>٤) مصنف ابن أبي شيبة، كتاب الفضائل، باب ما ذكر في موسى عليه السلام من الفضل، ج١٦، ص٥٣٥-٥٣٥، جاء في المستدرك على الصحيحين للحاكم أنه حسن.

<sup>(</sup>٥) انظر: جامع البيان، مج١١، ج٢٠، ص٦٦- ٢٧، روح البيان، ج٦، ص٤٢١- ٤٢٢، معالم التنزيل في تفسير القرآن، ج٣، ص٥٣٠.

الكلا السنوات طويلة. وقيل: رجل مؤمن من قوم شعيب، وهذا هو القول الراجح. وقيل: رجل اسمه "يثرون" هكذا هو في كتب أهل الكتاب: يثرون كاهن مدين أي كبيرهم وعالمها(١).

فلما أتاه وقص عليه موسى الطيخ قصته قال له: ﴿ لَا تَحْفَّ مُجَوَّتَ مِنَ الْمَتَعْجَرَّتَ الْقَوْمِ الطَّلِمِينَ ﴾ (القصص: ٢٥)، فقالت إحدى البنتين لأبيها: ﴿ يَتَأْمَتِ اَسْتَعْجَرُهُ ۚ إِنَ مَنِ اَسْتَعْجَرْتَ الْقَوْمِ الْقَوْمِ اللّهِ مِن السَّعْجَرْتَ الْقَوْمِ اللّهِ اللهِ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ الله

فهنا لم يذكر العهد القديم والتوراة السامرية أن كاهن مدين أراد أن يستأجر موسى ثماني حجج كما ورد في القرآن الكريم، وإنما دعاه ليأكل الطعام وارتضى موسى أن يسكن عنده كما ذكرت التوراة، حاشا لله أن يكون نبي الله متطفلاً هكذا، فعن على ابن رباح (٢) سمعت عُتبَة بْنِ النُدر قَالَ: كُنًا عِنْدَ رَسُولِ اللَّهِ ﴿ فَقَرَأَ {طسم} القصص، حَتَّى إِذَا بَلَغَ قِصَّةَ مُوسَى قَالَ: "إِنَّ مُوسَى أَجَرَ نَفُولِ اللَّهِ مَنْ عَمْلً، عَلَى عِفَّةٍ فَرْجِهِ وَطَعَامٍ بَطْنِهِ (٤)، إنما أنبياء الله يأكلون من عمل أيديهم ولا يقبلون أن يكونوا عالة على أحد (٥).

<sup>(</sup>۱) انظر: فتح القدير، ج٤، ص٢١٩، ط٢، جامع البيان، مج١١، ج ٢٠، ص٦٩، الجامع لأحكام القرآن، ج١٦، ص ٢٠، ص ٢٠، تفسير القرآن العظيم لابن كثير، ج٦، ص ٢٢٨، قصص الأنبياء، ابن كثير، ج٢، ص ١٩.

<sup>(</sup>۲) انظر: فتح القدير، ج٤، ص٢٢٠- ٢٢٣، ط٢، جامع البيان، مج١١،ج٠٠، ص٧٠- ٧٢، إرشاد العقل السليم إلى مزايا الكتاب الكريم،ج٧، ص١٠.

<sup>(</sup>٣) موسى بن علي ابن رباح اللخمي، أبو عبد الرحمن، أمير مصر، كان أبوه من رجال مروان ابن الحكم، وولد هو بإفريقيا، وسكن مصر، ومات بالإسكندرية. وكان صالحا، من ثقات المصريين في الحديث، الأعلام للزركلي، ج٧، ص٣٢٥.

<sup>(</sup>٤) سنن ابن ماجه، كتاب الرهون، باب إجارة الأجير على طعام بطنه، وحكم عليه الألباني: إسناده ضعيف جدًا، ج٢، ص ٨١٧، ح ٢٤٤٤.

<sup>(</sup>٥) تفسير القرآن الكريم وإعرابه وبيانه، ج٧، ص٥٠.

### المبحث الثالث

موسى العَلِيُّة وتكليم الله عَلَا.

#### المحث الثالث

#### موسى وتكليهم الله ﷺ

ظل موسى العلام يرعى قطعان حَمِيه يثرون، وفي ذات يوم وهو خارج يرتحل طالباً مراعي للقطعان اقترب من جبل حوريب الذي يدعى أيضاً جبل سيناء، وهو الجبل الذي تلقى فيه بعد ذلك شريعة الله التي نزلت إليه.

تذكر التوراة السامرية والعهد القديم أن الله ظهر لموسى السَّخِين عند جبل حوريب (١) بلهيب نار من وسط عليقة، فنظر موسى وإذ بالعليقة موقدة بالنار دون أن تحترق، فقال موسى: [«أَمِيلُ الآنَ لأَنْظُرَ هذَا الْمَنْظَرَ الْعَظِيمَ. لِمَاذَا لاَ تَحْتَرِقُ الْعُلَّيْقَةُ؟». فَلَمَّا رَأَى الرَّبُ أَنَّهُ مَالَ لِيَنْظُرَ، نَادَاهُ اللهُ مِنْ وَسَطِ الْعُلَيْقَةِ وَقَالَ: «مُوسَى، مُوسَى!». فَقَالَ: «هأَنذَا». فَقَالَ: «لاَ تَقْتَرِبُ إِلَى ههُنَا. اخْلَعْ حِذَاءَكَ مِنْ رِجْلَيْكَ، لأَنَّ الْمَوْضِعَ الَّذِي أَنْتَ وَاقِفٌ عَلَيْهِ أَرْضٌ مُقَدَّسَةٌ»](١).

#### المطلب الأول الله يتكلم من العَلَيقة

قال الله لموسى الله من خلال العليقة التي كانت تشتعل بالنار دون أن تحترق: [«أَنَا إِلهُ أَبِيكَ، إِلهُ إِبْرَاهِيمَ وَإِلهُ إِسْحَاقَ وَإِلهُ يَعْقُوبَ». فَعَطَّى مُوسَى وَجْهَهُ لأَنَّهُ خَافَ أَنْ يَنْظُرَ إِلَى اللهِ. فَقَالَ الرَّبُ: «إِنِّي قَدْ رَأَيْتُ مَذَلَّةَ شَعْبِي الَّذِي فِي مِصْرَ وَسَمِعْتُ صُرَاخَهُمْ مِنْ أَجْلِ مُسَخِّرِيهِمْ. إِنِّي عَلِمْتُ أَوْجَاعَهُمْ، فَنَزَلْتُ لأَنْقِذَهُمْ مِنْ أَيْدِي الْمِصْرِيِّينَ، وَأَصْعِدَهُمْ مِنْ تِلْكَ الأَرْضِ إِلَى أَرْضٍ جَيدةٍ وَوَاسِعَةٍ، ... وَالآنَ هُوذَا صُرَاخُ بَنِي إِسْرَائِيلَ قَدْ أَتَى إِلَيَّ، وَرَأَيْتُ أَيْضًا الضِّيقَةَ الَّتِي يُضَايِقُهُمْ بِهَا الْمُصْرِيُّونَ، فَالآنَ هُؤُمْ فِأَرْسِلُكَ إِلَى فَرْعَوْنَ، وَتُخْرِجُ شَعْبِي بَنِي إِسْرَائِيلَ مِنْ مِصْرَ»](").

#### أولاً: يروى القس منيس عبد النور: خمسة أعذار قدمها موسى الكليل لربه:

عندما وجّه الله دعوته إلى كليمه موسى ليذهب إلى فرعون، بدأ موسى بتقديم الاعتذارات عن عدم أدائه وقدرته على هذه المهمة الشاقة، فقدم خمسة اعتذارات:

<sup>(</sup>١) هو جبل سيناء، انظر قاموس الكتاب المقدس ص٤٩٨.

<sup>(</sup>۲) سفر الخروج (۳: ۳- ٥)، انظر: الترجمة العربية لتوراة السامريين، سفر الخروج (۳: ۳- ٥)، ج١، ص٢٦٧، موسى عبد الله، موسى كليم الله، ص١٦٠، السنن القويم في تفسير العهد القديم، ج١، ص٣٠٦- ٣٠٧، موسى عبد الله، ص٥٣- ٥٤، رد على اليهودية واليهودية المسيحية، ص٤٩٥- ٤٩٦.

<sup>(</sup>۳) سفر الخروج ( ۳: ٦- ۱۰)، انظر: الترجمة العربية لتوراة السامريين، سفر الخروج (۳: ٦- ١١)، ج١، ص ٢٦٨، موسى كليم الله، ص ١٤، السنن القويم في تفسير العهد القديم، ج١، ص ٣٠٧- ٣٠٩.

- 1. قال الله لموسى [هَلُمَّ فَأُرْسِلُكَ إِلَى فِرْعَوْنَ، وَتُخْرِجُ شَعْبِي بِنِي إِسْرَائِيلَ مِنْ مِصْرَ] (١). فجاء اعتذار موسى الأول: [ مَنْ أَنَا حَتَّى أَذْهَبَ إِلَى فِرْعَوْنَ] (١)، ولا شك أن موسى يتذكر اختياره القديم، عندما أراد أن ينقذ شعبه من العذاب الذي يُسامونه، فكان أن هدده فرعون بالقتل، فهرب من هناك، وأجاب الله على اعتذار موسى بقوله: [ إِنِّي أَكُونُ مَعَكَ] (١). وأكد الله له أنه حالما يُخرج الشعب من مصر، فإنهم سيعبدون الله على جبل حوريب، الذي هو جبل سيناء، ووعد الله هذا هو علامة للإيمان وحده فلا يمكن لبني إسرائيل أن يجيئوا إلى جبل سيناء ليعبدوه إلا بعد أن يحقق وعده لهم بالخروج (١).
- ٢. عودة موسى للاعتذار من جديد، قال موسى: [ «هَا أَتَا آتِي إِلَى بَنِي إِسْرَائِيلَ وَأَقُولُ لَهُمْ: إِلهُ آبَائِكُمْ أَرْسَلَنِي إِلَيْكُمْ. فَإِذَا قَالُوا لِي: مَا اسْمُهُ؟ فَمَاذَا أَقُولُ لَهُمْ؟» فَقَالَ اللهُ لِمُوسَى: «أَهْيَهُ أَرْسَلَنِي إِلَيْكُمْ»] (١). أمر الرب موسى أن اللّذِي أَهْيَهُ أَرْسَلَنِي إِلَيْكُمْ»] (١). أمر الرب موسى أن يستأذن فرعون في أن يذهب الشعب للصحراء في رحلة تستغرق ثلاثة أيام ليقدموا للرب ذبائح (١)، وقال الرب لموسى: [ فَأَمُدُ يَدِي وَأَضْرِبُ مِصْرَ بِكُلِّ عَجَائِبِي الَّتِي أَصْنَعُ فِيهَا. وَبَعْدَ ذبائح (١)، أي يطلقهم فرعون.
- ٣. عودة موسى للاعتذار مرة ثالثة وقال: [«وَلكِنْ هَا هُمْ لاَ يُصدَّقُونَنِي وَلاَ يَسمْعُونَ لِقَوْلِي، بَلْ يَعُولُونَ: لَمْ يَظْهَرْ لَكَ الرَّبُ»] (٩). فأعطى الله لموسى ثلاث معجزات يؤديها، ليُقنع الشعب أنه مرسل من عند الله، المعجزة الأولى أن عصا موسى تتحول إلى حية، وما إن طرح موسى عصاه على الأرض حتى صارت حية، فهرب موسى منها، وهذا ما ورد ذكره في سفر الخروج في قول الرب لموسى: [ «مَاهذِه في يَدِكَ؟» فَقَالَ: «عَصنا». فَقَالَ: «اطْرَحْهَا إلَى الأَرْض».

<sup>(</sup>١) سفر الخروج (٣: ١٠)، انظر: الترجمة العربية لتوراة السامريين، سفر الخروج (٣: ١٠)، ج١، ص٢٦٨.

<sup>(</sup>٢) سفر الخروج (٣: ١١)، انظر: الترجمة العربية لتوراة السامريين، سفر الخروج (٣: ١١)، ج١، ص٢٦٨.

<sup>(</sup>٣) سفر الخروج (٣: ١٢) انظر: الترجمة العربية لتوراة السامريين، سفر الخروج (٣: ١٢)، ج١، ص٢٦٨.

<sup>(</sup>٤) انظر: سفر الخروج ( ٣: ١٠- ١٢)، موسي عبد الله، ف. ب. ماير، ص٥٩.

<sup>(</sup>٥) أهيه: أهيه: اسم الرب الذي أعلنه لموسى عندما ظهر له في حوريب، وهو من أسماء الله في العبرية، انظر: دائرة المعارف الكتابية، ج١، ص٣٧٣، ص٥٠٦.

<sup>(</sup>٦) سفر الخروج (" : " - 1" )، انظر: الترجمة العربية لتوراة السامريين، سفر الخروج (" : " - 1" ))، ج١، - 1

<sup>(</sup>٧) انظر: السنن القويم في تفسير العهد القديم، ج١، ص٣٠٩- ٣١١، موسى عبد الله، ص٦١.

<sup>(</sup>٨) سفر الخروج ( ٣: ٢٠)، انظر: الترجمة العربية لتوراة السامريين، سفر الخروج (٣: ٢٠)، ج١، ص٢٦٩.

<sup>(</sup>٩) سفر الخروج (٤: ١)، انظر: الترجمة العربية لتوراة السامريين، سفر الخروج (٤: ١)، ج١، ص٢٧١.

فَطَرَحَهَا إِلَى الأَرْضِ فَصَارَتْ حَيَّةً، فَهَرَبَ مُوسَى مِنْهَا] (۱)، ثم قال الرب لموسى: [مُدَّ يَدَكَ وَأَمْسِكُ بِذَنبِهَا] فمد بده وأمسك بذنبها فصارت عصا في يده من جديد، ثم قال الله لموسى: [مُدُخِلْ يَدَكَ فِي عُبِّكَ فَأَدْخَلَ يَدَهُ فِي عُبِّهِ ثُمَّ أَخْرَجَهَا، وَإِذَا يَدُهُ بَرْصَاءُ مِثْلَ التَّلْجِ. ثُمَّ قَالَ لَهُ: (أَدْخِلْ يَدَكَ فِي عُبِّكَ فَأَدْخَلَ يَدَهُ فِي عُبِّهِ ثُمَّ أَخْرَجَهَا، وَإِذَا يَدُهُ بَرْصَاءُ مِثْلَ التَّلْجِ. ثُمَّ قَالَ لَهُ: (لَا يَدَكَ إِلَى عُبِّكَ»] (١)، وعندها فعل ذلك عادت بده سليمة صحيحة، إن التوراة السامرية ذكرت أن يد موسى السَّخِ مثل الثلج ولكن لم تذكر أنها برصاء (٤)، ثم قال الله لموسى: [ إِذَا لَمْ يُصَدِّقُونَ صَوْتَ الآيَةِ الأَخِيرَةِ] (٥)، ثم قال الله يُصَدِّقُونَ صَوْتَ الآيَةِ الأَخِيرَةِ] (٥)، ثم قال الله لموسى: [ إِذَا لَمْ يُصَدِّقُولَ هَاتَيْنِ الآيَتَيْنِ، وَلَمْ يَسْمَعُوا لِقَوْلِكَ، أَنَّكَ تَأْخُذُ مِنْ مَاءِ النَّهْرِ وَتَسْكُبُ لموسى: [ إِذَا لَمْ يُصَدِّقُولَ هَاتَيْنِ الآيَتِيْنِ، وَلَمْ يَسْمَعُوا لِقَوْلِكَ، أَنَّكَ تَأْخُذُ مِنْ مَاءِ النَّهْرِ وَتَسْكُبُ عَلَى الْيَاسِمَةِ، فَيَصِيرُ الْمَاءُ الَّذِي تَأْخُذُهُ مِنَ النَّهْرِ دَمَا عَلَى الْيَاسِمَةِ، فَيَصِيرُ الْمَاءُ الَّذِي تَأْخُذُهُ مِنَ النَّهْرِ دَمَا عَلَى الْيَاسِمَةِ] (١٠).

- ٤. اعتذار موسى للمرة الرابعة، وقوله للرب: [اسْتَمِعْ أَيُّهَا السَيِّدُ، لَسْتُ أَنَا صَاحِبَ كَلاَمٍ مُنْذُ أَمْسِ وَلاَ مَنْ أَمْسِ، وَلاَ مِنْ خَينِ كَلَّمْتَ عَبْدَكَ، بَلْ أَنَا تَقِيلُ الْفَمِ وَاللِّسَانِ] (١)، وفي التوراة السامرية كان الخطاب أكثر أدباً مع الله: [قال موسى لله طلبة يا مولاي ليس رجل ذو كلام] (١).
- ٥. عودة موسى للاعتذار مرة خامسة، فقال له: [ اسْتَمِعْ أَيُّهَا السَيِّدُ، أَرْسِلْ بِيَدِ مَنْ تُرْسِلُ] (١)، وكأن موسى يطلب من الله أن يرسل إنساناً آخر، وهنا غضب الله على موسى وقال له إن أخاه هارون أكثر فصاحة منه، وسوف يقف هارون بجانب موسى، ولكن في التوراة السامرية: [قال طلبة يا مولاي أرسل الأن بيد من ترى] كان في الاعتذار نوعاً من الأدب الذي تخلي عنه العهد القديم (١٠).

<sup>(</sup>۱) سفر الخروج (3: Y- Y)، انظر: الترجمة العربية لتوراة السامريين، سفر الخروج (3: Y- Y)، ج(1)

<sup>(</sup>٢) سفر الخروج (٤: ٤) انظر: الترجمة العربية لتوراة السامريين، سفر الخروج (٤: ٤)، ج١، ص٢٧١.

<sup>(</sup>٣) سفر الخروج (٤: ٦).

<sup>(</sup>٤) سفر الخروج ( ٤: ٦- ٧)، انظر: الترجمة العربية لتوراة السامريين، سفر الخروج (٤: ٦- ٧)، ج١، ص ٢٧١.

<sup>(</sup>٥) سفر الخروج (٤:  $\Lambda$ )، انظر: الترجمة العربية لتوراة السامريين، سفر الخروج (٤:  $\Lambda$ )، ج١، ص ٢٧١.

<sup>(</sup>٦) انظر: سفر الخروج (٤: ٩)، الترجمة العربية لتوراة السامريين، سفر الخروج (٤: ٩)، ج١، ص٢٧٣، السنن القويم في تفسير العهد القديم، ج١، ص٣١٣- ٢١٤، موسى عبد الله، ص٦٣.

<sup>(</sup>٧) سفر الخروج ( ٤: ١٠).

<sup>(</sup>۸) انظر: سفر الخروج (٤: ١٠- ١٢ )، الترجمة العربية لتوراة السامريين، سفر الخروج (٤: ١٠)، ج١، ص٢٧٣. السنن القويم في تفسير العهد القديم، ج١، ص٣١٤–٣١٥، موسى عبد الله، ص٦٥.

<sup>(</sup>٩) سفر الخروج (٤: ١٣).

<sup>(</sup>۱۰) انظر: موسى كليم الله، ص١٥-١٨، السنن القويم في تفسير العهد القديم، ج١، ص٣١٥، موسى عبد الله، ص٦٦- ٦٧، الترجمة العربية لتوراة السامريين، سفر الخروج (٤: ١٣)، ج١، ص٢٧٣.

#### ثانياً: الرد على تلك الأعذار:

- ا. لقد ذكر العهد القديم والتوراة السامرية أن سبب بعث موسى الطبيخ أن بني إسرائيل صرخوا من ذل العبودية وتضرعوا إلى الله تعالى، فسمع الله أنينهم، فأرسل الله تعالى موسى الطبيخ لينقذ بني إسرائيل من أيدي المصريين، فكلم الله موسى الطبيخ وأمره أن يذهب إلى فرعون وأيده بالمعجزات، وهذا مخالف لما ورد ذكره في القرآن الكريم فقد كان سبب بعث موسى الطبيخ هو الدعوة إلى التوحيد أولاً.
- ٢. رفض موسى الطّيّة أمر الله وقوله من أكون أنا لأذهب إلى فرعون، فذلك مخالف لفطرة الأنبياء بأنهم مطيعون لأوامر الله وحسن تأدبهم معه والإحساس بالمسؤولية تجاه أقوامهم، ولكن ما ذكره العهد القديم كان في غاية المعارضة لأمر الله وعدم التأدب وعدم الإحساس بأي مسؤولية، فذلك هو حال صفات الأنبياء في التوراة يجعلونهم كأدنى مخلوق يرتكب المعاصي ويعترض ويرفض بكل جرأة أوامر الله، حاشا لأنبياء الله أن يكونوا كذلك، ولكن في التوراة السامرية كان الرفض بطريقة يوجد فيها نوعاً ما من الأدب مع الله.
- ٣. كان تكليم الله تعالى لموسى الكلي في جبل سيناء ثم عاد موسى الكل إلى مصر بعد ذلك حسب رواية العهد القديم والتوراة السامرية، أما القرآن الكريم فإنه بيّن أن تكليم الله تعالى لموسى الكي كان أثناء عودته إلى مصر وهو مع أهله في الطريق، أي كان بعد رحيله من مدين ومغادرته أرضها.
- ٤. ذكر العهد القديم معجزة اليد بأنها برصاء، وهذا خلاف ما ورد ذكره في التوراة السامرية التي اكتفت بذكر أنها كالثلج بدون برص، وهذا مقارب للقرآن الكريم الذي ذكر أنها خرجت بيضاء من غير سوء أو آفة أو مرض<sup>(۱)</sup>.
- قول موسى للرب استمع أيها الرب، هذه العبارة تدل على عدم الاحترام والخوف من الله وعدم التأدب بالحديث معه، وهذا مخالف للتوراة السامرية التي كانت أكثر أدباً من العهد القديم، وللقرآن الكريم الذي مدح الأنبياء وأثني عليهم وعلى أخلاقهم.
- آ. يوجد توافق بين العهد القديم والتوراة السامرية والقرآن الكريم في قول موسى للرب أنه ثقيل اللسان والفم (۲)، وهذا موافق لقوله على على لسان موسى التين (عن المرب المربي المر

<sup>(</sup>١) انظر: الجامع لأحكام القرآن، ج١١، ص١٩١.

<sup>(</sup>٢) انظر: سفر الخروج (٤: ١٠)، الترجمة العربية لتوراة السامريين، سفر الخروج (٤: ١٠)، ج١، ص٢٧٣.

#### تعالى: ﴿ وَأَخِى هَكُرُونُ هُوَ أَفْصَحُ مِنِي لِسَكَانًا فَأَرْسِلَهُ مَعِيَ رِدْءًا يُصَدِّقُنِيٍّ إِنِّ أَخَافُ أَن يُكَذِّبُونِ ﴾ (القصص: ٣٤).

بعد عرض ما نص عليه العهد القديم والتوراة السامرية، والأعذار التي أوردها القس منيس عبد النور، فإن هناك اضطراباً وخلافاً مع القرآن الكريم وتوافق في الجزئيات والتفاصيل، فالقرآن الكريم كان واضحاً في عرضه للقصة في تفاصيلها وجزئياتها، حيث بين القرآن الكريم أن موسى الكريم كان واضحاً في عرضه للقصة في تفاصيلها وجزئياتها، حيث بين القرآن الكريم أن موسى الكريم أن انقضى الأجل سار بأهله، قال تعالى: ﴿ فَلَمَّا قَضَىٰ مُوسَى ٱلْأَجَلَ وَسَارَ بِأَهْلِهِمَ ﴾ (القصص: ٢٩).

لم يذكر ولم ينوه العهد القديم والتوراة السامرية على الأجل الذي صار بين موسى الناقية والشيخ، وهذا مخالف لما ذكره القرآن الكريم.

لقد اشتاق موسى لرؤية أقاربه وأهله، بعد أن أكمل الأجل الذي اتفق عليه مع الشيخ، فقصد زيارتهم ببلاد مصر في صورة متخفّ، فلما سار بأهله، اتفق ذلك في ليلة مظلمة باردة، لذا تاهوا في طريقهم فلم يهتدوا إلى السُلوك في الدرب المألوف، فبينما هو كذلك إذ أبصر موسى السَّخُ عن بُعد ناراً تأجج من جانب الطور وهو الجبل الغربي منه عن يمينه، قال موسى السَّخُ لأهله: (القصص: ٢٩)، وكأنه والله أعلم رآها دونهم؛ لأن هذه النار هي نور في الحقيقة، ولا يصلح لرؤيتها أي أحد، وهي دليل على وجود الظلام وأنهم ضلوا الطريق(١).

فظاهر الآية السابقة تتحدث بأن التكلم كان ليلاً؛ لأن موسى الطّيّة أراد جذوة من النار حتى تضيء لهم الظلمة ويستدفئوا من البرد، وهذا لا يكون إلا في الليل؛ لأن في النهار لا حاجة لهم للإضاءة ولا إلى الإستدفاء لوجود أشعة الشمس، وهذا ما أشار إليه ابن عباس رَحَوَاللَهُ عَنْهُم ، وهذا مخالف لما ورد في الأسفار أن الله كلم موسى نهاراً (٢).

<sup>(</sup>۱) انظر: المحرر الوجيز في تفسير الكتاب العزيز، ج٤، ص٢٨٦، جامع البيان، مج١١، ج٢٠، ص٧٥- ٧٧، فتح القدير، ج٤، ص٢٢٦، ط٢، روح البيان، ج٦، ص٤٢٧.

<sup>(</sup>۲) انظر: الهداية إلى بلوغ النهاية في علم معاني القرآن وتفسيره، وأحكامه، وجمل من فنون علومه، أبو محمد مكي بن أبي طالب حَمّوش بن محمد بن مختار القيسي القيرواني ثم الأندلسي القرطبي المالكي، حققه: مجموعة رسائل جامعية بكلية الدراسات العليا والبحث العلمي، بإشراف أ. د: الشاهد البوشيخي، ج٨، ص٥٢٥، مجموعة بحوث الكتاب والسنة، كلية الشريعة والدراسات الإسلامية، جامعة الشارقة، ط١، ٩٤١هـ - ٢٠٠٨ م، فتح القدير، ج٤، ص٢٢٤، ط٢، قصص الأنبياء، ابن كثير، ج٢، ص٢٥.

فلما قصد موسى السي إلى تلك النار التي رآها فانتهى إليها، وجدها تأجج في شجرة خضراء من العوسج" الشوك"، وكلما زاد اللهيب زاد اخضرار الشجرة، فوقف موسى السي متعجباً، وكانت تلك الشجرة في لحف جبل غربي منه عن يمينه كما قال تعالى: ﴿ وَمَا كُنتَ بِعَانِي ٱلْغَرْيِي وَكانت تلك الشجرة في لحف جبل غربي منه عن يمينه كما قال تعالى: ﴿ وَمَا كُنتَ بِعَانِي ٱلْغَرْقِي إِذْ قَضَيْنَا إِلَى مُوسَى ٱلْأَمْر وَمَا كُنتَ مِن ٱلشّيهِدِين ﴿ القصص: ٤٤)، إنها توقد بغير لهب ولا يذون منها ليعود إلى دخان... لذا فلم يجد موسى السي فيها جذوة ولا قبساً ولا جمرة ولا شهاباً، فماذا يأخذ منها ليعود إلى أهله... فمد عصاه عسى أن يشتعل طرفها، لكن النار كانت تهجم عليه فيعود خائفاً فتحطمت أعصابه وانهارت قواه، فإذ بصوت يناديه من الشجرة " يا موسى!" (۱).

قيل: إن موسى لما رأى النار في الشجرة الخضراء (شجرة عليق) وأن النار لا تطفأ والعليق لا يشتعل، علم أنه لا يقدر على الجمع بين النار وخضرة الشجرة إلا الله تعالى فعلم بذلك أن المتكلم هو الله تعالى وأن ذلك الكلام هو كلام الله تعالى (٢).

فذلك موافق لما ورد في العهد القديم والتوراة السامرية حين قال موسى: [«أَمِيلُ الآنَ لأَنْظُرَ هُذَا الْمَنْظَرَ الْعَظِيمَ. لِمَاذَا لاَ تَحْتَرَقُ الْعُلَيْقَةُ؟»](٣).

لقد خالف نداء الله لموسى الله في العهد القديم والتوراة السامرية مع القرآن الكريم، فقد ذكر العهد القديم: [رَأَى الرّبُ أَن موسى مَالَ لِينْظُرَ، نَادَاهُ الله مِنْ وَسَطِ الْعُلَيْقَةِ وَقَالَ: «مُوسَى، مُوسَى!». فَقَالَ: «هَأَنَذَا». فَقَالَ: «لاَ تَقْتَرِبْ إِلَى هَهُنَا] (عُ) وهنا تجسيم واضح لله جل وعلا في ذاته، فهذه طبيعة اليهود في التجسيم وذلك بأن الله يعلن عن مكان وجوده وحصر ذاته بالشجرة وطلبه من موسى بعدم الاقتراب، بينما القرآن الكريم ذكر في قوله تعالى: ﴿ فَلَمّا أَنْهَا نُودِى يَنمُوسَى الله إِنّ أَنَارَبُكَ ﴾ (طه: ١١ – ١٢).

وكلم الله تعالى موسى الله من فوق عرشه وأسمع كلامه من الشجرة، فالمسلمون يثبتون لله ما أثبته الله لنفسه وأثبته الرسول الله عن دون تجسيم ولا تكييف ولا تعطيل، وننفى ما نفاه الله عن ذاته

<sup>(</sup>۱) انظر: جامع البيان، مج۱۱، ج۲۰، ص۷۸-۸۰، الجموع البهية للعقيدة السلفية التي ذكرها العلامة الشنقيطي في تفسيره أضواء البيان، جمع: أبو المنذر محمود بن محمد بن مصطفى بن عبد اللطيف المنياوي، ج۲، ص ۴۹، مكتبة ابن عباس، ط۱، ۱٤۲٦ هـ – ۲۰۰۵ م، مصر، تفسير القرآن الكريم وإعرابه وبيانه، ج۷، ص ۲۰، أنوار التتزيل وأسرار التأويل، ج٤، ص ۲٤.

<sup>(</sup>٢) انظر: مصدر سابق

<sup>(</sup>٣) سفر الخروج (٣: ٣)، انظر: الترجمة العربية لتوراة السامريين، سفر الخروج (٣: ٣)، ج١، ص٢٦٧.

<sup>(</sup>٤) سفر الخروج ( $^{2}$ :  $^{2}$  -  $^{0}$ )، انظر: الترجمة العربية لتوراة السامريين، سفر الخروج ( $^{2}$ :  $^{2}$  -  $^{0}$ )،  $^{3}$ -  $^{1}$ 

وصفاته ونفاه الرسول ﷺ عنه، فالكلام شه ثابت، ولكن كلام يليق بجلالته وعظمته دون تحريف ولا تعطيل ولا تجسيم ولا تكييف<sup>(۱)</sup>.

لذا بُدئت كلمات الله تعالى مع موسى الله بالتوحيد أولاً: ﴿ إِنِّ أَنَا رَبُّكَ ﴾ (طه: ١٢)، وتني بالعبادة التي هي كمال العمل الدال على مظاهر التوحيد، قال تعالى: ﴿ إِنِّي أَنَا اللّهُ لا إِلَه إِلاّ أَنَا فَاعُبُدُنِي وَأَقِمِ الصّلَوٰةَ لِذِكْرِى لَا اللّهُ لا إِنَّ السّاعَةَ ءَانِي لَهُ أَكَادُ أُخْفِيهَا لِتُجْزَى كُلُّ نَفْسٍ بِمَا تَسْعَى الله فَاعُبُدُنِي وَأَقِمِ الصّلَوٰةَ لِذِكْرِى لا الله فَلَا يَصُدُنّكُ عَنّهَا مَن لا يُؤْمِنُ بِهَا وَاتّبَعَ هُوبِكُ فَتَرْدَى لا الله بالله وله الله بالتوحيد [«أَنَا إِلله أَبِيكَ، إِللهُ إِبْرَاهِيمَ وَإِللهُ إِسْحَاقَ وَإِللهُ يَعْقُوبَ»] (٢) ولكن ما أن انتهت جملة التوحيد دخلت أيدي التحريف إلى النص بتجسيم الله، وهذا في الإصحاح نفسه والفقرة نفسها [فَعَظَى مُوسَى وَجْهَهُ لأَنّهُ الله وكأنه شخص داخل الشجرة مختبئ وينادي على موسى ويكلمه، وموسى الله لا يريد أن ينظر إليه حاشا لله من ذلك، وهذا مناقض ومخالف لما ورد ذكره في القرآن الكريم.

وأيضاً توافق العهد القديم والتوراة السامرية مع القرآن الكريم؛ حين ذُكر قول الرب لموسى وأيضاً توافق العهد القديم والتوراة السامرية مع اللّذِي أَنْتَ وَاقِفٌ عَلَيْهِ أَرْضٌ مُقَدَّسَةٌ»](٤)، وهذا موافق لما ورد ذكره في القرآن الكريم في قوله تعالى: ﴿ إِنّي أَنَا رَبُّكَ فَاحْلَعْ نَعْلَيْكُ ۚ إِنَّكَ بِٱلْوَادِ الْمُقَدِّسِ مُلُورِي ﴾ (طه: ١٢)(٥).

وبينما موسى الطيخ مستغرق فيما يسمعه من التوحيد، إذ يتلقى سؤالاً من ربه، قال تعالى: ﴿ وَمَا تِلْكَ بِيَمِينِكَ يَنْمُوسَىٰ ﴿ ﴾ (طه: ١٧)، فأجاب: ﴿ هِيَ عَصَاىَ أَتَوَكَّوُا عَلَيْهَا وَأَهْشُ وَمَا تِلْكَ بِيمِينِكَ يَنْمُوسَىٰ ﴿ ﴾ (طه: ١٨)، قال الله عَلَىٰ غَنَمِى وَلِيَ فِيهَا مَثَارِبُ أُخْرَىٰ ﴿ ﴾ (طه: ١٨)، قال الله عَلَىٰ غَنَمِى وَلِيَ فِيهَا مَثَارِبُ أُخْرَىٰ ﴿ ﴾ (طه: ١٨)، قال الله عَلَىٰ غَنَمِى وَلِيَ فِيهَا مَثَارِبُ أُخْرَىٰ ﴿ ﴾ (طه: ١٨)، قال الله عَلَىٰ عَنَمِى وَلِي فِيهَا مَثَارِبُ أُخْرَىٰ ﴿ ﴾ (طه: ١٨)، قال الله عَلَىٰ عَنَمِى وَلِي فِيهَا مَثَارِبُ أُخْرَىٰ ﴿ ﴾ (طه: ١٨) الله عَلَىٰ عَنَمِى وَلِي فِيهَا مَثَارِبُ أُخْرَىٰ ﴿ ﴾ (طه: ١٨) الله عَلَىٰ عَنَمِى وَلِي فِيهَا مَثَارِبُ أُخْرَىٰ ﴿ ﴾ (طه: ١٨) الله عَلَىٰ عَنَمِى وَلِي فِيهَا مَثَارِبُ أُخْرَىٰ ﴿ ﴾ (طه: ١٨) الله عَلَىٰ عَنَمِى وَلِي فِيهَا مَثَارِبُ أُخْرَىٰ ﴿ ﴾ (طه: ١٨) الله عَلَىٰ عَنَمِى وَلِي فِيهَا مَثَارِبُ أُخْرَىٰ ﴿ ﴾ (طه: ١٨) الله عَلَىٰ عَنَمِى وَلِي فِيهَا مَثَارِبُ أُخْرَىٰ اللهُ عَنْمِى وَلِي فِيهَا مَثَارِبُ أَخْرَىٰ اللهِ عَنْمِي اللهِ عَلَىٰ عَنْمِهِ اللهِ عَلَىٰ عَنْمِي اللهُ عَنْمِي اللهُ عَنْمِي اللهِ عَلَىٰ عَنْمِي اللهُ عَنْمِي اللهُ عَنْمُ اللهُ عَنْمُ اللهُ عَنْمُ اللهُ عَنْمِي اللهُ عَنْمُ اللهُ عَلَىٰ عَنْمُ اللهُ عَلَىٰ عَنْمِي اللهِ عَنْهَا مِنْ اللهُ عَنْمُ اللهُ عَلَىٰ عَنْمُ اللهُ عَلَىٰ عَنْمِي اللهُ عَنْهُ اللهُ عَنْمُولَىٰ اللهُ عَلَىٰ عَنْمُ اللهُ عَنْمُ اللهُ عَنْهُ اللهُ عَنْمُولُ اللهُ عَنْهُ اللهُ عَلَىٰ عَنْمُ اللهُ عَنْهُ اللهُ اللهُ عَنْهُ اللهُ عَنْهُ اللهُ عَنْهُ اللهُ اللهُ عَنْهُ اللهُ عَنْهُ اللهُ اللهُ عَنْهُ اللهُ عَنْهُ اللهُ اللهُ عَنْهُ اللهُ اللهُ عَلَىٰ اللهُ اللهُ عَنْهُ اللهُ اللهُ عَنْهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَنْهُ اللهُ اللهُ عَنْهُ اللهُ اللهُ عَنْهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ ال

<sup>(</sup>۱) انظر: الجموع البهية للعقيدة السلفية التي ذكرها العلامة الشنقيطي في تفسيره أضواء البيان، ج ۲، ص٤٩٨، أصول الدين الإسلامي مع قواعده الأربع، محمد بن عبد الوهاب بن سليمان التميمي النجدي، حققه: رتبها محمد الطيب بن إسحاق الأنصاري، ص٣٩، دار الحديث الخيرية بمكة المكرمة، تفسير القرآن الكريم وإعرابه وبيانه، ج٧، ص٥٢.

<sup>(</sup>٢) سفر الخروج (٣: ٦)، انظر: الترجمة العربية لتوراة السامريين، سفر الخروج (٣: ٦)، ج١، ص٢٦٧.

<sup>(</sup>٣) سفر الخروج (٣: ٦)، انظر: الترجمة العربية لتوراة السامريين، سفر الخروج (٣: ٦)، ج١، ص٢٦٧.

<sup>(</sup>٤) سفر الخروج ( $^{2}$ :  $^{2}$ -  $^{3}$ )، الترجمة العربية لتوراة السامريين، سفر الخروج ( $^{2}$ :  $^{2}$ -  $^{3}$ )، ج $^{3}$ ، ح $^{3}$ 

<sup>(</sup>٥) انظر: اليهود تاريخ وعقيدة، ص١٢.

فَأَلْقَنَهَا فَإِذَا هِى حَيَةٌ تَسْعَى ﴿ ﴾ (طه: ١٩ - ٢١)، ووقعت المعجزة فدهش لها موسى الله قال تعالى: ﴿ فَلَمَّا رَءَاهَا نَهُ مُزَّكُمُ كَانَّهُا جَانَّ وَلَى مُدَّيِرًا وَلَمْ يُعَقِّبُ يَنْمُوسَى أَقْبِلُ وَلَا تَخَفَّ إِنَّكَ مِنَ ٱلْأَمِنِينَ الله تعالى: ﴿ فَلَمَّا رَءَاهَا نَهُ مُنَّ الله مَن يُعِيدُهَا سِيرَتَهَا ﴿ قَالَ خُذُهَا وَلَا تَخَفُّ سَنُعِيدُهَا سِيرَتَهَا الأولى ﴾ (القصص: ٣١)، فلما رجع أمره الله أن يمسكها ﴿ قَالَ خُذُهَا وَلَا تَخَفُّ سَنُعِيدُهَا سِيرَتَهَا الأولى ، فسبحان العلى القدير ، ثم صدر الأمر العلى العلوي مرة أخرى على عبده موسى النفي قال تعالى: ﴿ وَاصْمُمْ مِيدَكَ إِلَى جَنَاجِكَ تَخَرُّحُ بَيْضَاءً مِنْ غَيْرٍ سُورَةٍ ءَايَدٌ أُخْرَى ﴾ (طه: ٢١)، وضع موسى النفي يده تحت إبطه فتخرجت بيضاء بدون مرض ولا آفة، فسبحان ربى لا إله إلا هو (١).

فذلك الحوار الذي دار بين الله وموسى ومنحه المعجزات جاء متوافق موافقة جزئية وأخرى شكلية مع ما جاء به القرآن الكريم:

أولا: ما جاء ذكره في العهد القديم والتوراة السامرية عن معجزة العصا والحوار الذي دار بين الله وموسى كان موافق لما أورده القرآن الكريم.

ثانياً: ما جاء ذكره عن معجزة اليد كان مخالف لما ذكره القرآن الكريم، حيث ذكر العهد القديم والتوراة السامرية أن موسى حين أدخل يده إلى عبه خرجت برصاء مثل الثلج، أما القرآن الكريم فقد ذكر أنها خرجت بيضاء من غير سوء ولا مرض ولا آفة (٢).

ثالثاً: التوراة فيها تجسيد للإله في تكليمه لموسى، في حين ذُكر الحوار دون تجسيد، بل بما يليق بكمال الله تعالى.

<sup>(</sup>۱) انظر: فتح القدير، ج٣، ص٤٩٧ - ٤٩٨، ط٢، جامع البيان، مج٩، ج١٦، ص١٦٩ - ١٧٢، تفسير القرآن الظر: فتح القدير، ج٣، ص٢٩٠ - ٤٩٨، ط٢، جامع البيان، مج٩، ج١، ص٢٦٠ الجامع لأحكام الكريم وإعرابه وبيانه، ج٥، ص٢٥٧ - ٦٦٠، أنوار التنزيل وأسرار التأويل، ج٤، ص٢٦، الجامع لأحكام القرآن، ج١، ص١٩١، ص١٩١، دعوة الرسل عليهم السلام، أحمد أحمد غلوش، ص٢٨٢، مؤسسة الرسالة، ط١، ١٤٢٣هـ -٢٠٠٢م.

<sup>(</sup>٢) انظر: المحرر الوجيز في تفسير الكتاب العزيز، ج٤، ص٤٢.

### المبحث الرابع عودة موسى المَسِيرُ إلى أرض مصر.

# المبحث الرابع عودة موسى الحيالة إلى أرض مصر

ولقد أطاع موسى أخيراً صوت الرب، وحكى موسى وهارون الأمر كله للشعب، فاقتنع بنو إسرائيل بأن الله قد أرسل لهم موسى وهارون.

وذهب موسى وهارون إلى فرعون وقالا له إن الله يريد منك أن تطلق بني إسرائيل للصحراء ليعبدوه وليقدموا له الذبائح، ولم يكن فرعون يعرف من هو الله، لم يسبق له أن سمع عن إله بهذا الاسم؛ لكنه كان يعرف عن كثير من آلهة الوثن؛ ولكن لا يعرف إلها اسمه "الله"، فرفض أن يأذن للشعب بالسفر (۱). يقول القس منيس عبد النور: "نعتقد أن الغلط يقع على بني إسرائيل؛ لأنهم لم يذيعوا اسم "الله" بين المصريين، فلم يعرف فرعون اسم "يهوه" رب السماء والأرض، وظن أن العبرانيين ينتحلون عذراً ليتهربوا من العمل، فأمر فرعون موسى وهارون أن يستمرا في عملهما كما يستمر الشعب في عمله كذلك"(۲).

ونتيجة لطلب موسى وهارون هذا، زاد فرعون من إرهاق بني إسرائيل، فبينما كان على كل واحد أن يصنع عدداً معيناً من الطوب كل يوم، أصبح لزاماً عليهم أن يجمعوا التبن ويصنعوا نفس كمية الطوب، وبدأ رؤساء التسخير يهينون بني إسرائيل، وعندما ذهب قادة بني إسرائيل إلى فرعون يحتجون على سوء العذاب الذي يسامونه قال لهم: [ متكاسلون أنتم، لذلك تقولون نذهب ونذبح للرب] (٢)، وعندما خرج رؤساء بني إسرائيل من أمامه التقوا بموسى وهارون، ووجهوا لهما اللوم لأنهما تسببا في الضيق الزائد الذي حل بهم، وقالوا: [أعطيتما فرعون سيفاً ليقتلنا] (٤) فتضايق موسى واحتج على الله؛ لأنه أرسله لهذا الشعب، فبدل أن يأذن فرعون للشعب بالذهاب أثقل عليهم الأحمال (٥).

فقد قال الله لموسى مشجعاً: [فَقَالَ الرَّبُ لِمُوسَى: «الآنَ تَنْظُرُ مَا أَنَا أَفْعَلُ بِفِرْعَوْنَ. فَإِنَّهُ بِيدٍ قَوِيَّةٍ يَطْرُدُهُمْ مِنْ أَرْضِهِ» ثُمَّ كَلَّمَ اللهُ مُوسَى وَقَالَ لَهُ: «أَنَا الرَّبُ. وَأَنَا ظَهَرْتُ لَا فُوسِيَ وَقَالَ لَهُ: «أَنَا الرَّبُ. وَأَنَا ظَهَرْتُ لِإِبْرَاهِيمَ وَإِسْحَاقَ وَيَعْقُوبَ بِأَنِّي الإِلهُ الْقَادِرُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ. وَأَمَّا بِاسْمِي «يَهْوَهْ» فَلَمْ أُعْرَفْ عِنْدَهُمْ. وَأَيْضًا أَقَمْتُ مَعَهُمْ عَهْدِي: أَنْ أُعْطِيَهُمْ أَرْضَ كَنْعَانَ أَرْضَ غُرْبَتِهِمِ النَّتِي تَعْرَبُوا فِيهَا. وَأَنَا أَيْضًا قَدْ سَمِعْتُ أَنِينَ بَنِي إِسْرَائِيلَ الَّذِينَ يَسْتَعْبِدُهُمُ الْمِصْرِيُّونَ، وَتَذَكَّرْتُ عَهْدِي. لِذَلِكَ قُلْ لِبَنِي أَنْضًا قَدْ سَمِعْتُ أَنِينَ بَنِي إِسْرَائِيلَ الَّذِينَ يَسْتَعْبِدُهُمُ الْمِصْرِيُّونَ، وَتَذَكَّرْتُ عَهْدِي لِذَلِكَ قُلْ لِبَنِي

<sup>(</sup>١) انظر: السنن القويم في تفسير العهد القديم، ج١، ص٣١٧، موسى عبد الله، ص٧٣- ٧٩.

<sup>(</sup>۲) موسى كليم الله، ص ١٩.

<sup>(</sup>٣) سفر الخروج ( ٥: ١٧)، الترجمة العربية لتوراة السامريين، سفر الخروج(٥: ١٧)، ج١، ص٢٧٨.

<sup>(</sup>٤) سفر الخروج ( ٥: ٢١)، انظر: الترجمة العربية لتوراة السامريين، سفر الخروج (٥: ٢١)، ج١، ص٢٧٩.

<sup>(</sup>٥) انظر: السنن القويم في تفسير العهد القديم، ج١، ص٣٢٢.

إِسْرَائِيلَ: أَنَا الرَّبُّ. وَأَنَا أُخْرِجُكُمْ مِنْ تَحْتِ أَتْقَالِ الْمِصْرِيِّينَ وَأُنْقِذُكُمْ مِنْ عُبُودِيَّتِهِمْ وَأُخَلِّصُكُمْ بِذِرَاعٍ مَمْدُودَةٍ وَبِأَحْكَامٍ عَظِيمَةٍ](١).

ولقد أطاع موسى الرب وحمل هذه الرسالة إلى الشعب، وحين رفضوا أن يصغوا إليه أمر الرب موسى أن يمثل أمام فرعون مرة ثانية، فأبى موسى أن يفعل ذلك، وقال إن فرعون لن يصغي إليه، واحتج بأن شفتيه عاجزتان عن الكلام (٢) غير أن الرب أصر على ذهاب موسى ليمثل أمام فرعون ومعه أخوه هارون، وقدم الله تشجيعاً عجيباً لموسى، ذكر العهد القديم أن الرب قال لموسى: [أَنَا جَعَلْتُكَ إِلَهًا لِفَرْعَوْنَ. وَهَارُونُ أَخُوكَ يَكُونُ نَبِيّكَ] (٣)، في هذه الكلمات يقول الله لموسى: إنني لم أوجه دعوتي إليك لتتكلم؛ بل لتعمل، فتكون بمنزلة إله لفرعون، في القوة والمعجزات، فلا يستطيع أن يقاومك، وهارون يصير نبياً لك، بمعنى أنه يخاطب فرعون؛ لأنه فصيح، فهارون نبيك بمعنى أنه يبلغ كلامك لفرعون ويوضح له قصدك.

نعم، سيكون موسى سيداً لفرعون، العبد يصبح سيد الملك!؛ لكن هذه هي قوة الله أن يجعل موسى وكيلاً في الأرض، إنه كليمه، يحمل قوله ويوصل رسالته (٤) أما ما ورد ذكره في التوراة السامرية: [وقال الله لموسى انظر جعلتك سلطاناً على فرعون وهرون أخوك يكون لساناً] (٥)، فهو مخالف لما ورد في العهد القديم، بأن الرب جعل موسى إله هارون؛ ولكن في التوراة السامرية جعله سلطاناً وهذه هو الأقرب للقرآن الكريم.

ولقد دار الحوار بين فرعون وموسى وهارون، وكما كان يتوقع موسى بناءً على ما بُلغ من ربه، فقد سأل فرعون عن الدليل على أن الله أرسلهما فقاما بإعطائه الدليل؛ ولكن السحرة قاموا بإضعاف الدليل إما عن طريق تقليده أو مهاراتهم وخفة يدهم أو بتواطئهم مع الروح الشريرة التي تحاول دوماً أن تقلد الأعمال الإلهية، ويرجح الكاتب أن تكون عصا هارون قد ابتلعت عصيهم<sup>(1)</sup>. ومن ثم تأتي الضربات العشر على مصر وهذا ما سوف تتحدث الباحثة عنه في الفصل الثالث.

<sup>(</sup>١) سفر الخروج (٦: ١- ٦)، انظر: الترجمة العربية لتوراة السامريين، سفر الخروج (٦: ١- ٦)، ج١، ص٢٨١.

<sup>(</sup>۲) انظر: سفر الخروج (7: 9- 11)، انظر: الترجمة العربية لتوراة السامريين، سفر الخروج (7: 9- 11)، ج۱، -0.11

<sup>(</sup>٣) سفر الخروج (٧: ١).

<sup>(</sup>٤) انظر: موسى كليم الله، ص١٩-٢١، السنن القويم في تفسير العهد القديم، ج١، ص٣٢٣- ٣٢٨، موسى عبد الله، ص٨٢.

<sup>(</sup>٥) الترجمة العربية لتوراة السامريين، سفر الخروج(٧: ١)، ج١، ص٢٨٥.

<sup>(</sup>٦) انظر: موسى عبد الله، ص٩٦.

توافق العهد القديم والتوراة السامرية مع القرآن الكريم في خطوطه العريضة ولكن اختلفت في تفاصيلها:

استغرب فرعون من كلام موسى المسيّة، وشرع في إظهار فضله عليه بأنه رباه في بيته، قال تعالى على لسان فرعون: ﴿ قَالَ أَلَرَ نُرَبِكَ فِينَا وَلِيدًا وَلَبِثْتَ فِينَا مِنْ عُمُرِكَ سِنِينَ ﴾ (الشعراء: ١٨) وهذا يقتضي أن يكون وفياً له، ثم ذكّره فرعون بما اقترفه من قتل الرجل الفرعوني، وأن من ارتكب جريمة قتل كان آثماً بعيداً عن رحمة ربه وليس جديراً به أن يدّعي حمل رسالته، فرد موسى المسيّة عليه بأنه لم يقصد قتل الفرعوني؛ بل وكزه وهو غير قاصد أنها ستؤدي إلى موته، وقال: ولقد خفت أن تعاقبني على قتل لم أقصده فخرجت من مصر فراراً فوهب لي ربي بعد ذلك حكمة واصطفاني لنبوته (۳)، ثم دار حوار بين موسى وفرعون لم يذكره العهد القديم والتوراة السامرية؛ ولكن المريم ذكره ووضحه:

لقد استغرب فرعون من رسالة موسى الكلام، فشرع يجادله في ربوبية الله تعالى، قال تعالى على الله في الله على الله على الله على السان فرعون: ﴿ وَمَا رَبُّ ٱلْعَكَمِينَ اللهُ قَالَ رَبُّ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ وَمَا بَيْنَهُمَا اللهُ مُوقِينِينَ

<sup>(</sup>۱) انظر: فتح القدير، ج٣، ص٥٠٠ - ٥٠٠، ط٢، جامع البيان، مج٩، ج٩، ص١٨٧ - ١٨٩، الكشف والبيان عن تفسير القرآن، أحمد بن محمد بن إبراهيم الثعلبي، أبو إسحاق، حققه: الإمام أبي محمد بن عاشور، راجعه ودققه: الأستاذ نظير الساعدي، ج٦، ص٢٤٣، دار إحياء التراث العربي، ط١، ١٤٢٢، هـ - ٢٠٠٢ م، بيروت – لبنان، تفسير القرآن، ج٣، ص٣٣١، القرآن والتوراة أين يتفقان وأين يفترقان، ج١، ص٢٢٢.

<sup>(</sup>٢) انظر: فتح القدير، ج٤، ص ١٢٨، ط٢، جامع البيان، مج١١، ج١٩، ص٧٢، روح البيان، ج٦، ص٢٨٣.

<sup>(</sup>٣) انظر: التوصل إلى حقيقة التوسل، المشروع والممنوع، أبو غزوان، محمد نسيب بن عبد الرزاق بن محيي الدين الرفاعي، ص٩٥، دار لبنان للطباعة والنشر، ط٣، ١٣٩٩ هـ - ١٩٧٩ م، بيروت.

# الله عَلَيْ عَوْلَهُ أَلَا تَسْتَمِعُونَ الله عَلَيْ عَلَى رَبُّكُمْ وَرَبُّ ءَابَآبِكُمُ ٱلْأَوَلِينَ الله عَلَا إِنَّ رَسُولَكُمُ ٱلَّذِي َ أَرْسِلَ الله عَلَا رَبُّكُمُ اللهُ عَلَى رَبُّ عَلَيْ اللهُ عَلَى رَبُّ الْمَشْرِقِ وَالْمَغْرِبِ وَمَا بَيْنَهُمَّ إِن كُنْتُمْ تَعْقِلُونَ الله عَلَا ١٣٠ - ٢٨).

وبعد إيمان السحرة ورفضهم العودة إلى الكفر، قام بصلبهم، وبعد ذلك طلب فرعون من هامان أن يبني له صرحاً.

#### أما الخلاف بين ما ورد ذكره في العهد القديم والتوراة السامرية وما أورده القرآن الكريم ما يلي:

- ا. تشير الأسفار الخمسة إلى أن موسى الكولا بعد أن بعثه الله وكلفه بالرسالة، أمره أن يذهب إلى مصر لينقذ بني إسرائيل من فرعون، ولم تفصح عن دعوة فرعون وقومه إلى توحيد الله تعالى، بينما القرآن الكريم يشير إلى أن موسى الكولا عندما كلف بالرسالة كان أول ما أمره الله تعالى به هو دعوة فرعون إلى عبادة الله تعالى وتوحيده.
- ٢. ومن خلال نصوص سفر الخروج يتبين أن هناك فرعونين عاصرهما موسى المعلى فرعون عند خروجه من مصر، وفرعون آخر عند عودته إلى مصر، وهذا مخالف لما ذكر في القرآن الكريم الذي يبين أن فرعون موسى العلى هو فرعون واحد، هو الذي رباه وبُعث إليه، وهذا ما

<sup>(</sup>۱) انظر: فتح القدير، ج٤، ص ١٣٠- ١٣١، ط٢، جامع البيان، مج٦، ج٩، ص ١٦- ٢٦، مج١١،ج١٩، ص ٧٢- ٧٨، روح البيان، ج٦، ص٧٨-٢٨٨.

أكده المفسرون، وخلافاً لما أورده أهل الكتاب: من أن فرعون الذي فر منه مات في مدة مقامه بمدين، وأن الذي بُعث إليه فرعون آخر عندما صرخ بنو إسرائيل من ذل العبودية.

إذا فالمهمة الرئيسة التي أوكل إليها موسى الطّيّة في الأسفار الخمسة هي إنقاذ بني إسرائيل مما حاق بهم من العذاب على يد فرعون وجنوده ومن ثم تنفيذ وعد الرب بمنحهم أرض كنعان. أما في القرآن فتشعبت المهمة وتنوعت أهدافها وغاياتها:

- ١. أن موسى الطَّيِّين مختار من قبل الله، قال تعالى: ﴿ وَأَنَا ٱخْتَرْتُكَ فَأَسْتَمِعْ لِمَا يُوحَى ﴾ (طه: ١٣).
- ٢. أول ما طلبه الله منه هو أن يوحده ويعبده ويقيم الصلاة لذكره، قال تعالى: ﴿ إِنَّنِيٓ أَنَا اللَّهُ لَآ إِلَنهَ
   إِلَّا أَنَا فَأَعَبُدُنِي وَأَقِيمِ الصَّلَوٰةَ لِنِكِرِيٓ ﴿ اللَّهِ ﴾ (طه: ١٤).
- ٣. ربط إيمان موسى بالله وباليوم الآخر، قال تعالى: ﴿ إِنَّ ٱلسَّاعَةَ ءَائِيتُ أَكَادُ أُخْفِيهَا لِتُجْزَئ كُلُّ
   نَفْسِ بِمَا تَسْعَىٰ ﴿ اللهِ ٤٠٥).
- ٤. طلب الله سبحانه من موسى أن يذهب إلى أكبر طاغية في ذلك العصر وهو فرعون، قال تعالى: ﴿ أَذَهُبُ إِلَى فِرْعَوْنَ إِنَّهُ طَغَى ﴿ اللهِ عَلَى ﴿ (طه: ٢٤) (١).

وهذه الرسالة المكلف بتبليغها النبي من قبل الله تهدف إلى هداية القوم المشركين، وعلى رأسهم فرعون وهذه هي المهمة التي يبتدئ بها أنبياء الله وهي الدعوة إلي التوحيد وعدم الإشراك بالله، وتأتي الأمور الأخرى مسببات أو ملحقات تدعم الموقف، كدفع الظلم الذي أحيط ببني إسرائيل.

<sup>(</sup>۱) انظر: جامع البیان، مج۹،ج ۱۱، ص۱۱۳ – ۱۱۱، فتح القدیر، ج۳، ص۱۹۹ – ۱۹۹، ۵۰۳، ط۲، تفسیر القرآن الکریم إعرابه وبیانه، ج۵، ص ۱۹۹ – ۱۲۱، ۱۲۱، حاشیة محیی الدین شیخ زاده، ج۵، ص ۱۰۳ – ۱۲۱، ۲۱۰، القرآن والتوراة أین یتفقان وأین یختلفان، ج۱، ص ۲۲۰ – ۳۷۱، ۲۸۱، القرآن والتوراة أین یتفقان وأین یختلفان، ج۱، ص ۲۲۰.

## المبحث الخامس هامان وبناء الصرح

#### المبحث الخامس هامان وبناء الصرح<sup>(١)</sup>

إن قصة الصرح الذي بناه هامان لفرعون لم يرد ذكرها في العهد القديم ولا التوراة السامرية، فقد كان هامان وزير العمارات لفرعون، وكان أقرب المقربين إليه فهو محط سره، وعلى درجة من الكفر، وهذا يتضح من قوله تعالى: ﴿ إِنَّ فِرْعَوْنَ وَهَمْكُنُ وَجُمُنُودَهُمَا كَانُواْ خَلِطِعِينَ ﴾ الكفر، وهذا يتضح من قوله تعالى: ﴿ وَهَمْكُنُ وَجُمُنُودَهُمَا كَانُواْ خَلِطِعِينَ ﴾ فأراد فرعون أن يستغفل قومه كما قال تعالى: ﴿ فَاسْتَحَفَّ قَرْمَهُ، فَأَطَاعُوهُ إِنّهُمُ كَانُواْ قَرْمًا فَسِقِينَ ﴾ (الزخرف: ٤٥)، فأصدر فرعون أمر إلى وزيره أن يبني له قصراً عالياً حتى يصعد عليه ويرى إله موسى كما قال تعالى: ﴿ وَقَالَ فِرْعَوْنُ يَنْهَمُنُ أَبْنِ لِي صَرْحًا لَعَلِّ أَبْلُغُ أَلْهُمُ كَانُواْ فَرَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَاللهُ عُوسَىٰ وَإِنِي لَأَظُنّهُ كَاذِبًا ﴾ (غافر: ٣٦ – الأَسْبَبُ السَّمَوْتِ فَأَطَّلِعَ إِلَى إِلَيْهِ مُوسَىٰ وَإِنِي لَأَظُنّهُ مُكَانِدًا ﴾ (غافر: ٣٦ – ٣٠).

ذكر النسفي: أن فرعون ارتقى هذا الصرح، ورمى بسهم إلى السماء، فأراد الله أن يفتنه، فرد النصل إليه مخضباً بالدماء، فقال: لقد قتلت إله موسى، وعندما بعث الله جبريل العَيْظُ فضرب الصرح بجناحه فقطعه ثلاث قطع، قال القرآن الكريم معقباً ﴿ وَكَذَلِكَ زُيِّنَ لِفِرْعَوْنَ سُوّهُ عَمَلِهِ عَمَلِهِ وَصُدَّعَنِ السَّيِيلِّ وَمَا كَيْدُ فِرْعَوْنَ اللهِ إِلَّا فِي تَبَابِ السَّيْ ﴾ (غافر: ٣٧) (٣٠).

بعد أن رأى فرعون الآيات التي أتى بها موسى الطّيّل تمادى في كفره وأصر على عناده، فلامه الملأ من قومه على أن تركه موسى الطّيّل وأتباعه يعبدون إلها غيره، فقال لهم فرعون سنقتل أبناءهم ونستحيي نساءهم لاسترقاقهم فشرع بنو إسرائيل بالشكوى إلى موسى الطّيّل، فأوصاهم بالصبر والاستعانة بالله وحده، ولكنهم قالوا له: لقد أوذينا قبل أن تأتينا برسالتك، وأوذينا من بعد ما جئتنا..

<sup>(</sup>۱) القصر وكل بناء عال وجمعه صروح والصريح كل خالص والتصريح ضد التعريض وصرح بما في نفسه تصريحاً: أي أظهره. انظر: مختار الصحاح، زين الدين أبو عبد الله محمد بن أبي بكر بن عبد القادر الحنفي الرازي، حققه: يوسف الشيخ محمد، ص١٤٢٠، المكتبة العصرية – الدار النموذجية، ط٥، ١٤٢٠هـ – ١٤١٠م، بيروت، صيدا.

<sup>(</sup>٢) انظر: جامع البيان، مج١١،ج٢٤، ص٧٢، تفسير القرآن الكريم وإعرابه وبيانه، ج٧، ص١٤، فتح القدير، ج٤، ص٢٤، ط٢.

<sup>(</sup>٣) انظر: مدارك التنزيل وحقائق التأويل، تفسير النسفي، أبو البركات عبد الله بن أحمد بن محمود حافظ الدين النسفي، حققه وخرج أحاديثه: يوسف علي بديوي، راجعه وقدم له: محيي الدين ديب مستو، دار الكلم الطيب، ح٢، ص٢٤٤، ط١، ١٤١٩هـ – ١٩٩٨ م، بيروت.

فقال لهم موسى النيخ: لعل الله أن يهلك عدوكم ويجعلكم خلفاء في الأرض التي وعدكم بها، قال تعالى: ﴿ وَقَالَ ٱلْمَلَأُ مِن قَوْمِ فِرْعَوْنَ أَتَذَرُ مُوسَىٰ وَقَوْمَهُ لِيُفْسِدُوا فِي ٱلْأَرْضِ وَيَذَرُكُ وَءَالِهَتَكَ قَالَ سَنُقَيْلُ أَبَنَاءَهُمْ وَنَسْتَعِي نِسَاءَهُمْ وَإِنَّا فَوْقَهُمْ قَنِهِرُونَ اللهِ قَالَ مُوسَىٰ لِقَوْمِهِ ٱسْتَعِينُوا بِاللهِ قَالَ سَنُقَيْلُ أَبَنَاءَهُمْ وَنِسْتَعِينُوا بِاللهِ وَاللهِ وَاللهُ وَاللهِ وَيَوْلُونَ وَاللهُ وَاللهِ وَاللهِ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهِ وَاللهُ وَاللهِ وَاللهُ وَاللهِ وَاللهُ وَاللهِ وَاللهُ وَاللهُ

إن الله يملي الكافر ويمهله حتى لا تكون له حجة بعد ذلك، ويكون عبرة لمن خلفه.

<sup>(</sup>۱) انظر: فتح القدير، ج ٢، ص٢٦٩- ٢٧٠، ط٢، نفسير القرآن الكريم وإعرابه وبيانه، ج٣، ص٥٩٨- ٢٠٢، جامع البيان، مج٦، ج٩، ص٢٩- ٣٣، الجامع لأحكام القرآن، ج٧، ص٢٦١-٢٦٣.

المبحث السادس مؤمن آل فرعون

## المبحث السادس مؤمن آل فرعون

لم يذكر العهد القديم والتوراة السامرية قصة هذا الرجل الصالح الذي يكتم إيمانه من قوم فرعون، قيل إنه ابن عم فرعون.

بعد كل هذا البطش الذي صبه فرعون على بني إسرائيل، فكر فرعون في قتل موسى الكيالا ومن معه، وقامت الاجتماعات، وعقدت المؤتمرات، وبينما هم يتشاورون إذ برجل منهم كان يكتم إيمانه بموسى الطِّير من قبل، فلما رأى تآمرهم على قتل موسى ضاق ذرعاً، وقال لهم: ﴿ أَنْقُتُلُونَ رَجُلًا أَن يَقُولَ رَبِّي ٱللَّهُ وَقَدْ جَآءَكُم بِٱلْبَيِّنَتِ مِن رَّبِّكُمْ ۖ وَإِن يَكُ كَذِبًا فَعَلَيْهِ كَذِبُةً. وَإِن يَكُ صَادِقًا يُصِبُكُم بَعْضُ ٱلَّذِى يَعِدُكُمُّ إِنَّ ٱللَّهَ لَا يَهْدِى مَنْ هُوَ مُسْرِفٌ كَذَّابٌ ۖ اللَّهِ يَقَوْمِ لَكُمُ ٱلْمُلْكُ ٱلْيَوْمَ ظَلِهِ بِينَ فِي ٱلْأَرْضِ فَمَن يَنصُرُنَا مِنْ بَأْسِ ٱللَّهِ إِن جَآءَنَا قَالَ فِرْعَوْنُ مَآ أُرِيكُمْ إِلَّا مَا أَرَىٰ وَمَا أَهْدِيكُو إِلَّا سَبِيلَ ٱلرَّشَادِ ﴿ إِنَّ لَهُ إِنَّا مَا أَرَىٰ وَمَا أَهْدِيكُو إِلَّا سَبِيلَ ٱلرَّشَادِ ﴿ إِنَّا لَهُ عَانُوا يعبدون الأصنام ثم دعاهم فرعون إلى أن يتبعوه ويطيعوه ثم ادعى أنه الرب وأمرهم بعبادته، فقال لهم مؤمن آل فرعون: ﴿ وَقَالَ ٱلَّذِي ءَامَنَ يَنقَوْمِ إِنِّي أَخَافُ عَلَيْكُم مِّثْلَ يَوْمِ ٱلْأَخْزَاب ال مثل مثل دأب قَوْمِ نُوجٍ وَعَادٍ وَثَمُودَ وَٱلَّذِينَ مِنْ بَعْدِهِمْ وَمَا ٱللَّهُ يُرِيدُ ظُلْمًا لِلْعِبَادِ اللهَ وَيَنقَوْمِ إِنِّ أَخَافُ عَلَيْكُمْ بَوْمَ ٱلنَّنَادِ اللهُ يَوْمَ تُوَلُّونَ مُدْبِرِينَ مَا لَكُم مِّنَ ٱللَّهِ مِنْ عَاصِيٍّ وَمَن يُضْلِلِٱللَّهُ فَمَا لَهُ مِنْ هَادِ اللَّهُ وَلَقَدْ جَآءَ كُمْ يُوسُفُ مِن قَبْلُ بِٱلْبَيِّنَتِ فَمَا زِلْتُمْ فِي شَكِّ مِمَّا جَآءَكُم بِهِ ۚ حَتَّىٰۤ إِذَا هَلَكَ قُلْتُمْ لَن يَبْعَثُ ٱللَّهُ مِنْ بَعْدِهِ و رَسُولًا حَكَذَلِكَ يُضِلُّ ٱللَّهُ مَنْ هُوَ مُسْرِقُ مُّرْتَابُ اللَّهِ اللَّهِ بِغَيْرِ سُلطَنِ أَتَىٰهُمُ كُبُرَ مَقْتًا عِندَ ٱللَّهِ وَعِندَ ٱلَّذِينَ ءَامَنُوأً كَنَالِكَ يَطْبَعُ ٱللَّهُ عَلَى كُلِّ قَلْبٍ مُتَكَيِّرٍ جَبَّارِ ﴾ (غافر: ٣٠ – ٣٥).

لقد حذرهم من أن يُكذبوا برسول الله موسى الطّيّل، فيحل بهم ما حل بالأمم السابقة من نقمات، مثل قوم نوح وعاد وثمود، ثم أخبرهم عن نبوة يوسف الطّيّل في بلاد مصر وما كان منه من الإحسان إلى الخلق في دنياهم وأخراهم، ويدعو الناس إلى عبادة الله وحده وأن لا يشركوا به شيئاً، وبعد كل هذا فما زلتم تكذبون بالحق وتخالفون رسل ربكم (۱).

<sup>(</sup>١) انظر: نظم الدرر، ج١٧، ص٦٠.

وقدم لهم نصائح: ﴿ وَقَالَ الَّذِي ءَامَنَ يَنْقُومِ النَّبِعُونِ أَهْدِكُمْ سَدِيلَ الرَّشَادِ ﴿ اللّهُ يَنْقَوْمِ إِنَّكُمَا هَذِهِ الْحَيَوْةُ الدُّنْيَا مَتَنَعُ وَإِنَّ الْآخِرَةَ هِى دَارُ الْفَكَرادِ ﴿ مَنْ عَمِلَ سَيِّئَةً فَلَا يَعْقَوْمِ إِنَّكَا إِلّا مِثْلُهَا وَمَنْ عَمِلَ صَلِيحًا مِّن ذَكَرٍ أَوْ أَنْوَل وَهُو مُؤْمِثُ فَأُولَئِك يَدُخُلُونَ الْجُنَةُ فَلَا يُحْرَونَ إِلّا مِثْلُهَا وَمَنْ عَمِلَ صَلِيحًا مِّن ذَكَر أَوْ أَنْوَل وَهُو مُؤْمِثُ فَأُولَئِك يَدُخُلُونَ الْجُنَةُ وَلَا يَكُونُ وَيَهَا بِعَيْرِ حِسَابٍ ﴿ فَ اللّهُ وَاللّهُ وَلَا فَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ

وبعد أن أقام الحجة على فرعون وجنوده بأجمل العبارات، قال: فوضت أمري إلى الله البصير بعباده، فنجاه الله من مكرهم وأحبط كيدهم ورد سهامهم في نحورهم، ووقاه سيئات ما مكروا<sup>(۱)</sup>.

<sup>(</sup>۱) انظر: فتح القدير، ج٤، ص١٤٦- ٦٤٨، ط٢، جامع البيان، مج١١،ج٢٤، ص ٦٤- ٧٧، نظم الدرر، ج٧، ص ٢٠- ٧٧، الدرر المنثور في التفسير المأثور، عبد الرحمن جلال الدين السيوطي، ج٧، ص ٢٨- ٢٩٠، دار الفكر، ١٤١٤هـ ١٩٩٣م، بيروت لبنان.

# المبحث السابع الخروج من مصر.

### ويشتمل على خمسة مطالب:

المطلب الأول: موسى الطِّين يتلقى الوصايا العشر.

المطلب الثانى: هارون الطَّيِّين والعجل الذهبي.

المطلب الثالث: قتل عابدو العجل.

المطلب الرابع: قصة السبعين.

## المبحث السابع الخـــروج مـن مصــر

#### مقدمة:

عندما مات أبكار المصريين أمر فرعون بني إسرائيل أن يخرجوا من مصر فوراً، فخرجوا بسرعة، وكان موسى الكيلا هو الذي يقودهم.

وبدأ بنو إسرائيل رحلتهم من سكوت<sup>(۱)</sup>، وهي تبعد نحو عشرين كيلو متراً من محل إقامتهم، ثم استراحوا وابتدأوا من إيثام<sup>(۲)</sup>، وهي على أطراف الصحراء، فليس بها أي أثر لزرع<sup>(۳)</sup>.

ولكن العهد القديم والتوراة السامرية تذكر: [وَإِنَ الرَّبُ يَسِيرُ أَمَامَهُمْ نَهَارًا فِي عَمُودِ سَحَابٍ لِيَهْدِيَهُمْ فِي الطَّرِيقِ، وَلَيْلاً فِي عَمُودِ نَارٍ لِيُضِيءَ لَهُمْ. لِكَيْ يَمْشُوا نَهَارًا وَلَيْلاً. لَمْ يَبْرَحْ عَمُودُ السَّحَابِ فِي الطَّرِيقِ، وَلَيْلاً فِي عَمُودِ نَارٍ لِيُضِيءَ لَهُمْ. لِكَيْ يَمْشُوا نَهَارًا وَلَيْلاً. لَمْ يَبْرَحْ عَمُودُ السَّحَابِ نَهَارًا وَعَمُودُ النَّارِ لَيْلاً مِنْ أَمَامِ الشَّعْبِ] (عَالَى القس منيس عبد النور: " نعم، كان هناك عمود يرشِدهم، يظللهم في النهار، ويبعد عنهم الحيوانات المتوحشة في الليل، ويقودهم بالليل والنهار إلى الطريق السليم "(٥)(١).

ما إن سافر بنو إسرائيل حتى ندم فرعون؛ لأن أعمال البناء لديه ستتعطل بسبب هجرة الأيدي العاملة، كما أن كبرياء فرعون منعه أن يسمح لبني إسرائيل بالخروج بهذه السهولة، فقال فرعون في نفسه: [ماذا فعلنا حتى أطلقنا إسرائيل من خدمتنا]()، وأسرع فرعون خلف بني إسرائيل

(۱) يذكر قاموس الكتاب المقدس: أنه اسم عبري معناه مظلات، وهو المكان الذي رحل إليه يعقوب بعد أن ترك أخاه عيسو، واكتسب المكان الاسم بعد أن أقام فيه المظلات، ويقع شرق الأردن وشمال مخاضة يبوق، وتقع في واد، ومكانها الحالي تل اخصاص غرب دير علة بالقرب من اليابوك (نهر الزرقاء)على بعد أربعة أميال شرق الاردن، وهي أول مكان وقف فيه العبرانيون بعد خروجهم من مصر والمسافة بينها وبين ايثام تدل على أنها تقع في وادى الطميلات، ص٤٧٢.

(٢) يذكر قاموس الكتاب المقدس: أنه مكان حل فيه العبرانيون في خروجهم من أرض مصر، ويقع شرقي سكوت، والتي يرجح أن يكون هو تل المسخوط، ويظن أن ايثام كانت بالقرب من الإسماعيلية، وقد صار العبرانيون في برية ايثام ثلاثة أيام قبل أن يصلوا مارة، ص١٤٠.

(٣) انظر: موسى كليم الله، ص٢٧، السنن القويم في تفسير العهد القديم، ج١، ص٣٧٠.

(٤) سفر الخروج (١٣: ٢١- ٢٢)، انظر: الترجمة العربية لتوراة السامريين، سفر الخروج(١٣: ٢١- ٢٢)، ج١، ص٣٢٢.

(٥) كليم الله موسى، القس منيس عبد النور، ص٢٧.

(٦) انظر: موسى كليم الله، ص٢٧، السنن القويم في تفسير العهد القديم، ج١، ص٣٧٠، مغالطات اليهود، ص٤٦٣، موسى عبد الله، ص١٣٨.

(٧) سفر الخروج (١٤: ٥)، انظر: الترجمة العربية لتوراة السامريين، سفر الخروج (١٤: ٥)، ج١، ص٣٢٣.

بجيش مصر. يذكر العهد القديم والتوراة السامرية أنه أخذ ستمائة مركبة منتخبة، وسائر مركبات مصر وجنوداً مركبية، فسعى المصريون وراء بني إسرائيل وأدركوهم، فلما رأى بنو إسرائيل الجيش المصري قادماً، قالوا لموسى:[أخذتنا لنموت في البرية؟ ماذا صنعت بنا حتى أخرجتنا من مصر؟](١) كان خيراً أن نموت هناك من أن نموت هنا، لماذا لم تتركنا وشأننا؟ أين هو إلهك؟.

وهنا وقف موسى الطّيريخ يخاطب الله، وفي ثقة كاملة يدعوه لينقذ شعبه ليخلصهم. واستجاب الله له، ومنحه الإرشاد فيما يجب أن يفعله (٢).

وطاعة لهذا الإرشاد قال موسى الطّيِّة الشعب [ لا تخافوا. قفوا وانظروا خلاص الرب يصنعه لكم اليوم. فإنه كما رأيتم المصريين اليوم لا تعودون ترونهم أيضاً إلى الأبد. الرب يقاتل عنكم وأنتم تصمتون] (٢)، وبعد ذلك صرخ موسى إلى الله طالباً النجدة والإنقاذ، [فَقَالَ الرَّبُ لِمُوسَى: «مَا لَكَ تَصْرُخُ إِلَيَّ؟ قُلْ لِبَنِي إِسْرَائِيلَ أَنْ يَرْحَلُوا. وَارْفَعْ أَنْتَ عَصَاكَ وَمُدَّ يَدَكَ عَلَى الْبَحْرِ وَشُفَّهُ، فَيَدْخُلَ بَنُو إِسْرَائِيلَ فِي وَسَطِ الْبَحْرِ عَلَى الْيَاسِمَةِ. وَهَا أَنَا أَشَدَدُ قُلُوبَ الْمِصْرِيِّينَ حَتَّى يَدْخُلُوا فَرَاءَهُمْ، فَأَتَمَجَّدُ بِفِرْعَوْنَ وَكُلِّ جَيْشِهِ، بِمَرْكَبَاتِهِ وَفُرْسَانِهِ. فَيَعْرِفُ الْمِصْرِيُّونَ أَنِّي أَنَا الرَّبُّ حِينَ وَرَاءَهُمْ، فَأَتَمَجَّدُ بِفِرْعَوْنَ وَكُلِّ جَيْشِهِ، بِمَرْكَبَاتِهِ وَفُرْسَانِهِ. فَيَعْرِفُ الْمِصْرِيُّونَ أَنِّي أَنَا الرَّبُّ حِينَ وَحِنوده في البحر (٥).

فقد ذكر القرآن الكريم أن فرعون وجنوده أصروا على تكذيب موسى الطلاة رغم ما أقامه نبي الله عليهم من الحجج والبراهين العظيمة القاهرة، وأراهم من خوارق العادات ما أبهر الأبصار وحير العقول، وهم مع ذلك لا ينتهون، وفي غيهم يعمهون، ولم يؤمن منهم إلا قليل، فقد طال حبل الأشرار وطال ليل ظلمهم؛ لكن الله يملي للظالم حتى إذا أخذه لم يفلته، فقد علا فرعون في الأرض وجعل أهلها شيعاً يستضعف طائفة منهم، ويذبح أبناءهم ويستحيي نساءهم، وقد آن لليل أن ينجلي وللقيد أن ينكسر.

<sup>(</sup>١) سفر الخروج (١٤: ١١)، انظر: الترجمة العربية لتوراة السامريين، سفر الخروج (١٤: ١١)، ج١، ص٣٢٤.

<sup>(</sup>٢) انظر: سفر الخروج (١٤: ٥- ١٤)، السنن القويم في تفسير العهد القديم، ج١، ص ٣٧١- ٣٧٣.

<sup>(</sup>٣) سفر الخروج (١٤: ١٣)، انظر: الترجمة العربية لتوراة السامريين، سفر الخروج (١٤: ١٣)، ج١، ص٣٢٥.

<sup>(</sup>٤) سفر الخروج (١٤: ١٥- ١٨)، انظر: الترجمة العربية لتوراة السامريين، سفر الخروج (١٤: ١٥- ١٨)، ج١، ص٣٢٥.

<sup>(°)</sup> انظر: موسى كليم الله، ص٢٩-٣٠، السنن القويم في تفسير العهد القديم، ج١، ص٣٧٣- ٣٧٦، موسى عبد الله، ص١٤٤.

جاء الأمر من الله تعالى لموسى اللِّي بالخروج من مصر ليلاً، فانطلق موسى بقومه سراً من أرض مصر قاصداً فلسطين (١)، قال تعالى: ﴿ فَأَسْرِ بِعِبَادِي لَيْلًا إِنَّكُم مُّتَّبَعُونَ ﴾ (الدخان: ٢٣)، فعلم فرعون بذلك، فأرسل أعوانه ليعدوا جيشاً كبيراً ليدركوهم حتى لا يهربوا، فتبعهم فرعون وجنوده تاركين وراءهم ما كانوا يتمتعون به من بساتين وجنات وعيون، قال تعالى: ﴿ فَأَخْرَجْنَاهُم مِّن جَنَّتِ وَعُيُونِ ﴿ ﴾ وَكُنُوزٍ وَمَقَامِ كَرِيمِ ﴿ ﴾ كَذَالِكَ وَأَوْرَثَنَاهَا بَنِيَ إِسْرَهِ مِلَ ﴾ (الشعراء: ٥٧ – ٥٩)، ووصل بنو إسرائيل إلى ساحل البحر الأحمر على خليج السويس فأدركهم فرعون وجنوده، عندئذ أيقنوا بالهلاك، واستولى الذعر على نفوسهم، وقالوا لموسى: لقد لحق بنا فرعون ولا طاقة لنا به، فقال لهم موسى: لا تخافوا إن معي ربي سيهديني إلى طريق النجاة، فعندئذ أوحى الله إليه بأن اضرب البحر بعصاك، فانشق البحر، فسلك بنو إسرائيل الطريق، ولحق بهم فرعون وجنوده، فأطبق البحر عليهم وأغرقهم، ونجّى الله موسى وقومه، قال تعالى: ﴿ وَجَنُوزُنَا بِبَنِي ٓ إِسْرَهِ بِلَ ٱلْبَحْرَ فَأَنَّبَعَهُم فِرْعَوْنُ وَجُنُودُهُۥ بَغْيًا وَعَدْوًا حَتَّىٰ إِذَآ أَدْرَكَهُ ٱلْغَرَقُ قَالَ ءَامَنتُ أَنَّهُۥ لآ إِلَهُ إِلَّا ٱلَّذِي ءَامَنتَ بِهِـ بَنُواْ إِسْرَوِيلَ وَأَنَّا مِنَ ٱلْمُسْلِمِينَ اللَّهُ عَالَىٰنَ وَقَدْ عَصَيْتَ قَبْلُ وَكُنتَ مِنَ ٱلْمُفْسِدِينَ اللَّهُ غَالْيَوْمَ نُنَجِّيكَ بِبَدَنِكَ لِتَكُونَ لِمَنْ خَلْفَكَ ءَايَةً وَإِنَّ كَثِيرًا مِّنَ ٱلنَّاسِ عَنْ ءَايَئِنَا لَغَيفِلُونَ ﴾ (يونس: ٩٠ – ٩٢) (٢)، وفي سنن الترمذي عن ابن عباس رَحَالِسَّعَنْهُ قال أن النبي ﷺ قال: " لَمَّا أَغْرَقَ اللَّهُ فِرْعَوْنَ قَالَ: آمَنْتُ أَنَّهُ لَا إِلَهَ إِلَّا الَّذِي آمَنَتْ بِهِ بَثُو إِسْرَائِيلَ، فَقَالَ جِبْرَائِيلُ: يَا مُحَمَّدُ لَوْ رَأَيْتَنِي وَأَنَا آخِذٌ مِنْ حَمْأَةٍ الْبَحْرِ وَأَدُسُهُ فِي فِيهِ مَخَافَةَ أَنْ تُدْرِكَهُ الرَّحْمَةُ "(")، وقوله: ﴿ فَٱلْيَوْمَ نُنَجِيكَ بِبكنِكَ لِتَكُونَ لِمَنْ 

<sup>(</sup>۱) انظر: جامع البيان، مج١٦، ص ١٣٨، فتح البيان في مقاصد القرآن، السيد الإمام العلامة أبو الطيب محمد صديق خان بن حسن بن علي ابن لطف الله الحسيني البخاري القِنَّوجي، عني بطبعهِ وقدّم له وراجعه: خادم العلم عَبد الله بن إبراهيم الأنصاري، ج٦، ص١١٠، إدارة إحياء التراث الإسلامي بدولة قطر، ١٤١٠هـ ١٩٨٩.

<sup>(</sup>٢) انظر: مفاتيح الغيب، التفسير الكبير، ج١٧، ص٢٩٥.

<sup>(</sup>٣) سنن الترمذي، كتاب تفسير القرآن، كتاب أبواب تفسير القرآن، باب ومن سورة يونس، وقال الترمذي بعده: "هذا حديث حسن"، ج٥، ص٢٨٧، ح ٢٠٠٧، قال فيه الألباني صحيح لغيره.

عبرة لمن بعده (١)، وكانت عقوبة آل فرعون في الدنيا الغرق في البحر وفي الآخرة العذاب الشديد فروحاق بنال فرعون سُوّة العذاب الشاعة أدّ فلوا فروحاق بنال فرعون سُوّة العذاب الشاعة أدفولوا في النّار فيع من الله في الله

وهنا يتوافق العهد القديم والتوراة السامرية مع القرآن الكريم في بعض الجزئيات ويختلف في أخرى:

اتفقوا في خروج بني إسرائيل من مصر بعد تلقي المصريين المعجزات الضربات التي سلطها الله عليهم، واتباع فرعون لبني إسرائيل، وغرقه باليم، واختلفوا فيما يلي:

- ا. لقد ورد في العهد القديم والتوراة السامرية أن فرعون أخذ ستمائة مركبة منتخبة، وسائر مركبات مصر وجنوداً مركبية، فسعى المصريون وراء بني إسرائيل وأدركوهم، هنا سؤال كيف جمع فرعون هذا العدد من المراكب وقد أهلكت جميع مراكبه وحيواناته في الضربات التي أصابت مصر، فكون العهد القديم والتوراة السامرية حدد عدد المركبات بعد تلك الضربات المتتالية، فكيف أتوا بكل تلك المركبات؟
  - ۲. يقولون إن الرب سيحارب عنهم، وينقذهم، ويزكي كلامه $^{(7)}$ .
- ٣. يذكر العهد القديم والتوراة السامرية أن فرعون هو من سمح لبني إسرائيل بالخروج من مصر، ولكن القرآن الكريم وضبح أن الله هو الذي أمر موسى الطبيخ بالخروج من مصر.

<sup>(</sup>١) انظر: المحرر الوجيز في تفسير الكتاب العزيز، ج٣، ص١٤٢.

<sup>(</sup>۲) انظر: فتح البیان في مقاصد القرآن، ج٦، ص٩٦٥ - ١٢٠، فتح القدیر، ج<math>٤، ص٩٤ - ٩٤، ط<math>٢، جامع البیان، مج١١٥ - ٢٠، ص <math>٣، تفسیر القرآن الکریم واعرابه وبیانه، ج٧، ص٨ - ٩.

<sup>(</sup>٣) انظر: موسى عبد الله، ص١٤٦.

## المطلب الأول موسى يتلقى الوصايا العشر

بعد ثلاثة شهور من خروج بني إسرائيل من مصر، وصلوا إلى برية سيناء، وهي الأرض المعروفة اليوم باسم وادي الراحة وتحيط به سلسلة من الجبال، فلما ذهب موسى لميعاد الرب ناداه من الجبل وقال له: [أَنْتُمْ رَأَيْتُمْ مَا صَنَعْتُ بِالْمِصْرِيِّينَ. وَأَنَا حَمَلْتُكُمْ عَلَى أَجْنِحَةِ النَّسُورِ وَجِئْتُ بِكُمْ مِن الجبل وقال له: [أَنْتُمْ رَأَيْتُمْ مَا صَنَعْتُ بِالْمِصْرِيِّينَ. وَأَنَا حَمَلْتُكُمْ عَلَى أَجْنِحَةِ النَّسُورِ وَجِئْتُ بِكُمْ إِلَيْ اللَّهُ لموسى: [ فَالآنَ إِنْ سَمِعْتُمْ لِصَوْتِي، وَحَفِظْتُمْ عَهْدِي تَكُونُونَ لِي خَاصَّةً مِنْ بَيْنِ جَمِيع الشُّعُوبِ. فَإِنَّ لِي كُلَّ الأَرْضِ. وَأَنْتُمْ تَكُونُونَ لِي مَمْلَكَةً كَهَنَةٍ وَأُمَّةً مُقَدَّسَةً ] (١)(٣).

ثم أمر الرب موسى أن يذهب الشعب ويقدسهم ليكونوا مستعدين لنزول الرب أمام أعينهم إفقال الرّبُ لِمُوسَى: «هَا أَنَا آتِ إِلَيْكَ فِي ظَلَامِ السَّحَابِ لِكَيْ يَسِمْعَ الشَّعْبُ حِينَمَا أَتَكَلَّمُ مَعْكَ، فَيُوْمِنُوا بِكَ أَيْضًا إِلَى الأَبْدِ» [<sup>(2)</sup>، ثم قال الرب لموسى: [اذْهَبُ إِلَى الشَّعْبِ وَقَدَّسْهُمُ الْيُوْمِ وَعَدَّا، وَلَيْغْمِلُوا ثِيَابَهُمْ، وَيَكُونُوا مُسْتَعِدِّينَ لِلْيَوْمِ الثَّالِثِ. لأَنَّهُ فِي الْيَوْمِ الثَّالِثِ يَنْزِلُ الرَّبُ أَمَامَ عَيُونِ جَمِيعِ الشَّعْبِ عَلَى جَبَلِ سِينَاءَ. وَتُقِيمُ لِلشَّعْبِ حُدُودًا مِنْ كُلِّ تَاحِيَةٍ، قَائِلاً: احْتَرِزُوا مِنْ أَنْ عَيُونِ جَمِيعِ الشَّعْبِ عَلَى جَبَلِ سِينَاءَ. وَتُقِيمُ لِلشَّعْبِ حُدُودًا مِنْ كُلِّ تَاحِيَةٍ، قَائِلاً: احْتَرِزُوا مِنْ أَنْ تَصْعُدُوا إِلَى الْجَبَلِ أَوْ تَمَسُوا طَرَفَهُ. كُلُّ مَنْ يَمَسُ الْجَبَل يُقْتَلُ قَتْلاً أَنْهُ الرّب بالوصايا، جاء في سفر ونزل الرب على جبل سيناء ودعا موسى، فصعد ثم تكلم الرب بالوصايا، جاء في سفر الخروج: [«أَنَا الرَّبُ إِلهُكَ الَّذِي أَخْرَجُكَ مِنْ أَرْضِ مِصْرَ مِنْ بَيْتِ الْعُبُودِيَّةِ. لاَ يَكُنْ لَكَ آلِهِةٌ أَخْرَى الخروج: [«أَنَا الرَّبُ إِلهُكَ الَّذِي أَخْرَجُكَ مِنْ أَرْضِ مِصْرَ مِنْ بَيْتِ الْعُبُودِيَّةِ. لاَ يَكُنْ لَكَ آلِهِةٌ أَخْرَى مَنْ مَنْ عَلْقَ إِلهُ عَيُورُ مِنْ الْمَاءِ مِنْ فَوْقَ، وَمَا فِي الْمَاعِ مِنْ فَوْقَ، وَمَا فِي الْمُرْضِ مِنْ أَنْ الرَّبُ إِلهُكَ اللَّرِضِ مِنْ الْتَعْبُدُهُنَّ ، لأَنَّي أَنَا الرَّبُ إِلهَكَ إِلهُ عَيُورَ ، وَمَا فِي الْمَاعِ مِنْ مُنْغِضِيَّ، وَأَصْنَعُ إِلْهُ عَيُورٌ ، المَّابِعُ فَي إِلْهِكَ إِلهُ عَلْمُ وَتَصُنْعُ بُكُ مِنْ مَنْ نَطْقَ بِاسْمِهِ مُنْ مُنْغِضِي وَصَايَايَ يَ. لاَ تَتْطِقُ بِاسْمِ الرَّبُ إِلهِكَ بَاطِلاً، لأَنَّ الرَّبُ لاَ يُبْرِئُ مَنْ نَطْقَ بِاسْمِهِ مُؤْمِلُ وَتَصُنْعُ جَمِيعَ عَمْلِكَ، وَأَمَ السَّابِعُ فَقِيهِ إِلْمَاعُ مِنْ مُنْعُضِي عَمْلِكَ، وَلْمَ السَّعْتِ الْمُؤْمِ السَّابِعُ فَقِيهِ الْمَاعِ وَلَلْ الْمَاعِ مُنْ مُؤْمِ السَّعُ الْمَاعِ مُلْ وَتُصَافَعُ مَا مُعَالِكَ ، وَالْمَاعُ مُنْ مَنْ مَنْ مَنْ مَنْ مَلْ مَا الْيَوْمُ السَّاعِ مُنْ مَنْ مَالْعَامُ مَا الْيَوْمُ السَاعِهُ فَيهِهِ الْمَاعِ

<sup>(</sup>١) سفر الخروج ( ١٩: ٤)، انظر: الترجمة العربية لتوراة السامريين، سفر الخروج (١٩: ٤)، ج١، ص٣٤٥.

<sup>(</sup>٣) انظر: السنن القويم في تفسير العهد القديم، ج١، ص٣٩٩، ٢٩٧، موسى عبد الله، ص٢٠٠ - ٢٠٠، موسى كليم الله، ص٥٠.

<sup>(</sup>٤) سفر الخروج (١٩: ٩)، انظر: الترجمة العربية لتوراة السامريين، سفر الخروج (١٩: ٩)، ج١، ص٣٤٦.

<sup>(°)</sup> سفر الخروج (۱۹: ۱۰- ۱۲)، انظر: الترجمة العربية لتوراة السامريين، سفر الخروج (۱۹: ۱۰- ۱۲)، ج۱، ص ۳٤٥.

سَبُتُ لِلرَّبُ إِلَهِكَ. لاَ تَصْنَعُ عَمَلاً مَا أَنْتَ وَابْنُكَ وَابْنَتُكَ وَعَبْدُكَ وَأَمَتُكَ وَيَهِيمَتُكَ وَنَزِيلُكَ الَّذِي دَاخِلَ أَبُوابِكَ. لأَنْ فِي سِتَةٍ أَيَّامٍ صَنَعَ الرَّبُ السَّمَاءَ وَالأَرْضَ وَالْبَحْرَ وَكُلَّ مَا فِيهَا، وَاسْتَرَاحَ فِي الْيَوْمِ السَّابِعِ. لِذِلِكَ بَارَكَ الرَّبُ يَوْمَ السَّبْتِ وَقَدَّسَهُ. أَكْرِمْ أَبَاكَ وَأُمَّكَ لِكَيْ تَطُولَ أَيَّامُكَ عَلَى الأَرْضِ الَّتِي يُعْطِيكَ الرَّبُ إِلَهُكَ. لاَ تَقْتُلُ. لاَ تَتُرْنِ. لاَ تَسُرِقْ. لاَ تَشْهُدُ عَلَى قَرِيبِكَ شَهَادَةَ رُورٍ. لاَ تَشْتَهِ بَيْتَ يُعْطِيكَ الرَّبُ إِلَهُكَ. لاَ تَقْتُلُ. لاَ تَرْنِ. لاَ تَسُرِقْ. لاَ تَشْهُدُ عَلَى قَرِيبِكَ شَهَادَةَ رُورٍ. لاَ تَشْتَهِ بَيْتَ يُعْطِيكَ الرَّبُ إِلهُكَ. لاَ تَقْتُلُ. لاَ تَشْرُقْ. لاَ تَشْهُدُ عَلَى قَرِيبِكَ شَهَادَةً رُورٍ. لاَ تَشْتُهِ بَيْتَ فَيْكِ الرَّبُ إِلهُكَ. لاَ تَشْتُهِ المُزَأَة قَرِيبِكَ، وَلاَ عَبْدَهُ، وَلاَ تَقْرَبُهُ وَلاَ عَمْرَهُ، وَلاَ حَمَارَهُ، وَلاَ شَيْئًا مِمًا لِقَرِيبِكَ»](١). فقد ذُكر في "السنن القويم في تفسير العهد القديم": أن موسى الله وجه، ولا يستطيع الإسرائيليون رؤيته بلا برقع، ولقد سأل الله شيئاً جديداً في شأن شعبه، فإن الله وعد بأن يصعد في وسط شعبه، فزاد موسى على ذلك أن سأله أن يغفر ما سوف يرتكبونه من الآثام في الطريق لجهلهم وقسوتهم وعنادهم، فالله لم يجبه على ذلك رأساً؛ بل بما يعرف منه أنه يحلم عليهم ويغفر لهم كل إثم يتوبون عنه من الآثام الناشئة عنهم لما تمكن بهم من العرف الخصال المذمومة، وهو أنه وعد بأن يجدد عهذه لهم (٢).

وبعد لقاء موسى بالرب تبدلت الأمور وتغير الموقف لأسلوب لم يحدث مثله في تاريخ بني إسرائيل؛ حيث ارتقوا من مرتبة الذل والعبودية للبشر والأوثان إلى عبادة الله والتحرر على أساس اختيار الله لهم" شعب الله المختار"، وأعطاهم الرب بواسطة موسى الوصايا العشر وقوانين وأحكاما أخرى وبعض الإرشادات الخاصة بالأعياد المقدسة، ووضع الشعب تحت قيادة هارون واثنين من أبنائه وسبعين من الشيوخ وأصعدوا محرقات وقدموا ذبائح سلامة، وبعد أن قرأ موسى الوعد، استجاب الشعب معبرين عن رضاهم وقبولهم له، وختم الاتفاق برش الدم على المذبح وعلى الشعب، وتأكد شعب إسرائيل من دخوله إلى أرض كنعان في الوقت المعين، وكان أول شرط في الوعد هو الطاعة والخضوع، وفقد بعض الأفراد حقوقهم بالنسبة للوعد بسبب تمردهم (٣).

أما القرآن الكريم فقد ذكر قصة خروج بني إسرائيل من مصر بطريقة متسلسلة وواضحة:

أخبر موسى العلام بني إسرائيل وهم بمصر أن الله مهلك فرعون وجنوده، وأنه سينزل عليهم كتاباً من عنده فيه الأوامر والنواهي التي ينبغي أن يسيروا عليها، فلما أهلك الله فرعون سأل موسى العلام ربه عن الكتاب، فأمره الله أن يقصد سفح جبل الطور الأيمن ويمكث فيه ثلاثين يوماً صائماً متعبداً لله.

<sup>(</sup>١) سفر الخروج (٢٠: ٢- ١٧).

<sup>(</sup>٢) السنن القويم في تفسير العهد القديم، ج١، ص٤٩٨ - ٥٠٠، موسى عبد الله، ص٢٢٤.

<sup>(</sup>٣) انظر: العهد القديم يتكلم، ص٧٢- ٧٣، موسى عبد الله، ص٢٢٤.

يذكر أبو السعود-رحمه الله-: أن الثلاثين ليلة هي شهر ذي القعدة بكماله وأتمت أربعين ليلة بعشرة من ذي الحجة، فعلى هذا يكون كلام الله له يوم عيد النحر (١).

قال ابن كثير: والمقصود أن موسى الكنة لما استكمل الميقات، وكان فيه صائماً يقال أنه لم يستطعم الطعام، فلما كمل الشهر أخذ لحاء شجرة فمضغه ليطيب ريح فمه، فأمر الله أن عليه عشرة أخرى، فصارت أربعين ليلة (٢).

فلما عزم على الذهاب استخلف على بني إسرائيل أخاه هارون، قال تعالى: ﴿ وَكُمَّا جَأَةُ مُوسَىٰ لِمِيقَنِنَا ﴾ ( الأعراف: ١٤٣)، ﴿ وَكُلَّمَهُ رَبُّهُ ﴾ : كلمه من وراء حجاب، إلا إنه أسمعه الخطاب، فناداه وناجاه وقربه وأدناه، فهذا مكان رفيع، ومنصب شريف، صلوات الله وسلامه عليه في الدنيا والآخرة، ولما أعطي هذه المنزلة العليا، سأل الله أن يرفع الحجاب، فقال للعظيم الذي لا تدركه الأبصار ﴿ قَالَ رَبِّ أَرِفِحَ أَنظُرُ إِلَيُكَ قَالَ لَن تَرَدنِي ﴾ ( الأعراف: ٣٤١)، ثم يبين الله أنه لا يثبت أحد عند تجليه تبارك وتعالى؛ لأن الجبل الذي هو أقوى وأشد من الإنسان لا يثبت عند تجل من الرحمن، ولهذا قال تعالى: ﴿ وَلَكِن النَّلْ إِلَى الجبل الذي هو أقوى وأشد من الإنسان المقال: إنَّ الله هو لا يثبَغي له أنْ يتنام، يَخْفِضُ الْقِسْطُ وَيَرْفِعُهُ، يُرْفَعُ إِلنِّهِ عَمَلُ اللَّيْلِ قَبْلَ عَمْلِ النَّهَارِ، وَعَمْلُ النَّهْ إِلنَّهِ عَمْلُ اللَّيْلِ قَبْلَ عَمْلِ النَّهَارِ، وَعَمْلُ النَّهْ إِلنَّهِ عَمْلُ اللَّيْلِ قَبْلَ عَمْلِ النَّهَارِ، وَعَمْلُ النَّهْ إِلنَّهِ عَمْلُ اللَّيْلِ، حَجَابُهُ النُّورُ " أو النَّارُ – لَوْ كَشَفَهُ لأَخْرَقَتُ سُنُحَاتُ وَجْهِهِ مَا النَّهَى وَعَمْلُ النَّهْ بَعَلِ اللَّيْلِ، حَجَابُهُ النُّورُ " أو النَّارُ – لَوْ كَشَفَهُ لأَخْرَقَتُ سُنُحَاتُ وَجْهِهِ مَا النَّهَى وَعَمْلُ النَّهُ بِ بَصَرُهُ مِنْ خَلْقِهِ "اً)، ولهذا قال تعالى: ﴿ فَلَمَّا تَجَلَّى رَبُّهُ لِلْجَبَلِ جَعَلَهُ النَّهُ وَحَرَقَتُ سُنُحَاتُ وَجْهِهِ مَا انْتَهَى صَمْوَةً أَفْلَاكُ أَفَاقًا لَسُبَحَمْ لَكُ مَنْ فَلَا اللَّهُ اللَّهُ عَلَى النَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَلَا قال تعالى: ﴿ فَلَمَّا تَجَلَّى رَبُّهُ لَلْمَالِ جَعَلَهُ النَّهُ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَلَاكُ مَنْ خَلْقَةً اللَّهُ وَلَاكُ مُؤْمَلُ اللَّهُ وَلَاكُ اللَّهُ وَلَاكُ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ وَلَاكُ وَلَاللّهُ وَلَاكُ الْفَالُولُونُ اللّهُ وَلَاللّهُ اللّهُ وَلَالَا أَوْلُ اللّهُ اللّهُ وَلَالَهُ وَلَالًا اللّهُ وَلَاللّهُ اللّهُ وَلَاللّهُ اللّهُ وَلَالَهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَلَالَهُ اللّهُ الللّهُ الللّ

ثم خاطب الله تعالى موسى الله : ﴿ قَالَ يَكُوسَى إِنِي ٱصْطَفَيْتُكَ عَلَى ٱلنَّاسِ بِرِسَلَتِي وَبِكَلَيِي وَبِكَلَيْ وَاللهِ وَاللّهِ وَاللهِ وَاللّهُ وَلَا الللهِ وَاللهِ وَاللّهِ وَالللللّهِ وَاللّهِ وَاللللّهِ وَاللّهِ وَال

<sup>(</sup>۱) انظر: إرشاد العقل السليم إلى مزايا الكتاب الكريم، ج۱، ص۱۰۱، مختصر تفسير ابن كثير، محمد علي الصابوني، دار القرآن الكريم، ج۲، ص٤٧، بيروت – لبنان، ط۷، ١٤٠٢ هـ – ١٩٨١ م.

<sup>(</sup>۲) انظر: البداية والنهاية، أبو الفداء إسماعيل بن عمر بن كثير القرشي البصري ثم الدمشقي، حقه: علي شيري، دار إحياء التراث العربي، ص٣٢٩، ط١، ١٤٠٨، ه - ١٩٨٨ م.

<sup>(</sup>٣) صحيح مسلم، كتاب الإيمان، باب في قوله عليه السلام: إن الله لا ينام، وفي قوله: حجابه النور لو كشفه لأَحرق سبحات وجهه ما انتهى إليه بصره من خلقه، ج١، ص١٦١، ح ١٧٩.

تعالى: ﴿ وَكَتَبْنَا لَهُ فِي ٱلْأَلْوَاحِ مِن كُلِ شَيْءٍ مَّوْعِظَةً وَتَقْصِيلًا لِكُلِّ شَيْءٍ ﴾ (الأعراف: ٥٤٥)، فكان في تلك الألواح ما يحتاج إليه بنو إسرائيل من الحلال والحرام (١).

هناك مواضع اتفاق ومواضع اختلاف بين ما ورد ذكره في العهد القديم والتوراة السامرية وما ذكره بالقرآن الكريم.

فقد اتفق العهد القديم والتوراة السامرية مع القرآن الكريم في السياق العام فقط في صعود موسي للجبل وتكليمه لرب العزة وتلقيه الوصايا والألواح من الله .

#### أما مواضع الاختلاف:

- ا. فقد ذكر العهد القديم والتوراة السامرية أن يقدس موسى الشعب ويكونوا مستعدين لميعاد الرب، وهذا مخالف لما أورده القرآن الكريم في قوله تعالى: ﴿ وَوَعَدُنَا مُوسَى ثَلَاثِينَ لَيَّلَةً وَأَتَمَمْنَهَا بِعَشْرٍ فَتَمَّ مِيقَتُ رَبِّهِ آرْبَعِينَ لَيَّلَةً وَقَالَ مُوسَىٰ لِأَخِيهِ هَدُرُونَ اخْلُقْنِي فِي قَوْمي وَأَصْلِحْ وَلَا يَعْشَرٍ فَتَمَّ مِيقَتُ رَبِّهِ آرْبَعِينَ لَيْ لَهُ وَقَالَ مُوسَىٰ لِأَخِيهِ هَدُرُونَ اخْلُقْنِي فِي قَوْمي وَأَصْلِحْ وَلَا يَعْشَرٍ فَتَمَّ مِيقَتُ رَبِّهِ آرُبَعِينَ ﴾ (الأعراف: ١٤٢).
- ٢. يذكر سفر الخروج أن الرب يريد بني إسرائيل شعباً خاصاً به عن باقي الشعوب" شعب الله
   المختار "
- ٣. ذكر في العهد القديم والتوراة السامرية تفاصيل كثيرة عن ذهاب موسى السلام لربه عند جبل حوريب في سيناء في الإصحاح ٢٠-١٩ من سفر الخروج وهذه التفاصيل تجسد الله بشكل فج وتحدده (٢): [...قَالَ الرَّبُ لِمُوسِى: «هَا أَنَا آتِ إِلَيْكَ فِي ظَلاَمِ السَّحَابِ](٣)، لأَنَّهُ فِي الْيَوْمِ التَّالِثِ يَنْزِلُ الرَّبُ أَمَامَ عُيُونِ جَمِيعِ الشَّعْبِ عَلَى جَبَلِ سِينَاءً](٤)، [ وَأَخْرَجَ مُوسِتَى الشَّعْبَ مِنَ التَّالِثِ يَنْزِلُ الرَّبُ أَمَامَ عُيُونِ جَمِيعِ الشَّعْبِ عَلَى جَبَلِ سِينَاءً](٤)، [ وَأَخْرَجَ مُوسِتَى الشَّعْبَ مِنَ المُحَلَّةِ لِمُلاَقَاةِ اللهِ](٥)، ولكن في التوراة السامرية ذكر ملائكة الله(٢)، [وَنَزَلَ الرَّبُ عَلَى جَبَلِ سِينَاءَ، إِلَى رَأْسِ الْجَبَلِ](٧)، وهذا مخالف لما ورد في التوراة السامرية [وانحدر ملاك على سِينَاءَ، إِلَى رَأْسِ الْجَبَلِ](٧)، وهذا مخالف لما ورد في التوراة السامرية [وانحدر ملاك على

<sup>(</sup>۱) انظر: جامع البیان، مج٦، ج٦٨- ٦٩، ص٥٧- ٦٩، معالم التنزیل في تفسیر القرآن، ج٢، ص٢٣٣، تفسیر القرآن القطیم لابن کثیر، ج٢، ص٣٢٥- ٣٢٨، فتح القدیر، ج٢، ص٢٧٧- ٢٧٨، ط٢، تفسیر القرآن الکریم واعرابه وبیانه، ج٣، ص٦١٦- ٦٢٣، جامع البیان، مج٦، ج٦٨- ٦٩، ص٥٧- ٦٩.

<sup>(</sup>٢) انظر: القرآن والتوراة أين يتفقان وأين يفترقان، ج١، ص ٢٣٦- ٢٣٨.

<sup>(</sup>٣) سفر الخروج ( ١٩: ٩) انظر: الترجمة العربية لتوراة السامريين، سفر الخروج (١٩: ٩)، ج١، ص٣٤٧.

<sup>(</sup>٤) سفر الخروج (١٩: ١١)، انظر: الترجمة العربية لتوراة السامريين، سفر الخروج (١٩: ١١)، ج١، ص٣٤٧.

<sup>(</sup>٥) سفر الخروج (١٩: ١٧).

<sup>(</sup>٦) انظر: الترجمة العربية لتوراة السامريين، سفر الخروج (١٩: ١٧)، ج١، ص٣٤٧.

<sup>(</sup>٧) سفر الخروج (١٩: ٢٠).

جبل سينين على رأس الجبل ونادى الله موسى إلى رأس الجبل فصعد] (١) وهذا ما يؤكد تجلي الله للجبل في قوله تعالى: ﴿ فَلَمَّا تَجَلَّى رَبُّهُ لِلْجَبَلِ جَعَكُهُ دَكَّ وَخَرَّ مُوسَىٰ صَعِفًا فَلَمَّا أَفَاقَ الله للجبل في قوله تعالى: ﴿ فَلَمَّا تَجَلَّى رَبُّهُ لِلْجَبَلِ جَعَكُهُ دَكَّ وَخَرَّ مُوسَىٰ صَعِفًا فَلَمَّا أَفَاقَ الله للجبل في قوله تعالى: ﴿ الْأَعْرَافَ: ١٤٣)، هناك تناقض في نفس قالَ سُبْحَنَكَ ثُبّتُ إِلَيْكَ وَأَنَا أَوَّلُ المُوْمِنِينَ ﴾ (الأعراف: ١٤٣)، هناك تناقض في نفس الإصحاح بأن الرب ينزل أمام عيون جميع الشعب.

- ٤. وأن موسى رأى الرب وجهاً لوجه وهذا مخالف لما أورده القرآن الكريم بأن موسى الله الذي طلب أن يرى الله فلم يره لا هو ولا شعبه ولا ينبغي لأحد أن يراه، ويؤكد لك قوله تعالى: ﴿ قَالَ رَبِّ أَرِنِي ٱنظُرْ إِلَيْكَ قَالَ لَن تَرَدِي وَلَكِن ٱنظُرْ إِلَى ٱلْجَبَلِ فَإِنِ ٱسْتَقَرَّ مَكَانَهُ فَسَوْفَ تَرَدِي وَلَكِن أَنظُرْ إِلَى ٱلْجَبَلِ فَإِنِ ٱسْتَقَرَّ مَكَانَهُ فَسَوْفَ تَرَدِي وَلَكِن أَنظُر إِلَى ٱلْجَبَلِ جَعَلَهُ دَكَ أَن وَحَيْ مُوسَىٰ صَعِقاً فَلَمَّا أَفَاقَ قَالَ شُبْحَدَنك تُبتُ يَرَدِي وَلَيْ الله والإعراف: ١٤٣).
- استراحة الرب يوم السبت، فهو يوم مبارك ومقدس؛ لأنه انتهى من خلق السموات والأرض واستراح يوم السبت.

مما سبق فإننا نرى في المقاطع التوراتية تجسيداً واضحاً للرب؛ لأن الرب حسب قولها سوف ينزل على الجبل فيراه موسى وكافة الشعب، والتكرار في عدة مقاطع لهذا الحديث يؤكد لنا تحريف التوراة التي نزلت على موسى النه بلأن الله سبحانه وتعالى لم يتجسد لموسى ولا لقومه، وإنما يوضح القرآن الكريم ما حصل بالفعل بأن موسى النه طلب رؤية ربه فقال له الله إن رأيت الجبل مستقراً فإنك ستراني، فنظر موسى النه ينتظر، لكن الله تجلت قدرته على الجبل فدُك دكاً ولهول ما رأى موسى خر صعِقاً مغشياً عليه، فلما أفاق استغفر ربه لما بَدَر منه من تمادٍ وتجاوز للحدود.

والخلاصة أن موسى الكلا سمع نداء الله ليبلغ رسالة السماء ولم ير هو وشعبه الله سبحانه وتعالى.

<sup>(</sup>١) انظر: الترجمة العربية لتوراة السامريين، سفر الخروج (١٩: ٢٠)، ج١، ص٣٤٧.

## المطلب الثاني هارون الطيطة والعجــــل الذهبي

صعد موسى إلى جبل سيناء وقضى هناك أربعين يوماً في محضر الله، أعطاه الله في نهايتها لوحي الحجر، مكتوباً عليهما الوصايا العشر. فوضع موسى هذين اللوحين في التابوت الذي كان في قدس الأقداس، في خيمة الاجتماع<sup>(۱)</sup>.

تقول التوراة إن الله بعد أن انتهى من الحديث مع موسى على جبل سيناء، وأعطاه " لوحي الشهادة" أي لوحي حجر مكتوبين بإصبع الله، وكان موسى قد أمر الشعب قبل أن يصعد إلى الجبل ليرفعوا المشاكل التي يصادفونها أثناء غيابه إلى هارون وحور، فرأى الشعب أن موسى أبطأ بالنزول من الجبل، فاجتمع الشعب على هارون وقالوا له: [ قُمِ اصْنَعْ لَنَا آلِهَةً تَسَيِرُ أَمَامَنَا، لأَنَ هذَا مُوسَى الرَّجُلَ الَّذِي أَصْعَدَنَا مِنْ أَرْض مِصْرَ، لاَ نَعْلَمُ مَاذَا أَصَابَهُ](١).

وعندما سمع هارون طلب الشعب أن يصنع لهم صنماً، حاول أن يعطلهم ويمنعهم عن عبادة الأوثان فقال لهم: [انْزِعُوا أَقْرَاطَ الذَّهَ اللَّهِ الَّتِي فِي آذَانِ نِسَائِكُمْ وَبَنِيكُمْ وَبَنَاتِكُمْ وَاتُونِي بِهَا] (٢) فهذه الأقراط التي أمر موسى الطَّيِّ شعبه أن يأخذوها من المصريين قبل خروجهم كما أمره الله. ظن هارون أنه لم يستطع أن يأخذ الذهب من الشعب بطريقة مباشرة، وأن نساءهم وأولادهم لا يسمحون بتقديم أقراط الذهب التي في آذانهم، ولكن دهش هارون لما نزع كل الشعب أقراط الذهب، فقد كان تعصبهم للأوثان أكثر من محبتهم للذهب، وكان ميلهم إلى الآلهة المنظورة أكثر من ميلهم إلى الرب الأزلي الذي لا يُرى، وأخذ هارون منهم الذهب وصبه عجلاً، ثم أخذ يصوره بالإزميل ويصنعه كما كان المصريون يصنعون العجل أبيس الذي كان معبده في مفيس. وما إن رأى الشعب العجل الذهبي حتى بدأوا يهنفون كلهم: [ فَأَخَذَ ذَلِكَ مِنْ أَيْدِيهُمْ وَصَوَرَهُ بِالإِزْمِيلِ، وَصنع للعجل عَجْلاً مَسْبُوكًا. فَقَالُوا: «هذِهِ آلِهَتُكَ يَا إِسْرَائِيلُ الَّتِي أَصْعَدَتُكَ مِنْ أَرْضِ مِصْرَ»]( أ)، وصنع للعجل مذبحاً، وقال هارون للشعب: غداً عيد ليهوه.

وفي اليوم التالي قدموا القرابين والذبائح، وأصعدوا محرقات وقدموا ذبائح سلامة، ثم جلس الشعب للأكل والشرب، بعد ذلك قاموا للعب والاحتفال بتلك المناسبة (٥).

<sup>(</sup>١) انظر: اليهود تاريخ وعقيدة، ص١١.

<sup>(</sup>٢) سفر الخروج (٣٦: ١)، انظر: الترجمة العربية لتوراة السامريين، سفر الخروج (٣٢: ١)، ج١، ص٤٠٤.

<sup>(</sup>٣) سفر الخروج (٣٦: ٣)، انظر: الترجمة العربية لتوراة السامريين، سفر الخروج (٣٣: ٣)، ج١، ص٤٠٤.

<sup>(</sup>٤) سفر الخروج (٣٦: ٤)، انظر: الترجمة العربية لتوراة السامريين، سفر الخروج (٣٢: ٤)، ج١، ص٤٠٤.

<sup>(</sup>٥) انظر: السنن القويم في تفسير العهد القديم، ج١، ص٤٨٦ – ٤٨٧.

وهنا قال الله لموسى: [اذْهَبِ انْزِلْ. لأَنّهُ قَدْ فَسَدَ شَعْبُكَ الّذِي أَصْعَدْتَهُ مِنْ أَرْضِ مِصْرَ. وَقُوا سَرِيعًا عَنِ الطَّرِيقِ الَّذِي أَوْصَيْتُهُمْ بِهِ. صَنَعُوا لَهُمْ عِجْلاً مَسْبُوكًا، وَسَجَدُوا لَهُ وَذَبِحُوا لَهُ وَقَالُوا: هذِهِ آلِهَتُكَ يَا إِسْرَائِيلُ النَّتِي أَصْعَدَتُكَ مِنْ أَرْضِ مِصْرَ» وَقَالَ الرَّبُ لِمُوسَى: «رَأَيْتُ هذَا الشَّعْبَ وَإِذَا هُوَ شَعْبٌ صَلْبُ الرَّقَبَةِ] (۱) ثم قال الله لموسى [فَالآنَ اتُرُكْنِي لِيَحْمَى غَضَبِي عَلَيْهِمْ الشَّعْبَ وَإِذَا هُوَ شَعْبًا عَظِيمًا»](۱)، ثم خاطب موسى الرب قائلاً: [ارْجِعْ عَنْ حُمُق غَضَبِكَ، وَانْدَمْ عَلَى الشَّرِ بشَعْبِكَ](۱).

وهذا يعني أن الله سيفني بني إسرائيل ويقيم نسل موسى شعباً جديداً، ولكن موسى بدأ يتشفع في شعبه وقال له: إن فناء بني إسرائيل يعني أن المصريين قد انتصروا، كما أنه يبطل ميعاده لإبراهيم وإسحق ويعقوب، واستغفر موسى لشعبه فعفا الرب عن الشعب ولم يعاقبهم رغم استحقاقهم للعقاب<sup>(3)</sup>.

وعندما نزل موسى من على الجبل كان لوحا الشريعة في يده، مكتوباً على جانبيهما، واللوحان صنعة الله، والكتابة كتابة الله منقوشة على اللوحين، وعندما اقترب موسى من معسكر بني إسرائيل أبصر العجل الذي يعبدونه، ورآهم يرقصون أمامه، فغضب غضباً شديداً، وطرح اللوحين من يديه وكسرهما في الجبل، ثم أخذ العجل الذي صنعوه وأحرقه بالنار، وطحنه حتى صار ناعماً، وذراه على وجه الماء ثم سقى بني إسرائيل، ووبتخ موسى هارون أخاه توبيخاً شديداً؛ لأنه خضع لمطالب بني إسرائيل، وصنع لهم العجل الذهبي، فما كان من هارون إلا أن قام بتعرية موسى من ملاسه حتى يهزأ ويسخر منه الشعب(٥).

أما ما ورد ذكره في القرآن الكريم: أخبر الله موسى الطّين قبل نزوله من الجبل أن قومه فتنوا وعبدوا العجل، قال تعالى: ﴿ قَالَ فَإِنَّا قَدْ فَتَنَّا قَوْمَكَ مِنْ بَعْدِكَ وَأَضَلَّهُمُ السَّامِرِيُّ ﴿ اللهِ ﴿ طه: ٨٥).

<sup>(</sup>۱) سفر الخروج (۳۲: ۷- ۹)، انظر: الترجمة العربية لتوراة السامريين، سفر الخروج (۳۲: ۷-۹)، ج۱، -9. -9.

<sup>(</sup>٢) سفر الخروج (٣٢: ١٠)، انظر: الترجمة العربية لتوراة السامريين، سفر الخروج (٣٢: ١٠)، ج١، ص٤٠٦.

<sup>(</sup>٣) سفر الخروج (٣٢: ١٢)، انظر: الترجمة العربية لتوراة السامريين، سفر الخروج (٣٢: ١٢)، ج١، ص٤٠٦.

<sup>(</sup>٤) انظر: السنن القويم في تفسير العهد القديم، ج١، ص٤٨٧ - ٤٨٨، موسى عبد الله، ص٢٣٩ - ٢٤١، موسى كليم الله، ص٥٣ - ٥٤.

<sup>(°)</sup> انظر: أباطيل التوراة و العهد القديم، الله والأنبياء في التوراة والعهد القديم، د. محمد على البار، ص٢٣٧، الدار الشامية، بيروت - دار القلم، دمشق.

فعاد موسى الله إلى قومه غضبان أسفا بعد أن تلقى الألواح، قال تعالى: ﴿ وَلَمَّا رَجْعَ مُوسَى إِلَى قَوْمِهِ عَضْبَنَ أَسِفَا قَالَ بِنْسَمَا خَلَفْتُونِي مِنْ بَعْدِيّ أَعَجِلْتُمْ أَمْ رَبِّكُمْ ﴾ (الأعراف: ١٠٠)، فرآهم موسى الله عن بُعد يعكفون على العجل يعبدونه ويرقصون حوله، فاستولى عليه غضب شديد، وألقى الألواح من يده على الأرض، قال الله تعالى: ﴿ وَالْقَى الْأَلُواحَ وَأَخَذَ بِرَأْسِ أَخِيهِ يَجُرُهُ وَسَديد، وألقى الألواح من يده على الأرض، قال الله تعالى: ﴿ وَالْقَى الْأَلُواحَ وَأَخَذَ بِرَأْسِ أَخِيهِ يَجُرُهُ وَاللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ وَمَا اللهُ عَلَيْكُمْ وَعَدًا حَسَنَا أَلُوكُ وَاللهُ عَلَيْكُمْ مَعْمَدُهُ مَنْ اللهُ عَلَيْكُمْ عَضَبٌ مِن رَبِّكُمْ فَأَخَلَقُتُم مَوْعِدِى ﴾ (الأعراف: ١٥٠)، ثم ألفه لم أَن يَعِلَ عَلَيْكُمْ عَضَبٌ مِن رَبِّكُمْ فَأَخْلَقُتُم مَوْعِدِى ﴾ (طه: ٨٦ )، فقصوا عليه ما حدث من السامري، وقالوا لموسى الله : ﴿ مَا أَخْلَفْنَا مَوْعِدَكَ بِمَلْكِمَا فَلَكِمَا مُوعِدَكَ بِمَلْكِمَا فَلَكِمَا مُوالِي فَلَوْلُولُ مَن زِينَةِ ٱلْقَوْمِ فَقَذَفْنَهَا فَكَذَلِكَ ٱلْقَى ٱلسَامِرِي فَاللهِ اللهِ وَلَا اللهُ عَلَيْكُمْ فَأَخْرَجَ لَهُمْ عِجْلَا جَسَدًا لَهُ مُوسَى فَشِي فَنْهِ فَلَاكُ أَلْقَى ٱلسَامِرِي فَلَا اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْكُمْ فَالْمُولُولُ وَلَالُهُ عَلَيْكُمْ فَالْمَوْمِ فَقَدَفْنَا مَوْمِدَكُ مَن اللهُ عَلَى فَلَيْكُولُكُ أَلْقَى ٱلسَامِري فَلَالُولُ اللهُ عَلَيْكُمْ فَالْمُولُ اللهُ عَلَيْكُمْ فَالْمُولُولُ عَلَى اللهُ عَلَيْكُمْ فَلَالُولُ اللهُ عَلَيْكُمْ فَاللّهُ اللهُ اللهُ عَلَيْكُمْ فَاللهُ اللهُ عَلَيْكُمْ فَاللهُ اللهُ عَلَيْكُمْ فَاللهُ اللهُ ا

وقد نهاهم هارون الله وقال لهم: ﴿ يَنَقُومِ إِنَّمَا فَتِنتُم بِهِ ۗ وَإِنَّ رَبَّكُمُ ٱلرَّمْنَنُ فَأَنَّبِعُونِ وَقَالِ لهم: ﴿ يَنَقُومِ إِنَّمَا فَتِنتُم بِهِ ۗ وَإِنَّ رَبَّكُمُ ٱلرَّمْنَنُ فَأَنَّبِعُونِ وَلَا يَا مُوسَىٰ اللهُ ﴾ (طه: ٩٠ – ٩١)،

فأقبل موسى المسلى على أخيه هارون فأمسك بلحيته ورأسه بعنف وقال له: ﴿ مَا مَنْعَكَ إِذْ رَأَيْنَهُمْ ضَلُواً اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى أَخيه هارون فأمسك بلحيته ورأسه بعنف وقال له: ﴿ مَا مَنْعَكَ إِذْ رَأَيْنَهُمْ ضَلُواً اللهُ اللهُ

فأجاب هارون الله قائلاً: ﴿ أَبْنَ أُمَّ إِنَّ ٱلْقَوْمَ ٱسْتَضْعَفُونِ وَكَادُواْ يَقْنُلُونَنِى فَلَا تُشْمِتُ فَو فَلَا تُشْمِتُ فَو فَلَا تُشْمِتُ فَو الْحَماتِ إِنَّ ٱلْقَوْمِ ٱلظَّالِمِينَ ﴿ الْأَعْرَافَ: ١٥٠)، فنزلت هذه الكلمات كالبلسم على قلب موسى الله ، فهدأت نفسه وقال: ﴿ رَبِّ ٱغْفِرْ لِي وَلِأَخِي وَأَدْخِلْنَا فِ رَحْمَتِكَ كَالبلسم على قلب موسى الله ، فهدأت نفسه وقال: ﴿ رَبِّ ٱغْفِرْ لِي وَلِأَخِي وَأَدْخِلْنَا فِ رَحْمَتِكَ وَأَنْتَ أَرْكُمُ ٱلرَّحِمِينَ ﴿ الْأَعْرَافَ: ١٥١) (١) ، ثم انطلق موسى الله السامري وقال له:

<sup>(</sup>۱) انظر: أوضح التفاسير، محمد محمد عبد اللطيف بن الخطيب، ص۲۰۰، المطبعة المصرية ومكتبتها، ط٦، رمضان ١٣٨٣ هـ - ١٩٦٤ م.

<sup>(</sup>٢) انظر: تفسير القرآن، اختصار لتفسير الماوردي، أبو محمد عز الدين عبد العزيز بن عبد السلام بن أبي القاسم بن الحسن السلمي الدمشقي، الملقب بسلطان العلماء، حققه: الدكتور عبد الله بن إبراهيم الوهبي، ج٢، ص ٣٠٩، دار ابن حزم، ط١، ١٤١٦هـ ١٩٩٦م، بيروت.

<sup>(</sup>٣) انظر: أوضح التفاسير، ص٢٠٠.

﴿ فَمَا خَطْبُكَ يَسَنِمِرِى ﴿ اللَّهِ مَا لَمْ يَبْضُرُواْ بِهِ عَفَابَضْتُ قَبْضَتُ مِّنَ أَثَرِ ٱلرَّسُولِ فَمَا خَطْبُكَ يَسَنِمِرِي اللَّهِ مَا لَمْ يَبْضُرُواْ بِهِ عَفَابَضْتُ قَبْضَكَةً مِّنَ أَثَرِ ٱلرَّسُولِ فَنَا خَطْبُكَ يَسَانِهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّالِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّلْ

ثم قال له: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ ٱتَّخَذُوا ٱلْمِجْلَ سَيَنَا لَهُمْ غَضَبُ مِن رَّبِهِمْ وَذِلَةٌ فِي ٱلْحَيَوَةِ ٱلدُّنَيَّا وَكَذَالِكَ بَحْزِى الْمُفْتَرِينَ السَّ ﴾ (الأعراف: ١٥٢).

يصف القرآن الكريم كيف عبد بنو إسرائيل العجل بعد أن نجاهم الله من فرعون وبطشه وأراهم الآيات العجيبة المتتالية أمام أعينهم، ولكن ما إن ذهب موسى لميقات ربه حتى جمع بنو إسرائيل الحلي التي استعاروها من المصريين قبيل خروجهم من مصر، وجمعها السامري الذي برع في صناعة العجل من الذهب الخالص، ولم يكتف بذلك؛ بل ألقى في فيه التراب الذي اقتبسه من أثر جبريل، فأصبح العجل يخور.

لقد اتفق العهد القديم والتوراة السامرية مع القرآن الكريم في العناوين في قصة العجل الذهبي، ولكنها مختلفة في تفاصيلها بشكل ملحوظ وذلك كما سأقوم بعرضه، فقد عرض القرآن الكريم القصة بشكل واضح وصريح دون غموض أو تكفير الرسل وجعلهم يخرجون عن دين الله، وذلك كما يلي:

#### فمن مواضع الاتفاق:

- ١. أمر موسى الشعب أن يرفعوا مشاكلهم إلى هارون.
- ٢. تعصب بني إسرائيل للأوثان أكثر من محبتهم للذهب.
- ٣. قول الرب لموسى اذهب انزل؛ لأنه قد فسد شعبك الذي أصعدته من مصر وزاغ سريعاً عن الطريق، فهذا موافق لما جاء به القرآن الكريم في قوله تعالى: ﴿ قَالَ فَإِنَّا قَدْ فَتَنَّا قَوْمَكَ مِنْ بَعْدِكَ وَأَضَلَّمُ ٱلسَّامِرِيُ ﴾ (طه: ٨٥).

<sup>(</sup>١) انظر: المحرر الوجيز في تفسير الكتاب العزيز، ج٤، ص٦١.

- ٤. رؤية موسى الشعب وهم يعبدون العجل ويرقصون أمامه، فغضب غضباً شديداً، وهذا ما أكده القرآن الكريم في قوله تعالى: ﴿ وَلَمَّا رَجَعَ مُوسَى ٓ إِلَى قَوْمِهِ عَضْبَنَ أَسِفًا قَالَ بِنُسَمَا خَلَفْتُهُونِي مِنَ بَعْدِى ۖ أَعَجِلْتُمْ أَمْ رَبِّكُمْ ﴾ (الأعراف: ١٥٠).
- معاتبة موسى لهارون عليهما السلام، وهذا ما أكده القرآن الكريم في قوله: ﴿ مَا مَنَعَكَ إِذْ رَأَيْنَهُمْ ضَالُوا ﴿ اللهِ عَلَيْهِمَ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِل

#### أما مواضع الاختلاف:

ا. اتهم بنو إسرائيل الله بأنه يأمر نبيه بالسرقة، كما جاء في أسفارهم [أن الرب قال لموسى: فأمد يدي وأضرب مصر بكل عجائبي التي أصنع فيها، وبعد ذلك يطلقكم، وأعطي نعمة لهذا الشعب في عيون المصريين، فيكون حينما تمضون أنكم لا تمضون فارغين، بل تطلب كل امرأة من جارتها ومن نزيلة بيتها أمتعة فضة وأمتعة ذهب وثياباً وتضعونها على بنيكم وبناتكم، فتسلبون المصريين ] (۱) فمتى استعار بنو إسرائيل تلك النفائس من المصريين؟ وإذا كانوا قد استعاروها قبل يومين من خروجهم، فلم يهيئوا لأنفسهم زاداً مختمراً وهم يعلمون أنهم سيطردون أو يرحلون خفية؟ وإذا كان المصريون قد طردوهم طرداً، وقال لهم فرعون: (اذهبوا وباركوني) وسمحوا لهم بالرحيل مع مواشيهم، فلم يطلبوا منهم رد ما أعاروهم إياه من النفائس قبل أن يرحلوا؟ اضطراب كبير مما يدل على الدسّ والتحريف في أسفارهم، فكيف يطلب الله من نبيه أن يأمر قومه بالخدعة وإساءة الأمانة؟ ويعينهم على سلب الأموال! وصحيح أن فرعون كان ظالماً، وكثيراً من شعبه كانوا كذلك، ولكن ما ذنب سائر الناس الذين جاوروهم وأعاروهم النفائس، كيف يأمرهم الرب بمقابلة الإحسان بالإساءة؟ قل إن الله لا يأمر بالفحشاء والمنكر (۱).

<sup>(</sup>۱) سفر الخروج (۳: ۲۰– ۲۲)، نظر: الترجمة العربية لتوراة السامريين، سفر الخروج (۳: ۲۰– ۲۲)، ج۱، ص٦٠ ٤٠.

<sup>(</sup>٢) انظر: مغالطات اليهود، ص ٤٦٢-٤٦٣، الخطأ والدخيل في توراة بني إسرائيل، ص٨١- ٨٢.

- ٧. اتهم اليهود هارون العلام بأنه هو الذي صنع العجل وهو الذي دعا بني إسرائيل لعبادة العجل، ولا يرد أي ذكر للسامري في العهد القديم والتوراة السامرية، فهذا دليل واضح على التحريف والزيف عن الحق واتهام أنبياء الله بالغش والخداع والكذب والنفاق (١١)، وخلاصة القول إن هارون، وكما صرح القرآن الكريم، نبي مرسل مثله مثل موسى الطيخ، ولا يمكن أن ينجرف أي نبي إلى عقيدة وثنية بعدما من الله عليه وشرح صدره للتوحيد، فالسامري ليس هو هارون المذكور في توراتهم، قال تعالى: ﴿ مَا كَانَ لِبُشَرٍ أَن يُؤْتِيكُ الله الكَكِتَب وَالْحُكُم وَالنَّبُونَ ثُمُ مَا لَلْكَبِكُ وَبِما يَعْد وَثيبة بعدما من الله وكنكن كُونُوا ربينيتين بِما كُنتُم تُعَلِمُونَ الْكِكْتَب وَبِما كُنتُم تَعْر الله عليه وشرح عدد والنَّبِينَ أَرباباً أَيَا مُرَكُم بِالله وَلَكِن كُونُوا ربينيتين أَرباباً أَيَا مُركُم بِالْكُور بَعْد إذ أَنتُم كُنتُم تَدُرسُونَ ﴿ وَلا يمران: ٧٩ ٨٠). وهذه الآيات تؤكد على عصمة الله تعالى لأنبيائه من الكفر.
- ٣. قولهم في التوراة بأن موسى يأمر الله أن يرجع عن حمو غضبه وأن يندم، فهذا مخالف للقرآن الكريم جملة وتفصيلا، حاشا لنبي الله أن يصدر أوامر لله ويأمره بالندم، فالندم صفة نقص، تعالى الله عما يصفون.
- ٤. قام هارون بتعرية موسى حتى يسخر منه القوم، فهذا مناقض لما أورده القرآن الكريم حين أجاب هارون على موسى: ﴿ إَنْ أَمَّ إِنَّ ٱلْقَوْمَ ٱسْتَضْعَفُونِ وَكَادُوا يَقْنُلُونَنِى فَلا تُشْمِت بِي الْأَعْدَاءَ وَلا تَجْعَلْنِي مَعَ ٱلْقَوْمِ ٱلظَّلِمِينَ ﴿ الْأَعراف: ١٥٠).
  - ٥. بأنه وضعها جانباً احتراماً وتقديراً للألواح.

<sup>(</sup>١) انظر: الله والأنبياء، ص٢٣٤، الخطأ والدخيل في توراة بني إسرائيل، ص٥١.

## المطلب الثالث قتل عابدي العجل

أمر موسى بني لاوي أن يقتلوا كل الذين رفضوا أن يعودوا إلى عبادة الله واستمروا في عبادة الله واستمروا في عبادة الأوثان، فقتل موسى نحو ثلاثة آلاف رجل أصروا أن يستمروا في عبادة الأوثان (۱)[...هكذا قال الرب إله إسرائيل ضعوا كل واحد سيفه على فخده ومروا وراجعوا من باب إلى باب في المحلة واقتلوا كل واحد أخاه وكل واحد صاحبه وكل واحد قريبه ففعل بنو لاوي بحسب قول موسى. ووقع من الشعب في ذلك اليوم نحو ثلاثة آلاف رجل ...](۲).

أما ما ورد ذكره في القرآن الكريم: ﴿ وَإِذْ وَعَدْنَا مُوسَىٰ آرْبَعِينَ لَيْلَةً ثُمَّ الْعِجْلَ مِنْ بَعْدِهِ وَأَنتُمْ ظَالِمُونَ ﴾ (البقرة: ٥١).

إن الله لم يقبل توبة عابدي العجل إلا بالقتل، كما قال تعالى: ﴿ وَإِذْ قَالَ مُوسَىٰ لِقَوْمِهِ عَلَمَ الله عَلَمُ الله عَلَمُ مَا الله عَلَمُ الله الله عَلَمُ الله الله عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ الله عَلَمُ اللّه عَلَمُ الله عَلَمُ الله عَ

فيقال: إنهم أصبحوا يوماً وقد أخذ من لم يعبد العجل في أيديهم السيوف، وألقى الله عليهم ضباباً حتى لا يعرف القريب قريبه ولا النسيب نسيبه، ثم قاموا على عابديه فقتلوهم.

قيل: إنهم قتلوا في صبيحة واحدة سبعين ألفاً (١)، ثم قال تعالى: ﴿ وَلَمَّا سَكَتَ عَن مُّوسَى الفَضَبُ اَخَذَ الْأَلُواحُ وَفِي نُسَخَتِهَا هُدًى وَرَحْمَةٌ لِلَّذِينَ هُمْ لِرَبِّهِمْ يَرَهَبُونَ ﴿ وَلَمَّا سَكَتَ عَن مُوسَى السَّحَ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ ا

<sup>(</sup>١) انظر: السنن القويم في تفسير العهد القديم، ج١، ص٤٨٩ - ٤٩١.

<sup>(</sup>٣) انظر: البداية والنهاية، ص٣٥٥، الدر المنثور، عبد الرحمن بن أبي بكر، جلال الدين السيوطي، ج١، ص١٦٨، دار الفكر – بيروت.

<sup>(</sup>٤) انظر: جامع البيان، مج٦، ج٩،ص٨٦ -٨٧، تفسير القرآن الكريم وإعرابه وبيانه، ج٥، ص٥٧٠- ٢٧١، فتح النيان، ج٥، ص٣٦- ٢٨، تيسير العلى القدير لاختصار تفسير ابن كثير، علق عليه واختار أصح رواياته: محمد نسيب الرفاعي، ج٣، ص١٤٧- ١٥٠، دار لبنان للطباعة والنشر، ط٤، ١٤٠٣هـ ١٩٨٣، بيروت، لبنان، الله والأنبياء، ص٢٣٨- ٢٣٩.

لقد توافق العهد القديم والتوراة السامرية مع القرآن الكريم في قصة قتل عابدي العجل. من مواطن الاتفاق:

قتل موسى الليخ كل الذين رفضوا أن يعودوا إلى عبادة الله واستمروا في عبادة الأوثان، وهذا ما أكده القرآن الكريم بأن الله لم يقبل توبة عابدي العجل إلا بالقتل، كما ذكر في كتابه العزيز في قوله تعالى: ﴿ وَإِذْ قَالَ مُوسَىٰ لِقَوْمِهِ عَيْقَوْمِ إِنَّكُمْ ظَلَمْتُمْ أَنفُسَكُم بِأَيِّخَاذِكُمُ ٱلْمِحْلَ فَتُوبُوا إِلَى بالمِيكُمْ فَنابَ عَلَيْكُمْ فَنَابَ عَلَيْكُمْ فَنَابَ عَلَيْكُمْ ﴾ (البقرة: ٤٥).

## المطلب الرابع قصة السبعين

ذكر العهد القديم والتوراة السامرية أن موسى الكلا جمع شيوخ بني إسرائيل بعد أن أبدوا الندم على عبادة العجل، فاختار منهم سبعين رجلاً، وذهب بهم إلى جبل الطور، ليقدموا الطاعة لله والندم على ما فعلوا، ويستجيبوا لما أمر به الرب، فقال الرب لموسى إنه سيخاطبه في السحاب، وطلب الرب من الشعب أن يقدسوا أنفسهم (۱).

ورد ذلك في العهد القديم والتوراة السامرية: [صَعِدَ مُوسَى وَهَارُونُ وَبَادَابُ وَأَبِيهُو وَسَبْعُونَ مِنْ شُيُوخِ إِسْرَائِيلَ، وَرَأُوا إِلَهَ إِسْرَائِيلَ، وَتَحْتَ رِجْلَيْهِ شِبْهُ صَنْعَةٍ مِنَ الْعَقِيقِ الأَزْرَقِ الشَّفَّافِ، وَكَذَاتِ السَّمَاءِ فِي النَّقَاوَةِ. وَلَكِنَّهُ لَمْ يَمُدَّ يَدَهُ إِلَى أَشْرَافِ بَنِي إِسْرَائِيلَ. فَرَأُوا الله وَأَكَلُوا وَشَرِبُوا](١). أما ما جاء ذكره القرآن الكريم:

قال نعالى: ﴿ وَأَخْارَ مُوسَىٰ قَوْمَهُ سَبْعِينَ رَجُلًا لِمِيقَائِنَا فَلَمَّا أَخَذَتُهُمُ ٱلرَّجْفَةُ قَالَ رَبِّ لَوْ شِنْتَ أَهْلَكُنَهُم مِن قَبْلُ وَإِيَّنَ أَتُهْلِكُنَا عِمَا فَعَلَ ٱلسُّفَهَا أَهُ مِنَّا إِنَّ هِى إِلَا فِنْنَكَ تُضِلُ عِهَا مَن تَشَاهُ وَبَنْتُ أَهْلَكُنَهُم مِن قَبْلُ وَإِيَّنَ أَتُهُلِكُنَا عِمَا فَعَلَ ٱلسُّفَهَا أَهُ مِنَّا إِنَّ هِى إِلَا فِنْنَنْكَ تُضِلُ عِهَا مَن تَشَاهُ وَبَنْ اللهُ فَا فَعْلَ اللهُ فَعَلَ السُّفَهَا أَنْ وَأَرْحَمَنَا وَاللهُ وَلَيْنَ اللهُ وَلَا عَذَا فِي مَنْ أَشَكَاهُ وَرَحْمَتِي وَسِعَتَ كُلَّ شَيْءً وَسِنَا وَاللهُ مَنْ أَشَكَاهُ وَرَحْمَتِي وَسِعَتَ كُلَّ شَيْءً وَسَالَتُ وَفِي ٱلْآخِينَ يَتَعِمُونَ الرَّاكُونَ وَيُؤْتُونَ وَيُؤْتُونَ وَالزَّيْنَ هُم بِعَايَنِنَا يُؤْمِنُونَ ﴿ اللهُ اللهِ اللهُ الل

<sup>(</sup>۱) انظر: السنن القويم في تفسير العهد القديم، ج١، ص٠١-٤٠٤، ٣٣٣-٤٣٤، موسي كليم الله، ص٥١-٥، موسى عبد الله، ص٢٢٤.

<sup>(</sup>۲) سفر الخروج (۲۶: ۹- ۱۱)، انظر: الترجمة العربية لتوراة السامريين، سفر الخروج (۲۶: ۹- ۱۱)، ج۱، ص ۳۷۱- ۳۷۲.

النَّبِيَّ الأَّمِنَ النَّذِى يَجِدُونَهُ مَكُنُوبًا عِندَهُمْ فِي التَّوْرَنَةِ وَالْإِنجِيلِ يَأْمُرُهُم بِالْمَعْرُوفِ
وَيَتْهَنَهُمْ عَنِ الْمُنكَرِ وَيُحِلُ لَهُمُ الطَّيِّبَاتِ وَيُحَرِّمُ عَلَيْهِمُ الْخَبَيْثِ وَيَضَعُ عَنْهُمْ إِصْرَهُمْ وَيَنْهَمُ عَنِ الْمُنكَرِ وَيُحِلُ لَهُمُ الطَّيِّبَاتِ وَيُحَرِّمُ عَلَيْهِمُ الْخَبَيْثِ وَيَضَعُ عَنْهُمْ إِصْرَهُمْ وَيَنْهَمُ الْخُلْلُ الْمَنْ كَانَتُ عَلَيْهِمُ فَالَّذِينَ ءَامَنُوا بِدِ وَعَزَرُوهُ وَنَصَدُوهُ وَاتَبَعُوا النُّورَ الَّذِي أَنْزِلَ مَعَهُمُ وَالْأَعْلِلُ اللَّي كَانَتَ عَلَيْهِمُ فَالَّذِينَ ءَامَنُوا بِدِ وَعَزَرُوهُ وَنَصَدُوهُ وَاتَبَعُوا النُّورَ الَّذِي أَنْزِلَ مَعَهُمُ أَوْلَئِكَ هُمُ الْمُقْلِحُونَ ﴾ (الأعراف: ١٥٥ – ١٥٧).

ذكر الطبري في روايته عن ابن إسحاق: أن هؤلاء السبعين كانوا علماء بني إسرائيل ومعهم موسى وهارون ويوشع، ذهبوا مع موسى السلام ليعتذروا عن بني إسرائيل في عبادة من عبد منهم العجل، وكانوا قد أمروا أن يتطيبوا ويتطهروا ويغتسلوا، فلما ذهبوا معه، واقتربوا من الجبل وعليه الغمام وعمود النور ساطع صعد موسى السلام الجبل، فذكر بنو إسرائيل أنهم سمعوا كلام الله، وهذا وافق عليه طائفة من المفسرين، وحملوا عليه قوله تعالى: ﴿ أَفَنَظُمَعُونَ أَن يُؤْمِنُوا لَكُمْ وَقَدْ كَانَ وَلِي مِنْ مَعْدِ مَا عَقَلُوهُ وَهُمْ يَعْلَمُونَ الله ليس بلازم (١).

وضرب دونه الحجاب حتى إذا دخل القوم في الغمام وقعوا سجداً، فسمعوه وهو يكلم موسى الكلي يأمره وينهاه، افعل ولا تفعل.

فلما فرغ الله من أمره وانكشف عن موسى الله الغمام أقبل إليهم فقالوا: ﴿ يَمُوسَىٰ لَن نُوْمِنَ لَكَ حَقَىٰ زَى الله جَهْرَةُ فَأَخَذَتَكُمُ الصّعِقَةُ وَأَنتُم نَنظُرُونَ ﴿ فَلَ البقرة: ٥٥)، أخذتهم الرجفة، فأتلفت أرواحهم فماتوا جميعاً (١)، فقام موسى يناشد ربه ويدعوه: ﴿ رَبِّ لَوْ شِئْتَ أَهْلَكُنّهُم مِّن قَبْلُ وَإِنَنَى أَتُهُلِكُنا مِا فَعَلَ السُّفَهَاءُ مِنَّا إِنْ هِيَ إِلّا فِنْنَنْكُ تُضِلُ بِهَا مَن تَشَاءُ وَتَهْدِي مَن تَشَاهُ أَنتَ وَلِينًا فَاغْفِر لَنَا وَارْحَمْنَا وَالْمَدِينَ عَنْ الله فَعَلَ السُّفَهَاءُ مِنَّا إِنْ هِي إِلَّا فِنْنَنْكُ تُضِلُ بِهَا مَن تَشَاءُ وَتَهْدِي مَن تَشَاهُ أَنتَ وَلِينًا فَاغْفِر لَنَا وَارْحَمْنَا وَأَنتَ خَيْرُ الْفَغِرِينَ ﴿ وَالصَّابُ لَنَا فِي هَنذِهِ الدُّنْيَا حَسَنَةً وَفِي الْآخِورَةِ إِنَا هُدُنَا لَنَ وَارْحَمْنَا وَأَنْتَ خَيْرُ الْفَغِرِينَ ﴿ وَالصَّالَةُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللهُ مِنْ اللّهُ فَي اللّهُ فِي اللّهُ فَي اللّهُ فَي اللّهُ وَاللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى

من ذا الذي يستطيع أن يرى رب العزة، إن هؤلاء القوم عندما أرادوا أن يروا ربهم واشترطوا ذلك لقبول الرسالة أخذتهم الصاعقة فماتوا جميعاً، وليس كما يدعون بأنهم رأوا ربهم، فموسى المسلاما أراد ذلك، قال له الله: ﴿ لَن تَرَكِنِي وَلَكِنِ ٱنظُرْ إِلَى ٱلْجَبَلِ فَإِنِ ٱسْتَقَرَّ مَكَانَهُ فَسَوْفَ تَرَكِيْ قَلْمًا

<sup>(</sup>۱) انظر: جامع البيان، مج٦، ص٨٨، فتح القدير، ج٢، ص٢٨٧، ط٢، تفسير القرآن الكريم وإعرابه وبيانه، ج٣، ص٦٣٦، الخطأ والدخيل في توراة بني إسرائيل، ص٩٣.

<sup>(</sup>٢) انظر: الدر المنثور، ج١، ص١٦٩.

تَجَلَّى رَبُّهُ ولِلْجَبَلِ جَعَلَهُ وَحَكَّا وَخَرَّ مُوسَىٰ صَعِفاً فَلَمَّا أَفَاقَ قَالَ سُبْحَننَك ثَبْتُ إِلَيْك وَأَنا أَوَّلُ الْمُؤْمِنِينَ ﴾ (الأعراف: ١٤٣)، لن تراني ولكن انظر إلى الجبل فإن استقر مكانه فسوف تراني وعندما تجلى الله على للجبل جعله دكا(١).

اتفق العهد القديم والتوراة السامرية بأن موسى الله جمع سبعين من شيوخ بني إسرائيل ولكن تفاصيل القصة مختلفة تماماً، حيث بين العهد القديم والتوراة السامرية أن بني إسرائيل رأوا الله وأكلوا وشربوا، وهذا مناقض لما أورده القرآن الكريم بأنهم لم يروا الله، إنما هم طلبوا من موسى الله أن يريهم الله جهراً فأخذتهم الصاعقة، وهذا ما لم تورده التوراة، إن الله لم يره أحد ولا ينبغي لأحد أن يراه وهذا ما أكدته الآية الكريمة في قوله تعالى: ﴿ لَن تَرَمنِي وَلَكِنِ النَظرَ إِلَى المُجبَلِ فَإِنِ السَّعَقَ مَكَانَهُ فَسَوْفَ تَرَىنِي فَلَكَا يَجَكُلُ رَبُّهُ لِلْجبلِ فَوق بني إسرائيل وقف بني إسرائيل وفق بني إسرائيل

لم يذكر العهد القديم والتوراة السامرية أن الله حين رفضوا العمل بالتوراة والشريعة رفع الله عليهم الجبل كأنه ظلة، والذي ورد في توراتهم هو أن الله حدد لهم موعد نزوله وأنه سوف يقابل الشعب، وأخبره أن لا أحد يمس الجبل، ومن يمسه فسوف يموت هذا ما ذكرته التوراة (٢).

أما ما ذكره القرآن الكريم، قال تعالى في كتابه العزيز: ﴿ وَإِذَ أَخَذْنَا مِيثَنَقَكُمْ وَرَفَعْنَا فَوْقَكُمُ ٱلطَّورَ خُدُواْ مَا ءَاتَيْنَكُم بِقُوَّةٍ وَأَذَكُرُواْ مَا فِيهِ لَعَلَّكُمْ تَنَقُونَ ﴿ ثَنَ ثُولَيْتُم مِنْكُم بَعْدِ ذَلِكُ فَوْقَكُمُ ٱلطُّورَ خُدُواْ مَا ءَاتَيْنَكُم بِقُوَّةٍ وَأَذَكُرُواْ مَا فِيهِ لَعَلَّكُمْ تَنَقُونَ ﴿ ثَنَ مُ تَوَلِّيتُم مِنْ أَلْكُ بَعْدِ ذَلِكُ فَا فَضَلُ ٱللّهِ عَلَيْكُمْ وَرَحْمَتُهُ وَكُنتُه مِنْ أَلْخَلِيدِينَ ﴿ ثَنْ الْخَلِيدِينَ ﴿ اللّهِ وَاللّهُ عَلَيْكُمْ وَرَحْمَتُهُ وَكُنتُه مِنْ أَلْخَلِيدِينَ ﴿ اللّهِ وَاللّهُ عَلَيْكُمْ وَرَحْمَتُهُ وَكُنتُه مِنْ أَلْخَلِيدِينَ ﴿ اللّهِ وَاللّهُ عَلَيْكُمْ وَرَحْمَتُهُ وَكُنتُهُ مِنْ أَلْخَلِيدِينَ ﴿ اللّهِ وَاللّهُ اللّهِ عَلَيْكُمْ وَرَحْمَتُهُ وَكُنتُهُ مِنْ أَلْخَلِيدِينَ ﴿ اللّهِ وَاللّهُ عَلَيْكُمْ وَرَحْمَتُهُ وَكُنْ لَهُ اللّهُ عَلَيْكُمْ وَرَحْمَتُهُ وَلَا عَلَيْكُمْ وَرَحْمَتُهُ وَلَا عَلَيْكُمْ وَرَحْمَتُهُ وَلَا عَلْمُ اللّهُ عَلَيْكُمْ وَرَحْمَتُهُ وَلَا عَلَيْكُمْ وَرَحْمَتُهُ وَلَا عَلَيْكُمْ وَرَحْمَتُهُ وَلَا عَلَيْكُمْ وَرَحْمَتُهُ وَلَا عَلْمُ وَرَحْمَتُهُ وَلَا عُلْمُ اللّهُ عَلَيْكُمْ وَرَحْمَتُهُ وَلَا عَلَيْكُمْ وَرَحْمَتُهُ وَلَا عَلَيْمُ مَا لَقُولُونَا فَا اللّهُ عَلَيْكُمْ وَرَحْمَتُهُ وَلَا عَلْمُ اللّهُ عَلَيْكُمْ وَلَا عَلَيْكُمْ وَرَحْمَالُكُونُ وَاللّهُ عَلَيْكُمْ وَلَا عَلْمُ لَا لَهُ عَلَيْكُمْ وَلَا عَلْمُ لَا لَهُ وَلَا عُلْمَا لَهُ وَلَا عَلَيْكُمْ وَرَحْمَتُهُ وَلَا عَلَيْكُمْ وَلَا عَلَيْكُمْ وَلَا عَلَيْكُمْ وَلَا عَلْمَ الْعَلَالُولُولُوا عُمْلِكُونُ وَاللّهُ وَلَا عَلَيْكُمْ وَلَا عَلَالْمُ وَاللّهُ وَالْمَالِقُولُهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَالْعُلِيْلُوا عَلَيْكُمْ وَلَا عَلَيْكُمْ وَالْمُ لَالْعُلُولُولُوا عَلَيْكُوا فَا عَلَالُهُ وَاللّهُ وَلِهُ لَا عَلَيْكُمْ وَلَا عَلْمُ اللّهُ وَالْعَلَالُولُوا عَلَالِهُ عَلَالِكُولُولُوا فَالْمُ عَلَالِكُوا عَلَيْكُوا فَالْعُلْمُ وَالْعُلُولُوا فَالْعِلْمُ عَلَالِكُواللّهُ وَالْعُلُولُولُوا فَالْعُلُولُوا فَالْعُلُولُولُوا فَالْعِلْمُ اللّهُ عَلَالِكُمْ وَالْعُلُولُ وَالْعُلُولُ وَالْعُلِي عَلَيْكُوا لَالْعُلِلْمُ الْعُلِي عَلَالِهُ عَلَالِكُولُو

عن ابن عباس وغيره قال: لما جاءهم موسى الكيل بالألواح فيها التوراة أمرهم بقبولها والأخذ بها بقوة وعزم، فقالوا: انشرها علينا، فإن كانت أوامرها ونواهيها سهلة قبلناها، فقال: بل اقبلوها بما فيها، فرجعوها مراراً، وتذمروا ولم يقبلوها، فأمر الله الملائكة فرفعوا الجبل على رؤوسهم حتى صار كأنه ظله، وقيل لهم: إن لم تقبلوها بما فيها وإلا سقط هذا الجبل عليكم، فقبلوها وأمروا بالسجود فسجدوا(٣).

وهذا مخالف لما أوردت العهد القديم والتوراة السامرية واللذان جاء فيهما تناقض في نصوصهم عن القرآن الكريم.

<sup>(</sup>١) انظر: الخطأ والدخيل في توراة بني إسرائيل، ص٥٥، ١٠٢، الله والأنبياء، ص ٢٤١- ٢٤٢.

<sup>(</sup>٢) انظر: السنن القويم في تفسير العهد القديم، ج١، ص٤٠٤ - ٤٠٤.

<sup>(</sup>٣) انظر: البداية والنهاية، ص ٣٤١، الله والأنبياء، ص ٢٤٧- ٢٤٨.

# المبحث الثامن الأرض المقدسة والتيه

ويشتمل على مطلبين:

المطلب الأول: قتال العماليق والأرض المقدسة.

المطلب الثاني: التيـــــه.

## المطلب الأول قتال العماليق والأرض المقدسة

يذكر العهد القديم والتوراة السامرية في سفر الخروج أن موسى طلب من بني إسرائيل قتال العماليق: [فَقَالَ مُوسَى لِيَشُوعَ: «انْتَخِبْ لَنَا رِجَالاً وَاخْرُجْ حَارِبْ عَمَالِيقَ. وَغَدًا أَقِفُ أَنَا عَلَى رَأْسِ التَّلَّةِ وَعَصَا اللهِ فِي يَدِي». فَفَعَلَ يَشُوعُ كَمَا قَالَ لَهُ مُوسَى لِيُحَارِبَ عَمَالِيقَ. وَأَمَّا مُوسَى وَهَارُونُ وَحُورُ فَصَعِدُوا عَلَى رَأْسِ التَّلَّةِ. وَكَانَ إِذَا رَفَعَ مُوسَى يَدَهُ أَنَّ إِسْرَائِيلَ يَغْلِبُ، وَإِذَا خَفَضَ يَدَهُ أَنَّ إِسْرَائِيلَ يَغْلِبُ، وَإِذَا خَفَضَ يَدَهُ أَنَّ عِمْرِكُ فَصَعِدُوا عَلَى رَأْسِ التَّلَّةِ. وَكَانَ إِذَا رَفَعَ مُوسَى يَدَهُ أَنَّ إِسْرَائِيلَ يَغْلِبُ، وَإِذَا خَفَضَ يَدَهُ أَنَّ عِمْرِكُ وَوَضَعَاهُ تَحْتَهُ فَجَلَسَ عَلَيْهِ. وَدَعَمَ عَمَالِيقَ يَغْلِبُ. فَلَمَّا صَارَتْ يَدَا مُوسَى تَقِيلَتَيْنِ، أَخَذَا حَجَرًا وَوَضَعَاهُ تَحْتَهُ فَجَلَسَ عَلَيْهِ. وَدَعَمَ عَمَالِيقَ وَقُومَهُ بِحَدً السَيْفِ] (١).

نكص بنو إسرائيل عن قتال العماليق في عهد موسى، فقد جاء في سفر العدد أن موسى دعا اثني عشر نقيباً من نقباء بني إسرائيل طلب منهم أن يأتوه بخبر العدو في أرض كنعان، وكان بينهم يوشع بن نون وكالب بن يفنه، فلما رجع النقباء؛ ملأوا قلوب بني إسرائيل فرقاً من العماليق، وقالوا لهم: [قَدْ ذَهَبْنَا إِلَى الأَرْضِ النِّي أَرْسَلْتَنَا إِلَيْهَا، وَحَقًا إِنَّهَا تَقِيضُ لَبَنًا وَعَسَلاً، وَهذَا تَمَرُهَا. عَيْرَ أَنَّ الشَّعْبَ السَّاكِنَ فِي الأَرْضِ مُعْتَرٌ، وَالْمُنُنُ حَصِينَةٌ عَظِيمةٌ جِدًا. وَأَيْضًا قَدْ رَأَيْنَا بَنِي عَنَاقَ عَيْرَ أَنَّ الشَّعْبَ السَّاكِنُ فِي الأَرْضِ الْجَنُوبِ، وَالْحِثِيُّونَ وَالْيَبُوسِيُّونَ وَالْأَمُورِيُّونَ سَاكِنُونَ فِي أَرْضِ الْجَنُوبِ، وَالْحِثِيُّونَ وَالْيَبُوسِيُّونَ وَالْأَمُورِيُّونَ سَاكِنُونَ فِي أَرْضِ الْجَنُوبِ، وَالْحِثِيُّونَ وَالْيَبُوسِيُّونَ وَالْأَمُورِيُّونَ الشَّعْبَ إِلَى الْجَبَلِينَ وَلَمْ اللَّعَلِيمَةُ وَمَنْتَلِكُهَا لأَنْنَا قَادِرُونَ عَلَيْهَا». وَأَمَّا الرَّجَالُ الَّذِينَ صَعِدُوا مَعَهُ فَقَالُوا: «إِنَّنَا نَصْعَدُ وَنَمْتَلِكُهَا لأَنْنَا قَادِرُونَ عَلَيْهَا». وَأَمَّا الرَّجَالُ الَّذِينَ صَعِدُوا مَعَهُ فَقَالُوا: «لاَ نَقْدِرْ أَنْ نَصْعَدُ إِلَى الشَّعْبِ، لأَنَّا هُنَاكَ الْبَعْبَابِرَةِ، وَهَا الرَّجَالُ الْدَينَ عَنَاق مِنَ الْجَبَابِرَةِ. فَقَالُوا: الْبَائِينَ قَائِلِينَ : «الأَرْضُ النَّتِي مَرَرْنَا فِيهَا لنِتَجَسَسَهَا هِيَ أَرْضَ تَأْكُلُ سُكَانَهَا، وَجَمِيعُ الشَّعْبِ الشَّعْنِ وَلَيْنَا فِيهَا أَنَاسَ طِوَالُ الْقَامَةِ. وَقَدْ رَأَيْنَا هُنَاكَ الْجَبَابِرَةِ، بَنِي عَنَاق مِنَ الْجَبَابِرَةِ. فَكُنَّا فِي الشَّعْنِ عَنَاق مِنَ الْجَبَابِرَةِ. فَكُنَّا فِي الْمُنْكِلُونَ كُولُوا كُنَا عَلْهُ وَلَا كُنَّا هُنَاكَ الْجَبَابِرَةِ، بَنِي عَنَاق مِنَ الْجَبَابِرَةِ. فَكُنَا فِي أَعْنُنِهُمْ»](٢).

[فَرَفَعَتْ كُلُّ الْجَمَاعَةِ صَوْتَهَا وَصَرَخَتْ، وَبَكَى الشَّعْبُ تِلْكَ اللَّيْلَةَ. وَتَذَمَّرَ عَلَى مُوسَى وَعَلَى هَارُونَ جَمِيعُ بَنِي إِسْرَائِيلَ، وَقَالَ لَهُمَا كُلُّ الْجَمَاعَةِ: «لَيْتَنَا مُتْنَا فِي أَرْضِ مِصْرَ، أَوْ لَيْتَنَا مُتْنَا فِي هَذَا الْقَفْرِ! وَلِمَاذَا أَتَى بِنَا الرَّبُ إِلَى هذِهِ الأَرْضِ لِنَسْفُطَ بِالسَّيْفِ؟ تَصِيرُ نِسَاؤُنَا وَأَطْفَالُنَا فِي هَذَا الْقَفْرِ! وَلِمَاذَا أَتَى بِنَا الرَّبُ إِلَى هذِهِ الأَرْضِ لِنَسْفُطَ بِالسَّيْفِ؟ تَصِيرُ نِسَاؤُنَا وَأَطْفَالُنَا

<sup>(</sup>۲) سفر العدد (۱۳: ۲۷- ۳۳)، انظر: الترجمة العربية لتوراة السامريين، سفر العدد (۱۳: ۲۷- ۳۳)، ج۱، ص ۲٤۱- ۲٤۲.

غَنِيمَةً. أَلَيْسَ خَيْرًا لَنَا أَنْ نَرْجِعَ إِلَى مِصْرَ؟» فَقَالَ بَعْضُهُمْ لِبَعْضٍ: «نُقِيمُ رَئِيسًا وَنَرْجِعُ إِلَى مِصْرَ»](١). فتكلم يوشع بن نون وكالب بن يفنه وقالا لقومهما:

[إِنَّمَا لاَ تَتَمَرَّدُوا عَلَى الرَّبِّ، وَلاَ تَخَافُوا مِنْ شَعْبِ الأَرْضِ لأَنَّهُمْ خُبْزُبَا. قَدْ زَالَ عَنْهُمْ ظِلُّهُمْ، وَالرَّبُ مَعَنَا. لاَ تَخَافُوهُمْ»](٢).

فقام موسى وبكى وتضرع للرب أن يصفح عن ذنب هذا الشعب الصلب: فَقَالَ الرّبُّ: قَدْ صَفَحْتُ حَسَبَ قَوْلِكَ] (٣)، وحلف أن لا يدخل أحد من هؤلاء القوم الأرض المقدسة التي كتبها الله لهم سوي يوشع بن نون وكالب بن يفنه (١).

[كَلَّمَ الرَّبُ مُوسَى وَهَارُونَ قَائِلاً: «حَتَّى مَتَى أَغْفِرُ لِهِذِهِ الْجَمَاعَةِ الشِّرِّيرَةِ الْمُتَذَمِّرَةِ عَلَيَّ؟ قَدْ سَمِعْتُ تَذَمُّر بَنِي إِسْرَائِيلَ الَّذِي يَتَذَمَّرُونَهُ عَلَيَ ... لَنْ تَدْخُلُوا الأَرْضَ الَّتِي رَفَعْتُ يَدِي لأَسْكِنَنَّكُمْ فَيها، مَا عَدَا كَالِبَ بْنَ يَفُنَّةَ وَيَشُوعَ بْنَ نُونِ. وَأَمَّا أَطْفَالُكُمُ الَّذِينَ قُلْتُمْ يَكُونُونَ غَنِيمَةً فَإِنِّي سَأَدُخِلُهُمْ، فَيَعْرِفُونَ الأَرْضَ الَّتِي احْتَقَرْبُهُوهَا. فَجُثَنُّكُمْ أَنْتُمْ تَسْفُطُ فِي هذَا الْقَفْرِ، وَبَثُوكُمْ يَكُونُونَ رُعَاةً فِي الْقَفْرِ، وَبَثُوكُمْ يَكُونُونَ رُعَاةً فِي الْقَفْرِ أَرْبَعِينَ سَنَةً، وَيَحْمِلُونَ فُجُورَكُمْ حَتَّى تَقْنَى جُثَنُكُمْ فِي الْقَفْرِ. كَعَدَدِ الأَيَّامِ الَّتِي رُعَاةً فِي الْقَفْرِ، وَبَنُوكُمْ يَكُونُونَ الْبَتِعَادِي. وَعَمَلُونَ ذُنُوبَكُمْ أَرْبَعِينَ سَنَةً فَتَعْرِفُونَ الْبَتِعَادِي. تَجْسَسْنتُمْ فِيهَا الأَرْضَ أَرْبَعِينَ يَوْمًا، لِلسَّنَةِ يَوْمٌ. تَحْمِلُونَ ذُنُوبَكُمْ أَرْبَعِينَ سَنَةً فَتَعْرِفُونَ الْبَتِعَادِي. أَنَا الرَّبُ قَدْ تَكَلَّمْتُ لَقُولُ يَقْنَوْنَ الْمَتَوْقَةِ عَلَيَّ. فِي هذَا الْقَفْرِ يَقْنَوْنَ، وَيَعْمَلُونَ ذُنُوبَكُمْ أَرْبَعِينَ سَنَةً فَتَعْرِفُونَ الْبَتِعَادِي. وَفَي الْمُثُوفَةِ عَلَيَّ. فِي هذَا الْقَفْرِ يَقْنَوْنَ، الْبَعَدَةِ الشَّرِيرَةِ الْمُتَوْقَةِ عَلَيَّ. فِي هذَا الْقَفْرِ يَقْنَوْنَ، وَفِيه يَمُوتُونَ»] (٥).

والغريب حقاً أن الرب يغضب على موسى وهارون ويميتهما في البرية:[ وَانْظُرْ أَرْضَ كَنْعَانَ الَّتِي أَنَا أُعْطِيهَا لِبَنِي إِسْرَائِيلَ مُلْكًا، وَمُتْ فِي الْجَبَلِ الَّذِي تَصْعَدُ إِلَيْهِ، وَانْضَمَّ إِلَى قَوْمِكَ، كَنْعَانَ الَّذِي تَصْعَدُ إِلَيْهِ، وَانْضَمَّ إِلَى قَوْمِكَ، كَمَا مَاتَ هَارُونُ أَخُوكَ فِي جَبَلِ هُورِ وَضُمَّ إِلَى قَوْمِهِ. لأَنْكُمَا خُنْتُمَانِي فِي وَسَطِ بَنِي إِسْرَائِيلَ](١)

إن الله حرم الأرض المقدسة على موسى وهارون أن يدخلوها؛ لأنه غضب عليهم لأنهم لم يقدسوه وأنه سيعطيها لبني إسرائيل من الجيل الجديد ولن يسمح لجيل بني إسرائيل الذين خرجوا من مصر الذين تربوا على الذل والمهانة والشرب من حياض العبودية أن يدخلونها؛ لأنهم ليس لهم قدرة

<sup>(</sup>١) سفر العدد(١٤: ١- ٤)، انظر: الترجمة العربية لتوراة السامريين، سفر العدد(١٤: ١- ٤)،ج١، ص٢٤٥.

<sup>(</sup>٢) سفر العدد(١٤: ٩- ١٠)، انظر: الترجمة العربية لتوراة السامريين، سفر العدد(١٤: ٩- ١٠)، ج١، ص٢٤٥.

<sup>(</sup>٣) سفر العدد(١٤: ٢٠)، انظر: الترجمة العربية لتوراة السامريين، سفر العدد(١٤: ٢٠)، ج١، ص٢٤٦.

<sup>(</sup>٤) انظر: الله والأنبياء، ، ص٢٥٥.

<sup>(°)</sup> سفر العدد(۱٤: ٢٦- ٣٥)، انظر: الترجمة العربية لتوراة السامريين، سفر العدد(۱٤: ٢٦- ٣٥)، ج١، ص٢٤٨.

<sup>(</sup>٦) سفر التثنية (٣٢: ٤٨ - ٥١)، انظر: الترجمة العربية لتوراة السامريين، سفر التثنية (٣٢: ٤٨ - ٥١)، ج١، ص٦١٦.

على المواجهة والقتال ولم يكتفوا بذلك؛ بل اشتدوا في وقاحتهم بالتطاول على الله وعلى موسى وهارون(١).

أما ما جاء ذكره في القرآن الكريم أن موسى الطّيّة لما خرج من مصر وتوجه إلى بلاد بيت المقدس وجد فيها قوماً جبارين، فأمر موسي الطّيّة بني إسرائيل بالدخول عليهم ومقاتلتهم، فأبوا أن يجاهدوا، فكرر موسى محاورتهم محاولاً تشجيعهم ﴿ يَعَقّومِ ٱدۡخُلُوا ٱلْأَرْضَ ٱلْمُقَدَّسَةَ ٱلَّتِي كَنَبَ ٱللّهُ لَكُمْ وَلَا نَرْنَدُوا عَلَى ٱدۡبَارِكُم فَنَنقَلِبُوا خَسِرِينَ ﴾ (المائدة: ٢١)، فردوا عليه: بأنهم لن يدخلوها؛ لأن فيها قوماً جبارين ﴿ قَالُوا يَنمُوسَى إِنّا لَن تَدۡخُلَهَ ٓ ٱبَدا مّا دَامُوا فِيها فَاذَهُ مَن أَنت وَرَبُّك فَقَدَيلاً إِنّا فَيها قوماً خبارين ﴿ وَالمائدة: ٢٤).

كان يؤيد موسى رجلان وهما يوشع بن نون وكالب بن يفنه: ﴿ قَالَ رَجُلَانِ مِنَ ٱلَّذِينَ كَانُونَ وَعَلَى ٱللَّهِ فَتَوَكَّلُوا عَلَيْهِمُ ٱلْبَابَ فَإِذَا دَخَلَتُمُوهُ فَإِنَّكُمْ عَلِبُونَ وَعَلَى ٱللَّهِ فَتَوَكَّلُوا عَلَيْهِمُ ٱلْبَابَ فَإِذَا دَخَلَتُمُوهُ فَإِنَّكُمْ عَلِبُونَ وَعَلَى ٱللَّهِ فَتَوَكَّلُوا اللَّهِ فَتَوَكَّلُوا اللَّهِ فَتَوَكَّلُوا اللَّهِ فَتَوَكَّلُوا اللَّهِ فَتَوَكَّلُوا اللَّهُ عَلَيْهُونَ وَعَلَى ٱللَّهِ فَتَوَكَّلُوا اللَّهِ فَتَوَكَّلُوا اللَّهُ عَلَيْهُونَ وَعَلَى اللَّهِ فَتَوَكَّلُوا اللَّهُ عَلَيْهُم أَلَيْهِ فَتَوكَّلُوا اللَّهُ عَلَيْهُم أَوْمِنِينَ ﴾ (المائدة: ٢٢ - ٢٣).

فغضب موسى العَيْنُ وقال داعياً: ﴿ رَبِّ إِنِّى لاَ أَمَلِكُ إِلَّا نَفْسِى وَأَخِى فَأَفَرُقَ بَيْنَنَا وَبَيْنَ الْمَائِدَة وَالْمَائِدَة وَالْمَائِدَة (٢٥)، فسلط الله عليهم الخوف وألقاهم في النيه سنين طويلة بلغت أربعين عاماً (٢).

لقد توافق العهد القديم والتوراة السامرية في قصة قتال العماليق والأرض المقدسة في مواطن واختلفت في مواطن أخرى:

#### فمن مواطن الاتفاق:

1. خوف بني إسرائيل من العماليق، وسموهم بالجبابرة؛ لأن بني إسرائيل كانوا بأعينهم كالجراد، وهذا ما وافق القرآن الكريم في قوله: ﴿ قَالُواْ يَكُوسَى إِنَّ فِيهَا قَوْمًا جَبَّادِينَ وَإِنَّا لَن تَدَخُلُهَا حَتَى يَغُرُجُواْ مِنْهَا ﴾ (المائدة: ٢٢).

<sup>(</sup>۱) انظر: رد على اليهودية واليهودية المسيحية، ص٤٩٧، موسى عبد الله، ص٦٩، الله والأنبياء، ص٢٥٦-

<sup>(</sup>٢) انظر: جامع البيان، مج٤،ج٦، ص٢١٣- ٢٢٥، معالم التنزيل في تفسير القرآن، ج٢، ص٣٤، الله والأنبياء، ص٢٥٢- ٢٥٣.

٢. تخلف بني إسرائيل عن القتال، لا نقدر أن نصعد إلى الشعب لأنهم أشد منا، هذا ما وافق القرآن الكريم في قوله تعالى: ﴿ قَالُواْ يَكُوسَى ٓ إِنَّا لَن نَدْخُلَهَ ٓ أَبَدًا مَّا دَامُواْ فِيها ۖ فَادْهَب أَنتَ وَرَبُّكَ فَقَدَتِلا ٓ إِنَّا هَنْهُنَا قَعِدُونَ ﴾ (المائدة: ٢٤).

قول الرجلين يوشع بن نون وكالب بن يفنه لبني إسرائيل لا تتمردوا على الرب ولا تخافوا من شعب الأرض... والرب معنا، هذا ما وافق القرآن الكريم في قوله تعالى: ﴿ قَالَ رَجُلَانِ مِنَ اللَّهِ مَا أَدَّ مُلُوا عَلَيْهِمُ الْبَابِ فَإِذَا دَخَلَتُمُوهُ فَإِنَّكُمْ عَلِبُونَ وَعَلَى اللَّهِ فَتَوَكَّلُوا إِن كُنتُم مُؤمِّ مَا اللَّهُ عَلَيْهِمُ الْبَابِ فَإِذَا دَخَلَتُمُوهُ فَإِنَّكُمْ عَلِبُونَ وَعَلَى اللَّهِ فَتَوَكَّلُوا إِن كُنتُم مُؤمِّمنِينَ ﴾ (المائدة: ٢٢- ٢٣).

٣. تذمر بني إسرائيل على موسى وهارون على كل شيء.

#### أما مواطن الاختلاف:

- أورد العهد القديم والتوراة السامرية في سفر الخروج محاربة يوشع بن نون للعماليق في عهد موسى، وكان موسى يرفع يديه بالدعاء، فإذا انخفضت يداه تغلب العماليق، وإذا رفعها انتصر بنو إسرائيل، وهذا ما لم يتم ذكره في القرآن الكريم.
- ٢. قول الرب بأنه يغفر لبني إسرائيل الجماعة الشريرة المتذمرين عليه، لم ترد ذكرها في القرآن الكريم.
- ٣. الرب يغضب على موسى وهارون؛ لأنهما خانا الرب وسط بني إسرائيل، وهذا مخالف لما جاء به القرآن الكريم من أن موسى الله أنه لا يملك إلا نفسه وأخاه ليقاتلا، فحرم الله عليهم بني إسرائيل دخول الأرض المقدسة وعاقبهم بالتيه أربعين عاماً، أي حرمت عليهم بسبب تخلفهم عن القتال وليس بسبب غضب الرب على موسى وهارون كما يزعمون.
- ٤. بين "اليازجي" أن سبب منع موسى الطبيخ من دخول الأرض المقدسة هي: أن موسى قاد شعبه بشكل مادي كامل، ولم يتحل بأي تواصل روحي بينه وبين ربه وأن أرض المقدسة المذكورة في النص لا يدخلها إلا كل من تحلى باتصال روحي قوي (١)، أما القرآن الكريم فقد بين أن سبب التيه هو عصيان الشعب اليهودي لأوامر الله والتمرد على أمر نبيهم في الجهاد في سبيل الله.

<sup>(</sup>١) انظر: رد على اليهودية واليهودية المسيحية، ص٤٩٦ - ٥٠٠.

## المطلب الثاني

#### التيــــــــــه

يذكر العهد القديم والتوراة السامرية حوادث وانتصارات وهمية حدثت لبني إسرائيل ضد كثير من الأمم في أثناء مرحلة التيه، وعدم الغلبة لهم حتى يموت كل الجيل الذي نكص عن القتال ما عدا يوشع بن نون وكالب بن يفنه، هذه الأحداث مليئة بالتناقضات الصارخة التي لا يمكن التوفيق بينها مهما بذل المرء من تكلف؛ لأنها كتبت بأيدي أشخاص مختلفين في أزمان وعصور مختلفة، ثم جمعت، وهذا ما يدل على تحريفها وتضاربها مع الواقع (۱).

أما القرآن الكريم فقد حدثنا أن الله سبحانه وتعالى قد أعطى بني إسرائيل في النيه كثيراً من المعجزات التي حدثت على يد موسى، ورغم أنهم كفروا بالنعم التي أنعمها الله عليهم وتواقحوا علي المولى سبحانه وتعالى، حيث قالوا لموسى: ﴿ قَالُواْ يَعُوسَىٰ إِنَّا لَن نَدّخُلُهَا آبُداً مّا دَامُواْ فِيها المولى سبحانه وتعالى، حيث قالوا لموسى: ﴿ قَالُواْ يَعُوسَىٰ إِنَّا لَن نَدّخُلُها آبُداً مّا دَامُواْ فِيها فَأَذَهَبَ أَنتَ وَرَبُّكَ فَقَاتِلا إِنَّا هَهُنَا قَعِدُونَ ﴾ (المائدة: ٤٢)، فعاقبهم الله بالنيه أربعين عاماً قال تعالى: ﴿ قَالَ فَإِنَّهَا مُحَرّمَةُ عَلَيْمِمْ أَرْبِعِينَ سَنَةُ يَتِيهُونَ فِي اللَّرْضِ فَلا تَأْسَ عَلَى الْقَوْمِ الفيسِقِينَ سَنَةُ يَتِيهُونَ فِي اللَّرْضِ فَلا تَأْسَ عَلَى الْقَوْمِ الفيسِقِينَ اللَّهُ وَلا المولى سبحانه رأف بهم في النيه من أجل موسى وهارون والرجلين اللذين أنعم الله عليهما، وهما يوشع بن نون وكالب بن يفنه، ومن أجل الدراري والنساء والأطفال والبهائم. وفي تلك الصحراء الحارقة التي لا ماء فيها ولا كلاً ولا طعام جعل الله الممام تظلهم من حر الشمس، وأنبع الماء من الصخر، وأرسل لهم المن والسلوى، وبعدئذ كانت لهم الغمام تظلهم من حر الشمس، وأنبع الماء من الصخر، وأرسل لهم المن والسلوى، وبعدئذ كانت وفاة هارون، ثم بعده موسى العَيْقُ بثلاث سنوات، وأقام الله فيهم يوشع بن نون نبياً خليفة عن موسى بن عمران (٢).

وبعد ذلك قصد بهم بيت المقدس فحاصرها، فأمر الله يوشع بن نون أن يأمر بني إسرائيل حين يدخلون بيت المقدس أن يدخلوا أبوابها سجداً وهم يقولون حطة، أي حط الله سبحانه وتعالى عنا ذنوبنا، فبدلوا ما أمروا به، ودخلوا يزحفون وهم يقولون: حبة في شعير (٣).

اتفق العهد القديم والتوراة السامرية مع القرآن الكريم في مواضع واختلفا في مواضع:

<sup>(</sup>١) انظر: الله والأنبياء، ص٢٦٢.

<sup>(</sup>۲) انظر: النكت والعيون، تفسير المارودي، أبو الحسن علي بن محمد بن محمد بن حبيب البصري البغدادي، الشهير بالماوردي، حققه: السيد ابن عبد المقصود بن عبد الرحيم، ج٢، ص٢٥، دار الكتب العلمية، بيروت- لبنان، فتح البيان، ج٣، ص٣٨٩- ٣٩٤، تفسير القرآن العظيم لابن كثير، ج٢، ص٥١- ٥٨، ج٣، ص٤٠٠، تيسير العلى القدير لاختصار تفسير ابن كثير، ج٣، ص١٧٩، القرآن والتوراة أين يتفقان وأين يفترقان، ج١، ص٢٤٦- ٢٤٨.

<sup>(</sup>٣) انظر: فتح البيان في مقاصد القرآن، البخاري، ج٣، ص٣٨٩- ٣٩٤.

#### من مواضع الاتفاق:

المدة التي تاه فيها بنو إسرائيل في صحراء سيناء هي أربعون سنة، لتخلفهم عن القتال.

#### أما مواطن الاختلاف:

الأحداث التي وقعت بالتيه ولم يذكرها القرآن الكريم:

- ١. صنع خيمة الاجتماع.
- ٢. صنع التابوت ليسكن الله فيه- تعالى الله عن ذلك علواً كبيراً-.
  - ٣. تفاصيل القرابين وبعض الأحكام.
  - ٤. إحراق الله لابني هارون؛ لأنهما قدما قربانا فيه نار غريبة.
- و. إحصاء بني إسرائيل في التيه والأعداد الخرافية والمرفوضة (١).
- آ. شتم هارون وأخته مريم لموسى بسبب المرأة الكوشية التي تزوجها، فحمي غضب الرب وأصاب مريم بالبرص وتشفع لها موسى عند الرب (٢).
  - V. موسى يرجم رجلاً يحتطب يوم السبت(T).
- ٨. موت مريم أخت موسى في برية صين، وموت هارون في جبل هور مغضوباً عليه من الرب؛ لأنه عصى أمر الله مع موسى (٤).
  - ٩. قام ملك كنعان بمحاربة إسرائيل في طريق أتاريم فهزمهم وسبى منهم $^{(\circ)}$ .
- ١. أراد بنو إسرائيل المرور بأرض الأموريين فلم يسمح لهم ملك الأموريين بذلك؛ فحاربه بنو إسرائيل وضربوه بحد السيف وملكوا أرضه (٦).

<sup>(</sup>١) انظر: الله والأنبياء، ص٢٦٥ - ٢٦٦.

<sup>(</sup>٢) انظر: سفر العدد(١٢: ١- ١٠)، الترجمة العربية لتوراة السامريين، سفر العدد(١٢: ١- ١٠)، ج١، ص٢٣٤.

<sup>(</sup>٣) انظر: سفر العدد(١٥: ٣٦ - ٣٦)، الترجمة العربية لتوراة السامريين، سفر العدد(١٥: ٣٦ - ٣٦)،ج١، ص ٢٤٥.

<sup>(</sup>٤) انظر: سفر العدد (۲۰: ۳۲ - ۳۲)، الترجمة العربية لتوراة السامريين، سفر العدد(۲۰: ۳۲ - ۳۲)، ج۱، ص ۲٤٥.

<sup>(</sup>٥) انظر: سفر العدد (٢١: ١– ٣)، الترجمة العربية لتوراة السامريين، سفر العدد(٢١: ١– ٣)، ج١، ص٢٩٠.

<sup>(</sup>٦) انظر: سفر العدد (٢١: ٣٣- ٣٥)، الترجمة العربية لتوراة السامريين، سفر العدد (٢١: ٣٣- ٣٥)، ج١، ص٢٩٨، الله والأنبياء، ص٢٦٦.

# المبحث التاسع قصة موسى مع قارون

## المبحث التاسع قصــة موسى مع قـارون(قورح)(١)

وهنا تذمر كل جماعة إلى خيمة الاجتماع فغطتهما السحابة رمزاً للحضور، وبعدها عين الله هارون ونسله كهنة له.

تذكر التوراة خطيئة وقع فيها كليم الله موسى، فقد أمره الله أن يكلم الصخرة لتخرج ماء يشرب منه الشعب العطشان، ولكن موسى في غضب لم يكلم الصخرة، بل ضربها مرتين، فغضب الله عليه؛ لأنه لم يكلم الصخرة ولم يقدس الله أمام الشعب، فغضب الرب عليه وقال له لن تدخل إلى أرض كنعان قائداً للشعب، وكأنه يطلب من موسى أن يستقيل.

وبعدئذ تضرع موسى إلى الرب لكي يدخل أرض كنعان، ولكن الله غضب عليه بسبب الشعب، وقال له الرب: كفاك! لا تعد تُكَلمني أيضاً في هذا الأمر... ولا تعبر هذا الأردن<sup>(٤)</sup>.

(۲) سفر العدد (۱۲: ۲۱– ۲۶)، انظر: الترجمة العربية لتوراة السامريين، سفر العدد(۱۱: ۲۱– ۲۶)، ج۱، ص۲۲۲–۲۲۳.

<sup>(</sup>١) وهو ابن يصهار بن قهات بن لاوي، انظر: قاموس الكتاب المقدس، ص٧٤٦.

<sup>(</sup>٣) انظر: سفر العدد (١٦: ٢١- ٣٥)، انظر: الترجمة العربية لتوراة السامريين، سفر العدد(١٦: ٢١- ٣٥)، ج١، ص٢٦٢ - ٢٦٦.

<sup>(</sup>٤) انظر: سفر التثنية (٣: ٢٣- ٢٦)، انظر: الترجمة العربية لتوراة السامريين، سفر التثنية (٣: ٢٣- ٢٦)، ج١، ص٥١٥- ٤٢٦، موسى كليم الله، ص٦٧- ٦٩.

#### أما ما حدثنا به القرآن الكريم كما يلى:

تعرض قصة قارون سلطان المال والعِلم، وكيف ينتهي بالبوار مع البغي والبطر، وتظهر قيمة المال والزينة إلى جانب قيمة الإيمان، والصلاح مع الاعتدال والتوازن في الاستمتاع بطيبات الحياة بدون علو في الأرض ولا فساد، قال تعالى: ﴿ إِنَّ قَدُونَ كَانَ مِن قَوْمِ مُوسَى فَبُونَ عَلَيْهِمٌ الحياة بدون علو في الأرض ولا فساد، قال تعالى: ﴿ إِنَّ قَدُونَ كَانَ مِن قَوْمِ مُوسَى فَبُونَ عَلَيْهِمٌ وَوَالَيْنَةُ مِنَ ٱلكُونُو مَا إِنَّ مَفَاقِعَهُ لَنَ نُورُ إِلَّهُ الدَّارَ الْآخِرة وَلَى اللَّهُ وَاللَّهُ لا يَقْتَ إِنَّ اللهُ لا يُحِبُ الفَيويين ﴿ وَالنَّهُ اللهُ لا يُحِبُ المُفْسِدِين ﴿ وَاللَّهُ اللهُ لا يُحِبُ اللَّهُ اللهُ لا يُحِبُ المُفْسِدِينَ ﴿ وَاللَّهُ اللهُ لا يُحِبُ المُفْسِدِينَ وَاللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ اللهُ اللهُ وَعَلَى اللهُ وَيَعَلَى اللهُ وَاللهُ اللهُ اللهُ وَعَلَى اللهُ وَيَعَلَمُ اللهُ وَعَلَى اللهُ وَاللهُ المُعْرِقُونَ اللهُ وَعَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ وَعَلَى اللهُ وَعَلَى اللهُ وَعَلَى اللهُ عَلَى اللهُ وَعَلَى اللهُ وَعَلَى اللهُ وَعَلَى اللهُ وَعَلَى اللهُ وَعَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ وَعَلَى اللهُ عَلَى اللهُ المُعْمَودِينَ اللهُ وَاللهُ المَا المُعْمَودِينَ اللهُ وَاللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ المَعْمَودِينَ اللهُ وَاللهُ المَعْمَودُ وَاللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ وَاللهُ المَعْمَودُ وَاللهُ المُعْمَلُولُ اللهُ وَاللهُ اللهُ المُعْمَلُولُ اللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ المُعْمَلُولُ اللهُ وَاللهُ المُعْمَلُولُ اللهُ المُعْمَلُولُ اللهُ المُعْمَلُولُ اللهُ وَاللهُ المُعْمَلُولُ اللهُ المُعْمَلُولُ اللهُولُ اللهُ المُعْمَلُولُ اللهُ المُعْمَلُولُ اللهُ المُعْمَلُولُ ا

قال ابن عباس رَخِوَالِلَهُ عَنْهُا: إن قارون كان ابن عم موسى الله وقال قتادة رضي الله عنه: كان يسمى بالمنور لحسن صوته بالتوراة، ولكن عدو الله نافق كما نافق السامري، فأهلكه البغي لكثرة ماله، وقيل: كان من السبعين رجلاً الذين اختارهم موسى الله لله لميقات ربه، ولكنه تكبر عليهم وتطاول وتجاوز الحد (۱).

<sup>(</sup>۱) انظر: النكت والعيون، ج٤، ص٢٦٤، معاني القرآن وإعرابه، إبراهيم بن السري بن سهل، أبو إسحاق الزجاج، ج٤، ص١٥٣، عالم الكتب، ط١، ١٤٠٨ هـ – ١٩٨٨ م، بيروت، نهاية الأرب في فنون الأدب، أحمد بن عبد الوهاب بن محمد بن عبد الدائم القرشي التيمي البكري، شهاب الدين النويري، ج١٣، ص ٢٣٣، دار الكتب والوثائق القومية، ط١، ١٤٢٣ هـ، القاهرة.

وقيل: زاد في ثيابه طولاً وترفعاً على قومه، عن ابن عباس رَخَالِتُهُ عَنْهَا قال: كانت خزائنه يحملها أربعون رجلاً أقوياء (١). ولقد وجه الصالحون له خمس نصائح:

- ١. ﴿ لَا تَفْرَحُ إِنَّ ٱللَّهُ لَا يُحِبُ ٱلْفَرِحِينَ الله ﴾ (القصص: ٧٦)، أي لا تبطر بما أعطيت وتفخر على غيرك، وهو الفرح المنهي عنه، الذي يوقع صاحبه فيما يغضب الله، وينسيه ذكره وشكره.
- ٢. ﴿ وَٱبْتَغِ فِيمَا ٓ ءَاتَمْكُ ٱللَّهُ ٱلدَّارَ ٱلْآخِرَةً ﴾ (القصص: ٧٧)، أي استعمل المال في طاعة الله لتحصل على الثواب في الدار الآخرة.
- ٣. ﴿ وَلَا تَنْسَى نَصِيبَكَ مِنَ ٱلدُّنْيَا ﴾ (القصص: ٧٧)، مما أباح الله تعالى لك من المأكل والمشارب والملابس والمساكن والمناكح، فإن لربك عليك حقاً، ولنفسك عليك حقاً، ولأهلك عليك حقاً، فآت كل ذي حق حقه.
- ٤. ﴿ وَأَحْسِن كُمَّا أَحْسَنَ اللَّهُ إِلَيْكُ ﴾ (القصص: ٧٧)، أي أحسن إلى خلقه بما لك كما أحسن الله إليك.
- ٥. ﴿ وَلَا تَبْغِ ٱلْفَسَادَ فِي ٱلْأَرْضِ ﴾ (القصص: ٧٧)، أي لا تسئ إليهم ولا تفسد فيهم، فتعاملهم ضد ما أمرت فيهم فيعاقبك ويسلبك ما وهبك ولم يستمع قارون لهذه النصائح؛ بل ازداد كبراً وعلواً وفخراً وقال: ﴿ إِنَّمَا أُوبِيتُهُ عَلَى عِلْمٍ عِندِئَ ﴾ (القصص: ٧٨)، فرد تعالى عليه: ﴿ أَوَلَمْ يَعْلَمُ أَنَ اللَّهُ قَدْ أَهْلُكُ مِن قَبْلِهِ عِندِئَ ﴾ (القصص: ٧٨)، فرد تعالى عليه: ﴿ أَوَلَمْ يَعْلَمُ أَنَ اللَّهُ قَدْ أَهْلُكُ مِن قَبْلِهِ عِندِئَ ﴾ (القصص: ٧٨)، ورد تعالى عليه: ﴿ أَوَلَمْ يَعْلَمُ أَنَ اللَّهُ وَنَ مَنْ هُو اللَّهُ مِنْهُ وَاللَّهُ مَعْلًا ﴾ (القصص: ٧٨).

﴿ فَخَرَجَ عَلَى قَوْمِهِ فِي زِينَتِهِ ﴾ (القصص: ٧٩)، قال الحسن: خرج في الحمرة والصفرة، بخدمه وعبيده وزينته، فلما رآه طلاب الدنيا قالوا: ﴿ يَلَيْتَ لَنَا مِثْلَ مَا أُودِى قَدُونُ إِنَّهُ لِلْأُو بَخَرُ مَظْ عَظِيمٍ ﴿ آَا اللهِ عَلَيْهِ عَظِيمٍ ﴿ آَا اللهِ عَلَيْهِ عَظِيمٍ ﴿ آَا اللهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَظِيمٍ ﴿ آَا اللهُ عَلَيْهُ إِلَا الصَّكِيمُ وَنَ الذين أوتوا العلم قالوا: ﴿ وَيَلَكُمُ مُوابُ اللهِ خَيْرٌ لَمَنْ ءَامَنَ وَعَيلَ صَلِحًا وَلَا يُلَقَّلُهُمَ إِلَّا الصَّكِيمُ وَنَ اللهِ اللهِ اللهُ القصص: ١٠٥) (٢).

اتفقت التوراة مع القرآن الكريم في مواضع واختلافها في مواضع:

<sup>(</sup>۱) انظر: النكت والعيون، ج٤، ص٢٦٤، معاني القرآن وإعرابه، إبراهيم بن السري بن سهل، أبو إسحاق الزجاج، ج٤، ص١٥٣، عالم الكتب، ط١، ١٤٠٨ هـ – ١٩٨٨ م، بيروت، نهاية الأرب في فنون الأدب، أحمد بن عبد الوهاب بن محمد بن عبد الدائم القرشي التيمي البكري، شهاب الدين النويري، ج١٣، ص ٢٣٣، دار الكتب والوثائق القومية، ط١، ١٤٢٣ هـ، القاهرة.

<sup>(</sup>٢) انظر: إرشاد العقل السليم إلى مزايا الكتاب الكريم، ج٧، ص٢٥.

#### اتفقت التوراة والقرآن الكريم على قصة قارون:

أن قارون كان مشهوراً بغناه، وأنكر نعمة الله عليه، وطغى طغياناً كثيراً طغيان الظالمين المستكبرين، فخسف الله به الأرض<sup>(۱)</sup>.

ورد اسم هذا الرجل في التوراة (قورح): [فَلَمَّا فَرَغَ مِنَ التَّكَلُّمِ بِكُلِّ هذَا الْكَلَامِ، انْشَقَتِ الأَرْضُ الَّتِي تَحْتَهُمْ، وَفَتَحَتِ الأَرْضُ فَاهَا وَابْتَلَعَتْهُمْ وَيُيُوتَهُمْ وَكُلَّ مَنْ كَانَ لِقُورَحَ مَعَ كُلِّ الأَمْوَالِ، الْأَرْضُ الَّتِي تَحْتَهُمْ، وَفَتَحَتِ الأَرْضُ فَاهَا وَابْتَلَعَتْهُمْ وَيُيُوتَهُمْ وَكُلَّ مَنْ كَانَ لِقُورَحَ مَعَ كُلِّ الأَمْوَالِ، فَنَزَلُوا هُمْ وَكُلُّ مَا كَانَ لَهُمْ أَحْيَاءً إِلَى الْهَاوِيةِ، وَانْطَبَقَتْ عَلَيْهِمِ الأَرْضُ، فَبَادُوا مِنْ بَيْنِ الْجَمَاعَةِ. وَكُلُّ إِسْرَائِيلَ الَّذِينَ حَوْلَهُمْ هَرَيُوا مِنْ صَوْتِهِمْ، لأَنَّهُمْ قَالُوا: «لَعَلَّ الأَرْضَ تَبْتَلِغْنَا» وَخَرَجَتْ نَارٌ مِنْ عِنْدِ الرَّبِ وَأَكْلَتِ الْمِئَتَيْنَ وَالْخَمْسِينَ رَجُلاً الَّذِينَ قَرَبُوا الْبَخُورَ] (٢).

وهذا ما أكده القرآن الكريم في قوله تعالى: ﴿ فَسَفْنَا بِهِ وَبِدَارِهِ ٱلْأَرْضَ فَمَا كَانَ لَهُ مِن فَعَة مِن مُونِ ٱللّهِ وَمَاكَاكَ مِن ٱلْمُنتَصِرِينَ ﴿ القصص: ٨١)، أي: ما أغنى عنه ماله ولا جمعه ولا خدمه وحشمه ولا دفعوا عنه نقمة الله وعذابه، ولا كان هو في نفسه منتصراً فلا ناصر له من نفسه ولا من غيره، ولما رأى طلاب الدنيا ما نزل به من غضب الله عليه وعقابه له، رجعوا إلى أنفسهم وندموا على ما كان منهم، قال تعالى: ﴿ وَأَصْبَحَ ٱلّذِينَ تَمَنّوا مَكَانَدُ بِٱلْأَمْسِ يَقُولُونَ وَيَكَانَدُ لا لَكُونَ اللهُ عَلَيْنَا لَخَسَفَ بِنَا وَيَكَانَدُ لا وَيَكَانَدُ لا وَيَكَانَهُ وَيَكَانَدُ لا وَيَكَانَهُ وَيَكَانَدُ لا وَيَكَانَهُ وَيَعَدِرُ لَوَلا أَن مَنَ ٱللّهُ عَلَيْنَا لَخَسَفَ بِنَا وَيَكَانَدُ لا وَيَكَانَدُ لا وَيَضَافَ وَيَكَانَدُ لا وَيَكَانَهُ وَيَعَدِرُ لَوَلا أَن مَنَ ٱللّهُ عَلَيْنَا لَخَسَفَ بِنَا وَيَكَانَدُ لا وَيَعَانَا لَحُسَفَ مِنَا وَيَعَانَا لَعَسَفَ وَيَعَدُونَ اللهُ عَلَيْنَا لَخَسَفَ بِنَا وَيَكَانَدُ لا وَيَعَالَعُ وَيَعَدِونَ اللهُ عَلَيْنَا لَحُسَفَ بِنَا وَيَكَانَدُهُ لا وَيَعَانَا لَعَسَفَ وَاللّهُ عَلَيْنَا لَحُسَفَ بِنَا وَيَعَانَا لَكُونُ اللهُ عَلَيْنَا لَكُونُهُ وَيَعَانَا لَعُونُ وَيَعَانَا لَكُونُ اللهُ عَلَيْنَا لَكُونُ النَّهُ عَلَيْنَا لَكُونُهُ اللهُ عَلَيْنَا لَكُونُ اللهُ عَلَيْنَا لَكُونُ وَلَا اللهُ وَلِي اللهُ وَلَا اللهُ عَلَيْنَا لَكُونُ اللهُ وَلَا اللهُ وَلَاللهُ وَلَا اللهُ وَلِي اللهُ وَلَا اللهُ وَلِهُ اللهُ وَلِي اللهُ وَلِي اللهُ وَلَا اللهُ وَلِي اللهُ وَلِي اللهُ وَلَا اللهُ وَلِي اللهُ وَلِي اللهُ وَلَا وَلَا وَلَا وَلَا اللهُ وَلَا لَا فَيْ وَلَا وَلَا وَلَا وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَالْمُ الله

#### أما مواضع اختلاف:

ففي التوراة يخرج (قورح) قارون على موسى ومعه عدد من الأتباع، وكادوا يشعلون فتة في قوم موسى، وبسبب تذمرهم خسف الله بهم الأرض، أما القرآن الكريم فيركز على استكبار قارون وغناه حيث كفر بالله وظن أن ماله سيخلده ويملك به الدنيا، فخسف الله به الأرض لاستكباره.

<sup>(</sup>١) انظر: نهاية الأرب في فنون الأدب،ج١٦، ص٢٣٣، القرآن والتوراة أين يتفقان وأين يفترقان، ج١، ص ٢٥٩.

<sup>(</sup>٢) سفر العدد (١٦: ٣١- ٣٥)، انظر: الترجمة العربية لتوراة السامريين، سفر العدد(١٦: ٣١- ٣٥)،ج١، ص٢٦٥- ٢٦٦.

<sup>(</sup>٣) انظر: فتح القدير، ص٢٤٤- ٢٤٦، ط٢، صفوة التفاسير، محمد علي الصابوني، ج٢، ص٤٤- ٤٤٨، دار القرآن العظيم لابن كثير، ج٣، ص٩٢٥- ٥٢٩ دار القرآن العظيم لابن كثير، ج٣، ص٩٢٥- ٥٣٨.

وعلى أي حال فالقرآن الكريم والتوراة يتفقان في صحة القصة والشخصية، أما العبرة المستفادة من قصة القرآن الكريم فهي واضحة؛ حيث يربط القرآن الكريم بين العمل ونتائجه ومن ثم الغاية العلمية التربوية من وراء ذلك، وهذا ما لم نجد له أثراً في التوراة (۱).

(١) القرآن والتوراة أين يتفقان وأين يفترقان، ج١، ص ٢٥٩ - ٢٦٠ بتصرف.

## المبحث العاشر

قصة موسى الطَّيِّين مع العبد الصالح ( الخضر الطِّيِّين ).

# المبحث العاشر قصة موسى الطَيْنُ مع العبد الصالح (الخضرالطَيْنُ)

إن ما جاء في القرآن الكريم عن ذكر قصة لقاء موسى الطبيخ بالعبد الصالح لم يعثر عليها في التوراة، أما ما جاء به القرآن الكريم بهذا الشأن يوضح ملامح شخصية موسى الطبيخ الحقيقية والتي تتافي الشخصية والصفات التي فهمها الباحثون في أقوالهم، وهذا اللقاء يوضح مراحل تلك الشخصية النبوية الصافية والتي تخالف تماماً ما جاء في التوراة.

وما يعنينا هنا من هذه القصة هي تلك السمات التي جعلت موسى الطَّيِّين يصل الذروة في الأدب والتعامل مع من اختارهم الله لهداية البشر، وعلمهم بظواهر الأمور قبل بواطنها، يقول تعالى في كتابه العزيز: ﴿ وَإِذْ قَالَ مُوسَىٰ لِفَتَىٰهُ لَا ٓ أَبُرَحُ حَقَّى أَبُلُغُ مَجْمَعَ ٱلْبَحْرَيْنِ أَوْ أَمْضِيَ حُقُبًا الله فَلَمَّا بِلَغَا بَجْمَعَ يَيْنِهِ مَا نَسِيَا حُونَهُمَا فَأَتَّخَذَ سَبِيلَهُ فِي ٱلْبَحْرِ سَرَيًا الله فَلَمَّا جَاوَزًا قَالَ لِفَتَ لَهُ ءَانِنَا غَدَآءَنَا لَقَدْ لَقِينَا مِن سَفَرِنَا هَذَا نَصَبًا ١٠٠ قَالَ أَرَءَيْتَ إِذْ أَوَيْنَآ إِلَى ٱلصَّخْرَةِ فَإِنِي نَسِيتُ ٱلْحُوتَ وَمَا أَنسَنِيهُ إِلَّا ٱلشَّيْطَانُ أَنْ أَذْكُرُهُ وَٱتَّخَذَ سَبِيلَهُ فِٱلْبَحْرِ عَجَبًا اللَّ قَالَ ذَلِكَ مَا كُنَّا نَبْغُ فَأَرْتَدًا عَلَىٰ ءَاثَارِهِمَا قَصَصَا الله فَوَجَدَا عَبْدًا مِنْ عِبَادِنَا ءَانَيْنَهُ رَحْمَةُ مِنْ عِندِنَا وَعَلَمْنَهُ مِن لَدُنَّا عِلْمَا الله قَالَ لَهُ مُوسَىٰ هَلْ أَتَّبِعُكَ عَلَىٰ أَن تُعَلِّمَنِ مِمَّا عُلِّمْتَ رُشْدًا الله قَالَ إِنَّكَ لَن تَسْتَطِيعَ مَعِى صَبْرًا الله وَكَيْفَ تَصْبِرُ عَلَى مَا لَوْ يَحِطُ بِهِ خُبُرًا ١١ قَالَ سَتَجِدُنِي إِن شَآءَ ٱللهُ صَابِرًا وَلَآ أَعْصِى لَكَ أَمْرًا ١١ قَالَ فَإِن ٱتَّبَعْتَنِي فَلَا تَسْعَلْنِي عَن شَيْءٍ حَتَّى أُحْدِثَ لَكَ مِنْهُ ذِكْرًا ١٠٠ فَٱنطَلَقَا حَتَّى إِذَا رَكِبَا فِي ٱلسَّفِينَةِ خَرَقَهَا قَالَ أَخَرَقْنَهَا لِنُغْرِقَ أَهْلَهَا لَقَدْ جِنْتَ شَيْئًا إِمْرًا ﴿ اللَّهِ قَالَ أَلَدَ أَقُلَ إِنَّكَ لَن تَسْتَطِيعَ مَعِي صَبْرًا ﴿ اللَّهِ قَالَ لَا نُوَاخِذْنِي بِمَا نَسِيتُ وَلَا تُرْهِقِنِي مِنْ أَمْرِي عُسْرًا اللهِ فَأَنطَلَقَا حَقَّ إِذَا لَقِيَا غُلَمًا فَقَنَلَهُ قَالَ أَقَنَلْتَ نَفْسًا زَكِيَةٌ بِغَيْرِ نَفْسِ لَّقَدْ جِنْتَ شَيْئًا نُكُرًا ١٠ ﴿ قَالَ أَلَمْ أَقُلُ لَكَ إِنَّكَ لَن تَسْتَطِيعَ مَعِيَ صَبْرًا ١٠ قَالَ إِن سَأَلْنُكَ عَن شَيْءٍ بَعْدَهَا فَلَا تُصَحِبْنِي قَدْ بَلَغْتَ مِن لَّدُنِّي عُذْرًا اللَّ فَأَنطَلَقَا حَتَّى إِذَا آنَيا ٓ أَهْلَ قَرْيَةٍ أَسْتَطْعَمَا آ أَهْلَهَا فَأَبُواْ أَن يُضَيِّفُوهُمَا فَوَجَدَا فِيهَا جِدَارًا يُرِيدُ أَن يَنقَضَّ فَأَقَامَةً، قَالَ لَو شِئْتَ لَنَّخَذْتَ عَلَيْهِ أَجْرًا اللهِ عَلَيْهِ صَبْرًا فِرَاقُ بَيْنِي وَيَنْنِكَ سَأُنَيِنَكَ بِنَأُوبِلِ مَا لَمْ تَسْتَطِع عَلَيْهِ صَبْرًا اللهِ أَمَّا السَّفِينَةُ فَكَانَتْ لِمَسَدِكِينَ يَعْمَلُونَ فِي الْبَحْرِ فَأَرَدَتُ أَنْ أَعِيبَهَا وَكَانَ وَرَآءَهُم مِّلِكُ يَأْخُذُكُلَ سَفِينَةٍ عَصَبًا ﴿ وَأَمَّا الْفُلَامُ وَكَانَ أَبُولُهُ مُؤْمِنَيْنِ فَخَشِينَا أَن يُرْهِقَهُمَا طُغْيَنَا وَكُفْرًا ﴿ فَا فَارَدْنَا أَن يُبْدِلُهُمَا رَبُّهُمَا خَيْرًا مِنْهُ ذَكُوةً وَكَانَ أَبُوهُمَا وَيَعْتَدُونَ يَتِيمَيْنِ فِي الْمَدِينَةِ وَكَانَ تَعْتَدُدُكُنَ لَهُمَا وَكَانَ أَبُوهُمَا وَيَسْتَخْرِجَا كَنزَهُمَا رَحْمَةً مِن رَبِيكً وَمَا فَعَلْنُهُ عَنْ أَمْرِئَ ذَلِكَ مَا لَوْدِيلُ مَا لَمُ وَمَا فَعَلْنُهُ عَنْ أَمْرِئَ ذَلِكَ مَا لَوْدِيلُ مَالَمُ مَا وَيَسْتَخْرِجَا كَنزَهُمَا وَيَسْتَخْرِجَا كَنوَيْهُمَا وَيَسْتَخْرِجَا كَانَوْلُولُ مَالُولُ وَمَا فَعَلْنُهُ عَنْ أَمْوِينَا أَنْ يَبِعُقَا لَهُ عَلَيْهُ وَمَا فَعَلْنُهُ عَنْ أَمُولُ وَلَا لَهُ مُعْمَا وَيَسْتَخْرِجَا كَنزَهُمَا وَيَعْرَاقُولُ مَا لَوْ مَا فَعَلْنُهُ وَمَا فَعَلْنُهُ وَيَا أَوْلِكُونَ اللَّهُ وَلَا لَهُ عَلَيْهُ وَمُ الْمُعْلِقُولُ مَا لَوْ عَلَيْهُ وَمُعَمَا وَيَسْتَعْرِهُ وَاللَّهُ فَا وَعَلَاهُ وَلَا لَا عَالَالُولُ مُلْ اللَّهُ فَا فَعَلْنُهُ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَلَا لَعْفَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ لَلْهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ

ويقول المفسرون بأن هذا العبد الصالح هو الخضر الكلي وذلك استناداً لبعض أحاديث رسول الشي بأنه الخضر فعلاً قد آتاه الله العلم اللدتي، واعتبره بعضهم رسولاً أو نبياً، ويقال إن اسمه بليا بن ملكان<sup>(۱)</sup>.

وإن من أسباب هذا اللقاء أن موسى الطبيخ فاخر بنفسه أمام قومه، حيث سألهم عمن أعلم منه، فأتاه الله الوحي وأخبره أن عبداً صالحاً تجده عند مجمع البحرين هو أعلم منك، فجد موسى الطبيخ السير وكان معه فتاه حتى وصلا مجمع البحرين، وفقدا السمكة (الحوت) التي أرادا أكلها بسبب الجوع، وهذا دليل على مكان وجود العبد الصالح(٢).

عن أبي بن كعب ، عن النبي قال: "قام موسى خطيباً في بني إسرائيل، فسئل: أي الناس أعلم؟ قال: أنا. فعتب الله عليه إذ لم يرد العلم إليه، قال: بل. عبد لي عند مجمع البحرين هو أعلم منك. قال: أي رب فكيف لي به؟ قال: خذ حوتا، فاجعله في مكتل، ثم انطلق، فحيثما فقدته، فهو ثم. فانطلق موسى ومعه فتاه يمشيان، حتى انتهيا إلى الصخرة، فرقد موسى، واضطرب الحوت في المكتل، فخرج، فوقع في البحر، فأمسك الله عنه جرية الماء مثل الطاق، وكان للحوت سربا، وقال سفيان: فعقد الإبهام والسبابة، وفرج بينهما، قال: فانطلقا حتى إذا كان من الغد، قال موسى لفتاه: {آتنا غداءنا لقد لقينا من سفرنا هذا نصبا} "قال: "ولم يجد النصب حتى جاوز حيث أمر، "قال ذلك ما كنا نبغ" فارتدا على آثارهما قصصا، يقصان آثارهما ". قال: "وكان لموسى أثر الحوت عجبا، وللحوت سربا" (")

<sup>(</sup>۱) انظر: المحرر الوجيز في تفسير الكتاب العزيز، ج٣، ص٥٢٩، معالم النتزيل في تفسير القرآن، ج٣، ص٢٠٥، معالم النتزيل في تفسير محاهد، أبو الحجاج مجاهد بن جبر التابعي المكي القرشي المخزومي، حققه: د. محمد عبد السلام أبو النيل، ، ص٤٤٩، دار الفكر الإسلامي الحديثة، ط١، ١٤١٠ هـ – ١٩٨٩م، مصر، البداية والنهاية، ص٣٧٩، القرآن والتوراة أين يتفقان وأين يفترقان، ج١، ص٢٥٥٠.

<sup>(</sup>٢) انظر: المحرر الوجيز في تفسير الكتاب العزيز، ج٣، ص٢٢٥، الدر المنثور، ج٥، ص٤١٦.

<sup>(</sup>٣) مسند أحمد، ج٣٥ ، ص٤٩، قال الأرناؤوط: إسناده صحيح على شرط الشيخين.

ونستقيد من هذا اللقاء معرفة أخلاق النبي موسى الكيلا مع هذا المعلم، وإخلاصه بلقائه واعترافه بخطئه كما أخطأ ولم يغضب أو يتذمر حتى انتهى به الأمر إلى الفراق(١).

### - لماذا تنكر التوراة قصة موسى التي مع العبد الصالح؟

إن بني إسرائيل يرون في موسى الطّي أعظم رجل مر في حياتهم من حيث العلم والفقه فكيف يتعلم من غيره، وهذا لا يجوز في نظرهم، لذلك أخفوا هذه القصة ولم يشيروا إليها البتّة.

إن أحق الناس بموسى الطّيّل هو محمد في وأتباعه وليس غيرهم، وإذا كان اليهود يدعون نسبهم دينياً له فهذا هراء ولا يثبته دليل؛ فإنهم أبعد الناس عنه سلوكاً وعقيدة، إن الأنبياء متساوون أمام الله من حيث إنهم مبلغون ومنذرون، وقد أوذوا جميعاً من قبل أقوامهم ولم ينج أحد حتى موسى الطّيّل حيث كذبوه وخدعوه، فعبدوا العجل في غيابه، واتهموه بالباطل حتى برأه الله سبحانه وتعالى. ويؤيد ما ذهبت إليه عن ابن عباس رَحَوَاللَهُ عَنْهُمْ قصُومُوهُ" (٢).

<sup>(</sup>۱) انظر: تفسیر القرآن العظیم لابن کثیر، ج۳، ص۱۲۱- ۱۲۷، تیسیر العلی القدیر لاختصار تفسیر ابن کثیر، ج۳، ص۸۶- ۸۵، فتح القدیر، ج۳، ص۱۱۱- ٤۱۲ ، ط۲، القرآن والتوراة أین یتفقان وأین یفترقان، ج۱، ص۲۰۰.

<sup>(</sup>٢) صحيح البخاري، كتاب تفسير القرآن، باب ولقد أوحينا إلى موسى أن أسر بعبادي فاضرب لهم طريقاً في البحر يبساً لا تخاف دركاً ولا تخشى، ج٦، ص٩٦، ح٤٧٣٧.

# المبحث الحادي عشر المغالطات التوراتية في هذا الفصل.

# المبحث الحادي عشر المغالطات التوراتية

- ١. ذكر نسب موسى بشكل مفصل.
- ٢. تحديد موطن موته الكي قبل أن يموت.
- ٣. انتشال موسى اللي من النهر من قبل ابنة فرعون.
- ٤. سبب قتل فرعون للذكور هو خوفه من انضمام بني إسرائيل لموسى الله إذا حدثت حرب.
  - ٥. قتل موسى التَلْيَّةُ للمصري عمداً.
  - ٦. ذكر المتخاصمين أن كليهما كان من بني إسرائيل.
  - ٧. لم يرد ذكر استئجار شيخ مدين لموسى السي ثماني حجج.
  - ٨. سبب بعث الله لموسى الله صراخ بني إسرائيل من ذل العبودية.
  - ٩. الأعذار التي قدمها موسى الله للله حتى لا يذهب إلى فرعون.
  - ١٠.عدم التأدب في مخاطبة الله على ومعارضته وعدم الامتثال لأوامر الله.
  - ١١. التحريف واضح بين نصوص العهد القديم والتوراة السامرية، في معجزة اليد.
    - ١٢. التكلم كان نهاراً.
    - ١٣. تجسيد ذات الله واضح في عقائدهم.
    - ١٤. لم يتم ذكر الحوار الذي دار بين فرعون وموسى الكيار.
      - ١٥. موسى الليك عاصر فرعونين.
      - ١٦. لم يتم التصريح بقصة هامان وبناء الصرح.
  - ١٧. لم تأتِ في نصوصهم ذكر الرجل الصالح الذي كتم إيمانه من قوم فرعون.
    - ١٨. فرعون هو الذي سمح لبني إسرائيل بالخروج من مصر.
    - ٩ . عدد المركبات التي اصطحبها فرعون للحاق ببني إسرائيل.
      - ٠٢. محاربة الرب عن بني إسرائيل وتزكيته لكلامهم.
      - ٢١. تقديس موسى للشعب ليكونوا مستعدين لميعاد الرب.
    - ٢٢. إرادة الرب لبني إسرائيل شعباً خاصاً به عن باقي الشعوب.

- ٢٣.ذكر تفاصيل كثيرة عن ذهاب موسى الله للرب عند جبل حوريب.
  - ٢٤. موسى اللي يرى الرب وجها لوجه.
- ٢٥. استراح الرب يوم السبت؛ لأنه يوم مقدس ومبارك، لانتهائه في هذا اليوم من خلق السموات والأرض.
  - ٢٦. الله يأمر أنبياءه بالسرقة.
  - ٢٧. هارون هو الذي صنع العجل وأمر بني إسرائيل بعبادة العجل.
    - ٢٨. لم يتم ذكر السامري في التوراة.
    - ٢٩. أمر موسى الرب بأن يرجع عن حمو غضبه ويندم.
    - ٣٠. تعرية هارون لأخيه؛ ليهزأ الشعب من موسى الطِّكالله.
      - ٣١. كسر لوجي الشريعة.
      - ٣٢. الاختلاف في عدد القتلي الذين عبدوا العجل.
  - ٣٣. رؤية بني إسرائيل للرب، ولم يتم ذكر الصاعقة التي أخذتهم بسبب طلبهم رأيت الله على.
    - ٣٤. لم يرد ذكر رفع الجبل فوق بني إسرائيل.
  - ٣٥. رفع موسى المي المي يديه بالدعاء لانتصار بني إسرائيل، وإذا انخفضت يداه تغلب العماليق.
    - ٣٦. أن الرب يغفر للجماعة الشريرة-بني إسرائيل- المتذمرين عليه.
- ٣٧. غضب الرب على موسى وهارون عليهما السلام؛ لخيانتهم للرب وعدم تقديسهم له وسط بني إسرائيل، فكان العقاب التيه.
- .٣٨. قيادة موسى الكل الشعب بشكل مادي، ولم يتحل بأي تواصل روحي بينه وبين الرب، لذلك منع من دخول الأرض المقدسة التي لا يدخلها إلا كل من تحلى بالاتصال الروحي.
  - ٣٩. الأحداث التي وقعت في التيه ولم يتم ذكرها بالقرآن الكريم- التي ذكرتها آنفاً-.
    - ٤. خسف الرب لقورح؛ بسبب تمرده وإشعاله نار الفتنة في قوم موسى الله ...
      - ١٤. لم يتم العثور على قصة موسى اللَّه والعبد الصالح-الخضر -.

# الفصل الثالث

# مواطن الاتفاق والاختلاف بين معجزات موسى الليلا في التوراة والقرآن الكريم.

## ويشتمل على أربعة مباحث:

المبحث الأول: معجزات موسى الطيخ بين التوراة والقرآن.

المبحث الثاني: معجزات موسى المنفق عليها في التوراة والقرآن.

المبحث الثالث: معجزات موسى الطّيِّين المختلف فيها بين التوراة والقرآن الكريم.

المبحث الرابع: معجزات أخرى لموسى الطَّيِّيِّة.

# المبحث الأول معجزات موسى الناللة بين التوراة والقرآن.

ويشتمل على مطلبين:

المطلب الأول: معجزات موسى الطَّيِّين في التوراة.

المطلب الثاني: معجزات موسى الطيية في القرآن.

## المطلب الأول

### معجزات موسى الطِّيِّلا في التوراة .

اعتمد علماء اليهود والحاخامات ورجال الدين في حديثهم عن معجزات موسى المسلام العشر على العهود معجزة اليد على العهد القديم والتوراة السامرية، واطلقوا عليها لفظ "الضربات"، وقد فصل اليهود معجزة اليد والعصا عن باقي الضربات العشر في تعريفهم للضربة، ولكن في تعريفهم للمعجزة، جمعوا اليد والعصا والضربات العشر ضمن المعجزات.

اتفق العهد القديم مع التوراة السامرية على عدد الضربات، ولكن اختلفوا في نوع الضربة، يتضح ذلك على النحو التالي:

#### ١. العصا:

- نص العهد القديم: [«مَا هذه فِي يَدِكَ؟» فَقَالَ: «عَصًا». فَقَالَ: «اطْرَحْهَا إِلَى الأَرْضِ».
   فَطَرَحَهَا إِلَى الأَرْضِ فَصَارَتْ حَيَّةً، فَهَرَبَ مُوسَى مِنْهَا...](۱).
- نص التوراة السامرية: [ ما هذا بيدك، فقال عصا، فقال ألقيه إلى الأرض وألقاه إلى الأرض فصارت ثعباتاً فهرب موسى من بين يديه، وقال الله لموسى امدّ يدك وأشدد به فصارت عصا في كفه...](۲).

## ٢. اليد:

- نص العهد القديم: [ «أَذْخِلْ يَدَكَ فِي عُبِّكَ». فَأَذْخَلَ يَدَهُ فِي عُبِّهِ ثُمَّ أَخْرَجَهَا، وَإِذَا يَدُهُ بَرْصَاءُ
   مِثْلُ الثَّلْجِ. ثُمَّ قَالَ لَهُ: «رُدَّ يَدَكَ إِلَى عُبِّكَ». فَرَدَّ يَدَهُ إِلَى عُبِّهِ ثُمَّ أَخْرَجَهَا مِنْ عُبِّهِ، وَإِذَا هِيَ
   قَدْ عَادَتْ مِثْلَ جَسَدِهِ...] (٣).
- نص التوراة السامرية: :[أدخل يدك في حضنك فأدخل يده في حضنه وأخرجها من حضنه وهودا يده وضحة كالثلج، وقال أعد يدك إلى حضنك فأعد يده على حضنه وأخرجها من حضنه وهودا عادت كجسده...](٤).

<sup>(</sup>١) سفر الخروج (٤: ٢).

<sup>(</sup>٢) الترجمة العربية لتوراة السامريين، سفر الخروج (٤: ٢)، ج١، ص٢٧١.

<sup>(</sup>٣) سفر الخروج (٤: ٦- ٧).

<sup>(</sup>٤) الترجمة العربية لتوراة السامريين، سفر الخروج (٤: ٦-  $\vee$ )، ج١، ص  $\vee$ ٧١.

#### ٣. الــدم:

- نص العهد القديم: [هَا أَنَا أَضْرِبُ بِالْعَصَا الَّتِي فِي يَدِي عَلَى الْمَاءِ الَّذِي فِي النَّهْرِ فَيَتَحَوَّلُ دَمًا. وَيَمُوتُ السَّمَكُ الَّذِي فِي النَّهْرِ وَيَثْتِنُ النَّهْرُ. فَيَعَافُ الْمِصْرِيُّونَ أَنْ يَشْرَبُوا مَاءً مِنَ النَّهْرِ»... وَعَلَى كُلِّ مُجْتَمَعَاتِ مِيَاهِهمْ لِتَصِيرَ دَمًا. فَيَكُونَ دَمٌ فِي كُلِّ أَرْض مِصْرَ...](١).
- نص التوراة السامرية: [هكذا قال الله بهذا تعلم انني الله هانا ضارب بعصاي الذي بيدي على المياه التي في الخليج فتنقلب دماً والأسماك التي في الخليج تموت فينتن الخليج...](٢).

## ٤. الضفادع:

- نص التوراة السامرية: [ قال الله لموسى أدخل إلى فرعون وقل له كذا قال الله أطلق شعبي ليعبدوني، فإن ممتنع أنت من الاطلاق فإنني صادم كل تخمك بالضفادع، ويسعى الخليج ضفادع وتصعد وتدخل في بيوتك وفي خدور مضاجعك وعلى اسرتك وفي بيوت عبيدك وعلى قومك وفي تنانيرك وفي معاجنك...](1).

#### ٥. الجسراد:

- نص العهد القديم: [«هكذا يَقُولُ الرَّبُ إِلهُ الْعِبْرَانِيِّينَ: ... أَطْلِقْ شَعْبِي لِيَعْبُدُونِي. فَإِنَّهُ إِنْ كُنْتَ تَأْبَى أَنْ تُطْلِقَ شَعْبِي هَا أَنَا أَجِيءُ غَدًا بِجَرَادٍ عَلَى تُخُومِكَ، فَيُغَطِّي وَجْهَ الأَرْضِ حَتَّى لاَ يُسْتَطَاعَ نَظُرُ الأَرْضِ. وَيَأْكُلُ الْفَصْلَةَ السَّالِمَةَ الْبَاقِيَةَ لَكُمْ مِنَ الْبَرَدِ...](٥).
- نص التوراة السامرية:[... فإن ممتنع أنت من اطلاق شعبي إنني جالب غداً جراداً على تخمك ويغطي منظر الأرض حتي لا يقدر على رؤية الأرض ويأكل فضلة السالمة الباقية لكم من البرد...](١).

<sup>(</sup>١) سفر الخروج (٧: ١٧ - ١٨).

<sup>(</sup>٢) الترجمة العربية لتوراة السامريين، سفر الخروج(٧: ١٧- ١٨)، ج١، ص٢٨٧.

<sup>(</sup>٣) سفر الخروج (٨: ٢- ٤).

<sup>(</sup>٤) الترجمة العربية لتوراة السامريين، سفر الخروج(٨: ٢-٤)، ج١، ص٢٩٠.

<sup>(</sup>٥) سفر الخروج (١٠: ٣- ٥).

<sup>(</sup>٦) الترجمة العربية لتوراة السامريين، سفر الخروج(١٠: ٣- ٦)،ج١، ص٥٠٥.

#### ٦. البعوض:

- نص العهد القديم: [«قُلْ لِهَارُونَ: مُدَّ عَصَاكَ وَاضْرِبْ تُرَابَ الأَرْضِ لِيَصِيرَ بَعُوضًا فِي جَمِيع أَرْضِ مصررَ». فَفَعَلاَ كَذلكَ...]<sup>(١)</sup>.
- نص التوراة السامرية " القمل": [قل لهرون أبسط يدك بعصاك واضرب تراب الأرض ليصير قملاً في كل أرض مصر، فصنعا كذلك ...](٢).

#### ٧. الذيان:

- نص العهد القديم: [هَا أَنَا أَرْسِلُ عَلَيْكَ وَعَلَى عَبِيدِكَ وَعَلَى شَعْبِكَ وَعَلَى بُيُوتِكَ الذَّبَانَ، فَتَمْتَلِئُ بُيُوتُ الْمِصْرِيِّينَ ذُبَّانًا. وَأَيْضًا الأَرْضُ الَّتِي هُمْ عَلَيْهَا...]<sup>(٣)</sup>
- نص التوراة السامرية "الخليط": [ فإن است مطلقاً شعبى إننى مطلق عليك وعلى عبيدك وعلى قومك وفي بيوتك الخليط فتمتلئ بيوت المصريين من الخليط وأيضاً الأرض التي هم عليها](؛).

## ٨. هلاك المواشى:

- نص العهد القديم: [«ادْخُلْ إِلَى فَرْعَوْنَ وَقُلْ لَهُ: هكذَا يَقُولُ الرَّبُّ إِلَهُ الْعَبْرَانِيِّينَ: أَطْلَقْ شَعْبِي لْيَعْبُدُونِي. فَإِنَّهُ إِنْ كُنْتَ تَأْبَى أَنْ تُطْلِقَهُمْ وَكُنْتَ تُمْسِكُهُمْ بَعْدُ، فَهَا يَدُ الرَّبِّ تَكُونُ عَلَى مَوَاشِيكَ الَّتِي فِي الْحَقْلِ، عَلَى الْخَيْلِ وَالْحَمِيرِ وَالْجِمَالِ وَالْبَقَرِ وَالْغَنَمِ، وَبَأَ تَقيلاً جدًّا. وَيُمَيِّزُ الرَّبُّ بَيْنَ مَوَاشِي إسْرَائِيلَ وَمَوَاشِي الْمِصْرِيِّينَ. فَلاَ يَمُوتُ مِنْ كُلِّ مَا لِبَنِي إسْرَائِيلَ شَىءٌ»...]<sup>(ه)</sup>.
- نص التوراة السامرية: [قال الله لموسى أدخل إلى فرعون وقل له كذا قال الله إله العبرانيين أطلق شعبي ليعبدني، فإن ممتنع أنت من الاطلاق ويقيت مشدداً عليهم، أن يد الله كائنة في مواشيك التي في الصحراء من خيل وحمير ومن جمال ومن بقر ومن غنم وياء عظيماً جداً، ويميز الله بين مواشى إسرائيل وبين مواشى المصريين فلا يموت من كل ما لبني إسرائيل...](١)

<sup>(</sup>١) سفر الخروج(٨: ١٦ - ١٨).

<sup>(</sup>٢) الترجمة العربية لتوراة السامريين، سفر الخروج(٨: ١٢– ١٥)، ج١، ص٢٩٣.

<sup>(</sup>٣) سفر الخروج(٨: ٢١).

<sup>(</sup>٤) الترجمة العربية لتوراة السامريين، سفر الخروج (٨: ١٧)، ج١، ص٢٩٣.

<sup>(</sup>٥) سفر الخروج (٩: ١- ٥).

<sup>(</sup>٦) الترجمة العربية لتوراة السامريين، سفر الخروج (٩: ١- ٥)، ج١، ص٢٩٧.

#### ٩. الدمامل:

- نص العهد القديم: [«خُذَا مِلْءَ أَيْدِيكُمَا مِنْ رَمَادِ الأَتُونِ، وَلْيُذَرِّهِ مُوسَى نَحْوَ السَّمَاءِ أَمَامَ عَيْنَيْ فِرْعَوْنَ، لِيَصِيرَ غُبَارًا عَلَى كُلِّ أَرْضِ مِصْرَ. فَيَصِيرَ عَلَى النَّاسِ وَعَلَى الْبَهَائِمِ دَمَامِلَ طَالِعَةً بِبُثُور فِي كُلِّ أَرْضِ مِصْرَ...] (١).
- نص التوراة السامرية: [قال الله لموسى ولهرون خذا كلما ملء حفنتيكما شرر اتون فيذره موسى نحو السماء بمشاهدة فرعون، فيصير غباراً على كل ارض مصر ويكون على الناس وعلى البهائم قرحاً منتشراً مقيحاً في كل أرض مصر ...](٢).

#### ١٠ البسرد:

- نص العهد القديم: [ أَنْتَ مُعَانِدٌ بَعْدُ لِشَعْبِي حَتَّى لاَ تُطْلِقَهُ. هَا أَنَا غَدًا مِثْلَ الآنَ أُمْطِرُ بَرَدًا
   عَظِيمًا جِدًّا ...]<sup>(٣)</sup>.
- نص التوراة السامرية:[... ويقيت متمرداً على قومي بالامتناع من اطلاقهم، إنني ممطر كالميقات غداً برداً عظيماً جداً...](<sup>1)</sup>.

#### ١١. الظلام الكثيف:

- نص العهد القديم: [«مُدَّ يَدَكَ نَحْق السَّمَاءِ لِيَكُونَ ظَلاَمٌ عَلَى أَرْضِ مِصْرَ، حَتَّى يُلْمَسُ الظَّلاَمُ». فَمَدَّ مُوسَى يَدَهُ نَحْق السَّمَاءِ فَكَانَ ظَلاَمٌ دَامِسٌ فِي كُلِّ أَرْضِ مِصْرَ ثَلاَثَةَ أَيَّامٍ. لَمْ يُبْصِرْ أَحَدٌ أَخَاهُ، وَلاَ قَامَ أَحَدٌ مِنْ مَكَانِهِ ثَلاَثَةَ أَيَّامٍ.] (٥).
- نص التوراة السامرية: [ أبسط يدك إلى السماء ليصير ظلام على أرض مصر ويدلهم الظلام، ويسط موسى يده إلى السماء فصار ظلاماً دامس في كل أرض مصر ثلاثة أيام، لم نظر منهم إنسان أخاه ولم يقم إنسان من موضعه ثلاثة أيام ...](١).

<sup>(</sup>١) سفر الخروج (٩: ٨- ٩).

<sup>(7)</sup> الترجمة العربية لتوراة السامريين، سفر الخروج  $(9: \Lambda - 9)$ ، ج(7)

<sup>(</sup>٣) سفر الخروج (٩: ١٧ - ١٨).

<sup>(</sup>٤) الترجمة العربية لتوراة السامريين، سفر الخروج (٩: ١٧- ١٨)، ج١، ص٢٩٩.

<sup>(</sup>٥) سفر الخروج(١٠: ٢١- ٢٣).

<sup>(</sup>٦) الترجمة العربية لتوراة السامريين، سفر الخروج (١٠: ٢١– ٢٣)، ج١، ص٢٠٧– ٢٠٩.

### ١٢. هلاك الأبكار:

- نص العهد القديم: [«هكذا يَقُولُ الرَّبُ: إِنِّي نَحْوَ نِصْفِ اللَّيْلِ أَخْرُجُ فِي وَسَطِ مِصْرَ، فَيَمُوتُ كُلُّ بِكْرٍ فِي أَرْضِ مِصْرَ، مِنْ بِكْرِ فِرْعَوْنَ الْجَالِسِ عَلَى كُرْسِيِّهِ إِلَى بِكْرِ الْجَارِيَةِ الَّتِي خَلْفَ كُلُّ بِكْرٍ فِي أَرْضِ مِصْرَ...] (۱).
   الرَّحَى، وَكُلُّ بِكْرِ بَهِيمَةٍ. وَيَكُونُ صُرَاحٌ عَظِيمٌ فِي كُلِّ أَرْضِ مِصْرَ...] (۱).
- نص التوراة السامرية: [قال موسى كذا قال الله نحو نصف الليل أنا خارج في جملة أرض مصر، فيهلك كل بكر في أرض مصر من بكر فرعون الجالس على كرسيه وإلى بكر الأمة التي خلف الرحا وإلى بكر كل بهيمة، فتكون ضجة عظيمة في مصر...](٢).

جدول المقارنة بين الضربات في العهد القديم والتوراة السامرية:

| الضربات في التوراة السامرية | الضربات في العهد القديم | م   |
|-----------------------------|-------------------------|-----|
| الدم                        | الدم                    | ٠.١ |
| الضفادع                     | الضفادع                 | ۲.  |
| قمّل                        | البعوض                  | ۳.  |
| الخليط                      | الذبان                  | ٤.  |
| هلاك المواشي                | هلاك المواشي            | .0  |
| الدمامل                     | الدمامل                 | ٦.  |
| البرد                       | البرد                   | .٧  |
| الجراد                      | الجراد                  | ۸.  |
| الظلام                      | الظلام                  | ٠٩. |
| هلاك الأبكار                | هلاك الأبكار            | ٠١٠ |

كانت هذه الضربات في عصر فرعون، قبل خروجهم من مصر.

<sup>(</sup>١) سفر الخروج(١١: ٤- ٦).

<sup>(</sup>۲) الترجمة العربية لتوراة السامريين، سفر الخروج (۱۰: 3-7)، ج۱، -10.

## المطلب الثاني

## معجزات موسى العَلِيُّلاّ في القرآن

لقد حفل القرآن الكريم بالحديث عن معجزات موسى الله وذلك من خلال سور متعددة، كسورة البقرة، والأعراف، وطه، والنمل، والشعراء، والقصص وغيرها من السور المكية أو المدنية على حد سواء، ومن أكثر السور عرضاً لمعجزات كليم الله سورة الأعراف؛ ولكن القرآن الكريم حدد عدد الآيات التي أيد الله بها موسى الله بأنها تسع في نص صريح وواضح في القرآن الكريم.

وقد استند معظم علماء التفسير القدامي على أقوال السلف (١) عند الطبري<sup>(٢)</sup> في الآيات التسع؛ حيث:

- اتفق جمهور مفسري السلف على أن الآيات التسع هي معجزات حسية للناظرين أجراها الله تعالى على يد نبيه موسى الكلا.
- كما اتفقوا على الآية السادسة وهي اليد، واختلفوا في باقي الآيات هل هي من الآيات التسع،
   أم لا.

إذاً اتفق السلف على ستّ آيات، واختلفوا حول الآيات الثلاث الأخيرة، فقد روي عن ابن عباس أنها: العصا واللسان والبحر، وعن الضحاك—رحمه الله—: أنها إلقاء العصا عند فرعون مرتين وإلقاء العقدة من اللسان، وعن محمد بن كعب—رحمه الله—: أنها البحر والطمس والحجر، وعن عكرمة ومطر الوراق والشعبي وعطاء (٣) ومجاهد (٤)— رحمهم الله—: أنها العصا والسنون ونقص من الثمرات (٥).

<sup>(</sup>۱) انظر: معالم التنزيل في تفسير القرآن،ج٣، ص١٦٥، المحرر الوجيز في تفسير الكتاب العزيز، ج٣، ص٤٨٨، الكشاف عن حقائق غوامض التنزيل، أبو القاسم محمود بن عمرو بن أحمد، الزمخشري جار الله، ج٢، ص١٩٧، دار الكتاب العربي، ط٣، ١٤٠٧ هـ، بيروت، الجامع لأحكام القرآن، ج١٠، ص٣٣٦، الدر المنثور،ج٥، ص٣٤٤.

<sup>(</sup>٢) انظر: جامع البيان، ج١٧، ص ٥٦٤ - ٥٦٦، مؤسسة الرسالة.

<sup>(</sup>٣) عطاء بن أبي رباح: بفتح الراء والموحدة واسم أبي رباح أسلم القرشي مولاهم المكي ثقة فقيه فاضل لكنه كثير الإرسال من الثالثة مات سنة أربع عشرة على المشهور وقيل إنه تغير بأخرة ولم يكثر ذلك منه، تقريب التهذيب ص ٣٩١.

<sup>(</sup>٤) مجاهد بن جبر: بفتح الجيم وسكون الموحدة أبو الحجاج المخزومي مولاهم المكي ثقة إمام في التفسير وفي العلم من الثالثة مات سنة إحدى أو اثنتين أو ثلاث أو أربع ومائة وله ثلاث وثمانون. تقريب التهذيب، ص ٥٢٠.

<sup>(</sup>٥) انظر: جامع البيان، ج١٧، ص ٥٦٤ - ٥٦٦، مؤسسة الرسالة.

ويظهر أن سبب اختلاف السلف فيما بينهم في تحديد الآيات الثلاث راجع إلى كثرة هذه الآيات وتفرع الآية الواحدة أحياناً.

ذهب كثير من المفسرين كابن كثير والألوسي -رحمهم الله- إلى ترجيح قول جمهور السلف ومنهم ابن عباس هم ومجاهد وعكرمة والشعبي وقتادة -رحمهم الله- في أن الآيات التسع معجزات حسية، وهي العصا واليد والسنون ونقص من الثمرات والطوفان والجراد والقمّل والضفادع والدم والرجز (۱).

أما أقوال علماء التفسير الأقدمين ومنهم "ابن كثير" (١) والمعاصرين منهم كـ "سيد قطب (٣)، وابن عاشور" – رحمهم الله -(3) بأن الآيات التسع المذكورة عند جمهور السلف هي ما ذكرها ابن عاشور –رحمه الله – في كتابه التحرير والتتوير وهي على النحو التالي:

- 1. انقلاب العصاحية، وتلقفها لإفك السحرة وذلك كان مرتين: أحدهما: حين جاء بتلك المعجزة أمام فرعون، قال تعالى: ﴿ فَأَلْقَى عَصَاهُ فَإِذَا هِيَ ثُعَبَانٌ ثَمِينٌ ﴾ (الأعراف: ١٠٧)، والآخر: أمام فرعون والسحرة حين ألقوا حبالهم وعصيهم، قال تعالى: ﴿ وَأَوْحَيْنَا إِلَى مُوسَى آنَ أَلْقِ عَصَاكُ فَإِذَا هِي تَلْقَفُ مَا يَأْفِكُونَ ﴾ (الأعراف: ١١٧).
- اليد البيضاء، كان يدخلها في جيبه ثم يخرجها بيضاء ناصعة من غير سوء، وكان بياضاً نورانياً، وهذا ما ذكره القرآن الكريم في أكثر من موضع، قال تعالى: ﴿ وَنَرَعَ يَدَهُ، فَإِذَا هِى بَيْضَاءُ لِلنَّظِرِينَ ﴾ (الأعراف: ١٠٨) و (الشعراء: ٣٣).
- ٣. السنون ونقص الثمرات، وهو ما يسمي القحط، قال تعالى: ﴿ وَلَقَدَ أَخَذَنَا مَالَ فِرْعَوْنَ مِاللَّهُ مِنْ الشَّمَرَاتِ لَعَلَّهُمْ يَذَّكُرُونَ ﴾ (الأعراف: ١٣٠)، يذكر بعض المفسرين أن نقص الثمرات والزروع ناتج عن السنين.

<sup>(</sup>۱) انظر: تفسير القرآن العظيم لابن كثير،ج٥، ص ١٢٤، روح المعاني في تفسير القرآن العظيم والسبع المثاني، شهاب الدين محمود بن عبد الله الحسيني الألوسي، حققه: علي عبد الباري عطية،ج٨، ص ١٧٢ دار الكتب العلمية – بيروت، ط١، ١٤١٥ هـ.

<sup>(</sup>٢) تفسير القرآن العظيم لابن كثير، ج٥، ص ١٢٤.

<sup>(</sup>٣) في ظلال القرآن، سيد قطب إبراهيم حسين الشاربي، ج٤، ص٢٥٦، دار الشروق ، ط١٤١٢ هـ، بيروت، القاهرة.

<sup>(</sup>٤) انظر: التحرير والتنوير، تحرير المعنى السديد وتنوير العقل الجديد من تفسير الكتاب المجيد، محمد الطاهر ابن محمد بن محمد الطاهر بن عاشور التونسي، ج١٥، ص٢٢٥، الدار التونسية للنشر،١٩٨٤م، تونس.

- ٤. الطوفان، ذلك بإغراق أرض مصر بمياه المطر أو بسبب فيضان النيل.
- ٥. الجراد، وهو أسراب الجراد التي سلطت على نباتهم ومزارعهم، فأفسدت كل شيء عليهم.
  - ٦. القمّل، وهي حشرات صغيرة معروفة.
  - ٧. الضفادع، وكانت على فرشهم وفي أطعمتهم وأشربتهم، ونغصت عليهم معيشتهم.
    - ٨. الدم، حيث كان شرابهم يتحول دماً، وقيل أصيبوا بالرعاف.
    - ٩. الرجز، وهو العذاب، فذكر أنه الطاعون الذي قتل منهم سبعين ألفاً(١).

وقد رجح ابن عاشور -رحمه الله- هذا لعدة أسباب:

- ١. اعتمد على الترتيب القرآني الذي وقع في سورة الأعراف، الآية:١٠٣، ١٠٤، ١٠٥.
- ٢. اعتمد على السرد التاريخي لبعثة موسى الله إلى فرعون وقومه، أي أنها وقعت جميعها قبل
   هلاك فرعون وجنوده في اليم.
- ٣. كثير من أهل التفسير ذكروا بعض المعجزات التي لم يخاطب بها فرعون وقومه، وإنما وقعت
   بعد هلاكهم وخروج بني إسرائيل من مصر.
- ٤. تبني ابن عاشور -رحمه الله- قول السلف كابن عباس الله ومجاهد وعكرمة والشعبي وقتادة رحمهم الله- مع تعديل بسيط؛ حين جعل السنين ونقص من الثمرات آية واحدة وأضاف التاسعة وهي الرجز (٢).

وقد وجدّت الباحثة قول ابن عاشور -رحمه الله- أقوى الأقوال، وهذا القول تم ترجيحه بعد الاطلاع على أقوال علماء التفسير ؛ لعدة أسباب:

- ١. كثرة الأقوال المروية عن الصحابة والتابعين التي ترجح ما ذهبت إليه.
- ٢. بعض الأقوال المخالفة جعلت الآية آيتين، كمعجزة انقلاب العصاحية.
  - ٣. تعدد الآيات القرآنية التي تتحدث عن الآيات التسع.

<sup>(</sup>١) انظر: التحرير والتنوير، ج١٥، ص٢٢٥.

<sup>(</sup>٢) انظر: موسى عليه السلام بين الآيات التسع والآيات الأخرى، د. عطية صدقي الاطرش(جامعة القدس المفتوحة – الخليل) مجلة الجامعة الإسلامية للدراسات الإسلامية، المجلد الحادي والعشرون، العدد الأول، ص ٢٠١٠ ، يناير ٢٠١٣.

# المبحث الثاني معجزات موسى اليهل المتفق عليها في التوراة والقرآن.

ويشتمل على خمسة مطالب:

المطلب الأول: معجزة العصا.

المطلب الثاني: معجزة اليد.

المطلب الثالث: معجزة الدم.

المطلب الرابع: معجزة الضفادع.

المطلب الخامس: معجزة الجراد.

## المبحث الثاني

## معجزات موسى الطَّيِّكُ المتفق عليها في التوراة والقرآن الكريم

وهب الله أنبياءه بعض المعجزات؛ لتدلل على صدقهم، كي يؤمن بها المعاندون والكفار من قومهم، فالمعجزة يجريها الله على يد نبي من أنبيائه، وموسى المعين من جملة الأنبياء المؤيدين بالمعجزات؛ من أجل أن يجريها أمام فرعون وقومه؛ ليؤمنوا بالله ويطيعوه.

# المطلب الأول معجزة العصا

ورد ذكر معجزة العصا في سفر الخروج في عدة مواضع في قصة موسى؛ أولها:

حين قابل موسى الرب على جبل حوريب<sup>(۱)</sup> قال له الرب[«مَا هذه فِي يَدِكَ؟» فَقَالَ: «عَصًا». فَقَالَ: «اطْرَحْهَا إِلَى الأَرْضِ». فَطَرَحَهَا إِلَى الأَرْضِ فَصَارَتْ حَيَّةً، فَهَرَبَ مُوسَى مِنْهَا. ثُمَّ قَالَ الرَّبُ لِمُوسَى: «مُدَّ يَدَكَ وَأَمْسِكُ بِذَنبِهَا». فَمَدَّ يَدَهُ وَأَمْسِكُ بِهِ، فَصَارَتْ عَصًا فِي يَدِهِ. «لِكَيْ قَالَ الرَّبُ لِمُوسَى: «مُدَّ يَدَكَ وَأَمْسِكُ بِذَنبِهَا». فَمَدَّ يَدَهُ وَأَمْسِكُ بِهِ، فَصَارَتْ عَصًا فِي يَدِهِ. «لِكَيْ قَالَ الرَّبُ لِلهُ آبَائِهِمْ، إللهُ إِبْرَاهِيمَ وَإِلهُ إِسْحَاقَ وَإِلهُ يَعْقُوبَ»](٢)، تشير كلمة عصا في اللغة العبرية إلى صولجان الملك أو عكاز الشيخ أو عصا الراعي...، فكانت تستخرج من الخشب أو غيره، وتستعمل للتوكؤ أو الضرب أو التوجيه، ونظراً لمكانة موسى عند بنت فرعون التي اعتبرته كابن لها رجحوا أنه لم يكن يحملها وهو يرعى الغنم، فالأرجح أن عصا موسى لم تكن للرعي، ولكنها للتعبير عن مكانته ومقامه (٣).

وورد ذكر العصا في "قاموس الكتاب المقدس ": بأنها مجازية؛ للدلالة على مساندة الرب للبشر، ودلالة على القوة والتسلط والنفوذ وتأديب الله للبشر (٤).

والعصا التي حملها موسى في يده في جبل حوريب، والتي أجرى بها معجزاته في مصر، سميت عصا الله: لأنها كانت ترمز إلى سلطان الله، كما سميت عصا موسى؛ لأنها كانت عصاه فعلاً من البداية، وسميت عصا هارون؛ لأنه كان يستخدمها عوضاً عن موسى، فكان أمر الرب

<sup>(</sup>۱) هو ما يسمي بجبل سيناء أيضاً، وهو الجبل الذي أعطى الله الشعب الوصايا العشر من أعلاه، وعمل معهم العهد أن يكون إلها لهم وأن يكونوا شعباً له، وقضى العبرانيون عنده سنة في طريقهم إلى مارة وايليم والبحر الأحمر، قاموس الكتاب المقدس، ص٤٩٨.

<sup>(</sup>٢) سفر الخروج (٤: ٢- ٤).

<sup>(</sup>٣) انظر: السنن القويم في تفسير العهد القديم، ج١، ص٣١٢.

<sup>(</sup>٤) انظر: قاموس الكتاب المقدس، ص ٦٣١.

أحيانا أن يمد هارون يده بعصاه، وفي أحيان أخرى أن يمد موسى يده أي أن يمدها ممسكة بعصاه (١).

فالحية في العبرانية "حنش"، وهي ترمز لقوة الشيطان وتفيد الحية مطلقاً دون تحديد نوع معين، وقيل أن الحنش حية بيضاء غليظة مثل الثعبان أو أعظم، وقيل أنها أسود الحيّات، سريع القتل، وجاءت بالعبرية بمعنى التتين.

فمعجزة تحول العصا إلى حية ترمز لسيادة الله على الشيطان، أمر الله موسى بالإمساك بذنب الأفعى فاقترب منها، ولكن خوفه غلب إيمانه فولى هارباً في المرة الأولى، ولكنه تجاسر وعاد فأمسك ذنبها فعادت سيرتها الأولى عصاه التي يتكئ عليها(٢).

وهنا توافقت التوراة السامرية مع العهد القديم ولكن الخلاف بينهما في صياغة كلمات النص ولكن النص يؤدي نفس المعنى حين دار الحديث بين الله وموسى السلام قال الله لموسى: [ ما هذا بيدك، فقال عصا، فقال ألقيه إلى الأرض وألقاه إلى الأرض فصارت ثعباناً فهرب موسى من بين يديه، وقال الله لموسى أمدد يدك وأشدد به فصارت عصا في كفه...](٢).

إن الله عالمٌ بما في يد موسى الله ولكن كان سؤاله لينبهه على حقيقة تلك العصا، بأنها خشبية ويريد الله أن يحولها إلى حية تسعى، فأكد موسى الله حقيقة تلك العصا في قوله تعالى: ﴿ قَالَ هِي عَصَاى أَتُوكَ وُا عَلَيْهَا وَأَهُشُ بِهَا عَلَى غَنَمِى وَلِيَ فِيهَا مَارِبُ أُخْرَىٰ ﴾ (طه: ١٨)، أي هي خشبة يتوكأ عليها ويهش بها على غنمه، ليُعرفه قدرته على ما يشاء، وعظم سلطانه، ونفاذ أمره وليجعلها آية لموسى الله إلى فرعون.

<sup>(</sup>١) انظر: دائرة المعارف الكتابية، ج٥، ص ٢٧٥-٣٠٠ .

<sup>(</sup>٢) انظر: السنن القويم في تفسير أسفار العهد القديم، ج١، ص٣١٢ - ٣١٣، كل المعجزات في الكتاب المقدس، ص٥١.

<sup>(7)</sup> الترجمة العربية لتوراة السامريين، سفر الخروج (3: 1-0)، ج(7)

يذكر موسى المنه في استخدامه للعصا: أنه يضرب بها الشجر اليابس فيسقط ورقه ويرعى بها غنمه ويتوكأ عليها حين يمشي مع الغنم، وقال أيضاً: ﴿ وَلِيَ فِيَا مَنَارِبُ أُخْرَىٰ ﴾ (طه: ١٨)، أي حوائج أخرى (١).

قال تعالى: ﴿ قَالَ أَلْقِهَا يَكُوسَىٰ ﴿ فَأَلْقَنَهَا فَإِذَا هِى حَيَّةٌ مَتَعَىٰ ﴿ قَالَ خُذَهَا وَلَا تَخَفُ مَ سَنُعِيدُهَا سِيرَتَهَا ٱلْأُولَى ﴾ (طه: ١٩ - ٢١)، لما تحولت العصا إلى حية، فاهتزت وأصبح لها أنياب وهيئة كما شاء الله أن تكون، ورأى موسى أمراً فظيعاً، فولى مدبراً ولم يعقب فناداه الله: أقبل ولا تخف ﴿ سَنُعِيدُهَا سِيرَتَهَا ٱلْأُولَى ﴾ التي كانت عليها: أي العصا.

وفي آية أخرى: ﴿ فَٱلْقَى عَصَاهُ فَإِنَا هِى ثُعْبَانٌ مُّبِينٌ ﴾ (الشعراء: ٣٢) فوجئ فرعون بما رأى، كما فوجئ الملأ حوله بما يرون عصا خشبية تتحول إلى ثعبان حيّ مبين، والثعبان نوع ضخم من الحيات، فلم يرد الثعبان إلا مرتين في القرآن الكريم في المواجهة بين موسى المنه وفرعون (٢).

لقد رمز اليهود إلى الحية بالشيطان وأن تحويل الله لتلك العصا رمز لسيادة الله عليه، هذا مخالف لما ورد في الإسلام، إنما أراد به هو بيان قدرة الله على فعل كل شيء، فهو إذا قال لشيء كن فيكون، وأيضاً تأييد نبيه بالمعجزات التي تؤكد على صدقه.

أما الموضع الثاني الذي ذكرت فيه العصا؛ ففي سفر الخروج ذكر أن الله سبحانه وتعالى أمر موسى وهارون عليهما السلام أن يذهبا إلى فرعون كي يطلق بني إسرائيل ومعهما المعجزة.

[وَكَلَّمَ الرَّبُ مُوسَى وَهَارُونَ قَائِلاً: «إِذَا كَلَّمَكُمَا فِرْعَوْنُ قَائِلاً: هَاتِيَا عَجِيبَةً، تَقُولُ لِهَارُونَ: خُذْ عَصَاكَ وَاطْرَحْهَا أَمَامَ فِرْعَوْنَ فَتَصِيرَ ثُعْبَانًا». فَدَخَلَ مُوسَى وَهَارُونُ إِلَى فِرْعَوْنَ وَفَعَلاَ هكَذَا كُمْ الرَّبُ. طَرَحَ هَارُونُ عَصَاهُ أَمَامَ فِرْعَوْنَ وَأَمَامَ عَبِيدِهِ فَصَارَتُ ثُعْبَانًا. فَدَعَا فِرْعَوْنُ أَيْضًا الْمُكَمَاءَ وَالسَّحَرَةَ، فَفَعَلَ عَرَافُو مِصْرَ أَيْضًا بِسِحْرِهِمْ كَذَلِكَ. طَرَحُوا كُلُّ وَاحِدٍ عَصَاهُ فَصَارَتِ الْعِصِيُ الْمُكَمَاءَ وَالسَّحَرَةَ، فَفَعَلَ عَرَافُو مِصْرَ أَيْضًا بِسِحْرِهِمْ كَذَلِكَ. طَرَحُوا كُلُّ وَاحِدٍ عَصَاهُ فَصَارَتِ الْعِصِيُ الْمُكَمَاءَ وَالسَّحَرَةَ، فَفَعَلَ عَرَافُو مِصْرَ أَيْضًا بِسِحْرِهِمْ كَذَلِكَ. طَرَحُوا كُلُّ وَاحِدٍ عَصَاهُ فَصَارَتِ الْعِصِيُ الْمُكَمَاءَ وَالسَّحَرَةَ، فَفَعَلَ عَرَافُو مِصْرَ أَيْضًا بِسِحْرِهِمْ كَذَلِكَ. طَرَحُوا كُلُّ وَاحِدٍ عَصَاهُ فَصَارَتِ الْعِصِي الْمُعَلِيقِ. وَلِكِنْ عَصَا هَارُونَ ابْتَلَعَتْ عِصِيَّهُمْ. فَاشْتَدَّ قَلْبُ فِرْعَوْنَ فَلَمْ يَسْمَعْ لَهُمَا، كَمَا تَكَلَّمَ الرَّبُ](٣).

<sup>(</sup>۱) انظر: فتح القدير، محمد بن علي بن محمد بن عبد الله الشوكاني اليمني، ج٣، ص٤٢٧، دار ابن كثير، دار الكلم الطيب، ط١، دمشق، بيروت، ١٤١٤ هـ.

<sup>(</sup>٢) انظر: جامع البيان، ج٩، ص١٦٨ - ١٧٥، تأملات قرآنية من نبأ موسى وفرعون، د. أحمد بن عبد الله العماري الزهراني، ، ص٢٤، مجلة معهد الإمام الشاطبي للدراسات القرآنية، العدد١، ربيع الآخر، ١٤٢٧هـ.

<sup>(</sup>٣) سفر الخروج (٧: ٨- ١٣).

جاءت التوراة السامرية موافقة للكتاب المقدس بالمعني ولكن هناك اختلاف في صياغة العبارات والكلمات، فقد خاطب الله موسى وهارون وقال لهما: [إذ يقول لكما فرعون قولاً أحضرا لكما آية أو معجزا، فلتقل لهرون خذ عصاك وألق في حضرة فرعون لتصير ثعباناً، فدخل موسى وهرون إلى حضرة فرعون وصنعا كذلك كما وصى الله وألقى هرون عصاه بحضرة فرعون ويحضرة عبيده فصارت تنيناً، فاستدعى أيضاً فرعون بالحكماء والسحرة فصنعوا أيضاً هم فلاسفة مصر بلطفهم كذلك، وألقى كل امرئ عصاه فصارت كتنانين فإبتلعت عصا هرون عصيهم فاشتد قب فرعون ولم يسمع منهما كما قال الله](۱).

لقد وصفت التوراة السامرية السحرة بالفلاسفة ووصفت عملهم باللطف، وهذا مخالف للكتاب المقدس الذي وصف السحرة بالعرافة.

توافق وصف التوراة السامرية مع العهد القديم في خطاب الله مع موسى حينما أمره بأن يقول لهارون أن يأخذ عصاه ويلقيها في حضرة فرعون فتصبح ثعباناً، ولكنها خالفت العهد القديم حينما ألقى هارون عصاه فصارت تتيناً وعصي السحرة صارت كتنانين، فكان العهد القديم على نمط واحد بتحول العصا إلى ثعابين ولكن التوراة السامرية تارة تتحول إلى ثعبان وتارة أخرى إلى تتين.

لقد توافق العهد القديم والتوراة السامرية مع القرآن الكريم في رواية قصة تحدي سحرة فرعون لموسى الله في سياقها العام، ولكنها قد حذفت أو تغاضت عن بعض الروايات التي بينها القرآن الكريم في محكم آياته، فقد جاء في القرآن الكريم أن موسى وهارون عليهما السلام ذهبا إلى فرعون ليبلغاه رسالة رب العالمين، فسأل فرعون موسى الله : ﴿ وَمَا رَبُّ الْعَلَمِينَ ﴿ وَمَا رَبُّ الْعَلَمِينَ ﴾ والشعراء: ٣٠ – ٢٤)، ثم طلب فرعون من موسى آية تشهد على صدقه، قال الله سبحانه وتعالى على لسان فرعون: ﴿ إِن كُنتَ حِثْتَ بِعَايَمِ مَا الله عَلَمُ الله عَلَى عَصَاهُ فَإِذَا هِي ثُعَبَانٌ مُّمِينٌ ﴿ الله وَزَعَ يَدُهُ فَإِذَا هِي مَعَاهُ أَوْا هِي ثُعَبَانٌ مُّمِينٌ ﴿ الله وَزَعَ يَدُهُ فَإِذَا هِي مَعَاهُ أَوْا هِي ثُعَبَانٌ مُّمِينٌ ﴿ الأعراف: ١٠٠ – ١٠٨) . .

فلما رأى فرعون وحاشيته ذلك اتهموا موسى الله بالسحر ثم جمعوا له السحرة ودفعوا لهم الأجر الجزيل، وجمع الناس ليوم الزينة، واصطف السحرة ووقف موسى وهارون عليهما السلام

<sup>(</sup>۱) الترجمة العربية لتوراة السامريين، سفر الخروج (۷: ۸– ۱۳)، ج۱، -  $^{7}$ 

<sup>(</sup>٢) انظر: تفسير الجلالين، جلال الدين محمد بن أحمد المحلي، وجلال الدين عبد الرحمن بن أبي بكر السيوطي، ص٨٠٨، دار الحديث، ط١، القاهرة.

تجاههم وقالوا له: إما أن تلقي وإما أن نلقي قبلك، فقال موسى العلا: ﴿ بَلَ أَلْقُوأً } (سورة طه: ٦٦)، وكانوا قد عمدوا إلى حبال وعصى، فأودعوها الزئبق وغيره، من الآلات التي تضطرب بسببها تلك الحبال والعصى اضطراباً يخيل للرائي أنها تسعى باختيارها، فعند ذلك سحروا أعين الناس واسترهبوهم، وألقوا حبالهم وعصيهم، وهم يقولون: ﴿ بِعِزَّةٍ فِرْعَوْنَ إِنَّا لَنَحْنُ ٱلْعَلِبُونَ ﴾ (سورة الشعراء: ٤٤)، وقال الله تعالى: ﴿ فَلَمَّا آلَقُوا سَحَرُوا أَعْيُكَ ٱلنَّاسِ وَاسْتَرْهَبُوهُمْ وَجَاهُو بِسِحْرٍ عَظِيمٍ ﴾ (سورة الأعراف:١١٦)، وما أن لبثوا بسحرهم جاء نصر الله ليؤيد به نبي لله موسى ويبطل كيدهم قال تعالى: ﴿ وَأَوْحَيُّنَا إِلَى مُومَى أَنْ أَلِّقِ عَصَاكٌ فَإِذَا هِيَ تَلْقَفُ مَا يَأْفِكُونَ اللهُ فُوقَعَ ٱلْحَقُّ وَبَطَلَ مَا كَانُوا يَعْمَلُونَ ﴿ فَاللَّهِ فَعُلِبُوا هُنَالِكَ وَأَنقَلَبُواْ صَغِرِينَ ﴾، فأمن السحرة برب العالمين وخروا سجدا(١)، قال تعالى: ﴿ وَأُلْقِى ٱلسَّحَرَةُ سَنجِدِينَ اللَّهُ قَالُوٓا عَامَنَّا بِرَبِّ ٱلْعَالَمِينَ اللَّ رَبِّ مُوسَىٰ وَهَدْرُونَ ﴾ (الأعراف: ١١٧ -١٢٢ )، وحين رأى فرعون السحرة قد آمنوا لموسى الله توعدهم بالقتل والصلب، قال تعالى على لسان فرعون: ﴿ ءَامَنتُمْ لَهُ وَقِبْلَ أَنَّ ءَاذَنَ لَكُمٌّ إِنَّهُ لكَيكُرُكُمُ ٱلَّذِي عَلَّمَكُمُ ٱلسِّحْرِ ۚ فَلَأُقَطِّعَنَ ٱيْدِيكُمْ وَأَرْجُلَكُم مِّنْ خِلَفٍ وَلَأُصَلِّبَنَّكُمْ فِي جُذُوعِ ٱلنَّخْلِ وَلَنَعْلَمُنَّ ٱيُّنَآ أَشَدُّ عَذَابًا وَأَبْقَىٰ اللَّ اللَّهُ قَالُواْ لَن نُّؤْثِرَكَ عَلَىٰ مَاجَاءَنَا مِنَ ٱلْبَيِّنَاتِ وَٱلَّذِى فَطَرَنَا ۖ فَأَقْضِ مَاۤ أَنَتَ قَاضٍ ۚ إِنَّمَا نَقْضِي هَاذِهِ ٱلْحَيَوْةَ ٱلدُّنْيَا ٓ اللهِ إِنَّا ٓ امَنَا بِرَبِّنَا لِيَغْفِرَ لَنَا خَطَلِيَنَا وَمَآ أَكْرَهْتَنَا عَلَيْهِ مِنَ ٱلسِّحْرُّ وَٱللَّهُ خَيْرٌ وَأَبْقَى ﴾ (طه: ٧١  $- v^{(1)}$ ، فصبروا ولم يبالوا بتهديده حتى لقوا الله مسلمين، ثم ضاق فرعون بموسى فأتمر وقومه على قتله ﴿ وَقَالَ فِرْعَوْبُ ذَرُونِي آقَتُلُ مُوسَىٰ وَلْيَدَّعُ رَبَّهُ ۚ إِنِّي آخَافُ أَن يُبَدِّلَ دِينَكُمْ أَوْ أَن يُظْهِرَ في ٱلْأَرْضِ ٱلْفَسَادَ ﴾ (غافر:٢٦).

لقد قامت الباحثة بعرض رواية القرآن لتوضيح النصوص التي تم حذفها والإغفال عنها في القصة:

في رواية العهد القديم: [إِذًا كَلَّمَكُمَا فِرْعَوْنُ قَائِلاً: هَاتِيَا عَجِيبَةً] (٣) وتؤكد التوراة السامرية هذا النص(٤)، فقد ذكر كتاب "السنن القويم" في شرحه لهذه الفقرة، "الظاهر أن فرعون سمع نبأ ما

<sup>(</sup>١) انظر: معالم التنزيل في تفسير القرآن، ج٢، ص٢٢٠.

<sup>(</sup>٢) انظر: القرآن والتوراة أين يتفقان وأين يفترقان، ج١، ص٢٢٩.

<sup>(</sup>٣) سفر الخروج (٧: ٩).

<sup>(3)</sup> انظر: الترجمة العربية لتوراة السامريين، سفر الخروج (V: P)،  $\to P$ ،  $\to P$ 

صنعه هارون من معجزات أمام بني إسرائيل فرغب أن يشاهد واحدة منها"(۱) ولكن هذا مخالف لما ورد في القرآن الكريم بأن موسى الله فعل هذه المعجزة أمام بني إسرائيل قبل عرضها على فرعون، وإنما الصحيح أن موسى الله فعلها حينما طلبها فرعون كدليل على صدقه، ولكنه كذبهم وجمع السحرة.

- لقد وضع فرعون ثقته بالسحرة؛ بأنهم سيأتون بمعجزة أعظم من تلك التي سوف يأتي بها موسى وهارون عليهما السلام، وبذلك يُثبت أنهما خادعان، فيُبطل بذلك ثقة الإسرائيليين بهما ولكن الله أبطل كيدهم.
- ولقد ذكر سفر الخروج أن السحرة فعلوا مثل ما فعل موسى السخر: [فَفَعَلَ عَرَافُو مِصْر أَيْضًا بِسِحْرِهِمْ كَذَلِكَ. طَرَحُوا كُلُّ وَاحِدٍ عَصَاهُ فَصَارَتِ الْعِصِيُّ تَعَابِينَ] (٢)، وفي نص التوراة السامرية فعل الفلاسفة ذلك بلطفهم (٣)، إن النص واضح وصريح في تقليد السحرة لمعجزة موسى السخرة وأنهم أتوا بمثلها؛ لتكذيب نبي الله وبيان قدرة السحرة على الإتيان بمثل ما أتي به موسى السخر، ومن ناحية أخرى جاؤوا بطريق ملتوٍ وخفي ليجعلوا المعجزة مساوية للسحر؛ لينفوا عنها صفة الإعجاز.
- إن الحيّات التي شوهدت كانت بحيل يعرفونها دون غيرهم، تعرف عند المصريين بالحيّات السحرية على ما عُرف من التواريخ، فكانت من مواد تجعل العصبي إذا طرحت كهيئة حياتٍ تسعى وربما كانت مفاصل خفية يحركونها بمادة خفية كالشعر وما شاكله من الخيوط الدقيقة (٤).

فهناك تتاقض بين النص التوراتي وتفسيره، فأصبح النص يناقض بعضه بعضاً، تحريف واضح هل فعل السحرة كما فعل موسى؟ هل أصدق نصوصهم الواردة في العهد القديم بأنها أصبحت ثعابين أم أكذب نصهم وأصدق تفسيرهم بأنها مفاصل خفية ؟!

- ومن جانب آخر فقد أغفلت الأسفار عن إيمان السحرة عندما ألقى موسى الله عصاه فصارت حية عظيمة وأكلت حبالهم وعصيهم، وعندما رأى السحرة هذا الأمر العظيم آمنوا برب موسى وهارون عليهما السلام وسجدوا لله تعالى، لذلك لم تجد الباحثة نصاً توراتياً يشير إلى إيمان هؤلاء السحرة واتباعهم لموسى الهي الهي.

<sup>(</sup>١) انظر: سنن القويم في تفسير العهد القديم، ج١، ص٣٣٠.

<sup>(</sup>٢) سفر الخروج (٧: ١٢).

<sup>(</sup>٣) انظر: الترجمة العربية لتوراة السامريين، سفر الخروج (٧: ١٢)، ج١، ص٢٨٥- ٢٨٧.

<sup>(</sup>٤) سنن القويم في تفسير العهد القديم، ج١، ص٣٣٠.

- كما أغفلت أن فرعون عندما علم بإيمان السحرة وعدهم بالقتل والصلب، ولكن السحرة لم يخافوا من فرعون، وقالوا له افعل ما تشاء فلن نكفر بالله تعالى أبداً.

فدل ذلك على أن ما سطر في الأسفار الخمسة حول عصا موسى الله والسحرة، إنما هو كتمان للحق وافتراء وبهتان صريح يدل على تحريفهم وتلاعبهم في النصوص<sup>(۱)</sup>.

## المطلب الثاني معجزة اليد

فهذه الآية مرادفة للأولى والمقصود هنا العصا وملازمتها معه منذ بعثته الله وتعزيز بالرسالة الموسوية، ويتضح أن الغاية الكبرى من مجمل المعجزات تأكيد مصداقية النبي وتعزيز موقفه من جهة ثم إقامة الحجة والبينة والبرهان على الخصم الجاحد المكابر في رده إلى الحق من جهة أخرى، وبالرجوع إلى النص التوراتي المتعلق بمعجزة اليد ومقارنتها بالنص القرآني يسطع نور الحق.

فقد ورد ذكر اليد في "قاموس الكتاب المقدس": بأنها مجازية بمعنى قوة الله وتدخله في شؤون الإنسان، وعنايته الحافظة الواقعة (٢).

من خلال هذا التعريف لمعجزة اليد يتبين تعطيل هذه المعجزة ونفيها بالكلية، فقد ورد في التعريف أنها مجازية، وقصرها على قوة الله وتدخله في شؤون الإنسان، أي أنها عناية فقط.

جاء في التورة أن الله سبحانه وتعالى أمر موسى المَيْنُ عندما بعثه، أن يدخل يده في جيبه ثم يخرجها فتكون برصاء كالثلج؛ لتكون بذلك آية تدل على صدقه، فقد ورد في العهد القديم قول الرب لموسى المَيْنُ: [ «أَدْخِلْ يَدَكَ فِي عُبِّكَ». فَأَدْخَلَ يَدَهُ فِي عُبِّهِ ثُمَّ أَخْرَجَهَا، وَإِذَا يَدُهُ بَرْصَاءُ (٢) مِثْلَ الثَّلْج. ثُمَّ قَالَ لَهُ: «رُدَّ يَدَكَ إِلَى عُبِّكَ». فَرَدَّ يَدَهُ إِلَى عُبِّهِ ثُمَّ أَخْرَجَهَا مِنْ عُبِّه، وَإِذَا هِيَ قَدْ

(٢) قاموس الكتاب المقدس، ص ١٠٥٧، بيروت، دائرة المعارف الكتابية، ج٨، ص٢٥٣.

<sup>(</sup>١) انظر: الله والأنبياء، ص٢٠٠٠.

<sup>(</sup>٣) هو مرض عضال، وهو غير الجذام المعروف، لأنه مرض جلدي وإن كان يؤثر في الأعضاء التي يصيبها، فتتساقط عقد الأصابع والفم وسقف الحلق إلخ.. وقد يعيش به المريض طويلاً. وكثيراً ما يبدأ كنتوء (ورم) أو بياض كالقوباء، إلا أنها بعد قليل تتأكل حوافها فتصير أعمق من الجلد ويبيض الشعر النابت فيها، فيحكم على الأبرص أنه نجس ويجب أن ينعزل عن الناس، وإن كان العلم يقول إنه مرض لا يعدي، أما إذا غطى البرص كل الجسم ولا يرى فيه لحم حي، فيكون الشخص طاهراً، وقد ذكر هذا المرض في غير اللاويين، وكان البرص داء مكروها جداً عند اليهود فكان يسطو على البعض منهم باعتباره قصاصاً لهم من الله كما حصل لمريم أخت موسى، وقد يصيب المرض أناساً من أي طبقة حتى المتتعمين، كنعمان السرياني. قاموس الكتاب المقدس، ص ١٧٠.

عَادَتْ مِثْلَ جَسَدِهِ. «فَيَكُونُ إِذَا لَمْ يُصَدِّقُوكَ وَلَمْ يَسنْمَعُوا لِصَوْتِ الآيَةِ الأُولَى، أَنَّهُمْ يُصَدِّقُونَ صَوْتَ الآيَةِ الأَولَى، أَنَّهُمْ يُصَدِّقُونَ صَوْتَ الآيَةِ الأَخِيرَةِ.](١).

ولقد توافقت التوراة السامرية مع العهد القديم في معجزة اليد في نصوصها مع بعض الاختلاف في بعض ألفاظها، قال الله لموسى:[أدخل يدك في حضنك فأدخل يده في حضنه وأخرجها من حضنه وهودا يده وضحة كالثلج، وقال أعد يدك إلى حضنك فأعد يده على حضنه وأخرجها من حضنه وهودا عادت كجسده](٢).

لقد جاء في العهد القديم لفظ "عبّك" بينما في التوراة السامرية جاء لفظ "حضنك"، ولكنهما اتفقا في أن موسى الكلالة حين أخرج يده كانت بيضاء كالثلج، ولكن التوراة السامرية خالفت العهد القديم بأنها لم تذكر أنها برصاء.

فهنا تتفق التوراة السامرية مع القرآن الكريم في المعنى؛ حيث ذكرت التوراة السامرية أنها بيضاء كالثلج، والقرآن الكريم ذكر أنها بيضاء من غير سوء فكلا الكتابين أقرّا بأنها يد سليمة من غير مرض، وهذا ما عارض العهد القديم في ذكرهِ أنها برصاء .

فمن خلال نص العهد القديم في سفر الخروج في آية اليد نلاحظ خللاً يستوقفنا حد الدهشة والاستغراب في كلمة "برصاء"؛ حيث ذكر النص أن الرب قال لموسى الله أدخل يدك في عبك ثم أخرجها فإذا هي برصاء مثل الثلج.

والسؤال الذي يفرض نفسه ويتبادر إلى الذهن فوراً كيف تكون هذه آية ومعجزة وقد انقلبت اليد الصحيحة إلى يد برصاء ومعلوم أن البرص مرض، فهو مظهر ضعف لا قوة (٣)، فكيف يقع التحدي بمرض منفر ليد مشوهة لإظهار القدرة الإلهية الخارقة؟ أيعقل أن تكون اليد البرصاء معجزة وآية، وهي بطبعها منفرة ؟(٤) هذا غير مقبول، وبالنظر إلى حقيقة الأنبياء عليهم السلام الذين لا يجوز عليهم الأمراض المنفرة وبالرجوع إلى الكتاب المهيمن نجد أن عبارته تزيل الإشكال بكل وضوح فيستقيم المعنى، فقد قال تعالى: ﴿ وَاصْمَمُ يَدَكَ إِلَى جَنَاحِكَ تَحْرَجُ بَيْضَاءً مِنْ غَيْرِ سُوّعٍ ءَايَةً وضوح فيستقيم المعنى، ما أبلغ التعبير القرآني وما أصدقه، إنها بيضاء نعم من غير سوء، وهذا

<sup>(</sup>١) سفر الخروج (٤: ٦- ٨).

<sup>(7)</sup> الترجمة العربية لتوراة السامريين، سفر الخروج  $(3: 7- \Lambda)$ ، ج(7)

<sup>(</sup>٣) وقد ساق القران الكريم خبر بني إسرائيل لما آذوا موسى عليه السلام، إذ رموه بمرض البرص لكثرة تستره فقال تعالى :"فبرأه الله مما قالوا" أي برأه مما اتهموه به، انظر: تفسير مجاهد، ص٥٥٢.

<sup>(</sup>٤) انظر: الخطأ والدخيل في توراة بني إسرائيل، ص٥١.

فارق جوهري لا ينبغي أبدأ المرور عنه مرور الكرام، لقد فسر علماء المسلمين معنى أنها بيضاء من غير سوء: أي أنها بيضاء من غير برص أو مرض<sup>(۱)</sup>.

فقد جعلوا الشفاء من البرص معجزة، فقد اقتصر تفكيرهم على دليل عقلي محض وحصروا قدرة الله وأغفلوا أنه قادر على كل شيء ولا يعجزه أمر، فهذا حال اليهود في كل زمان.

فلا شك أن الصواب ما جاء به القرآن الكريم، وأن عبارة العهد القديم بسفر الخروج [ واذا يده برصاء مثل الثلج ] (٢)، باطلة ومناقضة لحقيقة المعجزة.

ولو أمعنا عقولنا ونظرنا حال الكلمتين (برصاء) (وبدون سوء) سنرى أن البرص كما ذكرت مرض، وأن الله قادر على شفاء هذا المرض، فهو قادر على شفاء أصعب الأمراض ذلك صحيح أنه معجز، ولكن هناك شيء أكثر إعجازاً من الشفاء، وهو أن يخرج يده بيضاء من غير سوء: أي أن بها نور، وهنا يأتي الإعجاز، فمن المعتاد أن يشفى الناس من الأمراض، ولكن ليس من المعتاد أن تخرج اليد بها نور، وهنا وجه الإعجاز القرآني الذي لم يعارض تأملات العقل البشري وفهمه الصحيح.

وإن جاز لطالبةِ علمٍ مثلي تسعى لإظهار الحق وإعلاء شأنه في ضوء بحثي عن الحكمة ضالة المؤمن.

فقد استوقف الباحثة نصوص في العهد القديم، والتوراة السامرية تؤكد هذا النص في سفر الخروج أعني قول الربّ لموسى السخة: [فيكون إذا لم يصدقوك ولم يسمعوا لصوت الآية الأولى أنهم يصدقون صوت الآية الثانية] (٣) لأجل هذا استهلت الباحثة كلامها في مطلع الحديث عن معجزة اليد بأن الله تعالى يعلم خائنة الأعين وما تخفي الصدور، وأداة الشرط "إذا" تُبقي الباب مفتوحاً لاحتمال أن يذعنوا للحق الذي جاء به موسى السخ من ربه، والله بعلمه الأزلي علم حقيقة ردهم قبل أن يفكروا أو يتفوهوا به إلا أن يكون ذلك من باب طمأنة موسى وشد أزره والتغليظ في إقامة الحجة على خصومه، ولكن مثل هذا المعني والتعبير لم يرد ذكره في سور القرآن الكريم والله سبحانه أعلى وأعلم.

<sup>(</sup>۱) انظر: تفسير عبد الرزاق، أبو بكر عبد الرزاق بن همام بن نافع الحميري اليماني الصنعاني، حققه: د. محمود محمد عبده، ج٢، ص٣١٨، دار الكتب العلمية، ط١٠١٤ه، بيروت.

<sup>(</sup>٢) سفر الخروج ( ٤: ٦).

<sup>(</sup>٣) سفر الخروج (٤: ٨).

إن التعارض الصريح بين روايات العهد القديم والتوراة السامرية دليل واضح على التحريف المقصود والمتعمد في نصوص العهد القديم، وهنا يظهر الصحة في التوراة السامرية التي توافق القرآن الكريم في هذه الجزئية من معجزة اليد، بأنها بيضاء من غير سوء.

## المطلب الثالث معجزة الدم<sup>(١)</sup>

ورد في العهد القديم أنها أول الضربات على مصر، فأخذ موسى الله قليلاً من مياه النيل وصبه على اليابسة مما أدى إلى تحويله إلى دم، وقام بتحويله مرة أخرى أمام الإسرائيليين فقط، وحوّل النهر كله أمام المصريين<sup>(٢)</sup>.

عرّف "قاموس الكتاب المقدس" الدم: بأنه السائل الحيوي الذي يسير في الجسم، فهو أساس الحياة للمخلوقات، وهو يمثل الحياة المقدّسة أمام الله(٣).

قد جعل اليهود المعجزات التي أجراها موسى النه في مصر تُظهر الصراع بين الله والشيطان، ولكن هذه القوى المتصارعة ليست متكافئة في مطالبتها بنفوس البشر، فمعجزة تحول مياه النيل إلى دم كان رمزاً للموت وفي نفس الوقت دليل على وجود الله(٤).

يقول المفسِّر "راشي" إن الضربات بدأت بالدم لأن النهر كان معبودًا للمصريين، فلما أراد الرب الانتقام من الشعب المصرى انتقم من معبوده أولاً $^{(\circ)}$ .

<sup>(</sup>۱) "هو السائل الحيوي أحمر يتألف من خلايا دموية والذي يسير في الجسم داخل أوعية تعرف بالأوردة والشرايين توصله إلى نسج الجسم المختلفة لينقل إليها الغذاء والمواد الأخرى، فحياة الإنسان في دمه، أو أن الدم هو الحياة، انظر: الموسوعة الطبية أول موسوعة عربية صحية طبية بالألوان، ج٩، ص١٤٤، شركة الشرقية للمطبوعات، ١٩٥٥م.

فقد حرم بعد الطوفان مباشرة أكل دم الحيوانات مع أنه قد صرح بذبحها وأكلها كطعام، دم الذبائح التي تذبح أو تصطاد لأكلها طعاماً ينبغي أن يغطى بالتراب لأن الله منع تتاول طعام وخصصه للتكفير عن الإثم"، قاموس الكتاب المقدس، ص٣٧٧ بتصرف.

<sup>(</sup>٢) انظر: السنن القويم في تفسير العهد القديم، ج١، ص٣٣١.

<sup>(</sup>٣) انظر: قاموس الكتاب المقدس، ص٣٧٧.

<sup>(</sup>٤) انظر: كل المعجزات في الكتاب المقدس، ص٥٥.

<sup>(</sup>٥) انظر: قصص وحكايات اليهود، لويس Ginzberg ، ج٣، ص١٣١ - ٢١١، ط٢، إسرائيل، موسى في مصر، مسعدة، ص ١٩١ - ٢٠٠، ط٤، إسرائيل، المدراش ربّا، أبين هاليفي، الفصل الأول، الآية الحادية عشرة، إسرائيل.

وقيل أن الضربة كانت بسبب منع المصريين فتيات بني إسرائيل الاغتسال من الحيض ويريدون إصابتهم بالأمراض وضعف صحتهم فلا يتمكّن من الحمل ولا يصبحن منجبات، لذلك حوّل الرب المياه إلى دم انتقاماً من المصريين (۱).

تَغطرس فرعون في خندق عيّه وضلاله واشندّ قلبه غلظة وقساوة وكما يقال: أصل الكفر العناد فنراه على موقفه الرافض لإطلاق بني إسرائيل مع موسى السي فق موسى جرس الإنذار الثالث وتوعد فرعون إن لم يفعل ما أمره الله به فسوف يجعل نهر النيل دماً (٢)، فقد ورد في العهد القديم بسفر الخروج أن الرب قال لموسى: [«قَلْبُ فِرْعَوْنَ غَلِيظٌ. قَدْ أَبَى أَنْ يُطلِقَ الشَّعْبَ. إِذْهَبُ إِلَى فَرْعَوْنَ غَلِيظٌ. قَدْ أَبَى أَنْ يُطلِقَ الشَّعْبَ. إِذْهَبُ إِلَى فَرْعَوْنَ غَلِيظٌ. قَدْ أَبَى أَنْ يُطلِقَ الشَّعْبِ. إِذْهَبُ إِلَى فَرْعَوْنَ فِي الصَّبَاحِ. إِنَّهُ يَحْرُجُ إِلَى الْمَاءِ، وَقِفْ لِلِقَائِهِ عَلَى حَافَةِ النَّهْرِ. وَالْعَصَا الَّتِي تَحَوَّلَتُ حَيَّةً تَأْخُذُهَا فِي يَدِكَ. وَتَقُولُ لَهُ: الرَّبُ إِلهُ الْعِبْرَانِيِّينَ أَرْسَلْنِي إِليْكَ قَائِلاً: أَطلِقُ شَعْبِي لِيَعْبُدُونِي فِي الْبَرَيَّةِ. وَهُو ذَا حَتَى الآنَ لَمْ تَسْمَعْ. هَذَا يَقُولُ الرَّبُ: بِهِذَا تَعْرِفُ أَنِّي أَنَا الرَّبُ: هَا أَنَا أَصْرِبُ فِي النَّهْرِ فَيَتَحَوَّلُ دَمَا. وَيَمُوتُ السَمَكُ الَّذِي فِي النَّهْرِ فَيَتَحَوَّلُ دَمَا. وَيَمُوتُ السَمَكُ الَّذِي فِي النَّهْرِ فَيَتَحَوَّلُ دَمَا. وَيمُوتُ السَمَكُ الَّذِي فِي النَّهْرِ فَيتَحَوَّلُ دَمَا. وَيمُوتُ السَمَكُ الَّذِي فِي النَّهْرِ فَيتَنْ النَّهُرْ. فَيعَافُ الْمِصْرِيُونَ أَنْ يَشْرَبُوا مَاءَ مِنَ النَّهْرِ». ثُمَّ قَالَ الرَّبُ لِمُوسَى: «قُلْ لِهَارُونَ: وَلَى مَوْاقِيهِمْ، وَعَلَى مَيَاهِ الْمُوسُرِيُونَ أَنْ يَشْرَبُوا مَاءَ مِنَ النَّهْرِ وَعَلَى سَوَاقِيهِمْ، وَعَلَى النَّهْرِ أَمُ عَلَى النَّهْرِ وَمَاتَ السَمَكُ الَّذِي فِي النَّهْرِ فَعَلَى مَوْسَى وَهَارُونُ كَمَا أَمْرَ الرَّبُ. رَفْعَ النَّهْرِ وَمَانَ المَّمْ عَيُونِ عَبِيدِهِ، فَتَحَوَّلَ كُلُّ الْمُاءِ الَّذِي فِي النَّهْرِ وَمَانَ المُهُ الْذِي فِي النَّهْرِ وَمَانَ المُهُ مُنْ النَّهْرُ، فَلَمْ وَعُلَى النَّهْرِ فَي النَّهُرِ، فَلَمْ مَعْرَ فِي النَّهْرِ وَمَانَ المُعُونِ عَبِيدِهِ، فَتَحَوَّلَ كُلُّ الْمَاءِ الذِي فِي النَّهُرُ، فَلَمْ مَقْرُونَ عَلِيهُ الْمُعْمَلِ مَاءً مَنَ النَّهُمْ وَكُذَا المُعْمَ الْمُوسَى النَّهُ الْمَاءَ الْذِي فِي النَّهُرِ وَكَانَ الذَهُ فِي كُلُّ أَرْضَ مِعْمَ الْمُعْمُ الْمُعُلِي

لم تخالف التوراة السامرية نصوص العهد القديم إلا في بعض الألفاظ:[هكذا قال الله بهذا تعلم انني الله هانا ضارب بعصاي الذي بيدي على المياه التي في الخليج فتنقلب دماً والأسماك التي في الخليج تموت فينتن الخليج...](1).

أورد العهد القديم لفظ النهر فلا تناقض في نصه؛ لأن النهر ينتن بموت المخلوقات التي تموت فيه، ولكن التوراة السامرية أوردت لفظ الخليج وهذا تناقض صريح في نصها، إذ إن موت الأسماك فيه لا تنتن؛ بسبب ملوحته، فمعلوم أن المياه المالحة لا تنتن بموت المخلوقات.

<sup>(</sup>١) انظر: دائرة المعارف المقرائية، ج٥، العمود١٨٨.

<sup>(</sup>٢) انظر: موسوعة الجيب، الفكر العقدي اليهودي، أهم أسس الديانة اليهودية وعناصرها ومقدساتها، د. سامي الإمام، ص١٩١.

<sup>(</sup>٣) سفر الخروج (٧: ١٤ - ٢١).

<sup>(</sup>٤) الترجمة العربية لتوراة السامريين، سفر الخروج(۱، ۱۸)، ج(1, 1)،

نفهم من عبارة [وَالْعَصَا الَّتِي تَحَوَّلَتُ حَيَّةً تَأْخُذُهَا فِي يَدِكَ] (١) أن العصا التي ألقاها هارون أمام فرعون وتحوّلت إلى حيّة هي العصا نفسها التي حولت مياه النيل إلى دم، وبذلك نعرف أنها عصا واحدة يستخدمها الاثنان في إظهار معجزات الرب.

"إن عمله هنا كان معجزة فحول كل مياه نهر النيل والترع والقنوات والحياض دماً، فكانت الضرية شديدة جداً. فقد كانوا في أشد الحاجة إلى النيل لحياتهم، وحياة بهائمهم، وزروعهم، وسائر نباتاتهم، ولقد اتخذوا النيل وسيلة لإهلاك أبناء بني إسرائيل، فصار وسيلة لإهلاكهم فكان الجزاء من جنس العمل، وأنهم كانوا يتغذون بسمكه، ففسد السمك وأنتن، وكانوا يترنمون له بالأناشيد فأصبحوا ينوحون عليه "(٢).

لقد كان حصارًا دمويًا بمعنى الكلمة حتى الحُفر التي كانت بجوار النهر، لم تف بالحاجة اللي الماء.

وطبقًا لتفاسير الحكماء؛ فإن بني إسرائيل لم يتأثروا بهذه الضربة، فقد كان لديهم مياه نقية، لكن لو طلب مصري من يهودي أن يشرب شربة ماء، سواء أتى اليهودي بالإناء، أو أتى به المصري، كانت المياه النقية التي لليهودي بمجرد صبها في الإناء للمصري تتحول إلى دم، لكن يقول المفسرون، لو أن المصري دفع لليهودي مقابل ما يأخذه من الماء من اليهودي لم يكن هذا الماء يتحول إلى دم، ولذلك لعبت ضربة الدم دورًا كبيرًا في إثراء اليهود").

حاول المصريون الاحتيال على الله بالدفع لليهود كي لا تتحول مياه شربهم إلى دم، حاشا لله أن يحتال عليه أحد من العالمين.

لقد توافق العهد القديم والتوراة السامرية مع القرآن الكريم في ذكر معجزة الدم، ولكن هذه الموافقة موافقة شكلية في طياتها بعض الروايات الصحيحة وفي البعض الآخر التحريف واضح:

فقد ورد ذكر الدم في القرآن الكريم بأنها المعجزة التي أيد الله بها موسى المحلى فكان ترتيبها الخامس من المعجزات الواردة في الآية الكريمة كما قال الله سبحانه وتعالى في محكم آياته: ﴿ فَأَرْسَلْنَا عَلَيْمُ الطُّوفَانَ وَالْجُرَادَ وَالْقُمَّلُ وَالضَّفَادِعَ وَالدَّمَ ءَاينتٍ مُّفَصَّلَتٍ فَاسَتَكَبَرُوا وَكَانُوا قَوْمًا فَرَاسَلْنَا عَلَيْمُ الطُّوفَانَ وَالْجُرَادَ وَالقُمَّلُ وَالضَّفَادِعَ وَالدَّمَ ءَاينتٍ مُّفَصَّلَتٍ فَاسَتَكَبَرُوا وَكَانُوا قَوْمًا فَرَمِينَ فَي العهد القديم والتوراة السامرية على أنها الضربة الأولى من ضمن الضربات العشر على مصر.

<sup>(</sup>١) سفر الخروج (٧: ١٥).

<sup>(</sup>٢) انظر: سنن القويم في تفسير أسفار العهد القديم، ج١، ص٣٣١.

<sup>(</sup>٣) וنظر: מקראות גדולות، אבן עזרא، שמות ז، כד. القراء الكبيرة، وابن عزرا، وأسماء M، جرة.

فقد دعا موسى العلام على فرعون وملئه لعناده وقساوة قلبه فأرسل الله عليهم الدم، فسال النيل عليهم دماً فصارت في ثيابهم وطعامهم ومياههم (۱)، فما يستقُون من الآبار والأنهار إلا وجدُوه دمًا عبيطًا أحمر (۲)، فشكوا ذلك إلى فرعون وقالوا ليس لنا شراب، فقال: إنه سحركم، فقال القوم: من أين سحرنا ونحن لا نجدُ في أوعيتنا شيئًا من الماء إلا دمًا عبيطًا، وكان فرعون يجمع بين القبطي والإسرائيلي على الإناء الواحد فيكون ما يلي الإسرائيلي ماء وما يلي القبطي دمًا ويقومان إلى الجرَّة فيها الماء فيخرج للإسرائيلي ماء ولقبطي دم (۳)، حتى كانت المرأة من آل فرعون تأتي المرأة من بني إسرائيل حين جهدهم العطش فتقول: اسقني من مائك فتصب لها من قربتها فيعود في الإناء دمًا حتى كانت تقول: اجعليه في فيك ثم مجيه في في في فتأخذ في فيها ماء فإذا مجته في فيها صار دمًا، كأنها تريد أن تحتال على ربنا وتأخذ مياها من غير دم، إن فرعون اعتراه العطش فيها صار دمًا، كأنها تريد أن تحتال على ربنا وتأخذ مياها من غير دم، إن فرعون اعتراه العطش حتى إنه ليشربون إلا الدّم (٤).

مما تقدم من نصوص تفاسير القرآن الكريم و العهد القديم تبين أن ثمة توافقاً بينهما بأن ضربة الدم أصابت المصريين دون بني إسرائيل، ولكن الفارق جاء بأنه لو باع أحد من بني إسرائيل الماء للمصريين لبقي الماء ماءً ولم يتحول إلى دم، وهذا يتناقض مع وظيفة المعجزة إذ أخرجها عن حقيقتها من كونها مؤيدة للنبي أو ضاربة للمعارض والمعاند إلى وسيلة لإثراء بني إسرائيل، فتكون سبباً لابتزاز أموال المصريين فيزدادون كفراً وبعداً عن هدي موسى المنه وهذا يؤكد زيف اليهود وتحريفهم للكتاب المقدس وجعل الديانة اليهودية ديانة عنصرية خاصة ببني إسرائيل.

قال زيد بن أسلم: الدّم الذي سلّط عليهم كان الرُّعاف<sup>(٥)</sup>، فأتوا موسى وقالوا: يا موسى ادع ربك يكشف عنّا هذا الدّم فنؤمن بك ونرسل معك بني إسرائيل<sup>(١)</sup>، فدعا ربّه عَلَّا فكشف عنهم فلم يؤمنوا فأرسل الله عليهم الطّوفان والجراد والقُمَّل والضَّفادعَ والدَّم آياتٍ مفصلاتٍ، يتبع بعضها

<sup>(</sup>١) انظر: تفسير مجاهد، ص ٣٤٢.

<sup>(</sup>٢) انظر: تتوير المقباس من تفسير ابن عباس، لعبد الله بن عباس رَضَوَلِيَّةُ عَنْهُا، جمعه: مجد الدين أبو طاهر محمد بن يعقوب الفيروز آبادي، ص١٣٦، دار الكتب العلمية، لبنان.

<sup>(</sup>٣) انظر: المحرر الوجيز في تفسير الكتاب العزيز، ج٢، ص٤٤٤، تفسير القرآن العظيم لابن أبي حاتم، أبو محمد عبد الرحمن بن محمد بن إدريس بن المنذر التميمي، الحنظلي، الرازي ابن أبي حاتم، حققه: أسعد محمد الطيب، ج٥، ص١٥٤٨ - ١٥٤٩، مكتبة نزار مصطفى الباز، ط٣، ١٤١٩ هـ، المملكة العربية السعودية.

<sup>(</sup>٤) انظر: تفسير الشعراوي، الخواطر، محمد متولي الشعراوي ، ج٧، ص٤٣٢، مطابع أخبار اليوم، أنوار التنزيل وأسرار التأويل، ج٣، ص٣١.

<sup>(</sup>٥) انظر: مدارك التنزيل وحقائق التأويل، ج١، ص٥٩٨.

<sup>(</sup>٦) انظر: الدر المنثور، ج٣، ص٥٢٠.

بعضًا وتفصيلها أنّ كل عذابٍ كان يمتد أسبوعًا وبين كل عذابين شهرٌ، فاستكبروا وكانوا قوماً مجرمين.

فأرسل الله عليهم الدم فجعلوا لا يأكلون إلا الدم ولا يشربون إلا الدم قالوا: يا موسى ادع لنا ربك أن يكشف عنا الدّم فإنا سنؤمن لك ونرسل معك بني إسرائيل(١).

والدّم معروف، قيل: أصابهم رُعاف متفش فيهم، وقيل: صارت مياه القبط كالدّم في اللون<sup>(۲)</sup>. ادّعاء باطل:

يدعي بعض مفسري الأسفار الخمسة أن انقلاب الماء إلى دم ليس حقيقة، ولكنه مجرد احمرار النيل بفعل الفيضانات، فالأتربة والطمي في بحيرات الحبشة يصبغ الماء بصبغة حمراء وخاصة في مصر العليا، وهذا ما يشبه الدم، يعني أنها ظاهرة طبيعية (٢) وليست نتيجة ضربة.

الهدف من ذلك هو إنكار ونفي المعجزة التي هي البرهان الساطع والآية الباهرة على صدق نبوة موسى السلام، فهذا حال بعض اليهود المتشبهين بالفلاسفة اليونانيون القدماء أصحاب المدرسة الطبائعية "الطبائعيين" (٤) الذين يرجعون كل شيء للظواهر الطبيعية أو ما يسميه عامة الناس الصدفة، لينفوا قدرة الله على إجراء تلك المعجزة على يد نبيه – لطفاً – لدحض ما ذهبوا إليه:

أولاً: يمكن الرد على ذلك إن الفيضان يأتي لمصر منذ آلاف السنين ويرى المصريون مياهه وهي تصبغ باللون الأحمر نتيجة الأتربة، وما كان هذا الأمر يخفى على فرعون ولا على المصريين – فهم أعرف الناس بأحوال نيلهم – ولكن انقلاب النهر دماً فجأة وذعر فرعون والمصريين من هذا الشيء وعدم استطاعتهم الشرب منه رغم محاولاتهم العديدة، هذا دليل على أنه شيء غير معتاد.

<sup>(</sup>١) انظر: الدر المنثور، ج٣، ص٥٢١.

<sup>(</sup>٢) انظر: التحرير والتنوير، ج٩، ص٧٠.

<sup>(</sup>٣) انظر قصص الأنبياء والتاريخ، د. رشدي البدراوي، ج٤، ص٩١٣، ١٩٩٨م، القاهرة، كل المعجزات في الكتاب المقدس، ص٥٥، سنن القويم في تفسير أسفار العهد القديم، ج١، ص٣٣١.

<sup>(</sup>٤) المذهب الطبيعي في الفلسفة العامة هو القول أن الطبيعة هي الوجود كله ، وأنه لا وجود إلا للطبيعة ، أي للحقيقة الواقعية المؤلفة من الظواهر المادية المرتبطة بعضها ببعض، على النحو الذي نشاهده في عالم الحس والتجربة ، ومعنى ذلك أن المذهب الطبيعي يفسر جميع ظواهر الوجود بإرجاعها إلى الطبيعة، ويستبعد كل مؤثر يجاوز حدود الطبيعة ويفارقها، ويُسمى أصحاب هذا المذهب بالطبيعيين. (Naturalistes) وهم الدهريون الذين ينكرون وجود الصانع المدبر، ويزعمون أن العالم وجد بنفسه دون حاجة إلى علة خارجة عنه، انظر: المعجم الفلسفي ، د. جميل صليبا، ج٢، ص١٧٥، دار الكتاب اللبناني، ١٩٨٢م، بيروت، لبنان.

ثانياً: اختفاؤه فجأةً بأمر الله سبحانه وتعالى عندما طلب فرعون من موسى الملك أن يجعله كما كان سابقاً يدل على أنها معجزة إلهية أيد الله بها موسى الملك وليس ظاهرة طبيعية كما يدّعي بعضهم(۱).

## بيان التناقضات والتضاربات في نص العهد القديم والتوراة السامرية:

أولاً: ذكر العهد القديم والتوراة السامرية التي أكدت على هذا النص: قَالَ الرَّبُ لِمُوسَى:[«قُلْ لِهَارُونَ: خُذْ عَصَاكَ وَمُدَّ يَدَكَ عَلَى مِيَاهِ الْمِصْرِيِّينَ،...لِتَصِيرَ دَمًا](٢).

فقد ورد في التفسير الكبير "مدراش ربًّا"(٢) أن هارون هو الذي رفع عصاه على النهر في ضربة الدم، وليس موسى، والتعليل أن النهر هو الذي أنقذ موسى في طفولته، حين وضعته أمه "يوكابد" في سفط وألقته في النهر. ومن ثم لم يكن من الوفاء أن يقوم موسى بالإشارة بعصاه لحدوث هذه الضربة(٤).

هذا تفسير باطني خبيث، فإن ضرب موسى للنهر والبحر بعصاه بأمر من الله لا ينفي وفاءه له مثل ما أمر إبراهيم أن يذبح ابنه؛ لأن النبي يُطبق ما أمر به ولا يجد في ذلك حرجاً وهو محض العبودية الخالصة لله، وهذا التفسير يبين خبث اليهود في تلاعبهم بالنصوص وتأويلاتها حتى يسوّغوا لأنفسهم التنصل من أوامر الله ونواهيه بحجة الوفاء أو المصلحة ويتتبعوها حيث ما دارت تحت مقولتهم الشهيرة "الغاية تبرر الوسيلة".

ثانياً: الأسفار الخمسة ذكرت أن السحرة والعرافين فعلوا مثل ما فعل موسى وهارون عليهما السلام، وجاء النص كالتالي: [ وَفَعَلَ عَرَّافُو مِصْرَ كَذَٰلِكَ بِسِحْرِهِمْ. فَاشْتَدَّ قَلْبُ فِرْعَوْنَ فَلَمْ يَسْمَعْ لَسُمَعْ السلام، وجاء النص كالتالي: [ وَفَعَلَ عَرَّافُو مِصْرَ كَذَٰلِكَ بِسِحْرِهِمْ. فَاشْتَدَّ قَلْبُ فِرْعَوْنَ فَلَمْ يَسْمَعْ لَلَهُمَا، كَمَا تَكَلَّمَ الرَّبُ.] (٥)، وأكدت هذا القول أيضاً التوراة السامرية بأن الفلاسفة فعلوا بلطفهم كذلك (٦).

<sup>(</sup>١) انظر: قصص الأنبياء والتاريخ، ج٤، ص١٤.

<sup>(</sup>٢) سفر الخروج (٧: ١٩).

<sup>(</sup>٣) الـ" مدراش" أو الـ "درشاه" هو أسلوب من أساليب تفسير النوراة. كما تطلق كلمة "مدراش" على مجموعة من الدراسات التفسيرية بشأن التشريع أو الأمور الأخرى، فهو يجمع بين أسلوبين، المعنى السطحي الذي يفهم من النص، أو الكلمة، والمعنى الباطني الذي يمكن الوصول إليه من وراء المعني السطحي المباشر. وللوصول إلى هذه النتائج تستخدم مقاييس وضعها الحكماء، موسوعة جيب، ص١٠٤.

<sup>(</sup>٤) انظر: قصص وحكايات اليهود، ج٣، ص١٣١- ٢١١، موسى في مصر، ص ١٩١-٢٠٠.

<sup>(</sup>٥) سفر الخروج (٧: ٢٢).

<sup>(</sup>٦) انظر: الترجمة العربية لتوراة السامريين، سفر الخروج (٧: ٢٢)، ج١، ص ٢٨٩.

يذكر كتاب "السنن القويم في تفسير العهد القديم" أن السحرة قلدوا موسى المنه على نطاق ضيق جداً، ولم يتعد كمية صغيرة من الماء، فلما رأى فرعون ذلك قسا قلبه، مما جعله يحتفظ بماء البئر لاستحمامه الخاص، والاستغناء عن الماء لمدة وجيزة (١).

فهذه دعوة باطلة، لأن سفر الخروج ذكر أن الدم انتشر في جميع أرض مصر في اليابسة والماء وفي كل مكان، فلا يوجد ماء أصلاً حتى يقلبوه إلى دم!! فهذا تناقض واضطراب واضح في نفس الإصحاح من سفر الخروج.

## ويذكر أبو محمد ابن حزم- رحمه الله- الذي علق على هذه المسألة قائلاً:

"هذا نص كتابهم فأخبر أن كل ماء كان بمصر في أنهارها، وأوديتها، ومروجها، وجناتها، وأواني الخشب، والماء كله في جميع أرض مصر صار دماً، فأي ماء بقي حتى تقلبه السحرة دماً كما فعل موسى وهارون؟ أبى الله إلا فضيحة الكذابين وخزيهم"(٢).

فإن قالوا: قلبوا ماء الآبار التي حفرها المصريون حول النهر، قلنا لهم: فكيف عاش الناس بلا ماء أصلاً؟ أليست هذه فضائح مرددة؟ وهل يخفى أن هذه من توليد ضعيف العقل، أو زنديق مستخف لا يبالي بما أتى به من الكذب؟ ونعوذ بالله من الضلال(٣).

## ثالثاً: وجاء في نفس الإصحاح من سفر الخروج إطلاق لفظ إله العبرانيين:

ذكر في النص: [يقول له الرب إله العبرانيين أرساني إليك قائلاً: أطلق شعبي ليعبدوني في البرية] (ع) وذكر أيضاً في التوراة السامرية ما يؤكد أن الرب هو إله العبرانيين: [الله إله العبرانيين أرساني إليك قائلاً أطلق شعبي ليعبدوني...] (٥) ، تكرر هذا اللفظ عدة مرات وهو يخالف ما جاء في القرآن الكريم والمنطق السليم والفطرة السوية التي فطر الله الناس عليها من أنه سبحانه إله العالمين؛ ولكن الحقيقة أن هذا نابع من عقيدتهم المدنسة بأيدي كهنتهم وتحريفهم لكتاب ربهم وأنهم شعب الله المختار فهم دائماً في أسفارهم يرددون ذلك وقد جعلوا رب العالمين إلها خاصاً بهم وليس إله العالمين والله سبحانه وتعالى يقول في أول سورة في كتابه العزيز، قال تعالى: ﴿ ٱلْحَدَادُ بِتَهِ المُعْرِانِين؟!

<sup>(</sup>١) انظر: السنن القويم في تفسير العهد القديم، ج١، ص٣٣٣، كل المعجزات في الكتاب المقدس، ص٥٥.

<sup>(</sup>٢) الفصل في الملل والأهواء والنحّل، ج١، ص١٢٠.

<sup>(</sup>٣) انظر: التناقض في التوراة وأثره في الأعمال السلبية لليهود، حامد عيدان حمد الجبوري، ص١٤٨، دار الكتب العلمية، ط١، ٢٠٠٧م - ٢٤٢٨ه، بيروت، لبنان.

<sup>(</sup>٤) سفر الخروج (٧: ١٦ ).

<sup>(</sup>٥) الترجمة العربية لتوراة السامريين، سفر الخروج (٧: ١٦)، ج١، ص٢٨٧.

وأما قولهم أنهم شعب الله المختار فهذا تمييز يخالف كلام الله سبحانه وتعالى فإن الله تعالى لا يفرق بين عربي، ولا أعجمي، ولا أسود، ولا أبيض إلا بالتقوى، قال الله تعالى: ﴿ يَكَأَيُّهَا النَّاسُ إِنَّا خَلَقْنَكُمْ مِن ذَكْرِ وَأُنثَىٰ وَجَعَلْنَكُمْ شُعُوبًا وَمَّا إِلَى لِتَعَارِفُوا إِنَّ اللَّهُ عَلِيمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلِيمُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْمُ (سورة الحجرات: ١٣).

وهؤلاء الذين يدعون أنهم شعب الله المختار، قد أرسل الله إليهم أكثر الأنبياء، ومع ذلك فقد آذوهم وقتلوهم، قال تعالى: ﴿ وَلَقَدْ ءَاتَيْنَا مُوسَى ٱلْكِئْبَ وَقَفَيْنَا مِنْ بَعْدِهِ عِالرُّسُلِّ وَءَاتَيْنَا عَوسَى ٱلْكِئْبَ وَقَفَيْنَا مِنْ بَعْدِهِ عِالرُّسُلِّ وَءَاتَيْنَا عِيسَى ٱبْنَ مَرْيَمَ ٱلْبَيِّنَاتِ وَأَيَّدْنَهُ بِرُوجِ ٱلْقُدُسِ أَفَكُلَّمَا جَآءَكُمْ رَسُولًا بِمَا لَا نَهْوَى ٱنفُسُكُمُ ٱسْتَكُبَرْتُمُ فَفَرِيقًا كُذَّ بَثُمْ وَفَرِيقًا نَقْلُكُمُ السَتَكُبَرُ ثُمُ فَفِرِيقًا كُذَّ بَثُمْ وَفِرِيقًا نَقْلُكُوبَ ﴾ (سورة البقرة: ٨٧).

ولو أن التوراة بقيت كما هي نقية طاهرة كما جاءت من عند الله وكما أنزلت على موسى السي لما كان هناك أي تضارب أو تناقض في ذاتها ولما كانت متناقضة مع القرآن الكريم، فالكتب السماوية تصدر من مشكاة واحدة، لكنهم اتبعوا ميراث إبليس وأعوانه من الشياطين الذين يؤزونهم أزاً فزينوا لهم أن يكتبوا بأيديهم من عند أنفسهم ثم زعموا أنه من عند الله وما هو من عند الله، تبقى الإشارة إلى أن آية الدم ورد ذكرها في القرآن الكريم مجملة غير مفصلة باعتبارها عقوبة البغي والصد عن سبيل الله .

## المطلب الرابع معجزة الضفادع<sup>(١)</sup>

لقد تم التهديد بهذه الضربة مقدماً كما في الضربة الأولى – العصا–، فكانت ثاني الضربات على مصر، إلا أن بعض الضربات تقع دون إنذار، فقد أعطى الله المصريين وقتاً ليتوبوا ويهربوا من الضربات الشديدة؛ ولكن عصيانهم وتمردهم جعل الله يستدعي جيوش الضفادع لتغطي الأرض، بأعداد لا حصر لها؛ لتنفيذ نقمته على أمة تعبد الأوثان (٢).

<sup>(</sup>۱) دابة برمائية: أي أنها تعيش في البر والماء، وهي من ذوات الدم البارد أو من ذوات الحرارة المتغيرة شأنها شأن الأسماك غالباً، وهي تسمي باللاتينية Rana Punctata وهي من النوع المأكول، فكانت الضرية الثانية على مصر، وامتلأت أرض مصر فأنتنت من رائحة جثثها. انظر: موسوعة عالم الحيوان، الفانا مصطفي حمود، ص١٣٧ – ١٣٨، دار الفكر اللبناني، ط٣، ١٩٩٧م، بيروت، قاموس الكتاب المقدس، ص

<sup>(</sup>۲) موسوعة الجيب، الفكر العقدي اليهودي، أهم أسس الديانة اليهودية وعناصرها ومقدساتها، د. سامي الإمام، ص ١٩٠، قصص وحكايات اليهود، ج٣، ص ١٣١- ٢١١، موسى في مصر، ص ١٩١-٢٠٠.

جاء في "دائرة المعارف الكتابية": أن هذه الضربة موجهة نحو الآلهة التي لها رأس ضفدعة والمعروفة باسم "هكة" أو "هكت" وكانت تُعبد كزوجة خنوم إله الفيضان أو الغمر، فهذا شكل قديم جداً من أشكال عبادة الطبيعة في مصر، فالضفدعة كانت رمزاً مقدساً لأوزيريس، وهي رمزاً للخصوبة والتكاثر.

وقيل أن الضربة كانت بسبب فرض المصريين على بني إسرائيل صيد الأسماك، وكان عملاً شاقاً<sup>(۱)</sup>.

إذاً فالضربة وسيلة لعقاب البشر بالأشياء التي يقدسونها، فكانت ضربة مروعة لهذه العقيدة الوثنية لشعب كان يكرم ويسجد "لضفدعة" (٢).

عبد المصريون النظافة وقدروها تقديراً كبيراً، فكانوا يبذلون جهداً لتجنب الاحتكاك بأي شيء نجس أو غير نظيف، فكانت ضربة الضفادع المصدر الملوث لمياه الشرب والاستحمام والأواني، فكان ذلك مروعاً ومضايقاً ومثيراً لهؤلاء الذين يكرهون أي شيء دنس، لذا جاء في "قاموس الكتاب المقدس": أنها رمز للنجاسة، لأنها أنتنت الأرض من رائحتها(٣).

من المعروف لدى المصريين في شهر سبتمبر بعد فيضان النيل وانحصار الفيضان، كانت الضفادع تتكاثر في المستنقعات المتعفنة، فكان هناك فصيلتان من الضفادع منها ما يعيش في الماء ومنها ما يعيش على اليابسة، والمعجزة في هذه الضربة أنها جمعت كلا النوعين بأعداد وافرة غير عادية وموتها في وقت محدد (3).

أمر الله سبحانه وتعالى موسى الله أن يطلب من فرعون أن يطلق بني إسرائيل لأجل أن يعبدوا الله سبحانه، فإن أبى مرة أخرى فإن الله سبحانه وتعالى سوف يسلط عليه الضفادع.

[قَالَ الرَّبُ لِمُوسَى: «ادْخُلْ إِلَى فِرْعَوْنَ وَقُلْ لَهُ: هكَذَا يَقُولُ الرَّبُ: أَطْلِقْ شَعْبِي لِيَعْبُدُونِي. وَإِنْ كُنْتَ تَأْبَى أَنْ تُطْلِقَهُمْ فَهَا أَنَا أَصْرِبُ جَمِيعَ تُخُومِكَ بِالضَّفَادِعِ. فَيَفِيضُ النَّهُرُ ضَفَادِعَ. فَتَصْعَدُ وَتَدْخُلُ إِلَى بَيْتِكَ وَإِلَى مِخْدَعِ فِرَاشِكَ وَعَلَى سَرِيرِكَ وَإِلَى بُيُوتِ عَبِيدِكَ وَعَلَى شَعْبِكَ وَإِلَى تَنَانِيرِكَ وَإِلَى بُيُوتِ عَبِيدِكَ وَعَلَى شَعْبِكَ وَإِلَى تَنَانِيرِكَ وَإِلَى مُعَاجِنِكَ. عَلَيْكَ وَعَلَى شَعْبِكَ وَعَبِيدِكَ تَصْعَدُ الضَّفَادِعُ». فَقَالَ الرَّبُ لِمُوسَى: «قُلْ لِهَارُونَ: وَإِلَى مَعَاجِنِكَ. عَلَيْكَ وَعَلَى شَعْبِكَ وَعَبِيدِكَ تَصْعَدُ الضَّفَادِعُ». فَقَالَ الرَّبُ لِمُوسَى: «قُلْ لِهَارُونَ: مُدَّ يَدَكَ بِعَصَاكَ عَلَى الأَنْهَارِ وَالسَّوَاقِي وَالآجَامِ، وَأَصْعِدِ الضَّفَادِعَ عَلَى أَرْضِ مِصْرَ». فَمَدَّ هَارُونُ مِسِحْرِهِمْ يَدَكُ بِعَصَاكَ عَلَى الْأَنْهَارِ وَالسَّوَاقِي وَالآجَامِ، وَأَصْعِدِ الضَّفَادِعَ عَلَى أَرْضِ مِصْرَ». فَمَدَّ هَارُونُ يَالَ مَعْدِ مَعْدَ مِنْ وَفَعَلَ كَذَلِكَ الْعَرَّافُونَ بِسِحْرِهِمْ يَدَهُ عَلَى مَيَاهِ مِصْرَ، فَصَعِدَتِ الضَّفَادِعُ وَغَطَّتْ أَرْضَ مِصْرَ. وَفَعَلَ كَذَلِكَ الْعَرَافُونَ بِسِحْرِهِمْ يَدَهُ عَلَى مَيَاهِ مِصْرَ، فَصَعِدَتِ الضَّفَادِعُ وَغَطَّتْ أَرْضَ مِصْرَ. وَفَعَلَ كَذَلِكَ الْعَرَافُونَ بِسِحْرِهِمْ

<sup>(</sup>١) دائرة المعارف المقرائية، ج٥، العمود١٨٨، بتصرف.

<sup>(</sup>٢) انظر: دائرة المعارف الكتابية، ج٥، ص٨٩، كل المعجزات في الكتاب المقدس، ص٥٦.

<sup>(</sup>٣) انظر: قاموس الكتاب المقدس، ص٥٦٩.

<sup>(</sup>٤) انظر: كل المعجزات في الكتاب المقدس، ص ٥٦.

وَأَصْعَدُوا الضَّفَادِعَ عَلَى أَرْضِ مِصْرَ. فَدَعَا فِرْعَوْنُ مُوسَى وَهَارُونَ وَقَالَ: «صَلِّيَا إِلَى الرَّبِّ لِيَرْفَعَ الضَّفَادِعَ عَنِّي وَعَنْ شَعْبِي فَأُطْلِقَ الشَّعْبَ لِيَذْبَحُوا لِلرَّبِّ». فَقَالَ مُوسَى لِفِرْعَوْنَ: «عَيِّنْ لِي مَتَى الْصَلِّي لأَجْلِكَ وَلأَجْلِ عَبِيدِكَ وَشَعْبِكَ لِقَطْعِ الضَّفَادِعِ عَنْكَ وَعَنْ بُيُوتِكَ. وَلِكِنَّهَا تَبْقَى فِي النَّهْرِ». فَقَالَ: «غَدًا». فَقَالَ: «كَقَوْلِكَ. لِكَيْ تَعْرِفَ أَنْ لَيْسَ مِثْلُ الرَّبِّ إِلهِنَا. فَتَرْتَفِعُ الضَّفَادِعُ عَنْكَ وَعَنْ بُيُوتِكَ وَعَبِيدِكَ وَشَعْبِكَ، وَلكِنَّهَا تَبْقَى فِي النَّهْرِ». ثُمَّ خَرَجَ مُوسَى وَهَارُونُ مِنْ لَدُنْ فِرْعَوْنَ، وَصَرَخَ بُيُوتِكَ وَعَبِيدِكَ وَشَعْبِكَ، وَلكِنَّهَا تَبْقَى فِي النَّهْرِ». ثُمَّ خَرَجَ مُوسَى وَهَارُونُ مِنْ لَدُنْ فِرْعَوْنَ، وَصَرَخَ مُوسَى إِلَى الرَّبِّ مِنْ أَجْلِ الضَّفَادِعِ النَّهِرِ». ثُمَّ خَرَجَ مُوسَى وَهَارُونُ مِنْ لَدُنْ فِرْعَوْنَ، وَصَرَخَ مُوسَى إِلَى الرَّبِّ مِنْ أَجْلِ الضَّفَادِعِ النَّي جَعَلَهَا عَلَى فِرْعَوْنَ، فَفَعَلَ الرَّبُ كَقَوْلِ مُوسَى. فَمَاتَتِ مُوسَى إِلَى الرَّبِ مِنْ أَجْلِ الضَّفَادِعِ النَّتِي جَعَلَهَا عَلَى فِرْعَوْنَ، فَفَعَلَ الرَّبُ كَقَوْلِ مُوسَى. فَمَاتَتِ الطَّفَقَادِعُ مِنَ الْبُيُوتِ وَالدُورِ وَالْحُقُولِ. وَجَمَعُوهَا كُومًا كَثِيرَةً حَتَّى أَنْتَنَتِ الأَرْبُ مُ فَلَمًا رَأَى فَرْعَوْنُ الطَّقَادِعُ مِنَ الْبُيُوتِ وَالدُورِ وَالْحُقُولِ. وَجَمَعُوهَا كُومًا كَثِيرَةً حَتَّى أَنْتَنَتِ الأَرْبُ مُ فَلَمَا رَأَى فَرْعَوْنَ الرَّبُ إِلَا الْفَرَعُ أَغْلَطَ قَلْبَهُ وَلَمُ مِسْمَعُ لَهُمَا، كَمَا تَكَلَّمَ الرَّبُ إِلَيْهَا الْأَرْبُ مُ الْمُؤْلِ مُ أَعْمَلُ الْمُورِ وَالْحُورِ وَالْحُولِ وَلَمُعُومًا كُومًا كَثِيرَةً حَتَّى أَنْتَلَتِ الْأَرْضُ . فَلَمَا رَأَى فَرْعَوْنُ اللَّهُ مَا مُنَ الْمُولِ عَلَى الْوَلَمِ الْمُولِ وَلُولُ مُوسَى الْمَاءُ عَلَى الرَّبُ إِلَى الرَّبُ إِلَا الْمَلَى الرَّبِهُ إِلَيْ عَلَى المُولِ وَالْمُولِ وَالْمُ الْمُولِ وَلَوْنَ الْمَرْبُ الْمَاءُ الْمُولِ الْمُولِ وَلَا لَعَلَامُ الْمُؤَالِ الْمُعَالِقِ لَا الْمُولِ الْفَلَ الْمُولِ الْقَوْلِ الْمُولِ الْمُولِ الْمُولِ الْمُلْمَاء ال

وأكدت التوراة السامرية ما جاء في العهد القديم في معجزة الضفادع، ولكن مع اختلاف في صياغة العبارة: قال الله لموسى أدخل إلى فرعون وقل له كذا قال الله أطلق شعبي ليعبدوني، فإن ممتنع أنت من الإطلاق فإنني صادم كل تخمك بالضفادع، ويسعى الخليج ضفادع وتصعد وتدخل في بيوتك وفي خدور مضاجعك وعلى اسرتك وفي بيوت عبيدك وعلى قومك وفي تنانيرك وفي معاجنك...فدخل موسى وهرون إلى فرعون وقالا له كذا قال الله ...](١) [وقال الله لموسى قل لهرون ابسط يدك بعصاك على الأنهار وعلى الخلجان وعلى الآجام وأصعد الضفادع على أرض مصر...فبسط هرون يده على مياه المصريين فصعدت الضفادع... وصنع كذلك فلاسفة مصلا بلطفهم...، واستدعى فرعون بموسى وهرون وقال الشفعا إلى الله ليزيل الضفادع...](١).

" أخبر الله موسى الله بأن هلاكاً سيحل بفرعون وحاشيته من خلال معجزة الضفادع التي ستملأ كل بيت إذا لم يطلق فرعون بني إسرائيل، وكان فقراء مصر يعيشون في بيوت صغيرة مبنية من اللبن، تتكون من حُجرة أو حُجرتين، لها سقوف من جذوع النخيل. أما بيوت الأغنياء فكثيراً ما كانت تتكون من دورين أو ثلاثة أدوار، تحيط بها الحدائق التي تحوطها أسوار عالية، وكان الخدم يقيمون ويعملون في الدور الأول بينما كانت الأسرة تشغل الأدوار العليا. فكان معنى وصول الضفادع إلى مخدع فراش فرعون أنها قد ملأت الأدوار العليا، فلم يكن في مصر مكان بأمان منها"(٤).

<sup>(</sup>١) سفر الخروج (٨: ١- ١٥).

<sup>(</sup>٢) الترجمة العربية لتوراة السامريين، سفر الخروج (٧: ٢٦- ٢٩)، ج١، ص٢٨٩- ٢٩١.

<sup>(</sup>٣) مصدر سابق، سفر الخروج (٨: ١- ١١)، ج١، ص ٢٩١- ٢٩٢.

<sup>(</sup>٤) انظر: التفسير التطبيقي للكتاب المقدس، ص٤٤، القاهر، مصر، السنن القويم في تفسير العهد القديم، ج١، ص٤٣٤، http://www.aish.co.il/h/pes/p/٤٨٨٦٢١٤٢.html?s=raw، ٣٣٤ مص

### لقد توافق العهد القديم والتوراة السامرية مع القرآن الكريم في مواضع واختلفت في مواضع أخرى:

لقد توافقت في ذكر معجزة الضفادع فهي آية من آيات الله التي سلّطها الله على فرعون وجنوده، الذين تسلّطوا على بني إسرائيل، فذلك ليُثبت أن موسى الكل نبي مرسل وليس بكاهن أو ساحر، فجاءت هذه الآيات من عند الله لتؤيد رسالته الكل التي بُعث بها من عند الله الله إلى فرعون الذي ادعى أنه إله، وأن الله هو الخالق وهو الواحد الذي يستطيع أن يتحكم في تسيير خلقه، فضرب بها فرعون ليتعظ ويؤمن بالله، ولكن قلبه في كل مرة كان يزداد شدة وقساوة.

فقد ورد في تفاسير القرآن الكريم أن الله تعالى أرسل عليهم الضفادع، فخرجت من البحر، مثل الليل الدامس، فغشوا أهل مصر، فكانت في الأرض وفي المياه، وفي الغُدران ومناقع المياه، صوته مثل القراقر يسمّى نقيقًا (۱)، فملئت بيوتهم وأفنيتهم وأطعمتهم وآنيتهم، فلا يكشف أحدٌ إناءً ولا طعامًا إلا وجد فيه الضفادع، وكان الرجل يجلس في الضفادع إلى ذقنه ويهمّ أن يتكلم فيثب الضفدع إلى فيه (۱)، وكانت تثبُ في قُدُورِهم فتقسد عليهم طعامهم وتطفئ نيرانهم، وكان تسقط على فرُشِهم (۱) فإذ يضطجع أحدهم فتركبه الضفادع فتكون عليه ركامًا حتى ما يستطيع أن ينصرف إلى شقه الآخر ويفتح فاه لأكلته فيسبق الضفادع أكلته إلى فيه، ولا يعجن عجينًا إلا تشدّخت فيه ولا يفتح قدرًا إلا امتلأت ضفادع، فلقوا منها أذى شديدًا (١).

وروى عكرمة عن ابن عباس قال: كانت الضفادع برية، فلما أرسلها اللَّه على آل فرعون وأطاعت فجعلت تقذف أنفسها في القدور وهي تغلي في التنانير وهي تفور، فأثابها اللَّه بحسن طاعتها برد الماء<sup>(٥)</sup>، فلمّا رأوا ذلك بكوا وشكوا إلى موسى، وقالوا هذه المرّة نتوب إلى الله تعالى ولا نعود فأخذ عهودهم ومواثيقهم، ثمّ دعا ربّه فكشف عنهم الضفادع بعد ما أقام عليهم سبعًا من السبت إلى السبت، فأقاموا شهرًا في عافيةٍ ثمّ نقضوا العهود وعادوا إلى كفرهم، فدعا عليهم

<sup>(</sup>۱) انظر: التحرير والتتوير، ج٩، ص٧٠، بحر العلوم، ج١، ص٤٤٥، تفسير ابن عطية، المحرر الوجيز في تفسير الكتاب العزيز، ج٢، ص٤٤٤.

<sup>(</sup>٢) انظر: تفسير القرآن العظيم لابن كثير،ج٣، ص٥٦٥. تفسير الشعراوي، ج٧، ص٤٣٢٠.

<sup>(</sup>٣) انظر: تفسير مجاهد، ص٣٤٢، الدر المنثور، ج٣، ص٥٢٠، تفسير القرآن العظيم لابن أبي حاتم، ج٥، ص ١٥٤٨، مدارك التنزيل وحقائق التأويل، ج١، ص٥٩٨.

<sup>(</sup>٤) انظر: أنوار التنزيل وأسرار التأويل، ج٣، ص٣١، مدارك التنزيل وحقائق التأويل، ج١، ص٥٩٨.

<sup>(</sup>٥) انظر: تفسير القرآن العظيم لابن أبي حاتم، ج٥، ص ١٥٤٨.

موسى اللَّهُ عليهم الدّم (١)، وهذا ما سلمت منه بلاد (جاسَانَ)(٢) سكن بني إسرائيل (٣).

فرواية تفاسير القرآن الكريم لمعجزة الضفادع جاءت موافقة لما ورد في العهد القديم والتوراة السامرية من معاناة المصريين من تلك الضفادع وطلبهم من موسى أن يكشف عنهم تلك الضربة. أما مواضع الاختلاف:

أولاً: [قُلْ لِهَارُونَ: مُدَّ يَدَكَ بِعَصَاكَ عَلَى الأَنْهَارِ وَالسَّوَاقِي وَالآجَامِ... فَمَدَّ هَارُونُ يَدَهُ عَلَى مِيَاهِ مِصْرَ] هذا مناقض لرواية تفاسير القرآن الكريم بإجماع علماء المسلمين (٤) أن العصا كانت بيد موسى الله في ولم تكن في يد هارون كما ذكر العهد القديم والتوراة السامرية، فهارون الله كان نبياً يشدُ أزر أخيه موسى الله ويخلُفه في حال غيابه.

فقد تكلم العهد القديم والتوراة السامرية عن معجزة الضفادع، وذكر سفر الخروج أن العرّافين فعلوا مثل هذه المعجزة [وفعل كذلك العرافون بسحرهم وأصعدوا الضفادع على أرض مصر]<sup>(٥)</sup> ولكن في التوراة السامرية فعل الفلاسفة ذلك بلطفهم<sup>(١)</sup>.

حاول السحرة المصريون مرة أخرى تقليد الضربة؛ حيث إن الضفادع كانت متوفرة لوجودها في الطبيعة، استطاعوا إنتاج بعضها، ولكن لم تكن لديهم القدرة على تقليد الله في خلق الضفادع، ولم تكن لديهم القدرة كذلك على جلب الموت المفاجئ لآلاف الضفادع، فقد كان بإمكانهم إظهار قوتهم باستخدام سحرهم أو خفة يدهم وقوة آلهتهم بطريقة أكثر كفاءة، لينجحوا في إبعاد الضفادع بعيداً، هنا ظهرت أول علامة من علامات الخضوع لفرعون، إن الألم الشخصي الناتج من الضفادع المزعجة قاد فرعون للتنازل، فقد اعترف الآن بقوة الله وبصلاة الأتقياء المؤثرة، [صَلِيًا

<sup>(</sup>۱) انظر: معالم التنزيل في تفسير القرآن، ج٢، ص٢٢٥، الدر المنثور، ج٣، ص٢١٥، تنوير المقباس من تفسير، ص١٣٦.

<sup>(</sup>٢) هي منطقة خصبة للمراعي والقطعان، واقعة شرق الدلتا، وهي المعروفة الآن بالشرقية الممتدة من جوار أبي زعبل إلى البحر ومن برية جعفر إلى وادي توميلات. قاموس الكتاب المقدس، ص٢٤٢.

<sup>(</sup>٣) انظر: التحرير والتنوير، ج٩، ص٧٠.

<sup>(</sup>٤) معالم النتزيل في تفسير القرآن، ج٢، ص٢٢٣، المحرر الوجيز في تفسير الكتاب العزيز، ج٢، ص٤٤٤، المحرر الوجيز في تفسير المنثور، ج٥، ص٥٢٠، التحرير والنتوير، ج٩، ص٨٦، نتوير المقباس من تفسير ابن عباس، لعبد الله بن عباس - رَحَوَلِيَّهُ عَنْهُا، جمعه: مجد الدين أبو طاهر محمد بن يعقوب الفيروز آبادي، ص١٣٦، دار الكتب العلمية، لبنان، الجامع لأحكام القرآن، ج٧، ص٢٦٨.

<sup>(</sup>٥) سفر الخروج (٨: ٧).

<sup>(</sup>٦) انظر: الترجمة العربية لتوراة السامريين، سفر الخروج (٨: ٣)، ج١، ص٢٩١.

إِلَى الرَّبِّ لِيَرْفَعَ الضَّفَادِعَ عَنِّي وَعَنْ شَعْبِي فَأُطْلِقَ الشَّعْبَ ] (١)، وأكدت هذا القول التوراة السامرية، في قول فرعون لموسى وهرون: [قال اشفعا إلى الله ليزيل الضفادع عني وعن قومي] (٢) ولكن عندما رأى فرعون أنه قد حصل الفرج رجع عن وعده في السماح لشعب إسرائيل أن يخرجوا (٣).

لو فرضنا صحة أقوالهم: (أن السحرة فعلوا مثل ما فعل موسى المسلم واصعدوا الضفادع على أرض مصر)؛ فلماذا يطلب فرعون من موسى أن يرفع عنه الضفادع؟

الطبيعي أن يطلب من السحرة ذلك وليس من موسى، أم هل اختفت هنا قدرة السحرة، وما دورهم هنا؟، أم هم فقط موجودين لتقليد الضرر وزيادة وطأته؟ ولماذا لم يستطيعوا أن يدفعوا الضفادع عن فرعون وشعبه فتعلوا مكانتهم لديه؟

إذاً ما ورد في الأسفار الخمسة من الزعم من معارضة موسى الله في كل ما جاء به من قبل السحرة، فإنما هو افتراء وتحريف من أقوال المحرفين الذين لا يخافون ربهم، وهي لا تخفى على الذين يعلمون كتاب الله تعالى بأنها من الأباطيل المدسوسة، قال تعالى: ﴿ فَوَيْلٌ لِلّهِينَ يَكُنُ بُونَ ٱلْكِئَبَ بِأَيْدِيهِمْ ثُمَّ يَقُولُونَ هَذَا مِنْ عِندِ اللّهِ لِيَشْتَرُوا بِهِ مَنا قَلِيلًا فَوَيْلٌ لَهُم مِّمًا يَكُنبُونَ أَلْكُم مِّمًا يَكُسِبُونَ ﴾ (البقرة: ٢٩).

ثانياً: ولقد علق ابن حزم –رحمه الله– على فعل السحرة والعرّافين أنهم فعلوا بسحرهم مثل ما فعل موسى وهارون عليهما السلام، قال أبو محمد رحمه الله: "هذه الآبدة (٤) المصمئلة (٥) والصّيلم (١) المطبقة ولو صحّ هذا لبطلت نبوة موسى عليه السلام، بل نبوة كل نبي "(٧).

<sup>(</sup>١) سفر الخروج (٨: ٨).

<sup>(</sup>٢) الترجمة العربية لتوراة السامريين، سفر الخروج (٨: ٤)، ج١، ص٢٩١.

<sup>(</sup>٣) انظر: السنن القويم في تفسير العهد القديم، ج١، ص٣٣٥، كل المعجزات في الكتاب المقدس، ص٥٦.

<sup>(</sup>٤) الأمر العجيب يستغرب له والداهية يبقى ذكرها أبدا، وأوابد الكلام غَرائبه وعجائبه، المعجم الوسيط، مجمع اللغة العربية بالقاهرة، إبراهيم مصطفى، أحمد الزيات، حامد عبد القادر، محمد النجار، ص٢، دار الدعوة.

<sup>(</sup>٥) المُصمئلّ: الشَّديد، ويقال للدّاهية: مُصمئلّة، لسان العرب، ج١١، ص٣٨٦.

<sup>(</sup>٦) الصيلم: الداهية تستأصل ما تصيب والسيف، انظر: المعجم الوسيط، ص٢١٥.

<sup>(</sup>٧) الفصل في الملل والأهواء والنحل، ج١، ص١١٩.

#### المطلب الخامس معجزة الجراد<sup>(١)</sup>

سلط الله الجراد على أرض مصر فكانت الضربة الثامنة على فرعون وأتباعه لتكون دليلاً قوياً على قدرة الله وتسخيره لقوة الطبيعة لتسيير أسراب الجراد كما يشاء لتنفيذ أمره، فيرعب المصريين ويكسر شوكة فرعون ويهلكه تحت وطأة ضرباته.

فكانت ضربة الجراد عقاباً على وقاحة أعداء الله بعد الدمار الذي خلفته ضربة البرد، فسارت أسراب الجراد لإكمال تدمير جميع المحاصيل، فكانت كالغزو المروع الذي يغطي السماء بأجنحته وطوله الذي يبلغ ثلاث بوصات للحشرة الواحدة، حيث يطير في النهار ويستريح في الليل على الأرض، فأعدادها كانت هائلة وقوتها التدميرية تجعلها مؤهلة لتدمير كل شيء فهي كالخيول المعدة للحرب تقتحم البيوت وتلتهم الطعام والشراب(٢).

تعريف الجراد في "قاموس الكتاب المقدس": هو ترجمة الكلمة عبرية "أربة" واليونانية "أكردس" وهو نوع من الحشرات من فصيلة الجنادب مشهور بكثرة عدده وشدة شراهته، فهو من أشد الضربات المدمرة المخربة في الشرق، كما أن الأمم قديماً غير اليهود كانت تعتبره ضربة من السماء فقد قال "بلينيوس" فيما معناه أن هذه الضربة دليل على سخط الآلهة وهو يحجب نور الشمس بعدده، والشعوب ترتعد من ظهوره فإنه يعبر البحار الواسعة ويقطع الفلوات الفسيحة ويغطي الحصاد بغيومه المظلمة ويهلك الأثمار ويفني كل نبات (٣).

يعد الجراد من الحشرات الطاهرة في اليهودية، ويحلّ أكله.

وللجراد أسماء عدة جاءت في سفر يوئيل، بحسب سلوكه؛ فهناك "القمص" وهو الجراد القارض، و"الزحاف" وهو الجراد الزاحم في زحفه، و"الغوغاء" وهو الجراد النطاط، و"الطيّار" وهو الجراد المخرّب، وهو أشدها فتكًا وإتلافًا للخضر بالعامة(٤).

<sup>(</sup>۱) الجراد: الحشرة الطائرة من فصيلة الصرصر والخنافس له أجنحة ستة ذات ألوان صفر وحمر تنتشر عند طيرانه، يكون جنودا كثيرة يسمّى الجند منها رجلا. وهو مهلك للزرع والشجر، يأكل الورق والسنبل وورق الشّجر وقشره، فهو من أسباب القحط. أصاب أرض قوم فرعون ولم يصب أرض بني إسرائيل، انظر: الموسوعة العربية العالمية، ص٢٥٢، مؤسسة الموسوعة للنشر والتوزيع، ط٢.

<sup>(</sup>٢) انظر: كل المعجزات في الكتاب المقدس، ص٥٥.

<sup>(</sup>٣) قاموس الكتاب المقدس، ص ٢٥٦-٢٥٧، بتصرف.

<sup>(</sup>٤) انظر: المدونة http://samyalemam.blogspot.com/٢٠١٤/٠١/blog-post\_٢١.html، يوم الخميس، ٢٠١٤/١٢/٢٥، موسوعة جيب، الفكر العقدى اليهودي، ص١٩٠.

جاء في "دائرة المعارف المقرائية": أن الضربة كانت بسبب تسخير المصريين لبني إسرائيل في أعمال الزراعة والأشجار المثمرة والخضروات المختلفة؛ فكان العقاب بأن سلط الله عليهم الجراد ليلتهم كل أخضر (١).

إن الأحوال الجوية وحدها كانت مسؤولة عن أسراب الجراد فهي لم تكن ضربة عادية فقد هاجمت مصر من قبل ولكن لم تسبب ذلك الأذى الذي أحدثته هذه الضربة

فقد احتفظ الله بالجراد ليكون مستعداً للغزو في الوقت المحدد، فحين رفع موسى عصاه التي يجري بها المعجزات، أعطي موسى السلام الجراد الإشارة ليبدأ مهمته التدميرية، فانطلق الجراد بتوجيه من الله للرياح الشرقية والغربية التي قامت بإرشاد الجراد إلى المكان المحدد لتنفيذ قضاء الله (۲)، وذلك لعناد فرعون وغلظة قلبه وعدم إطلاقه بني إسرائيل، تابع الله سبحانه وتعالى عليه الآيات الواحدة تلو الأخرى، فأخبر موسى السلام فرعون بأن الله سبحانه وتعالى سوف يسلط عليه الجراد، فيغطي وجه الأرض ويأكل الشجر في الحقول ويملأ بيوت جميع المصريين (۲).

فقد ذكر العهد القديم في سفر الخروج أن موسى وهارون دخلا إلى فرعون وقالا له: [«هكذًا يقُولُ الرَّبُ إِلهُ الْعِبْرَانِيِّينَ: إِلَى مَتَى تَأْبَى أَنْ تَخْضَعَ لِي؟ أَطْلِقْ شَعْبِي لِيَعْبُدُونِي. فَإِنَّهُ إِنْ كُنْتَ تَغُولُ الرَّبُ إِلهُ الْعِبْرَانِيِّينَ: إِلَى مَتَى تَأْبَى أَنْ تَخْومِكَ، فَيُغَطِّي وَجْهَ الأَرْضِ حَتَّى لاَ يُسْتَطَاعَ تَأْبَى أَنْ تُطْلِق شَعْبِي هَا أَنَا أَجِيءُ غَدًا بِجَرَادٍ عَلَى تُخُومِكَ، فَيُغَطِّي وَجْهَ الأَرْضِ حَتَّى لاَ يُسْتَطَاعَ نَظُرُ الأَرْضِ. وَيَأْكُلُ الْفَصْلَةَ السَّالِمَةَ الْبَاقِيَةَ لَكُمْ مِنَ الْبَرَدِ. وَيَأْكُلُ جَمِيعَ الشَّجَرِ النَّابِتِ لَكُمْ مِنَ الْبَرَدِ. وَيَأْكُلُ جَمِيعَ الشَّجَرِ النَّابِتِ لَكُمْ مِنَ الْمَرْدِ. وَيَأْكُلُ جَمِيعَ الشَّجَرِ النَّابِتِ لَكُمْ مِنَ الْمَرْدِ. وَيَأْكُلُ جَمِيعَ الشَّجَرِ النَّابِتِ لَكُمْ مِنَ الْمَرْدِ. وَيَأْكُلُ بَيُوتَكَ وَبُيُوتَ جَمِيعٍ عَبِيدِكَ وَبُيُوتَ جَمِيعٍ الْمِصْرِيِّينَ، الأَمْرُ الَّذِي لَمْ يَرَهُ آبَاوُكَ وَلاَ الْمَقْمِ». ثُمَّ تَحَوَّلَ وَخَرَجَ مِنْ لَدُنْ فِرْعَوْنَ الْأَرْضِ إِلَى هذَا الْيَوْمِ». ثُمَّ تَحَوَّلَ وَخَرَجَ مِنْ لَدُنْ فِرْعَوْنَ الْأَنْ

وجاءت التوراة السامرية مؤيدة للكتاب المقدس في نصوصه:[... فإن ممتنع أنت من اطلاق شعبي إنني جالب غداً جراداً على تخمك ويغطي منظر الأرض حتى لا يقدر على رؤية الأرض ويأكل فضلة السالمة الباقية لكم من البرد...فدخل موسى وهرون إلى فرعون وقالا الله العبرانيين إلى متي تمتنع من الإجابة...فإن ممتنع أنت من اطلاق شعبي إنني جالب غداً جراداً على تخمك...واتجه وخرج من عند فرعون](٥).

<sup>(</sup>١) دائرة المعارف المقرائية، ج٥، العمود ١٩٠، بتصرف.

<sup>(</sup>٢) انظر: كل المعجزات في الكتاب المقدس، ص ٢٤.

<sup>(</sup>٣) انظر: قصص وحكايات اليهود، ج٣، ص١٣١- ٢١١، موسى في مصر، ص ١٩١-٢٠٠.

<sup>(</sup>٤) سفر الخروج (١٠: ٣- ٦).

<sup>(</sup>٥) الترجمة العربية لتوراة السامريين، سفر الخروج (١٠:  $\pi- \nu$ )، ج١،  $\pi- \nu$ 0.

لقد خاف كثير من المصريين من عاصفة البرد في الضربة التي سبقت ضربة الجراد حسب ترتيب ضربات اليهود، أما موظفو البلاط الملكي المقربون من الملك اعتقدوا أن ما قاله موسى عن الجراد سوف يتحقق وحثوا فرعون أن يسمح لشعب إسرائيل بالخروج لئلا يتم تدمير مصر فخضع فرعون لهذا الرأي، ولكنه عندما سمع أن موسى الملك كان يطالب بخروج كل الشعب مع جميع مقتنياته رفض نهائياً، واتهم موسى الملك بسوء النوايا وعندما خرج موسى من اجتماعه بفرعون مدّ يده على مصر فحلت الضربة(۱).

[فَقَالَ عَبِيدُ فِرْعَوْنَ لَهُ: «إِلَى مَتَى يَكُونُ هذَا لَنَا فَخًا؟ أَطْلِقِ الرِّجَالَ لِيَعْبُدُوا الرَّبَّ إِلهَهُمْ. أَلَمْ تَعْلَمْ بَعْدُ أَنَّ مِصْرَ قَدْ خَرِبَتْ؟»](٢)، ومع هذا لم يصغي إليهم(٣).

جاءت التوراة السامرية مؤيدة للكتاب المقدس: [وقالو عبيد فرعون له إلى متي يكون ها لنا وهقاً أطلق الرجال ليعبدوا الله إلههم قبل أن تعلم أن هلكت مصر](٤).

أمر الرب موسى السلام أن يمد يده على الأرض؛ ليصعد الجراد على أرض مصر ويأكل عشب الأرض، فجاءت ريح شرقية حملت معها الجراد فانتشر في كل أرض مصر حتى غطّى جميع الأرض عندها طلب فرعون من موسى السلام أن يدعو ربه أن يزيل هذا الجراد فجاءت ريح غربية فحملت الجراد فطرحته خارج مصر.

وقد ورد سفر الخروج في الإصحاح العاشر قولا لرّب لِمُوسَى: [«مُدّ يَدَكَ عَلَى أَرْضِ مِصْرَ لَأَجْلِ الْجَرَادِ، لِيَصْعَدَ عَلَى أَرْضِ مِصْرَ وَيَأْكُلَ كُلَّ عُشْبِ الأَرْضِ، كُلَّ مَا تَرَكَهُ الْبَرَدُ». فَمَدَّ مُوسَى عَصَاهُ عَلَى أَرْضِ مِصْرَ، فَجَلَبَ الرّبُ عَلَى الأَرْضِ رِيحًا شَرْقِيَّةً كُلَّ ذَلِكَ النَّهَارِ وَكُلَّ اللَّيْلِ. وَلَمَا كَانَ الصَبَاحُ، حَمَلَتِ الرّبِحُ الشَّرْقِيَّةُ الْجَرَادَ، فَصَعِدَ الْجَرَادُ عَلَى كُلِّ أَرْضِ مِصْرَ، وَحَلَّ فِي جَمِيعِ كَانَ الصَبَاحُ، حَمَلَتِ الرِّيحُ الشَّرْقِيَّةُ الْجَرَادَ، فَصَعِدَ الْجَرَادُ عَلَى كُلِّ أَرْضِ مِصْرَ، وَحَلَّ فِي جَمِيعِ تُخُومِ مِصْرَ. شَيْءٌ تَقِيلٌ جِدًّا لَمْ يَكُنْ قَبْلَهُ جَرَادٌ هِكَذَا مِثْلَهُ، وَلاَ يَكُونُ بَعْدَهُ كَذَلِكَ، وَغَطَّى وَجْهَ كُلِّ الْأَرْضِ حَتَّى أَظْلَمَتِ الأَرْضُ. وَأَكَلَ جَمِيعَ عُشْبِ الأَرْضِ وَجَمِيعَ ثَمَرِ الشَّجَرِ الَّذِي تَرَكَهُ الْبَرَدُ، حَتَّى الْأَرْضُ حَتَّى أَظْلَمَتِ الأَرْضُ. وَأَكَلَ جَمِيعَ عُشْبِ الْحَقْلِ فِي كُلِّ أَرْضِ مِصْرَ». فَذَعَا فِرْعُونُ مُوسَى لَمْ يَبْقَ شَيْءٌ أَخْصَرُ فِي الشَّجَرِ وَلاَ فِي عُشْبِ الْحَقْلِ فِي كُلِّ أَرْضِ مِصْرَ». فَذَعَا فِرْعُونُ مُوسَى وَمَالَي وَقَالَ: «أَخْطَأْتُ إِلَى الرَّبِ إِلَهِكُمَا وَإِلْيَكُمَا. وَالآنَ اصْفَحَا عَنْ خَطِيّتِي هذِهِ الْمَرَةَ وَصَلَى وَصَلَيًا إِلَى الرَّبِ إِلَهِكُمَا لِيرُفِعَ عَنِي هَذَا الْمَوْتَ فَقَطْ». فَخَرَجَ مُوسَى مِنْ لَدُنْ فِرْعُونَ وَصَلًى وَصَلَيًا إِلَى الرَّبِ إِلْهِكُمَا لِيرُفِعَ عَنِي هَذَا الْمَوْتَ فَقَطْ». فَخَرَجَ مُوسَى مِنْ لَدُنْ فِرْعُونَ وَصَلًى وَصَلَيًا إِلَى الرَّبِ إِلَهِكُمَا لِيرُفُونَ وَصَلَي وَلَى الْمَوْتَ فَقَطْ». فَخَرَجَ مُوسَى مِنْ لَدُنْ فُرْعُونَ وَصَلًى وَلَمْ وَصَلَيًا إِلَى الرَّبِ الْهُمُ عَنِي هَذَا الْمَوْتَ فَقَطْ». فَخَرَجَ مُوسَى مِنْ لَدُنْ فُرْعُونَ وَصَلَى وَالْمَلْمَ وَالْمَرْضَ فَوْتَلْ مَا لَيْ الْمُونَ وَلَى وَمَلَى الْمَرْبَ السَّيَا إِلَى الرَّبَ الْمَالَةُ لَى الْمَالِ الْمَلْ الْمَالِقُلُهُ الْمَالِقُ لَلْهُ الْمَوْتَ فَعَلْمَ الْمُؤْلِ الْمِلْ الْمَالِقِ الْمَلْ الْمَالِقُ الْمُ الْمَلْ الْمَالِقُ الْمَالِقُولُ الْمَالِقُ الْمَالِقُ الْمُعْتَى ا

<sup>(</sup>١) انظر: كل المعجزات في الكتاب المقدس، ص٥٥.

<sup>(</sup>۲) سفر الخروج (۱۰: ۷).

<sup>(</sup>٣) انظر: الآيات والمعجزات في الكتاب المقدس، الخوري بولس الفغالي، الرابطة الكتابية، ط١، ص٣٨.

<sup>(</sup>٤) الترجمة العربية لتوراة السامريين، سفر الخروج $(١٠: \Lambda)$ ، -1، -00.

إِلَى الرَّبِّ. رَدَّ الرَّبُّ رِيحًا غَرْبِيَّةً شَدِيدَةً جِدًّا، فَحَمَلَتِ الْجَرَادَ وَطَرَحَتْهُ إِلَى بَحْرِ سُوفَ. لَمْ تَبْقَ جَرَادَةٌ وَاحِدَةٌ فِي كُلِّ تُخُوم مِصْرَ. وَلِكِنْ شَدَّدَ الرَّبُ قَلْبَ فِرْعَوْنَ فَلَمْ يُطْلِقْ بَنِي إِسْرَائِيلَ](١).

وهنا جاءت التوراة السامرية تؤكد نصوص العهد القديم في هذا الموضع: [وقال الله لموسى أبسط يدك على الأرض مصر بالجراد ليصعد على أرض مصر ويأكل كل عشب الأرض وكل ثمر الشجر... فبسط موسى يده على أرض مصر والله ساق ريحاً شرقياً إلى الأرض كل ذلك النهار وكل الليل الصباح كان والريح الشرقي حمل الجراد، فارتفع الجراد على كل أرض مصر واستقر في كل تخم مصر عظيم جدا قبله لم يكن كذلك جراد مثله وبعده لا يكون كذلك، وغطي منظر كل الارض فأظلمت...وأكل عشب الأرض...ولم يبقى شيء من الخضير...، فأسرع فرعون في استدعاء موسى وهرون وقال أخطأت على الله إلهكما وعليكما، والأن اغتفر الأن خطيئتي خصوصاً الدفعة واشفعا على الله إلهكما ليزيل عني خصوصاً الموت هذا، فخرج من عد فرعون وشفع إلى الله.... وشد الله قلب فرعون ولم يطلق بني إسرائيل](٢).

مثل هذه المعجزات التي يستخدمها العهد القديم عقاباً آخر ضد عبدة الأوثان في مصر، ويذكر أن الإله "سيراجيا" حامي الأرض من الجراد، لذا تأثرت العقيدة الدينية للشعب فشاهدوا كيف أن تلك الآلهة عاجزة عن حمايتهم من جيش الله الغازي—الجراد—(7).

يعد الجراد في العهد القديم عقاباً جذرياً، ينزله الله حيثما دعت الحاجة، وفي هذه الضربة سيقضي الجراد على كل ما تبقى من النبات والزرع بعد ضربة البرد، ولكن العنصر الجديد هنا هو موقف رجال فرعون الذين ينصحون ملكهم بأن يطلق بني إسرائيل وذلك بعد أن أدركوا أن مصر قد خربت، كما جاء ذلك في النص.

لقد ذكر سفر الخروج أن الرب أصعد على أرض مصر الجراد فجلب الرب على الأرض ربحاً شرقية فحملت الجراد إلى مصر فَمَدَّ مُوسَى عَصَاهُ عَلَى أَرْضِ مِصْرَ، فَجَلَبَ الرَّبُ عَلَى الأَرْضِ رِيحاً شَرْقِيَّةً كُلَّ ذلكَ النَّهَارِ وَكُلَّ اللَّيْلِ. وَلَمَّا كَانَ الصَّبَاحُ، حَمَلَتِ الرِّيحُ الشَّرْقِيَّةُ الْجَرَادَ، فَصَعِدَ الْجَرَادُ عَلَى كُلِّ أَرْضِ مِصْرَ، وَحَلَّ فِي جَمِيعِ تُخُومِ مِصْرًا (١٠).

وعندما رفعت الآية عن فرعون ردَّ الرب ريحاً غربية شديدة فحملت الجراد من مصر وطرحته في البحر [فَرَدَ الرَّبُ رِيحًا غَرْبِيَّةً شَدِيدَةً جِدًّا، فَحَمَلَتِ الْجَزَادَ وَطَرَحَتْهُ إِلَى بَحْرِ سُوفَ. لَمْ

<sup>(</sup>١) سفر الخروج (١٠: ١٢- ٢٠).

<sup>(</sup>٢) الترجمة العربية لتوراة السامريين، سفر الخروج(١٠: ١٢ - ٢٠)، ج١، ص٣٠٦.

<sup>(</sup>٣) انظر: كل المعجزات في الكتاب المقدس، ص٥٦.

<sup>(</sup>٤) سفر الخروج(١٠: ١٣- ١٤).

تَبْقَ جَرَادَةٌ وَاحِدَةٌ فِي كُلِّ تُخُومٍ مِصْرَ]<sup>(١)</sup>.

ذكر النص أن الريح الشرقية جلبت الجراد إلى مصر ، وأن الريح الغربية أخرجت الجراد من أرض مصر إلى البحر .

وبسبب تهديد هذه الضربة توسل إلى فرعون موظفوه لكي يستسلم لمطالب موسى السلام وفي هذا المشهد نجد أن عرّافي مصر قد انسحبوا عندما رأوا أصبع الله...إن الموقف البائس الذي أوجدته المعجزة جعل فرعون يعترف بالله وانتزعت منه أعظم اعتراف بالتوبة، فقد أسرع باستدعاء موسى وهارون عليهما السلام واعترف بأنه أخطأ في حق الرب وعبيده وطلب المغفرة وإزالة الضربة ولكن هذه التوبة كانت قصيرة الأمد، فما لبث أن رفع الجراد عن أرض مصر فطغى أكثر من ذي قبل (٢).

## لقد اتفق العهد القديم والتوراة السامرية مع القرآن الكريم في بعض مواضع واختلفت في مواضع أخرى

فقد ذكر القرآن الكريم أن الجراد آية أنزلها الله تعالى على فرعون عقوبة له لعله يرجع.

قال تعالى: ﴿ فَأَرْسَلْنَا عَلَيْمِمُ الطُّوفَانَ وَالْجُرَادُ وَالْقُمَّلُ وَالضَّفَادِعُ وَالدَّمَ ءَاينَتِ مُّفَصَّلَتِ فَاسَتَكَمْرُوا وَكَانُوا قَوْمًا مُجْرِمِينَ ﴾ (سورة الأعراف: ١٣٣)، حينما وجد موسى السَّى أن فرعون وملأه لم يعتبروا من معجزة الطوفان وزاد فرعون في عناده دعا عليهم فأرسل الله تعالى عليهم الجراد مثل الليل، فكانوا لا يرون الأرض، ولا السماء من كثرتها، فأكل كل شيء أنبتته الأرض. فبعث اللَّه عليهم الجراد فأكل عامّة زُرُوعِهم وثمارهم وأوراق الشجر حتى كان يأكل الأبواب وسُقوف البيوت والخشب والثيّاب والأمتعة ومسامير الأبواب من الحديد حتى تقع دورهم (١٠)، وعن مجاهد قال: فأرسلنا عليهم الطّوفان والجراد قال: والجرادُ تأكل مسامير زنجهم يعني أبوابهم وثيابهم وثيابهم أنه.

وقد ابتلي الجراد بالجوع، فكان لا يشبع ولم يصب بني إسرائيل شيءٌ من ذلك فعجّوا وضجّوا، وقالوا: يا موسى ادع لنا ربّك بما عهد عندك لئن كشفت عنا الرّجزَ لنؤمِننَ لك وأعطوه عهد اللّه وميثاقه، فدعا موسى المنس ربه (٥)، فكشف الله عنهم الجراد بعد ما أقام عليهم سبعة أيّامٍ من السبت

<sup>(</sup>١) سفر الخروج (١٠: ١٩).

<sup>(</sup>٢) كل المعجزات في الكتاب المقدس، ص٦٥، بتصرف.

<sup>(</sup>٣) انظر: المحرر الوجيز في تفسير الكتاب العزيز، ج٢، ص٤٤٤.

<sup>(</sup>٤) انظر: تفسير القرآن العظيم لابن أبي حاتم، ج٥، ص ١٥٤٦.

<sup>(°)</sup> انظر: بحر العلوم، تفسير السمرقندي، أبو الليث نصر بن محمد بن أحمد بن إبراهيم السمرقندي، ج١، ص ٥٤٣، معالم التنزيل في تفسير القرآن، ج٢، ص٢٢٣.

إلى السبت، وفي الخبر: مكتوب على صدر كل جرادة جند اللّه الأعظم، ويقال: إنّ موسى برز الى الفضاء فأشار بعصاه نحو المشرق والمغرب فرجعت الجراد من حيث جاءت، وكانت قد بقيت من زرعهم وغلاتهم بقيّة، فقالوا: قد بقي لنا ما هو كافينا فما نحن بتاركي ديننا، فلم يفوا بما عاهدوا وعادوا إلى أعمالهم السّوء فأقاموا شهرًا في عافية (١).

لم يذكر القرآن الكريم التفاصيل التي ذكرت في سفر الخروج في هذه الآية؛ بل سكت عن ذلك، فالزيادة والتفاصيل التي ذكرت في سفر الخروج، لم يثبتها القرآن الكريم ولم ينفيها.

لذلك لا نصدقها ولا نكذبها، كما وجهنا بذلك نبينا محمد ، فعن أبي هريرة ، قال: كان أهل الكتاب يقرأون التوراة بالعبرانية ويفسرونها بالعربية لأهل الإسلام، فقال رسول الله : "لا تُصدِّقُوا أَهْلَ الكِتَابِ وَلا تُكذِّبُوهُمْ، وَقُولُوا "آمَنَّا بِاللَّهِ وَمَا أُنْزِلَ إِلَيْنَا" (٢).

<sup>(</sup>۱) انظر: معالم التنزيل في تفسير القرآن، ج٢، ص٢٢٤ ، بحر العلوم ، ج١، ص٤٤٥، تفسير البيضاوي، أنوار التنزيل وأسرار التأويل، ج٣، ص٣١.

<sup>(</sup>٢) صحيح البخاري، كتاب المغازي، باب قوله تعالى "آمنوا بالله وما أنزل إلينا"، ج٦، ص٢٠، ح٤٤٨٥.

# المبحث الثالث معجزات موسى التيلية المختلف فيها بين التوراة والقرآن الكريم

ويشتمل على ثلاثة مطالب:

المطلب الأول: ما ورد في القرآن من معجزات لم ترد في التوراة.

المطلب الثاني: ما ورد في التوراة من معجزات لم ترد في القرآن.

المبحث الثالث: معجزات موسى الطيخ المختلف فيها بين التوراة والقرآن.

# المطلب الأول ما ورد في القرآن الكريم من معجزات لم ترد في التوراة (المختلف في تسميتها ومتفق في تفاصيلها بين القرآن الكريم والتوراة )

#### أولاً: معجزة الطوفان.

لقد ذكر العهد القديم الطوفان في عصر نوح السلام، ولم ينوه عن الطوفان الذي كان في عهد موسى السلام كما أشار إليه القرآن الكريم، ولكن يقارن هذه المعجزة في العهد القديم والتوراة السامرية معجزة البرد التي كانت على المصريين وهي من ضمن الضربات العشر على مصر، فإن رواية هذه الضربة تثبت أنها أحدثت فيضاناً وغمرت بيوت المصريين بالماء ولم يصب بيوت بني إسرائيل في أرض جاسان أي ضرر.

#### تعريف الطوفان لغة:

#### اخْتَلَفُ علماء المسلمين في تفسير الطوفان:

فذهب ابن عباس أنه: كثرة الأمطار المغرقة المتلفة للزروع والثّمار، وذهب إلى هذا القول الضحّاك بن مزاحم (١) ومقاتل (٢) ومعم الله (٣)، وذكر في رواية أخرى: هو كثرة الموت، وأيده وأيده عطاء (٤)، وفي قول أخر له: هو أمر من الله طاف بهم، ثمّ قرأ: ﴿ فَطَافَ عَلَيْهَا طَآيَهُ مِن رَبِّكَ وَمُر أَيْهُونَ ﴾ (القلم: ١٩، ٢٠) (٥)، وفي رواية: أنه الغرق، وأخرج ابن أبي حاتم وأبو الشّيخ (٢) عن ابن عباس أن يمطروا دائماً بالليل والنهار ثمانية أيام (٧).

<sup>(</sup>۱) الضحاك بن مزاحم البلخي الخراساني، أبو القاسم: مفسر ، له كتاب في التفسير، توفي بخراسان، الأعلام، للزركلي، ج٣، ص٢١٥.

<sup>(</sup>٢) مقاتل ابن حيان: النبطي بفتح النون والموحدة أبو بسطام البلخي الخزاز بمعجمة وزاءين منقوطتين صدوق فاضل أخطأ الأزدي في زعمه أن وكيعا كذبه وإنما كذب الذي بعده من السادسة مات قبيل الخمسين بأرض الهند ٤م، تقريب التهذيب، ص ٥٤٤.

<sup>(</sup>٣) انظر: المحرر الوجيز في تفسير الكتاب العزيز، ج٢، ص٤٤٤، ، معالم التنزيل في تفسير القرآن ، ج٢، ص

<sup>(</sup>٤) انظر: غريب القرآن لابن قتيبة، أبو محمد عبد الله بن مسلم بن قتيبة الدينوري، حققه: سعيد اللحام، ص

<sup>(</sup>٥) انظر: تفسير القرآن لابن كثير ،ج٣، ص ٤٦١، معالم التنزيل في تفسير القرآن، ج٢، ص ٢٢٣.

<sup>(</sup>٦) عبد الله بن محمد بن جعفر بن حبان الأصبهاني، أبو محمد: من حفاظ الحديث، العلماء برجاله، يقال له أبو الشيخ. ونسبته الى جده حبان. له تصانيف، الأعلام للزركلي، ج٤، ص١٢٠.

<sup>(</sup>٧) انظر: نظم الدرر، ج٨، ص ٤١.

أما مجاهد فقال: الماء، والطّاعون على كل حال(١).

فكلمة «الطوفان» يراد بها طغيان ماء، والماء - كما نعلم - هو سبب الحياة، وقد يجعله الله سبباً للدمار.

قال الله تعالى: ﴿ فَأَرْسَلْنَا عَلَيْمٍ مُ الطُّوفَانَ ﴾ (الأعراف: ١٣٣)، هو المطر الدائم من السبت إلى السبت حتى خربت بنيانهم وانقطعت السبل وكادت أن تصير مصر بحراً واحداً، فخافوا الغرق، فقد كانت بيوت بني إسرائيل وبيوت القبط مشتبكة مختلطة، فامتلأت بيوت القبط ماء حتى قاموا في الماء إلى تراقيهم من جلس منهم غرق (١)، فكانوا لا يعرفون الليل من النهار ويرون أمامهم بيوت بني إسرائيل لا تلمسها المياه، وهذه معجزة واضحة، لقد عمّ الطوفان وأراد الحق أن ينجي بني إسرائيل منه دون حيلة منهم حتى لا يقال آية كونية جاءت على هيئة طوفان وانتهت المسألة، لكن الطوفان جاء لبيوتهم، فاستغاثوا بموسى، فأرسلوا إليه اكشف عنا العذاب نؤمن بك ونرسل معك بني إسرائيل. فدعا موسى ربه، فكشف عنهم المطر، وأرسل الله عليهم الربح فجففت الأرض فأنبت الله لهم في تلك السنة شيئاً لم ينبته لهم قبل ذلك من الكلأ والزرع والثمر وخصبت بلادهم، فقالوا: ما كان هذا الماء إلا نعمة علينا وخصباً، فلم يؤمنوا ولم يرسلوا بني إسرائيل فنقضوا العهد، وعصوا ربهم...إن الطوفان دخل على فرعون حتى صرخ واستنجد بموسى، وقال له: كف عنا هذا ونؤمن بما جئت به، ودعا موسى ربه فكف عنهم الطوفان. لكنهم عادوا إلى الكفر (١).

#### تفاسير توافق معجزة البرد في العهد القديم والتوراة السامرية:

الطّوفان: السّيح الغالب من الماء الذي يغمر جهاتٍ كثيرةً ويطغى على المنازل والمزارع، قيل: هو مشتقٌ من الطّواف؛ لأن الماء يطوف بالمنازل، أي: تتكرر جريته حولها، ولم يدخل الطّوفان الأرض التي كان بها بنو إسرائيل وهي أرض (جَاسَانَ)(1).

قال تعالى: ﴿ فَأَرْسَلْنَا عَلَيْهِمُ ٱلطُّوفَانَ ﴾ (الأعراف: ١٣٣)، ما طاف بهم وغلبهم من مطر أو سيل، قيل طفا الماء فوق حروتهم وذلك أنهم مطروا ثمانية أيام في ظلمة شديدة لا يرون

<sup>(</sup>١) انظر: تفسير مجاهد ، ص٣٤٢، أنوار التنزيل وأسرار التأويل، ج٣، ص٣٠.

<sup>(</sup>٢) انظر: بحر العلوم، ج١، ص٥٤٣، ي، معالم التنزيل في تفسير القرآن،ج٢، ٢٢٣، أنوار التنزيل وأسرار التأويل،ج٣، ص٣١.

<sup>(</sup>٣) انظر: تفسير الشعراوي، ج٧، ص ٤٣١٩.

<sup>(</sup>٤) انظر: التحرير والتنوير،ج٩، ص٦٩.

شمساً ولا قمراً ولا يقدر أحد أن يخرج من داره وقد دخل الماء في بيوت القبط حتى قاموا في الماء اللى تراقيهم فمن جلس غرق ولم يدخل بيوت بني إسرائيل من الماء قطرة أو هو الجدري أو الطاعون (١).

روي: أنهم مطروا ثمانية أيام في ظلمة شديدة لا يقدر أحد أن يخرج من بيته (٢) فكان الطوفان: أي الرعد والبرق والنار مع المطر والبرد الكبار الذي يقتل البقر فما دونها، والظلمة والريح الشديدة التي عمت أرضهم وطافت بها؛ ولما كان ذلك ربما أخصبت به الأرض (٣).

#### ثانياً: معجزة القمّل.

لقد ورد ذكر القمّل بنص صريح في سفر الخروج بالترجمة العربية لتوراة السامريين: [قال الله لموسى قل لهرون أبسط يدك بعصاك واضرب تراب الأرض ليصير قملاً في كل أرض مصر، فصنعا كذلك وبسط هرون يده بعصاه وضرب تراب الأرض فصار القمّل على الناس وعلى البهائم كل تراب الأرض صار قمّلاً في كل أرض مصر، فصنع كذلك الفلاسفة بلطفهم لإخراج القمّل فلم يقدروا بل بقى القمّل في الناس والبهائم، فقال الفلاسفة لفرعون قدرة الله هي واشتد قلب فرعون ولم يسمع منهما كما قال الله]

تذكر "دائرة المعارف المقرائية": أن هذه الضرية كانت بسبب إجبار المصريين بني إسرائيل على تنظيف الشوارع والطرقات من الغبار والأتربة، فكان العقاب أن تتحول كل الأتربة إلى قمّل مفترس لها طرف حادة مدببة تنغرس في لحوم المصريين (٥).

لقد أكدت التوراة السامرية في هذا النص على التحريف الواضح والبين بوجود معجزة ليست واردة في العهد القديم، وإنما البديل عن هذه المعجزة في العهد القديم هو البعوض والذباب الذين لم يرد ذكرهما في التوراة السامرية، حاول بعض الباحثين أن يجعل البعوض والذباب هما آية القمّل التي جاءت في القرآن الكريم حتى تكون موافقة له متغافلاً عن الفرق بينهما، فالذباب والبعوض هما حشرتان أكبر من القُمَّل، والذباب والبعوض يطير، بينما القُمَّل فقد جاء في لسان العرب: هو صغار الذر والدبي، وقيل: هو الدبي الذي لا أجنحة له"(1)، وجاء في مختار الصحاح: أنه دويبة

<sup>(</sup>١) انظر: مدارك التنزيل وحقائق التأويل، ج١، ص٥٩٨.

<sup>(</sup>٢) انظر: أنوار التنزيل وأسرار التأويل، ج٣، ص٣٠.

<sup>(</sup>٣) انظر: نظم الدرر، ج٨، ص٤١.

<sup>(</sup>٤) الترجمة العربية لتوراة السامريين، سفر الخروج(٨: ١٢- ١٥)، ج١، ص٢٩٣.

<sup>(</sup>٥) دائرة المعارف المقرائية، ج٥، العمود١٨٨ - ١٨٩، بتصرف.

<sup>(</sup>٦) انظر: لسان العرب،ج١١، ص٥٦٩.

من جنس القردان إلا أنها أصغر منها<sup>(۱)</sup>، تركب البعير عند الهُزال، وهو شيء يقع في الزرع ليس بجراد، يأكل السنبلة وهي غضة قبل أن تخرج؛ وربما تكون هي التي تسمي الآن: النطاط، وفي التنزيل العزيز في سورة الأعراف: ﴿ فَأَرْسَلْنَا عَلَيْمِمُ الطُّوفَانَ وَالْجُرَادَ وَالْقُمَّلَ وَالشَّفَادِعَ وَالدَّمَ ءَايَتٍ التنزيل العزيز في سورة الأعراف: ﴿ فَأَرْسَلْنَا عَلَيْمِمُ الطُّوفَانَ وَالْجُرَادَ وَالْقُمَّلَ وَالضَّفَادِعَ وَالدَّمَ ءَايَتٍ مُعْصَلَتِ فَاسَّتَكُمْرُواْ وَكَانُواْ قَوْمًا تَجْرِمِينَ ﴾ (الأعراف: ٣٣١)، أما القَمْلَةُ: هي حشرة متطفلة تصيب الإنسان وتمص دمه، ومنها، قملُ الرأس، وأنواع أخرى تصيب الحيوان، والجمع: القمّل، وهي قمْلةُ الرأس، قمْلةُ الجسد، قمْلةُ العانة، وهي تتغذي بدم الإنسان، حُمَّى قَمْلةُ: وهي الحُمَّى الصفراء، هي أيضاً حشرة سوداء صغيرة، قبل هي صغار الجراد أو السوس، أو الذباب، أو البراغيث (٢).

القمل هي الآفة التي تصيب الإنسان في بدنه وثيابه وتنشأ من قذارة الثياب، هو الحشرات التي تهلك النبات والحرث (٣)

اختلف المفسرون في القُمَّل: فقد روي عن ابن عباس قال: هو السّوس الذي يخرج من الحنطة (ئ)، وعنه أنه الدَّبَى –وهو الجراد الصّغار الذي لا أجنحة له (٥)، وبه قال مجاهد (٢)، وعكرمة، وقتادة – رحمهم الله –(٧).

وعن الحسن وسعيد بن جبير – رحمهم الله –: القُمَّل دواب سودٌ صغارٌ (^)، وروى عكرمة – رحمه الله –: وهو الحمنان وهو ضربٌ من القراد، وذكر عن أبي عبيدة أنه قال: القمل عند العرب الحمنان وهو ضرب من القردان، وقال حبيب بن أبي ثابت: القُمَّل الجعلان (1)، والجراد والقُمَّل قيل هو كبار القردان (1).

<sup>(</sup>١) انظر: مختار الصحاح، ص٢٦٠.

<sup>(</sup>۲) انظر: شمس العلوم ودواء كلام العرب من الكلوم، نشوان بن سعيد الحميرى اليمني، حققه: د حسين بن عبد الله العمري – مطهر بن علي الإرياني – د يوسف محمد عبد الله، ج $^{7}$ ، ص $^{8}$ ، دار الفكر المعاصر، بيروت – لبنان، دار الفكر، دمشق – سورية،  $^{8}$ ، ه –  $^{189}$  م، نظم الدرر،  $^{8}$ ، ص $^{8}$ .

<sup>(</sup>٣) انظر: تفسير الشعراوي ، ج٧، ص٤٣٢٠.

<sup>(</sup>٤) انظر: معالم التنزيل في تفسير القرآن، ج٢، ص ٢٢٤، تفسير القرآن العظيم لابن كثير، ج٣، ص٣٦٤.

<sup>(</sup>٥) انظر: تتوير المقباس من تفسير ابن عباس، ص١٣٦.

<sup>(</sup>٦) انظر: تفسير مجاهد، ص٣٤٢.

<sup>(</sup>٧) انظر: معالم التنزيل في تفسير القرآن، ج٢، ص ٢٢٤، تفسير القرآن العظيم لابن كثير، ج٣، ص ٣٦٤.

<sup>(</sup>٨) انظر: تفسير القرآن العظيم لابن كثير، ج٣، ص٣٦٤.

<sup>(</sup>٩) انظر: المحرر الوجيز في تفسير الكتاب العزيز، ج٢، ص ٤٤٤.

<sup>(</sup>١٠) انظر: أنوار التتزيل وأسرار التأويل، ج٣، ص٣٠.

كما قال كل من سعيد بن جبير والحسن -رحمهم الله-في تفسيرهما للآيات التسع القُمَّل: دواب سود صغار "(١) وبالتالي فهو لا يطير وهو أصغر من الذباب، فلا يمكن أن يكون الذباب هو القُمَّل، وعليه فلا تكون آية القُمَّل آية واحدة.

ولم يتوقف العهد القديم عن عدم ذكر القمّل؛ بل أيضاً لم أجد في قاموس الكتاب المقدس تعريفاً له. لقد امتلأت الأرض بهذه الحشرة، والكلمة العبرية التي تدل عليها هي (كِنيم)، التي تعني في الواقع أكثر من نوع واحد من الحشرات؛ فهي تعني القمّل، والبعوض، وكل آفات الزروع، والهوام في الهواء.

جاءت هذه الضربة كسابقتها دون تحذير، وجاءت على حدّ تعبير المصادر اليهودية، ضربة قوية وكما أن المصريين لم يسمحوا لبني إسرائيل بالاغتسال، كذلك ابتلاهم الله بالقمّل، الذي ينتشر مقتحمًا جميع مناطق الجسد، ولا يجدي معه حتى خمش الأجساد بعيدان الخشب المُسنّنة، لأن الرب أصاب الأيدي فلا تستطيع معالجة آثار تلك الحشرات. وانتشر القمّل في البشر، والبهائم، وتحول تراب الأرض إلى قمّل، لدرجة أن المصريين حفروا الأرض بعمق قامة وقامتين فلم يجدوا ترابًا بل ملايين القمل!!

حاول عرافو فرعون وسحرته صرف القمّل والحشرات فلم يستطيعوا؛ واعترفوا حينئذ، وقالوا لفرعون "هذا أصبع الله" وسلموا بأن يد القدرة الإلهية هي التي تعمل وتسيطر ... وورد في بعض التفاسير (مِدْراش ربّا)، أن الرب عاقب المصريين بقانون "العين بالعين والسن بالسن"، وحيث إن بني إسرائيل كانوا يسخرون في أعمال الطين الشاقة، في العراء، فكذلك عاقبهم بتحويل هذا الطين إلى قمّل ... وتعلل نصوص المِدْراش رفض يعقوب السّي أن يدفن في مصر، وكذا وصية يوسف السّي، حين الموت، بأن يدفن إلى جوار آبائه في فلسطين، وهو ما تشير التوراة إلى أنه حنط ونقل مع موسى السّي عند الخروج، تعلل النصوص ذلك بأن الرب أعلمهم بأن ضربة القمّل ستحيل تراب مصر وطينها إلى قمّل! (٢)

إذاً لأول مره تتفق التوراة السامرية مع القرآن الكريم معارضين العهد القديم في معجزة القمّل، ولكن هذه الموافقة التي تمت بين التوراة السامرية والقرآن الكريم نتوقف في تفاصيلها، فهذه المعجزة بينت عجز السحرة على أن يأتوا بمثل هذه المعجزة وقالوا هذه قدرة الله، وهذا العجز تم ذكره في معجزة البعوض في العهد القديم حين قالوا [هذا إصْبَعُ الله](٣).

<sup>(</sup>١) انظر: جامع البيان، ج١٣، ص٥٥.

<sup>(</sup>۲) انظر: موسوعة الجيب، الفكر العقدي اليهودي، ص١٩٠، قصص وحكايات اليهود، ج٣، ص١٣١- ٢١١، موسى في مصر، ص ١٨٨.

<sup>(</sup>٣) سفر الخروج (٨: ١٩).

أما ما ورد ذكره في القرآن الكريم فقد أمر الله موسى المحافية إلى كثيبٍ أعفر بقريةٍ من قُرى مصر تدعى عين شمس، فمشى موسى المحافية إلى ذلك الكثيب وكان أهيل فضربه بعصاه فإنسال عليهم القمّل، فتتبّع ما بقي من حروثهم وأشجارهم ونباتهم فأكمله، ولحس الأرض كلّها وكان يدخل بين ثوب أحدهم وجلاه فيعضّه، وكان أحدهم يأكل الطعام فيمتلىء قَمْلًا. قال سعيد بن المسيب: القُمَّل السّوس الذي يخرج من الحبوب، وكان الرجل يخرج عشرة أجربة إلى الرَّحَا فلا يرد منها ثلاثة أقفزةٍ، فلم يصابوا ببلاءٍ كان أشد عليهم من القمل، وأخذ أشعارهم وأبشارهم وأشفار عيونهم وحواجبهم ولزم جلودهم كأنه الجري عليهم ومنعهم النوم والقرار فقالوا: قد تحققنا الآن أنك ساحر، فصرخوا وصاحوا إلى موسى المحلى: أنا نتوب فادع لنا ربك يكشف عنا البلاء، فدعا موسى المحلى ربّه فرفع القمّل عنهم بعد ما أقام عليهم سبعة أيامٍ من السبت إلى السبت، فنكثوا وعادوا إلى أخبث أعمالهم، وقالوا: ما كنا قط أحق أن نستيقن أنه ساحر منا اليوم يجعل الرمل دواب، وقالوا: وعزة فرعون لا نتبّعه أبداً ولا نصدقه، فأقاموا شهراً في عافية فدعا موسى المحلى بعد ما أقاموا شهراً في عافية، فأرسل الله عليهم الضفادع (۱).

اتفقت التوراة السامرية مع القرآن الكريم في ذكر اسم المعجزة صراحةً في توراتهم، ولكنها اختلفت بذكر السحرة على عدم قدرتهم على صنع فعل مثل هذه المعجزة، وهذا مخالف لما أورده القرآن الكريم بأن السحرة انتهي دورهم من يوم الزينة، فقد كانوا أول من أمن بموسى المنه وهذا ما تغافلت عنه التوراة السامرية أيضاً هي و العهد القديم.

#### ثالثاً: معجزة نقص من الثمرات:

جاء في العهد القديم والتوراة السامرية ما أكد عليه القرآن الكريم أن موسى الله بقي في قومه مدة يعيد محاولة فرعون أن يطلق بني إسرائيل، وفرعون يعد ويخلِف، ولم يضبط العهد القديم والتوراة السامرية مدة مقام موسى كذلك.

يذكر ابن عاشور –رحمه الله – في تفسيره: الظاهر أن المدّة لم تطل، وليس قوله تعالى: بالسّنين دليلًا على أنها طالت أعوامًا؛ لأن السّنينَ هنا جمع سنةٍ بمعنى الجدْب لا بمعنى الزمن المقدّر من الدّهر، فالسنة في كلام العرب إذا عرفت باللام يراد بها سنة الجدب، والقحط، وهي حينئذٍ علم جنسٍ بالغلبة، ومن ثم اشتقوا منها: أسنت القوم، إذا أصابهم الجدب والقحط، فالسّنين في الآية مرادّ بها القحوط وجمعها باعتبار كثرة مواقعها أي: أصابهم القحط في جميع الأرضين والبلدان، فالمعنى: ولقد أخذناهم بالقحوط العامة في كل أرضٍ، والأخذ: هنا مجازٌ في القهر والغلبة، والإصابة بالشدائد(٢).

<sup>(</sup>١) انظر: بحر العلوم، ج١، ص ٥٤٤.

<sup>(</sup>٢) انظر: التحرير والتنوير، ج٩، ص٦٣.

وكان قول ابن عطية -رحمه الله- بقوله: ولقد أخذنا آل فرعون بالسنين بأن هذه الآية خبر لأخذ آل فرعون في تلك المدة التي كان موسى الله يدعوهم فيها بالسنين وهو الجدوب والقحوط، وهذه سيرة الله في الأمم (١).

ويذكر البغوي-رحمه الله- في تفسيره: السّنين القحط سنة بعد سنةٍ، ونقصٍ من الثمرات بإتلاف الغلات بالآفات والعاهات<sup>(۲)</sup>. وهذا ما ورد في الضربات في العهد القديم والتوراة السامرية حين أصاب البرد والجراد المزروعات عمل على اتلافها.

قال قتادة: أما السنين فلأهل البوادي، وأما نقص الثمرات فلأهل الأمصار، لعلّهم يذكرون، أي: يتعظون، وذلك لأن الشدّة ترفق القلوب وترغّبها فيما عند الله على فإذا جاءتهم الحسنة، يعني: الخصب والسّعة والعافية، قالوا لنا هذه، أي: نحن أهلها ومستحقوها على العادة التي جرت لنا في سعة أرزاقنا ولم يروها تفضلاً من الله على فيشكروا عليها، وإن تصبهم سيئة، جدب وبلاء ورأوا ما يكرهون، يطبّروا يتشاءموا، بموسى المعلى ومن معه، وقالوا: ما أصابنا بلاء حتى رأيناهم، فهذا من شؤم موسى العلى وقومه (٣).

ويذكر السيوطي – رحمه الله – في تفسيره لآية نقص من الثمرات: يقول حتى النخلة لا تحمل إلا بسرة واحدة، وأخرج الحكيم الترمذي في نوادر الأصول وابن أبي حاتم عن ابن عباس قال: لما أخذ الله آل فرعون بالستين يبس كل شيء لهم، وذهبت مواشيهم حتى يبس نيل مصر، واجتمعوا إلى فرعون، فقالوا له: إن كنت تزعم فأتنا في نيل مصر بما، قال: غدوة يصبحكم الماء، فلما خرجوا من عنده قال: أي شيء صنعت، أنا أقدر على أن أجري في نيل مصر ماء غدوة أصبح فيكذبونني، فلما كان في جوف الليل قام واغتسل ولبس مدرعة صوف ثم خرج حافياً حتى أتى نيل مصر فقام في بطنه فقال: اللهم إنك تعلم أني أعلم أنك تقدر على أن تملأ نيل مصر ماء فأملأه فما علم إلا بخرير الماء يقبل فخرج وأقبل النيل يزخ بالماء لما أراد الله بهم من الهلكة (٤).

هذا دلیل علی أن الله منّ علی بنی إسرائیل بالمعجزات علی ید نبی الله موسی النظی ولکنهم یکذبونه، وقول السیوطی-رحمه الله-" یبس کل شیء لهم وذهبت مواشیهم"(٥) هذا ما جاءت به معجزة هلاك المواشی، والله أعلی وأعلم.

<sup>(</sup>١) انظر: المحرر الوجيز في تفسير الكتاب العزيز، ج٢، ص٤٤٢.

<sup>(</sup>٢) انظر: معالم التنزيل في تفسير القرآن، ج٢، ص٢٢٢.

<sup>(</sup>٣) انظر مصدر سابق، ج٢، ص٢٢٢.

<sup>(</sup>٤) انظر: الدر المنثور، ج٣، ص١٩٥.

<sup>(</sup>٥) الدر المنثور، ج٣، ص١٩٥.

#### رابعاً: معجزة الرجـــز:

يذكر المعجم الوسيط أن الرجز هو: "الذنب والعذاب، وفي التنزيل العزيز ﴿ لَيِن كُشَفْتَ عَنَا ٱلرِّجْزَ لَنُوْمِئَنَّ لَكَ ﴾ (الأعراف: ١٣٤)، وعبادة الأوثان وفي التنزيل العزيز ﴿ وَٱلرُّجْزَ فَأَهْجُر ﴾ (المدثر: ٥) والشرك ورجز الشيطان وسوسته وفي التنزيل العزيز ﴿ وَيُنَزِّلُ عَلَيْكُم مِنَ ٱلسَّمَآءِ مَآءً لِيُطَهِّرَكُم بِهِ وَيُذَهِبَ عَنكُر رِجْزَ ٱلشَّيْطُنِ ﴾ (الأنفال: ١١)، جمع أرجاز "(١).

يذكر الراغب الأصفهاني-رحمه الله-: ارتجز الرعد إذا تداوك صوته كارتجازِ الرّجز... والبحر يرتجز بآذيه، أي موجه... فمادة الرّجز تدل في أصل اللغة على الاضطراب، كما قال الراغب، وهو يكون في النفس كما يكون في الأجسام، وفسر الرجز هنا بالعذاب(٢).

عن مجاهد، في قوله: ﴿ وَلَمَّا وَقَعَ عَلَيْهِمُ ٱلرِّجْزُ قَالُواْ يَنْمُوسَى ٱدْعُ لَنَا رَبَّكَ بِمَا عَهِدَ عِندَكُ لَبِن كَشَفْتَ عَنَّا ٱلرِّجْزَ لَنُؤْمِنَنَّ لَكَ وَلَنُرْسِلَنَّ مَعَلَّ بَنِي إِسْرَهِيلَ ﴿ الْأَعْرَافَ: ١٣٤)، قال: "يعني العذاب إلى أجل هم بالغوه يعني إلى عددٍ مسمى من أيامهم" (٣).

ويذكر البغوي-رحمه الله— في تفسير: ولما وقع عليهم الرّجز، أي: نزل بهم العذاب وهو ما ذكر الله على من الطّوفان وغيره. وقال سعيد بن جبير: الرِجز الطّاعون، وهو العذاب السادس بعد الآيات الخمس، حتى مات منهم سبعون ألفًا في يوم واحدٍ فأمسوا وهم لا يتدافنون، قالوا لموسى النه الله على الله على الله وقيل: أوصاك. وقال عطاء: بما نبأك، وقيل: بما عهد عندك من إجابة دعوتك لئن كشفت عنا الرّجز، وهو الطّاعون، لنؤمن لك ولنرسلن معك بنى إسرائيل (أ).

الرجز هنا كما ذكر المفسرون يتطابق مع ضربة موت الأبكار الضربة العاشرة والتي مات فيها عدد كبير منهم مات في يوم واحد، وقول فرعون بأنهم يموتون ولا يموت أحد من عبيدهم المصريين ولكن مع اختلاف في بعض التفاصيل، وهذا ما سيتم شرحه في ضربة الأبكار.

<sup>(</sup>١) المعجم الوسيط، ج١، ص٣٣٠.

<sup>(</sup>٢) انظر: المفردات في غريب القرآن، ص٢٠٥.

<sup>(</sup>٣) تفسير مجاهد، ص٣٤٢.

<sup>(</sup>٤) انظر: معالم التنزيل في تفسير القرآن، ج٢، ص٢٢٥.

#### المطلب الثاني ما ورد في التوراة من معجزات لم ترد في القرآن

#### أولاً: معجزة البعوض (١):

اختلف العلماء في الضربة الثالثة فقال بعضهم أنها ضربة القمّل، وقال بعضهم أنها ضربة البعوض، فمنهم من رجح القول الأول، ومنهم من رجح القول الثاني، ويطلق على البعوض بالعبرية "كينيم"(٢).

لقد عرف "قاموس الكتاب المقدس" البعوض: بأنه نوع من الحشرات الصغيرة التي تقع في اللبن والسمن، ويقوم البعوض بنقل الجراثيم وغيرها (٣).

وجاء في "دائرة المعارف المقرئية": أن هذه الضربة عبارة عن خليط من كل أنواع الحيوانات المفترسة، أسود، ونمور، ودببة، وذئاب، وثعابين، وغير ذلك، كانت تهجم على بيوت المصريين (٤).

عندما لم يعتبر فرعون وجنوده بآية الضفادع وأبى إطلاق بني إسرائيل ليعبدوا ربهم سلط الله تعالى عليهم البعوض وانتشر في جميع أرض مصر على الناس والبهائم فتأذوا منه، فقد ذكر سفر الخروج قول الرّب لِمُوسَى: [«قُلْ لِهَارُونَ: مُدَّ عَصَاكَ وَاضْرِبْ تُرَابَ الأَرْضِ لِيَصِيرَ بَعُوضًا فِي جَمِيعِ أَرْضِ مِصْرَ». فَفَعَلاَ كَذلكَ. مَدَّ هَارُونُ يَدَهُ بِعَصَاهُ وَضَرَبَ تُرَابَ الأَرْضِ، فَصَارَ الْبَعُوضُ عَلَى النّاسِ وَعَلَى الْبَهَائِمِ. كُلُّ تُرَابِ الأَرْضِ صَارَ بَعُوضًا فِي جَمِيعِ أَرْضِ مِصْرَ. وَفَعَلَ كَذلكَ عَلَى النّاسِ وَعَلَى الْبَهَائِمِ. كُلُّ تُرَابِ الأَرْضِ صَارَ بَعُوضًا فِي جَمِيعِ أَرْضِ مِصْرَ. وَفَعَلَ كَذلكَ الْعُوضَ فَلَمْ يَسْتَطِيعُوا. وَكَانَ الْبَعُوضُ عَلَى النّاسِ وَعَلَى الْبَهَائِمِ] (٥).

إن هذه الضربة من ضربات العقاب الإلهي، التي جاءت بلا إنذار، إن الله بعد أن خلق هذه الحشرات أمرها أن تكون أداة لتنفيذ القضاء على أمة وثنية. فقد تحول التراب إلي بعوض، وخرج من الأرض، فالبعوض حشرة مؤذية ومزعجة نهاراً وليلاً، لأنها تلسع الإنسان والحيوان وتسبب آلاماً وأمراضاً رديئة، وقد ضرب الله فرعون بهذه الحشرات الصغيرة ولم يرسل إليه وحوشاً أو مخلوقات كبيرة لحكمة إلهية، منها:

<sup>(</sup>۱) جنس حشرات مضرَّة من ذَوَات الجناحين وَهُوَ (الناموس) وَيُقَال كلفه مخ البعوض مَا لَا يكون، المعجم الوسيط، ج١، ص٦٣.

<sup>(</sup>٢) انظر: السنن القويم في تفسير العهد القديم، ج١، ص٣٣٦.

<sup>(</sup>٣) انظر: قاموس الكتاب المقدس، ص١٨١.

<sup>(</sup>٤) دائرة المعارف المقرائية، ج٥، العمود١٩٨، بتصرف.

 <sup>(</sup>٥) سفر الخروج(٨: ١٦ - ١٨).

- كي يشعر بضعفه إزاء أصغر المخلوقات.
- ولكي يضايق المصريين الذين كانوا يهتمون اهتماماً وافراً بأمر النظافة من مثل هذه الحشرات القذرة، وقد ضرب العرّافون الأرض ليخرجوا البعوض كما فعل هارون فلم يقدروا، وهذا دليل عجزهم(١).

لم ترد هذه المعجزة ضمن معجزات التوراة السامرية ولا ضمن معجزات موسى المسلام الواردة في القرآن الكريم، وغير ذلك كان هناك اختلاف بين العلماء هل هو القمّل أم البعوض.

ومن ناحية أخرى؛ فقد وجدّت تعارضاً بين نصوص العهد القديم وبين تفاسيرهم حول الضربة، فالعهد القديم صريح باسم الضربة بأنها ضربة البعوض كما جاء في النص [وَاصْرِبْ تُرابَ الطَّرْضِ لِيَصِيرَ بَعُوضًا فِي جَمِيعِ أَرْضِ مِصْرَ] (٢). إلا أنه في تفاسيرهم منهم من أكد على أنها بعوض أو براغيث أو قُراد لم تتولد عن طريق آلاف الضفادع التي أنتت الأرض بعد موتها، ولكنها أسراب كثيرة مخلوقة حديثاً من التراب، ومنهم من رجح أنها القمّل كما جاء في السنن القويم (٣).

[«قُلْ لِهَارُونَ: مُدَّ عَصَاكَ وَاضْرِبْ تُرَابَ الأَرْضِ](<sup>1)</sup>: لقد نوهت في المعجزات السابقة أن العصا لم تكن لهارون وإنما لموسى المَّكِينَ.

[وَفَعَلَ كَذَلِكَ الْعَرَّافُونَ بِسِحْرِهِمْ لِيُخْرِجُوا الْبَعُوضَ فَلَمْ يَسْتَطِيعُوا. وَكَانَ الْبَعُوضُ عَلَى النَّاسِ وَعَلَى الْبَهَائِمِ] (٥)، إن السحرة حاولوا أن يفعلوا مثل ما فعل هارون كما يزعمون، ولكنهم فشلوا في محاكاة المعجزة، فقد أخذوا تراباً مبللاً وجففوه وسحقوه وجربوا تأثير سحرهم عليه، ولكنهم فشلوا في إنتاج بعوض كما فعل هارون فكان عجزهم واضحاً، لقد فشلت كل مواردهم لإنتاج حياة. ولما شعروا بالإذلال اعترفوا بفشلهم لفرعون في جملة موجزة ولكنها معبرة "هذا أصبع الله"، ثم انسحبوا من السباق مغلوبين، ولم نعد نسمع هؤلاء المقلدين المتفاخرين الذين اضطروا للاعتراف بالقوة الخارقة للعادة (٢).

<sup>(</sup>١) تفسير الكتاب المقدس، نجيب جرجس، مطبعة مدارس الأحد، ط٣، ص٦٠.

<sup>(</sup>٢) سفر الخروج (٨: ١٦).

<sup>(</sup>٣) انظر: السنن القويم في تفسير العهد القديم، ج١، ص٣٣٦، كل المعجزات في الكتاب المقدس، ص٥٧.

<sup>(</sup>٤) سفر الخروج (٨: ١٦).

<sup>(</sup>٥) سفر الخروج (٨: ١٨).

<sup>(</sup>٦) انظر: التناقض في التوراة وأثره في الأعمال السلبية لليهود، ص١٤٦.

إن اعتراف سحرة فرعون بقدرة الله فشلت في التأثير على فرعون لأن قلبه كان لا يزال متقسياً، ربما لم تؤثر عليه هذه الضربة كما أثرت عليه ضربة الضفادع، يقول "هيرودوت": إن الملك لم يتأثر كثيراً بضربة البعوض؛ لأنه كان يمتلك ستائر البعوض، وكان يستطيع أن يسكن الأماكن المرتفعة في قصره والتي كانت على ارتفاع لا يستطيع البعوض الوصول إليه (۱).

هذا اعتراف واضح وصريح من اليهود أنفسهم ومن كتبهم على أن السحرة كاذبون ومخادعون وفي النهاية اعترفوا بفشلهم وأن هذه الضربة لن يستطيعوا تقليدها؛ لأن تلك المعجزات لا يقدر على فعلها إلا الله، إن تحريفهم في النصوص واضح، جعلوا يماطلون ليثبتوا أن للبشر قوة ممكن أن تمكنهم من فعل شيء مما يقدر عليه الله، ولكنهم في هذه المعجزة وقفوا عاجزين، ولكن القرآن الكريم كان وضح على عدم قدرة السحرة على تقليد موسى على من البداية حينما ابتلعت عصا موسى عصيهم، فجزموا أن هذا ليس بسحر وإنما هذا لا يقدر على فعله إلا الله، وأن موسى الله نبي فكانت المعجزة دليل على صدقه مما جعل السحرة يؤمنوا برب موسى وعدم خوفهم من تهديد فرعون بالصلب والقتل، وهذا ما لم تذكره التوراة وإنما اعترفوا بفشل السحرة على تقليد معجزة البعوض وقولهم هذا "من أصبع الله"، أليست هذه الجملة دليلاً على إيمان السحرة وعلى الخضوع؟!، فهذا دليل واضح لكنه خفي يخفي في طياته الحق بإيمان السحرة وخضوعهم لله، ولكن اليهود لا يريدون ذلك فحرفوا الكتاب وحذفوا منه ما أرادوا واحتفظوا بما يوافق أهواءهم، وأيضاً على رغم فشل السحرة لم تذكر التوراة أن فرعون بعد فشلهم هددهم؛ بل الشند غلظة بسبب قدرته على حماية نفسه من ذلك البعوض (٢).

ولقد جمع الدكتور رشدي بدراوي ضربة البعوض والدمامل في ضربة واحدة وذكر أن البعوض في حد ذاته-مهما كثر وكثرت لسعاته- ليس بالأمر المستعصي الحل إذ يمكن اتقاء لسعاته بالملابس التي تغطي الجلد، صحيح أن بعض اللسعات لا مفر منها ومن الممكن تحملها، أما لو كانت اللسعة ينتج عنها دمل لكانت المشكلة خطيرة إذ لابد للمرء في بعض الأوقات من كشف يده وأرجله أو وجهه فتصيبها لسعات البعوض وينتج عنها الدمامل<sup>(٣)</sup>.

ولم يشر القرآن الكريم إلى تسلط البعوض على فرعون وقومه، إنما سكت عن ذلك، لذا لا نصدق أهل الكتاب ولا نكذبهم، فمن الممكن أن تكون هذه معجزة ولكن القرآن الكريم لم يذكرها، لذا فهى من الأمور التى نتوقف عندها.

<sup>(</sup>١) انظر: كل المعجزات في الكتاب المقدس، ص٥٨، السنن القويم في تفسير العهد القديم، ج١، ص٣٣٦.

<sup>(</sup>٢) انظر: كل المعجزات في الكتاب المقدس، ص٥٨.

<sup>(</sup>٣) انظر: قصص الأنبياء والتاريخ، ج٤، ص١٩٥.

#### ثانياً: معجزة الذباب(١):

لقد كانت هذه الضربة الرابعة على مصر والتي اختلف العلماء فيها؛ لاختلافهم في الترجمة، فترجمها بعضهم بذباب الكلب وفسرها بعضهم بأنواع الهوام والمرجح أنها ذباب مطلقاً، أي كالذباب المعروف في البيوت وذباب الخيل وغيره...

وفي رواية أخرى فقد فسروا تلك الضربة بأنها نوع من الخنافس الضارة بالناس وممتلكاتهم، فكانت هذه الحشرات التي تمص الدم مدمرة أيضاً لمحاصيل الحقل، فهذه الضربة أقل إثارة للتقزيز من الضربات الأخرى ولكنها أكثر ضرراً، فهي كنتيجة للضربة الأولى التي أنتنت النهر، وبتأثير الضربة الثانية التي أنتنت الأرض، وبتأثير هذه الضربة المربعة فسدت الأرض وخربت (٢).

وهناك تفسيرات عدة للكلمة العبرية (عَاروڤ)، التي تشير إلى نوع المخلوقات التي يعاقب بها الفرعونُ والمصريين، وأراضيهم، فيذهب التفسير التقليدي إلى أن المقصود بها خليط من الآفات الضارة بالإنسان، وقال "رابي يهودا" إن المقصود هو خليط من المخلوقات والأحياء التي سلّطها الرب على مصر، وذهب آخرون أن هذه الضربة تضمنت عددًا من الوحوش الضارية، بما فيها الأسود، والنمور، والذئاب، والضباع، وغيرها، هاجمت بيوت المصريين وعاثت فسادًا في البلاد، ولم تمسّ بني إسرائيل بسوء (٣).

فقد أورد "قاموس الكتاب المقدس" تعريف لمصطلح الذباب: بأنه حشرة صغيرة طائرة تعيش في بلدان الشرق وفي البلاد الحارة بكثرة، ولقد كان الذباب الضربة الرابعة على مصر أيام موسى، ويظهر الذباب كنوع من التأديب والقضاء الإلهي، فالذباب في اللغة العبرية هي "زبوب" وهذا يوضح معنى بعل زبوب، أي رب الذباب، الذي يحمى من الوباء (٤).

تكرر أمر الله تعالى الموسى السَّيِّة أن يطلب من فرعون إطلاق بني إسرائيل فإن أبى فسوف يسلّط الله تعالى عليه آية جديدة تسومهم سوء العذاب، ولكن فرعون أبى واستكبر وأعرض، فسلّط الله سبحانه وتعالى الذباب على فرعون وعلى شعبه، قَالَ الرَّبُ لِمُوسَى: [«بَكِّرْ فِي الصَّبَاحِ وَقِفْ الله سبحانه وتعالى الذباب على فرعون وعلى شعبه، قَالَ الرَّبُ: أَطْلِقْ شَعْبِي لِيَعْبُدُونِي. فَإِنَّهُ إِنْ أَمَامَ فِرْعَوْنَ. إِنَّهُ يَخْرُجُ إِلَى الْمَاءِ. وَقُلْ لَهُ: هكذَا يَقُولُ الرَّبُ: أَطْلِقْ شَعْبِي لِيَعْبُدُونِي. فَإِنَّهُ إِنْ كُنْتَ لاَ تُطْلِقُ شَعْبِي، هَا أَنَا أَرْسِلُ عَلَيْكَ وَعَلَى عَبِيدِكَ وَعَلَى شَعْبِكَ وَعَلَى بُيُوتِكَ الذُبَّانَ، فَتَمْتَلِئُ بُيُوتِكَ الْذُبَّانَ، فَتَمْتَلِئُ بُيُوتُ الْمُصْرِيِّينَ ذُبَّانًا. وَأَيْضًا الأَرْضُ الَّتِي هُمْ عَلَيْهَا. وَلِكِنْ أُمَيِّلُ فِي ذَلِكَ الْيَوْمِ أَرْضَ جَاسَانَ جَيْثُ شَعْبِي مُقِيمٌ حَتَّى لاَ يَكُونُ هُنَاكَ ذُبَّانً. لِكَيْ تَعْلَمَ أَنِّي أَنَا الرَّبُ فِي الأَرْضِ. وَأَجْعَلُ فَرْقًا بَيْنَ حَيْثُ شَعْبِي مُقِيمٌ حَتَّى لاَ يَكُونُ هُنَاكَ ذُبَّانً. لِكَيْ تَعْلَمَ أَنِي أَنَا الرَّبُ فِي الأَرْضِ. وَأَجْعَلُ فَرْقًا بَيْنَ حَيْثُ شَعْبِي مُقِيمٌ حَتَّى لاَ يَكُونُ هُنَاكَ ذُبَّانً. لِكَيْ تَعْلَمَ أَنِي أَنَا الرَّبُ فِي الأَرْضِ. وَأَجْعَلُ فَرْقًا بَيْنَ

<sup>(</sup>۱) اسم يُطلق على كثير من الحشرات المجنحة منها الذبابة المنزلية وذبابة الخيل وذبابة الفاكهة وذبابة، أذبة وذبان ويقال فلان ذباب إذا كثر التأذي به وأصابه ذباب هذا الأمر شره، المعجم الوسيط، ج١، ص٣٠٨.

<sup>(</sup>٢) انظر: السنن القويم في تفسير العهد القديم، ج، ص٣٣٧، كل المعجزات في الكتاب المقدس، ص٥٨.

<sup>(</sup>٣) انظر: موسوعة الجيب، الفكر العقدي اليهودي، ص١٩١.

<sup>(</sup>٤) قاموس الكتاب المقدس، ص (٤)

شَعْبِي وَشَعْبِكَ. غَدًا تَكُونُ هذهِ الآيَةُ». فَفَعَلَ الرَّبُ هكَذَا، فَدَخَلَتْ ذُبَّانٌ كَثِيرَةٌ إِلَى بَيْتِ فِرْعَوْنَ وَبُيُوتِ عَبِيدِهِ. وَفِي كُلِّ أَرْضِ مِصْرَ خَرِبَتِ الأَرْضُ مِنَ الذُّبَانِ](١)،

لقد أصبح كل المصربين بكل ما يمتلكونه تحت رحمة هذه الآفة المهلكة، فكثير من الحشرات تنضج بعد أن تجف مياه فيضان النيل والمستقعات التي كانت تعيش فيها اليرقات، والبحث البكتريولوجي (٢) يوضح أن الحشرات عامل خطير في انتشار الأمراض، ولكنهم يتوقفون على النص بأنها أسراب جديدة من الذباب خلقها الله [هَا أَنَا أُرْسِلُ عَلَيْكَ] (٣)، إن المعجزة في هذه الضربة لا تتوقف على إتلاف الأرض ولكن الإعجاز هو ظهورها واختفاؤها بنفس السرعة، وهذا الاختفاء لم يحدث مع الضفادع أو البعوض، لذا فكثير من السكان قد هلكوا من لسعات تلك الحشرات السامة حتى الموت (٤).

ذكر "هوبرت كولير": أن الذباب أو الخنافس قد أتلفت أثاثه النفيس والفخم وخربت حقوله الخصبة، إن هذه الضربة كانت عقاباً آخر من الله على أوثان مصر، فقد كان المصريون يعتقدون أن تلك الحشرات رمز لقوة التكاثر والإبداع، لذا فقد كانوا يقدسون الخنافس وهي ترمز للجعارين المقدسة التي ترمز لشو ابن رع إله الشمس أو لإيزيس ملكة السماء، لقد كان رع يعبد كالخالق في صورة خفرع وبعل زبوب، أي: إله الذبان، فكانت مهمته أن يرسل الذبان ويطردها بعيداً خاصة عن الذبائح، ففي هذه الضربة أثبتت عجز تلك الآلهة عن إبعاد ذلك الذباب عنهم؛ مما أدى إلى بث اليأس والرعب في قلوب المصريين، إظهار بطلان تلك الآلهة(٥).

ذكر العهد القديم أن تلك الضربة مسلطة على المصريين ولكن الله ميز أرض جَاسَان التي يعيش بها العبرانيون: [أُمَيِّرُ فِي ذلِكَ الْيَوْمِ أَرْضَ جَاسَانَ حَيْثُ شَعْبِي مُقِيمٌ حَتَّى لاَ يَكُونُ هُنَاكَ يعيش بها العبرانيون: [أُمَيِّرُ فِي ذلِكَ الْيَوْمِ أَرْضَ جَاسَانَ حَيْثُ شَعْبِي مُقِيمٌ حَتَّى لاَ يَكُونُ هُنَاكَ ذُبَّانٌ الله الله الله المعبرانيين لم نتأثر بضربة الذباب؛ هذا أحدث تأثيراً عميقاً على فرعون وشعبه، فقد أمر الله تلك الآفات ألا تؤذي أتباعه.

<sup>(</sup>١) سفر الخروج(٨: ٢٠- ٢٤).

<sup>(</sup>۲) علم الأحياء الدقيقة أو علم الجراثيم هو العلم الذي يختص بدراسة الأحياء الدقيقة وحيدة النواة ومتعددة الأنوية، وكذلك عديمة النواة كالڤيروسات بما فيها بعض حقيقيات النوى، مثل الفطريات والأوليات إضافة إلى بدائيات النوى، مثل البكتيريا وبعض الطحالب، رغم التطورات في هذا العلم فإن التقديرات تقول أنه لم يتم دراسة إلا النوى، مثل الجراثيم الموجودة في البيئة الأرضية، فبالرغم من أن الجراثيم اكتشفت منذ ٣٠٠ عام إلا أن علم الأحياء الدقيقة ما زال يعتبر في بداياته.

انظر: موسوعة يكيبيديا http://ar.wikipedia.org/wiki/ يوم الإثنين، ٢٠١٥/٢/٩.

<sup>(</sup>٣) سفر الخروج (٨: ٢١).

<sup>(</sup>٤) انظر: كل المعجزات في الكتاب المقدس، ص٥٩.

<sup>(</sup>٥) مصدر سابق، ص٥٩.

<sup>(</sup>٦) سفر الخروج (٨: ٢٢).

وما ذكرته نصوصهم بقول الرب: [وَأَجْعَلُ فَرْقًا بَيْنَ شَعْبِي وَشَعْبِكَ](١)، أن الله في هذه المضربة ميز بين المصريين والعبرانيين وأن ذلك تأكيدات إله كل الأرض وأنه يهتم بشعبه اهتماماً خاصاً.

لقد أثرت هذه المعجزة على فرعون ولكنه في النهاية قسّى قلبه مرة أخرى، ولكنه استسلم استسلاماً جزئياً لرهبة وشدة تلك الكارثة المروعة، فطلب فرعون من موسى المعين أن يرفع الله تعالى عنهم هذه العقوبة وهي الذباب فارتفع الذباب عن فرعون، وعبيده، وشعبه، ولم تبق واحدة (٢).

وهذا ما أورده سفر الخروج حين دَعَا فِرْعَوْنُ مُوسَى وَهَارُونَ وَقَالَ لهما: [«اذْهَبُوا اذْبَحُوا لإلهِكُمْ فِي هذِهِ الأَرْضِ». فَقَالَ مُوسَى: «لاَ يَصْلَحُ أَنْ تَفْعَلَ هَكَذَا، لأَنْنَا إِنَّمَا نَذْبَحُ رِجْسَ الْمِصْرِيِّينَ أَمَامَ عُيُونِهِمْ أَفَلاَ يَرْجُمُونَنَا؟ تَذْهَبُ سَفَرَ ثَلاَثَةِ الْمُصْرِيِّينَ للرَّبِّ إِلهِنَا. إِنْ ذَبَحْنَا رِجْسَ الْمِصْرِيِّينَ أَمَامَ عُيُونِهِمْ أَفَلاَ يَرْجُمُونَنَا؟ تَذْهَبُ سَفَرَ ثَلاَثَةِ الْمُصْرِيِّينَ أَمَامَ عُيُونِهِمْ أَفَلاَ يَرْجُمُونَنَا؟ تَذْهَبُ سَفَرَ ثَلاَثَةِ أَيَّامٍ فِي الْبَرِّيَّةِ وَنَذْبَحُ لِلرَّبِ إِلهِنَا كَمَا يَقُولُ لَنَا». فَقَالَ فِرْعَوْنُ: «أَنَا أُطْلِقُكُمْ لِتَذْبَحُوا لِلرَّبِ إِلهِكُمْ أَيَّا لأَجْلِي». فَقَالَ مُوسَى: «هَا أَنَا أَخْرُجُ مِنْ لَدُنْكَ وَأُصَلِّي إِلَى الرَّبِ إِلهِكُمْ الرَّبِ يَقْوَلُ مُوسَى: «هَا أَنَا أَخْرُجُ مِنْ لَدُنْكَ وَأُصَلِّي إِلَى الرَّبِ عَدْ فِرْعَوْنُ يُخَاتِلُ حَتَّى لاَ يُطْلِقَ اللرَّبِ الْمَرَّقُ عُلَالَقَ مَنْ فَرْعَوْنَ وَصَلَى إِلَى الرَّبِ يَقُولُ مُوسَى، الشَّعْبَ لِيَذْبَحَ لِلرَّبِ » فَخَرَجَ مُوسَى مِنْ لَدُنْ فِرْعَوْنَ وَصَلَى إِلَى الرَّبِ . فَقَعَلَ الرَّبُ كَقَوْلِ مُوسَى، الشَّعْبَ لِيَذْبَحَ لِلرَّبِ » فَخَرَجَ مُوسَى مِنْ لَدُنْ فِرْعَوْنَ وَصَلَى إِلَى الرَّبِ . فَقَعَلَ الرَّبُ كَقَوْلِ مُوسَى، فَارْتَفَعَ الذُّبَانُ عَنْ فِرْعَوْنَ وَعَبِيدِهِ وَشَعْبِهِ. لَمْ تَبْقَ وَاحِدَةٌ. وَلِكِنْ أَغْلَظَ فِرْعُونُ قَلْبَهُ هٰذِهِ الْمَرَّةَ أَيْضًا فَرْعُونُ قَلْبَهُ هٰذِهِ الْمَرَّةَ أَيْضًا فَلْمُ يُطْلِق الشَّعْبَ] (٣).

طلب موسى الكالم المالان بالسفر لمدة ثلاثة أيام في البرية ولم يرضى بأقل من ذلك، ورفض بحزم مع الإنذار: أي مزيد من المراوغة ورفض مطالب الرب.

لقد شرح موسى الله لفرعون لماذا يعد البقاء في الأرض لتقديم الذبيحة مستحيلاً، فالغنم والبقر كانت تعد مقدسة في نظر المصريين، وفي حالة استخدامها كذبيحة لله، فإن الإسرائيليين سوف يضطرون لأن يذبحوا رجس المصريين الذين كانوا يحرمون قتل الماشية اعتقادات وثنية والتي سوف ينجم عنها حروب أهلية (٤).

هنا يظهر عجز فرعون وضعفه حيث يطلب من موسى وهارون أن يطلبا من الرب أن يرفع عنه الذباب وهنا يبين استسلام فرعون مع مكره.

<sup>(</sup>١) سفر الخروج (٨: ٢٢).

<sup>(</sup>٢) انظر: كل المعجزات في الكتاب المقدس، ص٥٩.

<sup>(</sup>٣) سفر الخروج (٨: ٢٥- ٣٢).

<sup>(</sup>٤) انظر: كل المعجزات في الكتاب المقدس، ص٥٩.

وأيضاً يبين العهد القديم أن هارون هو الذي يمد يده وتجري على يده الآية وليس موسى الله فما المقصد من ذلك؟ وهذا لتجريد موسى الله من كل المعجزات ونفي نبوته، وإضفاء هالة كبيرة على هارون الله كونه رقيق معهم ويجيب مطالبهم، فكان ألين من موسى الله .

تبدو هذه الضربة وكأنها تكرار للسابقة، لكن هل نحن أمام ذباب عادي موجود في الشرق الأوسط عامة، أم أمام نوع معين من الذباب المؤذي؟ المهم هو أن هناك رمزاً يظهر من خلال تكاثر الذباب في أرض مصر، ومن خلال عدم دخوله أرض جاسان التي يقيم عليها بنو إسرائيل فالضربة تصيب المصريين، هذا يعني أن الله يقتص منهم ويحمي بني إسرائيل من الأذى، أيضاً هو ارتفاع الذباب عن مصر، تلبية من الرب لتشفع موسى المسامية والقرآن الكريم في طيات آياتهم معجزة الذباب، فكان ذلك معارضاً لما جاءت به نصوص العهد القديم الذي كان الذباب إحدى ضرباته العشر.

#### ثالثاً: معجزة هلاك المواشي(٢).

لقد أثرت هذه الضربة تأثيراً كبيراً على عبدة الحيوانات في مصر، فهي الضربة الخامسة من ضربات الله على فرعون وجنوده، التي بينت كيف اشتد عقاب الله عليهم وأمره بالعتق النهائي لشعبه ليصبح أكثر حسماً.

يذكر "قاموس الكتاب المقدس": أن العهد القديم دائماً ما يحذر وينبه إلى ضرورة تجنب الطريق التي تؤدي إلى الهلاك، بكلمة "هلاك"(٣). لذا كانت هذه الضربة بمثابة "وباء" أي الموت الجماعي الذي خططته ونفذته يد الرب على الماشية، فالذين يرفضون المعجزة في العهد القديم يقولون إن هذه عدوى سببتها ضربة الخنافس، أي الذباب.

أما المواشي فيراد بها: كل أجناس الحيوانات من غنم ومعز وبقر وجمال وحمير. فيأتي تعريف هلاك المواشي بمعني موت جميع الحيوانات من غنم ومعز وبقر وجمال وحمير، أما الخيل فقد استثناها قاموس الكتاب المقدس مع أنهم كانوا يعرفونها ويستخدمونها في الحروب؟؟؟(٤).

تذكر "دائرة المعارف المقرائية": وحلت بممتلكاتهم من قطعان الماشية والأغنام والأبقار، وكانت مهمة قاسية (٥).

<sup>(</sup>١) انظر: الآيات والمعجزات في الكتاب المقدس، الخوري بولس الفغالي، المكتبة البولسية، ط١، ص٣٧.

<sup>(</sup>٢) هلاكًا وهلوكا ومهلكا وتهلكة مَاتَ فَهُوَ هَالك جمع هلكي وَهلك وهوالك، معجم الوسيط، ج٢، ص٩٩١.

<sup>(</sup>٣) قاموس الكتاب المقدس، ص ١٠٠١.

<sup>(</sup>٤) انظر: قاموس الكتاب المقدس، ص ٨٩١.

<sup>(</sup>٥) دائرة المعارف المقرائية، ج٥، العمود١٨٩، بتصرف.

اعتقد المصريون القداسة في بعض الحيوانات، مثل فرس النهر، والعجل "أبيس"، وغير ذلك. وكانوا يعتقدون أن العجل "أبيس" فيه روح إلههم "أوزوريس"! وبلغوا من تقديس الحيوانات أن المؤرخ "ديودورس" سجل فيما كتب أن المصريين قاموا بتمزيق جسد رسول روماني؛ لأنه قتل قطًا!

ولذلك كان المقصود بهذه الضربة التي وجهها رب بني إسرائيل لحيواناتهم أن يلفت نظرهم إلى خطأ معتقداتهم تلك. ورأى آخرون أن المقصود من هذه الضربة كان ضبط الشهوة الحيوانية في نفوس المصريين؛ فلا يعيش الإنسان كالحيوان بل يجب عليه أن يبحث عن الطهارة!(١).

قال موسى السَّا لفرعون: إن الله سبحانه وتعالى أمرني أن تطلق بني إسرائيل ليعبدوا ربهم، فإن أبيت أن تطلقهم فإن الرب سوف يهلك مواشيك التي في الحقل من خيل وحمير وجمال وبقر وغنم فيموتون، ودليل ذلك قول الرَّبُ لِمُوسَى: [«ادْخُلْ إِلَى فِرْعَوْنَ وَقُلْ لَهُ: هكَذَا يَقُولُ الرَّبُ إِلهُ الْعِبْرَانِيِينَ: أَطْلِقْ شَعْبِي لِيَعْبُدُونِي. فَإِنَّهُ إِنْ كُنْتَ تَأْبَى أَنْ تُطْلِقَهُمْ وَكُنْتَ تُمْسِكُهُمْ بَعْدُ، فَهَا يَدُ الرَّبُ الْعِبْرَانِيِينَ: أَطْلِقْ شَعْبِي لِيَعْبُدُونِي. فَإِنَّهُ إِنْ كُنْتَ تَأْبَى أَنْ تُطْلِقَهُمْ وَكُنْتَ تُمْسِكُهُمْ بَعْدُ، فَهَا يَدُ الرَّبُ تَكُونُ عَلَى مَوَاشِيكَ الَّتِي فِي الْحَقْلِ، عَلَى الْخَيْلِ وَالْحَمِيرِ وَالْحِمَالِ وَالْبَقِرِ وَالْغَنَمِ، وَبَأَ تَقِيلاً جِدًّا. وَيُمْتِينَ الرَّبُ بَيْنَ مَوَاشِي إِسْرَائِيلَ وَمَوَاشِي الْمِصْرِيِينَ. فَلاَ يَمُوتُ مِنْ كُلِّ مَا لِبَنِي إِسْرَائِيلَ شَيْعٌ». وَعَيَّنَ الرَّبُ هِذَا الأَمْرَ فِي الْأَرْضِ». فَفَعَلَ الرَّبُ هذَا الأَمْرَ فِي الْغَذِ. وَوَيَشِي المُصْرِيِّينَ. وَأَمَّا مَوَاشِي بِنِي إِسْرَائِيلَ فَلَمْ يَمُتْ مِنْهَا وَاحِدٌ. وَأَرْسَلَ فِرْعَوْنُ فَلَمْ يَمُتْ مِنْهَا وَاحِدٌ. وَأَرْسَلَ فِرْعَوْنُ فَلَمْ يُطْلِقِ الشَّعْبَ [(۱).).

وأكدت التوراة السامرية ذلك النص: [وقال الله لموسى أدخل إلى فرعون وقل له كذا قال الله إله العبرانيين أطلق شعبي ليعبدني، فإن ممتنع أنت من الاطلاق وبقيت مشدداً عليهم، أن يد الله كائنة في مواشيك التي في الصحراء من خيل وجمير ومن جمال ومن بقر ومن غنم وباء عظيماً جداً، ويميز الله بين مواشي إسرائيل وبين مواشي المصريين فلا يموت من كل ما لبني إسرائيل، وجعل الله ميقاتاً قولاً غداً يصنع الله الأمر...](٣) [ودخل موسى وهرون إلى فرعون وقالا له كذا... وصنع الله الأمر هذا بالغد فمات كل مواشي المصريين ومن مواشي بني إسرائيل لم يمت واحد... وعظم قلب فرعون ولم يطلق القوم] (٤).

<sup>(</sup>۱) موسوعة الجيب، الفكر العقدي اليهودي، ص۱۹۱، قصص وحكايات اليهود، ج٣، ص١٣١- ٢١١، موسى في مصر، ص ١٩١- ٢٠١.

<sup>(</sup>٢) سفر الخروج (٩: ١- ٧).

<sup>(</sup>٣) الترجمة العربية لتوراة السامريين، سفر الخروج (٩: ١- ٥)، ج١، ص٢٩٧.

الخلاف بين التوراة السامرية و العهد القديم في صياغة الكلمات، ولكن المعنى يؤدي إلى نفس المضمون والنتيجة.

إن الله جعل المرض المهلك على جميع مواشي المصريين المتروكة في الحقل[يَدُ الرّبِّ تَكُونُ عَلَى مَوَاشِيكَ النّبِي فِي الْحَقْلِ]<sup>(۱)</sup> فالضربة كانت مصبوبة على عبدة الحيوانات، فـ"أبيس" أي العجل المقدس كان أحد الآلهة الرئيسة في مصر.

لقد كان هذا العجل يتلقى تكريماً عظيماً لدرجة أنه في مناسبات معينة تعلن الأمة الحداد على موت أحد العجول، لذا كانت هذه الضربة مروعة ومحزنة وموجهة للعقيدة الدينية ولمشاعر الناس لذا يقولون إن الرب فعل هذا الأمر: أي أنه قادر على كل شيء، فهذه المعجزة تمت في وقت معين، فأصابتهم بمرض خطير "طاعون المواشي" الذي يصيب الخيول والجمال والثيران والغنم؛ فينتج عن ذلك نقلص في موارد التجارة ومصادر الدخل.

فهذه المعجزة في معناها موافقة للمعجزة الواردة في القرآن الكريم الطمس على الأموال **[ فماتت جميع مواشى المصريين]** أي جميع الماشية التي في الحقل – أي بالهواء الطلق – ومن الواضح أن الماشية التي كانت في الحظائر والظل لم تصب بسوء (7).

إن هذا الوباء كان شائعاً في مصر ولكن الله جعله معجزة وليس نتيجة لأسباب طبيعية لإظهار إعجازها وذلك: بتعيين الرب موعداً محدداً لتنفذ ما توعد به فرعون في أرض مصر، قَائِلاً: [غَدًا يَفْعَلُ الرَّبُ هذَا الأَمْرَ](1) ومما تقدم من النص نرى رحمة الله في هذا التأخر، فقد أمهلهم للـ "غَد"، فمكن المصريين الذين يؤمنون بموسى الله من إنقاذ مواشيهم الثمينة بوضعها داخل منازلهم. وحين تم تنفيذ الوعد الإلهي، ماتت جميع مواشي المصريين كلها، أما مواشي بني إسرائيل فلم يمت منها واحدة، واستخبر فرعون عمًا جرى، فعلم أن مواشي إسرائيل لم يمت منها واحدة. ولكن قلبه بقي قاسياً، فلم يطلق شعب إسرائيل من مصر (٥).

كاتب النص أراد أن يبين عناية الرب لبني إسرائيل وحمايته لهم في هذه الضربة، حينما حمى الرب مواشي بني إسرائيل فلم يصبها ما أصاب مواشي المصريين، فذلك ليبيّن أن المصريين

<sup>(</sup>١) سفر الخروج (٩: ٣).

<sup>(</sup>٢) سفر الخروج (٩: ٦).

<sup>(</sup>٣) انظر: كل المعجزات في الكتاب المقدس، ص٠٦،

انظر: http://www.aish.co.il/h/pes/p/٤٨٨٦٢٨٦٧.html?s=rab، بوم الجمعة، ٢٠١٤/١٢/٢٦

<sup>(</sup>٤) سفر الخروج (٩: ٥).

<sup>(</sup>٥) انظر: كل المعجزات في الكتاب المقدس، ص ٦٠.

عابدو أصنام، فعدّهم الله "أعداءً له" أما بنو إسرائيل فعبدوا الله الحي القيوم؛ لهذا السبب حفظهم الله، مما أثار دهشة فرعون واستغرابه الذي نتج عنه كل عناد وقساوة في قلبه (١).

وبعد هذا العرض الذي قدمته تفاسير التوراة من تفويض أمر المعجزة بيد الله فهو الذي حماهم بقدرته وإرادته، رجح بعضهم أن يكون احتمال وجود أسباب طبيعية أخرى منعت ذلك الوباء الذي أدى إلى هلاك المواشي، بالوصول إلى المنطقة التي يسكن فيها الإسرائيليون، هذا يؤكد على اضطرابهم الفكري والعقلي في تفسير النصوص وعلى تدخل أهوائهم، فالوثنية في عروقهم لا يحتملون تفويض الأمور ونسبها لله وحده فأدخلوا مع قدرة الله أسباباً طبيعية ليشاركوا الله في إعجازه، فمن هيّأ تلك الأسباب الطبيعية؟ أليس الله؟ فهذا دليل على عدم إيمانهم الكامل بالله.

#### رابعاً: معجزة الدمامل(٢):

سلّط الله ضرباته على فرعون لقسوة قلبه وعدم إذعانه لأوامر الله فكانت الدمامل الضربة السادسة على مصر؛ حين قام موسى بنثر الرماد الذي تحول إلى دمامل التي أصابت السحرة والناس والماشية.

لقد ذكر "قاموس الكتاب المقدس" الدمامل: بأنها جمع دمل، وهي قرحة ملتهبة، وقد ضرب الناس والبهائم بالدمامل في الضربة السادسة التي حلت بآل فرعون في زمن موسى، وهي جزء من العقاب الذي يحل بالذين يعبدون الوحش<sup>(٣)</sup>.

جاء في "دائرة المعارف المقرائية": أن هذه الضربة قد أصابت المصريين بالجرب والحكّة، فقد كان سببها تسخير المصريين لبني إسرائيل العمل بالحمامات كمدلكين "ماساج" ومدلكات هكذا قيل(1).

أمر الله سبحانه وتعالى موسى الله أن يذر الرماد نحو السماء ليصير غباراً في كل أرض مصر، فيصير في المصريين وبهائمهم قروح عقاباً لهم لمنع فرعون بني إسرائيل من الخروج ليعبدوا ربهم.

<sup>(</sup>١) انظر: تفسير سفر الخروج(المحطة الأولي)، الخوري بولس الفغالي، المكتبة البولسية، ط١، ج٤، ص١٥٦-١٥٩.

<sup>(</sup>٢) دُمَّل، وجمعوا دَمامِل، وهي القروح، انظر: الصحاح تاج اللغة وصحاح العربية، ج٤، ص١٦٩٩، جمهرة اللغة، ج٢، ص ٦٨١.

<sup>(</sup>٣) قاموس الكتاب المقدس، ص٣٧٧.

<sup>(</sup>٤) دائرة المعارف المقارئية، ج٥، ص١٩٠.

قال الرب لموسى وهارون: [«خُذَا مِلْءَ أَيْدِيكُمَا مِنْ رَمَادِ الأَتُونِ (١)، وَلُيُذَرِّهِ مُوسَى نَحْوَ السَّمَاءِ أَمَامَ عَيْنَيْ فِرْعَوْنَ، لِيَصِيرَ غُبَارًا عَلَى كُلِّ أَرْضِ مِصْرَ. فَيَصِيرَ عَلَى النَّاسِ وَعَلَى الْبَهَائِمِ دَمَامِلَ (٢) طَالِعَةً بِبُثُورٍ فِي كُلِّ أَرْضِ مِصْرَ». فَأَخَذَا رَمَادَ الأَتُونِ وَوَقَفَا أَمَامَ فِرْعَوْنَ، وَذَرَّاهُ مُوسَى نَحْوَ السَّمَاءِ، فَصَارَ دَمَامِلَ بُثُورٍ (٣)طَالِعَةً فِي النَّاسِ وَفِي الْبَهَائِمِ. وَلَمْ يَسْتَطِعِ الْعَرَّافُونَ أَنْ يَقِقُوا أَمَامَ مُوسَى مِنْ أَجْلِ الدَّمَامِلَ بُثُورٍ (٣)طَالِعَةً فِي النَّاسِ وَفِي الْبَهَائِمِ. وَلَمْ يَسْتَطِعِ الْعَرَّافُونَ أَنْ يَقِقُوا أَمَامَ مُوسَى مِنْ أَجْلِ الدَّمَامِلِ، لأَنَّ الدَّمَامِلَ كَانَتْ فِي الْعَرَّافِينَ وَفِي كُلِّ الْمِصْرِيِّينَ. وَلِكِنْ شَدَّدَ الرَّبُ مُوسَى الرَّبُ مُوسَى الرَّبُ مُوسَى الرَّبُ مُوسَى الرَّبُ مُوسَى الرَّبُ مُوسَى الْرَبُ عَنْ فَلَمْ يَسْمَعْ لَهُمَا، كَمَا كُلَّمَ الرَّبُ مُوسَى الْرَبُ مُوسَى الْمَعْرِيِّيْنَ. وَفِي كُلِّ الْمُصْرِيِّيْنَ. وَلِيَنْ شَدَدَ الرَّبُ مُوسَى الْرَبُ قُلْبَ فِرْعَوْنَ فَلَمْ يَسْمَعْ لَهُمَا، كَمَا كُلَّمَ الرَّبُ مُوسَى الْنَابُ مُوسَى الْرَبُ قُلْبَ فِرْعَوْنَ فَلَمْ يَسْمَعْ لَهُمَا، كَمَا كُلَّمَ الرَّبُ مُوسَى الْمَامِلُ الْمُعْلِيْقِ لَهُ الْمُعْمَاء كُمَا كُلَّمَ الرَّبُ مُوسَى الْمَامِلُ الْمُعْرِقِيْقَ فَلَمْ يَسْمَعْ لَهُمَا، كَمَا كُلَّمَ الرَّبُ مُوسَى الْمُ

وتؤكد التوراة السامرية هذا النص بما جاء في نصوصها بسفر الخروج: [قال الله لموسى ولهرون خذا كلما ملء حفنتيكما شرر اتون فيذره موسى نحو السماء بمشاهدة فرعون، فيصير غباراً على كل ارض مصر ويكون على الناس وعلى البهائم قرحاً منتشراً مقيحاً في كل أرض مصر، فأخذ شرر الأتون ووقفا بحضرة فرعون وذراه موسى نحو السماء فصار قرحاً منتشراً مقيحاً في الناس وفي البهائم، ولم تقدر الفلاسفة على الوقوف بحضرة موسى من قبل القرح إذ كان القرح على الفلاسفة وعلى كل المصريين، وشدد الله قلب فرعون ولم يسمع منهما كما قال الله لموسى](٥).

لقد عانى كل المصريين في كل أرض مصر من هذه الضربة التي لم يتم الإعلان عنها من قبل للشعب؛ لذا لم يسمح لهم بفرصة الهروب منها، فكانت شديدة عليهم محدثة آلاماً والتهاباً حاداً يعانى منه كل الناس، مما جعلهم يتأكدون أن الله قادر أن يضربهم بمرض مريع.

يذكر "هوبرت كولير": "إن تلك الأمراض من هذا النوع كانت شائعة في مصر، إلا أنها لم تكن بنفس هذه الشدة ولم تكن تصيب البشر والحيوانات بلا تمييز "(٦) (تناقض في نفس شرح الفقرة) كيف يعني أن تلك الأمراض تكون شائعة في مصر ومعروفة ولم تصب البشر والحيوانات بلا تمييز؟

هذه الضربة لا تحتاج إلى بيان؛ فإن البثور والدمامل أوضح من أن تبين، ولكن الخلاف في نوع هذه البثور وهذه الدمامل، أو في الحقيقة المرض الناشئ عنه، والظاهر أن الدمامل لم يكن

<sup>(</sup>١) الموقد الْكَبِير كموقد الْحمام والجصاص، المعجم الوسيط، ج١، ص٤٠.

<sup>(</sup>٢) الدمامل: الدمل هو قرحة ملتهبة، قاموس الكتاب المقدس، ص٣٧٧.

<sup>(</sup>٣) البثور: مثل الجدري على الوجه وغيره من بدن الإنسان، واحدها: بثر. تهذيب اللغة، لأبي منصور الأزهري، دار إحياء التراث العربي، ط١، ج٨، ص٦١.

<sup>(</sup>٤) سفر الخروج (٩: ٨- ١٢).

<sup>(</sup>٥) الترجمة العربية لتوراة السامريين، سفر الخروج (٩: ٨- ١٢)، ج١، ص٢٩٩.

<sup>(</sup>٦) كل المعجزات في الكتاب المقدس، ص ٦١.

المصريين مهرب منها ولا واق، وكانت شديدة الإيلام، فهي لم تقتصر على الناس، بل أصابت البهائم أيضاً، لذا لم يستطع العرّافون أن يقفوا أمام موسى العَيْنُ من أجلها.

ومن البين أن تلك الدمامل لم تكن مميتة، ولم تغير من قلب فرعون بشيء، وقيل في هذه النبأ أن الرب شدّد قلبه أي تركه على قساوته كما أعلن موسى النباسية.

يذكر كتاب "السنن القويم" أن الدمامل طالعة ببثور؛ أي كان الجلد يلتهب وتظهر فيه الدمامل وكثيراً ما يحدث هذا المرض في مصر لكنه ليس بشديد الإيلام كالضربة هنا ولا يعتري البهائم، فكان الإعجاز في هذه الضربة في أربعة أمور:

- ١. الإنباء بها قبل وقوعها.
- ٢. أنها كانت شديدة الإيلام.
  - ٣. أنها كانت عامة.
- أنها أصابت البهائم كما أصابت الناس<sup>(۱)</sup>.

إن رماد الأتون الذي ذره موسى السيخ نحو السماء وحوله الله إلى دمامل يعبر عن شيء فيه إثارة. يقول أحد المفسرين إن الأتون المشار إليه هو الذي حُرق فيه جماعة من الناس وهم أحياء قدموا ذبيحة لإله مصري، وذلك على مرأى من فرعون، لذا ذر موسى الرماد أمام فرعون لأعلى وذلك لارتكابه الأخطاء في حق شعبه، لذا فقد تحول الرماد إلى جراثيم جلبت ضربة القروح وأصبحت سوطاً من قبل الله يلهب جلودهم، يذكر "الأركيولوجي كيل": " إن الرماد استخدم على الأرجح بنفس الطريقة ولنفس الغرض الذي استخدموه من قبل لفتح أعين الرجل الأعمى، أي لجذب الانتباه، وتمكين العقل من تتبع ما يعمله الرب"(٢).

إذاً ذر الرماد عادة قديمة جداً، وما تزال تمارس في مناطق معينة في الشرق الأوسط، إن هذا العمل ذو مغزى فإنه ليس فقط لاستدعاء العقاب الإلهي على المصريين؛ بسبب ظلمهم لبني إسرائيل، ولكنه دليل آخر على عدم الرضا الإلهي؛ لعبادتهم للأوثان المصرية.

إن ذر موسى الكلام المطلام السماء كان تحدياً لاتيت" ملكة السماء العليا الأم العظيمة، واحتجاجاً عملياً وتوبيخاً لـ"سيوتيك" أو "تايهون" العبقري الشرير، فهو تحذير لعبدة الأوثان بأن ضربات أشد هولاً سوف تلحق بهم لو لم يعرفوا إله السماء (٣).

<sup>(</sup>١) انظر: السنن القويم في تفسير العهد القديم، ج١، ص ٣٤١.

<sup>(</sup>۲) انظر: كل المعجزات في الكتاب المقدس، ص ٦٦، قصص وحكايات اليهود، ج٣، ص ١٣١- ٢١١، موسى في مصر، ص ١٩١- ٢٠٠.

<sup>(</sup>٣) انظر: كل المعجزات في الكتاب المقدس، ص ٦١.

أما عن تأثير الضربة على فرعون، فإن قلبه المتحجر ظل كما هو، فقد ذكر هوبرتت كولير" أن رحمة الله منحته فرصة أخرى للتوبة، ولكن الله يقسي قلبه كإجراء قضائي عقابي"(۱) [شدد الرب قلب فرعون](۱) لقد قسى فرعون قلبه من قبل ورفض الإذعان لآيات الله المُعُلنة لقوة الله، فتركه يتخذ قراراته بالرفض وعدم الخضوع للمؤثرات الإلهية، أما السحرة وعرافو فرعون، فقد تركزت الضربة بنوع خاص عليهم:[ لم يستطع العرافون أن يقفوا أمام موسى من اجل الدمامل](۱).

وهذا يعني أي محاولة من السحرة للوقوف في وجه موسى الكلام هذه المرة قد تم إبطالها تماماً، فقد كانوا تحت وطأة العقاب الإلهي، لذا لم يظهر لهم أي أثر فيما بعد، حيث أخذت آلامهم تزداد يومًا بعد يوم إلى أن ماتوا<sup>(٤)</sup>.

ويمكن استخلاص القول مما سبق:

أولاً: ذكر النص أن الدمامل انتشرت في كل أرض مصر وبما فيهم بنو إسرائيل: [ليَصِيرَ غُبَارًا عَلَى كُلِّ أَرْضِ مِصْرَ»] كُلِّ أَرْضِ مِصْرَ. فَيَصِيرَ عَلَى النَّاسِ وَعَلَى الْبَهَائِمِ دَمَامِلَ طَالِعَةً بِبُثُورٍ فِي كُلِّ أَرْضِ مِصْرَ»] ونرى في نهاية النص أن الدمامل كانت في العرّافين، وفي كل المصريين: [الدَّمَامِلَ كَانَتْ فِي الْعُرَّافِينَ وَفِي كُلِّ الْمِصْرِيِينَ.] (١).

ويتبين لنا هنا أن الدمامل شملت بني إسرائيل، ولم يستثنِ النص أحداً من هذه الضربة فالتناقض والاضطراب واضح هنا: حيث يذكرون في بداية النص أن الضربة أصابت كل أرض مصر وبما فيهم بنو إسرائيل، ثم يُذكر أن الدمامل كانت في العرافين وكل المصريين، فهذا تناقض واضح في نفس الإصحاح.

وكيف يصيب الله بني إسرائيل بالضربة وهم لم يكن لهم ذنب؟ أيجمع الله الطائع مع العاصي، فيدل هذا على تناقض، وإضافة إلى ذلك أن هذه المعجزة التي ذكرها سفر الخروج لم تكن ضمن المعجزات التي أعطاها الله سبحانه وتعالى موسى المعين في القرآن الكريم.

<sup>(</sup>١) انظر: كل المعجزات في الكتاب المقدس، ص ٦١.

<sup>(</sup>٢) سفر الخروج (٩: ١٢).

<sup>(</sup>٣) سفر الخروج (٩: ١١).

<sup>(</sup>٤) كل المعجزات في الكتاب المقدس، ص٦٢.

<sup>(</sup>٥) سفر الخروج (٩: ٩).

<sup>(</sup>٦) سفر الخروج (٩: ١١).

ثانياً: ذكرت نصوص الأسفار الخمسة أن السحرة فعلوا مثل معجزة موسى الله في معجزة تحويل العصا إلى ثعابين والدم والضفادع، فيدل ذلك على أنهم أتوا بعمل عظيم على زعم هذه الأسفار.

فإن قدروا على ذلك فكيف لم تصل قدرتهم إلى ما هو أدنى منه وهو أن يدفعوا عن أنفسهم الدمامل التي أصابتهم من معجزة موسى المسلم بنص سفر الخروج: [وَلَمْ يَسْتَطِعِ الْعَرَّافُونَ أَنْ يَقِفُوا أَمَامَ مُوسَى مِنْ أَجْلِ الدَّمَامِلِ، لأَنَّ الدَّمَامِلَ كَاثَتْ فِي الْعَرَّافِينَ وَفِي كُلِّ الْمِصْرِيِّينَ ](١).

#### خامساً: معجزة البرد (٢).

إن الضربات التي أصابت فرعون لم تؤثر عليه ولا على غطرسته وغلاظة قلبه، ولا أساليب الرحمة كانت تجدي معه.

لذا فقد سلط الله عليه ضربة تهاجم الحياة البشرية على نطاق واسع؛ مسببة الهلاك لكل من تعرض لها، ولابد أن الخسارة في الناس والماشية والمحاصيل كانت عظيمة، فكانت مدمرة أكثر من أي ضربة سابقة، لقد وحد الله عناصر الطبيعة وأمرهم أن تنزل بقوة رهيبة على الأرض والناس<sup>(۱)</sup>.

فقد عرف " العهد القديم " البرد: أنها غيوم تمر في تيار بارد جداً فجأة تتحول قطعها إلى جليد متجمد، فأحياناً يكون البرد رذاذاً؛ لأن التجمد يلحق بحبات الماء النازلة مطراً. وأحياناً تكبر القطع فتضر الإنسان والحيوان والزرع، وكان البرد إحدى الضربات التي أصابت مصر أيام موسى، وكانت ضربة البرد تعد عند الأقدمين من الضربات العظيمة، ولذلك استعملت مجازاً في العهد القديم للتعبير عن عقبات هائلة (٤).

وجاء في "دائرة المعارف المقرائية": إن المصريين استعبدوا بني إسرائيل في أعمال الأرض والزراعة في الأجواء المختلفة<sup>(٥)</sup>.

<sup>(</sup>١) سفر الخروج(٩: ١١).

<sup>(</sup>٢) بردا وبرودا هبطت حرارته فهو بارد، والشّيء برد جعله باردًا أو خلطه بالثلج، المعجم الوسيط، ص٤٧.

<sup>(</sup>٣) انظر: كل المعجزات في الكتاب المقدس، ص٦٢.

<sup>(</sup>٤) انظر: قاموس الكتاب المقدس، ص١٦٨.

<sup>(</sup>٥) دائرة المعارف المقرائية، ج٥، العمود ١٩، بتصرف.

إن الله سبحانه وتعالى قال لموسى الكل أن يخبر فرعون بأنه إذا لم يطلق بني إسرائيل ليعبدوا ربهم فسوف يرسل الله سبحانه وتعالى عليه برداً عظيماً في كل أرض مصر، قَالَ الرَّبُّ لِمُوسَى: [ «بَكِّرْ فِي الصَّبَاحِ وَقِفْ أَمَامَ فِرْعَوْنَ وَقُلْ لَهُ: هكذَا يَقُولُ الرَّبُّ إلهُ الْعِبْرانِيِّينَ: أَطْلِقْ شَعْبى لِيَعْبُدُونِي. لأَنِّي هذهِ الْمَرَّةَ أُرْسِلُ جَمِيعَ ضَرَبَاتِي إِلَى قَلْبِكَ وَعَلَى عَبِيدِكَ وَشَعْبِكَ، لِكَيْ تَعْرِفَ أَنْ لَيْسَ مِثْلِي فِي كُلِّ الأَرْضِ. فَإِنَّهُ الآنَ لَوْ كُنْتُ أَمَدُ يَدِي وَأَصْرِبُكَ وَشَعْبَكَ بِالْوَبَاء (١)، لَكُنْتَ تُبَادُ مِنَ الأَرْضِ. وَلِكِنْ لأَجْلِ هذَا أَقَمْتُكَ، لِكَيْ أُريَكَ قُوَّتِي، وَلِكَيْ يُخْبَرَ بِاسْمِي فِي كُلِّ الأَرْضِ. أَنْتَ مُعَانِدٌ بَعْدُ لِشَعْبِي حَتَّى لاَ تُطْلِقَهُ. هَا أَنَا غَدًا مِثْلَ الآنَ أُمْطِرُ بَرَدًا عَظِيمًا جدًّا لَمْ يَكُنْ مِثْلُهُ فِي مِصْرَ مُنْذُ يَوْم تَأْسِيسِهَا إِلَى الآنَ](٢)، [ فَالآنَ أَرْسِلِ احْمِ مَوَاشِيكَ وَكُلَّ مَا لَكَ فِي الْحَقْلِ. جَمِيعُ النَّاس وَالْبَهَائِمِ الَّذِينَ يُوجَدُونَ فِي الْحَقْلِ وَلاَ يُجْمَعُونَ إِلَى الْبُيُوتِ، يَنْزِلُ عَلَيْهِمِ الْبَرَدُ فَيَمُوتُونَ». فَالَّذِي خَافَ كَلِمَةَ الرَّبِّ مِنْ عَبِيدٍ فِرْعَوْنَ هَرَبَ بِعَبِيدِهِ وَمَوَاشِيهِ إِلَى الْبُيُوتِ. وَأَمَّا الَّذِي لَمْ يُوجِّهُ قَلْبَهُ إِلَى كَلِمَةِ الرَّبِّ فَتَرَكَ عَبِيدَهُ وَمَوَاشِيهُ فِي الْحَقْلِ.ثُمَّ قَالَ الرَّبُّ لِمُوسِني: «مُدَّ يَدَكَ نَحْقَ السَّمَاعِ لِيَكُونَ بَرَدٌ فِي كُلِّ أَرْضٍ مِصْرَ: عَلَى النَّاسِ وَعَلَى الْبَهَائِمِ وَعَلَى كُلِّ عُشْبِ الْحَقْلِ فِي أَرْضِ مِصْرَ». فَمَدَّ مُوسِنَى عَصَاهُ نَحْق السَّمَاءِ، فَأَعْطَى الرَّبُّ رُعُودًا وَبَرَدًا، وَجَرَتْ نَارٌ عَلَى الأرْض، وَأَمْطَرَ الرَّبُّ بَرَدًا عَلَى أَرْض مِصْرَ. فَكَانَ بَرَد، وَنَارٌ مُتَوَاصِلَةٌ فِي وَسَطِ الْبَرَدِ. شَيْءٌ عَظِيمٌ جِدًّا لَمْ يَكُنْ مِثْلُهُ فِي كُلِّ أَرْض مِصْرَ مُنْذُ صَارَتْ أُمَّةً. فَضَرَبَ الْبَرَدُ فِي كُلِّ أَرْض مِصْرَ جَمِيعَ مَا فِي الْحَقْلِ مِنَ النَّاسِ وَالْبَهَائِمِ. وَضَرَبَ الْبَرَدُ جَمِيعَ عُشْبِ الْحَقْلِ وَكَسَّرَ جَمِيعَ شَجَرِ الْحَقْلِ. إلاَّ أَرْضَ جَاسِنَانَ حَيْثُ كَانَ بِنُو إِسْرَائِيلَ، فَلَمْ يِكُنْ فِيهَا بِرَدً]<sup>(٣)</sup>.

وجاء العهد القديم موافق لما ورد في التوراة السامرية:[... وبقيت متمرداً على قومي بالامتناع من اطلاقهم، إنني ممطر كالميقات غداً برداً عظيماً جداً...، والآن أنقذ حصن مالك وكل مالك في الصحراء...وقال الله لموسى مدّ يدك نحو السماء ليكون برد في كل أرض مصر وعلى الناس وعلى البهائم وعلى كل عشب الصحراء بأرض مصر، فمد موسى عصاه إلى السماء والله جعل رعوداً وبرداً وسارت النار إلى الأرض وأمطر الله برداً على أرض مصر، فكان البرد والنار متحدين في وسط البرد عظيم جداً ما لم يكن كمثله بمصر...، واتلف البرد بأرض مصر ...بل بأرض السدير الذي هناك بني إسرائيل لم يك برد]().

<sup>(</sup>۱) الوباء: مرض معدِ عام وردِ ذكره في الكتاب المقدس عقاباً ضد العصاة والأشرار. قاموس الكتاب المقدس، ص١٠١٦.

<sup>(</sup>٢) سفر الخروج (٩: ١٣ – ١٨).

<sup>(</sup>٣) سفر الخروج (٩: ١٩- ٢٦).

<sup>(</sup>٤) الترجمة العربية لتوراة السامريين، سفر الخروج(٩: ١٩- ٢٦)ج١، ص٥٠١- ٣٠٢.

كانت التوراة السامرية متفقة مع العهد القديم في معنى النص مع اختلاف في صياغة العبارات؛ ولكن هذا لم يغير في المعنى، ولكنها ذكرت في العهد القديم أن بني إسرائيل مكانهم في أرض جاسان، بينما التوراة السامرية ذكرت أن الإسرائيليين مكانهم في أرض سدير.

لقد حث موسى المعين فرعون على جمع الناس والماشية من الحقل حتى لا يتم إهلاكها، ثم الإعلان عن المعجزة في الصباح، فكانت هذه الضربة موجهة ضد "شو" إله الهواء "الغلاف الجوي" والإله "إيزيس وأزوريس، الذين عجزوا عن تقديم المساعدة للأرض والشعب حين حصلت الضربة، فمنذ أن تأسست مملكة مصر لم يحدث في مصر مثل هذه العواصف والأعاصير، فقد كانت الضربة مصحوبة بعلامات مرعبة، فالله خالق كل القوى الطبيعة ونواميسها قادر أن يتحكم بمكانها وزمانها (۱).

إن هذه الضربة أزعجت المصريين، فالبرد على رغم أنه كان معروفاً في مصر إلا أن حدوثه نادراً، فقد كانت حجارة البرد ذات ضخامة في الحجم وثقل في الوزن لدرجة أنها تقتل الناس والماشية وتكسر الأغصان الصغيرة، يذكر "هوبرت كولير": "إن البرد يستخدم كذخيرة مدفعية لله" فهو يستطيع التحكم بها كما يشاء؛ لذا لم تكن العواصف هذه الضربة مألوفة على الرغم من أنها كانت تسقط في مصر ولكنها لم تسبب أي ضرر للناس؛ فالعواصف كانت مشحونة بشحنات كهربائية مع البرق الشديد الذي جعل النار يختلط بالبرد على الأرض مما هدد الحياة والممتلكات على أرض مصر، ولكن الرحمة الإلهية تجلت باصطحاب البرق بالمطر لتخفيف حدته التي كانت قد تسبب خسائر كبيرة، إن اتحاد هذه العناصر فضلاً عن شدتها تبعث الشعور بالرهبة والدمار (٢).

بعدما رأى فرعون هذه المعجزة طلب من موسى السلام أن يدعو ربه لكي يكف عنهم البرد وسوف يُطلق بني إسرائيل، فوعده موسى عند خروجه من مصر بإجابة طلبه، فجاء في سفر الخروج أن فرعون دعا موسى وهارون وقال لهما: [«أَخْطَأْتُ هذه الْمَرَّةَ. الرَّبُ هُوَ الْبَارُ وَأَنَا وَشَعْبِي الْخَروج أن فرعون دعا موسى وهارون وقال لهما: [«أَخْطَأْتُ هذه الْمَرَّةَ. الرَّبُ هُوَ الْبَارُ وَأَنَا وَشَعْبِي الأَشْرَارُ. صَلِّيًا إِلَى الرَّبِّ، وَكَفَى حُدُوثُ رُعُودِ اللهِ وَالْبَرَدُ، فَأَطْلِقَكُمْ وَلاَ تَعُودُوا تَلْبَثُونَ». فَقَالَ لَهُ مُوسَى: «عِنْدَ خُرُوجِي مِنَ الْمَدِينَةِ أَبْسِطُ يَدَيَّ إِلَى الرَّبِّ، فَتَنْقَطِعُ الرُّعُودُ وَلاَ يَكُونُ الْبَرَدُ أَيْضًا، مُوسَى: «عِنْدَ خُرُوجِي مِنَ الْمَدِينَةِ أَبْسِطُ يَدَيَّ إِلَى الرَّبِّ، فَتَنْقَطِعُ الرُّعُودُ وَلاَ يَكُونُ الْبَرَدُ أَيْضًا، لِكِيْ تَعْرِفَ أَنَّ لِلرَّبِ الأَرْضَ. وَأَمَّا أَنْتَ وَعَبِيدُكَ فَأَنَا أَعْلَمُ أَنَّكُمْ لَمْ تَخْشَوْا بَعْدُ مِنَ الرَّبِ الإلهِ». فَالْكَتَّانُ وَالشَّعِيرُ صُرُبًا. لأَنَّ الشَّعِيرَ كَانَ مُسْبِلاً وَالْكَتَّانُ مُبْزِرًا. وَأَمَّا الْحِنْطَةُ وَالْقَطَانِيُ (")فَلَمْ فَالْرَبُ لأَنَّهَا كَانَتُ مُتَأَخِرَةً إِلَى اللَّعَيْرَ كَانَ مُسْبِلاً وَالْكَتَّانُ مُبْزِرًا. وَأَمَّا الْحِنْطَةُ وَالْقَطَانِيُ (")فَلَمْ فَلْ الْبَاهُ كَانَتُ مُتَأَخِرَةً إِلَى الْرَبُ لأَنَّهُمْ كَانَتُ مُتَأَخِرَةً إِلَى اللَّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ الْمَالِلَةُ وَالْقَطَانِيُ (")فَلَمْ مَنَا لَاللهُ كَانَتُ مُتَأَخِرَةً إِلَى اللهُ وَلَا لَاللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْكُمْ لَمْ تَخْوَلُوا لَاللهُ عَلَى اللهُ اللهُ فَاللهُ الْمُعْدَلُولُ وَلَيْ اللهُ وَالْمَالِيْلِ اللهُ الْمُ الْمُ الْمُ اللهُ الْمُعْمِلُ وَالْمُولُ اللهُ اللهُ الْمُؤْرِلُ وَلَا اللهُ اللهُ الْمُ اللهُ اللهُ الْمُعَلِيْ وَالْمُعْلِقُ اللهُ الْمُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الْمُؤْرِلُ اللهُ اللهُ

<sup>(</sup>١) انظر: كل المعجزات في الكتاب المقدس، ص٦٣.

<sup>(</sup>۲) انظر: كل المعجزات في الكتاب المقدس، ص٦٣، قصص وحكايات اليهود، ج٣، ص١٣١- ٢١١، موسى في مصر، ص ١٩١-٢٠٠.

<sup>(</sup>٣) القطاني: يراد بالقطاني عند العلماء العرب جميع الحبوب التي تطبخ كالعدس، والخُلد، والفول، والدجر، والحمص. قاموس الكتاب المقدس، ص٧٣٨.

<sup>(</sup>٤) سفر الخروج (٩: ٢٧- ٣٢).

وهذا ما أكدته التوراة السامرية في نصوصها:[وأرسل فرعون واستدعى بموسى وهرون وقال لهم... اشفعا إلى الله وحسبى من كون رعود الله والبرد واطلقكم ولا تعاودون للمقام...](١).

فخرج موسى النَّكِيُّ من مصر ودعا الله سبحانه وتعالى فانقطع البرد، فلما رأى فرعون ذلك الشتد قلبه ولم يطلق بني إسرائيل [فَخَرَجَ مُوسَى مِنَ الْمَدِينَةِ مِنْ لَدُنْ فِرْعَوْنَ وَيَسَطَ يَدَيْهِ إِلَى الرَّبِّ، فَانْقَطَعَتِ الرَّعُودُ وَالْبَرَدُ وَلَمْ يَنْصَبَّ الْمَطَرُ عَلَى الأَرْضِ. وَلَكِنْ فِرْعَوْنُ لَمَّا رَأَى أَنَّ الْمَطَرَ وَالْبَرَدَ وَالْبَرَدَ وَالْبَرَدَ وَالْبَرَدَ وَالْبَرَدَ وَالْبَرَدَ وَالْبَرَدُ وَلَمْ يَنْصَبُّ الْمَطَرُ عَلَى الأَرْضِ. وَلَكِنْ فِرْعَوْنُ لَمَّا رَأَى أَنَّ الْمَطَرَ وَالْبَرَدَ وَالْبَرَدَ وَالْبَرَدَ وَالْبَرَدَ وَالْبَرَدَ وَالْبَرَدَ وَالْبَرَدُ وَلَمْ يَنْصِبُ الْمَطَرَ وَالْبَرَدُ وَالْبَرَدُ وَلَمْ يَطْلِقُ بَنِي إِسْرَائِيلَ، وَالرَّعُودَ انْقَطَعَتُ، عَادَ يُخْطِئُ وَأَغْلَظَ قَلْبَهُ هُو وَعَبِيدُهُ. فَاشْنَدً قَلْبُ فِرْعَوْنَ فَلَمْ يُطْلِقُ بَنِي إِسْرَائِيلَ، كَمَا تَكَلَّمَ الرَّبُ عَنْ يَدِ مُوسَى](٢).

وهذا ما أيدته التوراة السامرية في نصوصها: [وخرج موسى من عند فرعون من المدينة وبسط كفيه إلى الله وانقطعت الرعود والبرد والمطر لم يقرع الأرض ونظر فرعون ولم يطلق بني إسرائيل كما خاطب الله على يد موسى](٣).

يلاحظ هنا أن موسى الله يبسط يده إلى السماء لرفع البرد إلا بعد أن خرج من المدينة، ولعله كان يخشى أن لو ارتفع البلاء قبل خروجه من المدينة أن يجهل فرعون عليه بأي شكل من الأشكال وهو أدرى بطبع فرعون وتصرفاته، ظنّ فرعون أن ما حدث كان ظاهرة طبيعية وأن موسى كان خبيراً بأحوال الطقس فعلم بالبرد والمطر قبل حدوثه. ولعله ظن أيضاً أن انقطاعهما حدث مصادفة مع رفع موسى يده نحو السماء، فتوقف سقوط البرد، فنكص فرعون عن سابق وعده، ولما ذاب البرد أصبح طوفاناً من الماء أغرق الأرض ومات الكتان والشعير. وبعد قليل أنبتت الحنطة ونمت، وظهرت سنابلها ممتلئة بالحبوب تُبشر بمحصول وافر، وكان الربيع قد حلّ، ومقدمة الصيف هلّت، وأوشك القمح على النضج، ولعل فرعون قال في نفسه: لقد كان المطر والبرد والطوفان خيراً وبركة وليس عذاباً كما ادّعى موسى، وكان لابد من آية ثابتة تردع هذا الفرعون المتكبر (ئ).

<sup>(</sup>١) الترجمة العربية لتوراة السامريين، سفر الخروج (٩: ٢٧- ٢٨)، ج١، ص٣٠٢.

<sup>(</sup>٢) سفر الخروج (٩: ٣٣- ٣٥).

<sup>(7)</sup> الترجمة العربية لتوراة السامريين، سفر الخروج(9:77-70)، ج(7:70-70)

<sup>(</sup>٤) انظر: قصص الأنبياء والتاريخ، ج٤، ص٩٠٨،

http://www.aish.co.il/h/pes/p/٤٨٨٦٣٦٣٧.html?s=raw، ۲۰۱٤/۱۲/۲٦ يوم الجمعة،

إن هذه المعجزة أذلت غطرسة فرعون ولكن ليس بدرجة كافية فلأول مره يعترف بـ" يهوه" كإله، فقد اعترف به ولكنه لم يؤمن، ودليل ذلك عندما زال الخطر عنه غلظ قلبه ورجع إلى عناده(١).

#### ويستخلص مما سبق:

لقد ذكر سفر الخروج أن فرعون إذا لم يطلق بني إسرائيل فسوف يسلط الله تعالى عليه البرد فيهلك جميع البهائم(المواشي).

[فَالآنَ أَرْسِلِ احْمِ مَوَاشِيكَ وَكُلَّ مَا لَكَ فِي الْحَقْلِ. جَمِيعُ النَّاسِ وَالْبَهَائِمِ الَّذِينَ يُوجَدُونَ فِي الْحَقْلِ وَلاَ يُجْمَعُونَ إِلَى الْبُيُوتِ، يَنْزِلُ عَلَيْهِمِ الْبَرَدُ فَيَمُوتُونَ»](٢)، وهذا ما أكدته التوراة السامرية في نصوصها(٣).

وذكر أيضاً في العهد القديم والتوراة السامرية أن جميع المواشي قد هلكت في وباء سلطه الله على مواشي فرعون والمصريين ولم تبق منها واحدة، لعدم إطلاق فرعون بني إسرائيل.

فماذا بقي لآية البرد من المواشي لتُهلكه، فكيف تكون هاتان الآيتان معجزتين وغرضهما واحد وهو موت المواشي، فهي أولى أن تكون آية واحدة فقط بدون تكرار، هذا دليل على أن آية هلاك المواشي غير صحيحة، أما آية البرد ففيها نوع من الصحة لتوافقها مع آية الطوفان التي جاءت في القرآن الكريم، قال تعالى: ﴿ فَأَرْسَلْنَا عَلَيْمِمُ ٱلطُّوفَانَ ﴾ (سورة الأعراف: ١٣٣)، لأنه مع كثرة البرد والأمطار قد يرتفع منسوب الماء إلى حد كبير فيؤدي ذلك إلى وجود طوفان، فلعل آية البرد في سفر الخروج صحيحة مثل آية الطوفان في القرآن لاتفاقهما في كونهما ماء غزيراً يُدمر كل شيء أمامه، والذي قادني إلى ذلك أن طوفان نوح الذي أرسله الله تعالى عذاباً على قومه كان نتيجة الأمطار الغزيرة بدليل قوله تعالى: ﴿ وَقِيلَ يَتَأْرَضُ ٱبْلَكِي مَا اللهِ وَبُنسَمَا اللهُ أَقْلِي وَغِيضَ ٱلْمَا اللهُ وَقَينَ اللهُ وَقَينَ الْمَا اللهُ عَلَى الله الله تعالى عذاباً على قومه كان نتيجة الأمطار الغزيرة بدليل قوله تعالى: ﴿ وَقِيلَ يَتَأْرَضُ ٱبْلَكِي مَا اللهِ وَبُنسَمَا اللهُ أَوْلِي وَغِيضَ ٱلْمَا أَوْلِي الله الله تعالى عذاباً على قال السماء كانت تمطر كثيراً حتى صار طوفاناً عظيماً، والله تعالى أعلى وأعلم.

<sup>(</sup>١) انظر: كل المعجزات في الكتاب المقدس، ص ٢٤.

<sup>(</sup>٢) سفر الخروج (٩: ١٩).

<sup>(</sup>٣) الترجمة العربية لتوراة السامريين، سفر الخروج (٩: ١٩)، ج١، ص٣٠٢.

#### سادساً: معجزة الظلام الكثيف (١).

تزداد الضربات على مصر في شدتها وتأثيرها على الحرث والنسل، وهي الضربة التاسعة، فهل يمكن أن نتصور حكماً أكثر هولاً من ضربة الظلام التي ضربها الله على أكثر بلاد العالم سطوعاً في شمسها(٢).

عرف العهد القديم ظُلمة الظلام: هو إحدى ضربات مصر، فكان الظلام الدامس نتيجة أبخرة كثيفة منعت نفوذ أشعة الشمس وخاف منه المصريون جداً، وتستعمل الظلمة للدلالة على الجهل والخطيئة، وقيل أن الله كان يسكن في ضباب أي في موضع الظلام<sup>(٦)</sup>.

جاء في "دائرة المعارف المقرائية":" إن هذه الضربة كانت نتيجة سجن المصريين لبني إسرائيل في زنازين مظلمة، حتى لا يتمكنوا من مشاهدة مراسم دفن الإسرائيليين - العصاة الذين ماتوا من الضربة السابقة -"(٤).

فهي من أكثر الضربات رعباً وقسوة فهذه الضربة كانت كعقاب لعبدة الأوثان في مصر لمن كان يعبد الشمس فهي عبادة كانت شائعة في مصر وفي بلاد المشرق عموماً وإحدى البلاد الرئيسة التي تدعى "أون" أي بيت الشمس، كانت مركزاً للعبادة الوثنية للشمس فكانت تلك الضربة سبباً في حرمانهم من عبادة إلههم الأعظم "رع"، الذي عجز عن رفع الظلام عن شعبه (٥).

ونظراً لإصرار فرعون على عدم إطلاق بني إسرائيل وعدم اتعاظه بالآيات التي نزلت عليه، أرسل الله تعالى عليه آية جديدة -وهي الظلام-، فقد فاجأت هذه الضربة المصريين فلم يكن هناك إنذار مسبق لها، ولكن استمرارها أشعر المصريين بالذعر على نطاق واسع لدرجة أن أحدهم لا يبصر أخاه، فالظلام كان مطلقاً مساوياً لظلمة الليل مما جعل حرية الحركة مستحيلة (٦)، فقد ذكر سفر الخروج أن الربَّ قال لِمُوسَى: [«مُدَّ يَدَكَ نَحْق السَّمَاءِ لِيَكُونَ ظَلاَمٌ عَلَى أَرْضِ مِصْرَ، حَتَّى يُلْمَسُ الظَّلاَمُ». فَمَدَّ مُوسَى يَدَهُ نَحْق السَّمَاءِ فَكَانَ ظَلاَمٌ دَامِسٌ فِي كُلِّ أَرْضِ مِصْرَ ثَلاَثَةً أَيَّامٍ. لَمْ يُبْصِرْ أَحَدٌ أَخَاهُ، وَلاَ قَامَ أَحَدٌ مِنْ مَكَانِهِ ثَلاَثَةً أَيَّامٍ. وَلكِنْ جَمِيعُ بَنِي إسْرَائِيلَ كَانَ لَهُمْ نُورٌ فِي يُبْصِرْ أَحَدٌ أَذَاهُ، وَلاَ قَامَ أَحَدٌ مِنْ مَكَانِهِ ثَلاَثَةً أَيَّامٍ. وَلكِنْ جَمِيعُ بَنِي إسْرَائِيلَ كَانَ لَهُمْ نُورٌ فِي يُبْصِرْ أَحَدٌ أَخَاهُ، وَلاَ قَامَ أَحَدٌ مِنْ مَكَانِهِ ثَلاَثَةً أَيَّامٍ. وَلكِنْ جَمِيعُ بَنِي إسْرَائِيلَ كَانَ لَهُمْ نُورٌ فِي

<sup>(</sup>١) ظلم الليل ظلماً: اسود فهوا ظليم، أظلم الليل: اسود، ويقال: أظلم الشعر وأظلم البحر، والقوم دخلوا في الظلام، انظر: المعجم الوسيط، ج٢، ص٥٧٧.

<sup>(</sup>٢) انظر: كل المعجزات في الكتاب المقدس، ص٥٥.

<sup>(</sup>٣) قاموس الكتاب المقدس، ص٥٨٧.

<sup>(</sup>٤) دائرة المعارف المقرائية، ج٥، العمود ١٩١.

<sup>(</sup>٥) انظر: كل المعجزات في الكتاب المقدس، ص٥٦.

<sup>(</sup>٦) انظر: كل المعجزات في الكتاب المقدس، ص٦٦.

مَسَاكِنِهِمْ. فَدَعَا فِرْعَوْنُ مُوسَى وَقَالَ: «اذْهَبُوا اعْبُدُوا الرَّبَّ. غَيْرَ أَنَّ غَنَمَكُمْ وَيَقَرَكُمْ تَبْقَى. أَوْلاَدُكُمْ أَيْضًا تَذْهَبُ مَعَكُمْ». فَقَالَ مُوسَى: «أَنْتَ تُعْطِي أَيْضًا فِي أَيْدِينَا ذَبَائِحَ وَمُحْرَقَاتٍ لِنَصْنَعَهَا لِلرَّبِّ أَيْضًا فِي أَيْدِينَا ذَبَائِحَ وَمُحْرَقَاتٍ لِنَصْنَعَهَا لِلرَّبِّ إِلهِنَا، فَتَذْهَبُ مَوَاشِينَا أَيْضًا مَعَنَا. لاَ يَبْقَى ظِلْفٌ. لأَنَّنَا مِنْهَا نَأْخُذُ لِعِبَادَةِ الرَّبِّ إِلهِنَا. وَنَحْنُ لاَ لَهِنَا، فَتَذْهَبُ مِوَاشِينَا أَيْضًا مَعَنَا. لاَ يَبْقَى ظِلْفٌ. لأَنَّنَا مِنْهَا نَأْخُذُ لِعِبَادَةِ الرَّبِّ إِلهِنَا. وَنَحْنُ لاَ نَعْبُدُ الرَّبُ قَلْم يَشَا أَنْ نَعْرِفُ بِمَاذَا نَعْبُدُ الرَّبُ عَتَى نَأْتِيَ إِلَى هُنَاكَ». وَلَكِنْ شَدَّدَ الرَّبُ قَلْبَ فِرْعَوْنَ فَلَمْ يَشَأَ أَنْ يُطْلِقَهُمْ](۱).

وجاء في التوراة السامرية ما يؤيد هذا النص: [ وقال الله لموسى أبسط يدك إلى السماء ليصير ظلام على أرض مصر ويدلهم الظلام، وبسط موسى يده إلى السماء فصار ظلاماً دامس في كل أرض مصر ثلاثة أيام، لم نظر منهم إنسان أخاه ولم يقم إنسان من موضعه ثلاثة أيام ولكل بني إسرائيل كان نور في ماسكنهم، فاستدعى فرعون بموسى وهرون وقال امضوا اعبدوا الله بل غنمكم وبقركم تقيم أيضاً أطفالكم تسير معكم، فقال موسى أيضاً أنت تطلق على أيدينا ذبائح وصعائد لنصنع لله إلهنا، وأيضاً مواشينا تسير معنا لا يبقى ذو ظلف أن منه نأخذ لعبادة الله إلهنا ونحن لا نعلم بما نعبد الله حتى وصولنا إلى هناك، وشد الله قلب فرعون فلم يهو اطلاقهم](١).

تصف بعض التفاسير أن هذا الظلام كان يُلمس باليد، ويرى المفسر "راشي" في تعليله لحُلُوكة الظلام أن الرب أراد أن يعاقب أشرار بني إسرائيل، بالتخلص منهم بالقتل، لكنه لم يشأ أن يطلّع المصريون على ذلك. وفي رأي آخر، لراشي أيضًا، أن سبب حلوكة الظلام هي أن الرب أراد أن يمرّ بنو إسرائيل على دور المصريين ليتعرفوا على ما بها من مقتنيات ثمينة حتى يكون أخذها حين الخروج من مصر موضوعًا في الحسبان. ومعنى هذا التفسير أن الظلام لم يؤثر على بني إسرائيل وكانت رؤياهم للأشياء عادية وكأن الظلام الحالك غير موجود (٣).

من المعروف أن مصر تمر بفترة الخماسين، فهي ريح تهب من الصحراء ويعقبها رياح غربية بكميات هائلة من الرمال الناعمة من الصحراء فتحجب أشعة الشمس وتخلق ظلاماً دامساً، فمن رحمة الله على بنى إسرائيل أن جعل النور في أرض جاسان [كان لهم نور في مساكنهم](٤)،

<sup>(</sup>١) سفر الخروج(١٠: ٢١- ٢٧).

<sup>(</sup>٢) الترجمة العربية لتوراة السامريين، سفر الخروج (١٠: ٢١- ٢٧)، ج١، ص٢٠٧- ٢٠٩.

<sup>(</sup>۳) انظر: قصص وحكايات اليهود، ج٣، ص١٣١- ٢١١، موسى في مصر، ص ١٩١-٢٠٠، مدونة انظر: قصص وحكايات اليهود، ج٣، ص١٣١- ٢٠١٤/، موسى في مصر، ص ١٩١-٢٠٠، مدونة مدونة مدونة مدونة الثلاثاء، ١٢/٣٠/ مدونة موسوعة جيب،الفكر العقدى اليهودى، ص ١٩١،

<sup>.</sup> ۲۰۱٤/۱۲/۳۰ يوم الثلاثاء، http://www.aish.co.il/h/pes/p/٤٨٨٦٣٢٤٢.html?s=raw، يوم الثلاثاء،

<sup>(</sup>٤) سفر الخروج (١٠: ٢٣).

لقد كان الظلام آخر الأدوات التي استخدموها ولكن من رحمة الله أنه خفف تلك الظلمات وقصرها إلى ثلاثة أيام، فلو طالت لنجم عنها إما الموت أو الجنون، فكانت عقاباً مجهولاً لكن هذا العقاب لم يصل إلى بني إسرائيل لحكمة إلهية، حيث جعل منها درساً مفيداً ليثبت الفرق بين شعب الله والآخرين (۱).

وحين غمر النور الدائم الأرض استدعى فرعون موسى وسمح لجميع العائلات الإسرائيلية بالرحيل، ولكن أفسد كلامه بعبارة شرطية [غير أن غنمكم ويقركم تبقى] (١) فرفض موسى المسلام ذلك (٣)، وشدد الله قلب فرعون وأبى أن يطلق بنى إسرائيل.

- جاء في تفاسيرهم أن سبب تلك المعجزة كان لغرض إلهي؛ وهو تعريف بني إسرائيل على المقتنيات الثمينة التي في دور المصريين حتى يأخذوها حين خروجهم من مصر، ومعنى هذا القول أن الله يعلم شعبه التلصص على الآخرين، حاشا لله.
- وجعل تلك المعجزات ليبين الفرق بين شعب الله والآخرين<sup>(1)</sup>، وهذه هي عقيدتهم في إلههم أنه خاص بهم.

لم يذكر القرآن الكريم آية الظلام ضمن المعجزات التي أعطاها الله لموسى الله الله الذا لا نصدق ولا نكذب أهل الكتاب؛ بل نتوقف عنده.

#### سابعاً: معجزة هلاك الأبكار (٥):

ضربة الموت تأتي لأمة قد أسدلت ستائر الرؤية عن عمد، فهي الضربة العاشرة على مصر. يذكر "والترسكوت": إن المرء يشعر أنه يقف على أرض مقدسة فهذه الضربة التي حدثت في نصف الليل حاملة معها القضاء القاسي والمفاجئ بموت الأبكار أنتجت ألماً مريراً في كل أنحاء الأرض فلم يستطع أحد أن ينجو منها أو يتجنبها بأي طريقة ممكنة، فقد شملت الملوك والعبيد والمواشي والحيوانات جميعهم، اشتركوا في العقاب الشديد، فلم يفلت بيت من حكم القضاء، ومثل هذه الصرخة لن تسمع في مصر من قبل ولن تسمع بعد ذلك (٦).

<sup>(</sup>١) انظر: كل المعجزات في الكتاب المقدس، ص٦٦،

<sup>.</sup>۲۰۱٤/۱۲/۳۰ ، يوم الثلاثاء، http://www.aish.co.il/h/pes/p/٤٨٨٧٠١٣٢.html?s=rab

<sup>(</sup>٢) سفر الخروج (١٠: ٢٤).

<sup>(</sup>٣) أسفار الشريعة، من العبودية إلى العبادة، الخوري بولس الفغالي، منشورات المكتبة البولسية، ص١٠٠- ١٠٢، كل المعجزات في الكتاب المقدس، ص٦٦.

<sup>(</sup>٤) انظر: كل المعجزات في الكتاب المقدس، ص٦٦.

<sup>(</sup>٥) أول كل شيء وأول ولد للأبوين ذكرا أو أنثى، المعجم الوسيط، ج١، ص٦٧.

<sup>(</sup>٦) انظر: كل المعجزات في الكتاب المقدس، ص٦٧.

لقد ذُكر العهد القديم الأبكار: بأن كل بكر ذكر مكرس لخدمة الرب، فهي عادات عند اليهود، وكذلك لتذكيرهم بقتل الله لأبكار المصريين وابقائه على أبكارهم (١)(١).

وجاء في "دائرة المعارف المقرائية": "إن هذه الضربة جاءت بسبب قتل فرعون الأطفال بني إسرائيل"(٣).

بعد مرور عدة أيام من انتهاء آخر ضربة على مصر – الظلام الدامس – التحق الناس بغطاء الأمن الزائف، ولكن في منتصف الليل في الوقت الذي لا يمكن فيه توقع حدوث أي شيء غير عادى حلت الكارثة المروعة فجأة على الناس.

قَالَ مُوسَى: [«هكَذَا يَقُولُ الرَّبُ: إِنِّي نَحْوَ نِصْفِ اللَّيْلِ أَخْرُجُ فِي وَسَطِ مِصْرَ، فَيَمُوتُ كُلُّ بِكْرٍ فِي أَرْضِ مِصْرَ، مِنْ بِكْرِ فِرْعَوْنَ الْجَالِسِ عَلَى كُرْسِيِّهِ إِلَى بِكْرِ الْجَارِيَةِ الَّتِي خَلْفَ الرَّحَى، وَكُلُّ بِكْرِ بَهِيمَةٍ. وَيَكُونُ صُرَاحٌ عَظِيمٌ فِي كُلِّ أَرْضِ مِصْرَ لَمْ يَكُنْ مِثْلُهُ وَلاَ يكُونُ مِثْلُهُ أَيْضًا. وَلِكِنْ جَمِيعُ بَنِي إِسْرَائِيلَ لاَ يُسَنِّنُ كُلْبٌ لِسَانَهُ (') إِلَيْهِمْ، لاَ إِلَى النَّاسِ وَلاَ إِلَى الْبَهَائِمِ. لِكَيْ تَعْلَمُوا أَنَّ الرَّبَّ يُمَيِّزُ بَيْنَ الْمِصْرِيِّينَ وَإِسْرَائِيلَ. فَيَنْزِلُ إِلَيَّ جَمِيعُ عَبِيدِكَ هَوْلاَءِ، وَيَسْجُدُونَ لِي قَائِلِينَ: اخْرُجُ الرَّبُ يُمَيِّلُ بَيْنَ الْمُصْرِيِّينَ وَإِسْرَائِيلَ. فَيَنْزِلُ إِلَيَّ جَمِيعُ عَبِيدِكَ هَوْلاَءِ، وَيَسْجُدُونَ لِي قَائِلِينَ: اخْرُجُ الرَّبُ يُمَيِّلُ بَيْنَ الْمُصْرِيِّينَ وَإِسْرَائِيلَ. فَيَنْزِلُ إِلَيَّ جَمِيعُ عَبِيدِكَ هَوْلاَءِ، وَيَسْجُدُونَ لِي قَائِلِينَ: اخْرُجُ الرَّبُ يُمَيِّلُ بَيْنَ الْمُصْرِيِّينَ وَإِسْرَائِيلَ. وَيَعْدَ ذَلِكَ أَخْرُجُ». ثُمَّ خَرَجَ مِنْ لَدُنْ فِرْعَوْنَ فِي حُمُو الْغَضَبِ النَّيْعُ الشَّعْفِ النَّذِينَ فِي أَثَرِكَ. وَيَعْدَ ذَلِكَ أَخْرُجُ». ثُمَّ خَرَجَ مِنْ لَدُنْ فِرْعَوْنَ فِي حُمُو الْغَضَبِ وَقَالَ الرَّبُ لِمُوسَى: «لاَ يَسْمَعُ لَكُمَا فِرْعَوْنُ لِكَيْ تَكْثُرَ عَجَائِبِي فِي أَرْضِ مِصْرَ». وَكَانَ مُوسَى وَقَالَ الرَّبُ لِمُوسَى: «لاَ يَسْمَعُ لَكُمَا فِرْعَوْنَ لِكَيْ تَكْثُرَ عَجَائِبِي فِي أَرْضِ مِصْرَ». وَكَانَ مُوسَى وَقَالَ الرَّبُ لِمُوسَى: «لاَ يَسْمَعُ لَكُمَا فِرْعَوْنَ، وَلِكِنْ شَدَدَ الرَّبُ قَلْمَ يُطْلِقُ بَنِي وَالْمَ فَرْعَوْنَ، فَلْكُ مُلِكِنْ شَدَدَ الرَّبُ قَلْمَ يُطْلِقُ بَنِي وَمُؤْنَ مِنْ أَرْضِهِ إِنْ الْمِسْرِينَ مَنْ أَرْضِهِ إِلَى مَنْ أَرْضِهِ إِلَى مَلِ مُنْ أَرْضِهُ إِلَى مَلْ أَنْ ضَلِهُ إِلَى الْمِنْ الْمُؤِمِ الْمَالِقُ مُلْ الْمُعْرَانِ مُنْ أَرْضِ مِلْ أَلْولِي الْمُؤْلِ الْمُ فَرْعَوْنَ الْمَلِكِلُ الْمُؤْمِ الْمُعْرَاقِ الْمَالِقُلُولُ الْمُ الْمُؤْمِ الْمُ الْمُ لَلْمُ لُمُولِهُ إِلَى الْمُؤَلِيلُ الْمُؤْمِلِ الْكُولُ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ الْمُ الْمُؤْمِ ا

وجاءت التوراة السامرية مؤكدة هذا النص: [وقال موسى كذا قال الله نحو نصف الليل أنا خارج في جملة أرض مصر، فيهلك كل بكر في أرض مصر من بكر فرعون الجالس على كرسيه وإلى بكر الأمة التي خلف الرحا وإلى بكر كل بهيمة، فتكون ضجة عظيمة في مصر مثلها لم يكن ومثلها لا يعاود، ولكل بني إسرائيل لا يذعر كلب بلسانه من إنسان وإلى بهيمة حتى تعلم ما يميز الله بين المصريين وبين إسرائيل، وينحدر كل عبيدك هؤلاء إلى ويسجدون لي قائلين أخرج

<sup>(</sup>۱) وأيضا البكر من البهائم كرس لخدمة الرب وللبكر امتيازات عن باقي اخوته، كأن يأخذ نصيب اثنين وغير ذلك، فالبكورية عند اليهود امتيازات يمتاز بها البكر عن غيره، وعلى ذلك اختار الله اللاوبين من الشعب ليخدموه عوضاً عن أبكار الشعب وفرض عليهم إزاء ذلك فدية البكر خمسة شواقل من الفضة، انظر: قاموس الكتاب المقدس، ص ١٨٦.

<sup>(</sup>٢) قاموس الكتاب المقدس، ص ١٨٦.

<sup>(</sup>٣) دائرة المعارف المقرائية، ج٥، العمود ١٩١ - ١٩٢، بتصرف.

<sup>(</sup>٤) لا يسنن كلب لسانه: أي أن هذه الآية لا تصيب أبكار بني إسرائيل ولا أبكار بهائمهم بأي سوء.

<sup>(</sup>٥) سفر الخروج(١١: ٤- ١٠).

أنت وكل القوم الذين من رجالك وبعد ذلك أخرج وخرج من عند فرعون بأشد وجد، وقال الله لموسى إنما لا يسمع منكما فرعون بسبب كثرة معجزاتي في الأرض، وموسى وهرون صنعا كل المعجزات هذه بحضرة فرعون وشد الله قلب فرعون ولم يطلق بني إسرائيل من أرضه](١).

لقد أصابت الضرية جميع المصريين، نقول بعض التفاسير أن بكور مصر لم تمت جميعها. فلم يمت فرعون نفسه على الرغم من أنه كان البكر بين إخوته، لأن الرب أراد له أن يعاين سقوط مملكته، وأن يشاهد أيضًا المعجزات التي سوف تحدث لبني إسرائيل. كما لم تمت "باتيا" ابنة فرعون؛ لأن موسى كان قد صلى من أجل ألا تموت؛ لأنها أنقذته من الغرق، حين انتشلته من النهر، استيقظ فرعون في الصباح على عويل المصريين وبدأ يبحث عن موسى وهارون، ولما وجد موسى أخذ يحثه على الخروج هو وهارون والشعب وينطلقوا ليعبدوا الرب كما طلبوا. ويأخذوا معهم غنمهم وبقرهم، وحتى لو أرادوا أن يأخذوا غنمه وبقره أيضًا فليأخذوها، وورد في تفسير آخر أن فرعون أمر بقتل مستشاريه الذين أشاروا عليه بعدم السماح بإطلاق سراح بني إسرائيل، أصابت الضرية، بحسب التوراة، جميع البكور الكبير منهم والصغير، الذكر والأنثى، بكر الإنسان وبكر الحيوان، ولم يرد ذكر عن بكور الطيور (٢).

هذه الضربة كانت نقمة على المصريين بجلب الموت لكل بيت مصري، ولكنها كانت نعمة على الإسرائيليين؛ لأنها ضمنت إطلاق شعب إسرائيل من أسر العبودية، لذا فاجتماع الكارثة الشعبية والحزن والصدمة في المعتقدات الدينية كانت ملخصة في عبارة كان صراخ عظيم في مصر] (٢)، لقد اختلفت الآراء حول طبيعة هذه الكارثة المفجعة، ففي يوم من شهر إبريل كان يمثل يوم الميلاد ويوم الوفاة في نفس الوقت، لذا فقد فسر العقلانيون تلك الضربة بأنها حدث طبيعي، أما أهل الخبرة فقد ذكروا بأن الوباء يكون في أشد حالاته في وقت رياح الخماسين، فإن هذه الضربة كانت كالوباء سريع الانتشار (٤)، ويؤيد رشدي البدراوي أهل الخبرة بتحليله "وكأنما يقول الفرعون فالأؤلى أن توافق على خروج بني إسرائيل بالحسنى بدلاً من أن يخرجوا بطلب من المصريين رغماً عنك "(٥).

<sup>(</sup>١) الترجمة العربية لتوراة السامريين، سفر الخروج (١٠: ٤- ١٠)، ج١، ص١١٣.

<sup>(</sup>۲) انظر: مدونة http://samyalemam.blogspot.com/۲۰۱٤/۰۱/blog-post\_۲٤.html، يوم الخميس، ما ۱۳۱۰، موسوعة جيب، الفكر اليهودي العقدي، ص۱۹۱، قصص وحكايات اليهود، ج۳، ص۱۳۱–۱۳۱، موسى في مصر، ص۱۹۱.

<sup>(</sup>٣) سفر الخروج (١٢: ٣٠).

<sup>(</sup>٤) انظر: كل المعجزات في الكتاب المقدس، ص٦٧- ٦٨.

<sup>(</sup>٥) انظر: قصص الأنبياء والتاريخ، ج٤، ص٩١٩- ٩٢٠.

ولكن هذا عقاب الله وأمره، فالحياة والموت بيد الله فهو يعطي ويحفظ الحياة ويستدعيها حسبما يراه ملائماً، فالموت يأتي حسب أمره سواء كان عن طريق مرض متباطئ أو مرض مفاجئ ومروع فهو الذي يحيي ويميت، وهو على كل شيء قدير (١).

ذكر سفر الخروج أن الرب سبحانه وتعالى قال لموسى الله الجعل على بيوت العبرانيين دماً حتى أميّزهم عن بيوت المصريين عند ضرب كل بكر في أرض مصر، كما جاء في النص سفر الخروج: [فَإِنِّي أَجْتَازُ فِي أَرْضِ مِصْرَ هذِهِ اللَّيْلَةَ، وَأَصْرِبُ كُلَّ بِكْرٍ فِي أَرْضِ مِصْرَ مِنَ النَّاسِ سفر الخروج: [فَإِنِّي أَجْتَازُ فِي أَرْضِ مِصْرَ هِنَ النَّاسِ وَالْبَهَائِمِ. وَأَصْنَعُ أَحْكَامًا بِكُلِّ آلِهَةِ الْمِصْرِيِّينَ. أَنَا الرَّبُ. وَيكُونُ لَكُمُ الدَّمُ عَلاَمَةً عَلَى الْبُيُوتِ الَّتِي وَالْبَهَائِمِ. وَأَصْنَعُ أَحْكَامًا بِكُلِّ آلِهَةِ الْمِصْرِيِّينَ. أَنَا الرَّبُ. وَيكُونُ لَكُمُ الدَّمُ عَلاَمَةً عَلَى الْبُيُوتِ الَّتِي أَنْتُمْ فِيهَا، فَأَرَى الدَّمَ وَأَعْبُرُ عَنْكُمْ، فَلاَ يكُونُ عَلَيْكُمْ ضَرْبَةٌ لِلْهَلاَكِ حِينَ أَصْرِبُ أَرْضَ مِصْرَ] (١)، وهذا ما أكدته التوراة السامرية: [وأعبر في أرض مصر في الليلة هذه وأقتل كل بكر في أرض مصر ... ويكون الدم لكم آية على بيوت التي أنتم هناك فأنظر الدم وأعرج عنكم...] (٣).

يذكر أن الرب سوف يجتاز في تلك الليلة المظلمة كي يقتل المصريين ومواشيهم، وقد أمر بني إسرائيل بأن يضعوا على بيوتهم الدم كي يميزهم ويعبر عنهم ولا يقتلهم ولا تصيبهم ضربة الموت: [فَحَدَثَ فِي نِصْفِ اللَّيْلِ أَنَّ الرَّبَّ ضَرَبَ كُلَّ بِكْرٍ فِي أَرْضِ مِصْرَ، مِنْ بِكْرِ فِرْعَوْنَ الْجَالِسِ عَلَى كُرْسِيِّهِ إِلَى بِكْرِ الأَسِيرِ الَّذِي فِي السِّجْنِ، وَكُلَّ بِكْرِ بَهِيمَةٍ](أ)، وأكدت التوراة السامرية هذا النص: [وكان عند منتصف الليل والله قتل كل بكر بأرض مصر من بكر فرعون الجالس على كرسيه وإلى بكر السبي الذي في بيت السجن وكل بكر بهيمة](٥)

لم يكن من المعقول أن يستمر الأمر هكذا إلى ما لا نهاية، ففرعون يعد بإطلاق بني إسرائيل ثم ينكث وعده بعد رفع البلاء، وكان لابد من نهاية لعناده، وأن يخرج بنو إسرائيل من مصر، ما لبثت هذه الضربة على الانتهاء إلا وفرعون يطلب من موسى المسلام أن يباركه وبعد أن وجد شعبه في مأزق رهيب، فقد وصل ذل فرعون إلى أقصى مداه ، وحفظ الله الإسرائيليين من هذه الضربة مما أصابهم الدهشة لرحمة الله تجاههم، فقد كان سيف الدينونة على المصريين المتكبرين باضطهادهم للعبرانيين ولكنه لم يطل أرض جاسان (٢).

<sup>(</sup>١) انظر: كل المعجزات في الكتاب المقدس، ص٦٨.

<sup>(</sup>٢) سفر الخروج (١٢: ١٢- ١٣).

<sup>(</sup>٣) الترجمة العربية لتوراة السامريين، سفر الخروج (١٢: ١٢ - ١٣)، ج١، ص٣١٣.

<sup>(</sup>٤) سفر الخروج (١٢: ٢٩).

<sup>(</sup>٥) الترجمة العربية التوراة السامريين، سفر الخروج (١٢: ٢٩)، ج١، ص٣١٦.

<sup>(</sup>٦) انظر: كل المعجزات في الكتاب المقدس، ص٦٨،

<sup>.</sup> ۲۰۱٥/۱/۸ يوم الخميس، تاريخ ۱/۱/۸ $^{/1}$ بيد ماليخ ۱/۱/۵ $^{/1}$ بيد مالخميس، تاريخ ۱/۱/۵ $^{/1}$ بيد مالخميس، تاريخ ۱/۵ $^{/1}$ 

تَعد الأسفار الخمسة هذه الضربة من أقوى الضربات لما تُصرح به من عجز وجهل يلزمان كلام الرب إذ تجعل الرب سبحانه وتعالى لا يستطيع التمييز بين بيوت بني إسرائيل وبيوت المصريين إلا بوضع علامة الدم على بيوت بني إسرائيل حتى لا تصيبهم آية موت الأبكار، وهذا نقص في حق الله تعالى إذ كيف يطلب الخالق العون من المخلوق فيصنع المخلوق علامة الدم على بيوتهم حتى يعلم الخالق أن هذه بيوت بني إسرائيل فلا تصيبهم آية موت الأبكار، فأين العلم الكامل الذي ينبغي أن يكون للإله؟!

إن نصوص الأسفار الخمسة تصف الله بصفات النقص والجهل، والله قد نفى عن نفسه العجز في آيات عديدة، فقال تعالى: ﴿ وَمَا كَانَ اللهُ لِيُعْجِزُهُ مِن شَيْءٍ فِي ٱلسَّمَوْتِ وَلا فِي ٱلْأَرْضُ إِنَّهُ وَمَا كَانَ عَلِيمًا قَدِيرًا لَا الله الله سبحانه وتعالى صفات الكمال وهو على كل شيء قدير، وهذا دليل على أن آية موت الأبكار لا تصح حيث نسبت إلى الله سبحانه وتعالى العجز، ولم يأتِ ذكر هذه الآية في القرآن الكريم الذي حفظه الله سبحانه وتعالى من التحريف ولتبديل، قال تعالى: ﴿ إِنَّا نَعَنُ نُزِّلنَا ٱلذِّكُرُ وَإِنَّا لَهُ لَكُوظُونَ اللهُ ﴾ (سورة الحجر: ٩)، كما لم يأت لها ذكر أيضاً في السنة النبوية، لذا فلا نصدق أهل الكتاب ولا نكذبهم وغنما نتوقف.

#### الخلاصة:

سفر الخروج نص على اثنتي عشرة آية فعلها موسى وهارون عليهما السلام لكي يطلق فرعون بني إسرائيل.

وهذه الآيات هي: ١.العصا، ٢. اليد، ٣. الدم،٤. الضفادع، ٥. البعوض، ٦. الذباب، ٧. موت المواشي، ٨. القروح(الدمامل)، ٩. البرد، ١٠. الجراد، ١١. الظلام، ١٢. موت أبكار مصر.

فإذا هناك آيات تزيد في سفر الخروج عما ذكره القرآن الكريم، أما ما وافقت فيه الأسفار الخمسة القرآن الكريم في هذه الآيات فهي في ست آيات فقط وهي: اليد، والعصا، والدم، والجراد، والبرد، الضفادع.

أما آية البعوض والذباب والدمامل والظلام وموت المواشي وموت الأبكار سكت عنها القرآن الكريم والسنة الشريفة ولم يذكرها المفسرون سواءً من الصحابة أو التابعين.

# المبحث الرابع معجزات أخرى لموسى المَلْيُهُمُ

#### ويشتمل على ثلاثة مطالب:

المطلب الأول: معجزة انشقاق البحر (نهاية المعجزات) في عهد فرعون.

المطلب الثاني: معجزة انفلاق الحجر وما صاحبها من معجزات.

المطلب الثالث: المغالطات التوراتية.

# المطلب الأول معجزة انشقاق البحر(نهاية المعجزات) في عهد فرعون

جاءت هذه المعجزة في الوقت الذي شارفت الضربات العشر على انتهائها، ولكنها من المعجزات التي تحسب لموسى المعين، ولم تجدِ أي نفع مع فرعون وملئه الذي اعتاد أن يوهم موسى المعجزات التي تحسب لموسى المعين، ولم تجدِ أي نفع مع فرعون وملئه الذي اعتاد أن يوهم موسى المعين بأنه بصدد التفكير جدياً في إطلاق سراح بني إسرائيل من قبضته والسماح لهم بالرحيل خارج مصر وحين قرر ذلك سرعان ما سيطر عليه الندم، فباشر العمل على اللحاق بهم؛ لإعادتهم إلى حظيرة طاعته وسطوة قبضته؛ بسبب استياء الوضع الاقتصادي والتجاري والأعمال في مصر بعدما تركها الإسرائيليون؛ لأنهم كانوا طبقة العبيد (الطبقة الكادحة) فأراد فرعون إرجاعهم، لذا استخدم ستمائة مركبة مختارة تجرها الخيول وفريق من الحرس الملكي، ساروا وراء بني إسرائيل مما جعل بني إسرائيل خائفين، ولكن ما الأسباب التي دفعت الإسرائيليين إلى الخوف على الرغم من كثرة عددهم؟

إن جيوش فرعون كانت مدربة ولها القدرة على خوض المعارك ومجهزة بعتاد عسكري، ولكن الإسرائيليين غير مسلحين ولا مدربين ويجهلون فنون الحرب، لذا وجدوا أنفسهم في موقف لا يحسدون عليه، فصرخوا للرب مستغيثين، فربط على قلوبهم التي احتواها الخوف بعدما عاينوا بالعين المجردة فرعون وجنده وهم على وشك الوصول إليهم وإهلاكهم فصرخوا بموسى المسلالية أنقذنا كما أوردتنا المهالك، فمد - موسى المسلالية -عصاه فوق البحر، فانشق وسار الإسرائيليون في وسط البحر على اليابسة (۱).

يؤكد هذا القول ما ورد في نص سفر الخروج: [فَلَمَّا أُخْبِرَ مَلِكُ مِصْرَ أَنَّ الشَّعْبَ قَدْ هَرَبَ، تَغَيَّرَ قَلْبُ فِرْعَوْنَ وَعَبِيدِهِ عَلَى الشَّعْبِ. فَقَالُوا: «مَاذَا فَعَلْنَا حَتَّى أَطْلَقْنَا إِسْرَائِيلَ مِنْ خَدْمَتِنَا؟» فَشَدَّ مَرْكَبَةٍ مُنْتَخَبَةٍ وَسَائِرَ مَرْكَبَاتِ مِصْرَ وَجُدُمتِنَا؟» فَشَدَ مَرْكَبَةٍ مُنْتَخَبةٍ وَسَائِرَ مَرْكَبَاتِ مِصْرَ وَجُدُودًا مَرْكَبِيَّةً عَلَى جَمِيعِهَا.](١)، وأكدت هذا النص التوراة السامرية:[ وخبر ملك أن هرب القوم فانقلب قلب فرعون وعبيده على القوم وقالوا ما هذا فعلنا إذ أطلقنا إسرائيل من خدمتنا ، وشد مراكبه وقومه أخذ معه، وأخذ ستمائة راكب أحداثاً وكل ركب المصريين وقواداً على جملته](٣)

فقد كانت آلهتهم سبباً في هلاكهم بدلاً من إنقاذهم وكانت سبباً في سحق غطرسة فرعون، فعندما علم بنو إسرائيل أن فرعون وجيشه كانوا يسيرون وراءهم وهم متجهون إلى البحر الأحمر، لم

<sup>(</sup>١) انظر: كل المعجزات في الكتاب المقدس، ص٧٠- ٧١.

<sup>(</sup>٢) سفر الخروج (١٤: ٥- ٧).

<sup>(</sup>٣) الترجمة العربية لتوراة السامريين، سفر الخروج (١٤: ٥- ٧)، ج١، -

يكن أمامهم سبيل للهروب، فقط كانوا خائفين جداً وصرخوا للرب وقالوا إنه كان من الأفضل أن نموت في مصر على أن نهلك في مياه البحر الأحمر (١).

تذكر التوراة حين وصل فرعون إليهم تذمر الشعب ولاموا موسى على فعلته [ فَسنَعَى الْمِصْرِيُّونَ وَرَاءَهُمْ وَأَدْرَكُوهُمْ. جَمِيعُ خَيْلِ مَرْكَبَاتِ فِرْعَوْنَ وَفُرْسَانِهِ وَجَيْشِهِ، وَهُمْ نَازِلُونَ عَنْدَ الْمِصْرِيُّونَ وَقَالُوا لِمُوسِيَّ، أَمَامَ بَعْلَ صَفُونَ. قَلْمًا اقْتَرَبَ فِرْعَوْنُ رَفَعَ بَثُو إِسْرَائِيلَ عُيُونَهُمْ، وَإِذَا الْمِصْرِيُّونَ رَاحِلُونَ وَرَاءَهُمْ، فَقَزِعُوا جِدًا، وَصَرَحَ بَنُو إِسْرَائِيلَ إِلَى الرَّبِّ. وَقَالُوا لِمُوسِى: «هَلْ لأَنَّهُ الْمِصْرِيُّونَ رَاحِلُونَ وَرَاءَهُمْ، فَقَزِعُوا جِدًا، وَصَرَحَ بَنُو إِسْرَائِيلَ إِلَى الرَّبِّ. وَقَالُوا لِمُوسَى: «هَلْ لأَنَّهُ لَيْسَتُ قُبُورٌ فِي مِصْرَ أَخَذْتنَا لِنَمُوتَ فِي الْبَرِّيَّةِ؟ مَاذَا صَنَعْتَ بِنَا حَتَّى أَخْرَجْتنَا مِنْ مِصْرَ؟](١)، وَكُن البحر كل النوراة السامرية على هذا النص:[وكد المصريين خلفهم فلحقوهم نازلين على البحر كل وأكدت التوراة السامرية على هذا النص:[وكد المصريين خلفهم فلحقوهم نازلين على البحر كل خيل ركب فرعون وفرسانه وجيوشه على فم الحيرة بحضرة وثن صفون...](١) فجميع الاحتمالات توحي بأن إبادة بني إسرائيل كانت محتملة، حيث كان البحر الأحمر هو الطريق الوحيد للهروب، ولكن الصراع الأن لم يَعد بين فرعون وبني إسرائيل؛ بل بين الله وفرعون، فقام فرعون بمطاردة الإسرائيليين إلى شاطئ البحر، فلربما اعتقد أن الله قد تخلى عن شعبه وأن آلهته سوف تكون لها الغلبة في النهاية في المؤلِّل في المؤلْ المؤلْ المؤلْ المؤلْ المؤلْ المؤلْ المؤلْ المؤلْ

كان الرب يسير أمامهم ليهديهم إلى الطريق، فانتقل ووقف وراءهم؛ لحمايتهم من فرعون وجنوده: [ فَانْتَقَلَ مَلاَكُ اللهِ السَّائِرُ أَمَامَ عَسْكَرِ إِسْرَائِيلَ وَسَارَ وَرَاءَهُمْ، وَانْتَقَلَ عَمُودُ السَّحَابِ مِنْ أَمَامِهِمْ وَوَقَفَ وَرَاءَهُمْ، وَانْتَقَلَ مَلاَكُ اللهِ السَّائِرُ أَمَامَ عَسْكَرِ المُصريةِينَ وَعَسْكَرِ إِسْرَائِيلَ، وَصَارَ السَّحَابُ وَالظَّلاَمُ أَمَامِهِمْ وَوَقَفَ وَرَاءَهُمْ. فَدَخَلَ بَيْنَ عَسْكَرِ الْمصريةِينَ وَعَسْكَرِ إِسْرَائِيلَ، وَصَارَ السَّحَابُ وَالظَّلاَمُ وَأَضَاءَ اللَّيْلُ. قَلَمْ يَقْتَرِبْ هذَا إِلَى ذَاكَ كُلَّ اللَّيْلِ. ] (٥)، وهذا ما نصت عليه التوراة السامرية: [ورحل ملك الله سائر بين يدي معسكر إسرائيل وسار من وراهم وانتقل عمود الغمام من بين يديهم ووقف من وراهم. . ] (٢)

جعل الله ريحه تهب وتدفع المياه للخلف، لتكون طريقاً لشعبه ليعبروا فوقه، وأجرى ريحاً شرقية قوية تدفع المياه في الاتجاه المضاد، فقد كانت الرياح وسيلة استخدمها الرب لشق المياه.

فقد شق البحر ليكون طريق نجاة لبني إسرائيل وقبر هلاك للمصريين الساعين للفتك بهم، فانشق البحر إلى نصفين تاركاً مجرى جافاً وصلباً مكوناً أسواراً عمودية ذات ارتفاع شاهق، فأصبحت

<sup>(</sup>١) انظر: كل المعجزات في الكتاب المقدس، ص٧٠.

<sup>(</sup>٢) سفر الخروج (١٤: ٩- ١١).

<sup>(</sup>٣) الترجمة العربية لتوراة السامريين، سفر الخروج (١٤: ٩- ١١)، ج١، ص٣٢٤.

<sup>(</sup>٤) انظر: كل المعجزات في الكتاب المقدس، ص٧٠.

 <sup>(</sup>٥) سفر الخروج (١٤: ١٩ - ٢٠).

<sup>(7)</sup> الترجمة العربية لتوراة السامريين، سفر الخروج (11: 9-11)، ج(7)

كالسور العظيمة على جانبي الإسرائيليين لتحميهم، فهذا فعل وقدرة إلهية جعلت من المياه أن تقف منتصبة خلاف طبيعتها التي هي عليها ثم عودتها لتصبح سطحاً مستوياً، ولكن في هذه المعجزة لم يكن لدى فرعون خدعة يخدع بها الإسرائيليين فما كان منه إلا اتباعهم، وعندما وصل موسى الكي لمكان العبور جرت رياح شرقية قوية لتعيد المياه إلى ما كانت عليه في الوقت المناسب(١)، فهذا العمل لا يقدر عليه بشر إلا قدرة إلهية خارقة لبيان قدرته على كل شيء وليثبت قوته التي تخللت كل جزيئات المادة، ويؤكد العهد القديم والتوراة السامرية على أن موسى الله دخل البحر مع قومه ثم اتبعه فرعون ومن معه من المصريين [وَمَدَّ مُوسنَى يَدَهُ عَلَى الْبَحْر، فَأَجْرَى الرَّبُّ الْبَحْرَ بريح شَرْقِيَّةٍ شَدِيدَةٍ كُلَّ اللَّيْلِ، وَجَعَلَ الْبَحْرَ يَابِسنَةً وَانْشَقَّ الْمَاءُ. فَدَخَلَ بَنُو إسْرَائِيلَ فِي وَسنطِ الْبَحْرِ عَلَى الْيَابِسنَةِ، وَالْمَاءُ سنُورٌ لَهُمْ عَنْ يَمِينِهِمْ وَعَنْ يَسنارِهِمْ. وَتَبعَهُمُ الْمِصريُونَ وَدَخَلُوا وَرَاءَهُمْ. جَمِيعُ خَيْلٍ فِرْعَوْنَ وَمَرْكَبَاتِهِ وَفُرْسَائِهِ إِلَى وَسَطِ الْبَحْرِ. وَكَانَ فِي هَزِيع الصُّبْح أَنَّ الرَّبَّ أَشْرَفَ عَلَى عَسْكَرِ الْمِصْرِيِّينَ فِي عَمُودِ النَّارِ وَالسَّحَابِ، وَأَزْعَجَ عَسْكَرَ الْمِصْرِيِّينَ، وَخَلَعَ بكرَ مَرْكَبَاتِهِمْ حَتَّى سَاقُوهَا بِثَقَلْةٍ] (٢) وهذا ما ورد ذكره بالتوراة السامرية: [ فبسط موسى يده على البحر وصرف الله البحر بريح شرقية عاصفة طول الليل فجعل البحر يابساً وانشقت المياه، ودخل بنو إسرائيل في لج البحر في اليابسة والمياه لهم أسواراً...وكد المصريون ودخلوا خلفهم كل **خيل**]<sup>(٣)</sup>، فبعد كل ذلك اقتتع المصريون أن الله يقاتل عن الإسرائيليين فأداروا مركباتهم وهربوا، وفي وسط الارتباك والفوضي التي صحبت العجلات والمركبات والخيول المذعورة التي تعطل سيرها[ فَقَالَ الْمِصْرِيُونَ: «نَهْرُبُ مِنْ إِسْرَائِيلَ، لأَنَّ الرَّبَّ يُقَاتِلُ الْمِصْرِيِّينَ عَنْهُمْ»]('').

ثم أمر الرب موسى بأن يمد يده ليعود البحر كما كان، ويفترق الجميع، ويسير بنو إسرائيل على اليابسة وينجون جميعاً من لحاق فرعون وجنده، جاء في سفر الخروج: [فقال الرّب لِمُوسَى: «مُدَّ يَدَكَ عَلَى الْبَحْرِ لِيَرْجِعَ الْمَاءُ عَلَى الْمِصْرِيِّينَ، عَلَى مَرْكَبَاتِهِمْ وَفُرْسَانِهِمْ». فَمَدَّ مُوسَى يَدَهُ عَلَى الْبَحْرِ فَرَجَعَ الْبَحْرِ فِي وَسَطِ الْبَحْرِ فَرَجَعَ الْمَاءُ وَعَطَّى مَرْكَبَاتِهِ وَالْمِصْرِيُّونَ هَارِبُونَ إِلَى لِقَائِهِ. فَدَفَعَ عَلَى الْبَحْرِ فَرَجَعَ الْبَحْرِ. فَرَجَعَ الْمَاءُ وَعَطَّى مَرْكَبَاتِ وَفُرْسَانَ جَمِيعِ جَيْشِ فِرْعَوْنَ الَّذِي الرّبُ الْمِصْرِيِّينَ فِي وَسَطِ الْبَحْرِ. فَرَجَعَ الْمَاءُ وَعَطَّى مَرْكَبَاتِ وَفُرْسَانَ جَمِيعِ جَيْشِ فِرْعَوْنَ الَّذِي الرّبُ الْمِصْرِيِّينَ فِي وَسَطِ الْبَحْرِ. لَمْ يَبْقَ مِنْهُمْ وَلاَ وَاحِدٌ. وَأَمَّا بَثُو إِسْرَائِيلَ فَمَشَوْا عَلَى الْيَاسِسَةِ فِي وَسَطِ الْبَحْرِ، وَالْمَاءُ سُورٌ لَهُمْ عَنْ يَمِينِهِمْ وَعَنْ يَسَارِهِمْ. فَخَلَّصَ الرَّبُ فِي ذلكَ الْيَوْمِ إِسْرَائِيلَ مِنْ يَدِ الْبَحْرِ، وَالْمَاءُ سُورٌ لَهُمْ عَنْ يَمِينِهِمْ وَعَنْ يَسَارِهِمْ. فَخَلَّصَ الرَّبُ فِي ذلكَ الْيَوْمِ إِسْرَائِيلَ مِنْ يَدِ

<sup>(</sup>١) انظر: كل المعجزات في الكتاب المقدس، ص٧٢.

<sup>(</sup>٢) سفر الخروج (١٤: ٢١- ٢٥).

<sup>(</sup>٣) الترجمة العربية لتوراة السامريين، سفر الخروج (١٤: ٢١- ٢٥)، ج١، ص٣٢٦.

<sup>(</sup>٤) سفر الخروج (١٤: ٢٥)، انظر: الترجمة العربية لتوراة السامريين، سفر الخروج(١٤: ٢١- ٢٥)، ج١، ص.٣٢٦.

الْمِصْرِيِّينَ. وَنَظَرَ إِسْرَائِيلُ الْمِصْرِيِّينَ أَمْوَاتًا عَلَى شَاطِئِ الْبَحْرِ]<sup>(۱)</sup> وهذا ما أوردته التوراة السامرية:[وقال الله لموسى ابسط يدك على البحر لتعود المياه على المصريين وعلى ركبه وعلى فرسانه، فبسط موسى يده على البحر فعاد البحر ... وعادت المياه وغطت الركب والفرسان من كل جيش فرعون الداخلون خلفهم في البحر لم يبق منهم حتى واحد، وبني إسرائيل سلكوا في اليابسة في وسط البحر ...]<sup>(۲)</sup>.

حدثت الكارثة الأخيرة بناء على أمر إلهي، مد موسى عصاه وغرق المصريون، إن قوى الطبيعة التي يتحكم الله فيها أهلكت جيشاً قوياً، لأن فرعون كان مع الجيش فمن الواضح أنه هلك معهم، فقد كان ملوك المصريين في عصر الرمامسة يقودون جيوشهم بأنفسهم في المعارك ويركبون العجلات الحربية.

يعتقد أن الخروج من مصر حدث خلال حكم تحتمس الثالث الذي كان رابع ملك في الأسرة الثامنة عشرة والذي لم يدون أنه دفن مع أسلافه، لقد وجدت المقابر في مصر لكل فرعون من أسرته، ولكن لم توجد أي مقبرة للفرعون الذي تحدى موسى المنه ، يذكر "هوبرت كولير": أن هذا دليل على أن قبره كان في البحر الأحمر حيث غرق مع جيشه، فلو أن هذا الحادث المأساوي قد سجل لكان وصمة عار على تاريخه الحافل (٣).

وهذا مناقض لما أورده كتاب أثر التيارات المادية في التصورات الدينية: أن فرعون الذي كان في الأيام الأولى لمبعث موسى الله ، وأثناء خروج بني إسرائيل من مصر، كان حوالى سنة ١٢١٣ق.م، والشهير به "رمسيس الثاني"، وأخرجهم ابنه "منفتاح" الذي كان فرعون مصر بعد أبيه (٤).

تذكر "دائرة المعارف المقرائية": أن سبب غرق فرعون في البحر؛ لأن المصريين قتلوا أطفال بني إسرائيل غرقاً، فكان العقاب من جنس العمل (٥).

وثمة روايتين النشقاق مياه البحر كما جاءت في سفر الخروج [وَارْفَعْ أَنْتَ عَصَاكَ وَمُدَّ يَدَكَ عَلَى الْبَحْرِ وَشُنُقَّهُ، فَيَدْخُلَ بَثُو إِسْرَائِيلَ فِي وَسَطِ الْبَحْرِ عَلَى الْيَابِسَةِ...فَدَخَلَ بَثُو إِسْرَائِيلَ فِي

<sup>(</sup>١) سفر الخروج (١٤: ٢٦ - ٣٠).

<sup>(</sup>٢) الترجمة العربية لتوراة السامريين، سفر الخروج (١٤: ٢٦- ٣٠)، ج١، ص٣٢٦.

<sup>(</sup>٣) انظر: كل المعجزات في الكتاب المقدس، ص٧٢.

<sup>(</sup>٤) أثر التيارات المادية في التصورات الدينية اليهودية، والمسيحية، د. عبد المعطي محمد بيومي، ص١٣٠ بتصرف.

<sup>(</sup>٥) دائرة المعارف المقرائية، ج٥، العمود١٩١- ١٩٢، بتصرف.

وَسَطِ الْبَحْرِ عَلَى الْيَابِسَةِ، وَالْمَاءُ سُورٌ لَهُمْ عَنْ يَمِينِهِمْ وَعَنْ يَسَارِهِمْ]<sup>(۱)</sup>، وفي الرواية الثانية أن انشقاق الماء كان لهبوب الريح[وَمَدَّ مُوسَى يَدَهُ عَلَى الْبَحْرِ، فَأَجْرَى الرَّبُ الْبَحْرِ بِرِيحٍ شَرْقِيَّةٍ شَرْقِيَّةٍ شَرْقِيَّةٍ الْمَاءُ اللَّيْلِ، وَجَعَلَ الْبَحْرَ يَابِسَةً وَانْشَقَّ الْمَاءُ]<sup>(۱)</sup>، وهذا ما أكدته نصوص التوراة السامرية فهي أوردت أيضاً روايتين لانشقاق مياه البحر (۱).

إن الذين ينكرون المعجزات في العهد القديم أنكروا معجزة البحر الأحمر برمتها باعتبارها نتاج الخيالات الوهمية ذات المصادر الأسطورية، ومن ناحية أخرى يفسرونها بأنها ظواهر طبيعية، ففي وقت محدد تتراجع المياه إلى الوراء في النقطة التي كان يقف فيها موسى مما ساعد على ظهور أماكن ضحلة أو جافة، لذلك استطاع الإسرائيليون أن يعبروا بسهولة قبل أن تعود المياه ثانية ولم يكن هناك مد وجزر في البحر الأحمر، وهناك قول آخر أن موسى انتظر انحسار المدلكي يقود العبرانيين بعبور البحر. (وهو قول ضعيف يتعارض تماماً مع النصوص الدينية بشكل عام) إن كل ما حدث في هذه الواقعة كان معجزة تدلل على نبوة موسى النهاه.

لا تعارض بين النصوص، فموسى الكلا يضرب بعصاه البحر كما أمره الله تعالى، ثم يسخر الله الريح ليسير البحر في اتجاه يحفظ اليابسة من الماء، ليسير عليها بنو إسرائيل، أما النص القرآني، فمعلوم أنه لا يفصل كثيراً في هذه الأمور، إذ لا فائدة من التفصيل، فالعبرة بالقصة.

فقد جاءت قصة انفلاق البحر على نحو قريب من التوراة، قال تعالى: ﴿ وَلَقَدْ أَوْحَيْنَا إِلَىٰ مُوسَىٰ أَنْ أَسْرِ بِعِبَادِى فَأَضْرِبْ لَهُمْ طَرِيقًا فِي ٱلْبَحْرِ يَبَسَا لَا تَخَفُّ دَرَكًا وَلَا تَخْشَىٰ ﴿ فَا فَأَبْعَهُمْ فِرْعُونُ مُوسَىٰ أَنْ أَسْرِ بِعِبَادِى فَأَضْرِبْ لَهُمْ طَرِيقًا فِي ٱلْبَحْرِ يَبَسَا لَا تَخَفُّ دَرَكًا وَلَا تَخْشَىٰ ﴿ فَا فَأَبْعَهُمْ فِرْعُونُ مُوسَىٰ إِنْ أَشْرِهِ بِعِبَادِى فَأَضْمَتُ مُوسَىٰ إِنَّ اللهُ دَرُكُونَ ﴿ فَلَمَّا تَرَبَّهُ الْجَمْعَانِ قَالَ أَصْحَبُ مُوسَىٰ إِنَّا لَمُدْرَكُونَ ﴿ فَلَمَّا تَرَبَّهُ الْجَمْعَانِ قَالَ أَصْحَبُ مُوسَىٰ إِنَّا لَمُدْرَكُونَ ﴿ فَاللَّهُ إِنَّ مَلِي سَيَهِدِينِ ﴿ لَهُ فَأَوْحَيْنَا إِلَىٰ مُوسَىٰ أَنِ ٱضْرِب بِعَصَاكَ ٱلْبَحْرُ فَأَنفَلَقَ إِنَّا لَمُدْرَكُونَ ﴿ فَاللَّهُ فِرْقِ كُالطَّوْدِ ٱلْعَظِيمِ ﴾ (الشعراء: ٢١ – ٣٣).

أوحى الله إلى موسى الله بعد أن تمادى فرعون في الطغيان أنْ سرْ ببني إسرائيل ليلاً من أرض مصر، واضرب البحر بعصاك ليصبح لهم طريقاً يابساً يمرون عليه، أن لا يخاف لحاقاً من

<sup>(</sup>١) سفر الخروج (١٤: ١٦).

<sup>(</sup>٢) سفر الخروج ( ١٤: ٢١).

<sup>(</sup>٣) الترجمة العربية لتوراة السامريين، سفر الخروج(١٤: ١٦، ٢٢)، ج١، ص٣٢٥- ٣٢٦.

<sup>(</sup>٤) انظر: كل المعجزات في الكتاب المقدس، ص٧١.

فرعون وجنوده، ولا يخشى الغرق في البحر، فلحقهم فرعون مع جنوده ليقتلهم(١).

ورأى كل فريق منهما الآخر ﴿ فَلَمَّا تَرْدَا الْجَمْعَانِ قَالَ أَصْحَبُ مُوسَى إِنَّا لَمُدْرَكُونَ ﴾ (الشعراء: ٦١) أي سيدركنا حتماً فرعون وأصحابه، ويقضون علينا فقالَ موسى مطمئناً لوعد ربه بإنجائه ﴿ قَالَ كَلَّا إِنَّ مَعَى رَبِّي سَيَهْدِينِ ﴾ (الشعراء: ٦٢). فأمده الله تعالى بالقوى التي لا تقاوم، وبالنصر المؤزر الذي لا يدافع؛ وأوحى ربه إليه ﴿ أَنِ أَضْرِب بِعَصَاكَ ٱلْبَحْرُ ﴾ (الشعراء: ٦٣) فضربه فانفَلَقَ المؤزر الذي لا يدافع؛ وأوحى ربه إليه ﴿ أَنِ أَضْرِب بِعَصَاكَ ٱلْبَحْرُ ﴾ (الشعراء: ٣٦) فضربه فانفَلَق الماء (٢) ﴿ فَكَانَ كُلُّ فِرْقِ كَالطَّوْدِ ٱلْعَظِيمِ ﴾ (الشعراء: ٣٦) أي صار المياه كالجبال العالية، عن اليمين الطرق ويسارها وأَيْبَس الله سبحانه طرقهم، فسلكوها (٣).

ولاشك أن فرعون قد مات في البحر، فالعهد القديم والتوراة السامرية لم يذكروا شيئاً عن مصير جثة هذا الفرعون (أ) [فَرَجَعَ الْمَاءُ وَغَطَّى مَرْكَبَاتِ وَفُرْسِمَانَ جَمِيعِ جَيْشِ فِرْعَوْنَ الَّذِي دَخَلَ وَرَاءَهُمْ فِي الْبَحْرِ. لَمْ يَبْقَ مِنْهُمْ وَلاَ وَاحِدً [(٥).

ولكن القرآن وضح مصير فرعون وبشكل واضح لا لبس فيه، قال تعالى : ﴿ وَجَنُوزُنَا بِبَنِي السَّرَهِ مِلَ الْبَحْرَ فَالْبَعَهُمْ فِرْعَوْنُ وَجُنُودُهُ بَعْيًا وَعَدَّوَا حَتَى إِذَا أَدْرَكُهُ الْغَرَقُ قَالَ ءَامَنتُ أَنَّهُ لاّ إِلَهُ إِلَّا اللَّذِي ءَامَنتُ بِهِ عَنُوا إِسْرَهِ مِلْ وَأَنّا مِنَ الْمُسَلِمِينَ ﴿ فَا عَصَيْتَ قَبّلُ وَكُنتَ مِنَ الْمُفْسِدِينَ إِلّا اللَّذِي ءَامَنتُ بِهِ عَنُوا إِسْرَهِ مِلْ وَأَنّا مِنَ الْمُسَلِمِينَ ﴿ فَا عَصَيْتَ قَبّلُ وَكُنتَ مِنَ المُفْسِدِينَ اللّا اللّذِي عَامَنتُ بِهِ عَنَ عَلَيْنَا لَعُلْفِلُونَ ﴾ فَاللّهُ فَاللّهُ وَإِنّا كَثِيرًا مِنَ النّاسِ عَنْ عَلَيْنَا لَعُلْفِلُونَ ﴾ (يونس: ٩٠ – ٩٢)، قال مجاهد: أي نجيناك" بجسدك من البحر ميتًا "(١) أو بدرعك وكانت درعه من لؤلؤ بلاقي فيه الحروب، فقد أنجاه الله ليكون لمن خلفه آية وعبرة (٧).

ويتبين مما سبق اختلاف القرآن الكريم عن العهد القديم والتوراة السامرية، فيما يأتي:

<sup>(</sup>١) انظر: صفوة التفاسير، ج٢، ص٢٢٢.

<sup>(</sup>٢) أوضح التفاسير، ج١، ص ٤٤٨.

<sup>(</sup>٣) انظر تيسير الكريم الرحمن في تفسير كلام المنان، عبد الرحمن بن ناصر السعدي، ص٤٨٧، مكتبة الصفا، ط١، ١٤٢٥هـ - ٢٠٠٤م، مصر.

<sup>(</sup>٤) القرآن الكريم والتوراة والإنجيل والعلم، موريس بوكاي، ترجمة حسن خالد، ص٢٥١، المكتبة الإسلامي، ط٣، ١٤١هـ - ١٩٩٠م، بيروت.

<sup>(</sup>٥) انظر: سفر الخروج (١٤: ٢٦)، الترجمة العربية لتوراة السامريين، سفر الخروج (١٤: ٢٧- ٢٨)، ج١، ص٣٢٦.

<sup>(</sup>٦) انظر: تفسير مجاهد، ص ٣٨٣.

<sup>(</sup>٧) انظر: الدر المنثورة، ج٤، ص٣٨٨.

أولاً: خالفه العهد القديم والتوراة السامرية التي جاءت بمعجزة انشقاق البحر بروايتين مختلفتين، ولكن القرآن الكريم كان واضح وصريحة ليس فيها تشكيك، وتعدد في رواياته.

ثانياً: لم ينوه ولم يذكر العهد القديم والتوراة السامرية أن فرعون نجا ببدنه كما جاء ذكره في القرآن الكريم بنص صريح، وهذا يدل على هدفهم الخفي لتضليل الحقائق.

#### مما سبق يتبين الآتي:

- اتفاق القرآن والتوراة في قصة فلق البحر وغرق فرعون وقومه، نجاة موسى الله ومن معه.
  - القرآن الكريم أجمل في جانب من القصة وفصل في آخر، وكذلك التوراة.

والعلم الحديث توصل اليوم إلى جثة فرعون منذ ذلك الزمان وحفظها؛ لتكون آية للناس.

# المطلب الثاني معجزة انفلاق الحجر وما صاحبها من معجزات

صاحب هذه المعجزة عدة معجزات قبل وقوعها، ومنها: تحلية مياه مارة، المن والسلوى.

#### أولاً: تحلية مياه مارة:

بعد أن ارتحل بنو إسرائيل من البحر الأحمر وخرجوا إلى برية شور (۱) وساروا فيها ثلاثة أيام، لم يجدوا فيها ماءً، ثم ساروا إلى مارة، والمياه فيها مره غير مستساغة، فتذمر الشعب على موسى كالعادة [ثُمَّ ارْتَحَلَ مُوسَى بإسْرَائِيلَ مِنْ بَحْرِ سُوفَ (۲) وَخَرَجُوا إِلَى بَرِّيَّةِ شُورٍ. فَسَارُوا ثَلاَثَةً أَيَّامٍ فِي الْبَرِّيَّةِ وَلَمْ يَجْدُوا مَاءً. فَجَاءُوا إِلَى مَارَّةَ، وَلَمْ يَقْدِرُوا أَنْ يَشْرَبُوا مَاءً مِنْ مَارَّةَ لأَنَّهُ مُرِّ. لِذَلِكَ دُعِيَ اسْمُهَا «مَارَّةَ». فَتَذَمَّرَ الشَّعْبُ عَلَى مُوسَى قَائِلِينَ: «مَاذَا نَشْرَبُ؟» فَصَرَحَ إِلَى الرَّبِ.

<sup>(</sup>۱) اسم عبري معناه سور، وهو موضع في البرية جنوب فلسطين، أو على الأخص جنوب بئر لحي رئي وشرق مصر سار بني إسرائيل ثلاثة أيام حال عبورهم البحر الأحمر، وكان يسمي أحياناً برية ايثام، قاموس الكتاب المقدس، ص٢٨٥.

<sup>(</sup>٢) هو البحر الأحمر، قاموس الكتاب المقدس، ص١٦٢.

فَأَرَاهُ الرَّبُ شَبَرَةً فَطَرَحَهَا فِي الْمَاءِ فَصَارَ الْمَاءُ عَذْبًا](۱) وهذا ما جاء ذكره بالتوراة السامرية: [ ورحّل موسى إسرائيل من بحر القلزم وأخرجه إلى البرية سور وساروا مسافة ثلاثة أيام... فجاؤوا إلى مرة ولم يقدروا على شرب ماء من مرة...فشغب القوم على موسى ... فصرخ موسى إلى الله فأراه الله شجرة فألقاها إلى الماء فعذب الماء...](۱)، وبعدها جاؤوا إلى إيليم وَهُنَاكَ اثنْتَا عَشْرَةَ عَيْنَ مَاءٍ وَسَبْعُونَ نَخْلَةً. فَنَزَلُوا هُنَاكَ عِنْدَ الْمَاءِ](۱)، وهذا ما أكدته التوراة السامرية في نصوصها(۱).

هناك وقفات نتوقف عن تصديقها وتكذيبها في روايات بني إسرائيل، وهناك خلافات تعارض معها القرآن الكريم:

فذكر معجزة مياه مارة التي تم ذكرها في نصوص العهد القديم والتوراة السامرية لم يرد ذكرها في القرآن الكريم، لذا نتوقف عن روايات بني إسرائيل فلا نكذبهم ولا نصدقهم.

أما الخلافات فقد ذكرت نصوص العهد القديم عن وجود الاثنتي عشرة عيناً في إيليم، فهذا نزع لمعجزة موسى الحيلا حيث يذكر القرآن الكريم أن موسى الحيلا ضرب الحجر بأمرٍ من الله فانفجرت تلك العيون، ولم تكن موجودة حينئذ قال تعالى: ﴿ وَإِذِ ٱسْتَسْقَىٰ مُوسَىٰ لِقَوْمِهِ عَقُلْنَا ٱضْرِبِ فانفجرت تلك العيون، ولم تكن موجودة حينئذ قال تعالى: ﴿ وَإِذِ ٱسْتَسْقَىٰ مُوسَىٰ لِقَوْمِهِ عَقُلْنَا ٱضْرِبِ فانفجرت مِنْهُ ٱثْنَتَا عَشْرَة عَيْنَا قَدْ عَلِمَ كُلُّ أَنَاسٍ مَشْرَيهُ مُ كُواُوَاشْرَبُوا مِن رَزْقِ ٱللَّهِ وَلَا تَعْتَوْا فِي ٱلأَرْضِ مُفْسِدِينَ ﴾ (البقرة: ٦٠)، ولم تذكر الآية الكريمة السبعين نخلة التي ورد ذكرها في التوراة.

#### ثانياً: المن والسلوى:

وبعد أن ارتحل بنو إسرائيل من إيليم وأتوا برية سين<sup>(١)</sup> بدأ الشعب يتذمر على موسى وهارون وقالوا: [ لَيْتَنَا مُتْنَا بِيَدِ الرَّبِّ فِي أَرْضِ مِصْرَ، إِذْ كُنَّا جَالِسِينَ عِنْدَ قُدُورِ اللَّحْمِ نَأْكُلُ خُبْزًا

<sup>(</sup>١) سفر الخروج ( ١٥: ٢٢ - ٢٥).

<sup>(</sup>۲) الترجمة العربية لتوراة السامريين، سفر الخروج(1: 17- 7)، (7)

<sup>(</sup>٣) وهو اسم عبري ومعناه الأشجار، وهو اسم المكان الذي حل به بني إسرائيل بعد عبورهم من البحر الأحمر، وكان هذا المكان يقع بين مارة وبرية سين، وكان فيه اثنتا عشرة عينا وسبعون شجرة ، ويرجح أن مكانه الحالي هو واحة وادي غرندل حيث يوجد ينابيع وأشجار ويبعد هذا المكان مسافة ٦٣ (ثلاثة وستين) ميلاً جنوبي شرقي السويس، قاموس الكتاب المقدس، ص ١٤٤.

<sup>(</sup>٤) سفر الخروج (١٥: ٢٧).

<sup>(</sup>٥) الترجمة العربية لتوراة السامريين، سفر الخروج(١٥: ٢٧)، ج١، ص٣٣١.

<sup>(</sup>٦) هي أول برية سيناء وصل إليها العبرانيون بعد أن عبروا البحر الأحمر من ايليم إلى رفيديم وفيها أنزل الله المن اللمرة الأولى للشعب، ولعل مكانها اليوم دبة الرملة وهي كومة رمال عند سفح جبل التيه، قاموس الكتاب المقدس، ص٤٩٨.

لِلشَّبَعِ. فَإِنَّكُمَا أَخْرَجْتُمَانَا إِلَى هذَا الْقَفْرِ لِكَيْ تُمِيتَا كُلَّ هذَا الْجُمْهُورِ بِالْجُوعِ](۱)، وهذا ما أوردته التوراة السامرية في نصوصها:[وقالو لهما بنو إسرائيل يا ليت متنا بيد الله في أرض مصر عند جلوسنا على قدور اللحم وأكلنا الخبز شبعاً إذ أخرجتمانا إلى البرية هذه لقتل كل الجوق هذا بالجوع...](۲).

لقد نسي بنو إسرائيل سوء العذاب الذي كانوا يلاقونه في أرض مصر وتذكروا الطعام فتذمروا على موسى السلاً؛ لأنه أخرجهم من أرض مصر في حين أنه لم يمضِ أكثر من شهر على خروجهم.

فقال لهم موسى: [«ذلِكَ بِأَنَّ الرَّبَ يُعْطِيكُمْ فِي الْمَسَاءِ لَحْمًا لِتَأْكُلُوا، وَفِي الصَّبَاحِ خُبْزًا لِتَشْبَعُوا، لاسْتِمَاعِ الرَّبِّ تَذَمَّرُكُمُ الَّذِي تَتَذَمَّرُونَ عَلَيْهِ](٢)، فكلم الرب موسى قائلاً: [«سَمِعْتُ تَذَمَّرُ بَنِي إِسْرَائِيلَ. كَلِّمْهُمْ قَائِلاً: فِي الْعَشِيَّةِ تَأْكُلُونَ لَحْمًا، وَفِي الصَّبَاحِ تَشْبَعُونَ خُبْزًا، وَتَعْلَمُونَ أَنِي بِنِي إِسْرَائِيلَ. كَلِّمْهُمْ قَائِلاً: فِي الْمَسَاءِ أَنَّ السَّلْوَى صَعِدَتْ وَغَطَّتِ الْمَحَلَّةَ. وَفِي الصَّبَاحِ كَانَ سَقِيطُ النَّدَى حَوَالَي الْمَحَلَّةِ. وَلَمَّ ارْتَفَعَ سَقِيطُ النَّدَى إِذَا عَلَى وَجْهِ الْبَرِّيَّةِ شَيْءٌ دَقِيقٌ مِثْلُ قُشُورٍ. دَقِيقٌ كَالْجَلِيدِ عَلَى الأَرْضِ. فَلَمَّا رَأَى بَثُو إِسْرَائِيلَ قَالُوا بَعْضُهُمْ لِبَعْضٍ: «مَنْ هُوَ؟» لأَنَّهُمْ لَمْ يَعْرِفُوا مَا كَالْجَلِيدِ عَلَى الأَرْضِ. فَلَمَّا رَأَى بَثُو إِسْرَائِيلَ قَالُوا بَعْضُهُمْ لِبَعْضٍ: «مَنْ هُوَ؟» لأَنَّهُمْ لَمْ يَعْرِفُوا مَا هُوَ. فَقَالَ لَهُمْ مُوسَى: «هُوَ الْخُبْزُ الَّذِي أَعْطَاكُمُ الرَّبُ لِتَأْكُلُوا. هذَا هُوَ الشَّيْءُ الَّذِي أَمَرَ بِهِ الرَّبُ لِتَأْكُلُوا. هذَا هُوَ الشَّيْءُ الَّذِي أَمَرَ بِهِ الرَّبُ لِتَأْكُلُوا. هَذَا هُوَ الشَّيْءُ الَّذِي أَمَرَ بِهِ الرَّبُ لِيَأْكُولُوا مَا وَلَيْمُ مُوسَى. «هُوَ الْخُبْزُ الَّذِي أَعْطَاكُمُ الرَّبُ لِتَأْكُلُوا. هذَا هُوَ الشَّيْءُ الَّذِي أَعْرَالِلرَّاسِ عَلَى عَدَدِ نُقُوسِكُمْ تَأْخُذُونَ، كُلُّ وَاحِدٍ لِلَّذِينَ فِي خَيْمَتِهِ». فَفَعَلَ بَثُو إِسْرَائِيلَ هَكَذًا ]('').

وَقَالَ لَهُمْ مُوسَى: [«لاَ يُبْقِ أَحَدٌ مِنْهُ إِلَى الصَّبَاحِ». لكِنَّهُمْ لَمْ يَسَمْعُوا لِمُوسَى، بَلْ أَبْقَى مِنْهُ أَنَاسٌ إِلَى الصَّبَاحِ، فَتَوَلَّدَ فِيهِ دُودٌ وَأَنْتَنَ. فَسَخَطَ عَلَيْهِمْ مُوسَى. وَكَانُوا يَلْتَقِطُونَهُ صَبَاحًا فَصَبَاحًا كُلُّ وَاحِدٍ عَلَى حَسَبِ أَكُلِهِ. وَإِذَا حَمِيَتِ الشَّمْسُ كَانَ يَدُوبُ](٥)، وهذا ما أكدته التوراة فَصَبَاحًا كُلُّ وَاحِدٍ عَلَى حَسَبِ أَكُلِهِ. وَإِذَا حَمِيتِ الشَّمْسُ كَانَ يَدُوبُ](٥)، وهذا ما أكدته التوراة السامرية في نصوصها: [قال موسى ذلك لإعطاء الله لكم في العشاء لحماً للأكل وقوباً في الغداة شبعاً لسماع الله أشاغيبكم التي أنتم شاغبون عليه ونحن من ليس علينا أشاغيبكم بل على الله...فما كان الغروب صعدت السلوى وغطّت المعسكر وفي الغداة كانت سكابة الطلّ حول المعسكر، وصعدت سكابة الطلّ وإذا على وجه البرية دقيق مبصبص دقيق كالجليد على الأرض، المعسكر، وصعدت المعمى لهم هو الطعام الذي أعطاكم الله قوباً، هذا الأمر الذي وصى الله ألقطوا منه كل

<sup>(</sup>١) سفر الخروج ( ١٦: ٣).

<sup>(</sup>٢) الترجمة العربية لتوراة السامريين، سفر الخروج (١٦: ٣)، ج١، ص٣٣١.

<sup>(</sup>٣) سفر الخروج (١٦: ٨).

<sup>(</sup>٤) سفر الخروج (١٦: ١٢- ١٦).

 <sup>(</sup>٥) سفر الخروج (١٦: ١٩ – ٢١).

امرئ بحسب أكله صاعاً للجلجلة بعدد نفوسكم كل امرئ لمن في مضربة تأخذون، فصنع كذلك بنو إسرائيل ولقطوا المكثر والمقلّ، وكالوا بالصاع فما ازداد المكثر والمقل لم يعدم كل امرئ بحسب أكله لقطوا ، وقال موسى لهم رجل لا يفضل منه إلى النهار، فما سمعوا من موسى ويقى رجال منه إلى النهار فسعى دوداً وانتن فسخط عليهم موسى، ولقطوا بالغداة كل امرئ بحسب أكله فما حميت الشمس ذاب](۱).

فقد أنزل الله عليهم حال شدتهم في الأرض التي ليس فيها زرع ولا ضرع مناً من السماء، يصبحون فيجدونه خلال بيوتهم، فيأخذون منه قدر حاجتهم في ذلك اليوم إلى مثله من الغد، ومن ادخر أكثر من ذلك فسد، ومن أخذ قليلاً كفاه، أو كثيراً لم يفضل عنه، فيصنعون منه مثل الخبز، وهو في غاية البياض والحلاوة، فإذا كان آخر النهار غشيهم طير السلوى، فيقتتصون منه بلا كلفة ما يحتاجون إليه حسب كفايتهم لعشائرهم (٢).

رغم كثرة النعم التي منَّ الله بها على بني إسرائيل إلا أن التذمر كعادتهم كان سيد الموقف حيث اعترضوا على المن والسلوى تحت ذريعة أنهم سئموه، ولريما تعبيراً عن حنينهم لديارهم في مصر طلبوا ما اعتادوا عليه من الطعام فذكر ذلك في التوراة: [وَكَانَ الشَّعْبُ كَأَنَّهُمْ يَشْتَكُونَ شَرَّا فِي أَذُنِي الرَّبِّ...وَاللَّفِيفُ الَّذِي فِي وَسَطِهِمِ اشْتَهَى شَهْوَةً؛ فَعَادَ بَنُو إِسْرَائِيلَ أَيْضًا وَيكؤا وَقَالُوا: «مَنْ يُطْعِمُنَا لَحْمًا؟ قَدْ تَذَكَّرْبَا السَّمَكَ الَّذِي كُنَّا نَأْكُلُهُ فِي مِصْرَ مَجَانًا، وَالْقِتَّاءَ وَالْبَطِّيخَ وَالْكُرَّاتَ وَالْبَصَلَ وَالاَّوْمَ. وَالآنَ قَدْ يَبسَتْ أَنْفُسُنَا. لَيْسَ شَيْءٌ غَيْرَ أَنَّ أَعْيُنَنَا إِلَى هذَا الْمَنِّ!»](٣).

والمن: هي كلمة "مَنّ" يرى بعض الكُتّاب أن الكلمة مأخوذة من كلمة مصرية "منو" بمعنى طعام وتفسير مصدر هذا الاسم موجود في سؤال "من هو"؛ لأن العبرانيين لم يروا هذه المادة العجيبة من قبل، لذا سألوا "ما هو" أو "من هو"، ويقول علماء آخرون إن الكلمة تعني" أنها منّة من الله"، ويذكر "هوبرت كولير": " أنه لا يوجد مادة في أي مكان في العالم تتفق مع مواصفاته المذكورة في الشواهد الكتابية ...؛ لأنها نازلة من فوق بصورة معجزة، والاستنتاج الذي لا مهرب منه أن المنّ كان طعاماً غير معروف قدم بطريقة خارقة"(٤).

إذاً فهو مادة تنزل من السماء كما ينزل الطل، ينزل على الحجر وورق الشجر طعمها حلو كالعسل، وإذا جف أصبح كالصمغ، فهو ضرب من الحلوى سهل الهضم يبدو على شكل رقائق بيضاء اللون أو حبوب صغيرة مستديرة تشبه الجليد وتسقط مع الندى وتُرى عند اختفاء الندي،

<sup>(</sup>١) الترجمة العربية لتوراة السامريين، سفر الخروج (١٦: ١٦- ٢١)، ج١، ص٣٣٥.

<sup>(</sup>٢) انظر: كل المعجزات في الكتاب المقدس، ص٧٦.

<sup>(</sup>٣) سفر العدد (١١: ١- ٦).

<sup>(</sup>٤) كل المعجزات في الكتاب المقدس، ص٧٧، بتصرف.

وكان له طعم رقاق العسل المصفى على أصل خلقته التي أوجده الله عليها، ويتحدث "يوسيفوس" عنه باعتباره "أحد التوابل الحلوة" إن مثل هذا الطعام السماوي موصوف بلغة شعرية بأنه طعام ملائكة -خبز القدير - من السماء، لأن مصدره من الله (۱)، وهذا ما أكده العهد القديم في سفر الخروج (۲) وأكدته أيضاً التوراة السامرية:[ ودعا آل إسرائيل اسمه من وهو كحب الكزبرة أبيض وطعمه كالقطايف بالعسل] (۳).

وجاء وصف آخر للمن في سفر العدد يناقض ما ذكره سفر الخروج:[وَكَانَ طَعْمُهُ كَطَعْمِ قَطَائِفَ بِزَيْتِ](٤) .

يعقب على هذا النتاقض ابن حزم -رحمه الله-: "هذا النتاقض في الصفة، واللون، والطعم، وإحدى الصفتين تكذب الأخرى بلا شك"(°)

السلوى: هبة مؤقتة، وليس كما في حالة المنّ الذي استمر طيلة رحلتهم في البرية، فالسلوى لم تستمر في النزول كالمنّ، ولكنها كانت تقدم لهم مرتين في السنة بطريقة إعجازية.

فالسلوى طير يشبه طائر الحجل، متوفر في الشرق، يقضي شتاءه في الجنوب فيصبح وجبة دسمة يصعب مقاومة شهية النفس إليها، ففي هجرته لمدة طويلة يشعر بالإنهاك فيهبط إلى الأرض بمجرد أن يصل الساحل فيسهل الإمساك به، ويقال أن لحمه كثير العصارة، ولذيذ الطعم، ولكن إذا أكل مرات كثيرة فإنه يضر بالصحة، فالإسرائيليون كانوا يقتلونه ويتركون أجساده الصغيرة على الأرض لتجف، يذكر "هوبرت كولير": أن الله استخدم الظواهر الطبيعية لأغراض خاصة، إلا أن معجزة السلوى تكمن في وجود أعداد كبيرة منها في الوقت المطلوب، فالعهد القديم يقول أن الرب أجرى ريحاً شرقية فجلبت السلوى من البحر وجعلتها تتزل بجوار المحلة، فهي جاءت بناءً على أمر الله وهبطت في المكان المحدد لها(٢).

وقبل أن ينتهي الشعب من أكل السلوى، لحق بهم غضب الله؛ لأجل شراهتهم، فعندما التهموا السلوى بشراهة، تحولت السلوى إلى سم مميت، يقول "فاوست": "إن أكل لحم الطيور طيلة شهر بشراهة بعد الامتناع الطويل عنه وتناوله في مناخ حار جعلهم معرضين للمرض، والله قد شدد من وطأة المرض فجعله وباء وأصبح المكان "قبروت هتأوه" قبور الشهوة (٧).

<sup>(</sup>١) انظر: قاموس الكتاب المقدس، ص٩٢٥، كل المعجزات في الكتاب المقدس، ص٧٧.

<sup>(</sup>٢) سفر الخروج (٢١: ٣١).

<sup>(</sup>٣) الترجمة العربية لتوراة السامريين، سفر الخروج (١٦: ٣١)، ج١، ص٣٣٦.

<sup>(</sup>٤) سفر العدد (١١: ٧).

<sup>(</sup>٥) الفصل في الملل والأهواء والنحل، ج١، ص١٢٣.

<sup>(</sup>٦) انظر: كل المعجزات في الكتاب المقدس، ص٧٨.

<sup>(</sup>٧) انظر: مصدر سابق، ص٧٨.

لقد توافقت التوراة مع ما ورد ذكره في القرآن الكريم في معجزة المن والسلوى، فقد ذكرت السلوى مع المن في القرآن الكريم عند تعداد النعم التي أنعم الله بها على بني إسرائيل، وقد أكد سبحانه وتعالى أنهما من طيبات الرزق، كما جاء في قوله تعالى: ﴿ يَبَنِي إِسْرَهُ مِلَ قَدْ أَنْجَيْنَكُمْ مِنْ عَدُوكُمْ وَوَاعَدْنَكُمْ جَانِبَ الطُّورِ ٱلْأَيْمَنَ وَنَزَّلْنَا عَلَيْكُمُ ٱلْمَنَ وَالسَّلْوَى اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ عَمْرِي عَلِلْ عَلَيْكُمُ الْمَنَ وَالسَّلُوكُ اللهِ اللهِ عَلَيْكُمُ وَلا تَطْغَواْ فِيهِ فَيَحِلَّ عَلَيْكُمْ عَضَبِي وَمَن يَعْلِلْ عَلَيْهِ عَضَبِي فَقَدْهُوى ﴾ (طه: ٨٠- ٨٠).

وقد تكرر ذكر المن والسلوى في موضعين آخرين في سورة البقرة آية ٥٧، وسورة الأعراف آية ١٦٠.

لم يقع تعارض بين مواصفات المن والسلوى في القرآن الكريم، فهو يتنزل كل ليلة أبيض كالثلج حلو كالعسل، فكانوا يأخذوا منه ما يكفيهم ولا يدخرون لغدهم الذي فيه يسبتون علماً بأن أول دخول السبت يتزامن مع غروب شمس الجمعة (١).

أما السلوى، قال الله تعالى لأطعمنهم أقل الطير لحماً، فهي طير حمر، يقول الله تعالى في محكم آياته: ﴿ كُلُوا مِن طَيِّبَتِ مَا رَزَقَتْكُمْ وَلا تَطْغَوْا فِيهِ فَيَحِلَّ عَلَيْكُمْ عَضَبِي وَمَن يَكِللَ عَلَيْهِ عَضَبِي وَمَن يَكِللَ عَلَيْهِ عَضَبِي وَمَن يَكِللَ عَلَيْهِ عَضَبِي ﴾ (طه: ٨١ )، إن الله رزقهم المن والسلوى وجعله رزقاً طيباً حلالاً، ولكنه أمرهم أن لا يطغوا فيه ولا يعصوا الله، فخالفوا أمره، ولو لم يفعلوا لدامت عليهم نعمة الله (٢١)، قال تعالى: ﴿ وَظُلَّلْنَا عَلَيْهِمُ ٱلْعَنَى مَا طَلَمُونَا وَلَكِن كَانُوا أَنفُسَهُم يَظْلِمُونَ ﴾ (الأعراف: ١٦٠). فهم لم يضروا الله ولم ينقصوا من ملكه شيء، ولكنهم ضروا أنفسهم بعصيانهم أمر الله، عن سعيد بن زيد عن المصطفى ﷺ الكَمْأَةُ مِنَ المَنّ، وَمَاوُهَا شِفَاءُ العَيْنِ "(٣) يعني أن المن عطاء من الله تعالى، ولكنهم قطعوا رزقهم الذي كان ينزل عليهم بلا كلفة ولا حساب ولا مؤونة ولا مشقة في الدنيا ولا تتبعة (٤)، فما رعوا نعم الله حق رعايتها، ولا قاموا بشكرها، وضجر كثير منهم فلم يطيقوا حبس أنفسهم على طعام واحد، فطلبوا من موسى الشي أن يطلب من ربه أن يبدلهم بما نتبت الأرض من

<sup>(</sup>۱) انظر: التفسير الواضح، محمد محمود الحجازي، ج۱، ص۷۷۸دار الجيل الجديد، ط۱۱، ۱۶۱۳ ه.، بيروت.

<sup>(</sup>٢) انظر: المنتخب في تفسير القرآن الكريم، لجنة من علماء الأزهر، ص ٤٦٤، المجلس الأعلى للشئون الإسلامية، طبع مؤسسة الأهرام، ط١١،٦،١٦ هـ - ١٩٩٥ م، مصر.

<sup>(</sup>٣) صحيح البخاري، كتاب تفسير القرآن، بَابُ ﴿ وَلَمَّا جَأَةَ مُوسَىٰ لِمِيقَنِنَا وَكُلَّمَهُ، رَبُّهُ، ﴾ (الأعراف: ١٤٣) ، ج٦، ص٥٩، ح ٤٦٣٩.

<sup>(</sup>٤) انظر: مغالطات اليهود، ص١٧٦.

بقلها وقثائها وفومها وعدسها وبصلها، فقرعهم موسى ووبخهم وأنبهم على هذا (١)، قال تعالى على لسان موسى السلام على الله وَإِذْ قُلْتُمْ يَهُمُوسَىٰ لَن نَصْبِرَ عَلَى طَعَامِ وَبِحِدٍ فَأَدْعُ لَنَا رَبَّك يُحْرِجْ لَنَا مِتَا تُنْبِتُ لِسان موسى السلام من الله وَقَلَ إِنهُ وَيُعْمِلُهُ الله وَيَعْمَلِها وَعَدَسِهَا وَبَعْمَلِها قَالَ أَتَسْتَبْدِلُونَ الّذِي هُو أَذْنَ بِالله فَي الله وَيَعْمَلِها وَعَدَسِها وَبَعْمَلِها قَالَ أَتَسْتَبْدِلُونَ الله وَيَعْمَلِها وَعَدَسِها وَبَعْمَلِها وَعَمْرِيتَ عَلَيْهِمُ الله وَيَعْمَلُها وَعَدَسِها وَبَعْمَلِها وَعَدَسِها وَبَعْمَلِها وَعَمْرِيتَ عَلَيْهِمُ الله وَيَعْمَلُونَ وَبَعْمَلِها وَعَدَسِها وَيَعْمَلُها وَعَدُونَ وَعَمْرِيتَ عَلَيْهِمُ الله وَيَعْمَلُونَ وَعَلَيْهِمُ الله وَيَعْمَلُونَ الله وَالله وَيَعْمَلُونَ الله وَيَعْمَلُونَ الله وَيَعْمَلُونَ الله وَيَعْمَلُونَ الله وَيَعْمَلُونَ الله وَيَعْمَلُونَ الله وَنْ الله وَيَعْمُونُ وَلِهُ الله وَيَعْمُونُ وَلِهُ وَيَعْمُونُ وَلِهُ الله وَيَعْمُونُ وَلِهُ الله وَيَعْمُونُ وَلِهُ وَلِهُ الله وَيَعْمُونُ وَلِهُ وَيَعْمُونُ وَلِهُ وَالله وَيَعْمُونُ وَلِهُ الله وَيَعْمُونُ وَلِهُ وَالله وَيَعْمُونُ وَلِهُ وَلِهُ الله وَيَعْمُونُ وَلِهُ الله وَيَعْمُونُ وَلِهُ وَالله وَالله وَالله وَالله وَالله وَالله وَالله والله وَالله والمنافِقُ والله والمنافِقُ والله والله والمنافِقُ المنا

فهذا يدل على أنهم لن ينتهوا عما نهوا عنه، كما قال تعالى: ﴿ وَلَا تَطْغَوْاْ فِيهِ فَيَحِلَّ عَلَيْكُوْ غَضَيِيٌّ وَمَن يَعَلِلْ عَلَيْهِ غَضَيِي فَقَدْ هَوَىٰ ﴾ (طه: ٨١)، فحل عليهم غضب الجبار، ولكن الله فرج هذا الوعيد الشديد بالرجاء لمن أناب وتاب ولم يستمر على متابعة الشيطان فقال تعالى: ﴿ وَإِنِي لَغَفَّارٌ لِينَ تَابَ وَءَامَنَ وَعَمِلَ مَبْلِحًا ثُمَّ ٱهْتَدَىٰ ﴿ (طه: ٨٢)(٢).

أما الخلافات التي وردت بين التوراة والقرآن فهي: متى حلّ على بني إسرائيل غضب الشي وتوقف نزول المن والسلوى عليهم، تذكر التوراة أن بني إسرائيل عاشوا في سيناء أربعين سنة يأكلون المن والسلوى حتى جاؤوا إلى تخوم أرض كنعان العامرة، أي: إلى مشارف أرض فلسطين، وقبل أن يطلب منهم الدخول الأرض المقدسة وقبل أن يمتنعوا، فتُحرم عليهم ويُحكم عليهم بالتيه أربعين سنة، ولكن الصحيح أن ذلك كان في بادئ الأمر خلال مسيرهم في الصحراء، وهي مدة قصيرة قبل التيه والتحريم ثم تذمروا ولم يصبروا على طعام واحد حتى أتوا الأرض العامرة، أما سنين التيه الأربعين فلم يكن ينزل عليهم شيء؛ بل كانوا يأكلون البصل والعدس ونحوها(٢).

إذاً فروايات المن التي جاءت في العهد القديم والتوراة السامرية فيها خلاف وتضارب بين نصوصها؛ فتارة يرويها أنها كالعسل وتارة يرويها بأنها قطائف بالزيت<sup>(٤)</sup>، ولكن القرآن الكريم كان واضحاً في روايته عن المن بأنها كالعسل.

<sup>(</sup>١) انظر: المنتخب في تفسير القرآن الكريم، ص١٥.

<sup>(</sup>٢) انظر: صفوة التفاسير، ج٢، ص٢٢٢، فتح القدير، ج٣، ص٤٤٧ - ٤٤٨، ط١.

<sup>(</sup>٣) انظر: مغالطات اليهود، ص١٧٨.

<sup>(</sup>٤) انظر: التناقض في التوراة وأثره في الأعمال السلبية لليهود، ص١٤٩.

ولكن العهد القديم والتوراة السامرية جاءت متفقة مع القرآن الكريم، بأمر الله لبني إسرائيل بأن يأخذوا من المن والسلوى على قدر حاجتهم وأن لا يعصوا الله، ولكنهم تمردوا عليه وأرادوا أن يستبدلوا الذي هو أدنى بالذي هو خير.

روايات اليهود المتضاربة أدت مؤخراً إلى تشكيك الباحثين بمعظم روايات توراتهم.

#### ثالثاً: معجزة انفلاق الحجر بين التوراة والقرآن.

بعد أن أنعم الله على بنو إسرائيل تحلية مياه المارة والمن والسلوي، تذكر التوراة أنهم ارتحلوا من برية سين ونزلوا في رفيديم (١): [ارْتَحَلَ كُلُّ جَمَاعَةِ بَنِي إسْرَائِيلَ مِنْ بَرِّيَّةِ سِين ... وَنَزَلُوا فِي رَفِيدِيمَ. وَلَمْ يَكُنْ مَاءٌ لِيَشْرَبَ الشَّعْبُ. فَخَاصَمَ الشَّعْبُ مُوسِنَى وَقَالُوا: «أَعْطُونَا مَاءً لِنَشْرَبَ.» فَقَالَ لَهُمْ مُوسَى: «لَمَاذَا تُخَاصِمُونَنِي؟ لَمَاذَا تُجَرِّبُونَ الرَّبِّ؟» وَعَطْشَ هُنَاكَ الشَّعْبُ إِلَى الْمَاء، وَتَذَمَّرَ الشُّعْبُ عَلَى مُوسِنَى وَقَالُوا: «لِمَاذَا أَصْعَدْتَنَا مِنْ مِصْرَ لِتُمِيتَنَا وَأَوْلاَدَنَا وَمَوَاشِينَا بِالْعَطَشِ؟» فَصرَخَ مُوسَى إِلَى الرَّبِّ قَائِلاً: «مَاذَا أَفْعَلُ بِهِذَا الشَّعْبِ؟ بَعْدَ قَلِيلِ يَرْجُمُونَنِي». فَقَالَ الرَّبُ لِمُوسَى: «مُرَّ قُدَّامَ الشَّعْبِ، وَخُذْ مَعَكَ مِنْ شُنيُوخِ إِسْرَائِيلَ. وَعَصَاكَ الَّتِي ضَرَبْتَ بِهَا النَّهْرَ خُذْهَا فِي يَدِكَ وَإِذْهَبْ. هَا أَنَا أَقِفُ أَمَامَكَ هُنَاكَ عَلَى الصَّخْرَةِ فِي حُوريبَ، فَتَضْربُ الصَّخْرَةَ فَيَخْرُجُ مِنْهَا مَاءٌ لِيَشْرَبَ الشَّعْبُ». فَفَعَلَ مُوسنَى هكذَا أَمَامَ عُيُونِ شُيُوخِ إِسْرَائِيلَ. وَدَعَا اسْمَ الْمَوْضِع «مَسَّةَ وَمَرِيبَةَ» مِنْ أَجْلِ مُخَاصَمَةِ بَنِي إِسْرَائِيلَ، وَمِنْ أَجْلِ تَجْرِيَتِهِمْ لِلرَّبِّ قَائِلِينَ: «أَفِي وَسُطِنَا الرَّبُ أَمْ لاَ؟»](٢)، وأكدت التوراة السامرية على هذا النص: [ورجل كل جماعة بنو إسرائيل من برية سين لمراحلهم عن أمر الله ونزلوا في رفيديم وليس ما لشرب القوم، فشاجر القوم موسى وقال أعطينا ما لنشرب فقال لهم موسى لم تختصموني ولم تمتحنوا الله، وعطش هناك القوم فشغب القوم على موسى وقالوا لم اصعدتنا من مصر لإماتتي وأولادي ومواشى بالعطش، فصرخ موسى إلى الله قلاً ما أصنع للشعب ...، وقال الله لموسى أعبر بين يدي القوم وخذ معك شيوخ إسرائيل وعصاتك التي ضربت بها الخليج تأخذ بيدك وتمضى، هوذا أنا قايم بين يديك هناك على الصخر في حوريب فتضرب الصخر فيخرج منه ماء ويشرب القوم فصنع كذلك موسى بمشاهدة شيوخ إسرائيل، ...](").

<sup>(</sup>۱) اسم عبري معناه متسعات، وهي محلة لبني إسرائيل بين برية سين وسيناء، حطوا فيها رحالهم أثناء ارتحالهم في البرية، فالمكان غير معروف على وجه التحقيق ولعلها في وادي رفايد شمال غربي جبل موسى وهناك وادي ردوا، وهو مجري مياه باردة، قاموس الكتاب المقدس، ص ٤٠٨.

<sup>(</sup>۲) سفر الخروج (۱۷: ۱- ۷)، انظر: العهد القديم يتكلم، ص۱۷، موسى كليم الله، ص٣٣- ٣٥، السنن القويم في تفسير العهد القديم، ج١، ص٣٨٣- ٣٩٧، دائرة المعارف الكتابية، ج٧، ص٧٣.

<sup>(</sup>٣) الترجمة العربية لتوراة السامريين، سفر الخروج (١٧: ١- ٧)، ج١، ص٣٣٧- ٣٣٨.

لقد وافق نص سفر الخروج ما ورد ذكره في القرآن الكريم موافقة شكلية حين خرج موسى مع بني إسرائيل من مصر وتذمروا لعدم وجود الماء، فطلب موسى من ربه السقيا لقومه، فاستجاب له، وأمر أن يضرب حجراً معيناً بعصاه (۱)، قال تعالى: ﴿ وَإِذِ ٱسْ تَسْعَىٰ مُوسَىٰ لِقَوْمِهِ، فَقُلْنَا ٱضْرِب له، وأمر أن يضرب حجراً معيناً بعصاه (۱).

ولكن العهد القديم والتوراة السامرية خالفت القرآن الكريم؛ بأنها لم تذكر أن بعد ضرب الحجر سوف ينفجر منه اثنتا عشرة عيناً بعدد أسباط بني إسرائيل<sup>(۲)</sup> كما ذكر القرآن الكريم في قوله تعالى: ﴿ فَانفَجَرَتْ مِنْهُ آثَنَا عَشْرَةَ عَيْناً قَدْ عَلِمَ كُلُّ أُنَاسٍ مَشْرَيَهُ مُّ كُلُواً وَاللَّهُ مَنْ الكَوْرِاةِ وَرَدْت ذكر الاثنتا عشر عينا حين وَلاَت عَثْراً فِي اللَّهِ وَهُنَاكَ اثْنَتا عَشْرةَ عَيْنَ مَاءٍ وَسَبْعُونَ نَخْلَةً. فَنَزَلُوا هُنَاكَ عِنْدَ الْمَاءِ] (٣) فمن تحريف بني إسرائيل وتزييفهم الحق أنهم نفوا فعل المعجزة على يد نبي الله موسى، فنصّهم التوراتي يبين وجود عيون الماء جاهزة؛ فهذا دليل على التحريف الواضح والبين لنصوصهم.

### المطلب الثالث المغالطات التوراتية

- ١. الاختلاف بين التوراة السامرية و العهد القديم في نوع بعض المعجزات.
- عدد المعجزات الواردة في العهد القديم والتوراة السامرية اثنتا عشرة معجزة، وهذا مخالف لعددها في القرآن الكريم بأنها تسع آيات.
  - ٣. الرب يأمر هارون بفعل جميع الضربات بعصاه.
  - ٤. سماع فرعون نبأ صنع هارون لبعض المعجزات أمام بني إسرائيل فرغب مشاهدتها.
    - ٥. قدرة السحرة على تقليد موسى العلا في معجزة العصا.
    - ٦. إغفال التوراة عن إيمان السحرة بعدما ألقى موسى عصاه.
    - ٧. أغفلت التوراة تهديد فرعون للسحرة عندما علم بإيمانهم ووعدهم بالقتل.
      - ٨. عدم خوف السحرة من فرعون وتمسكهم بالتوحيد.

<sup>(</sup>۱) فتح القدير، ج۱، ص۱۰۷، ط۱.

<sup>(</sup>٢) الدر المنثورج١، ص١٧٥.

<sup>(</sup>٣) سفر الخروج ( ١٥: ٢٧).

- 9. اختلاف واضح بين نص العهد القديم بوصف معجزة اليد بأنها برصاء كالثلج، وبين نص التوراة السامرية بأنها كالثلج، أي بيضاء كما ذكر القرآن الكريم الذي توافق مع التوراة السامرية.
- ١٠. تتاقض واضح بين نص العهد القديم الذي يذكر في معجزة الدم عن ضرب مياه النهر، أما في نص التوراة السامرية ضرب مياه الخليج، وهناك فرق بين النهر والخليج.
- ١١. معجزة الدم يسقط مفعولها حينما يدفع المصري لليهودي ثمن المياه التي يريد أن يشربها، لذا أصبح اليهود أثرياء.
  - ١٢. انقلاب الماء إلى دم ليست حقيقة، لكنها من فعل الفيضان.
    - ١٣. قدرة السحرة على تقليد موسى اللَّهِ في معجزة الدم.
  - ١٤. قدرة السحرة على تقليد موسى الطِّين في معجزة الضفادع لتوفرها بكثرة في الطبيعة.
- 10. عدم ذكر معجزة الطوفان والقمّل في العهد القديم بشكل صريح، ولكن يقابل معجزة الطوفان ضربة البرد، ومقابل معجزة القمّل الذي ذكرته التوراة السامرية بشكل صريح وموافق للقرآن الكريم كانت معجزة الذباب والبعوض.
- 17. لم تذكر التوراة معجزة نقص الثمرات والسنين، ولكن جاء ذلك من خلال سياقهم للضربات حين أصاب البرد والجراد المزروعات مما أدي إلى إتلافها.
  - ١٧. لم تذكر التوراة معجزة الرجز التي وردت في القرآن الكريم.
- ١٨. اعتراف السحرة بفشلهم على عدم تقليد موسى السلام في ضربة البعوض، وهذا دليل على
   كذبهم وتحريفهم.
  - 19. عدم ورود معجزة البعوض والذباب في التوراة السامرية والقرآن الكريم.
- ٢٠. لم يذكر القرآن الكريم معجزة موت المواشي، ولكن تلاحظ الباحثة أنها مشابهة لمعجزة الطمس.
  - ٢١. انتشار الدمامل في كل أرض مصر.
  - ٢٢. جعل الرب معجزة الظلام لغرض إلهي، وذلك ليبين الفرق بين شعبه والأقوام الآخرين.
    - ٢٣. عدم ورود معجزة الظلام في القرآن الكريم.
    - ٢٤. لم ترد ضربة هلاك الأبكار في القرآن الكريم.

- ٢٥. كيفية شق البحر تذكرها التوراة بشكل مفصل وبعدة روايات، ولكن القرآن الكريم ذكرها دون تفصيل.
- 77. لم تتوه التوراة إلى نجاة فرعون ببدنه، وذكروا سبب عدم نجاته ببدنه؛ حتى لا يسجل له تاريخ أسود، وهذا مناقض للقرآن الكريم.
  - ٢٧. لم ترد معجزة تحلية مياه مارة في القرآن الكريم.
- ٢٨. إبطال معجزة انفلاق الحجر في التوراة، بإيجاد موسى الله في إيليم اثنتي عشرة عيناً من الماء جاهزة بدون ضربه للحجر.
  - ٢٩. تعدد مواصفات المن في التوراة؛ مما يعنى تحريف التوراة الواضح في النصوص.

الخاتمة النتائج والتوصيات

#### الخاتمة

اللهم لك الحمد كما ينبغي لجلال وجهك وعظيم سلطانك، لا إله إلا أنت سبحانك، والصلاة والسلام على نبيك ورسولك محمد صل الله عليه وسلم وعلى آله وصحبه أجمعين.

وقد قسمت الخاتمة إلى قسمين:

القسم الاول: أهم النتائج التي توصلت إليها الباحثة:

#### وهذا بيان لأبرز نتائج البحث التي توصلت إليها:

- ا. جعلوا المعجزة بدلاً من أن تكون سبباً في تصديق الرسول، أصبحت سبباً في تكذيبه؛
   اليتسنى لهم ادعاء النبوة.
- ٢. عد اليهود الظواهر الطبيعية تحت بند المعجزات، وليتمكن أي شخص الوصول إلى مرتبة النبوة.
  - ٣. النبوة تكتسب اكتساباً بالالتحاق بمدارس الأنبياء، أو ملازمتهم، وغيرها من أمور.
- عدم التفريق بين النبي والكاهن والعراف والمشعوذ، فيصبح بذلك النبي كاهن وعراف ويوصلوه في النهاية لدرجة الإجرام، وفعل أشنع الفواحش والموبقات.
- أهان اليهود أنبياء الله واتهموهم بفعل جميع الرذائل المنافية للفطرة السليمة؛ وذلك ليبرروا لأنفسهم فعل الرذائل.
  - ٦. جعل اليهود النبوة وظيفة يتقاضون عليها الأجور.
  - ٧. تحريفهم الظاهر والكاذب للأسباب الحقيقية للموضوعات.
  - ٨. حذفهم للقصص التي تبين نزاهة الأنبياء، وأنهم القدوة الحسنة وعلى حسن خُلقهم وخَلقهم.
- ٩. إنكارهم للتوحيد، وحبهم للوثنية كان ظاهر، فالله بعث أنبياءه لإعلاء كلمة الحق ونشر التوحيد.
  - ١٠. وصفوا الأنبياء بعدم التأدب في مخاطبتهم لرب العالمين، واحتجاجهم على أوامر الله.
    - ١١. تجسيد الذات الإلهية.
    - ١٢. وصف موسى الكيلة بالألوهية.
- 17. حذف كثير من القصص الأساسية والمهمة والتي فيها كثير من العبر وتدل على التوحيد؛ لتضليل الناس وإبعادهم عن الحق.

الخاتمة النتائج والتوصيات

- ١٤. تجرؤهم على الله، برؤية الرب عياناً بدون حجاب.
- ١٥. أمر الرب أنبياءه وشعبه بفعل الفواحش والمعاصى.
- ١٦. اتهام أنبياء الله بتحريض الناس على أن يتخذوا إله من دون الله.
- ١٧. ذكر التوراة أمور لم يذكرها القرآن الكريم، ونحن المسلمين لا نصدق ولا نكذب أهل الكتاب، وانما نتوقف عليها.
  - ١٨. تحريفهم الواضح والصريح في عدد ونوع المعجزات.
    - ١٩. تضارب روايات التوراة مع بعضها.
- ٢. إهمال الرب لمهمة النبي والاستعانة بغيره لفعل ما يريد، كما حصل في إلغاء الرب لمهمة موسى الله وإسناد الأمر إلى هارون ليفعل المعجزات.
  - ٢١. التحريف الواضح في ذات المعجزة وتحريفها بشكل لا يليق بها كمعجزة.
- ٢٢. زندقة اليهود في تحريفهم للأمور وطرقهم الملتوية؛ لتضليل الناس وابعادهم عن الحق،
   لإنكار نبوة الأنبياء وإبطال المعجزات.
  - ٢٣. اعتبروا الله إله خاص بالعبرانيين وأنهم شعب الله المختار.

#### القسم الثاني: التوصيات:

#### أوصى الباحثين بما يلى:

- الرجوع إلى الكتب العبرية وترجمتها واستخراج ما فيها من معلومات لم تتمكن الكتب المتاحة لدينا بالعربية أن تبينها.
- لابد من تعلم اللغة العبرية وخاصة في قسم مقارنة الأديان؛ ليتسنى للباحثين الرجوع إلى
   الكتب العبرية والأخذ من مصادرها الأصلية.
  - ٣. تدريس تاريخ اليهود ومعتقداتهم بشكل تفصيلي ودقيق.
- 3. تصنيف سيرة سيدنا موسى الكلافي في بحوث متسلسلة، وتدريسها ليتسنى للقارئ من خلال الدراسة بيان أصل اليهود، بعدم أحقيتهم في فلسطين والأرض المقدسة، وذلك حين رفض اليهود دخول الأرض المقدسة التي سكنها قبلهم اليبوسيون والكنعانيون والفينيقيون.

الخاتمة النتائج والتوصيات

وبعد: فقد بذلت في هذ البحث قدر وسعي، ومبلغ طاقتي، ومع ذلك فإني لم أوف الموضوع حقه، فما كان في البحث من صواب فمن الله وحده وبتوفيقه وفضله، وما كان فيه من خطأ فمن نفسي، وأستغفر الله منه، وجزي الله خيراً من رأى فيه اختلافاً فأرشدني إليه، أو رأى خطأ فدلني على تصويبه أو صوبه.

وفي الختام: أحمد الله تعالى وأشكره على منه وكرمه وجوده وإحسانه، وأسأله سبحانه وتعالى أن يجعلنا هداة مهتدين غير ضالين ولا مضلين.

# الفهارس العامة

## وتشتمل على:

أولاً: فهرس الآيات القرآنية.

ثانياً: فهرس الأحاديث النبوية.

ثالثاً: فهرس العهد القديم.

رابعاً: قائمة المصادر والمراجع.

خامساً: فهرس الموضوعات.

# أولاً: فهرس الآيات القرآنية

| الصفحة    | رقمها  | طرف الآية                                                                                                      |  |
|-----------|--------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--|
|           |        | الفاتحة                                                                                                        |  |
| ۲.٥       | ۲      | ﴿ سَيغَنْ عَلَىٰ الْعَالَةِ عَلَىٰ الْعَالَةِ عَلَىٰ الْعَالَةِ عَلَىٰ الْعَلَىٰ الْعَلَىٰ الْعَلَىٰ           |  |
|           | البقرة |                                                                                                                |  |
| ٤٨        | ٣٧     | ﴿ فَلَلَقِّنَ ءَادَمُ مِن زَيِّهِ عَكِمَنتٍ فَنَابَ عَلَيْهُ إِنَّهُ هُوَ النَّوَّابُ أَرَّحِيمُ الس           |  |
| 1.1       | ٤٩     | ﴿ وَإِذْ نَجَيَّ نَاكُم مِّنْ ءَالِ فِرْعَوْنَ يَسُومُونَكُمْ سُوَّةَ ٱلْعَذَابِيُذَ بِحُونَ أَبْنَآءَ كُمْ    |  |
| 100       | 01     | ﴿ وَإِذْ وَعَدْنَامُوسَى أَرْبَعِينَ لَيْلَةً ثُمَّ أَتَّخَذْتُمُ ٱلْمِجْلَ مِنْ بَعْدِهِ وَأَنتُمْ ظَالِمُونَ |  |
| 100       | 0 {    | ﴿ وَإِذْ قَالَ مُوسَىٰ لِقَوْمِهِ عِنَقَوْمِ إِنَّكُمْ ظَلَمْتُمْ أَنفُسَكُم إِلِّغَاذِكُمُ ﴾                  |  |
| 104       | 00     | ﴿ يَكُمُوسَىٰ لَن نُّوْمِنَ لَكَ حَقَّىٰ نَرَى ٱللَّهَ جَهْ رَهَ قَأَخَذَ تَكُمُ ﴾                             |  |
| .۲٦٧ .۲٦٠ | ٦٠     | ﴿ وَإِذِ ٱسْتَسْقَىٰمُوسَىٰ لِقَوْمِهِ - فَقُلْنَا ٱضْرِب يِعَصَاكَ ٱلْحَجَرَ ﴾                                |  |
| 777       |        |                                                                                                                |  |
| 770       | ٦١     | ﴿ وَإِذْ قُلْتُمْ يَكُمُوسَىٰ لَن نَصْبِرَ عَلَىٰ طَعَامِ وَرَحِدٍ فَأَدْعُ لَنَارَيِّكَ يُحْفِرِجْ لَنَا      |  |
| 101       | ٦٣     | ﴿ وَإِذَا خَذْنَا مِيثَنَقَكُمْ وَرَفَعْنَا فَوْقَكُمُ ٱلطُّورَ خُذُوا مَا ءَاتَيْنَكُم بِقُوَّةٍ وَٱذْكُرُوا  |  |
| 104       | ٧٥     | ﴿ أَفَنَظَمَعُونَ أَن يُؤْمِنُواْلَكُمْ وَقَدْ كَانَ فَرِيقُ مِنْهُمْ يَسْمَعُونَ كَلَمَ ٱللَّهِ ثُمَّ         |  |
| 711       | ٧٩     | ﴿ فَوَيْلٌ لِلَّذِينَ يَكُنُبُونَ ٱلْكِنَبَ بِأَيْدِ بِهِمْ ثُمَّ يَقُولُونَ هَاذَا مِنْ عِندِ ٱللَّهِ         |  |
| 7.7       | ٨٧     | ﴿ وَلَقَدْءَ اتَّيْنَا مُوسَى ٱلْكِئَنَ وَقَفَّيْ نَامِنْ تَعْدِهِ وَإِلْرُسُلِّ وَءَاتَيْنَا عِيسَى ﴾         |  |
| ٦١        | 1.7    | ﴿ وَاتَّبَعُوا مَا تَنْلُوا الشَّيَطِينُ عَلَى مُلْكِ سُلَيْمَانٌّ وَمَا كَفَرَسُلَيْمَانُ ﴾                   |  |

| الصفحة    | رقمها | طرف الآية                                                                                                                                        |
|-----------|-------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ٤٦        | 1.0   | ﴿ وَاللَّهُ يَخْنَصُ بِرَحْ مَرْهِ مِن يَشَاءُ وَاللَّهُ ذُو ٱلْفَصِّلِ ٱلْعَظِيمِ ﴾                                                             |
| ٣٧        | 7 £ 7 | ﴿ أَلَمْ تَرَ إِلَى ٱلْمَلِامِنَ بَنِيٓ إِسْرَةِ بِلَ مِنْ بَعْدِمُوسَىۤ إِذْ قَالُوالِنَبِي ٓ لَهُمُ ﴾                                          |
|           |       | آل عمران                                                                                                                                         |
| ٧٣        | ٣     | ﴿ زَلَ عَلَيْكَ ٱلْكِئْبَ بِٱلْحَقِّ مُصَدِّقًا لِمَا بَيْنَ يَدَيْهِ وَأَنزَلَ ٱلتَّوْرَينةَ وَٱلْإِنجِيلَ (٣)                                  |
| ١         | 19    | ﴿ إِنَّ ٱلدِّينَ عِنْدَاللَّهِ ٱلْإِسْلَامُ وَمَا ٱخْتَلَفَ ٱلَّذِينَ أُوتُواْ ٱلْكِتَابَ                                                        |
| 101       | ٧٩    | ﴿ مَاكَانَ لِبَشَرِ أَن يُؤْتِيهُ ٱللَّهُ ٱلْكِتَنبَ وَٱلْحُكُمَ وَٱلنَّابُوَّةَ ثُمَّ يَقُولَ لِلنَّاسِ ﴾                                       |
| ٣٨        | 11.   | ﴿ كُنتُمْ خَيْرَ أُمَّةٍ أُخْرِجَتْ لِلنَّاسِ تَأْمُرُونَ بِٱلْمَعْرُوفِ وَتَنْهَوْنَ عَنِ ﴾                                                     |
| ۳.        | 189   | ﴿ وَلَا تَهِنُوا وَلَا تَعْزَنُوا وَأَنتُمُ ٱلْأَعْلَوْنَ إِن كُنتُم تُتُومِنِينَ ﴿ ﴾                                                            |
| النساء    |       |                                                                                                                                                  |
| ۲٤.       | ٨٢    | ﴿ أَفَلَا يَتَدَبَّرُونَ ٱلْقُرْءَانَّ وَلَوْكَانَ مِنْ عِندِغَيْرًا لِلَّهِ لَوَجَدُواْفِيهِ ٱخْيِلَا فَاكَثِيرًا اللهُ ﴾                       |
| ٦٨ ، ٤٨   | 178   | ﴿ وَكُلَّمَ ٱللَّهُ مُوسَىٰ تَكِلِمًا ﴾                                                                                                          |
| ۹۰،۷۸     | 170   | ﴿ رُّسُلًا مُّبَشِّرِينَ وَمُنذِرِينَ لِتَلَّايَكُونَلِلنَّاسِ عَلَى ٱللَّهِ حُجَّةُ ابْعَدَ ٱلرُّسُلِِّ ﴾                                       |
| المائدة   |       |                                                                                                                                                  |
| 177       | 71    | ﴿ يَنَقُوْمِ ادْخُلُواْ ٱلْأَرْضَ ٱلْمُقَدَّسَةَ ٱلَّتِي كَنَبَ ٱللَّهُ لَكُمْ وَلَا نَرْنَدُواْ عَلَىٓ أَدْبَارِكُوفَنَنقَلِبُواْ خَلِسِرِينَ ﴾ |
| ۱۲۳، ۳۲۱  | 77    | ﴿ قَالَ رَجُلَانِ مِنَ ٱلَّذِينَ يَخَافُونَ آنَعُمَ ٱللَّهُ عَلَيْهِمَا ٱدْخُلُواْ عَلَيْهِمُ ﴾                                                  |
| ۲۲۱، ۱۲۳، | 7 £   | ﴿ قَالُواْ يَكُمُوسَىٰۤ إِنَّا لَنَ نَذُخُلُهَ ٓ أَبَدًا مَّا دَامُواْ فِيهَا ۖ فَأَذْهَبُ أَنتَ وَرَبُّكَ                                       |
| ١٦٤       |       |                                                                                                                                                  |

| الصفحة  | رقمها | طرف الآية                                                                                                                                 |
|---------|-------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ١٦٢     | 70    | ﴿ رَبِّ إِنِّي لَا آَمُلِكُ إِلَّا نَفْسِى وَأَخِي فَأَفْرُقَ بَيْنَنَا وَبَيْنَ الْقَوْمِ ٱلْفَنسِقِينَ ١٠٠٠ ﴾                           |
| ١٦٤     | 47    | ﴿ قَالَ فَإِنَّهَا مُحَرَّمَةً عَلَيْهِمْ أَرْبَعِينَ سَنَةً يُتِيهُونَ فِي ٱلْأَرْضِ فَلَا تَأْسَ عَلَى ﴾                                |
| ٣٨      | ٤٤    | ﴿ إِنَّا أَنْزَلْنَا ٱلتَّوْرَنِةَ فِيهَا هُدًى وَثُورٌ يَعَكُمُ بِهَا ٱلنَّبِيتُونَ ٱلَّذِينَ ﴾                                          |
| 00 (0,  | ٦٧    | ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلرَّسُولُ بَلِغٌ مَا ٱنْزِلَ إِلَيْكَ مِن رَّيِكَ ۚ وَإِن لَّمْ تَفْعَلْ فَمَا بَلَّغْتَ رِسَا لَتَكَأَّر ﴾               |
| ٩٧ ، ٨٤ | ٧٥    | ﴿ مَّا ٱلْمَسِيحُ ٱبِّنُ مَرْيَهَ إِلَّا رَسُولٌ قَدْ خَلَتْ مِن قَبْ إِدِٱلرُّسُلُ وَأَمُّهُ وَصِدِّيقَ أَنَّ ﴾                          |
| ٣٨      | ٧٨    | ﴿ لُعِنَ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ مِنْ بَنِي إِسْرَتِهِ يلَ عَلَىٰ لِسَكَانِ دَاوُدَ وَعِيسَى ٱبْنِ ﴾                                          |
| ٥٨      | 91    | ﴿ إِنَّمَا يُرِيدُ ٱلشَّيْطَانُ أَن يُوقِعَ بَيْنَكُمُ ٱلْعَدَوَةَ وَٱلْبَعْضَآةَ فِٱلْخَمْرِ وَٱلْمَيْسِرِ                               |
| 90.57   | 111   | ﴿ وَإِذْ أَوْحَيْتُ إِلَى ٱلْحَوَارِبِّ نَ أَنْ ءَامِنُواْ بِ وَبِرَسُولِي قَالُوّاْ ءَامَنّا ﴾                                           |
| ٩٨      | ۱۱٦   | ﴿ وَإِذْ قَالَ ٱللَّهُ يَنْعِيسَى ٱبْنَ مَرْيَمَ ءَأَنتَ قُلْتَ لِلنَّاسِ ٱتَّخِذُونِ وَأُمِّى إِلَنَهَ يَنِ مِن دُونِ … ﴾                |
|         |       | الأنعام                                                                                                                                   |
| ۸۳      | ٨     | ﴿ وَقَالُوا لَوَلَا أُنزِلَ عَلَيْهِ مَلَكً ۗ وَلَوَ أَنزَلْنَا مَلَكًا لَقُضِى ٱلْأَمْنُ ثُمَّ لَا يُنظَرُونَ                            |
| ٧٨      | ٣٢    | ﴿ وَمَا ٱلْحَيَوْةُ ٱلدُّنْيَ ٓ ۚ إِلَّاكِبُ وَلَهُ وُّ كِلدَّا أَرُا لَآخِرَةُ خَيْرٌ لِلَّذِينَ يَنَّقُونَ أَ أَفَلاَتَمْقِلُونَ ١٣٠٠ ﴾ |
| **      | ٣٣    | ﴿ لَا يُكَاذِّبُونَكَ ﴾                                                                                                                   |
| ۱۲، ۲۲، | ۹.    | ﴿ أُوْلَيْكَ الَّذِينَ هَدَى اللَّهُ فَيِهُ دَمْهُمُ افْتَدِهُ قُلْ لَا آسْعَلُكُمْ ﴾                                                     |
| ٧٨      |       |                                                                                                                                           |
| ٧٣      | 91    | ﴿ وَمَاقَدَرُواْ ٱللَّهَ حَقَّ قَدْرِهِ ۗ إِذْقَا لُواْمَا آنَزَلَ ٱللَّهُ عَلَىٰ بَشَرِمِّن شَيْءً وَقُلْ ﴾                              |
| ٧٨      | ١٣٠   | ﴿ يَكُمْ عَشَرَ ٱلَّذِينَ وَٱلْإِنْسِ ٱلْمَا يَأْتِكُمُ رُسُلُ مِّنكُمْ يَقُصُّونَ عَلَيْكُمْ ءَايَنِي ﴾                                  |

| الصفحة                        | رقمها   | طرف الآية                                                                                                            |  |
|-------------------------------|---------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--|
|                               | الأعراف |                                                                                                                      |  |
| 20                            | 7.7     | ﴿ قُلْ إِنَ ٱللَّهَ لَا يَأْمُرُ بِٱلْفَحْشَاتِيُّ أَنقُولُونَ عَلَى اللَّهِ مَا لَا تَعْلَمُونَ ﴾                   |  |
| ٥٥                            | ٦١      | ﴿ قَالَيَنَقَوْمِ لَيْسَ بِي ضَلَالَةٌ وَلَكِكِنِي رَسُولٌ مِّن زَّيِّ ٱلْمَالَمِينَ ﴾                               |  |
| 0 £                           | ٦٨      | ﴿ أُبَلِّغُكُمْ رِسَلَاتِ رَبِّي وَأَنَالَكُونَ فَاصِحُ أَمِينُ ﴿ ﴾                                                  |  |
| ٥٥                            | ٧٩      | ﴿ فَتُوَلِّي عَنْهُمْ وَقَالَ يَنَقَوْ مِ لَقَدْ أَبَلَغْتُكُمْ رِسَالَةَ رَبِّي وَنَصَحْتُ لَكُمْ                   |  |
| ٥٥                            | ٩٣      | ﴿ فَنُوَلِّي عَنَّهُمْ وَقَالَ يَنْقُومِ لَقَدَّا بَلَغَنَّهُ كُمْ مِسَالَتِ رَبِّي وَنَصَحْتُ لَكُمْ مَن            |  |
| 198                           | ١٠٦     | ﴿ إِن كُنتَ جِنْتَ بِاَيَةِ فَأْتِ بِهَا إِن كُنتَ مِنَ ٱلصَّد قِينَ ﴾                                               |  |
| ١٨٧                           | 1.7     | ﴿ فَأَلْقَىٰ عَصَاهُ فَإِذَاهِىَ ثُعَبَانٌ ثُمِّينٌ ﴾                                                                |  |
| ١٨٧                           | ١٠٨     | ﴿ وَنَزَعَ يَدَهُ وَإِذَا هِيَ بَيْضَ آعُلِلنَّظِرِينَ ﴾                                                             |  |
| 19 £                          | ١١٦     | ﴿ فَلَمَّا ٱلْقَوَّا سَحَـُ وَالْعَيْثِ ٱلنَّاسِ ﴾                                                                   |  |
| ۱۹٤،۱۸۷                       | 117     | ﴿ وَأَوْحَيْنَا ٓ إِلَىٰ مُوسَىٰ أَنْ أَلْقِ عَصَاكً فَإِذَا هِي تَلْقَفُ مَايَأْ فِكُونَ ﴾                          |  |
| 180                           | 177     | ﴿ وَقَالَ ٱلْمَلَا ثُمِن قَوْمِ فِرْعَوْنَ أَتَذَرُمُوسَى وَقَوْمَمُ لِيُفْسِدُوا فِي ٱلْأَرْضِ ﴾                    |  |
| ٦٩                            | ١٢٨     | ﴿ قَالَ مُوسَىٰ لِقَوْمِهِ آسْتَعِينُواْ بِاللَّهِ وَأَصْبِرُوٓ أَلْإِنَ ٱلْأَرْضَ لِلَّهِ ﴾                         |  |
| 11.                           | 179     | ﴿ أُوذِينَا مِن قَنْ إِلَىٰ تَأْتِيَنَا ﴾                                                                            |  |
| ١٨٧                           | 14.     | ﴿ وَلَقَدْ أَخَذْنَا ءَالَ فِرْعَوْنَ بِٱلسِّينِينَ وَنَقْصِ مِّنَ ٱلثَّمَرَاتِ لَعَلَّهُمْ يَذَّكُّرُونَ            |  |
| 7.1.1.7.<br>. 77. 777.<br>227 | 144     | ﴿ فَأَرْسَلْنَا عَلَيْهِمُ الشُّلُوفَانَ وَالْجُرَادَ وَالْقُمَّلَ وَالضَّفَادِعَ وَالدَّمَ ءَايَنتِ مُّفَصَّلَنتِ ﴾ |  |

| الصفحة                 | رقمها | طرف الآية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
|------------------------|-------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ***                    | 188   | ﴿ وَلَمَّا وَقَعَ عَلَيْهِمُ ٱلرِّجْزُ قَالُواْ يَنْمُوسَى ٱدْعُ لَنَا رَبَّكَ بِمَاعَهِ دَعِندَكُ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| ٦ ٩                    | ١٣٨   | ﴿ قَالَ إِنَّكُمْ فَوَمْ يَجَعَلُونَ ﴿ ١٣٠ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| 1 £ V                  | 157   | ﴿ وَوَعَدْنَا مُوسَىٰ ثَلَاثِينَ كَيْلَةً وَأَتَّمَمَّنَهَا بِعَشْرِ فَتَمَّمِيقَتُ رَبِّهِ ٢٠٠٠ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| ۱۵۸،۱۵۸<br>۲۱،۸۱۲      | 1 5 4 | ﴿ وَلَمَّا جَآءَمُوسَىٰ لِمِيقَائِنَا وَكُلَّمَهُ رَبُّهُ ، ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| ۸٤،٤٢،<br>۲٤۱، ۸۵۱     | 1 { { | ﴿ قَالَ يَنْمُوسَى إِنِّ أَصْطَفَيْتُكَ عَلَى ٱلنَّاسِ بِرِسَلَتِي وَبِكَلَيِي فَخُذْ مَآ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| ۲۶، ۷۳، ۲۷، ۲۷، ۲۷، ۲۷ | 150   | ﴿ وَكَتَبْنَالُهُ فِي ٱلْأَلُواحِ مِن كُلِّ شَيْءٍ مَّوْعِظَةً وَتَفْصِيلًا لِكُلِّ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| 27, TV, 101,           | 10.   | ﴿ وَلَمَّا رَجَعَ مُوسَى ٓ إِلَى قَوْمِهِ ء غَضْبَنَ أَسِفًا قَالَ بِتْسَمَا خَلَفْتُهُونِي مِنْ بَعْدِي ۖ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 107                    | 107   | ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ ٱتَّخَذُواٱلْمِجْلَسَيَنَا أَكُمْ غَضَبُّ مِن رَّيِّهِمْ وَذِلَّةٌ فِٱلْخَيَوْةِ ٱلدُّنِّيأَ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| 100                    | 108   | ﴿ وَلَمَّا سَكَتَ عَن مُّوسَى ٱلْغَضَبُ أَخَذَا لَأَ لُواحٌ وَفِ نُسْخَتِهَا هُدَّى ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| 107,107                | 100   | ﴿ رَبِّ لَوْشِتْتَ أَهْلَكُنَهُ مِن قَبْلُ وَإِنَّى أَتُهْلِكُنَا عِالْعَكَ ٱلسُّفَهَا أَء مِنَّا لَ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| Y 7 £                  | 17.   | ﴿ وَظَلَّلْنَا عَلِيَهِمُ ٱلْغَمَامَ وَأَنزَلْنَا عَلَيْهِمُ ٱلْمَرَى وَٱلسَّلُوى تَكُواْ مِن ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|                        | l     | التوية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| ٦.                     | ٣.    | ﴿ قَلَنَاكُهُ مُ اللَّهُ أَنَّكُ يُوْفَكُونَ ٢٠٠٠ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ أَنَّكُ مُ اللَّهُ مُ اللَّهُ أَنْكُ مُ اللَّهُ مُ اللَّهُ أَنْكُ مُ اللَّهُ مُلَّا اللَّهُ مُ اللَّهُ مُ اللَّهُ مُ اللَّهُ مُ اللَّهُ مُ اللَّهُ مُ اللَّهُ مُلَّا اللَّهُ مُ اللَّهُ مُ اللَّهُ مُلَّا اللَّهُ مُ اللَّهُ مُ اللَّهُ مُلَّا اللَّهُ مُ اللَّهُ مُ اللَّهُ مُلْكُمُ مُلَّا اللَّهُ مُ اللَّهُ مُ اللَّهُ مُ اللَّهُ مُ اللَّهُ مُلَّا اللَّهُ مُ اللَّهُ مُلْكُولُ مِن اللَّهُ مُلْكُولُ مِن اللَّهُ مُلْكُولُ مُلْكُولُ مِن اللَّهُ مُلْكُولُ مِن اللَّهُ مُلْكُولُ مُلْكُولُ مِنْ اللَّهُ مُلْكُولُ مِنْ اللَّهُ مُلْكُولُ مِنْ اللَّهُ مُلَّا مُلَّا مُلْكُولُ مُلْكُولُ مُلْكُولُ مُلْكُولُ مُلْكُولُ مُلْكُولُ مُلْكُولُ مُلْكُولُ مُلْكُولُ مِنْ اللَّهُ مُلْكُولُ مُلْكُولُ مُلْكُولُ مُلْكُولُ مُلْكُولُ مُلَّا مُلْكُولُ مُلْكُولُ مُلْكُولُ مُلْكُولُولُ مُلْكُولُ مُلْكُولُ مِنْ اللَّهُ مُلْكُولُ مُلْكُولُ مُلْكُولُ مِلْكُولُ مِلَّاللَّهُ مُلْكُولُ مِلْكُولُ مِلْكُولُ مِلْكُولُ مِلْكُولُ مِلْكُولُ مِلْكُولُ مِلْكُولُولُ مِلْكُولُ مُلْكُولُ مِلَّا مُلْكُولُ مِلْكُولُ مِلْكُولُ مِلْكُولُ مِلْكُلُولُ مِلْكُلُولُ مِلْكُولُ |
|                        |       | يونس                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| 0 £                    | ٧٢    | ﴿ فَمَاسَأَ لَتُكُومِ مِنْ أَجْرٍ إِنَّا جُرِي إِلَّا عَلَى ٱللَّهِ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |

| الصفحة     | رقمها   | طرف الآية                                                                                                            |  |
|------------|---------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--|
| 731, 407   | ۹.      | ﴿ وَجَاوَزْنَا بِبَنِيَّ إِسْرَهِ بِلَ ٱلْبَحْرَ فَٱنَّبُعَهُمْ فِرْعَوْنُ وَجُنُودُهُ، بَغْيًا ﴾                    |  |
| 1 £ Y      | 97      | ﴿ فَٱلْيَوْمَ ثُنَجِيكَ بِبَدَنِكَ لِتَكُونَ لِمَنْ خَلَفَكَ ءَايَةً ﴾                                               |  |
|            |         | هود                                                                                                                  |  |
| ٩.         | 49      | ﴿ وَيَنقَوْمِ لَا أَسْنَالُكُمْ عَلَيْهِ مَا لَّآإِنَ أَجْرِي إِلَّا عَلَى أَللَّهِ ﴾                                |  |
| ٥,         | ٤٠      | ﴿ وَمَآ ءَامَنَ مَعَهُ وَ إِلَّا قَلِيلٌ ١٠٠٠ ﴾                                                                      |  |
| 7 £ £      | ٤٤      | ﴿ وَقِيلَ يَنَأُرْضُ ٱبْلَعِي مَآءَ لِيُوبَ سَمَآءُ أَقِلِعِي وَغِيضَ ٱلْمَآءُ وَقُضِي ٱلْأَمْرُ وَٱسْتَوَتَ عَلَى ﴾ |  |
|            |         | يوسف                                                                                                                 |  |
| ٥٦         | ١٠٨     | ﴿ قُلْ هَاذِهِ مَسَيِدِ لِيَ أَدْعُوا إِلَى اللَّهِ عَلَى بَصِدِ مِنْ أَنَا وَمَنِ أَتَّبَعَنِي ﴾                    |  |
| ۹٦ ،٩٣ ،٨٣ | 1.9     | ﴿ وَمَآأَرْسَلْنَامِن قَبْلِكَ إِلَّا رِجَالًا نُوْحِىٓ إِلَيْهِم مِّنْ أَهْلِ ٱلْقُرَىُّ ﴾                          |  |
|            | إبراهيم |                                                                                                                      |  |
| ٧٨         | ٥       | ﴿ وَلَقَدُ أَرْسَكُنَّنَا مُوسَى بِتَايَكِتِنَآ أَنْ أَخْرِجْ قَوْمَكَ مِنَ ﴾                                        |  |
|            | الحجر   |                                                                                                                      |  |
| 701        | ٩       | ﴿ إِنَّا نَحْنُ نَزَّلْنَا ٱلذِّكْرَوَ إِنَّا لَهُ لَكَنِوظُونَ ﴿ ﴾                                                  |  |
|            | النحل   |                                                                                                                      |  |
| ٧٧         | ٣٦      | ﴿ وَلَقَدْ بَعَثْنَا فِي كُلِ أُمَّةٍ رَّسُولًا أَنِ آعَبُدُوا اللَّهَ وَاجْتَ نِبُوا الطَّلْغُوتَ ﴾                 |  |
| 90 (27     | ٦٨      | ﴿ وَأَوْحَىٰ رَبُّكَ إِلَىٰ ٱلْغَلِ ﴾                                                                                |  |
| الإسراء    |         |                                                                                                                      |  |
| ۲۰،۰۸      | 10      | ﴿ وَمَا كُنَّا مُعَذِّبِينَ حَتَّىٰ نَبْعَثَ رَسُولًا (١٠٠٠)                                                         |  |

| الصفحة           | رقمها | طرف الآية                                                                                                            |
|------------------|-------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ۸٣               | 90    | ﴿ قُل لَّوْ كَانَ فِي ٱلْأَرْضِ مَلَيْهِكَ تُهُ يَمْشُونَ مُطْمَيِنِينَ لَنَزَّلْنَا عَلَيْهِم مِّن … ﴾              |
| 701              | 1.1   | ﴿ وَلَقَدْ ءَانَيْنَامُوسَىٰ قِسْعَ اَيْتِ بَيِّنَدَ وَ فَسْكَلْ بَنِي إِسْرَتِهِ بِلَ إِذْ جَآءَهُمْ فَقَالَ لَهُ ﴾ |
|                  |       | الْكهف                                                                                                               |
| 1 7 2            | ٦٠    | ﴿ وَإِذْ قَالَ مُوسَىٰ لِفَتَ مَا كُلَّ أَبْرَحُ حَقَّ آبَلُغَ مَجْمَعَ ٱلْبَحْرَيْنِ ﴾                              |
|                  |       | مريم                                                                                                                 |
| ٦٨ ،٣٦           | 01    | ﴿ وَٱذْكُرْ فِي ٱلْكِنْبِ مُوسَىٰٓ إِنَّهُۥكَانَ مُخْلَصًا وَكَانَ رَسُولًا نَبِيًا ١٠٠٠ ﴾                           |
| 1.0              | ٧٨    | ﴿ أَطَّلَعَ ٱلْغَيْبَ أَمِ اَتَّخَذَ عِندَ ٱلرَّحْمَٰنِ عَهْدًا ﴾                                                    |
|                  |       | طه                                                                                                                   |
| 191              | ١.    | ﴿ إِذْ رَءَانَارًا فَقَالَ لِأَهْلِهِ ٱمْكُثُوا إِنِّي ءَانَسْتُ نَارًا لَّعَلِيّ ءَالِيكُر مِنْهَ إِقَبَسٍ          |
| 17 £             | 11    | ﴿ فَلَمَّا أَنَّهَا نُودِيَ يَنْمُوسَنَ ﴾                                                                            |
| 170              | ١٢    | ﴿ إِنِّ أَنَارَبُّكَ ﴾                                                                                               |
| 187              | ١٣    | ﴿ وَأَنَا آخَتَرْتُكَ فَأَسْتَمِعْ لِمَا يُوحَىٰ ﴾                                                                   |
| 177,170          | 1 8   | ﴿ إِنَّنِىٓ أَنَا ٱللَّهُ لَآ إِلَّهَ إِلَّا أَنَا فَاعْبُدْنِي وَأَقِيمِ ٱلصَّلَوٰةَ لِذِكْرِيٓ اللَّهُ ﴾           |
| 188              | 10    | ﴿ إِنَّ ٱلسَّاعَةَ ءَانِيهَ أَكَادُأُخْفِيهَا لِتُجْزَى كُلُّ نَفْسٍ بِمَا تَسْعَىٰ ﴿ ﴾                              |
| 191,170          | ١٧    | ﴿ وَمَاتِلُكَ بِيَمِينِكَ يَنْمُوسَىٰ ﴿ ﴾                                                                            |
| ۱۹۱، ۱۹۱،<br>۱۹۲ | 1.4   | ﴿ هِيَ عَصَاىَ أَتُوكَ وَأَعْلَيْهَا وَأَهْشُ بِهَا عَلَىٰ غَنَعِي وَلِيَ فِيهَا مَثَارِبُ أُخْرَىٰ ١                |

| الصفحة      | رقمها | طرف الآية                                                                                                      |
|-------------|-------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 197,177     | 19    | ﴿ قَالَ ٱلْقِهَالِيَمُوسَىٰ ﴾                                                                                  |
| 1 7 %       | ۲۱    | ﴿ قَالَخُذْهَاوَلَا تَخَفُّ سَنُعِيدُهَا سِيرَتَهَا ٱلْأُولَى ﴾                                                |
| 197.177     | 77    | ﴿ وَأَضْمُمْ يَدَكَ إِلَى جَنَاحِكَ تَخْرُجُ بَيْضَآءَ مِنْ غَيْرِسُوٓءِ ءَايَةً أُخْرَىٰ ﴾                    |
| 188         | ۲ ٤   | ﴿ آذْهَبَ إِلَى فِرْعَوْنَ إِنَّهُ مِلْغَىٰ اللَّهُ ﴾                                                          |
| 177         | 40    | ﴿ قَالَرَبِّ ٱشْرَحْ لِي صَدْرِي ﴾                                                                             |
| ١٣.         | ٤٢    | ﴿ ٱذْهَبْ أَنتَ وَٱخُوكَ بِتَايَنِي وَكَانَنِيا فِي ذِكْرِي ﴾                                                  |
| ١٣.         | ٤٧    | ﴿ إِنَّارَسُولَارَيِّكَ فَأَرْسِلْ مَعَنَا بَنِيٓ إِسْرَةِ يلَ وَلَا تُعَذِّبُهُمْ قَدْجِثْنَكَ بِعَايَةِ مِّن |
| 19 £        | ٦٦    | ﴿ بَلْ أَلْقُوا ۗ ﴾                                                                                            |
| 19 £        | ٧١    | ﴿ عَامَنتُمْ لَهُ وَمَّلَ أَنَّ عَاذَنَكُمُ إِنَّهُ وَلَكِيدُكُمُ ٱلَّذِي عَلَّمَكُمُ ٱلسِّيحَرِّ              |
| 704         | ٧٧    | ﴿ وَلَقَدْ أَوْحَيْنَ نَاۤ إِلَى مُوسَىٰۤ أَنْ أَسْرِ بِعِبَادِى فَآضْرِبْ لَهُمْ طَرِيقًا فِي ٱلْبَحْرِ ﴾     |
| <b>۲7 £</b> | ۸۰    | ﴿ يَنَهِ إِسْرَةِ مِلَ قَدَّ أَنِّهَ مَنْ عَدُوَّ كُوْ وَوَعَدْ نَكُوْ جَانِبَ ٱلطُّورِ ٱلْآيَّمَنَ ﴾          |
| 770.77£     | ٨١    | ﴿ كُلُواْمِنَ طَيِّبَتِ مَارَزَقْنَكُمْ وَلَا تَطْغَوْاْفِيهِ فَيَحِلَّ عَلَيْكُرْ غَضَبِيُّ وَمَن             |
| 770         | ٨٢    | ﴿ وَإِنِّي لَغَفَّارٌ لِمَن تَابَوءَامَنَ وَعَمِلَ صَلِيحًا ثُمَّ آهْتَدَىٰ ﴿ ﴾                                |
| 107,10.     | ٨٥    | ﴿ قَالَ فَإِنَّا قَدْ فَتَنَّا قَوْمَكَ مِنْ بَعْدِكَ وَأَضَلَّهُمُ ٱلسَّامِرِيُّ ﴿ ﴾                          |
| 101         | ٨٦    | ﴿ يَنَقَوْرِ أَلَمْ يَعِدُكُمْ رَبُّكُمْ وَعَدًا حَسَنًا أَفَطَالَ عَلَيْكُمُ ٱلْعَهْدُ أَمْ أَرَدَتُمْ أَن ﴾  |
| 101         | ٨٧    | ﴿ مَاۤ أَخْلَفْنَا مَوْعِدَكَ بِمَلْكِنَا وَلَكِكَنَا حُمِلْنَآ أَوْزَارًا مِّن زِينَةِ ٱلْقَوْمِ ﴾            |

| الصفحة     | رقمها    | طرف الآية                                                                                                                 |  |  |
|------------|----------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--|--|
| 101        | ۹.       | ﴿ يَنَقَوْمِ إِنَّمَا فَيَنتُم بِهِ ۗ وَإِنَّ رَبَّكُمُ ٱلرَّمْ نَنُ فَانَّبِعُونِ وَٱطِيعُوۤ ٱلَّمرِي ﴾                  |  |  |
| 101,701    | 9.4      | ﴿ مَامَنَعَكَ إِذَ رَأَيْنَهُمْ ضَلُّوا ﴾                                                                                 |  |  |
| 107        | 90       | ﴿ فَمَاخَطْبُكَ يَسَاعِرِينَ ﴾                                                                                            |  |  |
| 107,101    | 97       | ﴿ فَأَذْهَبْ فَإِنَ لَكَ فِي ٱلْحَيَوْةِ أَن تَقُولَ لَامِسَاسٌ وَإِنَّ لَكَ مَوْعِدًا ﴾                                  |  |  |
|            |          | الأنبياء                                                                                                                  |  |  |
| ٧٧         | 70       | ﴿ وَمَاۤ أَرْسَلۡنَامِن قَبْلِكَ مِن رَّسُولٍ إِلَّا نُوحِىۤ إِلَيۡهِ أَنَّهُۥُ لَآ إِلَىٰۤ إِلَّا أَنَاۡفَاعُبُدُونِ ۖ ﴾ |  |  |
| ٥٧         | 01       | ﴿ وَلَقَدْ ءَانَيْنَاۤ إِبَرَهِيمَ رُشَدَهُ، مِن قَبْلُ وَكُنَّابِهِ ءِ عَلِمِينَ ۞ ﴾                                     |  |  |
| ٥,         | 79       | ﴿ قُلْنَايَكُنَا رُكُونِ بَرُدًا وَسَلَامًا عَلَى إِبْرُهِيدَ ﴾                                                           |  |  |
| ٤.         | ٧٣       | ﴿ وَجَعَلْنَاهُمْ أَيِمَةً يَهْدُونَ بِأَمْرِنَا وَأَوْحَيْنَا إِلَيْهِمْ فِعْلَالْخَيْرَةِ                               |  |  |
| 9 £        | ٨٣       | ﴿ وَأَيُّوبَ إِنْنَادَىٰ رَبُّهُ ۗ أَنِّ مَسَّنِيَ ٱلصُّرُّ وَأَنتَ أَرْكُمُ ﴾                                            |  |  |
|            |          | الحج                                                                                                                      |  |  |
| ۲۳، ۳۷، ۶۰ | 07       | ﴿ وَمَآ أَرْسَلْنَامِن قَبْلِكَ مِن رَّسُولِ وَلَانَعِيٍّ إِلَّا إِنَاتَمَنَّىٰۤ أَلْقَى ٱلشَّيْطَكُ فِي ﴾                |  |  |
| ۲٤، ۲۳     | ٧٥       | ﴿ ٱللَّهُ يُصَعَطِفِي مِنَ ٱلْمَلَيْحِ وَرُسُلًا وَمِنَ ٱلنَّاسِ ﴾                                                        |  |  |
|            | المؤمنون |                                                                                                                           |  |  |
| ٣١         | ٤٤       | ﴿ ثُمَّ أَرْسَلْنَا ﴾                                                                                                     |  |  |
|            | الشعراء  |                                                                                                                           |  |  |
| ۱۳.        | ١٨       | ﴿ قَالَ أَلَمْ ثُرَيِّكَ فِينَا وَلِيدًا وَلَيِثْتَ فِينَامِنْ عُمُرِكَ سِنِينَ ﴾                                         |  |  |

| الصفحة          | رقمها | طرف الآية                                                                                                                          |  |  |
|-----------------|-------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--|--|
| 198 (181 (59    | 75-77 | ﴿ وَمَارَبُ ٱلْعَالَمِينَ ١٣ قَالَ رَبُّ ٱلسَّمَاوَتِ وَٱلْأَرْضِ وَمَا بَيْنَهُمَّ أَإِن كُنتُم مُّوقِينِينَ ١٣ ﴾                 |  |  |
| 171             | 49    | ﴿ قَالَلَهِنِ ٱتَّخَذَّتَ إِلَاهًا غَيْرِي لَأَجْعَلَنَّكَ مِنَ ٱلْمَسْجُونِينَ ﴾                                                  |  |  |
| 197             | ٣٢    | ﴿ فَالْقَىٰ عَصَاهُ فَإِنَا هِى ثُعْبَانُ ثُمِّينً ﴾                                                                               |  |  |
| 196             | ٤٤    | ﴿ بِعِزَّةِ فِرْعَوْنَ إِنَّا لَنَحْنُ ٱلْعَلِبُونَ ﴾                                                                              |  |  |
| 1 £ Y           | ٥٧    | ﴿ فَأَخْرَجْنَاهُم مِن جَنَّاتٍ وَعُيُونِ ﴾                                                                                        |  |  |
| 17, 707,<br>707 | ٦١    | ﴿ فَلَمَّا تَرْتَهَ الْجَمْعَانِ قَالَ أَصْحَنْبُ مُوسَى إِنَّا لَمُذَّرَكُونَ ﴿ اللَّهِ الْمُدَّرَكُونَ اللهُ                     |  |  |
| 10% (٧)         | 7.7   | ﴿ قَالَكَلَّدَّ إِنَّ مَعِيَ رَقِي سَيَهْدِينِ ﴿ اللَّهُ ﴾                                                                         |  |  |
| 701             | ٦٣    | ﴿ أَنِ ٱضْرِبِيِّعَ صَاكَ ٱلْبَحْرُ ﴾                                                                                              |  |  |
| <i>£</i> 9      | 197   | ﴿ وَإِنَّهُ لَنَهٰزِيلُ رَبِّ ٱلْعَالَمِينَ ﴾                                                                                      |  |  |
| النمل           |       |                                                                                                                                    |  |  |
| **              | 1 &   | ﴿ وَحَكَدُواْ بِهَا وَاسْتَيْ قَنَتْهَا آَنَهُ مُهُمْ ظُلْمًا وَعُلُوّاً فَانْظُرْ كَيْفَكَانَ عَنِقِبَةُ ٱلْمُفْسِدِينَ الْ اللهِ |  |  |
| ٣٠              | ٣٥    | ﴿ وَإِنِّي مُرْسِلَةً ۚ إِلَيْهِم بِهَ لِنَيْقِفَ اظِرَةً الْبِمَ يَرْجِعُ ٱلْمُرْسَلُونَ ۞ ﴾                                      |  |  |
| ث               | ٤٠    | ﴿ وَمَن شَكَرَ فَإِنَّمَا يَشْكُرُ لِنَفْسِهِ ۖ وَمَن كَفَرَ فَإِنَّ رَبِّي غَنَّاكُرِيمٌ ﴾                                        |  |  |
|                 | القصص |                                                                                                                                    |  |  |
| 1.9             | ٤     | ﴿ إِنَّفِرْعَوْنَ عَلَا فِي ٱلْأَرْضِ وَجَعَكَ أَهْلَهَا شِيَعًا يَسْتَضْعِفْ طَآيِفَةً مِّنْهُمْ ﴾                                |  |  |
| ١٤٣             | ٥     | ﴿ وَثُرِيدُ أَن نَكُنَّ عَلَى ٱلَّذِينَ ٱسْتُصْعِفُواْفِ ٱلْأَرْضِ وَنَجْعَلَهُمْ آبِمَّةً ﴾                                       |  |  |

| الصفحة  | رقمها | طرف الآية                                                                                                                       |
|---------|-------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ٤٧      | ٧     | ﴿ وَأَوْحَيْنَاۤ إِلَىٰٓ أُمِّرُوسَىۤ أَنَّ أَرْضِعِيةً فَإِذَاخِفْتِ عَلَيْهِ فَكَأَلْقِيهِ فِ ٱلْمَيِّرِ                      |
| 111     | ٨     | ﴿ فَٱلْنَقَطَهُ وَالَّهِ فِرْعَوْكِ لِيكُونَ لَهُمْ عَدُوًّا وَحَزَنًا ۗ إِنَّ فِرْعَوْكِ                                       |
| 111     | ١.    | ﴿ وَأَصْبَحَ فَوَادُ أُوِّمُوسَى فَنْرِغًا إِن كَادَتْ لَنُبْدِي بِهِ ـ لَوْلَا ﴾                                               |
| 1.9     | 11    | ﴿ وَقَالَتَ لِأَخْتِهِ عَقْصِيةً فَبُصُرَتْ بِهِ عَن جُنْبٍ وَهُمْ لَا يَشْعُرُونَ ﴾                                            |
| ١١٣     | ١٤    | ﴿ وَلَمَّا بَلَغَ أَشُدُهُ وَأَسْتَوَى ٓ مَانَيْنَهُ مُحَكِّمًا وَعِلْمَأْوَّكَذَالِكَ نَجْزِي ٱلْمُحْسِنِينَ                   |
| 111     | 10    | ﴿ وَدَخَلَ ٱلْمَدِينَةَ عَلَى مِينِ عَفْ لَةٍ مِّنْ أَهْلِهَ الْوَجَدَ فِيهَا رَجُلَيْنِ يَقْتَ نِلَانِ                         |
| 111     | ١٦    | ﴿ رَبِّ إِنِّي ظَلَمْتُ نَفْسِى فَأَغْفِرْ لِي فَغَفَرَلَهُ ۚ إِلَّكُهُ هُو ٱلْغَفُورُ ٱلرَّحِيدُ اللّ                          |
| 111     | 19    | ﴿ فَلَمَّا آنَ أَرَادَ أَن يَبْطِشَ بِٱلَّذِي هُوَ عَدُوًّا لَهُ مَا قَالَ يَنْمُوسَىٰۤ أَثُرِيدُ أَن تَقْتُلَنِي ﴾             |
| 111     | ۲.    | ﴿ يَكُمُوسَىٰۤ إِنَّ ٱلْمَكَالَّا أَتَمِرُونَ بِكَ لِيَقْتُلُوكَ فَٱخْرُجَ إِنِّى لَكَ مِنَ ٱلنَّصِحِينَ                        |
| 117     | 74    | ﴿ وَجَدَ عَلَيْهِ أُمَّةً مِّنَ النَّاسِ يَسْقُونَ وَوَجَكَ مِن دُونِهِ مُ ٱمْرَأَتَ يْنِ تَذُودَانِّ                           |
| 117     | ۲ ٤   | ﴿ رَبِّ إِنِّ لِمَآ أَنَرُلْتَ إِنَّ مِنْ خَيْرِ فَقِيرٌ ١٠٠٠ ﴾                                                                 |
| ۱۱۷،۱۱۲ | 70    | ﴿ لَا تَخَفَّ أَجُوْتَ مِنَ ٱلْقَوْمِ ٱلظَّلِلِمِينَ ﴾                                                                          |
| ٧٠      | 47    | ﴿ قَالَتَ إِحْدَنَهُ مَلِكَا أَبَتِ ٱسْتَغْجِرَهُ إِنَّ خَيْرَ مَنِ ﴾                                                           |
| 117     | **    | ﴿ إِنِّ أُرِيدُ أَنَ أُنكِحَكَ إِحْدَى أَبْنَقَ هَلَتَيْنِ عَلَى أَنتَ أَجُرَفِ ثَمَنِيَ حِجَجٌ                                 |
| ١٢٣     | 49    | ﴿ فَلَمَّا قَضَىٰمُوسَى ٱلْأَجَلَ وَسَارَ بِأَهْلِهِ ٢                                                                          |
| 177     | ٣١    | ﴿ فَلَمَّارَءَاهَانَهُ مَزُّكًا نَهُ كَانُّهُ وَلَى مُدْبِرًا وَلَمْ يُعَقِّبُّ يَنْمُوسَى أَقْبِلَ وَلَا تَخَفُّ إِنَّكِمِنَ ﴾ |

| الصفحة   | رقمها         | طرف الآية                                                                                                                                                                      |  |  |  |
|----------|---------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--|--|--|
| ١٢٣      | ٣٤            | ﴿ وَأَخِى هَـُـرُونُ هُوَ أَفْصَحُ مِغِي لِسَكَانُكَأَ زَسِلَهُ مَعِيَ رِدْءًا يُصَدِّقُنِيٍّ ﴾                                                                                |  |  |  |
| 171      | ٤٤            | ﴿ وَمَا كُنتَ بِجَانِي ٱلْفَدْ فِيَ إِذْ قَضَيْنَ ٓ إِلَىٰ مُوسَى ٱلْأَمْرَ وَمَاكُنتَ مِنَ ٱلشَّا بِهِدِينَ ۖ ﴿ اللَّهُ مُوسَى ٱلْأَمْرَ وَمَاكُنتَ مِنَ ٱلشَّا بِهِدِينَ ۖ ﴾ |  |  |  |
| ۱۲۹،۱۲۸  | ٧٦            | ﴿ إِنَّ قَدْرُونَ كَاكِ مِن قَوْمِمُوسَىٰ فَبَغَىٰ عَلَيْهِم ۗ وَءَانَيْنَاهُ مِنَ ٱلْكُنُّوْزِ                                                                                |  |  |  |
| 1 7 9    | ٧٧            | ﴿ وَلَا تَبْغِ ٱلْفَسَادَ فِي ٱلْأَرْضِ ۗ ﴾                                                                                                                                    |  |  |  |
| 179      | ٧٨            | ﴿ إِنَّمَآ ٱلۡوِيۡتُهُ مَلَى عِلْمِ عِندِئَّ ﴾                                                                                                                                 |  |  |  |
| 179      | <b>&gt;</b> 9 | ﴿ فَخَرَجَ عَلَىٰ قَوْمِهِ فِي زِينَتِهِ ۗ ﴾                                                                                                                                   |  |  |  |
| 14.      | ۸١            | ﴿ فَنَسَفْنَا بِهِ وَبِدَارِهِ ٱلْأَرْضَ فَمَاكَانَ لَقُومِن فِتَةٍ يَنصُرُونَهُ وَنِ ٱللَّهِ                                                                                  |  |  |  |
| ١٧.      | ٨٢            | ﴿ وَأَصْبَحَ الَّذِينَ تَمَنَّوْاْ مَكَانَهُ وِالْأَمْسِ يَقُولُونَ وَيْكَأَثَ اللَّهَ يَبْسُطُ الرِّزْقَ ﴾                                                                    |  |  |  |
|          | العنكبوت      |                                                                                                                                                                                |  |  |  |
| ٥,       | ١٤            | ﴿ وَلَقَدْ أَرْسَلْنَا ثُوحًا إِلَى قَوْمِهِ - فَلَبِثَ فِيهِمَ أَنْفَ سَنَةٍ إِلَّا خَسِينَ عَامًا فَأَخَذَهُم ﴾                                                              |  |  |  |
| الأحزاب  |               |                                                                                                                                                                                |  |  |  |
| ۲۲، ۸۷   | 71            | ﴿ لَقَدْكَانَ لَكُمْ فِي رَسُولِ ٱللَّهِ أَسْوَةً حَسَنَةً لِّمَنَكَانَ يَرْجُواْ ﴾                                                                                            |  |  |  |
| 0 \$     | ٣٧            | ﴿ وَتُخْفِى فِي نَفْسِكَ مَا اللَّهُ مُبِّدِيهِ وَتَخْشَى النَّاسَ وَاللَّهُ أَحَقُّ أَن تَغْشَلُهُ ﴾                                                                          |  |  |  |
| 0 2 (0 . | ٣٩            | ﴿ ٱلَّذِينَ يُبَلِّغُونَ رِسَلَاتِ ٱللَّهِ وَيَغْشَوْنَهُ وَلَا يَغْشَوْنَ أَحَدًا                                                                                             |  |  |  |
| ٦٩       | 79            | ﴿ يَتَأَيُّمُ ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا لَاتَكُونُواْ كَالَّذِينَ ءَاذَوْا مُوسَىٰ فَبَرَّاهُ ٱللَّهُ ﴾                                                                              |  |  |  |
|          | فاطر          |                                                                                                                                                                                |  |  |  |
| ٩٧       | ٣٢            | ﴿ ثُمَّ أَوْرَثَنَا ٱلْكِئنَبَ ٱلَّذِينَ ٱصْطَفَيْنَا مِنْ عِبَادِ نَافَعِنْهُ مُرْظَالِمٌ لِنَفْسِهِ ﴾                                                                        |  |  |  |

| الصفحة  | رقمها  | طرف الآية                                                                                                                        |  |  |
|---------|--------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--|--|
| 701     | ٤٤     | ﴿ وَمَا كَاكَ اللَّهُ لِيُعْجِزَهُ مِن شَيْءٍ فِي ٱلسَّمَا وَتِ وَلَا فِي ٱلْأَرْضِ ۚ إِنَّا هُمَّاكَ عَلِيمًا قَدِيرًا السَّا ﴾ |  |  |
|         |        | الصافات                                                                                                                          |  |  |
| ٤٧      | ۲.۲    | ﴿ قَالَيَئِنَنَ إِنِّ أَرَىٰ فِي ٱلْمَنَامِ أَنِّ أَذْبَكُ ﴾                                                                     |  |  |
|         |        | ص                                                                                                                                |  |  |
| ٤٦      | ٤٧     | ﴿ وَإِنَّهُمْ عِندَنَا لَمِنَ ٱلْمُصْطَفَيْنَ ٱلْأَخْيَارِ ﴾                                                                     |  |  |
| ٤٩      | 170    | ﴿ قُلْ نَزَّلَهُ رُوحُ ٱلْقُدُسِ مِن رَّيِّكَ بِٱلْحَيِّ ﴾                                                                       |  |  |
|         |        | غافر                                                                                                                             |  |  |
| 192     | 77     | ﴿ وَقَالَ فِرْعَوْثُ ذَرُونِ ٓ أَقَتُلُ مُوسَىٰ وَلَيَدَّعُ رَبَّهُ ۗ إِنِّ ٓ أَخَافُ أَن يُبَدِّلَ ﴾                            |  |  |
| ١٣٧     | ۲۸     | ﴿ أَنَقَتُلُونَ رَجُلًا أَن يَقُولَ رَيِّكَ اللَّهُ وَقَدْ جَآءَكُم بِٱلْبَيِّنَتِ مِن رَّبِّكُمٌّ                               |  |  |
| ١٣٧     | ٣.     | ﴿ وَقَالَ ٱلَّذِي ٓءَامَنَ يَنَقُوْمِ إِنِّي أَخَافُ عَلَيْكُم مِّثْلَ يَوْمِ ٱلْأَحْزَابِ ﴾                                     |  |  |
| 174     | ٣٦     | ﴿ وَقَالَ فِرْعُونُيُنَا لَهَ مَنْ أَبْنِ لِي صَرَّحًا لَّعَلِيَّ أَبْلُغُ ٱلْأَسْبَبَ ﴾                                         |  |  |
| 18 8    | ٣٧     | ﴿ وَكَذَالِكَ زُيِّنَ لِفِرْعَوْنَ شُوَّهُ عَمَلِهِ وَصُدَّعَنِ ٱلسَّبِيلِّ وَمَاكَيْدُ فِرْعَوْنَ ﴾                             |  |  |
| ١٣٨     | ٣٨     | ﴿ وَقَالَالَّذِى اَمَنَ يَنْقَوْمِ اُنَّبِعُونِ أَهْدِكُمْ سَبِيلَ ٱلرَّشَادِ ﴾                                                  |  |  |
| ١٣٨     | ٤١     | ﴿ وَيَنَقَوْمِ مَا لِيَ أَدْعُوكُمْ إِلَى ٱلنَّجَوْةِ وَتَدْعُونَفِي إِلَى ٱلنَّارِ ﴾                                            |  |  |
| ١٤٣     | ٤٥     | ﴿ وَحَاقَ بِعَالِ فِرْعَوْنَ سُوَّءُ ٱلْعَذَابِ ﴿ إِنَّ ٱلنَّارُيُعُ رَضُونَ عَلَيْهَا غُدُوًّا وَعَشِيًّا ﴾                     |  |  |
|         | الشورى |                                                                                                                                  |  |  |
| ٤٩ ، ٤٨ | ٥١     | ﴿ أَوْيُرْسِلَ رَسُولًا فَيُوحِيَ بِإِذْ نِهِ مَايَشَآةً إِنَّهُ عَلِيُّ حَكِيمٌ ١٠٠٠ ﴾                                          |  |  |

| الصفحة | رقمها   | طرف الآية                                                                                                                  |  |  |  |
|--------|---------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--|--|--|
|        | الزخرف  |                                                                                                                            |  |  |  |
| 172    | 0 {     | ﴿ فَأَسْتَخَفَّ قَوْمَهُ فَأَطَاعُوهُ إِنَّهُمْ كَانُوا قَوْمًا فَسِقِينَ ﴾                                                |  |  |  |
|        | l       | الدخان                                                                                                                     |  |  |  |
| 1 £ Y  | 74      | ﴿ فَأَسْرِ بِعِبَادِى لَيْلًا إِنَّكُمْ تُنَّبَعُونَ ﴾                                                                     |  |  |  |
|        | 1       | الأحقاف                                                                                                                    |  |  |  |
| ۸٤     | 79      | ﴿ وَإِذْصَرَفْنَآ إِلَيْكَ نَفَرًا مِّنَ ٱلْجِنِّ يَسْتَمِعُونَ ٱلْقُرْءَانَ فَلَمَّا حَضَرُوهُ قَالُوّا                   |  |  |  |
| ٥,     | ٣٥      | ﴿ فَآصَيْرَكُمَا صَبَرَ أُولُوا ٱلْعَزْمِ مِنَ ٱلرُّسُلِ ﴾                                                                 |  |  |  |
|        | الفتح   |                                                                                                                            |  |  |  |
| ١      | ٨       | ﴿ إِنَّا آَرْسَلْنَكَ شَنِهِ دًا وَمُبَشِّرًا وَنَهَ ذِيرًا ﴾                                                              |  |  |  |
|        | الحجرات |                                                                                                                            |  |  |  |
| ۲.٦    | ١٣      | ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ إِنَّا خَلَقْنَكُو مِن ذَكُرِ وَأُنثَىٰ وَجَعَلْنَكُو شُعُوبًا وَقَبَآبِلَ لِتَعَارَفُوا أَإِنَّ ﴾ |  |  |  |
|        | النجم   |                                                                                                                            |  |  |  |
| ٧٤     | ٣٧      | ﴿ وَإِبْرَهِيـمَ الَّذِى وَفَّى ١٠٠٠ ﴾                                                                                     |  |  |  |
|        |         | الحديد                                                                                                                     |  |  |  |
| ٧٨     | ۲.      | ﴿ ٱعْلَمُوٓ ٱلنَّمَاٱلْخَيَوْةَالْدُنْيَالَعِبُّ وَلَمُوَّ وَزِينَةٌ وَتَفَاخُرُ النِّنَكُمُ وَتَكَاثُرٌ فِي ٱلْأَمْوَلِ ﴾ |  |  |  |
|        |         | التحريم                                                                                                                    |  |  |  |
| 9.4    | ١٢      | ﴿ وَكَانَتْ مِنَ ٱلْقَنبِيْنِ ﴾                                                                                            |  |  |  |
|        |         | القلم                                                                                                                      |  |  |  |
| 719    | 19      | ﴿ فَطَافَ عَلَيْهَ الْمَا يَفْ يِّن زَيِّكَ وَهُو نَآيِهُونَ ﴾                                                             |  |  |  |

### الفهارس العامة

| الصفحة | رقمها   | طرف الآية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |  |  |
|--------|---------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--|--|
|        |         | الحاقة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |  |  |
| ٥٣     | ٤٤      | ﴿ وَلُوۡ لَفَوۡلَ عَلَيۡنَابَعۡضَلُ لَأَقَاوِيلِ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |  |  |
|        | •       | المزمل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |  |  |
| ٤٦     | o       | ﴿ إِنَّاسَنُلْقِي عَلَيْكَ قَوْلَا تَقِيلًا ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |  |  |
|        |         | النبأ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |  |  |
| ۲۹     | ۲-۱     | ﴿ عَمَّيْنَسَآهَ لُونَا ﴿ عَنِ ٱلنَّهَإِٱلْعَظِيمِ ﴿ ثَالَهُ إِلَّهُ اللَّهُ الْعَظِيمِ اللَّهُ الْمَا الْعَظِيمِ اللَّهُ الْعَالِمِ اللَّهُ اللّ |  |  |
|        | 1       | النازعات                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |  |  |
| ١٣١    | 7 5-77  | ﴿ فَحَشَرَ فَنَادَىٰ ﴿ أَنَا مُنْ اللَّهُ الْأَعْلَىٰ ﴿ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |  |  |
|        | 1       | عبس                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |  |  |
| 0 £    | ۲-۱     | ﴿ عَبَسَ وَقُولَ آلَ أَنْجَاءَهُ الْأَعْمَىٰ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |  |  |
|        | التكوير |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |  |  |
| 0 £    | ۲ ٤     | ﴿ وَمَا هُوَ عَلَىٰ ٱلْغَيْبِ بِضَنِينِ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |  |  |
|        |         | الْكافْرون                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |  |  |
| ٥٦     | ١       | ﴿ قُلْ يَكَأَيُّهُ ٱلْكَ فِرُونَ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |  |  |
|        | الفلق   |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |  |  |
| ٥٦     | ١       | ﴿ قُلْ أَعُوذُ بِرَبِّ ٱلْفَكَقِ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |  |  |
|        |         | الناس                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |  |  |
| ٥٦     | ١       | ﴿ قُلْ أَعُوذُ بِرَبِ ٱلنَّاسِ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |  |  |

## ثانياً: فهرس الأحاديث النبوية

| الصفحة | الحكم    | طرف الحديث                                                                    |
|--------|----------|-------------------------------------------------------------------------------|
| 47     | صحيح     | " قَدْ كَانَ يَكُونُ فِي الْأُمَمِ قَبْلَكُمْ محدثون، فإن يكن في أمتي"        |
| ٧١     | صحيح     | "احْتَجَّ آدَمُ وَمُوسِنَى عَلَيْهِمَا السَّلَامُ عِنْدَ رَبِّهِمَا، فَحَجَّ" |
| 1 . £  | صحيح     | "أرسلَ مَلْكُ الْمَوْتِ إِلَى مُوسِنَى الطِّيِّيِّ، فَلَمَّا جَاءَهُ صَكَّهُ" |
| Y 7 £  | صحيح     | "الكمأة من المنّ وماؤها شفاء العين"                                           |
| 1 £ 7  | صحيح     | اإِنَّ اللهَ عَزَّ وَجَلَّ لَا يَنَامُ، وَلَا يَنْبَغِي لَهُ أَنْ يَنَامَ،"   |
| 117    | ضعیف جدا | "إِنَّ مُوسِنَى أَجَرَ نَفْسنَهُ ثَمَانِيَ سِنِينَ، أَوْ عَشْرًا،"            |
| ۸۳     | صحيح     | "إنما بعثتك لأبتليك وأبتلى بك"                                                |
| ٤٧     | صحيح     | "أول ما بدئ به رسول الله الطيخ من الوحي الرؤيا"                               |
| 117    | صحيح     | "جاءت تمشي على استحياء قائلة بثويها على وجهها،"                               |
| 47     | صحيح     | "رؤيا المؤمن جُزْعٌ مِنْ سِتَّةٍ وَأَرْبَعِينَ جُزْءًا مِنَ النُّبُوَّةِ "    |
| ٤٨     | صحيح     | "فرضت علي الصلوات خمسين صلاة كل يوم،"                                         |
| 1 ٧ ٤  | صحيح     | "قام موسى خطيبا في بني إسرائيل، فسئل: أي الناس أعلم؟"                         |
| ٩٧     | صحيح     | "كمل من الرجال كثير، ولم يكمل من النساء إلا آسية"                             |
| 1.7    | حسن      | "لقد جئتكم بها بيضاء نقية، أما والله لو كان"                                  |
| ٤٦     | صحيح     | "لقد خشيت على نفسي" قالت له " كلا فوالله لا يخزيك الله"                       |
| ٨٤     | صحيح     | "للعبد المملوك الصالح أجران والذي نفسي بيده لولا"                             |
| 1 £ 7  | حسن      | "لمّا أغرق الله فرعون قال: آمنت أنه لا إله إلا الذي آمنت به"                  |

### الفهارس العامة

| الصفحة | الحكم | طرف الحديث                                                    |
|--------|-------|---------------------------------------------------------------|
| 1.7    | صحيح  | "مررت ليلة أسري بي على موسى بن عمران"                         |
| 1 7 0  | صحيح  | "تحن أولى بموسى منهم"                                         |
| ٣٨     | صحيح  | "ويرسولك الذي أرسلت" فقال له: (قل: آمنتُ بنبيك الذي أرسلت)    |
| ٤٩     | صحيح  | "يا رسول الله كيف يأتيك الوحي؟ فقال رسول الله الطّيِّخ:أحيانا |

# ثالثاً: فهرس العهد القديم

| رقم الفقرة      | الإصحاح | اسم السفر | طرف الفقرة                                                                                     |
|-----------------|---------|-----------|------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 77 - 71         | ١.      | الخروج    | [أبسط يدك إلى السماء ليصير ظلام على أرض مصر].                                                  |
| 11              | 1 £     | الخروج    | [أخذتنا لنموت في البرية؟ ماذا صنعت بنا حتى أخرجتنا من مصر؟]                                    |
| <b>** - * v</b> | ٩       | الخروج    | [أَخْطَأْتُ هذهِ الْمَرَّةَ. الرَّبُ هُوَ الْبَارُ وَأَنَا وَشَعْبِي الأَشْرَارُ].             |
| ٤ -٣            | ٣       | الخروج    | [اخْلَعْ حِذَاءَكَ مِنْ رِجْلَيْكَ، لأَنَّ الْمَوْضِعَ الَّذِي أَنْتَ وَاقِفٌ عَلَيْهِ]        |
| o -1            | ٩       | الخروج    | [ادْخُلْ إِلَى فِرْعَوْنَ وَقُلْ لَهُ: هكذا يَقُولُ الرَّبُّ إِلَّهُ الْعِبْرَانِيِّينَ:].     |
| ٧ - ١           | ٩       | الخروج    | [ادْخُلْ إِلَى فِرْعَوْنَ وَقُلْ لَهُ: هكذا يَقُولُ الرَّبُّ إِلَهُ الْعِبْرَانِيِّينَ:].      |
| ٧ -٦            | £       | الخروج    | [أدخل يدك في حضنك فأدخل يده في حضنه وأخرجها من].                                               |
| ۸ –٦            | £       | الخروج    | [أدخل يدك في حضنك فأدخل يده في حضنه وأخرجها من].                                               |
| ٦               | £       | الخروج    | [أَدْخِلْ يَدَكَ فِي عُبِّكَ فَأَدْخَلَ يَدَهُ فِي عُبِّهِ ثُمَّ أَخْرَجَهَا، وَإِذَا يَدُهُ]، |
| ٧ -٦            | £       | الخروج    | اَلَدْخِلْ يَدَكَ فِي عُبِّكَ». فَأَدْخَلَ يَدَهُ فِي عُبِّهِ ثُمَّ أَخْرَجَهَا، وَإِذَا].     |
| ۸ –٦            | £       | الخروج    | اَلَدْخِلْ يَدَكَ فِي عُبِّكَ». فَأَدْخَلَ يَدَهُ فِي عُبِّهِ ثُمَّ أَخْرَجَهَا، وَإِذَا]      |
| ۱۳ -۸           | ٧       | الخروج    | [إذ يقول لكما فرعون قولاً أحضرا لكما آية أو معجزا، فلتقل]                                      |
| ١.              | 1       | الخروج    | [إِذَا حَدَثَتُ حَرْبٌ أَنَّهُمْ يَنْضَمُّونَ إِلَى أَعْدَائِنَا وَيُحَارِبُونَنَا]            |
| ٩               | ٧       | الخروج    | [إِذَا كَلَّمَكُمَا فِرْعَوْنُ قَائِلاً: هَاتِيَا عَجِيبَةً]                                   |
| ٩               | ٤       | الخروج    | [إِذَا لَمْ يُصَدِّقُوا هَاتَيْنِ الآيتَيْنِ، وَلَمْ يَسْمَعُوا لِقَوْلِكَ، أَنَّكَ].          |
| ٨               | ٤       | الخروج    | [إِذَا لَمْ يُصَدِّقُوكَ وَلَمْ يَسْمَعُوا لِصَوْتِ الآيَةِ الأُولَى، أَنَّهُمْ]               |
| 17-1.           | 19      | الخروج    | [اذْهَبْ إِلَى الشَّعْبِ وَقَدِّسنْهُمُ الْيَوْمَ وَغَدًا، وَلْيَغْسِلُوا ثِيَابَهُمْ،]        |

| رقم الفقرة     | الإصحاح | اسم السفر | طرف الفقرة                                                                                |
|----------------|---------|-----------|-------------------------------------------------------------------------------------------|
| <b>9</b> -V    | ٣٢      | الخروج    | [اذْهَبِ انْزِلْ. لأَنَّهُ قَدْ فَسندَ شَعْبُكَ الَّذِي أَصْعَدْتَهُ مِنْ أَرْضِ]         |
| <b>77 - 70</b> | ٨       | الخروج    | [اذْهَبُوا اذْبَحُوا لإِلهِكُمْ فِي هذِهِ الأَرْضِ». فَقَالَ مُوسنى: «]                   |
| ٧ - ١          | ١٧      | الخروج    | [ارْتَحَلَ كُلُّ جَمَاعَةِ بَنِي إِسْرَائِيلَ مِنْ بَرِّيَّةِ سِينٍ وَنَزَلُوا فِي]       |
| ١٣             | ŧ       | الخروج    | [اسْتَمِعْ أَيُّهَا السَّيِّدُ، أَرْسِلْ بِيَدِ مَنْ تُرْسِلُ]                            |
| ١.             | ٤       | الخروج    | [اسْتَمِعْ أَيُّهَا السَّيِّدُ، لَسْتُ أَنَا صَاحِبَ كَلاَمٍ مُنْذُ أَمْسِ وَلاَ]،        |
| 71             | ٥       | الخروج    | [أعطيتما فرعون سيفاً ليقتلنا]                                                             |
| ١٨             | ۲       | حزقيال    | [افْتَحْ فَمَكَ وَكُلْ مَا أَنَا مُعْطِيكَهُ». فَنَظَرْتُ وَإِذَا بِيَدٍ مَمْدُودَةٍ ]    |
| 71 - 71        | ١٦      | العدد     | [افْتُرِزَا مِنْ بَيْنِ هِذِهِ الْجَمَاعَةِ فَإِنِّي أُفْنِيهِمْ فِي لَحْظَةٍ». فَخَرًا ] |
| 11             | ٩       | الخروج    | [الدَّمَامِلَ كَانَتْ فِي الْعَرَّافِينَ وَفِي كُلِّ الْمِصْرِيِّينَ].                    |
| ١٦             | ٧       | الخروج    | [الله إله العبرانيين أرسلني إليك قائلاً أطلق شعبي ليعبدوني]                               |
| 7 7            | ٨       | الخروج    | [أُمَيِّزُ فِي ذلِكَ الْيَوْمِ أَرْضَ جَاسَانَ حَيْثُ شَعْبِي مُقِيمٌ حَتَّى لاَ]         |
| ٥ -٣           | ٣       | الخروج    | [أَمِيلُ الآنَ لأَنْظُرَ هذا الْمَنْظَرَ الْعَظِيمَ. لِمَاذَا لاَ تَحْتَرِقُ].            |
| 77 -7.         | ٣       | الخروج    | [أن الرب قال لموسى: فأمد يدي وأضرب مصر بكل]                                               |
| ١٦             | ١       | الخروج    | [إِنْ كَانَ ابْنًا فَاقْتُلاَهُ، وَإِنْ كَانَ بِنْتًا فَتَحْيَا»]                         |
| 1 4 - 4        | ۲.      | الخروج    | [أَنَا الرَّبُّ إِلْهُكَ الَّذِي أَخْرَجَكَ مِنْ أَرْضِ مِصْرَ مِنْ بَيْتِ]               |
| 14             | ٣       | الخروج    | [أَنَا إِلهُ أَبِيكَ، إِلهُ إِبْرَاهِيمَ وَإِلهُ إِسْحَاقَ وَإِلهُ يَعْقُوبَ». فَغَطَّى]. |
| ١              | ٧       | الخروج    | [أَنَا جَعَلْتُكَ إِلَهًا لِفِرْعَوْنَ. وَهَارُونُ أَخُوكَ يَكُونُ نَبِيُّكَ]،            |
| £              | ٣       | صفنيا     | [أَنْبِيَاؤُهَا مُتَفَاخِرُونَ أَهْلُ غُدْرَاتٍ، كَهَنَتُهَا نَجَّسُوا الْقُدْسَ،]        |

| رقم الفقرة | الإصحاح | اسم السفر | طرف الفقرة                                                                                      |
|------------|---------|-----------|-------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 14 - 14    | ٩       | الخروج    | [أَنْتَ مُعَانِدٌ بَعْدُ لِشَعْبِي حَتَّى لاَ تُطْلِقَهُ. هَا أَنَا غَدًا مِثْلَ الآنَ].        |
| ŧ          | 19      | الخروج    | [أَنْتُمْ رَأَيْتُمْ مَا صَنَعْتُ بِالْمِصْرِيِّينَ. وَأَنَا حَمَلْتُكُمْ عَلَى أَجْنِحَةِ]     |
| ٣          | 47      | الخروج    | [انْزِعُوا أَقْرَاطَ الذَّهَبِ الَّتِي فِي آذَانِ نِسَائِكُمْ وَيَنِيكُمْ وَيَنَاتِكُمْ]        |
| 19         | ١٤      | العدد     | [إِنَّمَا لاَ تَتَمَرَّدُوا عَلَى الرَّبِّ، وَلاَ تَخَافُوا مِنْ شَعْبِ الأَرْضِ]               |
| ١.         | ٤       | الخروج    | [أنه تقيل اللسان والفم]                                                                         |
| 1 7        | ٣       | الخروج    | [إِنِّي أَكُونُ مَعَك]                                                                          |
| ١ ٤        | ١       | يونان     | [آهِ يَا رَبُّ، لاَ نَهْلِكُ مِنْ أَجْلِ نَفْسِ هذَا الرَّجُلِ].                                |
| ۲          | ١       | هوشع      | [أَوَّلَ مَا كَلَّمَ الرَّبُ هُوشَعَ، قَالَ الرَّبُ لِهُوشَعَ: « ، »].                          |
| 11 - 17    | ٩       | الخروج    | [بَكِّرْ فِي الصَّبَاحِ وَقِفْ أَمَامَ فِرْعَوْنَ وَقُلْ لَهُ: هكذَا يَقُولُ الرَّبُّ]          |
| 7 £ - 7 .  | ٨       | الخروج    | [بَكِّرْ فِي الصَّبَاحِ وَقِفْ أَمَامَ فِرْعَوْنَ. إِنَّهُ يَخْرُجُ إِلَى الْمَاءِ]             |
| ۲          | 11      | الخروج    | [تَكَلَّمْ فِي مَسَامِعِ الشَّعْبِ أَنْ يَطْلُبَ كُلُّ رَجُل مِنْ صَاحِبِهِ].                   |
| Y0 -YY     | 10      | الخروج    | [ثُمَّ ارْبَتَحَلَ مُوسِنَى بِإِسْرَائِيلَ مِنْ بَحْرِ سُوفَ وَخَرَجُوا إِلَى بَرِّيَّةِ]       |
| **         | 10      | الخروج    | [ثُمَّ جَاءُوا إِلَى إِيلِيمَ وَهُنَاكَ اثْنَتَا عَثْرَةَ عَيْنَ مَاءٍ]                         |
| ١٣         | ۲       | الخروج    | [ثُمَّ خَرَجَ فِي الْيَوْمِ الثَّانِي وَإِذَا رَجُلاَنِ عِبْرَانِيَّانِ يَتَخَاصَمَانِ،]        |
| ٣ - ١      | ١٦      | القضاة    | [ثُمَّ ذَهَبَ شَمْشُونُ إِلَى غَزَّةَ، وَرَأَى هُنَاكَ امْرَأَةً زَانِيَةً فَدَخَلَ]            |
| 18-18      | ۲۸      | ارميا     | [ثم صَارَ كَلاَمُ الرَّبِّ إِلَى إِرْمِيا النَّبِيِّ، بَعْدَ مَا كَسَرَ حَنَنِيَّا النَّبِيُّ]. |
| **         | 10      | الخروج    | [جَاءُوا إِلَى إِيلِيمَ وَهُنَاكَ اثْنُتَا عَشْرَةَ عَيْنَ مَاءٍ وَسَبْعُونَ]                   |
| <b>r-r</b> | ١       | حبقوق     | [حَتَّى مَتَى يَا رَبُّ أَدْعُو وَأَنْتَ لاَ تَسْمَعُ؟ أَصْرُخُ إِلَيْكَ مِنَ الظُّلْمِ]        |

| رقم الفقرة | الإصحاح | اسم السقر              | طرف الفقرة                                                                                    |
|------------|---------|------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------|
| ۲ – ۱      | ٦       | أخبار الأيام<br>الثاني | [حِينَئِذٍ قَالَ سُلَيْمَانُ: «قَالَ الرَّبُّ إِنَّهُ يَسْكُنُ فِي الضَّبَابِ. وَأَنَا]       |
| ۱۲ -۸      | ٩       | الخروج                 | [خُذَا مِلْءَ أَيْدِيكُمَا مِنْ رَمَادِ الأَتُونِ، وَلْيُذَرِّهِ مُوسَى نَحْوَ].              |
| ٨          | ١٦      | الخروج                 | [ذلكَ بِأَنَّ الرَّبَّ يُعْطِيكُمْ فِي الْمَسَاءِ لَحْمًا لِتَأْكُلُوا، وَفِي]                |
| o - £      | ٣       | الخروج                 | [رَأَى الرَّبُّ أَن موسى مَالَ لِيَنْظُرَ، نَادَاهُ اللهُ مِنْ وَسَلَطِ ،]                    |
| 17-11      | ۲       | الخروج                 | [زَأَى رَجُلاً مِصْرِيًا يَضْرِبُ رَجُلاً عِبْرَانِيًا مِنْ إِخْوَتِهِ، فَالْتَفَتَ]          |
| ١٣         | ۲       | الخروج                 | [رَجُلاَنِ عِبْرَانِيَّانِ يَتَخَاصَمَانِ]                                                    |
| 11         | ٣       | ميخا                   | [رُوَّسَاوُهَا يَقْضُونَ بِالرَّشْوَةِ، وَكَهَنْتُهَا يُعَلِّمُونَ بِالأُجْرَةِ،]،            |
| 17 -17     | ١٦      | الخروج                 | [سَمِعْتُ تَذَمُّرَ بِنِي إِسْرَائِيلَ. كَلِّمْهُمْ قَائِلاً: فِي الْعَشِيَّةِ تَأْكُلُونَ].  |
| 1 7        | ٩       | الخروج                 | أشدد الرب قلب فرعون]                                                                          |
| 11 -9      | ۲ ٤     | الخروج                 | [صَعِدَ مُوسِنَى وَهَارُونُ وَنَادَابُ وَأَبِيهُو وَسَبْعُونَ مِنْ شُنُوخٍ].                  |
| ٨          | ٨       | الخروج                 | [صَلِّيَا إِلَى الرَّبِّ لِيَرْفَعَ الضَّفَادِعَ عَنِّي وَعَنْ شَعْبِي فَأُطْلِقَ الشَّعْبَ ] |
| ٥ – ٢      | ١.      | صموئيل الأول           | عِنْدَ مَجِيئِكَ إِلَى هُنَاكَ إِلَى الْمَدِينَةِ أَنَّكَ تُصَادِفُ زُمْرَةً مِنَ]            |
| 19         | ۲.      | اللاويين               | [عَوْرَةَ أُخْتِ أُمِّكَ، أَوْ أُخْتِ أَبِيكَ لاَ تَكْشِفْ. إِنَّهُ قَدْ عَرَّى]              |
| ٥          | ٩       | الخروج                 | [غَدًا يَفْعَلُ الرَّبُّ هذَا الأَمْرَ]                                                       |
| Y £        | ١.      | الخروج                 | [غير أن غنمكم ويقركم تبقى]                                                                    |
| £          | ٣٢      | الخروج                 | [فَأَخَذَ ذَلِكَ مِنْ أَيْدِيهِمْ وَصَوَّرَهُ بِالإِزْمِيلِ، وَصَنَعَهُ عِجْلاً مَسْبُوكًا]   |
| 71 - 7.    | 10      | الخروج                 | [فاخذت مريم النبية اخت هارون الدف بيدها وخرجت جميع].                                          |
| ١          | ١٢      | صموئيل الثاني          | [فَأَرْسِلَ الرَّبُ نَاثَانَ إِلَى دَاوُدَ ]                                                  |

| رقم الفقرة | الإصحاح | اسم السفر    | طرف الفقرة                                                                                     |
|------------|---------|--------------|------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ۲.         | 19      | صموئيل الأول | [فَأَرْسِلَ شَاوُلُ رُسِلًا لأَخْذِ دَاوُدَ. وَلَمَّا رَأَوْا جَمَاعَةَ الأَنْبِيَاءِ]         |
| ١.         | 47      | الخروج       | [فَالْآنَ اتْرُكْنِي لِيَحْمَى غَضَبِي عَلَيْهِمْ وَأُفْنِيَهُمْ، فَأُصَيِّرَكَ]               |
| ŧ          | 17      | الخروج       | [فَالآنَ اذْهَبْ وَأَنَا أَكُونُ مَعَ فَمِكَ وَأُعَلِّمُكَ مَا تَتَكَلَّمُ بِهِ»]              |
| 77 -19     | ٩       | الخروج       | [فَالآنَ أَرْسِلِ احْمِ مَوَاشِيكَ وَكُلَّ مَا لَكَ فِي الْحَقْلِ. جَمِيعُ].                   |
| ٦ -٥       | 19      | الخروج       | [فَالآنَ إِنْ سَمِعْتُمْ لِصَوْتِي، وَحَفِظْتُمْ عَهْدِي تَكُونُونَ لِي]                       |
| 11-4       | ١.      | الخروج       | [فَالآنَ هَلُمَّ فَأُرْسِلُكَ إِلَى فِرْعَوْنَ، وَتُخْرِجُ شَعْبِي بَنِي إِسْرَائِيلَ مِنْ]    |
| ۲.         | ٣       | الخروج       | [فَأَمُدُ يَدِي وَأَضْرِبُ مِصْرَ بِكُلِّ عَجَائِبِي الَّتِي أَصْنَعُ فِيهَا]                  |
| ١٧         | ٨       | الخروج       | [فإن لست مطلقاً شعبي إنني مطلق عليك وعلى عبيدك وعلى]                                           |
| ٦ -٣       | ١.      | الخروج       | [فإن ممتنع أنت من اطلاق شعبي إنني جالب غداً جراداً].                                           |
| 719        | 1 £     | الخروج       | [فَانْتَقَلَ مَلاَكُ اللهِ السَّائِرُ أَمَامَ عَسْكُرِ إِسْرَائِيلَ وَسَارَ وَرَاءَهُمْ،]      |
| 17 -10     | ٣٢      | الخروج       | [فانحدر موسى من الجبل ولوحا الشهادة بيده. لوحان].                                              |
| 18-18      | 17      | الخروج       | [فَإِنِّي أَجْتَازُ فِي أَرْضِ مِصْرَ هذهِ اللَّيْلَةَ، وَأَضْرِبُ كُلَّ بِكْرٍ فِي]           |
| Y0 -Y1     | 1 £     | الخروج       | [فبسط موسى يده على البحر وصرف الله البحر بريح شرقية]                                           |
| ١٧         | ٦       | يشوع         | [فَتَكُونُ الْمَدِينَةُ وَكُلُّ مَا فِيهَا مُحَرَّمًا لِلرَّبِّ. رَاحَابُ الزَّانِيَةُ فَقَطْ] |
| 7 7        | ٧       | الأعمال      | [فَتَهَذَّبَ مُوسِى بِكُلِّ حِكْمَةِ الْمِصْرِيِّينَ، وَكَانَ مُقْتَدِرًا فِي]                 |
| 1 2 - 1 1  | ١       | الخروج       | [فَجَعَلُوا عَلَيْهِمْ رُؤَسَاءَ تَسْخِيرٍ لِكَيْ يُذِلُّوهُمْ بِأَثْقَالِهِمْ، فَبَنَوْا]     |
| 7 9        | 17      | الخروج       | [فَحَدَثَ فِي نِصْفِ اللَّيْلِ أَنَّ الرَّبَّ ضَرَبَ كُلَّ بِكْرٍ فِي أَرْضِ مِصْرَ،]          |
| ١.         | ١.      | صموئيل الأول | [فحل عليه رَوحُ الله فتنبأ]                                                                    |

| رقم الفقرة            | الإصحاح | اسم السفر    | طرف الفقرة                                                                                                 |
|-----------------------|---------|--------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| <b>70</b> - <b>77</b> | ٩       | الخروج       | [فَخَرَجَ مُوستى مِنَ الْمَدِينَةِ مِنْ لَدُنْ فِرْعَوْنَ وَيَسَطَ يَدَيْهِ إِلَى ،]                       |
| 7 £ - 7 ٣             | 19      | صموئيل الأول | [فَذَهَبَ (شاول) إِلَى هُنَاكَ إِلَى نَايُوتَ فِي الرَّامَةِ، فَكَانَ عَلَيْهِ].                           |
| * 7                   | 1 £     | الخروج       | [فَرَجَعَ الْمَاءُ وَغَطَّى مَرْكَبَاتِ وَفُرْسِنَانَ جَمِيعِ جَيْشٍ فِرْعَوْنَ].                          |
| 77-0                  | * *     | الخروج       | [فَرَجَعَ مُوسِنَى إِلَى الرَّبِّ وَقَالَ: «يَا سَيِّدُ، لِمَاذَا أَسَأْتَ إِلَى]                          |
| 19                    | ١.      | الخروج       | [فَرَدَ الرَّبُّ رِيحًا غَرْبِيَّةً شَدِيدَةً جِدًّا، فَحَمَلَتِ الْجَرَادَ وَطَرَحَتْهُ].                 |
| ٤ -١                  | ١٤      | العدد        | [فَرَفَعَتْ كُلُّ الْجَمَاعَةِ صَوْتَهَا وَصَرَخَتْ، وَيَكَى الشَّعْبُ تِلْكَ]                             |
| 11 -9                 | ١٤      | الخروج       | [فَسَنَعَى الْمِصْرِيُّونَ وَرَاءَهُمْ وَأَدْرَكُوهُمْ. جَمِيعُ خَيْلِ مَرْكَبَاتِ ؟]                      |
| ٦                     | ٣       | الخروج       | [فَغَطَّى مُوسَى وَجْهَهُ لأَنَّهُ خَافَ أَنْ يَنْظُرَ إِلَى اللهِ].                                       |
| ١٣                    | *1      | صموئيل الأول | [فغَيَّرَ عَقْلَهُ فِي أَعْيُنْهِمْ، وَتَظَاهَرَ بِالْجُنُونِ بَيْنَ أَيْدِيهِمْ، وَأَخَذَ]                |
| 1 7                   | ٧       | الخروج       | [فَفَعَلَ عَرَّاقُو مِصْرَ أَيْضًا بِسِحْرِهِمْ كَذَلِكَ. طَرَحُوا كُلُّ وَاحِدٍ]                          |
| ۲ – ۱                 | ٧       | الخروج       | [فَقَالَ الرَّبُّ لِمُوسِنَى: «انْظُرْ! أَنَا جَعَلْتُكَ إِلَهًا لِفِرْعَوْنَ]،                            |
| 11 -10                | ١٤      | الخروج       | [فَقَالَ الرَّبُّ لِمُوسنَى: «مَا لَكَ تَصْرُخُ إِلَيَّ؟ قُلْ لِبَنِي إِسْرَائِيلَ أَنْ]                   |
| ٣٠ - ٢٦               | ١٤      | الخروج       | [فَقَالَ الرَّبُّ لِمُوسِنَى: «مُدَّ يَدَكَ عَلَى الْبَحْرِ لِيَرْجِعَ الْمَاءُ عَلَى]                     |
| ٩                     | 19      | الخروج       | [فَقَالَ الرَّبُّ لِمُوسِنَى: «هَا أَنَا آتٍ إِلَيْكَ فِي ظَلاَمِ السَّحَابِ لِكَيْ]                       |
| ۲ – ۱                 | **      | الخروج       | [فَقَالَ الرَّبُّ لِمُوسَى: «الآنَ تَنْظُرُ مَا أَنَا أَفْعَلُ بِفِرْ عَوْنَ. فَإِنَّهُ بِيَدٍ قَوِيَّةٍ]. |
| 10-17                 | ١٤      | إرميا        | [فَقَالَ الرَّبُّ لِي: «بِالْكَذِبِ يَتَنَبَّأُ الأَنْبِيَاءُ بِاسْمِي، لَمْ أُرْسِلْهُمْ].                |
| ۲.                    | ١٤      | العدد        | [فَقَالَ الرَّبُّ: قَدْ صَفَحْتُ حَسَبَ قَوْلِكَ]                                                          |
| ۲٥                    | 1 £     | الخروج       | [فَقَالَ الْمِصْرِيُّونَ: «نَهْرُبُ مِنْ إِسْرَائِيلَ، لأَنَّ الرَّبَّ يُقَاتِلُ ]                         |

| رقم الفقرة    | الإصحاح | اسم السفر | طرف الفقرة                                                                                |
|---------------|---------|-----------|-------------------------------------------------------------------------------------------|
| ٧             | ١.      | الخروج    | [فَقَالَ عَبِيدُ فِرْعَوْنَ لَهُ: «إِلَى مَتَى يَكُونُ هِذَا لَنَا فَخًا؟ أَطْلِقِ]       |
| o -Y          | 7 7     | الخروج    | [فَقَالَ لَهُمْ هَارُونُ: «انْزِعُوا أَقْرَاطَ الذَّهَبِ الَّتِي فِي آذَانِ]،             |
| ٣ - ١         | ٣       | حزقيال    | [فَقَالَ لِي: «يَا ابْنَ آدَمَ، كُلْ مَا تَجِدُهُ. كُلْ هذَا الدَّرْجَ،].                 |
| 10-11         | 11      | العدد     | [فَقَالَ مُوسِنَى لِلرَّبِّ: «لِمَاذَا أَسَأْتَ إِلَى عَبْدِكَ؟ وَلِمَاذَا لَمْ أَجِدْ].  |
| ۱۳ -۸         | ١٧      | الخروج    | [فَقَالَ مُوسَى لِيَشُوعَ: «انْتَخِبْ لَنَا رِجَالاً وَاخْرُجْ حَارِبْ عَمَالِيقَ].       |
| ٧             | 77      | التكوين   | [فَقَامَ إِبْرَاهِيمُ وَسِنَجَدَ لِشَعْبِ الأَرْضِ، لِبَنِي حِثًّ].                       |
| Y1 -Y.        | ١       | أيوب      | [فَقَامَ أَيُّوبُ وَمَزَّقَ جُبَّتَهُ، وَجَزَّ شَعْرَ رَأْسِهِ، وَخَرَّ عَلَى] .          |
| ١٣            | ٦       | الخروج    | [فَكَلَّمَ الرَّبُّ مُوسِنَى وَهَارُونَ، وَأَوْصِنَى مَعَهُمَا إِلَى بَنِي إِسْرَائِيلَ]  |
| V -0          | ١٤      | الخروج    | [فَلَمًا أُخْبِرَ مَلِكُ مِصْرَ أَنَّ الشَّعْبَ قَدْ هَرَبَ، تَغَيَّرَ قَلْبُ فِرْعَوْنَ] |
| <b>70 -71</b> | ١٦      | العدد     | [فَلَمًا فَرَغَ مِنَ التَّكَلُّمِ بِكُلِّ هذَا الْكَلاَمِ، انْشَقَّتِ الأَرْضُ الَّتِي].  |
| <b>∧-</b> ∘   | ٣٤      | التثنية   | [فَمَاتَ هُنَاكَ مُوسِنَى عَبْدُ الرَّبِّ فِي أَرْضٍ مُوآبَ حَسنَبَ]                      |
| ٥             | ٣٤      | التثنية   | [فمات هناك موسى عبد الرب]                                                                 |
| ٦             | ٩       | الخروج    | [فماتت جميع مواشى المصريين]                                                               |
| 1 : - 1 "     | ١.      | الخروج    | [فَمَدَّ مُوسِنَى عَصَاهُ عَلَى أَرْضِ مِصْرَ، فَجَلَبَ الرَّبُ عَلَى الأَرْضِ].          |
| ٣ - ٢         | ۲.      | إشعياء    | [فِي ذلِكَ الْوَقْتِ تَكَلَّمَ الرَّبُّ عَنْ يَدِ إِشْمَعْيَاءَ بْنِ آمُوصَ قَائِلاً: «]. |
| ۸             | ۲٥      | الخروج    | [فَيَصْنَعُونَ لِي مَقْدِسًا لأَسْكُنَ فِي وَسَطِهِمْ]                                    |
| ٨             | £       | الخروج    | [فيكون إذا لم يصدقوك ولم يسمعوا لصوت الآية الأولى أنهم]                                   |
| ŧ             | ٨       | الخروج    | [قال اشفعا إلى الله ليزيل الضفادع عني وعن قومي]                                           |

| رقم الفقرة             | الإصحاح | اسم السفر | طرف الفقرة                                                                                  |
|------------------------|---------|-----------|---------------------------------------------------------------------------------------------|
| 77 -7.                 | ٣       | الخروج    | [قال الرب لموسى: فَأَمُدُ يَدِي وَأَضْرِبُ مِصْرَ بِكُلِّ عَجَائِبِي]                       |
| ٤ - ٢                  | ۸       | الخروج    | [قَالَ الرَّبُّ لِمُوسى نَى: وَإِنْ كُنْتَ تَأْبَى أَنْ تُطْلِقَهُمْ فَهَا أَنَا].          |
| 10-1                   | ٨       | الخروج    | [قَالَ الرَّبُّ لِمُوسِى: «ادْخُلْ إِلَى فِرْعَوْنَ وَقُلْ لَهُ: هكَذَا يَقُولُ].           |
| ٩                      | 19      | الخروج    | [قَالَ الرَّبُّ لِمُوسنَى: «هَا أَنَا آتٍ إِلَيْكَ فِي ظَلاَمِ السَّحَابِ]                  |
| <b>۲۹ - ۲</b> ٦        | ٧       | الخروج    | [قال الله لموسى أدخل إلى فرعون وقل له كذا قال الله أطلق]                                    |
| ٤ - ٢                  | ٨       | الخروج    | [قال الله لموسى أدخل إلى فرعون وقل له كذا قال الله أطلق].                                   |
| o -1                   | ٩       | الخروج    | [قال الله لموسى أدخل إلى فرعون وقل له كذا قال الله إله]                                     |
| 10-17                  | ٨       | الخروج    | [قال الله لموسى قل لهرون أبسط يدك بعصاك واضرب تراب].                                        |
| ۱۲ -۸                  | ٩       | الخروج    | [قال الله لموسى ولهرون خذا كلما ملء حفنتيكما شرر اتّون]                                     |
| ١٣                     | ٤       | الخروج    | [قال طلبة يا مولاي أرسل الأن بيد من ترى]                                                    |
| 71-17                  | ١٦      | الخروج    | [قال موسى ذلك لإعطاء الله لكم في العشاء لحماً للأكل].                                       |
| ٦ -٤                   | ١.      | الخروج    | [قال موسى كذا قال الله نحو نصف الليل أنا خارج في جملة،].                                    |
| 17-1.                  | ٤       | الخروج    | [قال موسى لله طلبة يا مولاي ليس رجل ذو كلام].                                               |
| ١٨                     | 1       | الخروج    | [قَامَ مَلِكٌ جَدِيدٌ عَلَى مِصْرَ لَمْ يَكُنْ يَعْرِفُ يُوسِئفَ. فَقَالَ:]،                |
| <b>**</b> - <b>* *</b> | ١٣      | العدد     | [قَدْ ذَهَبْنَا إِلَى الأَرْضِ الَّتِي أَرْسِلْتَنَا إِلَيْهَا، وَحَقًّا إِنَّهَا تَفِيضُ]. |
| ١٨ -١٦                 | ٨       | الخروج    | [قُلْ لِهَارُونَ: مُدَّ عَصَاكَ وَاضْرِبْ تُرَابَ الأَرْضِ لِيَصِيرَ بَعُوضًا].             |
| 10-1                   | ٨       | الخروج    | [قُلْ لِهَارُونَ: مُدَّ يَدَكَ بِعَصَاكَ عَلَى الأَنْهَارِ وَالسَّوَاقِي وَالآجَامِ         |
| 10-17                  | ٨       | الخروج    | [قل لهرون أبسط يدك بعصاك واضرب تراب الأرض ليصير]                                            |

| رقم الفقرة     | الإصحاح | اسم السفر   | طرف الفقرة                                                                              |
|----------------|---------|-------------|-----------------------------------------------------------------------------------------|
| 71 -12         | ٧       | الخروج      | [قَلْبُ فِرْعَوْنَ غَلِيظٌ. قَدْ أَبَى أَنْ يُطْلِقَ الشَّعْبَ. اِذْهَبْ إِلَى].        |
| ١              | ٣٢      | الخروج      | [قُمِ اصْنَعْ لَنَا آلِهَةً تَسِيرُ أَمَامَنَا، لأَنَّ هذَا مُوسَى الرَّجُلَ الَّذِي].  |
| ١              | ١       | هوشع        | [قَوْلُ الرَّبِّ الَّذِي صَارَ إِلَى هُوشَعَ بْنِ بِئِيرِي]                             |
| ٣.             | 17      | الخروج      | [كان صراخ عظيم في مصر]                                                                  |
| <b>* * - *</b> | ١٦      | الخروج      | [كَانَ لِكَاهِنِ مِدْيَانَ سَبْعُ بَنَاتٍ، فَأَتَيْنَ وَاسْتَقَيْنَ وَمَلَأْنَ].        |
| 7 7            | ١.      | الخروج      | [كان لهم نور في مساكنهم]                                                                |
| <b>70-77</b>   | 1 £     | العدد       | [كَلَّمَ الرَّبُّ مُوسِنَى وَهَارُونَ قَائِلاً: «حَتَّى مَتَّى أَغْفِرُ لِهِذِهِ]       |
| ١٣             | 1 £     | الخروج      | [لا تخافوا. قفوا وانظروا خلاص الرب يصنعه لكم اليوم. فإنه]                               |
| ١٧             | ۲.      | الخروج      | [لا تشته امرأة قريبك]،                                                                  |
| Y1 -19         | ١٦      | الخروج      | [لاَ يُبْقِ أَحَدٌ مِنْهُ إِلَى الصَّبَاحِ». لكِنَّهُمْ لَمْ يَسْمَعُوا لِمُوسِنَى،]    |
| ١ ٤            | ۲.      | الخروج      | [لاتزنِ]                                                                                |
| 1 4 - 1 1      | 77      | إرميا       | [لأَنَّ الأَنْبِيَاءَ وَالْكَهَنَّةَ تَنَجَّسُوا جَمِيعًا، بَلْ فِي بَيْتِي وَجَدْتُ] . |
| ٥١             | ٣٢      | التثنية     | [لأَنَّكُمَا خُنْتُمَانِي فِي وَسَطِ بَنِي إِسْرَائِيلَ عِنْدَ مَاءِ مَرِيبَةِ قَادَشَ] |
| 11             | 19      | الخروج      | [لأَنَّهُ فِي الْيَوْمِ الثَّالِثِ يَنْزِلُ الرَّبُّ أَمَامَ عُيُونِ جَمِيعِ الشَّعْبِ] |
| <b>70-71</b>   | ١٦      | العدد       | [لَعَلَّ الأَرْضَ تَبْتَلِعُنَا». وَخَرَجَتْ نَارٌ مِنْ عِنْدِ الرَّبِّ وَأَكَلَتِ].    |
| 18-18          | ٤       | مراثي ارميا | [لمْ تُصدِّقْ مُلُوكُ الأَرْضِ وَكُلُّ سُكَّانِ الْمَسْكُونَةِ أَنَّ]                   |
| 11             | ٩       | الخروج      | [لم يستطع العرافون أن يقفوا أمام موسى من اجل الدمامل].                                  |
| 10-7           | 11      | الخروج      | [لِمَاذَا تَضْرِبُ صَاحِبَكَ؟» فَقَالَ: «مَنْ جَعَلَكَ رَئِيسِنًا وَقَاضِيًا]           |

| رقم الفقرة      | الإصحاح | اسم السفر | طرف الفقرة                                                                              |
|-----------------|---------|-----------|-----------------------------------------------------------------------------------------|
| ٣               | ١٦      | الخروج    | [لَيْتَنَا مُتْنَا بِيَدِ الرَّبِّ فِي أَرْضِ مِصْرَ، إِذْ كُنَّا جَالِسِينَ عِنْدَ]    |
| ٩               | •       | الخروج    | [لِيَصِيرَ غُبَارًا عَلَى كُلِّ أَرْضِ مِصْرَ. فَيَصِيرَ عَلَى النَّاسِ وَعَلَى]        |
| o -1            | ŧ       | الخروج    | [ما هذا بيدك، فقال عصا، فقال ألقيه إلى الأرض وألقاه إلى]                                |
| ۲               | £       | الخروج    | [ما هذا بيدك، فقال عصا، فقال ألقيه إلى الأرض وألقاه إلى].                               |
| ۲               | £       | الخروج    | [مَا هَذِهِ فِي يَدِكَ؟» فَقَالَ: «عَصًا». فَقَالَ: «اطْرَحْهَا إِلَى].                 |
| ٤ - ٢           | ٤       | الخروج    | [مَا هَذِهِ فِي يَدِكَ؟» فَقَالَ: «عَصًا». فَقَالَ: «اطْرَحْهَا إِلَى ]                 |
| ٥               | ١٤      | الخروج    | [ماذا فعلنا حتى أطلقنا إسرائيل من خدمتنا]                                               |
| ٣ - ٢           | ٤       | الخروج    | [مَاهِذِهِ فِي يَدِكَ؟» فَقَالَ: «عَصًا». فَقَالَ: «اطْرَحْهَا إِلَى]                   |
| ١٧              | ٥       | الخروج    | [متكاسلون أنتم، لذلك تقولون نذهب ونذبح للرب].                                           |
| 717             | ١.      | الخروج    | [مُدَّ يَدَكَ عَلَى أَرْضِ مِصْرَ لأَجْلِ الْجَرَادِ، لِيَصْعَدَ عَلَى].                |
| 77 -71          | ١.      | الخروج    | [مُدَّ يَدَكَ نَحْق السَّمَاءِ لِيَكُونَ ظَلاَمٌ عَلَى أَرْضِ مِصْرَ، حَتَّى].          |
| <b>** - * 1</b> | ١.      | الخروج    | [مُدَّ يَدَكَ نَحْوَ السَّمَاءِ لِيَكُونَ ظَلاَمٌ عَلَى أَرْضِ مِصْرَ، حَتَّى].         |
| £               | ٤       | الخروج    | [مُدَّ يَدَكَ وَأَمْسِكْ بِذَنْبِهَا]                                                   |
| 11              | ٣       | الخروج    | [مَنْ أَنَا حَتَّى أَذْهَبَ إِلَى فِرْعَوْنَ]                                           |
| ۶ – ٥           | ۲       | الخروج    | [تزلت إِلَى النَّهْرِ لِتَغْتَمِلَ، وَكَانَتْ جَوَارِيهَا مَاشْمِيَاتٍ عَلَى جَانِبِ    |
| 1 : - 1 "       | ٣       | الخروج    | [هَا أَنَا آتِي إِلَى بنِي إِسْرَائِيلَ وَأَقُولُ لَهُمْ: إِلهُ آبَائِكُمْ أَرْسِلَنِي] |
| 71              | ٨       | الخروج    | [هَا أَنَا أُرْسِلُ عَلَيْكَ وَعَلَى عَبِيدِكَ وَعَلَى شَعْبِكَ وَعَلَى بُيُوتِكَ]      |
| ۲١              | ٨       | الخروج    | [هَا أَنَا أُرْسِلُ عَلَيْكَ]                                                           |

| رقم الفقرة     | الإصحاح | اسم السفر     | طرف الفقرة                                                                                 |
|----------------|---------|---------------|--------------------------------------------------------------------------------------------|
| 14 - 14        | ٧       | الخروج        | [هَا أَنَا أَضْرِبُ بِالْعَصَا الَّتِي فِي يَدِي عَلَى الْمَاءِ الَّذِي فِي النَّهْرِ].    |
| ١٩             | ٨       | الخروج        | [هذًا إِصْبَعُ اللهِ].                                                                     |
| <b>۲۷ - ۲7</b> | ٦       | الخروج        | [هذَانِ هُمَا هَارُونُ وَمُوسِنَى اللَّذَانِ قَالَ الرَّبُّ لَهُمَا: «].                   |
| <b>۲۹ - ۲۷</b> | ٣٢      | الخروج        | [هكذا قال الرب إله إسرائيل ضعوا كل واحد سيفه على فخده].                                    |
| 14 - 14        | ٧       | الخروج        | [هكذا قال الله بهذا تعلم انني الله هانا ضارب بعصاي الذي].                                  |
| ١٨             | ٧       | الخروج        | [هكذا قال الله بهذا تعلم انني الله هانا ضارب بعصاي الذي].                                  |
| o - w          | ١.      | الخروج        | [هكَذَا يَقُولُ الرَّبُّ إِلَّهُ الْعِبْرَانِيِّينَ: أَطْلِقْ شَعْبِي لِيَعْبُدُونِي].     |
| ٦ -٣           | ١.      | الخروج        | [هكذا يَقُولُ الرَّبُّ إِلهُ الْعِبْرَانِيِّينَ: إِلَى مَتَى تَأْبَى أَنْ تَخْضَعَ].       |
| ٦ -٤           | 11      | الخروج        | [هكذا يَقُولُ الرَّبُّ: إِنِّي نَحْوَ نِصْفِ اللَّيْلِ أَخْرُجُ فِي وَسَطِ].               |
| 1 £            | 11      | الخروج        | [هكَذَا يَقُولُ الرَّبُّ: إِنِّي نَحْوَ نِصْفِ اللَّيْلِ أَخْرُجُ فِي وَسَطِ].             |
| ۸ -۷           | ۲       | الخروج        | [هَلْ أَذْهَبُ وَأَدْعُو لَكِ امْرَأَةً مُرْضِعَةً مِنَ الْعِبْرَانِيَّاتِ لِتُرْضِعَ]     |
| ۸ -۷           | ۲       | الخروج        | [هَلْ أَذْهَبُ وَأَدْعُو لَكِ امْرَأَةً مُرْضِعَةً مِنَ الْعِبْرَانِيَّاتِ لِتُرْضِعَ]     |
| ١.             | ٣       | الخروج        | [هَلُمَّ فَأُرْسِلُكَ إِلَى فِرْعَوْنَ، وَتُخْرِجُ شَعْبِي بَنِي إِسْرَائِيلَ مِنْ مِصْرَ] |
| Y1 -Y.         | ٩       | التكوين       | [وَابْتَدَأَ نُوحٌ يَكُونُ فَلاَّحًا وَغَرَسَ كَرْمًا. وَشَرِبَ مِنَ الْخَمْرِ]،           |
| ŧ              | ŧ       | حزقيال        | [وَاتَّكِئْ أَنْتَ عَلَى جَنْبِكَ الْيَسَارِ، وَضَعْ عَلَيْهِ إِثْمَ بَيْتِ] .             |
| ۲.             | ٦       | الخروج        | [وَأَخَذَ عَمْرَامُ يُوكَابَدَ عَمَّتَهُ زَوْجَةً لَهُ. فَوَلَدَتْ لَهُ هَارُونَ].         |
| ٦              | ۲.      | الخروج        | [وَأَخَذَ عَمْرَامُ يُوكَابَدَ عَمَّتَهُ زَوْجَةً لَهُ. فَوَلَدَتْ لَهُ هَارُونَ].         |
| 17-11          | ١       | صموئيل الثاني | [وَأَخَذْتُ الإِكْلِيلَ الَّذِي عَلَى رَأْسِهِ وَالسِّوارَ الَّذِي عَلَى ذِرَاعِهِ]        |

| رقم الفقرة    | الإصحاح | اسم السفر    | طرف الفقرة                                                                                        |
|---------------|---------|--------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 1 4           | 19      | الخروج       | [وَأَخْرَجَ مُوسِتَى الشَّعْبَ مِنَ الْمَحَلَّةِ لِمُلاَقَاةِ اللهِ]                              |
| ١.            | ۲.      | اللاويين     | [وَإِذَا زَنْى رَجُلٌ مَعَ امْرَأَةٍ، فَإِذَا زَنْى مَعَ امْرَأَةٍ قَرِيبِهِ، فَإِنَّهُ يُقْتَلُ] |
| <b>TA -TV</b> | ٩       | الخروج       | [وأرسل فرعون واستدعى بموسى وهرون وقال لهم اشفعا].                                                 |
| ١٦            | ١٤      | الخروج       | [وَارْفَعْ أَنْتَ عَصَاكَ وَمُدَّ يَدَكَ عَلَى الْبَحْرِ وَشُفَّهُ، فَيَدْخُلَ بَنُو]             |
| ١٦            | ٨       | الخروج       | [وَاضْرِبْ تُرَابَ الأَرْضِ لِيَصِيرَ بَعُوضًا فِي جَمِيعِ أَرْضِ مِصْرَ]                         |
| 18-18         | 17      | الخروج       | [وأعبر في أرض مصر في الليلة هذه وأقتل كل بكر في أرض]                                              |
| £7 -££        | 44      | الخروج       | [وَأُقَدِّسُ خَيْمَةَ الاجْتِمَاعِ وَالْمَذْبَحَ، وَهَارُونُ وَبَنُوهُ أُقَدِّسُهُمْ لِكَيْ]،     |
| 10            | ٧       | الخروج       | [وَالْعَصَا الَّتِي تَحَوَّلَتْ حَيَّةً تَأْخُذُهَا فِي يَدِكَ]                                   |
| ١٦            | 19      | الملوك الأول | [وَامْسَحْ أَلِيشَعَ بْنَ شَافَاطَ مِنْ آبَلَ مَحُولَةً نَبِيًّا عِوَضًا عَنْكَ].                 |
| 77 -71        | ١٣      | الخروج       | وَانَ الرَّبُّ يَسِيرُ أَمَامَهُمْ نَهَارًا فِي عَمُودِ سَحَابٍ لِيَهْدِيَهُمْ فِي]               |
| ۲.            | 19      | الخروج       | [وانحدر ملاك على جبل سينين على رأس الجبل ونادى الله]                                              |
| 01 -£A        | ٣٢      | التثنية      | [وَانْظُرْ أَرْضَ كَنْعَانَ الَّتِي أَنَا أُعْطِيهَا لِبَنِي إِسْرَائِيلَ مُلْكًا،]               |
| 19            | ٤.      | الخروج       | [وَيسَطَ الْخَيْمَةَ فَوْقَ الْمَسْكَنِ، وَوَضَعَ غِطَاءَ الْخَيْمَةِ عَلَيْهَا مِنْ].            |
| ٣ - ١         | ٥       | الخروج       | [وَيَعْدَ ذَلِكَ دَخَلَ مُوسَى وَهَارُونُ وَقَالاً لِفِرْعَوْنَ: «هكَذَا].                        |
| 14 - 14       | ٩       | الخروج       | [ويقيت متمرداً على قومي بالامتناع من اطلاقهم، إنني].                                              |
| 77 -19        | ٩       | الخروج       | [ويقيت متمرداً على قومي بالامتناع من اطلاقهم، إنني].                                              |
| 17-11         | ۲       | الخروج       | [وَحَدَثَ فِي تِلْكَ الأَيَّامِ لَمَّا كَبِرَ مُوسِنَى أَنَّهُ خَرَجَ إِلَى إِخْوَتِهِ].          |
| V -0          | 1 £     | الخروج       | [وخبر ملك أن هرب القوم فانقلب قلب فرعون وعبيده على]                                               |

| رقم الفقرة            | الإصحاح | اسم السفر             | طرف الفقرة                                                                                   |
|-----------------------|---------|-----------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------|
| 17 -9                 | £       | حزقيال                | [وَخُدْ أَنْتَ لِنَفْسِكَ قَمْحًا وَشَعِيرًا وَفُولاً وَعَدَسًا وَدُخْنًا »].                |
| <b>70</b> - <b>77</b> | ٩       | الخروج                | [وخرج موسى من عند فرعون من المدينة وبسط كفيه إلى].                                           |
| ٣١                    | ١٦      | الخروج                | [ودعا آل إسرائيل اسمه من وهو كحب الكزيرة أبيض]                                               |
| 14                    | ١       | الخروج                | [وَذَهَبَ رَجُلٌ مِنْ بَيْتِ لاَوِي وَأَخَذَ بِنْتَ لاَوِي، فَحَبِلَتِ الْمَرْأَةُ]          |
| V -1                  | 1 7     | الخروج                | [ورحل كل جماعة بنو إسرائيل من برية سين لمراحلهم عن]                                          |
| 11 -9                 | ١٤      | الخروج                | [ورجل ملك الله سائر بين يدي معسكر إسرائيل وسار من وراهم]                                     |
| 70 -77                | 10      | الخروج                | [ورحّل موسى إسرائيل من بحر القلزم وأخرجه إلى البرية]                                         |
| 7 £ - 7 .             | ٦       | يشوع                  | [وَصَعِدَ الشَّعْبُ إِلَى الْمَدِينَةِ وَحَرَّمُوا كُلَّ مَا فِي الْمَدِينَةِ] .             |
| ٣٢ -٣٠                | 19      | التكوين               | [وَصَعِدَ لُوطٌ مِنْ صُوغَرَ وَسَكَنَ فِي الْجَبَلِ، وَابْنَتَاهُ مَعَهُ، لأَنَّهُ]          |
| ۲.                    | ٩       | التثنية               | [وَعَلَى هَارُونَ غَضِبَ الرَّبُّ جِدًّا لِيُبِيدَهُ ].                                      |
| <b>۲۹</b> - <b>۲۷</b> | ١٨      | الملوك الأول          | [وَعِنْدَ الظُّهْرِ سَخِرَ بِهِمْ إِيليًّا وَقَالَ: «ادْعُوا بِصَوْتٍ عَال].                 |
| <b>77 -70</b>         | 17      | الخروج                | [وَفَعَلَ بَنُو إِسْرَائِيلَ بِحَسنبِ قَوْلِ مُوسنى. طَلَبُوا مِنَ الْمِصْرِيِّينَ]          |
| 7 7                   | ٧       | الخروج                | [وَفَعَلَ عَرَافُو مِصْرَ كَذَلِكَ بِسِحْرِهِمْ. فَاشْنَدَ قَلْبُ فِرْعَوْنَ فَلَمْ]         |
| ١٨                    | ٨       | الخروج                | [وَفَعَلَ كَذَلِكَ الْعَرَّافُونَ بِسِحْرِهِمْ لِيُخْرِجُوا الْبَعُوضَ فَلَمْ يَسْتَطِيعُوا] |
| ٧                     | ٨       | الخروج                | [وفعل كذلك العرافون بسحرهم وأصعدوا الضفادع على أرض مصر]                                      |
| o -r                  | ١٧      | أخبار الأيام<br>الأول | [وَفِي تِلْكَ اللَّيْلَةِ كَانَ كَلاَمُ اللهِ إِلَى نَاثَانَ قَائِلاً: «اذْهَبْ].            |
| <b>** - * 1</b>       | ١.      | الخروج                | [وقال الله لموسى ابسط يدك إلى السماء ليصير ظلام على].                                        |
| 717                   | ١.      | الخروج                | [وقال الله لموسى أبسط يدك على الأرض مصر بالجراد].                                            |

| رقم الفقرة | الإصحاح | اسم السفر     | طرف الفقرة                                                                                   |
|------------|---------|---------------|----------------------------------------------------------------------------------------------|
| ٣٠ - ٢٦    | ١٤      | الخروج        | [وقال الله لموسى ابسط يدك على البحر لتعود المياه على]                                        |
| 0 -1       | ٩       | الخروج        | [وقال الله لموسى أدخل إلى فرعون وقل له كذا قال الله]                                         |
| 1          | ٧       | الخروج        | [وقال الله لموسى انظر جعلتك سلطاناً على فرعون وهرون]                                         |
| 11 -1      | ٨       | الخروج        | [وقال الله لموسى قل لهرون ابسط يدك بعصاك على الأنهار].                                       |
| 1 £        | ١.      | الخروج        | [وقال موسى كذا قال الله نحو نصف الليل أنا خارج في جملة].                                     |
| ٨          | ١.      | الخروج        | [وقالو عبيد فرعون له إلى متي يكون ها لنا وهقاً أطلق].                                        |
| ٣          | ١٦      | الخروج        | [وقالو لهما بنو إسرائيل يا ليت متنا بيد الله في أرض مصر].                                    |
| ۲          | ١٣      | حزقيال        | وَقُلْ لِلَّذِينَ هُمْ أَنْبِيَاءُ مِنْ تِلْقَاءِ ذَوَاتِهِمِ: اسْمَعُوا كَلِمَةَ الرَّبِّ]. |
| ۲ – ۱      | 11      | العدد         | [وَكَانَ الشَّعْبُ كَأَنَّهُمْ يَشْتَكُونَ شَرًّا فِي أُذُنِّي الرَّبِّوَاللَّفِيفُ].        |
| 1          | ٦       | حزقيال        | [وَكَانَ إِلَيَّ كَلاَمُ الرَّبِّ قَائِلاً: «يَا ابْنَ آدَمَ، اجْعَلْ وَجْهَكَ].             |
| ۲ – ۱      | ١٣      | حزقيال        | [وَكَانَ إِلَيَّ كَلاَمُ الرَّبِّ قَائِلاً: «يَا ابْنَ آدَمَ، تَنَبَّأْ عَلَى] .             |
| ١ ٤        | ٦       | صموئيل الثاني | [وَكَانَ دَاوُدُ يَرْقُصُ بِكُلِّ قُوَّتِهِ أَمَامَ الرَّبِّ].                               |
| ٧          | 11      | العدد         | [وَكَانَ طَعْمُهُ كَطَعْمِ قَطَائِفَ بِزَيْتٍ].                                              |
| ۲٩         | ١٢      | الخروج        | [وكان عند منتصف الليل والله قتل كل بكر بأرض مصر من بكر]                                      |
| 19         | ٣٢      | الخروج        | [وَكَانَ عِنْدَمَا اقْتَرَبَ إِلَى الْمَحَلَّةِ أَنَّهُ أَبْصَرَ الْعِجْلَ وَالرَّقْصَ،] .   |
| Y A - £    | ١       | حزقيال        | [وَكَانَتُ عَلَيْهِ هُنَاكَ يَدُ الرَّبِّ، فَنَظَرْتُ وَإِذَا بِرِيحٍ عَاصِفَةٍ].            |
| 11 -9      | 1 £     | الخروج        | [وكد المصريين خلفهم فلحقوهم نازلين على البحر كل خيل ركب]                                     |

| رقم الفقرة   | الإصحاح | اسم السفر     | طرف الفقرة                                                                                         |
|--------------|---------|---------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ٥٢ - ٤٨      | ٣٢      | التثنية       | [وَكَلَّمَ الرَّبُّ مُوسَى فِي نَفْسِ ذلِكَ الْيَوْمِ قَائِلاً: «اِصْعَدْ إِلَى].                  |
| ۱۳ -۸        | ٧       | الخروج        | [وَكَلَّمَ الرَّبُّ مُوسِنَى وَهَارُونَ قَائِلاً: «إِذَا كَلَّمَكُمَا فِرْعَوْنُ قَائِلاً:].       |
| 17-1         | 10      | الخروج        | [وَكَلَّمَ مَلِكُ مِصْرَ قَابِلَتَي الْعِبْرَانِيَّاتِ اللَّتَيْنِ اسْمُ إِحْدَاهُمَا شِفْرَةُ]    |
| ١            | ŧ       | الخروج        | [وَلكِنْ هَا هُمْ لاَ يُصدَدِّقُونَنِي وَلاَ يَسمْمَعُونَ لِقَوْلِي، بَلْ]                         |
| ٧            | ۲۸      | إشعياء        | [وَلَكِنَّ هَوُلاَءِ أَيْضًا ضَلُوا بِالْخَمْرِ وَتَاهُوا بِالْمُسْكِرِ. الْكَاهِنُ]               |
| ١            | ٧       | الخروج        | [وَلَمْ يَسْتَطِعِ الرَّبُّ أَنْ يَحْتَمِلَ بَعْدُ مِنْ أَجْلِ شَرِّ أَعْمَالِكُمْ، مِنْ] .        |
| 11           | ٩       | الخروج        | [وَلَمْ يَسْتَطِعِ الْعَرَّافُونَ أَنْ يَقِفُوا أَمَامَ مُوسَى مِنْ أَجْلِ الدَّمَامِلِ،].         |
| 17-1.        | ١.      | صموئيل الأول  | [وَلَمَّا جَاءُوا إِلَى هُنَاكَ إِلَى جِبْعَةَ، إِذَا بِزُمْرَةٍ مِنَ الْأَنْبِيَاءِ لَقِيَتْهُ،]. |
| 17 -10       | ١٩      | التكوين       | [وَلَمَّا طُلَعَ الْفَجْرُ كَانَ الْمَلاَكَانِ يُعَجِّلاَنِ لُوطًا قَائِلَيْنِ: «].                |
| 17-11        | ۲ ٤     | صموئيل الثاني | [وَلَمَّا قَامَ دَاوُدُ صَبَاحًا، كَانَ كَلاَمُ الرَّبِّ إِلَى جَادِ النَّبِيِّ]                   |
| 9 -0         | ۱۳      | التكوين       | [وَلُوطٌ السَّائِرُ مَعَ أَبْرَامَ، كَانَ لَهُ أَيْضًا غَنَمٌ وَبَقَرٌ وَخِيَامٌ. وَلَمْ]          |
| ٩            | 1       | إرميا         | [وَمَدَّ الرَّبُّ يَدَهُ وَلَمَسَ فَمِي، وَقَالَ الرَّبُّ لِي: «هَا قَدْ جَعَلْتُ]                 |
| £-4          | ٨       | حزقيال        | [وَمَدَّ شِبْهَ يَدٍ وَأَخَذَنِي بِنَاصِيَةِ رَأْسِي، وَرَفَعْنِي رُوحٌ بَيْنَ].                   |
| <b>70-71</b> | ١٤      | الخروج        | [وَمَدَّ مُوسِنَى يَدَهُ عَلَى الْبَحْرِ، فَأَجْرَى الرَّبُّ الْبَحْرَ بِرِيحٍ شَرْقِيَّةٍ]        |
| ۲١           | 1 £     | الخروج        | [وَمَدَّ مُوسِنَى يَدَهُ عَلَى الْبَحْرِ، فَأَجْرَى الرَّبُّ الْبَحْرَ بِرِيحٍ شَرْقِيَّةٍ]        |
| ۸            | Y £     | صموئيل الأول  | [وَتَادَى وَرَاءَ شَاوُلَ قَائِلاً: «يَا سَيِّدِي الْمَلِكُ». وَلَمَّا الْتَفَتَ].                 |
| ۲.           | 19      | الخروج        | [وَنَزَلَ الرَّبُّ عَلَى جَبَلِ سِينَاءَ، إِلَى رَأْسِ الْجَبَلِ]                                  |

### الفهارس العامة

| رقم الفقرة | الإصحاح | اسم السقر | طرف الفقرة                                                                                |
|------------|---------|-----------|-------------------------------------------------------------------------------------------|
| ١٦         | 74      | ارميا     | [يَتَكَلَّمُونَ بِرُوْيًا قَلْبِهِمْ]                                                     |
| ٣          | ٩       | الخروج    | [يَدُ الرَّبِّ تَكُونُ عَلَى مَوَاشِيكَ الَّتِي فِي الْحَقْلِ]                            |
| ١٣         | ٦       | إرميا     | [يَقُولُ الرَّبُّ. لأَنَّهُمْ مِنْ صَغِيرِهِمْ إِلَى كَبِيرِهِمْ، كُلُّ وَاحِدٍ مُولَعٌ]. |
| ١٦         | ٧       | الخروج    | [يقول له الرب إله العبرانيين أرسلني إليك قائلاً: أطلق شعبي]                               |

#### رابعاً: قائمة المصادر والمراجع

- القرآن الكريم
- العهد القديم.
- أباطيل التوراة والعهد القديم، الله والأنبياء في التوراة والعهد القديم، د. محمد علي البار،
   الدار الشامية، بيروت دار القلم، دمشق، ط۱، ۱٤۱۰هـ ۱۹۹۰م، دمشق.
  - ٢. إبراهيم أبو الأنبياء، عباس العقاد، بدون طبعة، أو دار نشر، أو سنة نشر.
- ٣. أثر التيارات المادية في التصورات الدينية اليهودية، والمسيحية، د. عبد المعطي محمد بيومي.
- أثر الملل والنحل القديمة في بعض الفرق المنتسبة إلى الإسلام، د.عبد القادر بن محمد عطا صوفي، الجامعة الإسلامية، طبعة السنة السادسة والثلاثون، العدد الخامس والعشرون بعد المائة ١٤٢٤هـ-٢٠٠٤م، المدينة المنورة.
- الاحتجاج بالأثر على من أنكر المهدي المنتظر، حمود بن عبد الله بن حمود بن عبد الله بن حمود بن عبد الرحمن التويجري الرئاسة العامة لإدارات البحوث العلمية والإفتاء والدعوة والإرشاد، ط١٠٠٠ هـ ١٩٨٣ م.
- آحكام القرآن، أبو بكر محمد بن عبد الله ابن العربي، حققه: محمد عبد القادر عطا، ، دار
   الفكر للطباعة والنشر، لبنان.
- ٧. إرشاد العقل السليم إلى مزايا الكتاب الكريم، تفسير أبي السعود، أبو السعود العمادي محمد
   بن محمد بن مصطفى، دار إحياء التراث العربى، بيروت.
- ٨. إرواء الغليل في تخريج أحاديث منار السبيل، محمد ناصر الدين الألباني، إشراف: زهير الشاويش، المكتب الإسلامي، ط٢، ١٤٠٥ هـ ١٩٨٥م، بيروت.
- أسفار الشريعة، من العبودية إلى العبادة، الخوري بولس الفغالي، منشورات المكتبة البولسية،
- 10. أصول الإيمان في ضوء الكتاب والسنة، نخبة من العلماء، وزارة الشئون الإسلامية والأوقاف والدعوة والإرشاد، ط1، ١٤٢١هـ، المملكة العربية السعودية.
- 11. أصول الدين الإسلامي مع قواعده الأربع، محمد بن عبد الوهاب بن سليمان التميمي النجدي، حققه: رتبها محمد الطيب بن إسحاق الأنصاري، دار الحديث الخيرية بمكة المكرمة.

- 11. أصول الدين عند الإمام أبي حنيفة، محمد بن عبد الرحمن الخميس، دار الصميعي، المملكة العربية السعودية.
- 17. الأعلام، خير الدين بن محمود بن محمد بن علي بن فارس، الزركلي الدمشقي، دار العلم للملايين، ط١٥، ٢٠٠٢م.
- 11. إعانة المستفيد بشرح كتاب التوحيد، صالح بن فوزان بن عبد الله الفوزان، مؤسسة الرسالة، ط٣، ١٤٢٣هـ ٢٠٠٢م.
- 10. الإعلام بما في دين النصارى من الفساد والأوهام وإظهار محاسن الإسلام، أبو عبد الله محمد بن أحمد بن أبي بكر بن فرح الأنصاري الخزرجي شمس الدين القرطبي، حققه: د. أحمد حجازي السقا، دار التراث العربي، القاهرة.
  - ١٦. الأنبياء والنبوة، إبراهيم مطر، بدون طبعة ، أو دار نشر، أوسنة نشر.
- 11. الانتصارات الإسلامية في كشف شبه النصرانية، سليمان بن عبد القوي بن الكريم الطوفي الصرصري، أبو الربيع، نجم الدين، حققه: سالم بن محمد القرني، مكتبة العبيكان، ط١، الحرصري، الرياض.
- ۱۸. أنوار التنزيل وأسرار التأويل، ناصر الدين أبي سعيد عبد الله أبي عمر بن محمد الشيرازي، البيضاوي، حققه: محمد عبد الرحمن المرعشلي، دار إحياء التراث العربي، ط١، ١٤١٨ هـ، بيروت.
- 19. أوضح التفاسير، محمد محمد عبد اللطيف بن الخطيب، المطبعة المصرية ومكتبتها، ط٦، رمضان ١٣٨٣ هـ ١٩٦٤ م.
  - ٢٠. أولوا العزم من الرسل، طه وادي، دار النشر للجامعات، ط٢، ١٤١٨هـ ١٩٩٨م.
- ٢١. الآيات والمعجزات في الكتاب المقدس، الخوري بولس الفغالي، الرابطة الكتابية المكتبة اليولسية، ط١.
  - ٢٢. بحر العلوم تفسير السمرقندي، أبو الليث نصر بن محمد بن أحمد بن إبراهيم السمرقندي.
- ۲۲. البحر المحيط في التفسير، لمحمد بن يوسف الشهير بأبي حيان الأندلسي الغرناطي، دار الفكر، ۱۲۱ه ۱۹۹۲م، بيروت، لبنان.
- ۲٤. البدایة والنهایة، أبو الفداء إسماعیل بن عمر بن کثیر القرشي البصري ثم الدمشقي، حققه:
   علي شیري، دار إحیاء التراث العربي، ص۳۲۹، ط۱، ۱۶۰۸، هـ ۱۹۸۸ م.

- ٢٥. بنو إسرائيل (النبوة والأنبياء)، محمد بيومي، دار المعرفة الجامعية.
- 77. البيان لتفسير آي القرآن، أحمد بن عبد الحليم بن عبد السلام الدمشقي، ابن تيمية، جمع ودراسة وحققه وخرجه: د. أبو سعيد عمر بن غرامة العمروي، مكتبة الطحاوي، ١٤٢٤ه، الرياض.
- ٢٧. بين العصمة والازدراء الأنبياء في القرآن والكتاب المقدس، محمد عمارة، صحيفة المصريون.
- ۲۸. تأثیر الیهودیة بالأدیان الوثنیة، د.فتحی محمد زغبی، تقدیم: د. یحیی هاشم حسن فرغل،
   دار البشیر للثقافة والعلوم الإسلامیة، ط۱، ۱۹۱۵ه ۱۹۹۶م، مصر.
- 79. تاج العروس من جواهر القاموس، محمّد بن محمّد بن عبد الرزّاق الحسيني، أبو الفيض، المُلقّب بمرتضى، الزَّبيدي، حققه: مجموعة من المحققين، دار الهداية.
- .٣٠. تاريخ الأمم والملوك، محمد بن جرير الطبري أبو جعفر، باب ذكر نسب موسى بن عمران وأخباره، دار الكتب العلمية، ط١، ٧٠٠ هـ، بيروت.
- ۳۱. التاريخ يشهد بعصمة القرآن الكريم، تاريخ بني إسرائيل المبكر، لؤي فتوحي، شذى الدركزلي، ط١، ١٤٢٢هـ -٢٠٠٢م، دار الحكمة، لندن .
- ٣٢. تأملات قرآنية من نبأ موسى وفرعون، د. أحمد بن عبد الله العماري الزهراني، ، ص ٢٤، مجلة معهد الإمام الشاطبي للدراسات القرآنية، العدد ١، ربيع الآخر، ١٤٢٧ه.
- ٣٣. تبسيط العقائد الإسلامية، حسن محمد أيوب، دار الندوة الجديدة، ط٥، ١٤٠٣ هـ ١٩٨٣ م، بيروت، لبنان.
- 78. التحرير والتنوير، تحرير المعنى السديد وتنوير العقل الجديد من تفسير الكتاب المجيد، محمد الطاهر بن محمد بن محمد الطاهر بن عاشور التونسي، ج١٥، ص٢٢٠، الدار التونسية للنشر،١٩٨٤م، تونس.
- ٣٥. الترجمة العربية لتوراة السامريين، حققها وقدم لها: حسيب شحادة، الأكاديمية الوطنية الإسرائيلية للعلوم والآداب، ١٩٨٩م، القدس.
  - ٣٦. التصور الفنى في القرآن، سيد قطب إبراهيم حسين الشاربي، دار الشروق، ط١٠.
    - ٣٧. التفسير التطبيقي للكتاب المقدس، القاهرة ، مصر.

- .٣٨. تفسير الجلالين، جلال الدين محمد بن أحمد المحلي، وجلال الدين عبد الرحمن بن أبي بكر السيوطي، دار الحديث، ط١، القاهرة.
  - ٣٩. تفسير الشعراوي، الخواطر، محمد متولى الشعراوي ، مطابع أخبار اليوم.
- ٤٠. تفسير القرآن الحكيم ، تفسير المنار ، محمد رشيد بن علي رضا بن محمد شمس الدين بن محمد بهاء الدين بن منلا علي خليفة القلموني الحسيني، الهيئة المصرية العامة للكتاب، ١٩٩٠ م.
- 13. تفسير القرآن العظيم لابن أبي حاتم، أبو محمد عبد الرحمن بن محمد بن إدريس بن المنذر التميمي، الحنظلي، الرازي ابن أبي حاتم، حققه: أسعد محمد الطيب، مكتبة دار المصطفى الباز، ط٣، ١٤١٩ه، المملكة العربية السعودية.
- 23. تفسير القرآن العظيم، أبو الفداء إسماعيل بن عمر بن كثير القرشي البصري ثم الدمشقي، حققه: سامي بن محمد سلامة، دار طيبة للنشر والتوزيع، ط٢، ١٤٢٠هـ ١٩٩٩م.
- 27. تفسير القرآن الكريم وإعرابه وبيانه، الشيخ محمد على طه الدرة، دار ابن كثير، ط١، درمشق- بيروت.
- 23. تفسير القرآن، أبو المظفر، منصور بن محمد بن عبد الجبار ابن أحمد المروزى السمعاني التميمي الحنفي ثم الشافعي، حققه: ياسر بن إبراهيم وغنيم بن عباس بن غنيم، دار الوطن، الرياض، ط١، ١٩٩٧هـ ١٩٩٧م، السعودية.
- 26. تفسير القرآن، اختصار لتفسير الماوردي، أبو محمد عز الدين عبد العزيز بن عبد السلام بن أبي القاسم بن الحسن السلمي الدمشقي، الملقب بسلطان العلماء، حققه: الدكتور عبد الله بن إبراهيم الوهبي، دار ابن حزم، ط١، ١٤١٦هـ ١٩٩٦م، بيروت.
- 23. التفسير الكبير أو مفاتيح الغيب، فخر الدين محمد بن عمر التميمي الرازي الشافعي، دار الكتب العلمية، ١٤٢١هـ ٢٠٠٠م، بيروت.
  - ٤٧. تفسير الكتاب المقدس، نجيب جرجس، مطبعة مدارس الأحد، ط٣.
- ٤٨. تفسير المراغي، الشيخ أحمد مصطفى المراغى، شركة مكتبة ومطبعة مصطفى البابى الحلبي وأولاده، ط١، ١٣٦٥هـ ١٩٤٦م، مصر.
- 93. التفسير المنير في العقيدة والشريعة والمنهج، د. وهبة بن مصطفى الزحيلي، دار الفكر المعاصر، ط٢، ١٤١٨ ه، دمشق.
- ٥٠. التفسير الواضح، محمد محمود الحجازي، دار الجيل الجديد، ط١٤١٣ ه ، بيروت.

- ٥١. تفسير سفر الخروج(المحطة الأولي)، الخوري بولس الفغالي، المكتبة البولسية، ط١.
- ٥٢. تفسير عبد الرزاق، أبو بكر عبد الرزاق بن همام بن نافع الحميري اليماني الصنعاني، حققه: د. محمود محمد عبده، دار الكتب العلمية، ط١١٤١٩هـ، بيروت.
- ٥٣. تفسير مجاهد، أبو الحجاج مجاهد بن جبر التابعي المكي القرشي المخزومي، حققه: د. محمد عبد السلام أبو النيل، ، ص ٤٤٩، دار الفكر الإسلامي الحديثة، ط١، ١٤١٠ ه ١٩٨٩ م، مصر.
- ٥٤. تقریب التهذیب، لابن حجر العسقلاني، حققه: محمد عوامة، دار الرشید، ط۱، ۱٤۰٦ هـ- ۱۹۸۲ م، سوریا.
  - ٥٥. التلمود البابلي، مسيخت نداريم، المركز الإسرائيلي، القاهرة.
- ٥٦. التناقض في التوراة وأثره في الأعمال السلبية لليهود، حامد عيدان حمد الجبوري، دار الكتب العلمية، ط١، ٢٠٠٧م ١٤٢٨ه، بيروت، لبنان.
- ٥٧. تتوير العقول في الفرق بين النبي والرسول، للشيخ محمد بن عبد الله الإمام، دار الإمام أحمد، ط١، ١٤٢٨هـ ٢٠٠٧م، القاهرة.
- ٥٨. تتوير المقباس من تفسير ابن عباس، لعبد الله بن عباس رضي الله عنهما، جمعه: مجد الدين أبو طاهر محمد بن يعقوب الفيروز آبادي، دار الكتب العلمية، لبنان.
- ٥٩. تهذیب اللغة، محمد بن أحمد بن الأزهري الهروي، أبو منصور، ج١، ص ٢٧٣، حققه: محمد عوض مرعب، دار إحیاء التراث العربي، ط١، ٢٠٠١م، بیروت.
- ١٠. التوحيد للناشئة والمبتدئين، عبد العزيز بن محمد بن علي آل عبد اللطيف، وزارة الشئون الإسلامية والأوقاف والدعوة والإرشاد، ط١، ١٤٢٢هـ، المملكة العربية السعودية.
- 71. التوصل إلى حقيقة التوسل، المشروع والممنوع، أبو غزوان، محمد نسيب بن عبد الرزاق بن محيى الدين الرفاعي، دار لبنان للطباعة والنشر، ط٣، ١٣٩٩ هـ ١٩٧٩ م، بيروت.
- 77. تيسير العلى القدير لاختصار تفسير ابن كثير، علق عليه واختار أصح رواياته: محمد نسيب الرفاعي، دار لبنان للطباعة والنشر، ط٤، ٣٠٠ هـ ١٩٨٣م، بيروت، لبنان.
- 77. تيسير الكريم الرحمن في تفسير كلام المنان، عبد الرحمن بن ناصر السعدي، ص٤٨٧، مكتبة الصفا، ط١، ١٤٢٥هـ ٢٠٠٤م، مصر.

- 37. جامع الأحكام القرآن، القرطبي، أبو عبد الله محمد بن أحمد بن أبي بكر بن فرح الأنصاري الخزرجي شمس الدين القرطبي، حققه: أحمد البردوني وإبراهيم أطفيش، دار الكتب المصرية، ط٢، ١٣٨٤هـ ١٩٦٤م، القاهرة.
- 70. جامع البيان عن تأويل آي القرآن، للإمام ابن جرير الطبري، قدم له: الشيخ خليل الميس، ضبطه ووثقه وخرجه: صدقي جميل العطار، دار الفكر للتوزيع والنشر، ط١، ١٤٢١هـ مبيل بيروت.
- 77. جامع البيان في تأويل القرآن، محمد بن جرير بن يزيد بن كثير بن غالب الآملي، أبو جعفر الطبري، حققه: أحمد محمد شاكر، ج١٧، ص ٢٥٥ ٥٦٦ مؤسسة الرسالة، ط١، ١٤٢٠ هـ ٢٠٠٠.
  - ٦٧. جامع التفاسير، الراغب الاصفهاني، دار الدعوة، الكويت.
- 7. جامع الرسائل، تقي الدين أبو العباس أحمد بن عبد الحليم بن عبد السلام بن عبد الله بن أبي القاسم بن محمد ابن تيمية الحراني الحنبلي الدمشقي، حققه: د. محمد رشاد سالم، دار العطاء، ط١، ٢٢٢هـ ٢٠٠١م، الرياض.
- 79. جلال الدين محمد بن أحمد المحلي، وجلال الدين عبد الرحمن بن أبي بكر السيوطي، دار الحديث، ط١، القاهرة.
- ٧٠. جمهرة اللغة، أبو بكر محمد بن الحسن بن دريد الأزدي، حققه: رمزي منير بعلبكي، دار العلم للملايين، ط١، ١٩٨٧م، بيروت.
- الجموع البهية للعقيدة السلفية التي ذكرها العلامة الشنقيطي في تفسيره أضواء البيان، جمع:
   أبو المنذر محمود بن محمد بن مصطفى بن عبد اللطيف المنياوي، مكتبة ابن عباس،
   ط١، ١٤٢٦ هـ ٢٠٠٥ م، مصر.
- ٧٢. الجواهر الحسان في تفسير القرآن، عبد الرحمن بن محمد بن مخلوف الثعالبي، مؤسسة الأعلمي للمطبوعات، بيروت.
- ٧٣. حاشية محيي الدين شيخ زاده، تفسير القاضي البيضاوي، محمد بن مصلح الدين مصطفي القوجوي الحنفى، ضبطه وصححه وخرج آياته: محمد عبد القادر شاهين.
- ٧٤. حلية الأولياء وطبقات الأصفياء، أبو نعيم أحمد بن عبد الله بن أحمد بن إسحاق بن موسى بن مهران الأصبهاني، دار الكتاب العربي، السعادة بجوار محافظة مصر، ١٣٩٤هـ ١٩٧٤م، بيروت.

.٧0

- ٧٦. حول تاريخ الانبياء عند بني اسرائيل، وظهر هذا البحث بالعبرية تحت عنوان"
   لتولدوتهبيئيمي سرائيل" وقد ترجمه إلى العربية حسن ظاظا.
  - ٧٧. الخطأ والدخيل في توراة بني إسرائيل، إبراهيم ثروت حداد، مركز التنوير الإسلامي.
- ٧٨. دائرة المعارف الكتابية، القس منيس عبد النور، أندرية ذكي، فايز فارس، ألور ذكي،
   محرر المسؤول: وليم وهبة بباوي، دار الثقافة، ط٢، القاهرة.
- ٧٩. دائرة المعارف المقرائية، האינציקלופדיה המקראית، نخبة من العلماء، مترجم عن العبرية: د. سامى الإمام، مؤسسة بياليك، ط٢، ٩٧٨م، إسرائيل.
  - ٨٠. الدر المنثور، عبد الرحمن بن أبي بكر، جلال الدين السيوطي، دار الفكر بيروت.
- ٨١. الدرر المنثور في التفسير المأثور، عبد الرحمن جلال الدين السيوطي، دار الفكر،
   ١٤١٤هـ ١٩٩٣م، بيروت لبنان.
  - ٨٢. دعوة الرسل عليهم السلام، أحمد أحمد غلوش، مؤسسة الرسالة، ط١، ١٤٢٣هـ-٢٠٠٢م.
- ٨٣. الرد على القائلين بوحدة الوجود، علي بن سلطان محمد الهروي المكي الحنفي، حققه: علي رضا بن عبد الله بن علي رضا، دار المأمون للتراث، ط١، ٩٩٥م، دمشق.
- ٨٤. رد على اليهودية واليهودية المسيحية، ندرة اليازجي، طلاس للدراسات والترجمة والنشر، ط٢، ١٩٨٤ م، سوريا.
- ۸٥. رسالة في حقيقة التأويل، عبد الرحمن بن يحيى بن علي بن محمد المعلمي العتمي اليماني،
   حققه: جرير بن العربي أبي مالك الجزائري، ص ٢٤، دار اطلس الخضراء للنشر والتوزيع،
   ط١، ١٤٢٦ هـ ٢٠٠٥م، الرياض.
- ۸٦. الرسل والرسالات، عمر سليمان الأشقر، مكتبة الفلاح، ط٢، ١٤٠٣هـ ١٩٨٣م،
   الكويت.
- ٨٧. روح البيان في تفسير القرآن، الإمام الشيخ إسماعيل حقي بن مصطفي الحنفي الخلوتي البروسوي ضبطه وصححه وخرج آياته: عبد اللطيف حسن عبد الرحمن، دار الكتب العلمية، ط١، ٢٠٠٣م ٢٤٢٤ه، بيروت، لبنان.

- ۸۸. روح المعاني في تفسير القرآن العظيم والسبع المثاني، شهاب الدين محمود بن عبد الله الحسيني الألوسي، حققه: على عبد الباري عطية، ج٨، ص ١٧٢، دار الكتب العلمية بيروت، ط١، ١٤١٥ هـ.
- ٨٩. سلسلة الأحاديث الصحيحة وشيء من فقهها وفوائدها، أبو عبد الرحمن محمد ناصر الدين
   بن الحاج نوح بن نجاتي بن آدم الأشقودري الألباني، مكتبة المعارف للنشر والتوزيع،
   المكتبة المعارف، ط١، ١٤١٦ هـ ١٩٩٦م، الرياض.
- ٩٠. سنن الترمذي، سنن الترمذي، محمد بن عيسى بن سَوْرة بن موسى بن الضحاك، الترمذي، أبو عيسى ، تحقيق وتعليق: إبراهيم عطوة عوض المدرس في الأزهر الشريف ،شركة مكتبة ومطبعة مصطفى البابى الحلبي، ط٢، ١٣٩٥ هـ ١٩٧٥ م، مصر.
- 91. السنن القويم في تفسير العهد القديم، مبني على آراء أفاضل اللاهوتيين، مجمع الكنائس في الشرق الأدنى، ١٩٧٣، بيروت.
- 9۲. شرح الشفا، علي بن سلطان محمد، أبو الحسن نور الدين الملا الهروي القاري ٥٣٤، دار الكتب العلمية، ط١، ١٤٢١ هـ، بيروت .
- 97. شرح العقيدة الطحاوية، القاضي على بن علي بن محمد بن أبي العز الدمشقي، حققه وعلق عليه وخرج أحاديثه: عبد الله بن عبد المحسن التركي، شعيب الأرنؤوط، ط٢، ١٤٢٢هـ عليه وخرج أحاديثه: عبد الله بن عبد المحسن التركي، شعيب الأرنؤوط، ط٢، ٢٠٠١هـ مؤسسة الرسالة .
- 94. شرح العقيدة الطحاوية، صدر الدين محمد بن علاء الدين عليّ بن محمد ابن أبي العز الحنفي، الأذرعي الصالحي الدمشقي، مؤسسة الرسالة، ط١٤١٠هـ ١٩٩٧م، بيروت.
- 90. شرح العقيدة الواسطية، محمد بن صالح بن محمد العثيمين، حققه: سعد فواز الصميل، دار ابن الجوزي، ط٥، ١٤١٩ه، الرياض، المملكة العربية السعودية.
- 97. الشفا بتعريف حقوق المصطفي، أبو الفضل عياض اليحصبي السبتي المغربي، دار الفكر، 187. هـ ٢٠٠٢م.
- 9۷. شمس العلوم ودواء كلام العرب من الكلوم، نشوان بن سعيد الحميرى اليمني، حققه: د حسين بن عبد الله العمري مطهر بن علي الإرياني د يوسف محمد عبد الله، دار الفكر المعاصر، (بيروت لبنان)، دار الفكر (دمشق سورية)، ۱٤۲۰ هـ ۱۹۹۹ م.
  - ٩٨. الصبر في القرآن الكريم ، يوسف القرضاوي، مؤسسة الرسالة، ط٢، ١٩٨٤م.

- 99. الصحاح تاج اللغة وصحاح العربية، أبو نصر إسماعيل بن حماد الجوهري الفارابي، حققه: أحمد عبد الغفور عطار، دار العلم للملايين، ط٤، ١٤٠٧ هـ ١٩٨٧م، بيروت.
- ۱۰۰. صحيح البخاري، محمد بن إسماعيل أبو عبدالله البخاري الجعفي، حققه: محمد زهير بن ناصر الناصر، دار طوق النجاة، ط۱، ۱٤۲۲ه.
- ۱۰۱. صحيح مسلم، مسلم بن الحجاج أبو الحسن القشيري النيسابوري، حققه: محمد فؤاد عبد الباقي، كتاب الذكر والدعاء والتوبة والاستغفار، دار إحياء التراث العربي، بيروت.
- ۱۰۲. صفوة التفاسير، محمد علي الصابوني، دار القرآن الكريم، ط۲، ۱٤۰۱هـ ۱۹۸۱م، بيروت، لبنان.
  - ١٠٣. العقيدة اليهودية وخطرها على الإنسانية، د.سعد الدين صالح، مكتبة التابعين، ط٢.
- ۱۰۶. العهد القديم يتكلم، د.صموئيل شولتز، ترجمة: أديبة شكري يعقوب، مطبعة السلام، الخلفاوي شبرا.
- 1.0. العين، أبو عبد الرحمن الخليل بن أحمد بن عمرو بن تميم الفراهيدي البصري، حققه: د مهدي المخزومي، د. إبراهيم السامرائي، دار ومكتبة الهلال.
- 1.٦. غاية المرام في علم الكلام، أبو الحسن سيد الدين علي بن أبي علي بن محمد بن سالم الثعلبي الآمدي، حققه: حسن محمود عبد اللطيف، المجلس الأعلى للشئون الإسلامية، القاهرة.
- ١٠٧. غدر اليهود ومواقفهم مع الأنبياء عليهم السلام، جهاد محمد حجاج، الدار الذهبية، القاهرة.
- ۱۰۸. غرائب القرآن ورغائب الفرقان، نظام الدين الحسن بن محمد بن حسين القمي النيسابوري، حقه: الشيخ زكريا عميرات، دار الكتب العلمية، ط١، ١٤١٦ هـ، بيروت.
- ١٠٩. غريب القرآن لابن قتيبة، أبو محمد عبد الله بن مسلم بن قتيبة الدينوري، حققه: سعيد اللحام.
- ١١٠. غضب موسى الكليم واثره في ألواح التوراة، عبد الفتاح أبو ستة، مجلة الأزهر، (ع١)،
   ١١٥هـ-١٤١٥م، مجمع البحوث الإسلامية، القاهرة.
- 111. فتح الباري شرح صحيح البخاري، أحمد بن علي بن حجر أبو الفضل العسقلاني الشافعي، رقم كتبه وأبوابه وأحاديثه: محمد فؤاد عبد الباقي، قام بإخراجه وصححه وأشرف على طبعه: محب الدين الخطيب، عليه تعليقات العلامة: عبد العزيز بن عبد الله بن باز، دار المعرفة، ١٣٧٩م، بيروت.

- 111. فتح البيان في مقاصد القرآن، السيد الإمام العلامة أبو الطيب محمد صديق خان بن حسن بن علي ابن لطف الله الحسيني البخاري القِنَّوجي، عني بطبعه وقدّم له وراجعه: خادم العلم عبد الله بن إبراهيم الأنصاري، إدارة إحياء التراث الإسلامي بدولة قطر، ١٤١٠هـ ١٩٨٩.
- ۱۱۳. فتح القدير الجامع بين فني الرواية والدراية من علم التفسير، محمد بن على بن محمد الشوكاني، حققه وخرج أحاديثه: د. عبد الرحمن عميرة، ، دار الوفاء، ط۲، ۱٤۱۸هـ الشوكاني، المنصورة.
- ١١٤. فتح القدير، محمد بن علي بن محمد بن عبد الله الشوكاني اليمني، دار ابن كثير، دار الكلم الطيب، ط١، دمشق، بيروت،١٤١٤ هـ.
- 110. الفصل في الملل والأهواء والنحل، أبو محمد علي بن أحمد بن سعيد بن حزم الأندلسي القرطبي الظاهري، ، مكتبة الخانجي، القاهرة.
- ۱۱۲. في ظلال القرآن، سيد قطب إبراهيم حسين الشاربي، دار الشروق ، ط۱۲، ۱۲۱ هـ، بيروت، القاهرة.
- ۱۱۷. القاموس العبري المُركَّز، ما ترجمته: ابراهام ابن شوشان، إصدار قرية الكتاب، ۱۹۸٦م، القدس.
- ۱۱۸. قاموس الكتاب المقدس، د. بطرس عبد الملك، د. جون ألكساندر طمسن، أ. إبراهيم مطر، مكتبة المشغل ط٦ ،١٩٨١م، بيروت، لبنان.
- 119. القرآن الكريم والتوراة والإنجيل والعلم، موريس بوكاي، ترجمة حسن خالد، المكتبة الإسلامي، ط٣، ١١١ه- ١٩٩٠م، بيروت.
  - ١٢٠. القرآن والتوراة أين يتفقان وأين يفترقان، حسن الباش، دار قتيبة.
    - ١٢١. قصة الحضارة، ول ديورانت ، دار الجيل.
  - ١٢٢. قصص الأنبياء والتاريخ، د. رشدي البدراوي، ١٩٩٨م، القاهرة.
- 177. قصص الأنبياء، أبو الفداء إسماعيل بن عمر بن كثير القرشي البصري ثم الدمشقي، حققه: مصطفى عبد الواحد، مطبعة دار التأليف، ط١، ١٣٨٨ هـ ١٩٦٨ م ،القاهرة.
  - ١٢٤. قصص وحكايات اليهود، لويس Ginzberg ، ط٢، إسرائيل.

- 1٢٥. قطف الثمر في بيان عقيدة أهل الأثر، أبو الطيب محمد صديق خان بن حسن بن علي ابن لطف الله الحسيني البخاري القِنَّوجي، وزارة الشؤون الإسلامية والأوقاف والدعوة والإرشاد، ط١، ١٤٢١هـ، المملكة العربية السعودية.
- 177. الكتاب المصنف في الأحاديث والآثار، أبو بكر بن أبي شيبة، عبد الله بن محمد بن إبراهيم بن عثمان بن خواستي العبسي، حققه: كمال يوسف الحوت، باب ما ذكر عن نبينا صلى الله عليه وسلم، صفى الزهد، مكتبة الرشد،ط١، ٩٠٤ه، الرياض.
- ۱۲۷. الكتب السماوية وشروط صحتها، عبد الوهاب عبد السلام طويلة، دار القبلة الثقافية الإسلامية ، جدة مؤسسة علوم القرآن، ۱٤۱۰هـ ۱۹۹۰م، بيروت.
- ١٢٨. الكشاف عن حقائق التنزيل وعيون الأقاويل، أبي القاسم جار الله بن عمر الزمخشري الخوارزمي، دار الفكر للطباعة و التوزيع والنشر.
- ۱۲۹. الكشاف عن حقائق غوامض التنزيل، أبو القاسم محمود بن عمرو بن أحمد، الزمخشري جار الله، دار الكتاب العربي، ط۳، ۱٤۰۷ هـ، بيروت.
- 170. الكشف والبيان عن تفسير القرآن، أحمد بن محمد بن إبراهيم الثعلبي، أبو إسحاق، حققه: الإمام أبي محمد بن عاشور، راجعه ودققه: الأستاذ نظير الساعدي، دار إحياء التراث العربي، ط١، ١٤٢٢، هـ ٢٠٠٢ م، بيروت لبنان.
- 1٣١. كل المعجزات في الكتاب المقدس، الخوارق في الكتاب المقدس مجالها ومعناها، هوبرت كولير، ترجمة: أدورد عبد المسيح، ط٣.
  - ١٣٢. كل شيء عن اليهود، محمد سعيد مرسي، ط١، ١٤٢٣هـ -٢٠٠٣م، القاهرة.
- ١٣٣. لباب التأويل في معاني التنزيل، علاء الدين علي بن محمد بن إبراهيم بن عمر الشيحي أبو الحسن، المعروف بالخازن، حققه وصححه: محمد علي شاهين، دار الكتب العلمية، ط١، ٥٤١٥ هـ، بيروت.
- 1۳٤. لسان العرب، محمد بن مكرم بن على، أبو الفضل، جمال الدين ابن منظور الأنصاري الرويفعي الإفريقي، دار صادر، ط٣، ١٤١٤ هـ، بيروت.
- 1۳٥. لوامع الأنوار البهية وسواطع الأسرار الأثرية لشرح الدرة المضيئة في عقد الفرقة المرضية، شمس الدين أبو العون محمد بن أحمد بن سالم السفاريني الحنبلي، مؤسسة الخافقين ومكتبتها، ط٢، ١٤٠٢هـ ١٩٨٢م، دمشق.
  - ١٣٦. المجتمع اليهودي، زكي شنودة، مكتبة الخانجي، القاهرة.

- 1٣٧. مجموع الفتاوى، تقي الدين أبو العباس أحمد بن عبد الحليم بن تيمية الحراني، حققه: عبد الرحمن بن محمد بن قاسم، مجمع الملك فهد لطباعة المصحف الشريف، المدينة النبوية، 1513هـ-1999م، المملكة العربية السعودية.
- ۱۳۸. مجموع الفتاوي، ابن تيمية، حققه: أنور الباز، عامر الجزار، دار الوفاء، ط۳، ١٤٢٦هـ- ٥٠٠٠م.
- ۱۳۹. مجموع فتاوى ورسائل فضيلة الشيخ محمد بن صالح العثيمين، محمد بن صالح بن محمد العثيمين، جمع وترتيب: فهد بن ناصر بن إبراهيم السليمان، دار الوطن دار الثريا، ١٤١٣ هـ.
- 1٤٠. المحرر الوجيز في تفسير الكتاب العزيز، أبو محمد عبد الحق بن غالب بن عبد الرحمن بن تمام بن عطية الأندلسي المحاربي، حققه: عبد السلام عبد الشافي محمد، دار الكتب العلمية، ط١، ١٤٢٢ هـ، بيروت.
- 1٤١. المحكم والمحيط الأعظم، أبو الحسن علي بن إسماعيل بن سيده المرسي، حققه: عبد الحميد هنداوي، دار الكتب العلمية، ط١، ١٤٢١ هـ ٢٠٠٠ م، بيروت.
- 18۲. مختار الصحاح، زين الدين أبو عبد الله محمد بن أبي بكر بن عبد القادر الحنفي الرازي، حققه: يوسف الشيخ محمد، المكتبة العصرية الدار النموذجية، ط٥، ١٤٢٠هـ ١٤٢٠م، بيروت، صيدا.
- ۱٤۳. مختصر تفسير ابن كثير، محمد علي الصابوني، دار القرآن الكريم، بيروت لبنان، ط٧، 18۰ هـ ١٩٨١ م.
- 151. مختصر لوامع الأنوار البهية وسواطع الأسرار الأثرية شرح الدرة المضيئة في عقد الفرق المرضية، محمد بن على بن سلوم، حققه وضبطه وصححه: محمد زهري النجار، دار الكتب العلمية، 15.۳هـ ۱۹۸۳م، بيروت.
- 1٤٥. مدارك التنزيل وحقائق التأويل، تفسير النسفي، أبو البركات عبد الله بن أحمد بن محمود حافظ الدين النسفي، حققه وخرج أحاديثه: يوسف علي بديوي، راجعه وقدم له: محيي الدين ديب مستو، دار الكلم الطيب، ط١، ١٤١٩ هـ ١٩٩٨ م، بيروت.
  - ١٤٦. المدراش ربّا، أبين هاليفي، الفصل الأول، الآية الحادية عشرة، إسرائيل.
- 1٤٧. مذكرة في أصول الفقه، محمد الأمين بن محمد المختار بن عبد القادر الجكني الشنقيطي، مكتبة العلوم والحكم، ط٥، ٢٠٠١ م، المدينة المنورة.

- ١٤٨. المرشد إلى الكتاب المقدس، سيكل سيل، ط٢، ١٩٨٥م.
- 1٤٩. مسند الإمام أحمد بن حنبل، أبو عبد الله أحمد بن محمد بن حنبل بن هلال بن أسد الشيباني، حققه: شعيب الأرنؤوط، عادل مرشد، وآخرون، د عبد الله بن عبد المحسن التركي، مؤسسة الرسالة، ط١، ١٤٢١ هـ ٢٠٠١ م.
- 10٠. مسند الإمام أحمد بن حنبل، أبو عبد الله أحمد بن محمد بن حنبل بن هلال بن أسد الشيباني، حققه: شعيب الأرنؤوط عادل مرشد، وآخرون، إشراف: د عبد الله بن عبد المحسن التركي، مؤسسة الرسالة، ط١، ١٤٢١ هـ ٢٠٠١ م.
- ۱۰۱. مصنف ابن أبي شيبة، حققه: محمد عوّامة، شركة دار القبلة السعودية ومؤسسة علوم القرآن، ط۱، ۱۲۷هـ ۲۰۰۳م، بيروت.
  - ١٥٢. مع الجاحظ في رسالة الرد على النصارى، إبراهيم عوض، زهراء الشرق، القاهرة.
- 10۳. معارج القبول بشرح سلم الوصول إلى علم الأصول، باب بدء الوحي إليه، حافظ بن أحمد بن علي الحكمي، حققه: عمر بن محمود أبو عمر، دار ابن القيم ، ط١، ١٤١٠ ه ١٤٩٠ م، الدمام،
- ١٥٤. معالم التنزيل، تفسير البغوي، أبي محمد الحسين بن مسعود الفراء، دار الفكر، ط١، ٢٠٠٢هـ ٢٠٠٢م.
- ١٥٥. معاني القرآن وإعرابه، إبراهيم بن السري بن سهل، أبو إسحاق الزجاج، عالم الكتب، ط١، ١٤٠٨ هـ ١٩٨٨ م، بيروت.
- ١٥٦. المعجزات والكرامات وأنواع خوارق العادات ومنافعها ومضارها، شيخ تقي الدين ابن تيمية، تحقيق: أبي عبد الله بن إمام، مكتبة الصحابة، ط١، ٢٠٦هـ ١٩٨٦م، طنطا.
- ۱۵۷. المعجم الفلسفي ، د. جميل صليبا، ج۲، ص۱۷، دار الكتاب اللبناني، ۱۹۸۲م، بيروت، لبنان.
- ١٥٨. المعجم الوسيط، مجمع اللغة العربية بالقاهرة، إبراهيم مصطفى، أحمد الزيات، حامد عبد القادر، محمد النجار، دار الدعوة.
- ١٥٩. معجم مقاييس اللغة، أحمد بن فارس بن زكرياء القزويني الرازي، أبو الحسين، حققه: عبد السلام محمد هارون، دار الفكر، ١٣٩٩هـ ١٩٧٩م.
- ١٦٠. مغالطات اليهود وردها من واقع أسفارها، عبد الوهاب عبد السلام طويلة، دار القلم، دمشق.

- 171. مفاتيح الغيب، التفسير الكبير، أبو عبد الله محمد بن عمر بن الحسن بن الحسين التيمي الرازي الملقب بفخر الدين الرازي خطيب الري، دار إحياء التراث العربي، ط٣، ١٤٢٠ ه، بيروت.
- 177. المفردات في غريب القرآن، تفسير الراغب الأصفهاني، أبو القاسم الحسين بن محمد المعروف بالراغب الأصفهاني، حققه: د. محمد عبد العزيز بسيوني، كلية الآداب، جامعة طنطا، ط١، ١٤٢٠ هـ ١٩٩٩ م.
- ١٦٣. مقدمة في منهج البحث العلمي، د. رحيم يونس الغزاوي، دار دجلة، ط١، ١٤٢٩ه، الأردن.
- 171. المنتخب في تفسير القرآن الكريم، لجنة من علماء الأزهر، المجلس الأعلى للشئون الإسلامية، طبع مؤسسة الأهرام، ط١٤١٦ هـ ١٩٩٥ م، مصر.
- 170. منهج الشيخ محمد رشيد رضا في العقيدة، تامر محمد محمود متولي، دار ماجد عسيري، ط١، ١٢٥هـ-٢٠٠٤م.
- ١٦٦. موسوعة الجيب، الفكر العقدي اليهودي، أهم أسس الديانة اليهودية وعناصرها ومقدساتها، د. سامى الإمام.
- ١٦٧. الموسوعة الطبية أول موسوعة عربية صحية طبية بالألوان، ج٩، ص١٤٤، شركة الشرقية للمطبوعات، ١٩٥٥م.
  - ١٦٨. الموسوعة العربية العالمية، مؤسسة الموسوعة للنشر والتوزيع، ط٢.
- 179. الموسوعة العربية الميسرة، مجموعة من العلماء ، مؤسسة دار الشعب، ط٢، ٢٠٠٩م، مصر.
- 1۷٠. موسوعة المفاهيم والمصطلحات الصهيونية، عبد الوهاب المسيري، مركز الدراسات السياسية والإستراتيجية، مصر.
- ۱۷۱. موسوعة عالم الحيوان، الفانا مصطفي حمود، ص١٣٧ ١٣٨، دار الفكر اللبناني، ط٣، ١٩٩ م، بيروت،
- ۱۷۲. موسى عبد الله، ف. ب. ماير، تعريب: القس مرقس داود، مكتبة مدارس التربية الكنسية بالجزيرة.

- 1۷۳. موسى عليه السلام بين الآيات التسع والآيات الأخرى، د. عطية صدقي الاطرش (جامعة القدس المفتوحة الخليل) مجلة الجامعة الإسلامية للدراسات الإسلامية، المجلد الحادي والعشرون، العدد الأول، يناير ٢٠١٣.
- 1۷٤. موسى عليه السلام قبل بعثته: دراسة مقارنة بين القرآن الكريم والعهد القديم، محمد عطا أحمد يوسف، مجلة الشريعة والدراسات الإسلامية، ع٥٧، ١٤٢٥هـ-٢٠٠٤م، الكويت.
  - ١٧٥. موسى في مصر، مسعدة، ط٤، إسرائيل.
  - ١٧٦. موسى كليم الله ، القس منيس عبد النور ، ط١، ١٩٨٩م.
- ۱۷۷. موقف ابن تيمية من الأشاعرة، عبد الرحمن بن صالح بن صالح المحمود، مكتبة الرشد، ط١، ١٤١٥ هـ ١٩٩٥ م، الرياض.
  - ١٧٨. الميزان في مقارنة الأديان، محمد عزت الطهطاوي، دار الكتب العلمية، مصر
- 1۷۹. النبوات، تقي الدين أبو العباس أحمد بن عبد الحليم بن عبد السلام بن عبد الله بن أبي القاسم بن محمد ابن تيمية الحراني الحنبلي الدمشقي، حققه: عبد العزيز بن صالح الطويان، أضواء السلف، ط١، ١٤٢٠هـ-٢٠٠٠م، المملكة العربية السعودية، الرياض.
- ١٨٠. النبوة من علة العقائد إلى فلسفة التاريخ، علي مبروك، دار التتوير، ط١، ٩٩٣م، بيروت.
  - ١٨١. النبوة والأنبياء، الصابوني، دار الصابوني.
- ۱۸۲. النبوة والرسالة بين الإمامين الغزالي وابن تيمية، محمد ولد الداه ولد أحمد ولد الطالب عيسى، دار طوق النجاة، ط١، ١٤٢٥هـ ٢٠٠٥م، بيروت، لبنان.
  - ١٨٣. نساء ورجال، القس لبيب مشرقي، ط١، ١٩٦٨م، الكنيسة الإنجيلية، مصر.
- ١٨٤. نضرة النعيم في مكارم أخلاق الرسول الكريم ، عدد من المختصين بإشراف الشيخ: صالح ابن عبد الله بن حميد إمام وخطيب الحرم المكي، دار الوسيلة للنشر والتوزيع، ط٤، جدة.
- ١٨٥. نظم الدرر في تناسب الآيات والسور، إبراهيم بن عمر بن حسن الرباط بن علي بن أبي بكر البقاعي، دار الكتاب الإسلامي، القاهرة.
  - ١٨٦. نفحات من علوم القرآن، محمد معبد، دار السلام، ط٢، ١٤٢٦ هـ ٢٠٠٥ م، القاهرة.
- ۱۸۷. النكت والعيون، تفسير المارودي، أبو الحسن علي بن محمد بن محمد بن حبيب البصري البغدادي، الشهير بالماوردي، حققه: السيد ابن عبد المقصود بن عبد الرحيم، دار الكتب العلمية، بيروت لبنان.

- ۱۸۸. نهایة الأرب في فنون الأدب، أحمد بن عبد الوهاب بن محمد بن عبد الدائم القرشي التیمي البکري، شهاب الدین النویري، دار الکتب والوثائق القومیة، ط۱ ، ۱٤۲۳ هـ، القاهرة.
- 1۸۹. الهداية إلى بلوغ النهاية في علم معاني القرآن وتفسيره، وأحكامه، وجمل من فنون علومه، أبو محمد مكي بن أبي طالب حَمّوش بن محمد بن مختار القيسي القيرواني ثم الأندلسي القرطبي المالكي، حققه: مجموعة رسائل جامعية بكلية الدراسات العليا والبحث العلمي، بإشراف أ. د: الشاهد البوشيخي، مجموعة بحوث الكتاب والسنة، كلية الشريعة والدراسات الإسلامية ،جامعة الشارقة، ط1، ۱٤۲۹ه ۲۰۰۸م.
  - ١٩٠. هل لليهود حق ديني أو تاريخي في فلسطين، يوسف حداد، بيسان، لبنان- بيروت.
- ۱۹۱. الواضح في علوم القرآن، مصطفي ديب البغا، محيي الدين ديب مستو، دار الكلم الطيب، ط۲، ۱۹۱۸هـ ۱۹۹۸م، دمشق.
- 191. الوسيط في تفسير القرآن المجيد، أبو الحسن علي بن أحمد بن محمد بن علي الواحدي، النيسابوري، الشافعي، حققه وعلق عليه: الشيخ عادل أحمد عبد الموجود، الشيخ علي محمد معوض، الدكتور أحمد محمد صيرة، الدكتور أحمد عبد الغني الجمل، الدكتور عبد الرحمن عويس، قدمه وقرظه: الأستاذ الدكتور عبد الحي الفرماوي، دار الكتب العلمية، ط١، عويس، قدمه وقرظه: الأستاذ الدكتور عبد الحي الفرماوي، دار الكتب العلمية، ط١، عويس، قدمه وقرظه: الأستاذ الدكتور عبد الحي الفرماوي، دار الكتب العلمية، ط١،
  - ١٩٣. اليهود تاريخ وعقيدة، كامل سعفان، دار الاعتصام.
  - ١٩٤. اليهود من كتابهم، محمد خولي، دار الفلاح، ط١، ١٩٩٨.
- ۱۹۰. מקראות גדולות، אבן עזרא، שמות ז، כד. القراء الكبيرة ، وابن عزرا ، وأسماء M، جرة.

## مواقع الإنترنت:

- ۱. موقع: http://www.aish.co.il/h/pes/p/٤٨٨٦٢١٤٢.html?s=raw، یوم الإثنین، ۲۰۱٤/۱۲/۲۹
- ۲. موقع: http://www.yeshiva.org.il/wiki/index.php?title=%D٧٪A٠٪D٧٪٩١٪D٧٪٩٥٪D٧٪٩٠٪ D٧٪٩٤. بوم الأربعاء، ٢٠١٤/١١/٢٦
- ٣. المدونة http://samyalemam.blogspot.com/٢٠١٤/٠١/blog-post\_٢١.html، يوم الخميس، ٢٠١٤/١٢/٢٥
  - ٤. موقع: http://www.aish.co.il/h/pes/p/٤٨٨٦٢٨٦٧.html?s=rab يوم الجمعة، ٢٠١٤/١٢/٢٦
  - ٥. موقع: http://www.aish.co.il/h/pes/p/٤٨٨٦٣٦٣٧.html?s=raw يوم الجمعة، ٢٠١٤/١٢/٢٦

- ٦. مدونة http://samyalemam.blogspot.com/٢٠١٤/١١/blog-post ۲۲.html ، يوم الثلاثاء، ٢٠١٤/١٢/٣٠،
  - ۷. موقع: http://www.aish.co.il/h/pes/p/٤٨٨٦٣٢٤٢.html?s=raw ، يوم الثلاثاء، ۲۰۱٤/۱۲/۳۰
  - ٨. موقع: http://www.aish.co.il/h/pes/p/٤٨٨٧٠١٣٢.html?s=rab ، يوم الثلاثاء، ٢٠١٤/١٢/٣٠.
- ٩. مدونة http://samyalemam.blogspot.com/٢٠١٤/٠١/blog-post\_٢٤.html ، يوم الخميس، تاريخ١/٨/١٥٩
  - ۱۰. موقع: http://www.aish.co.il/h/pes/p/٤٨٨٧٠٨٨٧.html?s=rab. يوم الخميس، تاريخ تاريخ١/٥/١/٨
    - ۱۱.موسوعة يكيبيديا http://ar.wikipedia.org/wiki/ يوم الإثنين، ۲۰۱٥/۲/۹.

# خامساً: فهرس الموضوعات

| الصفحة | العنوان                                                   |  |
|--------|-----------------------------------------------------------|--|
| ÷      | آية قرآنية                                                |  |
| ت      | الإهداء                                                   |  |
| ث      | شكر وتقدير                                                |  |
| ١      | المقدمة                                                   |  |
| ١      | أهمية الموضوع                                             |  |
| ۲      | أهداف الموضوع                                             |  |
| ۲      | أسباب اختيار الموضوع                                      |  |
| ۲      | الجهود والدراسات السابقة                                  |  |
| ٣      | منهج البحث                                                |  |
| ٣      | طريقة البحث                                               |  |
| ŧ      | خطة البحث                                                 |  |
|        | الفصل الأول<br>المجزة والنبوة في اليهودية والإسلام        |  |
| ١٢     | المبحث الأول: المعجزة لغةً وإصلاحاً (اليهودية - الإسلام). |  |
| ١٣     | المطلب الأول: المعجزة لغةً (في العبرية - في العربية)      |  |
| 1 £    | المطلب الثاني: المعجزة اصطلاحاً.                          |  |
| 1 £    | أولاً: المعجزة في اليهودية.                               |  |
| 10     | ثانياً: المعجزة في الإسلام.                               |  |

| الصفحة | العنوان                                                    |
|--------|------------------------------------------------------------|
| ١٧     | المطلب الثالث: الهدف من المعجزات.                          |
| ١٧     | أولاً: هدف المعجزة في اليهودية.                            |
| ١٨     | ثانياً: هدف المعجزة في الإسلام.                            |
| ١٨     | المطلب الرابع: مصدر المعجزات                               |
| ١٨     | أولاً: مصادر المعجزة في اليهودية.                          |
| 19     | ثانياً: مصدر المعجزة في الإسلام.                           |
| ۲.     | المطلب الخامس: أقسام المعجزات.                             |
| ۲.     | أولاً: أقسام المعجزة في اليهودية.                          |
| 71     | ثانياً: أقسام المعجزة في الإسلام                           |
| 7 7    | المطلب السادس: شروط المعجزات .                             |
| 7 7    | أولاً: شروط المعجزة في اليهودية.                           |
| 7 7    | ثانياً: شروط المعجزة في الإسلام.                           |
| 47     | المطلب السابع: فوائد وأهمية المعجزة .                      |
| 47     | أولاً: فوائد وأهمية المعجزة في اليهودية.                   |
| * 7    | ثانياً: فوائد وأهمية المعجزة في الإسلام.                   |
| ۲۸     | المبحث الثاني: النبوة والرسالة في اليهودية والإسلام        |
| 7 9    | المطلب الأول: النبي والرسول لغة (في العبرية – في العربية). |
| ۲۹     | أولاً: تعريف النبي لغةً.                                   |

| الصفحة | العنوان                                                                  |
|--------|--------------------------------------------------------------------------|
| ۳.     | ثانياً: تعريف الرسول لغةً.                                               |
| ٣١     | المطلب الثاني: النبوة والرسالة في اليهودية والإسلام.                     |
| ٣١     | أولاً: آراء وأقوال علماء اليهود للفظ النبي واختلافاتهم حول معناها.       |
| 70     | ثانياً: آراء وأقوال علماء المسلمين حول لفظ النبي والرسول.                |
| ٣٩     | المطلب الثالث: النبي والرسول في الاصطلاح .                               |
| ٣٩     | أولاً: النبي والرسول في اليهودية.                                        |
| ٣٩     | ثانياً: النبي والرسول في الإسلام.                                        |
| ٤١     | المبحث الثالث: مظاهر النبوة ووسائل التنبؤ عند اليهود ورد المسلمين عليهم. |
| ٤٢     | المطلب الأول: أساليب ادعاء النبوة وصفاتها.                               |
| £ 0    | المطلب الثاني: مضامين الوحي عند اليهود ورد المسلمين عليها.               |
| ٤٧     | المطلب الثالث: مراتب الوحي وتكليم الله للبشر .                           |
| ٥١     | المبحث الرابع: صفات الأنبياء ما بين اليهودية والإسلام.                   |
| ٦٢     | المبحث الخامس: صفات موسى الطيية .                                        |
| ٦٣     | المطلب الأول: صفات موسى الله في التوراة.                                 |
| ٦٨     | المطلب الثاني: صفات موسى المسي المسين في القرآن.                         |
| ٧١     | المطلب الثالث: كتب موسى عليه السلام                                      |
| ٧١     | أولا: التوراة                                                            |

| الصفحة | العنوان                                                        |
|--------|----------------------------------------------------------------|
| ٧٢     | ثانياً: الألواح                                                |
| ٧٣     | ثالثاً: الصحف.                                                 |
| ٧٥     | المبحث السادس: وظائف الأنبياء .                                |
| ٧٦     | المطلب الأول: وظائف الانبياء في اليهودية.                      |
| ٧٧     | المطلب الثاني: وظائف الأنبياء في الإسلام.                      |
| ٧٥     | المطلب الثالث: معاقبة الناس بذنوب الأنبياء ورد المسلمين عليهم. |
| ۸١     | المبحث السابع: شروط النبوة والرسالة .                          |
| ٨٢     | المطلب الأول: شروط النبوة والرسالة في اليهودية.                |
| ۸۳     | المطلب الثاني: شروط النبوة والرسالة في الإسلام.                |
| ٨٦     | المبحث الثامن: النبوة والأنبياء عند اليهود.                    |
| ۸٧     | المطلب الأول: أنواع النبوات عند اليهود.                        |
| ۸۸     | المطلب الثاني: أنواع الأنبياء عند اليهود.                      |
| ٩١     | المبحث التاسع: نبوة النساء .                                   |
| 9.4    | المطلب الأول: نبوة النساء في اليهودية.                         |
| 9 £    | المطلب الثاني: نبوة النساء في الإسلام.                         |
| 9 9    | المطلب الثالث: تعقيب.                                          |

| الصفحة | العنوان                                         |  |
|--------|-------------------------------------------------|--|
|        | الفصل الثاني                                    |  |
|        | أحوال موسى الشيخ بين التوراة والقرآن الكريم     |  |
| 1.1    | المبحث الأول: اسمه ونسبه، ومولده ووفاته.        |  |
| 1.7    | المطلب الأول: اسمه ونسبه                        |  |
| ١.٣    | المطلب الثاني: مولده.                           |  |
| 1 • £  | المطلب الثالث: وفاته ومكان دفنه.                |  |
| 1.7    | المبحث الثاني: نشأة موسى التلقية.               |  |
| 1.4    | المطلب الأول: نشأته.                            |  |
| 117    | المطلب الثاني: شبابه.                           |  |
| 110    | المطلب الثالث: موسى في مدين.                    |  |
| 114    | المبحث الثالث: موسى الطيخ وتكليم الله كالله.    |  |
| 119    | المطلب الأول: الله يتكلم من العليقة.            |  |
| 119    | أولاً: خمسة أعذار قدمها موسى لربه.              |  |
| 177    | ثانياً: الرد على تلك الأعذار.                   |  |
| 177    | المبحث الرابع: عودة موسى النص الله أرض مصر.     |  |
| 188    | المبحث الخامس: هامان ويناء الصرح.               |  |
| 1 777  | المبحث السادس: مؤمن آل فرعون.                   |  |
| 1 7 9  | المبحث السابع الخروج من مصر.                    |  |
| 1 £ £  | المطلب الأول: موسى الطِّين يتلقى الوصايا العشر. |  |

| الصفحة | العنوان                                                                              |
|--------|--------------------------------------------------------------------------------------|
| 1 £ 9  | المطلب الثاني: هارون اللَّيِّين والعجل الذهبي.                                       |
| 100    | المطلب الثالث: قتل عابدي العجل.                                                      |
| 107    | المطلب الرابع: قصة السبعين.                                                          |
| 101    | رفع الجبل فوق بني إسرائيل.                                                           |
| 109    | المبحث الثامن: الارض المقدسة والتيه.                                                 |
| ١٦.    | المطلب الأول: قتال العماليق والأرض المقدسة.                                          |
| ١٦٤    | المطلب الثاني: التيــــه.                                                            |
| 177    | المبحث التاسع: قصة موسى مع قارون.                                                    |
| 1 7 7  | المبحث العاشر: قصة موسى التي مع العبد الصالح (الخضر التي ).                          |
| 177    | المبحث الحادي عشر: المغالطات التوراتية.                                              |
| . 6    | الفصل الثالث مواطن الاتفاق والاختلاف بين معجزات موسى الطبيط في التوراة والقرآن الكري |
| ١٨٠    | المبحث الأول: معجزات موسى الكلي بين التوراة والقرآن.                                 |
| 1 / 1  | المطلب الأول: معجزات موسى اللَّيْلا في التوراة.                                      |
| ١٨٦    | المطلب الثاني: معجزات موسى الطِّيلًا في القرآن.                                      |
| 1 / 4  | المبحث الثاني: معجزات موسى الطِّيِّة المتفق عليها في التوراة والقرآن.                |
| ١٩.    | المطلب الأول: معجزة العصا                                                            |
| 197    | المطلب الثاني: معجزة اليـد                                                           |
| 199    | المطلب الثالث: معجزة الـدم                                                           |

| الصفحة | العنوان                                                                       |
|--------|-------------------------------------------------------------------------------|
| ۲.٦    | المطلب الرابع: معجزة الضفادع                                                  |
| 717    | المطلب الخامس: معجزة الجراد                                                   |
| 711    | المبحث الثالث: معجزات موسى الطّيِّين المختلف فيها بين التوراة والقرآن الكريم. |
| 719    | المطلب الأول: ما ورد في القرآن من معجزات لم ترد في التوراة                    |
| 719    | أولاً: معجزة الطوفان.                                                         |
| 771    | ثانياً: معجزة القمّل.                                                         |
| 7 7 £  | ثالثاً: نقص من الثمرات.                                                       |
| * * 7  | رابعاً: الرجز.                                                                |
| ***    | المطلب الثاني: ما ورد في التوراة من معجزات لم ترد في القرآن .                 |
| ***    | أولاً: معجزة البعوض .                                                         |
| ۲۳.    | ثانياً : معجزة الذباب .                                                       |
| 7 7 7  | ثالثاً : معجزة هلاك المواشي .                                                 |
| 441    | رابعاً: معجزة الدمامل .                                                       |
| ۲ ٤ ٠  | خامساً: معجزة البرد .                                                         |
| 7 2 0  | سادساً: معجزة الظلام الكثيف .                                                 |
| Y £ V  | سابعاً: معجزة هلاك الأبكار                                                    |
| 707    | المبحث الرابع: معجزات أخرى لموسى عليه السلام                                  |
| 707    | المطلب الأول: معجزة انشقاق البحر (نهاية المعجزات) في عهد فرعون                |

| الصفحة      | العنوان                                                 |
|-------------|---------------------------------------------------------|
| 709         | المطلب الثاني: معجزة انفلاق الحجر وما صاحبها من معجزات. |
| P 0 Y       | أولاً: تحليه مياه مارة.                                 |
| ۲٦.         | ثانياً: المن والسلوى.                                   |
| ***         | ثالثاً: معجزة انفلاق الحجر بين التوراة والقرآن.         |
| ***         | المطلب الثالث: المغالطات التوراتية.                     |
| ۲٧.         | الخاتمة:                                                |
| ۲٧.         | أولاً: أهم النتائج.                                     |
| 771         | ثانياً: أهم التوصيات.                                   |
| 777         | الفهارس:                                                |
| 7 V £       | فهرس الآيات القرآنية.                                   |
| 7 / 9       | فهرس الأحاديث النبوية.                                  |
| 791         | فهرس العهد القديم.                                      |
| ٣.٧         | قائمة المصادر والمراجع.                                 |
| <b>77 £</b> | قائمة المحتويات.                                        |
| 777         | ملخص الدراسة باللغة العربية                             |
| <b>TT</b> £ | ملخص الدراسة باللغة الإنجليزية                          |

### ملخص الرسالة

تناولت (معجزات موسى الله بين التوراة والقرآن)، لما لهذا الموضوع من أهمية، واحتياج لبيان المقارنات بين هذه المعجزات في القرآن الكريم و العهد القديم، وتجلية جوانب التحريف والتحذير منها.. هذا وقد تألف البحث من ثلاثة فصول، كما يأتى:

الفصل الأول: المعجزة والنبوة في اليهودية والإسلام، وفيه عشرة مباحث؛ أولها: المعجزة لغةً واصطلاحاً، يليه النبوة والرسالة في اليهودية والإسلام، ثم مظاهر النبوة ووسائل النتبؤ عند اليهود ورد المسلمين عليهم، وعقبه: صفات الأنبياء ما بين اليهودية والإسلام، وصفات موسى المسلمين ثم وظائف الأنبياء، ثم معاقبة الناس بذنوب الأنبياء ورد المسلمين عليهم، شروط النبوة والرسالة، النبوة والأنبياء، وآخرها: نبوة النساء.

الفصل الثاني: أحوال موسى الكلي بين التوراة والقرآن الكريم، وفيه اثنا عشر مبحثًا، أولها: اسمه ونسبه، ثم مولده ووفاته ومكان دفنه، ونشأة موسى، وموسى الكل وتكليم الله كل ثم عودة موسى الكل إلى أرض مصر، ثم هامان يبني الصرح، ثم مؤمن آل فرعون، والخروج من مصر، والأرض المقدسة والتيه، وقصة موسى مع قارون، قصة موسى مع العبد الصالح (الخضر الكل )، وآخرها المغالطات التوراتية في هذا الفصل.

الفصل الثالث: مواطن الاتفاق والاختلاف بين معجزات موسى الكي في التوراة والقرآن الكريم، ويشتمل على أربعة مباحث، الأول: معجزات موسى الكي بين التورة والقرآن، ثم صفات الأنبياء ما بين اليهودية والإسلام، ثم: معجزات موسى الكي المتفق عليها في التوراة والقرآن، أما الأخير ف: معجزات موسى الكي المختلف فيها بين التوراة والقرآن الكريم.

وأخيرًا الخاتمة: وفيها أهم النتائج والتوصيات التي توصلت إليها الباحثة. حيث جاء في أبرز النتائج ما يأتي:

1- أن اليهود يعدّون الظواهر الطبيعية من المعجزات، وأن النبوة ممكن تحصيلها بالاكتساب، ويُتقاضى عليه الأجور، كما لا يفرقون بين النبي والكاهن والعراف والمشعوذ، وأهانوا الأنبياء واتهموهم بفعل جميع الرذائل المنافية للفطرة السليمة، وحذفوا القصص التي تدل وتبين نزاهة الأنبياء. وتبيّن أنهم ينكرون التوحيد، ويجسّمون الإله، ويتجرؤون عليه، بل ويؤلّهون موسى الله.

٢- وصف موسى الله بالألوهية. ثم وضحنا أن التوراة ذكرت أمورًا لم يذكرها القرآن الكريم، بينها تضارب في الروايات، مما يكد تحريفها بجلاء.

#### فيما تناولت التوصيات:

1- ضرورة الرجوع إلى الكتب العبرية وترجمتها واستخراج ما فيها من معلومات لم تتمكن الكتب المتاحة لدينا بالعربية أن تبينها؛ بل لابد من تعلم اللغة العبرية وخاصة في قسم مقارنة الأديان، وكذا تدريس تاريخ اليهود ومعتقداتهم بشكل تفصيلي ودقيق، وتصنيف سيرة لسيدنا موسى المين في بحوث متسلسلة ومنهجية.

#### **Abstract**

The study abstract handled (the miracles of Moses between the Torah and the Koran), because of the significance of the subject of the importance of, the need to show the comparisons between these miracles in the Quran and the Bible, and to shed light on aspects of distortion .This research consists of three chapters as follows:

Chapter One: miracle and prophecy in Judaism and Islam; it has ten subjects: the miracle in language, the message and prophecy in Judaism and Islam, manifestations of prophecy and the means of predict for Jews and responses of Muslims to them, qualities of prophets between Judaism and Islam, qualities of Moses peace, functions of the prophets, punishment of people with prophets' guilt and responses of Muslims to that, terms of prophecy and message, prophecy and prophets, and finally prophecy of women.

**Chapter Two**: conditions Moses between the Torah and the Quran; this chapter consists of twelve subject: Moses's name and lineage, his birth and death and his burial place, emergence of Moses, and Moses Moses's speech to ALLAH, his return land of Egypt, Haman's building the edifice, the believer of Pharaoh, Moses's exit from Egypt, the Holy Land and the labyrinth, and the story of Moses with Karun, the story of Moses with good servant ( AlKhidr), and finally the biblical inaccuracies.

**Chapter Three**: similarities and differences between miracles of Moses in the Torah and the Quran. This chapter consists of four subjects: the miracles of Moses among Jewish and Muslim scholars, qualities of Prophets between Judaism and Islam, the agreed miracles Moses agreed in the Torah and the Quran, and finally the disputed miracles of Moses in the Torah and the Quran.

**Conclusion**: It handles the most significant conclusions and recommendations including:

**First**: Jews consider natural phenomena as miracles, prophecy can be obtained by acquisition , Jews also do not differentiate between the prophet, the priest , the fortune-teller and juggler. They also insulted the prophets and accused them of all the vices. Jews further deleted the stories that show and show the integrity of the prophets.

**Second**: Description of Moses of Theism: The Torah mentioned certain things that are not mentioned in the Quran, versions of the Torah have a lot of contradictions which barely proves its distortion .

**The recommendations included** the need to view and translate the Hebrew books to use the information has not been available in Arabic.