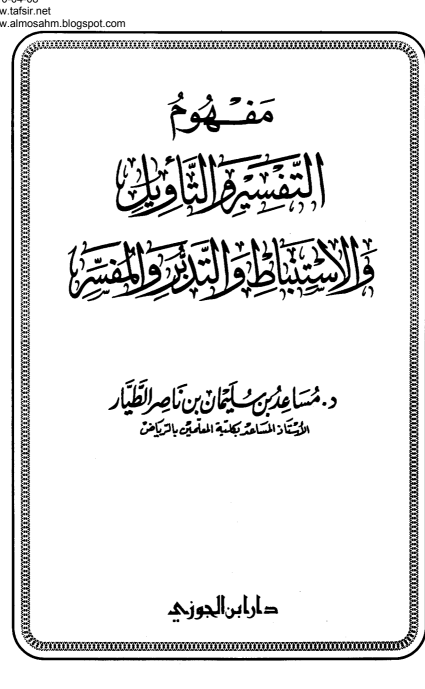
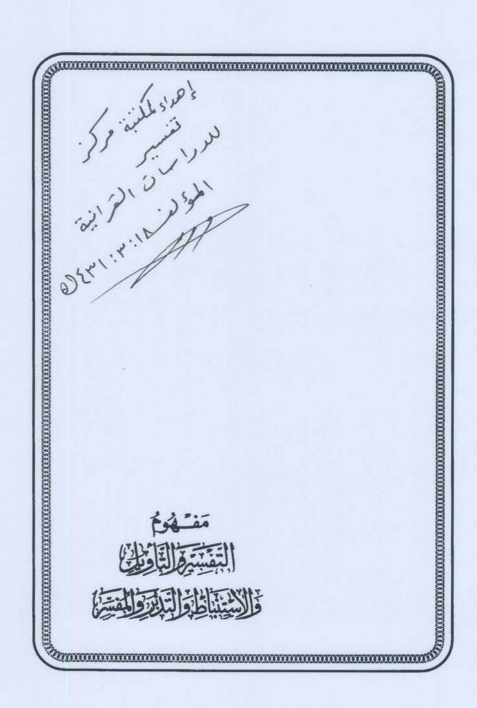


د. مُسَاعِ رُسِي مُسَاعِيرَ مِن مَا صِرِالَطَيَّارِ الدُّسَتَاد الْسَاعِدَ بِعِلْيَةِ العِلْمَيُّةِ بِالرَّيَامِةِ

دارابن الجوزي

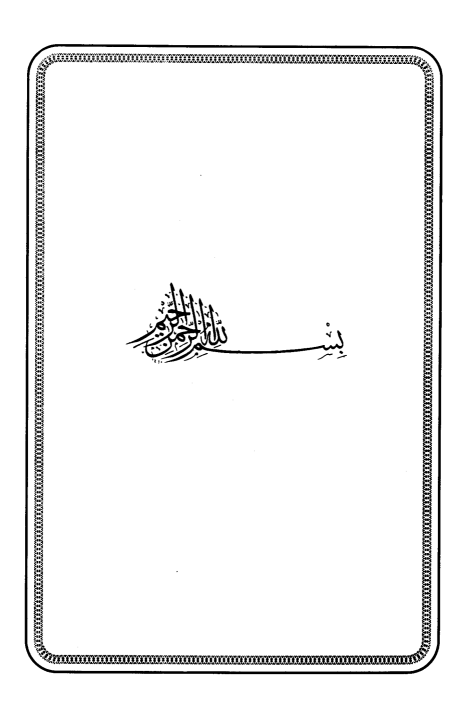






الطيار، مساعد بن سليمان بن ناصر الطيار، ١٤٢٧ه من نورت منيورة مكتبة الملك فيه الوطنية الناء النشر منيورم النفسير والتأويل والاستباط والتدبر والمفسر - الرياض منهوم النفسير والتأويل والاستباط والتدبر والمفسر - الرياض ردمك : ١٩٦٨ - ١٨١١ - ١٤ - ١٩٦٠ - ١٩٦٠ - ١١٨٦ - ١١٨٠ - ١١٨٠ - ١١٨٠ - ١١٨٠ - ١١٨٠ - ١١٨٠ - ١١٨٠ - ١١٨٠ - ١١٨٠ - ١١٨٠ - ١١٨٠ - ١١٨٠ - ١١٨٠ - ١١٨٠ - ١١٨٠ - ١١٨٠ - ١١٨٠ - ١١٨٠ - ١١٨٠ - ١١٨٠ - ١١٨٠ - ١١٨٠ - ١١٨٠ - ١١٨٠ - ١١٨٠ - ١١٨٠ - ١١٨٠ - ١١٨٠ - ١١٨٠ - ١١٨٠ - ١١٨٠ - ١١٨٠ - ١١٨٠ - ١١٨٠ - ١١٨٠ - ١١٨٠ - ١١٨٠ - ١١٨٠ - ١١٨٠ - ١١٨٠ - ١١٨٠ - ١١٨٠ - ١١٨٠ - ١١٨٠ - ١١٨٠ - ١١٨٠ - ١١٨٠ - ١١٨٠ - ١١٨٠ - ١١٨٠ - ١١٨٠ - ١١٨٠ - ١١٨٠ - ١١٨٠ - ١١٨٠ - ١١٨٠ - ١١٨٠ - ١١٨٠ - ١١٨٠ - ١١٨٠ - ١١٨٠ - ١١٨٠ - ١١٨٠ - ١١٨٠ - ١١٨٠ - ١١٨٠ - ١١٨٠ - ١١٨٠ - ١١٨٠ - ١١٨٠ - ١١٨٠ - ١١٨٠ - ١١٨٠ - ١١٨٠ - ١١٨٠ - ١١٨٠ - ١١٨٠ - ١١٨٠ - ١١٨٠ - ١١٨٠ - ١١٨٠ - ١١٨٠ - ١١٨٠ - ١١٨٠ - ١١٨٠ - ١١٨٠ - ١١٨٠ - ١١٨٠ - ١١٨٠ - ١١٨٠ - ١١٨٠ - ١١٨٠ - ١١٨٠ - ١١٨٠ - ١١٨٠ - ١١٨٠ - ١١٨٠ - ١١٨٠ - ١١٨٠ - ١١٨٠ - ١١٨٠ - ١١٨٠ - ١١٨٠ - ١١٨٠ - ١١٨٠ - ١١٨٠ - ١١٨٠ - ١١٨٠ - ١١٨٠ - ١١٨٠ - ١١٨٠ - ١١٨٠ - ١١٨٠ - ١١٨٠ - ١١٨٠ - ١١٨٠ - ١١٨٠ - ١١٨٠ - ١١٨٠ - ١١٨٠ - ١١٨٠ - ١١٨٠ - ١١٨٠ - ١١٨٠ - ١١٨٠ - ١١٨٠ - ١١٨٠ - ١١٨٠ - ١١٨٠ - ١١٨٠ - ١١٨٠ - ١١٨٠ - ١١٨٠ - ١١٨٠ - ١١٨٠ - ١١٨٠ - ١١٨٠ - ١١٨٠ - ١١٨٠ - ١١٨٠ - ١١٨٠ - ١١٨٠ - ١١٨٠ - ١١٨٠ - ١١٨٠ - ١١٨٠ - ١١٨٠ - ١١٨٠ - ١١٨٠ - ١١٨٠ - ١١٨٠ - ١١٨٠ - ١١٨٠ - ١١٨٠ - ١١٨٠ - ١١٨٠ - ١١٨٠ - ١١٨٠ - ١١٨٠ - ١١٨٠ - ١١٨٠ - ١١٨٠ - ١١٨٠ - ١١٨٠ - ١١٨٠ - ١١٨٠ - ١١٨٠ - ١١٨٠ - ١١٨٠ - ١١٨٠ - ١١٨٠ - ١١٨٠ - ١١٨٠ - ١١٨٠ - ١١٨٠ - ١١٨٠ - ١١٨٠ - ١١٨٠ - ١١٨٠ - ١١٨٠ - ١١٨٠ - ١١٨٠ - ١١٨٠ - ١١٨٠ - ١١٨٠ - ١١٨٠ - ١١٨٠ - ١١٨٠ - ١١٨٠ - ١١٨٠ - ١١٨٠ - ١١٨٠ - ١١٨٠ - ١١٨٠ - ١١٨٠ - ١١٨٠ - ١١٨٠ - ١١٨٠ - ١١٨٠ - ١١٨٠ - ١١٨٠ - ١١٨٠ - ١١٨٠ - ١١٨٠ - ١١٨٠ - ١١٨٠ - ١١٨٠ - ١١٨٠ - ١١٨٠ - ١١٨٠ - ١١٨٠ - ١١٨٠ - ١١٨٠ - ١١٨٠ - ١١٨٠ - ١١٨٠ - ١١٨٠ - ١١٨٠ - ١١٨٠ - ١١٨٠ - ١١٨٠ - ١١٨٠ - ١١٨٠ - ١١٨٠ - ١١٨٠ - ١١٨٠ - ١١٨٠ - ١١٨٠ - ١١٨٠ - ١١٨٠ - ١١٨٠ - ١١٨٠ - ١١٨٠ - ١١٨٠ - ١١٨٠ - ١١٨٠ - ١١٨٠ - ١١٨٠ - ١١٨٠ - ١١٨٠ - ١١٨٠ - ١١٨٠ - ١١٨٠ - ١١٨٠ - ١١٨٠ - ١١٨٠ - ١١٨٠ - ١١٨٠ - ١١٨٠ - ١١٨٠ - ١١٨٠ - ١١٨٠ - ١١٨٠ - ١١٨٠ - ١١٨٠ -





المقدّمة

الحمد لله مُتِمِّ النَّعمِ على عباده، يعيدُ فضلَه عليهم كما يبديه لهم، وينشر لهم رحمته، ويُيسِّر لهم عبادته. والصلاة والسلام على رسوله الأمين، وعلى آله الطاهرين، وعلى صحبِه الكرام، وعلى من تبعهم إلى يوم الدين.

أمّا بعد، فلقد كنتُ أحجمُ عن تحريرِ بعضِ المصطلحاتِ خوفَ الوقوعِ في مشكلةِ تفلسفِ لا معنى لها، وكنت قد تتبعت بعض المصطلحات، فرأيت فيها خللاً من جهة النتائج؛ كمصطلحِ التّفسيرِ، ومصطلح التفسير الموضوعي، ومصطلح الإعجاز العلمي(١)، وغيرها.

<sup>(</sup>۱) لقد كتبت في هذا الموضوع رسالة أرجو أن ييسر الله أمرها، وقد كنت أتحاشى الكتابة في هذا الموضوع لما فيه من كثرة المطروح، وبعد أن قرأت في بعض هذه الكتب التي تتحدث عن الإعجاز العلمي، ظهر لي أنَّ الأمر يحتاج إلى إيضاح لهذا الموضوع، وضبط لما يُفسَّر به القرآن من هذه القضايا التي أنتجها البحث التجريبي المعاصر، وظهر لي أنَّ في تسميته بهذا =

الاسم خللاً، وأنّه يصدق عليه أن يكون «دلائل صدق القرآن»، وليس الإعجاز، كما أنّ في نسبته إلى «العلمي» خللاً آخر؛ لأنه يُفهم منه أنّ التفسيرات غيره ليست علميّة، مع ملاحظة أنّ هذه التسمية فيها آثار التغريب الذي يجعل العلوم الدنيوية توسم بالعلم، وغيرها من العلوم الأدبية والاجتماعية والشرعية على وجه الخصوص لا توسم بذلك، والموضوع ذو شجون، وإنما أشرت إليه هنا لأخلص إلى سؤالين طُرحا عليّ بشأن مسألتين متعلقتين بما يُسمّى الإعجاز:

السؤال الأول: فيما ظهر لبعض الناس من توافق عددي بين ما حصل من الحدث العظيم الذي عاقب الله به الكفار في حصل من الحدث العظيم الذي عاقب الله به الكفار في أنَّ الآية العاشرة بعد المائة (١١٠) تشير إلى أحد البرجين الذي تتكون طوابقه من هذا العدد، وأنَّ عدد السورة في ترتيب المصحف هي التاسعة تشير إلى الشهر الميلادي، وأنَّ الجزء الذي فيه هذه الآية هو الحادي عشر تشير إلى اليوم الذي وقع فيه هذا الحدث، فزعم أنَّ هذا من إعجاز القرآن؛ لأنه \_ بزعمه فيه هذا الحدث المستقبلي!

ولا أدري لِمَ لَمْ ينظر إلى العدِّ بالحساب القمري، ولا ذكر البرج الثاني الذي لا يتوافق مع العدد الذي ظهر له؟!.

وهذا بلا شكَّ موافقة غير مقصودة، والآية نازلة في مسجد الضرار، وليس هنا علاقة بينها وبين ما حدث لا من قريب ولا من بعيد، ومن قال: إنَّ هذا البرج من مباني الضرار، فأين\_ موقع الآخر من الآية، وإذا كان يعدُّ هذين البرجين من مباني الضرار، قياساً على مسجد الضرار، فإنه يدخل في الآية كل مباني الكفار التي يعملون بها ضد العالم، وضدَّ المسلمين بالذات.

ثمَّ ما الحاجة الداعية إلى هذا الربط الغريب العجيب، ومن ذا الذي يجزم بأن هذا مراد لله. إنَّ هذا مما يدخل في الرأي المذموم؛ لأنه قول على الله بغير علم، ما أكثر ما يقع من أصحاب ما يسمَّى بالإعجاز العلمى، أو التفسير العلمى.

وهل يعتمد صاحب هذا القول على أنَّ هذا الترتيب جاء بالتوقيف، أم يرى أنَّه على ما جاء من مصادفة الترتيب هذه.

فإن كان جاء مصادفة، فما أكثر المصادفات التي يمكن أن تظهر لك، فقد تظهر لك مصادفات متعلقة بالأرقام وأنت تقرأ كتاب تاريخ، أو غيره، فهل هذه المصادفات من قبيل الإعجاز؟!.

وإن كان يزعم أنَّ هذا مراد، وأنه ليس من قبيل المصادفة، فقوله منقوضٌ بأمور:

الأول: أنَّ ترتيب الأجزاء من عمل المتأخرين، وليس فيه توقيف من النبي ﷺ، فهو عمل اجتهاديًّ.

الثاني: أنَّ في ترتيب السور قولين: قيل: إنه اجتهادي، وقيل: إنه توقيفي، ولعل من ظهر له هذا التوافق العجيب لا يعلم بهذا، وإن عَلِمَ فهل حرَّر مسألة التوقيف والاجتهاد في ترتيب السور ليجعل ما توصل إليه من هذا التوافق صحيحاً.

الثالث: هل يعلم قائل هذا القول علماً يُسمَّى اعلم عدَّ الآي ا؟ =

وهل يعلم أنه مختلفٌ في عدد آي هذه السورة على قولين: الجمهور على أنها مائة وثلاثون آية، وفي العدِّ الكوفي الذي عليه عدَّ المصحف الذي بين يديك عدد آياتها مائة وتسع وعشرون آية. وعلى قول الجمهور ينتقضُ عدد الآية؛ لأنه يكون عددها على قولهم آية ١١١، فهل دَرَى بهذا، وحرَّر هذه المسألة؟.

وكأني بك أيها القارئ الكريم تقول: قد أطلت في هذا، وهو مما لا يحتاج إلى إطالة في بطلانه، فأقول لك معتذراً: إنَّ عصرك عصرٌ يسود فيه من يأتي بالغرائب، ويبرز فيه من يحسن جلبها، فأحببت أن أردَّ من يتعرَّضُ لكتاب الله بما لا يقبله عقل المقلاء؟ ولكي يُعلمَ أنَّ العلم له بابٌ من أراده من غير بابه خرج بما لا تقبله العقول، وجاء بما لا ينطلي إلا على قلوب الأغرار، ولو كانوا يُعدُّون عند الناس من الكبار.

وإني أخبرك بأنك لست بحاجة لإثبات عظمة القرآن وصدقه إلى هذا السبيل، وهو ما يسمى بالإعجاز، إذ أنه ليس هو السبيل الوحيد لإثبات عظمة هذا القرآن، بل هو أحد هذه السبل، واعلم أن العلم وحده قد لا يكفي ما لم يكن له قوة تحميه، وإنَّ الله ليزع بالسلطان ما لا يزع بالقرآن، فافهم عني ما قلت، والله الموفق إلى سواء السبيل.

السؤال الثاني: قال السائل سمعت في شريط الإعجاز العلمي للدكتور زغلول النجار حديثه عن ما يتعلق بقوله تعالى: ﴿وَأَنْزَلْنَا لَلَهُ كَانِهُ الحديد: ٢٥]، وكان مما قاله في هذا ما \_

نصُّه: اكنت أُلقي هذه المحاضرة في جامعة ملبورن في إستراليا من أربع سنوات، فوقف لي أستاذ كيمياء في الجامعة، وقال لي: يا سيدي، هل حاولت أن تقارن بين رقم سورة الحديد في القرآن الكريم والوزن الذري للحديد، ورقم الآية في السورة والعدد الذري للحديد؟.

قلت له: لا، موضوع الأرقام موضوع حرج للغاية، إذا لم يدخله الإنسان بحذر شديد يدمّر نفسه.

قال: أرجوك، حينما تعود إلى بلدك أن تتحقق من هذه القضية...

أتيت بالمصحف الشريف، وبالجدول الدوري للعناصر وكتاب في الكيمياء غير العضوية، فأذهلني أن رقم سورة الحديد سبع وخمسون، والحديد له ثلاث نظائر (٥٤، ٥٦، ٥٧) ورقم الآية في السورة (٢٥)، والعدد الذري للحديد (٢٦)، فقلت: إن هذا القرب الشديد لا بدّ أن له تفسيراً، فألهمني ربي آية قرآنية مبهرة، يقول فيها الحق تبارك وتعالى مخاطباً هذا النبي الخياتم على المخاتم المنافق والقرآن المنافق المنافق والقرآن المنافق المنافق والقرآن بنصه يفصل الفاتحة عن بقية القرآن الكريم، ويعتبر الفاتحة مقدمة للقرآن، فقلت: إذا فصلنا الفاتحة عن بقية سور القرآن الكريم يصبح رقم سورة الحديد (٥٦)، ولو بقيت (٥٧)، ففيه نظير للحديد (٥٧)، لكن أكثر النظائر ولو بقيت (٥٧)،

الآية رقمها (٢٥)، والعدد الذري للحديد (٢٦)، ووجدت

القرآن الكريم يصف الفاتحة بأنها سبع من المثاني، وآياتها ستٌ، فالبسملة آية من الفاتحة وآية من كل سورة قرآنية ذكرت فيها البسملة ما عدا سورة التوبة، فإذا أضفنا البسملة في مطلع سورة الحديد يصبح رقم الآية (٢٦)، ويعجب الإنسان إلى هذه اللفتة المبهرة، من الذي علَّم المصطفى ﷺ ذلك قبل ألف وأربعمائة سنة، لم يكن أحد يعلم شيئاً عن الأوزان الذرية، ولا لأعدادها الذرية، ولكن هذه معجزة هذا الكتاب الخاتم الذي لا يأتيه الباطل من بين يديه ولا من خلفه، وهذه الومضات القرآنية المبهرة تبقى دائماً شهادة صدق على أن القرآن كلام الله، وأنَّ هذا النبي الخاتم ﷺ كان موصولاً بالوحي، (محاضرة الإعجاز العلمي في القرآن الكريم، للدكتور زغلول النجار، تسجيلات أحد).

ولا أرى أنه يخفى على العامِّي قبل المتعلِّم ذلك التَّكلف الذي قام به الدكتور الفاضل لإثبات قضية لا شأن لها في ذاتها، فضلاً عن أن تكون معجزة من معجزات القرآن، ولا يخفى على طالب العلم ما وقع له في تفسير الآية، ولا أدري هل يعرف الدكتور الفاضل التفسير النبوي لهذه الآية؟! فالوارد عنه على يجعل السبع المئاني والقرآن العظيم وصفين للفاتحة، والعطف يجعل السبع عطف الصفات لا عطف الذوات، فقد روى هنا من باب عطف الصفات لا عطف الذوات، فقد روى البخاري وغيره جملة من الأحاديث في هذا المعنى، ومنها: عن أبي هريرة قال: قال رسول الله على القرآن: هي السبع المئاني والقرآن العظيم، رواه البخاري برقم (٤٧٠٤)، وقال ابن المئاني والقرآن العظيم، رواه البخاري برقم (٤٧٠٤)،

تثير معلقاً على هذه الروايات: «فهذا نصَّ في أنَّ الفاتحة السبعُ المثاني والقرآن العظيم». تفسير القرآن العظيم، لابن كثير، تحقيق: سامي السلامة (١:٧٤٥)، وما دام ثبت النص عن النبي على بهذا، فإن غيره من الأقوال تسقط، ويكون تفسير الآية ما قاله على.

كما لا يخفى ما وقع منه في جزمه بأن البسملة آية من كل سورة، بلا تحقيق في هذه المسائل، ولا رجوع إلى أهل العلم الذين يُعرفُ كلامهم فيها، بل اختار ما يناسب ما يريد أن يذهب إليه، وهو معرض عن ما لا يناسبه، بلا تحقيق علميً، كما عوده البحث في العلوم التجريبية، وهل يصحُّ هذا الاختيار بلا تحقيق؟!

وكذلك لا يسعفه علم عدَّ الآي فعدد آيات السورة في العدَّ الكوفي والبصري (٢٩)، وفي عدَّ الباقين (٢٨)؛ وبهذا تكون الآية (٢٤) بدلاً من أن تكون (٢٥)، ولو جعل البسملة آية على هذا القول، لصارت الآية (٢٥)، ولانتقض ما بناه أيضاً.

وكل هذا التكلف في محاولة ربط مثل هذه القضايا بالقرآن إنما يصدر ممن يأتي إلى القرآن بمقررات سابقة ويريد أن يطوع القرآن لمقرراته، ضارباً بكل ما خالفها عُرض الحائط، ولو كان ما خالف قوله هو العلم الصحيح، وفي هذه المحاضرة في الإعجاز العلمي أخطاء أخرى ليس هذا محلُّ عرضِها.

(ينظر في ما ذُكر من عدَّ الآي: كتاب البيان في عدَّ أي القرآن، للداني، تحقيق: الدكتور غانم قدوري الحمد).

ورأيت أنَّ بعضها بحاجة إلى تحرير؛ لأنها لم تُحرَّر، كمصطلح المفسر، وكالفرق بين مصطلح علوم القرآنِ ومصطلح أصول التَّفسيرِ، إلى غير ذلك من المصطلحاتِ المنثورةِ في علوم القرآنِ<sup>(۱)</sup>.

وكنت أخشى أن لا يكون البحث فيها مجدياً ولا مفيداً، وأن يكون الأمرُ من بابِ تسويدِ الورقِ بلا ثمرةِ علميَّةٍ، ولكنِّي رأيتُ أنَّ بعضها يُبنى عليه مسائلُ علميَّة، وأنَّ تحرير هذه المصطلحات يفيدُ في أمورٍ؛ منها:

- \* بيان المصطلح بذاتِه.
- \* عدم دخول ما ليس منه فيه.
- \* التفريق بين ما يُظنُّ أنه من المترادفات في المصطلحات.

وقد كان من أكبر ما دعاني إلى خوضٍ ذلك الغمارِ

<sup>(</sup>۱) لم أكتب في هذا الكتاب سوى مصطلحات خمسة، وهي التفسير والتأويل والاستنباط والتدبر والمفسر، وذكرت في المقدمة تطبيقاً على أثر الخطأ في المصطلح من خلال مصطلح التفسير بالمأثور وما يقابله من التفسير بالرأي، وما عداها فإني سأنشره لاحقاً إن يسر الله.

عدمُ وضوحِ بعض المصطلحاتِ، أو تداخلُ بعضها ببعضٍ، أو بناءُ نتائجَ علمية على تعريفاتٍ غير صحيحةٍ لبعضِ هذه المصطلحات (١).

وقد رأيت أن أقدِّم لهذا الكتاب بتطبيق على مصطلح وقع فيه خلل، وهو مصطلح والتفسير بالمأثور والتفسير بالرأي، ليتبيَّن به أهمية البحث في هذه المصطلحات، وأسأل الله أن يوفِّقني فيما أقول، إنه هو المستعان، وعليه الاتكال.

<sup>(</sup>۱) بعد كتابة هذه المقدمة اطلعت على مقالة مفيدة في المصطلحات، لمحمد الثاني بن عمر بن موسى بعنوان (التقييد والإيضاح لقولهم: لا مشاحة في الاصطلاح)، تنظر في مجلة الحكمة (محرم ١٤٢٢. عدد ٢٢، ص: ٢٨١ ـ ٣١٧).

وانظر دراسةً تطبيقيةً لأثر المصطلحات في بعض العلوم الشرعية في كتاب (المنهج المُقترح لفهم المصطلح) للشريف حاتم بن عارف العوني.



تطبيق على مصطلح التفسير بالمأثور والتفسير بالرأي





.

إنَّ مصطلح التفسير بالمأثور معروف عند العلماء السابقين، لكنَّ تعريفه بأنه: تفسير القرآن بالقرآن، وتفسير القرآن بالسنة، وتفسير القرآن بأقوال الصحابة، وتفسير القرآن بأقوال التابعين = مصطلحٌ معاصر.

وقد جُعِلَ مصطلح التفسير بالمأثور هذا مقابلاً للتفسير بالرأي؛ أي أنَّ ما لم يكن من التفسير بهذه الأنواع الأربعة، فهو من التفسير بالرأي.

ومما بُنِيَ على هذين المصطلحين من نتائج: تقسيم كتب التفسير على هذين المصطلحين.

وهناك غير ذلك مما ذكره من كتب في هذا المصطلح سيأتي ذكر بعضها أثناء الحديث عنه.

### مناقشة هذا المصطلح:

أولاً: في تحديد التفسير بالمأثور في هذه الأنواع الأربعة:

١ - إنَّ من جعل التفسير بالمأثور يشمل هذه الأنواع
 الأربعة، لم يبين سبب تحديد المأثور بها. وهذا التحديد

اجتهادٌ، وهو قابل للأخذ والردِّ، كما هو الحال في غيره من المصطلحات العلميَّةِ غير الشرعيَّةِ.

وأقدم من رأيته نص على كون هذه الأربعة هي التفسير بالمأثور الشيخ محمد عبد العظيم الزرقاني (ت:١٣٦٧)، حيث ذكر تحت موضوع (التفسير بالمأثور) ما يأتي: «هو ما جاء في القرآن أو السنة أو كلام الصحابة تياناً لمراد الله من كتابه»(١).

ثم جاء بعده الشيخ محمد حسين الذهبي (ت:١٣٩٧)، فذكر هذه الأنواع الأربعة تحت مصطلح (التفسير المأثور)، فقال: «يشمل التفسير المأثور: ما جاء في القرآن نفسه من البيان والتفصيل لبعض آياته، وما نُقلَ عن الرسول على وما نُقلَ عن الصحابة رضوان الله عليهم، وما نُقِلَ عن التابعين، من كل ما هو بيان وتوضيح لمراد الله تعالى من نصوص كتابه الكريم»(٢).

ثمَّ تتابع بعض المعاصرين على هذا المصطلح



<sup>(</sup>۱) مناهل العرفان (۱۲:۲)، ويلاحظ هنا أنه لم يُدخل تفسير التابعين.

<sup>(</sup>٢) التفسير والمفسرون، للذهبي (١٥٢:١).

بتقسيماته الأربعة. لذا فإنَّ كثرة وجوده في كتب علوم القرآن المعاصرة، أو غيرها من كتب مناهج المفسرين، أو مقدمات بعض المحققين لبعضِ التفاسير (١) = V يعني صحَّته على الإطلاق، بل هؤلاء نقلوه عن كتاب «التفسير والمفسرون» بلا تحرير ولا تأمُّلِ فيه، إلا القليل منهم.

٢ ـ إن المعروف من لفظة مأثور: ما أثرَ عن السابقين، وتحديد زمنٍ معيَّنِ إنما هو اصطلاحٌ. وإذا كان ذلك كذلك؛ فكيف يكون تفسير القرآن بالقرآن مأثوراً، وأنت ترى الله يَمُنُّ عليك بتفسير آيةٍ بآيةٍ، فعن من أثرته؟!

عن من أثر ابن كثير (ت:٧٧٤) تفسيراتِه القرآنيةِ للقرآنِ؟! وكذا محمد الأمين الشنقيطيُّ (ت:١٣٩٣) في كتابه أضواء البيان في إيضاح القرآن بالقرآن، عمَّن أثرَ تفسيراتِه القرآنيةِ للقرآنِ؟!

<sup>(</sup>۱) من أمثلة الكتب التي سارت على هذا التقسيم: التبيان في علوم القرآن ـ للصابوني (ص: ١٣)، أثر التطور الفكري في التفسير في العصر العباسي د مساعد بن مسلم آل جعفر (ص: ٢٧)، مدرسة التفسير في الأندلس لمصطفى إبراهيم المشني (ص: ١٢٧)، مكي بن أبي طالب ومنهجه في التفسير لأحمد حسن فرحات (ص: ٢٣١)، مقدمة تحقيق تفسير السمرقندي المسمى بحر العلوم، حققه الشيخ على محمد معوض وزملاه (٢٥١).

وإذا كان ذلك واضحاً لك، فكيف يكون اجتهاد المتأخرين والمعاصرين وأهل البدع الذين يحملون بعض الآي على بعضٍ ويفسِّرونها بها، كيف يدخل كلُّ هذا في المأثورِ عن الصحابة والتابعين؟!

ولا شكَّ أن حمل معنى آية على آية هو من اجتهاد المفسّر، سواءً أكان المفسر من الصحابة، أم كان من التابعين، أم كان ممن جاء بعدهم، والاجتهاد عرضة للخطأ، ويوزن بميزانٍ علميٍّ معروفٍ، ولا يقبل إلَّا إذا حَقَّتُ به شرائطٌ القبولِ، كأيِّ اجتهادٍ علميٍّ آخر(۱).

<sup>(</sup>۱) ليس الحديث هنا عن قبول التفسير بالقرآن وعدم قبوله؛ لكن ما يُنبَّه عليه هنا أنَّ بعض تفسير القرآن بالقرآن ما يمكن أن يدخل فيما أجمع عليه؛ لأنه لا يكاد يختلف فيه اثنان، وهذا إنما قُبِلَ من هذه الجهة فحسب، لا لكونه تفسير قرآن بقرآنِ فقط، ولا شكَّ أنَّ ما كان تفسيراً بالقرآن ـ إن صحَّ ـ فإنه أولى ما يُرجع إليه؛ كأن يكون تفسيراً وارداً عن النبي عَنِي أو يكون كمثل قوله تعالى: ﴿وَالنَّمْ وَالنَّانِ اللَّهِ وَالنَّا النَّارِ اللَّهُ النَّامُ النَّاتِ الطارق: ١ ـ ٣]، فمن ذا الذي يمكنه أن لا يفسر الطارق بأنه النجم الثاقب. وهذا النوع أعلى التفاسير وأبلغها، لكن هناك كثيرٌ من تفسيرات للقرآن بآي من القرآن عليها ملاحظات، وفيها أخطاء، فلا يمكن أن يُحكم لها بالصحَّة لأنها تفسير قرآن بقرآن.

ومن هنا يجب أن تُفَرِّقَ بين كون القرآن مصدراً من مصادر التفسير، أو أنه أحسن طرق التفسير، وبين كون التفسير به يُعدُّ من التفسير بالمأثور، والفرق بين هذين واضحٌ.

٣ - أين يقع تفسير أتباع التَّابعين في هذين المصطلحين، وما علَّةُ جعلِه مأثوراً أو غير مأثورٍ عند هؤلاء؟.

لقد عَلَّلَ محمد حسين الذهبي (ت:١٣٩٧) لسبب إدخال تفسير التَّابعين في المأثور، فقال: «وإنما أدرجنا في التفسير المأثور ما رُوي عن التابعين ـ وإن كان فيه خلاف: هل هو من قبيل المأثور أو من قبيل الرَّأي؟ (١) ـ لأننا وجدنا كتب التفسير المأثور ـ كتفسير ابن جرير وغيره ـ لم تقتصر على ما ذكر مما روي عن النبي على وما روي عن الصحابة، بل ضمَّنت ذلك ما نقل عن التابعين في التفسير (١).



<sup>(</sup>۱) يظهر أنَّه نقله من الزرقاني، فقد قال في مناهل العرفان (۲: 
۱۳): «وأمَّا ما ينقل عن التابعين ففيه خلافٌ بين العلماء: منهم من اعتبره من المأثور؛ لأنهم تلقَّوه من الصحابة غالباً، ومنهم من قال: إنه من التفسير بالرأي».

<sup>(</sup>٢) التفسير والمفسرون (١:١٥٢).

وإذا تأمَّلت هذه العِلَّة التي ذكرها، وجدتها أنها تندرج على مفسري أتباع التابعين؛ كابن جُريج (ت١٥٠٠)، وسفيان الثوري (ت١٦١٠) وابن زيد (ت١٨٢) وغيرهم ممن ترى تفسيراتهم منثورة في كتب التفسير التي تُعنى بنقل أقوال مفسري السلف ـ كتفسير الطبري (ت٢٠١٠) وابن أبي حاتم (ت٢٠٠٠) وغيرهما ـ بل قد لا يوجدُ في مقطع من مقاطع الآية إلا تفسيرُهم، فَلِمَ لمْ يعُدَّها من التفسيرِ بالمأثور؟!.

٤ ـ إن بيان أصل الخلطِ في هذا المصطلحِ يدلُّ على عدمِ تحريره وصحَّته، فقد كان أصل النقل عن شيخ الإسلام ابن تيمية (ت:٧٢٨) في حديثه عن أحسن طرق التفسير، وهي تفسير القرآن بالقرآن، ثم بالسنة، ثم بأقوال الصحابة، ثم بأقوال التابعين (١).

ومما يبيِّنُ أنهم اعتمدوا على ما قاله شيخ الإسلام ابن تيميَّة (ت ٧٢٨) وغيَّرُوا المصطلحَ من «طرق التفسير» إلى «التفسيرِ بالمأثور» أنهم حكوا الخلاف في كونِ تفسير التابعين يُعَدُّ من التفسيرِ بالمأثورِ أو لا يُعدُّ، قال الزرقانيُّ

 <sup>(</sup>۱) ينظر: مقدمة في أصول التفسير، لابن تيمية، تحقيق: عدنان زرزور (ص:٩٣ ـ ١٠٢).



(ت:١٣٦٧): «وأمًّا ما ينقل عن التابعين ففيه خلاف بين العلماء: منهم من اعتبره من المأثور؛ لأنهم تلقوه من الصحابة غالباً، ومنهم من قال: إنه من التفسير بالرأي»(١).

وقال محمد حسين الذهبي (ت:١٣٩٧): «وإنما أدرجنا في التفسير المأثور، ما رُوي عن التابعين ـ وإن كان فيه خلاف: هل هو من قبيل المأثور أو من قبيل الرَّأي؟ ـ لأننا وجدنا كتب التفسير المأثور ـ كتفسير ابن جرير وغيره ـ لم تقتصر على ما ذكر مما روي عن النبي على، وما روي عن الصحابة، بل ضمنت ذلك ما نقل عن التابعين في التفسير»(٢).

والأصلُ الذي نقلا منه \_ وهو رسالة شيخ الإسلام ابن تيمية (ت:٧٢٨) \_ جاء فيه ما يأتي: "وقال شعبة بن الحجاج وغيره: أقوال التابعين في الفروع ليست حجة، فكيف تكون حجة في التفسير؟ يعني أنها لا تكون حجة على غيرهم ممن خالفهم. وهذا صحيح. أمًّا إذا اجتمعوا على الشّيء فلا يُرتابُ في كونه حُجَّةً، فإن اختلفوا فلا

<sup>(</sup>١) مناهل العرفان، للزرقاني (١٣:٢).

<sup>(</sup>٢) التفسير والمفسرون (١٥٢:١).

يكون قول بعضهم حجة على بعض، ولا على من بعدهم، ويرجع في ذلك إلى لغة القرآن والسُّنَّةِ، أو عموم لغة العرب، أو أقوال الصحابةِ في ذلك»(١).

وإذا وازنت بين هذه النُقولِ تبيئنَ لك أنهم تركوا مصطلحَ «طرق التفسير» إلى مصطلح أحدثوه بدلاً عنه، وهو مصطلح «التفسير بالمأثور»، ونزّلوا ما ذكرَه شيخ الإسلام (ت:٧٢٨) في حديثه عن «طرق التفسيرِ» على هذا المصطلح الذي اصطلحوا عليه.

# ثانياً: علاقة المأثور بالرأي:

يُفهم ممن جعل التفسير بالرأي قسيماً للتفسير بالمأثور، أنَّ التفسير بالرأي ما عدا الأربعة المذكورة في التفسير بالمأثور، وهذا فيه عدم تحرير، وقد ظهر من ذلك نتائج؛ منها: أنَّ التفسير المأثور أصح من التفسير بالرأي، وأنه يجب الاعتمادُ عليه.

وهذا الكلام من حيث الجملة صحيحٌ، إلا أنه لم يقع فيه تحديد مصطلح الرأي، ومعرفة مستندات الرأي لكلِّ

<sup>(</sup>۱) مقدمة في أصول التفسير، لابن تيمية، تحقيق: عدنان زرزور (ص:١٠٥).



جيلٍ من العلماء، وإذا تبينت هذه الأمور بانت العلاقة بينهما، وإليك بيانُ ذلك باختصار.

إنَّ تسمية هذه الأربعة بأنها مأثور جعل بعض الباحثين الذين اعتمدوا هذا المصطلح يغفل عن وقوع الاجتهاد في التفسير عند السلف، فإذا كان لهم اجتهاد، فهل هو تفسير بالرأي، أو يُعدُّ بالنسبة لهم مأثوراً؟.

فإذا كان المفسِّر المجتهد من الصحابة، فهل يُعدُّ تفسيرُه مأثوراً بالنسبة لغيره من الصحابة؟.

وإذا كان المفسر المجتهد من التابعين، فهل يُعدُّ تفسيرُه بالنسبة للصحابة مأثوراً؟.

لا شكَّ أنَّ الجواب: لا، لا يُعدُّ مأثوراً.

لكنَّ تفسير الصحابةِ بالنسبة للتابعين وأتباعهم مأثورٌ.

وتفسير التابعين بالنسبة لأتباع التابعين مأثورٌ.

والمراد بالمأثور هنا مطلق المعنى اللغوي أو الاصطلاحي عند علماء مصطلح الحديث. ولا يعني وصفه بأنه مأثور مطلق القبول، وتقديمه على غيره؛ لأنَّ في الأمر تفصيل ليس هذا محلَّه ولا يُمكن الخروجُ من هذه إلا إن قال من اصطلح على هذا المصطلح: أنا أريد بالرأي:

الرأي المذموم، وهذا ما لم يشر إليه من درج على هذين المصطلحين.

ولبيان المسألة أكثر، أقول: بعد أن تشكّل تفسيرُ السلف، وتحدَّد في طبقاتِه الثلاثِ (الصحابة والنابعين وأتباع النابعين) كما هو ظاهرٌ من نقولِ المعتنين بكتابة علم التفسيرِ من علماء أهل السُّنة، الذين اعتمدوا النقل أو الترجيح بين الأقوالِ، صار التفسير المأثور عن السلف مصدراً يجب الرجوع إليه، والاعتماد عليه، وهذا ظاهر لا مشكلة فيه.

لكن هل يعني وصفه بأنه مأثور أنه لم يقع فيه تفسير بالرأي؟.

إنَّ التفسيرَ بالرأي كان منذ عهد الصحابةِ الكرام، وكان لهم مستندهم في الرأي، من القرآن والسنة واللغة وأسباب النُّزول وشيء من مرويات بني إسرائيل، وأحوال من نزل فيهم القرآن... إلخ.

وجاء التابعون، وكان جملةٌ كبيرةٌ من تفسيرِهم بالرأي، وكان لهم اختيارٌ في التفسيرِ قد يخالفُ اختيارٌ أفراد الصحابةِ، وكانت مستندات الرأي عندهم ما كان عند الصحابةِ، وزاد في مصادرهم تفسيرُ الصحابةِ؛ لأنهم جاءوا بعدهم.



ثمَّ جاء أتباع التابعين، وكان الحالُ كما كان في عهد التابعين، وعليهم وقف النقلُ في التفسير، كما هو ظاهر من كتب التفسير التي نقلت أقوال السلف.

وكان تفسيرُ كل طبقة بالنسبة لمن جاء بعدهم مأثوراً، لكنه لا يحملُ صفة القبولِ المطلقِ لأنه مأثورٌ فقط؛ لأنَّ فيه جملة من الاختلاف التي تحتاج إلى ترجيح القول الأولى = بل له أسباب أخرى مع كونه مأثوراً.

إذا تبين ما سبق، فإنَّ التفسيرَ المأثورَ عن السلف على قسمين:

القسم الأول: المنقول المحض الذي لا يمكن أن يرد فيه اجتهاد، ويشمل تفسيرات النبي على وأسباب النُّزول وقصص الآي والغيبيات.

والقسم الثاني: ما كان لهم فيه اجتهاد، ويظهر فيما يرد عليه الاحتمال من التفسير.

وما دام في تفسيرهم رأي، فما نوع الرأي الذي عندهم، وما نوع الرأي الذي جاء بعدهم؟.

أما الرأي الوارد عنهم، فهو من قبيل الرأي المحمود؛ لأنهم لم يكونوا يقولون في القرآن بغير علم،

كما لم يكن عندهم هوى مذهبي يجعلهم يحرفون معاني الآيات إلى ما يعتقدونه، فلما سِلموا من هذين السببين اللذين هما من أكبر أسباب الوقوع في التحريف في التفسير، وكانوا يفسرون كلام الله على علم، كان رأيهم محموداً في التفسير.

ووجود قول ضعيف في تفسيرهم لا يعني أنه من الرأي المذموم، وما ورد من تفسيرات غريبة عن بعضهم؛ أعني بعض تفسيرات مجاهد (ت:١٠٤) لمسخ بني إسرائيل قردة وخنازير، والميزان، والنظر إلى وجه الله = إنما هي أفراد في تفاسيرهم، وهي نادرة لا تكاد تذكر.

وأما الرأي الذي جاء بعد تفسير السلف فهو على قسمين:

## القسم الأول:

الرأي المحمود، وهو المبني على علم، وهو نوعان:

النوع الأول: الاختيار من أقوالهم بالترجيح بينها إذا دعا إلى ذلك داع، بشرط أن يكون المرجِّح ذا علم، ولا يختار من أقوالهم حسب هواه وميوله. ولا بدَّ أن يكون المرجِّح على علم بأنواع ما يقع من الاختلاف عنهم، وهو قسمان:

الأول: أن يكون الخلاف راجعاً إلى معنى واحد، ويكون الخلاف بينهم خلاف عبارة، ويدخل الرأي هنا في توجيه أقوالهم إلى كونها على قول واحد وأنه لا يوجد خلاف حقيقي ولا خلاف معتبر فيه بين هذه الأقوال.

الثاني: أن يكون الخلاف بينهم راجعاً إلى أكثر من معنى، فتصحيح أقوالهم على أنها من اختلاف التنوع، أو اختيار أحد هذه المعاني من المفسرين الذين جاءوا بعدهم إنما يكون برأي واجتهاد، كما فعل الطبري (ت:٣١٠).

النوع الثاني: الإتيان بمعنى جديد صحيح لا يُبْطِلُ تفسير السلف، ولا يُقْصَر معنى الآية عليه.

لا شكَّ في أن المعاني تنتهي، ولكن هذا لا يعني أن تفسير القرآن قد توقَّف على جيل أتباع التابعين، وأنه لا يجوز لغيرهم أن يفسِّر القرآن.

نعم لا يعني هذا، ولكن لا بدَّ من ضوابط في هذا، وهو ما يشير إليه عنوان الفقرة من أن يكون المعنى صحيحاً وارداً في اللغة، وأن يكون غير مناقض [أي: مُبطل] لقول السلف، وأن لا يعتقد المفسر بطلان قولهم وصحة قوله فقط. فإذا حصلت هذه الضوابط = صحَّ ـ والله أعلم ـ التفسير الجديد، وصار من التفسير بالرأي المحمود المعتمد على علم، والله أعلم.

## القسم الثاني:

الرأيُ المذموم، وله عدة صور، ويغلب عليه أن يكون تفسيراً عن جهل أو عن هوى، وعلى هذا أغلب تفاسير المبتدعة من المعتزلة والرافضة والصوفية وغيرهم.

## وبعد هذا يتبين ما يأتي:

١ ـ أنَّ جعل التفسير بالمأثور مقابلاً للتفسير بالرأي
 لا يصح.

٢ ـ أنَّ تسمية الوارد عن السلف بأنه مأثور لا إشكال فيه، لكن لا يقابله غيره على أنه تفسير بالرأي؛ لأنَّ في هذا نسيان للرأي الواردِ عن السلفِ.

" - أنَّ الحكم على التفسير المأثور بالقبول، يصحُّ من حيث الجملة، لكنه لا يتلاءم مع الاختلاف المحقق الوارد عنهم؛ وفي هذه الحال لا بدَّ من معرفة القول الأولى أو القول الصحيح في الآية، وهذا يحتاج إلى رأي جديد، فهل تقف عند الاختلاف بزعم قبول المأثور، أم ترجِّح ما تراه صواباً، فتكون ممن قال برأيه؟.

٤ ـ إنَّ ما ورد عن الصحابة أو التابعين أو أتباعهم،
 فإنه مأثورٌ، ولكنه لا يُقبلُ لأجل هذه العلةِ فقط، بل هو

درجات في القبول؛ كأن يكون إجماعاً منهم، أو قول جمهورهم، أو غيرها من الأسباب.

هذا، ولقد تتبّعتُ مصطلحَ «مأثور» و«المأثور»، فلم أظفر على هذا التّقسيمِ الرّباعيِّ الذي ذكرهُ هؤلاءِ، بل يطلقُه العلماءُ على ما أثرَ عن الرسول على أو عن السلفِ، أو الصحابةِ، أو عن التابعين (۱)، وأحسبُ أنَّ هذه القضيَّة ليست بحاجةٍ إلى نقلٍ لتدعيمِها؛ لكثرةِ ما تردُ في كتب اللغة، ومصطلح الحديث، وغيرها، فتجد المأثور في اللغة؛ ما نقله الخلف عن السلفِ، وقد يكون اصطلاحاً عند بعضهم على ما أُثِرَ عن الرسولِ على أو عن أصحابهِ أو عن التَّابعينَ، وهو في كلِّ هذه الاصطلاحاتِ لم يخرج عن المعنى العامِّ للَّفظةِ.

وقد يُسمَّى المأثورُ عنهم بالتفسيرِ المنقولِ، ويقسمونَ

<sup>(</sup>۱) على هذا المنهج سار السيوطي في كتابه: الدر المنثور في التفسير بالمأثور، وهذا هو المنهجُ الغالبُ على كلِّ من كتبَ في التفسير ونقلَ مرويَّات السلفِ الكرام، وليس فيها تخصيصٌ للقرآنِ بالقرآنِ بالذكرِ، بل تجده ضمن تفسير من فسَّر به، سواءً أكان من تفسير النبي على أم كان من تفسير من جاء بعده من الصحابة والتابعين وتابعيهم.



التفسيرَ إلى نقليِّ واجتهاديِّ، ولكن لا يعنون أنَّ ما نُقِلَ عنهم لا يقعُ فيه اجتهادٌ، بل مرادهم اجتهادُ المفسِّر في أيِّ عصرِ كان (١).

أو يُسمَّى المنقولُ عنهم بالرِّوايةِ، والمأخوذُ من طريقِ الاجتهادِ بالدِّرايةِ(٢)، ولكن يجب أن تنتبه إلى أنَّ لهم في

ومما يذكرُ هنا أنَّ بعضَ من رامَ التَّفريقَ بين التَّفسيرِ والتَّأويلِ، يجعلُ التَّفسيرَ للمنقولِ منه، والتَّأويلَ لما وقع من طريق الاستنباطِ؛ كالبغويُّ في تفسيره معالم التَّنْزِيل (١:٥٥)، وليس هذا الفرقُ بصحيح، كما سيأتي في بيانِ هذين المصطلحين.

) سار على هذه التسمية الشّوكانيُّ، وقد سمّى تفسيره: فتح القدير الجامع بين فَنَّي الرَّوايةِ والدِّرايةِ، وقصد بالرَّوايةِ ما نُقِلَ عن السَّلفِ، وقد اعتمد في أغلب ما ذكره عنهم على كتاب الدُّرُ المنثورِ للسيوطيُّ (فتح القدير ١٣:١). لكنه في منهجِه في ترتيب كتابِه وقع في أمرٍ غريبٍ جدًّا، حيثُ جعلَ التفسيرَ المنقولَ عن السّلفِ بعد ما يذكرُه من التفسيرِ بالدِّرايةِ، ولم يخلط بينها ويمزجها، مع أنَّه في بعضِ المواضِع يذكر معنىٌ من المعاني، ويشيرُ إلى أنه سيردُ في المنقولِ عن السلفِ، ولم أجد من سبقه إلى هذه الطريقِ، ولا من لحقه بها، ولقد كان المهيعُ المسلوكُ هو مزجُ تفسيرِ السلفِ بغيرِه مما يذكره المتأخّرونَ.

<sup>(</sup>۱) ينظر على سبيل المثال: النكت والعيون للماوردي، تحقيق: السيد بن عبد المقصود (۲۱:۱)، ومقدمة ابن خلدون، ط: دار القلم (ص:٤٣٩، ٤٣٩).

تفسيرِهم درايةٌ، ثمَّ صار لمن بعدهم روايةً.

وأيًّا ما اصطلحتَ على المنقولِ عن السَّلفِ، فإنه يجبُ أن تتنبَّه إلى ورودِ الاجتهادِ عنهم، وأنَّهم صاروا بعد ذلك مصدراً لمن جاء بعدهم، يعتمدُ عليهم، ويتخيَّرُ من أقوالِهم، أو يضيفُ ما صحَّ من المعنى ولم يناقض أقوالَهم.

ويمكنُ تلخيصُ هذا الموضوع فيما يأتي:

ا ـ إنَّ القرآن مصدرٌ مهمٌ من مصادرِ التَّفسيرِ، ولا يُقبلُ التَّفسيرُ به لمجرَّدِ كونِه تفسيرَ قرآنِ بقرآنِ، بل لاعتبارِ آخر؛ كأن يكونَ من تفسيرِ النَّبيِّ ﷺ، أو مما لا يمكنُ الاختلافُ في كونه مفسَّراً بقرآنِ، أو مما يكونُ مجمعاً عليه، أو بالنَّظرِ إلى عُلُوِّ مرتبةِ مفسِّرِه، أو غيرها من القرائنِ التي تدلُّ على صحَّةِ التفسيرِ به.

ولقد لاحظتُ أنَّ عملهُ هذا أضعفَ جانب المنقولِ عنده، فقلً
 من يعتني به من دارسيه، بل كانوا إذا وصلوا إلى قوله:
 وأخرج انتقلوا إلى ما بعدها من الآيات، وهذا من القصورِ الذي سبَّه هذا التقسيمُ من الشوكانيُّ.

كما أنَّ هذا التَّأخيرَ للمنقولِ عن السلفِ، وعدمَ مزجه في التفسيرِ يُظهرُ عدمَ الاعتدادِ به، وأنَّه يمكنُ أن يُغنيَ عنه تفسيرُ المتأخرين، وهذا قصور في النَّظرِ والتَّحقيق.

وإذا كان التفسيرُ بالقرآن ممن هو دون النَّبِيِّ ﷺ، فهو من اجتهادِ المفسِّرِ به، لذا قد يختلفُ مفسر وغيرُه في حمل آيةٍ على آيةٍ، وإنما كان ذلك بسبب الاجتهادِ.

٢ ـ إنَّ إطلاقَ المأثور على المرويِّ عن الرسولِ ﷺ
 والسَّلفِ من الصحابة والتَّابعين وأتباعهم إطلاقٌ صحيحٌ.

٣ - إنَّ الصَّحيحَ المرويَّ من تفسيرِ الرسولِ ﷺ
 المباشرِ حجَّةٌ في تفسيرِ الآيةِ بلا خلافٍ.

٤ - إنَّ هذا المأثورَ عنهم حجة من حيث الجملة،
 وهو - لمن جاء بعدهم - من أهم مصادر التفسير التي يجبُ الرجوع إليها.

٥ - إنَّ جملةً من التفسيرِ المرويِّ عن السلفِ معتمدُه النَّقل، وهو كسائر المنقولاتِ من حيثُ اعتماد الصحيحِ منها، ويدخل في ذلك أسباب النُّزول وقصص الآي، وغيرها من المغيَّباتِ التي تفتقرُ إلى النَّقلِ.

وهذه المنقولات تردُ عن الصحابةِ وعن التابعين وأتباعهم ويختلف قبولها بين هذه الطبقاتِ، فالمرويُّ عن صحابيٌّ ليس كالمرويُّ عن تابعيٌّ، ولا عن تابع تابعيٌّ.

والمرويُّ عن جماعةٍ منهم، ليس كالمرويِّ عن فردٍ

منهم، وهكذا غيرها من القرائن التي تحفُّ بقبولِ الأخبارِ.

٦ - إنَّ جملةً من تفسير السَّلفِ تفسيرٌ بالرأي المحمود، ولهم في ذلك معتمدات؛ كالقرآنِ واللغةِ، والعلم بأحوال من نزل فيهم الخطاب، والعلم بأحوال المصطفى ﷺ، وغيرها.

٧ - إنَّ التَّعاملَ مع تفسيرِهم يختلفُ من مثالٍ إلى غيرِه، فقد يكونُ في موطنٍ لا يصحُّ أن يُتعدَّى ما قالوا، وفي بعضِ المواطنِ قد يجتهدُ المفسِّرُ ويختارُ من أقوالِهم ما يراه الأصوب، وقد يجوزُ له في موطن غيره أن يزيدَ على ما قالوا من المعاني الصحيحةِ التي تحتملها الآيةُ ولا تبطل ما قالوا.

### ثالثاً: ما ترتب على مصطلح التفسير بالمأثور:

لقد ترتَّبت نتائج على مصطلح التفسير بالمأثور فيها خلل علمي، وسأذكر بعض هذه النتائج.

# الأولى: الحكم على التفسير بالمأثور بأنه يجب الأخذ به.

قال مناع القطان: «التفسير بالمأثور هو الذي يجب الأخذ به؛ لأنه طريق المعرفة الصحيحة، وهو آمن سبيل

للحفظ من الزلل والزيغ في كتاب الله»(١).

وهذا كلام ينقصه التحرير، من جانبين:

الأول: أن أغلب تفسير القرآن بالقرآن من قبيل الاجتهاد، وهو يدخل في التفسير بالرأي، وقبوله إنما يكون من جهة أخرى لا من جهة كونه مأثوراً فقط، كما سبق بيانه.

الثاني: كيف يجب الأخذ بالتفسير الذي يقع فيه الاختلاف بين السلف؟.

هل يقبل الاختلاف على إطلاقه، أم في الأمر تفصيل؟ أما قبول الاختلاف على إطلاقه، فلا يُتصوَّر القول به.

وأما إذا رجع الأمر إلى اختيار القول الأولى أو الصحيح، فقد دخلت في التفسير بالرأي والاجتهاد؛ لأنك ترى أن هذا القول أولى من غيره.

وبهذا تكون قد خرجت عن التفسير بالمأثور على هذا الاصطلاح المذكور.

<sup>(</sup>۱) مباحث في علوم القرآن (ص:٣٥٠)، وينظر: لمحات في علوم القرآن، لمحمد الصباغ (ص:١٨٠ ـ ١٨١).



### الثانية: افتراض وقوع الاختلاف بين المأثور والرأي.

جاء في كلام بعض من كتب في التفسير بالمأثور فرضيات عقلية لا تثبت أمام العمل التفسيري، ولم يُعملُ بها من قبل، ولا أُخِذَ بها من بعد.

وسأذكر لك ما يدلُّ على ما قلت لك، وهو من كلام من أَصَّلَ هذا التقسيم وانتشر من بعده.

عقد عبد العظيم الزرقاني (ت:١٣٦٧) في كتابه مناهل العرفان مبحثاً بعنوان (التعارض بين التفسير بالرأي والتفسير بالمأثور وما يتبع في الترجيح بينهما)، وقال فيه: (ينبغي أن يعلم أن التفسير بالرأي المذموم ليس مراداً هنا لأنه ساقط من أول الأمر فلا يقوي على معارضة المأثور.

ثم ينبغي أن يعلم أن التعارض بين التفسير بالمأثور والتفسير بالرأي المحمود معناه: التنافي بينهما، بأن يدل أحدهما على إثبات والآخر على نفي؛ كأن كلا من المتنافيين وقف في عرض الطريق فمنع الآخر من السير فيه.

وأما إذا لم يكن هناك تناف، فلا تعارض، وإن تغايرا؛ كتفسيرهم الصراط المستقيم بالقرآن أو بالسنة أو بطريق العبودية أو طاعة الله ورسوله، فهذه المعاني غير متنافية وإن تغايرت...

إذا تقرر هذا، فإن التفسير بالمأثور الثابت بالنص القطعي لا يمكن أن يعارض بالتفسير بالرأي؛ لأن الرأي: إما ظني، وإما قطعي؛ أي مستند إلى دليل قطعي: من عقل أو نقل، فإن كان قطعياً، فلا تعارض بين قطعيين، بل يؤول المأثور؛ ليرجع إلى الرأي المستند إلى القطعي إن أمكن تأويله، جمعاً بين الدليلين.

وإن لم يكن تأويله، حُمِلَ اللفظ الكريم على ما يقتضيه الرأي والاجتهاد، تقديماً للأرجح على المرجوح.

أما إذا كان الرأي ظنياً، بأن خلا من الدليل القاطع، واستند إلى الأمارات والقرائن الظاهرة فقط، فإن المأثور القطعي يقدم على الرأي الظني ضرورة أن اليقين أقوى من الظن. هذا كله فيما إذا كان المأثور قطعياً، أما إذا كان المأثور غير قطعي في دلالته؛ لكونه ليس نصاً، أو في متنه؛ لكونه خبر آحاد، ثم عارضه التفسير بالرأي فلا يخلو الحال: إما أن يكون ما حصل فيه التعارض مما لا مجال للرأي فيه، وحينئذٍ فالمعوّل عليه المأثور فقط، ولا يقبل الرأي.

وإن كان للرأي فيه مجال، فإن أمكن الجمع فبها ونعمت، وإن لم يكن قدِّمَ المأثور عن النبي أو عن



الصحابة؛ لأنهم شاهدوا الوحي، وبعيد عليهم أن يتكلموا في القرآن بمجرد الهوى والشهوة.

أما المأثور عن التابعين، فإذا كان منقولاً عن أهل الكتاب، قدم التفسير بالرأي عليه. وأما إذا لم ينقل عنهم، رجعنا به إلى السمع، فما أيده السمع، حُمِلَ النظم الكريم عليه، فإن لم يترجح أحدهما بسمع ولا بغيره من المرجحات، فإننا لا نقطع بأن أحدهما هو المراد، بل نُنزل اللفظ الكريم منزلة المجمل قبل تفصيله والمشتبه أو المبهم قبل بيانهه (١).

إنك في هذا النَّصُّ أمام فَرَضيات مبنية على أن التفسير بالمأثور ليس فيه رأي، وأنه يمكن أن يناقضه التفسير بالرأي، ويظهر لي أن ههنا معركة دائرة بين أشياء متوهَّمة؛ لذا لم يذكر الزرقاني (ت:١٣٦٧) أمثلة لهذه الفرضيات التي استنتجها، وقد جاء بمصطلحات لا تستخدم إلا عند المتكلمين ممن كتب في علم الكلام أو في علم

<sup>(</sup>۱) مناهل العرفان (۲: ۱۳ ـ ۲۰). ووازن هذا المنهج التفكيري بما طرحه الرازي في أساس التقديس (ص: ۲۱۰)، وقد ردَّ شيخ الإسلام ابن تيمية على هذا المنهج الذي يزعم تعارض العقل مع النقل في مؤلفه العظيم درء تعارض العقل والنقل.

الأصول، وذهب يعمل بطريقة السبر والتقسيم في المحتملات التي يمكن أن ترد في التعارض المزعوم بين التفسير بالمأثور والتفسير بالرأي.

ولعلك تلحظ فيه روح أحد علماء الكلام الذين يقدمون العقل على النقل في قوله: "إذا تقرر هذا، فإن التفسير بالمأثور الثابت بالنص القطعي لا يمكن أن يعارض بالتفسير بالرأي؛ لأن الرأي: إما ظني، وإما قطعي؛ أي: مستند إلى دليل قطعي من عقل أو نقل، فإن كان قطعياً فلا تعارض بين قطعيين بل يؤول المأثور ليرجع إلى الرأي المستند إلى القطعي إن أمكن تأويله جمعاً بين الدليلين».

وبهذا صار حظُّ التفسير بالمأثور أن يكون عرضة للعقول تؤولُه على ما تراه مناسباً لها، وليس مقدَّماً عليها.

وأعيد فأقول: إن هذا الكلام لو خرج ممن لم يقرأ في التفسير، ولا كتب في علوم القرآن لما كان مستغرباً، لكن أن يكون في كتاب من أهم كتب علوم القرآن المعاصرة، فهذا ما يُعجبُ منه!.

وإني أظنُّ أنَّ قارئاً لو أراد أن يطبق هذه الفرضيات التي ذكرها لظهر له زيفُها وبُعْدُها عن التحقيق، مع ما تتَّسمُ به \_ من أول وهلة \_ من النظر والتحرير والتقسيم والتحبير،

لكنها في الواقع بعيدة كل البعد عن طريقة التفسير ومهيعه المعروف عند العلماء(١).

# الثالثة: تقسيم كتب التفسير بين المأثور الرأي.

كان من أكبر نتائج مصطلحي المأثور والرأي أن قُسمت كتب التفسير بين هذين النوعين، وليس هناك حجة واضحة في هذا التوزيع، ولا تكاد تجد حدًّا فاصلاً في عَدِّ تفسير من التفاسير بأنه من المأثور أو من الرأي، ومن ذلك تقسيم محمد حسين الذهبي (ت:١٣٩٧)، فقد جعل كتب التفسير المأثور ما يأتي:

جامع البيان، لابن جرير الطبري (ت٢٠٠٠)، وبحر العلوم، لأبي الليث السمرقندي (ت٢٠٠٠)، والكشف والبيان عن تفسير القرآن، لأبي إسحاق الثعلبي (ت٢٧٠٤)، ومعالم التنزيل، لأبي محمد الحسين البغوي (ت٢١٥)، والمحرر الوجيز في تفسير الكتاب العزيز، لابن عطية الأندلسي (ت٢٤٥)، والجواهر الحسان في تفسير القرآن، لعبد الرحمن

<sup>(</sup>١) في كلامه كلله عند الذهبي في كتاب التفسير والمفسرون مغالطات فيما يتعلق بالتفسير المأثور عن السلف، أرجو أن ييسر الله لى الحديث عنها في مكان آخر، وهو الموفق.



الثعالبي (ت:٨٧٦)، والدر المنثور في التفسير المأثور، للسيوطي (ت:٩١١).

وجعل من كتب التفسير بالرأي المحمود:

مفاتح الغيب، للفخر الرازي (ت:٦٠٦)، وأنوار التنزيل وأسرار التأويل، للبيضاوي (ت:٢٠٥)، ومدارك التنزيل وحقائق التأويل، للنسفي (ت:٢٠١)، ولباب التأويل في معاني التنزيل، للخازن (ت:٢٤١)، والبحر المحيط، لأبي حيان (ت:٢٤٥)، وغرائب التنزيل ورغائب التأويل، للنيسابوري (ت:٢٠١)، وتفسير الجلالين، والسراج المنير في الإعانة على معرفة بعض معاني كلام ربنا الخبير، للشربيني (ت:٢٧٧)، وإرشاد العقل السليم إلى مزايا الكتاب الكريم، لأبي السعود (ت:٢٨٦)، وروح المعاني في تفسير القرآن العظيم والسبع المثاني، للآلوسي (ت:٢٧١)،

ثم ذكر التفسير بالرأي المذموم، وذكر ضمنه بعض كتبه؛ ككتاب تنزيه القرآن عن المطاعن، للقاضي عبد الجبار (ت:٤١٥)، وأمالي الشريف المرتضى (ت:٤٣١) والكشاف، للزمخشري (ت:٥٣٨).



<sup>(</sup>١) التفسير والمفسرون (٢٠٤:١).

<sup>(</sup>۲) التفسير والمفسرون (۱: ۲۸۹).

#### وإليك بعض الملحوظات على توزيعاتهم:

ا ـ يعدون تفسير الطبري (ت ٢١٠٠) من كتب التفسير بالمأثور، ويغفلون عن ذكر تعرضه لتوجيه الأقوال والترجيح بينها، وإذا كانت هذه طريقته، فلم لا يكون من التفسير بالرأي، وما الحدُّ الفاصل في جعله من كتب التفسير بالرأي، لا من كتب التفسير بالرأي؟!.

فالتفسير ينسب إليه، وفيه آراؤه في التفسير، وفيه مصادره التي من أعظمها التفسير المأثور عن السلف، ومنها اللغة، ولو سلك من يكتب عن تفسيره الأسلوب الذي انتهجه هؤلاء في عدِّهم لتفسيره أنه من التفسير بالمأثور بسبب أسانيده ورواياته لتفسير السلف، لو عدَّه من كتب التفسير اللغوي بسبب كثرة اعتماده عليها، لما أبعد في ذلك.

لكن النظر هنا إلى تحريراته في التفسير، لا إلى مصادره، وإذا كان النظر من هذه الزاوية \_ وهي الصحيحة لا غير \_ فهو من أعظم كتب التفسير بالرأي المحمود.

٢ ـ يعدُّون تفسير الخازن المسمى (لباب التأويل في معاني التَّنزيل) من التفسير بالرأي<sup>(١)</sup>، مع أن مؤلفه نصَّ في

<sup>(</sup>۱) ذكر عبد العظيم الزرقاني في مناهل العرفان أهم كتب التفسير بالرأي (۲:۲، ۲۹)، وكذا ي

المقدمة على أنه ليس له في هذا التفسير سوى النقل، قال:

«... ولما كان هذا الكتاب كما وصفت [بعني كتاب معالم التنزيل للبغوي] أحببت أن أنتخب من غُرَرِ فوائدِه، ودُرَرِ فرائده، وزواهرِ نصوصِه، وجواهرِ فُصوصِه = مختصراً جامعاً لمعاني التفسير، ولباب التنزيل والتعبير، حاوياً لخلاصة منقوله، متضمناً لنكته وأصوله، مع فوائد نقلتها، وفرائد لخصتها من كتب التفاسير المصنفة في سائر علومه المؤلفة، ولم أجعل لنفسي تصرفاً سوى النقل والانتخاب، وحذفت منه الإسناد؛ لأنه أقرب إلى تحصيل المراد...»(۱).

يظهر من هذا النص أن الخازن (ت:٧٤١) قد اختصر تفسير البغوي (ت:٥١٦)، وأنه قد انتخب من غيره من التفاسير، وأنه ليس له فيها سوى النقل والانتخاب. وتراهم قد عدَّوا تفسير البغوي (ت:٥١٦) من كتب التفسير بالمأثور (٢)، فلِمَ لم يجعلوا المختصر الخازنيَّ من كتب التفسير بالمأثور تبعاً لأصله البغويُّ؟!

<sup>=</sup> القطان في مباحث في علوم القرآن (ص:٣٦٦).

<sup>(</sup>١) تفسير الخازن، بهامشه تفسير البغوي (٣:١).

 <sup>(</sup>٢) ينظر مثلاً: مناهل العرفان (٣٠:٢)، ومباحث في علوم القرآن للقطان (ص:٣٦٠).

## تصحيح المسارفي مصطلح التفسير بالمأثور والتفسير بالرأي

ليكن قد خرج من ذهنك المقابلة المفتعلة بين التفسير بالمأثور والتفسير بالرأي، فإذا كان، فإني سأرشدك إلى نظر آخر يبين لك ما يقع فيه الرأي وما لا يقع فيه بناءً على ما ورد في كتب التفسير من المصادر التي اعتمدوها من تفسير للقرآن بالقرآن، وتفسير له بالسنة أو بتفسيرات النبي على أو لتابع تفسير بسبب نزول، أو تفسير لصحابي، أو لتابعي أو لتابع تابعي، أو لمن جاء بعدهم إلى أن تقوم الساعة، فما حركة التفسير التي نشأت ولا زالت حتى هذا اليوم؟.

# أولاً: التفسير الذي لا يدخله الرأي:

يشمل التفسير الذي لا يدخله رأي نوعين:

الأول: ما لا يحتمل إلا معنى واحداً من التفسير، لأنه لو احتمل أكثر من معنى لكان اختيار أحد المعاني دون غيرها يعتمد على الرأي والاجتهاد.

الثاني: جملة من التفسير المنقول الذي ليس للمفسر فيه إلّا النقل، كائناً من كان هذا المفسر، ويشمل هذا القسم:

١ ـ التفسير النبوي الصريح.



٢ ـ أسباب النُّزول.

٣ ـ الأخبار الغيبية الواردة في الآيات من قصص
 وأوصاف للأشياء، وأسماء للمبهمات وغيرها.

والمقام هنا مقام وصفٍ لا مقام ترجيح، فلو ورد سبب نزول صريح ضعيف، فإنَّ الحكم عليه من حيث الوصف أنه مما لا يمكن أخذه إلا من طريق الرواية، لكن لا يلزم كونه كذلك أن يكون تفسيراً للآية، وهكذا غيره من المنقولات؛ لأنه يشترط فيها الصحة.

#### ثانياً: التفسير الذي يدخله الرأي:

يشمل هذا القسم كل التفسيرات التي فيها أكثر من احتمال في المراد من الآية؛ لأن الاحتمال عرضة للاختلاف والاجتهاد في معرفة أيها المراد.

وهذا يشترك فيه كل المفسرين من عهد الصحابة إلى يوم الدين، ولهم مصادر معروفة، وهي: التفسير المنقول الذي سبق ذكره، والقرآن، والسنة، واللغة، وهم يجتهدون على حسب ما عندهم من العلم.

والتابعون يزيد عندهم مصدر، وهو تفسير الصحابة، وكذا أتباع التابعين يزيد عندهم مصدر، وهو تفسير التابعين، وكذا من جاء بعدهم يكون تفسير السلف من الصحابة والتابعين وأتباعهم مصدراً لهم.

وبعد هذا، فإن كل ما يُنقل عن النبي ﷺ، أو عن السلف من تفسير القرآن، فإنه يصحُّ أن يُطلق عليه «تفسير مأثور» (۱)، وهذا يعني كيفية الوصول إليه، فأنت لا تدرك هذه المنقولات عنهم بعقلك، بل لا بدَّ من أن تأخذها عن طريق الأثر؛ لذا تذهب إلى من اعتنى بالمنقول عنهم؛ كعبد الرزاق (ت:٢١١)، والطبري (ت:٣١٠)، وابن أبي حاتم (ت:٣٢٧)، وغيرهم، ثمَّ تقرأ ما رَوَوه عن السلف، وتعتبر ما جاء عنهم - من حيث الجملة - من أهم مصادر التفسير.

والحديث هنا \_ كما قلت لك \_ وصف للتفسير باعتبار

<sup>(</sup>۱) يحسن أن تلاحظ الفرق بين جملة «تفسير مأثور»، وجملة «تفسير بالمأثور»، فالأولى تدل على وصف التفسير بأنه مأخوذ عن طريق الأثر، والثانية تعني أن المفسر فسَّر بما ورده عن السلف، ويحتمل تفسيره أمرين: الأول: أن لا يكون له رأي مطلقاً بل هو مقلد لهذا التفسير؛ لأنه ورد عن السلف. الثاني: أن يكون له رأي، وتراه يختار من المنقول عن السلف،

الثاني: أن يكون له رأي، وتراه يختار من المنقول عن السلف، ويرجع بين أقوالهم، ولا تكاد تراه يخرج عنها، فهذا مفسر يعتمد على المأثور ويستفيد منه، وليس جامداً عليه بلا اختيار ولا رأى، وعلى هذا سار إمام المفسرين ابن جرير الطبري.

مصادره، وليس حديثاً عما يقبل وما لا يقبل من التفسير، فهذا له مجال آخر من الحديث.

وبعد هذا الحديث المفصل عن مصطلح التفسير بالمأثور والتفسير بالرأي سأشرع في بيان المصطلحات التي عُقِدَ الكتاب من أجلها، وهذا أوانه، وبالله التوفيق.

مفهوم التفسير



تدور مادَّةُ "فَسَرَ" في لُغةِ العربِ على معنى البيانِ والكشفِ والوضوحِ (١)، ومما وردَ في ذلكَ: فَسَرْتُ الذِّراعَ: إذا كشفتُها. وفسَّرتُ الحديثَ: إذا بيَّتُه.

وقد زعم قومٌ أنَّ «فَسَرَ» مقلوبٌ من «سَفَرَ» (٢)، وهذا القولُ ليسَ بسديد؛ لأنَّ الأصلَ أن يكون للفظةِ ترتيبُها، ودعوى القلبِ خلافُ الأصلِ.

كما أنه يكونُ لها المعنى الخاصُّ بها الذي تستقلُّ به. واشتراكُها مع غيرِها في معنى أصل المادَّةِ لا يعني أنَّها مشتقَّةٌ منها، ولو ادُّعي العكسُ لما كان هناك ما يبيِّنُ صحَّةَ إحدى الدَّعويين.

<sup>(</sup>١) ينظر في ذلك: مقاييس اللُّغةِ، لابن فارس (٤٠٤:٥). وينظر مادة (فسر) في معاجم اللغة.

<sup>(</sup>٢) ينظر على سبيل المثال: مقدمتان في علوم القرآن (ص: ١٧٣)، والبرهان في علوم القرآن (١٤٧:٢)، والتيسير في قواعد علم التفسير (ص: ١٣٢).

قال الآلوسيُّ (ت:١٢٧٠): «والقول بأنه مقلوب السَّفر، مما لا يسفر له وجه»(١).

والصَّحيحُ أنَّه كما بين المادَّتين تقاربٌ في اللَّفظِ، فكذلك بينهما تقاربٌ في المعنى، كما قاله الرَّاغبُ الأصفهانيُّ (ت: بعد ٤٠٠).

هذا، وقد اختلفت عبارات العلماء في البيان عن معنى التَّفسيرِ في الاصطلاحِ، وجاءوا بعباراتٍ شَتَّى، وقد اجتهدتُ في معرفةِ الصحيحِ منها في بيانِ مصطلحِ التَّفسيرِ، ورأيتُ أنَّ المرادَ بالتَّفسيرِ بيان المعنى الَّذي أرادَه الله بكلامِه، فانطلقتُ من المعنى اللُّغويُّ للَّفظةِ، وهو البيانُ أو الكشفُ أو الشَّرحُ أو الإيضاحُ، وجعلتُه أصلاً أعتمدُه في تحديدِ المرادِ بالتَّفسيرِ.

وظهر لي بعد ذلك أن تكون أيَّ معلومةٍ فيها بيانٌ للمعنى، فإنها من التَّفسيرِ، وإن كان ليس لها أثرٌ في بيانِ المعنى فإنَّها خارجةٌ عن مفهوم التَّفسيرِ، وإنما ذُكرت في

<sup>(</sup>٢) ينظر: مقدمة جامع التَّفاسير، للراغب، تحقيق: الدكتور أحمد حسن فرحات (ص:٤٧).



 <sup>(</sup>١) روح المعاني (٤:١).

كتبِه، إمَّا لقربها من علمِ التَّفسيرِ بكونها من علومِ القرآنِ، وإمَّا لتفنُّنِ المفسِّر بذكرِ العلمِ الذي برز فيه، فجعل تفسيره للقرآنِ ميداناً لتطبيقاتِ علمِه، وإمَّا لوجودِ علاقةٍ أخرى بينها وبين ما يذكره المفسِّرُ، وإمَّا أن لا يكون لها علاقةٌ البتَّة، وإنما ذكرَها المفسِّرُ بسببِ المنهجِ الذي نهجَه في تفسيرِه.

وهذا البيان قد يكون بآية، وقد يكون بتفسير نبوي، وقد يكون بسنة عامة، وقد يكون بسبب نزول، وقد يكون باللغة، وقد يكون بغيرها من المصادر التي هي من أنواع البيان عن معنى آي القرآن.

وهذا يعني أن المعلومات التي يذكرها المفسرون، وهي خارجة عن حدِّ البيان للآيات = ليس من صلب التفسير، وذِكْرُهم لها في تفاسيرهم ليس حجةً في إدخالها، لهذا قد يذكر بعضهم اعتراضات على بعض المفسرين، أو يذكر تنبيها في عدم دخول بعض المعلومات في التفسير، ومن ذلك:

ا \_ قال ابن عطية الأندلسي (ت:٥٤٢) في تفسير قوله تعالى: ﴿ يَثَأَيُّهَا النَّيُّ إِذَا طَلَقَتُدُ النِسَاءَ ﴾ [الطلاق: ١]: «وطلاق النساء حَلُّ عصمتهنَّ. وصور ذلك وتنويعه مما لا يختصُ بالتفسير)(١).



<sup>(</sup>١) المحرر الوجيز، ط: قطر (٤٨٩:١٤).

٢ ـ قال أبو حيان الأندلسي (ت:٧٤٥) في تفسير قوله تعرَّض عالى: ﴿فَأَتُوا بِسُورَةٍ مِن مِتْلِمِهِ البقرة: ٢٣]: «وقد تعرَّض الزمخشري هنا لذكر فائدة تفصيل القرآن وتقطيعه سوراً، وليس ذلك من علم التفسير، وإنما هو من فوائد التفصيل والتسوير»(١).

٣ ـ قال الشوكاني (ت:١٢٥٠) في أول سورة الإسراء: «واعلم أنه قد أطال كثير من المفسرين ـ كابن كثير والسيوطي وغيرهما ـ في هذا الموضع بذكر الأحاديث الواردة في الإسراء على اختلاف ألفاظها، وليس في ذلك كثير فائدة، فهي معروفة في موضعها من كُتب الحديث، وهكذا أطالوا بذكر فضائل المسجد الحرام والمسجد الأقصى، وهو مبحث آخر، والمقصود في كُتب التفسير ما يتعلق بتفسير ألفاظ الكتاب العزيز وذكر أسباب النزول وبيان ما يؤخذ منه من المسائل الشرعية وما عدا ذلك فهو فضلة لا تدعو إليه حاجة»(٢).

٤ \_ قال الطاهر بن عاشور (ت:١٣٩٣) في تفسير قوله

<sup>(</sup>١) البحر المحيط (١٦٩:١).

<sup>(</sup>٢) فتح القدير (٢٠٨:٣). وكتابه - تَثَلَثُهُ - لم يسلم من هذه الفَضْلَةِ التي لا تدعو إليها حاجة.

تعالى: ﴿ اللَّذِينَ يُظَاهِرُونَ مِنكُم مِن نِسَآبِهِم ﴾ [المجادلة: ٢]: «ولم يشر القرآن إلى اسم الظّهر، ولا إلى اسم الأمِّ = إلا مراعاة للصيغة المتعارفة بين الناس يومئذ، بحيث لا ينتقل الحكم من الظهار إلى صيغة الطلاق إلا إذا تجرد من هذه الكلمات الثلاث تجرداً واضحاً.

والصور عديدة، وليست الإحاطة بها مفيدة، وذلك من مجال الفتوى، وليس من مهيع التفسير)(١).

ولا شكَّ أنَّ أقوال هؤلاء تشير إلى ما ذكرته من وجود حدِّ للتفسيرِ، ووجود معلومات زائدةٍ عن هذا الحدِّ يذكرها المفسرون.

#### نظرة في المعلومات الواردة في كتب التفسير

لقد تأمَّلتُ المعلومات الواردة في كتبِ التَّفسيرِ، فوجدت منها ما ينطبقُ عليه حدُّ البيان، ومنها ما لا ينطبقُ عليه حدُّ البيانِ؛ أي أنَّ عدمَ وجودِها لا يؤثِّرُ في فهم المعنى وبيانِه.

وقد قمتُ بترتيبِ هذه المعلوماتِ الواردة في كتب التفسير على الشَّكلِ الآتي:



<sup>(</sup>١) التحرير والتنوير (١٢:٢٨).

١ - تفسيرُ القرآنِ، أي: بيانه بياناً مباشراً.

ومن الأمثلةِ تفسيرُ لفظِ: «البروجِ» في قوله تعالى: ﴿وَالسَّمَلَةِ ذَاتِ الْبُرُوجِ ﴾ [البروج: ١]، فقد فسر لفظ البروج بأنه النُّجومُ، فيكونُ المعنى: يقسمُ ربُّنا تعالى بالسماءِ صاحبةِ النُّجوم.

فإنْ قلتَ: ما الموقفُ من الوجوهِ التَّفسيريَّةِ، هل تُعَدُّ من التَّفسيرِ؟.

فالجوابُ: نعم.

واحتمالُ الآيةِ لأكثرَ من وجهِ لا يعني خروجَ هذه الأوجه عن التَّفسيرِ، بل هي منه؛ لأنَّ في كلِّ منها بياناً، وإن اختلفتْ في تحديده.

مثالُ ذلك، اختلافهم في معنى «انكدرت» من قوله تعالى: ﴿ وَإِذَا ٱلنَّجُومُ ٱنكَدَرَتَ ﴾ [التكوير: ٢]، فقد ورد فيها معنيان:

الأول: تناثرت، فجعلهُ من الانكدار؛ أي: الانصباب، ويشهدُ له قوله تعالى: ﴿وَإِذَا الْكَوَاكِبُ النَّرَتُ ﴾ [الانطار: ٢].

الثاني: تغيَّرت، فجعله من الكُدرةِ، وهي التَّغيُّرُ بعد



الصَّفاء، ويشهد له قوله تعالى: ﴿ فَإِذَا ٱلنَّجُومُ مُلْمِسَتَ ﴾ [المرسلات: ٨].

وفي كلا المعنيينِ بيانٌ، فلو قلتَ بالقولِ الأولِ، لكان المعنى: «وإذا النُّجومُ تناثرت وسقطت». وإذا قلتَ بالقول الثاني، كان المعنى: «وإذا النُّجومُ تغيَّرت وذهب ضوؤها».

وهذا يعني أنَّك في هذه الخلافاتِ التَّفسيريَّةِ لا ترى: هل وقع الخلافُ في المعنى المرادِ أم لا؟.

وإنَّما الذي يَعْنِيكَ فيها: هل هذه الأوجهُ التَّفسيريَّةُ المختلفةُ ينطبقُ عليها حدُّ البيانِ أم لا؟.

٢ ـ معلوماتُ تفيدُ في تقويةِ بيانِ المعنى، وبهذا تكونُ أقربَ إلى علمِ التَّفسيرِ من غيرها، والفرق بينها وبين سابِقها: أنَّ المعنى يكونُ قد اتَّضحَ وبانَ، وهذه المعلوماتُ تزيدُه وضوحاً وتقويه، بحيثُ لو جهلها المفسِّرُ، فإنَّها لا تؤثِّر على فَهم المعنى المرادِ.

ومن أمثلتِه، ما لو قال من فسَّرَ البروجَ بالنَّجومِ: أنَّ مادَّةَ: ﴿بَرَجَ﴾ في اللَّغةِ تدلُّ على الظهورِ والبروزِ، كقولهم: تبرَّجت المرأةُ: إذ أظهرتْ زينتها ومحاسنَها، ومنه كانتِ

النُّجومُ بروجاً؛ لظهورِها وبروزِها للعيانِ، فيكونُ إطلاقُ البروج على النُّجوم من هذا البابِ.

لو كُنتَ تفتقِد هذه المعلومة بعدَ معرفتِك أنَّ البروجَ هي النُّجومُ، لما أثَّرَ ذلك عليكَ في البيانِ عن المعنى المرادِ بالبروج. لكنَّ ورودَ هذه المعلومةِ يقوِّي عندك هذا التَّفسيرَ، ويبيِّنُ لك أصلَه الذي صدرَ عنه، واللهُ أعلمُ.

٣ ـ استنباطاتٌ عامَّةٌ، في الآدابِ، والفقه، وغيرِها.

ومن أمثلة هذه الاستنباطاتِ ما ذكرَه السَّيوطيُّ (ت ٩١١:٥)، قال: «قوله تعالى: ﴿وَأَمْرَأَتُهُ ﴾ [المسد: ٤]، استدلَّ به الشَّافعيُّ على صحَّة أنكحةِ الكفَّارِ»(١).

والآيةُ لم تأتِ لأجلِ هذا الحُكمِ الذي استنبطَه الإمامُ الشَّافعيُّ (ت:٢٠٤).

والمرادُ بهذه الاستنباطات هنا ما كانَ وراءَ الأحكامِ الصَّريحةِ في الآيةِ؛ لأنَّ بيانَ الحُكمِ الَّذي تدلُّ عليه الآيةُ صراحةً = تفسيرٌ.

هذا، وسيأتي لاحقاً مزيد بسط لموضوع الاستناطات.

<sup>(</sup>١) الإكليل في استنباط التَّنزيلِ، للسيوطي (ص: ٢٣٠).



#### ٤ ـ لطائف ومُلَح تفسيريَّة (١).

ومن أمثلتها، ما ذُكرَ من دلالةِ لفظ «بعث» في قوله تعالى: ﴿ هُوَ الَّذِى بَعَثَ فِي الْأُتِيَّانَ رَسُولًا مِنْهُم ﴾ [الجمعة: ٢]، أنَّه يفيدُ أنَّ هؤلاءِ كانوا موتى باعتقاداتِهم، فبعثَ الله لهم النَّبي ﷺ ليحييهم.

وهذه اللَّطائفُ يختلفُ في استملاحِها النَّاسُ، وليس لها ضابطٌ يُتَّفق عليه في استحسانها؛ لتعلُّقِها ـ غالباً ـ بالأذواق، وأذواقُ المتذوِّقينَ تختلفُ.

# ٥ ـ معلوماتٌ علميَّةٌ تتعلَّقُ بعلومِ القرآنِ.

لتعلَّقِ مسائلِ علومِ القرآنِ والتَّفسيرِ بالقرآنِ = يختلطُ الأمرُ على بعضِ النَّاسِ، فيعدُّ بعضَ مسائلِ علومِ القرآنِ من التَّفسيرِ، وهي ليست كذلك، والضَّابطُ في ذلكَ أنَّ أيَّ معلومةٍ من علومِ القرآنِ لها أثرٌ في فهمِ الآيةِ، فإنها تُعَدُّ من التَّفسيرِ، أمَّا إذا لم يكن لها أثرٌ في الفَهمِ، ولا يقومُ عليها بيانُ المعنى، فإنَّها من علوم القرآنِ لا التَّفسيرِ.

<sup>(</sup>١) ذكر ابن عطيَّة المحرر الوجيز، ط: قطر (٨٢:١) موقع هذه المُلَحِ من العلمِ، فقال: ﴿وهذا من ملحِ التَّفسيرِ، وليسَ من متينِ العلمِ﴾.



ومن الأمثلةِ على ذلك، ما ذكره ابن عطيَّة (ت:٢١٥) في أوَّل تفسيرِ سورة البقرةِ، قال: «هذه السُّورةُ مدنيَّةٌ، نزلت في مُدَدِ شَتَّى، وفيها آخرُ آيةٍ نزلت على رسول الله ﷺ: ﴿وَائَتُوا يَوْمَا تُرْجَعُوكَ فِيهِ إِلَى اللَّهِ ثُمَّ تُوفِّكَ كُلُ نَقْسِ مَّا كَسُبَتْ وَهُمْ لَا يُظْلَمُونَ ﴿ [البقرة: ٢٨١].

ويقال لسورةِ البقرةِ: «فسطاطُ القرآن»؛ لعِظَمِها وبهائها، وما تضمَّنته من الأحكام والمواعظِ.

وتعلَّمَها عبد الله بن عمر رشي بفقهها وجميع ما تحتوي عليه من العلوم في ثمانية أعوام.

وفيها خمسمائةِ حكم، وخمسة عشر مثلاً...،(١).

ثمَّ ذكر أحاديث في فضلها، ثمَّ قال: «وعدد آي سورةِ البقرةِ مائتانِ وخمسٌ وثمانون آية، وقيل: وستٌ وثمانون، وقيل: وسبعٌ وثمانون،

وإذا فرزتَ هذه المعلوماتِ، وجدتَ أنَّها من علومِ القرآنِ، وأنَّ جلَّها مما لا يفيدُ في بيانِ المعنى، سوى ما ذكرَ من مدنيَّتِها، فإنَّه قدْ يُحتاجُ إلى ذلكَ في بعضِ



<sup>(</sup>١) المحرر الوجيز، ط: قطر (١٣٦:١).

<sup>(</sup>٢) المحرر الوجيز، ط: قطر (١٣٨:١).

المواطنِ، كادِّعاءِ نسخِ آيةٍ من آياتِها بآيةٍ مكيَّةٍ، أو غيرِ ذلكَ مما له أثرٌ في البيانِ.

٦ ـ معلومات علميَّة عامَّة من شتَّى المعارفِ الإسلاميَّة وغيرِها، والغالبُ عليهَا أنَّها لا صلة لها بعلمِ التَّفسيرِ، وإنما يكونُ المفسِّرُ ممن برزَ في علم من هذه العلوم، فيحشو تفسيرَه به، فالفقيهُ يوردُ مسائل علم الفقهِ، والنَّحويُ يوردُ مسائلَ علمِ النَّحوِ، والمتكلِّمُ يوردُ مسائلَ علم الكلامِ، وهكذا غيرُها من فروعِ العلومِ، خصوصاً العلوم الإسلاميَّة.

ويدخلُ في هذا القسمِ كثيرٌ من التَّفاسيرِ التي اعتمدت مناهجَ مخالفةً؛ كالتَّفاسيرِ الصُّوفيَّةِ، والباطنيَّةِ، والفلسفيَّةِ، وغيرها.

والأمثلة في هذا النّوع تطول، وفي هذا من الوضوح ما ليس في سابقِه، فمثلاً: لأجل أن ابن كثير (ت:٧٧٤) محدث، فإنه يورد الحديث بعد الحديث من الأحاديث الكثيرة المتعلقة بالآية، وقد علّق عليه الشّوكانيُّ (ت:١٢٥٠) في هذا الباب، فقال: ﴿واعلمُ أنّه قد أطالَ كثيرٌ من المفسرين ـ كابن كثير والسّيوطيّ وغيرهما ـ في هذا الموضع بذكرِ الأحاديثِ الواردةِ في الإسراءِ على اختلافِ ألفاظِها.



وليس في ذلك كثيرُ فائدةٍ، فهي معروفةٌ في موضعِها من كتبِ الحديثِ، وهكذا أطالوا بذكرِ فضائلِ المسجدِ الحرامِ والمسجدِ الأقصى، وهو مبحثٌ آخر، والمقصودُ في كتبِ التَّفسيرِ ما يتعلَّقُ بتفسيرِ ألفاظِ الكتابِ العزيزِ، وذكرِ أسبابِ النُّزولِ، وبيان ما يؤخذُ منه من المسائلِ الشَّرعيَّةِ، وما عدا ذلك فهو فَضْلَةٌ لا تدعو إليه حاجةٌ (١).

وهذه الاستطراداتُ العلميَّةُ إنما يكونُ محلُّها كتبَ العلمِ الذي تنتمي إليه، فالاستطراد في المسائل الفقهية محله كتب الفقه، والاستطراد في المسائل النحوية محله كتب النحو، وهكذا.

وبعد استعراضِ المعلوماتِ التي في كتبِ التَّفسيرِ، أعودُ فأقولُ: إنَّ التَّفسيرَ إنَّما هو شرحٌ وبيانٌ للقرآنِ الكريمِ، فما كانَ فيه بيانٌ، فهو تفسيرٌ، وما كان خارجاً عن حدُّ البيانِ، فإنَّه ليس من التَّفسيرِ، وإن وُجِدَ في كتبِ المفسِّرينَ.

وبهذا الضَّابطِ يمكنُ تحديدُ المعلوماتِ التي هي من التَّفسيرِ؛ لأنَّ التَّفسيرِ؛ لأنَّ المرادَ ذكرُ الحدِّ الضابطِ، وليس ذكرَ منثوراتِ هذا البيانِ.



<sup>(</sup>۱) فتح القدير (۲۰۸:۳).

وبهذا فتخصيصُ العامِّ بيانٌ، وتقييدُ المطلقِ بيانٌ، وبيانُ وذكرُ وبيانُ المجملِ بيانٌ، وتفسيرُ اللفظِ الغريبِ بيانٌ، وذكرُ سببِ النُّزولِ بيانٌ، وكلُّ ما له أثرٌ في فهم المعنى بيانٌ، وهو التَّفسيرُ.

#### تعريفات العلماء للتّفسير

للعلماء في تعريف التَّفسيرِ تعبيراتٌ كثيرةٌ، يطولُ المقامُ بسردها(١)، ولقد اطَّلعتُ على جملةٍ من التَّعريفاتِ، منها:

١ ـ تعريفُ ابن جُزَيِّ (ت:٧٤١)، قالَ: "معنى التَّفسيرِ: شرحُ القرآنِ، وبيانُ معناه، والإفصاحُ بما يقتضيه بنصه أو إشارتِه أو نجواه (٢٠).



<sup>(</sup>۱) ينظر في تعريف التفسير: التسهيل لعلوم التنزيل، لابن جُزَي (١:٢)، البحر المحيط، لأبي حيان (٢٦:١)، والبرهان في علوم القرآن، للزَّركشي (١٣:١)، (١٤:١ ـ ١٥٠)، وتفسير ابن عرفة، برواية الأبي (١٩:١)، والتيسير في قواعد التفسير، للكافيجي (ص:١٢٤ ـ ١٦٥)، والإتقان في علوم القرآن، للسيوطي (١٢٠٠ ـ ١٦٧)، وقد المعادة، لطاش كبري زاده (٢:٠٠٠ ـ ٢٣٠)، وقد نقله من الإتقان. وأبجد العلوم، للقنوجي (٢:١٧١ ـ ١٧٧)، والتحرير والتنوير، للطاهر بن عاشور (١١:١)، ومناهل العرفان، للزرقاني (٢:٠)، أصول في التفسير، لابن عثيمين (ص:٢٥).

<sup>(</sup>٢) التهسيل لعلوم التَّنزيل، لابن جُزَي (١:١).

\* وعرَّفَهُ أبو حيان (ت: ٧٤٥)، فقال: «التفسيرُ: علمٌ يُبحثُ فيه عن كيفيةِ النطقِ بألفاظِ القرآنِ، ومدلولاتِها، وأحكامِها الإفراديَّةِ والتركيبيَّةِ، ومعانيها التي تُحمَلُ عليها حالَ التركيب، وتتماتُ ذلك.

فقولنا: «علم»: هو جنسٌ يشملُ سائرَ العلوم.

وقولنا: «يُبحثُ فيه عن كيفيَّةِ النَّطقِ بِأَلْفَاظِ القرآنِ»: هذا علمُ القراءاتِ.

وقولنا: ﴿ومدلولاتها﴾ أي: مدلولاتِ تلك الألفاظِ، وهذا علمُ اللُّغةِ الذي يُحْتاجُ إليه في هذا العلمِ.

وقولنا: ﴿وأحكامها الإفرادية والتَّركيبية ›: هذا يشملُ علمَ التَّصريفِ وعلمَ الإعرابِ وعلمَ البيانِ وعلمَ البديع.

«ومعانيها التي تحمل عليها حال التَّركيب»: شملَ بقوله: «التي تحمل عليها»: ما دلالته عليه بالحقيقة، وما دلالته عليه بالمجازِ، فإنَّ التَّركيبَ قد يقتضي بظاهره شيئاً، ويصدُّ عن الحملِ على الظَّاهرِ صادَّ، فيحتاج لأجل ذلك أن يُحملَ على غير الظَّاهرِ، وهو المجازُ.

وقولنا: ﴿وتتمات ذلك﴾: هو معرفةُ النَّسخ، وسببُ



النُّزولِ، وقصةٌ توضُّحُ ما انبهَم في القرآنِ، ونحو ذلك اللهُ (١).

\* وعرَّفه الزَّرْكَشِيُّ (ت:٧٩٤) في موضعينِ من كتابِه البرهانِ في علومِ القرآن، فقالَ في الموضعِ الأوَّلِ: "علمٌ يُعرفُ به فَهْمُ كتابِ اللهِ المنزَّلِ على نبيه محمدٍ ﷺ، وبيانُ معانيه، واستخراجُ أحكامِه وحِكَمِهِ" (٢).

وعرَّفه في الموضعِ الثاني، فقال: «هو عِلْمُ نُزولِ الآيةِ وسورتِها وأقاصيصِها والإشاراتِ النَّازلةِ فيها، ثُمَّ ترتيبُ مكِّيها ومدنيِّها، ومحكمِها ومتشابِهها، وناسخِها ومنسوخِها، وخاصِّها وعامِّها، ومطلقِها ومقيدِها، ومجملِها ومفسرِها.

وزادَ فيه قومٌ، فقالوا: علمُ حلالِها وحرامِها، ووعدِها ووعيدها، وأمرِها ونهيِها، وعِبَرِها وأمثالِها»<sup>(٣)</sup>.

وقال ابنُ عَرَفَة المالكي (ت:٨٠٣): ٩... هو العلمُ
 بمدلولِ القرآنِ وخاصِّيةِ كيفيةِ دلالتِه، وأسبابِ النُّزولِ،
 والنَّاسخ والمنسوخ.

<sup>(</sup>۱) البحر المحيط، لأبي حيان (٢٦:١)، وقد نقل عنه \_ باختصار \_ الكفويُّ في الكليات، تحقيق: عدنان درويش، ومحمد المصري (ص:٢٦٠).

<sup>(</sup>٢) البرهان في علوم القرآن، للزركشي (١٣:١).

<sup>(</sup>٣) البرهان في علوم القرآن، للزركشي (١٤٨:٢).

فقولنا: خاصيةِ كيفيَّةِ دلالتِه: هي إعجازُه، ومعانيه البيانيَّةُ، وما فيه من علمِ البديعِ الذي يذكره الزَّمَخْشَرِيُّ، ومن نحا نحوه (١٠).

\* وقال الكَافِيجِيُّ (ت:٨٧٩) : «وأمَّا التَّفسيرُ في العُرْفِ، فهو كشفُ معاني القرآنِ، وبيانُ المرادِ.

والمرادُ من معاني القرآنِ أعمُّ، سواءً كانت معاني لغويَّة أو شرعيَّة، وسواءً كانت بالوضع أو بمعونةِ المقامِ وسَوْقِ الكلامِ وبقرائنِ الأحوالِ؛ نحو: السمَّاء والأرض والجنَّة والنَّار، وغير ذلك. ونحو: الأحكام الخمسة. ونحو: خواصٌ التَّركيب اللازمة له بوجه من الوجوه»(٢).

#### تحليل هذه التّعريفاتِ:

أُوَّلاً: أَنَّ بِعضَ هذه التَّعريفاتِ قد نصَّ على مهمَّةِ المفسِّرِ، وضابطِ التَّفسيرِ، وهي الشَّرحُ والبيانُ والإيضاحُ.

ثانياً: أنَّ بعضها قد أدخل جملةً من علومِ القرآنِ في تعريفِ التَّفسيرِ، وأنَّها قد جاءت في بعضِها على سبيلِ المثالِ لا الحصرِ، وسبب ذلك: كثرةُ هذه العلومِ، كتعريف أبى حيَّان (ت:٧٤٠) والزركشيِّ (ت:٧٩٤).

<sup>(</sup>١) تفسير ابن عرفة، برواية الأبي (١:٩٥).

<sup>(</sup>٢) التيسير في قواعد التفسير، للكافيجي (١٢٤ ـ ١٢٥).

ويظهرُ أنَّ أصحابَ هذه التَّعريفاتِ لم يُميِّزوا بين التَّفسيرِ وعلوم القرآن، فأدخلوا في مصطلحِ التَّفسيرِ ما ليس منه.

ثالثاً: أنَّ بعضَهم قد توسَّعَ في تعريفِه، وجعلَ بعضَ العلومِ التي ليست من علمِ التَّفسيرِ، ولا من مُهِمَّةِ المفسرِ، جعلَها من صلبِ تعريفِ التَّفسيرِ؛ كابن عرفة (ت:٨٠٣) الذي جعل علم الإعجازِ من علم التَّفسيرِ، والكافيجيِّ (ت:٨٧٩) الذي أدخل في تعريفه علم أصول الفقه.

وهذا ليسَ بصحيح، ويظهرُ أنَّ سببَ ذلك؛ أنهم لم يُحدِّدُوا مهمةَ المفسِّرِ، حتَّى أنَّ بعضَ من تحدَّث عن العلوم التي تلزمُ المفسِّرَ ذكرَ جملةَ العلومِ الإسلاميَّةِ التي لو كانت في مفسِّر لكان مجتهداً مطلقاً في الشَّريعةِ.

وهذه العلوم، وإن كان المفسِّرُ بحاجةِ شيءٍ منها، إلَّا أَنَّ من ذكرَها لم يذكر المقدارَ الذي يحتاجُه المفسِّرُ من كلِّ علم منها.

كما يظهر أنَّ التخصص الذي يغلب على المفسر يجعله لا يرى أحداً أحقَّ بالتفسير حتى يكتمل في العلم الذي برز هو فيه، لذا ترى الزمخشري (ت:٥٣٨) لا يرى المفسر مفسراً حتى يكون له نصيب من علم المعاني وعلم البيان (أي: علم البلاغة).

قال الزمخشري: (ت:٥٣٨): «ثُمَّ إن أملاً العلوم بما يغمرُ القرائحَ، وأنهضَها بما يبهرُ الألبابَ القوارحَ من غرائبِ نكتٍ يلطفُ مسلكُها، ومستودعاتِ أسرارٍ يدقُ سِلْكها = علمُ التفسير الذي لا يتمُّ لتعاطيه وإجالةِ النظرِ فيه كلُّ ذي علم، كما ذكر الجاحظ في كتاب نظم القرآن.

فالفقيه وإن برز على الأقران في علم الفتاوى والأحكام، والمتكلمُ وإن بزَّ أهلَ الدنيا في صناعةِ الكلامِ، وحافظُ القصصِ والأخبارِ وإن كان من ابن القِرِّيَّة أحفظ، والواعظُ وإن كان من الحسنِ البصري أوعظ، والنحويُّ وإن كان أنحى من سيبويه، واللغويُّ وإن علك اللغاتِ بقوة لحييه = كان أنحى من سيبويه، واللغويُّ وإن علك اللغاتِ بقوة لحييه على يتصدى منهم أحد لسلوك تلك الطرائق، ولا يغوص على شيء من تلك الحقائق إلا رجلٌ قد برعَ في علمين مختصين بالقرآنِ، وهما علم المعاني وعلم البيان، وتمهَّلَ في ارتيادِهما أونة، وتعبَ في التنقيرِ عنهما أزمنة، وبعثته على تتبُعِ مظانهما هِمَّةُ في معرفةِ لطائفِ حجةِ اللهِ، وحرصٌ على استيضاحِ معجزةِ رسولِ اللهِ، بعد أن يكونَ آخذاً من سائرِ العلومِ بحظٍ، جامعاً بين أمرين: تحقيقِ وحفظٍ...)(١).



<sup>(</sup>١) الكشاف (١: ١٥ ـ ١٧).

وإذا تأمَّلت هذا العلم الذي نصَّ عليه الزمخشري (ت:٥٣٨) \_ أي: علم البلاغة \_ وجدت أنه إنَّما يحتاجُه من كانَ عملُه زائداً عن مهمِّة التَّفسيرِ، كمن يريدُ بيانَ إعجازِ القرآنِ الكريمِ ببلاغتِهِ، فإنَّه لا شكَّ بحاجةٍ إلى التَّبحُرِ في علم البلاغةِ لَيُبيِّنَ البلاغةَ القرآنيَّةَ، ولكن هذا ليس من مهمةِ المفسِّر، واللهُ أعلمُ.

ولو جُرِّدَ التَّفسيرُ من كثيرٍ من هذه المعلوماتِ، لتقاربتْ مناهجُ المفسِّرين، ولكان جلُّ الخلافِ بينهم في وجوهِ التَّفسيرِ، وترجيح أقوالِ المتقدِّمينَ.

ولا شكَّ أنَّ هذا لو كانَ، لما كان هناكَ معلوماتٌ كثيرةٌ ومفيدةٌ مما يُرَى الآن في التَّفاسيرِ، ولذا فإنَّ هذه المرحلة المهمَّة - وهي بيانُ القرآنِ - يحسنُ أن تُبرز ويُعتَنَى بها، ثمَّ يمكن أن يؤتَى بعد ذلك بالمعلوماتِ التي ليست من صلبِ التَّفسير.

ولو أخذت مجموعة آيات، وقرأتها في عددٍ من التَّفاسيرِ، فإنَّكَ ستجدُ اتِّفاقها في المعلوماتِ المتعلَّقةِ بالبيانِ، وإن اختلفت في طريقةِ عرضِها لها، وفي تحديدِ الوجه المرادِ بالآيةِ، وطريقتِها في التَّرجيح.

ثمَّ ستجدُ أنَّ كلَّ تفسيرٍ يتميَّزُ بمعلوماتٍ لا تَجدُها عند الآخرِ، وهذه المعلومات لا حصرَ لها، فقد تكونُ في

علم اللُّغةِ، أو علمِ النَّحوِ، أو علم الصَّرفِ، أو علمِ البلاغةِ، أو علمِ الخرى.

كما ستجدُ تميُّزاً في ذكرِ بعضِ فوائدِ الآي والاستنباطِ منها، فقد يذكر بعضهم فوائدَ مستنبطةً لا يشيرُ إليها غيرُه، كقول ابن كثيرِ (ت:٧٧٤) في تفسير قوله تعالى: ﴿ كِرَامٍ بَرَرَمُ ﴾ [عبس: ١٦]، قال: ﴿ وقوله: ﴿ كِرَامٍ بَرَرَمُ ﴾ [عبس: ٢٦]، أي: خُلُقُهم كريمٌ حَسَنٌ شريفٌ، وأخلاقهم وأفعالُهم بارَّةٌ طاهرةٌ كاملةٌ [بعني: الملائكة]. ومن ها هنا ينبغي لحامل القرآنِ أن يكونَ في أفعالِه وأقوالِه على السَّدادِ والرَّشادِ» (١٠).

ولمَّا كان المقصدُ من التَّعريفِ تحريرُ المرادِ بالعلمِ، كانَ ما ذكرتُ لكَ من نقدِ بعضِ التَّعريفاتِ، أمَّا ما سلكه بعضُ العلماءِ من منهج في كتابةِ تفاسيرِهم، فهذا لا يوجَّهُ إليه النَّقدُ من هذه الجِهةِ؛ لأنَّه أرادَ أن يكونَ في تفسيرِه مثلُ هذه المعلوماتِ الفقهيَّةِ أو النَّحويَّةِ أو الأصوليَّةِ أو غيرِها، لكن إن جُعلتُ هذه المعلوماتُ التي هي خارجةٌ عن حدُّ البيانِ من صلبِ التَّفسيرِ، فها هنا يكونُ النَّقاشُ وتحريرُ المرادِ بمصطلح التَّفسيرِ.

<sup>(</sup>١) تفسير ابن كثير، تحقيق: سامي السلامة (٣٢١:٨).



والمصطلحُ الذي ذكرتُه بضابطِه \_ وهو بيانُ القرآنِ \_ أقربُ إلى منهجِ تفسير السَّلفِ، إذ لا تجدُ عندهم في تفاسيرهم تلك الاستطراداتُ التي عند المتأخِّرينَ.

وقد كان الطبري (ت:٣١٠) يحرص على بيان المعنى ـ الذي هو التفسير ـ، وقد يذكره بعد جملة الآيات التي يفسرها، وقد يذكره في ترجيحاته.

# زيادات المتأخرين في كتب التفسير:

قد تأمَّلتُ ما يكونُ من الزِّياداتِ التي زادها المتأخِّرونَ على تفاسيرِ السَّلفِ، فظهرَ لي الآتي:

١ ـ تقويةُ ما ورد عن السَّلفِ من اختياراتِ تفسيريَّةِ،
 وزيادةُ الاحتجاجِ لها، سواءُ اختارَ إحدَى هذه التَّفسيراتِ أم
 لم يختر.

٢ ـ ذكر معلوماتٍ قرآنيَّةٍ لا علاقة لها بتفسيرِ الآيةِ مباشرة، وإن كانت تتعلَّقُ بالآيةِ من وجهِ آخرَ، وهو كونها من علوم القرآنِ.

٣ ـ التوسع في العلم الذي برز فيه المؤلف، والاستطراد في ذكر تفاصيل مسائله، حتَّى يكاد أن يخرج بتفسير من كونه كتاباً في ذلك العلم الذي برع فيه.

ويظهر على بعض هذه العلوم أنها مما زاده المتأخرون في التفسير على ما ورد عن السلف؛ كعلم الإعراب والتفصيلات الواردة فيه، والتوسع في المسائل اللغوية والتصريفية والاشتقاقية، والتفصيل في وجوه الأداء في القراءة، وبيان مواطن البلاغة القرآنية للدلالة على إعجازه، والتفصيل في الأحكام الفقهية التي لم يرد النص عليها في القرآن، وغيرها من العلوم التي حدثت وضُبِطت مسائلها بعد جيل السلف.

- ٤ ـ ذكرُ أوجهِ تفسيريَّةٍ جديدةٍ عمَّا هو واردٌ عن السَّلفِ.
- دكر جملة من الاستنباطات الفقهيّة والأدبيّة،
   والاستدلال للمسائل العقدية، وغيرها.

ويمكنُ أن تظهرَ لك هذه النّقاطُ بتأمَّلِ سورةٍ من السُّورِ، وعرضها ـ على سبيل المثال ـ على تفسيرِ الطَّبريِّ (ت: ٢١٠)، وتفسيرِ القرطبيِّ (ت: ٢٠١)، وتفسير أبي حيَّان (ت: ٧٤٥)، وتفسير الطاهر بن عاشور (ت: ٢٩٣١)، وسيظهرُ لك هذا جليًّا بإذن اللهِ.

#### تطبيق على سورة الكوثر

قوله تعالى: ﴿إِنَّا أَعْطَيْنَكَ ٱلْكُوثَرَ ﴿ فَصَلِّ لِرَبِّكَ وَالْكُوثَرُ \* فَصَلِّ لِرَبِّكَ وَالْكُوثُرُ : ١ ـ ٣].



#### أولاً \_ التفسيرُ:

يخبر ربنا تبارك وتعالى نبيَّه ﷺ عن ذلك النهر العظيم في الجنة الذي اسمه الكوثر، وهو جزء من الخير الكثير الذي أعطاه إيَّاه.

ثم أمره الله بأن يؤدي شكر هذه النعمة بأن تكون الصلاة والذبح له سبحانه لا كما يفعل المشركون الذين يذبحون للأصنام.

ثم أخبره أنَّ مبغضه هو المنقطع عن كل خير، بخلافك أنت فيما أعطاك الله من الخير.

### وجوه التفسير في السورة:

ليُعلم أن المراد هنا ذكرُ وجوه التفسير التي وردت في هذه الكتب، وليس المراد تصحيح هذه الوجوه أو تضعيفها؛ لأن المقام مقام بيان كونها تفسيراً فحسب، وإليك ألفاظ الآية وما ورد فيها من وجوه:

#### الكوثر:

الوجه الأول: الكوثر: الشيء الكثير، ويكون المعنى: إن وهبناك شيئاً كثيراً، وهذا يشمل كلَّ خير أعطاه الله لنبيِّه على من خير الدُّنيا والآخرة، من النبوة،

والقرآن، وكثرةِ الأتبَاع، والشفاعة، والحوضِ، وغيرِها.

الوجه الثاني: الكوثرُ: النهر الذي أُعطيَه في الجَنَّةِ، ويكونُ المعنى: إنَّا وهبناك نهر الكوثرِ الذي في الجنَّةِ.

وفي الكوثرِ غيرُ هذه الأقوالِ، قال أبو حيَّان معلِّقاً عليها: «وينبغي حمل هذه الأقوال على التَّمثيلِ»(١).

#### الصلاة والنَّحرُ:

الوجه الأول: الصلاة والنَّحرُ على عمومِهما، فيشملُ كلَّ صلاةٍ وكلَّ نحرٍ، ويكونُ المعنى: اجعل صلاتك كلَّها، وذبائحكَ كلها لله ربِّكَ.

الوجه الثاني: صلِّ يوم النَّحرِ صلاةَ العيدِ لأجلِ ربِّكَ، واذبح أضحيتك بعدها.

الوجه الثالث: اجعل صلاتك لله ربّك، واجعل يديك على صدرك، قريباً من نحرك.

الوجه الرابع: اجعل صلاتك لله ربِّك، وارفع يديك عند الافتتاح للصلاة إلى نحرك.

الوجه الخامس: اجعل صلاتك لله ربِّك، واستقبل القبلة بنحرك.



<sup>(</sup>١) البحر المحيط (١٠:٥٥).

#### الشانئ الأبتر:

لم يقع خلاف في معنى الشانئ الأبتر، وأنَّ معناه: إنَّ مبغضك هو المقطوع؛ أي: عن الخير.

وما ورد من تحديد بعضِ الأعيانِ الذين نزل فيهم الخطابُ لا يعني أنَّ هذه التحديدات أقوالٌ أخرى، بل هي أمثلةٌ لمن يتَّصفُ بأنه مبغضٌ للرسولِ ﷺ، وأنَّ هذا المبغض هو الذليلُ المقطوع عن كلِّ خيرٍ.

# ثانياً \_ المعلومات التي تأتي بعد التَّفسيرِ:

بعد هذه المعلومات التي سبقت في التَّفسيرِ ووجوههِ، فإنَّ الغالبَ عليها أنَّها تكونُ خارجةً عن حدِّ البيانِ، ومن هذه المعلومات:

\* حكاية مناسبة السُّورة لما قبلها، قال أبو حيان (ت:٥٤٥): "ولما ذكر فيما قبلها [أي: سورة الماعون] وصف الممنافق بالبخل وترك الصلاة والرِّياء ومنع الزَّكاة، قَابَلَ في هذه السورة البخل بـ ﴿إِنَّا أَعْطَيْنَاكَ ٱلْكُوثَرَ ﴾ [الكوثر: ١]، والسَّهوَ في الصلاة بقوله: ﴿فَصَلَ ﴾، والرِّياء بقوله: ﴿وَالسَّهوَ في الصلاة بقوله: ﴿فَصَلَ ﴾، والرِّياء بقوله: ﴿وَالْحَرْ ﴾؛ أراد: تصدَّق بلحم الأضاحي، فقابل أربعاً بأربع»(١).



<sup>(</sup>١) البحر المحيط (١٠:٥٥٥).

وهذا الذي ذكره أبو حيَّان (ت:٧٤٥) من مُلحِ التَّفسيرِ، وغالبُ علمِ المناسباتِ من باب المُلحِ واللَّطائِفِ؛ لأنَّ معرفتها لا تؤثِّرُ بالتَّفسيرِ، وفقدها لا ينقص من معرفته.

\* ذكر الطَّاهرُ بن عاشور (ت:١٣٩٣) ما يتعلَّق بتسميةِ السورةِ، وأورد الآثارَ في ذلك (١).

وتسمية السورة والاختلاف فيها لا أثر له في تفسيرِ الآيات، بل هو من علوم القرآنِ.

- \* ذكر الطاهرُ بن عاشور (ت:١٣٩٣) عدد آياتها (٢)، وأنَّها أقصر سور القرآن. وكلُّ هذا لا أثر له في التَّفسيرِ، وهو من علوم القرآنِ.
- \* ذكر الطاهرُ بن عاشور (ت:١٣٩٣) أغراض السُّورةِ، وهذا من وهي جملةُ الموضوعات التي طرحتها السُّورةُ<sup>(٣)</sup>. وهذا من علوم القرآنِ؛ لأنَّه لا أثر له في بيانِ الآيات.

<sup>(</sup>۱) مما يتميَّزُ به تفسير التحرير والتنوير للطاهر بن عاشور أنه يذكر في مقدمة كلِّ سورةٍ الآثار الواردة في تسمية السورةِ، وسبب تسميتها بهذه الأسماء الواردة، وهو من المباحث النادرة في كتب علوم القرآنِ، بله كتب التَّفسير.

<sup>(</sup>٢) كذا ذكر القرطبي أيضاً في الجامع لأحكام القرآن (٢١٦:٢٠).

 <sup>(</sup>٣) هذا المبحث، وهو أغراض السورةِ مما يتميَّز به تفسير الطاهر بن
 عاشور، فهو يقدِّم لكلِّ سورةٍ أغراضها التي تشتمل عليها.

\* حكاية قراءة من قرأ «أعطيناك»، قرأها: «أنطيناك»، وهما بمعنى، وقد ذكروا شاهداً لغويًا لهذه القراءة (١)، وهذا لا أثر له في التفسير، وهو من علم القراءة المحض.

\* وذكروا معنى الكوثر في اللغة وشواهده، وأنَّه بناءُ مبالغة من الكثرة. وفي هذا تقويةٌ لتفسير معنى الكوثر بالشَّيء الكثير، وبيانٌ لوجه كونِ غيرِه من الأشياء يطلق عليها مسمَّى الكوثرِ؛ لأنَّ فيها أصلَ معنى هذا اللَّفظِ، فبيان المعنى قد تمَّ بعد معرفةِ مدلولِ اللَّفظِ، وما يُذكرُ بعد ذلك من المعاني فهي من باب تقويةِ التَّفسيرِ وتأييده.

\* ذكر الطاهرُ بن عاشور (ت:١٣٩٣) بعض النّكات البلاغية، فقال: «افتتاح الكلامِ بحرفِ التَّاكيدِ للاهتمام بالخبرِ. والإشعار بأنه شيء عظيمٌ، يستتبعُ الإشعار بتنويه شأن النّبي على كما تقدَّم في ﴿إِنَّا أَنزَلْنَهُ فِي لَيَلَةِ الْقَدِرِ﴾ [القدر: ١]. والكلام مسوق مساق البشارةِ وإنشاءِ العطاءِ لا مساق الإخبار بعطاءِ سابقي.

<sup>(</sup>۱) ينظر مثلاً: المحرر الوجيز، ط: قطر (۱۰:۸۲:۱۵)، والجامع لأحكام القرآن (۲۱:۲۰)، والبحر المحيط (۱۰:۵۵، ـ ۵۵۱).

وضميرُ العظمةِ مشعرٌ بالامتنانِ بعطاءِ عظيمٍ»(١). وهذا كلَّه خارجٌ عن حدِّ التَّفسيرِ؛ لأنَّه لا أثر له في بيانِ المعاني، وإن كان من العلوم المتعلِّقةِ بالآيةِ مباشرةً.

وذكر مناسبة ذكر الصلاة والشكر إلى قوله: ﴿ اَلْأَبْتُ ﴾ ، والعدولَ عن الضمير إلى الاسم الظّاهرِ في قوله: ﴿ فَصَلِّ لِرَبِكَ ﴾ ، وفائدة إضافة اسم الرَّبِّ إلى النَّبي ﷺ ، وكلُّ هذا من علومِ الآيةِ التي تتعلَّقُ ببلاغتها ، وجهلُها لا يؤثِّرُ في فهم المعنى العَامِّ الذي هو التَّفسيرُ .

وقس على ذلك غيرها من الفوائد التي ذكرها الطّاهر بن عاشور (ت:١٣٩٣) مما هو خارجٌ عن حدٌ بيانِ المعنى المرادِ بالآيةِ.

\* أشار القرطبيُّ (ت: ٢٧١) إلى عدَّة مسائل فقهيَّة، وفصَّل في بعضِها، وهذه المسائلُ تتعلَّقُ بأحكامِ الأضحية، \_ ووضع اليمين على الشمال في الصلاة، والموضع الذي توضع عليه اليَدُ في الصلاة، وأحوالُ رفع اليَدَين، فقال: «الثانية: قد مضى القول في سورة الصافات في الأضحية وفضلها ووقت ذبحها فلا معنى لإعادة ذلك،



<sup>(</sup>١) التحرير والتَّنوير (٣٠:٧٧٥).

وذكرنا أيضاً في سورة الحج جملة من أحكامها.

قال ابن العربي: ومن عجيب الأمر أن الشافعي قال: إن من ضحّى قبل الصلاة أجزأه، والله تعالى يقول في كتابه: ﴿ فَصَلِ لِرَبِكَ وَأَغَرَ ﴾ ، فبدأ بالصلاة قبل النحر، وقد قال النبي على في البخاري وغيره عن البراء بن عازب قال: «أول ما نبدأ به في يومنا هذا أن نصلي ثم نرجع فننحر من فعل فقد أصاب نسكنا ومن ذبح قبل فإنما هو لحم قدمه لأهله ليس من النسك في شيء » ، وأصحابه ينكرونه وحبذا الموافقة .

الثالثة: وأما ما روي عن علي عليه السلام ﴿ فَصَلِ لَرَبِكَ وَأَخْرَ ﴾، قال: وضع اليمين على الشمال في الصلاة خرجه الدارقطني، فقد اختلف علماؤنا في ذلك على ثلاثة أقوال:

الأول: لا توضع فريضة ولا نافلة لأن ذلك من باب الاعتماد، ولا يجوز في الفرض ولا يستحب في النفل.

الثاني: لا يفعلها في الفريضة ويفعلها في النافلة استعانة؛ لأنه موضع ترخُص.

الثالث: يفعلها في الفريضة والنافلة، وهو الصحيح؟

لأنه ثبت أن رسول الله ﷺ وضع يده اليمنى على اليسرى من حديث وائل بن حجر وغيره.

قال ابن المنذر: وبه قال مالك وأحمد وإسحاق، وحكى ذلك عن الشافعي، واستحبَّ ذلك أصحاب الرَّأي، ورأت جماعة إرسال اليد، وممن روينا ذلك عنه ابن المنذر والحسن البصري وإبراهيم النخعي، قلت: وهو مروي أيضاً عن مالك.

قال ابن عبد البَرِّ: إرسال اليدين ووضع اليمنى على الشمال كل ذلك من سنَّة الصلاة.

الرابعة: واختلفوا في الموضع الذي توضع عليه اليد، فروي عن علي بن أبي طالب: أنه وضعهما على صدره. وقال سعيد بن جبير وأحمد بن حنبل: فوق السُّرَّةِ، وقال: لا بأس إن كانت تحت السُّرَّةِ. وقالت طائفة: توضع تحت السُّرَّةِ، وروي ذلك عن علي وأبي هريرة والنخعي وأبي مجلز، وبه قال سفيان الثُوريُّ وإسحاق.

الخامسة: وأما رفع اليدين في التكبير عند الافتتاح والركوع والرفع من الركوع والسجود فاختلف في ذلك. فروى الدارقطني من حديث حميد عن أنس قال: كان رسول الله على يرفع يديه إذا دخل في الصلاة وإذا ركع وإذا

رفع رأسه من الركوع وإذا سجد، لم يروه عن حميد مرفوعاً إلا عبد الوهاب الثقفي. والصواب: من فعل أنس.

وفي الصحيحين من حديث ابن عمر قال: رأيت رسول الله على إذا قام إلى الصلاة رفع يديه حتى تكونا حذو منكبيه، ثم يُكبِّرُ، وكان يفعل ذلك حين يُكبِّرُ للركوع، ويفعل ذلك حين يرفع رأسه من الركوع، ويقول: سمع الله لمن حمده، ولا يفعل ذلك حين يرفع رأسه من السجود.

قال ابن المنذر: وهذا قول الليث بن سعد، والشافعي، وأحمد، وإسحاق، وأبي ثور، وحكى ابن وهب عن مالك هذا القول، وبه أقول؛ لأنه الثّابت عن رسول الله ﷺ.

وقالت طائفة: يرفع المصلي يديه حين يفتتح الصلاة، ولا يرفع فيما سوى ذلك، هذا قول سفيان الثوري وأصحاب الرأي.

قلت: وهو المشهور من مذهب مالك لحديث ابن مسعود، خرَّجه الدارقطني من حديث إسحاق بن أبي إسرائيل قال: حدثنا محمد بن جابر، عن حماد، عن إبراهيم، عن علقمة، عن عبد الله قال: «صلَّيتُ مع النبي ومع أبي بكر وعمر في فلم يرفعوا أيديهم إلا أولاً عند التكبيرة الأولى في افتتاح الصلاة».



قال إسحاق: به نأخذ في الصلاة كلها.

قال الدارقطني: تفرد به محمد بن جابر، وكان ضعيفاً عن حمَّاد عن إبراهيم عن حمَّاد يرويه عن إبراهيم مرسلاً، عن عبد الله من فعله، غير مرفوع إلى النبي ﷺ، وهو الصواب.

وقد روى يزيد بن أبي زياد، عن عبد الرحمن بن أبي ليلى، عن البراء: «أنه رأى النبي على حين افتتح الصلاة رفع يديه حتى يحاذي بهما أذنيه، ثم لم يعد إلى شيء من ذلك حتى فرغ من الصلاة».

قال الدارقطني: وإنما لُقِّنَ يزيد في آخر عمره: «ثم لم يعد» فَتَلَقَّنَهُ. وكان قد اختلط.

وفي (مختصر ما ليس في المختصر) عن مالك: لا يرفع اليدين في شيء من الصلاة.

قال ابن القاسم: ولم أر مالكاً يرفع يديه عند الإحرام» (١) الإحرام. قال: وأَحَبُّ إليَّ تركُ رفع اليدين عند الإحرام» (١)

وكُلُّ هذا محلُّه كتبُ الفقهِ، لا كتب التَّفسيرِ، وهو

<sup>(</sup>١) الجامع لأحكام القرآن (٢٠:٢٠ ـ ٢٢٢).



من التَّوسُّعِ بسببِ بروع القرطبيِّ (ت:١٧١) في علمِ الفقه، ولأجلِ أَنَّه قصد إبرازَ ما يتعلَّقُ بالآيةِ من أحكامٍ فقهيَّةٍ من أيِّ وجه كان هذا التَّعَلقُ، ولا يلزم من هذا أن يكونَ كلُّ ما ذكره من مسائل الفقه هو من التَّفسيرِ، واللهُ أعلمُ.

وبعد هذا التَّطبيقِ، أرجو أن أكون قد وُفِّقتُ لتحديد مفهومِ التَّفسيرِ، وإن اختلفتَ معي في مثالٍ من الأمثلةِ التي أخرجْتها من صلبِ التَّفسرِ، فأرجو أن تكون موافقاً لي في مفهوم التَّفسيرِ.

تنبيهان:

الأول: لا يعني حديثي هنا عن تحرير مصطلح التَّفسيرِ، دونَ التَّفسيرِ، دونَ السَّروع فيما يتعلَّقُ بالآية من علوم أخرى، وإنما مرادي هنا تحرير المصطلح فقط، فليُفهم هذاً.

الثاني: أنه لا يُعترضُ على المفسرين الذين أدخلوا ما ليس من التفسير في تفاسيرهم؛ لأنَّه كان من منهجهم في كتبهم هذه أن يذكروا هذه المعلومات، لكن يُعترضُ عليهم إن جعلوا أنَّ التفسير لا يتمُّ إلا بها.

### فائدة معرفة مفهوم التفسير:

الفائدة الأولى: معرفة أوَّل ما يجب أن يعرفه من قرأ



في التفسير، وهو بيان المعنى الجملي؛ لأنَّه إذا صعَّ له المعنى صار أصلاً صحيحاً يعتمد عليه في الاستنباط وغيره.

الفائدة الثانية: معرفة علاقة المعلومات التي يذكرها المفسرون في كتبهم بمفهوم التفسير، وبهذا يستخلص الأصل الأول الذي سبق ذكره في الفائدة الأولى.

الفائدة الثالثة: معرفة العلوم التي يجب على المفسر معرفتها، ومعرفة العلوم التي يحتاجها من أراد الزيادة على التفسير.

وقد كتب في موضوع العلوم التي يحتاجها المفسر بعض العلماء، لكنهم توسعوا في طلب هذه العلوم، وجعلوا فيها جملة العلوم الشرعية وعلوم الآلة وغيرها مما يزيد عن حاجة المفسر، وهي إنما يحتاجها من أراد الزيادة عن التفسير، والدخول في التدبر والاستنباط.

ومن أول من بيَّن هذه العلوم الراغب الأصفهاني (ت: بعد: ٤٠٠)، فقد ذكرها تحت عنوان: «بيان الآلات التي يحتاج إليها المفسر»، وقد جعلها عشرة علوم، وهي علم اللغة، والاشتقاق والنحو، والقراءات، والسير، والحديث،



وأصول الفقه، وعلم الأحكام، وعلم الكلام، وعلم الموهبة (١).

وزاد من جاء بعده بعض العلوم؛ كعلوم البلاغة الثلاثة: المعاني والبيان والبديع، وجعلها ثلاثة علوم مستقلة (٢).

وإذا كانت مهمة المفسِّر بيان معاني القرآن، فإنَّه عند تأمُّل هذه العلوم، وفحصها سيظهر ما يأتي:

١ ـ أنَّ بعضها لا يلزم المفسَّرَ معرفتها؛ كعلم البلاغة وعلم أصول الفقه.

٢ ـ وأنَّ بعضها يكفيه منها مبادىء العلم دون الدخول
 في تفصيلته؛ كعلم النحو.

٣ ـ وأنَّ بعضها يحتاج منه جزءاً معيَّناً؛ كمعرفة دلالة
 الألفاظ من علم اللغة.

<sup>(</sup>١) مقدمة جامع التفاسير، تحقيق: أحمد حسن فرحات (ص: ٩٢\_٩٤).

<sup>(</sup>٢) ينظر: التيسير في قواعد علم التفسير، للكافيجي، تحقيق: ناصر المطرودي (ص: ١٤٤ ـ ١٤٧)، وقد ذكر المحقق ممن حصرها في الخمسة عشر علماً شمسَ الدين الأصفهاني في مقدمات تفسيره، وقد ذكرها كذلك السيوطي في الإتقان في علوم القرآن، تحقيق: أبو الفضل إبراهيم (١٤٥٨٥ ـ ١٨٨).

ولا شكَّ أنَّ من حصَّل هذه العلوم كان أوسع بحثاً وتقريراً في تفسيرِه؛ لكنه فيما يكون خارجَ حدِّ البيان عن معاني القرآن، والله أعلم.



مفهوم التأويل



تدورُ كلمةُ «أُولَ» في اللُّغةِ على معنى الرُّجوعِ (١).

وهذا يعني تأويلَ الكلامِ هو الرُّجوعُ به إلى مرادِ المتكلِّم، وهو على قسمين:

الأولُ: بيانُ مرادِ المتكلِّمِ، وهذا هو التَّفسيرُ.

النَّاني: الموجودُ الذي يؤول إليه الكلامُ، أي ظهورُ المُتكلَّم به إلى الواقعِ المحسوسِ.

<sup>(</sup>۱) جعل الراغبُ (ت: بعد ٤٠٠) في مفردات ألفاظِ القرآنِ (ص: ٩٩) التّأويل من الأوّلِ؛ أي: الرُّجوع إلى الأصلِ، وجعل ابن فارس (ت: ٣٥٠) في مقاييس اللّغةِ (١٠٨١) مادَّة قاول؛ ترجعُ إلى أصلبن: ابتداءُ الأمرِ، وانتهاؤه، ويظهرُ أنَّهما يشتركانِ في معنى الرُّجوعِ الذي نصَّ عليه الرَّاغبُ (ت: بعد ٤٠٠)، ولو جُعِلَ أصلاً واحداً لكانَ أوْلَى. فالأوَّل من الأشياءِ يرجعُ إليه ما بعدَه مما تأخَّرَ عنه. وآل الرَّجل: عشيرتُه التي يرجع إليها، وآل جسمُ الرَّجلِ: إذا نَحُفَ، كأنه يرجع إلى هذه الحالةِ، والإيالةُ: السياسةُ؛ لأنها مرجعُ الرَّعيَّةِ، والموثل: للموضع الذي يُرجَعُ إليه، وكذا غيرها مما في هذه المادَّةِ فإنه يرجع إلى هذا الأصل.

فإن كانَ خبراً، كان تأويلُه وقوعُ المُخبَرِ به؛ كمن يقولُ: جاء محمَّدٌ، فتأويلُ هذا الكلامِ مجيءُ محمَّدٍ بنفسِه.

وإذا كانَ طلباً (اي: امرا او نهياً)، كان تأويلُه أن يفعلَ هذا الطلبُ.

وهذان المعنيان هما الواردان في القرآن والسنة وتفسير السلف واللغة.

# ما الفرق بين معنيي التأويل؟

الفرقُ بين معنيي التَّأويل السَّابقين: أنَّ تفسيرَ الكلامِ ليس هو نفس ما يوجدُ في الخارجِ، بل هو بيانه وشرحُه وكشفُ معناه. فالتَّفسيرُ من جنسِ الكلامِ، يفسِّرُ الكلامَ بكلام يوضُّحُهُ.

وأمَّا التَّأُويلُ الذي هو فعلُ المأمورِ به، وتركُ المنهيِّ عنه، وكذا وقوعُ المخبرِ به، فليس هو من جنسِ الكلامِ<sup>(١)</sup>.
ومثال ذلك:

١ ـ قال الطبري (ت:٣١٠) حدثنا بشر قال: ثنا يزيد

<sup>(</sup>۱) ينظر: تفسير سورة الإخلاص، لابن تيمية، تحقيق: عبد العلي عبد الحميد حامد (ص:١٦٧ ـ ١٦٨).



قال: ثنا سعيد عن قتادة ﴿ جُندُ مَّا هُنَالِكَ مَهَرُومٌ مِنَ اللَّهَ وَاللَّهُ مَا اللَّهُ وَهُ مِنَا اللَّهُ وَهُ مِنَا اللَّهُ وَهُ اللهُ وَهُو بَمَكَةً يَومَئذُ أَنَهُ سَيَهُمْ جَنداً مِن المشركين، فجاء تأويلها يوم بدر (١١).

٢ ـ وقال حدثنا ابن عبد الأعلى، قال: ثنا ابن ثور، عن معمر، عن أيوب، قال: لا أعلمه إلا عن عكرمة: أن عمر قال: "لما نزلت ﴿سَيُهُنَمُ لَلْحَمَّعُ ﴿ القمر: ١٤٥]، جعلت أقول: أيُّ جمع يهزمُ. فلما كان يوم بدر، رأيت النبي عليه في الدرع، ويقول: سيهزم الجمع ويولون الدبر (٢).

# آثار في إطلاقِ التّأويلِ على التّفسيرِ:

كثُرَ في كلامِ العلماءِ إطلاقُ التَّأُويلِ على التَّفسيرِ من لدن عهد الصَّحابةِ، ومن الآثارِ الواردةِ في ذلك:

 \* قول الرسولِ ﷺ في ابن عباس (ت:٦٨): «اللهم فقه فقه فقه التّأويل»؛ أي: تفسيرَ القرآنِ الكريم.

قال الطَّبريُّ (ت:٣١٠): "وأمَّا قوله ﷺ: "وعلَّمهُ التَّأويل»، فإنَّه عَنَى بالتَّأويل: ما يؤولُ إليه معنى ما أنزل الله تعالى ذكره على نبيه ﷺ من التَّنزيل، وآي الفرقان، وهو



<sup>(</sup>١) تفسير الطبرى، ط: الحلبي (١٣٠:٢٣).

<sup>(</sup>٢) تفسير الطبري، ط: الحلبي (١٠٨:٧).

مصدر من قول القائل: أوَّلتُ هذا القول تأويلاً، وأصله من آل الأمر إلى كذا، إذا رجع إليه، ثمَّ قيل: أوَّل فلان له كذا على كذا، إذا حملها على وجْهِ جعل مَرجعها إليها تأويلاً.

ومن قولهم: أوَّل فلانٌ له كذا على كذا، قولُ أعشى بني قيس بن ثعلبة، لعلقمة بن عُلاثَة العامريِّ:

وأوِّلِ الحُكْمَ على وَجْهِهِ ليسَ قَضَائِي بِالهَوَى الجَائرِ

يعني بقوله: وأوِّلِ الحُكمَ على وجهِه: وجُهْهُ إلى وَجْهِهُ الذي هو وجه الصَّوابِ (١٠).

\* وفي تفسير قوله تعالى: ﴿وَلَا تُلَقُوا بِأَيْدِيكُمُ لِلَ النَّمِيةُ وَلَا تُلَقُوا بِأَيْدِيكُمُ لِلَ النَّمِيةُ [البقرة: ١٩٥]، قال أبو عمران التَّجِيبيِّ (٢): «كنا بمدينة الرُّومِ (٣)، فأخرجوا إلينا صفًا عظيماً من الرُّومِ، فخرجَ إليهم من المسلمين مثلُهم أو أكثرُ، وعلى أهلِ مصرَ عقبةُ بن عامرٍ، وعلى الجماعةِ فضالةُ بن عبيدٍ، فحملَ رجلٌ من عامرٍ، وعلى الجماعةِ فضالةُ بن عبيدٍ، فحملَ رجلٌ من



<sup>(</sup>۱) تهذيب الآثار، للطبري، تحقيق: محمود شاكر، مسند ابن عباس، السفر الأول (ص:۱۸۳).

<sup>(</sup>٢) أسلم بن يزيد، أبو عمران التَّجيبي المصري، مولى عمير بن تميم بن جدِّ التَّجِيبي المصري، تابعيُّ ثقةٌ. تهذيب الكمال، للمزي (٢١٠:١).

<sup>(</sup>٣) يعني: القُسْطَنْطِينِيَّةَ.

المسلمينَ على صفِّ الرُّومِ حتَّى دخلَ فيهم، فصاح النَّاسُ، وقالوا: سبحانَ اللهِ يُلقي بيدِه إلى التَّهلُكةِ.

فقام أبو أيوب، فقال: أيُّها النَّاس، إِنَّكُم تَتَأُوّلُونَ هَلَهُ اللَّبَةُ هَذَا التَّأْوِيلُ، وإنما أنزلت هذه الآيةُ فينا معشرَ الأنصارِ لما أعزَّ اللهُ الإسلام، وكَثُرَ ناصروه، فقال بعضنا لبعضِ سرًّا دون رسول الله ﷺ: إنَّ أموالنا قد ضاعت، وإنَّ الله قد أعزَّ الإسلام، وكَثُرَ ناصروه، فلو أقمنا في أموالنا، فأصلحنا ما ضاع منها.

فأنزل الله على نبيه ﷺ يردُّ علينا ما قلنا ﴿ وَأَنفِقُوا فِي سَبِيلِ اللهِ وَلاَ ثُلْقُوا فِي اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ وَلاَ ثُلْقُوا فِي اللهِ اللهُ وإصلاحِها، وترْكنا الغَزْوَ اللهُ واللهُ وإصلاحِها، وترْكنا الغَزْوَ اللهُ واللهُ واللهُ اللهُ ال

\* ومنه قول الشَّافعيِّ (ت:٢٠٤) في أكثر من موطن من كتاب الأمِّ: «وذلك ـ واللهُ أعلمُ ـ بيِّنٌ في التَّنْزيل، مُستغنَّى به عن التَّأْويل...»(٢).

\* وفي قوله: ﴿وَمَن يَرْغَبُ عَن مِلَةٍ إِبْرَهِ مَ إِلَّا مَن سَفِهَ نَفْسَأُمُ﴾ [البقرة: ١٣٠]، قال الأخفشُ (ت:٢١٥): "فزعم أهلُ

<sup>(</sup>١) سنن التُّرمذي (٥:٢١٢، رقم الحديث: ٢٩٧٢).

<sup>(</sup>٢) كتاب الأمّ (٣١٩:٧)، وينظر: (٢٨:٢)، (٢٤٢:٤).

التَّأْويلِ أَنَّه في معنى: سفَّهَ نفسَه"(١).

\* وقال ابن الأعرابيِّ (ت:٢٣١): «التَّفسيرُ والتَّأويلُ والمَّعني واحدٌ» (٢).

\* وأسندَ النَّحَاسُ (ت: ٣٣٨) إلى أحمد بن حنبل (ت: ٢٤٢)، قال: "بمصر كتابُ التَّأويلِ عن معاويةَ بنِ صالح، لو جاء رجلٌ إلى مصرَ، فكتبهُ، ثمَّ انصرفَ به، ما كانت رحلتُه عندي ذهبت باطلاً» (٣).

\* وعنْ شَمِرِ بن حَمْدُويَه (ت:٥٥٥)(١) أنه قال: «ورُوِيَ لنا عنِ ابنِ المُظَفَّرِ<sup>(٥)</sup> ـ ولم أسمعُه لغيرِهِ ـ ذَكَرَ أَنَّه يقال:



<sup>(</sup>١) معانى القرآن، للأخفش، تحقيق: هدى قراعة (١٠٥١).

<sup>(</sup>٢) تهذيب اللغةِ (١٢: ٤٠٧).

<sup>(</sup>٣) الناسخ والمنسوخ، للنحاس، تحقيق: الدكتور سليمان اللاحم (٢:١٠)، وهذا الكتاب هو رواية علي بن أبي طلحة عن ابن عباس.

<sup>(</sup>٤) شَمِرُ بنُ حَمدویه، أبو عمرو الهرويُّ اللَّغويُّ، لقيَ ابن الأعرابي وغیره، وروی الدواوین، کتب في اللغة کتابه الجیم، وهو کتاب أودعه فوائد جمَّة، ولکنه ضاع ولم یبق منه إلَّا الیسیر، توفي سنة (۲۵۵). ینظر: تهذیب اللغة (۱:۱۱)، إنباه الرواة (۲:۷۷ - ۷۷).

<sup>(</sup>٥) هو الليث.

أدركَ الشيءُ: إذا فَنِيَ (١). وإن صحَّ، فهو في التأويل (٢): فَنِيَ عِلمُهم في معرفةِ الآخرةِ (٣).

\* وأشهرُ من أطلقَه على التَّفسيرِ، محمدُ بن جريرِ الطَّبرِيُّ (ت:٣١٠) في كتابِه جامع البيانِ عن تأويلِ آي القرآنِ، وقد كان يطلق مصطلح «أهل التَّأويل»، ويصدُّرُ تفسيرَه للآي بقوله: «القول في تأويل قوله تعالى».

 « وجاء التّأويلُ في تسمياتِ كثيرٍ من كتبِ التَّفسيرِ مراداً به التّفسيرَ، كتفسيرِ ابن جرير الطبريِّ (ت:٣١٠).

ونصوص العلماء في إطلاقِ التَّأويلِ مراداً به التَّفسيرُ كثيرةٌ جدًّا، لا تكادُ تنحصرُ، وما ذكرته، فإنه على سبيلِ المثالِ، واللهُ الموفِّقُ.

آثار في إطلاقِ التَّأُويلِ على ما تؤول إليه حقيقة الشيء: التَّأُويلُ بمعنى: ما تؤولُ إليه حقيقةُ الكلامِ، هو



<sup>(</sup>١) في كتاب العين (٥:٣٢٨): «الإدراكُ فناءُ الشيء، أدركَ هذا الشيءُ: فَنِيَ».

 <sup>(</sup>٢) يريد تفسير قوله تعالى: ﴿ إِلَ ادَّرَكَ عِلْمُهُمْ فِي ٱلْآخِرَةُ ﴾ [النمل:
 ٦٦]، وهي في قراءة ابن كثير وأبي عمرو: ﴿ أدرك ﴾ . انظر:
 إعراب القراءات السبع (١٦١:٢) .

<sup>(</sup>٣) تهذيب اللغة (١١٤:١٠).

الغالبُ على معنى لفظِ التَّأويل في موارِده في القرآنِ، وقد ورد في تأويلِ الرُّؤى ثمانُ مواضع من سورةِ يوسف<sup>(١)</sup>.

وورد في سورة الكهفِ موضعانِ في قصَّةِ الخَضِرِ وموسى عليهما السَّلام، وهما قوله تعالى: ﴿سَأُنْيِتُكَ بِنَأْوِيلِ مَا لَمْ تَسَيْطِع عَلَيْهِ صَبْرًا﴾ [الكهف: ٧٨]، وقوله تعالى: ﴿ذَلِكَ تَأْوِيلُ مَا لَمْ تَسَطِع عَلَيْهِ صَبْرًا﴾ [الكهف: ٢٨]، والمعنى: سأنبئكُ بحقيقةِ ما رأيت من الأمورِ العجيبةِ التي لم تصبرُ عليها.

ووردَ قـولـه تـعـالـى: ﴿ هَلَ يَنْظُرُونَ إِلَّا تَأْوِيلُمُ يَوْمَ يَـأَتِى تَأْوِيلُمُ يَقُولُ الَّذِينَ نَسُوهُ مِن قَبْلُ قَدْ جَآةَتْ رُسُلُ رَبِّنَا بِالْعَقِ ﴾ [الاعراف: ٥٦]، وقوله تعالى: ﴿ بَلْ كَذَّبُواْ بِمَا لَرَ يُجِيطُواْ بِعِلْمِهِ وَلَمَّا يَأْتِهِمْ تَأْوِيلُهُ ﴾ [يونس: ٢٦]، وهو بمعنى الحقائق التي أخبرَ بها من الثوابِ والعقابِ.

ووردَ التَّأُويل في موضعينِ بمعنى العاقبةِ في قوله تعالى: ﴿ فَإِن نَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ إِن كُنْمُ تُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ وَاللَّهُ وَاللَّهُ إِن كُنْمُ تُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ وَاللَّهُ وَاللَّهُ إِن كُنْمُ تُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ وَاللَّهُ النساء: ٥٩]، وقوله تعالى: ﴿ وَزِنُوا النساء: ٥٩]، وقوله تعالى: ﴿ وَزِنُوا اللَّهِ اللَّهُ عَلَيْهُ وَالسَّمَاسِ النَّسْتَقِيمُ ذَلِكَ خَيْرٌ وَأَحْسَنُ تَأْوِيلًا ﴾ [الإسراء: ٣٥].

<sup>(</sup>۱) ينظر الآيات (٦، ٢١، ٣٦، ٣٧، ٤٤، ٤٥، ١٠٠، ١٠١) من سورة يوسف.



وأمًّا موضع سورة آل عمران، فسيأتي الحديث عنه الاحقاً.

هذا، ومما وردَ في الآثارِ من معنى التَّأويل: ما تؤول إليه حقيقةُ الكلام، ما يأتي:

\* أوردَ البخاري (ت:٢٥٦) تحت تفسيرِ قوله تعالى: ﴿ فَسَيِّحْ بِحَمَّدِ رَبِّكَ وَاسْتَغْفِرُهُ إِنَّهُ كَانَ تَوَّابًا ﴾ [النصر: ١]، عن عائشة قالت: «كان رسول الله يكثر أن يقول في ركوعه وسجوده: سبحانك اللهم ربَّنا وبحمدك، اللهم اغفر لي، يتأوَّلُ القرآن (۱).

تعني بقولها: يتأوَّل القرآن: يعملُ ويطبِّقُ ما أُمِرَ به من التَّسبيح والتَّحميدِ.

\* وعن سعيد بن جبير، عن ابن عمر: «أنه كان يصلي حيث توجهت به راحلته ويذكر أن رسول الله على كان يفعل ذلك، ويتأوَّل هذه الآية: ﴿ فَأَيْنَمَا تُولُواْ فَثُمَّ وَجَهُ اللَّهِ ﴾ [البقرة: ١١٥]» (٢).

وفي موطأ مالك (ت:١٩٧) عن كعب الأحبار: «أنَّ



<sup>(</sup>١) ينظر: فتح الباري، ط: الريان (٢٠٥:٨).

<sup>(</sup>٢) تفسير الطبري، تحقيق: شاكر (٥٣٠:٢).

\* ورُوي عن النَّوري: أنه بلغه أنَّ أمَّ ولدِ الرَّبيعِ بن خُشَيم قالت: كان إذ جاءه السَّائل، يقول لي: يا فلانة، أعطي السَّائل سُكَّراً، فإن الرَّبيعَ يُحِبُّ السُّكَّرَ.

قال سفيان: يتأوَّل قوله ﴿ لَيْنَ الْوَا ٱلْمِرَّ حَقَّى اللَّهِ الْمِرَّ حَقَّى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللهُ اللهِ عَلَى اللهُ اللهُ عَمَانَ عَمَانَ: ٩٦] (٢).

\* عن قتادة، عن أبي مازن الأزدي، قال: «انطلقتُ على عهد عثمان إلى المدينة، فإذا قومٌ من المسلمين جلوسٌ، فقرأ أحدهم هذه الآية: ﴿عَلَيْكُمُ أَنفُسَكُمُ ۖ المائدة: منا]، فقال أكثرُهم: لم يجيء تأويلُ هذه الآيةِ اليوم»(٣).

 <sup>(</sup>٣) تفسير الطبري، تحقيق: شاكر (١٤٠:١١)، وانظر بعده آثارٌ فيها لفظُ التَّاويلِ بهذا المعنى.



<sup>(</sup>١) الموطَّأ، تحقيق: محمد فؤاد عبد الباقي (٩١٦:٢).

<sup>(</sup>٢) الجامع لأحكام القرآن، للقرطبي (١٣٣:٤).

\* وكذا فسَّر مكحولٌ (ت:١١٣) هذه الآية، قال: «إنَّ تأويلَ هذه الآيةِ لم يجيء بعدُ»(١).

\* وعن أبي العالية (ت: ٩٣) في قوله: ﴿ يَاأَيُّهَا الَّذِينَ مَامَنُواْ عَلَيْكُمْ الْفُسَكُمُ لَا يَعْنُرُكُم مَن ضَلَّ إِذَا اَهْتَدَيْشُمُّ إِلَى اللّهِ مَرْجِعُكُمْ عَيْمَا فَيُسْتَمُ اللّهِ مَرْجِعُكُم بِمَا كُتُمُ تَعْمَلُونَ ﴾ [المائدة: ١٠٥]، قال: «كانوا عند ابن مسعود جلوساً، فكان بين رجلين ما يكونُ بين النّاس، حتّى قامَ كلُّ واحدٍ منهما إلى صاحِبه، فقال رجلٌ من جُلساءِ عبد اللهِ: ألا أقومُ فآمرُهما بالمعروفِ وأنهاهما عن المنكرِ؟.

فقال رجلٌ آخرُ إلى جنبهِ: عليك بنفسك، فإنَّ الله يستقسولُ: ﴿عَلَيْكُمْ أَنفُسَكُمْ أَنفُسَكُ أَنفُسَكُمْ أَنفُسُكُمْ أَنفُسُكُمْ أَنفُسُكُمْ أَنفُسُكُمْ أَنفُسُكُمْ أَنفُسُكُمْ أَنفُسُكُمْ أَنفُسُكُمْ أَنفُسُكُمْ أَنفُولُكُمْ أَنفُولُكُمْ أَنفُولُكُمْ أَنفُسُكُمْ أَنفُولُكُمْ أَنفُولُكُمْ أَنفُولُكُمْ أَنفُولُكُمْ أَنفُسُكُمْ أَنفُولُكُمْ أَنفُولُكُمْ أَنفُولُكُمْ أَنفُولُكُمْ أَنفُلُكُمْ أَنفُولُكُمْ أَنفُولُكُمْ أَنفُولُكُمْ أَنفُسُكُمْ أَنفُلُكُمْ أَنفُولُكُمْ أَنفُولُكُ أَنفُولُكُمْ أَنفُولُكُمْ أَنفُولُكُمْ أَنفُولُكُمْ أَنفُولُكُمْ أَنفُولُكُمْ أَنفُولُكُمْ أَنفُولُكُمْ أَنفُولُكُمْ أَنفُولُكُ أَنفُولُكُمْ أَنفُولُكُمْ أَنفُولُكُمْ أَنفُولُكُمْ أَنفُولُكُمْ أَنفُولُكُمْ أَنفُولُكُمْ أَنفُولُكُمْ أَنفُولُكُمُ أَنفُولُكُ أَنفُولُكُمْ أَنفُولُكُمْ أَنفُولُكُمْ أَنفُولُكُمْ أَنفُولُكُمْ أَنفُولُكُمْ أَنفُولُكُمْ أَنفُولُكُمْ أَنفُولُكُمْ أَنفُولُكُ أَنفُولُكُمْ أَنفُولُكُمْ أَنفُولُكُمْ أَنفُولُكُمْ أَنفُولُكُمُ أَنفُولُكُمْ أَنفُولُكُمْ أَنفُولُكُمْ أَنفُولُكُمْ أَنفُولُكُ أَنفُولُكُمْ أَنفُولُكُمْ أَنفُولُكُمْ أَنفُولُكُمْ أَنفُولُكُمُ أَنفُولُكُمُ أَنفُولُكُمْ أَنفُولُكُمُ أَنفُولُكُمُ أَنفُولُكُ أَنفُولُكُمُ أَنفُولُكُ أَنفُولُكُمُ أَلِنْ أَلْمُ أَنفُولُكُمْ

قال: فَسَمِعَهُمَا ابنُ مسعودٍ، فقال: مَهُ، لمَّا يجيء تأويلُ هذه بعدُ. إنَّ القرآنَ أُنزِلَ حيثُ أُنْزِلَ، ومنه آيٌ قد مضى تأويلهُنَّ قبل أن ينزلن، ومنه آيٌ وقع تأويلُهَنَّ على عهدِ النَّبيِّ ﷺ، ومنه آيٌ وقع تأويلُهُنَّ بعد النَّبيِّ ﷺ بيسيرٍ، ومنه آيٌ يقع تأويلُهُنَّ بعد اليوم، ومنه آيٌ يقع تأويلُهُنَّ عند

<sup>(</sup>١) تفسير ابن أبي حاتم، تحقيق: أسعد محمد الطيب (١٢٢٧:٤).



السَّاعةِ على ما ذُكرَ من السَّاعةِ، ومنه آيٌ يقع تأويلُهُنَّ يوم الحسابِ على ما ذُكرَ من الحسابِ والجنَّةِ والنَّارِ.

فما دامت قلوبكم واحدة، وأهواؤكم واحدة، لم تُلبسُوا شِيَعاً، ولم يُذَقُ بعضُكم بأسَ بعضٍ، فأمروا وانهوا. فإذا اختلفت القلوبُ والأهواء، وألبِستم شِيَعاً، وذاقَ بعضُكم بأس بعضٍ، فامروٌ ونفسُه، فعند ذلك جاء تأويلُ هذه الآية»(١).

# المصطلحُ المتأخّرُ في مفهوم التّأويل:

لقد كان المعنيانِ السَّابَقانِ في مفهومِ التَّأويلِ هما اللَّذان سارَ عليهما متقدِّمو الأُمُّةِ من الفقهاءِ والمفسِّرينَ واللُّغويِّين (٢)، ولم يرد عنهم غيرُ هذين المعنيين، حتى ظهر

<sup>(</sup>۲) لقد دخل هذا الاصطلاح الحادث في بعض كتب اللغة المتأخرة، وستجده في مادة (أول) في كتاب لسان العرب نقلاً عن ابن الأثير، وفي كتاب تاج العروس نقلاً عن صاحب جمع الجوامع وابن الكمال وابن الجوزي، وهذا النقول ليست من تحرير مدلول اللفظ في اللغة، بل هي ذكر لما استقر عليه مصطلح الأصوليين لمعنى التأويل، لذا لا يُغترُّ بذكرهم له في كتب اللغة، والله الموفق.



<sup>(</sup>۱) تفسير الطبري، تحقيق: شاكر (۱۱:۱۱۳ ـ ۱۶۲)، وتفسير ابن أبي حاتم، تحقيق: أسعد محمد الطيب (١٢٢٧:٤).

اصطلاحٌ ثالثٌ حادثٌ على اللَّغةِ ومصطلحِ القرآنِ، وقد صارَ المراد بالتَّاوِيلِ مشكلاً بسببِ بروز هذا المصطلحِ الحادثِ.

والتَّأويلُ بالاصطلاحِ الحادثِ: صرفُ اللَّفظِ عن ظاهرِه إلى معنى مرجوحِ لقرينةِ تدلُّ عليه.

وممن ورد عنه ذلك، ابن حزم (ت٢٥١)، قال: «التأويل: نقل اللفظ عَمَّا اقتضاه ظاهره وعَمَّا وُضِعَ له في اللَّغة = إلى معنى آخر، فإن كان نقله قد صحَّ ببرهان، وكان ناقله واجب الطاعة = فهو حق. وإن كان نقله بخلاف ذلك، اطُّرِحَ ولم يلتفت إليه، وحُكِمَ لذلك النَّقل بأنه باطل»(١).

وأبو الوليد الباجي (ت:٤٧٤)، قال: «التَّأُويلُ: صرف الكلام عن ظاهره إلى وجه يحتملُه» (٢).

وقال ابن الزاغوني (ت:٥٢٧ه)(٣): «نقل الكلام عن

<sup>(</sup>١) الإحكام في أصول الأحكام، لابن حزم (٤٣:١).

<sup>(</sup>٢) الحدود، للباجي (ص:٤٨).

 <sup>(</sup>٣) أبو الحسن علي بن عبد الله بن الزاغوني، نسبة إلى قرية زاغينا
 من قرى بغداد.

القلب. . . »<sup>(۱)</sup>.

وضعه وأصله السابق إلى الفهم من ظاهره في تعاريف اللغة والشرع أو العادة = إلى ما يحتاج في فهمه والعلم بالمراد به إلى قرينة تدل عليه لعائق منع من استمراره على مقتضى لفظه، وهو مأخوذ من المآل، ومن ذلك ما وقع الخطاب فيه على سبيل المجاز، ولم يكن يراد به الأصل في الحقيقة، ومنه قوله تعالى: ﴿وَأَشْرِبُوا فِي قُلُوبِهِمُ ٱلمِجْلَ لِللهِ اللهِ أراد: حُبَّ العجل؛ لأنه لو أراد حمل الكلام على حقيقته لكان العجل يكون في بطونهم لا في قلوبهم؛ لأن الأعيان إنما تنتقل إلى البطن لا إلى

وقال ابن الجوزي (ت:٩٩٠): «التأويل: العدولُ عن ظاهر اللفظِ إلى معنى لا يقتضيه؛ لدليل عليه»(٢).

### \* مثال لأثر هذا المصطلح في حمل كلام الله أو رسوله عليه:

إِنَّ من العجيبِ أَن يُجعَلَ هذا المصطلحُ المتأخِّرُ أَصلاً يُعتمدُ في تفسير القرآن وشرح السنة، ولقد حصلَ بسبِه انحراف كبيرٌ في ذلك.

<sup>(</sup>١) نزهة الأعين النواظر في علم الوجوه والنظائر (ص:٢١٧).

<sup>(</sup>٢) نزهة الأعين النواظر في علم الوجوه والنظائر (ص:٢١٦).

ومن أمثلة ذلك ما وقع من شرح حديثِ النَّبِيِّ ﷺ في دعائه لابن عمِّه عبدِ اللهِ بن العبَّاسِ: «اللهمَّ فقُّهُ في الدِّينِ، وعلَّمْهُ التَّأْويلَ».

قال ابن الجوزي (ت:٥٩٧): "قوله: وعَلَّمْهُ التَّأُويلَ: فيه قولان:

أحدهما: أنه التفسير.

والثاني: أن التَّأويل: نقل الظَّاهر عن وضعه الأصلي إلى ما يحتاج في إثباته إلى دليل لولاه ما ترك ظاهر اللفظ، فهو من آل الشيء إلى كذا أي صار إليه»(١).

وقال ابن الأثيرِ (ت:٦٠٦): (وفي حديث ابن عباس اللهم فقهه في الدين وعلمه التأويل»: هو من آل الشيء يؤول إلى كذا؛ أي: رجع وصار إليه.

والمراد بالتأويل: نقل ظاهر اللفظ عن وضعه الأصلي إلى ما يحتاج إلى دليل لولاه ما ترك ظاهر اللفظ، ومنه حديث عائشة في دكان النبي على يكثر أن يقول في ركوعه وسجوده: سبحانك اللهم وبحمدك يتأول القرآن»: تعني أنه مأخوذ من



<sup>(</sup>١) غريب الحديث، لابن الجوزي (١:٣٧).

قوله تعالى: ﴿فَسَيِّعْ بِحَمَّدِ رَبِّكَ وَأَسْتَغْفِرُهُ ۗ [النصر: ٣](١).

ومنه حديث الزهري، قال: «قلت لعروة: ما بال عائشة تُتِمُّ في السَّفر \_ يعني: الصلاة \_ قال: تأوَّلت كما تأوَّل عثمان، أراد بتأويل عثمان: ما روي عنه أنه أتمَّ الصَّلاة بمكة في الحج، وذلك أنه نوى الإقامة بها»(٢).

قكيف يُحمل كلامُ رسولِ اللهِ ﷺ على مصطلحِ حدث بعده بمدة طويلة؟!.

إنَّ مما تقع فيه الغفلةُ أنْ تُحكَّمَ مصطلحات متأخرةً في الظهورِ على ألفاظِ الشرعِ، أو كلام السابقين، فيقع بذلك التحريف أو التخطئةُ للعلماء، وهذا مبحث مهم من مباحث العلم تحتاج إلى تجليةٍ ليس هذا محلُّها، ولعل في هذا المثال غُنْيةً وبياناً عن هذه الفكرةِ، والله الموفق.

#### تنبيه:

من الملاحظ أن صاحب لسان العرب نقل كلام ابن الأثير؛ لأن كتاب ابن الأثير أحد مصادر ابن منظور، فلا

<sup>(</sup>٢) النهاية في غريب الحديث والأثر (١:٨٠ ـ ٨١).



 <sup>(</sup>١) أين نقل اللفظ عن وضعه الأصلي هنا؟! إنَّ المسألة ظاهرة،
 وهي أنَّه يطبِّق ما أُمرَ به من التسبيح والاستغفار.

يُحتجُّ بهذا أنه وارد في معاجم اللغة، وكذا الحال في تاج العروس، فقد نقله ونقل أقوال غيره، وهذا مما دخل في هذه المعاجم اللغوية، وليس له أصل في لغة العرب<sup>(1)</sup>.

### سبب ظهور هذا المصطلح الحادث:

كان سببُ ظهورِه ـ فيما يبدو ـ نشوءَ القولِ بالمجازِ الذي يقابلُه مصطلحُ الحقيقةِ عند من اعتمدَه.

فحقيقةُ اللَّفظِ: ما وُضِعَ له أصلاً، فالحمارُ: اسمٌ للدَّابَةِ المعروفةِ، إذ لا ينصرفُ الذِّهنُ إلى غيرِه عند إطلاقِ هذا اللَّفظِ.

ومجازُ اللَّفظِ: ما أُريدَ به غير المعنى الموضوعِ له في أصل اللَّغةِ، كإطلاقِ الحمارِ على الرَّجلِ البليدِ.

والتَّأويلُ بالاصطلاحِ الحادثِ: صرفُ اللَّفظِ عن ظاهرِه إلى معنى مرجوحِ لقرينةِ تدلُّ عليه.

ومن ثَمَّ، فإنَّ كلَّ استعمالِ للمجازِ تأويلٌ، لأنه يتركُ ما يدلُّ عليه ظاهرُ اللَّفظ إلى ما يسمِّيهِ مجازاً.

قال ابن حزم (ت:٥٦): «... فقد بان بما ذكرنا: أنَّ



<sup>(</sup>١) ينظر نقلهما في مادة (أول) من كتابيهما.

نقل الأمر عن الوجوب، والفور إلى النَّدب والتراخي = هو باب واحد مع نقل اللفظ عما يقتضيه ظاهره إلى معنى آخر، وهذا الباب يسمى في الكلام وفي الشعر الاستعارة والمحاز، ومنه قوله تعالى: ﴿ ذُقْ إِنَّكَ أَنتَ الْمَزِينُ الْكَيْرِيمُ ﴾ [الدخان: ٤٩]، ومثل هذا كثير»(١).

والمجازُ هو آلةُ المُؤوِّلِ التي يستخدِمها لصرفِ اللَّفظِ عن ظاهرِه إلى باطنِ لا يدلُّ عليه اللَّفظُ في سياقِه.

وهنا تعلمُ أنَّ مصطلحَ التَّأويلِ الحادِثِ ومصطلحَ السَّاويلِ الحادِثِ ومصطلحَ المجازِ لا يكادانِ ينفكَّانِ.

# هل هناك فرق بين التفسير والتأويل؟

كان من آثار هذا المصطلح الحادث أن طلب بعض العلماء فروقاً بين التفسير والتأويل، وليس المقصود هنا استقصاء هذه الفروق التي ذكروها، ولكن سأذكر بعضها ليتبين مدى تأثير المصطلح الحادث على الفرق بين هذين المصطلحين.

قال الشريف الجرجاني (ت:٨١٦)(٢) في شرح مقدمة

<sup>(</sup>٢) هو علي بن محمد بن علي، المعروف بالشريف الجرجاني، صاحب كتاب التعريفات.



<sup>(</sup>١) الإحكام في أصول الأحكام (٣٨٦:٣).

الكشاف: «التفسير: علم يُبحث فيه عن أحوالِ كلامِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ من حيثُ دلالتُه على مراده، وينقسم:

إلى تفسير، وهو ما لا يدرك إلَّا بالنقل؛ كأسباب النُّزول والقصص، فهو ما يتعلق بالرواية.

وإلى تأويل، وهو ما يمكن إدراكه بالقواعد العربية، وهو ما يتعلق بالدراية.

فالقول في الأول بلا نقل خطأً، وكذا القول في الثاني بمجرد التشهي، وإنْ أصابَ فيهما.

وأما استنباطُ المعاني على قوانين اللغةِ، فمِمَّا يُعَدُّ فَضْلاً وكمالاً»(١).

قال صديق حسن خان (ت:١٣٠٧): «واختلف في التفسير والتأويل فقال أبو عبيد وطائفة: هما بمعنى وقد أنكر ذلك قوم (٢).

<sup>(</sup>١) الكشاف مع حاشية للجرجاني وابن المنير (١٥:١).

<sup>(</sup>٢) هذا الإنكار باطل؛ لأنه قد ثبت عن العلماء المتقدمين من مفسري السلف واللغويين، وهم الحجة في إثبات مثل هذا، فكيف ينكره هؤلاء القوم؟!.

ومن أين سيأخذون معاني الألفاظِ إن لم يأخذوها من هؤلاء؟!.

وقال الراغب: التفسير أعم من التأويل، وأكثر استعماله في الألفاظ ومفرداتها، وأكثر استعمال التأويل في المعاني والجمل، وأكثر ما يستعمل في الكتب الإلهية.

وقال غيره: التفسير: بيان لفظ لا يحتمل إلا وجهاً واحداً، والتأويل: توجيهُ لفظ متوجهِ إلى معان مختلفة إلى واحد منهما بما ظهر من الأدلة.

وقال الماتريدي: التفسير: القطعُ على أن المرادَ من اللفظ هذا، والشهادةُ على الله عنى باللَّفظِ هذا، والتأويل: ترجيح أحد المحتملات بدون القطع والشهادة.

وقال أبو طالب الثعلبي: التفسير: بيانُ وضعِ اللفظِ إمَّا حقيقة أو مجازاً، والتأويلُ: تفسيرُ باطنِ اللَّفظِ، مأخوذ من الأولِ، وهو الرجوعُ لعاقبةِ الأمرِ، فالتأويلُ: إخبارٌ عن حقيقةِ المرادِ، والتفسيرُ إخبارٌ عن دليلِ المرادِ؛ مثاله: قوله ﷺ: ﴿إِنَّ رَبِّكَ لَمِالِمِ النَّحِدِ، مفعالٌ منه، وتأويله: التحذير من التهاون بأمر الله ﷺ.

وقال الأصبهاني: التفسير: كَشْفُ معاني القرآنِ، وبيانُ المرادِ أعمُّ من أن يكونَ بحسبِ اللفظِ أو بحسبِ المعنى، والتفسير: إما أن يُستعملَ في غريب الألفاظ أو في وجيزِ يتبيَّنُ بشرحِه، وإمَّا



في كلام متضمِّن لقصة لا يمكنُ تصويرُه إلا بمعرفتها، وأما التأويل فإنه يستعمل مرة عاماً، ومرة خاصاً؛ نحو: الكفرِ المستعملِ تارةً في الجحودِ المطلق، وتارة في جحودِ الباري خاصةً، وإما في لفظ مشتركِ بين معانِ مختلفةٍ.

وقيل: يتعلق التفسير بالرواية، والتأويل بالدراية.

وقال أبو نصر القشيري: التفسير: مقصور على السماع والاتباع. والاستنباط فيما يتعلق بالتأويل.

وقال قوم: ما وقع مبيّناً في كتاب الله تعالى وسنة رسوله على يسمى تفسيراً، وليس لأحد أن يتعرض إليه باجتهاد، بل يُحمل على المعنى الذي ورد، فلا يتعدّاه. والتأويل: ما استنبطه العلماءُ العالمون بمعنى الخطاب، الماهرون في آلات العلوم.

وقال قوم ـ منهم البغوي والكواشي ـ: هو صرف الآية إلى معنى موافق لما قبلها وبعدها، تحتملُه الآية، غيرِ مخالف للكتابِ والسنةِ، من طريقِ الاستنباطِ. انتهى.

ولعله هو الصواب. هذا خلاصة ما ذكره أبو الخير في مقدمة علم التفسير)(١).



<sup>(</sup>١) أبجد العلوم للقنوجي (١٤١: ١٤٢).

وقال الآلوسي (ت:١٢٧٠): «وعندي أنه إن كان المراد الفرق بينهما بحسب العرف، فكل الأقوال فيه ما سمعتها وما لم تسمعها مخالفة للعرف اليوم، إذ قد تعارف من غير نكير (١) أن التأويل: إشارة قدسية، ومعارف سبحانية تنكشف من سُجُفِ العباراتِ للسالكين، وتنهلُ من سُجُفِ الغيبِ على قلوب العارفين، والتفسيرُ غيرُ ذلك (٢).

وإن كان المراد الفرق بينهما: بحسب ما يدل عليه اللفظ مطابقة، فلا أظنك في مرية من رد هذه الأقوال.

أو بوجه ما، فلا أراك ترضى إلا أن في كل كشف إرجاعاً، وفي كل إرجاع كشفاً فافهم»(٣).

وهذه النقول تدلُّ على وجود إشكال عند هؤلاء العلَماء في الفرق بين التفسير والتأويل، والذي يظهر عليها كلها أنها تخصيصاتٌ لا دليل عليها، وتفريقات لا يستقيم



<sup>(</sup>۱) هذا من غرائب الآلوسي عفا الله عنه ـ فمن أين له أنه قد تعورف على هذا من غير نكير؟!.

<sup>(</sup>٢) كأنه يجعل التأويل الإشارات التي يفسر بها المتصوفة كلام الله سبحانه، وهذا غير سديد، وليس عليه دليلٌ أنه هو التأويل لا من نقل ولا عقل.

<sup>(</sup>٣) روح المعاني (١:٥).

لها وجه، فكلُّ واحدٍ منهم يرى ما لا يراه الآخر، وتراهم لم يثبتوا على قولٍ سوى وجود الفرق، ثمَّ اختلفوا في بيانه.

#### وتحقيق الأمر في ذلك كما يأتي:

بعد أن تبيَّنَ أنَّ التفسيرَ يتعلَّقُ ببيانِ المعنى، وأنَّ التَّاويلَ له مفهومانِ صحيحانِ: أحدُهما يوافقُ معنى التَّفسيرِ، والآخر يرادُ به ما تؤول [أي: ترجع] إليه حقيقةُ الشيء؛ أي: كيف تكونُ، فإنَّ ملاك القولِ في ذلكَ أن يُقالَ:

إنَّ لهذه الفروق احتمالين:

الاحتمال الأول: أن ترجع الفروق إلى أحد هذه المعاني الصحيحة المذكورة في مصطلح التَّأُويلِ.

فإن رجعتْ إلى أحدِ هذه المعاني المذكورةِ، فإنها تُقبَلُ، ولكن لا تكونُ هي حدُّ الفرقِ، بل هي جزءٌ من الفَرقِ لا غير، وهذا يعني أنه قد يكونُ غيرُها صحيحاً؛ لأنها تذكرُ فرقاً آخرَ صحيحاً، وهو مندرجٌ في المعاني المذكورةِ في المرادِ بالتَّفسيرِ والتَّأويل.

ولأضرب لك مثالاً بأحد ما ذُكر من الفروقِ، قال أبو



منصور الماتريدي (ت:٣٣٠): «التفسير: القطعُ على أن المرادَ من اللفظ هذا، والشهادةُ على الله ﷺ أنه عنى باللَّفظِ هذا، والتأويل: ترجيح أحد المحتملات بدون القطع والشهادة».

إذا فسَّرتَ قوله تعالى: ﴿وَٱلْيَوْمِ ٱلْوَعُودِ﴾ [البروج: ٢] بأنه يوم القيامة؛ لإجماع المفسرين على ذلك، وقطعت بهذا المعنى، أليس هذا تأويلاً بمعنى التفسير.

فإذا قلت: معنى قوله: ﴿وَٱلْيَوْمِ ٱلْوَعُودِ﴾ [البروج: ٢]؟ أي اليوم الذي وعد الله عباده بأن يبعثهم فيه، وهو يوم القيامة.

أو قلت: تفسير قوله تعالى...

أو قلت: تأويل قوله تعالى. . .

فالتعبير عن بيان كلام الله بهذه العبارات ـ كما ترى ـ مؤدًّاهُ واحدٌ، ويُفهم منه معنى واحدٌ.

وإذا جنت إلى قوله تعالى: ﴿ فَلَا أَقْتِمُ بِلَكْشِ ﴾ [التكوير: ١٥]، ورأيت أنَّ للمفسرين أقوالاً:

الأول: أنَّ المراد بالخنس: النجوم والكواكب.

والثاني: أنَّ المراد بها بقر الوحش والظباء.

فهذه محتملاتٌ في التفسير، واخترت أنَّ المراد بالخنس النجومُ والكواكبُ، وعللَّت لذلك الاختيار بأمرين:

ا ـ موافقة السياق، حيث ذُكرَ في لحاقِها آيات كونية، والنجوم والكواكب آيات كونية، فالنجوم والكواكب أنسبُ لهذا المعنى اللحاقي من أن تكون بقر الوحش والظباء.

٢ ـ وأنّها أظهر وأشهر للخلق من بقر الوحش والظباء، فلا أحد يخفى عليه معرفة النجوم، وإن خفي عليه معنى الخنوس والجريان والكنوس فيها، أمّا بقر الوحش والظباء فإنّ بعض الناس قد لا يعرفها وكثير منهم لا يعرف أمر خنوسها وجريانها وكنوسها.

فإذا اخترت هذا المحتمل فأنت مؤوِّلٌ عند الماتريدي (ت:٣٣٠) .

لكن هل تسمية هذا الأسلوب \_ وهو ترجيح أحد المحتملات بدون القطع والشهادة \_ تأويلاً = صحيحً؟.

ألست قد فسَّرتَ وبيَّنتَ المعنى المراد، فأنت ـ إذاً ـ باختياركَ هذا المعنى دون غيره لو قلت: تأويل هذه الآية كذا، أو تفسير هذه الآية كذا، لكان الأمر واحداً ولا فرق.



وبهذا يظهر أنك سواءً قطعت أو لم تقطع، فأنت مؤوِّلٌ؛ أي: مفسرٌ، ولا معنى لتخصيص التأويل بأنه ترجيح أحد المحتملات بدون القطع والشهادة على الله أنه عنى باللفظ هذا، والله أعلم.

الاحتمال الثاني: أن لا يرجع شيءٌ من هذه الفروق إلى هذه المعاني الصحيحةِ، ومن ثمَّ، فإنَّه قولٌ غيرُ مقبولٍ؛ لأنَّه مخالفٌ لمصطلح القرآنِ، ومصطلح السَّلفِ واللُّغةِ. ولأنه لا دليلَ عليه من نقل ولا عقل.

وبهذا يكونُ ما وردَ في بيانِ مصطلحِ التَّفسيرِ والتَّأويلِ الله عليه ما يذكرُه الواردِ عن السَّلفِ وأهلِ اللَّغةِ أصلاً يقاسُ عليه ما يذكرُه المتأخِّرُون من فروقٍ.

# مسألة: هل في مصطلح التأويل الحادث حظ من الصّحة في تطبيقه على بعض الأمثلة؟

إنَّه إذا عُلِمَ أنَّ المتكلِّمَ أراد المعنى الذي يقال: إنَّه خلافُ الظَّاهرِ، فإنَّه إمَّا أن يكونَ من بيانِ كلامِ المتكلِّمِ، فيكونُ من باب التَّفسيرِ، وإمَّا أن يكونَ هو الحقيقةُ التي يؤولُ إليها الكلامُ، فإذا كان ذلك كذلك كان تأويلاً صحيحاً مندرجاً تحت هذين النَّوعينِ، وإن سُمِّيَ بهذا الاسم؛ لأنَّ العبرةَ بصحَّةِ المعنى المذكورِ.

وإذا ظهرَ أنَّ المفسِّرَ أخرجَ الكلامَ عن مرادِ اللهِ ورسولِه ﷺ، كان ذلك تحريفاً، وإن سُمِّيَ تأويلاً، لأنَّ النَّظرَ هنا إلى خطأ المعنى المذكورِ، فيكونُ من التَّفسيرِ الباطل.

قال شيخُ الإسلامِ ابن تيميَّة (ت:٧٧٨): ﴿ وَأَمَّا التَّأُويلُ ﴾ بمعنى: صرف اللَّفظِ عن مفهومِه إلى غير مفهومِه، فهذا لم يكن هو المرادُ بلفظِ التَّأُويلِ في كلامِ السَّلفِ، اللَّهمَّ إلا أنه إذا عُلِمَ أنَّ المتكلِّمَ أرادَ المعنى الذي يقال أنَّه خلافُ الظَّاهرِ ، جعلوه من التَّأويلِ الذي هو التَّفسيرُ ؛ لكونه تفسيراً للكلامِ وبياناً لمرادِ المتكلِّم به ، أو جعلوه من النَّوعِ الآخرِ الذي هو الحقيقةُ الثَّابتةُ في نفسِ الأمرِ التي استأثرَ اللهُ بعِلْمِهَا ؛ لكونِه مندرجاً في ذلك ، لا لكونِه مخالفاً للظَّاهرِ .

وكان السَّلفُ ينكرونَ التَّأويلاتِ التي تُخْرِجُ الكلامَ عن مرادِ اللهِ ورسولِه التي هي من نوعِ تحريفِ الكلمِ عن مواضعِه، فكانوا ينكرونَ التَّأويلَ الباطل الذي هو التَّفسيرُ الباطلُ، كما نُنْكِرُ قولَ من فسَّرَ كلامَ المتكلِّمِ بخلافِ مرادِهِ (١).



<sup>(</sup>١) الصَّفديَّة (٢٩١:١).

#### ولأضرب لك مثالاً يتضح به هذا المقال:

في المراد بالشاهد في قوله تعالى: ﴿قُلْ أَرَءَيْتُمْ إِن كَانَ مِنْ عِندِ اللَّهِ وَكُفَرْتُمْ بِدِ وَشَهِدَ شَاهِدُ مِّنْ بَنِيَ إِسْرَهِ بِلَ عَلَى مِثْلِدِ مِنْ عِندِ اللَّهِ وَكُفَرْتُمْ بِدِ وَشَهِدَ شَاهِدُ مِّنْ بَنِيَ إِسْرَهِ بِلَ عَلَى مِثْلِدِ مَنَا مَنَ وَأَسْتَكُمْرَتُمْ إِنَّ اللَّهَ لَا يَهْدِى الْقَوْمَ الظّللِمِينَ ﴾ [الاحقاف: ١٠]، قولان عن السلف:

الأول: أنَّ الشاهد عبد الله بن سلام، وهو الوارد عن سعد بن أبي وقاص (ت:٥٥)، وعبد الله بن سلام (ت:٢٤)، وابن عباس (ت:٢٨)، ويوسف بن عبد الله بن سلام، ومجاهد (ت:١٠٤)، والضحاك (ت:٥٠٥)، وقتادة (ت:١١٧)، وابن زيد (ت:١٨٢).

الثاني: أنَّ الشاهد موسى ﷺ، وهذا قول مسروق بن الأجدع (نحو: ٦٣) والشَّعبي (ت:١٠٣)، واحتجًا بأنَّ السورة مكيَّة، وشأن عبد الله بن سلام (ت:٤٣) كان بالمدينة، وإنما هي مُحَاجَّةٌ لرسول الله ﷺ على قومه.

وإذا تأمَّلت هذا الخلاف وجدتَ أنَّ قول مسروقِ (ت: نحو: ١٣) والشعبي (ت: ١٠٣) أنسب للسياق، وهو الأولى لأنه يجعل الآية مكيةً في سورة مكيةٍ، ولا يُخرَجُ عن هذا إلا بدليل، وهذا يجعلك تميل إلى هذا القول. لكن يصرفك عنه أنَّ قول الجمهورِ على خلافِه، وفيهم ثلاثة من

الصحابة، وهم أعلم بتأويل معاني القرآن، وفيمَ نزل، فتختار هذا القولَ لهذه العلَّةِ، وهذا ما فعله ابن جرير الطبري (ت:٣١٠) عند هذا الاختلاف، فقال:

والصواب من القول في ذلك عندنا: أن الذي قاله مسروق في تأويل ذلك أشبه بظاهر التنزيل؛ لأن قوله: ﴿ فُلَ اللّهِ عَلَيْ اللّهِ وَكُفَرْتُم بِهِ وَشَهِدَ شَاهِدٌ مِن بَنِ عَندِ اللّهِ وَكُفَرْتُم بِهِ وَشَهِدَ شَاهِدٌ مِن بَنِ اللّهِ اللّهَ وَكُفَرْتُم بِهِ وَشَهِدَ شَاهِدٌ مِن بَنِ الله الله على ذكره مشركي قريش، واحتجاجاً عليهم لنبيه، وهذه الآية نظيرة سائر الآيات قبلها، ولم يجر لأهل الكتاب ولا لليهود قبل ذكر، فتوجه هذه الآية إلى أنها فيهم نزلت، ولا دلً على انصراف الكلام عن قصص الذين تقدم الخبر عنهم معنى.

غير أن الأخبار قد وردت عن جماعة من أصحاب رسول الله بأن ذلك عنى به عبد لله بن سلام، وعليه أكثر أهل التأويل، وهم كانوا أعلم بمعاني القرآن، والسبب الذي فيه نزل، وما أريد به.

فتأويل الكلام إذ كان ذلك كذلك: وشهد عبد الله بن سلام، وهو الشاهد من بني إسرائيل على مثله، يعني: على مثل القرآن وهو التوراة، وذلك شهادته أن محمداً مكتوب

في التوراة أنه نبي تجده اليهود مكتوباً عندهم في التوراة كما هو مكتوب في القرآن أنه نبي (١٠).

فإذا رجَّحت هذا وسمَّيته تأويلاً؛ لأنَّك صرفت المعنى عن ظاهر السياق لأجل قرينة أخرى، فإنَّك لم تخرج به عن المعنى الصحيح للآيةِ، وتسمية ذلك تأويلاً لا تُخرجُ هذا المثال عن أن يكون تفسيراً.

#### مثال آخر:

وقال: ﴿وقَوَدُونَ وَمَهُو نَاضِرَهُ ۗ إِلَى رَبِّهَا نَاظِرَهُ ﴾ [القيامة: ٢٢ ـ ٢٣]، يقول: تَنْظُرُ في رزقِها وما يأتيها من الله؛ كما يقولُ الرجلُ: ما أنظرُ إلا إليك.

<sup>(</sup>۲) معاني القرآن (۲:۸۵۵)، وينظر (۱:۲۲۳، ۳۳۰، ۳۳۳).



<sup>(</sup>١) تفسير الطبري، ط: الحلبي (١٢:٢٦).

ولو كان نَظَرَ البصرِ كما يقول بعضُ النَّاسِ، كانَ في الآية التي بعدها بيانُ ذلكَ، ألا ترى أنَّه قالَ: ﴿ وَثُجُوهٌ يَوْمَيْنِ اللَّهِ قَالَ: ﴿ وَثُجُوهٌ يَوْمَيْنِ اللَّهِ اللَّهِ قَالَ: ﴿ وَثُجُوهٌ يَوْمَيْنِ اللَّهِ قَالَ: ﴿ وَثُجُوهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ قَالَ: عَلَى اللَّهُ اللَّهُ وَلا تَرَى .

وقولُه ﴿ تَلْنُ أَن يُعْمَلَ بِهَا فَافِرَةٌ ﴾ [النبامة: ٢٥] يدلُّ الظَّنُّ ها هنا على أنَّ النظرَ ثَمَّ: الثقةُ باللهِ وحُسْنُ اليقينِ، ولا يدلُّ على ما قالوا. وكيف يكونُ ذلك، والله يقولُ: ﴿ لَا تُدْرِكُهُ ٱلْأَبْعَهَدُو وَهُوَ يُدْرِكُ ٱلْأَبْعَهَدُ ﴾ [الانعام: ١٠٣]) (١).

وهذا المثال من التأويل المذموم الذي هو باسم الانحراف أولى، فتراه صرف اللفظ عن معناه الظاهر، إلى معنى آخر؛ لأجل أنه يعتقد أنَّ الله لا يُرى يوم القيامة، وهذا الاعتقاد باطلٌ، لذا فإنَّ التأويل الذي ذكره الأخفش (ت:٢١٥) سيكون باطلاً، وهذا التأويل المنحرف مما لا يوافق عليه؛ لأنَّ فيه سلباً لمعاني القرآن، وإخراجاً لها عن ظاهرها بلا حجَّةٍ.

وقد ردَّ الأزهـريُّ (ت:٣٧٠) ما فـــَّــرَ بــه الأخـفـشُ (ت:٢١٥)، فقال: (ومنْ قالَ: إنَّ معنى قولِه: ﴿إِلَىٰ رَبِّهَا نَاظِرَةٌ ﴾



<sup>(</sup>١) معانى القرآن (٣٣٠:١).

النيامة: ٢٣]؛ بمعنى: مُنْتَظِرَة، فقد أَخطأ؛ لأنَّ العربَ لا تقولُ: نَظَرْتُهُ، إنما تقولُ: نَظَرْتُهُ فلاناً؛ أي: انْتَظَرْتُهُ، ومنه قولُ الحطيئةِ (١٠):

وَقَدْ نَظَرْتُكُمْ أَبْنَاءَ صَادِرَةٍ لِلْوِرْدِطَالَ بِهَاحُوزِي وَتَنْسَاسِي

فإذا قلت: نَظَرْتُ إليه، لمْ يكنْ إلَّا بالعينِ. وإذا قلت: نَظَرْتُ في الأمرِ، احتملَ أنْ يكونَ تَفَكُّراً وَتَدَبُّراً بالقلب)(٢).

### هل للتأويل بالمصطلح الحادث حدٌّ يقف عنده؟

التَّأويل بالمصطلح الحادث لاحدً له؛ لأنَّ معتمدَه العقلُ، والعقولُ تختلفُ في مذاهبِها، وطريقتِها في فهم نصوصِ الشَّرعِ، فما لم يكن سائغاً تأويلُه عند قومٍ، هو عند غيرهم صالحٌ لأن يؤوَّل؛ لأنه جارٍ على القواعدِ العقليةِ التي سارَ عليها ذلك المؤوِّلُ الذي رفضَ التَّأويلَ في هذا الموضعِ، ولا تكادُ تجدُ ضابطاً يبيِّنُ سببَ الرَّفضِ، سوى احتمالاتِ لا تقومُ على علم، ومن أمثلةِ ذلك:

تحدَّث ابن عطيَّةَ (ت:٥٤٢) عن الميزان في قوله تعالى:



<sup>(</sup>۱) البيت في ديوانه (ص:٤٦).

<sup>(</sup>٢) تهذيب اللغة (٢٤:١٤).

﴿وَالْوَزْنُ يَوْمَهِذِ ٱلْحَقَّ فَسَ ثَقَلَتَ مَوَزِيثُهُ فَأَوْلَتَهِكَ هُمُ الْمُقْلِحُونَ﴾ [الاعراف: ٨]، وذكر مذهبين في المرادِ بالميزانِ:

الأوَّلُ أنه مجازٌ استعيرَ به اللَّفظُ للعدلِ.

والثاني: أنه ميزانٌ حقيقيٌ له كفتانِ، كما هو معروفٌ من موازين الناسِ، وأنه توزنُ به الأعمالُ.

ثمَّ رجَّحَ القول الثاني، فقال: ﴿وهذا القولُ أَصتُّ من الأوَّلِ من ثلاثِ جهاتٍ:

أوَّلُها: أنَّ ظواهر كتاب الله وَ لله تقتضيه، وحديث الرسول عليه الصلاة والسلام ينطق به، ومن ذلك قوله لبعض الصَّحابة \_ وقد قال له: يا رسول الله، أين أجدك في يوم القيامة؟ \_ فقال: اطلبني عند الحوض، فإن لم تجدني، فعند الميزان.

ولو لم يكن الميزانُ مرئيًا محسوساً لما أحاله رسولُ الله على الطلبِ عنده.

وجهة أخرى: أنَّ النَّظَرَ في الميزانِ والوزنِ والثُّقَلِ والخِفَّةِ المقترناتِ بالحسابِ لا يفسدُ شيءٌ منه، ولا تختلُ صِحَّتُهُ. وإذا كانَ الأمرُ كذلك، فَلِمَ نخرجُ من حقيقةِ الأمرِ إلى مجازِه دون علَّةٍ؟. وجهة ثالثة: وهي أنَّ القولَ في الميزانِ هو من عقائدِ الشَّرِعِ الذي لم يُعرف إلَّا سَمْعاً، وإن فتحنا فيه باب المجازِ غَمَرَتْنَا أقوالُ الملحدة والزَّنادقةِ في أنَّ الميزانَ والسِّراطَ والجنَّة والنَّار والحشر ونحو ذلك إنما هي ألفاظٌ يرادُ بها غيرُ الظَّاهر.

قال القاضي أبو محمد كَثَلَثهُ: فينبغي أن يُجرى في هذه الألفاظِ إلى حملها على حقائقها... الأنا.

وهذا الذي حَذِرَ منه ابن عطيَّة (ت:٤١٥) قد وقع، وقِدِ اعتمدَ بعضُ الفلاسفةِ الذينَ عاشوا في ظلِّ الإسلامِ على مبدئه في التَّأويلِ، وليسَ له أن يقولَ: هذه الأمورُ إنما تُعلمُ من جهةِ السَّمعِ فقط؛ لأنَّ من يؤوِّلُ نصوص المعادِ يمكنُ أن يقولَ: للعقلِ فيها مدخلٌ. وبهذا تضطربُ الأمورُ ولا يسلمُ في الشَّريعةِ بابُ؛ لأنَّه يمكنُ أن يُحملَ على المجازِ العقليِّ.

وقد اعتمدَ على مبدأ التَّأويلِ الفاسدِ فيلسوفٌ من الفلاسفةِ الذين عاشوا في ظلِّ الإسلامِ، وهو الفيلسوفُ ابن رُشدِ الحفيد، فقد ذكرَ في كتابه «فصل المقال فيما بين

<sup>(</sup>١) المحرر الوجيز، ط: قطر (٤٣٢:٥ ـ ٤٣٣).



الحكمة والشريعة من الاتصال» أنَّ الشَّريعة على ثلاثةِ أقسام:

ظاهرٌ لا يجوزُ تأويله. . .

وظاهرٌ يجبُ على أهلِ البرهانِ تأويلُه، وحملهم إياه على ظاهره كفرٌ، وتأويل غير أهل البرهانِ له، وإخراجه عن ظاهره كفرٌ في حقِّهم أو بدعة، ومن هذا الصِّنفِ آيةُ الاستواء وحديث النُّزول...

والصِّنف النَّالث من الشَّرع متردِدٌ بين هذين الصنفين، يقع فيه شك، فيلحقُه قومٌ ممن يتعاطى النظر بالظاهر الذي لا يجوزُ تأويله، ويلحقه آخرونَ بالباطنِ الذي لا يجوزُ حمله على الظاهر(1).

ثمَّ قال: «فإن قيل: فإذا تبين أن الشَّرع في هذا على ثلاث مراتب، فمن أي المراتبِ الثلاثِ هو عندكم ما جاء في صفات المعاد وأحواله؟.

فنقول: إنَّ هذه المسألة الأمر فيها بيِّن أنها من الصِّنفِ المختلَفِ فيه، وذلك أنَّا نرى قوماً ينسبون أنفسهم

<sup>(</sup>۱) ينظر: فصل المقال فيما بين الشريعة والحكمة من الاتصال، لابن رشد (ص:۲۷ ـ ۲۸).



إلى البرهان يقولون: إنَّ الواجبَ حملُها على ظاهرِها، إذ كان ليس هناك برهان يؤدي إلى استحالة الظَّاهر فيها، وهذه طريقة الأشعريّة.

وقوم آخرون ممن يتعاطون البرهان (۱) يتأوّلونها، وهؤلاء يختلفون في تأويلها اختلافاً كثيراً، وفي هذا الصّنف أبو حامد (۲) معدودٌ هو وكثيرٌ من المتصوّفة (۳).

وهنا ترى أنَّ الفيلسوف اعتمد التَّأويلَ، فما الذي يدلُّ على خطئه لو كانَ العقلُ المجرَّدُ هو المعتمدُ في ذلكَ؟!.

لقد استطالَ هذا الفيلسوف وغيرُه على نصوصِ الوحي، وأدخلوا كثيراً من نصوصِه في باب التَّاويلِ الفاسدِ، اعتماداً على هذا المصطلحِ الحادثِ، ولم يقدرُ من سلكَ سبيلَ التَّاويلِ أن يتصدَّى لهم، بل كانَ مُنتقصاً عندهم إذا أرادَ ردَّهم عنه؛ لأنَّ الفيلسوف يرى أنَّه سلكَ سبيلاً هم سلكوها، وليست حكراً عليهم، بل هي مُشَاعٌ لجميعِ العقولِ، وانظر مصداق ذلك في كتاب الفيلسوفِ ابن رشدٍ



<sup>(</sup>١) يقصدُ بالبرهان: الطرق الفلسفيَّةِ التي يعتمدُها.

<sup>(</sup>٢) هو الغزالي.

<sup>(</sup>٣) فصل المقال (ص: ٢٨).

الآنفِ الذِّكرِ، فقد استطالَ على الأشاعرةِ، واستخدم مبدأ التأويل الذي يستخدمونه (١).

وإذا أردت أن تعرف أنَّه لا حدَّ لأوجه التَّأويلِ التي يذكرُها المؤوِّلونَ، فانظرْ في كتابِ «مجازات القرآنِ» للشَّريفِ الرَّضيِّ الرَّافضيِّ المعتزليِّ، فإنَّك ستجدُ في الكتابِ تطبيقاتِ متأوِّلٍ يستخدمُ المجازَ مطيَّةً له في تحريفِ النُّصوص.

#### تفسير آية التأويل من سورة آل عمران:

إن من أشهر ما وقع فيه الانحراف بسبب مفهوم التأويل هذا، تفسيرُ آيةِ آل عمران، وهي قوله تعالى: ﴿هُوَ التَّاويلِ هذا، تفسيرُ آيةِ آل عمران، وهي قوله تعالى: ﴿هُوَ الَّذِينَ أَنُلُ عَلَيْكَ الْكِئْكِ مِنْهُ مَايَكُ مُخَكَنَتُ هُنَّ أَمُ الْكِئْكِ وَأَخُرُ مُتَشَيّهِ اللَّهُ فَأَلَا اللَّهِ اللَّهُ الْجَنْلَةِ مُنَّ الْجَنَاةِ اللَّهِ الله وَالرَّسِحُونَ فِي الْمِيلِ الله وَاللَّهِ الله وَالرَّسِحُونَ فِي الله الله وَالرَّسِحُونَ فِي اللهِ الله وَالله الله وَالله الله وَالله وَالله وَالله وَالله وَاللَّهِ الله وَاللَّهُ وَالرَّسِحُونَ فِي اللهِ الله وَالله وَالله وَالله وَاللَّهُ وَالرَّسِحُونَ فِي الله وَاللَّهِ وَالرَّسِحُونَ فِي الله وَاللَّهُ وَالرَّسِحُونَ فِي الله وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللّهُ وَاللَّهُ وَالللَّهُ وَاللَّهُ وَاللّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللّهُ وَلّهُ وَاللّهُ وَاللّه

<sup>(</sup>۱) ينظر في هذا الموضوع: موقف ابن تيمية من الأشاعرة، للدكتور: عبد الرحمن بن صالح المحمود (۸۹۲:۲ م ۹۲۳)، فقد تكلَّم عنه تحت عنوان: (تسلط الفلاسفة والباطنية على المتكلمين).



وقد تتبَّعت كلامَ شيخِ الإسلامِ ابن تيميَّةَ (ت:٧٢٨) في هذه الآيةِ، وتخلَّصَ عندي منه ما يأتي:

١ ـ أنَّ الآية نزلت بسببِ النَّصارى الذين احتجُوا بألفاظِ توهم الجمع، مثل (نحن)، (إنَّا)، واستدلُّوا بها على صحَّةِ التَّليثِ الذي يدينون به، وأنهم داخلون في من يتبعون ما تشابه منه.

قال شيخ الإسلام (ت:٧٧٨): «والمقصودُ هنا بيانُ بطلانِ احتجاجِ النَّصارى، وأنَّه ليس لهم في ظاهرِ القرآنِ ولا باطنِهِ حجَّةٌ ، كما ليس لهم حجَّةٌ في سائرِ كتبِ اللهِ، وإنَّما تمسَّكوا بآياتٍ متشابهاتٍ، وتركوا المُحْكَمَ كما أخبر اللهُ عنهم بقوله: ﴿هُو الَّذِينَ أَنْلَ عَلَيْكَ الْكِتنَبَ مِنْهُ اللَّيْتُ أَنْلَ عَلَيْكَ الْكِتنَبَ مِنْهُ اللَّيْتَ أَنْلَ عَلَيْكَ الْكِتنَبَ مِنْهُ اللَّيْتَ أَنْلَ عَلَيْكَ الْكِتنَبَ مِنْهُ اللَّيْتَ فَي اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ عَلَيْكَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهِ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللِهُ الللَّهُ اللَّهُ الللِهُ الللَّهُ اللَّهُ اللللِّهُ الللْهُ ا

٢ ـ أنَّ لفظَ التَّاويل في الآيةِ يحتملُ وجهينِ
 صحيحين، كلاهما حقَّ، وهما واردانِ عن السَّلفِ.

الأوَّل: أنَّ التَّأويلَ بمعنى التَّفسيرِ، وبهذا يكونُ



<sup>(</sup>١) دقائق التَّفسير (٣٢٩:١).

الراسخونَ يعلمونَ تأويلَ القرآنِ؛ أي: تفسيره، ويكونُ الوقفُ على هذا القولِ على قوله تعالى: ﴿وَالرَّسِحُونَ فِي الْمِلْمِ الْمَالِي الْمُولِدُ اللهِ الْمُلْمِ اللهِ اللهِ عاطفةً.

النَّاني: أنَّ التَّأويلَ بمعنى ما تؤول إليه حقيقةُ الأشياءِ مما استأثرَ اللهُ بعلمِه، من كيفيَّاتٍ ووقت وقوع، مما أخبر عنه اللهُ في كتابِه من أخبار القيامة وأشراطِها، أو غيرِها من المغيَّبات.

ويكونُ الوقفُ على هذا القولِ على لفظ الجلالةِ من قوله: ﴿ وَمَا يَسْلَمُ تَأْوِيلُهُۥ إِلَّا ٱللَّهُ ﴾، وتكونُ الواو مستأنفةً ؛

والصَّوابُ أن يكونَ على قوله تعالى: ﴿وَٱلنَّسِخُونَ فِي ٱلْمِلْدِ﴾ وقف معانقة، بحيثُ إذا وقف على الأول، لم يُوقف على الثاني، ويكونُ لكل وقفِ معنى يغايرُ الآخرَ، وهذا الوقف يشتملُ على القولين الواردين عن السلف بلا ترجيح بينها.

<sup>(</sup>۱) إذا عَلِمْتَ صحَّةَ هذا الوجه التَّفسيريَّ، ظهرَ لك خطأ جعلِ الوقف على لفظِ الجلالةِ من الوقف اللازم، الذي عرَّفه واضعُه «السَّجاونديُّ» بقوله: «فاللازم من الوقوف: ما لو وُصِلَ طرفاه غيَّرَ المرام وشنَّعَ معنى الكلام». علل الوقوف (٢٠٢١)، وعلى هذا سارت جلُّ المصاحف التي اعتمدت وقوفه، سوى مصحف المدينة النَّبويَّةِ الذي جعل علامة الوقف الأولى (قلى)، وفيها ترجيحٌ للمعنى الثاني على الأوَّل، لكن ليس فيها ردُّ للمعنى الأوَّلِ كما يُفهَمُ من الوقف اللازم.

#### أي أنَّ جملةً: ﴿ وَالزَّسِحُونَ فِي ٱلْمِلْمِ ﴾ جملةٌ مستأنفةٌ (١٠).

قال شيخ الإسلام (ت:٧٢٨): «وأما لفظ التّأويل في التنزيل فمعناه الحقيقة التي يؤول إليها الخطاب وهي نفس الحقائق التي أخبر الله عنها فتأويل ما أخبر به عن اليوم الآخر هو نفس ما يكون في اليوم الآخر وتأويل ما أخبر به عن نفسه هو نفسه المقدسة الموصوفة بصفاته العلية وهذا التأويل هو الذي لا يعلمه إلا الله ولهذا كان السلف يقولون: الاستواء معلوم والكيف مجهول فيثبتون العلم بالاستواء وهو التأويل الذي بمعنى التفسير وهو معرفة المراد بالكلام حتى يتدبر ويعقل ويفقهه ويقولون: الكيف مجهول وهو التأويل الذي انفرد الله بعلمه وهو الحقيقة التي معلمها إلا هوه (٢).

٣ ـ أنه قد وقع من بعض المتأخّرينَ حملُ التّأويل
 على الاصطلاح الحادث، وهو صرف اللّفظِ عن الاحتمالِ



<sup>(</sup>۱) ينظر في هذين الوجهين وما يترتَّبُ عليهما من الوقف والإعراب: دقائق التَّفسير (۲۰۹۱ ـ ۳۲۹)، ودرء تعارض العقل والنقل (۲۰۵۱ ـ ۲۰۰۱)، والصفدية (۲۹۱:۱)، وتفسير سورة الإخلاص (ص:۱۸۲ ـ ۱۹۲).

<sup>(</sup>٢) درء تعارض العقل والنقل (٥: ٣٨٢).

الرَّاجِعِ إلى الاحتمالِ المرجوعِ لدليلِ يقترنُ بذلك، وتسميةُ هذا وحده تأويلاً هو من اصطلاحِ طائفةٍ من المتأخّرين من الفقهاء والمتكلِّمين وغيرهم.

وقد نشأ عن ذلك أن يعتقدوا أنَّ لهذه الآيات والأحاديث معاني تخالفُ مدلولَها المفهومَ منها، وانقسموا إلى فريقين:

الأول: من أجازَ تأويلها، بل أوجبه في بعضِ الأحيانِ؛ لاعتقادِه أنَّ ظاهرَها يفيدُ معنى لا يصحُّ.

الثاني: من قال إنَّ ذلك المعنى المراد لا يعلمه إلَّ اللهُ، لا يعلمه الْمَلَكُ الَّذِي نزلَ بالقرآنِ، ولا يعلمه محمَّدٌ ﷺ، ولا غيرُه من الأنبياء، ولا يعلمُه الصَّحابةُ الَّذِين نزلَ القرآنُ بلسانِهم.

قال شيخ الإسلام (ت:٧٢٨): (... وتجد هؤلاء حاثرين في مثل قوله تعالى: ﴿ تَأْوِيلِهِ ۖ وَمَا يَسْلَمُ تَأْوِيلَهُ وَإِلّا اللّهُ وَالرَّسِحُونَ فِي الْمِلْمِ يَقُولُونَ مَامَنّا بِهِ كُلّ مِنْ عِندِ رَبِّنا وَمَا يَذَكّن إِلّا وَالرَّسِحُونَ فِي الْمِلْمِ يَقُولُونَ مَامَنّا بِهِ كُلّ مِنْ عِندِ رَبِّنا وَمَا يَذَكّن إِلّا أَوْلُوا اللّه المراد بالتّأويلِ وَلَوْلُ النّصوصِ عن مقتضاها.

وطائفةٌ تقولُ: إنَّ الرَّاسخين في العلمِ يعلمون هذا



التأويل، وهؤلاء يجوِّزُون مثل هذه التَّأويلات التي هي تأويلاتُ الجهميَّةِ النُّفاةِ. ومنهم من يوجُبهاتارةً، ويجوِّزُها تارةً. وقد يحرِّمُونها على بعض النَّاس، أو في بعض الأحوالِ لعارضٍ، حتَّى أنَّ الملاحدة من المتفلسفةِ والمتصوِّفةِ وأمثالِهم قد يحرِّمون التَّأويلاتِ، لا لأجل الإيمانِ والتَّصديقِ بمضمونِها، بل لعلمِهم بأنَّه ليس لها قانونَ مستقيمٌ، وفي إظهارِها إفساد الخلقِ، فيرون الإمساكَ عن ذلك مصلحةً، وإن كان حقًّا في نفسِه، وهؤلاء قد يقولون: الرُّسلُ خاطبوا الخلقَ بما لا يدلُّ على الحقِّ لأن مصلحةَ الخلقِ لا تَتِمُّ إلَّا بذلك، بل لا تَتِمُّ إلا بأنْ تَخَيَّلوا لهم في أنفسهم ما ليس موجوداً في الخارج لنوع من المصلحةِ، كما يُخَيَّلُ للنَّاثم والصبِيِّ والقليلِ العقلِ ما لا وجودَ له؛ لنوع من المناسبةِ لما له في ذلك من المصلحةِ.

وطائفة يقولون: هذا التَّأويلُ لا يعلمه إلا الله، ثمَّ من هؤلاء من يقول تُجْرَى على ظواهرِها، ويتكلَّمُ في إبطالِ التَّأويلاتِ بكل طريقٍ. ومن المعلوم أنه إذا كان لها تأويل يخالف ظاهرِه، وما حُمِلَ على ظاهرِه، وما حُمِلَ على ظاهرِه لم يكن له تأويلٌ يخالف ذلك، فضلاً عن أنْ يُقال: يعلمه الله أو غيره. بل مثل هذا التَّأويلِ يقال فيه كما قال



تعالى: ﴿قُلْ أَتُنَيِّعُونَ اللَّهَ بِمَا لَا يَعْلَمُ فِي السَّمَوَاتِ وَلَا فِي اللَّمَوَاتِ وَلَا فِي اللَّرْضِ ﴾ [بونس: ١٨]، فإنَّ ما كان منتفياً لا وجود له، لا يعلمه ثابتاً موجوداً.

وسببُ هذا الاضطرابِ أنَّ لفظَ التَّأويلِ في عرفِ هؤلاءِ المتنازعين ليس معناه معنى التَّأويلِ في التَّنزيلِ، بل ولا في عرفِ المتقدِّمين من مفسري القرآنِ، فإن أولئك كان لفظ التَّأويلِ عندهم بمعنى التَّفسيرِ، ومثل هذا التَّأويلِ يعلمُه من يعلمُ تفسير القرآنِ.

ولهذا لما كان مجاهدٌ إمامَ أهلِ التَّفسيرِ، وكان قد سألَ ابنَ عباسٍ وَ عن تفسيرِ القرآنِ كلَّه وفسَّرَه له = كان يقولُ: إنَّ الرَّاسِخينَ في العلمِ يعلمون التَّأويلَ؛ أي التَّفسيرَ المذكورَ، وهذا هو الذي قصده ابن قتيبة وأمثاله ممن يقولُ إنَّ الرَّاسِخين في العلم يعلمون التَّأويل، ومرادهم به التَّفسير. وهم يثبتون الصفات، لا يقولون بتأويل الجهميَّة النَّفاة، التي هي صرفُ النَّصوصِ عن مقتضاها ومدلولِها ومعناها...

وأمًّا التَّأويلُ؛ بمعنى: صرف اللَّفظِ عن الاحتمالِ الرَّاجِحِ إلى الاحتمالِ المرجوحِ؛ كتأويلِ من تأوَّلَ استوى بمعنى: استولى ونحوه، فهذا عند السَّلفِ والأثمَّةِ باطلٌ لا

حقيقة له، بل هو من باب تحريفِ الكَلِمِ عن مواضعِه والإلحادِ في أسماءِ اللهِ وآياتِه (١).

## علاقةُ المتشابِه بالتَّأويلِ من خلال آيةِ آل عمران:

وبعد هذا التّلخيص، أذكرُ مسألةً متعلّقةً بموضوع الآيةِ والتّأويلِ، وهي مسألةُ «المتشابه» الذي نصّت عليه الآيةُ، في قوله تعالى: ﴿ مِنْهُ مَائِتُ مُحَكَنَتُ هُنَّ أُمُ الْكِلْكِ وَأُخُرُ مَنَشَيْهِ مَنَّ أَمُ الْكِلْكِ وَأُخُرُ مُتَشَيِّهِ مَنَّ الْمَيْنَةِ مَا تَشَبّهَ مِنْهُ الْبَعْلَةِ مُتَسَيِّهِ مَنْ اللّهَ وَالرَّسِحُونَ فِي الْمِيْرِ الْمَيْمَ تَأْمِيلَةُ وَالرَّسِحُونَ فِي الْمِيْرِ الْمَتَ وَالرَّسِحُونَ فِي الْمِيْرِ اللّهَ وَالرَّسِحُونَ فِي الْمِيْرِ اللّهَ وَالرَّسِحُونَ فِي الْمِيْرِ اللّهَ اللّه الله وَالرَّسِحُونَ فِي الْمِيْرِ مَنْ عِنْدِ رَيّاتًا وَمَا يَدَكُرُ إِلّا أَوْلُوا الْأَلْبَكِ ﴾ [الله عبران: ٧]. وسأذكرُ الأمرَ ملحّصاً حسب حاجةِ هذا البحثِ، فأقولُ:

## \* أُوَّلاً \_ إذا كانَ التَّاويلُ بمعنى التَّفسير:

إذا كانَ التَّأويلُ بمعنى التَّفسيرِ، فإنَّ المتشابِه يتعلَّقُ بأمرٍ يمكنُ أنْ يَعْلَمَهُ النَّاسُ، وهو المعنى، فإذا خفيَ على بعضِهم شيءٌ من معناه، فهو بالنِّسبةِ لهم متشابِه، ويكونُ من بابِ المتشابِه النِّسبيِّ الذي يعلمُه قومٌ دون قومٍ.

وهذا ما وقع في سبب نزولِ الآيةِ مما حُكِيَ عن وفدِ

<sup>(</sup>١) درء تعارض العقل والنقل (١٠: ٢٨٠ ـ ٣٨٢).



نصارى نجران، من استدلالهم على كونِ عيسى ابناً لله ـ تعالى الله عمًّا يقولون ـ بما ورد من وصفِه في القرآنِ بأنَّه كلمة الله، وروح منه، واحتجاجهم على التَّثليثِ بخطاب الله عباده بصيغة الجمع (إنَّا)، وانحن)، وغيرها.

ولهذا جاء غالبُ تفسيرِ السَّلفِ لمعنى المتشابه في هذه الآية أمثلةً لشيءٍ يقعُ فيه جهلُ بعض النَّاسِ، ولا يدركونَه؛ كالمنسوخ من الآي، أو ما احتمل أكثرَ من وجه في التَّفسيرِ، أو ما كانت قصَّتُه واحدةً واختلفَ التَّعبيرُ عنها؛ كما في عصا موسى التي وُصِفَتْ في حدثٍ واحدٍ بأنها حية وفي آية أخرى بأنها ثعبانٌ (١).

ويدخلُ في المتشابه النّسبيِّ كلُّ من أخطأ التّأويلَ الصَّحيحَ ولم يعرفهُ، فإنَّه بالنّسبةِ له من المتشابهِ بغضُ النَّظرِ عن قصدهِ، وذلك كما وقع للسَّائلِ الذي سأل ابن عباس عن آياتٍ رأى أنها يخالفُ بعضُها بعضاً، فعن سعيد بن جبير (ت:٩٤) قال: ﴿ قَالَ رَجلُ لابنَ عبَّاسٍ: إنِّي أَجدُ في القرآنِ أشياءَ تَخْتَلِفُ عليَّ، قال: ﴿ فَلَا أَسَابَ يَنَهُمْ يَوْمَهِنِ

<sup>(</sup>۱) ينظر تفسير الطبري، تحقيق: شاكر (١٠٤:٦)، وتفسير ابن أبي حاتم، تحقيق أسعد محمد الطيب (١٩٣:٢ه \_ ٥٩٤).



وَلَا يَتَسَاّمَانُونَ ﴾ [الأنبياء: ١٠١]، ﴿ وَأَلْمَلَ بَعْضُعُمْ عَلَى بَعْضِ يَتَسَاّمَانُونَ ﴾ [الصافات: ٢٧]، ﴿ وَلَلَا يَكُنْمُونَ اللّهَ حَدِيثًا ﴾ [النساء: ٢٤]، ﴿ وَاللّهِ رَبِّنَا مَا كُنًا مُشْرِكِينَ ﴾ [الانعام: ٣٣]، فقد كتموا في هذه الآية.

وقال: ﴿أَمِ السَّمَاةُ بَنَهَا﴾ إلى قولهِ: ﴿ دَحَنْهَا ﴾ [النازعات: ٢٧ ـ ٣٠]، فذكرَ خَلْقَ السَّماءِ قبلَ خَلْقِ الأرضِ، ثُمَّ قَالَ: ﴿ أَبِنَّكُمْ لَتَكُفُّرُونَ بِالَّذِى خَلَقَ الْأَرْضَ فِي يَوْمَيْنِ ﴾ إلى قسول ه: ﴿ طَآبِعِينَ ﴾ [نسلت: ٩ ـ ١١]، فذكر في هذه خَلْقَ الأرضِ قبل السَّماءِ.

وقــــال: ﴿وَكَانَ اللَّهُ غَنُورًا رَّحِيمًا﴾، ﴿عَزِيرًا حَكِيمًا﴾، ﴿سَكِيكًا بَصِيرًا﴾، فكأنه كانَ ثُمَّ مَضَى.

فقال: ﴿ فَكُلَّ أَنسَابَ يَيْنَهُمْ ﴾ [الانبياء: ١٠١] في النَّفْخَةِ الأولى، ثُمَّ يُنفخُ في الصُّورِ، فصعق من في السَّماوات ومن في الأرض إلا من شاء الله، فلا أنسابَ بينهم عند ذلك، ولا يتساءلون. ثُمَّ في النَّفخةِ الآخرةِ أقبل بعضُهم على بعضِ يتساءلون.

وأمَّا قوله: ﴿مَا كُنَّا مُشْرِكِينَ﴾ [الانمام: ٢٣]، ﴿وَلَا يَكُنُنُونَ اللّهَ حَدِيثًا﴾ [النساء: ٢٤]، فإن الله يغفرُ لأهل الإخلاصِ ذنوبَهم، فقال المشركون: تعالوا نقول: لم نكن مشركين، فخُتِمَ على أفواهِهم، فَتَنْطِقُ أيديهم، فعند ذلك عرف أنَّ اللهَ لا يُكْتَمُ حديثاً ، وعندُه ﴿يَوَدُّ الَّذِينَ كَفَرُوا﴾ الآية [النساء: ٤٢].

وخلق الأرضَ في يومينِ، ثم خلق السَّماء، ثُمَّ دَحَا استوى إلى السَّماءِ فسواهُنَّ في يومين آخَرَين، ثُمَّ دَحَا الأرض، ودَحُوهَا: أَنْ أخرجَ منها الماء والمرعَى، وخَلَقَ الجبالَ والحِمَالَ والآكامَ وما بينهما في يومين آخَرينِ، فذلك قولُه: ﴿ مَنْهَا ﴾ [النازعات: ٣٠]، وقولُه: ﴿ خَلَقَ ٱلْأَرْضَ فِي يَوْمَيْنِ ﴾ [النازعات: ٣٠]، وقولُه: ﴿ خَلَقَ ٱلأَرْضَ فِي يَوْمِينِ .

﴿ وَكَانَ اللَّهُ غَفُورًا رَّحِيمًا ﴾ سَمَّى نفسَه بذلك، وذلك قولُه؛ أي: لم يَزَلُ كذلك.

فَإِنَّ اللهَ لَم يُرِدْ شيئاً إِلا أصابَ بِهِ الذِي أَرادَ، فلا يختلفُ عليك القرآنُ، فإن كلاً مِنْ عندِ اللهِ<sup>)(۱)</sup>.

فهذا سائلٌ اشتبه عليه شيءٌ من القرآنِ، فرجع به إلى الراسخين في العلم، إلى حبرِ الأمَّةِ وترجمانِ القرآنِ، فأخبرَه بمعنى ما كان متشابهاً عنده، وكلَّه كما ترى داخلٌ في المعلوم، وليس فيما استأثرَ اللهُ بعلمِه.

<sup>(</sup>۱) رواه البخاري في صحيحه، ينظر: فتح الباري، ط: الريان (٤١٨:٨).



وليس الوقوعُ في المتشابه النّسبيّ مشكلاً، إذ لا يسلمُ أحدٌ منه؛ لأنه قد يخفى عليه كثيرٌ من المعاني، فما كان خافياً عليه، كان بالنّسبةِ له متشابهاً.

لكن إن عمدَ إلى الآياتِ، وحرفَ مدلولها، أو عمد إلى قضيَّةٍ كليَّةٍ؛ كالقدرِ وغيرِه، وأخذَ بجزءٍ من آياتِها التي توافقُ معتقدَه، وحرَّف الآيات الأخرى أو أهملَها = قَصْدَ الزَّيغِ والتَّحريفِ والفتنةِ، كانَ مذموماً بنصِّ الآيةِ، وينطبقُ هذا على عمومِ أهلِ البِدَعِ؛ كالخوارجِ والسَّبثيَّةِ، وغيرهم.

فالخوارجُ استدلُّوا ببعضِ آياتِ على أنَّ الحكمَ لله، وجَهِلُوا وتناسوا الآياتِ الأخرى التي تثبت جواز حُكْمِ الخلقِ في بعض القضايا، فقالوا في مناظرةِ ابن عباس (ت: ٦٨) لهم: «أنه حَكَّمَ الرِّجالَ في دين اللهِ (١)، وقد قال الله ﷺ: ﴿إِن المُحَكِّمُ إِلَّا يَلِّيْكِ الانعام: ٥٥، يوسف: ٤٠، ١٦٧).

فردَّ عليهم ابن عبَّاسِ (ت:٦٨)، وقال: ﴿ أَرَأَيْتُم إِنَّ قَرَأْتُ عَلَيْكُم مِن كِتَابِ اللهِ المُحْكَمِ وحدَّثُتُكُم مِن سنَّةِ نبيَّكُم ﷺ مَا لَا تنكرون، أترجعون؟.

قالوا: نعم.



<sup>(</sup>١) يعنون أمير المؤمنين عليًا ﷺ.

قال: قلت: أمَّا قولُكم: إنه حَكَّمَ الرِّجالَ في دين الله، فإنه يقول: ﴿ يَكَأَيُّهُا اللَّذِينَ ءَامَنُوا لَا نَقْنُلُوا الطّيّدَ وَأَنتُمْ حُرُمٌ وَمَن قَلَلُهُ مِنكُمْ مُتَمَيِّدًا فَجَرَاتُهُ ﴾ إلى قول، ﴿ يَعَكُمُ بِدِه ذَوَا عَدْلِ مِنكُمْ فَيَكُمُ مِنكُمُ مُتَمَيِّدًا فَجَرَاتُهُ ﴾ إلى قوله: ﴿ وَإِنْ خِفْتُد شِقَاقَ المائدة: ٩٠]، وقال في المرأة وزوجها: ﴿ وَإِنْ خِفْتُد شِقَاقَ بَيْنِهِمَا فَابْعَثُوا حَكَمًا مِنْ أَهْلِهِ وَحَكَمًا مِنْ أَهْلِهَا ﴾ [النساء: ٣٠]، أنشدكم الله: أفَحُكُمُ الرِّجالِ في حقنِ دمائهم وأنفسِهم أنشدكم الله: أفَحُكُمُ الرِّجالِ في حقنِ دمائهم وأنفسِهم وصلاحِ ذاتِ بينهم أحقُ، أم في أرنبٍ ثمنُها رُبُعُ دِرْهَمِ؟!.

فقالوا: اللَّهمَّ في حَقْنِ دمائهم وصلاحِ ذاتِ بينهم. قالوا: أخرجتُ من هذه. قالوا: اللَّهمَّ نعم... (١).

فانظر، كيف ضَلُّوا بأخذِهم جزءاً من الآياتِ، وتركهم غيرَها مما يبيِّنُ فسادَ ما اعتقدوه؟! وانظر كيف ردَّهم الراسخُ في العلمِ: حبرُ الأمَّةِ ابن عبَّاسٍ (ت:٦٨) ؟! فللَّهِ دَرُّه من راسخِ في العلمِ.

والسَّبئيَّةُ حرَّفوا شيئاً من القرآنِ، وجعلوه يدلُّ على معتقداتِهم، وكذا سارَ على طريقتِهم في التَّحريفِ من جاء بعدهم من غلاةِ الرَّافضةِ ومن الباطنيَّةِ.

وقد ذكر الطبريُّ (ت:٢١٠) في تاريخه شيئاً من

<sup>(</sup>١) نصُّ المناظرةِ كاملاً في حلية الأولياء (١١٨:١ ـ ٣١٩).

تحريفات عبد الله بن سبأ، ومنها قوله: «العجبُ ممن يزعمُ أنَّ عيسى يرجعُ، ويُكذَّبُ بأنَّ محمداً يرجعُ، وقد قسال الله عَلَّل: ﴿إِنَّ اللَّذِي فَرَضَ عَلَيْكَ الْقُرْءَاكَ لَرَادُكَ إِلَى مَعَالَم الله عَلَيْك الْقُرْءَاك لَرَادُك إِلَى مَعَالَم الله الله على الله على الله على الرجوعِ من عيسى، قال: فقُبِلَ ذلك عنه، ووضَعَ لهم الرَّجعة (١)، فتكلَّمُوا فيها (٢).

ولم يثبتِ البتَّةَ رجوعُ النَّبِيِّ ﷺ إلى الدُّنيا بعدَ مماتِه، ولكنَّ ابن سبأ اعتمدَ على هذا الإجمال الوارد في قوله: ﴿ لَرَّأَذُكَ إِلَىٰ مَعَادِّ﴾، وجعلَه في عقيدةٍ جديدةٍ بثَّها في أصحابِه الجُهَّالِ، فقبلُوها.

والواردُ عن الرَّاسخينَ في علمِ التَّفسيرِ، الذين هم أعلمُ بالتَّأويلِ: لرادُّك إلى الموتِ، أو إلى الجنَّةِ، أو إلى بلدكَ مكَّةً (٣)، وليس فيها مثلُ هذه العقيدةِ الفاسدة.

وقد أشارَ قتادة (ت:١١٧) إلى هذين الصَّنفين من أهل البِدَع، وجعلَهم مقصودينَ بهذه الآيةِ، فقال: "إن لم يكونوا الحروريَّة والسبئيَّة فلا أدري من هم، ولعمري لقد كان في

<sup>(</sup>١) يعني أصحابه الذين شايعوه من مصر.

<sup>(</sup>٢) تاريخ الطبري (٦٤٧:٢).

 <sup>(</sup>٣) ينظر في أقوال السلف في تفسير هذه الآية: تفسير الطبري، ط:
 الحلبي (١٢٣:٢٠).

أهلِ بدرٍ والحديبية الذين شهدوا مع رسول الله بيعة الرِّضوان من المهاجرين والأنصارِ = خبرٌ لمن استخبر، وعبرةٌ لمن استعبر، لمن كان يعقل أو يبصر.

إن الخوارج خرجوا وأصحاب رسول الله يومئذ كثير بالمدينة والشام والعراق وأزواجه يومئذ أحياء، والله إن خرج منهم ذكر ولا أنثى حروريًا قطّ، ولا رضوا الذي هم عليه، ولا مالؤهم فيه، بل كانوا يحدِّثون بعيب رسول الله إياهم، ونعتِه الذي نعتهم به، وكانوا يبغضونهم بقلوبهم، ويعادوهم بألسنتهم، وتشتدُّ والله عليهم أيديهم إذا لقوهم، ولعمري لو كان أمر الخوارج هُدَى لاجتمع، ولكنه كان ضلالاً فتفرق، وكذلك الأمر إذا كان من عند غير الله، وجدت فيه اختلافاً كثيراً، فقد ألاصُوا<sup>(۱)</sup> هذا الأمر منذ زمان طويل، فهل أفلحوا فيه يوماً، أو أنجحوا؟!

یا سبحان الله! کیف لا یعتبر آخر هؤلاء القوم بأولهم؟ لو کانوا علی هدی قد أظهره الله وأفلحه ونصره، ولکنهم کانوا علی باطل أکذبه الله وأدحضه.

فهم كما رأيتهم، كلما خرج لهم قَرْنٌ أدحض الله

<sup>(</sup>١) أي: نظروا فيه وأداروه بينهم وأرادوه من زمان طويل.



حجتهم، وأكذب أحدوثَتهم، وأهرق دماءهم. إن كتموا كان قَرْحاً في قلوبهم، وغمًّا عليهم. وإن أظهروه أهراقَ اللهُ دماءهم.

ذاكم - والله - دينُ سوءِ فاجتنبوه، والله إنَّ اليهوديَّة لبدعة، وإنَّ النَّصرانيَّة لبدعةٌ، وإنَّ الحروريَّة لبدعةٌ، وإنَّ السَّبئيَّة لبدعة، ما نزل بهن كتاب، ولا سنهن نبي ا(۱).

وهذا يعني أنَّ أهلَ البدعِ وقعوا في المتشابه، فأخذوا بجزءٍ من الكتابِ وحرَّفوا ما لا يوافقُ رأيهم، فالجبريُّ يثبتُ الآياتِ التي يرى فيها إثباتَ الجبرِ، ويؤوِّل غيرها من الآياتِ التي تدلُّ على خلافِ مذهبِه.

والقدريُّ يثبتُ الآياتِ التي يرى فيها إثباتَ القدر، ويؤوِّل غيرها من الآياتِ التي تدلُّ على خلافِ مذهبِه.

<sup>(</sup>١) تفسير الطبري، تحقيق: شاكر (٦:١٨٧ ـ ١٨٩).



نَاظِرَةٌ ﴾ [القيامة: ٢٢ ـ ٢٣]، وجدته يؤوِّلها ويحرف معناها إلى: تنتظرُ ثوابَ ربَّها. مخالفاً بذلك التَّفسيرَ الصَّحيحَ الدَّالَّ على رؤيةِ الله ﷺ.

وهكذا غيرهم من أهل البدع والأهواء، تراهم يجعلون القرآن عضين، فيأخذون ببعضه ويتركون بعضه الآخر.

وكلُّ هذه المؤوَّلاتِ يعلمُها الرَّاسخونَ في العلمِ، ويبيِّنون فسادَ أقوالِ هؤلاء الذين أخطأوا التَّأويل، وانحرفوا عن جادَّةِ الصوابِ.

## ثانياً \_ إذا كان التّأويلُ بمعنى: ما تؤول إليه حقيقةُ الشيءِ:

إذا كان التّأويلُ بمعنى: ما تؤول إليه حقيقةُ الشّيءِ، فإنَّ المتشابه يتعلّقُ بأمرٍ لا يمكنُ أنْ يَعْلَمَهُ النَّاسُ، وهو ما تؤولُ إليه حقائقُ الأشياءِ التي ذكرها الله في القرآنِ أو ذكرَها رسولُه على وهذا يتعلَّقُ بالغيبيَّاتِ، وهذا النَّوعُ هو المتشابِه الكُلِّيُ، الذي يستوي الناس جميعاً في عدم إدراكِه، ويتعلَّقُ بأمرينِ: وقتِ الوقوع، وكيفيَّةِ ما يقعُ من المغيباتِ؛ كوقت خروجِ الدَّابَّةِ، ونزولِ عيسى على الله وقت قيام الساعة، وكيفيَّات كثيرٍ من الغيبيَّاتِ التي لم يُطلِع الله عبادَهُ عليها، ككيفيَّاتِ صفاتِه العُلَى، وكيفيَّةِ الدابَّةِ التي عبادَهُ عليها، ككيفيَّاتِ صفاتِه العُلَى، وكيفيَّةِ الدابَّةِ التي عبادَهُ عليها، ككيفيَّاتِ صفاتِه العُلَى، وكيفيَّةِ الدابَّةِ التي

تخرجُ في آخرِ الزَّمانِ، وغيرِها من الكيفيَّاتِ. أمَّا إذا كان الخبرُ الصَّحيحُ وارداً في كيفيَّةِ من كيفيَّاتِ هذه المغيَّباتِ، فإنَّها خارجةٌ من هذا القسمِ، وداخلةٌ في قسم المعلومِ.

وتطلُّبُ هذا القسم زيغٌ؛ لأنَّه مما استأثرَ اللهُ بعلمِه، ولم يُرِدُ أَنْ يُطلِعَ عبادَه عليه، فمن تعرَّضَ إلى تأويلِه، فقد افترى على اللهِ، وقال عليه بغيرِ علم، ويدخلُ في ذلك من يطلب الآجالَ والمُدَدَ من الحروفِ المقطَّعةِ في أوائلِ اللهورِ، ويزعم أنَّ سرَّ المغيَّباتِ مندرجٌ تحتها، وأنَّه يمكنُ معرفةُ شيءِ من الغيبِ عن طريقِ تفكيكها وتفسيرِها، أو من يطلبُ المغيَّباتِ بواسطة الأعدادِ المذكورةِ في القرآنِ، ويزعم أنَّه يؤخذُ منها علماً غيبيًا؛ كبعضِ من كتبَ في ما يُسمى بالإعجاز العدديِّ في القرآن الكريمِ (۱).

كما يدخل فيه أيضاً من يطلب الحِكم الخفيّة التي لم يطلع الله عباده عليها، وذلك شامل لعموم ما جاءت به

<sup>(</sup>۱) بعضُ ما يصحُّ مما يُذكرُ فيما يسمى بالإعجاز العدديِّ هو من مُلَحِ التَّفسيرِ وليس من متينِ العلم، والبحثُ في هذا الموضوع موضعٌ كبيرٌ للزللِ، لذا يجيءُ أصحابُه بغرائبَ تقطعُ بأنَّها غيرُمرادةِ أبداً؛ لأنَّه لا يُتوصَّلُ إليها إلَّا بطرقٍ حسابيَّةٍ غير ميسَّرةِ، والقرآن ميسَّرٌ أمرُه للذكرِ.



الشريعة؛ كمن يجتهد في معرفة سبب تحريم بعض المحرمات أو معرفة سبب جَعْلِ الصلوات بهذا العدد، وجعل صلاة المغرب ثلاثاً والعصر أربعاً، وهكذا.

وليس المراد هنا أن بعض الحِكَمِ لا تظهر للعبادِ، لكن المراد أنَّ تطلَّبَها والحرص عليها وتوقَّف الإيمان ببعض الأحكام عليها مما يكون من باب المتشابه الذي يتبعه الزائغون ولا يحصلون وراءه على شيء يفيدهم في العمل.

والقاعدة الكبرى في باب الحكم إن لم تظهر لك أن تقول فيها: الحِكمة من فعل ذلك الأمر الشرعيِّ أمرُ الآمرِ به، وهو الله سبحانه، وبذا كان جواب الفقيهة أم المؤمنين عائشة لما سئلت: لم تقضي المرأة الحائض الصوم ولا تقضى الصلاة. فقالت: كنا نؤمر بذلك.

وهذا يعني أنه ما دام الله قد أمر أو نهى، فإنه يُعمل بهذا الحكم؛ لأنَّ الواجب على المسلم التسليم لشرع الله، والعمل به، لا البحث عن حِكْمَةِ تشريعِه أو التأخر في تطبيقه، أو الاعتراض عليه، فإنَّ هذا ينافي الاستسلام لله.

ولما كان هذا القسمُ [أي: المتشابه الكلي] مما لا يُدركُه البشرُ، فإنه خارجٌ عن حدِّ التَّفسير، وليس منه على الإطلاق، وهذا الذي يقف عنده العلماءُ الرَّاسخونَ، ويقولون آمنًا به كلُّ من عند ربِّنا؛ لأنَّه لا يتأتَّى لهم إلا التَّسليمُ لخبرِ اللهِ وتصديقُه.

وإذا تبيَّنَ هذا، عُلِمَ أنَّ اللهَ لم يخاطبُ عبادَه في كتابِه بما لا يعلمون معناه، أمَّا ما يتعلَّقُ بحقائق بعض المغيَّباتِ من وقت وقوعِها أو كيفيَّتِها، فإنَّها موجودةٌ في القرآنِ، ولكنَّها خارجةٌ عن المعنى، فلا يجوزُ بحثُها.

مثالُ ذلك قوله تعالى: ﴿وَإِذَا وَقَعَ ٱلْقَوْلُ عَلَيْهِمَ ٱخْرَجْنَا لَمُمْ دَابَّةُ مِّنَ ٱلْأَرْضِ تُكَلِّمُهُمْ أَنَّ ٱلنَّاسَ كَانُواْ بِعَايَتِنَا لَا يُوقِنُونَ﴾ [النمل: ٨٦].

فمعنى الدَّابَّةِ معروفٌ، وهي الحيوانُ الذي يدبُّ على الأرضِ، وهذا هو التَّفسيرُ.

لكن متى تخرجُ؟ وكيف تخرجُ؟ وما أوصافُها؟ كلُّ هذا من الغيبِ الذي استأثرَ الله بعِلمِه، فهو من المتشابِه الكُليِّ الذي يُوكَلُ عِلمَه إلى الله.

وقس على هذا صفاتِ اللهِ سبحانه، فقد أخبر عن نفسه، وهو بها أعلمُ، فقال: ﴿الرَّحْنَنُ عَلَى ٱلْمَرْشِ ٱسْتَوَىٰ﴾ [طه: ٥].



فمعنى الاستواء: العلوُّ والارتفاعُ، وهذا هو التَّفسيرُ. لكن كيف استوى؟

هذا من الغيب الذي استأثر الله بعلمه، فهو من المتشابِه الكليِّ الذي لا يعلمُه إلَّا اللهُ، ولذا لا تجدُ لعلماء الصَّحابةِ والتَّابعينَ ومن سارَ على نهجهم تفسيراً للكيفِ، وإنما تفسيرُهم للمعنى، ومن أشهرِ ما وردَ في هذه الصِّفةِ الإلهيَّةِ، قول مالك بن أنس (ت:١٩٧) لما سئل: كيف استوى؟.

فقال: «استواؤه معقولٌ، وكيفيَّتُه مجهولةٌ، وسُؤالُك عن هذا بدعةٌ، وأراك رجلَ سوءٍ»(١).

#### القول في الأحرف المقطعة:

وقبل أن أختم الحديث عن هذا الموضوع، أشيرُ إلى

<sup>(</sup>۱) رواه ابن عبد البرِّ بسنده، التمهيد، تحقيق: عبد الله بن الصِّدُيق (۱) (۱۸۳:۷). والمحقق يخالف عقيدة ابن عبد البرِّ السلفية، فليحذر من تعليقاته. وقد رواه آخرون غيرُ ابن عبد البرِّ، منهم أبو القاسم اللالكائي في شرح اعتقاد أهل السنة والجماعة (۳۹۸:۳)، وقد وردت الرواية عنده كالآتي: «الكيفُ غيرُ معقولٍ، والاستواءُ منه غيرُ مجهولٍ، والإيمانُ به واجب، والسؤالُ عنه بدعةٌ، فإنِّي أخافُ أن تكونَ ضالاً، وأمرَ به فأخرج».



ما قد يسأل عنه القارئ، وهو هل الأحرف المقطعة من المتشابه؟.

الجواب: فيه تفصيل، فإن كان المراد أنها من المتشابه النسبي الذي قد يخفى على قوم، فنعم.

وإن كان المراد أنها من المتشابه الكلي، فلا، ومن أدخلها في المتشابه الكلي، فقد أخطأ؛ لأن السلف قد تعرَّضوا للقول فيها، ولو كانت من المتشابه الكلي لما قالوا فيها شيئاً، وهذا من أدلِّ الدليل على خروجها عن أن تكون من المتشابه الكلي الذي لا يعلمه إلا الله.

ويورد بعض أعلام المتكلِّمين هنا سؤالاً:

هل يجوز أن يخاطبنا الله بما لا نعلم معناه؟.

أو هل في القرآن ما لا نعلم تأويله؟(١).

وبعضهم يبنون على هذا أنَّ الأحرف المقطعة، وغيرها من المتشابه الكلي الذي لا يعلمه إلا الله، لذا يقولون في تفسيرها: الله أعلم بمراده بها.

<sup>(</sup>۱) ينظر على سبيل المثال: مقدمة جامع التفاسير للراغب الأصفهاني، تحقيق: أحمد حسن فرحات (ص: ٨٦).



وتركيب السؤال غلط؛ لأنه لا يوجد في القرآن ما لا يُعلمُ معناه، حتى يخفى على الجميع، وما يوجد فيه مما لا يصل إليه علم البشر هو خارج عن المعنى وداخل في أمر آخر، وهو أمر الغيبيات التي سبق الإشارة إليها من وقت وقوعها وكيفياتها، وكذا بعض الحِكمِ التي أخفاها الله على عباده، فكل هذه لا علاقة لها بفهم المعنى، بل هي خارجة عنه.

وإذا تأملت الأحرف المقطعة وما قال العلماء فيها، وجدتهم فريقين:

الفريق الأول: من قال: إن الله استأثر بعلمها، وفحوى قولهم أن لها معنى، لكن لا يعلمه إلّا الله.

الفريق الثاني: من تعرَّض للحديث عنها، وذكر فيها كلاماً، وهم على قسمين:

قسم يظهر من كلامهم أن لها معنى، ولها تفسير يعلمُ معناه.

وقسم يجعلها حروفاً لا معنى لها؛ لأن الحرف في لغة العرب لا معنى له.

والصحيح في ذلك \_ والله أعلم \_ ما لخَصه العلاَّمةُ أبو عبد الله محمد بن صالح العثيمين رحمه الله تعالى

(ت:۱٤٢١)، فقد قال في جواب له عنها: «هذه الحروف ليس لها معنى، ولها مغزى».

وهذا الجواب مبني على أنَّ الحرف في لغة العرب لا معنى له، والقرآن نزل بلغتهم؛ كما قال تعالى: ﴿إِنَّا أَزَلْنَهُ وَعُرَبَيًا لَعَلَّكُمْ تَعْقِلُوكَ ﴿ [يوسف: ٢]، والعرب لم تجعل للحرف المفرد معنى، فحرف الصاد بمفرده لا معنى له، وكذا حرف الدال، وحرف القاف، لكن إذا جمعتها إلى بعضها تركَّب منها كلمة لها مدلول، وهي «صدق»، وهكذا غيرها من الأحرف التي هي مباني الكلام.

ولما كان الحرف لا معنى له في لغتهم، فإنه لا يُتطلَّب لهذه الأحرف معنى محدَّداً تدلُّ عليه.

وإذا تأمَّلت جمهور تفسير السلف، وجدته راجعاً إلى هذا التحرير الذي ذكرته لك، وقد أشار إلى ذلك بعض المحققين.

قال الراغب الأصفهاني (ت: بعد ٤٠٠): «... وقال: ﴿ أَلَمْ ذَالِكُ ٱلْكِئْبُ ﴾ [البقرة: ١ ـ ٢] تنبيها على أن هذا الكتاب مركب من هذه الحروف التي هي مادة الكلام»(١).



مقدمة جامع التفاسير (ص: ١٠٥).

وقال: «إن المفهوم من هذه الحروف، الأظهر بلا واسطة، ما ذهب إليه المحققون من أهل اللغة؛ كالفراء وقطرب ـ وهو قول ابن عباس وكثير من التابعين على ما نبينه من بعد ـ وهو أن هذه الحروف لما كانت عنصر الكلام ومادته التي يتركب منها، بيَّن تعالى أنَّ هذا الكتاب من هذه الحروف التي أصلها عندكم، تنبيهاً على إعجازهم، وأنه لو كان من عند البشر لما عجزتم ـ مع تظاهركم ـ عن معارضته) (1).

وقال: وما روي عن ابن عباس أن هذه الحروف اختصار من كلمات، فمعنى: «ألم»: أنا الله أعلم، ومعنى «ألمر»: أنا الله أعلم وأرى، فإشارة منه إلى ما تقدم. وبيان ذلك ما ذكره بعض المفسرين أنَّ قصده بهذا التفسير ليس أن هذه الحروف مختصة بهذه المعاني دون غيرها، وإنما أشار بذلك إلى ما فيه الألف واللام والميم من الكلمات تنبيها أن هذه الحروف منبع هذه الأسماء، ولو قال: إنَّ اللام يدل على اللعن، والميم على المكر، لكان يُحمل، ولكن تحرَّى في المثال اللفظ الأحسن؛ كأنه قال: هذه الحروف هي أجزاء ذلك الكتاب.



<sup>(</sup>١) مقدمة جامع التفاسير (ص:١٤٢).

ومثل هذا في ذكر نُبَذِ تنبيها على نوعه، قول ابن عباس في قوله تعالى: ﴿ ثُمَّ لَتُسْتَلُنَّ يَوْمَهِذٍ عَنِ النَّعِيمِ ﴾ [التكاثر: ٨] أنه الماء الحار في الشتاء، ولم يُرِدْ به أن النعيم ليس إلا هذا، بل أشار إلى بعض ما هو نعيم تنبيها على سائره، فكذلك أشار بهذه الحروف إلى ما يتركب منها، وعلى ذلك ما رواه السُّدِيُّ عنه أن ذلك حروف إذا رُكِّبت يحصل منها اسم الله.

وكذلك ما روي عنه أنه قال: هي أقسام = غير مخالف لهذا القول، وذاك أن الأقسام الواردة في فواتح السور إنما هي بنعم، وأجوبتها تنبيه عليها، \_ فيكون قوله: ﴿ أَلْمَ ذَلِكَ اللَّكِئُبُ ﴾ [البقرة: ١ - ٢] جملة في تقدير مقسم به. وقوله: ﴿ لا رَبُّ فِيهِ ﴾ [البقرة: ٢] جوابها، ويكون إقسامه بها تنبيها على عِظَمِ موقعها، وعلى عجزنا عن معارضة كتابه المؤلف منها.

فإن قيل: لو كان قسماً، لكان فيه حرف القسم.

قيل: إن حرف القسم يُحتاج إليه إذا كان المقسم به مجروراً. فأما إذا كان مرفوعاً نحو: «ويمُ الله»، أو منصوباً نحو: «يمينَ الله»، فليس بمحتاج إلى ذلك.

وما قاله زيد بن أسلم والحسن ومجاهد وابن جريج

أنها أسماء للسور، فليس بمناف للأول، فكل سورة سُمِّيت بلفظ متلو منها، فله في السورة معنى معلوم. وعلى هذا القصائد والخطب المسماة بلفظ منها ما يفيد معنى فيها.

وكذلك ما قاله أبو عبيدة، وروي أيضاً عن مجاهد وحكاه قطرب والأخفش: أن هذه الفواتح دلائل على انتهاء السورة التي قبلها، وافتتاح ما بعدها، فإن ذلك يقتضي من حيث إنها لم تقع إلله  $|||^{(1)}||$  في أوائل السور = يقتضي ما قالوه، ولا يوجب ذلك أن لا معنى سواه... $||^{(7)}|$ .

ومن هذا يتبين أن هذه الأحرف تخرج عن المتشابه الكلي، كما لا تدخل في السؤال الذي يطرحه بعض العلماء، وهو هل في القرآن ما لا يعلم معناه؟ لأنها أحرف لا تحتوي على معنى بذاتها فيطلب منها، أما إذا تركب منها الكلام، فلا يمكن أن يكون في القرآن كلام لا يعرف معناه، والله الموفق.

وبقي في هذه الأحرف مسألة، وهي المغزى من هذه الأحرف، وهو على التحقيق: ما ذكر ابن كثير (ت:٧٧٤)، قال: «وقال آخرون: بل إنما ذكرت هذه الحروف في أوائل

 <sup>(</sup>١) ليس في الأصل ﴿إِلَّا»، وقد زدتها لأن المقام يقتضيها.

<sup>(</sup>۲) مقدمة جامع التفاسير (ص:۱٤۷ ـ ۱٤۸).

السور التي ذكرت فيها بياناً لإعجاز القرآن، وأن الخلق عاجزون عن معارضته بمثله، هذا مع أنه مُركَّبٌ من هذه الحروف المقطعة التي يتخاطبون بها.

وقد حَكَى هذا المذهب الرازيُّ في تفسيره عن المبرد وجمع من المحققين، وحكى القرطبي عن الفراء وقطرب نحو هذا، وقرَّره الزمخشريُّ في كشافه، ونصره أتم نصر، وإليه ذهب الشيخ الإمام العلامة أبو العباس ابن تيمية، وشيخنا الحافظ المجتهد أبو الحجاج المزي، وحكاه لي عن ابن تيمية.

قال الزمخشري: ولم ترد كلها مجموعة في أول القرآن، وإنما كررت ليكون أبلغ في التحدي والتبكيت كما كررت قصص كثيرة، وكرر التحدي بالصريح في أماكن.

قال: وجاء منها على حرف واحد؛ كقوله: ﴿ص﴾ ﴿ن﴾ ﴿ق﴾، وحرفين مثل: ﴿حم﴾، وثلاثة مثل: ﴿الم﴾، وأربعة مثل: ﴿المر﴾ و﴿المص﴾، وخمسة مثل: ﴿كهعيص﴾ و﴿حمعسق﴾؛ لأن أساليب كلامهم على هذا: من الكلمات ما هو على حرف وعلى حرفين وعلى ثلاثة وعلى أربعة وعلى خمسة لا أكثر من ذلك.

قلت: ولهذا كل سورة افتتحت بالحروف، فلا بدأن



يذكر فيها الانتصار للقرآن، وبيان إعجازه وعظمته، وهذا معلوم بالاستقراء، وهو الواقع في تسع وعشرين سورة، ولهذا يقول تعالى: ﴿الْمَ \* ذَلِكَ ٱلْكِنْكُ لَا رَبُّ فِيهِ ﴾ [البقرة: ١-٢].

﴿ الْمَدِ \* اللَّهُ لَا إِلَهُ إِلَّا هُوَ الْمَقُ الْقَيْوَمُ ﴾ [آل عمران: ١-٢]. ﴿ الْمَسَ \* كِنْكُ أُنِلَ إِلَيْكَ فَلَا يَكُن فِي صَدْرِكَ حَرَجٌ مِنْهُ ﴾ [الأعراف: ١-٢].

﴿الَّرْ كِتُبُ أَنْزَلْنَهُ إِلَيْكَ لِلْخْرِجَ النَّاسَ مِنَ الظُّلُمَاتِ إِلَى النَّورِ بِإِذْنِ رَبِيهِمْ ﴾ [إبراميم: ١].

﴿ الْمَدِ الْمَانِيلُ ٱلْكِتَٰبِ لَا رَيْبَ فِيهِ مِن رَبِّ ٱلْمَنكِينَ ﴾ [السجدة: ١ - ٢].

﴿ حَدَ \* تَغْزِيلٌ مِّنَ ٱلرَّحْنَيٰ ٱلرَّحِيدِ ﴾ [نصلت: ١-٢].

﴿حَدَ ﴿ عَسَقَ ﴿ كَلَالِكَ يُوحِىَ إِلَيْكَ وَإِلَى ٱلَّذِينَ مِن قَبْلِكَ ٱللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ إِلَى اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّه

وغير ذلك من الآيات الدالة على صحة ما ذهب إليه هؤلاء لمن أمعن النظر والله أعلم (١).

وبهذا ينتهي الحديث عن الأحرف المقطعة ، وبالله التوفيق.

<sup>(</sup>۱) تفسير القرآن العظيم، لابن كثير، ط: ٣٨:١). وقد نصر هذا القول الشنقيطي في أضواء البيان واستدل بالاستقراء الذي أشار إليه ابن كثير، ينظر: أضواء البيان (٥:٥-٧).



مفهوم الاستنباط



بعد أن بَانَ حدُّ التفسيرِ، وعلمتَ أنَّ كثيراً مما في كتب التفسيرِ قد يكون خارجاً عن حدِّ البيانِ؛ ككثيرٍ من اللطائفِ والمُلَحِ العلميةِ، والنّكاتِ البلاغيةِ، والاستنباطاتِ العلميةِ من فقه وآدابٍ وتربوياتٍ وهداياتٍ قرآنيةٍ وغيرِها، فاعلمُ أنَّ من أهمُّ ما هو خارجٌ عن البيانِ، ومن أنفعِه للناس بعد التفسير = علمُ الاستنباطِ من القرآنِ الذي لا حدًّ له، وقد يفتح الله على عبادِه في عصرٍ ما لم يفتحهُ على من قبلهم، وذلك فضل الله يؤتيه من يشاء.

## معنى الاستنباط:

تدورُ مادَّةُ (نَبَطَ) على أصلٍ واحدٍ، وهو استخراجُ شيءٍ (١)، والألف والسين والتاء في استنبط تدلُّ على تطلُّبِ الشيءِ لأجلِ حصولِه، وكأنَّ فيها معنى التَّكلُّفِ في إعمالِ العقلِ الذي يحتاجُه المستنبطُ حال الاستنباطِ، واللهُ أعلمُ.

قال الطَّبريُّ (ت:٣١٠): «وكلُّ مستخرج شيئاً كان مستتراً عن العيون أو عن معارف القلوبِ، فهو له مستنبط،

<sup>(</sup>۱) ينظر: مقاييس اللُّغة (۳۸۱:۵)، والعباب الزاخر واللباب الفاخر، للصغاني، تحقيق: محمد حسين آل ياسين (حرف الطاء: ۲۰۸).

يقال: استنبطتُ الرَّكِيَّة: إذا استخرجتَ ماءها»(١).

وقال الصَّغانيُّ: ﴿وكلُّ شيءٍ أَظهرته بعد خفائه: فقد انبطتَه واستنبطتَه. وقوله تعالى: ﴿لَعَلِمَهُ ٱلَّذِينَ يَسْتَنْبِطُونَهُ مِنْهُمُ النساء: ٨٣]؛ أي: يستخرجونه.

ويقال: استنبط الفقيه: إذا استخرج الفِقهَ الباطنَ بفَهْمِه واجتهادِه (٢٠٠٠).

### مِمَّ يكونُ الاستنباط؟:

ينقسم القرآن إلى قسمين:

نص ظاهر لا يخفى، ولا يحتاج إلى تفسير، وهذا يستنبط منه مباشرة.

ونص يحتاج إلى تفسيرٍ، وهذا يكون الاستنباط منه بعد بيانه وتفسيرِه.

تحليل عملية الاستنباط، وذكر أنواعه المندرجة تحته: الاستنباطُ ربط كلامِ له معنى بمدلول الآيةِ، بأي نوع

 <sup>(</sup>۲) العباب الزاخر واللباب الفاخر، للصغاني، تحقيق: محمدحسين
 آل ياسين (حرف الطاء: ۲۰۷).



<sup>(</sup>١) تفسير الطبري، تحقيق: شاكر (٨: ٥٧١).

من أنواع الربطِ، كأن يكون بدلالة إشارةٍ أو دلالة مفهومٍ، أو غيرها.

وكلُّ كلامٍ رُبِطَ بمعنى الآيةِ فإنه من هذا الباب؛ لأنَّ الذي يقول به يرى أنَّ الآيةَ دلَّت عليه بأي نوع من أنواع الدِّلالة.

وقد يكون استنباط حكم فقهي، أو يكونُ استنباط أدب تشريعي عامً، أو يكونُ استنباط أدب أخلاقي في معاملة الناس، أو يكونُ استنباط فوائد تربوية تتعلق بتزكية النفوس، أو يكون استنباط فائدة علمية.

ومن أمثلة ذلك ما يأتي:

ا ما يُستنبط من قوله تعالى: ﴿ أَيِلَ لَكُمْ لِنَا لَكُمْ لِنَا لَكُمْ وَأَنتُم لِنَا لَكُمْ وَعَفَا عَنكُمْ اللّهُ أَنَكُم وَعَفَا عَنكُم اللّهُ أَنتُكُم وَعَفَا عَنكُم فَالَكُ بَشِرُوهُنَ وَالْبَعُوا مَا حَتَبَ اللّه لَكُمْ وَكُلُوا وَاشْرَبُوا حَقَ يَنبَينَ فَالْكُو الْمَنْفِو مِنَ الْفَيْمِ ثُمَ وَكُلُوا وَاشْرَبُوا حَقَى يَنبَينَ لَكُم الْمُنْفِلُ الْمَنْفِو مِن الْفَيْمِ ثُمَ الْمُنْفِق الْمِيام إلى اللّه فَلَا لَيْسَومِ ثُم الْمُنْفِق وَلَا اللّهِ فَلَا لَيْسَامِ لِللّه وَلَا لَيْسَامِ لِللّهُ عَلَى مُدُودُ اللّهِ فَلَا تَقَرَبُوهُ كَالِكَ يُبَيِّنُ اللّه عَلَى عَلَيْفِ لِلنّاسِ لَمَلّهُم يَتَعُونَ فِي السّنوبِ لِلنّاسِ لَمَلّهُم يَتَعُونَ فِي السّنوبِ لِلنّاسِ لَمَلّهُم يَتَعُونَ فَي السّنوبِ لِلنّاسِ لَمَلّهُم يَتَعُونَ فَي السّنوبِ لِلنّاسِ لَمَلّهُم يَتَعُونَ فَي السّنوبِ لِلنّاسِ لَمَلّهُم يَتَعُونَ فَى السّنوبِ لِلنّاسِ لَمَلّهُم يَتَعُونَ فَي السّنوبِ اللّهُ عَلَى الْمَالِقُونَ فَي السّنوبِ لِلنّاسِ لَمَا عَلَى السّنوبُ اللّهُ على المُحْرَاقِ الْمَافِي صحّة الصوم لما فيه من إباحةِ الجماعِ المَافِي مَنْ إلَاحَةِ الجماعِ المَعْ فَي من إباحةِ الجماعِ المَعْ المَعْ فَي من إباحةِ الجماعِ المَعْ فَي من إباحةِ الجماعِ المَعْ المُعْ فَي من إباحةِ الجماعِ المَعْ فَي من إباحةِ الجماعِ المَعْ الْمُعْ فَي من إباحةِ الجماعِ المُعْ فَي من إباحةِ الجماعِ المُعْ فَي من إباحةِ الجماعِ المَعْ فَي من إباحةِ الجماعِ المُعْ فَي الْمَعْ فَي الْمُعْ فَي مِنْ إلْمُعْ الْمُعْ فَي الْمُعْ فَي مِنْ إلَيْ الْمُعْ فَي مُنْ الْمُعْ فَي الْمُعْ فَي مِنْ إلْمُعْ الْمُعْ فَي الْمُعْ فَي الْمُعْ فَي مِنْ إلْمُعْ الْمُعْ فَي الْمُعْ فَيْعُونُ وَالْمُعْ الْمُعْ الْمُعْ فَيْ الْمُعْ الْ

من أوَّلِ الليل إلى آخره مع العلم بأنَّ المجامعَ في آخر الليل - إذا صادف فراغُه من الجماع طلوعَ الفجر - يصبح جُنباً، ثم حُكِمَ - مع ذلك - بصحَّةِ صومه بقوله: ﴿ثُمَّ أَتِنُوا النِّيامُ إِلَى الْيَلِ ﴾ (١٠).

٢ ـ ومن ذلك ما ذكره شيخ الإسلام ابن تيمية (ت: ٧٢٨) في معرض حديثه عن الإسرائيليات، قال: (.... ولكن نقل الخلاف عنهم في ذلك جائز كما قال تعالى: ﴿ سَيَقُولُونَ ثَلَنَقُ ۚ زَابِعُهُمْ كَتَبُهُمْ وَيَقُولُونَ خَسَةٌ سَادِمُهُمْ كَلَبُهُمْ رَجْمًا بِٱلْفَيْتِ وَيَقُولُوك سَبْعَةُ وَثَامِنُهُمْ كَلْبُهُمْ قُل زَّبِّ أَعْلُمُ بِعِدَّتِهِم مَّا يَعْلَمُهُمْ إِلَّا فَلِيلُّ فَلَا تُمَارِ فِيهِمْ إِلَّا مِرَّاءُ ظَهِرًا وَلَا تَسْتَفْتِ فِيهِم مِّنْهُمْ أَحَدًا ﴾ [الكهف: ٢٧]، فقد اشتملت هذه الآية الكريمة على الأدب في هذا المقام وتعليم ما ينبغي في مثل هذا فإنه تعالى أخبر عنهم بثلاثة أقوال، ضعَّفَ القولين الأوَّلين وسكت عن الثالث، فدل على صحَّته، إذ لو كان باطلاً لردَّه كما ردَّهما، ثم أرشد إلى أنَّ الاطلاع على عدَّتِهم لا طائل تحته، فيقال في مثل هذا: ﴿ قُل رَّبِّ أَعْلُمُ بِعِدَّتِهِم ﴾، فإنه ما يعلم بذلك إلا قليل من الناس ممن



<sup>(</sup>١) أحكام القرآن، للجصاص (٢٨٨:١).

أطلعه الله عليه، فلهذا قال: ﴿ فَلَا تُمَارِ فِيهِمْ إِلَّا مِرْآهُ ظُهِراً ﴾ ؛ أي: لا تجهد نفسك فيما لا طائل تحته، ولا تسألهم عن ذلك فإنهم لا يعلمون من ذلك إلا رجم الغيب.

فهذا أحسن ما يكون في حكاية الخلاف: أن تُستوعب الأقوال في ذلك المقام، وأن يُنبَّه على الصحيح منها ويبطل الباطل، وتُذكر فائدةُ الخلاف وثمرته لئلا يطول النِّزاع، والخلاف فيما لا فائدة تحته، فيُشتغل به عن الأهم.

فأما من حكى خلافاً في مسألة ولم يستوعب أقوال الناس فيها فهو ناقص، إذ قد يكون الصواب في الذي تركه، أو يحكي الخلاف ويطلقه ولا ينبه على الصحيح من الأقوال، فهو ناقص أيضاً، فإن صحَّحَ غير الصحيح عامداً فقد تعمَّد الكذب، أو جاهلاً فقد أخطأ.

كذلك من نصب الخلاف فيما لا فائدة تحته، أو حكى أقوالاً متعددة لفظاً ويرجع حاصلها إلى قول أو قولين معنى، فقد ضيَّع الزمان وتكثَّر بما ليس بصحيح، فهو كلابس ثَوبَيْ زُور، والله الموفق للصواب)(١).

<sup>(</sup>١) مقدمة في أصول التفسير، تحقيق: عدنان زرزور (ص:١٠٠-١٠٢).



٣ ـ ومنها ما ذكر السيوطي (ت:٩١١) من جملة الاستنباطات والفوائد في قصة موسى مع الخضر به الله قال: «فيها: أنه لا بأس بالاستخدام واتخاذ الرقيق والخادم في السفر.

واستحباب الرحلة في طلب العلم.

واستزادة العالم من العلم.

واتخاذ الزاد للسفر، وأنه لا ينافي التوكل.

ونسبة النسيان مجازاً وتأدباً عن نسبتها إلى الله تعالى.

وتواضع المتعلم لمن يتعلم منه، ولو كان دونه في المرتبة.

واعتذار العالم إلى من يريد الأخذ عنه في عدم تعليمه ما لا يحتمله طبعُه.

وتقديم المشيئة في الأمر.

واشتراط المتبوع على التابع.

وأنه يلزم الوفاء بالشرط.

وأن النسيان غيرُ مأخوذ به.

وأنَّ الثلاث اعتباراً في التكرار ونحوه.



وأنه لا بأس بطلب الغريب للطعام والضيافة.

وأن صنع الجميل لا يُتركُ ولو مع اللئام. وجواز أخذ الأجرة على الأعمال.

وأنَّ المسكين لا يخرج عن مسكنته بكونه له سفينة أو آلة تَكَسُّبِ أو شيء لا يكفيه.

وأنَّ الغصب حرام.

وأنَّه يجوز إتلاف مال الغير وتعييبه لوقاية باقيه؛ كمال المودِع واليتيم.

وإذا تعارضت مفسدتان ارتكب الأخف.

وأنَّ الولدَ يُحفَظُ بصلاح أبيه... الله ... الله ...

وهذه الاستنباطات قد تكون قريبة المأخذ تتضح بلا إعمال ذهن، وقد يَدِقُ مسلَكُها ويخفى، فتحتاجُ إلى تفهم وإعمالِ ذهن، وقد يكون فيها تكلُّف، وقد تكون ضعيفة غير مقبولة.

#### حكم الاستنباط:

هذه الاستنباطات - ويلحقُ بها الفوائد التَّفسيريَّة



<sup>(</sup>١) الإكليل في استنباط التنزيل (ص:١٤٧).

وغيرها مما يُرْبطُ بنصُ الآيةِ \_ من القولِ بالرَّأي، فإن كان الاستنباط عن علم، فهو من الرأي المحمود الذي دلَّت النصوص على جوازه.

وإن كان الاستنباط عن جهل، أو دخل فيه الهوى فحصل فيه تحريف، فإنّه من الرَّأي المذموم، وهذا النوع من الرَّأي حرام، وهو داخلٌ تحت قولِه تعالى: ﴿وَأَن تَقُولُواْ عَلَى اللّهِ مَا لَا نَعْلَمُونَ ﴾ [الاعراف: ٣٣]، وغيرها من النَّصوصِ الواردةِ في ذمِّ الرَّأي الذي لا دليلَ عليه، واللهُ أعلمُ.

#### القانون الكلئ لصحة الاستنباط من عدمه:

أنت في صياغة هذا القانون أمام ثلاثةِ أمور: نصَّ مفسَّرٌ، إمَّا تفسيراً صحيحاً، وإمَّا تفسيراً خطأً، ونصَّ ظاهرٌ، ومعلومة مرتبطة بأحدهما.

وربطُ أيِّ معلومةٍ من المعلوماتِ، والزَّعمُ أنَّ القرآنَ دلَّ عليها لا يخلو من أحوالِ:

الحالُ الأولى: أن تكون المعلومةُ بذاتها فاسدةً باطلة، تخالفُ ما جاءت به الشريعةُ، وحكم هذه المعلومة واضحٌ، فهي باطلةٌ بذاتِها، وربطُها بآياتِ القرآنِ خطأُ بلا إشكالٍ.



وقد يكون ربطها بنصّ ظاهرٍ، أو بتفسير صحيحٍ، أو بتفسيرٍ غيرِ صحيح.

الحال الثانية: أن تكونَ المعلومةُ بذاتِها صحيحةً، ولا تخالفُ الشريعة، بل هي مما دلَّت عليه الشريعة، وهذه على قسمين:

الأول: أن يكونَ ربطُها بالآيةِ صحيحاً؛ أي أن الآية دلت عليها دلالة واضحةً لا يخالِفُ فيها مِخالفٌ.

وقد يكون الربطُ هنا بنصٌ ظاهرٍ، أو بتفسيرٍ صحيحٍ. الثاني: أن تكون المعلومةُ صحيحةً بذاتِها، لكنَّ ربطها بالآيةِ خطأً؛ لأنَّ الآيةَ لا تدلُّ عليها بحالٍ.

فالمعلومةُ لو حُكيت بدون ربطها بالآيةِ لكانت صحيحةً لا يخَالَفُ في صحتها؛ لكن الذي يُخالَفُ فيه هو كون الآيةِ دلَّت عليها.

وقد يكون الربطُ هنا بنصُ ظاهرٍ، أو بتفسيرٍ صحيحٍ.

أمثلة للاستنباطات من النص الظاهر، ومن النص الذي يحتاج إلى تفسير:

يمكنُ تقسيمُ الاستنباط من الآياتِ إلى أقسامٍ:

أوً لا الاستنباط من النص الظّاهر الذي لا يحتاج إلى تفسير: وهو على قسمين:



١ ـ أن يكونَ الاستنباطُ صحيحاً، ومثاله: ما ذكر السيوطي (ت:٩١١) في قوله تعالى: ﴿وَٱمْرَأَتُمُ حَمَّالَةَ الْحَطَبِ﴾، قال: «واستدل به الشافعي على صحة أنكحة الكفار»(١).

٢ ـ أَنْ لا يكون الاستنباطُ صحيحاً، ومثاله: استنباطُ بعض الصَّوفيَّة جوازَ الرَّقصِ من قوله تعالى: ﴿ الْكُنْ بِخِلِكُ ﴾ [ص: ٤٢]، وهذا الاستنباطُ غيرُ صحيح، والمعنى المدلول عليه خطأ بذاته، وهو الرَّقصُ؛ إذ الرَّقصُ لا يجوز أصلاً.

قال القرطبي (ت: ٢٧١): «استدل بعض جهال المتزهدة وطغام المتصوفة بقوله تعالى لأيوب: ﴿ أَرْكُنُ بِرِجْلِكُ ﴾ [ص: ٢٤] على جواز الرَّقص.

قال أبو الفرج الجوزي: وهذا احتجاج بارد؛ لأنه لو كان أُمِرَ بضربِ الرِّجلِ فَرَحاً كان لهم فيه شبهة، وإنما أُمِرَ بضرب الرِّجلِ ليَنْبُعَ الماءُ.

قال ابن عقيل: أين الدلالة في مبتلى أُمِرَ ـ عند كشف البلاء ـ بأن يضرب برجله الأرض؛ لينبع الماء إعجازاً = من الرقص، ولئن جاز أن يكون تحريكُ رِجلِ قد أَنْحَلَها

<sup>(</sup>١) الإكليل في استنباط التَّنزيل (ص: ٢٣٠).



تَحَكُّمُ الهوامِّ دلالةَ على جواز الرقص في الإسلام = جاز أن يُجعلَ قوله سبحانه لموسى: ﴿أَضِرِب بِعَمَاكَ ٱلْحَجِرُ ﴾ [البقرة: ٦٠] دلالة على ضرب الجماد بالقضبان، نعوذ بالله من التَّلاعب بالشرع(١)...)(٢).

- وقال الماورديُّ (ت:٥٠): «ذهب بعض من يتفقه من المفسِّرين إلى أنَّ من وصَّى بجزء من مالِه لرجلٍ، أنها وصيَّة بالعُشُرِ؛ لأنَّ إبراهيمَ وضعَ أجزاءَ الطَّيْرِ على عَشرةِ جبالٍ»(٣).

## ثانياً \_ الاستنباط من نص غير ظاهر يحتاج إلى تفسير:

وهذا النوع يكون الاستنباط منه بعد بيان المعنى ؛ أي: التفسير، وهو على أقسام:

١ ـ أن يكونَ التفسيرُ صحيحاً، والاستنباطُ صحيحاً،
 وهذا كثيرٌ جِدًا.

ومثاله: ما استنبطه ابن عطيَّةَ الأندلسيُّ (ت:٥٤٢) من

<sup>(</sup>١) نقله المؤلف من كتاب ابن الجوزي: تلبيس إبليس (ص:٣١٧).

<sup>(</sup>٢) الجامع لأحكام القرآن، للقرطبي (١٥: ٢١٥).

<sup>(</sup>٣) النَّكت والعيون، للماوردي، تحقيق: السيد بن عبد الرحيم بن عبد المقصود (٢٣٦:١).

قوله تعالى: ﴿كِنَنَبُ أَنَرَلْنَهُ إِلَيْكَ مُبَرَكُ لِيَنَبَرُوا ءَايَدِهِ وَلِمَنَذَكُرَ أَوْلُوا الْأَلْبَ ﴾ [ص: ٢٩]، قال: ﴿وظاهرُ هذه الآيةِ يقتضي أنَّ التَّدبُّرُ من أسبابِ إنزالِ القرآنِ، فالتَّرتيلُ إذاً أفضلُ لهذا؛ إذ التَّدبُّرُ لا يكونُ إلَّا مع التَّرتيلِ»(١).

# ٢ - أن يكون التفسير صحيحاً، والاستنباط غير صحيح.

ومثاله: ما استنبطه ابنُ عطيَّةَ الأندلسيُّ (ت: ٤٥) من قولِه تعالى: ﴿لِلَّهِ مُلْكُ السَّمَوَتِ وَالْأَرْضِ يَخْلُقُ مَا يَشَاءُ يَهَبُ لِمَن يَشَاءُ الشَّمَوَتِ وَالْأَرْضِ يَخْلُقُ مَا يَشَاءُ يَهَبُ لِمَن يَشَاءُ الدُّكُورِ ﴿ أَوْ يُرُوِّجُهُمْ ذُكُوانَا وَيَعَدُ النَّكُ وَيَعَمُ اللَّهُ عَلِيمٌ قَدِيرٌ ﴾ [المصورى: ٤٩، وَإِنَا مُنْ يَشَاءُ عَقِيمًا إِنّهُ عَلِيمٌ قَدِيرٌ ﴾ [المصورى: ٤٩، وهذه الآيةُ عقيمًا الله تقسيرِه للآيةِ تفسيراً صحيحاً، قال: (وهذه الآيةُ تَقْضِي بفسادِ وجودِ الخُنْثَى المُشْكِلِ)(٢).

والآية لا تدلُّ على ما قالَه، ولم تنفِ وجوده، وإنَّمَا تُوكَ ذكرُ الخُنثى المُشكلِ لندرَته وقلَّتِهِ أمامَ هذهِ الأقسامِ المذكورةِ، واللهُ أعلمُ.

وقال ابن العربي (ت:٥٤٣) ـ وهو معاصرٌ لابن عطيَّةً ـ:



<sup>(</sup>١) المحرر الوجيز، ط: قطر (١٢:٤٥٣).

<sup>(</sup>٢) المحرر الوجيز، ط: قطر (١٩١:١٣).

«... أنكرَه قومٌ منْ رءوسِ العوامِ، فقالوا: إنَّه لا خُنْثَى،
 فإنَّ الله تعالى قسَّمَ الخلقَ إلى ذكرِ وأنثى.

قلنا: هذا جَهْلٌ باللُّغةِ، وغباوةٌ عنْ مَقْطَعِ الفَصَاحَةِ، وتُصُورٌ عن مَعْرِفَةِ سَعَةِ القُدْرَةِ.

أمَّا قدرةُ اللهِ سبحانَهُ، فإنَّه واسعٌ عليمٌ.

وأمَّا ظاهرُ القرآنِ، فلا ينفي وجودَ الخُنْثَى، لأنَّ اللهَ تعالى قال: ﴿ لِلَّهِ مُلْكُ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضُ يَخَلُقُ مَا يَشَاءً ﴾ [الشورى: ٤٩]، فهذا عمومُ مدحٍ، فلا يجوزُ تخصيصُه؛ لأنَّ القدرةَ تقتضيه.

وأمَّا قـولُه: ﴿ يَهَبُ لِمَن يَثَآهُ إِنَافًا وَبَهَبُ لِمَن يَشَآهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ لِمَن يَشَآهُ عَقِيمًا إِنّهُ الذّكُورَ أَوْ يُزُوِّجُهُمْ ذُكُوانًا وَإِنَافًا وَيَجَمَّلُ مَن يَشَآهُ عَقِيمًا إِنّهُ عَلِيمٌ مَلِيرٌ ﴾ [الشورى: ٤٩، ٥٠]، فهذا إخبارٌ عن الغالبِ في عليمٌ مَلِيمٌ مَلِيمٌ وسكت عن ذكر النّادر؛ لدخوله تحت عموم الكلام الأوّل. والوجودُ يشهدُ له، والعيانُ يُكذّبُ منكرَه الله المنافرة الله المنكرة الله المنافرة الله المنكرة المنافرة المنكرة المنافرة ال

٣ ـ أن يكونَ التّفسيرُ غيرَ صحيحٍ، ويكونَ الاستنباطُ غيرَ صحيح كذلك.

<sup>(</sup>١) أحكام القرآن، لابن العربي، تحقيق: علي محمد البجاوي (١) 17٧٤ ـ ١٦٧٤).



ومثاله: تفسير قوله تعالى: ﴿وَلَمَّا جَآةَ مُوسَىٰ لِمِيقَلِنَا وَكُلَّمَهُ رَبُّهُ قَالَ رَبِّ أَرِفِتَ أَنظُر إِلَيْكُ قَالَ لَن تَرَنِنِي وَلَيْكِنِ النظر إِلَيْكُ قَالَ لَن تَرَنِنِي وَلَيْكِنِ النظر إِلَيْكُ قَالَ لَن تَرَنِنِي وَلَيْكِنِ النظر إِلَّهُ مَنْوَفَ تَرَنِنِي الله الاعراف: ١٤٣]، إلى الجبيل فإن السنقر مكانه فسيد التأبيد، والمعنى: لن تراني قالت المعتزلة: إنَّ لن تفيد التأبيد، والمعنى: لن تراني أبداً، فيشمل نفي الرؤية في الدنيا والآخرة.

قال أبو الفضلِ الطَّبرسيُّ الرافضيُّ المعتزليُّ (ت:٤٥): «﴿ قَالَ لَن تَرَسِي ﴾: هذا جوابٌ من اللهِ، ومعناه: لا تراني أبداً؛ لأنَّ (لن ينفي على وجه التَّأبيدِ، كما قال: ﴿ وَلَن يَتَمَنَّوهُ أَبَدًا ﴾ [البفسرة: ٩٥]، وقال: ﴿ لَن يَغَلُقُواْ ذُبَابًا وَلَوِ الْجَنَّمُ وَاللَّهُ ﴾ [العج: ٢٣]» (١).

وتفسيرُ «لن» في هذا الموضعِ على أنَّه للتَّأبيدِ غيرُ

<sup>(</sup>١) مجمع البيان في تفسير القرآن، للطبرسي (١٦:٩).

وقال الزمخشريُّ في تفسير هذه الآيةِ «فإن قلتَ: ما معنى «لن»؟ قلتُ: تأكيدُ النفي الَّذي تعطيه «لا»، وذلك أنَّ «لا» تنفي المستقبل؛ تقول: لا أفعلُ غداً، فإذا أكَّدت نفيها قلت: لن أفعل غداً. والمعنى: أنَّ فِعلهُ ينافي حالي؛ كقوله: ﴿لَن يَغَلُّقُوا لَمُ اللَّهُ مَنُولُهُ وَلَن يَعْلُقُوا لَمُ اللَّهُ مَنُولُهُ وَلِي الْحَالَ اللَّهُ اللَّهُ مَنْوُ لَلْ اللَّهُ مَنْوُ لَلْ اللَّهُ مَنْوُ لَلْ اللَّهُ مَنْوُ لَلْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَنافي للرؤيةِ فيما يُستقبَلُ، و﴿لَن تَرَيِي الْحَيْدُ وبيانٌ؛ لأنَّ النفي منافي للرؤيةِ فيما يُستقبَلُ، و﴿لَن تَرَيِي الْحَيْدُ وبيانٌ؛ لأنَّ النفي منافي للرؤيةِ فيما يُستقبَلُ، و﴿لَن تَرَيِي الْحَيْدُ وبيانٌ؛ لأنَّ النفي منافي للرؤيةِ فيما يُستقبَلُ، و (اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُل

صحيح، وما بُنِي عليه من عدم جوازِ رؤيةِ الباري في الآخرةِ غيرُ صحيح.

وذكر القاسميُّ (ت:١٣٣١) عن معاصرٍ له: أنَّ تفسير قوله: ﴿وَالِينِ ﴾ [النين: ١]: يعني به شجرةً «بوذا» مؤسس الدِّيانة البوذيَّة.

وبنى على هذا التَّفسيرِ فائدة، وهي: أنَّ التَّرتيبَ في ذكرِها في الآيةِ باعبتارِ درجةِ صحَّتِها بالنِّسبةِ لأصولِها الأولى، فبدأ بالبوذيَّة لأنها أقلُّ درجةً في الصحَّةِ وأشدُّ الأديانِ تحريفاً عن أصلِها، ثُمَّ بالنَّصرانيَّةِ، وهي أقلُّ من البوذيَّةِ تحريفاً، ثُمَّ باليهوديَّةِ، وهي أصحُّ من النَّصرانيَّةِ، ثُمَّ بالإسلامِ، وهو أصحُها جميعاً وأبعدُها عن التَّحريفِ بالإسلامِ، وهو أصحُها جميعاً وأبعدُها عن التَّحريفِ والتَّبديلِ. وقد ذكر فوائد واستنباطات أخرى مبنية على هذا التَّفسير الفاسدِ.

وتفسيرُ هذا المفسِّرِ لهذه الآياتِ غيرُ صحيحٍ، وما بناه من الفوائد على ذلك غير صحيح أيضاً.

٤ ـ قد تكون الفائدة المستنبطة في ذاتها صحيحة،
 لكن حملها على معنى الآية غير صحيح.

ومثال ذلك ما فسَّر به بعضُهم قولَه تعالى: ﴿ فَلَمَّا



فَصَلَ طَالُوتُ بِالْجُنُودِ قَالَ إِنَ اللّهَ مُبْتَلِيكُم بِنَهُ فَمَن مَن اللّهَ مُبْتَلِيكُم بِنَهُ وَمَن أَمْ يَطْعَمْهُ فَإِنّهُ مِنِي إِلّا مَن اغْتَرَفَ شَرِبَ مِنْهُ فَلَيْسَ مِنِي وَمَن لَمْ يَطْعَمْهُ فَإِنّهُ مِنْي إِلّا مَن اغْتَرَفَ غُرْفَةً بِيكِوءً فَشَرِبُوا مِنْهُ إِلّا قَلِيلًا اللّهِ اللّه بالنهر، والشّاربَ منه الآية مثل ضربَه الله للدُّنيا، فشبّهها الله بالنهر، والشّاربَ منه بالمائلِ إليها المستكثرِ منها، والتّاركَ لشربِهِ بالمنحرفِ عنها والزاهدِ فيها، والمغترف بيدهِ بالآخذِ منها قدرَ الحاجةِ، وأحوالُ النَّلاثةِ عندَ اللهِ مختلفةً (۱).

قال القُرْطُبِيُّ (ت:٦٧١): «ما أحسن هذا الكلام لولا ما فيه من التَّحريف في التَّأويلِ، والخروجِ عن الظَّاهرِ، ولكن معناه صحيحٌ في غير هذا»(٢).

# ثالثاً \_ الاستنباط من ربطِ آيتينِ ببعضهما:

قد تردُ بعضُ الآياتِ مبيِّنةً لحكم ما، وتردُ آيةٌ أخرى مبيِّنةً لحكم ما، وتردُ آيةٌ أخرى مبيِّنةً لحكم آخر، فيكونُ بجمعِ الآيتين بيانٌ لحكم جديد لا يدلُّ عليه أحدُ الآيتين على انفرادِها.

ومن الفوائدِ المستنبطةِ من الجمعِ بين آيتينِ: أنَّ أقلَّ مُدَّةِ الحَمْلِ ستَّةُ أشهرِ، وذلك لقولِه تعالى: ﴿ مَلَتْهُ أُمُّهُ

<sup>(</sup>١) تفسير القرطبي (٢٥١:٣).

<sup>(</sup>٢) تفسير القرطبي (١: ٢٥١).

وَهْنَا عَلَىٰ وَهْنِ وَفِصَنْلُهُ فِي عَامَيْنِ النمان: ١٤]، وقولِه: ﴿ مَلَتُهُ أَمُّهُ كُرُهُمّا وَخَمْلُهُ وَفِصَنْلُهُ ثَلَاثُونَ شَهّرًا ﴾ [الاحقاف: ٥١] (ت: ٩١١): قال السيوطي: «أخرج ابنُ أبي حاتم عن معمر بن عبد الله الجُهنيّ، قال: تزوَّجَ رجلٌ منَّا امرأةً، فولدتْ لتمام ستَّةِ أشهرٍ، فانطلقَ إلى عثمان، فأمرَ برجُمِها.

فقال عَلِيَّ: أَمَا سمعتَ اللهَ يقولُ: ﴿وَحَمَّلُمُ وَفِصَلْلُمُ وَفِصَلْلُمُ وَفِصَلْلُمُ وَفِصَلْلُمُ وَ عَامَيْنِ﴾ ثَلَتُونَ شَهِرًا﴾ [الاحنان: ١٥]، وقال: ﴿وَفِصَلْلُمُ فِي عَامَيْنِ﴾ [النمان: ١٤]، فكم تَجِدُ بَقِيَ إِلَّا سَنَّةُ أَشْهِرٍ.

فقالَ عثمانُ: والله ما تفطَّنْتُ لهذا ١٥٠١.

# رابعاً \_ الاستنباطُ بإعمالِ مفهوم المخالفةِ:

وذلك أن يأتي النَّصُّ بخبرٍ أو حكمٍ، فما كانَ فيه من معنى الخبر أو الحكم المنصوص عليه مباشرة، فهو من التَّفسيرِ، وما يُفهَمُ عنه من معانِ أحكامٍ أخرى، فهو من الاستنباطِ.

ومن الفوائدِ المستنبطةِ بإعمالِ مفهومِ المخالفةِ،

<sup>(</sup>۱) الإكليل في استنباط التَّنْزيل (ص:١٩٤). وينظر: تفسير ابن كثير، تحقيق: سامي السلامة (٢٨٠:٧)، وقد ذكر ابن كثيرٍ مثله عن ابن عباس (٣٦:٦٣)، (٢٨٠:٧).



استنباط الشَّافِعِيُّ (ت:٢٠٤) وقوع الرؤية من قوله تعالى: ﴿ كُلَّا إِنَّهُمْ عَن رَبِّهِمْ يَوْمَهِلْ لَمُحْجُونُ ﴾ [المطننين: ١٥]، قال: ﴿ فَلَمَّا أَنْهُم أَن حَجَبُوا هؤلاء في السُّخْطِ، كان في هذا دَليلٌ على أنَّهم يرونه في الرِّضا) (١٠).

ولا تخلو بعض الاستنباطاتِ من البعدِ والغرابةِ في الاستنباطِ، وكم من اجتهادٍ في الاستنباطِ لم يُوفَّقُ؟.

وقد مرَّ لذلك أمثلةٌ، ومما وردَ كذلك:

قال ابن عطية (ت:٥٤٢) في قوله تعالى: ﴿ وَلَوْلَا آَن يَكُونَ النَّاسُ أَمَّةً وَحِدَةً لَجَعَلْنَا لِمَن يَكُفُرُ بِالرَّمْنِ لِلبُيُوتِهِمْ سُقُفًا مِّن فِضَدِهِ الرَّمْنِ لِلبُيُوتِهِمْ سُقُفًا مِّن فِضَدِهِ الزخرف: ٣٣]: «قال المهدوي: ودلَّتْ هذه الآيةُ على أَنَّ السَّقفَ لربِّ البيتِ الأسفلِ، إذ هو منسوبٌ إلى البيوتِ.

قال القاضي أبو محمد: وهذا تَفَقُّهُ واهنَّ (٢).

مسألة في التَّفسيرِ الإشاري<sup>(٣)</sup> وفوائدِ الآياتِ: التَّفسيرُ الإشاريُّ يُمَثِّلُ جانباً مشكلاً في علم التَّفسيرِ،

<sup>(</sup>۱) شرح أصول اعتقاد أهل السنة والجماعة، للالكائي، تحقيق: الدكتور أحمد سعد الحمدان (٥٠٦:٣)، وينظر منه: (٤٦٧:٣ ـ ٤٦٩).

<sup>(</sup>٢) المحرر الوجيز، ط: قطر (٢١٩:١٣ ـ ٢٢٠).

 <sup>(</sup>٣) هذه النسبة التي صارت مصطلحاً مما يحتاج إلى تحرير، وقد
 ذكرتها هنا لشهرتها، لكن حقيقتها أنها من باب الاستنباط.

وهو في حقيقتهِ خارجٌ عن حدِّ التَّفسيرِ؛ لأنَّه يأتي بعدَ بيانِ الآيةِ أو بعد معرفةِ ظاهرِها.

وتعودُ كثيرٌ من التَّفاسيرِ الإشاريَّةِ وتفاسيرِ الوُّعاظِ وما يذكرُه بعض المعاصرينَ من فوائِد الآياتِ = إلى الاستنباطِ، ومن ثَمَّ، فإنَّ حُكْمَها حُكْمُ ما سبقَ من الاستنباطات، وإنَّما أفردتها هنا لحاجتها لبيانٍ خاصٌ، فأقولُ:

هذه الفوائدُ والإشاراتُ على قسمين:

القسمُ الأوَّلُ: أن تكونَ هذه الفوائد والإشارات صحيحة بذاتِها، لا تخالفُ أمراً من أمورِ الشَّريعةِ، وهي على قسمين من حيثُ ربطها بالآيةِ:

أوَّلاً: أن يكونَ الرَّبطُ صحيحاً؛ أي: أن يكونَ بين الفائدة المذكورةِ والآيةِ ارتباطٌ بوجهِ ما.

ثانياً: أن يكونَ الرَّبطُ بالآيةِ غيرُ صحيح، فالكلامُ باستقلاله صحيحٌ، ولكن ربطه بالآيةِ خطأً؛ لأنَّ الآيةَ لا تدلُّ عليه.

القسمُ الثَّاني: أن تكونَ هذه الفوائد والإشارات غيرَ صحيحةً بذاتِها، لأنَّها تحملُ خطأً ما، وفي هذه الحالُ فإنَّ ربطَها بالآي خطأً قطعاً.



وبعد هذا الملخَّصِ في علاقةِ الإشاراتِ والفوائدِ بالنَّصِّ، أذكر لك ملخَّصاً لكلامِ ثلاثةٍ من الأئمَّةِ الأعلامِ في التَّفسيرِ الإشاريِّ لأهميَّةِ ما أوردُوه، ولِتَجِدَهُ مجموعاً بين يديك.

أولاً ما ذكره شيخ الإسلام ابن تيمية (ت:٧٢٨):

اناً التفسير المعتمد على الإشارات المنسوب إلى بعض الأعلام؛ كجعفر الصَّادق (ت:١٤٨) وغيره، بعضها كلامٌ حسنٌ، وبعضُها باطلٌ مردودٌ، وبعضُها مكذوبٌ مفترى على قائله.

٢ ـ هذه الإشاراتُ هي من بابِ الاعتبارِ والقياسِ،
 وإلحاقِ ما ليس بمنصوصِ بالمنصوصِ، مثلُ الاعتبارِ
 والقياسِ الذي يستعمله الفقهاء في الأحكامِ.

" - إذا كانت هذه الإشارات من جنس القياسِ الصَّحيحِ، كانت حسنة مقبولةً، كما في قوله على الصَّديعِ الملائكة لا تدخل بيتاً فيه كلب». فإذا قيس على تطهير القلب عن الأخلاق الخبيثة كان هذا من جنس إشارات الصوفية وقياس الفقهاء.

وإذا كانت من جنس القياسِ الضَّعيفِ، كان لها



حكمُه، كما ذكر من أنَّ موسى أُمِرَ مع خلعه للنَّعلين<sup>(١)</sup> بخلع الدنيا والآخرة.

وإذا كانت تحريفاً للكلام على غير تأويلِه، كانت باطلاً، وهي من جنس كلام القرامطة والباطنيَّة والجهميَّة، كقول من قال: إنَّ ما ينزلُ على قلوب أهل المعرفة من جنس خطاب تكليم موسى وتكليمه بهذا باطل باتفاق سلف الأمة وأثمتها(٢).

ثانياً: ما ذكره ابن القيم (ت ٢٥١:٥٠) والشاطبي: (ت ٢٩٠):

لقد ذكر هذان العلمان ضوابط في قبول هذه الإشارات، وهذا نص قوليهما:

قال ابنُ القيِّمِ (ت:٥١): «وتفسير النَّاسِ يدورُ على ثلاثةِ أصول:

 <sup>(</sup>١) يشير إلى قوله تعالى: ﴿إِنَّ أَنَّا رَبُّكَ فَأَخْلَعْ نَعْلَيْكُ إِنَّكَ بِٱلْوَادِ
 الْمُقَدِّس طُوئي﴾ [طه: ١٢].

 <sup>(</sup>۲) ينظر في هذه النقاط الثلاث: كتب شيخ الإسلام ابن تيمية:
 دقائق التفسير (۲۱۱:۱۶)، وبغية المرتاد (۲۱۵:۱ - ۲۱۲)، (۳۱۳:۱)
 ۲۱۵)، ومجموع الفتاوى (۲۸:۲).

تفسيرٌ على اللَّفظِ، وهو الذي ينحو إليه المتأخِّرون.

وتفسيرٌ على المعنى، وهو الذي يذكره السَّلفُ.

وتفسيرٌ على الإشارةِ والقياسِ، وهو الذي ينحو إليه كثيرٌ منَ الصُّوفيَّةِ وغيرهم.

وهذا لا بأسَ به بأربعةِ شرائط:

أن لا يناقضَ معنى الآية.

وأن يكون معنّى صحيحاً في نفسِهِ.

وأن يكون في اللَّفظِ إشعارٌ به.

وأن يكون بينه وبين معنى الآيةِ ارتباطٌ وتلازمٌ، فإذا اجتمعت هذه الأمورُ الأربعةُ كان استنباطاً حسناً»(١).

وقال الشَّاطبيُّ (ت:٧٩٠): «... وكُونُ الباطنِ هو المرادُ من الخطابِ قد ظُهَرَ أيضاً مما تقدَّم في المسألةِ قبلَها، ولكن يُشترطُ فيه شرطان:

أحدهما: أن يَصِعَ على مقتضى الظَّاهرِ المقرَّدِ في لسان العرب، ويجري على المقاصدِ العربيَّةِ.

<sup>(</sup>۱) التبيان في أقسام القرآن، لابن القيم، تصحيح: طه يوسف شاهين (ص:٥١).



والثاني: أن يكونَ له شاهدٌ \_ نصًّا أو ظاهراً \_ في محلٍّ آخر يشهدُ لصحَّتِه من غير معارضٍ (١٠).

وقد ذكر في كلام لاحق ما يصلح أن يُضاف إلى ضوابطِ قبول التَّفسير الإِشاريِّ، وهو قوله: «... ولكن له وجه جارٍ على الصِّحَّةِ، وذلك أنَّه لم يقل إنَّ هذا هو تفسير الآيةِ...»(٢).

هذا، وإذا لم يكن الكلامُ الَّذي ينبُّه إليه المفسِّرُ باطلاً في ذاتِه، بل كان صحيحاً في ذاته، فإنَّ عدمَ قبولِه يقعُ من جهةٍ أخرى، وهي عدم صحَّة دلالةِ الآيةِ عليه.

واليوم، يقعُ في هذا بعض الوعّاظِ، ومتطلبو فوائدِ الآياتِ، والذين يكتبونَ في بعض المجلاَّتِ الإسلاميةِ، تحت عنوان: «آية العدد» أو «إشراقة آية» أو «في ظلال آيةٍ» أو غيرها من العناوين.

وإنَّك لتجدُ بعضهم يتكلَّفُ في استنباط الفوائد،

<sup>(</sup>۱) الموافقات، للشاطبي، تحقيق: محيي الدين عبد الحميد (۲۲۸:۳).

<sup>(</sup>٢) الموافقات، للشاطبي، تحقيق: محيي الدين عبد الحميد (٣٠:٢٨)، وقد أشار ابن تيميَّة إلى هذا الذي ذكره الشَّاطبيُّ، ينظر: بغية المرتاد (ص:٣١٣).

ويربطها بالآية، ويجعل الآية تدلُّ عليها، أو يتكلَّفُ بإدخالِ بعضِ ما يراه في الواقعِ تحت حُكْمِ الآيةِ، أو قد يجعلُ الآيةَ مدخلاً لموضوع من الموضوعاتِ التي يريدُ الحديث عنها، فتراه يريد الحديث عن الحسدِ مثلاً، ويذكر آيةً من الآياتِ التي ذكرت الحسدَ، ثمَّ ينطلقُ يتحدَّثُ عن الحسدِ بتفصيلِ لا علاقةَ له بالآيةِ التي ذكرَها في أوَّل موضوعِه.

وكلُّ هؤلاء المتكلفين ما لا يُحسنون عليهم أن يتَّقُوا الله، وأن يعلموا أنهم قد يدخلون فيمن يقول على الله بغير علم، فيكونون من أصحاب الرأي المذموم.

وإذا بَانَ لك هذا، عَلِمْتَ أنَّ ما يُعابُ على من كتبَ في ما يُسمَّى بالتفسيرِ الإشاري من تكلُّفهم ربطَ أقوالِ المتصوِّفةِ بتفسيرِ الآيةِ وأنها على سبيلِ الإشارةِ، فإنه يعابُ على بعض الوُّعاظ والدعاةِ الذين يسلكون هذا المنهج، وإن اختلفت المحاملُ عندَ الفريقينِ، والله أعلم.



مفهوم التدبر

تدلُّ مادة (دَبَرَ) على آخرِ الشَّيءِ، ومنه دُبُرُ الشيء؛ أي آخره؛ كأدبار الصلوات.

والتَّدبُّرُ: النَّظرُ في أدبارِ الشِّيء، والتفكيرُ في عاقبتِه.

وقد استُعملَ في كلِّ تأمُّلٍ يقعُ من الإنسانِ في حقيقةِ الشَّيءِ أو أجزائه أو سوابقِه أو لواحقه أو أعقابه (١).

وجاءَ على صيغةِ التَّفَعُّلِ، ليدلَّ على تكلُّفِ الفعلِ، وحصولِه بعد جُهْدٍ، والتَّدبُّرُ: حصول النَّظرِ في الأمرِ المُتَدَبَّرِ مرَّةً بعدَ مرَّةٍ.

وقد جاءَ الأمرُ بتدبَّرِ القرآنِ في أربعةِ مواضعَ من القرآنِ، والعجيبُ أنَّ آيتينِ نزلتْ في سياقِ المنافقينَ، وهما قوله تعالى: ﴿أَفَلَا يَتَدَبَّرُونَ الْقُرَّءَانَ وَلَوَ كَانَ مِنْ عِندِ غَيْرِ اللَّهِ لَوَجَدُوا فِيهِ اخْنِلَافًا كَيْرَاكُ [النساء: ٨٦]، وقوله تعالى: ﴿أَفَلَا يَتَدَبَّرُونَ الْقُرْءَانَ أَمْ عَلَى قُلُوبٍ أَقْفَالُهَا ﴾ [محمد: ٢٤].

وجاءت آيتانِ في سياقِ الكفَّارِ، وهما قوله تعالى: ﴿ أَفَلَمْ يُدَّبِّرُوا الْفَوْلُ أَمْرُ جَاءَهُمْ مَّا لَرْ يَأْتِ ءَابَآءَهُمُ ٱلْأَوَلِينَ ﴾ [المؤمنون:



<sup>(</sup>١) ينظر: روح المعاني (٩٢:٥).

٢٦)، وقـولـه تـعـالـى: ﴿كِنَابُ أَنزَلَنَهُ إِلَيْكَ مُبَرَكُ لِيَنَبَرَوُا مَالِنَهِ.
 وَلِيَنَذَكَرَ أُولُوا الْأَلْبَبِ﴾ [ص: ٢٩].

وتحتملُ آيةُ سورةِ (س) أن يكون المؤمنونَ داخلونَ في الأمرِ بالتَّدبُرِ، ويشهدُ له قراءةُ من قرأ: ﴿لتدبروا آياته﴾ بالتاء(١)، بمعنى: لتتدبَّره أنت يا محمد وأتباعُك(٢).

وليس نزولُ الآيةِ في سياق غيرِ المؤمنينَ يعني أنَّ المؤمنينَ لا يُطلبُ منهم التَّدبُّرُ، بل هم مأمورونَ به، وداخلونَ في الخطاب من باب أولى؛ لأنَّهم أهلُ الانتفاعِ بتدبُّرِ القرآنِ. وإنَّما المرادُ هنا بيانُ من نزلت بشأنه الآياتُ، دون بيان صحَّةِ دخولِ المؤمنينَ في الخطاب، واللهُ أعلمُ.

والآياتُ الآمرةُ بالتَّدبُّرِ منها ما جاءَ على شيءِ مخصوصٍ؛ كقوله تعالى: ﴿أَفْلَا يَتَدَبَّرُونَ الْقُرْءَانُ وَلَوَ كَانَ مِنْ عِندِ غَيْرِ اللهِ لَوَجَدُوا فِيهِ اخْطِلَافًا كَيْرَا ﴾ [النساء: ٨٦].

ومنها ما جاء مطلَقاً بالتَّدبُّرِ العامِّ؛ كقوله تعالى:

<sup>(</sup>٢) ينظر: تفسير الطبري، ط: الحلبي (١٥٣:٢٣).



<sup>(</sup>۱) هي قراءة أبي جعفر المدني من العشرة، وقد نُسِبَتُ إلى عاصم، ينظر: تفسر الطبري، ط: الحلبي (١٥٣:٢٣)، والمحرر الوجيز، ط: قطر (٤٥٢:١٢ ـ ٤٥٣)، والنَّشر في القراءات العشر (٣٦١:٢).

﴿ كِنَتُ أَنْزَلْنَهُ إِلَيْكَ مُبَرُكُ لِيَدَّبِّمُوا آلِيَتِهِ. وَلِيَنَذَكَّرَ أُولُوا الْأَلْبَ ﴾ [ص: ٢٩].

والأصلُ أنَّ مرحلةَ التَّدبُّرِ تأتي بعدَ الفَهْمِ، إذ لا يُمكنُ أن يُطلبَ منك تدبُّرُ كلامٍ لا تعقِلُه، وهذا يعني أنَّه لا يوجدُ في القرآنِ ما لا يُفهَمُ معناهُ مطلقاً، وأنَّ التَّدبُّرَ يكونُ فيما يتعلَّقُ بالتَّقسيرِ؛ أي أنَّه يتعلَّقُ بالمعنى المعلوم.

قال الطبري (ت: ٣١٠): ﴿ وَفِي حَثِّ الله ﷺ عباده على الاعتبار بما في آي القرآن من المواعظ والبينات \_ بقوله جل ذكره لنبيه ﷺ: ﴿ كِنَبُ أَزَلْنَهُ إِلَيْكَ مُبُرَكُ لِيَّبَرُوا الْكَبِهِ وَلَيْتَهِ إِلَيْكَ مُبُرَكُ لِيَّبَرُوا الْأَلْبِ ﴾ [ص: ٢٩]، وقوله: ﴿ وَلَقَدْ ضَرَيْنَا لِلنَّاسِ فِي مَلْا الْقُرْءَانِ مِن كُلِ مَثَلِ لَعَلَّهُمْ يَلْذَكَّرُونَ ﴿ وَلَقَدْ ضَرَيْنَا لِلنَّاسِ فِي مَلْا الْقُرْءَانِ مِن كُلِ مَثَلِ لَعَلَّهُمْ يَلْذَكَّرُونَ ﴿ وَلَقَدْ ضَرَيْنَا لِلنَّاسِ فِي مَلْا الْقُرْءَانِ مِن كُلِ مَثَلِ لَعَلَّهُمْ يَلْذَكَّرُونَ ﴿ وَلَقَدْ ضَرَيْنَا عَرَبِيًا غَيْرَ ذِي عَوْجٍ لَمَلَهُمْ يَنْقُونَ ﴾ [الزمر: ٢٧ - ٢٨]، وما أشبه ذلك من آي القرآن، التي أمر الله عباده وحقَّهم فيها على الاعتبار بأمثال آي القرآن، والاتعاظ بمواعظه \_ ما يدل على أن عليهم معرفة تأويل ما لم يحجب عنهم تأويله من آيه.

لأنه مُحَالٌ أن يُقال لمن لا يفهم ما يقال ولا يعقل تأويلَه: اعتبر بما لا فَهْمَ لك به ولا معرفة من القِيلِ والبيان والكلام إلا على معنى الأمر بأن يفهمه ويفقهه، ثم يتدبره ويعتبر به. فأما قبل ذلك، فمستحيل أمره بتدبره وهو بمعناه

جاهل. كما محال أن يقال لبعض أصناف الأمم الذين لا يعقلون كلام العرب ولا يفهمونه، لو أنشد قصيدة شعر من أشعار بعض العرب ذات أمثال ومواعظ وحكم: اعتبر بما فيها من الأمثال، وادكر بما فيها من المواعظ إلا بمعنى الأمر لها بفهم كلام العرب ومعرفته، ثم الاعتبار بما نبهها عليه ما فيها من الحكم. فأما وهي جاهلة بمعاني ما فيها من الكلام والمنطق، فمحال أمرها بما دلت عليه معاني ما حوته من الأمثال والعبر. بل سواء أمرها بذلك وأمر بعض البهائم به، إلا بعد العلم بمعاني المنطق والبيان الذي فيها.

فكذلك ما في آي كتاب الله من العِبَرِ والحِكَمِ والأمثال والمواعظ، لا يجوز أن يقال: اعتبز بها إلا لمن كان بمعاني بيانه عالماً، وبكلام العرب عارفاً وإلا بمعنى الأمر لمن كان بذلك منه جاهلاً أن يعلم معاني كلام العرب، ثم يتدبره بعد، ويتعظ بحكمه وصنوف عبره.

فإذ كان ذلك كذلك وكان الله \_ جل ثناؤه \_ قد أمر عبادَه بتدبُّرِه وحثَّهم على الاعتبار بأمثاله = كان معلوماً أنه لم يأمر بذلك من كان بما يَدُلُّهم عليه آيّهُ جاهلاً. وإذ لم يجز أن يأمرهم بذلك إلا وهم بما يدلهم عليه عالمون، صَحَّ أنهم بتأويل ما لم يحجب عنهم علمه من آيه الذي



استأثر الله بعلمه منه دون خلقه، الذي قد قدمنا صفته آنفاً = عارفون. وإذ صَحَّ ذلك، فسد قول من أنكر تفسير المفسرين من كتاب الله وتنزيله ما لم يحجب عن خلقه تأويله»(١).

ولربطِ هذا المبحثِ بسابق مباحث هذا الكتاب يمكن تقسيمُ مستويات التَّدبُّرِ إلى ثلاثةِ أقسام:

# القسمُ الأوَّلُ \_ التدبر والتفسير:

سبق الإشارةُ إلى أنَّ التدبُّر يكون بعد فهم المعنى، لكن يحسن هنا أنْ أنبُه إلى أنه قد لا يُفهم المعنى المراد، فتحتاج إلى البحث عنه. وتطلُّب المعنى يحتاجُ نَظَراً وهذا نوع من التدبر يكون سابقاً للفهم، والله أعلم.

وقد يكون عدم فهم الآية وقع من جهة جهل لغة أو سبب نزول، أو غيرها من الجهات وهذا يعني أنَّ التَّدبُّرَ يتعلَّقُ بالمعنى، وفي الغالب يكونُ هذا في فهم المتشابهِ النِّسبيِّ الذي قد يخفى على بعض الناس.

وقد يكون التَّدبُّر باختيار أحد الأقوال المذكورة في

<sup>(</sup>١) تفسير الطبري، ط: الحلبي (٣٦:١).



الآية، والاختيار يحتاج إلى فِكْرِ ونَظَرِ يدلُّ على القول الصحيح المحتمل للآية.

وأمثلة هذا القسم كثيرة، فمنها ما يقعُ من بحثِ آيةٍ مشكلة، ومنها نقاشاتُ المفسِّرينَ التي يظهرُ فيها ترجيحُهم لوجهِ من وجوهِ التَّفسيرِ، وغيرَها مما يحتاجُ إلى اختيارٍ من أجلِ البيانِ، وهذا ما لا تخلو منه كتب التفسير، ومن أمثلته:

قال الطبري (ت:٣١٠): «القول في تأويل قوله تعالى: ﴿كَيْفَ تَكُفُرُونَ بِاللَّهِ وَكُنتُمْ أَمْوَتُنَا فَأَخِيَكُمْ ثُمَّ يُعِيئُكُمْ ثُمَّ يُمِّيكُمْ ثُمَّ إِلَيْهِ تُرْجَعُونَ﴾ [البغرة: ٢٨].

اختلف أهل التأويل في تأويل ذلك:

فقال بعضهم بما: حدثني موسى بن هارون... عن السدي في خبر ذكره، عن أبي مالك وعن أبي صالح عن ابن عباس وعن مرة عن ابن مسعود وعن ناس من أصحاب النبي ﷺ: ﴿كَيْفَ تَكُفُرُونَ بِاللّهِ وَكُنتُم أَمُوْتَا فَأَخِبُكُم ثُمّ يُمِينُكُم ثُمّ يُحْيِيكُم البنرة: ٢٨]، يقول: لم تكونوا شيئاً فخلقكم ثم يميتكم ثم يحييكم يوم القيامة.

. . . عن أبي الأحوص، عن عبد الله في قوله: ﴿أَمَّتُنَّا



أَشْنَيْنِ وَأَحْيَلْتَنَا ٱثْلَتَايِّنِ ﴿ [خافر: ١١] قال: هي كالتي في البقرة: ﴿ وَكُنتُمْ أَمُونَا فَأَخِيكُمْ ثُمَّ يُعِينِكُمْ ثُمَّ يُعِينِكُمْ ﴾ [البقرة: ٢٨].

... عن حصين، عن أبي مالك في قوله: ﴿أَمَّتَنَا ٱلْمُنَّيِّنِ وَأَحْيَيْتَنَا ٱلْمُنَتَيِّنِ﴾ [غافر: ١١] قال: خلقتنا ولم نكن شيئاً، ثم أمتَّنا، ثم أحييتنا.

... عن حصين، عن أبي مالك في قوله: ﴿أَمَّنَا اللهُ عَنْ أَمُواتًا وَأَمَّنَا اللهُ عَنْ أَمُواتًا وَأَمَّنَا اللهُ عَنْ أَمُواتًا وَأَمُواتًا وَمُؤْمِدًا وَمُؤْمِدًا وَاللهُ وَمُؤْمِدًا وَاللَّذُامِدُامًا وَمُؤْمِدًا وَمُؤْمِدًا وَمُومًا وَمُؤْمِدًا وَمُؤْمِدًا وَمُؤْمِدًا وَاللَّذُامِ وَمُؤْمِدًا وَمُؤْمِدًا وَمُؤْمِدًا وَمُؤْمِدًا وَاللَّامِ وَالمُومِدُومِ وَمُؤْمِدًا وَمُؤْمِدًا وَمُؤْمِدًا وَمُؤْمِنَا وَمُؤْمِدًا وَمُومًا وَمُؤْمِدًا وَمُؤْمِدًا وَمُؤْمِدًا وَمُؤْمِدًا وَمُؤْمِدًا وَالمُومُ وَالمُومُ وَمُؤْمِنًا وَمُؤْمِودًا وَمُومُ وَالمُومُ وَمُؤْمِدًا وَمُومُ وَالمُومُ وَالمُومُ وَمُومُ وَمُومُ وَمُومُ و

..عن ابن جريج، عن مجاهد في قوله: ﴿كَيْفَ تَكُنُرُونَ بِاللّهِ وَكُنتُم أَمْوَتَا فَأَعْيَكُمْ ثُمَّ يُعِيتُكُمْ ثُمَّ يُعِيتُكُمْ ثُمَّ يُعِيتُكُمْ فَمَ البنرة: ٢٨]، قال: لم تكونوا شيئاً حين خلقكم، ثم يميتكم الموتة الحق، ثم يحييكم، وقوله: ﴿أَمَّنَنَا آَشَنَانِنُ وَأَمَّنَا آَشَنَانِنُ وَاللّهَا.

... عطاء الخراساني عن ابن عباس قال: هو قوله: ﴿ أَمَّتَنَا الْثَنَايُنِ وَأَهْ يَتَمَا اللَّهُ اللَّهُ عَلَى الْمُعَالِينَ ﴾ [خافر: ١١].

... عن الربيع، قال: حدثني أبو العالية في قول الله: 
﴿ كَيْفَ تَكُفُرُونَ بِاللَّهِ وَكُنتُمْ أَمْوَتًا ﴾ [البقرة: ٢٨]، يقول: حين لم يكونوا شيئاً، ثم أحياهم حين خلقهم، ثم أماتهم،

ثم أحياهم يوم القيامة، ثم رجعوا إليه بعد الحياة.

وقال آخرون بما: حدثنا به أبو كريب، قال: حدثنا وكيع، عن سفيان، عن السدي، عن أبي صالح: ﴿كَيْفَ تَكُفُرُونَ وَاللَّهِ وَكُنتُم أَمْوَتَا فَأَخْيَكُم مُّمَ يُمِيتُكُم ثُمَّ لَيْكِم مُمَّ إِلَيْهِ وَكُنتُم أَمْوَتَا فَأَخْيَكُم مُّمَ اللَّهِ وَكُنتُم أُمْوَتَا فَأَخْيَكُم مُمَّ اللَّهِ وَكُنتُم فَي اللَّهِ وَكُنتُم أَمْوَتَا فَأَخْيَكُم مُمَّ اللَّهِ وَكُنتُم فَي اللَّه وَكُنتُم فَي اللَّه وَلَيْكُم مُنه اللَّه وَلَيْهِ وَلَيْهِ وَلَيْهُ وَلَيْهِ وَلِيكُم فَي اللَّه وَلَيْهِ وَلَيْهِ وَلَيْهِ وَلَيْهِ وَلَيْهِ وَلِيكُم فَي اللَّه وَلَيْهِ وَلَيْهِ وَلَيْهِ وَلِيكُم فَي اللَّه وَلَيْهِ وَلَهُ وَلِيكُم وَلَهُ وَلِيكُم وَلِيكُم وَلِيكُم وَلَّه وَلِيكُم وَلَيْهِ وَلَيْهِ وَلِيكُم وَلِيكُم وَلَهُ وَلِيكُم وَلِيكُم وَلِيكُم وَلِيكُم وَلِيكُم وَلِيكُم وَلِيكُم وَلِيكُم وَلَيْهِ وَلَيْهِ وَلَيْهِ وَلَيْهِ وَلَيْهِ وَلِيكُمُ وَلَهُ وَلَّهُ وَلَيْكُمُ وَلَيْكُمُ وَلَيْهِ وَلِيكُمُ وَلِيكُم وَلَهُ وَلِيكُم وَلَهُ وَلِيكُم وَلَهُ وَلِيكُمُ وَلَيْكُمُ وَلَهُ وَلِيكُمُ وَلَهُ وَلِيكُمُ وَلَهُ وَلِيكُم وَلَهُ وَلِيكُم وَلَهُ وَلَّهُ وَلِيكُم وَلَهُ وَلِيكُم وَلَّهُ وَلِيكُم وَلَهُ وَلِيكُم وَلِيكُم وَلِيكُم وَلَه وَلِيكُم وَلِيكُم وَلَه وَلَا وَلِيلُوا وَلِي وَلِيكُونَا وَلَا وَلِلْكُوا وَلِلْكُوا وَلَا وَلِلْكُوا وَلِيلًا وَلِلْكُوا وَلِي وَلِيلُوا وَلِيلُوا وَلِيلُولُوا وَلِيلُوا وَلِلْمُوا وَلِيلُوا وَلِيلُوا وَلِيلُوا وَلِيلُوا وَلِيلُوا

وقال آخرون بما: حدثنا به بشر بن معاذ قال: حدثنا يزيد بن زريع عن سعيد عن قتادة قوله: ﴿كَيْفَ تَكُفُرُونَ يَزِيد بن زريع عن سعيد عن قتادة قوله: ﴿كَيْفَ تَكُفُرُونَ إِللَّهِ وَكُنتُمُ أَمُوتَا﴾ الآية [البقرة: ٢٨]. قال: كانوا أمواتاً في أصلاب آبائهم فأحياهم الله وخلقهم، ثم أماتهم الموتة التي لا بد منها، ثم أحياهم للبعث يوم القيامة، فهما حياتان وموتتان.



وقال بعضهم بما: حدثني به يونس، قال: أنبأنا ابن وهب، قال: قال ابن زيد في قول الله تعالى: ﴿رَبُّنَّا أَمَّتُنَا أَثْنَايُنِ وَأُحِيِّتَنَا أَثْنَتَيْنِ ﴾ [غافر: ١١] قال: خلقهم من ظهر آدم حين أخذ عليهم الميثاق، وقرأ: ﴿وَإِذْ أَخَذَ رَبُّكَ مِنْ بَنِي ءَادَمَ مِن ظُهُورِهِم ذُرِّيَّهُم ﴾ حتى بلغ ﴿أَوْ نَقُولُواْ إِنَّا أَشَرُكُ مَاهَا أَوْنَا مِن قَبْلُ وَكُنَّا ذُرِّيَّةً مِنْ بَعْدِهِمَّ أَنَهْلِكُنَا بِمَا فَعَلَ ٱلْمُبْطِلُونَ ﴾ [الأعراف: ١٧٢ ـ ١٧٣] قال: فكسبهم العقل، وأخذ عليهم الميثاق، قال: وانتزع ضلعاً من أضلاع آدم القُصَيري فخلق منه حواء ـ ذكره عن النبي ﷺ ـ قال: وذلك قول الله تعالى: ﴿يَأْيُّهَا ٱلنَّاسُ ٱتَّقُواْ رَبُّكُمُ ٱلَّذِي خَلَقَكُم مِن نَفْسِ وَحِدَةٍ وَخَلَقَ مِنْهَا زَوْجَهَا وَبَثَّ مِنْهُمَا رِجَالًا كَثِيرًا وَلِسَاءً ﴾ [النساء: ١]، قال: وبثُّ منهما بعد ذلك في الأرحام خلقاً كثيراً، وقرأ: ﴿ يَمْلُقُكُمْ فِي بُطُونِ أَمَّهَتِكُمْ خَلْقًا مِنْ بَعْدِ خَلْقِ﴾ [الزمر: ٦]، قال: خلقاً بعد ذلك. قال: فلما أخذ عليهم الميثاق أماتهم، ثم خلقهم في الأرحام، ثم أماتهم، ثم أحياهم يوم القيامة، فذلك قول الله: ﴿ رَبُّنَا آمَتَنَا ٱللَّذَيْنِ وَأَحْيَلْتَنَا ٱلْلَتَايْنِ فَأَعْتَرَفْنَا بِذُنُّوبِنَا ﴾ [خسانسر: ١١]، وقــرأ قــول الله: ﴿وَأَخَذَنَا مِنْهُم مِّيثَقًا غَلِيظًا﴾ [الاحـزاب: ٧]، قــال: يـومـنــــذٍ. قــال: وقــرأ قــول الله: ﴿ وَاذْكُرُوا نِصْمَةَ اللَّهِ عَلَيْكُمْ وَمِيثَنَقَهُ الَّذِي وَاثَقَكُم بِدِهِ إِذْ قُلْتُمْ سَكِمْنَا وَأَطَمْنَا ﴾ [الماندة: ٧].

قال أبو جعفر: ولكل قول من هذه الأقوال التي حكيناها عمن رويناها عنه وجه ومذهب من التأويل.

فأما وجه تأويل من تأول قوله: ﴿ كَيْنَ تَكُفُرُونَ بِاللّهِ وَصُّنتُمْ أَمُوْنَا فَأَخِلَاكُمْ ﴾ [البغرة: ٢٨]؛ أي: لم تكونوا شيئاً، فإنه ذهب إلى نحو قول العرب للشيء الدارس والأمر الخامل الذكر: هذا شيء ميت، وهذا أمر ميت؛ يراد بوصفه بالموت: خمولُ ذِكْرِهِ ودُرُوسُ أثرِه من الناس.

وكذلك يقال في ضد ذلك وخلافه: هذا أمرٌ حَيُّ وذِكُرٌ حَيُّ؛ يراد بوصفه بذلك: أنه نَابِهٌ متعالم في الناس، كما قال أبو نخيلة السعدي:

#### فأحييت لي ذكري وماكنت خاملا ولكن بعض الذكر أنبه من بعض

يريد بقوله: فأحييت لي ذكري؛ أي: رفعته وشَهَرْتَهُ في الناس حتى نَبُهَ فصار مذكوراً حيًّا بعد أن كان خاملاً ميتاً. فكذلك تأويل قول من قال في قوله: ﴿وَكُنتُمُ مَيتاً. فكذلك تأويل قول من قال في قوله: ﴿وَكُنتُمُ أَنَوْتًا﴾ [البنره: ٢٨]: لم تكونوا شيئاً؛ أي: كنتم خُمُولاً لا ذِكْرَ لكم، وذلك كان موتكم، فأحياكم فجعلكم بشراً أحياء تُذكرون وتُعرفون، ثم يميتكم بقبض أرواحكم وإعادتكم، كالذي كنتم قبل أن يحييكم، من دُرُوسِ ذِكْرِكم، وتعفي كالذي كنتم قبل أن يحييكم، من دُرُوسِ ذِكْرِكم، وتعفي

هيئاتها، ونفخ الروح فيها، وتصييركم بشراً كالذي كنتم قبل الإماتة لتعارفوا في بعثكم وعند حشركم.

وأما وجه تأويل من تأول ذلك: أنه الإماتة التي هي خروج الروح من الجسد، فإنه ينبغي أن يكون ذهب بقوله: ﴿وَكُنتُمُ أَمُونَا﴾ [البقرة: ٢٨] إلى أنه خطاب لأهل القبور بعد إحيائهم في قبورهم، وذلك معنى بعيد؛ لأن التوبيخ هنالك إنما هو توبيخ على ما سلف وفرط من إجرامهم، لا استعتاب واسترجاع، وقوله جل ذكره: ﴿كَيْتُ تُكُفُّرُونَ بِاللّهِ وَكُنتُمُ أَمُونَا﴾ [البقرة: ٢٨] توبيخُ مستعتبِ عبادَه، وتأنيبُ مسترجع خلقه من المعاصي إلى الطاعة ومن الضلالة إلى الإنابة، ولا إنابة في القبور بعد الممات، ولا توبة فيها بعد الوفاة.

وأما وجه تأويل قول قتادة \_: ذلك أنهم كانوا أمواتاً في أصلاب آبائهم \_ فإنه عنى بذلك: أنهم كانوا نُطَفاً لا أرواح فيها، فكانت بمعنى سائر الأشياء الموات التي لا أرواح فيها، وإحياؤه إياها تعالى ذكره نفخه الأرواح فيها، وإماتته إياهم بعد ذلك قبضه أرواحهم، وإحياؤه إياهم بعد ذلك قبضه أرواحهم، وإحياؤه إياهم بعد ذلك نفخ الأرواح في أجسامهم يوم ينفخ في الصور ويبعث الخلق للموعود.



وأما ابن زيد، فقد أبان عن نفسه ما قصد بتأويله ذلك، وأن الإماتة الأولى عنده إعادة الله ـ جل ثناؤه ـ عبادة في أصلاب آبائهم بعد ما أخذهم من صلب آدم، وأن الإحياء الآخر هو نفخ الأرواح فيهم في بطون أمهاتهم، وأن الإماتة الثانية هي قبض أرواحهم للعود إلى التراب، والمصير في البرزخ إلى اليوم البعث، وأن الإحياء الثالث هو نفخ الأرواح فيهم لبعث الساعة ونشر القيامة.

وهذا تأويل، إذا تدبره المتدبر، وجده خلافاً لظاهر قول الله الذي زعم مفسره أن الذي وصفنا من قوله تفسيره، وذلك أن الله جل ثناؤه أخبر في كتابه عن الذين أخبر عنهم من خلقه أنهم قالوا: ﴿رَبَّنا المُثَنَّا المُثَنَّا اللهُ أَحييتَنَا الثّنَيَّةِ ﴾ [غانر: ١١]، وزعم ابن زيدٍ في تفسيره أن الله أحياهم ثلاث إحياءات وأماتهم ثلاث إماتات.

والأمر عندنا، وإن كان فيما وصف من استخراج الله جل ذكره من صلب آدم ذريته وأخذه ميثاقه عليهم كما وصف، فليس ذلك من تأويل هاتين الآيتين؛ أعني قوله: ﴿كَيْفَ تَكْفُرُونَ بِاللّهِ وَكُنتُمْ أَمْوَتُا﴾ الآية [البقرة: ٢٨]، وقوله: ﴿رَبَّنَا أَمْتَنَا أَمْنَانُ وَأَحْيَتَنَا أَمْنَايُنِ﴾ [خانر: ١١] في شيء؛ لأن أحداً لم يَدَّع أنَّ الله أمات من ذرأ يومئذ غير



الإماتة التي صار بها في البرزخ إلى يوم البعث، فيكون جائزاً أن يوجَّه تأويل الآية إلى ما وَجَّهه إليه ابن زيدٍ.

وقال بعضهم: الموتة الأولى: مفارقة نطفة الرجل جسده إلى رحم المرأة، فهي ميتة من لدن فراقها جسده إلى نفخ الروح فيها، ثم يحييها الله بنفخ الروح فيها، فيجعلها بشراً سوياً بعد تاراتٍ تأتي عليها، ثم يميته الميتة الثانية بقبض الروح منه، فهو في البرزخ ميت إلى يوم ينفخ في الصور، فيرد في جسده روحه، فيعود حيًّا سوياً لبعث القيامة، فذلك موتتان وحياتان.

وإنما دعا هؤلاء إلى هذا القول؛ لأنهم قالوا: موت ذي الرُّوحِ مفارقة الرُّوحِ إياه، فزعموا أن كل شيء من ابن آدم حي ما لم يفارق جسده الحي ذا الروح، فكل ما فارق جسده الحي ذا الروح، فكل ما كالعضو من أعضائه، مثل: اليد من يديه، والرِّجل من رِجليه، لو قطعت وأُبِينَتْ، والمقطوع ذلك منه حي، كان الذي بان من جسده ميتاً لا روح فيه بفراقه سائر جسده الذي فيه الروح.

قالوا: فكذلك نطفته حيَّة بحياته ما لم تفارق جسده ذا الروح، فإذا فارقته مباينةً له صارت ميتة، نظير ما وصفنا من حكم اليد والرجل وسائر أعضائه، وهذا قول ووجه من

التأويل، لو كان به قائل من أهل القدوة الذين يرتضي للقرآن تأويلهم.

وأولى ما ذكرنا من الأقوال التي بينا بتأويل قول الله فَأَخْيَكُمْ ﴾ [البقرة: ٢٨]، القول الذي ذكرناه عن ابن مسعود وعن ابن عباس من أن معنى قوله: ﴿ وَكُنتُمْ أَمْوَتًا ﴾ [البقرة: ٢٨]: أموات الذُّكُر، خمولاً في أصلاب آبائكم، نطفاً لا تُعرَفون ولا تُذكرون، فأحياكم بإنشائكم بشراً سوياً حتى ذكرتم وعرفتم وحييتم، ثم يميتكم بقبض أرواحكم وإعادتكم رفاتاً لا تُعرفون ولا تُذكرون في البرزخ إلى يوم تبعثون، ثم يحييكم بعد ذلك بنفخ الأرواح فيكم لبعث الساعة وصيحة القيامة، ثم إلى الله ترجعون بعد ذلك؛ كما قال: ﴿ثُمَّ إِلَيْهِ تُرْجَعُونَ﴾ [البقرة: ٢٨]؛ لأن الله \_ جل ثناؤه \_ يحييهم في قبورهم قبل حشرهم، ثم يحشرهم لموقف الحساب، كما قال \_ جل ذكره \_: ﴿ يَوْمَ يَغْرُجُونَ مِنَ ٱلْأَجْدَاثِ سِرَاعًا كَأَنَهُمْ إِلَى نُصُبِ يُوضُونَ ﴾ [المعارج: ٤٣]، وقال: ﴿ وَنُفِخَ فِي ٱلصُّورِ فَإِذَا هُم مِنَ ٱلْأَجْدَاثِ إِلَىٰ رَبِّهِمْ يَنسِلُونَ ﴾ [يس: ٥١].

والعلة التي من أجلها اخترنا هذا التأويل، ما قد قدمنا



ذكره للقائلين به، وفساد ما خالفه، بما قد أوضحناه قبل)(۱).

وهذا المثال ـ مع طوله ـ يبين صورة التَّدبُّر الذي يكون من أجل فهم المعنى المراد.

## القسم الثَّاني: التَّدبُّر والاستنباط:

عند تأمَّلِ عملية الاستنباط يظهر أنَّ فيها إعمال فكر ونظر، وقد يكون التدبر الذي ينتج عنه استنباط من آية ظاهرة المعنى لا تحتاجُ إلى تفسير، وقد يكون من آية ظهر معناها الصحيحُ، فيكون التدبَّر في هذه الحال بعد معرفةِ التفسير، فيتدبَّرُ المتدبر ما يحتويه معنى الآيةِ من وجوه الاستنباطاتِ والفوائد، وهو تدبَّرٌ لاستخراجِ الحِكمِ والأحكامِ والآدابِ وغيرِها مما يستنبطُه المستنبط، وهذا يعني أنَّ الاستنباطات نتيجةٌ للتَّدبُرِ.

ومن أمثلة هذا القسم من التَّدبُّرِ، ما ذكره ابن القيِّمِ (ت:٥٥١) في كتابه (زاد المهاجر) من تفسير قصَّة إبراهيم عليه السلام في سورة الذَّارياتِ، قال: (فصل في: ﴿أَفَلاَ يَتَدَبَّرُونَ النَّرَءَانَ ﴾ [النساء: ٨٢، محمد: ٢٤].

<sup>(</sup>١) تفسير الطبري، تحقيق: شاكر (١:٤١٨ ـ ٤٢٤).



فإن قلت: إنَّك قد أشرْتَ إلى مقامٍ عظيم، فافتحْ لي بابَه واكشفْ لي حجابَه، وكيف تَدَبُّرُ القرآنِ وتَفَهَّمُهُ والإشرافُ على عجائبه وكنوزه؟! وهذه تفاسيرُ الأثمَّة بأيدينا، فهل في البيانِ غيرُ ما ذكروه؟.

قلتُ: سأضرب لك أمثالاً تَحْتَذِي عليها، وتجعلها إمَاماً لك في هذا المقصدِ.

قال الله تعالى: ﴿ مَلْ أَنْكَ حَدِيثُ صَيْفِ إِبْرُهِيمَ الْمُكْرَمِينَ ﴾ إِذَ دَخَلُوا عَلَيْهِ فَقَالُوا سَلَنَا قَالَ سَلَنَا قَالَ سَلَنَا قَرْمُ مُنْكُرُونَ ﴾ فَرَاغَ إِلَى آهلِهِ فَجَاءَ بِعِجْلِ سَمِينِ ﴾ فَقَرَبَهُ إِلَيْهِمْ قَالَ أَلَا تَأْكُلُونَ ﴾ فَأَوْبَحَسَ مِنْهُمْ فَجَاءً بِعِجْلِ سَمِينِ ﴾ فَقَرَبَهُ إِلَيْهِمْ قَالَ أَلَا تَأْكُلُونَ ﴾ فَأَوْبَحَسَ مِنْهُمْ خِيفَةً قَالُوا لَا تَخَفَّ وَبَشَرُوهُ بِعُلَيْمٍ عَلِيمٍ ﴾ فَالْوا كَذَلِكِ قَالُ رَبُّكِ إِنَّهُ هُو فَصَكَّتَ وَجَهَهَا وَقَالَتَ عَجُوزٌ عَقِيمٌ ﴾ قَالُوا كَذَلِكِ قَالَ رَبُكِ إِنَّهُ هُو الداريات: ٢٤ - ٣٠].

فعهدي بكَ إذا قرأتَ هذه الآية، وتطلَّعتَ إلى معناها، وتدبَّرتها، فإنَّما تَطْلُعُ منها على أنَّ الملائكةَ أتوا إبراهيمَ في صورةِ الأضيافِ يأكلونَ ويشربون، وبشَّرُوه بغلام عليم، وإنَّما امرأتُه عجبت من ذلك فأخبرتها الملائكة: أن الله قال ذلك، ولم يتجاوزْ تَدَبُّرُكَ غير ذلك.

فاسمع الآنَ بعضَ ما في هذه الآيات من أنواعِ الأسرادِ، وكم قد تضمَّنت من الثَنَاءِ على إبراهيم؟.



وكيف جمعتِ الضّيافةَ وحقوقَها؟ وما تضمَّنتُ منَ الرَّدِّ على أهلِ الباطلِ من الفلاسفةِ والمعطِّلةِ.

وكيف تضمَّنتُ علماً عظيماً من أعلام النُّبوَّةِ؟.

وكيف تضمَّنتْ جميعَ صفاتِ الكمالِ التي رَدَّهَا إلى العلم والحكمةِ؟

وكيف أشارت إلى دليلِ إمكانِ المعاد بألطفِ إشارة وأوضحِها، ثُمَّ أفصحتْ وقوعَه؟.

وكيف تضمَّنتُ الإخبار عن عدلِ الرَّبِّ وانتقامِه من الأممِ المكذِّبةِ، وتضمَّنتُ ذِكْرَ الإسلامِ والإيمانِ والفرقِ بينهما، وتضمنتُ بقاءَ آياتِ الرَّبِّ الدَّالَّةِ على توحيدِه وصدقِ رُسُلِهِ وعلى اليوم الآخرِ، وتضمَّنتُ أنَّه لا ينتفعُ بهذا كلِه إلَّا من في قلبِه خوفٌ من عذابِ الآخرةِ، وهم المؤمنون بها، وأمَّا من لا يخافُ الآخرةِ ولا يؤمنُ بها، فلا ينتفعُ بتلك الآياتِ؟ فاسمع الآن بعض تفاصيل هذه الجملة، (۱).

ثُمَّ بدأ يسردُ فوائدَ واستنباطاتٍ من هذه الآيات، ولولا طولُها، لذكرتُها.

<sup>(</sup>١) زاد المهاجر إلى ربِّه، لابن القيِّم (ص:٦٣ ـ ٦٨).

#### القسم النَّالث: \_التدبر والتأويل: ما تؤول إليه حقيقة الشيء:

أغلب ما تؤول إليه حقيقة الشيء يرتبط بما استأثر الله بعلمه، وهو ما يسمى بالمتشابِه الكليّ، وهذا لا يمكن وقوع التدبر فيه؛ لأنّه لا يعلمُه إلّا اللهُ، كما سبقَ بيانُه، ومن هنا فالتّدبُّرُ لا يدخلُ في الغيبيّاتِ التي استأثرَ اللهُ بعلمها؛ كزمنِ وقوعِ ما أخبرَ اللهُ بوقوعِه أو كيفيّاتِ هذه المغيّباتِ.

وبما أنَّ هذا القسم لا يمكنُ أن يقعَ فيه تدبُّرٌ، فإنه ليسَ له مثالٌ يُحكى، واللهُ أعلمُ.

وخلاصة الأمر أنَّ التدبر يقع في المعلوم، وهو معرفة التفسير والاستنباط من القرآن، أما ما لا يدركه العقل من الأمور الغيبية التي استأثر الله بعلمها فالواجب الإيمان بها دون الدخول في اجتهادات لبيانها، وهي مما لا يحصل بيانه من جهة العقل، ومتى وقع طلبها من جهته حصل الانحراف والزيغ في شرع الله.

#### المعاني المقاربة للتَّدبر:

ويقربُ من معنى التَّدبُّرِ التَّفكُّرُ والتَّذكُّرُ والنَّظرُ والتَّاملُّ والتَّاملُّ والاعتبارُ والاستبصارُ، وقد وردت هذه المعاني في القرآن في مواطن.

قال ابن القيِّمِ (ت:٧٥١): «... وهذا يسمَّى تفكُّراً وتذكُّراً ونظراً وتأمُّلاً واعتباراً وتدبُّراً واستبصاراً، وهذه معانٍ متقاربةٌ تجتمعُ في شيءٍ وتتفرقُ في آخر.

ويسمَّى تفكُّراً؛ لأنه استعمالُ الفكرةِ في ذلك، وإحضارُه عنده.

ويسمَّى تذكُّراً؛ لأنَّه إحضارٌ للعلمِ الذي يجب مراعاته بعد ذهولِه وغيبتِه عنه، ومنه قوله تعالى: ﴿إِنَّ اللَّيْتِ التَّقَوَّا اللَّيْتِ اللَّقَوَا اللَّهِ مُلْتِهِ مُن الشَّيْطُانِ تَذَكَّرُوا فَإِذَا هُم مُّبْصِرُونَ﴾ [الأعراف: ٢٠١].

ويسمَّى نظراً؛ لأنَّه التفاتُ بالقلبِ إلى المنظورِ فيه.

ويسمَّى تأمُّلاً؛ لأنه مراجعةٌ للنَّظرِ كرَّةً بعد كرَّةٍ، حتى يتجلَّى له وينكشف لقلبِه.

ويُسمَّى اعتباراً، وهو افتعالٌ من العبورِ؛ لأنَّه يَغْبُرُ منه إلى غيرِه، فَيَغْبُرُ من ذلك الذي قد فَكَّرَ فيه إلى معرفة ثالثة، وهي المقصود من الاعتبار، ولهذا يُسمَّى عِبْرَةً، وهي على بناءِ الحالاتِ كالجِلْسَةِ والرِّكْبَةِ والقِتْلَةِ إيذاناً بأنَّ هذا العلمَ والمعرفة قد صار حالاً لصاحبِه يَعْبُرُ منه إلى المقصودِ به، وقال الله تعالى: ﴿إِنَّ فِي ذَلِكَ لَيْبَرَةُ لِمَن يَغْشَى ﴾ [النازعات: ٢٦]،

وقال: ﴿ إِنَّ فِي ذَالِكَ لَمِـنَّرَةً لِأُولِ ٱلْأَبْصَدِ ﴾ [آل عمران: ١٣].

ويُسمَّى تدبُّراً؛ لأنَّه نظرَ في أدبارِ الأمورِ، وهي أواخرُها وعواقبها، ومنه تدبُّرُ القول...)(١).

الفرقُ بين التَّدبُّرِ والتَّاثُّرِ من سماع القرآن:

يخلطُ بعضُ النَّاسِ بين التَّدَبُّرِ والتَّأْثِرِ من سماعِ القرآن، فيجعلونَ القشعريرةَ التي تصيبُ الإنسان والخشوعُ الذي يلحقُه بسبب تأثيرِ القرآنِ عليه هو التَّدبُّرُ، وليسَ الأمرُ كذلك.

فَالتَّدَبُّرُ عَمليَّةٌ عَقليَّةٌ تحدثُ في الذِّهنِ، والتَّاثُرُ انفعالٌ في الدِّهنِ، والتَّاثُرُ انفعالُ في الجوارحِ والقلبِ، وقد يكونُ بسبب التَّدبُّرِ، وقد يكونُ بسب روعةِ القرآنِ ونظمه، وقد يكونُ بسبب حالِ الشَّخصِ في تلكَ اللَّحظةِ، واللهُ أعلمُ.

<sup>(</sup>١) مفتاح دار السعادة، لابن القيم (١٠٢١).



مفهوم المفسّر



لم يحظ مصطلح المُفَسِّرِ من علماء القرآن والتفسير بتعريفِ<sup>(۱)</sup> كما عرَّفوا مصطلح التفسير، ويعتبر كتاب السيوطي (ت:٩١١) طبقات المفسرين أول كتاب يجمع تراجمهم في كتاب مستقلِّ، وقد قسم المفسرين إلى أنواع:

النوع الأول: المفسرون من السلف: الصحابة والتابعون وأتباع التابعين.

النوع الثاني: المفسرون من المحدِّثين، وهم الذين صنفوا التفاسير مسندة مُورداً فيها أقوال الصحابة والتابعين بالإسناد.

النوع الثالث: بقية المفسرين من علماء السنة، الذين ضموا إلى التفسيرِ التأويلُ (٢) والكلام على معاني القرآن وأحكامه وإعرابه وغير ذلك.

<sup>(</sup>۱) انظر: قواعد الترجيح عند المفسرين، للشيخ حسين الحربي (۳۳:۱)، فقد قال في تعريف المفسر: «من له أهلية تامةً يعرف بها مراد الله تعالى بكلامه المتعبد بتلاوته، قدر الطاقة البشرية، وراض نفسه على مناهج المفسرين، مع معرفته جُملاً كثيرة من تفسير كتاب الله، ومارس التفسير عملياً بتعليم أو تأليف».

<sup>(</sup>٢) هذا على المصطلح الحادث، وقد سمَّاهم أصحاب هذا القسم=

النوع الرابع: من صنف تفسيراً من المبتدعة؛ كالمعتزلة والشيعة وأضرابهم (١٠).

ثمَّ قال: ﴿والذي يستحق أن يسمى من هؤلاء، القسم الأول، ثم الثاني، على أنَّ الأكثرَ في هذا القسم نَقَلَةً، وأما الثالث فمؤولة، ولهذا يسمون كتبهم - غالباً - بالتأويل، ولم أستوف أهل القسم الرابع، وإنما ذكرت منهم المشاهير؛ كالزمخشري والرَّماني والجبَّائي وأشباههم)(٢).

وهذا يعني أنك لو اعتمدت ما يذكره هو ومن كتب بعده في طبقات المفسرين = لقلت:

المفسر: من كان له مشاركة في علم التفسير، أو كتب فيه.

ويظهر أنَّ هذا سيكون من باب التسامح في المصطلح، دون التحرير له، وهذا ما يشير إليه كلام السيوطي عن الطبقة الثانية، حيث جعل أكثرهم نقلة



مؤولة كما سيأتي، وقد عرفت مما سبق أن هذا المصطلح غير صحيح، وما سيبنى عليه فإنه سيكون غير صحيح أيضاً، ومنه هذه التسمية المطلقة لمن جاء بعد السلف.

<sup>(</sup>١) ينظر: طبقات المفسرين (ص:٩ ـ ١٠).

<sup>(</sup>٢) طبقات المفسرين (ص:١٠).

للتفسير، ومع ذلك ذكرهم في طبقات المفسرين.

ولا شكَّ أن من كتب في طبقات المفسرين لم يكن قصدُه تعريفَ المفسر، بل كان قصدُه إيرادَ من له كتابةٌ في التفسير، دون تحليل لنوع هذه الكتابة، من حيث كونها نقل أو اجتهاد من المفسر.

ولا تكاد تُجِدُ ضابطاً في إيراد فلان من العلماء في عِداد المفسرين، ولذا ترى من أصحاب التراجم إدخالاً لبعض الصحابة في المفسرين، وإن كان الوارد عنهم فيه قليلً؛ كزيد بن ثابت (ت:٥٥) وعبد الله بن الزبير (ت:٧٧).

وقد يكون في ذلك تساهل في عَدِّهِمْ من المفسِّرين، وإذا نظرت إلى بعضهم وجدت أنه قد برز في بعض العلوم، فزيد بن ثابت (ت:٥٤) كان مقرئاً، وهو الذي قام بكتابة المصحف، وكان فرضيًا، فقد يكون بسبب بروزه في هذين العلمين \_ خصوصاً لعلم القراءة المتعلِّق بالقرآن \_ تُسُمِّحَ في إطلاق لقب المفسر عليه، والله أعلم.

والبروزُ العلميُّ العامُّ لا يلزمُ منه البروز في علم معيَّنِ من العلومِ، بل لقد كانَ علمُ الفقه وعلمُ القراءةِ أشهرَ العلومِ التي كانَ الصحابة يعلمونها للتَّابعينَ، ولذا لا يُستبعدُ أنَّ من كتبَ في طبقاتِ المفسِّرين قد تأثَّر بكتاباتِ من سبقَه

في طبقاتِ الفقهاءِ، وأدخلَ بعضهم في علمِ التَّفسيرِ، وإنْ لم يكن من المعتنينَ به.

ولا يعني إخراجُ فلان من العلماء المتقدِّمين أو المتأخِّرينَ من عِدادِ المفسِّرينَ نقصاً في حقَّه، أو حطًّا من منزلتِه العلميَّةِ، لا يعني ذلك هذا أبداً، وعدمُ ورودِ هذه المزيَّةِ الخاصَّةِ لا يعني انتفاء المزيَّةِ العامَّةِ، وكونه من العلماءِ.

ولو سبرت المفسرين المذكورين في كتب طبقات المفسرين، واطلعت على ما دوَّنوه من منجزاتهم في التفسير = لظهر لك أنَّهم لا يخرجون عن أربعة أنواع:

# الأول ـ طبقة المجتهدين الأُوَلِ:

وهم مفسرو السلف من الصحابة والتابعين وأتباع التابعين، الذي دونت أقوالهم في كتب التفسير المسندة. وقد كان لهؤلاء اجتهاد واضح في التفسير، وكانوا أصحاب آراء فيه، فمن المفسرين من جيل الصحابة: ابن مسعود (ت:٣٥)، وابن عباس (ت:٨١).

ومن المفسرين من جيل التابعين: أبو العالية (ت:٩٣)، وسعيد بن جبير (ت:٩٤)، والشعبي (ت:١٠٣)، ومجاهد بن



جبر (ت:١٠٤)، والضحاك بن مزاحم (ت:١٠٥)، وعكرمة (ت:١٠٥)، والحسن البصري (ت:١١٠)، وعطاء بن أبي رباح (١١٤)، وقتادة (ت:١١٧)، ومحمد بن كعب القرظي (ت:١١٨)، والسدي (ت:١٢٨)، وزيد بن أسلم (ت:١٣٦)، وأبو مالك غزوان الغفاري (ت:٢).

ومن المفسرين في جيل أتباع التابعين: الكلبي (ت:١٤٦)، ومقاتل بن سليمان (ت:١٥٠)، ومقاتل بن سليمان (ت:١٥٠)، وابن جريج (ت:١٥٠)، وسفيان الثوري (ت:١٦١)، وعبد الرحمن بن زيد بن أسلم (ت:١٨٢)، ويحيى بن سلام البصري (ت:٢٠٠).

وقد ظهر في عهد أتباع التابعين جمع من اللُّغويين كان لهم رأي واجتهاد في تفسير القرآن، وإن كان يغلب عليه الجانب اللغوي؛ كقطرب (ت:٢٠٦)، والفراء (ت:٢٠٧)، وأبي عبيدة (ت:٢١٠)، وغيرهم. وكلُّ أولئك كان لهم رأي واجتهاد في التفسير، ولم يكونوا مجرد نقلة له.

كما شاركَ بعضُ المعتزلةِ في علمِ التَّفسيرِ؛ كأبي بكرٍ عبد الرحمن بن كيسان الأصمِّ (ت٢٠١)(١)، ويوسفَ بن

<sup>(</sup>١) عبد الرحمن بن كيسان، أبو بكر الأصم، شيخ المعتزلة، كان \_

عبد الله الشَّحَّامِ (ت:٢٣٣)<sup>(١)</sup>، وغيرهم<sup>(٢)</sup>، وقد كان بعضُ اللُّغويِّين منهم؛ كقطرب (ت:٢٠٦)، والأخفش (ت:٢١٥).

ولا شكَّ أنَّ معتقداتهم العقليَّة كان لها أثرٌ على تفسيرِهم، ولم يصلُ من كتبِهم التَّفسيريَّةِ في هذه الفترةِ سوى معاني القرآنِ للأخفشِ (ت:٢١٥)، ونزعةُ الاعتزالِ واضحةٌ فه.

وقد ذُكرَ لأبي الفضل جعفر بن حرب كتابٌ في متشابه القرآن، انظر: سير أعلام النبلاء (٥٥٠:١٠)، وكتاب في التفسير للقاسم بن الخليل الدمشقي، انظر: سير أعلام النبلاء (٥٥:١٠)، وكلهم من المعتزلة.

ديناً وقوراً، صبوراً على الفقرِ، منقبضاً عن الدولة، وكان فيه ميلً عن أمير المؤمنين علي، مات سنة (٢٠١). المنية والأمل (ص:٥٢)، وسير أعلام النبلاء (٩: ٤٠٢).

<sup>(</sup>۱) يوسف بن عبد الله بن إسحاق الشَّحَّام، من أصحاب أبي الهذيل، وأخذ عنه أبو علي الجبائي، انتهت إليه رئاسة المعتزلة في البصرة في وقته، اشتغل ناظراً في دواوين الواثق، توفي سنة (٢٣٣). المنية والأمل (ص: ٢٦)، وسير أعلام النبلاء (٥٥: ١٩).

<sup>(</sup>٢) ورد ذكر كتاب في التفسير لعمرو بن فايد، وكتاب لموسى الأسواري، وهما معتزليان من طبقة الأصمّ، انظر: المنية والأمل (ص:٤٥)، ولهما ذكرٌ في كتاب البيان والتبيين، للجاحظ (٣١٨: ٣٦٩).

### الثاني \_ نَقَلَةُ التفسير:

وهم جملة من المحدِّثين وغيرِهم ممن لم يكن لهم إلَّا النقل لتفسير من سبقهم، ولم يكن لهم فيه أيَّ رأي واجتهاد، ومنهم: عبد الرزاق الصنعاني (ت:٢١١)، حيث تجده في كتاب التفسير يسنده في أغلبه إلى قتادة (ت:١١٧) من طريق شيخه معمر بن راشد الصنعاني (ت:١٥٤)، ولا تجد له أي نقد أو نقاشٍ لما يرويه، بل يكتفي بالإسناد إلى المفسرين، ويمكنُ أن يُطلقَ عليهم وعلى أمثالِهم «مشاركون في التَّفسير».

ومع ذلك تجد أنَّ الذين كتبوا في طبقات المفسّرين يعُدُّون عبد الرزاق الصَّنعانيِّ (ت:٢١١) من المفسرين، وهذا فيه تَسَمُّحٌ وتجوُّزٌ، وقد فعلوا هذا مع غيره فعدُّوهم في طبقاتِ المفسّرين؛ كعبد بن حميد (ت:٢٤٩)، وابن المنذر (ت:٣١٩)، وعبد الرَّحمن بن أبي حاتم (ت:٣٢٧)، وغيرهم من نقَلَةِ التفسير الذين لم يتصدوا لترجيح الروايات ونقدها.

#### الثالث \_ المفسر الناقد:

وهو الذي يجمع مرويات المفسرين ويرجح بينها، وإمامُ هذه الطريقة ابنُ جرير الطبري (ت٢١٠)(١١)، حيث كان

<sup>(</sup>١) يقول الفاضل بن الطاهر بن عاشور في كتابه: التفسير ورجاله

يذكر ما وصله من المرويات التفسيرية عن السلف، ثمَّ يرجح بينها بقواعد الترجيح التي تعتبر من أهم ميزات كتابه جامع البيان عن تأويل آي القرآن.

والمفسر الناقد صاحب رأي؛ لأنه يستعرض الأقوال المذكورة في الآية، ثمَّ يختار منها ما يراه راجحاً، فاختياره قولاً من الأقوال دون غيره رأيٌ واجتهادٌ منه، ولذا فهو من الذين لهم رأي في التفسير.

### الرابع ـ المفسر المتخيّر قولاً واحداً:

وهو أن يعمد المفسر إلى أقوال التفسير فيختار منها قولاً دون غيره، ولا يتعرَّض لنقد ما سواه، فهو في تخيره يوافق المفسر الناقد يتميز عنه بنقده الغالب لما لا يختار، وعمل المفسر المتخير شبيه بعمل بعض الفقهاء

<sup>- (</sup>ص: ٢٨)، وهو يتحدث عن يحيى بن سلام البصري: ق. . . وهو الذي يعتبر مؤسس طريقة التفسير النقدي، أو الأثري النظري التي سار عليها ابن جرير واشتهر بها، ذلك هو تفسير يحيى بن سلام التميمي البصري الأفريقي، المتوفى سنة ٢٠٠ . . . فبعد أن يورد الأخبار المروية مفتتحاً إسنادها بقوله: قددثنا، يأتي بحكمه الاختياري مفتتحاً بقوله: قال يحيى، ويجعل مبنى اختياره على المعنى اللغوي، والتخريج الإعرابي . . . .

لكتب مذهبهم، حيث كتب بعضهم كتاباً على قول في المذهب، وأغلب المختصرات التفسيرية، كتفسير الجلالين، من هذا النوع، ويظهر أنَّ أول من قام بهذه الطريقة علي بن أحمد الواحدي (ت ٤٦٨٤) الذي كتب ثلاث كتب في التفيسر:

الأول: البسيط، وحشد فيه الأقوال، وتعرض فيه للترجيح.

الثاني: الوسيط، وهو أقلُّ عرضاً للأقوال والترجيح من البسيط.

الثالث: الوجيز، وجعله على قولٍ واحدٍ، قال في مقدمته: «وهذا كتاب أنا فيه نازل إلى درجة أهل زماننا تعجيلاً لمنفعتهم، وتحصيلاً للمثوبة في إفادتهم بما تمنوه طويلاً، فلم يغنِ عنهم أحد فتيلاً، وتاركُ ما سوى قولٍ واحدٍ مُعْتَمَدٍ لابن عباس رحمة الله عليه، أو من هو في مثل درجته»(۱).

وبعد هذا العرض لأنواع المشاركين في علم التفسير، اجتهدت في بيان من يمكن أن ينطبق عليه هذا المصطلح منهم، فظهر لي أن يكون تعريف المفسر:

من كان له رأي في التفسير، وكان متصدياً له.

<sup>(</sup>۱) تفسير الوجيز، للواحدي، بهامش التفسير المنير لمعالم التنزيل المسمى: مراح لبيد (ص: ۲).



فمن انطبق عليه أحدهما خرج بذلك عن أن يكون مفسّراً بالمعنى المصطلح عليه للتفسير، وهو بيان معاني القرآن.

فإن كان بعض المشاركينَ في التَّفسيرِ لا رأي لهم؛ كناقلي التَّفسير الذين لا رأي لهم فيه، بل كان همُّ أحدهم أن يجمع المرويات التي بَلغَتْهُ عن السلف = فإنهم لا يدخلون في عداد من يبين كلام الله.

وإن كان ممن يُقرأُ عليه كتاب من كتبِ التَّفسيرِ، وليس له عليه أيُّ تعليقٍ تفسيريُّ = فإنَّه لا عمل له في التَّفسيرِ، وليس من المفسِّرين ما دام هذا سبيله.

وإن كان له آراء، لكنها قليلة = فإنه لا يدخل في هذا المصطلح، والله أعلم.

وأخيراً...

بعد هذا العرض لهذه المصطلحات، أرجو أن لا يكون فيها شيء من التمحُّل والتكلُّف، وإنما حرصت على بيانها لأنها تدعو إلى الانضباط في المعلومات، وتجعل المرء يميِّز بين المتشابه منها، فلا تتداخل عليه المعلومات، ويعرف بها كثيراً من الزيادات التي لا تدخل في المصطلح، ويبين له متى دخلت، وكيف دخلت، والله الموفق والهادي إلى سواء السبيل.



الفهارس العلمية والمراجع





# فهرس معلومات الكتاب

#### المقدمة والتطبيق

| ٨  | الإعجاز العلمي = دلائل صدق القرآن:                       |   |
|----|----------------------------------------------------------|---|
| ,, | •                                                        | _ |
|    | نسبة الإعجاز إلى العلمي فيها خلل، وقد يفهم منها          | - |
| ٨  | أن غيره ليس علمياً: ــــــــــــــــــــــــــــــــــــ |   |
|    | مصطلح «العلمي» أثر من آثار التغريب الذي يصف              | - |
| ٨  | العلوم الدنيوية دون غيرها بالعلمية:                      |   |
|    | من فوائد تحرير المصطلحات: بيان المصطلح بذاته،            | _ |
|    | وعدم دخول ما ليس منه فيه، والتفريق بين ما يُظَنُّ        |   |
| ١٤ | أنه مترادف من هذه المصطلحات:                             |   |
|    | تحديد التفسير بالمأثور بأنه تفسير القرآن بالقرآن         | - |
|    | وبالسنة وبأقوال الصحابة وأقوال التابعين من               |   |
| 19 | المصطلحات المعاصرة:                                      |   |
|    | التفسير بالرأي يقابل التفسير بالمأثور عند من اصطلح       | _ |
| 19 | عليه بهذه الأنواع الأربعة:                               |   |
|    | من جعل التفسير بالمأثور يشمل هذه الأنواع الأربعة         | - |
| 19 | لم يبين سبب هذا التحديد:                                 |   |
|    | أقدم من نص على هذا التقسيم الرباعي محمد                  | _ |
| ۲. | عبد العظيم الزرقاني، ثم محمد حسين الذهبي:                |   |
| ۲. | تتابع بعض المعاصرين على هذا المصطلح: "                   | - |

|      | المعروف من لفظة مأثور: ما أثِرَ عن السابقين،                           | - |
|------|------------------------------------------------------------------------|---|
| ۲١   | فكيف يكون تفسير القرآن بالقرآن مأثوراً؟:                               |   |
|      | القرآن مصدر من مصادر التفسير، وهو من أحسن طرق                          | _ |
| 22   | التفسير، لكن لا يسمى التفسير به تفسيراً بالمأثور:                      |   |
|      | لم يذكر أصحاب التقسيم الرباعي للمأثور تفسير أتباع                      | - |
| 22   | التابعين: ــــــــــــــــــــــــــــــــــــ                         |   |
|      | محمد حسين الذهبي يعلل لإدخال تفسير التابعين                            | _ |
|      | بوجود تفسيراتهم في التفاسير التي تُعنى بتفسير                          |   |
|      | السلف، وهذه العلَّة تُشمل أتباع التابعين، ومع ذلك                      |   |
| 22   | لم يُدخلهم في التفسير بالمأثور: يسسسسسسسسس                             |   |
|      | أصل هذا المصطلح مأخوذ من طرق التفسير التي ذكرها                        | _ |
|      | شيخ الإسلام، وهي تفسير القرآن بالقرآن، ثم بالسنة ثم                    |   |
|      | بأقوال الصحابة، ثم بأقوال التابعين، فجعلوها تفسيراً                    |   |
| 3 7  | بالمأثور، وهي طرق التفيسر عند شيخ الإسلام:                             |   |
|      | غفلة من مشى على مصطلح التفسير بالمأثور عن                              | - |
| 44   | اجتهادات السلف في التفسير:                                             |   |
|      | التفسير الوارد عن السلف مصدر من مصادر التفسير،                         | - |
|      | وهو مأثور بالنسبة لمن جاء بعدهم، لكن لا يعني                           |   |
| ۲۸ - | كونه مأثوراً أنه لم يقع فيه اجتهاد ورأي منهم:                          |   |
|      | تفسير كل طبقة هو مأثور لمن جاء بعدهم، لكنه لا                          | - |
| 44   | يقبل لكونه مأثوراً، بل لعلل أخرى: ــــــــــــــــــــــــــــــــــــ |   |
| 44   | التفسير المأثور عن ينقسم إلى قسمين:                                    | _ |
|      | القسم الأول: المنقول المحض الذي لا رأي فيه،                            | - |
|      | ويشمل تفسير النبي ﷺ، وأسباب النَّزول، وقصص ﴿                           |   |
| 79   | الأي، والمغيات: يسيسيسيسيسيسيسيسيسيسيسيسيسيسيسيسيسيسيس                 |   |

|     | القسم الثاني: ما كان فيه اجتهاد، ويظهر فيما يرد                | - |
|-----|----------------------------------------------------------------|---|
| 44  | عليه الاحتمال في التفسير: ــــــــــــــــــــــــــــــــــــ |   |
|     | الرأي الوارد في تفسير السلف هو الرأي المحمود                   | _ |
| 44  | الذي يكون عن علم:                                              |   |
|     | وجود الأقوال الضعيفة في تفسيراتهم لا يعني أنها من              | _ |
| ۳.  | الرأي المذموم:                                                 |   |
|     | ورود بعض الأقوال الغريبة في تفسيراتهم قليلة جدًّا،             | _ |
| ۳٠  | وليست منهجاً ظاهراً في تفاسيرهم:                               |   |
| ۳٠  | الرأي الذي جاء بعد السلف قسمان:                                | _ |
|     | القسم الأول: الرأي المحمود المبنى على علم،                     | _ |
|     | ويشمل الاختيار من أقوالهم والترجيح بينها، والإتيان             |   |
|     | بمعنى جديد صحيح لا يُبْطِلُ تفسير السلف ولا يُقصَر             |   |
| ۳٠  | معنى الآية عليه:                                               |   |
|     | القسم الثاني: الرأي المذموم، وله صور، وغالباً ما               | _ |
| ٣٢  | يكون عن جهل أو هوى                                             |   |
|     | وينتج من هذا: أنَّ التفسير بالرأي لا يقابل التفسير             | - |
|     | بالمأثور، وإن التفسير الوارد عن السلف يسمى مأثوراً             |   |
|     | ولا يقابله التفسير بالرأي، وأنَّ قبوله ليس لأنه مأثور          |   |
| ٣٢  | فقط، بل هناك حجج أخرى مع كونه مأثوراً:                         |   |
|     | نقد طريقة الشوكاني في تقسيم كتابه في التفسير إلى               | _ |
| 3 3 | الرواية والدراية، وذكر ما وقع فيها من الخلل:                   |   |
|     | تلخيص ما يتعلق بالتفسير المأثور: أن إطلاقه على                 | - |
|     | تفسير النبي ﷺ، وعلى تفسير الصحابة والتابعين                    |   |
|     | وأتباعهم صحيح، وإن هذا المأثور من أهم مصادر                    |   |
|     | التفسيد، وأنَّ المدوى عن النب عَلَيْهُ حجة بلا                 |   |

| لمة من المروي عن السلف معتمده                | خلاف، وأن جم      |   |
|----------------------------------------------|-------------------|---|
| فسيرهم ما هو اجتهاد منهم، وهو                | النقل، وأنَّ من ت |   |
| رد الذي ٰ يكون عن علم، وأنْ القرآن           |                   |   |
| مصادر التفسير، وأن التعامل مع                |                   |   |
| لف من مصدر إلَّى آخر: ٣٥                     |                   |   |
| قسيم للمأثور: أن حُكِمَ بأنه يجب             |                   | _ |
| مصيل، وأنه قد يخالف التفسير                  |                   |   |
| نب التفسير تُقسَم على هذين                   |                   |   |
| <b>'</b>                                     | المصطلحين:        |   |
| ي مصطلح التفسير بالمأثور والتفسير            |                   | _ |
| <u>۔</u> ۔ ۔ ۔ ۔ ۔ ۔ ۔ ۔ ۔ ۔ ۔ ۔ ۔ ۔ ۔ ۔ ۔ ۔ | بالرأي:           |   |
| يدخله الرأي: الذي لا يحتمل إلا               | التفسير الذي لا   | _ |
| منقول الذيّ ليس للمفسر فيه إلا               |                   |   |
| نبي ﷺ، وأسباب النُّزول، والأخبار             |                   |   |
| · ····································       | الغيبية:          |   |
| دخله الرأي، وهو كل ما يدخله                  | التفسير الذي ي    | _ |
|                                              | الاحتمال:         |   |
| مفهوم التفسير                                |                   |   |
|                                              | اأتأم أمقار       |   |
|                                              | _                 | - |
| بان عن معنى الآية فهي تفسير                  | _                 | - |
| فيها بيان عن معنى الآية فليست من             | أي معلومة ليس     | - |
|                                              | التفسير:          |   |
| ي كتب التفسير ليس حجة في عدها                | وجود المعلومة ف   | _ |
|                                              | . ما الشف         |   |

|      | تنبيه بعض المفسرين على بعض المعلومات الخارجة                              | - |
|------|---------------------------------------------------------------------------|---|
| ٥٥   | عن التفسير:                                                               |   |
|      | <ul> <li>ابن عطیة: صور الطلاق وتنویعه مما لا یختص</li> </ul>              |   |
| ٥٥   | بالتفسير:                                                                 |   |
|      | <ul> <li>أبو حيان: تفصيل القرآن وتقطيعه سوراً ليس من</li> </ul>           |   |
| ٥٦   | علم التفسير:                                                              |   |
|      | <ul> <li>الشوكاني: ذكر الأحاديث الواردة في الإسراء</li> </ul>             |   |
| ٥٦   | ليس مقصوداً في كتب التفسير:                                               |   |
|      | <ul> <li>الطاهر بن عاشور: صور الظهار عديدة، وليست</li> </ul>              |   |
|      | الإحاطة بها مفيدة، وذلك من مجال الفتوى،                                   |   |
| ٥٧   | وليس من مهيع التفسير:                                                     |   |
| ٥٧   | المعلومات الواردة في كتب التفسير:                                         | - |
| ٥٨   | <ul> <li>بیان القرآن بیاناً مباشراً:</li> </ul>                           |   |
| ٥٩   | <ul> <li>معلومات تفيد في تقوية بيان المعنى:</li></ul>                     |   |
| 7.   | <ul> <li>استنباطات عامة في الفقه والآداب وغيرها:</li> </ul>               |   |
| 17   | <ul> <li>لطائف ومُلَح تفسيرية:</li></ul>                                  |   |
| 17   | <ul> <li>معلومات علمية تتعلق بعلوم القرآن:</li></ul>                      |   |
|      | <ul> <li>معلومات علمية عامة في شتى المعارف الإسلامية</li> </ul>           |   |
| 74   | وغيرها:                                                                   |   |
|      | التفسير: شرح وبيان للقرآن، فما كان فيه بيان، فهو                          | - |
|      | تفسير، وما كان خارجاً عن حدُّ البيان، فإنه ليس من                         |   |
| 78   | التفسير، وإن وُجِدُ في كتب المفسرين: ــــــــــــــــــــــــــــــــــــ |   |
| ٦٥   | تعريفات بعض العلماء لعلم التفسير:                                         | - |
| ٨٢   | ملحوظات على هذه التعريفات:                                                | - |
| ٦٨ - | <ul> <li>بعضها ذكر ضابط البيان في حد التفسير:</li></ul>                   |   |

|            | <ul> <li>بعضها أدخل جملة من علوم القرآن في تعريف</li> </ul>     |    |
|------------|-----------------------------------------------------------------|----|
| ٨٢         | التفسير:                                                        |    |
|            | <ul> <li>بعضها أدخل ما ليس من مهمة المفسر في حدّ</li> </ul>     |    |
| 79         | التفسير:                                                        | ٠, |
|            | لو جُرِّدت كتب التفسير من المعلومات التي هي                     | -  |
| ۷١         | خارج حدِّ البيان لتقاربت مناهج المفسرين:                        |    |
|            | المعلومات التي هي خارج حدُّ البيان معلومات علمية                | -  |
| ۷١         | مفيدة، لكن يحسن إبراز صلب التفسير:                              |    |
|            | مصطلح التفسير المذكور بضابطه، وهو حدُّ البيان =                 | -  |
|            | أقرب إلى منهج تفسير السلف، وهو الذي يعمل به                     |    |
| ٧٣         | الطبري في بيان المعنى الجملي للآية:                             |    |
| ٧٣         | زيادات المتأخرين على تفسير السلف:                               | -  |
| ٧٣         | <ul> <li>تقوية أحد وجوه التفسير الواردة عن السلف:</li> </ul>    |    |
| ٧٣         | <ul> <li>* ذكر معلومات قرآنية لا علاقة لها بالتفسير:</li> </ul> |    |
| ٧٣         | <ul> <li>التوسع في العلم الذي برز فيه المفسر:</li> </ul>        |    |
| ٧٤         | <ul> <li>خکر وجوه جدیدة لم ترد عن السلف:</li></ul>              |    |
|            | <ul> <li>* ذكر جملة من الاستنباطات في العلوم الشرعية</li> </ul> |    |
| ٧٤         | وغيرها:                                                         |    |
|            | تطبيق حد البيان وما كان خارجاً عن هذا الحدِّ على                | -  |
| ٧٤         | سورة الكوثر:                                                    |    |
|            | ليس المراد من هذا البحث أن تقف على التفسير،                     | -  |
| ۸٥         | وإنما المراد بيان المصطلح:                                      |    |
|            | أنه لا يُعترض على المفسرين الذين أدخلوا هذه                     | -  |
| <b>.</b> - | المعلومات الزائدة عن التفسير في كتبهم؛ لأن ذلك                  |    |
| ۸٥         | منهج لهم انتهجوه:                                               |    |

| 4.0   |                                                                         |   |
|-------|-------------------------------------------------------------------------|---|
| ۸٥    | فائدة معرفة مفهوم التفسير:                                              | - |
|       | <ul> <li>* معرفة صلب التفسير الذي هو أول وأولى ما</li> </ul>            |   |
| ۸٥    | يُعرف من علم التفسير:                                                   |   |
|       | <ul> <li>* معرفة علاقة المعلومات الواردة في كتب التفسير</li> </ul>      |   |
| 78    | بعلم التفسير:                                                           |   |
| ٢٨    | <ul> <li>ب معرفة العلوم التي يجب على المفسر معرفتها:</li> </ul>         |   |
|       | مفهوم التأويل                                                           |   |
|       | التأويل على قسمين: بيان مراد المتكلم، وهو                               | - |
| 91    | التفسير، والموجود الذي يؤول إليه الكلام:                                |   |
| 97    | تفسير الكلام ليس من جنس ما يوجد في الخارج:                              | _ |
| 97    | مثال على التأويل بمعنييه:                                               | _ |
| 93    | آثار في إطلاق التأويل على التفسير: ــــــــــــــــــــــــــــــــــــ | _ |
|       | آثار على إطلاق التأويل بمعنى ما تؤول إليه حقيقة                         | - |
| 97    | الشيء:                                                                  |   |
|       | المصطلح المتأخر في مفهوم التأويل: صرف اللفظ                             | - |
| 1 • ٢ | عن ظاهره إلى معنى مرجوح لقرينة تدل عليه:                                |   |
|       | مثال لأثر هذا المصطلح في تفسير كلام رسوله ﷺ:                            | _ |
|       | «وعلمه التأويل» أنه التأويل بالمعنى الحادث، وقد                         |   |
| ٤ • ١ | ورد ذلك عن ابن الجوزي وابن الأثير:                                      |   |
|       | صاحيب لسان العرب وتاج العروس نقلا هذا                                   | _ |
|       | المصطلح الحادث عن ابن الأثير، وليس وجوده في                             |   |
| • 7   | كتبهم حجة لغوية:                                                        |   |
|       | سبب ظهور هذا المصطلح الحادث هو القول                                    | _ |
| ٠٧    | • 1 1                                                                   |   |

|       | تطلب بعض العلماء الفرق بين التفسير والتأويل بسبب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | - |
|-------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---|
| ١٠٨ . | المصطلح الحادث:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |   |
| 1.9.  | نقول من أقوالهم في الفرق بين التفسير والتأويل:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | - |
|       | معنيا التأويل الواردان في لغة القرآن والسنة وأقوال                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | _ |
|       | السلف وأهل اللغة هو الأصل الذي يرجع إليه في                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |   |
|       | معرفة الفرق، وعليه تعرض جميع التفريقات التي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |   |
| ۱۱۳   | ذكرها المتأخرون: ــــــــــــــــــــــــــــــــــــ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |   |
|       | إذا رجع الفرق بين التفسير والتأويل الذي يذكره                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | _ |
|       | المتأخرون إلى أحد المعاني الصحيحة المذكورة فإنه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |   |
|       | يقبل، ولا يكون هو حدُّ الفّرق بل جزء منه، مُع ذكر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |   |
| 115   | مثال لهذا.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |   |
|       | وإذا لم يرجع إلى من هذه الفروق الصحيحة فإنه لا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | _ |
| 117   | يقبل: سيستسيسيسيسيسيسيسيسيسيسيسيسيسيسيسيسيسيس                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |   |
|       | المصطلح الحادث قد يكون صحيحاً إذا كان المراد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | - |
|       | من الكلام غير ظاهره عند المتكلم به، ويكون في                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |   |
|       | كلامه ما يبين ذلك، ولا يكون من التأويل بالمصطلح                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |   |
| 117   | الحاديف المحادث الكادب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |   |
|       | أما إذا لم يكن في كلامه ما يدل على ذلك، فالتأويل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | - |
| 117   | المزعوم لكلامه إنما هو تحريف:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |   |
| 117   | ذكر مثال للحالتين السابقتين:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | - |
|       | لا يوجد لمصطلح التأويل الحادث حدٌّ يقف عنده،                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | - |
|       | لهذا يؤوِّل الفلاسفة أحوال الآخِرة، ويؤوِّل الباطنية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |   |
| 177   | الشرائع إلى غير ذلك: ﴿ السَّمَالِينَا اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّ |   |
| 170   | ذكر مثال لتأويل الفلاسفة:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | - |
|       | معنى التأويل في آية سيرة آل عن إن:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | _ |

| 111 | the training of the state of th |   |
|-----|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---|
| 11/ | <ul> <li>الآیة نزلت بسبب وفد نصاری نجران:</li></ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |   |
|     | <ul> <li>لفظ التأويل في الآية يحتمل وجهين صحيحين</li> </ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |   |
|     | واردين عن السلف: التفسير، وما تؤول إليه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |   |
| 111 | حقيقة الشيء:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |   |
|     | <ul> <li>تعليق على نوع من الوقف على لفظ الجلالة ﴿وَمَا</li> </ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |   |
|     | يَمْ لَمُ تَأْوِيلُهُۥ إِلَّا ٱللَّهُ﴾، وإن الصحيح أن يُوقف                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |   |
| 179 | عليه بالتَّعانق:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |   |
|     | بعض المتأخرين حمل التأويل في الآية على التأويل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | _ |
| 14. | الحادث:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |   |
| 178 | علاقة المتشابه بالتأويل من خلال آية آل عمران:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | _ |
|     | <ul> <li>ان يكون التأويل بمعنى التفسير، ويكون المراد</li> </ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |   |
|     | بالمتشابه المتشابه النسبي الذي يخفى على بعض                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |   |
|     |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |   |
|     | الناس دون بعض، وهو يتعلق بمعرفة المعاني                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |   |
| 178 | التي نزل بها القرآن أو معرفة المراد بالآية:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |   |
|     | <ul> <li>أن يكون التأويل بمعنى ما تؤول إليه حقيقة</li> </ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |   |
|     | الشيء، ويكون المراد بالمتشابه المتشابه الكلي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |   |
|     | الذي يخفى على جميع الناس، وهو ما يتعلق بما                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |   |
| 128 | لم يُعلِمناه الله من الغيبيات: بيسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسس                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |   |
|     | تطلُّب بعض الحكم في التشريع يدخل في المتشابه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | _ |
|     | الكلي، وتطلبه قد يصل بالإنسان إلى الزيغ أو                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |   |
| 124 | الافتراء على الله:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |   |
| 180 |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |   |
|     | لا يعني هذا أن الحكم لا تظهر للناس:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | - |
|     | هذا القسم مما لا يدركه البشر، وهو خارج عن حدُّ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | - |
| 180 | التفسير:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |   |
|     | القدل في الأحرف المقطعة:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |   |

|       | الأحرف المقطعة من المتشابه النسبي لا الكلي،                           | - |
|-------|-----------------------------------------------------------------------|---|
| 127   | بدلالة تكلم السلف فيها:                                               |   |
| 189   |                                                                       | - |
|       | <ul> <li>من يرى أن لها معنى، لكن استأثر الله به، فلا يعلمه</li> </ul> |   |
| 189   | أحد، وعلى هذا فهي من المتشابه الكلي عندهم:                            |   |
|       | * من تعرض لتفسيرها، وهم قسمان: من يرى أن                              |   |
| 1 2 9 | لها تفسيراً، وهو يجتهد في بيان معناها:                                |   |
|       | <ul> <li>من يجعلها حروفاً لا معنى لها؛ لأن الحرف في</li> </ul>        |   |
| 1 2 9 | لغة العرب لا معنى له                                                  |   |
|       | الصواب في ذلك ما لخَّصه العلامة ابن عثيمين،                           | _ |
| 189   | قال: «هذه الحروف ليس لها معنى، ولها مغزى»:                            |   |
|       | جمهور تفسير السلف يرجع إلى هذا التفسير الذي                           | - |
| ١٥٠   | ذكره ابن عثيمين:                                                      |   |
|       | تخريج الراغب الأصفهاني لبعض أقوالهم على هذا                           | - |
| 10.   | التفسير: أ                                                            |   |
|       | المغزى غير المعنى، والمغزى من إيراد هذه الأحرف                        | - |
|       | التحدي والإعجاز للعرب الذين نزل القرآن بحروفهم                        |   |
| 105   | كلامهم:                                                               |   |
|       | الدلالة على أن المغزى منها التحدي والإعجاز أنَّه في                   | - |
| 108   | غالب مواردها يذكر بعدها القرآن أو شيء من أحواله:                      |   |
|       | الاستنباط                                                             |   |
| 109   | معنى الاستنباط في اللغة:                                              | - |
|       | الاستنباط من القرآن يكون من نص ظاهر لا يحتاج                          | - |
| 17.   | إلى تفسير، ويكون من نص يحتاج إلى تفسير:                               |   |

| 17.   | الاستنباط ربط كلام له معنى بمدلول الآية:                             |   |
|-------|----------------------------------------------------------------------|---|
|       | تشمل الاستنباطات الفقه والأدب والأخلاق والتربية                      | _ |
| 171   | وغيرها:                                                              |   |
| 171   | أمثلة للاستنباطات:                                                   |   |
|       | الاستنباط من القول بالرأي، وقد يكون من الرأي                         | - |
| 177   | المحمود، وقد يكون من الرأي المذموم:                                  | - |
|       | عملية الاستنباط تشمل نصًا مفسّراً، ونصًّا ظاهراً،                    |   |
| ١٦٦   | ومعلومة مرتبطة بأحدهما:                                              | _ |
|       | ومعلومه مرتبط المعلومة والآية لا يخلو من ثلاث أحوال:                 |   |
|       | <ul> <li>ربط المعلومة والمعلومة بذاتها فاسدة باطلة، ويكون</li> </ul> | - |
| 177   | ربطها بالآية خطأ:                                                    |   |
|       | * أن تكون المعلومة بذاتها صحيحية، وقد يكون                           |   |
| 177   | ربطها بالآية صحيحاً، وقد لا يكون:                                    |   |
| 177   | أمثلة للاستنباطات:                                                   |   |
| ۸۲۱   | المنه الاستنباط الصحيح من نص ظاهر:                                   | - |
| ۸۲۱   | <ul> <li>* الاستنباط غير الصحيح من نص ظاهر:</li> </ul>               |   |
|       | <ul> <li>الاستنباط الصحيح من نص بعد تفسيره تفسيراً</li> </ul>        |   |
| 179   | محيعاً:                                                              |   |
|       | * الاستنباط غير الصحيح من نص بعد تفسيره                              |   |
| ۱۷۰   | تفسيراً صحيحاً:                                                      |   |
| ١٧١-  | to a to a to a to                                                    |   |
|       |                                                                      |   |
| 1 V E |                                                                      |   |
| ٧٥.   | الاستنباط من الجمع بين آيتين، ومثاله:                                | - |
|       | الاستنباط بإعمال مفهوم المخالفة:                                     | - |
|       |                                                                      |   |

| ۱۷۷   | أقسام الفوائد والإشارات التي ترد على الآيات:                         | - |
|-------|----------------------------------------------------------------------|---|
|       | ملخص في التفسير الإشاري من كلام شيخ الإسلام                          | - |
|       | ابن تيمية وابن القيم والشاطبي:                                       |   |
|       | شروط قبول التفسير الإشاري عند ابن القيم                              | - |
| ۱۸۰   | والشاطبي: ــــــــــــــــــــــــــــــــــــ                       |   |
|       | وقوع بعض المعاصرين من الدعاة والوعاظ فيما وقع                        | - |
|       | فيه أهل الإشارة من ربط بعض القضايا بالقرآن، وهو                      |   |
| ۱۸۱   | ٧ يدل عليها:                                                         |   |
|       | مفحوم التدبع                                                         |   |
| ۱۸٥   | جاء الأمر بتدبر القرآن في أربعة مواطن:                               | - |
|       | آيتان منها في سياق المنافقين، وآيتان في سياق الكفار:                 | _ |
|       | نزول الآية في سياق الكفار لا يعني أن المؤمنين غير                    | - |
| ۲۸۱   | مأمورين بالتدبر: ــــــــــــــــــــــــــــــــــــ                |   |
| ۱۸۷   | مرحلة التدبر تأتي بعد الفهم:                                         | - |
| 149   | make the terminal                                                    | - |
|       | <ul> <li>تدبر المعنى الصحيح في الآية، وهذا يكون مخاطباً</li> </ul>   |   |
| 149   | لفهم المعنى؛ لأن المراد منه فهم المعنى:                              |   |
|       | <ul> <li>الاستنباط هو نوع من التدبر يأتي بعد فهم المعنى</li> </ul>   |   |
| 149   | -                                                                    |   |
|       | <ul> <li>المتشابه الكلي، وهو ما لا يعلم معناه إلا الله لا</li> </ul> |   |
|       | يمكن أن يقع فيه التدبر، وهذا يعني أن التدبر                          |   |
| 7.7   | إنما يقع في المعلوم دون ما استأثر الله بعلمه:                        |   |
|       | يرد في القرآن معان مقاربة للتدبر كالتفكر والتذكر                     | - |
| 7 . 7 | والنظر والاعتبار والاستبصار وغيرها:                                  |   |

- الفرق بين التأثر والتدبر: التدبر عملية عقلية تحدث في الذهن، والتأثر انفعال في القلب والجوارح:

### مفحوم المفسير

| Y•V   | لم يحظ المفسر بتعريف عند العلماء:                               | - |
|-------|-----------------------------------------------------------------|---|
|       | تعريف الشيخ حسين الحربي للمفسر: من له أهلية                     |   |
|       | تامة يعرف بها مراد الله تعالى بكلامه المتعبد بتلاوته،           |   |
|       | قدر الطاقة البشرية، وراض نفسه على مناهج                         |   |
|       | المفسرين، مع معرفته جُملاً كثيرة من تفسير                       |   |
| Y•V   | كتاب الله، ومارسَ التفسير عملياً بتعليم أو تأليف:               |   |
|       | طبقات المفسرين عن السيوطي أربع: مفسرو السلف،                    | - |
|       | والمفسرين من المحدثين، وبقية علماء السنة، ومن                   |   |
| ۲.۷   | صنف في التفسير من المبتدعة:                                     |   |
|       | يظهر من كلام السيوطي أن المفسر: من كان له                       | _ |
| ۲٠۸   | مشاركة في التفسير أو كتب فيه:                                   |   |
|       | هذا الذي سار عليه السيوطي فيه تسامح؛ لأنه يجعل                  | _ |
| ۲۰۸   | كثيراً من النقلَةِ مفسرين: ــــــــــــــــــــــــــــــــــــ |   |
| •     | من كتب في طبقات المفسرين لم يكن مراده تعريف                     | - |
|       | المفسر، بل من كان مفسراً أو شارك في التفسير                     |   |
| 7 • 9 | تاليفاً:                                                        |   |
|       | لا يوجد ضابط في إيراد عالم من العلماء في عداد                   | _ |
| 7 • 9 | المفسرين:                                                       |   |
|       | بعض من أدخِل في طبقات المفسرين يكون ممن برز                     | - |
| 7 • 9 | في علم من علوم القرآن؛ كعلم القراءة:                            |   |
| 7 • 9 | البروز العلمي العامُّ لا يلزم منه البروز في علم بعينه:          | _ |

|              | إخراج عالم من طبقات المفسرين لا يعني الانتقاص                                                                          | - |
|--------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---|
| . ۲۱۰        | من حقه:في طبقات المفسرين:                                                                                              | _ |
| ٧١.          | <ul> <li>الأول: طبقة المجتهدين الأول، وهم مفسرو الصحابة والتابعين وأتباع التابعين:</li></ul>                           |   |
| 11.          | * ظهر في عهد أتباع التابعين جمع من اللغويين                                                                            |   |
| 711          | الذين شاركوا في التفسير، وجمع من أهل البدع الذين شاركوا فيه أيضاً:                                                     |   |
|              | <ul> <li>الثاني: نَقَلَةُ التفسير، وهم جمع من المحدثين</li> <li>الذين اهتموا بنقل روايات السلف؛ كعبد الرزاق</li> </ul> |   |
| ۲۱۳          | في تفسيره:                                                                                                             |   |
|              | <ul> <li>الثالث: المفسر الناقد، وهو الذي يعمد إلى تضعيف الأقوال والترجيح بينها؛ كابن جرير</li> </ul>                   |   |
| 717          | الطبري:                                                                                                                |   |
|              | يعمد إلى اختيار قول واحد دون ذكر علل الترجيح                                                                           |   |
| 317          | أو التضعيف؛ كالواحدي في تفسير الوجيز:                                                                                  |   |
| 710          | المفسِّر: من كان له رأي، وكان متصدِّياً له:                                                                            | - |
|              | ناقلو التفسير يخرجون من عداد المفسرين على هذا                                                                          | - |
| 717          | التعريف:من قُرِئ عليه في التفسير دون أن يكون له تعليقات                                                                | _ |
| <b>~</b> \ ~ | تفسيرية، فهو يخرج من عداد المفسرين على هذا التعريف:                                                                    |   |
| 111          | من كان له آراء قليلة فإنه يخرج من عداد المفسرين                                                                        | - |
| 717          | على هذا التعريف:                                                                                                       |   |

## ثبت المراجع والمصادر

- ١ \_ أبجد العلوم، لصديق خان القنوجي.
- ٢ أحكام القرآن، لابن العربي، تحقيق: علي محمد البجاوي.
  - ٣ \_ الإكليل في استنباط التَّنزيل، للسيوطي.
- ٤ البحر المحيط، لأبي حيان، تحقيق: عرفات العشا
   حسونة.
- ٥ بغية المرتاد، لابن تيمية، تحقيق: الدكتور موسى الدويش.
- ٦ التبيان في أقسام القرآن، لابن القيم، تصحيح: طه يوسف شاهين.
  - ٧ ـ التحرير والتنوير، للطاهر بن عاشور.
  - ٨ ـ التسهيل لعلوم التنزيل، لابن جزي الكلبي.
- ٩ \_ تفسير القرآن العظيم، لابن أبي حاتم، تحقيق: أسعد الطيب.
- ١٠ ـ تفسير القرآن العظيم، لابن كثير، تحقيق: سامي السلامة.
- ١١ ـ تفسير الوجيز، للواحدي، بهامش التفسير المنير لمعالم
   التنزيل المسمى: مراح لبيد.
- 11 ـ تفسير سورة الإخلاص، لشيخ الإسلام ابن تيمية، تحقيق: الدكتور عبد العلي عبد الحميد حامد، نشر الدار السلفية، بومبي/الهند، ط١، ١٤٠٦.

- ١٣ ـ التفسير والمفسرون، لمحمد حسين الذهبي.
- ١٤ ـ التفسير ورجاله، للفاضل بن الطاهر بن عاشور.
- ١٥ ـ تهذيب الآثار، للطبري، تحقيق: محمود شاكر، مسند ابن عباس، السفر الأول.
- ١٦ ـ جامع البيان عن تأويل آي القرآن، للطبري، تحقيق: محمود شاكر.
  - ١٧ ـ جامع البيان عن تأويل آي القرآن، للطبري، ط: الحلبي.
- ١٨ ـ الجامع لأحكام القرآن للقرطبي، ط: دار الكتب المصرية.
- ١٩ ـ درء تعارض العقل والنقل، لابن تيمية، تحقيق: محمد رشاد سالم.
- ٢٠ ـ دقائق التفسير، لشيخ الإسلام ابن تيمية، تحقيق: محمد السيد الجليند.
  - ٢١ ـ روح المعانى، للألوسى.
  - ٢٢ ـ زاد المهاجر إلى ربِّه، لابن القيِّم.
  - ٢٣ ـ سير أعلام النبلاء، للذهبي، ط: دار الرسالة.
- ٢٤ شرح أصول اعتقاد أهل السنة والجماعة، للالكائي،
   تحقيق: الدكتور أحمد سعد الحمدان.
  - ٢٥ ـ طبقات المفسرين، للسيوطي.
- ٢٦ ـ العباب الزاخر واللباب الفاخر، للصغاني، تحقيق: محمد حسين آل ياسين.
  - ٢٧ غريب الحديث لابن الجوزي.
    - ۲۸ ـ الكشاف، للزمخشري.
  - ٢٩ ـ لباب التأويل في معاني التنزيل، للخازن.
  - ٣٠ ـ لمحات في علوم القرآن، لمحمد لطفي الصباغ.
    - ٣١ ـ مباحث في علوم القرآن، لمناع القطان.

- ٣٢ \_ مجموع الفتاوى، لشيخ الإسلام ابن تيمية، جمع ابن قاسم.
  - ٣٣ ـ المحرر الوجيز، لابن عطية، ط: قطر.
    - ٣٤ \_ مفتاح دار السعادة، لابن القيم.
- ٣٥ ـ مفردات ألفاظ القرآن، للراغب الأصفهاني، تحقيق: صفوان داوودي.
  - ٣٦ \_ مقاييس اللغة، لابن فارس، تحقيق: عبد السلام هارون.
- ٣٧ ـ مقدمة جامع التفاسير، للراغب الأصفهاني، تحقيق: الدكتور أحمد حسن فرحات.
- ٣٨ ـ مقدمة في أصول التفسير، لابن تيمية، تحقيق: الدكتور عدنان زرزور.
- ٣٩ ـ مناهل العرفان في علوم القرآن، لمحمد عبد العظيم الزرقاني.
  - ٤ الموافقات، للشاطبي، تحقيق: محيي الدين عبد الحميد.
- ٤١ ـ الناسخ والمنسوخ، للنحاس، تحقيق: الدكتور سلميان
   اللاحم.
- ٤٢ ـ نزهة العين النواظر في علم الوجوه والنظائر، لابن الجوزي، تحقيق: حاتم الضامن.
  - ٤٣ ـ النَّشر في القراءات العشر، لابن الجزري.
- ٤٤ ـ النَّكت والعيون، للماوردي، تحقيق: السَّيد بن عبد المقصود.
  - وغيرها من المراجع المذكورة في حواشي الكتاب.



## فهرس الموضوعات

| مفحة | موضوع الصفحا                                     |  |
|------|--------------------------------------------------|--|
| ٥    | مقدمة الكتاب                                     |  |
| ۱۷   | تطبيق على مصطلح التفسير بالمأثور والتفسير بالرأي |  |
| ٥١   | مفهوم التفسير                                    |  |
| ۸۹   | مفهوم التأويل                                    |  |
| 107  | مفهوم الاستنباط                                  |  |
| ۱۸۳  | مفهوم التدبر                                     |  |
| ۲٠٥  | مفهوم المفسر                                     |  |
| 414  | فهرس معلومات الكتاب                              |  |
| 777  | ثبت المراجع والمصادر                             |  |
| 777  | فهرس الموضوعات                                   |  |

