د/ يَخْضَعْلِنُ فَ سِيَ إِلَيْ الْجُورَالِيْ

يَ الْحَالِكُ الْحَالِيَ

لِتَكَبِّرُونَةَ فَيْ يُزِامِّرُ الْقُرْلِنِ





, Ц Ц





تَحريكُ الجَنان

لتَدبُّر وتَوقِير أُمِّ القُرآن

ح عصام صالح محمد العويد، ١٤٣١ هـ.

فهرسة مكتبة الملك فهد الوطنية أثناء النشر

العويد، عصام صالح محمد

تحريك الجنان لتدبر وتوقير أم القرآن. / عصام صالح محمد

العويد - الرياض، ١٤٣١ هـ

٤٠ ص؛ ٢١× ٢١ سم

ر دمك: ۱ - ۲۳۲ - ۰۰ - ۳۰۳ - ۹۷۸

١ – القر آن – مباحث عامة أ. العنوان

> 1881/4.11 دیوی ۲۲۹

> > رقم الإيداع: ١٤٣١ / ١٤٣١

ر دمك: ۱ - ۱۳۳۵ - ۰۰ - ۳۰۳ - ۹۷۸



المملكة العربية السعودية

الرياض - الدائري الشرقي - مخرج ١٥

هاتف ۲٥٤٩٩٣

ناسوخ ٢٥٤٩٩٦

ص. ب ۹۳٤٠٤ الرمز: ١١٦٨٤

البريد الحاسوي:

tadabbor@tadabbor.com



الحمد الله الذي أكرمنا بنزول الفرقان، ورحمنا بأم القرآن، وأشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له، وأشهد أن محمدًا عبده ورسوله الذي كان خلقه القرآن، صلى الله عليه وعلى آله وصحبه ومن تبعهم بإحسان إلى يوم العرض على الرحمن، أما بعد:

فهذه درة ثمينة، وعِلْقٌ نفيس، نقدمه إلى أهل القرآن، في بيان شيء من معاني أم القرآن، التي تَعَبَّدَنا الله بها في كل صلاةٍ -قارئين أو مستمعين-، جلَّى شيئًا من معانيها، وأبرز بعض كنوزها، أخي ورفيق دربي: فضيلة الشيخ د. عصام بن صالح العويد، عضو هيئة التدريس بجامعة الإمام محمد بن سعود الإسلامية بالرياض، في هذه الرسالة الموسومة:

# « تحريكُ الجَنان لتَدبُّر وتَوقِير أُمِّ القُرآن »

إن عنوان هذه الرسالة لينبئ عن مضمونها ومراد المؤلف منها، وهي تأتي تحقيقًا لأهداف مركز تدبر القرآن، الذي أصدر عددًا من الكتب والرسائل في هذا الباب، منها رسالتان للشيخ عصام:

الأولى: المراحل الثمان لطالب فهم القرآن.

الثانية: فن التدبر في القرآن الكريم.

وقد طبعت هاتان الرسالتان ضمن إصدارات مركز تدبر، وقد نفدت جميع نسخ الطبعة الأولى للرسالة الثانية في غضون ثلاثة أسابيع ولله الحمد.

وتأتي هذه الرسالة الثالثة لفضيلته؛ لتنتظم -مع أخواتها- عقدًا كريمًا، مع بقية إصدارات المركز، والذي لا زال يسعى في طبع ونشر كلًّ نافع ومفيد في نشر عبادة التدبر؛ لتكون هذه الكتب والرسائل عونًا للأمة على تدبر كتاب ربها.

نسأل الله تعالى أن يبارك في الشيخ عصام، وفي علمه، وأن ينفع جذه الرسالة، والحمد لله رب العالمين.

وكتبه/ المستشار العلمي في مركز تدبر د.عمر بن عبدالله المقبل عضو هيئة التدريس في كلية الشريعة - جامعة القصيم





تَحريكُ الجَنان

لتَدبُّر وتَوقِير أُمِّ القُرآن





بسم الله الرحمن الرحيم، والحمد لله رب العالمين، وأُصلِّي وأسلم على من خُصَّ بالسبع المثاني والقرآن العظيم، وعلى آله وأصحابه، ومن أنعم عليهم فهداهم صراطه المستقيم، أما بعد:

فقد تكرَّر الطلب من طلاب العلم في دولة كازاخستان لكتابة تفسير مختصر لفاتحة القرآن، يُحرك القلب لتدبرها، ومن ثمَّ توقيرها وتعظيمها اللائق بها، وكانوا سمعوا طرفًا من ذلك في أثناء زيارتي لهم في شهر جمادى الآخرة من عام ١٤٣١، وعلم الله أني كنت أحاذر الحديث عنها من حين عَلِق قلبي تفسيرَ آي الفرقان، اعترافًا بقصوري عن إدراك مَرامها، والخوضِ في بُحورها، والتحديق في عَيْنِ شمسها، ولا جرم أن يضطرب الفؤاد هيبةً، ويرتجف القلم فَرَقًا قبل الخط بتفسيرها؛ فإنها أعظم ما انشقت عنه السموات العُلى، وتنزَّل اللارض الدنيا، هي فاتحة الكتاب، وأم القرآن، الكافية الشافية الشافية

لأمراض البدن والرُّوح معًا، وقد كنت اجتهدتُ في حثِّ الإخوة هناك على تبنِّي مشروع اسمه: (علمني الفاتحة)؛ ليُعلِّموا أهليهم من المسلمين «قراءة، وفهم، وامتثال» هذه السورة العظيمة، من خلال كل القنوات والوسائل المتاحة لهم في بلادهم، ورغَّبتُهم إن أقبلوا، ورهَّبتُهم إن أعرضوا، فوافقوا بشرط أن أكتب لهم تفسيرها، فرجع ترغيبي وترهيبي إليَّ، ولا حول ولا قوة إلا بالله، وكان أمر الله قدرًا مقدورًا، فكتبتها في طريق السفر (۱۱)، لعل الله أن يُبارك في العُمر، راجيًا ليَ ولوالديَّ وأهلِ بيتي، ولمن راجعها، أو قرأها، أو طبعها، أو فرهما وهداها ورحمتها وخيرها ورزقها وشفاءها وبركتها وعلمها ونورها وهداها ورحمتها وخيرها ورزقها وشفاءها وكفايتها، عائذًا بالله الرحمن الرحيم من هجر قراءتها، أو حفظها، أو فهمها، أو الامتثال لها، إن ربي قريب مجيب، آمين.



<sup>(</sup>١) كان الفارق الزمني في طريق عودتي من هذه الرحلة بين وصولي لمطار أبو ظبي ومغادرتي له خمس ساعات، وكان ما جرى بيني وبين الإخوة بخصوص تعليم الفاتحة قد ملأ أركان قلبي، فلم أجد بُدًّا من الانشغال بها وتفسير آياتها، فبدأت تفسيرها هنالك، أسأل الله أن يتقبَّلها بقبولٍ حسن.

أخرج البيهقي في «شعب الإيمان»

عَنِ الحَسَنِ البصري نَعْلِللهُ، قال:

«أَنْزَلَ اللهُ عَزَّ وَجَلَّ مِائَةً وَأَرْبَعَةَ كُتُبِ مِنَ السَّمَاءِ،

أَوْدَعَ عُلُومَهَا أَرْبَعَةً مِنْهَا: التَّوْرَاةَ، وَالإِنْجِيلَ، وَالزَّبُورَ،

وَالقُرآنَ،

ثُمَّ أَوْدَعَ عُلُومَ التَّوْرَاةِ وَالإِنْجِيلِ وَالزَّبُورِ في الْقُرآنِ،

ثُمَّ أَوْدَعَ عُلُومَ الْقُرْآنِ فِي الْمُفَصَّلِ(١)،

ثُمَّ أَوْدَعَ عُلُومَ الْمُفَصَّلِ في فَاتِحَة الكِتَابِ،

فَمَنْ عَلِمَ تَفْسِيرَهَا كَانَ كَمَنْ عَلِمَ تَفْسِيرَ

جَمِيعِ كُتُبِ اللَّهِ الْمُنَزَّلَةِ».

<sup>(</sup>١) المفصَّل: من سورة ق إلى الناس.





# بِسْمِ ٱللَّهِ ٱلرَّحْمَٰنِ ٱلرَّحِيمِ

﴿ ٱلْحَدَّدُ لِلَّهِ رَبِّ ٱلْمَسْلَمِينَ ﴿ ٱلرَّحْمَنِ ٱلرَّحِيمِ ﴿ مَلِكِ يَوْمِ ٱلدِّينِ ﴾ آلِكُمْنَ الرَّحِيمِ اللَّهِ مَلِكِ يَوْمِ الدِّينَ ﴾ إِيَّاكَ نَعْبُدُ وَإِيَّاكَ نَسْتَعِيمُ ﴾ صرَّطَ الدِّينَ أَنْفُسْتَقِيمَ ﴾ صرَّطَ الدِّينَ أَنْفُمْتَ عَلَيْهِمْ ﴿ فَا الصَّيَا لَيْنَ ﴾ (١).

#### 💠 فضلها:

جاء الثناء عليها مستفيضًا في القرآن وصحيح السنة، ومن ذلك:

\* هي أفضل القرآن: فعن أبي سَعِيد بن المُعَلَّى ضَيَّفَتُ قال: قالَ لِي رسولُ اللهِ ﷺ: «أَلاَ أُعَلِّمُكَ أَعْظَمَ سُورَةٍ في القُرْآنِ؟»، ثم

(١) هكذا عَدُّ آيات الفاتحة عند أئمة القراء من أهل المدينة والبصرة والشام بدون عدِّ البسملة، وهو الأقوى كما سيأتي بيانه مختصرًا بإذن الله في (ص٣٥، ٣٦)، وللاستزادة ينظر: «البيان في عد آي القرآن» لأبي عمرو الداني.

قَالَ: «الحَمْدُ للهِ رَبِّ العَالَمِينَ؛ هِيَ السَّبْعُ المَثَانِي وَالقُرْآنُ العَظِيمُ!». رواه البخاري.

وهو يشير ﷺ إلى قوله تعالى: ﴿ وَلَقَدْ ءَانَيْنَكَ سَبْعًا مِّنَ ٱلْمَثَانِي وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ الْمُثَانِي وَاللَّهُ وَاللَّ

\* لم ينزل في القرآن ولا في التوراة ولا في الإنجيلِ مثلُها، فقد أخرج التِّرمذيُّ وصححه: أنَّ النبيَّ عَلَيْ قال لأُبيِّ بنِ كعب وَلَيْمَعْنُ: «أَحَبُّ أَن أُعلِّمُكَ سورةً لم يُنزل في التَّوراة، ولا في الإنجيلِ، ولا في الزَّبورِ، ولا في الفرقانِ مثلُها؟»، قلت: نعم. فقال عَلَيْ: «كيف تقرأ في الطَّلاة؟»، فقرأتُ أُمَّ القرآن، فقال: «والذي نفسي بيدِه ما أُنزل في التَّوراة، ولا في الإنجيل، ولا في الزبورِ، ولا في الفرقانِ مثلُها».

وعن ابنِ عَبَّاسٍ عَيَّسَفُ : «بَيْنَهَا جِبْرِيلُ التَّلَيُّكُ قَاعِدٌ عِنْدَ النبي عَيَّكِ مَنَ السَّهَاءِ فُتِحَ سَمِعَ نَقيضًا (١) مِنْ فَوقِهِ، فَرَفَعَ رَأْسَهُ، فَقَالَ: هَذَا بَابٌ مِنَ السَّهَاءِ فُتِحَ الْيَوْمَ وَلَمْ يُفْتَحْ قَطُّ إِلاَّ اليَوْمَ، فنزلَ منهُ مَلَكُ، فقالَ: هذا مَلكُ نَزلَ اليَوْمَ وَلَمْ يُنْزِلْ قطُّ إِلاَّ اليومَ فَسَلَّمَ، وقال: أَبْشِرْ بِنُورَيْنِ أُوتِيتَهُمَا إِلاَ اليومَ فَسَلَّمَ، وقال: أَبْشِرْ بِنُورَيْنِ أُوتِيتَهُمَا إِلاَ اليومَ فَسَلَّمَ، وقال: أَبْشِرْ بِنُورَيْنِ أُوتِيتَهُمَا إِلاَ أَعْطِيتَهُ الكِتَابِ، وَخَواتِيمُ سُورَةِ البَقَرَةِ، لَنْ تَقْرَأُ بِحَرْفٍ مِنْهَا إِلاَّ أُعْطِيتَهُ». رواه مسلم.

\* أنها لبُّ الصلاة التي هي عمود الإسلام: فعن عبادة بن الصامت ضيلة عنه أن رسولَ الله عَلَيْهِ قال: «لا صلاة لمن لم يقرأ بفاتحة

<sup>(</sup>١) أي: صوتًا كصوت الباب إذا فُتح.

الكتاب» أخرجه الستة.

والأحاديث في فضلها متواترة.

## الله موضع نزولها:

في أم القرى مكة المكرمة على الصحيح، نُقل ذلك عن عليّ، وابن عبّاس، وأبي هريرة هُلَّمَ ويدل عليه أنَّ «سورة الحِجْر» مكّيّةُ بالاتفاق، وقد أُنزل فيها: ﴿ وَلَقَدْ ءَالْيَنْكَ سَبْعًا مِّنَ ٱلْمُثَانِي وَٱلْقُرْءَاتَ الْعَظِيمَ ﴾ الحجر: ٨٧، وقد بيّن النبيُّ عَلَيْهٌ أن المراد بها الفاتحة، فعُلم أنَّ نزول «الحِجْر».

#### ❖ أسماؤها:

كثيرة منها: فاتحة الكتاب، والسبع المثاني، وأم القرآن -أو أم الكتاب-، والشافية، والكافية، والوافية، وأساس القرآن، وغيرها كثير.

#### ❖ عدد آیاتها:

وهي سبعُ آياتٍ كما دلَّ عليه قولُه تعالى: ﴿ سَبْعًا مِنَ ٱلْمَثَانِي ﴾، وفسرها النبي ﷺ بالفاتحة كما سبق، ونقل غيرُ واحدٍ الاتفاق على أنَّها سبعُ، منهم ابنُ جرير الطبري، وفيه خلاف شاذ.

#### \* معانى كلماتها:

﴿ الشَّاء بِالجميل، مع الحب والإجلال للممدوح، وبدون ذلك يُسمَّى مدحًا لا حمدًا.

وهو الذي تأله القلوب؛ فتعبده سبحانه، ولم يتسمّ بهذا الاسم غيره جل وعلا.

﴿ بَبِّ ﴾: الرب هو الذي يربي غيره بنعمه وعنايته .

﴿ ٱلْمَاكُ لَمِينَ ﴾: جمع عالم، وهو كل موجود سوى الله تعالى .

﴿ ٱلرَّحْمَٰنِ ٱلرَّحِبِ ﴾: صفتان لله مشتقتان من الرحمة، والرحمن: صيغة مبالغة؛ أي: عظيم الرحمة، وهو اسم عام في جميع أنواع الرحمة لكل المخلوقين بلا استثناء، وأما الرحيم؛ فهي أخص، كما قال تعالى: ﴿ وَكَانَ بِٱلْمُؤْمِنِينَ رَحِيمًا ﴾ الأحزاب: ٤٣.

﴿ مَلِكِ يَوْمِ ٱلدِينِ ﴾: أي: مالك يوم الحساب والجزاء، وخص لفظ (الدين) من دون الأسماء الأخرى ليوم القيامة؛ لأن المقصود التنويه بها يكون في ذلك من المجازاة والمحاسبة التامة الشاملة.

﴿ إِيَّاكَ نَمِّتُ ﴾: أي: نخصك بالعبادة ولا نعبد غيرك، والعبادة هي: الطاعة والتذلل .

﴿ وَإِيَّاكَ نَسْتَعِينُ ﴾: أي: نخصك بطلب المعونة، فأنت مصدر العون والفضل والإحسان .

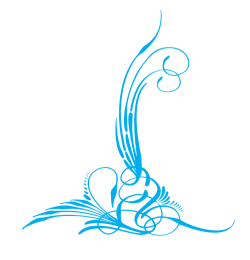
﴿ آَهْدِنَا ٱلصِّرَطَ ٱلْمُسْتَقِيمَ ﴾: عرِّفنا ودلنا يا رب إلى الطريق المعتدل، الذي هو أقرب الطرق الموصلة إليك وإلى جنتك.

﴿ صِرَطَ الَّذِينَ أَنْعَمْتَ عَلِيْهِمْ ﴾: طريق من أنعمت عليهم من النبيين والصديقين والشهداء والصالحين.

﴿ غَيْرِ ٱلْمَغْضُوبِ عَلَيْهِمْ وَلَا ٱلصَّالِينَ ﴾: لا تجعلنا من المغضوب عليهم: وهم الذين عرفوا الحق فلم يعملوا به. ولا من الضالين: الذين لم يعرفوا الحق فعبدوا الله بجهل.

«آمين»: أي استجب دعاءنا يا ربنا، وهي ليست من القرآن. وقد أخرج الأئمة الستة عن أبي هريرة ضين أن رسول الله عليه قال: «إذا أمَّن الإمام فأمنوا، فإنه من وافق تأمينه تأمين الملائكة، غفر له ما تقدم من ذنبه».







# إشارات

إلى بعض ما تحويه سورة الفاتحة من العلوم

#### ١- مقصود السورة:

السورة هي أم القرآن كما وصفها النبي على بذلك، فهي جامعة لكل علومه، ولذا كانت الفاتحة مبنية على معاني الكمال والشمول لحق الخالق ومصلحة المخلوق، فتأمل -سلمك الله- هذه المعاني في أم القرآن:

- 1) نصفها الأول: مبنيٌّ على إثبات استحقاق الله تعالى واختصاصه بالكمال المطلق، فإن قوله تعالى: ﴿ ٱلْحَمَدُ بِلَهِ رَبِ الْمُعَلَى الرَّحْمَٰنِ ٱلرَّحِمِ فَي مَلِكِ يَوْمِ ٱلدِّبِ ﴾ يتضمن الأصل الأول، وهو معرفة الرب تعالى، ومعرفة أسمائه وصفاته وأفعاله.
- ٢) ونصفها الثاني: مبنيٌّ على ما يحقق للعبد كهاله البشري، ويُوفي له بقضاء حاجاته، ونيل سعاداته في الدنيا والآخرة، وهذا ظاهر بها حققته من المعاني والوجوه التي تضمنها قوله: ﴿ آهَٰدِنَا ٱلصِّرَطَ

ٱلْمُسْتَقِيمَ اللهِ صِرَطَ ٱلَّذِينَ أَنْعَمْتَ عَلِيْهِمْ ، فهو بيان أن العبد لا سبيل له إلى سعادته إلا باستقامته على الصراط المستقيم، وأنه لا سبيل له إلى الاستقامة إلا بهداية ربه له (١).

ويتضمن بيان طرفي الانحراف عن الصراط المستقيم، وأن الانحراف إلى أحد الطرفين انحراف إلى الضلال الذي هو فساد العلم والاعتقاد، والانحراف إلى الطرف الآخر انحراف إلى الغضب الذي سببه فساد القصد والعمل (٢).

٣) وبينها: بيان الطريق الموصلة إليه، وأنها ليست إلا عبادته وحده بها يحبه ويرضاه، واستعانته على عبادته: ﴿إِيَّاكَ نَعْبُدُ وَإِيَّاكَ بَعْبُدُ وَإِيَّاكَ نَعْبُدُ وَإِيَّاكَ بَعْبُدُ وَإِيْكَ فَعَلَى عَبْدَتِهِ إِلَّا بَعْبُونَ لَا سَبِيلُ لَه إلى عبادته إلا بمعونته.

ولذا كان مقصودها أعظم المقاصد، وهو تحقيق كمال العبودية لله: ﴿ وَمَا خَلَقْتُ ٱلِجِّنَ وَٱلْإِنسَ إِلَّا لِيَعْبُدُونِ ﴾ الذاريات: ٥٦.

\* فأولها: بيان لأسباب الاستحقاق: ﴿ ٱلْحَمْدُ بِلَهِ رَبِ ٱلْعَسَامِينَ الرَّحْمَٰنِ ٱلرَّحِمِ نَ مَالِكِ يَوْمِ ٱلدِّينِ ﴾.

\* وأوسطها: اعتراف وإقرار: ﴿إِيَّاكَ نَعْبُدُ وَإِيَّاكَ نَسْتَعِيثُ ﴾.

\* وآخرها: وصف للطريق وطلب لتحقيقه ﴿ آهْدِنَا ٱلصِّرَطَ الْمُسْتَقِيمَ اللهِ مِرَطَ ٱلذِينَ أَنعُمَتَ عَلَيْهِمْ غَيْرِ ٱلْمَعْضُوبِ عَلَيْهِمْ وَلَا ٱلضَالِينَ ﴾.

<sup>(</sup>١) يُنظر: مجموع الفتاوي (١٧/ ١٣٢).

<sup>(</sup>٢) يُنظر: الفوائد لابن القيم (١/ ١٩).

#### ٢- تحوى مقامات الإيمان الثلاثة:

المحبة والرجاء والخوف، والتي لا يستقيم إيهان المسلم إلا بها، فالمحبة في قوله: ﴿ ٱلرَّحْمَٰنِ ٱلرَّحِمِ ﴾، والرجاء في قوله: ﴿ ٱلرَّحْمَٰنِ ٱلرَّحِمِ اللَّهِ فِي قوله: ﴿ وَالخوف في قوله: ﴿ مَالِكِ بَوْمِ ٱلدِّينِ ﴾.

٣- وتشتمل على أصول العقيدة والأحكام والأخبار اللازمة
 لكل مسلم:

## \* أما أصول العقيدة فهي:

- الإقرار بالربوبية لله وحده؛ فلا خالق، ولا رازق، ولا محيي،
   ولا مميت، إلا هو سبحانه.
- ٢) الإقرار له بالألوهية؛ فلا معبود بحق إلا هو وحده سبحانه.
   ٣) إثبات النبوة والبعث.

يقول الحافظ ابن رجب في تفسيره لسورة الفاتحة (١): «وسورةُ الفاتحةِ تضمَّنت:

التّعريف بالرّبّ سبحانه بثلاثة أسماء ترجع سائر الأسماء إليها، وهي: (الله)، و(الرّبّ)، و(الرّحنُ)، وبُنيَتِ السُّورة على الإِلهيّة والرُّبوبيّة والرَّحة؛ ف ﴿إِيّاكَ مَبْتُ ﴾ مَبْنيٌّ على الإِلهيّة، و﴿وَإِيّاكَ مَبْتُ ﴾ مَبْنيٌّ على الرِّلهيّة، وطالبُ الهداية إلى صراطِه المستقيم مَبْنيٌّ على الرَّحة.

<sup>(</sup>۱) (ص ۱۹).

وتضمّنت السُّورةُ: توحيدَ الإِلهيَّةِ والرُّبوبيَّةِ بقولةِ: ﴿إِيَّاكَ مَبْعُدُ وَإِيَّاكَ نَمْبُعُدُ وَلِمَا كَانَ كُلُّ أَحدٍ مُحْتاجًا إلى طلبِ الهِدايةِ إلى الصراطِ المستقيم، وسُلوكِه عِلْمًا ومعرفةً، ثم عَملًا وتلبُّسًا، احتاجَ العبدُ إلى سُؤالِ ذلك وطَلبِه ممن هو بيدِه، وكان هذا الدُّعاءُ أعظمَ ما يَفتقِرُ إليهِ العبدُ ويَضطرُ إليه في كلِّ طرفةِ عَيْنٍ، فإنَّ النَّاسَ ثلاثةُ أقسام:

- قسمٌ عَرَفُوا الحقُّ وحادُوا عنه، وهم: المغضوبُ عليهم.
  - وقسمٌ جَهلُوهُ، وهم: الضَّالون.
  - وقسمٌ عَرَفُوهُ وعَمِلُوا به، وهم: المنعَم عليهم.

ولما كان العَبدُ لا يملك لنفسِه نفعًا ولا ضرَّا احتاجَ إلى سؤالِ الهِدايةِ إلى صراطِ المنعَمِ عليهم، والتخلُّص من طريق أهل الغَضَبِ والضَّلالِ عمن يَمْلِكُ ذلك ويقدرُ عليه.

وتضمَّنت السُّورةُ أيضًا: إثباتَ النَّبُوةِ والمعادِ، أمَّا المعادُ: فمن ذِكْرِ يومِ الدِّين، وهو يومُ الجزَاءِ بالأعمال، وأمَّا النَّبُوَّةُ: فمِن ذِكْرِ تقسيم الخلق إلى ثلاثةِ أقسام، وإنَّما انقسمُوا هذه القِسْمَة بحسبِ النُّبوَّاتِ ومَعرفتِهم بها ومُتابعتهم لها». اهـ.

# \* وأما أصول الأحكام:

فهي مضمنة في قوله تعالى: ﴿إِيَّاكَ نَعْبُدُ ﴾، فالعبودية التامة لله لا تكون إلا بطاعة أوامره واجتناب نواهيه، والضدُّ بالضِّد أيضًا.

# \* وأما أصول الأخبار:

فهي مضمنة في قوله تعالى: ﴿ صِرَطَ اللَّذِينَ أَنْعَمَتَ عَلَيْهِمْ غَيْرِ الْمَعْضُوبِ عَلَيْهِمْ وَلَا الشَّالِينَ ﴾، فأخبار القرآن كلها لا تخرج عن واحد من ثلاث: إما عالم عامل، أو عالم معاند، أو عابد جاهل.

# ٤- وفيها حقيقة الصلاة، وهي حضور القلب واستشعاره لخطاب الرب:

يوضح ذلك الحديث القدسي في «صحيح مسلم» من حديث أبي هُرَيْرة: أن النّبِي عَلَيْ قال: «قَالَ الله تَعَالَى: قَسَمْتُ الصَّلاةَ بَيْنِي وَبَيْنَ عَبْدِي نِصْفَيْنِ، وَلِعَبْدِي مَا سَأَلَ، فَإِذَا قَالَ الْعَبْدُ: ﴿ الْحَمْدُ لِلهِ وَبَيْنَ عَبْدِي نِصْفَيْنِ، وَلِعَبْدِي مَا سَأَلَ، فَإِذَا قَالَ الْعَبْدُ: ﴿ الْحَمْدُ لِلهِ مَلِي وَمِي الْمَالَ اللهُ تَعَالَى: مَمِدَنِي عَبْدِي، وَإِذَا قَالَ: ﴿ الرَّحْمَنِ الرَّحْمِي اللهِ اللهُ تَعَالَى: أَنْنَى عَلَى عَبْدِي، وَإِذَا قَالَ: ﴿ مَلِكِ يَوْمِ اللهِ اللهُ تَعَالَى: أَنْنَى عَلَى عَبْدِي، وَإِذَا قَالَ: ﴿ مَلِكِ يَوْمِ اللهِ اللهُ تَعَالَى: أَنْنَى عَلَى عَبْدِي، وَإِذَا قَالَ: ﴿ مَلِكِ يَوْمِ اللهِ اللهُ اللهُ عَبْدِي، فَإِذَا قَالَ: ﴿ وَلِمَالَ اللهُ اللهُ

فاستشعر هذا الحوار من الله معك أيها القائم بين يدي ربك. وهنا فائدة لطفة:

وهي الترقي في الخطاب من البرهان إلى العيان، والانتقال من الغيبة إلى الشهود، وكأن المعلوم صار عيانًا، والمعقولَ مشاهدًا، والغيبة حضورًا.

## \* كيف جاء الترقى في سورة الفاتحة؟

لو تأملت في أولها سترى أن الخطاب فيه للغائب ﴿ آلْتَ مَدُ يِلَّهِ مَتِ الْعَائِبِ ﴿ آلْتَ مَدُ يِلَّهِ مَتِ الْعَيْدِ ﴾، فلما زدت في ثنائك كأنه أُذن لك فوصلت إلى حضرته سبحانه، فأنت تراه و تخاطبه، ولهذا التفت من الغيبة إلى الخطاب فقلت: ﴿ إِيَّاكَ نَعْبُتُ وَإِيَّاكَ نَعْبُتُ اللَّهِ عَلَى الْعَيْدِ فَيْ اللَّهِ الْعَلَى الْعَيْدِ فَيْ اللَّهِ اللَّهُ اللَّالِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ

فلما أذن سبحانه لك وأقررت له بتمام العبودية له وحده، وكمال الاستعانة به سبحانه؛ طمعت بالمزيد فسألت: ﴿ آمْدِنَا ٱلصِّرَاطَ ﴾.

فتأمل هذا المعنى واستحضره في الصلاة، تجد في قلبك عجبًا من تمام الهيبة والرغبة معًا.

يقول ابن كثير: وتحول الكلام من الغيبة إلى المواجهة بكاف الخطاب هو المناسب؛ لأنه لما أثنى على الله، فكأنه اقترب وحضر بين يدي الله تعالى؛ فلهذا قال: ﴿إِيَّاكَ نَعْبُدُ وَإِيَّاكَ نَمْتُعِينُ ﴾(١).

ويقول ابن عاشور: وما هنا التفات بديع، فإن الحامد لما حمد الله تعالى ووصفه بعظيم الصفات بلغت به الفكرة منتهاها فتخيل نفسه في حضرة الربوبية، فخاطب ربه بالإقبال(٢).

<sup>(</sup>١) تفسير ابن كثير / دار طيبة (١ / ١٣٥).

<sup>(</sup>٢) التحرير والتنوير (١ / ١٧٦).

### ٥- وتحوى مفاتيح سعادتك في يومك وليلتك، وهي سبعة:

\* المفتاح الأول: بدء يومك بالاستعاذة، وأمورك بالبسملة: كما بُدئت سورة الفاتحة بـ: (أعوذ بالله من الشيطان الرجيم)، فالعاقل يبدأ يومه بالدخول في حمى الله بقراءة المعوذات: ﴿ قُلُ أَعُوذُ بِرَبِّ النَّاسِ ﴾، قراءة قلب ولسان معًا. برربِّ الفّائقِ ﴾ و﴿ قُلُ أَعُودُ بِرَبِّ النَّاسِ ﴾، قراءة قلب ولسان معًا. وبالبسملة يفتتح المسلم عمله كله بها طلبة للبركة والعون من الله، فيفتح الله له بها مغاليق الأمور، فالبسملة من هدي الأنبياء الله، فيفتح الله له بها مغاليق الأمور، فالبسملة من هدي الأنبياء السابقين، وفي كتاب الله تعالى على لسان نوح التَّلِيُّكُنَّ في كتابه: ﴿ إِنَّهُ مِن سُلِيَمَنَ وَإِنَّهُ فِي كتابه: ﴿ إِنَّهُ مِن سُلِيَمَنَ وَإِنَّهُ مِن اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ ﴾ النمل: ٣٠، وكذلك القرآن مِن سُلْيَمَنَ وَإِنَّهُ بِسُمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ ﴾ النمل: ٣٠، وكذلك القرآن

وعند أحمد في «المسند» عن رِدفِ النبي عَلَيْ قال: عَثَر بِالنَّبِي عَلَيْ قال: عَثَر بِالنَّبِي عَلَيْ قال: تَعِسَ الشَّيْطَان، فَقَالَ النَّبِي عَلَيْ (لا تَقُلْ: تَعِسَ الشَّيْطَان، فَإِنَّك إِذَا قُلْتَ: تَعِسَ الشَّيْطَان تَعَاظَمَ، وَقَالَ: بِقُوَّتِي الشَّيْطَان، فَإِنَّك إِذَا قُلْتَ: بِسْمِ الله تَصَاغَر حَتَّى يَصِير مِثْل الذَّبَاب»، قال صرَعْتُه، وَإِذَا قُلْتَ: بِسْمِ الله تَصَاغَر حَتَّى يَصِير مِثْل الذَّبَاب»، قال ابن كثير: إسناده جيد.

فصار البدء بها سنة إلى يومنا هذا.

ولذا تُشرع البسملة عند: الوضوء، والأكل، والتذكية، والصيد، والجماع، والنوم، والدخول والخروج، وأوراد الصباح والمساء، ورقية المريض، وإنزال الميت في القبر، وغيرها.

\* المفتاح الثاني: الثقة بسعة رحمة الله ﴿ ٱلرَّحْمَنِ ٱلرَّحِيمِ ﴾، فقد تكررت (الرحمة) صريحةً في السورة مع قصر آياتها (أربع مرات)، في البسملة وداخل السورة، وجاء التنبيه عليها ضمنًا في ﴿ ٱلْحَمْدُ لِلّهِ رَبِ ٱلْمَعْمَدِ فَي الْمَعْمَدُ ﴾، و﴿ آهْدِنَا ٱلصِّرَطَ المُسْتَقِيمَ ﴾، وهذا ما لم يكن لأي صفة أخرى في سورة الفاتحة إلا الرحمة، فإياك وطريق القانطين ﴿ قَالَ وَمَن يَقْنَطُ مِن رَحْمَة رَبِّهِ الْمُسْتَقِيمَ ﴾ الحجر: ٥٦.

وليتذكر المذنب -وكلنا كذلك- ما ورد في «الصحيحين» عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ ضَيَّلَا عَنْ اللهُ الخَلْقَ كَتَبَ أَبِي هُرَيْرَةَ ضَيَّلَا عَنْدَهُ فَوْقَ الْعَرْشِ: إِنَّ رَحْمَتِي غَلَبَتْ غَضَبِي».

\*المفتاح الثالث: المداومة على حمد الله بالقلب واللسان والجوارح في كل الأحوال والأزمان والأماكن، والفاتحة واحدة من خمس سور كلها افتتحت بالحمد، وهي: (الفاتحة، والأنعام، والكهف، وسبأ، وفاطر)، و«ال» في قوله تعالى: ﴿ٱلْحَمَّدُ بِلَهِ ﴾ جنسية استغراقية، تستغرق كل أنواع الحمد له سبحانه دون استثناء.

يقول نظام الدين النيسابوري في تفسيره «غرائب القرآن ورغائب الفرقان» في كلام محرَّر نفيس عن مقامات الحمد: «الحمد على نعم الدين أفضل من الحمد على نعم الدنيا، والحمد على أعمال

القلوب أولى من الحمد على أعمال الجوارح، والحمد على النعم من حيث إنها عطية المنعم أولى من الحمد عليها من حيث هي نِعَم، فهذه مقامات يجب اعتبارها حتى يقع الحمد في موضعه اللائق به»(١).

واعلم -رعاك الله- أن أصول الحمد أربعة:

١ - حمده سبحانه على ذاته المقدسة وأسمائه الحسنى وصفاته العلى.

- حمده على خلقه ونعمته.
- ٣- حمده على وحيه وهدايته.
- ٤- حمده على قضائه وقدره.

# \* المفتاح الرابع: تذكير النفس بيوم الدين والجزاء: ﴿ مَالِكِ يَوْمِ

فالنفس علاجها الذي لا تُفلح إلا به؛ أنها إن أقبلت على الطاعة فذكرها بالجنة، وإن أقبلت على المعصية فخوفها بالنار، ألا ترى كيف ملأ الله كتابه العظيم بالتذكير بيوم القيامة وما بعده، ألم تتفكر لماذا هذه الأسهاء الكثيرة ليوم القيامة (الغاشية، الطامة، الصاخة، القارعة، الحاقة،...)؟! وقد عدَّها العلَّامتان الغزالي والقرطبي فلغت خسين اسرًا.

<sup>.(40/1)(1)</sup> 

\* المفتاح الخامس: إخلاص العبادة مع تمام التذلل لله ﴿إِيَاكَ نَصْتَعِينُ ﴾:

وقد جاء في شرح حقيقة العبادة ولزوم التذلل والاستعانة بالله وحده آيات كثيرة من القرآن منها: قوله تعالى: ﴿ اللّهُ الصّحَمُ ﴾ أي الذي يُصمد إليه، وقوله: ﴿ فَصَلِّ لِرَبِّكَ وَالْحَرْبُ الكوثر:٢، وقوله: ﴿ فَصَلِّ لِرَبِّكَ وَالْحَرْبُ الْعَلَمِينَ اللهَ لَا الكوثر:٢، وقوله: ﴿ قُلْ إِنَّ صَلَاقِ وَنُشُكِي وَحَيّاى وَمَمَاقِ لِلّهِ رَبِّ الْعَلَمِينَ اللهَ لَا وَقُوله: ﴿ قُلْ إِنَّ صَلَاقِ وَنُشُكِي وَحَيّاى وَمَمَاقِ لِلّهِ رَبِّ الْعَلَمِينَ اللهَ لَمُ وَعَيْلَ وَمُمَاقِ اللهِ وَمَا أَرْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ حَقيقة دعوة الأنبياء عليهم السلام جميعًا ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ مِن رَسُولٍ إِلّا نُوحِى إِلَيْهِ أَنَهُ وَلاّ إِلّهَ إِلّا أَنَا فَاعْبُدُونِ ﴾ الأنبياء: ٢٥.

وفي الاستعانة يقول تعالى: ﴿ وَإِن يَمْسَسُكَ اللَّهُ بِضُرٍّ فَلَا كَاللَّهُ بِضُرٍّ فَلَا كَاللَّهُ مِثْمَرً فَلَا كُنَّ اللَّهُ اللَّهُ وَقَدِيثُ ﴾ كَاشِفَ لَهُ وَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيثُ ﴾ الأنعام: ١٧، وغيرها كثير.

وعند الترمذي من حديث ابْنِ عَبَّاسٍ هِيَكُنْكُ الصحيح المشهور، قَالَ عَيَّا اللهُ تَجِدُهُ ثُجَاهَكَ، إِذَا المشهور، قَالَ عَيَّةِ: «احْفَظِ الله كَفْظُكَ، احْفَظِ الله تَجِدُهُ ثُجَاهَكَ، إِذَا سَأَلْتَ، فَاسْأَلِ الله، وَإِذَا اسْتَعَنْتَ فَاسْتَعِنْ بِالله، وَاعْلَمْ أَنَّ الأُمَّةَ لَوِ اجْتَمَعَتْ عَلَى أَنْ يَنْفَعُوكَ بِشَيءٍ، لَمْ يَنْفَعُوكَ إِلا بِشَيءٍ قَدْ كَتَبَهُ اللهُ لَكَ، وَلَوِ اجْتَمَعُوا عَلَى أَنْ يَضُرُّ وكَ بِشَيءٍ، لَمْ يَضُرُّ وكَ إِلّا بِشَيءٍ قَدْ كَتَبَهُ الله وَلَو اجْتَمَعُوا عَلَى أَنْ يَضُرُّ وكَ بِشَيءٍ، لَمْ يَضُرُّ وكَ إِلّا بِشَيءٍ قَدْ كَتَبَهُ الله عَلَيْكَ».

فإياك نعبد تدفع الرياء، وإياك نستعين تدفع الكبرياء.

\* المفتاح السادس: الإلحاح في الدعاء، فكم نكرر الدعاء بقولنا هُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّالَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّ

والدعاء لُبُّ العبادة كما قال النبيُّ ﷺ: «الدُّعَاءُ هُوَ العِبَادَةُ»، ثم قرأ: ﴿ وَقَالَ رَبُّكُمُ الْمُعُونِ آَسْتَجِبُ لَكُوْ إِنَّ اللَّذِينَ يَسَتَكُبِرُونَ عَمَا وَعَادَقِ سَيَدَخُلُونَ جَهَنَّمَ دَاخِرِينَ ﴾ غافر: ٦٠، رواه الترمذي وقال: حسن صحيح.

وسورة الفاتحة نصفها دعاء، ولذا كان من أسمائها «سورة الدعاء»، وفيها الحوائج الأصلية التي لا بد للعباد منها، ففيها أفضل وأوجب وأنفع دعاء دعا به العبد ربه، فإنه يجمع مصالح الدين والدنيا والآخرة، والعبد دائمًا محتاج إليه، لا يقوم غيره مقامه، فلو حصل له أجر تسعة أعشار القرآن -دع ثلثه- ولم يحصل له مقصود هذا الدعاء؛ لم يقم مقامه، ولم يسد مسده (۱۱).

\* وقد جاءت سورة الفاتحة ببيان آداب الدعاء التي يكون بسببها مقبولًا:

\* فأول ما يبدأ به الداعي هو الثناء والحمد لربه، ويطيل في ذلك بها يُقارب دعاء المسألة، فقد قُسمت سورة الفاتحة نصفين، نصفًا ثناء، ونصفًا دعاء.

وعند النسائي من حديث فَضَالَة بْن عُبَيْدٍ: أَن رَسُول اللهِ عَلَيْكٍ

<sup>(</sup>١) يُنظر: مجموع الفتاوي (١٧/ ١٣٢).

سَمعَ رَجُلًا يَدْعُو فِي صَلاَتِهِ، لَمْ يُمَجِّدِ اللهَ، وَلَمْ يُصَلِّ على النَّبِيِّ عَلَيْهِ، فَقَالَ رَسُولُ اللهِ عَلِيَةٍ: «عَجِلْتَ أَيُّهَا المُصَلِّي»، ثُمَّ عَلَّمَهُمْ رَسُولُ الله فَقَالَ رَسُولُ الله عَلَيْهِ رَجُلًا يُصَلِّى، فَمَجَّدَ اللهَ وَحَمِدَهُ، وَصَلَّى عَلَى النَّبِيِّ عَلِيْهِ، فَقَالَ رَسُولُ الله عَلِيَّةِ: «ادْعُ تُجُبْ، وَسَلْ تُعْطَ».

وما أحسن قول القائل:

إذا كان الله قد أمر أصحاب رسول الله على بالصدقة بين يدي مناجاة رسول الله على كما في سورة «قد سمع»، فالصدقة بين يدي مناجاته تعالى أفضل وأولى بالفضيلة.

\* ثم يتذلل لله بذكر عبوديته وحاجته لمولاه، وينطرح بين يدي ربه منكسرًا خاضعًا، يتبرأ من كل حول وقوة إلَّا من حول وقوة القادر وحده سبحانه.

\* ثم يبدأ بالسؤال مقدِّمًا أهم شؤونه وأعظمها ﴿ آهٰدِنَا ﴾، متبعًا ذلك بكل حاجة له مهم ادقَّت وصغرت، كما جاء في الحديث عند الترمذي وصححه ابن حبان عن الرَّسولِ عَلَيْهُ: «ليسألْ أحدُكم ربَّه حاجته كلها حتى شِسْعَ نَعْلِه (۱)».

وكان بعض السلف يسأل الله كل حوائجه؛ حتى ملح عجينه وعلف شاته.

<sup>(</sup>١) شِسْعُ النعل: أي سير من سيور النعل.

\* وعلمتنا سورة الفاتحة الإلحاح وتكرار الدعاء، فالمسلم يكرر نفس الدعاء في كل ركعة منها دون ملل ولا كلل، ففي «الصحيحين» أن النبي على قال: «يستجاب لأحدكم ما لم يعجل، يقول: دعوت فلم يستجب لي»، وثبت في «مسند أحمد»: أن رسول الله على قال: «ألِظُوا() بـ: يا ذا الجلال والإكرام».

ودعاء المسلم ربه لا يخلو من ثلاثة أحوال جاء ذكرها فيها ثبت عن النبي على قال: «ما من مسلم يدعو الله عز وجل بدعوة ليس فيها إثم ولا قطيعة رحم، إلا أعطاه الله بها إحدى ثلاث خصال:

إما أن يعجل له دعوته.

وإما أن يدخرها له في الأخرى.

وإما أن يصرف عنه من السوء مثلها».

قالوا: إذًا نكثر، قال: «الله أكثر».

رواه أحمد والترمذي، وهو حديث صحيح.

- \* وعلمتنا جوامع الدعاء: فالخير كله في كلمة واحدة: ﴿ آهْدِنَا الْمُسْتَقِيمَ ﴾.
- \* وعلمتنا أيضًا التفصيل، وتكرار المعاني عند الدعاء في المهات والأمور العظام.

<sup>(</sup>١) أَلِظُّوا: مأخوذ من ألظَّ بالشيء: إذا لازمه، أي: لازموه، وثابروا عليه.

ففي الثناء جاء حمد الرب على ربوبيته وألوهيته ورحمته وملكه، ولم تكتف السورة بواحد منها.

وفي دعاء المسألة جاء تكرار المعاني بذكر: ﴿ اللَّذِينَ أَنَّمُتَ عَلَيْهِمْ ﴾ و ﴿ عَيْرِ اللَّمَغْضُوبِ عَلَيْهِمْ وَلَا الضَّرَ اللِّنِ ﴾، مع أن الثاني بدلٌ من الأول، لكنه من باب التوكيد الذي يُستحب في مثل هذه المواطن.

وكان من دعائه المفصل على ما ثبت في «الصحيحين» في قوله على الله من دعائه المفصل على ما ثبت في الصحيحين، في قوله على الله من الله الله من الله

المفتاح السابع: الحب في الله والبغض في الله ﴿ صِرَطَ الَّذِينَ أَعَمَتَ عَلَيْهِمْ ﴾:

فهذه أوثق عرى الإيهان، ومن كان يدعو ربه في كل ركعة وقلبه حاضر أن يُلحقه بالمنعم عليهم؛ فهذا لن يكون إلا بمحبته التامة لهم، والمحبة لها في ديننا شأن عجب، ومن أعظم التوفيق أن يرزق المسلم محبة الصالحين، وإن لم يعمل بعملهم؛ ففي «الصحيحين»: جاء رجلٌ إلى رَسُولِ الله عَيْنَةِ فَقَالَ: يَا رَسُولِ الله، كَيْفَ تَقُولُ في رَجُلٍ أَحَبَّ قَوْمًا وَلَمْ يَلْحَقْ بِهِمْ؟ فَقَالَ عَيْنَةِ: «المَرْءُ مَعَ مَنْ أَحَبَّ»، قَالَ أنس: فَمَا فَرِحْنَا بِشَيْءٍ فَرَحَنَا بِقَوْلِه عَيْنَةٍ: «أَنْتَ مَعَ مَنْ أَحْبَبْتَ».

قَالَ أَنس: فَأَنَا أُحِبُّ النَّبِيَّ ﷺ، وَأَبَا بَكْرٍ، وَعُمَرَ، وَأَرْجُو أَنْ أَكُونَ مَعَهُمْ بِحُبِّي إِيَّاهُمْ، وَإِنْ لَمْ أَعْمَلْ بِمِثْلِ أَعْمَالِهِمْ. وكلنا نرجوا ما رجاه أنس خيشَفْ.

## ٦- وهي سورة تخلية وتحلية، ولابد منهما معًا:

فهي تخلية للعبد من الشيطان الرجيم؛ وتحليةٌ للحياة بالانصر اف لرب العالمين.

وهي تخلية من كفر النعمة بنسيانها؛ لتحلية الحياة بحمدها وشكرها.

وهي تخلية من قنوط الآيسين؛ ليتذكروا رحمة الرحمن الرحيم. وهي تخلية من الشرك والتخليط؛ لإخلاص التوحيد لرب العبيد.

وهي تخلية من تشتت الهمم؛ إلى الاستعانة بالمنعم المنتقم. وهي تخلية من طرق الاعوجاج؛ إلى طريق الاعتدال. وهي تخلية من الجهل إلى العلم، ومن العناد إلى الانقياد. وهي تخلية من صُحبةِ جالبِ النقمة؛ إلى صحبة من تمَّمَ الله عليهم النعمة.







# أحكام ولطائف

## تتعلق بسورة الفاتحت

السيطان الشيطان الستعادة كثيرة أشهرها: (أعوذ بالله من الشيطان الرجيم)، ولو زاد: (أعوذ بالله السميع العليم..) فحسنٌ، بدلالة قوله تعالى: ﴿ وَإِمَّا يَنزَغُنَّكَ مِن ٱلشَّيطُنِ نَزَعُ فَاستَعِذُ بِٱللّهِ ۖ إِنَّهُ, هُو السَّمِيعُ ٱلْعَلِيمُ ﴾ فصلت: ٣٦، ولو زاد أيضًا: (من همزه ونفخه ونفخه ونفثه) (۱) فلا بأس.

٧- البسملة: الأظهر -والعلم عند الله- أنها ليست آيةً من الفاتحة، كما هو قول أبي حنيفة ومالك وأحمد، وقد مرَّ فِي الحديث السابق في «الصَّحيح»: «يَقُولُ اللهُ تَعَالَى: قَسَمْتُ الصَّلَاةَ بَيْنِي وَبَيْنَ عَبْدِي نِصْفُهَا لِي، وَنِصْفُهَا لِعَبْدِي، وَلِعَبْدِي مَا سَأَلَ، فَإِذَا قَالَ اللهُ: حَمِدَنِي عَبْدِي مَا سَأَلَ، فَإِذَا قَالَ اللهُ: حَمِدَنِي عَبْدِي ..»،

<sup>(</sup>١) رُويت هذه الزيادة في حديث الاستعادة عن عدد من الصحابة، وطرقها كلها معلولة لا يصح منها حديث، لكن قد عمل بها عدد من الأئمة، ومعناها صحيح، فالأمر في ذلك واسع.

فَهَذَا الْحَدِيثُ صَحِيحٌ صَرِيحٌ فِي أَنَّهَا لَيْسَتْ مِنَ الْفَاتِحَةِ، فإن المقصود بالصلاة هنا سورة الفاتحة، وقد قُسمت قسمين ليس فيها ذكرٌ للبسملة.

وتكون سبع آيات، بأن يكون قوله تعالى: ﴿ صِرَطَ الَّذِينَ أَنَمَنَتَ عَلَيْهِمْ ﴾ هي الآية السادسة، و﴿ عَيْرِ ٱلْمَغْضُوبِ عَلَيْهِمْ وَلا ٱلصَّآلِينَ ﴾ هي السابعة كما تقدم، كما هي طريقة أهل المدينة في عدِّ آيات سورة الفاتحة، والله أعلم.

## - وهل يجهر بها في الصلاة؟

من الصحابة من جهر بها، ومنهم من لم يجهر، وذهب الخلفاء الأربعة وهو مذهب أبي حنيفة وأحمد: أنه لا يجهر، وهو الأظهر؛ لأنه لم يثبت حديث واحد مرفوع إلى النبي على أنه جهر بها، ولو كان يجهر بها في كل صلاة لنقل ذلك نقلًا مستفيضًا، ولو جهر بها الإمام أحيانًا للتعليم فلا بأس، كفعل عدد من الصحابة رضوان الله عليهم أجمعين.

٣- يخطئ بعض العامة فيلحنون لحنًا جليًّا في بعض حروف الفاتحة، فيقرأ بعضهم: ﴿ آمَدِنَا ﴾ بفتح الهمزة، فيقول: (أهدنا)، ويقرأ: ﴿ اَلْكَالَيْنَ ﴾ بالظاء (الظالين)، أو (المغظوب)، أو يفتح النون الأخيرة حين الوصل في ﴿ نَسْتَعِينُ ﴾، أو يقرأ: (نستاعين)، ونحو ذلك، وهذا كله لا يجوز إلا لعاجز، وليس المقصود هنا إتقان

مخرج هذه الحروف، ولكن نطقها صحيحًا، بحيث تتميز عمَّا يشبهها فقط.

الحافظ البزار: وكنت أستمع إلى ابن تيمية ما يتلو وما يذكر حينئذ من الفجر إلى ارتفاع الشمس، فرأيته يقرأ الفاتحة ويكررها، ويقطع ذلك الوقت كله في تكرير تلاوتها(۱).

• يقول العز بن عبدالسلام في كتابه «حل الرموز ومفاتيح الكنوز»: الطريقة إلى الله لها ظاهر -أي: عمل بدني-، وباطن -أي عمل قلبي-، فظاهرها: الشريعة، وباطنها: الحقيقة، والمراد من المكلف.

و يجمع الشريعة والحقيقة كلمتان هما قوله: ﴿إِيَّاكَ نَمْتُدُ وَإِيَّاكَ نَمْتُدُ وَإِيَّاكَ نَصْتُعِينَ حَقيقة. ا هـ.

٦- يقول شيخ الإسلام ابن تيمية: تأملت أنفع الدعاء؛ فإذا هو سؤال العون على مرضاته، ثم رأيته في الفاتحة في ﴿إِيَّاكَ نَعْبُدُ وَإِيَّاكَ نَعْبُدُ وَإِيَّاكَ نَعْبُدُ وَإِيَّاكَ نَعْبُدُ وَإِيَّاكَ نَعْبُدُ وَإِيَّاكَ
 نَمْ تَعِينُ ﴿(١).

√- يقول الرازي في تفسيره «الكبير»: ﴿الْحَمْدُ بِنَهِ ﴾ ثمانية أحرف، وأبواب الجنة ثمانية، فمن قال هذه الثمانية عن صفاء قلبه استحق أبواب الجنة الثمانية (٣).

<sup>(</sup>۱) «الأعلام العلية في مناقب ابن تيمية» (ص ٣٨).

<sup>(</sup>۲) مدارج السالکین (۱/ ۷۸).

<sup>(1)(1/ 771).</sup> 

وأوردها ابن رجب في تفسيره للفاتحة مقرًّا لها(۱)، والله أعلم.

٨- مسألة: لم قال تعالى: ﴿ آهْدِنَا ٱلصِّرَطَ ٱلْمُسْتَقِيمَ ﴾، فعدى الفعل ﴿ آهْدِنَا ﴾ بنفسه، ولم يعده بـ (إلى)، كما في قوله تعالى: ﴿ وَإِنَّكَ لَتَهْدِى إِلَى صِرَطٍ مُسْتَقِيمٍ ﴾ الشورى: ٥٦، أو باللام كما قال تعالى: ﴿ إِنَّ هَذَا ٱلْقُرْءَانَ يَهْدِى لِلِّي هِ الْقُومُ ﴾ الإسراء: ٩؟

قال ابن القيم: «جوابها: أن فعل الهداية يتعدى بنفسه تارة، وبحرف إلى تارة، وباللام تارة، والثلاثة في القرآن:

فمن المعدى بنفسه هذه الآية في الفاتحة، وقوله: ﴿ وَيَهْدِيكَ صِرَطًا مُّسْتَقِيمًا ﴾ الفتح: ٢.

ومن المعدى بـ (إلى) قوله: ﴿ وَإِنَّكَ لَتَهْدِى ٓ إِلَى صِرَطِ مُسْتَقِيمِ ﴾ الشورى:٥٢، وقوله تعالى: ﴿ قُلْ إِنَّنِي هَدَسِنِي رَفِّحَ إِلَى صِرَطِ مُسْتَقِيمِ ﴾ الأنعام:١٦١.

ومن المعدى باللام قوله تعالى في قول أهل الجنة: ﴿ اَلْحَمَدُ لِلَّهِ اللَّهِ عَالَى اللَّهِ اللَّهِ الْأَعْرَافَ: ٣٤، وقوله تعالى: ﴿ إِنَّ هَلَا ٱلْقُرْءَانَ اللَّهِ عَلَا اللَّهُ اللَّا اللَّالَا اللَّالَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ا

ففعل الهداية متى عُدِّي بإلى تضمن الإيصال إلى الغاية المطلوبة، فأتى بحرف الغاية (إلى).

ومتى عُدِّي باللام تضمن التخصيص بالشيء المطلوب، فأتى باللام الدالة على الاختصاص والتعيين، فإذا قلت: هَدَيتُه لكذا،

<sup>(</sup>۱) (ص ۳۲).

فُهم معنى ذكرتُه له، وجعلته له، وهيأته، ونحو هذا.

وإذا تعدى بنفسه تضمن المعنى الجامع لذلك كله، وهو التعريف والبيان والإلهام.

فالقائل إذا قال: ﴿ اَهْدِنَا ٱلصِّرَطَ ٱلْمُسْتَقِيمَ ﴾ هو طالب من الله أن يعرفه إياه، ويبينه له، ويلهمه إياه، ويقدره عليه، فيجعل في قلبه علمه وإرادته والقدرة عليه، فجرد الفعل من الحرف، وأتى به مجرَّدًا معدًّى بنفسه، ليتضمن هذه المراتب كلها.

ولو عُدِّي بحرف تعيَّن معناه، وتخصص بحسب معنى الحرف (۱۰). 9- يقول الحسن البصري: إن دور الجنة تبنيها الملائكة بالذكر، فإذا فتر العبد انقطع الملك عن البناء، فتقول له الملائكة: ما شأنك يا فلان؟ فيقول: إن صاحبي فتر، قال الحسن البصري: فأمدوهم -رحمكم الله- بالنفقة (۱۰). اهـ.

وأعظم الذكر هو القرآن، وأعظم القرآن فاتحة الكتاب، فاستمسك بغرزها -وفقك الله لهداه- فثمَّ العلم والعصمة والجنة.

كتبه ۼٚڝؘڟؙؙؙۣڒؙۻ<u>؊ڂ</u>ٳڶۼؚؗڡؘۑؖڵ ڣي ۲۸/۲۸/۱٤۳۱

<sup>(</sup>١) يُنظر بدائع الفوائد (٢/ ٢٥٨).

<sup>(</sup>٢) فتح الباري لابن رجب (١/١٥١).



# فهرس الفوائد

| الصفحة            | الفائدة                            |
|-------------------|------------------------------------|
| فاتحة             | أثر عن الحسن البصري عن سور اا      |
| \V                | فضل قول «آمين» مع الإمام           |
| ۲۲                | الناس ثلاثة أقسام                  |
| ۲۳                | الترقي في الخطاب في الفاتحة        |
| ۲٦                | كلام نفيس عن مقامات الحمد          |
|                   | أصول الحمد أربعة                   |
| ۲۹                | سبب تسميتها سورة الدعاء            |
| ۲۹                | بيان آداب الدعاء من الفاتحة        |
| يدي مناجاة الرسول | لطيفة في أمر الصحابة بالصدقة بين   |
| ٣١                | دعاء المسلم لا نخلو من ثلاثة أحواا |

| ٣٦ | لصلاة | مسألة الجهر بالبسملة في ا |
|----|-------|---------------------------|
| ٣٧ | نفسه  | لِمَ عدّى الفعل «اهدنا» ب |



# فهرس المحتويات

| الصفحة        | الموضوع                            |
|---------------|------------------------------------|
| ٥             | مقدمة المستشار العلمي لمركز تدبر . |
| ٩             | مقدمة المؤلف وسبب التأليف          |
| ١٣            | فضل سورة الفاتحة                   |
| 10            | موضع نزول سورة الفاتحة             |
| 10            | أسهاء سورة الفاتحة                 |
| 10            | عدد آيات سورة الفاتحة              |
| 10            | معاني كلمات سورة الفاتحة           |
| تحة من العلوم | إشارات إلى بعض ما تحويه سورة الفا  |
|               | (١)– مقصود السورة                  |
|               | (٢)– تحوى مقامات الايدان الثلاثة . |

| (٣)- تشتمل على أصول العقيدة والأحكام والأخبار         |
|-------------------------------------------------------|
| - أصول العقيدة                                        |
| - أصول الأحكام                                        |
| - أصول الأخبار                                        |
| (٤) – فيها حقيقة الصلاة                               |
| (٥)- تحوي مفاتيح سعادتك                               |
| - المفتاح الأول: بدء يومك بالاستعاذة ٢٥               |
| – المفتاح الثاني: الثقة بسعة رحمة الله                |
| - المفتاح الثالث: المداومة على حمد الله               |
| - المفتاح الرابع: تذكير النفس بيوم الدين والجزاء٧٧    |
| - المفتاح الخامس: إخلاص العبادة مع تمام التذلل لله ٢٨ |
| - المفتاح السادس: الإلحاح في الدعاء                   |
| - المفتاح السابع: الحب في الله والبغض في الله         |
| (٦)- الفاتحة سورة تخلية وتحلية                        |
| أحكام ولطائف تتعلق بسورة الفاتحة٣٥                    |
| فهرس الفوائد                                          |
| فهرس المحتويات                                        |